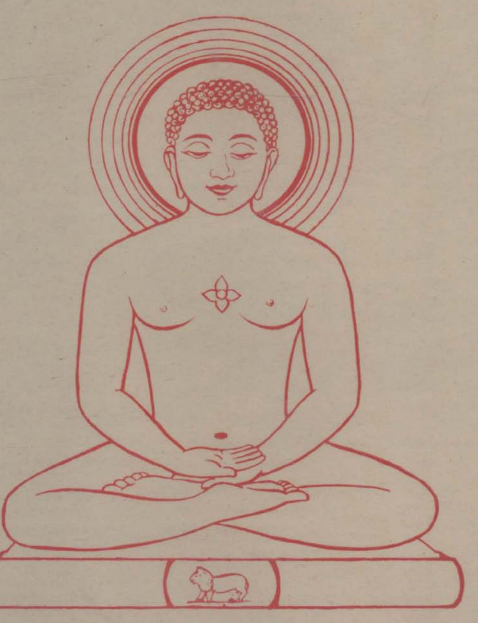
# स्यग्डिं-१



वाचना प्रमुख

आचार्य तुलसी

सम्पादक-विवेचक

युवाचार्य महाप्रज्ञ

# सूत्रकृतांग: प्रथम श्रुतस्कंध

आचार्य श्री तुलसी

के
आचार्यत्त्व

के
अमृत—महोत्सव

के
उपलक्ष्य में प्रकाशित

# सूयगडो १

( मूलवाठ, संस्कृत छाया, हिन्दी अनुवाद, टिप्पण तथा परिशिष्ट )

वाचना-प्रमुख आचार्य तुलसी

सम्पादक-विवेचक युवाचार्य महाप्रज्ञ

> <sub>अनुवादक</sub> मुनि दुलहराज

जैन विश्व भारती लाडनूं (राजस्थान)

```
प्रकाशक :
जैन विश्व भारती
लाडनूं (राजस्थान)
आर्थिक सीजन्य :
रामपुरिया चेरिटेबल ट्रस्ट
कलकत्ता
प्रबन्ध-सम्पादक:
श्रीचन्द रामपुरिया
निदेशक
आगम और साहित्य प्रकाशन
(जैन विश्व भारती)
प्रथम संस्करण:
१६५४
```

मूल्यः १८५ रुपये

षृष्ठांकः : ७००

मुद्रक : मित्र परिषद् कलकत्ता के आर्थिक सौजन्य से स्थापित जैन विश्व भारती प्रेस, लाडनूं (राजस्थान)

# **SŪYAGADO 1**

# [Text, Sanskrit Rendering and Hindi Version with notes]

Vācānā Pramukha ĀCĀRYA TULSI

Editor and Commentator
YUVĀCĀRYA MAHĀPRAGÑA

Translated by
MUNI DULAHARĀJA

JAIN VISHVA BHARATI
LADNUN (Raj.)

Managing Editor:
Sreechand Rampuria
Ditector
Agama and Sahitya Prakashan
Jain Vishwa Bharati

By munificence:
Rampuria Charitable Trust
Calcutta

First Edition: 1984

Pages : 700

Price: Rs. 185.00

Printers : Jain Vishwa Bharati Press Ladnun (Raj.)

# समर्पण

#### 11 8 11

पुट्ठो वि प॰णापुरिसो सुवक्लो, आणापहाणो जणि जस्स निच्चं । सच्चप्यओगे पवरासयस्स, मिक्खुस्स तस्स प्पणिहाणपुटवं ।। जिसका प्रज्ञा-पुरुष पुष्ट पटु, होकर भी आगम-प्रधान था। सत्य-थोग में प्रवर चित्त था, उसी भिक्षु को विमल भाव से।।

#### गरग

विलोडियं आगमदुद्धमेव, लद्धं सुलद्धं णवणीयमच्छं। सङ्कायसज्ज्ञाणरयस्त निच्चं, ज्ययस्य तस्स व्यणिहाणपुट्वं।। जिसने आगम-दोहन कर-कर, पाया प्रवर प्रचुर नवनीत। श्रुत-सद्ध्यान लीन चिरचिन्तन, जयाचार्य को विमल भावसे।।

#### 11 \$ 11

पर्वाहिया जेण सृयस्स धारा, गणे समस्ये मम माणसे वि। जो हेउभूओ स्स पत्रायणस्स, कालुस्स तस्य स्पणिहाणपुठवं।। जिसने श्रुत की धार बहाई, सकल संघ में मेरे मन में। हेतुभूत श्रुत-सम्पादन में, कालुगणी को विमल भाव से।।

## अन्तस्तोष

अन्तस्तोष अनिर्वचनीय होता है उस माली का, जो अपने हाथों से उप्त और सिंचित दूम-निकुञ्ज को पल्लिवत, पुष्पित और फलित हुआ देखता है; उस कलाकार का, जो अपनी तूलिका से निराकार को साकार हुआ देखता है और उस कल्पनाकार का, जो अपनी कल्पना को अपने प्रयत्नों से प्राणवान बना देखता है। चिरकाल से मेरा मन इस कल्पना से भरा था कि जैन-आगमों का शोधपूर्ण सम्पादन हो और मेरे जीवन के बहुश्रमी क्षण उसमें लगे। संकल्प फलवान बना और वैसा ही हुआ। मुक्ते केन्द्र मान मेरा धर्म-परिवार उस कार्य में संलग्न हो गया। अतः मेरे इस अन्तस्तोष में मैं उन सब को समभागी बनाना चाहता हूं, जो इस प्रदृत्ति में संविभागी रहे हैं।

संविभाग हमारा धर्म है। जिन-जिन ने इस गुरुतर प्रवृत्ति में उन्मुक्तभाव से अपना संविभाग समर्पित किया है, उन सबको मैं आशीर्वाद देता हूं और कामना करता हूं कि उनका भविष्य इस महान् कार्य का भविष्य बने।

---अाचार्य तुलसी

## प्रकाशकीय

मुफ्ते यह लिखते हुंए अत्यन्त हर्ष हो रहा है कि 'जैन विश्व भारती' द्वारा आगम प्रकाशन के क्षेत्र में जो कार्य सम्पन्न हुआ है, वह मूर्धन्य विद्वानों द्वारा स्तुत्य और वहुमूल्य बताया गया है।

हमने ग्यारह अंगों का पाठान्तर तथा 'जाव' की पूर्ति से संयुक्त सु-संपादित मूल पाठ 'अंगसुत्ताणि' भाग १,२,३ में प्रकाशित किया है। उसके साथ-साथ आगम-ग्रन्थों का मूलपाठ, संस्कृत छाया, हिन्दी अनुवाद एवं प्राचीनतम व्याख्या सामग्री के आधार पर सूक्ष्म ऊहापीह के साथ लिखित विस्तृत मौलिक टिप्पणों से मंडित संस्करण प्रकाशित करने की योजना भी चलती रही है। इस प्रृंखला में चार आगम-ग्रन्थ प्रकाशित ही चुके हैं:—

- (१) ठाणं
- (२) समवाओ
- (३) दसवेआलियं
- (४) उत्तरजभयणाणि

प्रस्तुत आगम 'सूयगडो १' उसी श्रृंखला का पांचवा ग्रन्थ है। बहुश्रुत वाचना-प्रमुख आचार्यश्री तुलसी एवं अप्रतिम विद्वान् संपादक-विवेचक युवाचार्यश्री महाप्रज्ञ ने जो श्रम किया है, वह ग्रन्थ के अवलोकन से स्वयं स्पष्ट होगा।

संपादन-विवेचन सहयोगी मुनि दुलहराजजी ने इसे सुसन्जित करने में अनवरत श्रम किया है।

ऐसे सु-संपादित आगम-ग्रन्थ को प्रकाशित करने का सौभाग्य 'जैन विश्व भारती' को प्राप्त हुआ है, इसके लिए वह कृतज्ञ है ।

प्रस्तुत आगम 'सूयगडो १' का मुद्रण श्री रामपुरिया चेरिटेबल ट्रस्ट (कलकत्ता) द्वारा घोषित अनुदान राशि में से हुआ है। मैं उस ट्रस्ट के सभी ट्रस्टियों के प्रति संस्था की ओर से हार्दिक धन्यवाद ज्ञापित करता हूं।

जैन विश्व भारती के अध्यक्ष श्री बिहारीलालजी सरावगी की निरन्तर और सघन प्रेरणा के कारण ही, कुछ वर्षों के व्यवधान के पश्चात्, आगम प्रकाशन का कार्य पुन: तत्परता से प्रारम्भ हुआ है। मुक्ते आशा है कि इस प्रकाशन कार्य की निरन्तरता बनी रहेगी और हम निकट भविष्य में और अनेक आगम-ग्रन्थ प्रस्तुत करने में सक्षम होंगे।

आशा है पूर्व प्रकाशनों की तरह यह प्रकाशन भी विद्वानों की दृष्टि में अत्यन्त उपयोगी सिद्ध होगा ।

कलकत्ता **१-**६-५४ श्रीचम्द रामपुरिया

### सम्पादकीय

#### आगम-सम्पादन की प्रेरणा

वि० सं० २०११ का वर्ष और चैत्र मास । आचार्य श्री तुलसी महाराष्ट्र की यात्रा कर रहे थे । पूना से नारायणगांव की ओर जाते-जाते मध्याविध में एक दिन का प्रवास मंचर में हुआ । आचार्य श्री एक जैन परिवार के भवन में ठहरे थे । वहां मासिक पत्रों की काइलें पड़ी थीं । गृह-स्वामी की अनुमित ले, हम लोग उन्हें पढ़ रहे थे । सांभ की वेला, लगभग छह बजे होंगे । मैं एक पत्र के किसी अंश का निवेदन करने के लिये आचार्य श्री के पास गया । आचार्य श्री पत्रों को देख रहे थे । जैसे ही मैं पहुंचा, आचार्यश्री ने 'म्रमंदूत' के सद्यस्क अंक की ओर संकेत करते हुए पूछा — "यह देखा कि नहीं ?" मैंने उत्तर में निवेदन किया— "नहीं, अभी नहीं देखा ।" आचार्य श्री बहुत गम्भीर हो गये । एक क्षण रुककर बोले — "इसमें बौद्ध पिटकों के सम्पादन की वहुत बड़ी योजना है । बौद्धों ने इस दिशा में पहले ही बहुत कार्य किया है और अब भी बहुत कर रहे हैं । जैन आगमों का सम्पादन वैज्ञानिक पद्धित से अभी नहीं हुआ है और इस ओर अभी ध्यान भी नहीं दिया जा रहा है ।" आचार्य श्री की वाणी में अन्तर्वेदना टपक रही थी, पर उसे पकड़ने में समय की अपेक्षा थी।

#### आगम-सम्पावन का संकल्प

रात्र-कालीन प्रार्थना के पश्चात् आचार्यं श्री ने साधुओं को आमन्त्रित किया । वे आए और बन्दना कर पंक्तिबद्ध बैठ गए । आचार्यंश्री ने सायंकालीन चर्चा का स्पर्श करते हुए कहा—"जैन बागमों का कायाकल्प किया जाए, ऐसा संकल्प उठा है । उसकी पूर्ति के लिए कार्य करना होगा । बोलो, कौन तैयार है ?"

सारे हृदय एक साथ बोल उठे--''सब तैयार हैं।"

आचार्य श्री ने कहा—''महान् कार्य के लिए महान् साधना चाहिये। कल ही पूर्व तैयारी में लग जाओ, अपनी-अपनी धिंच का विषय चुनो और उसमें गति करो।''

मंचर से विहार कर आचार्य श्री संगमनेर पहुंचे। पहले दिन वैयक्तिक बातचीत होती रही। दूसरे दिन साधु-साध्वियों की परिषद् बुलाई गई। आचार्य श्री ने परिषद् के सम्मुख आगम-सम्पादन के संकल्प की चर्चा की। सारी परिषद् प्रफुल्ल हो उठी। आचार्य श्री ने पूछा—"क्या इस संकल्प को अब निर्णय का रूप देना चाहिये?"

समलय से प्रार्थना का स्वर निकला — "अवश्य, अवश्य।" आचार्य श्री औरंगाबाद पद्यारे । सुराना भवन, जैत्र शुक्ला त्रयो-दशी (वि॰ सं॰ २०११), महावीर जयन्ती का पुण्य-पर्व। आचार्य श्री ने साधु, साध्वी, श्रावक और श्राविका—इस चतुर्विद्य संघ की परिषद् में आगम-सम्पादन की विधिवत् घोषणा की ।

#### आगम-सम्पादन का कार्यारम्भ

वि॰ सं० २०१२ श्रावण मास (उज्जैन चातुर्मास) से आगम सम्पादन का कार्यारम्भ हो गया। न तो सम्पादन का कोई अनुभव और न कोई पूर्व तैयारी। अकस्मात् 'धर्मदूत' का निमित्त पा आचार्य श्री के मन में संकल्प उठा और उसे सबने शिरोधार्य कर लिया। चिन्तन की भूमिका से इसे निरी भावुकता ही कहा जाएगा, किन्तु भावुकता का मूल्य चिन्तन से कम नहीं है। हम अनुभव-विहीन थे, किन्तु आल्म-विश्वास से शून्य नहीं थे। अनुभव आत्म-विश्वास का अनुगमन करता है, किन्तु आत्म-विश्वास अनुभव का अनुगमन नहीं करता।

प्रथम दो-तीन वर्षों में हम अज्ञात दिशा में यात्रा करते रहे। फिर हमारी सारी दिशाएं और कार्य-पद्धतियां निश्चित और सुस्थिर हो गईं। आगम-सम्पादन की दिशा में हमारा कार्य सर्वाधिक विशाल व गुरुतर कठिनाइयों से परिपूर्ण है, यह कहकर मैं स्वल्प भी अतिश्योक्ति नहीं कर रहा हूं। आचार्यश्री के अदम्य उत्साह और समर्थ प्रयत्न से हमारा कार्य निरन्तर गतिशील हो रहा है। इस कार्य में हमें अन्य अनेक विद्वानों की सद्भावना, समर्थन व प्रोत्साहन मिल रहा है। मुक्ते विश्वास है कि आचार्य श्री की यह वाचना पूर्ववर्ती वाचनाओं से कम अर्थवान नहीं होगी।

सम्पादन का कार्य सरल नहीं है— यह उन्हें सुविदित है, जिन्होंने उस दिशा में कोई प्रयत्न किया है। दो-ढाई हजार वर्ष पुराने ग्रन्थों के सम्पादन का कार्य और भी जदिल है, क्योंकि उनकी भाषा और भावधारा आज की भाषा और भावधारा से बहुत व्यवधान पा चुकी है। इतिहास की यह अपवाद-शून्य गित है कि जो विचार या आचार जिस आकार में आरब्ध होता है, वह उसी आकार में स्थिर नहीं रहता। या तो वह बड़ा हो जाता है या छोटा। यह ह्रास और विकास की कहानी ही परिवर्तन की कहानी है। कोई भी आकार ऐसा नहीं है, जो कृत है और परिवर्तनशील नहीं है। परिवर्तनशील घटनाओं, तथ्यों, विचारों और आचारों के प्रति अपरिवर्तनशीलता का आग्रह मनुष्य को असत्य की ओर ले जाता है। सत्य का केन्द्र-बिन्दु यह है कि जो कृत है, वह सब परिवर्तनशील है। अकृत या शाश्वत भी ऐसा क्या है, जहां परिवर्तन का स्पर्श न हो। इस विश्व में जो है, वह वही है जिसकी सत्ता शाश्वत और परिवर्तन की धारा से सर्वथा विभक्त नहीं है।

णब्द की परिधि में बंधने वाला कोई भी सत्य क्या ऐसा हो सकता है, जो तीनों कालों में समान रूप से प्रकाशित रह सके ? शब्द के अर्थ का उत्कर्ष या अपकर्ष होता है भाषाशास्त्र के इस नियम को जानने वाला यह आग्रह नहीं रख सकता कि दो हजार वर्ष पुराने जब्द का आज वही अर्थ सही है, जो आज प्रचलित है। 'पाषण्ड' शब्द का जो अर्थ आगम-ग्रन्थों और अशोक के शिला-लेखों में है, वह आज के श्रमण साहित्य में नहीं है। आज उसका अपकर्ष हो चुका है। आगम साहित्य के सैंकड़ों शब्दों की यही कहानी है कि वे आज अपने मौलिक अर्थ का प्रकाश नहीं दे रहे हैं। इस स्थित में हर चिन्तनशील व्यक्ति अनुभव कर सकता है कि प्राचीन साहित्य के सम्पादन का काम कितना दुष्टह है।

मनुष्य अपनी शक्ति में विश्वास करता है और अपने पौष्ण से खेलता है, अतः वह किसी भी कार्य को इसलिए नहीं छोड़ देता कि वह दुष्टह है। यदि यह पलायन की प्रवृत्ति होती तो प्राप्य की सम्भावना नष्ट ही नहीं हो जाती किन्तु आज जो प्राप्त है, वह अतीत के किसी भी क्षण में बिलुप्त हो जाता। आज से हजार वर्ष पहले नवांगी टीकाकार (अभयदेव सूरि) के सामने अनेक कठिनाइयां थीं। उन्होंने उनकी चर्चा करते हुए लिखा है—

- १. सत् सम्प्रदाय (अर्थ-बोध की सम्यक् गुरु-परम्परा) प्राप्त नहीं है।
- २. सत् ऊह (अर्थ की आलोचनात्मक कृति या स्थिति) प्राप्त नहीं है !
- ३. अनेक वाचनाएं (आगामिक अध्यापन की पद्धतियां) हैं।
- ४. पुस्तकें अशुद्ध हैं।
- ५. कृतियां सूत्रात्मक होने के कारण बहुत गम्भीर हैं।
- ६. अर्थं विषयक मतभेद भी हैं।

इन सारी कठिनाइयों के उपरान्त भी उन्होंने अपना प्रयत्न नहीं छोड़ा और वे कुछ कर गये।

कठिनाइयां आज भी कम नहीं हैं, किन्तु उनके होते हुए भी आचार्य श्री तुलसी ने आयम-सम्पादन के कार्य को अपने हाथों में ले लिया। उनके शक्तिशाली हाथों का स्पर्श पाकर निष्प्राण भी प्राणवान् बन जाता है तो भलां आगम-साहित्य, जो स्वयं प्राणवान् है, उसमें प्राण-संचार करना क्या बड़ी बात है ? बड़ी बात यह है कि आचार्य श्री ने उसमें प्राण-संचार मेरी और मेरे सहयोगी साधु-साध्वियों की असमर्थ अंगुलियों द्वारा कराने का प्रयत्न किया है। सम्पादन-कार्य में हमें आचार्य श्री का आशीर्वाद ही प्राप्त नहीं है किन्तु मार्ग-दर्शन और सिक्रय योग भी प्राप्त है। आचार्यवर ने इस कार्य को प्राथमिकता दी है और इसकी परिपूर्णता के लिये अपना पर्याप्त समय दिया है। उनके मार्ग-दर्शन, चिन्तन और प्रोत्साहन का सम्बल पा हम अनेक दुस्तर धाराओं का पार पाने में समर्थ हुए हैं।

प्रस्तुत ग्रन्थ सूयगडो (प्रथम श्रुतस्कंघ) का सानुवाद संस्करण है। आगम साहित्य के अध्येता दोनों प्रकार के लोग हैं, विद्वद्यन और साधारण जन । मूल पाठ के आधार पर अनुसंधान करने वाले विद्वानों के लिए मूल पाठ का संपादन 'अंगसुत्ताणि' भाग १ में किया गया है। प्रस्तुत संस्करण में मूल पाठ, संस्कृत छाया, हिन्दी अनुवाद और टिप्पण हैं और टिप्पणों के सन्दर्मस्थल भी उपलब्ध हैं।

सरसम्प्रवायहीनश्वात्, सदूहस्य वियोगतः । सर्वस्वपरशास्त्राणामबृष्टेरस्मृतेश्च मे ॥ वाचनानामनेकश्वात्, पुरतकानामशुद्धितः । सूत्राणामतिगामधीर्यात्, मतभेदाश्च कुत्रचित् ॥

१. स्थानांगवृत्ति, प्रशस्ति श्लोक, १,२:

प्रस्तुत ग्रन्थ की भूमिका बहुत ही लघुकाय है। हमारी परिकल्पना है कि सभी अंगों और उपांगों की बृहद् भूमिका एक स्वतंत्र पुस्तक के रूप में हो।

#### संस्कृत छाया

संस्कृत छाया को हमने वस्तुतः छाया रखने का ही प्रयत्न किया है । टीकाकार प्राकृत शब्द की व्याख्या करते हैं अथवा उसका संस्कृत पर्यायान्तर देते हैं । छाया में वैसा नहीं हो सकता ।

#### हिन्दी अनुवाद और टिप्पण

प्रस्तुत आगम का हिन्दी अनुवाद मूलस्पर्शी है। इसमें केवल शब्दानुवाद की-सी विरसता और जटिलता नहीं है तथा भावानु-वाद जैसा विस्तार भी नहीं है। श्लोकों का आशय जितने शब्दों में प्रतिबिम्बित हो सके उतने ही शब्दों की योजना करने का प्रयत्न किया गया है। मूल शब्दों की सुरक्षा के लिए कहीं-कहीं उनका प्रचलित अर्थ कोष्ठकों में दिया गया है। श्लोक तथा श्लोकगत शब्दों की स्पष्टता टिप्पणों में की गई है।

इसका अनुवाद वि॰ सं० २०२६ बेंगलोर चतुर्मास में प्रारंभ किया था। यात्राओं तथा अन्यान्य कार्यों की व्यस्तता के कारण इसकी संपूर्ति में अधिक समय लग गया। अवरोधों की लम्बी यात्रा के बाद प्रस्तुत ग्रन्थ तैयार होकर अब जनता तक पहुंच रहा है।

प्रस्तुत ग्रन्थ के टिप्पणों में चूणि के पृष्ठांक स्वर्गीय मुनि श्री पुण्यविजयजी द्वारा संपादित तथा प्रकाशित सूत्रकृतांग (प्रथम श्रृतस्कंध) की चूणि के हैं। अनुवाद और टिप्पण-लेखन में मुनि दुलहराजजी ने तत्परता से योग दिया है। इसका पहला परिणिष्ट मुनि दुलहराजजी ने, दूसरा मुनि धनंजयजी ने, तीसरा और चौथा मुनि हीरालालजी ने तथा पांचवां मुनि राजेन्द्रकुमारजी ने तैयार किया है। साध्वी जिनप्रभाजी ने संस्कृत छाया का पुनरावलोकन किया और मुनि सुदर्शनजी तथा समणी कुसुमप्रजाजी ने प्रूफ देखने में पूरा सहयोग दिया।

'अंगसुत्ताणि' भाग १ में प्रस्तुत सूत्र का संपादित पाठ प्रकाशित है। इसलिए इस संस्करण में पाठान्तर नहीं दिए गए हैं। पाठान्तरों तथा तत्सम्बन्धी अन्य सूचनाओं के लिए 'अंगसुत्ताणि' भाग १ द्वष्टव्य है।

इस प्रकार प्रस्तुत ग्रन्थ में अनेक साधुओं की पवित्र अंगुलियों का योग है। आचार्यक्षी के वरदहस्त की छाया में बैठकर कार्य करने वाले हम सब संभागी हैं, फिर भी मैं उन सब साधु-साध्वियों के प्रति सद्भावना व्यक्त करता हूं जिनका इस कार्य में योग है और आशा करता हूं कि वे इस महान् कार्य के अग्रिम चरण में और अधिक दक्षता प्राप्त करेंगे।

आचार्यश्री प्रेरणा के अनन्त स्रोत हैं। हमें इस कार्य में उनकी प्रेरणा और प्रत्यक्ष योग दोनों प्राप्त है, इसलिए हमारा कार्य-पथ बहुत ऋजु हुआ है। उनके प्रति कृतज्ञता ज्ञापित कर मैं कार्य की गुरुता को बढ़ा नहीं पाऊंगा। उनका आशीर्वाद दीप बनकर हमारा कार्य-पथ प्रकामित करता रहे, यही हमारी आशंसा है।

१५ अगस्त, १६८४ जोधपुर ---युवाचार्यं महाप्रज्ञ

# भूमिका

#### नाम-बोध

प्रस्तुत आगम का नाम 'सूयगडो' हैं। समवाय, नंदी और अनुयोगद्वार—तीनों आगमों में यही नाम उपलब्ध होता है।' निर्युक्तिकार भद्रवाहुस्वामी ने प्रस्तुत आगम के तीन गुण-निष्पन्न नाम बतलाए हैं—ै

- १. सूतगड—सूतकृत
- २. सुत्तकड--सूत्रकृत
- ३. सूयगड-सूचाकृत

प्रस्तुत आगम मौलिकदृष्टि से भगवान् महाबीर से सूत (उत्पन्न) है तथा यह ग्रंथरूप में गणधर के द्वारा कृत है, इसलिए इसका नाम सूतकृत है।

इसमें सूत्र के अनुसार तत्त्वबोध किया जाता है, इसलिए इसका नाम सूत्रकृत है।

इसमें स्व और पर समय की सूचना कृत है, इसलिए इसका नाम सूचाकृत है।

वस्तुतः सूत, सुत्त और सूय—ये तीनों सूत्र के ही प्राकृत रूप हैं। आकारभेद होने के कारण तीन गुणात्मक नामों की परिकल्पना की गई।

सभी अंग मौलिक रूप में भगवान् महावीर द्वारा प्रस्तुत और गणधर द्वारा ग्रन्थरूप में प्रणीत हैं। फिर केवल प्रस्तुत आगम का ही 'सूतकृत' नाम क्यों ? इसी प्रकार दूसरा नाम भी सभी अंगों के लिए सामान्य है। प्रस्तुत आगम के नाम का अर्थस्पर्शी आधार तीसरा है। क्यों कि प्रस्तुत आगम में स्वसमय और परसमय की तुलनात्मक सूचना के संदर्भ में आचार की प्रस्थापना की गई है। इसलिए इसका संबंध सूचना से है। समवाय और नंदी में यह स्पष्टतया उल्लिखित है—

#### 'सूयगडे णं ससमया सुइज्जंति, परसमया सुइज्जंति, ससमय-परसमया सुइज्जंति i'

जो सूचक होता है उसे सूत्र कहा जाता है। प्रस्तुत आगम की पृष्ठभूमि में सूचनात्मक तत्त्व की प्रधानता है, इसलिए इसका नाम सूत्रकृत है।

सूत्रकृत के नाम के संबंध में एक अनुमान और किया जा सकता है। वह वास्तविकता के बहुत निकट प्रतीत होता है। दृष्टि-वाद के पांच प्रकार हैं---

- १. परिकर्म
- ४. पूर्वंगत

२. सूत्र

- ४. चूलिका।
- ३. पूर्वानुयोग

आचार्य वीरसेन के अनुसार सूत्र में अन्य दार्शनिकों का वर्णन है। प्रस्तुत आगम की रचना उसी के आधार पर की गई, इसलिए इसका 'सूत्रकृत' नाम रखा गया। सूत्रकृत शब्द के अन्य व्युत्पत्तिक अर्थों की अपेक्षा यह अर्थ अधिक संगत प्रतीत होता है। 'सूत्तगड' और बौद्धों के 'सुत्तनिपात' में नामसाम्य प्रतीत होता है।

- १ (क) समवाओ, पद्दव्ययसमवाओ, सू० यद ।
  - (स्त) नंदी सू० ५०।
  - (ग) अणुओगद्दाराइं, सू० ५०।
- २. सूत्रकृतांगनिर्मुक्ति, गाथा २ : सूतगढं सुत्तकढं, सूयगढं चेव गोण्णाइं ।
- ३. (क) समवाओ, पद्मणगसमवाओ, सू० ६०।
  - (स) नंदी, सू० ६२
- ४. कसायपाहुड, माग १, पृ० १३४ ।

#### अंग और अनुयोग

द्वादशांगी में प्रस्तुत आगम का स्थान दूसरा है। अनुयोग चार हैं—

१. चरणकरणानुयोग

३. गणितानुयोग

२. धर्मकथानुयोग

४. द्रव्यानुयोग

चूणिकार के अनुसार प्रस्तुत आगम चरणकरणानुयोग (आचार-शास्त्र) है। शीलांकसूरी ने इसे द्रव्यानुयोग (द्रव्यशास्त्र) की कोटि में रखा है। उनके अनुसार आचारांग प्रधानतया चरणकरणानुयोग तथा सूत्रकृतांग प्रधानतया द्रव्यानुयोग है।

समवाय तथा नंदी में द्वादशांगी का विवरण दिया हुआ है। वहां सभी अंगों के विवरण के अंत में 'एवं चरणकरणपक्षणया' पाठ मिलता है। अभयदेवसूरी ने 'चरण' का अर्थ अमणधर्म और 'करण' का अर्थ पिण्डविशुद्धि, समिति आदि किया है।

चूणिकार ने कालिकश्रुत को चरणकरणानुयोग तथा दृष्टिवाद को द्रव्यानुयोग माना है। र

द्वादशांगी में मुख्यतः द्रव्यशास्त्र दृष्टिवाद है। शेष अंगों में द्रव्य का प्रतिपादन गौण है। द्रव्यशास्त्र में भी गौणरूप में आचार का प्रतिपादन हुआ है। चूणिकार ने मुख्यता की दृष्टि से प्रस्तुत आगम को आचारशास्त्र माना है और वह उचित भी है। वृत्तिकार ने इसमें प्राप्त द्रव्य विषयक प्रतिपादन को मुख्य मानकर इसे द्रव्यशास्त्र कहा है। इन दोनों वर्गीकरणों में सापेक्ष दृष्टिभेद है।

#### आकार और प्रकार

प्रस्तुत आगम के दो श्रुतस्कंध हैं। समवाय और नंदी में इसका उल्लेख मिलता है। प्रथम श्रुतस्कंध के सोलह और द्वितीय श्रुतस्कंध के सात अध्ययन हैं। इसका उल्लेख समवाय, नंदी, उत्तराध्ययम और आवश्यक में है। उनका विवरण इस प्रकार है—

| प्रयम श्रुतस्कंघ                        |         |          |               |  |  |  |
|-----------------------------------------|---------|----------|---------------|--|--|--|
| अध्ययन                                  | उद्देशक | रचनाबन्ध | परिमाण        |  |  |  |
| १. समए (समय)                            | 8       | पद्य     | क्लोक दद      |  |  |  |
| २. वेयालिए (वैतालीय)                    | ₹       | ń        | <b>,, ७</b> ६ |  |  |  |
| ३. उवसम्मपरिण्णा (उपसर्गपरिज्ञा)        | x       | ,,       | ,, ५२         |  |  |  |
| ४. इस्थीपरिण्णा (स्त्रीपरिज्ञा)         | २       | 21       | ,, ¥3         |  |  |  |
| ५. णरयविभक्ती (नरकवि <del>भक्ति</del> ) | Ę       | 7,1      | " ሂર          |  |  |  |
| ६. महावीरत्थुई (महावीरस्तुति)           | ٥       | 1,       | ,, २६         |  |  |  |
| ७. कुसीलपरिभासितं (कुशीलपरिभाषित)       | o       | "        | ,, ₹∘         |  |  |  |
| <ol> <li>वीरियं (वीर्य)</li> </ol>      | o       | 71       | " २७          |  |  |  |
| <ul><li>৪. धम्मो (धर्म)</li></ul>       | 0       | **       | ,, ३६         |  |  |  |
| १०. समाही (समाधि)                       | ٥       | 11       | ,, २४         |  |  |  |
|                                         |         |          |               |  |  |  |

१. सूत्रकृतांगचूणि, पृ० ३ : इह चरणाणुखोगेण अधिकारो ।

२. सूत्रकृतांगवृत्ति, यत्र १ : तत्राचाराङ्कः चरणकरणप्राधान्येन व्याख्यातम्, अधुना अवसराधातं द्रव्यप्राधान्येन सूत्रकृताख्यं द्वितीयमङ्कः व्याख्यातुमारभ्यते ।

३. समवायागंवृत्ति, पत्र १०२ : चरणम् — व्रतश्रमणधर्मसंयमाद्यनेकविद्यम् । करणम् — विण्डविशुद्धिसमिस्याद्यनेकविद्यम् ।

४. सूत्रकृतांगचूणि, पृ० ३ : कालियसुर्थं धरणकरणाणुयोगो, .... विद्विवातो वन्वामुजोगोत्ति ।

५. (क) समवाओ, पद्दण्णगसमवाओ, सू० ६० ।

<sup>(</sup>स) नंदी, सू० द२ ।

६. (क) समवाओ, पद्दण्णगसमवाओ, सु० १० ।

<sup>(</sup>स) नंदी, सू० ८२।

<sup>(</sup>ग) उत्तराध्ययन ३१/१६।

<sup>(</sup>घ) आवश्यक अध्ययन ४ ६

#### [ \$\$ ]

| ११. मग्ने (मार्ग)                     | ٥ | 7,7 | ,, ३⊏   |
|---------------------------------------|---|-----|---------|
| <b>१</b> २. समोसर <b>णं (स</b> मवसरण) | • | 17  | ,, -२२  |
| १३. आहत्तहीयं (याथातथ्य)              | o | "   | ,, २३   |
| १४. गंथो (ग्रन्थ)                     | ٥ | ,,  | ,, २७   |
| १५. जमईए (यमकीय)                      | o | 29  | ,, ২ধ   |
| १६. गाहा (गाथा)                       | o | 17  | सूत्र ६ |

#### दूसरा श्रुतस्कंघ

| अध्ययन                                | उद्देशक | रचना-बन्ध | परिमाण        |
|---------------------------------------|---------|-----------|---------------|
| १. पोंडरीए (पौण्डरीक)                 | ٠       | गद्य      | सूत्र ७२      |
| २. किरियाठाणे (कियास्थान)             | 0       | 17        | ;, <b>5</b> १ |
| ३. आहारपरिण्णा (आहारपरिज्ञा)          | ٥       | "         | ,, १०२        |
| ४. पच्चक्खाणकिरिया (प्रत्याख्यानकिया) | •       | "         | " 5X          |
| ४. आयारसुयं (आचारश्रुत)               | ٥       | प्द्य     | श्लोक ३३      |
| ६. अहड्डजं (आर्द्रकीय)                | o       | n         | ,, ሂሂ         |
| ७. णालंदइज्जं (नालंदीय)               | ٥       | गदा       | सूत्र ३ ५     |

प्रस्तुत आगम की पद संख्या ३६ हजार बतलाई गई है।

धवला में भी इसकी पद संख्या यही निर्दिष्ट है। किन्तु धवला और जयधवला दोनों में भी इसके दो श्रुतस्कंध होने का उस्लेख नहीं है और न अध्ययनों की संख्या का भी उल्लेख है। र

#### विषय-धस्तु

समवाय तथा नंदी में प्रस्तुत आगम के प्रतिपाद्य विषय का उल्लेख मिलता है। समवाय के अनुसार सूत्रकृतांग में स्वसमय-परसमय की सूचना, जीव-अजीव की सूचना, लोक-अलोक तथा जीव-अजीव आदि नौ पदार्थों की सूचना दी गई है।

नवदीक्षत श्रमणों की दृष्टि परिमार्जित करने के लिए १८० कियावादी दर्शनों, ६४ अकियावादी दर्शनों, ६७ अज्ञानवादी दर्शनों और ३२ विनयवादी दर्शनों की व्यूह-रचना कर स्वसमय की स्थापना की गई है।

नंदी में प्रतिपाद्य विषय का विवरण संक्षिप्त है। उसमें जीव-अजीव आदि नौ पदार्थों की सूचना का उल्लेख नहीं है। उसमें स्वसमय की स्थापना का उल्लेख है, किन्तु नवदीक्षित की दृष्टि परिमाजित करने की कोई चर्चा नहीं हैं।\*

प्रस्तुत आगम मूलतः आचार-शास्त्र है। 'अंग और अनुयोग' शीर्षक में यह बताया जा चुका है। आचार की पृष्ठभूमी को समभाने के लिए दूसरे दार्शनिकों की दृष्टियों का निरूपण किया गया है, वह प्रासंगिक है, किन्तु मौलिक विषय आचार-निरूपण ही है।

निर्युक्तिकार ने सूत्रकृत के प्रत्येक अध्ययन के विषय का प्रतिपादन किया है। उससे भी इसका मुख्य विषय आचारशास्त्रीय प्रमाणित होता है।

१. समवाओ, पद्मणगसमवाओ, सू० ६० : छत्तीसं पदसहस्साइं ययग्पेणं ।

२. (क) षट्खंडागम, घवला, भाग १, पृ० ६६ ।

<sup>(</sup>स) कसायपाहुड, जयधवला, भाग १, पृ० १२२।

३. समवाओ, पदण्यसमवाओ, सू० ६० ।

४. नंदी, सू० ८२ ।

निर्युक्तिकार के अनुसार अध्ययनों के प्रतिपाद्य इस प्रकार हैं —

- १. स्वसमय-परसमय का निरूपण
- २. सम्बोधि का उपदेश
- ३. उपसर्गौ [प्राप्त कष्टों] की तितिक्षा का उपदेश
- ४. स्त्रीदोष का वर्जन—ब्रह्मचर्य साधना का उपदेश
- ५. उपसर्गभीर और स्त्रीवशवतीं मुनि का नरक में उपपात
- ६. भगवान् महावीर ने जैसे उपसर्ग और परीसह पर विजय प्राप्त की, वैसी ही उन पर विजय पाने का उपदेश
- ७. कुशील का परिस्थाग और शील का समाचरण
- वीर्यं का बोध और पंडितवीर्यं में प्रयत्न
- यथार्थं धर्म का निर्देश
- १०. समाधिका प्रतिपादन
- ११. मोक्षमार्गं का निर्देश
- १२. चार वादि-समवसरणों--दार्शनिकों के अभिमत का प्रतिपादन
- १३. यथार्थं का प्रतिपादन
- १४. गुरुकुलवास का महत्त्व
- १४. आदानीय--चारित्र का प्रतिपादन
- १६. पूर्वोक्त विषय का संक्षेप में संकलन---निर्ग्नन्थ आदि की परिचाषा

द्वितीय श्रुतस्कन्ध के अध्ययनों का विषय-निरूपण इस प्रकार है-

- पुंडरीक के दृष्टान्त द्वारा धर्म का निरूपण
- २. कियाओं का प्रतिपादम र
- ३. आहार का निरूपण
- ४. प्रत्याख्यानिकया का निरूपण
- ५. आचार और अनाचार का अनेकान्तदृष्टि से निरूपण
- ६. आर्द्रकुमार का गोशालक आदि श्रमण-ब्राह्मणों से चर्चा-संवाद ैं
- ७. गौतम स्वामी और पार्श्वापत्यीय उदक पेढालपुत्र का चर्चा-संवाद

अंग साहित्य में आचार-निरूपण विभिन्न सन्दर्भों में किया गया है। आचारांग प्रथम अंग है। उसमें वह अध्यात्म के सन्दर्भ में किया गया है। सूत्रकृत दूसरा अंग है। इसमें वह दार्शनिक मीमांसा के सन्दर्भ में किया गया है। इसमें संदर्भ का परिवर्तन हुआ है,

- १. सूत्रकृतांगनिर्युक्ति, गाया २२-२६ : ससमयपरसमयपरूबणा व णाऊण बुक्कणा चेव । थीदोसविवज्जणा संबुद्धस्युवसम्गा उवसम्मभीरुणो यीवसस्स णरएसु होन्ज उववाओ । एव महत्या चीरो जयमाह तहा जएज्जाह ॥ णिस्सोल-कुसीलजढो सुसीलसेवी य सीलवं चेव। णाऊण बीरियदुगं पंडियबीरिए प्यतिसन्तं ।। धम्मो समाहि मग्गो समोसदा चउसु सब्दवादीसु । सीसगुणदोसकहणा गंथंमि सदा गुरुनिदासो ॥ आयाणिय संकलिया आयाणिजजम्मि आयतचरित्तं । अप्पर्गथे पिडिकवयणे गधाए अहिगारी 🛭 २. सूत्रकृतांगनिर्युक्ति, गाया १६ ४ : किरियाओ भणियाओ किरियाठाणंति तेण अक्भवणं । अहियारो पुण भणिओ बंधे तह मोक्खमनो या। ३. सूत्रकृतांगनिर्मुक्ति, गाया १६० : अन्जद्गण गोसालभिक्सुबंभवतीतिदंशीणं ।
- वह हिस्यतायसाणं कहियं इणमी तहा पुष्छं ॥

मुख्य प्रतिपाद्य परिवर्तित नहीं हुआ है । दिगम्बर साहित्य में प्रस्तुत सूत्र का विषय-वर्णन इस प्रकार मिलता है—

सूत्रकृत में ज्ञानिवनय, प्रज्ञापना, कल्प्याकल्प्य, छेरोपस्यापना और व्यवहारधर्मिकिया का निरूपण किया गया है । यह आचर्य अकलंक का प्रतिपादन है।

आचार्य वीरसेन ने धवला में उक्त प्रतिपादन किया है। उसमें स्वसमय-परसमय की प्ररूपणा का प्रतिपादन इससे अति-रिक्त है।

जयधवला में उन्होंने (आचार्य वीरसेन ने) प्रस्तुत आगम का विषय-वर्णन भिन्न प्रकार से किया है। उसके अनुसार सूत्रकृत में स्वसमय, परसमय तथा स्त्रीपरिणाम—क्तीबता, अस्फुटता, कामावेश, विश्रम, आस्फालनसुख, पुंस्कामिता आदि स्त्री के लक्षणों का प्ररूपण किया गया है।

#### समीक्षा---

दोनों परम्पराओं में जो विषय-वस्तु का वर्णन है, उससे वर्तमान में उपलब्ध सूत्रकृतांग पर पूर्ण प्रकाश नहीं पड़ता । सूत्रकृतांगनिर्युक्ति का विषय-वर्णन इसका अपवाद है। उसकी रचना प्रस्तुत आगम की व्याख्या के लिए ही लिखी गई थी। इसीलिए उसमें प्रस्तुत आगम का अधिकृत और विशय विषय-वर्णन प्राप्त है।

समवाय और नंदी में प्राप्त सूत्रकृत का विषय-वर्णन पढ़ने से मन पर पहला प्रभाव यही पड़ता है कि प्रस्तुत आगम दर्णन-शास्त्रीय (द्रव्यानुयोग) ग्रन्थ है। उक्त दोनों विवरणों में स्त्रीपरिज्ञा आदि अध्ययनों में प्राप्त विषय-वस्तु का कोई उल्लेख नहीं है। तत्त्वार्थराजवार्तिक के वर्णन में मुनि के आचार धर्म का उल्लेख है, किन्तु स्वसमय और परसमय के निरूपण का उल्लेख नहीं है। धवला में उक्त वर्णन के साय-साथ स्वसमय और परसमय का भी उल्लेख है। जवधवला में स्त्रीपरिणाम का उल्लेख है, जो उपसर्ग-परिज्ञा और स्त्रीपरिज्ञा अध्ययनों की ओर इंगित करता है। इन विभिन्न विषय-वर्णनों के अध्ययन के आधार पर दो निष्कर्ष निकाले जा तकते हैं—

- १. विभिन्न आचार्यों ने अपनी-अपनी रुचि या दृष्टि के अनुसार मुख्य विषयों का संक्षेप में प्रतिपादन किया और गौण विषयों की उपेक्षा कर दी।
- २. प्रस्तुत आगम के प्राचीन रूप का परम्परा-प्राप्त विषय-वर्णन और अद्यतनरूप का विषय-वर्णन मिश्रित हुआ है । उस मिश्रण में कहीं प्राचीन विषय-वर्णन की प्रमुखता है और कहीं अद्यतन विषय-वर्णन की ।

यह प्रश्न फिर मन को आन्दोलित करता है कि समयाय और नंदी के संकलन-काल में प्रस्तुत आगम का वर्तमान रूप स्थिर हो चुका था, जो श्रुतस्कन्ध और अध्ययनों की संख्या से स्पष्ट प्रतीत होता है, फिर उनमें स्त्रीपरिज्ञा आदि अध्ययनों की सूचना क्यों नहीं दी गई ? क्या संकलन-काल में उनके सामने जो सूत्रकृत रहा, उसमें द्रव्य का प्रतिपादन प्रधान था ? क्या यह प्राप्त सूत्रकृत किसी दूसरी वाचना का है ? ये प्रश्न अभी पर्याप्तरूपेण आलोच्य हैं।

#### वार्शनिक मत---

प्रस्तूत सूत्र के प्रथम श्रुतस्कन्ध के प्रथम तथा बारहवें अध्ययन में और द्वितीय श्रुतस्कन्ध के छट्डे अध्ययन में अनेक दार्शनिक मतों का उल्लेख मिलता है। आगमरचना की शैली के अनुसार दार्शनिक आचार्थों के नामों का उल्लेख नहीं है। केथल उनके सिद्धान्तों का प्रतिपादन और अस्वीकार है। वौद्धों के दीधनिकाय के 'सामञ्ज्ञफलसुत्त' में जैसे तत्कालीन दार्शनिक मतवादों का वर्णन है, वैसे ही प्रस्तुत आगम में विभिन्न मतवादों का समवसरण है। उपनिषदों में भी यत्र तत्र इन मतवादों का उल्लेख है। खेताख्वतर

१. तस्वार्थराजवातिक ११२० : सूत्रकृते ज्ञानविनय-प्रज्ञापना-कल्प्याकल्प्य-छेदोपस्थापनाव्यवहारधमंकियाः प्ररूप्यन्ते ।

२. वर्त्संडागम, धवला भाग १, पृ॰ ६६ : सूदयदं णाम अंगं छत्तीस-पय-सहस्सेहि णाणाविणयपण्णवणा-कप्पाकप्प-च्छेदोवट्टाण-ववहार-धम्म-किरियाओ परूवेद्द ससमय-परसमय-सरूवं च परूवेद्द ।

३. कषायपाहुड, जयधवता माग १, ९० १२२ : सूदयदं णाम अंगं सत्तमयं परसमयं शीवरिणामं-—वर्लब्यास्फुटस्द-मदनावेश-विश्वमास्फालन-सुत्त-पुंस्कामितादिस्त्रीलक्षणं च प्ररूपयति ।

४. (क) समयाओ, पद्दण्णगसमवाक्षो, सू० ६० : दो सुयक्खंघा, तेवीसं अञ्भवण र ।

<sup>(</sup>स) नंदी सू० १६२ : वो सुयक्खंधा, तेवीसं अज्भयणा ।

उपनिषत् में कालवाद, स्वभाववाद, नियतिवाद, यदूच्छ वाद आदि की चर्चा है।

मैत्रायणी उपनिषद् में कालवाद की स्पष्ट मान्यता प्रदर्शित है। उस समय में ये विभिन्न वाद बहुत प्रचलित थे। अतः तत्कालीन सभी परम्पराओं के साहित्य में उनका उल्लेख होना स्वाभाविक है। महावीर और बुद्ध का युग सम्प्रदायों की बहुलता का युग रहा है। दीघनिकाय के ब्रह्मजालमुत्त में ६२ मतवाद विणत हैं। प्रस्तुत सूत्र के प्रथम श्रुतस्कंध के बारहवें अध्ययन में चार वादों का वर्णन मिलता है —

🕻. क्रियाबाद

३. अज्ञानवाद

२. अक्रियावाद

४. विनयवाद

मूल आगम में इनके भेदों का उल्लेख नहीं हैं। निर्युक्तिकार ने इन चार वादों के ३६३ भेदों का उल्लेख किया है।

समवाय में आए हुए सूत्रकृत के विवरण में भी इनका उल्लेख है, जो पहले बताया जा चुका है। इससे इतना स्पष्ट है कि भगवान महावीर के युग में मतवादों की बहुलता थी। वीरसेनाचार्य के अनुसार इन ३६३ मतवादों का वर्णन दृष्टिवाद का विषय है। उन्होने धवला में लिखा है—दृष्टिवाद में ३६३ दृष्टियों का निरूपण और निग्रह किया जाता है।

जयधवला में उन्होंने लिखा है— दृष्टिवाद के सूत्र नामक दूसरे प्रकार में नास्तिवाद, क्रियावाद, अक्रियावाद, अज्ञानवाद, ज्ञानवाद और वैनयिकवाद का वर्णन है। <sup>६</sup>

समवाय तथा नदी में इस प्रकार का उल्लेख नहीं है। नदी की चूणि तथा दृष्ति में इसका कोई वर्णन नहीं है फिर भी दृष्टिवाद नाम से ही यह प्रमाणित होता है कि उसमें समस्त दृष्टियों —दर्शनों का निरूपण है। दृष्टिवाद द्रव्यानुयोग है। तत्त्वमीमांसा उसका मुख्य विषय है। इसलिए उसमें दृष्टियों का निरूपण होना स्वाभाविक है।

प्रस्तुत सूत्र में दृष्टियों का प्रतिपादन मुख्य विषय नहीं है, किन्तु आचार-स्थापना की पृष्ठभूमि में विभिन्न दर्शनों के दृष्टि-कोणों को समक्तना आवश्यक है। इस दृष्टि से वह प्रासांगिक रूप में विभिन्त है।

भ० महावीर के युग में ३६३ मतबाद थे —यह समवायगत सूत्रकृतांग के विवरण तथा सूत्रकृतांगिन युक्ति से ज्ञात होता है। किन्तु उन मतबादों तथा उनके आचार्यों के नाम वहां उल्लिखित नहीं हैं। उत्तरवर्ती व्याख्याकारों ने ३६३ मतबादों को गणित की प्रक्रिया से समक्ताया है, किन्तु वह मूलस्पर्यों नहीं लगता। ऐसा प्रतीत होता है कि ३६३ मतों की मौलिक अर्थ-परम्परा विच्छिन्त होने के पश्चात् उन्हें गणित की प्रक्रिया के आधार पर समकाने का प्रयत्न किया गया है।

स्वेताम्बर और दिगम्बर—दोनों के साहित्य में किञ्चित् प्रकार-भेद के साथ वह प्रक्रिया मिलती है । उसके लिए आचारांग दृत्ति १।१।१।४, स्थानांगदृत्ति ४।४।३४५, प्रवचनसारोद्धार गाथा ११८८, गोम्मटसार कर्मकाण्ड, गाथा ७८७, ८८४-८८८ दृष्टन्य हैं।

अन्नाणिय सत्तद्वी बेणइयाणं च बत्तीसा ॥

तेसि मताणुमतेणं पन्नवणा विष्णया इह्डक्सयणे।

सब्भावणिच्छयस्यं समोसरणमाहु तेणं ति।

४. षट्खंडागम, प्रथमखण्ड, घवला पृ० १०८: एषां दृष्टिशतानां त्रयाणां त्रिष्ट्युत्तराणं प्ररूपणं निम्नहश्च द्विटवादे कियते ।

६. कसायपाहुड, जयधवला, पृ० १३४: जं सुत्तं णाम तं जीवो अवंधओ अकता णिगुणो अमोत्ता सब्बगओ अणुमेत्तो णिच्चेयणो सपयासओ परप्पयासओ णत्यि जीवो ति य णत्यिपवादं, किरियावादं अकिरियावादं अण्णाण-वादं णाणवादं वेणइयवादं अणेयपयारं गणिदं च वण्णेदि ।

"असीदिसर्व किरियाणं, अक्किरियाणं च आहु चुलसीदि।" सत्तहुण्याणीणं वेणद्रयाणं च बत्तीसं ॥६६॥ एदीए गाहाए मणिदतिण्णिसय-तिसद्विसमयाणं वण्णणं कुणदि ति मणिदं होदि।

१. श्वेताश्वतर उपनिषत् १।२; ६।१।

२ मैत्रायणी उपनिषत् ६।१४, १५ ।

३ सूयगडो १:१२:२ ।

४. सूत्रकृतांगनिर्युक्ति गाया ११२, ११३ : असियसयं किरियाणं, अक्किरियाणं च होइ चुलसीती ।

बौद्धों ने भी आधारभूत दस वादों की नामोल्लेखपूर्वक चर्चा की है, जैसे--

१. गाम्बतवाद

६ मरणान्तर होशवाला आत्मा

२. नित्यता-अनित्यता-बाद

७. मरणान्तर बेहोश आत्मा

३. सान्त-अनन्त-बाद

मरणान्तर न-होशवाला न-बेहोश आत्मा

४. अमराविक्षेप-वाद

६. आत्माका उच्छेद

५. अकारणवाद

१०. इसी जन्म में निर्वाण।

दीधनिकाय में इन दस वादों के विभिन्न कारणों का उल्लेख कर ६२ भेद किए गए हैं।

जैन परम्परा के आदि-साहित्य में ये भेद तत्कालीन मतवादों के रूप में संकलित कर दिए गए थे। किन्तु उत्तरवर्ती साहित्य में उनकी परम्परागत संख्या आप्त रही, उनका प्रत्यक्ष परिचय नहीं रहा, इसीलिए उस संख्या की संगति गणित की प्रक्रिया से की गई।

कियावादी, अकियावादी, अज्ञानवादी और विनयवादी दार्शनिकों के ये चार वर्गीकरण थे। इनमें अनेक मुख्य और गीण सम्प्रदाय थे। कुछ कुछ विचारभेद को लेकर उनका निर्माण हुआ था। स्थानांगसूत्र में आठ अक्रियावादी सम्प्रदायों का उल्लेख मिलता है<sup>3</sup>—

१. एकवादी

५. सातवादी

२. अनेकवादी

६. समुच्छेदवादी

३. मितवादी

७. नित्यवादी

४. निर्मितवादी

असत्परलोकवादी

ये अक्रियावादियों के मुख्य सम्प्रदाय ज्ञात होते हैं। व्याख्या ग्रन्थों में यत्र तत्र अन्य नाम भी मिलते हैं, किन्तु उनकी व्यवस्थित नामाविल या परिचय आज प्राप्त नहीं है।

आचार्य अकलंकदेव ने इन चारों वर्गों के आचार्यों के कुछ नामों का उल्लेख किया है।

#### क्रियावादी दर्शनों के आचार्य-

१. कौत्कल, २. काणेविद्धि [कांडेविद्धि, कंठेविद्धि], ३. कौशिक, ४. हरिश्मश्रु, ५. मांछियक [मांधियक, मांधिनक], ६. रोमस, ७. हारीत, ८. मुंड, ६. अश्वलायन ।

#### अक्रियावादी दर्शनों के आचार्य---

१. मरीचिकुमार, २. कपिल, ३. उलुक, ४. गार्ग्य, ४. व्याझभूति, ६. बाद्धलि, ७. माठर, ५. मौद्गलायन ।

#### अज्ञानवादी दर्शनों के आचार्य—

१. शाकल्य, २. वाल्कल, ३. कुथुनि, ४. सात्यमुद्रि, ४. नारायण [राणायन], ६. कंठ, [कण्व], ७. मध्यंदिन, ५. मौद, ६. पैप्पलाद, १०. वादरायण, ११. अंबष्ठीकृद् [स्वेष्टकृत्, स्विष्टकृत्], १२. औरिकायन [ऐतिकायन, अनिकात्यायन], १३. वसु, १४. जैमिनि।

#### विनयवादी दर्शनों के आचार्य

१. वशिष्ठ, २. पाराशर, ३. जतुर्काण, ४. वाल्मीकि, ५. रोर्माष, ६. सत्यदत्त, ७. व्यास, ८. ऐलापुत्र, ६. ओपमन्यव, १०. ऐन्द्रदत्त, ११. अयस्यूण ।

आचार्य दीरसेन की धवला टीका कीर सिद्धसेनगणी की तत्त्वार्यभाष्यानुसारिणी टीका में भी क्वचित् किञ्चित् परिवर्तन के

१. दोधनिकाय—-बह्मजालसुत्त पृ० ५-१५।

२. स्थानांग ६।२२ ।

३. तश्वार्यराजवात्तिक १।२०।

४. षदुखंडागम भाग १, पृ० १०७-१०८ ।

५. तत्त्वार्थभाष्यानुसारिणी टोका, अध्याय 🖷 📑

साथ ये नाम मिलते हैं। धवला और भाष्यानुसारिणी में उक्त नामसूचि आचार्य अकलंक की सूचि के आधार पर संकलित की गई है—ऐसा प्रतीत होता है। म्वेताम्बर साहित्य में भाष्यानुसारिणी टीका के अतिरिक्त कहीं भी यह नामसूचि प्राप्त नहीं है। दिगम्बर साहित्य में भी आचार्य अकलंक से पूर्व वह प्राप्त नहीं है। उन्हें वह कहां से प्राप्त हुई, इसका भी प्रमाणपुरस्सर उत्तर दे पाना कठिन है।

उक्त सूची में अधिकांश नाम वैदिक परम्परा के आचार्यों के प्रतीत होते हैं; श्रमण-परम्परा के आचार्यों के नाम नगण्य हैं या नहीं हैं, यह अनुसन्धेय है।

प्रस्तुत सूत्र (सूत्रकृतांग) के अनुसार कियावाद आदि चारों वाद श्रमण और वैदिक दोनों में थे। 'समणा माहणा एगे' इस वाक्य के हारा स्थान-स्थान पर यह सूचना दी गई है। श्रमण परम्परा के अद्य प्राप्त दोनों मुख्य सम्प्रदाय— जैन और बौद्ध — जगत् के अकृत या अनादि होने के पक्ष में हैं। किन्तु उस समय श्रमण सम्प्रदाय भी जगत् को अंडकृत मानते थे।

प्रस्तुत सूत्र की रचनाशैली के अनुसार 'एगे' शब्द के द्वारा विभिन्न मतवाद निरूपित किए गए हैं। किन्तु कहीं-कहीं दर्शन के नाम का प्रत्यक्ष उल्लेख भी मिलता है। क्षणिकवादी बौद्धों के लिए 'क्षणयोगी' शब्द का प्रयोग मिलता है। रैं

दितीय श्रुतस्कन्ध में बौद्ध शब्द भी मिलता है। प्रथम श्रुतस्कन्ध में बुद्ध और बौद्ध दोनों का प्रयोग हुआ है। सूत्रकार के सामने बौद्ध साहित्य रहा है, ऐसा प्रस्तुत आगम में प्रयुक्त शब्दों से प्रतीत होता है। उदाहरण रूप में यहां तीन शब्द प्रस्तुत हैं—

- (१) खंध (स्कन्ध) पंच खंधे वयंतेगे ।
- (२) धाउ (धातु)—पुढवी आऊ तेऊ य, तहा वाऊ य एगओ। चत्तारि घाउणी रूवं, एवमाहंसु जाणगा।
- (३) आरोप्प (आरोप्य) भवंति आरोप्प महंत सत्ता ।"

बौद्धपिटकों के अनुसार स्कन्ध पांच होते हैं---

१. रूप-स्कन्ध, २. वेदना-स्कन्ध, ३. संज्ञा-स्कन्ध, ४. संस्कार-स्कन्ध, ४. विज्ञान-स्कन्ध ।

बौद्धिपटकों में पृथ्वी आदि चार महाभूतों को धातु कहा गया है।

दीवनिकाय में भव के तीन प्रकार बतलाए गए हैं। ---

काम-भव --पार्थिव लोक।

रूप-भव--अपाधिव साकारलोक ।

सूत्रकार द्वारा प्रस्तुत पूर्वपक्षों के अध्ययन से पता चलता है कि उपनिषद् तथा सांस्य दर्शन के ग्रन्थ भी उनकी दृष्टि के सामने रहे हैं। सांख्य के पचीस तत्त्वों में प्रकृति और पुरुष —ये दो मुख्य हैं। प्रकृति के अर्थ में प्रधान शब्द का प्रयोग सांख्य दर्शन

```
१. सूयगडो, १।१।६७ : माहणा समणा एगे, आह अंडकडे जगे ।
```

२. वही, १।१।१७ : पंच खंघे वयंतेगे, बाला उ खणजोद्दणोः ।

३. वही २।६।२८ : बुद्धाण तं कष्यइ पारमाए ।

४ वही, १।११।२५: तमेव अविजाणंता अबुद्धा बुद्धवादिणो । बुद्धा मो त्ति य मण्णंता अंतए ते समाहिए ।।

५. वहो, १।१।१७ ।

६. वही, १।१।१८ ।

७. वही, २.६।२६।

दीघितकाय पृ० २६० ।

६ वही, पृ० ७६।

१०- वही, पृ० १११।

में मिलता है। मूत्रकार ने उसका प्रयोग किया है। कोपनिषद् में एकात्मवाद और नानात्मवाद का दृष्टान्तपूर्वक वर्णन है। मूत्रकृतांग १।१ का नौवां क्लोक उसके सन्दर्भ में पठनीय है। 'विष्णू नाणा हि दीसए' (सूत्रकृतांग १।१।६) का आधार 'एकं रूपं बहुधा यः करोति'—कठोपनिषद् ४।१२) रहा है।

सूत्रकार के सम्मुख गोशालक, संजयवेल द्विपृत्र, पकुछकात्यायन आदि श्रमण परम्परा के आचार्यों का साहित्य भी रहा है। प्रस्तुत आगम में प्रयुक्त शब्दों के आधार पर इसकी निश्चित सम्भावना की जा सकती है। बारहवें अध्ययन में 'वंक्त' शब्द है। इसका आश्रय यह है कि पकुछकात्यायन के अकृतताबाद के अनुसार सात काय वन्ध्य—क्टर्स्थ होते हैं। दीधनिकाय के सामञ्जफलसुक्त में भी यही शब्द प्रयुक्त हुआ है। प्रस्तुत आगम में अनेक समीक्षणीय स्थल हैं। यहां उनकी और एक इंगित मात्र किया गया है।

#### रचनाकार और रचनाकाल

पारंपरिकदृष्टि से यह सम्मत है कि द्वादशांगी की रचना गणधारों (भगवान् महाबीर के ग्यारह प्रधान शिष्यों) ने की थी। इस सम्मति के अनुसार सूत्रकृतांग गणधरों की रचना है। किन्तु वर्तमान में कोई भी अंग अविकलरूप में प्राप्त नहीं है। आज जो भी प्राप्त है वह उत्तरकाल में संकलित है। संकलनकार के रूप में वर्तमान आगमों के रचनाकार देवधिगणी हैं।

प्रो० विटरनीत्स का अभिमत है कि प्रथम श्रुतस्कन्ध प्राचीन है, उसकी तुलना में दितीय श्रुतस्कन्ध अर्वाचीन है। उसके अनुसार प्रथम श्रुतस्कन्ध एक व्यक्ति की रचना है। इसकी सम्भावना अधिक है कि वह किसी संग्राहक के द्वारा विभिन्न पद्यों और उपदेशों का संग्रह करतेयार किया हुआ संगृहीत ग्रन्थ है। दूसरा श्रुतस्कन्ध गद्य में लिखा हुआ है। वह अव्यवस्थित ढंग से एकत्र किए गए परिशिष्टों का समूह मात्र है। किन्दु भारतीय धार्मिक सम्प्रदायों का जीवन-बोध कराने की वृष्टि से वह भी महत्त्वपूर्ण है। '

प्रो० विटरनीत्स के इस अभिमत से सहमति प्रगट की जा सकती है कि प्रथम श्रुतस्कन्ध प्राचीन है और द्वितीय श्रुतस्कन्ध उसकी तुलना में अर्वाचीन है। भाषा, शब्द-प्रयोग और रचनाशेंची की दृष्टि से आचारांग के प्रथम श्रुतस्कन्ध की भांति सूत्रकृतांग का प्रथम श्रुतस्कन्ध प्राचीन प्रतीत होता है। आचारांग का द्वितीय श्रुतस्कन्ध जैसे प्रथम श्रुतस्कन्ध की चूलिका (परिशिष्ट) के रूप में उत्तरकाल में उसके साथ जोड़ा गया है, वैसे ही सूत्रकृतांग का द्वितीय श्रुतस्कन्ध भी प्रथम श्रुतस्कन्ध की चूलिका (परिशिष्ट) के रूप में उत्तरकाल में उसके साथ जोड़ा गया है। आचारांग की चूलिका का 'आयारचूला' के रूप में स्पष्ट उल्लेख हैं, वैसे सूत्रकृतांग चूलिका का स्पष्ट उल्लेख नहीं है। किन्तु द्वितीय श्रुतस्कन्ध प्रथम श्रुतस्कन्ध का परिशिष्ट भाग है, इस तथ्य से निर्युक्तिकार परिचित थे। महाध्ययन शब्द के द्वारा यह तथ्य ज्ञात होता है। चूलिकार ने निर्युक्तिकार के आश्रय को थोड़ा स्पष्ट किया है। उन्होंने लिखा है कि प्रथम श्रुतस्कन्ध के सोलह अध्ययन छोटे हैं और द्वितीय श्रुतस्कन्ध के अध्ययन बड़े हैं। निर्युक्तिकार के आश्रय को शीलांकसूरी ने बहुत स्पष्ट किया है। उनके स्पष्टीकरण से यह प्रतीत होता है कि द्वितीय श्रुतस्कन्ध प्रथम श्रुतस्कन्ध का परिशिष्ट है। उन्होंने लिखा है—प्रथम श्रुतस्कन्ध में जो विषय संक्षेप में निर्वपित किया गया है वही विषय द्वितीय श्रुतस्कन्ध में युक्तिपूर्वक विस्तार से निर्वपित है। उनके मतानुसार संक्षेप और विस्तार—दोनों पद्धितयों द्वारा निर्वपित विषय समीचीन रूपेण

१. सांख्यकारिका, २२ ।

२. सूयगडो, १।१।६४ : पहाणाई तहावरे ।

३. कठोपनिषद् ४१६, १०, १२ ।

४. दीघनिकाय १।२ ।

X. History of Indian Literature, Part II, Page 441.

६. सूत्रकृतांगिनर्वृक्ति गाथा, १४२, १४३ : णामं ठवणादिवए खेले काले तहेव मावे य । एसो खलु महतंमि निक्खेवो छव्विहो होति ॥ णामं ठवणादिवए खेले कले तहेव मावे य । एसो खलु अरुभवणे निक्खेवो छविवहो होति !।

७. सूत्रकृतांगचूर्णि पृ० ३०८ : गाहासोलसगाइं खुड्डलगाइं, तहज्ञयणाइं इमाई, महत्तरियाइं महंति अण्झयणाइं, अहवा महंति च ताईं अच्छत्यणाइं च महज्जस्यणाइं ।

प्रतिपादित होता है।

ये परिशिष्ट किसी एक आचार्य के द्वारा लिखित हैं या भिन्न-भिन्न आचार्यों द्वारा, इसका निर्णय करना सरल नहीं है। आचारांग के साथ जिस प्रकार आचारचूला का सम्बन्ध प्रदिशित है उसी प्रकार सूत्रकृतांग के प्रथम श्रुतस्कन्ध के अध्ययनों के साथ द्वितीय श्रुतस्कन्ध के अध्ययनों का सम्बन्ध प्रदिशित नहीं है। फिर भी समग्रदृष्टि से प्रदिशित सम्बन्ध के द्वारा द्वितीय श्रुतस्कन्ध को प्रथम श्रुतस्कन्ध के वातिक या परिशिष्ट की कोटि में रखा जा सकता है। द्वितीय श्रुतस्कन्ध के सात अध्ययनों में पांच अध्ययन गद्य में हैं। आदर्शों में उनका आकार बहुत ही संक्षिप्त है। उस संक्षेप के कारण वे बहुत दुर्बोध बन गए। उन्हें पढ़ने पर सहज ही पाठक के मन पर उनके अव्यवस्थित होने का प्रभाव हो सकता है। किन्तु पाठ की पूर्णता करने पर वह प्रभाव नहीं हो सकता है। यदि प्रो० विटरनीत्स के सामने प्रस्तुत पुस्तक का पाठ होता तो सम्भवतः उनकी उक्त धारणा नहीं बन पाती।

प्रथम श्रुतस्कन्ध की रचना सुधर्मा स्वामी की है, अतः इसका कालमान ईस्वी पूर्व पांचवीं शताब्दी होना चाहिए। द्वितीय श्रुतस्कन्ध के रचनाकार के विषय में कोई जानकारी प्राप्त नहीं है। अतः इसका रचनाकाल निश्चित करना भी किठन है। वह ईस्वी सन् पांच सी पूर्व की रचना है, यह इस आधार पर कहा जा सकता है कि देविधगणी के सामने यह प्राप्त था। इसमें मागधी के कुछ विशेष प्रयोग मिलते हैं, जैसे—अकस्मा, अस्माकं। प्राकृत की वृष्टि से इनके स्थान में 'अकम्हा, अमहं' का प्रयोग होना चाहिए था। शीलांकसूरी ने इस विषय में लिखा है कि मगध देश में ग्वालों तथा स्त्रियों के द्वारा भी ये शब्द संस्कृत की भांति प्रयुक्त किए जाते हैं, इसलिए उनका वैसे ही प्रयोग किया गया है। इन शब्द-प्रयोगों से जात होता है कि द्वितीय श्रुतस्कन्ध की रचना, मगध में जैन साधु विहार कर रहे थे, उसी समय में हुई या उसके आसपास में हुई।

जैन साधुओं का विहार मुख्यरूपेण बंगाल, बिहार आदि में होता था। ईसापूर्व तीसरी-चौथी शताब्दी में श्रुतकेवली भद्रबाहु हजारों साधुओं के साथ दक्षिण भारत में चले गए। ईसापूर्व तीसरी शताब्दी में श्रुतकेवली स्थूलभद्र के उत्तराधिकारी आर्य महागिरि और सुहस्ती मालवा में विहार करने लगे। ईसापूर्व दूसरी शताब्दी में मगध में मौर्यवंश का पतन हो गया। बृहद्रथ को मारकर उनके सेनानी पुष्यिमत्र शृंग ने राज्य पर अधिकार कर लिया। पुष्यिमत्र तथा शृंगवंश के शासनकाल में जैनों और बौद्धों को अपने भूल विहारक्षेत्र को बदलना पड़ा।

विहारक्षेत्र-परिवर्तन की भूमिका के संदर्भ में यह अनुमान किया जा सका है कि सूत्रकृतांग के द्वितीय श्रुतस्कन्ध की रचना ईसापूर्व दूसरी शताब्दी के आसपास होनी चाहिए ।

#### रवनाशैली

सूत्रकृतांग का प्रथम श्रुतस्कन्ध पद्यश्वेली में लिखित है। सोलहवां अध्ययन गद्यशैली में लिखा हुआ प्रतीत होता है, किन्तु वास्तव में वह गद्यशैली में लिखित नहीं है। निर्युक्तिकार ने गाथा शब्द की मीमांसा करते हुए कुछ विकल्प प्रस्तुत किए हैं। उनमें लिखा है कि प्रस्तुत अध्ययन गेय है, वह गाथाछंद या सामुद्रछंद में लिखित है।

#### १. सूत्रकृतांग, द्वितीयश्रुतस्कन्ध, वृत्ति पत्र १ ।

इहानन्तरश्रुतस्कन्धे योऽर्थः समासतोऽमिहितः, असावेबानेन श्रुतस्कन्धेन सोपपत्तिको व्यासेनाभिधीयते; त एव विश्वयः सुसंगृहीता भवन्ति येवां समासव्यासाभ्यामभिधानिमिति । यदि वा पूर्वश्रुतस्कन्धोक्त एवार्थोऽनेन दृष्टान्तद्वारेण सुखावगमार्थं प्रतिपाद्यत, इत्यनेन सम्बन्धेनायातस्यास्य श्रुतस्कन्धस्य सम्बन्धीनि सप्त महाध्ययनानि प्रतिपाद्यन्ते ।

- २. (क) सूत्रकृतांग २/२/६ वृत्ति पत्र ४८ : इह चाकस्मादित्ययं शब्दो मगधदेशे सर्वेणाप्यागोपालाङ्गनादिना संस्कृत एदोच्चायं इति ।
  - (स) सूत्रकृतांग २/७/१४, वृत्ति पत्र १७३ : अस्माकमित्येतन्मगद्यदेशे आगोपालाङ्कनादिप्रसिद्धं संस्कृतमेवोच्चार्यते तविहापि तथैवोच्चारितमिति ।
- ३. (क) सूत्रक्रतांगनिर्यक्ति, गाथा १३१, १३२ : ······ ।

मधुरानिधाणजुत्ता तेण य गाहं ति णं बेति ।। गाधीकता य अत्था अधवा सामुद्द्णण छंदेणं । एएण होती गाधा एसी अण्णो वि पण्जाओ ॥

(ल) सूत्रकृतांगवृत्ति, पत्र २७०, २७१ : मध्रं —श्रुतिपेशलमिधानम् —उच्चारणं यस्याः सा मधुरामिधानयुक्ता, गाथाक्षवसोपिन-बद्धस्य प्राकृतस्य मधुरत्वादित्यिमिप्रायः, गीयते पठ्यते मधुराक्षरप्रवृत्त्याः नायन्ति वा तामिति गाया, यतः एवमतस्तेन कारणेन गाथामिति तां बुवते । णिमिति वाक्यालङ्कारे एनां वा गाथामिति । अन्यया वा निकक्तिमधिकृत्याह—'गाहोकया व' इत्यादि, 'गाथीकृताः'—पिण्डीकृता विक्षिप्ताः सन्त एकत्रमीलिता अर्था यस्यां सा गायेति, अथवा—सामुद्रेण छन्दसा वा निवद्धा सा गायेश्युक्यते ।

#### [ २७ ]

द्वितीय श्रुतस्कन्ध का बड़ा भाग गद्यशैली में लिखित है। वह विस्तृत शैलो में लिखा हुआ है। उसमें यत्र तत्र रहस्यवादी शैली के वाक्य उपन्यस्त हैं—

जहा पुरुषं तहा अवरं, जहा अवरं तहा पुरुषं । (सू॰ २/१/५४) एत्य वि सिया, एत्य वि भो सिया । (सू॰ २/१/६०)

प्रस्तुत भाग में रूपक और दृष्टान्तों का भी समीचीन प्रयोग किया गया है। प्रथम अध्ययन में पुण्डरीक का रूपक बहुत ही सुन्दर है। दृष्टान्तों का प्रयोग अनेक स्थानों पर उपलब्ध है। इससे संवाद और प्रश्नोत्तर शैली का प्रयोग किया गया है। संवादशैली का एक सुन्दर उदाहरण दूसरे अध्ययन में मिलता है।

प्रथम श्रुतस्कन्ध का यमकीय अध्ययन यमक अलंकार में लिखित है। यह आगम ग्रन्थों की काव्यात्मक शैली का विरल उदाहरण है। परिचय की दृष्टि से उसके दो श्लोक यहां उद्धत हैं ---

भूतेसु ण विरुभ्भेज्जा एस धम्मे वृसीमओ । वृसीमं जयं परिण्णाय अस्सि जीवियभावणा ।। भावणाजीयसुद्धप्पा जले णावा व आहिया । णावा व तीरसंपण्णा सम्बद्धस्या तिउदृति ।।

द्वितीय श्रुतस्वन्द्य में सूत्र और चूलिका (परिशिष्ट) तथा सूत्र और चूलि —ये दोनों संलग्नरूप में मिलते हैं। इस सम्बन्ध में चूणिकार और चूलिकार के संकेत बहुत मूल्यवान हैं। इनके आधार पर अन्य आगमों में भी इस पद्धित की सम्भावना की जा सकती है। यह आगमिक अध्ययन का व्यापक वृष्टिकोण है, जो सब आगमों के अध्ययन के लिए उपयोगी है। इससे तदुभयागम भी वृष्टि स्पष्ट होती है। आगम के तीन प्रकार हैं — सूत्रागम, अर्थागम और तदुभयागम। इस तीसरे प्रकार में सूत्र और अर्थ दोनों साथ-साथ होते हैं। समीध्यमाण सूत्र इसका श्रेष्ट और स्पष्ट उदाहरण है। दूसरे श्रुतस्वन्ध का दूसरा अध्ययन 'क्रियास्थान' है। उसका विषय सत्रहवें सूत्र तक समाध्य हो जाता है। इस प्रकार दूसरा अध्ययन भी वहीं समाध्य हो जाता है। उससे आगे ६४ सूत्र और हैं। वे प्रस्तुत अध्ययन की चूलिका (परिशिष्ट) के रूप में हैं। चूणिकार और वृत्तिकार ने इसका स्पष्ट उल्लेख किया है। स्वयं सूत्रकार ने भी 'अदुत्तर' शब्द के द्वारा उसकी सूचना दी है। व्याख्याग्रन्थों के अनुसार जैसे चिकित्साशास्त्र में मूलसंहिता में —श्लोकस्थान, निदान और शारीर चिकित्सा में जो प्रतिपादित नहीं है वह उत्तरसंहिता में प्रतिपादित है। रामायण आदि के भी जैसे उत्तर हैं, वैसे ही जो प्रस्तुत अध्ययन (क्रियास्थान) में प्रतिपादित नहीं है वह इस उत्तर भाग में प्रतिपादित है। इसलिए यह आचारचूला की भांति प्रस्तुत अध्ययन का उत्तर भाग या चूलिका (परिशिष्ट) भाग है। दिवीयश्रुतस्कन्ध के दूसरे अध्ययन के १६ वें सूत्र की व्याख्या में चूणिकार ने सूत्र और वृत्ति का स्पष्ट विभाग प्रदर्शित किया हैं — सूचनात्सूत्रमितिक्कत्य एवं एतिण संस्रेवेण सुताई वृत्ताई, एतेसि इदाणि सुतेण चेव विसी मण्णित, जहा बेतालिए, चलारि विणयसमाधिद्वाणा उच्चारेतु पच्छा एवकेकस्स विभासा, अहा वा उविखत्याए संधाडेलि उच्चारेकण पदाणि एककेक्सस अवभ्यपण वृच्यति, विद्ववाते मुताणि माणिकण पच्छा सब्बो चेव विद्ववातो, तैसि मुत्तपदाणं एतेण चेव वृत्तिमंवति।

दृत्ति के उपसंहार में चूर्णिकार ने लिखा है -- उक्ता वृत्तिः। दृत्तिकार ने सूत्र और वृत्ति का स्पष्ट उल्लेख नहीं किया है,

१. देखें - २/२/७७ ।

२. सूयगडो, १/१४/४,४ ।

३. (क) सूत्रकृतांगचूणि, पृ० ३४३ : अडुत्तरं च ण तेभ्यः क्रियास्यानेभ्यः अय उत्तरं अडुत्तरं, यथा वैद्यसंहितानां उत्तरं जं मूलसंहितासुं क्लोकस्थाननिदानशारीरचिकिस्साकल्पेषु च यत् यथोपविष्टं च, यथोपविष्टं सदुत्तरोऽभिद्योयते, रामायणखन्दोपट्टिततमादीणंथि इत्तरं अत्यि, एवमिहापि तेरससु किरियाट्ठाणेसु जं वृत्तं अधन्मवक्कस्स अणुवसमपुष्टकं उत्तरं उवेति ।

<sup>(</sup>ख) सूत्रकृतांग द्विती रश्वतस्थन्धवृत्ति, पत्र ५६ : अस्मास्त्रयोदशिक्तवास्थानप्रतिपादनादुत्तरं यदत्र न प्रतिपादितं, तदधुनोत्तरभूतेनानेन सूत्रसंवर्भेण प्रतिपाद्यते, यथाऽऽचारे प्रथनश्वतस्वन्धे यन्नाभिहितं तदुत्तरभूताभिश्चृत्विकाभिः प्रतिपाद्यते; तथा चिकित्साशास्त्रे भूलसंहितायां श्लोकस्थानिनदानशारीरचिकित्सितकल्पसंज्ञकायां यन्नाभिहितं तदुत्तरेऽभिधीयते, एवमन्यत्रापि छंदश्चिश्यादा- सुत्तरसद्भावोऽवगन्तव्यः, तदिहापि पूर्वेण यन्नाभिहितं तदनेनोत्तरग्रन्थेन प्रतिपाद्यते इति ।

४. सूत्रकृतांगचूणि, पृ० ३४६ ।

५. वही, पृ० ३४७ ।

किन्तु उन्होंने वृत्ति का उल्लेख किया है — तदेवमेतानि चतुर्वशाप्युद्दिश्य प्रत्येकमादितः प्रभृति विवृणोति । इस प्रकार प्रस्तुत सूत्र की रचनाशैली में अनेक विद्याएं निहित हैं।

#### भाषा और व्याकरण-विमर्श

प्रस्तुत आगम के भाषा-प्रयोग प्राचीन और अनेकदेशीय हैं। इसमें व्याकरण के नियमों की प्रतिबद्धता भी कम है। इसमें प्राचीन शब्द प्रयोग भी मिलते हैं। वैदिक व्यवस्था के अनुसार चार आश्रमों में पहला ब्रह्मचर्य आश्रम है। वहां ब्रह्मचर्य का अर्थ गुरुकुल है। चौदहवें 'ग्रन्थ' अध्ययन में ब्रह्मचर्य इसी अर्थ में प्रयुक्त हुआ है— उद्घाय सुबंभचेरं वसेज्जा (१/१४/१)। आधसा (१/४/१६) पण्णसा (१/१३/१३)—ये कायसा की भांति मागधी के विशेष प्रयोग हैं।

व्याकरण विषयक संकेत पांचवें परिशिष्ट में दिए गए हैं। उदाहरण स्वरूप कुछेक यहां प्रस्तुत किए जा रहे हैं, जैसे—एवंपुवद्विया (११३२)। इसमें तीन शब्द हैं—एवं + अपि + उबद्विया। द्विपदसंधि के अनेक प्रयोग मिलते हैं, जैसे—चिट्ठंतदुव (११-३)—चिट्ठंत + अदुव; मुहमंगिलओदियं (७१२४)—मुहमंगिलओ + ओदियं। छंद की दृष्टि से दीर्घ के स्थान पर हस्व के प्रयोग मिलते हैं, जैसे—पट्ठओं के स्थान पर 'पिट्ठउ' (४१२६), महंतीओं के स्थान पर 'महंतीउ' (४१३६), समाहीए के स्थान पर 'समाहिए' (३१४७)। यत्र-तत्र संघि और वर्णलोप के संयुक्त प्रयोग भी मिलते हैं, जैसे—सहहंताऽाय (६१२६)—सहहंता + आदाय यहां 'दा' का लोप किया गया है। गारवं (१३११२)—यहां गारववं होना चाहिए। 'जराउ' (७११) यह विभक्ति रहित पद है और यहां 'या' का लोप किया गया है—जराउया। विभक्ति रहित पद-प्रयोगों के अनेक उदाहरण मिलते हैं, जैसे—पाण (२१७४), गिद्ध (३१३६), पाव (४११६), तणहक्ख (७११)। वचन-व्यत्यय तथा विभक्ति-व्यत्यय के प्रयोग भी मिलते हैं, जैसे—बहुस्सुए, धिम्मए, माहणे, भिक्खुए (२१७)। यहां सर्वत्र बहुवचन के स्थान पर एकवचन का प्रयोग है। इत्थीसु (४११२) यहां तृतीया विभक्ति के स्थान पर सन्तमी का प्रयोग है। गितरागती (१३/१८) यहां विसर्ग का रकारीकरण संस्कृत के समान है। व्यञ्जन परिवर्तन के कारण कहीं-कहीं अर्थ-बोध की जटिलता भी उत्पन्न हो जाती है। उदाहरण के लिए प्रथम श्रुतस्कन्ध के चौदहर्वे अध्ययन के १६ वें श्लोक का चतुर्थ चरण प्रस्तुत किया जा सकता है। आदशों में उसके प्रकार मिलते हैं—१. ण यासियावाय वियागरेज्ञा। २. ण यासिसावाद वियागरेज्ञा।

चूणिकार ने इसका अर्थ आशीर्वाद या स्तुतिवाद किया है। वृत्तिकार ने भी इसका यही अर्थ किया है। 'आशिष्' शब्द का प्राकृतरूप 'आसिसा' बनता है। 'आसिसा के द्वितीय सकार का लोप तथा यकारश्रुति करने पर 'आसिया' रूप बन जाता है। इसके पूर्व चस्थानीय यकार है। इसलिए 'यासियावाय' के संस्कृतरूप 'च आशिर्वाद' और 'च अस्याद्वाद'—दोनों किए जा सकते हैं। इसी संभावना के आधार पर इसका अर्थ विद्वानों ने अस्याद्वाद किया, किन्तु यदि 'आसिसावाद' पाठ सामने होता तो यह कठिनाई नहीं आती। इस प्रकार की कठिनाई का अनुभव व्याख्याकारों को अनेक स्थलों पर करना पड़ा है और आज भी पड़ रहा है।

#### व्याख्या-प्रन्थ

सूत्रकृतांग जैन परम्परा में बहुमान्य आगम रहा है। इसका दार्शनिक मूल्य बहुत है। इसमें भगवान् महावीर के समय का गंभीर चिन्तन अन्तर्निहित है। इस पर अनेक आचार्यों ने व्याख्याएं लिखी हैं। इसके प्रमुख व्याख्या-ग्रन्थ ये हैं—

१. निर्युक्ति, २. चूर्णि, ३. वृत्ति, ४. दीपिका, ५. विवरण, ६. स्तबक ।

#### निर्युक्ति

यह सर्वाधिक प्राचीन व्याख्या-प्रन्थ है। इसमें २०४ गाथाएं हैं। इसमें अनेक महत्त्वपूर्ण ऐतिहासिक सूचनाएं और संकेत हैं। शेष व्याख्याओं के लिए यह आधारभूत व्याख्या-प्रन्थ है। यह पद्मात्मक है और इसकी भाषा प्राकृत है। इसके कर्त्ता द्वितीय भद्रबाहुं (वि॰ पांचवीं-छट्टी शताब्दी) हैं।

- १. सूत्रकृतांग, द्वितीयश्रुतस्कन्धवृत्ति, पत्र ६२।
- २. सूत्रकृतांगचूणि, पृष्ट २६३ : "संगु स्तुतौ" तस्यातीर्भवति स्तुतिवादिमत्यर्थः, न तहानवन्दनादिमिस्तोषितो बूयात् —आरोग्यमस्तु, ते दीर्घं चायुः, तथा सुमगा भवाब्दपुत्रा इत्येवमादीनि न श्याकरेत् ।
- ३. सूत्रकृतांगवृत्ति, पत्र २४४ : नापि चाशीर्वादं बहुपुत्रो बहुधनों (बहुधमों) दीर्घायुस्त्वं भूया इत्यादि व्यागुणीयात् ।
- ४. हेमबन्द्र, प्राकृतब्याकरण १/१५ । स्त्रियामावविद्युतः ।

#### चूणि

निर्युक्ति के पश्चाद् दूसरा व्यास्या-ग्रन्थ चूर्णि है। वह सूत्र के आशय को प्रकट करने में बहुत महत्त्वपूर्ण है। यह गद्यात्मक है और इसकी भाषा प्राकृत-संस्कृत का मिश्रितरूप है। इसके कर्ता जिनदासगणि माने जाते हैं। किन्तु ऐतिहासिक दृष्टि से यह समीक्ष-णीय है। प्रस्तुत चूर्णि की शैली आचारांगचूर्णि के समान है। चूर्णिकार ने एक स्थान पर यह उल्लेख भी किया है 'ये द्वार जैसे आचार और कल्प (की चूर्णि) में प्ररूपित हैं, वैसे ही यहां प्ररूपित करने चाहिए।" इससे अनुमान लगाया जा सकता है कि आचार, कल्प और सूत्रकृतांग की चूर्णियां एककर्तृक हैं। आचारांग और उत्तराध्ययन की चूर्णि का कर्ता एक ही व्यक्ति होना चाहिए, इसकी चर्चा हमने 'आयारो तह आयारचूला' की भूमिका में की है।"

#### वृत्ति

यह तीसरा महत्त्वपूर्ण व्याख्या-ग्रन्थ है। इसमें स्थान-स्थान पर विषय का विश्वद विवेचन हुआ है। इसकी भाषा संस्कृत है। इसके कर्ता शीलांकसूरि हैं। इनका अस्तित्वकाल ई० ववीं शती माना जाता है। इसि के प्रारम्भ में उन्होंने उसके निर्माण का प्रयो-जन बतलाया है और पूर्ववृत्ति का संकेत किया है। प्रारम्भिक श्लोक इस प्रकार हैं—

स्वपरसमयार्थसूचकमनन्तगमपर्ययार्थगुणकलितम् ।
सूत्रकृतमङ्गमतुलं विवृणोमि जिनान्नमस्कृत्य ॥१॥
ध्यास्यातमङ्गमिह यद्यपि सूरिमुख्यैमंक्या तथापि विवरीतुमहं यतिष्ये ।
कि पक्षिराजगतमित्यवगम्य सम्यक्, तेनैव वाञ्छति पथा शलभो न गंतुम् ॥२॥
ये मय्यवज्ञां ष्यद्युरिद्धवोधा, जानन्ति ते किञ्चन तानपास्य ।
मसोऽपि यो मन्दमतिस्तथाऽथीं, तस्योपकाराय ममैव यस्नः ॥३॥

वृत्ति के अन्त में यह उल्लेख मिलता है कि प्रस्तुत वृत्ति शीलाचार्य ने वाहरिगणि की सहायता से की-

'कृता चेयं शीलाचार्येण बाहरिगणिसहायेत ।'

वृत्ति के अंतिम क्लोक में वृत्तिकार ने पाठक के कल्याण की कामना की है-

यदवाप्तमत्र पुण्यं टीकाकारेण मया समाविशृता । तेनापेततमस्को मध्यः कल्याणभाग् भवत् ॥

चूर्ण और वृत्ति में अनेक स्थलों में पाठभेद और अर्थभेद हैं। अर्थभेद के कुछ विशेष स्थल ये हैं—

११३३, ३४, ३६, ४३, ४०, ४४, ६८, ७२, ७३, ७६; २१**१७, १८**; ४१४**४**; ७११९, १३, १**४, १६**; साह, **१**६, १६, २४; ६११७, २६; १११६, १७, ३२; १२१११, १३; १४१२२; १४१७।

#### दीपिका

इसकी भाषा संस्कृत है। इसके कर्ता उपाध्याय साध्रंग हैं। इसका रचनाकाल ई० १४४२ है।

#### विवरण

इसकी भाषा संस्कृत है। इसके कर्ता हर्षकुल हैं। इसका रचनाकाल ई० १८२६ हैं।

#### स्तबक

इसकी भाषा गुजराती है। इसके कर्ता पार्श्वचनद्रसूरि है। उक्त तीनों (दीपिका, विवरण और स्तबक) व्याख्याग्रन्थ वृत्ति पर आधृत और संक्षिप्त हैं।

- सूत्रकृतांगचूांग, पृ० ५ : एताणि वाराणि जहा आयारे कप्पे वा परूविताणि तथा परूवेयव्वाणि ।
- २. आयारो सह आयारचूला, भूमिका पृ० ३०।
- ३. आयारो तह आयारचूला, भूमिका, पृ० ३१ ।

#### उपसंहार

प्रस्तुत भूमिका में सुत्रकृतांग के विशाल और गंभीर विषय पर संक्षिप्त विमर्श किया गया है। इसमें ऐतिहासिक तथा दार्शनिक सामग्री प्रचुर मात्रा में है। उस पर विशद प्रकाश डालने का प्रयत्न टिप्पणों में किया गया है।

जोघपुर (राजस्थान) १ सितम्बर, १६८४ —आचार्य तुलसी

# विषय सूची

#### पहला अध्ययन

- बंधन और बंधन-मुक्ति की जिज्ञासा
- २. दुःख का मूल—परिग्रह
- ३. हिंसा से वैर की वृद्धि
- ४. ममत्व और मुच्छा
- ४. कर्ममुक्ति का उपाय
- ६. विरति और अविरति का विवेक
- ७. पांच भूतों का निर्देश
- पांच भूतों से आत्मा की उत्पत्ति
- ६-१०. एकात्मवाद की स्वीकृति और उसकी विप्रतिपत्ति
- ११-१२. तज्जीव-तच्छरीरवाद का स्वरूप और निष्पत्ति
- १३-१४. अकियावाद और उसकी विप्रतिपत्ति
- १४-१६. पांच महाभूतों के अतिरिक्त अजर-अमर आत्मा और लोक की स्वीकृति
  - १७. बौद्ध सम्मत पांच स्कंधों से अतिरिक्त आत्मा का अस्तित्व नहीं
  - १५. घातुवादी बौद्धों का मत
- १६-२७. बौद्ध दर्शन के एकान्तबाद से दु:ख-मुक्ति के बाश्वा-सन का निरसन
- २६-४०. नियतिवादी की स्थापना और दोषापत्ति
- ४१-४०. अज्ञानवाद की स्थापना और दोवापत्ति
- ५१-५५. बौद्धों का कर्मोपचय विषयक दृष्टिकोण
- ५६-५६. कर्मोपचय सिद्धान्त की समीक्षा
- ६०-६३. पूर्तिकर्म आहार और उसके सेवन से होने वाले दोष
  - ६४. लोक देव या ब्रह्म द्वारा निर्मित
  - ६५. लोक ईश्वरकृत
  - ६६. लोक स्वयंभूकृत
  - ६७. लोक अंडकृत
  - ६८. सोक अनादि
  - ६६. दु:खोत्पत्ति और दु:ख-निरोध का ज्ञान
- ७०-७१. अवतारवाद की स्थापना
- ७२-७३. अपने अपने मत की प्रशंसा
- ७४-७५. सिद्धवाद की स्थापना और निष्पत्ति
  - ७६. प्रावादुकों की आचार-विचार विषयक विसंगति
  - ७७. भिक्षु को तटस्य रहने का निर्देश

- ७८. अपरिग्रह और अनारम्भ पथ का निर्देश
- ७६. बाहार सम्बन्धी निर्देश
- ८०-५१. लोकवाद विषयक मान्यताएं
  - मनुष्य परिमित-अपरिमित का कथन
- पर-पर. अहिंसा की परिभाषा और पृष्ठभूमि
- ८६-८८ भिक्षुकी चर्या के कुछ निर्देश

#### दूसरा अध्ययन

- १. सम्बोधि की दुर्लभता
- २. मृत्यु की अनिवार्यता
- ३. हिंसा-विरति का उपदेश
- ४. कर्म भोगे बिना छुटकारा नहीं
- ५-६. जीवन की अनित्यता
- ७-८. कर्मै-विपाक का अनुचिन्तन
  - ६. बाचार और माया
- १०-११. वर्हत् द्वारा प्रवेदित अनुशासन
  - १२. वीर कौन?
- १३-१५. कर्मशरीर को कृश करने का निर्देश
- १६-१६. कौटुम्बिक व्यक्तियों द्वारा श्रमण को श्रामण्य से च्युत करने का प्रयास
  - २०. मोह-भूढ़ता से पुनः असंयम की ओर प्रस्थान
  - २१. महापथ के प्रति प्रणत होने का निर्देश
  - २२. वैतालिक मार्ग के साधन
- २३-२४. मान-विवर्जन का निर्देश
  - २५. अधिकार नहीं, मुनिपद वस्दनीय
- २६-२७. समता धर्म का अनुशीलन
- २८-३०. समता धर्म की पृष्ठभूमि और उसका निरूपण
  - ३१. धर्म का पारगामी कौन ?
  - ३२. घर में कौन रहेगा?
  - ३३. वन्दना-पूजा है सूक्ष्म शस्य
- ३४-३५. एकलविहारी की चर्या
  - ३६. सामायिक किसके ?
  - ४०. राज-संसर्गे असमाधि का कारण
  - ४१. कलह-विवर्जन का निर्देश
  - ४२. गृहस्थ के भाजन में भोजन का निपेध
  - ४३. मदन करने का कारण
  - ४४. सहनशीलता का निर्देश

४५-४६. कृतदाव से धर्म की तुलना

४७-४६. ब्रह्मचर्यं की प्रतिष्ठा और स्वाख्यात समाधि

५०. मूनि के लिये अकरणीय का विवेक

५१. कषाय-विजय से विवेक की उपलब्धि

५२. आत्महित की साधना के दुर्लभ अंग

५३-**५४. महावीर की देन—सामायिक की** परम्परा

५५. कर्म का अपचय कैसे ?

५६. काममूच्छा और ऊद्दं (मोक्ष) दृष्टि

५७. पांच महावृत के धारक कीन ?

५८. महावीर की समाधि के अज्ञाता

५६-६०. कामैचणा का परिणाम

६१. असाधुता और शोक का अविनाभाव

६२. जीवन की अनित्यता का बोध

६३. हिंसा का परिणाम

६४. हिंसा की प्रवृत्ति का एक कारण-परलोक में संदेह

६५. द्रष्टा का वचन श्रद्धेय

६६. आत्म-तुला

६७. अगारवास में धर्म की परिपालना और निष्पत्ति

६८. सत्य का अनुसन्धान

६६. मोक्षार्थी की चर्या

७०-७१. अशरण भावना का चिन्तन

७२. अपना अपना कर्म

७३. बोधिका दुर्लभता

७४-७६, धर्म की तैकालिकता और निष्पत्ति का निर्देश

#### तीसरा अध्ययन

१-३. लौकिक शूर और संयमी शूर की तुलना

४. शीत परीषह और मुनि

५. उष्ण परीषह और मुनि

६-७. याचना परिषद्ध और मुनि

वध परीषह और मुनि

६-११. आकोश परीषह और मुनि

१२. कठोर स्पर्ध का परीषह और मुनि

१३. केशलोच और ब्रह्मचयं की दुश्चरता और मुनि

१४-१६. वध और बन्धन से पराजित मुनि की मनःस्थिति

१७. परीषह विजय का निर्देश

१८-२८. ज्ञातिजनों द्वारा दिये जाने वाले अनुकूल परीषहों के प्रकार

२६. जाति-सम्बन्ध पाताल की भांति दुस्तर

३०-३१. संग आश्वय और आवर्त से तुलित

२३-३६. भोगों के लिये निमन्त्रण

३७-३६. शिथिल व्यक्ति द्वारा भोग-निमंत्रण की स्वीकृति

४०-४१. अध्यात्म पय में कायर की स्थिति

४२-४३. भविष्य का भय और ज्योतिष आदि का आलम्बन

४४. सन्देह की स्थिति

४५-४६. आत्महित साधक की परमवीर से तुलना

४७-५७. परतीर्थिकों के आरोप और उनका निराकरण

५८. बहुगुण उत्पादक चर्चा का निर्देश

५६-६०. रुग्ण-सेवा और उपसर्ग-सहन का उपदेश

६१-६५. अन्यान्य ऋषियों की चर्या को सुन, आत्म-विषीदन की स्थिति

६६-६८. सुख से सुख प्राप्ति की स्थापना और निरसन

६६-७७. अब्रह्मचर्य का समर्थन, निरसन और विपाक

७८. कामभोग की निवृत्ति से संसार-पारगामिता

७१. संयतचर्याका निर्देश

८०. विरति, शान्ति और निर्वाण

८१-८२. रुग्ण-सेवा और उपसर्ग-सहन का उपदेश

#### चौथा अध्ययन

१-६. श्रामण्य से च्युत करने वाली स्त्रियों का चरित्र-चित्रण

१०. स्त्री-संवास से होने वाला अनुताप

११. स्त्री को विषबुक्ते कांट्रे की उपमा

१२. तपस्वी और स्त्री-संवास

१३-१६. स्त्री-परिचय और उससे होने वाली दोषापत्तियां

१७. द्विपक्ष-सेवन की विडम्बना

१८-१६. कुशील भिक्षुका आचरण और मनःस्थिति

२०. प्रज्ञावान् का स्त्री-संवास

२१-२२. व्यभिचार की फलश्रुति

२३-२६. स्त्रियों की चंचल मन:स्थिति का चित्रण

२७. स्त्रियों के संवास से श्रामण्य का नाश

२८-२६. पाप का अपलाप

३०. अन्न-पान का प्रलोभन

३१. मोह-मूढ़ की दशा

३२-४९. स्त्री में आसक्त व्यक्ति की विडम्बना

५०. कर्मबंध का कारण —कामभोग का सेवन

५१. कामभोग भय-उत्पादक

५२. परकिया — स्त्री के स्पर्शका निषेध

५३. कामवांछा से मुक्त होने का निर्देश

#### पांचवां अध्ययन

१. सुधर्माका नरक विषयक प्रश्न

२. नरक का अभिवचन

- ३-५. नरक-गमन की हेतुभूत प्रवृत्तियां
- ६-७. नैरियकों का दिशाश्रम और करण ऋन्दन
- प्र-१०. वैतरणी नदी का त्रास
- ११-१२. असूर्यं नरकावास का संताप
  - १३. नैरिय भीं की तपाना
  - १४. संतक्षण नरकावास का दुःख
- १५-१६. कडाही में पकाना, असह्य दु:ख-वेदन
- १७-१८. शीत नरकावास के दुःख
- १६-२३. विविध प्रकार की वेदना
- २४-२४. रक्त तथा पीव से भरी कुम्भी में पकाना
- २६-२७. जैसा कर्म वैसा भार
- २८-३४. नरकपालों द्वारा दी जाने वाली वेदना का चित्रण
  - ३४. विधूम अग्निस्थान की वेदना
  - ३६. संजीवनी नरक भूमि की प्रताइना
  - ३७. मानसिक ग्लानि की पराकाष्ठा
- ३८-३९. सदाज्वला वध-स्थान की वेदना
- ४०-४३. वेदना के विविध प्रकार
  - ४४. वैतालिक पर्वत की विचित्रता
- ४४-४७. बन्धन और आकन्दन
  - ४८. सदाजला नदी की दुर्गमता
  - ४६. पत्तेयं दुक्खं
  - ४०. जैसा कर्म वैसा फल
- ५१-५२. नरक की अप्राप्ति के हेतुभूत साधनों का निर्देश

#### छठा अध्ययन

- १-२. जम्बू द्वारा ज्ञातपुत्र के ज्ञान, दर्शन और शील की जिज्ञासा
  - ३. सुधर्मा द्वारा प्रदत्त समाधान
- ४-६. महाबीर के ज्ञान, दर्शन और शील विषयक अभि-वचन
- १०-१४. महाबीर की मेरु पर्वत से तुलना
- १५-२४. विविध उपमाओं से महावीर का गुण-वर्णन
  - २५. अनन्तचक्षु महावीर
  - २६. अध्यात्म दोषों का पूर्ण विसर्जन
  - २७. वाद-निर्णय और यावज्जीवन संयम की स्थिति
  - २८. सर्ववर्जी महाबीर
  - २६. धर्म-श्रवण की फलश्रुति

#### सातवां अध्ययन

- १. षड्जीवनिकाय कानिरूपण
- २-४. जीवहिंसा का परिणाम
  - ५. कुशीलधर्मीकालक्षण
  - ६. आग जलाने वाला और बुक्ताने वाला—दोनों हिसक

- ७. अग्नि का समारम्भ-सब जीवों का समारम्भ
- वनस्पति की हिंसा : अनेक जीवों भी हिंसा
- ६. अनार्यधर्मा कौन ?
- १०-११. कुशील का विपाक-दर्शन
- १२-१८. कुशील व्यक्तियों का दर्शन और उसका निरसन
  - १६. दृष्टि की परीक्षा
  - २०. संयम का अवबोध
  - २१. श्रामण्य से दूर कौन ?
  - २२. सचित्त परिहार
- २३-२६. रस की आसक्ति का कु-परिणाम
  - २७. अनासिक्त का अवबोध
  - २८. पांच कारणों से गुणवर्धन
- २६-३०. मुक्ति का उपाय

#### आठवां अध्ययन

- वीर्यक्या और वीर कीन ?
- २. दो प्रकार के बीर्य
- ३. कर्मवीर्यं और अकर्मवीर्य की निष्पत्ति
- ४-६. बालवीर्थ या कर्मवीर्य का स्वरूप और फल-निष्पत्ति
- १०-२२. पण्डितवीर्यं या अकर्मवीर्य का दर्शन, स्वरूप और आचरण
  - २३. अबुद्ध के पराक्रम की फलश्रुति
- २४-२७. बुद्ध के पराक्रम, तप और संयम की फलश्रुति

#### नौवां अध्ययन

- १. धर्म की जिज्ञासा
- २-३. हिंसा और परिग्रह से दु:ख-विमोचन नहीं
  - ४. धन का विभाजन, कर्मी का छेदन
- ५-७. अशरण का अवबोध
- <-१०. मूलगुणों का निर्देश
- ११-२४. उत्तरगुण-चर्याका विवेक
- २५-२७. भाषा का विवेक
  - २८. संसर्ग-वर्जन
- २६-३२. श्रमण की चर्या
  - ३३. आचार्य की उपासना
  - ३४. पुरुषादानीय कौन ?
  - ३५. त्रैकालिक धर्मका स्वरूप
  - ३६. सतत साधना का निर्देश

#### दसवां अध्ययन

- १-३. समाधि धर्म के कुछ निर्देश
  - ४. बंधन-मुक्ति का निर्देश
  - ५. पाप-कर्म का आवर्त

- ६. स्थितातमा का स्वरूप
- ७. कायर समाधि की साधना करने में असमर्थ
- द-१. अज्ञानी मुनि की चर्या और विपाक
- १०. अनासक्ति का उपदेश
- ११. असमाधि के स्रोत (स्थूल शरीर) की कृशता
- १२. अकेलेपन की अभ्यर्थना
- १३. समाधि की प्राप्ति किसे ?
- १४. परीषह-विजय का निर्देश
- १५. गृहस्थोचित कर्म-वर्जन का निर्देश
- १६. समाधि धर्म के अज्ञाता
- १७. असंयमी के वैर-वर्धन का प्रतिपादन
- १८. अजर-अमर की भांति आचरण का निषेध
- १६. असमाधिका कारण
- २०-२२. **मूलगुण समाधि** के कारण
- २३-२४. उत्तरगुण के पालन से समाधि

#### ग्यारहवां अध्ययन

- १-३. जम्बू की मोक्ष-मार्ग विषयक जिज्ञासा
- ४-६. सुधर्मा द्वारा मार्गेसार का कथन
- ७-८. प्रत्येक प्राणी के पृथक् अस्तित्व का प्रतिपादन
  - हिंसा के निषेध का मौलिक कारण
- १०. ज्ञान का सार
- ११. शान्ति और निर्वाण का अनुबंध
- १२. विरोध-वर्जन-अहिंसा का आधार
- १३-१५. एथणाका विवेक
- १६-२१. दानकाल में भाषा-विवेक का अवबोध
  - २२. निर्वाण का संधान
- २३-२४. धर्म-दीय का प्रतिपादन
- २५-३१. हिंसा-धर्म को मानने वाली बौद्धदृष्टि की समीक्षा
  - ३२. महाघोर स्रोत को तरने का उपाय
  - ३३. ग्राम्यधर्मी से विरति
  - ३४. निर्वाण का संधान कैसे ?
  - ३५. साधु-धर्म का संधान और पाप-धर्म का निराकरण
  - ३६. शान्ति की प्रतिष्ठा
  - ३७. कष्ट-सहन का निर्देश
  - ३८. केवलीकामत

#### बारहवां अध्ययन

- १. समवसरण के चार प्रकार
- २-३. अज्ञानवाद का निरूपण
  - ४. विनयवाद तथा अक्रिय-आत्मवाद का निरूपण
  - श्रुन्यवादी बीढों का मत

- ६. अकियाबाद का परिणाम
- ७. प्रकुधकात्यायन का मत
- ्र अक्रिय-अस्मिवादी निरुद्ध प्रज्ञा से उपमित
- ६-१०. अष्टांग निमित्तज्ञान की यथार्थता, अयथार्थता
  - दुःख स्वकृत, दुःख-मुक्ति के दो साधन--विद्या और अग्वरण
  - १२. जीवों की आसक्ति कहां ?
  - १३. जन्म-मरण की अदूट परम्परा
  - १४. संसार-भ्रमण के दो हेतु-विषय और अंगना
  - १५. अकर्म से कर्मक्षय का प्रतिपादन
  - १६. स्वयं सम्बुद्ध तीर्थं ड्क्रूरों का मार्ग
  - १७. वाग्वीर और कर्मवीर का निर्देश
  - १८. मध्यस्थभाव का स्वरूप
  - १६. ज्योतिर्भूत पुरुष का संसर्ग
- २०-२१. ऋियाबाद का प्रतिपादक कौन ?
  - २२. संसार के वलय से मुक्त कौन?

#### तेरहवां अध्ययन

- १. यथार्थं प्रतिपादन का संकल्प
- २-४. सूत्र, अर्थ और सूत्रार्थ प्रदाता गुरु के निन्हवन से अनन्त संसार
  - ४. शिष्य के दोध और उनका परिणाम
  - ६. छद्म से अमुक्त कौन ?
  - ७. मध्यस्य और कलह से परे कौन?
- <- ध. परमार्थं का पलिमन्थु अहंकार
- १०-११. जाति और कुल का मद गृहस्थ-कर्म है
- १२-१६. विभिन्न मद-स्थानों के परिहार का निर्देश
  - १७. अनासक्त रहने का निर्देश
- १८-२२. धर्मकथा करने का विवेक और प्रयोजन
  - २३. वलय-मुक्त कौन?

#### चौदहवां अध्ययन

- १. अप्रमाद के कुछ सूत्र
- २-४. गुरुकुलवास का महत्त्व
  - ५. अनुशासन कब ?
  - ६. विचिकित्साकानिराकरण
- ७-६. अनुशिष्टि-सहन के निर्देश
- १०-११. अनुशास्ता की पूजनीयता
- १२-१३. जिन-प्रवचन का महत्व
  - १४. जीव-प्रदेष का निषेध
- १५-१७. धर्म, समाधि और मार्ग की आराधना मौर निष्पत्ति

- १८. सन्देह-विभोचन का प्रयत्न
- १६. अर्थ-निन्हवन और प्रशस्ति-वचन का निषेध
- २०. प्रवचन भी इयत्ता
- २१. नो हीणे नो अइरिले
- २२. विभज्यवाद का निरूपण और भाषा-विवेक
- २३. प्रवचनकार के लिये कुछ निर्देश
- २४. आज्ञासिद्ध वचन के प्रयोग का निर्देश
- २५. कैवलिक समाधि के प्रतिपादन की विधि
- २६. सूत्र, अर्थ और शास्ता के प्रति विवेक
- २७. ग्रन्थी या शास्त्रज्ञ भिक्षु का स्वरूप

#### पन्द्रहवां अध्ययन

- १. त्रिकालविद्
- २. अनुपम तत्त्व का व्याख्याता
- ३. सत्य और मैत्री
- ४. धर्मकी जीवन्त भावना
- ५. भावना-योग
- ६. कर्मका अकत्ती
- ७. महावीर्यवान् की निष्पत्ति
- प्त. विज्ञाता-द्रष्टा ही काम-वासना का पारगामी
- ६. आदिमोक्ष पुरुष की पहिचान
- **१०. मार्ग** के अनुशासक कौन ?
- ११. संयम-धनी का स्वरूप
- १२. अनुपम संधिकी प्राप्ति
- १३. अनुपम संधि की फलश्रुति
- १४. अन्तेण वहइ

- . अंत के सेवन से उपलब्धि
- . अ-मनुष्यों के निर्वाण की समीक्षा
- मनुष्य जीवन की दुर्लभता
- १८. सम्बोधि और उपदेश की दुर्लभता
- १६. पुनर्जन्म किसका नहीं ?
- २०. तथागत का स्वरूप
- २१. निष्ठास्थान की प्राप्ति
- २२. प्रवर्तक वीर्यं का कार्य
- २३. लक्ष्य-प्राप्ति का साधन
- २४. निर्म्यः गण्या का प्रतिफलन
- २५. बीर्यंः ी त्रैकालिकता

#### र्श अध्ययन

- १. साधः चन
- २. अभिवयम काता जिज्ञासा
- ३. 'माहन' का स्वरूप
- ४. 'श्रमण' कास्वरूप
- थ. **'भि**क्षु' का स्व**रू**प
- ६. 'निग्रंन्थ' का स्वरूप

#### परिशिष्ट

- १. टिप्पण-अनुक्रम
- २. पदानुक्रम
- ३. सूक्त और सुभाषित
- ४. उपमा
- ५. व्याकरण विमर्श

# पढमं झन्भयणं समए

## पहला श्रध्ययन समय

## आमुख

प्रस्तुत अध्ययन का नाम 'समय' है। निर्युक्ति में यह नाम निर्दिष्ट नहीं है। वहां इसमें वर्ण्य विषय के आधार पर 'ससमय-परसमयपरूवणा'—(स्वसमय-परसमयप्ररूपणा) कहा गया है। चूर्णि और वृत्ति में इस अध्ययन का नाम 'समय' दिया गया है। संभव है 'स्वसमय-परसमयप्ररूपणा' यह नाम बहुत दीर्घ हो जाता, अतः संक्षेप में इसे 'समय' की संज्ञा दे दी गई हो।

समवाओ (२३/१) में भी 'समय' नाम ही निर्दिष्ट है।

निर्यक्तिकारने 'समय' के बारह प्रकार निर्दिष्ट किए हैं और चूर्णिकार तथा वृत्तिकार ने उसकी व्याख्या की है—ै

- नाम समय—किसी का नाम 'समय' हो ।
- २. स्थापना समय किसी वस्तु में 'समय' की आरोपणा करना ।
- रे. द्रव्य समय—सचित्त या अचित्त द्रव्य का स्वभाव—गुणधर्म । जैसे—जीव द्रव्य का उपयोग, धर्मास्तिकाय का गति स्वभाव, अधर्मास्तिकाय का स्थिति स्वभाव, आकाशास्तिकाय का अवगाहन स्वभाव ।

अथवा — जिस द्रव्य का वर्ण, गन्ध, रस और स्पर्श के माध्यम से जो स्वभाव अभिव्यक्त होता है, वह 'द्रव्य समय' कहलाता है। जैसे—

- (क) वर्ण से -- भ्रमर काला है, कमल नीला है, कंबलशाटक लाल है, हस्दी पीली है, चंद्र श्वेत है।
- (ख) गंध से चंदन सुगन्धयुक्त है, लहसुन दुर्गन्धयुक्त है।
- (ग) रस से सूंठ कटुक है, नीम तिक्त है, किपत्थ कसैला है, गुड़ मीठा है।
- (घ) स्पर्श से---पाषाण कर्कण है, भारी है, पक्षी की पांख हल्की है, बफं ठण्डा है, आग गरम है, छत स्निग्ध है, राख रूक्ष है। अथवा---जिस द्रव्य का जो उपयोग-काल है वह भी 'द्रव्य समय' कहलाता है, जैसे---

दूध के उष्ण-अनुष्ण, ठंडे या गर्म के आधार पर उसका उपयोग करना ।

वर्षाऋतु में लवण, शरदऋतु में जल, हेमन्त में गाय का दूध, शिशिर में आंवले का रस, वसन्त में छत, ग्रीष्म में गुड़—ये सारे अमृत-तुल्य होते हैं।

- ४. क्षेत्र समय-(क) आकाश का स्वभाव ।
  - (ख) ग्राम, तगर आदि का स्वभाव।
  - (ग) देवकुरु आदि क्षेत्रों का स्वभाव-प्रभाव, जैसे—वहां के सभी प्राणी सुन्दर, सदा सुखी और वैर रहित होते हैं।

अथवा--क्षेत्र-खेत आदि को संवारने का समय।

अथवा--- ऊर्घ्वं, अधो और तियंक्लोक का स्वभाव।

५. कालसमय-काल में होने वाला स्वभाव, जैसे-सुषमा आदि काल में द्रव्यों का होने वाला स्वभाव।

- १. निर्युक्ति गांथा २२ : ससमय-परसम्बयस्ट्वणा ब ....।
- २. (क) चूर्णि पृ० १६ : तत्थ पढमज्भवणं समयोत्ति ।
  - (ख) वृत्ति पत्र ६ : तत्राद्यमध्ययनं समयाख्यम् ।
- ३. (क) निर्युक्ति गाथा ३०। (स) चूर्णि पृष्ठ १६,२०। (ग) बृति पत्र ११।
- ४. चूर्णि पृ १६ : वर्षासु लवणममृतं शरिव जलं गोपयश्च हेमन्ते । शिशिरे चामलकरसो घृतं वसन्ते गुडो वसन्तस्यान्ते ॥

- ६. कुतीर्थंसमय—अन्यतीथिकों की धार्मिक मान्यता । जैसे—कुछ दार्शनिक हिंसा में धर्म मानते हैं, कुछ ज्ञानवादी होते हैं, कुछ स्नान, उपवास, गुरुकुलवास में ही धर्म मानते हैं ।
- ७. संगारसमय संकेत का समय काल । जैसे पूर्वकृत संकेत के अनुसार सिद्धार्थ नामक सारथी ने बलदेव को संबोधित किया था।
- द. कुलसमय कुल का धर्म आचार-व्यवहार । जैसे --- शक जाति वालों के लिए पितृशुद्धि, आभीरकों के लिए मन्थनी शद्धि।
- १. गणसमय—गण की आचार-व्यवस्था, जैसे मल्लगण का यह आचार है कि जो मल्ल अनाय होकर मरता है, उसका दाह-संस्कार गण से होता है, अथवा जिसकी दुर्-अवस्था हो जाती है उसका उद्घार गण करता है।
- १०. संकरसमय— भिन्न-भिन्न जाति वालों का समागम और उनकी एकवाक्यता । वाममार्ग की परंपरा में अनाचार में प्रवृत्त होने के लिए विभिन्न जाति वाले एक मत हो जाते हैं।
- ११. गण्डीसमय—उपासना की पद्धति, जैसे—भिक्षु को प्रातः पेज्जागंडी, मध्याह्न में भावणगंडी, अपरान्ह में धर्मकथा करना, सन्ध्या में समिति का आचरण करना। "

वृत्तिकार ने भिन्त-भिन्न संप्रदायों की प्रथा को गंडी-समय माना है। जैसे--शाक्य भिक्षु भोजन के समय गंडी का ताडन करते हैं।

१२. भावसमय-यह अध्ययन जो क्षयोपशम भाव का उद्बोधक है।

### विषय-बस्तु

प्रस्तुत अध्ययन का विषय है स्वसमय— जैन मत और परसमय— जैनेतर मतों के कुछेक सिद्धान्तों का प्रतिपादन । इस अध्ययन के चार उद्देशक और अठासी शलोक हैं । इनमें विभिन्न मतों का प्रतिपादन—खंडन और मंडन है । निर्युक्तिकार ने उद्देशकों के अर्थाधिकार की चर्चा की है । पहले उद्देशक के छह अर्थाधिकार हैं— ै

पंचभूतवाद, एकात्मवाद, तज्जीवतच्छरीरवाद, अकारकवाद, आरमषष्ठवाद, अफलवाद।

दूसरे उद्देशक के चार अर्थाधिकार हैं-नियतिवाद, अज्ञानवाद, ज्ञानवाद, कर्मचय-अभाववाद ।

तीसरे उद्देशक के दो अर्थाधिकार हैं -- आधाकमं, कृतवाद ।

चौथे उद्देशक का एक अर्थाधिकार है-परतीथिकों की अविरत-गृहस्थ-तुत्यता।

वस्तुतः यह अध्ययन अनेक दार्शनिकों के कुछेक प्रचलित सिद्धान्तों के पूर्वपक्ष और उत्तरपक्ष का सुन्दर निरूपण करता है। हमने इस अध्ययन के विषयों का इस प्रकार वर्गीकरण किया है—

- **१-६ बंधन और** बंधन-मुक्ति का विवेचन ।
- ७-८ पंचमहाभूतवाद।
- **६-१० एकात्मवाद ।**
- ११-१२ तज्जीव-तच्छरीरवाद ।
- १३-१४ अकारकवाद ।
- १५-१६ आत्मषळवाद ।
- १. चूर्णि पृ० १६-२०।
- २. वृत्ति पत्र ११: गण्डी समयो ---यथाशाक्यानां भोजनावसरे गण्डीताडनमिति ।
- ३. निर्युक्ति गाथा २७-२८ : मधपंचभूत एकप्पए य तज्जीवतस्सरीरी य ।
  तध य अकारकवादी आतन्छट्टो अफलवादी ।।
  बितिए गियतीवायो अण्णाणी तह य णाणवादी य ।
  कम्मं चयं ण गन्छिति चतुव्विधं भिक्खुसमयिम् ।।
  तइए आहाकम्मं कडवादी जध य ते पवादी तु ।
  किन्चुवमा य चल्थे परप्यवादी अविरतेसु ।।

```
१७-१८ बोद्यों का पंचस्कंध और चतुर्धातुवाद ।
```

१६-२७ एकान्तवादी दर्शनों की निस्सारता।

२८-४० नियतिवाद ।

४१-५० अज्ञानवाद ।

५१-५६ बौद्घों की कर्मोपचय की चिन्ता और उसका समाधान।

६०-६३ आधाकर्म-दोव का प्रतिपादन ।

६४-६६ जगत्कर्तृत्व के विभिन्न दर्शनों की चर्चा।

७०-७१ अवतारवाद ।

७२-७३ आत्मप्रवाद की प्रशंसा।

७३-७५ सिद्धवाद ।

७६-७१ याचना का सिद्धान्त ।

**५०-५२ लोक-स्वरूप की चर्चा।** 

**८३-८५ अहिंसा का स्वरूप।** 

द्ध-दद्ध भिक्षुक की चर्या।

इस प्रकार प्रस्तुत अध्ययन में भूतवादी दर्शन के दोनो पक्षों—गंचभूतवाद और चतुर्भृतवाद का प्रतिपादन हुआ है। आगमयुग में पंचभूतवाद प्रचलित था। पकुष्रकात्यायन पंचभूतवाद को स्वीकार करते थे। दर्शनयुग में चार्वाक सम्मत चार भूतों का ही उल्लेख मिलता है। वे आकाश तत्त्व को नहीं मानते थे।

एकात्मवादी दर्शन उपनिषदों का उपजीवी है। 'सर्वत्र एक हो आत्मा है' - यह ६-१० श्लोक में प्रतिपादित है।

इसी प्रकार 'तज्जीव-तच्छरीरवादी' दर्शन का इस अध्ययन में संक्षिप्त वर्णन है। किन्तु दूसरे श्रुतस्कंध (१/१३-२२) में उसका विस्तार मिलता है। प्रस्तुत सूत्र में इस मत के प्रवर्तक का नाम नहीं मिलता, किन्तु बौद्ध साहित्य में अजितकेशकंबल को इस मत का प्रवर्तक माना है।

अकियावाद पूरणकाश्यव का दार्शनिक पक्ष है। पक्रुश्रकात्यायन और पूरणकाश्यव—दोनों अकियावादी थे। बौद्ध साहित्य में इसका विस्तार से वर्णन प्राप्त है। वृत्तिकार शीलांक ने अकारकवाद को सांख्यदर्शन का अभिमत बतलाया है।

पंचमहाभूतवाद पकुधकात्यायन के दार्शनिक पक्ष की एक शाला है। पंचमहाभूतवादी की मान्यताओं का विशद वर्णन प्रस्तुत सूत्र के द्वितीय श्रुतस्कंध (१/२५-२६) में प्राप्त है।

सतरहवें, अठारहवें श्लोक में बौद्ध सम्मत पांच स्कंधों तथा चार धातुओं का उल्लेख है।

प्रस्तुत अध्ययन में नियतिबाद का उल्लेख है। उसका विस्तार द्वितीय श्रुतस्कंध (१/४२-४५) में प्राप्त है।

एकतालीसर्वे क्लोक में अज्ञानवाद का उल्लेख है। अज्ञानवादी दार्शनिकों के विचारों का निरूपण इसी आगम के १२/२,३ में प्राप्त है। दीधनिकाय में प्ररूपित संभयवेलद्विपुत के अनिक्चगवाद के निरूपण की संशयवाद या अज्ञानवाद माना जा सकता है।

प्रस्तुत अध्ययन (क्लोक ६४-६६) में जगत् कर्तृत्व की प्रचलित विभिन्न मान्यताओं का निरूपण है। विभिन्न दार्शनिक सृष्टि-संरचना की विभिन्न मान्यताओं को लेकर चनते थे। ६४ से ६७ क्लोक तक सृष्टिवाद का मत उल्लिखित कर ६८ वें क्लोक में सुत्रकार ने अपना अभिमत प्रदक्षित किया है।

श्लोक ७०,७१ में अवतारवाद का सिद्धान्त प्रतिपादित है। चूर्णिकार ने इसे त्रैराशिक संप्रदाय का अभिमत माना है। वैराशिक का अर्थ आजीवक संप्रदाय किया गया है। गोशालक उसके आचार्य थे। वै

लोक के विषय में विभिन्त दार्शनिकों के मत को प्रदर्शित कर सूत्रकार ने जैन मत का प्रतिपादन किया है। (श्लोक

१. वृत्ति पत्र २१,२२ ।

२. जुणि पृष्ठ ४३ : तेरासिइया इदाणि --ते वि कडवादिणी जैव ।

३. (क) वृत्ति पत्र ४६ : त्रैराशिका गोशालकमतानुसारिणः।

<sup>(</sup>ख) नंदी वृत्ति, हरिभद्रसूरी, पृष्ठ ६७ : त्रैराशिकाश्वासीविका एवोच्यन्ते ।

ग्रध्ययन १: ग्रामुख

<o--- दर) ।

श्लोक ५३-५५ में अहिंसा विषयक चर्चा है। चौरासीवें श्लोक में अनन्तवाद और अपरिणामवाद के आधार पर हिसा का समर्थन करने वाले दृष्टिकोण का प्रतिपादन मिलता है।

प्रस्तुत अध्ययन में कुछेक विशेष शब्द प्रयुक्त हैं---तिणच्चा (२०-२४), संगइयं (३०), पासस्य (३२)। प्रस्तुत अध्ययन में प्रतिपादित कुछेक मौलिक विचार---

- १. परिग्रह और दु:ख का सम्बन्ध (२)।
- २. हिंसा और वैर का सम्बन्ध (३) ।
- ३. परिग्रहमूलक हिंसा के तथ्य का उद्घाटन।
- ४. परिग्रह और हिंसा के त्याग के लिए सम्यग् दर्शन जरूरी।
- ५. दुःख का निवर्तन धर्म-अधर्म के विवेक से होता है, तर्क से नहीं (४६-४९) ।

कुछ विशेष प्रयोग---

- १. पव्वया (प्रव्रजिताः) १६ ।
- २. जिया (जीवाः) २८ ।
- ३. अप्पत्तियं अप्रीतिकं ३६।

विभिन्न दार्शनिकों के विभिन्न मतों का इस अध्ययन में सुन्दर निरूपण हुआ है। हमने उन मतों के पूर्वपक्ष की चर्चा करते हुए बौद्ध और वैदिक परम्पराओं की मान्यताओं को भी टिप्पणों में स्पष्ट किया है। इस अध्ययन में अन्य दार्शनिकों के मतों का संक्षेप में उल्लेख है। उनका विस्तार दूसरे श्रुतस्कंघ में प्रतिपादित है। इसका निर्देश हमने यथास्थान कर दिया है।

दार्शनिक तत्वों के निरूपण के साथ-साथ इसमें बन्धन-विवेक और बन्धन-मुक्ति के उपायों की भी सुन्दर चर्चा है। जम्बू ने सुधर्मा से पूछा-किमाह बंधणं वीरे ? कि वा जाणं तिउट्टइ ?-भगवान् महावीर ने किसे बन्धन माना है ? उसे तोड़ने का उपाय क्या है ? इसके उत्तर में सुधर्मा ने कहा-परिग्रह बंधन है, हिंसा बंधन है । इसका हेतु है-भगवा । बन्धन-मुक्ति का उपाय है-धन और परिवार में अन्नाण-दर्शन और जीवन का मृत्यु की ओर संधावन की अनुभूति। (श्लोक २-५)

इस अध्ययन की चूर्णि में अनेक नए-नए तथ्यों का उल्लेख है। हमने टिप्पणों में उनका यथेष्ट उपयोग किया है। वृत्तिकार शिलांक ने भी अनेक जानकारियां प्रस्तुत की हैं।

छासठवें क्लोक का तीसरा चरण है—मारेण संथुया माया—इसमें मृत्यु की उत्पत्ति की कथा का संकेत मात्र है। यह कथा महाभारत के द्रोणपर्व, अध्याय ५३ में मिलती है। चूिणकार ने इस क्लोक के स्थान पर आचार्य नागार्जुन द्वारा सम्मत क्लोक दिया है। वह पूरे कथानक का द्योतक है—

अतिबङ्गीयजीवा णं, मही विण्णवते पशुं। ततो से मायासंजुत्ते, करे लोगस्सऽभिद्वा ॥

देखें--टिप्पण संख्या--१२८।

पढमं श्रज्भयणं : पहला ग्रध्ययन

समए : समय

पढमो उद्देसो : पहला उद्देशक

| - |  |
|---|--|
|   |  |

## १. बुज्भेज्ज तिउट्टेज्जा बंधणं परिजाणिया। किमाह बंधणं वीरे? किं वा जाणं तिउट्टइ? । १।

- २. चित्तमंतमचित्तं वा परिगिज्क किसामवि । अण्णं वा अणुजाणाइ एवं दुक्खा ण मुच्चई ।२।
- ३. सयं तिबातए पाणे अदुवा अण्णेहि घायए। हणंतं वाणुनाणाइ वेरं वड्डुड अप्पणो।३।
- ४. जस्मि कुले समुष्पण्णे जेहि वा संबसे णरे। ममाती लुप्पती बाले अण्णमण्णेहि मुच्छिए।४।
- ४. वित्तं सोयरिया चेव सञ्चमेयं ण ताणइ। संधाति जीवितं चेव कम्मणा उ तिउट्टइ।४।
- ६. एए गंथे विज्यकम्म एगे समणमाहणाः। अयाणंता विज्ञहिसता सत्ता कामेहि माणवा । ६।

#### संस्कृत छाया

बुध्येत त्रोटयेत्, बन्धनं परिज्ञाय । किमाह बन्धनं वीरः? किं वा जानन् त्रोटयति ? ॥

चित्तवत् अचित्तं वा, परिगृह्य कृशमपि। अन्यं वा अनुजानाति, एवं दु:खात न मुच्यते।।

स्वयं अतिपातयेत् प्राणान्, अथवा अन्यैः घातयेत्। घनन्तं वा अनुजानाति, वैरं वर्षयति आत्मनः॥

यस्मिन् कुले समुत्पन्नः, यैर्वा संवसेत् नरः। ममत्ववान् लुप्यते वालः, अन्योऽन्यं मूर्व्छितः॥

वित्तं सौदर्याश्चैव, सर्वमेतद् न त्राणाय। संधावति जीवितं चैव, कर्माणि तु त्रोटयति॥

एतान् ग्रन्थान् व्युत्क्रम्य, एके श्रमण - ब्राह्मणाः । अजानन्तः व्युच्छ्ताः, सक्ताः कामेषु मानवाः ॥

## हिन्दी अनुवाद

- १. सुधर्मा ने कहा—'बोधि को प्राप्त करो।' बंधन को जानकर उसे तोड़ डालो।' जम्बू ने पूछा—'महावीर ने' बंधन किसे कहा है? किस तत्त्व को जान लेने पर उसे तोड़ा जा सकता है?"
- २. सुधर्मा ने कहा 'जो मनुष्य चेतन' या अचेतन पदार्थों में तिनक भी परिग्रह-बुद्धि (ममत्व) रखता है और दूसरों के परिग्रह का अनुमोदन करता है वह दु:ख से मुक्त नहीं हो सकता।'
- ३. परिप्रही मनुष्य प्राणियों का स्वयं हनन करता है, "
  दूसरों से हनन कराता है अथवा हनन करने वाले का
  अनुमोदन करता है, वह अपने वैर को बढ़ाता है "
  वह दु:ख से मुक्त नहीं हो सकता।
- ४. जो मनुष्य जिस कुल में उत्पन्न होता है और जिनके साथ संवास करता है वह उनमें ममत्व रखता है ' तथा वे भी उसमें ममत्व रखते हैं। इस प्रकार परस्पर होने वाली मूच्छी से मूच्छित होकर' वह बाल (अज्ञानी) नष्ट होता रहता है '—वह दु:ख से मुक्त नहीं हो सकता।
- ५. धन और भाई-बहिन<sup>१६</sup>—ये सब त्राण नहीं दे सकते।<sup>१७</sup> जीवन मृत्यु की ओर दौड़ रहा है,<sup>६८</sup> इस सत्य को जान लेने पर मनुष्य कर्म के बंधन को तोड़ डालता है।<sup>१९</sup>
- ६. कुछ श्रमण-बाह्मण<sup>3</sup> इन उक्त ग्रन्थों<sup>31</sup> (परिग्रह और परिग्रह-हेतुओं) का परित्याग कर, विरति और अविरति के भेद को नहीं जानते हुए<sup>33</sup> गर्व करते हैं।<sup>34</sup> वे मननशील होने पर भी कामभोगों में आसक्त रहते हैं।

### ग्रॅ• १ : समय : इलो० ७-१५

- ७. संति पंच महब्मूया इहमेगेसिमाहिया तेऊ पुढवी आक्र आगासपंचमा १७१ वाऊ
- द. एए पंच महस्रम्या तेब्भो एगो सि आहिया। अह एसि विणासे उ विणासो होइ देहिणो। 🖘
- य पुढवीथूमे ६. जहा एते जाजा हि दोसइ । एवंभो! कसिणे लोए विष्णु णाणा हि दोसए।६।
- १०. एवमेर्ग त्ति जंपेति - आरंभणिस्सिया । मंदा एगे किच्चा सर्व पार्व तिव्वं दु∓सं णियव्छइ।१०।
- ११. पत्तेयं किसमे आया जे बालाजे यपंडिया। संति पेज्वा ण ते संति परिथ
- १२. णत्थि पुष्णे व पात्रे वा णित्य लीए इआ परे। सरोरस्स विषासेणं विणासो होइ देहिगो।१२।
- १३.कुव्वं च कारयं चेत्र सब्बंकुब्बं ण विज्ञहा एवं अकारओ अध्वा ते उ एवं पगब्भिया।१३।
- १४. जे ते उ वाइणी एवं लोए तेसि कुओ सिया? तमाओं ते तमं जंति अारंभगिस्सिया । १४।
- १५. संति पंच महब्भूया इहमेगेसि आहिया । पुणेगाहु अध्यख्ट्रा आया लोगेय सासए।१५।

सन्ति पञ्च महाभूतानि, इह एकेषां आहुतानि 🕕 पृथ्वी आपः तेजो, वायुः आकाशपञ्चमानि ॥

एतानि पञ्च महाभूतानि, तेम्यः एक इति आहृताः । अथ एषां विनाशे तु, विनाशो भवति देहिन: ।।

च पृथिवीस्तूपः, एको नाना हि इश्यते। एवं भो ! कुरस्तो लोको, विज्ञो नाना हि दश्यते।।

एवमेके इति जल्पन्ति, आरम्भनिश्रिताः । मंदाः एक: कृत्वा स्वयं पापं, तीव्रं दुःखं नियच्छति ।।

प्रत्येक कृत्स्नः आत्मा, ये बालाः येच पंडिताः । सन्ति प्रेत्य न ते सन्ति, ु**सत्तरेववाइया ।११। न** सन्ति सत्त्वाः औपपातिकाः ॥

> नास्ति पुण्यं वा पापं वा, नास्ति लोकः इतः परः । विनाशेन, शरोरस्य विनाशो भवति देहिन: ॥

> कुर्वश्च कारयंश्चेव, सर्वं कुर्वन् न विद्यते। एवं अकारकः आत्मा, ते तु एवं प्रगल्भिताः॥

> ये ते तु वादिनः एवं, लोकः तेषां कृतः स्यात् ? तमसः ते तमा यान्ति, मन्दाः आरम्भनिश्चिताः ॥

सन्ति पञ्च महाभूतानि, इह मेकेषां आहुतानि । आत्मषष्ठाः पुनरेके आहः, आरमा लोकर्च शार्वत: ।।

- ७. कुछ दार्शनिकों <sup>२३</sup> (भूतवादियों) के मत में यह निरूपित है कि इस जगत् में पांच महाभूत हैं "--पृथ्वी, पानी, अग्नि, वायु और आकाश।
- ∽.येपांच महाभूत हैं। इनके संयोग से<sup>२६</sup> एक----आत्मा<sup>र७</sup> उत्पन्त होता है। इन पांच सहाभूतों का विनाश होने पर " आत्मा (देही) का विनाश हो जाता है।<sup>१९</sup>•३°
- **८**, जॅसे—एक ही **पृ**टवी-स्तूप (मृत्-पिण्ड) नानारूपों में दिख।ई देता है, उसी प्रकार समूचा लोक एक विजर्भ (ज्ञानपिण्ड) है, वह नानारूपों में दिखाई
- किया करने में अलस और हिंसा से प्रतिबद्ध<sup>11</sup> कुछ दार्शनिक उक्त सिद्धांत का निरूपण करते हैं। (यदि आत्मा एक है तो यह कैसे घटित होगा कि) अकेला व्यक्ति स्वयं पाप करता है और वही तीव" दु:ख भोगता है। ३४,३५
- ११. प्रत्येक शरीर में पृयक्-पृयक् अखंड<sup>३६</sup> आत्मा है, इसीलिए कुछ। अज्ञानी हैं और कुछ, पंडित हैं। जो शरीर हैं वे ही आत्माएं हैं। हैं वे आत्माएं परलोक में नही जातीं। 14 उनका पुनर्जन्म नहीं होता। 18
- १२. न पुण्य है, न पाप है और न इस लोक से मिन्न दूसरा कोई लोक है। भरीर का विवास होने पर आत्मा (देही) का भी विनाश हो जाता है। \*°. \*१
- १३. आत्मा सब करता है, सब करवाता है, फिर भी वह (पुण्य-पाप का बंध) करने वाला नहीं होता, इसलिए वह अकर्ता है। अिकयावादी इस सिद्धांत की स्था-पनाकरते हैं।
- १४. जो दार्शनिक ऐसा कहते हैं उनके मतानुसार यह लोक" केसे घटित होगा ? अकियावादी पुरुषार्थ करने में अलस और हिंसा से प्रतिबद्ध होकर तम से घोरतम (अज्ञान से घोर अज्ञान) की ओर चले जाते हैं। ४४,४५
- १४. 'पांच महाभूत हैं-- ' यह पंचमहाभूतवादी दार्शनिकों का ए अभिमत है। कुछ महाभूतवादी दार्शनिक पांच महाभूत तथा आत्मा की छठा तस्व किमानते हैं। उनके मतानुसार आत्मा और लोक शाश्वत हैं।<sup>\*\*</sup>

- १६. दुहुओ ते ण विणस्संति
  णो य उप्पन्नए असं ।
  सन्वेवि सन्वहा भावा
  णियतोभावमागया । १६।
- १७. पंच खंधे वयंतेने बाला उ खणजोड्गो । अण्णो अण्णो णेवाहु हेउयं व अहेउयं।१७।
- १८. पुढवी आऊ तेऊ य तहा वाऊ य एगओ। चत्तारि धाउणी रूबं एवमाहंसु जाणना ११८।
- १६. अगारमावसंता वि आरण्णा वा वि पव्वया। इमं दरिसणमावण्णा सव्वदुक्का विमुच्चंति।१६।
- २० तेणाविमं तिगच्चा णं ण ते धम्मविक जणा। जे ते उ वाइणो एवं ण ते ओहंतराऽऽहिया।२०।
- २१.तेणाविमं तिणच्चा षं ण ते धम्मविक्र जणा। जे ते उ वाइणो एवं ण ते संसारपारगा।२१।
- २२. तेणाविमं तिणच्चा णं ण ते धम्मविक जणा। जे ते उ वाइणो एवं ण ते गढमस्स पारगा।२२।
- २३. तेणाविमं तिण व्या णं ण ते धम्मविऊ जणा। जे ते उ वाइणो एवं ण ते जम्मस्य पारगा।२३।

द्वौ तौ न विनश्यतः, नो च उत्पद्यते असन् । सर्वेऽपि सर्वथा भावाः, नियतिभावमागताः ॥

पञ्च स्कन्धान् वदन्ति एके, बालास्तु क्षणयोगिनः । अन्यं अनन्यं नेवाहुः, हेतुकं च अहेतुकम्।।

पृथ्वी आपः तेजश्च, तथा वायुश्च एककः। चत्वारि धातोः रूपाणि, एवमाहुः शायकाः।।

अगारमावसन्तोऽपि, आरण्याः वाऽपि प्रव्रजिताः । इदं दर्शनमापन्नाः, सर्वदुःखात् विमुच्यन्ते ।।

तेनापि इदं त्रिज्ञात्वा, न ते धर्मविदः जनाः। येते तु वादिनः एवं, नते ओघंतराः आहृताः॥

तेनापि इदं त्रिज्ञात्वा, न ते धर्मविदः जनाः। ये ते तु वादिनः एवं, न ते संसारपारगाः॥

तेनापि इदं त्रिज्ञात्वा, न ते धर्मविदः जनाः। ये ते तु वादिनः एवं, न ते गर्भस्य पारगाः॥

तेनापि इदं त्रिज्ञात्वा, न ते धर्मविदः जनाः। ये ते तु वादिनः एवं, न ते जन्मनः पारगाः॥

- १६. उन दोनों (आत्मा और लोक) का विनाश नहीं होता । असत् उत्पन्न नहीं होता । सभी पदार्थ सर्वथा नियतिभाव को प्राप्त हैं, शाय्वत हैं । """
- १७. कुछ दार्शनिक (बौद्ध) पांच स्कंधो (रूप, वेदना, विज्ञान, संज्ञा और संस्कार) का निरूपण करते हैं। वे स्कंधों से अन्य या अनन्य आत्मा को नहीं मानते। वे स-हेतुक आत्मा को नहीं मानते।
- १५. धातुवादी बौद्ध यह मानते हैं कि पृथ्वी, पानी, अग्नि और वायु—इन चार धातुओं से शरीर निर्मित होता है। ११
- १६. वे प्रवादी यह कहते हैं गृहस्य, आरण्यक पा प्रविजत के कोई भी हो, जो इस दर्श में आ जाता है, "वह सभी दु: लों से मुक्त हो जाता है।"
- २०. किसी दर्शन में आ जने "तथा त्रिनिटक आदि ग्रंथों को जान लेने से "वे मनुष्य धर्मविद् नहीं हो जाते। (इस दर्गन में आ जाने से मनुष्य सब दुःखों से मुक्त हो जाते हैं) जो ऐसा कहते हैं वे दुःख के प्रवाह का तीर नहीं पा सकते। "
- २१. किसी दर्शन में आ जाने तथा त्रियिटक आदि ग्रंथों को जान लेने से वे मनुष्य धर्मविद नहीं हो जाते। (इस दर्शन में आ जाने से मनुष्य सब दुःखों से मुक्त हो जाते हैं) जो ऐसा कहते हैं वे संसार के पार नहीं जा सकते।
- २२. किसी दर्णन में आ जाने तथा विषिटक आदि ग्रन्थों को जान लेने से वे मनुष्य धर्मिंब इनहीं हो जाते। (इस दर्गन में आ जाने से मनुष्य सब दु:खों से मुक्त हो जाते हैं) जो ऐसा कहने हैं वे गर्भ के पार नहीं जा सकते।
- २३. किसी दर्शन में आ जाने तथा त्रिपिटक आदि ग्रन्थों को जान लेने से वे मनुष्य धर्मिंदिद नहीं हो जाते। (इस दर्शन में आ जाने से मनुष्य सब दुखों से मुक्त हो जाते हैं) जो ऐसा कहते हैं वे जन्म के पार नहीं जा सकते।

## भ्र० १: समय: इलो० २४-३१

- २४. तेणाविमं तिणच्चा णं ण ते धम्मविक जणा। जे ते उ वाइणो एवं ण ते दुक्खस्स पारगा।२४।
- २४. तेणाविमं तिणच्चा णं ण ते धम्मविक जणा। जे ते उ वाइणो एवं ण ते मारस्स पारगा।२४।
- २६. षाणाविहाइं दुक्खाइं अणुहवंति पुणो पुणो। संसारचक्कवालम्मि वाहिमच्चुजराकुले ।२६।
- २७. उच्चावयाणि गच्छंता ग्रम्भमेस्संतर्णतसो । णाय9ुत्ते महावीरे एवमाह जिणोत्तमे 1२७।
  - —ति बेमि ॥

तेनापि इदं त्रिज्ञात्वा, न ते धर्मविदः जनाः। ये ते तु वादिनः एवं, न ते दुःखस्य पारगाः॥

तेनापि इदं त्रिज्ञात्वा, न ते धर्मविदः जनाः । ये ते तु वादिनः एवं, न ते मारस्य पारगाः ॥

नानाविधानि दुःखानि, अनुभवंति पुनः पुनः। संसारचक्रवाले, व्याधिमृत्युजराकुले।।

उच्चावचानि गच्छन्तः, गर्भमेष्यन्ति अनन्तशः। ज्ञातपुत्रः महावीरः, एवं आह जिनोत्तमः॥

-इति ब्रवीमि ॥

- २४. किसी दर्शन में आ जाने तथा त्रिपिटक आदि ग्रंथों को जान लेने से वे मनुष्य धर्मविद् नहीं हो जाते । (इस दर्शन में आ जाने से मनुष्य सब दुः लों से मुक्त हो जाते हैं) जो ऐसा कहते हैं वे दुः ख के पार नहीं जा सकते।
- २५ किसी दर्शन में आ जाने तथा त्रिपिटक आदि ग्रन्थों को जान लेने से वे मनुष्य धर्मविद् नहीं हो जाते। (इस दर्शन में आ जाने से मनुष्य सब दुःखों से मुक्त हो जाते हैं) जो ऐसा कहते हैं वे मृत्यु के पार नहीं जा सकते।
- २६. वे व्याधि, मृत्यु और जरा से आकुल इस संसार-चकवाल में नाना प्रकार के दुःखों का बार-बार अनुभव करते हैं।
- २७. वे उच्च और निम्न स्थानों में भ्रमण करते हुए अनन्त बार जन्म लेंगे —ऐसा जिनोत्तम ज्ञातपुत्र महावीर ने कहा है।

--ऐसा मैं कहता हूं।

## बीग्रा उद्देशो : दूसरा उद्देशक

२८ आघायं पुण एगेसि उबदण्णा पुढो जिया। बेदयंति सुहं दुक्खं अदुवा लुप्पंति ठाणओ।१।

- २६.ण तं सयं कडं दुक्खं ण य अण्णकडं चणं। सुहं वा जइ वा दुक्खं सेहियं वा असेहियं।२।
- ३०.ण सयं कडंण अण्णेहि वेदयंति पुढो जिया। संगइयं तं तहा तेसि इहमेगेसिमाहियं ।३।
- ३१. एवमेयाणि जंपंता बाला पंडियमाणिणो । णिययाणिययं संतं अयाणंता अबुद्धिया ।४।

आख्यातं पुनरेकेषां, उपपन्नाः पृथम् जीवाः । वेदयन्ति सुखं दुःखं, अथवा लुप्यन्ते स्थानतः ॥

न तद् स्वयं कृतं दुःखं, न च अन्यकृतं च। सुखं वा यदि वा दुःखं, सैद्धिकं वा असैद्धिकम्।।

न स्वयं कृतं न अन्यैः, वेदयन्ति पृथग् जीवाः । सागतिकं तत् तथा तेषां, इह एकेषामाहृतम् ।।

एवमेतानि जल्पन्तो, बालाः पंडितमानिनः। नियताऽनियतं सत्, अजानन्तः अबुद्धिकाः।।

- २ ज. कुछ दार्गनिक (नियतिवादी) यह निरूपित करते हैं — जीव पृथक्-पृथक् उत्पन्न होते हैं, पृथक्-पृथक् सुख-दु:ख का वेदन करते हैं और पृथक्-पृथक् ही अपने स्थान से च्युत होते हैं — मरते हैं। "
- २६. वह दु:ल स्वयंकृत नहीं होता, अन्यकृत भी नहीं होता। सैद्धिक—निर्वाण का सुल हो अथवा असैद्धिक—सांसारिक सुल-दु:ख हो (वह सब नियतिकृत होता है।)"
- ३०. सभी जीव न स्वकृत सुख-दु:ख का वेदन करते हैं और न अन्यकृत सुख-दु:ख का वेदन करते हैं। वह सुख-दु:ख उनके सांगतिक —िनयतिजनित होता है, ऐसा कुछ (नियतिवादी) मानते हैं।
- ३१. इस प्रकार नियतिवाद का प्रतिपादन करने वाले अज्ञानी होते हुए भी अपने आपको पंडित मानते हैं। कुछ सुख-दुःख नियत होता है और कुछ अनियत— इस सत्य को वे अल्यबुद्धि वाले मनुष्य नहीं जानते।

## ग्र० १: समय : इली० ३२-३६

- ३२. एवमेगे उ पासत्था ते भुज्जो विष्पगन्भिया। एवंपुवहिया संता णऽत्तदुक्वविमोयगा । ४।
- ३३. जविणो मिगा जहा संता परिताणेण तज्जिया । असंकियाइं संकंति संकियाइं असंकिणो ।६।
- ३४. परिताणियाणि संकंता पासियाणि असंकिणो । अण्णाणभयसंविग्गा संपॉलिति तींह तींह ।७।
- ३४.अह तं पवेज्ज वज्मं अहे वज्मास्स वा वए। मुच्चेज्ज पयपासाओ तं तु मंदो ण देहई।दा
- ३६. अहियप्पाऽहियपण्णाणे विसमंतेणुवागए । से बद्धे पयपासाइं तत्थ घायं णियच्छइ । ६।
- ३७.एवं तु समणा एगे
  मिच्छिदिट्टी अणारिया।
  असंकियाइं संकंति
  संकियाइं असंकिणो।१०।
- ३८.धम्मपण्णवणा जा सा तं तु संकंति मूढगा। आरंभाइं ण संकंति अवियत्ता अकोविया।११।
- ३ ६. सञ्बद्धां वि उक्कस्सं सद्यं णूमं विहूणिया । अष्पत्तियं अकम्मंसे एयमट्ठं मिगे चुए ११२।

एवं एके तु पार्श्वस्थाः, ते भूयो विप्रगतिभताः । एवमपि उपस्थिताः सन्तः, नात्मदुःखविमोचकाः ।।

जिवनो मृगा यथा श्रान्ताः, परितानेन तर्जिताः । अशंकितानि शंकन्ते, शंकितानि' अशंकिनः ।।

परिततानि शंकमानाः, पाशितानि अशंकिनः । अज्ञानभयसंविग्नाः, संप्रतीयन्ते तत्र तत्र ॥

अथ तत् प्लवेत वधं, अधो वधंस्य वा वजेत्। मुच्येत पदपाशात्, तत्तु मन्दो न पश्यति।।

अहितातमा अहितप्रज्ञानः, विषमान्तेन उपागतः । स बद्धः पदपाशान्<sup>\*</sup>, तत्र घातं नियच्छति ॥

एवं तु श्रमणाः एके, मिध्यादृष्टयः अनार्याः । अशंकितानि शंकन्ते, शंकितानि अशंकिनः ॥

धर्मप्रज्ञापना या सा, तां तु शंकरते मूढकाः । आरम्भान् न शंकरते, अव्यक्ताः अकोविदाः ॥

सर्वात्मकं व्युत्कर्षं, सर्वं 'णूमं' विध्य । अप्रीतिकं अकर्माशः, एनमर्थं मृगः च्युतः ॥

४. 'प्रति' इति शेषः ।

५. 'णूमं' (दे०) माया इत्यर्थ: ।

- ३२. इस प्रकार कुछ पार्श्वस्थ (नियित का एकांगी आग्रह रखने वाले नियितवादी) स्थाधना-मार्ग में प्रवृत्त होते हैं। यह उनकी दोहरी घृष्टता है। वे साधना-मार्ग में प्रवृत्त होने पर भी अपने दुःखों का विमो-चन नहीं कर सकते।
- ३३. जैसे वेगगापी मृग<sup>६६</sup> मृगजाल से<sup>६०</sup> भयभीत<sup>६८</sup> और श्रान्त (दिग्मूढ) होकर<sup>६६</sup> अर्शकनीय के प्रति शंका करते हैं और शंकनीय के प्रति अर्शकित रहते हैं।
- २४. वे बिछे हुए मृगजाल के प्रति शंकित होते हैं और पाशयंत्र के प्रति अशंकित होते हैं। वे अज्ञानवश भय से व्याकुल होकर इधर-उधर दौड़ते हैं।
- ३५. यदि वे छलांग भरते हुए पदपाश (कूटयंत्र) की बाध को " फांद जाएं अथवा उसके नीचे से निकल जाएं तो वे उस पदपाश से " मुक्त हो सकते हैं, किन्तु वे मंदमति उस उपाय को नहीं देख पाते ।
- ३६. अपना हित नहीं समक्तने वाले और हित की बुद्धि से भून्य वे मृग तिषमांत—संकरे द्वार वाले "रे पाशयंत्र से जाते हैं और उस बंधन में बंध कर मृत्यु को प्राप्त होते हैं।
- ३७. इसी प्रकार कुछ मिध्यादिष्ट अनार्यं अप्रमण अशंक-नीय के प्रति शंका करते हैं और शंकनीय के प्रति शंका नहीं करते। अ
- ३८. अब्यक्त<sup>ा</sup>, अकोविद और मोहमूढ<sup>ा श्</sup>श्रमण जो धर्म की प्रज्ञापना है उसके प्रति शंका करते हैं कीर आरंभ (हिंसा) के प्रति शंका नहीं करते।
- ३६. पूर्ण लोभ, मात, माया और कोध" को नष्ट कर साधक अकर्मांश (सिद्ध)" हो जाता है, किन्तु मृग की भांति अज्ञानी" नियतिवादी इस अर्थ (उपलब्धि) से च्युत हो जाता है—अकर्मांश नहीं हो सकता ।

१. 'प्रति' इति शेषः ।

२. 'प्रति' इति शेषः ।

३. 'प्राप्तः' इति शेष: ।

- ४०. जे एयं णाभिजाणंति सिच्छदिद्वी अणारिया। मिगा वा पासबद्धाते धायमेसंसऽणंतसो ।१३।
- ४१. माहणा समणा एगे सब्वे णाणं सयं वए । सब्बलोगे वि जे पाणा ण ते जाणंति किंवणं ।१४।
- ४२. मिलक्क् अमिलक्कुस्स जहा वृत्ताणुभासए । ण हेउं से वियाणाइ भासियं तऽणुभासए। १४१
- ४३. एवमण्णाणिया णाणं वयं ११ वि सयं सयं । णिच्छयत्यं ण जाणेति मिलवलु व्व अवोहिया १ :६१
- ४४. अण्णानियाण वीमंसा अण्णाणे ण नियन्छइ । अष्यणो य परं णालं कतो अण्णाणुसासिउं ? । १७।
- ४५. वणे मूढे जहा जंतू मुढणेयाणुगामिए । दो वि एए अक्षोविया तिच्वं सोयं णियच्छई । १८।
- ४६. अंधो अंबं पहं णेंतो दूरमद्धाण गच्छई । आवज्जे उप्पहं जंतू अदुवा पंथाणुगामिए ।१६।
- ४७. एवनेगे णियागहो धम्ममाराहगा वयं। अदुवा अहम्ममावज्जे ण ते सव्वज्जुयं वए।२०।
- ४८. एवमने वियक्काहि णो अण्णं पञ्जुवासिया । अप्पणो य वियक्काहि अयमंजू हि बुम्मई ।२१।

- ये एनं नाभिजानन्ति, मिथ्याडष्टयः अनार्याः । मृगा इव पाशबद्धास्ते, घातं एष्यन्ति अनन्तशः ॥
- ब्राह्मणाः श्रमणा एके, सर्वे ज्ञानं स्वकं वदेयुः । सर्वेलोकेऽपि ये प्राणाः, न ते जानन्ति किञ्चन ॥
- म्लेच्छः अम्लेच्छस्य, यथा उक्तं अनुभाषते । न हेतुं स विज्ञानाति, भाषितं तदनुभाषते ।।
- एवं अज्ञानिका ज्ञानं, वदन्तोऽपि स्वकं स्वकम् । निष्चयार्थं न जानन्ति, म्लेच्छ इव अबोधिकाः ।।
- अज्ञानिकानां विमर्थः, अज्ञाने न नियच्छति । आत्मनक्च परं नालं, कुतः अन्यान् अनुशासितुम् ।।
- वने मूढो यथा जन्तुः, मूढनेत्रनुगामिकः । द्वाविप एतौ अकोविदौ, तीवं स्रोतो नियच्छतः।।
- अन्धो अन्धं पथं नयन्, दूरमध्वानं गच्छति । आपद्यते उत्पथं जन्तुः, अथवा पथानुगामिकः ।।
- एवमेके नियागार्थिनः, धर्मारावकाः वयम् । अथवा अवर्ममापद्येरन्, न तं सर्वर्जुकं ब्रजेयुः ।।
- एवमेके वितर्केः, नो अन्यं पर्युपासोनाः । आत्मनम्ब वितर्केः, अयं ऋजुह्वि दुर्मतयः ॥

- ४०. जो मिथ्यादृष्टि अनार्य इस (अकर्माश होने के उपाय) को नहीं जानते वे पाश से बद्ध मृग की भांति अनन्त बार मृत्यु की प्राप्त होते हैं।
- ४१. कुछ<sup>4</sup> ब्राह्मण और श्रमण<sup>4</sup>—वे सब अपने-अपने ज्ञान की सचाई को स्थापित करते हुए कहते हैं— 'समूचे लोक में (हमारे मत से भिन्न) जो मनुष्य हैं वे कुछ भी नहीं जानते।
- ४२. जैसे म्लेच्छ अम्लेच्छ के कथन का दोहराता है, उसके कथन के अभिप्राय की नहीं जानता, किन्तु कथन का पुन: कथन कर देता है।
- ४३. इसी प्रकार अज्ञानी (पूर्णज्ञान से जून्य)" अपने-अपने ज्ञान को प्रमाण मानते हुए भी निश्चय-अर्थ (सत्य) को नहीं ज्ञानते, म्लेच्छ की भांति अज्ञानी होने के कारण उसका हार्द नहीं समफ पाते।
- ४४. अज्ञानिकों का उक्त विमर्श अज्ञान के विषय में निश्चय नहीं करा सकता। (संदिग्ध मतिवाले) अज्ञानवादी अपने आपको भी जब अज्ञानवाद का अनुशासन नहीं देसकते तब दूसरों को उसका अनुशासन कैसे देसकते है?
- ४५. जैसे<sup>८</sup> वन में दिग्मूढ बना हुआ मनुष्प दिग्मूढ नेता (पथ-दर्शक) का अनुगमन करता है तो वे दोनों मार्गको नहीं जानते हुए घोर<sup>८</sup>' जंगल में<sup>८८</sup> चले जगते हैं।
- ४६ जैसे एक अंधा दूसरे अंधे को मार्ग में ले जाता हुआ (जहां पहुंचता है वहां से) दूर मार्ग में चला जाता है<sup>द</sup> अथवा उत्तय में चला जाता है<sup>द</sup> अथवा किसी दूसरे मार्ग में चला जाता है। <sup>द</sup>
- ४७. इसी प्रकार कुछ मोझार्थी कहते हैं 'हम धर्म के आराधक हैं।' किन्तु (वे धर्म के लिए प्रज्ञजित होकर भी) अधर्म के मार्ग पर चलते हैं।'' वे सबसे सीधे मार्ग (संयम) परं नहीं चलते।
- ४८. कुछ अज्ञानवादी अपने वितर्जी के गर्व से किसी दूसरे (विशिष्ट ज्ञानी) की पर्युपासना नहीं करते। वे अपने वितर्जी के द्वारा यह कहते हैं कि हमारा यह मार्ग ही ऋजु है, शेप सब दुर्मति हैं उत्पथ-गामी हैं।

ग्र० १: समय: इलो० ४६-५५

४६. एवं तक्काए साहेता धम्माधम्मे अकोविया । दुक्लं ते णातिवट्टंति संउणी पंजरं जहा ।२२। एवं तर्केण साधयन्तः, धर्माधर्मे अकोविदाः । दुःखं ते नातिवर्तन्ते, शकुनिः पञ्जरं यथा ।।

४६. वे तर्क से (अपने मत को) सिद्ध करते हैं, पर धर्म और अधर्म को <sup>६८</sup> नहीं जानते। जैसे पक्षी पिजरे से<sup>९६</sup> अपने आपको मुक्त नहीं कर सकता, वैसे ही वे दु:ख से<sup>१००</sup> मुक्त नहीं हो सकते।

५०. सयं सयं पसंसंता गरहंता परं वयं। जे उतत्य विउस्संति संसारं ते विउस्सिया। २३। स्वकं स्वकं प्रशंसन्तः, गईमाणाः परं वचः। ये तु तत्र व्युच्छ्रयन्ति, संसारं ते व्युच्छ्रिताः।।

५०. अपने अपने मत की प्रणंसा और दूसरे मतों की निदा करते हुए जो गर्व से उछलते हैं वे संसार (जन्म-मरण की परंपरा) को बढ़ाते हैं। <sup>tot</sup>

५१. अहावरं पुरक्लायं किरियावाइदरिसणं । कम्मचितापणट्ठाणं दुक्खलंधविवद्धणं ।२४। अथापरं पुराख्यातं, क्रियावादिदर्शनम् । कर्मचिन्ताप्रणष्टानां, दु:खस्कन्धविवर्धनम् ।।

५१. अज्ञानवादी दर्शन के बाद कियावादी दर्शन १००१ का निरूपण किया जा रहा है जो प्राचीन काल से निरूपित है। १००१ बौद्धों का कर्म-विषयक चिन्तन सम्यक्-इल्ट नहीं है। १००४ इसलिए वह दु:ख-स्कंध को बढ़ाने वाला है। १००४

४२. जाणं काएणऽणाउट्टी अबुहो जं व हिसइ । पुट्टो वेदेइ परं अधियसं खु सावज्जं ।२४। जानन् कायेन अनाकुट्टी, अबुधः यं च हिनस्ति । स्पृष्टो वेदयति परं, अब्यक्तं खलु सावद्यम् ।।

५२. जो जीव को जानता हुआ (संकल्पपूर्वक) काया से उसे नहीं मारता अथवा अबुध हिंसा करता है—अन-जान में किसी को मारता है, उसके अव्यक्त (सूक्ष्म) सावद्य (कमें) स्पृष्ट होता है। उसी क्षण उसका वेदन हो जाता है—वह क्षीण होकर पृथम् हो जाता है।

५३. संतिमे तओ आयाणा जेहि कीरइ पावगं। अभिकम्मा य पेसा य मणसा अणुजाणिया।२६। सन्ति इमानि त्रीणि आदानानि, यैः क्रियते पापकम्। अभिकम्य च प्रेष्य च, मनसा अनुज्ञाय।। ५३. ये तीन आदान—मार्ग हैं जिनके द्वारा कर्म का उप-चय होता है —

१. अभिकम्य-स्वयं जाकर प्राणी की घात करना।

२. प्रेष्य—दूसरेको भेजकर प्राणी की घात कर-वाना।

 प्राणी की घात करने वाले का अनुमोदन करना।

४४. एए उ तओ आयाणा जेहि कोरइ पावगं। एवं भावविसोहीए णिक्वाणमभिगच्छइ । २७। एतानि तु त्रीणि आदानानि, यै: क्रियते पापकम्। एवं भावविशोध्या, निर्वाणमभागच्छति ॥

४४. ये तीन आदान हैं जिनके द्वारा कर्म का उपचय होता है। जो इन तीन आदानों का सेवन नहीं करता वह भावविणुद्धि (राग-द्वेष रहित प्रवृत्ति) के द्वारा निर्वाण को प्राप्त होता है।

४४.पुत्तं पि ता समारंभ आहारट्ठं असंजए। भुजमाणो वि महावी कम्पुणा णोवलिप्पते।२८। पुत्रमपि तावत् समारम्य, आहारार्थमसंयतः । भुञ्जानोऽपि मेधावी, कर्मणा नोपलिप्यते ।। ५५. असंयमी गृहस्थ भिक्षु के भोजन के लिए पुत्र (सूअर या बकरे) को मार कर मांस पकाता है, मेधाबी भिक्षु उसे खाता हुआ भी कर्म से लिप्त नहीं होता। १०६.९०७

## ग्र० १: समय: इलो० ५६-६२

- ४६. मणसा जे पउस्संति चित्तं तेसिंग विज्जइ। अणवज्जं अतहं तेसि ण ते संवडचारिणो।२६।
- मनसा ये प्रदुष्यन्ति, चित्तं तेषां न विद्यते । अनवद्यं अतथ्यं तेषां, न ते संवृतचारिणः ।।
- ४६. जो मन से प्रहेष करते हैं— निर्घृण होते हैं उनके कुशल-चित्त नहीं होता। '' (केवल काय-व्यापार से) कर्मोपचय नहीं होता—यह उनका सिद्धान्त तथ्यपूर्ण नहीं है। उक्त सिद्धांत का प्रतिपादन करने वाले संवृतचारी नहीं होते— कर्म-बंध के हेतुओं में प्रवृत्त रहते हैं।

- ४७. इच्चेयाहि दिट्टीहि सायागारवणिस्सिया । सरणं ति मण्णमाणा सेवंती पावगं जणा ।३०।
- इत्येताभिः इष्टिभिः, सातागौरवनिश्रिताः । शरणं इति मन्यमानाः, सेवन्ते पापकं जनाः।।
- ५७. इन दिष्टयों को स्वीकार कर<sup>80</sup> वे वादी शारीरिक सुख में आसकत हो जाते हैं। वे अपने मत को शरण मानते हुए सामान्य व्यक्ति की भांति पाप का सेवन करते हैं।

- ४८ जहा आसाविणि णावं जाइअंधो दुरूहिया। इच्छई पारमागंत् अंतराले विसीयई।३१।
- यथा आस्नाविणीं नावं, जात्यन्धः आरुह्य। इच्छति पारमागन्तुं, अन्तराले विषीदति।।
- ५८. जैसे जन्मान्ध मनुष्य सच्छिद्र नौका<sup>१९०</sup> में बैठकर समुद्र का पार पाना चाहता है, (किन्तु उसका पार नहीं पाता), वह बीच में ही डूब जाता है।

५६. एवं तु समणा एगे मिच्छिदिट्टी अणारिया । संसारपारकंखी ते संसारं अणुपरियट्टंति ।३२। ——त्ति बेमि ।।

- एवं तु श्रमणाः एके,
  मिथ्या**रुट्यः अनार्याः।**संसारपारकांक्षिणस्ते,
  संसारं अनुपर्यटन्ति।।
  —इति ब्रवीमि।।
- ५६. इसी प्रकार कुछ िमध्याहिष्ट अनार्थ श्रमण संसार का पार पाना चाहते हैं, (िकन्तु उसका पार नहीं पाते), वे बार-बार संसार में भ्रमण करते हैं।

—ऐसा मैं कहता हूं।

## तद्दश्रो उद्देसो : तीसरा उद्देशक

६०. जं किंचि वि पूइकडं सड्डी आगंतु ईहियं। सहस्संतरियं भुंजे दुपक्खं चेव सेवई।१। यत् किञ्चिदिप पूतिकृतं, श्रद्धिना आगंतुकान् ईहितम्। सहस्रान्तरितं भुञ्जीत, द्विपक्षं चैव सेवते॥

६०. श्रद्धालु गृहस्थ<sup>111</sup> ने आगन्तुक भिक्षुओं के लिए कुछ भोजन निष्पादित किया। उस (आधाकमं) भोजन से दूसरा भोजन मिश्रित हो गया। वह पूतिकमं<sup>113</sup> (आधाकमं से मिश्रित) भोजन यदि भिक्षु हजार घरों के अंतरित हो जाने पर भी लेता है, खाता है, फिर भी वह द्विपक्ष का सेवन करता है—<sup>118</sup> प्रवित्त होने पर भी भोजन के निमित्त गृहस्थ जैसा आचरण करता है।

- ६१ तमेव अवियाणंता विसमंसि अकोविया। मच्छा वेसालिया चेव उदगस्सऽभियागमे ।२।
- तमेव अविजानन्तः, विषमे अकोविदाः । मत्स्याः वैशालिकाश्चैव, उदकस्याभ्यागमे ।।
- ६१. वे पूतिकर्म के सेवन से उत्पन्न दोष को नहीं जानते। वे कर्मबंध के प्रकारों । को भी नहीं जानते। । जिस प्रकार समुद्र में रहने वाले विशालकाय मत्स्य । ज्वार के साथ नदी के मुहाने पर आते हैं।

- ६२. जदगस्त प्पभावेणं सुक्कम्मि घातमेति उ। ढंकेहि य कंकेहि य आमिसत्थेहि ते दुही ।३।
- उदकस्यात्पभावेन, शुष्के घातं यन्ति तु । ध्वांक्षेश्च कंकैश्च, आमिषार्थिभिस्ते दुःखिन: ।।
- ६२. (ज्वार के लौट जाने पर) पानी कम हो जाता है<sup>११७</sup> और नदी की बालू सूख जाती है<sup>११०</sup> तब मांसार्थी<sup>११९</sup> ढंक और कंक पक्षियों के द्वारा<sup>१५०</sup> नोचे जाने पर वे मत्स्य दु:ख का अनुभव करते हुए मृत्यु को प्राप्त होते हैं।<sup>१९१</sup>

- ६३. एवं तु समणा एगे वट्टमाणसुहेसिको । मच्छा वेसालिया चेव घायमेसंतर्णतसो ।४।
- ६४. इणमण्णं तु अण्णाणं इहमेगेसिमाहियं । वैवउत्ते अयं लोए वंभउत्ते ति आवरे ।४।
- ६४. ईसरेण कडे लोए पहाणाइ तहावरे। जीवाजीवसमाउत्ते सुहदुक्खसमण्णिए ।६।
- ६६ सयंभुणा कडे लोए इति वृत्तं महेसिणा। मारेण संथुया माया तेण लोए असासए।७।
- ६७. माहणा समणा एगे आह अंडकडे जगे। असो तत्तमकासी य अयाणंता मुसं वए।८।
- ६८ सर्णेह परियार्णेह लोगं बूया कडे तिय। तत्तं ते ण वियाणेति णायं णाऽऽसी कयाइ वि । ६ ।
- ६६. अमणुण्णसमुष्पायं दुष्समेव विजाणिया । समुष्पायमजाणंता किह णाहिति संवरं ? 1१०1
- ७०. सुद्धे अपावए आया इहमेगेसिमाहियं । पुणो कीडापदोसेणं से तत्य अवरज्कई । ११।
- ७१.इह संबुडे मुणी जाए पच्छा होइ अपावए। वियडं व जहा भुज्जो णीरयं सरयं तहा १२।

एवं तु श्रमणाः एके, वर्तमानसुखैषिणः ।
मत्स्या वैशालिका इव, घातमेष्यन्ति अनन्तशः।।

इदं अन्यत् तु अज्ञानं, इह एकेषां आहृतम्। देवोप्तः अयं लोकः, ब्रह्मोप्तः इति चापरे।।

ईश्वरेण कृतो लोकः, प्रधानादिना तथा अपरे। जीवाजीवसमायुक्तः, सुखदुःखसमन्वितः ॥

स्वयंभुवा कृतो लोक:, इति उक्तं महर्षिणा। मारेण संस्तृता माया, तेन लोक: अशादवत:॥

ब्राह्मणाः श्रमणाः एके, आहुः अंडकृतं जगत्। असौ तत्त्वमकार्षीच्च, अजानन्तः मृषा वदन्ति।।

स्वकैः पर्यायैः, लोकं ब्रूयात् कृतः इति च । तत्त्वं ते न विजानन्ति, नायं नासीत् कदाचिदपि ॥

अमनोज्ञसमुत्पादं, दुःखं एव विजानीयात् । समुत्पादं अजानन्तः, कथं ज्ञास्यन्ति संवरम्।।

शुद्धः अपापकः आत्मा, इह एकेषां आहृतम्। पुनः क्रीडाप्रदोषेण, स तत्र अपराघ्यति।।

इह संवृतः मुनिर्जातः, पश्चाद् भवति अपापकः। विकटं इव यथा भूयो, नीरजस्कं सरजस्कं तथा।।

- ६३. इसी प्रकार वर्तमान सुख की एषणा करने वाले कुछ श्रमण<sup>१२२</sup> इन विशालकाय सत्स्यों की भांति अनन्त बार मृत्यु को प्राप्त होते हैं।<sup>१२२</sup>
- ६४. यह एक अज्ञान है। कुछ प्रावादुकों द्वारा यह निरूपित है कि यह लोक देव द्वारा उप्त है (देव द्वारा इसका बीज-वपन किया हुआ है)। अप कुछ कहते हैं—यह लोक ब्रह्मा द्वारा उप्त है (ब्रह्मा द्वारा इसका बीज-वपन किया हुआ है)।
- ६४. कुछ कहते हैं —जीव-अजीव से युक्त तथा सुख-दु:ख से समन्वित यह लोक ईश्वर द्वारा कृत है और कुछ कहते हैं —यह प्रधान (प्रकृति) द्वारा कृत है। १९९
- ६६. स्वयंभू ने इस लोक को बनाया<sup>१२७</sup>—यह महर्षि ने कहा है। उस स्वयंभू ने मृत्यु से युक्त माया की रचना की,<sup>१२८</sup> इसलिए यह लोक अशाश्वत है।
- ६७. कुछ ब्राह्मण और श्रमण कहते हैं कि यह जगत् अप्डे से उत्पन्न हुआ है। <sup>१२९</sup> उस ब्रह्मा ने सब तत्त्वों की रचना की है। जो इसे नहीं जानते वे मिथ्यावादी हैं।
- ६ प्रति पर्यायों से लोक कृत है ऐसा कहना चाहिए। (लोक किंसी कत्ती की कृति है ऐसा मानने वाले) तत्त्व को नहीं जानते। लोक कभी नहीं था — ऐसा नहीं है। <sup>१३०</sup>
- ६६. दु:ख असंयम की उत्पत्ति है—यह ज्ञातव्य है। जो दु:ख की उत्पत्ति को नहीं जानते वे संवर (दु:ख-निरोध) को कैसे जानेंगे ?<sup>१३३</sup>
- ७०. कुछ वादियों ने यह निरूपित किया है—आत्मा शुद्ध होकर अपापक—कर्म-मल रहित या मुक्त हो जाता है। वह फिर कीडा और प्रदेष (राग-देष) से युक्त होकर मोक्ष में भी कर्म से बंध जाता है। (फलत: अनन्तकाल के बाद फिर अवतार लेता है।)
- ७१. मनुष्य जीवनकाल में संवृत मुनि होकर अपाप (कर्म-मल से रहित) होता है। फिर जैसे पानी स्वच्छ होकर पुन: मिलन हो जाता है, वैसे ही यह आत्मा निर्मल होकर पुन: मिलन हो जाता है। १६२२

म्र० १ : समय : इलो० ७२-७८

- ७२. एयाणुवीइ महावी वंभचेरं ण तं वसे। पुढो पावाउया सब्वे अवलायारो सयं सयं ॥१३
- उवट्टाणे ७३. सए सए सिद्धिमेव ण अण्णहा। अघो वि होति वसवत्ती सरवकामसम्बिए 1188
- ७४. सिद्धा य ते अरोगा य इहमेगेसि आहियं । सिद्धिमेव पुरोकाउं सासए गढिया णरा।।१५
- ७५. असंबुडा अणादीयं भमिहिति पुणो-पुणो । कप्पकालमुबज्जति

--ति बेमि ।।

एतद् अनुविविच्य मेधावी, ब्रह्मचर्यं न तद वसेत्। पृथक् प्रावादुकाः सर्वे, आख्यातारः स्वकं स्वकम् ॥

स्वके स्वके उपस्थाने, सिद्धिरेव नात्यथा । अधोऽपि भवति वशवर्ती, सर्वकामसम्पितः 11

सिद्धाश्च ते अरोगाश्च. इह एकेषां आहृतम् । सद्भिव पुरस्कृत्य, स्वाशये ग्रथिताः नराः।।

असंवृताः अनादिकं, भ्रमिष्यन्ति प्नः प्नः। कल्पकालं उपपद्यन्ते, ठाणा आसुरकिब्बिसय।।१६ स्थानानि आसुरकिल्विषकानि।।

—इति द्रवीमि ॥

७२ इन बादों का अनुचिन्तन कर मेधावी मुनि उनके गुरुकुल में <sup>१३३</sup> निवास न करे। भिन्न-भिन्न मत वाले वे सब प्रावाद्क अपने-अपने मत का आख्यान करते हैं--प्रशंसा करते हैं।

७३. (वे कहते हैं) अपने-अपने सांप्रदायिक अनुष्ठान में ही सिद्धि होती है, दूसरे प्रकार से नहीं होती । सिद्धि (मोक्ष) से पूर्व इस जन्म में भी शर जितेन्द्रिय मनुष्य के प्रति सब कामनाएं समर्पित हो जाती हैं<sup>गर</sup>— उसे आठों सिद्धियां उपलब्ध हो जाती हैं।

७४. कुछ दार्शनिकों का यह निरूपण है कि (सिद्धि-प्राप्त मनुष्य शारीरधारी होने पर भी) सिद्ध ही होते हैं। वे रोगग्रस्त होकर नहीं मरते। (किन्तु वे स्वेच्छा से शरीर-त्याग कर निर्वाण को प्राप्त होते हैं।) इस प्रकार सिद्धि को ही प्रधान मानने वाले हिंसा आदि प्रवृत्तियों में आसक्त रहते हैं। 'रेरे

७५. वे असंवृत मनुष्य अनादि संसार में बार-बार भ्रमण करेंगे। वे कल्प-परिमित काल तक<sup>१२७</sup> आसुर और किल्विषिक<sup>रइट</sup> स्थानों में उत्पन्न होते रहेंगे ।

—ऐसार्में कहता हूं।

## चउत्थो उद्देसो : चौथा उद्देशक

७६. एते जिया भी ! ण सरणं पंडियमाणिणो । बाला हिच्चा णं पुव्वसंजोगं सितकिच्चोवएसगा 118 एते जिताः भो! न शरणं, पंडितमानिनः । बालाः पूर्वसंयोगं, हित्वा सितकृत्योपदेशकाः

७७ तंच भिक्लू परिण्णाय विज्ञं तेसुण मुच्छए। अणक्कस्से अणवलीणे मज्भेण मुणि जावए।।२

७८ सपरिग्गहा य सारंभा इहमेरेसिमाहियं अपरिगाहे अणारंभे भिक्ल जाणं परिव्वए ॥३ तं च भिक्षुः परिज्ञाय, विद्वान् तेषु न मूच्छेत्। अनुत्कर्षः अनपलीनः, मध्येन मृनिः यापयेत्।।

सपरिग्रहाश्च सारम्भाः, एकेषां आहृतम् । अपरिग्रहः अनारमभः, भिक्षः जानन् परिव्रजेत् ॥ ७६. हे शिष्य ! विषय और कपाय से पराजित वे प्रावादुक<sup>रक</sup> शरण नहीं हो सकते । वे अज्ञानी होते हुए भी अपने आपको पंडित मानते हैं। वे पूर्व संयोगों (स्वजन, धन आदि) को छोड़कर पुन: गृहस्थोचित कार्यों का उपदेश देते हैं। ""

७७. विद्वान् भिक्षु उनके मतवादों को जानकर उनमें मूच्छित न बने। वह मुनि अपना उत्कर्ष और दूसरे का अपकर्ष न दिखाए ! इत दोनों से बचकर मध्य-मार्ग (तटस्थ भाव) से जीवन यापन करे। ""

७८. कुछ दर्भनों में यह व्याख्यात है कि परिग्रही<sup>14</sup> और आरम्भ (पचन-पाचन आदि) करने वाले भी मुनि हो सकते हैं। किन्तु ज्ञानी<sup>रर्ग</sup> भिक्षु अपरिग्रह और अनारंभ के पथ पर चले।

## सूयगडो १

- ७६. कडेसु घासमेसेज्जा विक दत्तेसणं चरे। अगिद्धो विष्पमुक्को य ओमाणं परिवज्जए।४।
- कृतेषु ग्रासमेषयेत्, विद्वान् दत्तैषणां चरेत्। अगृद्धः विप्रमुक्तश्च, अवमानं परिवर्जयेत्॥
- ७६. विद्वान् भिक्षु गृहस्थों द्वारा अपने लिए कृत राज्याहार की एषणा (याचना) करे और प्रदत्त आहार का भोजन करे। राज्य वह आहार में अनासक्त पाल और अप्रतिबद्ध होकर अवमान संखडी राज्य (विशेष प्रकार के मोज) में न जाए।

- ८०. सोगवायं णिसामेज्जा इहमेगेसिमाहियं । विवरीयपण्णसंभूयं अण्णवुत्त-तयाणुगं ।४।
- लोकवादं निशाम्येत्, इह एकेषां आहृतम्। विपरीतप्रज्ञासम्भूतं, अन्योक्त-तदनुगम् ॥
- ५०. कुछ बादियों द्वारा निरूपित लोकवाद को<sup>र०</sup> सुनो, जो विपरीत प्रज्ञा से उत्पन्न है और जो दूसरे की कही हुई बात का अनुगमन मात्र है।<sup>१०९</sup>

- ६१. अणंते णितिए लोए सासए ण विणस्सई । अंतवं णितिए लोए इइ धोरोऽतिपासई ।६।
- अनन्तो नित्यो लोकः, शाश्वतः न विनश्यति । अन्तवान् नित्यो लोकः, इति धीरोऽतिपश्यति ।।
- ५१. कुछ मानते हैं कि लोक नित्य, शाण्वत और अवि-नाशी है, इसलिए अनन्त है। किन्तु धीर पुरुष देखता है कि लोक नित्य होने पर भी सान्त है।

- द्ध२. अपरिमाणं वियाणाइ इहमेगेसि आहियं। सब्वत्थ सपरिमाणं इइ धीरोऽतिपासई।७।
- अपरिमाणं विजानाति, इह एकेषां आहृतम्। सर्वत्र सपरिमाणं, इति धीरोऽतिपश्यति।।
- पर. ज्ञात हो रहा है कि लोक अपरिमित्त है, वह कुछ धार्मिकों द्वारा आख्यात है, किन्तु धीर पुरुष सर्वत्र (सब अवस्थाओं में) उसे परिमित देखता है। ""

- द के द तसा पाणा
   चिट्ठंतदुव थावरा।
   परियाए अत्थि से अंजू
   जेण ते तसथावरा।
- ये केचित् त्रसाः प्राणाः, तिष्ठन्ति अथवा स्थावराः । पर्यायः अस्ति स ऋजुः, येन ते त्रसस्थावराः ।।
- ५३. इस लोक में कुछ प्राणी त्रस हैं और कुछ स्थावर हैं। यह उनका व्यक्त पर्याय है। (अपने-अपने व्यक्त पर्याय के कारण) कुछ त्रस होते हैं और कुछ स्थावर होते हैं। <sup>१९१</sup>

- द्व४. उरालं जगतो जोगं विवज्जासं पर्लेति य । सन्वे अकंतदुवखा य अओ सन्वे अहिंसगा ।६।
- उदारं जगतः योगं, विपर्यासं परायन्ति च । सर्वे अकान्तदुःखाश्च, अतः सर्वे अहिस्यकाः ॥
- द४. जगत् में घटित होने वाली विभिन्न अवस्थाएं हमारे सामने हैं। दूसरी विपरीत अवस्था के आने पर पहली अवस्था प्रलीन हो जाती है। कोई भी जीव दु:ल नहीं चाहता, <sup>१५२</sup> इसलिए सभी जीव आहिस्य हैं—हिंसा करने योग्य नहीं हैं। <sup>१५२</sup>

- द५. एयं खु णाणिणो सारं जं ण हिंसइ कंचणं। अहिंसा समयं चेव एयावंतं विद्याणियाःं।१०।
- एतत् खलु ज्ञानिनः सारं, यत् न हिनस्ति कञ्चनम् । अहिंसां समतां चैव, एतावत् विजानीयात् ।।
- ५५. ज्ञानी होने का यही सार है कि वह किसी की हिंसा नहीं करता। समता अहिंसा है, इतना ही उसे जानना है। १५४

- ८६ बुसिते विगयगिद्धी य आयाणं सारक्खए। चरियासणसेज्जासु भत्तपाणे य अंतसो ।११।
- व्युषितः विगतगृद्धिश्च, आत्मानं संरक्षेत्। चर्यासनशय्यासु, भक्तपाने च अन्तशः।।
- ६६. संयमी धर्म में स्थित रहे, १९५ किसी भी इन्द्रिय-विषय में आसक्त न बने, १९६ आत्मा का संरक्षण करे १९७ और जीवन-पर्यन्त चर्या, आसन, शय्या और भक्तपान के विषय में होने वाले असंयम से अपने आपको बचाए।

द७. एतेहि तिहि ठाणेहि संजए सययं मुणी। उक्कसं जलणं णूम-मज्भत्यं च विणिचए।१२। एतेषु त्रिषु स्थानेसु, संयतः सततं मुनिः। उत्कर्षं ज्वलनं 'णूमं', अध्यस्तं च विवेचयेत्।। पण. मुनि इन तीन स्थानों—ईया समिति, आसन-शयन और भवत-पान में सतत संयत रहे। वह मान, कोध, माया<sup>१९८</sup> और लोभ<sup>१९९</sup> का विवेक करे— उन्हें आत्मा से पृथक् करे।

ददः समिए तु सया साहू पंचसंवरसंवुडे । सितेहि असिते भिक्खू आमोक्खाए परिस्वएडजासि ।१३। समितस्तु सदा साधुः, पञ्चसंवरसंवृतः । सितेषु असितः भिक्षुः, आमोक्षाय परिवृजेत्।। प्यः. पांच समितियों से सदा समित, पांच संवरों से संवृत भिक्षु<sup>१६०</sup> (नाना प्रकार की आसक्तियों और मतवादों से) बंधे हुए लोगों के बीच में <sup>१६१</sup> अप्रतिबद्ध रहता हुआ अंतिम क्षण तक मोक्ष के लिए परिव्रजन करे।

—ति बेमि ॥

--इति ब्रवीमि ।

—ऐसा मैं कहता हूं।

#### दिप्पण: श्रध्ययन १

### इलोक १:

## १. बोधि को प्राप्त.....तोड़ डालो (बुज्भेज्ज तिउट्टेज्जा)

'आचार: प्रथमो धर्म:'—यह आचार-शास्त्र का प्रसिद्ध सुत्र है, किन्तु इस सूत्र में आचार का महत्व प्रतिपादित हुआ है, उसकी पृष्ठभूमी का प्रतिपादन नहीं है। भगवान् महावीर के आचार-शास्त्र का सूत्र है—'ज्ञानं प्रथमो धर्मः'। पहले ज्ञान फिर आचार।' ज्ञान के बिना आचार का निर्धारण नहीं हो सकता और अनुपालन भी नहीं हो सकता। ज्ञानी मनुष्य ही आचार और अनुपालन करता है। 'बुष्भेष्ण तिष्टेष्टणा'—इस श्लोकांश में यही सत्य प्रतिपादित हुआ है। पहले बंधन को जानो फिर उसे तोड़ो। बंधन क्या है? उसके हेतु क्या हैं? उसे तोड़ने के उपाय क्या हैं? इन सबको जानने पर ही उसे तोड़ा जा सकता है। यह दृष्टि न केवल ज्ञानवाद है और न केवल आचारवाद है। यह दोनों का समन्वय है।

भूणिकार ने बुज्भेज्ज, उवलभेज्ज, भिदेष्ण, जहेष्ज और आगमेण्ज—इन सबको ज्ञानार्थंक धातु माना है। वोधि, उपलब्धि, भेद या विदेक, प्रहाण और आगम—ये सब ज्ञान के अर्थ में प्रयुक्त होते हैं।

### २. तोड़ डालो (तिउट्टेज्जा)

इसका अर्थ है—तोडना। त्रोटन दो प्रकार का होता है—द्रव्य-त्रोटन और भाव-त्रोटन । द्रव्य-त्रोटन—अर्थात् किसी भी पौद्गलिक पदार्थ का टूटना। भाव-त्रोटन के तीन साधन हैं—ज्ञान, दर्शन और चरित्र। इन तीन साधनों से अज्ञान, अविरति और मिध्यादर्शन को तोडना भाव-त्रोटन है। प्रमाद, राग-द्वेष, मोह आदि को तोडना तथा आठ प्रकार के कर्मों के बंधन को तोडना भी भाव-त्रोटन है।

### ३. महावीर ने (बीरे)

वृत्तिकार ने इसका अर्थ--तीर्थंकर किया है।

चूणिकार ने इस शब्द के स्थान पर 'धीरे' शब्द मानकर उसका अर्थ-बुद्धि आदि गुणों को घारण करने वाला किया है।"

## ४. बंधन किसे......तोड़ा जा सकता है ? (किमाह बंधणं.......जाणं तिउट्टइ ?)

जंबू ने आर्य सुधर्मा से पूछा—भगवान् महावीर की वाणी में बंधन क्या है और उसे कैसे तोड़ा जा सकता है ? इन दो प्रक्तों के उत्तर में आर्य सुधर्मा ने कहा —परिग्रह बंधन है, हिंसा बंधन है । बंधन का हेतु है—समस्व । बंधन-मुक्ति के उपाय हैं—

१. दसवेआलियं, ४ श्लोक १० : पढमं गाणं तओ दया ।

२. चूर्णि, पृष्ठ ११: बुज्भोज्ज वा उवलभेज्ज वा भिदेज्ज वा । एवमन्येऽपि भानार्था धातवो बक्तव्याः, तद् यथा—जहेज्ज वा आगमेज्ज वा ।

३. चूरिण, पृष्ट २१: तिउट्टेज्ज त्रोडेज्ज । सा बुविधा—दन्वत्रोडणा य भावतोडणा य । दस्वे देसे सख्ये य । देसे एगतंतुणा एगगुणेण वा छिण्णेण दोरो तुट्टो बुज्भति, सब्बेण वि त्रुटो त्रुटो चेव मण्णित । भावतोट्टणा मावेणैव भावो त्रोटेतस्वो, णाण-दंसण-चिरत्ताणि अत्रोडियत्ता तेहि चेव करणभूतेहि अण्णाण-अविरति-भिच्छादिसणाणि त्रोडितस्वाणि, जधुद्दिहा वा पमातादिबंधहेत् त्रोडेज्ज, बंधं च अदु कम्मणियलाणि त्रोडेज्ज ।

४. वृत्ति, पत्र १३ : बीरः तीर्थकृत् ।

५. चूणि, पृष्ठ २१: धोरो इति बुद्ध्यादीन् गुणान् दधातीति धीरः ।

६. सूयगडो १।१।२,३ ।

७. वही, १।११४ ।

(१) धन और परिवार में अत्राण-दर्शन और (२) जीवन का मृत्यु की दिशा में संधावन ।

व्यवहार के धरातल पर मनुष्य का पुरुषार्थ दुःख की निवृत्ति और सुख की उपलब्धि के लिए होता है। अध्यास्म के धरातल पर मनुष्य बंधन की निवृत्ति और मोक्ष की उपलब्धि के लिए पुरुषार्थ करता है। वंधन दुःख है और मोक्ष सुख है। अतः दुःख और सुख ही अध्यात्म की भाषा में बंध और मोक्ष—इन शब्दों द्वारा प्रतिपादित हुए हैं।

### इलोक २:

### ५. इलोक २ :

कर्म-बंध के मुख्य हेतु दो हैं—आरंभ और परिग्रह। राग-द्वेष, मोह आदि भी कर्म-बंध के हेतु हैं किन्तु वे भी आरंभ और परिग्रह के विना नहीं होते। अतः मुख्यतः इन दो हेतुओं—आरंभ और परिग्रह का ही ग्रहण किया गया है। इन दोनों में भी परिग्रह मुख्तर कारण है। परिग्रह के लिए ही आरंभ किया जाता है। अतः सबसे पहले सूत्रकार प्रस्तुत ग्लोक में परिग्रह का निर्देश करते हैं। प्राणातिपात आदि पांच आस्रवों में भी परिग्रह गुस्तर माना गया है, अतः उसका उल्लेख पहले हुआ है—यह चूणिकार का अभिमत है। ।

द्युत्तिकार का अभिमत है कि सभी प्रकार के आरंभ कमीं के उपादान कारण हैं। ये आरंभ प्रायश: 'मैं' और 'मेरा' इससे उद्भूत होते हैं। 'मैं' और 'मेरा' परिग्रह का द्योतक है। अतः प्रस्तुत श्लोक में सबसे पहले परिग्रह का निर्देश किया गया है।

चूणि और वृत्ति के अनुसार परिग्रह बंध का हेतु है—यह प्रमाणित होता है। यदि परिग्रह को बंध का हेतु न माना जाए तो 'किमाह बंधणं वीरे'—इस प्रश्न का उत्तर मूल पाठ में उपलब्ध नहीं होता। परिग्रह बंधन है—यह स्वीकार करने पर ही उस प्रश्न का उत्तर प्रस्तुत श्लोक में मिल जाता है।

## ६. चेतन (चित्तमंतं)

चित्त के अनेक अर्थ हैं--जीव, चेतना, उपयोग, ज्ञान । चित्तवत् का अर्थ है--जीव के लक्षणों से युक्त, चेतनावान् अथवा ज्ञानवान् । विशेष विवरण के लिए देखें--दसवेआ लियं पृ० १२४, १२४।

### ७. तनिक भी (किसामवि)

कृश, तनु और तुच्छ—ये एकार्थंक शब्द हैं। चूिणकार और दृत्तिकार ने इसे परिग्रह का विशेषण मानकर इसका अर्थ—
तृणतुषमात्र परिग्रह किया है। हमने इसको ममत्व या परिग्रह-बुद्धि के साथ जोड़कर इसका अर्थ—तिक भी—िकया है। प्रस्तुत शब्द 'किसा' में आकार अलाक्षणिक है। वृत्तिकार ने वैकल्पिक रूप में 'कस' का अर्थ—परिग्रह ग्रहण करने की बुद्धि से जीव का गमन-परिणाम—िकया है। चूिणकार ने 'किसा' का अर्थ इच्छामात्र या प्रार्थना या कषाय किया है। वैभव न होने पर भी कषाय की बुद्धि से ग्रहण किए जाने वाले वस्त्र-पात्र भी परिग्रह बन जाते हैं—यह उनका अभिमत है। '

- १. सूयगडो, १११११: विसं सोयरिया चेव, सन्वमेयं ण ताणइ। संद्याति जीवितं चेव, कम्मणा उ तिउट्टइ।।
- २. जूणि, पृष्ठ २१, २२ : उन्तं हि—''आरम्म—परिप्रहौ बन्धहेतू'' [ ] येऽपि च रागादयः ते ऽपि नाऽऽरम्भपरिप्रहा-बन्तरेण भवन्तीति, तेन तावेव वा गरीयांसाविती कृत्वा सूत्रेणैवोपनिबद्धौ, तत्रापि परिप्रहिनिमित्तं आरम्भः क्रियत इति कृत्वा स एव गरीयस्त्वात् पूर्वमपदिश्यते, पंचण्हं वा पाणातिवातादिआसवाणं परिग्गहो गुरुअतरो त्ति कातुं तेण पुण्वं परिग्गहो वृच्चिति ।
- ३. वृत्ति, पत्र १३ : सर्वारम्भाः कर्मीपादानरूपाः प्राथश आत्मात्मीयग्रहोत्याना इतिकृत्वाऽऽदौ परिग्रहमेव दिशतवान् ।
- ४. दशवैकालिक, जिनदास चूणि, पृष्ठ १३४ : चित्तं जीवो भण्णइ ......चेयणा ।
- ४. वृत्ति, पत्र १३ : चित्तम् उपयोगो ज्ञानं ।
- ६. (क) चूर्णि, पृष्ठ २२ : कुशं ततु तुच्छमित्यनयान्तरम्, तृणतुषमात्रमि ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र १३ : कृशमिप स्तोकमिप तृणतुषादिकमपीत्यर्थः ।
- ७. वृत्ति, पत्र १३ : यदि वा कसनं कसः —परिग्रहग्रहणबुद्धा जीवस्य गमनपरिणाम इति यावत् ।
- द्ध. चूर्णि, पृष्ठ २२ : अथवा कषायमपीति इच्छामात्रं प्रार्थना अथवा कषायतः असत्यपि विभवे कषायतः परिगृह्यमाणानि वस्त्र-पात्राणि परिप्रहो भवति ।

भ्रध्ययन १: टिप्पण द-११

### द. दूसरों के परिग्रह का अनुमोदन करता है (अण्णं वा अणुजाणइ)

चूर्णिकार का अभिमत है कि प्रस्तुत श्लोक में स्वयं परिग्रह न रखने, दूसरों से परिग्रह न रखनाने का उल्लेख नहीं है, किन्तु इस तृतीय चरण के द्वारा ये दोनों बातें ग्रहीत की गई हैं। रैं

### **१. दुःख से (दुक्खा)**

दुःख के दो अर्थ हैं — कमें और कमें-विश्वक । कमें बंधन है और विश्वक उसका परिणाम । परिग्रहो सनुष्य बंधन से मुक्त नहीं हो सकता । अत्राप्त परिग्रह के प्रति उसकी तीन्न आकांक्षा होती है, जो परिग्रह नष्ट हो गया उसके प्रति उसके मन में तीन्न अनुताप होता है, जो है उसके संरक्षण में पूरा आयास करता है और परिग्रह के उपभोग से कभी तृष्ति नहीं होती, अतृष्ति बढ़ती है। ये सारे दुःख ही दुःख हैं। यहां बंध के अर्थ में दुःख शब्द प्रयुक्त है। कि

### इलोक ३:

## १०. हनन करता है (तिवातए)

चूर्णिकार और वृत्तिकार ने मूजत: इसको 'त्रिपातयेत्' मानकर व्याख्या की है। उन्होंने 'त्रि' शब्द से आयुष्य-प्राण, वल-प्राण और शरीर-प्राण अथवा मन, वचन, काया का ग्रहण किया है। वैकित्यक रूप में उन्होंने यहां अकार का लोप मान कर मूल शब्द 'अतिपातयेत्' माना है। कै

प्रस्तुत प्रसंग में यह वैकल्पिक अर्थ ही उचित लगता है।

## ११. वह अपने वर को बढ़ाता है (वरं वडूइ अप्पणो)

चूर्णिकार ने बैर की ब्युक्षित्त इस प्रकार की है →'विरज्यते येन तद् वैरम्' — जिससे विरित की जाती है, वह बैर है। 'इस शब्द के अनेक अर्थ हैं '—

- १. आठ कमें।
- २. पाप ।
- ३. वैर ।
- ४. वर्ष ।

प्रस्तुत प्रसंग में "वैर" शब्द बन्धन के अर्थ में प्रयुक्त है। प्रस्तुत श्लोक में हिशा करना, हिसा करवाना, और हिसा करने वाले का अनुमोदन करना—इन तीनों का कथन है। चूर्णिकार का कथन है कि कुछ दार्थनिक स्वयं हिसा नहीं करते किन्तु दूसरों से करवाते हैं तथा अनुमोदन भी करते हैं। कुछ दार्थनिक स्वयं हिसा करते हैं, दूसरों से नहीं करवाते। कुछ दार्थनिक तीनों प्रकार से हिसा करते हैं।

- १. चृणि, पृष्ठ २२ : सूचनामात्रं सूत्रं इति कृत्वा स्वयङ्करण कारवणानि अणुमतीए गिहिताइं।
- २. (क) चूर्णि, पृष्ठ २२: दुक्लं कर्म तद्विपाकश्च।
  - (ख) वृत्ति, पत्र १३ : दुःखम् अष्टप्रकारं कर्म तत्फलं वा असातोदयादिरूपं तस्मात् ।
- ३. (क) चूर्णि, पृष्ठ २२।
  - (ख) वृत्ति, पत्र १३ : परिग्रहेष्वप्राप्ततष्टेषु काङ्झाशोकौ प्राप्तेषु च रक्षणमुपमरेगे चातृष्तिरित्येवं परिग्रहे सति दुःखात्मकाद्वन्धनान्न मुच्यत इति ।
- ४. (क) चूर्णि, पृष्ठ २२ : तिवायए त्ति आयुर्वेलशरीरप्राणेभ्यो त्रिभ्यः पातयतीति त्रिपातयित, त्रिभ्यो वा मनो-वाक्-काययोगेभ्यः पातयित, करणभूतैर्वो मनो-वाक्-काययोगैः पातयतीति त्रिपातयिति । अतिपातयतीति वा वक्तव्यम्, अकारलोपं कृत्वाऽपदिश्यते तिपातयित ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र १४।
- ५. चूणि, पृष्ठ २२: विरज्यते येन तद् वैरम्।
- ६. वही, पृष्ठ २२: अथवा वेरिमिति अट्टप्पगारं कम्मं । उनतं हि—पावे वेरे वज्जेति ता वेरं ।
- वही, पृष्ठ २२ : कश्चित् स्वयं त्रिविधेऽपि करणे वर्त्तते, कश्चिद् द्विविधे, कश्चिदेकविधे ।

परिग्रह के लिए हिंसा होती है। जहां परिग्रह है वहां हिंसा का होना निश्चित है, इसलिए परिग्रह और हिंसा—ये दोनों परस्पर संबंधित हैं। ये एक ही वस्त्र के दो अंचल हैं। ये दोनों बन्धन के कारण हैं। यद्यपि राग और द्वेष भी बंधन के कारण हैं, किन्तु दे भी परिग्रह और हिंसा से उत्तेजित होते हैं, इसलिए परिग्रह और हिंसा बन्धन के पार्श्ववर्ती कारण बन जाते हैं।

परिग्रही व्यक्ति प्राणियों के प्राणों का वियोजन करता है। इस किया से वह सैंकड़ों जन्मों तक चलने वाला वैर बांधता है। इस प्रकार वह दु:ख की परम्परा से कभी मुक्त नहीं हो पाता। एक दु:ख से मुक्त होते ही दूसरे दु:ख में फंस जाता है।

चूर्णिकार ने यहां तीन उदाहरणों का उल्लेख मात्र किया है--र. शुनकवध, २. वारत्तक अमात्य ३. मधु बिन्दू र

#### इलोक ४:

## १२. कुल में (कुले)

चूणिकार ने कुल शब्द से मातृपक्ष और पितृपक्ष दोनों का ग्रहण किया है। वित्तकार ने राष्ट्रकूट आदि कुलों का ग्रहण किया है।

### १३. ममत्व रखता है (ममाती)

मनुष्य माता, पिता, भाई, भगिनी, भार्या, मित्र आदि में ममत्व रखता है। वह मानता है कि ये सब मेरे है।

## १४. इस प्रकार परस्पर होने वालो मूच्छी से मूच्छित होकर (अव्यवण्योह मुच्छिए)

चूणिकार ने यहां चतुर्भंगी प्रस्तुत की है--

- (१) कोई मनुष्य माता-पिता आदि में मूच्छित, किन्तु वे इसमें मूच्छित नहीं।
- (२) वे इसमें मूच्छित किन्तु वह उनमें मूच्छित नहीं ।
- (३) वह उनमें मूच्छित तथा वे भी इसमें मूच्छित ।
- (४) शून्य--० ।

प्रस्तुत पद तृतीय भंग का द्योतक है। वृत्तिकार ने इसका संस्कृतका 'अन्येषु अन्येषु' मानकर इस प्रकार अर्थ किया है—व्यक्ति पहले माता-पिता के प्रति ममत्व रखता है, फिर पत्नी आदि के प्रति और फिर पुत्र, पौत्र के प्रति ममत्व रखता है।

### १५. नष्ट होता रहता है (जुप्पती)

ममस्व के कारण वह मनुष्य बन्धन-मुक्ति के मार्ग पर नहीं चल सकता। ममत्य या मूर्च्छा बन्धन का हेतु है, (या) दु:ख का हेतु है। यहां नष्ट होने का अर्थ है दु:ख से मुक्त नहीं होना।

- २. चूर्णि, पृष्ठ २२: कुले इति मातृ-पितृपक्षे ।
- ३. वृत्ति, पत्र १४: राष्ट्रक्टादौ कुले ।
- ४ वृत्ति, पत्र १४ : मातृषितुश्रातृभगिनीभार्यावयस्यादिषु मनायमिति ममत्ववान् ।
- ४. चूर्णि, पृष्ठ २२ : एत्थ चडभंगो सो तेसु मुच्छितो ण ते तत्थ मुच्छिता १ (ते तत्थ मुच्छिता) ण सो तेसु २ । सूत्राभिहितस्तु अण्णमण्णेहि मुच्छिते ति सो वि तेसु ते वि तम्मि ति ३ । चतुर्थः सून्य ४ ।
- ६. बृत्ति, पत्र १४ : अन्येष्वन्येषु च मूर्खितो मृद्धोऽध्युपपन्नो, सन्तत्वबहुल इत्यर्थः, पूर्वं तावन्मातापित्रोस्तदनु भार्यायां पुनः पुत्रादी स्नेहवानिति ।

१. चूर्णि, पृष्ठ २२ । मुनि श्री पुष्पविजयजी ने इनका स्थल-निर्देश फुट नोट नं ३ में इस प्रकार किया है—(१) पिडनिर्पृक्ति गाथा ६२८ तथा टीका । आवश्यकनियुक्ति गाथा १३०३, हारिभद्रीया वृत्ति पत्र ७०६ अथा आवश्यकचूर्णि, विभाग २, पत्र १६७ ।

## भ्रघ्ययन १ : टिप्पण १६-१६

### क्लोक ध्रः

### १६. भाई और बहिन (सोवरिया)

इसका संस्कृत रूप है 'सोदर्थाः' । इससे वे व्यक्ति गृहीत हैं जो नालबद्ध होते हैं, एक ही उदर से उत्पन्न होते हैं, जैसे—भाई-बहिन ।

### १७ ये सब त्राण नहीं दे सकते (सब्वमेयं ण ताणइ)

धन, भाई-बहिन आदि श्राण नहीं दे सकते । चूर्णिकार ने यहां 'पालक पादच्छेद' के उदाहरण की ओर संकेत किया है। के आवश्यक चूर्णि में यह उदाहरण 'सुलस' के नाम से निर्दिष्ट है। संभव है पालक का ही दूसरा नाम सुलस हो। बह उदाहरण संक्षेप में इस प्रकार है—

सुत्रस कालसौकरिक का पुत्र था। कालसौकरिक मर कर सातवीं नरक में उत्पन्न हुआ। पारिवारिक लोगों ने सुलस को पिता का उत्तराधि कारी नियुक्त करना चाहा। सुलस ने इन्कार कर दिया। उसने कहा—पिता प्रतिदिन पांचसौ भैसों को मारता था। मैं यह कार्य नहीं कर सकता। हिसा नरक का कारण है। पारिवारिक लोगों ने कहा—हम सब तुम्हारे पाप का विभाग ले लेंगे। तुप केवल एक भैंसे को मारता, शेव हम सब कर लेंगे। शुभ मुहूर्त्त में पुत्र को अभिविक्त करना था। एक भैंसे को सभाया गया। उसके गते में लाज कणेर की माजा डानी गई और कुरहाड़ी पर लाल चन्द्रन का लेप किया गया। कुरहाड़ी को सुलस के हाथ में देकर पारिवारिक लोगों ने कहा—'तुन भैंसे पर प्रहार कर अपने व्यवसाय का प्रारंभ करो।' सुलस ने उस कुरहाड़ी का प्रहार अपने पैरों पर किया। वह मूच्छित होकर भूमि पर गिर पड़ा। सचेत होने पर उसने अपने स्वजनों से कहा—मेरा यह दु:ख आप बंटाइए। उन्होंने कहा—दु:ख नहीं बांटा जा सकता। हम इसका विभाग लेने में असमर्थ हैं। सुलस ने कहा—फिर आप सब ने यह कैसे कहा कि पांच सौ भैंसों के मारने के पाप का हम विभाग कर लेंगे। कोइ भी व्यक्ति, चाहे फिर वह अपना सगा भाई ही क्यों न हो, दु:ख को नहीं बंटा सकता। हम इसका विभाग कर लेंगे। कोइ भी व्यक्ति, चाहे फिर वह अपना सगा भाई ही क्यों न हो, दु:ख को नहीं बंटा सकता। हम इसका विभाग कर लेंगे। कोइ भी व्यक्ति, चाहे फिर वह अपना सगा भाई ही क्यों न हो, दु:ख को नहीं बंटा सकता। हम स्वर्ग विभाग कर लेंगे। कोइ भी व्यक्ति, चाहे फिर वह अपना सगा भाई ही क्यों न हो, दु:ख को नहीं बंटा सकता। हम सकता। हम सकता विभाग कर लेंगे। कोइ भी व्यक्ति, चाहे फिर वह अपना सगा भाई ही क्यों न हो।

## १द. जीवन मृत्यु की ओर दौड़ रहा है (संधाति जीवितं चेद)

जीवन का जो एक-एक क्षण बीत रहा है, उससे मृत्यु-काल सिन्नकट होता है। एक-एक क्षण के आयुब्य का बीतने का अर्थ ही है — मृत्यु की ओर बढ़ना। इसी प्रकार जीवन की भांति कामभोग भी विनाश की ओर ही बढ़ते हैं। वे निरंतर विनष्ट होते रहते हैं। जीवन और कामभोग दोनों अनित्य हैं। "

## १६. कर्म के बन्धन को तोड़ डालता है (कम्मगा उ तिउद्व)

जब व्यक्ति इस सत्य को जान लेता है कि इस संसार में कोई भी त्राण नहीं दे सकता और यह जीवन निरंतर मृत्यु की ओर दौड़ा जा रहा है, तब वह कर्म के बंधन को तोड़ने में सफल हो जाता है।

कर्म बंधन है। उसके परोक्ष हेतु हैं—राग और द्वेष तथा प्रत्यक्ष हेतु हैं—परिग्रह और हिसा। कारण को मिटाए बिना कार्य को नहीं मिटाया जा सकता। बंधन के कारणों को तोड़े बिना बंधन को नहीं तोड़ा जा सकता। परिग्रह और हिसा की मूर्च्छी को तोड़ना ही वह सत्य है जिसे जान लेने पर बंधन को तोड़ा जा सकता है।

प्रस्तुत क्लोक में अध्यातम चेतना के जागरण के आधारभूत दो तत्त्व बतलाए गएहैं — १. घन और परिवार में त्राण देने की क्षमता का अभाव २. जीवन की नक्ष्वरता और तीसरा आधारभूत तत्त्व है — आत्मा की परिणामि-नित्यता। उसकी चर्चा इसी अध्ययन के सातवें क्लोक से प्रारंभ होती है और अड़स5वें क्लोक में उसका उपसंहार होता है।

- १. (क) चूर्ण, पृष्ठ २३ : सोदिरिया णाम भाता भगिणो णालबद्धा ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र १४ : सोदर्धा भ्रातृभगिन्यादयः ।
- २. चूर्णि, पृष्ठ २३: पालकपादच्छेदोदाहरणं ।
- ६. आवश्यक चूर्णि, उत्तर भाग, पृष्ठ १६६, १७० ।
- ४. चूर्णि, पृ २३: समस्तं धाति संद्याति मरणाय धार्वाते, जीवनवत् काममोगाऽपि हि अग्नि-चौरादिविनाशाय वार्धात (धार्वाते) । एवं जीवितं कामभागांश्चानित्यात्मक जानीहि ।

कान्ट ने नैतिकता के तीन आधारभूत तत्त्व माने हैं। वे ये हैं—(१) संकल्प की स्वतंत्रता (२) आत्मा की अमरता (३) ईश्वर ।

### श्लोक ६:

### २०. श्रमण-ब्राह्मण (समणमाहणा)

चूर्णिकार और वृत्तिकार ने श्रमण शब्द से शाक्य आदि श्रमणों का तथा माहन शब्द से परिव्राजक आदि का ग्रहण किया है। चूर्णिकार ने वैकल्पिक रूप में श्रमण का अर्थ साधु और माहन का अर्थ श्रमणोपासक किया है। अथवा तत्पुरुष समास कर श्रमण को भी माहन माना है।

## २१. ग्रंथों (परिग्रह और परिग्रह-हेतुओं) (गंथे)

ग्रंथ का माब्दिक अर्थ है —बांधने वाला । उसके अनेक प्रकार हैं —सजीव या निर्जीद पदार्थ, धन <mark>या पारिवारिक जन,</mark> स्रारंभ भीर परिग्रह ।³

## २२. नहीं जानते हुए (अयाणंता)

इसका अर्थ है-विरति और अविरति के दोषों को नहीं जानने वाला ।"

वृत्तिकार ने इसका अर्थ-परमार्थ को नहीं जानने वाला किया है।

प्रस्तुत अध्ययन के ६ प्लोक के आधार पर इसका अर्थ जगत् और आत्मा के स्वरूप को नहीं जानने वाला तथा ६६वें फ्लोक के आधार पर दुःख और दुःख के हेतुओं को नहीं जानने वाला, फलित होता है।

### २३. गर्व करते हैं (विउस्सिता)

चूर्णिकार और दृत्तिकार इसके अर्थ में एक मत नहीं हैं। चूर्णिकार के अनुसार इसका अर्थ है—विविध प्रकार से बद्ध तथा बीभत्सरूप में अहंमन्यता रखने वाला।

वृत्तिकार के अनुसार इसका अर्थ है -अनेक प्रकार से दृढ़ता से बढ़ अर्थात् अपने मत में अभिनिविष्ट।"

### इलोक ७:

### २४. कुछ दार्शनिकों (भूतवादियों) के मत में (एगेसि)

इस शब्द से पांच महाभूतवादियों का ग्रहण किया गया है। वित्तिकार ने इस शब्द से बार्हस्पत्यमतानुसारी (लोकायितक) भूतवादियों का ग्रहण किया है।

वृत्तिकार ने एक प्रश्न उठाया है कि सांख्य, वैशेषिक आदि भी पांच महाभूतों का सद्भाव मानते हैं फिर प्रस्तुत श्लोक में प्रतिपादित पांच महाभूतों के कथन को लोकायितिक मत की अपेक्षा में ही क्यों मानना चाहिए ? इस प्रश्न का समाधान वे

- १. (क) चूर्णि, पृष्ठ २३ : श्रनणाः शाक्यादयः, भाहणा परिवासकादयः ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र १४ : अनणाः शाक्यादयो बाईस्पत्यमतानुसारिणश्च ब्राह्मणाः ।
- २. चूर्णि, पृष्ठ २३ : समणा लिगस्या नाहणा समणीवासमा तत्युद्यो वा समासः श्रमणा एव माहणा श्रमणमाहणाः ।
- ३. चूर्णि, पृष्ठ २३ ।
- ४. चूणि पृष्ठ २३ . अवाणंता विरति —अविरति दोसे य ।
- ५. वृत्ति पत्र १४ : परत्रार्थमजाना ।
- ६. चूर्णि, पृष्ठ २३: विओक्षिता, बद्धा इत्यर्थः, बीमत्सं वा उत्सृता विजिल्सता ।
- ७. वृत्ति, पत्र १४ : विविधम् —अनेकप्रकारम् उत् —प्राबन्धेन सिता —बद्धाः स्वतनवेश्वभिनिविष्टाः ।
- ड. चूर्णि, पृष्ठ २३ : एगेरेंस ण सब्बेरिंस, जे यंचनहब्मूतबाइया तेरिंस एवं ।
- ६. वृत्ति, पत्र १५ : एकेवां भूतवादिनाम् अख्यातानि प्रतिपादितानि तत्तीर्थकृतः तैर्वा भूतवादिनिर्वार्हस्यत्वनतानुसारिभिः ।

## सुयगडी १

स्वयं देते हुए कहते हैं कि सांख्य प्रधान से महान्, महान् से अहंकार और अहंकार से षोडशक आदि तत्त्व मानते हैं। वैशेषिक काल, दिग्, आत्मा आदि तथा अन्य वस्तु-समूह को भी मानते हैं। लोकायतिक पांच भूतों के अतिरिक्त किसी आत्मा आदि तत्त्व का अस्तित्व नहीं मानते। अतः प्रस्तुत श्लोक की व्याख्या उन्हों के मतानुसार की गई है।

### २५. पांच महामूत हैं (पंच महब्भूया)

पांच महाभूत हैं — पृथिवी, अप्, तेजस्, वायु और आकाश ।
ये भूत सर्वलोकव्यापी हैं, अतः इन्हें 'महाभूत' कहा गया है। 
शरीर में जो कठोर भाग है वह पृथिवी भूत है।
शरीर में जो कुछ रूप या द्रव भाग है वह अप् भूत है।
शरीर में जो उष्ण स्वभाव या शरीराग्नि है वह तेजस् भूत है।
शरीर में जो चल स्वभाव या उच्छ्वास-निश्वास है वह वायु भूत है।
शरीर में जो सुषिर स्थान है वह आकाश भूत है।

### श्लोक दः

### २६. इनके संयोग से (तेब्भो)

यह संस्कृत के 'तेम्यः' का प्रतिष्ठाक पद है। इसका अर्थ है—इन पांच महाभूतों के संयोग से। वित्तिकार ने इसका अर्थ—काया के आकार में परिणत इन पांच महाभूतों से —ऐसा किया है। चूणिकार ने 'ते भी' ऐसा वैकल्पिक पाठ मानकर 'भी' का अर्थ—'शिष्यामंत्रण' किया है। '

### २७. एक--आत्मा (एगो)

यहां एक शब्द 'आत्मा' का द्योतक है। एक ऐसा चेतन द्रव्य (जात्मा) जो भूतों से अव्यतिरिक्त है।" भूतवादियों के अनुसार यह समूचा लोक भौतिक है। चेतन और अचेतन सभी द्रव्य भौतिक हैं।

## २८. विनाश होने पर (विणासे)

वृत्तिकार का मत है कि पांच भूतों का काया के आकार में परिणमन तथा उनमें चैतन्य की अभिव्यक्ति हो जाने पर पांच भूतों में से किसी एक भूत की कमी अर्थात् वायु या ते नस् की कमी या दोनों की कमी हो जाने पर प्राणी मृत घोषित हो जाता है।

- १. वृत्ति, पत्र १५ ।
- २. वृत्ति, पत्र १४ : महान्ति च तानि भूतानि च महाभूतानि, सर्वलोकव्यापित्वान्महत्त्वविशेषणम् ।
- ३. चूर्णि, पृष्ठ २३, २४ : तत्र यो ह्यस्मिन् शरीरके कठितमात्रो तं युढविमूतं, यावत् किञ्चिद् रूपं तं आउमूतं, उसिणस्वभावो कायाग्निश्च तेउभूतं, चलस्वभावं उच्छ्वासिनिःश्वासश्च वातभूतं, वदनादिशुषिरस्वभावमाकाशम् ।
- ४. चूर्णि, पृष्ठ २४ ।
- ५. वृत्ति, पत्र १६ : तेभ्यः कायाकारपरिणतेभ्यः ।
- ६. चर्णि, पुष्ठ २४ : अथवा ते भो ! एगो ति सिस्सामन्त्रणं ।
- ७. वृत्ति, पत्र १६ : एक कश्चिच्चदूरो भूताव्यतिरिक्त आत्मा भवति ।
- द. चुणि, पृष्ठ २४ : भौतिकोऽयं लोकः चेतनमचेतनद्रव्यं सर्वं भौतिकम् ।
- ६. वृत्ति, पत्र १६ : अर्थवां कायाकारपरिणतौ चैतन्याभिष्यक्तौ सत्यां तदूर्व्यं तेवामन्यतमस्य विवाशे अपगमे वायोस्तेजश्चोभयोर्वा ......ततश्च मृत इति व्यपदेशः प्रवर्तते ।

## भ्रध्ययन १ : दिप्पण २६-३१

## २६. आत्मा (देही) का विनाश हो जाता है (विनासी होइ देहिणी)

प्राणी का विनाश हो जाता है अर्थात् उसे मृत कह दिया जाता है। इस घटना में केवल किसी एक भूत का विनाश होता है। उसके विनष्ट होते ही प्राणी मर जाता है। इसमें भू तों से व्यतिरिक्त किसी जीव या आत्मा का अपगम नहीं होता। यह भूतवा-दियों का पूर्वपक्ष है। शरीर पांच भूतों से निर्मित है। किसी एक भूत की कमी होने पर पृथ्वी भूत पृथ्वी में, अप् भूत अप् में, वायु भूत वायु में, तेजस् भूत तेजस् में और आकाश भूत आकाश में मिल जाता है। व्हिणकार ने प्रस्तुत प्रसंग में विशेषावश्यक भाष्य की पांच गाथाएं तथा उनकी स्वोपज्ञवृत्ति का उद्धरण प्रस्तुत कर भूतवादियों के मत का निराकरण किया है।

### इलोक ७-८:

### ३०. इलोक ७-द

आत्मा का स्वतंत्र अस्तित्व स्वीकार नहीं करने वाले दार्शनिक भूतवादी कहलाते हैं। प्रस्तुत सूत्र के द्वितीय श्रुतस्कंध में उन्हें 'पंचमहाभौतिक' कहा गया है। वहां चार्शक या वृह्सित जैसे किसी भी शब्द का प्रयोग प्राप्त नहीं है। वर्तमान में चार्शक या वृह्सित के सिद्धान्त-सूत्र मिलते हैं। उनमें चार भूतों—पृथिवी, अप्, तेज और वायु का ही उल्लेख मिलता है। इनमें आकाश परिगणित नहीं है। केवल प्रत्यक्ष प्रमाण को मानने वाले चार्शक अमूर्त आकाश को मान भी कैसे सकते हैं? दर्शनयुगीन साहित्य में चार्वाक सम्मत चार भूतों का ही उल्लेख मिलता है। खागम-युग में पंचभूतवादी थे। पकुधकात्यायन पंचभूतों को स्वीकार करते थे धीर आहमा को नहीं मानते थे।

भूतों से चैतन्य उत्पन्न होता है और भूतों का विताश होने पर चैतन्य विनष्ट हो जाता है। यह अनात्मवादियों का सामान्य सिद्धान्त है। इसकी प्रतिष्विन दर्शतपुग के साहित्य में भी मिलती है।

शरीर से भिन्न आत्मा का अस्तित्व नहीं है, इसलिए परलोक, पुनर्जन्म और मोक्ष का प्रश्न ही नहीं उठता। भूतवादी सिद्धान्त के अनुसार मृत्यु ही मोक्ष है। वे धर्माचरण को भी महत्त्व नहीं देते। उनका प्रतिपाद्य है कि धर्म का आचरण नहीं करना चाहिए। इसकी पुष्टि में उनका तर्क है कि उसका फल परलोक में होता है। जब परलोक ही संदिग्ध है तब उसका फल असंदिग्ध कैसे होगा? कौन समभदार पुरुष हाथ में आए हुए मूल्यवान् पदार्थ को दूसरे को सौंपना चाहेगा? कल मिलने वाले मयूर की अपेक्षा आज मिलने वाला कबूतर अच्छा है। संदिग्ध सोने के सिक्के की आंक्षा निश्चित चांदी का सिक्का अच्छा है। पं

### श्लोक हः

## ३१. विज्ञ (ज्ञानपिंड) (विष्णू)

चूणिकार ने 'विष्णु' (विज्ञ) का वैकल्पिक अर्थ विष्णु भी किया है। वृत्तिकार ने इसका अर्थ केवल 'विद्वान्' किया है। "

- १. वृत्ति, पत्र १६ : ततश्च मृत इति व्यादेशः प्रवर्तते, न युवर्जीवापगम इति भूतान्यतिरिक्तचैतन्यवादिपूर्वपक्ष इति ।
- २. चूर्णि, पृष्ठ २४ : विणासी नान पञ्चस्वेद गजनम्, पृथिवी पृथिवीमेव गच्छति, एवं शेषाव्यपि गच्छन्ति ।
- ३. चूणि, पृष्ठ २४ में उद्भृत विशेषावस्यक भाष्य गाथा १६५१ —५५ तथा स्वीपन्न टीका ।
- ४. सुयगडो, २।१।२३ : अहावरे बोच्चे पुरिसजाए पंचमहब्भूइए ति आहिज्जइ ।
- ४. तस्वोपप्लवसिंह : पृथिन्यप्तेजोवायुरिति तत्त्वानि । तत्समुदाये शरीरेन्द्रियविषयसंज्ञा ॥
- ६. देखें सुवगडो १।१।१५, १६ का टिप्पण।
- ७. (क) षड्दर्भनसमुच्वय, तर्करहस्यदीपिका, पृष्ठ ४४८ : यदुवाच वाचस्पतिः—···· 'तेश्वयचैतन्यम् :
  - (ख) सन्मति तर्क, वृत्ति पत्र, परलोकिनोऽभावात् परलोकाभावः ।
- द. कामसूत्र · · · · · · · · इति लोकायतिकाः —

न धर्माश्चरेत् । एष्पत्फलत्वात् । सांशिधकत्वाच्व । कोह्यबाजियो हस्तातं परगतं कुर्शत् । वरनद्यक्षयोतः श्वो मयूरात् । वरं सांशियकान् निष्कादसांशियकः कार्षापणः ।।

e. चूणि, पृष्ठ २४ : विष्णूरिति विद्वान् विष्णुर्वा ।

१०. वृत्ति, पत्र १६ ।

'विष्णु' जीव का पर्यायवाची नाम है।

### इलोक १०:

### ३२. हिंसा से प्रतिबद्ध (आरंभणिस्सिया)

जो हिंसायुक्त व्यापार में आसनत, संबद्ध, अध्युगान्त होते हैं वे 'आरंभनिधित' कहे जाते हैं।

### ३३. तीव्र (तिव्वं)

यह दु:ख का विशेषण है। चूणिकार ने इसका संस्कृत रूप 'तियम्' कर इसका अर्थे — कायिक आदि तीन प्रकार का कर्में किया है। इसका वैकल्पिक अर्थे है— कर्म। है

### ३४. भोगता है (णियच्छइ)

इसका अर्थ है—भोगना, देदन करना, अवश्य प्राप्त करना। अर्थ प्रयोग के कारण यहां बहुवचन के स्थान पर एक वचन है। संभव है कि छन्द की दृष्टि से ऐसा किया गया है।

## क्लोक ६-१०:

### ३५. इलोक ६-१०

सत् एक था। यह सिद्धान्त ऋष्वेद में प्राप्त होता है। किन्तु वह 'सत्' आत्मा के छा में प्रतिष्ठित नहीं है। एकात्मवाद का सिद्धान्त उपनिषदों में मिलता है। छान्दोग्य उपनिषद् में बताया है कि एक मृत् पिड के जान सेने पर सब मृण्मय विज्ञात हो जाता है। घट आदि उसके विकार हैं। मृत्तिका ही सत्य है।

चूणिकार ने पृथ्वी स्तूप की स्थाख्या दो प्रकार से की है-

१. एक पृथ्वीस्तूर नाना प्रकार का दीखता है। जैसे —िनम्तोनत भूगाम, नदी, समुद्र, शिवा, बालू सूत्र, गुफा, कंदरा आदि भिन्त-भिन्न होने पर भी पृथ्वी से व्यतिरिक्त नहीं दीखती।

२. एक मिट्टी का पिंड कुम्हार के चाक पर आरोपित होने पर भिन्त-भिन्त प्रकार से परिणत होता हुआ घट के रूप में निर्वितत होता है। उसी प्रकार एक ही आत्मा नाना रूपों में दृष्ट होता है।

इस प्रसंग में चूर्णिकार ने 'ब्रह्मबिन्दु' उपनिषद् का एक एलोक उद्घृत किया है — एक ही भूतात्मा सब भूतों में व्यवस्थित है। वह एक होने पर भी जल में चन्द्र के प्रतिबिम्ब की भांति नाना रूपों में दिखाई देता है।

### १. भगवई २०११७ : जीवत्यिकायस्य णं मंते ! केवतिया अभिवयणा पण्णता ?

गोयमा ! अणेगा अभिवयणा पण्णत्ता, त जहा--जीवे इ वा .....विण्णू इ वा ।

- २. वृत्ति, पत्र २०: आरम्भे —प्राण्युवनर्दनकारिणि व्यापारे निःश्रिता-आसक्ताः संबद्धा अध्युपपन्नाः ।
- ३. नूर्णि, पुष्ठ २४; २६ : त्रित्रकारं काधिकादि कर्म ......अथवा त्रिभिस्तापयतीति त्रिप्रम्, किञ्च तत् ? कर्म ।
- ४. (क) चूर्णि, पृष्ठ २५ : णियच्छति वेदयतीत्पर्थः ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र २० : निश्चवेन यच्छन्त्यवश्यंतया गच्छन्ति--प्राप्तुवन्ति ।
- प्र. वृत्ति, पत्र २० : आर्थत्वाद् बहुवचनार्थे एकवचनमकारि ।
- ६. ऋग्वेद १।१६४।४६ : एकं सद् वित्रा बहुधा वदन्ति ।
- ७. छांदोग्य उपनिषद् ६।१।४ : यथा सौम्यकेत भृत्िण्डेत सर्व मृत्ययं विज्ञातं स्यात् । वाचाऽ।रम्भणं विकारो नामधेयं, मृत्तिकेत्येव सत्यम् ।
- द. चूर्णि, पृष्ठ २**५** ।
- इ. ब्रह्मबिन्दूपनिषत् श्लोक १२ : एक एव हि भूतात्मा, भूते भूते व्यवस्थित: ।
   एकधा बहुषा चैव, हश्यते जलचन्द्रवत् ।।

कठोपनिषद् में भी एक ही आत्मा के अनेक कां की अग्नि के उदाहरण द्वारा समक्ताया गया है, जैसे — अग्नि जगत् में प्रवेश कर अनेक रूपों में व्यक्त होता है, वैसे ही एक आत्मा सब भूतों की अन्तरात्मा में प्रविष्ट हो नाना रूपों में अभिव्यक्त हो रहा है।

प्रस्तुत सूत्र में एक के नानारूपों में अभिज्यक्त होने का प्रतिपादन है। उसका पूर्नपक्ष छान्दोग्य उपनिषद् का मृत्पिड और उसके नानास्त्र का प्रतिपादन ही संगत प्रतीत होता है। प्रतिबिन्व या प्रतिरूता का सिद्धान्त प्रस्तुत सूत्र में विविक्षित नहीं है और सूक्ष्मदृष्टि से विचार करने पर यह दश्य जगत् के साथ उतना संगत भी नहीं है। नानास्त्र के सिद्धान्त की एक द्रव्य के नाना पर्यायों के साथ संगति हो सकती है, किन्तु प्रतिबिन्व का सिद्धान्त संगत नहीं होता। इसका संबंध साद्यय से है, पर्याय से नहीं है।

जैनदृष्टि यह रही है कि एक आत्मा या सम्बन्धिन नेतना वास्तविक नहीं है और न वह दृश्य जगत् का उपादान भी है। अनन्त आत्माएं हैं और प्रत्येक आत्मा इसलिए स्वतंत्र है कि उसका उगदान कोई दूसरा नहीं है। चेतना व्यक्तिगत है। प्रत्येक आत्मा का चैतन्य अपना-अपना है। इसका प्रतिपादन प्रस्तुत सूत्र के २/१/५१ में किया गया है।

एकात्मवाद में किया की सार्थकता नहीं होती। इसीलिए एकात्मवादी ज्ञानवादी होते हैं, कियावादी नहीं होते। 'मन्द' शब्द से यही तथ्य सूचित होता है। एकात्मवाद में न कोई हिस्य होता है और न कोई हिसक। इसलिए वे हिसा करते हुए भी हिसा को नहीं मानते। 'आरंभनिश्रित' शब्द से यही तथ्य सूचित होता है। चौदहवें घलोक में भी 'मंद' और 'आरंभनिश्रित'—ये दो पद हैं। इससे प्रतीत होता है कि सूत्रकार ने 'मंद' शब्द के द्वारा एकात्मवाद और अकारकवाद —दोनों के अकियावादी होने की सूचना दी है। 'आरंभनिश्रित' शब्द के द्वारा इस सूचना का अनुमान भी किया जा सकता है कि इन दोनों को सृष्टि का आरंभ स्वीकृत है।

चूणिकार ने प्रस्तुत श्लोक में प्रयु∗त 'पुढत्रीथूभे' की ब्युताति इस प्रकार की है—'पृथिब्येव स्तूपः'—पृथ्वी ही स्तूप है ।ै इत्तिकार ने इस ब्युत्पत्ति के साथ-साथ—'पृथिब्या वा स्तूपः'—पृथ्वी का स्तूप, यह ब्युत्पत्ति भी की है ।ै

### इलोक ११:

### ३६. अखण्ड (कसिणे)

इसका अर्थ है—सर्व, अलंड । वूर्णिकार ने इसका अर्थ-'शरीर मात्र' किया है और शरीर से व्यतिरिक्त कोई आत्मा नहीं होती, ऐसे पूर्वपक्ष का उल्लेख किया है।'

## ३७. जो शरीर हैं वे ही आत्माएं हैं (संति)

जो श्वरीर हैं, वे ही आत्माएं हैं। जब तक शरीर हैं तब तक ही आत्माएं हैं--यह इस शब्द का ताल्पर्यार्थ है।

### ३८. वे आत्माएं परलोक में नहीं जातीं (पेच्चा ण ते संति)

वे आत्माएं परलोक में नहीं जातीं, क्योंकि काया के आकार में परिणत भूतों में चैतन्य पैदा होता है और उनके विघटन से चैतन्य नब्द हो जाता है। एक भव से दूसरे भव में जाने वाला चैतन्य प्राप्त ही नहीं होता, इसलिए परलोक में जाने वाला, शरीर से भिन्न, स्वकर्मफल को भोगने वाला 'आत्मा' नाम का कोई पदार्थ नहीं है।

- कठोपनिषद् ५।६ : अन्निर्यथैको भुवनं प्रविद्धो, रूपं रूपं प्रतिरूपो बभूव ।
   एकस्तथा सर्वभूतान्तरात्मा, रूपं रूपं प्रतिरूपो बहिश्च ।
- २. चूर्णि, पृ० २४ ।
- ३. वृत्ति, पत्र १६ ।
- ४. वृत्ति, पत्र २०: कृत्स्नाः सर्वेऽप्यात्मानः ।
- ५. चूर्णि, पृ० २६: कसिणो णाम शरीरमात्रः, न तु शरीराद् व्यतिरिच्यते ।
- ६. वृत्ति, पत्र २०: सन्ति विद्यन्ते यावच्छरीरं विद्यन्ते तदभावे तु न विद्यन्ते ।
- ७. वृत्ति, पत्र २० ३ कायाकारपरिणतेषु भूतेषु चैतन्याविर्भावो भवति, भूतसमुदायविषटने च चैतन्यापगमो, न पुनरन्यत्र गच्छ<del>च्य</del>तन्यमुप-लभ्यते, इत्येतदेव दर्शयति —'पिन्चा न ते संती' ति प्रेत्य परलोके न ते आत्मानः सन्ति विद्यन्ते परलोकानुयायी शरीराद् भिन्नः स्वकर्मफलमोत्का न कश्चिदारमाख्यः पदार्थोऽस्तीति भावः ।

ग्रध्ययन १: टिप्पण ३६-४०

### ३६. उनका पुनजन्म नहीं होता (णित्थ सत्तीववाइया)

प्राणी एक भव से दूसरे भव में नहीं जाते । यहां 'अस्ति' शब्द तिङन्तप्रतिरूपक निपात है। यह बहुवचन में प्रमुक्त है।

उपपात का अर्थ है — उत्पत्ति या जन्म । जो जन्म से निष्यन्न है वह औपपारिक कहा जाता है। यह युत्तिकार का अभिमत है। प्रस्तुत प्रसंग में यह शब्द इसी अर्थ में प्रयुक्त है।

उपपात जन्म का एक प्रकार है। देव और नारक अधिपातिक कहलाते हैं। उनका गर्भ आदि में से नहीं गुजरना पड़ता। दे तत्काल सम्पूर्ण शरीर वाले ही उत्पन्न होते हैं। यह अर्थ यहां गम्य नहीं है। 'आयारो' में भी सामत्म्य जन्म के अर्थ में इस शब्द का प्रयोग उपलब्ध है।

### इलोक ११-१२:

#### ४०. इलोक ११-१२:

अजितकेशकंबल के दार्शनिक विचारों का वर्णन प्रस्तुत सूत्र के द्वितीय श्रुतस्कंध (१।१३-२२) में विस्तार से मिलता है। उसका कुछ अंश इस प्रकार है—

.........पैर के तलवे से ऊपर, शिर के केशाग्र से नीचे और तिरछे चमड़ी तक जीव हैं—शरीर ही जीव है। यही पूर्ण आत्म-पर्याय है। यह जीता है (तब तक प्राणी) जीता है, यह मरता है (तब प्राणी) मर जाता है। शरीर रहता है (तब तक) जीव रहता है। उसके विनष्ट होने पर जीव नहीं रहता। शरीर पर्यन्त ही जीवन होता है। जब तक शरीर होता है तब तक जीवन होता है। [शरीर के विकृत हो जाने पर] दूसरे उसे अलाने के लिए ले जाते हैं। आग में जला देने पर उसकी हिष्ट्रयों कबूतर के रंग की हो जाती हैं। आसंदी (अरथी, चारपाई) को पांचवीं बना उसे उठाने वाले चारों पुरुष गांव में लौट आते हैं। इस प्रकार शरीर से भिन्म जीव का अस्तित्व नहीं है, शरीर से भिन्न उसका संवेदन नहीं होता।

जिनके मत में यह सु-आख्यात है—जीव अन्य है और शरीर अन्य है, वह इसलिए सु-आख्यात नहीं है कि वे इस प्रकार नहीं जानते कि आयुष्मान् ! यह आत्मा दीर्घ है या ह्रस्व, वलयाकार है या गोल, त्रिकोण है या चतुष्कोण, लम्बा है या षट्कोण। कृष्ण है या नील, लाल है या पीला या शुक्ल। सुगंधित है या दुर्गन्धित। तीता है या कडुआ, कवैला है या खट्टा या मधुर। कर्कश्च है या कोमल, भारी है या हल्का, शीत है या उष्ण, चिकता है या रूखा। (आत्मा का किसी भी रूप में ग्रहण नहीं होता।) इस प्रकार शरीर से भिन्न जीव का अस्तित्व नहीं है, शरीर से भिन्न उसका संवेदन नहीं होता।

जिनके मत में यह सु-आरूयात है—जीव अन्य है और शरीर अन्य है, वह इसलिए सु-आरूयात नहीं है कि उन्हें वह इस प्रकार उपलब्ध नहीं होता—

जैसे कोई पुरुष म्यान से तलवार निकाल कर दिखलाए — आयुष्मान् ! यह तलवार है, यह भ्यान । पर ऐसा कोई पुरुष नहीं है जो आत्मा को शरीर से निकाल कर दिखलाए, आयुष्मान् ! यह आत्मा है, यह शरीर है ।

जैसे कोई पुरुष मूंज से शलाका को निकाल कर दिखलाए—आयुष्मान् ! यह मूंज है, यह शलाका। पर ऐसा कोई पुरुष नहीं है जो आत्मा को शरीर से निकाल कर दिखलाए, आयुष्मान् ! यह आत्मा है, यह शरीर हैं।

जैसे कोई पुरुष मांस से हड्डी को निकालकर दिखलाए— आयुष्मान् ! यह मांस है, यह हड्डी। पर ऐसा कोई पुरुष नहीं है जो आत्मा को शरीर से निकाल कर दिखलाए, आयुष्मान् ! यह आत्मा है, यह शरीर है।

जैसे कोई पुरुष हथेली में लेकर आवले को दिखलाए—आयुष्मान् ! यह हथेली है, यह आवला । पर ऐसा कोई पुरुष नहीं है जो आत्मा को शरीर से निकाल कर दिखलाए, आयुष्मान् ! यह आत्मा है, यह शरीर है ।

१. वृत्ति पत्र २१ : अस्तिशब्दस्तिङन्तप्रतिरूपको निपातो बहुदचने द्रब्टब्यः ।

२. वृत्ति, पत्र २१: उपपातेन निर्वृत्ताः औपपातिकाः ।

३. आयारो, ११२, ४: अत्यि मे आया ओववाइए, णत्यि मे आया ओववाइए ।

जैसे कोई पुरुष दही से नवनीत निकाल कर दिखलाए—आयुष्मान् ! यह नवनीत है, यह दही । पर ऐसा कोई पुरुष नहीं हैं जो आत्मा को शरीर से निकाल कर दिखलाए, आयुष्मान् ! यह आत्मा है, यह शरीर है ।

जैसे कोई पुरुष तिलों से तैल निवाल कर दिखलाए— आयुष्मान् ! यह तैल है, यह खली। पर ऐसा कोई पुरुष नहीं है जो आत्मा को शरीर से निकाल कर दिखलाए, आयुष्मान् ! यह आत्मा है, यह शरीर है।

जैसे कोई पुरुष ईख से रस निकाल कर दिखलाए- आयुष्मान् ! यह ईख का रस है, यह छाल । पर ऐसा कोई पुरुष नहीं है जो आत्मा को शरीर से निकाल कर दिखलाए, आयुष्मान् ! यह आत्मा है, यह शरीर है।

जैसे कोई पुरुष अरणी से आग निकाल कर दिखलाए— आयुष्मान् ! यह अरणी है, यह आग । पर ऐसा कोई पुरुष नहीं है जो आत्मा को गरीर से निकाल कर दिखलाए, आयुष्मान् ! यह आत्मा है, यह शरीर है।

इस प्रकार शरीर से भिन्न जीव का अस्तित्व नहीं है, शरीर से भिन्न उसका संवेदन नहीं है।

जैन साहित्य में तज्जीव-तच्छरीरवाद का उल्लेख है किन्तु उसके पुरस्कर्ता तीर्थंकर का उल्लेख नहीं है। बौद्ध साहित्य में उसके तीर्थंकर का भी उल्लेख प्राप्त है।

बौद्ध साहित्य में उपलब्ध अजितकेशकंबल के दार्शनिक विचारों की उक्त विचारों तथा प्रस्तुत श्लोक-युगल से तुलना करने पर सहज ही इस निष्कर्ष पर पहुंचा जा सकता है कि इस श्लोक-युगल में अजितकेशकंबल के दार्शनिक विचार प्रतिपादित हुए हैं। दीघनिकाय के अनुसार अजितकेशकंबल के दार्शनिक विचार इस प्रकार हैं—

.....दान नहीं है, यज्ञ नहीं है, आहुति नहीं है। सुकृत और दुष्कृत कमीं का फल-विषाक नहीं है। न यह लोक है और न परलोक। न माता है और न पिता। औपपातिक सत्त्व (देव) भी नहीं हैं। लोक में सत्य तक पहुंचे हुए तथा सम्यक् प्रतिपन्न श्रमण- श्राह्मण नहीं हैं जो इस लोक और परलोक को स्वयं जानकर, साक्षात् कर बतला सकें। प्राणी चार महाभूतों से बना है। जब वह मरता है तब (शरीरगत) पृथ्वी तस्त्व पृथ्वीकाय में, पानी तत्त्व अष्काय में, अग्नि तत्त्व तेजस् काय में और वायु तत्त्व वायुकाय में मिल जाते हैं। इन्द्रियां आकाश में चली जाती हैं। चार पृक्ष मृत व्यक्ति को खाट पर ले जाते हैं। जलाने तक उसके चिन्ह जान पड़ते हैं। फिर हिड़ियां कपोत वर्ण वाली हो जाती हैं। आहुतियां राख मात्र रह जाती हैं। 'दान करों यह मूर्खों का उपदेश हैं। जो आस्तिकवाद का कथन करते हैं, वह उनका कहना तुच्छ और भूठा विलाप है। मूर्ख हो या पंडित, शरीर का नाश होने पर सब विनष्ट हो जाते हैं। मरने के बाद शुछ नहीं रहता। विनष्ट हो जाते हैं। मरने के बाद शुछ नहीं रहता। विलाप है। सुर्ख हो या पंडित, शरीर का नाश होने पर सब

### ४१. इलोक १२:

भूतों से व्यतिरिक्त कोई आत्मा नहीं है, भूतों के विघटित होने पर आत्मा का अभाव हो जाता है — इस पक्ष को पुष्ट करने वाले दृष्टांतों का उल्लेख दृत्तिकार ने किया है। वे इस प्रकार हैं —

- १. जल के बिना जल का बुद्बुद् नहीं होता, इसी प्रकार भूतों के व्यतिरिक्त कोई बात्मा नहीं है।
- २. जैसे केले के तने की छाल को निकालने लगें तो उस छाल के अतिरिक्त अन्त तक कुछ भी सार पदार्थ हस्तगत नहीं होता, इसी प्रकार भूतों के विघटित होने पर भूतों के अतिरिक्त और कुछ भी सारभूत तत्त्व प्राप्त नहीं होता।
- ३. जब कोई व्यक्ति अलात को धुमाता है तो दूसरों को लगता है कि कोई चक घूम रहा है, उसी प्रकार भूतों का समुदाय भी विधिष्ट किया के द्वारा जीव की भ्रान्ति उत्पन्न करता है।

१. सूचगडो २।१।१४-१७ ।

२. दीघितकाय १।२।४।२२ : एवं वुसे, भते, अजितो केसकंबलो मं एतदशेच —वित्य, महाराज, दिन्तं, नित्य पिद्ठं, नित्य हुतं, नित्य सुकतदुक्कटानं कम्मान फलं विपाको, नित्य अयं लोको, नित्य परो लोको, नित्य भाता, नित्य पिता, नित्य सता ओपपातिका, नित्य सोके समणबाह्मणा सम्मगता सम्मापिटपन्ना ये इमं च लोकं परं च लोकं सयं अभिक्त्रा सिक्छिकत्वा पवेदेग्ति । चातुमहा-भूतिको अयं पुरिसो यदा कालं करोति, पठवी पठिवकायं अनुपेति अनुपगच्छिति, आपो आपोकायं अनुपेति अनुपगच्छिति, तेजो तेजोकायं अनुपेति अनुपगच्छिति, वायो वायोकायं अनुपेति अनुपगच्छिति, आकासं इन्द्रियानि सङ्कृतन्ति । आसन्दिपक्रवमा पुरिसा मतं आदाय गच्छिन्ति । यावाव्वाहना पदानि पक्त्रायग्ति । कापोतकानि अद्वीनि भवंति । भस्तग्ता आहुतियो । दत्तुपक्रतत्तं यदिदं दानं । तेसं तुच्छं मुसा विलापो ये केचि अत्यिकवादं वदन्ति । बाने च पण्डिते च कायस्स भेदा उच्छिक्जन्ति विनस्सन्ति, न होन्ति परं मरणांति ।

- ४. जैसे स्वप्त में विज्ञात बिहर्मुख आकार के रूप में अनुभूत होता है, आन्तरिक घटना बाह्य अर्थ के रूप में प्रतीत होती है, इसी प्रकार आत्मा के न होने पर भी भूत समुदाय में विज्ञान का प्रादुर्भाव होता है।
- ५. जब स्वच्छ कांच में बाहर के पदार्थ का प्रतिबिम्ब पड़ता है तब ऐसा लगता है कि वह पदार्थ कांच के अन्दर स्थित है, किन्तु वह वैसा नहीं है।
- ६. जैसे गर्मी में भूमी की उष्मा से उत्पन्न किरणें दूर से देखने पर जल का भ्रम उत्पन्न करती हैं,
- ७. जैसे गन्धर्वनगर आदि यथार्थ न होने पर भी यथार्थ का भ्रम उत्पन्न करते हैं-

उसी प्रकार काया के आकार में परिणत भूतों का समुदाय भी आत्मा का भ्रम उत्पन्न करता है। यथार्थ में वह उससे पृथग् नहीं है।

दृतिकार ने अंत में लिखा है---'इन दृष्टांतों के प्रतिपादक कुछ सूत्र कहे जाते हैं किन्तु मुक्ते प्राचीन सूत्र-प्रतियों तथा प्राचीन टीकाओं में वे प्राप्त नहीं हुए इसीलिए मैंने उनका उल्लेख नहीं किया है।'

### इलोक १४:

### ४२. यह लोक (लोए)

चूर्णिकार के अनुसार इसका अर्थे है---सम्यक्त्वलोक, ज्ञानलोक या संयमलोक, अथवा इहलोक या परलोक या दुसरा कोई लोक।

वृत्तिकार ने इसका अर्थ--चतुर्गंत्यात्मक संसार किया है। कोक शब्द का अर्थ--दर्शन, दृष्टि या आलोक भी किया जा सकता है।

### ४३. हिंसा से प्रतिबद्ध (आरंभणिस्सिया)

आरंग के दो प्रकार हैं—

- १. द्रव्य आरंभ खह जीवनिकायों का वध आदि।
- २. भाव आरंभ—हिंसा आदि में परिणत अशुभ संकल्प।\*

वृत्तिकार ने हिंसाजन्य व्यापार से संबद्ध व्यक्ति को 'आरंभनिश्रित' माना है।'

## ४४. तमसे घोर तम की ओर चले जाते हैं—(तमाओ ते तमं जंति)

तम के दो प्रकार हैं--

- द्रव्य तम─नरक, तमस्काय, कृष्णराजि । ये तीनों अंधकारमय हैं ।
- २. माव तम--मिथ्यादर्शन, एकेन्द्रिय अवस्था।

मिथ्यादर्णन में दिष्ट अंधकारपूर्ण होती है और एकेन्द्रिय जीव स्त्यानिद्ध निद्रा (गहन सुषुष्ति) में होते हैं इसलिए ये तमस् की खबस्था में रहते हैं।

- १. वृत्ति, पत्र २१: अस्मिश्चार्थे बहवो हुध्दान्ताः सन्ति, तद्यथा—.....भ्रान्ति समुत्पादयतीति । अमीषां च हुध्दान्तानां प्रतिपादकानि केचित्सूत्राणि व्याचक्षते, अस्माभिस्तु सूत्रादर्शेषु चिरन्तनदीकायां चाहष्टत्यान्नोल्लिखितानीति ।
- २. चूणि, पृष्ठ २८ : लोकत्वात् सम्यक्तवलोको ज्ञानलोकः संयमलोको वा, अथवा योऽभिन्नेतो लोकः परोऽन्यो वा ।
- ३. वृत्ति, पत्र २३ : लोक: चतुर्गतिकसंसार:।
- ४. चूर्णि, पृष्ठ २८ : आरम्मे द्रव्ये भावे च । द्रव्ये षट्कायवधः, भावे हिसादिपरिणता असुभसंकष्पा ।
- ५. वृत्ति, पत्र २३ : प्राण्युपमर्देकारिणि विवेकिजननिन्दिते आरम्भे —व्यापारे निश्चयेन नितरां वा श्रिताः —संबद्धाः, पुण्यपापयोरभाव इत्याश्रित्य परलोकनिरपेक्षतयाऽऽरम्भनिश्रिता इति ।
- ६. खूर्णि, पुट्ठ २८ : तमो हि हेधा-इश्वे भावे च । द्रव्ये नरकः तमस्कायः क्रुव्णराजयश्च, भावे मिध्यावर्शनं एकेन्द्रिया वा ।

ग्रध्ययन १ : टिप्पण ४५

तम के दो अर्थ हैं—मिध्यादर्शन या अज्ञान। चूर्णिकार के अनुसार इस पद का अर्थ है — वे प्राणी अज्ञान से अज्ञान की ओर ही जाते है।

युत्तिकार ने इस पद के दो अर्थ किए हैं ---

- वे प्राणी अज्ञान से घोर अज्ञान में जाते हैं।
- २. एक यातनास्यान (नरक) से दूसरे महत्तर यातनास्यान (सातवें नरक) में जाते हैं।

### ४५. इस्रोक १३-१४ :

अकियावादि पूरणकाश्यप का दार्शनिक पक्ष है। बौद्ध साहित्य में पूरणकाश्यप के विचारों का प्रतिपादन इस प्रकार हुआ है—

'कमं करते-कराते, छेदन करते-कराते, पकाते-पकवाते, शोक कराते, परेशान होते, परेशान करते, चलते-चलाते, प्राणों का खितपात करते, अदत्त लेते, सेंध लगाते, गांव लूटते, चोरी-बदमाशी करते, परस्त्रीगमन करते तथा भूठ वोलते हुए भी पाप नहीं होता। तीक्ष्ण धार के चक्र से काटकर इस पृथ्वी के प्राणियों का कोई मांस का एक खिलहान बना दे, मांस का एक पुंज बना दे, तो भी उसको उसके द्वारा पाप नहीं होगा, पाप का आगम नहीं होगा। यदि धात करते-कराते, छेदन करते-कराते, पकाते-पकवाते, गंगा नदी के दक्षिण तट पर भी चला जाए तो भी इसके कारण उसके पाप नहीं होगा, पाप का आगम नहीं होगा। दान देते-दिलाते, यज्ञ करते-कराते, गंगा के उत्तर तीर पर भी आ जाए तो इसके कारण उसको पुण्य नहीं होगा, पुण्य का आगम नहीं । दान से, दमन से, संयम से और सत्य-वचन से पुण्य नहीं होता, पुण्य का आगम नहीं होता। ''

पकुष्ठकात्यापन और पूरणकाश्यप-ये दोनों ही अफ्रियवादी थे। ये दोनों ही पुण्य और पाप को अस्वीकार करते थे।

प्रस्तुत श्लोकों की व्याख्या सांख्यदर्शनपरक भी वी जा सवती है। चूणिकार ने इसका संकेत भी दिया है। सांख्यदर्शन के अनुसार तेरहवें श्लोक का अनुवाद इस प्रकार होगा— 'आत्मा कुछ करता है और कुछ करवाता है, किन्तु सब कुछ नहीं करता, इसलिए वह अकत्ती है। अकियावादी इस सिद्धान्त की स्थापना करते हैं।'

चूणिकार ने लिखा है-आत्मा सर्वेया, सर्वेत्र और सर्वेकाल में सब कुछ नहीं करता, इसलिए वह अकर्ता है।

वृत्तिकार ने लिखा है—(अकारवाद सांख्य दर्शन) के अनुसार आत्मा अमूर्त, नित्य और सर्वव्यापी है, इसलिए वह कत्ती नहीं हो सकता। यद्यपि उसमें स्थितिकिया तथा मुद्रा-प्रतिबिम्ब न्याय से मुजिकिया होती है, फिर भी वह सब कियाओं का कर्त्ता नहीं है, इसलिए वह अकर्ता है।

सांख्यकारिका में पुरुष (आत्मा) के पांच धर्म बतलाए गए हैं—साक्षित्व, कैवल्य, माध्यस्थ्य, द्रष्टत्व और अकर्त्तृत्व। पुरुष के अकर्तृत्वभाव की सिद्धि में दो हेतु हैं—'पुरुष विदेकी है तथा उसमें प्रसव धर्म का सर्वथा अभाव है। अविवेकिता से ही सम्भूय-कारिता के रूप में कर्तृत्व आता है तथा जो प्रसवधर्मी अर्थात् बन्य तत्त्वों को उत्पन्न करने की क्षमता रखता है, वहीं कर्त्ता हो

- ३. दीघनिकाय १।२।४।१७ ।
- ४. चूर्णि, पृष्ठ २७ : एगे गाम सांख्यावयः ।
- ४. वही, पृष्ठ २७ : सब्बं कुव्वं ण विज्जति स्ति, सर्वं सर्वेथा सर्वेत्र सर्वेकालं चेति ।
- ६. वृत्ति, पत्र २१,२२ : अकारकवादिमताभिधित्सया आहः आहार आत्मनश्चामूर्तत्वा नितयत्वात् सर्वे व्यापित्वाच्च कर्तृ त्वानुपपत्तिः, अत एव हेतोः कारियतृत्वमप्यात्मनोऽनुपपन्नमिति । पार्यापे च स्थितिभियां मुद्राप्रतिबिम्बोदयन्यायेन (जपास्फटिकन्यायेन च) भुजिकियां करोति तथापि समस्तिभियांकतृत्वं तस्य नास्ति ।
- भः सांस्यकारिका १६ : तस्माच्च विषयांसात् सिद्धं साक्षित्वमस्य पुरुषस्य ।
   कैवल्यं माध्यस्थ्यं द्रष्ट्रवमकर्तृ भावश्व ॥

१. चूणि, पृष्ठ २८: तम इति मिथ्यादर्शनं अज्ञानं वा ।

२. वृत्ति, पत्र २३ : अज्ञानरूपात्तमसः सकाशादन्यत्तमो यान्ति, भूयोऽपि ज्ञानावरणादिरूपं महत्तरं तमः संचिन्वन्तीयुक्तं भवति, यदिवा — तम इव तमो — दे:खसमुद्धातेन सदसद्विवेकप्रध्वंसित्वाद्यातनास्थानं तस्माद् — एवंभूतात्तमसः परतरं तमो यान्ति, सप्तमनरक- पृथिव्यां रौरवमहारौरवकालमहाकालाप्रतिष्ठानाख्यं नरकावासं यान्तीत्यर्थः।

ग्रध्ययन १ दिप्पण : ४६-४६

सकता है ! ये दोनों अविवेकता (सम्भूयकारिता) और प्रसवधर्मिता गुणों के ही धर्म हैं । अतः जहां गुण नहीं हैं उस पुरुष तत्त्व में इन दोनों धर्मों का भी अभाव ही रहेगा, इसलिए वह कर्त्ता नहीं, अकर्त्ता ही सिद्ध होता है ।'<sup>१</sup>

कर्तृत्व सत्त्व, रज और तम—इन तीन गुणों में ही निहित है, फिर भी उनकी सन्तिधि से वह कक्ता की भांति प्रतीत होता है।

इस अभिमत के संदर्भ में तेहरवें क्लोक के प्रथम दो चरणों का अनुवाद इस प्रकार किया जा सकता है—आत्मा सब कुछ करने वाला और कराने वाला है (ऐसा प्रतीत होता है), (किन्तु वास्तव में) वह कर्त्ता नहीं है।

सांख्य दर्शन में कर्तृत्व का विचार अधिष्ठातृत्व और उपावान—इन दो दृष्टियों से किया गया है। 'मिट्टी से घड़ा बनता है'—इसमें मिट्टी उपादान है। 'मिट्टी घड़ा बन जाती है'—इस वाक्य में उपादान कर्ता रूप में प्रस्तुत है। प्रकृति कर्ता है—इसका तात्पर्य यह है कि प्रकृति बुद्धि आदि तत्त्वों का उपादान कारण है। पुरुष उनका उपादान कारण नहीं है, इसलिए वह अकर्त्ता है। पुरुष के साक्षिध्य के बिना प्रकृति में परिणाम नहीं हो सकता, इसलिए वह अपनी सिन्नधि के कारण उस परिणाम का साक्षी है, उसका अधिष्ठाता है। इस अधिष्ठातृत्व की दृष्टि से वह कर्त्ता भी है। तात्पर्य की भाषा में कहा जा सकता है कि पुरुष प्रकृति के परिणमन का उपादान के रूप में कर्त्ता नहीं है, वह साक्षी रूप में कर्त्ता है। प्रकृति में उपादानमूलक कर्तृत्व है, पुरुष में अधिष्ठातृमूलक। यह सापेक्ष कर्तृत्व और अकर्तृत्व ही प्रस्तुत श्लोक में विवक्षित है।

## ४६. आत्मा को छट्टा तस्य मानने वाले (आयछट्टा)

आत्मा को छट्टा तत्त्व मानने वाले अर्थात् पांच महाभूतों से यह शरीर निष्पन्न हुआ है और आत्मा छट्टा तत्त्व है—ऐसा मानने वाले दार्शनिक।

### ४७. आत्मा और लोक शाश्वत हैं (आया लोगे य सासए)

'लोगे' का अर्थ है— पृथिवी आदि रूप वाला लोक । चूणिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं— १. प्रधान (प्रकृति) २ सम्यक्त । कुछ दार्शनिक आत्मा और पांच भूतों को अनित्य मानते थे किन्तु आत्मषष्ठवादी इन्हें शाश्वत मानते थे । आत्मा सर्वव्यापी तथा अमूर्त्त होने के कारण आकाश की तरह शाश्वत है तथा पृथिवी आदि भूत अपने रूप से कभी प्रच्युत नहीं होते अतः वेभी शाश्वत हैं। 14

#### ४८. ते

चूर्णिकार ने 'ते' शब्द से आत्मा और लोक का अर्थ फलित किया है। वृत्तिकार ने 'ते' से पृथ्वी आदि पांच भूत और आत्मा का ग्रहण किया है। वास्तव में चूर्णिकार का अभिमत संगत है।

## इलोक १६:

### ४६. उन दोनों (आत्मा और लोक) (दुहुओ)

चूर्णिकार को 'दुहओ' का यह अर्थ सम्मत है-अतमा तथा चाक्षुष-अचाक्षुष प्रकृति अथवा ऐहिक या आमुध्मिक लोक 1

- १. सांख्यकारिका, पृष्ठ ८६,६० (वजमोहन चतुर्वेदी कृत अनुवाद)
- २. सांख्यकारिका, २०: गुणकर्तृत्वेऽपि तथा कर्तेव भवत्युदासीन:।
- ३. चूर्णि, पृष्ठ २८: पंचमहश्भूतियं सरीरं, सरीरी छट्टो, स च आत्मा ।
- ४. चूर्णि, पृष्ठ २८ । लोको नाम प्रधानः सम्यक्तवं चेति ।
- ४. वृत्ति, पत्र २४ : एतानि चारमण्ड्यानि भूतानि यथाऽन्येषां वादिनामनित्यानि तथा नामीषामिति दर्शयति—आत्मा लोकश्च पृथिव्यादिरूपः 'शाश्वतः' अविनाशी, तत्रात्मनः सर्वव्यापित्वादमूर्तेत्वाच्चाकाशस्येव शाश्वतत्वं, पृथिव्यादीनां च तद्रूपाप्रच्युतेर-विनश्वरत्वमिति ।
- ६ चूर्णि, पृष्ठ २८ ।
- ७. बृत्ति, पत्र २४ : ते आत्मवन्ताः पृथिव्यादयः पदार्थाः ।
- प्राच्निक, पृष्ठ २ द : दुहतो णाम उभयतो, आत्मा प्रधानं चाक्षुषमचाक्षुषं वा ऐहिकाऽऽमुष्टिमको वा लोकः ।

ग्रध्ययन १: टिप्पण ५०-५१

वृत्तिकार ने 'उभयतः' का मुख्य अर्थ दो प्रकार का विनाश माना है— निर्हेतुक विनाश और सहेतुक विनाश । वैकल्पिक रूप में इसका अर्थ दिरूप अर्थात् चेतन या अचेतन जगत्—ये दोनों नष्ट नहीं होते— भी किया है।

### ४० सभी पदार्थ सर्वथा नियतिभाव को प्राप्त हैं। (सन्वेवि सन्वहा भावा णियती भावमागया)

इन दो चरणों की व्याख्या में चूर्णिकार और वृक्तिकार एक मत नहीं हैं।

चूर्णिकार ने इन दो चरणों का अर्थ सांख्यदर्शन के आधार पर किया है। वे 'नियति' का अर्थ प्रधान (प्रकृति) करते हैं। उनके अनुसार इनका अर्थ होगा-महत् आदि सभी विकार प्रकृति के ही अधीन हैं।

वृत्तिकार के अनुसार इनका अर्थ है— पृथ्वी आदि पांच महाभूत तथा आत्मा— ये सभी पदार्थ नित्य हैं, शाश्वत हैं । वृत्तिकार ने नियतिभाव का अर्थ नित्यत्व किया है।

#### प्रश. इस्रोकः १५-१६:

पंचमहाभूतवाद पकृधकात्यायन के दार्णनिक पक्ष की एक शाखा है। पकुधकात्यायन नित्यपदार्थवादी था। इसका विस्तृत वर्णन प्रस्तुत सूत्र के द्वितीय श्रुतस्कंध (११२३-२६) में मिलता है। पंचमहाभूतवादी मानते हैं—'……इस जगत में पांच महाभूत हैं। हमारे मत के अनुसार जिनसे त्रिया-अत्रिया, सृकृत-दुःकृत, कत्याण-पाप, साधु-असाधु, सिद्धि-असिद्धि, नरक-स्वगं, तथा अन्ततः तृण मात्र कार्य भी निष्पन्न होता है उस भूत समवाय को पृथक्-पृथक् नामों से जानना चाहिए, जैसे—पृथ्वी पहला महाभूत है, पानी दूसरा महाभूत है, अग्नि तीसरा महाभूत है, वायु चौथा महाभूत है और आकाश पांचवा महाभूत है। ये पांच महाभूत अविभित्त, अनिर्मापित, अकृत, अकृतिम, अकृत, अकृतक, अनादि, अनिधन (अनन्त), अवन्ध्य (सफल), अपुरोहित (दूसरे द्वारा अप्रवितित), स्वतंत्र और शाश्वत हैं।"

बीद्ध साहित्य में पकुछकात्यायन द्वारा सम्मत सात कायों को उल्लेख मिलता है। 'ये सात काय (पदार्थ) अकृत, अकृतिवध, अनिर्मित, अनिर्मित, वन्ध्य, कूटस्थ तथा खंभे के समान अचल हैं। वे हिलते नहीं, वदलते नहीं, आपस में कब्टदायक नहीं होते और एक-दूसरे को सुख-दुःख देने में असमर्थ हैं। पृथ्वी, आप, तेज, वायु, सुख, दुःख तथा जीव—ये ही सात पदार्थ हैं। इनमें मारने वाला, मरने वाला, सुनने वाला, कहने वाला, जानने वाला, जनाने वाला, कोई नहीं। जो भी तीक्ष्ण शस्त्र से सिर का छेदन करता है, वह किसी जीव का व्यपरोपण नहीं करता। वह शस्त्र इन सात पदार्थों के अवकाश (रिक्त स्थान) में घुसता है।"

तं च पदोद्देसेणं पुढोभूतसमवायं जाणेण्जा, तं जहा-पुढवी एगे महब्भूते, आऊ दुच्चे महब्भूते, तेऊ तच्चे महब्भूते, वाऊ चउत्थे महब्भूते, आगासे पंचमे महब्भूते । इच्चेते पंच महब्भूया अणिम्मिया अणिम्माविया अकडा गो कित्तिमा गो कडगा अणा-दिया अणिधणा अवंभा अपुरोहिता सतंता सासया ।

४. दीघनिकाय १।२।४।२४: एवं वृत्ते, भन्ते, पकुधो कच्चायनो मं एतद्योच—'सित्तमे, महाराज, काया अकटा अकटिवधा अनिम्मता, अनिम्माता वञ्झा कूटहुा एसिकहायिद्विता । ते न इञ्जिन्ति, न विपरिणामेन्ति, न अञ्जमञ्जे व्यावाधेन्ति, नालं अञ्जमञ्जस्सः सुखाय वा दुव्खाय वा सुखदुव्खाय वा । कतमे सत्त ? पउविकायो, आपोकायो, तेजोकायो, वायोकायो, मुखे, दुव्छे, जोवे सत्तमे— इमे सत्त काया अकटा अकटिवधा अनिम्मिता अनिम्माता वञ्झा कूटहुा एसिकहाविद्विता । ते न इञ्जिन्ति, न विपरिणामेन्ति, न अञ्जमञ्जं व्यावाधेन्ति, नालं अञ्जमञ्जस्स सुखाय वा दुक्खाय वा सुखदुक्खाय वा । तत्थ निष्य हन्ता वा घातेता वा सोता वा सावेता वा विञ्जाता वा विञ्जापेता वा । यो पि तिण्हेन सत्थेन सीसं छिन्दति, न कोचि किञ्च जीविता वोरोपेति, सत्तन्तं त्वेव् कायानमन्तरेन सत्थं विवरमञ्जपतती' ति ।

१. वृत्ति, पत्र २४, २५ : उमयत इति निहेंतुकविनाशद्वयेन न विनश्यन्ति ..... यदि वा— दुहओ ति दिरूपादात्मनः स्वभावाच्चेतना-चेतनरूपात्र विनश्यन्तीति ।

२. चूर्णि, पृष्ठ २८ : सब्वे महतादयो विकाराः । निवतिर्नाम प्रधानम् तामागताः ।

३. वृत्ति, पत्र २५ : सर्वेऽपि भावा:-पृथिन्यादय आत्मषष्ठाः नियतिभावं नित्यत्वमागता ।

४. सूयगडो २।१।२४, २६ । तेसि च णं एगइए सङ्घी भवति । कामं तं समणा वा माहणा वा संपहारिसु गमणाए । तत्य अण्णतरेणं धम्मेणं पण्णत्तारो, वयं इमेणं धम्मेणं पण्णवहसामो । से एवमायाणह भयंतारो ! जहा मे एस धम्मे सुपम्लाते सुपण्णत्ते भवति— इह खलु पंचमहब्भूया जैहिं णो कज्जइ किरिया इ वा अकिरिया इ वा सुकडे इ वा दुश्कडे इ वा कल्याणे इ वा पावए इ वा साहू इ वा असाहू इ वा सिद्धी इ वा असिद्धी इ वा णिरए इ वा अणिरए इ वा, अवि अंतसो तणमायमिव ।

अकृत, अनिर्मित और अवन्ध्य—नित्यवाद की सूचना देने वाले ये तीनों शब्द जैन और बौद्ध—दोनों की साहित्य परंपराओं में समान हैं। पंचमहाभूत और सात काय—ये दोनों भिन्न पक्ष हैं। इस भेद का कारण पकुछकात्यायन की दो विचार-शाखाएं हो सकती हैं और यह भी संभव है कि जैन और बौद्ध लेखकों को दो भिन्न अनुश्रुतियां उपलब्ध हुई हों।

आत्म-षष्ठवाद पकुधकात्यायन के दार्शनिक पक्ष की दूसरी शाखा है। इसकी संभावना की जा सकती है कि पकुधकात्यायन के कुछ अनुयायी केवल पंचमहाभूतवादी थे। वे आत्मा को स्वीकार नहीं करते थे। उसके कुछ अनुयायी पांच भूतों के साथ-साथ आत्मा को भी स्वीकार करते थे। वह स्वयं आत्मा को स्वीकार करता था। सूत्रकार ने उसकी दोनों शाखाओं को एक ही प्रवाद के रूप में प्रस्तुत किया है। इसी आधार पर उक्त संभावना की जा सकती है।

पकुधकात्यायन भूतों की भांति आत्मा को भी कूटस्थनित्य मानता था। इसका विस्तृत वर्णन प्रस्तुत सूत्र के द्वितीय श्रुतस्कंध (११२७,२८) में उपलब्ध है। आत्मषष्ठवादी मानते हैं—

'……सत् का नाश नहीं होता, असत् का उत्पाद नहीं होता। इतना (पांच महाभूत या प्रकृति) ही जीवकाय है। इतना ही अस्तिकाय है। इतना ही समूचा लोक है। यही लोक का कारण है और यही सभी कार्यों में कारणक्ष्य से व्यापृत होता है। अन्ततः तृष्यमात्र कार्य भी उन्हीं से होता है। '(उक्त सिद्धांत को मानने वाला) स्वयं ऋष करता है, दूसरों से करवाता है, स्वयं पिकाला है, दूसरों से पकवाता है और अन्ततः मनुष्य को भी बेचकर या मारकर कहता है—'इसमें भी दोष नहीं है'—ऐसा जानो।'

### इलोक १७-१८:

#### ४२. इलोक १७-१८:

बौद्ध पिटकों में पांच स्कंध प्रतिपादित हैं—रूपस्कंध, वेदनास्कंध, संज्ञास्कंध, संस्कारस्कंध और विज्ञानस्कंध । ये सब क्षणिक हैं। बौद्ध केवल विशेष को स्वीकार करते हैं। उनकी दृष्टि में सामान्य यथार्थ नहीं होता। अतीत का अण बीत जाता है और अनागत का अण प्राप्त नहीं होता, केवल वर्तमान का अण ही यथार्थ होता है। इन कमवर्ती अणों में उत्तरवर्ती क्षण वर्तमान क्षण से न अन्य होता है और न अनन्य होता है। वे प्रतीत्यसमुखाद को मानते हैं, इसलिए वर्तमान क्षण न सहेतुक होता है और न अहेतुक होता है।

त्रूणिकार के अनुसार बौद्ध आत्मा को पांच स्कंधों से भिन्न या अभिन्न—दोनों नहीं मानते । उस समय दो हिष्टियां प्रचलित थीं । कुछ दार्शनिक आत्मा को शारीर से भिन्न मानते थे और कुछ दार्शनिक आत्मा और शरीर को एक मानते थे । बौद्ध इन दोनों दिष्टियों से सहमत नहीं थे । आत्मा के विषय में उनका अभिमत था कि वही जीव है और वही शरीर है—ऐसा नहीं कहना चाहिए । जीव अन्य है और शरीर अन्य है—ऐसा भी नहीं कहना चाहिए ।

बौद्ध का दृष्टिकीण यह है कि स्कंधों का भेदन होने पर यदि पुद्गल (आत्मा) का भेदन होता है तो उच्छेदवाद प्राप्त हो जाता है। बुद्ध ने इस उच्छेदवादी दिष्ट का वर्जन किया है। स्कंधों का भेदन होने पर यदि पुद्गल (आत्मा) का भेदन नहीं होता है तो पुद्गल शाक्ष्वत हो जाता है। वह निर्वाण जैसा बन जाता है। उक्त दोनों—उच्छेदवाद और शाश्वतवाद सम्मत नहीं हैं, इसलिए

१. सूयगडो २।१।२७,२८ : आयछट्टा पुण एगे एवमाहु — सतो णित्थ विषासो, असतो णित्य संभवो । एताव ताव जीवकाए, एताव ताव अत्थिकाए, एताव ताव सब्वलोए, एतं मुहं लोगस्स करणयाए, अत्रि अंतसो तणमायमवि ।

से किणं किणावेमाणे, हणं घायमाणे, पयं पयावेमाणे, अवि अंतसो पुरिसमिव विक्किणित्ता घायइता, एत्यं पि जाणाहि णत्थित्य दोसो ।

- २. दीघनिकाय १०।३।२० : पञ्चक्खन्धो —रूपक्खन्धो वेदनावखन्धो, सञ्जाक्खन्धो, सङ्ग्रारक्खंधो, विञ्जाणक्खन्धो ।
- ३. चूणि, पृष्ठ २६ : न चैतेष्वात्माङन्तर्गतौ (भिन्नौ) वा विद्यते, संवेद्यस्मरणप्रसङ्गावित्यादि तेषामुत्तरम् ।
- ४. कथावत्थुपालि १।१।६१, ६२: '''तं जीवं तं सरीरं ति ? न हेवं वत्तव्वे'''। अञ्जं जीवं अञ्जं सरीरं ? न हेवं वत्तव्वे'''।
- थ्र. वही, १।१।६४ : खन्धेसु भिज्जमानेसु, सो चे भिज्जित पुगालो । उन्छेदा भवति विद्वि, या बुद्धेन विविज्जिता ।। खन्धेसु भिज्जमानेसु, नो चे भिज्जित पुगालो । पुगालो सस्सतो होति, निष्वानेन समसमो ति ।।

यह नहीं कहना चाहिए कि स्कंधों से पुद्गल भिन्न है और यह भी नहीं कहना चाहिए कि स्कंधों से पुद्गल अभिन्न है।

चूर्णिकार के अनुसार स्कंधमात्रिक बौद्ध आत्मा को हेतुमात्र मानते थे और धून्यवादी उसे अहेतुक मानते थे । किन्तु मूल सूत्र में सहेतुक और अहेतुक—दोनों का अस्वीकार किया गया है। चूर्णिकार की व्याख्या उत्तरवर्ती परंपराओं के आधार पर की हुई है। पिटकों के आधार पर बौद्ध हेतु और अहेतु—दोनों को अस्वीकार करते हैं। इसके अस्वीकार में ही प्रतीत्य-समुत्याद का सिद्धान्त विकसित किया गया है।

बौद्धों का अभिमत यह है—

- १. यदि आत्मा और जगत् को सहेतुक माना जाए तो शाध्वतवाद की स्थिति बनती है।
- २. सत्त्वों के क्लेश का हेतु नहीं है, प्रत्यय नहीं है, बिना हेतु और बिना प्रत्यय के ही सत्त्व क्लेश पाते हैं । सत्त्वों की शुद्धि का कोई हेतु नहीं है, कोई प्रत्यय नहीं है, माना जाए तो अहेतुवाद की स्थित बनती है।
- ३. प्रकृति, अणु, काल आदि के अनुसार लोक प्रवर्तित है— ऐसा मानने पर विषम हेतुवाद की स्थिति बनती है।
- लोक ईश्वर, पुरुष, प्रजापित के वशवर्ती है—ऐसा मानना वशवर्तीवाद की स्थिति बनती है।

ये चारों विकल्प अमान्य हैं।

बौद्ध इसीलिए प्रतीस्य समुत्पादबाद को स्वीकार करते हैं । उनका मानना है कि 'प्रतीत्य' शब्द से शाश्वत आदि वादों का अस्वीकार और 'समुत्पाद' से उच्छेद आदि का प्रहाण किया गया है ।

## इलोक १६:

# ४३. आरण्यक (आरण्णा)

अरण्य में रहने वाले तापस आदि।

# ५४. प्रवृज्जित (पट्यमा)

वृत्तिकार ने इस शब्द के द्वारा शाक्य आदि भिक्षुओं का अरेर चूर्णिकार ने उदक शीचवादी का ग्रहण किया है।

# ५५. इस दर्शन में आ जाता है (इमं दरिसम।वण्णा)

इसका अर्थ है—इस दर्शन को प्राप्त । चूर्णिकार ने 'इस दर्शन' से शाक्य दर्शन अथवा सभी मोक्षवादी दर्शनों का ग्रहण किया है।

वृत्तिकार ने पञ्चभूतवादी, तज्जीवतच्छरीरवादी तथा सांख्य आदि मोक्षवादियों का ग्रहण किया है । किन्तु प्रकरण के अनुसार इस वाक्य का संबंध शाक्य दर्शन से ही होना चाहिए।

- ृ चूर्णा, पृष्ठ २६ : तथा स्कन्धमातृका हेतुमात्रमात्मात्मिच्छन्ति बीजाङ्कुरवत् । अहेतुकं शून्यवादिका— हेतु - प्रत्यय - सामग्रीपृथग्भावेष्वसम्भवात् ।
  - तेन तेनाभिलाप्या हि, भावाः सर्वे स्वभावतः ॥
- २. विसुद्धिसमा, साग ३ पृ ११८५ : पुरिमेन सस्सतादीनमभावी पन्छिमेन च पदेन । उच्छेदादिविधातो द्वरोन परिदीपितो त्रायो ।
- ३. (क) चूर्णि, पृष्ठ २६ : अरण्ये वा तापसादयः।
  - (ख) बृत्ति, पत्र २८: आरण्या वा तापसादयः।
- ४: वृत्ति, पत्र २८ : प्रश्नजितास्य शास्यादयः ।
- थ्र. चूर्णि, पृष्ठ २६ : पञ्चना णाम वचइत्ता (पञ्चइता) दगसोअयरियादयो ।
- ६. चूर्ण, पृष्ठ २६ : एयं वरिसणमिति एयं सक्कदरिसणं वा जाणि य मोक्खवाविवरिसणाणि वुत्ताइं ताई ।
- ७. बुत्ति, यत्र २८, २६।

## ५६. सभी दुःखों से मुक्त हो जाता है (सब्बद्क्खा विमुच्बति)

पंचभूतवादी तथा तज्जीवतच्छरीरवादी मानते हैं कि जो हमारे मत का आश्रय लेते हैं, वे गृहस्थ शिर और मुंह के मुंडन, दंड, चर्म, जटा, काषाय चीवर आदि के धारण करते, केशलीच, नग्नता, तपश्चरण आदि कायक्लेश रूप कब्टों से मुक्त हो जाते हैं। ये उनके लिए आवश्यक नहीं होते, क्योंकि कहा भी है—

'तपांसि यातनाश्चित्राः' संयमो भोगवञ्चनम् । अग्निहोत्रादिकं कर्मं, बालकीडेव लक्ष्यते ॥'

तप, विभिन्न प्रकार की यातनाएं, संयम, भोग से वंचित रहना तथा अग्निहोत्र आदि सारे अनुष्ठान बालकीडा की भांति तुच्छ हैं।

सांख्य आदि मोक्षदर्शनवादी कहते हैं कि जो हमारे दर्शन को स्वीकार कर प्रवृज्ञित होते हैं वे जन्म, मरण, बुढापा, गर्भ-परंपरा तथा अनेक प्रकार के तीव्रतम शारीरिक और मानसिक दुःखों से मुक्त हो जाते हैं। वे समस्त इन्द्रों से मुक्त हो मोक्ष पा लेते हैं।

चूणिकार ने इसका विवरण इस प्रकार दिया है — बौद्ध उपासक भी सिद्ध हो जाते हैं तथा बारोध्य देव भी देवयोनि से मुक्त हो जाते हैं। सांख्य मतानुषायी गृहस्य भी अपवर्ग को प्राप्त कर लेते हैं।

इस श्लोक की व्याख्या बौद्ध दर्शन से संबंधित है इसलिए 'इमं दरिसणं' का अर्थ बौद्ध दर्शन ही होना चाहिए।

#### ५७. तेषाविमं

चूणिकार ने 'तेण' शब्द उपासकों की संज्ञा है —ऐसा सूचित किया है। किन्तु बौद्ध साहित्य में इसकी कोई जानकारी नहीं मिलती। हमने इसका संस्कृत रूप — 'तेनापीद' किया है। यहां 'तेन' शब्द पूर्व क्लोक में आए हुए गृहस्थ, आरण्यक और प्रव्रजित का सर्वनाम है।

## ५८. त्रिपिटक आदि ग्रन्थों को जान लेने से (तिण च्चा)

चूर्णिकार ने त्रि शब्द को त्रिपिटक का सूचक बतलाया है। वृत्ति में 'तेणाविमं तिणच्चाणं' पाठ के स्थान पर 'तेणावि संधि णच्चाणं' पाठ मिलता है। उसमें त्रिपिटक का उल्लेख नहीं है। े

# ५६. दुःख के प्रवाह का पार नहीं पा सकते (ओहंतराहिया)

यहां दो पदों में संधि है — ओहंतरा — आहिया। 'ओहंतरा' का अर्थ है — कर्म के प्रवाह को तैरने वाला। ओघ दो प्रकार का होता है — द्रव्य और भाव। द्रव्योघ अर्थात् समुद्र और भावीब अर्थात् आठ प्रकार के कर्म, संसार।

# इलोक २८:

## ६०. इलोक २८:

प्रस्तुत श्लोक में आए हुए अनेक शब्दों से पूर्वोक्त कुछ दर्शनों का निरसन होता है। यह दक्तिकार का अभिमत है। उत्तक्षणा—इसका अर्थ है कि जीव युक्तियों से सिद्ध है। इस पद के द्वारा पंचभूतवादी तथा तण्जीवतच्छरीरवादी मतों का अपाकरण किया है।

१. वृत्ति, पत्र २८; २६।

२. चूर्णि, पृष्ठ २६: तक्चिण्याणं उदासगा वि सिक्संति, आरोप्पगा वि अणागमणधिमणो य देवा ततो चेव णिव्वंति । साङ्ख्याना-मपि गृहस्याः अथवर्गमाष्त्रवन्ति ।

३. चूर्णि, पृष्ठ ३०: तेण त्ति उपासकानामास्या ।

४. वही, पृ० ३० : त्रिपिटकज्ञानेन ।

४. वृत्ति, पत्र २६ ।

६. चूणि, पृ० ३० : ओहो द्वव्ये भावे च, द्वव्योधः समुद्रः, भावीयस्तु अब्द्रप्रकारं कर्म यतः संसारो भवति ।

मध्ययन १ : टिप्पण ६१-६३

पुढ़ों — जीव शरीर की डिब्ट से या नरक आदि भवों की उत्यत्ति की डिब्ट से पृथक्-पृथक् है। इससे आत्माद्वैतवाद का निरसन होता है।

जिया-जीव। इससे पंच स्कंध से अतिरिक्त जीव का अभाव मानने वाले बौद्धों का निरसन किया गया है।

वैदयन्ति सुहं दुवलं ---प्रत्येक जीव सुख-दुःख का अनुभव करता है। इससे आत्मा के अकर्तृत्व का निरसन किया गया है। अकर्ता और अविकारी आत्मा में सुख-दुःख का अनुभव नहीं होता।

अबुवा सुप्पंति ठाणओं—इस पद के द्वारा जीवों का एक भव से दूसरे भव में जाने की स्वीकृति है। चूर्णिकार ने इस प्रकार की कोई चर्चा नहीं की है।

#### इलोक २६:

# ६१. सैद्धिक -निर्वाण का सुख हो अथवा असैद्धिक-सांसारिक सुख-दुःख हो (सेहियं वा असेहियं)

चूणिकार ने सैद्धिक का अर्थ 'निर्वाण' किया है। दित्तकार ने सैद्धिक-सुख का अर्थ 'अपवर्गमुख' और असैद्धिक-दु:ख का अर्थ सांसारिक दु:ख किया है। यह मुख्य अर्थ है। विकल्प रूप में इन्होंने सैद्धिक और असैद्धिक—दोनों भव्दों को सुख और दु:ख—इन दोनों के साथ जोड़कर भी अर्थ प्रस्तुत किया है। वह इस प्रकार हैं—

सैद्धिक सुख—माला, चन्दन, अंगना आदि के उपभोग से प्राप्त सुख । सैद्धिक दु:ख—चाबुक मारने, ताडना देने, तप्त सलाका द्वारा हागने से उत्पन्न दु:ख । असैद्धिक सुख—बाह्य निमित्त के बिना आन्तरिक आनन्द रूप सुख जो आक्रिमिक रूप से उत्पन्न होता हैं । असैद्धिक दु:ख—सरीर में उत्पन्न ज्वर, मस्तक पीडा, शिरःशूल आदि ।

## इलोक ३०:

## ६२. नियतिजनित (संगइयं)

चूणिकार ने इसकी व्युत्पत्ति दो प्रकार से की है—संगतेः इदं—सांगतिकं, अथवा संगते वी हितं—सांगतिकं। इसके दो अर्थं किए हैं—सहगत अर्थाव् संयुक्त अथवा जो आत्मा के साथ नित्य संगत रहते हैं।

वृत्तिकार ने संगति का अर्थ नियति किया है। संगति में होने वाला 'सांगतिक' कहा जाता है। इसका अर्थ है—-नियतिजनित । '

## इलोक ३१:

# ६३. कुछ सुख-दुःख नियत होता है और कुछ अनियत (णिययाणिययं संतं)

चूणिकार के अनुसार नियत का अर्थ है—जो कर्म जैसे किए गए हैं उनका उसी प्रकार देदन करना। जैसे देव और नारकों का आयु निरुपक्रम (निमित्तों से अपरिवर्तनीय) होता है। अनियत का अर्थ है—जो कर्म जैसे किए गए हैं उनका उसी प्रकार से वेदन न करना। जैसे—मनुष्य और तिर्थञ्च का आयु सामान्यतः सोपक्रम (निमित्तों से परिवर्तनीय) होता है।

- १. वृत्ति, पत्र ३०,३१।
- २. चूर्ण, पृ० ३१ : सेघन सिद्धिः निर्वाणमित्यर्थः ।
- ३. बृत्ति, पत्र ३१ ।
- ४. चुणि, पू० ३१ : संगतेरियं संगतियं भवति, संगतेर्वी हितं संगतिकं भवति ।
- प्र. वृत्ति, पत्र ३२: संगइयं ति सम्यक् स्वपरिणाभेन गितः—यस्य यदा यत्र यस्पुलदुःलानुभवनं सा संगितः—नियतिस्तस्यां भवं सांगितिकम् ।
- ६. चूणि, पृ० ३२ : णियता-ऽणियतं संतं जे जधा कडा कम्मा ते तथा चेव णियमेण वेदिण्जंति ति एवं नियतं । तं जधा--- णिरुवनकमायू वेद-णेरितय ति, अणियतं सोवनकमायुं ति ।

वृत्तिकार ने भी सुख आदि के नियतिकृत और अनियतिकृत दोनों प्रकार बतलाए हैं। चृषिकार ने 'संतं' का अर्थ 'सद्भून' (यथार्थ) और वृत्तिकार ने इसका अर्थ—'इतना होने पर भी'—िकया है। रे

## श्लोक ३२:

## ६४. पार्श्वस्थ (नियति का एकांगी आग्रह रखने वाले नियतिवादी) (पासत्था)

'पासत्थ' जैन आगमों का प्रचलित शब्द है। इसके संस्कृत रूप दो बनते हैं—पार्श्वस्थ और पाशस्थ। इन दोनों के आधार पर इसकी व्याख्या की गई है। जो ज्ञान, दर्शन और चारित्र के पार्श्व—तट पर ठहरता है, वह पार्श्वस्थ होता है। मध्यात्व आदि के पास से जो बद्ध होता है, वह पाशस्य कहलाता है। किन्तु 'पासत्थ' का मूलस्पर्शी संस्कृत रूप केवल पार्श्वस्थ ही होता चाहिए। पाशस्थ कोरा बौद्धिक है, मूलस्पर्शी नहीं। पार्श्वस्थ का जो अर्थ किया गया है वह भी मौलिक नहीं लगता। इसका मूलस्पर्शी अर्थ होना चाहिए—भगवान् पार्श्व की परम्परा में स्थित।

भगवान् पार्श्व भगवान् महावीर से २५० वर्ष पूर्ववर्ती हैं। भगवान् पार्श्व के अनेक शिष्य भगवान् महावीर के तीर्थ में प्रव्रजित हो गए। अनेक साधु प्रव्रजित नहीं भी हुए। हमारा अनुमान है कि भगवान् पार्श्व के जो शिष्य भगवान् महावीर के शासन में सम्मिलित नहीं हुए, उन्हीं के लिए 'पासत्य' [पार्श्वस्थ] शब्द प्रयुक्त हुआ है।

यह स्पष्ट है कि भगवान् महावीर के आचार की अपेक्षा भगवान् पार्श्व का आचार मृदु था। जब तक भगवान् महावीर या सुधर्मा आदि शक्तिशाली आचार्य थे तब तक दोनों परम्पराओं में सामंजस्य बना रहा। किन्तु समय के प्रवाह में जब सामंजस्य स्थापित करने वाले शक्तिशाली आचार्य नहीं रहे तब पार्श्वनाथ के शिष्यों के प्रति महावीर के शिष्यों में हीन भावना इतनी बढ़ी कि पार्श्वस्थ शब्द शिथिश बाचारी के अर्थ में रूढ हो गया।

पार्श्वस्थ दो प्रकार के हैं --

- सर्वतः पार्थ्वस्य जो ज्ञान, दर्शन और चारित्र के पार्श्व तट पर स्थित होता है ।
- २. देशतः पार्श्वस्थ-जो भय्यातर्रापड, अभिहृतापड, राजपिड, नित्यपिड, अग्रपिड का विशेष आलम्बन के बिना सेवन करता है।

पार्श्वस्थ की पहली व्याख्या का संबंध शायद नियतिवादी आजीवक सम्प्रदाय से है और दूसरी स्वयूथिक जैन निर्भ्रन्थों से। पार्श्वस्थों को स्वयूथिक भी कहा गया है।

वृत्तिकार ने पार्श्वस्थ के दो अर्थ बतलाए हैं --

- १. युक्तियों से बाहर ठहरने वाला -अयौक्तिक बात को मानने वाला।
- २. परलोक की क्रिया की व्यर्थता मानने वाला।
- १. वृत्ति, पत्र ३२ : मुखादिकं किञ्चिन्तयितकृतम् —अवश्यंभान्युदयप्रापितं तथा अनियतम् —आत्मपुरुषकारेश्वरादिप्रापितम् ।
- २. (क) चुणि, पृ० ३२: संतं सब्भूतं ।
  - (स) वृत्ति, पत्र ३२ : संतंसत् ।
- ३,४. प्रवचनसारोद्धार, गाथा १०४, वृत्ति, पत्र २४ : पार्क्ये ---तटे ज्ञानादीनां यस्तिक्ठित स पार्श्वस्थः । अथवा निक्यात्वादयो बन्धहेतवः पात्रा इव पात्रास्तेषु तिक्ठतीति पात्रस्थः ।
- ५. वही, गाथा १०४, १०५:

सो पासत्थो दुविहो सब्बे देसे य होइ नायब्बो ।

सब्बमि नागदंसगद्धरणागं जो उ पासंमि ॥

देसंमि य पासत्थो सेज्जाधरऽभिहडरायिण्डं च ।

नीयं च अगापिण्डं मुंजइ निक्कारणे चेव ॥

वृत्ति, पत्र २४: स च द्विभेदः — सर्वतो देशतश्च, तत्र सर्वतो यः केवलवेषधारी सम्यम्जानदर्शनचारित्रेभ्यः पृथक् तिष्ठति, देशतः पुनः पार्श्वस्थः स यः कारणं तथाविद्यमन्तरेण शय्यातराभ्याहृतं नृपतिपिण्डं नत्यिकमप्रिपण्डं वा भुङ्क्ते ।

६. वृत्ति, पत्र ३३ : युक्तिकदम्बकाट् बहिस्तिष्ठन्तीति पार्श्वस्थाः परलोकिकियापार्श्वस्था वा नियतिपक्षसमाश्रयणात् परलोकिकिया-वैग्यस्यम् । उनके अनुसार एकान्तवादी तथा कालवादी और ईश्वरकारणिक पाश्वेंस्य हैं। ' चूणिकार ने इस भव्द की कोई व्याख्या नहीं की है।

प्रस्तुत प्रसंग में इसका अर्थ-नियति का एकांगी आग्रह रखने वाले नियतिवादी ही उपयुक्त लगता है। नियतिवादी आजीवकों का संबंध भगवान् पाश्वें की परम्परा से था, अतः उनके लिए 'पाश्वेंस्थ' शब्द का उपयोग बहुत अर्थ-सूचक है।

#### ६५ एवंपुवद्विया

यहां तीन पदों में संधि है—एवं + अपि + उबद्विया । इसका अर्थ है—साधना मार्ग में प्रवृत्त होने पर भी ।

## श्लोक ३३:

## ६६. मृग (मिगा)

मृग के दो अर्थ होते हैं — हिरण और आरण्यक पशु । चूणिकार ने प्रस्तुत प्रसंग में इसका अर्थ — 'वातमृग' किया है । यह हिरणों की एक जाति है जो तीन्न-गमन के लिए प्रसिद्ध है । र

वृत्तिकार ने इसका अर्थ-आरण्यक पशु किया है।

# ६७ मृगजाल से (परिताणेण)

मूणिकार और वृत्तिकार इसका सर्वया भिन्न अर्थ करते हैं। चूणिकार ने इसका अर्थ वागुरा — मृगजाल किया है और वृत्तिकार ने इसका अर्थ परित्राण — रक्षा का साधन माना है।

इस अर्थ-भेद का मूल कारण यह प्रतीत होता है कि चूर्णिकार ने 'परिताणेण तिज्जया' मान कर यह अर्थ किया है और वृत्तिकार ने 'परिताणेण विज्जिया' मानकर अर्थ किया है। 'तिज्जिया' और 'विज्जिया' के कारण ही यह अर्थ-भेद हुआ है।'

वृत्तिकार ने वैकल्पिक रूप से चूर्णिकार के अर्थ को मान्य किया है।

# ६८. भयभीत (तिज्जिया)

मृग उस मृगजाल में फंस कर बाहर नहीं निकल पाते । एक ओर वह मृगजाल होता है और दूसरी ओर हाथी, अथव और पैदल सेना होती है। एक ओर थोड़ी-थोड़ी दूरी पर पायकूट आदि होते हैं। इस स्थिति में वे मरण-भय से उद्विग्त हो जाते हैं।

## ६६. श्रान्त (दिग्मूढ) होकर (संता)

चूर्णिकार ने इस शब्द के द्वारा मृग की यौवन अवस्था का ग्रहण किया है। वह मृग अनुपहत शरीर, वय और अवस्था वाला तथा शक्तिसंपन्न होता है।  $^{\prime}$ 

- १. वृत्ति, पत्र ३३ : एकान्तवादिनः कालेश्वरादिकारणिकाः पार्भ्वस्थाः .
- २. चुर्णि, पृ० ३२ : भृगाः तत्रापि बातमृगाः परिगृह्यन्ते ।
- ३. वृत्ति, पत्र ३३ : मृगा आरण्याः पशवः ।
- ४. (क) चूर्णि, पृ० ३२ : परितान: वागुरेत्यर्थः ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र ३३ : परि-समन्तात् त्रायते-रक्षतीति परित्राणम् ।
- (क) चुलि, पृ० ३२ : परितालेण तिज्जता—तिज्जता वारिता प्रहता इत्यर्थः ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र ३३ : परित्राणं तेन वर्जिता---रहिता: ।
- ६. वृत्ति, पत्र ३३ : यदि वा-परितानं -वागुरादिबन्धनम् ।
- ७. चूर्णि, पृ० ३२ : न सक्यमेतत् परितानं निस्तर्नुम् । सा च एगतो वागुरा, एकतो हस्त्यश्वपदातिवतो ययाविभवतो सेना, एकतः पाश—कूटोपगा यथाविभागशः । नित्यत्रस्ताः तत्र ते मृगाः स्वजात्यादिभिः परितुद्यमाना मरणभयोद्विगाः ।
- वही, पृ० ३२ : संतप्रहणान्निरुपहतशरीर-वयो-ऽवस्या अक्षीणपराक्रमाः ।

वृत्तिकार ने इसको शतृ प्रत्यय का बहुवचन मात्र माना है। हमने इसका अर्थ श्रान्त किया है।

# श्लोक ३५:

#### ७०. बाध को (वज्रक्तं)

वृत्तिकार ने इसके दो संस्कृत रूप दिए हैं—वर्ध और 'बन्ध'। इसका अर्थ हैं—बन्धन के आकार में व्यवस्थित वागुरा आदि। बन्धन बांधने के कारण बंध कहलाते हैं।

इसका संस्कृत रूप 'वर्ध' ही होना चाहिए।

## ७१. पदपाश से (पयपासाओ)

चूणिकार ने 'पदपामा' का अर्थ 'कूट' किया है। '

वृत्तिकार ने पदपाश के दो अर्थ किए हैं। 'पदपाश' को एक शब्द मानकर उसका अर्थ वागुरा आदि बन्धन किया है और 'पद' तथा 'पाश' को भिन्न-भिन्न मानकर पद का अर्थ कूट और पाश का अर्थ बन्धन किया है।"

## इलोक ३६:

# ७२. विषमान्त-संकरे द्वार वाले (विसमंते ...)

वृत्तिकार ने 'विसमंतेणुवायते' इस पद की दो प्रकार से व्याख्या की है। (१) विषमान्तकूट, पाश आदि से युक्त प्रदेश से उपागत (२) विषम अन्त वाले कूटपाश आदि में स्वयं को फंसाने वाला। '

चूर्णिकार ने 'विसमंतेणुवागये'--इनको तीन पद मानकर 'विसम' को वागुरा-द्वार का विशेषण माना है ।

# इलोक ३७:

# ७३. अनार्य (अणारिया)

अनार्य तीन प्रकार के होते हैं -- ज्ञान अनार्य, दर्शन अनार्य और चारित्र अनार्य।"

वृत्तिकार ने असद् प्रवृत्ति करने वाले को अनार्य माना है। प्रशापना में आर्य और म्लेच्छ (अनार्य) के अनेक प्रकार निर्दिष्ट हैं।

# ७४. अशंकनीय के प्रति......शंका नहीं करते (असंकियाइं.....असंकिणो)

वे मिथ्याद्दृष्टि अनार्य ज्ञान, दर्शन, और चरित्र तथा जो अशंकनीय हैं उनके प्रति शंका करते हैं और कहते हैं कि संसार जीव-बहुल है, अतः यहां अहिंसा का पालन नहीं किया जा सकता। जिन कुदर्शनों के प्रति शंकित रहना चाहिए उनके प्रति वे श्रद्धा व्यक्त करते हैं और उन पर विश्वास करने हैं। "

१. वृत्ति, पत्र ३३ : (वेगवन्तः) सन्तः ।

२. वृत्ति, पत्र ३३ : वरुभं ति वर्ध्र यदि वा बन्धनाकारेण व्यवस्थितं वागुरादिकं वा बन्धनं बन्धकत्वाद् बन्धमुच्यते ।

३. चूर्णि, पृ० ३३ : पर्द पासयतीति पदपाशः कूड: उपकौ या ।

४. वृत्ति, पत्र ३४ : पदे पाशः पदपाशो —वागुरादिबन्धनं तस्मान्मुच्येत, यदि वा पर्व—कूटं पाशः—प्रतीतः ।

४. वृत्ति, पत्र ३४ : विषमान्तेन कूटपाशादियुक्तेन प्रदेशेनोपागतः, यदि वा--विषमान्ते -कूटपाशादिके ।

६. चुणि, पृ० ३३ ।

७. वही, पूर्व ३३ : अणारिय ति णाण-वंसण-चरित्त-अणारिया ।

E. वृत्ति, पत्र ३४ : अनार्या अज्ञानावृतस्वादसदनुष्ठायिन: I

६. प्रज्ञापना, पद १, सूत्र ८६-१२६।

१०. चूर्णि, पृष्ठ ३३ ः ते असंकिताइं संकिती, णाण-दंसण-चरित्ताइं (असंकणिज्जाइं) ताइं तपोभीक्त्वाद् अन्यैश्च जीवबहुत्वादिभिः पर्देनीत्र शक्यते अहिंसा निष्पादिवतुमिति संकंति ण सद्दहंति, संकिताइं कुदंसणाइं ताइं असंकिणो सद्दहंति पत्तियंति ।

ग्रध्ययन १ : टिप्पण ७५-७६

## श्लोक ३८:

## ७५. अव्यक्त (अवियत्ता)

अञ्यक्त का अर्थ है—अपरिपक्व बुद्धि वाले । जो हिंसा और अहिंसा में भेद करना नहीं जानते उन्हें यहां अव्यक्त कहा गया है।<sup>१</sup>

अन्यक्त की न्यास्या अनेक प्रकार से की गई है। जिसके कींस आदि में केश नहीं आ जाते तब तक वह अन्यक्त होता है। सोलह वर्ष की आयु के नीचे वाला न्यक्ति अन्यक्त होता है।

## ७६. मोहमूढ (मूढगा)

मूढ दो प्रकार के होते हैं --अज्ञानमूढ और दर्शनमूढ । विकार ने सहज सद्विवेक से विकल व्यक्ति को मूढ माना है।

# ७७. शंका करते हैं (संकंति)

धर्म-प्रज्ञापना के विषय में उनका मत है कि इसकी आराधना कठिन है। अथवा वे उन पर श्रद्धा ही नहीं करते। अथवा यह ऐसा ही है या नहीं, ऐसी शंका करते हैं — जैसे पृथ्वी आदि प्राणियों में जीवस्व है या नहीं ? "

#### क्लोक ३६:

#### ७८. इलोक ३६:

प्रस्तुत क्लोक में प्रयुक्त सर्वात्मक, व्युत्कर्ष, नूम और अंशीतिक—पे चारों शब्द चार कवाय के वाचक हैं।

लोभ सब कथायों में व्याप्त रहता है अथवा सब कथाय लोभ में व्याप्त रहते हैं, इसलिए उसका नाम 'सर्वात्मक' है ! अभिमान में अपने उत्कर्ष का अनुभन्न होता है, इसलिए उसका नाम 'व्युत्कर्ष' है। 'णूम' देशी शब्द है। उसका अर्थ है—गहन। गहन का अर्थ है—दुर्ग या अप्रकाश। माया में खिपाद या गहनता होती है, इसलिए उसका नाम 'नूम' है। क्रोध प्रीति का विनाश करता है, इसलिए उसका नाम अप्रीतिक है। '

# ७६. अकर्माश (सिद्ध) (अकम्मंसे)

जहां कर्म का अंशमात्र भी शेष न हो उस अवस्था को अकर्माश अवस्था कहते हैं। यह सिद्ध अवस्था है। कषाय के नष्ट होने पर मोहनीय कर्म का नाश हो जाता है। उसके नष्ट होने पर साधक आगे बढ़ता हुआ विशिष्ट ज्ञान (केवलज्ञान) को प्राप्त होता है और अन्त में भवोपमाही कर्मों को नष्ट कर, अकर्माश होकर, सिद्ध हो जाता है।"

१. चूणि, पृष्ठ ३२ : अवियत्ता णाम अन्यक्ताः णाऽऽरंभादिमु दोसेसु विसेसितबुद्धयः ।

२. निशीथभाष्य, गाया ६२३७, चूर्णि : जाव कक्लादिसु रोमसंभवो न भवति ताव अब्बत्तो ,...... अहवा जाव सोलसविरसो साव अब्बत्तो ।

३. चूर्णि, पृष्ठ ३३ : मुढा अज्ञानेन दर्शनमोहेन ।

४. वृत्ति, पत्र ३४ : मुखाः -- सहजसद्विवेकविकलाः ।

प्र. चूर्णि, पृष्ठ ३३ : धम्मपण्णवणा—तीसे संकंति बेमेन्ति दुक्खं कज्जति अधवा ण सद्दहंति। अधवा किमेवं ण व त्ति वा संकंति, पृथिव्यादिजीवत्यं ।

६. चूर्णि, पृष्ठ ३४: सर्वत्राऽऽत्मा यस्य स भवति सर्वात्मकः, अथवा जे भावकषायदोसा ते वि सब्वे लोभे संभवंतीति सब्वप्पगं।
.............। विविधं जात्यादिभिर्मदस्यानैरात्मानं उक्कस्सति विचरकस्सति । नूमं गहनिमत्यर्थः। द्ववण्णूमं दुग्गं अप्पगासं वा, भावण्णूमं माया। ............। किंचि अप्पत्तियं णाम रूसियव्वं, तदपि अप्पत्तियं।

७. चूर्णि, पृष्ठ ३४ ।

## द०. मृय की भांति अज्ञानी (मिगे)

जैसे मृग पाश के प्रति जाता हुआ प्रचुर तृण और जल वाले स्थान से तथा स्वतन्त्रता से घूमने फिरने तथा वन में रहने के सुख से रहित होकर मृत्यु के मुंह में जा गिरता है, वैसे ही ये नियतिवादी भी अकर्मांश होने की स्थिति से भ्रष्ट हो जाते हैं।

#### ८१. इलोक २८-४०:

नियतिवादी कियावाद और अकियावाद दोनों में विश्वास नहीं करते। उनका दर्शन यह है—कुछ लोग किया का प्रतिपादन करते हैं और कुछ अिवया का प्रतिपादन करते हैं। ये दोनों समान हैं। 'मैं करता हूं'—यह मानने वाला भी कुछ नहीं करता और 'मैं नहीं करता हूं —यह मानने वाला भी कुछ नहीं करता। सब कुछ नियति करती है। यह सारा चराचर जगत् नियति के अधीन है। अज्ञानी पुरुष कारण को मानकर इस प्रकार जानता हैं। मैं दुःखी हो रहा हूं, शोक कर रहा हूं, खिन्न हो रहा हूं, शारिरिक बल से क्षीण हो रहा हूं, पीड़त हो रहा हूं, परितप्त हो रहा हूं, यह सब मैंने किया है। दूसरा पुरुष जो दुःखी हो रहा है, शोक कर रहा है, खिन्न हो रहा है, शारीरिक बल से क्षीण हो रहा है, पीड़ित हो रहा है, परितप्त हो रहा है, यह सब उसने किया है। इस प्रकार वह अज्ञानी पुरुष कारण को मानकर स्वयं के दुःख को स्वकृत और पर के दुःख को परकृत मानता है।

मेधाबी पुरुष कारण को मानकर इस प्रकार जानता है। मैं दु:खी हो रहा हूं, शोक कर रहा हूं, खिन्न हो रहा हूं, शारीरिक बल से क्षीण हो रहा हूं, पीड़ित हो रहा हूं, परितष्त हो रहा हूं। यह सब मेरे द्वारा कृत नहीं है। दूसरा पुरुष जो दु:खी हो रहा है, शोक कर रहा है, खिन्न हो रहा है, शारीरिक बल से क्षीण हो रहा है, पीड़ित हो रहा है, परितष्त हो रहा है। यह सब उसके द्वारा कृत नहीं है। इस प्रकार वह मेधाबी पुरुष कारण (नियति) को मानकर स्वयं के और पर के दु:ख को नियतिकृत मानता है।

में (नियतिवादी) कहता हूं-पूर्व, पश्चिम, उत्तर और दक्षिण दिशाओं में जो त्रस और स्थावर प्राणी हैं वे सब नियति के कारण ही शरीरात्मक संवात, विविध पर्यायों (बाल्य, कौमार आदि अवस्थाओं), विवेक (शरीर से पृथक् भाव) और विधान (विधि विपाक) को प्राप्त होते हैं। इस प्रकार वे सब सांगतिक (नियतिजनित) हैं इस उत्प्रेक्षा से।

वे ऐसा नहीं जानते, जैसे--किया, अकिया, सुकृत, दुष्कृत, कल्याण, पाप, साधु, असाधु, सिद्धि, असिद्धि, नरक, स्वर्ग हैं। इस प्रकार वे नाना प्रकार के कर्म-समारं मों के द्वारा भोग के लिए नाना प्रकार के कामभोगों का समारंभ करते हैं। (सूयगड़ी २।१।४२-४५)

भगवती (शतक १५) में नियतिवादी गोशालक के सिद्धान्तों का विस्तृत वर्णन मिलता है।

भगवान् महावीर सद्दालपुत के कुंभकारापण में विहार कर रहे थे। उस समय सद्दालपुत घड़ों को धूप में सुखा रहा था। भगवान् महावीर ने पूछा—'सद्दालपुत्त ! ये घड़े कैसे किये जाते हैं?' सद्दालपुत्त ने कहा—'भंते ! पहले मिट्टी लाते हैं, फिर उसमें जल मिलाकर रोंदते हैं, फिर उसमें राख मिलाते हैं, फिर मिट्टी का पिड बना उसे चाक पर चढ़ाते हैं। इस प्रकार ये घड़े तैयार किये जाते हैं। भगवान् महावीर ने कहा—'सद्दालपुत्त ! ये घड़े उत्यान, कर्म, बल, वीर्य, पुरुषकार, पराक्रम से किए जाते हैं? या अनुत्थान, अकर्म, अबल, अवीर्य, अपुरुषकार और अपराक्रम से किए जाते हैं। उत्थान, कर्म, बल, वीर्य पुरुषकार और पराक्रम का कोई अर्थ नहीं हैं। सब भाव नियत हैं।

सूत्रकृतांग के चूणिकार ने नियतवादियों के एक तर्क का उल्लेख किया है। नियतिवादी मानते हैं कि अकृत का फल नहीं होता। मनुष्य जो फलभोग करता है उसके पीछे कर्तृत्व अवश्य है, किन्तु वह कर्तृत्व मनुष्य का नहीं है। यदि मनुष्य का कर्तृत्व हो, वह किया करने में स्वतन्त्र हो तो वह सब कुछ मन चाहा करेगा। उसे जो इष्ट नहीं है, वह फिर क्यों करेगा? किन्तु ऐसा नहीं देखा जाता। मनुष्य बहुत सारे अनीप्सित कार्य भी करता है। इससे यह सिद्ध होता है कि सब कुछ नियति करती है।

१. चूणि, पृष्ठ ३४ : यथा मृगः पासं प्रति अभिसर्यन् प्रचुरतृणोदकगोचरात् स्वैरप्रचाराद् वनसुखाद् ऋष्टः मृत्युमुखमेति एवं ते वि णियतिवादिणो ।

२, उवासगदसाओ ७।१६-२४ ।

इ. चूर्णि, पृ. ३२३ : न चाकृतं फलमस्तीत्यतः णियती करोति, जति पुरिसो करेज्ज तेन सर्वमोग्सितं कुर्यात्, न चेदमस्तीति ततो नियती करेद्द, नियतिः कारिका ।

ग्रध्ययन १ : टिप्पण दर

बीद्ध साहिष्य में नियितवाद के सिद्धान्त का निरूपण इस प्रकार मिलता है — प्राणियों के संक्लेश का कोई हेतु नहीं है, कोई प्रत्यय नहीं है। बिना किसी हेतु और प्रत्यय के ही प्राणी संक्लेश पाते हैं। प्राणियों की विशुद्धि का कोई हेतु नहीं है, कोई प्रत्यय नहीं है। बिना किसी हेतु और प्रत्यय के ही प्राणी विशुद्ध होते हैं। आत्मणिक नहीं है, परशक्ति नहीं है, पुरुषकार नहीं है, बल नहीं है, वीर्य नहीं है, पुरुष-सामर्थ्य नहीं है, पुरुष-पराक्रम नहीं है। सभी सत्व, प्राणी, भूत और जीव अवश, अबल, अवीर्य हैं। वे नियति के वश में हैं। वे छह अभिजातियों में सुख-दुल का अनुभव करते हैं।

चौदह सी हजार प्रमुख योनियां हैं। साठ सी भी हैं, पांच सी भी हैं। पांच सौ कमं, पांच कमं, तीन कमं, एक कमं, आधा कमं है। बासठ प्रतिपद (मार्ग), बासठ अन्त कल्प, छह अभिजातियां, आठ पुरुषभूमियां, उनचास सौ आजीवक, उनचास सौ परिद्राजक, उनचास सौ नागावास, बीस सौ दिन्द्रयां, तीस सौ नरक, छत्तीस रजोधातु, सात संजी-गभं, सात असंगी-गभं, सात निगंठी-गभं, सात देव, सात मनुष्य, सात पिशाच, सात स्वर, सात सौ सात प्रवृट, सात सौ सात प्रपात, सात सौ सात स्वरन तथा अस्सी लाख छोटे-बड़े कल्प हैं। इन्हें मूर्ख और पण्डित पुरुष जानकर इनका अनुगमन कर दुःखों का अन्त कर सकते हैं। वहां यह नहीं है कि इस भील से, इस बत से अथवा तथ से या ब्रह्मवर्य से आरिपक्व कमं को परिपक्व करूंगा, परिपक्व कमं को भोगकर उसका अंत करूंगा। इस पर्यन्तकृत संसार में सुख और दुःख द्रोण (नाप) से नपे हुए हैं। घटना-बढ़ना नहीं होता। उसकर्ष और अपकर्ष नहीं होता। जैसे सूत की गोली फीकने पर खुजती हुई गिर पड़ती है वैसे ही मूर्ख और पण्डित दौड़कर, आवागमन में पड़कर, दुःख का अन्त करेंगे।''

## इलोक ४१:

#### ८२. इलोक ४१:

अज्ञानवादी दार्शनिकों के विचारों का निरूपण प्रस्तुत आगम के १२।२,३ में मिलता है। उस समय अज्ञानवाद की विभिन्न शालाएं थीं। उनमें संजयवेलद्विपुत्त के अज्ञानवाद या संशपवाद का भी समावेश होता है। सूत्रकृतांग के चूर्णिकार ने अज्ञानवाद की प्रतिपादन-पद्धति के सात और प्रकारान्तर से चार भागों का उल्लेख किया है—

- जीव सत् है, यह जीन जानता है और इसे जानने से क्या प्रयोजन ?
- २. जीव असत् है, यह कौन जानता है और इसे जानने से क्या प्रयोजन ?
- जीव सत्-असत् है, यह कीन जानता है और इसे जानने से क्या प्रयोजन ?
- ४. जीव अवचनीय है, यह कौन जानता है और इसे जानने से क्या प्रयोजन ?
- ५. जीव सत् और अवचनीय है, यह कीन जानता है और इसे जानने से क्या प्रयोजन ?
- ६. जीव असत् और अवचनीय है, यह कौन जानता है और इसे जानने से क्या प्रयोजन ?
- ७. जीव सत्, असत् और अवचनीय है, यह कौन जानता है और इसे जानने से क्या प्रयोजन ? प्रकारान्तर से चार भंग---
  - १. पदार्थ की उत्पत्ति सत् से होती है, यह कौन जानता है और इसे जानने से क्या प्रयोजन ?
  - २. पदार्थ की उत्पत्ति असत् से होती है, यह कौन जानता है और इसे जानने से क्या प्रयोजन ?
  - ३. पदार्थ की उत्पत्ति सत्-असत् से होती है, यह कौन जानता है और इसे जानने से क्या प्रयोजन ?
  - ४. पदायं की उत्पत्ति अवचनीय है, यह कौन जानता है और इसे जानने से क्या प्रयोजन ?

अज्ञानवादी आस्मा, परलोक आदि सभी विषयों की जिज्ञासा का समाधान इसी पद्धति से करते थे।

१. दोघनिकाय १।२।४।१६।

२. चूर्ण पृष्ठ २०६;२०७ : इमे बिद्धिविधाणा—सन् जीवः को बेत्ति ? किं वा तेण णातेण ? असन् जीवः को बेत्ति ? किं वा तेण णातेण ? सदसन् जीवः को बेत्ति ? किं वा तेण णातेण ? अवचनीयो जीव को बेत्ति ? किं वा तेण णातेण ? क, एवं सदबचनीयः असदबचनीयः, सदसदबचनीयः सती भावोत्पत्तिः को बेत्ति ? किं वा ताए णाताए ? असती भावोत्पत्ति को बेत्ति ? किं वा ताए णाताए ? अवचनीया भावोत्पत्तिः को बेत्ति ? किं वा ताए णाताए ? अवचनीया भावोत्पत्तिः को बेत्ति ? किं वा ताए णाताए ? अवचनीया भावोत्पत्तिः को बेत्ति ? किं वा ताए णाताए ? .......

दीविनिकाय में संजयवेलद्विपुत्त के अनिश्चयवाद (या संशयवाद या अज्ञानवाद) का निरूपण इन शब्दों में मिलता है-

...... तुम पूछो कि क्या परलोक है तो यदि मुक्ते ज्ञात हो कि वह है तो मैं तुम्हें बतलाऊं कि परलोक है। मैं ऐसा भी नहीं कहता, मैं वैसा भी नहीं कहता, अन्यथा भी मैं नहीं कहता। मैं यह भी नहीं कहता कि वह नहीं है। मैं यह भी नहीं कहता कि वह नहीं है। परलोक नहीं है, परलोक नहीं नहीं है। परलोक है भी और नहीं भी है। परलोक नहीं है।

....... तुम पूछो कि क्या देवता है तो यदि मुक्ते ज्ञात हो कि वे हैं तो मैं तुम्हें बतलाऊं कि देवता है। मैं ऐसा भी नहीं कहता, मैं वैसा भी नहीं कहता, अन्यथा भी मैं नहीं कहता। मैं यह भी नहीं कहता कि वे नहीं हैं। मैं यह भी नहीं कहता कि वे नहीं नहीं हैं। देवता नहीं हैं, देवता नहीं हैं। देवता नहीं हैं। देवता नहीं हैं। देवता नहीं हैं।

……तुम पूछो कि क्या अच्छे-बुरे कर्म का फल है तो यदि मुक्ते ज्ञात हो कि वह है तो मैं तुम्हें बतलाऊं कि अच्छे-बुरे कर्म का फल है। मैं ऐसा भी नहीं कहता, मैं वैसा भी नहीं कहता, अन्यथा भी मैं नहीं कहता। मैं यह भी नहीं कहता कि वह नहीं है। अच्छे-बुरे कर्म का फल है। अच्छे-बुरे कर्म का फल नहीं नहीं है। अच्छे-बुरे कर्म का फल है। अच्छे-बुरे कर्म का फल है भी और नहीं भी है। अच्छे-बुरे कर्म का फल है भी और नहीं भी है। अच्छे-बुरे कर्म का फल नहीं नहीं है।

...... तुम पूछो कि तथागत मरने के बाद होते हैं या नहीं होते तो यदि मुभे ज्ञात हो कि तथागत मरने के बाद होते हैं तो मैं तुम्हें बतलाऊं कि वे होते हैं और यदि मुभे ज्ञात हो कि तथागत मरने के बाद नहीं होते तो मैं बतलाऊं कि वे नहीं होते। मैं ऐसा भी नहीं कहता, मैं वैसा भी नहीं कहता, अन्यथा भी मैं नहीं कहता। मैं यह भी नहीं कहता कि वे नहीं होते। मैं यह भी नहीं कहता कि वे नहीं होते। तथागत मरने के बाद होते भी हैं ओर नहीं भी होते। तथागत मरने के बाद नहीं होते, वे नहीं नहीं होते, तथागत मरने के बाद होते भी हैं ओर नहीं भी होते। तथागत मरने के बाद नहोते हैं और नहीं होते हैं।

पंडित राहुल सांकृत्यायन ने लिखा है--

'आधुनिक जैन दर्शन का आधार 'स्याद्वाद' है, जो मालूम होता है कि संजयवेलिट्टिपुत्त के चार अंग वाले अनेकान्तवाद को लेकर उसे सात अंग वाला किया गया है। संजय ने तत्त्वों (परलोक, देवता) के बारे में कुछ भी निश्चयात्मक रूप से कहने से इंकार करते हुए उस इन्कार को चार प्रकार कहा है—

- (१) है ?--नहीं कह सकता।
- (२) नहीं है---नहीं कह सकता।
- (३) है भी और नहीं भी---नहीं कह सकता।
- (४) न है और न नहीं है नहीं कह सकता।

इसकी तुलना की जिए जैनों के सात प्रकार के स्याद्वाद से—

- (१) है ? हो सकता है। (स्याद अस्ति)
- (२) नहीं है ?---नहीं भी हो सकता है। (स्याद् नास्ति)
- (३) है भी और नहीं भी रे—है भी और नहीं भी हो सकता है। (स्यादस्ति च नास्ति च)। उक्त तीनों उत्तर क्या कहे जा सकते हैं ? इसका उत्तर जैन 'नहीं' में देते हैं—
- (४) 'स्याद'—(हो सकता है)-- स्या यह कहा जा सकता (वक्तव्य) है ? नहीं, स्याद अवक्तव्य है।
- (४) 'स्याद् अस्ति'--नया यह वक्तन्य है ? नहीं, स्याद् अस्ति अवक्तन्य है ।
- (६) 'स्याद नास्ति'--क्या यह वक्तव्य है ? नहीं, स्याद नास्ति अवक्तव्य है ।
- (७) स्याद् अस्ति च नास्ति च-न्या यह वक्तव्य है ? नहीं, स्याद् अस्ति च नास्ति च अवक्तव्य है।

दोनों को मिलाने से मालूम होगा कि जैनों ने संजय के पहले वाले तीन वाक्यों (प्रश्न और उत्तर दोनों) को अलग करके अपने स्याद्वाद की छह भंगियां बनाई हैं और उसके चौथे वाक्य 'न है और न नहीं है'—को छोड़कर, 'स्याद' भी अवक्तव्य है—यह सातवां भंग तैयार कर अपनी सम्तभंगी पूरी की।

#### १. दोघनिकाय १।२।४।३१ ।

उपलब्ध सामग्री से मालूम होता है कि संजय अपने अनेका तवाद का प्रयोग परलोक, देवता, कर्मफल, मुक्तपुरुष जैसे परोक्ष विषयों पर करता था। जैन संजय की युक्ति को प्रत्यक्ष वस्तुओं पर भी लायू करते हैं। उदाहरणार्थ सामने मौजूद घट की सत्ता के बारे में यदि जैन दर्शन से प्रश्न पूछा जाए तो उत्तर निस्त प्रकार मिलेगा—

- (१) घट यहां है ?--हो सकता है (स्याद अस्ति) ।
- (२) घट यहां नहीं है ? -- नहीं भी हो सकता है (स्याद् नास्ति) ।
- (३) क्या घट यहां है भी और नहीं भी है ?--है भी और नहीं भी हो सकता है। (स्याद अस्ति च नास्ति च)।
- (४) 'हो सकता है' (स्याद)—क्या यह कहा जा सकता है ?—नहीं, स्याद यह अवक्तव्य है।
- (५) घट यहां हो सकता है (स्यादिस्त)— क्या यह कहा जा सकता है ?—नहीं, घट यहां हो सकता है—यह नहीं कहा जा सकता।
- (६) घट यहां नहीं हो सकता है (स्यान्नास्ति)—क्या यह कहा जा सकता है ?—नहीं, घट यहां नहीं हो सकता— यह नहीं कहा जा सकता !
- (७) घट यहां हो भी सकता है, नहीं भी हो सकता है—क्या यह कहा जा सकता है?—नहीं, घट यहां हो भी सकता है, नहीं भी हो सकता है, यह नहीं कहा जा सकता।

इस प्रकार एक भी सिद्धान्त (वाद) की स्थापना न करना, जो कि संजय का नाद था। उसी को संजय के अनुयायियों के लुप्त हो जाने पर, जैनों ने अपना लिया और उसके चतुर्भंगी न्याय को सप्तभंगी में परिणत कर दिया।'

पंडित राहुल सांकृत्यायन ने काल्पनिक तथ्यों के आधार पर स्थापनाएं प्रस्तुत की हैं—

- (१) संजयवेलट्टिपुत्त के चार अंग दाले अनेकान्तवाद को लेकर उसे सात अंग दाला किया गया है।
- (२) एक भी सिद्धान्त की स्थापना न करना, जो कि संजय का वाद था, उसी को संजय के अनुयायियों के लुप्त हो जाने पर जैनों ने अपना लिया।

ये दोनों स्थापनाएं बहुत ही भ्रामक और वास्तविकता से परे हैं। संजयवेल द्विपुत्त का दिल्कोण अज्ञानवादी या संशयवादी था। इसलिए वे किसी प्रश्न का निश्चयात्मक उत्तर नहीं देते थे। भगवान् महावीर का दिल्कोण अनेकांतवादी था। वे प्रत्येक प्रश्न का उत्तर निश्चयात्मक भाषा में देते थे। भगवती तथा अन्य आगमों में भी भगवान् महावीर के साथ हुए प्रश्नोत्तरों का विशाल संकलन है। उसके अध्ययन से पता चलता है कि भगवान् महावीर द्रव्याधिक और पर्यायाधिक— इन दो नयदृष्टियों से प्रश्नों का समाधान देते थे। ये ही दो नय अनेकान्तवाद के मूल आधार हैं। स्याद्वाद के तीन भंग मौलिक हैं—स्याद् अस्ति, स्याद् नास्ति और स्याद् अवक्तव्य। भगवान् महावीर ने प्रश्नों के समाधान में और तत्त्व के निरूपण में बार-वार इनका प्रयोग किया है। संजयवेल द्विपुत्त की अपनी चतुर्भंगात्मक प्रतिपादन शैली और भगवान् महावीर की प्रतिपादन शैली त्रिभंगात्मक थी। फिर इस कल्पना का कोई आधार नहीं है कि संजय के अनुयायियों के लुप्त हो जाने से जैनों ने उसके सिद्धान्त को अपना लिया। सत्, असत्, सत्-असत् और अनुभय (अवक्तव्य)—ये चार भंग उपनिषद काल से चले आ रहे हैं। उस समय के सभी प्रायः दार्शनिकों ने इन भंगों का किसी न किसी रूप मं प्रयोग किया है। फिर यह मानने का कोई अर्थ नहीं है कि जैनों ने संजयवेल द्विपुत्त के भंगों के आधार पर स्याद्वाद की सप्तभंगी विकसित की।

'स्यात् अस्ति' का अर्थे 'हो सकता है'—यह भी काल्पनिक है। जैन परम्परा में यह अर्थे कभी मान्य नहीं रहा है। भगवान् महाबीर से पूछा गया—

भंते ! द्विप्रदेशी स्कंध आत्मा है ? अनात्मा है ? या अवनतच्य है ?

भगवान् महावीर ने उत्तर दिया-द्विप्रदेशी स्कंध स्यात् आत्मा है, स्यात् आत्मा नहीं है, स्यात् अवनतन्य है।

'भंते! यह कैसे ?

१. वर्शन-विग्वसंन, राहुल सांकृत्यायन, पृ० ४६६,४६६ ।

'गौतम ! द्विप्रदेशी स्वंघ स्व की अपेक्षा से आत्मा है, पर की अपेक्षा से आत्मा नहीं है और उभय की अपेक्षा से अवक्तव्य है।

यह संग्रयवाद या अज्ञानवाद नहीं है। इसमें तत्त्व का निश्चयात्मक प्रतिपादन है। यह प्रतिपादन सापेक्ष इष्टिकोण से है, इसलिए यह अनेकान्तवाद या स्याद्वाद है। भगवती में भाए हुए पुद्गल-स्कंधो की चर्चा के प्रसंग में स्याद्वाद के सातों ही भंग फलित होते हैं। भगवती सूत्र दर्शनयुग में लिखा हुआ कोई दार्शनिक ग्रंथ नहीं है। वह महावीरकालीन आगम सूत्र है। इससे यह ज्ञात होता है कि स्याद्वाद को संजयवेलद्विपुत्त के सिद्धान्त से उधार लेने की बात सर्वथा आधार शून्य है।

अज्ञानवादी कहते हैं— अनेक दर्शन हैं और अनेक दार्शनिक। वे सब सत्य को जानने का दावा करते हैं, किन्तु उन सब का जानना परस्पर विरोधी है। सत्य परस्पर विरोधी नहीं होता। यदि उन दार्शनिकों का ज्ञान सत्य का ज्ञान होता तो वह परस्पर विरोधी नहीं होता। वह परस्पर विरोधी है, इसलिए सत्य नहीं है। जैसे म्लेच्छ अम्लेच्छ की भाषा के आशय को समभे बिना केवल उसे दोहरा देता है, वैसे ही सब अज्ञानी (सम्यग्ज्ञानशून्य दार्शनिक) अपने-अपने ज्ञान को प्रमाण मानते हुए भी निश्चयार्थ (वास्तविक सत्य) को नहीं जानते। यदि वे निश्चयार्थ को जानते होते तो परस्पर विरोधी अर्थ का प्रतिपादन नहीं करते। वे अपने मत-प्रवर्तक को सर्वज्ञ मानते हैं, पर वे स्वयं सर्वज्ञ नहीं हैं तब सर्वज्ञ की बात कैसे समभ सकेंगे? असर्वज्ञ सर्वज्ञ को नहीं जानता। कोई व्यक्ति सर्वज्ञ है और उस समय के लोग उसकी सर्वज्ञता को जानना चाहते हैं, किन्तु सर्वज्ञ के द्वारा जो ज्ञेय है उसे वे समग्रता से नहीं जान पाते, इसलिए वे कैसे जान सकते हैं कि वह व्यक्ति सर्वज्ञ है? दूसरों की चित्तवृत्ति को जानना सरल नहीं है। उपदेष्टा ने किस विवक्षा से क्या कहा है, उसे पकड़ा नहीं जा सकता, इसलिए कोई भी दार्शनिक, भले फिर वह किसी भी दर्शन का अनुयायी हो, निश्चयार्थ को नहीं जानता। वह अपने दर्शन के हार्द को समभे बिना उस म्लेच्छ की भांति वाणी को दोहरा रहा है, ज्ञास्त्र की रट लगा रहा है, इसलिए अज्ञान ही क्षेय है।

यह प्रस्तुत सूत्र के वृत्तिकार श्रीलांकसूरी की व्याख्या है। उनके अनुसार इन तीनों श्लोकों (४१,४२,४३) में अज्ञानवाद का समर्थन है और चवांलीसवें श्लोक से उसका प्रतिपादन शुरू होता है।

देखें--१२/१ का टिप्पण।

# दर्. धमण (समणा)

चूर्णिकार ने इसका अर्थ श्रमण और वृत्तिकार ने 'परिव्राजक विशेष' किया है । श्रमणों के अन्तर्गत परिव्राजकों का समावेश

आया भंते ! दुपएसिए खंधे ? अण्णे दुपएसिए खंधे ?

गोयमा ! दुपएसिए खंधे सिय आया, सिय नो आया, सिय अवलब्वं .....।

से केणट्ठेणं भंते ! एवं .... ?

मोयमा ! अप्पणो आदिट्ठे आया, परस्स आदिट्ठे नो आया, तदुभयस्स आदिट्ठे अवत्तव्वं .....।

२. बृत्ति, यत्र ३५ : एके केचन ब्राह्मणविशेषा: तथा श्रमणाः परिव्याजकविशेषाः सर्वेऽप्येते ज्ञायतेऽनेनेति ज्ञानं हियोपादेयार्थाऽऽविभीवकं परस्परविरोधेन व्यवस्थितं स्वकं आत्मीयं बदन्ति, न च तानि ज्ञानानि परस्परविरोधेन प्रवृत्तत्वात् सत्यानि, ..... ।

••••••ग्राया मलेच्छः अमलेच्छत्य परमार्थमजानानः केवलं तद् भाषितमनुभाषते, तथा अज्ञानिकाः सम्यग्ज्ञानरहिताः श्रमणा बाह्यणा वदन्तोऽपि स्वीयं स्वीयं ज्ञानं प्रमाणत्वेन परस्परिवरुद्धार्थभाषणात् निश्चवार्थं न जानन्ति, तथाहि—ते स्वकीयं तीर्थकरं सर्वज्ञत्वेन निर्धायं तदुपदेशेन क्रियासु प्रवर्तेरन्, न च सर्वज्ञविवक्षा अविष्टिशिना ग्रहीतुं शक्यते, नासर्वज्ञः सर्वज्ञं जानातीति न्यायात्, तथा चोक्तम्—'सर्वज्ञोऽसाविति ह्योतत् तत्कालेऽपि बुभुत्सुभिः । तज्ज्ञानज्ञेयविज्ञानरहितैर्पम्यते कथम् ?' एवं परचेतोवृत्तीनां दुरन्व-यत्वाद् उपदेष्ट्रपि यथावस्थितविवक्षया ग्रहणासंभवाश्चित्रवयार्थमजानाना भ्लेच्छ्वदपरोक्तमनुभाषन्त एव । ••••अतोऽज्ञानमेव श्रेय इति ।

३. (क) चूर्णि, पृष्ठ ३४ : समणा समणा एवं]।

(स) वृत्ति, पुब्ठ ३५: अमणाः परिवाजकविशेषाः ।

१. भगवई १२/२१८, २१६:

#### सूयगडो १

४८

भी होता था, ऐसा प्राचीन उल्लेख प्राप्त होता है। अतः वृत्तिकार का अर्थ भी संगत है।

## इलोक ४३:

## ६४. अज्ञानी (पूर्ण ज्ञान से शून्य) (अण्णाणिया)

अज्ञानिक का अर्थ है---पूर्ण ज्ञान से शून्य । विकार ने इसका अर्थ-- सम्यग् ज्ञान से रहित किया है । विकार ने इसका अर्थ---

#### इलोक ४४:

#### ६५. विमर्श (वीमंसा)

चूणिकार ने संशय, सन्देह, वितर्क, ऊह और विमर्श को पर्यायवाची माना है। \* वृत्तिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं—पर्यालोचन तथा मीमांसा। "

#### इलोक ४५:

#### ८६. इसोक ४४:

प्रस्तुत क्लोक में दिग्मूड पथदर्शक के द्वारा होने वाले अपाय का निर्देश किया गया है। किसी गहन वन में एक पथिक पय-भ्रष्ट हो गया। वह दिग्भ्रान्त होता हुआ पथ की टोह में घूम रहा था। इतने में ही उसे दूसरा पथिक दिखाई दिया। उसने पूछा— 'भाई! पाटलिपुत्र नगर किस दिशा की ओर है? उस पथिक ने कहा—चलो, मैं तुम्हें वहां ले चलता हूं।' दोनों साथ हो गए। वह भी पाटलीपुत्र का मार्ग नहीं जानता था। दोनों जंगल में ही भटकते रहे। रास्ते में पर्वत, पत्थर, नदियां, गुकाएं, इक्षा, गुल्म, लता, वितान, जंगल आदि भयंकर स्थान आए। वहां वे दोनों कष्ट पाते हुए भी गन्तव्य तक नहीं पहुंच पाए।

किसी सार्थवाह ने स्कंधावार से एक मार्गदर्शक साथ ले लिया। वह स्वयं दिग्ध्रान्त या। वह दूसरी ही दिशा में चल पड़ा। उसके पीछे-पीछे सारा सार्थ चलता गया। सार्थ के बीच में चलने वाले मनुष्य तथा अन्त में चलने वाले मनुष्य मार्ग के ज्ञाता थे। परन्तु आगे-आगे चलने वाला मार्ग से अजान था। वे सब उस दिग्ध्रान्त नेता का अनुगमन कर कष्ट पाते रहे।

चूर्णि---णिग्गंथा साधू समणा वा सक्का रत्तपडा, तावसा वणवास्थि, गेरका परिवायमा, आजीवगा गोसालसिस्सा पंडर-भिक्तुआ वि मण्णंति ।

#### (ख) प्रवचनसारोद्धार, गाथा ७३१-३३:

निग्गंथ सक्कं तावस, गेरूय आजीव पंचहा समणा।
तिम्म निग्गंथा ते जे, जिल्सासल मवा मुणिणो।।
सक्काय सुगय सीसा, जे जिल्ला ते उतावसा गीया।
जे धाउरवत्था तिबंडिणो गेरूया ते उ॥
जे गोसालगमयमणुसरंति, मन्नंति ते उ आजीवा।
समणत्तणेण भुवणे, पंचिष्ठ पत्ता पसिद्धिमिमे।।

२. चूर्णि, पृष्ठ ३५ : अत्रिकालाभिक्षा इव न सद्भावती वदन्ति ।

३. वृत्ति, पत्र ३५: अज्ञानिकाः सम्यग्ज्ञानरहिताः ।

४. चूर्णि, पृष्ठ ३५ : संशयः संदेहो वितर्कः ऊहा वीमसेत्यनथन्तिरम् ।

वृत्ति, पत्र ३६ : विमर्शः पर्यालोचनात्मको मीमांसा वा—मातुं परिच्छेत्तुमिच्छा ।

६. चूर्णि, पृष्ठ ३५ ।

१.(क) निशीथमाध्य गाथा, ४४२० : णिग्गंथ सक्क तावस, गेरुव आजीव पंचहा समणा ॥

म्रध्ययन १ : टिप्पण ८७-६२

#### ८७. घोर (तिव्वं)

तीव के दो अर्थ हैं - अरयन्त, असह्य ।

#### दद जंगल में (सोयं)

इसके तीन अर्थ हैं-श्रीत (भयदार), जंगल, श्रोक । पर्वत, चट्टानें, निदयां, कन्दरा, तथा वृक्ष, गुरुम और लताओं के भूरमुट तथा जंगल — ये भय पैदा करने वाले होते हैं। अत: ये श्रोत हैं।

# इलोक ४६:

# दश्. दूर मार्ग में चला जाता है (दूरमद्धाण गच्छई)

इसका तात्पर्य है -विवक्षित मार्ग से दूर चला जाता है। एक अंधा मनुख्य दूसरे अंधे के पास आकर बाला - 'चलो, मैं तुम्हें उस गांव या नगर में ले चलता हूं जहां तुम जाना चाहते हो। वह अंधा उसके साथ चल पड़ा। ले जाने वाला भी अंधा और जाने वाला भी अंधा। ले जाने वाला नहीं जानता कि उसे कहां ठहरना है, कहां चलना है। मार्ग का यह अपरिमाण ही मार्गसे दूर भटकना है 📑

# ६०. उत्पथ में चला जाता है (आवज्जे उप्पहं जंतू)

इस प्रकार दोनों अंधे अपने पादस्पर्श से मार्ग को पहचानते हुए क्षण भर सही मार्ग पर चलते हैं, फिर उत्पथ में चले जाते हैं। उस उत्पथ पर चलते हुए प्रपात, कांटे, सर्प, हिस्र पशुओं से वे विनाश को प्राप्त हो जाते हैं। "

#### इलोक ४७:

## **६१. मोक्षार्थी (णियागद्री)**

चूणिकार ने 'णियायद्वी' का संस्कृत प्रतिरूप 'नियाकार्थ' किया है। तात्पर्यार्थ में इसके दो अर्थ किए हैं---नियत--मोक्ष और नियत-निस्य ।

वृत्तिकार ने 'नियाग' का अर्थ मोक्ष या सद्धमं किया है। रै

नियाग का नियत शब्द से सीधा संबंध नहीं है। इसका संबंध 'नि' उपसर्ग पूर्वक 'यज्' धातु से संगत लगता है।

## ६२. अधर्म के मार्ग पर चलते हैं (अहम्ममावज्जे)

कुछ लोग धर्म की आराधना के लिए दीक्षा स्वीकार करते हैं। तथाकथित मान्यता अथवा जीवन-यात्रा की कठिनाइयों के कारण वे आरंभ में प्रवृत्त रहते हैं। इस प्रकार वे धर्म के लिए जीवन-यापन करते हुए भी अधर्म में चले जाते हैं। चूणिकार ने एक महत्त्वपूर्ण बात का उल्लेख किया है कि आजीवक श्रमण बहुत कठोर तपश्चर्या करते थे, किन्तु देशी अधर्मानुबंधी धर्म का आचरण करने के कारण धर्म से अधर्म की ओर चले जाते थे।"

- १. (क) चूणि, पृष्ठ ३५: तीव्रंनाम अत्यर्थम् ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र ३६: तीव्रम् असह्यम् ।
- २. चूणि, पृष्ठ ३४ : पर्वता-ऽश्म-सरित्-कन्दरा-वृक्ष-गुत्म-लता-वितान-गहनं श्रवन्ति तेनेति श्रोतं मयद्वारमित्यर्थे: ।
- ३. वही, पृष्ठ ३५ : जधः कोई अंधो अद्धाणे अद्धाणद्वाणे वा किंचि अन्धमेव समेत्य ब्रवीति—अहं ते अभिष्यितं गामं गगरं वा णेमि त्ति तेण सध पट्टितो । ..... नासौ जानाति यत्र वस्तब्यं यातब्यं वा इत्यतस्तस्य तदपरिमाणमेव अध्वानमित्यतो हूराध्वानम् ।
- ४. वही, पृष्ठ ३५ : स एवं पधेणं पत्थितो वि क्षणान्तरं पादस्पर्शेन गत्वा उत्पथमापद्यते यत्र विनाशं प्राप्नुते प्रपात-कण्टका-ऽहि-श्वापदादिभ्य: 1
- ५. वहीं, पृष्ठ ३६ : नियतो नाम मोक्ष:, नियतो नित्य इत्यर्थ:, नियाकेन यत्यार्थ: स सवति नियाकार्थ: ।
- ६. वृत्ति, पत्र ३६ : निधागी—मोक्ष: सद्धर्मी वा ।
- ७ चूर्णि, पृष्ठ ३६ : अधर्ममापद्यन्ते, यथाशक्त्या आरम्भप्रवृत्ता धर्मायोत्यिता अधर्ममेव आपद्यन्ते । येऽपि च कच्टतपः प्रवृत्ता भाजीविकादयः तेऽपि धर्मं अधर्मानुबन्धिनं प्राप्य पुनरपि गोशालवत् संसारायैव भवन्ति ।

म्रध्ययन १ : टिप्पण ६३-६७

#### ६३ सबसे सीधे मार्ग (संयम) पर (सन्वज्जुयं)

इसका अर्थ है—संयम । संयम सब ओर से ऋजु होता है।

वृत्तिकार ने इसके तीन अर्थ किए हैं— संयम, सद्धर्म और सत्य। दशवैकालिक सूत्र में ऋजुदर्शी का अर्थ संयमदर्शी मिलता है।

#### इलोक ४८:

#### ६४. कुछ अज्ञानवादी (एगे)

चूणिकार ने 'एगे' का अर्थ परतंत्र-तीर्थंकर किया है। ' जैन आगमों में तीर्थंकर शब्द का प्रयोग प्रचुरता से मिलता है। बीद साहिस्य में छह तीर्थंकरों का उल्लेख उपलब्ध है। तीर्थंकर का अर्थ होता है—प्रवचनकार। शंकराचार्य ने ब्रह्मसूत्र के भाष्य में कपिल, कणाद आदि को तीर्थंकर कहा है। इन सारे संदर्भों में चूणिकार का 'परतंत्र-तीर्थंकर' यह प्रयोग बहुत महत्त्वपूर्ण है।

## ६५. दूसरे (विशिष्टज्ञानी) की (अण्णं)

यहां 'अन्य' से सर्वज्ञ और सर्वदर्शी का ग्रहण किया गया है।"

# ६६. वे अपने वितकों के द्वारा (अप्पणो य वियक्काहि)

इसका अर्थ है— अपने वितर्कों के द्वारा। वे अज्ञानवादी मन ही मन वितर्केणा करते हैं कि व्यास ने अमुक ऋषि के द्वारा कथित इतिहास का प्रणयन किया था। कणाद ऋषि ने महेश्वर की आराधना कर, उनकी कृपा से वैशेषिक मत का प्रवर्तन किया था। इस प्रकार आत्म-वितर्क और परोपदेश के द्वारा वे बतलाते हैं—यह मार्ग ऋजु है, अथवा यह मार्ग ऋजु नहीं है। वितर्क और मीमांसा एकार्यक हैं।

# ६७. ऋजु (अंजू)

चूणिकार ने इसका अर्थ ऋजु किया है। "वृत्तिकार ने इसका प्रधान अर्थ व्यक्त या स्पष्ट तथा वैकल्पिक अर्थ ऋजु या अकु-

- १. चूर्णि, पृष्ठ ३६ : सम्बुज्जगो णाम संजमो ।
- २. वृत्ति, पत्र ३७ : सर्वे: प्रकारैऋ जु:--प्रगुणो विवक्षितमोक्षगमनं प्रत्यकुटिलः सर्वर्जुः--संयमः सद्धमी वा · · · · · · · · यदि वा --सर्वर्जुकं -- सत्यम् ।
- ३. दसवेक्षालियं ३/११, वृत्ति पत्र ११६ : ऋजुर्दाशन इति ऋजुर्मोक्षं प्रति ऋजुत्वात् संयमस्तं पश्यन्त्युपादेयतयेति ऋजुर्दाशन: ।
- ४. चूणि, पृष्ठ ३६: एते इति ये उक्ताः परतन्त्रतीर्थकराः ।
- प्र. खोचनिकाय I, २/१/२-७; पृ० ४१, ४२ :
  - १. पूरण कस्सयो......क्तित्यकरो .....।
  - २. मक्खलिगोसालो ......... तित्यकरो .....।

  - ४. पकुछो कच्चायनोः ...... तित्यकरोः ....।
  - सञ्जयो बेलट्टपुत्तो · · · · · · । तित्थकरो · · · · ।
  - ६. निगण्ठो नाटपुत्तो .......... तित्यकरो ......।
- ६. इहासूत्रशांकरभाष्य, अ०२, पाद १, सूत्र ११, भाष्य, पृ० ३६८: प्रसिद्धमाहात्म्यानुमतानामपि तीर्थकराणां कपिल-कणभुक्प्रमृतीनां.....
- ७. चूर्णि, पृष्ठ ३६ : अन्ये नाम ये छत्रस्थलोकादुत्तीर्णाः सर्वज्ञाः सर्वर्रातनः ।
- द वही, पृष्ठ ३६ ३ यथा व्यासः अमुकेन ऋषिणा एवमुक्तमितिहासमानयति, यथा कणादो ऽपि महेश्वरं किलाऽऽराध्य तत्प्रसादपूतमनाः वैशेषिक [मत] मकरोत् । एतैरात्मवितकेंः परोपदेशैश्च यथास्वं अयमस्मिन् मार्गः ऋजुः अऋजुर्वा ।
- ६. वही, पृष्ठ ३६ : वितको मीमासेत्यनर्थान्तरम् ।
- १०. यहो, पृष्ठ ३६ : ऋजुः ।

ब्रध्ययन १: टिप्पण **६**८-१०१

टिल किया है।

#### इलोक ४६:

## ६८. धर्म और अधर्म को (धम्माधम्मे)

चूणिकार ने धर्म और अधर्म के दो-दो अर्थ किए हैं ---

धर्म--- १. द्रव्य और पर्याय का स्वभाव में अवस्थान ।

२. जिससे अभ्युदय और नि:श्रेयस सद्यता है तथा जो मुख का कारण है।

अधर्म- १. द्रव्य और पर्याय का स्वभाव में अनवस्थान ।

२. जो दुःख का कारण वनता है।

वृत्तिकार ने उदाहरण के द्वारा इसकी व्याख्या की है। क्षान्ति आदि धर्म और हिंसा आदि पाप—अधर्म।

## हह. जैसे पक्षी पिजरे से (सउणी पंजरं जहा)

जैसे शुक, कोकिस, मैना आदि पक्षी पिंजरे को तोड़ने में सफल नहीं होते अर्थात् पिंजरे से अपने आपको मुक्त नहीं कर सकते। "

## १००. दुःख से (दुक्खं)

चूर्णिकार ने दुःख का अर्थ संसार किया है। कारण में कार्य का उपचार कर दुःख का वैकल्पिक अर्थ अधर्म किया है। विकार के अनुसार इसके दो अर्थ हैं—असाता का उदय अथवा मिथ्यात्व के द्वारा उपचित कर्म-संधन। वि

## इलोक ५०:

#### १०१. इलोक ५०:

अपने सिद्धांत की प्रशंसा और दूसरे सिद्धांत की गहीं करना वर्तमान की मनोवृत्ति ही नहीं है, यह बहुत पुरानी मनोवृत्ति है। 'यही सत्य है, दूसरा सिद्धान्त सत्य नहीं है'—इसी आग्रह में संघर्ष को जन्म दिया है। 'इस्मेवंक सत्यं, मम सत्यं'—इस आग्रह से जो असत्य जन्म लेता है, उससे बचने के लिए अनेकान्त को समभना आवश्यक है। अनेकान्त दृष्टि वाला दूसरे सिद्धान्त के विरोध में या प्रतिपक्ष में खड़ा नहीं होता, किन्तु सत्य को सापेक्षवृष्टि से स्वीकार करता है। नियतिवादी नियति के सिद्धान्त को ही परम सत्य मानकर दूसरे सिद्धान्तों का खंडन करते थे तब भगवान् महावीर ने कहा—नियतिवाद ही तत्त्व है, इस प्रकार का गवं दु:ख के पार पहुंचाने वाला नहीं, दु:ख के जाल में फंसाने वाला है। प्रस्तुत क्लोक को अनेकान्त दृष्टि की पृष्ठभूमि के रूप में देखा जा सकता है।

चूणिकार ने 'विउस्संति'—इस किया पद का अर्थे—विशेष गर्व करना किया है। इस अर्थ के अनुसार इसका संस्कृत रूप 'ब्युत्स्ययन्ति' होता है। दृत्तिकार ने 'विउस्संति' का अर्थ —विद्वानों की भांति आचरण करते हैं अथवा अपने शास्त्र के विषय में विशिष्ट युक्ति का कथन करते हैं —किया है।

- १. वृत्ति, पत्र ३७ : 'अंजु' रिति निर्दोषत्वाद् व्यक्तः—स्पष्टः, परैस्तिरस्कर्तुमशक्यः, ऋजुर्वा—प्रगुणोऽकुटिलः ।
- २. चूणि, पृष्ठ ३६ : घर्मो नाम यथाद्रव्यपर्यायस्वभावावस्थानम्, विपरीतोऽधर्म इति । अथवा धर्मोऽभ्युदय-नैश्रेयसिकः सुलकारणिमिति, ं दुःलकारणमधर्मः ।
- ३. बुत्ति, पत्र ३७ ।
- ४. चूचि, पृ० ३६ : यथा शुकः कोकिला मदनशिलाका द्रव्यपञ्जरं नातिवस्ते ।
- ५ वही, पृष्ठ ३६ : दुःखं संसारो । अथवा कारणे कार्यवदुपचारं कृत्वाऽपविश्यते संसारदुःखकारणमधर्मः ।
- ६. वृत्ति, पत्र ३७ : 'दुःखम्' असातोदयलक्षणं तद्धेतुं वा मिश्यात्वाद्युपवितकमेबन्धनम् ।
- ७. चूर्णि, पृष्ठ ३७ : विउस्संति, विशेषेण उस्संति इदमेवैकं तत्त्वमिति विशेषेण उच्छ्रयंति गव्येणं उस्संतीति ।
- द्र. वृत्ति, पत्र ३८ : 'विद्वस्थंते' विद्वांस इवाऽऽचरन्ति, तेषु वा विशेषेणोशन्ति— स्वशास्त्रविषये विशिष्टं युक्तिकातं वर्बन्ति ।

ग्रध्ययन १ : टिप्पण१०२-१०६

इन अथों के मूल में इनके दो संस्कृत रूप हैं—विद्वस्यंते और विशेषेणोशन्ति'। चूणि में 'विउस्सिया' पाठ उपलब्ध नहीं है। वृत्तिकार ने इसके दो संस्कृत रूप दिए हैं—'ब्युत्थिताः' और 'ब्युसिताः'।'

#### इलोक ५१:

## १०२. ऋयावादी दर्शन (किरियावाइदरिसणं)

चूणिकार ने 'कर्म' को किया का पर्यायवाची मानकर इसका अर्थ-कर्मवादी दर्शन किया है।

# १०३. जो प्राचीनकाल से निरूपित है (पुरक्लायं)

'पुराख्यात' शब्द के अनेक अर्थ हैं ---

- १. जितने दर्शन प्रचलित हैं, उनसे पूर्व कहा हुआ। जैसे गंगा के बालु कणों की गिनती नहीं की जा सकती उसी प्रकार अनगिन बुद्ध हुए हैं, उनके द्वारा कहा हुआ।
- २. प्राचीन काल के मिथ्या दर्शनों में आख्यात ।
- ३, प्रस्यात ।

# १०४. कर्म-विषयक चिन्तन सम्यक् दृष्ट नहीं है (कम्मचितापणट्टाणं)

कर्म जैसे, जिससे, जिसके और जिन हेतुओं में प्रवर्त्तमान व्यक्ति के बंघता है, उस चिन्ता से रहित। कर्म-बंघ या अवंघ के विषय में अगले श्लोक के टिप्पण में स्पष्ट कथन किया गया है।

# १०५. इ.स-स्कंध को बढ़ाने वाला है (बुक्खसंधविवद्धणं)

चूर्णिकार ने इसका अर्थ-कर्म समूह को बढ़ानेवाला अौर वृत्तिकार ने दु:ख-परम्परा की बढ़ाने वाला किया है। पै

## इलोक ४१-५५:

## १०६. इलोक ४१-५४:

अहिंसा के विषय में चिन्तन की अनेक कोटियां रही हैं। प्रस्तुत प्रकरण में बौद्धों का अहिंसक विषयक चिन्तन प्रस्तुत हैं।

क्या जीव का वध होने पर हिंसा होती है ?

क्या जीव का बध न होने पर हिंसा होती है ?

क्याजीव का वध होने पर भी हिंसानहीं होती?

अहिसा के चिन्तन में ये तीन महत्वपूर्ण प्रश्न रहे हैं। इन प्रश्नों का सभी धर्माचार्यों ने अपनी-अपनी शैली से समाधान दिया है। बौद्धों ने इन प्रश्नों का उत्तर इस भाषा में दिया—(१) सत्त्व है (२) सत्त्व-संज्ञा है (३) मारने का चिन्तन है और (४) प्राणी मर जाता है—इन चारों का योग होने पर हिसा होती है, हिसा से होने वाला कर्म का उपचय होता है। जिन परिस्थितियों में हिसा नहीं होती उसका उल्लेख सूत्रकार ने किया है। निर्युक्तिकार के अनुसार वे चार हैं—

- १. वृत्ति, पत्र ३८ : विविधम्—अनेकप्रकारम् उत्—प्राबल्येन श्रिताः—संबद्धाः, तत्र वा संसारे उषिताः ।
- २. चूणि, पृष्ठ ३७: क्रिया कर्मेत्यनर्थान्तरम्, कर्मवादिदर्शनमित्यर्थः।
- ३. वही, पृष्ठ ३७ : त एवं ब्रुवते—'गंगावालिकासमा हि बुद्धाः, तः पूर्वमेवेदमाख्यातम्'। अयवा पुराख्यातमिति पूर्वेषु मिथ्यादर्शन-प्रकृतेब्बाख्यातम् । अथवा प्रख्यातं पुराख्यातम् ।
- ४. वही, पृष्ठ ३७ : कम्मिचिता णाम यथा येन यस्य येषु च हेतुबु प्रवर्त्तमानस्य कर्म बध्यते ततो कर्मचिन्तातः प्रनब्दाः ।
- वही, पुष्ठ ३७ : बु:खस्कन्धविवर्द्धनम्, कर्मसमूहवर्द्धनमित्यर्थः ।
- ६. वृत्ति, पत्र ३८ : 'दुःखस्कन्धस्य' असातोदयपरम्पराया विवर्धनं भवति ।
- ७. चृष्यि , पृष्ठ ३७ : कर्यं युनरुपचीयते ? उच्यते, यदि सत्त्वश्च भवति सत्त्वसंज्ञा च सङ्चिन्त्य जीविताद् व्यपरापणं प्राणातिपातः ।
- मृत्रक्कृतांगनिर्युक्ति, गाया २६ : कम्मं चयं ण गच्छति चतुव्यिधं भिक्खुसमयिमा।

- परिज्ञोपचित केवल मन से पर्यालोचन करने से किसी प्राणी का वध नहीं होता इसलिए उससे हिसा-जनित कर्म का चय नहीं होता।
- २. अविजोपचित-अनजान में प्राणी का वध हो जाने पर भी हिंसा-जनित कर्म का चय नहीं होता।
- ईयापथ─चलते समय कोई जीव मर जाता है, उससे भी हिंसा-जितत कर्म का चय नहीं होता, क्योंकि उसकी मारने की अभि-संधि नहीं होती।
- ४. स्वप्नान्तिक--स्वप्न में जीव-वध हो जाने पर भी हिंसा-जनित कमें का चय नहीं होता ।

इन चारों से मात्र कमें का स्पर्श होता है जो सूक्ष्म तन्तु के बन्धन की भांति तत्काल छिन्न हो जाता है अथवा सूखी भींत पर गिरने वाली घूली की भांति तत्काल नीचे गिर जाता है। उसका विपाक नहीं होता।

पाराजिक में हिंसा विषयक बौद्ध दृष्टिकोण प्रतिपादित है-

जो मनुष्य जानकर मनुष्य को प्राण से मारे, या शस्त्र खोज लाए या मरने की अनुमोदन करे, मरने के लिए प्रेरित करे— अरे पुरुष ! तुभी क्या है इस पापी दुर्जीबन से ? तेरे लिए जीने से मरना श्रेय है—इस प्रकार के चित्त-विचार तथा चित्त-विकल्प से अनेक प्रकार से मरने की जो अनुमोदना करे या मरने के लिए प्रेरित करे तो वह भिक्षु पाराजिक होता है । वह भिक्षुओं के साथ सहवास के अयोग्य होता है ।

सूत्रकार ने उक्त प्रकरण के संदर्भ में तीन आदानों का प्रतिपादन किया है-

- १. अभिक्रम्य
- २. प्रेध्य
- ३. अनुमोदन

जीव वध के प्रति कृत, कारित और अनुमित —इन तीनों का प्रयोग होने पर कर्म का चय होता है। इनमें से किसी एक या सब का प्रयोग होने पर हिंसा-जनित कर्म का चय होता है।

परिज्ञोपचित ओर अनुमोदन एक नहीं है। परिज्ञोपचित में केवल मानसिक चितन होता है और अनुमोदन में दूसरे द्वारा किए जाने वाले जीव-वध का समर्थन होता है।

बौद्ध हिन्द के अनुसार जहां कृत, कारित और अनुमोदन नहीं होता वहां जीव वध होने पर भी कर्म का चय नहीं होता । इस तथ्य की पुष्टि के लिए सूत्रकार ने मांस-भोजन का दृष्टान्त उपस्थित किया है । आई कृमार और बौद्ध भिक्षुओं के वार्तालाप के प्रसंग में भी इस विषय की चर्चा उपलब्ध है। वहां बौद्ध दृष्टिकोण इस रूप में प्रस्तुत है—

'कोई पुरुष खल की पिंडी को पुरुष जानकर पकाता है, तुंबे को कुमार जानकर पकाता है, फिर भी वह जीव-बध से लिप्त होता है। इसके विपरीत कोई म्लेच्छ मनुष्य को खल की पिंडी समक्षकर शूल में पिरोता है, कुमार को तुंबा समक्षकर पकाता है, फिर भी वह जीव-बध से लिप्त नहीं होता। खल-पिंडी की स्मृति से पकाया गया मनुष्य का मांस बुद्धों के लिए अग्राह्म नहीं होता।

इस प्रसंग से भी यह फलित होता है कि मन से असंकित्पत जीव-वध होने पर कर्म का चय नहीं होता।

अहवावि विद्रूण मिलक्षु सूले पिण्णागबुद्धीए णरं पएज्जा ।

कुमारगं वा वि अलाउएं ति ण लिप्पई पाणिवहेण अम्हं ।।

पुरिसं च विद्धूण कुमारगं वा सूलंमि केइ पए जायतेए।

षिण्णार्गापिष्ठि सद्दमारहेता बुद्धाण तं कप्पद पारणाए।।

१. विनयपटिक १।३ राहुल सांकृत्यायन सन् १६३४।

२. वृत्ति, पत्र ३६ : परिज्ञोपचितादस्यायं भेदः --तत्र केवलं मनसा चिन्तनिमह त्वपरेग व्यापाद्यमाने प्राणिन्यनुमोदनिमिति ।

३. सूयगढो २।६।२६-२८ : पिण्णार्गापडीर्माच विद्ध सूले केई पएज्जा पुरिसे इमे सि । अलाउयं ना वि 'क्रुमारग ति' स लिप्पई पाणियहेण अम्हं ।।

वसुबन्धु ने प्राणातिपात की व्याख्या में बतलाया है —'इसको मारूंणा —ऐसा जानकर उसे मारता है और वह उसी को मारता है किसी दूसरे को नहीं मारता तब प्राणातिपात होता है। संकल्य के बिना किसी को मारता है, अथवा जिसे मारना चाहता है उसे नहीं मारता किंतु किसी दूसरे को मारता है, वहां प्राणातिपात नहीं होता।'

प्रस्तुत सूत्र में बीद्धों के इस बहिसा विषयक हिन्दिकोण को आलोच्य बतलाया गया है। इसे आलोच्य बतलाने के पीछे हिसा का एक मानदंड है। वह है—प्रमाद । हिसा का मुख्य हेतु है—प्रमाद, फिर हिसा करने का संकल्प हो या न हो। अप्रमत्त और वीतराग के मन में हिसा का संकल्प उत्पन्न ही नहीं होता। उनके द्वारा कोई जीव-वध हो जाता है तो उनके हिसा-जितित कर्म-बंध नहीं होता। जो वीतराग नहीं है और अप्रमत्त भी नहीं है, उसके द्वारा किसी जीव का वध होता है तो उसके हिसा-जितित कर्म-बंध अवश्य होता है। कोई बच्चा हो अथवा कोई समभ्रदार मनुष्य भी नींद में हो अथवा कोई जानबूभ कर हिसा न कर रहा हो, फिर भी इन सब अवस्थाओं में यदि प्राणातिपात होता है तो वे हिसा के दोष से मुक्त नहीं हो सकते। संकल्पकृत हिसा और असंकल्प-जिति हिसा से होने वाले कर्म-बन्ध में तारतम्य हो सकता है, किन्तु एक में कर्म का बन्ध और दूसरी में कर्म का अबंध—ऐसा नहीं हो सकता। संकल्प व्यक्त मन का एक परिणाम है। प्रमाद अव्यक्त चेतना (अध्यवसाय, अन्तर्मन या सूक्ष्म मन) का कार्य है। यदि वह विरत नहीं है तो स्यूल मन का संकल्प न होने पर भी जीव-वध होने पर हिसा होगी और यदि प्रमाद नहीं है तो जीव-वध होने पर भी द्रव्यतः हिसा होगी, किन्तु उससे कर्म-बन्ध नहीं होगा। बौद्ध दिदकोण में हिसा और अहिसा के बीच संकल्प और असंकल्प की भेदरेखा खींची गई है। इसी दिटकोण को सामने रखकर बौद्ध दिट की आलोचना की गई है।

#### १०७. इलोक ४४:

भिक्षु त्रिकोटि भुद्ध मांस को खाता हुआ पाप से लिन्त नहीं होता। इस विषय में चूणिकार ने एक उदाहरण दिया है—एक भिक्षु उपासिका के घर गया। उसने बटेर की मार, उसे पका भिक्षु को दिया। ग्रहस्वामी ने आश्चर्य के साथ कहा—देखो, यह कैसा निर्दय है। इससे ज्ञात होता है कि भिक्षु मांस लेते थे। उद्दिष्ट मांस का बुद्ध ने भिक्षु के लिए निषेध किया था। 'भिक्षुओ! आन-बूक्कर अपने उद्देश्य से बने मांस को नहीं खाना चाहिए। जो खाए उसे दुक्कर दोष है। भिक्षुओ! अनुमित देता हूं (अपने लिए मारे को) देखे, सुने, संदेहयुक्त—इन तीन बातों से शुद्ध मछली और मांस के खाने की।'

चूणिकार ने त्रिकोटि मांस का उल्लेख किया है। वे तीन कोटियां उक्त उद्धरण में स्पष्ट हैं — अहष्ट, अश्रुत, अशंकित।

सूत्रकार ने पुत्र को मारने का उल्लेख किया है। यह भी निराधार नहीं है। चूणिकार ने पुत्र के तीन अर्थ किए हैं—नरपुत्र, सूअर या वकरा हैं निर्ग्रन्थों ने बौद्धों के मांसाहार के विषय में कोई बातचीत की और वह बातचीत बुद्ध के पास पहुंची। तब बुद्ध ने पूर्वजन्म की घटना बताते हुए कहा—

पूर्व समय में वाराणसी में ब्रह्मदत्त के राज्य काल में बोधिसत्व उत्पन्त हुए वे प्रविजत होकर हिमालय में चले गए। एक बार वे भिक्षा के लिए वाराणसी में आए। एक गृहस्य तंग करने के लिए, उनको अपने घर ले गया। भोजन परोसा। तपस्वी ने भोजन किया। अन्त में गृहस्थ ने कहा—'मैंने तुम्हारे लिए ही प्राणियों का वध कर मांस का यह भोजन तैयार किया था। इसका पाप केवल हमें ही न लगे, तुमको भी लगे। गृहस्थ ने यह गाथा कही—हन्त्वा भत्वा वीधत्वा च देति दानं असञ्जतो।

एदिसं भत्तं भुञ्जमानो स पापेन उपलिप्यति ॥

— असंयमी व्यक्ति प्राणियों को मारकर परितापित कर, वद्य कर दान देता है। इस प्रकार का भोजन खाने वाला पाप से लिप्त होता है।

१. अभिधर्मकोश ४।७३ : प्राणातिपातः सञ्चित्य परस्याश्रान्तिमारणम् ।
 अवत्तादानमन्यस्य स्वीक्त्या बलचौर्यतः ।।

२. चूर्णि, पृष्ठ ३८ : भिक्षुः त्रिकोटिशुद्धं भुङ्जानोऽपि मेद्यावी कम्पुणा णोवलिष्पते । तत्रोदाहरम् उपासिकाया भिक्षुः पाहुणओ गतो । ताए लावगो मारेऊण ओवक्खडेता तस्स दिण्णो । घरसामिपुच्छा । अहो ! णिग्धिण ति ।

३. विनयपिटक ६।४।६, राहुल सांकृत्यायन पृष्ठ २४५ ।

४. चूर्णि, पुष्ठ ३८ : किमंग णरपुत्रं शूकरं वा छागलं वा ।

**ब्रध्ययन १ : दिप्पण १०**५-१०६

उत्तर में बोधिसत्व ने कहा---

पुत्तदारम्मि चे हन्त्वा देति दानं असञ्जतो । मुञ्जमानोदि सध्यञ्जो न पापेन उपलिष्यति ॥

—यदि कोई व्यक्ति अपने पुत्र या स्त्री को मारकर भी उनके मांस का दान करता है तो प्रज्ञानान भिक्षु उसे खाता हुआ भी पाप से लिप्त नहीं होता। र

#### श्लोक ५६:

# १०८ जो मन से.....कुशल चित्त नहीं होता (मणसा जे पउस्संति, चित्तं तेसि च विज्जह)

चूर्णिकार के अनुसार इन दो चरणों की व्याख्या इस प्रकार है-

सबसे पहले व्यक्ति के मन में प्राणियों के प्रति निर्देयता उत्पन्न होती है। फिर यह प्रतिपादन होता है कि जो हमारे भोजन के लिए दूसरा व्यक्ति जीवों का वध करता है, उसमें कोई दोष नहीं है। जो व्यक्ति उद्दिष्ट भोजन का आहार करते हैं वे अप्रदुष्ट होने पर भी उनका मन द्वेषयुक्त हो होता है। वे निरंतर संघभकत तथा मत्स्य-मांग का भोजन करने में मूक्ति होते हैं तथा इन्द्रियों के व्यापार में नित्य अभिनिविष्ट होते हैं, अतः उनके चित्त नहीं होता। सूत्रकार ने 'चित्त नहीं होता' ऐसा प्रयोग किया है। इसका तात्पर्य है कि उनके कुशल चित्त नहीं होता। अशुभ चित्त या व्याकुल चित्त को अ-चित्त ही कहा जाता है। व्यवहार में भी देखा जाता है कि जो व्याकुल चित्त होता है वह कहता है—मेरे चित्त है या नहीं।

## (अणवज्जं अतहं)

जो हिंसा आदि आरंभ में प्रवृत्त होते हैं, उनके अनवद्य योग (कर्मोपचय का अभाव) नहीं होता। जो लोग आरंभ में प्रवृत्त व्यक्ति के अनवद्य योग मानते हैं, वह अतथ्य है।

# कर्म बंध के हेतुओं से निवृत्त (संवृडचारिणो)

संवृत का अर्थ है—संयम का उपक्रम । जो संयम का उपक्रम करता है वह संवृतचारी होता है । असंवृतचारी प्रदेश, निह्नव, मात्सर्य आदि आश्रवों में वर्तमान रहने के कारण तद् अनुरूप कर्म बांधते हैं। र

#### क्लोक ५७:

# १०६. इन दृष्टियों को स्वीकार कर (इच्चेयाहि दिट्टीहि)

आगम युग में दर्शन के अर्थ में 'दृष्टि' शब्द का प्रयोग प्रमुखता से होता था। पूर्ववर्ती श्लोकों में नाना सिद्धान्त निरूपित हैं। उन्हीं के लिए यहां हिंद शब्द का प्रयोग किया गया है। हिष्ट का अर्थ नय होता है। जो दार्शनिक एक ही हिष्ट या नय का आग्रह करते थे, उन्हें मिथ्याहिष्ट कहा जाता था। ४१ और ५६ वें श्लोक में मिथ्याहिष्ट शब्द का प्रयोग मिलता है।

चूर्णिकार ने इस पद के द्वारा पूर्वोक्त नियतिवादी आदि की दृष्टियों को स्वीकार किया है।

१. जातक अट्टकथा, सं० २४६, तेलीवाद जातक ।

२. चूर्णि, पृष्ठ ३८: पूर्वं हि सत्वेषु निर्वृणतोत्पद्यते, पश्चादपिदश्यते—यः परः जीववहं करोति न तत्र दोषोऽस्तीति । ते हि पुण्य-कामकाः मातुरिप स्तनं ख्रिस्वा तेभ्यो ददित । अप्रदुष्टा अपि मनसा दुष्टा एव मन्तन्याः य उद्देशककृतं भुञ्जते । एवं तेषां सङ्काभक्तादिषु मत्स्याद्यशनेषु च मूर्ण्यितानां ग्रामादिन्यापारेषु च नित्याभिनिविष्टानां कुशलचितं न विद्यते, अशोभनं चित्तं व्याकुलं वा तदिचत्तमेव, यथा अशीलवती । लोकेऽपि दृष्टम् —व्याकुलचिता भवति (भणंति) अविचित्तओ हं ।

३. बही, पृष्ठ ३८ : संवृतचारिणो नाम संवृतः संयमोपऋमः तच्वरणशीलः संवृतचारी ।

४. वही, पृष्ठ २८ : निस्यमेव हि ते असंवृडचारिणो बन्धहेतुषु वर्तन्ते, असंवृतस्वात् ते हि तत्प्रदोषितह्नव —मारसर्यादिध्वाश्रवद्वारेषु स्थास्वं वर्त्तमानास्तदनुरूपमेव च यथापरिणामं कर्म बन्दनित ।

४. <del>पूर्णि, पृष्ठ ३६ : एताहि ति इहाध्याये या अपविष्टा नियतिकाद्याः ।</del>

म्रध्ययन १: दिप्पण ११०-११३

वृत्तिकार ने केवल 'चार प्रकार का कर्म उपनय को प्राप्त नहीं होता' - इस बौद्ध दिष्ट को स्वीकार किया है।

# शारीरिक सुखों में आसक्त (सायागारवणिस्सिया)

चूर्णिकार ने इसका अर्थ शरीर-सुख के प्रति आसक्त किया है।

गौरव के तीन प्रकार हैं —ऋदि गौरव, रस गौरव, और साता गौरव । प्रस्तुत प्रसंग में साता गौरव का कथन है। इसका अर्थ है —सुखशीनता में आसक्त ।

#### इलोक ५८:

## ११०. सच्छिद्र नौका (आसाविणि णावं)

ऐसी नौका जिसके कोष्ठ (चहारदिवारी) नहीं किया गया है या जिसका कोष्ठ भग्न हो गया है, उसे आश्राविणी नौका कहते हैं।

#### जन्मान्ध (जाइअंघो)

इसका अर्थ है—जन्मान्ध। चूर्णिकार के अनुसार जात्यंध का ग्रहण इसलिए किया गया है, कि वह न नौका के मुख—अग्रभाग को जानता है और न उसके पृष्ठभाग को जानता है और न वह नाव खेने के उपकरणों का उपयोग जानता है। वह निश्चिद्ध नौका को भी नहीं चला सकता, फिर छेद वाली नौका को कैसे चला सकता है ? र

# श्लोक ६०:

## १११. श्रद्धालु गृहस्य (सड्डो)

यह विभिक्त रहित पद है। यहां 'सङ्गीहि'--शृतीया विभिक्त होनी चाहिए। चूर्णिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं--श्रद्धावान् अथवा एक साथ रहने वाले।"

# ११२. पूतिकर्म (पूइकडं)

पूर्तिकृत—आधाकमं से मिश्रित आहार आदि । देखें—दसवेआलियं ४।१।४४ का टिप्पण न० १४४ ।

# ११३. फिर भी वह द्विपक्ष का सेवन करताहै (दुवनखं चेव सेवई)

वृत्तिकार ने इसके तीन अर्थ किए हैं ---

- (१) गृहस्थ पक्ष और प्रव्रजित पक्ष ।
- (२) ईर्यापथ और सांपरायिक।
- (३) पूर्वबद्ध कर्म-प्रकृतियों को गाढ करना तथा नये कर्मी की बांधना।
- १. वृत्ति, पत्र ४१ : 'इत्येतामिः' पूर्वोक्ताभिश्चतुर्विधं कर्म नोपचयं यातीति 'हब्टिभिः' अभ्युपगमैः ।
- २. चूर्णि, पृष्ठ २६ : सातागारवो नाम शरीरनुक्लं तत्र निःसृताः (निःश्रिताः) अन्भोववण्णा इत्यर्थः ।
- ३. वृत्ति, पत्र ४१ : 'सातगौरवनि:श्रिताः' सुखगीलतावामासक्ताः ।
- ४. आप्टे संस्कृत इंगलिश डिक्शनरी-कोष्ठम् A Surrounding Wall, भागवत ४।२८।५६।
- ४. चूर्णि, पृष्ठ ३६ : आधवतीति आश्वाविणी अकतकोट्ठा भुण्णकोट्ठा वा ।
- ६. वही, पृष्ठ ३६ : जात्यन्धग्रहणं नासौ नावामुखं पृष्ठं वा जानीते, यो वा अवल्लकपत्रादेश्यकरणस्य यथोपयोगः । ..... ..... सो हि णिछिडुं पि ण सक्केइ बट्टावेतुं, किमंग पुण सर्विडुडुं ?
- ७. चूणि, पृष्ठ ४० : श्रद्धा अस्यास्तीति श्राद्धी......अधवा सङ्घि त्ति जे एगतो वसंति ।
- द्र, वृत्ति, पत्र ४२ : 'द्विपक्षं' गृहस्थपक्षं प्रव्नजितपक्षं ...... यदि वा— 'द्विपक्ष' मिति ईर्घापथः सांपरायिकं च, अथवा—पूर्वबद्धाः निकाचिताद्यवस्थाः कर्मप्रकृतीर्नयस्यपूर्वाश्वादत्ते ।

ग्रध्ययन १ दिप्पण : ११४-११८

चूर्णिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं—गृहस्थ पक्ष और प्रव्रज्या पक्ष। वह व्यक्ति देश की दृष्टि से संयमी और वाचरण में असंयमी होता है, इसलिए वह गृहस्थ और साधु—दोनों पक्षों का सेवन करता है।

## इलोक ६१:

## ११४ कर्मबन्ध के प्रकारों को (विसमंसि)

चूर्णिकार का कथन है कि कमें-बंध विषम होता है। उसे तोड़ना सरल नहीं होता। आठ कमों में प्रत्येक कर्म अनेक प्रकार का है और उसका बंध अनेक कारणों से होता है। प्रत्येक कर्म की अनेक प्रकृतियां हैं, अतः कर्म-बंधन से मुक्त होना विषम कार्य है। वित्तकार ने इसके दो अर्थ किए हैं —सधन कर्म-बंध अथवा चतुर्गितक संसार। के

## ११५. नहीं जानते (अकोविया)

जो मनुष्य प्रत्युत्पन्न में आसक्त होते हैं और भविष्य में होने वाले दोषों को नहीं जानते दे अकीविद होते हैं। वैसे व्यक्ति दु:ख को प्राप्त होते हैं।

#### ११६. विशालकाय मत्स्य (मच्छा वेसालिया)

चूणिकार ने 'वेसालिय' के तीन अर्थ किए हैं --

- (१) विशाल का अर्थ है-समुद्र, उसमें होने वाले मतस्य ।
- (२) विशालकाय मस्य ।
- (३) 'विशाल'—नामक विशिष्ट मत्स्य जाति में उत्पन्न मत्स्य ।

वृत्तिकार ने भी ये ही तीन अर्थ किये हैं।

# ज्वार के साथ नदी के मुहाने पर आते हैं (उदगस्सऽभियागमे)

चूणिकार ने इसका अर्थ — पानी का समुद्र से बाहर फेंका जाना किया है। मतांतर में इसका अर्थ ज्वार का आना और जाना भी किया है।

# ११७. कम हो जाता है (प्पभावेणं)

अल्पभाव का अर्थ है --- थोड़ा।

वृत्तिकार ने इसको 'प्रभाव' शब्द मानकर व्याख्या की है। उनका कहना है कि ज्वार के पानी के प्रभाव से वे विशालकाय मत्स्य नदी के मुहानों पर आ जाते हैं।

वृत्तिकार का यह अर्थ उचित नहीं लगता, क्योंकि यह 'उदगस्सऽभियागमे' में आ गया है । अत: यहां 'अल्पभाव' वाला अर्थ ही उचित है।

- १. चूर्णि, पृष्ठ ४० : दुपक्लं णाम पञ्जी द्वौ सेवते, तद्यथा —गृहित्वं प्रवज्यां च । ...... द्व्वतो सिगं भावतो असंजतो । एवं ते प्रविजता अपि भूत्वा आधाकमीदिभोजने गृहस्था एव सम्पद्यन्ते ।
- २. वही, पृष्ठ ४० : विसमी णाम बंध-मोक्लो, कम्मबंधो वि विसमी, जतो एकहेक्कं कम्मणेगप्यगारं अणेगेहि च पगारेहि वज्यते.....
- ३. वृत्ति, पत्र ४२ , विषमः अब्टप्रकारकर्मबन्धो भवकोटिभिरपि दुर्मोक्षः चतुर्गतिसंसारो वा ।
- ४. चूर्णि, पृष्ठ ४० : ते अयाणिया प्रत्युत्पन्नगृद्धाः अनागतदोष (षा)—दर्शनाद् आधाकर्मादिभिर्दोषैः कर्मबद्धाः संसारे दुःसमाप्तुवन्ति ।
- प्र. वही, पृ० ४० : विशाल समुद्रः विशाले भवाः वैशालिकाः, बृहत्त्रमाणाः अथवा विशालकाः वैशालिकाः ।
- ६. बृत्ति, पत्र ४२ ।
- ७. चूर्णि, पृ० ४० : उदगस्य अभ्यागमो नाम समुद्रान्तिस्सरणम्, केचित् पुनः प्रवेशः ।
- द, चूर्णि पृ० ४० : अप्पभावो णाम उदगस्स अल्पभावः ।
- ६. वृत्ति, पत्र ४२ : ..... उदकस्स प्रभावेन नदीमुखमागता:।

## ११८. नदी की बालू सूख जाती है तब (सुक्क मिम)

पानी का प्रवाह आता है और तत्काल चला जाता है तब वहां कुछ पानी शेष रह जाता है या कीचड़ बन जाता है। ये सारी अवस्थाएं 'शुष्क' शब्द से गृहीत हैं।

ሂട

## ११६. मांसार्थी (आमिसत्थेहि)

हमने इसको ढंक और कंक पक्षियों का विशेषण माना है।

चूर्णिकार और दुत्तिकार ने इसे विशेषण न मान कर स्वतन्त्र माना है। मांसार्थी अर्थात् प्रुंगाल, पक्षि, मनुष्य, मार्जार आदि। यह चूर्णिकार का अर्थ है।

वृत्तिकार के अनुसार वे मनुष्य जो मांस और वर्शी पाने के इच्छुक हैं तथा वे जो मत्स्य आदि को बेचकर अपनी आजीविका चलाते हैं वे मांसार्थी कहलाते हैं।

## दुःस्ती (दुही)

कुछ मत्स्य जो ज्वार के साथ तट पर आ जाते हैं, वे भाटा के आने पर पानी के साथ पुनः समुद्र में चले जाते हैं और कुछ मत्स्य थोड़े से पानी में फंस जाते हैं। मांसार्थी पशु-पक्षी अपने तीक्ष्ण दांतों और चींचों से उनका मांस नोंच-नोंच कर खाते हैं तब वे मत्स्य बहुत दुःखी होते हैं। "

## १२०. ढंक और कंक पक्षियों के द्वारा (ढंकेहि य कंकेहि य)

प्रस्तुत आगम में ये शब्द तीन स्थानों पर आए हैं। दो स्थानों पर ढंक और कंक तथा एक स्थान पर ढंक आदि।

- १. ढंकेहि य कंकेहि य (१।१।६२)
- २. जधा दंका य कंका य (१।११।२७)
- ३. ढंकादि (१।१४।२)

चूर्णिकार ने प्रथम निदिश्ट स्थान में इनका कोई अर्थ नहीं किया है। तारपर्यार्थ में ये मांसभक्षी पक्षी हैं। दूसरे स्थल पर इनका अर्थ जलचर पक्षी, जो तृण नहीं खाते, केवल उदक का आहार करते हैं—पानी के जीवों का भोजन करते हैं, किया है। तीसरे स्थल पर इन्हें केवल पक्षी माना है।

वृत्तिकार ने तीन स्थानों पर इनके अर्थ इस प्रकार किए हैं --

- १. मांस में आसक्त रहने वाले पक्षी विशेष।
- २, मांसाहारी पक्षी विशेष जो जलाशयों पर रहते हैं और मछलियों को पाने में तत्पर रहते हैं।
- ३. मांसभक्षी क्षुद्रजीव ।

बौद्ध शब्दकोष में ढंक का अर्थ काक (crow) किया है।"

- १. चुर्गि पृ० ४० : प्रत्यावृत्ते उद्गे शुक्ता एव बालुका संवृत्ता पङ्को वा ।
- २. चुणि, पृ० ४० : आमिषाशिनः भ्रुगाल-पक्षि-मनुष्य-मार्जारादयः ।
- ३. वृत्ति, पत्र ४२ : मांसवसायिभिर्मतस्यबन्धाविभिर्जीवन्त एव ।
- ४. चूर्णि, पृ० ४० : यहच्छ्या च केचित् पुनः वीचीनासाद्य वर्द्धमाने च उदके समुद्रमेव विशन्ति । दुहि त्ति तैस्तीक्ष्णतुण्डैः पिश्चिता-शिभिरस्यमानास्तीवं दुःखमनुभवन्तो अट्टदुहट्टवसट्टा मरंति ।
- प्र. (क) चूर्णि पृ० ४० ...... एतेनान्ये आमिषाशिनः।
  - (ख) वही, पृ० २०१ ..... जलचरपक्षिजातिरेव ..... एते हि न तृणाहाराः केवलोदकाहारा या ।
  - (ग) वही, पृ० २२८ ..... ढङ्कः पंसी ।
- ६, (क) वृत्ति पत्र ४२ : आभिषप्रव्युभिर्दञ्जै : कङ्करेश्च पक्षिविशेषै : !
  - (ख) वही, पृ० २०७ : बङ्कादयः —पक्षिविशेषा जलात्रयाश्रया आमिषजीविनी मत्स्यप्राप्ति ध्यायन्ति ।
  - (ग) वही पृ० २४६ : 'ढङ्कादयः'--भुद्रसत्त्वाः पिशिताशिनः ।
- ७. पालि इंगलिश विवशनरी (P.T.S.)

राजस्थानी में ढंक को 'ढींकड़ा' (बड़ा काग) कहते हैं।
पिशेल ने 'ढंक' का संस्कृत रूप 'ढवाक्ष' किया है।
महाराष्ट्री में इसे 'ढंख' कहा जाता है।
प्रश्नव्याकरण में अनेक पिक्षयों के नाम आए हैं →उनमें एक पिक्षी का नाम है 'ढिक'। यह भी 'ढंक' का ही वाचक है।
कंक शब्द के दस अर्थ हैं। उनमें चार अर्थ — गृध्र, काक, कोक (चक्रवाक) और पिक (कोयल) ये पिक्षीवाची हैं।
कंकस्तरंगे गुप्ते च, गृध्रे काके युधिष्ठिरे।
कूले मधुरिपों कोके, पिके वैकस्वतेऽप्यथ। ।

हिन्दी शब्दसागर में कंक के तीन अर्थ किए हैं---

- १. मांसाहारी पक्षी जिसके पंख बाणों में लगाए जाते हैं।
- २. सफेद चील--इसका पृष्ठभाग बहुत मजबूत और लोहवर्ण का होता है।
- ३. बगुला, बतख ।

# १२१. मृत्युको प्राप्त होते हैं (घातमेंति)

समुद्र के विशालकाय मत्स्य ज्वार-भाटे के पानी के साथ बहकर चर पर आ जाते हैं। पानी का प्रवाह देग से लौट जाता है। मत्स्य विशालकाय होने के कारण उस थोड़े से पानी में तैर नहीं सकते और मुड़ते समय वहीं फंस जाते हैं।

चूिंगकार ने 'घंत' पाठ मान कर इसके दो अर्थ किए हैं— १. घात से होने वाला अंत । २. मृत्यु । ' वृत्तिकार ने 'घात' का अर्थ विनास किया है । '

# इलोक ६३:

# १२२. वर्तमान सुल को एषणा करने वाले कुछ अमण (समणा एगे वट्टमाणसुहेसिणो)

चूर्णिकार ने अन्यतीथिक और पार्श्वस्थ (स्वतीथिक शिथिलाचारी मुनि) को श्रमण माना है। वृत्तिकार ने इस शब्द के द्वारा शाक्य, पाशुपत, और जैन मुनियों का सूचन किया है। व

वर्तमान मुख की एषणा करने वाले व्यक्ति परिणाम पर ध्यान नहीं देते। वे केवल वर्तमान क्षण का ही विचार करते हैं। प्रस्तुत क्लोक में उन मुनियों को वर्तमान सुख की एपणा करने वाला माना है जो आधाकर्म बादि अशुद्ध आहार की प्राप्ति में ही सुख का अनुभव करते हैं। वे यह नहीं सोवते कि आधाकर्म के उपभोग से क्या-क्या कटु परिणाम उन्हें भोगने होंगे।

# १२३. अनंत बार .....प्राप्त होते हैं (एसंतणंतसो)

यहां दो शब्द हैं---एष्यन्ति और अनन्तशः।

- १. विशल, पेरा २१५ पृ० ३३३।
- २. पण्हावागरणाइं १।६ ।
- ३. आप्टे, संस्कृत इंग्लिश डिक्शनरी 'कंड्कु:', पृ० ५१६।
- ४. चूर्णि पृ० ४०: स च महाकायत्वान्न तत्र शक्नोति तर्तुम्, परिवर्त्तमानो वा नदीमुखे लग्यते ।
- प्र. चूणि, पृ० ४०।
- ६. वृत्ति, पत्र ४२ ।
- ७ चूर्णि, पूर्व ४० : अण्ण उत्थिया पासत्थादयो वा ।
- ८. वृत्ति, पत्र ४२ : श्रमणाः · · · · शाक्यपाशुपतादयः स्वयूथ्या वा ।
- ६. वृत्ति, पत्र ४२ : वर्तमानमुखैषिणः · · · तत्कालावाप्तमुखलवासक्तचेतसोऽनालोचिताधाकर्मीपभोगजनितातिकदृकदुःखौघानुभवाः ।

अध्ययन १ : टिप्पण १२४-१२६

मत्स्य केवल उसी भव में मारे जाते हैं, किन्तु जो श्रमण वर्तमान सुर्खेषी होते हैं वे अनन्त जन्म-मरण करते हैं। विकास के 'एष्यन्ति' का अर्थ 'अनुभव करेंगे' —िकया है। इसका धारवर्थ है —प्राप्त होंगे।

#### इलोक ६४:

## १२४. देव द्वारा उप्त है (देवउत्ते)

जैसे कुषक बीजों का वपन कर फसल उगाता है वैसे ही देवताओं ने बीज वपन कर इस संसार का सर्जन किया है।
'उत्त' शब्द के संस्कृत रूप तीन हो सकते हैं —उप्त, गुप्त और पुत्र। इनके आधार पर देवउत्त' शब्द के तीन अर्थ किए जा सकते हैं —

- **१. देवउत्त—देव** द्वारा बीज वपन किया हुआ।
- २. देवगुप्त—देव द्वारा पालित ।
- ३. देवपुत्र-देव द्वारा उत्पादित ।

## १२५. ब्रह्मा द्वारा उप्त है (बंभउत्ते)

इसका अर्थ है - ब्रह्मा द्वारा बीज-वपन किया हुआ। कुछ प्रावादुक मानते हैं कि ब्रह्मा जगत् का पितामह है। जगत् सुष्टि के ब्रादि में वह अकेला था। उसने प्रजापितयों की सृष्टि की। उन्होंने फिर क्रमशः समस्त संसार की बनाया।

इनके भी तीन अर्थ होते हैं—'

- १. ब्रह्म उप्त-ब्रह्मा द्वारा बीज-वपन किया हुआ।
- २. ब्रह्मगुप्त-ब्रह्मा द्वारा पालित ।
- ३. ब्रह्मपुत्र-ब्रह्मा द्वारा उत्पादित ।

## इलोक ६५:

# १२६. कुछ कहते हैं -- यह (लोक) प्रधान-- प्रकृति द्वारा कृत है (पहाणाइ पहावए)

प्रधान का अर्थ है-सांख्य सम्मत प्रकृति ।

इसका अपर नाम अव्यक्त भी है। सत्त्व, रजस् और तमस्—इन तीन मुणों की साम्यावस्था की प्रकृति कहा जाता है। वह पुरुष (आत्मा) के प्रति प्रवृत्त होती है।

इस शब्द में प्रयुक्त आदि शब्द से वृत्तिकार ने प्रकृति से सृष्टि के सर्जन का कम उल्लिखित किया है — प्रकृति से महान् (बुद्धि), महान् से अहंकार, अहंकार से घोडशक गण (पांच बुद्धीन्द्रियां, पांच कर्मेन्द्रियां, पांच तन्मात्र और मन), फिर पांच तन्मात्र से पांच भूतों की सृष्टि होती है। अथवा आदि शब्द से स्वभाव आदि का ग्रहण किया है। कुछ प्रावदुक कहते हैं — जैसे कांटों की तीक्षणता स्वभाव से ही होती है, दैसे ही यह लोक भी स्वभाव से ही बना है।

- चूणि, पृष्ठ ४० : मच्छा एगभवियं मरणं पार्वेति एवमणेगाणि जाइतव्वमरितव्वाणि पार्वित ।
- २. वृत्ति, पत्र ४२ : एष्यन्ति अनुभविष्यन्ति ।
- ३. (क) चूर्णि, पृष्ठ ४१ : देवउत्ते ......देवेहि अयं लोगो कतो, उत्त इति बीजवद् विपतः आदिसर्गे .....देवगुत्तो देवै: पालित इत्यर्थः । देवपुत्तो वा देवैर्जनित इत्यर्थः ।
  - (ख) वृत्ति, ४३ : देवेनोप्तो देवोप्त<sup>ः</sup>, कर्षकेणेव बीजवपनं कृत्वा निष्पादितोऽयं लोक इत्यर्थः देवेर्वा गुप्तो —रक्षि<mark>तो देवपुप्तो देव-</mark> पुत्रो वा ।
- ४. वही, पत्र ४३ : तथाहि तेषामयमभ्युपगमः—ब्रह्मा जगस्पितामहः, स चौक एव जगदादावासीत्तेन च प्रजापतयः सृष्टाः तैश्च ऋमेणैतस्सकलं जगदिति ।
- ४. चूर्णि, पृष्ठ ४१ : एवं धंमउत्ते वि तिष्णि विकष्पा भाणितव्वा वंभउत्तः बंभगुत्तः बंभपुत्त इति वा ।

कुछ प्रावादुक वहते हैं— म्यूर की पांखों की तरह यह लोक भी नियति द्वारा कृत है। 'पहाणाइ'— इस शब्द में 'कडे' शब्द शेष रहता है। 'पहाणाइ कडे'— ऐसा होना चाहिए।

इस विशाल जगत् का भूल कारण क्या है, इस विषय में सभी दार्शनिकों ने अपने-अपने ढ़ंग से चिन्तन प्रस्तुत किया है। सांस्य दर्शन के अनुसार भूल तत्त्व दो हैं—चेतन और अचेतन। ये दोनों अनादि और सर्वया स्वतंत्र हैं। चेतन अचेतन का अथवा अचेतन चेतन का कार्य या कारण नहीं हो सकता। इस दृष्टि से सांस्य दर्शन सृष्टिवादी नहीं है। वह सत्कार्यवादी है। अचेतन जगत् का विस्तार 'प्रधान' से होता है, इस अपेक्षा से सूत्रकार ने सांस्य दर्शन को सृष्टिवाद की कोटि में परिगणित किया है।

प्रधान का एक नाम प्रकृति है। वह त्रिगुणात्मिका होती है। सत्व, रजस् और तमस्—ये तीन गुण हैं। इनकी दो अवस्थाएं होती हैं— साम्य और वैषम्य। साम्यावस्था में केवल गुण ही रहते हैं। यही प्रलयावस्था है। वैषम्यावस्था में वे तीनों गुण विभिन्न अनुपातों में परस्पर मिश्रित होकर सृष्टि के रूप में परिणत हो जाते हैं। इस प्रकार अचेतन जगत् का मुख्य कारण यह 'प्रधान' या 'प्रकृति' ही है।

प्रकृति की विकाररहित अवस्था मूल प्रकृति है। उससे महत्—बुद्धि नामक तत्त्व उत्पन्न होता है। महत् से अहंकार, अहंकार से मन, दस इन्द्रियां (पांच ज्ञानेन्द्रियां, पांच कर्मेन्द्रियां) और पांच तन्मात्राएं (प्रब्द, स्पर्ग, रूप, रस और गंध) उत्पन्न होती हैं। इन पांच तन्मात्राओं से पांच महाभूत उत्पन्न होते हैं—शब्द तन्मात्रा से आकाश उत्पन्न होता है। शब्द तन्मात्रा सहित स्पर्श तन्मात्रा से वायु उत्पन्न होता है। शब्द और स्पर्श तन्मात्राओं से युक्त रूप तन्मात्राओं से युक्त रस तन्मात्राओं से युक्त रस तन्मात्रा से जल उत्पन्न होता है। शब्द, स्पर्श और रस तन्मात्राओं से युक्त गन्ध तन्मात्रा से पृथ्वी उत्पन्न होती है।

इन चौबीस तस्वों में प्रकृति किसी से उत्परन नहीं होती। वह अनादि है। उसका कोई मूल नहीं है। इसलिए उसे मूल कहा जाता है मूल प्रकृति अविकृति होती है। महत् अहंकार और पांच तन्मात्राएं— ये सात तस्व प्रकृति और विकृति दोनों में होते हैं। इनसे अन्य तस्व उत्पन्न होते हैं, इसलिए ये प्रकृति हैं और ये किसी न किसी अन्य तस्व से उत्पन्न होते हैं, इसलिए विकृति भी हैं। सोलह तस्व (दस इन्द्रियां, पांच महाभूत और मन) केवल विकृति हैं। पुरुष किसी को उत्पन्न नहीं करता इसलिए वह प्रकृति नहीं है कोर वह किसी से उत्पन्न नहीं होता, इसलिए वह विकृति भी नहीं है। मूल प्रकृति पुरुष—दोनों अनादि हैं। शेष तेईस तस्व प्रकृति के विकार हैं। यही प्रधानकृत सांख्य-सृष्टि का स्वरूप है।

सुष्टिबाद के विविध पक्षों का निरूपण वैदिक और श्रमण साहित्य में मिलता है। सूत्रकार ने सृष्टि विषयक जिन मतों का संकलन किया है उनका आधार इस साहित्य में खोजा जा सकता है। सृष्टि के संबंध में कुछ अभिमत यहां प्रस्तुत हैं—

१. ऋग्वेद के दसवें मंडल में सृष्टि के विषय की अनेक ऋचाएं हैं। ५१,५२ वीं ऋचा में कहा गया है कि विश्वकर्मा ने संसार की सृष्टि की । ६१वीं ऋचा में पूछा गया — सृष्टि का आधार क्या है ? सृष्टि की सामग्री क्या थीं ? आकाश और पृथ्वी का निर्माण कैसे हुआ ? इनके उत्तर में कहा गया है — एक ईश्वर था। वह चारों ओर देखता था। उसका मुंह सभी दिशाओं में था। उसके हाथ-पैर सर्वत्र थे। आकाश-पृथ्वी के निर्माण के समय उसने उन सबका प्रयोग किया। सारी सृष्टि बन गई।

ऋग्वेद के पुरुषसूक्त में पुरुष (आदिपुरुष) को सृष्टि का कर्त्ता माना है। उसके हजार सिर, हजार आंखें और हजार पैर थे। सारी सृष्टि उसकी है। उस पुरुष से 'विराज' उत्पन्न हुआ और उससे दूसरा पुरुष 'हिरण्यगर्भ' पैदा हुआ।

कुछेक सूक्तों में कहा गया है कि पहले हिरण्यगर्भ उत्पन्न हुआ, जो स्वर्ण-अंड के रूप में था। वही प्रजापित है।

१ बृत्ति, पत्र ४३।

२. सांख्यकारिका, श्लोक २२ : प्रकृतेर्महांस्ततोऽहङ्कारस्तस्माद्गणश्च थोडशकः ।

तस्मादिप षोडशकात् पञ्चभ्यः पञ्चभृतानि ॥

३. संख्य सूत्र १/६७: मूले मूलाभावादमूलं मूलम्।

४. सांख्यकारिका, श्लोक ३: मूलप्रकृतिरिवकृतिर्महृदाद्याः प्रकृतिविकृतयः सप्त ।

षोडशकस्तु विकारो न प्रकृतिर्न विकृतिः पुरुषः ॥

गीता १३/१६ : प्रकृति पुरुषं चैव विद्यनादी उभाविष् ।

२. अथर्ववेद में सृष्टि के विषय में अनेक उल्लेख हैं। वे सब ऋग्वेद के ही उपजीवी कहे जा सकते हैं।

इस वेद के १६ वें कांड के ५३, ५४ में काल को सृष्टि का सर्जंक माना है। काल ने ही प्रजापति, स्वयंभू, काश्यप आदि को उरपन्न किया। उससे ही सारी सृष्टि पैदा हुई।

विभिन्न बाह्यण ग्रंथों में भी सृष्टि विषयक चर्चा उपलब्ध होती है--

#### १. सत्पथ ब्राह्मण ६/१/१ में---

पहले असत् (अव्यक्त) था। वह ऋषि और प्राणरूप था। सात प्राणों से प्रजापित की उत्पत्ति हुई। प्रजापित के मन में यह विकल्प उठा—'मैं एक से अधिक होऊं।' उन्होंने तपस्या की। तपस्या में थक जाने के कारण उन्होंने पहले ब्रह्मा को उत्यन्त किया। उसने पानी को उत्पन्न किया। उससे अंडा पैदा हुआ। प्रजापित ने उसे छूआ। उससे पृथ्वी आदि अस्तित्व में आए। २. इसी ब्राह्मण ग्रंथ के ११/१/६/१ में इस प्रकार का वर्णन है—

पहले केवल पानी था। पानी के मन में उत्पन्न करने की बात उठी। पानी तपस्या करने गया। एक अंडा जन्मा जो एक वर्ष तक पानी पर तैरता रहा। एक वर्ष बाद पुरुष, प्रजापित का जन्म हुआ। उसने अंडे को तोड़ा। उसने अपने श्वास से देवताओं को जन्म दिया। फिर अग्नि, इन्द्र, सोम आदि पैदा हुए।

#### ३. तैतरीय बाह्यण II २/६/१:

पहले कुछ नहीं था। न स्वर्गे था। न पृथ्वी थी। न आकाश था। उस असत् ने 'होने' की बात से मन को पैदा किया। वहीं सृष्टि। (इदं वा अग्रे नैव किंचनासीत्। न द्यौरासीत्। न पृथिवी। न चान्तरिक्षम्। तदसदेव सन् मनो अकुरुत स्यामिति।

उपनिषदों में सुष्टि-निर्माण की विभिन्न कल्पनाएं हैं-

#### १. बृहदारण्यक उपनिषद् I ४/३, ४, ७:

पहले एक ही आत्मा पुरुष के रूप में था। उसे अकेले में आनन्द नहीं आया। उसमें एक से दो होने की भावना जागी। उसने अपनी आत्मा को दो भागों में बांटा। एक भाग स्त्री और दूसरा भाग पुरुष बना। दोनों पति-पत्नी के रूप में रहे। उससे सारी मानव-सृष्टि का अस्तित्व आया। फिर प्राणी जगत् बना। फिर नाम-रूप में आत्मा का प्रवेश हुआ।

# २. छान्दोग्य उपनिषद् ६/२३-४; ६/३/२-३:

पहले केवल सत्था। एक से अनेक होने की चाह जगी। उसने तेज उत्पन्न किया। तेज से पानी उत्पन्न हुआ। पानी से पृथ्वी उत्पन्न हुई। दिव्य शक्ति ने तीनों —तेज, पानी और पृथ्वी में प्रवेश कर उन्हें नाम-रूप दिया।

## ३ ऐतरेय उपनिषद् III ३:

पहले केवल आत्मा था। कुछ भी संवेतन नहीं। उसने सोचा — मैं सृष्टि की रचना करूं। पहले अंभस् को उत्पन्न किया। उसके बाद मरीचि — आकाश, मृत्यु और पानी को उत्पन्न किया। ........ फिर विश्व का भर्ता आदि-आदि।

## ४. तैतरीय उपनिषद् II ६ :

आत्माथा। उसने सोचा-अकेला हूं, बहुत होऊं। तपस्या कर विश्व की सृष्टि की। सर्जन के पश्चात् उसमें प्रवेश कर दिया।

पहले केवल असत् था, फिर सत् उत्पन्न हुआ। दूसरे शब्दों में पहले अव्यक्त था, फिर व्यक्त हुआ। ब्रह्मा स्वयं जगत् के स्रष्टा हैं और सिजत हैं।

## प्रवेताश्वतर उपनिषद् ३/२-३

रुद्ध सृष्टि का स्रष्टा है। ईश्वर 'सायी' है। उसमें असीम शक्ति है। वह माथा के द्वारा विश्व की सृष्टि करता है। माया इश्वरीय शक्ति है।

# दी प्रिन्सिपल जपनिषदाज, भूमिका पृ० ६२-६३ डा० राधाकुण्णन ।

मृंडक उपनिषद् २/१ में कहा गया है कि ब्रह्मा से आकाश, आकाश से वायु, वायु से अग्नि, अग्नि से पानी, पानी से पृथ्वी उत्पन्न हुई। आकाश का एक गुण है शब्द। वायु में दो गुण हैं—शब्द और स्पर्श। अग्नि में तीन गुण हैं—शब्द, स्पर्श और वर्ण। पानी में चार गुण हैं—शब्द, स्पर्श, वर्ण और स्वाद। पृथ्वी में पांच गुण हैं—शब्द, स्पर्श, वर्ण, स्वाद और गंध। इनके विभिन्न मात्रा के मिश्रण से सृष्टि की रचना हुई।

सुवाला उपनिषद् १।१ में उल्लेख है कि ऋषि सुवाला ने ब्रह्मा से मृष्टि विषयक प्रश्न पूछा। ब्रह्मा ने कहा—पहले अस्तित्व था—ऐसा भी नहीं है, पहले अस्तित्व था भी और नहीं भी—ऐसा भी नहीं है। सबसे पहले तमस् पैदा हुआ। उससे भूत उत्पन्न हुए। उनसे आकाश, आकाश से वायु, वायु से अग्नि, अग्नि से अप् और अप् से पृथ्वी उत्पन्न हुई। उसके बाद अंडा उत्पन्न हुआ। एक वर्ष की परिपक्वता के बाद वह अंडा फूटा। ऊपर का भाग आकाश, नीचे का पृथ्वी और मध्य में दिव्य पुरुष। .......... उसने मृत्यु को उत्पन्न किया। वह तीन आंखों, तीन सिर और तीन पैरों से युक्त खंड परशु था। ब्रह्मा उससे भयभीत हो गया। मृत्यु उसी में प्रविष्ट हो गई। ब्रह्मा ने सात मानस-पुत्रों को जन्म दिया। उन्होंने सात पुत्रों को जन्म दिया। वे प्रजापित कहलाए। .........

#### स्मृतियों में सुष्टि की रचना विषयक चर्चा--

#### १. मनुस्मृति I, ५-१६---

पहले केवल तमस् न्याप्त या। वह अविमुश्य, अतन्यं और अज्ञात था। ईश्वरीय शक्ति ने तमस् का नाश किया। उसने अपने ही शरीर से विविध प्रकार के प्राणियों की रचना करने के लिए सबसे पहले पानी की सृष्टि की। उसमें अपना बीज बोया। वह बीज स्वर्ण-अंडे के रूप में विकसित हुआ। वह सूर्य जैसा तेजस्वी था। उस अंडे में स्वयं वह उत्पन्न हुआ। वह ब्रह्मा कहलाया। वही नारायण नाम से अभिहृत हुआ, क्योंकि पानी को 'नारा' (नारा के अपत्य) कहा गया है और वह पानी ब्रह्मा का प्रथम विश्वामस्थल था। सृष्टि का प्रथम कारण न सत् था, न असत् था। उससे जो उत्पन्न हुआ वह ब्रह्मा कहलाया। स्वर्ण-अंडे में वह दिव्य शक्ति एक वर्ष तक रही। अंडे के दो भाग हुए। एक भाग स्वर्ग बना और एक भाग पृथ्वी। इन दो के मध्य मध्यलोक, आठ दिशाएं और समुद्र बना। उस दिव्य शक्ति ने अपने से मन निकाला ......। मन से अहंकार और महत्—आत्मा उत्पन्न हुए। सारी सृष्टि तीन गुणों का मिश्रण मात्र है।

#### २. मनुस्मृति I, ३२-४१---

ब्रह्मा ने अपने शरीर को दो भागों में बांटा—एक पुरुष, दूसरा स्त्री। स्त्री ने 'विराज' को उत्पन्न किया। उसने तपस्या कर एक पुरुष को जन्म दिया। वहीं मनु कहलाया। मनु ने पहले दस प्रजापितयों को जन्म दिया। उनसे सात भनु, ईश्वर, देवता, ऋषि, यक्ष, राक्षस, गन्धर्व, अप्सराएं, सर्प, पक्षी तथा अन्यान्य सभी जीव और नक्षत्र उत्पन्न हुए।

#### ३. मनुस्मृति I, ७४-७५—

ब्रह्मा गाढ़ निद्रा से जागृत हुए। सृष्टि का विचार उत्पन्न हुआ। उन्होंने पहले आकाश को उत्पन्न किया। आकाश से वायु, वायु से अग्नि, अग्नि से पानी और पानी से पृथ्वी उत्पन्न हुई। यह समूची सृष्टि का आदि-ऋम है।

इसी प्रकार महाभारत के अध्याय १७५-१८० के अनेक स्थलों में मृष्टि की चर्चा प्राप्त है।

विभिन्त पुराणों में भी सृष्टि की चर्चा मिलती है। इन सारी उत्तरवर्ती चर्चा का मूल स्रोत ब्राह्मण ग्रंथ और उपनिषद हैं। सृष्टि की रचना अंडे से हुई, यह सिद्धान्त बहुमान्य रहा है। छांदोग्य आदि उपनिषदों में भी इसकी चर्चा है।

ऋषिभाषित में भी अंडे से उत्पन्न सृष्टि की संक्षिप्त चर्चा प्राप्त है। श्रीगिरि अर्हत् के अनुसार पहले केवल जल था। उसमें एक अंडा उत्पन्त हुआ। वह फूटा और लोक निर्मित हो गया। उसने श्वास लेना प्रारंभ किया। यह वरुण-विधान है। जल का देवता वरुण है। इसलिए यह सृष्टि वरुण की सृष्टि है। प

# १२७. स्वयं मू ने इस लोक को बनाया (सयं भूणा कडे लोए)

सृष्टि स्वयंभू कृत है। ब्रह्मा का अपर नाम स्वयंभू है, क्योंकि वे अपने आप उस अंडे से उत्पन्न हुए थे। चौदह मनुओं में पहले मनु का नाम 'स्वयंभू' है।

१. इसिमासियाई, अध्ययन ३७ ; पूर २३७ : एत्य अंडे संतत्ते एत्थ लोए संभूते । एत्य सासासे । इयं णे वरणिवहाणे..... ।

म्रध्ययन १ : टिप्पण १२८

## १२८. मृत्यु से युक्त माया की रचना की (मारेण संयुवा माया)

प्रस्तुत चरण में वैदिक साहित्य में उत्लिखित मृत्यु की उत्पत्ति की कथा का संकेत है-

बह्मा ने जीवाकुल मृष्टि की रचना की 1 पृथ्वी जीवों के भार से आकारत हो गई 1 वह और अधिक भार वहन करने में असमर्थ थी। वह दौड़ी-दौड़ी बह्मा के पास आकर वोसी—'प्रभो! यदि सृष्टि का यही कम रहा तो में भार कैसे वहन कर सकूंगी? यदि सब जीवित ही रहेंगे तो भार कैसे कम होगा? उस समय परिषद में नारद और रुद्र भी थे। ब्रह्मा ने कहा—मैं अपनी सृष्टि का विनाश कैसे कर सकता हूं? उन्होंने विश्व प्रकाश से एक स्त्री का निर्माण किया। वह दक्षिण दिशा से उत्पन्न हुई, इसलिए उसका नाम मृत्यु रखा। उसे कहा—तुम प्राणियों का विनाश करो। यह सुनते ही मृत्यु कांप उठी। वह रोने लगी। बरे, मुभे ऐसा जवन्य कार्य करना होगा। उसकी आंखों से आंसू पड़ने लगे। ब्रह्मा ने सारे आंसू इकट्ठे कर लिए। मृत्यु ने पुन: तपस्या की। ब्रह्मा ने कहा—ये लो तुम्हारे आंसू। जितने आंसू हैं उतनी ही व्याधियां—रोग हो जाएंगे। इनसे प्राणियों का स्वत: विनाश होगा। वह धर्म के विपरीत नहीं होगा। मृत्यु ने वात मान ली।

चूणिकार ने इसका विवरण इस प्रकार दिया है—विष्णु ने सृष्टि की रचना की। अजरामर होने के कारण सारी पृथ्वी जीवाकुल हो गई। भार से आकान्त होकर पृथ्वी प्रजापित के सम्मुख उपस्थित हुई। प्रजापित ने प्रत्य की बात सोची। सब प्रलय हो जाएगा— यह देखकर पृथ्वी भयभीत होकर कांपने लगी। प्रजापित ने उस पर अनुकंपा कर व्याधियों के साथ मृत्यु का सर्जन किया। उसके पश्चात् धार्मिक तथा सहज-सरल प्रकृति वाले सभी मनुष्य देवलोक में उत्पन्न होने लगे। सारा स्वर्ग उनके अत्यधिक भार से आकान्त हो गया। स्वर्ग प्रजापित के पास उपस्थित हुआ। तब प्रजापित ने मृत्यु के साथ माया का सर्जन किया। लोग माया प्रधान होने लगे। वे नरक में उत्पन्न होने लगे। प्रजापित ने स्वर्ग से कहा— 'लोग शास्त्रों को जानते हुए तथा अपने संशयों को नष्ट करते हुए भी, शास्त्रानुसार प्रवृत्ति नहीं करेंगे। (इसके अभाव में वे स्वर्ग में उत्पन्न नहीं होंगे।) इसलिए स्वर्ग ! तुम जाओ। अब तुम्हें कोई भय नहीं है। '

सूत्रकृतांग के प्रस्तुत श्लोक (११६६) के अन्तिम दो चरण इस प्रकार हैं—'मारेण संध्रुया माया, तेण लोए बसासए।' यह वाक्य उक्त कथानक का पूरा द्योतक नहीं है। आचार्य नागार्जुन ने इस स्थान पर जो श्लोक मान्य किया है वह अक्षरशः इस कथानक का द्योतक है। वह श्लोक इस प्रकार है—

"अतिविश्वय जीवा णं, मही विण्णवते पर्भुं। ततो से माया संजुत्ते, करे लोगस्सभिद्द्या।"

चूर्णिकार ने यह श्लोक 'नागार्जुनीयास्तु पठन्ति' कह कर उद्धत किया है। वास्तव में यही श्लोक यहां होना चाहिए था।

चूणिकार ने 'मार' का अर्थ विष्णु किया है। विष्णु को मृष्टि का कर्त्ता मानने वाले कहते हैं कि विष्णु ने स्वयं स्वर्गलोक से एक अंश में अवतीर्ण होकर इन सभी लोकों की सृष्टि की। वह सब सृष्टि का विनाशकर्त्ता है इसलिए 'विष्णु' को ही 'मार'

जानन्तः सर्वशास्त्राणि छिन्दन्तः सर्वसंशयान् । न ते तथा करिष्धन्ति गच्छ स्वर्गे न ते भयम् ।।

३. बह्री, पुष्ठ ४१ 🛊

१. महासारत, द्रोणपर्व अध्याय ५३।

२. चूर्णि, पृष्ठ ४१ : यदा विष्णुना सृष्टा लोकास्तदा अजरामरत्वात् तै: सर्वा एवेधं मही निरन्तरमाकीर्णा, पश्चादसावतीवभाराकांता मही प्रजापतिमृपस्थिता । · · · · · · · ·

<sup>……</sup>ततस्तेन परित्रा (णा) य स्वयं मह्या विज्ञप्तेन 'मा भूल्लोकः सर्व एव प्रलयं यास्यित इति, भूमेरभावात्' तां च भयविह्वलाङ्गी अनुकस्पता व्याधिपुरस्तरो मृत्युः सृष्टः । ततस्ते धर्मभू विष्ठाः प्रकृत्यार्जवयुक्ता मनुष्याः सर्व एव देवेषूपपद्यन्ते स्म । ततः स्वर्गोऽपि अतिगुरुभाराकान्तः प्रजापितमुपतस्यौ, ततस्तेन मारेण संस्तुता माया, मारो णाम मृत्युः, संस्तवो नाम साङ्गत्यम्, उक्तं हि—मातृपुष्वसंयवः, मृत्युसहगता इत्यर्थः । ततस्ते मायाबहुला मनुष्याः केचिदेकमृत्युधर्ममनुभूय नरकादिषु यथाक्रमत उपपद्यन्ते स्म । उत्ततं च—

कहा है। वे 'मार' का अर्थ मृत्यु भी करते हैं।

वृत्तिकार का कथन है कि स्वयंभू ने लोक की सृष्टि की। वह अतिभार से आकान्त न हो जाए, इस भय से उसने 'यम' नामक 'मार' (मृत्यु) की सृष्टि की। उस 'मार' ने माया को जन्म दिया। उस माया से लोक मरने लगे।

## इलोक ६७:

## १२६ यह जगत् अंडे से उत्पन्न हुआ है (अंडकडे)

चूर्णिकार का कथन है कि ब्रह्मा ने अण्डे का सर्जन किया। वह जब फूटा तब सारी सृष्टि प्रकट हुई।

वृत्तिकार ने माना है कि ब्रह्मा ने पानी में अंडे की सृष्टि की। वह बड़ा हुआ। जब वह दो भागों में विभवत हुआ तब एक भाग ऊष्ट्वं लोक, दूसरा भाग अधोलोक और उनके मध्य में पृथ्वी, पानी, अग्नि, वायु, आकाश, समुद्र, नदी, पर्वत आदि आदि की संस्थिति हुई।

वृत्तिकार ने एक श्लोक उद्घृत करते हुए यह बताया है कि सृष्टि के आदि-काल में तमस् ही था।

#### श्लोक ६८:

#### १३०. श्लोक ६८:

पूर्ववर्ती चार श्लोकों (६४-६७) में सृष्टिवाद का मत उल्लिखित कर प्रस्तुत श्लोक में सूत्रकार अपना अभिमत प्रदर्शित करते हैं। जगत् के विषय में दो नयों से विचार किया गया है। इस जगत् को सृष्टि माना भी जा सकता है और नहीं भी माना जा सकता। द्रव्याधिक नय की दृष्टि से यह जगत् शाश्वत है। जितने द्रव्य थे उतने ही रहेंगे। एक अणु भी नष्ट नहीं होता। और एक अणु भी नया उत्पन्न नहीं होता। पर्यायाधिक नय की दृष्टि से इस जगत् को सृष्टि कहा जा सकता है, किन्तु यह है कर्त्ता-विहीन सृष्टि। यह किसी एक मूल तत्त्व के द्वारा निष्पन्न सृष्टि नहीं है। मूल तत्त्व दो हैं—चेतन और अचेतन। ये दोनों ही अपने अपने पर्यायों द्वारा बदलते रहते हैं। सृष्टि का विकास और हास होता रहता है। इस सिद्धान्त की पृष्टि भगवान् महावीर के एक संवाद से होती है। एक प्रश्न के उत्तर में महावीर ने कहा—द्रव्य की दृष्टि से लोक नित्य है। पर्याय उत्पन्न और नष्ट होते रहते हैं, इस दृष्टि से वह अनित्य है।

चूर्णिकार और वृत्तिकार ने 'स्व-पर्याय का अर्थ आत्माभिप्राय किया है। किन्तु दोनो नयों की दृष्टि से विचार करने पर स्वपर्याय का अर्थ द्रव्यगत पर्याय ही उचित प्रतीत होता है।

आसीदिदं तमोभूतमप्रज्ञातमलक्षणम् ।

अप्रतक्यंमविज्ञेयं, प्रसुष्तमिव सर्वतः ॥

१. चूर्णि, पृष्ठ ४१: तत्र तावद् विष्णुकारणिका अवते—विष्णुः स्वलींकादेकांशेनावतीर्य इमान् लोकानसृजत्, स एव मारयतीति कृत्वा मारोऽपदिश्यते ।

२. वही, पृष्ठ ४१: मारो णाम मृत्युः ।

३. वृत्ति, पत्र ४३ ः स्वयंभुवा लोकं निष्पाद्यातिभारभयाद्यमास्यो मारयतीति मारो व्यक्षायि, तेन मारेण 'संस्तुता' कृता प्रसाधिता माया, तया च मायया लोका म्रियन्ते ।

४. चूणि, पृष्ठ ४२ : ब्रह्मा किलाण्डमस्जत्, ततो भिद्यमानात् शकुनवल्लोकाः प्रादुर्भूताः ।

५. वृत्ति, पत्र ४३, ४४ : ब्रह्माऽप्त्वण्डमसृजत्, तस्माच्च क्रमेण वृद्धात्पश्चावृद्धिशामावमुपगतातूर्ध्वाधोविभागोऽमूत्, तन्मध्ये च सर्वाः प्रकृतयोऽभूवन्, एवं पृथिग्यप्तेजोवाय्वाकाशसमुद्रसरित्पर्वतमकराकरनिवेशादिसंस्थितिरमूबिति, तथा चौक्तम्—

६. अंगसुत्ताणि (भाग २) भगवई, ७।४६ : बब्बटुयाए सासया, भावटुवाए असासया ।

७. (क) चूर्णि, पृष्ठ ४२ : स्वपर्यायो नाम आत्मामित्रायः अप्यणिजजो गमकः ।

<sup>(</sup>स) वृत्ति, पत्र ४४ : 'स्वकैः' स्वकीयैः 'पर्यायैः' अभिप्रायैर्युक्तिविशेषैः ।

# श्रद्ययम १ : टिप्पण १३१-१३२

# इलोक ६६ :

#### १३१. इलोक ६१:

दु:ख, दु:ख-हेतु, दु:ख-संवर और दु:ख-संवर के हेतु—ये चार प्रश्न सभी दार्शनिकों में चर्चित रहे हैं। दु:ख के स्वरूप और दु:ख उत्पत्ति के विषय में भिन्न-भिन्न मत और व्याख्याएं उपलब्ध होती हैं।

कुछेक लोग दु:ख की उत्पत्ति के कारणों को नहीं जानते। वे दु:ख-निरोध कैसे जान पाएंगे ? निरोध से पूर्व उत्पत्ति का जान आवश्यक है। वे मानते हैं—इस संसार में जो सुखरूप माना जाता है, वह भी वास्तव में दु:ख ही है। चलना दु:ख है, ठहरना दु:ख है, सोना दु:ख है, भूख भी दु:ख है, तृष्ति भी दु:ख है। ये सब सृष्टि से पूर्व नहीं थे। बाद में इनकी उत्पत्ति दुई है। इसलिए ये सब दु:ख हैं और ये सारे ईश्वर-कृत हैं, हमारे द्वारा कृत नहीं हैं।

इस प्रकार का अभिमत रखने वाले लोग दु:ख की उत्पत्ति को भी सम्यक्तया नहीं जानते तब वे उसके निरोध को कैसे जान पाएंगे ? चूर्णिकार ने इस भावना को स्पष्ट करते हुए लिखा है—दु:ख स्वयं के द्वारा ही कृत है और उसका स्वयं में ही फलभोग होता है, जैसे—कृषि आदि ममुख्य स्वमं करता है और उसका फल-भोग करता है तब वह कहता है—यह सब ईश्वर का प्रसाद है।

इस प्रकार दु:ख के कर्तृत्व और फल-भोक्तृत्व के बारे में घारणा स्पष्ट न हो तब दु:ख-निरोध का प्रयत्न कैसे हो सकता है ? उसका दायित्व किस पर होगा ? दु:ख का निरोध व्यक्ति स्वयं करेगा या यह ईश्वर-कृत होगा ? इस चिन्तन में दु:ख-निरोध के लिए किया जाने वाला पुरुषार्थं प्रज्वलित नहीं होता।

#### इलोक ७०-७१:

## १३२. इलोक ७०,७१:

प्रस्तुत दो क्लोकों में अवतारवाद का सिद्धान्त प्रतिपादित है। चूणिकार के अनुसार यह तैराशिक संप्रदाय का अभिमत है। वृत्तिकार ने इसे गोशालक का मत बतलाया है। अचार्य हरिभद्र ने तैराशिक का अर्थ आजीवक संप्रदाय किया है। गोशालक उसके साचार्य थे। इस दृष्टि से चूणि और दृत्ति परस्पर संवादी है।

चूर्णिकार ने प्रस्तुत प्रसंग में त्रैराशिक मत की मान्यता को इस प्रकार व्याख्यायित किया है—

कोई जीव मोक्ष प्राप्त कर लेने पर भी अपने धर्म-शासन की पूजा और अन्यान्य धर्म-शासनों की अपूजा देखकर मन ही मन प्रसन्न होता है। अपने शासन की अपूजा देखकर वह अप्रसन्त भी होता है। इस प्रकार वह सूक्ष्म और आन्तरिक राग-देश के वशीभूत होकर पुनः मनुष्य-भव में जन्म लेता है। जैसे स्वच्छ वस्त्र काम में आते-आते मैला होता है, वैसे ही वह राग-देश की रजों के द्वारा मैला होकर संसार में अवतरित होता है। यहां मनुष्य भव में प्रवज्या ग्रहण कर, संवृतात्मा श्रमण होकर मुक्त हो जाता है और फिर संसार में अवतरित होता है। काल की लम्बी अवधि में यह कम चलता ही रहता है।

प्रस्तुत प्रसंग में ऋडि। का अर्थ मानसिक प्रसन्तता या राग तथा प्रदोष का अर्थ होष है। वृत्तिकार का मत भी चूणि से

१. (क) चूर्ण, पृष्ठ ४२,४३। जंपि किंचि सुखसिण्णतं तंपि दुक्खमेव, चक्किमतं दुक्खं, एवं ठिति आसितं सयं दुक्खं, छुधा वि धातगत्तणंपि दुक्खं। एवमादीणि पुत्र्वं णासी पश्चाज्जायन्त इति दुक्खाणि, तानि चेश्वरकृतानि नास्माभिरिति। \*\*\*\* \*\*\* का तिह मायना ? तिद्ध तैरात्मनैव पूर्वं पापं कृतम्, पश्चाद् हेत्वन्तरतः तेष्विपि विपक्कं, तद्यथानाम कृष्यादीनि कर्माणि स्वयं कृत्वा तत्फलमुपभुञ्जाना ब्रुवते—यदस्मामु किञ्चित् कर्म विपच्यते तत् सर्वमीश्वरकृतमिति।

<sup>(</sup>ख) वृत्ति, पत्र ४६।

२. चूर्णि, पृ० ४३ : तेरासिक्ष्या इदाणि—ते वि कडवादिणी चेव ।

३. वृत्ति, यत्र ४६ : त्रेराशिका योशालकमतानुसारिणः।

४. नंदीवृत्ति, हरिभद्रसूरी, पृ० ८७ : त्रैराशिकाश्चाजीविका एवोच्यन्ते।

म्रध्ययन १: दिप्पण १३३-१३४

#### भिन्न नहीं है।

बौद्ध साहित्य में 'खिड्डापदोसिका' नामक देवों का उल्लेख मिलता है। वहां उनके भाश्वत और अशाश्वत—दोनों स्वछप प्रतिपादित हैं। यह अभिमत मिथ्यादृष्टि स्थानों में उहिलखित है, किश्तु यह किस सम्प्रदाय का है, इसका स्पष्ट उल्लेख वहां प्राप्त नहीं है।

#### इलोक ७२:

## १३३. गुरुकुल में (बंभचेरं)

जैन आगमों में यह शब्द 'गुरुकुलवास' के लिए प्रयुक्त होता है।"

चूणिकार ने इसका अर्थ द्रव्य-ब्रह्मचर्य किया है।

जहां चरित्र सम्यक् नहीं होता वह गुरुकुलवास वास्तविक नहीं होता, इसलिए वह द्रव्य ब्रह्मचर्य कहलाता है। चूर्णिकार ने बताया है कि मुनि ऐसे गुरुकुलवास में न रहे। उसके साथ सम्पर्क भी न रखे।

# इलोक ७३:

# १३४. सिद्धि (मोक्ष) से पूर्व इस जन्म में भी (अघोऽवि)

चूर्णिकार ने 'अधोहि' पाठ मानकर उसका अर्थ अवधिज्ञान किया है।

वृत्तिकार ने बधोऽवि' पाठ का अर्थ 'सिद्धेरारात्' सिद्धि से पहले किया है। रै

पाठ-शोधन में प्रयुक्त 'ल' संकेत की प्रति में 'अघोधि' पाठ मिला। हमने पाद-टिप्पण में उसे दिया है और टिप्पणी करते हुए लिखा है कि लिपिदोष के कारण 'वि' के स्थान में 'धि' हो गया है। किन्तु 'सिद्धि' और 'सिद्ध' शब्द पर हमने जिस अर्थ पर विचार किया है, उसके अनुसार चूणि-सम्मत 'अघोहि' या 'अघोधि' पाठ संगत लगता है। अवधिज्ञान सिद्धि को एक अंग है। उसे उपलब्ध कर पुरुष सिद्ध बनता है।

# १३५. सब कामनाएं सर्मीपत हो जाती हैं (सव्वकामसमप्पिए)

साधक के प्रति सभी कामनाएं समर्पित होती हैं, इसलिए सिद्ध-साधक सर्वकाम समर्पित होता है। कामनाओं की पूर्ति सिद्धि के द्वारा होती है। सिद्धियों के अनेक प्रकार हैं—अणिमा, महिमा, लियमा, प्राप्ति, प्राकाम्य, ईशित्व, कामरूपित्व, आदि-आदि।

- १. (क) चूर्णि, पृष्ठ ४३। तस्य हि स्वशासन पूज्यमानं दृष्ट्वा अन्यशासनान्यपूज्यमानानि (च) क्रीडा मवति, मानसः प्रमोद इत्यर्थः, अपूज्यमाने वा प्रदोषः ततोऽसौ सूक्ष्मे रागे द्वेषे वाऽनुगतान्तरात्मा शनैः शनैः निर्मलपटवदुपभुज्यमानःकृष्णानि कर्माण्युपचित्य स्वगौरवात्तेन रजसाऽवतार्थते ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र ४६ ।
- २. बीधनिकाय १।३ पृ० ४४,४६ ।
- ३. सूयगड़ो १।१४।१ : · · · · सुबंभचेरं वसेज्जा ।
- ४. चूर्णि पृ० ४३ : नैते निर्वाणायेति द्रव्यब्रह्मचेरं न तं वसे त्ति ण तं रोएज्जा आयरेज्जा वा, ण वा तेहिं समं वसेज्जा संसरिंग वा कुर्यात् तेहिं ति ।
- ४. वही, पृ० ४४ : अधोहि नाम अवधिसानम् ।
- ६. वृत्ति, पत्र ४७ ।
- ७. वही, पत्र ४७ ।

# अध्ययन १ : टिप्पण १३६-१३८

#### इलोक ७४:

#### १३६. इलोक ७३-७४:

चूणिकार और वृत्तिकार ने सिद्धि का अर्थ निर्वाण किया है। अगले श्लोक (७४) में प्रयुक्त 'सिद्ध' शब्द के संदर्भ में 'सिद्ध' शब्द का अर्थ 'विशेष अनुष्ठान की सिद्धि प्रतीत होता है। सिद्धि प्राप्त पुरुष ही सिद्ध होता है। सिद्धिपुरुष सिद्धि को सामने रखकर ही साधना करता है, यह 'सिद्धिमेव पुरोकाउं' (श्लोक ७४) पद से स्पष्ट है। सिद्ध का अर्थ मुक्त नहीं है, किन्तु सिद्धपुरुष है। चूणिकार ने लिखा है—सिद्धपुरुष शरीरी होकर भी नीरोग होता है। यह वात आदि दोषजनित रोगों तथा आगन्तुक रोगों से पीड़ित नहीं होता और वह इच्छा-मरण से शरीर को छोड़कर निर्वाण में चला जाता है। प्रश्तुत श्लोक (७४) में 'अरोगा य' इस शब्द से सिद्धपुरुष को प्राप्त होने वाली कामसिद्धि की ओर संकेत किया गया है।

तंत्रशास्त्र का अभिमत है कि योगी को जब आठ सिद्धियां प्राप्त होती हैं तब उसे देहसिद्धि की भी उपलब्धि सहज हो जाती है। देहसिद्धि का तारपर्य यह है कि उसका शरीर आकर्षक, मोहक, रोगों से अनाकान्त और वक्त की तरह दृढ़ बन जाता है। देहसिद्धि के दो प्रकार हैं—सापेक्ष देहसिद्धि और निरपेक्ष देहसिद्धि। सापेक्ष देहसिद्धि असम्यक् होती है और निरपेक्ष देहसिद्धि सम्यक् होती है। इनको सम्भने के लिए गोरखनाथ के जीवन की एक घटना प्रस्तुत की जाती है।

गुरु गोरखनाथ को कायसिद्ध प्राप्त थी। उनका शरीर बळमय बन गया था। किसी प्रकार के बाघात का उन पर कोई प्रभाव नहीं होता था। एक बार उनके मन में अपनी सिद्धियों का चमत्कार दिखाने की भावना जागी। वे उस समय के महासिद्ध 'अल्लाम प्रमुदेव' के पास बाए और बोले—मुफे कायसिद्धि प्राप्त है। आप परीक्षा कर देखें। मेरे शरीर पर तलवार का प्रहार करें। कहीं घाव नहीं होगा।' प्रमुदेव ने उस बात को टालना चाहा। गोरखनाथ ने अपना हठ नहीं छोड़ा और प्रमुदेव को परीक्षा करने का बार-बार आग्रह किया। प्रमुदेव ने तलवार से गोरखनाथ के शरीर पर प्रहार किया। एक रोंआ भी नहीं कटा। तलवार का आघात लगते ही ऐसा टंकार हुआ जैसे पर्वत पर वज्ज का प्रहार करने से होता है। गोरखनाथ का मन अहं से भर गया। उस अहं को तोड़ने के लिए प्रमुदेव बोले—-तुम्हारी कायसिद्धि सम्यक् नहीं हैं। सम्यक् कायसिद्धि वह है जो मृत्यु को पार कर जाए, जिस पर प्रहार करने से कोई शब्द न हो। गोरखनाथ प्रमुदेव की परीक्षा करने के लिए उद्यत हुए। तलवार से उन पर गहरे प्रहार किए। तलवार भून्य आकाश में जैसे चलती रही। न शब्द और न आधात। प्रमुदेव का शरीर आकाश की मांति आधातविहीन और निर्विकार रहा। गोरखनाथ ने प्रमुदेव के रोम-रोम में तलवार चुमाने का प्रयास किया पर व्यर्थ। वह शरीर आकाशमय बन गया था। विवकार रहा। गोरखनाथ ने प्रमुदेव के रोम-रोम में तलवार चुमाने का प्रयास किया पर व्यर्थ। वह शरीर आकाशमय बन गया था।

# क्लोक ७५:

## १३७. कल्प-परिमित काल तक (कप्पकालं)

'करूप' शब्द दीर्घं काल का सूचक है। वैदिक काल-गणना में इसका परिमाण इस प्रकार मिलता है—ब्रह्मा का एक दिन अथवा हजार ग्रुग का काल अथवा ४३२०००००० वर्षों का कालमान।

# १३८. आसुर और किस्विधिक (आसुरिकिबिसिय)

पूर्णिकार ने आसुर और किल्विषिक की भिन्न-भिन्न माना है।"

बृत्तिकार ने दोनों को एक शब्द मान कर इसका अर्थ-नागकुमार आदि असुर जाति के देवों में किल्विषिक देव के रूप में (उत्पन्न होते हैं) किया है !

- १. (क) चूर्णि, पृ० ४४ : सिद्धिरिति निर्वाणम्।
  - (ल) वृत्ति, पत्र ४७ : सिद्धिम् अशेषसांसारिकप्रपञ्चरहितस्वमावम् ।
- २. चूर्णि, पृ० ४४ : ते हि रिद्धिमन्तः शरीरिणोऽपि भूत्वा सिद्धा एव भवन्ति नीरोगाश्च । नीरोगा णाम वाताविरोगैरागन्तुकैश्च न पीड्यन्ते, ततः स्वेच्छातः शरीराणि हित्वा निर्वान्ति ।
- ३. तंत्र सिद्धान्त और साधना पृष्ठ १५५-१५६।
- ४. चूर्णि, पृ० ४४ : आसुरेवूपपद्यन्ते किल्विविकेषु च ।

श्रव्ययन १ : दिप्पण१३६-१४१

ये देव अधम जाति वाले और सेवक स्थानीय होते हैं। इनकी ऋदि भी अल्प होती है और मोग-सामग्री भी अल्प होती है। इनका आयुष्य-काल भी कम और शक्ति भी कम होती है।

उत्तराध्ययन सूत्र में भी आसुरी भावना और किल्विषिक भावना का पृथक्-पृथक् उल्लेख हुआ है। ये दो भिन्न स्थान हैं, अतः चूर्णिकार की व्यास्या संगत प्रतीत होती है।

## इलोक ७६:

## १३६. वे प्रावादुक (एते)

चूणिकार ने इस शब्द से कुतीथिक और लिंगस्थ-इन दोनों का ग्रहण किया है।

वृत्तिकार ने पंचभूतवादी, एकात्मवादी, तज्जीवतच्छरीरवादी, सुष्टिकर्तृत्ववादी तथा गोशालक के मत को मानने वाले त्रैराशिकवादियों का ग्रहण किया है।

# १४०. गृहस्थोचित कार्यों का उपदेश देते हैं (सितकिच्चोबएसगा)

'सित' शब्द के दो अर्थ हैं—बद्ध और गृहस्थ।

इस पद का अर्थ है - गृहस्थोचित कार्यों का उपदेश देने वाले।

वृत्तिकार ने इसके दो संस्कृत रूप देकर भिन्न अर्थ किया है—

- १. सितकृत्योपदेशगाः-पृहस्थों की पचन-पाचन आदि हिसाकारी प्रवृत्ति करने वासे ।
- २. सितकृत्योपदेशकाः गृहस्थोचित कार्यो का उपदेश देने वाले ।

वृत्तिकार ने इसके अर्थ की एक और कल्पना की है। उसके अनुसार 'सियां' को क्रियापद के रूप में प्रयोग मान कर उसका संस्कृत रूप 'स्युः' दिया है। 'क्रत्य' का अर्थ गृहस्थ किया है। इस संदर्भ में पूरे पद का अर्थ होगा—वे गृहस्थोचित हिसा का उप-देश देने वाने होते हैं।"

## श्लोक ७७:

# १४१. वह मुनि अपना उत्कर्ष "यापन करे (अगुक्कसे "जावए)

उत्कर्ष का अर्थ है—मद या अहंकार । मद के आठ स्थान हैं—जाति, कुल, रूप, बल आदि । जो इन मद-स्थानों का सेवन नहीं करता वह अनुत्कर्ष होता है ।

#### अणवलीणे---

'अपनलीन' उत्कर्ष का विरोधी भाव है। उस युग में जातिवाद उच्चता और हीनता का एक मुख्य मानदंड था, इसलिए

- १. वृत्ति, पत्र ४ मः आसुराः असुरस्थानोत्पन्ना नागकुमारादयः तत्रापि न प्रधानाः कि तहि ? 'किल्बिषिकाः' अधमाः प्रेब्यभूता अल्पर्धयोऽल्पभोगाः स्वल्पायुः सामध्यांद्युपेताश्च भवन्तीति ।
- २. उत्तरक्रमयणाणि, ३६।२६४,२६६ ।
- ३. चूर्णि, पृ० ४५ : एते ......कुतित्या लिगस्या य ।
- ४. वृत्ति, पत्र ४६ : एत इति पञ्चभूतैकात्मतन्जीवतन्छ्ररीरादिवादिनः कृतवादिनश्च गोशालकमतानुसारिणस्त्रैराशिकाश्च ।
- ४. चूर्णि, पृ० ४४ : सिताः बद्धा इत्यर्थ · · · · · सिताः गृहस्थाः ।
- ६. वृत्ति, पत्र ४६ : सितकृत्योपदेशनाः कृत्योपदेशका वा ।
- ७. वही, पत्र ४६ : यदिवा—सिया इति आर्षत्वाद्वहुवचनेन व्याख्यायते स्युः भवेतुः कृत्यं —कर्तव्यं सावद्यानुष्ठानं तत्प्रधानाः कृत्या—
  गृहस्थास्तेषामुण्येशः—तंरम्भसमारम्भारम्मक्ष्यः स विद्यते येथां ते कृत्योपदेशिकाः ।
- s. चूर्ण, पृ० ४४ : अणुक्कसो णाम न जात्याविभिर्मवस्थानैरूकर्षं गच्छति ।

उच्च मानी जाने वाली जातियों में जन्म लेने वाला व्यक्ति उत्कर्ष का और तुच्छ मानी जाने वाली जातियों में जन्म लेने वाला व्यक्ति हीनता का अनुभव करता था। भगवान् महावीर ने सामायिक धर्म का प्रतिपादन कर दोनों प्रकार की मनोवृत्ति वाले भिक्षुओं के सामने यह शिक्षापद प्रस्तुत किया कि आत्म-विकास का मार्ग उत्कर्ष और अपकर्ष—दोनों से परे है, इसलिए सामायिक की साधना करने वाले व्यक्ति को मध्यम मार्ग से चलना चाहिए। चूर्णिकार ने इसी आशय की व्याख्या की है। उन्होंने एक वैकल्पिक अर्थ भी किया है कि राग और देव —दोनों से बचकर मध्य-मार्ग से चलना चाहिए।

प्रस्तुत श्लोक का यह भाव आचारांग के इस सूत्र की सहज ही स्मृति करा देता है—'णो हीणे भो अइरिस्ते' (आयारो, २/४६)

वृत्तिकार ने 'अप्पलीणे पाठ मान कर उसका अर्थ —अन्यतीर्थिक, गृहस्थ या पार्थ्वस्थों के साथ परिचय या संश्लेष न करना — किया है।

#### इलोक ७८:

# १४२. परिग्रही ..... (सपरिग्गहा ...)

कुछ धार्मिक पुरुष यह घोषणा करते हैं कि निर्वाण के लिए आरंभ और परिग्रह को छोड़ना कोई तात्त्विक बात नहीं है। जैन श्रमण का आचार ठीक इससे विपरीत है। उसके लिए अपरिग्रही और अनारंभी (अहिंसक) होना अनिवायं है। इसलिए ज्ञानी भिक्षु को परिग्रह और आरंभ के आकर्षण से बचकर चलना चाहिए। सहज ही प्रश्न होता है कि अपरिग्रही और अनारंभी मनुष्य धरीर-यापन कैसे कर सकता है? इस प्रश्न का उत्तर अगले ख्लोक में स्वयं सूत्रकार देते हैं।

## १४३. ज्ञानी (जाणं)

इसका अर्थ है--ज्ञानवान् ।

वृत्तिकार ने इसके स्थान पर 'ताणं' पाठ मान कर 'शरण' अर्थ किया है।"

# इलोक ७६ :

# १४४. गृहस्थों द्वारा अपने लिए कृत (कडेसु)

पूर्व श्लोक में कहा गया है कि मुनि अहिसक और अपरिग्रही हो कर जीवन यापन करे। पचन-पाचन आदि हिंसायुक्त कियाओं को किए बिना तथा परिग्रह का आदान-प्रदान किए बिना व्यक्ति अपना जीवन कैसे चला सकता है? भोजन के बिना शरीर नहीं चलता और हिंसा तथा परिग्रह (धन) के बिना भोजन की उत्पत्ति और प्राप्ति नहीं हो सकती। शरीर धर्म का साधन है। अतः इसके निर्वाह के लिए हिंसा और परिग्रह आवश्यक हैं।

इसका समाधान प्रस्तुत क्लोक में इस प्रकार मिलता है—(१) गृहस्थ अपने लिए भोजन पकाए उसकी एषणा या याचना करे।
(२) गृहस्थ के द्वारा प्रदत्त भोजन की एषणा करे। (३) प्राप्त भोजन को अनासक्त भाव से खाए। (४) विप्रमुक्त रहे—आहार के प्रति मूर्च्छा न करे। जहां इष्ट आहार मिले उस कुल या ग्राम से प्रतिबद्ध न बने। (१) भोजन कम हो अर्थात् भोजन लेने पर दूसरों को कठिनाई का अनुभव हो, वैसे भोजन का परिवर्जन करे।

## १४५. प्रदत्त आहार का भोजन करे (दत्तेसणं चरे)

तुलना--दाणभत्तेसणे रया (दसवे १।४)

१. वृत्ति, पत्र ४६ : अत्रलीन: असंबद्धस्तीयिकेषु गृहस्थेषु पार्श्वस्थादिषु वा संश्लेषमकुर्वन् ।

२. चूर्णि, पृ० ४७ : यदेषामारम्भ-परिग्रहावाख्यातौ निर्वाणाय अतत्त्वम् ।

३. वही, पृ० ४७ : ज्ञानवान् ज्ञानी ।

४. घृत्ति, पत्र ५० : त्राणं शरणम् ।

## १४६. आहार में अनासकत (अगिद्धे)

प्रस्तुत चरण में प्रयुक्त दो सब्द 'अगृद्ध' और 'विष्रमुक्त' मुनि की एषणा से संबंधित हैं। एषणा के तीन प्रकार हैं— गवेषणा, ग्रहण-एषणा, और ग्रासैषणा। 'अगृद्ध' शब्द के द्वारा ग्रास-एषणा की सूचना दी गई है। 'विष्रमुक्त' शब्द से गवेषणा और ग्रहण एषणा के ४२ दोषों का सूचन होता है। यह चूर्णिकार की क्याख्या है।

वृत्तिकार की व्याख्या इससे भिन्न है। वे पूर्व चरण में प्रयुक्त 'कडेसु' शब्द से सोलह उद्गम दोषों का निवारण, 'दत्त' शब्द से उत्पादन के सोलह दोषों का निवारण, 'एषणा' शब्द से दस एषणा के दोषों का निवारण और 'अगृद्ध' तथा 'विष्ठमुक्त' शब्द से ग्रासैषणा के पांच दोषों का निवारण मानते हैं। इस प्रकार यह पूरा क्लोक भोजन से संबंधित ४२ + ५ दोषों के निवारण का दोतक है।

विशेष विवरण के लिए देखें — दसवेआलियं, अध्ययन ५ ।

## १४७. अवमान संखड़ी (विशेष प्रकार का भोज) (ओमाणं)

यह शब्द विशेष जीमनवार का द्योतक है। इसका अर्थ है—ऐसा भोज जिसमें निमंत्रित व्यक्तियों की संख्या नियत हो। मुनि यदि वहां जाता है तो भोज्य-सामग्री की न्यूनता हो सकती है। अतः निमंत्रित व्यक्तियों के व्याघात होता है। इसलिए इस प्रकार के भोज में जाने का वर्जन किया गया है।

वृत्तिकार ने इसका अर्थ भिन्न प्रकार से किया है। उनके अनुसार इसका अर्थ है—मुनि अपने तथोमद, ज्ञानमद आदि का प्रदर्शन कर दूसरे की अवमानना न करे। यह अर्थ प्रसंग से दूर प्रतीत होता है।

देखें--दसवेआलियं, चूलिका २/६

#### श्लोक ८०:

#### १४८. लोकवाद को (लोगवायं)

प्रस्तुत श्लोक में सूत्रकार ने 'लोकवाद' को सुनने और जानने का निर्देश दिया है। लोकवाद के दो अर्थ हैं—"

- १. अन्यतीर्थिकों तथा पौराणिक लोगों के 'लोक' संबंधी विचार।
- २- लोक-मान्यता-अन्यतीथिकों की धार्मिक मान्यता !

लोक शब्द के तीन अर्थ किए जा सकते हैं—जगत्, पाषण्ड और गृहस्य । यहां इसका प्रथम अर्थ प्रासंगिक प्रतीत होता है । चूर्णिकार ने इसके पाषण्ड और गृहस्थ—ये दो अर्थ मान्य किए हैं । वृत्तिकार ने इसके पाषण्ड और पौराणिक ये दो अर्थ बतलाए हैं । चूर्णिकार ने लौक कमत को कुछ उदाहरणों द्वारा समकाया है— सन्तानहीन का लोक नहीं होता । गाय को मारने वाले का लोक

- १. चूणि, पृ० ४६ : बायालीसदोसविष्पमुक्कं एसणं चरेदिति गवेसणा गहणेसणा य गहिताओ । अगिद्धे ति घासेसणा ।
- २. वृत्ति, पत्र ५० : कृतेषु-अनेन च षोडशोद्गमदोषपरिहारः सूचितः, दत्तिनिति अनेन षोडशोत्पादनदोषाः परिगृहीता द्रव्टव्याः, अगृद्धः विप्रमुक्तः, अनेनापि च ग्रासैषणादोषाः पञ्च निरस्ता अवसेयाः ।
- ३. वही, पत्र ४० : परेषामपमानं-परावमदर्शित्वम् ।
- ४. (क) वही पत्र ४० : लोकानां —पाखिण्डनां पौराणिकानां वा वादो लोकवाद: ।
  - (स) चूर्णि पृ० ४६।
- ५. चूर्णि, पृ० ४६ : लोका नाम पावण्डा गृहिणश्च ।
- ६. वृत्ति, पत्र ४०: लोकानां —पालिष्डनां पौराणिकानां वा ।
- ७. चूर्णि पृ० ४६ : लोकवादस्तावत् —अनपत्यस्य लोका न सन्ति, गावान्ताः नरकाः तथा गोभिर्हतस्य गोध्नस्य नास्ति लोकः । तथा 'जेसि सुणया जनला, विष्पा देवा पितामहा काया ।

ते लोगदुन्वियद्वा, दुक्लं मोक्ला विबोधितुं॥'

तया पुरुष: पुरुष एव, स्त्री स्त्रीत्येव । तथा पाषण्डलोकस्यापि पृथक् तयोरिव प्रमृता:—केषाञ्चित् सर्वगतः असर्वगतः नित्योऽनित्यः अस्ति नास्ति चात्मा, तथा केचित् मुखेन धर्मनिच्छन्ति, केचिद् दुःखेन, केचिद् ज्ञानेन, केचिदाभ्युदयिकधर्मपराः नैव मोक्षमिच्छन्ति । नहीं होता। इस मत के अनुसार कुत्तों को यक्ष, ब्राह्मणों की देव और कीओं को पितामह माना जाता है। यह भी लौकिक मान्यता रही है कि पुरुष पुरुष ही रहता है और स्त्री ही रहती है। पाषण्डवाद के उदाहरण ये हैं — कुछ दार्शनिक आत्मा को सर्वगत मानते हैं और कुछ असर्वगत मानते हैं। कुछ उसे नित्य मानते हैं और कुछ अनित्य। कुछ उसके अस्तित्व को स्वीकार करते हैं। योक्ष के बारे में चार मान्यताएं हैं —

- १. सुखवादी-सुख से मोक्ष प्राप्त होना ।
- २. दु:खवादी-दु:ख से मोक्ष प्राप्त होना ।
- ३. ज्ञानवादी ज्ञान से मोक्ष प्राप्त होना ।
- ४. आभ्युदियकधर्मवादी--मोक्ष को अस्वीकार करते हैं।

# १४६. जो दूसरे की कही हुई बात का अनुगमन मात्र है (अण्णवुत्त-तयाणुगं)

चूणिकार ने बताया है कि अन्यतीयिकों के शास्त्र एक-दूसरे के वचन को प्रमाण मानते हैं। व्यास ऋषि भी दूसरे के वचन को प्रमाण मानते हुए लिखते हैं — 'अनुकप' नामक ऋषि ने इस प्रकार साक्षात् किया, देखा तथा अमुक ऋषि ने ऐसा देखा आदि- आदि। वे दूसरों के वचनों का अतिवर्त नहीं करते। हैं

वृत्तिकार का अर्थ सर्वधा भिन्न है। उनके अनुसार इसका अर्थ है—अविवेकी व्यक्तियों द्वारा कथित का अनुगमन करने वाला सिद्धान्त ।

### विवरीयवण्णसंभूयं.....

'विवरीयपण्णसंभूयं, अण्णवृत्त-तथाणुगं'—ये दोनों चरण लोकवाद के विशेषण हैं। सूत्रकार का प्रतिपाद्य यह है कि लोकवाद विपरीत प्रज्ञा से उत्पन्न है तथा वचन प्रामाण्य पर आधारित है। इसलिए यह आस्थावन्ध के योग्य नहीं है। प्रस्तुत क्लोक में सत्य की खोज का एक महत्त्वपूणं सूत्र उद्घाटित हुआ है। वह यह है कि जो सत्य वचन के प्रामाण्य पर आधारित होता है, उसमें विरोधी प्रज्ञाओं के दर्शन होते हैं। एक दार्शनिक एक बात कहता है तो दूसरा दूसरी बात कहता है। परोक्ष ज्ञान में इन समस्याओं को कभी नहीं सुलभाया जा सकता। अनुभव ज्ञान अपनी साधना से उपलब्ध होता है। उसमे विरोधी प्रज्ञा उपस्थित नहीं होती। सम्यक्दर्शी या प्रत्यक्षदर्शी जितने होते हैं उन सबका अनुभव एक ही जैसा होता है। सूत्रकार स्वयं परोक्षदिश्वयों द्वारा प्रतिपादित कुछ विरोधी बादों को उदाहरण रूप में प्रस्तुत करते हैं।

# इलोक ८१-८२:

### १५०. इलोक ८१-८२ :

प्राचीन काल में लोक सान्त है या अनन्त, यह बहुचींचत प्रश्न था। पिगलक निर्धत्थ ने स्कन्धक से यह पूछा—मागध ! लोक सान्त है या अनन्त ? स्कन्धक इसका समाधान नहीं दे सका। वह भगवान् महावीर के पास पहुंचा। उसने उस प्रश्न का समाधान चाहा। भगवान् महावीर ने प्रश्न के उत्तर में कहा—स्कन्धक ! मैंने लोक को चार दिष्टियों से प्रज्ञप्त किया है। द्रव्य और क्षेत्र की दिष्ट से लोक सान्त है, काल और भाव की दिष्ट से वह अनन्त है। द्रव्य की दिष्ट से लोक एक है, इसलिए वह सान्त है और क्षेत्र की दिष्ट से लोक सपरिमाण है, इसलिए वह सान्त है।

- १. चूर्णि, पृष्ठ ४६ : अन्योग्यस्य ...... तत् कथ्यं (कथम् ?), व्यासोऽपि हि इतिहास्यमानयनम (? यन्न)न्यस्य वच्चः प्रमाणी-करोति, तद्यथा—अनुकपेन ऋषिणा एवं दृष्टम्, अन्येनैवम् इति, नान्योग्यस्य वचनमतिवर्त्तते, प्रायेण हि वार्तानुवात्तिको लोकः ।
- २. वृत्ति, पत्र ५० : अन्यै:--अविवेकिभियंदुक्तं तदनुगम् ।
- ३. अंगसुत्ताणि (माग २), भगवई २१४४: एवं खलु मए खंदया ! चउन्विहे लोए पण्णत्ते, तं जहा दन्वओ, खेलओ, कालओ, भावओ।

दव्वओ णं एगे लोए सअंते।

खेत्तओ णं लोए असंखेज्जाओ जोयणकोडाकोडीओ आयाम-विक्खंभेणं, असंखेज्जाओ जोयणकोडाकोडीओ परिक्खेवेणं पण्णत्ते, अस्थि पुण वे अंते । ....... सेत्तं खंदगा ! दन्वओ लोए सअंते, खेत्तओ लोए सअंते, कालओ लोए अणंते, भावओ लोए अणंते । भगवान् महावीर ने एक दूसरे प्रसंग में कहा—'जमाली! लोक शाश्वत भी है वौर अशाश्वत भी है। इस प्रसंग में द्रथ्याधिक और पर्यायाधिक—इन दो नयो की इिंग्ड से यह निरूपण किया गया है। प्रस्तुत दोनों श्लोकों की व्याख्या द्रथ्य, क्षेत्र आदि चार हिंग्डियों तथा द्रव्याधिक और पर्यायाधिक नयों की हिंग्ड से की जा सकती है। केवल अनन्तवाली दृष्टि के सामने यह हिंग्ड प्रस्तुत की गई कि लोक अनन्त ही नहीं, सान्त भी है। अपिरमाणवाली दृष्टि के सामने सपिरमाण दृष्टि प्रस्तुत की गई है। उसका हार्द यह है कि कोई भी अवस्था असीम नहीं है। प्रत्येक अवस्था ससीम है। इस लोकवाद का जीववाद से संबंध प्रतीत होता है। अगले श्लोक के संदर्भ में यहां 'लोक' का अर्थ जीव या आत्मा अधिक संगत लगता है। हिसा और अहिंसा की चर्चा में आत्मा के नित्यत्व का इिंग्ड कोण उपस्थित होता था। कहा जाता था—आत्मा शाश्वत है फिर हिसा किसकी होगी ? दूसरी बात—आत्मा सर्वव्यापी है, फिर हिसा किसकी होगी ?

इस दृष्टिकोण के उत्तर में सूत्रकार ने सान्त और परिमित का दृष्टिकोण प्रस्तुत किया है। त्रूणिकार ने अनन्तवाद का तात्पयं यह समकाया है कि त्रस त्रस ही रहता है और स्थावर स्थावर ही। त्रस कभी स्थावर नहीं होता और स्थावर कभी त्रस नहीं होता। इस प्रकार पुरुष सदा पुरुष, स्त्री सदा स्त्री और नपुंसक सदा नपुंसक ही रहता है। प्रत्येक जन्म मे उन्हें यही अवस्था उपलब्ध होती है। पुरुष मृत्यु के पश्चात् स्त्री नहीं होता और स्त्री मृत्यु के पश्चात् कभी पुरुष नहीं होती। उक्त शाश्वतवाद का प्रतिवाद अगने श्लोक में किया गया है।

चूणि और वृत्ति में प्रस्तुत दोनों श्लोकों की व्याख्या भिन्न प्रकार से की गई है।

चूणिकार के अनुसार सांस्य मतावलंबी लोक को अनन्त और नित्य मानते हैं। वयोंकि उनके द्वारा सम्मत 'पुरुष' तस्व सर्वव्यापी और कूटस्थ है, अपरिणमनशील है।

उन्होंने वैशेषिकों की मान्यता का उल्लेख करते हुए कहा है कि वे परमाणु को शाश्वत मानते हुए भी कियाशील मानते हैं। वे न कभी नष्ट होते हैं और न कभी उत्पन्न ।

अंतर्व णितिए लोए — यह पौराणिकों की मान्यता है। पौराणिक मानते हैं कि क्षेत्र की इंटिट से लोक सात द्वीप और सात समुद्र परिमाण वाला है। वह काल की इंटिट से नित्य है। यह चूर्णिकार का उल्लेख है।

सांख्य सत्कार्यवादी हैं। वे पदार्थ को कूटस्थ-नित्य मानते हैं। वे मानते हैं कि कारण रूप में प्रत्येक वस्तु का अस्तित्व विद्यमान है। कोई भी नया पदार्थ न उत्पन्न होता है और न नष्ट होता है। केवल उनका आविभवि-तिरोभाव होता है।

वृत्तिकार ने अनन्त के दो अर्थ किए हैं। अनन्त वह होता है जिसका निरन्वय नाश नहीं होता। जिस भव में जो जिस रूप में रहता है, अगले भव में भी वह उसी रूप में जन्म नेता है। पुरुष पुरुष ही रहता है और स्त्री स्त्री ही।

अनन्त का दूसरा अर्थ है-अपरिमित, अवधि से शून्य ।"

उन्होंने किसी भी मत का उल्लेख न करते हुए लिखा है—लोक शाश्वत है, क्योंकि द्यणुक आदि कायंद्रव्य की अपेक्षा से वह अशाश्वत होते हुए भी उसका जो मूल कारण परमाणु है, उसका कभी परित्याग नहीं होता तथा दिग्, आत्मा और आकाश आदि का कभी विनाश नहीं होता 1 यह सांख्यमत का हा उल्लेख है।

- १. अंगसुत्ताणि (भाग २), भगवई ६।२३३ : ..... सासए लोए जमाली । ..... असासए लोए जमाली ।
- २. चूर्णि, पृ० ४७ : साङ्ख्याः तेषां सर्वगतः क्षेत्रज्ञः कूटस्थः ग्रहणम् ।
- ३. वही, पृ० ४७ : वैशेषिकाणां परमाणवः शाश्वतत्वेऽपि सात क्रियावन्तः ...... न तेषां कश्चिद् भावो विनश्यति उत्पद्धते वा ।
- ४. वही, पृ० ४७ : यथा पौराणिकानां सप्त द्वीपाः सप्त समुद्राः क्षेत्रलोकपरिमाणम्, कालतस्तु निस्यः ।
- ५. सांख्यकारिका श्लोक ६।
- ६. वृत्ति, पत्र ५० : नास्यान्तोऽस्तीत्यनन्तः, न निरन्वयनाशेन नश्यतीत्युक्तं भवतीति, तथाहि—यो यादृगिहभवे स तादृगेव परभवे-ऽप्युत्पद्यते, पुरुषः पुरुष एवाङ्गना अङ्गनंवेत्यादि ।
- ७. वही, पत्र ५० : यदिवा अनन्तः अपरिमितो निरवधिक इति यावत् ।
- द. वही, पत्र ५० : तथा शश्वद्भवतीति शाश्वतो ह्यणुकादिकार्यद्भव्यापेश्वयाऽशश्वद्भवन्नपि न कारणद्रव्यं परमाणुत्वं परित्यजतीति तथा न विनश्यतीति दिगाश्माकाशाद्यपेक्षया ।

अध्ययन १ : टिप्पण १५१-१५३

#### क्लोक ८२:

चूर्णिकार ने प्रस्तुत श्लोक को सर्वज्ञतावादियों के मत का निरूपण करने वाला माना है। उनका कथन है कि सर्वज्ञवादी दो प्रकार का अभिमत प्रस्तुत करते हैं---

१ कुछ सर्वज्ञवादी कहते हैं कि सर्वज्ञ अनन्त ज्ञान का धारक होता है। वह सब कुछ जानता है। उसका ज्ञान सर्वत्र अप्रति-इत होता है।

२ कुछ सर्वज्ञवादी मानते हैं कि सर्वज्ञ तियम्, ऊर्ध्व और अधोलोक को क्षेत्र और काल की इष्टि से परिमित रूप में ही जानता है।

द्वितार के अनुसार प्रस्तुत श्लोक में दो मतों का निर्देश है। कुछ मतावलम्बी मानते हैं कि कोई सर्वज्ञ नहीं होता । हमारे स्वतिन्द्रियद्रष्टा ऋषि क्षेत्र की हिंद से अगरिमित क्षेत्र को जानते हैं और काल की दिष्ट से अपरिमित काल को जानते हैं। किन्तु वे सर्वज्ञ नहीं हैं। 'अपरिमित' शब्द का यह एक तातार्य है। इसका दूसरा अर्थ यह है—हमारे ऋषि आवश्यक तत्त्व को जानने वाले अतीन्द्रियद्रष्टा हैं। यह प्रसिद्ध श्लोक है—

सर्वं पश्यतु वा मा वा ईष्टमर्थं तु पश्यतु । कीटसंख्यापरिज्ञानं, तस्य नः क्वोपयुज्यते ।।

कोई सब कुछ देखने वाला (सर्वज्ञ) हो या न हो, कोई बात नहीं है। जो इष्ट अर्थ है उसको देखना आवश्यक है। कीड़ों की संख्या का ज्ञान निरर्थक है। उस ज्ञान से किसी का प्रयोजन सिद्ध नहीं होता।

दूसरा मत यह है— कुछ दार्शनिक मानते हैं कि सर्वज्ञ कोई होता ही नहीं। क्षेत्र और काल की दृष्टि से परिमित को ही जाना जा सकता है। ब्रह्मा हजार दिव्य वर्ष तक सोता रहता है। उस अवस्था में वह कुछ भी नहीं देखता। फिर जागृत होता है और हजार दिव्य वर्ष तक जागता रहता है। उस अवस्था में वह देखता है।

### क्लोक ८३:

### १५१. ब्लोक ८३:

इस श्लोक में पूर्ववर्ती दोनों श्लोकों का प्रत्युत्तर है। उसमें यह कहा गया था कि कुछेक दार्शनिक लोक को नित्य मानते हुए कहते हैं कि त्रस प्राणी सदा त्रस प्राणी सदा स्थावर ही रहते हैं। त्रस कभी स्थावर नहीं होते और स्थावर कभी त्रस नहीं होते।

प्रस्तुत क्लोक में कहा गया है कि त्रस निर्वर्तक नामकर्म का उपचय कर प्राणी त्रस होता है और स्थावर निर्वर्तक नामकर्म का उपचय कर प्राणी स्थावर होता है। स्थावर त्रस हो सकते हैं और त्रस स्थावर हो सकते हैं। जिस जन्म में जो पर्याय व्यक्त होता है उसी के आधार पर हम उसको त्रस या स्थावर कहते हैं। कोई भी पर्याय अनन्त और असीम नहीं होता। जो इस जन्म में पुरुष होता है वह अगले जन्म में स्त्री हो सकता है और जो स्त्री होता है वह पुरुष हो सकता है।

### इलोक ८४:

# १५२. जीव दुःख नहीं चाहता (अकंतदुक्खा)

चूणिकार ने अकान्त का अर्थ अप्रिय किया है।

वृत्तिकार ने इसके दो संस्कृत रूप दिए हैं — आकान्त और अकान्त । आकान्त का अर्थ है — अभिभूत और अकान्त का अर्थ

१. चूर्णि, पृ० ४६ : केषाञ्चित् सर्वज्ञवादिनां अनन्तं ज्ञानं सर्वत्र चाप्रतिहतमिति ...... सर्वत्रेति तियंगुध्द्वंमधश्चेति क्षेत्रतः कालतः ।

२. वृत्ति, पत्र ५१ ।

६. चूर्णि, पृ० ४८ : कान्तं प्रियमित्यर्थः, न कान्तमकान्तम् ।

ग्रध्ययन १: दिप्पण १५३-१५७

है—अनिभमत । उनके अनुसार 'सन्वे अकंतदुक्ला य'—इस पद का अर्थ होगा—सभी प्राणियों को दुःख अनिभमत है, अप्रिय है ।' १५३. क्लोक ८४ :

अनन्तवाद और अपरिमाणवाद के आधार पर हिंसा का समर्थन करने वाले दिख्टकोण का प्रतिवाद प्रस्तुत श्लोक में मिलता है। आत्मा नहीं मरती और वह सबं व्यापक हैं—ये दोनों हिंसा के समर्थन-सूत्र नहीं बन सकते। हिंसा और अहिंसा का विचार आत्मा की अमरता या शाश्वतता के आधार पर नहीं किया गया है किन्तु वह उसके परिवर्तनशील पर्यायों के आधार पर किया गया है। वर्तमान पर्याय की वास्तविकता यह है कि सब प्राणी मृत्यु को दुःख मानते हैं और दुःख किसी को भी प्रिय नहीं है, इसलिए सब प्राणी अहिंस्य हैं। कोई भी प्राणी दुःख नहीं चाहता, यह अहिंसा का एक आधार बनता है।

### क्लोक ८५:

#### १५४. स्लोकः दर्भः

ज्ञान का सार क्या है ? यह प्रश्न चिर अतीत से पूछा जाता रहा है । सूत्रकार ने ज्ञान का सार अहिसा बतलाया है । आचारांग निर्युनित में उल्लेख मिलता है—अंग (ज्ञान) का सार आचार है । अहिसा परम आचार है । यह समता के आधार पर विकसित होती है । जैसे मुभे दु:ख अप्रिय है चैसे ही सब जीवों को दु:ख अप्रिय है —इस समता का अनुभव जितना विकसित होता है उतनी ही अहिसा विकसित होती है । सूत्रकार ने इस समता पर बल देते हुए लिखा है —ज्ञान का विषय यही है । इससे आगे जानना क्या शेष बचता है ?

### श्लोक ८६:

### १४४. संयमी धर्म में स्थित रहे (वृसिते)

चूर्णिकार ने इसका वर्ष-धर्म में स्थित किया है। वृत्तिकार ने इसका अर्थ-दश प्रकार की चक्रवाल समाधारी में स्थित किया है। चक्रवाल की विश्वद जानकारी के लिए देखें -- उत्तराध्ययन का २६ वां अध्ययन ।

### १५६. किसी भी इन्द्रिय-विषय में आसक्त न बने (विगयगिद्धि)

चूर्णिकार ने 'गिद्धी' के स्थान पर पाठान्तर 'गेही' पाठ माना है और उसका संस्कृत रूप 'ग्रेघि' किया है 1' पिशेल ने गृद्धी से गेही का विकास-ऋम इस प्रकार माना है—गृद्धी—गिद्धी--गेद्धि—गेदि 1'

### १५७. आत्मा का संरक्षण करे (आयाणं सारक्खए)

'आयाणं' के संस्कृत रूप दो हो सकते हैं---आत्मानं और आदानम्। आत्मा की असंयम से रक्षा करना आत्म-संरक्षण है। ज्ञान आदि का संरक्षण आदान है।

#### चरिया .....

चूणिकार ने चर्था से ईर्यासिमिति, आसन और शयन से आदान-निक्षेप सिमिति और भक्त-पान से एषणा सिमिति की सूचना

- १. वृत्ति, पत्र ५२ : आकान्ता-अभिभूता .....अकान्तम् अनिभिमतम् ।
- २. (क) आचारांगनिर्युक्ति, गाया १६ : अंगाणं कि सारो ? आयारो ........ ।
  - (स) आवश्यकनिर्युक्ति गा० ६३ : सानाइयमाईयं सुपनाणं जाव बिदुसाराओ । तस्स वि सारो चरणं, सारो चरणस्स निव्वाणं ॥
- ३. चूणि, पृ० ४८ : वुसिते त्ति स्थितः, कस्मिन् ? धर्मे ।
- ४. वृत्ति, पत्र ५३ : विविधम्—अनेकप्रकारमुषितः स्थितो दशविधचकवालसमाचार्या व्युषितः ।
- ५. चूर्णि, पृ० ४८ : पठ्यते (च) अकषायी सदाऽधिगतगेधी .......ग्रे धि: लोभ: ।
- ६. पिशेल, प्राकृत व्याकरण, पृ० १२८ ।
- ७. चूणि, पृ० ४८ : आवार्ण सारक्खए ति आत्मनं सारक्खित असंजमातो, आवीयत इति आदानं ज्ञानावि, तं सारक्खित मोक्खहेतुं ।

दी है। वैकल्पिक रूप में चर्या से पांचों समितिओं तथा आसन-शयन से तीनों गुप्तियों का प्रहण किया है।

#### इलोक ८७:

### १५६. मान, कोब, माया (उक्कसं जलणं णूमं)

जिसके द्वारा आत्मा दर्प से भर जाती है, उसकी उत्कर्ष कहा जाता है। यह मान का वाचक है। जो आत्मगुणों को या चारित्र को जलाता है वह है ज्वलन अर्थात् क्षोध।

'णूम' यह देशी शब्द है। इसका अर्थ है—गहन । यह माथा का वाचक है। माया गहन होती है। उसका मध्य उपलब्ध नहीं होता।

### १५६. लोभ (अज्भत्यं)

चूणिकार के अनुसार इसका अर्थ है—अभिप्रेत । लोभ सबके द्वारा अभिप्रेत है, इसलिए यह शब्द लोभ का वाचक है :

प्रस्तुत श्लोक में शिष्य ने एक प्रश्न उपस्थित किया है कि आगमों में कषायों का एक क्रम है। उसमें क्रोध पहला कषाय है। प्रस्तुत श्लोक में मान को पहला स्थान प्राप्त है। यह आगम प्रसिद्ध क्रम का उल्लंधन है। क्यों ?

इसका समाधान यह है कि मान में कोध की नियमा है और कोध में मान की भजना है। इसको उपदर्शित करने के लिए ही इसमें व्यतिक्रम किया है।

#### इलोक इदः

# १६०. पांच संवरों से संवृत भिक्षु (पंचसंवरसंवुडे)

पांच संवर ये हैं---

- १. प्राणातिपात विरमण
- ७. मृषावाद विरमण
- ३. अदत्तादान विरमण
- ४. मैथुन विरमण
- ५. परिग्रह विरमण ।

### १६१. बंधे हुए लोगों के बोच में (सितेहिं)

बंधन अनेक प्रकार के होते हैं। ग्रहवास, पुत्र, कलत्र आदि के प्रति जो आसक्ति है, वह भी बंधन है। इसी प्रकार अपनी मान्यता, मतवाद भी एक बंधन है। भिक्षु सभी प्रकार की आसक्तियों और पूर्वाग्रहों से बचे।

१. चूर्ण, पृ० ४८, ४६: चरिय ति इरियासिनती गहिता ......अधवा चरियागहणेण सिनतीओ गहिताओ, आसण-सयणगहणेण कायगुत्ती, एककमाहणेण गहणे ति काऊण मण-बङ्गुत्तीओ वि गहिताओ। अत्त-पाणमहणेण एसणासिमई, एवं आदाण-परिट्ठायणियाई सुदयाओ।

२. वहीं, पृ० ४६ : उक्कस्यतेऽनेनेति उक्कसो मानः । ज्वलत्यनेनेति ज्वलनः क्रोधः । तूमं णामं अप्रकाशं माया ।

३. वही, पृ० ४६ : अज्भत्थो णाम अभिन्नेतः, स च लोभः ।

४. वृत्ति, पत्र ५३: नतु चान्यत्रागमे क्रोध आदावृपन्यस्यते, तथा क्षपकश्रेण्यामावढो भगवान् क्रोधादीनेव संज्यलनात् क्षपयित, तत् किमर्थमागमप्रसिद्धं क्षममुल्लङ्घ्यादौ मानस्योपन्यास इति ?, अत्रोज्यते, माने सस्यवश्यंभाषी क्रोधः, क्रोधे तु मानः स्याद्वा न वेत्यस्यार्थस्य प्रदर्शनायान्यथाकमकरणमिति ।

प. चूर्णि, पृ० ४६ : सिता बढा इत्वर्थः, गृहि -- कुपावण्डादिभिगृ ह-कलत्र-नित्रादिभिः सङ्गै। सिताः ।

# बीम्रं म्रज्झयरां वेयालिए

# दूसरा ग्रध्ययन वैतालीय

# आमुख

प्रस्तुत अध्ययन का नाम 'वैतालीय' या 'वैतालिक' है। निर्युक्तिकार के अनुसार इसका निरुक्तमत नाम 'वैदारिक' तथा छंदगत नाम 'वैतालीय' है। यह वैतालीय छंद विशेष में रचित है। दृत्तिकार ने छन्द-रचना की प्रामाणिक जानकारी देते हुए उसका लक्षण इस प्रकार बसलाया है—

'वैतालीयं संगनैधनाः षडयुक् पादेश्व्दौ समे च ला। न समोऽत्र परेण युज्यते नेतः षट् च निरन्तरा युजोः।' (छंदोनुशासनं ३/६३)

वाचस्पत्यं में वैतालीय छन्द के लक्षण का यह क्लोक है-

'थड् विषमेऽष्टौ समे कलास्ताश्च समे स्युनों निरन्तराः। न समाऽत्र पराधिता कला वैतालीयेऽन्ते रलौ गुरुः॥' (४६७२)

वैतालीय छन्द में प्रथम और तृतीय चरण में छह-छह मात्राएं तथा दितीय तथा चतुर्थ चरण में आठ-आठ मात्राएं होती हैं। दितीय तथा चतुर्थ चरण में वे मात्राएं निरन्तर एक समान नहीं होतीं, निरन्तर गुरु या निरन्तर लघु नहीं होतीं। वे कहीं गुरु और कहीं लघु होती हैं। प्रथम तथा तृतीय चरण के लिए यह नियम नहीं है। पूर्वार्ध तथा उत्तरार्ध में जो मात्राएं बतलाई गई हैं, उनमें दूसरी, चौथी तथा छट्टी मात्राएं गुरु न हों। चारों चरणों के लिए जो मात्राएं निर्दिष्ट हैं उनके आगे एक-एक रगण, एक-एक लघु और एक-एक गुरु होना चाहिए।

बौद्ध साहित्य में भी 'वैतालीय'-वियालीय छन्द में निबद्ध अध्ययनों का अस्तित्व प्राप्त है।

कर्म-विदारण के आधार पर इसको वैदारिक मानना केवल काल्पनिक हो सकता है, क्योंकि अन्य अध्ययन भी कर्म-विदारण के हेतुभूत बनते हैं। इस दृष्टि से इस अध्ययन का नाम ''वैतालीय'' ही उपयुक्त लगता है।

इस अध्ययन की पृष्ठभूमि की चर्चा करते हुए निर्युक्तिकार कहते हैं-

'कामं तु सासतिमणं कधितं अद्वावयम्मि उसमेणं । अद्वाणजित सुताणं सोजणय ते वि पव्वदता ॥' (२।६)

भगवान् ऋषभ प्रव्रजित हुए और कैवस्य प्राप्त कर विहरण करने लगे। उनका ज्येष्ठ पुत्र भरत भारतवर्ष (छह खंडो) पर विजय प्राप्त कर चक्रवर्ती हुआ। उसने अपने इट्ठानवें भाईयों से कहा—तुम सब मेरा अनुशासन स्वीकार करो या अपने-अपने राज्य का आधिपत्य छोड़ दो। वे सारे भाई असमंजस में पड़ गए। भरत की बात उन्हें अप्रिय लगी। राज्य का विभाग महाराज ऋषभ ने किया था, अतः वे उसे छोड़ना नहीं चाहते थे।

उस समय भगवान् ऋषभ अष्टापद पर्वत पर विहार कर रहे थे। वे सारे भाई वहां गए। भगवान् को बंदना कर उन्होंने पूछा—भगवन्! भरत हम सबको अपने अधीन करना चाहता है। उसने हम सबको उसका स्वामित्व स्वीकार करने के लिए कहा है। अब आप बताएं, हम क्या करें? क्या हम उसकी अनुशासना में चले जाएं? क्या हम अपनी प्रमुसत्ता को छोड़ दें? आप हमारा मार्ग-दर्शन करें। तब भगवान् ऋषभ ने दृष्टान्त देकर समभाते हुए इस अध्ययन का कथन किया।

ऋषभ के पुत्रों ने इस अध्ययन को सुनकर जान लिया कि संसार असार है। विषयों के विपाक कटु और नि:सार होते हैं। अध्युष्य मदोन्मत्त हाथी के कानों की भांति चंचल हैं, पर्वतीय नदी के वेग के समान यौवन अस्थिर है। भगवान् की आज्ञा या मार्ग-दर्शन ही श्रेयस्कर है। यह जानकर इट्टानवें भाई भगवान् के पास प्रविज्ञित हो गए।

यह तथ्य चूर्णिकार और वृत्तिकार दोनों द्वारा मान्य है। र्

१. (क) चूणि, पृ० ५१।

<sup>(</sup>स) वृत्ति, पत्र ४४ ।

ग्रध्ययन २: श्रामुख

इस तथ्य की पुष्टि प्रस्तुत अध्ययन के अन्तिम क्लोक (७६) में प्रयुक्त "एवं से उदाहु' से होती है। चूर्णिकार और वृत्ति-कार ने 'स' से भगवान् ऋषभ को ग्रहण किया है और कहा है कि भगवान् ऋषभ ने अपने पुत्रों को उद्दिष्ट कर इस अध्ययन का प्रतिपादन किया है।

#### वरिमाण और प्रतिपाद्य

प्रस्तुत अध्ययन में तीन उद्देशक और ७६ श्लोक हैं—पहले उद्देशक में २२, दूसरे में ३२ और तीसरे में २२ श्लोक हैं। निर्युक्तिकार के अनुसार इन तीन उद्देशकों का प्रतिपाद्य (अर्थाधिकार) इस प्रकार है— पहला उद्देशक—हित-अहित, उपादेय और हेय का बोध तथा अनित्यता की अनुभूति। दूसरा उद्देशक—अहंकार-वर्जन के उपायों का निर्देश तथा इन्द्रिय-विषयों की अनित्यता का प्रतिपादन। तीसरा उद्देशक—अज्ञान द्वारा उपचित कर्मों के नाश के उपायों का प्रतिपादन।

वस्तुतः यह अध्ययन इस तथ्य को स्पष्ट करता है कि प्राणी की भोगेच्छा अनन्त है और उसे पदार्थों के उपभोग से कभी उपशान्त नहीं किया जा सकता।

### प्रस्तुत अध्ययन में प्रतिपादित कुछ विचार-बिन्दु

- जागना दुर्लभ है । जो वर्तमान क्षण में नहीं जागता और जागने की प्रतीक्षा करता रहता है, वह कभी जाग नहीं पाता ।
- o वर्तमान क्षण ही जागृति का क्षण है, क्योंकि मृत्यु के लिए कोई अवस्था निश्चित नहीं है।
- जागुति का अर्थ है अहिंसा और अपरिग्रह की चेतना का निर्माण।
- ० हिंसा और परिग्रह साथ-साथ चलते हैं।
- अनित्यता का बोध संबोधि की ओर ले जाता है।
- ० मनुष्य को जागरण की दिशा में प्रमत्त नहीं होना चाहिए।
- सही अर्थ में प्रव्रजित वह होता है जो निषय और वासना—दोनों से मुक्त होता है।
- ० अकिंचनता (नग्नस्व) और तपस्या (ऋशत्व) मुन्ति के हेतु हैं, साधन नहीं । मुन्ति का साधन है--कवाय-मुन्ति ।
- अहंकार न करने के तीन कारण-----
  - अहंकारी का वर्तमान, अतीत और भविष्य—तीनों काल दु:खपूर्ण होते हैं।
  - o कंची-तीची अवस्था अवश्यंभावी है, फिर अहंकार कैसे ?
  - बहंकारी को मोक्ष, बोधि और श्रेय प्राप्त नहीं होते।
- धर्मकथा करने का अधिकारी वह होता है जो संवृतात्मा हो, विषयों के प्रति अनासक्त हो और स्वच्छ हृदयवाला हो।
- अकेला वह है जो राग-द्वेष तथा संकल्प-विकल्प से मुक्त है।
- असमाधि का मूल कारण है—मूच्छा।
- o दु:ख का स्पर्श अज्ञान से होता है और उसका क्षय संयम से होता है।

प्रस्तुत अध्ययन में 'अणुधम्मचारिणो' (श्लोक ४७) और 'कस्सव' (श्लोक ४७) शब्द महत्त्वपूर्ण हैं।

अनुधर्मचारी का अर्थ अनुचरणशील होता है। अनुधर्म में विद्यमान 'अनु' शब्द को चार अर्थों में व्युत्पन्न किया है—अनुगत' अनुकूल, अनुलोम और अनुक्ष ।

अनुगत + धर्मे — अनुष्ठमें अनुकूल + धर्म — अनुष्ठमें अनुलोम + धर्म — अनुष्ठमें अनुरूप + धर्म — अनुष्ठमें

(ल) वृत्ति, पत्र ७८ : स ऋषभस्वामी स्वपुत्रानुद्दिश्य उदाहृतवान् प्रतिपादितवान् ।

१. (क) चूर्णि, पृ० ७६ : से इति सो उसमसामी अट्ठावते पव्वते अट्ठाणजतीए सुताणं आह कथितवान् ।

**ग्रध्ययन २ : ग्रा**मुख

#### काञ्यप

मुनि सुव्रत और अहंत् अरिष्टनेमि के अतिरिक्त शेष सभी तीर्थंकर इक्ष्वाकुवंश के हैं। उनका गोत्र काश्यप है। भगवान् ऋषभ का एक नाम काश्यप है। शेष सभी तीर्थंकर इनके अनुवर्ती हैं, इसलिए वे सभी 'काश्यप' कहलाते हैं। काश्यप के द्वारा भगवान् ऋषभ और महावीर का ग्रहण भी होता है। इसका एक कारण यह भी है कि दोनों की साधना-पद्धति समान थी। दोनों ने पांच महाव्रतों की साधना-पद्धति का विधान किया था। ऐतिहासिक होष्ट से यह एक महत्वपूर्ण तथ्य है।

**=** 8

इसी अध्ययन के पचासर्वे श्लोक में प्रयुक्त पांच शब्द बहुत महत्त्वपूर्ण हैं और वे तत्कालीन समाज-व्यवस्था और मुनि की आचार-व्यवस्था पर प्रकाश डालते हैं। वे शब्द ये हैं—

१. काथिक, २. प्राश्निक, ३. संप्रसारक, ४. कृतिकिय ५. मामक ।

प्रस्तुत अध्ययन के इकावनवें श्लोक में चार कषायों के वाचक चार नए शब्द प्रयुक्त हुए हैं—

- १. छन्न-भाषा
- २. प्रशंसा—लोभ
- ३. उत्कर्ष-मान
- ४. प्रकाश---क्रोध

इसी प्रकार प्रस्तुत आगम के ६/११ में इन चार कषायों के लिए निम्न चार नाम प्रयुक्त हैं—

- १. माया--पलिउंचण (परिकुंचन)
- २. लोभ-- भजन
- ३. क्रोध---स्थंडिल
- ४. मान--- उच्छ्यण

बावनवें श्लोक में प्रयुक्त 'सिहए' (सिहत) शब्द भी बहुत महत्त्वपूर्ण है। उसकी अर्थ-परम्परा पर ध्यान देने से कुछेक योग प्रक्रियाओं पर प्रकाश पड़ता है। देखें—दिप्पण ।

सत्तावनवें ब्लोक की व्याख्या में चूर्णिकार ने ऐतिहासिक जानकारी देते हुए पूर्वदिशा निवासी आचार्यों और पश्चिमी दिशा निवासी आचार्यों के अर्थभेद का उल्लेख किया है।

चौसठवें और पैसठवें श्लोक में सूत्रकार ने एक चिरंतन प्रश्नकी चर्चाकी है। वह प्रश्न है—वर्तमान प्रत्यक्ष है। किसने देखा है परलोक। इस जितन के गुण-दोष की चर्चा वहां की गई है।

धर्म की आराधना गृहवास में भी हो सकती है। इस तथ्य का स्पष्ट प्रतिपादन सड़सठवें श्लोक में प्राप्त है।

इसी प्रकार प्रस्तुत अध्ययन में एकत्व भावना, अशरण भावना, अनित्य भावना आदि का सुन्दर विवेचन प्राप्त है। इसमें ब्रह्मचर्य, कर्म-विपाक, शिक्षा, अनुकूलपरीषह, मान-विसर्जन, कर्म-अचय, सत्योपक्रम, धर्म की त्रैकालिकता, आदि महत्त्वपूर्ण विषयों का भी सुन्दर समावेश है।

एक भव्द में कहा जा सकता है कि यह अध्ययन वैराग्य को वृद्धिगत करने और संबोधि को प्राप्त कर समाधिस्थ होने के सुन्दर उपायों को निर्दिष्ट करता है।

पहला अध्ययन तात्विक है और यह अध्ययन पूर्णतः आध्यात्मिक तथ्यों का प्रतिपादक है।

बीग्रं श्रज्भयणं : दूसरा ग्रध्ययन

वेयालिए: वैतालीय

पढमो उद्देसो : पहला उद्देशक

भूल

#### संस्कृत छाया

### हिन्दी अनुवाद

- १. संबुज्भह किण्ण बुज्भहा संबोही खलु पैच्च दुल्लहा। णो ह्वणमंति राइओ णो मुलभं पुणरावि जीवियं।१!
- संबुध्यध्वं कि न बुध्यध्वं, संबोधिः खलु प्रेत्य दुर्लभा। नो खलु उपनमन्ति रात्रयः, नो सुलभं पुनरपि जीवितम्॥
- २. डहरा बुड्डा य पासहा गक्भत्था वि चयंति माणवा। सेणे जह वट्टयं हरे एवं आउखयंमि तुट्टई।२।
- दहरा वृद्धाश्च पश्यत, गर्भस्था अपि च्यवन्ते मानवाः । श्येनो यथा वर्त्तकं हरेत्, एवं आयुःक्षये त्रुट्यति ।।
- मार्वाह पियाहि लुम्पई
   णो मुलहा मुगई य देच्चओ ।
   एयाइ भयाइ देहिया
   आरंभा विरमेज्ज मुज्यए ।३।
- मातृभिः पितृभिः लुप्यते, नो सुलभा सुगतिश्च प्रत्य । एतानि भयानि दृष्ट्वा, आरम्भात् विरमेत् सुन्नतः।।
- ४ जिमणं जगई पुढो जगा कम्मेहि लुप्पंति पाणिणो । सयभेव कडेहि गाहई णो तस्स मुच्चे अपुटुवं ।४।
- यदिवं जगित पृथग् जन्तवः, कर्मभः लुप्यन्ते प्राणिनः। स्वयमेव कृतैः गाहते, नो तस्य मुच्यते अस्पृष्टवत्।।
- ५. देवा गंधव्वरवससा असुरा भूमिचरा सिरोसिवा। राया णरसेद्विमाहणा ठाणा ते वि चयंति दुव्खिया।५।
- देवा गन्धर्वराक्षसाः, असुराः भूमिचराः सरीसृपाः। राजानः नरश्रीष्ठजाह्मणाः, स्थानात् तेऽपि च्यवन्ते दुःखिताः॥

- १. (भगवान् ऋषभ ने अपने पुत्रों से कहा—) 'संबोधि को प्राप्त करो । बोधि को क्यों नहीं प्राप्त होते हो ? जो वर्तमान में संबोधि को प्राप्त नहीं होता, उसे अगले जन्म में भी वह सुलभ नहीं होती । बीती हुई रातें लौट कर नहीं आतीं । जीवन-सृत्र के टूट जाने पर उसे पुतः सांधना सुलभ नहीं है ।'
- २. तुम देखो- बालक, बूढ़े और गर्भस्थ मनुष्य भी मृत्यु को प्राप्त हो जाते हैं। जिस प्रकार बाज बटेर का हरण करता है, उसी प्रकार आयु के क्षीण होने पर मृत्यु जीवन का हरण करती है, जीवन-सूत्र टूट जाता है।
- ३. मनुष्य कदाचित् माता-पिता से पहले ही मर जाता है। अगले जन्म में सुगति (सुकुल में जन्म) सुलभ नहीं है। इन भय-स्थानों को देखकर सुव्रत (श्रेष्ठ संकल्प वाला) मनुष्य हिंसा (श्रीर परिग्रह) से विरत हो जाए।
- ४. इस जगत् में प्राणी अपने-अपने कर्मों के द्वारा लुप्त होते हैं— 'सुख-स्थानों से च्युत होते हैं। वे स्वयं की कियाओं के द्वारा कर्म का उपचय करते हैं। वे उसके विपाक से अस्पृष्ट होकर उससे मुक्त नहीं हो सकते।'
- ५. देव<sup>4</sup>, गन्धर्व, राक्षस, असुर, पाताल-वासी नागकुमार, राजा, जनसोधारण, श्रेष्ठी और ब्राह्मण—ये सभी दुःखपूर्वक अपने-अपने स्थान से च्युत हो जाते हैं।

58

म्र० २: वैतालीय: इलोक ६-१०

६.कामेहि य संयवेहि य कम्मसहा कालेण जंतवो। ताले जह बंधणच्चुए एवं आउखयम्मि तुट्टई।६। कामैक्च संस्तवैश्च, कर्मसहाः कालेन जन्तवः । तालो यथा बन्धनच्युतः, एवं आयुःक्षये त्रुट्यति ॥

६. मृत्यु के आने पर मनुष्य कामनाओं और भोग्य-वस्तुओं से संबंध तोड़कर अपने अजित कमी के साथ (अज्ञात लोक में) चले जाते हैं। जैसे (स्व-भावत: या किसी निमित्त से) ताड का फल दुन्त से दूटता है वैसे ही (स्व-भावत: या किसी निमित्त से) आयु के क्षीण होने पर मनुष्य का जीवन-सूत्र दूट जाता है।

७. जे यावि बहुस्सुए सिया धम्मिए माहणे भिक्खुए सिया । अभिणूमकडेहिं मुच्छिए तिब्बं से कम्मेहिं किच्चती ।७। यश्चापि बहुश्रुतः स्यात्, धार्मिकः त्राह्मणः मिक्षुकः स्यात् । अभिणूमकृतैः मूञ्छितः, तीवं स कर्मभिः कृत्यते ।। ७. जो कोई बहुश्रुत (शास्त्र-पारगामी) या धार्मिक (न्यायवेत्ता) अथवा ब्राह्मण या मिक्षु भी यदि मायाकृत असत् आचरण में प्रिच्छत होता है तो वह कमों के द्वारा तीव रूप में छिन्न होता है।

द्र. अह पास विवेगमुहिए अवितिण्णे इह भासई धुतं। णाहिसि आरं कओ परं? वेहासे कम्मेहि किच्चई।दा अय पण्य विवेकं उत्थितः, अवितीर्णः इह भाषते धुतम् । क्रास्यसि आरं कुतः परं, विहायसि कर्मभः कृत्यते ।। द. हे शिष्य ! तू देख, कोई भिक्षु (परिग्रह और स्वजन-वर्ग का परित्याम कर)
संयम के लिए उत्थित हुआ है, किन्तु
(वित्तैषणा और सुतैषणा के सागर
को) तर नहीं पाया है, वह धुत की
कथा<sup>14</sup> करता है। तू उसका अनुसरण
कर गृहस्थी को ही जानेगा, प्रवज्या
को नहीं जान पाएगा। <sup>14</sup> जो गृहस्थी
और प्रवज्या के अन्तराल में रहता है
वह कर्मी (या कामनाओं) से खिन्न
होता है। 14

ह. जद्द विय णिगिणे किसे चरे जद्द विय भंजिय मासमंतसो। जे इह मायादि मिज्जई आगंता गब्भादणंतसो।ह। यद्यपि च नग्नः कृशश्चरेत्, यद्यपि च भुञ्जीत मासमन्तशः । य इह मायादिना मीयते, आगन्ता गर्भादनन्तशः ॥

ह. यद्यपि कोई भिक्षु नग्न रहता है, देह को क्रश करता है<sup>र</sup> और मास-मास के अन्त में एक बार खाता है, फिर भी माया आदि से परिपूर्ण होने के कारण वह अनन्त बार जन्म-मरण करता है।

१०. पुरिसोरम पावकम्मुणा पलियंतं मणुयाण [जीवियं । सण्णा इह काममुच्छिया मोहं जंति णरा असंबुढा ।१०। पुरुष ! उपरम पापकर्मणा, पर्यन्तं मनुजानां जीवितम् । सन्ना इह काममूच्छिताः, मोहं यान्ति नराः असंवृताः ।।

१०. हे पुरुष ! (जिससे तू उपलक्षित हुआ है) उस पाप-कमं से उपरमण कर, (क्योंकि) मनुष्य-जीवन का अन्त अवश्यंभावी है। जो स्त्री आदि में निमग्न होकर इन्द्रिय-विषयों में मूच्छित हैं वे असंवृत पुरुष मोह को प्राप्त होते हैं।

ग्र० २: वैतालीय: इलोक ११-१६

११ जयमं विहराहि जोगवं अणुपाणा पंथा दुरुत्तरा । अणुसासणमेव पक्कमे वीरेहि सम्मं पवेइयं । ११। यतमानः विहर योगवान् !, अणुप्राणाः पत्थानः दुरुत्तराः । अनुशासनमेव प्रक्रामेत्, वीरैः सम्यक् प्रवेदितम् ।। ११. हे योगवान् ! <sup>16</sup> तू यतनापूर्वक विह-रण कर । मार्गं सूक्ष्म प्राणियों से संकुल हैं । <sup>15</sup> (बत: अयतनापूर्वक चलने वाला जीव-वध किए बिना) उन पर नहीं चल सकता । तू अहंतों के द्वारा सम्यम् प्रवेदित अनुशासन का <sup>16</sup> अनुसरण कर ।

१२ विरया बीरा समुद्धिया कोहाकायरियाइपीसणा । पाणे ण हणंति सव्वसी पाबाओ विरयाऽभिणिव्युष्टा ।१२। विरताः बीराः समुत्थिताः, क्रोधकातरिकादिपेषणाः । प्राणान् न घ्नन्ति सर्वेशः, पापात् विरता अभिनिर्वृताः ॥ १२. वीर वे हैं जो विरत हैं, संयम में उत्थित हैं, क्रोध, माया आदि कषायों का चूर्ण करने वाले हैं, जो सर्वेश: प्राणियों की हिंसा नहीं करते, जो पाप से विरत हैं और उपशान्त हैं।

१३.ण वि ता अहमेव लुप्पए लुप्पंती लोगंसि पाणिणो। एवं सहिएऽहिपासए अणिहे से पुट्ठेऽहियासए।१३। नापि तावत् अहमेव लुप्ये, लुप्यन्ते लोके प्राणिनः । एवं सहितोभिपश्यति, अनिहः सः स्पृष्टोऽधिसहेत ।। १३. 'इस संसार में मैं ही केवल दु:खों से पीड़ित नहीं होता, परन्तु लोक में दूसरे प्राणी भी पीड़ित होते हैं — इस प्रकार ज्ञान-संपन्न पुरुष अन्तर्दृष्टि से देखे और वह परिषहों से स्पृष्ट होने पर जनसे आहत न हो, किन्तु उन्हें सहन करे।

१४. धुणिया कुलियं व लेववं कसए देहमणसणादिहि । अविहिसामेव पञ्चए अणुधम्मो मुणिणा पवेइओ ।१४:

घूत्वा कुड्यं लेपवत्, कर्शयत् देहमनशनादिभिः ॥ अविहिंसामेव प्रव्रजेत्, अनुधर्मः मुनिना प्रवेदितः ॥ १४. "कर्म-सरीर को प्रकंतित कर। जैसे
गोबर आदि से लीपी हुई भींत को
धक्का देने पर उसका लेप टूट जाता
है और वह कुश हो जाती है, वंसे ही
अनशन आदि के द्वारा (मांस और
शोणित से उपचित) देह को कुश कर।
अहिंसा में प्रव्रजन कर। महाबीर के
द्वारा प्रवेदित अहिंसा धर्म अनुधर्म
है—" पूर्ववर्ती ऋषभ आदि सभी
तीथँकरों द्वारा प्रवेदित है।

१५. सउणी जह (पंसुमुंडिया विहुणिय घंसयई सियं रयं। एव दविओवहाणवं कम्मं खबइ तबस्सि माहणे ११५। शकुनिः यथा पांसुगुण्ठितो, विध्य ध्वंसयति सितं रजः। एवं द्रव्यः उपधानवान्, कर्मं क्षपयति तपस्यो ब्राह्मणः।। १५. जैसे पक्षिणी (घूल-स्तान के कारण) धूल से अवमुं ित होने पर अपने शरीर को कंपित कर, लगे हुए रजकणों को दूर कर देती है, वैसे ही राग-द्वेप रहित तपस्वी श्रमण <sup>२३</sup> तपस्या के द्वारा कर्मों को क्षीण कर देता है।

१६. उद्वियमणगारमेसणं समणं ठाणठियं तवस्सिणं। डहरा बुड्ढा य पत्थए अवि सुस्से ण य तं लभे जणा।१६।

उत्थितमनगारमेषणां, श्रमणं स्थानस्थितं तपस्विनम् । दहरा वृद्धाश्च प्रार्थयेयुः, अपि शुष्येयुः न च तं लभेरन् जनाः ।। १६. जो अनगारत्व (अनिकेतचर्या) या मोक्ष की एषणा के लिए उत्थित है, जो श्रमणोचित स्थान (ज्ञान आराधना, चरित्र आराधना आदि) में स्थित है,

जो तपस्वी है, उस श्रमण को बच्चे या बूढे पुनः घर में आने की प्रार्थना करते हैं। वे प्रार्थना करते-करते थक जाते हैं किन्तु उस श्रमण को संयम-मार्ग से च्युत नहीं कर सकते।

- १७. जइ कालुणियाणि हॅंकासिया जइ रोग्रंति य पुत्तकारणा। दवियं भिक्खं समुद्रियं णो लब्भंति णं सण्णवेत्तए।१७।
- यदि कारुणिकानि अकार्षुः, यदि रुदन्ति च पुत्रकारणम् । द्रव्यं भिक्षुं समुत्थितं, नो लप्स्यन्ते एनं संज्ञापयितुम् ।।
- १७. यद्यपि वे कौटुम्बिक उस श्रमण के पास आकर करण विलाप करते हैं, पुत्र-प्राप्ति के लिए रहें रहन करते हैं (एक पुत्र को उत्पन्न कर तुम प्रव्रजित हो जाना—ऐसा कहते हैं), फिर भी वे राग-देष रहित उस श्रमण को समका- बुकाकर पुन: गृहस्थी में नहीं ले जा सकते:

- १८ जइ तं कामेहि लाविया जइ आणेज्ज तं बंधिता घरं। तं जीवित णावकंखिणं णो लब्भंति तं सण्णवेत्तए।१८।
- यदि तं कामै। निमंत्र्य, यदि आनयेत् तं बध्वा गृहम्। तं जीवितस्य नावकांक्षिणं, नो लप्स्यन्ते एनं संज्ञापियतुम्।।
- १८. यद्यपि वे कौटुम्बिक उस श्रमण को कामभोग के लिए निमंत्रित करते हैं पं अथवा उसे बांध कर घर ले आते हैं, परन्तु जो असंयम जीवन की आकांक्षा नहीं करता उसे वे समका-बुक्ताकर पुन: गृहस्थी में नहीं ले जा सकते।

- १६. सेहंति य णं समाइणो माय पिया य सुया य भारिया। पोसाहि णे पासओ तुमं लोग परं पि जहासि पोस णे। ८६।
- सेधन्ति च एनं ममायिनः, माता पिता च सुता च भाया । पोषय नः पश्यकस्त्वं, लोकं परमपि जहासि पोषय नः ।।
- १६. अपनापन दिखाने वाले माता, पिता, पुत्री और पत्नी —ये सभी उस श्रमण को सीख देते हैं— 'तू हमारा पोषण कर । तू पश्यक (दीर्घ दशीं) है। (हमारी सेवा से वंचित रहकर) तू परलोक को सफल नहीं कर पायेगा, इसलिए तू हमारा पोषण कर।

- २०. अण्णे अण्णेहि मुच्छिया मोहं जंति णरा असंबुढा । विसमं विसमेहि गाहिया ते पार्वेहि पुणो पगब्भिया ।२०।
- अन्ये अन्यैः मूच्छिताः, मोहं यान्ति नराः असंवृताः । विषमं विषमैः ग्राहिताः, ते पापैः पुनः प्रगत्मिताः।।
- २०. कुछ मुनि (उनकी बातें सुनकर माता, पिता, पत्नी या पुत्री में) मूच्छित होकर मोह को प्राप्त होते हैं तथा इन्द्रिय और मन के संवर से रहित हो जाते हैं—पुन: गृहस्थी में लौट आते हैं। असंयमी से द्वारा असंयम में लाए हुए वे मनुष्य पुन: पाप करने के लिए लज्जा रहित हो जाते हैं।

- २१. तम्हा दवि इक्ख पंडिए पावाओ विरएभिणिव्बुडे। पणए वीरे महाविहि सिद्धिपहं णेयाउयं घुवं।२१।
- तस्मात् द्रव्यः ईक्षस्व पंडितः, पापात् विरतः अभिनिकृतः। प्रणतः वीरः महावीथि, सिद्धिपथं नैयीत्रिकं ध्रुवम्।।
- २१. इसलिए राग-देष रहित पंडित मुनि
  (विरत और अविरत मनुष्यों के गुण-दोषों को) देलकर पाप से विरत और (कषाय से) उपशान्त हो जाए। वीर पुरुष लक्ष्य तक ले जाने वाले उस शायदत महापथ के प्रति प्रणत होते हैं जो सिद्धि का पथ है।

ग्र० २: वैतालीय: इलोक २२-२६

२२. वेयालियमग्गमागओ
मणवयसा काएण संवुडो।
चिच्चा वित्तं च णायओ
आरंभं च सुसंबुडे चरे।२२।

—ित्ति बेमि ॥

वैतालीयमार्गमागतः, ।
मनसा वचसा कायेन संवृतः ।
त्यक्त्वा वित्तं च ज्ञातीः,
आरंभं च सुसंवृतश्चरेत् ।।

---इति ब्रवोमि ॥

२२. वैतालीय मार्ग की प्राप्त कर मुनि मन, वचन और काया से संवृत होकर, धन, स्वजन और हिंसा का त्यांग कर संयम में विचरण करे।

---ऐसा मैं कहता हूं।।

बोम्रो उद्देशो : दूसरा उद्देशक

२३. तय सं व जहाइ से रयं इइ संखाय मुणी ण मज्जई। गोयण्णतरेण माहणे अहडसेयकरी अण्लेसि इंखिणो।१। त्वचं स्वामिव जहाति स रजः, इति संख्याय मुनिर्न माद्यति । गोत्रान्यतरेण ब्राह्मणः, अथ अश्रेयस्करी अन्येषां 'इंखिणी'।।

२४. जो परिभवई परं जणं संसारे परिवत्तई महं। अदु इंखिणिया उ पाविया इइ संखाय मुणो ण मज्जई।२। यः परिभवति परं जनं, संसारे परिवर्तते महत्। अथ 'इंखिणिका' तु पातिका, इति संख्याय मुनिनं माद्यति ॥

२५. जे यावि अणायने सिया जे वि य पेसगपेसने सिया इद मोणपयं उवद्विए णो लज्जे समयं सया चरे ।३। यश्चापि अनायकः स्यात् योऽपि च प्रेष्यकप्रेष्यकः स्यात् । इदं मौनपदं उपस्थितः, नो लज्जेत समतां सदा चरेत् ॥

२६. सम अण्णयरिम्म संजमे
संसुद्धे समणे परिव्वए ।
जा आवकहा समाहिए
दविए कालमकासि पंडिए ।४।

समे अन्यतरिसन् संयमे, संशुद्धः समनाः परिव्रजेत्। यावत् यावत्कथा समाहितः, द्रव्यः कालमकार्थीत पंडितः।।

- २३. जिस<sup>34</sup> प्रकार (सर्प) अपनी केंचुली को छोड़ देता है, वैसे ही मुनि रज को <sup>34</sup> छोड़ देता है। (अकषाय अवस्था में रज क्षीण होता है) यह जानकर मुनि मद न करे। गोत्र और अन्यतर (कुल, बल, रूप, श्रुत आदि) <sup>34</sup> तथा अपनी विशिष्टता का बोध—ये सब मद के हेतु हैं। (मद से मत्त होकर) दूसरों की अवहेलना करना श्रेयस्कर नहीं है।
- २४. जो गोत्र आदि की हीनता के कारण दूसरे की अवहेलना करता है वह दीर्घ-काल तक संसार" (एकेन्द्रिय, दीन्द्रिय आदि हीन जातियों) में उत्पन्न होता रहता है। इसलिए यह अवहेलना पाप को उत्पन्न करने वाली या पतन की ओर ले जाने वाला "है—यह जान-कर मुनि मदन करे।
- २५. एक सर्वोच्च अधिपति हो और दूसरा उसके नौकर का नौकर हो। वह सर्वोच्च अधिपति मुनिपद की प्रव्रज्या स्वोकार कर (पहले से प्रव्रज्ञित अपने नौकर के नौकर को बन्दना करने में) लज्जा का अनुभव न करे, सदा समता का आचरण करे। 13
- २६. जो मुनि सम संयमस्थान या अधिक संयमस्थान में स्थित (पूर्व प्रविज्ञ मुनि को बंदना करता है), वह अहं- कार शून्य है और सम्यक् मन वाला (है) होकर परिव्रजन करता है। वह पंडित मुनि जीवन पर्यन्त, मौत आए तब तक, समाधियुक्त और राग- देश रहित होकर मद नहीं करता।

म्र० २: वैतालीय: इलीक २७-३३

- अणुपस्सिया २७. दूर तीयं धम्ममणागयं तहा । फरुसेहि माहणे पुट्ठे अबि हण्णु समयंसि रीयइ।५।
- मुनि:, दूरं अनुदृश्य अतीतं धर्ममनागतं तथा । परुषै: स्पृष्ट: ब्राह्मणः, अपि हत्नुः समये रोयते ॥
- २७. मूनि अतीत और अनागत धर्म की दीर्घकालीन परम्परा (कभी उच्चता और कभी हीनता की अवस्थाओं) को देखकर (मद नहीं करता)। अहिंसा का अनुशीलन करने वाला कठोर वचन से तर्जित तथा हत-प्रहत होने पर भी समता में रहता है। "

- २८. पण्णसमत्ते सया जए मुणी । समताधम्ममुदाहरे सुहुमे उ सया अलूसए जो कुज्भे जो माणि माहणे।६।
- समाप्तप्रज्ञः सदा यतः, मुनि: 1 समताधर्ममुदाहरेद् सूक्ष्मे तु सदा अलूषकः, नो ऋष्येद् नो मानी ब्राह्मणः ॥
- २८. कुशल प्रज्ञा वाला और सदा अप्रमत्त मुनि समताधर्मका निरूपण करे। वह सूक्ष्मदर्शी मुनि (धर्म कथा में) सदा अहिंसक रहे—किसी को बाधा न पहुंचाए। "वह न ऋोध करे और न अभिमान करे।

- संवुडे २१. बहुजणणमणस्मि णरे अणिस्सिए। सञ्बद्ठेहि अणाविले सया हरए व पादुरकासि धम्मं
  - सर्वार्थेषु नरः सदा अनाविलः, हृद इव धर्म प्रादुरकार्षीत् कासवं ।७। काश्यपम् ॥ सिया समीहिया । समतां यो मौनपद उपस्थितः, उवद्रिए

च

आरंभस्य च

बहुजननमने

२६. जो मनुष्य धर्म में संवृत, सब विषयों के प्रति अनासक्त और हृद की भांति सदा स्वच्छ है, उसने काश्यप (भगवान् महावीर) के घर्म को प्रगट किया। "

- पुढो ३०. बहवे पाणा पत्तेयं समयं मोणपयं विरइं तत्थ अकासि पंडिए।द।
- बहवः प्राणाः पृथग् श्रिताः । समोहिता: । विरति तत्र अकार्षीत् पंडितः ॥

पारगो मुनि:,

अन्तके स्थितः ।

सवृतः,

अनिश्रित: ।

३०. संसार में अनन्त प्राणी हैं। उनका अस्तित्व पृथक्-पृथक् है। प्रत्येक प्राणी में समता है—सुख प्रिय है और दू:ख अप्रिय। यह देखकर जो मुनिपद में उपस्थित है, वह पंडित विरति करें— किसी प्राणी का उपधात न करे।

- ३१. धम्मस्स य पारगे मुणी आरंभस्स य अंतए ठिए। सोयंति य णं ममाइणो णो य लभंती णियं परिग्गह। ६।
  - शोचन्ति च ममायिनः, नो च लभन्ते निजं परिग्रहम्।। इहलोके दु:खावह दुहावह विऊ विद्वान, परलोके च दुःखं दुःखावहम्। **दु**हं दुहावहं । य विध्वंसन्धर्ममेव
- ३१. धर्म का पारगामी मुनि आरंभ (हिंसा) के अन्त में स्थित होता है। परिग्रह के प्रति ममत्व रखने दाला शोक करता है। वह अपने विनष्ट परिग्रह को प्राप्त नहीं करता।

३२. परिग्रह इस लोक में भी दुःखादह होता

है और परलोक में भी अत्यन्त दु:खा-

वह होता है। वह विध्वंसधर्मा है—

ऐसा जानकर कौन घर में रहेगा?

- ३२. इहलोगे परलोगे विद्धंसणधम्ममेव इइ विज्जं को गारमावसे ? ।१०।
- इति विद्वान् कः अगारमावसेत् ॥
- ३३. जो यह बंदना-पूजा है<sup>\*\*</sup> वह महा कीचड़ है। वह ऐसा सूक्ष्म शल्य है जो सरलता से नहीं निकाला जा सकता। यह जानकर विद्वान् पुरुष को संस्तव (वंदना-पूजा) का परित्याग करना चाहिए ।

- ३३. महया पलिगोव जाणिया जा वि य वंदणपुषणा इह। सूहमे सल्ले दुरुद्धरे विउमेता पयहिज्ज संथवं।११।
- परिगोपं महान्तं ज्ञात्वा, यापि च वन्दनपूजना इह । सूक्ष्म शल्यं दुरुद्धरं, विद्वान् मत्वा प्रजह्यात् संस्तवम् ॥

३४. एगे चरे ठाणमासणे सयणे एगे समाहिए सिया । भिक्षू उवहाणवीरिए वइगुत्ते अज्भत्यसंबुडे 1१२।

एकश्चरेत् स्थानासने, शयने एकः समाहितः स्यात् । भिक्षुः उपधानवीर्यः, वाग्गुप्तः अध्यात्मसंवृतः ॥

रेथे. वचन का संयम, मन का संवर और तपस्या में शक्ति को लगाने वाला भिक्षु अकेला<sup>४१</sup> चले और कायोत्सर्ग करे, अकेला बैठे और सोए तथा अकेला ध्यान करे।

- ३५. जो पीहे ण यावपंगुणे दारं सुण्णघरस्स संजए। पुट्ठे ण उदाहरे वद्दं ण समुच्छे जो संथरे तणं ११३।
- नो पिदघ्यात् न च अपवृण्यात्, द्वारं शून्यगृहस्य संयतः । पृष्टः नोदाहरेत् वाचं, न समुच्छिन्द्यात् नो संस्तृण्यात् तृणम् ।।
- ३४. "एकलिवहारी मुनि शून्यग्रह का" द्वार न बंद करे और न खोले । पूछने पर न बोले," न घर का प्रमाजन करे और न घास विछाए।

- ३६. जत्यत्यमिए अणाउले समविसमाणि मुणी हियासए। चरगा अदुवा वि मेरवा अदुवा तत्थ सिरोसिवा सिया।१४।
- यत्रास्तिमतः अनाकुलः, समविषमाणि मुनिः अध्यासीत । चरकाः अथवाऽपि भैरवाः, अथवा तत्र सरीसुषाः स्युः।।
- ३६. (चलते-चलते) जहां सूर्य अस्त हो (वहीं ठहर जाए)। सम या विषम—-जैसा भी स्थान मिले उसे अनाकुलभाव से सहन करे, चाहे वहां चींटी, खटमल आदि<sup>भ</sup> अथवा भैरव (पिशाच, हिस्र-पशु) आदि, अथवा सांप आदि हों।

- ३७. तिरिया मणुया य विव्वगा उवसग्गा तिविहा धियासए । लोमादीयं पि ण हरिते सुण्णागारगए महामुणी ।१४।
- तैरश्चान् मानुषान् च दिव्यकान्, उपसर्गान् त्रिविधान् अध्यासीत । लोमादिकमपि न हृष्येत्, शून्यागारगतो महामुनिः।।
- ३७. शुन्यगृह में ठहरा हुआ महामुनि तिर्यञ्चकृत, मनुष्यकृत और देवकृत— इन तीनों प्रकार के उपसर्गों को सहन करे तथा भय से रोमाञ्चित न हो।

- ३ दः णो अभिकंखेज्ज जीवियं णो विय पूयणपत्थए सिया। अन्भत्थमुर्वेति भेरवा सुष्णागारगयस्स भिक्खुणो।१६।
- नो अभिकांक्षेत् जीवितं, नो अपि च पूजनप्रार्थंकः स्यात् । अभ्यस्तमुपयन्ति भैरवाः, शून्यागारगतस्य भिक्षोः ॥
- ३५. वह भिक्षु न जीवन की आकांक्षा करे और न पूजा का प्रार्थी बने । भून्यमृह में ठहरे हुए मुनि के लिए भैरव (पिशाच, श्वापद आदि कृत उपसर्ग) अभ्यस्त हो जाते हैं।

- ३ ६. उवणीयतरस्स ताइणो
  भयमाणस्स विविक्कमासणं।
  सामाइयमाहु तस्स जं
  जो अप्पाण भए ण दंसए। १७।
- उपनीततरस्य त्रायिणः, भजमानस्य विविक्तमासनम् । सामायिकमाहुः तस्य यत्, यः आत्मानं भये न दर्शयेत् ॥
- ३६. आत्मा के अत्यन्त तिकट पहुंचे हुए, त्रायी ", एकान्त आसन का सेवन करने वाले और जो (परीषह तथा उपस्में आने पर) भय से विचलित नहीं होता, उस साधक के सामायिक होता है।

- ४०. उसिणोदगतत्तभोइणो धम्मठियस्स मुणिस्स होमतो । संसग्गि असाहु राइहि असमाही उ तहागयस्स वि ।१८।
- उष्णोदकसप्तभोजिन:, धर्मस्थितस्य मुनेः होमतः। संसर्गः असाधुः राजभिः, असमाधिस्तु तथागतस्याऽपि।।
- ४०. गर्म और तप्त जल को पीने वाले, " धर्म में स्थित और लज्जा-सहित मुनि के लिए राजा का संसर्ग अच्छा नहीं होता, क्योंकि उससे तथागत (अप्रमत्त) के" भी असमाधि होती है।"

ग्र० २: वैतालीय : क्लोक ४१-४७

४१.अहिगरणकरस्स मिक्खुणो वयमाणस्स पसज्भ दारुणं। अट्ठे परिहायई बहू अहिगरणंण करेज्ज पंडिए।१६। अधिकरणकरस्य भिक्षोः, वदतः प्रसह्य दारुणम् । अर्थः परिहीयते बहुः, अधिकरणं न कुर्यात् पंडितः ।।

४१. कलह करने वाले, तिरस्कारपूर्ण और कठोर वचन बोलने वाले भिक्षु का परम<sup>५२</sup> अर्थ नष्ट हो जाता है, इसलिए पण्डित भिक्षु को कलह नहीं करना चाहिए।

४२ सीओदग पडिदुगंछिणो अपडिण्णस्स लवावसिक्कणो । सामाइयमाहु तस्स जं जो गिहिमसेऽसणं ण भुंजई ।२०। शीतोदकस्य प्रतिजुगुप्सिनः, अप्रतिकस्य लवावष्वष्किनः। सामायिकमाहुः तस्य यद्, यो गृह्यमत्रे अशनं न भुङ्कते।। ४२. शीतोदक (सजीव जल) न पीने वाले, पे निष्काम न प्रवृत्ति से दूर रहने वाले और जो गृहस्थ के पात्र में भोजन नहीं करता , उस साधक के सामायिक होता है।

४३.ण य संखयमाहु जीवियं तह विय बालजणो पगडभई। बाले पावेहि मिज्जई इइ संखाय मुणो ण मज्जई।२१। न च संस्कृतमाहुः जीवितं, तयाऽपि च बालजनः प्रगल्भते । बालः पापैमीयते, इति संख्याय मुनिनं माद्यति ।।

४३. (टूटे हुए) जीवन-पूत्र को जोड़ा नहीं जा सकता। फिर भी अज्ञ मनुष्य (हिंसा आदि करने में) छुष्ट होता है। वह अज्ञ (अपने हिंसा आदि आचरणों द्वारा जनित) पाप-कर्मों से भरता जाता है— यह जानकर मुनि मद नहीं करता।

४४. छंदेण पलेतिमा पया बहुमाया मोहेण पाउडा। वियडेण पलेति माहणे सीउण्हं वयसा हियासए। २२। छन्देन प्रलीयते इयं प्रजा, बहुमाया मोहेन प्रावृता। विकटेन प्रलीयते ब्राह्मणः, शीतोष्णं वचसा अध्यासीत।। ४४. बहुत माथा वाली, मोह से ढकी हुई यह जनता स्वेच्छा से विभिन्न गतियों में पर्यटन करती है। मुनि सरल भाव से संयम में लीन रहता है और वचन (मन और काया) से शीत और उष्ण को सहन करता है।

४५.कुजए अपराजिए जहा अक्लेहि कुसलेहि दीवयं। कडमेव गहाय णो कलि णो तेयं णो चेव दावरं।२३। कुजयोऽपराजितो यथा, अक्षैः कुशलैः दीव्यन्। कृतमेव गृहीत्वा नो कलिं, नो त्रेतं नो चैव द्वापरम्।। ४५-४६. जैसे अपराजित चूतकार कुशल चूतकारों के साथ खेलता हुआ कृत दाव को ही लेता है, कलि, त्रेता या द्वापर को नहीं लेता। इसी प्रकार इस लोक में त्रायी (महावीर) के द्वारा कथित जो अनुत्तर धर्म है उसको कृत दाव की भांति हितकर और उत्तम समफ्रकर स्वीकार करे। जैसे सफल चूतकर गेष सभी दावों को छोड़कर केवल कृत को ही लेता है, उसी प्रकार पंडित मुनि, सब कुछ छोड़कर, धर्म को ही ग्रहण करे।

४६. एवं लोगम्मि ताइणा बुइए जे धम्मे अणुत्तरे । तं गिण्ह हियं ति उत्तमं कडमिव सेसऽवहाय पंडिए । २४। एवं लोके त्रायिणा, उक्तो यो धर्मः अनुत्तरः । तं गृहाण हितं इति उत्तमं, कृतमिव शेषमपहाय पंडित: ।।

> ४७. मैंने परंपरा से यह सुना है " — ग्राम्य -धर्म (मैथुन) मनुष्यों के लिए सब विषयों में प्रधान " कहा गया है। किंतु काष्यप (महावीर या ऋषभ) " के द्वारा आचरित धर्म का अनुचरण करने वाले मुनि" उत्यित होकर उससे विस्त रहते हैं।

४७. उत्तर मणुयाण आहिया गामधम्म इति मे अणुस्सुयं। जंसी विरया समुद्विया कासवस्स अणुधम्मवारिणो ।२५। उत्तराः मनुष्याणां आख्याताः, ग्राम्यधर्माः इति मया अनुश्रुतम् । यस्मिन् विरताः समुत्थिताः, काश्यपस्य अनुधर्मचारिणः ।।

ग्र० २: वैतालीय: इलोक ४८-<u>५</u>३

४६. जे एय चरंति आहियं णाएण महया महेसिणा। ते उट्टिय ते समुद्रिया अण्णोण्णं सारेंति धम्मओ।२६। ये एनं चरिन्त आहृतं, ज्ञातेन महता महर्षिणा। ते उत्थिताः ते समुत्थिताः, अन्योन्यं सारयन्ति धर्मतः।। ४८ जो महान् महिष ज्ञातपुत्र द्वारा कथित धर्म का आवरण करते हैं वे उत्थित हैं, समुत्थित हैं। वे एक दूसरे को धर्म में (धार्मिक प्रेरणा से) प्रेरित करते हैं।

४६ मा पेह पुरा पणामए अभिकंखे उर्वीह घुणित्तए। जे दूवण ण ते हिणो णया ते जाणंति समाहिमाहियं।२७। मा प्रेक्षस्व पुरा प्रणामकान्, अभिकांक्षेद् उपिंघ धूनियतुम्। ये दुरुपनता न ते हि नो नताः, ते जानन्ति समाधिमाहृतम्।।

४६. पूर्वकाल में भुक्त भोगों की ओर न देखें। उपिध (मान या कर्म) को दूर करने की अभिलाधा करें। जो विषयों के प्रति नत होते हैं<sup>६९</sup> वे स्वाख्यात समाधि को नहीं जान पाते और जो उनके प्रति नत नहीं होते वे ही स्वाख्यात समाधि को जान पाते हैं।

५० णो काहिए होज्ज संजए
पासणिए ण य संपसारए।
णच्चा धम्मं अणुत्तरं
कथिकरिए य ण यावि मामए।२८।

नो काथिको भवेत् संयतः, प्राश्निकः न च संप्रसारकः। ज्ञात्वा धर्मं अनुत्तरं, कृतक्रियः चन चापि मामकः॥

५०. संयमी भोजन आदि की कया न करे, साक्षी (मध्यस्थ या पंच) न बने, लाभ-अलाभ, मुहूर्त आदि न बताए, अनु-त्तर धर्म को जानकर गृहस्थ के द्वारा किए गए आरम्भ की प्रशंसा न करे और 'यह मेरा है, मैं इसका हूं'—इस प्रकार ममस्व न करे। '

४१.छण्णं च पसंस णो करे ण य उक्कोस पगास माहणे । तेसि सुविवेगमाहिए पणया जेहि सुभोसियं धुयं ≀२६। छन्नं च प्रशंसां नो कुर्यात्, न च उत्कर्षं प्रकाशं ब्राह्मणः। तेषां सुनिवेक आहृतः, प्रणताः यैः सुजुष्टं धुतम्।।

५१. मुनि माया और लोभ का आचरण न करे। मान और कोध न करे। " जिन्होंने धुत का" सम्यक् अभ्यास किया है और जो (धर्म के प्रति) प्रणत हैं उन्हें सम्यक् विवेक " उपलब्ध हो गया है।

५२. अणिहे सहिए सुसंवुडे धम्मद्वी उवहाणवीरिए। विहरे<del>ज्ज समाहितिदिए</del> आतहितं दु<del>व</del>खेण लब्भते ।३०। अस्निहः सस्वहितः सुसंवृतः, धर्मार्थी उपधानवीर्यः । विहरेत् समाहितेन्द्रियः, आत्महितं दुःखेन लम्यते ।।

५२. मुनि स्नेह रहित के, आत्महित में रत के, मुसंबृत, धर्मार्थी, तप में पराक्रमी और शांत इन्द्रिय वाला होकर विहार करे। बास्महित की साधना बहुत दुर्लंभ है। के

४३.ण हि णूण पुरा अणुस्तुयं अदुवा तं तह षो अणुद्वियं। मुणिणा सामाद्वयाहियं षातएण जगसन्वदंसिणा।३१। न हि नूनं पुरा अनुश्रुतं, अथवा तत् तथा नो अनुष्ठितम् । मुनिना सामायिकं आहृतं, ज्ञातकेन जगत्सर्वदर्शिना ॥

५३. विश्व में सर्वदर्शी झातपुत्र मुनि ने जो सामायिक का आख्यान किया है वह निश्चित ही पहले अनुश्रुत—परंपरा-प्राप्त नहीं है अथवा वह जीसे होना चाहिए वैसे अनुष्ठित नहीं है।

ग्र० २: वैतालीय: इलोक ५४-५६

५४. एवं मत्ता महंतरं घम्मिमणं सहिया बहू जणा। गुरुणो छंदाणुवत्तमा विरया तिण्ण महोघमाहियं।३२।

एवं मस्वा महदन्तरं, धर्मिममं सहिताः बहवो जनाः । गुरोः छन्दानुवर्तकाः, विरताः तोणीः महौघमाहृतम् ॥

४४. इस प्रकार (सामायिक की पूर्व परंपरा और वर्तमान परंपरा के) महान् अन्तर को जानकर, धर्म को समभकर, आत्महित में रत, गुरु के अभिप्रायानु-सार चलने वाले, विरत बहुत सारे मनुष्य इस संसार समुद्र का पार पा गए हैं।

—ति बेमि ॥

—इति ब्रवीमि ।

---ऐसा मैं कहता हूं।

तइस्रो उद्देशोः तीसरा उद्देशक

५५. संबुडकम्मस्स भिक्लुणो जं दुक्लं पुट्ठं अबोहिए। तं संजमओऽवचिज्जई मरणं हेच्च वयंति पंडिया।१। संवृतकर्मणः भिक्षोः, यत् दुःखं स्पृष्टं अबोध्या। तत् संयमतः अपचीयते, मरणं हित्वा व्रजान्ते पंडिताः॥ ५५. संवृत कर्म वाले " भिक्षु के जो अज्ञान के द्वारा " दुःस (कर्म) " स्पृष्ट होता है" वह संयम के द्वारा विनष्ट हो जाता है। (उसके विनष्ट होने पर) पंडित मनुष्य मरण (कर्म या संसार) को छोड़कर (मोक्ष) चले जाते हैं।

४६ जे विण्णवणाहिऽजोसिया संतिष्णेहि समं वियाहिया। तम्हा उड्ढं ति पासहा अद्दुक्खू कामाइं रोगवं।२।

ये विज्ञापनाभिः अजुष्टाः, सन्तीर्णैः समं व्याहृताः । तस्मात् ऊर्ध्वमिति पश्यत, अद्राक्षुः कामान् रोगवत् ॥ ५६. जो स्त्रियों के प्रति अनासक्त हैं, भ वे (संसार को) तरे हुए के समान कहे गए हैं। इसलिए तुम ऊर्ध्व (मोक्ष) की ओर देखो, कामभोगों को रोग के समान देखो।

५७ अग्गं विणएहि आहियं धारेती रायाणया इहं। एवं परमा महत्व्या अक्खाया उ सराइभोयणा।३। अग्रं विणग्भिराहितं, धारयन्ति राजकाः इह । एवं परमाणि महाव्रतानि, आख्यातानि तु सरात्रिभोजनानि ।।

५७. व्यापारियों हारा लाए गए श्रेष्ठ (रत्न, आभूषण आदि) को श्रेष्ठ राजा लोग धारण करते हैं, वैसे ही रात्रि-भोजन-विरमण सहित पांच महान्नत परम बतलाए गए हैं। "(उन्हें संयमी मनुष्य धारण करते हैं।)

४८ जे इह सायाणुगा णरा अज्भोववण्णा कामेहि मुच्छिया । किवणेण समं पगढिभया ण वि जाणंति समाहिमाहियं ।४।

ये इह सातानुगाः नराः, अध्युपपन्नाः कामेषु मूच्छिताः । कृपणेन समं प्रगतिभताः, नापि जानन्ति समाधिमाहृतम्।।

५८. जो सुख के पीछे दौड़ने वाले हैं ", आसक्त हैं ", कामभोगों में मूर्जिछत हैं, कृपण के समान ढीठ हैं ', वे महावीर द्वारा कथित समाधि की नहीं जान सकते।

४६. वाहेण जहा व विच्छए अबले होइ गर्व पचोइए। से अंतसो अप्पथामए णाईव चए अबले विसोयइ।४। व्याधेन यथा वा विक्षतः, अबलो भवति गौः प्रचोदितः। स अन्तशः अल्पस्थामा, नातीव शक्नोति अबलो विषोदति।।

५६-६०. जैसे गाडीवान् द्वारा<sup>3</sup> प्रताड़ित और प्रेरित बैल अन्त में अल्प-प्राण हो जाता है (तथा) वह दुर्बल होकर गाडी को विषम मार्ग में नहीं खींच पाता,

कामेसणाविऊ ६०. एवं अज्ज सुए पयहेज्ज संथवं। कामे कामी ण् कामए लर्ह्हे वा वि अलद्ध कण्हुइं।६।

एवं कामैषणाविद्वान्, अद्य श्व: प्रजह्यात् संस्तवम् । कामी कामान् न कामयेत, लब्धान् वापि अलब्धान् कृतिश्चित्।।

कीचड़ में फंस जाता है---इसी प्रकार कामैषणा को जानने वाला (काम के संश्रास से पीडित होकर सोचता है कि) मुभ्ते आजया कल यह संस्तव (काम-भोग) के छोड़ देना चाहिए। (वह उस संस्तव को छोड़ना चाहते हुए भी कुटुम्बपोषण आदि के दुःखों से प्रताडित और प्रेरित होकर उन्हें छोड़ नहीं पाता। प्रत्युत् उस बैल की भांति अल्प-प्राण होकर उनमें निमग्न हो जाता है।) इसलिए मनुष्य कामी होकर कहीं भी प्राप्त या अप्राप्त कामों की कामना न करे।

६१.मा पच्छ असाह्या भवे अप्पर्ग । अच्चेही अणुसास सोयई अहियं च असाहु से थणई परिदेवई बहुं १७१ मा पश्चाद् असाधुता भवेत्, अत्येहि अनुशाधि आत्मकम्। अधिकंच असाधुः शोचति, स स्तनति परिदेवते बहु ॥

६१. मरणकाल में असाधुता (शोक या अनुताप) न हो इसलिए तू कामभोगों का अतिक्रमण कर अपने को अनुशासित कर।(जितना अधिक) जो असाधु होता है वह उतना ही अधिक शोक करता है, ऋन्दन करता है और बहुत विलाप करता है। "

- जीवियमेव ६२. इह पासहा तरुण एव वाससयस्स तुट्टई। इत्तरवासं व गिद्ध णरा कामेसु मुच्छिया। दा
- जोविसमेव पश्यत, इह तरुण एव वर्षेशतस्य त्रुट्यति । इत्वरवासं वा बुध्यघ्वं, गृद्धाः नराः कामेषु मूच्छिताः ॥

आरंभनिश्रिताः, इह आत्मदण्डाः एकान्तलूषकाः । गन्तारस्ते पापलोककं, आसुरीयां दिशम्।। चिररात्र

न च संस्कृतमाहः जीवितं, तथापि च बालजनः प्रगलभते। कार्यं, प्रत्युरपन्नेन क: दृष्ट्वा परलोकमागत: ?

- ६३. जे आरंभणिस्सिया इह आयदंड एगंतल्सगा । पावलोगयं गंता आसुरियं दिसं । ६। चिररायं
- तह विय बालजणो पगब्भई। कारियं पच्चरपण्णेण
- द्रष्ट्व्याहृत, अद्रष्ट्वत् अद्रष्ट्रदशेनः 🚦 श्रद्धस्व हन्त ! खल् सुनिरुद्धदशेन:, मोहनीयन कृतेन कमेणा ॥
- जीवियं ६४.ण य संखयमाह ं दट्ठुं परलोगमागए ? ।१०।

दक्खुवाहियं

अवस्खदंसणा ! ।

- ६२. यहीं जीवन को देखो। सौ वर्ष जीने वाला मनुष्य तारुष्य में ही मर जाता है। यह जीवन अल्पकालिक-वास हैं<sup>24</sup>, इसे तुम जानो। (फिर भी) आसक्त मनुष्य कामभोगों में मूच्छित रहते हैं।
- ६३. जो हिंसा-परायण, आत्मवाती अरेर विजन में लूटने वाले हैं वे नरक में द जायेंगे और उस आसुरी दिशा में " **चिर**काल तक रहेंगे।
- ६४. (टूटे हुए) जीवन को सांधा नहीं जा सकता। फिर भी अज्ञानी मनुष्य धुष्टताकरता है—हिंसा आदि में प्रवृत्त होता है। (वह सोचता है) मुके वर्तमान से प्रयोजन है। परलोक को देखकर कौत लौटा है ?
- ६५. हे अन्धतुल्य ! हे द्रष्टा के दर्शन से शून्य ! (हे अविग्दर्शी!) तुम द्रष्टा के वचन पर श्रद्धां करो। अपने किए हुए मोहनीय कर्मके द्वारा तुम्हारा दर्शन निरुद्ध है, इसे तुम जानो ।

६५. अदम्खुव !

सदृहसू

- ६६. दुक्खी मोहे पुणो पुणो णिव्विदेष्ज सिलोगपूयणं । एवं सहिएऽहिपासए आयतुलं पाणेहि संजए ।१२।
- ६७. गारं पि य आवसे णरे अणुपुन्वं पाणेहि संजए। समया सन्वत्य सुन्वए देवाणं गच्छे सलोगयं।१३।
- ६८. सोच्चा भगवाणुसासणं सच्चे तत्य करेज्जुवक्कमं । सस्वत्य विणीयमच्छरे उंछं भिक्खु विसुद्धमाहरे ।१४।
- ६६. सम्बं णच्चा अहिंहुए धम्मट्टी उवहाणवीरिए । गुत्ते जुत्ते सथा जए आयपरे परमायतिहुए । १४।
- ७०. वित्तं पसवो य णाइओ तं बाले सरणं ति मण्णई। एए मम तेसि वा अहं णो ताणं सरणं ण विज्जई।१६।
- ७१. अब्भागमियम्मि वा दुहे
  अहबोवनकमिए भवंतिए।
  एगस्स गई य आगई
  विदु मंता सरणं ण मण्णई।१७३
- ७२. सब्बे सयकभ्मकप्पिया अवियत्तेण दुहेण पाणिणो । हिंडति भयाउला सढा आइजरामरणेहिऽभिद्दुया ।१८।

दुःखी मोहे पुनः पुनः, निविद्यात् श्लोकपूजनम् । एवं सहितः अधिपश्येद्, आत्मतुलां प्राणैः संयतः ।।

अगारमपि च आवसन् नरः, अनुपूर्व प्राणेषु संयतः । समता सर्वत्र सुव्रतः, देवानां गच्छेत् सलोकताम् ॥

कुर्यादुपक्रमम् । सत्ये तत्र सर्वत्र विनीतमत्सरः, विशुद्धमाहरेत् ।। उञ्छं भिक्षुः सर्वं अधितिष्ठेत्, ज्ञास्वा धर्मार्थी उपधानवीर्यः । गुप्त: युक्तः सदा यतः,

श्रुद्धा

आत्मपर:

भगवदनुशासन,

[परमायताथिक: ।।

वित्तं पशवश्य ज्ञातयः, तद् बालः शरणं इति मन्यते । एते मम तेषां वा अहं, नो त्राणं शरणं न विद्यते ।।

अभ्यागिमके वा दुःखे, अथवा औपऋमिके भवान्तिके। एकस्य गतिश्च आगितः, विद्वान् मस्या शरणं न मन्यते।।

सर्वे स्वककर्मकिल्पिता,
अव्यक्तेन दुःखेन प्राणिनः।
हिण्डन्ते भयाकुलाः शठाः,
जातिजरामरणैरभिद्रताः।।

- ६६. दु: श्री मनुष्य पुन: पुन: मोह की प्राप्त होता है। तुम श्लाधा और पूजा से विरक्त रहो। इस प्रकार सहिष्णु<sup>57</sup>, और संयमी सब जीवों में आत्मतुला को देखे— उन्हें अपने समान समभे।
- ६७. मनुष्य गृहवास में रहता हुआ भी कमशः प्राणियों के प्रति संयत होता है। वह सर्वत समभाव और श्रेष्ठ-व्रतों को स्वीकार कर देवों की सलोकता (देवगति) को प्राप्त होता है। <sup>१५</sup>
- ६ न. भगवान् के अनुशासन को भ सुनकर सत्य को पाने का प्रयत्न करना चाहिए। भिक्षु सबके प्रति मात्सर्य भ रहित होकर विशुद्ध उंछ (माधुकरी भिक्षा) भ लाए।
- ६६. धर्मार्थी, तप में पराक्रम करने वाला, मन-वचन और शरीर से गुप्त, समाधिस्थ<sup>९६</sup>, स्व और पर के प्रति सदा संयत, मोक्षार्थी<sup>९७</sup> पुरुष सब (हेय और उपादेय) को जानकर आचरण करे।
- ७०. अज्ञानी मनुष्य धन<sup>ेर</sup>, पशु, और ज्ञाति-जनों को शरण मानता है। वह मानता है कि ये मेरे हैं और मैं इनका हूं। पर ये धन अ।दि त्राण और शरण नहीं होते।
- ७१. अभ्यागिमक (असाता वेदनीय के उदय से होने वाले) दुःख को (अकेला ही भोगता है।) अथवा औपक्रमिक (किसी निमित्त से होने दाली) मृत्यु के आने पर अकेला ही जाता-आता है— यह जानकर विद्वान् पुरुष किसी को शरण नहीं सानता।
- ७२. सभी प्राणी अपने-अपने कर्मों से विभनत हैं। '' वे अव्यक्त दु:ख से दु:खी, भया-कुल, (तपश्चरण) में आलसी '', जन्म, जरा और मरण सें '' उत्तीडित होकर संसार में परिभ्रमण करते हैं।

ग्र० २: वैतालीय: क्लोक ७३-७६

७३. इणमेष खणं वियाणिया
णो सुलभं बोहि च आहियं।
एवं सहिएऽहिपासए
आह जिणे इणमेव सेसगा।१६।

इममेव क्षणं विजानीयात्, नो सुलभा बोधिश्च आहुता। एवं सहितः अधिपश्यति, आह जिनः इदमेव शेषकाः॥ ७३. 'इसी क्षण को'' जानो ।' यह आस्यात बोधि'' मुलभ नहीं है—यह जानकर ज्ञानी मनुष्य (उस सत्य को) देखे। यह बात ऋषभ ने (अपने पुत्रों से) कही। शेष तीर्थं करों ने भी (जनता से) यही कहा।

७४ अमिंबसु पुरा वि भिक्लवो आएसा वि भिंबसु सुव्वया। एयाहं गुणाइं आहु ते कासवस्स अणुधम्मचारिणो।२०। अभुवन् पुराऽपि भिक्षवः !, आगमिष्या अपि भविष्यन्ति सुव्रताः । एतान् गुणान् आहुस्ते, काश्यपस्य अनुधर्मचारिणः ॥

७४, हे श्रेष्ठव्रती मिक्षुओ ! अतीत में भी जिन हुए हैं और भनिष्य में भी होंगे। जन्होंने इन (अहिंसा आदि) गुणों का निरूपण किया है। उन्होंने काश्यप (भगवान् ऋषभ) के द्वारा<sup>1-4</sup> प्रतिपादित धर्म का ही प्रतिपादन किया है।

७५. तिविहेण वि पाण मा हणे आयहिए अणियाण संवृडे। एवं सिद्धा अणंतमा संपद्द जे य अणागयावरे।२१। त्रिविधेन अपि प्राणान् मा हन्यात्, आत्महितः अनिदानः संवृतः। एवं सिद्धा अनन्तकाः, संप्रति ये च अनागता अपरे।।

७५. साधक मन, वचन और काया, कृत, कारित और अनुमति—इन तीनों प्रकारों से किसी भी प्राणी की हिंसा न करे, आत्मा में लीन रहे, सुखों की अभिलाषा न करे, इन्द्रिय और मन का संयम करे। इन गुणों का अनुसरण कर अनन्त मनुष्य (अतीत में) सिद्ध हुए हैं, कुछ (वर्तमान में) हो रहे हैं और (भविष्य में) होंगे।

७६. एवं से उदाहु अणुत्तरणाणी अणुत्तरदंसी अणुत्तरणाणदंसणधरे। अरहा णायपुत्ते भगवं वैसालिए विद्याहिए।२२।

एवं स उदाह अनुत्तरज्ञानी, अनुत्तरदर्शी अनुत्तरज्ञानदर्शनघर:। अर्हन् ज्ञातपुत्रः, भगवान वैशालिक: व्याहृत:,। ७६. अनुत्तरज्ञानी, अनुत्तरदर्शी, अनुत्तर-ज्ञान-दर्शनधारी, अर्हेत्, ज्ञातपुत्र, वैणा-लिक और व्याख्याता भगवान् ने ऐसा कहा है। रै॰७

--ति बेमि ॥

--इति ब्रवीमि ॥

---ऐसा मैं कहता हूं।

### टिप्पण : भ्रध्ययन २

### इलोक १:

#### १. इस्रोक १ :

जागना दुर्लभ है—यही प्रस्तुत क्लोक का हार्द है। जो वर्तमान क्षण में जागृत नहीं होता, समय की प्रतीक्षा में रहता है, वह जाग नहीं पाता। कोई भी व्यक्ति युवा होकर पुन: शिशु नहीं होता और दृद्ध होकर पुन: युवा नहीं होता। शैशव और यौवन की जो रात्रियों बीत जाती हैं वे फिर लौटकर नहीं आतीं। जीवन को बढ़ाया नहीं जा सकता, इसलिए जागृति के लिए वर्तमान क्षण ही सबसे उपयुक्त है। जो मनुष्य भविष्य में जागृत होने की बात सोचते हैं वे अपने आपको झात्म-प्रवंचना में डाल देते हैं।

### श्लोक २:

### २. क्लोक २:

आचारांग सूत्र में बताया गया है कि मृत्यु के लिए कोई अनागम नहीं है—वह किसी भी अवस्था में आ सकती है। प्रस्तुत श्लोक का हृदय यह है कि जो वर्तमान अवस्था में जागृत नहीं होता वह भावी अवस्था में जागने की आशा कैसे कर सकता है? मृत्यु के लिए कोई अवस्था निश्चित नहीं है, इस स्थिति में वर्तमान क्षण ही जागृति का क्षण हो सकता है।

### ३. बटेर (बट्टयं)

बटेर तीतर की जाति का एक पक्षी है जो तीतर से कुछ बड़ा होता है।

### श्लोक ३:

### ४. इलोक ३ :

कुछ मनुष्य माता-पिता आदि स्वजन वर्ग के स्तेह से बंधकर जागृत नहीं होते। वे सोचते हैं कि माता-पिता आदि की मृत्यु हो जाने पर हम जागृत बर्नेंगे। किन्तु यह कौन जानता है कि माता-पिता की मृत्यु पहले होगी या सन्तान की ? इस अनिश्चित अवस्था में जागृति के प्रशन को भविष्य के लिए नहीं छोड़ा जा सकता।

जागृति का अर्थ है—अहिंसा और अपरिग्रह की चेतना का निर्माण । जो हिंसा और परिग्रह की चेतना निर्मित करता है, वह सदा सुप्त रहता है।

परिग्रह हिंसापूर्वक होता है। अहिंसक के परिग्रह नहीं होता। परिग्रह के लिए हिंसा होती है, इसलिए हिंसा और परिग्रह—ये दोनों साथ-साथ चलते हैं। जो परिग्रह का निर्देश हो वहां हिंसा का और जहां हिंसा का निर्देश हो वहां परिग्रह का निर्देश स्वयं गम्य है।

### ५. सुगति (सुकुल में जन्म) (सुगई)

चूणिकार ने इसका अर्थ सुकुल किया है। वित्तिकार इसका अर्थ सुगति (अच्छी गति) करते हैं।

- १. आयारो ४।१६ : नाणागमो मच्चुमुहस्स अस्थि ।
- २. (क) चूर्णि, पृ० ४२ : बहुगा नाम तित्तिरजातिरेव ईषदधिकप्रमाणा उक्ता वार्तका: ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र ४६ : वर्त्तकं तित्तिरजातीयम् ।
- ३. चूर्णि, पृ० ४२: आरम्भो नाम असंयमः अनुक्तमि ज्ञायते परिग्रहाच्च । कथम् ? आरम्भपूर्वको परिग्रहः स च निरारम्भस्य न भवतीत्यत आरम्भग्रहणम् ।
- ४. वही, पृ० ५२ : सुगतिर्नाम सुकुलम्]।
- ४. वृत्ति पत्र ४६ ।

अध्यवन २ : टिप्पण ६-१२

#### इलोक ४:

### ६. खुप्त होते हैं (सुप्पंति)

नरक आदि गतियों में प्राणी विवध दु:खों से पीड़ित होते हैं। वे सारे सुख-सुविधा के स्थानों से च्युत हो जाते हैं।

#### ७. इस्रोक ४ :

प्रस्तुत श्लोक में तीन सिद्धान्त प्रतिपादित हैं--

- जीवों के कमें भिन्त-भिन्त होते हैं।
- २. कमें स्वयं द्वारा कृत होता है, किसी अन्य के द्वारा नहीं।
- ३. कृत-कमं का फल मुगते बिना उससे छुटकारा नहीं पाया जा सकता ।

### श्लोक ५-६:

### **द्ध. देव (देवा)**

चूर्णिकार ने 'देव' शब्द से वानव्यन्तर देवों का' और दुत्तिकार ने ज्योतिष्क तथा सौधर्म आदि देवों का ग्रहण किया है ।

#### ६. इस्रोक ४:

मनुष्य अपने मोह के कारण अनित्य को नित्य मानकर उसमें आसक्त हो जाता है। उसकी आसक्ति जागृति में बाधा बनती है। अनित्यता का बोध उस बाधा के ब्यूह को तोड़ता है। देव और मनुष्य के मोग अनित्य हैं। उनका जीवन ही अनित्य है तब उनके भोग नित्य कैसे हो सकते हैं? इस सत्य का बोध हो जाने पर मनुष्य जागृति के लिए प्रयत्मशील हो जाता है।

#### इलोक ६:

संकल्प से काम और करम से संस्तव (गाढ़ परिचय) उत्पन्न होता है। उससे कमें का बन्ध होता है। मनुष्य जब मरता है तब कामनाएं और परिचित भोग उसके साथ नहीं जाते। वह उनके द्वारा अर्जित कमें-बन्धनों के साथ परलोक में जाता है। स्वभावत: या किसी निमित्त से मृत्यु के आने पर मनुष्य का जीवन सूत्र दूट जाता है। काम और परिचित भोग-सामग्री यहां रह जाती है और वह कहीं अन्यत्र चला जाता है। संयोग का अन्त वियोग में और जीवन का अन्त मृत्यु में होता है, इसलिए मनुष्य को जागरण की दिशा में प्रमत्त नहीं होना चाहिए।

#### इलोक ७:

# १०. बहुश्रुत (शास्त्र-पारगामी) (बहुस्सुए)

चूणिकार ने इसका कोई अर्थ नहीं किया है।

वृत्तिकार ने आगम और उसके अर्थ के पारगामी को बहुश्रुत माना है।"

### ११. धार्मिक (न्यायवेत्ता) (धम्मिए)

चूणिकार ने धार्मिक का अर्थ न्यायवेत्ता और दृत्तिकार ने धर्मशील किया है।

# १२. मायाकृत असत् आचरण में (अभिणूमकडेहि)

तूम के दो बर्थ हैं---माया और कर्म । प्राणी विषयों के द्वारा उन (माया और कर्म) के अभिमुख हाते हैं। इसलिए चूर्णिकार

- १. चूर्णि, पृ० ५२ : नरकादिषु विविधेर्दुःखैर्लुप्यन्ते सर्वसुखस्थानेश्यश्च च्यवन्ते ।
- २. वही, पृ० ५३ : वेबग्रहणाद् वाणमंतरभेवाः ।
- ३. वृत्ति, पत्र ५७ : देवा ज्योतिष्कसौधर्माद्याः ।
- ४ वही, पत्र ५७ : बहुश्रुताः शास्त्रार्थपारगाः ।
- ४. चूर्णि, पृ० ५३ : धर्मे नियुक्तो धार्मिकः ।

ने 'अभिनूमकर' का अर्थ विषय किया है। ' वृत्तिकार ने 'अभिनूमकृत' पाठ के अनुसार उसका अर्थ माया या कर्म के द्वारा कृत असद् अनुष्ठान किया है। '

### १३. सूर्विछत होता है (मुव्छिए)

मुर्च्छा जागृति में बाधक है। विषयों में मूर्ज्छित होने बाला गृहस्थ ही कर्मों से बाधित नहीं होता, किन्तु बाह्मण और भिक्षु भी विषयों में मूर्ज्छित होकर कर्मों से बाधित होता है।

### इलोक दः

### १४. धुत की कथा (धुतं)

चूणिकार ने इसका अर्थ वैराग्य किया है। मतान्तर के अनुसार इसका अर्थ है-चारित्र ।

### १४. गृहस्थी को ही .....प्रव्रज्या को नहीं (आरं .....परं)

'आर' के तीन अर्थ प्राप्त हैं—

- १. गृहस्थी ।
- २. इहलोक ।
- ३. संसार !

'पर' के भी तीन अर्थ हैं--

- रै. प्रवृज्या ।
- २, परलोक ।
- ३. मोक्ष ।

# १६. (णाहिसी ..... किच्चई)

सही अर्थ में प्रविज्ञत वह होता है जो विषय और वासना—दोनों से मुक्त होता है। जो विषय से मुक्त होकर भी वासना से मुक्त नहीं होता वह प्रविज्ञत के वेष में गृहस्थ होता है। जिसके अन्तःकरण में वैराग्य का बीज अंकुरित नहीं होता फिर भी जो वैराग्य का उपदेश देता है परंतु स्वयं उसका आचरण नहीं करता, उसके साथ रहकर कोई व्यक्ति प्रविज्ञत और गृहस्य का अन्तर कंसे जान सकता है ? संसार और मोक्ष का भेद कंसे जान सकता है ? इस भेद को नहीं जानने वाला अधर में होता है—न पूरा गृहस्थ होता है और न पूरा प्रविज्ञत । यह कर्म (कामनाजनित प्रवृत्ति) को खिन्न करने का नहीं किन्तु उससे खिन्न होने का मार्ग है। यह जागृति का विष्न है, इसलिए आचार्य ने शिष्य को सावधान किया है।

विवेक, यतना, संयम, जागरूकता और अप्रमाद-ये सब एकार्यक हैं।

### श्लोक ६ :

### १७. नग्न रहता है, देह को कुझ करता है (णिगिणे किसे)

नग्नत्व अकिंचनता का सूचक है। कृशत्व तपस्या का सूचक है। अकिंचनता और तपस्या—ये दोनों निर्वाण के हेतु हैं,

- १. चूणि, पृ० ४३ : नूमं नाम कर्म माया वा, अभिमुखं नूमीकुर्वन्तीति अभिनूमकराः विषयाः ।
- २. वृत्ति, पत्र ५७ : तेऽप्याभिमुख्येन णुमं न्ति कर्म माया वा तत्कृतैः असदनुष्ठानैः ।
- ३. चूर्णि, पृ० ५३: धुतं णाम येन कर्माणि विध्यन्ते, वैराग्य इत्यर्थः । चारित्रमि केचिव् मणन्ति ।
- ४. (क) चूर्णि, पृ० ५४ : आरं गृहस्थत्वम्, परं प्रव्रज्या । · · · · · · अारमिति अयं लोकः परस्तु परलोकः । अयं सोत्रोऽर्यः—आरः संसारः, परः मोक्षः ।
  - (ख) वृत्ति, यत्र ४७,४८ ।
- ५. चूणि, पृ० ५४ : णिगिणो नाम नग्नः । कृशस्तपोनिष्टप्तत्वाद् आतापनादिभिः ।

म्राच्ययन २ : दिप्पण १८-२१

किन्तु साधन नहीं हैं। उसका साधन है—कषायमुक्ति । आन्तरिक कषायों से मुक्ति मिले बिना नग्नता और तपःजनित क्रशता होने पर भी निर्वाण उपलब्ध नहीं होता । इसलिए इस वास्तविकता की विस्मृति नहीं होनी चाहिए कि निर्वाण-प्राप्ति का साधन (साधकतम उपाय) कषायमुक्ति ही है।

### क्लोक ११:

### १८. हे योगवान् (योगवान्)

चूणिकार ने योगवान् का अर्थ विस्तार से किया है। उनके अनुसार योग का अर्थ है—संयम। योगवान् अर्थात् संयमी। ज्ञानयोग, दर्शनयोग और चारित्रयोग—इन पर जिनका अधिकार हो जाता है, वह योगवान् होता है। यह चूणि सम्मत दूसरा अर्थ है। जो सिमितियों और गुष्तियों (मन, वचन और काया) के प्रति सतत उपयुक्त, निरन्तर जागृत होता है वह योगवान् होता है। जो काम कोई दूसरा करता है और चित्त किसी दूसरे काम में लगता है, वह उस क्रिया के प्रति योगवान् नहीं होता। लोकप्रवाद में भी कहा जाता है कि मेरा मन किसी दूसरे काम में लगा हुआ था इसलिए मैं उसे नहीं पहचान सका। शारीरिक किया और मान-सिक क्रिया—दोनों एक साथ चले, यह स्वाधीन योग है। स्वाधीन योग वाला व्यक्ति ही योगवान् होता है। चूणिकार ने भाविक्रया के सूत्र को बहुत सुन्दर अभिव्यक्ति दी है। शरीर की क्रिया और मन का योग नहीं होता उसे द्रव्य-क्रिया कहा जाता है। शरीर और सफलता का महत्त्वपूर्ण सूत्र है।

जैन परंपरा में योग, संयम, संवर—ये एकार्थक शब्द हैं। महर्षि पतंजिल ने अपनी साधना पद्धित में 'योग' शब्द को प्रधानता दी है। जैन साधना-पद्धित में संयम और संवर शब्द की प्रधानता है। फिर भी आगमकारों ने अनेक स्थानों पर योग और योगवान् का प्रयोग किया है।

दिगंबर परंपरा में कायक्लेश के छह भेद निर्दिष्ट हैं — अयन, शयन, आसन, स्थान, अवप्रह और योग । योग के अनेक प्रकार है — आतापनायोग, बृक्षमूलयोग, शीतयोग आदि । देखें — जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश के अन्तर्गत 'कायक्लेश' शब्द ।

# १६. सूक्ष्म प्राणियों से संकुल हैं (अणुपाणा)

इस पद का अर्थ 'अनुपानस्का' - जूते न पहनने वाले - िकया जाए तो संभावना से दूर नहीं होगा ।

# २०. अनुशासन का (अणुसासणं)

हमारी पृथ्वी जीवों से भरी हुई है। यात्रा के मार्ग भी जीवों से खाली नहीं होते। इस स्थिति में अहिंसापूर्वेक चलना कैसे संभव हो सकता है ? इस विषय में आचार्य ने मार्ग-दर्शन दिया है। यतना (संयम या अप्रमत्तभाव) पूर्वेक चलने वाला ही अहिंसक हो सकता है।

इस विषय की समग्र जानकारी के लिये देखें -- दसवेआलियं, अध्ययन पांच और आयारचूला अध्ययन तीन ।

### श्लोक १४:

### २१. इलोक १४:

'कर्म शरीर को प्रकंपित कर'—यह इस म्लोक का मुख्य प्रतिपाद्य है। चूणिकार ने कर्म को प्रकंपित कर—यह लिखा है। इसकी स्पष्टता आयारी (५/५६) के 'धुणे कम्मसरीरगं' इस सूत्र से होती है। शेष क्लोक में प्रकंपन की प्रक्रिया बतलाई गई है। प्रज्ञापना के अनुसार मनुष्य में काम-संज्ञा प्रधान होती है। स्थानांग सूत्र में काम-संज्ञा की उत्तेजना के चार कारण बतलाए हैं।

- १. चूणि, पृ० ५४,५५ : योगो नाम संयम एव, योगो यस्यास्तीति स भवित योगवान् । जोगा वा जस्स बसे बट्टंति स भवित योगवान् णाणादीया । अथवा योगवानिति सिमिति-गुप्तिषु नित्योपयुक्तः, स्वाधीनयोग इत्ययं:, यो हि अन्यत् करोति अन्यत्र चोपयुक्तः स हि सत्यवृत्तयोगं प्रति अयोगवानिव भवित । लोकेऽपि ध वक्तारो भवित्ति—विमना अहं, तेन मया नोपलक्षितिमिति । अतः स्वाधीन-योग एव योगवान् ।
- २. सूयगडो १।१५१६ भावणाजोगसुद्धपा ....। १।८।२७ : आणजोगं समाहद्दु । उत्तरज्ञयणाणि ११।२४ : जोगवं उवहाणवं ।
- ३. चूणि, पृब्ठ ५५ : धुणिया णाम धुणेज्जा कम्मं ।
- ४. प्रज्ञापना ८।८ : मणुस्साः अोसण्यकारणं पडुच्च मेहुणसण्योवगयाः ।

उनमें एक कारण है— रक्त और मांस का उपचय। उपचित रक्त और मांस काम-केन्द्र को उत्तेषित करते हैं। मनुष्य का उर्जा-केन्द्र (प्राणभिक्ति या कुण्डलिनी भिक्ति) काम-केन्द्र के पास अवस्थित है। जिनका काम-केन्द्र उत्तेषित रहता है उसकी ऊर्जा का प्रवाह उद्यंगामी नहीं होता। वह कर्मभरीर को प्रकंपित नहीं कर सकता। और उसे प्रकंपित किए बिना प्रज्ञा, सहज प्रसन्नता आदि विशिष्ट भिक्तियों का विकास नहीं हो सकता। इस दृष्टि से अनभन आदि के द्वारा स्थूल भरीर को कुण करना आवश्यक है। वह कृण होता है, इसका अर्थ है कि कर्मभरीर भी कृण हो रहा है। कर्मभरीर के कृभ होने का अर्थ है—राग-देष और मोह कुण हो रहा है। इनके कृश होने का अर्थ है—ज्ञान और दर्शन की शक्ति का विकास।

राग, द्वेष और मोह के कृश होने पर मनुष्य में अहिंसा या विराट् प्रेम का स्रोत प्रवाहित हो जाता है। यह महाबीर का अनुभव-वचन है। केवल महाबीर का ही नहीं, पूर्ववर्ती सभी तीर्थंकरों का यही अनुभव है। राग, द्वेष और मोह का विलय होने पर सभी ने अहिंसा धर्म का उद्घीष किया। अव्चारांग सूत्र में इस तथ्य को विस्तार से समकाया गया है।

### २२. अनुधर्म है (अणुधम्मो)

चूणिकार ने इसके दो अयं किए हैं—

- १. ऋषभ आदि तीर्थंकरों ने जिस धर्म का प्रतिपादन किया है उसी का प्रतिपादन महावीर ने किया है।
- २. सुक्ष्म धर्म।

वृत्तिकार के अनुसार इसके दो अर्थ ये हैं—

- १. मोक्ष के प्रति अनुकूल धर्म, अहिंसा।
- २. परीषह, उपसर्ग आदि को सहन करने की तितिका।

### क्लोक १५:

### २३. अमण (माहणे)

चूणिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं —श्रमण और ब्राह्मण । वृत्तिकार ने इसका अर्थ अहिसक किया है ।

### इलोक १७:

### २४. पुत्र-प्राप्ति के लिए (पुत्तकारणा)

चूर्णिकार ने पुत्र की बांछा के तीन हेतु माने हैं-

- कुल-परंपरा को चलाने के लिए।
- २. पितृ-पिडदान के लिए।
- ३. संपत्ति की सुरक्षा के लिए।
- १. ठाणं ४।५८१ : चउहि ठाणेहि मेहुणसण्णा समुष्पज्जति, तं जहा— चित्तमंससोणिययाए, मोहणिज्जस्स कम्मस्स उदएणं, मतीए, तदट्टोवओगेणं ।
- २. आयारो ४।१,२ : से बेमि—जे अईवा, जे य पडुप्पन्ता, जे य आगमेस्सा अरहंता भगवंतो ते सब्बे एवमाइक्खंति, एवं भासंति, एवं पण्णवेंति, एवं परूवेंति—सन्वे पाणा सन्वे भूता सन्वे जीवा सन्वे सत्ता ण हंतन्त्रा, ण अञ्जावेयन्त्रा, ण परिघेतन्त्रा, ण परितावेयन्त्रा, ण उद्वेयन्त्रा। एस धम्मे सुद्धे णिइए सासए सिमन्च लोगं खेयण्णेहि पवेदए।
- ३. चूणि, पृ० ४६ : अनुधर्मो अनु पश्चाःद्भावे यथाऽन्यैस्तीर्थंकरैस्तथा वर्द्धमानेनापि मुनिना प्रवेदितम् । अणुधर्मः सूक्ष्मो वा धर्मः ।
- ४. वृत्ति, पत्र ५६ : अनुगतो मोक्षं प्रत्यनुकूलो धर्मोऽनुधर्मः असावहिसालक्षणः परीधहोपसर्गसहनलक्षणश्च धर्मः ।
- प्र. चूर्णि, पृ० ४६ : समणे त्ति वा माहणे ति वा ।
- ६. युत्ति, पत्र ५६ : माहण ति वधीरिति प्रवृत्तिर्थस्य स प्राकृतशैल्या माहणेत्युचत इति ।
- ७. चूर्णि, पृ० ५६ : पुत्रकारणाद् एकमपि तावत् कुलतन्तुवर्द्धनं पितृपिण्डदं धनगोप्तारं च पुत्रं जनयस्य ।

भ्रष्ययन २ : टिप्पण २५-२८

### श्लोक १८:

### २५. निमन्त्रित करते हैं (लाविया)

चूणिकार ने इसका अर्थं —धन आदि का प्रलोभन देकर अनेक प्रकार से निमंत्रण देना—किया है। र दक्तिकार से 'लावयन्ति' के दो अर्थ किए हैं —निमंत्रित करना, उपलुब्ध करना। रे

#### इलोक २१:

### २६. लक्ष्य तक ले जाने वाले (णेयाउयं)

इसका संस्कृत रूप 'नैयात्रिक' होता है। इसका अर्थ है—ले जाने वाला। चूर्णि और वृत्ति में यही अर्थ सम्मत है।

कुछ व्याख्या ग्रन्थों में 'नेयाउयं' का अर्थं न्याययुक्त और उसका संस्कृतरूप 'नैयायिक' किया गया है। 'यह शब्दशास्त्रीय हिण्ट से चिन्तनीय है। नैयायिक शब्द का प्राकृतरूप 'णेयाउय' नहीं बनता। ऋकार को उकार का आदेश होने के कारण 'नैर्यात्रिक' का 'णेयाउय' रूप बनता है।

विशेष विवरण के लिए देखें—

उत्तरक्रमयणाणि ३।६ का टिप्पण, पृष्ठ २७।

### २७. महापथ के प्रति (महाविहि)

चूर्णिकार ने महावीथि का अर्थ संबोधि-मार्ग, सिद्धिमार्ग किया है। प्रस्तुत अध्ययन का प्रारंभ संबोधि से ही होता है। इसमें उसके विभिन्न उपायों और विध्नों का उल्लेख किया है।

'महाविहि' शब्द में 'वि' दीर्घ होना चाहिए किन्तु छन्द की दृष्टि से उसे ह्रस्व किया गया है।

### क्लोक २३:

# २८. इलोक २३ :

चैतन्य आत्मा का स्वभाव है। मनुष्य जब चैतन्य के अनुभव में रहता है तब उसके रज का बंध नहीं होता। जब वह कषाय के अनुभव में रहता है तब उसके रज का बंध होता है। कषाय की अवस्था में होने का अर्थ है—चैतन्य के प्रति जागृत न होना। यह रज के बंध का हेतु है। अकषाय की अवस्था में होना चैतन्य के प्रति जागृत होना है। यह रज को क्षीण करने का हेतु है। इस अवस्था में रज या कर्म परमाणु अपने आप क्षीण होते हैं। "

मद कषाय का एक प्रकार है। इससे अभिभूत व्यक्ति गोत्र आदि के उत्कर्ष का अनुभव करता है। उत्कर्ष के अनुभव का अर्थ है दूसरों की हीनता का अनुभव करना। समता धर्म की आराधना करने वाले के लिए यह सर्वथा अवांछ्नीय है। चूिणकार ने 'माहण' शब्द की ब्याख्या में बताया है कि अहिंसक सुन्दर होता है और अन्य व्यक्ति अशोभन होते हैं। इस भावना को भी मद का रूप नहीं देना चाहिए।

- १. चूर्णि, पृ० ५७ : लाविय ति णिमंतगा । जइ कामेहि धगेण वा बहुष्पगारं उवणिमंतेज्ज ।
- २. वृत्ति, पत्र ६० : लावयन्ति उर्गतिमन्त्रवेषुदवत्रोभवेषुरित्यर्थः ।
- ३. चूर्णि, पृ० ५८: नयतीति नैयायिकः ।
- ४. वृत्ति, पत्र६१: नेतारम्।
- ५. (क) उत्तराध्ययन ३।६, चूणि, पृ० ६८, १६२ : नवनशीलो नैवायिक: ।
  - (स) वही, वृत्ति पत्र १८५ : नैयायिक: न्यायोपपन्न इत्यर्थ: ।
- ६. चूर्णि, षृ० ५७ : महाविधि · · · · जो हेट्ठा संबोहणमग्गो भणितो · · · · · · · तत्र द्रव्यवीशी नगर-ग्रामादिपयाः भाववीधी तु सिद्धिपन्थाः ।
- ७. वही, पृ० ५६: अकषायत्वेनेति वाक्यशेषः अक्रवायस्य हि सर्वत्विगवावहीयते रजः।
- वही, पृ० ५६ : माहणो साधू अहिंसगो सुन्दरो अण्णे असोमणा ।

### सूयगडा १

### २६. रज को (रयं)

रज का शाब्दिक अर्थ है--चिपकने वाला द्रव्य !

### ३०. गोत्र और अन्यतर (कुल, बल, रूप, श्रुत आदि) (गोयण्यतरेण)

मद के आठ प्रकार हैं—-जातिमद, कुलमद, बलमद, रूपमद, तपमद, श्रुतमद, लाभमद और ऐश्वर्यमद। रे प्रस्तुत सब्द में 'गोत्र' सब्द के द्वारा जाति और कुल का ग्रहण किया गया है। शेष छह मद 'अन्यतर' सब्द के द्वारा गृहीत हैं।

### क्लोक २४:

# ३१. संसार (एकेन्द्रिय, द्वीन्द्रिय आदि होन जातियों) में (संसार)

जन्म के आधार पर जातियां पांच हैं —एकेन्द्रिय, द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय और पंचेन्द्रिय। इनमें जन्मगत क्षमता की दृष्टि से पंचेन्द्रिय जाति श्रेष्ठ है। गोत्र या जाति का अभिमान कर दूसरों की अवज्ञा करने वाला एकेन्द्रिय, द्वीन्द्रिय बादि हीन जातियों में जन्म लेता है। इसीलिए भगवान् महावीर ने कहा-—िकसी के प्रति घृणा मत करो, किसी को हीन मत समको।

### ३२. पाप को उत्पन्न करने वाली या पतन को ओर ले जाने वाली (पाविया)

चूर्णिकार ने 'पातिका' शब्द की व्याख्या की है। वृत्तिकार ने पापिका और पातिका—दोनों अर्थ किए हैं। अवज्ञा सदोष है, इसलिए वह पापिका है। वह स्व-स्थान से नीचे की ओर ले जाती है, इसलिए वह पातिका है। "

### क्लोक २५:

### ३३. ब्लोक २४:

अनायक का अर्थ है--जिसका कोई नायक--नेता न हो, जो सर्वया स्वतंत्र हो । जो अनायक होता है वह सर्वोच्च अधिपति होता है ।

प्रस्तुत क्लोक का प्रतिपाद्य यह है कि निर्धन्य परंपरा में व्यक्ति विशेष की पूजा नहीं होती, संयम-पर्याय की पूजा होती है। जो संयम-पर्याय में ज्येष्ठ होता है, वह पक्ष्वात् प्रव्रजित व्यक्तियों द्वारा वन्दनीय होता है। यह वंदना की परंपरा संयम-पर्याय की काल-अवधि के आधार पर निर्धारित है।

मनुष्यों में चकवर्ती सर्वोच्च अधिपति होता है। इसी प्रकार बलदेव, वासुदेव तथा महामांडलिक राजा भी अपनी-अपनी स्थिति में सर्वोच्च होते हैं। ऐसी स्थिति भी बनती है कि उनके दास का दास पूर्व प्रवजित हो जाता है और वे पश्चात् प्रवज्या ग्रहण करते हैं। ऐसी स्थिति में वह दास का दास उनके द्वारा वंदनीय होता है, वयों कि वह संयम-पर्याय में ज्येष्ठ है।

प्रस्तुत श्लोक में यह निर्देश दिया गया है कि चक्रवर्ती आदि उच्च व्यक्ति भी प्रव्रज्या ज्येष्ठ अपने दासामुदास को वंदना करने में कभी लज्जा का अनुभव न करें। वे ऐसा न सोचें —मुफें अपने दास के दास को वंदना करनी पड़ेगी। साथ ही साथ वह पूर्व

- १. चूर्णि, पृ० ४६ : रज्यत इति रजः :
- २. ठाणं ना२१ : अह मयहाणा पण्णता तं अहा---जातिभए, कुलमए, बलमए, रूवमए, तवमए, सुतमए, लाभमए, इस्सरियमए ।
- ३. चूणि, पृ० ५६: गोत्रं नाम जातिः कुलं च गृह्यते, अन्यतरग्रहणात् क्षत्रियः बाह्यण इत्यादि, अथवा अन्यतरग्रहणात् शेषाण्यपि मद-स्थानानि गृहीतानि भवन्ति ।
- ४. चूर्ण, पृ० ५६ : संसारे ...... विसेसेण सुकुच्छितासु जातीसु एगेंदिय-बेइंदियादिसु ।
- ५. आधारो, २१४६ : .... णो हीणे, णो अइरित्ते .... ।
- ६. चूर्णि, पृ० ५६: पातिका ..... प्रागुक्ता पातपति नीचगोत्रादिष् संसारे व ति ।
- ७. वृत्ति, पत्र ६२: पापिकंव दोषवत्येव अथवा स्वस्थानादधमस्याने पातिका ।

धध्ययन २ : टिप्पण ३४-३७

प्रवृजित दास भी अहंकार न करे कि अब मेरे सर्वोच्च स्वामी मेरी पूजा करेंगे, बंदना करेंगे। लज्जा और अहं का विसर्जन ही मोक्ष का साधक हो सकता है।

वासुदेव निदानकृत होते हैं, अतः वे प्रवच्या के अधिकारी नहीं होते ।

### श्लोक २६:

### ३४. सम संयम स्थान या अधिक संयम स्थान में स्थित (अण्णयरम्मि संजमे)

अन्यतर का अर्थ है—विषम या अधिक । सबका संयम समान नहीं होता, परिणामों की निर्मलता भी समान नहीं होती, फिर भी यह संधीय व्यवस्था है कि जो पहले प्रवजित होता है वह पूज्य होता है।

### ३५. सम्यक् मन वाला (समणे)

'समण' शब्द का एक निरुक्त है —सम्यक् मनवाला । चूणिकार ने प्रस्तुत 'समण' शब्द का वही निरुक्त किया है । अनुयोग-द्वार सूत्र में भी 'समण' शब्द का यह निरुक्त उपलब्ध है । र

### इलोक २७:

### ३६. दीर्घकालीन परम्परा (दूरं)

वूणिकार ने इसका अर्थ दीर्घ किया है। वृत्तिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं — मोक्ष और दीर्घ।

#### ३७. श्लोक् २७ :

चूणिकार ने अहंकार-मुक्ति के आलम्बन की तीन व्याख्याएं प्रस्तुत की हैं ---

- १. अहंकार करने वाले व्यक्ति का अतीत और भविष्य दु:खपूर्ण होते हैं, इसलिए अहंकार नहीं करना चाहिए।
- २. यह जीव अतीतकाल में कभी उच्च अवस्था में और कभी हीन अवस्था में रहता आया है। कोई भी जीव एक जैसी अवस्था में नहीं रहता, इसलिए अहं कार नहीं करना चाहिए।
- ३. अहंकारी मनुष्य से मोक्ष, बोधि और श्रेय दूर रहते हैं, इसलिए उसे अहंकार नहीं करना चाहिए।

- २. (क) चूर्णि, पृ० ६० : अण्णयरे व त्ति विसमे वा छट्टाणपडितस्स तेसु सम्यक्त्वादि पूज्यः संयम इति कृत्वा अन्यतरे अधिके वर्तमाना पूज्यः संयतस्वादेव ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र ६३।
- इ. चूणि, पृ०६०: समणे ति सम्यग् मणे समणे वा समणे ।
- ४. अनुयोगद्वार, सूत्र ७०८, श्लोक ६ : तो समणो जइ सुमणो, मावेण य जइ न होइ पावमणो । सयणे य जणे य समो, समो य माणावमाणेसु ॥
- ४. चूर्णि, पृ० ६० : दूरं नाम दीर्घम् ।
- ६. वृत्ति, पत्र ६३: दूरो मोक्षस्तननु पश्वात् तं हब्द्वा यदिवा दूरमिति दीर्घकालम् ।
- ७. चूर्णि, पृ० ६० : दूरं नाम दीर्घमनुषश्य । तीतं धम्ममणागतं तथा, धमः स्वभाव इत्यर्थः वर्तमानो धर्मो हि कालानादित्वाद् दूरः वर्तमानः स तु अविरतत्वान्मानादिमदमत्तस्य दुःखं भूषिष्ठोऽतिकान्तः । किञ्च—'इमेण खलु जीवेण असीतद्धाए उच्च-णीय-पिश्व-मामु गतीमु असीतं उच्चगोते असित णीयगीते होत्था (मग० १२) तथा च अतीतकाले प्राप्तानि सर्वदुःखान्यनेकशः एवमनागतधर्ममिष । अथवा दूरमणुषिस्य ति दढं पिस्सिय, अथवा मोक्षं दूरं श्रेय पिस्सिय दुर्लभवोधितां पिस्सिय, जात्यादिमदमत्तस्य च दूरतः श्रेयः एवम-णष्रिस्य दृश्येवमाद्यतीताऽनागतान् धर्मान् अणुपिस्तता ।

१. चूर्णि, पृ० ५६ ।

संघ्ययन २ टिप्पण : ३८-४०

### श्लोक २८:

# ३८. (जए.....सुहुमे.....अलूसए)

चूर्णिकार ने 'जए' को मुनि का विशेषण मानकर उसका अर्थ ज्ञानवान् या अप्रमत्त किया है। वृत्तिकार ने 'जए' को किया-पद मानकर उसका संस्कृतरूप 'जयेत्' (जीतना) किया है। विशेष

चूर्णिकार ने 'सुहुमे' के दो अर्थ किए हैं---संयम और सूक्ष्म बुद्धिवाला। वृत्तिकार ने इसका अर्थ संयम किया है। र

चूणिकार के अनुसार 'अलूसए' का अर्थ है—अनाशंसी ' और वृत्तिकार के अनुसार इसका अर्थ है—अविराधक । हमने इसका अर्थ अहिसक किया है।

आचारांग के संदर्भ में चूणिकार के अर्थ सूत्रकार की भावना के अधिक निकट हैं।"

# ३६. न कोध करे और न अभिमान करें (णो कुल्के णो माणि माहणे)

जिसकी प्रज्ञा कुशल होती है और जो सूक्ष्मदर्शी होता है उसी साधक को वैराग्यपूर्ण और तास्विक दोनों प्रकार की धमकथा करने का अधिकार है। इसीलिए धर्मकथी को प्रज्ञा-सम्पन्न और सूक्ष्मदर्शी होना चाहिए। जो स्वयं प्रमत्त होता है वह दूसरे को अप्रमाद का उपदेश नहीं दे सकता, इसलिए उसे सदा अप्रमत्त होना चाहिए। समता धर्म की व्याख्या करने वाला किसी को बाधा नहीं पहुंचा सकता, इसलिए उसे अलूसक या अहिंसक होना चाहिए।

धर्मकथा के किसी प्रसंग से रुष्ट होकर कोई व्यक्ति तर्जना या ताड़ना करे तो धर्मकथी को कृद्ध नहीं होना चाहिए। धर्म-कथा की विशिष्टता पर अभिमान नहीं होना चाहिए।

'माणी' के स्थान पर 'माणि' विभिक्ति रहित पद का प्रयोग है।

### इलोक २६:

### ४०. इस्रोक २६:

उपलब्ध अंग साहित्य आर्य सुधर्मा द्वारा रचित है! उन्होंने अंग सूत्रों में भगवान् महावीर द्वारा उपविष्ट धर्म की व्याख्या की है। उनका अभिमत है कि जिन लोगों ने धर्म की व्याख्या की है, कर रहे हैं या करेंगे, वे इन लक्षणों से युक्त होने चाहिए—

- १. संवृतात्मा
- २. विषयों के प्रति अनासक्त
- ३. स्वच्छ हृदय ।

प्राय: सभी लोग धर्म के प्रति प्रणत होते हैं, इसलिए चूणिकार ने 'बहुजणणमण' पद का अर्थ धर्म किया है । वृत्तिकार का

- १. चूणि, पृ०६०: जते ति ज्ञानवान् अप्रमत्तश्च ।
- २. वृत्ति, पत्र, ६३: जयेत् ।
- ३. चूर्णि, पृ० ६० : सुहुमो नाम संयम .....अहवा सुहुमे त्ति सूक्ष्मबुद्धि: ।
- ४. वृत्ति पत्र ६३ : सूक्ष्मे तु संयमे ।
- चूणि, पृ० ६०,६१ : अलूषकस्तु स एवमनाशंसी न च मार्गविराधनां करोति ।
- ६. वृत्ति, पत्र ६३ : अलूषकः अविराधकः ।
- ७. देखें--जए--आयारो ३।३८, ४।४१

मुहुम -- आयारो पापा२३

लूसए--आयारो ६।६५, ६६

- द. देखें--आयारो २।१७४-१७८; ६।१००-१०५ ।
- ६. चूर्णि, पृ० ६१ : बहुजनं नामयतीति बहुजननामनः, बहुजनेन वा नम्यते, स्तूयत इत्यर्थः, स धर्म एव ।

श्रह्ययन २ : टिप्पण ४१-४२

भी यही अभिमत है : अधार्मिक मनुष्य भी यह नहीं कहता कि मैं अधर्म करता हूं। यह तथ्य एक उदाहरण के द्वारा स्पष्ट किया है—

महाराज श्रीणक राज्य सभा में बैठे थे। धर्म की चर्चा चल पड़ी। प्रश्त उपस्थित हुआ कि धार्मिक कीन है ? पार्थदों ने कहा—धार्मिक कहां मिलता है ? प्राय: सभी लोग अधार्मिक हैं। अभयकुमार ने इसके विपरीत कहा। इस संसार में अधार्मिक कोई नहीं है। पार्थदों ने इसे मान्य नहीं किया। तब परीक्षा की स्थित उत्पन्न हो गई। अभयकुमार ने दो भवन निर्मित करवाए—एक धवल और एक काला। नगर में घोषणा करवाई गई—जो धार्मिक हैं वे धवल भवन में चले जाएं और जो अधार्मिक हैं वे काले भवन में चले जाएं। सभी नागरिक धवल गृह में चले गए। अधिकारियों ने एक व्यक्ति से पूछा—क्या तुम धार्मिक हों ? उसने कहा—मैं किसान हूं। हजारों पक्षी मेरे धान्य-कणों की चुगकर जीते हैं, इसलिए मैं धार्मिक हूं। दूसरे ने कहा—मैं विणक हूं। में प्रतिदिन बाह्मण को भोजन कराता हूं, इसलिए मैं धार्मिक हूं। तीसरे ने कहा—मैं अपने कुटुम्ब का भरण-पोषण करता हूं, कितने कब्द का काम है यह ! फिर मैं धार्मिक कैसे नहीं हूं ? चौथे ने कहा—मैं कसाई हूं। मैं अपने कुलधर्म का पालन करता हूं। मेरे धन्धे से हजारों मांसभोजी लोग पलते हैं। इसलिए मैं भी धार्मिक हूं। इस प्रकार सभी लोगों ने अपने आपको धार्मिक बतलाया। अभयकुमार विजयी हो गया।

दो व्यक्ति काले भवन में गए। पूछने पर बताया —हम श्रावक हैं। धार्मिक मनुष्य सदा अप्रमत्त रहते हैं। हमने एक बार मद्यपान कर लिया। हमारा अप्रमाद का व्रत भंग हो गया। हम अधार्मिक हैं, इसलिए हम धवल भवन में नहीं गए।

अधिकांश लोग अपने आपको धार्मिक मानते हैं और प्रत्येक आचरण या कुलक्रमागत कार्य को धमं का ही रूप देते हैं। अधर्म नाम किसी की प्रिय नहीं है। इसी लोक-भावना को ध्यान में रखकर सूत्रकार ने धर्म के लिए 'बहुजननमन' शब्द का प्रयोग किया है। ।

कुछ व्याख्याकारों ने बहुजननमन' का अर्थ लोभ भी किया है। प्रायः सभी लोग लोभ के प्रति प्रणत होते हैं। इस आधार पर यह अर्थ असंगत भी नहीं है। धर्मोपदेष्टा को लोभ का संवरण करने वाला होना चाहिए। इस दृष्टिकोण से भी यह असंगत नहीं है।

# श्लोक ३३:

### ४१. वंदना-पूजा (वंदणपूयणा)

अप्रकोश, ताड़ना आदि की सहन करना सरल है, किन्तु बंदना और पूजा के समय अनासक्त रहना बहुत कठिन है। इस-लिए वन्दना और पूजा को सूक्ष्म शल्य कहा गया है। यह ऐसा हृदय-शल्य है जिसे हर कोई सहज ही नहीं निकाल पाता।

### श्लोक ३४:

### ४२. अकेला (एगे)

'एक' शब्द की व्याख्या द्रव्य और भाव—दो दिष्टकोणों से की गई है। द्रव्य की दिष्ट से एकलिवहारी भिक्षु अकेला होता है और भाव की दृष्टि से राग-द्वेष रहित होना अकेला होना है। एकलिवहारी भिक्षु को पवनयुक्त या पवन रहित, सम या विषम जैसा

१. वृत्ति, पत्र ६३ ।

२. (क) चूर्णि, पृ० ६१ ।

<sup>(</sup>ख) वृत्ति, पत्र ६३-६४।

३. चूणि, पृ० ६१: सर्वलोको हि धर्ममेव प्रणतः न हि कश्चित् परमाधामिकोऽपि ब्रवीति—अधम्मं करेलि ।

४. वही पृ०६१ : अन्ये त्वाहु: --बहुजननमनः लोभः सर्वो हि लोकस्तस्मिन् प्रणतः ।

४. (क) चूर्णि, पृ० ६३ : शक्यमाक्रोशताडनादि तितिक्षितुम्, दुःखतरं तु वन्धमाने यूज्यमाने वा विषयैर्वा विलोभ्यमाने निःसङ्गतां भाविष्यतुमिति एवं सूक्ष्मं भावशत्यं दुःखमुद्धतुं हृदयादिति ।

<sup>(</sup>स) वृत्ति, पत्र ६ ४।

भी शयन-आसन मिलें उसमें वह अकेना होने का अनुभन करे — राग-द्वेष न करे।

जन-संपर्क का माध्यम है—वचन। जो उसका प्रयोग नहीं करता, वह अपने खाप अकेला हो जाता है। मन के विकल्प व्यक्ति को द्वैत में ले जाते हैं। उसका संवरण करने वाला अपने आप अकेला हो जाता है। भाव की दृष्टि से प्रत्येक भिक्षु को अकेला होना चाहिए। द्रव्य की दृष्टि से अकेले रहने का निर्देश उस भिक्षु के लिए है जो साधना के लिए संघ से मुक्त होकर एकलविहारी हो गया है।

### श्लोक ३५:

#### ४३. इलोक ३५:

प्रस्तुत श्लोक में एकलविहारी मुनि की चर्या प्रतिपादित है। एकलविहारी मुनि पूछने पर भी नहीं बोलता। कुछेक वचन बोलता है। कोई संबोधि प्राप्त करने वाला हो तो उसके लिए एक, दो, तीन या चार उदाहरणों का प्रतिपादन कर सकता है। वह अपने बैठने के स्थान का प्रमार्जन करता है, किन्तु शेष घर का प्रमार्जन नहीं करता।

### ४४. जून्यगृह का (सुण्णघरस्स)

चूर्णिकार ने शून्य शब्द के दो निरुक्त किए हैं—

- १. शूनां हितं शून्यं जो कुत्तों के लिए हितकर हो।
- २. शून्यं वा यत्राऽन्यो न भवति-जिसमें दूसरा कोई न हो ।

#### ४५. (वइं)

चूणिकार के अनुसार एकलविहारी मुनि पूछने पर चार भाषाएं बोल सकता है। वे चार भाषाएं हैं।--

याचनी-याचना से सम्बन्ध रखने वाली भाषा।

प्रच्छती—मार्गकादि तथा सूत्रार्थके प्रक्षन से सम्बन्धित भाषा।

अनुज्ञापनी—स्थान आदि की आज्ञा लेने से सम्बन्धित भाषा।

पृष्टव्याकरणी-पूछे हुए प्रक्तों का प्रतिपादन करने वाली भाषा।

वृत्तिकार ने सावद्य वचन बोलने का निषेध किया है और जो अभिग्रहवान् तथा जिनकल्पिक है, उसे निरवद्य भाषा भी नहीं बोलनी चाहिए, ऐसा मत प्रमट किया है।"

# क्लोक ३६:

# ४६. चींटी, खटमल आदि (चरगा)

इसका शाब्दिक अर्थ है—चलने-फिरने वाले प्राणी। चूणिकार ने चींटी, खटमल आदि को इसके अन्तर्गत माना है। वृत्ति-कार ने चरक शब्द से दंश, मशक का ग्रहण किया है। शब्द की दृष्टि से चूणिकार का मत उपयुक्त लगता है। दंश, मशक उड़ने बाले प्राणी हैं, न कि चलने वाले।

- १. चूर्णि, पृ० ६३ : द्रव्ये एगलविहारवान्, भावे राग-द्वेषरिहतो वीतरायः · · · · · · एगो राग-द्दोसर**हितो, सब्बत्यपक्षाव-णिवाद-**सम-विसमेसु ठाण-णिसीयण-सयणेसु एगभावेण भवितव्यं ।
- २. वही, पू० ६३ ।
- ३. वही, पृष्ठ ६३ : अवस्सं संबुज्भितुकामस्स वा एगनायं एवावागरणं वा जाव चत्तारि । णिसीयणट्ठाणे मोत्तूण सेसं वसींध ण समुच्छति ति ण पमञ्जति ।
- ४. वही, पृष्ठ ६३: शुनां हितं शुन्यं, शून्यं वा यत्रान्यो न भवति ।
- ४. वही, पृ० ६३ : एगल्लविहारी · · · चत्तारि भासाओ मोत्तूण ण उदाहरति वॉव ।
- ६. ठाणं ४१२२: पिंडमापिंडवण्णस्स णं अणगारस्स कप्पंति चत्तारि भासाओ भासित्तए, तंजहा—जायणी, पुच्छणी, अणुण्णवणी पुरुस्स वागरणी ।
- ७. वृत्ति, पत्र ६६ : सावद्यां वाचं · · · · न बूयात्, आभिग्रहिको जिनकल्पिकाविनिरवद्यामपि न बूयात् ।
- द. चूणि, पृष्ठ ६४ : चरन्तीति चरकाः पिपीलिका-मत्कुण-धृतपाधिकादयः ।
- ६. वृत्ति, पत्र ६६ : **घर**न्तीति घरका—वंशमशकावयः।

श्रध्ययन २ : टिप्पण ४७-५१

### क्लोक ३६:

### ४७ त्रायी (ताइणी)

त्राता तीन प्रकार के होते हैं--

- १. आत्मत्राता--जिनकल्पिक मुनि ।
- २. परत्राता---अर्हत् ।
- ३. उभयत्राता-गच्छवासी मुनि ।

### ४८. '''आसन का ( '''आसणं)

पीढ, फलक आदि आसन हैं। चूणिकार ने इस शब्द के द्वारा उपाश्रय का ग्रहण किया है। वृत्तिकार ने इसका अर्थ वसित माना है।

#### इलोक ४०:

### ४६. गर्म और तप्त जल को पीने वाले (उसिगोदगतत्तभोइणो)

उष्ण और तप्त —ये दोनों शब्द समानार्थंक हैं। चूणिकार ने बताया है कि घूप से गरम बना हुआ पानी मुनि को नहीं लेना चाहिए। यह तप्त शब्द द्वारा सूचित किया है। र

वृत्तिकार ने 'उष्णोदकतप्तभोजी'—इस शब्द का अर्थ अत्यन्त उबले हुए पानी को पीने वाला किया है। उन्होंने वैकल्पिक रूप में इसका अर्थ इस प्रकार किया है—गर्म पानी को ठंडा किए बिना पीने वाला।

### ५०. तथागत (अप्रमत्त) के (तहागयस्त)

चूर्णिकार ने 'तथागत' का अर्थ ---वैराग्यवान्, वीतराग या अप्रमत्त किया है। ' दृत्तिकार ने इसका अर्थ 'जहावाई तहाकारी' अर्थात् वीतराग किया है। '

### प्रश. असमाधि होती है (असमाहो)

असमाधि का मूल कारण है—-मूर्च्छा । राजाओं की ऋदि देखकर मूर्च्छा उत्पन्न न हो, इस दृष्टि से उनके संसर्ग का निषेध प्रस्तुत क्लोक में किया गया है । यह चूणिकार का अभिमत है ।

दृत्तिकार ने बतलाया है कि राजाओं का संसर्ग अनर्थ का हेतु है। उस संसर्ग में स्वाध्याय आदि में बाधा उपस्थित होती है। ऐतिहासिक दृष्टि से यह जात होता है कि जैन मुनि धर्म को राज्याश्रित बनाने के पक्ष में नहीं थे। राजा की इच्छा का पालन करने पर अपनी समाचारी का भंग होता है और उसकी इच्छा का अतिक्रमण करने पर अनेक कठिनाइयों का सामना करना पड़ता है, इसलिए राजाओं के संसर्ग की हितकर नहीं माना।

- १. चूर्णि, पृष्ठ ६४ : त्रायतीति त्राता, स च त्रिविध:—-आत्म० पर० उभयत्राता जिनकल्पिका-ऽर्हर्-गच्छवासिनः ।
- २. वही, पृ० ६४ : आसनग्रहणाडुपाश्रयोऽपि गृहोतः ।
- ३. बृत्ति, पत्र ६७ : आस्यते --स्थीयते यस्मिनिति तदासनं -- बसस्यादि ।
- ४. चुणि, पृ० ६४ : उसिणग्रहणात् फासुगोदग-सोवीरग-उण्होदगादीणि, तप्तग्रहणात् स्वामाविकस्याऽऽतपोदकादेः प्रतिवेधार्थः ।
- प्र. वृत्ति, पत्र ६७ : उष्णोदकतप्तभोजिन: त्रिदण्डोद्वृत्तोष्णोदकभोजिन: यदि वा उष्णं सन्त शीतीकुर्यादिति तप्तप्रहणम् ।
- ६. चूर्णि, पृ० ६४: तधागतस्मिवि त्ति वैराग्यगतस्यापि । अत्रवा यथाऽन्ये, यथा ज (जि) नादयो गता वीतरागा तथा सो वि अप्रमादं प्रति गतः ।
- ७. वृत्ति, पत्र ६७ : तथागतस्य यथोक्तानुः ।
- द चूर्णि, पृ०६४ : रिद्धि हब्द्वा तां मा भून्मूच्छ्यं कुर्यात् मूच्छ्तश्च असमाधी भवति ।
- ६. वृत्ति, पत्र ६७ : राजाविभिः सार्ढं यः संसर्गः सम्बन्धोऽझावसाधुः अनर्थोदयहेतुत्वात् .....राजाविसंसर्गवशाद् असमाधिरेव अपष्र्यानमेव स्यात् न कदाचित् स्वाध्यायाविकं भवैदिति ।

ब्रध्ययन २ : टिप्पण ४२-४७

#### श्लोक ४१:

#### ५२. अर्थ (अट्ठे)

चूर्णिकार ने इसका अर्थ मोक्ष और उसके कारणभूत ज्ञान, दर्शन, चारित्र, तप आदि किया है। वृत्तिकार ने इसके द्वारा मोक्ष और उसके कारणभूत संयम को ग्रहण किया है।

#### इलोक ४२:

#### ४३. शीतोदक (सजीव जल) (सीओदग)

इसका शाब्दिक अर्थ है—ठंडा पानी । आगमिक परिभाषा में इसका अर्थ है—सजीव पानी । गर्म जल या शस्त्रभूत पदार्थों से उपहत जल निर्जीव हो जाता है।

#### ५४. न पीने वाले (पडिदुगंछिणो)

प्रतिजुगुप्सी का अनुवाद 'न पीने वाले' किया गया है। जो जिसका सेवन नहीं करता, वह उसके प्रति जुगुप्सा करता है। यह चूर्णिकार की व्याख्या है। उन्होंने बताया है कि ब्राह्मण गोमांस, मद्य, लहसुन और प्याज से जुगुप्सा करते हैं, इसलिए उन्हें नहीं खाते। वे गोमांस आदि खाने वालों से भी जुगुप्सा करते हैं।

#### ४४. निष्काम (अवडिण्णस्स)

कामनापूर्ति के लिए संकल्प नहीं करने वाला अप्रतिज्ञ कहलाता है। 'इस तपस्या से मुक्ते यह फल मिलेगा'—इस आशंसा से तप नहीं करना चाहिए। स्थान, आहार, उपिध और पूजा के लिए भी कोई प्रतिज्ञा नहीं करनी चाहिए। मुनि को सर्वथा निष्काम होना चाहिए।'

# ५६. प्रवृत्ति से दूर रहने वाले (लवावसिक्कणो)

इसमें दो शब्द हैं—लव और अवब्वब्की। लव का अर्थ है—कमें। जिस प्रवृत्ति से कमें का बंध होता है उससे दूर रहने बाला 'लव-अवब्बकी' कहलाता है।

# ५७. गृहस्य के पात्र में भोजन नहीं करता (गिहिमलेंडसणं ण भुंजई)

गृहस्थ के पात्र में भोजन करने से पश्चात्-कर्म दोष होता है। भिक्षु शीतोदक से जुगुप्सा करता है और गृहस्थ भोजनपात्र को साफ करने लिए शीतोदक का प्रयोग करता है, इसलिए संयमभाव की सुरक्षा के लिये यह निर्देश दिया गया है कि भिक्षु गृहस्थ के पात्र में भोजन न करे।"

#### देखें - दसवेबालियं ६।५१ का टिप्पण।

- १. चूर्णि, पृ० ६ ४ : अर्थो नाम मोक्षार्यः तत्कारणादीनि च ज्ञानादीनि ।
- २. वृत्ति, पत्र ६७ : अर्थो मोक्षः तत्कारणभूतो वा संयमः ।
- ३. (क) चूर्णि, पृ०६४ : सीतोदगं णाम अविगतजीवं अफामुगं ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र ६७ : सीओदग इत्यादि शीतोदकम् अत्रासुकोदकम् ।
- ४. चूर्णि, पृ०६५: प्रतिदुर्गुछिति णाम ण पिबित यो हि यन्ताऽऽसेवित स तद् जुगुप्सत्येव, जधा घीषारा गोमांस-मग्र-लसुन-यसण्डुं दुर्गुछिति, न केवलं धीयारा गोमांसं दुर्गुछिति तदाशिनोऽपि जुगुप्संति ।
- प्र. (क) चूर्णि पृ० ६ ४ : अपडिक्णो णाम अप्रतिज्ञः नास्य प्रतिज्ञा भवति यथा मम अनेन तथसा इत्यं णाम भविष्यतीति.....आहार-जवधि-पूर्याणिमित्तं वा अप्रतिज्ञः ।
  - (ख) वृत्ति पत्र ६७ : न विद्यते प्रतिज्ञा---निदानरूपा यस्य सोऽप्रतिज्ञोऽनिदान इत्यर्थ: ।
- ६. (क) चूर्णि पृ० ६४ : लवं कर्म येन तत् कर्म भवति तत आश्रवात् स्तोकादिप अवसक्कति ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र ६७ : लवं कर्म तस्मात् अवसिष्पणो ति -अवसिषण: यदनुष्ठानं कर्मबन्धोपादानभूतं तत्परिहारिण इत्यर्थ।
- ७. चूर्णि, पृ० ६४ : मा मृत् पच्छाकम्मदोषो भविस्सति । णट्ठे हिते वीसरिते स एव सीतोदगवधः स्यादिति ।

ग्रध्ययन २ : टिप्पण ५८-६१

#### इलोक ४७:

#### ५८. मैंने परम्परा से यह सुना है (अणुस्सुयं)

यह परंपरा का सूचक शब्द है। सूत्रकार कहते हैं---मैंने स्थविरों से सुना और उन्होंने अपने पूर्ववर्ती स्थविरों से सुना। इस प्रकार यह परंपरा से श्रुत है। <sup>र</sup>

#### प्र. सब विषयों में प्रधान (उत्तर)

मैथुन स्पर्शन इन्द्रिय का विषय है। चूर्णिकार के अनुसार शब्द आदि इन्द्रिय-विषयों में यह सबसे दुर्जेय है, इसलिए यह सबसे बड़ा या प्रधान है।

'उत्तरा' के स्थान पर यह विमक्तिरहित पद है।

# ६०. काश्यप (महाबीर या ऋषभ) के (कासवस्स)

मुनि सुव्रत और अर्हत् अरिष्टनेमि के अतिरिक्त शेष सब तीर्थंकर ईक्ष्नाकुऽवंश के हैं। इन सबका गोत्र काश्यप है। भगवान् ऋषभ का एक नाम कथ्यप है। शेष सभी तीर्थंकर उनके अनुवर्ती हैं, इसलिए वे सभी काश्यप कहलाते हैं।

चूर्णिकार और वृत्तिकार ने काश्यप के दो अर्थ किए हैं—भगवान् महावीर और भगवान् ऋषभ ।

भगवान् ऋषभ और भगवान् महावीर की साधना-पद्धित में सर्वाधिक साम्य है। दोनों की साधना-पद्धित में पांच महावतों का विधान है, इसलिए काश्यप शब्द के द्वारा ऋषभ और महावीर का सूचन देना ऐतिहासिक दिष्ट से बहुत मूल्यवान् है।

देखें---२।७४ का टिप्पण।

## ६१. आचरित धर्म का अनुचरण करने वाले मुनि (अणुधम्मचारिणो)

अनुधर्मचारी का अर्थ अनुचरणशील होता है। गुढ़ ने जैसा आचरण किया वैसा आचरण करने वाला शिष्य अनुधर्मचारी होता है। \*

अनुधर्म शब्द में विद्यमान 'अनु' शब्द को चार अथों में व्युत्पन्न किया गया है—अनुगत, अनुकूल, अनुलोम, अनुरूप ।'

अनुगत + धर्म = अनुधर्म

अनुकूल 🕂 धर्मं =अनुधर्म

अनुलोम 🕂 धर्म = अनुधर्म

अनुरूप 🕂 धर्म 🕳 अनुधर्म ।

आचारांग का—'से जं च आरभे, जं च णारभे, अणारद्धं च णारभे'—यह सूत्र 'अनुधर्म' की व्याख्या प्रस्तुत करता है। इसका तात्पर्ये है—वह (कुशल) किसी प्रदृत्ति का आचरण करता है और किसी का आचरण नहीं करता; मूनि उसके द्वारा अनाचीणं प्रदृत्ति

१. (क) चूर्णि पृष्ठ ६६ : अनुश्रुतं स्थिविरेभ्यः तै: पूर्वं श्रुतम् पश्चात् तेभ्यो मयाऽनुश्रुतम् ।

<sup>(</sup>ख) वृत्ति, पत्र ६६ ः मयैतदनु—पश्चाद् श्रुतं एतच्च सर्वमेव प्रागुक्तं यच्च वक्ष्यमाणं तन्नाभेषेनाऽऽदितीर्थकृता पुत्रानुहिश्याभिहितं सत् पाश्चात्यगणधराः सुधर्मस्वामिप्रभृतयः स्वशिष्येभ्यः प्रतिरादयन्ति अतो मयैतदनुश्रुतमित्यनवद्यम् ।

२. चूर्णि, पृष्ठ ६६,-६७ : उत्तरा नाम शेषविषयेभ्यः ग्रामधर्मा एव गरीयांसः ।......अथवा उत्तराः शब्दादयो ग्रामधर्मा मनुष्याणाः चक्रवर्ति-वलदेव-वासुदेव-मण्डलिकानाम् ।

३. (क) चूणि, पु० ६७ : काश्यपः वर्द्धमानस्वामी..... अथवा ऋषभ एव काश्यपः ।

<sup>(</sup>स) वृत्ति, पत्र ६६ : काश्यपस्य ऋषभस्वामिनी वर्धमानस्वामिनी वा ।

४. चूर्णि, पृष्ठ ६७ : अणुधम्मचारिणो......तेन चीर्णमनुचरन्ति यथोद्दिष्टम् ।

४. वही, पुष्ठ ७६ : अनुगतो वा अनुकूलो वा अनुलोमो वा अनुरूपो वा धर्मः अनुधर्मः ।

भ्रध्ययन २ : टिप्पण ६२-६३

का आचरण न करे।

निशीय भाष्य में लोकोत्तर धर्मों को 'अनुगुरु' बतलाया गया है। चूणिकार ने लिखा है—वे प्रलंब सब तीथंकरों, गौतम आदि गणधरों तथा जम्बू आदि आचार्यों द्वारा अनाचीर्ण हैं। वर्तमान आचार्यों द्वारा भी अनाचीर्ण हैं, इसलिए वर्जनीय हैं। इस प्रति-पादन पर शिष्य ने प्रश्न उपस्थित किया—जो तीथंकरों द्वारा अनाचीर्ण है, वह हम सबके लिए अनाचीर्ण है। क्या यह सही है ? गुरु ने उत्तर दिया—यह सही है। और इसलिए सही है कि लोकोत्तर धर्म 'अनुधर्म' होते हैं। इसका तात्पर्य यह है कि आचार्यों के द्वारा जो चीर्ण, चरित, आचेष्टित है वह उत्तरकालीन शिष्यों द्वारा भी अनुचरणीय है। इसका अर्थ है—अनुधर्मता ।

तीर्थंकर या गुरु का कोई अतिशय है, उसमें अनुधर्मचारिता नहीं होती । अन्य साधुओं में जो सामान्य धर्मता है वहां अनुधर्म का विचार किया जाता है। \*

#### इलोक ४६:

## ६२. जो विषयों के प्रति नत होते हैं (दूवण)

यह शब्द 'दूम' घातु से निष्पन्न है। इसका अर्थ है—संताप करने वाला। मैथुन मनुष्य को संतप्त करता है इसलिए इसे 'दूअण' कहा गया है। प्राकृत में 'मकार' के स्थान पर 'वकार' होता है।

चूर्णिकार ने इसका अर्थ — विषयों के प्रति अत्यन्त आसक्त किया है। वृत्तिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं — दुष्ट धर्म के प्रति उपनत, मन को दुःखी करने वाला या उपतापकारी शब्द आदि विषय। र

#### इलोक ५०:

#### ६३. इलोक ५०:

प्रस्तुत श्लोक में काहिए, पासणिए, संपसारए, कयिकरिए और मामए—ये पांच शब्द विशेष विमर्श योग्य हैं। प्रस्तुत आगम के नौवें अध्ययन के सोलहवें श्लोक में संपसारी, कयिकरिए और पिसणायतणाणि—ये तीन शब्द मिलते हैं। वहां 'संपसारए' के स्थान पर 'संपसारी' तथा 'पासणिए' के स्थान पर 'पिसणायतणाणि' का प्रयोग किया गया है। चूणिकार ने भी वहां 'पासणियायतनानि' पाठ स्वीकार किया है।

आयारो ५। द्र७ में ये पांच शब्द प्राप्त हैं —काहिए, पासणिए, संपसारए, ममाए, कयिकरिए। वहां इनका अर्थ इस प्रकार है—

- ० काथिक--काम-कथा, श्रृंगार-कथा करने वाला।
- ० पश्यक--स्त्रियों को वासनापूर्ण हब्टि से देखने वाला।
- संप्रसारक-एकान्त में स्त्रियों के साथ बातचीत करने वाला।
- १. आयारो २।१५३, पृ० १०७ ।
- २. निशीवभाष्य गाया ४५५५ : अवि य हु सम्बदलंबा, जिणगणहरसाइएहिऽणाइण्णा ।

#### लोउत्तरिया धम्मा, अणुगुरुणो तेण तब्बज्जा ॥

- ३. वही, गाथा ४८५५, चूर्णि पृ० ५२२: ते य सब्वेहि तिश्यकरेहि गोयमाविहि य गणधरेहि, आदिसहातो जंबूणाममादिएहि आयरिएहि जाव संपदमिव अणाइण्णा, तेणं कारणेणं ते वज्जणिज्जा : आह 'तो कि जं जिणेहि अणाइण्णा तो एयाए चेव आणाए वज्जणिज्जा ?' ओमित्युच्यते, लोउत्तरे जे धम्मा ते अणुधम्मा ।
  - किमुक्तं भवति ? जं तेहि गुरूहि चिण्णं चरिसं आचेट्वियं तं पिच्छिमेहि वि अणुचरियव्वं, जम्हा य एवं तम्हा तेहि पलंबा ण सेविया, पिच्छिमेहि वि ण सेवियव्वा । अतो ते वण्जणिज्जा । एवं अणुधम्मया भवति ।
- ४. वही, गाथा ४८५६, चूर्णि भाग ३, पृ० ५२२ : कहं ? उच्यते गुरु तीर्थंकर: । अतिशयास्तस्यैव भवंति नान्यस्य । अत्रानुधर्मता न चिन्त्यते ।
- पू. चूणि, पृष्ठ ६७ : दूपनताः शाक्यादयः ते हि मोक्षाय प्रपन्ना अपि विषयेषु प्रणता रसादिषु ।
- ६. वृत्ति, पत्र ६६ : दुष्टधर्म प्रत्युपनताः कुमार्गानुष्ठायिनस्तीथिकाः यदि वा—दूमण त्ति दुष्टमनःकारिण उपतापकारिणो वा शब्दा-दयो विषयास्तेषु ।

ग्रध्ययन २ : टिप्पण ६३

- मामक---ममत्व करने वाला।
- कृतिकिय—स्त्रियों को वश में करने के लिए साज-भ्रंगार करने वाला। ये सारे अर्थ स्त्री से संबंधित हैं।
   निशीय भाष्य, चूर्ण आदि में इनके अर्थ भिन्न हैं।

काहिए

इसका अर्थ है—कया से आजीविका करने वाला : आख्यानक, गीत, श्रांगारकाव्य, दंतकया तथा धर्म, अर्थ और काममिश्रित संकीर्ण क्या करता है वह काथिक कहलाता है।

निशीथ चूर्णि के अनुसार जो देशकथा, भक्तकथा आदि कथा करता है वह काथिक है।

जो धर्मकथा भी आहार, वस्त्र, पात्र आदि की प्राप्ति के लिए करता है, जो यश को चाहने वाला है, पूजा और वन्दना का अर्थी है, जो सूत्रपौरुषी और अर्थपौरुषी का पूरा पालन नहीं करता, जो रात-दिन धर्मकथा पढ़ने और कहने में लगा रहता है, जिसका कर्म केवज धर्मकथा करना ही है, वह काथिक कहलाता है। आज के शब्दों में उसे कथात्राचक या कथाभट्ट कहा जा सकता है।

उन्त व्याख्याओं से यह निष्कर्ष निकलता है कि संयमी मुनि को धर्मकथा के अतिरिक्त सभी प्रकार की कथाओं का वर्जन करना चाहिए। धर्मकथा स्वाध्याय का पांचवां प्रकार है। उससे मनुष्य संबोधि को प्राप्त होता है, तीर्थ की अब्धुच्छिति होती है, शासन की प्रभावना होती है। उसके फलस्वरूप कर्मों की निजंरा होती है, इसलिए वह की जा सकती है। किन्तु वह भी हर समय नहीं, उस सीमा में ही करनी चाहिए जिससे अवश्यकरणीय कार्य-अध्ययन, सेवा आदि में विध्न उपस्थित न हो।

#### पासचिए

यह देशी शब्द है। इसका अर्थ है—साक्षी। देशी नाममाला में साक्षी के अर्थ में 'पासणिअ' और 'पासाणिअ,—ये दो शब्द प्राप्त हैं।

चूरिणकार और वृत्तिकार ने 'पासणिए' शब्द की व्याख्या प्राश्निक शब्द के आधार पर की है। चूरिणकार ने प्राश्निक का अर्थ--गृहस्थ के व्यवसाय और व्यवहार के संबंध में निर्णण देने वाला--किया है। इसी सूत्र की १/१६ की चूर्णि में इसका अर्थ इस प्रकार है-प्रश्न का निर्णय देने वाला, लौकिक शास्त्रों के भावार्थ का प्रतिपादन करने वाला।

वृत्तिकार ने राजा आदि के इतिहास-स्थापन तथा दर्गण, अंगुष्ठप्रश्न आदि विद्या के द्वारा आजीविका करने वाले को प्राश्निक

काम खलु धन्मकहा, सज्भायस्तेव पंचमं अंगं। अख्वीक्ळिलीड ततो. तिस्थन्म प्रभावणा चेव।।

अब्बोच्छित्तीइ ततो, तित्यस्स प्रभावणा चेव ॥

तह वि य ण सन्वकालं, धम्मकहा जीइ सन्वपरिहाणी। नाउं व खेलकालं, पुरिसं च पवेदते धम्मं।।

'''धम्मकहं पि जो करेति आहारादिणिमित्तं, वत्थपातादिणिमित्तं, जसत्थी वा, वंदणादिपूर्वाणिमित्तं वा सुत्तत्थपोरिसिमुक्क-वावारो अहो य रातो य धम्मकहादिपढणकहणवज्मो, तदैवास्य केवलं कर्म तक्कम्म एवं विधो काहितो भवति ।

चोदग आह—"णणु सज्माओ पंचिवधो वायणादियो। तस्स पंचमो भेदो धम्मकहा। तेण भव्यसत्ता पिडबुज्मंति, तित्थे य अव्योच्छिती पमावणाय भवति, अतो ताओ णिज्जरा चैव भवति, कहं काहियत्तं पिडिसिज्मिति ? ....... सब्दकालं धम्मो ण कहेयव्वो जतो पिडलेहणादि संजमजोगाण मुत्तत्थपोरिसीण य आयरियगिलाणमादीकिच्चाण य परिहाणी भवति, अतो न काहियत्तं कायव्यं।

- वेशीनाममाला ६।४१ : पासणिओ पासाणिओ अ सिंखिम्म ।।
- ६. चूणि, पृ० ६७ : पासणिक्षो णाम विहीणं व्यवहारेषु प्रस्तुतेषु पणियगादिषु वा प्राश्निको न भवति ।
- ७. बही, पृ० १७८ : पासणियो णाम य: प्रश्नं झन्दति, तद्यया—व्यवहारेख (शास्त्रेषु) वा ।

१. आचारांगवृत्ति, पत्र १६६।

२. वृत्ति पत्र, ७० : कथया चरति काथिकः ।

३. निशीथ १३/४६ :, चूर्ण पृ० ३६८ : सज्झायादिकरणिज्जे जोगे मोत्तुं जो देसकहादि कहातो कधेति सो काहितो ।

४. निशीयमाष्य, गाया ४३५३-५५ चूणि, पृष्ठ १९८,३९९ : आहारादीणऽद्वा, जसहेउं अहव पूर्यणनिमित्तं । तक्कम्मो जो धम्मं, कहेंति सो काहिओ होति ।।

कहा है। इसी सूत्र की १/१६ की वृत्ति में वृत्तिकार ने चूणिकार का अनुसरण किया है।

निशीथ भाष्य और चूर्णि में इसका अर्थ कुछ विस्तार से मिलता है। एक जैसी प्रतीत होने वाली वस्तुओं का विभाजन करना, दो प्रतियोगियो या प्रतिस्पिधयों के विवाद का निपटारा करना, लौकिक शास्त्रों के सूत्र और अर्थ का प्रतिपादन करना, अर्थणास्त्र की व्याख्या करना, सेतुबंध आदि का तथा स्त्रीवेद, श्रृंगारकथा आदि ग्रन्थों का विवेचन करना—इन सबको करने वाला 'पासणिअ' होता है। है

आप्टे के 'संस्कृत-इंग्लिश कोष' में प्राश्निक शब्द के ये अर्थ मिलते हैं—(१) An examiner (परीक्षक), An arbitrator (मध्यस्य) A judge (न्यायाधीश), An umpire (निर्णायक), अहो प्रयोगाभ्यंतर प्राश्निका:। तद् भगवत्या प्राश्निकपदमभ्या- सितव्यम्।

#### संपसारए

जो मुनि वर्षा आदि के संबंध में तथा पदार्थों के मूल्य बढ़ने-घटने संबंधी बात बताता है वह संप्रसारक होता है। यह कृषि की व्याख्या है। प्रस्तुत सूत्र के ना१६ में चूणिकार ने गृहस्थों के असंयममय कार्यों का समर्थन करने वाले तथा उनका उपदेश देने वाले को संप्रसारी माना है। "

असंयममय कार्य का विवरण निकीयभाष्य और चूिण में मिलता है। ग्रहस्य को निष्क्रमण और प्रवेश का मुहूर्त्त देना, सगाइ कराना, 'विवाहपटल' आदि ज्योतिष ग्रंथों के आधार पर विवाह का मुहूर्त्त देना, 'अर्थकांड' आदि ग्रंथों के आधार पर द्रव्य के क्रय-विक्रय का निर्देश देना—ये सब असंयममय कार्य हैं। इन्हें करने वाला संप्रसारी होता है।'

- १. वृत्ति, पत्र ७० : प्रश्नेन राजादिकिवृत्तरूपेण दर्पणादिप्रश्नितिमित्तरूपेण वा चरतीति प्राश्निक: ।
- २ वृत्ति, पत्र १८१ : प्रश्नस्य—आदर्शप्रश्नादे: आयतनम् आविष्करणं कथनं थया विवक्षितप्रश्ननिर्णयनानि यदि वा प्रश्नायतनानि लौकिकानां परस्परच्यवहारे मिथ्याशास्त्रगतसंशये वा प्रश्ने सति यथार्वास्थतार्थंकथनद्वारेणायतनानि —निर्णयनानीति ।
- ३. निशीथ भाष्य, गाथा ४३५६-४३५८, चूर्णि, पृष्ठ ३९९ : लोइयववहारेसू लोए सत्थादिएसु कन्जेसु ।

पासणियसं कुणती, पासणिओ सो य णायखी ॥ साधारणे विरेगं, साहति पुत्तपडए य आहरणं । दोण्ह य एमो पुत्तो, दोण्णि महिलाओ एगस्स ॥ छंदणिरत्तं सहं अत्थं वा लोइयाण सत्थाणं । भावत्थए य साहति, छलियादी उत्तरे सउणे ॥

......छंदादियाणं लोगसत्थाणं सुत्तं कहेति अत्यं वा, अहवा अत्यं व त्ति अत्यसत्यं सेतुमादियाण वा बहूणं कव्वाणं, कोहल्ल-याण य, वेसियमादियाण य भावत्यं पसाहति । छलिय सिंगारकहा त्थीवण्णगादी ।

- ४. चूणि, पृ० ६७ : संपसारको नाम सम्प्रसारकः, तद्यथा—इयं विरसं कि देवो वासिस्सित ण व ति ? कि भंडं अग्धहिति वा न वा ?
- ५. वही, पृ० १७८ : संपसारगो णामं असंजताणं असंजमकङ्जेसु साम छंदेति उवदेसं वा ।
- ६. वृत्ति, पत्र ७० : संप्रसारकः देववृष्ट्यर्थकाण्डादिसुचककथाविस्तारकः ।
- ७. वृत्ति, पत्र १८१ : सम्प्रसारणं पर्यालोचनं परिहरेदिति वाक्यशेषः एवमसंयमानुष्ठानं प्रत्युपदेशदानम् ।
- द्धः निशीथ भाष्य, गाथा ४३६१-४३६२ : अस्संजयाण भिक्खू, कज्जे अस्संजमण्यवसेसु । जो देती सामत्यं, संपसारओ सो य णायज्वो ।। गिहिणिक्खमणपवेसे, आवाह विवाह विक्कय कए वा । गुरुलाघवं कहेंते, गिहिणो खलु संपसारीओ ।।

#### चूर्णि, पृष्ठ ४०० :

गाणिक्या विश्विष्य असंज्याणं गिहाओ दिसि जत्तए वा णिगामयं देति । गिहि (स्स) जत्ताओ वा आगयस्स पावेसं देति । आवाहो विश्वियालंभयण सुहं दिवसं कहेति, मा वा एयस्स देहि, इमस्स वा देहि । विवाहपडलादिएहिं जोतिसगंथेहिं विवाहवेलदेति । अत्थकंडमादिएहिं गंथेहिं इसं दब्वं विविक्रणाहि, इमं वा किणाहि । एवमादिएसु कज्जेसु गिहीणं गुरुलायवं कहेतो संपसारत्तणं पावति ।

#### कथिकरिए

गृहस्थ कोई आरंभ करता है, प्रवृत्ति या निर्माण करता है, संयमी को उसमें तटस्थ रहना चाहिए— गृहस्थ के आरंभ की प्रशंसा या अनुमोदना नहीं करनी चाहिए। जो ऐसा करता है उसे 'कृतिकिय' कहा जाता है।'

वृत्तिकार ने इसका अर्थ--संयमपूर्ण क्रिया करने वाला किया है।

#### मामए

मेरा देश, मेरा गांव, मेरा कुल, मेरा पुरुष-इस प्रकार ममस्व करने वाला 'मामक' कहलाता है। वशवैकालिक सूत्र की वृत्तिका में यह निर्देश है कि मुनि ग्राम खादि में ममस्व न करे। "

निशीथभाष्य चूर्णि में 'मामक' की विश्वद परिभाषा प्राप्त होती है। जो व्यक्ति ऐसा कहता है—मेरे उपकरणों का कोई दूसरा व्यक्ति उपयोग न करे। मेरी स्थंडिलभूमि में कोई दूसरा न जाए। मेरे आहार, पानी आदि का कोई उपभोग न करें — वह मामक होता है। उसका अपने समस्त भोगोपभोग के प्रति ममत्व है, इसीलिए प्रतिषेध करता है।

जो यह कहता है—'यह कितना सुन्दर देश है। यह दृक्ष, कुए, सरोवर, तालाब आदि से युक्त है। ऐसा देश दूसरा नहीं है। यहां सुखपूर्वक रहा जा सकता है। यहां स्थान, भक्त-पान, उपकरण आदि की उपलब्धि सुलभ है। यहां अनेक प्रकार के धान्य निष्पन्न होते हैं। यहां दूध की प्रचुरता है। यहां के लोगों का वेश और शरीर सुंदर है। यहां के लोग आभिजात्य और नवीन हैं। वे साधुओं के भक्त हैं, उपद्रवकारी नहीं हैं।' इस प्रकार की भावना अभिव्यक्त करने वाला भी 'मामक' होता है।

प्रस्तुत आगम के ४। १२ में "कुशील" शब्द की व्याख्या में चूर्णिकार ने काथिक, प्राप्तिक, संप्रसारक और मामक को कुशील माना है।

### इलोक ५१:

### ६४. (छण्णं च.....पगास माहणे)

चूर्णिकार ने छन्न का अर्थं माया, प्रशंसा का अर्थं प्रार्थना या लोभ, उत्कर्षं का अर्थं मान और प्रकाश का अर्थ कोद्य किया

- १. चूर्ण, पृ०६७: कतकिरिओ णास कृत परै: कर्म पुट्टो अपुट्टो वा भणति शोभनमशोभनं वा एवं कर्संव्यमासिद् न वेति वा।
- २. वृत्ति, पत्र ७० : कृता—स्वश्यस्ता क्रिया—संयमानुष्ठानरूपा येन स कृतक्रियः।
- ३. चूर्णि, पृ० ६४ : मामको णाम ममीकारं करोति देशे ग्रामे कुले वा एगपुरिसे वा ।
  - (स) वृत्ति, पत्र ७० : मामको समेदमहमस्य स्वामीत्येवं परिग्रहाग्रही ।
- ४. दशवैकालिक चूलिका २। मामे कुलेवा नगरेव देसे।

ममत्त्रभावं न कहि चि कुज्जा ॥

५.निशीय भाष्य गाथा ४३५६,४३६० : आहार उबहि देहे, वीयार विहार वसहि कुल गामे ।
पित्रीहं च ममत्तं, जो कुणित मामतो सो उ ।।
अह जारिसओ देसो, जे य गुणा एत्य सस्सगोणावी ।
सुंदरअभिजातजणो, ममाइ निक्कारणोवयित ।।

#### निशोथ चूर्णि, पृ० ४०० :

······ उवकरणादिसु जहासंभवं पिंडसेहं करेंति, मा मम उवकरणं कोइ गेण्हउ । एवं अण्णेसु वि वियारभूमिमादिएसु पिंडसेहं सगच्छपरगच्छपाणं वा करेति । आहारादिएसु चेव सम्बेसु समसं करेति । भावपिंडबंधं एवं करेंतो मामओ भवति ।

है। उन्होंने बताया है कि अन्तर्गत कोध नेत्र, मुख आदि के विकार से प्रगट हो जाता है इसलिए कोध के लिए प्रकाश शब्द का प्रयोग किया गया है।

वृत्तिकार ने प्रत्येक शब्द का हार्द समकाया है। माया के द्वारा अपने अभिप्राय को खिपाया जाता है, इसलिए उसका नाम 'छन्न' है। 'पसंस' पद का संस्कृत रूप प्रशंस्य मानकर दृत्तिकार ने लिखा है कि लोभ सबके द्वारा प्रशस्य माना जाता है, इसलिए उसका नाम प्रशस्य है। मान उत्कर्ष की भावना उत्पन्न करता है, इसलिए उसका नाम उत्कर्ष है। कोध अन्तर् में रहता हुआ भी मुख, दृष्टि और भौंहें आदि के विकार से प्रगट होता है, इसलिए उसका नाम प्रकाश है।

प्रस्तुत सूत्र के १।३६ में भी लोभ आदि के लिए इनसे भिन्न शब्दों का प्रयोग किया गया है।

प्रस्तुत सूत्र के ६।११ में क्रोध, मान, माया और लोभ के लिए विभिन्न शब्दों का प्रयोग हुआ है। भगवती १२।१०३-१०६ में क्रोध, मान, माया और लोभ के पर्यायवाची शब्द संकलित हैं। वहां उत्कर्ष शब्द मान के पर्यायवाची शब्दों में उल्लिखित है। शेष शब्द वहां उपलब्ध नहीं हैं।

#### ६५. घुत का (घुयं)

इसका अर्थ है-प्रकंपित करना । कर्मबंध को प्रकंपित करने वाला आचरण धुत कहलाता है।

## ६६. सम्यक् विवेक (सुविवेगं)

विवेक का अर्थ है—विवेचन या पृथक्करण । घर, परिवार आदि को छोड़ना बाह्य विवेक है और आन्तरिक दोषों —कषाय आदि को छोड़ना आन्तरिक विवेक या कथाय-विवेक है । चूर्णिकार ने सुविवेक, सुनिष्कान्त और सुप्रवरण्या को पर्यायवाची माना है।

#### इलोक ५२:

# ६७. स्तेह रहित (अणिहे)

चूणिकार ने इसका संस्कृतरूप 'अनिहतः' किया है। उनके अनुसार मुनि परिषहों से निहत नहीं होता, उपस्या करने में शक्तिहीनता का परिचय नहीं देता, इसीलिए वह अनिहत कहलाता है।

बृत्तिकार ने 'अनिह' का मूल अर्थ अस्तिह और वैकल्पिक अर्थ उपसर्गों से अपराजित किया है।

## ६८. आत्महित में रत (सहिए)

चूणि अौर वृत्ति दोनों में 'सहिए' पद के 'सहित' और 'स्वहित'—दोनों अर्थ किए गए हैं। जो ज्ञान, दर्शन और चारित में सम्यक् प्रकार से स्थापित होता है वह 'सहित' और जो आत्मा में स्थापित होता है वह 'स्वहित' कहलाता है।

आयारो (३।३८, ६७, ६६) में 'सहिए' शब्द का प्रयोग मिलता है। उसके चूणिकार ने वही अर्थ किया है जो सूत्रकृतांग की

- १, चूणि, पृ०६८: द्रव्यच्छन्नं निधानादि, भावच्छन्नं माया । भृशं शंसा प्रार्थना लोभः । उक्कसो मानः । प्रकाशः कोधः । स हि अन्त-र्गतोऽपि नेत्र-वस्त्रादिभिविकारैरुपलक्ष्यते ।
- २. वृत्ति, यत्र ७० : छन्नंति ति माया तस्याः स्वाभिप्रायप्रच्छादनरूपरवात् तां न कुर्यात्, भशब्द उत्तरापेक्षया समुच्चयार्थः तथा प्रशस्यते सर्वेरप्यविगानेनाद्रियत इति प्रशस्यो -- लोभस्तं च न कुर्यात्, तथा जात्यादिभिर्मदस्थानेर्लघुप्रकृति पुरवमुत्कर्षयतीत्युकर्षको मानस्तमिष न कुर्यादिति सम्बन्धः, तथाऽन्तरुर्ववस्थितोऽपि मुखद्दव्दिभू भङ्गविकारैः प्रकाशीभवतीति प्रकाशः -- कोधः।
- ३ चूर्णि, पृ०६ द: गृहदारादिभ्यो विवेको बाह्यः, आभ्यन्तरस्तु कषायविवेकः,·····सुविवेगोत्ति वा सुणिवर्खतं ति वा सुपव्यक्ज ति वा एगट्टं।
- ४. चूर्णि, पृ० ६८ : अनिहो नाम अनिहतः परोषहैः तपः कर्मसु वा नास्मानं निधयति ।
- प्र. वृत्ति, पत्र ६७ : अणिहे इत्यादि स्निह्यत इति स्निहः, न स्निहः अस्निहः, सर्वत्र ममस्वरहित इत्यर्थः, यदिवा परीषहोपसर्गैनिहन्यते इति निहः, न निहोऽनिहः, उपसर्गेरपराजित इत्यर्थः ।
- ६. चूर्णि, पृ०६८: ज्ञानदिषु सम्यग् हितः सहितः णाणादीहि ३, आत्मिति वा हितः स्वहितः ।
- ७. वृत्ति पत्र ७० : सह हितेन वर्तत इति सहितः, सहितो-युक्तो दा ज्ञानादिभिः, स्वहितः-आत्महितो वा सदनुष्ठानप्रवृत्तेः ।

म्रध्ययन २ : टिप्पण ६६-७१

चूणि में प्राप्त है।

योग ग्रंथों में 'सहित' का प्रयोग कुंभक-प्राणायाम के संदर्भ में भी मिलता है। 'सहितकुंभक' सगर्भ और निगंभं—दोनों प्रकार का होता है। जो मंत्र-जप संस्था और परिणाम के साथ किया जाता है वह सगर्भ और जो मंत्र-जप आदि के बिना किया जाता है वह निगंभं होता है।

'सहितकुंभक' करने वाला आत्मस्य हो जाता है, इसलिए ज्ञान, दर्शन और चारित्र से युक्त होना तथा कुंभक की अवस्था में होना—इन दोनों के फलितार्थ में कोई भेद नहीं प्रतीत नहीं होता। हो सकता है, 'सहित' का अर्थ ख्वास निरोध या ख्वास को शान्त करना रहा हो और व्याख्या-काल में उसकी विस्मृति हो गई हो। युक्त शब्द का अर्थ जो गीता में है वह आगम सूत्रों के व्याख्या प्रत्थों में उपलब्ध नहीं है। इसी प्रकार 'सहित' खब्द का अर्थ भी व्याख्या प्रत्थों में उपलब्ध न रहा हो। जिस परंपरा में महाप्राणध्यान की साधना का उल्लेख प्राप्त है वहां 'सहिए' का कुंभक अर्थ ही रहा हो—इसमें कोई संदेह नहीं है।

#### ६६. (आतहितं .....)

मुनि को समाहित इन्द्रिय वाला क्यों होना चाहिए ? उसे इन्द्रिय-विषयों के प्रति रुष्ट और तुष्ट क्यों नहीं होना चाहिए ? सममाव की साधना बहुत किठन है, उसके लिए प्रयत्नशील क्यों होना चाहिए ? इन प्रश्नों के उत्तर में सूत्रकार ने बताया कि यह दुर्लंभ अवसर है। यह जो प्राप्त है वह बार-बार नहीं मिलता। इस अवसर में आत्महित साधा जा सकता है। चूणिकार और दुत्ति-कार ने इस दुर्लंभता का विवरण इस प्रकार प्रस्तुत किया है—श्रस होना, पांच इन्द्रियों की प्राप्ति, मनुष्य जन्म, आर्यदेश, प्रधान कुल, अच्छी जाति, रूप आदि की संपन्नता, पराक्रम, दीर्घ आयुष्य, ज्ञान, सम्यक्त्य और शील की संप्राप्ति—ये सब दुर्लंभ हैं। आत्महित की साधना के लिए इन सबकी अपेक्षा है। इसलिए आत्महित साधना सहज मुलभ नहीं है।

#### इलोक ५५ :

## ७०. संवृत कर्म वाले (संवृडकम्मस्स)

संवर महावीर की साधना-पद्धति का मौलिक तत्त्व है। अपाय का निरोध किए बिना मनुष्य उससे मुक्त नहीं हो सकता। सवर का अयं है—अपाय का निरोध। संवर की साधना करने वाला संवृत होता है। हिंसा आदि आस्रव, इन्द्रियां, निष्यात्व, अविरति, प्रमाद, कवाय तथा मन, वचन और शरीर की चंचलता—इन सभी अपायों का निरोध करने वाला संवृतकर्मा कहलाता है।

# ७१. अज्ञान के द्वारा (अबोहिए)

दु:ख का स्पर्ण अज्ञान से होता है और उसका क्षय संयम से होता है। प्रश्न होता है कि दु:ख का स्पर्ण अज्ञान से कैसे हो सकता है ? प्रज्ञापना सूत्र (२३।६, १०) में बतलाया गया है कि कमें का बंध राग और द्वेष—इन दो कारणों से होता है। राग और द्वेष का प्रयोग असंयम है। असंयम से स्पृष्ट दु:ख संयम से क्षीण होता है—क्या यह प्रतिपादन अधिक संगत नहीं होता ?

कर्मबंध का विचार दो दृष्टिकोणों में किया जाता है-

- १. कमें का बंध किन कारणों से होता है ?
- २. फर्म का बंध कैसे होता है ?

१. आचारांग चूर्णि, पृ० ११४।

२. घेरण्ड संहिता ४१४६ : सहितो द्विबिधः प्रोक्तः प्राणायामं समाचरेत् । सगभों बीजमुच्चार्यं, निगमों बीजर्वाजतः ॥

३. (कः) चूर्णि पृ०६८ ।

<sup>(</sup>स) वृत्ति पत्र ७०।

४. चूर्णि, पृ० ६६ : संवृतानि यस्य प्राणवधादीनि कर्माणि स भवति संबुडकम्मा । इन्द्रियाणि वा यस्य संवृतानि स भवति संबृतः, निरुद्धानीत्यर्थः । यस्य वा यत्नवतः चंकमणादीणि कम्माणि संवृतानि, अथवा मिश्यादर्शना—ऽविरति-प्रमाद-कषाय-योगा यस्य संबृता भवन्ति स संवृतकर्मा ।

भ्रध्ययन २ : टिप्पण ७२-७४

प्रस्तुत स्थल में कर्म का बंध कैसे होता है—इसका निर्देश मिलता है। इसकी स्पष्ट व्याख्या प्रज्ञापना सूत्र में मिलती है। ज्ञानावरण कर्म का अनुभव (वेदन) करने वाला जीव दर्शनावरणीय कर्म का अनुभव करता है। दर्शनावरणीय कर्म का अनुभव करने वाला दर्शन-मोहनीय कर्म का अनुभव करता है—अतत्त्व में तत्त्व का अध्यवसाय करता है। मिथ्यात्व के अनुभव से आठ कर्मों का बंध होता है। कर्मबंध की इस प्रक्रिया में कर्मबंध का प्रथम अंग ज्ञानावरण का उदय या अज्ञान है। इस आधार पर अज्ञान से दु:ख का स्पर्ण होता है, यह कहना संगत है।

तालाव के नाले बन्द कर दिए जाते हैं तब उसमें रहा हुआ जल हवा और सूर्य के ताप से सूख जाता है। इसी प्रकार कर्म के आसव-दारों का निरोध कर देने पर, इन्द्रियों का संयम होने पर, स्पृष्ट दुःख अपने आप विनष्ट हो जाता है।

### ७२. दु:ख (कर्म) (दुक्खं)

आगम साहित्य में दुःख का प्रयोग कर्म और दुःख—इन दो अर्थों में होता है। कर्म दुःख का हेतु है, इसलिए उसे भी दुःख कहा जाता है। चूणिकार ने यहां दुःख का अर्थ कर्म किया है।

## ७३. स्पृब्ट होता है (पुट्ठं)

कर्म की तीन प्रारम्भिक अवस्थाएं ये हैं—

- बद्ध--राग-द्वेष के परिणाम से कर्म-योग्य पुद्गलों का कर्मरूप में परिणत होना ।
- २. स्पृष्ट- कर्म-पुद्गलों का आत्म-प्रदेशों के साथ संश्लेष होना ।
- ३. बद-स्पर्श-स्पृष्ट-कर्म पुद्गलों का प्रगाढ़ बंध होना ।"

चूर्णिकार ने कर्म की चार अवस्थाएं निर्दिष्ट की हैं—

१. बद्ध, २. स्पृष्ट, ३. निधत्त, ४. निकाचित ।

# इलोक ५६:

# ७४. स्त्रियों के प्रति (विण्णवणा)

स्त्रियां रति—काम का विज्ञापन करती हैं अथवा मोहातुर पुरुषों के द्वारा स्त्रियों के समक्ष रति—काम का विज्ञापन किया जाता है, इसलिए 'विज्ञापना' शब्द का प्रयोग स्त्री के अर्थ में किया गया है।

#### ७५. अनासक्त हैं (अजोसिया)

चूर्णिकार ने 'जुषी प्रीति-सेवनयोः' इस धातु से इसको निष्यन्त कर इसका अर्थ-अनादर करते हुए-किया है।" इन्द्रियों के पांचों विषय स्वाधीन होते हैं। चूर्णिकार ने एक सुन्दर श्लोक उद्धृत किया है-

पुष्फ-फलाणं च रसं सुराए मंसस्स महिलियाणं च । जाणंता जे विरता ते दुक्करकारए वंदे ॥

पुष्प, फल, मदिरा, मांस और स्त्री के रस को जानते हुए जो उनसे विरत होते हैं वे दुष्कर तप करने वाले हैं। उनको मैं

१. पन्नवणा २३।३।

२. चूणि, पृष्ठ ६६: तं पंचणालिविहाडिततडागद्दण्टान्तेन निष्द्धेसु च नालिकामुखेषु वाता-ऽऽत्तपेनापि शुष्यते, ओसिच्चमाणं सिख्यतरं सुक्खित, एवं संयमेन निष्दाश्रवस्य पूर्वोपिचतं कर्म क्षीयते ।

३. वही, पत्र ६६: दुवलमिति कम्मं।

४. प्रज्ञापना २३।१४, वृत्ति, पत्र ४४६ ।

४. चूर्णि, पृ०६६: पुटुं णाम बद्ध-पुटुं-णिधत्त-णिकाइतं ।

६.(क) चूणि, पृष्ठ ७० : विज्ञापयन्ति रतिकामाः विज्ञाप्यन्ते वा मोहातुरैर्विज्ञापनाः स्त्रियः ।

<sup>(</sup>ख) वृत्ति, पत्र ७२ : कामाथिभिविज्ञाध्यन्ते यास्तद्यिन्यो वा कामिनं विज्ञापयन्ति ता विज्ञापनाः स्त्रियः।

७. चूणि पृ० ७० । 'जुषी प्रीति-सेवनयोः' अभूषिता नाम अनादियमाणा इत्यर्थः ।

श्रध्ययन २ : टिप्पण ७६-७६

वंदन करता हूं।

वृत्तिकार ने 'अजुष्टा' संस्कृत रूप देकर इसका अर्थ असेवित किया है। र

## ७६. अध्वं (मोक्ष) की ओर (उड्ढं)

चूणिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं—मोक्ष और मोक्षमुख । बुत्तिकार ने इसका अर्थ केवल मोक्ष किया है। उत्तराध्ययन सूत्र (६/१३) में 'बहियाजडूमादाय' में भी 'उड्डू' शब्द का यही अर्थ है। ऊध्वं का शाब्दिक अर्थ है—ऊपर। जैन मत के अनुसार लोक के अस्यन्त ऊर्ध्वभाग में मुक्तिशिला है। वहीं मोक्ष है, इसीलिए ऊर्ध्व शब्द मोक्ष का वाचक बन गया। अन्य दर्शनों में जो 'पर' शब्द का अर्थ है, वहीं अर्थ जैनदर्शन में 'अर्ध्व' का है।

#### क्लोक ५७:

# ७७. श्रेडठ (रतन, आमूषण आदि) को (अग्गं)

इसका अर्थ है उत्तम । जो वर्ण, प्रभा और प्रभाव से उत्तम होता है उसे अग्ग (अग्र) या श्रेष्ठ कहा जाता है । वह वस्त्र, आभूषण, हाथी, घोड़ा, स्त्री या पुरुष — कुछ भी हो सकता है । जिस क्षेत्र में जो द्रस्य प्रधान होता है, वह श्रेष्ठ कहलाता है ।

#### ७८. इलोक ५७ :

प्रस्तुत क्लोक में महावतों के साथ रात्रीभोजन-विरमण का भी उल्लेख है। स्थानांग (४/१) और उत्तराध्ययन (२३/२३) के अनुसार भगवान् महावीर ने पांच महावतों का प्रतिपादन किया था। वहां रात्रीभोजन-विरमण का उल्लेख नहीं है। स्थानांग (६।६२) में रात्रीभोजन विरमण का उल्लेख भी नहीं मिलता। प्रस्तुत क्लोक से ज्ञात होता है कि रात्रीभोजन-विरमण की व्यवस्था भी पांच महावतों की व्यवस्था के साथ जुड़ी हुई है। छठे अध्ययन के अठाइसवें क्लोक से भी यह तथ्य पुष्ट होता है। वहां बताया गया कि भगवान् महावीर ने स्त्री और रात्रीभोजन का वर्जन किया—'से वारिय इत्थी सराइभतें।

प्रस्तुत श्लोक की व्याख्या में चूणिकार ने पूर्व दिशा निवासी और पश्चिम दिशा निवासी आचार्यों के अर्थभेद का उल्लेख किया है। जो अनुवाद किया गया है वह पूर्व दिशावासी आचार्य की परम्परा के अनुसार है। पश्चिम दिशावासी आचार्यों के अनुसार प्रस्तुत श्लोक का अर्थ इस प्रकार होता है—व्यापारियों द्वारा लाये गए रत्नों को राजा या उनके समकक्ष लोग ही धारण करते हैं। किन्तु इस संसार में रत्नों के व्यापारी और खरीददार कितने हैं? इसी प्रकार परम महाब्रत (रत्नों की भांति) अत्यन्त दुर्लभ हैं। उनके उपदेष्टा और धारण करने वाले कितने लोग हैं? बहुत कम हैं।

भगवान् महावीर के समय में जैन मुनियों का विहार-क्षेत्र प्रायः पूर्व में ही था। बीर निर्वाण की दूसरी शताब्दी में आचार्य भद्रबाहुं के समय द्वादशवर्षीय दुष्काल पड़ा। उस समय साधुओं के कुछ गण दक्षिण भारत में चले गए और कुछ गण मालव प्रदेश में। उज्जैनी जैन धर्म का मुख्य केन्द्र बन गया। वीर निर्वाण की तीसरी शताब्दी में महाराज संप्रति ने सौराष्ट्र, महाराष्ट्र आदि पर अपना प्रमुत्व स्थापित किया। उनकी प्रेरणा से उन प्रदेशों में जैन मुनि विहार करने लगे और वे प्रदेश जैन धर्म के मुख्य केन्द्र बन गए। वहां विहार करने वाले आचार्य ही पश्चिम दिशा निवासी हैं।

१. चूर्णि, पृ० ७० : ।

२. वृत्ति, पत्र ७२ : अजुब्हाः—असेविताः ।

३. चूर्णि, पृ० ७० : ऊर्ध्वमिति मोक्षः तत्सुखं वा ।

४. वृत्ति, पत्र ७२ : अध्वीमिति मोक्षम् ।

४. (क) चुणि, पृष्ठ ७०: यदुत्तमं किञ्चित् तदागं, तद्यथा वर्णतः प्रकाशत प्रभावतश्चेत्यादि, तच्च रत्नादि, तत्तु द्रव्यं वणिभिशानीतं राजानो धारयन्ति तत्प्रतिमा वा तत्तु वस्त्रनाभरणादि वा, तथैव चाश्वो हस्तो स्त्री पुरुषो वा, यो वा यस्मिन् क्षेत्रे प्रधान स तत्र तत् प्रधानं द्रव्यं धारयति ।

<sup>(</sup>स) वृत्ति, यत्र ७२।

६. चूणि, पृष्ठ ७०: पूर्वविग्निवासिनामाचार्याणामर्थः । प्रतीच्यापरदिग्निवासिनस्त्वेवं कथयन्ति ः धारयन्ति शतसाहस्राण्य्र्घेनयाणि वा राजान एव धारयन्ति, तत्तु त्या तत्प्रतिमा वा । कियन्तो लोके हस्तिवणिजः कायिका वा ? एवं परमाणि महक्वताणि रत्नभूता- न्यतिदुर्वराणि, तेषामल्या एवोपवेष्टारो धारयितराश्च ।

अध्ययन २ : टिप्पण ७६-८१

#### श्लोक ५८:

#### ७६. सुल के पीछे वौड़ने वाले (सायाणुगा)

जो ऐहिक और पारलीकिक अपायों से निरपेक्ष होकर केवल सुख के पीछे दौड़ते हैं, वे 'सातानुम' कहलाते हैं। '

#### ८०. आसन्त हैं (अज्भोववण्णा)

जो ऋद्धि, रस और साता—इन तीन गौरवों में अत्यन्त आसक्त होते हैं वे अध्युपपन्न कहलाते हैं।

#### द रे. कृपण के समान ढीठ हैं (किवणेण समं पगिंक्सया)

चूर्णिकार ने 'किमणेप' पाठ मानकर इसकी व्याख्या इस प्रकार की है --

कोई व्यक्ति अतिचारों का सेवन करता है। दूसरा उसे अतिचार-निवृत्ति की प्रेरणा देता है तब वह कहता है—इस छोटे से दोष-सेवन से क्या होना-जाना है? वह प्रत्येक अतिचार की उपेक्षा करता रहता है। धीरे-धीरे उसकी पापाचरण की वृत्ति बढ़ती जाती है और फिर वह बड़ा पाप करने में भी नहीं हिचकता। एक संस्कृत किव ने कहा है—'करोत्यादों तावत् सप्टणहृदयः किचिद्युमं।' चूणिकार ने इसको और अधिक स्पष्ट करते हुए लिखा हैं —एक व्यक्ति सफेद कपड़े पहने हुए था। उस पर कुछ कीचड़ लग गया। व्यक्ति ने सोचा—इस छोटे से धक्वे से क्या अन्तर आएगा? उसने उसकी उपेक्षा कर दी। उसे उसी समय घोकर साफ नहीं किया। फिर कभी उसी वस्त्र पर स्याही, श्लेष्म, चिकनाई आदि लग गई। उसने उसकी भी उपेक्षा कर दी। धीरे-धीरे वस्त्र अत्यन्त मिलन हो गया।

कमरे के फर्म पर किसी बच्चे ने मल-मूल विसर्जित किए। उसे वहीं विस डाला। इसी प्रकार श्लेष्म, नाक का मेल आदि भी वहीं डालते गए और विसते गए। धीरे-धीरे गंदगी बढ़ती गई। एक दिन ऐसा आया कि सारा कमरा गन्दगीमय हो गया और उससे अत्यन्त दुर्गन्ध फूटने लगी।

इसी प्रकार जो मुनि अपने चारित्र पटल पर लगने वाले छोटे से घब्बे की उपेक्षा करता है वह अपने संपूर्ण चारित्र को गंवा देता है। चूर्णिकार ने दो दण्टान्तों की सूचना दी है—(१) भद्रक महिष और (२) आम्रभक्षी राजा (उत्तराध्ययन ७/११)।

- १. (क) चूर्ण, पृ० ७० : सायं अणुगच्छंतीति सायाणुगा इहलोगपरलोगनिरवेक्सा ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र ७२ : सातं --सुखमनुगच्छन्तीति सातानुगाः--सुखशीला ऐहिकामुव्यिकापायभीरवः ।
- २. (क) चूणि, पृ० ७० : एवं इड्डि-रस-सायागारवेसु अज्झोववण्णा अधिकं उपपण्णा अज्झोववण्णा ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र ७२ : समृद्धिरससातागौरवेषु अध्युपपन्ना गृद्धाः ।
- ३. चूर्णि, पृ० ७० : ते पि अइयारेषु पसन्जमाणा यदा परैश्चोद्यन्ते तदा ब्रुवते—िकमनेन स्वल्पेन दोषेण मविष्यति ? वितधं वा दुष्पिक्तिहित—दुब्भासित—अणाउत्तगमणादि ? एवं योवयोवं पावमायरंता पदे पदे विसीदमाणा सुबहून्यपि पापान्याचरित ।
- ४. चूर्णि, पृ० ७० : चूर्णिकार ने क्लोक का यह एक चरण मात्र दिया है । यह पूरा क्लोक इस प्रकार उपलब्ध होता है 'करोत्यादौ किञ्चत् सघृणहृदयस्तावदशुभं, द्वितीयं सापेक्षो विमृशति च कार्य प्रकुषते । तृतीयं निःशंको विगतघृणमन्यच्च कुष्ते, ततः पापाभ्यासात् सततमशुभेषु प्ररमते ।।

(बृहत्कल्पभाष्य गाया ६६४, वृत्ति पृ० ३१३ में उद्धृत)

४. चूर्णि, पृ० ७१ : दिद्ठंतो जधा - एगस्स सुद्ध वत्थे पंको लग्गो । सो चितेति — किमेलियं करिस्सति ? ति तत्थेव हिसतं, एवं वितिष्ठं मसि-लेल-सिधाणग-सिणेहादीहि सध्वं मइलोभूतं ।

अधवा मणिकोट्टिमे चेडरूवेण सण्णा वोसिरिता, सा तस्येव घट्टा। एवं खेल-सिघाणावीणि वि 'किमेताणि करिस्संति ?' ति तस्येव घट्टाणि । जाव तं मणिकोट्टिमं सब्वं लेक्खावीहि-श्लेब्माविभिः मलिनीभूतं दुगांधिगं च जातं । भद्दगमहिसो वि एत्य विट्ठंतो माणितब्वो । अंबसक्खी राया विट्ठंतो य ।

एवं पर्दे पर्दे विसीदंती किमणेण बुक्मासितेण वा स्तोकत्वादस्य चरित्तपडस्स मलिणीभविस्सति ? जाव सम्बो श्रारित्तपडो मइलियो अचिरेण कालेण, चरित्तमणिकोट्टिमं वा ।

म्रध्ययन २ : टिप्पण ८२-८६

### वलोक ५६:

#### द्ध गाडीवान् द्वारा (वाहेण)

चूर्णिकार और वृत्तिकार ने इसका मुख्य अर्थ व्याघ और वैकल्पिक अर्थ गाडीवान् किया है।

#### क्लोक ६०:

# ६३. संस्तव (कामभोग का परिचय) (संयवं)

चूर्णिकार ने इसका अर्थ-पूर्वापर संबंध और वृत्तिकार ने काम संबंधी परिचय किया है।

# ८४. (सोयई, वणई, परिदेवई)

चूणिकार ने 'सीयई' का अर्थ मनस्ताप, 'धणई' का अर्थ वाचिक ऋन्दन और 'परिदेवई' के स्थान पर 'परितप्पई' पाठ मानकर उसका अर्थ आन्तरिक और बाह्य शारीरिक दु:ख का वेदन करना किया है। "

वृत्तिकार ने शोचित का अर्थ — शोक करना, स्तनित का अर्थ सशब्द निःश्वास लेना और 'परिदेवते' का अर्थ बहुत विलाप या क्रन्दन करना किया है। '

# इलोक ६२:

# दूर. यह जीवन अल्पकालिकवास है (इत्तरवास)

सौ वर्ष की परम आयुष्य वाला मनुष्य अल्पवय में भी मर जाता है, इसलिए इस जीवन को 'इत्वरवास'—अल्पकालिक कहा गया है।

मनुष्य का परम आयुष्य सौ वर्ष का माना जाता है। यह भी हजारों वर्ष की आयुष्य की अपेक्षा से कतिपय निमेषमात्र का ही होता है। अतः इसे अल्पकालिक कहा गया है।

## क्लोक ६३:

# द्भः आत्मवाती (आयदंड)

दंड का अर्थ है--हिंसा। दूसरे प्राणियों की हिंसा करने वाला अपनी हिंसा भी करता है। दूसरों की दंडित करने वाला

१. (क) चूर्णि, पृ० ७१ : वाहो णाम लुद्धगो......वाहतीति बाहः शाकटिकोऽन्यो वा ।

<sup>(</sup>জ্ব) वृत्ति, पत्र ७२ : व्याधेन लुब्धकेन ......यदिवा —वाहयतीति वाहः —शाकटिकस्तेन ।

२. चूर्ण, पू० ७१: संथवी णाम पुरुवा-ऽवरसंबंधी।

३. बृत्ति, पत्र ७३: परिचयं कामसम्बन्धम् ।

४, चूर्णि, पृ० ७२ : शोचनं मानसस्तापः, निस्तननं तु वाचिकं किञ्चित् कायिकं च । सर्वतस्तप्यते परितप्यते बहिरन्तश्च काय-वाङ्-मनोभिर्वा ।

५. वृत्ति, पत्र ७३ : शोचिति, स च पर्माधार्मिकैः कदर्थ्यमानस्तिर्मक्षु वा क्षुधादिवेदनाग्रस्तोऽत्यर्थं स्तनित सशब्दं निःश्विति, तथा परिदेवते विलपत्याक्रन्दित सुबिह्मिति— हा मातस्त्रियत इति त्राता नैवास्ति साम्प्रतं कश्चित्।

कि शरणं में स्थाविह दुष्कृतचरितस्य पापस्य ? ।।

इ. चूणि, पृ० ७२ : इत्तरमिति अल्पकालमित्यर्थः ।

७. वृत्ति, पत्र ७४ : साम्प्रतं सुबह्वय्यायुर्वेर्षशतं तच्च तस्य तदन्ते त्रुटय्ति, तच्च सागरीयमापेक्षया कतिययनिमेषप्रायत्वात् इत्वरवास-कर्त्पं वर्तते—स्तोकनिवासकल्पम् ।

अपने आपको भी दंडित करता है, इसलिए हिंसक आत्मदंड कह्लाता है, हिंसक का न इहलोक होता है और न परलोक होता है— न वर्तमान का जीवन अच्छा होता है और न भविष्य का जीवन अच्छा होता है। इस हिंदि से भी उसे आत्मदंड कहा गया है।

#### ८७. विजन में लूटने वाले (एगंतलूसगा)

चूर्णिकार ने इसका अर्थ—एकान्त हिंसक किया है। वृत्तिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं—१. एकान्ततः प्राणियां की हिंसा करने वाले, २. सद् अनुष्ठान के व्यंसक।

चूणिकार और टीकाकार के अर्थ स्पष्ट भावना को प्रस्तुत नहीं करते । इसका अर्थ--- 'विजन में लूटने वाले' उपयुक्त लगता है । हिंसा की बात 'आरंभनिस्सिया' में आ चुकी है । अतः यहां हिंसा का अर्थ समीचीन नहीं लगता । 'लूषक' के दी अर्थ हैं --अवयवों का छेदन करने वाला और लूट-स्रसोट करने वाला । र्

#### ८८. नरक में (पावलोगयं)

चूणि और वृत्ति में पापलोक का अर्थ नरक किया है।

#### ८१. आसुरी दिशा में (आसुरियं)

असुर फब्द का संबंध कोध और रौद्र कर्म से है। जिसके कोघ की परंपरा लम्बी होती है, उसकी भावना को आसुरिका भावना कहा जाता है। देवों के चार निकाय हैं—भवनपित, व्यंतर, ज्योतिष्क और वैमानिक। इनमें भवनपित और व्यंतर—इन दोनों को असुर कहा गया है। असुर भवनपित देवों की एक जाति है, किन्तु सुर और असुर के विभाग में असुर का अर्थ व्यापक हो जाता है। इसी आधार पर अभयदेवसूरि ने असुर का अर्थ भवनपित और व्यंतर दोनों किया है। भवनपित और व्यंतर देवों से संबंधित दिशा को भी आसुरी या आसुरिका दिशा कहा जाता है। यहां आसुरिका दिशा का तात्पर्य नारकीय दिशा है। कोधी और रौद्रकर्मकारी मनुष्य असुर होते हैं और वे अपनी आसुरी वृत्ति के कारण उस दिशा में जाते हैं जहां कोध और रौद्र कर्म के परिणाम भुगतने की परिस्थितियां होती हैं। उत्तराध्ययनसूत्र (७/५-१०) में हिसा करने वाले, भूठ बोलने वाले, लूटपाट करने वाले, मांस खाने वाले आदि आदि कूर कर्म करने वाले को आसुरी दिशा में जाने वाला बतलाया है।

चूर्णिकार ने आसुरिका के दो प्रकार किए हैं —

- १. द्रव्यतः असूर्या ─जहां सूर्य न हो ─नरक आदि ।
- २. भावतः असूर्या-जिन जीवों के चक्षु न हों-एकेन्द्रिय, द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय आदि जीव ।

वृत्तिकार के अनुसार अज्ञान-तम आदि के कारण उस प्रकार के देवत्व की प्राप्ति होती है तो भी वे आसुरी दिशा की ओर ही जाते हैं।

इसका तात्पर्य है कि वैसे लोग देव बनकर भी दूसरे देवों के कर्मकर और किल्विषक देव -- अधमदेव होते हैं।

- १. चूर्णि, पृष्ठ ७२ : परदण्डप्रवृत्ता आत्मानमिष दण्डयन्ति, अथवा ण तेसि इमो लोगो न परलोगो तेनाऽऽत्मानं दण्डयन्ति ।
- २. चूर्णि, पृष्ठ ७२ : एगंतलूसमा एगंतहिसमा इत्यर्थः।
- ३. बृत्ति, पत्र ७४ : एकान्तेनैव जन्तूनां लूषकाः--हिसकाः सद्नुष्ठानस्य वा ध्वंसकाः ।
- ४. आप्टे संस्कृत इंग्लिश डिक्शनरी : To hurt, to plunder.
- (क) चूर्णि, पृ० ७२ : पापानि पापो वा लोकः नरकः।
  - (स) वृत्ति, पत्र ७४ : पापं लोकं पापकर्मकारिणां यो लोको नरकादिः ।
- ६. उत्तरज्भणाणि ३६/२६६ ।
- ७. स्थानांगवृत्ति, पत्र २० : असुरा: भवनपतिन्यन्तराः ।
- द्म. चूर्णि, पृष्ठ ७२, ७३ : आमूरिका दव्वे भावे य । आसूरियाणि न तत्य सूरो विद्यते, अधवा एपिदियाणं सूरो णित्य जाव तेइंदिया असूरा वा भवंति ।
- ह. वृत्ति, पत्र ७४ : तथा बालतपश्वरणादिना यद्यपि तथाविधदेवत्वावान्तिस्तथाऽप्यसुराणानियमासुरी तां दिशं यन्ति ।

ग्रघ्ययन २ : टिप्पण ६०-६२

### इलोक ६५:

#### ६०. इलोक ६४-६५:

इन दो बलोकों में सूत्रकार ने एक चिरंतन प्रथन की चर्चा की है। मनुष्य दो प्रकार की दृष्टि वाले होते हैं। कुछ मनुष्य इहलोक के साथ-साथ परलोक को भी स्वीकार करते हैं—वर्तमान और भावी—दोनों जन्मों के प्रति आस्थावान् होते हैं। कुछ मनुष्य अपने अस्तित्व को वर्तमान जीवन तक हो सीमित मानते हैं। जिनमें पारलौकिक जीवन की आस्था होती है वे वर्तमान जीवन के प्रति जागरूक होते हैं। वे जीवन को नश्वरता को समक्षते हैं और वर्तमान जीवन में किए गए असद् आचरणों का परिणाम अगले जन्म में भी भुगतना होता है, इसलिए हिंसा आदि के आचरण में ढीठ नहीं बनते। आगामी जीवन में आस्था न रखने वाले निश्चित भाव से हिंसा आदि के आचरणों में प्रवृत्त हो सकते हैं। इसलिए उनमें ढीठता का जाती है। उनका स्पष्ट तक होता है—हमें वर्तमान से मतलब है, परलोक की कोई चिंता नहीं है। किसने देखा है परलोक!

परलोक साक्षात् दृश्यमान नहीं है। फिर उसे कैंसे माना जाए? यह प्रश्निवन्ह परलोक में आह्या रखते वालों के सामने भी है। इस प्रश्न का उत्तर सूत्रकार ने ६% वें श्लोक में दिया है। कोई अंधा आदमी सूर्य के प्रकाश को नहीं देख पाता। इसका अर्थ यह नहीं होता कि प्रकाश नहीं है। इसी प्रकार मोह से अंध मनुष्य आत्मा के पारलौकिक अस्तित्व को नहीं देख पाता, इसका अर्थ यह नहीं होता है कि वह नहीं है। सूत्रकार अपने अनुभव के आधार पर कहते हैं कि जैसे अंधा मनुष्य प्रकाश के अस्तित्व को स्वीकार करता है, वैसे ही अचाक्ष्य पदार्थों को साक्षान् देखने वाले अन्तर्दर्शी और अन्तर्ज्ञानी पुरुषों ने जो कहा है, उस पर तुम भरोसा करते।

## श्लोक ६६:

## ६१. सहिष्णु (सहिए)

चूर्णिकार ने 'सिहत' का अर्थ — ज्ञान आदि से युक्त किया है। वृत्तिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं — हित सिहत तथा ज्ञान आदि से युक्त । ज्ञान आदि से युक्त के लिए केवल 'सिहत' शब्द का प्रयोग ठीक नहीं लगता । केवल 'सिहत' शब्द का प्रयोग किए गए अर्थों से फिन्न अर्थ की सूचना देता है। सिहत शब्द का एक अर्थ है — सहनशील, सिहष्णु । यह अर्थ समुचित प्रतीत होता है।

देखें---२।५१, ५२ के टिप्पण।

# इलोक ६७:

#### हर्. इलोक ६७ :

धर्म की आराधना के लिए गृहवास और गृहत्याग—दोनों अवस्थाएं मान्य हैं। गृहवास में रहने वाला व्यक्ति भी धर्म का क्रिमक विकास कर सकता है। सबसे पहले धर्म का श्रवण, फिर ज्ञान, विज्ञान और संयमासंयम (श्रावक के बारह बत) को स्वीकार किया जाता है। यह गृहस्थ के लिए धर्म की आराधना का क्रम है। सामायिक बत के द्वारा सर्वेत्र समता का अनुशीलन करने वाला गृहस्थ दिव्य उत्कर्ष को उपलब्ध होता है।

उत्तराध्ययन के ४,२३,२४ वें क्लोक में यह विषय कुछ विस्तार से चिंचत है। प्रस्तुत सूत्र में 'देवाणं गच्छे सलोगयं'—यह पद है। उत्तराध्ययन में 'गच्छे जक्ख सलोगयं' —यह पद मिलता है। प्राचीन काल में 'यक्ष' शब्द देव के अर्थ में प्रयुक्त होता था।

देखें---उत्तराध्ययन दा२४ का टिप्पण।

१. (क) चूर्णि, पृ० ७३ ।

<sup>(</sup>ख) वृत्ति, पत्र ७४।

२. चूणि, पृ० ७३ : सहिती णाम ज्ञानादिभि: ।

३. वृत्ति, पत्र ७५ : सह हितेन वर्तत इति सहितो ज्ञानादियुक्ती वा ।

४. आप्टे संस्कृत इंग्लिश डिक्शनरी : सिंहत —Borne, endured.

म्रध्ययन २ : टिप्पण १३-१६

## श्लोक ६८:

### ६३. अनुज्ञासन को (अणुसासणं)

चूणिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं—श्रुतज्ञान अथवा श्रावक धर्म। वृत्तिकार ने इसका अर्थ—आज्ञा, आगम या संयम किया है। अनुयोगद्वार सूत्र में शासन को आगम का पर्यायवाची बताया गया है।

## ६४. मात्सर्य ...... (मच्छरे.....)

चूणिकार के अनुसार इसका अर्थ है—अभिमान पूर्वक किया जाने वाला रोज। इसकी उत्पत्ति के चार कारण हैं—(१) क्षेत्र (२) वस्तु (३) उपिध (४) शरीर। जो जाति, लाम, तप, ज्ञान आदि से सम्पन्न है उसके प्रति भी मात्सर्य न रखे। यह अनुभव न करे कि यह इन गुणों से युक्त है, मैं नहीं हूं अथवा गुणों की समानता में भी मात्सर्य न करे ।

वृत्तिकार के अनुसार क्षेत्र, वस्तु. उपिध और शरीर के प्रति राग-द्वेष रखना मात्सर्य है। इनके प्रति निष्पिपासित होना अमात्सर्य है।

#### ६५. उंछ (माधुकरी) (उंछं)

चूर्णिकार ने इसके दो प्रकार किए हैं-

- (१) द्रव्य उंछ—नीरस पदार्थ ।
- (२) भाव उंछ-अज्ञात चर्या। भिक्षु अपनी जाति, कुल बंश आदि के आधार पर भिक्षा प्रास्ति का प्रयत्न न करे। वह अज्ञात रूप से भिक्षा ले।

वृत्तिकार ने इसका अर्थ--शिक्षा से प्राप्त वस्तु किया है 1

देखें - दसवेआलियं = 1२३ का टिप्पण !

## १६. समाधिस्य (जुत्ते)

इसका अर्थ है—समाधिस्य । चूणिकार ने इसका अर्थ ज्ञान, दर्शन और चारित्र सिंहत अथवा तप, संयम में प्रकृत णिया है। ' वृत्ति में भी यही अर्थ है। ज्ञान, दर्शन और चारित्र—यह समाधित्रिक है। इससे मनुष्य समाधिस्थ या समाहित होता है। गीता के अनुसार 'युक्त' वित्त की एक विशेष अवस्था का नाम है। जब एकाग्रताप्राप्तचित्त बाह्य चितन को छोड़कर केवल आत्मा में ही स्थित होता है, दृष्ट और अदृष्ट सभी कामभोगों के प्रति निस्पृह हो जाता है, तब वह 'युक्त' कहलाता है। '

- १. चूर्णि, पृ० ७४ : अनुशास्यते येन तवनुशासनम्, श्रुतज्ञानमित्यर्थः । अथवा अनुशासनस्य आवकधर्मस्य ।
- २. वृत्ति, पत्र ७४ : शासनम् आज्ञामापमं वा ...... तदुक्ते संयमे वा ।
- ३. अणुओगद्दाराई, सूत्र ४१, गाया १; बृहत्कल्पभाष्य गाया १७४. पीठिका पृ० ५ :

सुय-सुप्त-गंथ-सिद्धंत, सासणे आण-वयण-उथएसे । पण्णवण-आगमे य, एगट्टा पञ्जवा सुसे ॥

- ४. चूर्णि, पृ० ७४: मत्सरो नाम अभिमानपुरस्सरो रोष:। स चतुर्द्धा भवति, तं जधा—खेलं पडुच्च, सत्युं पडुच्च, उर्वाध पडुच्च, सरीरं पडुच्च। एतेसु सन्वेसु उप्पत्तिकारणेसु विनीतमत्सरेण भवितव्वं। तथा जाति-लाभ-तपो-विज्ञानाविसम्पन्ने च परे न मत्सर। कार्यः—यथाऽयमेभिर्मुणैर्युक्तोऽहं नेति, तद्गुणसमाणे वा।
- ५. वृत्ति, पत्र ७५ : विणीयमच्छरे ...... सर्वत्रापनीतो मत्सरो येन स तथा सोऽरस्तृद्विष्टः क्षेत्रव (वा) स्तूपधिशरीरनिष्पिपासः !
- ६. चूणि, पृ० ७४ : दब्बुंछं उक्खलि-खलगावि, भावुंछं अज्ञातचर्या ।
- ७. वृत्ति, पत्र ७४ : उंछंति मैक्ष्यम् ।
- चूर्णि पृ० ७४ : जुत्तो णाम णाणाबीहि तव-संजमेसु वा ।
- **९. वृत्ति, पत्र ७६: युक्तो ज्ञानाविभिः।**
- १०. गीता ६।१८: यदा विनियतं चित्तमात्मन्येवावतिष्ठते । निःस्पृहः सर्वकामेभ्यो युक्त इत्यूक्यते तदा ॥

ष्ट्रह्मयन २ : टिप्पण ६७-१००

#### १७. मोक्षार्थी (आयतद्विए)

दशर्वकालिक सूत्र में दो स्थानों (५१२।३४, ६।४।सू ४) में 'आययद्विए' पाठ का प्रयोग मिलता है। चूर्णिकार अवस्त्यसिह स्थिवर ने इसका अर्थ-भिविष्य में हित चाहने वाला किया है। उनके अनुसार आयित + अधिक शब्द बनता है। चूर्णिकार जिनदास ने आयत अर्थी शब्द मानकर 'आयत' का अर्थ मोक्ष किया है। आयतार्थी-मोक्ष चाहने वाला।

प्रस्तुत सूत्र की चूर्णि में आयत का अर्थ—हढ़ ग्रहण किया है। इसकी व्याख्या आयति + अधिक और आयत + अधिक— दोनों के आधार पर की जा सकती है। आयिति-अधिक—भविष्य का हित चाहने वाला और आयत-अधिक—दूर का हित चाहने वाला।

#### इलोक ७०:

#### ६८ धन (वित्त)

वित्त का अर्थ है धन, धान्य और हिरण्य-सोना चांदी आदि।

#### श्लोक ७१:

#### ६६. अभ्यागमिक .....औपक्रमिक (अब्भागमियम्म .....ओवक्क्रमिए)

चूर्णिकार ने अभ्यागमिक का मुख्य अर्थ धातुक्षोभ से होने वाला व्याधि-विकार और वैकल्पिक अर्थ--आगन्तुक रोग (चोट आदि) किया है।

वृत्तिकार के अनुसार पूर्वाजित असातवेदनीय कर्म के उदय से होने वाला दु:ख अभ्यागमिक कहलाता है।

चूर्णिकार और दुत्तिकार के अनुसार औपक्रमिक का अर्थ अनानुपूर्वी से होने वाला कर्मोदय है—जो कर्मोदय विपक्व नहीं है किन्तु प्रयत्न के द्वारा उसका विपाक किया गया है।"

प्रज्ञापना में आध्युपगिमकी और औपकिमिकी—दो प्रकार की वेदना बतलाई गई है। मलयगिरी ने आध्युपगिमकी वेदना का अर्थ—अपनी इच्छा से स्वीकृत पीड़ा किया है। सूर्य का आतप सहन करने से जो शारीरिक पीड़ा होती है वह आध्युपगिमकी वेदना है। स्वतः या प्रयत्न के द्वारा उदयप्राप्त वेदनीय कर्म के विपाक से होने वाला कष्ट का अनुभव औपक्रमिकी वेदना है।

#### इलोक ७२:

# १००. प्राणी अपने-अपने कर्मों से विभक्त हैं (सयकम्मकिप्या)

जैन दर्शन में ईश्वरकर्तृत्व मान्य नहीं है। ऐसी कोई परम सत्ता नहीं है जो हमारे भाग्य का नियमन करती हो। प्रत्येक

- १. दशर्वेकालिक, ४१२।३४ अगस्त्यवूर्णि पृ० १३३ : आयतद्वी आगामिणि काले हितमायतीहितं, आतितिहितेण अत्थी आयत्थामिलासी ।
- २. दशवैकालिक, ५१२।३४ जिनदासचूिंग पृ० २०२ : आयतो मोक्लो भण्णद्द, तं आययं अत्ययतीति आययही ।
- ३. चूर्णि, पृ० ७४ : आयताथिकत्वम्, अत्थो णाम णाणावि, आयतो णाम दृढग्राहः, आयतविहारकिमत्यर्थः ।
- ४. (क) चूर्णि, पृ० ७४ : वित्तं हिरण्णादि ।
- (स) वृत्ति पत्र ७६ : वित्तं धनधान्यहिरण्यादि ।
- ४. चूर्णि, पृ० ७४ : अभिमुखं आगमिकं अभ्यागमिकं व्याधिविकारः, स तु धातुक्षोभादागन्तुको वा ।
- ६. वृत्ति, पत्र ७६ : पूर्वोपात्तासातवेदनीयोदयेनाभ्यागते दुःखे ।
- ७. (क) चूणि, पृ० ७४ : उपक्रमाज्जातमिति औपक्रमिकम्, अनानुपूर्व्या इत्यर्थः, निरुपक्रमायुःकरणम् ।
  - (ख) वृन्ति, पत्र ७६ : उपक्रमकारणैरपकान्ते स्वायुवि स्थितिक्षयेण वा ।
- ह. प्रज्ञापना पर ३४, वृत्ति पत्र ४४७ : तत्राभ्युपर्गामकी नाम या स्वयमभ्युपरम्यते, तथा साधुमिः केशोल्लुङ्वनातापनाविभिः शरीर-पीडा, अभ्युप्तमेन -- स्वयमङ्गीकारेण निर्वृत्ता आभ्युपर्गामकीति ब्युत्पत्तेः, उपक्रमणमुपक्रमः---स्वयमेव समीपे भवनमुदीरणाकरणेन वा समीपानयनं तेन निर्वृत्ता औपक्रमिकी, स्वयमुदीर्णस्य उत्तीरणाकरणेन वा उदयमुपनीतस्य वेदनीयकमणो विपाकानुभवनेन निर्वृत्ता इत्यर्थः।

मनुष्य अपने कृतकर्म के अनुसार नाना अवस्थाओं को प्राप्त होता है। पृथ्वी, पानी आदि जीवों का विभाग भी अपने किए हुए कर्मों के कारण ही है। सत्तर से बहुतरवें क्लोक तक 'अशरण भावना' प्रतिपादित है। ईश्वरवादी किसी को शरण मान सकता है किन्तु कर्मवादी किसी को शरण नहीं मानता। प्रत्येक कार्य और उसके परिणामों के प्रति अपने दायित्व का अनुभव करता है। उस दायित्व के अनुभव का एक महत्त्वपूर्ण सूत्र है —अशरण अनुभेक्षा। इसका प्रतिपादन 'आयारो' में भी हुआ है। देखें आयारो २१४-२६।

#### १०१. (तपइचरण) में आलसी (सढ)

चूणिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं '---

- १. तपश्चरण में उद्यम नहीं करने वाला ।
- २. तपस्या में माया करने वाला ।

उन्होंने तात्पर्यार्थ में पापकर्मों से ओतप्रोत की शठ माना है।

वृत्तिकार ने इसका अर्थ मायावी किया है।

### १०२. जन्म, जरा और मरण से (जाइजरामरणेहि)

चूर्णिकार ने 'जाइ' के स्थान पर 'वाहि' (व्याधि) पाठ मानकर व्याख्या की हैं। उन्होंने सूचित किया है कि नरक, तिर्येञ्च और मनुष्य—इन तीन मितयों के जीव व्याधि का अनुभव करते हैं। जरा-खुढ़ापा केवल तियंञ्च और मनुष्य गित में ही होता है और मरण-चारों गितयों में होता है।

#### इलोक ७३:

## १०३. क्षण को (खणं)

क्षण का अर्थ होता है—उपलब्धि का क्षण। चृणिकार ने क्षण का मूल्यांकन करते हुए चार प्रकार के क्षणों की चर्चा की है सम्यक्त्व सामायिक क्षण, श्रुत सामायिक क्षण, श्रुत सामायिक क्षण, श्रुत सामायिक क्षण, श्रुत सामायिक क्षण गुरुष हैं। चारित्र सामायिक (ग्रुहस्थ सामायिक और मुनि सामायिक) के क्षण दुर्लभतर हैं। इसीलिए सूत्रकार ने कहा है—'वर्तमान में उपलब्ध मुनि-सामायिक के क्षण का मूल्यांकन करो। इस बोधि—चारित्र के क्षण का मिलना सुलभ नहीं है।

मृत्तिकार ने क्षण का अर्थ अवसर किया है। उन्होंने क्षण के चार प्रकारों की चर्चा की है---द्रव्यक्षण, क्षेत्रक्षण, कालक्षण और भावक्षण भे

## १०४. बोधि (बोधि)

बोधि तीन प्रकार की होती है—ज्ञान बोधि, दर्शन बोधि और चारित्र बोधि। वृत्तिकार के अनुसार बोधि का अर्थ है— सम्यक् दर्शन की प्राप्त । जो धर्म का आचरण नहीं करते उन्हें बोधि प्राप्त नहीं होती। किन्तु यहां बोधि चारित्र के अर्थ में विवक्षित है। चूणिकार ने चारित्रबोधि की दुर्लेमता प्रतिपादित की है। अवश्यक निर्युक्ति में कहा है—जो बोधि को प्राप्त कर उसके अनुसार

- १. चूर्णि, पृ० ७४ : सदा नाम तपश्वरणे निबद्यमाः शठीमूता वा पापकर्मभिः ओतन्नोता इत्यर्थः ।
- २. बृत्ति, पत्र ७६ : शठकर्मकारित्वात् शठा: ।
- ३. चूर्णि, पृष्ट ७५ : वाधि-जरा-मरणेहऽभिद्दुता, नारक-तिर्यग् मनुष्येषु व्याधिः, जरा—तिर्यग्-मनुष्येषु, मरणं चतुस्ष्विप गतिषु ।
- ४. चूर्णि, पृ० ७४ : क्षीयत इति क्षण :, स तु सम्मत्तसामाइयादि चतुर्विधस्यापि एक्केक्कस्स चतुर्विधो खणो भवति, तं जधा—खेत्तखणो कालखणो कम्मखणो रिक्ख (क्क) खणो ।
- पू. वृत्ति, पत्र ७७ : द्रव्यक्षेत्रकालमावलक्षणं क्षणम् अवसरम् ।
- ६. ठाणं ३/१७६: तिविहा बोधी पण्णता, तं जहा-णाणबोधी, दंसणबोधी, चरित्तबोधी।
- ७. वृत्ति, पत्र ७७ : बोधि च सम्यग्दर्शनावाध्तिक्षणाम् ।
- द्म. चूर्णि, पृ० ७५ ।

आचरण नहीं करता और अनागत बोधि की आकांक्षा करता है, उसे भलां किस मूल्य पर बोधि प्राप्त होगी ? किसी मूल्य पर नहीं । इसलिए साधक को प्राप्त बोधि का उपयोग करना चाहिए। जो व्यक्ति श्रामण्य से च्युत हो गया है, उसे बोधि की प्राप्त सुदुलंभ है। वह अदंपुद्गल परावर्त तक (उत्कृष्ट रूप से) संसार में परिश्रमण करता रहता है।

१२५

#### १०५. काश्यप (भगवान् ऋषभ) के द्वारा (कासवस्स)

वृणिकार और वृत्तिकार — दोनों ने काश्यप शब्द से भगवान् ऋषभ और भगवान् महावीर का ग्रहण किया है। भगवान् ऋषभ और भगवान् महावीर — दोनों कश्यपगोत्रीय हैं। भगवान् ऋषभ आदा-काश्यप और भगवान् महावीर अन्त्य-काश्यप कहलाते हैं।

किन्तु संदर्भ की दिष्ट से यहां काश्यप का अर्थ केवल भगवान् ऋषभ ही होना चाहिए, क्योंकि अगला शब्द 'अणुधम्मचारिणो' यही चीतित करता है।

देखें---२/४७ में 'कासवस्स' का टिप्पण।

#### श्लोक ७३-७४:

#### १०६. इलोक ७३-७४:

भगवान् ऋषभ अष्टापद (हिमालय की एक शाखा) पर्वंत पर विहार कर रहे थे। वह उनकी तपोभूमि थी। वहां ऋषभ के अठानवें पुत्र आए। भगवान् ने उन्हें संबोधि का उपदेश दियां और अन्त में कहा—वर्तमान क्षण ही संबोधि को प्राप्त करने का क्षण है। भगवान् का उपदेश सुन उनके सभी पुत्र संबुद्ध हो गए।

सूत्रकार का मत है कि भगवान् ऋषभ ने जिस संबोधि का प्रतिपादन किया, सभी तीर्थंकर उसी संबोधि का प्रतिपादन करते हैं। इससे यह ज्ञात होता है कि संबोधि एक ही है। वस्तुत: सत्य एक ही है, वह दो हो नहीं सकता। प्रतिपादन की पद्धित और संदर्भ देश-काल के अनुसार बदल जाते हैं, किन्तु सत्य नहीं बदलता। प्रस्तुत आगम के एक ग्लोक में इसी सत्य का प्रतिपादन हुआ है— अतीत में जो बुद्ध (बोधिप्राप्त) हुए हैं और जो होंगे उन सबका आधार है शांति। उन सबने शांति को आधार मानकर धर्म का प्रतिपादन किया। है

आचारांग के अहिसा-सूत्र से भी यह मत समियत होता है—'जो अहंत् भगवान् अतीत में हुए हैं, वर्तमान में हैं और भविष्य में होंगे—वे सब ऐसा आख्यान करते हैं, ऐसा भाषण करते हैं, ऐसा प्रज्ञापना करते हैं और ऐसा प्ररूपण करते हैं—किसी भी प्राणी, भूत, जीव और सत्त्व का हनन नहीं करना चाहिए, उन पर शासन नहीं करना चाहिए, उन्हें दास नहीं बनाना चाहिए, उन्हें परिताप नहीं देना चाहिए, उनका प्राण-वियोजन नहीं करना चाहिए। यह (अहिसा) धर्म शुद्ध, नित्य और शाक्वत है।

- १ आवश्यक निर्युक्ति, गाथा १११० : लढेल्लियं च बोधि अकरेंतो अणागतं च परियतो ।
  - अण्णं दाइं बोधि लब्भिस कयरेण मोल्लेणं?॥
- २. चूर्णि, पृ० ७५ : विराहित सामण्णस्स हि दुल्लभा बोधी भवति, अवड्ढं पोग्गलपरियट्टं उनकोसेणं हिडति ।
- ३. चूर्णि, पृ० ७६: काश्यपः उसभस्वामी वद्धमाणस्वामी वा ।
- ४. वृत्ति, पत्र ७७ : काश्यपस्य ऋषभस्यामिनो वर्द्धमानस्वामिनो वा ।
- ५. (क) चूर्णि, पृ० ७४ : रिसभसामी भगवं अट्टावए पुत्तसंबोधणत्यं एवमाह ।
  - (ल) वृत्ति, पत्र ७७ : नाभेयोऽष्टापदे स्वान् सुतानृद्दिश्य ।
- ६. वृत्ति, पत्र ७७ : अनेनेदमुक्तं भवति—तेषामि जिनस्वं सुद्रतत्वादेवायातिमिति, ते सर्वेऽत्येतान्—अनन्तरोदितान् गुणान् 'आहुः' अभिहितवन्तः, नात्र सर्वज्ञानां कश्चिन्मतभेद इत्युक्तं भवति, ते च 'कश्यपस्य' ऋषभस्वामिनो वर्द्धमानस्वामिनो वा सर्वेऽप्यनुचीर्ण-धर्मचारिण इति, अनेन च सम्यादर्शनज्ञानचारित्रात्मक एक एव मोक्षमार्ग इत्यावेदितं भवतीति ।
- ७. सूयगडो—१/११/३६ जे य बुद्धा अतिक्कंता, जे य बुद्धा अणागया ।
  - संती तेसि यइट्ठाणं भ्याण जगई जहा ॥
- द्ध. आयारो ४/१: से बेमि ने अईया, ने य पडुप्पन्ना, ने य आगमेस्सा अरहंता भगवंतो ते सब्वे एवमाइक्खंति, एवं भासंति, एवं पण्णवेंति, एवं परूर्वेति—सब्वे पाणा सब्वे भूता सब्वे जीवा सब्वे सत्ता ण हंतव्वा, ण अज्जावेयस्वा, ण परितावेयन्वा, णुउद्देयस्वा।

यद्यपि संबोधि के अहिंसा, संवर आदि गुणों का सभी तीर्थंकरों ने प्रतिपादन किया है, फिर भी उनके प्रतिपादन में जितनी समानता ऋषभ और महावीर में है, उतनी अन्य तीर्थंकरों में नहीं है। बाईस तीर्थंकरों ने चातुर्याम धर्म का प्रतिपादन किया, उस स्थिति में ऋषभ और महावीर ने पांच महावतों का प्रतिपादन किया। सभी तीर्थंकर धर्म की व्याख्या स्वतंत्र भाव से करते हैं। वे किसी पूर्व परंपरा से प्रतिबद्ध होकर उसकी व्याख्या नहीं करते, किसी परंपरा का अनुसरण नहीं करते। इसलिए सभी तीर्थंकरों द्वारा प्रतिपादित धर्म में समानता खोजने का प्रयत्न सार्थंक नहीं है। किन्तु धर्म का मूल तत्त्व सबके प्रतिपादन में समान होता है। यही प्रस्तुत दो ख्लोकों का प्रतिपाद है।

श्लोक ७६:

१०७. श्लोक ७६:

मिलाएं-उत्तरज्भवणाणि ६/१७।

# तइयं श्रज्झयरां उवसम्मपरिण्णा

# तीसरा ग्रध्ययन उपसर्गंपरिज्ञा

# आमुख

प्रस्तुत अध्ययन का नाम 'उपसर्गपरिज्ञा' है। जब मुनि अपनी संयम-यात्रा प्रारम्भ करता है तब उसके समक्ष अनुकूल और प्रतिकृत उपसर्ग उपस्थित होने हैं। उन उपसर्गों को समतापूर्वक सहने की क्षमता वाला मुनि अपने लक्ष्य को पा लेता है और उनसे पराजित हो जाने वाला मुनि लक्ष्यच्युत होकर विनष्ट हो जाता है। इसलिये मुि को उपसर्गों के प्रकारों, उनकी उत्पत्ति के सामान्य-विशेष निमित्तों तथा उपसर्ग-विजय के उपायों का ज्ञान होना चाहिए।

इस अध्ययन में उपसर्ग और परीसह—दोनों का निरूपण है। चूर्णिकार ने बताया है उपसर्ग और परीसह की एकत्व की विवक्षा कर, दोनों के लिये 'उपसर्ग' शब्द व्यवहृत किया है। उपसर्ग का अर्थ है—उपद्रव। स्वीकृत मार्ग पर अविचल रहने तथा निर्जरा के लिये कष्ट सहना परीसह है।

उत्तराध्ययन सूत्र के दूसरे अध्ययन में बावीस परीसहों (उपसर्गीं) का उल्लेख है। प्रस्तुत अध्ययन में इस संख्या का उल्लेख नहीं है, किन्तु अनेक उपसर्गी का विस्तार से वर्णन प्राप्त है—

० शीत (श्लोक ४)

० आकोश (श्लोक ६-११)

० उष्ण (श्लोक ४)

० स्पर्श (श्लोक १२)

० याचना (क्लोक ६,७)

० केशलुंचन-ब्रह्मचर्य (श्लोक १३)

० वध (श्लोक ५)

० वध-बंध (श्लोक १४-१६)

इन शारीरिक उपसर्गों के अतिरिक्त सूत्रकार ने मानसिक उपसर्गों के प्रसंग में इस तथ्य का सांगोपांग निरूपण किया है कि संयम में आरूढ मुनि को उसके ज्ञातिजन या अन्य व्यक्ति किस प्रकार भोग भोगने के लिये निमन्त्रित करते हैं और किस प्रकार उसे स्थच्युत कर पुनः गृहवास में आने के लिये प्रेरित करते हैं। जो मुनि उन ज्ञातिजनों के इस भोगनिमन्त्रण रूप अनुकूल उपसर्ग के जाल में फंस जाते हैं, वे कामनाओं के वश्वर्ती होकर संसार की वृद्धि करते हैं।

बौद्ध साहित्य में भी परीसहों के वर्जन का उल्लेख है। सारिपुत्र ने भगवान् बुद्ध से भिक्षु-जीवन का मार्ग-दर्शन मांगा। बुद्ध ने उस प्रसंग में अनेक परीसहों (पालि० परिस्सया) का उल्लेख किया है। उनमें रोग, क्षुधा, शीत, उष्ण, अरति, परिदेवन, अलाभ, याचना, शथ्या, चर्या आदि मुख्य हैं। \*

प्रस्तुत अध्ययन के चार उद्देशक तथा बयासी क्लोक हैं। उनकी विषयगत मार्गणा इस प्रकार है—

- पहला उद्देशक— प्रतिलोम उपसर्गों का निरूपण। (श्लोक ४-१६)
- ० दूसरा उद्देशक-अनुलोम उपसर्गों का निरूपण । (श्लोक १५-३६)
- तीसरा उद्देशक अध्यात्म में होने वाले विषाद के कारण और निवारण का निरूपण तथा परतीथिकों की कुछेक मान्यताओं का प्रतिपादन । (श्लोक ४३ आदि)

१. (क) चूर्णि, पृ० ७७ : इदाणि उवसम्पपरिग्णस्ति अस्भयणं ।

<sup>(</sup>स) वृत्ति, पत्र १०२ : उपसर्गपरिज्ञायाः ..... ।

२. चूणि, पृ० ७६ : तत्थोवसम्मा परीसहा य एगं चेव काउं उवदिस्संति ।

३. सूचगडो, अध्ययन २, उद्देशक २ ।

४. सुत्तनिपात ४४, सारिपुत्त सुत्तं, ६-१८ । प्रस्तुत प्रसंग में बाघा—विध्न के अर्थ में 'परिस्सय' शब्द प्रयुक्त हुआ है'—कित परिस्सय। (६) । विक्लंभये तानि परिस्सयानि (१४)।

 चौथा उद्देशक—कुतीर्थिकों के कुतर्कों से पथच्युत होने वाले व्यक्तियों की यथार्थ अवस्था का निरूपण ! (क्लोक ४७-६०)

सूत्रकृतांग की निर्युक्ति में उपसर्गों के छह प्रकार निर्दिष्ट हैं ---

१. नाम उपसर्ग

४. क्षेत्र उपसर्ग

२. स्थापना उपसर्ग

५. काल उपसर्ग

३. द्रव्य उपसर्ग

६. भाव उपसर्ग ।

#### द्रव्य उपसर्ग

चेतन द्रव्य उपसर्ग--ितर्यञ्च और मनुष्य द्वारा अपने अवयवीं से चोट लगाना।

अचेतन द्रव्य उपसर्ग- मनुष्य द्वारा किसी को लाठी आदि से पीटना !

द्रव्य उपसर्ग के दो वैकल्पिक प्रकार ये हैं - आगन्तुक और पीड़ाकर ।

चूणिकार के अनुसार तिर्यञ्चों और मनुष्यों द्वारा उत्पादित उपसर्ग आगन्तुक कहलाते हैं और वात, पित्त तथा कफ से उत्पन्न उपसर्ग पीड़ाकर कहलाते हैं।

वृत्तिकार ने 'आगन्तुको च पीलाकरो' की व्याख्या भिन्न प्रकार से की है। उन्होंने 'पीड़ाकर' शब्द को 'आगन्तुक' का विशेषण मानकर इसका अर्थ—देव आदि से उत्पन्न उपसर्ग जो शरीर और संयम के लिये पीड़ाकर होता है—किया है।' किन्तु यह विमर्शनीय है।

#### क्षेत्र उपसर्ग

क्षेत्र से होने वाला उपसर्ग । जैसे किसी क्षेत्र में क्षेत्र सम्बन्धी भय उत्पन्न होता है । चूणिकार ने लिखा है कि जब भगवान् महाबीर छद्मस्थ अवस्था में 'लाट' (लाड) क्षेत्र में गये तब वहां कुत्तों के अनेक उपसर्ग हुए । यह उदाहरण चेतन द्रव्य उपसर्ग के अन्तर्गत भी आ सकता है ।

#### काल उपसर्ग

काल से संबंधित अनेक प्रकार के उपसर्ग उत्पन्न होते हैं। जैसे काल-चक्र के छठे अर—एकांत दुष्यमा में सदा दुःख प्रवर्तमान रहता है। इस अर में उत्पन्न होने वाले प्राणी अत्यन्त दुःख का अनुभव करते हैं। अथवा शीतकाल में अत्यधिक सर्दी का और ग्रीष्मकाल में अत्यधिक गर्मी का उपसर्ग सदा बना रहता है।

#### भाव उपसर्ग

इसके दो प्रकार हैं---

- १. निर्धेक्ति गाथा, ४१-४२ : पडनिम य पडिलोमा मायादि अणुलोयगा य बितियम्म ।
  - तितए अण्झत्युवदंसणा य परवादिवयणं च ।।
    हेउसिरिसेहि अहेउएहि ससमयपिडतेहि णिउणेहि ।
  - सीलखलितपण्णवणा कया चउत्यम्मि उद्देसे ।।
- २. निर्युक्ति गाथा, ४३-४४ ।
- ३. निर्मुक्ति गाथा, ४३ : आगंतुको य पीलाकरी य जो सो उदस्सम्मी।
- ४. चूणि, पृ० ७७ : आगंतुको चतुष्पदलउडादीहि । पीलाकरो बातिय-पेत्तियादि ।
- ५ वृत्ति, पत्र ७८ : अपरस्माद् विन्यादेः आगच्छतीत्यागग्तुको योऽसाव्यसर्गो भवति, स च देहस्य संयमस्य वा पीडाकारीति ।
- ६. चूर्णि, पृ० ७७-७८: जधा बहूपसम्मो लाढाविषयो ज<mark>हि भट्टारमो प</mark>विद्वो आसि छतुमत्थकाले, सुणगादिहि तत्थ णिद्धम्मा स्वार्वेति ।
- ७. चूर्णि, पृ० ७८: कालोवसम्मो एमंतदूसमा । सीतकाले वा सीतपरिसहो वा णिबाधकाले उसिणपरीसहो वा, एवमादि कालोवसम्मो भवति ।

- (क) औधिक भाव उपसर्ग ज्ञानावरणीय, दर्शनमोहनीय, अशुभनामकर्म, नीचगोत्र, अन्तराय कर्म के उदय से होने वाला उपसर्ग ।
- (ल) औपक्रमिक भाव उपसर्ग —दंड, शस्त्र आदि से उदीरित वेदनीय कर्म द्वारा उत्पन्न उपसर्ग । र स्थानांग सूत्र में उपसर्गों के चार मुख्य भेद माने हैं —
- (१) दैविक (२) मानुषिक (३) तैरिष्चिक (४) आत्मसंवेदनीय ।

इन चारों के अवान्तर भेद चाद-चार हैं।

उपसर्ग का यह अन्तिम विभाग 'आत्म-संवेदनीय' बहुत महत्त्वपूर्ण है। मनुष्य के दुःखों का हेतु बाहर ही नहीं है, वह उसके भीतर भी है। कमों के उदय से उसके कर्मशरीर में अनेक प्रकार के रासायनिक परिवर्तन होते हैं और वे वात, पित्त और कफ को प्रभावित करते हैं। उनसे प्रनियमां प्रभावित होती हैं। उस प्रभावित अवस्था में होने वाले प्रन्थियों के स्नाव मनुष्य में विविध प्रकार की अवस्थाएं पैदा करते हैं। उनसे मनुष्य का सारा व्यवहार प्रभावित होता है।

आत्म-संवेदनीय उपसर्ग के वैकल्पिक रूप में वातिक, पैत्तिक, श्लेब्मिक और सान्निपातिक—ये चार प्रकार बन जाते हैं।

इस अध्ययन में अनुकूल परीसहों का सुन्दर चित्रण हुआ है। कोई व्यक्ति प्रव्रजित होने के लिये उद्यत है अथवा कोई पहले ही प्रवृजित हो चुका है, उसके समक्ष माता-पिता, बन्धु या स्नेहिल व्यक्ति इस प्रकार स्नेह और अनुराग प्रदिश्ति करते हैं कि उसके मन में करणा का भाव जाग जाता है और वह उनके स्नेहसूत्र में बंध जाता है। इस प्रसंग में सूत्रकार ने 'सुहुमा संगा' शब्दों का प्रयोग किया है। संग, विघ्न और व्यक्षिप —तीनों एक हैं। ये सूक्ष्म होते हैं, प्राणीवध की भांति स्थूल नहीं होते। यहां सूक्ष्म का अर्थ है—निपुण। ये अनुलोम उपसर्ग व्यक्ति को धर्म-च्युत करते हैं। पूजा, प्रतिष्ठा स्नेह — इन उपसर्गों से बच पाना अत्यन्त कठिन होता है। चूणिकार ने इन्हें ''पाताला अ दुस्तरा'—पाताल की भांति दुस्तर माना है।

अनुकूल उपसर्ग मानसिक विकृति पैदा करते हैं और प्रतिकूल उपसर्ग शरीर-विकार के कारण बनते हैं। अनुकूल उपसर्ग सुक्ष्म होते हैं और प्रतिकूल उपसर्ग स्थूल होते हैं। "

प्रस्तुत अध्ययन में आजीवक, बौद्ध तथा वैदिक परंपरा की अनेक मान्यताओं का उल्लेख है। चूर्णिकार और वृत्तिकार ने उन मान्यताओं का वर्णन किया है। हमने उनको तुलनात्मक टिप्पणों के माध्यम से विस्तार दिया है।

क्लोक इक्कीस में ''एवं लोगो भविस्सई'' से लौकिक मान्यता का उल्लेख हुआ है।

क्लोक ५१-५५ में आजीवक परंपराभिमत कुछ तथ्य हैं — आजीवक भिक्षु गृहस्थों की थालियों में और कांस्य के बर्तनों में भोजन करते थे। वे अपने पात्रों के अति आसक्त रहते थे। जो आजीवक भिक्षु रुग्ण हो जाते, भिक्षा लाने में असमर्थ होते, उन्हें अन्य भिक्षु भिक्षा लाकर नहीं देते थे। वे गृहस्थों द्वारा भोजन मंगवाते थे।

क्लोक ६१-६४ में अनेक ऋषि-परंपराओं का उल्लेख है। इनमें सात ऋषिओं के नाम हैं—वैदेही निम, रामगुष्त, बाहुक, तारागण, आसिल-देविल, द्वेपायन और पारागर।

- १. चूणि, पृ० ७६: भावोबसन्नो कम्मोदयो । सो पुण बुदिधो —ओह्तो उवक्कमतो दा । ओह्तो अधा णाणावरणं बंसणमोहणीयं असुभणामं णियागोतं अंतरायिकं कम्मोदयं ति । उवक्कमियं जं वेदणिक्जं कम्मं उदिक्जिति । दंब-कस-सत्थ-रज्जु · · · · · · · ।
- २. (क) ठाणं ४/५६७-६०१।
  - (ख) सूत्रकृतांगचूर्णि, पृ० ७८।
- ३. चूर्णि, पृ० ७८ : आयसंवेतणीया चउव्विधा ....., अधवा वातिता पेत्तिया संभिधा सन्नियाह्या ।
- ४. वही, पृ० ६३ : सुहुमा णाम णिउणा, न प्राणस्यपरोपणवत् स्थूरमूर्त्तयः, उपायेन धर्मात् च्यावयन्ति । ......अणुलोमा पुण पूजा-सस्कारादयः......दुरुत्तरा भवंति । वक्ष्यति हि—'पाताला व दुरुत्तरा ।'.....संगो क्ति वा वग्धो ति वा वक्खोडो त्ति व। एगट्ठं ।
- ४. वत्ति, पत्र ५४ : ते च सूक्ष्याः प्रावश्चेतोविकारकारित्वेनान्तराः न प्रतिकृत्वोपसर्गा इव बाहुल्येन शरीरविकारकारित्वेन प्रकटतया बादरा इति ।

'इह संमया'—इस वाक्य द्वारा सूत्रकार ने यह सूचित किया है कि ये महापुरुष जैन ग्रन्थों में विणित हैं तथा 'अणुस्सुय' पद के द्वारा यह पूचित होता है कि इनका वर्णन प्राचीन परंपरा में भी प्राप्त है।

चूर्णिकार ने इन सबको राजिष माना है और प्रत्येक बुद्ध की श्रोणी में गिना है। उन्होंने लिखा है कि वैदेही निम का वर्णन उत्तराध्ययन (नौवें अध्ययन) में पाप्त है और शेष ऋषियों का वर्णन जैन ग्रन्थ 'ऋषिभाषित' में है।

किन्तु वर्तमान में प्राप्त ऋषिभाषित ग्रन्थ में 'पाराशर' ऋषि का नाम नहीं है।

औप गतिक (६६-११४) आगम में आठ ब्राह्मण परिवाजकों तथा आठ क्षत्रिय परिवाजकों का उल्लेख मिलता है। उसमें पराशर और द्वीपायन को ब्राह्मण परिवाजक में गिनाया है।

७०-७२ वें श्लोक में स्त्री-परिभोग का समर्थन करने वालों का दृष्टिकोण तथा उसका निरसन सुन्दर उदाहरणों द्वारा किया गया है।

७६ वें क्लोक में मृषाबाद और अदत्तादान को त्यागने का उल्लेख है — 'मुसाबायं विवज्जेजा आंदण्णादाणं च वोसिरे' — चूणिकार ने यहां एक प्रश्न उपस्थित किया है कि मूलगुण की व्यवस्था में अहिसा, सत्य, अचौर्य, ब्रह्मचर्य और अपरिग्रह का कम उपलब्ध है, फिर यहां प्रारंभ में हिसा का वर्जन न कर मृषाबाद के वर्जन की बात क्यों कही गई? उन्होंने इसका समाधान इस प्रकार किया है — सत्यिनिष्ठ व्यक्ति के ही व्रत होते हैं, यहात्रत होते हैं, असत्यिनिष्ठ व्यक्ति के नहीं होते । असत्यिनिष्ठ व्यक्ति अन्य व्रतों का लोप करके भी कह देता है कि वह व्रतों का पालन कर रहा है। उसके मृषा बोलने का त्याग नहीं है। इस प्रकार उसके कोई व्रत बचता नहीं।

एक व्यक्ति ने मृषाबाद को छोड़कर शेष व्रत ग्रहण किये। कालान्तर में मानसिक कमजोरी आई और व्रह एक-एक कर सभी व्रतों का लोग करने लगा। सत्य का व्रत न होने के कारण पूछने पर कहता मैंने वतों का लोग कहां किया है। इस प्रकार वह संपूर्ण व्रतों का लोग कर बैठा। इसलिये मृषाबाद का त्याग करना अन्यान्य व्रतों का कारण वन सकता है।

आचार्य विनोबा भावे का अभिमत था कि जैन धर्म में अहिंसा का स्थान मुख्य है, सत्य का स्थान गौण है, किन्तु प्रस्तुत उल्लेख से उसका समर्थन नहीं होता। जैन धर्म में अहिंसा और सत्य दोनों का सापेक्ष स्थान है, कहीं अहिंसा की मुख्यता प्रतिपादित है तो कहीं सत्य की मुख्यता प्रतिपादित है। प्रस्तुत प्रसंग में यह स्पष्ट है।

छासठवें श्लोक में बैद्धों का एक बहुमान्य सिद्धान्त—'सातं सातेण विज्जई'—मुख से सुख प्राप्त होता है—का प्रति-पादन कर आगे के दो श्लोकों में उसका निरसन किया गया है।

बौद्ध कहते हैं — हम यहां (वर्तमान में) सुखपूर्वक जी रहे हैं, मौज कर रहे हैं। यहां से मरकर हम मोक्षसुख को प्राप्त करेंगे। सुख से ही सुख प्राप्त होता है। उनकी प्रसिद्ध उक्ति है—

# मृद्धी शव्या प्रातरुत्थाय पेया, मन्तं मध्ये पानकं चापराह्हे । द्वाक्षाखंडं शर्करा चार्द्धरात्रे, मोक्षश्चान्ते शान्यपुत्रेण हुष्टः ॥

बुढ़ ने इस प्रसंग पर निम्न न्थों पर आक्षेप करते हुए कहा — निम्न न्थ ज्ञातपुत्र तपस्या आदि कायक्लेश से मोक्ष की प्राप्ति, सूख की प्राप्ति बतलाते हैं। इसका तारपर्य है कि दृःख से सुख मिलता है। यह मिथ्यावचन है। सुख से ही सुख मिल सकता है।

निर्प्रन्थ परंपरा न सुख से सुख प्राप्ति को स्वीकार करती है और न दुःख से सुख प्राप्ति की बात कहती है।

यदि मुख से मुख प्राप्त हो तो फिर राजा, अमीर आदि पुरुष सदा मुखी ही होंगे। यदि दुःख से मुख मिलता है तो फिर अनेक प्रकार के दुःख फैलने वाले लोग अगले जन्मों में मुखी होंगे। किन्तु ऐसा होता नहीं है।

इसलिये मुख से मुख प्राप्त होता है या दु:ख से मुख प्राप्त होता है— ये दोनों मिथ्या सिद्धान्त हैं। मुख की प्राप्ति कर्म-निर्जरा से होती है। भगवान् महावीर ने कहा है— 'जे निष्क्रिणणे से सुहै।''

- १. चूर्णि, पृ० ६५-६६ : राजानी भूत्वा वनवासं गताः .... एतेसि पत्तेयबुद्धाणं ।
- २. चूर्णि, पृ० ६६ : इह सम्मत त्ति इहापि ते इसिमासितेसु पिढन्जिति । णमी ताथ णमिपन्वन्जाए सेसा सन्वे अण्णे इसिमासितेसु ।...
- ३. वही, पृ० १०० : कस्मान्मृषावाद: पूर्वमुपदिष्ट: ? न प्राणातिपातः ? इति, उच्यते, सत्यवतो हि व्रतानि भवन्ति, नासत्यवतः, अनृतिको हि प्रतिज्ञालोपमिष कुर्यात्, प्रतिज्ञालोपे च सित कि व्रतामामविशिष्टम् ?
- ४. भगवती, ७/१६०।

भ्रध्ययन ३ : ग्राम्ख

कुछेक व्यक्ति (अन्य यूथिक या स्वयूथिक) कष्टों से घबराकर कहते हैं—

'सर्वाणि सत्वानि मुखे रतानि, सर्वाणि दुःखाच्च समुद्विजन्ते । तस्मात् मुखार्थी मुखमेव दद्यात्, मुखप्रदाता लभते मुखानि ॥'

सभी प्राणी सुख चाहते हैं, दुःख से घबराते हैं। इसलिये सुखेच्छु व्यक्ति सदा सुख देने का प्रयत्न करे, क्योंकि जो सुख देता है, वह सुख पाता है।

> 'मणुष्णं भोयणं भोच्चा, मणुष्णं कायए सयणासणं। मणुष्णंसि अगारंसि, मणुष्णं झायए मुणी ॥'

मनोज्ञ भोजन, मनोज्ञ शयनासन और घर-मकान से चित्त प्रसन्न होता है, उससे समाधि मिलती है और समाधि से मुिक प्राप्त होती है। इसलिये स्वतः सिद्ध है कि सुख से सुख मिलता है।

इसका निरसन करते हुये वृत्तिकार ने अनेक सुन्दर क्लोक उद्धृत किये हैं।

'सातं सातेण विज्जई'—इस प्रसंग में भगवान् बुद्ध द्वारा धर्म समादान के चार विभागों का वर्णन द्रष्टब्य है । एक बार भगवान् बुद्ध श्रावस्ती नगरी के जेतवन में अनाथ पिण्डक के आराम में विहरण कर रहे थे । उन्होंने भिक्षुओं को आमंत्रित कर कहा—धर्म समादान चार प्रकार का है<sup>8</sup>—-

- १. वर्तमान में सुख, भविष्य में दु:ख।
- २. वर्तमान में दुःख, भविष्य में दुःख।
- ३. वर्तमान में दुःख, भविष्य में सुख !
- ४. वर्तमान में सुख, भविष्य में सुख।

उक्त विभागों में चौथे विभाग को 'सातं सातेण विज्जई' का आधार बनाया जा सकता है, किन्तु भावना की दृष्टि से और बौद्ध मान्यता की दृष्टि से यह सही नहीं है। यहां चौथे विभाग की भावना यह है—जो भिक्षु वर्तमान जीवन में तीव्र राग, तीव्र द्वेष, तीव्र मोह वाला नहीं होता, वह उनसे होने वाले दुःख और दौर्मनस्य का प्रतिसंवेदन नहीं करता। वह अनुकूल धर्मों से निवृत्त होकर अध्यात्म में लीन रहता है। वह यहां भी सुख पाता है और मरकर भी सुगति और स्वर्ग लोक में उत्पन्न होता है।

इसलिये 'सातं सातेण विज्जइ' उन्हीं बौद्धों की मान्यता हो सकती है जो वर्तमान में इन्द्रिय विश्वयों के भोगों को भोगते हुए साधना करते हैं और मरने के पश्चात् मोक्षगमन का विश्वास रखते हैं।

१. वृत्ति, पत्र ६७ ।

२. देखें---बृत्ति, पत्र ६७ ३

३. मज्ज्ञिमनिकाय ४५/१-६ : चत्तारिवानि मिक्खवे धम्मसमादानानि---

अत्थि भिन्छवे धम्मसमादानं पञ्चुप्पन्तसुखं आर्थातं दुन्छविपाकं । अत्थि भिन्छवे धम्मसमादानं पञ्चुप्पन्तदुन्छं आर्थातं दुन्छविपाकं । अत्थि भिन्छवे धम्मसमादानं पञ्चुप्पन्तदुन्छं आर्थातं सुखविपाकं । अत्थि भिन्छवे धम्मसमादानं पञ्चुप्पन्तसुखं आर्थातं सुखविपाकं ।।

४. मज्भिमनिकाय । ४४/४/६ ।

#### तइयं श्रज्भयणं : तोसरा श्रध्ययन

# उवसग्गपरिण्णाः उपसर्गपरिज्ञा

पढमो उद्देसो : पहला उद्देशक

#### मूल

## १. सूरं मण्णइ अप्पाणं जाव जेयं ण पस्सई। जुज्भेतं दढधम्मा [न्ना?] णं सिसुपालो व महारहं।१।

- २. पयाया सूरा रणसीसे संगामस्मि उवद्विए । माया पुत्तं ण जाणाइ जेएण परिविच्छए ।२।
- एवं सेहे वि अप्पुट्ठे
  भिक्खुचरिया अकोविए।
  सूरं मण्गइ अप्पाणं
  जाव लूहं ण सेवए।३।
- ४. जया हेमंतमासम्मि सीयं फुसइ सवायनं । तत्थ मंदा विसीयंति रज्जहोणा व खत्तिया ।४।
- ५. पुर्डे गिम्हाहितावेणं विमणे सुपिवासिए। तत्थ मंदा विसीयंति मच्छा अप्पोदए जहा ।५।
- ६. सया दत्तेसणा दुक्खं जायणा दुष्पणोल्लिया। कम्मंता दुब्भगा चेव इच्चाहंत्रु पुढोजणा।६।
- ७. एए सहे अचायंता गामेसु णगरेसु वा । तत्थ मंदा विसीयंति संगामम्मि व भोरुणो ।७।

#### संस्कृत छाया

शूरं मन्यते आत्मानं, यावज्जेतारं न पश्यति । युध्यमानं दृढधर्माणं (धन्वानं), शिशुपाल इव महारथम् ॥

प्रयाताः शूराः रणशोर्षे, संग्रामे उपस्थिते । माता पुत्रं न जानाति, जेत्रा परिविक्षतः ॥

एवं सेधोऽपि अपुष्टः, भिश्चचर्या-अकोविदः । शूरं मन्यते आत्मानं, यावत् छक्षं न सेवते॥

यथा हेमन्तमासे, शोतं स्पृशति सत्रातकम् । तत्र मन्दाः विपीदन्ति, राज्यहीना इत्र क्षत्रियाः ॥

स्पृष्टो ग्रोष्माभितापेन, विमनाः सुपितासितः। तत्र मन्दाः विषोदन्ति, मत्स्याः अल्पोदके यथा॥

सदा दत्तैषणा दुःखं, याचना दुष्प्रणोद्या । कर्मान्ता दुर्भगाश्चैव, इत्याहुः पृथग्जनाः ॥

एतान् शब्दान् अशक्तुवन्तः, ग्रामेषु नगरेषु वा । तत्र मन्दाः विषोदन्ति, संग्रामे इव भोरवः॥

#### हिन्दी अनुवाद

- १. जब तक ज्ञुक्तते हुए दृढ़ सामर्थ्य (धनुष्य) वाले विजेता को नहीं देखता तब तक (कायर मनुष्य भी) अपने आपको शूर मानता है, जैसे कि कृष्ण को देखने से पूर्व शिशुपाल ।
- २. अपने आपको शूर मानने काले वे युद्ध के उपस्थित होने पर उसकी अग्रिम पंक्ति में जाते हैं। (जिसके आतंक से भयभीत) माता अपने पुत्र को नहीं जान पाती, (ऐसे भयंकर युद्ध में) विजेता के द्वारा क्षत-विक्षत होने पर (वे दीन हो जाते हैं।)
  - ३. इसी प्रकार अपुष्टधर्मा, भिक्षुकी चर्या में अनिषुण शैक्ष (नव दीक्षित) भी तब तक अपने आपको गूर मानता है जब तक वह रूक्ष (संयम) का सेवन नहीं करता।
  - ४. जब जाड़े के महीनों में बर्फीली हवा और सर्दी लगती है तब मंद मनुष्य वैसे ही विषाद को प्राप्त होते हैं जैसे राज्य से च्युत राजा ।
  - ५. जब गर्मी में ध्प से स्नृष्ट होकर विमनस्क और बहुत प्यासे हो जाते हैं तब वे मंद मनुष्य वैसे ही विषाद को प्राप्त होते हैं जैसे थोड़े पानी में मछली।
  - ६. निरंतर दत्त भोजन की एषणा करना कब्टकर है। याचना दुष्कर है। साधारण जन भी यह कहते हैं—ये अभागे कर्म से पलायन किए हुए हैं। '°
  - णावों और नगरों में इन (जन साधारण द्वारा कहें गये) शब्दों को सहन न करते हुये मंद मनुष्य वैसे ही विषाद को प्राप्त होते हैं जैसे संग्राम में भीकि।

# ध्र० ३ : उपसर्गपरिज्ञा : क्लो० द-१६

- स्पेगे खुज्भियं भिक्खुं
   सुणी डंसइ लूसए।
   तत्थ मंदा विसीयंति
   तेउपुट्टा व पाणिणो।
- ८. अप्पेगे पडिभासंति
   पाडिपंथियमागया ।
   पडियारगया एए
   जे एए एव-जीविणो ।६।
- १०. अप्पेगे वइं जुंजंति णिगिणा पिडोलगाहमा। मुंडा कंड्-विणट्ठंगा उज्जल्ला असमाहिया।१०।
- ११. एवं विष्पडिवण्णेगे अप्पणा उ अजाणया। तमाओं ते तमं जंति मंदा मोहेण पाउडा ।११।
- १२. पुट्ठो य दंसमसगेहि तणफासमचाइया । ण मे दिद्ठे परे लोए कि परं मरणं सिया ? ।१२।
- १३. संतत्ता केसलोएणं बंभचेरपराइया । तत्थ मंदा विसीयंति मच्छा पविद्वा व केयणे ।१३।
- १४. आयदंडसमायारा मिच्छासंठियभावणा । हरिसप्पओसमावण्णा केई लूसंतिऽणारिया ।१४।
- १५. अप्पेगे पितयंतंसि चारो चोरो त्ति सुव्वयं। बंधंति भिवलुयं बाला कसायवसणेहि य।१५।
- १६. तस्थ वंडेण संवीते मुद्रिणा अदु फलेण वा । णाईणं सरई बाले इस्थी वा कुद्धगामिणी ।१६।

- अप्येकः क्षुधितं भिक्षुं, श्वा दशति लूषकः। तत्र मन्दाः विषीदन्ति, तेजःस्पृष्टा इव प्राणिनः॥
- अप्येके प्रतिभाषन्ते, प्रातिपथिकत्वमागताः । प्रतिकारगता एते, ये एते एवं-जीविनः॥
- अप्येके वाचं युञ्जन्ति, नग्नाः पिण्डोलकाधमाः । मुण्डाः कण्डूविनष्टाङ्गाः, उज्जल्लाः असमाहिताः ॥
- एवं विप्रतिपन्ना एके, आत्मना तु अज्ञाः। तमसस्ते तमो यन्ति, मन्दा मोहेण प्रावृताः॥
- स्पृष्टश्च दंशमशकैः, तृणस्पर्शमशक्तुवन् । न मया दृष्टः परो लोकः, किं परं मरणं स्यात्?॥
- सन्तप्ताः केशलोचेन, ब्रह्मचर्यपराजिताः । तत्र मन्दाः विषोदन्ति, मत्स्याः प्रविष्टा इव केतने ॥
- आत्मदण्डसमाचाराः,
  मिथ्यासंस्थितभावनाः ।
  हर्षप्रदोषं आपन्नाः,
  केचिद् लूषयन्ति अनार्याः ।।
- अप्येके पर्यन्ते, चारः चोर इति सुव्रतम् । बध्नन्ति भिक्षुकं बालाः, कषायवसनैश्च ॥
- तत्र दण्डेन संवीतः,
  मुष्टिना अथवा फलेन इव ।
  जातीनां स्मरति बालः,
  स्त्री वा कुद्धगामिनी॥

- न. कोई करूर कुत्ता क्षुधित (भिक्षा के लिए पर्यटन करते हुए) भिक्षु को काट खाता है, उस समय मंद ब्यक्ति वैसे ही विषाद को प्राप्त होता है जैसे अग्नि के छूजाने पर प्राणी।
- ६. (साधु-चर्या से) प्रतिकूल पथ पर चलने वाले र कुछ लोग कहते हैं — इस प्रकार का जीवन जीने वाले ये कृत का प्रतिकार कर रहे हैं र (अपने किये हुये कर्मों का फल भोग रहे हैं।)
- १०. कुछ लोग कहते हैं ये नगन, पिंड मांग कर खाने वाले, "अधम, मुंड, खुजली के कारण विकृत शरीर वाले, "मैले, "जौर दुःखी हैं।"
  - ११. कुछ भिक्षु स्वयं अजान होने के कारण उक्त वचनों से मिथ्या धारणा बना लेते हैं। वे मंद मनुष्य मोह से अाच्छन्त होकर अन्धकार से (और भी घने) अन्धकार में जाते हैं। "
- १२. मुनि डांस और मच्छरों के कि काटने पर तथा तृण-स्पर्श (घास के बिछीने) को न सह सकने के कारण (सोचने लगता है)—परलोक मैंने नहीं देखा, (तो फिर इस कष्टमय जीवन का) मृत्यु के अतिरिक्त और क्या (फल) होगा?
- १३. केशलोच<sup>30</sup> से संतप्त और ब्रह्मचर्य में पराजित मंद मनुष्य वैसे ही विषाद को प्राप्त होते हैं जैसे जाल में<sup>34</sup> फंसी हुई मछिलियां।
- १४. आत्मघाती चेव्टा करने वाले<sup>२१</sup>, मिथ्यात्व से ग्रस्त भावना वाले, हर्ष (क्रीडाभाव)<sup>११</sup> और द्वेष से युक्त कुछ अनार्य मन्य मनियों को कब्ट देते हैं।
- १५. सीमान्त प्रदेश में रहने वाले कि कुछ अज्ञानी मनुष्य सुत्रती भिक्षु को 'यह गुप्तचर है, यह चोर है'— ऐसा कहकर लाल वस्त्रों से कि बांधते हैं।
- १६. वहां डंडे, घूं से या थप्पड़ से पिटे जाने पर अज्ञानी भिक्षु वैसे ही अपने ज्ञातिजनों को याद करता है जैसे रूठ कर घर से भाग जाने वाली स्त्री। पिट

१७. एए भो कसिणा फासा
फरुसा दुरहियासया।
हत्थी वा सरसंवीता
कीवा वसगा गया गिहं ।१७।

--ति बेमि ॥

#### १३७

एते भोः! कृत्स्नाः स्पर्शाः,
परुषाः दुरध्यासकाः ।
हस्तिनः इव शरसंवीताः,
क्लीबाः वशकाः गताः गृहम् ।।

इति ब्रवीमि ॥

# ग्र० ३ : उपसर्गंपरिज्ञा : इली० १७-२४

१७. हे बत्स ! ये सारे स्पर्श (परिषह) कठोर और दुःसह हैं। इनसे विवश होकर पौष्यहीन भिक्षु वैसे ही घर लौट आता है जैसे (संग्राम में) बाणों से बींधा हुआ हाथी।

—ऐसामैं कहता हूं।

# बोम्रो उद्देशाः दूसरा उद्देशक

१८ अहिमे सुहुमा संगा भिक्खूणं जे दुक्तरा। जत्थ एगे विसीयंति ण चयंति जवित्तए।१।

१६. अप्पेगे णायओ दिस्स रोयंति परिवारिया। पोस णे तात! पुट्टो सि कस्स तात! जहासि णे।२।

२०. पिया ते थेरओ तात ! ससा ते खुड्डिया इमा। भायरो ते सवा तात ! सोयरा कि जहासि णे ? ।३।

२१. मायरं पियरं पोस एवं लोगो भविस्सइ। एवं खु लोइयं तात! जे पालेंति उ मायरं १४।

२२. उत्तरा महुरुल्लावा पुत्ता ते तात! खुडुया। भारिया ते णवा तात! मासा अण्णं जणं गमे ।४।

२३. एहि तात ! घरं जामो मातं कम्म सहा वयं। बीयंपिताव पासामो जामुताव सयंगिहं।६।

२४. गंतुं तात ! पुणाऽागच्छे ण तेणाऽसमणो सिया । अकामगं परवकमंतं को तं वारेउमरहइ ? ।७। अथ इमे सूक्ष्माः संगाः, भिक्षूणां ये दुरुत्तराः। यत्र एके विषीदन्ति, न शक्नुवन्ति यापयितुम्।।

अप्येके ज्ञातीः दृष्ट्वा, रुदन्ति परिवार्य। पोषय नः तात! पुष्टोऽसि, कस्मै तात! जहासि नः॥

पिता ते स्थिवरकस्तात !, स्वसा ते क्षुद्रिका इयम् । भ्रातरस्ते श्रवास्तात !, सोदराः कि जहासि नः॥

मातरं पितरं पोषय, एवं लोको भविष्यति । एवं खलु लौकिकं तात !, ये पालयन्ति तु मातरम् ॥

उत्तरा मथुरोल्लापाः, पुत्रास्ते तात ! क्षुद्रकाः । भार्या ते नवा तात !, मासा अन्यं जनं गच्छेत्॥

एहि तात ! गृहं यामः, मा त्वं कर्मसहाः वयम् । द्वितीयमपि तावत् पश्यामः, यामः तावत् स्वकं गृहम्॥

गत्वा तात ! पुनरागच्छेः, न तेन अश्रमणः स्यात् । अकामकं पराकमन्तं, कस्त्वां वारियतुमईति ? ॥ १८. ये सूक्ष्म संग (ज्ञाति-संबंध) भिक्षुओं के लिये दुस्तर होते हैं। वहां कुछ विषाद को प्राप्त होते हैं, इन्द्रिय और मन का संयम करने में समर्थ नहीं होते।

१६. कुछ ज्ञातिजन (प्रव्रजित होने वाले या पूर्व-प्रव्रजित को) देखकर उसे घेर लेते हैं और रोते हुये कहते हैं—हे तात! हमने तुम्हारा पोषण किया है, अब तुम हमारा पोषण करो। कि फिर तात! तुम हमें क्यों छोड़ रहे हो?

२०. 'तात ! तुम्हारा पिता स्थितर<sup>ग</sup>ै है । तुम्हारी यह बहिन छोटी है। तात ! तुम्हारे वे सगे भाई आज्ञा-कारी<sup>ग</sup>ै हैं, फिर तुम हमें क्यों छोड़ रहे हो ?'

२१. 'तात ! तुम माता-पिता का पोषण करो, इस प्रकार तुम्हारा लोक (यह और पर सफल) हो जायेगा। कि तात! लौकिक आचार भी यही है—माता-पिता का पालन करना।'

२२. 'तात ! तुम्हारे उत्तम<sup>क्ष</sup> और मधुरभाषी ये छोटे-छोटे<sup>क पुत्र</sup> हैं। तात ! तुम्हारी पत्नी नवयौवना<sup>क</sup> है। वह दूसरे मनुष्य के पास न चली जाये।'<sup>गर</sup>

२३. 'आओ तात! घर चलें। तुम काम मत करना। हम काम करने में समर्थ हैं।' हम पुनः तुम्हें घर में देखना चाहते हैं। आओ, अपने घर चलें।'

२४. 'तात ! घर जाकर तुम पुनः आ जाना । इतने मात्र से तुम अ-श्रमण नहीं हो जाओगे । निष्काम पराकम करने वाले तुमको कौन रोक सकेगा ?'

- २४. जं किंचि अगगं तात! तं पि सब्वं समीकतं। हिरण्णं ववहाराइ तं पि दाहामु ते वयं। ६।
- २६. इच्चेव णं सुसेहंति कालुणीयजवद्विया । विबद्धो णाइसंगेहि सओऽगारं पहावइ ।६।
- २७. जहा रुक्तं वणे जायं मालुया पडिबंधइ । एवं णं पडिबंधंति णायओ असमाहिए ।१०।
- २८. विबद्धो णाइसंगेहि हत्थी वा वि णवग्गहे। पिट्ठओ परिसप्पंति सूती गो व्व अदूरगा।११।
- २६. एए संगा मणुस्साणं पायाला व अतारिमा। कीवा जत्थ य किस्संति णाइसंगेहि मुच्छिया।१२।
- ३०. तं च भिक्ष् परिण्णाय सब्वे संगा महासवा। जीवियं णावकंखेज्जा सोच्चा धम्ममणुत्तरं ≀१३।
- ३१. अहिमे संति आवट्टा कासवेण पवेदया। बुद्धा जत्थावसप्पंति सोयंति अबुहा जींह।१४।
- ३२. रायाणो रायऽमच्चा य माहणा अदुव खत्तिया । णिमंतयंति भोगेहिं भिक्खुयं साहुजीविणं ।१४।
- ३३. हत्यस्स-रह-जाणेहिं विहारगमणेहि य । भुंज भोगे इमे सम्घे महरिसी ! पूजयामु तं ।१६।

#### १३८

यत् किञ्चिद् ऋणकं तात!, तदिप सर्वं समोक्चतम् । हिरण्यं व्यवहाराय, तदिप दास्यामः ते वयम् ॥

इत्येव तं सुसेवन्ति, कारुण्यमुपस्थिताः । विबद्धो ज्ञातिसंगैः, ततः अगारं प्रधावति ॥

यथा रूक्षं वने जातं, मालुका प्रतिबध्नाति । एवं तं प्रतिबध्नन्ति, ज्ञातयः असमाधिना ॥

विबद्धो ज्ञातिसंगैः, हस्तो वापि नवग्रहे। पृष्ठतः परिसर्वन्ति, सुतिका गौरिव अदूरगा।।

एते संगा मनुष्यागां, पाताला इव अतायीः। वलीवा यत्र च विलश्यन्ति, ज्ञातिसंगैः मूर्ज्ञिताः॥

तं च भिक्षुः परिज्ञाय, सर्वे संगाः महाश्रवाः । जीवितं नावकाक्षेत्, श्रुत्वा धर्ममनुत्तरम् ॥

अथ इमे सन्ति आवर्ताः, काश्यपेन प्रवेदिताः । बुद्धाः यत्र अपसर्पन्ति, सीदन्ति अबुधा यत्र ॥

राजानो राजामात्याश्च, ब्राह्मणा अथवा क्षत्रियाः। निमन्त्रयन्ति भोगैः, भिक्षुकं साधुजीविनम्॥

हस्त्यश्वरथयानैः, विहारगमनैश्च । भुङ्क्त्रभोगान् इमान् श्लाघ्यान्, महर्षे ! पूजयामस्त्वाम् ॥

#### श्र• ३ : उपसर्गपरिज्ञा : क्लो० २५-३३

- २५. 'तात ! तुम्हारा जो कुछ ऋण था उस सबको हमने चुका दिया है। "व्यापार आदि के लिये तुम्हें जो धन की आवश्यकता होगी, वह भी हम तुम्हें देंगे।
- २६. इस प्रकार वे करुण ऋन्दन करते हुये उसे विपरीत शिक्षा देते हैं। <sup>इस</sup> ज्ञातिजनों के सम्बन्धों से बंधा हुआ वह घर लौट आता है।
- २७. जिस प्रकार वन में उत्पन्न वृक्ष को मालुका लता । वेष्टित कर लेजी है, उसी प्रकार ज्ञातिजन उसको असमाधि में ' जकड़ देते हैं।
- २=. जैसे नया पकड़ा हुआ हाथी (उचित उपायों से) बांधा जाता है वैसे ही वह ज्ञातियों के संग से बंध जाता है। <sup>\*\*</sup> ज्ञातिजन उसके पीछे वैसे ही चलते हैं जैसे नई ब्याई हुई गाय अपने बछड़े के पीछे। <sup>\*</sup>
- २६. मनुष्यों के लिये ये ज्ञाति-संबंध पाताल (समुद्र") की भांति दुस्तर हैं। ज्ञाति-संबंधों में मूर्विन्छत पौरुषहीन व्यक्ति वहां क्लेश पाते हैं।
- ३०. सभी संग महान् आश्रव (कर्म-बंध के हेतु) हैं— इसे जानकर तथा अनुत्तर धर्म को सुनकर भिक्षु गृहवासी-जीवन की आकांक्षान करे।
- ३१. ये (वक्ष्यमाण) आवर्त्त हैं —ऐसा काश्यप (भगदान् महाकीर) ने कहा है। बुद्ध उनसे दूर रहते हैं और अ-बुद्ध उनमें फंस जाते हैं।
- ३२. राजा, राजमंत्री, बाह्मण<sup>४९</sup> अथवा क्षत्रिय<sup>५</sup>\* संयमजीवी भिक्षु को भोगों के लिये निमन्त्रित करते हैं —<sup>५९</sup>
- ३३. तुम हाथी, घोड़े, रथ और यान पत्राय उद्यानकीड़ा के द्वारा इन पत्रावनीय भोगों को भोगो। महर्षे! हम (इन वस्तुओं का उपहार देकर) तुम्हारी पूजा करते हैं।

३४. वत्थगंधमलंकारं इत्थोओ सवगाणि य । भुंजाहिमाइं भोगाइं आउसो ! पूजावामु तं ।१७।

३४. जो तुमे णियमो चि॰गो भिन्दुभाविम्म सुब्वया ! । अगारमावसंतस्स सब्वो संविज्जए तहा ।१८।

३६. चिरं दूइज्जमाणस्स दोसो दाणि कुओ तव ?। इच्चेव णं णिमंतेंति णीवारेण व सूयरं।१६।

३७. चोइया भिम्खुचरियाए अचयंता जित्तत्। तत्थ मंदा विसीयंति उज्जाणंसि व दुब्बला १२०।

३८. अचयंता व लूहेण उवहाणेण तज्जिया । तत्थ मंदा विसीयंति पंकंसि व जरगावा ।२१।

३६. एवं णिमंतणं लढ्ढं मुच्छिया गिद्ध इत्थिसु । अज्स्रोववण्णा कामेहि चोइज्जंता गिहं गय ।२२।

—त्तिबेमि ॥

#### 359

श्रं० ३ : उपसर्गवरिज्ञा : इलो० ३४-४१

वस्त्रगंधालंकारं, स्त्रियः शयनानि च । भुङक्षत्र इमान् भोगान्, आयुष्मन्! पूजयामस्त्वाम् ॥

यस्त्रया नियमः चोर्णः, भिक्षुभावे सुव्रत ! । अगारमावसतः, सर्वः संविद्यते तथा ॥

चिरं द्रवतः, दोष इदानीं कुतस्तव ?। इत्येवं तं निमन्त्रयन्ति, नीवारेण इव सूकरम्॥

चोदिताः भिनुचर्नेया, अशक्तुत्रन्तः यागियतुम् । तत्र मन्दाः तिषोदन्ति, उद्याने इव दुर्बेलाः ॥

अशक्नुबन्तः वा रूझेण, उपधानेन तजिताः । तत्र मन्दाः विषीदन्ति, पंके इव जरद्गवाः ।।

एवं निमन्त्रणं लब्ब्वा, मूर्विद्यताः गृद्धाः स्त्रीषु । अध्युपपन्नाः कामेषु, चोद्यमानाः गृहं गताः ॥

इति ब्रवीमि ।।

३४. वस्त्र, गंध, अलंकार, स्त्रियां और पलंग —इन भोगों को भोगो । आयुष्मन् ! हम (इन वस्तुओं का उप-हार देकर) तुम्हारी पूजा करते हैं।

३४. हे सुव्रत ! तुमने भिक्षु-जीवन में जिस नियम का आचरण किया है, वह सब घर में बस जाने पर भी वैसे ही विद्यमान रहेगा। 14

३६. तुम चिरकाल से (मुनिचर्या में) विहार कर रहे हो, अब तुममें दोष कहां से आयेगा?' वे भिक्षु को इस प्रकार निमंत्रित करते हैं जैसे चारा<sup>या</sup> डालकर सूअर को।"

३७. भिक्षुचर्या में चलने वाले किन्तु उसका निर्वाह करने में असमर्थ मंद पुरुष वैसे ही विषाद को प्राप्त होते हैं जैसे ऊंची चढाई में " दुर्वल (वैल)।

३६. संयम-पालन में असमर्थ तथा तपस्या से तिजित मंद पुरुष वैसे ही विषाद को प्राप्त होते हैं जैसे की चड़ में बूढ़ा बैल।

३६. विषयों में मूर्च्छित, स्त्रियों में गृद्ध और कामों में आसक्त भिक्षु इस प्रकार का निमंत्रण पाकर, समफाने-बुफाने पर भी घर चले जाते हैं।

-ऐसा मैं कहता हूं।

# तइब्रो उद्देशोः तोसरा उद्देशक

४०. जहा संगामकालम्मि पिट्ठओ भीरु वेहइ। वलयं गहणं णूमं को जाणइ पराजयं ? ।१।

४१. मुहुत्ताणं मुहुत्तस्स मुहुत्तो होइ तारिसो। पराजियाऽवसप्पामो इति भीक उवेहई।२। यथा संग्रामकाले, पृष्ठतः भोरूः प्रेक्षते । वलयं गहनं 'णूमं', को जानाति पराजयम् ? ॥

मुहूर्तानां मुहूर्तस्य, मुहूर्तो भवति तादृशः। पराजिता अवसर्पामः, इति भोरूः उपेक्षते॥ ४०. जैसे युद्ध के समय डरपोक सैनिक पीछे की ओर गढे, ''खाई' और गुफा<sup>र</sup> को देखता है, कौन जाने पराजय हो जाये ?

४१. घड़ी और घड़ियों में कोई एक घड़ी ऐसी होती है (जिसमें जय या पराजय होती है)। पराजित होने पर हम पीछे भागेंगे, इसलिए वह उरपोक सैनिक (पीछे की ओर छिसने के स्थान को) देखता है। 880

# ग्र**० ३ : उपसर्गपरिज्ञा : क्लो० ४२-५०**

- ४२. एवं तु समणा एगे अबलं णच्चाण अप्पनं। अणागयं भयं दिस्स अवकप्पंतिमं सुयं।३।
- ४३. को जाणइ वियोवातं इत्थीओ उदगाओ वा?। चोइज्जंता पवक्खामो ण णे अत्थि पकष्पियं।४।
- ४४. इच्चेवं पडिलेहंति वलयाइ पडिलेहिणो । वितिगिछसमावण्णा पंथाणं व अकोविया ।५।
- ४४. जे उ संगामकालिम्म णाया सूरपुरंगमा। ण ते पिट्टमुवेहिति किं परं मरणं सिया ? ।६।
- ४६. एवं समुहिए भिक्ख् वोसिज्जा गारबंधणं। आरंभं तिरियं कट्टु अत्तताए परिव्वए।७।
- ४७. तमेगे परिभासंति भिरखुयं साहुजीविणं। जे एवं परिभासंति अंतए ते समाहिए।८।
- ४८. संबद्धसमकप्पा हु अण्णमण्णेसु मुच्छिया । पिडवायं गिलाणस्स जंसारेह दलाह य ।६।
- ४६. एवं तुब्भे सरागत्था अण्णमण्णमणुब्वसा । णट्ठ-सप्पह-सब्भावा संसारस्स अपारगा।१०।
- ४०. अह ते पडिभासेज्जा भिक्खू मोक्खविसारए। एवं तुब्भे पभासंता दूपक्खं चेव सेवहा।११।

एवं तु श्रमणा एके, अवलं ज्ञात्वा आत्मकम्। अनागतं भयं दृष्ट्वा, अवकल्पयन्ति इदं श्रुतम्॥

को जानाति व्यवपातं, स्त्रीतः उदकाद् वा। चोद्यमानाः प्रवक्ष्यामः, न नः अस्ति प्रकल्पितम्॥

इत्येवं प्रतिलिखन्ति, वलयादिप्रतिलेखिनः । विचिकित्सासमायन्नाः, पन्थानं इव अकोविदाः॥

ये तु संग्रामकाले, ज्ञाताः शूरपुरङ्गमाः। न ते पृष्ठं उपेक्षन्ते, किं परं मरणं स्यात्॥

एवं समुत्थितः भिक्षुः, व्युत्सृज्य अगारबन्धनम् । आरम्भं तिर्यक् कृत्वा, आत्मत्वाय परिव्रजेत् ॥

तमेके परिभाषन्ते, भिक्षुकं साधुजीविनम्। ये एवं परिभाषन्ते, अन्तके ते समाधे: ॥

सम्बद्धसमकल्पाः खलु, अन्योन्यं मूच्छिताः। पिण्डपातं ग्लानस्य, यद् सारयत दत्त च॥

एवं यूयं सरागस्थाः, अन्योन्यं अनुवद्याः । नष्टसत्पथसद्भावाः, संसारस्य अपारगाः ॥

अथ तान् प्रतिभाषेत,
भिक्षुः मोक्षविशारदः।
एवं यूयं प्रभाषमाणाः,
द्विपक्षं चैव सेवच्वे॥

- ४२. इसी प्रकार कुछ श्रमण अपने को दुर्बल जानकर, भविष्य के भय को देखकर इस श्रुत [(निमित्त, ज्योतिष आदि) का अध्ययन करते हैं। <sup>१९</sup>
- ४३. 'कौन जाने स्त्री या जल के (परीसह न सह सकने के) कारण संयम से पतन हो जाये!' हमारे पास धन अजित नहीं है इसलिए प्रश्न पूछने पर हम (निमित्त आदि विद्या का) प्रयोग करेंगे!<sup>६९</sup>
- ४४. गढ़ों को देखने वाले इसी प्रकार सोचा करते हैं।
  पथ को नहीं जानने वाले जैसे पथ के प्रति संदिग्ध
  होते हैं, वैसे ही वे श्रमण (अपने श्रामण्य के प्रति)
  संदिग्ध रहते हैं।
- ४४. जो लोग प्रसिद्ध, शूरों में अग्रणी हैं वे संग्राम-काल में पीछे, मुड़कर नहीं देखते। (वे यह सोचते हैं) मरने से अधिक क्या होगा ?<sup>६४</sup>
- ४६. इस प्रकार घर के बन्धन को छोड़कर (संय**म में)** उपस्थित मिक्षु आरंभ (हिंसा) को छोड़कर<sup>५</sup> आत्म-हिंत के लिसे<sup>५१</sup> परिव्रजन करे।
- ४७. कुछ अन्यतीथिक साधु-वृत्ति से जीने वाले उस भिक्षु की निवा करते हैं। जो इस प्रकार निवा करते हैं वे समाधि से दूर हैं।
- ४८. (वे कहते हैं →) आप एक-दूसरे में मूक्छित होकर गृहस्थों<sup>६०</sup> के समान आचरण करते हैं । आप रोगी के लिये पिंडपात (आहार) लाकर उन्हें देते हैं।<sup>६८</sup>
- ४६. इस प्रकार आप रागी, एक-दूसरे के वशवर्ती, सत्पथ की उपलब्धि से दूर तथा संसार का पार नहीं पाने बाले हैं।
- ४०. मोक्ष-विशारद<sup>ः</sup> भिक्षु उन तीथिकों से **कहे—'इस** प्रकार आप (हम पर) आरोप लगाते हैं**, (और** स्वयं) द्विपक्ष<sup>\*</sup> का सेवन करते हैं।

## ग्र० ३: उपसर्गपरिज्ञा: इलो० ५१-५६

- ५१. तुब्भे भुंजह पाएसु गिलाणाभिहडं ति य। तंच बीओदगं भोच्चा तमुद्देस्सादि जंकडं।१२।
- ५२. लित्ता तिब्दाभितावेणं उज्झिया असमाहिया। णाइकंड्डयं सेयं अरुयस्सादरज्भई ११३।
- ५३. तत्तेण अणुसिट्ठा ते अपडिण्णेण जाणया। ण एस णियए मग्गे असमिक्खा वई किई ।१४।
- ५४. एरिसा जा वई एसा अगो वेणुब्द करिसिया। गिहिणं अभिहडं सेयं भुंजिउंण उभिवखुणं।१६।
- ५५. धम्मपण्णवणा जा सा सारम्भाण विसोहिया। ण उ एयाहि दिट्टीहि पुरुवमासि पगप्पियं ११७।
- ५६. सच्वाहि अणुजुत्तीहि अचयंता जवित्तए। तओ वायं णिराकिच्चा ते भुज्जो वि पगब्भिया ।१८।
- ५७. रागदोसाभिभूयप्पा मिच्छत्तेण अभिद्दुया। अक्कोसे सरणं जंति टंकणा इव पव्वयं।१६।
- ४८. बहुगुणप्पकप्पाई कुण्जा अत्तसमाहिए। जेणण्णे ण विरुप्कसेण्जा तेणं तं तं समायरे।२०।
- ४६. इमं च धम्ममायाय कासवेण पवेइयं। कुज्जा भिक्षू गिलाणस्स अगिलाए समाहिए। २१।

यूयं भुङ्ग्ध्वे पात्रेषु, ग्लानाभिहतं इति च। तच्च बीजोदकं भुक्त्वा, तदुद्देशकादि यैत्कृतम्॥

लिप्ताः तीव्राभितापेन,
उिभ्नताः असमाहिताः।
नातिकण्डूयितं श्रेयः,
अरुषः अपराध्यति॥

तस्वेन अनुशिष्टाः ते, अप्रतिशेन जानता। न एष नियतो मार्गः, असमीक्ष्या वाग् कृतिः॥

ईहशी या वाग् एषा, अग्ने वेणुरिव कषिता। गृहिणां अभिहृतं श्रेयः, भोक्तुं न तु भिक्षूणाम्॥

धर्मप्रज्ञापना

सारम्भाणां विद्योधिका।
न तु एताभिः हिष्टिभिः,
पूर्वमासीत् प्रकल्पितम्।।
सर्वाभिः अनुयुक्तिभिः,
अशक्नुवन्तः यापयितुम्।
ततः वादं निराकृत्य,

या सा,

रागदोधाभिभूतात्मानः, मिथ्यात्वेन अभिद्रुताः। आक्रोशान् शरणं यान्ति, तङ्गणा इव पर्यतम्॥

ते भूयोऽपि प्रगल्भिताः ॥

बहुगुणप्रकल्पानि, कुर्यात् आत्मसमाहितः । येनान्यः न विरुध्येत, तेन तस् तत् समाचरेत्॥

इमं च धर्ममादाय, काश्यपेन प्रवेदितम्। कुर्याद् भिक्षुः ग्लानस्य, अगिलया समाहितः॥

- ५१. आप धातुपात्रों में "बाते हैं और रोगी के लिये भोजन मंगवाते हैं। आप कन्द-मूल खाते हैं, कच्चा जल<sup>का</sup> पीते हैं और मुनि के निमित्त बना भोजन लेते हैं।
- ५२. आप तीव्र कषाय से<sup>भ</sup> लिप्त, (यिवेक) शून्य<sup>भ</sup> और असमाहित हैं।<sup>भ</sup> व्रण को अधिक खुजलाना ठीक नहीं है (क्योंकि उससे) कठिनाई पैदा होती है।
- ५३. अप्रतिज्ञ (विषय के संकल्प से अतीत करते हुये कहते भिक्षु उन्हें तत्त्व से अनुशासित करते हुये कहते हैं— 'आपका यह मार्ग युक्तिसंगत कर नहीं है। आपको कथनी और करनी भी सुचिन्तित नहीं है।
- ४४. 'गृहस्थ द्वारा लाया हुआ भोजन खाना ठीक है, भिक्षु द्वारा लाया हुआ भोजन ठीक नहीं है'— आपका इस प्रकार कहना बांस की फुनगी की तरह" कुश है—निश्चय तक पहुंचाने वाला नहीं है।
- ५५. यह धर्म-प्रज्ञापना (ग्लान मुनि के लिये आहार लाकर देने से) गृहस्थों के पाप की विद्युद्धि होती है। (सूत्रकार पूर्वपक्ष के प्रति कहते हैं) तुम्हारी पूर्व परम्परा में इन दृष्टियों की प्रकल्पना नहीं है। "
- ४६. वे जब सभी अनुयुक्तियों के द्वारा<sup>4</sup> अपने पक्ष की स्थापना करने में असमर्थ हो जाते हैं तब बाद को<sup>4</sup> छोड़कर फिर धृष्ट हो जाते हैं।<sup>4</sup>
- ५७. राग-देख से अभिभूत और मिथ्या धारणाओं से भरे हुए वे गाली-गलौज की शरण में चले जाते हैं, जैसे तंगण पर्वत की शरण में।
- ४८. आत्म-समाहित मुिंत (वादकाल में) बहुमुण-उत्पादक चर्चा करे। वैसा आचरण (हेतु आदि का प्रयोग) करे जिससे कोई विरोधी न बने।
- ४६. काण्यप (भगवान् महाबीर) के द्वारा बताये गये इस धर्म को स्वीकार कर शान्तचित्त भिक्षु अग्लानभाव से<sup>८९</sup> रुग्ण भिक्षु की सेवा करे।

#### सूयगडो १

६०. संखाय पेसलं धम्मं दिद्विमं परिणिव्वुडे । उवसग्गे णियामित्ता आमोदलाए परिव्वए॰जासि ।२२।

— त्ति बेमि ॥

#### १४२

परिनिवृतः ।

नियम्य,

परिव्रजेत् ।

धमं,

पेशलं

म्र० ३ : उपसर्गपरिज्ञा : इलो० ६०-६६

६०. दृष्टिसंपन्न और प्रशान्त भिक्षु पवित्र धर्म को जान, मोक्ष-प्राप्ति तक उपसर्गों को सहता हुआ परिव्रजन करे।

इति त्रवीमि !! - ऐसा मैं कहता हूं ॥

# चउत्थो उद्देशो : चौथा उद्देशक

६१.आहंसु महापुरिसा पुव्यि तत्ततवोधणाः। उदएण सिद्धिमावण्या तत्थ मंदो विसीयइ।१।

६२.अभुंजिया णमी वेदेही रामउत्ते य भुंजिया। बाहुए उदगं भोच्चा तहा तारागणे रिसी।२।

६३. आसिले देविले चेव दीवायण महारिसी । पारासरे दगं भोच्चा बीयाणि हरियाणि य ।३।

६४. एए पुन्वं महापुरिसा आहिया इह संमया। भोच्चा बीयोदगं सिद्धा इइ मेयमणुस्सुयं।४।

६४. तत्थ मंदा विसीयंति वाहच्छिण्णा व गद्दभा। पिट्ठओ परिसप्पंति पीढसप्पीव संभमे।४।

६६. इहमेगे उ भासंति सातं सातेण विज्जई । जे तत्थ आरियं मग्गं परमं च समाहियं ।६। आहुः महापुरुषाः, पूर्वं तप्तत्वोधनाः। उदकेन सिद्धिमानन्नाः, तत्र मन्दो विषीदितः॥

संख्याय

हिष्टमान्

उपसर्गान्

आमोक्षाय

अभुक्तवा निमः वैदेही, रामपुत्रक्च भुक्तवा। बाहुकः उदकं भुक्तवा, तथा तारागणः ऋषिः॥

आसिलः देविलश्चैव, द्वीपायनो महर्षिः। पाराशरः दकं भुक्तवा, बीजानि हरितानि च॥

एते पूर्व महापुरुषाः, आहृताः इह सम्मताः। भुक्तवा वीजोदकं सिद्धाः, इति ममैतद् अनुश्रुतम्।।

तत्र मन्दा विषीदन्ति, वाहच्छिन्ना इव गर्दभाः। पृष्ठतः परिसर्पन्ति पीठसपिणः इव सम्भ्रमे॥

इह एके तु भाषन्ते, सातं सातेण विद्यते। यस्तत्र आर्यो मार्गः, परमश्च समाधिकः॥ ६१. कहा जाता है कि अतीत काल में "तप्त तपोधन महापुरुष सिचित्त जल से स्नान आदि करते हुए सिद्धि को प्राप्त हुए हैं। " यह सोचकर मंद भिक्षु (अस्नान आदि ब्रतों में) विषण्ण (संदिग्ध) हो जाता है।

६२. विदेह जनपद के राजा निम ने भोजन छोड़कर, (राजिष) रामपुत्र ने भोजन करते हुए तथा बाहुक और तारागण ऋषि ने केवल जल पीते हुए (सिद्धि प्राप्त की ।)

६३. तथा आसिल-देविल, द्वैपायन और पाराशर महर्षियों ने सचित्त जल, बीज और हरित का सेवन करते हुए (सिद्धि प्राप्त की ।)<sup>९९</sup>

६४. अतीत में हुए ये महापुरुष (भारत आदि पुराणों में) आख्यात हैं और यहां (ऋषिभाषित आदि जैन ग्रन्थों में) भी सम्मत हैं। इन्होंने सचित्त बीज और जल का सेवन कर सिद्धि प्राप्त की --यह मैंने परम्परा से सुना है।

६५. (यह सोचकर) मंद भिक्षु विषाद को प्राप्त होते हैं। भार को बीच में ही डाल देने वाले ' गधे की भांति वे (अस्तान आदि ब्रतों को) बीच में ही छोड़ देते हैं। वे कठिनाई के समय ' मोक्ष की ओर प्रस्थान करने वाले मुमुक्षुओं से पंगु ' की भांति पीछे रह जाते हैं।

६६. कुछ दार्शनिक कहते हैं — 'सुख से सुख प्राप्त होता है<sup>९९</sup>।' जो आर्य मार्ग है<sup>९६</sup> (वह सुखकर है) उससे परम समाधि (प्राप्त होती है।)<sup>९७</sup>

#### ग्र० ३: उपसर्गपरिज्ञा : इलो० ६७-७५

- ६७. मा एयं अवमण्णंता अप्पेणं लुंपहा बहुं। एयस्स अमोनखाए अयोहारि व्व जूरहा।७।
- ६८.पाणाइवाए बहुंता मुसावाए असंजया । अदिण्णादाणे बहुंता मेहुणे य परिग्गहे ।८।
- ६६. एवमेगे उपासत्था
  पण्णवेति अणारिया।
  इत्थीवसं गया बाला
  जिणसासणपरंमुहा ।६।
- ७०. जहा गंडं पिलागं वा परिपोलेत्ता मुहुत्तगं। एवं विष्णवणित्थीसु दोसो तत्थ कओ सिया?।१०।
- ७१. जहा मंधादए णाम थिमियं पियति दगं। एवं विष्णवणित्थीसु दोसो तत्थ कओ सिया? ।११।
- ७२. जहा विहंगमा पिंगा थिमियं पियति दगं। एवं विष्णवणित्थीसु दोसो तत्थ कओ सिया? ११२।
- ७३. एवमेगे उ पासत्था मिच्छादिट्टी अणारिया । अज्भोववण्णा कामेहि पूयणा इव तरुणए ।१३।
- ७४. अणागयमपरसंता
  पच्चुध्पण्णगवेसमाः
  ते पच्छा परितप्पंति
  भीणे आउम्म जोव्वणे ।१४।
- ७४. जेहि काले परक्कंतं ण पच्छा परितप्पए। ते धीरा बंधणुम्मुक्का णावकंखंति जीवियं।१४।

मा एतं अपमन्यमानाः, अल्पेन लुम्पथ बहुम्। एतस्य अमोक्षे, अयोहारी इव खिद्यक्वे॥

प्राणातिपाते वर्तमानाः, मृषावादे असंयताः । अदत्तादाने वर्तमानाः, मैथने च परिग्रहे ॥

एवमेके तु पार्श्वस्थाः, प्रज्ञापयन्ति अनार्याः । स्त्रीवशं गताः बालाः, जिनशासनपराङ्मुखाः ।।

यथा गण्डं पिटकं वा, परिपीड्य मुहूर्त्तकम्। एवं विज्ञापना स्त्रीषु, दोषस्तत्र कुतः स्यात् ?॥

यथा 'मन्धादकः' नाम, स्तिमितं पिबति दकम्। एवं विज्ञापना स्त्रीषु, दोषस्तत्र कृतः स्यात् ?॥

यथा विहंगमा पिगा, तिमितं पिबति दकम्। एवं विज्ञापना स्त्रीषु, दोषस्तत्र कुतः स्यात्?॥

एवमेके तु पार्श्वस्थाः, मिथ्याहष्टयः अनार्याः । अध्युपपन्नाः कामेषु, पूतना इव तरुणके॥

अनागतं अपश्यन्तः, प्रत्युत्पन्नगवेषकाः । ते पश्चात् परितप्यन्ते, क्षीणे आयुषि यौवने॥

येः काले पराकान्तं, न पश्चात् परितप्यते । ते धीराः बन्धनोन्मुक्ताः, नावकांक्षंति जीवितम् ॥

- ६७. इस अप-सिद्धांत को मानते हुते आप थोड़े के लिये बहुत को न गवाएं। इस अप-सिद्धान्त को न छोड़ने के कारण कहीं आप लोहबणिक् की भांति<sup>९</sup>० खेद को प्राप्त न हों।<sup>९९</sup>
- ६ . [इस अप-सिद्धान्त के कारण ही आप] हिंसा करते हैं, मृषावाद के प्रति संयत नहीं हैं, अदत्तादान, मैथुन और परिग्रह में भी प्रवृत्त हैं। '"
- ६६. कुछ अनार्य <sup>१०१</sup>, स्त्री के वशवर्ती, अज्ञानी और जिन शासन के पराङ्मुख पार्श्वस्थ <sup>१०१</sup> इस प्रकार कहते हैं—
- ७०. जैसे कोई गांठ या फोड़े को दबाकर कुछ समय के लिये (मवाद को निकाल देता है) वैसे ही स्त्री के साथ भोग कर<sup>101</sup> (कोई वीर्य का विसर्जन करता है) उसमें दोष कैसा ?
- ७१. जैसे मेंडा जल को गुदला किये बिना " धीमे से उसे पी लेता है, बैसे ही (चित्त को कलुषित किये बिना) स्ती के साथ कोई भोग करता है, उसमें दोष कैसा?
- ७२. जैसे पिंग '°' नामक पक्षिणी आकाश में तैरती हुई (जल को शुब्ध किये बिना) धीमे से चोंच से जल पी लेती है, बैसे ही (राग से अलिप्त रह कर) स्त्री के साथ कोई भोग करता है, उसमें दोष कैसा ?'°
- ७३. इस प्रकार कुछ मिथ्यादृष्टि, अनार्य, पार्श्वस्थ काम-भोगों में वैसे ही आसक्त होते हैं जैसे भेड़<sup>7</sup> अपने बच्चे में।
- ७४. भविष्य में होने वाले दुःख को दृष्टि से ओफल कर वर्तमान सुख को खोजने वाले वे आयुष्य और यौवन के क्षीण होने पर परिताप करते हैं। ""
- ७४. जिन्होंने ठीक समय पर<sup>ें पराक्रम</sup> किया है वे बाद में परिताप नहीं करते। <sup>११</sup> वे धीर पुरुष (कामा-सक्ति के) बंधन से मुक्त होकर (काम-भोगमय) जीवन की <sup>१११</sup> आकांक्षा नहीं करते।

### सूयगडो १

- ७६. जहा णई वेयरणी
  दुत्तरा इह सम्मता।
  एवं लोगंसि णारीओ
  दुत्तरा अमईमया।१६।
- ७७. जेहि णारीण संजोगा
  पूर्यणा पिटुओ कया।
  सन्वमेयं णिराकिच्चा
  ते ठिया सुसमाहीए ।१७।
- ७८. एए ओघं तरिस्संति समुद्दं व ववहारिणो। जत्थ पाणा विसण्णासी किच्चंती सयकम्मुणा ।१८।
- ७६. तं च भिक्ष् परिण्णाय सुव्वए समिए चरे। मुसावायं विवज्जेज्जा ऽदिण्णादाणं च वोसिरे।१६।
- द०. उड्ढमहे तिरियं वा जे केई तसथावरा। सब्वत्थ विरति कुज्जा संति णिब्बाणमाहियं ।२०।
- दर. इमं च धम्ममायाय कासवेण पवेइयं। कुज्जा भित्रखू गिलाणस्स अगिलाए समाहिए। २१।
- दर. संखाय पेसलं धम्मं दिद्विमं परिणिग्वुडे। उवसगो णियामित्ता आमोक्खाए परिन्वएज्जासि। २२।

—त्ति बेमि ॥

#### 888

यथा नदी वैतरणी, दुस्तरा इह सम्मता। एवं लोके नार्यः, दुस्तरा। अमितमता।

यैः नारीणां संयोगाः, पूतनाः पृष्ठतः कृताः। सर्वमेतत् निराकृत्य, ते स्थिताः सुसमाधौ॥

एते ओघं तरिष्यन्ति, समुद्रं इव व्यवहारिणः। यत्र प्राणाः विषण्णासीनाः, कृत्यन्ते स्वककर्मणा।।

तच्च भिक्षुः परिज्ञाय, सुव्रतः समितश्चरेत्। मृषावादं विवर्जयेत्, अदत्तादानं च व्युत्स्जेत्॥

अर्ध्वमधस्तिर्यक् वा, ये केचित् त्रसस्थावराः। सर्वत्र विरति कुर्यात्, शान्तिः निर्वाणमाहृतम्।।

इमं च धर्ममादाय, काश्यपेन प्रवेदितम्। कुर्यात् भिक्षुः ग्लानस्य, अगिलया समाहितः॥

संख्याय पेशलं धर्मं, हष्टिमान् परिनिर्वृत.। उपसर्गान् नियम्य, आमोक्षाय परिव्रजेत्॥

--इति ब्रवीमि ॥

## ग्र० ३: उपसर्गपरिज्ञा: क्लो० ७६-८२

- ७६. जैसे वैतरणी नदी राष्ट्र (तेज प्रवाह और विषम तट-बंध के कारण) दुस्तर मानी गई है, वैसे ही अबुद्धि-मान् पुरुष के लिये इस लोक में स्त्रियां दुस्तर होती हैं।
- ७७. जिन्होंने विक्वति पैदा करने दाले<sup>गा</sup> स्त्रियों के संयोगों को पीठ दिखा दी है और जिन्होंने इस समग्र (अनुकूल परीसह) को निरस्त कर दिया है, वे समाधि में स्थित हैं।
- ७८. ये (काम-वासना को जीतने वाले) संसार-समुद्र का पार पा जायेंगे, जैसे न्यापारी समुद्र का पार पा जाता है, जिस (संसार-समुद्र) में प्राणी विषण्ण होकर रहते हैं और अपने कर्मों के कारण छिन्न होते हैं।
- ७६. इसे जानकर भिक्षु सुन्नत और समित होकर विहरण करे। वह मूठ बोलना छोड़े<sup>११</sup> और चोरी को त्यागे।
- ५०. <sup>114</sup> ऊंची, नीची और तिरछी दिशाओं में जो कोई त्रस और स्थावर प्राणी हैं, सब अवस्थाओं में '<sup>14</sup> उनकी हिंसा से विरत रहे। (विरति ही) शांति है<sup>115</sup> और शांति ही निर्वाण है।
- ५१. काश्यप (भगवान् महावीर) के द्वारा बताये गये इस धर्म को स्वीकार कर शांतिचित्त भिक्षु अग्लान-भाव से रुग्ण भिक्षु की सेवा करे।
- प्रशास्त्र प्रशास्त्र पिक्षु पित्र धर्म को जान, मोक्ष-प्राप्ति तक उपसर्गों को सहता हुआ परिव्रजन करे।

--ऐसा मैं कहता हूं।

#### दिप्पण : म्रध्ययन ३

### इलोक १:

### १. दृढ सामर्थ्य वाले (दढधम्माणं)

इसका संस्कृत रूप होगा 'दृढधर्माणम्'। वृत्तिकार ने इसका अर्थ--समर्थ स्वभाव वाला अर्थात् युद्ध को दृढ़ता से लड़ने के स्वभाव वाला किया है। चूर्णिकार ने 'दढधन्नाणं' पाठ मानकर उसका अर्थ दृढ़ धनुष्यवाला किया है। इसका संस्कृत रूप होगा 'दृढधन्वानम्'। यह महारय का विशेषण है।

### २. कुरुण को (महारहं)

चूणिकार और टीकाकार—दोनों ने इसका अर्थ कृष्ण किया है।

### ३. शिशुपाल (सिसुपालो)

एक नगर में दमघोष नाम का राजा था। उसकी रानी का नाम मादी था। वह कुष्ण की बहिन थी। उसके पुत्र का जन्म हुआ। उसके चार भुजाएं थीं। वह बहुत बल-संपन्न था। चतुर्भुज पुत्र को देख माता को बहुत आश्चर्य हुआ। एक और उसके मन में पुत्र-प्राप्ति का हर्ष था तो दूसरी ओर पुत्र के चतुर्भुज होने के कारण भय। उसने नैमित्तिकों को बुला भेजा। नैमित्तिक आये, पुत्र को देखकर बोले—यह शिशु पहान् पराक्रमी और संप्राम में दुर्जेय होगा। जिसको देखकर इसकी दो अतिरिक्त भुजायें नष्ट हो जायेंगी, उसी व्यक्ति से इसको भय होगा, इसमें कोई संदेह नहीं है। यह सुनकर माता का मन भय से भर गया। मादी को पुत्र-जन्म की बधाई देने के लिये अनेक लोग आये। मादी सबको अपना पुत्र दिखलाती और यथायोग्य सबके चरणों में उसे लुटाती। कृष्ण भी वहां आये। मादी ने उनके चरणों में पुत्र को लुटाया। कृष्ण के देखते ही शिशु की दो अतिरिक्त भुजाएं विश्वीन हो गईँ। यह देख मादी कृष्ण के पास गई और पुत्र को अभय देने की प्रार्थना की। कृष्ण ने कहा —मैं इसके सौ अपराधों को क्षमा कर दूंगा। आगे नहीं। दिन बीते। शिशुपाल युवा हुआ। वह अपने यौवन के मद से अन्धा होकर कृष्ण की असभ्य वचनों से अवहेलना करने करने लगा। समर्थ होते हुए भी कृष्ण उसे सहते रहे। शिशुपाल वैसे ही करता रहा। जब सौ बार अपराध हो चुके तब कृष्ण ने उसे सावधान किया। किन्तु शिशुपाल नहीं माना। अन्त में कृष्ण ने अपने चक्र से उसका शिर काट डाला।

### क्लोक २:

### ४. माता अपने पुत्र को नहीं जान पाती (माया पुत्तं ण जाणाइ)

इस चरण के द्वारा संप्राम की भीषणता प्रदिशत की गई है। जब योद्धाओं द्वारा आयुधों का परस्पर प्रहार होता है और उनके द्वारा नागरिक भी क्षत-त्रिक्षत होते हैं तब माताएं भी भयभ्रांत होकर अपने नन्हें-नन्हें बच्चों को छोड़कर भाग जाती हैं अथवा उनके हाथ या किट से बच्चों के गिर जाने पर भी उन्हें पता नहीं चलता। इस प्रकार का आतंकपूर्ण संग्राम 'माता-पुतीय-

- १. ब्ति, पत्र ८० : हड:-समयों धर्म:-स्वभाव: सङ्ग्रामामङ्गक्ष्यो यस्य स तथा तम् ।
- २. चूर्णि, पृ० ७१ : हढं धनुर्यस्य स भवति हढधन्वा तं हढधन्वानम् ।
- ३. (क) चूर्णि, पृ० ७१ : मधारधो केसवो ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र ६० : महात् रथोऽस्येति महारथः, स च प्रक्रमादत्र नारायणः ।
- ४, (क) चूर्णि, पृ० ७८,७१ ।
  - (स) वृत्ति, पत्र ६२।

म्रध्ययन ३ : टिप्पण ४-८

संग्राम' कहलाता है।

### व्लोक ३:

### ५. अपुष्टधर्मा (अपुर्ठे)

चूणिकार ने इसका मुख्य अर्थ-अपुष्टधर्मा और विकल्प में परीषहों से अस्पृष्ट या अदृष्टधर्मा किया है । वृत्तिकार केवल 'अस्पृष्ट' अर्थ ही करते हैं । प्रसंगवश चूणिकार द्वारा स्वीकृत पहला अर्थ ही संगत लगता है ।

देखें १/१४/३ का टिप्पण ।

# ६. अपने आपको शूर मानता है (सूरं मण्णइ अप्पाणं)

वह प्रव्रजित होते समय सोचता है—प्रव्रज्या में दुष्कर है ही क्या? जिसने निश्चय कर लिया है उसके लिए कौन-सा कार्य दुष्कर होता है। आदमी सिंह, बाघ आदि के साथ भी लड़ सकता है, संग्राम में जा सकता है, आग में कूद सकता है—इस प्रकार संयम के कष्टों की न जानने वाला व्यक्ति अपने आपको शूर मानता है।

# ७. रूक्ष (संयम) का (लूहं)

संयम रूक्ष होता है, क्योंकि उसमें कर्म-बंध नहीं होता। जैसे रूक्ष पट ार रजें नहीं चिपकतीं, वैसे ही संयम में कर्मों का क्लेष नहीं होता। अतः रूक्ष भव्द का अर्थ है—संयम। प

संयम का पालन कब्टकर होता है। कुछ अधीर व्यक्ति साधुओं को मैले-कुर्चेले देखकर संयम से च्युत हो जाते हैं। कुछ आधे केशलुंचन में और कुछ केशलुंचन की समाष्ति पर, उससे घबड़ा कर भाग खड़े होते हैं। कुछ व्यक्ति केशों के परिष्ठापन के लिए जाते हैं और वहीं से घर चले जाते हैं। इस प्रकार संयम का पालन कब्टकर होता है।

### इलोक ४:

# जाड़े के महीनों में (हेमंतमासिम्म)

इस भव्द के द्वारा पौष और माघ—ये दो महीने गृहीत हैं। चूर्णिकार के अनुसार इन महीनों में भयंकर ठंड पड़ती है, आकाश में वर्षी के बादल उमड़ आते हैं और वायु भी तीव्र हो जाती है।

- १ (क) चूणि, पृ० ७६: माता पुत्तं ण याणाति, अमाता-पुत्रो यदा सङ्ग्रामो भवति । का भावना ? तस्यामवस्थायां माता पुत्रं मुक्तं उत्तानशयं क्षीराहारमजङ्गमं भयोद्भान्तलोचना अथ्या (च्चा) यणा ण याणाति, नो (ना) पेक्षते, न त्राणा-योद्यमते हस्तात् कटीतो वा भ्रश्यमानं भ्रष्टं वा न जानीते ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र ८० : ततः सङ्ग्रामे समुपस्थिते पतत्परानीकसुभटमुक्तहेतिसङ्काते सति तत्र च सर्वस्याकुलीभूतत्वात् 'माता पुत्रं न जानाति' कटोतो भ्रश्यन्ते स्तनन्ध्यमपि न सम्यक् प्रतिजागर्त्तीत्येवं मातापुत्रीये सङ्ग्रामे ।
- २. चूर्ण पृ० ७१ : अपुद्वो णाम अप्पुद्वधम्मो, अस्पृष्टो वा परीवहैः, अद्दुष्टधर्मा इत्यर्थः।
- ३. वृत्ति पत्र ६१ : परीषहैः 'अस्पृष्टः' अ**ष्**छुप्तः ।
- ४. चूर्णि, पृ० ७६ : सो पव्वयंतो चितेइ भणित य—िक पव्वजाए बुक्करं कातुं ति ?, कि णिच्छियस्स दुक्करं ? णणु सीहवाचेहि वि समं जुज्भिक्जिति, संगामे य पविसिञ्जिति, अग्गिपष्ठणं च कीरइ ।
- थ. (क) चूर्णि, पृ० ७६ : रूक्षः संयम एव, रूक्षत्वात् तत्र कर्माणि न श्लिष्यन्ति रजीवत् ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र ६१ : रूक्षं संयमं कर्मसंश्लेषकारणाभावात् ।
- ६. चूर्णि, पृ० ७६ : तत्र केचिव् दृष्टिव साध्न् जल्लादीहि लिप्ताङ्कान् केचिवर्द्धकृते लोचे केचित् परिसमाप्ते केशान् स्रष्टुं गताः, तत एव यान्ति ।
- ७. चूर्णि, पृ० ७६ : यत्रातीव शीतं भवति, वर्ष-वर्दलाक्ष्याः वा तीव्रवाता भवन्ति, वातप्रहणात् सीह-वग्ध-विरालोपाक्यानं, यधा पोसे वा माहे वा ।

**ग्रध्ययन ३: टिप्पण ६-१३** 

### ६. राजा (सत्तिया)

इसके अनेक अर्थ हैं — सामन्त, श्रेष्ठी (ग्राम-शासक) राजा आदि। पहां इसका अर्थ 'राजा' किया है। प

#### इलोक ४:

### १०. कर्म से पलायन किए हुए हैं (कम्मंता)

कर्मान्त का अर्थ है—कृषि, पशुपालन आदि । । वृत्तिकार ने 'कम्मत्ता' पाठ मानकर इसकी व्याख्या इस प्रकार की है —

- (१) अपने पूर्वंकर्मों का फल भोगने वाले।
- (२) कृषि, पशुपालन आदि कार्यों से अभिभूत ।

### श्लोक ६:

# ११. (साधुचर्या से) प्रतिकूल पथ पर चलने वाले (पाडिपंथियमागया)

जो जिसके प्रतिकूल है वह उसके लिये प्रातिपथिक होता है। वृत्तिकार ने इसका अर्थ साधुओं के निद्धेषी किया है।

### १२. ये कृत का प्रतिकार कर रहे हैं (पडियारगया एए)

मुनि अहिंसा और अपरिग्रह की दृष्टि से जो साधना स्त्रीकार करता है उसे प्रातिपथिक व्यक्ति पूर्वकृत कर्मों का परिणाम बतलाते हैं। वे कहते हैं — इन मुनियों ने अन्य जन्मों में मार्ग त्याग दिया था, इसलिये ये नग्न घूम रहे हैं। इन्होंने दान नहीं दिया था, इसलिये इन्हें आहार नहीं मिल रहा है और यदि मिल रहा है तो ये ले नहीं पा रहे हैं। इन्होंने किसी को पानी नहीं पिलाया था, इसलिये ये निर्मल पानी भी नहीं पी रहे हैं।

# श्लोक १०:

### १३. विण्ड मांगकर खानेवाले (पिंडोलग)

इसका अर्थ है—भिक्षा से निर्वाह करने वाला। पिंड का अर्थ है—भोजन और ओलग्ग (ओलग) का अर्थ है—पीछे लगा

१ देखें — दसवेआलियं ६/२ में 'खत्तिय' शब्द का टिप्पण।

२ (क) चूर्णि, पृ० ७६: खत्तिओ णाम राया।

<sup>(</sup>ख) वृत्ति, पत्र ८१: क्षत्रिया राजानः।

३. चूर्णि, पृ० ८० : कृषी-पशुपाल्यादिभिः कर्मान्तैः ।

४. वृत्ति, पत्र ८२ : पूर्वाचरितैः कर्मभिरात्ताः पूर्वस्वकृतकर्मणः फलमनुभवन्ति, यदिवा—कर्मभिः—कृष्यादिभिरात्ताः—तरकर्तुमसमर्था उद्विग्नाः ।

४. चूर्णि, पृ० ६१ : पद्यतेऽनेनेति पन्धानं प्रति योऽन्यः पन्धाः स प्रतिपथः प्रतिपन्धा वा, ····· अथवा यो यस्य विलोमका स तस्य प्रातिपथिको भवति ।

६. वृत्ति, पत्र ८२ : प्रतिपय:--प्रतिकूलस्वं तेन चरन्ति प्रातिपाग्यिकाः--साधुविद्वेषिणः ।

७ चूर्णि, पृ० दश: पडियारगता एते, करणं कृतिर्वा कारः ते, कारं प्रति थोऽन्यः कारः प्रतिकारः, तं गताः पडियारगताः पडियाई कम्माई वेदंति, एतेहि अण्णाए जातीए पंथा उच्छूढा तेण णियणा हिंडति, ण य दत्ताई दाणाई तेण न लमंति, लढ़ं पि य ण गेण्हंति, ण वा उदगाणि दत्ताणि तेण ताणि ण पिवंति ।

ब्रध्ययन ३ : टिप्पण १४-१८

हुआ। अर्थात् जो भिक्षा के पीछे लगा हुआ है, भिक्षा से ही जीवन यापन करता है वह 'पिडोलग' कहलाता है।'

देखें— उत्तरज्भयणाणि ४/२२ का टिप्पण ।

### १४. खुजली के कारण विकृत शरीर वाले (कंडू-विणट्ठंगा)

पसीने, मैल या मांकड के काटने पर व्यक्ति शरीर को अंगुली, नख, शुक्ति या शलाका आदि से खुजलाता है। धीरे-धीरे उसका शरीर विकृत होता जाता है, विनष्ट होता जाता है।

खुजली करने से शरीर में कहीं बाव और कहीं रेखायें उभर आती हैं। इनसे शरीर विकृत हो जाता है। कुछ व्यक्ति अपने शरीर की सार-संभाल नहीं करते। शरीर कभी रोगग्रस्त हो जाता है और उससे कोई न कोई शरीर का अंग विकृत होकर नष्ट हो जाता है।

सनत्कुमार चक्रवर्ती थे। उन्हें संसार की असारता का बोध हुआ। वे प्रव्रजित हो गये। उन्होंने शरीर का परिकर्म छोड़ दिया। बेले-बेले की तपस्या करने लगे। एक बार पारणे में उन्हें बकरी की छाछ मिली। उससे पारणा किया। फिर बेले की तपस्या की। पारणे में प्रान्त और नीरस आहार लेने के कारण उनके शरीर में कण्डू आदि सात व्याधियां उत्पन्न हुई। सात सी वर्षों तक वे इन्हें सहते रहे। तपस्या का क्रम चलता रहा। शरीर विकृत हो गया।

### १५. मैले (उज्जल्ला)

उत् अर्थात् ऊपर आ गया है, जल्ल अर्थात् सूखा पसीना, उसे 'उण्जल्ल' कहा जाता है। तात्पर्य में इसका अर्थ होगा---मैला ।

# १६. दु:खी हैं (असमाहिया)

चूणिकार ने इसके दो अर्थ किये हैं- असुन्दर अथवा दु:खी। वृत्तिकार के अनुसार इसका अर्थ है- जो मनुष्य असुन्दर, बीभत्स या दुष्ट होता है वह दूसरों में असमाधि उत्पन्न करता है।

### इलोक ११:

# १७. मोह से (मोहेण)

चूर्णिकार ने मोह का अर्थ अज्ञान" और वृत्तिकार ने 'मिथ्यादर्शन' किया है।'

### १८. अन्धकार से (और भी घने) अंधकार में जाते हैं (तमाओ ते तमं जंति)

तम का अर्थ है—अज्ञान । अज्ञान से घोर अज्ञान में जाते हैं अर्थात् वे मनुष्य उत्कृष्ट स्थिति वाले मोहनीय, ज्ञानावरणीय और दर्शनावरणीय कर्म का बंध करते हैं। वे एकेन्द्रिय आदि एकान्त तमोमय योनियों में जन्म लेते हैं तथा सदा अन्धकार से व्याप्त

- १. (क) चूर्णि पृष्ठ ८१ : पिडेसु बीयमानेमु उल्लेंति पिडोचगा ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र ८२: 'पिडोलग' सि परपिण्डप्रायंकाः ।
- २. चूर्णि, पृ० ५१ : स्वेद-मल-मत्कुणादिभि: खाद्यमाना अङ्गुल-नखशुक्ति-शलाकादीनां कण्डुकितमार्गै: विणट्ठगा ।
- ३. वृत्ति, पत्र ८२: तथा— व्यक्तिकण्डूकृतक्षतेः रेखामिर्वा विनष्टाङ्गाः—विकृतशरीराः, अप्रतिकर्मशरीरतया वा व्यक्तिश्रोगसम्भवे सनत्कुमारविद्वनिष्टाङ्गाः।
- ४. (क) वृत्ति, पत्र ६२ : तपोद्गतो जल्ल: शुष्कप्रस्वेद: ।
  - (ख) चूर्णि, पृष्ठ =१ : उश्जल्ल ति उवचितजल्ला मलसकटाच्छादिताङ्गाः ।
- ५. चूर्णि पृ० द१ : असमाहित त्ति अशोधना विवृताङ्गस्वात् अथवा असमाहिता दुविखता ।
- ६. वृत्ति, पृ० ६२, ६३ : असमाहिता अशोभना बीभासा बुध्टा वा प्राणिनामसमाधिमुत्पादयन्तीति ।
- ७. चूर्णि, पृ० दश्ः मोहो अण्णाण ।
- द. वृत्ति, पत्र दर : मोहेन मिथ्यादर्शनरूपेण ।

# सूबगडो १

#### नरक में उत्पन्न होते हैं।

वृत्तिकार ने इसके दो अर्थ किये हैं।

- (१) प्राणी अज्ञान रूरी अन्धकार से घोर अन्धकार में जाते हैं।
- (२) निम्नतम गति में जाते हैं।

### इलोक १२:

### १६. डांस और मच्छरों के (दंसमसगेहि)

सिन्धु, ताम्रलिप्ति (तामलिप्त), कोंकण आदि देशों में दंश, मशक बहुत होते थे। ये देश मुनियों के विहार-क्षेत्र थे। इन देशों में विहरण करने वाले मुनियों को दंश-मशक परीषह का सामना करना पड़ता था। रै

## क्लोक १३:

### २०. केश (केस)

जिनको खींचने से मनुष्य को क्रेश होता है, इसलिये बालों को केश कहा जाता है।"

### २१. जाल में (केयणे)

इसका अर्थ है -- मछली पकड़ने का जाल।

चूर्णिकार ने इसकी व्याख्या इस प्रकार की है—'केतन' चलनी के आकार का एक जाल होता है। ज्वार के लौटते समय पानी चला जाता है, मछलियां उस जाल (केतन) में फंस जाती हैं।'

### इलोक १४:

### २२. आत्मवाती चेष्टा करने वाले (आयदंडसमायारा)

जिनका आत्मा को दंडित करने का स्वभाव है वे आत्मदंड-समाचार कहलाते हैं।

### २३. हर्ष (कीड़ा भाव) (हरिस)

वृत्तिकार ने इसके दो अर्थ किये हैं --राग या की ड़ाभाव।

#### ७. वृत्ति, पत्र द३ ।

१. चूर्णि, पृष्ठ ८५ : अज्ञानं हि तमः ते ततो अण्णाणतमातो तनंतरं कायाइ उक्कासकालाँद्वतीयं मोहणिक्वं कम्मं बंधीत, एवं णाणावरणिक्वं वंसणावरणिक्वं, एगिदियादिसु वा एगंततमासु जोणीसु उववक्वंति, णिक्वंधकारेसु वा णरएसु ।

२. वृत्ति, पत्र ६३ : तमतः अज्ञानरूपादुःकुव्दं तमो यान्ति गच्छन्ति, यदिवा —अधस्तादप्यधस्तनीं गति गच्छन्ति ।

३. (क) चूर्णि, पृ० ६१ : सिधु-तामलित्तिगादिसु विसएसु अतीव दंसगा भवंति, अत्रावृतास्ते भृगः बाष्ट्यमानाः शीतेन च अत्यरण-पाउरणहुताए तणाइं सेवमाणा तेहि विज्भाति ।

<sup>(</sup>ख) वृत्ति, पत्र ६३ : क्वचित्सिन्धु ताम्रलिप्तकोङ्कुगादिके देशे अधिका दंशमशका भवन्ति ।

४. चूणि, पृ० प्र२ : क्लस्यन्त एभिराकृष्टा इति केशाः ।

४. चुणि, पृ॰ दर : केयणं णाम कडवल्लसंठितं, मच्छा पाणिए पडिणियत्ते उत्तारिज्जंति इत्यर्थः ।

६. (क) चूर्णि पृ० =२ : आत्पानं दण्डियतुं शीलं येषां ते भवन्ति आत्मदण्डसमाचाराः ।

<sup>(</sup>ख) वृत्ति, पत्र = ३ : आत्मा दण्ड्यते हितात् भ्रश्यते येव स आत्मदण्डःसमाचाराः अनुष्ठानम् ।

# ग्रध्ययन ३ : टिप्पण २४-२**८**

# क्लोक १५:

### २४. सीमान्त प्रदेश में रहने वाले (पलियंतंसि)

पर्यन्त का अर्थ है—सीमान्त प्रदेश। वृत्तिकार ने इसका अर्थ-अनार्य देश का सीमान्त प्रदेश किया है। वि

### २५. लाल बस्त्रों से (कसायवसणेहि)

चूणिकार ने 'कषाय' और 'वसन' इन दोनों पदों के भिन्त-भिन्न अर्थ किये हैं। कुछ लोग साधुओं को देखकर स्वभाव से कुद्ध हो जाते हैं और कुछ लोगों का यह व्यसन होता है कि वे कार्पटिक और पाषंडियों को बाधित करते हैं और उन्हें नचाते हैं।

वृत्तिकार ने इसका अर्थ — कथायवचन — कोध प्रधान कटुक वचन किया है। वस्तुतः 'कषायवसन' का अर्थ लाल वस्त्र होना चहिये। प्राचीन काल में गुप्तचरों या चोरों को लाल वस्त्र से बांधने की प्रथा थी।

### इलोक १६:

### २६. थष्पड़ से (फलेण)

चूणिकार ने फल का अर्थ -चपेटा किया है। वृत्तिकार ने इसका अर्थ बिजौरे के फल या खड्ग आदि किया है।

# २७. अज्ञानी भिक्षु वैसे ही अपने ज्ञातिजनों को याद करता है (णाईणं सरई बाले)

पीटे जाने पर भिक्षु अपने ज्ञातिजनों को याद करता है। वह सोचता है—यदि यहां मेरा भाई, बन्धु, मित्र या कोई संबंधी होता तो मुक्ते इस प्रकार की कदर्शना का सामना नहीं करना पड़ता। मेरे पर यह विपत्ति नहीं आती।

### २८. रूठकर घर से भाग जाने वाली स्त्री (इत्थी वा कुद्धगामिणी)

कोई स्त्री क्रूड़ होकर अपने घर से निकल जाती है, किन्तु उसे कहीं भी आश्रय नहीं मिलता। लोग उसके पीछे लग जाते हैं। वे उसे पीड़ित करते हैं। चोर आदि लुटेरे भी उसे सताते हैं, तब उसे अपने क़ृत्य पर पश्चात्ताप होता है और वह अपने ज्ञातिजनों का स्मरण करती है। वह सोचती है, यदि मैं अपना घर छोड़कर नहीं आती तो मुके आज इस कष्ट का सामना नहीं करना पड़ता।

चूर्णिकार ने यहां 'अचंकारिय भट्टा' के उदाहरण का संकेत किया है। वह उदाहरण इस प्रकार है—

एक गांव में एक सेठ रहता था। उसके आठ पुत्र थे। बाद में एक पुत्री हुई। उसका नाम अचंकारिय भट्टा रखा। वह युवती हुई तब अमात्य ने उसकी याचना की। सेठ ने कहा — मुक्ते पुत्री देने में कोई बाधा नहीं है। किन्तु एक शर्त है कि इसके अपराध कर देने पर भी आए इसे उपालंभ नहीं दे सकेंगे। अमात्य ने इस बात को स्वीकार कर खिया। वह अमात्य की पत्नी हो

- १. चूर्णि, पृ० ८२ : पंडियंतं समस्तादस्तं परियन्तं । कस्य ? देशस्य ।
- २. बृत्ति, पत्र ८४: पलियंते सि ति अनार्यदेशपर्यन्ते ।
- ३. चूर्णि पृ० ८२: कसाय-बसणेहि य त्ति, तत्पुरुष: समास: द्वन्द्वो वाज्यम्, सभावत एव केबित् साधून् हब्द्वा कसाइज्जंति, वसणं केसिच मवति— कप्पडिग-पासंडिया बाहेंति णच्चावेंति वा ।
- ४. वृत्ति, पत्र द४ : कवायवचनैश्च कोधप्रधानकटुकवचनैनिर्भर्त्तंपन्तीति ।
- ५. चूर्णि, पृ० ८२: फलं चवेडाप्रहार:।
- ६ वृत्ति, पत्र वर : फलेन वा मातुलिङ्गादिना खङ्गादिना वा ।
- ७. (क) चूर्णि, पृ० ६४: जइ णाम णातयो केवि एत्थ होत्या (होता) भाति-मित्तादयो णाहमेवंविधा आर्वात पावेतो ।
  - (स) वृत्ति, पत्र ८४ : कश्चिदपरिणतः बालः अज्ञो 'ज्ञातीनां' स्वजनानां स्मरति, तद्यथा--यदत्र मम कश्चित् सम्बंधी स्यात् नाहमेवम्मृतां कदर्थनामवाष्त्रयामिति ।
- ८. वृत्ति, पत्र, ८४ : यथा स्त्री कुद्धा सती स्वगृहात् गननशीला निराश्रया मांसपेशीव सर्वस्पृहणीया तस्कराविभिरिभद्रुता सती जात-पश्चात्तापा ज्ञातिनां स्मरति एवमसावपीति ।
- ६. चूणि, पृ० ८२ : इत्थी वा कुद्धगामिणी , जधा सा अवंकातिभट्टा कुद्धा गच्छते ति कुद्धगामिणी ।

गई। अमात्य राजकार्य से निवृत्त होकर विलम्ब से घर पहुंचता था। वह प्रतिदिन उसकी प्रतीक्षा में बैठी रहती। कुछ दिन बीते। वह कुपित हो गई। एक दिन उसने दरवाजे बन्द कर दिये। अमात्य आया। उसने कहा—द्वार खोल। उसने द्वार नहीं खोला। अमात्य प्रतीक्षा में बैठा रहा। अन्त में वह बोला—केवल तू ही इस घर की स्वामिनी नहीं है। यह सुनकर उसका अहं फुफकार उठा। वह उठी, द्वार खोला और अटवी की ओर चली गई। अटवी में उसे चोर मिले। चोरों ने उसे अपने सेनापित के समक्ष उपस्थित किया। सेनापित ने उसे अपनी पत्नी बनाना चाहा। वह ऐसा नहीं चाहती थी। चोर-सेनापित ने उसे जलोकवैद्य के हाथ बेच डाला। वह भी उसे अपनी पत्नी बनाना चाहता था। वह ऐसा नहीं चाहती थी। तब वैद्य ने रोषवश उसके शरीर पर मकलन चुपड़ा और फिर जलोकों को छोड़ा। वे काटने लगे। शरीर लहुलुहान हो गया। फिर भी उसने वैद्य के साथ विवाह करना नहीं चाहा। ..... उसका रूप और लावण्य बिगड़ गया। उसका भाई ढूंढ़ते-ढूंढ़ते वहां आ पहुंचा। अपनी बहिन को पहचान कर घर ले गया। वमन-विरेचन आदि चिकित्सा पद्धित से उसको नीरोग कर पुनः लावण्यवती और रूपवती बनाकर अमात्य को सौंपा। अब वह पूर्ण शांत हो चुकी थी। उसका अहं नष्ट हो चुका था। एक बार उसने घर पर लक्षनाक तैल बनाया। परीक्षा करने एक देव मुनि का वेष बनाकर उसके घर आया और लक्षपाक तैल मांगा। उसने दासी से लाने के लिये कहा। मार्ग में ही वह भांड लूट गया। दूसरा, तीसरा ऑर चौथा भांड भी फुट गया। अचंकारिय भट्टा फिर भी रूपट नहीं हुई। फिर पांचवीं बार वह स्वयं भांड लाने गई।

### श्लोक १८:

# २६. सूक्ष्म संग (ज्ञाति-सम्बन्ध) (सुहुमा संगा)

चूणिकार ने संग, विघ्न और व्याक्षेप को एकार्थक माना है। सूक्ष्म का अर्थ हैं—निपुण। संग सूक्ष्म होते हैं। वे प्राणवध की भांति स्थूल नहीं होते। वे व्यक्ति को किसी उपाय के द्वारा धर्मच्युत करते हैं। ये अनुलोम उपसर्ग हैं। यह कहा जाता है कि जीवन में बाधा डालने वाले उदीर्ण उपसर्गों में भी मनुष्य मध्यस्थ रह सकता है, किन्तु पूजा, सक्षार आदि अनुलोम उपसर्गों का पार पाना बहुत कठिन है। ये पाताल की भांति दुक्तर हैं।

वृत्तिकार के अनुसार संग का अर्थ है-—माता, पिता आदि ज्ञातिजनों का संबंध। ये संग प्रायः मानसिक विकृति को उत्पन्न करते हैं। ये संग आन्तरिक हैं, इसलिये इन्हें सूक्ष्म कहा है। प्रतिकूल उपसर्ग प्रायः शरीर-विकार के कारण बनते हैं, अतः वे स्थूल हैं।

# श्लोक १६:

## ३०. पोषण करी (पोस)

ज्ञातिजन प्रव्रजित होने वाले या पूर्व-प्रव्रजित अपने व्यक्ति को कहते हैं—हे तात! हमने इसी आशा से तुम्हार पोषण किया है कि तुम बड़े होकर हम बूढ़ों का पोषण करोगे। अब इस अवस्था में हम काम करने में असमर्थ हैं। अब तुम हमारा पोषण करो।

- १. दशाश्रुतस्कन्ध निर्युक्ति गाया १०४-१०७, चूणि ।
- २. चूर्णि, पृ० ६३ : संगो सि वा विग्घो सि वा वक्खोडो सि वा एगट्ठं ।
- ३. बही, पृ० ८३ : सुहुमा णाम णिउणा, न प्राणब्यपरोपणवत् स्यूरमूर्त्तयः, उपायेन धर्मारुग्यावयन्ति । उक्तं हि —शक्यं जीवित विध्न-करेरप्युपसर्थेस्दीर्णेः माध्यस्थ्यं भावियतुम् । अनुलोमा पुण पूजा-सत्कारादय ·····वक्यिति हि —पाताला व दुरुत्तरा (अतारिमा ३।२६) ।
- ४. वृत्ति, पत्र ६४ : सङ्गाः मातापित्रादिसम्बन्धाः ।
- ४. वही, पत्र ६४ : ते च सुक्ष्माः प्रायश्चेतोविकारकारित्वेतान्तराः, न प्रतिकृतोपसर्गा इव बाहुत्येन शरीरविकारित्वेत प्रकटतया बादरा इति ।
- ६. (क) चूर्णि, पृ० ५३: ज्ञातयो माता-पित्रादि पव्वयंतं पुव्यपव्यद्दतं वा दट्ठूणं रुयंति । किधं ?, किवण-करणाणि—नाथ ! धिय ! कंत ! सामिय !'' परिवारिया धव्वतो भावतो य । वयं वृद्धा कर्मासहिष्णवः, तदिदानी पोसाहि णे, आबाल्यात् पुट्टो मादादिभिः ।
  - (क) वृत्ति, पत्र प्रश्नः स्वजना मातापित्रावयः प्रव्रजनंतं प्रव्रजितं वा हब्द्वा उपलभ्य परिवार्य वेश्व्यित्वा रवन्ति रवन्तो वदन्ति च दीनं, यथा—बाल्यात् प्रभृति त्वमस्माभिः पोषितो वृद्धानां पालको भविष्यतीति कृत्या, ततोऽधुना नः अस्मानिष त्वं तात ! पुत्र ! पोषय पालय, कस्य कृते—केन कारणेन कस्य वा बलेन तातास्मानृ त्यजित ?, नास्माकं भवन्तमन्तरेण कश्चित्त्राक्षा विद्यत इति ।

श्रद्ययन ३: दिप्पण ३१-३४

### क्लोक २०:

### ३१. स्थविर (थेरओ)

जो अन्तिम दशा को प्राप्त है और जो लकड़ी के सहारे चलता है, वह स्थविर है। विक्तिकार ने स्थविर उसे माना है जिसका आयुष्य सी वर्षों से अधिक है। विक्रिकार के स्थित है।

### ३२. आज्ञाकारी (सवा)

इसका संस्कृत रूप है--श्रवाः । चूणिकार ने इसकी व्युत्पत्ति इस प्रकार की है--श्रुष्वंतीति श्रवाः । जो आज्ञा, वचन और निर्देश का पालन करते हैं--जो आज्ञाकारी होते हैं वे श्रवा कहलाते हैं।

वृत्तिकार ने इसका संस्कृत रूप 'स्वका' और अर्थ-अपना, निजी किया है।

प्रस्तुत प्रसंग में चूर्णिकार का अर्थ ही उचित लगता है, क्योंकि अन्तिम दो चरणों में 'भायरो' 'सवा' और 'सोयरा'—यं तीन शब्द आये हैं। यदि हम 'सवा' का अर्थ स्वका—निजी करते हैं तो 'सोयरा' शब्द का कोई औचित्य नहीं रहता। अतः 'सवा' का अर्थ आज्ञाकारी ही उचित लगता है। शब्दकोष में भी आज्ञाकारी के अर्थ में आ ┼श्वः शब्द मिलता है।'

### इलोक २१:

# ३३. इस प्रकार तुम्हारा लोक (यह और पर सफल) हो जाएगा (एवं लोगो भविस्सइ)

इसका शाब्दिक अर्थ है—इस प्रकार लोक हो जायेगा। इसका तात्पर्य है कि सेवा-योग्य माता-पिता की सेवा करने से यह लोक और परलोक दोनों सफल होते हैं। सेवा करने वाले की इस लोक में कीर्ति होती है, यश और मंगल होता है। कहा भी है—

### गुरवो यत्र पूज्यन्ते, यत्र धान्यं सुसंभृतम् । अवन्तकलहो यत्र, तत्र शकः वसाम्यहम् ॥

कीर्त्ति ने कहा—'इन्द्र ! मेरा निवास वहां होता है जहां गुरुजन पूजे जाते हैं, जहां धान्य का भंडार भरा रहता है और दांतों की कटकटाहट नहीं होती, जहां दंत-कलह नहीं होता ।

गुरुजनों की सुश्रूषा से परलोक सफल होता है। श्रमण माता-पिता की सेवा करने की प्रतिकूल स्थिति में होते हैं। इसलिये जो गुरुजन के प्रत्यनीक होते हैं उनका लोक कैसे सुधरेगा और कैसे उनके जीवन में धर्म उतरेगा ?

### ३४. लौकिक आचार (लोइयं)

इसका अर्थ है—लौकिक आचार, लौकिक मार्ग । वृद्ध माता-पिता का प्रतिपालन करना लौकिक मार्ग है।"

१. चूर्णि, पृ० द४ : थेरगो दंडघरितग्गहत्थो अत्यन्तदशां प्राप्त: ।

२. वृत्ति, पत्र ६५ : स्थविरो वृद्धः शतातीकः (वर्षशतमानः) ।

३. चूर्णि, पृ० ८४ : शृश्वन्तीति श्रवाः आणा-उववाय-वयण-णिद्देसे य चिट्ठंति ।

४. वृत्ति, पत्र ८४ : स्वका निजाः।

अभिधान चितामणि कोश ३।६६: आश्रवो वचने स्थित: ।

६. (क) चूर्णि, पृ० द४: मातापितरौ हि शुश्रूषाहीं ताविदानीं पुष्णाहि। एवं लोको भविष्यतीति अयं परश्च । अस्मिस्तायद् यशः कीर्तिश्च भविति मङ्गलं च । उक्तं हि—गुरवो यत्र ''''' । परलोकश्च भवित गुरुशुश्रूषया । एते हि पदीवसत्थिया समणगा भविति जे माया-पितरं ण सुस्सूयंति, तेण तेसि गुरुपडिणीयाणं कतो लोगो धम्मो वा भविस्सति ।

<sup>(</sup>জ) वृत्ति, पत्र ८४ : एवं च कृते तवेहलोकः परलोकश्च भविष्यति ।

७. वृत्ति, पत्र ६५ : लौकिकं लोकाचीर्णम् अयमेव लौकिकः पन्या यदुत-वृद्धयोमीतापित्रोः प्रतिपालनमिति ।

### इखोक २२:

### ३४. उत्तम (उत्तरा)

वृत्तिकार ने इसके दो अर्थ किये हैं — प्रधान (उत्तम) और उत्तरोत्तर उत्पन्न। रें चूर्णिकार ने प्रतिवर्ष एक के बाद एक उत्पन्न होने वाले को 'उत्तर' माना है। रें

### ३६. छोटे-छोटे (क्षुल्लक)

इसके दो अर्थ हैं-अप्राप्तवय वाले और कर्म करने में अयोग्य।

#### ३७. नवयौवना (णवा)

यह भार्या का विशेषण है। चूर्णिकार ने इसके तीन अर्थ किये हैं---(१) नववधू, (२) जिसके प्रसव न हुआ हो, (३) गिंभणी।  $^*$ 

वृत्तिकार ने इसके दो अर्थ किये हैं-नवयौवना, नवपरिणीता ।

### ३८. वह दूसरे मनुष्य के पास न चली जाए (मा सा अण्णं जणं गमे)

वह नवोढ़ा पत्नी परित्यक्त होने पर दूसरे के पास न चली जाये । ऐसा होने पर महान् जनापवाद होगा । तुम्हारे जीवित रहते हुथे यदि वह दूसरे मनुष्य को अपना पति चुन ले या मार्ग-भ्रष्ट हो जाये तो तुम्हें अधृति होगी, हमारी कीर्ति नष्ट होगी और लोग हमारी निन्दा करेंगे। "

## श्लोक २३:

#### ३६. श्लोक २३ :

चूणिकार ने इस क्लोक के प्रथम दो चरणों की व्याख्या इस प्रकार की है-

'तात ! हम जानते हैं कि तुमने कार्य के अधिक भार से डरकर प्रवज्या ग्रहण की है। अब हम काम करने में समर्थ हैं। हम तुम्हारा सहयोग करेंगे। अब कुमार ! तुम किसी काम के हाथ मत लगाना। काम की ओर आंख उठाकर भी मत देखना। एक तिनका भी इधर से उधर उठाकर मत रखना। हम सब कुछ कर लेंगे। तुम घर चलो'।

# श्लोक २५:

### ४०. चुका दिया है (समीकतं)

वृत्तिकार ने इनके दो अर्थ किये हैं — (१) जो कुछ तुम्हारे पर ऋण था उसकी हम सबने सम्यक् प्रकार से विभाजित

- १. वृत्ति, पत्र ६६ : उत्तराः प्रधानाः उत्तरोत्तरजाता वा ।
- २. चूर्णि, पृ० ५४: उत्तरा नाम प्रतिवर्षमुसरोत्तरजातकाः समघटिन्छन्नगाः ।
- ३. चूर्णि, पृ० ६४ : लुडुग ति अप्राप्तवयसः अकर्मयोग्या वा ।
- ४. चूर्णि, पृ० द४ : नवा नाम नववधू: अप्रसूतागर्मिणी सा ।
- ५. वृत्ति, पत्र ६६ : नवा प्रत्यप्रयौवना अभिनवोद्धा वा ।
- ६. (क) चूणि, पृ० द४: मा सा अण्णं जणं गमेरज उन्मामए वा करेरज, जीवंत एव तुमस्मि अर्णं पति गेरहेरजा ततो तुरझ वि अद्धिती भविस्सति, अम्ह वि य जणे खायाघातो अवस्पक्षो य भविस्सतीति ।
  - (स) वृत्ति, पत्र द६ : मा असौ त्वया परित्यक्ता सती अन्यं जनं गच्छेबुन्मार्गयायिनी स्याद्, अयं च महान् जनापवाद इति ।
- ७. चूर्णि, पृ० व४ : जाणामो जधा तुमं अतिकम्मा भीतो पव्यइतो, इदाणि वयं कम्मसमत्या कम्मसहा कम्मसहायकत्वं प्रति भवतः, तिवदानीं कुमार ! (कि) अतियणिएणं ? चंपगाणि वि हत्थेण मा खिवाहि, तणं वा उक्खिवाहिति दूरगतं च णं वट्ठूण भणंति । आसण्यं वा गृहम्-आगच्छ ।
- द. वृत्ति, पत्र द६ : यत्किमपि भवदीयम्णजातमासीत्रत्सर्वमस्मामिः सम्यन्विभज्य समीकृतं समभागेन व्यवस्थापितं, यदिवोत्कटं सत् समीकृतं — सुदेयत्वेन व्यवस्थापितस् ।

भ्रध्ययन ३ : दिप्पण ४१-४५

कर अपने अपने हिस्से में ले लिया है। (२) जो ऋण अधिक था उसे अब सहजतया देने योग्य बना दिया है।

चूर्णिकार ने इसका अर्थ—ऋण चुकाना किया है। उन्होंने समीकृत, उत्तारित और विमुक्त को एकार्थक माना है।

#### इलाक २६:

### ४१. विपरीत शिक्षा देते हैं (सुसेहंति)

इसका अर्थ है—विपरीत शिक्षा देना। वित्तिकार ने इस अर्थ के साथ एक अर्थ और भी किया है—अच्छी शिक्षा देना। यह व्यंग है। वि

### इलोक २७:

### ४२. मालुकालता (मालुया)

मालुका नाम की लता, जो पेड़ों से लियटती हैं। वह शोभा के लिये बगीचों में लगाई जाती है। इसकी शाखाएं लंबी होती हैं और सैकड़ों फुट तक पहुंच जाती हैं।

### ४३. असमाधि में (असमाहिए)

वृत्तिकार ने इस प्रसंग में एक सुन्दर श्लोक उद्धृत किया है-

अमित्तो मित्तवेसेणं, कंठे घेत्तूण रोयइ। मा मित्ता सोग्गइ जाहि, दोवि गच्छामु दुग्गई।।

एक अभित्र मित्र के वेष में अपने मित्र को गते से लगाकर रोते हुये कहता है — मित्र ! तुम सुगति में मत जाओ । हम दोनों दुर्गति में साथ-साथ चलेंगे।

### श्लोक २८:

# ४४. जैसे नया पकड़ा हुआ हाथी " "बन्ध जाता है (हत्थी वा वि "")

नये पकड़े हुये हाथी में धीरज उत्पन्न करने के लिये उसके स्वामी ईख आदि के द्वारा उसकी सेवा करते हैं और फिर अंकुश के प्रहार के द्वारा उसे पीड़ित करते हैं। इसी प्रकार जो उत्प्रव्रजित हो जाता है, प्रारंभ में ज्ञातिजन भी समस्त अनुकूल उपायों से उसकी सेवा करते हैं (कुछ समय बाद वे उससे दूर हो जाते हैं)। °

### ४५. (पिट्टओ ..... अदूरगा)

तत्काल उत्पन्न हुआ बछड़ा, स्तनपान कर लड़खड़ाने हुए इधर-उधर दौड़ता है तब उसकी मां गाम पूंछ को उत्पर उठाकर, ग्रीवा को भुकाये हुये, रंभाती हुई उसके पीछे-गीछे चलती है, उसके बैठ जाने पर वह उसे चाटती है, उसके समीप बैठकर उसे स्नेहभरी दृष्टि से देखती है, उसी प्रकार उत्प्रप्रजित व्यक्ति का नया जन्म मानकर वह कहीं दौड़ न जाये इस दृष्टि से वह जहां भी जाता है ज्ञातिजन उसके पीछे-पीछे जाते हैं, वह जो कुछ मांगता है वह उसे देते हैं और स्नेहमयी दृष्टि से उसके

१. चूर्णि, पृष्ठ ६५ : समीकतं ति वा उत्तारियं ति वा विमोविखतं (ति) वा एगद्छं ।

२. (क) चूर्णि पृष्ठ मध् : सुमेहिति वा ओसिक्खावेंतीत्यर्थ: ।

<sup>(</sup>ख) वृत्ति पत्र ८६ : 'सुसेहंति' त्ति ..... व्युद्ग्राह्मन्ति ।

३. वृत्ति पत्र ८६ : 'सुसेहंति' त्ति सुष्ठु शिक्षयन्ति ।

४. वृत्ति, यत्र ८६ : मालुया वल्ली ।

५. बृत्ति, पत्र ८६ ।

६. (क) चूणि, पृष्ठ ६५ : कञ्चित् कालं कासारोच्छलण्डादिभिरनुवृत्य पश्चाद् आराप्रहारैर्बाध्यते ।

<sup>(</sup>ख) वृत्ति, पत्र म७ : धृत्युत्पादनार्थमिक्षुशकलादिभिक्ष्यचयते, एवमसाविष सर्वानुकूलैक्षायकपचर्यते.

म्रध्ययन ३ : टिप्पण ४६-४**८** 

आसपास रहते हैं।

### श्लोक २६:

### ४६. पाताल (समुद्र) (पायाला)

चूणिकार ने इसके दो अर्थ किये हैं —वलयामुख आदि (महापाताल) अथवा समुद्र । प्रथम अर्थ को उन्होंने सामयिक (आगमिक) और दूसरे अर्थ को लौकिक और आगमिक —दोनों माना है। विज्ञतिकार ने इसका अर्थ केवल समुद्र किया है।

### क्लोक ३१:

### ४७. आवर्त्त (आवट्टा)

इसके दो प्रकार हैं-

- १. द्रव्य आवर्त्त —नदि आदि में होने वाला गोलाकार भ्रमर।
- २. भाव आवर्त्त उत्कट मोह कर्म के उदय से व्यक्ति में काम-भोग की अभिलाषा उत्पन्न होती है। तब व्यक्ति उसकी पूर्ति के लिये साधनों को जुटाने का प्रयत्न करता है। यह भाव आवर्त्त है।

### श्लोक ३२:

### ४८. राजमन्त्री (रायऽमच्चा)

इसका अर्थ है—राजमंत्री । चूणिकार ने ईश्वर-सामंत राजा, तलवर—कोटपाल और मडंब (ऐसा गांव जिसके चारों ओर एक योजन तक कोई गांव न हो) के अधिपति को राज-अमात्य माना है। वित्तिकार ने इसका अर्थ मंत्री, पुरोहित आदि करते हैं। देशवैकालिक की अगस्त्यसिंह स्थविर कृत चूणि तथा जिनदास महत्तरकृत चूणि में अमात्य का अर्थ दण्डनायक, सेनापित आदि किया है। टीकाकार हरिभद्र ने इसका अर्थ मंत्री किया है।

विशेष विवरण के लिये देखें—दसवेशालियं ६/२ का टिप्पण ।

- १. चूणि, पृष्ठ ५४-५६ : यथा तिह्नसुतिका गृष्टिः स्तमन्धकस्य पीतक्षीरस्य इतश्चेतश्च परिधावतो ईघदुःनतवाविधः सन्नतग्रीवा रम्भायमाणा पृष्ठतोऽनुसर्पात, स्थितं चैनं उल्लिखित, अदूरतोऽस्यावस्थिता स्निग्धमा हष्ट्या निगीक्षते, एवं बंधवा अप्यस्य उदकसमीपं वाज्यत्र वा गच्छन्तं मा णासिस्सेहिति ति पिठठो परिसप्पति, चेडरूवं वा से मग्गतो देन्ति, शयानमासीनं चैनं स्नेहिमवोद्गिरन्त्या हष्ट्या अदूरतो निरीक्षमाणा अविविद्यन्ते ।
- २. देखें—ठाणं ४/३२६ : जंबुदीवस्स णं दीवस्स ....चतारि महापायाला पण्णत्ता, तं जहा—बलयामुहे, केउए, जूबए, ईसरे ।
- ३. चूणि, पृष्ठ ८३: पाताला साम बलवामुखाद्याः, सामियकोऽयं हृष्टान्तः । उभयाविषद्धस्तु पातालो समुद्र इत्वपिदश्यते ।
- ४. वृति, पत्र ६७ : पाताला इव समुद्रा इवाप्रतिष्ठितभूमितलत्वात् ।
- ४. (क) वृत्ति, पत्र ८७ : आवर्तयन्ति —प्राणिनं भ्रामयन्तीत्यावर्ताः, तत्र द्रव्यावर्ता नद्यादेः मावावर्तास्तूत्करमोहोदयापादितविषया-भिलाषसंपादकसंपत्थार्थनायिशेषाः ।
  - (ख) चूर्णि, पृ० ८६ : द्रव्यावर्त्ता नदीपूरो, मावावर्त्ता यै: प्रकारैरावर्फन्ते संयमभीरव: ।
- ६. चूर्णि, पृ० ५६ : रायमच्चा इस्सर-तलवर-माडंबिगादि ।
- ७. वृत्ति, पत्र ८७ : राजामात्याश्च मन्त्रीपुरोहितप्रभृतय: ।
- द. (क) दसवेआलियं, ६/२ : अगस्त्यसिंह चूर्णि, पृ० १३द : रायमत्ता अनच्चतेणावतिपिभतयो ।
  - (ख) जिनवासचूर्णि, पृ० २०८ : रायमञ्चा अमञ्चा डंडणायना सेनावइप्यमितयो ।
- ६. बसवेआलियं, ६/२, हारिभद्रीया वृत्ति, पत्र १६१ : राजामात्याश्च मन्त्रिण: ।

# ४६. ब्राह्मण (माहणा)

चूणिकार ने 'माहण' शब्द का अर्थ भट्ट किया है। आज भी भट्ट ब्राह्मणों की एक जाति है। प्रस्तुत प्रसंग में माहन शब्द का प्रयोग राज्य से संबंधित ब्राह्मणों के लिये किया गया है। राजा, राजामात्य, माहन और क्षत्रिय—ये सभी राज्य से सम्बन्धित हैं।

१५६

### ५०: क्षत्रिय (बत्तिया)

चूणिकार के अनुसार गणपालक, गणराज्य में सम्मिलित होने के कारण जो राज्यच्युत हो गये हैं वे अथवा जो न राजा हैं और न राजवंशीय हैं उन्हें क्षत्रिय कहा गण है। वृत्तिकार ने इक्षाकु आदि वंशों में उत्पन्त व्यक्ति को क्षत्रिय माना है। दशकैकालिक सूत्र के व्याख्या ग्रन्थों में इसके अनेक अर्थ प्राप्त हैं।

देखें -- दसवेआलियं ६/२ का टिप्पण ।

### ५१. निमन्त्रित करते हैं (णिमंतयंति)

राजा निमंत्रित करते हैं—इस प्रसंग में चूर्णिकार और वृत्तिकार ने उत्तराध्ययन सूत्रगत ब्रह्मदत्त और चित्त के कथानक की ओर संकेत दिया है। वित्त और संभूत दोनों भाई थे। दोनों मुनि बने। दोनों ने अनक्षन किया। संभूत ने निदान किया। उसके फलस्वरूप वह मरकर ब्रह्मदत्त चक्रवर्ती हुआ। चित्त का जीव एक सेठ के घर में पुत्ररूप में उत्पन्त हुआ। बड़े होने पर वह दीक्षित हो गया। ब्रह्मदत्त और चित्त दोनों पूर्वभव के भाई थे। एक बार मुनि चित्त कांपिल्यपुर में आये। ब्रह्मदत्त को भाई की स्मृति हो आई। वह मुनि के पास आया। उन्हें पुनः गृहवान में लौट आने के लिये निमंत्रण देते हुये बोला—'मुने! ये विभिन्न प्रासाद हैं। पंचाल देश की विशिष्ट वस्तुओं से युक्त और प्रचुर एवं विचित्र हिरण्य आदि से पूर्ण यह घर है, इसका तुम उपभोग करो। तुम नाट्य, गीत और वाद्यों के साथ नारीजनों से परिवृत होकर इन भोगों को भोगो। '

पूरे कथानक के लिये देखें - उत्तराध्ययन के तेरहवें अध्ययन का आमुख ।

# क्लोक ३४:

# ५२. यान के द्वारा (जाणेहि)

चूर्णिकार ने 'यान' को जल और स्थल —इन दोनों से सम्बन्धित माना है। नौका आदि जलयान हैं। शिविका आदि स्थलयान हैं।

### ५३. उद्यानकीडा (विहारगमणेहि)

इसका अर्थ है—उद्यानिकागमन—उद्यानक्रीड़ा।" उत्तराध्ययन में इस अर्थ में विहारयात्रा का प्रयोग मिलता है।

- . १. चूर्णि, पृ० ८६: माहणा भट्टा ।
- २. चूर्णि, पृ० ८६ : खत्तिया नाम गणपालगा, गणभुत्तीए वा भ्रष्टराज्याः, जे वा अरायाणी अरायवंसिया ।
- ३. वृत्ति, यत्र ८७ : क्षत्रिया इक्ष्वाकुवंशजप्रभृतय: ।
- ४. (क) चूर्ण पृ० ८६ : तत्थ बंभदत्तेण चित्तो निमंतिओ ।
  - (स) वृत्ति, पत्र पदः यथा ब्रह्मदत्तवकवर्तिना नानाविधैमींगैश्चित्रताधुरूपनिमन्त्रित इति ।
- ५. उत्तरक्झयणाणि १२।१२,१४: उच्चोयए महु कक्के य बम्भे, पवेड्या आवसहा य रम्मा । इसं गिहं चित्तवणव्यमयं पसाहि पंचालगुणोववेयं।। नट्टेहि गोएहि य वाइएहि नारीजणाइं परिवारयन्तो । भुजाहि भोगाइ इमाइ भिक्ष्यु ! मस रोयई पञ्चकता हु दुक्खं।।
- इ. चूणि, पूरु ८७ : जाणाणि सीदा-संदमाणियादीणि । तं पुण यते य, जले णावादि, यले सीता-संदमाणियादी ।
- ७. (क) चुणि, पृ० ८७ : विहारगमणा इति उज्जाणियागमणाइं ।
  - (জ) वृत्ति, पत्र ह्नद्रः थिहारगमनैः विहरणं क्रीडनं विहारस्तेन गमनानि विहारगमनानि उद्यानादौ क्रीडया गमनानीत्यर्थः ।
- द. उत्तरमध्यणाणि, २०/२ विहारजतं निज्जाओ ।

श्रध्ययन ३ : टिप्पण ५४-५७

### इलोक ३५:

#### ४४. श्लोक ३४:

भोगों के लिये भिक्षु को निमंत्रित करते हुए कहते हैं — भिक्षो ! यदि तुम आज गृहवास में भी आ जाओगे तो भी प्रव्रज्या ग्रहण करते समय जो महावृत अंगीकार किये थे, वे वैसे ही रहेंगे। उनका फल नष्ट नहीं होगा। वह तो तुमको अवश्य ही प्राप्त होगा, वयोंकि किये हुये सुकृत या दृष्कृत का कभी नाण नहीं होता।

### क्लोक ३६:

#### ४४. चारा (णीवार)

इसका अर्थ है—चावलों की भूसी, चारा । उत्तराध्ययन १/५ में 'कणकुंडग' शब्द आया है । 'णीदार' और 'कणकुंडग' एकार्थक प्रतीत होते हैं । चूणिकार ने णीवार का अर्थ —कुंडग आदि किया है । उन्होंने लिखा है कि सूअर नीवार को पाकर घर में ही बैठा रहता है, वह जंगल में चरने नहीं जाता । अंत में वह मारा जाता है ।

वृत्तिकार ने 'नीवार' का अर्थ-—िटिशेष प्रकार के चावल के कण किया है। 'यह संभव है कि चावलों कि भूसी के साथ चावलों के कुछ कण भी मिश्रित कर सूअरों को दिये जाते थे। निशीथ भाष्य गाथा १४८८ की चूर्णि में कुक्कुस मिश्रित कणिका को 'कुंडक' कहा गया है। 'शब्दकोष में नीवार का अर्थ वनवीहि-—जंगली चावल मिलता है।'

विशेष विवरण के लिये देखें—उत्तरजभयणाणि, १/५ का टिप्पण ।

#### ५६. श्लोक ३६:

तुम्हें प्रविज्ञित हुये लंबा समय बीत चुका है। तुमने धर्म की आराधना चिरकाल तक की है। बिहार करते हुये तुमने अनेक प्रकार के देश, तपोवन और तीर्थ देखे हैं। ऐसी स्थिति में अब तुममें दोष ही क्या रह गया है? यदि कोई व्यक्ति चोरी या व्यिमचार करता तो उसके दोष बढ़ते जाते किन्तु तुमने तो धर्म की आराधना की है, अतः तुम्हारे सारे दोष निःशेष हो गये हैं। तुमने महान् तपस्याएं की हैं, जिनके फलस्यरूप तुम्हारे सारे दोष नष्ट हो गये हैं। अब तुम यदि श्रामण्य का परित्याग कर गृहवास में लौट आते हो तो भी लोग तुम्हारी निन्दा नहीं करेंगे। देखो, जो व्यक्ति तीर्थयात्रा के लिये घर से निकलता है, वह भी उचित अविध के बाद पुनः घर लौट आता है। अतः तुम घर चलो, किसी बात की आशंका मत करो। ध

### श्लोक ३७:

### ५७. जंची चढाई में (उज्जाणंसि)

नदी, तीर्थस्थल और पर्वत की भूमि चढ़ाई युक्त होती है, अतः उसे उद्यान कहा जाता है ! वृत्तिकार ने मार्ग के उन्नत भाग को उद्यान कहा है । व

- १. (क) चूर्णि, पृ० ८७ ।
  - (स) वृत्ति, पत्र दद।
- २ चूर्णि, पृ० ८७ : णीयारी नाम कुंडगादि, स तेण णीयारेण द्वितो घरसूयरगी अर्डीव ण वच्चिति मारिज्जिति य ।
- ३. वृत्ति पत्र मद: नीवारेण त्रीहिविशेषकणदानेन ।
- ४. निशीय माध्य, गाथा १४८८ चूर्णि : तुसमुहीकणिया कुक्कुसमीसा कुंडमं भव्णित ।
- ४. अभिधानचिन्तामणि, ४।२४२: नीवारस्तु वनवीहि: ।
- ६. चूर्णि, पृथ्ठ ६७: चिरं तुमे धम्मो कतो, दूइज्जता य णाणा पगारा देसा दिठ्ठा तबोयणाणि तित्याणि य । दोष इदानीं कृतस्तव ? किं त्यम चौरत्वं कृतं पारदारिकत्वं वा ? । अथवा दोसो पावं अधमं इत्यर्थः, स कृतस्तव ?, क्षपितस्त्वया, कृतं सुमहत् तपः, ण य ते उप्यव्वयंतस्स वयणिज्जं भविस्सति, किं भवं चोरो पारदारिगो वा ? नतु तीर्थयात्रा अपि कृत्वा पुनरिप गृहमागम्यते ।
- ७. चूर्ण पृ० ६७ : ऊद्वं यानं उद्यानम्, तत्र (तच्च) नदी तीर्थस्थलं गिरियब्भारी वा ।
- ब. बुत्ति, यत्र बद । अध्वं यानमुद्यानं- मार्गस्योग्नतो भाग उट्टक्क्समिस्यर्थः ।

अध्ययन ३ : टिप्पण ५८-६२

### श्लोक ३८:

### ५८. तपस्या से (उवहाणेण)

चूणिकार ने 'उवाहाणेण' के लिये 'तवोवहाणेण' का प्रयोग किया है। उत्तराध्ययन (२/४३) में भी 'तवोवहाण' का प्रयोग मिलता है। उपधान शब्द का प्रयोग तप के साथ भी मिलता है और स्वतंत्ररूप में भी मिलता है। यहां इसका प्रयोग संयम को सहारा देने वाले तप के अर्थ में हुआ है। जैसे तिकया सिर को सहारा देता है वैसे ही तप संयम को सहारा देता है। उपधान का एक अर्थ 'तिकया' भी है। प्रस्तुत सूत्र के ११/३५ में उपधानवीर्य का अर्थ तपोवीर्य किया है। रैं

देखें--६/२० का टिप्पण।

### इलोक ४०:

### प्र. गढ़ा (वलय)

चूर्णिकार ने इसका अर्थ किया है—एक द्वार वाला गर्ता—परिक्षेप (खाई का घेरा)। वह वलय के आकार का होता है इसलिए 'वलय' कहलाता है।

बृत्तिकार ने इसके दो अर्थ किये हैं—ऐसी वलयाकार खाई जिसमें पानी भरा हो या ऐसा जलरहित गढ़ा जिसमें प्रवेश या निर्यंम कठिन हो ।³

### ६०. खाई (गहन)

चूर्णिकार ने वृक्ष, लता, गुल्म आदि के भुरमुट को 'गहन' माना है। वृत्तिकार ने कटिसंस्थानीय धव आदि वृक्षों से युक्त स्थान को 'गहन' माना है।

# ६१. गुफा (णूम)

णूम का अर्थ है— गुफा । चूर्णिकार के अनुसार 'नूम' का अर्थ है अप्रकाश (अन्धकार) । जहां व्यक्ति अपने आपको छिपाता है, उस गढ़े, गुफा आदि को 'नूम' कहा जाता है । वृत्तिकार ने प्रच्छन्न पर्वतीय गुफा को 'नूम' माना है । व

### श्लोक ४२:

#### ६२. श्लोक ४२:

अर्थोपार्जन और अर्थ-संग्रह का एक कारण है भविष्य की चिन्ता और आश्वासन। मनुष्य बुढ़ापे, बीमारी आदि कठिन परिस्थितियों में अपने आपको सुरक्षित रखने के लिये अर्थ का संग्रह करता है। मुनि की आत्मा भी दुर्बल होती है तब उसे भी भविष्य का भय सताने लग जाता है और वह भविष्य की चिता से संवस्त होकर अर्थकरी विद्य—गणित, निमित्त, ज्योतिष, न्यायशास्त्र और शब्दशास्त्र का अध्ययन करता है। वृत्तिकार ने श्रुत की कुछ अन्य शाखाओं का भी उल्लेख किया है। जैसे—

१. सूयगडो ११।३५, चूर्णि पृष्ठ २०३ : उपद्यानवीर्यं नाम तयोबीर्यं ।

२. चूर्णि पृ० ८८: वलयं णाम एक्कदुवारो गङ्डापरिक्सेवो वलयसंठितो वलयं मण्णति ।

३. वृत्ति, पत्र मधः 'वलय' मिति धत्रोदकं वलयाकारेण व्यवस्थितम् उदकरहिता वा गर्ता दुःखनिर्गमप्रवेशा ।

४. चूर्णि, पृ० ६६ : गृह्यते यत् तद् गहनं वृक्षमहनं सता-गुल्म-वितानादि च ।

४. वृत्ति, पत्र ८६ : गहनं धवादिवृक्षैः, कदिसंस्थानीयम् ।

६. चूर्णि, पृष्ठ ८८: नूमं नाम अप्रकाशं जत्थ णूमेति अप्पाणं गङ्काए दरीए वा ।

७. वृत्ति, पत्र ८६ : 'णूमं' ति प्रच्छन्नं गिरिगुहादिकम् ।

द. चूणि, पृष्ठ दृ : इमानीति अर्थोपार्श्वनसमयीनि गणिय-णिमित्त-जोइस-वाय-सहसस्याणि ।

म्रध्ययन ३: टिप्पण ६३-६५

वैद्यकशास्त्र, होराशास्त्र, मंत्र-विद्या आदि ।

#### इलोक ४३:

#### ६३. श्लोक ४३:

मुनि-धर्म से विचलित होने वाले व्यक्ति सोचते हैं कि न तो हमने पहले धन अजित किया था और न पैतृक धन प्राप्त है, इसलिये घर में जाने के बाद हम प्रवक्ता बर्नेंगे—जादू-टोना, विद्या-मंत्र आदि का प्रयोग करेंगे। इस दृष्टि से वे पापश्रुत का अध्ययन करने लग जाते हैं।

#### इलोक ४५:

#### ६४. श्लोक ४४:

'ज्ञात' का अर्थ है—लोक-प्रसिद्ध । जो ब्यक्ति नाम, कुल, शौर्य अरेर शिक्षा के आधार पर विश्रुत होता है उसे 'ज्ञात' कहते हैं। जैसे चक्रवर्ती, बलदेव, वासुदेव, माण्डलिक राजा आदि। वृत्तिकार ने अगले श्लोक में 'एवं' पद की व्याख्या में यही अर्थ किया है।

इस प्रकार के योद्धा एक दृढ़ संकल्प के साथ चलते हैं। उनका संकल्प होता है---शत्रु सेना को जीतेंगे अथवा मर जायेंगे, किन्तु भीछे नहीं हटेंगे। चूर्णिकार ने इस प्रसंग में आवश्यक निर्युक्ति की गाथा उद्घृत की है---

> 'तरितब्दा व पद्दिणया, मरितब्दं वा समरे समत्थएणं । असरिसजणडल्लावया, ण हु सहितब्या कुले पसूयएणं ।'

प्रतिज्ञा का निर्वाह करेंगे अथवा समरांगण में प्राण दे देंगे । कुलीन पुरुष युद्ध में पीठ दिखाकर लोगों का ताना नहीं सह सकता ।

# इलोक ४६:

### ६४. छोड़कर (तिरियं कट्टु)

चूणिकार ने इसका अर्थ-प्रतिकूल अरेर वृत्तिकार ने इसका अर्थ-छोड़कर किया है। आयारो (२/१३३) में

- १. वृत्ति, पत्र ६०: निष्किञ्चनोऽहं कि मम वृद्धावस्थायां ग्लानाद्यवस्थायां दुर्भिक्षे वा त्राणाय स्यादित्येवमाजीविकाभयमुत्प्रेक्ष्य 'अवकल्पयन्ति' परिकल्पयन्ति मन्यन्ते—इदं व्याकरणं, गणितं, जोतिष्कं, वैद्यकं, होराशास्त्रं, मन्त्रादिकं वा श्रुतमधीतं ममावमादी त्राणाय स्थादिति ।
- २. (क) चूर्णि, पृ० ८६: परिसहजिता अमुकेण चेव लिंगेण कोंटल-वेंटलादीहि कज्जेहि अट्टज्काणेण चोदिज्जंता पवक्लामो, चोदिज्जंता, पुन्छिजंता, प्रायशः कुण्टलट्टीओ लोगो समणे पुन्छिति तत्थ चरेस्सामो विज्जा-मंते य पर्जजिस्सामो । ण णे अत्थि पक्षिपर्यं ति ण किचि अम्हेहि पुरुवोवज्जितं धणं पेइयं वा । एवं णच्चा पावसुतपसंगं करेंति ।
  - (स) वृत्ति, पत्र ६०: इत्येवं ते वराकाः प्रकल्पयन्ति, न नः अस्माकं किञ्चन प्रकल्पितं पूर्वीपाजितद्रव्यजातमस्ति यत्तस्यावस्था-यामुषयोगं यास्यति, अतः 'चोद्यमानाः' परेण पृच्छ्यमाना हस्तिशिक्षाधनुर्वेदादिकं कुटिलविण्टलादिकं वा प्रवक्ष्यामः कथिष्यामः प्रयोक्ष्यामः ।
- ३. चूर्णि, पृष्ठ ८६ : ज्ञाता णाम प्रत्यिभज्ञाता नामतः कुलतः शौर्यतः शिक्षातः । तद्यया —चकवित्त-बलदेव-वासुदेव-माण्डलीकादयः ।
- ४. वृत्ति, पत्र ६१ : एवं इत्यादि यथा सुमटा जाता नामतः कुलतः शौर्यतः शिक्षातत्रच तथः सन्नद्धबद्धपरिकराः करगृहीतहेतयः प्रतिभट-समितिभेदिनो न पृष्ठतोऽवलोकयन्ति ।
- ४. आवश्यकनिर्युक्ति, गाथा १२५६, चुणि, पृ० ८६: ते तु संपहारेति—तरितव्वा व पद्दव्जिया .........परबलं जेतव्वं वा मिरितव्वं वा।
- ६. चूर्णि, पृ० ६० : वितिरियं णाम वितिरिच्छं वोलेंति, अनुलोमेहि दुवलमितकाम्यन्ते नदीथोतोवत् ।
- ७. बुत्ति, पत्र ६१ : 'तिर्यक्कृत्वा' अपहस्त्य ।

म्रध्ययन ३ : टिप्पण ६६-६१

'तिरिच्छ' शब्द आया है। आचारांग के चूणिकार और वृत्तिकार शीलांकसूरी ने उसका अर्थ प्रतिकूल किया है। हमने पूर्वापर संबंध के आधार पर आयारों के प्रस्तुत प्रसंग में इसका अर्थ 'मध्य' किया है।

### ६६. आत्महित के लिए (अत्तताए)

चूणिकार ने इसके तीन अर्थ किये हैं --

- १. आत्महित के लिए।
- २. मोक्ष या संयम के लिए।
- ३. आप्तात्मा--इष्ट या वीतराग की तरह।

वृत्तिकार के अनुसार इसके तीन अर्थ ये हैं --

- १. आत्मत्व--समस्त कर्म-मल से रहित आत्मत्व के लिए।
- २. मोक्ष के लिए।
- ३. संयम के लिए।

#### श्लोक ४८:

### ६७. गृहस्थों... (संबद्ध...)

पुत्र-स्त्री आदि के बंधन से बंधे व्यक्ति संबद्ध कहलाते हैं। यहां संबद्ध शब्द का प्रयोग गृहस्थ के अर्थ में किया गया है।

#### ६८. श्लोक ४८ :

वे अन्यतीर्थंक कहते हैं—आपका सारा व्यवहार गृहस्थों जैसा है। जैसे माता पुत्र में मूच्छित होती है और पुत्र माता में, उसी प्रकार आपकी परंपरा में आचार्य शिष्य में मूच्छित होते हैं और शिष्य आचार्य में। जैसे गृहस्थ रोगी की परिचर्या करता है वैसे ही आप भी आचार्य, बृद्ध और रोगी की परिचर्या करते हैं। उन्हें आहार, बस्त्र-पात्र तथा स्थान की सुविधाएं देते हैं। यह तो गृहस्थ-नीति है कि परस्पर में एक दूसर का दान आदि से उपकार किया जाये। ये कार्य साधु के योग्य नहीं हैं।

### इलोक ५०:

### ६६. मोक्ष-विशारद (मोक्खविसारए)

मोक्ष-विशारद का अर्थ है—मोक्षमार्ग का प्ररूपक । चूर्णिकार ने विशारद का अर्थ 'सिद्धान्त विज्ञायक' और वृत्तिकार

- १. (क) आचारांग चूर्णि पृ० ५५: पडिकूलेणं तिरिच्छेण वा ।
  - (स) आचारांग वृत्ति पत्र १२५ : प्रतिकूलेन वा तिरक्चोनेन वा ।
- २ आयारो, पू० ६७ ..... मध्य में ..... ।
- ३ चूर्णि, पृष्टिष्: असत्ताए आत्महिताय सर्वतो संद्रजेत्, सिद्धिगमनोद्यतेन मनसा । अथदा—आतो मोक्षः सञ्जमो वा अस्यार्थः 'आतत्याए' । अथवा आप्तस्याऽऽत्मा आप्तात्मा, आप्तामेव आत्मा यास्य स मवति आप्तात्मा इष्टः वीतराग इव ।
- ४. वृत्ति, पत्र ६१: आत्मनी भाव आत्मत्वम् अशेषकर्मकलङ्करहितत्वं तस्मै आत्मवत्ताय, यदिवा —आत्मा मोक्षः संयमो वा तद्भा-वस्तस्मै तदर्थम् ।
- प्र. (क) चूणि, पृ० ६० : समस्तं बद्धाः संबद्धा पुत्रदाराविभिर्धन्यैर्गृहस्याः ।
  - (ल) वृत्ति, पत्र ६१ : सम्-एकीमावेन परस्परोपकार्योपकारितया च 'बद्धाः' पुत्र-कलत्राविस्तेहपार्शः सम्बद्धाः--गृहस्थाः ।
- ६. (क) चूणि, पृष्ठ ६० : माता पुत्ते मुन्छिता पुत्तो वि मातिर, एवं भवन्तो ऽपि शिध्या-ऽऽश्वायांदिभिः परस्परं संबद्धाः । अन्यन्नेदं कुर्जीत————भक्षम्, एवं पिडवायं गिलाणस्त आणेता देध, यन्व परस्परतः सारेव वारेध पिडचोदेध सेन्जातो उद्ववेध ति, जं च गिलाणस्त आयरिय-वृड्ड-मामाएसु आहार-उवधि-वसिधमादिएहि य जवगाहं करेह ।
  - (स) वृत्ति, पत्र ६१, ६२।
- ७. चूर्णि, पृ० ६१ : विसारदो नाम सिद्धान्तविज्ञायकः ।

अध्ययन ३ : टिप्पण ७०-७१

ने 'प्ररूपक' किया है। ैं.

### ७०. द्विपक्ष (दुपक्खं)

चूर्णिकार ने इसके दो अर्थ किये हैं--सांपरायिक-कर्म तथा गृहस्थत्व।

वृत्तिकार ने इसके दो संस्कृत रूप दिये हैं—'दुष्पक्षः' और 'द्विपक्षः' और उनके भिन्न-भिन्न अर्थ किये हैं। असत् प्रतिज्ञा का स्वीकरण होने के कारण आप दुष्पक्ष हैं तथा दो पक्षों-राग और द्वेष-का सेवन करने के कारण द्विपक्ष हैं। अपने सदोष सिद्धान्त का समर्थन करने के कारण आपमें राग और हमारे निर्दोष अभ्युषगम को दूषित करने के कारण आपमें द्वेष का सद्भाव है।

अधवा संन्यास और गृहस्थ— इन दोनों पक्षों का सेवन करने के कारण आप द्विपक्षसेवी हैं। कन्द-मूल, दिग्डित भोजन, कच्चा जल आदि लेने के कारण आप गृहस्थ पक्ष का सेवन करते हैं और साधुवेष को धारण करने के कारण आप संन्यासपक्ष का सेवन करते हैं।

अथवा आप स्वयं असद्-अनुष्ठान करते हैं और दूसरे के सद-अनुष्ठान की निन्दा करते हैं —इस प्रकार द्विपक्षसेवी हैं। हमने द्विपक्ष से संन्यास और गृहस्थ का ग्रहण किया है।

#### इलाक ५१:

### ७१. धातुपात्रों में (पाएसु)

हमने इसका अर्थ--धातुपात्र किया है। वृत्तिकार ने इसका अर्थ कांसी का पात्र किया है। चूर्णिकार का कथन है कि आजीवक श्रमण गृहस्थ के कांसी के पात्रों में भोजन करते हैं। '

चूणिकार ने प्रस्तुन श्लोक का अर्थ-विस्तार किया है। जैन श्रमण अन्यतीर्थिकों को कहते हैं — आप जिन भिक्षा-पात्रों में भिक्षा लेते हैं, उनके प्रति आसक होते हैं। आहार, उपकरण और स्वाध्याय, ध्यान में मूच्छी करते हैं। जो रूण संन्यासी भिक्षा के लिए जाने में असमर्थ होता है, उसके लिए भक्त-उपासकों द्वारा, कुलक या दूसरे पात्रों में लाया हुआ भोजन आप स्वीकार करते हैं। इस प्रकार आप दूसरों के पात्र का उपभोग करते हैं। इससे बंध होता है। जो व्यक्ति भोजन लाता है, मार्ग में उससे जीववध भी होता है। वह आपके लिए भोजन लाता है। वह आपका उपासक होते हुए भी कर्मबंध से लिप्त होता है। यदि पात्र रखना दोष है तो गाणिपात्र होना भी दोषप्रद है। वह आपको भोजन देता हुआ क्या सत्पथ का अनुगामी है या उत्पथ का ? आप सब मृग की भांति अज्ञानी हैं। जैसे मृग शंकास्तद स्थानों के प्रति निःशंक और निःशंक स्थानों के प्रति शंकाशील होता है, वैसे ही आप हैं।

- १. वृत्ति, पत्र ६२ : विशारदो मोक्षमार्गस्य -- सम्यग्ज्ञानदर्शनचारित्ररूपस्य प्ररूपकः ।
- २. चूर्णि, पृ० ११: दुपक्लो णाम संपराइयं कम्मं भण्णति गृहस्थत्वं वा ।
- ३. वृत्ति, पत्र ६२ : दुब्दः पक्षो दुब्पत्रः —असत्प्रितिज्ञाभ्युपगमस्तमेव सेवव्वं यूयं, यदिवा रागद्वेषात्मकं पक्षद्वयं सेवव्वं यूयं, तथाहि सदोषस्याप्यात्मीयपक्षस्य समर्थनाद्वागो, निष्कलङ्कस्याप्यस्मवभ्युपगमस्य दूषणाव्द्वेषः, अथै (थवै) वं पक्षद्वयं सेवव्वं यूयं, तद्यथा—वक्ष्यमाणनीत्या बीजोदकोद्दिष्टकृतभोजित्वादृगृहस्थाः यतिलिङ्गाभ्युपगमात्किल प्रव्रजिताश्चेत्येवं पक्षद्वयासेवनं भवतामिति, यदिवा—स्वतोऽसदमुष्ठासमपरञ्च सदमुष्ठायिना निन्दनमितिभावः।
- ४ वृत्ति, पत्र ६२: पात्रेषु कांस्यपाध्यादिसु गृहस्थभाजनेषु ।
- प्र. चूर्णि, पृ० ६१ : आजीवका परातकेमु कंसपादेमु भुजंति ।
- ६. चूर्णि, पृ० ६१ । तुब्भे नेहि भिन्छाभायणेहि भिन्छं गेण्हध तेहि आसंगं करेध, .... आधारीवकरण-सण्झाय-उझाणेसु य मुन्छं करेध, गिलाणस्स य विडवातपिडवाए गंतुमसमत्थस्स भत्तं मत्तेहि कुलगेण वा अण्यतरेण वा मत्तेहि अभिहडं भूजध, एवं तुब्भेहि पायपिरभोगेधि बंघोऽणुण्णातो भवति, अन्तरा य कायवधो सो य तुध णिमित्तं, आणंतो भित्तमंतो वि कम्मबंधेण लिप्पति, पाणिपायं पि ण य कायव्वं जित पादे दोसो, स च कि तुज्ज देंतो णहुसप्धसन्भावो ? उदाहु सप्पधि बट्टीत ? । अविण्णाण य मिगसरिसा तुब्भे जेण असंकिताई संकध संकितहाणाई ण संकध ति ।

भ्राध्ययन ३ : टिप्पण ७२-७८

### ७२. कंदमूल .... कच्चा जल (बीओदगं)

यहां 'बीज' से कन्दमूल का तथा 'उदग' से कच्चे जल का ग्रहण किया है।'

### इलोक ४२ :

### ७३. तीव कषाय से (तिस्वाभितावेण)

चूणिकार ने 'अभिताव' का अर्थ अमर्ष--दर्शनमोहनीय कर्म के उदय से होने वाला क्रोध, मानरूपी कथाय का उदय किया है। वृक्तिकार ने इसका अर्थ केवल कर्म-बंध किया है। चूणिकार का अर्थ तर्क-संगत लगता है।

### ७४. (विवेक) शून्य (उज्भिय)

इसका अर्थ है—विवेक-शून्य । अन्यतीथिक विवेकशून्य हैं क्योंकि भिक्षापात्र न रखने के कारण उन्हें गृहस्थों के घर गृहस्थों के पात्रों में खाना पड़ता है और वहां अपने निमित्त बनाए भोजन का स्वीकरण होता है।

### ७५. असमाहित (असमाहिया)

चूणिकार' ने इसका अर्थ-आतुरीभूत और वृत्तिकार' ने शुभ अध्यवसाय से रहित किया है।

#### इलोक ४३:

### ७६. अप्रतिज्ञ (विषय के संकल्प से अतीत) (अपडिण्णेण)

चूर्णिकार ने इसका अर्थ — विषय और कषाय से निवृत्त किया है। "वृत्तिकार ने इसका अर्थ — राग-द्वेष से अतीत किया है। 'मुक्ते असत् का भी समर्थन करना चाहिए' — जिसके ऐसी प्रतिज्ञा नहीं होती वह अप्रतिज्ञ है। '

### ७७. युक्तिसंगत (णियए)

चूणिकार ने इसका अर्थ नित्य-अव्याहत किया है। वृत्तिकार के अनुसार इसके दो अर्थ हैं-निश्चित और युक्तिसंगत। '

### इलोक ५४:

# ७८. बांस की फुनगी की तरह (अग्गे वेणुव्व)

मुनि ग्लान मुनि को आहार लाकर न दे—यह आपकी सिद्धान्त वाणी वंश के अग्रभाग की भांति बहुत कृश है। वह युक्ति को फ्रेलने में सक्षम नहीं है। इस व्याख्या का आधार वृत्ति है। विश्व वृणिकार ने मूल पाठ 'अग्गि बेल्लव्य करिसिता' माना है। उसका अर्थ किया है—बिल्य मूल में स्थूल और अग्रभाग में कृश होता है। वैसे ही आपकी वाणी अग्रभाग में कृश होने के कारण निश्चय

- १. चूर्णि, पृ० ६१ : बीओदगं ..... फंदमूलाणि ताव सर्य मुंजध, सीतोदगं पिबध ।
- २. चूर्णि, पृ० ६१ : तिव्वाभितावो णाम तीयोऽमर्षः : दंसणमोहणिज्जकम्मोदएणं कोध-माण-कसायोदएण य लित्ता ।
- इ. वृत्ति, पत्र ६२ : तीब्रोऽभितापःकर्मबंधरूपः ।
- ४. वृत्ति, पत्र १२ : उज्भिय ति सिद्धवेकशून्या मिक्षापात्रादित्यागात्परगृहमोजितयोद्देशकादिभोजित्वात् :
- ५. चूर्णि, पृ० ६१ : असमाहिता आतुरीभूता ।
- ६. वृत्ति, पत्र ६३ : असमाहिताः शुमाध्यवसायरहिताः सत्साधुप्रद्वेषित्वात् ।
- ७. चूर्णि, पृ० ६२ : अपडिण्णेणं ति विसय-कसायणियत्तेण ।
- वृत्ति, पत्र ६३ : अप्रतिज्ञेन नास्य मयेदमसदिप समर्थनीयिमत्येवं प्रतिज्ञा विद्यते इत्यप्रतिज्ञो—रागदेषरिहतः ।
- ह्राण, पृ० ६२ : णितिओ णाम णाम नित्यः अव्याहतः एषः ।
- १०. वृत्ति, पत्र ६३ : नियतो, "निश्चितो "युक्तिसङ्गतः ।
- ११. वृत्ति, पत्र ६३ : यतिना ग्लानस्यानीय न देयमित्येषा अग्रे वेणुवद् -- वंशवत् कर्षिता तन्त्री युक्त्यक्षमस्वात् दुर्वलेल्यर्थः ।

प्रघ्ययन ३ : टिप्पण ७६

तक ले जाने वाली नहीं है।

चूर्णिकार ने 'अग्मे वेणुब्व' की पाठान्तर के रूप में ध्याख्या की है। जैसे—बांस के फ़ुरमुट में कोई बांस मूल से कट जाने पर भी, परस्पर संबंद होने के कारण उसे ऊपर से या नीचे से नहीं खींचा जा सकता। वह भूमि तक नहीं पहुंच पाता। इसी प्रकार आपकी बात निश्चय तक नहीं पहुंच पा रही है। आप गृहस्थ के द्वारा आनीत आहार को खाना श्रेय बतलाते हैं और मुनि के द्वारा आनीत आहार को खाना श्रेय बतलाते हैं और मुनि के द्वारा आनीत आहार को खाना अश्रेय बतलाते हैं। यह सिद्धान्त युक्तिक्षम नहीं है।

व्यवहार भाष्य में भी वंश की उपमा प्राप्त है। जैसे बांसों की फ़ुरमुट में मूल से कटा हुआ बांस भी, परस्पर संबद्ध होने के कारण भूमि तक नहीं पहुंचता, बीच में ही स्खलित हो जाता है।

#### इलोक ५५:

#### ७६. श्लोक ५४:

'रुगण श्रमण की सेवा करने वाला गृहस्थ के समत्न आचार वाला होता हैं — आजीवक जैन श्रमणों पर यह आरोप लगाते थे। ४७वें श्लोक में 'परिभासंति' शब्द की व्याख्या में आरोप लगाने वालों के रूप में आजीवक और दिगम्बर का उल्लेख किया है। दिगंबर का उल्लेख स्वाभाविक नहीं है। प्रस्तुत सूत्र की रचना के समय श्वंताम्बर-दिगम्बर जैसा कोई विभाग नहीं था। यह आरोप आजीवकों का हो सकता है। इस प्रकरण से जात होता है कि जैन श्रमण रुग्ण श्रमण की परिचर्या करते थे, उसे भोजन लाकर देते थे और पात्र रखते थे। आजीवकों का आरोप था जो श्रमण है, उसे दूसरे श्रमण को दान देने का अधिकार नहीं है। श्रमण को दान देने का अधिकार गृहस्थ को है। जो श्रमण रुग्ण श्रमण को आहार लाकर देते हैं वे गृहस्थ के समान हो जाते हैं। श्रमण को दान देने का अधिकार गृहस्थ को है। जो श्रमण रुग्ण श्रमण के द्वारा लाया हुआ आहार लेना (२) गृहस्थ के द्वारा लाया हुआ आहार लेना - इन दोनों में हम प्रथम विकल्प हैं — (१) श्रमण के द्वारा लाया हुआ आहार लेना (२) गृहस्थ के द्वारा लाया हुआ आहार लेना - इन दोनों में हम प्रथम विकल्प को श्रेष्ठ मानते हैं। अजीवकों न कहा — हम दूसरे विकल्प को श्रेष्ठ मानते हैं। जैन श्रमणों ने कहा — आपका यह वचन निश्चय तक पहुंचाने वाला नहीं है। आप लोग गृहस्थों का लाया हुआ खाते हैं किन्तु भिक्ष के द्वारा ताया हुआ नहीं खाते। बया गृहस्थ देखकर चलता है? क्या वह चलते हुए हिसा नहीं करता? क्या वह मिक्षु के लिये भोजन तैयार नहीं करता? वह इन सब दोषों का सेवन करता है, फिर भी आप लोग उसके द्वारा लाया हुआ भोजन स्वीकार करते हैं और एक भिक्षु अहिसा पूर्वक भोजन लाकर देता है, उसे आप सदोष मानते हैं, इसलिए आपका वचन अहिसा की दृष्ट से निश्चायक नहीं है।

१. चूणि, पृ० ६२ : बिल्बो हि सूले स्थिरः अग्रे कथितः, एविनयं वाग् भवतां संकल्पस्थूरा, विश्वयाकृता न हि भवन्तः, न सम्बद्धकल्पाः ।

२ चूणि पृ० ६२ : अथवा—एरिसा मे वई एसा अगो बेलु व्व किंग्सिति' त्ति, जधा व वंसीकिडिल्ले वंसो (s) मूलिच्छिण्णो न शक्यते अन्वोग्यसम्बंधत्वास शक्यतेऽधस्ताद् उपरिष्टाद्वा किंबतुम् । यथाऽसौ वंसो ण णिव्वहित एवं भवतामि इयं वाग् न निर्वाहिका, तत्र अनिर्वाहिका गिहिणो अभिहडं सेयं, भवन्तो हि सम्प्रतिपन्ना निर्मुक्तत्वात् संसारान्तं करिष्यामः तन्न निर्वहित, कथम् ? यद् भवतां ग्लायतामग्लायतां गृहस्थः कन्दादीनां मात्रेणाऽऽनियत्वा ददाति तत् किल भोवतुं श्रेयः न तु यद् भिक्षुणाऽऽनीतिमिति, एषा हि वाग् भवतां न निर्वाहिका।

३. ब्यवहार भाष्य २४६ : वृत्ति पत्र ४५ : बंसकडिल्ले —वंशगहने छिन्नोऽपि वेणुको वंशो महीं न प्राप्नोति । अन्यैरम्पैर्वशैरपान्तराले ऽस्खलितस्वात् ।

४. (क) सुषगडो ३।४७ : परिभासंति, चूर्णि पृ० ६० : आजीविकप्रायाः अन्यतीयिकाः, मुत्तं अणागतीभासियं च काळण बोडिगा ।

<sup>(</sup>ख) वृत्ति, पत्र ६१ : ते च गोशालकमतानुसारिण आजीविका दिगम्बरा वा .....थरि समन्ताःद्भाषन्ते ।

प्र. (क) चूर्णि, पृ० ६२ ।

<sup>(</sup>स्त) वृत्ति, पत्र ६३ ।

भ्र<u>घ्ययन ३</u>: टिप्पण ८०-८२

### श्लोक ४६:

# प्त. अनुयुक्तियों के द्वारा (अणुजुत्तीहि)

चूर्णिकार ने हेतु और तर्क की यृक्तियों को अनुयुक्ति माना है। वृक्तिकार ने इसका अर्थ---प्रमाणभूत हेतु और दृष्टान्त-किया है।

### ्द१. बाद को (वायं)

जो छल, जाति, निग्हस्थान आदि से रहित हो तथा जो सम्यग् हेतु और दृष्टान्तों से युंक्त हो वह वाद है।

### ८२. धुष्ट हो जाते हैं (पगिबभया)

वे तीथिक धृष्ट होकर कहते हैं—पुराण, मनुस्मृति, अंगों सिहत वेद तथा चिकित्सा शास्त्र—ये चारों आज्ञा-सिद्ध हैं। इनमें जो कहा है उसे वैसा हो मान लेना चाहिए। उसके विषय में कोई तर्क नहीं होना चाहिए। युक्ति और अनुमान—ये धर्म-परीक्षण के बिहरंग साधन हैं। इनका प्रयोजन ही क्या है? हमारे द्वारा स्वीकृत या अभिमत धर्म ही श्रेय है, दूसरा नहीं। क्योंकि हमारे इस अभिमत के प्रति बहुसंख्यक लोग तथा राजा आदि विधिष्ट व्यक्ति आकृष्ट हैं। इस कथन के प्रत्युत्तर में जैन श्रमण कहते हैं— बहुसंख्यक अज्ञानियों से कौन-सा प्रयोजन सिद्ध होता है?

एरंडकट्टरासी, जहा य गोसीसचंदनपलस्स ।
मोल्ले न होज्ज सरिसो. कित्तियमेक्तो गणिज्जंतो १११
तहिव गणणातिरेगो, जह रासो सो न चंदनसरिच्छो ।
तह निव्विण्णाणमहाजणीवि, सोज्के विसंवयित ॥२
एक्को सचक्खुगो जह अंधलयाणं सएहि बहुएहिं।
होइ वरं ददुव्वो, ण हु ते बहुगा अपेच्छंता ॥३
एवं बहुगावि मुढा, ण पमाणं जे गई ण याणंति ।
संसारगमणगुविलं, णिज्जस्स य बंधमोक्खस्स ॥४

- १.२. एक और एरंड वृक्ष के काठ का भारा है और एक ओर गोशीर्ष चन्दन का एक पल। दोनों का मूल्य समान नहीं हो सकता। गिनती में एरंड के काठ्ठ के दुकड़े अधिक हो सकते हैं, पर उनका मूल्य चन्दन तक नहीं पहुंच सकता। इसी प्रकार अज्ञानी लोगों की संख्या अधिक हो सकती है, पर उसका मूल्य ही क्या?
- ३. हजारों अन्धों से एक आंख वाला अच्छा होता है। हजार अन्धे भी एकत्रित होकर कुछ भी नहीं देख पाते। अकेला आंख वाला सब कुछ देख लेता है।
- ४. इसी प्रकार मूढ़ व्यक्ति बहुसंस्यक होने पर भी प्रमाण नहीं होते, क्योंकि वे बंध और मोक्ष के उपायों को नहीं जानते और संसार से पार होने की गति के अजान होते हैं। ै

१. चूर्णि, पृ० ६३: योजनं युक्तिः, अनुयुज्यत इति अनुयुक्तिः, अनुगता अनुयुक्ता वा युक्तिः अनुयुक्तिः । सर्वेः हेतु-युक्तिभिः सतर्कयुक्तिभिर्वा।

२. वृत्ति पत्र ६३ : सर्वोभिरथानुगताभिर्वक्तिभः सर्वेरेव हेतुह्ब्टान्तैः प्रमाणभूतैः ।

३. चूर्णि, पृ० ६३ : वादो णाम छल-जाति-निग्रहस्थानवर्जित:।

४. वृत्ति, पत्र ६३, ६४ : सम्यग्हेतुदृब्दान्तैर्यो वादो-जल्पः ।

४. वृत्ति, पत्र ६४ : प्रगत्मिताः—धृष्टतां गता इदमूञ्जः, तद्यथा—'पुराणं मानवो घर्मः साङ्गो वेदश्चिकित्सितम् । आज्ञासिद्धानि चस्वारि, न हन्तव्यानि हेतुभिः ।।' अन्यव्य किमनया बहिरङ्गया युक्त्याऽतुमानादिकयाऽत्र धर्मपरीक्षणे विधेये कर्त्तव्यमस्ति, यतः प्रत्यक्ष एव बहुजनसंमतत्वेन राजाद्याश्रयणाच्चायमेवास्मदिभप्रेतो धर्मः श्रेयाश्रपर इत्येवं विवदन्ते, तेषःमिदमुत्तरम्—न ह्यत्र ज्ञानादि-साररहितेन बहुनाऽपि प्रयोजनमस्तीति ।

६. चूर्णि, पृ० ६३ । वृत्ति, पत्र ६४ ।

# धाध्ययन ३: टिप्पण ८३-८४

#### इलोक ४७:

### प्रवेश पाली पलौज की (अक्कोसे)

इसका अर्थ है - गाली-गलीज, असम्य दचन, दंड-मुध्ट आदि से मारना-पीटना ।

दुर्बेल व्यक्ति हर बात का उत्तर कोध या गाली-गलौज में ही देते हैं। स्त्री और बालक जहां पराजय का अनुभव करते हैं, वहां रोना ही उनका उत्तर है। साधु प्रत्येक बात का उत्तर क्षमा से देते हैं।

### द४. तंगण (तंगण)

इसका अर्थ है—टंकण देश में रहने वाले म्लेच्छ जाति के लोक । ये लोग पर्वतों पर रहते थे और बहुत क्राक्तिशाली होते थे। जब शत्रु इन पर आक्रमण करता तब ये उसकी बड़ी से बड़ी हाथी-सेना और अश्व-सेना को पराजित कर देते थे। ये पराजित होने लगते तब आयुधों से लड़ने में असमर्थ होकर फीछ ही पर्वतों में जा छिपते थे।

उत्तरापथ के म्लेच्छ देशों में यत-तत्र टंकण नाम के म्लेच्छ लोग निवास करते थे। दक्षिणापथ के व्यापारी वहां कुछ वस्तुएं बेचने को आते थे। उस समय सारा लेनदेन वस्तु-विनिमय से ही होता था। उत्तरापथ में स्वर्ण और हाथीदांत की बहुलता थी। वहां के लोग इनके बदले में और-और वस्तुएं प्राप्त करते थे। दोनों देशों के लोग एक-दूसरे की भाषा से अनिभन्न थे। इस अनिभन्नता के कारण परस्तर वस्तु-विनिमय कुछ किंठन होता था। वे लोग संकेतों से काम लेते थे। दिक्षणापथ के लोग अपनी वस्तुओं का एक स्थान पर ढेर कर देते और उत्तरापथ के टंकण लोग अपनी वस्तुओं (सोना, हाथीदांत आदि) का ढेर कर देते। वे दोनों पक्ष अपनी-अपनी वस्तुओं के ढेर पर हाथ रख खड़े हो जाते। जब दोनों की इच्छापूर्ति हो जाती, तब वे अपने हाथ उन वस्तुओं के ढेर से खींच लेते। जब एक पक्ष भी उस विनिमय से संतुष्ट नहीं होता तब तक वह अपना हाथ नहीं खींचता। इसका यह अर्थ समक्ता जाता कि अभी वह पक्ष वस्तु-विनिमय से संतुष्ट नहीं है। व्यापार तभी संपन्त होता जब दोनों पक्ष संतुष्ट होते। उनके व्यवसाय का यह प्रकार परस्पर वस्तु-विनिमय की विधि पर अवलंबित था।

प्राकृत प्रोपर नेम्स के अनुसार टंकण लोग गंगा के पूर्वी किनारे पर बसे हुए थे। उनका प्रदेश रामगंगा नदी से सरयू तक फैला हुआ था। मध्य एशिया में वे कशगर में भी व्याप्त थे।

विशेषावश्यक भाष्य में टंकणविणक् की उपमा प्राप्त हैं -- ० टंकण विणिओवमा समए। ० टंकण विणिओवमा जोग्गा ॥

- १. (क) वृत्ति, पत्र ६४ : आक्रोशान् असभ्यवचनस्वपास्तथा दण्डमुब्ट्यादिभिश्च ।
  - (क) चूर्णि, पृ० ६३ : आक्रोशयन्ति यष्टि-मुख्टिभिश्चोत्तिष्ठन्ति ।
- २. चूर्णि, पृ० ६३ : प्रायेण दुर्बलस्य रोवो उत्तरं भवति आक्रोशश्च, रुदितोत्तरा हि स्त्रियः बालकाश्च, क्षान्त्युत्तराः साधवः ।
- ३. (क) चूर्णि पृ० ६३ : टंकणा णाम म्लेच्छजातयः पार्वतेषाः, ते हि पर्वतमाश्रित्य सुमहन्तमध्य अस्सबलं वा हिस्थबलं वा प्रारमन्ते आगलिन्ति, पराजिताः सुशीघ्रं पर्वतमाश्रयन्ति ।
  - (ख) वृत्ति पत्र ६४ : 'टङ्क्रणा' म्लेच्छविशेषा दुर्जया यदा परेण बलिना स्वानीकादिनाऽभिद्र्यम्ते तदा ते नानाविधैरप्यायुधैर्थोद्धुम-समर्थाः सन्तः पर्वतं शरणमाश्रयन्ति ।
- ४. (क) आवश्यक चूर्णि, प्रथम भाग, पृ० १२०: उत्तरावहे टंकणा णाम मेच्छा, ते सुवन्नदंतमादीहि दिवसणावहगाई भंडाई गेण्हित, ते य अवरोध्परं भासं न जाणिति, पच्छा पुंजे करेंति, हस्थेणं उच्छादेंति, जाव इच्छा ण पूरेति ताव ण अवर्णेति । पुन्ने अवर्णेति, एवं तेसि इच्छियपिडिच्छितो ववहारो ।
  - (ख) विशेषावश्यक भाष्य, गाथा १४४४, १४४४, वृत्तिः इहोत्तरायथे म्लेच्छदेशे क्वचिद् टङ्क्रणाभिद्याना म्लेच्छाः। ते च सुवर्णसट्टन (प्रवण्णमट्टेन) दक्षिणायथायातानि गृह्णन्ति, परं वाणिज्यकारकास्तदभाषां न जानन्ति, तेऽपीतरभाषां नावगच्छन्ति। ततश्च कनकस्य ऋयाणकानां च तावत् पुञ्जः क्रियते, यावदुमयपक्षस्यापीच्छापरिपूर्तिः यावच्चेकस्यापि पक्षस्येच्छा न पूर्यते, तावत् कनकपुञ्जात् ऋयाणकपुञ्जाच्च हस्त नापसारयन्ति, इच्छापरिपूर्तौ तु तमपसारयन्ति। एवं तेषां परस्परमोप्सितप्रतीप्तितो व्यवहारः।
- ४. प्राकृत प्रोपर नेम्स, पृष्ठ २९४।
- ६. विशेषावश्यक भाष्य, गाथा १४४४, १४४५ ।

श्रद्ययन ३ : टिप्पण ६५-६७

### क्लोक ५८:

### **८५. आत्म-समाहित मुनि (अत्तसमाहिए)**

चूर्णिकार ने इसके अनेक अर्थ किए हैं ---

- १. अपने आपको द्रव्य, क्षेत्र और काल के अनुरूप समर्थ जानकर वाद में उतरने वाला मुनि ।
- २. परिषद् में प्रवचन करते समय प्रवचन सुनने वाले कौन हैं ? वे किस मत को मानने वाले हैं ? इस प्रकार का विवंक कर आत्म-समाधि का अनुभव हो ऐसा प्रवचन करने वाला मुनि ।
- ३. ऐसा वर्णन करने वाला मुनि जिससे दूसरे के लिए कोई घात या बाधा उपस्थित न हो।

वृत्तिकार ने इसका अर्थ —िचत्त की स्वस्थता किया है। इसका आशय स्पष्ट करते हुए वे कहते हैं —वादकाल में हेतु, दृष्टान्त आदि के द्वारा स्वपक्ष की सिद्धि तथा माध्यस्थ्ययुक्त वचन आदि के द्वारा पर-पक्ष का उपघात न होना आत्म-समाधि है। ऐसे प्रतिज्ञा, हेतु और दृष्टान्त का प्रयोग करना चाहिए जिससे दूसरे विरोधी न बने, किन्तु उनमें समन्वय का भाव जागे।

### क्लोक ५६:

# ८६. शान्त चित्त भिक्षु अग्लानभाव से (अगिलाए समाहिए)

गिला का अर्थ है—-ग्लानि । जो ग्लानि से रहित है, वह अगिला होता है । अगिलाए का अर्थ है – अग्लानभाव से । ैं

हमने समाहिए को भिक्षु का विशेषण मानकर उसका अर्थ शान्तचित्त किया है। चूर्णिकार ने 'अगिलाणेण' पाठ मानकर उसका अर्थ अपीड़ित, अव्यथित किया है और 'समाहिए' का अर्थ समाधि के लिए' किया है।

वृत्तिकार ने 'अगिलाए' का अर्थ अग्लानतया (यथाशक्ति) और समाहिए का अर्थ समाधि-प्राप्त किया है। यह भिक्षु का विशेषण है।

# श्लोक ६०:

### ८७. पवित्र (पेसलं)

पेशल दो प्रकार का होता है—

- १. द्रव्य पेशल-प्रीति उत्पन्न करने वाले आहार आदि पदार्थ।
- २. भाव पेशल- समस्त दोषों से रहित वस्तु । भव्य पुरुषों के लिए वह धर्म ही है।
- १. चूिण, पृ० ६४ : आत्मसमाधिनीम दब्बं खेतं कालं सामत्यं चडप्पणो वियाणिता । इति, अधवा के अयं पुरिसे ? कं च णते ? ति, एवं तथा तथा यथाऽऽत्मनो समाधिर्भवति । उक्तं हि—पडिपक्लो णायक्वो । अधवा आत्मसमाधिनीम यथा परवो न घातो भवति बाधा वा ।
- २. (क) वत्ति, पत्र ६४, ६५: आत्मनः समाधिः चित्तस्वास्थ्यं यस्य स भवत्यात्मसमाधिकः एतदुवतं भवति —येन येनोपन्यस्तेन हेतु-हब्दान्तादिना आत्मसमाधिः—स्वपक्षतिद्धिलक्षणो माध्यस्थ्यवचनदिना वा परानुपद्यातलक्षणः समुत्पद्यते तत् तत् कुर्यादिति ।
  - (ख) चूर्णि, पृ० ६४ : लौकिक-परीक्षकाणां यस्मिन्नर्थे बुद्धिसाम्यं स हब्टान्तः हेतु-प्रतिज्ञादयः ।
- ३. व्यवहार, विभाग ४, वृत्ति पत्र २२ : गिला-ग्लानिः गिलायाः प्रतिवेधोऽगिला ।
- ४. चूर्णि, पु० ६४ : अगिलाणे अनादितेन अव्यथितेन ।
- ४. चूर्णि, पृ० ६४: समाधिए ति आत्मनः समाधिहेतो: कर्त्तव्यम् ।
- ६. वृत्ति, पत्र ६४ : अग्लानतया यथाशक्ति ।
- ७. वृत्ति, पत्र ६४ : समाहितः समाधि प्राप्त इति ।
- दः चूर्णि, पृ० ६४ : पेतलं दब्वे भावे य, दब्वे जं दब्वं पीतिमुत्पादेति आहारादि, भावपेसलस्तु सर्ववचनीय दोषापेतो भव्यानां धर्म एव ।

वृत्तिकार ने इसका अर्थ सुश्तिष्ट किया है। जो अहिंदा आदि की प्रवृत्ति के द्वारा प्राणियों में प्रीति उत्पन्न करता है वह पेशल होता है।

# क्लोक ६१:

### ८८. अतीतकाल में (पुन्वि)

चूर्णिकार ने मतान्तर का उल्लेख करते हुए अतीतकाल से त्रेता और द्वापर युग का ग्रहण किया है। वृत्तिकार ने इसका अर्थ केवल पूर्वकाल किया है। वि

### ८६. महापुरुष (महापुरिसा)

वे प्रधान पुरुष जो राजा होकर वनवास में गए और फिर निर्वाण को प्राप्त हुए।

वृत्तिकार ने इसका अर्थ प्रधान पुरुष किया है और उदाहरण के रूप में वरकलचीरी, तारागण आदि ऋषियों का उल्लेख किया है।

# ६०. सचित्त जल से स्नान आदि करते हुए सिद्धि को प्राप्त हुए हैं (उदएग सिद्धि मावण्गा)

कुछेक ऋषि सिचत्त जल का व्यवहार करते हुए सिद्ध हो गए —ऐसा परंपरा से सुना जाता है। वे सिचत जल से शौच-कार्य करते, स्नान करते तथा हाथ-पैर आदि बार-बार उसी से धोते, वे सिचत्त जल पीते और जल के बीच खड़े होकर (नदी आदि में) अनुष्ठान करते । •

### क्लोक ६२,६३:

#### ६१. श्लोक ६२,६३ :

प्रस्तुत दो क्लोकों में ७ ऋषियों के नाम गिनाए हैं। वे ये हैं —(१) वैदेही निम (२) रामगुप्त (३) बाहुक (४) तारागण (५) आसिल-देखिल (६) द्वैपायन और (७) पाराशर। 'इह संमया' [३/६४]—इस वाक्य के द्वारा सूत्रकार ने यह सूचित किया है कि ये महापुरुष ऋषिभाषित आदि जैन-प्रन्थों में विणत हैं तथा 'अणुस्मुयं' पद के द्वारा यह सूचित किया है कि भारत आदि पुराणों में भी इनका वर्णन प्राप्त है। चूिणकार के अनुसार ये सब राजिप और प्रत्येक-बुद्ध थे। इनमें से वैदेही निम की चर्चा उत्तराध्ययन के नौवें अध्ययन में प्राप्त है और शेष राजिपयों की चर्चा ऋषिभाषित नामक ग्रन्थ में है। किन्तु वर्तमान में उपलब्ध ऋषिभाषित ग्रन्थ में पाराशर ऋषि का नाम प्राप्त नहीं है। इस ग्रन्थ में सबके नाम से एक-एक अध्ययन है और उन अध्ययनों में उनके विशिष्ट विचार संगृहीत हैं।

१. वैदेही निम—िविदेह राज्य में दो निम हुए हैं। दोनों अपने-अपने राज्य को छोड़कर अनगार बने। एक तीर्थंकर हुए और एक प्रत्येक बुद्ध। प्रस्तुन प्रकरण में प्रत्येक बुद्ध निम का कथन है। ये किस के तीर्थंकाल में हुए यह जात नहीं है। उत्तराध्ययन के नौवें अध्ययन में 'निम-प्रव्रज्या' में अभिनिष्कमण के समय ब्राह्मण वेशधारी इन्द्र और निम के बीच हुए वार्तालाप

१. वृत्ति, पत्र ६५ : पेशसम् इति सुश्लिष्टं प्राणिनामहिसावित्रवृत्त्वा प्रीतिकारणम् ।

२. चूर्णि, पृ० ६४ : पुन्विमिति अतीते काले केचित् त्रेतायां द्वापरे च ।

३. वृत्ति, पत्र ६४ : पूर्वं — पूर्वस्मिन् काले ।

४. चूणि, पृ० ६४ : महापुरिसा पहाणा पुरिसा, राजानो मूत्वा वनवासं गता पश्चा णिव्वाणं गता: ।

४. वृत्ति, पत्र ६५ । महायुक्षाः -- प्रधानपुरुषा बल्कलचीरितारागणिप्रभृतयः ।

६. चूणि, पृ० ६५ : सीतोवयं णाम अपरिणतं, तेण सोयं आयरंता ण्हाण-पाण-हत्थादीणि अभिक्खणं सोएंता तथाऽन्तर्जले वसन्तः सिद्धि प्राप्ताः सिद्धाः ।

चूणि, पू० ६६ : णमी ताव णिमपन्वकाए, सेता सक्वे अण्णे इतिमासितेसु ।

का सुन्दर संकलन है । इनके पिता का नाम 'युगबाहु' और माता का नाम 'मदनरेखा' था ।

२. रामपुत्र — ये पार्श्वनाथ के तीर्थकाल में होने वाले प्रत्येक-बुद्ध हैं। किष्णिभाषित के तीसवें अध्ययन में रामपुत्र अर्हतिष के वचन संकलित हैं। इस गद्यात्मक अध्ययन में केवल तीन गद्यांश हैं। वृत्तिकार ने 'रामउत्ते' का संस्कृत रूप 'रामपुप्तः' दिया है । प्राकृत 'उत्त' शब्द के तीन संस्कृत रूप हो सकते हैं — उप्त, पुष्त, पुत्र।

भ्रध्ययन ३ : टिप्पण ६१

- ३. बाहुक ये अरिष्टनेमि के तीर्थकाल में होने वाले एक प्रत्येक-बुद्ध हैं। व्हिषिभाषित के चौदहवें अध्ययन में इनके सुभाषित संकलित हैं। यह अध्ययन भी गद्यात्मक है। वल का एक नाम बाहुक भी है। व
- ४. तारागण ऋषिभाषित के छत्तीसर्वे अध्ययन में इनके विचार संकलित हैं। 'इसमें १७ पद्म हैं। प्रारंभ में उनके नाम के आगे 'वित्तण' शब्द है। 'ऋषिभाषित की संग्रहणी गाथा में इनका उल्लेख 'वित्त' नाम से किया है। ' किन्तु 'वित्त' शब्द उनका विशेषण होना चाहिए। वित्त का अर्थ है—संपदा। मुनि की संपदा है—ज्ञान, दर्शन, चारित्र। वृत्तिकार ने 'नारायण' पाठ माना है। '
- ४. आसिल-देविल ऋषिभाषित के तीसरे अध्ययन का नाम 'दिविलण्सयणा' है। प्रारंभ में 'असिएण दिविलणं अरहता इसिणा बुइतं ऐसा पाठ है। यहां ऋषि का नाम 'दिविल' है और 'असिय' (असित) उनका गौत्र हो सकता है, ऐसा मुनि पुण्यविजयजी ने माना है। 'विलिकार ने 'आसिल' और 'देविल' को पृथक्-पृथक् ऋषि माना है। 'विशेष ये अरिष्टनेमि के तीर्थकाल में होने वाले प्रत्येक बुद्ध हैं। महाभारत के अनेक स्थलों में 'असितदेवल' नामक प्रसिद्ध ऋषि का नामोल्लेख प्राप्त है। 'विस्तेष्ट संभावना की जा सकती है कि 'असितदेवल'—यह एक ऋषि का नाम था।

याज्ञवल्ययस्मृति की अपरादित्य रचित ब्याख्या<sup>15</sup> में देवल ऋषि का संवाद उद्धृत है। महाभारत के शान्तिपर्व में देवल-नारद संवाद का भी उल्लेख प्राप्त है। वृद्ध देवल के सम्मुख उपस्थित होकर नारद ने भूतों की उत्पत्ति और प्रलय के विषय में जिज्ञासा प्रगट की थी। महा्प देवल ने उनका समाधान दिया। इसी प्रकार वायुपुराण भें भी देवल के उद्धरण प्राप्त होते हैं।ये सांख्य दर्शन के एक आचार्य के रूप में प्रसिद्ध थे जो सांख्यकारिका के रचयिता ईश्वरकृष्ण से पहले हो चुके थे।'

- १. विशेष विवेचन के लिए देखें-- उत्तरज्भवणाणि, नौवा अध्यवन ।
- २. उत्तरज्झयाणाणि भाग १, पृ० १०६।
- ३. इसिभासियाई २३ वां अध्ययन .....रामपुत्तेण अरहता इसिणा बुइतं ।
- ४. वृत्ति, पत्र ६६ : रामगुप्तश्च ।
- ४. उत्तरक्रमयाणाणि, भाग १, पृ० १०६ ।
- ६. इसिमासियाई, १४ वां अध्ययन ः ः वाहुकेण अरहता इसिणा बुइतं ।
- ७. महाभारत, बनखंड ६६।२०।
- य. ६. इसिमासियाई, अध्ययन ३६ : विसेण तारायणेण अरहता इसिणा बुइतं ।
- १० इतिभासियाई संगहिणी गाया ४ : .... अहालए य वित्ते य ।
- ११. वृत्ति पत्र ६६ : नारायणो नम महर्षि। ।
- १२. चूर्णि, पृ० ६५, फुटनोट नं म : अत्र पाठे असिएणं इति गोत्रोक्तिर्वर्तते न पृथगृषिनाम ।
- १३ वृत्ति, पत्र ६६ : आसिलो नाम महर्षिस्तथा देविल: ।
- १ं४. उत्तरस्मयणाणि, भाग १, पृ० १०६ ।
- १५. महाभारत की नामानुक्रमणिका, पृ० २६ ।
- १६. याञ्चवल्क्यस्मृति, प्रायश्चित्ताध्याय, क्लोक १०६ पर ।
- १७. वायुपुराणः अध्यवन ६६, श्लोक १५१, १५२ ।
- १८. सांख्यकारिका ७१, माठरवृत्ति : कपिलादामुरिणा प्राप्तमिदं **कार्न** ततः पञ्चिशिखेन तस्माद् **मार्ग**वोलूकवाल्मीकि-हारित-देवल-प्रभृतीनामागतम् । ततस्तेभ्य ईश्वरक्रुष्णेन प्राप्तम् ।

कुछ इनको तिक्रम की तीसरी शताब्दी के मानते हैं और कुछ इनको महाभारत युद्ध-काल से भी अधिक प्राचीन मानते हैं।

- ६. द्वीपायन—ये महावीर के तीर्थकाल में होनेवाले प्रत्येक-बुद्ध थे। ऋषिभाषित के चालीसर्वे अध्ययन में इनके वचन गाथाओं में संकलित हैं। महाभारत के अनुसार यह माना गया है कि महर्षि पराशर के द्वारा सत्यवती के गर्भ से उत्पन्न मुनिवर वेदव्यास यमुना के द्वीप में छोड़ दिए गए, इसलिए इनका नाम द्वैपायन (द्वीपायन) पड़ा।
- ७. पाराशर— ऋषिभाषित में इनका नामोल्लेख प्राप्त नहीं है । महाभारत में पाराशर्य और पराशर नाम के ऋषियों का वर्णन प्राप्त है ।'

औपपातिक सूत्र में आठ ब्राह्मण परिव्राजकों और आठ क्षत्रिय परिव्राजकों का उल्लेख मिलतः है-

- १. कण्डू २. करकण्ट ३. अंबड ४. पराणर ४. कृष्ण ६. द्वीपायन ७. देवगुष्त और ६. नारद—य आठ ब्राह्मण परिवरक्षक हैं।
- १. शीलकी २. मसिहार ३. नम्नजित् ४. भग्नजित ४. विदेह ६. राजा ७. राम और ६. वल—ये आठ क्षत्रिय परिवाजक हैं।

वहां इनकी उपश्वर्या का विस्तार से निरूपण है। इन परित्राजकों को सांख्य, योगी, काफ्लि, भार्गव, हंस, परमहंस, बहुउदक, कुलीवृत और कृष्ण परित्राजक — इन संप्रदायों के अन्तर्गत माना गया है। इनमें पराशर, द्वीपायन, विदेह — ये तीन नाम प्रस्तुत चर्चा से सम्बद्ध हैं। राम रामपुत्र का संक्षिप्त रूप हो सकता है।

चूर्णिकार ने प्रस्तुत श्लोकों की चूर्णि में सबको राजिष माना है। किन्तु औपपातिक सूत्र के संदर्भ में यह मीमांसनीय हैं। पराश्चर और द्वीपायन—ये ब्राह्मण ऋषि ही प्रतीत होते हैं।

चूणिकार ने बताया है कि 'ये सब प्रत्येक-बुद्ध वनवास में रहते थे और बीज तथा हरित का भोजन करते थे। वहां रहते हुए उन्हें विशिष्टि प्रकार के ज्ञान प्राप्त हुए।'

उस समय के लोग इन ऋषियों की ज्ञानोपलब्धि की तुलना चकत्रती भरत को आदर्शगृह में उत्पन्न ज्ञानोपलब्धि से करते थे।

चूणिकार ने इस तर्क के समाधान में लिखा है—भरत चक्रवर्ती को गृहस्थावस्था में ज्ञान तभी उत्पन्न हुआ था जब वे भावसाधु बन गए थे तथा उनके चार घात्यकर्म क्षीण हो गए थे। प्रश्नकार यह नहीं जानते कि किस अवस्था में विशिष्ट ज्ञान उत्पन्न होता है ? मुक्ति किस संहनन में होती है ? इसलिए वे यह कह देते हैं कि ये ऋषि कंद-मूल आदि खाते हुए तथा अग्नि का समारंभ करते हुए सिद्ध हुए हैं।

- १. सांख्यदर्शन का इतिहास, उदयवीरशास्त्रीकृत, पृ० ५०५ ।
- २. उत्तरक्रभवणाणि, भाग १, पृ० १०७ ।
- ३. इसिमासियाई, चालीसर्वा अध्ययन, .....दीबायणेण अरहता इसिणा बुइतं ।
- ४. महामारत, आदिपर्व ६३।८६; महामारत नामानुक्रमणिका पृ० १६२।
- ५. महाभारत, सभापर्व ४।१३; ७।१३; आदिपर्व १७७।१।
- ६. औपपातिक, सूत्र ६६-११४।
- ७. चूणि, पृ० ६५ : राजानो भूत्वा बनवासं गताः पच्छा णिव्वाणं गताः ।
- द. चूणि, पृ० ६६ : एतेसि पत्तेयबुद्धाणं वणवासे चेव वसंताणं बोयाणि हरिताणि य भुंजंताणं ज्ञानान्युत्पन्नानि, यथा भरतस्य आदंसगिहे णाणमृप्यण्णं ।
- ह चूर्णि पृ० ६६ : तं तु तस्स भावतिंगं पिडवण्णस्स खीणचाइकम्मस्स गिहवासे उप्पण्णिमिति । ते तु कुतित्था ण जाणंति —किस्मन् भावे वर्तमानस्य ज्ञानमुत्पद्यते ? कतरेण वा संघतरेण सिडभति ? अजानानास्तु ज्वते —ते नमी आद्या महर्षयः भोच्चा सीतोदगं सिद्धां, भोच्च ति भुञ्जाना एव सीतोदगं कन्दमूलाणि च जोई च समारम्भन्ता ।

श्रध्ययन ३ : टिप्पण ६२-६५

### श्लोक ६५:

### ६२. भार को बीच में डाल देने वाले (वाहच्छिण्णा .....)

'वाह' का अर्थ है—भारोद्वहन और छिण्ण का अर्थ है— दूटे हुए या दवे हुए — भार से दवे हुए गधे की भांति। गधे अधिक भार को न सह सकी के कारण भार को मार्ग के बीच में ही डाल कर गिर जाते हैं, बैसे ही ये मंद भिक्षु संयम-भार को छोड़कर शिथिल हो जाते हैं। यह वृत्तिकार की व्याख्या है।

### ६३. कठिनाई के समय (संभमे)

संभ्रम का अर्थ है — कठिनाई के समय । चूर्णिकार ने इसका अर्थ इस प्रकार किया है-—वह कष्ट जिसमें व्यक्ति संभ्रांत हो जाता है, दिग्मूढ हो जाता है । वृक्तिकार ने अग्नि आदि के उपद्रव को संभ्रम माना है ।

### ६४. पंगु (पीढसप्पीव)

इसका संस्कृत रूप 'पीठसिंपन्' होगा। वृत्तिकार ने इसका संस्कृत रूप 'पृष्ठसिंपन्' किया है। ' आप्टे की डिक्शनरी में 'पीठपर्व' का अर्थ पंगु किया है। '

### इलोक ६६:

# ६४. मुख से मुख प्राप्त होता है (सातं सातेण विज्जई)

सुख से सुख प्राप्त होता है - - यह पक्ष चूर्णि और बृत्ति के अनुसार बौद्धों का है। जैन विचारधारा इससे भिन्त है। सुख से सुख प्राप्त होता है या दुःख से सुख प्राप्त होता है -- ये दोनों सिद्धान्त वास्तविक नहीं हैं। यदि सुख से सुख प्राप्त हो तो राजा आदि अमीर आदमी अगने जन्म में भी सुखी होंगे, किन्तु ऐसा होता नहीं है। दुःख से सुख प्राप्त हो तो अनेक दुःख फेलने बाले गरीब लोग अगले जन्म में सुखी होंगे, किन्तु ऐसा भी होता नहीं है। "

बौद्ध साहित्य में निर्पान्थों के मुंह से यह कहलाया गया है कि नुख से सुख प्राप्य नहीं है, दु:ख से मुख प्राप्य है। इसका पूरा संदर्भ इस प्रकार है---

१. वृत्ति, पत्र ६६ : वहनं वाहो-भारोद्वहनं तेन छिन्नाः-किषतास्त्रुटिता रासभा इव विषीदन्ति, यथा-रासभा गमनपथ एव प्रोज्भितभारा निपतन्ति, एवं तेऽपि प्रोभ्द्य संपमभारं शीतलविहारिणो भवन्ति ।

२. चूर्णि, पृ० ६६ : सम्भ्रमन्ति तस्मिन्निति सम्भ्रमः ।

३. वृत्ति, पत्र ६६ : अग्यादिसम्भ्रमे ।

४. बृत्ति, पत्र ६६ : पृष्ठसर्पिणः ।

४. आप्टे, संस्कृत इंग्लिश डिक्शनरी पृष्ठ १०२४ में उज्जूत --महाभारत ३।३५।२२: कर्तव्ये पुरुषव्यात्र किमास्से पीठसर्पवत्, Lame, Crippled.

६. (क) चूर्णि, पृ० ६६ : इदानीं शाक्याः परामृश्यन्ते ......

<sup>(</sup>स) वृत्ति, पत्र ६७ ।

७. (क) चूर्णि पृ० ६६,६७ : इह नैर्गन्थशासने सातं साते न विद्यते । का भावना ? —न हि सुखं सुक्षेन लश्यते । यदि चेतमेवं तेनेह राजादीनामपि सुखिनां परत्र सुक्षेन भाष्यम् । नरकाणां तु दुःखितानां पुतर्नरकेनेव भाष्यम् ।

<sup>(</sup>ख) वृत्ति पत्र ६७ : आयं मार्ग सजैनेन्द्रप्रवचनं स्यग्दर्शनज्ञानचारित्रमोक्षमार्गप्रतिपादकं सुखं सुखेनैव विद्यते इत्यादिमोहेन मोहिताः।

न करना होगा। इस प्रकार तपस्या द्वारा पुराने कर्मों के अन्त होने और नए कर्मों के न करने से भविष्य में चित्त निर्मल हो जाएगा। भविष्य में मल न होने से कर्म काक्षय, कर्मक्षय से दुः बक्षय, दुः बक्षा से वेदनाक्षय से सभी दुःख नष्ट हो जाएंगे।

बुद्ध ने इस प्रकार निर्फ़ न्थों से पूछा कि क्या तुम्हें अपना होना ज्ञात है? क्या तुमने उस समय पापकर्म किए थे? क्या तुम्हें मालूम है कि इतना दुःख नष्ट हो गया, इतना बाकी है? क्या तुम्हें मालूम है कि किस जन्म में पाप का नाश और पुण्य का लाभ प्राप्त करना है? इसका उत्तर निर्फ़ न्थों ने 'नहीं' में दिया। इस प्रकार बुद्ध ने कहा—'ऐसा होने से ही तो निर्फ़ न्थों! जो दुनियां में घर, खून रंगे हाथों वाले, क्रूरकर्मा मनुष्यों में नीच हैं, वे निर्फ़ न्थों में साधु बनते हैं!' निर्फ़ न्थों ने फिर कहा—गोतम! सुख से सुख प्राप्य नहीं है, दुःख से सुख प्राप्य है।

### ६६. जो आर्यमार्ग है (आरियं मग्गं)

वृत्तिकार ने आर्यमार्ग का अर्थ — जैनेन्द्र शासन में प्रतिपादित मोक्षमार्ग किया है। चूर्णिकार ने बीद्ध मत में सम्मत आर्यमार्ग का ग्रहण किया है।

### ६७. उससे परम समाधि (प्राप्त होती है) (परमं च समाहियं)

वृत्तिकार ने 'परमंच समाधि' से ज्ञान, दर्शन और चारित्र समाधि का ग्रहण किया है। चूर्णिकार ने बौद्धों के अनुसार मनः समाधि को परम माना है। '

### इलोक ६७:

### ६८. लोह-वणिक् की भांति (अयोहारि ब्व)

कुछ व्यक्ति व्यापार करने के लिए देशान्तर के लिए प्रस्थित हुए। जाते-जाते एक महान् अटवी आई। वहां उन्हें एक लोह की खान मिली। सबने लोह लिया और आगे चल पड़े। कुछ दूर जाने पर उन्हें एक तांबे की खान मिली। सबने लोहा वहीं डालकर तांबा भर लिया, किन्तु एक व्यक्ति ने लोहे को छोड़ तांबे को लेने से इन्कार कर दिया। बहुत समभाने पर भी वह नहीं माना। सब आगे चले। कुछ ही दूरी पर चांदी की खान आ गई। सबने तांबे तो छोड़कर चांदी भर ली, किन्तु लोहभार बाले ने लोहा ही रखा। आगे सोने की खान आई सबने चांदी का भार वहीं छोड़कर सोने को भर लिया। आगे रत्नों की खान पर सबने रत्न भर लिए और सोना छोड़ दिया। उस लोहभार वाले ने लोहा ही रखा और अपनी दृढ़ता पर प्रसन्तता का अनुभव करने लगा।

सब अपने-अपने घर पहुंचे । रत्नों के भरने वाले जीवन भर सुखी हो गए और लोहभार वाला जोवन भर निर्धनता का जीवन बिताता हुआ दुःख और पश्चात्ताप करता रहा । <sup>6</sup>

#### ६६. श्लोक ६७ :

चूर्णिकार ने प्रस्तुत क्लोक की व्याख्या पहले बौद्ध सिद्धान्तपरक और बाद में जैन सिद्धान्तपरक की है। देखें - चूर्णि पृष्ठ १६, ६७।

- १. मिक्सिम निकाय १४।२।६-८ राहुल सांकृत्यायन का अनुवाद, दर्शन विग्दर्शन पृ० ४६६, ४६७ ।
- २. वृत्ति, पत्र ६७ : आर्थो मार्गी जैनेन्द्रशासनप्रतिपादितो मोक्षमार्गः ।
- ३. चूणि, पृ० ६६ : तेनास्मदीयार्घमार्गेण ।
- ४. वृत्ति, पत्र ६४ : 'परमं च समाधि' ज्ञानदर्शनदारित्रात्मकम् ।
- ५. चूणि, पृ० ६६ : मनःसमाघि: परमा ।
- ६. रायपसेणइय ७४४ ।

श्रध्ययन ३ : टिप्पण १००-१०३

### इलोक ६८:

#### १००. श्लोक ६८ :

प्रस्तुत श्लोक़ का प्रतिपाद्य है कि णावन आदि श्रामण 'सात सातेण विज्जई'—इस सिद्धान्त को मानते हुए पचन-पाचन आदि क्रियाओं में संलग्न रहते हैं। पचन-पाचन आदि सावद्य अनुष्ठानों से प्राणातिपात का सेवन करते हैं। जिन जीवों के क्षरीर का उपयोग किया जाता है, उनका ग्रहण उनके स्वामी की आज्ञा के बिना होता है, अतः अदत्तादान का आचरण होता है। गाय, भैंस, बकरी, ऊंट आदि को रखने और उनकी वंशवृद्धि करने के कारण मैथुन का अनुमोदन होता है। हम प्रवृज्ञित हैं—ऐसा कहते हुए भी गृहस्थोचित अनुष्ठान में संलग्न रहते हैं, अतः मृषावाद का सेवन होता है तथा धन, धान्य, द्विपद, चतुष्पद आदि रखने के कारण परिग्रह का प्रसंग आता है। '

### क्लोक ६६:

### १०१. कुछ अनार्य (एगे)

चूणिकार ने इसके द्वारा शाक्य तथा उसी प्रकार के अन्य दार्शनिकों का ग्रहण किया है।

बृत्तिकार ने इस शब्द के माध्यम से विशेष बोद्ध तथा नीजबट धारण करने वाले और नाथवादिक मंडल मे प्रविष्ट शैव विशेष का ग्रहण किया है।

### १०२. पार्श्वस्थ (पासत्था)

यहां चूर्णिकार ने इसका अर्थ —अहिसा आदि गुणों तथा ज्ञान-दर्शन से दूर रहने वाला किया है। ' वृत्तिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं '—

- १. सद् अनुष्ठान से दूर रहन वाला।
- २. जैन परंपरा के शिथिल सायु —पार्श्वस्थ, अवशन्त, कुशील आदि जो स्त्री परीषह से पराजित हैं।

यह शब्द इसी अध्ययन के ७३ वें क्लोक में भी आया है। वहां वृत्तिकार ने इस पद से नाथवादिक मंडलचारियों का ग्रहण किया है।

विशेष विश्वरण के लिए देखें ---१।३२ का टिप्पण।

#### इलोक ७०:

### १०३. स्त्री का परिभोग कर (विष्णविणित्थीसु)

इसमें दो शब्द हैं — विण्णवणा और इत्थीसु। चूर्णिकार ने विज्ञापना का अर्थ परिभोग, आसेवना किया है। पूरे पद का अर्थ होगा — स्त्री का परिभोग।"

वृत्तिकार ने इसका संस्कृत रूप 'स्वीविज्ञापनायां' किया है और इसका अर्थ 'युवती की प्रार्थना में' किया है। हमने चूर्णिकार का अर्थ स्वीकार किया है।

- १. (क) चूर्णि, पृ० ६७ ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र ६८।
- २. चूर्णि, पृ० ६७ : एते इति एते शाक्याः अन्ये च तद्विधाः ।
- ३. वृत्ति, पत्र ६८: एके इति बौद्धविशेश नीलस्टादयो नाथवादिकमण्डलप्रविष्टा वा शैवविशेषाः ।
- ४. चूर्णि, पृ० ६७ : पाश्वें तिष्ठन्तीति पार्श्वस्थाः, केषाम् ? अहिसादीनां गुणानां णाणादीण वा सम्मद्सणस्स वा ।
- ५. वृत्ति, पत्र, ६८ : पार्श्वे तिब्ठन्तीति पार्श्वस्थाः स्वयूथ्या वा पार्श्वस्थावसन्नकुशीलादयः स्त्रीपरीषहपराजिताः ।
- ६. वृत्ति, पत्र ६६ : सदनुष्ठातात् पाश्वे तिष्ठन्तीति पाश्वेस्था नाथवादिकमण्डलचारिणः ।
- ७. चूर्णि, पृ० ६७ : विज्ञापना नाम परिभोग: ........ आसेवना ।
- ८. षृत्ति, पत्र ६८ : स्त्रीविज्ञापनायां युवतिप्रार्थनायाम् ।

**ग्र**ध्ययन ३ : टिप्पण १०४-१०६

### इलोक ७१:

### १०४. गुदला किए बिना (थिमियं)

इसका अर्थ है-—हिलाए विना । मेंढा घुटने के बल पर बैठकर गोष्पद में स्थित थोड़े से जल को भी बिना हिलाए-डुलाए, बिना गुदला किए, पी लेता है। <sup>१</sup>

### १०५. पिंग (पिंग)

इसका अर्थ है- किपञ्जल पक्षिणी।

पिंग पक्षिणी आकाश में उड़ते-उड़ते नीचे उड़ान भरती है और तालाब आदि से चोंच में पानी भर पी लेती है। वह अपने शरीर से न पानी को छूती है और न उस पानी को हिलाती-डुलाती है।

#### १०६. श्लोक ७०-७२ :

इन तीन क्लोकों में स्त्री-परिभोग का तीन दृष्टिकोणों से समर्थन किया गया है-

- १. स्त्री-परिभोग गांठ या फोड़े को दबाकर मत्राद निकालने जैसा निर्दोप है।
- २. स्त्री-परिभोग मेंढे के जल रीने की किया की तरह निर्दोष है। इसमें दूसरे को पीड़ा नहीं होती और स्वयं को भी सुख की अनुभूति होती है।
- ३. स्त्री-परिभोग किंपजल पक्षिणी के उदकपान की तरह है। पुरुष राग-द्वेष से मुक्त होकर, पुत्र की प्राप्ति के लिए, ऋतुकाल में शास्त्रोक्त विधि से मैथुन सेवन करता है तो उसमें दोष नहीं है। किंपजल पक्षिणी आकाश से नीचे उड़ान भरकर, पानी की सतह से चोंच में पानी भर प्यास मिटा लेती है। उसकी पानी पीने की इस प्रक्रिया से न पानी से उसका स्पशं होता है और न पानी सुदला होता है।

इस प्रकार उदासीन भाव से किए जाने वाले स्त्री मैथुन में दोष नहीं है। उपर्युक्त तीनों उदाहरणों का निरसन करते हुये निर्युक्तिकार कहते हैं—

- १. जैसे कोई व्यक्ति मंडलाग्न (तलटार) से किसी मनुष्य का शिर काट पराङ्मुख होकर बैठ जाए तो भी क्या वह अपराधी के रूप में पकड़ा नहीं जाएगा ?
- २. कोई विष का प्याला पीकर शान्त होकर बैठ जाए और यह सोचे कि मुक्ते किसीने नहीं देखा, तो भी क्या वह नहीं मरेगा ?
- ३. कोई राजा के खजाने से रत्न चुराकर निश्चिन्त भाव से बैठ जाए, तो भी क्या वह राजपुरुषों द्वारा नहीं पकड़ा जाएगा ? इन तीनों कियाओं में कोई उदासीन होकर बैठ जाए, फिर भी वह तद्-तद् विषयक परिणामों से नहीं बच सकता । सारे परिणाम उसे भुगतने ही पड़ते हैं।

इसी प्रकार कितनी ही उदासीनता या निर्लेपता से मैथुन का सेवन क्यों न किया जाए, उसमें रागभाव अवश्यंभावी है। वह निर्दोष हो ही नहीं सकता ।

जह णाम मंडलगोण सिरं छेत् ण कस्सइ मणुस्सो । अच्छेज्ज पराहुत्तो कि नाम ततो ण घिष्पेज्जा ? ॥५१॥ जह वा विसगंड्सं कोई घेत्रूण नाम तुण्णिहक्को । अण्णेण अदीसंतो कि नाम ततो न व मरेज्जा ! ॥५२॥

१. (क) चूर्णि, पृ० ६८: सो जधा उदगं अकलुसेन्तो यण्णुएहि णिसोहितुं (णिसीदितुं) गोप्पए वि जलं अणाङ्आलेंतो पियति ।

<sup>(</sup>ख) वृत्ति, पत्र ६८ : यथा मेषः तिमितम् अनालोडयन्तुदकं पिबत्यात्मानं प्रणियति, न च तथाऽन्येषां किञ्चनोपघातं विधत्ते ।

२. (क) चूर्णि, पृ० ६८: पिना पविखणी आगासेणऽवचरंती उदगे अभिलीयमाना अविवस्तोमयंती तज्त्रलं चंचूए पिवति ।

<sup>(</sup>ख) वृत्ति, पत्र ६६ : पिंगे ति कपिञ्जला साऽऽकाश एव वर्तमानाः तिमितं निभृतमुदकमापिबति ।

३. (क) वृत्ति, पत्र ६६ : एवमुदासीनत्वेन व्यवस्थितानां हव्टान्तेनैव निर्धुक्तिकारो गाथात्रयेणोत्तरदानायाह—

ग्रध्ययन ३ : टिप्पण १०७-१०६

### क्लोक ७३:

### १०७. भेड (पूयणा)

इसके दो अर्थ हैं—भेड़ और डािकन । चूिणकार ने केवल पहला अर्थ ही स्वीकार किया है। वृत्तिकार ने डािकन को मुख्य अर्थ माना है और वैकल्पिक अर्थ भेड़ किया है। हमने इसका अर्थ भेड़ स्वीकार किया है।

वृत्तिकार के अनुसार 'पूयणा इव तरुणए' के दो अर्थ हैं ---

- (१) जैसे डाकिन छोटे बच्चों में आसक्त होती है, वैसे ।
- (२) जैसे गहुरिका अपने बच्चे में आसक्त होती है वैसे ।

चूर्णिकार ने केवल दूसरा विकल्प ही स्वीकार किया है। इस प्रसंग में एक सुन्दर कथानक चूर्णि और वृत्ति में उद्धृत हैं —

एक बार कुछ मनुष्यों के मन में यह जिज्ञासा उत्पन्न हुई कि किस जाति के जीन अपने बच्चों के प्रति अत्यन्त स्नेहिल होते हैं? इसकी परीक्षा के लिए एक उपाय ढूंढ़ा गया। एक बिना पानी के कूए में सभी जाति के जीवों के बच्चे डाल दिए गए। अपने-अपने बच्चों को विरह में कुछेक पशु कूए के पास आकर बैंठ गए और अपने बच्चों के शब्दों को सुन-सुनकर रोने लगे किन्तु किसी ने कूए में कूदने का साहस नहीं किया। एक भेड़ वहां कूए के पास आई। कूए में गिरे हुए अपने बच्चे का शब्द सुनकर वह बिना किजी उपाय की चिन्ता किए कूए में कूद पड़ी। परीक्षकों ने जान लिया कि भेड़ अपने बच्चे के प्रति कितनी आसक्त होती है।

#### क्लोक ७४:

### १०८. परिताप करते हैं (परितप्पंति)

मरण-काल के प्राप्त होने पर अथवा यौवन के बीत जाने पर मनुष्य परिताप करते हैं। वूर्णिकार ने एक श्लोक के द्वारा परिताप या शोक का चित्र प्रस्तुत किया है—

> 'हतं मुश्टिमराकाशं, तुषाणां कुट्टनं कृतम् । यन्मया प्राप्य मानुष्यं, सदर्थे नादरः कृतः ।'

जह नाम सिरिधराओं कोइ रयणाणि णाम घेतूर्ण । अच्छेज्ज पराहृतों कि णाम ततो न घेप्पेज्जा ? ११५३।।

- (ख) चूर्णि, पृ० ६८ : चूर्णिकार ने निर्युक्ति का उल्लेख किए बिना इन्हीं तीन गाथाओं का उल्लेख किया है।
- १. बृत्ति, पत्र १६ : पूतना डाकिनी ..... यदिवा पूपण ति गहुरिका ।
- २. चूर्णि, पृ० ६८: पूयणा णाम औरणीया ।
- ३. वृत्ति, पत्र ६६ : यथा वा पूतना डाकिनी तरुणके स्तनन्धयेऽब्युपपन्नाः ''''''यदि वा पूपण ति गहुरिका आत्मीयेऽपत्येऽ-ब्युपपन्नाः ।
- ४. चूर्णि, पृ० ६ मः तस्या अतीव तण्णमे छावके स्नेहः।
- ४. (क) चूर्णि, पृ० ६८: जतो जिज्ञासुभिः कतरस्यां कतरस्यां जातौ त्रियतराणि स्तन्यकानि ? सर्वजातीनां छावकानि अनुदके कूपे प्रक्षिप्तानि । ताश्च सर्वाः पशुजातय कूपतटे स्थित्वा सम्छावकानां शब्दं श्रुत्वा रम्भायमाणास्तिष्ठन्ति, नाऽऽत्मानं कूपे मुञ्चन्ति, तत्रैकया पूतनया आत्मा मुक्तः ।
  - (ल) वृत्ति, पत्र ६६ : यथा किल सर्वपशूनामपत्यादि निरुदके कूपेऽपत्यस्नेहपरीक्षार्थं क्षिप्तानि, तत्र चापरा मातरः स्वकीयस्तनन्धय-शब्दाकर्णनेऽपि कूपतटस्था रुदत्यास्तिष्ठन्ति, उरभी त्वपत्यातिस्नेहेनान्धा अपायमनपेक्ष्य तत्रैवात्मानं क्षिप्त-चतीत्यतोऽपरपशुभ्यः स्वापत्येऽध्युपपन्नेति ।
- ६. बृत्ति, पत्र १०० : क्षीणे स्वायुषि जातसंबेगा यौबने वाडपगते 'परितप्यन्ते' शोचन्ते पश्चात्तापं विदधति ।

मैंने मनुष्य जन्म पाकर यदि उत्तम अर्थ के प्रति आदर प्रदिश्वित नहीं किया, मेरा यह आचरण वैसा ही हुआ है जैसे मैंने मुक्कों से आकाश को पीटा और तुषों का खिलहान रचने का सांग किया।

#### इलोक ७४:

### १०६. ठीक समय पर (काले)

चूर्णिकार ने 'काल' का अर्थ —तारूण्य — मध्यमवय किया है । उन्होंने वैकल्पिकरूप में जिसके ध्यान, अध्ययन और तप का जो काल हो, उसका ग्रहण किया है। र

वृत्तिकार ने 'काल' का तात्पर्य धर्मार्जन करने का समय किया है। उनके अनुसार धर्मार्जन करने का समय या अवस्था निण्चित नहीं होती। विवेकी व्यक्ति के लिए सभी समय और सभी अवस्थाएं धर्मार्जन के लिए उपयुक्त होती हैं। चार पुरुषार्थों में धर्म ही प्रधान पुरुषार्थ है और प्रधान तत्त्व का आचरण सदा उपयुक्त होता है। इसलिए बाल्य, तारुण्य और बुढ़ापा— ये तीनों अवस्थाएं इसमें गृहीत हैं।

### ११०. परिताप .... करते (परितप्पए)

यहां एकवचन का निर्देश छन्द की दृष्टि से हुआ है।

## १११. जीवन की (जीवियं)

इसका अर्थ है—असंयममय जीवन । चूर्णिकार ने इसका अर्थ पूर्वभुक्त भोगमय असंयम जीवन किया है। वृक्तिकार ने इसका वैकल्पिक अर्थ जीवन-मरण भी किया है। प

### क्लोक ७६:

# ११२. वैतरणी नदी (वेयरणी)

चूणि और वृत्ति के अनुसार इस नदी का प्रवाह अत्यन्त वेगवान् और इसके तट विषम हैं, इसीलिए इसे तरना बहुत कठिन होता है।

नरक की एक नदी का नाम भी वैतरणी है, किन्तु प्रस्तुत क्लोक में निर्दिष्ट यह नदी नरक की नहीं है। उड़ीसा में आज भी वैतरणी नदी उपलब्ध है। वह बाढ़ के लिए प्रसिद्ध है। उसका प्रवाह बहुत वेगवान् है और उसके तटबंध भी विषम हैं। अतः प्रस्तुत प्रसंग में यही वैतरणी होनी चाहिए।

आधुनिक विद्वानों ने उड़ीसा के अतिरिक्त गढ़वाल और कुरुक्षेत्र में भी वैतरणी नदी की खोज की है।

जातक में अनेक स्थलों पर इस नदी का उल्लेख हुआ है किन्तु बौद्ध विद्वानों ने उसको इस लोक की नदी न मानकर उसे यमलोक की नदी ही माना है। वौद्ध साहित्य में आठ ताप नरक माने हैं। प्रत्येक नरक के सोलह-सोलह उत्सद (यातना स्थान) हैं। चौथा उत्सद वैतरणी नदी है। इसका जल सदा उबलता रहता है। इसमें प्रज्वित राख होती है। दोनों तीरों पर हाथ में

- १. चूणि, पृ० ६८ ।
- २. चूणि, पृ० हह : काली नाम तारुण्यं मध्यमं वयः, यो वा यस्य कालो ध्यानस्याध्ययनस्य तपसो वा ।
- ३. वृत्ति, पत्र १०० : काले धर्मार्जनावसरे ..... धर्मार्जनकालस्तु विवेकिनां प्रायशः सर्वे एव, यस्मात् स एव प्रधानपुरुषाथं, प्रधान एव च प्रायशः क्रियमाणो घटां प्राञ्चति, ततश्च ये बाल्यात्प्रभृत्यकृतविषयासङ्गतया कृततपश्चरणाः ।
- ४. वृत्ति, पत्र १०० : एकदचननिर्देशस्तु सौत्रश्च्छास्दसस्वादिति ।
- ५. चूर्णि, पृ० ६६ : जीवितं पुन्वरत-पुन्वकीलितादिअसंजमजीवितं ।
- ६. वृत्ति, पत्र १०० : असंयमजीवितं, यदिवा--जीविते मरणे वा ।
- ७. (क) चूणि, पुष्ठ ६६ : सा हि तीक्ष्णश्रोतस्त्वाद् विषमतटस्वाच्च दुःखमुत्तीर्यते ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र १०० : वैतरणी नदीनां मध्येऽत्यन्तवेगवाहित्वात् विषमतटत्वाच्च ।
- द. बुद्धकालीन भारतीय भूगोल, पृ० १३६ ।

म्रध्ययन ३ : टिप्पण ११३-११६

असि, शक्ति और प्राप्त लिए हुए पुरुष होते हैं जो उन अपाय (नैरियक) सत्यों को, जो उससे बाहर आना चाहते हैं, उसमें फिर ढ़केल देते हैं। वे कभी वैतरणी के जल में मग्न होते हैं .....।

#### इलोक ७७:

### ११३. विकृति पैदा करने वाले (पूयणा)

चूर्णिकार के अनुसार अन्त, पान, वस्त्र आदि से तथा स्नान, विलेपन आदि से शरीर की पूजा करना 'पूतना' है। वैकल्पिक रूप में उनका मत है कि जो धर्म से नीचे गिराए या जो चारित्र का हनन करे वह 'पूतना' है अर्थात् विकृति है। हमने इस वैकल्पिक अर्थ को स्वीकार किया है। वृत्तिकार ने इसका संस्कृत रूप 'पूजना' कर, अर्थ काम-विभूषिता किया है।

### इलोक ७६:

### ११४. भूठ बोलना छोडे (मुसावायं विवज्जेज्जा)

मूलगुण की व्यवस्था में अहिसा, सत्य, अचौर्य, ब्रह्मचर्य और अपरिग्रह—यह कम उपलब्ध होता है, फिर यहां मृषाभाद के वर्जन का उपदेश क्यों दिया गया ? चूणिकार ने यह प्रश्न उपस्थित किया है और इसका उत्तर भी दिया है। उनका उत्तर बहुत ही मनोवैज्ञानिक है। सत्यनिष्ठ के ही व्रत होते हैं, असत्यनिष्ठ के नहीं होते। असत्यनिष्ठ मनुष्य प्रतिज्ञा का लोप भी कर सकता है। प्रतिज्ञा का लोप होने पर कोई व्रत नहीं वचता, इसलिए सर्व प्रथम मृषानाद के वर्जन का उपदेश बहुत महत्त्वपूर्ण है। असत्यनिष्ठ स्व

#### इलाक ८०:

#### ११५. श्लोक ५०:

चूणिकार और वृत्तिकार के अनुसार प्रस्तुत श्लोक में द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव के आधार पर प्राणातिपात को ग्रहण किया गया है<sup>4</sup>—

- १. ऊर्ध्व, अधः और तिर्यक्—इनसे क्षेत्र प्राणातिपात ।
- २. त्रस और स्थावर-इनसे द्रव्य प्राणातियांत ।
- ३. सव्वत्थ (सर्वत्र)---इससे काल और भाव प्राणातिपात ।

प्रस्तुत श्लोक =/१९ और ११/११ में भी है।

### ११६. सब अवस्थाओं में (सन्वत्थ)

चूणिकार ने इसका अर्थ— सभी अवस्थाओं में और वृत्तिकार ने—सर्वत्र काल में सब अवस्थाओं में—दिया है।"

- १. अभिधर्भकोश, पृ० ३७४ (आचार्य नरेन्द्रदेव)
- २. चूर्णि, पृ० ६६ : पूर्यणा नाम वस्त्रा-जन्त-पानादिभिः स्ताना-जङ्गरागादिभिश्च शरीरपूजना । · · · · · अथवा त एव नारीसंयोगाः पूतनाः पातयन्ति धर्मात् पासयन्ति वा चारित्रमिति पूतनाः, पूतीकुर्वन्नित्यर्थः ।
- ३. वृत्ति पत्र १०० : पूजना कामविभूषा ।
- ४. चूर्णि, पृ० १०० : कस्मान्मृषावादः पूर्वेमुपदिष्टः ? न प्राणातिपातः ? इति, उच्यते, सत्यवतो हि वतानि भवन्ति, नासस्यवतः, अनृतिको हि प्रतिज्ञालोपमपि कुर्यात्, प्रतिज्ञालोपे च सति कि वतानामविशष्टम् ?
- प्र (क) चूर्णि, पृ० १००: ऋध्वंमधस्तिर्यगिति क्षेत्रप्राणातिपातो गृहीत: । जे केई तसथावरा इति द्रव्यप्राणातिपात: सर्वत्रेति प्राणाति-पातभावश्च सर्वावस्थासु ।
  - (स) बृति, पत्र १०१।
- ६. चूर्णि, पृ० १०० : सर्वत्रेति प्राणातिपातभावश्च सर्वावस्थासु ।
- ७. बृत्ति, पत्र १०१ : सर्वत्र काले सर्वास्वबस्थासु ।

### ११७. शांति है (संति)

चूणिकार ने शान्ति का अर्थ निर्वाण किया है। शान्ति, निर्वाण, मोक्ष और कर्मक्षय—ये एकार्थंक हैं। वृत्तिकार ने इसका अर्थ कर्मदाह का उपशमन किया है। रे

विरति ही शान्तिरूप निर्वाण है या विरति से शान्तिरूप निर्वाण प्राप्त होता है या जो विरत है वह स्वयं शान्तिरूप निर्वाण है।

यही श्लोक =/१६ में है।

१. चूणि, पृ० १०० : शान्तिरेव निर्वाणम् ........ अहवा संति सि वा णेव्वाणं ति वा मोक्खो सि वा कम्मखयो ति वा एगट्ठं।

२. वृत्ति, पत्र १०१ : शान्ति इति कर्मदाहोपशमः ।

३. चूर्णि, पृ॰ १०० विरति एव हि संतिणेब्वाणमाहितं, विरतीओ वा विरतस्त वा संतिणेब्वाणमाहितं।

# चउत्थं ग्रज्झयरां इत्थीपरिण्णा

# चौथा ग्रध्ययन स्त्री-परिज्ञा

# आमुख

प्रस्तुत अध्ययन का नाम है—स्त्रीपरिज्ञा। तीसरे अध्ययन में अनुकूल और प्रतिकूल उपसर्गों के प्रकार और उनको सहने के उपाय निर्दिष्ट थे। अनुकूल उपसर्गों को सहना किन होता है। उनमें भी स्त्रियों द्वारा उत्पादित उपसर्ग अध्ययन हुं सह होते हैं। हर कोई व्यक्ति उनको सहने में समर्थ नहीं हो सकता। इस अध्ययन का प्रतिपाद्य है—स्त्री संबंधी उपसर्गों की उत्पत्ति के कारणों का कथन और सुसमाहित मुनि द्वारा उनके निरसन के उपायों का निदर्शन।

इसके दो उद्देशक हैं। पहले उद्देशक में ३१ और दूसरे में २२ क्लोक हैं। पहले उद्देशक में कहा गया है कि मुित को स्की-संसर्ग का वर्जन करना चाहिए। जो मुिन स्त्रियों के साथ परिचय करता है, उनके साथ संलाप करता है, उनके अंग-प्रत्यंग को आसक्तदृष्टि से देखता है, वह मुिन पथच्युत हो जाता है, संयमच्युत हो जाता है।

दूसरे उद्देशक में कहा गया है कि जो मुनि (या गृहस्थ) स्त्रियों के वशवर्ती होते हैं वे अनेक विडम्बनाओं को प्राप्त होते हैं। किस प्रकार स्त्रियां उन पर अनुशासन करती हैं और दास की तरह उन्हें नानाविध कार्यों में व्यापृत रखती हैं—यह भी सुन्दर रूप से विणत है।

वह आचार से भ्रष्ट साधु अपने वर्तमान जीवन में स्वजनों से तथा दूसरे लोगों से तिरस्कार को प्राप्त होता है और घोर कर्म-बन्धन करता है। इस कर्म-बंधन के फल स्वरूप वह संसार-भ्रमण से छुटकारा नहीं पा सकता।

स्त्री का विपक्ष है पुरुष । साध्वी के लिए प्रस्तुत अध्ययन को 'पुरुष परिज्ञा' के रूप में प्रस्तुत किया जा सकता है। निर्युक्तिकार ने पुरुष के दस निक्षेप निर्दिष्ट किए हैं। वे इस प्रकार हैं —

- १. नाम-पुरुष -- जिसकी संज्ञा पुल्लिंग हो, जैसे घट, पट आदि । अथवा जिसका नाम 'पुरुष' हो।
- २. स्थापना-पुरुष -- लकडी या प्रस्तर से बनो प्रतिमा में किसी का आरोपण कर देना, जैसे -- यह महावीर की प्रतिमा है।
- ३. द्रव्य-पुरुष धन प्रधान पुरुष, धनार्जन की अति लालसा रखने वाला पुरुष, जैसे मम्मण सेठ ।
- ४. क्षेत्र-पुरुष --क्षेत्र से संबोधित होने वाला पुरुष, जैसे --सौराष्ट्रिक, मागधिक आदि ।
- ४. काल-पुरुष--- जो जितने काल तक 'पुरुष देद' का अनुभव करता है।

गौतम ने भगवान् महाबीर से पूछा -- 'भंते ! पुरुष कितने समय तक पुरुष होता है ?' भगवान् ने कहा --गौतम ! जवन्यतः एक समय तक और उत्कृष्टतः कुछ न्यून सौ सागर तक। अथवा कोई पुरुष एक अपेक्षा से पुरुष होता है और दूसरी अपेक्षा से नपूसक। रै

- ६. प्रजनन-पुरुष -- जिसके केवल पुरुष का चिह्न--शिश्न है, किन्तु जिसमें पुंस्त्व नहीं है, वह प्रजनन पुरुष है।
- ७. कर्म-पुरुष जो अत्यन्त पौरुषयुक्त कार्य करता है। वृत्तिकार ने कर्मकर-नौकर को कर्मपुरुष माना है। '
- भोग-पुरुष—भोग प्रधान पुरुष ।
- निर्धिक्ति गाथा ४६ : णामं ठवणा दिवए, खेले काले य पञ्जणणे कम्मे ।
   भोगे गुणे य भावे, दस एते पुरिसणिक्खेवा ।।

— चूर्णि, मृ० १०१, १०२।

२. चूर्णि, पृ० १०१: पुरिसे णं भंते पुरिसो त्ति कालतो केवचिरं होति ? जघण्णेणं एगं समयं उक्कोसेणं सागरसयपुहुत्तं॥

वृत्तिकार ने (वृत्ति पत्र १०३) इस प्रसंग में भिन्न पाठ उद्भृत किया है—यथा — पुरिसेणं भंते ! पुरिसोत्ति कालओ केविन्वरं होइ ? गो० जहन्नेणं एगं समयं उनकोसेणं जो जिम्म काले पुरिसो भवड ।

- ३. (क) चूर्णि, पृ० १०२ : (जहां कोई एगम्मि पब्खे पुरिसो) एगम्मि पब्खे णयुंसगो । (ख) वृत्ति, पत्र १०३ ।
- ४. चूर्णि, पृ० १०२ : कम्मपुरुसो नाम यो हि अतिपौरुषाणि कम्माणि करोति, ..... स कर्मपुरुषः ।
- ५. वृत्ति पत्र १०३ : कर्म--अनुष्ठानं तत्प्रधानः पुरुषः कर्मपुरुषः कर्मकराविकः ।

- ६. गुण-पुरुष पुरुष के चार गुण होते हैं व्यायाम, विक्रम, वीर्य और सत्त्वा दिन गुणों से युक्त पुरुष गुण-पुरुष कहलाता है। वृत्तिकार ने 'वीर्य' गुण के स्थान पर 'धैर्य' गुण माना है। वृत्तिकार ने 'वीर्य' गुण के स्थान पर 'धैर्य' गुण माना है। वृत्तिकार ने 'वीर्य' गुण के स्थान पर 'धैर्य' गुण माना है। वृत्तिकार ने 'वीर्य' गुण के स्थान पर 'धैर्य' गुण माना है। वृत्तिकार ने 'वीर्य' गुण के स्थान पर 'धैर्य' गुण माना है। वृत्तिकार ने 'वीर्य' गुण के स्थान पर 'धैर्य' गुण माना है। वृत्तिकार ने 'वीर्य' गुण के स्थान पर 'धैर्य' गुण माना है। वृत्तिकार ने 'वीर्य' गुण के स्थान पर 'धैर्य' गुण माना है। वृत्तिकार ने 'वीर्य' गुण के स्थान पर 'धैर्य' गुण माना है। वृत्तिकार ने 'वीर्य' गुण के स्थान पर 'धैर्य' गुण माना है। वृत्तिकार ने 'वीर्य' गुण के स्थान पर 'धैर्य' गुण माना है। वृत्तिकार ने 'वीर्य' गुण के स्थान पर 'धैर्य' गुण माना है। वृत्तिकार ने 'वीर्य' गुण के स्थान पर 'धैर्य' गुण माना है। वृत्तिकार ने 'वीर्य' गुण के स्थान पर 'धैर्य' गुण माना है। वृत्तिकार ने 'वीर्य' गुण के स्थान पर 'धैर्य' गुण माना है। वृत्तिकार ने 'वीर्य' गुण के स्थान पर 'धैर्य' गुण माना है। वृत्तिकार ने 'वीर्य' गुण के स्थान पर 'धैर्य' गुण माना है। वृत्तिकार ने 'वीर्य' गुण के स्थान पर 'धैर्य' गुण माना है। वृत्तिकार ने 'वीर्य' गुण के स्थान पर 'धैर्य' गुण माना है। वृत्तिकार ने 'वीर्य' गुण के स्थान पर 'धैर्य' गुण माना है। विक्र माना स्थान पर 'धैर्य' गुण माना है। विक्र माना स्थान पर 'धैर्य' गुण माना स्थान स्थान पर 'धैर्य' गुण के स्थान पर 'धैर्य' गुण माना स्थान स्थान
  - १०. भाव-पुरुष-वर्तमान में 'पुरुष वेदनीय' कर्म को भोगने वाला ।

बल तीन प्रकार का होता है---

- १. बुद्धिबल
- २. शारीरिक बल
- ३. तपोबल

जो व्यक्ति इत बलों से युक्त होते हैं, वे भी स्त्री के वश होकर नष्ट हो जाते हैं। उनका शौर्य शून्य हो जाता है। इस प्रसंग में निर्युक्तिकार ने तीनों बलों के तीन दृष्टान्त प्रस्तुत किए हैं —

- (क) अभयकुमार---बृद्धिबल का धनी।
- (ख) चंडपद्योत---शरीरबल का धनी ।
- (ग) कूलबाल-तपोबल का धनी ।\*

#### अभयकुमार

महाराज चंडप्रद्योत अभयकुमार को बंदी बनाना चाहते थे। उन्होंने इस कार्य के लिए एक गणिका को चुना। गणिका ने सारी योजना बनाई और खहर की दो सुन्दर और चतुर घोडिशियों को तैयार किया। वे तीनों राजगृह में आई और अपने आपको धर्मेनिष्ठ श्राविकाओं के रूप में विख्यात कर दिया। प्रतिदिन मुनि-दर्शन, धर्मश्रवण तथा अन्यान्य धार्मिक क्रियाकाण्डों को करने का प्रदर्शन कर जनता का ध्यान अपनी ओर आकर्षित कर दिया। अभयकुमार भी इनकी धार्मिक क्रियाओं और तत्वज्ञान की प्रवणता को देखकर आकृष्ट हुआ। एक दिन अभयकुमार ने तीनों को भोजन के लिए आमंत्रित किया। तीनों गई। भोजन से निवृत्त होकर, धार्मिक चर्चा की और उन तीनों ने अभयकुमार को अपने निवास-स्थान पर आमंत्रित किया। उसने स्वीकार कर लिया।

अभयकुमार ठीक समय पर उनके निवास-स्थान पक पहुंचा। तीनों ने भावभरा स्वागत किया, भोजन कराया और चन्द्रहार सुरा के मिश्रण से निष्यन्त मधुर पेय पिलाया। तत्काल अभय को नींद आने लगी। सुकोमल शब्या तैयार थी। अभय-कुमार सो गया। वह वेसुध-सा हो गया। गणिकाएं उसे रथ में डालकर अवन्ती ले गईं। चंडप्रद्योत को सौंप गणिकाएं अपने घर चली गईं। अभय का बुद्धिबल पराजित हो गया।

#### चंडप्रद्योत

अभयकुमार चंडप्रद्योत से बदला लेना चाहता था। चंडप्रद्योत बीर था। उसको आमने-सामने लड़कर पराजित कर पाना असंभव था। अभयकुमार ने गुप्त योजना बनाई। वह बनिए का रूप बनाकर उज्जयिनी आया। दो सुन्दर गणिकाएं साथ में थीं। वाजार में एक विशाल मकान किराए पर ले वहीं रहने लगा। चंडप्रद्योत उसी मार्ग से आता जाता था। उस समय वे स्त्रियां गवाक्ष में बैठकर हावभाव दिखाती थीं। चंडप्रद्योत उनके प्रति आकृष्ट हुआ और अपनी दासी के साथ प्रणय-प्रस्ताव भेजा। एक दो बार वह दासी निराश लीट आई। तीसरी बार गणिकाओं ने महाराज को अपने घर आने का निमंत्रण दे दिया।

इधर अभयकुमार ने एक व्यक्ति को अपना भाई बनाकर उसका नाम प्रद्योत रख दिया। उसे पागल का अभिनय करने का प्रशिक्षण दिया। लोगों में यह प्रचारित कर दिया कि यह पागल है और सदा कहता है कि मैं प्रद्योत राजा हूं। मुक्ते जबरदस्ती पकड़ कर ले जा रहा है।

निर्धारित दिन के अपरान्ह में चंडप्रद्योत गणिका के द्वार पर आया । गणिका ने स्वागत किया । चंडप्रद्योत एक पलंग पर लेट गया । इतने में ही अभय के सुभटों ने उसे धर-दबोचा । उसे रस्सी से बांध कर चार आदमी अपने कंधों पर उठाकर बीच

१ चूर्षि, पृ० १०२ : व्यायात्री विक्रमी वीर्यं सत्त्वं च पुरुषे गुणाः ।

२. वृत्ति, पत्र १०३ : गुणाः--व्यायामविक्रमधैर्वसत्त्वादिकाः ।

३ नियुक्ति, गाथा ४० : सूरा मो मण्णंता कइतवियाहि उवहि-नियडिप्यहाणाहि ।

गहिता तु अभय-पञ्जोत-कूआधारादिणो बहवेा। ४. बृत्ति, पत्र १०३ : कथानकत्रयोपन्यासस्तु यथाकमं अत्यन्तबुद्धिविकमतपस्विक्यापनार्थे इति ।

बाजार से ले चले। उसका मुंह ढंका हुआ था। वह चिल्ला रहा था, 'मुके बचाओ। मैं प्रद्योत राजा हूं। मुके जबरदस्ती पकड़कर ले जा रहे हैं।' लोग इस चिल्लाहट को सुनने के आदी हो गए थे। किसी ने ध्यान नहीं दिया।

उसे बंदी अवस्था में लाकर अभयकुमार ने श्रेणिक को सोंप दिया।

#### कुलबाल

महाराज अजातशत्रु वैशाली के प्राकारों को भंग करने की प्रतिज्ञा कर चुके थे। अनेक प्रयत्नों के बावजूद भी प्रतिज्ञा सफल नहीं हो रही थी। एक व्यन्तरी ने महाराज ने कहा—राजन्! यदि मागधिका वेश्या तपस्थी कृलवाल को अपने फंदे में फंसा ले तो आपकी प्रतिज्ञा पूरी हो मकती है। मागधिका वेश्या चंगा में रहती थी। महाराजा अजातशत्रु ने उसे बुला भेजा और अपनी बात बताई। वेश्या ने कार्य करने की स्वीकृति दे दी।

कूलबाल तपस्वी का अता-पता किसी को ज्ञात नहीं था । गणिका ने श्राविका का कपटरूप बनाया । आचार्य के पास आने जाने से उसका परिचय बढ़ा और एक दिन मधुर वाणी से आचार्य को लुभा कर तपस्वी का पता जान ही लिया ।

वह तपस्वी कुलबाल अपने भाप को अन्यथा करने के लिए एक नदी के किनारे कायोत्सर्ग में लीन रहता था। जब कभी आहार का संयोग होता, भोजन कर लेता, अन्यथा तपस्या करता रहता। कायोत्सर्ग और तपस्या ही उसका कर्म था।

गणिका उसी जंगल में पहुंची जहां तपस्वी तपस्या में लीन थे। उनकी सेवा-सुश्रुषा का बहाना बनाकर उसने वहीं पड़ाव डाला। मुनि को पारणे के लिए निमंत्रित कर, औषधि मिश्रित गोदक बहराए। उनको खाने से मुनि अतिसार से पीड़ित हो गए। यह देखकर मागधिका ने कहा - मुनिवर! अब मैं आपको छोड़कर कहीं नहीं जाऊंगी। आप मेरे आहार से रोगग्रस्त हुए हैं। मैं आपको स्वस्थ करके ही यहां से हटूंगी।" अब वह प्रतिदिन मुनि का वैशावृत्य, अंगमर्दन और भिन्न-भिन्न प्रकार से सेवा करने लगी। मुनि का अनुराग बढ़ता गया। दोनों का प्रेम पित-पत्नी के रूप में विकसित हुआ और मुनि अपने नार्ग से च्युत हो गए।

ये तीनों दृष्टान्त इस बात के द्योतक हैं कि स्त्री-परवशता सबको पराजित कर देती है।

वृत्तिकार न ''सुसमत्थाऽवऽसनत्था ' ' ' [िनर्युक्तिगाथा ४६] की व्याख्या के अन्तर्गत पन्द्रह श्लोकों में स्त्रियों के उन गुणों की चर्चा की है जिनके कारण वे अविश्वसनीय होती हैं।

ग्रन्थकार यहां तक कहते है—'गंगा के बालुकणों को गिना जा सकता है, सागर के पानी का माप हो सकता है, और हिमालय का परिमाण जाना जा सकता है, उसे तोला जा सकता है, परन्तु महिलाओं के हृदय को जान पाना विचक्षण व्यक्तियों के लिए भी अशक्य है।

निर्युक्तिकार ने अंत में यह भी प्रतिपादित किया है कि स्त्रियों के संसर्ग से जो-जो दोष पुरुषों में आपादित होते हैं, वे ही दोष पुरुषों के संसर्ग से स्त्रियों में भी आपादित होते हैं। र

प्रस्तुत अध्ययन में उपमाओं के द्वारा समकाया गया है कि किस प्रकार स्त्रियां पुरुषों को (मुनियों को) अपने फंदे में फसाती हैं—

- १. सीहं जहा य कुणिमेणं (श्लोक ८)
- २. अह तत्य पुणी जमयंति, नहकारी व जेमि अणुपु ब्वीए (श्लोक १)
- ३, बद्धे मिए व पासेणं (श्लोक ६)
- ४. भोच्चा पायसं वा विसमस्सं (श्लोक १०)
- ५. विसलितं व कंटगं णच्चा (श्लोक ११)
- ६. जउकुम्भे जोइसुवगूढे (ध्लोक २७)
- ७. **णीवारमेवं बुज्भोज्जा** (श्लोक ३१)

प्रस्तुत अध्ययन की चूर्णि और वृत्ति में कामशास्त्र संबंधी अनेक प्राचीन फ्लोक संगृहीत हैं। उनका संकलन भी बहुत

- वृत्तिकार के अनुसार यह निर्युक्ति का उनसठवां श्लोक है और चूर्णिकार के अनुसार यह बादनवां श्लोक है।
- २. वृत्ति, पत्र १०३-१०४।
- ३. वृत्ति, पत्र १०४ : गंगाए वालुया सागरे जलं हिमवओ य परिमाणं।
  - जाणंति बुद्धिमंता महिलाहिययं ण जाणंति ।।
- ४. निर्युक्ति गाया ५४ : एते चेव य दोसा पुरिसपमादे वि इत्यिगाणं पि ।

प्रध्ययंत्र ४ : ग्रामुख

महत्त्वपूर्ण है। उनके स्थल इस प्रकार हैं-

चूणि, पृष्ठ : १०३, १०४-१०७, १०६, ११०, ११२, ११३, ११४, **१**१६-१२१ । वृत्ति, यत्र १०४-१२० ।

प्रस्तुत अध्ययय के दूसरे उद्देशक में प्राचीन सभ्यता और संस्कृति का भी सुन्दर वर्णन हुआ है । पथच्युत सुनि से स्त्री क्या-क्या कार्य करवाती है, क्या-क्या मंगाती है और उसको पुत्र-पालन के लिए कैसे प्रेरित करती है—इनका सजीव वर्णन हुआ है । रोते बालक को शान्त करने के लिए उस मार्ग-च्युत मुनि को 'लोरी' गानी पड़ती है । चूणि और वृत्तिकार ने उसका श्लोक प्रस्तुत किया है—

'सामिओ मे णगरस्स य णक्कउरस्स य, हत्यवष्प-गिरिषट्टण-सीहपुरस्स य । अण्णतस्स श्विष्णस्स य कंचिपुरस्स य, कण्णउज्ज-आयामुह-सोरिपुरस्स य ॥''

श्लोक ग्यारह में सूत्रकार ने केवल स्त्रियों में धर्मकथा करने का वर्जन किया है। चूणिकार और वृत्तिकार ने इस औत्सर्गिक नियम में अपवाद का कथन भी किया है। उत्तराध्ययन सूत्र (अध्ययन १६) में भी केवल स्त्रियों में धर्मकथा करने का वर्जन मिलता है।

श्लोक चार के 'णिमंतेति' शब्द की व्याख्या में चूर्णिकार और वृत्तिकार ने एक मनोवैज्ञानिक तथ्य प्रगट किया है— स्त्रियां सधना हों या विधवा, उनकी ऐसी मनःस्थिति है कि आसपाम रहने वाले कूबडे या अन्धे व्यक्ति से भी कामवासना की पूर्ति करने की प्रार्थना कर लेती है।

इसी प्रकार 'पासाणि' की व्याख्या में यह मनोर्वज्ञानिक तथ्य उभरा है कि किसी को बांधना हो तो उसे अनुकूजता, अनुराग के पाश से बांधो । चूर्णि और वृक्ति में इसी आशय का एक ख्लोक उद्भृत हुआ है—

> 'अं इच्छिसि घेत्तुं जे पुब्धि ते आमिसेण गेण्हाहि । आमिसपासणिबद्धो काही कच्जं अकच्जं पि॥'

— जिसको तुम पाना चाहते हो, उसे अनुराग से जीतो, पाने का प्रयत्न करो । अनुराग—स्नेह के पाश में बंधा हुआ। व्यक्ति कार्य-अकार्य कुछ भी कर सकता है। व

इस प्रकार इस अध्ययन में अनेक महत्वपूर्ण तथ्य उपलब्ध हैं। इनसे कामवासना के परिणाम जानकर उनसे विरत होने की प्रबल प्रेरणा जागृत होती है।

१. (क) चूर्णि पृ० ११६ ।

<sup>(</sup>ख) वृत्ति पत्र ११६।

२. चूणि, पृ० १०४ : ता हि सन्निरुद्धा सधवा विधवा वा, आसन्नगतो हि निरुद्धाभिः कुब्जोऽन्धोऽपि च काम्पते, किमु यो सकोविदः ?

३. चूर्णि, गृ० १०४ । बृत्ति, दश्र १०६ ।

चउत्थं ग्रज्भयणं : चौथा ग्रध्ययन

इत्थोपरिण्एाः स्त्रीपरिज्ञा

पढमो उद्देसो : पहला उद्देशक

#### भूल

# शे मायरं च पियरं च विष्पजहाय पुव्वसंजोगं। एगे सहिए चरिस्सामि आरतमेहणो विवित्तेसी।१।

- २. मुहुमेणं तं परक्कम्म छण्णपएण इत्थीओ मंदा। उवायं पि ताओ जाणंति जह लिस्संति भिश्खुणो एगे।२।
- पासे भिसं णिसीयंति
   अभिक्लणं पोसवत्थं परिहिति ।
   कायं अहे वि दंसंति
   बाहु मुद्धदृदु कक्लमणुब्वजे ।३।
- ४. सयणासणेहि जोगोहि इत्थीओ एगया णिमंतेति । एयाणि चेव से जाणे पासाणि विरूवस्वाणि ।४।
- ५. णो तासु चक्खु संधेज्जा णो विय साहसं समणुजाणे। णो सद्धियं पि विहरेज्जा एवमप्पा सुरक्खिओ होइ।५।
- ६. आमंतिय ओसवियं वा भिक्खुं आयसा णिमंतेंति । एयाणि चेव से जाणे सद्दाणि विरूवरूवाणि ।६।

#### संस्कृत छाया

यो मातरं च पितरं च, विप्रहाय पूर्वसंयोगम्। एकः सहितः चरिष्यामि, आरतमैथुनो विविक्तैषी॥

सूक्ष्मेण तं पराक्रम्य, छन्तपदेन स्त्रियः मन्दाः। उपायं अपि ताः जानन्ति, यथा श्लिष्यन्ते भिक्षवः एके॥

पार्क्वे भृशं निषीदन्ति, अभीक्ष्णं पोषवस्त्रं परिदधति । कायं अधोऽपि दर्शयन्ति, बाहुमुद्धृत्य कक्षामनुवादयन्ति ॥

शयनासनेषु योग्येषु, स्त्रियः एकदा निमन्त्रयन्ति । एतान् चैव स जानीयात्, पाशान् विरूपरूपान् ॥

नो तासु चक्षुः सन्दघ्यात्, नो अपि च साहसं समनुजानीयात्। नो सार्धकं अपि विहरेत्, एवमात्मा सुरक्षितो भवति॥

आमन्त्र्य उपशस्य वा, भिक्षुं आत्मना निमन्त्रयन्ति । एतान् चैव स जानीयात्, शब्दान् विरूपरूपान् ॥

# हिन्दी अनुवाद

- १. जो भिक्षु माता, पिता और पूर्व-संयोग को छोड़कर (संकल्प करता है—) मैं अकेला, आत्मस्थ और मैयुन से विरत होकर एकान्त में विचरूंगा।
- २. मंद स्त्रियां निपुण अौर गूढ बाच्य वाले पदों का प्रयोग करती हुई मुनि के पास आती हैं। वे उस उपाय को भी जानती हैं जिससे कोई भिक्षु उनके संग में फंसता है।
- ३. वे उस भिक्षु के अत्यन्त निकट बैठती हैं, अधोवस्त्र को बार-बार ढीला कर उसे बांधती हैं, "शरीर के अधोभाग को दिखलाती हैं और भुजाओं को ऊपर उठाकर कांख को बजाती हैं।
- ४. वे स्त्रियां कालोचित" शयन" और आसन के लिए कभी" उसे निमंत्रित करती हैं। उस मुनि को जानना चाहिए कि ये (निमंत्रण आदि) नाना प्रकार के उपक्रम उसके लिए बंधन हैं। "
- ५. मुनि उनसे (स्त्रियों से) आंख न मिलाए । उनके साहस (मैथुन-भावना) का अनुमोदन न करे। उनके साथ विहार भी न करे। इस प्रकार आत्मा सुरक्षित रहता है। "
- ६. स्त्रियां भिक्षु को आमंत्रित कर (संकेत देकर) तथा उसकी आमंकाओं को शांत कर स्वयं सहवास का निमंत्रण देती हैं। '' उस मुनि को जानना चाहिए कि ये नाना प्रकार के (निमंत्रण रूप) शब्द '' उसके लिए बंधन हैं।

# सूयगडो १

१ंद६

**ग्र०** ४: स्त्रीपरिज्ञा : क्लो० ७-१३

७. मणबंधणेहि णेगेहि कलुक्विणीयमुबद्धित्ताणं । अदु मंजुलाइं भासंति आणवयंति भिण्णकहाहि ।७। मनोबन्धनैः अनेकैः, करुणविनीतं उपकृष्य । अथवा मंजुलानि भाषन्ते, आज्ञापयन्ति भिन्नकथाभिः ॥

प्रिक्त जहा व कुणिनेणं
 णिब्भयमेगचरं पासेणं।
 एवित्थियाओ बंधंति
 संवडमेगितयमणगारं।

सिंहं यथा वा कुणपेन, निर्भयं एगचरं पाशेन। एवं स्त्रियः बध्नन्ति, संवृतं एककं अनगारम्॥

६. अह तत्थ पुणो णमयंति रहकारो व णेमि अणुप्रवीए। बद्धे मिए व पासेणं फंदंते वि ण मुच्चई ताहे।

अथ तत्र पुनः नमयन्ति, रथकारः इव नेमि अनुपूर्व्या । बद्धो मृग इव पाशेन, स्पन्दमानोऽपि न मुच्यते तदा ॥

१०. अह सेऽणुतप्पई पच्छा भोच्चा पायसं व विसमिस्सं। एवं विवागमायाए संवासो ण कप्पई दविए।१०। अथ स अनुतर्पति पश्चात्, भुक्त्वा पायसं इव विषमिश्रम् । एवं विपानं आदाय, संवासः न कल्पते द्रव्यस्य ।।

११. तम्हा उ वज्जए इत्थी विसलितं व कंटगं णच्चा। ओए कुलाणि वसवत्ती आघाए णसे वि णिग्गंथे ।११। तस्मात् तु वर्जयेत् स्त्रियं विषलिप्तं इव कण्टकं ज्ञात्वा । ओजः कुलानि वज्ञवर्ती, आख्याति न सोऽपि निर्म्रन्थः ॥

१२. जे एयं उंछं तऽणुगिद्धा अण्णयरा हु ते कुसीलाणं। सुतवस्सिए वि से भिक्ष् णो विहरे सहणमित्थीसु।१२।

ये एतद् उञ्छ तदन्गृद्धाः, अन्यतराः खल् ते कुशीलानाम् । सुतपस्विकोऽपि सः भिक्षः, नो विहरेत् सह स्त्रीभिः ॥ दुहितृभि: स्नुषाभिः, अपि दासीभि:। धात्रीभिः अथवा महतीभि: वा कुमारीभिः, संस्तवं स न कुर्यात् अनगारः॥

१३. अवि धूयराहि सुण्हाहि धाईहि अदुवा दासीहि। महतीहि वा कुमारीहि संथवंसेण कुज्जा अणगारे।१३।

- ७. वे मन को बांधने वाले अनेक (शब्दों के द्वारा) दीन भाव प्रदिश्वत करती हुई विनयपूर्वक भिक्षु के समीप आकर मीठी बोलती हैं अर संयम से विमुख करने वाली कथा के द्वारा असे वश्वती बना आज्ञापित करती हैं।
- प्रेसे (सिंह को पकड़ने वाले लोग) निर्भय और अकेले रहने वाले सिंह को सांस का प्रलोभन दे पिजड़े में बांध देते हैं वैसे ही स्त्रियां संवृत और अकेले भिक्षु को (शब्द आदि विषयों का प्रलोभन देकर) बांध लेती हैं।
- ह. फिर वे उस भिक्षु को वैसे ही मुका देती हैं जैसे बढर्र कमशः चक्के की पुट्टी को । उस समय वह पाश से बंधे हुए मृग की भांति स्पंदित होता हुआ भी बंधन से छूट नहीं पाता ।
- १०. वह (स्त्री के बंधन में फंसा हुआ भिक्षु) पीछे, वैसे ही अनुताप करता है के जैसे विषमिश्रित खीर को खाकर मनुष्य पछताता है। इस प्रकार अपने आचरण का विपाक के जानकर राग-द्वेष रहित भिक्षु के स्त्री के साथ संवास न करे। के
- ११. भिक्षु स्त्री को विष-बुक्ते कांटे के समान जान कर" उसका वर्जन करे। राग-देष रहित" और जितेन्द्रिय भिक्षु भी घरों में जाकर केवल स्त्रियों में धर्मकथा करता है वह भी निर्ग्रन्थ नहीं होता (तब फिर दूसरे सामान्य भिक्षु का कहना ही क्या!)।"
- १२. जो भिक्षु आसक्त होकर विषयों की खोज करते हैं वे कुशील व्यक्तियों की की श्रेणी में आते हैं। सुतपस्वी भिक्षु भी स्त्रियों के साथ के नरहे।
- १३. भिक्षु बेटी, बहू, दाई अथवा दासियों, ३५ फिर वे बड़ी हों या कुमारी, के साथ ३६ भी परिचय ५० न करे। १६

श्र• ४ : स्त्रीपरिज्ञा : इलो० १४-२०

१४. अबु णाइणं व सुहिणं वा अप्पियं दद्ठुं एगया होइ । गिद्धा सत्ता कामेहि रक्खणपोसणे मणस्सोऽसि ।१४। अथवा ज्ञातीनां वा सुहृदां वा, अप्रियं हृष्टवा एकदा भवति । गृद्धाः सक्ताः कामेषु, रक्षणपोषणे मनुष्योऽसि ॥

१४. समणं पि दट्ठूदासीणं श्रम तत्थ वि ताव एगे कुप्पंति । तत्र अदु भोयणेहि णत्येहि अथ इत्थीदोससंकिणो होति ।१४। स्त्री

श्रमणं अपि हष्ट्वा उदासीनं, तत्रापि तावत् एके कुप्यन्ति । अथ भोजनेषु न्यस्तेषु, स्त्रीदोषशंकिनः भवन्ति ॥

१६. कुटबंति संथवं ताहि पटभट्टा समाहिजोगेहि। तम्हा समणा ण समेति आयहियाए सण्णिसेज्जाओ ।१६। कुर्वन्ति संस्तवं ताभिः, प्रश्नष्टाः समाधियोगेभ्यः । तस्मात् श्रमणाः न समायन्ति, आत्महिताय सन्निषद्याः ॥

१७. बहवे गिहाइं अवहट्टु मिस्सीभावं पत्थुया एगे। धुवमग्गमेव पवयंति वायावीरियं कुसीलाणं।१७। बहूनि गृहाणि अवहृत्य, मिश्रीभावं प्रस्तुता एके। ध्रुवमार्गमेव प्रवदन्ति, वाग्वीर्यं कुशीलानाम्॥

१८. मुद्धं रवइ परिसाए अह रहस्सम्मि दुक्कडं कुणइ । जाणंति य णं तथावेदा माइल्ले महासडेऽयं ति ।१८३

शुद्धं रवित पर्षेदि, अथ रहस्ये दुष्कृतं करोति । जानन्ति च तं तथावेदाः, मायावी महाशठोऽयं इति ॥

१६. सयं दुक्कडं ण वयइ
आइहो वि पकत्थइ बाले।
वेयाणुवीइ मा कासी
चोइज्जंतो गिलाइ से भुज्जो ।१६।

स्वयं दुष्कृतं न वदति, आदिष्टोऽपि प्रकत्थते बालः। वेदानुवीचि मा कार्षीः, चोद्यमानो ग्लायति स भूयः।।

२०. उसिया वि इत्थिपोसेसु
पुरिसा इत्थिवेयखेलण्णा।
पण्णासमण्णिया वेगे
णारीणं वसं उवकसंति।२०।

उषिता अपि स्त्रीपोधेषु, पुरुषाः स्त्रीवेदक्षेत्रज्ञाः । प्रज्ञासमन्विता वा एके, नारीणां वशं उपकषन्ति ।

- १४. किसी समय स्त्री के साथ परिचय
  करते हुए भिक्षु को देखकर उसके
  ज्ञातियों भें और मित्रों में अप्रियभाव
  उत्पन्न होता है। (वे सोचते हैं —) ये
  भिक्षु कामभोगों में गृद्ध हैं, आसक्त
  हैं। (फिर उस भिक्षु से कहते हैं —)
  'तुम ही इसके पुरुष (स्वामी) हो।
  इसका रक्षण और पोषण तुम ही
  करो। भें
- १५. श्रमण को स्त्रियों के समीप बैठा हुआ के देखकर भी कुछ लोग कुपित हो जाते हैं। श्रमण को देने के लिए रखे हुए भोजन को देखकर स्त्री के प्रति दोष की शंका करने लग जाते हैं। "
- १६. समाधि योग से ध्रष्ट श्रमण स्त्रियों के साथ परिचय करते हैं। इसलिए आत्महित की दृष्टि से श्रमण गृहस्थ की शय्या पर नहीं बैठते।
- १७. कुछेक लोग अपने-अपने घरों को छोड़-कर गृहस्थ और साधु—दोनों का जीवन जीते हैं। वे इसी को ध्रुवमार्गं विकास केवल बतलाते हैं। कुशील लोग केवल वास्वीर होते हैं (कर्मवीर नहीं।)
- १८. कुशील मनुष्य परिषद् में अपने आपको शुद्ध बतलाता है और एकान्त में पाप करता है। यथार्थ को जानने वाले जान लेते हैं — यह मायावी है, महाशठ है। "
- १६. हि स्वयं अपना दुष्कृत नहीं बत-लाता। कोई उसे (प्रमाद न करने के लिए) प्रेरित करता है "तब वह अपनी प्रशंसा करने लग जाता है।" 'मैथुन की कामना" मत करो'— यह कहने पर वह बहुत खिन्न होता है।
- २०. कुछ पुरुष स्त्री का सहवास कर चुके हैं, स्त्रियों के हावभाव जानने में निपुण हैं, प्रज्ञा से समन्वित हैं, फिर भी वे स्त्रियों के वशीभूत हो जाते हैं। ''

# सूयगडौ १

१८८

ग्र० ४: स्त्रीपरिज्ञा: क्लो० २१-२७

२१. अवि हत्थपायछेयाए अदुवा बद्धमंस उनकंते। अवि तेयसाभितावणाइं तिच्छय खारसिचणाइं च ।२१। अपि हस्तपादच्छेदाय, अथवा वधंमांसः उत्कृतः। अपि तेजसा अभितापनानि, तष्ट्वा क्षारसेचनानि च।।

२१. व्यभिचारी मनुष्यों के हाथ-पैर काटे जाते हैं, चमड़ी छीली जाती है और मांस निकाला जाता है। उन्हें आग में जलाया जाता है। उनके घरीर को काटकर नमक छिड़का जाता है।

- २२. अदु कण्णणासियाछेज्जं कंठच्छेयणं तितिक्लंती । इति एत्थ पाव-संतत्ता णय वेंति पुणो ण काहिति ।२२।
- अथ कर्णनासिकाच्छेद्यं, कण्ठच्छेदनं तितिक्षन्ते । इति अत्र पापसंतप्ताः, न च ब्रुवन्ति पुनर्न करिष्यामः ।
- २२. अथवा उनके नाक-कान काटे जाते है, कंठ-छेदन किया जाता है। वे इन सब कब्टों को सहते हैं। इस प्रकार पाप (परदारगमन) के संतष्त्र ओने पर भी वे नहीं कहते—हम फिर ऐसा काम नहीं करेंगे। कि

- २३. सुयभेयभेवभेगेसि इत्थीवेदे वि हु सुयक्षायं। एयं पि ता वइत्ताणं अदुवा कम्मुणा अवकरेंति।२३।
- श्रुतं एतद् एवं एकेषां, स्त्रीवेदेऽपि खलु स्वाख्यातम् । एतद् अपि तावत् उक्त्वा, अथवा कर्मणा अपकूर्वन्ति ॥
- २३. (लोकश्रुति) में सुना गया है और स्वी-वेद (कामणास्त्र) में भी कहा गया है कि स्त्री किसी बात को बाणी से स्वीकार करती है किन्तु कर्म से उसका पालन नहीं करती (यह उसका स्वभाव है। कि

- २४. अण्णं मणेग चितेति अण्णं वायाए कम्मुणा अण्णं। तम्हा ण सद्दहे भिक्ष्यू बहुमायाओ इत्थिओ णच्चा १२४।
- अन्यद् मनसा चिन्तयन्ति, अन्यद् वाचा कर्मणा अन्यत् । तस्मात् न श्रद्दधीत भिक्षुः, बहुमायाः स्त्रियः ज्ञारवा।।
- २४. वह मन से कुछ और ही सोचती है, वचन से कुछ और ही कहती है तथा कर्म से कुछ और ही करती है। इस-लिए भिक्षु स्त्रियों को बहुमायाविनी जान, उन पर विश्वास न करे। ''

- २५. जुबती समणं बूया वित्तवत्थालंकारविश्वसिया । विरया चरिस्सहं रुक्खं धम्माइक्ख णे भयंतारो ! ।२५।
- युवतिः श्रमणं ब्रूयात्, चित्रवस्त्रालंकार - विभूषिता। विरता चरिष्यामि रूक्षं, धर्मं आचक्ष्व नः भदन्तः!॥
- २४. विचित्र वस्त्र और आभूषण से विभू-त्रित स्त्री श्रमण से कहती है—भदन्त ! मुक्ते धर्म का उपदेश दें। मैं विरत हूं, संयम का पालन कहांगी।

- २६. अदु सावियापवाएणं अहगं साहम्मिणी य तुब्भं ति । जउकुम्भे जहा उवज्जोई संवासे विऊ विसीदेज्जा ।२६।
- अथ श्राविकाप्रवादेन, अहकं सार्धामणी च युष्माकं इति । जतुकुम्भो यथा उपज्योतिः, संवासे विद्वान् विषीदेत्॥
- २६. अथवा श्राविका होने के बहाते वह कहती है—मैं तुम्हारी सार्धामकी (समान-धर्म को भानने वाली) हूं। किन्तु मुनि इन बातों में न फंसे।) विद्वान मनुष्य भी आग के पास रखे हुए लाख के घड़े की भांति स्त्री के संवास से विषाद को प्राप्त होता है।

- २७. जउकुम्भे जोइसुवगूढे
  आसुभितत्ते णासमुवयाइ ।
  एवित्थियाहि अणगारा
  संवासेण णासमुवयंति ।२७।
- जतुकुम्भो ज्योतिषोपगूढः, आशु अभितप्तो नाशमुपयाति । एवं स्त्रीभिः अनगाराः, संवासेन नाशमुपयन्ति ॥
- २७. आग से लिपटा हुआ लाख का घड़ा शीझ ही तष्त होकर नष्ट हो जाता है, इसी प्रकार अनगार स्त्रियों के संवास से नष्ट हो जाते हैं।

# सूयगडो १

२८. कुव्वंति पावगं कम्मं पुट्ठा वेगेवमाहंसु। णा हं करेमि पावं ति अंकेसाइणी ममेस ति ।३८।

२६. बालस्स मंदयं बीयं जंच कडं अवजाणई भुज्जो। दुगुणं करेइ से पावं पूयणकामो विसण्णेसी। २६।

३०. संलोकणिज्जमणगारं आयगयं णिमंतणेणाहंसु। वत्थं वा ताइ! पायं वा अण्णं पाणगं पडिग्गाहे।३०।

३१. णीवारमेवं बुज्भेज्जा णो इच्छे अगारमागंतुं। बद्धे विसयपासेहि मोहमावज्जद्द पुणो मंदे।३१।

—ति बेसि ॥

कुर्वन्ति पापकं कर्म,
पृष्टाः वा एके एवमाहुः।
नाहं करोमि पापं इति,
अंकेशायिनी ममैषा इति॥

3=8

बालस्य मान्द्यं द्वितीयं, यच्च कृतं अपजानाति भूयः। द्विगुणं करोति स पापं, पूजनकामः विषण्णैषी॥

संलोकनीयं अनगारं, आत्मगतं निमन्त्रणेन आहुः। वस्त्रं वा तायिन्!पात्रं वा, अन्तं पानकं प्रतिगृष्हीयाः॥

नीवारमेव बुध्येत, नो इच्छेत् अगारमागन्तुम्। बद्धो विषयपाशः, मोहं आपद्यते पुनर्भन्दः॥

—इति वनोिम।।

## ग्र० ४: स्त्रीपरिज्ञा: क्लो० २८-३४

२८. कुछ भिक्षु पाप-कर्म (अब्रह्मचर्य-सेवन) करते हैं और पूछने पर कहते हैं -- मैं पाप (अब्रह्मचर्य-सेवन) नहों करता। प्र यह स्त्री (बचपन से ही) मेरी गोद में सोती रही है।

२६. मूढ की यह दूसरी मंदता है 'ि कि वह किए हुए पाप को नकारता है। वह पूजा का इच्छुक '' और असंयम का आकांक्षी'' होकर दुना पाप करता है।

३०. (अपनी सुन्दरता के कारण) दर्जनीय और आत्मस्थ अनगार को वह निमं-त्रण की भाषा में कहती है—हे तायिन ! आप वस्त्र, पात्र और अन्त-पान को (मेरे घर से) स्वीकार करें।

३१. भिक्षु इसे नीवार<sup>अ</sup> ही सममे । उनके घर जाने की इच्छा न करे। जो विषय-पाश से बद्ध हो जाता है वह मंद मनुष्य फिर मोह में अ फंस जाता है।

-- ऐसा मैं कहता हूं।

# बीम्रो उद्देसो : दूसरा उद्देशक

३२. ओए सया ण रज्जेज्जा भोगकामी पुणो विरज्जेज्जा। भोगे समणाण सुणेहा जह भुंजंति भिक्खुणो एगे।१।

३३. अह तं तु भेयमावण्णं मुच्छियं भिक्खं काममइवट्टं। पिलिभिदियाण तो पच्छा पादुद्धद्दु मुद्धि पहणति ।२।

३४. जइ केसियाए सए भिनेखु !
गो विहरे सहणमित्थीए।
केसे वि अहं लुंचिस्सं
गण्णत्य मए चरेज्जासि।३।

ओजः सदा न रज्येत, भोगकामी पुनः विरज्येत। भोगान् श्रमणानां श्रणुत, यथा भुञ्जते भिक्षवः एके॥

अथ तं तु भेदमापन्नं, मूच्छितं भिक्षं काममतिवृत्तम्। परिभिद्य ततः पश्चात्, पादौ उद्धृत्य मूघ्नि प्रहन्ति॥

यदि केशिकया मया भिक्षो !, नो विहरेः सार्धं स्त्रिया । केशानपि अहं लुञ्चिष्यामि, नान्यत्र मया चरेः ॥ ३२. राग-द्वेष से मुक्त होकर अकेला रहने वाला भिक्षु कामभोग में कभी आसक्त न बने । भोग की कामना उत्पन्न हो गई हो तो उससे फिर विरक्त हो जाए । कुछ अमण-भिक्षु जैसे भोग भोगते हैं, उनके भोगों को तुम सुनो ।

३३. चारित्र से भ्रष्ट, प्रमूछित और कामा-सक्त भिक्षु को वश में कर के के बाद स्त्री उसके सिर पर पैर से प्रहार करती है।

३४- (भिक्षु को वस में करने के लिए कोई स्त्री कहती है—) मैं केश रखती हूं। भिक्षु! यदि तुम मेरे साथ विहार करना नहीं चाहते तो मैं केश लुंचन करा लूंगी। तुम मुक्ते छोड़ अन्यत्र मत जाओ।

# सूयगडो १

- ३५. अह णं से होइ उवलद्धे तो पेसॅति तहाभूर्णाह । अलाउच्छेयं पेहेहि बग्गुफलाइं आहराहि त्ति ।४।
- ३६. दारूणि सागपागाए
  पण्जोओ वा भविस्सई राओ।
  पायाणि य मे रयावेहि
  एहिय ता मे पट्टि उम्मद्दे।४।
- ३७. वत्थाणि य मे पडिलेहेहि अण्णं पाणमाहराहि त्ति । गंधं च रओहरणं च कासवगं च समणुजाणाहि ।६।
- ३८. अदु अंजींग अलंकारं कुक्कययं मे पयच्छाहि। लोद्धं च लोद्धकुमुमं च वेणुपलासियं च गुलियं च।७।
- ३६. कोट्ठं तगरं अगरुं च संपिट्ठं सह उसीरेणं। तेल्लं मुहे भिलिगाय वेणुफलाइं सण्णिहाणाए।६।
- ४०. णंदीचुण्णगाइं पाहराहि छत्तोवाहणं च जाणाहि । सत्थं च सूवच्छेयाए आणीलं च वत्थं रावेहि ।६।
- ४१. सुर्फाण च सागपागाए आमलगाइं दगाहरणं च। तिलगकराँग अंजणसलागं चिसु मे विहुयणं विजाणाहि ।१०।
- ४२. संडासगं च फणिहं च सीहलिपासगं च आणाहि । आयंसगं च पयच्छाहि दंतपक्खालणं पवेसेहि ।११।
- ४३. पूयफलं तंबोलं च सूई-सुत्तगं च जाणाहि । कोसं च मोयमेहाए सुप्पुक्खल-मुसल-खारगलणंच ।१२

अथ सः भवति उपलब्धः, ततः प्रेषयन्ति तथाभूतैः। अलाबुज्छेदं प्रेक्षस्न, वलगुफलानि आहर इति॥

दारूणि शाकपाकाय, प्रद्योतो वा भविष्यति रात्रौ। पादौ च मे रञ्ज्य, एहि च तावत् मे पृष्ठिं उन्मदेय।।

वस्त्राणि च मे प्रतिलिख अन्नं पानं आहर इति । गन्धं च रजोहरणं च, काक्ष्यपं च समनुजानीहि ॥

अथ अञ्जनीं अलंकारं, 'कुक्कययं' मे प्रयच्छ । लोध्रं च लोध्रकुसुमंच, 'वेणुपलासियं' च गुटिकां च ॥

कोष्ठं तगरं अगरुं च, संपृष्टं सह उशीरेण। तैलं मुखे 'भिलिगाय', वेणुफलानि सन्निधानाय।

नन्दीचूर्णकानि प्राहर, छत्रोपानहं च जानीहि। शस्त्रं च सूपच्छेदाय, आनीलं च वस्त्रं रञ्जय।

'सुफणिं' च शाकपाकाय, आमलकानि दकाहरणं च। तिलककरणीं अञ्जनशलाकां, ग्रीडमे मे विधुवनं विजानीहि॥

संदशकं च 'फणिहं' च,
'सीहलिपासगं' च आनय।
आदर्शकं च प्रयच्छ,
दन्तप्रक्षालनं प्रवेशय।।

पूगफलं ताम्बूलं च,
सूचि-सूत्रकं च जानीहि।
कोशं च 'मोयमेहाय',
सूपोदुखलमशलक्षारगालनकञ्च॥

- ३५. जब वह भिक्षु पकड़ में आ जाता है कि तब उससे नौकर का कि काम कराती है कहू काटने के लिए चाकू ला। अच्छे फल कि ला।
- ३६. शाकभाजी पकाने के लिए लकड़ी ला। उससे रात को प्रकाश भी हो जाएगा। ''मेरे पैर रचा। ''आ, मेरी पीठ मल दे। <sup>द</sup>
- ३७. मेरे वस्त्रों को देख (ये फट गए हैं, नए वस्त्र ला)। ' अन्न-पान ले आ। सुगंध चूर्ण और कूंची ला। बाल काटने के लिए नाई को बुला।
- ३८. अंजनदानी, अभूषण भ और तुंब न वीणा भ ला। लोध, लोध के फूल, बांसुरी और (औषध की) गुटिका भ ला।
- ३६. कूठ, तगर, वगर, खस के साथ पीसा हुआ चूर्ण, मुंह पर मलने के लिए तेल तथा वस्त्र आदि रखने के लिए बांस की पिटारी ता।
- ४०. (होठों को मुलायम करने के लिए) नदी चूर्ण, किता और जूते ला। भाजी कीलने के लिए छुरी ला। वस्त्र को हल्के नीले रंग से रंगा दे। कि
- ४१. शाक पकाने के लिए तपेली, <sup>१०</sup> आंवलें, <sup>१०</sup> कलश, तिलककरनी, <sup>१०</sup> आंजनशलाका<sup>'०२</sup> तथा गरमी के लिए पंखा ला।
- ४२. (नाक के केशों को उखाड़ने के लिए) संदशक,<sup>1°</sup> कंघी<sup>1</sup>° और केश-कंकण<sup>1°</sup> ला। दर्गण दे और दतवन<sup>1°</sup> ला।
- ४३. मुपारी, "पान, सूई, धागा, सूत्र के लिए पात्र, "पूप, ओखली, मुसल और सज्जी गलाने का बर्तन ला।

ग्न० ४: स्त्रीपरिज्ञा: इलो० ४४-५०

४४. वंदालगं च करगं च वच्चघरगं च आउसो ! लणाहि । सरपायगं च जायाए गोरहगं च सामणेराए ।१३।

४४. घडिगं सह डिडिमएणं चेलगोलं कुमारभूयाए । वासं इममभिआवण्णं आवसहं जाणाहि भत्ता ! ।१४।

- ४६. आसंदियं च णवसुत्तं पाउल्लाइं संकमट्ठाए । अदु पुत्तदोहलट्ठाए आणप्पा हवंति दासा वा ।१९८।
- ४७. जाए फले समुप्पण्णे गेण्हमुवाणं अहवा जहाहि। अह पुत्तपोसिणो एगे भारवहा हर्वति उट्टा वा।१६।
- ४८. राओ वि उद्विया संता दारगं संठवेंति धाई वा। सुहिरीमणा वि ते संता वत्थधुवा हवंति हंसा वा।१७।
- ४६. एवं बहुहिं कयपुन्वं भोगत्थाए जेऽभियावण्णा। दासे मिए व पेस्से वा पसुभूए व से ण वा केई।१८।
- ५०. एवं खु तासु विण्णप्पं संथवं संवासं च चएज्जा। तज्जातिया इमे कामा वज्जकराय एव मक्खाया।१६।

'वंदालगं' च करकं च, वर्चोंगृहं च आयुष्मन् ! खन । शरपातकं च जाताय, गोरथकं च श्रामणेराय।।

घटिकां सह डिण्डिमयेन, चेलगोलं कुमारभूताय। वर्षा इयं अभ्यापन्ना, आवसथं जानीहि भर्त्तः!॥

आसन्दिकां च नवसूत्रां, 'पाउल्लाइ'' संक्रमार्थम् । अथ पुत्रदोहदार्थं, आज्ञाप्याः भवन्ति दासा इव ॥

जाते फले समुत्पन्ने, गृहाण वा अथवा जहाहि। अथ पुत्रपोषिणः एके, भारवहा भवन्ति उष्ट्रा इव॥

रात्राविष उत्थिताः सन्तः, दारकं संस्थापयन्ति धात्री इव । सुह्रीमनसोऽपि ते सन्तः, वस्त्रधाविनो भवन्ति हंसा इव ॥

एवं बहुभिः कृतपूर्वं, भोगार्थाय ये अभ्यापन्नाः । दासः मृग इव प्रेष्य इव, पशुभूत इव स न वा कश्चित्॥

एवं खलु तासु विज्ञाप्यं, संस्तवं संवासं च त्यजेत्। तज्जातिका इमे कामाः, वज्यंकराञ्च एवं आख्याताः॥

- ४४. आयुष्मान् ! पूजा-पात्र<sup>10</sup> और लघु पात्र<sup>110</sup> ला । संडास के लिए गढा खोद दे।<sup>111</sup> पुत्र के लिए धनुष्य<sup>111</sup> और श्रामणेर (श्रमण-पुत्र) के लिए<sup>111</sup> तीन वर्ष का बैल<sup>111</sup> ले आ।
- ४५. बच्चे के लिए<sup>11</sup> घंटा,<sup>11</sup> डमरू<sup>11</sup> और कपड़े की गेंद<sup>11</sup> ला । हे भर्ता ! वर्षा शिर पर मंडरा रही है, इसलिए घर की ठीक ब्यवस्था कर।<sup>11</sup>
- ४६. नई सुतली की खटिया<sup>\*</sup> और चलने के लिए काष्ठ-पादुका<sup>\*\*</sup> ला। तथा गर्भकाल में स्त्रियां अपने दोहद (लालसा) को पूर्ति के लिए अपने प्रियतम पर दास की भांति शासन करती हैं।<sup>\*\*\*</sup>
- ४७. पुत्र रूपी फल के उत्पन्न होने पर<sup>118</sup>
  (वह कहती है) इसे (पुत्र को) ले अथवा छोड़ दे।<sup>118</sup> (स्त्री के अधीन होने वाले) कुछ पुरुष पुत्र के पोषण में लग जाते हैं और वे ऊंट की भांति भारवाही हो जाते हैं।
- ४८. वे रात में भी उठकर (रोते हुए) बच्चे को धाई की भांति लोरी गाकर मुला देते हैं। <sup>१२५</sup> वे लाजयुक्त मन वाले होते हुए भी धोबी <sup>१२६</sup> की भांति (स्त्री और बच्चे के) वस्त्रों को धोते हैं।
- ४६. बहुतों ने पहले ऐसा किया है। जो कामभोग के लिए भ्रष्ट हुए हैं वे दास की भांति समर्पित, मृग की भांति परवस, प्रेष्य की भांति कार्य में ब्यापृत १२० और पशु की भांति भार-वाही १६८ होते हैं। वे अपने आप में कुछ भी नहीं रहते। १२९
- ५०. इस प्रकार स्वियों के विषय में जो कहा गया है (उन दोगों को जानकर) उनके साथ परिचय'' और संवास का परियोग करे। ये काम-भोग सेवन करने से बढ़ते हैं।' तिर्थं करों ने उन्हें कर्म-बन्धन कारक पर्वे बतलाया है।

ध० ४: स्त्रीपरिज्ञा: क्लो० **५**१-५३

प्रश. एवं भयं ण सेयाए इइ से अप्पगं णिरुंभिता। णो इस्थि णो पसुं भिक्खू णो सर्यं पाणिणा णिलिज्जेज्जा।२०। एवं भयं न श्रेयसे, इति स आत्मकं निरुध्य। नो स्त्रियं नो पशुं भिक्षुः, नो स्त्रयं पाणिना निलीयेत॥

५१. ये कामभोग भय उत्पन्न करते हैं। ये कल्याणकारी नहीं हैं। यह जानकर भिक्षु मन का निरोध करे—कामभोग से अपने को बचाए। स्मिन्न वह स्त्रियों और पशुओं से बचे तथा अपने गुप्तांगों को हाथ से न छुए। स्मिन्न

४२. सुविसुद्धलेसे मेहावी
परिकरियं च वज्जए णाणी।
मणसा वयसा काएणं
सञ्चफाससहे अणगारे १२१।

सुविशुद्धलेश्यः मेधावी, परिक्रयां च वर्जयेत् ज्ञानी। मनसा वाचा कायेन, सर्वस्पर्शसहः अनगारः॥

५२. शुद्ध अन्तःकरण वाला<sup>11६</sup> मेधावी, ज्ञानी भिक्षु परिक्षया न करे—स्त्री के पैर आदि न दबाए।<sup>188</sup> वह अनिकेत भिक्षु मन, वचन और काया से सब स्पर्शी (कष्टों) को सहन करे।

५३. इच्चेवमाहु से वीरे
ध्रुयरए ध्रुयमोहे से भिक्खू।
तम्हा अज्भत्थिवसुद्धे
सुविमुक्के आमोक्खाए
परिव्वएज्जासि ।२२।

इत्येवं आह स वीरः, धुतरजाः धुतमोहः स भिक्षः। तस्मात् अघ्यात्मिवशुद्धः, सुविमुक्तः आमोक्षाय परिव्रजेत्॥

४३. भगवान महावीर ने ऐसा कहा है— जो राग और मोह को धुन डालता है वह भिक्षु होता है। इसलिए वह शुद्ध अन्तः करण वाला भिष्ठ भिक्षु काम-वांछा से मुक्त होकर बन्धन-मुक्ति के लिए परियजन करे।

-- त्ति बेमि ॥

--इति बवीमि॥

--ऐसा मैं कहता हूं।

#### टिप्पण : ग्रध्ययन ४

## इलोक १:

# १. पूर्व संयोग को (पुन्वसंजोगं)

चूर्णिकार ने इसके अर्थ निम्न प्रकार से किए हैं --

- १. गृहसंयोग ।
- २. भार्या, श्वसुर, पुत्र, धेवते आदि से होने वाला पश्चात् संबंध ।
- ३. सारे संबंध-पहले के या बाद के।
- ४. द्रव्य से पूर्व-संयोग-स्वजन संस्तव या नी-स्वजन संस्तव।
- ४. भाव से पूर्व-संयोग— मिध्यात्व, अविरति, अज्ञान आदि।

वृत्तिकार ने माता, पिता, भाई, पुत्र आदि के संबंध को पूर्व संयोग और सास-ससुर आदि के संबंध को पश्चात् संयोग माना है। यहां दोनों प्रकार के संयोग गृहीत हैं। र

# २. अकेला (एगे)

इसका अर्थ है-अकेला। अकेला वह होता है जो माता-पिता आदि स्वजनों की आसक्ति को अथवा कषायों को छोड़ देता है।

## ३. आत्मस्थ (सहिए)

देखें — २।५२ का टिप्पण।

# ४. एकान्त में विचरूंगा (विवित्तेसी)

चूणिकार ने इसके चार अर्थ किए हैं ---

- १. द्रव्य से विविक्त का अर्थ है—शुन्यागार-स्त्री पशु से विजित स्थान ।
- २. भाव से विविक्त का अर्थ है— काम के संकल्प का वर्जन।
- ३. साधुओं के मार्ग की एषणा करने वाला।
- ४. कर्म से विविक्त अर्थात् मोक्ष की एषणा करने वाला।

वृत्तिकार ने इसका अर्थ-ऐसा स्थान जो संयमचर्या का अवरोधक न हो-किया है।

- १. चूर्णि, पृ० १०३ : पूर्वसंयोगो गृहसंयोगः, अथवा जातः सन् पैः सह पश्चात् संयुज्यते स संयोगः, स तु भार्या-स्वशुर-पुत्र-दुहित्रावि, अथवा सर्व एव पूर्वापरसहसम्बन्धः पूर्वसंयोगो भवति । अथवा द्रव्य-भावतः पूर्वसंयोगः । द्रव्ये स्वजनसंस्तवो नोस्वजनसंस्तवश्च । ..... भावेगिच्छसा-ऽविरति-अण्णाणादि ।
- २, वृत्ति पत्र १०५ : भ्रातृपुत्रादिकं पूर्वसंयोगं तथा श्वश्रूश्वशुरादिकपश्चात्संयोगं च ।
- ३. वृत्ति, पत्र १०५ : एको मातापित्राद्यभिष्वञ्जवितः कवायरहितो वा ।
- ४. चूर्णि, पृ० १०३ : विवित्तेसी, विवित्तं द्रव्ये शून्यागारं स्त्री-पशुविज्ञतम्, भावे तत्सञ्जूल्पवर्जनता, विविक्तान्येषतीति विधित्तेषी मार्ग-यतीत्यर्थः, विविक्तानां —साधूनां त्रार्गमेषतीति विवित्तेसी । अथवा —कर्मविवित्तो मोक्स्रो तमेवमेषतीति विवित्तमेसी ।
- वृत्ति, पत्र १०५ : विविवतं -- स्त्रीपण्डकादिरहितं स्थानं संयमानुपरोध्येषितुं शीलमस्य तथेति ।

ब्रघ्ययन ४ : टिप्पण ४-८

## श्लोक २:

# ५. निपुण (सुहुमेण)

चूर्णिकार ने सूक्ष्म का अर्थ 'निपुण' किया है। उपाय का अध्याहार करने पर इसका अर्थ होता है—सूक्ष्म उपाय के द्वारा।

वृत्तिकार का अर्थ भिन्न है। उनके अनुसार यह 'छण्णपएण' का विशेषण है और इसका अर्थ है—बहाना कर।

# ६. गूढ़ वाच्यवाले पदों का (छण्णपएण)

चूर्णिकार ने छन्नपद के दो अर्थ किए हैं ---

- १. अन्यापदेश-दूसरे के मिष से अपनी बात कहना।
- २. गुप्तपदों और संकेतों के द्वारा अपना आन्तरिक भाव प्रगट करना।

वृत्तिकार को भी ये दोनों अर्थ मान्य हैं। मूर्णि और वृत्ति में इन दोनों को उदाहरण के द्वारा स्पष्ट किया है ---

पियपुत्त भाइकिङगा णत्तूकिङगा य सयणकिङगा य । एते जोव्वणकिङगा पच्छन्नपई महिलियाणं।।

स्त्रियां पुत्र, भाई, पौत्र या धेवता तथा स्त्रजन आदि संबंधों के बहाने उनके साथ प्रच्छन्न कीड़ा करती हैं। वे लोगों की दूसरा संबंध बताती हैं और उस पुरुष के साथ दूसरा संबंध रखती हैं यह अन्यापदेश का उदाहरण है।

'काले प्रमुप्तस्य जनार्वनस्य, मेघान्धकारामु च शर्वरीषु। मिच्यान भाषामि विशालनेत्रे! ते प्रत्यया ये प्रथमाक्षरेषु॥'

इस क्लोक के चारों चरणों के प्रथम अक्षरों—'कामेमि ते'—मैं तुम्हारी कामना करती हूं के द्वारा स्त्री ने अपनी भावना क्यक्त की है।

यह गूढ़पद का उदाहरण है।

# ७. पास आती है (परक्कम्म)

इसका अर्थ है---निकट आकर। वृत्तिकार ने वैकित्पिक रूप से इसका अर्थ इस प्रकार किया है-अपने शील को खंडित करने की योग्यता से मुनि को अभिभूत कर।

# श्लोक ३:

# ८, अत्यन्त (भिसं)

इसको स्पष्ट करने के लिए चूणिकार और वृत्तिकार ने लिखा है कि वे स्त्रियां मुनि के ऊरु से ऊरु सटाकर आधे आसन

- १. चूर्णि, पृष्ठ १०३ : सुहुमेनेति नियुणेन, उपायेनेति वानयशेषः।
- २. वृत्ति, पत्र १०५ : सूक्ष्मेण अपरकार्यव्यपदेशभूतेन छन्नपदेनेति ।
- ३. चूर्णि, पृ० १०३ : छन्नपदेनेति अन्यापदेशेन .....अथवा छन्नपदेनेति छन्तरौरिमधानौराकारै स्चैनं अभिसर्पति ।
- ४. वृत्ति, पत्र १०४ : छन्नपदेनेति छग्नमा- कपटजालेन ......यदिवा- छन्नपदेनेति- गुप्तः भिधानेन ।
- प्र. (क) <del>चू</del>णि, पृ० १०३ ।
  - (स्त) वृत्ति, पत्र १०५ ।
- ६. चूणि, पृ० १०३: परक्कम्म ति पराक्रम्य अभ्यासमेत्य ।
- ७. वृत्ति, पत्र १०४ : पराक्रम्य तत्समीपमागत्य, यदिवा---पराक्रम्येति शीलस्खलनयोग्यतापत्त्या अभिभूय ।

ग्रध्ययन ४ : टिप्पण ६-१३

पर आकर बैठ जाती हैं।<sup>‡</sup>

#### ह. अधोवस्त्र को (पोसवत्थं)

'पोस' का अर्थ उपस्थ (जननेन्द्रिय) है। स्थानांग १।२४ में शरीर के नौ स्रोत बतलाएं हैं— दो कान, दो आंख, दो नासाएं, मुंह, पोष और पायुः। विकार अभयदेवसूरी ने भी इसका यही अर्थ किया है। इससे 'पोसवत्थं' का अर्थ अधोवस्त्र फलित होता है।

XBS

# १०. ढोला कर उसे बांधती है (परिहिति)

इसका अर्थ है--धारण करना या बांधना। स्त्रियां अपनी काम-भावना प्रगट करने के लिए तथा साधु को ठगने के लिए कसे हुए वस्त्र को ढ़ीला कर पुनः उसे बांधने का दिखावा करती हैं।

#### इलोक ४:

# ११. कालोचित (जोगोहि)

जिस स्थान में उच्चार, प्रस्नवण, चंक्रमण, कायोत्सर्ग, ध्यान और अध्ययन की भूमियां हों, वह स्थान योग्य—कालोचित होता हैं।

## १२. शयन (सयण)

इसका प्रचलित अर्थ है—शयन, शय्या, विछौना। इसका ब्युत्पत्तिलम्य अर्थ है—जिस पर सोया जाता है वह पलंग आदि।" चूर्णिकार ने इसके दो अर्थ किये हैं—संस्तारक और उपाश्रय।

वे स्त्रियां भिक्षु से कहती हैं — मुने! अन्दर ठंड है, बाहर बहुत गर्मी है, उपाश्रय में चलें। इस प्रकार वे उसे निमंत्रित करती हैं। वे उपाश्रय से धूल या कचरे को निकाल कर या उसे भाइ-पोंछ कर साफ करती हैं। यह भी लुभाने का एक उपाय है।

# १३. कभी (एगया)

चूर्णिकार ने एकदा का अर्थ---जिस समय वह अकेला या सहयोगी के लिए व्याकुल होता है---किया है ।<sup>१०</sup> दुत्तिकार ने इसके द्वारा एकान्त स्थान और एकान्त समय का ग्रहण किया है।<sup>१९</sup>

- १ (क) चूर्णि, पृ० १०४ : भृशं नाम अत्यर्थे प्रकर्षे, ऊरुणा ऊहं अक्कमित्ता, दूरगता, हि नातिस्नेहमुत्पादयन्ति विश्वम्मदा तेण अद्धासणे णिसीदंति सन्तिकृष्टा वा ।
  - (ल) वृत्ति, पत्र १०६ : भृशम् अत्यर्थमूरूपपीडमितस्नेहमाविन्कुर्वत्त्यः ।
- २, ठाणं ६।२४ : णव स्रोत-परिस्सवा बोंबी पण्णत्ता, तं जहा—दो स्रोता, वो णेत्ता, दो घाणा, मुहं, पोसए, पाऊ ।
- ३. स्थानांग वृत्ति, पत्र ४२७ पोसेएत्ति-- उपस्था ।
- ४. चूर्णि, पृ० १०४ : पोसवत्थं णाम णिवस्णं ।
- ५. (क) चूर्णि, पृ० १०४ : तमभीक्ष्णमभीक्ष्णमायरबद्धमिव शिथिलीकृत्वा परिहिति ।
  - (জ) वृत्ति, पत्र १०६ : तेन शिथिलादिव्यपदेशेन परिदधति, स्वाभिलाषमावेदयन्त्यः साधुप्रतारणार्थं परिघानं शिथिलीकृत्य पुन-निबध्नन्तीति ।
- ६. चूर्ण, पृ० १०४ योग्यग्रहणाद उच्चार-पासवण-चंकमण-स्थाण-स्भाणऽरुभ्यणभूमीओ घेष्पंति ।
- ७. वृत्ति, पत्र १०६ : शय्यतेऽस्मिन्तित शयनं —पर्यञ्कादि ।
- द चर्णि, पृ० १०४ : सयणं णाम उवस्सर्यं .....सयणाणि वा ।
- ह चूर्णि, पृ० १०४ : सीतं इदाणि साहुं अंतो, अतीव गिम्हे वा पवस्एण णिमतेंति, धूर्लि वा कतवरं वा उवस्सग्गाउ णीणंति, अण्णतरं वा सम्मन्त्रणा-ऽऽवरिसीयणाति उवस्सगपकम्मं करेंति ।
- १०. चूर्णि, पृ० १०४: एकस्मिन् कःले एकदा, यदा यदा स एकाकी भवति व्याक्कुलस**कायो वा** ।
- ११ वृत्ति, पत्र १०६ : एकदा इति विविक्तदेशकालायौ ।

मध्ययन ४ : टिप्पण १४-१७

# १४. निमन्त्रित करती हैं (णिमंतेंति)

प्रश्न उपस्थित हुआ कि स्त्रियों के लिए कामतंत्र को जानने वाले अथवा काम के प्रयोजन की पूर्ति करने वाले बहुत लोग हैं, फिर वे भिक्षु को क्यों निमंत्रित करेंगी? इस प्रश्न के उत्तर में सूत्रकार ने एक मनोवैद्यानिक रहस्य का उद्घाटन किया है। उन्होंने कहा—निरुद्ध स्त्रियां चाहे सधवा हो या विधवा आसपास रहने वाले व्यक्ति, फिर चाहे वह कूबड़ा हो या अन्धा, की कामना करने लग जाती हैं। उदाहरण की भाषा में एक गाथा प्रस्तुत हैंगे—

> अंबं वा निबं वा अन्धासगुणेण आरुहइ वल्ली । एवं इत्योसोवि य जं आसन्नं तमिच्छन्ति ।।

# १४. बन्धन है (पासाणि)

स्त्रियां प्रियता के द्वारा मनुष्यों को अपने वश में करती हैं। यहां एक मनोवैज्ञानिक तथ्य प्रगट हुआ है कि किसी को बांधना हो तो उसे अनुकूलता के पास से बांधो। चूणिकार और वृत्तिकार ने यहां एक गाथा उद्धृत की हैं—

> जं इच्छिसि घेत्तुं जे पुष्टिय तं आभिसेण गिण्हाहि । आमिसपासनिबद्धो काहिइ क्रज्जं अक्रज्जं वा ।।

## क्लोक ५:

# १६. उनसे (स्त्रियों से) आंख न मिलाए (णो तासु चवखु संधेज्जा)

इसका अर्थ है— स्त्रियों के साथ आंख न मिलाए। चक्षु-संधान का अर्थ है— दृष्टि का दृष्टि के साथ समागम । मुनि स्त्री के साथ चक्षु-संधान न करें। स्त्री के साथ बात करने का अवसर आए तो मुनि उसे अस्निग्ध— रूखी और अस्थिर दृष्टि से देखे तथा अवज्ञाभाव से कुछ समय तक (एकबार) देखकर निवृत्त हो जाए। वृत्तिकार ने इसी भाव का एक ख्लोक उद्धृत किया है —

कार्येऽपीषन्मतिमान्निरीक्षते, योविदङ्गमस्थिरया । अस्तिग्यया दृशाऽवज्ञया, ह्यकुपितोऽपि कुपित इव ॥

# १७. साहस (मैथुन भावना) का (साहसं)

चूर्णिकार के अनुसार 'साहस' का अर्थ 'परदारगमन' है। असाहसिक व्यक्ति वैसा कर नही सकता। यह संग्राम में उतरने जैसा है। वहां मृत्यु भी हो सकती है, हाथ पैर आदि कट सकते हैं, व्यक्ति बांधा जा सकता है, पीटा जा सकता है। प्रविज्ञत व्यक्ति के लिए अपनी त्यक्त पत्नी के साथ समागम करना भी साहसिक कार्य है तो भलां परस्त्री-गमन साहसिक कैसे नहीं होगा ?

- १. चूणि, पृ० १०४ : स्यात्-िकमासां भिक्षुणा प्रयोजनम् ? तन्वासामन्ये कामतन्त्रविदः तत्प्रयोजितिनम्ब गृहस्था विद्यन्ते ......... ता हि सिश्वरद्धा सधवा विधवा वा, आसन्मगतो हि निरुद्धाःभिः कुब्जोऽन्धयोऽपि च काम्यते, किमु यो सकोविदः ?
- २. (क) चूर्णि, पृ० १०४ ।
  - (स्त) बुत्ति, पत्र १०६।
- ३. चूर्णि, पृ० १०४ : पासयन्तीति पासा, त एव हि पासा दुश्च्छेद्याः, न केवलं हाव-भाव-भूविभ्रमेङ्गितादयः न हि शक्यमुल्लङ्घियतुम्, न तु ये दान-भान-संस्काराः शक्यन्ते छेनुम् ।
- ४. (क) चूर्णि, पृ० १०४ ।
  - (स्त) वृत्ति, पत्र १०६।
- थ. (क) चूर्णि, पृ० १०ध: चक्ष्संघणं णाम विद्वीए विद्विसमागमो ।
  - (स) वृत्ति पत्र १०६ : चक्षुः नेत्रं सन्दश्यात् सन्धयेद्वा, न तद्दृष्टौ स्वदृष्टि निवेशयेत् ।
- ६. चूर्णि, पृ० १०४ : अकुटुओ विकुटुओ विय तासु णिच्चं भवेजजा, कार्येऽपि सति अस्निग्धया दृष्ट्या अस्थिरया अवज्ञया चैना-मीषन्निरीक्षेत ।
- ७. वुसि, पत्र १०६ ।

ग्रम्ययन ४ : टिप्पण १८-२०

उन्होंने इसका वैकल्पिक अर्थ 'मरण' किया है। इसका तीयरा अर्थ है —स्मी अपनी चालता के कारण साहस करे तो भी मुनि उसका अनुमोदन न करे।'

वृत्तिकार ने इसका अर्थ अकार्यकरण किया है। दशवैकालिक में साहिसक का अर्थ 'अविमृत्र्यकारी' मिलता है। ै

# १८. साथ ....भी (सद्धियं पि)

चूर्णिकार ने इसके अनेक अर्थ किए हैं ---

- १. स्त्री के साथ ग्रामानुग्राम विहार न करे।
- २. जहां स्त्रियां बैठी हो वहां न बैठे।
- ३. जहां मुनि बैठा हो वहां अवानक स्वियां आ अहं तो मुनि वहां से निर्गमन कर दे, क्षण भर के लिए भी वहां न बैठे।

बुत्तिकार ने इसके द्वारा स्त्री के साथ श्राम आदि में विहार करने का निषेध किया है और 'अपि' शब्द से स्त्री के साथ एक आसन पर बैठने का निषेध किया है । उन्होंने एक सुन्दर श्लोक उद्धृत किया है →

## 'मात्रा स्वस्ना दुहित्रा वा, न विविक्तासनी भवेत्। बसवानिन्द्रियग्रामः, पण्डितोऽप्यत्र मुह्मति ॥'

मुनि मां, बहिन या पुत्री के साथ भी एक आसन पर न बैठे। इन्द्रिय-समूह बहुत बलवान होता है। पंडित व्यक्ति भी यहां मूढ़ हो जाता है।

# १६. इस प्रकार आत्मा सुरक्षित रहता है (एवमप्पा सुरक्खिओ होइ)

वृत्तिकार के अनुसार समस्त अपायों (दोषों) का मूर कारण है —स्ती के साथ संबंध । जो साधक स्त्री-संग का वर्जन करता है वह समस्त अपाय-स्थानों से बच जाता है, अपनी आत्मा को दोषाजिल होने से बचा लेता है। इसलिए मुनि को स्त्री-संग का दूर से ही परिहार कर देना चाहिए।

चूर्णिकार ने आत्मा के दो अर्थ किए हैं —शरीर और आत्मा। जो मैयुन से विरत होते हैं वे अपनी शरीर और आत्मा— दोनों की रक्षा दोनों लोकों में करते हैं।"

# इलोक ६:

# २०. आमन्त्रित कर (संकेत देकर) (आमंतिय)

चूरिंगकार ने इसका अर्थ किया है<sup>८</sup>—पति को पूछकर।

१. चूणि, पृ० १०५ : साहसिनिति परदारगमनम्, न ह्यानाहिसिकस्तत् करोति, सङ्ग्रामावतरणवत् तत्र हि सद्यो मरणमि स्यात्, हस्तादिच्छेद-बन्ध-घातो वा, स्वदारमि तावद् दीक्षितस्य साहसम्, किमु परदारगमनम् ? । अथवा साहसं मरणम्, प्राणान्तिकेऽपि न कुर्यात् । अथवा यदसौ स्त्री चापल्यात् साहसं कुर्यात् ।

२. बृत्ति, पत्र १०६ : साहसम् — अकार्यकरणम् ।

३. देखें - दसवेआलियं ६।२।२२ में 'साहस' शब्द का टिप्पण ।

४. चूणि, पृ० १०५ : सद्धियं ति ताहि सह गामाणुगामं (ण) बिहरेज्ज, जत्य वा ताओ ठाणे अच्छंति तत्य ण चिट्ठितब्वं, कयाइ पुब्वि ठितस्स रात्ति एज्जं ततो गिग्गंतब्वं, क्षणमात्रमणि न संवस्थाः ।

थ्. बृत्ति, पत्र १०६ : तथा नैव स्त्रीभिः साधं ग्रामादौ 'विहरेत्' गन्छेन्, अपिग्रब्दात् न ताभिः साधं विविकासनो भवेत्, ततो महा-पापस्थानमेतत् यतीनां यत् स्त्रीभिः सह साङ्गत्यभिति ।

६. वृत्ति, पत्र १०६ : एवमनेन स्त्रीसङ्गवर्जनेनात्मा समस्तापायस्यानेश्यो रक्षिते भवति, यतः—सर्वापायानां स्त्रीसम्बंधः कारणम्, अतः स्वहितार्थी तत्सङ्गं दूरतः परिहरेदिति ।

७. चूर्णि पृ० १०५ : आत्मेति सरीरमात्मा च, स इह परे च लोके अतिरक्षितो भवति ।

द. भूषि, पृ० १०५ : भर्तारं आमन्त्र्य नाम पुन्छितुं तत्प्रयोजनावसितं वा स्थापिरवा ।

श्रध्ययन ४ : टिप्पण २१-२२

वृत्तिकार ने दो अर्थ किए हैं ---

- (१) संकेत देकर
- (२) पूछकर ।

# २१. (आमंतिय .....णिमंतेंति)

चूणिकार ने इन दो चरणों का अर्थ-विस्तार इस प्रकार किया है --

कोई निकट के घर की रहने वाली अथवा भव्यातर की पत्नी अथवा पड़ोसिन भिक्षु के पास आकर कहती है—'मुने! दिन में मुक्ते अवकाश या एकांत नहीं मिलता। मैं आपके पास रात में आऊंगी।' वह चाहे धर्म सुनने के लिए कहे या कोई दूसरा प्रयोजन बताए तो भी भिक्षु उसको स्वीकार न करे। वह आगे कहती है—'भिक्षो! यदि आप मेरे पति के विषय में शंका करते हैं तो मैं उन्हें पूछकर अपने प्रयोजन की बात बताकर आऊंगी।'

अथवा वह कहती हैं—'मेरे पित दिन में कृषि आदि का काम निपटा कर जब घर आते हैं तब अत्यन्त श्रान्त हो जाते हैं, यक कर चूर हो जाते हैं। वे भोजन कर तत्काल सो जाते हैं। सोते ही उन्हें नींद आ जाती है और तब वे मृत की तरह पड़े रहते हैं। वे बहुत भद्र हैं। मेरे पर कभी कुपित नहीं होते। यदि वे मुक्ते पर-पुरुष के साथ आती-जाती देख भी लेते हैं तो भी कभी रूट नहीं होते, शंका नहीं करते।'

भिक्षु पूछता है—'क्या तेरा पित तेरा विरोध नहीं करता ?' वह कहती है—'मैं उन्हें पूछकर तथा विश्वास दिलाकर आती हूं। आप विश्वस्त रहें।'

भिक्षु पूछता है — 'तुम असमय में क्यों आई हो ?'

वह कहती है—'भिक्षो ! मैं धर्म सुनने के लिए आई हूं। आप आज्ञा दें कि मुक्ते क्या करना चाहिए ? क्या मैं आपकी सेवा करूं ? क्या मैं आपके चरण पखारूं ? क्या मैं आपका पादमर्दन करूं ? मुने ! मेरे घर में जो कुछ है वह सब और मैं स्वयं आपकी हूं। यह शरीर आपका है। मैं तो आपके चरणों की दासी हूं।'

इस प्रकार मीठी बातें करती हुई वह मुनि के पैर दबाए, आलिंगन—उपगूहन करे, गले पर हाथ रखे तब साधु उसे निवारित करे तो वह दीन होकर कहती है —भिक्षो ! अब आपके अतिरिक्त मेरा कौन सहारा है ?

वृत्तिकार ने इन दो चरणों का अर्थ-विस्तार इस प्रकार किया है ---

स्त्रियां स्वभाव से ही अकर्त्तं ब्य-परायण होती हैं। वे मुनि को अपने आने का स्थान और समय का संकेत देती हुई उसे विश्वास भरी बातों से विश्वस्त कर अकार्य करने के लिए निमंत्रण देती हैं तथा अपना उपभोग करने के लिए साधु से स्वीकृति ले लेती हैं। वे स्त्रियां मुनि की आशंका को दूर करने के लिए कहती हैं—'मैं पतिदेव को पूछकर यहां आई हूं। मैं उनके भोजन, पद-धावन तथा शयन आदि की पूरी ब्यवस्था करने के पश्चात् ही यहां आई हूं, अतः आप मेरे पित से संबंधित आशंकाओं को छोड़कर निभय हो जाएं'—इस प्रकार वह मुनि में विश्वास पैदाकर कहती है—'भिक्षो! यह शरीर मेरा नहीं है, आपका ही है। इस शरीर में जिस छोटे-चड़े कार्य की क्षमता हो, उसी में आप इसे योजित करें।'

# २२. (निमन्त्रण रूप) शब्द (सद्दाणि)

इन्द्रियों के पांच विषयों में 'शब्द' एक विषय है। मुनि केवल गीत आदि शब्दों का ही वर्जन न करे, किन्तु निमंत्रणरूप शब्दों का भी वर्जन करे। ये शब्द दुस्तर होते हैं। ये निमंत्रणरूप शब्द अनेक प्रकार के होते हैं। वूणिकार ने एक श्लोक उद्भृत किया है—

१. वृत्ति, पत्र १०६ : आमंतिय ''''''सङ्केतं ग्राहयित्वा ''''भर्तारमामन्त्र्यापृच्छ्य ।

२. चूणि, पृ० १०५।

३. वृत्ति, पत्र १०६, १०७।

४. चूर्णि पृ० १०५ : शब्दा नाम ये शब्दादिविषयाः कथिताः, न केवलं गीताऽऽतोद्यशब्दा चर्ग्याः, आत्मिनमन्त्रणादयो हि सुबुस्तराः सब्दाः । अथवा यानि सीत्कारादीनि सद्दाणि कण्जंति तान्येवैतानि विद्धि निमन्त्रणादीनि शब्दानि ।

# णाह ! पिय ! कंत ! सामिय ! वियत ! वसुला ! होलगोल ! गुललेहि ! जेणं जियामि तुब्मं पमवित तं मे सरीरस्स ॥

—हे नाथ ! प्रिय ! कान्त ! स्वामिन् ! दियत ! वसुल ! होलगोल ! गुलल ! मैं अधिके लिए ही जी रही हूं । आप ही मेरे शरीर के स्वामी हैं।

वृत्तिकार ने इस शब्द के द्वारा शब्द आदि पांचों विषयों को स्वीकार किया है।

#### इलोक ७:

# २३. मोठी बोलती है (मंजुलाइं)

चूणिकार ने इसके तीन अर्थ किए हैं---

- १. मन में लीन होने वाली।
- २. मनोनुकूल ।
- ३. काम-बासना पैदा करने वाली ।

वृत्तिकार ने भी कुछ भिन्नता के साथ इपके तीन अर्थ किए हैं —सुन्दर, विश्वास पैदा करने वाली, काम-वासना पैदा करने वाली। \*

# २४. संयम से विमुख करने वाली कथा के द्वारा (शिण्णकहाहि)

संयम का भेद करने वाली कथा को 'भिन्नकथा' कहा जाता है। जैसे स्त्री भिक्षु के पास आकर कहती है—'क्या आपने विवाह करने के पश्चात् प्रबच्या ली हे या अविवाहित हैं? यदि आप विवाहित हैं और पत्नी को छोड़कर प्रव्रजित हुए हैं तो वह आपकी स्त्री आपके बिना कैसे जीवन यान कर रही है? यदि आप कुमार अवस्था में प्रव्रजित हुए हैं तो आपकी इस कुमारावस्था की प्रव्रज्या से क्या लाभ ? क्योंकि जो सन्तान उत्पन्न नहीं करता उसका जन्म निर्यंक है। देखें, आप किसी बाला के साथ विवाह कर लें अथा मेरे नाथ कामभोग भोगें। आपको वैराग्य कैसे हुआ ? क्या आप कामभोग की परम्परा के जानकार हैं ? क्या आप भुक्तभोगी हैं या कुमारक ?

वृतिकार ने स्त्री के साथ की जाने वाजी एकाना बतावीत ओर मैयुन संबंधी बातचीत को भिन्नकथा माना है।

णाह पिय कंत सामिय दइय जियाओ तुमं मह पिओत्ति । जीए जीयामि अहं पहविस तं मे सरीरस्स ।।

नाथ ! प्रिय ! कान्त ! स्वामिन् ! विषत ! जीवन से भी आप पुक्ते प्रिय हैं । आप जी रहे हैं, इसीलिए मैं जीवित हूं । आप ही मेरे शरीर के स्वामी हैं । (वृत्ति पत्र १०७)

- २. वृत्ति, पत्र १०७: शब्दादीन् विषयान् ।
- ३. चूर्णि, पृ० १०६: मणसि लीयते मनोऽनूकुलं वा मञ्जुलम्, मदनीयं वा मञ्जुलम् ।
- ४. वृत्ति, पत्र १०७: मञ्जुलानि पेशलानि विश्रम्भजनकानि कामोत्कोचकानि वा ।
- प्र. चूर्णि, पृ० १०६: भेदकरी कथा मिण्यकथा। तं जहा---दुनं ति कि वतवीवाहो पश्वद्दतो ण व ? ति, वृत्तवीवाह इति चेत् कथं सा जीवति स्वया विनैवंविधरूपेण ? इति, कुमार इति चेद् अनपत्यस्य लोका न सन्ति, कि ते तरुणगस्स पश्चकताए ? दारिका वरिज्जासु, मया वा सह भुञ्ज भोए, स्यात् कथं वैराग्धं वा ?
- ६. वृत्ति, पत्र १०७ । 'भिन्नकवासी' रहस्याऽऽलापैर्सेयुनसम्बद्धेर्वचोभिः ।

१. (क) चूर्णि, पृ० १०५।

<sup>(</sup>ख) वृत्तिकार ने अगले श्लोक 'मणबंधणेहि णेगेहि' की व्याख्या में इसी प्रकार का एक श्लोक उद्धृत किया है। वह श्लोक इस प्रकार है—

# २४. वशवर्ती बना आज्ञापित करती हैं (आणवयंति)

चूर्णिकार ने इसका अर्थ — फ़ुकाना किया है। वित्तिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं — अकार्य करने के लिए प्रवर्तित करना तथा अपने वशवर्ती जानकर नौकर की भांति आज्ञा का पालन करवाना। र

#### श्लोक द:

# २६. (सीहं जहा .....पासेणं)

अकेला सिंह हजारों योद्धाओं के शिविर को नष्ट कर देता है। वह सदा अकेला रहता है। उसका कोई सहायक नहीं होता। वह अकेला घूमता है। उसका समूह नहीं होता। कहा भी है—'न सिंह वृन्दं भुवि दृष्टपूर्वम्'—कभी किसी ने सिंह का टोला नहीं देखा।

सिंह को जीवित पकड़ने के अनेक उपाय हैं। प्रस्तुत क्लोक में एक उपाय निर्दिष्ट है! चूणिकार ने इसको इस प्रकार स्पष्ट किया है —एक दुर्ग की गुका में एक निह रहता था। उसके आतंक के कारण दुर्ग का मार्ग सूना हो गया था। कोई भी मनुष्य उस मार्ग पर आने से डरता था। एक बार निह को पकड़ने के उपाय जानने वाले विज्ञ पुरुषों ने एक बकरे को मारकर एक पिंजड़े में डाल दिया। सिंह आया, मांसर्थिड को देखकर पिजरे में घुसा और उसे खाने लगा। लोगों ने उसे पकड़ लिया।

# इलोक १०:

# २७. अनुताप करता है (अणुतप्पई)

वह सोचता है---

## "मया परिजनस्यार्थे, कृतं कर्म सुदारणम् । एकाको तेन दह्ये ऽहं, गतास्ते फलभोगिनः ॥"

मैंने अपने परिवार के भरण-पोषण के लिए कठोर कर्म अजित किए हैं। अब मैं अकेना ही उन कर्मों का परिणाम भोग रहा हूं। परिणाम भोगने के समय वे कुटुम्बी कहीं भाग गए, वे मेरा हिस्सा नहीं बंटा रहे हैं। '

# २८. विपाक (विवाग)

चूर्णिकार ने विपाक का अर्थ-स्त्री, पुत्र आदि के भरण-पोषण से होने वाला परिक्लेश किया है। वित्तिकार ने इसका अर्थ-अपने अनुष्ठान से फलित परिणाम किया है।

# २६. राग-द्वेष रहित भिक्षु (दविए)

इसका अर्थ है —राग-द्वेष रहित मुनि ।<sup>४</sup> वृत्तिकार ने इस अर्थ के साथ-साथ मुक्तिगमन योग्य मुनि को भी *'दविय' माना* 

- १. चूर्णि, पृ० १०६ : ....आनम्यते ।
- २. वृत्ति, पत्र १०७ : आज्ञापयन्ति प्रवर्तयन्ति स्ववशं वा ज्ञात्वा कर्मकरवदाज्ञां कारयन्तीति ।
- ३. चूर्णि, पृ० १०६ : येन प्रकारेण यथा सहस्तिकोऽपि स्कन्धवारः सिहेनैकेन भज्यते, क्विचच्च पन्थाः सिहेन दुर्गाश्रयेण निःसञ्चरः कृतः, स च तद्ग्रहणीपायिविद्भः पुरुषैशङ्गालकं नारियत्वा तद्गोचरे निक्षिप्प पाशं च दद्यात्, तेन कुणिमकेन बश्यते, एकवरो नाम एक एवासौ चरति, न तस्य सहायक्करयमस्ति । उक्तं च—न सिहदृन्दं भुवि दृष्टपूर्वम् ।
- ४. वृत्ति, पत्र १०७ ।

है।"

- प्र. चूर्णि, पृ० १०६ : विवागो (वि) पाकः दारभरणादिपरिक्लेकः ।
- ६. वृत्ति, पत्र १०८ : विषाकं स्वानुष्ठानस्य ।
- ७. चूर्णि, पृ० १०६ : दविओ नाम राग-होसरहितो ।
- द. वृत्ति, पत्र १०८ : द्रव्यमूते मुक्तिगमनयोग्ये रागद्वेवरहिते वा साधौ ।

श्रद्ययन ४ : टिप्पण ३०-३३

## ३०. स्त्री के साथ संवास न करे (संवासो ण कप्पई)

चूणिकार का कथन है कि काठ से बनी जड़ स्त्री के साथ भी भिक्षु को रहना उचित नहीं है तो भला सचेतन स्त्री के साथ भिक्षु का संवास कैसे उचित हो सकता है ? संवास से चार दोष उत्पन्न होते हैं - (१) परिचय बढ़ता है । (२) आलाप-संलाप होता है । (३) अशुभ भाव उत्पन्न होते हैं । (४) संयम से विमुख करने वाली कथाएं होने लगती हैं ।

## वलोक ११:

# ३१. विष-बुभ्रे कांटे के समान जानकर (विस्तितं व कंटगं णच्चा)

विष से लिप्त कांटा जब भरीर के किसी अवसव में लग जाता है तब वह अनर्थकारी होता है, किन्तु स्त्रियां तो स्मरण मात्र से अनर्थ उत्पन्त करने वाली होती हैं। कहा भी है—

> विषस्य विषयाणां च, दूरनत्यन्तमन्तरम् । उपभुक्तं विषं हन्ति, विषयाः स्मरणादिष ॥

विष और विषय में बहुत बड़ा अन्तर है। विष तो लाने पर ही मारता है किन्तु विषय स्मरण मात्र से मार डालते हैं।

वारि (वरं) विस खइयं न विसयसुहु इक्किस विसिण मरंति । विसयामिस पुण घारिया नर णरएहि पडींत ।।

विषय सुख को भोगने के बदले विष खाना अच्छा है। विष केवल एक बार ही मारता है। विषयों से मारे जाने वाले पुरुष नरकों में पड़ते हैं।

# ३२. राग-द्वेष रहित (भिक्षु) (ओए)

ओज का अर्थ है--अकेला, असहाय । चूर्णिकार ने इसका अर्थ--राग-देख रहित किया है ।

# ३३. जितेन्द्रिय भिक्षु (वसवत्ती)

चूर्णिकार ने इसके अनेक अर्थ किए हैं---

- १. घर जिसके वश में है। पहले गृहवास में रहे हुए होने के कारण वह जो-जो कहता है घर के सदस्य वैसा ही करते हैं। वह जो मांगता है, वे देते हैं।
  - २. स्त्रियां जिसके वशवर्ती हैं।
  - ३. इन्द्रियां जिसके वश में हैं।
  - ४. जो गुरु के वश में है।

वृत्तिकार ने 'वसवत्ती' का अर्थ--स्त्रियों का वशवर्ती किया है।"

- १. चूर्ण, पृ० १०६ : स्त्रीभिः सङ्कमो न कार्यः, काष्ठकर्मादिस्त्रीभिरिष तावत् संवासो न कल्पते, किमु सचेतनाभिः ? एगतो वासः संवासः, तदासण्णे वा संवसतो संयव-संजाबादिदोसा असुभक्षावदर्शनं भिन्नकथा वा स्यात् ।
- २. वृत्ति, पत्र १०६ : विषविष्यकण्टकः शरीरावयवे भग्नः सन्नतर्थनापादयेत् स्त्रियस्तु स्मरणादपि, तदुक्तम् —विषस्य विषयाणां च
- ३. बृत्ति, पत्र १०८ ।
- ४. बुत्ति, पत्र १०६ : ओजः एकः असहायः ।
- ४. **चूणि, पृ० १०७ : ओयो** णाम रागद्दोसरहितो ।
- ६. चूर्णि, पृ० १०७ : वसे वर्त्तत इति वशवत्तींति, पूर्वाध्युधितत्वाद् यदुच्यते तत् कुर्वन्ति ददति वा, स्त्रियो वा येषां वशे वर्त्तन्ते, कि पुनः स्वैरस्त्रीजनेषु, वश्येन्द्रियो वा यः स वशवतीं, गुरूणां वा वशे वर्त्तते इति वशवत्तीं ।
- ७. बृत्ति, पत्र १०८ : स्त्रीणां वशवर्तः ।

# सूयगडो १

#### ३४. श्लोक ११ :

प्रस्तुत क्लोक में केवल स्त्रियों में धर्मकथा करने का वर्जन किया गया है। चूर्णिकार और वृत्तिकार ने इस और्सिंगक नियम में अपवाद का कथन भी किया है। यदि कोई उपासिका किसी कारणवश्य उपाश्रिय में आकर धर्म सुनने में असमर्थ हो या वृद्ध हो तो मुनि, अन्य सहायक साधु के अभाव में, अकेला ही उपासिका के घर जाए और दूसरी स्त्रियों के साथ बैठी हुई उस उपासिका को धर्म का उपदेश करे। वे स्त्रियों पुरुषों के साथ हों तो भी धर्म का उपदेश करे। वह वहां स्त्रियों के निन्ध कर्म, विषय-वासना के प्रति जुगुप्सा पैदा करने वाली तथा वैराग्य उत्पन्न करने वाली कथा करे।

२०२

कदाचित् कोई स्त्री आकर कहे —िभक्षो ! यदि आप घर आकर धर्मकथा करने में असमर्थ हैं तो भिक्षाचर्या या पानक लेने या अन्य किसी कारण से मेरे घर आएं। आपको वहां देख कर हम अपनी दृष्टि को तृष्त करेंगी। आपको देखे विना हमारा हृदय सूना-सूना सा लगक्षा है। र

## इलोक १२:

# ३५. विषयों की खोज करते हैं (उंछं)

चूणिकार ने उंछंति पाठ मानकर उसका अर्थ 'गवेषणा करना' किया है। 'वृत्तिकार ने उंछं का अर्थ 'जुगुप्सनीय', गर्ह्य किया है और प्रस्तुत प्रसंग में स्त्री से संबंध करना अथवा एकाकी स्त्री परिषद में कथा करना जुगुप्सनीय माना है। '

# ३६. कुशील व्यक्तियों की (कुसीलाणं)

चूणिकार और वृत्तिकार ने कुशीलों का दो प्रकार से वर्गीकरण किया है --

पांच प्रकार के कुशील—

१. पार्श्वस्थ २. अवसन्त ३. कुशील ४. संसक्त ५. यथाछंद ।

अथवा नौ प्रकार के कुशील-पांच उपरोक्त तथा १. काथिक २. प्राश्निक ३. संप्रसारक ४. मामक ।

# ३७. साथ (सहणं)

चूर्णिकार के अनुसार यह देशी शब्द 'सह' के अर्थ में प्रयुक्त है। वित्तिकार ने 'सह' और 'णं' को अलग-अलग मानकर 'णं' को वावयालंकार के रूप में स्वीकृत किया है। "

- १. वृत्ति, पत्र १०८ : एक: असहायः सन् कुलानि गृहस्थानां गृहाणि गत्वा स्त्रीणां वशवतों तन्निर्दिष्टवेलागमनेन तदानुकूल्यं भजमानो धर्ममाख्याति योऽसाविप न निर्णन्थो न सम्यक् प्रविज्ञतो निषिद्धाचरणसेवनादवश्यं तत्रापायसम्भवादिति, यदा पुनः काचित् कुतश्चिनिमित्तादागन्तुमसमर्था वृद्धा वा भवेत्तदाऽपरसहायसाध्वभावे एकाक्यपि गत्वा अपरस्त्री-वृत्दसध्यगतायाः पुरुषसमन्विताया वा स्त्रोतिन्दाविषयजुगुन्साप्रधानं वैराग्यजननं विषिना धर्मं कथयेदपीति ।
- २. चूर्णि, पृ० १०७ : आख्याति गरेवा गरेवा धर्म निष्केबलानां स्त्रीणां सहितानां पुंसाम् असाविष तावन्न निर्मन्थो मवित, किमु

  यस्ताभिभिन्नकथां कथयित ? यदा पुनर्बद्धा सहागता पुरुषिभक्षा वा वृन्देन वाऽऽगच्छेयुः तदा स्त्रोनिन्दां

  विषयजुगुप्सां अन्यतरां वा वैराग्यकथां कथयित । कदाचित् ब्रूयात—यदि वा गृहमागन्तुं न कथयिस तो भिक्ख
  पाणगादिकारणेणं एज्जध, हिव्दिश्रामतामिष तावत् त्वां हिब्द्वा करिष्यामः, अपश्यन्त्या हि मे त्वां भून्यमेव

  हृदयं मविति ।
- ३. चूर्णि, पृ० १०७ : जे वा एवंविधाणि इच्छन्ति (? उञ्छन्ति) गवेसंतेत्वर्थः ।
- ४. बुत्ति, पत्र १०८ : उंछन्ति जुगुप्सनीयं गह्यँ तदत्र स्त्रीसम्बन्धादिकं एकाकिस्त्रीधर्मकथनादिकं वा द्रव्टव्यम् ।
- ४. (क) चूर्णि, पृ० १०७ : कुत्सितसीला कुसीला पासत्थादयः पंच णव वा । पंच ति —पासत्थ-ओसण्ण-कुसील-संसत्त-आधाछंदा । णव त्ति — एते य पंच, इमे च चत्तारि —काधिय-पासणिय-संपसारग-मामगा ।
  - (स) वृत्ति, पत्र १०८ ।
- ६. चूर्णि, पृ० १०७ : सहणं ति देसीमासा सहेत्यर्थः ।
- ७. बृत्ति, पत्र १०८ : सह ''''पिमिति वान्यालङ्कारे ।

**श्रध्ययन ४ :** दिप्पण ३८-४१

# श्लोकः १३:

# ३८. दासियों (के साथ) (दासीहि)

मुनि दक्षियों के सम्पर्क से भी बचे। दासियां घर के काम के क्लेश से उत्तप्त रहती हैं। सूत्रकार उनसे भी बचने का निर्देश देते हैं तो फिर स्वतंत्र और अत्यन्त सुखमय जीवन बिताने वाली स्त्रियों के संपर्क का तो कहना ही क्या ?' वृत्तिकार ने दासी से घट-स्त्री अर्थात् पानी लाने वाली घटदात्री का ग्रहण किया है और उसे अत्यन्त निन्दनीय माना है।'

# ३६. बड़ी हों या कुमारी के साथ (महतीहि वा कुमारीहि) --

चूर्णिकार ने इन दोनों शब्दों को भिन्न मानकर 'महती' का अर्थ वृद्धा और 'कुमारी' का अर्थ अवयस्क भद्रकन्या किया है।<sup>१</sup>

# ४०. परिचय (संथवं)

संस्तव का अर्थ हैं —परिचय, घनिष्टता । प्रस्तुत प्रसंग में चूणिकार ने स्त्रियों के साथ किए जाने वाले ध्वनिविकार युक्त आलाप-संलाप, हास्य, कन्दर्भकीड़ा आदि को संस्तव माना है । प

चूर्णिकार ने इस प्रसंग में एक श्लोक उद्धृत किया है-

## मातृभिर्मापनीभिश्च, नरस्यासंत्रवो भवेत् । बलवानिन्द्रियश्चामः, पण्डितोऽप्यत्र मुह्यति ।।

'यह सच है कि माता, भगिनी आदि के साथ मनुष्य का कुसंबंध नहीं होता, फिर भी इन्द्रियां वजवान होती हैं। उनके समक्ष पंडित भी मूढ़ हो जाता है।'<sup>६</sup>

वृत्तिकार ने संस्तव का अर्थ परिचय किया है। उनका कथन है—यद्यपि पुत्र, पुत्रवध्न आदि के प्रति मुनि का चित्त कलुषित नहीं होता फिर भी एकान्त या एक आसन पर उनके साथ रहने से देखने वाले दूसरे व्यक्तियों के मन में शंका उत्पन्न हो जाती है। अतः उस प्रकार की शंका उत्पन्न न हो, इसलिए मुनि को अपने स्वजनवर्गीय स्त्रियों के साथ घनिष्टता नहीं करनी चाहिए।

#### ४१. श्लोक १३:

प्रस्तुत श्लोक में स्त्रियों के साथ जाने या बैठने का निषेध किया गया है। प्रश्न होता है कि भिक्षु कौनसी स्त्रियों का वर्जन करे ? चूर्णकार कहते हैं कि जब अशंकनीय स्त्रियों का भी वर्जन करना विहित है तब भलां शंकनीय स्त्रियों का तो कहना ही क्या ? जो भिक्षु की स्वजन स्त्रियां हैं, वे अशंकनीय होती हैं, किन्तु भिक्षु को उनका भी वर्जन करना चाहिए तब फिर दूसरी स्त्रियों का वर्जन तो स्वतः प्राप्त है। "

- १. चूर्णि, पृ० १०७ : दासीग्रहणं व्यापारक्लेशीवतन्ताः दास्योऽपि वज्याः, किमु स्वतंत्राः स्वैरसुखापेताः ।
- २. वृत्ति, पत्र १०६ : दास्यो घटयोषितः सर्वापसदा: ।
- ३. चूर्णि, पृ० १०७ : महल्ली वयोऽतिकान्ताः वृद्धाः, कुमारी अत्राप्तवयसा मद्रकन्यकाः ।
- ४. वृत्ति पत्र १०६ : संस्तवं परिचयं प्रत्यासत्तिरूपम् ।
- ५. चूर्णि, पृ० १०७ : संयवो उल्लाव-समुस्लाव-हास्य-कन्दर्प-स्रोडावि ।
- ६. चूर्णि, यु० १०७ ।
- ७. वृत्ति, पत्र १०६ : यद्यपि तस्यानगारस्य तस्यां दुहितरि स्नुधादौ वा न चित्तास्ययात्वमुत्यद्यते तथापि च तत्र विविक्तासनादावमरस्य शङ्कोत्पद्यते अतस्तन्छङ्क्षानिरासार्थं स्त्रीसम्पर्कः परिहर्तेष्य इति ।
- प्त. चूर्णि, पृ० १०७ : एवं जात्वा स्त्रीसम्बद्धा वसबी वर्णा · · · · कतराः स्त्रियो वर्णाः ?, उन्यते, असङ्कृतीया अपि तावद वर्णाः किमु शङ्कृतीयाः ?

# म्रध्ययन ४ : टिप्पण ४२-४५

## इलोक १४:

## ४२. ज्ञातियों (णाइणं)

जब स्त्री अपने पीहर में रहती है तब तक माता, पिता, भाई आदि उसके ज्ञाती होते हैं। जब वह विवाहित होकर ससुराल में चली जाती है तब ससुराल वाले उसके सगोत्र होते हैं, वहां वे ही जातीजन हैं।

#### ४३. श्लोक १४ :

वूर्णिकार ने इस क्लोक का अर्थ-विस्तार इस प्रकार किया है — स्वी को मुनि के साथ एकान्त में बैठी देखकर उसके ज्ञाती जन कहते हैं —अहो ! हम इस स्त्री का भरण-पोषण करते हैं, इसकी रक्षा करते हैं किन्तु यह मुनिवेष में इसका परिभोग करता है। वे मूनि से कहते हैं —क्षपण ! तुम ही इस स्त्री का भरण-पोषण करो। तुम ही इसके स्वामी हो। यह तुम्हारे साथ दिनभर रहकर बातें करती रहती है। क्षमण ! देतो, स्त्री की रक्षा और भरण-गोषण करने पर ही मनुष्य उसका स्वामी होता है, केवल बात बनाने से नहीं। तुम उसकी रक्षा करो, अन्यया हम राजकुल में तुम्हारी जिकायत करेंगे। देखो, यह हमें छोड़कर तुम्हारे में आसक्त और गृद्ध हो रही है। यह हमें न आदर देती है और न हमारी आज्ञा ही मानती है। अब तुम ही इसके आदमी हो—स्वामी हो। इसका भरण-पोषण करो। र

वृत्तिकार ने इस श्लोक को इस प्रकार समभाया है-

अकेली स्त्री के साथ अनगार को देवकर ज्ञातिज्ञों के मन में यह शंका उत्पन्न हो सकती है कि ओह! संयम जीवन बिताने वाला भी यह मुनि स्त्री के शरीर को देखने में आसक्त होकर, अपनी संयमानुकूल कियाओं को छोड़कर इस स्त्री के साथ निर्लज्जतापूर्वक बैठा हुआ है। नीतिकार कहते हैं---

## 'मुण्डं शिरो वदनमेतदनिष्टगन्द्यं, भिक्षाशनेन भरणं च हतोदरस्य। गात्रं मलेन मलिनं गतसर्वशोभं, चित्रं तथापि मनसो मदनेऽस्ति वाञ्छा ॥

'सिर मुंडा हुआ है। मुंह से दुर्गन्ध आ रही है। घर-घर में भिक्षा मांगकर यह अपना पेट भरता है। सारा शरीर मेल से मिलन और कुरूप हो रहा है। इतना होने पर भी आश्चर्य है कि इसके मन में कामभोग की अभिलाषा उठ रही है।'

इस प्रकार सोचकर वे ज्ञातिजन कुपित होकर कहते हैं—'मुने। इस स्त्री की रक्षा और भरण-पोषण के लिए तैयार रहो । अब तुम ही इसके स्वामी हो । देखो, इसका भरण-पोषण तो हम कर रहे हैं किन्तु तुम ही इसके स्वामी हो क्योंकि यह घर का सारा काम छोड़कर समूचे दिन तुम्हारे पास अकेली बैठी रहती है।

# श्लोक १५:

# ४४. समीप बैठा हुआ (उदासीणं)

इसके दो अर्थ हैं-

- १. स्वाध्याय, ध्यान, प्रत्युपेक्षण आदि संयमिकयाओं की उपेक्षा करने वाला ।
- २. राग-द्वेष से रहित--मध्यस्थ ।

# ४५. (अदु भोयणेहिः ः होंति)

लोग स्त्री के प्रति दोष की शंका करने लग जाते हैं। वे यह सोचते हैं कि ये नाना प्रकार के भोजन इस स्त्री ने साधु के लिए ही तैयार किए हैं। यह सदा मुनि को ऐसा भोजन देती है, इसीलिए यह मुनि प्रतिदिन यहां आता है। अथवा साधु के

१. चूणि पृ० १०७ : णातयो णाम कुलघरे वसंतीए पितृ-भ्रात्रादयः, अथवा स्त्री येखां दीयते त एव तस्याः सगीत्रा भवन्ति **मातकाश्च** ।

२. चूर्णि, पृ० १०५ ।

३. वृत्ति, पत्र १०६।

४. चूर्णि, पृ० १०८ : स्वाध्याय-घ्यान-प्रत्युपेक्षाविसंयमकरणोदासीणं ।

थ्. वृत्ति, पत्र १०६ : उवासीनमपि रागद्वेषविरहान्मध्यस्थमपि ।

सम्ययन ४ : टिप्पण ४६-४६

आगमन से आकुल-च्याकुल होकर वह स्त्री श्वसुर आदि को जो भोजन देना है उसके बदले दूसरा ही देने लगती है या अधूरा परोस कर चली जाती है। कभी चावल परोस कर व्यंजन नहीं परोसती या केवल व्यंजन ही परोस कर रह जाती है। अति संभ्रम के कारण एक को देने की वस्तु दूसरे को दे देती है तथा करना कुछ होता है और करती कुछ है।

एक गांव में एक वधू रहती थी। एक दिन नटमंडली वहां आई। नटों ने गांव के मध्य खेल प्रारंभ किया। वधू का मन नटों का खेल देखने के लिए आकुल हो गया। इतने में उसके क्वसुर और पित भोजन के लिए आ गए। उसने दोनों को भोजन के लिए बैठाया और जत्दी-जत्दी में तन्दुल के बदले गई को छोक कर परोस दिया। क्वसुर ने देख लिया, किन्तु वह चुप बैठा रहा। पित ने उसे पकड़ कर पीटा। इसका चित्त दूसरे पुरुष में रमा रहता है—यह सोचकर उसे घर से निकाल दिया।

# क्लोक १६:

# ४६. समाधियोग से (समाहिजोगेहि)

चूर्णिकार ने ज्ञान, दर्शन और चारित्र के योग को समाधियोग माना है। वृत्तिकार ने समाधि का अर्थ धर्मध्यान और धर्मध्यान के लिए या धर्मध्यानमय मन, वचन और काया की प्रवृत्ति को योग माना है। चूर्णि का अर्थ स्वाभाविक है।

# ४७. परिचय (संथवं)

स्त्री के घर बार-बार जाना, उसके साथ बातचीत करना, उसको कुछ देना-लेना, उसको आसक्तदृष्टि से देखना आदि आदि संस्तव है, परिचय है। चूर्णिकार और वृत्तिकार दोनों ने संस्तव का यही अर्थ किया है।

देखें अलोक १३ में प्रयुक्त 'संस्तव' शब्द का टिप्पण।

## क्लोक १७:

# ४८. गृहस्य और साधु-दोनों का जीवन जीते हैं (मिस्सीभावं)

इसका अर्थ है—द्रव्यलिंग । ऐसे अनगार जो केवल वेष से मुनि होते हैं और भावना से गृहस्थ के समान, वे न एकान्ततः गृहस्य होते हैं और न एकान्ततः साधु । वे गृहस्थ और साधु—दोनों का जीवन जीते हैं ।

# ४६. ध्रुवमार्ग (ध्रुवमग्ग)

घ्रुव शब्द के तीन अर्थ हैं—संयम, वैराग्य और मोक्ष । रैं

- १. (क) वृत्ति, पत्र १०६ : साध्वर्थमुणकस्वितैरैतदर्थमेव संस्कृतैरियमेनमुपचरित तेनायमहिनशिमहागच्छतीति, यदि वा—भोजनैः श्वसुरादीनां न्यस्तैः अर्धवत्तैः सिद्भः सा वधः साध्वागमनेन समाकुलीभूता सत्यन्तिमन् दातव्येऽन्यद्द्यात्, ततस्ते स्त्रीदोषाशिङ्कृतो भव्यपुर्यथयं दुःशीलाऽनेनव सहास्त इति । निदर्शनमत्र यथा—कयाचिद्भध्वा ग्राममध्यप्रारब्धनटप्रेक्षणैकगतिचत्त्या पतिश्वशुरयोभीजनार्थ- मुपविद्ययोस्तयोस्तण्डुला इतिकृत्वा राइकाः संस्कृत्य दत्ताः, तताऽसौश्वशुरेणोपलक्षिता, निजपितना भृद्धेव ताडिता, अन्यपुरुषगत- चित्तत्थाशंक्य स्वगृहािष्वधिटितेति ।
  - (ख) चूर्णि, पृ० १०८ ।
- २. चूर्णि, पृ० १०६ : णाण-दंसण-चरित्तजोगेहि ।
- ३. बुत्ति, दत्र ११० : समाधियोगेभ्यः समाधिः—धर्मघ्यानं तदर्थं तत्तप्रधाना वा योगा—मनोवानकायव्यापारास्तेभ्यः ।
- ४. (क) चूर्णि, पृ० १०६ : संथवो णाम गमणा.ऽऽगमण-दास-सम्प्रयोग-प्रेक्षणादिपरिचयः।
  - (स) पत्ति, पत्र ११० : संस्तवं तद्गृहगमनालापदानसम्प्रेक्षणादिरूपं परिचयम् ।
- पू. (क) चूर्णि, पू० १०६ : मिश्रीभावो नाम द्रव्यतिङ्गमिति, न तु भावः, अधवा यव्यक्ताः गिहवासो वि ।
  - (स) बुत्ति, पत्र ११० : मिश्रीमावं इति द्रव्यलिङ्गमात्रसद्भावाद्भावतस्तु गृहस्थसमकल्या इत्येवम्भूता मिश्रीमावंम् ।
- ६. (क) चूर्णि, पृ० १०६ : धुवमग्गो णाम संजमो विरागमग्गो वा ।
  - (ब) वृत्ति, पत्र ११० : ध्रुवो—मोक्षः संयमो वा ।

# **ब्रघ्ययन** ४ : टिप्पण ५०-५४

# ५०. वाग्वीर होते है (वायावीरियं)

वृत्तिकार के अनुसार द्रव्यालिंगी वाग्मात्र से यह प्ररूपणा करते हैं कि हम साधु हैं। वे सातागौरव और सुख-सुविधा में प्रतिबद्ध होकर शिथिल आचार वाले होते हैं अतः उनका अनुष्ठानगत कोई दीर्य नहीं होता। वे कहते हैं—'हम जिस मार्ग पर चल रहे हैं वही मध्यम-मार्ग श्रेयस्कर है। इस मार्ग पर चलने से प्रवच्या का निर्वहन होता है।' यह वाग्वीर्य है, अनुष्ठानगत वीर्य नहीं है।

# श्लोकः १८:

# ४१. शुद्ध (सुद्धं)

चूणिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं— वैराग्य-पूर्ण अथवा विशुद्धा वृत्तिकार के अनुसार इसका अर्थ है--- दोषरहित आत्मा, आत्मीय अनुष्ठान !

# ५२. यथार्थ को जाननेवाले (तथावेदा)

चूर्णिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं— कामतंत्रविद् और प्रत्यक्षज्ञानी। वृत्तिकार ने इसका मुख्य अर्थ इंगित और आकार को जानने में कुशल व्यक्ति तथा वैकल्पिक अर्थ सर्वेज्ञ किया है। पाप करने वाला व्यक्ति अपने पाप को छुपाना चाहता है। दूसरे उसके पाप को न भी जान सर्के किन्तु सर्वेज्ञ से वह पाप छुपा नहीं रह सकता। '

# ५३. जान लेते हैं (जाणंति)

कामतंत्र को जानने वाले मनुष्य व्यक्ति के आकार-विकारों से तथा नख, दशन आदि के घावों से जान लेते हैं कि यह मनुष्य अकृत्यकारी है, व्यभिचारी है।

जैसे मल-मूत्र विसर्जन करने वाला अन्धा मनुष्य दूसरों के द्वारा देखा जाता हुआ भी सोचता है कि उसे कोई नहीं देखता, वैसे ही राग-देख से अन्धा बना हुआ मनुष्य यही सोचता है कि उसके पाप को कोई नहीं जानता, देखता। किन्तु प्रत्यक्षज्ञानी से कुछ भी छिपा नहीं रहता। वह प्रगट या एकान्त में किए हुए सभी कार्यों को जान लेता है।

# ५४. यह मायावी है, महाशठ है (माइल्ले महासढेऽयं)

तथाविद्—यथार्थं को जानने वाले जान लेते हैं कि अमुक मायावी हैं और अमुक महासठ है। व्यक्ति का आचरण स्वयं उसका स्वरूप प्रगट कर देता है। उसके लिए दूसरे की साक्षी आवश्यक नहीं होती। नीतिकार कहते हैं—

१. वृत्ति, पत्र ११० : ते द्रव्यतिङ्गधारिणो वाङ्मात्रेणैव वयं प्रवक्तिता इति ब्रुवते न तु तेषां सातगौरविषयसुखप्रतिबद्धानां शीतल-विहारिणां सदनुष्ठानकृतं वीर्यमस्तीति ।

ते वक्तारो भवन्ति यथाऽयमेवास्मदारक्यो मध्यमः पन्याः श्रेयान् तथा हि---अनेन प्रवृत्तानां प्रवृत्

- २. चूर्णि, पृ० १०६ : सुद्धमिति वेरश्गं अथवा शुद्धमिति शुद्धमात्मानम् ।
- ३. वृत्ति, पत्र ११० : शुद्धम् अपगतदोषमात्मानमात्मीयानुष्ठानं वा ।
- ४. चूर्णि, पृ० १०६ : तथा वेदयन्तीति तथावेदाः, कामतन्त्रविद् इत्यर्थः । ……तथावेदाः प्रत्यक्षज्ञानिनः ।
- थ्र. वृत्ति, पत्र ११० : तथारूपमनुष्ठानं विदन्तीति तथाविदः—इङ्गिताकारकुशला निपुणास्तद्विव इत्यर्थः यदिवा सर्वजाः । एतदुक्तं भवति—यद्यप्पपरः कश्चिदकत्तंत्र्यं तेथां न वेत्ति तथापि सर्वज्ञा विदन्ति ।
- ६. चूणि, पृ० १०६: ते हि कामयमानं आकार-विकारैजीनित्त म्यानिक्षान्य निख-दशनच्छेदनैवी सूच्यन्ते यथैतेऽकृत्यकारिणः। यथा अंधो जच्चाराद्युरमुजन् हश्यमानोऽपि परेभेन्यते न मां कश्चित् पश्यति एवमसाविप राग-द्वेषान्धो जानीते न मां कश्चित् पश्यति एवमसाविप राग-द्वेषान्धो जानीते न मां कश्चित् पश्यति अथवा यो यथावस्थितो भावतः तं तथावेदाः प्रत्यक्षज्ञानिनं ते हि आवीकम्मं रहोकम्मं सब्वं जाणीत ।
- ७. (क) वृत्ति, पत्र ११० : मायावी तहाशठश्चायमित्येवं तथाविवस्तद्विदो जानन्ति, तथाहिप्रच्छन्नाकार्यकारी न मां कश्चिज्जानात्येवं रागान्धी मन्यते, अथ च तं तद्विदो विवन्ति, तथा चोक्तम्—न य लोणं · · · · · · ।
  - (स) चूर्णि, पृ० १०६।

म्रघ्ययन ४ : टिप्पण ५५-५८

## न य लोणं लोणिज्जइ, ण य तुप्पिज्जइ धयं व तेल्लं था । किह सक्को वंचेजं, अत्ता अणुह्य कल्लाणो ॥

नमक को नमकीन नहीं बनाया जा सकता। घी और तेल को स्निम्ध नहीं किया जा सकता। जिस आत्माने अपने कल्याण का अनुभव कर लिया है उसे कैसे ठगा जा सकता है?

# इलोक १६:

# ४४. (प्रमाद न करने के लिए) प्रेरित करता है (आइट्टो)

वृत्तिकार ने इसका अर्थ आदिष्ट---प्रेरित किए जाने पर किया है। चूिणकार ने 'आकुट्ठ' गब्द देकर उसके तीन अर्थ किए हैं---प्रेरित, तृष्त और अभिशप्त। "

# ५६. प्रशंसा करने लग जाता है (पकत्थइ)

इसका अर्थ है—अपनी प्रशंसा करना। जब मुनि को प्रमाद न करने के लिए कहा जाता है तब वह कहता है—मैं अमुक कुल में जन्मा हूं। मैं अमुक हूं। क्या मैं ऐसा अकार्य कर सकता हूं? मैंने वायु से प्रेरित होने वाली कनकलता की भांति कामदेव की वश्यता से कंपित होनी वाली भार्या को छोड़कर प्रवज्या ग्रहण की है। क्या मैं ऐसा कर सकता हूं?

## यदि सम्भाव्यपापोऽहमपापेनापि कि मया। निर्विषस्यापि सर्पस्य भृत्रामुद्विजते जनः॥

यदि लोग मुक्ते पापी के रूप में देखते हैं तो भलां मैं अपापी होकर भी क्या करूंगा! सर्प चाहे निविष ही क्यों न हो, लोग तो उससे भय खाते ही हैं।

# ५७. मैथुन की कामना (वेयाणुवीइ)

वेद का अर्थ है—पुरुष वेद का उदय और अनुवीचि का अर्थ है—अनुलोम गमन। इसका तात्पर्यार्थ है—मैथुन का सेवन।

# श्लोक २०:

# ५८. स्त्रियों के हावभाव (इत्थिवेय)

स्त्रीवेद का अर्थ है - स्त्री की कामवासना।

चूणिकार ने स्त्री की कामवासना को करीषाग्नि की भांति अतृष्त क्ताया है। इसको पुष्ट करने के लिए उन्होंने एक श्लोक उद्भृत किया है—

१. यह गाथा निशीथ भाष्य गाथा (१३४२ चूर्णि पृ० १७७) में इस प्रकार प्राप्त है—

ण वि लोगं लोणिजजति, ण वि तुप्पिजजित घतं व तेल्लं वा । किह णाम लोडंमग ! वट्टिम्म ठविजजते वट्टो ॥

- २. वृत्ति, पत्र १११ : आदिष्टः चोदित: ।
- ३. चूर्णि प्र०११० : आकुब्दो नाम चोदितः आझातः अभिशप्तो वा ।
- ४ (क) चूर्णि, पृ० ११०: कत्थ श्लाघायाम् भृशं कत्थयित श्लाघत्यात्मानिमत्यर्थः, अहं नाम अमुगकुलप्पसूतो अमुगो वा होतओ एवं करेश्सामि ? येन मया कनकलता इन वातेरिता मदनवशिवकम्पमाना भार्या परित्यक्ता सोऽहं पुनरेवं करिष्यामि ? यदि सम्भाव्यपापो .....।
  - (स्त) वृत्ति, यत्र १११ ।
- ४. (क) चूर्णि, पृ० ११० : वेद: प्रवेदः तस्य अनुवीचिः अनुलोमगमनं मैथुनगमनिमत्यर्थः ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र १११ : वेद: पुंचेदोदयस्तस्य अनुवीचि आनुकूत्यं मैथुनाभिलाषम् ।
- ६. चूणि, पृ० ११० : इत्यिवेदो हि फुफुमअग्गिसमाणो अवितृष्ता ।

#### - ग्रध्ययन ४ : टिप्पण **५**६

## नाग्निस्तृत्यति काष्ठानां, नापगानां महोदधिः। नांतकृत्सर्वंभूतानां, न पुंसां वामलोचनाः॥

अग्नि लकड़ी से कभी तृष्त नहीं होती। समुद्र नदियों से कभी तृष्त नहीं होता। मौत प्राणियों से तृष्त नहीं होती। इसी प्रकार स्त्रियां पुरुषों से तृष्त नहीं होतीं।

स्त्रीवेद का दूसरा अर्थ है—वैशिकतंत्र । तेवीसवें श्लोक में त्रूणिकार ने इसका यही अर्थ किया है। यह स्त्रियों के व्यवहार सम्बन्धी जानकारी देने वाला एक प्राचीन ग्रन्थ था। इसका अनुगोगद्वार और नंदी में भी उल्लेख मिलता है। वैशिकतंत्र में कहा है—

'स्त्रियां हंसती हैं, रोती है धन के लिए। वे पुरुष को अपने विश्वास में लेती है किन्तु उन पर विश्वास नहीं करतीं। कुल और शील संपन्न पुरुष उनको वैसे ही छोड़ दे जैसे अमशान पर ले जाई जाने वाली हंडियां वहीं छोड़ दी जाती है।'

'स्त्रियां समुद्र की लहरों की भांति चंचल स्वभाववाली और सन्ध्या के मेघ की तरह अल्पकालीन अनुरागवाली होती हैं। अपना काम बन जाने पर स्त्रियां निरर्थक पुरुष को वैसे ही छोड़ देती हैं जैसे बिना पिसा हुआ अलक्तक छोड़ दिया जाता है।

'स्त्रियां सामने कुछ और कहती हैं और पीठ पीछे कुछ और ही। उनके हृदय में कुछ और ही होता है। उनको जो करना होता है, वे कर लेती हैं।

#### ५६. श्लोक २०:

स्त्री के स्वभाव का परिज्ञान दुर्वभ है—इस विषय में चूर्णिकार और वृत्तिकार ने एक कथा प्रस्तुत की है। वह इस प्रकार है—

एक युवक कामशास्त्र का अध्ययन करने के लिए घर से निकला। उस समय पाटिलपुत्र में वैशिक (कामशास्त्र) का अध्ययन होता था। वह पाटिलपुत्र की ओर प्रस्थित हुआ। मध्यवर्ती एक गांव में वह विश्वाम के लिए ठहरा। उस नगर की एक स्त्री उससे मिली। उसने पूछा—'युवक! तुम आकृति से बहुत ही सुन्दर हो। तुम्हारे भरीर के अवयव बहुत कोमल हैं। कहां जा रहे हो?' उसने कहा—'त रुणी! मैं कामशास्त्र का अध्ययन करने के लिए पाटिलपुत्र जा रहा हूं।' वह बोती—'अध्ययन पूरा कर जब तुम घर लौटो तब मुक्ते मत भूल जाना। इस गांव में पुनः आना।' उसने स्त्री की प्रार्थना स्वीकार कर ली। वह पाटिलपुत्र पहुंचा। कामशास्त्र का अध्ययन प्रारंभ हुआ।

कुछ ही वर्षों में अध्ययन पूरा कर वह पुनः उसी गांव में आया और उसी स्वी के घर गया। वह स्त्री उसे देखते ही संभ्रम से उठी और उसे ठहरने का स्थान दिया। अब वह विविध प्रकार से उसकी सेवा करने लगी। उसके लिए उचित भोजन, स्नान आदि की व्यवस्था कर उसने युवक का हृदय जीत लिया। वह उसके इंगित और आकार के अनुसार वर्तन करने लगी। युवक ने सोचा—'यह मुक्ते चाहती है। यह मेरे में अनुरक्त है।' उसने उस स्वी का हाथ पकड़ा। स्वी ने जोर से चिल्लाया। लोगों के एकत्रित होने से पूर्व ही उसने उस युवक के मस्तक पर पानी से भरा एक छोटा घड़ा फैंका। घड़ा फूट गया। घड़े का

- १ चूणि, पृ० १११ : इत्थिवेदो नाम वैशिकम् ।
- २. अनुयोगद्दाराई, सू० ४६ : लोइयं मावसुरां—जं इमं ः भारहं ः विसयं ।
- ३. नंदी, सू० ७२ : मिच्छसुत्तं जं इमं ..... भारहं .... वेसितं ।
- ४. चूर्णि, पृ० ११० : वैशिकतन्त्रेऽप्युक्तम्—

एता हसन्ति च रुदिन्ति च अर्थहेतोः, विश्वासयन्ति च नरं न च विश्वसन्ति । तस्मान्नरेण कुल-शीलसमन्वितेन, नार्यः श्मशामधिटका इव वर्जनीयाः॥ समुद्रवीचीव चलस्वभावाः, सन्ध्याभ्ररेखेव मुहूर्त्तरागाः। स्त्रियः कृतार्थाः पुरुषं निरर्थकं, निष्पीडिसालक्तकवत् त्यजन्ति ॥ तथा—

अण्णं भणति पुरतो अण्णं पासे णिवज्जमाणीओ । अण्णं च तासि हिअए जं च खमे तं करेंति महिलाओ ॥

भ्रघ्ययन ४ : टिप्पण ६०-६२

कंठ-भाग युवक के गले में लगा रहा। लोग आए। स्त्री ने कहा—मैंने इसकी मूच्छा िमटाने के लिए जल सींचा और ऐसा घटित हो गया। सारे लोग चले गए। तब वह युवक से बोली—'युवक! क्या तुमने वैशिक (कामशास्त्र) के अध्ययन से स्त्री-स्वभाव का पूरा ज्ञान कर लिया? स्त्री-स्वभाव को जानने में कौन समर्थ हो सकता है? स्त्री का चरित्र दुविजेय होता है। उसमें कभी विश्वास नहीं करना चाहिए। युवक वहां से चला गया।

# श्लोक २२:

## ६०. पाप-परवारगमन (पाव)

चूर्णिकार ने यहां पाप का अर्थ मैथुन या परदारगमन किया है। वृत्तिकार ने पाप का अर्थ पापकारी कर्म किया है अरैर अठाइसर्वे क्लोक में पाप का अर्थ मैथुन का आसेवन किया है।

#### ६१. श्लोक २१, २२:

इन दोनों श्लोकों की व्याख्या में चूर्णिकार ने तीन विकल्प प्रस्तुत किए हैं। प्रथम विकल्प में व्यक्षिचारी स्त्री और पुरुष— दोनों को अनेक प्रकार के कब्टों का सामना करना पड़ता है, यह प्रतिपाद्य है।

दूसरी वैकल्पिक व्याख्या इस रकार है-

कोई पुरुष व्यभिचारिणी स्त्री से कहता है—'तूने यह काम किया।' वह कहती है—मेरे जीवित अवस्था में ही हाथ-पैर काट लो, किन्तु ऐसा आरोपात्मक वचन मत बोलो। चाहे तुम मेरी चमड़ी उधेड़ दो, मेरा मांस नोंच लो, किन्तु अयथार्थ बात मत कहो। मुक्ते चाहे तुम उवलते हुए तेल के कड़ाह में डाल दो, या मेरे शरीर को तप्त संडासी से दाग दो या मुक्ते कड़ाही में पका दो या मेरे शरीर को काटकर उस पर नमक छिड़क दो या मेरे कान, नाक या कंठ काट दो, किन्तु दूसरी बार ऐसी बात मत कहना। मेरे पर लगाया जाने वाला यह फूठा आरोप सभी वेदनाओं से बढ़कर है।

तीसरा विकल्प इस प्रकार है ---

अभिणप्त होने पर वह कहती है चाहे मेरे हाथ-पैर काट लो, चाहे मेरी चमड़ी उद्येड़ दो, मांस काट लो, मुक्ते कड़ाह में उबाल दो, तृणों में मुक्ते लपेट कर अस्ति लगा दो, शस्त्र से या अन्य प्रकार से मेर शरीर को काटकर उसमें नमक भर दो और चाहों मेरे कान, नाक ओठ, काट दो। मैं इस पुरुष को नहीं छोडूंगी। यह मेरे लिए बहुत मनोनुकूल है। मैं भी इसके लिए मनोनुकूल हूं। मैं इसके बिना एक क्षण भी नहीं जी सकती। वह मेरे वश में है, तुम जो चाहो करो।

# क्लोक २३:

# ६२. स्त्रीवेद (कामशास्त्र) (इत्थीवेदे)

इसका अर्थ है—वैशिकशास्त्र । वह शास्त्र जिसमें स्त्री के स्वभाव आदि का वर्णन हो । देखें ४।१६ में 'इत्थीवेय' का टिप्पण ।

- १. (क) चूर्णि, पृ० ११०, १११।
  - (स्त) वृत्ति, पत्र १११।
- २. चूर्णि, पृ० १११ : पार्व तदेव परदारगमनं तत्राऽऽसक्ताः ।
- ३. वृत्ति, पत्र ११२ : पापेन -- पापकर्मणा :
- ४. वृत्ति, पत्र ११३ : मैथुनासेवनादिकस् ।
- ४. चूर्णि, पृ० १११ ।
- ६. (क) चूर्णि, पृ० १११: इत्थिवेदो नाम वैशिकम्।
  - (स) वृत्ति, पत्र ११२ : स्त्रियं यथावस्थितस्वभावतस्तःसम्बन्धविषाकतश्च वेदयित—ज्ञापयतीति स्त्रीवेदो—वैशिकादिकं स्त्रीस्व-भावाविभविकं शास्त्रमिति ।

# ६३. कहा गया है (सुयक्खायं)

वैशिकणास्त्र में स्त्री के विषय में कहा गया है — 'दर्षण में प्रतिबिम्बित बिम्ब जिस प्रकार दुर्गाह्य होता है, उसी प्रकार स्त्री का हृदय भी दुर्गाह्य होता है। पर्वत-मार्ग पर स्थित दुर्ग जिस प्रकार विषम होता है, वैसी ही विषम होती है स्त्री की भावना। उसका चित्त कमल पत्र पर स्थित पानी की बूंद की भांति चंचल होता है। वह कहीं एक स्थान पर स्थिर नहीं होता। जिस प्रकार विष-लिताएं विषांकुरों के साथ बढ़ती हैं, वैसे ही स्त्रियां दोषों के साथ बढ़ती हैं।'

'अच्छी तरत से परिचित, अच्छी तरह से प्रिय और अच्छी तरह से विस्तृत होने पर भी अटवी और महिला में कभी विभ्यास नहीं करना चाहिए।'

'समूचे संसार में ऐसा कोई भी आदमी हो जो स्त्री की कामना करते हुए दुःखीन हुआ हो, वह अपनी अंगुली ऊंची करे।'

'स्वियों की यह प्रकृति है कि वे सभी में वैमनस्य पैदा कर देती हैं। जिससे इनकी कामना पूरी होती है, उसके साथ वैमनस्य नहीं करतीं।'

# ६४. (एयं पि ता .... अवकरेंति)

स्त्री वाणी से यह स्वीकार करती है कि मैं ऐसा अकार्य आगे नहीं करूंगी, किन्तु आचरण में फिर वैसा ही करती है। अथवा अनुशास्ता के सम्मुख वैसा अकार्य न करने का वादा करती है और फिर उसी अकार्य में रस लेने लगती है। यही स्त्री-स्वभाव है।

# श्लोक २४:

# ६४. विश्वास न करे (ण सहहे)

चूर्णिकार और वृक्तिकार ने यहां एक कथा प्रस्तुत की हैं— एक गांव में दक्त नाम का व्यक्ति रहता था । वह कामशास्त्र का ज्ञाता था । एक गणिका ने उसे अपने फंदे में फसाना

- (क) चूर्णि, पृ० ११२ : दुर्गाह्यं हृदयं यथैव वदनं यद् वर्षणान्तगंतं,
  भाक्षः पर्वतमागंदुर्गविषमः स्त्रीणां न विज्ञायते ।
  चित्तं पुष्करपत्रतोयचपलं नैकत्र सन्तिष्ठते,
  नार्यो नाम विषाङ्कुरैरिव लता दोषैः समं बिद्धताः ।।१॥
  भुट्ठु वि जितामु मुट्ठु वि पियामु मुट्ठु वि य लद्धपसरामु ।
  अडईसु य महिलामु य वीसंभो भे ण कायव्वो ।।२॥
  हृद्खुवउ अंगुर्ति ता पुरिसो सव्वम्मि जीवलोअम्मि ।
  कामेंतएण लोए जेण ण पत्तं तु वेमणसं ॥३॥
  अह एताण पगितया सव्वस्त करेंति वेमणस्साइं 1
  तस्स ण करेज्ज मंतुअं जस्स अलं चेय कामतंतएण ॥४॥
  - (ख) वृत्ति, पश ११२।
- २. (क) चूर्णि, पृ० ११२: यदा तु प्रस्थिता निवारिया भवति—सैवं कार्षोः तदा न भूयः करिष्यामि इति एवं पि विदत्ताणं अध पुण कम्मुणा अवकरेंति, अपकृतं नाम यद् यथोक्तं यथा प्रतिपन्नं वा न कुर्वन्ति ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र ११२ : अकार्यमहं न करिष्यामीत्येवमुक्त्वापि वाचा 'अवुव' ति तथापि कर्मणा—क्रियया 'अपकुर्वन्ति' इति विरूपमाचरन्ति, यदि वा अग्रतः प्रतिपद्यापि शास्तुरेवापकुर्वन्तीति ।
- ३. चूर्णि, पृ० ११२ : दत्तो वैशिकः किल एकघा गणिकया तैस्तैः प्रकारैनिमन्शीयमाणोऽपि नेष्टवान् तदाऽसावुक्तवती—त्वत्कृतेऽिन प्रविशामीति । तदाऽसौ यद् तद् तयोच्यते तत्र तत्रोत्तरमाह एतदप्यस्ति वैशिके । तदाऽसौ पूर्वसुरुङ्गामुखे काष्ठ-समूहं कृत्वा तं प्रज्वाल्य तत्रानुअवेश्य सुरुङ्गया स्वगृहमागता । दत्तकोऽपि च—एतदप्यस्ति वैशिके । एवं विल-पन्नपि धूर्त्तर्वात्तिकैश्चितकायां प्रक्षिप्तः ।
  - (स) वृत्ति, पत्र ११२।

२११ ग्रध्ययन ४: टिप्पण ६६-६७

वाहा । अनेक प्रकार के प्रलोभन दिए जाने पर भी दत्त उस गणिका में आसक्त नहीं हुआ । उस गणिका ने कहा— 'मैं दुर्भागिनी हूं। मेरे जीने का प्रयोजन ही क्या है ? तुम मुसे नहीं चाहते अतः मैं अग्नि में प्रविष्ट होकर अपने अग्नि भस्म कर दूंगी ।' दत्त ने कहा— 'यह माया है। यह कामतंत्र में उल्लिखित है।' वह जो कहती, दत्त यही कहता कि यह सारा चिरत्र कामशास्त्र में उल्लिखित है। गणिका ने कहा— मैं अग्नि में प्रविष्ट होकर जल मरूंगी।' चिता तैयार की गई। गणिका उस चिता के बीच बैठ गई। चिता में आग लगा दी। सबने समभा कि गणिका जल गई। किन्तु जिस स्थान पर चिता रची गई थी, वहां पहले से ही एक सुरंग खुदवा दी थी। गणिका उस सुरंग से अपने घर पहुंच गई। दत्त ने कहा—यह कामशास्त्र में आ चुका है। मैं पहले से ही जानता था। दत्त यह कहता रहा। ध्तों ने उसे उठाकर चिता में डाल दिया।

## इलोक २६:

# ६६. श्राविका होने के बहाने (सावियापवाएणं)

इसका अर्थ है—श्राविका के मिष से । श्राविकाओं का विश्वास होता है । कुछ स्त्रियां नीषिधिका का उच्चारण कर उपाश्रय में प्रवेश करती हैं और साधु को वन्दन कर पास में बैठ जाती हैं । अथवा कोई संन्यासिनी या सिद्धपुत्री वहां मुनि के पास आकर कहती है— आप संन्यासी हैं, मैं संन्यासिनी हूं । इस प्रकार मैं आपकी सार्धामका हूं । यह कहकर वह मुनि के निकट बैठती है और फिर मुनि का स्पर्श करने लगती है । रैं

वृत्तिकार के अनुसार— कोई स्त्री श्राविका के सिष से मुनि के निकट आकर कहती है मैं श्राविका हूं इसलिए आप श्रमणों की में सार्धिमका हूं । यह कहकर वह मुनि के अति निकट आती है और उसे संयमच्युत कर देती है । यह कहा गया है कि ब्रह्मचारी के लिए स्त्री-संग महान् अनर्थकारी होता है —

> तज्ज्ञानं तच्च विज्ञानं, तत् तपः स च संदमः । सर्वेमेकपदे भग्न्दं, सर्वथा किमपि स्त्रियः ॥

ज्ञान, विज्ञान, तप और संयम —ये सब स्त्री के सहवास से सहसा श्रष्ट हो जाते हैं।

# इलोक २८:

# ६७. (पुट्टा..... पावंति)

जब आचार्य फिष्य को पाप-कर्म से उपरत रहने की प्रेरणा देते हैं तब शिष्य कहता है—मैं ऊंचे कुल में उत्पन्न हुआ हूं। मैं ऐसा पापकारी कार्य नहीं कर सकता। यह स्त्री मेरी बेटी के समान है। यह मेरी बहिन या पौत्री है। मेरी प्रवच्या से पूर्व तक यह मेरी गोद में ही सोती थी। पूर्व अभ्यास के कारण यह पर्यक को छोड़कर मेरे पास सो रही है। मैं संसार के स्वरूप को जानता हूं। मैं ऐसा अकार्य कभी नहीं करूंगा, चाहे फिर मेरे प्राण ही क्यों न निकल जाएं।

- १. च्रुणि, पृ० ११३ : श्राविकासु विश्रम्भ उत्पर्यते, नीषिधिकयाऽनुप्रविश्य वन्दित्वा विश्रामणालक्षेण सम्बाधनादि कूयवारकवत् । काइ तु लिगत्यिमा सिद्धपुत्ती वा भणति—अधं साधम्मिणी तुब्भं ति, स एवमासन्नवित्तिनीभिः श्लिष्यते ।
- ३. (क) चूर्णि, पृ० ११३ : एषा हि मम दुहिता भिनिनो नष्ता वा । अङ्के शेत इति अङ्क्षशियिनी, पूर्वाभ्यासादेवैषा मम अङ्के शेते निवार्यमाणा पर्यङ्के वा ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र ११३ : आचार्यादिना चोद्यमाना एवमाहु वश्यमाणमुक्तवन्तः तद्यथा नाहमेवम्भूतकुलप्रसूतः एतदकार्यं पापो-पादानभूतं करिष्यामि, ममैषा दुहिनुकल्पा पूर्वम् अङ्केशियनो आसोत् तदेषा पूर्वाभ्यासेनैव मय्येवमाचरित न पुनरहं विदित-संसारस्वभावः प्राणात्ययेऽपि वृतभङ्गं विधास्य इति ।

ग्रध्ययन ४ : टिप्पण ६८-७२

#### क्लोक २६:

# ६८. मूढ़ की यह दूसरी मंदता है (बालस्स मंदयं बीयं)

मूढ़ व्यक्ति की यह दूसरी मंदता है। मंदता का अर्थ है—अल्पबाहिकता। जो व्यक्ति ब्रह्मचर्य व्रत का भंग करता है—यह उसकी पहली मंदता है और वह उस पाप को नकारता है—यह उसकी दूसरी मंदता है।

# ६६. यूजा का इच्छुक (पूयणकामो)

इसका अर्थ है— सत्कार-पुरस्कार का अभिलाषी। यह अकार्य के अपलाप का एक मुख्य कारण है। वह सोचता है कि मेरा अकार्य प्रगट हो जाने से लोगों में मेरी निन्दा होगी, अतः इसका अपलाप करना ही अच्छा है। वह अपने अकार्य पर पदी डाल देता है।

# ७०. असंयम का आकांक्षी (विसण्णेसी)

विषण्ण का अर्थ है- असंयम । जो असंयम की एषणा करता है, वह 'विसण्णेसी' कहलाता है।!

# क्लोक ३१:

# ७१. नीवार (णीवार)

चूर्णिकार ने यहां 'निकिर' शब्द को स्वीकार कर उसका अर्थ प्रलोभन में डालने वाली वस्तु किया है । जैसे--गाय के लिए वास, सूअर के लिए कणमिश्रित भूसा और मछली के लिए खाद्य-युक्त कांटा प्रलोभन का हेतु होता है, वैसे ही मनुष्य के लिए वस्त्र आदि पदार्थ प्रलोभनकारी होते हैं। "

देखें-- ३।३६ का टिप्पण 1

# ७२. मोह में (मोहं)

वृणिकार ने इसका अर्थ-संसार किया है। वृत्तिकार के अनुसार इसका अर्थ है-चित्त की व्याकुलता, किंकत्तंव्यमूढ्ता।

- १. (क) वृत्ति, पत्र ११३ : बालस्य अज्ञस्य रागद्वेषाकुलितस्यापरमार्थदृश एतद्द्वितीयं मान्द्यं अज्ञत्वम् एक तावदकार्यकरणेन चतुर्थ-वृतमञ्जो द्वितीयं तदपलपनेन मृषावाद:।
  - (ख) चूर्णि, पृ० ११३ : हाभ्यामाकलितो बालो । मंदो दस्वे य भावे य, दस्वे शरीरेण उपचयाऽपध्ये, भावमन्दो मन्दबुद्धी अल्प-बुद्धिरित्यर्थः । मन्दता नाम अबलतैव । कोऽर्थः ? तस्य बालस्य बितिया बालता यदसौ कृत्वाऽवजानाति नाहमेवंकारीति, ण वा एवं जाणामि ।
- २. वृत्ति, पत्र ११३ : पूजनं सत्कारपुरस्कारस्तरकाम:- तदिभलाषी मा मे लोके अवर्णवाद: स्यादित्यकार्यं प्रच्छादयति ।
- ३. (क) चूर्णि, पृ० ११३ : विसण्णो असंजमो तमसेति विसण्णेसी ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र ११४ : विषण्णः-- असंयमस्तमेषितुं शीलमस्येति विषण्णैषी ।
- ४. (क) चूर्णि, पृष्ठ ११४: निकरणं निकीर्यते वा निकिर:, यदुवतं भवति निकीर्यते गोरिव चारी, जद्या वा सूकरस्स धण्णकुंडगं कृडादि णिगिरिङजति पुट्ठो य वहिज्जति, गलो वा मत्स्यस्य यथा क्रियते, एवमसाविष मनुष्यसूकरकः वस्त्राविनिकिरणेन णिमंतिज्जति ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र ११४ : णीवार इत्यादि, एतद्योषितां वस्त्रादिकमामन्त्रणं नीवारकरुपं बुध्येत जानीयात् यथा हि नीवारेण केनचिद्-भक्ष्यविशेषेण सूकरादिर्वशमानीयते एवमसायपि तेनामन्त्रणेन वशमानीयते ।
- ५. चूर्णि, पृष्ठ ११४ : मोहः संसारः।
- ६. बृत्ति, पत्र ११४ : मोहं चित्तव्याकुलत्वमागच्छति—किंकर्त्तव्यता**मूढो भ**वति ।

# **श्र**घ्ययन ४ : टिप्पण ७३-७६

# क्लोक ३२:

# ७३. राग-द्वेष से मुक्त (ओए)

श्रोज दो प्रकार का है — द्रव्य ओज और भाव ओज । परमाणु असहाय या अकेला होने के कारण द्रव्य ओज कहलाता है। भिक्षु राग-द्रेष से रहित और अकेला होने के कारण भाव ओज कहलाता है। 'ओज' पद का शाब्दिक अर्थ 'विषम' है। प्रस्तुत प्रकरण में इसका अर्थ अकेला है।

# क्लोक ३३:

# ७४. चारित्र से भ्रह्ट (भेयमावण्णं)

भेद चार प्रकार का होता है—१. चारित्र-भेद २. जीवित-भेद ३. शरीर-भेद और ४. लिंग-भेद । प्रस्तुत प्रकरण में चारित्र-भेद गृहीत है। रैं

# ७५. कामासक्त (काममइवट्टं)

वृत्तिकार के अनुसार इसमें तीन शब्द हैं—काम, मित और वर्त्त । काम का अर्थ है—इच्छारूप काम या मदनरूप काम । मित का अर्थ है—बुद्धि या मत । वर्त्त का अर्थ है —वर्तन करना, प्रवृत्ति करना । पूरे पद का अर्थ है —कामाभितापुक । किन्तु हमने 'अइवट्टं' पद की व्यास्था की है । चूर्णिकार ने 'अतिवट्ट' का अर्थ —अविगत अथवा अति वर्तमान किया है ।'

# ७६. वश में (पलिभिदियाण)

चूणिकार ने इसका अर्थ किया है—याद दिलाकर। वृत्तिकार ने इसका मुख्य अर्थ —जानकर और वैकल्पिक अर्थ —याद दिलाकर किया है। वृत्तिकार का कथन है कि वह स्त्री यह जान लेती है कि यह पुरुष मेरा वशवर्ती हो गया है। मैं काला कहूंगी तो यह भी खेत कहेगा। "

चूणिकार और वृत्तिकार ने अपने अर्थ को इस प्रकार स्पष्ट किया है —वह स्वी उस पुरुष से कहती है —देखो, मैंने अपना सर्वस्व तुम्हें दे डाला। अपने आपको भी समर्पित कर दिया। मैंने तुम्हारे लिए स्वजन वर्ग की अवहेलना की। अब मैं न इधर की रही और न उधर की। मेरा इहलोक भी बिगड़ा और परलोक भी विगड़ा। तुम भी कोरे ठूंठ जैसे हो। तुम अपनी मर्यादा और जाति को भी ध्यान में नहीं रखते। अपने आपको स्त्यं वानो। मैंने तुम्हें छोड़कर क्या कभी किसी दूसरे का कोई काम किया है?

तुम लंचित शिर हो । तुम्हारा शरीर पसीने और मैल से भरा हुआ है। वह दुर्गन्धमय है । तुम्हारे कांख, छाती और विस्तिस्थान में जूंओं का निवास है। मैंने कुल, शील, मर्यादा और लज्जा को छोड़कर तुम्हें अपना शरीर अपिन किया, फिर भी तुम मेरी उपेक्षा करते हो। यह सुनकर उस स्त्री को कुपित जानकर वह विषयासक मनुष्य उसको विश्वास दिलाने के लिए उसके पैरों में गिर पड़ता है। तब वह कुछ दूर हटती हुई —दूर हटो, मेरा स्तर्श मत करो —ऐसा कहती हुई अपने बाएं पैर से उसके सिर पर प्रहार करती है।

१. (क) चूर्णि, पृष्ठ ११४ : द्रव्योजो हि असहायत्वात् परमाणुः । भावोजो राग-दोसरहितो ।

<sup>(</sup>स) वृत्ति, पत्र ११४ : एको रागद्वेषविद्युत: ।

२. चूर्णि, पृष्ठ ११४ : ओजो विषम: ।

२. चूर्णि, पृष्ठ ११४: भावभेदं चरित्रभेदमावण्णं, ण तु जीवितभेदं शरीरभेदं लिगभेदं वा ।

४. वृत्ति, पत्र ११४ : कामेषु —इच्छामदनरूपेषु मते:—बुद्धेमेनसो वा वर्त्ती-—वर्तनं प्रवृत्तिर्यस्थासौ काममतिवर्तः —कामारिमलाखुक इस्यर्थः ।

५. चूर्ण, पृष्ठ ११५ : अतिअट्टं .....अतिगतं ... अतिवत्तमाणं ।

६. चूणि, पृष्ठ ११५ : पलिभिवियाण पिडसारेऊण ।

७. वृत्ति पत्र ११४ : परिमिद्य मदस्युपगतः ..... यदि दा -- परिभिद्य परिसार्थ ।

ग्रह्मयम ४ : टिप्पण ७७-७६

नीतिकार ने कहा है -

व्याभिन्नकेसरबृहिच्छरसश्चसिंहाः, नागाश्च दानमदराजिकृशेः कपोलैः। मेधाविनश्च पुरुषाः समरे च श्रूराः, स्त्रीसन्निधौ स्वचन कापुरुषा भवन्ति ॥

# श्लोक ३४:

# ७७. पकड़ में आ जाता है (उवलद्धे)

इसका अर्थ है—पकड़ में आ जाना। जब स्त्री यह ान लेती है कि यह पुरुष मेरे में अनुरक्त है और मे<mark>रे द्वारा निर्भित्स्यंत</mark> किए जाने पर भी भाग नहीं जाएगा'—तब वह निश्चित हो जाती है। वह पुरुष के आकार, इंगित और चेष्टाओं से उसे वशवर्ती जानकर फिर मनचाहा काम कराने लगती है। यह उपलब्ध का तात्पर्यार्थ है।

# ७८. नौकर का (तहाभूएहि)

वृत्तिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं — १. नौकर और २. लिंगस्थ के अनुरूप कार्य (साधुलिंग के योग्य कार्य) । चूिणकार ने 'तच्चा रूबेहिं' पाठ मानकर उसका यही अर्थ किया है। वह स्त्री अपने वसवर्ती मुनि से गृहस्थ योग्य कृषि आदि नहीं करवाती, मुनि वेष में जो कार्य किया जा सकता है, वही करवाती है। सूत्रकार ने उन कार्यों का उल्लेख आगे किया है।

#### ७६. अच्छे फल (वग्गुफलाइं)

चूर्णिकार ने इसका अर्थ-धर्मकथा रूप वाणी से प्राप्त फल, वस्त्र आदि किया है।

वृत्तिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं ---

- १. अच्छे फल-नारियल, अलाबु आदि ।
- रे. धर्मकथारूप वाणी से प्राप्त फल-वस्त्र आदि।

स्त्री आसक्त भिक्षु से कहती है—-तुम दिन भर गला फाड़कर, बोल-बोल कर लोगों को धर्म का उपदेश देते हो, क्या तुम उनसे कुछ मांग नहीं सकते ? अथवा तुम ज्योतिष, जादू-टोना आदि करते हो, उसके फलस्वरूप प्राप्त वस्त्र आदि क्यों नहीं लाते ?"

इस प्रकार चूर्णिकार ने 'वग्गु' का अर्थ वाणी किया है और वृत्तिकार ने इसका मुख्य अर्थ—अच्छा या सुन्दर तथा गौण अर्थ—वाणी किया है।

- १. (क) चूर्णि, पृष्ठ ११५ ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र ११४।
- २. (क) चूर्णि, पृष्ठ ११५ : उवलद्धो नाम यथैको मामनुरक्तो णिच्छुमंतो वि व णस्सइ ति ।
  - (ल) वृत्ति, पत्र ११४ : उपलब्धो भवति --आकारैरिङ्गितैश्चेब्डया वा मद्वशग इत्येवं परिज्ञातो भवति ताभिः कपटनाटकनायिकाभिः स्त्रीभिः।
- ३. वृत्ति, पत्र ११४ : तथाभूतैः कर्मकरव्यापारैः .....यि वा —तथाभूतैरिति लिङ्गस्ययोग्येव्यापारैः ।
- ४. चूर्णि, पृष्ठ ११४: तधारूवाई णाम जाई लिगत्थागुरूवाई, न तु कृष्यादिकर्माणि गृहस्थानुरूपाणि ।
- ५. चूर्णि, पृ० ११५ : वग्गू णाम वाचा तस्याः फलाणि वग्गुफलाणि, धर्मकथाफलानीत्यर्थः ।
- ६. वृत्ति, पत्र ११५ : बल्गूनि —शोमनानि फलानि नालिकेरादीनि अलाबुकानि वा स्वम् आहर आनयेति, यदि वा—वाक्फलानि च धर्मकथारूपाया व्याकरणादिव्याख्यानरूपाया वा वाचो यानि फलानि वस्त्रादिलाभरूपाणि ।
- ७. चूर्णि, पृ० ११५ : तुमं दिवसं लोगस्स बोल्लेण गलएण धम्मं कहेसि, जैसि च कहेसि ते ण तरिस मग्गितूणं ? अथवा जोद्दस-कोंटल-वागरणफलाणि वा ।

#### श्रध्ययन ४ : टिप्पण ८०-८४

# <sup>ं</sup>इलोक ३६:

# ८०. (दारूणि .....भिवस्सई राओ)

स्त्री उस कामामक्त भिक्षु से कहती है—तुम जंगल में जाकर लकड़ी ले आओ। वाजार में जाकर उसे वेचो। कुछ लकड़ी बचा लो। उससे भोजन तथा नाक्ता पकालेंगे तथा जो रसोई ठंडी हो गई है, उसे पुनः गरम कर लेंगे। घर में तेल भी नहीं है, अतः दीपक नहीं जलेंगे। लकड़ियों के उस प्रकाश में हम सुख से रहेंगे। र

# दश. मेरे पैर रचा (पायाणि य मे रयावेहि)

इसके दो अर्थ हैं रे—

- १. पात्रों को रंग दो।
- २. पैरों को महावर से रंग दो।

# ८२. पीठ मल दे (पट्टि उम्महे)

अधिक बैठे रहने के कारण मेरा शरीर टूट रहा है। बहुत पीड़ित कर रहा है। अतः तुम जोर-जोर से पीठ का मर्दन कर दो। काती आदि का तो मैं स्त्रयं मर्दन कर लूंगी। पीठ तक मेरा हाथ नहीं पहुंचता, अतः तुम उसका मर्दन कर दो। का

# इलोक ३७:

# द३. (वत्थाणि य मे पडिलेहेहि)

चूर्णिकार ने इसके अनेक अर्थ किए हैं --

- १. तुम इन वस्त्रों को देखों, ये फट गए हैं, मैं नग्न सी हो गई हूं।
- २. क्या तुम नहीं देखते, ये वस्त्र कितने मैंले हो गए हैं ? मैं इन्हें स्वयं धोऊंगी या तुम इनको धोवी के पास ले जाओ और भूलाकर ले आओ।
  - ३. तुम इन वस्त्रों को ठीक से देख लो, ताकि मुक्ते दूसरे मिल सकें।
- ४. गठरी में बंधे हुए इन वस्त्रों का तुम निरीक्षण करो, जिससे कि उन्हें चूहे न काट खाएं । अथवा इन कपड़ों को गठरी में बांध लो, ताकि इन्हें चूहे न काट सके ।

वृत्तिकार ने भी इसी प्रेकार के विकल्प प्रस्तुत किए हैं।

# इलोक ३८:

# ८४. अंजनदानी (अंजर्णि)

वृत्तिकार ने इसका अर्थ काजल को रखने की नलिका किया है। संभव है उस जमाने में काजल छोटी-छोटी नलिकाओं में

- रै. चूर्णि, पृ० ११४: दारुगाणि आणय, आतीय विक्रीणीहि अण्णवागाय पढमालिया वा उवक्खडिज्जिहित्ति, दोच्चगं वा परिताविज्जि-हिति सीतलीभूतं, तेहि पज्जोतो वा भिवस्सिति रातो मृशमुद्योतः, दीवतेल्लं पि णिथ्य, तेहि उज्जोते सुहं हत्थी-(ब्बी)हामो वियावेहामो वा ।
- २ वृत्ति, पत्र ११६ : पात्राणि पतद्ग्रहादीनि 'रञ्जय' लेपय, येन मुक्षेनैव भिक्षाटनमहं करोमि, यदि वा —पादावलक्तकादिना रञ्जयेति ।
- ३. बृत्ति, पत्र ११६ : मम पृष्ठिम् उत् प्राबल्येन मर्दय बाधते ममाङ्गपुपविष्टाया अतः संबाधय, पुनरपरं कार्यशेषं करिष्यसीति ।
- ४. चूणि, पृ० ११६ : पींहु उम्महे, पुरित्लं कायं अहं सक्केमि उब (म्म) हेतुं पिट्ठं पुण ण तरामि ।
- ५. चूणि पृष्ठ ११६ : बत्थाणि पेच्छ सुत्तदरिद्ध गयाणि, णिगया हं जाया : अहवा किण्ण पस्सिस मइलीभूताणि तेण धोवेमि ? रयगस्स वा णं णेहि । अहवा वत्थाणि मे पेहाहि त्ति जतो लभेज्ज । अहवा एयाइं वत्थाइं वेटियाए पिडलेहेहि, मा से पुगारियाइ खज्जेज्ज ।

# ६. बुत्ति, पत्र ११६ ।

रखा जाता रहा हो।

# **८५. आभूषण (अलंकारं)**

हार तथा केश के कुछ अलंकरण। वृत्तिकार ने अलंकार के अन्तर्गत कंकण, बाजूबंद आदि का ग्रहण किया है। वि

# ८६. तुंबवीणा (कुक्कययं)

चूणिकार ने इसका अर्थ तुंबवीणा किया है। वृत्तिकार ने इस शब्द के समकक्ष 'खुंखुणक' शब्द का प्रयोग किया है। देशी नाममाला में 'खुंखुणय' का अर्थ 'नाक का अग्रभाग' (नाक का छेद—पाइयसद्महण्णव) किया है। इसके अनुसार यह कोई नाक का आभूषण प्रतीत होता है। वृत्तिकार ने इसका अर्थ-विस्तार इस प्रकार दिया है—"

वह स्त्री कहती है— तुम मुक्ते 'खुंखुणक' दो, जिससे कि मैं सभी प्रकार के अलंकारों से विभूषित होकर वीणा बजाकर तुम्हारा मनोविनोद कर सकूं। संभव है यह एक प्रकार की वीणा भी रही हो। चूंणिकार ने इसका अर्थ वीणा ही किया है।

# ८७. बांसुरी (वेणुपलासियं)

चूणिकार और वृत्तिकार ने इसको इस प्रकार समकाया है—बांस की कोमल छाल से बनी हुई बांसुरी जिसे दांतों में बाएं हाथ से पकड़कर दांएं हाथ से वीणा की भांति बजाया जाता है। चूणिकार ने इसका दूसरा नाम 'पिच्छोला' बताया है।

# ८८. गुटिका (गुलियं)

चूणिकार ने तीन प्रकार की गुटिकाओं का उल्लेख किया है ---

- (१) औषधगुटिका--यौवन को स्थिर रखने वाली गुटिका।
- (२) अर्थगुटिका-- स्वर्ण आदि का निर्माण करने वाली गुटिका ।
- (३) अगदगुटिका—रोग को मिटाने वाली गुटिका ।

प्राचीन-काल में यौवन को यथावत् बनाए रखने के लिए औषिधयों से गुटिकाओं का निर्माण किया जाता था। तरुण स्त्री-पुरुष इन गुटिकाओं का सेवन करते थे।

वृत्तिकार ने प्रस्तुत प्रसंग में केवल औषधगुटिका का ही उल्लेख किया है। "

# श्लोक ३६:

# ८६. कूठ (कोट्ठं)

इसका अर्थ है - कूठ । वृत्तिकार के अनुसार यह मंधद्रव्य उत्पल से बनाया जाता है ।"

- १. वृत्ति, पत्र ११६ : अंजणिमि ति अज्जणिकां कज्जलाधारभूतां नलिकाम् ।
- २. चूर्णि, पृ० ११६ : अलंकारे हार-नृकेशाद्यलङ्कारं वा सकेसियाण ।
- ३. वृत्ति, पत्र ११६ : कटककेयूरादिकमलङ्कारं वा ।
- ४. चूर्णि, पृ० ११६ : कुनकुहरारे णाम तंबवीणा ।
- ५ वृत्ति, पत्र ११६ : कुन्कययं ति खुंखुणकम् ।
- ६ वंशी नाममाला, २।७६ । खुंबुणिखुंखुणय .....।

#### खुंखुणओ द्राणिसरा ।

- ७. वृत्ति, पत्र ११६ : खुंखुणकं मे मम प्रयन्छ येताहं सर्वालङ्कारविभूषिता बीणाविनोदेन भवन्तं विनोदयासि ।
- द्र. (क) चूरिंग, पृ० ११६ : वेलुपलासी णाम वेलुनयी सण्हिका कंबिया, सा दंतेहि य वामहत्थेण य घेसूणं दाहिणहत्थेण य वीणा इव वाइज्जद, पिच्छोला दरयर्थ: 1
  - (ख) वृत्ति, पत्र ११६ : वेणुपलासियं ति वंशात्मिका स्लक्ष्णत्वक् काष्ठिका, सा दन्तैर्वामहस्तेन प्रगृह्य दक्षिणहस्तेन वीणावद्वाद्यते ।
- **१. चूणि, पृ० ११६ : गुलिया णाम एक्का ताव ओस**हगुलिया अत्वगुलिया अगतगुलिया वा ।
- १०. वृत्ति, पत्र ११६ : तथौषधगुटिकां तथाभूतामानय येनाहमविनष्टयौवना भवामीति ।
- ११. वृत्ति, पत्र ११६ : कुष्ठम्—कुट्ठं इत्यादि उत्पलकुष्ठम् ।

अध्ययन ४ : टिप्पण ६०-६७

#### ६०. तगर (तगरं)

यह बृक्ष कोंकण, अफगानिस्तान आदि में होता है। इसकी जड़ गन्ध-द्रव्य के रूप में काम आती है। इसे मदनवृक्ष भी कहते हैं।

#### ६१. अगर (अगरं)

अगर नाम का वृक्ष जिसकी लकड़ी सुगंधयुक्त होती है।

### ६२. खस के (साथ) (उसीरेण)

चूर्णिकार और वृत्तिकार— दोनों ने कुष्ठ, तगर और अगर को खस के साथ पीसने की बात कही है। इनको खस के साथ पीसने से सुगन्ध होती है। रैं

# ६३. मलने के लिए (भिलिगाय)

चूर्णिकार ने चुपड़ने के अर्थ में इसे देशी शब्द माना है।

### ६४. तेल (तेल्लं)

वृक्तिकार ने लोध, कुंकुम आदि से संस्कारित तेल को मुख की कांति बढ़ाने वाला माना है।\*

# ६५. बांस की पिटारी (वेणुफलाइं)

चूणिकार ने इसके चार अर्थ किए हैं—बांस की बनी हुई संबलिका (छाबड़ी), संकोशक, पेटी, करंडक। वित्तिकार ने दो अर्थ दिए हैं—बांस से बनी पेटी, करंडक।

### श्लोक ४०:

# ६६. नंदीचूर्ण (णंदीचुण्ण)

होठों को मुलायम करने के लिए अनेक द्रव्यों के मिश्रण से बनाया गया चूर्ण। " तुन के बृक्ष को नंदी बृक्ष कहा जाता है। संभव है इस बृक्ष की छाल से यह चूर्ण निष्पादित होता है।

# ६७. भाजी (सूव)

पत्रशाक को सूप कहा जाता है।

- १. बृहद् हिंदी कोष 1
- २. (क) चूर्णि, पृ० ११६ : एतानि हि प्रत्येकशः गंधंगाणि भवंति ।
  - (ख) वृत्ति, पृ० ११६ : एतस्कुब्ठादिकम् उग्रीरेण वीरणीमूलेन सम्पिब्टं सुगन्धि भवति ।
- ३. चूर्णि, पृ० ११६ : मिलिगाय त्ति देसीभासाए मक्खणमेव ।
- ४. वृत्ति, पत्र ११६ : तेलं लोध्रकुङ्कुमादिना संस्कृतं मुखमाधित्व ।
- ४. चूरिंग, पृ० ११६ : वेणुफलाई ति वेलुमयी संबलिका संकोसको पेलिया करण्डको वा ।
- ६. वृत्ति, पत्र ११६ : वेणुफलाई ति वेणुकार्याणि करण्डकपेट्कादीनि ।
- ७. (क) चूर्णि, पृ० ११६ : णंदीचुण्णगं नाम जं संबोइमं ओटुभक्वणगं ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र ११६ : नन्दीचुण्णगाई ति द्रव्यसंयोगनिब्दादितोष्ठस्रक्षणचूर्णीऽभिधीयते ।
- चृहद् हिंदी कोष ।
- ह. (क) चूर्णि, पृ० ११७ : सूवं णाम पत्रशाकम् ।
  - (स) वृत्ति, पत्र ११७ : सूपच्छेदनाय पत्रशाकच्छेदनार्थम् ।

भ्रध्ययन ४ : टिप्पण ६८-१०१

# ६८. वस्त्र को हल्के नीले रंग से रंगा दे (आणीलं च वस्थं रावेहि)

चूणिकार कहते हैं — आनील गुटिका से शाटक, सूत अथवा केंचुली रंगा दे। नीले रंग से इस वस्त्र की रंग। मैं कुसुंभे से वस्त्रों को रंगना जानती हूं, दुम रंग ला दो। मैं अपने वस्त्र भी रंग लूंगी तथा मूल्य लेकर दूसरों के वस्त्र भी रंग दूंगी। '

वृत्तिकार के अनुसार इसका अर्थ है—पहनने के कपड़े गुटिका आदि से ऐसे रंग दो जिससे वे हल्के नीले या पूरे नीले हो जाएं।

### इलोक ४१:

# हह. तवेली (सुफणि)

चूर्णिकार के अनुसार 'फणिसं' का अर्थ है—पकाना, राधना । जिस बर्तन में सरलरूप से पकाया या राधा जा सके, उस बर्तन को 'सुफणि' कहा जाता है। लाट देशवासियों के अनुसार कढ़ाई सुफणि कहलाती है

वराडअ (?), पत्तुल्लअ (?) स्थाली, पिठर आदि को सुफणि माना गया है। इन वर्तनों में थोड़े इन्धन से भी ठंडे को गरम किया जा सकता है। रे

वृत्तिकार के अनुसार इसका अर्थ है---तपेली, बटलोई, बहुगुना (भगोना) आदि ऐसे बर्तन जिनमें छाछ आदि पदार्थ सुख-पूर्वक पकाए (उबाले) जाते हैं। ये बर्तन ऊंडे होते हैं, अतः तरल पदार्थ के उबलकर बाहर आने का भय नहीं रहता।

# १००. आंवले (आमलगाइं)

चूर्णिकार ने आंवले के दो प्रयोजन बतलाएं हैं-शिवर के बाल धोने के लिए तथा खाने के लिए।

वृत्तिकार ने आंवले के तीन प्रयोजन दिए हैं:— १. स्नान के लिए, २. पित्त को शान्त करने के लिए तथा ३. खाने के लिए। ै

### १०१. तिलककरनी (तिलगकरणी)

चूणिकार ने इसके चार अर्थ किए हैं---

- हाथीदांत या सोने की बनी हुई शलाका जिससे गोरोचन आदि का तिलक किया जाता है।
- २. गोरोचन आदि पदार्थ जिनसे तिलक किया जाता है।
- ३. ऐसा ठप्पा (Block) जिसको गोरोजन आदि में डालकर ललाट पर लगाने से तिलक उठ जाता है।
- ४. जहां तिल तैयार किए जाते हैं या पीसे जाते हैं।"
- १. चूिण, पृ० ११७: आनीलो नाम गुलिया साविलया, एतेण साडिगा सुत्तं कंत्रुगं वा रावेहि णीलीरागे वा इमं वत्यं छुहाहि। अधवा सा सयमेव कसुंभगादिरागेण जाणित वत्थाणि रावेतुं तेण अप्पणी वा कज्जे वत्थरागं मग्गाति, जेसि वा रइस्सिति मोल्लेण।
- २. वृत्ति, पृ० ११७ : वस्त्रम् अम्बरं परिधानार्थं गु।लेकादिना रञ्जय यथा आनीलम्—ईषन्नीलं सामस्त्येन वा नीलं भवति, उप-लक्षणार्थत्वाद्वन्तं वा यथा भवतीति ।
- ३. चूर्णि, पृ० ११७ : फणितं णाम पक्कं रद्धं वा, सुखं फणिउजित अस्य सा भवति सुफणी, लाडाणं जिह कड्डिस तं सुफणि सि वृड्चिति, सुफणी वशांडओ पत्तुल्लओ थाली पिहुडगो वा। तत्य अप्पेण वि इंधणेणं सुहं सीतकुसुणं उप्फणेहामो।
- ४. वृत्ति, पत्र ११७ : सुर्फाण च इत्यादि सुष्ठु सुक्षेन वा फण्यते --स्वाध्यते तकादिकं यत्र तत्सुफणि--स्थालीपिठरादिकं भाजन-मभिधीयते ।
- ५. चूर्णि, पृ० ११७ : आमलगा सिरोधोवणादी मन्खणार्थं वा ।
- ६. बृत्ति, पत्र ११७ : आमलकानि धात्रीफलानि स्नानार्थं पित्तोपशमनायाभ्यवहारार्यं वा ।
- ७. चूर्णि, पृ० ११७ : तिलकरणी णाम दंतमइया सुवण्णगादिमइया वा, सा रोयणाए अण्णतरेण वा जोएणं तिलगो कीरइ, तत्य छोढुं ममुगासंगतगस्स उवरि ठविण्जति तत्थ तिलगो उट्ठेति, अथवा रोचनया तिलकः ऋषते, स एव तिलकः करणी मवति, तिला वा जत्य कोरंति पिस्संति वा।

ब्रध्ययन ४ : टिप्पण १०२-१०६

बृत्तिकार ने तीन अर्थ (१, २, ४) किए हैं।

#### १०२. अंजनशलाका (अंजणसलागं)

इयका अर्थ है—अंख में अंजन आंजने की शलाका। चूणिकार ने आंजन के तीन अर्थ किए हैं —श्रोतांजन, जात्यंजन और काजल। वृत्तिकार ने आंजन का अर्थ सौबीरक अंजन किया है। वृत्तिकार ने आंजन का अर्थ सौबीरक अंजन किया है। वृ

#### क्लोक ४२:

### १०३. संदशक (संडासगं)

चूर्णिकार ने इसका मुख्य अर्थ इस प्रकार किया है—जिस व्यक्ति की जितनी संपन्नता होती है, वह उसके अनुसार मान-दंड के रूप में सीने का कल्पवृक्ष बनाता है, उसे संदंशक कहा जाता है। इसका वैकल्पिक अर्थ है—नाक के केश उखाड़ने का उपकरण—संडसी, चिमटी।

वृत्तिकार ने यह वैकल्पिक अर्थ ही स्वीकार किया है। "

# १०४. कंघी (फणिहं)

चूर्णिकार ने कंघी के तीन प्रयोजन बताए हैं—बालों को जमाना, बालों को सुलफाना और बालों में पड़ी हुई जुओं की निकालना 15

### १०५. केश-कंकण (सोहलिपासगं)

चूर्णिकार के अनुसार 'सीहली' का अर्थ है—चोटी। यह देशी भव्द है।" उसकी बांधने के उपकरण को 'सीहलीपासग' कहा जाता है। यह एक प्रकार का केश-कंकण है, जो अपने-अपने वैभव के अनुसार स्वर्ण आदि से बनाया जाता था।

वृत्तिकार ने इसका अर्थ चोटी को बांधने के लिए काम में आने वाला ऊन का कंकण किया है।

# १०६. दतवन (दंतपक्खालणं)

दांतों को साफ करने के लिए दतवन। "

# सीहलिआ-शिखा नवमालिका चेति द्वयर्था ।

१. बुत्ति, पत्र ११७।

२. चूणि, पृ० ११७ : अञ्जनं अञ्जनमेव श्रोताञ्जनं जात्यञ्जनं करजलं वा, अंजनसलामा तु जाए अस्ति अंजिरजांति ।

३. वृत्ति, पत्र ११७ : अञ्जनं —सौवीरकादि शलाका —अक्ष्णोरञ्जननार्थं शलाका अञ्जनशलाका ।

४. चूर्णि, पृ० ११७ : संडासओ कष्परुषसओ कञ्जति सोविष्णओ, जस्स वा जारिसो विभवो। अधवा संडासगो जेण णासारोमाणि उक्सणंति।

मृत्ति, पत्र ११७ : संडासकं नासिकाकेशोत्पादनम् ।

६. चूर्णि, पृ० ११७ : फणिगाए वाला जिमक्जंति ओलिहिक्जंति जूपाओ वा उद्धरिक्जंति ।

७. देशीनाममाला ८।५५ : .....सहणोमालिआसु सीहलिआ ॥

द्र. चूर्णि, पृ० ११७ : सीहलिपासगो णाम कंकणं, तं पुण जधाविमवेण सोवण्णियं पि कीरति । सिहली णाम सिहंडओ, तस्स पासगो सिहलीपासगो ।

e. वृत्ति, पत्र ११७ : सीहलिपासगं ति वेणीसंयमनार्थमूर्णामयं कङ्कणं ।

१०. वृत्ति, पत्र ११७ : दन्तप्रक्षालनं -- दन्तकाष्ठम् ।

**भ्र**ध्ययन **४ : टिप्पण १०७-११**१

### इलोक ४३:

# १०७. सुपारी (पूयफलं)

इसका सामान्य अर्थ है-सुपारी । चूर्णिकार ने इससे पांच सुगंधित द्रव्यों का ग्रहण किया है । वे पांच द्रव्य हैं --

१. पान

४. लोंग

२. सुपारी

५. कपूर।

३. इलायची

# १०८. (कोसं च मोयमेहाए)

स्त्री कहती है—रात में मुक्ते भय लगता है। मैं प्रस्नवण करने के लिए बाहर नहीं जा सकती। इसलिए तुम मुक्ते प्रस्नवण-पात्र ला दो, जिससे कि मुक्ते बाहर न जाना पड़े।

#### श्लोक ४४:

# १०६. पूजा-पात्र (वंदालगं)

देवताओं की पूजा करने के लिए प्रयुक्त होने वाला ताम्रमय पूजा-पात्र । चूर्णिकार और वृत्तिकार के अनुसार मथुरा मे इस पूजा-पात्र को 'बंदालक' या 'चंदालक' कहा जाता है ।

# ११०. लघु पात्र (करकं)

चूर्णिकार ने 'करक' के तीन प्रकार बतलाए हैं ---

शीचकरक ।

मञ्चकरक ।

चवकरिककरकः।

वृत्तिकार ने इसका अर्थ पानी या मदिरा रखने का लघुपात्र किया है।

# १११. संडास के लिए गढा खोद दे (वच्चघरगं च आउसो ! खणाहि)

इस चरण में 'खणाहि' शब्द का प्रयोग हुआ है। यह संडास-गृह की विशेष स्थिति की ओर निर्देश करता है। चूणिकार के अनुसार घर के एकान्त में एक कूई या गढ़ा खोदा जाता था और घर के सदस्य वहीं शौच-कार्य करते थे। यह आज के 'सर्वोदय' संडासों से तुलनीय है।

वृत्तिकार ने 'खणाहि' का अर्थ 'संस्कारित कर' किया है। किन्तु यह प्रस्तुत अर्थ को स्पष्ट नहीं करता।

१. चूर्णि, पृ० ११७ : पूयफलग्रहणात् पञ्चसौगन्धिकं गृह्यते ।

२. वृत्ति, पत्र ११७ : तत्र मोचः—प्रस्नवणं कायिकेत्यर्थः तेन मेहः—सेचनं तबर्यं भाजनं ढौकय, एतदुक्तं भवति—बहिर्गमनं कर्तुमहम-समर्था रात्रौ भयाद् अतो मम यथा रात्रौ बहिर्गमनं न भवति तथा कुरु ।

३. (क) चूर्णि, पृ० ११८ : वंदालको नाम तंवमओ करोडओ येनाऽई वादि देवतानां अञ्चणियं करेहामि, सो मधुराए वंदालको वृच्चिति ।

<sup>(</sup>ख) वृत्ति, पत्र ११७ : वन्दालकम् इति देवतार्चनिकाद्यर्थं ताम्रमयं भाजनं, एतच्च मथुरायां चन्दालकत्वेन प्रतीतिमिति ।

४. चूर्णि, पृ० ११८: करक: करक एव सोयकरको मद्यकरको वा चक्करिककरको वा।

थ. वृत्ति, पत्र ११७ : करको जलाघारो मदिरामाजनं वा ।

६. चुर्णि, पृ॰ ११द: वन्बघरगं ण्हाणिमा, तं वन्बघरं पच्छानं करेहि कूवि चऽत्य खणाहि ।

७. वृष्ति, पत्र ११७ : सन संस्कुर ।

# **ध्रध्ययन ४ : दिप्पण ११२-१**१८

### ११२. धनुष्य (सरपायगं)

इसका अर्थ है—धनुष्य । बच्चे इसका उपयोग खेलने के लिए करते थे । वे इससे एक-दूसरे पर तीर चलाते और प्रसन्त होते थे ।

२२१

# ११३. श्रामणेर (श्रमण-पुत्र) (सामणेराए)

यहां श्रामणेर का प्रयोग श्रमणपुत्र के अर्थ में किया गया है।

# ११४. तीन वर्ष का बैल (गोरहम)

तीन वर्ष का बैल जो रथ में जुतने योग्य हो जाता है उसे 'गोरथक' कहा जाता है। विशेष विवरण के लिए देखें—दसवेआलियं ७।२४ का टिप्पण।

### इलोक ४५:

# ११४. बच्चे के लिए (कुमारभूयाए)

इसके दो अर्थ हैं — छोटे बच्चे के लिए अथवा राजकुमार रूप मेरे बच्चे के लिए।

वह पुरुष स्त्री से पूछता है—तू अपने बेटे के लिए इतनी चीजें मंगा रही है, क्या वह राजपुत्र है ? वह कहती है— राजपुत्र की मां तो मर चुकी। यह मेरा लाडला देवकुमार है। देवता की कृपा से मैंने ऐसे देवकुमार सदृश बेटे को जन्म दिया है। मुक्ते तुम फिर ऐसा कभी मत कहना।

# ११६. घंटा (घडिगं)

चूणिकार ने इसका अर्थ- बच्चे का खिलौसा किया है। वृत्तिकार ने इसे मिट्टी की कुल्लडिका माना है। यह एक प्रकार का घंटा होना चाहिए जिससे बच्चे खेलते हैं।

# ११७. डमरू (डिडिमएणं)

चूर्णिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं — छोटा पटह और डमरू। वृत्तिकार ने इसे पटह आदि बाजे का वाचक माना है।

# ११८. कपड़े की गेंद (चेलगोलं)

इसका अर्थ है--वस्त्र या धागे से बना गेंद । \*°

- १. (क) चूर्णि, पृ० ११८ : सरो अनेन पात्यत इति शरपातकं धणुहुल्लकम् ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र ११७ : शरा-इषवः पात्यन्ते-क्षिप्यन्ते येन तच्छरपातं-धनु: ।
- २. (क) चूर्णि, पृ० ११८: श्रमणस्यापत्यं श्रामणेरः तस्मै श्रामणेराय ।
  - (ख) वृति, पत्र ११७ : सामणेराए ति श्रमणस्वापत्यं श्रामणिस्तस्मै श्रमणपुत्राय ।
- ३. बृत्ति, पत्र ११७ : गोरहगं ति त्रिहायणं बलीवर्दम् ।
- ४. वृत्ति, पत्र ११७, ११८: कुमारभूताय क्षुल्लकरूपाय राजकुमारभूताय वा मत्युत्राय ।
- ५. चूर्णि, पृ० ११८ : स तेनापदिश्यते—किमेसो रायपुत्तो ? । सा मणित—माता हता रायपुत्तस्स, एसो मम देवकुमारभूतो, देवता-पसादेण चेवाहं देवकुषारसञ्छहं पुत्तं पसूता, भा हु मे एवं भणेज्जासु ।
- ६. चूर्णि, पृ० ११८: घडिगा णाम कुंडिल्लगा चेडरूवरमणिका।
- ७. वृत्ति, पत्र ११७ : घटिकां मृन्मयकुल्लिङकाम् ।
- द. चूर्णि, पृ० ११द : डिण्डिमगो णाम पडहिका डमरुगो वा ।
- ध्येति, पत्र ११७ : डिण्डिमेन पटहकादिवादित्रविशेषेण ।
- १०. (क) चूर्णि, पृ० ११८ : चेलगोलो णाम चेलमओ गोलओ तन्तुमओ ।
  - (ल) वृत्ति, पत्र ११७ : चेलगोलं ति वस्त्रात्माकं कन्बुकम् ।

### ११६. घर की ठीक व्यवस्था कर (आवसहं जानाहि मता!)

स्त्री कहती है—'भर्ता! वर्षा ऋतु शिर पर मंडरा रही है। यह घर स्थान-स्थान पर टूटा-फूटा हुआ है। अनेक स्थानों पर पानी चू रहा है। तुस इसको ठीक कर दो। इसे निर्वात बना दो। कही भी पानी न चूए, ऐसा कर दो, जिससे कि हम वर्षा- काल के चार महीने सुखपूर्वक बिता सकें। रें

प्रस्तुत चरण में चूणिकार ने 'भत्ता' को संबोधन मानकर अर्थ किया है। वृत्तिकार ने 'भत्तं' शब्द मानकर इसका अर्थ तंदुल आदि किया है। संभव है लिपिकारों ने 'भत्ता' के स्थान पर 'भत्तं च' पाठ लिख दिया हो।

# इलोक ४६:

### १२०. खटिया (आसंदियं)

बैठने के योग्य मंचिका तीन प्रकार की होती थी-

- १. सूत के धागों से गूंथी हुई।
- २. चमड़े की डोरी से गूंथी हुई।
- ३. चमड़े से मढ़ी हुई।

# १२१. काष्ठपादुका (पाउल्लाइं)

चूर्णिकार के अनुसार स्त्री कहती है—वर्षाकाल में चारों ओर कीचड़ हो जाता है। खड़ाऊ से कीचड़ को सुखपूर्वक पार किया जा सकता है। इसे पहन कर रात या दिन में भी कीचड़ पर चला जा सकता है। र

वृत्तिकार ने काठ की या मूंज की बनी पादुकाओं का उल्लेख किया है। स्त्री कहती है-पर्यटन करने के लिए मुके खड़ाऊ ला दो। मैं बिना पादुकाओं के एक पैर भी नहीं चल सकती।

# १२२. (अदु..... दासा वा)

उस गर्भवती स्त्री के तीसरे महीने में दोहद उत्पन्न होता है, तब वह उस पुरुष को दास की भांति आज्ञा देती है और विविध प्रकार की वस्तुएं मंगाती है। वह कहती है—मुक्ते चावल रुचिकर नहीं लगते, कोई और चीज ला दो। यदि अमुक चीज नहीं मिलेगी तो मैं मर जाऊंगी अथवा मेरे गर्भपात हो जाएगा। वह आसक्त पुरुष उसकी आज्ञा का अक्षरशः पालन करता है। भ

- १. चूर्णि, पृ० ११८: तेण णिवायं णिष्पगलं च आवसधं जाणाहि भत्ता! जेण चत्तारि मासा विक्खल्लं अन्छंदमाणा सुहं अन्छामो ..... इधहं वा इमो आवसहो सडिल-पडितो एतं संठवेहि ति ।
- २. वृत्ति, पत्र ११८ : आवसर्थं गृहं प्रावृद्कालिनवासयोग्यं तथा मक्तं च तन्दुलादिकं तत्कालयोग्यं जानीहि निरूपय निष्पादय येन सुक्षेत्रवानागतपरिकल्पितावसथादिना प्रावृद्कालोऽतिवाह्यते इति ।
- ३. (क) चूर्णि, पृ० ११८ : आसंदिगा णाम वैसणगं । णवसुत्तगो णवएण सुत्तेण उर्णाहुया (उण्णुट्टिया)—पट्टेण च≠मेण वा ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र ११८: आसंदियं इत्यादि आसन्दिकामुपवेशनयोग्यां मञ्चिकां '''''सा नवसूत्रा ताम् उपलक्षणार्थत्वाड् वध्रचर्मावनद्धाम् ।
- ४. चूर्णि, पृ० ११८ : पाउल्लगाइं ति कट्टपाउगाओ, ताहि सुहं चिवलल्ले संकमिण्जित्ति, रितिविरत्तेसु संकमं वा करेसि चिक्लल्लस्स उवरि ।
- ४. वृत्ति, पत्र ११६ : एवं च मौञ्जे काष्ठपाडुके वा संक्रमणार्थं पर्यटनार्थं निरूपय, धतो नाहं निरावरणपादा भूमौ पदमपि दातुं समर्थेति ।
- ६. चूर्णि, पृ० ११८: जाहे सा गब्भिणी तइयमासे दोहिलणिया मवित तो णं बासिमव आणवेति, आगलफलाणि वि मन्यइ त्ति, भत्तं मे ण रुच्चइ, अमुगं मे आणेहि, जइ णाऽऽशोहिं तो मरामि गब्भो वा पडेति, स चापि दासवत् सर्वं करोति आणत्तियं ।

#### इलोक ४७:

### १२३. पुत्र रूपी फल के उत्पन्न होने पर (जाए फले समुप्पण्णे)

फल का अर्थ है— प्रधानकार्य ! मनुष्यों के कामभोगों की प्रधान निष्पत्ति है—पुत्र का जन्म । नीतिकारों का कथन है—

'पुत्र जन्म' स्तेह का सर्वस्य है। यह धनवान् और दिरद्र—दोनों के लिए समान है। यह चन्दन और खस से बना हुआ न होने पर भी हृदय को शीतलता देने बाला अनुपम लेप है।'

तुतली बोली बोलने वाले बालक ने 'शयनिका' के स्थान पर 'शपनिका' कह डाला । सांख्य और योग को छोड़कर वह शब्द मेरे मन में रम रहा है ।

संसार में पुत्र का मुख अपना दूसरा मुख है। इस प्रकार पुरुषों के लिए पुत्र परम अध्युदय का कारण है।

# १२४. इसे (पुत्र को) ले अथवा छोड़ दे (गेण्हसु वा णं अहवा जहाहि)

पुत्र के उत्पन्न हो जाने पर स्त्रियां पुरुषों की किस प्रकार से विजंबना करती हैं, उसका दिग्दर्शन इस चरण में हुआ है। वे कहती हैं— 'तुम इस बालक को संभालों। मैं कार्य में व्यस्त हूं। मुक्ते क्षण मात्र का भी अवकाश नहीं है। चाहे तुम इस बच्चे को छोड़ दो। मैं इसकी बात भी नहीं पूछूंगी। कभी कुषित होने पर कहतीं है— 'मैंने इस बालक को नौ महीने तक गर्भ में रखा। तुम इसे कुछ समय तक गोद में उठाने के लिए भी उद्विग्न हो रहे हो!'

दास अपने स्वामी के आदेश का पालन उद्विग्नता से भय के कारण करता है, किन्तु स्त्री का वजवर्ती मनुष्य स्त्री के आदेश को अनुग्रह मानता है और उसके निष्पादन में प्रसन्नता का अनुभव करता है। कहा है रै—-

मेरी स्त्री मुक्ते जो रुचिकर है, वही करती है। ऐसा वह मानता है। किन्तु वह यह नहीं जानता कि वह स्वयं वही कार्यं करता है जो अपनी प्रिया को रुचिकर हो।

#### १. (क) चूर्णि, पृ० ११६: फलं किल मनुष्यस्य कामभोगाः तेषामपि पुत्रजन्म । उक्तं च---

इदं तु स्नेहसर्वस्वं सममाढ्य-दरिद्रिणाम् । अचन्दनमनौशीरं हृदयस्यानुलेपनम् ॥१॥ यत् तत् थ-प-न केत्युक्तं बालेनाध्यक्तमाविणा । हित्वा साङ्क्षयं च योगं च तन्मे मनसि वर्त्तते ॥२॥ लोके पुत्रमुखं नाम द्वितीयं मुखमारमनः । .....

साध्य जाधे किंच आणत्ता भवति ताधे भणति—दारके वामहत्थे तुमं चेव करेहि । अतिणिब्बंधे वा तस्स अप्पेतुं भणति—एस ते ।

### (स) वृत्ति, पत्र ११८:

२. बृत्ति, पत्र ११८: जाते तदुहेशेन या विडम्बनाः पुरुषाणां भविन्ति ता दर्शयति—अमुं दारकं गृहाण त्वम्, अहं तु कर्माक्षणिका न मे प्रहणावसरोऽस्ति, अय चैनं जहाहि परित्यज नाहमस्य वार्तामि पृच्छामि, एवं कुषिता सती ब्रूते, मयाऽयं नव मासानुदरेणोढः त्वं पुनरुतसङ्गेनाष्युद्धहुन स्तोकमि कालमुद्धिजस इति, दासदृष्टांतस्त्वादेशदानेनैव साम्यं भजते, नादेशनिष्पादनेन, तथाहि—दासो भयादुद्धिजन्नादेशं विद्यत्ते, स तु स्त्रीवशगोऽनुप्रहं मन्यमानो मुदितश्च तदादेशं विद्यत्ते, तथा चोक्तम्—

यदेव रोचते मह्यं, तदेव कुरुते प्रिया।
इति वेत्ति न जानाति, तिष्प्रयं यत्कारोत्यसौ ॥१॥
ददाति प्रार्थितः प्राणान्, मातरं हंति तत्कृते ।
कि न दद्यात् न कि कुर्यात्स्त्रीभिरभ्यथितो नरः ॥२॥
ददाति शौचपानीयं, पादौ प्रक्षालयत्यपि ।
श्लेष्माणमपि गृह्णाति, स्त्रीणां वशातो नरः ॥३॥

श्रध्ययन ४ : टिप्पण १२४-१२७

याचना करने पर वह अपने प्राणों को भी दे देता है। प्रिया के लिए मां की हस्था भी कर डालता हैं। स्त्रियों के द्वारा मांगने पर वह क्या नहीं देता या क्या नहीं करता ? (सब कुछ कर डालता है।)

बह प्रिया को शौच का पानी ला देता है। उसके पैर पखारता है। उसके श्लेष्म को भी हाथ में ले लेता है। (उसे हाथों में शुकाता है।)

#### श्लोक ४८:

# १२५. (राओ वि....धाई वा)

जब वह स्त्री विश्वान्त होकर सो जाती है, या सोने का बहाना कर आंखें मूंद लेती है या अहं या मजाक में रोते हुए बच्चे को नहीं उठाती, तब वह पुरुष उठता है और अंकधात्री की भांति बच्चे को गोद में उठाकर, अनेक प्रकार के उल्लापकों के द्वारा उसे सुलाने का प्रयत्न करता है। वह लोरी गाते हुए कहता है—तुम इस नगर के, हस्तिकल्प, गिरिपत्तन, सिंहपुर, ऊंचे-नीचे भूभाग वाले कुक्षिपुर, कान्यकुब्ज और आत्ममुख सौर्यपुर के स्वामी हो।

इस प्रकार असंबद्ध आलापकों से वह बच्चे को सुलाता है।

### १२६. धोबी (हंसा)

इसका अर्थ है—धोबी । गृहस्थाश्रम में वह पुरुष शौचवादी था। प्रव्रज्या लेने के बाद वह आत्मस्थित हुआ। किन्तु प्रव्रज्या से च्युत होकर वह स्वयं अपनी प्रेयसी और बच्चे के सूनकवस्य धोने में लज्जा का अनुभव नहीं करता। वह धोबी की तरह उसके कपड़े घोता है।

#### श्लोक ४६:

# १२७. (दासे मिए व पेस्से वा)

चूणिकार की व्याख्या इस प्रकार है ---

कासभीग के लिए प्रवरणा को छोड़कर जो भ्रष्ट हो गए हैं, उन पुरुषों के साथ स्त्रियां दास की भांति व्यवहार करती हैं, पालतू पशु की भांति मारती-पीटती है तथा प्रेष्य की भांति उसे अनेक प्रकार के कार्यों में नियोजित करती हैं।

वृत्तिकार की व्याख्या इस प्रकार है ---

- १. (क) चूर्णि, पृ० ११६: यदा सा रिक्षिरथान्ता वा प्रसुप्ता भविति, इतरधा वा पसुत्तलक्खेण वा अच्छिति, चेएन्तिया वा गव्वेण लीलाए वा दारगं रुअंतं िष पण्णिति (ण गेण्हिति) ताधे सो तं दारगं अंकधावी विव णाणाविधेहि उल्ला-पएहि परियंदन्तो ओसोबेति—
  सामिओ मे णगरस्स य, हत्थवप्प-गिरिपट्टण-सीहपुरस्स य।
  अण्णतस्स किण्णस्स य कंचिपुरस्स य, कण्णउज्ज-आयामुह्-सोरिपुरस्स य।
  - (स) वृत्ति, पत्र ११६।
- २. (क) चूर्णि, पृ० ११६ : हंसो नामा रजकः।
  - (स) वृत्ति, पत्र ११६: हंसा इव रजका इव।
- ३. चुणि, पृ० ११६ : शौचवादिका गृहवासे प्रवच्यायां वा सुद्ठु वि आतिहृया होऊण एगंतसीला वा सूयगवत्याणि धोयमाणा वत्याधुवा भवंति ।
- ४. चूर्णि, पृ० ११६ : दासवद् भुज्यते, मृगवच्च भवति, यथा मृगो वशमानीतः पच्यते मार्यते वा मुच्यते वा, प्रेष्यवच्च प्रेष्यते णाणाविधेसु कम्मेसु ।
- प्र. वृत्ति, पत्र ११६ : तथा यो रागान्धः स्त्रीभिर्वशिकृतः स दासवदशिक्कितामिस्तामिः प्रत्यपरेऽपि कर्मणि नियोज्यते, तथा वागुरापिततः परवशो मृग इव धार्य ते, नात्मवशो भोजनादिकिया अपि कर्तुं लभते, तथा प्रेष्य इव कर्मकर इव क्रयकोत इव वर्षः-शोधनादाविष नियोज्यते ।

जो पुरुष स्त्रीवशवर्ती है उसे स्त्रियां निःशंक होकर दास की भांति अनेक कार्यों में नियोजित करती हैं। जैसे जाल में फंसा हुआ मृग परवश होता है, वैसे ही वह पुरुष स्त्री के जाल में फंसकर परवश हो जाता है। वह भोजन आदि करने में भी स्वतंत्र नहीं होता। स्त्रियां उससे कीतदास की भांति शौचालय साफ करना आदि अनेक काम करवाती हैं।

# १२८. पशु की भांति भारवाही (पसुभूए)

वह पशु की मांति हो जाता है। पशु कर्त्तव्य और अकर्त्तव्य के विवेक से शून्य होता है। उसमें हित की प्राप्ति और अहित का परिहार करने का विवेक नहीं होता। वैसे ही स्त्रीयशवर्ती मनुष्य भी विवेकशून्य होता है। जैसे पशु आहार, भय, मैथुन और परिग्रह की संज्ञा में ही रत रहता है, वैसे ही वह पुरुष भी कामभीग में ही रत रहता है, इसलिए वह पशुतुल्य होता है।

### १२६. अपने आपमें कुछ भी नहीं रहते (ण वा केई)

वह पुरुष अपने आप में कुछ भी नहीं रहता। वृत्तिकार ने इसके अनेक विकल्प प्रस्तुत किए हैं—

- १. वह स्त्रीवशवर्ती सनुष्य दास, मृग, प्रेष्य और पशुओं से भी अधम होता है, इसलिए वह कुछ भी नहीं होता। वह सब में अधम होता है, कोई उसकी तुलना नहीं कर सकता, अतः वह अनुपमेय होता है।
- २. दोनों ओर से भ्रष्ट होने के कारण वह कुछ भी नहीं होता। वह सद् आचरण से शून्य होने के कारण न साधु रहता है और तांबूल आदि का परिभोग न करने तथा लोच आदि करने के कारण न गृहस्थ ही रहता है।
- ३. इहलोक या परलोक के लिए अनुष्ठान करने वालों में से वह कोई भी नहीं है।

#### इलोक ५०:

### १३०. परिचय का (संथवं)

इसका अर्थं है—-परिचय । स्त्रियों के साथ उल्लाप, समुल्लाप करना, उन्हें कुछ देना, उनसे कुछ लेना आदि संस्तव के ही प्रकार हैं।

# १३१. संवास का (संवासं)

स्त्रियों के साथ एक घर में या स्त्रियों के निकट रहना 'संवास' है।"

# १३२. ये कामभोग सेवन करने से बढ़ते हैं (तज्जातिया इमे कामा)

चूर्णिकार ने इसका एक अर्थ यह किया है—उस जाति के। उनके अनुसार काम चार प्रकार के हैं—श्रुंगार, करुण, रौद्र और बीभत्स।

इसका दूसरा अर्थ है – वे काम जिनका सेवन उसी प्रकार के कामों को पैदा करता है, जैसे — मैथुन का सेवन करने से पुन: पुन: मैथुन-सेवन की कामना उत्पन्न होती है। कहा भी है—

१. वृत्ति, पत्र ११६ : कर्त्तव्याकर्त्तस्यविवेकरहिततया हिताहितप्राप्तिपरिहारशून्यत्वात् पशुभूत इव, यथा हि पशुराहारभयमैथुनपरिग्रहा-भिज्ञ एवं केवलम्, एवमसाविष सदनुष्ठानरहितत्वात् पशुकत्यः ।

२ (क) वृत्ति, पत्र ११६ : स स्त्रीवशगो दासमृगप्रेष्यपशुभ्योऽप्यधमत्वात् न कश्चित्, एतदुक्तं भवति—सर्वाधमत्वात्तस्य तस्तृत्यं नास्त्येव येनासावुपमीयते, अथवा—न स कश्चिदिति, उभयभ्रष्टत्वात्. तथाहि—न तावत्प्रव्रज्ञितोऽसौ सदनुष्ठानरहितत्वात्, नापि गृहस्थः ताम्बूलादिपरिभोगरहितत्वात्लोचिकामात्रधारित्वाच्च, यदि वा ऐहिकामुष्मिकानुष्ठायिनां मध्ये न कश्चिदिति ।

<sup>(</sup>ख) चूर्णि, पृ० १२०।

३. चूर्णि, पृ० १२० : संथवो णाम उल्लाव-समुल्लावा-ssदाण-गाहण-संपधोगादि ।

४. चूणि, पृ० १२० : संवासो एगगिहे तवासन्ते वा ।

**प्र**ध्ययन ४: दिप्पण १३३-१३५

### 'भालस्यं मैथुनं निद्रा, सेवमानस्य वर्द्धते ।'

---आलस्य, मैथुन और निद्रा-- ये सेवन करने से बढ़ते रहते हैं। वृत्तिकार ने इसका अर्थ रमणियों के संपर्क से उत्पन्न कामभोग किया है। वि

#### १३३. कर्मबन्ध कारक (वज्जकरा)

चूणिकार ने 'वज्ज' के चार अर्थ किए हैं—कर्म, वज्ज, पाप और चौर्ण। वृत्तिकार ने इस शब्द के संस्कृतरूप दो दिए हैं—'अवद्यकराः' और 'वज्जकाराः'। अवद्य का अर्थ पाप है और वज्ज का अर्थ हैं—भारी भरकम वज्ज।

### इलोक ५१:

# १३४ यह जानकर भिक्षु मन का निरोध करे- कामभोग से अपने को बचाए (इइ से अप्पगं निरुंभिता)

कामभोगों से अपने आपको बचाना ही श्रेयस्कर है। इहलोक में भी वही व्यक्ति सुखी होता है जो अपनी कामेच्छा का निरोध करता है, फिर परलोक की तो बात ही क्या? कहा भी है—

'जो मुनि लौकिक व्यापार से मुक्त है, उसके जो सुख होता है वह सुख चक्रवर्ती या इन्द्र के भी नहीं होता।'

'तृण-संस्तारक पर निविष्ट मुनि राग-द्वेष रहित क्षण में जिस मुक्ति-सुख का अनुभव करता है वह चक्रवर्ती को भी उपलब्ध नहीं होता ।'

# १३५. (णो इत्थि .... णिलिज्जेज्जा)

वृत्तिकार ने 'णिलिज्जेज्जा' किया को दोनों चरणों में प्रयुक्त कर अर्थ किया है। उनके अनुसार तीसरे चरण का अर्थ होगा— मुनि स्त्री और पशु का आश्रय न ले अर्थात् स्त्री और पशु के संवास का परित्याग करे। चौथे चरण का अर्थ होगा— मुनि अपने हाथ से गुष्तांगों का संवाधन न करे। उन्होंने दोनों चरणों का संयुक्त अर्थ इस प्रकार किया है — मुनि स्त्री या पशु आदि को अपने हाथ से न छूए।

चूणिकार ने चौथे चरण का अर्थ —हस्तकर्म न करना किया है। उन्होंने 'णिलिज्जेज्जा' का अर्थ 'करना' किया है। उनके अनुसार— मुनि अपने हाथ से उस प्रदेश का स्पर्श भी न करे। हस्त-स्पर्श से होने वाली मुखानुभूति के निषेध कर देने से उस

- १. चूर्णि, पृ० १२० : तज्जातिया णामा तिब्बधजातिगा । चतुर्विद्या कामा , तं जधा सिगारा १ कलुणा २ रोहा ३ बीभच्छा तिरिक्ख जीणियाणं पासंडीणं च ४ । एतदुक्तं भवित—बीभच्छवेसानां तेषां बीभच्छा एव कामा, आकारीहि वि समं तं चेव, अथवा तदेव जनयन्तीति तज्जातिया मैथुनं ह्यासेवते तिबच्छा एव पुनर्जायते । उक्तं हि—आलस्यं मैथुनं निद्रा सेवमानस्य वर्द्धते ।
- २. वृत्ति, पत्र ११६ : यतस्ताभ्यो रमणीभ्यो जातिः—अत्प्रत्तिर्येषां तेऽमी कामास्तज्जातिका—रमणीसम्पर्कोत्थाः ।
- ३. चूर्णि पृ० १२० : वज्जिमिति कम्मं, वज्जं ति वा पातं ति वा चोष्णं ति वा ।
- ४. वृत्ति, पत्र ११६ : अवद्यं पापं वर्ज्यं वा गुरुत्वादध: पातकत्वेन पापमेव तत्करणशीला अवद्यकरा वज्रकरा वेत्येवम् ।
- थ. चूर्णि, यु० १२० : इहलोकेऽपि तावद् णिरुद्धकामेच्छस्स श्रेयो भवति, कुतस्तिहि परलोकः? । उक्ते हि—

नैवास्ति राजराजस्य तत् सुखं नैव देवराजस्य।

यत् सुखमिहैव साधोलींकव्यापाररहितस्य ॥

[प्रशमरति आन्हिक १२८]

तणसंगारणियण्णो वि मुणिवरो मगगराग-मय-दोसो।

जंपावति मुत्तिसुहंण चक्कवट्टी वि तं लगति।।

[संस्तारक प्रकीर्णक गा० ४८]

६. वृत्ति, पत्र १२०: न स्त्रियं नरकवीथीप्रायां नापि पशु लीयेत आश्रयेत स्त्रीपशुभ्यां सह संवासं परित्यजेत्, 'स्त्रीपशुपण्डकविजिता श्राय्येतिवचनात्, तथा स्वकीयेन 'पाणिना' हस्तेनावाच्यस्य 'न णिलिज्जेज्ज' ति न सम्बाधनं कुर्यात्, यतस्तदिष हस्तसम्बाधनं चारित्रं शबलीकरोति, यवि वा—स्त्रीपश्वादिकं स्वेन पाणिना न स्पृशेविति ।

**भ्रघ्ययन ४ : टिप्पण १३६-१३**=

किया को कायिकरूप से करने की बात ही प्राप्त नहीं होती।

#### इलोक ५२:

# १३६. शुद्ध अन्तःकरण वाला (सुविसुद्धलेसे)

चूर्णिकार ने इतका अर्थ — शुक्ललेश्या वाला मुनि किया है। वृत्तिकार ने लेश्या का अर्थ — अन्तः करण की वृत्ति किया है। इसका अर्थ होगा — शुद्ध अन्तः करण वाला भिक्षु। वै

# १३७. परिक्रया न करे-स्त्री के पैर आदि न दबाए (परिकरियं)

चूणिकार ने 'परिक्रिया' शब्द के द्वारा स्त्री के पैरों का आमार्जन-प्रमार्जन इस आलापक का निर्देश किया है। परिक्रिया का पूरा प्रकरण आयारचुला के तेरहवें अध्ययन में उपलब्ध है।

# क्लोक ५३:

# १३८. गुद्ध अन्तःकरण वाला (अज्झत्थविसुद्धं)

अज्भत्थ का अर्थ है— संकरः! जो मुनि राग-द्वेष से विमुक्त होता है, मान और अपमान तथा सुख और दुःख में सम होता है, जो स्व और पर को तुल्य मानता है, वह अध्यात्म-विशुद्ध होता है। '

वृत्तिकार ने विशुद्ध अन्तःकरण वाले को अध्यात्म-विशुद्ध माना है।

कस्य माता पिता चैव ? स्वजनो वा कस्य जायते ? ॥ न तेन कल्पयिष्यामि, ततो मे न भविष्यति ॥

६. वृत्ति, पत्र १२० : अध्यात्मविशुद्धः सुविशुद्धान्तःकरणः ।

१. चूर्णि, पृ० १२० : णो समपाणिणा णिलेज्जं ति हत्थकम्मं न कुर्यात् , निलंबनं नाम करणं, अथवा स्वेन पाणिना तं प्रदेशमिप न लोयते जहा पाणिसंहरिसो वि न स्थादिति, कुतस्तिहि करणम् ।

२ चूर्णि, पृ० १२० : सुविसुद्धलेस्से नाम सुक्कलेस्से ।

३. वृत्ति, पत्र १२० : सुष्ठु – विशेषेण शुद्धा---स्त्रीसम्पर्कपरिहाररूपतया निष्कलङ्का लेश्या---अन्तःकरणवृत्तिर्यस्य स तथा स एवम्भूतः।

४. चूणि, पृ० १२० : परिकरिया नाम नो इत्थीपाए आमज्जेज्ज वा पमज्जेज्ज वा संवाहण ति जाव छत्तमउडं ति ।

प्र. चूर्णि, पृ० १२१ : अज्झत्यविसुद्धे, अज्भत्यं णाम संकष्पातो विसुद्धं, संकष्पविसुद्धं राग-द्वेषवित्रमुक्तम्, समो माना-ऽवमानेषु समदुःख-सुखं पश्यति आत्मानं च परं च मन्यते तुल्यम् । तथा चोक्तम्—

# पंचमं श्रजझयरां णरयविभत्ती

# पांचवां श्रध्ययन नरक-विभक्ति

# आमुख

प्रस्तुत अध्ययन का नाम 'नरक-विभिनत'— नरकवास का विभाग है। चूर्णिकार ने 'नरक' का निरुक्त इस प्रकार दिया है।—

'नीयन्ते तस्मिन् पापकर्माण इति नरकाः।' 'न रमन्ति तस्मिन् इति नरकाः।'

निर्युक्तिकार ने इस अध्ययन का प्रतिपाद्य बतलाते हुए नरक-उत्पति के अनेक कारणों में से दो कारणों-—उपसर्ग-भीक्ता तथा स्त्री-वशर्विता—का उल्लेख किया है। स्थानांग सूत्र में नरकगमन के चार हेतु बतलाए हैं — महा-आरंभ, महा-परिग्रह, पंचेन्द्रियवध और मांस-भक्षण। रे

तत्त्वार्थ सूत्र में नारकीय आयुष्य के दो कारण निर्दिष्ट हैं ---

- १. बहु आरंभ—महान् हिंसा।
- २. बहु परिग्रह--महान् परिग्रह।

मूल सूत्रकार ने प्रथम दो श्लोकों में अध्ययन का प्रतिपाद्य और आगे के तीन श्लोकों (२,४,६) में नरक गति के हेतुओं का दिग्दर्शन कराया है।

जम्बूकुमार ने सुधर्मा से पूछा—'नरकों का स्वरूप क्या है ? किन-किन कर्मों के कारण जीव नरक में जाता है ? नरकों में नैरियक किन-किन वेदनाओं का अनुभव करते हैं ?'

सुधर्मा ने कहा—'आर्य जम्बू! जैसे तुम मुक्ते पूछ रहे हो, वैसे ही मैंने भगवान् महावीर से पूछा था— भंते! मैं नहीं जानता कि जीव किन-किन कमों से और कैसे नरक में उत्पन्न होता है ? आप मुक्ते बताएं।'

भगवान् ने तब मुक्ते कहा— मैं तुमको उन जीवों के पापकर्म का दिग्दर्शन कराऊंगा, जिनसे वे उन विषम और चंड स्थानों में जाकर उत्पन्न होते हैं और भयंकर वेदनाओं को भोगते हैं। नरक के मुख्य हेतु हैं—

- १. कूर पापकर्मों का आचरण।
- २. महान् हिंसा का आचरण ।
- ३. असंयम में रति ।
- ४. आस्त्रवों के सेवन में व्यग्रता।

नरक पद के छह निक्षेप प्रस्तुत करते हुए निर्युक्तिकार, चूर्णिकार और वृक्तिकार ने निश्चित नरकावासों में उत्पन्न होना ही नारकीय जीवन नहीं माना है, किन्तु वे कहते हैं कि जिस जीवन में जो प्राणी नरक सदृश वेदनाओं, पीड़ाओं और दुःखों को भोगता है, वह स्थान या जन्म भी नरक ही है।

- १. नाम-नरक--किसी का नाम 'नरक' रख दिया।
- २. स्थापना-नरक--किसी पदार्थ या स्थान में 'नरक' का आरोपण कर दिया।

१. चूणि, पृ० १२६ :

२. निर्युक्ति गाया २३, चूर्णि, पृ० १६ : उश्तरमधीरुणी थीवसस्स णरएसु होज्ज उववाओ ।

३. ठाणं ४।६२८ ।

४. तस्वार्यं ६।१५: बह्वारम्मपरियहत्वं च नरकस्यायुषः।

२. द्रव्य-नरक — मनुष्य अथवा पशु जीवन में बंदीगृह, यातनास्थान आदि स्थानों का आसेवन करना, जहां नरकतुल्य वेदनाएं भोगनी पड़ती हैं । जैसे कालसौकरिक कसाई को मरणावस्था में अत्यन्त घोर वेदनाएं सहनी पड़ी थीं ।'

द्रव्य-नरक के दो प्रकार हैं---

- १. कर्मद्रव्य-द्रव्यनरक-नरक में वेदने योग्य कर्म-बंध !
- २. नोकर्मद्रव्यद्रव्य-नरक-वर्तमान जीवन में अशुभ रूप, रस, गंध, वर्ण, शब्द और स्पर्श का संयोग।
- ४. क्षेत्र-नरक चौरासी लाख नरकवासीं का निर्धारित भूविभाग ।
- काल-नरक—नारकों की कालस्थिति ।
- ६. भाव-नरक -- नरक आयुष्य का अनुभव, नरकयोग्य कर्मों का उदय ।

चूर्णिकार ने वर्तमान जीवन में नरकतुल्य कष्टों के अनुभव को भाव-नरक माना है । जैसे—कालसौकरिक ने अपने जीवन-काल में ही नरक का अनुभव कर लिया था । र

इसी प्रकार से 'विभक्ति' शब्द के निक्षेपों का चूणिकार और वृत्तिकार से विस्तार से वर्णन किया है। वृत्तिकार ने क्षेत्र-विभक्ति के अन्तर्गत आर्यक्षेत्रों को विस्तार से समभाया है। उन्होंने छह प्राचीन श्लोकों को उद्भृत कर साढे पच्चीस आर्य देशों तथा उनकी राजधानियों का नामोल्लेख किया है। "

इसी प्रकार उन्होंने अनार्य देशों के नाम तथा अनार्य देशवासी लोगों के स्वभाव का सुन्दर चित्रण किया है। चूणिकार ने उनका केवल नामोल्लेख किया है।

सात नरक माने जाते हैं। स्थानांग में उनके सात नाम और गोत्रों का उल्लेख है। वे नरक गोत्रों के नाम से ही पहचाने जाते हैं।

नरकों के नाम--

१. धर्मा २. वंशा ३. शैला ४. अंजना ४. रिष्टा ६. मधा ७. माघवती ।

नरकों के गोत्र---

१. रत्नप्रभा २. शर्कराप्रभा ३. बालुकाप्रभा ४. पंकप्रभा ५. धूमप्रभा ६. तमा ७. तमस्तमा।

अधोलोक में सात पृथिवियां (नरक) हैं। इन पृथ्वियों के एक दूसरे के अन्तराल में सात तनुवात (पतली वायु) और सात अवकाशान्तर हैं। इन अवकाशान्तरों पर तनुवात, तनुवातों पर घनवात, घनवातों पर घनोदिध और इन सात घनोदिधयों पर फूल की टोकरी की भांति चौड़े संस्थान वाली पृथ्वियों (नरक) हैं।

प्रस्तुत आगम के २।२।६० में समुच्चय में नरकावासों के संस्थान—आकार-प्रकार, उनकी अणुचिता तथा भयंकर वेदना का

- १. चूर्णि, पृ० १२२ : दब्बणिरओ तु इहेव जे तिरिय-भणुएसु असुद्धठाणा चारगादि खडा-कडिल्लग-कंदगा-वंसकरिल्लादीणि असुमाइं ठाणाइं, जाओ य णरगपडिरूवियाओ वेयणाओ दीसंति जद्या सो कालसोअरिओ मरितुकामो वेदणासमण्णागओ अद्वारसकम्मकम्मकारणाओ वा वाधि-रोग-परपीलणाओ वा एवमादिःःःः।
- २ चूर्णि, पृ० १२२ : भावणरगा · · · · · अधवा (सद्द-) रूव-रस-गंध-फासा इहेव कम्मुदयो णेरदयपायोग्गो, जन्ना कालसोअरियस्स इहभवे चेव ताई कम्माइं नेरइयभाव-भाविताई भावनरकः ।
- ३. (क) चूर्णि, पृ० १२२-१२३ ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र १२१-१२३।
- ४. वृत्ति, पत्र १२२ ।
- ४. वही, पत्र १२२।
- ६ . ठाणं ७१२३-२४ ।
- ७. ठाणं, ७।१४-२२ ।

कथन है। वे नारकीय जीव न सोकर नींद ले सकते है, न बैठकर विश्वाम कर सकते है, न उनमें स्मृति होती है, न रित, न धृति और न मित। वे वहां प्रगाढ़ और विपुल, चंड और रीद्र, असह्य वेदना का अनुभव करते हुए काल-यापन करते हैं।

बौद्ध साहित्य में भी नारकीय वेदना का यही रूप है। वहां कहा गया है---वे अधमजीव नरक में उत्पन्न होकर अत्यन्त दु:खप्रद, तीव्र, दारुण और कटुक वेदना को भोगते हैं।

नारकीय जीव तीन प्रकार की वैदना का अनुभव करते हैं-

- १. परमाधार्मिक देवों द्वारा उत्पादित वेदना ।
- २. परस्परोदीरित वेदना ।
- ३. नरक के क्षेत्र-विशेष में स्वामाविकरूप से उत्पन्न वेदना।

इन सात पृथ्वियों में प्रथम तीन —रत्नप्रभा, शर्कराप्रभा और बालुकाप्रभा—में पनरह परमाधार्मिक देवों द्वारा उत्पादित कष्टों का अनुभव नारकजीव करते हैं। चार पृथिवियों —पंकप्रभा, धूमप्रभा, तमा और तमस्तमा —में नारकीयजीव अत्यधिक वेदना का अनुभव करते हैं। यह क्षेत्रविपाकी वेदना है। उन नरकावासों का ऐसा ही अनुभाव है कि वहां रहने वाले प्राणी अत्यन्त दु:सह कष्टों का अनुभव करते हैं। रे

उन नरकावासों में नारकीयजीव परस्पर लड़ते हैं, एक दूसरे को मारते हैं, पीटते हैं, अंगच्छेद करते हैं—यह देदना भी वहां प्रचुरता से प्राप्त है ।

प्रथम तीन नरकों में तीनों प्रकार की वेदनाएं प्राप्त होती हैं और शेष चार में केवल दो प्रकार की वेदनाएं—क्षेत्रविपाकी वेदना और परस्परोदीरित वेदना —प्राप्त होती हैं।<sup>‡</sup>

आगमकार के अनुसार छठी-सातवीं नरक में नैरियक बहुत बड़े-बड़े रक्त कुंथुओं को पैदा कर परस्पर एक-दूसरे के शरीर को काटते हैं, खाते हैं।

स्थानांग सूत्र में नारकीय जीवों द्वारा भोगी जाने वाली दस प्रकार की वेदना का उल्लेख प्राप्त हैं ---

१. शीत २. उष्ण ३. क्षुझा ४. पिपासा ५. खुजलाहट ६. परतंत्रता ७. भय ८. शोक ६. जरा १०. व्याधि ।

छतीसवें क्लोक में प्रयुक्त 'संजीवनी' जब्द से चूर्णिकार ने नरकावासों की स्वाभाविकता का वर्णन किया है। उन नरकावासों में नारकीय जीवों को सतत कष्ट पाना होता है। वे अपनी स्थिति से पहले मरते नहीं। वे छिन्न-भिन्न, नविवत या मूच्छित होकर भी भयंकर वेदना का अनुभव करते हैं। पारे की तरह उनका सारा शरीर विवर जाता है, पर पानी के छींटे पड़ते ही वे पुन: जीवित हो जाते हैं। इसलिए उन नरकावासों को 'संजीवन' कहा गया है।

बौद्ध परम्परा में आठ ताप नरक माने जाते हैं। आठवें नरक संजीव' का वर्णन भी उपरोक्त वर्णन की तरह ही है। संजीव नरक में पहले शरीर भग्न होते हैं, फिर रजःकण जितने सूक्ष्म हो जाते हैं। पश्चात् शीतलवायु से वे पुनः सचेतन हो जाते हैं। जाते हैं।

प्रस्तुत अध्ययन में अग्नि के विषय में कुछ विशेष जानकारी प्राप्त होती है। नरक में बादर अग्नि नहीं होती। वहां के कुछ स्थानों के पुद्गल भट्टी की आग से भी अधिक ताप वाले होते हैं। वे अचित्त अग्निकाय के पुद्गल हैं।

१. मिष्फमनिकाय ४४।२।२ : निरयं उपपज्जिति ते तत्थ दुक्खा तिव्वा खरा कटुका वेदना वेदयन्ति ।

२. चूर्णि, पृ० १२३ । ते पुण जाव तच्चा पुढवी, सेसासु णित्य । सेसासु पुण अणुभाववेदणा चेव वेदेंति ।

३, चूर्णि पृ० १२३ । बृत्ति, पत्र १२३ ।

४. जीवाजीवाभिगम ३।१११ ।

५. ठाणं १०११०८ ।

६. अभिधम्मकोश पृ० ३७२, आचार्य नरेन्द्रदेव कृत ।

ग्रध्ययन ४ : ग्रामुख

म्यारहवें स्तोक में काली आभा वाले अचित्त अग्निकाय का उल्लेख है।

पैतीसवें क्लोक में सूत्रकार ने अग्नि के साथ 'विधूम' शब्द का प्रयोग किया है। वह निर्धूम अग्नि का वाचक है। इंधन के विना धूम नहीं होता। नरक में इंधन से प्रज्ज्वलित अग्नि नहीं होती। निर्धूम अग्नि की तुलना आज के विद्युत् से की जा सकती है। वह अग्नि वैक्षिय से उत्पन्न होती है। वह पाताल में उत्पन्न और अनवस्थित रहती है। उसमें संघर्षण प्रक्रिया की कोई आवश्यकता नहीं रहती। \*

एक प्रश्न होता है कि नरकावासों में उत्पन्न जीवों की वेदना का आधार क्या है ? वर्तमान जीवन में वे जिस प्रकार का पापाचार करते है, उसी प्रकार के व्यवहार से उन्हें पीड़ित किया जाता है, अथवा दूसरे प्रकार से ?

नारकीय जीव अपने-अपने कर्मों की मंदता, तीव्रता और मध्यम अवस्था के आधार पर मंद, तीव्र या मध्यम परिणाम वाली वेदना भोगते हैं । उनको पूर्व जीवन के पापाचरणों की स्मृति कराई जाती है । उनको उसी प्रकार से न छेदा जाता है, न मारा जाता है और न उनका वध किया जाता है । पूत्रोचरित सारे पाप-कर्मों की स्मृति कराकर उन्हें पीड़ित किया जाता है ।

नारकीय जीवों की वेदना तीन प्रकार से उदीर्ण होती है—स्वतः, परतः और उभयतः । उभयतः उदीर्ण होने वाली वेदना के कुछेक प्रकारों की सूचना चूर्णिकार ने छबीसवें श्लोक की चूर्णि में प्रस्तुत की हैं—

जो जीव पूर्वभव में मांस खाते थे उन्हें उन्हीं के शरीर का मांस खिलाया जाता है।

भूठ बोलने वालों की जीभ निकाल ली जाता है।

चारों के अंगोपांग काट दिए जाते हैं।

परस्त्रीगामी जीवों के वृषण छेरे जाते हैं तथा अग्नि में तपे लोहस्तंभों से आलिगन करने के लिए बाध्य किया जाता है।

जो कोधी स्वभाव के थे उनमें कोध उत्पन्न कर पीटते हैं।

जो मानी स्वभाव के थे उनकी अवहेलना की जाती है।

जो सायावी थे उनको नानाप्रकार से ठगा जाता है।

प्रथम तीन नरकावासों—रत्नप्रभा, शर्कराप्रभा और बालुकाप्रभा—में परमाधार्मिक देव नारकीयजीवों को वेदना देते हैं। वे देव पनरह प्रकार के हैं। उनके नामों का और कमों का विवरण निर्मृक्तिकार ने प्रस्तुत किया है। उनके कार्यानुरूप नाम हैं। उनका विवरण इस प्रकार है—

- १. अंब—अपने निवास-स्थान से ये देव आकर अपने मनोरंजन के लिए नारकीय जीवों को इधर-उधर दौड़ाते हैं, पीटते हैं, उनको ऊपर उछालकर शूलों में पिरोते हैं। उन्हें पृथ्वी पर पटक-पटक कर पीड़ित करते हैं। उन्हें पुनः अंबर—आकाश में उछालते हैं, नीचे फेंकते हैं।
- २. अंबरियी —मुद्गरों से आहत, खड्ग आदि से उपहत, मूच्छित उन नारिकयों को ये देव करवत आदि से चीरते हैं, उनके छोटे-छोटे टुकड़े करते हैं।
  - ३. श्याम-ये देव जीवों के अंगच्छेद करते हैं, पहाड़ से नीचे गिराते है, नाक को बींधते हैं, रज्जु से बांधते हैं ।
- ४. शबल ये देव नारकीय जीवों की आंतें बाहर निकाल लेते हैं, हृदय को नष्ट कर देते हैं, कलेजे का मांस निकाल लेते हैं, चमड़ी उचेड़ कर उन्हें कष्ट देते हैं।
  - रीद्र—ये अत्यन्त कूरता से नारकीय जीवों को दुःख देते हैं।
- ६. उपरौद्र ये देव नारकों के अंग-भंग करते हैं, हाथ-पैरों को मरोड़ देते हैं। ऐसा एक भी क्रूरकर्म नहीं, जो ये न करते हों।
- १. चूर्णि, पृ० १३७ : बिना काष्ठै: अकाष्ठा यैकि रक्तालम्बा अग्नयः अवद्विता पातालस्या अप्यनवस्या ।
- २. बही, पृ० १३१ । बृत्ति, यत्र १३२ ।
- ३. वही, पृष्ठ १३३ ।

- ७. काल-ये देव नारिकयों को भिन्न-भिन्न प्रकार के कडाहों में पकाते हैं, उबालते हैं और उन्हें जीवित मछलियों की तरह सेंकते हैं।
- प्रसहाकाल—ये देव नारकों के छोटे-छोटे टुकड़े करते हैं, पीठ की चमड़ी उधेड़ते हैं और जो नारक पूर्वभव में मांसाहारी थे उन्हें वह मांस खिलाते हैं।
  - श्रांस—ये देव नारकीय जीवों के अंग-प्रत्यंगों के बहुत छोटे-छोटे टुकड़े करते हैं, दु:ख उत्पादित करते हैं।
- १०. असिपत्र (या धनु)-—ये देव असिपत्र नाम के वन की विकुर्वणा करते हैं। नारकीय जीव छाया के लोभ से उन वृक्षों के नीचे आकर विश्वाम करते हैं। तब हवा के भोंकों से असिधारा की भांति तीखे पत्ते उन पर पड़ते हैं और वे छिद जाते हैं।
  - ११. कुंभि (कुंभ) —ये देव विभिन्न प्रकार के पात्रों में नारकीय जीवों को डालकर पकाते हैं।
  - १२. **बालुफ** —ये देव गरम बालू से भरे पात्रों में नारकों को चने की तरह भुनते हैं।
- १३. वैतरणी—ये नरकपाल वैतरणी नदी की विकुर्वणा करते हैं। वह नदी पीब, लोही, केश और हिड्डियों से भरी-पूरी होती है। उसमें खारा गरम पानी बहता है। उस नदी में नारकीय जीवों को बहाया जाता है।
- १४. खरस्वर—ये नरकपाल छोटे-छोटे धामों की तरह सूक्ष्म रूप से नारकों के शरीर को चीरते हैं। फिर उनके और भी सूक्ष्म टुकड़े करते हैं। उनको पुन: जोड़कर सचेतन करते हैं। कठोर स्वर में रोते हुये नारकों को शाल्मली वृक्ष पर चढ़ने के लिए प्रेरित करते हैं। वह वृक्ष वज्रमय तीखे कांटों से संकुल होता है। नारक उस पर चढ़ते हैं। नरकपाल पुन: उन्हें खींचकर नीचे ले आते हैं। यह कम चलता रहता है।
- १५. महाघोष —ये सभी असुरदेवों में अधम जाति के माने जाते हैं। ध्ये नरकपाल नारकों को भीषण वेदना देकर परम मुदित होते हैं।

यह पनरह परमाधार्मिक देवों -- नरकपालों का संक्षिप्त विवरण है।

निर्युक्तिकार ने सतरह गाथाओं में नरकपालों के नाम और उन नामों के अनुरूप कायों का निर्देश दिया है। चूर्णिकार ने इन गाथओं की विशेष व्यारूया नहीं की है। वृत्तिकार ने इनका विस्तार से वर्णन किया है।

प्रस्तुत अध्ययन के दो उद्देशक हैं। पहले उद्देशक में २७ और दूसरे में २४ श्लोक हैं। इन श्लोकों में नरकों में प्राप्त वेद-नाओं का सांगोपांग वर्णन है। पचासवें श्लोक में कहा गया है कि प्राणी अपने पूर्वभव में तीव्र, मंद और मध्यम अध्यवसायों से पापकर्म करता है और उसी के अनुरूप उत्कृष्ट, जधन्य और मध्यम स्थिति वाले कर्मों का बन्ध कर उस कालस्थिति तक कर्मों का वेदन करता है। उन नरकों में 'अच्छिणिमीलियमेत्तं णित्थ सुहं किंचि कालमणुबद्धं' अशंख की पलकें भपके उतने समय का भी सुख नहीं है।

वस्तुतः यह अध्ययन अठारह पापों के आचरण के प्रति विरक्ति पैदा करता है।

सूत्रकार के अनुसार नारकीय वेदना से मुक्त होने के उपाय हैं-

१. हिंसा-निवृत्ति २. सत्य आदि का आचरण ३. असंग्रह का पालन ४. कषाय-निग्रह ५. अठारह पापों से निवृत्ति ६. चारित्र का अनुपालन ।

१. निर्मुक्ति गाथा ४६-७५ ।

२. चूर्णि, पृ० १२३-१२६ ।

३. वृत्ति, पत्र १२३-१२६ ।

४. चूणि, पृ० १३६ । जारिसाणि तिव्व-मंद-मिक्किय-अवस्वताएहि जवव्णमिक्सियुक्किट्ठितीयाणी कम्माणि कताणि तं तथा अणुभवति ।

४. चूणि, पृ० १३० में उद्धत ।

६. सुवगडो ४।४१,४२ ।

पंचमं ग्रज्भयणं : पांचवां ग्रघ्ययन

रगरयविभत्ती : नरक-विभक्ति

पढमो उद्देशो : पहला उद्देशक

#### मूख

#### संस्कृत छाया

# हिन्दी अनुवाद

- १. पुन्छिसुहं केवलियं महेंसि कहंऽभितावा णरगा पुरत्था? अजाणओं मे मुणि बृहि जाणं कहं णुबाला णरगं उर्वेति? ।१।
- अप्राक्षमहं कैवलिकं महर्षि कथमभितापा नरकाः पुरस्तात्। अजानतो मे मुने श्रूहि जानन्, कथं नु बाला नरकमुपयन्ति ?॥
- १. (सुधर्मा ने जंबू से कहा) मैंने केवल-ज्ञानी महिष महाबीर से पूछा था कि नरक में कैसा ताप (कष्ट) होता है? हे मुने! मैं नहीं जानता, आप जानते हैं इसलिए मुक्ते बताएं कि अज्ञानी जीव नरक में कैसे जाते हैं?

- २. एवं मए पुट्ठे महाणुभावे इणमब्बवी कासवे आसुष्पण्णे। पवेयइस्सं दुहमटुदुग्गं आदीणियं दुक्कडिणं पुरत्या।२।
- एवं मया पृष्टो महानुभावः, इदमब्रवीत् काश्यपः आगुप्रज्ञः। प्रवेदयिष्यामि दुःखार्थं दुर्गं, आदीनिकं दुष्कृतिनं पुरस्तात्॥
- मेरे द्वारा ऐसा पूछने पर महानुभाव, आशुप्रज्ञ, कश्यपगोत्रीय महावीर ने यह कहा—'दु:खदायी, विषम, अत्यन्त दीन' और जिसमें दुराचारी जीव रहते हैं, उस नरक के विषय में मैं तुम्हें बताऊंगा।

- जे केइ बाला इह जीवियट्टी
  पावाइं कम्माइं करेंति रुद्दा।
  ते घोररूवे तिमिसंधयारे
  तिव्वाभितावे णरए पडंति।३।
- ये केचिद् बाला इह जीवितायिनः, पापानि कर्माणि कुर्वन्ति रुद्राणि । ते घोररूपे तमिस्रान्धकारे, तीव्राभितापे नरके पतन्ति ॥
- ३. कुछ अज्ञानी मनुष्य जीवन के आकांक्षी होकर रौद्र पापकर्म करते हैं। वे महावोर, सघन अंधकारमय, तीव ताप वाले नरक में जाते हैं।

- ४. तिरुवं तसे पाणिणो यावरे य जे हिसई आयमुहं पडुच्चा। जे लूसए होइ अदत्तहारी ण सिक्खई सेयवियस्स किचि।४।
- तीवं त्रसान् प्राणिनः स्थावरांश्च, यो हिनस्ति आत्मसुखं प्रतीत्य। यो नूषको भवति अदत्तहारी, न शिक्षते सेव्यस्य किञ्चित्॥
- ४. जो अपने मुख के लिए कूर अध्यवसाय से नित्रस और स्थावर जीवों की हिंसा करते हैं, अंगच्छेद करते हैं, चोरी करते हैं और सेवनीय (आचरणीय) का अभ्यास नहीं करते (वे नरक में जाते हैं।)

- ४. पागिक्स पाणे बहुणं तिवाई अणिव्वुडे घायमुवेइ बाले। णिहो णिसं गच्छइ अंतकाले अहोसिरं कट्टु उवेइ दुग्गं।४।
- प्रागत्भी प्राणानां बहूनां अतिपाती, अनिर्वृतः घातमुपैति बालः। न्यक् निशां गच्छति अन्तकाले, अधः शिरः कृत्वा उपैति दुर्गम्॥
- ५. जो ढीठ मनुष्य<sup>११</sup> अनेक प्राणियों को मारते हैं, अशान्त हैं, वे अज्ञानी आधात को प्राप्त होते हैं। वे जीवन का अन्तकाल होने पर नीचे अंधकार-पूर्ण रात्रों को प्राप्त होते हैं और नीचे सिर हो<sup>११</sup> दुर्गम नरक में उत्पन्न होते हैं।

- ६. हण छिदह भिदह णं दहेह सद्दे सुणेता परधम्मियाणं। ते णारगा क भयभिण्णसण्णा कंखंति कंणाम दिसं वयामो ? ।६।
- ७. इंगालरासि जिलयं सजोइं
   तओवमं भूमिमणुक्कमंता ।
   ते उज्भमाणा कलुणं थणंति
   अरहस्सरा तत्थ चिरहिईया ।७।

८. जइ ते सुया वेयरणीऽभिदुग्गा णिसिओ जहा खुर इव तिवस्तसोया। तरंति ते वेयरणीऽभिदुग्गं उसुचोइया सत्तिसु हम्ममाणा।६।

- कोलेहि विज्ञांति असाहुकम्मा
  णावं उवेंते सइविष्पहृणा ।
  अण्णे तु सुलाहि तिसुलियाहि
  दोहाहि विद्धृण अहे करेंति ।६।
- १०. केसि च बंधित्तु गले सिलाओ उदगंसि बोलेंति महालयंसि । कलंबुयावालुयमुम्मुरे य सोलेंति पच्चंति य तत्थ अण्णे ।१०।
- ११. असूरियं णाम महाभितावं अंधं तमं दुष्पतरं महंतं। उड्ढं अहे यं तिरियं दिसासु समाहिओ जत्थगणी भियाद।११।

१२. जंसी गुहाए जलणेऽतिवट्टे अविजाणओ डज्भइ लुत्तपण्णो। सया य कलुणं पुण घम्मठाणं गाढोवणीयं अइदुक्खधम्मं।१२। हत छिन्त भिन्त दहत, शब्दान् श्रुत्वा पराधार्मिकाणाम् । ते नारकाः तु भयभिन्नसंज्ञाः, कांक्षन्ति कां नाम दिशं व्रजामः ? ॥

अङ्गारराशिः ज्वलितः सज्योतिः, तदुपमां भूमि अनुकामन्तः । ते दह्यमानाः करुणं स्तर्नान्तः, अरहःस्वराः तत्र चिरस्थितिकाः॥

यदि ते श्रुता वैतरणी अभिदुर्गा, निश्चितो यथा क्षुर इव तीक्ष्णश्रोताः । तरन्ति ते वैतरणीमभिदुर्गां, इषुचोदिताः शिवतिभिर्हन्यमानाः ॥

'कोलेहि' विध्यन्ति असाबुकर्माणः, नावमुपयतः स्मृतिविप्रहोनान् । अन्ये तु शूलैः त्रिशूलैः, दीर्षेः विद्वा अधः कुर्वन्ति ॥

केषाञ्च बध्वा गले शिलाः, उदके श्रोडयन्ति महति। कलम्बुकाबालुकामुर्मुरे च, लोलयन्ति पचन्ति च तत्र अन्ये।।

असूर्यं नाम महाभितापं, अन्धंतमः दुष्प्रतरं महत्। ऊर्ध्वमधश्च तिर्यग्दिशासु, समाहितो यत्राग्निः धमति॥

यस्मिन् गुहायां ज्वलनेऽतिवृत्तः, अविजानन् दह्यते लुप्तप्रज्ञः । सदा च करुणं पुनर्धमस्थानं, गाढोपनीतमतिदुःखधमम् ॥

- ६. वे नैरियक परमाधार्मिक देशों के 'मारो, काटो, दुकड़े करो, जलाओं — ये शब्द सुन कर भय से संज्ञाहीन हो जाते हैं और यह आकांक्षा करते हैं कि हम किस दिशा में जाएं ?<sup>11</sup>
- ७. वे जलती हुई ज्योति सहित अंगार-राशि<sup>1</sup> के समान भूमि पर चलते हैं। उसके ताप से जलते हुए वे चिल्ला-चिल्ला कर<sup>11</sup> करुण कन्दन करते हैं।<sup>15</sup> वे चिरकाल तक<sup>19</sup> उस नरक में रहते हैं।
- न. तेज छुरे जैसी तीक्ष्ण धार वाली अति-दुर्गम<sup>1८</sup> वैतरणी नदी<sup>18</sup> के बारे में तुमने सुना होगा। वे नैरियक बाणों से बींधे और भाले से<sup>38</sup> मारे जाते हुए उस वैतरणी नदी में उतरते हैं।
- ६. कूरकर्मा परमाधार्मिक देव (वैतरणी नदी से डर कर) नाव के पास आते हुए उन स्मृतिशून्य के नैरियकों की गरदन को के वींध डालते हैं। कुछ परमाधार्मिक उन्हें लम्बे शूलों और त्रिशूलों से बींध कर नीचे भूमि पर गिरा देते हैं।
- १०. कुछ परमाधार्मिक देव किन्हीं के गले में शिला बांधकर उन्हें अथाह पानी में डुबो देते हैं। (वहां से निकाल कर) तुबाग्नि की भांति (वैतरणी के) तीर की<sup>14</sup> तपी हुई<sup>84</sup> बालुका में उन्हें लोट-पोट करते हैं ओर भूनते हैं।
- ११. असूर्य र नाम का महान् संतापकारी एक नरकावास है। वहां घोर अंधकार है । जिसका पार पाना कठिन हो इतना विशाल है। वहां ऊंची, नीची और तिरछी दिशाओं में निरंतर का गर जनती है।
- १२ उसकी गुफा में नारकीय जीव ढकेला जाता है। वह प्रज्ञाश्चन्य नैरियक के निर्मम-द्वार को नहीं जानता हुआ के उस अग्नि में जलने लग जाता है।

नैरियकों के रहने का वह स्थान सदा तापमय<sup>१२</sup> और करुणा उत्पन्न करने वाला है। वह कर्म के द्वारा<sup>१३</sup> प्राप्त और अत्यन्त दु:खमय है।<sup>१४</sup>

- १३. चतारि अगणीओ समारभेता चतुरोग्नीन् समारभ्य, जिह क्र्रकम्मा भितवेति बालं । यस्मिन् क्रूरकर्माणोऽभितापयन्ति बालम् । ते तत्र तिष्ठन्त्यभितप्यमानाः, मच्छा व जीवंत्रवजोइपत्ताः ।१३। मत्स्या इव जीवन्त उपज्योतिः प्राप्ताः ।।
- १३. ऋूरकर्मा नरकपाल नरकावास में चारों दिशाओं में अग्नि जलाकर उन अज्ञानी नारकों को तपाते हैं। के ताप सहते हुए वहां पड़े रहते हैं, जैसे अग्नि के समीप ले जाई गई जीवित मछलियां? ।

१४. संतच्छणं णाम महाभितावं ते णारगा जत्य असाहुकम्मा । हत्थेहि पाएहि य बंधिऊणं फलगंव तच्छंति कुहाडहत्था ।१४। सन्तक्षणं नाम महाभितापं, तान् नारकान् यत्र असाधुकर्माणः । हस्तयोः पादयोश्च बच्वा फलकमिव तक्ष्णुवन्ति कुठारहस्ताः ।। १४. संतक्षण<sup>३७</sup> नाम का महान् संतापकारी एक नरकावास है, जहां हाथ में कुठार लिए हुए नरकपाल अग्रुभकर्म वाले उन नैरियकों के हाथों और पैरों को है बांध कर उन्हें फलक की भांति छील डालते हैं।

१५. रुहिरे पुणो वच्च-समुस्सियंगे भिण्णुत्तिमंगे परिवत्तयंता। पयंति णं णेरइए फुरंते सजीवमच्छे व अयो-कवल्ले।१५। रुधिरे पुनः वर्चःसमुन्छिताङ्गान्, भिन्नोत्तमाङ्गान् परिवर्त्तयन्तः। पचन्ति नैरियकान् स्फुरतः, सजीवमत्स्यानिवायस्-'कवल्ले'। १५. वे नरकपाल खून से सने, मल से लथपथ, सिर फूटे, तड़फते नैरियकों को उलट-पुलट करते हुए<sup>\*\*</sup> उन्हें जीवित मछलियों की भांति लोहे की कडाही में पकाते हैं।

**१६. णो चेव ते तत्थ मसीभवंति** ण मिज्जई तिञ्वभिवेयणाए। तमाणुभागं अणुवेययंता दुक्खंति दुवली इह दुक्कडेणं 1१६।

- नो चैव ते तत्र मषीभवन्ति, न म्रियन्ते तीन्नाभिवेदनया। तमनुभागमनुवेदयन्तः, दुःखन्ति दुःखिन इह दुष्कृतेन।।
- १६. वे वहां (पकाने पर भी) जल कर राख नहीं होते । तीन्न वेदना से पीड़ित होकर भी वे नहीं मरते । "वे अपने किए हुए कर्मों का फल भोगते हैं और अपने ही दुष्कृत से दु:खी बने हुए दु:ख का अनुभव करते हैं।

१७. तिंह च ते लोलणसंपगाढे गाढं सुतत्तं अर्गाण वयंति । ण तत्थ सायं लभंतीऽभिदुग्गे अरहियाभितावे तह वी तवेंति ।१७। तिस्मश्च ते लोलनसंप्रगाढे, गाढं सुतप्तमिंग व्रजन्ति । न तत्र सातं लभन्तेऽभिदुर्गे, अरिहताभितापे तथापि तापयन्ति ॥ १७. वे शीत से व्याप्त र नरकावास में (शीत से पीड़ित होकर) घनी धधकती आग की ओर जाते हैं। किन्तु उस दुर्गम स्थान में वे सुख को प्राप्त नहीं होते। वे निरंतर ताप वाले स्थान में चले जाते हैं, फिर नरकपाल (गरम तेल डाल कर) उन्हें जलाते हैं। र ने

१८. से सुद्ध्वई णगरवहे व सहे दुहोवणीताण पदाण तत्थ। उदिण्णकम्माण उदिण्णकम्मा पुणो पुणो ते सरहं दुहेंति।१८। अथ श्रूयते नगरवध इव शब्दः, दुःखोपनीतानां पदानां तत्र । उदीर्णकर्मणां उदीर्णकर्माणः, पुनः पुनस्ते सरभसं दुःखयन्ति ॥

१८. वहां दुःखं से निकले हुए शब्दों का कोलाहल, नगर के सामूहिक हत्याकांड के समय होने वाले कोलाहल की भाति सुनाई देता है। उदीणं कर्म वाले नरक-पाल, बड़े उत्साह के साथ, उदीणं कर्म वाले नैरियकों को बार-बार सताते हैं। १६. पाणेहि णं पाव विओजयंति तं भे पवदस्वामि जहातहेणं। दंडेहि तस्था सरयंति बाला सब्वेहि दंडेहि पुराकएहिं।१६। प्राणैः पापा वियोजयन्ति, तद् भवद्भ्यः प्रवक्ष्यामि यथातथेन । दण्डैस्त्रस्तान् स्मारयन्ति बालाः, सर्वैः दण्डैः पुराकृतैः ॥

१६. "दुष्ट नरकपाल नारिकयों के प्राणों (शरीर के अवयवों जौर इन्द्रियों) का" वियोजन करते हैं। (वे ऐसा क्यों करते हैं,) उसका यथार्थ कारण मैं तुम्हें बता- ऊंगा। वे विवेकशून्य नरकपाल दंड से संत्रस्त नैरियकों को उनके पहले किए हुए सब पापों की याद दिलाते हैं।

२०. ते हम्ममाणा णरगे पडंति
पुण्णे दुरूवस्स महाभितावे।
ते तत्थ चिद्ठंति दुरूवभवली
तुद्दंति कम्मोवगया किमीहि।२०।

ते हन्यमाना नरके पत्तन्ति, पूर्णे 'दुरूवस्स' महाभितापे। ते तत्र तिष्ठन्ति 'दुरूव'मक्षिणः, तृद्यन्ते कर्मोपगताः कृमिभिः।।

२०. वे नारकीय जीव नरकपालों द्वारा पीटे जाने पर, ख्रुपने के लिए इधर-उधर दौड़ते हुए, महान् संतापकारी, मल से भरे हुए, र नरकावास में जा पड़ते हैं। " वे अपने कर्म के वशीभूत होकर मल खाते हैं और कृमियों द्वारा काटे जाते हैं। "

२१. सया कसिणं पुण घम्मठाणं गाढोवणीयं अइदुव्खधम्मं। अंदूसु पविखप्प विहत्तु देहं वेहेण सीसं सेऽभितावयंति।२१। सदा कृत्स्नं पुनर्घर्मस्थानं, गाढोपनीतमतिदुःखधर्मम् । अन्दूषु प्रक्षिप्य विहत्य देहं, वेधेन शीर्षं तस्याभितापयन्ति।।

२१. नैरियकों के रहने का संपूर्ण स्थान सदा तापमय के होता हैं। वह कर्म के द्वारा प्राप्त और अत्यन्त दु: खमय है। नरक-पाल उनके शरीर को हत-प्रहत कर, बेड़ियों में डाल, सिर को वींध, उन्हें सताते हैं।

२२. छिदंति बालस्स खुरेण णनकं ओट्ठे वि छिदंति दुवे वि कण्णे । जिडभं विणिवकस्स विहत्थिमेत्तं तिनखाहि सुलाहि भितावयंति ।२२। छिन्दन्ति बालस्य क्षुरेण नकं, औष्ठौ अपि छिन्दन्ति द्वाविप कणौ । जिह्वां विनिष्कास्य वितस्तिमात्रां, तीक्ष्णाभिः शूलाभिरभितापयन्ति ।।

२२. वे नरकपाल उस अज्ञानी नैरियक का छुरे से नाक, होठ और दोनों कान काटते हैं ,और जीभ को वित्ता भर बाहर निकाल कर तीखे शूलों से बीधते हैं।

- २३. ते तिष्पमाणा तलसंपुड व्व राइंदियं तत्थ थणंति बाला। गलंति ते सोणियपूयमंसं पज्जोइया खारपदिद्धियंगा।२३।
- ते तिप्यमानास्तलसंपुट इव, रात्रिदिवं तत्र स्तनन्ति बालाः । गलन्ति ते शोणितपूयमांसं, प्रद्योतिताः क्षारप्रदिग्धाङ्गाः ।।
- २३. ताडपत्रों के संपुट की भांति रे हाथों और पैरों को संपुटित कर देने पर वे अज्ञानी नैरियक वहां रात-दिन चिल्लाते हैं। जले हुए तथा खार छिड़के हुए शरीर से लोही, पीब और मांस गिरते रहते हैं।

- २४. जइ ते सुया लोहियपूयपाई
  बालागणी तेयगुणा परेणं।
  कुंभी महंताऽहियपोरुसीया
  समूसिया लोहियपूयपुण्णा।२४।
- यदि तव श्रुता लोहितपूयपाचिनी, वालाग्नितेजोगुणा परेण । कुम्भी महत्यधिकपौरुषीया, समुच्छ्रिता लोहितपूयपूर्णा।।
- २४. यदि तुमने सुना हो, " नरक में पुरुष से बड़ी", ऊंची एक महान् कुंभी" है। वह रक्त और पीब को पकाने वाली, अभिनव प्रज्वलित अग्नि से अत्यन्त तप्त और रक्त तथा पीब से भरी हुई है।

# सूयगडो १

२४१ ग्र० ५: नरक

ग्र० ५: नरकविभक्ति : श्लोक २५-३०

२४. पिक्खप्प तासुं पपचंति बाले अट्टस्सरे ते कलुणं रसंते। तण्हाइया ते तउतंबतत्तं पिज्जिजमाणट्टयरं रसंति।२४। प्रक्षिप्य तासु प्रयचन्ति बालान्, आर्त्तस्वरान् तान् करुणं रसतः। तृषादितास्ते त्रपुताम्रतप्तं, पाथ्यमानाः आर्त्ततरं रसन्ति।।

२५. नरकपाल आर्स और करुण स्वर से आक्रन्दन करने वाले उन अज्ञानी नैर-यिकों को कुंभी में डालकर पकाते हैं। प्यास से व्याकुल नैरियकों को जब तथा हुआ शीशा और तांबा पिलाया जाता है तब वे अत्यन्त आर्त्त स्वर में चिल्लाते हैं।

२६. अप्पेण अप्पं इह बंचइत्ता भवाहमे पुब्बसए सहस्से। चिट्ठंति तत्था बहुक्रकम्मा जहाकडे कम्म तहा से भारे।२६। आत्मनाऽत्मानिमह वञ्चयित्वा, भवाधमे पूर्वशते सहस्र । तिष्ठन्ति तत्र वहुकूरकर्माणः, यथाकृतं कर्मे तथा तस्य भारः॥

२६. पूर्ववर्ती अधम भवों में "सैंकड़ों-हजारों वार स्वयं से "स्वयं को ठग कर" वे कूर कर्म करने वाले प्राणी नरकावास में पड़े रहते हैं। जैसा कर्म किया जाता है, वैसा ही उसका भार (दु:ख-परिमाण) होता है। <sup>५८</sup>

२७. समन्जिणिता कलुसं अणज्जा इट्ठेहि कंतेहि य विष्पहूणा। ते दुब्भिगंधे कसिणे य फासे कम्मोवगा कुणिमे आवसंति।२७। संमर्ज्यं कलुषमनार्याः, इष्टैः कान्तैश्च विप्रहीनाः। ते दुरभिगन्धे कृष्णे च स्पर्शेः, कर्मोपगाः कुणपे आवसन्ति॥ २७. वे अनार्य पाप<sup>त</sup> का अर्जन कर, इष्ट और कांत विषयों से बिहीन हो, कर्म की विवशता से दुर्गन्ध-युक्त और अनिष्ट<sup>६०</sup> स्पर्श वाले अपिबत्र स्थान में<sup>६९</sup> आवास करते हैं।

— त्ति बेमि ॥

-इति ब्रवीमि ।।

---ऐसा मैं कहता हूं।

# बोभ्रो उद्देशो : दूसरा उद्देशक

- २८. अहावरं सासयदुक्खधम्मं तं भे पवक्खामि जहातहेणं। बाला जहा दुक्कडकम्मकारी वेयंति कम्माइं पुरेकडाइं।१।
- अथापरं शाश्वतदुःखधर्मं, तद्भवद्भ्यः प्रवक्ष्यामि यथातथेन । बाला यथा दुष्कृतकर्मकारिणो, वेदयन्ति कर्माणि प्राकृतानि ।।
- २८. अब मैं तुम्हे शाक्वत दुःख-धर्म वाले दूसरे नरकों के विषय में यथार्थरूप में कि वताऊंगा। अज्ञानी प्राणी जैसे दुष्कृत कर्म करते हैं वैसे ही उन पूर्व-कृत कर्मों का फल भोगते हैं।

- २६. हत्थेहि पाएहि य बंधिऊणं उदरं विकत्तंति खुरासिएहि। गेण्हित्तु बालस्स विहत्तु देहं वद्धं थिरं पिट्टउ उद्धरंति।२।
- हस्तयोः पादयोश्च बद्धवाः, उदरं विकर्त्तयन्ति क्षुरासिकैः। गृहीत्वा बालस्य विहत्य देहं, वर्ध्व स्थिरं पृष्ठत उद्धरन्ति॥
- २६. नरकपाल नैरियकों के हाथ और पैर बांधकर छुरे और तलवार से उनके पेट फाडते हैं, उन्हें पकड़ शरीर को हत-प्रहत कर पीठ की पसुदृह पचमड़ी को शीच में विना तोड़े उधेड़ते हैं।

- ३०. बाहू पकत्तंति य मूलओ से थूलं वियासं मुहे आडहंति। रहंसि जुत्तं सरयंति बालं आरुस्स विज्मंति तुदेण पट्ठे।३।
- बाहू प्रकर्तयन्ति च मूलतस्तस्य, स्थूलं विकाशं मुखे आदहन्ति । रथे युक्तं सारयन्ति वा,लं आरुष्य विध्यन्ति तोदेन पृष्ठे॥
- ्० वे नैरियक की भुजाओं को मूल से ही काटने हैं। उपके मुंह को फाड़ कर बड़े-बड़े (तपे हुए कोहे के) गोलों से उसे जलाते हैं। उस अज्ञानी को रथ में जोत कर चलाते हैं और रूब्ट होकर पीठ पर कोड़े मारते हैं। "

- २१. अयं व तत्तं जिलयं सजोई तकोवमं भूमिमणुक्कमंता। ते उज्भमाणा कलुणं थणंति उसुचोइया तत्तजुगेसु जुत्ता।४।
- अय इव तप्तां ज्वलितां सज्योतिषं, तदुषमां भूमिमनुकामन्तः । ते दह्यमानाः करुणं स्तनन्ति, इषुचोदितास्तप्तयुगेष् युक्ताः ॥
- ३१. तप्त स्रोह की भांति जलती हुई अग्नि जैसी भूमि पर चलते हुए वे जलने पर कि करण रुदन करते हैं। वे बाण से वींचे जाते हैं और तमे हुए जुए से जुते रहते हैं।

- ३२. बाला बला भूमिमणुक्कमंता पविज्जलं लोहपहं व तत्तं। जंसीऽभिदुगांसि पवज्जमाणा पेसे व दंडेहि पुरा करेंति।४।
- बाला बलाद् भूमिमनुकामन्तः, 'प्रविज्जलां' लोहपथमिव तप्ताम् । यस्मिन् अभिदुर्गे प्रपद्यमानाः, प्रष्यानिव दण्डैः पुरः कुर्वन्ति॥
- ३२. नरकपाल उन अज्ञानी नैरियकों को रक्त और पीब से सनी, लोहपथ की भांति तप्त भूमि पर बलात्<sup>9२</sup> चलाते हैं। उस दुर्गम स्थान में<sup>9२</sup> चलते हुए उन नैरियकों को प्रेष्यों<sup>91</sup> की भांति ढंढों से पीट-पीट कर आगे ढकेलते हैं।

- ३३. ते संपगाढंमि पवज्जमाणा सिलाहि हम्मंति भिपातिणीहि संतावणी णाम चिरहिईया संतष्पई जत्थ असाहुकम्मा ।६।
- ते संप्रगाढे प्रपद्यमानाः, शिलाभिर्हन्यन्तेऽभिपातिनीभिः । संतापनी नाम चिरस्थितिका, सन्तप्यते यत्रासाधकर्मा ॥
- ३३. वे पथरीले मार्ग पर<sup>भ</sup> चलते हुए सामने से गिराई जाने वाली<sup>भ</sup> शिलाओं से मारे जाते हैं। 'संतापनी'<sup>भ</sup> नाम की चिरकालीन स्थिति वाली<sup>भ</sup> कुंभी में, अशुभ कर्म वाले वे संतप्त किए जाते हैं।

- ३४. कंदूसु पिक्खप्प पयंति बालं तओ विदड्ढा पुण उप्पतंति। ते उड्ढकाएहि पखज्जमाणा अवरेहि खज्जंति सणप्फएहि।७।
- कन्दुषु प्रक्षिप्य पचन्ति बालं, ततो विदग्धाः पुनरुत्पतन्ति । ते 'उड्डु' काकैः प्रखाद्यमानाः, अपरैः खाद्यन्ते सनखपदैः॥
- ३४. नरकपाल अज्ञानी नैरियकों को कडाही में उट्टाल कर पकाते हैं। वे भुने जाते हुए ऊपर उछलते हैं तब उन्हें द्राण (बड़े कौए) के खाने लगते हैं। भूमि पर गिरे हुए दुकड़ों को दूसरे सिंह व्याझ आदि खा जाते हैं। '

- ३५. समूसियं णाम विधूमठाणं जं सोयतत्ता कलुणं थणंति । अहोसिरं कट्ट विगत्तिऊणं अयं व सत्थेहि समूसर्वेति ।८।
- समुच्छ्रितं नाम विध्मस्थानं । यत् शोकतप्ताः करुणं स्तनन्ति । अधः शिरः कृत्वा विकर्त्यं, अजमिव शस्त्रेषु समुच्छ्राययन्ति ॥
- ३५. वहां एक बहुत ऊंचा विधूम अग्नि का स्थान है, जिसमें जाकर वे नैर-यिक शोक से तप्त होकर करूण रुदन करते हैं। नरकपाल उन्हें बकरें की भांति ओंथे शिर कर, उनके शिर को काटते हैं और शूल पर लटका देते हैं।

- ३६. समूसिया तत्थ विसूणियंगा पक्खीहि खज्जंति अओमुहेहि। संजीवणी णाम चिरट्टिईया जंसी पया हम्मइ पावचेया।६।
- समुच्छितास्तत्र विशूनिताङ्गाः, पक्षिभिः खाद्यन्तेऽयोमुखैः । संजीवनी नाम चिरस्थितिका, यस्यां प्रजाः हन्यन्ते पापचेतसः ॥
- ३६. शूल पर लटकते<sup>(०)</sup>, चमड़ी उकेले हुए वे नैरियक लोहे की चोंच वाले पक्षियों द्वारा खाए जाते हैं। नरकभूमी 'संजी-वनी'" (बार-बार जिलाने वाली) होने के कारण चिरस्थिति वालीं<sup>(९)</sup> है। उसमें पापचेतां<sup>(१)</sup> प्रजा प्रताडित की जाती है।

म् १: नरकविभक्ति: इलोक ३७-४२

३७. तिबसाहि सुलाहि ऽभितावयंति वसोवगं सावययं व लद्धं। ते सुलविद्धा कलुणं थणंति एगंतदुक्खं दृहुओ गिलाणा ।१०। तीक्षणाभिः शूलाभिरभितापयन्ति, वशोपगं श्वापदकमिव लब्ध्वा। ते शूलविद्धाः करुणं स्तनन्ति, एकान्तदुःखं द्वितः ग्लानाः॥

३७. नरकपाल हाथ में आए श्वापद की भांति नैरियकों को पाकर उनको तीखे शूलों से पीड़ित करते हैं। वे शूलों से विद्ध होकर करण रुदन करते हैं, एकांत दु:ख तथा शारीरिक और मानसिक ग्लानि का अनुभव करते हैं। "

३८. सयाजलं ठाण णिहं महंतं जंसी जलंतो अगणी अकट्टो। चिट्ठंति तत्था बहुक्रकम्मा अरहस्सरा केइ चिरद्विईया।११।

सदाज्वलं स्थानं निहं महत्, यस्मिन् ज्वलन्नाग्निरकाष्ठः । तिष्ठन्ति तत्र बहुकूरकर्माणः, अरहस्वराः केऽपि चिरस्थितिकाः ॥

३८. सदा जलने बाला एक महान् बध-स्थान दे है। उसमें बिना काठ की आग जलती है। वहां बहुत क्रूर कर्म बाले नैरियक जोर-जोर से चिल्लाते हुए लंबे समय तक रहते हैं।

३६. चिया महंतीउ समारभिता छुब्भंति ते तं कलुणं रसंतं। आवट्टई तत्थ असाहुकम्मा सप्पी जहा छढं जोइमज्भे।१२। चिताः महतीः समारभ्य, क्षिपन्ति ते तं करुणं रसन्तम् । आवर्तते तत्रासाधुकर्मा, सप्पियंथा क्षिप्तं ज्योतिर्मध्ये ॥

३१. बड़ी चिता बना नरकपाल करुण स्वर से रोते हुए नैरियक को उसमें डाल देते हैं। वहां अणुभ कर्म वाला नैरियक वैसे ही गल जाता है जैसे आग में पड़ा हुआ घी।

४०. सया कसिणं पुण घम्मठाणं गाढोवणीयं अइदुक्खधम्मं । हत्थेहि पाएहि य बंधिऊणं सत्तुं व इंडेहि समारभंति ।१३।

सदा कृत्स्नं पुनर्घर्मस्थानं, गाढोपनीतं अतिदुःखधर्मम् । हस्तयोः पादयोश्च बध्वा, शत्रुमिव दण्डैः समारभन्ते ॥ ४०. नैरियकों के रहने का संपूर्ण स्थान सदा तापमय होता है। वह कर्म के द्वारा प्राप्त और अत्यन्त दु:खमय है। वहां नरकपाल उनके हाथों और पैरों को बांध उन्हें अन्नु की भांति दंडों से पीटते हैं। "

४१. भंजंति बालस्स वहेण पर्टि सीसं पि भिदंति अयोघणेहि। ते भिण्णदेहा फलगा व तट्टा तत्ताहि आराहि णियोजयंति ।१४। भञ्जन्ति बालस्य व्यथेन पृष्ठि, शीर्षमपि भिन्दन्ति अयोघनैः । ते भिन्नदेहाः फलका इव तष्टाः, तप्ताभिः आराभिनियोज्यन्ते ॥

४१. नरकपाल लकड़ी आदि के प्रहार से अज्ञानी नैरियक की पीठ को तोड़ते हैं और लोह के घनों से उसके शिर को फोड़ते हैं। दोनों ओर से छीले हुए फलकों की मांति अप अप-प्रत्यंग वाले नैरियक तप्त आराओं से " आगे ढकेले जाते हैं।

४२. अभिजुंजिया रुद्द असाहुकम्मा जसुंचोइया हित्थिवहं वहंति। एगं दुरूहित्तु दुवे तओ वा आरुस्स विज्मांति ककाणओ से 1१५।

अभियुक्ताः रुद्रं असाधुकर्माणः, इषुचोदिता हस्तिवहं वहन्ति । एकमारुह्य द्वौ त्रयो वा, आरुष्य विध्यन्ति 'ककाणओ' तस्य ।।

४२. असाधु कर्म वाले नैरियक नरकपालों द्वारा क्रूरतापूर्वक कार्य में व्यापृत होते हैं। अरे बाण से प्रेरित होकर हाथी-योग्य भार ढोते हैं। दो-तीन नरक-पाल उस बेचारे की पीठ पर चढ, कृद्ध हो, उसकी गरदन को पे वींध डालते हैं।

#### 288

# सूयगडो १

४३. बाला बला भूमिमणुक्कमंता पविज्जलं कंटइलं महंतं। विवद्धतप्पेहि विसण्णचिते समीरिया कोट्टबॉल करेंति।१६। बाला बलाद् भूमिमनुकामन्तः, 'प्रविज्जलां' कण्टिकतां महतीम् । विबध्य 'तप्पेहि' विषण्णिचत्तान्, समीर्यं कोट्टबलि कुर्वन्ति ॥

४४. वेयालिए णाम महाभितावे एगायए पव्ययमंतलिक्खे। हम्मंति तत्था बहुकूरकम्मा परं सहस्साण मुहुत्तगाणं।१७। वैतालिको नाम महाभितापः, एकायतः पर्वतः अन्तरिक्षे । हन्यन्ते तत्र बहुकूरकर्माणः, परं सहस्राणि महुर्त्तकानि ।।

४५. संबाहिया दुक्कडिणो थणंति अहो य राओ परितप्पमाणा । एगंतकूडे णरए महंते कुडेण तत्था विसमे हया उ ।१८। संबाधिताः दुष्कृतिनः स्तनिन्तः, अहिन च रात्रौ परितप्यमानाः। एकान्तक्कटे नरके महिति, कूटेन तत्र विषमे हतास्तु॥

४६. भंजंति णं पुब्बमरी सरोसं समुग्गरे ते मुसले गहेउं। ते भिण्णदेहा रुहिरं वमंता ओमुद्धगा घरणितले पडंति।१६। भञ्जन्ति पूर्वारयः सरोषं, समुद्गरान् ते मुसलान् गृहीत्वा । ते भिन्नदेहाः रुधिरं वमन्तः, अवमूर्द्धकाः धरणीतले पतन्ति ॥

४७. अणासियाणाम महासियाला पगब्भिया तत्थ सयावकोवा। खज्जंति तत्था बहुकूरकम्मा अदूरया संकलियाहि बद्धा।२०।

अनशिता नाम महाशृगालाः, प्रगत्भितास्तत्र सदावकोपाः । खाद्यन्ते तत्र बहुकूरकर्माणः, अदूरगाः शृंखलाभिर्बद्धाः ।।

४८. सयाजला णाम णईऽभिदुग्गा पविज्जला लोहविलीणतत्ता। जंसीऽभिदुग्गंसि पवज्जमाणा एगायताऽणुक्कमणं करेंति।२१।

सदाज्वला नाम नदी अभिदुर्गा,
'प्रविज्जला' लोहविलीनतप्ता ।
यस्यामभिदुर्गायां प्रपद्यमाना,
एककाः अनकमणं कुर्वेन्ति ।।

- ४३ नरकपाल अज्ञानी नैरियकों को रक्त और पीव से सनी, कंटकाकीर्ण विशाल भूमी पर बलात् चलाते हैं, फिर जल में प्रवाहित कर बांस के जालों में "" फंसाते हैं। जब वे मूच्छित हो जाते हैं सब उन्हें जल से निकाल "", खंड-खंड कर, नगरबलि की भांति चारों और बिखेर देते हैं। ""
- ४४. नरक में 'वैतालिक' नाम का बहुत ऊंचा ' और अधर में भूलता हुआ ' महान् संतापकारी एक पर्वत है। (नरकपालों द्वारा उस पर्वत पर चढ़ने के लिए प्रेरित) बहुत क्रूर कर्म करने वाले नैरियक जब उस पर्वत पर चढ़ने का प्रयस्न करते हैं, (तब उस पर्वत के सिकुड़ जाने पर) वे हत-प्रहत होते हैं। यह क्रम दीर्घकाल ' तक चलता रहता है।
- ४५. दुष्कृतकारी नैरयिक अत्यन्त पीड़ित होकर<sup>188</sup> दिन-रात परितप्त होते हुए आकृत्दन करते हैं। अत्यन्त ऊबड़-खाबड़ भूमि वाले<sup>888</sup> विषम और विशाल नरक में **वे नै**रयिक गलपाश के द्वारा<sup>888</sup> बांधे जाते हैं।
- ४६. <sup>१६५</sup>पूर्वजन्म के शत्रु<sup>१६६</sup> नरकपाल हाथ में मुद्गर और मूसल लेकर, रुष्ट हो नैरियकों के टुकड़े-टुकड़े कर देते हैं। वे भग्न शरीर होकर रक्त का वमन करते हुए ओंधे शिर धरणी तल पर गिर जाते हैं।
- ४७. भूखे, ढीठ और सदा कुपित रहने वाले<sup>११७</sup> महाकाय श्रुगाल, एक दूसरे से सटे तथा सांकलों से बंधे हुए<sup>११८</sup> बहुत कूर कर्म वाले<sup>११९</sup> नैरियकों को खाते हैं।
- ४८. सदाज्वला<sup>१२</sup> नाम की एक नदी है। वह अति दुर्गम, पंकिल<sup>121</sup> और अग्नि के ताप से पिघले हुए लोह के समान गरम जल वाली है।<sup>123</sup> उस अति दुर्गम नदी में अकेले चलते हुए<sup>121</sup> नैर-यिक उसे पार करते हैं।

284

ग्र**ं १**ः नरकविभक्तिः इलोक ४६-५२

४६. एयाइं फासाइं फुसंति बालं णिरंतरं तत्थ चिरद्विईयं। ण हम्ममाणस्स उ होइ ताणं एगो सयं पच्चणुहोइ दुक्लं।२२। एते स्पर्शाः स्पृशन्ति बालं, निरंतरं तत्र चिरस्थितिकम्। न हन्यमानस्य तु भवति त्राणं, एकः स्वयं प्रत्यनुभवति दुःखन्।।

४६. ये स्पर्श (दुःख) <sup>१२४</sup> लंबी स्थिति वाले अज्ञानी नैरियक को निरंतर पीड़ित करते हैं। मार पड़ने पर उसे कोई त्राण नहीं देता। वह स्वयं अकेला ही दुःख का अनुभव करता है। <sup>१२५</sup>

- ४०. जं जारिसं पुव्वमकासि कम्मं तमेव आगच्छइ संपराए। एगंतदुक्लं भवमज्जिणित्ता वेदेंति दुक्ली तमणंतदुक्लं।२३।
- यत् याहशं पूर्वमकार्षीत् कर्म, तदेव आगच्छति सम्पराये। एकान्तदुःखं भवमर्जयित्वा, वेदयन्ति दुःखिनः तद् अनन्तदुःखम्।।
- ४०. जिसने जो जैसा<sup>रार</sup> कर्म पहले किया है वैसा ही परलोक में<sup>रर</sup> फल पाता है। दु:खी प्राणी<sup>रेर</sup> एकान्त दु:ख वाले भव (नरक) का अर्जन कर अनन्त दु:खों को भोगते हैं।

- ५१. एयाणि सोच्चा णरगाणि धीरे ण हिंसए कंचण सव्वलोए। एगंतिदट्टी अपरिग्गहे उ बुज्भेज्ज लोगस्स वसं ण गच्छे।२४।
- एतानि श्रुत्वा नारकाणि धीरः, न हिन्स्यात् कञ्चन सर्वेलोके । एकान्तहिष्टः अपरिग्रहस्तु, बुध्येत लोकस्य वशं न गच्छेत् ।।
- ५१. घीर मनुष्य इन नारकीय दुःखों को सुनकर संपूर्ण लोकवर्ती किसी भी प्राणी की हिंसा न करे। लक्ष्य के प्रति निश्चित दृष्टि वाला १३९ और अपरिग्रही होकर स्वाध्यायशील रहे। १५० वह कषाय का वशवर्ती न बने। १६०

- ५२. एवं तिरिक्खमणुयामरेसुं चउरंतणंतं तयणूविवागं । स सव्वमेयं इइ वेयइत्ता कंखेज्ज कालं धुयमायरंते ।२५।
- एवं तिर्येङ्मनुजामरेसु, चतुरन्तमनन्तं तदनुविधाकम्। स सर्वेमेतद् इति विदिश्वा, कांक्षेत् कालं ध्तमाचरन्।।
- ५२. इस प्रकार तिर्यञ्चों, मनुष्यों और देवताओं (नैरियकों)— इन चारों गितयों में कर्म के अनुरूप अनन्त विपाक होता है। वह धीर पुरुष 'यह चतुर्गतिक संसार कर्म का विपाक है'— ऐसा जानकर धुत का' अचरण करता हुआ कर्मक्षय के काल की '' आकांक्षा करें!

—ित्त बेमि ॥

- इति ब्रवीमि ॥

—ऐसामैं कहता हूं।

टिप्पण : श्रद्ययन ५

# श्लोक १:

# १. महर्षि (महेसि)

इसके दो संस्कृत रूप बनते हैं—महर्षि और महैषी। इनका अर्थ है—महान् ऋषि और महान् अर्थात् मोक्ष की एषणा करने वाला। चूर्णिकार ने इसका अर्थ तीर्थंकर भी किया है।

बृत्तिकार के अनुसार इसका अर्थ है—उग्र तपस्वी तथा अनुकूल और प्रतिकूल उपसर्गों को सहने में सक्षम ।

# २. पूछा था (पुन्छिसुहं)

एक बार जंबूस्वामी ने सुधर्मा से पूछा—भंते ! नरक कैसे हैं ? किन-किन कर्मों के कारण जीव नरक में जाता है ? नरक की वेदनाओं का स्वरूप क्या है ?' इन प्रश्नों के उत्तर में सुधर्मा ने कहा—जम्बू ! जैसे तुम मुक्ते ये प्रश्न पूछ रहे हो वैसे ही मैंने भी केवलज्ञानी भगवान महावीर से ये प्रश्न पूछे थे !

# इलोक २:

# ३. महानुभाव (महाणुभावे)

अनुभाव का अर्थ है ---माहातम्य । वह दो प्रकार का होता है \*---

- १. द्रव्य अनुभाव सूर्य आदि का प्रकाश । चक्षुष्मान् व्यक्ति प्रकाश में सांप, कंटक, अग्निपात आदि से अपना बचाव कर लेता है।
- २. भाव अनुभाव —केवलज्ञान, श्रुतज्ञान आदि । इनसे मनुष्य अकुशल का परिहार करता है और मोक्ष-सुख की प्राप्ति कर लेता है ।

प्रस्तुत प्रकरण में भगवान् महावीर को 'महानुभाव' कहा है। उनके ज्ञान, दर्शन आदि महान् थे।'

वृत्तिकार ने चौतीस अतिशयरूप माहात्म्य को महानुभाव माना है। 1

# ४. आशुप्रज्ञ (आसुपण्णे)

प्रस्तुत आगम में सात बार 'आशुप्रज्ञ' का प्रयोग मिलता है।" चूणि और वृक्ति में इसके सात अर्थ किए गए हैं—

- १. चूर्णि, पृ० १२६ : महरिसी तित्थगरी ।
- २. वृत्ति, पत्र १२६ : महर्षिम् उग्रतपश्चरणकारिणमनुकूलप्रतिकूलोपसर्गसिहब्णुम् ।
- ३. (क) चूर्णि, पृ० १२६: सुधम्मसामी किल जंबु सामिणा णरने पुच्छितो—केरिसा णरगा ? केरिसेहि वा कम्मेहि गम्मिति ? केरिसाओ वा तस्थ वेदणाओ ? । ततो भणित —पुच्छिसु हं पृष्ठवानहं भगवन्तं धर्यव भवन्तो मां पृच्छिन्ति ।
  - (ख) वृत्ति पत्र १२६ : जम्बूस्वामिना सुधर्मस्वामी पृष्टः तद्यथा भगवन् ! कि भूता नरकाः ? कैर्वा कर्मभिरसुमतां तेषूरपादः ? कीहश्यो वा तत्रत्या वेदना ? इत्येवं पृष्टः सुधर्मस्वाम्याह यदेतः द्वताऽहं पृष्टस्तदेतद् ..... श्रीमन्महा-वीरवर्धमानस्वामिनं पुरस्तात् पूर्वं पृष्टवानहमस्मि ।
- ४. चूर्णि, पृ० १२६ : भावानुभागस्तु केवलज्ञानं श्रृतं वा, तदनुभावादेव च साधवोऽकुशलानि परिहरन्ति मोक्षसुखं चानुभवन्ते ।
- थ. चूर्णि, पृ० १२६ : अनुभवनमनुमाव:, महान्ति वा ज्ञानादीनि भजति सेवत इत्यर्थ: I
- ६ वृत्ति, पत्र १२६ : महांश्चतुस्त्रिशदितशयरूपोऽनुभावो —माहात्म्यं यस्य स तथा ।
- ७. सूचगडो ११४(२, ११६१७, ११६१२४ १११४१४, १११४१२२, २१४११, रा६११८ ।

- १. प्रश्न करने पर जिसको चिन्तन नहीं करना पड़ता, तत्काल सब कुछ समक्त में आ जाता है, ऐसी शीघ्र प्रज्ञा से संपन्न व्यक्ति । र
- २. जो सदा-सर्वत्र उपयोगवान् होता है।
- ३. केवलज्ञानी ।
- ४. सर्वज्ञ 1<sup>8</sup>
- ५. तीथँकर 1<sup>5</sup>
- ६. क्षिप्रप्रज्ञ-प्रतिक्षण जागरूक।
- ७. पटुप्रज्ञ ।"

# प्र. दु:बदायी (दुहमटु)

'दुहमट्ट' शब्द में मकार अलाक्षणिक है। इसका संस्कृतरूप 'दु:खार्थ' है। 'जिसका अर्थ दु:ख होता है, जिसका प्रयोजन दु:ख होता है अथवा जो दु:ब का निमित्त होता है, वह दु:खार्थ है। यह इसका ब्युत्पत्तिलम्य अर्थ है। इसका तात्पर्यार्थ है—नरक ।

वृत्तिकार ने निम्नोक्त अर्थ भी किए हैं-

- १. असद् अनुष्ठान दु:ख का हेतु है, इसलिए वह दु:ख है।
- २. नरकावास दुःख है ।
- ३. असाताबेदनीय कर्म से तीव्र पीड़ा होती है, इसलिए वह दु:ख है।

# ६. विषम (दुग्गं)

इसका शाब्दिक अर्थ है—दुर्ग । वह विषम होता है, अतः नरक को दुर्ग माना है। रैं

- १. (क) सूयगडो १।४।२ चूर्णि पृ० १२६ : आसुपण्णे ति न पुच्छितो चितेति, आशु एव प्रजानीते आशुप्रजः ।
  - (ल) सूयगडो ११६।७ चूर्णि पृ० १४४ : आशुप्रज्ञ: आशुरेव, प्रजानीते, न चितियस्वेत्यर्थ: 1
  - (ग) सूबगडो १।६।२४ वृत्ति, पत्र १४१ : आशुप्रज्ञ: न छद्मस्थवत् मनसा पर्वालोच्य पदार्थपरिच्छित्ति विधत्ते ।
- २. (क) सूयगडो १।४।२ वृत्ति पत्र १२६ : आशुप्रज्ञः सर्वत्र सदोपयोगात् ।
  - (स) सूर्यमडो १।६।२५ वृत्ति, पत्र १५१ : आशुप्रज्ञः सर्वत्र सदोपयोगात् ।
- ३. (क) सूयगडो १।६।७ चूर्णि, पृ० १४४ : केवलज्ञानित्वाद् आशुप्रज्ञ: ।
  - (ल) सूयगडो २।४।१ चूर्णि पृ० ४०३ : आसुप्रज्ञो केवली ..........एव :
- ४. सूयगडो २।६।१८ वृत्ति, एव १४५ : आशुप्रज्ञः सर्वज्ञः ।
- ५. सूयगडो २।५।१ चूर्णि पृ० ४०३ : आसुप्रज्ञः तीर्यंकर एव ।
- ६. (क) सूयगडो १।१४।४ चूर्णि पृ० २२६ : आसुप्रज्ञ इति क्षिप्रप्रज्ञः क्षण-लव-मुहूर्त्तप्रति<mark>बुद्धयमानता ।</mark>
  - (स्त) सूयगडो १।१४।४ वृत्ति पत्र २५०।
- ७. सूयगडो २।५।१ वृत्ति, पत्र ११६ : आशुप्रज्ञ: पटुप्रज्ञ: ।
- द्ध. चूर्णि, पृ० १२६ : दुहमट्ट · · · · · · · · दुःखस्यार्थं दुखमेबार्थंः दुःखप्रयोजनो वा दुःखनिमित्तो वा अर्थः दुहमट्ठं । तस्य दुःखस्य कोऽर्थः ? वेदना, शरीरादि सुखार्था हि देवलोकाः, दृःखार्था नरकाः ।
- ६. वृत्ति, पत्र १२६ : दुःखम् इति नरकं दुःखहेतुत्वात् असदनुष्ठानं यदि वा —नरकावास एव दुःखयतीति दुःखं अथवा—असातावेदनी-योदयात् तीत्रपीदात्मकं दुःखिमिति । यदि वा—दुहमट्टदुग्गं ति दुःखमेवार्थो यस्मिन् दुःखिनिमित्तो वा दुःखप्रयोजनो वा स दुःखार्थो—नरकः ।
- १०. (क) चूर्णि, पृ० १२६ : दुर्गम् नाम विवसम् ।
  - (स) वृत्ति, पत्र १२६ : स (नरकः) च बुर्गी—विवनो बुरुतरस्वात् ।

भ्रध्ययन ५ : टिप्पण ७-११

# ७. अत्यन्त दीन (आदीणियं)

जिसमें चारों ओर दीनता ही दीनता हो वैसा स्थान ।' चूर्णिकार ने 'आदीन' का अर्थ 'पाप' किया है। रे

#### श्लोक ३:

# सचन अंधकारमय (तिमिसंधयारे)

ऐसा सघन अंधकार जहां अपनी आंखों से अपना शरीर भी न देखा जा सके । जहां अवधिज्ञानी भी दिन में उलूक पक्षी की भांति केवल थोड़ा ही देख सके, ऐसा सघन अंधकार ।

#### इलोक ४:

# अपने मुख के लिए (आयसुहं)

आत्मसुल, अपना सुल । व्यक्ति अपने लिए तथा अपने परिवार आदि के लिए भी हिसा करता है। दूसरे के लिए की जाने वाली हिसा भी उसके मन को सुल देती है, अतः वह भी उसका ही सुल है। \*

बृत्तिकार ने आत्मा का अर्थ स्व-शरीर किया है।

# १० ऋर अध्यवसाय से (तिब्वं)

तीत्र शब्द का तात्पर्य —तीत्र अध्यवसाय-पूर्वक है । जो व्यक्ति प्राणियों की हिंसा कर अनुताप नहीं करता वह तीव्र अध्यव-सित माना जाता है ।

# श्लोक ५:

# ११. जो ढीठ मनुष्य (पागब्भि)

जो हिंसा करने का इच्छुक है या हिंसा कर डालने पर भी जिसके मन में कोई मृदुता पैदा नहीं होती, वह ढीठ होता है। जैसे — सिंह और क्रष्ण सर्प। "

वृत्तिकार के अनुसार ढीठ वह होता है जो हिसा करता हुआ भी ढिठाई के कारण उसको अन्यान्य प्रमाणों से सिद्ध करने का प्रयत्न करता है।

- १. वृत्ति, पत्र १२६ : आ —समन्ताद्दीनमादीनं तर्दिद्यते यस्मिन् स आदीनिकः—अत्यन्तदीनसस्वाश्रयः ।
- २. चूर्णि, पृ० १२६ : आदीनं नाम पापम् ।
- ३. (क) चूर्णि, पृ० १२७ : तिमिसंधकारो नाम जट्य घोरविरूविणं पस्संति, जं किंचि ओहिणा पेक्लंति तं पि कागदूसणियासिरसं पेक्छं पेक्छंति तैमिरिका वा ।
  - (অ) वृत्ति, पत्र १२७ : तिमसंधयारे ति बहलतमोऽन्धकारे धत्रात्मापि नोपलभ्यते चक्षुषा केवलमविधनापि मन्दं मन्दमुलूका इवाह् नि पश्यन्ति ।
- ४. चूर्णि, पृ० १२७ : आत्मसुलार्थआत्मसुल पडुच्च, यदिप हि परार्थ हिसंति तत्रापि तेषां मन: सुलमेबोत्पद्यते पुत्रदारे सुलिन्यिप ।
- वृत्ति, पत्र १२७ : आत्ममुखं प्रतीत्य स्वशशीरमुखकृते ।
- ६. चूर्णि, पृ० १२७ : तीब्राध्यवस्तिता जे तस-यावरे षाणे हिसंति न चानुतप्यन्ते । ये तु मन्दाध्यवसायाः तत्र स्थावरान् प्राणान् हिसंति ते त्रिषु नरकेषूपपद्यन्ते । अयवा तीब्रनिति तीब्राध्यवसायाः तीब्रमिध्यादर्शनिनश्चातीव्रमिध्याद्यस्तास्य ।
- ७ चूर्णि, पृ० १२७ : न तस्य कर्तुकामस्य कृत्वा वा किचन मार्ववमुख्यस्ते, यथा सिहस्य कृष्णसर्वस्य वा ।
- द. वृत्ति, पत्र १२द : प्रागलभ्यं घाष्ट्यं ताद्वयते यस्य स शागलभी कार्याक्ष अतिधाष्ट्यद्वित यथा—वेदाभिहिता हिसा हिसीव न भवति, तथा राज्ञामयं धर्मो यद्दुत आखेटकेन विनोदिक्तया, यदि वा—न मांसभक्षणे दोषो, न मद्ये न च मैथुने । प्रवृत्तिरेषा भूतानां, निवृत्तिरेषु महाफला । इत्यादि, तदेवं कूर्रसिहकृष्णसपैवत् प्रकृत्यैव प्राणातिपातानुष्ठायो ।

ध्रव्ययन ५: टिप्पण १२-१५

#### १२. नीचे सिर हो (अहीसिरं)

यह एक औपचारिक प्रयोग है। मृत्यु के पश्चात् शिर नहीं होता, फिर भी ऊंचाई से गिरने वाले को 'शिर नीचे लटकाए गिरा' कहा जाता है। वही उपचार यहां किया गया है। '

# इलोक ६:

#### १३. श्लोक ६:

तिर्यञ्च और मनुष्य भव में मरकर कुछ प्राणी नरक में उत्पन्न होते हैं। वे एक, दो या तीन समय वाली विग्रहगित से वहां उत्पन्न होते हैं। वहां एक अन्तर्माह र्त में, अणुभ कमों के उदय से अपने-अपने शरीर का उत्पादन करते हैं। वे शरीर अण्डे से निकले हुए रोम और पंखिवहीन पक्षियों के शरीर जैसे होते हैं। तत्पश्चात् पर्याप्तियों को प्राप्त कर वे नरकपालों के शब्दों को सनते हैं।

#### इलोक ७:

# १४. अंगारराशि (इंगालरासि)

नरक में बादर अग्नि नहीं होती । वहां के कुछ स्थानों के पुद्गल स्वतः उष्ण होते हैं। वे भट्टी की आग से भी अधिक ताप वाले होते हैं। वे अचित्त अग्निकाय के पुद्गल हैं। हमारी अग्नि से उस अग्नि की तुलना नहीं की जा सकती क्योंकि वहां की अग्नि का ताप महानगरदाह की अग्नि से उत्पन्न ताप से भी बहुत तीव्र होता है।

पेंतीसवें तथा अड़तीसवें श्लोक में भी विना काठ की अग्नि का उल्लेख है। उसकी उत्पत्ति वैक्रिय से होती है। यह अचित्त अग्नि है।

प्रस्तुत अध्ययन में अनेक स्थानों पर नारकीय अग्नि का उल्लेख हुआ है-देखें क्लोक ११, १२, १३ आदि ।

# १५. चिल्ला-चिल्ला कर (अरहस्सरा)

अनुबद्ध स्वर, जोर-जोर से चिल्लाना ।

१. चूर्णि, पृ० १२७, १२८ : अधोशिरा इति, उक्तं हि ---

जयतु वसुमती नृपैः समग्रा, व्यपगतचौरभया वसन्तु देशाः।

जगित विधुरवादिनः कृतध्नाः, नरकमवाङ्शिरसः पतन्तु शाक्याः ।

दूरात् पतने हि शिरसो गुरुत्वाद् अवाङ्शिरसः पतन्ति, स एवोपचारः इहानुगम्यते, न तेषां तस्यामवस्थायां शिरोविद्यत इति ।

- २. (क) चूर्णि, पृ० १२८: एकसमयिक-दुसमयिग-तिसमएण वा विग्गहेण उववज्जंति, अंतोमुहुत्तेण अशुमकर्मोदयात् शरीराण्युत्पा-दयन्ति, निर्लूनाण्डजसिन्नमा निजयर्यान्तिभावमागताश्च शब्दान् शृण्वन्ति ।
  - (स) वृत्ति, पत्र १२८ : तिर्यङ्मनुष्यभवात् सत्त्वा नरकेष्ययन्ना अन्तर्मुहूर्तेन निर्लूनाण्डजसन्निभानि शरीराण्युत्पादयन्ति, पर्याप्ति-भावमागताश्चातिभयानकान् शब्दान् परमाधार्मिकजनितान् श्रुण्वन्ति ।
- ३. (क) चूर्णि, पृ० १२८ : जधा इंगालरासी जलितो धगधगेति एवं ते नरकाः स्वभावोष्णा एव, ण पुण तस्य बादरो अगगी अस्थि, णऽण्णस्थ विग्गहगति समावण्णएहि । ते पुण उसिणपरिणता पोग्गला जंतवाडचुल्लीओ वि उसिणतरा ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र १२६ : तत्र बादराग्नेरभावासदुपमां भूभिमित्युक्तम्, एतदपि विग्वशंनार्थमुक्तम्, अन्यया नारकतापस्येहत्याग्निना नोपमा घटते. ते च नारका महानगरदाहाधिकेन तापेन दहामाना ।
- ४. (क) चूर्णि, पृ० १३६ : विधूमो नामाग्निरेव, विधूमग्रहणाद् निरिन्धनोऽग्निः स्वयं प्रज्वलितः सेन्धनस्य ह्यानेरवश्यमेव धूमो भवति ।
  - (ख) चूर्णि, पृ० १३७: वैकियकालमवा अग्नय: अघट्टिता पातालस्था अप्यनवस्था ।
- पूर्ण, पृ० १२८ : अरहस्सरा णाम अरहतस्वराः अनुबद्धा सरा इत्यर्थः ।
- ६. बृत्ति, पत्र १२६: अरहस्वरा प्रकटस्वरा महाशब्दा: ।

म्राच्ययन ५ : टिप्पण १६-२२

### १६. ऋन्दन करते हैं (थणंति)

छोटा श्वास और कुछ-कुछ शब्द हो उसे लाट देश में निस्तिन-स्तिनित कहा जाता है--ऐसा चूर्णिकार ने उल्लेख किया है।

# १७. चिरकाल तक (चिरद्रिईया)

नरक में जघन्य आयु दस हजार वर्ष की और उत्कृष्ट आयु तेतीस सागरोपम की होती है, इसलिए वहां चिरकाल तक रहना होता है।  $^{7}$ 

#### इलोक दः

# १८. अति दुर्गम (अभिदुग्गा)

चूणिकार ने इसका अर्थ 'गंभीर तट वाली' नदी किया है। कुछ इसे परमाधार्मिक देवों द्वारा गहरी की हुई नदी मानते हैं और कुछ इसे स्वाभाविक रूप से गहरी नदी मानते हैं।

वृत्तिकार ने इसका अर्थ दु:ख उत्पन्न करने वाली नदी किया है।

# १६. बैतरणी नदी (वेयरणी)

देखें---३।७६ का टिप्पण।

# २०. भाले से (सत्तिसु)

यहां तृतीया विभक्ति के अर्थ में सप्तमी विभक्ति है। "शक्ति का अर्थ है-भाला।"

#### इलोक ६:

# २१. स्मृति-शून्य (सइविष्पहूणा)

चूर्णिकार का कथन है कि नैरयिकों की स्मृति सब स्रोतों में गरम पानी डालने के कारण पहले ही नब्ट हो जाती है और जब वे गले से बींधे जाते हैं तब उनकी स्मृति और अधिक नब्ट हो जाती है।<sup>8</sup>

वृत्तिकार ने इसका अर्थ — 'कर्त्तव्य के विवेक से शून्य' किया है। "

# २२. गर्दन को (कोलेहि)

'कोल' देशी शब्द है। इसका अर्थ है -- गला। चूिणकार ने भी इसका अर्थ 'गला' किया है। उन्होंने समभाने के लिए

- १. च्रुणि, पृ० १२८ । स्तनितं नामं अत्रततश्वासमीयत्कूजितं यद् लाडानां निस्तनिस्तनितम् ।
- २. (क) चूर्णि, पृ० १२८ : चिरं तेषु चिट्ठंतीति चिरद्वितीया, जहण्णेणं दस वाससहस्साई उक्कोसेणं तेत्तीसं सागरोवमाई । (स) वृत्ति, पत्र १२६ ।
- ३. चूणि, पृ० १२८ : अमिमुखं भृशं वा दुर्गा अभिदुर्गा गम्भीरतटा परमाधार्मिककृता, केचिब् ब्र्वते—स्वाभाविकैवेति ।
- ४. वृत्ति, पत्र १२६ : आभिमुख्येन दुर्गा अभिदुर्गा--दुःस्रोत्पादिका ।
- ५. वृत्ति, पत्र १२६ : शक्तिभिश्च ...... तृतीयार्थे सप्तमी ।
- ६. चूर्णि, पृ० १२८ : शक्तिभिः कुन्तैश्च ।
- ७. चणि, पृ० १२८ । तेसि तेण चेव पाणिएण कलकलकलभूतेण सब्वसोत्ताणुपवेसणा स्मृतिः पूर्वमेव नव्टा, पुनः कोलैविद्धानां भृशसरं नश्यति ।
- वृत्ति, पत्र १२६ : स्मृत्या विप्रहीणा अपगतकर्तव्यविवेकाः ।
- देशीनाममाला २।४४ : कोलो गोवा कोण्यो ......

कोलो प्रीवा ।

ग्रध्ययन ५ : टिप्पण २३-२६

इसकी तुलना 'बिल' से की हैं। '

वृत्तिकार ने 'कील' शब्द मानकर उसका अर्थ 'कंठ' किया है। संभव है यह भी देशी शब्द हो। 'कील' एक प्रकार का अस्त्र भी होता है।

# २३. नीचे भूमि पर गिरा देते हैं (अहे करेंति)

नीचे भूमि पर गिरा देते हैं। र् चूर्णिकार ने—'जल के नीचे या ओंधे मुंह कर देते हैं—यह अर्थ किया है।'

# इलोक १०:

# २४. तीर की (कलंबुया)

मंस्कृत शब्दकोष में 'कलम्ब' शब्द का अर्थ-नदी का तीर है।

# २५. तपी हुई (मुम्मुरे)

देखें ---दसवेआलियं ४। सूत्र २० का टिप्पण।

### इलोक ११:

# २६. असूर्य (असूरियं)

'असूर्य' नाम का नरकावास । ऐसा भी माना जाता है कि सभी नरकावास सूर्य से शून्य होते हैं, अतः उन सबको 'असूर्य' कहा जाता है ।"

# २७. वहां घोर अंधकार है (अंधं तमं)

जैसे जन्मांध व्यक्ति के लिए रात और दिन—दोनों अंधकारपूर्ण होते हैं, वैसे ही उस नरक में नैरियकों के लिए सदा अंधकार ही रहता है। र्

# २८. निरन्तर (समाहिओ)

इसका अर्थ है-एकीभूत, निरंतर। वृत्तिकार ने इसका अर्थ-व्यवस्थापित किया है । '°

# २६. आग (अगणी)

चूर्णिकार ने इसका अर्थ - काली आभा वाला अग्निकाय किया है। वह अचेतन होता है।"

- १. चूणि, पृ० १२८ : कोलं नाम गलओ । उक्तं हि कोलेनानुगतं बिलम् । भुजङ्गवद् ।
- २. वृत्ति, पत्र १२६ : कीलेषु कण्ठेषु ।
- ३. पाइयसद्महण्णवो ।
- ४. वृत्ति, पत्र १२६ : अधोभूमौ कुर्वन्तीति ।
- ५. चूर्णि, पृ० १२मः अधे हेट्टतो जलस्स अधोमुखे वा ।
- ६ आप्टे संस्कृत इंग्लिश डिक्शनरी ।
- ७. (क) चूर्णि, पृ० १२६ : यत्र सूरो नास्ति, अथवा सर्व एव नरका: असूरिका: ।
  - (स) वृत्ति, पत्र १३० : न विद्यते सूर्यो यस्मिन् सः असूर्यो—नरको बहलान्धकारः कुम्भिकाकृतिः सर्व एव वा नरकावासोऽसूर्य इति व्यपदिस्थते ।
- द. चूर्णि, पृ० १२६ : यथा जात्यन्धस्य अहनि रात्रौ च सर्वकालमेव तम एवं तत्रापि स तु अगाधगुहासदृशः।
- ६ चुणि, पृ० १२६ : समाहितो सम्यग् आहितः समाहितः एकीभूतः निरन्तर इत्यर्थः ।
- **१०. वृत्ति, पत्र १३०**: समाहितः सम्यगाहितो व्यवस्थापितः ।
- ११. चूर्णि, पृ० १२६ : तस्य कालोभासी अवेयणो अगणिक्कायो ।

ग्रध्ययन ४ : दिप्पण ३०-३४

# श्लोक १०:

# ३०. प्रज्ञाशून्य नैरियक (लुत्तपण्णो)

प्रज्ञाशून्य नैरियक नहीं जान पाता कि उस दुर्गम स्थान से निकलने का मार्ग कौनसा है । वेदना की अधिकता के कारण उसकी सारी प्रज्ञा नष्ट हो जाती है ।  $^{\circ}$ 

वृत्तिकार के अनुसार इसका अर्थ है—उस समव अवधिज्ञान का विवेक लुप्त हो जाता है ।

# ३१. नहीं जानता हुआ (अविजाणओ)

चूर्णिकार ने इसके तीन अर्थ किए हैं -

- १. उस गुहा में प्रविष्ट नैरियक नहीं जानता कि द्वार कहां है।
- २. वह जानता है कि यहां मेरा उष्णता से परित्राण होगा।
- ३. मनुष्य-लोक में वह अज्ञानी था इसलिए उसने ऐसा कर्म किया।

वृत्तिकार ने इसका अर्थ यह किया है — नैरियक वेदना से अत्यन्त अभिभूत हो जाता है। अतः उसे अपने पूर्वकृत दुश्चरित याद नहीं रहते। \*

#### ३२. तापमय (घम्मठाणं)

तापमय स्थान, उष्णस्थान । उष्ण वेदना वाले सारे नरक घर्मस्थान ही होते हैं । नरकपाल विशेष तापमय स्थानों की विकुर्वणा करते हैं । उन स्थानों में प्रवेश और निर्गम—दोनों दुःखद होते हैं ।

देखें---टिप्पण ५०।

# ३३. कर्म के द्वारा (गाढ)

चूर्णिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं ---

- १. ऐसे कर्म जिनसे छुटकारा पाना बहुत कठिन होता है, दुर्मोक्षणीय कर्म।
- २. निरन्तर ।

वृत्तिकार ने इसका अर्थ 'अत्यर्थ' किया है। '

# ३४. अत्यन्त दुःखमय है (अइदुक्खधम्मयं)

वह स्थान ऐसा है जहां एक निमेष भर के लिए भी दु:ख से विश्राम नहीं मिलता । कहा भी है-

अच्छिणिमीलणमेत्तं णस्यि सुहं दुवलमेव पिडबाइं। णिरए णेरइयाणं अहोणिसं पच्चमाणाणं।

- १. पूर्णि, पृ० १२६ : लुप्ता प्रज्ञा यस्य स भवति लुत्तपण्णो न जानाति कुतो निर्गन्तस्यम् ? इति वेदनाभिर्वाऽस्य प्रज्ञा सर्वा हता ।
- २. बृत्ति, पत्र १३० : लुप्तप्रज्ञः अपगतावधिविवेकः ।
- ३. चूणि, पृ० १२६ : अविजाणतो णाम नासौ तस्यां विज्ञानाति 'कुतो द्वारम् ? इति । अथवा ऽसौ जानाति अद्य (? इद्य) में उतिण-परित्राणं भविण्यति इह चासौ अविज्ञायक आसीद् यस्तद्विद्यानि कर्माण्यकरोत् ।
- ४. मृत्ति, पत्र १३० म्रतिवृतः अतिगतो वेदनाभिभूतत्वात् स्वकृतं दुश्चिरितमजानन् ।
- मृत्ति, पत्र १३० : घर्मस्थानम् उद्यगस्थानं तापस्थानिमत्यर्थः ।
- ६. चूर्णि, पृ० १२६ : धर्मण: स्यानं घर्मस्यानम्, सर्वे एव हि उण्हवेदना नरकाः धर्मस्यानानि, विशेषतस्तु विकुदितानि स्यानानि दुःखनिष्क्रमणप्रवेशानि ।
- ७. चुणि पृ० १२६ : गाढं उण्हं दुक्लोवणितं गाढैर्वा दूर्मोक्षणीयैः कर्मभिः। ..... अथवा गाढिमिति निरन्तरिमत्यर्थ।।
- ध. वृत्ति, पत्र १३० : गाउँ ति अत्यर्थम् ।
- वृत्ति, पत्र १३० : अतिदुःखरूपो धर्मः →स्वभावो यस्तितिति, इवमुक्तं भवति →अितिमेवमात्रमिद कालं न तत्र दुःखस्य विश्वाम इति ।

म्रध्ययन ५ : टिप्पण ३५-३६

नरक में नैरियकों को निरन्तर दु:ख में पकना पड़ता है। निमेषभर के लिए भी उन्हें सुख की अनुभूति नहीं होती। के निरन्तर दु:ख ही भोगते रहते हैं। "

चूर्णिकार ने भी 'धर्म' का अर्थ स्वभाव किया है। वे नरक स्वभाव से ही प्रतन्त होते हैं। र

#### इलोक १३:

# ३५. कूरकर्मा नरकपाल .......... तपाते हैं (कूरकम्मा भितवेति बालं)

चूणिकार ने इस शब्द को नैरियक और नरकपाल— दोनों का विशेषण माना है। पहले जिन्होंने क्रूरकर्म किए हैं वे नैरियक अथवा वे नरकपाल जो सदा क्रूरकर्म करते रहते हैं, नरक की भीषणतम अग्नि से तप्त नैरियकों को और अधिक तपाते हैं। वे मद-बुद्धि नरकपाल नरकप्रायोग्य कर्मों का उपचय करते हैं। वे

वृत्तिकार ने इस शब्द को नरकपाल से ही संबद्ध माना है।

# ३६. जैसे अस्ति के समीप .... जीवित मछलियां (मच्छा व जीवंतुवजोइपत्ता)

मछिलियां शीत-योनिक जीव हैं। वे नहीं जानतीं कि ताप क्या होता है ? वे ताप सहन नहीं कर सकतीं। गर्म हवा से भी वे तप उठतीं हैं। अग्नि के समीप तो उन्हें अत्यन्त दुःख होता है। वे तड़फ-तड़फ कर मर जाती है। इसीलिए यहां नैरियकों की तुलना मछिलियों से की गई है।

#### इलोकः १४:

#### ३७. संतक्षण (संतच्छणं)

इस नाम का एक नरकावास है, जहां नैरयिकों को खदिर काष्ठ की भांति छीला जाता है। ' इस छीलने के कारण ही इसका नाम 'संतक्षण' पड़ा है।

# ३८. (ते णारगा असाहुकम्मा)

वृत्तिकार ने नारक शब्द का अर्थ नरकपाल किया है और 'असाहुकम्मा' को उसका विशेषण माना है। हमने 'नारक' शब्द से नैरियक अर्थ ग्रहण किया है। 'असाहुकम्मा' उसका विशेषण है।

१. वृत्ति, पत्र १३०।

२. चृणि, पृ० १२६ : धर्म: स्वमाव इत्यर्थः, स्वमावप्रतप्तेब्वेव तेषु ।

३. चूर्णि, पृ० १२६ : क्रूराणि कर्माणि ग्रै: पूर्व कृतानि ते क्रूरकर्माणः नारकाः अथवा ते क्रूरकर्माणोऽपि णयरपाला जे णरयगितत्ते वि पुनरिप अभितापयन्ति, यत एव हि मंदा नरकपाला मन्दबुद्धय इत्यर्थः नरकप्रायोग्यान्येव कर्माण्युपचिन्वन्ति ।

४. वृत्ति, पत्र १०३ : क्रूरकर्माणो नरकपालाः ।

४. (क) चूर्णि, पृ० १२६ : जीवं नाम जीवन्त एव । ज्योतिषः समीपे उपजीति पत्ता समीपगताभितापवद् मत्स्यास्तप्यन्ते, किमंग पुण तत्ते त एव छूढा अयोकवल्ले वा, सीतयोनित्वाद्धि मत्स्यानां उष्णदुःखानभिज्ञत्वाच्च अतीवान्नौ दुःख-मुत्पद्यते इत्यतो मत्स्यग्रहणम् ।

<sup>(</sup>ख) वृत्ति, पत्र १३० : यथा जीवन्तो मत्स्या मीना उपज्योतिः अग्नेः समीपे प्राप्ताः परवशत्वादन्यत्र गन्तुमसमर्थास्तत्रैव तिष्ठन्ति, एवं नारका अपि, मत्स्यानां तापासहिष्णुत्वादग्नावत्यन्तं दुःखमुत्पद्यत इत्यतस्तद्ग्रहणमिति ।

६. चूणि, पृ० १३० : समस्तं तच्छणं संतच्छणं णाम जत्य विजिध्यताणि वासि-परसु-पिट्टसाणि, तबितओ जहा खइरकट्ठं तच्छेति एवं ते वि वासीहि तिच्छज्जंति अण्णे कुहाइएहि कट्टमिय तिच्छज्जंति ।

७. वृत्ति, पत्र १३० : नारका नरकपाला यत्र नरकायासे स्वभवनादागताः असाधुकर्माणः कूरकर्माणो निरनुकस्पाः ।

# ३६. हाथों और पैरों को (हत्थेहि पाएहि)

वे नरपाल उन नैरियक जीवों के हाथ-पैर रस्सी से या लोह की सांकलों से बांध देते हैं, जिससे कि वे कहीं भागकर न जा सकें, न उठ सकें और न चल सकें।

#### इलोक १४:

#### ४०. उलट-पुलट करते हुए (परिवत्तयंता)

जो नैरियक उस लोहे की कडाही में ओंधे पड़े हैं, उनको सीधा कर तथा जो सीधे पड़े हैं उन्हें ओंधे कर, वे नरकपाल उन्हें पकाते हैं।

#### क्लोक १६:

# ४१. तीव्र वेदना से ......नहीं मरते (ण मिज्जई तिव्वभिवेयणाए)

बृत्तिकार ने 'मिञ्जई' के दो संस्कृतरूप दिए हैं— 'मीयते' और 'ख्रियन्ते' । इनके आधार पर इस चरण के दो अर्थ हो जाते हैं—

- १. आग में डाली हुई मछली की वेदना से भी नैरयिकों द्वारा अनुभूत तीम्न वेदना को उपिमत नहीं किया जा सकता, क्योंकि वह उससे तीव्रतम है।
- २. तीव बेदना को भोगते हुए भी, कर्मों का भोग शेष रहने के कारण वे मैरियक नहीं मरते। रै

वृणिकार ने 'तिब्बऽतिवेयणाए' पाठ माना है और उन्होंने बताया है कि वास्तव में 'अतितिब्बवेदणाए—ऐसा पाठ चाहिए था। किन्तु छन्द-रचना की दृष्टि से 'तिब्बऽतिवेयणाए' पाठ उपलब्ध है। उन्होंने 'मिज्जई' का संस्कृत रूप भ्रियन्ते किया है।

# क्लोक १७:

# ४२. शीत से व्याप्त (लोलणसंपगाहे)

चूर्णिकार ने संप्रमाढ़ का अर्थ निरन्तर किया है। जहां शीत के दुःख से निरन्तर उछलकूद करने वाले नैरियक होते हैं, उस नरकावास के लिए 'लोलनसंप्रगाढ' का प्रयोग किया गया है। चूर्णि में 'लोलुअसंपगाढें' पाठ है। ' 'लोलुअ'—यह एक नरकावास का नाम है। <sup>६</sup>

वृत्तिकार ने संप्रगाढ़ का अर्थ- व्याप्त, भृत किया है।"

# ४३. वे निरन्तर ....जलाते हैं (अरहियाभितावे तह वी तर्वेति)

'अरहित' का अर्थ है निरन्तर और अभिताप का अर्थ है महादाह। वे नैरयिक निरंतर महादाह में तपते रहते हैं फिर भी

- १. चूर्णि, पृ० १३० : रज्जूहि य णियलेहि य अंदुआहि य किडिकिडिगाबघेणं बंधिऊणं मा पलाइस्संति उट्ठेस्सेंति वा चलेस्सेंति वा ।
- २. (क) चूर्णि, पृ० १३० : अयकवल्लेसु तम्मि चेव णियए रुधिरे उव्वत्तेमाणा परियत्तेमाणा ।
  - (स) वृत्ति, पत्र १३१ : कयं पचन्तीत्याह—परिवर्तयन्तः उत्तरनानवाङ्मुखान् वा फुर्वन्तः ।
- ३. वृत्ति, पत्र १३१ : तथा तत्तीव्राभिवेदनया नापरमन्त्रिप्रक्षिप्तमत्स्यादिकमप्यस्ति यन्मीयते —उपभीयते अनन्यसदृशीं तीव्रां बेदनाः वाचामगोचरामनुभवन्तीत्यर्थः, यदि वा—तीव्राभिवेदनयाऽष्यननुभृतस्वकृतकर्मत्वाम्न म्त्रियन्त इति ।
- ४. चूर्णि, पृ० १३० : न वा स्त्रियन्ते, तिब्बा अतीव वेदणा, बन्धानुलोम्यादेवं गतम्, इतरधा तु अतितिब्ववेदणाइ त्ति पठ्येत ।
- ५. चूर्णि पृ० १३० : भृशं माढं प्रमाढं निरन्तरमित्यर्थः · · · · · · अथवा सामाविगअगणिणा तत्तं सीतवेदणिज्ञा वि लोलुगा तेसु वि णेरइया सीएण हिमुक्कडअहुणपविखत्ताइं व भुजंगा लल्लकारेण सीतेणं लोलाविज्जंति ।
- ६. ठाणं, ६१७०,७१।
- ७. वृत्ति, पत्र १३१ : सम्यक् प्रगाढो-- व्याप्तो भृतः ।

ग्रध्ययन ४ : टिप्पण ४४-४५

नरकपाल उन पर गरम तेल छिड़ककर और अधिक जलाते हैं। <sup>र</sup>

चूर्णिकार के अनुसार वे नारकीय जीव नरक में होने वाले स्वाभाविक दु:ख से और विशेषतः नरकपालों के द्वारा उदीरित दु:खों से प्रायः वेदनामय जीवन जीते हैं।<sup>र</sup>

#### इलोक १८:

#### ४४. उदीर्ण कर्मवाले नरकपाल (उदिण्णकम्माण उदिण्णकम्मा)

नारकीय जीवों के प्रायः असातावेदनीय आदि अशुभ कर्म उदय में रहते हैं और नरकपालों के मोहनीय कर्म की प्रकृतियां मिथ्यात्व, हास्य, रित उदय में रहती हैं। अतः वे नारकीय जीवों को पीड़ा पहुंचाने में रस लेते हैं।

#### श्लोक १६:

#### ४४. श्लोक १६ :

प्रस्तुत श्लोक में एक प्रश्न का समाधान प्रस्तुत किया गया है । नरक में उत्पन्न होने वालों को कैसी वेदना दी जाती है ? क्या वे यहां जिस प्रकार से जो पाप-कर्म करते हैं, नरक में उसी प्रकार से उनको पीड़ित किया जाता है अथवा दूसरे प्रकार से ?

नैरियकों को तीन प्रकार से वेदना प्राप्त होती है-

- १. जिनके कर्म तीव्र हैं, वे तीव्र वेदना को भोगते हैं।
- २. जिनके कर्म मंद हैं, वे मन्द वेदना को भोगते हैं।
- ३. जिनके कर्म मध्यम (परिणास वाले) हैं, वे मध्यम वेदना को भोगते हैं।

जिस प्राणी ने जिस रूप में या जिस अवस्था में जो पाय-कर्म किया है, उसका वैसे ही उनको स्मरण करवाते हैं। जैसे— राजा की अवस्था में उसने क्या-क्या पाप कर्म किए थे, अमात्य की अवस्था में या चारकपाल (जेलर) या कसाई की अवस्था में जो पाप कर्म किए हैं, उनका स्मरण करवाते हैं।

उनको उसी प्रकार से न छेदा जाता है, न मारा जाता है, न उनका वध किया जाता है। केवल उनको उन-उन प्रवृत्तियों की ओर प्रेरित किया जाता है।

- १. वृत्ति, पत्र १३१ : अरहितो निरन्तोऽभितापो महादाहो येषां ते अरहिताभितापाः तथापि तान्नारकांस्ते नरकपालास्तापयन्त्यस्ययं तप्ततैलाग्निना दहन्तीति ।
- २. चूर्णि, पृ० १३१ : अयोकवल्लादिसु तेषां नरकाणां गण्डस्योपरि पिटका इव जातास्ते ते स्वामाविकेन नरकदुक्खेण विशेषतश्च नरक-पालोदीरितेन पुनः पुनः समोहन्यमानाः प्रायं वेदनासमुद्धानैरिव कालं गमयन्ति ।
- ३ (क) चूर्णि, पृ० १३१ : उदिण्णकम्माण तेसि असाताबैदणिण्जादिमाओ ओसण्णं असुमाओ कम्मपगडीओ उदिण्णाओ, असुरकुमाराण वि तेसि मिन्छत्त-हास-रतीओ उदिण्णाओ इति, अतस्ते उदिण्णकम्मा णेरइयाणं शरीराणीति वाक्यशेषः, उदीर्णकर्माणोऽसुराः ।
  - (स) वृत्ति, पत्र १३१: उदीर्णम् उदयप्राप्तं कटुवियाकं कर्म येषां ते तथा तेषां तथा उदीर्णकर्माणो नरकपाला मिध्यात्वहास्य-(स्या)रत्यादीनामुदये वर्तमानाः ..........दुःसमसातवेदनीयमुत्पादयन्तीति ।
- ४. चूणि, पृ० १३१ : किमर्थं ते तेषां वेदनामुदीरयंति ? कीदृशीं वा ? .......... तीवोपचितस्तीवा वेदना भवन्ति मन्दैर्मन्दा मध्येमंध्या नरकविशेषतः स्थितिविशेषतश्च । अध्या जधातधं ति राजत्वे वा राजामास्यत्वे आरकपालत्वे जुन्धकत्वे वा सौकरिक-मत्स्यबन्धत्वे वा वध-धात-मांसोपरोध-पारदारिक-याज्ञिक-संसारमोचक-महापरिग्रहेत्येवमादयो दण्डा यैर्यथा कृतास्तान् तथैव दंढे तत्थ सरयंति बालं, तैरवे यथाकृतैर्दण्डैः स्मारयन्ति यातयमानाः सरयंति सि स्मारयन्ति । न तथा खिद्यन्ते एव मार्यन्ते बध्यन्ते विध्यन्ते सह्यन्ते, एवं यावन्तो यथा च दण्डप्रकाराः कृतास्ताविद्भस्तथा च सारयन्ति ।

भ्रध्ययन ५: टिप्पण ४६-४६

वृत्तिकार के अनुसार वे नरकपाल कहते हैं—अरे, तू प्रसन्नता से प्राणियों के मांस को काट-काट कर खाता था, उनका रस पीता था, मद्य पीता था, परस्त्री-गमन करता था। अब तू उन पाप-कर्मों का विपाक भोगते हुए क्यों रो रहा है ? इस प्रकार वे उसे पूर्वाचरित सारे पाप-कर्मों की याद दिलाते हैं।

#### ४६. प्राणों (शरीर के अवयवों और इन्द्रियों का (पाणेहि)

नरकपाल नारकीय जीवों के शरीर और इन्द्रिय-बल प्राण का वियोजन करते हैं।

#### इलोक २०:

#### ४७. मल से भरे हुए (दुरूवस्स)

'दुरूव' देशी शब्द है। चूर्णिकार ने इसका अर्थ---उच्चार और प्रस्रवण का कर्दम किया है। विकार ने इसका अर्थ----विष्ठा, रक्त, मांस आदि का कर्दम किया है। विष्ठा,

#### ४८. नरकावास में जा पड़ते हैं (णरगे पडंति)

सरकपालों द्वारा पीटे जाते हुए वे नैरियक इधर-उधर दौड़ते हुए छुपने के लिए स्थान ढूंढ़ते हैं। किन्तु वे ऐसे स्थान में चले जाते हैं जहां उनकी वेदना और भयंकर हो जाती है।

जैसे चर-पुरुष चोर का पीछा करते हैं वैसे ही नरकपाल उनका पीछा करते हैं। जैसे चोर दौड़ते-दौड़ते किसी घने जंगल में चले जाते हैं और वहां उन्हें सिंह, व्याघ्न, अजगर आदि हिंस्र पशु खा जाते हैं वैसे ही वे नैरियक पहले से भी अधिक भयंकर पीड़ा वाले स्थान में जा पड़ते हैं। े

## ४६. काटे जाते हैं (तुद्दंति)

नरकपाल विष्ठा में होने वाले कृमियों के आकार वाले कृमियों की विकुर्वणा करते हैं। वे बड़े-बड़े कृमी उन नैरियकों की काटते हैं। नैरियक उनको हटाने का प्रयत्न करते हैं, पर वे बड़े कष्ट से दूर होते हैं। वे नैरियक परिश्रान्त हो जाते हैं। कृमी उनको काटना नहीं छोड़ते।

आगमकार का कथन है कि छठी, सातवीं नरक में नैरियक बहुत बड़े रक्त कुंथुओं की विकुर्वणा कर परस्पर एक दूसरे के शरीर को काटते हैं, खाते हैं।"

- १. बृत्ति पत्र १३२: तदा हुष्टस्त्वं खादसि समुःक्रुत्योत्कृत्य प्राणिनां मांसं तथा पिवपि तद्रसं मद्यं च गच्छिसि परदारान् साम्प्रतं तद्विपाकापादितेन कर्मणाऽभितप्यमानः किमेवं रारटीषीत्येवं सर्वेः पुराकृतैः दण्डैः दुःखविशेषैः स्मारयन्तस्तादृश-भूतमेव दुःखविशेषमुत्पादयन्तो नरकपालाः पीडयन्तीति ।
- २. चूणि, पृ० १३१ : प्राणाः शरीरेन्द्रिय-बलप्राणाः, ..... विश्लेषयन्तीत्वर्थः ।
- ३. चूणि पृ० १३१ : दुरुयं णाम उच्चार-पासवणकद्दमो ।
- ४. वृत्ति, पत्र १३२ : दुब्दं रूपं यस्य तद्दूरूपं विष्ठासुग्मांसादिकत्मलम् ।
- ५. चूर्णि, पृ० १२१: त एवं बालाः हत्यमाना इतश्चेतश्च पलायमाणा णिलुक्कणपर्धः मग्गंता नरकमेवान्यं भोमतरवेदनं प्रविशन्ति, जध इह चोरेहि चोरा चारिष्जंता कडिल्लमनुप्रविशन्ति, तत्रापि सिह-ब्याझा-ऽजगरादिभिः खाद्यन्ते, एवं ते बाला पलायमाणा नरकपालभया तं नरकं पतंति ।
- ६. (क) चूर्णि, पृ० १३१: तुद्यन्त इति तुद्यमानाः खाद्यमानाः क्रमिभिः कम्मोवसगा णाम कर्मयोग्या कर्मवशगा वा, तस्थ दुरूवे विण्ठा-क्रमिसंस्थाना विज्ञविवया किमिगा तेहि खज्जभाणा चिट्ठंति, गुणभाणा य तस्थ किच्छाहि गच्छंति, परिस्संता य तस्थेव लोलगाणा किमिगेहि खज्जंति ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र १३२।
- ७. जीवाजीवाभिगम २:१११: छठुसत्तमासु णं पुढवीसु नेरइया बहु महंताइं लोहियकुंश्रुरूवाई वहरामयतुंडाई गोमयकीडसमाणाईं विजय्वंति, विजव्यत्ता अण्यमण्णस्स कार्यं समतुरंगेमाणा-समतुरंगेमाणा-खायमाणा-खायमाणा स्यपोरागिकिमिया विज्ञ चालेमाणा-चालेमाणा अंतो-अंतो अणुष्पविसमाणा-अणुष्पविसमाणा वेदणं उदीरेंति—उज्जलं जाव दुरहियासं ।

ग्रध्ययन ५ : टिप्पण ५०-५३

#### इलोक २१:

#### ४० तापमय (घम्मठाणं)

नरक के कुछ स्थान उष्णता प्रधान होते हैं। वहां की उष्णता कुंभीपाक से भी अनंतगुण अधिक होती है। वहां की वायु लुहार की धर्मनी से निकलने वाली वायु से भी अनन्तगुण अधिक उष्ण होती है।

द्युत्तिकार के अनुसार वहां वायु आदि पदार्थ प्रश्नयकाल की अग्नि से भी अधिक गरम होते हैं। वे देखें---टिप्पण ३२।

#### श्लोक २३:

# ५१. ताड़पत्रों के संपुट की भांति (तलसंपुड व्य)

इसका अर्थ है-- ताड़पत्रों के संपुट की भांति हाथों और पैरों को संपुटित कर देना।

चूर्णिकार के अनुसार तालसंपुटित का अर्थ है—हाथों को इस प्रकार बांधना कि दोनों करतल मिल जाएं और पैरों को भी इस प्रकार से बांधना कि दोनों पगतल मिल जाएं।

वृत्तिकार ने इसका अर्थ सर्वथा भिन्न प्रकार से किया है। उनके अनुसार इसका अर्थ है-ताइवृक्ष के सूखे पत्तों का समूह।

#### इलोक २४:

# ५२. यदि तुमने सुना हो (जइ ते सुया)

सुधर्मा जम्बू से कहते हैं—यदि तुमने सुना हो। चूर्णिकार का कथन है कि लोकश्रृति भी ऐसा ही कहती है कि नरक में कुंभियां हैं।

# ५३. पुरुष से बड़ी (अहियपोरुसीया)

इसका अर्थ है--पुरुष से बड़ी, पुरुष की ऊंचाई से ऊंची। इसमें डाला हुआ नैरियक बाहर देख नहीं सकता। वह इतनी बड़ी होती है कि उसके किनारों को पकड़कर नैरियक बाहार नहीं आ सकता।"

# ५४. कुंभी (कुंभी)

कुंभ एक प्रकार का माप है। तीन प्रकार के मापों के लिए इसका प्रयोग होता है—२४० सेर, ३२० सेर अथवा ४०० सेर। इस प्रमाण वाले वर्तन को कुंभी कहा जाता है।

चूणिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं—- १. जो कुंभ से बड़ी होती है वह कुंभी। इसका दूसरा अर्थ है—- उष्ट्रिका—- ऊंट के आकार का बड़ा बरतन। रे

- १. चूर्णि, पृ० १३२ : घम्मठाणं कुंभीयागक्षणंतगुणाधियं । जो वि तत्य वातो सो वि सोहारस्रमणी व अणंतगुणउसिणाधिको ।
- २. ब्रुस्ति, पत्र १३२: घमंत्रधानं उष्णप्रधानं स्थितिः स्थानं नारकाणां भवति, तत्र हि प्रस्यातिरिक्तानिना वाताबीना-मत्यन्तोष्णकथत्वात्।
- ३. चूर्णि, पृ० १३२ : तलसंयुलिता णाम अयतबंधता हस्तयोः झृता, यथैयां करतलं चैकत्र मिसति एवं पादयोरिव ।
- ४. वृत्ति, पत्र १३३ : तालसम्पुटा इव पवनेरितशुक्ततालपत्रसंचया इव ।
- प्र. वृत्ति, पत्र १३३ : पुनरिप सुधर्मस्यामी जम्बूस्वामिनमुहिश्य मगबद्वचनमाविष्करोति—विव ते—स्वया, भृता —आकर्णिता ।
- ६. चूणि, पृ० १३३ : यदि त्वया कवाचित् लोकेऽपि ह्योपा श्रुतिः प्रतीता तत्र कुंभीओ विश्वंति ।
- ७. चूर्णि, पृ० १३३ : महंति-महंतीओ पुरुषप्रमाणातीता अधियेषोक्सीया, यबाऽस्यां प्रक्षिप्तो नारकः पश्यतीति, ण वा चक्केड कण्णेषु अवसंबिजं उत्तरिसए ।
- द. **पाइयसद्**महण्णवी ।
- ह. चूर्गिण, पृ० १३३ : कुंसी महंता कुम्मप्रमाणाधिकप्रमाणा कुम्भी भवति ........... अधवा कुंसी उद्दिगा ।

म्रह्ययम् ५ : टिप्पण ५५-५८

# इलोक २६:

#### ४४. अधम भवों में (भवाहमे)

हमने इसको सप्तमी विभक्ति मानकर इसका अर्थ 'अधम भवों में'-किया है।

चूर्णिकार ने भी इसे सप्तम्यंत पद माना है किन्तु इसका अर्थ 'अधम में' किया है ।

वृत्तिकार ने इसे द्वितीया विभक्ति का बहुवचन मानकर मच्छीमार तथा व्याध आदि के भवों को अधम माना है ।

#### ५६. स्वयं से (अप्पेण)

वृत्तिकार ने इसका संस्कृतरूप 'अल्पेन' देकर इसका अर्थ —परोपघात करने से उत्पन्न थोड़े से सुख से-—िकया है। हमने इसका संस्कृतरूप 'आत्मना' किया है । इसका अर्थ है—स्वयं से ।

#### ४७. ठग कर (वंचइत्ता)

कूट तोल आदि से अपने की ठग कर अथवा परोपघात के सुख से अपने को ठग कर।

# ५८. जैसा कर्म .... उसका भार (दु:ख परिमाण) होता है (जहाकडे कम्म तहा से भारे)

क्रूर कर्म करने वाले प्राणी घोर नरक में दीर्घकाल तक पड़े श्हते हैं । जैसा कर्म किया जाता है, वैसा ही उसका भार होता है ।

चूिणकार ने यहां एक शंका उपस्थित की है कि नरक में कर्मानुरूप बेदना, विपक्ति होती है। वहां कैसा भार ? भार कहने का ताल्पर्य वया है ? इसके समाधान में वे कहते हैं—भार के कथन की भावना यह है कि जिस अध्यवसाय से प्राणी कर्मों का उपचय करता है बैसा ही उसकी बेदना का भार होता है। कर्मों की तीन स्थितियां हैं - उत्कृष्ट, मध्यम और जघन्य। स्थिति के अनुरूप बेदना होती है। प्राणी संसार में जैसे कर्म करता है बैसी ही बेदना नरक में भोगनी पड़ती हैं। वह बेदना तीन प्रकार से उदीर्ण होती है—स्वतः, परतः और उभयतः। उभयतः उदीर्ण होने वाली बेदना के ये कुछ प्रकार हैं—

मांस खाने वालों को उन्हीं के शरीर का अग्निवर्ण मांस खिलाया जाता है।

मांसरस का पान करने वालों को उन्हीं का मांसरस अथवा तपा हुआ तांबा या शीशा पिलाया जाता है।

शिकारी तथा कसाई को उसी प्रकार छेदा जाता है, मारा जाता है !

भूठ बोलने वाले की जीभ निकाल दी जाती है या दुकड़े-दुकड़े कर दी जाती है।

चोरों के अंगोपांग काट डाले जाते हैं अथवा चोरों को एकत्रित कर, ग्रामवध की भांति उन्हें मारा जाता है।

परस्त्रीगमन करने वालों के दृषण छेदे जाते हैं, तथा अग्नि में तपे हुए लोहस्तंभों से आर्लिंगन करने के लिए बाध्य किया जाता है ।

महापरिग्रह और महाआरंभ करने में जिन-जिन कारों से प्राणियों को दुःखित किया है, उनका निरोध किया है, यातना दी है, उन्हें सेवा में व्यापृत किया है, उन्हों के अनुसार वेदना प्राप्त होती है।

जो कोधी स्वभाव के थे, उनके लिए ऐसी कियाएं की जाती हैं जिससे उनमें कोध उत्पन्न हो। जब वे रुष्ट हो जाते हैं तब नरकपाल कहता है— अब कुषित क्यों नहीं हो रहे हो ? अब तुम कुढ़ होकर क्या कर सकोगे ?

जो मानी थे, उनकी अवहेलना की जाती है।

१. चूणि, पृ० १३३ : भवाधमे भवानामधम: अतस्तस्मिन् भवाधमे ।

२. वृत्ति, पत्र १३४ : भवानी मध्ये अधमा भवाधमाः मत्स्यबन्धलुब्धकादीनां भवास्तान् ।

३. वृत्ति, पत्र १३४ : अल्पेन स्तोकेन परोपधातसुखेन ।

४. चूर्णि, पृ० १३३ : वंचइसा कूडतुलादीहि अधवा अप्पाण परोवघातसुहेण ।

भ्र**घ्ययन ५ : टिप्पण ५६-६**१

जो मायादी थे उन्हें ठगा जाता है, जैसे---गर्मी से संतप्त नैरियकों को असिपत्र आदि पेड़ों की ठंडी छाया में ले जाया जाता है। वहां वृक्ष के पत्ते नीचे गिरते हैं और शरीर छिन्न-भिन्न हो जाता है। प्यास लगने पर वे नैरियक पानी मांगते हैं तब उन्हें गरम सीसा और तांबा पिलाते हैं।

जो लोभी थे, उन्हें भी इसी प्रकार से पीड़ित किया जाता है।

इसी प्रकार अन्यान्य आश्रवद्वारों में भी यथायोग्य वेदना दी जाती है।

अत: श्लोक के इस चरण में उचित ही कहा गया है कि जैसा कर्म किया जाता है, वैसा ही उसका भार होता है।

वृत्तिकार भी इस वर्णन से सहमत हैं। उपरोक्त चरण में प्रयुक्त 'भार' शब्द वेदना का द्योतक है। वेदना कर्म से उत्पन्न होती है। अत: यथार्थ कर्म भार ही है। र्

#### इलोक २७:

#### ४१. पाप का (कलुसं)

चूणिकार ने इसका अर्थ 'कर्म' और वृत्तिकार ने 'पाप' किया है।

#### ६०. अनिष्ट (कसिणे)

इसके संस्कृतरूप दो बनते हैं-कृष्ण और कृत्स्न । हमने प्रथमरूप मानकर इसका अर्थ अनिष्ट किया है । चूर्णिकार और वृत्तिकार ने इसका अर्थ-'संपूर्ण' किया है ।\*

#### ६१. अपवित्र स्थान में (कुणिमे)

जहां का सारा स्थान मांस, रुधिर, पीव आदि के कर्दम से भरा पड़ा है, जो बीभत्स है, हाहाकर से गूंज रहा है और जहां 'कष्ट मत दो'—ऐसे अब्दों से सारी दिशाएं बिधर हो रही हैं, ऐसे परम अधम नरकावास में ।'

- १. (क) चूणि, पृ० १३३: यथा चैषां कृतानि कर्माणि तथेवैषां भारो वोढ्य इत्यर्थः, बिर्मात्त श्रियते वाडसौ भारः । का तर्हि भावना ? यादृशेनाध्यवसायेन कर्माण्युपिचनोति तथियेषां वेदनाभारो मवति, उत्कृष्टिस्थितिवां मध्यमा जघन्या वा, ठितिअणुरूवा चेव वेदना भवति, अथवा यादृशानीह कर्माण्युपिचनोति तथा तत्रापि वेदनोदीर्यते तेषां स्वयं वा परतो वा उभयतो वा । उभयकरणेण तद्यथा— मांसादाः स्वमांसान्येवाश्निवणानि भक्ष्यन्ते । रसकपायिनः पूय-दिधरं कलकलीकृतं तख-तंबादीणि य द्रवीकृतानि । व्याध-घात-सौकरिकादयस्तु तथैव छिद्यन्ते मार्यन्ते च । चारकपाला अष्टादशकर्मकारिणः कार्यन्ते च । आनृतिकानां जिह्वास्तथ्यन्ते तृद्यन्ते च । चौराणां अङ्गोपाङ्गान्यपहिष्यन्ते पिण्डीकृत्य चैनान् ग्रामघातेष्वव वधयन्ति । याद्यारिकाणां वृषणाशिद्यस्ते अग्निवणश्च लोहमय्यः स्त्रियः अवगाहाविष्णंति । महापरिग्रहारम्भरेच येन येन प्रकारेण जीवा दुःखापिता सिम्मरुद्धा जातिता अभियुक्ताश्च तथा तथा वेयणाओ पविष्णंति । कोधनशीलानां तत् तत् कियते येन मोध-उत्पद्धते—ण एवं वसिष्णति, एवं दिस्क्जति, इदानीं वा कि न जुध्यसे ? कि वा कुद्धः करिष्यसि ? माणिणो होलिज्जति । माणिणो असिपत्तमादीहि शीतलच्छायासरिसेहि य तदअतंबएहि प्रवंचिञ्जति । लोभे जधा परिग्गहे । एवमन्येष्वि आश्चवेष्या योज्यमिति । अतः साधुक्तं जधा कडे कम्मे तथा से मारे इति ।
  - (स्त) वृत्ति, पत्र १३४।
- २. चूर्णि, पृ० १३४: कलुषमिति कर्मेंद।
- ३. वृत्ति, पत्र १३४ : कलुषं पापम् ।
- ४. (क) चूर्णि, पृ० १३४ : कसिणे संपुण्णे ।
  - (ख) बृत्ति, पत्र १३४ : क्रुत्स्ने संपूर्णे ।
- थू. (क) चूर्णि, पृ० १३४ : कुणिमे ति न कश्चित् तत्र मेध्यो देश:, सब्वे चेव मेद-वसा-मंस-रुधिरपुरुवाणुलेवणतला ।
  - (स) वृत्ति, पत्र १३४ : कुणिमे ति मांसपेशीरुधिरपूर्यान्त्रिफिएकसकश्मलाकुले सर्वामध्याधमे बीभत्सवर्शने हाहारवाक्रन्देन कष्टं मा तावदित्यादिशब्दबिधिरितदिगन्तराले परमाधमे नरकावासे ।

श्रध्ययन ५ : टिप्पण ६२-६७

#### इलोक २८:

#### ६२. यथार्थरूप में (जहातहेणं)

सर्वज्ञ यथार्थ द्रष्टा होता है। वह जैसा है वैसा ही देखता है और वैसा ही उसका प्रतिपादन करता है। उसके कथन में न उपचार होता है और न अतिशयोक्ति ।

#### ६३. अज्ञानी प्राणी (बाल)

वृत्तिकार ने यहां इस शब्द के चार अर्थ किए हैं<sup>र</sup> —

- १. परमार्थं को न जानने वाला।
- २. विषय सुख का आकांक्षी।
- ३. वर्तमान को ही देखने वाला।
- ५. कर्म के विपाक की उपेक्षान करने वाला।

#### श्लोक २६:

#### ६४. पीठ की (पिट्टंड)

यहां 'ऊकार' में हृस्वत्व छंदोदृष्टि से किया गया है।

# ६५. सुदृढ़ (थिरं)

चूर्णिकार ने इस शब्द का अर्थ-- 'चमड़ी को बीच में बिना तोड़ें -- किया है अौर वृत्तिकार ने इसका अर्थ---बलवत्---सुदृढ़ किया है। \*

#### इलोक ३०:

# ६६. उसके मुंह को ..... जलाते (थूलं वियासं मुहे आडहंति)

नरकपाल नैरियकों के मुंह फाड़कर चार अंगुल से बड़ी लोहें की कीलों से उसे कील देते हैं ताकि वे मुंह को बंद न कर सकें, तथा न चिल्ला सकें। फिर भी वे चिल्लाकर कहते हैं—'अरे! हमारा मुंह जलाया जा रहा है।'

वृत्तिकार ने इसका अर्थ भिन्न प्रकार से किया है। तरकपाल नैरियकों के मुंह को फाड़कर उसमें लोहे के तपे हुए बड़े गोले डालकर चारों ओर से जलाते हैं। <sup>६</sup>

# ६७. उस अज्ञानी को .....कोडे मारते हैं (रहंसि जुत्तं ........... तुदेण पट्ठे)

इन दो चरणों के अर्थ के विषय में चूणिकार और दृत्तिकार एकमत नहीं हैं । चूर्णिकार के अनुसार इनका अर्थ है— वे नरकपाल बड़े-बड़े रथों की विकुर्वणा करते हैं और उन नैरियकों को उन रथों में जोड़कर चलाते हैं । जब वे नैरियक

- १. (ख) वृत्ति, पत्र १३४ : याथातस्येन यथा व्यवस्थितं तथैव कथयामि, नात्रोपचारोऽर्थवादो वा विद्यत इत्यर्थः ।
  - (ख) चूर्णि, पृ० १३४ : यथेति येन सर्वज्ञो हि यथैवावस्थितो मावः तथैवैनं पश्यति भाषते च ।
- २. वृत्ति, पत्र १३४ : बालः परमार्थमजानाना विषयसुखलिप्सवः साम्प्रतेक्षिणः कर्मविपाकमनमेक्षमाणा ।
- ३. चूर्णि, पृ० १३४ : स्थिरो नाम अवोडयन्त: ।
- ४. वृत्ति, पत्र १३५ : स्थिरं बलवत् ।
- ४. चूर्णि, पृ० १३४ : लोहकीलएणं चतुरंगुलप्रमाणाधिकेणं थूलं मुहं विगसावेतूणं । थूलिमिति महत्, मा संबुर्डोहिति वा रिडिहिति व ति, आरसतोऽपि न तस्य परित्राणमस्ति, तथाप्यातुरस्वादारसंति । आडहंति ति वु (? ड) ज्मंति ।
- ६. वृत्ति, पत्र १३४ : मुखे विकाशं कृत्वा स्थूलं बृहत्तप्तायोयोलादिकं प्रक्षिपन्त आ—समन्ताद्हन्ति ।

चलने में स्खलित होते हैं तब उन्हें आरों से बींधते हैं या पीठ पर कोड़े मारते हैं।

वृत्तिकार के अनुसार इनका अर्थ है-

नरकपाल नैरियकों को एकान्त में ले जाते हैं और उनके द्वारा दी जाने वाली वेदना के अनुरूप उनके द्वारा किए गए कार्यों की स्मृति कराते हैं। वे कहते हैं —हम तुभे तांबा या शीशा इसीलिए पिला रहे हैं कि तू पूर्वजन्म में मद्यपायी था। हम तुभे तेरे शरीर का मांस इसीलिए खिलाते हैं कि तू पूर्वजन्म में मांस खाता था। इस प्रकार दु:खानुरूप अनुष्ठान का स्मरण दिलाते हुए उनकी कद्यैना करते हैं और निष्कारण ही उन पर रुष्ट होकर पीठ पर कोड़े मारते हैं।

चूर्णिकार ने 'सरयंति' के दो अर्थ किए हैं —चलना और स्मरण कराना। बृत्तिकार ने केवल एक ही अर्थ किया है — स्मरण दिलाना।

चूर्णिकार ने 'रहंसि' का अर्थ 'रथ में' और दुसिकार ने 'एकान्त' में किया है।

#### क्लोक ३१:

# ६८. अग्नि जैसी (तओवमं)

यह भूमि का विशेषण है। इसका संस्कृतरूप है 'तदुपमाम्'। वह भूमि केवल उष्ण ही नहीं है किन्तु अग्नि से भी अनन्त-गुण अधिक उष्ण है। र

बौद्ध साहित्य में नरकभूमि के विवरण में लिखा है—तेयां अयोगयी भूमिजर्वलिता तेजसा युता'। इसकी व्याख्या देते हुए आवार्य नरेन्द्रदेव ने अभिवर्म-कोश (गृ० ३७३) के फुट नोट में जे० प्रिजिलुस्की को उद्धृत किया है। उनके अनुसार ज्वलित लोहे की भूमि तप्त होने पर एक ज्वाला बन जाती है।

# ६६. वे जलने पर (ते डज्भमाणा) ......

नरकपाल भ्रधकते अंगारे जैसी उष्ण भूमि पर नैरियकों को जाने-आने के लिए विवश करते हैं। उन पर अतिभार लादकर उस भूमि पर चलाते हैं। उस समय जलते हुए वे नैरियक करुण स्वर में चिल्लाते हैं।

# ७०. बाण से (उसु)

चूर्णिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं —प्रदीष्त मुख वाले वाण और चाबुक। ैं बृत्तिकार ने इसका अर्थ—चाबुक आदि किया है। "

- १. (क) चूर्णि, पृष्ठ १३५ : सरयंति ति गश्छंति वाहेंतीत्यर्थः पापकर्माणि च स्मारयन्ति । त एव च बालास्तत्र युक्ता ये चैनां वाह्यन्ति त्रिविध करणेनापि तेयस्सरूबिणो रधे सगडे वा, गुरुगं विडिश्वतं रधं अवधंता य तत्तारैरिव आरुभ्य विद्यति आरुह्य विद्यति । तुदन्तीति तुदा तुत्रकाः, पनिवनीवर्दवत् पृष्ठे ।
  - (ल) वृत्ति, पत्र १३५ , रहिस एकाकिनं युक्तम् उपयन्नं युक्तियुक्तं स्वकृतवेदनानुरूपं तत्कृतजन्मान्तरानुष्ठानं तं बालम् अज्ञं नारकं स्मारयन्ति, तद्यथा— तन्तत्रपुपानादसरे मद्यपस्त्वमासीस्तथा स्वमासभक्षणावसरे पिशिताशी त्वमासीरित्येवं दुःखानुरूपमनुष्ठानं स्मारयन्तः कदर्थयन्ति, तथा—निष्कारणमेव आरुष्य कोपं कृत्वा प्रतोदादिना पृष्ठदेशे तं नारकं परवशं विष्यन्तीति ।
- २. (क) श्रूणि, पृ० १३५ : सा तु भूमि ....... ..... न तु केवलमेवोष्णा । ज्वलितज्योतिषाऽपि अर्णतपुर्ण हि उष्णा सा, तवस्या औपम्यं तदोषमा ।
  - (सं) वृत्ति पत्र १३५: तदेवंच्यां तदुपमां वा मूमिम् ।
- ३. चूर्णि, पृ० १३५ : ते तं ईंगालतुल्लं भूमि युणो युणो खुंदाविज्जंति, आगत-गताणि कारविज्जंता य अतिभारोक्कंता उज्कमणणा कलुणाणि रसंति ।
- ४. चूर्णि, पृ० १३४ । इषुभिः तुस्रकेश्य प्रवीप्तमुखैः .
- वृत्ति, पत्र १३४ : इबुणा प्रक्षोबाविरूपेण :

#### इलोक ३२:

#### ७१. बलात् (बला)

इसका अर्थ है—बलात, इच्छा न होते हुए भी। चूर्णिकार ने इसका एक अर्थ और किया है—घोर वल वाले हैं

#### ७२. दुर्गम स्थान में (अभिदुग्गंसि)

चूर्णिकार ने इसका अर्थ---अति विषम स्थान किया है। वृत्तिकार ने कुंभी, शाल्मली आदि को विषम स्थान माना है। अरु. प्रेड्यों (पेसे)

जिन्हें बार-बार काम में नियोजित किया जाता है, वे दास, नौकर आदि कर्मकर प्रेब्य कहलाते हैं।

# श्लोक ३३:

#### ७४. पथरीले मार्ग पर (संपगाढंमि)

चूर्णिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं —

- १. निरंतर वेदनामय मार्ग ।
- २. पथरीला मार्ग।

वृत्तिकार ने भी दो अर्थ किए हैं ---

- १. बहु वेदनामय असह्य नरक।
- २. बहुत पीड़ाकारक मार्ग ।

# ७५. सामने से गिराई जाने वाली (अभिपातिणीहि)

नरकपालों द्वारा सामने से गिराई जाने वाली शिलाएं सामने ही आकर गिरती हैं, अन्यत्र नहीं।

# ७६. संतापनी (संतावणी)

चूर्णिकार ने इसका अर्थ 'संतापनी' नामक नरक किया है । सभी नरक संताप उत्पन्न करने वाले होते हैं । वैक्रियलब्धि से उत्पन्न अग्नि से नैरियक जीव विशेष रूप से संतापित किए जाते हैं । बृत्तिकार इसे 'संतापनी' नामक कुंभी मानते हैं ।

# ७७. चिरकालीन स्थितिवाली (चिरद्विईया)

नरक में जधन्य अविधि दस हजार वर्ष की और उत्कृष्ट अविधि तेतीस सागर की होती है। वहां वे जीव चिरकाल तक रहते हैं। <sup>१</sup>°

- १. चूर्णि, पृ० १३५ : बलाव् ......बलात्कारेण, अथवा बला घोरबला इस्यर्थः ।
- २. चूणि, पृ० १३५ : अभिदुग्गं भृशं दुर्गं वा ।
- ३. वृत्ति, पत्र १३६ : अभिदुर्गे कुम्भीशाल्मल्यादौ ।
- ४ चूर्णि, पृ० १३५ : पुनः पुनः प्रेष्यत्त इति प्रेस्याः दासा भृत्या वा ।
- ६. वृत्ति, पत्र १३६ : सम्प्रगाढं मिति बहुवेदनमसह्या नरकं मार्ग वा ।
- ७. चूर्णि, पृ० १३४ : शिलाभिविस्तीर्णाभिर्वे ऋयादिभिरमिमुखं पतन्तीभि: अभिपातमाना नान्यत्र पतन्तीत्यर्थः ।
- द चूर्णि, पृ० १३४ : सर्व एव नरका: सन्तापयश्ति, विशेषेण तु वैकियास्निसन्ता (पिता) ।
- ह. वृत्ति, पत्र १३६ : सन्तापयतीति सन्तापनी कुम्भी ।
- १०. चूर्णि, पृ० २३५ : चिरं तिष्ठन्ति ते हि चिरद्वितीया, जबण्णेण दस वाससहस्साई उक्कोसेणं तेत्तीससाउरोवमाणि ।

अध्ययन ४ : टिप्पण ७८-८३

#### क्लोक ३४:

#### ७८. कडाही में (कंदूसु)

इसका अर्थ है---पकाने का पात्र।

# ७६. द्रोण (बड़े कौए) (उड्ढकाएहि)

वस्तुतः यह पाठ 'उड्डकाएहिं' होना चाहिए था । 'उड्ड' देशी गब्द है । इसका अर्थ है दीर्घ या बड़ा । 'उड्डकाएहिं' का अर्थ है—द्रोणकाक या बड़ा कौआ । चूर्णिकार के अनुसार इनकी चोंच लोहमधी होती है । ये अपने भक्ष्य को उड़ते-उड़ते ही पकड़कर खा डालते हैं ।<sup>र</sup>

#### ८०. सिह-च्याझ आदि (सणप्फएहि)

इसका अर्थ है — वैसे जानवर जिनके पैरों में बड़े-बड़े तीखे नाखून हों। चूर्णिकार ने इस पद से सिंह, व्याघ्न, खूक, श्रृगाल आदि का ग्रहण किया है। <sup>‡</sup>

#### ८१. श्लोक ३४:

प्रस्तुत श्लोक में चूर्णिकार ने 'उप्पतंति' के स्थान में 'उप्फिडंति' तथा 'पखज्जमाणा' के स्थान में 'विलुप्पमाणा' पाठ मान-कर इसका अर्थ इस प्रकार किया है—

नरकपाल अज्ञानी नैरियक जीवों को पाक-भाजन में डालकर पकाते हैं। वे भुने जाते हुए ऊपर उछलते हैं। (नैरियक पांच सौ योजन तक ऊपर उछलते हैं) तब ऊपर उड़ने वाले विविध द्रोणकाक, (जिनकी चोच लोहे की होती है) उन्हें खाते हैं। खाते समय कुछ दुकड़े नीचे पृथ्वी पर पड़ते हैं। उन्हें सिंह, व्याघ्र, मृग, श्रुगाल आदि पशु खा डालते हैं।

# क्लोक ३५:

# ८२. बहुत ऊंचा (समूसियं)

चूर्णिकार के अनुसार यह स्थान ऐसा है जहां नैरियक जीवों को विनष्ट किया जाता है।

वृत्तिकार ने इसका अर्थ — चिता के आकार वाला (स्थान) किया है। चिता की रचना उच्छित होती है। वह नरक का स्थान भी उच्छित है, ऊंचा है।

# ८३. विध्म अग्नि का स्थान (विध्मठाणं)

यहां अग्नि के लिए विधूम शब्द का प्रयोग किया गया है। मनुष्य लोक में अग्नि दो प्रकार की होती है—धूम सहित और निर्धूम। नरक में इंधन से प्रज्वलित अग्नि नहीं होती। वह निरंधन ही होती है। चूर्णिकार ने बताया है जो अग्नि इंधन से ही प्रज्वलित होती है, उससे धुंआ अवश्य ही निकलता है। नरक की अग्नि निरंधन होती है। चूर्णिकार ने इसका दूसरा अर्थ यह किया है—वहां केवल निर्धूम अंगारे हैं। निर्धूम अंगारों का ताप बहुत अधिक होता है।

## १. चूर्ण, पृ० १३६ : अयकोट्ट-पिट्ठ-पयणगमादीसु पयणगेसु ।

- २. चूणि, पृ० १३६ : उड्ढकाया णाम द्रौणिकाकाः ते उप्किडिता वि सन्ता उड्डकाएहि विविधेहि अयोमुहेहि खज्जंति ।
- ३. चूणि, पृ० १३६ : सिघब्याझ-मृ (? वृ) ग-शृगालादयः विविधाः ।
- ४. चूर्णि, पृ० १३६ ।
- थ्. चूर्णि. पृ० १३६ : तस्य ते णेरइया समूसविज्जंति, ओसवितं विनाशितमित्यर्थः ।
- ६. वृत्ति, पत्र १३६ : समूसियं नाम इत्यादि सम्यगुच्छितं चितिकाकृतिः ।
- ७. चूणि, पृ० १३६ : विधूमो नामाग्तिरेव, विधूमग्रहणाद् निरिन्धनोऽग्तिः स्वयं प्रज्वलितः सेन्धनस्य ह्यानेर्वश्यमेव घूमो भवति । अथवा विधूमवद्, विधूमानां हि अङ्गाराणामतीव तापो भवति ।

श्रध्ययन ४ : टिप्पण ८४-८८

दृत्तिकार ने भी विधूम का अर्थ अग्नि किया है। इसे वर्तमान के विद्युतीय युग में सम्यग् प्रकार से समभा जा सकता है। नरक की अग्नि विद्युत् है, जिसे इंधन की अपेक्षा नहीं है। हजार योजन से ऊपर या नीचे अग्नि नहीं होती। ऑक्सीजन के बिना अग्नि नहीं जलती। बिजली अग्नि नहीं है।

देखें --- ४।७, ३० का टिप्पण।

# दश्. करुण रदन करते हैं (कलुणं थणंति)

यहां करुण का अर्थ--अपरित्राण, निराक्तन्दन । वे नैरियक करुण रुदन करते हैं, क्योंकि उनका परित्राण करने वाला कोई वहां नहीं होता । वे असहाय होते हैं, अतः उनका रुदन करण होता है । जिनको परित्राण प्राप्त है, वे यद्यपि रुदन करते हैं, परन्तु उनका वह रुदन अतिकरुणाजनक नहीं होता ।

वृत्तिवार ने करुण का अर्थ दीन किया है।

# ८५. बकरे (अयं)

इसके दो अर्थ हैं —अज —बकरा और अयस् —लोह। चूर्णिकार ने मूल अर्थ 'अज' और वैकल्पिक अर्थ 'लोह' किया है। "

# ८६. ओंधे सिर कर (अहोसिरं कट्टु)

कुछ नरकपाल उन नैरियक जीवों को ओंधा लटकाकर काटते हैं और कुछ नरकपाल उनको काटकर फिर ओंधा लटकाते हैं।

#### तुलना — एते पतन्ति निरये उद्धपादा अवंसिरा । इसीनं अतिवत्तारो संयमानं तपस्सिनं ॥

(जातक ५।२६६ तथा संयुक्तनिकाय २७।५)

- जो पुरुष ऋषि, संयत और तपस्वियों का अपवाद करते हैं, वे सिर नीचे और पैर ऊपर कर नरक में पड़ते हैं।

# श्लोक ३६:

# ८७. शुल पर लटकते (समूसिया)

जैसे चांडाल मृत शरीर को लटकाते हैं, वैसे ही नरकपाल उन नैरियक जीवों को खंभों पर आंधा लटकाते हैं। <sup>६</sup>

#### दद. संजीवनी (संजीवणी)

वह नरकभूमि बार-बार जिलाने वाली होने के कारण उसका नाम 'संजीवनी' है। वहां के नैरियक जीव नरकपालों के द्वारा दी गई, परस्पर उदीरित तथा स्वाभाविक रूप से उत्पन्न वेदना से छिन्न-भिन्न, क्वथित या मूच्छित होकर वेदना का अनुभव करते हैं, परन्तु मरते नहीं। उनका खंड-खंड कर देने पर भी वे नहीं मरते क्योंकि उनकी आयु अवशेष होती है। जैसे मूच्छित व्यक्ति पर पानी के छींटे ढालने से वे सचेत हो जाते हैं, वैसे ही वे नैरियक भी पुनः पुनः जीवित होते रहते हैं। वह स्थान संजीवनी की भांति

१. वृत्ति, पत्र १३६ । विधूमस्य अग्तेः स्थानम् ।

२ चूरिंग, पृ० १३६ : कलुणं चर्णातः, कलुणमिति अपरित्राणं निराक्तस्विनित्यर्थः, सपरित्राणा हि यद्यपि स्तननित वा तथापि तन्नाति-करणम् ।

३. बृत्ति, पत्र १३६ : करुणं दीनम् ।

४. चूर्णि, पृ० १३६ : अयो खगलगो, अयेन तुल्यं अयवत् ।

क्वांग, पृ० १३६ : अधोसिरं कार्ड केइ विगित्तंति, केइ विगंतिऊण पच्छा अधोसिरं बंधंति ।

६. बृत्ति, पत्र १३७ : तत्र नरके स्तम्मादौ अर्ध्वबाह्वोऽघःशिरसो वा स्वपाकैर्बस्तवल्लिम्बताः ।

जीवनदात्री होने के कारण उसे 'संजीवनी' कहां गया है । यह किसी नरक विशेष का नाम नहीं है ।

बौद्ध साहित्य में 'संजीव' नामक नरक का यही वर्णन मिलता है। बौद्ध परंपरा में आठ ताप-नरक माने जाते हैं। पहला नरक है अवीचि और आठवां है संजीव। दूसरे नरक से आठवें नरक तक दुःख निरंतर नहीं होता। संजीव नरक में पहले शरीर भग्न होते हैं। वे रजकण जितने सूक्ष्म हो जाते हैं। पश्चात् शीतल वायु से वे पुनः सचेतन हो जाते हैं। इसलिए इस नरक का नाम 'संजीव' है। वे

#### ८१. चिरस्थिति वाली (चिरद्विईया)

नरक की जघन्य स्थिति दस हजार वर्ष की और उत्कृष्ट स्थिति तेतीस सागर की है । वह चिरस्थिति वाली है, अर्थात् वहां के नैररियकों का आयुष्य तेतीस सागर का है ।

चूणिकार ने इसका बैकिस्पिक अर्थ इस प्रकार किया है—नरक तथा कर्म के अनुभाव से नैरियक जीव हजारों बार पीसे जाते हैं, उनके टुकड़े-टुकड़े कर दिए जाते हैं, फिर भी वे पुनः संध जाते हैं, पारे की भांति एकित्रत हो जोते हैं, पूर्ववत् हो जाते हैं। अतिवेदना के कारण वे नैरियक मृत्यु की कामना करते हैं, फिर भी वे मर नहीं पाते। इसलिए उन्हें वहां चिरकाल तक रहना पड़ता है।

#### ६०. पापचेता (पावचेया)

पूर्वजन्म में पाप करने के कारण प्राणी नरक में जाता है। वहां सब पापचित्त वाले ही होते हैं। कोई कुश्रलचेता वहां उत्पन्न नहीं होता, जिससे कि वहां के प्राणी अपापचेता हो जाएं।

#### इलोक ३७:

# ११. ग्लानि का अनुभव करते हैं (गिलाणा)

वे नैरियक जीव सदा ग्लान रहते हैं। कहां कोई आश्वासन नहीं है। जैसे महाज्वर से अभिभूत रोगी निष्प्राण और निर्बल हो जाता है, वैसे ही वे सदा दस प्रकार की वेदना को भोगते हैं। दस प्रकार की वेदना का उल्लेख स्थानांग में मिलता है —

- १. (क) चूर्णि, पृ० १३६ : एवं यथोहिष्टैबेंदनाप्रकारैर्भक्ष्यमाणाश्च स्वाभाविकेर्निरयपालकृतैर्वा पक्ष्यादिभिः खिन्नाः वबश्चिता वा सन्तो वेदनासमुद्धातेन समोहता सन्तो मृतवदविष्ठिन्त । यथेह मूर्विछता उदकेन सिक्ताः पुनरुजीविता इत्यपिदश्यन्ते एवं ते मूर्विछताः सन्तः पुनः पुनः सञ्जीवन्तीति सञ्जीविवः सर्व एव नरका संजीवणा ।
  - (स) वृत्ति, पत्र १३७ ।
- २. अभिधर्मकोश, पृ० ३७२, आचार्य नरेन्द्र देव !
- ३ (क) चूर्णि, पृ० १३६: चिरद्वितीया णाम जधण्णेण दस वाससहस्साणि उक्कोसेणं तेत्तीससामरोवमाणि । अथवा चिरं मृता हि ठंतीति चिरद्वितीया, नरकानुभावात् कर्मानुभावच्च यद्यपि पिष्यन्ते सहस्रशः क्रियन्ते तथापि पुनः संहत्यन्ते, इच्छन्तोऽपि मर्सुं तथापि न म्रियन्ते ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र १३७ ।
- ४. चूर्णि, पृ० १३६ : पापचेत ति पूर्व पापचेता आसीत् सा प्रजा, साम्प्रतमपि न तत्र किञ्चित् कुशलचेता उत्पद्यते येनापापचेता सा प्रजा स्यादिति ।
- ४. चूणि, पृ० १३७ : जमकाइएहिं नेरइएहिं च न तत्र समाश्वासोऽस्ति । नित्यग्लाना इति महाज्वराभिभूता इव निष्प्राणा निर्वला नित्यमेव च नारका दसविधं वेदणं वेदेंति ।
- ६. ठाणं, १०।१०८ । णेरइया णं वसविधं वेयणं पचत्रणुभवमाणा विहरंति, तं जहा—सीतं, उसिणं, खुधं, पिवासं, कंडुं, परज्भं, सयं, सोगं, चरं, वाहि ।

# सूयगडौ १

#### २६६

श्रष्ट्ययम ५ : टिप्पण ६२-६७

१. शौत ६. परतंत्रता
 २. उष्ण ७. भय
 ३. क्षुघा ६. शोक
 ४. पिपासा ६. जरा

#### इलोक ३८:

१०. व्याधि

#### ६२. वधस्थान (णिहं)

५. खुजलाहट

जहां बहुत प्राणी मारे जाते हैं उस स्थान को 'निहं' कहा गया है।

# ६३. बिना काठ की आग जलती है (जलंती अगणी अकट्ठी)

बहां बिना काठ की अग्नि जलती है । बह अग्नि वैकिय से उत्पन्न होती है । वे नीचे पाताल में होती हैं, अनवस्थित होती हैं । वे बिना संघर्षण से उत्पन्न होने वाली हैं । ै

देखें — ५।७, ३५ का टिप्पण।

#### ६४. बहुत ऋर कर्म करने वाले नैरियक (बहुकूरकम्मा)

कूर का अर्थ हैं — दयाहीन । वैसा हिंसा आदि का कार्य जिसको करने के पश्चात् भी कर्त्ता पश्चात्ताप नहीं करता, वह कर्म कूर कहलाता है । ैं

#### ६५. जोर-जोर से चिल्लाते हुए (अरहस्सरा)

'रह' का अर्थ है एकान्त या शून्य । जो शून्य नहीं है, वह 'अरह' स्वर होता है । भावार्थ में इसका अर्थ होगा—जोर-जोर से चिल्लाना ।\*

# श्लोक ३६:

# ६६. बड़ी (महंतीउ)

छन्द की दृष्टि से यहां ओकार के स्थान पर ह्रस्व उकार का प्रयोग है।

इसका अर्थ है— बड़ी । नरकपाल नैरयिकों को जलाने के लिए बड़ी-बड़ी चिताएं बनाते हैं । वे नैरयिकों के शरीर प्रमाण से बहुत विशास होती हैं । उनमें अनेक नैरयिक एक साथ समा जाते हैं ।

#### इलोक ४०:

# ६७. पीटते हैं (समारभंति)

चूर्णिकार ने इसका अर्थ--पीटना किया है।

- १. (क) वृत्ति, पत्र १३७ : निहन्यन्ते प्राणिनः कर्मवशगा यस्मिन् तन्निहम् आघातस्थानम् ।
  - (स) चूर्णि, पृ० १३७ : अधिकं तस्यां हन्यत इति निहं ज्वरोदुपानवस्थितम् ।
- २. चूर्णि, पृ० १३७ ।
- ३. चूणि, पृ० १३७ : कूरं णाम निरनुकोशं हिसादि कर्म, यत् कृत्वा कृते च नानुतप्यन्ते ।
- ४. वृत्ति, पत्र १३७ : अरहस्वरा बृहदाऋन्दशब्दा ।
- ४, चूर्णि, पृ० १३७ : महंतीओ नाम नारकश्ररीरप्र<mark>माणाधिक</mark>मात्रा: यत्र चानेके नारका मायन्ते ।
- ६. चूर्णि, पृ० १३७ : समारभंति त्ति पिट्टेंति ।

ग्रध्ययन ५ : टिप्पण ६६-१०५

#### श्लोक ४१:

#### ६८. लकड़ी आदि के प्रहार से (वहेण)

्सका संस्कृतरूप है—'व्यथेन'। चूर्णिकार और वृत्तिकार को इस गब्द से डंडा आदि का प्रहार अभिप्रेत है। डंडा आदि का प्रहार व्यथा उत्पन्न करता है, इसलिए साध्य में साधन का आरोप कर उसे व्यथा-उत्पादक माना गया है।

#### हह. दोनों ओर से छीले हुए फलकों की भांति (फलगा व तट्टा)

जैसे लकड़ी के तस्ते को करवत आदि से दोनों ओर से छीलते हैं, उसी प्रकार नैरयिक भी करवत आदि से छीले जाते हैं। रें देखें—-आयारो ६।११३ : फलगावयट्टी ।

#### १००. आराओं से (आराहि)

इसका अर्थ है— चाबुक के अन्त में लगी हुई नुकीली कील। पशुओं को हांकने के लिए लकड़ी के चाबुक में एक सिरे पर तीखी कील लगी रहती है। उसे पशु के मर्म-स्थान—गुदा में चुभाया जाता है। उसे 'आरा' कहते हैं।

#### १०१. ढकेले जाते हैं (णियोजयन्ति)

इसका अर्थ है— कार्य में व्यापृत करना । वरकपाल नैरियकों को तथी हुई लंबी आराओं से बींधते हैं और 'उठ, उठ, चल, चल,' इस प्रकार उन्हें आगे ढकेलते हैं।'

बृत्तिकार के अनुसार नरकपाल भैरियकों को तथा हुआ तांबा आदि पीने के व्यापार में व्यापृत करते हैं। रै

#### इलोक ४२:

# १०२. नरकपालों द्वारा क्रतापूर्वक कार्यों में व्यापृत होते हैं (अभिजुंजिया रुद्द)

चूणिकार के अनुसार वे नैरियक दो प्रकार से रौद्र कार्य में व्यापृत होते हैं ---

- १. पूर्वजन्मों में भी वे रौद्र कर्मकारी थे।
- २. यहां भी वे परस्पर रौद्र वेदना की उदीरणा करते हैं।

वृत्तिकार ने इस के दो अर्थ किए हैं —

१. दूसरे नैरियक को मारने के रौद्र कार्य में व्यापृत होते हैं।

- १ (क) चूर्णि, पृ० १३७ : वधेण ..... लज्जादिघातैः ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र १३८ : व्यथयतीति व्यथी लकुटादिप्रहारस्तेन ।
- २. (क) चूणि, पृ० १३७ : फलगावतद्वी त एवं मग्नाङ्ग-प्रत्यङ्ग फलका इव उभयथा प्रकृष्टा: करकयमावीहि तिच्छता ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र १३८ : फलकमिवोभाश्यां ऋकचाविना अवतब्टाः तनुकृताः ।
- ३. आप्टे संस्कृत इंग्लिश डिक्शनरी ।
- ४. वृत्ति, पत्र १३८ : विनियोज्यन्ते व्यापार्यन्त इति ।
- पूर्ण, पृ० १३७ : तप्ताभिः दीर्घाभिराराभिविध्यन्ते, उत्तिष्ठोत्तिष्ठित गच्छ गच्छेति ।
- ६. वृत्ति, पत्र १३८ : तप्तत्रपुपानादिके कर्मणि विनियोज्यन्ते क्यापार्यन्त इति ।
- ७. चूर्णि, पृ० १३८ : अभियुंजिता तिविधेण वि रौद्रादीनि कर्माणि... .....ते च रौद्राः पूर्वमभवन्, तत्रापि रौद्रा एव परस्परतो वेदनां उदीरयन्तः ।
- ष्ट. वृत्ति, पत्र १३८ : अभिजंजिया इत्यादि, रौद्रकर्मण्यपरनारकहननादिके अभियुज्य व्यापार्य थदि वा—जन्मान्तरकृतं रौद्रं सस्वोप-धातकार्यम् अभियुज्य स्मारयित्वा ।

२. पूर्वजन्म में किए जीव-हिंसा आदि रौद्र कार्यों की स्मृति दिलाते हैं। यहां 'रुट्ट' शब्द में कोई विभक्ति नहीं है। यहां द्वितीया विभक्ति होनी चाहिए!

# १०३. हाथीयोग्य भार ढोते हैं (हित्थवहं वहंति)

हाथीयोग्य भार ढ़ोते हैं अर्थात् हाथी जितना भार ढोता है उतना भार वे नैरियक ढोते हैं।

इसका बैकल्पिक अर्थ है कि नरकपाल नैरियकों को हाथी बनाकर उनको भार ढ़ोने के लिए प्रेरित करते हैं अथवा घोड़ा, ऊंट, गधा आदि बनाकर उनसे भार ढुलाते हैं। जिन्होंने अपने पूर्वजन्म में जिन-जिन पशुओं को अधिक भार ढ़ोने के लिए बाध्य किया था, उनको उन-उन पशुओं के रूप में परिवर्तित कर भार ढुलाया जाता है।

वृत्तिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं<sup>र</sup>---

- १. जैसे हाथी सवारी के काम आता है वैसे ही नरकपाल उस पर चढ़कर सवारी करते हैं।
- २. जैसे हाथी बहुत भार ढोता है, वैसे ही नरकपाल नैरियकों से बहुत भार ढुलाते हैं।

#### १०४. गर्दन को (ककाणओ)

यह देशी शब्द है। वृत्तिकार ने इसका अर्थ मर्म-स्थान किया है।

चूर्णिकार ने 'किकाणतो' पाठ मानकर इसका अर्थ-कृकाटिका (गरदन का पिछला भाग) किया है।

#### इलोक ४३:

#### १०५. बांस के जालों में (तप्पेहि)

नदी के मुहानों पर बांस की खपचियों से बने हुए 'तप्प' पानी के नीचे रखे जाते हैं। पानी के प्रवाह के साथ-साथ अनेक मत्स्य आते हैं। पानी का बहाब चला जाता है और वे मत्स्य वहीं फंस जाते हैं। फिर उन सब मत्स्यों को एकत्रित कर लिया जाता है।। '

वृत्तिकार ने इसे नैरियकों का विशेषण मानकर 'तर्षकाकारान्' किया है। किन्तु 'तर्पक' का कोई अर्थ नहीं दिया है। <sup>६</sup>

#### १०६. जल से निकाल (समीरिया)

चूणिकार ने इसका अर्थ 'संपीण्ड्य'----इकट्ठा कर दिया है।"

वृत्तिकार ने इसका संस्कृतरूप 'समीरिताः' कर इसका अर्थ 'पाप-कर्मों से प्रेरित्त' किया है।'

हमने इसका संस्कृतरूप 'समीर्थ' किया है। इसका अर्थ है -- जल से बाहर निकालकर ।

- १. चूर्णि, पृ० १३८ : हस्तितुल्यं वहन्तीति हस्तिवत्, हस्तितुल्यं भारं वहन्तीत्यर्थः, हस्तिरूपं वा क्वस्वा वाह्यन्ते, अश्वोध्ट्खरादिरूपं वा यैर्यया वाहिताः ।
- २. वृत्ति, पत्र १३मः हस्तिवाहं वाहयन्ति नरकपालाः, यथा हस्ती वाह्यते समारुह्य एवं तमिष वाहयन्ति, यदि वा—यथा हस्ती महान्तं भारं वहत्येवं तमिष नारकं वाहयन्ति ।
- ३ वृत्ति पत्र १३८: ककाणओं ति मर्माणि ।
- ४. चूर्णि, पृ० १३८ : किंकाणतो सि ति कुकाटिकाए ।
- ४. चूरिंग, पृ० १३८ : त्रप्पका नदीमुखेषु विदलपा वसकाली नया पिडगातंठिता कञ्जति, ताछे ओसरंते उदमे ठविज्छति हेट्ठाहुत्ता, पच्छा मच्छमा जे तेहि अक्कंता ते गलिते उदमे संपुंजिता घेष्पंति ।
- ६. वृत्ति, पत्र १३८।
- ७. चूर्णि, पृ० १३८: समीरिता नाम सम्प्रिण्ड्य ।
- द. बुत्ति, पत्र १३८ : समीरिताः पापेन कर्मणा चोदिताः ।

मध्ययन ५: टिप्पण १०७-११२

#### १०७. खंड-खंड कर नगर-बलि : बिखेर देते हैं (कोट्टबर्सि करेंति)

चूर्णिकार और दृक्तिकार ने प्रधानरूप से 'कोट्ट' और 'बिल' को पृथक्-पृथक् मानकर, कोट्ट का अर्थ—तलवार आदि से टुकड़ें-टुकड़ें कर, कूट कर और 'बिलि' का अर्थ- बिल देना विया है। वैकिष्पिकरूप में 'कोट्टबिल' को एक मानकर 'कोट्ट' का अर्थ नगर और 'बिलि' का अर्थ बिल किया है। ' 'कोट्ट' शब्द देशी है। इसका अर्थ है—नगर।

#### श्लोक ४४:

# १०८. बेतालिक (वेयालिए)

वृत्तिकार ने इसे परमाधार्मिक देवों द्वारा निष्पादित 'वैक्रिय' पर्वत माना है। है

#### १०६. बहुत ऊंचा (एगायए)

वृत्तिकार ने इसका अर्थ-एकशिला से निर्मित बहुत ऊंचा पर्वत-किया है।"

#### ११०. अधर में भूलता हुआ (अंतलिक्खे)

चूणिकार का अभिमत है कि वह पर्वत आकाश-स्फटिक से निर्मित होने के कारण अथवा अंधकार की अधिकता के कारण दृष्टिगोचर नहीं होता। उस पर चढ़ने का केवल मार्ग ही दिखाई देता है। नैरियक हाथ के स्पर्ध से उस मार्ग की खोज करते हैं और मार्ग हाथ लगते ही वे पर्वत पर चढ़ने का प्रयत्न करते हैं। तब पर्वत सिकुड़ने लगता है और वे नैरियक हतप्रहत होकर नीचे गिर जाते हैं।

चूर्णिकार ने एक मतान्तर का उस्लेख किया है। उसके अनुसार—वह पर्वत भूमि से संबद्ध लगता है, पर जब नैरियक उसकी ओर जाते हैं तब वह असंबद्ध लगता है, सिकुड़ जाता है।

#### १११. काल (मुहुत्तगाणं)

मुहूर्त्तं का अर्थं है—अड़चालीस मिनट का काल । प्रस्तुत प्रसंग में इसका अर्थ-सामान्य काल है। उत्तराध्ययन सूत्र ४।६ की सुखबोधावृत्ति में मुहूर्त्तं का अर्थ-दिवस आदि से उपलक्षित काल किया है।

# श्लोक ४५:

# ११२. अत्यन्त पीड़ित होकर (संबाहिया)

चूर्णिकार ने इसका अर्थ - स्पृष्ट" और वृत्तिकार ने-अत्यन्त पीड़ित किया है।

- १. (क) चूर्णि, पृ० १३८ : कुट्टियत्वा कल्पनीक्षिः खण्डसो बॉल कियन्ते । अधवा कोट्टं णगरं वृच्चिति, णगरबली वि कियन्ते ।
  - (स) वृत्ति, पत्र १३८ : तान्नारकान् कुट्टियित्वा खण्डशः कृत्वा बर्लि करिति ति नगरबलिवदितश्चेतश्च क्षिपन्तीत्यर्थः, यदि वा कोट्टबर्लि कुर्वन्तीति ।
- २. देशीनाममाला २।४५: केआरबाणकोट्टा......

#### कोट्टं नगरम् ।

- ३. वृत्ति, पत्र १३६ : वेयालिए'ति वेकियः परमाधार्मिकनिष्पादितः पर्वतः ।
- ४. वृत्ति, पत्र १३६ : एगायए-एकशिलाधटितो दीर्घ: 1
- प्र. भूणि, पृ० १३८ : अन्तरिक्षः छिन्नमूल इत्यर्थः, आकाशस्फाटिकत्वाद् न दृश्यते, अन्यकारत्वाद्वा न दृश्यते, केवलमारभणमार्गी दृश्यते, हत्थपरिमोसका एव ततस्ते नाऽऽरभन्ति, आरुमणपधेण विलग्गाश्चेत् स च पर्वतः संह्न्यते । अन्ये पुनः भूवते— दृश्यत एवासौ, भूमिबद्ध एव चोपलक्ष्यते, न च सम्बद्धः ।
- ६. सुखबोधा वृत्ति, पत्र ६४ : मुहूर्त्ताः कालविशेषाः विवसाद्युपलक्षणमेतत् ।
- ७. चूर्णि, पृ० १३८: सम्बाधिताः नाम स्पृद्धाः ।
- म. वृत्ति, पत्र १३६ : सम्-एकीमावेन बाधिताः पीहिताः ।

म्रध्ययन ५: टिप्पण ११३-११%

#### ११३. अत्यन्त उबड़-लाबड़ भूमि वाले (एगंतक्डे)

एकान्त विषम-स्थान, ऐसा स्थान जहां कोई भी समतल भूमि न ही। विकार ने इसका अर्थ-एकान्त दुःखोत्पत्ति का स्थान किया है।

#### ११४. गलपाश के द्वारा (कड़ेन)

'कूट' का अर्थ है— मृग को पकड़ने का पिजड़ा । चूिणकार के अनुसार स्थान-स्थान पर 'कूटों का निर्माण किया जाता है । वे अदृश्य रहते हैं । मृग उन्हें नहीं देख पाते । वे उधर से भागने का प्रयत्न करते हैं और बार-बार उसमें वंध जाते हैं । '

वृत्तिकार ने इसका अर्थ — गलयंत्रपाश किया है। संभव है वह रस्सी से बना हुआ गले का फंदा हो, जिससे पशु आदि को बांधा जाता है। वैकल्पिकरूप में इसका अर्थ — पाषाणसमूह भी है।

प्रस्तुत सूत्र के १।३४ में 'पासयाणि' शब्द का प्रयोग है। वह भी 'पाशयंत्र'— मृगबंधन रज्जु का ही वाचक है। संभव है— 'कूट और पाश' एकार्थक हों।

कूट का एक अर्थ-- मुद्गर भी है।

#### क्लोक ४६:

#### ११५. श्लोक ४६:

यह श्लोक चूर्णि में व्याख्यात नहीं है।

#### ११६. पूर्वजन्म के शत्रु (पुटवमरी)

इसका अर्थ है— पूर्वभव के शत्रुओं की तरह आचरण करने वाले नरकपाल अथवा जन्म-जन्म में अपकार करने वाले नैरियक।

#### इलोक ४७:

#### ११७. सदा कुपित रहने वाले (सयावकोपा)

इसका अर्थ है— सदा कुषित रहने वाले । चूर्णिकार ने 'अकोष्पा' पाठ मानकर उसका अर्थ — अनिवार्य, अप्रतिषेध्य किया है । वे श्रुगाल ऐसे हैं जिनको हटाया नहीं जा सकता ।<sup>८</sup>

# ११८. सांकलों से बंधे हुए (संकलियाहि बद्धा)

कु<mark>छ नैरियक लोहे की सांकलों से बंधे हुए होते हैं और कुछ नहीं होते । श्रृगाल सांकलों से बंधे हुए नैरियकों को खाने लगते</mark> हैं । यह देखकर मुक्त नैरियक अपने बचाव के लिए वहां से भागते हैं । तब श्रृगाल उनके पीछे दौड़कर उन्हें खा जाते हैं ।

- १. चूणि पृ० १३६ : एगंतकूडो णाम एकान्तविषमः, न तत्र काचित् समा भूमिविद्यते यत्र ते गच्छन्तो न स्खलेयुरिति न प्रयतेयुर्वा ।
- २. वृत्ति, पत्र १३६ : एकान्तेन कूटानि दुःखोत्पत्तिस्थानानि ।
- ३. आप्टे संस्कृत इंग्लिश डिक्शनरी ।
- ४. चूर्णि, पृ० १३८ : तधावि तम्मि विसये कूडाणि तस्य देसे से उत्तारोतार-णिगाम-पवेसेसु य अदृश्यानि यत्र ते वध्यन्ते ।
- ५ वृत्ति, पृ० १३६ : कूटेन गलयन्त्रपाशादिना पाषाणसमूहलक्षणेन वा ।
- ६. आग्टे संस्कृत इंग्लिश डिक्शनरी ।
- ७. वृत्ति, पत्र १३६ : पूर्वमस्य <mark>दवास्यो</mark> जन्मान्तस्वैरिण इव परमाधार्मिका यदि वा— जन्मान्तरापकारिणो नास्काः ।
- द्र. चूर्णि, पृष्ट १३६ : सदा वा अकोष्पा अनिवार्या अप्रतिषेध्या इत्यर्थः, कर्षायणो अकोष्या इत्यपदिश्यते । अधवा— अकोष्पं ति (न) कुष्पितुं इत्युक्तं अवति ।
- **६. चूर्णि, १० १३६** : लोहसंकलाबद्धाः <mark>खादन्ति</mark> के वि स्वैराः प्रधावन्तोऽनुधावन्तो, अनुधावितुं पाटविश्या खादन्ति ।

#### ११६. बहुत ऋर कर्म वाले (बहुक्रकम्मा)

चूणिकार ने इसे जो खाते हैं और जो खाए जाते हैं—दोनों के लिए प्रयुक्त माना है। इस प्रकार यह शब्द श्रृगाल तथा नैरियक—दोनों के लिए प्रयुक्त है।

#### वलोक ४८:

## १२०. सदाज्वला (सयाजला)

चूर्णिकार ने इसका अर्थ-सदा जलने वाली नदी किया है रै

वृत्तिकार के अनुसार इसका अर्थ है-ऐसी नदी जिसमें सदा जल रहता हो या इस नाम की एक नदी ।

#### १२१. पंकिल (पविज्जला)

चूर्णिकार ने इसका अर्थ—विस्तृत जल वाली, उत्तान जल वाली, सपाट जल वाली—किया है। वह नदी वैतरणी की तरह गंभीर जल वाली नहीं है। र

वृक्तिकार ने इसके अनेक अर्थ किए हैं—ी

- १. अत्यन्त उष्ण रक्त और पीब से मिश्रित जल वाली।
- २. रुधिर और पीब से पंकिल।
- ३. विस्तीणं और ऊंडे जल वाली।
- ४. प्रदीप्त जल वाली।

# १२२. अग्नि के ताप से जल वाली हैं (लोहविलीणतत्ता)

अतिताप से लोह गल जाता है। वह पिघला हुआ लोह बहुत गरम होता है। उसके समान गरम जल वाली।

#### १२३. अकेले चलते हुए (एगायता)

वृत्तिकार ने इसका अर्थ-अकेले, अत्राण, असहाय किया है। वृिणकार ने 'एकाणिका' पाठ मानकर उसका अर्थ-असहाय या अद्वितीय किया है। वि

# श्लोक ४६:

# १२४. स्पर्श (दुःख) (फासाइं)

चूर्णिकार ने 'स्पर्भ' शब्द को शब्द, रूप रस और गंध का संग्राहक माना है। नरक में ये इन्द्रिय-विषय दु:खमय और उत्कट

- १. चूर्णि, पृ० १३६ : बहुकूरकम्मा इत्युभयावधारणार्थम्, ये च खादयन्ति ये च खाद्यन्ते ।
- २. चूर्णि, पृ० १३६ : सदा ज्वलतीति सदाज्वला ।
- ३. वृत्ति, पत्र १३६ : सदा—सर्वकालं, जलम्— उदकं यस्यां सा तया सदाजलाशिधाना वा ।
- ४. चूर्णि, पृ० १४० : प्रविसृतजला पविजला, विस्तीर्णजला उत्तानजलेत्यर्थः, न तु यथा वैतरणी गम्भीरजला वेगवती च ।
- ४. वृत्ति, पत्र १३६ : प्रकर्षेण विविधमत्युष्णं क्षारपूयकिधराविलं जलं यस्यां सा प्रविजला यदि वा 'पविज्जले' ति रुधिराविलत्वात पिन्छिला, विस्तीर्णगम्भीरजला वा अथवा प्रदीप्तजला वा ।
- ६. (क) वृत्ति, पत्र १४० : अग्निना तप्तं सत् विलीनं द्ववतां गतं यहलोहम्— अयस्तद्वत्तप्तः, अतितापविलीनलोहसदृशजलेत्यर्थः ।
  - (ख) चूर्णि, पृ० १३६ : लोहविलीनसदृशोदका । लोहानि पञ्च काललोहादीनि ।
- ७. वृत्ति, पत्र १४० : 'एगाय' त्ति एकाकिनोऽत्राणा: ।
- प्राचित्रं प्रवासिका असहाया इत्युक्तम्, अल्पसहाया इत्यर्थः अद्वितीया वा ।

**ग्रघ्ययन** ५ : टिप्पण १२५-१२=

होते हैं, इसलिए स्पर्श शब्द का प्रयोग हुआ है।

प्राधीन साहित्य में इसका बहुलता से प्रयोग मिलता है। गीता में इसका अनेक बार प्रयोग हुआ है—स्पर्धान् कृत्वा बहिर्बाह्मान्।' (गीता प्रा२७)। 'मात्रास्पर्शास्तु कौन्तेय!' (गीता २।१४)। 'वाह्मस्पर्शेष्वासक्तात्मा' (गीता प्रा२१) 'वे हि संस्पर्शेजा भोगाः' (गीता प्रा२२)।

दृत्तिकार ने स्पर्श का अर्थ--दुःख किया है। ये दुःख तीन प्रकार से आते हैं-- नरकपालों द्वारा कृत, परस्पर उदीरित और स्वाभायिक रूप से प्राप्त । र

#### १२५. (एगो सयं....)

बह अकेला ही दु:ख का अनुभव करता है। वह असहाय हो जाता है क्योंकि, जिन-जिनके लिए उसने पाप-कर्म किए थे, वे दु:ख के अनुभव में हाथ नहीं बंटाते। कहा भी है— मैंने अपने परिजनों के लिए अनेक दारुण कर्म किए हैं। फल-भोग के समय वे सब भाग गए। मैं अकेला ही उनको भोग रहा हूं।

#### श्लोक ४०:

#### १२६. जिसने जो जैसा (जं जारिसं)

यहां 'यत्' कर्म का द्योतक है और 'यादृश' उस कर्म के अनुभाव और रिष्यति वा। मंद, मध्यम और तीव्र अध्यवसायों से जघन्य, मध्यम और उत्कृष्ट स्थिति वाले कर्मों का बंध होता है। "

#### १२७. परलोक में (संपराए)

इसका अर्थ है-परलोक । चूर्णिकार ने इसका मुख्य अर्थ संसार और वैकत्पिक अर्थ 'परलोक' किया है। वित्तिकार ने इसका अर्थ केवल 'संसार' किया है।

#### १२८, दुःखी प्राणी (दुक्खी)

इसका अर्थ है—कर्मयुक्त प्राणी । दुःख का अनुभव दुःखी प्राणी ही करता है । अदुःखी प्राणी कभी दुःख का अनुभव नहीं करता ।

- १. चूर्णि, पृ० १३६ : फुसंतीति कासाणि, एगमाहणे गहणं, सद्दाणि वि रूव-रस-गंध-फासाणीति । स्पर्शे ग्रहणं तु ते तत्रोत्कटा बु:खतमाश्च ।
- २. मृत्ति, पत्र १४० : स्पर्शाः दुःखितशेषाः परमाद्यामिकजनिताः परस्परापादिताः स्वाभाविका वैति अतिकटवो रूपरसगंधस्पशंशब्दाः अस्पतेतुःसहाः ।
- ३. वृत्ति, पत्र १४० : एकः--असहायो यदथँ तत्पापं सर्माजतं तै रहतिस्तत्कर्मविषाकजं दुःखमनुभवति, न कश्चिद् दुःखसंविभागं गृह्णातीत्पर्थः, तथा चोक्तम्--

मया परिजनस्यार्थे, कृतं कर्म सुदारणम्। एकाको तेन दह्ये ऽहं, गतास्ते फलभोगिन:।।

- ४ (क) चूर्णि, पृ० १३६ : जारिसाणि तिब्ब-मंद-मज्भिमअङभवसाएहि जद्यण्णमज्भिमुक्किट्टितीयाणि कम्माणि कताणि तं तद्या अणुभवंति ।
  - (स्त) वृत्ति, पत्र १४० ।
- ४. चूणि, पृ० १३६, १४० : संवरागो जाम संसारः, संवरीत्यस्मिन्नित सम्परायः, कर्मफलोदयेन वा नर्गं संवरागिकातीत्। सम्परागः ।
- ६. वृत्ति, यत्र १४० : सम्पराये—संसारे ।

# भ्रष्ययन ५ : टिप्पण १२६-१३२

#### वलोक ५१:

# १२६. लक्ष्य के प्रति निश्चित दृष्टि वाला (एगंतिदही)

आगमों में मुनि के लिए 'अहीव एगंत्तदिट्टी'—सांप की भांति एकान्तदृष्टि'—यह विशेषण प्रयुक्त हुआ है। सांप अपने लक्ष्य पर ही दृष्टि रखता है, वैसे ही मुनि अपने लक्ष्य— मोक्ष को ही दृष्टि में रखे। जो इस प्रकार निश्चित दृष्टि वाला होता है, वह एकान्तदृष्टि कहलाता है।

चूर्णिकार ने इसकी व्याख्या में कहा है — जिस श्रमण में यह सत्यनिष्ठा होती है कि 'इदमेव णिग्गंथं पावयणं सच्चं' - यही निर्प्रत्थ प्रवचन सत्य है, वह एकान्तदृष्टि होता है। रे

वृत्तिकार ने निष्प्रकंप सम्यक्त्व वाले को एकान्तदृष्टि माना है। जीव आदि तत्त्व के प्रति जिसकी निष्चल दृष्टि होती है, वह एकान्तदृष्टि है।

#### १३०. स्वाध्यायशील रहे (बुज्क्रेज्ज)

इस पद का अर्थ है--अध्ययनशील रहे, स्वाध्यायशील रहे।

#### १३१. कषाय का वशवर्तीन बने (लोगस्स वसंन गच्छे)

'लोक' शब्द के अनेक अर्थ होते हैं—जगत्, शरीर, कषाय और प्राणी-गण । जीव और अजीव—इन दोनों के समवाय को उत्तराध्ययन सूत्र में 'लोक' कहा गया है। 'आचारांग के द्वितीय अध्ययन का नाम 'लोक विचय' है। उसकी निर्मुक्ति में लोक विचय के अनेक अर्थ मिलते हैं। उनमें 'लोक का एक अर्थ कषाय लोक भी है। 'आचारांग में 'लोक' का एक अर्थ शरीर भी मिलता है। 'लोक का अर्थ 'प्राणी-गण' प्रस्तुत श्लोक के 'सब्बलोए' इस पद की चूर्णि में मिलता है। 'यहां 'लोक' शब्द का अभिप्रेत अर्थ कषाय है।

चूरिणकार ने 'लोग' के स्थान में 'लोभ' शब्द मानकर शेष तीनों कषायों का ग्रहण किया है। इसके द्वारा अठारह पाप भी गृहीत हैं।

द्वत्तिकार ने इस पद का मुख्य अर्थ —अशुभकर्मकारी अथवा उसके फल को भोगने वाला व्यक्ति के वश में न जाए — ऐसा किया है। वैकल्पिक रूप में इसका अर्थ —कषाय लोक है। '°

देखें---१।८१ का टिप्पण।

# इलोक ५२:

#### १३२. धुत का (धुयं)

आचारांग के छठे अध्ययन का नाम 'धुत' है। उसके पांच उद्देशक हैं। प्रत्येक उद्देशक में प्रमुख रूप से एक-एक धुत

- १. (क) अंतगडदसाओ ३।७२ : अहीव एगंतविद्विए।
  - (स) प्रश्नव्याकरण, १०।११ : जहां अही चेव एगविद्री।
- २. चूणि, पृ० १४० : एकान्तहदिटरिति इदमेव णिखांथं पावयणं ।
- ३. बृत्ति, पत्र १४१ : तथैकान्तेन निश्चला जीवादितत्त्वेषु हृष्टि:--सम्यग्दर्शनं यस्य स एकान्तहृष्टि: निष्प्रकम्पसम्यक्त्व इत्यर्थः ।
- ४. चूर्णि, पृ० १४० : बुरुक्तेण्ज त्ति अधिरजेरुज, अधीतुं च सूर्णेरुज, सीतुं बुरुक्तेरुज ।
- ४. उत्तरज्ञवणाणि, ३६।२ : जीवा चेव अजीवा य, एस लोए विवाहिए।
- ६. आचारांग निर्वृक्ति, गाया १७७ : विजिओ कसायलोगो ..... ।
- ७. आयारो २।१२५ का टिप्पण, पृ० ११२, ११३ ।
- द चूर्णि, पृ० १४० : सञ्बलोके ति छुउजीवणिकायलोके ।
- ६. चूर्णि, पृ० १४० : लोभस्स वसं ण गण्छेज्ज त्ति कसायिणमाहो गहिलो सेसाण वि कोद्यादीणं वसं ण गच्छेज्जा । अट्टारस वि द्राणाइं।
- १०. वृत्ति, पत्र १४१: 'लोकम्' अशुभकर्मकारिणं तद्विपाकफलभुजं वा यवि वा-कवायलोकम् ।

प्रतिपादित है। उनके अन्तर्गत अनेक धृत और हैं। धृत अनेक हैं। धृत का अर्थ है—प्रकम्पित, पृथ्वकृत । कुछेक धृत ये हैं—स्वजन परित्याग धृत, कर्म परित्याग धृत, उपकरण और शरीर परित्याग धृत आदि।

चूणिकार ने 'धुत' का अर्थ कर्म को प्रकंपित करने वाला चारित्र किया है। '

वृत्तिकार ने 'धुत' के स्थान पर 'धुव' शब्द मानकर उसका अर्थे—मोक्ष या संयम किया है। रै

#### १३३. कर्मक्षय के काल की (कालं)

चूर्णिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं ---

- १. समस्त कर्मों के क्षम का काल।
- २. पंडित मरण का काल।

वृत्तिकार ने इसका अर्थ - मृत्युकाल किया है।\*

मुनि को जीवन या मरण की आकांक्षा नहीं करनी चाहिए—यह जैन परंपरा सम्मत तथ्य है। ऐसी स्थिति में प्रस्तुत प्रसंग में 'कंखेज्ज कालं' का अर्थ मरण की आकांक्षा न होकर, कर्मक्षय की आकांक्षा अथवा पंडित-मरण (समाधि मरण) की आकांक्षा—ये दोनों हो सकते हैं।

१. चूर्णि, पृ० १४० : धूयतेऽनेन कर्में इति धुतं चरित्रमित्युक्तम् ।

२. वृत्ति, पत्र १४१ : ध्रुवो—मोक्षः संयमो वा ।

३. चूर्णि, पृ० १४१ : कालं.....सर्वकर्मक्षयकालं, यो वाऽन्यो पण्डितमरण्कालः ।

४. वृत्ति, पत्र १४१ : कालं —मृत्युकालम् ।

# छट्ठं ग्रज्झयएा महावीरत्थुई

# छठा **भ्रध्ययन** महाबीर स्तुति

# आमुख

प्रस्तुत अध्ययन का नाम 'महाबीर स्तुति' है । चूणिकार ने इसका नाम 'महाबीर स्तव' माना है । चूणिकार द्वारा स्वीकृत निर्युक्तिगाथा (७७) में 'थव' शब्द है और वृत्तिकार द्वारा स्वीकृत निर्युक्ति गाथा (८४) में 'खुइ' शब्द है। यही नामभेद का कारण है।

समवायांग में इसका नाम 'महावीर स्तुति' उपलब्ध है। " 'स्तव' और 'स्तुति' दोनों एकार्थक हैं।

निर्युक्तिकार ने 'महावीर स्तव' में निहित महा + बीर + स्तव-इन तीनों शब्दों के चार-चार निक्षेपों — द्रव्य, क्षेत्र काल और भाव-का निर्देश किया है। ' चूर्णिकार और वृक्तिकार ने उनकी विस्तृत ब्याख्या प्रस्तुत की है। ' उससे अनेक तथ्य प्रगट होते हैं।

चूणिकार ने महत् शब्द के दो अर्थ किए हैं — प्रधान और बहुत ।" वृत्तिकार इसके चार अर्थ करते हैं ---

- १. बहुत्व--जैसे महाजन ।
- २. बृहत्व--जैसे महाघोष ।
- ३. अत्यर्थं --- जैसे महाभय ।
- ४. प्राधान्य--जैसे महायुरुष ।

महत् शब्द यहां प्राधान्य अर्थ में मृहीत है। उसके निक्षेप इस प्रकार हैं—

- द्रव्य महत्—इसके तीन प्रकार हैं—सचित्त, अचित्त और मिश्र ।
  - (क) सचित्त के तीन प्रकार--
    - द्विपद—तीर्थंकर, चक्रवर्ती, बलदेव, वासुदेव ।
    - ० चतुष्पद--सिंह, हस्तिरत्न, अश्वरत्न ।

अपद (परोक्ष अपद) – कूट शाल्मली दृक्ष, कल्पदृक्ष ।

(प्रत्यक्ष अपद) जो यहां वर्ण, गंध, रस और स्पर्श से उत्कृष्ट हैं, जैसे कमल (वर्ण से), गोशीर्षचंदन (गंध से), पनस (रस से), बालकुमुदपत्र, शिरीष कुसुम (स्पर्श से)।

- (ख) अचित्त--वैडूर्य आदि प्रभावान् मणियों के प्रकार । वनस्पति से निष्पत्न द्रव्य जो वर्ण, गंध, रस और स्पर्श से उत्कृष्ट हों ।
- (ग) मिश्र—सिचत्त-अचित्त दोनों के योग से बने द्रव्य या अलंकृत और विभूषित तीर्थंकर ।

- ५. नियुं कि गाया, ७६।
- इ. (क) चूर्णि, पूर १४१। (स) वृत्ति, पत्र १४१, १४२।
- ७. चूर्णि, पृ० १४१ : महदिति प्राधान्ये बहुत्वे च ।
- द्र वृत्ति, यत्र १४१ : महञ्चलो बहुत्वे, यथा —महाजन इति; अस्ति बृहत्वे, यथा —महाश्रोवः; अस्यस्यर्थे, यथा —महाभयमिति; अस्ति प्राधान्ये, यथा —महापुरुव इति, तत्रेह प्राधान्ये वर्तमानो गृहीत ।
- ह. चूणि पृ० १४१।

१. चूर्णि, पृ० १४२ : इवाणीं महावीरत्यवी ति अष्मायणं ।

२. वही, पृ० १४२ : थवणिक्सेवो · · · · ।

३. वृत्ति, यत्र १४२ : थुइणिक्खेवो '''''।

४. समवाओ, १६।१ ।

- २. क्षेत्र महत्—-सिद्धि क्षेत्र । धर्माचरण की अपेक्षा से महाविदेह क्षेत्र प्रधान होता है तथा मनुष्य के लिए स्वतन्त्र सुख तथा वैषयिक सुखों की दृष्टि से देवकुरु आदि क्षेत्र प्रधान होते हैं।
- ३. काल महत्— काल की दृष्टि से 'एकांत सुषमा' आदि काल प्रधान होता है अथवा जो काल धर्माचरण के लिए उपयुक्त होता है वह प्रधान होता है !
- ४. भाव महत्—पांच भावों में 'क्षायिकभाव' प्रधान होता है। तीर्थंकर के शरीर की अपेक्षा से औदयिक भाव भी प्रधान होता है। प्रस्तुत प्रसंग में दोनों भाव गृहीत हैं।

वीर का अर्थ है वीर्यवान् शक्तिशाली। इसके चार निक्षेप इस प्रकार हैं—

- १. द्रव्यवीर--सचित्त, अचित्त और मिश्र द्रव्य के वीर्य--शक्ति को द्रव्य वीर्य कहा जाता है।
  - (क) सचित्त के तीन प्रकार हैं---

द्विपद--तीर्थंकर, चक्रवर्ती, बलदेव, वासुदेव का शारीरिक वीर्य।

चूर्णिकार ने आवश्यक निर्युक्ति की पांच गाथाओं (७१ से ७५) को उद्धृत कर शलाकापुरुषों के बल का वर्णन किया है। प्रस्तुत गाथाओं में तीर्थंकर को अपरिमित बलशाली माना है। चूर्णिकार ने इसकी व्याख्या इस प्रकार की है—तीर्थंकर अपने शारीरिक बल का प्रदर्शन नहीं करते, किन्तु उनमें इतनी शारीरिक शक्ति है कि वे लोक को उठाकर एक गेंद की भांति अलोक में फेंक सकते हैं। वे मन्दर पर्वत को छत्र का दंड बनाकर रत्नप्रभा पृथ्वी को छत्र की तरह धारण कर सकते हैं। यह असद्भावस्थापना—वास्तविकता का काल्पनिक निदर्शन है। ऐसा न होता है, न कोई करता है। पर तीर्थंकर में इतनी शक्ति होती है। भगवान् महाबीर पर संगमदेव ने कालचक्र फेंका। भगवान् ने अपने शारीरिक बल के आधार पर ही उसे भेला था।

#### चक्रवर्ती

चक्रवर्ती कूप के तट पर स्थित हैं। उनको सांकल से बांधकर, बत्तीस हजार राजा अपनी चतुरंगिणी सेना के सहारे खींचते हैं, फिर भी वे उन्हें टस से मस नहीं कर सकते। प्रत्युत चक्रवर्ती अपने वामहस्त से सांकल को खींचकर सबको गिरा देते हैं।

#### बासुदेव

वासुदेव कूप के तट पर स्थित हैं। उनको सांकल से बांधकर सोलह हजार राजा अपनी चतुरंगिणी सेना के सहारे खींचते हैं, फिर भी वे उन्हें एक रेखा मात्र भी आगे नहीं ला सकते। प्रत्युत बलदेव अपने वामहस्त से सांकल को खींचकर सबको गिरा देते हैं। चकवर्ती से बलदेव की शारीरिक शक्ति आधी होती है।

#### बलदेव

वासुदेव के बल से बलदेव का बल आधा होता है। इस प्रकार बलदेव की भारीरिक शक्ति से वासुदेव की शक्ति दुगुनी और वासुदेव की शक्ति से चक्रवर्ती की शक्ति दुगुनी होती है। तीर्थंकर की शक्ति चक्रवर्ती की शक्ति से भी अधिक होती है, अपरिमित होती है।

- ० चतुष्पद द्रव्यवीर्य--सिंह, अष्टापद आदि का बल ।
- ० अपद द्रव्यवीर्य--

अप्रशस्त--विष आदि की शक्ति ।

प्रशस्त --संजीवनी औषधि आदि की शक्ति।

मिश्र-द्रव्य-वीर्य --- औषधि का वीर्य ।

- १. चूणि, पृ० १४१ : बीर: वीर्यमस्यास्तीति वीर्यवान् । बीरस्स पुण णिक्खेवी चतुर्विधी ।
- २. वही पृ० १४१ : असद्भावस्थायनातः स हि तिन्दुकमिव लोकं अलोके प्र<mark>क्षिपेत्, मन्दरं वा दण्डं कृत्वा रत्नप्रमां पृथिवीं अत्रकवद्</mark> धारपेत् ।
- ३. बही, पृ० १४१ ।

क्षेत्र वीर्य-जिस क्षेत्र विशेष में शक्ति का प्रादुर्भाव होता है।

- ३. कालवीर-जिस काल विशेष में वीर्य उत्पन्न होता है।
- ४. भाववीर--क्षायिक वीर्य से संपन्न व्यक्ति जो उपसर्ग और परीसहों से कभी पराजित नहीं होता ।'

वृत्तिकार ने कषायविजयी को भी भाववीर माना है।

प्रस्तुत अध्ययन में बावन क्लोक हैं।

निर्युक्तिकार ने इस अध्ययन की अंतिम निर्युक्ति गाथा में अध्ययन की पृष्ठभूमि प्रस्तुत की है। उसके अनुसार जम्बूस्वामी ने आर्य सुधर्मा से भगवान् महावीर के गुणों के विषय में प्रश्न किया और आर्य सुधर्मा ने इस अध्ययन के माध्यम से महावीर के गुणों का प्रतिपादन किया। साथ-साथ उन्होंने कहा—जैसे महावीर ने उपसर्गों और परीसहों पर विजय प्राप्त की वैसे ही मुनि को उपसर्गों और परीसह पर विजय प्राप्त करनी चाहिए। इसका वैकित्पक अर्थ यह हो सकता है कि जैसे महावीर ने संयम साधना की वैसे ही मुनि को संयम की साधना करनी चाहिए। "

सूत्रकार ने प्रथम तीन क्लोकों में अध्ययन की पृष्ठभूमि का स्पष्ट प्रतिपादन करते हुए आर्य सुधर्मा और जम्बू स्वामी के मध्य हुए वार्तालाम को सुन्दर ढंग से प्रस्तुत किया है। उसका विस्तृत वर्णन इस प्रकार है—

आर्य सुधर्मा ने परिपद् के बीच नारकीय जीवों की वेदना का सजीव वर्णन किया और उनकी उत्पत्ति के हेतुओं का स्पष्ट दिग्दर्शन कराया। नारकीय यातनाओं को सुनकर वे सब पार्य उद्विग्न हो गए। 'हम नरक में न जाएं'—इसका उपाय पूछने के लिए वे सब आर्य सुधर्मा के समक्ष उपस्थित हुए। प्रश्न करने वालों में वे सब थे जिन्होंने महावीर को साक्षात् देखा था या जिन्होंने उन्हें साक्षात् नहीं देखा था। उन प्रश्नकर्ताओं में जंबू स्वामी आदि श्रमण, ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य, श्रूद्र आदि सभी जाति के लोग तथा चरक आदि अनेक परतीर्थिक भी थे। उन्होंने पूछा—आर्यवर। आपने जो धर्म कहा है, वह श्रुतपूर्व है या अनुभूतिगम्य? सुधर्मा ने कहा—श्रुतपूर्व है। महावीर ने जो कहा है उसीका मैंने प्रतिपादन किया है। तब जम्बू आदि श्रोताओं ने कहा - भगवान् महावीर अतीत में हो चुके हैं। वे हमारे साक्षात् नहीं हैं। हम उनके गुणों को जानना चाहते हैं। उन्होंने इन सब तत्त्वों को कैसे जाना? उनका ज्ञान, दर्शन और शील कैसा था? हे आर्यवर! आप उनके निकट रहे है। आपने उनके साथ संभावण किया है इसलिए उनके गुणों के आप यथार्थ ज्ञाता हैं। जैसे आपने देखा है और अवधारित किया है, वैसे ही आप हमें बताएं। \*

इन सभी प्रश्नों के उत्तर में आर्य सुधर्मा ने भगवान् महाबीर के यशस्वी जीवन का दिग्दर्शन कराया, उनके अनेक गुणों का उत्कीर्तन किया । यह सभी इन आगे के भ्लोकों में प्रतिपादित है ।

प्रस्तुत अध्ययन ऐतिहासिक दृष्टि से भी महत्त्वपूर्ण है। भगवान् महावीर से पूर्वं की परम्परा चातुर्याम की परम्परा थी। उसके प्रवर्तक थे भगवान् पार्श्वं। पार्श्वं ने संघ में सामाधिक चारित्र का प्रतिपादन किया था। उसके चार अंग थे—अहिंसा, सत्य, अचीर्यं और बाह्यदान-विरमण। भगवान् महावीर ने केवलज्ञान प्राप्त किया और तीर्थं चतुष्ट्य की स्थापना कर तीर्थंकर हुए और पार्श्विपत्यीय परम्परा का बृहद् संघ भगवान् महावीर के संघ में विलीन हो गया। अनेक मुनि महावीर के शासनकाल में सम्मिलत हो गए और कुछ स्वतन्त्र विहरण करने लगे। तब महावीर ने अपने संघ में परिष्कार, परिबर्द्धन और सम्बर्धन किया। उनकी नई स्थापनाओं के कुछेक बिन्द् ये हैं—

१. चातुर्याम की परम्परा को बदलकर पांच महाव्रतों की परम्परा का प्रवर्तन किया । भगवान् महावीर ने 'बहिद्धादान-विरमण महाव्रत का विस्तार कर ब्रह्मचर्य और अपरिग्रह—इन दो स्वतन्त्र महाव्रतों की स्थापना की । अब्रह्मचर्य की

- १. वही, पृ० १४१ ।
- २. वृत्ति, पत्र १४२ ।
- ३. निर्दृक्ति गाया ७८ : पुन्छिसु जंबुणामो अज्जसुधम्मो ततो कहेसी य । एव महत्या वीरो जतमाहु तथा जतेज्जाश।।
- ४ सुवराडो ६।१-३, चूर्णि, पृ० १४२,१४३ ।
- थ्र. उत्तरज्ञायणाणि, २२।२३ : चाडज्जामी य जो धम्मो, जो इमी पंचसिक्खिओ । वेसिओ वद्धमार्गण, पासेण य महामुणी ।।

वृत्ति को प्रश्रय देने के लिए जिन कुतर्कों का प्रयोग किया जाता था, उसका इस स्थापना के द्वारा समूल उन्मूलन हो गया।

- २. भगवान् पार्श्वकी परम्परा सचेल थी। भगवान् महावीर ने सचेल और अचेल-दोनों परम्पराओं को मान्यता दी
- ३. रात्रि-भोजन-विरमण को व्रत का रूप देकर महावर्तों के अनन्तर स्थान दिया।
- ४. अहिंसा की अंगभूत पांच प्रवचन माताओं-सिमितियों तथा तीन गुष्तियों की स्वतन्त्र व्यवस्था की ।

इस प्रकार भगवान् महावीर ने पाश्वं के चातुर्याम धर्मं का विस्तार कर त्रयोदशांग धर्मं की प्रतिष्ठा की—पांच महाव्रत, पांच समितियां और तीन मुस्तियां ।

इन सभी ऐतिहासिक तथ्यों का बीजरूप निरूपण इसी अध्ययन के अठावीसवें ख्लोक में हुआ है-

'से वारिया इस्थि सराइमत्तं, उवहाणवं दुक्ललयद्वयाए । लोगं विदित्ता अपरं परं च, सब्वं पम् वारिय सब्ववारी ॥'

भगवान् महाबीर का एक विशेषण है—निर्वाणवादी । प्रस्तुत अध्ययन में 'णिव्वाणवादी णिह णायपुत्ते' (२१) तथा 'णिव्वाणसेट्ठा जह सव्वधम्मा (२४)'—ये दो स्थल भगवान् महाबीर के साधना सूत्रों की आधारशिला की ओर संकेत करते हैं।

प्राचीन काल की दार्शनिक परंपरा में दो मुख्य परम्परा रही हैं— निर्वाणवादी परंपरा और स्वर्गवादी परंपरा । निर्वाणवादी परंपरा का अंतिम लक्ष्य है— स्वर्ग । भगवान् महावीर ने निर्वाण के आदर्श को सर्वाधिक मूल्य दिया, इसलिए वे निर्वाणवादियों में श्रेष्ठ कहलाए और उनकी परंपरा निर्वाणवादी परंपरा कहलाई । इस परंपरा में साधना के वे ही तथ्य मान्य हैं जो कि निर्वाण के पोषक, संवर्धक हैं । स्वर्गवादी परंपरा में ऐसा नहीं है । याज्ञिक परंपरा स्वर्गवादी परंपरा है ।

भगवान् महावीर के युग में तीन सौ तिरेसठ धर्म-संप्रदाय थे, ऐसा उल्लेख मिलता है। बौद्ध साहित्य में बासठ धर्म संप्रदाय का उल्लेख है। जैन आगमों में उन सबका समाहार चार वर्गों में किया गया है—कियावाद, अकियावाद, अज्ञानवाद और विनयवाद। प्रस्तुत अध्ययन के सताइसर्वें क्लोक में भगवान् महावीर को इन सब वादों से परिचित बताया है।

प्रस्तुत अध्ययन में भगवान् महाबीर के लिए प्रयुक्त कुछेक विशेषण आर्थिक, शाब्दिक और ऐतिहासिक दृष्टि से मीमांस-नीय हैं—

(१) प्रज्ञ या प्राज्ञ (२) निरामगंध (३) अनायु (४) अनन्तचक्षु । सूत्रकार भगवान् महावीर को 'सुमेरु' पर्वत से उपितत करते हुए 'सुमेरु' का सुन्दर वर्णन प्रस्तुत करते है । ' इसी प्रकार शास्त्रकार ने भगवान् महावीर की अनेक अनुत्तरताएं बतलाई हैं। '

१ सूयगडो, ६।६-१३।

२. वही, ६।१८-२४।

#### छट्ठं भ्रज्भयणं : छठा भ्रध्ययन

# महावीरत्थुई : महावीर स्तुति

#### मूल

#### संस्कृत छाया

#### हिन्दी अनुवाद

- पुन्छिसुणं समणा माहणा य अगारिणो या परितित्थिया य । से के इमं णितियं धम्ममाहु अणेलिसं ? साहुसमिक्खयाए ॥
- अप्राक्षुः श्रमणा माहणाश्च, अगारिणश्च परतीथिकाश्च। स कः इमं नित्यं धर्ममाह, अनीहशं? साधुसमीक्षया॥
- १ श्रमणों, ब्राह्मणों, गृहस्थों और पर तीर्धिकों ने (जम्बू से और जम्बू ने सुधर्मा से) पूछा — 'वह (ज्ञातपुत्र) कौन है जिसने भलीभांति देखकर' इस गाश्वत अौर अनुपम धर्म का निरूपण किया ?"

- २. कहं व णाणं ? कह दंसणं से ? सीतं कहं णायसुयस्स आसि ? । जाणासि णं भिवखु ! जहातहेणं अहासुयं बूहि जहा णिसंतं ।।
- कथं वा ज्ञानं कथं दर्शनं तस्य, शीलं कथं ज्ञातसुतस्यासीत्? जानासि भिक्षो! यथातथेन, यथाश्रुतं ब्रूहि यथा निशान्तम्।।
- २. ज्ञातपुत्र का ज्ञान कैसा था ? उनका दर्शन कैसा था ? उनका शील-सदाचार कैसा था ? हे भिक्षुं ! (प्रत्यक्ष दर्शन के डारा) यथार्थ रूप में जो तुम जानते हो " और जो तुमने सुना है, जैसा तुमने अवधारित किया है " वह हमें बताओं!

- ३. खेयण्णए से कुसले मेहावी अणंतणाणी य अणंतदंसी। जसंसिणो चक्खुपहे ठियस्स जाणाहि धम्मं च धिइं च पेह।।
- क्षेत्रज्ञकः स कुशली मेधावी अनन्तज्ञानी च अनन्तदर्शी। यशस्विनः चक्षुष्पथे स्थितस्य, जानीहि धर्मञ्च धृतिञ्च प्रेक्षस्व॥
- ३. (सुधर्मा ने कहा) ज्ञातपुत्र आत्मज्ञ, <sup>18</sup> कुशल<sup>18</sup>, मेधावी<sup>18</sup>, अनन्तज्ञानी और अनन्तदर्शी थे । उन यशस्वी और आलोक-पथ में स्थित<sup>18</sup> ज्ञातपुत्र के धर्म को जानो और उनकी घृति को देखों। <sup>18</sup>

- ४. उड्ढं अहे यं तिरियं दिसासु तसाय जे थावर जे य पाणा। से णिच्चणिच्चेहि समिक्ख पण्णे दीवे व धम्मं समियं उदाह।।
- ऊर्ध्वमधक्च तिर्यग् दिशासु, त्रसाक्च ये स्थावराक्च ये प्राणाः । स नित्यानित्याभ्यां समीक्ष्य प्रज्ञः, द्वीपमिव धर्मं सम्यगुदाह ॥
- ४. ऊंची, नीची और तिरछी दिशाओं में जो त्रस और स्थावर प्राणी हैं "उन्हें नित्य और अनित्य—इन दोनों दृष्टियों से भलीभांति देखकर प्रज्ञ ज्ञातपुत्र ने" द्वीप "की भांति सबको शरण देने वाले (अथवा दीपक की भांति सबको प्रकाशित करने वाले) धर्म का सम्यक्<sup>र</sup> प्रतिपादन किया है।

- ५. से सब्बदंसी अभिभूय णाणी णिरामगंधे धिइमं ठियप्पा। अणुत्तरे सब्बजगंसि विज्जं गंथा अतीते अभए अणाऊ।।
- स सर्वंदर्शी अभिभूय ज्ञानी, निरामगंधो धृतिमान् स्थितात्मा । अनुत्तरः सर्वंजगति विद्वान्, ग्रन्थाद् अतीतः अभयः अनायुः ॥
- ५. वे सर्वदर्शी थे । वे ज्ञान के आवरण को अभिभूत कर केवली बन चुके थे । दे वे विशुद्ध-भोजी के, धृतिमान् कौर स्थितात्मा के । वे संपूर्ण लोक में

अनुत्तर विद्वान्, अपरिग्रही<sup>२६</sup>, अभय<sup>१०</sup> और अनायु<sup>२६</sup> (जन्म-मरण के चक्रवाल से मुक्त) थे।

- ६. से भूइपण्णे अणिएयचारी
  ओहंतरे धीरे अणंतचक्ख्र।
  अणुत्तरं तवति सूरिए वा वहरोर्याणदे व तमं पगासे॥
- स भूतिप्रज्ञः अनिकेतचारी, ओधतरो धीरः अनन्त चक्षुः। अनुत्तरं तपति सूर्ये इव, वैरोचनेन्द्र इव तमः प्रकाशयति।।
- ६. वे सत्यप्रज्ञ<sup>रा</sup>, गृह-त्याग कर विचरने वाले<sup>रा</sup>, संसार-प्रवाह के पारगामी<sup>रा</sup>, धीर और अनन्त चक्षु वाले<sup>रा</sup> थे। वे सूर्य की भांति अनुपम प्रभास्वर<sup>11</sup> और प्रदीप्त अग्नि<sup>18</sup> की भांति अंधकार में प्रकाश करने वाले थे।

- ७. अणुत्तरं धम्ममिणं जिणाणं णेता मुणी कासवे आसुपण्णे। इंदे व देवाण महाणुभावे सहस्सणेता दिवि णं विसिद्ठे॥
- अनुत्तरं धर्ममिमां जिनानां, नेता मुनिः काश्यपः आशुप्रज्ञः । इन्द्र इव देवानां महानुभावः, सहस्रनेता दिवि विशिष्टः।।
- ७. आशुप्रज्ञ<sup>१९</sup> काश्यप मुनि पूर्ववर्ती सभी तीर्थकरों के अनुत्तर धर्म के नेता<sup>रू९</sup> थे, जैसे स्वर्ग में<sup>३०</sup> इन्द्र अधिक प्रभावी<sup>३८</sup> और हजारों देवों का नेता<sup>३९</sup> होता है।

- द, से पण्णया अक्लयसागरे वा महोदही वा वि अणंतपारे। अणाइले या अकसाइ मुक्के सक्के व देवाहिबई जुईमं॥
- स प्रज्ञया अक्षयः सागर इव, महोदधिः वापि अनन्तपारः। अनाविलश्च अकषायी मुक्तः, शक इव देवाधिपतिर्द्युतिमान्।।
- पार रहित स्वयंभूरमण समुद्र की भांति उनकी प्रज्ञा अक्षय थी<sup>ग</sup>े । वे निर्मल ते निर्म

- से वीरिएणं पडिपुण्णवीरिए सुदंसणे वा णगसव्वसेट्ठे। सुरालए वा वि मुदागरे से विरायए णेगगुणोववेए।।
- स वीर्येण प्रतिपूर्णवीर्यः, सुदर्शन इव नगसर्वश्रेष्ठः। सुरालयो वापि मुदाकरः स, विराजते नैकगुणोपेतः॥
- ६. स्वर्ग की भांति देवताओं को प्रमुदित करने वाले अनेक गुणों से युक्त भ सुदर्शन (मेरु) सब पर्वतों में श्रोष्ठ होता है, वैसे ही ज्ञातपुत्र वीर्य से भि सर्वश्रोष्ठ वीर्य वाले थे।

- १०. सयं सहस्साण उ जोयणाणं तिकंडगे पंडगवेजयंते । से जोयणे णवणउति सहस्से उद्धस्सिए हेट्ट सहस्समेगं ॥
- शतं सहस्राणां तु योजनानां, त्रिकण्डकः पण्डकवैजयन्तः। सयोजनानि नवनवति सहस्राणि, ऊर्ध्वमुच्छितोऽधः सहस्रमेकम्।।
- १०. वह मेरु एक लाख योजन ऊंचा, तीन कांडों (भागों) वाला<sup>\*\*</sup> तथा पंडकवन- रूपी पताका से युक्त है। वह भूमितल से निन्नानवें हजार योजन ऊपर उठा हुआ और एक हजार योजन भूमी के नीचे (गर्भ में) है।

- ११. पुट्ठे णभे चिद्वइ भूमिवदिए जं सूरिया अणुपरिवट्टयंति। से हेमवण्णे बहुणंदणे य जंसी रइं वेययई महिंदा।।
- स्पृष्टो नभस्तिष्ठति भूम्यवस्थितः, यं सूर्या अनुपरिवर्त्तयन्ति । स हेमवर्णो बहुनन्दनश्च, यस्मिन् र्रात वेदयन्ति महेन्द्राः ।।
- ११. वह आकाभ को छुता हुआ भूमि पर स्थित है । सूर्य उसकी परिक्रमा करते हैं। वह स्वर्ण-वर्ण और बहुतों को आनन्द देने वाला है। वहां शक आदि महान् इन्द्र भी आनन्द का अनु- भव करते हैं।

# सूयगंडी १

- १२. से पव्यए सहमहष्पगासे विरायती कंचणमटुवण्णे। अणुत्तरे गिरिसु य पव्वदुरगे गिरीवरे से जलिए व भोमे।।
- १३. महीए मज्झम्मि ठिए णॉगदे
  पण्णायते सूरियमुद्धलेसे ।
  एवं सिरीए उ स भूरिवण्णे
  मणोरमे जोयति अच्चिमाली ॥
- १४. सुदंसणस्सेस जसो गिरिस्स पबुच्चती महतो पव्वतस्स । एतोवमे समणे णातपुत्ते जाती-जसो-दंसण-णाण-सीले ।।
- १५. गिरीवरे वा णिसढायताणं स्यगे व सेट्ठे वलयायताणं। ततोवमे से जगभूतिपण्णे मुणीण मज्भे तमुदाहु पण्णे।।
- १६. अणुत्तरं धम्ममुदीरइत्ता अणुत्तरं भाणवरं भियाइ। सुसुक्कसुक्कं अपगंडसुक्कं संखेद्वेगंतवदातसुक्कं
- १७. अणुत्तरम्यं परमं महेसी असेसकम्मंस विसोहङ्क्ता। सिद्धि गींत साइमणंत पत्ते गागेण सीलेण य दंसणेण।।
- १८, रुक्खेसु णाते जह सामली वा जंसी रॉत वेययंती सुवण्णा। वणेसु या णंदणमाहु सेट्ठं णाणेण सीलेण य भृतिपण्णे।।

# २५३ - ५०६३ महाबीर स्तुति : इलोक १२-१६

स पर्वतः शब्दमहाप्रकाशः, विराजते काञ्चनमृष्टवर्णः । अनुत्तरो गिरिषु च पर्वेदुर्गः, गिरिवरः सज्वलित इव भौमः ।।

मह्यामध्ये स्थितो नगेन्द्रः, प्रज्ञायते सूर्यशुद्धलेश्यः। एवं श्रिया तु स भूरिवर्णः, मनोरमो द्योतते अचिमाली।।

सुदर्शनस्य एतद् यशो गिरे:, प्रोच्यते महतो पर्वतस्य । एतदुपमः श्रमणः ज्ञातपुत्रः, जाति-यशः-दर्शन-ज्ञानशोलंः ॥

गिरिवरो वा निषधः आयतानां, रुचक इव श्रेष्ठः वलयायतानाम् । तदुपमः स जगत्भूतिप्रज्ञः, मुनीनां मध्ये तमुदाहुः प्राज्ञः ॥

अनुत्तरं धर्ममुदीर्थ, अनुत्तरं ध्यानवरं ध्यायति । सुशुक्लशुक्लं अब्गण्डशुक्लं, शंखेन्दुवदेकान्तावदातशुक्लम् ॥

अनुत्तराग्रां परमां महर्षिः, अशेषकर्माशान् विशोध्य । सिद्धि गति सादिमनन्तां प्राप्तः, ज्ञानेन शीलेन च दर्शनेन ॥

रूक्षेषु ज्ञातः यथा शाल्मली वा, यस्मिन् रति वेदयन्ति सुपर्णाः । वनेषु च नन्दनमाहुः श्रेष्ठं, ज्ञानेन शीलेन च भृतिप्रज्ञः ।।

- १२. वह अनेक शब्दों (मंदर, मेरु, सुदर्शन, सुरिगिरि) से सब लोगों में प्रसिद्ध है। "वह चमकते हुए सोने के वर्ण बाला है। वह गिरिवर सब पर्वतों में श्रोष्ठ, मेखलाओं से दुर्गम और (मणिओं तथा औषिधयों से) प्रदीप्त आकाश जैसा लगता है।"
- १३. वह नगेन्द्र भूमी के मध्य में स्थित है और सूर्य के समान तेजस्वी प्रतीत हो रहा है। अपनी पर्वतश्री से वह नाना वर्णवाला, मनोरम और रिश्म-माला से द्योतित हो रहा है।
- १४. महान् पर्वत सुदर्शन (मेरु) के यश का यह निरूपण है। ज्ञातपुत्र श्रमण महा-वीर जाति, यश<sup>्ष</sup> दर्शन, ज्ञान और शील से सुदर्शन के समान श्रेष्ठ हैं।
- १५. जैसे लंबे पर्वतों में निषध ' और गोल पर्वतों में रुचक श्रेष्ठ है वैसे ही जगत् में सत्यप्रज्ञ ज्ञातपुत्र प्राज्ञ मुनियों में श्रेष्ठ हैं। '
- १६. उन्होंने अनुत्तर धर्म का उपदेश दे अनुत्तर ध्यान किया, जो शुक्ल से अधिक शुक्ल, फेन की भांति शुक्ल, शंख और चन्द्रमा की भांति एकांत विशुद्ध शुक्ल है। <sup>१८</sup>
- १७. महिष ज्ञातपुत्र ज्ञान, शील "और दर्शन के द्वारा सारे कमों का विशोधन (निजरण) कर सिद्धिगति को प्राप्त हो गए, जो अनुत्तर, लोक के अग्र-भाग में स्थित, "परम तथा सादि-अनन्त" है—जहां मुक्त आत्मा जाती है पर जौट कर नहीं आती।
- १८. वृक्षों में जैसे शाल्मली प्रसिद्ध है, प जहां सुपर्णकुमार देव आनन्द का अनु-भव करते हैं तथा वनों में जैसे नन्दन वन अंष्ठ है, वैसे ही सत्यप्रज्ञ प ज्ञातपुत्र ज्ञान और शील से अंष्ठ हैं

#### र्दश

- १६. थणितं व सद्दाण अणुत्तरं उ चंदे व ताराण महाणुभावे । गंधेसु वा चंदणमाहु सेट्ठं एवं मुणीणं अपडिण्णमाहु ॥
- २०. जहा सयंभू उदहीण सेट्ठे णागेसु वा धर्राणदमाहु सेट्ठं। खोओदए वा रस-वेजयंते तहोवहाणे मुणि वेजयंते।।
- २१. हत्थीसु एरावणमाहु णाते सीहो मिगाणं सलिलाण गंगा। पक्लीसु या गरुले वेणुदेवे णिव्वाणवादीणिह णायपुत्ते।।
- २२. जोहेसु णाए जह वीससेणे पुष्फेसु वा जह अरविंदमाहु। खत्तीण सेट्ठे जह दंतवक्के इसीण सेट्ठे तह वद्धमाणे॥
- २३. दाणाण सेट्ठं अभयप्पयाणं सच्चेसु या अणवज्जं वयंति । तवेसु या उत्तम बंभचेरं लोगुतमे समणे णायपुत्ते ।।
- २४. ठितीण सेट्ठा लबसत्तमा वा सभा सुहम्मा व सभाण सेट्ठा। णिव्वाणसेट्ठा जह सव्वधम्मा ण णायपुत्ता परमस्थि णाणी।।
- २४. पुढोवमे धुणती विगयगेही ण सण्णिहि कुव्वइ आसुपण्णे। तरिउं समुद्दं व महाभवोधं अभयंकरे वीर अणंतचक्खू॥
- २६. कोहं च माणं च तहेव मायं लोभं चउत्थं अज्भत्तदोसा। एताणि चत्ता अरहा महेसी ण कुब्वई पाव ण कारवेड़॥

स्तनितं वा शब्दानामनुत्तरं तु, चन्द्रो वा ताराणां महानुभावः। गन्धेषु वा चन्दनमाहुः श्रेष्ठं, एवं मुनीनां अप्रतिज्ञमाहुः॥

यथा स्वयंभूः उदधीनां श्रेष्ठः, नागेषु वा धरणेन्द्रमाहुः श्रेष्ठम् । क्षोदोदको वा रसवैजयन्तः, तथोपधाने मृनिवैजयन्तः॥

हस्तिष्वैरावणमाहुर्जातः, सिहो मृगाणां सलिलानां गङ्गा । पक्षिषु च गरुडो वेणुदेवः, निर्वाणवादिनामिह ज्ञातपुत्रः ॥

योधेषु ज्ञातः यथा विश्वसेनः, पुष्पेषु वा यथाऽरविन्दमाहुः। क्षत्रिणां श्रेष्ठो यथा दन्तवक्तः, ऋषीणां श्रेष्ठस्तथा वर्द्धमानः॥

दानानां श्रेष्ठं अभयप्रदानं, सत्येषु चानवद्यं वदन्ति । तपस्सु चोत्तमं ब्रह्मचर्यं, लोकोत्तमः श्रमणो ज्ञातपुत्रः ॥

स्थितीनां श्रेष्ठाः लवसप्तमा वा, सभा सुधर्मा वा सभानां श्रेष्ठा । निर्वाणश्रेष्ठा यथा सर्वधर्माः, न ज्ञातपुत्रात् परमस्ति ज्ञानी ॥

पृथ्व्युपमो धुनाति विगतगृद्धिः, न सन्निधि कुरुते आशुप्रज्ञः । तरीत्वा समुद्रं वा महाभवौषं, अभयंकरो वीरः अनन्तचक्षुः ॥

कोधं च मानं च तथैव मायां, लोभं चतुर्थं अध्यात्मदोषान् । एतान् त्यक्त्वा अर्हन् महर्षिः, न कुरुते पापं न कारयति ।।

- १६. जैसे शब्दों में मेघ का गर्जन "अनुत्तर, तारागण में चन्द्रमा महाप्रतापी और गंधों में चन्दन श्रेष्ठ है, वैसे ही अनासक्त" मुनियों में ज्ञातपुत्त श्रोष्ठ हैं।
- २०. जैसे समुद्रों में स्वयंभू<sup>क</sup>, नागकुमार देवों में<sup>क</sup> धरणेन्द्र और रसों में इक्षुरस श्रोष्ठ होता है, " वैसे ही तपस्वी मुनियों में<sup>क</sup> ज्ञातपुत्र श्रोष्ठ हैं।
- २१. जैसे हाथियों में ऐरावण, पणुओं में " सिंह, नदियों नें " गंगा, पक्षियों में वेणुदेव गरुड" प्रधान होता है, वैसे ही निर्वाणवादियों में " ज्ञातपुत्र प्रधान हैं।
- २२. जैसे योद्धाओं में वासुदेव कृष्ण, कि फूलों में कमल, क्षत्रियों में दंतवक्त्र कि अव्व होता है, वैसे ही ऋषियों में ज्ञातपुत्र वर्द्धमान श्रोष्ठ हैं।
- २३. जैसे दानों में अभयदान, सत्य-वचन में अनवद्य-वचन ते, तपस्या में निक्क्षचर्य प्रधान होता है, वैसे ही श्रमण ज्ञातपुत्र लोक में प्रधान हैं। "
- २४. जैसे स्थिति (आयु की काल-मर्यादा)
  में लवसप्तम (अनुत्तर-विमानवासी)
  देव, सभाओं में सुधर्मा सभा और
  सब धर्मों में निर्वाण श्रोष्ठ है, वैसे ही
  ज्ञानियों में ज्ञातपुत्र श्रोष्ठ हैं—उनसे
  अधिक कोई ज्ञानी नहीं है।
- २५. आणुप्रज्ञ ज्ञातपुत्र पृथ्वी के समान सहिष्णु थे, इसलिए उन्होंने कर्म-शरीर को प्रकंपित किया। वे अनासक्त थे, इसलिए उन्होंने संग्रह नहीं किया।" वे अभयंकर, वीर (पराक्रमी) और अनन्त चक्षु वाले थे। उन्होंने संसार के महान् समुद्र को तर कर (निर्वाण प्राप्त कर लिया।)
- २६. अर्हत् महर्षी ज्ञातपुत्र कोध, मान, माया और लोभ---इन चारों अध्यात्म-दोषों का रे त्याग कर, स्वयं न पाप करते थे और न दूसरों से करवाते थे।

२५४

२७. किरियाकिरियं वेणइयाणुवायं अण्णाणियाणं पडियच्च ठाणं। से सन्ववायं इह वेयइत्ता उवद्विए सम्म स दीहरायं।। कियाऽकियं वैनियकानुवादं, अज्ञानिकानां प्रतीत्य स्थानम् । स सर्ववादिमह विदित्वा, उपस्थितः सम्यक् स दीर्घरात्रम् ॥

२७. ज्ञातपुत्र ने क्रियावाद, अक्रियावाद, वैनियकवाद और अज्ञानवाद के पक्ष का निर्णय किया। भे इस प्रकार सारे वादों को जानकर के वे दीर्घरात्र — यावज्जीवन तक स्याम में उपस्थित रहे।

२८. से वारिया इत्थि सराइभत्तं उवहाणवं दुक्खखयदुयाए। लोगं विदित्ता अपरं परं च सन्दं पभू वारिय सन्ववारी॥ स वारियत्वा स्त्रियं सरात्रिभक्तं, जपधानवान् दुःखक्षयार्थम् । लोकं विदित्वाऽपरं परं च, सर्वं प्रभुवीरितवान् सर्ववारी॥

२१. सोच्चा य धम्मं अरहंतमासियं समाहियं अट्ठपदोवसुद्धं। तं सद्दहंताऽाय जणा अणाऊ इंदा व देवाहिव आगमिस्सं॥ श्रुत्वा च धमं अहंद्भाषितं, समाहितं अर्थपदोपशुद्धम् । तं श्रद्धाना आदाय जनाः अनायुषः, इन्द्रा वा देवाधिषाः आगमिष्ये ॥ २६. समाधान देने वाले, अर्थ और पद से विशुद्ध के अर्हत्-भाषित धर्म को सुन, उसे श्रद्धापूर्वक स्वीकार कर के मनुष्य मुक्त के होते हैं अथवा अगले जन्म में देवाधिपति इन्द्र होते हैं।

- ति बैमि ॥

-इति द्ववीमि ॥

--ऐसा मैं कहता हूं।

#### हिप्पण : ग्रध्ययन ६

#### क्लोक १:

#### १. ब्राह्मणों (माहणा)

चूर्णिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं—श्रावक, ब्राह्मण। पित्रकार ने ब्रह्मचर्य आदि अनुष्ठानों में निरत व्यक्ति को माहण माना है। पि

# २. गृहस्यों (अगारिणो)

चूर्णिकार ने 'अकारिणो' पाठ मानकर इसका अर्थ क्षत्रिय, वैश्य और अूद्र किया है। हित्तकार ने 'अगारी' का अर्थ क्षत्रिय आदि किया है। "

#### ३. परतीर्थिकों (परितित्थया)

चूणिकार ने चरक आदि को तथा वृत्तिकार ने शावय आदि को परतीथिक माना है।

#### ४. पूछा (पुन्छिसु)

आर्य सुधर्मा ने अपनी बृहद् परिषद् में विभिन्न नरकों तथा वहां उत्पन्न होने वाले दु:खों का वर्णन किया। उस परिषद् में जम्बू आदि श्रमण, श्रावक, ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य, श्रूद्र तथा चरक आदि परतीर्थिक और देवता भी थे। नरकों का वर्णन सुनकर वे उद्विग्न हो गए। उन सब ने शार्य सुधर्मा से पूछा— भगदन्! आप हमें ऐसा कोई उपाय बताएं जिससे कि हम इन नरकों में न जाएं।

दृत्तिकार ने प्रधान रूप में इस अर्थ को मान्यता देते हुए वैकल्पिक रूप में यह माना है कि जम्बूस्वामी ने सुधर्मा से कहा—मंते ! अनेक श्रमण, माहण आदि मुक्ते पूछते हैं कि वह कौन है जिसने संसार समुद्र से पार करने में समर्थ ऐसे धर्म का प्रतिपादन किया है।

# प्र. भसीमाति देखकर (साहुसमिक्खयाए)

वृत्तिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं-यथावस्थित तत्त्व के निश्चय से, समभाव से ।

- १. चूर्णि, पृ० १४२ : माहणाः श्रावकाः ब्राह्मणकातीया वा ।
- २. वृत्ति, पत्र १४३ : बाह्मण ब्रह्मचर्याद्यनुष्ठाननिरताः ।
- ३. चूर्णि, पृ० १४२ : अकारिणस्तु क्षत्रिय-विट्-शूबाः ।
- ४. बुत्ति, पत्र १४३ : अवारिणः क्षत्रियावयः ।
- प्र. (क) चूर्णि, पृ० १४२ : परतीर्थंकाश्चरकादय: ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र १४३ : शान्यावय: परतीयिका: ।
- ६. चूर्णि, पृ० १४२: एतान् नरकान् श्रुत्वा भगवदार्यसुधर्मसकाशात् तद्दुःकोद्विग्नमानसाः कथमेतान्न गच्छेयाम इति त पार्वदा भगवन्त-मार्यसुधर्माणं ......... पृष्टिवन्तः .........समणा — जम्बुनामादयः, जेसि भगवं ण दिहो, विहो व ण पुच्छितो, न य तग्गुणा मथार्थतः उपलब्धाः । माहणाः आवकाः ब्राह्मणजातीया वा । अकारिणस्तु — क्षत्रियविद्शूदाः । परती-थिकाश्चरकादयः चप्रहणाद् देवाः ।
- ७. वृत्ति, पत्र १४३ : अनन्तरोक्तः बहुविधां नरकविभिक्ति श्रुत्वा संसारादुद्विन्नमनसः केनेयं प्रतिपादितेत्येतत् सुधर्मस्वामिनम् अप्राक्षुः पृष्टवन्तः ......यदि वा जम्बूस्वामी सुधर्मस्वामिनमेवाह — यथा केनैवंमूतो धर्मः संसारोत्तारणसमर्थः प्रति-पादित इत्येतद्बहवो मां पृष्टवन्तः ।
- स. वृत्ति, पत्र १४३ : साध्यी वासौ समीक्षा च साधुसमीक्षा —यथास्थिततत्त्वपरिच्छित्तस्तया, यदिवा साधुसमीक्षया समतयोः क्तवानिति ।

चूर्णिकार 'सिमक्ख दाए' पाठ मानकर, इसका अर्थ-समीक्षापूर्वक दिखाते हैं-किया है।

# ६. शास्वत .....धर्म (णितियं धम्मं)

आचारांग ४।१ में आहिसा को नित्य धर्म, शाख्यत धर्म माना है। किसी प्राणी, भूत, जीव और सत्त्व का हनन नहीं करना, उन पर शासन नहीं करना, उन्हें दास नहीं बनाना, उन्हें परिताप नहीं देना, उनका प्राण-वियोजन नहीं करना—यह धर्म शुद्ध, नित्य और शास्त्रत है।

चूणिकार ने 'णितियं' का अर्थ नित्य, सनातन किया है ! नित्य, सनातन, शास्त्रत-सभी एकार्थक हैं !

#### ७. निरूपण किया (आहू)

यह बहुवचन का प्रयोग है। प्राकृत में एकवचन के स्थान पर बहुवचन और बहुवचन के स्थान पर एकवचन का प्रयोग होता है। यहां कर्त्ता में एकवचन है, अतः कियापद भी एकवचन का ही होना चाहिए।

चूर्णिकार ने एकवचन के स्थान पर बहुवचन के त्रियापद के प्रयोग की समीचीनता बतलाते हुए लिखा है कि बहुवचन के कियापद का प्रयोग तीन स्थानों पर किया जा सकता है—

- ० स्वयं के लिए।
- ० गुरु या बड़े पुरुषों के लिए।
- ० छन्द की अमुकूलता के लिए।

चूणि के अनुसार दूसरा विकल्प यह है कि प्रस्तुत श्लोक के तीसरे चरण में 'के' शब्द बहुवचनवाची भी हो सकता है। ' किन्तु इससे प्रश्न का समाद्यान नहीं होता। गुरु के लिए बहुवचन का प्रयोग हो सकता है, पर वह कर्ता और क्रिया— दोनों में ही होना चाहिए, किसी एक में नहीं। 'के' बहुवचन का रूप भी है किन्तु 'से' 'के' यह बहुवचनान्त नहीं है। बहुवचनान्त प्रयोग होता है— 'ते के'। इसलिए यही मानना उचित है कि यहां एकवचन के स्थान में बहुवचन का प्रयोग हुआ है।

# श्लोक २:

# ८. ज्ञात (पुत्र) (नाय)

चूर्णिकार ने 'नाय' का कोई अर्थ नहीं किया है। वृत्तिकार ने ज्ञात का अर्थ-क्षित्रय किया है।

# ध. (कहं व णाणं? कह दंसणं से?)

चूर्णिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं—(१) भगवान् ने कैसे जाना ? किस ज्ञान से जाना ? (२) भगवान् ने कैसे देखा ? किस दर्शन से देखा ? °

वृत्तिकार ने मुख्यरूप से इसका अर्थ इस प्रकार किया है—भगवान् महाबीर ने ज्ञान कैसे प्राप्त किया ? भगवान् ने दर्शन कैसे प्राप्त किया ?

१. चूणि, पृ० १४२ : सम्यम् ईक्षित्वा समीक्ष्य केवलज्ञानेन वाए दरिसति ।

२. आयारों, ४।१: से बेमि— जे अईया, जे य पहुष्पत्ना, जे य आगमेस्सा अरहंता भगवंतो ते सब्वे एवमाइक्खंति, एवं भासंति, एवं पण्णवेति, एवं परूबेंति— सब्वे पाणा सब्वे भूता सब्वे जीवा सब्वे सत्ता ण हंतव्या, ण अज्जावेयव्या, ण परिघेतव्या, ण परितावेयव्या, ण उद्देवयव्या।

३. चूणि, पृ० १४२ : नितिकं नित्यं सनातनमित्यर्थः ।

४. चूर्णि, पृ० १४२ : आहुरिति एके अनेकादेशाद् 'आत्मिन गुरुषु च बहुवचनम्' बन्धानुलोम्याद्वा । अथवा के इममाहुः ?, एकारोऽपि हि बहुत्वे भवति यथा—के ते, एकत्वेऽपि यथा—के से ।

प्र. बृत्ति, पत्र १४३ : ज्ञाताः —क्षत्रियाः ।

६. चूर्णि, पृ० १४२ : कथं इति परिप्रश्ने । कथमसौ ज्ञातवान् ? केन वा ज्ञानेन ज्ञातवान् ? एवं वर्शनेऽपि कयं दृष्टवान् ? इति ।

ग्रध्ययन ६ : टिप्पण १०-१३

वैकल्पिक रूप में इसका अर्थ है-भगवान् का ज्ञान कैसा था ? भगवान् का दर्शन कैसा था ?

#### १०. हे भिक्षु ! (भिक्खु)

यह सुधर्मा के लिए प्रयुक्त है।

#### ११. यथार्थरूप में जो तुम जानते हो (जाणासि ......जहातहेणं)

प्रश्नकत्ताओं ने आर्य सुधर्मा से कहा—आपने ज्ञातपुत्र को देखा है। प्रस्यक्ष में आपने उनसे बातचीत की है। इसलिए उनमें जो गुण थे आप उन्हें यथार्थ रूप से जानते हैं।

#### १२. अवधारित किया है (णिसंतं)

इसका अर्थ है—सुनकर निश्चय करना, अवधारित करना । कुछ सुना जाता है पर उसका अवधारण नहीं होता । जिसका अवधारण नहीं होता, उसकी स्मृति नहीं होती, इसलिए प्रश्नकर्ताओं ने कहा—आपने जो सुना है, जो देखा है और जिसका अवधारण किया है, वह आप हमें बताएं।

#### श्लोक ३:

#### १३. आत्मज्ञ (खेयण्णए)

भगवान् महावीर के विषय में जिज्ञासा उत्पन्न होने पर सुधर्मा स्वामी ने कहा—भगवान् महावीर क्षेत्रज्ञ थे। चूर्णिकार ने क्षेत्रज्ञ का अर्थ क्षेत्र को जानने वाला किया है। क्षेत्र के अर्थ की कोई चर्चा उन्होंने नहीं की है। वृत्तिकार ने इसके खेदन और क्षेत्रज्ञ—ये दो संस्कृत रूप तथा इसके तीन अर्थ किए हैं।—

- १. खेदज्ञ संसार के समस्त प्राणियों के कर्म जन्य दु:खों के ज्ञाता तथा उनको नष्ट करने का उपाय बताने वाले।
- २. क्षेत्रज्ञ-क्षेत्र का अर्थ है आत्मा । उसको जानने वाला क्षेत्रज्ञ-आत्मज्ञ ।
- ३. क्षेत्रज्ञ-क्षेत्र का अर्थ है आकाश । लोक और अलोक को जानने वाला-क्षेत्रज्ञ ।

आयारो १।६७ आदि में भी यह शब्द प्रयुक्त है। वहां भी इसका अर्थ आत्मज्ञ किया गया है। भगवती ( ) में क्षेत्र शब्द का अर्थ आत्मा प्राप्त होता है।

भगवद् गीता में शरीर को 'क्षेत्र' और उसे जानने वाले को 'क्षेत्रज्ञ' कहा है। क्षेत्र और क्षेत्रज्ञ का ज्ञान ही (शरीर और आरमा का ज्ञान ही) योगिराज कृष्ण के मत में वास्तविक ज्ञान है।"

- १. वृत्ति, पत्र १४३: कथं केन प्रकारेण मगवान् ज्ञानमवाप्तवान् ?, किम्भूतं वा तस्य भगवतो ज्ञानं—विशेषावबोधकं ? किम्भूतं च से तस्य 'वर्शनं' सामान्यार्थपरिच्छेदकम् ?
- २. बुत्ति, पत्र १४३ : मिक्षो ! सुधर्मस्वामिन् ।
- ३. चूर्णि, पृष्ठ १४२ : जधातदेणं हे भिक्षो ! स्वया ह्यासौ दृष्टश्चाऽऽमावितश्च इत्यतो यथा तद्गुणा वभूयुः तथा स्वं जानीषे ।
- ४. चुणि, पृष्ठ १४२ : णिसंतं यथा निशान्तं च, निशान्तमित्यवद्यारितम् । किञ्चित् श्रूयते न चोपधार्यते इत्यतः अधासुतं चूहि जधा णिसंतं ।
- **५. चू**णि, पृ• १४३ । क्षेत्रं जानातीति क्षेत्रज्ञः ।
- ६. वृत्ति, पत्र १४३ : खेदं—संसारान्तर्वितिनां प्राणिनां कर्मविषाकजं दुःखं जानातीति खेदज्ञो दुःखापनोदनसमर्थोपदेशदानात्, यदि वा 'क्षेत्रज्ञो' यथावस्थितारमस्वरूपपरिज्ञानादात्मज्ञ इति, अथवा—क्षेत्रम्—आकाशं तज्जानातीति क्षेत्रज्ञो लोका-लोकस्वरूपपरिज्ञातेत्यर्थः ।
- ७. भगवब् गीता १३।१,२ : इदं शरीरं कौन्तेय !, क्षेत्रमित्यभिधीयते ।
  एतद् यो वेत्ति तं प्राहुः, क्षेत्रज्ञ इति तद्विदः ।।
  क्षेत्रज्ञं चापि मौ विद्धि, सर्वक्षेत्रेषु भारत !,
  क्षेत्रक्षेत्रज्ञयोज्ञांनं, यत् तज्ज्ञानं मतं मम ॥

#### १४. कुशल (कुसले)

इसका व्युत्पत्तिक अर्थ है - कुशों का छेदन करने वाला । कुश दो प्रकार के हैं -

द्रव्य कुश--धास ।

भाव कुश—कर्म।

जो कर्म का छेदन करने में निषुण हैं वह कुशल कहलाता है।

कुशन का अर्थ है ज्ञानी । धर्म-कथा में दक्ष, विभिन्न दर्शनों का पारगामी, अप्रतिबद्ध विहारी, कथनी और करणी में समान, निद्रा एवं इन्द्रियों पर विजय पाने वाला, साधना में आने वाले कब्टों का पारगामी और देश-काल को समभने वाला मुनि 'कुशल' कहलाता है। तीर्थंकर को भी कुशल कहा जाता है। पातंजल योग दर्शन में इसका अर्थ इस प्रकार हैं—-

जो योगी सात प्रकार की प्रज्ञाओं का अनुदर्शन करता है, वह 'कुशल' कहलाता है। दूसरे शब्दों में जीवन्मुक्त योगी को कुशल कहा जाता है।

सात प्रकार की प्रज्ञाएं ये हैं --

- १. समस्त हेय का परिज्ञान हो जाना ।
- २. समस्त हेय-हेतु का क्षीण हो जाना।
- ३. निरोध-समाधि के द्वारा 'हान' का साक्षात् हो जाना ।
- ४. विवेकस्यातिरूप हानोपायभावित हो जाना ।
- ५. भोग तथा अपवर्ग निष्पादित हो जाना ।
- ६. बुद्धि का स्पंदन निवृत्त हो जाना । क्लिष्ट और अक्लिष्ट संस्कारों के अपगमन से चित्त का शाक्ष्वतिक निरोध होकर, स्फुट प्रज्ञा का उदित हो जाना ।
- ७. इस प्रज्ञावस्था में पुरुष का गुण-सम्बन्ध से शूर्य, स्व-प्रकाशमय, अमल और केवलीखप हो जाना।

## १४. मेधावी (मेहावी)

मेधावी दो प्रकार के होते हैं—ग्रन्थ-मेधावी और मर्यादा-मेधावी। जो बहुश्रुत होता है, अनेक ग्रन्थों का अध्ययन करता है, उसे ग्रन्थ-मेधावी कहा जाता है। मर्यादा के अनुसार चलने वाला मर्यादा-मेधावी कहलाता है।

यहां मेधावी का अर्थ --आत्मानुशासी या तत्त्वज्ञ किया जा सकता है।

चूर्णिकार और वृत्तिकार ने यहां 'आसुपण्णे' पाठ की व्याख्या की है। चूर्णि में 'आसुपण्णे' के साथ 'महेमी' पाठ भी है। इसका अर्थ महिष अथवा महेषी - महान् की एषणा करने वाला किया है। ।

- १. चूर्णि, पृ० १४२ : कुशलो बच्चे भावे थ । द्रव्ये कुशान् जुनातीति द्रव्यकुशलः । एवं भावे वि, भावकुशास्तु कर्म ।
- २. वृत्ति, पत्र १४३ : मावकुशान्—अध्टविधकर्मरूपान् लुनाति—छिनत्तीति कुशलः प्राणिनां कर्मोन्छित्तये निषुण इत्यर्थः ।
- ३. आयारो, पृ० १२० ।
- ४. पातंजल योग दर्शन २।२७ : तम्य सप्तधा प्रान्तभूमिः प्रज्ञा ।

····· एतां सप्तिविधां प्रान्तभूमिप्रज्ञासनुपश्यन्गुरुषः कुशल इत्याख्यायते प्रतिप्रसवैऽपि चित्तस्य मुक्तः कुशल इत्येव भवति गुणातीतत्वादिति ।

- ४. पातंजल योग दर्शन २।२७, हरिहरानन्द व्याख्या, पृ० २१४-२१६ ।
- ६. दसवेआलियं, जिनदास चूणि, पृ० २०३ : मेधाबी दुविहो, तं०—गंथमेधावी, मेरामेधाबी य, तत्थ जो महंतं गंथं अहिज्जिति सो गंय-मेधाबी, मेरामेधाबी जाम येरा मज्जाया भण्णति तीए मेराए धावितित्त मेरामेधाबी ।
- ७. (क) चूर्णि, पृ० १४३ : आशुप्रको आशु एव प्रजानीते, न चिन्तियित्वा इत्यर्थः । महेसी महिस्सी, महान्तं वा एसतीति महेसी । (ख)वृत्ति, पत्र १४३ ।

दृत्तिकार ने महर्षि को पाठान्तर मान उसका अर्थ—अत्यन्त उग्र तपस्या करने वाला तथा परीषहों के भीषण उपसर्गों को सहने वाला श्रमण किया है। <sup>₹</sup>

#### १६. आलोक पथ में स्थित (चक्खुपहे ठियस्स)

इसका अर्थ है—जो समस्त प्राणियों के चक्षुपथ में स्थित है अर्थात् चक्षुर्भूत है। जैसे अन्धकार में पड़े हुए पदार्थ प्रदीप के आलोक में अभिव्यक्त होते हैं वंसे ही भगवान् के द्वारा प्रदीमत तत्त्वों को भव्य प्राणी देख पाते हैं। जैसे दीपक के अभाव में पदार्थ अभिव्यक्त नहीं होते, वंसे ही भगवान् के अभाव में सत्य की अभिव्यक्ति नहीं होती। इसलिए भगवान् सबके चक्षुर्भूत हैं, आलोकपथ में स्थित हैं। उ

वृत्तिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं-

- १. भवस्थ केवली (समरीर केवली) की अवस्था में स्थित !
- २. सूक्ष्म और व्यवहित पदार्थों को अभिव्यक्त करने के कारश चक्षुर्भूत ।

#### १७. देखो (पेह)

चूर्णिकार ने 'पेधं' पाठ मान उसका अर्थ प्रेक्षा किया है। इस प्रकार धर्म, धृति और प्रेक्षा—तीनों के बारे में जानकारी दी है। भगवान् का धर्म पूर्ण वीतरागता का विकास था। उनकी धृति वक्त की भिक्ति के समान अभेद्य थी। उनकी प्रेक्षा संवेदना से ऊपर केवलक्षानमय थी। रैं

#### इलोक ४:

# १८. जो त्रस और स्थावर प्राणी हैं (तसा य जे थावर जे य पाणा)

इसमें 'थावर' शब्द विभक्ति रहित है। यहां 'थावरा' होना चाहिए था!

चूर्णिकार और दृत्तिकार ने तीन प्रकार के त्रस और तीन प्रकार के स्थावर प्राणियों का उल्लेख किया है।

तीन प्रकार के त्रस---

- तेजस्काय और वायुकाय । यद्यपि इनकी गणना स्थावरों में होती है, किन्तु गति करने के कारण ये गति-त्रस कहलाते हैं।
- २. चार विकलेन्द्रिय ।
- ३. पञ्चेन्द्रिय ।

तीन प्रकार के स्थावर--- १. पृथ्वीकाय, २. अप्काय, ३. वनस्पतिकाय ।

देखें -- ठाणं ३।३२६, ३२७।

- १. वृत्ति, पत्र १४३ । महर्षिरिति ववचित्पाठः, महांश्चासाव्धिश्च महर्षिः अत्यन्तोग्रतपश्चरणानुष्ठायित्वादतुलपरोषहोपसर्ग-सहनाभ्येति ।
- २. चूर्णि, पृ० १४३ : पश्यतेऽनेनेति चक्खु, सर्वस्यासौ जगतश्वक्षुष्पिय स्थितः चक्षुर्भूत इत्यर्थः । यथा तमसि वर्तमाना घटावयः प्रदीपे-नाभिन्यक्ता दृश्यन्ते, न तु तद्दमावे, एवं भगवता प्रवीशतानर्थान् भव्याः पश्यन्ति, यद्यसौ न स्थात् तेन जगतो जास्यन्यस्य सतोऽन्धकारं स्यात् तेनााऽऽदित्यववसौ जगतो भावचक्षुष्पथे स्थितः ।
- ३. वृत्ति, पत्र १४४ : लोकस्य 'चक्षुःपथे' लोचनमार्गे भवस्थकेवत्यवस्थायां स्थितस्य, लोकानां सूक्ष्मव्यवहितपदार्थाविर्मावनेन चक्षु-र्मूतस्य वा ।
- ४. चूणि, पृष्ठ १४३: किविधो धर्मः धृतिः प्रेक्षा वा ? अचिन्त्यानीत्यर्थः, चारित्रधर्मः क्षाधिकः, धिति वज्जकुडुसमा, पेक्खा केवलणाणं।
- थ. (क) चूर्णि, पृ० १४३ : ये स्थावराः त्रिप्रकारा ये च त्रसाः त्रिप्रकारा एव ।
  - (জ) वृत्ति, पृ० १४४ : त्रस्यन्तीति त्रसास्तेजोवायुरूपविकलेन्द्रियपञ्चेन्द्रियभेवात् त्रिधा, तथा ये च 'स्थावराः' पृथिन्यम्बुवनस्पति-भेवात् त्रिविधाः ।

# सूयगडी १

## १६. नित्य और अनित्य- इन दोनों दृष्टियों से भलीभांति देखकर प्रज्ञ ज्ञातपुत्र ने (से णिच्चणिच्चेहि समिन्ख पण्णे)

भगवान् महावीर ने देखा पदार्थं नित्य भी हैं और अनित्य भी हैं। द्रव्य या अस्तित्व की दृष्टि से वे नित्य हैं और भाव या अवस्थान्तर की दृष्टि से वे अनित्य हैं। इस नित्यानित्यवादी दर्शन के आधार पर उन्होंने धर्म का प्रवर्तन किया। धर्म को नहीं देखने वाला उसका प्रवर्तन नहीं कर सकता। तात्पर्य की भाषा में कहा जा सकता है कि बुद्धि द्वारा धर्म का प्रवर्तन नहीं हो सकता। वह प्रज्ञा द्वारा ही होता है। प्रज्ञा वस्तु-तत्त्व का साक्षात् करने वाली चेतना की अवस्था है। चूणिकार ने 'समिवब पण्णे' का अर्थ—'प्रज्ञा द्वारा भलीभांति देखकर, किया है। गणधर गौतम ने मुनिप्रवर केशी से कहा—धर्म को प्रज्ञा द्वारा देखा जाता है।

धवलाकार ने प्रश्न उपस्थित किया — प्रज्ञा और ज्ञान में क्या भेद है ? इसके उत्तर में उन्होंने बताया — प्रज्ञा ज्ञान को उत्पन्न करने वाली अध्ययन-निरपेक्ष चैतन्यशक्ति का विकास है। ज्ञान उसका कार्य है। नंदी सूत्र में आभिनिबोधिक ज्ञान के दो प्रकार बतलाए हैं - श्रुतनिश्रित (अध्ययन-सापेक्ष) और अश्रुतनिश्रित (अध्ययन-निरपेक्ष)। यह अश्रुतनिश्रित ज्ञान ही प्रज्ञा है। सूत्रकार ने इसे बुद्धिभी कहा है। इसके चार प्रकार बतलाए गए हैं — औत्पत्तिकी, वैनयिकी, कार्मिकी और पारिणामिकी। '

त्रिलोकप्रक्राप्ति के अनुसार जिसे अश्रुतिनिश्चित ज्ञान की शक्ति उपलब्ध होती है उसे 'प्रज्ञाश्रमण-ऋद्धि' कहा जाता है । प्रज्ञाश्रमण अध्ययन किए बिना ही समस्त श्रुत का अधिकृत ज्ञाता और प्रवक्ता होता है ।'

#### २०. द्वीप (दीवे)

इसके दो अर्थ होते हैं— द्वीप और दीप । चूर्णिकार ने द्वीप को आश्वासद्वीप और दीप को प्रकाशदीप बतलाया है। जल-पोत के टूट जाने पर यात्रियों के लिए द्वीप आश्वासन का हेतु वनता है। अन्धकार में भटकते हुए लोगों के लिए दीय प्रकाश करता है। धर्म भी आश्वासद्वीप और प्रकाशदीप का कार्य करता है। "

दृत्ति में 'दीव' को भगवान् का विशेषण माना है ।' किन्तु यह वस्तुतः धर्म का विशेषण होना चाहिए । केशी-गौतम संवाद में भी धर्म को द्वीप बतलाया गया है ।'

आवश्यक में तीर्थंकर को भी द्वीप कहा गया है। ' इसलिए 'द्वीप' महावीर और धर्म—दोनों का विशेषण हो सकता है। किन्तु 'दीवे व धम्मं' इस पाठ में 'इव' का प्रयोग है, इसलिए यहां यह धर्म का विशेषण होना चाहिए।

#### २१. सम्यक् (समियं)

सम्यक् के दो अर्थ हैं - रागद्वेषरहित या समभाव से । भगवान् का उपदेश सम्यक् होता है। " वे पूजा, सत्कार या गौरव के

- १. चूर्णि, पृ० १४३: मावा अपि हि केनचित् प्रकारेण नित्याः केनचिवनित्याः । कथम् ? इति चेत्, द्रव्यतो नित्या भावतोऽनित्याः, द्रव्यः (? उमयं) प्रति नित्यानित्याः । एवमन्यान्यपि द्रव्याणि यथा नित्यान्यनित्यानि च ।
- २. चूर्णि, पृ० १४३ : समिक्ख पण्णे सम्यग् ईक्ष्य प्रज्ञया ।
- ३. उत्तरज्भवणाणि, २३।२४ : पन्ना समिवलए धम्मं ।
- ४. धबला, ६१४, १, १८ : पण्णाए णाणस्स य को विसेसो ? णाणहेदुजीवसत्ती गुरुवएसनिरवेक्खा पण्णा नाम, तक्कारियं णाणं ।
- ५. नंदी, सूत्र ३७, ३८ : से कि तं आभिणिबोहियणाणं ? आभिणिबोहियनाणं दुविहं पण्णत्तं, तं जहा —सुयनिस्सियं च असुयनिस्सियं च ।
  - से कि तं असुयनिस्सियं ? असुयनिस्सियं चउव्विहं पण्णत्तं, तंजहा---उप्पत्तिया, वेणइया, कम्मया, पारिणामिया ।
- ६. तिलोयपण्णत्ती, ४।१०१७-१०२१।
- ७. चूर्णि, पृ० १४३ : दोवो दुविधो---आसासदीवो पगासदीवो य, उमयथाऽपि जगतः, आसासदीवो ताणं सरणं गती, प्रकाशकरो आदित्यः सन्वत्थ समं पगासयित चंडालाविसु वि ।
- द वृत्ति, पत्र १४४ : : तथा स प्राणिनां पदार्थाविर्भावनेन दीपवत् दीपः यदि वा—संसारार्णवपतितानां सदुपदेशप्रदानत आश्वास-हेतुत्वात् द्वीप इव द्वीपः ।
- ६ उत्तरज्ञयणाणि २३।६८ : धम्मो दीवो पद्टा य ।
- १०. अ(वश्यक सूत्र, सक्कत्थुई: दीवो ताणं .....
- ११. वृत्ति, पत्र १४४ : सम्यक् इतं -- गतं सदनुष्ठानतया रागहेषरिहसस्वेन समतया वा ।

मध्ययन ६ : टिप्पण २२-२४

लिए उपदेश नहीं करते। जैसे वे संपन्न को उपदेश देते हैं, वैसे ही विपन्न को उपदेश देते हैं और जैसे विपन्न को उपदेश देते हैं वैसे ही संपन्न को उपदेश देते हैं। यह धर्म का सम्यक् प्रतिपादन है।

#### क्लोक ४:

#### २२. (से सन्वदंसी अभिभूय णाणी)

इसका तात्पर्यार्थ है कि भगवान् महाबीर आवरण का निरसन कर सर्वदर्शी और सर्वज्ञ बने थे।

दर्शन चार हैं — अक्षुदर्शन, अचक्षुदर्शन, अविधिदर्शन और केवलदशन। जो तीनों दर्शनों को अभिभूत कर, अतिकान्त कर केवलदर्शन को प्राप्त कर लेता है वह सर्वदर्शी या केवलदर्शी हो जाता है।

ज्ञान पांच हैं—मितज्ञान, श्रुतज्ञान, अवधिज्ञान, मन:पर्यवज्ञान और केवलज्ञान । जो मित आदि चार ज्ञानों को अभिभूत कर केवलज्ञान को प्राप्त कर लेता है, वह अभिभृतज्ञानी कहलाता है। एक शब्द में वह निरावरणज्ञानी है।

आचारांग में 'अभिभूय' के साथ 'दिट्ट'' और 'अदक्ष्यू'' का प्रयोग हुआ है। उससे भी 'आवरण को अभिभूत कर' यह अर्थ फिलत होता है। आचारांग ६।१।१० में 'अरइं रइं अभिभूय रीयई'—का प्रयोग मिलता है। भगवान् महावीर अरित और रित को अभिभूत कर विहार करते थे। अरित और रित का अभिभृत कर विहार करते थे। अरित और रित का अभिभृत करने वाला ही ज्ञानी होता है।

जैसे सूर्य समस्त प्रकाशवान् पदार्थों को अभिभूत कर जगत् में अकेला प्रकाशित होता है, वैसे ही केवलज्ञानी और केवलदर्शी लौकिक अज्ञानों को अभिभूत कर केवलज्ञान और केवलदर्शन के द्वारा प्रकाशित होता है।

#### २३. विशुद्ध-भोजी (णिरामगंधे)

इसका अर्थ है — विशुद्ध-भोजी। जो आहार संबंधी सभी दोषों का वर्जन कर आहार करना है, यह विशुद्ध-भोजी होता है। आहार संबंधी दोष दो प्रकार के होते हैं — अविशोधिकोटिक और विशोधिकोटिक। जो मूल दोष होते हैं वे अविशोधिकोटिक होते हैं और जो उत्तर दोष होते हैं वे विशोधिकोटिक होते हैं। 'चूणिकार ने यह सूचना देने के लिए शब्द को 'निराम' और निर्गन्ध— इन दो भागों में बांटा है। 'आचारांग २।१०५ में 'सन्वामगंधं परिण्णाय, णिरामगंधो परिन्वए' पाठ है। इसका अर्थ है—श्रमण सब प्रकार के अशुद्ध भोजन का परित्याग कर शुद्धभोजी रहता हुआ परिव्रजन करे। '

## २४. धृतिमान् (धिइमं)

है ।

भगवान् की संयम में घृति थी, इसलिए उन्हें घृतिमान् कहा गया है । आचारांग में उनकी घृति का विशद वर्णन मिलता

- १. आयारो २।१७४: जहा पुण्यस्स कत्यइ, तहा तुच्छस्स कत्यइ।
  - जहा तुच्छस्स कत्यइ, तहा पुण्णस्स कस्यइ ।:
- २. आयारो, १।६८: वीरेहि एयं अभिभूय दिहुं।
- ३. आयारो, ५।१११: अभिभूय अदवस् ।
- ४. चूर्णि, पृ० १४३-१४४ : सब्बं पासित ति सब्बदंसी, केवलदर्शनीत्युक्तं भवति, चत्वारि ज्ञानानि त्रीणी दर्शनानि, भास्कर इव सर्व-तेजांस्यभिष्म्य केवलदर्शनेन जगत् प्रकाशयति । ज्ञानीति एवं केवलज्ञानेनापि अभिष्म्य इति वर्तते, उभाभ्या-मपि कृत्सनं लोकाऽलोकमवभासते । अथवा लौकिकानि अज्ञानान्यभिष्म्य केवलज्ञान-दर्शनाभ्यां खद्योत-कानिवाऽऽदित्यः एकः प्रकाशते ।
- ४. वृत्ति, पत्र १४४ : निर्गतः—अपगत्त आमः—अविशोधिकोद्याख्यः तथा गन्धो विशोधिकोटिरूपो यस्मात् स मवति निरामगन्धः, मूलोत्तरगुणभैवभिन्नां चारित्रक्षियां कृतवानित्यर्थः ।
- ६. चूर्णि, पृ० १४४: णिरामगंधे—िनरामोऽसौ निर्गन्धश्च, आम इति उद्गमकोटि: ।
- ७. आयारो, पू० ६३ ।
- चूणि, पृ० १४४ : धृतिरस्यास्तीति धृतिमान् संयमे धृति: ।
- ६. आयारो, नौवां अध्ययन; आयारचूला, सोलहवां अध्ययन ।

वृत्तिकार के अनुसार जो असह्य परीषह और उपसर्गों से पीड़ित होने पर भी अप्रकंपित रहता हुआ चारित्र में दृढ़ रहता है, वह घृतिमान् है। र

#### २४. स्थितात्मा (ठियप्पा)

जिसकी आत्मा संयम या धर्म में स्थित होता है वह स्थितात्मा है—यह चूर्णिकार की व्याख्या है। इित्तकार ने सिद्धस्वरूप आत्मा को स्थितात्मा माना है।

#### २६. अपरिग्रही (गंथा अतीते)

ग्रन्थ दो प्रकार के होते हैं—

द्रव्य-ग्रन्थ--पदार्थं।

भाव-ग्रन्थ--कोध आदि कषाय।

भगवान् ग्रन्थों से अतीत थे अर्थात् वे निर्ग्रन्थ थे। यह एक अर्थ है। चूर्णिकार ने इसका वैकित्पक अर्थ इस प्रकार किया है—ग्रन्थ का अर्थ है स्वाध्याय। जो स्वाध्याय से अतीत हो जाता है वह ग्रन्थातीत होता है। भगवान् शास्त्र पढ़कर नहीं जानते थे, किन्तु अपने आत्मज्ञान से जानते थे, इसलिए वे ग्रन्थातीत या शास्त्रातीत थे।

दृत्तिकार ने भी ग्रन्थ के बाह्य ग्रंथ और आभ्यन्तर ग्रन्थ — ये दो भेद करते हुए कर्म को आभ्यन्तर ग्रन्थ माना है । जो ग्रन्थ से अतीत है वहीं निर्ग्रन्थ है । '

हमने इसका अर्थ अपरिग्रही किया है। पदार्थ, कोध आदि कषाय और कर्म—ये सब परिग्रह हैं। स्थानांग में परिग्रह के तीन प्रकार बतलाए हैं—शरीर, उपकरण और कर्म। यथार्थ में निर्मृत्य वही है जो इन ग्रन्थियों से मुक्त होता है।

#### २७. अभय (अभए)

भय के सात प्रकार हैं — इहलोक भय, परलोक भय, आदान भय, अकस्मात् भय, वेदना भय, मरण भय और अश्लोक भय। " जो इन सब भयों से रहित होता है, वह अभय है —यह वृत्तिकार का अर्थ है। "

चूर्णिकार के अनुसार जो दूसरों को अभय देता (करता) है और स्वयं किसी से नहीं डरता, वही वास्तव में अभय होता है।

# २८. अनायु (जन्म-मरण के चक्रवाल से मुक्त) (अणाऊ)

भगवान् महावीर शरीर के ममत्व का विसर्जन कर आत्मस्य हो गए थे। आत्मस्य पुरुष आयु की सीमा से परे चला जाता है। चैतन्य के अनुभव में रहने वाला शाश्वत हो जाता है, फिर आयु उसे अपनी सीमा मे नहीं बांध सकता। इसीलिए भगवान् को 'अनायु' कहा गया है।

- १. बृत्ति, पत्र १४४ : तथाऽसद्यापरीषहोषसर्गाभिद्रुतोऽपि निष्प्रकम्पतया चारित्रे धृतिमान् ः
- २. चूर्णि, पृ० १४४ : संयम एव यस्य स्थित आत्मा धर्मे दा सो ठितप्पा ।
- ३. वृत्ति, पत्र १४४ : स्थितो व्यवस्थितोऽशेषकर्मविगमादात्मस्वरूपे आत्मा यस्य स भवति स्थितात्मा ।
- ४. चूर्णि, पृ० १४४ : ग्रंथादतीते ति गंथातीते । दन्वगंधो सचित्तादि, भावे कोधादि, द्विधाऽप्यतीतः निग्रंन्थ इत्यर्थः ।
- भू. वृत्ति, पत्र १४४, १४५ : बाह्यग्रन्थात् सचित्तादिमेदादान्तराच्च कर्मरूपाद् अतीतो अतिकान्तो ग्रन्थातीतो निर्ग्रन्य इत्यर्थः ।
- ६. ठाणं, ३।६५ : तिविहे परिसाहे पण्णत्ते, तं जहा—कम्मपरिसाहे, सरीरपरिसाहे, बाहिरभंडमत्तपरिसाहे ।
- ७. ठाणं ७।२७ : सत्त भयद्वाणा पःणत्ता, तं जहा इहलोगभए, परलोगभए, आदाणभए, अकम्हाभए, वेयणभए, मरणभए, असिलोग-भए । इनकी विस्तृत भ्याख्या के लिए देखें — ठाणं पृ० ७२१,७२२ ।
- द्भ वृत्ति, पृ० १४५ : न विद्यते सन्तप्रकारमपि भवं यस्यासावभयः समस्तभयरहित इस्यर्थः ।
- ६. चूर्णि, पृ० १४४ : असए एति अभयं करोत्यन्येषां न च स्वयं विमेति ।

भ्रध्ययन ६: टिप्पण २६-३२

चूर्णिकार के अनुसार इसका अर्थ है—जिसका वर्तमान जन्म ही अंतिम है, जिसका आगामी जन्म नहीं होता, जिसके आगामी आयुष्य का बंध नहीं होता, वह अनायु होता है। '

वृत्तिकार के अनुसार अनायु वह होता है जिसकी जन्म-मरण की श्रृंखला टूट जाती है। गति के आधार पर आयु के चार प्रकार हैं—नरक आयु, तिर्यञ्च आयु, मनुष्य आयु और देव आयु। जो इन चारों गतियों से मुक्त होकर अगतिक हो जाता है, सिद्ध हो जाता है, वह अनायु हो जाता है। कर्मबीज के संपूर्ण दग्ध हो जाने से फिर उसकी उत्पत्ति नहीं होती।

#### इलोक ६:

## २६. सत्यप्रज्ञ (भूइपण्णे)

भृति शब्द के तीन अर्थ हैं---चृद्धि, रक्षा और मंगल । इनके आधार पर 'भूतिप्रज्ञ' के तीन अर्थ होते हैं--

- १. जिसकी प्रज्ञा प्रवृद्ध होती है।
- २. जिसकी प्रजा सब जीवों की रक्षा में प्रवृत्त होती है।
- ३. जिसकी प्रज्ञा मंगलमय होती है।

## ३०. गृहत्याग कर विचरने वाले (अणिएयचारी)

चूर्णिकार और वृत्तिकार ने इसका अर्थ अतियतचारी--अप्रतिबद्ध विहारी किया है। भगवान् अपरिग्रही थे, इसलिए उनकी गृति का कोई प्रतिबन्धक नहीं था। वे अप्रतिबद्ध विहारी थे।

शाब्दिक दृष्टि से अनिकेतचारी—यह अर्थ अधिक उपयुक्त प्रतीत होता है। इसका तात्पर्य होता है—गृह से मुक्त होकर विचरने वाला।

#### ३१. संसार-प्रवाह के पारगामी (ओहंतरे)

ओघ का शाब्दिक अर्थ है—प्रवाह । ओघ दो प्रकार का है—-द्रव्यौघ—-जलप्रवाह और भावौध—संसार-प्रवाह । जो संसार-प्रवाह को तर जाता है, वह ओघंतर है ।

आचारांग में बताया गया है कि मूढ़ मनुष्य ओवंतर नहीं होता— संसार-प्रवाह को तैरने में समर्थ नहीं होता ।

#### ३२. अनंत चक्षु वाले (अणंतचक्खु)

स्थानांग में तीन प्रकार के चक्षु बतलाए गए हैं "--

- एक चक्षु—छद्मस्थ एक चक्षु होता है।
- २. द्विचक्षु--देवता द्विचक्षु होता है !
- ३. त्रिचक्षु-अतिशयज्ञानी मुनि त्रिचक्षु होता है।
- १ चूर्णि, पृ० १४४ : अनायुरिति नास्याऽऽगामिष्यं जन्म विद्यते आगमिष्यायुष्कबन्धो वा ।
- २ वृत्ति, पत्र १४४: न विद्यते चतुर्विधमण्यायुर्यस्य स भवत्यानायुः, दग्धकर्मबीजस्वेन पुनरूपत्तेरसंभवादिति ।
- ३. (क) चूर्णि पृ० १४४: भूतिहि वृद्धौ रक्षायां मञ्जले च भवति । वृद्धौ तावत् प्रवृद्धप्रज्ञः, अनन्तज्ञानवानित्यर्थः, रक्षायाम् रक्षाभूताऽस्य प्रज्ञा सर्वलोकस्य सर्वसत्त्वानां वा, मञ्जलेऽपि — सर्वमञ्जलोत्तमोत्तमाऽस्य प्रज्ञा ।
  - (ख) वृत्ति, यत्र १४ %।
- ४. (क) चूर्णि, पृ० १४४: अनियतं चरतीति अनियतचारी ।
  - (ख) वृत्ति पत्र १४५ : अनियतम् अप्रतिबद्धं परिग्रहायोगाच्चरितुं शीलमस्यासावनियतचारी ।
- थ्र. चूर्णि, पृ० १४४ : ओघो द्रव्योघः समुद्रः, भावौघः संसारः, तं तरतीति ओघंतरः ।
- ६. आयारी २।७१ : अणोहंतरा एते, नी य ओहं तरित्तए ।
- ७. ठाणं, २।४६६ : तिविहे चक्खू पण्णत्ते, तं जहा —एगचक्खू, बिचक्खू, तिचक्खू । छउमत्थे णं मणुस्से एगचक्खू, देवे बिचक्खू, तहारूवे समणे वा माहणे वा उप्पण्णागदंसणधरे तिचक्खूति वत्तव्वं सिया ।

भगवान् महावीर अनन्त चक्षु थे। चूर्णिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं। भगवान् का केवल दर्शन अनन्त था तथा वे अनन्त लोक के चक्षुभूत थे, इसलिए वे अनन्तचक्षु थे। वितिकार ने इसका अर्थ इस प्रकार किया है---ज्ञेय पदार्थों की अनन्तता के कारण वे अनन्तचक्षु थे।

#### ३३. अनुपम प्रभास्वर (अणुत्तरं तवित)

जैसे सूर्य सबसे अधिक प्रकाशकर है वैसे ही भगवान् महावीर अपने अनन्तज्ञान से सबसे अधिक प्रभास्वर हैं।

इसका वैकल्पिक अर्थ इस प्रकार है — जैसे सूर्य तालाब या धान्य आदि को तपाता है वैसे ही भगवान् अणुत्तर—अविभिष्ट कर्मों को तपाते हैं । र

#### ३४. प्रदीप्त अग्नि (वहरोयणिंदे)

वैरोचन का अर्थ है—अग्नि। यह समस्त दीन्तिमान् पदार्थों में इन्द्रभूत है— प्रधान है, श्रेष्ठ है, इसलिए इसे वैरोचनेन्द्र कहा गया है। जैसे घृत से अभिषिक्त वैरोचन अंधकार को प्रकाशित करता है, इसी प्रकार भगवान् अज्ञानरूपी अंधकार को प्रकाशित करते हैं।

वृत्तिकार ने प्रज्वलित अग्नि को वैरोचनेन्द्र माना है। उन्होंने इन्द्र का अर्थ दीप्ति, प्रज्वलन किया है।

#### इलोक ७:

#### ३५. आशुप्रज्ञ (आसुपण्णे)

देखें--- ५।२ का टिप्पण।

#### ३६. नेता (णेता)

नेता का अर्थ है— लें जाने वाला । भगवान् महावीर नेता थे, पूर्ववर्ती तीर्थंकर जैसे ले गए थे, बैसे ये भी ले जाने वाले थे, पूर्ववर्ती तीर्थंकरों के धर्म को आगे बढ़ाने वाले थे। "

बृत्तिकार ने यहां व्याकरण विमर्श इस प्रकार प्रस्तुत किया है।

'नेता' सब्द में ताच्छीस्यार्थक तृन् प्रत्यय हुआ है। इसके योग में 'न लोकाव्ययनिष्ठे······(पा० २।३।६९)। इस सूत्र से षष्ठी विभक्ति का प्रतिषेध होने पर 'धर्मम्' इस पद में कर्मणि द्वितीया विभक्ति हुई है।

- १. चूर्णि, पृ० १४४: अणंतचक्षुरिति अणंतं केवलदर्शनं तदस्य चक्षुरिति अनन्तचक्षुः, अनन्तस्य वा लोकस्यासौ चक्षुर्भूतः ।
- २. बृत्ति, पत्र १४६ : तथा अनन्तं—जेयानन्ततया नित्यतया वा चक्षुरिव चक्षुः—केवलज्ञानं यस्यानन्तस्य वा लोकस्य पदार्थप्रकाशक-तया चक्षुर्भू तो य: स मवस्यनन्तचक्षुः ।
- ३. (क) चूर्णि, पृ० १४४ : न हि सूर्यादन्यः कश्चित् प्रकाशाधिकः, एवं भट्टारकादिप नान्यः कश्चिद् ज्ञानाधिकः णाणेणं चेव ओभासित तवित भासेति ।
  - (स्त) वृत्ति, पत्र १४५ : अनुत्तरं सर्वोधिकं तपति न तस्मादिधकस्तापेन कश्चिदस्ति, एवमसाविष भगवान् ज्ञानेन सर्वोत्तम इति ।
- ४. चूर्णि, पृ० १४४ : अवसेसं च कर्म तवति, आदित्य इव सरांसि तपति औषधयो वा ।
- प्र. चूर्णि, पृष्ट १४४ : वैरोयर्णेंदो व 'रुच दीप्ती' विविधं रुचतीति वैरोचनः अग्निः, स हि सर्वेदीप्तिवतां द्रव्याणामिन्द्रभूत इत्यतो वैरोच-नेन्द्र; स यथा आज्याभिषिक्तः तमः प्रकाशयति एवं भगवानप्यज्ञानतमांसि प्रकाशयति ।
- ६. वृत्ति, पत्र १४६ : वैरोचनः अग्निः स एव प्रज्वलितत्वात् इन्द्रः ।
- ७. चूर्णि, पृ० १४४ : अयमेव मगवान् नयतीति नेता, कोऽर्थः ? जधा ते भगवन्तो नीतवन्तः तथाऽयमपि नयति ।
- द्र. वृत्ति, पत्र, १४५ ः नेता प्रणेतेति ताच्छीलिकस्तृन्, तद्योगे 'न लोकाव्ययनिष्ठे' (पा० २-३-६६) त्यादिना षष्ठीप्रतिषेधाद्धर्ममित्यत्र कर्मणि द्वितीर्यैव ।

प्रध्ययन ६ : टिप्पण ३७-४२

#### ३७. स्वर्ग में (दिविणं)

ये दो अब्द हैं। दिवि का अर्थ है—स्वर्ग में और 'णं' वाक्यालंकार है।

चूणिकार ने 'दिविण' शब्द मानकर 'दिविभ्यः'—देवताओं से, ऐसा चतुर्थ्यन्त अर्थ किया है। इन्द्र समस्त देवताओं से स्थान, ऋदि, स्थिति, चुति, कान्ति आदि में विशिष्ट होता है।

#### ३८. अधिक प्रभावी (अणुभावे)

अनुभाव का अर्थ है—प्रभाव । चूर्णिकार ने इसके तीन अर्थ किए हैं—सीख्य, वीर्य और माहातम्य ै भगवान् महावीर महान् प्रभाव वाले थे।

## ३६. हजारों देवों का नेता (सहस्सणेता)

इसका अर्थ है—हजारों का नेता, नायक । चूर्णिकार ने 'सहस्सणेता' पाठ माना है । इसका अर्थ है—हजार आंखों वाला । उन्होंने इसका वैकल्पिक अर्थ—अनेकों का या हजारों का नेता भी किया है ।'

#### इलोक = :

# ४०. पार रहित स्वयंभूरमण (महोदही दा वि अणंतपारे)

'महोदही'—यह स्वयंभूरमण समुद्र का वाचक है। जैसे यह विस्तीर्ण, गंभीर जल वाला और अक्षोभ्य होता है वैसे ही महावीर की अनन्तगूणवाली प्रज्ञा विशाल, गंभीर और अक्षोभ्य थी। "

## ४१. प्रज्ञा अक्षय थी (पण्णया अक्षय ......)

चूणिकार ने प्रज्ञाका अर्थे — ज्ञान की संपदा किया है।

जो कभी क्षीण न हो, उसे अक्षय कहा जाता है । भगवान् महावीर की प्रज्ञा अक्षय थी। वह प्रज्ञा जेय अर्थ में कभी क्षीण और प्रतिहत नहीं होती थी। वह काल से आदि-सहित और अनन्त-रहित तथा द्रव्य, क्षेत्र और भाव से अनन्त थी।

## ४२. निर्मल (अणाइले)

चूर्णिकार ने इसका अर्थ — अनातुर किया है। जो परीषह और उपसर्गों के आने पर भी आकुल-व्याकुल नहीं होता वह अनातुर होता है।

- १. वृत्ति, पत्र १४४ : दिवि स्वर्गे ..... 'णम्' इति वाक्यालङ्कारे ।
- २. चुणि, पृ० १४४: दिवि भवा दिविमः। सर्वेभ्यो दिविभ्यः स्थान-रिद्धि-स्थिति-द्युति-कान्त्यादिभिविशिष्यते इति विशिष्टः किम्तान्येभ्यः ?
- ३. चूर्णि, पृ० १४४ : अनुभवनमनुभावः, सौख्वं बीयं माहारम्यं चानुमावः ।
- ४. वृत्ति, पत्र १४५ : महानुभावो महाप्रभाववान् ।
- ४. चूर्णि, पृ० १४४ : सहस्रमस्य नेत्राणां सहस्सनेत्ता, अनेकानां वा सहस्राणां 'नेता' नायक इत्यर्थः ।
- ६ वृत्ति, पत्र १४५ : महोदिधिरिव स्वयम्भूरमण इव ।
- ७ चूर्णि, पृ० १४४ : यथाऽसौ (स्वम्भूरमणः) विस्तोर्ण—गम्भीरजलो अक्षोभ्य एवमस्यानन्तगुणा प्रज्ञा विशाला गम्भीरा अक्षोभ्या च ।
- द्र. (क) चूर्णि, पृ० १४४ : ज्ञायतेऽनेनेति प्रज्ञा ज्ञानसम्पत्, न तस्य ज्ञातब्येऽर्थे बुद्धिः पिरक्षीयते प्रतिहन्यते वा, सादी अपज्जवसितोः कालतो, दब्ब-खेल-भावेहि अणंते ।
  - (स) वृत्ति, पत्र १४४ : असौ भगवान् प्रज्ञायतेऽनयेति प्रज्ञा तया 'अक्षयः' न तस्य ज्ञातक्येऽर्थे बुद्धिः प्रतिकीयते प्रतिहन्यते वा, तस्य हि बुद्धिः केवलज्ञानास्या, सा च साद्यप्रर्यवसाना कालतो द्रश्यक्षेत्रभावैरप्यनन्ता, सर्वसाम्येन दृष्टान्ताभावाब् ।
- स्. चूर्णि, पृ० १४४ : अणाइलो णाम परीषहोपसर्गोवधेऽध्यनातुर: ।

ग्रध्ययम ६ : टिप्पण ४३-४५

वृत्तिकार ने इसका अर्थ अकलुषित — निर्मल किया है। यह अर्थ भाव्यिक दृष्टि से अधिक ग्राह्म है। ताल्पर्यार्थ की दृष्टि से चूर्णिकार का अर्थ मन को अधिक छुने वाला है।

#### ४३. बीतराग (अकसाइ)

कषाय चार हैं -- कोध, मान, माया और लोभ। जिसके कषाय उपणान्त होते हैं, वह उपणान्त कषाय और जिसके क्षीण होते हैं वह क्षीण कथाय कहलाता है। भगवान् महावीर के कषाय क्षीण हो चुके थे, इसलिए वे अकषाय थे और अकषाय होने के कारण वे निरुत्साह थे। कुछ व्यक्ति शक्ति होने पर भी पुरुषार्थं नहीं करते, इसलिए निरुत्साह होते हैं। कुछ व्यक्ति शक्तिहीन होने के कारण निरुत्साह निरुद्धाह होते हैं। भगवान् महावीर पुरुषार्थं और पराक्रम से युक्त थे। फिर भी क्षीणकषाय होने के कारण निरुत्साह—अकांक्षाओं से मुक्त थे—कोध, अहंकार, माया और लोभ से प्रेरित प्रवृत्तियों से श्रुन्य थे।

#### ४४. (मुक्के)

इसका अर्थ है - ज्ञानावरण आदि कर्म-बन्धन से विमुक्त आवरण-मुक्त ।

चूर्णिकार ने 'भिक्खु' पाठ मान कर व्याख्या की है। यद्यपि भगवान् के सभी अन्तराय नष्ट हो गए थे और वे जगत्पूज्य भी थे, फिर भी वे भिक्षावृत्ति से ही अपना निर्वाह करते थे इसलिए वे भिक्षु थे। उन्हें 'अक्षीणमहानस' आदि लब्धियां प्राप्त थीं, फिर भी वे उनका उपयोग नहीं करते थे। "

#### इलोक हः

## ४४. (सुरालए वा वि ... णेगगुणोववेए)

जैसे स्वर्ग शब्द आदि विषयों के सुख से समन्वित होता है, वैसे ही यह मेरु पर्वत शब्द आदि वैषयिक सुखों से समन्वित है। देवता देवलोक को छोड़कर यहां क्रीडा करने के लिए आते हैं। मेरु पर्वत पर ऐसा एक भी इन्द्रिय-विषय नहीं है जो इन्द्रिय बाले प्राणियों को प्रसन्न न करे।

मेरु पर्वत वर्ण, गंध, रस, स्पर्श, प्रभा, कान्ति, द्युति, प्रमाण आदि अनेक गुणों से समन्वित है, अतः वह सबको प्रसन्न करने वाला है ! इसीलिए कहा है—

> 'सुंदरजणसंसग्गी सीलदरिहंपि कुणइ सीलड्ढं। जह मेरुगिरिविक्छूढं तर्णाप कणयत्तणमुवेति ।।' (ओघनिर्युक्ति गा० ७५४)

शीलवान् व्यक्तियों का संसर्ग कुशील को भी सुशील बना देता है, जैसे मेरु पर्वत पर उगा हुआ तृण भी स्वर्णमय बन जाता है।

- १. वृत्ति, पत्र १४५ : अनाविलः अकलुषजलः, एवं मगवानपि तथाविधकर्मलेशाभावादकलुषज्ञान इति ।
- २. चूणि, पृ० १४४, १४४: अकसाय इति क्षीणकथाय एव, न तूपशान्तकथायः निरुत्साहवत्, इह कश्चित् सत्यपि बले निरुद्यमत्वादुप-चारेण निरुत्साहो भवति, अन्यस्तु श्रीणविकमत्वान्निरुत्साहः, एवमसौ क्षीणकथायत्वान्निरुत्साहः।
- ३. वृत्ति, पत्र १४५ : ज्ञानावरणीयादिकर्भवन्धनाद्वियुक्तो मुक्तः ।
- ४. चूर्णि, पृ० १४५ : सरयप्यसौ क्षीणान्तरायिकत्वे सर्वलोकपूज्यत्वे च भिक्षामात्रोपजीवित्वाद् मिक्षूरेव नाक्षीणमहानसिकादिसर्वलिध-सम्पन्नोऽपि स्यात् तामुपजीवतीत्यतो मिक्षः ।
- ४. (क) चूर्णि, पृ० १४५ : सुराणां आलयः, मुद हर्षे सुरालयः स्वर्गः, स यया शब्दादिविषयसुक्षः एवमसावि स्वर्गतुत्यः शब्दादिशि-विषयैरुपेतः, देवा अपि हि देवलोकं मुक्त्वा तत्र कीडास्थानेषु कीडन्ते न हि तत्र किञ्चिच्छब्दादिविषयजातं यदिन्द्रियवतां न मुदं कुर्यादिति । विविधं राजित अनेकैः वर्ण-गन्ध-रस-स्पर्श-प्रभाव-कान्ति-द्युति-प्रभाणादि-भिर्गुणैरुपपेतः सर्वरत्नाकरः ।
- (ख) बृत्ति, पत्र १४६ । ६. चूर्णि, पृ० १४५ ।

अध्ययन ६ : टिप्पण ४६-४६

## ४६. सुदर्शन (मेरु) (सुदंसणे)

यह भेरु पर्वत का वाचक है । मेरु पर्वत दिखने में सुन्दर है इसलिए इसे सुदर्शन कहा गया है ।'

#### ४७. वीर्य से (वीरिएणं)

वीर्यान्तराय कर्म के क्षयोपशम से प्राप्त वीर्य प्रतिपूर्ण नहीं होता, वह अपूर्ण होता है। जो वीर्य कर्म के क्षय से प्राप्त होता है वह अनन्त और प्रतिपूर्ण होता है। भगवान् महाबीर का वीर्यान्तराय कर्म संपूर्ण क्षीण हो चुका था, इसलिए उनका वीर्य अनन्त और प्रतिपूर्ण था। इसके फलस्वरूप उनका औरसवल, धृतिबल, ज्ञानबल और संहननबल प्रतिपूर्ण था।

#### इलोक १०:

#### ४८. तीन कांडों (भागों) वाला (तिकंडगे)

कांड का अर्थ है विभाग । भेरु पर्वत के तीन कांड हैं—भीमकांड, स्वर्णकांड और वैडूर्यकांड ।

#### पंडकवनरूपी पताका से युक्त (पंडगवेजयंते)

'पंडग' सब्द पंडकवन का द्योतक है और 'वेजयन्त' का अर्थ है---पताकारूप । पंडकवन मेरु पर्वत के शिखर पर स्थित है, अतः वह मेरु पर्वत का पताका रूप है।

चूर्णिकार ने इसका अर्थ इस प्रकार किया है--वह मेरु पर्वत पंडकवन के द्वारा दूसरे पर्वतों और वनों पर विजय प्राप्त करता है, इसलिए वह 'पंडगर्वजयन्त' है।'

#### इलोक ११:

#### ४६. भूमि पर स्थित (भूमिवट्टिए)

भूमि पर स्थित मेरु पर्वत ऊर्ध्वलोक, अधोलोक और तिर्यक्लोक—तीनों लोकों का स्पर्श करता है। वह निम्नानवे हजार योजन भूमि से ऊपर उठा हुआ है, इस प्रकार वह ऊर्ध्वलोक का स्पर्श करता है। वह एक हजार योजन भूमि तल के नीचे है, इस प्रकार वह नीचे लोक का स्पर्श करता है। वह निरस्ने लोक में है ही, इस प्रकार वह तिरस्ने लोक का स्पर्श करता है।

## स्वर्ण के वर्ण वाला (हेमवण्णे)

तपे हुए सोने के समान पीत-रक्त वर्ण वाला।"

हर स्वर्ण को 'हेम' नहीं कहा जाता, किन्तु जो स्वर्ण में प्रधान होता है, उसे हेम कहा जाता है।

- १. (क) चूर्णि, पृ० १४४ : शोभनमस्य दर्शनमिति सुदर्शनः, मेरुः सुदर्शन इत्ययविश्यते ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र १४६ : सुदर्शनो मेरुर्जमबूदीपनाभिभूत: 1
- २. (क) चूर्णि, पु० १४६ : वीर्यं औरस्यं धृति: ज्ञानवीर्यं च सर्वेरिप प्रतिपूर्णवीर्यः क्षायोपशमिकानि हि वीर्याणि अप्रतिपूर्णानि, क्षायिक-त्वादमन्तत्वाच्च प्रतिपूर्णम् ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र १४३ : वीर्येण औरसेन बलेन धृतिसंहननादिभिश्च बीर्यान्तरायस्य निःशेषतः क्षयात् प्रतिपूर्णवीर्यः ।
- ३. (क) चूणि पृ० १४५ : त्रीणि कण्डान्यस्य सन्तीति त्रिकण्डी । तं जधा---
  - १. मोम्मे वज्जे कंडे, २. जंबूणते कंडे, ३. वेरुलिए कंडे ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र १४६ : त्रीणि कण्डान्यस्येति त्रिकण्डः, तद्यथा मौमं जाम्बूनदं वैडूर्यमिति ।
- ४. वृत्ति, पत्र १४६ : पण्डकवैजयन्त इति, पण्डकवनं शिरसि व्यवस्थितं वैजयन्ती कल्पं--पताकाभूतं यस्य स तथा ।
- चूर्णि, पृ० १४४ : पंडमवणेण चान्यवर्वतान् वनानि च विजयत इति पण्डमवेजयन्तः ।
- ६. (क) चूर्णि, पृ० १४५ : उड्ढलोगं च फुसित अहलोगं च, एवं तिण्णि वि लोगे फुसित ।
  - (ख) वृत्ति पत्र, १४६ : भूमि चाऽवगाह्य स्थित इति अध्वांऽधिस्तर्यक्लोकसंस्पर्शी ।
- ७. वृत्ति, यत्र १४६ : हेमवर्णो निष्टप्तजाम्बूनदाभः ।
- **ष. चूणि, पृ० १४५ :** हेममिति जं प्रधानं सुवर्णम्, निष्टप्तजम्बूतदष्ति इत्युक्तं भवति ।

# ग्रध्ययन ६ : टिप्पण ५०-५१

# बहुतों को आनन्द देने वाला (बहुणंदणे)

चूर्णिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं-

- १. मेरु पर्वत पर आनन्द उत्पन्न करने वाले अनेक शब्द आदि विषय हैं इसलिए वह 'बहुणंदण' है।
- २. वह बहुतों को आनन्द देने वाला है, इसलिए 'बहुनंदन' है। रै

दृत्तिकार ने इसका अर्थ सर्वथा भिन्न प्रकार से किया है। मेरु पर्वत अनेक वनों से शोभित है। उस पर चार वन हैं—रै

- १. भद्रशालवन यह मेरु के भूमीभाग पर स्थित है।
- २. नंदनवन-भूमी से ऊपर पांच सौ योजन ऊपर मेरु की मेखला में स्थित है।
- ३. सौमनसवन नंदनवन से पांच सौ बासठ हजार योजन ऊपर स्थित है।
- ४. पंडकवन सौमनसवन से छत्तीस हजार योजन ऊपर मेरु के शिखर पर स्थित है <mark>।</mark>

वृत्तिकार ने इन चारों को नंदनवन माना है, क्योंकि ये सब आनन्द उत्पन्न करने वाले हैं।

#### ५०. महान् इन्द्र (महिंदा)

चूर्णिकार ने सौधर्म, ईशान आदि के इन्द्रों को 'महेन्द्र' बतलाया है। वे अपने-अपने विमानों को छोड़कर मेरु पर्वत पर आकर कीडा करते हैं।

#### इलोक १२:

#### प्रश. (सद्दमहप्पगासे)

वृत्तिकार ने इसको इस प्रकार व्याख्यात किया है—एवमादिभिः शब्दैर्महान् प्रकाशः—प्रसिद्धिर्यस्य स शब्दमहाप्रकाशः— मेरु पर्वत की अनेक महान् शब्दों द्वारा लोकप्रसिद्धि है। वे शब्द हैं—मन्दर, मेरु, सुदर्शन, सुरगिरि, पर्वतराज, सुरालय आदि।

चूर्णिकार ने मन्दर, मेरु, पर्वतराज आदि सर्वलोकप्रतीत शब्दों के द्वारा मेरु पर्वत को प्रकाशित माना है। जिसका आयत बड़ा होता है उसके शब्द समूचे लोक में परिश्रमण करते हैं। '

## चमकते हुए सोने के वर्ण वाला (कंचणमटुवण्णे)

वृक्तिकार ने मृष्ट का अर्थ श्लक्ष्ण या शुद्ध किया है। चूर्णिकार ने 'अट्टे सण्णे लण्हे'- यह पाठ उद्धृत कर इसका

- १. चूणि, पृ० १४५ : बहुनन्दन इति बहून्यत्राभिनन्दजनकानि शब्दादिविषयजातानि बहूनां वा सत्त्वानां वन्दिजनक: ।
- २. (क) वृत्ति, पत्र १४६ : तथा बहूनि चत्वारि नन्दनवनानि यस्य स बहुनन्दनवनः, तथाहि—भूमौ भद्रशालवनं ततः पञ्च योजन-शतान्यारुह्या मेखलायां नन्दनं ततो द्विषव्दियोजनसहस्राणि पंचशताधिकान्यतिकस्य सौमनसं ततः षट्त्रिश-त्सहस्राण्यारुह्य शिखरे पण्डकवनमिति, तदेवनसौ चतुर्नन्दनवनाद्युपेतो विचित्रक्रीडास्थानसमन्वितः ।
  - (स) जंबूद्वीपप्रज्ञप्ति, ४।२१४।
- ३. चूर्णि, पृ० १४७: महान्तो इन्द्रा महेन्द्रा: शक्रेशानाद्याः, ते हि स्वविमानानि मुक्त्वा तत्र रमन्ते ।
- ४. वृत्ति पत्र १४६ : सः--- मेर्वाख्योऽयं पर्वतो मन्दरो मेरु: सुदर्शन: सुरगिरित्येवमादिभिः शब्दैर्महान् प्रकाशः-- प्रसिद्धिर्यस्य स शब्द-महाप्रकाशः ।
- ५. चूर्णि, पृ० १४६ : मन्दरो मेरुः पर्वतराजेत्यादिभिः शब्दैः प्रकाशः सर्वलोकप्रतीतैः ओरालायतस्स सद्दा सव्वलोए परिभर्मति ।
- ६. वृत्ति, पत्र १४६ : मृध्टः ---श्लक्ष्णः शुद्धो वा ।

तात्पर्यार्थं कोमल या समतल किया है। वर्ण का एक अर्थ आकृति भी होता है। उसके आधार पर इसका अर्थ होगा—सोने की भांति चमकपूर्ण आकृति वाला।

#### (गिरिस्)

सूयगडी १

'गिरि' शब्द का सप्तमी विभक्ति का बहुवचन 'गिरीसु' होता है। प्रस्तुत प्रयोग में 'रि' ह्रस्व है। यह छन्द की दृष्टि से किया गया प्रतीत होता है।

#### मेखलाओं से दुर्गम (पव्यदुग्गे)

इसका अर्थ है— मेरु पर्वत मेखलाओं से अति-दुर्गम है। उन मेखलाओं पर सामान्य व्यक्ति नहीं चढ सकता। अतिशय शक्ति वाला ही उन पर चढ पाता है। <sup>है</sup>

वृत्तिकार ने 'पर्व' के दो अर्थ किए हैं — मेखला अथवा दंष्ट्रापर्वत (उप-पर्वत) ।

#### ५२. (गिरीवरे से जलिए व भोमे)

मेरु पर्वत अनेक प्रकार की मणियों तथा औषधियों से देदीप्यमान था। वह ऐसा लग रहा था मानो कि कोई भूमि का प्रदेश प्रदीष्त हो रहा है।

वृत्तिकार ने भौम का अर्थं — भू-प्रदेश किया है। पद्मचन्द्र कोष में भौम का अर्थ — आकाश भी मिलता है। अर्थ-संगति की दृष्टि से यह अर्थ उपयुक्त लगता है। इस आधार पर इसका अर्थ होगा— वह प्रदीप्त आकाश जैसा लग रहा था।

चूर्णिकार ने इसका अर्थ भिन्न प्रकार से किया है। वह पर्वत ऐसा लग रहा था जैसे रात्रि में खदिर के अंगारे उसके दोनों पाक्ष्वों में प्रज्वलित हो रहे हों।

#### क्लोक १३:

## ५३. भूमि के मध्य में (महीए मज्भिन्म)

इसका अर्थ है—जंम्बुद्वीप के मध्य में अवस्थित।

#### ४४. सूर्य के समान तेजस्वी (सूरियमुद्धलेसे)

दृत्तिकार के अनुसार इसका अर्थ है—सूर्य के समान विशुद्ध तेज वाला अर्थात् सूर्य के समान तेजस्वी।'' चूर्णिकार ने इसका अर्थ इस प्रकार किया है—हेमन्त ऋतु में तत्काल उदित सूर्य की लेश्या—वर्ण वाला।''

#### १ चूणि, पृ० १४६ : मट्टोति 'अट्टो (अच्छे) सण्हे लण्हे जाव पडिरूवे' (जीबा० प्रति० ३ उ० १ सू० १२४ पत्र १७७-२), ण फहस-फासो विसमो वा इत्यर्थ: ।

#### २. आप्टे, संस्कृत इंग्लिश डिक्शनरी

वर्ण:-Look, Countenance । मध्यस्थवर्ण इव दृश्यते मध्यमञ्यायोग ?

- ३. <del>चूर्णि, पृ० १४६ : दुः</del>खं गम्यत इति दुर्गः, अनितशयविद्भूनं शक्यते आरोढुम् ।
- ४. वृत्ति, पत्र १४६ : पर्वभिः-मेखलादिभिदंग्द्रापर्वतैर्वा ।
- ५. वृत्ति, पत्र १४७ : असौ मणिभिरौषधीभिश्च देदीव्यमानतया 'भौम इव' भूदेश इव ज्वलित इति ।
- ६. वृत्ति, पत्र १४७ : भौम इव भूदेश इव ।
- ७. पदाचन्द्रकोष पृ० ३६५: भौम-- आकाशा
- चूणि, पृ० १४६ : जछाणामए खर्डीरगालाणं राँत पञ्जिताणं, अधवा जधा पासातो पञ्जिलन्तो के पि पचंतो वा अड्ढरसे ।
- ह. जंबूद्वीपप्रज्ञित्त ४।२१२ : .....मंदरे णाम पब्बए .....जंबुद्दीवस्त बहुमक्भदेसभाए .....।
- १०. बृत्ति, पत्र १४७ : सूर्यवत्शुद्धलेश्य:--आदित्यसमानतेजाः ।
- ११. चूर्णि, पृ० १४६ : सूरियलेस्सभूते त्ति ज्ञायते अतिकग्गयहेमंतिसूरियलेस्सभूतो यदि मध्याह्मार्कलेश्यामतोऽभविष्यत् तेन बुरासक्षो-ऽभविष्यत् ।

भ्रव्ययन ६ : टिप्पण ४४-४६

#### नाना वर्णवाला (भूरिवण्णे)

मेरु पर्वत नाना वर्ण वाला है क्योंकि वह अनेक वर्ण के रत्नों से सुशोभित है। व्याणकार ने भूतिवण्णे पाठ मान कर उसका अर्थ—प्रभूत वर्ण वाला दिया है। वि

#### इलोक १४:

#### ४४. यश (जसो)

जो प्रसिद्धि सर्व लोक में प्रसृत होती है, उसे यश कहा जाता है, यह चूर्णिकार का अभिमत है ।

दश्चर्वकालिक ६।४ में कीर्ति, वर्ण, शब्द और श्लोक—ये चार शब्द प्रसिद्धि की विभिन्न अवस्थाओं को स्पष्ट करने के लिए प्रयुक्त हुए हैं।

कीति—सर्व दिग्व्यापी प्रशंसा ।

वर्ण — एक दिग्व्यापी प्रशंसा ।

शब्द — अर्द्ध दिग्व्यापी प्रशंसा ।

श्लोक — स्थानीय प्रशंसा ।

विशेष विवरण के लिए देखें — दसवेआलियं ६।४ का १८ वां टिप्पण ।

#### जाती-जसो .....

इस चरण में पांच शब्द हैं—जाति, यश, दर्शन, ज्ञान और शील । भगवान् महावीर समस्त जाति वालों में, यशस्वियों में, दर्शन और ज्ञान वालों में तथा शीलवानों में श्रेष्ठ हैं। यह चूर्णि और वृत्ति की व्याख्या है। र्रं

#### इलोक १५:

## ५६. लंबे पर्वतों में निषध (णिसढायताणं)

यहां दो पद हैं—ि णिसढे, आयताणं ! इम दो पदों में संधि होने पर यह रूप निष्पन्त हुआ है—िणसढायताणं । अंबूद्वीप अथवा दूसरे द्वीपों के लंबे पर्वतों में 'निषध' सबसे अधिक लंबा पर्वत है ।'

## सत्यप्रज्ञ (भूतिपण्णे)

वृत्तिकार ने इसका अर्थ प्रभूत ज्ञान वाला, प्रज्ञाश्चेष्ठ किया है। वृणिकार ने 'भूतपण्णे' पाठ की व्याख्या की है—भूता प्रज्ञा यस्य जगत्यसावेको भूतप्रज्ञः। देखें — छठे श्लोक के 'भूइपण्णे' का टिप्पण।

- वृत्ति,, पत्र १४७ : मूरिवर्णः अनेकवर्णा अनेकवर्णरत्नोपशोमितस्वात् ।
- २. चूर्णि, पृ० १४६ : भूतिवर्ण इति प्रभूतवर्ण इत्यर्थः ।
- ३. चूर्णि, पृ० १४६ : यशः प्रतीतः सर्वलोकप्रकाशः ।
- ४. (क) चूर्णि, पृ० १४६ : जात्या सर्वजातिभ्यः, यशसा सर्वयशस्विभ्यः, दर्शनेन सर्वदृष्टिभ्यः, ज्ञानेन सर्वज्ञानिभ्यः, शीलेन सर्व-शीलेभ्य एवं भावात् ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र १४५ : स च जात्या सर्वजातिमद्भ्यो यशसा अशेषयशस्विभ्यो दर्शनज्ञानाभ्यां सकलदर्शनज्ञानिभ्यः शीलेन समस्त-शीलवद्भ्यः श्रेठिः --- प्रयानः ।
- ५. (क) चूर्णि, पृ० १४६ : न हि कश्चित् तस्मादायततमो वर्षधरोऽन्प इह वाऽन्येषु वा द्वीपेषु ।
  - (ख) बुत्ति, यत्र १४७ : 'निषधो' गिरिवरो गिरीणामायतानां मध्ये जम्बूहोपे अन्येषु वा ह्वोपेषु वैरुपेंण 'श्रेष्ठः' प्रधानः।
- ६. वृत्ति, पत्र १४७,१४८ : भूतिप्रज्ञ:- प्रभूतज्ञानः प्रज्ञया श्रेष्ठ इत्यर्थः ।
- ७. चूर्णि, पू• १४६ ।

#### गोल पर्वतों में (वलयायतानां)

'वलयायताणं' यह पाठ अशुद्ध प्रतीत होता है। आदर्शों में यही पाठ उपलब्ध है। वृत्ति में यही व्याख्यात है, जैसे—'स हि रुचकद्वीपान्तर्वर्ती मानुकोत्तरपर्यंत इव वृत्तायतः संख्येयजोजनानि परीक्षेपेणेति।' वृिण में रुचक पर्वत को केवल वृत्त बतलाया गया है—'स हि रुगगस्स दीवस्स बहुमज्भदेसभागे माणुसुत्तरइव बट्टे वलयागारसंठिते असंखेजजाइं जोयणाइं परिक्खेवेणं।' यह चूिण की व्याख्या उचित प्रतीत होती है। आदर्शों में लिपिकत्तिओं के द्वारा पाठ का परिवर्तन हुआ है। प्राचीन लिपि में दीर्घ ईकार की मात्रा नाममात्र की-सी होती थी। प्राचीन लिपि के 'ग्रतीणं' को 'ग्रताणं' भी पढ़ा जा सकता है। 'वलयायतीणं' पाठ की संभावना की जा सकती है। लिपिकाल में ईकार का आकार होने पर 'वलयायताणं' पाठ हो गया। 'वलयायतीणं' (सं० वलयाकृतीनां) पाठ की संभावना आधारशून्य नहीं है। आकृति शब्द का आकिति, आकृति का ही वाचक है। इसलिए यह पाठ 'वलयायतीणं' ही होना चाहिए।

# ५७. ज्ञातपुत्र प्राज्ञ मुनियों में श्रोडिट हैं (मुणीण मज्भे तमुदाहु पण्णे)

इस गाठ के स्थान पर चूर्णिकार ने 'मुणीणमावेदमुदाहु' पाठ की व्यास्या की है। उसका तात्पर्य है — प्रज्ञ महाबीर ने मुनियों के लिए आवेद (श्रुतज्ञान) का निरूपण किया है। है

चूणिकार और वृत्तिकार ने प्रज्ञ का अर्थ-प्रकुष्ट ज्ञानी किया है।"

#### श्लोक १६:

#### ४८. (अणुत्तरं भाणवरं भियाइ .... वदातसुकः)

भगवान् ने शुक्लध्यान के द्वारा कैवल्य प्राप्त किया। उसे प्राप्त कर वे आत्मानुभव की चरम सीमा पर पहुंच गए। फिर उनके लिए ध्यान अपेक्षित नहीं रहा। निर्वाण के समय स्थूल और सूक्ष्म—दोनों भरीरों से मुक्त होने के लिए उन्होंने अनुक्तर शुक्लध्यान का प्रयोग किया। पहले चरण में किया को सूक्ष्म किया और दूसरे चरण में उसका उच्छेद कर डाला। इस प्रकार वे सर्वथा अकिय होकर मुक्त हो गए।

साधना-काल में शुक्ल-ध्यान होता है। निर्वाण-काल में परम शुक्ल-ध्यान होता है। इसीलिए उसे 'सुशुक्ल-शुक्ल' कहा गया है। उसे जलफेन, शंख और चन्द्रमा से उपमित किया है।"

चूर्णिकार ने अपगंड शब्द का अर्थ — शरद् ऋतु में नदी के प्रपात में उठने वाले जल-फेन किया है। वित्तिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं—(१) विजातीय द्रव्य से रहित, निर्दोष, अर्जुन सुवर्ण की भांति निर्मल। (२) जल-फेन। विजातीय द्रव्य से रहित, निर्दोष, अर्जुन सुवर्ण की भांति निर्मल। (२) जल-फेन। विजातीय द्रव्य से रहित, निर्दोष, अर्जुन सुवर्ण की भांति निर्मल।

चूर्णिकार ने अवदात के तीन अर्थ किए हैं -अतिश्वेत, स्निग्ध और निर्मल।

- १. वृत्ति, पत्र १४७।
- २. चूर्णि, पृ० १४६ ।
- ३. चूर्णि, पृ० १४६ : आवेदयन्ति तेनेति आवेदा, यायद् वेद्यं तावद् वेदयतीति आवेदा, शुतज्ञानिमस्यर्थः ।
- ४. (क) चूर्णि, पृ० १४६: पण्णे प्रगतो ज्ञः प्रज्ञः।
  - (ल) वृत्ति, पत्र १४८ : अपरमुनीनां मध्ये प्रकर्षेण जानातीति प्रशः ।
- ध. (क) चूर्णि पृ० १४७। (ख) वृत्ति, पत्र १४८।
- ६. चुणि पू० १४७ : यथा अपगंडं अपां गंडं अपगंडं, उदकफेनवदित्यर्थः, शरन्नदीप्रपातीत्थं अपेव ।
- ७. वृत्ति पत्र १४८: तथा अपगतं गण्डम् —अपद्रव्यं यस्य तदपगण्डं निर्दोषाज्जुंनसुवर्णवत् शुक्लं यदि वा—अपगण्डम्—उदकफेनं तत्तुल्यमिति भावः।
- द चूर्णि, पृ० १४७ : अवदातं अतिपण्डरं स्तिग्धं वा निर्मलं 🚾 ।

म्रध्ययन ६ : टिप्पण ५६-६३

#### इलोक १७:

#### ५६. शील (सीलेण)

चूणिकार ने शील के दो प्रकार किए हैं- तप और संयम।

#### ६०. सारे कर्मों का (असेसकम्मंस)

पूर्व श्लोक में भगवान् महावीर के शुवलध्यान की चर्चा है। केवलज्ञान की प्राप्ति के पश्चात् भगवान् शुक्लध्यान के अंतिम दो भेदों में रहते थे। जब तक वे सयोगी रहे तब तक शुक्लध्यान के तीसरे भेद—सूक्ष्माकिया अप्रतिपाती में तथा अयोगी होने के पश्चात् उसके चौथे और अंतिम भेद— समुच्छिन्निक्षया अनिवृत्ति में स्थित हो गए। तत् पश्चात् अशेष कर्मों अर्थात् अविषष्ट वेदनीय, नाम, गोत्र और आयुष्य कर्मों का एक साथ क्षय कर मुक्त हो गए।

यहीं वर्णन उत्तराध्ययन के २६।७२ में है। वहां 'कम्मंस'' शब्द का प्रयोग है। प्रस्तुत प्रसंग में भी 'असेसकम्मंस' यही पाठ होना चाहिए। चूर्णिकार ने 'स' को भिन्न मानकर इसका अर्थ — स इति भगवान् किया है। दृत्तिकार ने 'स' के स्थान पर 'च' माना है। ' यहां 'स' के भिन्न-प्रयोग का कोई औचित्य प्रतीत नहीं होता।

## ६१. अनुत्तर लोक के अग्रभाग में स्थित (अणुत्तरमा)

यह सिद्धि गित का विशेषण है। सिद्धि गित सब सुखों में प्रधान, सब स्थानों में अनुत्तर और लोक के अग्रभाग में है, इस-लिए इसे 'अनुत्तराग्न' कहा गया है। उत्तराध्ययन में एक प्रश्नोत्तर उपलब्ध है। प्रश्न पूछा गया—सिद्ध कहां प्रतिहत होते हैं? कहां प्रतिष्ठित हैं? शरीर को छोड़कर कहां जाकर सिद्ध होते हैं? उत्तर में कहा गया—सिद्ध अलोक में प्रतिहत होते हैं, लोकाग्न में प्रतिष्ठित होते हैं, और मनुष्य लोक में शरीर को छोड़ लोक के अग्रभाग में जाकर सिद्ध होते हैं।

#### ६२. सादि अनन्त (साइमणंत)

यह विभक्तिरहित प्रयोग है। यहां 'साइमणंतं' द्वितीया विभक्ति होनी चाहिए ।

सिद्धिगति सादि और अनन्त होती है। कर्मयुक्त आत्मा वहां जाती है, अतः वह गति आदि सहित (सादि) है। वहां जाने के पक्चात कोई भी आत्मा लौट कर नहीं आती, पुनः जन्म-ग्रहण नहीं करती, अतः वह अनन्त है।

# श्लोक १८:

#### ६३. शाल्मली (सामली)

जैन आगमों में शाल्मली बुक्ष का उल्लेख अनेक स्थानों पर प्राप्त है। क्वचित् इस शब्द के साथ 'कूट' शब्द भी मिलता

(ख) उत्तरज्झयण।णि, २६।७२।

३. उत्तरक्रमवणाणि २६।७२ ः कम्मसे जुगवं खवेद ।

४. चूर्णि पृ० १४७ : असेसं णिरवसेसं कम्मं । स इति भगवान् ।

वृत्ति पत्र १४८ : अशेषं कर्म-ज्ञानावरणादिकं ....च ।

६. उत्तरज्ञयणाणि, ३६।५५,५६ : काँह पिडहया सिद्धा ?, काँह सिद्धा पइद्विया ?। काँह बोन्दि चढसाणे ?, कांश्य गन्तूण सिज्भई ?।। अलोए पिडहया सिद्धा, लोयांगे य पइद्विया । इहं बोन्दि चढसाणं, तस्य गन्तूण सिज्भई ।।

१. चूर्णि, पृ० १४७ : शीलं दुविधं — तवो संजमो य ।

२. (क) वृत्ति पत्र १४८ : उत्पन्नज्ञानो भगवान् योगिनरोधकाले सुक्ष्मं काययोगं निरुग्धन् शुक्लब्यानस्य तृतीयं भेदं सूक्ष्मित्रमप्रति-पातास्यं तथा निरुद्धयोगश्चतुर्थं शुक्लब्यानभेदं ग्युपरतित्रयमनिवृत्तास्यं ध्यायति ।

म्रध्ययम ६ : टिप्पण ६४-६७

#### है-कृटशाल्मली।

वृत्तिकार के अनुसार यह देवकुरु में अवस्थित प्रसिद्ध वृक्ष है। यह भवनषति देवों का कीडा-स्थल है। अन्यान्य स्थानों से आकर सुपर्णकुमार देव यहां रमणकीडा का आनन्द अनुभव करते हैं।

चूर्णिकार ने 'कूडसामली' का प्रयोग किया है। " उत्तराध्ययन २०।३६ में भी 'कूडसामली' का प्रयोग है। " शाल्मली सिम्बल बुक्ष का वाचक है। " इसको अंग्रेजी में Silk-Cotton tree माना है।

#### ६४. प्रसिद्ध है (णाते)

ज्ञात शब्द के दो अर्थ हैं—प्रसिद्ध अथवा उदाहरण । लोग सभी वृक्षों से इसे (शाल्मली वृक्ष को) अधिक जानते हैं, इसलिए वह ज्ञात है। अथवा सभी वृक्षों में यह दृष्टान्तभूत है अतः वह ज्ञात है। अहो ! यह वृक्ष सुन्दर है। संभव है यह सुदर्शना, जंबू या कूट शाल्मली वृक्ष हो। "

#### ६५. नंदनवन (णंदणं)

सभी वनों में नन्दन-वन श्रेष्ठ हैं। वह प्रमाण की दृष्टि से भी बृहद् है और उपभोग सामग्री की दृष्टि से भी श्रेष्ठ है। वह देवताओं का प्रधान कीडा-स्थल है।

#### ६६. सत्यप्रज्ञ (भूतिपण्णे)

देखें--छठे तथा पन्द्रहवें श्लोक का टिप्पण।

#### इलोक १६:

# ६७. मेघ का गर्जन (थणितं व...)

प्रावृट्काल में जल से भरे बादलों का गर्जन स्निग्ध होता है। शरद् ऋतु के नए बादलों का गर्जन भी स्निग्ध होता है। कहा भी है—शरद घम के गर्जन जैसे गंभीर घोष वाले।

वृत्तिकार ने इसे सामान्य मेघ का गर्जन माना है। 10

- १. ठाणं, २।२७१,३३०,३३२; =।६४; १०।१३६ । समवायांग =।४ ।
- २. वृत्ति, पत्र १४८ : देवकुरुव्यवस्थितः शाल्मलीबृक्षः, स च भवनपतिक्रीडास्थानम् । यत्र व्यवस्थिता अन्यतश्चागत्य · · · · · रमणकीढाः · · · · · अनुभवन्ति ।
- ३. चूर्णि, पृ० १४७ : · · · · क् इसामली ।
- ४. उत्तरज्भयणाणि, २०।३६ अप्पा मे कूडसामली ।
- ५. पदाचन्द्रकोष, पु० ४८४ : शाल्मल--सिम्बल का द्रस्त ।
- ६. आप्टे, संस्कृत इंग्लिश डिक्शनरी ।
- ७. चूर्णि, पृ०१४७ : ज्ञायत इति सर्वेवृक्षेभ्योऽधिका, लोकेनापि ज्ञातम् । अहवा णातं आहरणं ति य एगट्टं, सर्वेवृक्षाणामसौ दृष्टान्तभूता—सहो ! अयं शोमनो वृक्षः ज्ञायते सुदर्शना जम्बू क्रूडसामली देति ।
- प चूणि, पृ० १४७ : नन्दन्ति तत्रेति नन्दनम्, सर्ववनानां हि नन्दनं विशिष्यते प्रमाणतः पत्रोपराञ्चपमोगतस्य । (ख) वृत्ति, पत्र १४६ : वनेषु च मध्ये यथा नन्दनं वनं देवानां क्रीडास्थानं प्रधानम् ।
- ९ चूणि, पृ० १४७ : थणंतीति थणिताः, प्रावृद्काले हि सजलानां घनानां स्निग्धं गणितं भवति अभिनवशरद्घनानां च । उक्तं च 'सारतणिद्धथणितगंभीरघोसि'।

#### १०. वृत्ति, पत्र १४=: 'स्तनितं' मेधगजितम्।

श्रध्ययन ६ : टिप्पण ६८-७३

#### ६८. तारागण में चन्द्रमा (चंदे व ताराण)

चन्द्रमा समस्त नक्षत्रों में महा प्रभावी है । वह समस्त व्यक्तियों को आनन्द देने वाली कान्ति से मनोरम है।

#### ६९. चन्दन (संदण)

वृत्तिकार ने दो प्रकार के चन्दनों का उल्लेख किया है----<sup>र</sup>

- १. गोशीर्ष चन्दन ।
- २. मलयज् चन्दन ।

कोषकार ने गोशीर्ष पर्वत पर उत्पन्न चन्दन को 'गोशीर्व चन्दन' और मलय पर्वत पर उत्पन्न चन्दन को 'मलय चन्दन' माना है। 'मलय' दक्षिण भारत की पर्वत-शृंखला है। <sup>है</sup>

#### ७०. अनासक्त (अपडिण्णं)

वह व्यक्ति अप्रतिज्ञ होता है जो इहलोक और परलोक के प्रति प्रतिबद्ध नहीं है, अनाशंसी है अर्थात् जो संपूर्ण अनासक्त है। \*

मुनि को अप्रतिज्ञ होना चाहिए। वह किसी के प्रति प्रतिबद्ध न हो। वह केवल आत्मा के प्रति ही प्रतिबद्ध रहे।

#### श्लोक २०:

#### ७१. स्वयंम् (सयंम्)

वृत्तिकार ने स्वयंभू का अर्थ —स्वयं उत्पन्न होने वाले अर्थात् देव किया है। जहां देव आकर रमण करते हैं वह समुद्र है— स्वयंभूरमण । यह समुद्र समस्त द्वीप और समुद्रों के अन्त में स्थित है। '

#### ७२. नागकुमार देवोंमें (णागेसु)

नागकुमारदेव भवनपति देवों की एक जाति है। चूर्णिकार के अनुसार नागकुमारों के लिए जल या स्थल—कुछ भी अगम्य नहीं रहता इसलिए वे 'नाग' कहलाते हैं।'

## ७३. रसों में इक्षु रस श्रेष्ठ होता है (खोओदए वा रस-वेजयंते)

क्षोद का अर्थ है--इक्षुरस । जिस समुद्र का पानी इक्षुरस की तरह मीठा है, उसे क्षोदोदक कहा जाता है।" क्षोदोदक समुद्र रस-माधूर्य से सब रसों को जीत लेता है, इसलिए वह 'रसवैजयन्त' कहलाता है। वित्तिकार ने वैजयन्त

- रै. वृत्ति, पत्र १४६: नक्षत्राणां मध्ये यथा चन्डो महानुभावः सकलजननिर्वृत्तिकारिण्या कान्स्या मनोरमः श्रोष्ठः ।
- २. वृत्ति, पत्र १४६ : 'चन्दनं' गोशीर्षंकाल्यं मलयजं वा ।
- ३. (क) पद्मचन्द्र कोष, पृ० १८७ : गोशीर्थः (पर्वतः), तत्र जातस्वात् ।
  - (ख) वही, पृष्ठ ३७६ : मलये पर्वते जायते ।
  - (ग) आप्टे, संस्कृत इंग्लिश डिक्शनरी ।
- ४ (क) चर्णि, पृ० १४७ : श्रोष्ठो मुनीनां तु अप्रतिज्ञ: । नास्मेहलोकं परलोकं वा प्रति प्रतिज्ञा विद्यत इति अप्रतिज्ञ: ।
  - (ख) वृत्ति पत्र १४६: नाऽस्य प्रतिज्ञा इहलोकपरलोकाऽऽशंसिनी विद्यते इत्यप्रतिज्ञ:।
- थ्र. (क) वृत्ति, पत्र १४६ : स्वयं भवन्तीति स्वयम्भुवो—देवाः ते तत्राऽऽगत्य रमन्तीति स्वयम्भूरमणः ।
  - (स) चूर्णि, पृ० १४८ ।
- ६ चूर्णि, पृ० १४८: न तेषां किञ्चिज्जलं यलं वा अगम्यमिति नाग ।
- ७. (क) चूर्णि, पृ० १४८ : खोतोदर्ग णाम उच्छुरसोदगस्य समुद्रस्य, अधवा इहावि इक्षुरसो मधुर एव ।
  - (स) वृत्ति, पत्र १४६ : खोओदए इति इक्षुरस इवोदकं यस्य स इक्षुरसोदक: ।
- प्र चूरिंग, पूर्व १४८ :····सब्वे रमे माधर्येण विजयत इति वेजयन्तः ।

का अर्थ प्रधान या सभी समुद्रों में पताकाभूत किया है।

#### ७४. तपस्वी मुनियों में (तहोबहाणे)

'तहोवहाणे' इस पाठ में दो पद हैं—'तहा' और 'उवहाणे'। वृक्ति में 'तवोवहाणे' पाठ व्याख्यात है। उपधान का प्रयोग स्वतंत्र भी होता है और तप के साथ में भी होता है। इसलिए 'तवोवहाणे' पाठ भी त्रुटिपूर्ण नहीं है। उत्तराध्ययन में दूसरे अध्ययन में 'तवोवहाण' का और ग्यारहवें अध्ययन में 'उवहाणवें' का प्रयोग मिलता है। अाचारांग निर्युक्ति में बतलाया है— भगवान् महािर अपने बल वीर्य को छिपाते नहीं थे, तप-उपधान में उद्यम करते थे। उपधान का शाब्दिक अर्थ है— आलंबन। प्रस्तुत प्रकरण में उसका अर्थ है— ज्ञान, दर्शन, चारित्र और तप। उपधान का एक अर्थ—शास्त्राध्ययन के समय किया जाने वाला तप या उसका संकल्प भी होता है। किन्तु यहां यह अर्थ प्रस्तुत नहीं है।

#### इलोक २१:

#### ७५. पशुओं में (मिगाणं)

मृग का अर्थ है--- वन्यपशु ।

#### ७६. नदियों में (सलिलाण)

चूर्णिकार ने सलिला का अर्थ 'नदी' और वृत्तिकार ते 'पानी' किया है। यहां चूर्णिकार का अर्थ ही संगत लगता है।

#### ७७. वेणुदेव गरुड (वेणुदेवे)

'वेणुदेव' यह गरुड का दूसरा नाम है। ' वूर्णिकार ने इसे लोकरूढ मान कर इसका ब्युत्पिसलम्य अर्थ विनता का पुत्र वैनतेय किया है। '

#### ७८. निर्वाणवादियों में (णिव्वाणवादी)

निर्वाणवादी अर्थात् मोक्षवादी । प्राचीन काल में दार्शनिक जगत् में दो परंपराएं मुख्य रही हैं—निर्वाणवादी परंपरा और स्वर्गवादी परंपरा । श्रमण परंपरा निर्वाणवादी परंपरा है । उसमें साधना का लक्ष्य निर्वाण है और वही उसका सर्वोच्च आदर्श है । भगवान् महावीर ने इस आदर्श को सर्वाधिक मूल्य दिया, इसलिए वे निर्वाणवादियों में श्रोष्ठ हैं । १९

- १. वृत्ति, पत्र १४६ : वैजयन्तः प्रधानः स्वगुणैरपरसमुद्राणां पताकेवोपरि व्यवस्थितः ।
- २. उत्तरक्रमयणाणि २।४३ : तबोवहाणमादाप ।
- ३. उत्तरज्झयणाःणि ११।१४: जोगवं उवहाणधं ।
- ४. आचारांग निर्धुक्ति, गाथा २७७ : .....
  - अणिगूहियबलविरिओ तबोवहाणंमि उज्जमह ।
- आचारांग निर्युक्ति, गाथा २८१ : बब्बुवहाणं सयणे भावुवहाणं तथोचरित्तस्स ।
  - तम्हा उ नाणवंसणतवचरणेहिं इहागहियं ॥
- ६. मूलाचार गाथा २८२: आयंबिल णिव्वियडी अण्णं वा होदि जस्स कादव्वं ।
  - तं तस्स करेमाणो उपहाणजुदो हवदि एसी ।।
- ७. उत्तराध्ययन ११।२०, वृहद् वृत्ति, पत्र ३४६ : मृगाणाम्--आरण्यप्राणिनाम् ।
  - (स) वृत्ति, पत्र १४६ : सुगाणां च श्वापदानाम् ।
- द्र चूर्णि, पृ० १४द्र : सलिलवत्यः सलिलाः ।
- ह. वृत्ति पत्र १४६ : सलिलानां .....गङ्गासलिलं ।
- १० वृत्ति, पत्र १४६: गरुत्मान् वेणुदेवाऽपरनामा ।
- ११. चूर्णि, पृ० १४८ : वेणुदेवे लोकरूढोऽयं शब्द:---विनताया अपत्यं वैनतेय: ।
- १२. उत्तरज्भयणाणि २३।८०-८५ ।

मध्ययन ६ : टिप्पण ७१-८१

#### इलोक २२:

#### ७६. वासुदेव कृष्ण (वीससेणे)

इसके संस्कृत रूप दो होते हैं—विश्वसेन और विश्वक्सेन । चूर्णिकार ने इस शब्द का ब्युत्पत्तिकलभ्य अर्थ इस प्रकार किया है—विश्वा—अनेकप्रकारा सेना यस्य स भवति विश्वसेन:—जिसके पास हाथी, रथ, अश्व, पदाति यह चतुरंग सेना हो वह विश्वसेन है। वह चक्रवर्ती हो सकता है।

वृत्तिकार ने यही अर्थ मान्य किया है। वृणिकार ने इसका वैकल्पिक अर्थ —विश्वक्सेन —वासुदेव किया है।

वास्तव में चूणिकार का यह वैकल्पिक अर्थ ही संगत लगता है, क्योंकि चकवर्ती योद्धा नहीं होते । योद्धा होते हैं – वासुदेव । स्थानांग सूत्र में भी वासुदेव को ही 'युद्धशूर' बतलाया है । र्

प्रस्तुत प्रकरण में भी विश्वक्सेन को श्रेष्ठ योद्धा बताया है, अतः विश्वक्सेन का अर्थ वासुदेव करना ही युक्तिसंगत लगता है।

#### ८०. इन्तवक्त्र (दंतवक्के)

चूर्णिकार ने इस शब्द की व्युत्पत्ति इस प्रकार की है—जिसके वाक्य से— बोलने से शत्रुओं का दमन होता है या जिसका वाक्य दान्त (संयमित) है वह दान्तवाक्य है।

जिसके वाक्य से ही शत्रु शांत हो जाते हैं, वह दान्तवाक्य है-यह दृत्तिकार की व्युत्पत्ति है।

चूर्णिकार और दृत्तिकार ने चक्रवर्ती को दान्तवाक्य माना है।"

महाभारत सभापर्व ३२/३ में दन्तवक्त्र नामक क्षत्रिय का उल्लेख है। उसे राजाओं का अधिपति और महान् पराक्रमी माना है। इस कथन से दन्तवक्त्र की श्रेष्ठता ध्वनित होती है।

प्रस्तुत प्रसंग में यही अर्थ संगत लगता है। चूर्णिकार और वृत्तिकार ने केबल शाब्दिक मीमांसा से वह अर्थ निकाला हो, ऐसा लगता है।

निशीय चूर्णि में दो स्थानों में दंतपुर के राजा दंतवक्त्र का उल्लेख हुआ है।

## क्लोक २३:

# दश्. दानों में अभयदान प्रधान होता है (दाणाण सैट्ठं अभयप्ययाणं)

सभी प्रकार के दानों में अभयदान श्रोब्ठ है। अभयदान त्राणकारी होने के कारण श्रोब्ठ है। कहा भी है-

१. चूर्णि, पृ० १४८ : विश्वा - अनेकप्रकारा सेना यस्य स भवति विश्वसेनः --हस्त्यश्च-रथ-पदात्याकुला विस्तीर्णा, स तु चक्रवर्ती ।

२. वृत्ति, पत्र १४६ : विश्वा-हस्त्यश्वरथपदातिचतुरङ्गबलसमेता सेना यस्य स विश्वसेनः - चक्रवर्ती ।

३. चूर्णि, पृ० १४८ : अयवा विष्ववसेनः वासुदेवः ।

४. ठाणं, ४।३६७ : जुद्धसूरे वासुदेवे ।

४. चूणि, पृ० १४६ : दम्यन्ते यस्य वाक्येन शत्रवः स भवति दान्तवाक्यः चक्रवर्ती, चक्रवर्तिनो हि शत्रवो वचसा दम्यन्ते, दान्तं वाक्यं यस्य स भवति दान्तवाक्यः ।

६. वृत्ति, पत्र १४६ : दान्ता-- उपशान्ता यस्य वाक्येनैव शत्रवः स दान्तवाक्यः ।

७. (क) चूणि, पृ० १४८ : वान्तवास्य: चक्रवर्ती ।

<sup>(</sup>ख) वृत्ति, पत्र १४६: दान्तवाक्य: चकवर्ती ।

महाभारत, सभावर्व ३२।३ अधिराजाधियं चैव दन्तवक्त्रं महाबलम् ।

**८. निशीय भाष्य, चूर्णि भाग २ पृ० १६६; भाग ४ पृ० ३६१ ।** 

#### 'दीयते ग्रियमाणस्य. कोटि जीवितमेव वा। द्यनकोरिं न गृह्णोयात्, सर्वो जीवितुमिच्छति॥'

,एक ओर करोड़ों का धन है और एक ओर जीवनदान है तो मरता हुआ व्यक्ति करोड़ों के धन को छोड़कर जीवनदान चाहेगा, क्योंकि सभी जीना चाहते हैं।'

वसन्तपुर नगर में अरिदमन नाम का राजा था। एक दिन वह अपनी चार रानियों के साथ क्रीड़ा करता हुआ प्रासाद के गवाक्ष में बैठा था। प्रासाद के नीचे से लोग आ-जा रहे थे। सबकी आंखे राजमार्ग पर लगी हुई थी। राजपुरुष एक चोर को पकड़ कर ला रहे थे। उस चोर के गले में लाल कनेर की माला थी। उसके सारे कपड़े लाल थे। उसके समूचे शरीर पर लाल चन्दन का लेप लगा हुआ था। उसके पिछे-पिछे उसके वध की सूचना देने वाला दिढ़ोरा पीटा जा रहा था। चाण्डाल उसे वध-स्थान की ओर ले जा रहे थे। राजा ने देला। रानियों ने उसे देखकर राजपुरुष से पूछा—इसने क्या अपराध किया है? राजपुरुष ने कहा—इसने चोरी की है और राज-आज्ञा के विरुद्ध कार्य किया है। यह सुनकर रानियों का मन करुणा से भर गया। एक रानी ने कहा—'आपने मुभे पहले एक वर दिया था। आज मैं उसे क्रियान्वित करना चाहती हूं ताकि इस चोर का कुछ उपकार कर सकूं।' राजा ने कहा— जैसी इच्छा हो वैसा करो।' उस रानी की आज्ञा से चोर को स्नान कराया गया। उसे उत्तम अलंकारों से अलंकृत कर हजार मोहरें देकर एक दिन के लिए ऐश-आराम करने की छूट दी।

दूसरी रानी ने भी राजा से वर लिया और एक लाख मोहरें खर्च कर, चोर को दूसरे दिन, सब प्रकार के भोग भोगने की खूट दी।

तीसरी रानी ने तीसरे दिन के लिए कोटि-दीनार व्यय कर चोर को सुख भोगने की छुट दी।

अब चौथी रानी की बारी थी। वह मौन थी। राजा ने कहा— 'तुम भी कुछ वर मांगी, जिससे कि तुम भी चोर को कुछ दे सको।' उसने कहा— 'प्रियवर! मेरे पास ऐसी कोई संपत्ति नहीं है, जिससे कि मैं इस चोर का भला कर सकूं।' राजा ने कहा— प्रियतमे! ऐसी क्या बात है ? मैं अपना सारा राज्य तुम्हें देता हूं और स्वयं भी तुम्हारे लिए अपित हूं। तुम जो चाहो वह उस चोर को दो।' रानी ने उस चोर को अभयदान दिया, जीवनदान दिया। चोर मुक्त हो गया।

चारों रानियां परस्पर कलह करने लगीं । प्रत्येक रानी यह मानती थी कि उसने चोर का अधिक उपकार किया है । तीनों ने चौथी की मजाक करते हुए कहा—तुमने चोर को दिया ही क्या है ? तुम जैसी कृपण दे भी क्या सकती है ? चौथी रानी ने कहा—'मैंने ही सबसे अधिक उपकार किया है ।' परस्पर कलह होने लगा । राजा ने चोर को बुलाकर पूछा—तुम्हारा अधिक उपकार किसने किया है ?' चोर ने कहा—राजन् ! मैं मरण-भय से अत्यन्त भीत था । आकुल-व्याकुल था । मुफे स्नान आदि कराया गया, अलंकरण पहनाए गए, भोग सामग्री प्रस्तुत की गई, किन्तु मेरा मन भय से आकान्त रहा । मुफे तिनक भी मुख की अनुभूति नहीं हुई । किन्तु जब मैंने सुना कि मुफे अभयदान मिला है, जीवनदान मिला है, मैं अत्यन्त आनन्द से भर गया और माना कि मेरा नया जन्म हुआ है ।

## **८२. अनवद्य वचन (अणव**ज्जं)

जो दूसरों के लिए पीडाकारक न हो वह अपापकारी अनवद्य वचन होता है। र

सत्य वचन सबसे श्रीष्ठ है। किन्तु जो सत्य पर-पीड़ाकारक होता है वह ग्राह्म नहीं होता। जो पर-पीड़ाकारक नहीं होता, वैसा सत्य ग्राह्म होता है। सत्य भी गीहत होता है, यदि वह पर-पीड़ाकारक हो। जैसे- काने को काना कहना, नपुंसक को नपुंसक कहना, रोगी को रोगी कहना और चोर को चोर कहना। यद्यपि ये सारे कथन सत्य हैं, किन्तु इनको सुनने वाला व्यक्ति व्यथा का अनुभव करता है, इसलिए यह सत्य भी गीहत है।

- १. (क) चूर्णि, पृ० १४८ ।
  - (स) वृत्ति, पत्र १४०।
- २. (क) चूर्णि, पृ० १४६ : अनवद्यमिति यदन्येवामनुपरोधकृतं ।
  - (स) वृत्ति, पत्र १५० : 'अनवसम्' अपापं परपीडानुत्पादकम् ।
- ३. (क) चूर्णि, पृ० १४६।
  - (स) वृत्ति, पत्र १४०।

## सूयगडो १

#### ८३. तपस्या में (तवेसु)

जो तपस्या करता है उसका शरीर भी सुन्दर और मनमोहक हो जाता है। सभी प्रकार की तपस्याओं में ब्रह्मचर्य उत्तम है। ब्रह्मचर्य का अर्थ केवल वस्ति-नियमन ही नहीं है, ब्रह्म—आत्मा में रमण करना ही इसका प्रमुख अर्थ है।

## ८४. श्रमण ज्ञातपुत्र लोक में प्रधान हैं (लोगुत्तमे समणे णायपुत्ते)

श्रमण ज्ञातपुत्र लोक में रूप संपदा से, अतिशाधिनी शक्ति से, अनन्त ज्ञान और अनन्त दर्शन से तथा अनन्त चारित्र से उत्तम हैं।<sup>१</sup>

#### द५. (ठितीण·····लवसत्तमा)

स्थिति का अर्थ है---आयुष्य की काल-मर्यादा।

अनुत्तरोपपातिक देवों के आयुष्य की काल-मर्यादा सबसे अधिक होती है। उन्हें लवसप्तम इसलिए कहा जाता है कि यदि उनकी आयुष्य सात लव अधिक हो पाती तो वे उसी जीवन में केवली होकर मुक्त हो जाते।

जैन परम्परा में एक लब ३७ $\frac{3?}{500}$  सेकेण्ड का माना गया है।

#### ८६. सुधर्मा सभा (सुहम्मा)

स्थानांग सूत्र में देवताओं के पांच प्रकार की सभाएं मानी गई हैं—े

१. सूधमि सभा।

४. अलंकारिक सभा।

२. उपपात सभा।

५. व्यवसाय सभा ।

३. अभिषेक सभा।

चूर्णिकार का अभिमत है कि इन पांचों सभाओं में सुधर्मा सभा नित्य काम में आती है । वहां माणवक, इन्द्रध्वज, आयुध-शाला, कोशागार तथा चोपालग होते हैं । अन्य सभाओं में वे नहीं होते । अतः वह सब में श्रोष्ठ है ।

वृत्तिकार का अभिमत है कि सुधर्मा सभा अनेक कीड़ास्थानों से युक्त है, अत: वह श्रोष्ठ है।"

बौद्ध परंपरा के अनुसार मेरु पर्वत के पूर्वोत्तर दिशा में सुधर्मा नाम की देवसभा है जहां देव प्राणियों के कृत्य-अकृत्य का संप्रधारण करते हैं। माना जाता है कि पक्ष की अध्टमी, चतुर्दशी और पूर्णिमा-अमावस्या को देवसभा होती है।

# द७. सब धर्मो में निर्वाण श्रेष्ठ है (णिस्वाणसेट्ठा जह सध्वधम्मा)

चूर्णिकार ने श्रेष्ठ का अर्थ --फल या प्रयोजन और दृत्तिकार ने प्रधान किया है।

१. चूणि, पृ० १५० : येन तपोनिष्टप्तवेहस्यापि मोहनीयं भवति, तेन सर्वतपसां उत्तमं ब्रह्मचर्यम् ।

२. वृत्ति, पत्र १५० : सर्वलोकोत्तमरूपसम्पदा — सर्वाऽतिशाधिन्या शस्या क्षायिकज्ञानदर्शनाभ्यां शीलेन च 'ज्ञातपुत्रो' भगदान् श्रमणः प्रधान इति ।

३. चूर्णि, पृ० १५० : जे सब्बुक्कोसियाए ठितीए बट्टंति अणुत्तरोववागिता ते लवसत्तमा इत्यपविषयन्ते, जित णं तेसि देवाणं एवतियं कालं आउए पहुष्पंते तो केवलं पाविकण सिल्मंता ।

४. अणुयोगहाराइं, सूत्र ४१७; जेनेन्द्र सिद्धान्त कोश, भाग २ पृष्ठ २१६ ।

४. ठाणं, ४।२३४ चमरचंचाए रायहाणीए पंच सभा पण्णत्ता, तं जहा-सभासुधम्मा, उववातसमा, अभिसेयसभा, अलंकारियसमा, ववसायसमा।

६. चूर्णि, पृ० १४६ : पंचण्हं पि समाणं सभा सुधम्मा विसिद्धा, सा हि नित्यकालमेवोपभुज्यन्ते, तत्य माणवग-महिदज्झय-पहरण-कोसचोपाला, ण तद्या इतरासु नित्यकालोपभोगः ।

७. बृत्ति, पत्र १५० : समानां च पर्वदां च मध्ये यथा सौध निधियपर्वच्छे व्ठा बहुभिः कीडास्थानैरुपेतत्वात् ।

द. अभिद्यर्भ कोश पृ० ३८४ ।

म्रध्ययन ६ : टिप्पण ८५

यहां धर्म का अर्थ — मत या दार्शनिक परम्परा है। सभी धर्म वाले (निर्वाणवादी परंपरा को स्वीकार करने वाले) निर्वाण (मोक्ष) की ही आकांक्षा करते हैं। वे अपने दर्शन का प्रयोजन निर्वाण की प्राप्ति ही मानते हैं। रे

#### क्लोक २५:

#### ८८. श्लोक २४

चूर्णिकार और वृत्तिकार ने प्रस्तुत क्लोक में प्रयुक्त पुढोबमे, धुणती, विगयगेही आदि शब्दों के वाच्यार्थ को अलग-अलग मान कर स्वतंत्र व्याख्या की है। उनके अनुसार इन शब्दों की व्याख्या इस प्रकार है—

पुढोवमे—पृथ्वी सर्वसहा है। भगवान् महावीर भी उसकी भांति सर्वसह थे—सभी प्रकार के परीषह और उपसर्गों को सम्यक्रूप से सहते थे। अथवा जैसे पृथ्वी समस्त प्राणियों के लिए आधारभूत है उसी प्रकार भगवान् महावीर भी अभयदान या सद्पदेश के कारण समस्त प्राणियों के आधार थे। र

धुणती - आठ प्रकार के कर्मों को प्रकंपित करने वाले, कर्मों का अपनयन करने वाले ।

विगयगेही---बाह्य या आभ्यन्तर वस्तुओं के प्रति अनासक्त।

सिण्णहि—सिन्निधि का अर्थ है—संग्रह । द्रव्य सिन्निधि, धन-धान्य आदि है और भाव सिन्निधि है—कवाय कोध आदि ।

चूर्णिकार ने सिन्धि का वैकल्पिक का अर्थ कर्म किया है। वीतराग के कर्म का सांपरायिक बन्ध होता है।

हमने इनकी व्याख्या कार्य-कारणभाव के आधार पर की है।

भगवान् महावीर पृथ्वी के समान सिंहण्णु थे, इसिलए उन्होंने कर्म-शरीर को प्रकंपित किया। वे अनासक्त थे, इसिलए उन्होंने संग्रह नहीं किया।

सहिष्णुता कर्मों के अपनयन का मुख्य हेतु है। जो सहिष्णु नहीं होता वह समभाव नहीं रख सकता। राग-द्वेष से कर्मों का बंध होता है।

संग्रह करने का एकमात्र हेंतु है गृद्धि, आसक्ति । जो आसक्त नहीं होता, अनासक्त होता है, वह सर्वत्र संतोष का अनुभव करता है । संतुष्ट व्यक्ति संग्रह नहीं करता । वह अभाव में भी व्याकुल नहीं होता ।

#### महाभवोधं---

चूणिकार ने इसका अर्थ कर्म-समुद्र और वृत्तिकार ने संसार-समुद्र किया है।

- १ (क) द्वींण, पृ० १४६ : निम्वाणश्रेष्ठा हि सर्वेद्यमीः, निर्वाणफला निर्वाणप्रयोजना इत्यर्थः, कुप्रायचनिका अपि हि निर्वाणमेव काङ्क्षन्ते इति ।
  - (स) वृत्ति, पत्र १५० निर्वाणश्रेटाः मोक्षप्रधाना भवन्ति, कुप्रावचनिका अपि निर्वाणकलमेव स्वदर्शनं बुवते ।
- २. (क) चूर्णि, पृ०१४६ : जधा पुढवी सञ्वकाससहा तथा सो वि ।
  - (ख) वृत्ति, पत्न १४१: स हि भगवान् यथा पृथिवी सकलाऽऽधारा वर्तते तथा सर्वसत्त्वानामभयप्रदानतः सदुपदेशदानाद्वा सत्त्वाऽऽधार इति, यदि वा यथा पृथ्वी सर्वसहा एवं भगवान् परीषहोपसर्गान् सम्यक् सहत इति ।
- ३ (क) चूणि, पृ० १४६ : घुणीते अध्टप्रकारं कर्मेति वाक्यशेष: ।
  - (स) वृत्ति पत्र १५१: धुनाति अपनयत्यव्टप्रकारं कर्मेति शेष: ।
- ४. (क) चूर्णि, पृ० १४६ : बाह्य-ऽडभ्यन्तरेषु वस्तुषु विगता यस्य ग्रेघी स मवति विगतग्रेघी ।
  - (ख) वृत्ति पत्र १५१: विगता प्रलीना सबाह्याऽभ्यन्तरेषु वस्तुषु 'गृद्धिः' गाद्ध्यमभिलावो यस्य स विगतगृद्धिः ।
- ५ (क) चूर्णि, पृ० १४६ : सिन्नधानं सिन्निधिः, द्रव्ये आहारादीनाम्, भावे क्रोधादिनाम् ।
  - (ख) वृत्ति, पत्न १४१ । सिप्तधानं सन्निधि:, स च द्रव्यसन्निधि: धनधान्यहिरण्यद्विपदचतुष्यदरूपः भावसन्निधिस्तु माया क्रोधादयो वा सामान्येन कथायाः ।
- ६. चूर्णि पृ० १४६ : कर्म वा सन्निधिः, यत् साम्परायिकं बध्नातीत्यर्थः ।
- ७. चूर्णि, पृ० १४६: महाभवोधं ...... कर्मसमुद्रः ।
- वृत्ति, पत्र १४१ : महामवौद्यं चतुर्गतिकं संसारसागरम् ।

**प्रध्ययन ६ : टिप्पण ८६-६**१

#### ८६. अनन्त चक्षु (अणंतचक्खू)

चूर्णिकार ने इसका अर्थ-अनन्त दर्शन वाला और युक्तिकार ने केवलज्ञानी किया है। जो अनन्तदर्शनी होता है वह अनन्तज्ञानी भी होता है और जो अनन्तज्ञानी होता है वह अनन्तदर्शनी भी होता है। दोनों युगपत् होते हैं।

देखें--- इलोक ६ का टिप्पण।

#### इलोक २६:

#### ६०. अध्यात्म दोषों का (अज्झत्तदोसा)

दोष दो प्रकार के होते हैं—'

- १. बाह्य दोष ।
- २. अध्यात्म दोष—आन्तरिक दोष । कषाय-चतुष्क आन्तरिक दोष हैं ।

ये चार कथाय---क्रोध, मान माया और लोभ संसार की स्थिति के मूल कारण हैं। जब कारण का विनाश होता है तव कार्य का भी विनाश हो जाता है। 'निदानोच्छेदेन निदानिन उच्छेदो भवति।'

जब चारों कषाय नष्ट हो जाते हैं तब व्यक्ति निर्वाण के निकट पहुंच जाता है।

अध्यात्म का अर्थ है — आत्मा के भीतर होने वाला। गुण और दोध — दोनों अध्यात्म हो सकते हैं। सांख्यदर्शन के अनुसार ताप आध्यात्मिक भी होता है। '

#### इलोक २७:

#### ६१. श्लोक २७ :

प्रस्तुत क्लोक में चार वादों का उल्लेख है—

- क्रियाबाद─आत्मवाद । क्रिया से मोक्ष-प्राप्ति मानने वाला दर्शन ।
- २. अफ्रियाबाद -- ज्ञानवाद । वस्तु के यथार्थ ज्ञान से मोक्ष मानने वाला दर्शन ।
- ३. वैनयिकवाद-विनय से ही मोक्ष मानने वाला दर्शन।
- ४. अज्ञानवाद--अज्ञान से इहलोक और परलोक की सिद्धि मानने वाला दर्शन ।

इन चारों वादों की विस्तृत व्याख्या के लिए देखें— (१) बारहवां अध्ययन तथा उसके टिप्पण। (२) उत्तरज्भयणाणि १८।२३ का टिप्पण।

- १. चूर्णि, पृ० १४६ : अणंतचन्खुरिति अनन्तदर्शनवान् ।
- २. बृत्ति, पत्र १५१ : 'अनन्तम्' अपर्यवसानं नित्यं ज्ञेयानन्तत्वात् वाडनन्तं चक्षुरिव चक्षुः--केवलज्ञानं यस्य स तथेति ।
- ३. चूर्णि, पृ० १४६ : आध्यात्मिका ह्ये ते दोषाः, बाह्या गृहादयः।
- ४. वृत्ति, पत्र १५१ : निदानोच्छेदेन हि निदानिन उच्छेदो भवती ति न्यायात् संसारस्थितेश्च क्रोधादयः कषायाः कारणमत एतान् अध्यात्मदोषांश्चतुरोऽपि क्रोधादीन् कषायान् ।
- ४. सांख्यकारिका १।१, अनुराधाव्याख्या, पृ० २ : आत्मिन इति अध्यात्मं, तदिधकृत्य जायमानमाध्यात्मिकम् । यही पृष्ठ ३, मं १ के फुटनोट में उद्धृत, विष्णुपुराण ६।४।६:

मानसोऽपि द्विजश्रेष्ठ !, तापो भवति नैकधा । इत्येवमाविभिभेदेस्तापो, ह्याध्यात्मिको मतः ।। वैनयिक के साथ 'अनुवाद' अब्द का प्रयोग है। चूणिकार का अभिमत है कि द्वादशांग गणिपिटक वाद है और शेष तीन सी तिरसठ मत 'अनुवाद' हैं। अनुवाद का एक अर्थ 'थोड़ा' भी हो सकता है। '

#### ६२. पक्ष का निर्णय किया (पडियच्च ठाणं)

यहां स्थान का अर्थ है-पक्ष, मत । अर्थात् चारों वादों को-पक्षों को जानकर-उनकी प्रतीति कर ।

#### ६३. जानकर (वेयइता)

चूर्णिकार ने इसका अर्थ-जानकर अोर दृत्तिकार ने -दूसरों को वस्तु के स्वरूप की जानकारी देकर-किया है।

## ६४. दीघंरात्र (यावज्जीवन तक) (दीहरायं)

वीर्घरात्र का अर्थ है यावज्जीवन । 'रात्र' शब्द काल का द्योतक है । लंबा काल अर्थात् जीवन-पर्यन्त ।

#### इलोक २८:

#### ६५. तपस्वी (उवहाणवं)

भगवान् महावीर ने केवल आश्रव का ही निरोध नहीं किया था, वे अपने पूर्व कर्मों के विनाश के लिए तपस्या भी करते थे।

देखें---श्लोक २० का टिप्पण।

## ६६. वर्जन किया (वारिया)

चूर्णिकार और वृत्तिकार ने माना है कि भगवान् ने स्वयं पहले मैथुन तथा रात्रीभोजन का परिहार किया और फिर उसका उपदेश दिया। जो व्यक्ति स्वयं धर्म में स्थित नहीं है, वह दूसरों को धर्म में स्थापित नहीं कर सकता।

आचारांग सूत्र के नौवें अध्ययन में भगवान् महावीर की गृहस्थचर्या और मुनि-चर्या-दोनों का वर्णन है। चूणि की व्याख्या में यह स्पष्ट निर्देश है कि भगवान् विरक्त अवस्था में अप्रासुक आहार, रात्रीभोजन और अब्रह्मचर्य के सेवन का वर्जन कर अपनी चर्या

- १. चूर्णि, पृ० १५० : दुवालसंगं गणिपिडगं वादो, सेसाणि तिण्णि तिसहाणि अणुवादो, योवं वा अणुवादो ।
- २. वृत्ति, पत्र १५१ : स्थानं पक्षमभ्युपगतिमत्यर्थः, ………प्रतीत्य परिच्छिद्य सम्यगवबुध्येत्यर्थः ।
- ३ चूर्णि, पृ० १५० : वेदयित्वा ज्ञात्वेत्यर्थः ।
- ४. वृत्ति, पत्र १४२ : अपरान् सत्त्वान् यथावस्थिततत्त्वोपदेशेन 'वेदयित्वा' परिज्ञाप्य ।
- ५. (क) चूर्णि, पृ० १५०: दोहरातं णाम आवज्जीवाए।
  - (स) वृति, पत्र १४२ : दीर्घरात्रम् इति यावण्जीवम् ।
- ६. चूर्णि, पृ० १५० : उपधानवानिति न केवलं निरुद्धाश्रवः, पूर्वकर्मक्षयार्थं तपोपधानवानध्यसौ ।
- ७ (क) चूर्णि, पृ० १५०: वारिया णाम वारियत्वा, प्रतिबेध्यते च । इत्थिप्रहणे तु मैथुनं गृह्यते । सराइभत्ते त्ति वारियत्वेति वर्सते, एतच्चाऽऽत्मिन वारियत्वा, न ह्यस्थितः स्थापयतीति कृत्वा, पश्चात् शिष्यान् वारितवान्, अद्वितो ण ठवेति परं । · · · · · · सर्वस्मादकृत्यादात्मानं शिष्यांश्च वारितवानिति ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र १४२ : एतदुक्तं भवति प्राणातिपातिनिषेधादिकं स्वतोऽनुष्ठाय परांश्च स्थापितवान्, न हि स्वतोऽस्थितः परांश्च स्थापियतुमलिमत्यर्थः, तदुक्तम्—

बुवाणोऽपि न्याय्यं स्व वचनविषद्धं व्यवहरन्, पराश्वालं कश्चिद्दमयितुमदान्तः स्वयमिति । भवाश्विश्चित्यैवं मनसि जगदाद्याय सकलं, स्वमात्मानं तावद्दमयितुमदान्तं व्यवसितः ॥

अञ्चयन ६ । १८५५ण ७७-४८

चलाते थे।

इसकी व्याख्या वूसरे नय से भी की जा सकती है। भगवान् महाबीर से पूर्व भगवान् पार्थ्व चतुर्याम धर्म का प्रतिपादन कर रहे थे। उसमें स्त्री-त्याग या ब्रह्मचर्य तथा राधि-भोजन-विरिति—इन दोनों का स्वतंत्र स्थान नहीं था। भगवान् महाबीर ने पंच महाव्रत धर्म का प्रतिपादन किया। उसके साथ छट्ठे रात्री भोजन-विरित व्रत को जोड़ा। ये दोनों भगवान् महाबीर द्वारा दिए गए आचारशास्त्रीय विकास हैं। प्रस्तुत श्लोक में उसी की जानकारी दी गई है।

#### ६७. साधारण और विशिष्ट (अपरं परं)

चूर्णिकार ने दो प्रकार के लोक माने हैं — ै

- अपरलोक—मनुष्यलोक ।
- २. परलोक-नरकलोक, तिर्यञ्चलोक और देवलोक ।

वृत्तिकार ने इसके स्थान पर 'आरं परं' या 'आरं पारं' शब्द मान कर 'आरं' का अर्थ इहलोक, मनुष्यलोक और परं या पारं का अर्थ परलोक, नारक आदि लोक किया है। "

वस्तुतः ये अर्थ केवल शाब्दिक हैं। पूरे प्रसंग के संदर्भ में अपर का अर्थ साक्षारण लोग और पर का अर्थ विशिष्ट लोग होना चाहिए। मनुष्य दो प्रकार के होते हैं—अव्युत्पन्न और व्युत्पन्न अथवा अज्ञ और विज्ञ । अज्ञ मनुष्य संक्षेप को समक्ष नहीं पाते। उनके लिए विस्तार आवश्यक होता है। विज्ञ के लिए विस्तार अपेक्षित नहीं होता। चतुर्याम धर्म अल्प विभाग वाला प्रतिपादन था। अपरिग्रह और ब्रह्मचर्य—दोनों एक हैं—यह बात विज्ञ के लिए सहजगम्य हो सकती है, किन्तु अज्ञ मनुष्य इसे नहीं समक्ष सकता। इस बुद्धि-क्षमता को ध्यान में रखकर भगवान् महावीर ने ब्रह्मचर्य महावत को अपरिग्रह महाव्रत से पृथक् कर दिया। इसी प्रकार रात्रीभोजनविरति व्रत को आहिसा महाव्रत से पृथक् कर दिया।

अपर और पर के विभाग की पुष्टि केशी-गौतम संवाद से भी होती है। वहां इस विभाग के कारण ऋजु-जड और वक्र-जड तथा ऋजु-प्रज्ञ पुरुष बतलाए गए हैं। कि ऋजु-जड और वक्र-जड अपर श्रेणी के लोग हैं और ऋजु-प्रज्ञ पर श्रेणी के लोग हैं।

#### ६८. सर्ववर्जी प्रमु ने ....वर्जन किया (सन्वं ... सन्ववारी)

चूर्णिकार ने सर्ववारी का अर्थ—सब वर्जनीयों का वर्जन करने वाला किया है। दृत्तिकार ने 'सब्ववारं' पाठ मान कर उसका अर्थ--बहुश: किया है।

मज्भिमनिकाय (उपालिसुत्त =) में भगवान् महावीर को चातुर्याम संवरसंद्वत, सर्ववारिवारित, सर्ववारिधुत और सर्ववारि-स्पृष्ट बतलाया है । मज्भिमनिकाय की अट्ठकथा में 'सब्दवारिवारितो' के दो अर्थ किए हैं—"

- १. वारितसब्बउदक--जिसने सभी प्रकार के पानी के विषय में संयम कर लिया है।
- २. सब्बेन पापवारणेन वारितपापो—सर्व पाप को वारित करने के कारण पापों का वारण करने वाला ।

आई. बी. हॉरनर ने मिक्समिनिकाय के अनुवाद में उपरोक्त चारों पदों का अर्थ इस प्रकार किया है---

- १. आचारांग चूर्णि, पृ० २६८ : अफासुयं आहारं राइभसं च ण आहारेंतो बंमवारी ।
- २. चूर्णि, पृ० १५०: अपरो लोको मनुष्यलोकः, परस्तु नरक-तिर्यग्-देवलोकः ।
- ३. वृत्ति, पत्र १४२: आरम् इहलोकाख्यं परं परलोकाख्यं यदि वा —आरं मनुष्यलोकं पारमिति नारकाविकम् ।
- ४. उसरक्सयणाणि, २३।२६ : पुरिमा उज्जुलडा उ वंकजडा य पन्छिमा ।

मिक्समा उज्जुपन्ना य तेण धम्मे दुहा कए।।

- ४. चूर्णि पृ० १५० : सर्वस्मादकुत्यादात्मानं शिक्ष्यांश्च वारितवानिति सर्ववारी, सर्ववारणशील इत्यर्थ: ।
- ६. वृत्ति, यत्र १५२: सर्ववारं बहुशः।
- ७. मिक्सिमनिकाय, अट्ठकथा, Ш, ५८ ।
- इ. Middle Length Saying II Pages ४१,४२ ।

ग्रध्ययन ६: दिप्पण ६६-१०२

सञ्बदारिवारितो—He is wholly restrained in regard to water.

सञ्ववारियुतो---He is bent on warding off all evil.

सञ्बदारिधुतो—He has shaken off all evil.

सञ्जवारिफुटो-He is permeated with the (warding off) all evil.

मिज्भिमिनिकाय का यह प्रसंग भ्रान्तिपूर्ण है। भगवान् पार्श्व के शासन में चतुर्याम धर्म प्रचलित था। भगवान् महाबीर ने पांच महाब्रत, संवर या शिक्षा का निरूपण किया था। जो पांच संवरों से संवत होता है वह 'सर्ववारी' कहलाता है। 'पंचसंवर-संवृत' का उल्लेख प्रस्तुत बागम के प्रथम अध्ययन में मिलता है। यहां 'वारी' शब्द का प्रयोग संवर के अर्थ में किया गया है। 'सर्ववारी' अर्थात् प्राणातिपात, मृकावाद, अदत्तादान, मैथुन, परिग्रह और रात्रीभोजन—इन सबका संवर करने वाला। '

#### इलोक २६:

#### **६६. समाधान देने वाले (समाहियं)**

इसका अर्थ है—समाहित करने वाला, समाधान देने वाला । चूणिकार और वृत्तिकार ने इसका अर्थ —सम्यग् आस्थात, सम्यक् रूप से प्ररूपित किया है।  $^*$ 

## १००. अर्थ और पर से विशुद्ध (अट्टपदोवसुद्धं)

चूर्णिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं—'

- (१) जिसके पद अर्थवान होते हैं वह अर्थपद कहलाता है। उससे शुद्ध धर्म ।
- (२) अथीं और पदों से उपेत होने के कारण शुद्ध धर्म।

वृत्तिकार के अनुसार इसके दो अर्थ इस प्रकार हैं— 1

- (१) सयुक्तिक या सहेतुक ।
- (२) अभिधेय और वाचक के द्वारा उपशुद्ध ।

#### १०१. श्रद्धापूर्वक स्वीकार कर (सद्दहंताऽाय)

इसमें दो शब्द हैं-—सद्द्वंता और आदाय । प्राकृत व्याकरण के अनुसार इन दोनों पदों में संधि हुई है और वर्ण (दा) का लोप हुआ है।

इसका अर्थ है-श्रद्धापूर्वक स्वीकार करके।\*

- १ उत्तरज्ञ्जयणाणि, २३।२३ : चाडरजामो य जो धम्मो जो इमो पंचसिक्खिओ । देसिको वद्धमाणेण पासेण य महामुणी ।।
- २. सूबगडो, शशादम ।
- ३. चूर्णि, पृ० १५० : वारितवान् शिष्यान् हिंसा-ऽनृत-स्तेय-परिग्रहेभ्य इति, मैयुन-रात्रिभक्ते तु पूर्वोक्ते ।
- ४. (क) चूर्णि, पृ० १५० : सम्यग् आहित: समाहितः, सम्यगास्यात इत्यर्थः ।
  - (स) वृत्ति, पत्र १४२ : सम्यगाख्यातम् ।
- चूर्णि, पृ० १५० : अत्यवंति पदानि, अथवाऽर्थेश्च पदैश्च उपेत्य गुद्धम् ।
- ६. वृत्ति, पद्म १४२ : अर्थपदानि —युक्तयो हेतवो वा तैरुपशुद्धम्—अवदातं सद्युक्तिकं सद्धेतुकं वा धदि वा अर्थै: --अभिघेटी: पदैश्स-वाचकै: शब्दै: उप--समीप्येन शुद्धं—निर्दोषम् ।
- ७. चूर्णि, पृ० १५० : सद्हंताऽऽय · · · · भद्धानपूर्वकमादाय ।

१०२. मुक्त (अणायु .....)

अनायु अर्थात् आयुष्य से रहित, मुक्त, सिद्ध । इसका तात्पर्य है कि जो व्यक्ति अर्हद्भाषित धर्म का सम्यक् अनुपालन करता है, उसकी दो स्थितियां हो सकती हैं । वह या तो अनायु हो जाता है, जन्म-मरण से छूट कर सिद्ध अवस्था को प्राप्त कर लेता है अथवा अगले जन्म में देवाधिपति इन्द्र होता है। '

देखें -- ६। ५ का टिप्पण।

१. (क) चूर्णि पृ० १४० : जे तु ण सिज्भिति ते इंदा मर्वति देवाधिपतयः आगमिष्यति आगमिस्सेण मदेण सुकुलुप्पत्तीए सिज्भिस्संति ।

<sup>(</sup>स) वृत्ति, पत्र १४२।

# सत्तमं श्रज्झयरां कुसीलपरिभासितं

# सातवां भ्रध्ययन कुशोल-परिभाषित

# आमुख

प्रस्तुत अध्ययन का नाम 'कुशील-परिभाषित' है। इसमें कुशील के स्वभाव, आचार-व्यवहार, अनुष्ठान और उसके परिणाम को समभाया गया है। चूणिकार के अनुसार इसमें कुशील और सुशील—दोनों परिभाषित हैं। जिनका शील—आचार या चारित्र धर्मानुकूल नहीं है, वे कुशील कहलाते हैं। मुख्यतः कुशील चार प्रकार के हैं।

- १. परतीर्थिक कुशील-अन्य धर्म संप्रदायों के शिथिल साधु ।
- २. पार्श्वापित्यिक कुशील-पार्श्व की परंपरा के शिथिल साधु।
- ३. निर्ग्रेन्य कुशील-महावीर की परंपरा के शिथिल साधु।
- ४. गृहस्य कुशील-अशील गृहस्य ।

इसमें कुशील का वर्णन ही नहीं, मुशील का वर्णन भी प्राप्त है। इसमें तीस श्लोक हैं। उनका वर्ण्य-विषय इस प्रकार है—

श्लोक १ से ४ - सामान्यतः कुशील के कार्यं और परिणाम ।

- . ५-६. पाषण्ड कुशीलों का वर्णन ।
- १०-११ कुशील का फल-विपाक
- १२-१८ कुशील दर्शनों की मान्यताओं का निरूपण
- १६-२० कुशील दर्शनावलंबियों का फल-विपाक
- २१ निर्गन्थ धर्म में दीक्षित कुशील का लक्षण।
- २२ सुशील का अनुष्ठान ।
- २३-२६ पार्श्वस्थ कुशीलों का आचार-व्यवहार।
- २७-३० सुशील के मूलगुण और उत्तरगुणों का प्रतिपादन ।

'शील' शब्द के चार निक्षेप हैं – नाम, स्थापना, द्रव्य और भाव —

द्रव्यशील — जो केवल अ।दतन किया करता है, उसके फल के प्रति निरपेक्ष होता है, वह उसका शील है, जैसे — कपड़ा शोढ का प्रयोजन प्राप्त न होने पर भी जो सदा कपड़े ओढे रहता है, या जिसका ध्यान कपड़ो में केन्द्रित रहता है, वह प्रावरणशील कहलाता है। इसी प्रकार मण्डनशील स्त्री, भोजनशील, स्निम्ध भोजनशील, अर्जनशील आदि द्रव्यशील के उदाहरण हैं।

द्रव्यशील का दूसरा अर्थ है—चेतन या अचेतन द्रव्य का स्वभाव । जैसे—मादकता मदिरा का स्वभाव है और मेधा-वर्धन और सुकुमारता घी का स्वभाव है ।

भावशील के मुख्यतः दो प्रकार हैं—

- १. ओघभावशील-पाप कार्यों से संपूर्ण विरत अथवा विरत-अविरत ।
- २. अभीक्ष्यसेवनाशील---निरंतर या बार-बार शील का आचरण करने वाला।

भावशील के दो प्रकार और होते हैं—

 प्रशस्त ओषभावशील—धर्मशील । अप्रशस्त ओषभावशील—पापशील ।

- १. चूर्णि, पृ० १५१ : इदानीं कुशीलपरिभासितं ति ।
- २. वही, पृष्ठ १४१ : ... जत्य कुसीला सुसीला य परिवासिक्जंति ।
- ३. बृत्ति, पत्र १५२ : कुशीलाः परतीथिकाः पार्श्वस्थादयो वा स्वयूच्या अशीलाश्च गृहस्थाः ।
- ४. निर्युक्तिगाया, ७६ : सीले चतुक्क वन्वे पाउरणा-ऽऽभरण-मोयणादीसु ।
- ४. बूणि, पृ० १५१।
- ६. वही पृष्ठ १५१ : यो वा यस्य द्रव्यस्य स्वभावः तद् द्रव्यं तच्छीलं भवति, यथा मदनशीला मदिरा, मेध्यं घतं सुकुमारं चेल्यादि ।

ग्रध्ययन ७ : प्रामुख

२. प्रशस्त-आभीक्षण्य-सेवनाशील—ज्ञानशील, तपः शील । अप्रशस्त-आभीक्षण्य-सेवनाशील—क्रोधशील, मानशील, मायाशील, लोभशील, चोरणशील, पानशील, पिशुनशील, परोपतापनशील, कलहशील आदि ।

निर्युक्तिकार ने स्वयं मुशील और कुशील का व्युत्पत्तिलभ्य अर्थ प्रस्तुत किया है। सुशील और कुशील में प्रयुक्त प्रथम वर्ण 'सु' और 'कु' निपात शब्द हैं। 'सु' प्रशंसार्थक, शुद्धि-अर्थक निपात है और 'कु' जुगुप्सार्थक, अशुद्धि-अर्थक निपात है। जैसे— सौराज्य का अर्थ है—अच्छा राज्य और कुग्राम का अर्थ है—बुरा गांव। इसी प्रकार सुशील का अर्थ है—अच्छे आचरण वाला और कुशील का अर्थ है—बुरे आचरण वाला। '

अप्रामुक आहार का उपभोग करने के आधार पर निर्युक्तिकार ने नामोल्लेखपूर्वक पांच प्रकार के कुशीलों का प्रतिपादन किया है। महावीरकालीन इन धर्म-संप्रदायों के आचार का वर्णन ऐतिहासिक दृष्टि से भी महत्त्वपूर्ण है। चूणिकार और वृत्तिकार ने इनके आचार का कुछ विस्तार से वर्णन किया है—

- १. गोतम ये मशकजातीय धर्म-संप्रदाय के संन्यासी गोव्रितिक होते हैं। ये बैल को नाना प्रकार से प्रशिक्षित करते हैं और फिर उसके साथ घर-घर में जाकर बैल की तरह रंभाते हैं और अपने हाथ में रहे हुए छाज (सूर्प) में धान्य इक्कट्ठा करते हैं। ये ब्राह्मण-तुल्य जाति के होते हैं।
- २. चंडीदेवगा ये प्रायः अपने हाथ में चक्र रखते हैं। मूर्णिकार ने इसके स्थान पर 'रंडदेवगा' शब्द माना है। भ
- ३. वारिभद्रक ये पानी पर छा जाने वाली जैवाल—काई खाते हैं, हाथ पैर आदि बार-बार धोते हैं, बार-बार स्नान और आचमन करते हैं और तीनों संध्याओं में जल में डुबिकयां लेते हैं। रै
- १. (क) निर्युक्तिगाथा, ८१ : परिमासिता कुसीला य एत्थ जावंति अविरता केय । सु त्ति पसंसा सुद्धे दु त्ति दुर्गुछा अपरिसुद्धे ।।
  - (स) चूर्णि, पृ० १५१ ; वृत्ति पत्र, १५३।
- २. निर्युक्तिगाथा, महः जह णाम गोतमा रंडदेवता वारिभद्दगा चेव । जे अगिगहोमवादी जलसोयं केइ (जे इ?) इच्छंति ॥
- ३. चूर्णि, पृ० १५२: गोतमा णाम पासंखिणो मसगजातीया, ते ही गोणं णाणाविधेहि उवाएहि दिमऊण गोणपोतगेण सह गिहे धण्णं ओहारेंता हिंडेति । गोन्वितगावि धीयारप्राया एव, ते च गोणा इव णित्यतेल्लूगा रंभायमाणा गिहे गिहे सुप्पेहि गहितेहि धण्णं ओहारेमाणा विहरंति ।
- ४. वृत्ति, पत्र १५४ : चंडीदेवगा इति चक्रधरप्रायाः ।
- चूर्णि, पृ० १५२ : अवरे रंडदेवगावरप्रायाः ।
- ६. (स) चूर्ण, पृ० १५२ : वारिभद्रगा प्रायेण जलसक्का हत्थ-पाद-पक्खालणरता ण्हायंता य आयमंता य संभ्रा तिसु तिसु य जलणि-बुड्डा अछंपरिग्गायवादि ।
  - (स) वृत्ति, पत्र १५४ : वारिमद्रका अब्मक्षा शैवालाशिनो नित्यं स्नानपादादिधावनामिरताः ।
- ७ (क) चूर्णि, पृ० १५२ : अग्निहोमबादी तावसा धीयारायारा अग्निहोत्तेण सम्मं इच्छंति ।
  - (स) वृत्ति, पत्र १४६ : तथैके तापसम्राह्मणादयो हुतेन मोक्षं प्रतिपादयग्ति, ये किल स्वर्गादिफलमनाशंस्य सिमधाघृताविभिर्हेथ्य-विशेषेहुँताशनं तर्पयन्ति ते मोक्षायाग्निहोत्रं जुह्मित शेषास्त्वभ्युदयायेति, युक्ति चात्र ते आहु:—यथा ह्याग्निः सुवर्णादीनां मलं दहत्येवं दहनसामर्थ्यदर्शनादात्मनोऽप्यान्तरं पापमिति ।

४. जलशौचवादी—भागवत, परिव्राजक आदि सजीव जल के उपयोग में मोक्ष की स्थापना करते थे। वे वार-बार हाथ-पर धोने, स्तान करने में रत रहते थे। वे मानते थे कि जैसे जल से बाह्य शुद्धि होती है, वैसे ही आन्तरिक शुद्धि भी होती है।

छठे क्लोक का प्रतिपाद है कि जो मनुष्य अग्नि को जलाता है, वह भी प्राणियों का बध करता है और जो अग्नि को बुभाता है, वह भी प्राणियों का बध करता है। दोनों प्रवृत्तियों में हिंसा है। इसका भगवती सूत्र में स्पष्ट उल्लेख मिलता है। वहां अग्नि जलाने वाले को महाकर्म करने वाला और अग्नि को बुभाने वाले को अल्पकर्म करने वाला कहा है। दोनों हिंसा-संवित्त प्रवृत्तियां हैं। अग्नि के प्रज्वालन में पृथ्वी, पानी, वायु, वनस्पित और त्रस— इन जीवों की अधिक हिंसा है और अग्नि जीवों की कम हिंसा है। अग्नि के विध्यापन में अग्नि-जीवों की प्रचुर हिंसा है और शेष जीवों की कम हिंसा है।

विशेष विवरण के लिए देखें-- टिप्पण नं २३।

पशु-पक्षियों के उदाहरण से जल-शौचवादियों का खंडन पनरहवें श्लोक में किया गया है। उसमें मत्स्य, कूर्म, सरीसृप, मद्गु, उद्द और उदकराक्षस— ये नाम आए हैं। ये सारे जलचर प्राणी हैं। सूत्रकार का कथन है कि यदि पानी के व्यवहरण से ही मोक्ष प्राप्त होता हो तो सबसे पहले ये जलचर पशु-पक्षी मोक्ष जाएंगे।

इनमें तीन शब्द महत्त्वपूर्ण हैं---

- १. मंगू--जलकाक ।
- २. उद्-- उदिबलाव । नेवले के आकार का उससे एक बड़ा जंतु जो जल और स्थल दोनों में रहता है।
- ३. उदकराक्षस- मनुष्य की आकृतिवाले जलचर प्राणी ।

प्रस्तुत अध्ययन के चौथे फ्लोक के प्रथम दो चरण कर्मवाद की दृष्टि से बहुत ही महत्त्वपूर्ण हैं—'अस्सि च लोए अदुवा परस्था, सबमासी वा तह अण्णहा वा ।' इनमें कर्मवाद से संबंधित चार प्रथन पूछे गए हैं—

- १. क्या किए गए कर्मों का फल उसी जन्म में मिल जाता है ?
- २. क्या किए गए कमों का फल दूसरे जन्म में मिलता है ?
- ३. क्या उस कर्म का तीव्र विपाक एक ही जन्म में मिल जाता है ?
- ४. जिस अशुभ प्रवृत्ति के आचरण से वह कर्म बांधा गया है, क्या उसी प्रकार से वह उदीर्ण होकर फल देता है या दूसरे प्रकार से ?

चूर्णिकार और वृत्तिकार ने इनका विस्तार से समाधान प्रस्तुत किया है।

प्रस्तुत आगम के दूसरे श्रुतस्कंध (११६६) में धर्म-प्रवचन करने के लिए कुछ निर्देश दिए हैं। मुनि मोक्षाभिमुख होता है। वह समस्त आसक्तियों को छोड़कर परिवजन करता है। संयम-यात्रा के उचित संचालन के लिए वह शरीर का पोषण करता है। शरीर-पोषण का एकमात्र साधन है— भोजन। मुनि अपनी चर्या से ही भोजन प्राप्त करता है। वह न स्वयं भोजन पकाता है और न दूसरों से पक्रवाता है। 'दत्तेसणां चरे'— वह गृहस्थों द्वारा प्रदत्त भिक्षा से अपना निर्वाह करता है। उसकी दिनचर्या का एक अंग है – धर्म देशना। सूत्रकार ने धर्म-प्रवचन करने की कुछ सीमाएं निर्धारित की हैं—

- १. मृनि अन्न के लिए धर्मदेशना न दे।
- २. मुनि पान के लिए धर्मदेशना न दे।
- ३. मुनि वस्त्र के लिए धर्मदेशना न दे।
- ४. मुनि स्थान के लिए धर्मदेशना न दे।
- ५. मुनि शयन (पाट बाजोट) के लिए धर्म-देशना न दे ।
- ६. मुनि अन्य किसी प्रकार की सुख-सुविधा की प्राप्ति के लिए धर्म-देशना न दे।
- ७. मुनि केवल कर्म-निर्जरा के लिए, बंधनमुक्ति के लिए धर्म-देशना दे ।

प्रस्तुत अध्ययन के पांच श्लोकों (२३-२७) में इसी धर्म-देशना के सीमा-सूत्र प्रतिपादित हैं।

१. (क) चूर्णि, पृ० १४२, १४७ ।

<sup>(</sup>स) वृत्ति, पत्र १४६।

२ देखें -- टिप्पण संख्या---६२।

३ देखें — टिप्पण संख्या १४ ।

#### सत्तमं ग्रज्भयणं : सातवां ग्रध्ययन

# कुसीलपरिभासितं : कुशीलपरिभाषित

#### मूल

संस्कृत छाया

#### हिन्दी अनुवाद

- १. पुढवी य आऊ अगणी य वाऊ तण रुक्स बीया य तसाय पाणा । जे अंडया जेय जराउ पाणा संसेयया जे रसयाभिहाणा।।
- २. एताइं कायाइं पवेइयाइं एतेसु जाणे पडिलेह सायं। एतेहि काएहि य आयदंडे पुणो-पुणो विष्परियासुवेति ॥
- ३. जाईपहं अणुपरियट्टमाणे तसथावरेहि विणिघायमेति । से जाति-जाति बहुकूरकम्मे जं कुव्वती भिज्जिति तेण बाले ॥
- ४. अस्सि च लोए अदुवा परत्था सयग्गसो वा तह अण्णहावा। संसारमावण्ण परं परं ते बंधंति वेयंतिय दुण्णियाणि ॥
- ५.जेमायरंच पियरंच हिच्चा समणव्दए अगणि समारभिज्जा। अहाह से लोए कुसीलधम्मे भूयाइ जे हिसीत आतसाते।
- ६. उज्जालओ पाण ऽतिवातएज्जा णिब्बावओ अगणि ऽतिवातएज्जा। तम्हा उमेहावि समिक्खधम्मं ण पंडिते अगणि समारभिज्जा ॥

पृथ्वी च आपः अग्निश्च वायुः, तृणानि रूक्षाः बीजानि च त्रसारच प्राणाः। ये अंडजा ये च जरायुजाः प्राणाः, संस्वेदजा ये रसजाभिधानाः ॥

काया: प्रवेदिताः, एतेषु जानीयात् प्रतिलिख सातम्। एतेष् कायेष् चात्मदण्डः, पुन: विपर्यासम्पैति ॥ पुनः

जातिपथमनुपरिवर्तमानः, त्रसस्थावरेषु विनिघातमेति । जाति-जाति बहुकूरकर्मा, यत् कुरुते मीयते तेन बालः॥

अस्मिश्च लोके अथवा परस्तात्, शताग्रसो वा तथान्यथा वा। संसारमापन्नाः परं पर बध्नन्ति वेदयन्ति च दुर्नोतानि ॥

यो मातरं च पितरं च हित्वा, श्रमणवृत: अग्नि समारभेत । अथ आहुः स लोके कुशीलधर्मा, भूतान् यो हिनस्ति आत्मसातः ॥

उज्ज्वालकः प्राणान् अतिपातयेत्, निर्वापकोग्न<u>ि</u> अतिपातयेत् । तस्मात् तु मेधावी समीक्ष्य धर्मं, पंडित: अग्नि समारभेत ॥

- १. पृथ्वी, अप्, तेजस्, यायु, तृण, वृक्ष, ' बीज तथा त्रस प्राणी— जो अंडज, जरायुज, संस्वेदज और रसज —इस नाम वाले हैं।
- २ जीवों के ये निकाय कहे गए हैं। पुरुष ! तू उनके विषय में जान और उनके सुल (दुःख) को देखा फैंजो उन जीव-निकायों की हिंसा करता है," वह बार-बार विपर्यास (जन्म-मरण) को प्राप्त होता है। 🗥
- वह जातिपथ (जन्म-मरण) में वार-बार पर्यटन करता हुआ त्रस और स्थावर प्राणियों में विनिघात (शारी-रिक-मानसिक दु:ख) को "प्राप्त होता है। वह जन्म-जन्म में<sup>१९</sup> बहुत ऋ्रकर्म करता है। वह अज्ञानी जो करता है, उससे भर जाता है।
- ४. (वह कर्म) इस लोक में अथवा पर-लोक में, सैंकड़ों बार या एक बार, उसी रूप में या दूसरे रूप में (भोगा जाता है) " संसार में पर्यटन करते हुए प्राणी आगे से आगे 🖰 दुष्कृत का 🖰 बंध और वेदन करते हैं।
- ४. जो माता-पिता को छोड़, "अमण का व्रत ले,<sup>\*८</sup> अग्नि का समारंभ और <sup>\*९</sup> अपने सुख के लिए 1 प्राणिं की हिंसा करता है, वह लोक में <sup>२१</sup> कुशील धर्म वाला<sup>रर</sup> कहा गया है।
- ६. अभिन को जलाने वाला प्राणियों का वध करता है और बुक्ताने वाला भी उनका वध करता है।<sup>३६</sup> इसलिए मेधावी र पंडित मुनि धर्मको सम भ-कर अग्नि का समारंभ न करे। "

- ७. पुढवी वि जीवा आऊ वि जीवा पाणा य संपातिम संपर्यति । संसेदया कहुसमस्सिता य एते दहे अगणि समारभंते ॥
- ट. हरियाणि भूयाणि विलंबगाणि आहार-देहाइं पुढो सियाइं। जे छिदई आतसुहं पडुच्च पागब्भि-पण्णो बहुणं तिवाती।।
- काइंच वृड्ढि च विणासयंते
   वीयाइ अस्संजय आयदंडे।
   अहाहु से लोए अणज्जधम्मे
   वीयाइ जे हिसइ आयसाते।।
- १०. गब्भाइ मिज्जंति बुयाबुयाणा
  णरा परे पंचितिहा कुमारा ।
  जुवाणगा मिज्भिम थेरगा य
  चर्यति ते आउखए पत्नीणा ॥
- ११. बुक्भाहि जंतू ! इह माणवेसु दट्ठुं भयं बालिएणं अलंभे । एगंतदुक्खे जरिए हु लोए सकम्मुणा विष्परियासुवेति ॥
- १२. इहेगे मूढा पवदंति मोक्खं आहारसंपज्जणयज्ज्जणेणं । एगे य सीतोदगसेयणेणं हुतेण एगे पवदंति मोक्खं॥

पृथिन्यपि जीवाः आपोऽपि जीवाः, प्राणाञ्च सम्पातिमाः संपतन्ति । संस्वेदजाः काष्ठसमाश्रिताञ्च, एतान् दहेत् अग्निं समारभमाणः ।।

हरितानि भूतानि विलम्बकानि, आहारदेहानि पृथक् श्रितानि । यश्च्छनत्ति आत्मसुखं प्रतीत्य, प्रागितभप्रज्ञः बहूनामतिपाती ॥

जाति च वृद्धि च विनाशयन्, वीजानि असंयतः आत्मदण्डः। अथाहुः स लोके अनार्यधर्मा, बीजानियो हिनस्ति आत्मसातः।।

गर्भादौ स्त्रियन्ते ब्रुवन्तोऽब्रुवन्तः, नराः परे पञ्चशिखाः कुमाराः । युवानकाः मध्यमाः स्थविरकाश्च, च्यवन्ते ते आयुःक्षये प्रलीनाः ।।

बुध्यस्व जन्तो ! इह मानवेषु, हष्ट्वा भयं बाल्येन अलं भवतः । एकान्तदुःखं ज्वरिते खलु लोके, स्वकर्मणा विपर्यासमुपैति ॥

इहैके मूढाः प्रवदन्ति मोक्षं, आहारसंप्रज्वलनवर्जनेन । एके च शोतोदकसेवनेन, हुतेन एके प्रवदन्ति मोक्षम ।।

- ७. पृथ्वी भी जीव है। पानी भी जीव है। उड़ने वाले<sup>वर</sup> जीव आकर गिरते हैं। संस्वेदजं<sup>च</sup> भी जीव हैं। इंधन में भी जीव होते हैं। अग्निका समारंभ करने वाला इन सब जीवों को जलाता है।
- न. वनस्पति जीव हैं। वे जन्म से मृत्यु पर्यन्त नाना अवस्थाओं को धारण करते हैं। ' वे आहार से उपचित होते हैं।' वे (वनस्पति-जीव) मूल, स्कंध आदि में पृथक्-पृथक् होते हैं।'' जो अपने सुख के लिए'' उनका छेदन करता है, वह ढीठ प्रज्ञावाला' बहुत जीवों का'' वध करता है।
- ह जो वनस्पति के जीवों की उत्पत्ति, वृद्धि और बीजों का विनाश करता है,'' वह असंयमी मनुष्य अपने आपको दंडित करता है। '' जो'' अपने सुख के लिए बीजों का विनाश करता है, उसे अनार्य-धमिंड कहा गया है।
- १०. (वनस्पित की हिंसा करने वाले) कुछ गर्भ में 'ही मर जाते हैं। कुछ बोलने और न बोलने की स्थिति में ' पंच-शिख' कुमार होकर, कुछ युवा, अघेड' और बूढे होकर मर जाते हैं। वे आयु के क्षीण होने पर किसी भी अवस्था में जीवन से च्युत होकर प्रलीन हो जाते हैं। '\*
- ११. हे प्राणी ! तू धर्म को समक । " यहां मनुष्यों में नाना प्रकार के भयों को देखकर " वचपन (अज्ञान) को छोड़ । " यह जगत् एकान्त दुःखमय " और (मूच्छा के) ज्वर से पीडित " है। वह अपने ही कमों से विपर्यास को प्राप्त होता है— मुख का अर्थी होते हुए भी दुःख पाता है।
- १२. इस जगत् में कुछ मूढ मनुष्य "नमक" न खाने से मोक्ष बतलाते हैं, कुछ मनुष्य सजीव जल से स्नान करने "और कुछ हवन से मोक्ष बतलाते हैं।"

# सूयगडौ १

# ३२५ अ०७: कुझीलपरिभावित: इलोक १३-१८

१३. पाओसिणाणाइसु णत्थि मोक्खो खारस्स लोणस्स अणासणेणं। ते मज्जमंसं लसुणं चऽभोच्चा अण्णत्थ वासं परिकष्पयंति॥ प्रातः स्नानादिषु नास्ति मोक्षः, क्षारस्य लवणस्य अनशनेन। ते मद्यमासं लशुनं च अभुक्त्वा, अन्यत्र वासं परिकल्पयन्ति॥

१३. प्रातःकालीन स्नान आदि से मोक्ष नहीं होता । क्षार नमक<sup>भ</sup> के तथा मद्य, गो-मांस<sup>५५</sup> और लसुन न खाने मात्र से<sup>५६</sup> वे मोक्ष की<sup>५७</sup> परिकल्पना कैंसे करते हैं ?

१४. उदगेण जे सिद्धिमुदाहरंति सायं च पातं उदगं फुसंता । उदगस्स फासेण सिया य सिद्धी सिज्भिमु पाणा बहवे दगंसि ॥ उदकेन ये सिद्धिमुदाहरन्ति, सायं च प्रातः उदक स्पृशन्तः । उदकस्य स्पर्शेन स्याच्च सिद्धिः, असैत्सुः प्राणा बहवो दके॥

१४. जो मनुष्य सांफ-सबेरे जल से नहाते हुए जल-स्नान से मोक्ष होना वतलाते हैं, वे (इस सचाई को भूल जाते हैं कि) यदि जल-स्नान से मोक्ष होता तो जल में रहने वाले बहुत प्राणी मुक्त हो जाते, "

१५. मच्छा य कुम्मा य सिरीसिवा य मंगू य उद्दा दगरक्लसा य । अट्टाणमेयं कुसला वयंति उदगेण सिद्धि जमुदाहरंति ।। मत्स्याश्च क्रमीश्च सरीसृपाश्च, मद्गवश्च उद्रा दकराक्षसाश्च । अस्थानमेतत् कुशला वदन्ति, उदकेन सिद्धि यदुदाहरन्ति।। १५. जैसे—-मछली, कछुए, जल-सर्पं क्ष् बतखं , ऊद्विलावं और जल-राक्षस । जो जल से मोक्ष होना बत-लाते है, उसे कुशल पुरुष अयुक्त कहते हैं।

- १६, उदगं जती कम्ममलं हरेज्जा
  एवं सुहं इच्छामित्तमेव।
  अंधं व णेयारमणुस्सरंता
  पाणाणि चेवं विणिहंति मंदा।।
- उदकं यदि कर्ममलं हरेत्, एवं गुभं इच्छामात्रमेव। अन्धमिव नेतारमनुसरन्तः, प्राणान् चैवं विनिघ्नन्ति मन्दाः॥
- १६. जल यदि (अशुभ) कर्म-मल का हरण करता है तो वह शुभ कर्म का भी हरण करेगा। (जल से कर्म-मल का नाश होता है) यह इच्छा-कल्पित है। जैसे अंधे नेता के पीछे चलते हुए अंधे पथ से भटक जाते हैं वैसे ही ही मंद-मित मनुष्य (शौचवाद का अनुसरण कर) प्राणियों का वध करते हैं (धर्म के पथ से भटक जाते हैं)।

- १७.पावाइं कम्माइं पकुष्वओ हि सीओदगं तू जइ तं हरेज्जा । सिक्किसु एगे दगसत्तघाती मुसं वयंते जलसिद्धिमाहु ॥
- पापानि कर्माणि प्रकुर्वतो हि, शीतोदकं तु यदि तद् हरेत्। असैत्सुः एके दकसत्वघातिनः, मृषा वदन्ति जलसिद्धिमाहुः॥
- १७. यदि सजीव जल पाप-कर्म करने वाले के (पाप-कर्म का) हरण करता तो जल के जीवों का वध करने वाले (मछुए) मुक्त हो जाते । जो जल से मोक्ष होना बतलाते हैं वे असत्य बोलते हैं।

- १८. हुतेण जे सिद्धिमुदाहरंति सायं च पायं अगणि फुसंता। एवं सिया सिद्धि हवेज्ज तेसि अगणि फुसंताण कुकम्मिणं पि।।
- हुतेन ये सिद्धिमुदाहरिन्त, सायं च प्रातः अभिन स्पृशन्तः। एवं स्यात् सिद्धिभवेत्तेषां, अभिन स्पृश्ततां कुकमिणामिष।।
- १ द सांभ और सबेरे अग्नि का स्पर्श करते हुए जो हवन से मोक्ष होना बतलाते हैं <sup>१९</sup>, वे (इस सचाई को भूल जाते हैं कि) यदि अग्नि के स्पर्श से मोक्ष होता तो अग्नि का स्पर्श करने वाले कुकर्मी (वन जलाने वाले आदि) <sup>१७</sup> भी मुक्त हो जाते।

१६. अपरिच्छ दिद्धिण हु एव सिद्धी एहिति ते घातमबुज्भमाणा । भूतेहि जाण पडिलेह सातं विज्जं गहाय तसथावरेहि ॥ अपरीक्ष्य हिष्टं न खलु एव सिद्धिः, एष्यन्ति ते घातमबुध्यमानाः । भूतेषु जानीहि प्रतिलिख्य सातं, विद्यां गृहीत्वा त्रसस्थावरेषु ॥

१६. दृष्टि की परीक्षा किए बिना मोक्ष नहीं होता। बोधि को प्राप्त नहीं होने वाले (मिथ्यादृष्टि) विनाश को परीक्षा होंगे। (इसलिए दृष्टि की परीक्षा करने वाला) विद्या को " ग्रहण कर त्रस और स्थावर प्राणियों में सुख की अभिलाषा होती है, इसे जाने। "

- २०.थणंति लुप्पंति तसंति कम्मी
  पुढो जगा परिसंखाय भिक्ख्।
  तम्हा विऊ विरए आयगुत्ते
  दर्दुं तसे य प्पडिसाहरेज्जा।।
- स्तनन्ति लुप्यन्ति त्रस्यन्ति कर्मिणः, पृथक् जीवाः परिसंख्याय भिक्षुः । तस्माद् विद्वान् विरतः आत्मगुप्तः, दृष्ट्वा त्रसांद्च प्रतिसंहरेत् ।।
- २०. अपने कर्मों से बंधे हुए<sup>33</sup> नाना प्रकार के त्रस प्राणी (मसुष्य के पैर का स्पर्श होने पर) आवाज करते हैं, भयभीत और त्रस्त हो जाते हैं, सिकुड़ और फैल जाते हैं—यह जानकर विद्वान, विरत और आत्मगुष्त भिक्षु<sup>34</sup> त्रस जीवों को (सामने आते हुए) देखकर (अपने पैरो का) संयम करे।<sup>34</sup>

२१. जे धम्मलद्धं विणिहाय भुंजे वियडेण साहद्दुय जे सिणाइ। जे धावती लूसयई व वत्थं अहाहु से णागणियस्स दूरे।। यो धर्मलब्धं विनिधाय भुंक्ते, विकटेन संहत्य च यः स्नाति । यो धावति लूशयति वा वस्त्रं, अथाहुः सः नाग्न्यस्य दूरे।। २१. जो भिक्षा से प्राप्त<sup>34</sup> अन्न का संबय कर<sup>34</sup> भोजन करता है, जो अरीर को संकुचित कर निर्जीव जल से<sup>35</sup> स्नान करता है, जो कपड़ों को धोता है उन्हें फाड़ कर छोटे और सांध कर बड़े करता है<sup>36</sup> वह नाय्न्य (श्रामण्य) से<sup>36</sup> दूर है, ऐसा कहा है।

- २२ कम्मं परिण्णाय दर्गसि धीरे वियडेण जीवेज्ज य आदिमोक्खं से बीयकंदाइ अभुंजमाणे विरए सिणाणाइसु इत्थियासु॥
- कर्म परिज्ञाय दके धीरः, विकटेन जीवेच्चादिमोक्षम्। स बोजकन्दादोन् अभुञ्जानः, विरतः स्नानादिषु स्त्रीषु।।
- २२. 'जल के समारंभ से कर्म-बंध होता है'— ऐसा जानकर धीर मुनि मृत्यु पर्यन्त' निर्जीव जल से जीवन विताए। वह बीज, कंद आदि न खाए, स्नान आदि तथा स्त्रियों से विरत रहे।

- २३, जे मायरं चिपयरं चिहिच्चा गारं तहा पुत्तपर्सु धणं च। कुलाइं जे धावित साउगाइं अहाहु से सामणियस्स दूरे।।
- यो मातरं च पितरं च हित्वा, अगारं तथा पुत्रपशुं धनं च। कुलानि यो धावति स्वादुकानि, अथाहः स श्रामण्यस्य दूरे॥
- २३. जो माता, पिता घर, पुत्र, पशु और धन को छोड़कर स्वादु भोजन वाले कुलों की ओर दौड़ता है, वह श्रामण्य से दूर है, ऐसा कहा है।

- २४. कुलाइं जे धावति साउगाइं आधाइ धम्मं उदराणुगिद्धे। से आरियाणं गुणाणं सतंसे जे लावएज्जा असणस्स हेउं।।
- कुलानि यो धावति स्वादुकानि, आख्याति धर्मं उदरानुगृद्धः । स आर्याणां गुणानां शतांशे, यः लापयेत् अश्वनस्य हेतुम्।।
- २४. जो स्वादु भोजन वाले कुलों की ओर दौड़ता है, पेट भरने के लिए धर्म का आख्यान करता है<sup>4</sup> और जो भोजन के लिए अपनी प्रशंसा करवाता है, वह आर्य-श्रमणों की गुण-संपदा के सौवें भाग से भी हीन होता है।<sup>43</sup>

## सूयगङो १

३२७ ग्रन्थः कुशीलपरिभाषितः इलोक २५-३०

२४. णिवलम्म दीणे परभोयणम्मि मुहमंगलिओदरियं पगिद्धे। णीवारगिद्धे व महावराहे अदूर एवेहिइ घातसेव।। निष्कम्य दीनः परभोजने,
मुखमांगलिकः औदर्यं प्रगृद्धः ।
नीवारगृद्ध इव महावराहः,
अदूरे एव एष्यति घातमेव ॥

२५. जो अभिनिष्क्रमण कर गृहस्थ<sup>4</sup> से भोजन पाने के लिए दीन होता है, भोजन में आसक्त होकर दाता की प्रशंसा करता है,<sup>45</sup> वह चारे के लोभी<sup>45</sup> विशालकाय सूअर की भांति शीघ्र ही नाश को प्राप्त होता है।

२६. अण्णस्स पाणस्सिहलोइयस्स अणुष्पियं भासति सेवमाणे । पासत्थयं चेव कुसीलयं च णिस्सारए होइ जहा पुलाए ॥

अन्नस्य पानस्य इहलौिककस्य, अनुप्रियं भाषते सेवमानः। पार्श्वस्थतां चैव कुशीलतां च, निःसारको भवति यथा पुलाकः।। २६. जो इहलौकिक<sup>4</sup> अन्न-पान के लिए प्रिय वचन बोलता है,<sup>47</sup> पार्ग्वस्था<sup>46</sup> और कुक्षीलता<sup>45</sup> का सेवन करता है<sup>16</sup> वह पुआल<sup>15</sup> की भांति निस्सार हो जाता है।

२७. अण्णायपिडेणऽहियासएज्जा णो पूयणं तवसा आवहेज्जा। सद्देहि रूवेहि असज्जमाणे सब्वेहि कामेहि विणीय गेहि।। अज्ञातिषिण्डेन अध्यासीत, नो पूजनं तपसा आवहेत्। शब्देषु रूपेषु असजन्, सर्वेषु कामेषु विनीय गृद्धिम्।। २७. मुनि अज्ञातिपण्ड की एपणा करे। 15 (आहार निमलने पर भूख को) सहन करे। 15 तपस्या से पूजा पाने की अभिनलापा न करे। शब्दों और रूपों में आसक्त न हो और सभी कामों—इिन्द्रय-विषयों की लालसा को त्यागे। 15 प

२८. सन्वाइं संगाइं अइन्च धीरे सन्वाइं दुक्लाइं तितिक्लमाणे । अल्लिले अगिद्धे अणिएयचारी अभयंकरे भिक्लु अणाविलप्पा ।. सर्वान् संगान् अतीत्य धोरः, सर्वाणि दुःखानि तितिक्षमाणः । अखिलः अगृद्धः अनिकेतचारो, अभयकरो भिक्षुः अनाविलात्मा ॥

२८. धीर मुनि सभी संसर्गों को<sup>९६</sup> छोड़कर सभी दुःखों को सहन करे । वह (गुणों की उत्पत्ति के लिए) उर्वर,<sup>९७</sup> अना-सक्त, अनिकेतचारी, अभयंकर और निर्मल चित्त वाला हो ।

२६: भारस्स जाता मुणि भुंजएज्जा कंखेज्ज पावस्स विवेग भिन्छू। दुक्खेण पुद्ठे घुयमाइएज्जा संगामसोसे व परं दमेज्जा॥

भारस्य यात्रायै मुनिर्भूञ्जोत, काक्षेत् पापस्य विवेक भिक्षुः । दुःखेन स्पृष्टः धृतमाददीत, संग्रामशीर्षे इव परं दाम्येत्।। २६. मुनि संयमभार को बहुन करने के लिए<sup>१</sup> भोजन करे। पाप का विवेक<sup>१</sup> (पृथक्करण) करने की इच्छा करे। दु:ख से स्पृष्ट होने पर शांत<sup>१</sup> पहे। <sup>१०१</sup> संग्राम के अग्निम-पंक्ति के योद्धा की भांति कामनाओं का<sup>१०१</sup> दमन करे।

३०. अवि हम्ममाणे फलगावतही समागमं कंखइ अंतगस्स । णिद्धय कम्मं ण पवंचुवेइ अक्खक्खए वा सगडं ति बेमि ।। अपि हन्यमानः फलकावतष्टो, समागमं कांक्षति अन्तकस्य । निर्धूय कर्म न प्रपञ्चं उपैति, अक्षक्षये इव शकटं इति ब्रवीमि ।।

३०. परीवहों से आहत होने पर दोनों ओर से छीले गए फलक की भांति <sup>र-३</sup> (शरीर और कषाय-दोनों को) कृश करने वाला मुनि काल के <sup>र-१</sup> आने की आकांक्षा करता है। वह कर्म को क्षीण कर प्रपंच (जन्म-मरण) में नहीं जाता, <sup>र-१</sup> जैसे धुरा के टूट जाने पर गाड़ी।

— ति बेमि ॥

—इति ब्रवीमि ।

--ऐसा मैं कहता हूं।

#### टिप्पण : भ्रध्ययन ७

#### इलोक १ :

#### १. तृण, वृक्ष (तण रुक्ख)

ये प्रथमा विभक्ति के बहुवचनान्त पद---'तणा रुक्ला' के स्थान पर विभक्तिरहित प्रयोग हैं।

## २. जरायुज (जराउ)

मूल शब्द है-जराउया। यहां 'या' का लोप हुआ है।

## ३. संस्वेदज (संसेयया)

संस्वेदज-वाष्प या द्रवता से उत्पन्न होने वाले जीव !

चूर्णिकार के अनुसार गाय के गोधर आदि में कृमि, मिक्षका आदि उत्पन्न होते हैं। वे संस्वेदज कहलाते हैं। तथा जूं, खटमल, लीख आदि भी संस्वेदज प्राणी हैं। रें

वृत्तिकार ने जूं, खटमल, कृमि आदि को संस्वेदज माना है। र

बौद्ध साहित्य में संस्वेदज की व्याख्या इस प्रकार है-पृथिवी आदि भूतों की द्रवता से उत्पन्न प्राणी 1

#### ४. रसज (रसया)

दही, सीवीरक (कांजी), मद्य आदि में उत्पन्न सूक्ष्म-पक्ष्म वाले जीव रसज कहलाते हैं। ये बहुत सूक्ष्म होते हैं। देखें - दसवेआलियं ४ । सूत्र ६ का टिप्पण ।

#### इलोक २:

# प्र. (एताइं कायाइं पवेइयाइं)

काय अब्द पुल्लिंग है किन्तु प्राकृत में लिंग नियन्त्रित नहीं होता, इसलिए ये नपुंसक लिंग में प्रयुक्त हैं।

# ६. सुख (दुःख) को देख (पडिलेह सायं)

सुख-प्रतिलेखना का अर्थ है—सुख को देखना, उसकी समीक्षा करना—जैसे मुफ्ते सुख प्रिय है वैसे ही सब जीवों को सुख प्रिय है। इस प्रकार सुख की प्रतिलेखना करने वाला किसी प्राणी के सुख में बाधा उत्पन्न नहीं करता।

चूर्णिकार आ अभिप्राय यह है—जंसे मुक्ते दुःख प्रिय नहीं है, सुख प्रिय है, वैसे ही सभी जीवों को दुःख अप्रिय है और सुख प्रिय है—ऐसा सोचकर किसी भी प्राणी को दुःख न दे।

- १<sub>. चू</sub>र्णि, पृ०१४२: संस्वेदजाः गोकरीषादिषु कृमि-मक्षिकादयो जायन्ते जूगा-<mark>मंकुण-लिक्खादयो</mark> य ।
- २. वृत्ति, पत्र १५४ : संस्वेदाज्जाताः संस्वेदका थुकामस्कुणकुम्यादयः ।
- ३ अभिधर्मकोश ३/८ : संस्वेदज-भुतानां पृथिव्यादीनां संस्वेदाद् द्रवत्वलक्षणाज्जाता ।
- ४. (क) चूर्णि, पृ० १६२ : रसजा दिधसोबीरक-मदादिषु।
  - (ख) वत्ति, पत्र १५४ : ये च रसजाभिधाना दधिसौवीरकादिषु रूतपक्ष्मसन्निमा इति ।
- ५. चूर्णि, पृ० १५२,१५३ : प्रत्युपेक्ष्य सातं सुखिमत्यर्थः । कधं पिडलेहेति ?---जध मम न पियं दुक्खं सुहं चेट्ठं एवमेवां पिडलेहिता दुःखमेवां न कार्यं णवएण भेदेण ।

श्रध्ययन ७ : टिप्पण ७-६

#### ७. हिंसा करता है (आयदंडे)

चूर्णिकार ने आत्मदंड के दो अर्थ किए हैं।

- १. जीव-निकायों को अपनी आत्मा से दंडित करने वाला।
- २. जीव-निकायों की हिंसा से अपने आपको दंडित करने वाला ।

वृत्तिकार ने जीव-निकायों के समारंभ को आत्मदंड माना है। वैकल्यिक रूप में उन्होंने 'आयतदंड' मानकर इसका अर्थ— दीर्घदंड अर्थात् दीर्घकाल तक जीवों को पीडित करने वाला, किया है।

#### विपर्यास (जन्म-मरण) को प्राप्त होता है (विप्परियासुवेति)

यहां दो पद हैं - 'विष्पारयासं' और 'उवेति' । इन दो पदों में संधि कर अनुस्वार को अलाक्षणिक माना है ।

विषयीस का अर्थ है — जन्म-मरण या संसार । जो व्यक्ति जीव-निकायों की हिंसा करता है वह विषयीस को प्राप्त होता है — जन्म-मरण के चक्र में फंस जाता है।

चूर्णिकार ने इसका बैकल्पिक अर्थ इस प्रकार किया है—वह सुखार्थी प्राणी उन जीव-निकायों की हिसा करता है और उन्हीं जीव-निकायों में जन्म लेकर उन-उन दुःखों को पाता है, सुख के विपरीत दुःख को प्राप्त होता है। धर्मार्थी होकर हिसा करने वाला अधर्म को प्राप्त होता है। मोक्षार्थी होकर हिसा करने वाला संसार को प्राप्त होता है।

वृत्तिकार ने भी इसी आशय से विवयांस के तीन अर्थ किए हैं --

- १. जन्म-मरण करना ।
- २. व्यत्यय-सुख के लिए किया करना और दुःख पाना । मोक्ष के लिए किया करना और संसार पाना ।
- ३. संसार।

#### ६. श्लोक १, २:

इन दो क्लोकों में कायों का प्रवेदन किया गया है। 'काय' का अर्थ है उपचय। जीवों के छह काय या निकाय होते हैं। यह्जीविनिकाय जैन दर्शन का प्रमुख सिद्धान्त है। आचार्य सिद्धानेन ने लिखा है-प्रभो ! आपकी सर्वज्ञता को प्रमाणित करने के लिए केवल पड्जीविनिकाय का सिद्धान्त ही पर्याप्त है। छह जीव कायों का वर्गीकरण कई प्रकार से मिलता है। आचारांग में पृथ्वी पानी, अग्नि, वनस्पति, त्रस और वायु--छह कायों का इस प्रकार वर्गीकरण मिलता है। प्रस्तुत प्रकरण में पृथ्वी, पानी, अग्नि, वायु, नृणक्क्षाबीज और त्रस-यह वर्गीकरण उपलब्ध है। दशवैकालिक पार में भी यही वर्गीकरण मिलता है। उसके चौथे अध्ययन में कम यही है, किन्तु नृणक्क्षाबीज के स्थान पर वनस्पति का प्रयोग मिलता है।

- १ चूर्णि, पृ०१५३: **एवां कायानां आ**ताओ दंडेन्ति, अथवा स एवाऽऽत्मानं दण्डयति य ए**वां दंडे** णिसिरति स आत्मदण्ड: 1
- २. वृत्ति, पत्र १५४ : यथैभिः कार्यैः समारभ्यकालैः पीड्यमानैरात्मा दण्ड्यते, एतत्समारम्भादात्मदंडो भवलीत्पर्यः, अथवैभिरेव कार्ययें आयतदंडा दीर्घदंडाः, एतदुक्तं भवति—एतान् कायान् ये दीर्घकालं दण्डयन्ति—पीडयन्तीति ।
- ३. चूर्णि, पत्र १५३ : विपर्यासो नाम जन्म-यरणे, संसारी वा सिपर्याती भवति ।
- ४. चूर्णि, पृ० १५३: अथवा मुखार्यी तानारभ्य तानेटानुप्रविष्य तानि तानि दुःखान्यवाप्नुते, मुखविपर्यासभतं दुःखमवाप्नोति । विपरीतो मावो विपर्यासः, धर्मार्थी तानारभ्याधर्ममापनोति, प्रोक्षार्थी तानारभमाणः संसारमापनोति ।
- ५. वृत्ति, पत्र १५४: ते एतेष्वेव —पृथिव्यादिकायेषु विविधिम् —अनेकप्रकारं परि—समन्ताद् आशु—क्षिप्रमुपसामीप्येन यान्ति— व्रजन्ति, तेष्वेव पृथिव्यादिकायेषु विविधमनेकप्रकारं भूयो भूयः समुत्पद्यन्त इत्यर्थः यदि वा विषयितो— व्यत्ययः सुर्लायिभिः कायसमारम्भः कियते तत्समारम्भेण च दुःसमेवावाप्यते न सुर्वामिति, यदि वा कुतीर्थिका मोक्षार्थमेतैः कायैर्यां कियां कुर्वन्ति तया संसार एव भवतीति ।
- ६ : द्वात्रिशस् द्वात्रिशिका १/१३ : य एव षड्जीवनिकायविस्तरः, परैरनालीढपथस्त्वयोदितः । अनेन सर्वज्ञपरोक्षणक्षमास्स्विय प्रसादोदयसोत्सवाः स्थिताः ॥
- ७. आयारो, प्रथम अध्ययन ।

अंडज, जरायुज, संस्वेदज और रसज—ये सब त्रस प्राणियों के प्रकार हैं। आचारांग में इनके अतिरिक्त तीन प्रकार और मिलते हैं—पोतज, उद्भिज्ज और औपपातिक।

#### इलोक ४६:

#### १०. जाति पथ (जन्म-मरण) में (जाईपहं)

'जाति' का अर्थ है जन्म, और 'पह' का अर्थ है—पथ, मार्ग। जाईपहं—अर्थात् उत्पत्ति का मार्ग। तात्पर्य में इसका अर्थ है—संसार, जन्म-मरण की परंपरा। चूर्णिकार ने 'जाईवहं' पाठ मानकर 'जाई' का अर्थ जन्म और 'वह' का अर्थ मरण किया है।

#### ११. विनिघात (शारीरिक मानसिक दुःख) को (विणिघायं)

विनिघात का अर्थ है---शारीरिक और मानसिक दु:ख का उदय अथवा कर्मों का फल-बिपाक। र्वे वृत्तिकार ने इसका अर्थ विनाश किया है। भ

#### १२. जन्म-जन्म में (जाति जाति)

चूणिकार ने इस दोहरे प्रयोग को 'वीप्सा' के अर्थ में माना है। अर्थात् उन-उन जातियों में, त्रस-स्थावर जातियों में।

#### १३. भर जाता है (मिज्जित)

इसका संस्कृत रूप है---मीयते । यह रूप दो धातुओं से बनता है--

- १. माङ्क माने--मीयते ।
- २. मीङ् हिंसायां —मीयते ।

एक का अर्थ है--भरना और दूसरे का अर्थ है-हिसा करना।

इन दोनों के आधार पर इस चरण का अर्थ होगा-

- वह अज्ञानी प्राणियों को पीड़ित करने वाला जो कर्म करता है, उससे वह भर जाता है।
- २. वह अज्ञानी उसी कर्म के द्वारा मारा जाता है अथवा 'यह चोर है' 'यह पारदारिक हैं'—इस प्रकार लोक में वह बताया जाता है।'

चूर्णिकार ने 'मज्जते' पाठ की भी सूचना दी है। उसका अर्थ है-निमग्न होना, डूबना र्

#### १. आयारो, १।११८ : से बेमि—संतिमे तसा पाणा, तं जहा---अंडया पोषया जराउया रसया संसेयया समुच्छिमा उब्सिया ओववाइया ।

- २. वृत्ति, पत्र १४४।
- ३, चूणि, पृ० १५३ : जातिश्च वधश्च जाति-वधौ, जन्म-मरण इत्युक्तं भवति ।
- ४. चूणि, पृ० १५३ : अधिको णियतो वा घातः निघातः, विविधो वा घातः शरीरमानसा दुःखोदया अहुपगारकम्मफलविवागो वा ।
- ५. वत्ति, पत्र १५५ : विनिघातं विनाशम् ।
- ६. चूर्णि, पृ० १५३ : जातिजातीति वीप्सार्थः, तासु तासु जातिसु ति तस-थावरजातिसु ।
- ७. वृत्ति, पत्र १४५ : तेनैव कर्मणा मीयते—भ्रियते पूर्यते, यदि वा 'मोङ्' —हिंसायां मीयते—हिंस्यते ।
- द्र. बुत्ति, पत्र १५५।
- ६. चूणि, पृ० १५३ : मज्जते वा निमज्जद इत्यर्थः ।

#### ग्रध्ययन ७ : टिप्पण १४

#### इलोक ४:

#### १४. (अस्सि च लोए .....तह अण्णहा वा)

चूर्णिकार ने इन दो चरणों को बहुत विस्तार से समकाया है। उनके अनुसार इनकी व्याख्या इस प्रकार है—कर्म चार प्रकार के होते हैं—ै

- १. इहलोक में दुश्चीर्ण कर्म इहलोक में अणुभक्तलियाक वाले होते है
- २. इहलोक में दुश्चीर्ण कर्म परलोक में अशुभफलविपाक वाले होते हैं
- ३. परलोक में दुश्चीर्ण कर्म इहलोक में अशुभफलविपाक वाले होते हैं
- ४. परलोक में दुश्चीर्ण कर्म परलोक में अशुभफलविपाक वाले होते हैं

जैसे किसी व्यक्ति ने किसी व्यक्ति का इहलोक (वर्तमान) में शिरच्छेद किया तो उसके पुत्र ने उसका पुनः शिरच्छेद कर डाला -- यह प्रथम विकल्प है ।

किसी व्यक्ति के अणुभ का उदय वर्तमान भव में नहीं हो सका तो उसके नरक आदि में उत्पन्न होने पर वहां उसका विपाक उसे भोगना पड़ा — यह दूसरा विकल्प है।

परलोक में किया हुआ कर्म इहलोक में फलता है, जैसे —मृगापुत्र ने इस भव में अशुभविषाक भोगना पड़ा । (देखें —विपाक सूत्र) यह तीसरा विकल्प है ।

एक जन्म में किया हुआ कर्म तीसरे या चौथे आदि जन्मों में भोगा जाता है ---यह चौथा विकल्प है।

जैसा कर्म किया जाता है उसका विपाक उसी रूप में या भिन्न प्रकार से भी होता है । जैसे किसी ने दूसरे का सिर काटा है तो कर्म विपाक में उसका भी सिर कट सकता है । वह अनन्तवार या हजारों बार ऐसा हो सकता है ।

दूसरे चरण में 'तथा' और 'अन्यथा'—ये दो शब्द हैं। चूणिकार ने 'तथा' का अर्थ जिस रूप में कर्म किया उसी रूप में उसका विपाक भोगना और 'अन्यथा' का अर्थ जिस रूप में कर्म किया उससे अन्यथा रूप में विपाक भोगना किया है। सिरच्छेद करने वाले का सिरच्छेद होता है —यह तथाविपाक है। सिरच्छेद करने वाले का हाथ या अन्य अंग काटा जाता है अथवा कोई शारीरिक या मानसिक वेदन होता है — यह अन्यथा विपाक है। इस प्रकार जो मनुष्य जितनी मात्रा में दूसरे को पीड़ा पहुंचाता है, उसी मात्रा में अथवा हजारगुना अधिक मात्रा में वह दुःख पाता है।

वृत्तिकार की व्याख्या इस प्रकार है-- र

- १. चूर्णि. पृ० १४३ : इद्यलोगे दुन्चिण्णा कम्मा इहलोगे असुभफलिववागा १ इहलोए दुन्चिण्णा कम्मा परलोए असुभफलिववागा २ परलोक दुन्चिण्णा कम्मा इहलोगे असुभफलिववागा ३ परलोए दुन्चिण्णा कम्मा परलोए असुभफलिववागा ४ । कथम् ? उच्यते केम-चित् कस्यचित् इहलोके शिरिश्छन्नं तस्याप्यन्येन छिन्नं एवं इहलोगे कतं इहलोगे च फलात १, णरगाइसु उववण्णस्स (इहलोगे कतं परलोगे फलित) २, परलोए कतं इहलोए फलित, जधा दुहिववागेसु नियापुत्तस्स ३ परलोए कतं परलोए फलित, दीहकालिहितीयं कम्मं अण्णिम्स भवे उदिज्जित ४ । अथवा इहलोक इह चारकवन्धः अनेकैयातनाविशेषैः तत् वेवपित, तदन्यथावेवितं कस्यचित् परलोके तेन वा प्रकारेण अन्येन वा प्रकारेण विपाको भवित । तथाविपाकस्तर्थवास्य शिरिश्छ्यते, तत् पुनरनन्तशः सहस्रशो वा, अथवा असकृत्तथा सकृदन्यथा अथवा शतशाशिक्यते अन्यथित सहस्से वा । अथवा शिरिश्छत्त्वते त शिरश्छेदमवाप्नोति हस्तच्छेदं पादच्छेदं वा अन्यतराङ्गछेदं वा प्राप्नोति, सारीर-माणसेण वा दुक्खेण वेद्यते । एवं यादृशं दुःखमात्रं परस्योत्यादयित जतो मात्रतः शतशोमात्राधिकत्वं प्राप्नोति अन्यया वा ।
- २. वृत्ति, पत्र १४६ : यान्याशुकारीणि कर्माणि तान्यस्मिन्नेव जन्मिन विपाकं ददित, अथया परस्मिन् जन्मिन नरकादी तस्य कर्म विपाकं ददित 'शताग्रशो वे' ति बहुषु जन्मसु येनैव प्रकारेण तदशुममाचरन्ति तथैवोदीयते तथा—अन्यथा वेति, इदशुक्तं मर्वात—किञ्चिन्तः कर्म तद्भव एव विपाकं ददिति किञ्चिच्च जन्मान्तरे, यथा—मृगाषुत्रस्य दुःखविपाकाद्ये विपाकश्रुताङ्गश्रुतस्कन्धे कथितमिति, दीर्घकालस्थितिकं त्वपरजन्मान्तिरतं वेद्यते, येन प्रकारेण सकृत्तथैवानेकशो वा, यदि वाऽन्येन प्रकारेण सकृत्सहस्रशो वा शिरश्छेदा-दिकं हस्तपादच्छेदादिकं चानुभूयत इति ।

शीध्र फल देने वाले कर्म उसी जन्म में फल देते हैं अथवा पर-जन्म नरक आदि में फल देते हैं। वे कर्म एक ही भव में तीव फल देते है अथवा अनेक भवों में तीव फल देते हैं। जिस प्रकार से अशुभ कर्म का आचरण किया है, उसी प्रकार से उसकी उदी-रणा होती है अथवा दूसरे प्रकार से भी उसकी उदीरणा हो सकती है।

इसका आश्रय यह है कि कोई कर्म उसी भव में अपना विपाक देता है और कोई दूसरे भव में । जिस कर्म की स्थिति दीर्घ-कालिक होती है, उसका विपाक दूसरे भव में प्राप्त होता है । जिस प्रकार कर्म किया गया है, उसी प्रकार वह एक बार या अनेक वार फलित होना है। अथवा एक बार शिरच्छेद करने वाला एक बार या हजारों वार सिरच्छेद अथवा हाथ, पैर आदि के छेदन रूप फल पाता है।

#### १५. आगे से आगे (परं परं)

चूणिकार ने 'परंपरेण' शब्द मानकर उसका अर्थ--अनन्त भवों में किया है। वित्तिकार ने 'परं-परं' का अर्थ---प्रकृष्ट प्रकृष्ट किया है। वि

#### १६. दुष्कृत का (दुष्णियाणि)

यह 'दुण्णीयाणि' शब्द है। किन्तु छन्द की अनुकूलता की दृष्टि से यहां 'ईकार' को ह्रस्व किया गया है।

इस क्लोक का प्रतिपाद्य यह है कि किए हुए कर्मों का भोग किए बिना उनका विनाश नहीं होता। जो मनुष्य जिस रूप में जिस प्रकार का कर्म करता है, उसका विपाक भी उसे उसी रूप में या दूसरे रूप में भोगना ही पड़ता है। कर्मों को भोगे विना उनका विनाश नहीं होता। कहा है—

मा होहि रे विसन्नो जीव तुमं विमणदुम्मणो बीबो । णहु चितिएण फिट्टइ तं दुक्लं जं पुरा रह्यां ॥१॥ जइ पिवसिन पायालं अर्डींव व दीर गुहं समुदं वा । पुरुवकयाउ न चुक्कसि अप्पाणं घायसे जहिब ॥२॥

'रे जीव ! तू विषण्ण मत हो । तू दीन और दुर्मना मत हो । जो दुःख (कर्म) तूने पहले उत्पन्न किया है, वह चिन्ता करने मात्र से नहीं मिट सकेगा।'

'रे जीव ! तू चाहे पातल, जंगल, कन्दरा, गुफा या समुद्र में भी चला जा, अथवा तू अपने आपकी घात भी कर ले, किंतु पूर्वीजित कर्मीं से तू बच नहीं पायेगा ।

#### इलोक ५:

#### १७. जो माता पिता को छोड़ (जे मायरं व पियरं च हिच्चा)

प्रश्न होता है कि यहां केवल माता-पिता का ही ग्रहण क्यों किया गया है ? चूर्णिकार का कथन है कि संतान के प्रति इनकी ममता अपूर्व होती है। ये करुणापर होते हैं। इनको छोड़ना किठन होता है, अतः इनका यहां ग्रहण किया गया है। दूसरी बात है कि माता-पिता का संबंध सबसे पहला है, भाई, स्त्री, पुत्र आदि का संबंध वाद में होता है। किसी के भाई, स्त्री, पुत्र आदि नहीं भी होते, अतः प्रधानता केवल माता-पिता की ही है। माता-पिता आदि को छोड़ने का अर्थ है—उनके प्रति रहे हुए ममत्व को छोड़न। "

१. चूर्णि, पृ० १५३: परंपरेणेति परभवे, ततश्च परतरभवे, एवं जाव अणंतेसु भवेसु ।

२. बुक्ति, पत्र १५५ : परं परं अकुब्टं प्रकृष्टम् ।

३. वृत्ति, यत्र १४४ ।

४. चूर्णि, पृ० १५४ : एते हि कर्षणानि कुर्वाणा दुस्त्यजा इत्येतद्प्रहणम्, शेषा हि स्त्रातृ-सार्या-पुत्रादयः सम्बन्धात् पश्चात् स्रवन्ति न भवन्ति वा इत्यतो माता-पितृग्रहणम् ।

ग्रध्ययम् ७ : टिप्पण १६-२३

#### १८. श्रमण का व्रत ले (समणव्वए)

श्रमण का बत स्वीकार कर अर्थात् संन्यास धारण कर, अथवा 'हम श्रमण है'--ऐसा कहते हुए।

#### १६. अह

अथ शब्द का प्रयोग प्रश्न करने, आमन्तर्य दिखाने और वाक्योपन्यास में होता है। विकार ने इसे वाक्योपन्यास के अर्थ में माना है।

#### २०. अपने मुख के लिए (आतसाते)

्सका अर्थ है-- अपने सुख के लिए । जैसे गृहस्थ अपने सुख के लिए पचन-पाचन आदि किया करते हैं, वैसे ही कुछ संन्यासी भी अपने सुख के लिए -- स्वर्ग सुख पाने के लिए पंचाग्नि तप करते हैं, अग्निहोत्र आदि क्रियाएं करते हैं ! र

#### २१. लोक में (लोए)

चूणिकार और वृत्तिकार ने लोक का अर्थ- पाषण्डिलोक अथवा सर्वलोक या गृहस्थलोक किया है।

#### २२. कुशीलधर्म वाला (कुसीलधम्मे)

चूर्णिकार ने इस पाठ के स्थान पर 'अणज्जधम्मे' पाठ की व्याख्या की है। इसका अर्थ है—अनृजुधमंबाला। पाधंडी का धर्म आर्जव रहित कैसे ? यह प्रशन उपस्थित कर चूर्णिकार ने इसका उत्तर दिया है— वह अपने आपको अहिसक कहता है और वास्तव में अहिसक नहीं होता ।

#### श्लोक ६:

#### २३. (उज्जालओ पाण " ""अगण्डितवातएज्जा)

प्रस्तुत दो चरणों का प्रतिपाद्य है कि जो मनुष्य अग्नि को जलाता है, वह भी प्राणियों का वध करता है और जो मनुष्य अग्नि को बुआता है, वह भी प्राणियों का वध करता है। भगवती सूत्र में इस आशय को स्पष्ट करने वाला एक सुन्दर संवाद है। कालोदायों ने भगवान से पूछा—भंते! दो व्यक्ति अग्निकाय का समारंभ करते हैं। एक मनुष्य अग्नि को जलाता है और एक मनुष्य अग्नि को बुआता है। मंते! इन दोनों मनुष्यों में महाकर्म करने वाला कौन है? और अल्प कर्म करने वाला कौन है?

भगवान् ने कहा—कालोदायी ! जो अग्निकाय को जलाता है वह महाकर्म करता है और जो अग्निकाय को बुक्ताता है वह अल्पकर्म करता है।'

भंते ! यह कैसे ?

१. (क) चूणि, पृष्ठ १५४ : अमणवृतिनः अमण इति वा वदन्ति ।

<sup>(</sup>ल) वृत्ति, पत्र १४६ : श्रमणत्रते किल वयं समुपस्थिता इत्येवम्युपगम्य ।

२. चूणि, पृ० १४४ : अय प्रश्ना-ऽऽनन्तयंदिषु ।

३. वृत्ति, पत्र १५६ : अथेति वाक्योपन्यासार्थः ।

४. (क) चूर्णि, पृ० १५४: पञ्चाग्नितापादिभिः प्रकारैः पाकिनिमिसं च भूताई जे हिंसति आतसाते, मूतानीति अग्निमूतानि यानि चान्यानि अग्निना यध्यन्ते आत्मसातिनिमत्तं आत्मसातम् । तद्यया तपन-वितापन-प्रकाशहेतुम् ।

<sup>(</sup>स) वृत्ति, पत्र १४६: आतसते आत्ममुखार्थं। तथाहि-पञ्चाग्नितपसा निष्टप्तदेहास्तथाऽग्निहोत्रादिकया च क्रियया पाषण्डिकाः स्वर्गावाप्तिमिच्छन्तीति, तथा लौकिकाः पचनपाचनादिप्रकारेणाग्निकायं समारभमाणाः सुखमभिलवन्तीति ।

प्र. (क) चूर्णि, पृष्ट १४४ : लोकः पाषण्डिलोकः अथवा सर्वलोक एव ।

<sup>(</sup>ल) वृत्ति, पत्र १५६ : सोऽयं पाषण्डिको लोको गृहस्थलोको वा ।

६. चूर्णि, पृ० १४४: अनार्जवो घर्मो यस्य सोऽयं अणज्जधम्मे । कयं अनार्जवः ? अहिसक इति चारमानं अवते न चाहिसकः ।

मध्ययन ७ : टिप्पण २४-२८

कालोदायी ! जो मनुष्य अग्निकाय को जलाता है वह पृथ्विकायिक, अप्कायिक, वायुकायिक, वनस्पतिकायिक और त्रस-कायिक जीवों की अधिक हिंसा करता है और अग्निकायिक जीवों की कम हिंसा करता है। जो मनुष्य अग्निकाय को बुक्ताता है वह पृथ्वीकायिक आदि जीवों की कम हिंसा करता है और अग्निकायिक जीवों की अधिक हिंसा करता है।

इसलिए कालोदायी ! ऐसा कहा है।

#### २४. मेधावी (मेहावि)

मेधावी का अर्थ है-सत् ओर असत् का विवेक रखने वाला, विद्वान् ।

## २५. अग्नि का समारंभ .....(अगणिसमारभिज्जा)

अस्ति का समारंभ तीन प्रयोजनों से होता है -- तपाना, सुखाना और प्रकाश करना ।

#### श्लोक 🖘 :

## २६. उड़ने वाले (संपातिम)

'संपातिमा' के स्थान पर 'संपातिम'— यह विभक्तिरहित प्रयोग है। चूिणकार ने इसका अर्थ शलभ, वायु, आदि जीव किया है। भारतिम आदि उड़ने वाले त्रस प्राणी संपातिम होते हैं। यह प्रचलित अर्थ है। चूिणकार ने वायु को भी संपातिम बतलाया है, यह एक नया अर्थ है। वायु अग्नि से टकराती है। उससे वायुकायिक जीव मरते हैं। इस दृष्टि से यहां वायुकाय का उल्लेख महस्वपूर्ण है।

## २७. संस्वेदज (संसेदया)

देख-७।१ का टिप्पण।

## २८. इंधन में भी जीव होते हैं (कट्टसमिस्सिता)

इसका अर्थ है—काठ में रहने वाले घुन, चींटियां, कृमि आदि ।

- २. वृत्ति, पत्र १५६ : मेघावी सदसद्विक: सश्रुतिकः।
- ३. चूर्णि, पृ० १५५ : सपन-वितापन-प्रकाशहेतुर्वा स्यात् ।
- ४. चूर्णि, पृ० १५५ : सम्पतन्तीति सम्पातिनः शलभ-वाय्वादयः ।
- (क) चूर्णि, पृ० १४५ : काठ्ठेषु घूण-पिपीलिकाण्डादयः ।
  - (ख) वृत्ति, पत्रा १४७ : घुणपिपीलिकाकुम्यादयः काष्ठाद्याश्रिताश्च ।

१. अंगसुत्ताणि भाग २, भगवई, ७।२२७, २२८: दो भंते! पुरिसा सरिसया सरित्या सरिक्वया सरिसमंडमत्तोवगरणा अण्णमण्णेणं सिद्ध अगणिकायं समारंभंति। तत्य णं एगे पुरिसे अगणिकायं उज्जालेइ, एगे पुरिसे अगणिकायं निव्वावेह। एएसि णं भंते! दोण्हं पुरिसाणं क्यरे पुरिसे महाकम्मतराए चेव? महाकिरियतराए चेव? महासवतराए चेव? महावेयणतराए चेव? कयरे वा पुरिसे अप्पकम्मतराए चेव? अप्पिक्तिरयतराए चेव? अप्पासवतराए चेव? अप्पिक्तिरयतराए चेव? अप्पासवतराए चेव? अप्पिक्तिरयतराए चेव? जे वा से पुरिसे अगणिकायं उज्जालेइ, जे वा से पुरिसे अगणिकायं निव्वावेद?

कालोदाई ! तत्थ णं जे से पुरिसे अगणिकायं उज्जालेइ, से णं पुरिसे महाकम्मतराए चेव '''' तत्य णं जे से पुरिसे अगणिकायं निज्वावेइ, से णं पुरिसे अप्पकम्मतराए चेव ।

से केणट्ठेणं भंते ! एवं बुच्चइ '''''' ? कालोदाई ! तत्थ णं जे से पुरिसे अगणिकायं उज्जालेइ, से णं पुरिसे बहु-तरागं पुढविक्कायं समारभति, बहुतरागं आउक्कायं समारभति अप्यतरागं तेजकायं समारभति, बहुतरागं वाजकायं समारभति, बहुतरागं वणस्यदकायं समारभति, बहुतरागं तसकायं समारभति ।

तत्य णं जे से पुरिसे अगणिकायं निष्यावेद्द, से णं पुरिसे अप्यतरागं पुढिविकायं समारभित, अप्यतरागं आउक्कायं समारभित, बहुतरागं तेउक्कायं समारभित, अप्यतरागं वाउकायं समारभित, अप्यतरागं वणस्सद्दकायं समारभित, अप्यतरागं तसकायं समारभित । से तेणट्ठेणं कालोदायी ! ......।

म्रध्ययन ७ : टिप्पण २६-३१

#### वलोक द:

#### २६. वे जन्म से मृत्यु :: धारण करते हैं (विलंबगाणि)

इसका अर्थ है—जीव के स्वभाव को अथवा जीव की आकृति को दिखाने वाले। वनस्पति जीव हैं। वे जन्म से मृत्यु पर्यन्त, मनुष्य आदि जीवों की भांति, नाना अवस्थाओं को धारण करते हैं। जैसे मनुष्य की कलल, अर्बुद, मांसपेक्षी, गर्भ, प्रसव, बाल, कुमार, युवा, प्रौढ़ और दृढ़— ये अवस्थाएं होती हैं, इसी प्रकार हरित शालि आदि वनस्पति भी जात, अभिनव, संजातरस, युवा, पका हुआ, जीर्ण, सूखा हुआ और मृत— इन अवस्थाओं को धारण करते हैं। इसी प्रकार जब दृक्ष का बीज अंकुरित होता है तब उसे जात कहा जाता है। जब उसकी जड़ उगती हैं, जब वह स्कंध, शाखा और प्रशाखा से बढ़ता है तब वह पोतक कहलाता है। इसी प्रकार वह युवा होता है, मध्यम वय को प्राप्त होता है, जीर्ण होता है और एक दिन ऐसा आता है कि वह मर जाता है। इस प्रकार मनुष्य की भांति सारी अवस्थाएं वनस्पति में होती है।

चूणिकार ने निलंबयंति का अर्थ- दिखाना और वृत्तिकार ने धारण करना किया है।

## ३०. वे आहार से उपचित होते हैं, (आहार-देहाइं)

वनस्पति के शरीर आहार से उपचित होते हैं, यह इसका अर्थ है।

सभी प्राणियों का शरीर आहार के आधार पर टिका होता है। 'अन्तं वे प्राणा:—यह इसी का द्योतक है। इसी प्रकार वनस्पति जीवों का शरीर भी आहारमय है, आहार पर टिका होता है। आहार के अभाव में बक्ष क्षीण हो जाते हैं, म्लान हो जाते हैं, सूख जाते हैं। आहार के आधार पर ही बृक्ष पुष्पित और फलित होते हैं। बृक्ष अधिक फल देते हैं या कम फल देते हैं, इसका आधार आहार की न्यूनाधिक मात्रा ही है। है

वृत्तिकार ने इसका अर्थ सर्वथा भिन्न किया है। उन्होंने 'आहारदेहाय' (सं० आहारदेहाथं) शब्द मानकर इसकी व्याख्या इस प्रकार की है—व्यक्ति वनस्पति के जीवों की अपने भोजन के लिए, शरीर की वृद्धि के लिए, शरीर के घावों को मिटाने के लिए हिंसा करता है।<sup>\*</sup>

वृत्तिकार का यह अर्थ प्रसंगोचित नहीं लगता। सूत्रकार का आशय है कि जैसे त्रस प्राणियों का शरीर आहारमय होता है, वैसे ही स्थावर प्राणियों का शरीर भी आहारमय होता है। बिना आहार के कोई भी शरीर उपचित नहीं होता। कोई प्राणी कवल आहार करे या न करे, परन्तु रोम आहार या ओज आहार तो सब प्राणियों के होता ही है।

## ३१. वे (वनस्पति-जीव) मूल, स्कंध आदि में पृथक्-पृथक् होते हैं (पुढ़ो सियाइं)

वनस्पति की दस अवस्याएं हैं---मूल, कंद, स्कंघ, त्वचा, शाखा, प्रवाल, पत्र, पुष्प, फल और बीज ।

मूल से बीज तक एक ही जीव नहीं होता, अनेक जीव होते हैं। वनस्पति संख्येय, असंख्येय और अनन्त जीवों वाली होती

- १. (क) चूर्णि, पृ० १४४: विलम्बयन्तीति विलम्बकानि, भूनस्वभावं भूताकृति दर्शयन्तीत्पर्यः । तद्यथा—मनुष्ये निषेक-कलला-ऽर्बुद पेशि-ध्यूह्-गर्भ-प्रसव-बाल-कौमार-यौवन-मध्यम-स्थाविर्यान्तो मनुष्यो भवति । एवं हरितान्यिप शाल्यादीनि जातानि अभिनवानि सस्या-नीत्यपदिश्यन्ते, सञ्जातरसाणि यौवनवन्ति, परिषद्यानि जीर्णानि, परिशुष्कानि मृतानीति । तथा वृक्षः अङ्कुरावस्थो जात इत्यपदिश्यते, ततश्च मूलस्कंध-शाखादिभिविशेषैः परिवर्द्धमानः योतक इत्यपदिश्यते, ततो युवा मध्यमो जीर्णो मृतश्चान्ते स इति ।
  - (स) वृत्ति, पत्र १५७ ।
- २. (क) चूर्णि, पृ० १५५ : विलम्बयन्तीति दर्शयन्तीत्यर्थ: ।
  - (स) बुत्ति, पत्र १४७ : विलम्बन्ति धारयन्ति ।
- ३. चूर्णि, पृ० १४५ : अहारमया हि देहा देहिनाम्, अन्तं यै प्राणाः, आहारामावे हि वृक्षा हीयन्ते म्लायन्ते शुष्यन्ते च मन्दफलाश्चा-फलाश्च भवन्ति ।
- ४. वृत्ति, पत्र १५७ : वनस्पतिकावाश्रितान्याहारार्थं देहोपचयार्थं देहक्षतसंरोहणार्थं वाऽऽत्ममुखं 'प्रतीत्य' आश्रिरय यच्छिनत्ति ।
- ४. दशर्वेकालिक, जिनदासचूर्णि, पृ० १३८: मूले कंदे खंघे तया य साले तहप्पवाले य। पत्ते गुण्के य फले बीए दसमे य नायच्या।।

म्रध्ययन ७ : टिप्पण ३२-३५

है। यही इस एद का आशय है।

दसर्वैकालिक आदि आगमों में स्थावर जीवों के लिए 'अणेगजीवा पुढोसत्ता" पाठ है। इसका यही आशय है कि पृथ्वी, पानी आदि असंख्य जीवों के पींड हैं। उन सभी जीवों का स्वतंत्र अस्तित्व है।

कुछ दार्शनिक सम्पूर्ण खन्न में एक ही जीव का अस्तित्व स्वीकार करते हैं । उनके मत को अस्वीकार करने के लिए 'पुढ़ो सियाइं'—यह कथन है ।<sup>३</sup>

## ३२. अपने सुख के लिए (आतसुहं पड्च्च)

इसका अर्थ है---अपने सुख के लिए । जो व्यक्ति अपने, दूसरे या दोनों को सुख पहुंचाने के लिए या दुःख की निवृत्ति करने के लिए अथवा आहार, शयन, आसन आदि साधन-सामग्री के लिए वनस्पति के जीवों की हिंसा करता है '''' ।

वृत्तिकार के अनुसार इसका तात्पर्य है कि आत्मसुख के लिए हिंसा करने का अर्थ है—आहार, देह का उपचय और देहक्षत के संरोहण के लिए हिंसा करना ।`

#### ३३. ढीठ प्रज्ञा वाला (पागिकभपण्णो)

ढीठ प्रशा वाला, दयाहीन प्रशा वाला 1<sup>5</sup>

#### ३४. बहुत जीवों का (बहुणं)

'बहुत' का तात्पर्य यह है कि जो मनुष्य एक का छेदन करता है, यह अनेक जीवों की हिंसा करता है, क्योंकि पृथ्वी आदि एक जीव नहीं, अनेक जीवों के पिंड हैं।"

#### इलोक हः

## ३५. (जाइं च ....बीयाइ)

चूणिकार ने जाति का अर्थ वीज किया है। अंकुर, पत्र, मूल, स्कंध, शाखा, प्रशाखा—ये वनस्पित की दृद्धि के प्रकार हैं। जो व्यक्ति मुसल, ऊखल, चाकू अथवा यंत्रों के द्वारा बीज का विनाश करता है, वह दृद्धि का विनाश करता है। बीज के अभाव में दृद्धि कैसे होगी ? इसका दूसरा अर्थ भी हो सकता है। बीज आदि का विनाश करने वाला जाति का भी विनाश करता है और दृद्धि का भी विनाश करता है। यहां बीज से फल का प्रहण किया है, क्योंकि वनस्पित की दस अवस्थाओं में पहली अवस्था भी बीज है और अन्तिम अवस्था भी बीज है। यह अन्तिम अवस्था फलगत होती है।

- १. चुर्णि, पृ० १५५ : पुढो सिताणि पृथक्-पृथक् श्रितानि, न तु य एव मूले त एव स्काधे, केषाञ्चिदेकजीवो वृक्षः तद्व्युदासार्थं पुढो-सिताईं ति । तान्येवम् — संक्षेजजजीविताणि (असंक्षेज्जजीविताणि) अर्णतजीविताणि वा ।
- २. दसदेआलियं ४।सूत्र ४-८।
- ३. चूणि, पृ०: १४४: पुढो सिताणि ·····तद्ब्युदासार्थं पुढोसिताई ति ।
- ४. चूर्णि, पृ० १४५ : आत्म-परोभवसुह-दुःखहेतुं वा आहार-संघणा-ऽऽसणादिखवभोगत्थं ।
- ५. वृत्ति, पत्र १५७।
- ६. (क) चूर्णि पृ० १४४ : प्रायत्भिप्राज्ञो नाम निरनुकोशमितः।
  - (ख) दत्ति, पत्र १५७ : प्रागत्भ्यात् धाष्ट्यविष्टम्भाद् ..... निरनुकोशतया ।
- ७. चूर्णि, पृ० १५५ : एगमपि छिन्दन् बहून् जीवान् निपातगति, एगपुढवीए अणेगा जीवा ।
- द्र. (क) चूर्णि पृ० १४४ : जातिरिति बीजम्, तं मृशलोद्य्यला-ऽस्यादिभिविनाशशन्ति । यन्त्रकैश्च जातिविनाशे अङ्कुरादिबृद्धिर्हता एव, जात्यभावे कुतो वृद्धिः ? अधवा जाति पि विणासेति बीजं । मुर्द्धि (वृद्धि) पि णासेति अङ्कुरादि । बीजादीति बीजा-ऽङ्कुरादिकशो दिशतः, पुग्वाणुपुग्वो च दसविधाणं ।
  - (स) वृत्ति, पत्र १५७ : 'जातिम्' उत्पत्ति तथा अङ्कुरपत्रमूलस्कंधशाखाप्रशाखामेदेन वृद्धि च विनाशयन् बीजानि च तत्फलानि विनाशयन् हरितानि छिन्नसीति ।

#### ३६. अपने आप को दंडित करता है (आयदण्डे)

इसका अर्थ है—अपने आपको दंडित करने वाला। जो मनुष्य दूसरे प्राणियों को दंडित करता है वह वास्तव में अपने आपको दंडित करता है।

#### ३७. अह

चूर्णिकार ने इसे 'आनन्तर्य' के अर्थ में और वृत्तिकार ने वाक्यालंकार के रूप में प्रयुक्त माना है। रे

#### ३८. अनार्य धर्म (अणज्जधम्मे)

जिसका धर्म अनार्य है वह अनार्यधर्मा कहा जाता है। जो जैसा कहता है वैसा नहीं करता, वह अनार्यधर्मा है। विकार ने कूरकर्म करने वाले को अनार्यधर्मा माना है। उनका कथन है कि जो व्यक्ति धर्म का नाम लेकर अथवा अपने सूख के लिए वनस्पति का नाश करता है, वह चाहे पाखंडी हो या कोई भी हो, वह अनार्यधर्मा है। "

#### इलोक १०:

#### ३६. गर्भ में (गब्भाइ)

इसका अर्थ है—गर्भ-काल में। साधारणतः मनुष्यणी का गर्भ-काल साधिक नौ मास का होता है। अन्यान्य गर्भज प्राणियों का गर्भकाल भिन्न-भिन्न होता है। उस गर्भकाल में भूण काल के परिपाक के साथ-साथ बढ़ता है, विभिन्न अवस्थाओं को प्राप्त करता है। जो व्यक्ति पूर्वभव में वनस्पति आदि जीवों का उपमर्दक रहा है, वह गर्भ की किसी भी अवस्था में मर जाता है—यह सूत्रकार का आशय है।

## ४०. बोलने और न बोलने की स्थिति में (बुयाबुयाणा)

कम की दृष्टि से पहले 'अबुयाणा'—नहीं बोलते हुए और बाद में 'बुयाणा'—बोलते हुए होना चाहिए था। किन्तु यहां छन्द की दृष्टि से कम का व्यत्यय किया गया है। ये दोनों शब्द दो अवस्थाओं के द्योतक हैं। जन्म के पश्चात् बालक कुछ वर्षों तक अब्यक्त वाणी में बोलता है। उसकी वाणी स्पष्ट नहीं होती। फिर ज्यों-ज्यों वह बड़ा होता है, उसकी वाणी व्यक्त या स्पष्ट होती जाती है।

## ४१. पंचशिख (पंचसिहा)

जिसके सिर में पांच शिखाएं होती हैं उसे पंचशिख कहा जाता है। चूर्णिकार ने इसका अर्थ 'पंचचूड' किया है। इसका वैकल्पिक अर्थ है— 'जिसके पांचों इन्द्रियां शिखाभूत होती हैं— अपने-अपने विषय में कार्यक्षम होती हैं, उसे पंचशिख कहा जाता है। यह

१. बत्ति, पत्र १५७ : स च हरितब्छेदवद्याय्यात्यानं वण्डयतीत्यात्मवण्डः, स हि परमार्थतः परोपघातेनात्मानमेवोपहण्ति ।

२. (क) चूर्णि पृ० १५५ : अत्थेत्यानन्तर्ये ।

<sup>(</sup>ख) वृत्ति, पत्र : १५७ : अय शब्दो वास्यालङ्कारे ।

३. चूणि पृ० १४५ : अनार्यधर्मोऽस्य स भवति अणज्जधम्मो । जधावादी तद्याकारी न भवति ।

४. वृत्ति, पृ० १५७ : अनार्थधर्मा क्रूरकर्मकारी भवतीस्वर्थः, स च क एवम्भृतो यो धर्मोपदेशेनास्मसुसार्थं वा बीजानि अस्य चोप-सक्षणार्थस्वात् वनस्पतिकायं हिनस्ति स पाषण्डिकलोकोऽन्यो वाऽनार्यधर्मा भवतीति सम्बन्धः ।

४. चूणि, पृ० १४६: गर्भ इ<sup>1</sup>त वक्तव्ये गर्भावि इति यदपिश्यते तद् गर्भाद्यवस्थानिमित्तम् । सद्यथा— निषेक-कलला-ऽर्बुद-पेशि-व्यूह-मांस-गर्भाद्यवस्थानामन्यत (र) स्यां कश्चिद् म्नियते । अधवा मासिकादिगर्भावस्थासु नवमासा-स्तास्वन्यतरस्यां श्रियते ।

६. चूणि, पृ० १५६ : ग्रन्थानुलोम्यात् पूर्वं बुवाणाः, इतरयाऽनुपूर्वमन् वाणा इ वाणा इति यावतः, न माता-पित्रादि व्यक्तया गिराऽभिधस्ते, ततः परं बुवाणाः ।

ष्रध्ययन ७ : टिप्पण ४२-४४

कुमार अवस्था का विशेषण है। कभी-कभी मनुष्य इस अवस्था में भी मर जाता है।

#### ४२. अधेड (मजिभम)

'मिंफ्सिमा' के स्थान पर विभक्तिरहितपद 'मिंफ्सिम' का प्रयोग किया गया है।

इसका अर्थ है- मध्यम वय । पैतिस और पचास के बीच की अवस्था मध्यम कहलाती है।

#### ४३. (चयंति ते आउखये पलीणा)

सव प्राणियों का आयुष्य समान नहीं होता । कुछ दीर्घ आयुष्य का बंध करते हैं और कुछ अस्प आयुष्य का । उनके भिन्न-भिन्न हेतु हैं । स्थानांग सूत्र में कहा गया है कि जीव तीन कारणों से अस्प आयुष्य कर्म का बंध करता है—ै

- १. जीव हिंसा से
- २. मृषावाद से
- ३. श्रमण-माहन को अप्रासुक, अनेषणीय दान देने से ।

इसी प्रकार जीव तीन कारणों से दीर्घ आयुष्य कर्म का बंध करता है।

- १. जीव-हिंसा न करने से,
- २. भूठ न बोलने से,
- ३. श्रमण-माहन को प्रासुक, एषणीय दान देने से ।

यह आयुष्य भी सोपक्रम और निरुपक्रम—दोनों प्रकार का होता है। जो प्राणी जैसा आयुष्य बांधता है, उसी के अनुसार उसका जीवन-काल होता है। इसी आधार पर कुछ गर्भकाल में, कुछ प्रथम वय में, कुछ मध्यम वय में और कुछ अन्तिम वय में मृत्यु को प्राप्त होते हैं। मरणावस्था के पहले वे सुख या जीवन से च्युत होते हैं और फिर विलीन हो जाते हैं। "

#### इलोक ११:

#### ४४. धर्म को समक (बुज्काहि)

प्राणी ! तू धर्म को समभा। देख, कुफील और पाखंडलोक कभी त्राण नहीं दे सकता। मनुष्य-क्षेत्र, उत्तम कुल, रूप, आरोग्य, आयुष्य की दीर्घता, बुद्धि, धर्म का श्रवण, धर्म का आग्रह, धर्म-श्रद्धा और संयम— ये सब दुर्लभ हैं। इसे तू जात— '

माणुस्त-खेत्त-जाती-कुल-रूवा-ऽऽरोगामाउअं बुद्धी।

सम (व) णोग्गह सद्धा दिश्सण च लोगम्मि दुलभाइ ।।

- १. चूणि, पृ० १४६ : पञ्चशिलो नाम पञ्चनूड: कुमार:, अथवा पञ्च इन्द्रियःणि शिलाभूतानि बुद्धिसमर्थानि स्वे स्वे विषये तस्मात् पञ्चशिलाः तस्मिन्नपि कदाचितु स्त्रियते ।
- २. वृत्ति, पत्र १५७ : मध्यमा मध्यमवयस: ।
- ३. ठाणं, ३।१७,१८: तिर्हि ठाणेहि जीवा अप्याउयसाए कम्मं पगरेति, तं जहा—पाणे अतिवातित्ता भवति, मुसं वइत्ता भवति, तहारूवं समणं वा माहणं वा अफासुएणं अणेसणिज्जेणं असणपाणखाइमसाइमेणं पडिलाभेत्ता भवति— इज्वेतेहि तिहि ठाणेहि जीवा अप्याउयसाए कम्मं पगरेति ।

तिहि ठाणेहि जीवा दोहाउयत्ताए कम्मं पगरेति, तं जहा- णो पाणे अतिवातिता मवह, णो मुसं वहत्ता मवह, तहारूवं समणं वा माहणं वा फासुएणं एसणिज्जेणं असणपाणखाइमसाइमेणं पिडलाभेत्ता भवह - इच्चेतेहि तिहि ठाणेहि जीवा दोहाउयत्ताए कम्मं पगरेति :

- ४. चूर्णि, पृ० १५६।
- ४. चूणि, पृ० १४६ : कि बोद्धव्यम् ?, न हि कुशीलपाखण्डलोक: त्राणाय, धम्मं च बुज्क दुल्लमं च बोधि बुज्कः। जहा—माण्स्स-वेत्तः………।

म्रध्ययन ७ : टिप्पण ४५-४८

#### ४४. मनुष्यों में नानाप्रकार के भयों को देखकर (माणवेसु दट्ठुं भयं)

मनुष्यों में नाना प्रकार के भय होते हैं। जन्म, बुढापा, मृत्यु, रोग, शोक तथा नरक और तिर्यञ्च योनि में होने वाले दु:ख— ये सारे भय हैं।

## ४६. बचपन (अज्ञान) को छोड़ (बालिएणं अलं भे)

'बालिक' का अर्थ है --- बचपन, अज्ञान अवस्था।

चूणिकार ने इसका अर्थ--कुशीलत्व किया है।

'अलं भे' का संस्कृत रूप है — अलं भवत: 1

दृत्तिकार ने 'बालिसेण अलंभे' पाठ की व्याख्या की है—बालिश को सदसत् विवेक का अलंभ (अप्राप्ति) होता है ।

#### ४७. एकान्त दुःखमय (एगंतदुक्खे)

इसका अर्थ है---एकान्त दु:खमय । निश्चय नय के अनुसार यह संसार एकान्त दु:खमय है । कहा भी हैं---

'जम्मं दुक्खं जरा दुक्खं, रोगा य मरणाणि य । अहो दुक्को हुसंसारो, जत्य कीसंति जंतवो ॥'

जन्म दुःख है, बुढ़ापा दुःख है, रोग दुःख है और मृत्यु दुःख है। अहो ! यह सारा संसार दुःखमय है, जहां प्राणी क्लेश पाते हैं।

#### ४८. (मुर्च्छा के) ज्वर से पोडित (जरिए)

ज्वरित का अर्थ है—ज्वर से पीडित । चूर्णिकार ने इसका एक अर्थ ज्वलित भी किया है। मनुष्य शारीरिक और मानसिक दु:खों से तथा कषायों से सदा प्रज्वलित रहता है। <sup>१</sup>

देखें-भगवई ६।१७० ।

प्रस्तुत क्लोक के प्रथम दो चरण वृत्तिकार के अनुसार इस प्रकार हैं—संबुज्भहा जंतवो माणुसत्तं, दट्ठुं भयं वालिसेणं अलंभो ।

प्राणियो ! तुम बोध प्राप्त करो । धर्म की प्राप्ति दुर्लभ है, मनुष्य जन्म दुर्लभ है, यह जानो । भय को देख कर, तथा मूर्ख (अज्ञानी) को सत्-असत् का विवेक प्राप्त नहीं होता (यह समक्ष कर बोध को प्राप्त करो) ।"

चूणि और वृत्ति में पाठ-भेद है। इसके आधार पर अर्थ-भेद भी है। अर्थ की दृष्टि से चूणि का पाठ संगत लगता है, इस-लिए हमने चूणि का पाठ स्वीकार कर उसकी व्याख्या की है।

१. वत्ति, पत्र १४८ : जातिजरामरणरोगशोकादीनि नरकतिर्यक्षु च तीवदुःलतया भयं हृष्ट्या ।

२. चूर्णि, पृ० १५६ ! बालभावो हि बालिकं कुशीलत्वमित्यर्थः ।

३. वृत्ति, पत्र १४८ : बालिशेन अज्ञेन सदसद्विवेकस्यालम्भः ।

४. (क) चूर्णि, पृष्ठ १५६ : णिच्छंयणतं पडुच्च एगंतदुक्खो संसारः ।

<sup>(</sup>ख) वृत्ति, पत्र १५८ : निश्चयनयमवगम्य एकान्तदुःखोऽयं ज्वरित इथ 'लोकः' संसारिप्राणिगणः ।

५. उत्तरक्भवणाणि, १६।१५।

६ चूर्णि, पृष्ठ १५६ : ज्वरित इव ज्वलित: सरीर-माणसेहि दुक्ल-बोमणस्सेहि कवायैश्च निरयप्रज्वलितवान् ज्वरित: ।

७. वृत्ति, पत्र १५८ ।

श्रध्ययन ७ : टिप्पण ४**६-५**०

#### श्लोक १२:

#### ४६. मूढ मनुष्य (मूढा)

अज्ञान से आच्छादित बुद्धि वाले तथा जी दूसरों के द्वारा मूढ बनाए गए हैं वे मूढ कहलाते हैं।

#### ४०. नमक (आहारसंपज्जण)

इसका संस्कृत रूप है—आहारसंप्रज्वलन । छन्द की दृष्टि से लकार का लोप होने पर 'संपज्जण' रूप ग्रेप रहा है। इसका अर्थ है—नमक । वह आहार को संप्रज्वलित करता है। आहार का व्युत्पत्तिक अर्थ है—जो बुद्धि, आयु, बल आदि विशेष शक्तियों का आहरण करता है, लाता है, वह 'आहार' है। 'चूणि और वृक्ति में 'आहार संप्रज्जण'— इन तीन पदों की व्याख्या की है। नमक आहार की संपदा को पैदा करता है इसलिए उसका नाम 'आहारसंप्रज्जण' है। 'चूणिकार और वृक्तिकार ने दो पाठान्तरों का उल्लेख किया है—'आहार सर्पच्या' तथा 'आहारपंच्या'। 'आहारसंपच्या' (संव आहारसप्रज्वक) का अर्थ है— आहार के साथ पांच प्रकार के लवणों के वर्जन द्वारा। पांच प्रकार के लवण ये हैं—सँधव, सौवर्चल, बिड, रोम और सामुद्रिक। 'सुश्रुत (४६।३१३) में छह प्रकार के लवणों का नामोल्लेख है। सँधव नमक सिन्धु देश में प्राप्त होता था। शाकम्भरी (शकों का देश), एशिया माइनर तथा काश्यपीयसर (कास्प्यिन सागर) से प्राप्तलवण रुमा या रोमन कहलाता था। दक्षिण समुद्र तथा ईरान की खाड़ी से प्राप्त होने वाला नमक सामुद्रिक कहलाता था।

'रूमा सर'या रोम सागर भूमध्य सागर का नाम है। एकिया माइनर का यह प्रदेश रूम देश कहलाता था, क्योंकि यह रोमन (इटली) लोगों के अधिकार में था। यह स्थान नमक की उत्पत्ति के लिए प्रसिद्ध था। आज तक कास्पियन सागर के दक्षिण-पश्चिम में नमक के कछार है।

दशर्वेकालिक सूत्र (३।६) में सौवर्चल, सैंधव, रुमा, सामुद्रिक, पांशु-क्षार और काल-लवण—ये छह प्रकार के लवण बत-लाए गए हैं । इस सूत्र के दोनों चूर्णिकार अगस्त्यसिंह स्थविर और जिनदास महत्तर तथा बृत्तिकार हरिभद्रसूरी ने इनकी व्याख्या में अनेक प्रकार की जानकारी दी है। विशेष विवरण के लिए देखें—दसवेआलियं ३।८ का टिप्पण ।

चूणिकार के अनुसार लवण ही भोजन के सभी रसों को उद्दिप्त करता है।" कहा है-

लवणिबहुणा य रसा, चक्लुविहूणा य इंबियगामा । धम्मो दयाय रहिओ, सोक्लं संतोसरहियं नो ॥

नमक के बिना कोई रस नहीं होता, आंख के लिए इन्द्रिय-विषय अच्छे नहीं लगते, दया के बिना धर्म धर्म नहीं होता और संतोष के बिना कोई सुख नहीं होता ।

जैसे -- 'लवण रसानां तैलं स्नेहानां घृतं मेध्यानां '-- सभी रसों में लवण प्रधान है, स्निग्ध पदार्थों में तंल प्रधान हैं और मेधा

- १. (क) चूणि, पृ० १५७: मूढा अयाणगा स्वयं मूढा: परैश्च मोहिता: ।
  - (स) यृत्ति, पत्र १५८: मूढा अज्ञानाऽऽच्छादितमतयः परैश्च मोहिताः ।
- २. चूणि, पृ० १५७ : आह्रियते आहारयति वा तिमत्याहारः, बुद्ध्यायुर्वेलाविविशेषान् वा आनयति आहारयतीत्याहारः ।
- ३. (क) चूर्णि, पृ० १५७ : ससाढ्याहारसम्पदं जनयतीति आहारसंपज्जणं (आहारसंपज्जणं) च तद् लवणम् ।
  - (ल) वृत्ति, पत्र १४ मः आहार-आदनादिस्तस्य सम्पद्-रसपुष्टिस्तां जनयतीत्याहार सम्पज्जनन-लवणम् ।
- ४. (क) चूणि, पृ० १५७।
  - (ख) वृत्ति, पत्र १४८।
- ४. (क) चूर्णि,पृ० १५७ : अधवा—'आहारेणं समं पंचरां' आहारेण हि सह पंच लटणाणि, तं जधा—सैन्धवं सोक्टचलं बिडं रोमं समुद्र इति ।
  - (स) वृत्ति, पत्र १४८ ।
- ६. मारत के प्राणाचार्य पृ० १५३, मूल तथा फुट नोट।
- ७. चुर्गि, पृ० १५७ : लवणं हि सर्वरसानदीयति ।

श्रध्ययन ७ : िय्पण ५१-५३

बढ़ाने वाले पदार्थों में भी प्रधान है।

जो व्यक्ति लवण का परित्याग करता है वह वस्तुतः रस का ही परित्याग कर देता है । वह रस पर विजय पा नेता है ।

दूसरा पाठान्तर है- 'आहारपंचग'। पांच प्रकार का वर्जनीय आहार यह है—मद्य, **लहसु**न, प्वाज, ऊंटनी का दूध और गोमांस ।

कुछ व्यक्ति तमक को छोड़ने से और कुछ इन पांच प्रकार के भोजन को छोड़ने से मोक्ष बतलाते हैं । र्चूणकार ने एक तीसरा पाठान्तर माना है− 'अट्टप्पलवर्ण ण परिहरंति' । इसका अर्थ हैं—जो क्षार नमक का परिहार नहीं करता ।'

#### ४१. कुछ मनुष्य (एगे)

चूर्णिकार और वृत्तिकार ने इस शब्द के द्वारा परिव्राजक और भागवत की ओर इंगित किया है।

# ४२. सजीव जल से स्नान करने (सीतोदगसेवणेणं)

सीत का अर्थ है—सजीव और उदक का अर्थ है—जल । 'सीतोदम' का अर्थ है—सजीव कल । परिव्राजक आदि इसका उप-योग स्नान करने, पीन, हाथ-पैर धोने में करते थे ।"

वे मानते हैं कि सजीव जल के सेवन से मोक्ष प्राप्त होता है। इसका आशय है कि जैसे जल बाह्य मल को दूर करता है वैसे ही वह आन्तरिक मल को भी दूर करता है। जैसे बाह्य-शुद्धि जल से होती है, उसी प्रकार आन्तरिक शुद्धि भी उसी से हो सकती है।

## ४३. (हुतेण एगे ....)

विभिन्न प्रकार के तापस और बाह्मण हवन से मुक्ति बतलाते हैं। वे मानते हैं कि जो व्यक्ति स्वर्ग आदि फल की आशंसा न करता हुआ समिधा, घृत, आदि हव्य विशेष के द्वारा अग्नि की तृष्त करता है, हवन करता है, वह मीक्ष के लिए वैसा करता है। जो किसी आशंसा से हवन करता है वह अम्युदय के लिए होता है।

जैसे अग्नि स्वर्ण-मल को जलाने में समर्थ है वैसे ही वह मनुष्य के आन्तरिक पापों को जलाने में भी समर्थ है ।

- १. (क) चूर्णि, पृ० १५७ ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र १४८।
- २. वृत्ति, पत्र १५६ : तदेवम्भूतलवणपरिवर्जनेन रसपरित्याग एव कृतो भवति ।
- ३. (क) चूणि, पृ० १४७ : अधवा आहारपंचगं तद्यथा---'मज्जं लसुणं पलंडुं खीरं करभं तधेव गीमंसं ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र १५६।
- ४. वृत्ति, पत्र १५६ : तत् (लवणं) त्यागाच्च मोक्षावाप्ति ..... आहारपञ्चकवर्जनेन मोक्षं प्रवदन्ति ।
- ४ चूर्णि, पृ० १५७: फुट नोट नं० ३
- ६. (क) चूर्णि, पृ० १५७ : वारिमहगा तु एगे .....परिब्राह् भागवतादयः ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र १४६ : तथैके चारिभद्रकादयो भागवतविशेषाः ।
- ७. चूर्णि, पृ० १५७ : सीतोदगसेवणेणं स्नान-पान-हस्तपादद्यादनेन सीतोदगसेवणं तत्र च निवासः, सीतमिति अधिगतजीवं अधुष्ठा (? अनुष्णा) त्रितप्तं वा, परिवाड-भागवतादयोऽपि शीतोदकं सेवन्ति ।
- दः वृत्ति, पत्र १५६ : सचित्ताप्कायपरिभोगेन मोक्षं प्रवदन्ति, उपपत्ति च ते अभिदश्चति —यथोदकं बाह्यमलमपनयित एवमान्तरमिष्, वस्त्रादेश्च यथोदकाच्छुद्धिरुपजावते एवं बाह्यशुद्धिसामर्थ्यदर्शनादान्तरापि शुद्धिरुदकादेवेति मन्यन्ते ।
- ह. (क) वृत्ति, पत्र १५६ : तथैके तापसब्राह्मणादयो हुतेन मोक्षं प्रतिपादयन्ति, ये किल स्वर्गादिफलमनाशंस्य समिधाघृतादिभिर्हव्य-विशेषैहुंताशनं तर्पयन्ति ते मोक्षायाग्निहोत्रं जुह्मित शेषास्त्वभ्युदयायेति, युक्ति चात्र ते आहु:—यथा ह्यग्नि: सुवर्णादीनां मलं दहत्येवं दहनसामध्येदर्शनादात्मनोऽप्यान्तरं पापिमिति ।
  - (ख) चूर्णि, पृ० १५७ : तापसादयो हि इष्टैः सिमद्—घृतादिभिहंग्यैः हुताशनं तर्पयन्तो मोक्षमिच्छन्ति तत्र कुन्थ्वादीन् सत्वान्न गणयन्ति ये तत्र दह्यन्ते \*\*\*\* ये किल स्वर्गीदिफलमनाशंस्य जुह्विति ते मोक्षाय, शेषास्तु अभ्युदयाय ।

स्रध्ययन ७ : टिप्पण ५४-५७

चूणिकार ने यहां 'मोक्ष' का अर्थ--संपूर्ण मोक्ष या दरिद्रता आदि दुःखों से मोक्ष माना है।

#### क्लोक १३:

#### ५४. क्षार नमक (खारस्स लोणस्स)

चूणिकार ने इसका अर्थ---खारी-मिट्टी (नोनी-मिट्टी) से निकाला हुआ नमक किया है। अगस्त्यसिंह स्थविर ने भी यही अर्थ किया है।

दशर्वेकालिक ३/८ में 'पंसुखारे' शब्द का प्रयोग है । इसका अर्थ हैं—पांशुक्षार अर्थात् ऊपर लवण । (देखें— दसवेक्षालियं, ३/८ का टिप्पण)

यहां लवण शब्द से पांचों प्रकार के लवण गृहीत है।

#### ५५. गो-मांस (मंसं)

यहां मांस से गो-मांस का ग्रहण किया गया है। इसका तात्पर्य है कि अनेक साधु-संन्यासी गो-मांस को छोड़कर अन्य मांस का भक्षण करते थे।

#### ५६. न खाने मात्र से (अमोच्चा)

चूर्णिकार ने 'अभोच्चा' और दृत्तिकार ने 'भोच्चा' मानकर व्याख्या की है।

चूर्णिकार के अनुसार प्रस्तुत श्लोक के तीसरे-चौथे चरण का अर्थ इस प्रकार होगा--वे मद्य, मांस और लहसुन न खाने मात्र से मोक्ष की परिकल्पना करते हैं।

दृत्तिकार के अनुसार इनका अर्थ होगा - वे मद्य, मांस और लहसुन खाकर मोक्ष से अन्यत्र- संसार में निवास करते हैं।

## ५७. मोक्ष की (अण्णत्य वासं)

चूणिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं— "

- १. अन्यत्र वास--मोक्ष वास ।
- २. जो इष्ट नहीं है, वहां वास करना अर्थात् संसार में वास करना ।

वृत्तिकार ने इसका अर्थ--संसारवास किया है।"

- १. चूर्ण, पृ० १४७ : मोक्षो ह्याविशिष्ट: सर्वविमोक्षो वा दरिद्रादु:खिवमोक्षो वा ।
- २. चूर्णि, पृ० १५७ : खारी णाम अट्ठूप्पं।
- ३. वसवेआलियं ३१८, अगस्त्यचूर्णि पृ० ६२ : पंसुखारो ऊसो कड्डिज्जतो अद्दुर्पं भवति ।
- ४. (क) चूर्णि, पृ० १५७ : तदादीन्यन्यानि पञ्च लवणानि ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र १४६ : क्षारस्स पञ्चप्रकारस्यापि लवणस्य ।
- ५. चूर्णि, पृ० १५७ : मांसिमिति गोमांसम् ।
- ६. चूर्णि, पृ० १५७ : एतान्यभोच्चा ।
- ७. वृत्ति, पत्र १४६ : भुक्त्वा ।
- न. चूर्णि, पृ० १५७ ।
- ६. वृत्ति, यत्र १५६ ।
- १० चूर्णि, पृ० १५७: अन्यत्रवासी नाम मोक्षावास: । अधवा अन्यत्रवासी नाम यत्रेच्छति यदीप्सितं वा न तत्र वासं परिकल्पयन्ति अत्रैव संसारे चैव ।
- ११. बृत्ति, पत्र १५६ : अन्यत्र मोक्षावन्यत्र संसारे वासम् ---अवस्थानम् ।

ग्रध्ययंन ७ : टिप्पण ५५-६१

#### इलोक १४:

#### ४८. सांभ (सायं)

चूर्णिकार ने इसका अर्थ रात्रि और वृत्तिकार ने अपरान्ह या विकाल-बेला किया है।

#### ५६. श्लोक १४:

प्रस्तुत श्लोक का प्रतिपाद्य है कि जो मनुष्य स्नान आदि से मोक्ष की प्राप्ति बतलाते हैं, वे सच्चाई को नहीं जानते। यदि जल-स्पर्ण से मुक्ति होती तो जल के आश्रय में रहने वाले कूर-कर्मा और निर्देशी मछुए कभी मुक्त हो जाते। यदि यह कहा जाए कि जल में मल को दूर करने का सामर्थ्य है, वह भी उचित नहीं है। जैसे जल बुरे मल को धो डालता है, वैसे ही वह प्रिय अंगराय को भी धो डालता है। इसका फलितार्थ यह हुआ कि वह पाप की भांति पुण्य को भी धो डालता है। इस दृष्टि से वह इष्ट का विघातक होता है।

वस्तुतः ब्रह्मचारी मुनियों के लिए जल-स्नान दोष के लिए ही होता है—'यतीनां ब्रह्मचारिणामुदकस्नानं दोषायैव ।"

'जल स्नान मद और दर्प को उत्पन्न करता है। वह 'काम' का प्रथम अंग है। इसलिए दान्त मुनि 'काम' का परित्याग कर कभी स्नान नहीं करते।'

'जल से भीगा हुआ शरीर वाला पुरुष ही स्नान किया हुआ नहीं माना जाता । किन्तु जो पुरुष वर्तों से स्नात है, वही स्नान किया हुआ कहा जाता है, क्योंकि वह अन्दर और बाहर से गुद्ध माना गया है।'

#### इलोक १५:

#### ६०. जलसर्प (सिरीसिवा)

इसका अर्थ है--जलसर्प । चूर्णिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं--मगरमच्छ और शिशुमार।

## ६१. बतल (मंगू)

बृत्तिकार ने इसका अर्थ मद्गु—जल-काक किया है। अप्टे की डिक्शनरी में जल-वायस (काक) का अर्थ—डुबकी लगाने वाला पक्षी किया है --(Diver Bird)। चूणिकार ने इसका अर्थ कामज्जेगा (?) किया है। पाइयसद्महण्णवो में 'कामजुग' को पक्षी-विशेष माना है।

- १. चूर्णि, पृ० १५७ : सायं ति रास्री ।
- २. वृत्ति, पत्र १५६ : सायम् अपराह् ने विकाले वा ।
- ३. वृत्ति, पत्र १५६ : स्तानादिका किया जलेन कुर्बन्तः प्राणिनो विशिष्टां गतिमाप्नुबन्तीति केचनोवाहरन्ति, एतच्चासम्यक, यतो यद्युदकस्पर्शमात्रोण सिद्धिः स्थात् तत् उदकसमाश्रिता मत्स्यबन्धादयः ऋरकर्माणो निरनुकोशा बहवः प्राणिनः सिद्ध्येयुरिति, यदिष तैरुच्यते बाह्यमलापनयनसामर्थ्यमुदकस्य दृष्टिमिति तदिष विचार्यमाणं न घटते, यतो ययोदकमनिष्टमलमपनयत्येवसिमनतमत्यङ्गरागं कङ्कुमादिकमपनयिति, ततश्च पुण्यस्यापनयनादिष्टिविद्यातकृद्विरुद्धः स्यात्,
  किञ्च यतीनां ब्रह्मचारिणामुदकस्नानं दोषायैव, तथा चोक्तम् —

तस्मात् कामं परित्यज्य, न ते स्नान्ति वमे रताः ॥१॥ नोदकविलन्नगात्रो हि, स्नात इत्यभिष्ठीयते । स स्नातो यो व्रतस्वातः, स बाह्याभ्यन्तरः श्रुचिः ः २॥ 'स्नानं मददर्यकरं, कामाङ्गं प्रथमं स्मृतम् ।'

- ४. चूणि, पृ० १५८ : इह सिरीसिक्षा मगरा सुंसुमारा य, चतुष्पादत्वात् सिरीसृपाः ।
- ५. वृत्ति, पत्र १६० : तथा मद्गवः।
- ६ चूर्णः पृ० १५६: मंगू णाम कामज्जेगा।

#### ६२. जदबिलाव (उद्दा)

'उद्द' देशीणब्द है । इसका अर्थ है---अदिबलाव ।

वृत्तिकार ने 'उट्टा' पाठ मानकर इसका अर्थ उष्ट्र— जलचर विशेष किया है। किन्तु लिपिदोष के कारण उद्दा का उट्टा पाठ बन गया। वृत्तिकार को वही पाठ मिला, इसलिए इसका अर्थ उष्ट्र किया। चूणिकार के सामने गुद्ध पाठ 'उद्दा' था। उनके अनुसार इसका अर्थ है—ये बिल्ली के परिमाण वाले जलचर प्राणी बड़ी नदियों में डूबते-तैरते हुए पाए जाते हैं। इन्हें उदिबलाव कहा जाता है।

आचार्य हेमचन्द्र ने अभिधानचिन्तामणि नाममाला में ऊदिबलाव के चार नाम दिए हैं उद्र, जलमार्जार, पानीयनकुल और वसी।

मराठी में इसे जलमाञ्जर कहा जाता है।

यह नेवले के आकार का उससे बड़ा एक जंतु है, जो जल और स्थल दोनों में रहता है। यह प्रायः नदी के किनारों पर पाया जाता है। इसके कान छोटे, पंजे जालीदार, नाखून टेढ़ें और पूंछ कुछ चिपटी होती है। रंग इसका भूरा होता है। यह पानी में जिस स्थान पर डूबता है, वहां से बड़ी दूर पर और बड़ी देर के बाद उतराता है। इसका मुख्य भोजन है मछलियां। जब इसे मछलियां नहीं मिलतीं, तब यह भूमी पर इधर उधर घूमकर खरगोश, चूहे आदि छोटे-छोटे जानवरों को मारकर खा जाता है। प्रारम्भ में इसके बच्चे पानी से बहुत डरते हैं। मां अपने बच्चों को फुसलाकर नदी के किनारे ले जाती है और उन्हें पीठ पर बिठाकर नदी में तैरने लग जाती है। उथले पानी में जाकर वह उन्हें पीठ से नीचे गिरा देती है। बच्चे रोते-चिल्लाते हैं। मां की दृष्टि बच्चों पर रहती है। धीरे-धीरे वे तैरना सीख जाते हैं। बड़े होकर वे पानी में कलाबाजियां करते हुए लम्बे समय तक तैरते रहते हैं। लोग इसको पालतू जानवर की भांति पालते हैं और मछलियां पकड़वाने का काम लेते हैं। यह भील या तालाब में कूदकर मछलियों को एक कोने में हांक लाता है और तब उसका स्वामी मछलियां पकड़ लेता है। यह बड़ा होशियार और विनोदी होता है। तैं

#### ६३. जलराक्षस (दगरक्लसा)

ये मनुष्य की आकृति वाले जलचर प्राणी हैं जो नदी और समुद्रों में रहते हैं। ' हिन्दी शब्द-सागर में जल-राक्षसी का उल्लेख इस प्रकार है— जल में रहने वाली राक्षसी जो आकाशगामी जीवों की छाया से उन्हें अपनी ओर खींच लेती है। '

## इलोक १६:

## ६४. यदि (जत्ती)

यहां छन्द की दृष्टि से दीर्घ ईकार का प्रयोग है। इसका अर्थ है-यदि।

१. वृत्ति, पत्र १६०: तथोष्ट्रा-जलचरविशेषाः ।

२. चूर्णि, पृ० १४ द : उद्दा णाम मञ्जारव्यमाणा महानदीषु दृश्यन्ते उम्मुञ्जणिमुञ्जियां करेमाणा ।

३. अभिधान चिन्तामणि कोष ४।४१६ : उद्रस्तु जलमार्जारः पानीयनकुलो वसी ।

४. देखें - नवनीत; ६२, मई, नरेन्द्र नायक का लेख - जल का शिकारी अदिबिलाव।

५ (क) चूर्णि, पृ० १५ द: दगरक्खणा मनुष्याकृतयो नदीषु च भवन्ति ।

<sup>(</sup>स) वृत्ति, पृ० १६०: तयोदकराक्षसा -- जलमानुवाकृतयो जलचरिवशेषाः ।

६ हिन्दी शब्द सागर।

# ६५. नेता के पीछे चलते हुए (णेयारमणुस्सरंता)

यहां ऐसे नेता का ग्रहण किया गया है जो जन्म से अंधा हो। अनुसरण का अर्थ है—पीछे चलना। अंधे व्यक्ति अंधे नेता के पीछे चलते हुए पथ से भटक जाते हैं। वे उन्मार्ग में चलते हुए विषम पथ, गढे, कांटे, हिस्र-पशु, अग्नि आदि के उपद्रवों को प्राप्त कर क्लेश को प्राप्त होते हैं। वे अपने लक्ष्य तक नहीं पहुंच पाते। यह इस पद का तात्पर्यार्थ है।

#### इलोक १८:

## ६६. हवन से मोक्ष होना बतलाते हैं (हुतेण जे सिद्धि पुदाहरंति)

'अग्निहोत्रं जुहुयात् स्वर्गकामः'---स्वर्गकी कामना करने वाले पुरुष को अग्निहोत्र करना चाहिए---इस भावना से कुछ व्यक्ति अग्नि से सिद्धि की बात बताते हैं ।

'उदाहरंति' का सामान्य अर्थ है—उदाहरण प्रस्तुत करना । यहां इसका अर्थ-—'कहना' मात्र है । र्रे वृत्तिकार ने इसका अर्थ--प्रतिपादन करना—िकया है । र्

## ६७. कुकर्मी (वन जलाने वाले आदि) (कुकम्मिणं)

कोयला बनाने वाले वन-दाहक, कजावा पकाने वाले कुम्हार, लोहे की वस्तुएं बनाने वाले लोहकार तथा जाल बुनने वाले— आदि के व्यवसाय को कुकर्म कहा है। ये व्यवसाय करने वाले कुकर्मी कहलाते हैं।

#### श्लोक १६:

# ६८. दृष्टि की परीक्षा किए बिना (अपरिच्छ दिद्धि)

दृष्टि का अर्थ है—दर्शन । वह दो प्रकार का होता है । मिथ्यादर्शन और सम्यग्दर्शन । 'अपिरच्छ दिट्ठि' का अर्थ है-—दृष्टि की परीक्षा किए बिना ।

वृत्तिकार ने 'दिट्ठिं' के स्थान पर 'दिट्ठं' (दृष्टं) पाठ माना है।

### ६९. विनाश को (धातं)

इसका सामान्य अर्थ है—विनाश । चूिणकार और वृत्तिकार ने उपलक्षण से इसका अर्थ—संसार किया है । जहां प्राणी नाना प्रकार से मारे जाते हैं, दु:ख-विशेष से पीडित होते हैं, वह है संसार । इस अपेक्षा से संसार को 'वात' माना गया है ।"

#### ७०. विद्या को (विज्जं)

चूर्णि और दृत्ति में 'विज्जं' पद का अर्थ विद्वान् किया गया है। इसका वैकल्पिक अर्थ विद्या भी है।

- १. (क) चूर्णि, पृ० १४६ : जात्यन्धं णेतारं ।
  - (स) वृत्ति, पत्र १६०: अपरं जात्यन्धमेव नेतारम्।
- २. चूर्णि, पृ० १५६ : यथा जात्यन्धो जात्यन्धं णेतारमणुस्सरंतो, ......उन्मार्गं प्राप्य विषम-प्रपाता-ऽहि-कण्टक-व्यालाऽग्निउपद्रवानासा-दयति, क्लेशमूच्छति, न चेष्टां भूमिमवाष्नोति ।
- ३. वृत्ति, यत्र १६०।
- ४. चूर्णि, वृ० १५८ : उदाहरंति नाम मासंति ।
- ५. वृत्ति, पत्र १६० : उदाहरन्ति प्रतिपावयन्ति ।
- ६. (क) चूर्णि, पृ० १४८: कुकम्मी णाम घटकाराः कूटकारा वणदाहा वल्लरदाहकाः ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र १६० : कुर्कामणाम् अङ्गारदाहककुम्म कारायस्करादीनाम् ।
- ७ (क) चूणि पृ० १४६ : तैस्तैर्बु:खिबशेवैधितयतीति घातः संसारः ।
  - (स) वृत्ति, पत्र १६१ : घात्यन्ते -ध्यापाद्यन्ते नानाविद्यैः प्रकारैर्वस्मिन् प्राणिनः स घातः-संसारः ।
- द. (क) चुणि, पृ० १५६ : विस्तं णाम विद्वान् · · · विस्तं विस्ता णाम णाणं ।
  - (स) वृत्ति, पत्र १६१: विज्जं विद्वान् .....विज्जं विद्यां ज्ञानम् ।

## ७१. (भूतेहि जाण पडिलेह सातं .....तसथावरेहि)

इसका अर्थ है— त्रस और स्थावर प्राणियों में सुख की अभिलाबा होती है, इसे जाने।

चूणिकार ने इसका अर्थ भिन्न प्रकार से किया है। एकेन्द्रिय आदि जीवों को जानने वाला ज्ञाता सब जीवों को अपनी आत्मा के तुल्य समक्षे और उनके सुख-दुःख की प्रतिलेखना करे। वह यह जाने कि जैसे मुक्ते दुःख प्रिय नहीं है, वैसे ही सभी जीवों को दुःख प्रिय नहीं है। इसके आधार पर जो अपने लिए प्रिय नहीं है, वह दूसरों के लिए न करे। यही सम्यग् प्रतिलेखना है। रैं

वृत्तिकार की व्याख्या इस प्रकार हैं---

वह विवेकी मनुष्य यथार्थ को जानकर यह विचार करे कि त्रस और स्थावर जीव सुख कैसे प्राप्त कर सकते हैं ? इसका आशय यह है कि सभी प्राणियों को सुख प्रिय है और दुःख अत्रिय । सुखाभिनायी प्राणियों को दुःख देने से कभी सुख नहीं मिलता ।

आयारो २।५२ में भी यही पद प्रयुक्त है — भूएहिं जाण पिंडलेह सातं। वहां हमने इसका अर्थ इस प्रकार किया है — तू जीवों (के कर्म-बंध और कर्म विपाक को) जान और उनके सुख (दु:ख) को देखा ै

ये व्यास्थाएं भिन्न-भिन्न हैं किन्तु इतके तात्पर्यार्थ में कोई विशेष अन्तर नहीं है। जो पुरुष यह जान लेता है कि सभी प्राणियों में सुख की आकांक्षा होती है, वह फिर किसी प्राणी को कब्ट नहीं दे सकता। यही इसका प्रतिपाद्य है।

#### श्लोक २०:

#### ७२. अपने कर्मों से बंधे हुए (कम्मी)

चूर्णिकार ने इसका अर्थ कर्म वाले और वृत्तिकार ने 'पापी' किया है। \*

#### ७३. आत्मगुप्त भिक्ष (आयगुत्ते)

चूणिकार ने इसके तीन अर्थ किए हैं -(१) आत्मा में गुप्त, (२) स्वयं गुप्त (३) मन, वचन और शरीर से गुप्त । मन, वचन और शरीर में आत्मा का उपचार कर इन्हें भी आत्मा कहा जाता है।"

वृत्तिकार ने मन, वचन और काया से गुप्त व्यक्ति को आत्मगुप्त माना है।

## ७४. त्रस जीवों को .....संयम करे (दट्ठुं तसे य प्यडिसाहरेज्जा)

चूिणकार ने इसके द्वारा ईर्या समिति का ग्रहण किया है। मुनि चलते समय ईथां समिति का ध्यान रखे। वह त्रस या स्थावर प्राणियों को देखकर संयम करे, अपने शरीर का संकुचन या प्रसारण करे।

वृत्तिकार का अर्थ सर्वथा भिन्न है---मुनि त्रस या स्थावर प्राणियों को जानकर उनके घात की किया से निवृत्त हो जाए।

- १. च्रुणि, पृ० १४६: भूतानि एकेन्द्रियादीनि, जानीत इति जानकः, म जानको अस्तोयमेण भूतेषु सातऽसातं पश्चितेहेहि, 'जध मम ण पियं दुक्खं जाणिय एमेव सब्वसत्ताणं।' (दश० नि० गा० १४६) एवं मत्वा यदाहमनो न प्रियं तद् भूतानां न करोति।
- २. धृत्ति, पत्र १६१ : सदसिविकी यथावस्थिततत्त्वं गृहीत्वा त्रसस्यावरैर्भूतैः—जन्तुभिः कथं साम्प्रतं—सुलमवाप्यत इत्येतत् प्रत्युपेक्ष जानीहि—अवबुद्यस्व, एतदुक्तं भवति—सर्वेऽप्यमुभन्तः सुलैविणो दुःलिहिको, न च तेषां सुलैविणां दुःलोत्पाद-कत्वेन सुलावाप्तिभैवतीति ।
- ३. आयारो, पृ० द१ ।
- ४, चूणि, पृ० १४६ : कर्माण्येषां सन्तीतिः कमिणः ।
  - (स) वृत्ति, पत्र १६१ : कर्माण्येषां सन्तीति क्रींमणः --सपापा इत्यर्थः ।
- ५. चूर्णि, पृ० १५६ : आतगुत्तो णाम आत्मसुगुत्तः स्वयं वा गुःतः काय-बाङ्-मनःस्वात्मोपचारं कृत्वाऽपदिश्यते आतगुत्ते ति ।
- ६. वृत्ति, पत्र १६१ : आत्मा गुप्तो यस्य सोऽयमात्मगुप्तो मनोवावकायगुप्त इत्यर्थः ।
- ७. चूर्णि, पृ० १४६ : पडिसाहरेज्ज त्ति इश्यासिमती गहिता, अतिकामे संकुचए पसारए ।
- म. वृत्ति, पत्र १६१: हष्ट्वा च त्रसान् चशब्दात् स्थावरांश्च 'हष्ट्वा' परिज्ञाय तदुपद्यातकारिणी कियां 'प्रतिसंहरेत्' निवर्तयेविति ।

#### क्लोक २१:

#### ७४. भिक्षा से प्राप्त (धम्मलद्धं)

इसका अर्थ है:- भिक्षा, माधुकरी दृत्ति से प्राप्त भोजन । वह भोजन जो औदोशिक, कीतकृत आदि बयालीस दोषों से मुक्त तथा मुधालब्ध हो - किसी आगंसा से प्राप्त न हो ।

#### ७६. अन्न का संचय कर (विणिहाय)

मुनि भोजन आदि का संचय न करे। आज मेरे उपवास आदि तपस्या है, मैं भोजन कर चुका हूं या आज मैं स्वस्थ नहीं हूं —ऐसा सोचकर मुनि दूसरे दिन के लिए भोजन का संचय न करे।

## ७७. निर्जीव जल से (वियडेण)

'वियड' —इसके तीन संस्कृत रूप किए जाते हैं —विकट, विकृत और विगत ।

चूर्णिकार ने विगत का अर्थ निर्जीव किया है। इसका प्रयोग शीतोदक और उष्णोदक —दोनों के साथ होता है—सीओदग वियडेण वा उसिणोदग वियडेण वा। अगले क्लोक में चूर्णिकार ने इसका अर्थ तन्दुलोदक आदि किया है। इसिकार ने सौवीरादि जल किया है। वास्तव में इसका प्रयोग 'पानक' के अर्थ में होता है। उस युग में नाना प्रकार के पानक या पने तैयार किए जाते थे। वे निर्जीव होते थे।

#### ७८. (लूसयई व बत्थं)

इसका अर्थ है -कपड़ों को काड़ कर छोटे और सांध कर बड़े करना या सीना ।

#### ७६. नाग्न्य (श्रामण्य) से (णागणियस्स)

नाम्न्य का अर्थ है -श्रामण्य, निर्धन्य-भाव या संयमानुष्ठान ।"

## श्लोक २२:

## ८०. मृत्यु पर्यन्त (आदिमोन्खं)

आदि का अर्थ है --संसार और मोक्ष का अर्थ है-- मुक्ति । संसार से मुक्त होने तक--यह इसका अर्थ है । इसका वैकल्पिक अर्थ है---शरीर धारण करने तक, यावज्जीवन ।

- १. (क) चूर्णि पृ० १५६: धम्मेणेति लद्धं, नान्येषामुपरोधं कृत्वा, मुधालब्धमित्यर्थः, बातालीसबोसपरिसुद्धं ।
  - (অ) वृत्ति, पत्र १६२: धर्मेण --मुधिकया लब्धं धर्मलब्धं उद्देशककीतक्रदादिदोषरहितमिश्यर्थः ।
- २. चूर्णि, पृ० १५६ : निधायेति सन्निधि कृत्वा, तं पुण अमत्तच्छंदुवरितं प्रतसेसं वा 'अब्भतट्टो वा मे अज्ज' एवमादीहि कारणेहि सण्णिधि कातुं भुंजंति ।
- ३. चूर्णि, पू० १५६ : वियतमिति विगतजीवं ।
- ४. चूर्णि, पृ० १६० : विगतजीवं विषडं तंदुलोदगादि ।
- ५. वृत्ति, पत्न १६२ : विकटेन प्रासुकोदकेन सौबीरादिना ।
- ६. (क) चूर्णि, पृ० १५६ : लूसवित णाम जो खिन्दति, खिदितुं वा पुणे संधेति वा सिव्वति चा ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र १६२: लूषयति शोभार्यं दोर्धमुत्पाडियस्या ह्रस्वं करोति ह्रस्वं वा सन्धाय दीर्घं करोति एवं लूषयति ।
- ७. (क) चूणि, पृ० १५६ : नग्नभवो हि णंगणिगा स्यात् ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र १६२ : णागणियस्स ति निर्ग्रन्थभावस्य संयमानुष्ठानस्य ।
- द्र (क) चूर्णि, प्र० १६० : आदिमोक्सो आदिरिति संसारः, स यावन्त मुक्तः ततो वा मुक्तः पावद्वा शरीरं श्रियते तावत् ।
  - (स) वृत्ति, पत्र १६२: आदिः— संसारस्तस्मात् मोक्षआदिसोक्षः (तं) संसारिवमुक्तिं यावदिति, धर्मकारणानां वाऽऽदिभूतं शरीरं तद्विमुक्तिं यावत् यावज्जीवमित्यर्थः ।

चूर्णि और दृत्ति का उक्त अर्थ बुद्धिगम्य नहीं है । तात्पर्यार्थ में जो यावज्जीवन का अर्थ किया है वह उचित है । किन्तु 'आदि' का अर्थ संसार किया गया है, यह यहां प्रासंगिक नहीं लगता । वास्तव में यहां 'आविमोक्खं' पाठ होना चाहिए । उसका अर्थ होगा—-प्राणिवमोक्ष तक अर्थात् जीवनपर्यन्त । लिपि के संक्रमण-काल में 'वि' के स्थान पर 'दि' लिखा गया प्रतीत होता है ।

#### इलोक २४:

# प्रे. पेट भरने के लिए धर्म का आख्यान करता है (आबाइ धरमं उदराणुगिद्धे)

भिक्षा के लिए गया हुआ मुनि घर में प्रविष्ट होकर गृहस्थों की रुचि के अनुकूल धर्म कहता है, वह अपना पेट भरने के लिए आसक्त होता है। इसका तात्पर्य यह है कि जो पेट भरने में आसक्त है वह दान में श्रद्धा रखने वाले घरों में जाकर, केवल स्वादु भोजन की प्राप्ति के लिए धर्मकथा करता है। धर्मकथा करने का उसका दूसरा कोई प्रयोजन नहीं होता।

# ८२. वह आर्य श्रमणों की "हीन होता है (से आरियाणं गुणाणं सतंसे)

वैसा मुनि आर्य-श्रमणों की गुण-संपदा के सौवें भाग में होता है—यह इसका शब्दार्थ है । सूत्रकार का आशय है कि वह मुनि चारित्र-संपन्न आर्य (आचार्य) के गुणों से शतगुना हीन होता है ।

प्रस्कुत पद में 'शत' मब्द उपलक्षण मात्र है । उसका भावार्थ है कि वैसा मुनि हजारगुना या उससे भी अधिक हीन होता है ।

## क्लोक २५:

#### ८३, गृहस्थ (पर)

यहां 'पर' का अर्थ है - गृहस्थ । बृत्तिकार ने 'पर' का अर्थ 'अन्य' किया है। है

## प्रशंसा करते हैं (मुहमंगलिओदिरयं)

ये दो शब्द हैं —'मुहमंगलिओ' और 'ओदरियं'। यहां द्विपद में संधि होकर 'मुहमंगलिओदरियं' शब्द निष्पन्न हुआ है।

जो जिह्ना के विश्वीभूत होकर, स्वादु भोजन की प्राप्ति के लिए अपने मुख से भाट की तरह गृहस्थ की प्रशंसा करता है वह 'मुखमांगलिक' है । वह कहता है—आप ऐसे हैं, आप वैसे हैं । आप वही हैं जिनके गुण दशों दिशाओं में फैले हुए हैं । इतने समय तक तो मैं कथाओं में ऐसे व्यक्तियों का वर्णन पढ़ता था, किन्तु आज मैंने प्रत्यक्ष ही आपको देख लिया ।\*

'ओदरियं' का अर्थ है---अन्नपान, भोजन ।"

## **८५. चारे के लोभी (णीवार**गिद्धे)

चूर्णिकार ने इसका संस्कृत रूप 'नीकार' दिया है। मूंग और उड़द के मिश्रण से बनाए गए भोजन को 'नीवार' कहा है। यह सूअर का प्रिय भोजन है। सूअर 'नीवार' के भोजन में इतना आसक्त हो जाता है कि वह अपने शिकारी को देखकर भी

'सो एसो जस्स गुगा वियरंतिनवारिया दसदिसासु ।

इहरा कहासु सुच्चीस पच्चक्लं अन्न दिट्टोऽसि ॥

५. चूर्णि, पृ० १५६ : औवरिकम् —अन्त-पातमित्वर्थ : ।

१. (क) चूर्णि, पृ० १६०।

<sup>(</sup>ख) वृत्ति, पत्र १६३ ।

२. (क) चूर्णि, पृ० १६० : आरिया चरित्तारिया तेति सहस्समाए सो वट्टति सहस्सगुगपरिहीगो । ततो य हेट्टतरेण ।

<sup>(</sup>ख) वृत्ति, पत्र १६३ : अयासावाचार्यगुणानामार्यगुणानां वा शतांशे वर्तते शतप्रहणमुपलक्षणं सहस्रांशादेरप्यधो वर्त्तते इति ।

३ वृत्ति, यत्र १६३: परभोजने पराहारविषये।

४. वृत्ति, पत्न १६३ : मुखनाङ्गिलको भवति मुखेन मङ्गलानि --प्रशंसावाक्यानि ईदृशस्तादृशस्त्वमित्येवं दैन्यभावमुपगतो वक्ति, उक्तं

'नीवार' को नहीं छोड़ता, फिर चाहे शिकारी उसके सींग ही क्यों न उखाड़ ले, या उसे मार ही क्यों न डाले ।' नीकार का वैकल्पिक अर्थ है—कांगनी, मूंग, उड़द आदि धान्य ।'

देखें--३।३६ का टिप्पण।

#### इलोक २६:

#### ८६. इहलौकिक (इहलोइयस्स)

अन्त, पान इहलौकिक पदार्थ हैं । वे शरीर-पोषण के साधन-मात्र हैं । वे मोक्ष के लिए नहीं होते ।

#### ५७. प्रिय वचन बोलता है (अणुष्पियं भासति)

इसका अर्थ है— जिसको जो प्रिय हो, वैसा बोलना । जैसे राजा का सेवक या उसकी हां में हां मिलाने वाला व्यक्ति राजा के वचन के पीछे-पीछे बोलता है ।\*

चूर्णिकार के अनुसार इसका अर्थ है—वह मुनि अन्त-पान की प्राप्ति के लिए दाता के समक्ष प्रिय बोलता है—अरे, इस लड़की का विवाह क्यों नहीं कर देते ? इस बैल का दमन क्यों नहीं करते ? इसे प्रशिक्षित क्यों नहीं करते ? "

#### **दद. पार्श्वस्थता (पासत्थयं)**

दिगंबर ग्रंथों में 'पार्श्वस्थ' का स्वरूप इस प्रकार है-

जो दर्शनविनय, ज्ञानविनय, चारित्रविनय और तपविनय से दूर रहता है और जो गुणी व्यक्तियों के छिद्र देखता रहता है, वह पार्श्वस्थ है। वह वन्दनीय नहीं होता।

'जो संयम का निरितचार पालन नहीं करता, जो दोषयुक्त भोजन ग्रहण करता है, जो एक ही क्षेत्र और वसित में रहता है, जो नमक, घी आदि का संग्रह करता है, वह पार्श्वस्थ है।'

देखें---१।३२ का टिप्पण।

## प्ट. कुशीलता (कुसीलयं)

मूल तथा उत्तरगुणों में दोष लगाने वाला निर्मं नथ कुशील कहलाता है। उसका चारित्र कुछ-कुछ मिलन हो जाता है। उसके प्रमुख दो प्रकार हैं —प्रतिसेवना कुशील और कषाय कुशील। इन दोनों के पांच-पांच प्रकार हैं —

- १. ज्ञानकुशील
- ४. लिगकुशील
- २. दर्शनकुशील
- ५. यथासूक्ष्मकुशील ।
- ३. चारित्रक्शील
- १. चूर्णि, पृ० १६१ : वराबाहन्तीति वराहः, वरा भूमी, स उद्दृत्तविषाणोऽपि भून्दा अन्यास् पुरतोऽपि हन्यमानान् **दृष्ट्**वा तस्न नीकारे गृद्धो न पश्यति ।
- २. चूर्णि, पृ० १६१: अधवा निकारी नाम सस्यानि रालक-मुद्ग-मावाबीनि ।
- ३ चूर्णि, पृ० १६१: इहलौकिकानि हि अन्त-पानानि, न मोक्खाय, तेषामैहिकानामन्नपानानां हेतुरिति बाक्यशेषः ।
- ४ वृत्ति, पत्र १६३ : अनुप्रियं भाषते यद्यस्य प्रियं तत्तस्य वदतोऽनु —पश्चाद्भाषते अनुभाषते, प्रांतशब्दकवत् सेवकवद्वा राजास्य कमनु-वदतीत्वर्थः ।
- ४. चूर्णि, पृ० १६१ : अनुप्रियाणि भाषते-एस दारिगा कीस ण दिज्जइ ? गोणे कि ण दम्मइ ? एवमादि ।
- ६. मूलाचार, गाथा ५६४: दंसणणाणचारित्ततविषण्, णिच्चकाल पासत्था ।

## एदे अवदिणिज्जा खिद्दप्पेही गुणधराणाम् ॥

- ७. भगवती आराधना, गाया १७२२,१७२३, विजयोदया वृत्ति ।
- द. ठाणं ५:१८७; पृ० ६४२, टिप्पण १०६ : कुसीले पंचिवधे पण्णचे, तं जहा---णाणकुसीले, दंसणकुसीले, चरित्तकुसीले, लिंगकुसीले, आहासुहुमकुसीले णाम १ चेमे ।

## सूयगडो १

दिगंबर परंपरा के अनुसार कुशील निर्मं नथ वह है जो इन्द्रियों और कषायों का वशवर्ती होकर संयम मार्ग को छोड़, उत्पथ-गामी हो जाता है।

जो क्रोध आदि कषायों से कलुषित है, जो व्रत, गुण और शील से रहित है, जो संघ का अविनय करता है, वह कुशील कहलाता है।

जो मूनि मूल गुणों का यथावत् पालन करता है, परंतु उत्तरगुणों की कुछ विराधना करता है, वह प्रतिसेवना कुशील है। र

जो मुनि कषायों के सभी प्रकार के उदयों को वश में कर लेता है किन्तु संज्वलन कषाय के अधीन होता है वह कषाय कुशील कहलाता है।

चूर्णिकार ने पार्श्वस्थ और कुशील मुनि को चारित्रगुण से हीन केवल वेशधारी मुनि माना है।

## ६०. सेवन करता है (सेवमान)

च्णिकार ने इसका अर्थ वाणी से तथा आगमन-गमन से सेवन करना और वृत्तिकार ने दाता की सेवा करना किया है।

'सेवमान' का संबंध तीसरे चरण में प्रयुक्त 'पासत्थयं' और 'कुसीलयं' के साथ उचित लगता है । इस औचित्य के आधार पर हमने इसका संबंध उन दोनों शब्दों से जोड़ा है ।

चूणिकार ने तीसरे चरण की भावनापूर्ति के लिए 'प्राप्य' का अध्याहार करने की बात कही है। ' दुत्तिकार ने 'पार्श्वस्थ-भावमेव वर्जात, कुशीलतां च गच्छति'— इस प्रकार क्रियाओं का अध्याहार कर अर्थ किया है। ' इसके बदले यदि 'सेवमान' को इन दोनों पदों (पार्श्वस्थ और कुशील) के साथ जोड़ कर अर्थ करते हैं तो अर्थ की संगति बैठ जाती है।

#### **६१. पुआस (पुलाए)**

धान्यकण जो कीड़ों द्वारा खा लिए जाने पर निस्सार हो गया हो, जो केवल तुषमात्र बचा हो, वह पुआल (पुलाक) कहलाता है 1

हलायुष्ट कोश तथा आप्टे की संस्कृत-इंग्लिश डिक्शनरी में पुलाक का अर्थ निस्सार धान्य किया है। मनुस्मृति १०।१२५ में भी यहीं अर्थ है।

## वलोक २७:

#### ६२. अज्ञातिपंड की एषणा करे (अण्णायपिडेण)

अज्ञातिष्ठि का संबंध आहार की एपणा से है। चूिणकार ने इसके दो लक्षण यहां बतलाए हैं— १. आहार की एपणा के लिए अपना परिचय न देना, अपने आपको अज्ञात रखना और (२) याचक की भांति दीनता प्रदक्षित न करना । ये दोनों 'अज्ञात' पद द्वारा सूचित हैं। इस अज्ञात अवस्था में लिया जाने वाला आहार 'अज्ञातिषड' कहलाता है।

देखें - दसवेआलियं १।३।४ का टिप्पण।

- १. भावपाहुड, गाथा १४, टीका पृ० १३७ : कोधादिकषायक लुधितात्मा वतगुणकोलै: परिहीन: संघस्याविनयकारी कुशील उच्यते ।
- २. सर्वार्थसिद्धि, ६।४७, पृ० ४६१ : प्रतिसेवनाकुशीलो मूलगुणानविराधयन्तुत्तरगुणेषु कांचिद् विराधनां प्रतिसेवते ।
- ३. वही, ६।४६, पृ० ४६० : वशीकृतान्यकषायोदयाः संज्वलनमाद्धतन्ताः कषायकुशीलाः ।
- ४. चूर्णि, पृ० १६१ : केवलं लिङ्गावशेषः चारित्रगुणविञ्चतः :
- ५. चुणि, पू० १६१ : सेवमान इति बाबाए सेवित आगमण-गमणादीहि य ।
- ६. बृत्ति, पत्र १६३ : तमेव दातारमनुसेवमान: ।
- ७. चूर्णि, पृ० १६१ : प्राप्येति वाक्यशेषः ।
- न. वृत्ति, पत्र १६३ ।
- ६. चूर्णि, पृ० १६१ : पुलाए जघा धण्णं कीडएहि विष्कोलितं णिस्सारं भवति केवलं तुषमात्रावशेषम् ।

ग्रध्ययन ७ : टिप्पण ६३-६७

चूणिकार का अभिमत है कि जो व्यक्ति अज्ञातिषड की एषणा करता है वह निश्चित ही अन्त-पान के विषय में अनासक्त होता है।

#### ६३. (आहार न मिलने पर भूख को) सहन करे (अहियासएज्जा)

इसका अर्थ है— सहन करना । प्रसंगवण इस शब्द का तात्पर्य है— आहार न मिलने पर मुनि भूख को सहन करे। हिस्तकार ने इसका अर्थ—जीवन निर्वाह करे—दिया है । अन्तप्रान्त आहार मिलने या न मिलने पर मुनि दीन न बने और श्रोष्ठ आहार मिलने पर मद न करे। है

#### ६४. तपस्या से पूजा पाने की अभिलाषा न करे (णो पूयणं तवसा आवहेज्जा)

तपस्या से पूजा पाने की अभिलाषा न करे। इसका तात्पर्य है कि साधक मनुष्य पूजा या सत्कार के निमित्त तपस्या न करे। तप मुक्ति का हेतु है। पूजा-सत्कार या इसी प्रकार की दूसरी आकांक्षाओं की पूर्ति के लिए उसका उपयोग न करे। जो पूजा-सत्कार के निमित्त तपस्या करता है वह तत्त्व का अजान है। कहा भी है—

#### 'परं लोकाधिकं धाम, तपःश्रुतमिति द्वयम । तदेवाधित्वनिर्भुष्तसारं तृणलवायते ।

लोक में दो उत्तम स्थान हैं─ तप और श्रुत । ये दो ही श्रेष्ठ स्थान की प्राप्ति के हेतु हैं । यदि इनसे पौद्गलिक सुख की आकांक्षा की जाती है तो ये तृण के टुकड़े की भांति निःसार हो जाते हैं । '

## **६५.** (सद्देहि रूवेहि ....)

प्रस्तुत दो चरणों में शब्द, रूप तथा अन्य सभी इन्द्रिय-विषयों को छोड़ने का निर्देश है। वृत्तिकार ने प्रस्तुत प्रसंग में पांच इलोकों का निर्देश किया है।

#### श्लोक २८:

## **६६. संसर्गों को (संगाइं)**

संग का अर्थ है— सासक्तभाव । संसर्ग दो प्रकार के होते हैं—बाह्य और आम्यन्तर । बाह्य संसर्ग के विषय हैं—पदार्थ । आभ्यन्तर संसर्ग है—स्नेह, ममता आदि-आदि । १

चूर्णिकार ने संग का अर्थ प्राणातिपात आदि अठारह पाप किया है।"

## ६७. (गुणों की उत्पत्ति के लिए) उर्वर (अखिले)

चूरिंगकार ने अखिल पद के दो अर्थ किए हैं—संपूर्ण, उर्वर । मुनि को समस्त गुणों में प्रवृत्त होना चाहिए, इसलिए उसे अखिल कहा गया है। इसका दूसरा अर्थ है— उर्वर । खिल का अर्थ है— ऊधर भूमि, जहां कुछ भी निष्पन्न नहीं होता। जो 'खिल'

- १. चूर्णि, पृ० १६१: ण संयव—वर्णोमगादीहि अण्णातउंछं एसति, अधियासणा अलंममाणे.....जो हि अण्णायपिडं एसए सो णियमा .....अणाणुगिद्धो ।
- २. चूर्णि, पृ० १६१ : अधियासना अलंभमाणे ।
- ३. वृत्ति, पत्र १६४ : 'अधिसहेत्' वर्तयेत् पालयेत, एतदुक्तं भवति अन्तप्रान्तेन लब्धेनालब्धेन वा न दैन्यं कुर्यात्, नाप्युस्कृष्टेन मदं विदध्यात् ।
- ४. वृत्ति, पत्र १६४ : नापि तपसा पूजनसत्कारमावहेत्, न पूजनसत्कारनिभित्तं तपः कुर्यादित्यर्थः, यदि वा पूजासत्कारनिभित्तत्वेन तथा-विधायित्वेन वा महतापि केनचित्तपो मुक्तिहेतुकं न निःसारं कुर्यात्, तदुक्तम्—परं लोकाधिकं..............।
- ५. बृत्ति, पत्र १६४ :
- ६. वृत्ति, पत्र १६४ : 'सङ्गान्' संबन्धान् आन्तरान् स्नेहलक्षणान् बाह्यांश्च द्रव्यपरिग्रहलक्षणान् ।
- ७. चूर्णि, पृ० १६२ : सङ्गा प्राणिवधादय: जाव मिच्छादंसणं ति ।

ग्रध्ययन ७ : टिप्पण ६८-१०३

नहीं है वह है 'अखिल' अर्थात् उर्वर भूमि ।'

वृत्तिकार ने इसका अर्थ- ज्ञान, दर्शन और चारित्र से परिपूर्ण किया हैं। रे

#### श्लोक २६:

#### ६८. भार को वहन करने के लिए (भारस्स जाता)

इसका अर्थ है- भार की यात्रा के लिए अर्थात् संयम-भार को वहन करने के लिए।

चूर्णिकार ने भार का अर्थ— संयमभार और यात्रा का अर्थ— संयम-यात्रा किया है। संयम-भार को वहन करने के लिए तथा संयम-यात्रा के लिए—यह इसका संयुक्तार्थ है।

वृत्तिकार ने इसका अर्थ-── पांच महाव्रत के भार को वहन करने के लिए – किया है। रैं

#### हह. पाप का विवेक (पृथक्करण)(पावस्स विवेग)

यहां 'विवेग' विभक्ति रहित पद है। यह छन्द की दृष्टि से किया गया है।

विवेक का अर्थ हैं - पृथवकरण, विनास । पाप का पृथवकरण करना, पाप को अलग करना। चूर्णिकार ने 'पाप' के दो अर्थ किए हैं - कर्म और सरीर । सरीर को पाप मानने के दो हेतु हैं - कृतघ्नता और अशुचिता ।

#### १००. शान्त (धुयं)

चूर्णिकार ने 'धुत' के पांच अर्थ किए हैं—वैराग्य, चारित्र, उपशम, संयम और ज्ञान ।" वृत्तिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं—संयम और मोक्ष ।

## १०१. रहे (आइएज्जा)

इसका अर्थ है—ग्रहण करना, स्वीकार करना। दुःखों से स्पृष्ट होने पर मुनि 'धुत' को ग्रहण करे अर्धात् धुत के द्वारा (वैराग्य या उपशमन के द्वारा) दुःखों पर विजय प्राप्त करे। इसका प्रसंगोपात्त अर्थ है—(शान्त) रहे।

## १०२. कामनाओं का (परं)

यहां 'पर' शब्द कामनाओं का वाचक है। वृक्तिकार ने इसका अर्थ शत्रु किया है। "

## श्लोक ३०:

## १०३. दोनों ओर से छीले गए फलक की भांति (फलगावतट्टी)

इसमें दो शब्द हैं - फलग और अवतद्गी। इनका अर्थ है - दोनों ओर से छीले गए फलक की भांति।

- १. चूर्णि, पृ० १६१ : अखिलो णाम अखिलेसु गुणेसु वित्तितव्यम् अथवा खिलमिति यत्र किञ्चिदपि न प्रसुते ऊषरमित्यर्थः ।
- २. वृति, पत्र १६४ : अखिलो ज्ञानदर्शनचारित्रैः सम्पूर्णः ।
- ३. चूर्णि, पृ० १६२ : भारो नाम संयमभारो । जाताए त्ति संयमजातामाताणिमित्तं संजनभारवहणद्वृताए ।
- ४. वृत्ति, पत्र १६४ : संयमभारस्य यात्रार्थं पञ्चमहाव्रतभारनिर्वाहणार्थम् ।
- ५. वृत्ति, पत्र १६४ : विवेकं पृथग्मावं विनाशम् ।
- ६. चूर्णि, षृ० १६२ : पार्व नाम कम्मं, विवेगो विनाश इत्यर्थः, सर्वविवेको मोक्षः, एसो देसविवेगो । अधवा पापमिति शरीरम् कृतन्त-त्वावशुचिस्वाच्च ।
- ७. चूर्णि, पृ० १६२ : घुअं वैराग्यं चारित्रं उपश्वमो वा संजमो णाणादि वा ।
- द. वृत्ति पत्र १६४ : धूतं संयमं मोक्षं वा ।
- ६ चूर्णि, पृ० १६२ : आदिएज्ज सि तमादद्यात्, तेन तेषां जयं कुर्यादित्यर्थः ।

#### १०. बृत्ति, पत्र १६४ । परं शत्रुस् ।

**- घ्रध्ययन ७ : टि**प्पण १०४-१०५

चूर्णिकार ने इसका आशय स्पष्ट करते हुए कहा है कि मुनि सहनशील रहे। कोई उसे काठ की भांति छील कर, उस पर नमक का लेप करें अथवा घावों पर नमक छिड़के, फिर भी वह देेष न करे, समभाव रखे।

बृत्तिकार का आशय भिन्न है। काठ को दोनों ओर से छीलने पर ही वह पतला होता है, उसी प्रकार मुनि भी बाह्य और आभ्यन्तर तप से अपने शरीर को कुश करे। र

यहां शरीर और कथाय— दोनों को कृश करने की बात प्राप्त होती है।

आयारो ६।११३ में भी 'फलगावयितु' शब्द का ध्योग हुआ है। इसका अर्थ है—बाह्य और आन्तरिक तप के द्वारा फलक की भांति शरीर और कषाय—दोनों ओर से कृश बना हुआ मुनिः । ।

#### १०४. काल के (अंतगस्स)

अंतक का अर्थ है — मृत्यु, शरीर का अन्त करने वाला । चूर्णिकार ने इसका मुख्य अर्थ मोक्ष और वैकल्पिक अर्थ — मृत्यु किया है । '

# १०५. प्रपंच (जन्म-मरण) में ..... जाता (पवंचुवेइ)

यहां दो पदों में संधि की गई है--पवंचं + उवेद । प्रपंच का अर्थ है--जन्म, बुढ़ापा, मृत्यु, दु:ख, दौर्मनस्य, रोग, शोक आदि ।

१ चूर्णि, पृ० १६२ : यद्यप्यसौ परीसहैर्हन्येत अर्जुनकवत् अथवा फलकवदवकृष्टः क्षारेणालिप्येत सिच्येत वा तथापि अप्रदुष्टः ।

२. वृति, पत्र १६४ : फलकबदपक्रुब्टः यथा फलकमुभाभ्यामपि पाश्वीभ्यां तब्दं— घट्टितं सत्तनु भवति अरक्तद्विब्टं वा संभवत्येवमसाविष साधुः सवाह्याभ्यन्तरेण तपसा निब्दंश्तदेहतनुः—दुर्बलशरीरोऽरक्तद्विब्दश्च ।

३ आयारो, पृ० २५५ ।

४. वृत्ति, पत्र १६४ : अन्तकस्य मृत्योः ।

५. चूणि, पृ० १६२ : अन्तको नाम मोक्षः अथवा अन्तं करोतीति अन्तकः ।

६ (क) वही, पृष्ठ १६२: प्रवंचं जाति-जरा-मरण-दुःख-दौर्मनस्यादिनटवदनेकप्रकारः संसार एव प्रपञ्चकः ।

<sup>(</sup>स) वृत्ति, पत्र १६४ : प्रपञ्चं जातिजरामरणरोगशोकादिकं प्रपञ्च्यते बहधा नटवद्यस्मिन् स प्रपञ्चः —संसारः ।

# ग्रट्ठमं श्रज्झयरां वीरियं

# म्राठवां भ्रध्ययन वीर्य

# आमुख

प्रस्तुत अध्ययन का नाम 'बीर्य' है। यह वर्ण्य-विषय के आधार पर किया गया नामकरण है। इसमें सभी प्रकार के वीर्यो— शक्तियों का वर्णन है। चेतन भी वीर्यवान् होता है और अचेतन भी वीर्यवान् होता है। द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव के आधार पर चेतन और अचेतन में शक्तियां अभिव्यक्त होती हैं, न्युनाधिक होती हैं।

चौदह पूर्वों में तीसरा पूर्व है- बीर्यप्रवाद ! इसमें विभिन्न वीर्यों का विस्तार से वर्णन है । पूर्वों में विणित जानराणि को उपमा द्वारा समक्षाया गया है— '

'सन्व गईणं जा होण्ज बालुआ गणणमागया सन्ती। तत्तो बहुयतरागो अस्यो एगस्स पुरवस्स।।' 'सन्व समुद्दाणजलं जइपत्थमियं हविज्ज संकलियं। एत्तो बहुयसरागो अस्थो एगस्स पुन्थस्स।।'

- —सभी निदयों के बालुकणों की जो संख्या है उससे भी बहुत अधिक अर्थवाला होता है एक पूर्व।
- सभी समुद्रों के पानी का जितना परिमाण होता है उससे भी अधिक अर्थवाला होता है एक पूर्व ।

प्रस्तुत अध्ययन में सताईस क्लोक हैं। उनका विषय वर्गीकरण इस प्रकार है -

इलोक १-२ कर्मवीर्यहै।

३ प्रमाद वीर्य है।

४-६ बालवीर्यं का विवेचन ।

१०-२२ पंडित वीर्यं का विवेचन !

२३ अद्भुद्धकापराक्रमा

२४-२७ बुद्ध का पराक्रम ।

इनमें मुख्यत: पंडितवीर्य, बालवीर्य और बालपंडित-वीर्य का प्रतिपादन है।

बीर्य का अर्थ है-शक्ति, बल । उसके तीन प्रकार हैं-सिचत्त वीर्य, अचित्त वीर्य और निश्न वीर्य ।

सचित्त वीर्य तीन प्रकार का है--

- १. मनुष्यों का अर्हत्, चक्रवर्ती, बलदेव आदि का वीर्य।
- २. पशुकों का— हाथी, घोडा, सिंह, व्याघ्न, वराह, अष्टापद आदि का वीर्य। जैसे भेड़िया उछलकर भेड़ को मार डालता है वैसे ही अष्टापद उछलकर हाथी को मार डालता है। यह अष्टापद की शक्ति है। रे
- ३. निर्जीव पदार्थों का जैसे गोशीर्थ चन्दन का लेप ग्रीष्मकाल में दाह का नाश करता है और शीतकाल में शीत का नाश करता है। जैसे रत्नकंबल शीतकाल में गरम होती है और गरमी में ठंडक पैदा करती है। जैसे चक्रवर्ती का गर्भगृह (अन्डरग्राउन्ड) शीतकाल में गरम और ग्रीष्म में ठंडा होता है।
- १. (क) चूर्णि, पृ० १६४ । (ख) वृत्ति, पत्र १६७ ।
- २. चूर्णि, पृ० १६३: चतुष्यबाणं तु अस्सरयण-हित्यरयण-सीह-वग्ध-वराह-सरबादीण, सरभो किल हस्तिनमपि वृक इव औरणकं उक्खि-विक्रण अ वज्झति ।
- ३. (क) चूर्णि, पृ० १६३ : गोसीसचंदणस्स उण्हकाले डाहं णासेति, तथा कंबलरयणस्स सीयकाले सीतं उसिणकाले उण्हा णासेति, तथा चक्कवट्टिस्स गब्मियहं सीते उण्हं उण्हे सीतं ।
  - (स) वृत्ति, पत्र १६४ : तथाऽपदानां गोशोर्षचन्दनप्रभृतीनां शीतोब्णकालयोदव्णशीतवीर्यंपरिणाम इति ।

#### (ख) अचित्त वीर्य)

आहार, स्निग्ध पदार्थ, भक्ष्य और भोज्य पदार्थों की शक्ति को अचित्त वीर्य कहा जाता है। इसी प्रकार कवच आदि आवरणों का तथा अन्यान्य शस्त्रों की शक्ति भी अचित्त वीर्य कहलाती है। आहार में काम आने वाले पदार्थों की शक्ति भिन्न-भिन्न होती है। जैसे घेवर प्राणों को उत्तेजित करने वाला, हृदय को प्रसन्न करने वाला और कफ का नाशक होता है। इसी प्रकार औषधियों की भी अपनी-अपनी शक्ति होती है। शत्य को निकालने, घाव भरने, विष के प्रभाव को दूर करने, बुद्धि को बुद्धिगत करने—ये भिन्न-भिन्न औषधियों की शक्तियां हैं। कुछ विषयाती द्रव्य ऐसे होते हैं जिनको सूंघने मात्र से विष निकल जाता है। कुछ ऐसे होते हैं जिनका लेप करने से विष दूर होता है। कुछ के आस्वाद मात्र से विष नष्ट हो जाता है।

एक द्रव्य ऐसा होता है जिसकी सरसों जितनी गुटिका रोएं को उखाड़कर उस स्थान में लगाने से, वह विष को सारे शरीर में फैला देती है या सारे शरीर के विष को निकाल देती हैं।

एक द्रव्य ऐसा होता है जिसको खा लेने पर एक महीने तक भूख नहीं लगती, शक्ति की हानि भी नहीं होती। र

कुछ द्रव्यों के मिश्रण से बनी हुई बाती पानी से भी जल उठती हैं। कश्मीर आदि प्रदेशों में लोग कांजी से दीया जलाते हैं।"

इस प्रकार विभिन्त द्रव्यों में जामत्कारिक शक्तियां होती हैं। उनका विवरण प्रस्तुत करने वाला ग्रन्थ है--योनिप्राभृत । यह द्रव्य-वीर्य का कुछ विवरण है।

इसी प्रकार क्षेत्र और काल बीर्य भी होता है। क्षेत्रवीर्य जैसे देवकुरु आदि क्षेत्रों में उत्पन्न होने वाले सभी द्रव्य विशिष्ट शक्ति-संपन्न होते हैं। दुर्ग आदि में स्थित पुरुष का उत्साह बुद्धिगत होता रहता है। यह भी क्षेत्रवीर्य है।

काल की भी अनन्त सिक्त होती है। जैसे सुषम-सुषमा या सुषमा काल में कालहेतुक वल विशिष्ट होता है। अथवा भिन्त-भिन्त पदार्थों में कालहेतुक वल हो 11 है। अर्थुर्वेद ग्रन्थों में भी काल के प्रभाव से होने वाली गुणवृद्धि का स्पष्ट उल्लेख है---

'वर्षासु लवणममृतं शरिद जलं गोपयश्च हेमन्ते । शिशिरे चापलकरसो घृतं वसन्ते गुडो वसन्तस्यान्ते ॥'

वर्षा ऋतु में नमक, शरद् ऋतु में पानी, हेमन्त में गाय का दूध, शिशिर में आंवले का रस, वसन्त में घी और ग्रोष्म में गूड़—ये अमृततुत्य हो जाते हैं।

'ग्रीक्मे तुल्यगुडां सुसैन्धवयुतां मेघावनद्धे उम्बरे, तुल्यां शकरया शरद्यमलया शुण्ट्या तुषारागमे । पिष्पल्या शिशिरे वसन्तसमये क्षौद्रोण संयोजितां, पुंसां प्राप्य हरीतकीमिव गदा नश्यन्तु ते शववः ॥

ग्रीष्म ऋतु में हरड़ बरावर गुड़ के साथ, वर्षा ऋतु में सैन्धव नमक के साथ, शरद् ऋतु में बरावर शक्कर के साथ,

- १. वृत्ति, पत्र १६४ : 'सद्यः प्राणकरा हृद्याः, घृतपूर्णाः कफापहाः ।
- २. चूर्णि, पृ० १६३ : तं विसल्लीकरणी पादलेवां मेधाकरणीओ य ओसधीओ । विसधातीणि य दव्वाणि गंध-आलेव-आस्वादमात्राच्च विषं णासेन्ति ।
- ३. वही, पृ० १६३ : सरिसवमेत्ताओ वा गुलियाओ वा लोमुक्खणणामेत्ते खेत्ते विषं गदो वा अगदो वा भवति ।
- ४. वही, पृ० १६३ : अन्यब्रव्यमाहारितं मासेणापि किल क्षुधां न करोति न च बलालानिर्मवति ।
- ४. वही, पृ० १६३ : किञ्च केषाञ्चिद् द्रव्याणां संयोगेन वती आलिता उदकेनापि दीप्यते । कस्मीरादीषु च काञ्जिकेना<mark>पि दीपको</mark> दीप्यते ।
- ६. (क) चूर्णि, पृ० १६३ : योनिप्राभृतादिषु वा विभासितव्व ।
  - (ख) वृत्ति, हत्र १६५ : तथा योनिप्राभृतकान्नानाविधं द्रव्यवीर्यं द्रव्टव्यमिति ।
- ७. (क) चूर्णि, पृ० १६३ ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र २६६ ।
- प. वृत्ति, **प**त्र १६६ ।

म्रध्ययन 💶 प्रामुख

हेमन्त ऋतु में सौंठ के साथ, शिशिर ऋतु में पीपल के साथ और वसन्त ऋतु में मधु के साथ सेवन करने से समस्त रोग नष्ट हो जाते हैं।

यह काल के आधार पर द्रव्यों में होने वाले सामर्थ्य का निदर्शन है।

#### भाववीयँ

इसके तीन प्रकार हैं - औरस्य बल (शारीरिक बल), इन्द्रिय बल और अध्यात्म बल ।

#### (१) औरस्य बल---

इसके चार प्रकार हैं--भनोबल, वचनबल, कायबल और प्राणापानबल ।

#### मनोबल

जैसा औरस्य वीर्य होता है वैसी ही मानसिक पुद्गलों के ग्रहण की शक्ति होती है। शरीर का संहनन जितना सुदृढ़ हाता है उतने ही शक्तिशाली मानसिक पुद्गल ग्रहण किए जाते हैं। इसी प्रकार वचन, काय और आनापान बल भी संहनन की दृढ़ता के आधार पर होता है।

इनके दो-दो प्रकार हैं-संभव और संभाव्य।

संभव —तीर्थंकर और अनुत्तरिवमानवासी देवों का मन बहुत पटु होता है। अवधिज्ञान से सम्पन्न अनुत्तरोपपातिक देव मन के द्वारा जो प्रश्न या शंका उपस्थित करते हैं, तीर्थंकर उसका समाधान द्रव्य मन के द्वारा ही करते हैं क्योंकि उन देवों का सारा व्यापार मन से ही होता है।

जो व्यक्ति बुद्धिमान् द्वारा कही गई वात को वर्तमान में समभने में असमर्थ है, किन्तु अभ्यास के द्वारा अपनी बुद्धि को पटु बनाकर वह भविष्य में उसे समभ लेगा, यह उसका संभाव्य वीर्य है।

#### वचनबल

इसके भी दो भेद हैं --संभव और संभाव्य ।

तीर्थंकरों की वाणी एक योजन तक फैलती है और सभी सुनने वाले उसे अपनी-अपनी भाषा में समफ लेते हैं। इसी प्रकार क्षीरास्रवलब्धि, मध्वास्रवलब्धि आदि लब्बियों से संपन्न व्यक्तियों की वाणी बड़ी मीठी होती है। हंस, कोयल आदि पक्षियों का स्वर मीठा होता है। यह संभव वाचिक वीर्य है।

यह संभावना की जाती है कि श्रावक का पुत्र तिना पड़ें-लिखे भी उचित बोलने योग्य अक्षर ही बोलेगा। शिक्षित किए जाने पर तोता-मैना आदि भी मनुष्य की बोती बोलने लगते हैं। यह संभाव्यवीर्य है।

#### काधिक बल

इसके भी दो भेद हैं --संभव और संभाव्य !

चकवर्ती, बलदेव और वासुदेव का जो स्वाभाविक बाहुबल है वह संभववीर्य है।

त्रिपृष्ठ वासुदेव ने बाएं हाथ की हथेली से करोड़ों मन की शिला उठा ली थी। एक ओर सोलह हजार राजाओं की सेनाओं के आदमी एक सांकल को खींचते हैं और दूसरी ओर वासुदेव खींचते हैं तो वासुदेव अपनी ओर सभी मनुष्यों को खींच लेते हैं।

तीर्थंकरों का कायवीर्यं अपरिमित होता है।

यह संभव कायवीर्य है।

#### संसाव्य कायवीर्य---

तीर्थं कर लोक को अलोक में गेंद की भांति फेंक सकते हैं। दे मेरु पर्वत को दंडे की भांति ग्रहण कर पृथ्वी को छत्र की तरह धारण कर सकते हैं।

कोई इन्द्र जंबूढीप को बाएं हाथ से छत्र की तरह तथा मेरु पर्वत को डंडे की तरह सहज ही उठा सकता है। यह संभव है कि यह लड़का बड़ा होकर इस शिला खंड को ऊपर उठाएगा, इस मल्ल के साथ लड़ेगा, हाथी को दश में कर लेगा तथा घोड़े को दौड़ाएगा।

२. इन्द्रिय-बल-इसके भी दो प्रकार है-संभव और संभाव्य 1

जैसे श्रोत्रेन्द्रिय का संभव बल यह है कि वह बारह योजन तक के शब्द को सुन सकता है। इसी प्रकार शेष चारों इन्द्रियों का अपना-अपना संभव बल है।

संपाक्य बल — जैसे किसी मनुष्य की इन्द्रियां नष्ट नहीं हुई हैं, किन्तु वह थका-मांदा है, को छित है, प्यासा है, तो वह अपनी इन्द्रियों से विषयों को यथावत् ग्रहण नहीं कर पायेगा । ज्यों ही उसके ये दोष उपशान्त होंगे, वह पुनः विषय-ग्रहण में उपयुक्त हो जाएगा।

- ३. आध्यात्मिक बल-आन्तरिक शक्ति से या सत्त्व से उत्पन्न बल अध्यात्मिक बल है। उसके नी प्रकार हैं-
  - उद्यम वीर्य—ज्ञान के उपार्जन में या तपस्या आदि के अनुष्ठान में किया जाने वाला उद्यम ।
  - २. धृति वीर्य-संयम में स्थिरता, चित्त की उपशान्त अवस्था।
  - ३. धीरता बीर्य- कष्ट-सहिष्णुता ।
  - ४. शोंडीर्य दीर्य त्याग की उत्कट भावना । छह खंडों के राज्य का त्याग करते हुए भी भरत चक्रवर्ती का मन कम्पित नहीं हुआ । यह त्याग का उत्कर्ष है । इसका दूसरा अर्थ है आपित्त में अखिन्न रहना । इसका तीसरा अर्थ है विषम परिस्थिति आने पर भी, किसी आवेश की बाध्यता से नहीं किन्तु प्रसन्नता से 'यह मुक्ते करना है इस दृष्टि से उस कार्य को पूरा करना ।
  - प्र. क्षमावीर्य—दूसरे के द्वारा अपमानित होने पर भी क्षुब्ध न होना !
  - ६. गाम्भीर्य वीर्य -- कष्टों से पराजित न होना । इसका दूसरा अर्थ है--चमत्कारिक अनुष्ठान करके भी अहंभाव न लाना !

#### 'चुल्लुच्छलेइ जंहोइ ऊणय' रित्तयं कणकणेइ । मरियाइं ण खुब्भंती सुपुरिसविन्नाणभंडाइं।।'

जो घड़ा थोड़ा खाली होता है, वह छलकता है। जो घड़े पूर्ण रिक्त होते हैं वे आपस में संघट्टित होकर आवाज करते हैं। जो पूरे भरे होते हैं, वे कभी नहीं छलकते।

- उपयोग वीर्यं चेतना का व्यापार करना । ज्ञेय पदार्थ को जानना और देखना !
- प. योग वीर्य----
  - (क) मनोवीर्य अकुशल मन का निरोध, कुंशल मन का प्रवर्तन । मन को एकाग्र करना । मनोवीर्य से ही निर्ग्नेन्थों के परिणाम वर्धमान और अवस्थित होने हैं ।
  - (ख) वाम्बीर्य-अपुनरुक्त तथा निरवद्य वाणी का प्रयोग ।
  - (ग) कायवीर्य-कछुए की भांति शरीर में अवयवों को समाहित कर निश्चल होना ।
- १. तपोबीर्य—यह बारह प्रकार की तपस्याओं के कारण बारह प्रकार का है। तदध्यवसित होकर तपस्या करना तपोवीर्य है। सतरह प्रकार के संयम में एकत्व आदि भावना से भावित होकर 'संयम में कोई अतिचार न लग जाए' इस प्रकार सावधानीपूर्वक जो संयम का पालन करता है, वह भी तपोवीर्य है।
  - -अध्यात्मवीर्य के ये नौ भेद हैं।

सभी प्रकार के भाववीर्य के तीन-तीन प्रकार हैं—पंडित भाववीर्य, वाल भाववीर्य और बाल-पंडित भाववीर्य। चूर्णिकार और वृत्तिकार ने वीर्य के तीन प्रकार और किए हैं। उनका आधार है भाव—

- क्षायिक वीर्य—क्षीण कषाय अर्थात् वीतराग का वीर्य ।
- २. औपशमिक वीर्य--उपशान्त कषाय वालों का वीर्य ।
- ३. क्षायोपशमिक वीर्य-शेष सभी प्राणियों का वीर्य।

चरित्र मोहनीय कर्म के क्षय, क्षयोपशम और उपशम के आधार पर विरित्त भी क्षायिक, क्षायोपशमिक और औपशमिक—

श्रध्ययन ८ : श्रामुख

तीन प्रकार की होती है। इस आधार पर पंडित वीर्थ के तीन भेद होते हैं।

चौथे श्लोक की व्याख्या में चूर्णिकार और वृत्तिकार ने धनुर्वेद, दंडनीति, चाणक्यनीति आदि की मान्यताएं, शिक्षाएं प्रस्तुत की हैं । चूर्णिकार ने 'हंभीमासुष्ठक्खं, कोडल्लगं'—इन ग्रन्थों तथा 'अथर्वण' का विषय निर्दिष्ट किया है ।

प्रस्तुत अध्ययन के कुछेक महत्त्वपूर्ण शब्द हैं—তাणी (श्लोक १२), बुसीमओ (श्लोक २०), भाणजोगं (श्लोक २७)। इनकी व्याख्या के लिए देखें — टिप्पण।

१. भावबीर्ध के संपूर्ण विवरण के लिए देखें, चूणि पृ० १६४-१६५ तथा वृत्ति पत्न १६६-१६८।

२. चूर्णि, पृ० १६६ ।

## ग्रद्रमं ग्रज्क्यणं : ग्राठवां ग्रध्ययन

वीरियं : वीर्य

#### मूल

#### संस्कृत छाया

#### हिन्दी अनुवाद

- १. दुहा वेयं सुयक्खायं वीरियं ति पवुच्चई। किण्णु वीरस्स वीरितं? केण वीरो ति बुच्चति?।।
- २. कम्ममेव पवेदेंति अकम्मं वा वि सुव्वया। एतेहि दोहि ठाणेहि जेहि दीसंति मच्चिया।।
- तमायं कम्ममाहंसु अप्पमायं तहावरं। तब्भावादेसओ वा वि बालं पंडियमेव वा।।
- ४. सत्थमेगे सुसिक्खंति अतिवाताय पाणिणं। एगे मंते अहिज्जंति पाणभूयविहेडिणो ।
- भाइणो कट्टु मायाओ कामभोगे समारभे। हंता छेत्ता पगतित्ता आय-सायाणुगामिणो ।
- ६. मणसा वयसा चेव कायसा चेव अंतसो। आरतो परतो वा वि दुहा वि य असंजता।।
- ७.वेराइं कुब्बती वेरी ततो वेरेहि रज्जती। पावोवगा य आरंभा दुक्खफासा य अंतसो॥

द्विधा वैतत् स्वाख्यातं, वीर्यं इति प्रोच्यते। किण्णु वीरस्य वीर्यं? केन वीर इति उच्यते?।।

कर्म एव प्रवेदयन्ति, अकर्म वापि सुव्रताः। एतयोः द्वयोः स्थानयोः, ययोर्दृश्यन्ते मर्त्याः॥

प्रमादं कर्म आहुः, अप्रमादं तथाऽपरम्। तद्भावादेशतो वापि, बालं पंडितमेव वा।।

शस्त्रमेके सुशिक्षन्ते, अतिपाताय प्राणिनाम्। एके मन्त्रान् अधीयते, प्राणभूतविहेडिनः'॥

मायिनः कृत्वा मायाः, कामभोगान् समारभन्ते । हन्तारः छेत्तारः प्रकर्त्तयितारः, आत्मसातानुगामिनः ।।

> मनसा वचसा चैव, कायेन चैव अन्तशः। आरतः परतो वापि, द्विधाऽपि च असंयताः॥

> वैराणि करोति वैरी,
> ततो वैरेषु रज्यति।
> पापोपगाश्च आरंभाः,
> दुःखस्पर्शाश्च अन्तशः।।

- १. यह स्वाख्यात वीर्य दो प्रकार का कहा गया है। वीर का वीर्य क्या है? वह किस कारण से वीर कहलाता है?
- २. सुव्रत (तीर्थंकर) दो प्रकार के वीर्य का प्रतिपादन करते हैं —कर्मवीर्य और अकर्मवीर्य। सभी मनुष्य इन दो स्थानों में विद्यमान हैं।
- ३. तीर्थंकरों ने प्रमाद को कर्म और अप्रमाद को अकर्म कहा है। कर्मवीर्य के सद्भाव की अपेक्षा से मनुष्य 'बाल' और अकर्मवीर्य के सद्भाव की अपेक्षा से वह 'पंडित' कहलाता है। "."
- ४. कुछ लोग प्राणियों को मारने के लिए शस्त्र (या शास्त्र) की शिक्षा प्राप्त करते हैं और कुछ लोग प्राणियों और भूतों को बाधा पहुंचाने वाले मंत्रों का अध्ययन करते हैं।
- ५. मायावी मनुष्य (राजनीति शास्त्रों से सीवी हुई) माया का प्रयोग करं कामभोगों (धन) को प्राप्त करते हैं। वे अपने सुत्र के अनुगामी होकर प्राणियों का हनन, छेदन और कर्तन करते हैं। 19
- ६. असंयमी मनुष्य मन से, वचन से और अन्त में काया से, "स्वयं या दूसरे से" या दोनों के संयुक्त प्रयत्न से (जीवों की हिंसा करते हैं, करवाते हैं।)
- ७. वैरी वैर करता है। फिर वह वैर में अनुरक्त हो जाता है। हिसा की प्रवृत्तियां मनुष्य को पाप की ओर ले जाती हैं। अन्त में उनका परिणाम दु:ख-दायी होता है।

१. हेड्ड्-अनावरे इति धातुनिध्यन्नोऽयं शब्दः।

तु प्रवेदितम् ।

अकर्मवीयं,

अन्तराः ॥

- द. संपरायं णियच्छंति अत्तदुवकडकारिणो । रागदोसस्सिया बाला पावं कुच्वंति ते बहुं।।
- ६. एतं सकम्मविरियं बालाणं तु पवेइयं। एत्तो अकम्मविरियं पंडियाणं सुणेह में।
- १०. दिवए बंधणुम्मुक्के
  सञ्जतो छिण्णबंघणे ।
  पणील्ल पावगं कम्मं
  सल्लं कंतति अंतसो ।
- ११. णेयाउयं सुयक्खातं उवादाय समीहते । भुज्जो भुज्जो दुहावासं असुहत्तं तहा तहा ॥
- १२. ठाणी विविहठाणाणि चड्स्संति ण संसओ। अणितिए अयं वासे णातीहि य सुहोहि य॥
- १३. एवमायाय मेहावी अप्पणो गिद्धिमुद्धरे । आरियं उवसंपज्जे सव्वधम्ममकोवियं ॥
- १४. सहसंगइए जन्मा धम्मसारं सुणेतु वा। समुबद्धिए अणगारे पन्मक्खायपावए ॥
- १५. जं किंचुवक्कमं जाणे आउक्खेमस्स अप्पणो। तस्सेव अंतरा खिप्पं सिक्खं सिक्खेज्ज पंडिए।।
- १६. जहा कुम्मे सअंगाइं सए देहे समाहरे । एवं पावेहि अप्पाणं अज्भप्पेण समाहरे ।।

सम्परायं नियच्छंति, आर्त्तदुष्कृतकारिणः । रागदोषश्रिताः बालाः, पापं कुर्वस्ति ते बहु।। एतत् सकर्मवीर्थं,

पंडितानां श्रुणुत मे ॥

द्रव्यो बन्धनीन्मुक्तः,
सर्वतः छिन्नबन्धनः ।

प्रणुद्य पापकं कर्म,

शल्यं क्रन्तति

बालानां

इत

नैयांत्रिकं स्वाख्यातं, उपादाय समीहते । भूयो भूयो दुःखावासं, अशुभत्वं तथा तथा ॥

स्थानिनः विविधस्थानानि, त्यक्ष्यन्ति न संशयः । अनित्योऽयं वासः, ज्ञातिभिश्च सुहृद्भिश्च ॥

एवमादाय मेधावी, आत्मनो गृद्धिमुद्धरेत्। आर्यं उपसंपद्येत, सर्वधर्माऽकोपितम् ।

स्वसम्मत्या ज्ञात्वा, धर्मसारं श्रुत्वा वा। समुपस्थितः अनगारः, प्रत्याख्यातपापकः ॥

यत् किञ्चिद् उपक्रमं जानीयात्, आयुःक्षेमस्य आत्मनः । तस्यैव अन्तरा क्षिप्रं, शिक्षां शिक्षेत पंडितः ।।

> यथा क्रमें: स्वाङ्गानि, स्वे देहे समाहरेत्। एवं पापेभ्यः आत्मानं, अध्यात्मनि समाहरेत्॥

- प्त. विषय और कषाय से आर्त्त होकर हिंसा आदि दुष्कृत करने वाले मनुष्य संसार (जन्म-मरण) से बंध जाते हैं। वे राग-द्वेष के वशीभूत होकर बहुत पाप करते हैं।
- सह बाल मनुब्यों का सकर्मवीर्य बतलाया गया है।
   अब पंडित मनुब्यों के अकर्मवीर्य को मुभसे सुनो।
- १०. वीतराग की भांति आचरण करने वाला," कथाय के बंधन से मुक्त," प्रमाद या हिंसा में सर्वत: प्रवृत्त नहीं होने वाला मनुष्य" पाप-कर्म को दूर कर संपूर्ण" शल्य को काट देता है।
- ११. वह मोक्ष की ओर ले जाने वाले<sup>14</sup> सु-आख्यात (धर्म) को<sup>14</sup> पा चिन्तन करता है<sup>15</sup>—प्राणी बार-बार दु:लमय आवासों को<sup>24</sup> प्राप्त होता है। जैसा-जैसा कर्म होता है वैसा-वैसा अशुभ फलता है।<sup>14</sup>
- १२. स्थानी (उच्च स्थान प्राप्त) अपने विविध स्थानों को छोड़ेंगे, इसमें कोई संशय नहीं है। ज्ञातिजनों और मित्रों के साथ यह वास नित्य नहीं है।
- १३. ऐसा सोचकर मेधावी मनुष्य अपनी गृद्धि को छोड़ दे और सब धर्मों में निर्मल अर्यधर्म को स्वीकार करे।
- १४. धर्म के सार को अपनी मित से जान अथवा दूसरों से सुन, उसके आचरण के लिए उपस्थित हो, पाप का प्रत्याख्यान कर अनगार बन जाता है। 100
- १५. पंडित अनगार अपने आयुक्षेम का<sup>३६</sup> जो कोई उपक्रम (विघ्न)<sup>३२</sup> जाने तो उस (आयुक्षेम) के अन्तराल में ही शीघ्रता से शिक्षा (संलेखना) का<sup>६३</sup> सेवन क**रे** ।
- १६. जैसे कछुआ अपने अंगों को अपने शरीर में समेट लेता है, इसी प्रकार पंडित पुरुष अपनी आत्मा को पापों से बचा अध्यात्म में ते जाए।

## झ० ६: वीर्य: इलोक १७-२४

- १७. साहरे हत्थपाए य

  मणं सध्विवियाणि य।

  पावगं च परीणामं
  भासादोसं च पावगं।।
- १८. अणु माणं च मायं च तं परिष्णाय पंडिए। सुतं मे इह मेगेसि एयं वीरस्स वीरियं॥
- १६. उड्ढमहे तिरियं दिसासु जे पाणा तस थावरा। सब्वत्थ विरति कुन्जा संति णिग्वाणमाहितं॥
- २०. पाणे य णाइवाएज्जा अदिण्णं पि य णातिए । सातियं ण मुसं बूया एस धम्मे वुसीमओ ।।
- २१. अतिक्कमंति वायाए मणसा वि ण पत्थए। सब्बओ संबुढे दंते आयाणं सुसमाहरे॥
- २२.कडं च कज्जमाणं च आगमेस्सं च पावगं। सब्वं तं णाणुजाणंति आयमुत्ता जिइंदिया॥
- २३. जे याऽबुद्धा महाभागा वीरा ऽसम्मत्तदंसिणो। असुद्धं तेसि परक्कंतं सफलं होइ सव्वसो॥
- २४. जे उ बुद्धा महाभागा वीरा सम्मत्तदंसिणो । सुद्धं तेसि परक्कंतं अफलं होइ सव्वसो ॥
- २४. तेसि तु तवोसुद्धो णिक्खंता जे महाकुला। अवमाणिते परेणं तु। ण सिलोगं वयंति ते।।

संहरेत् हस्तपादांश्च, मनः सर्वेन्द्रियाणि च। पापकं च परीणामं, भाषादोषं च पापकम्॥

अन् मानं च मायां च, तं परिज्ञाय पंडितः। श्रुतं मे इह एकेषां, एतद् वीरस्य वीर्यम्॥

उध्वं अधः तिर्यग् दिशासु, ये प्राणाः त्रसाः स्थावराः । सर्वत्र विरति कुर्यात्, शान्तिनिर्वाणमाहृतम् ॥

प्राणांश्च नातिपातयेत्, अदत्तमिप च नादद्यात्। साचिकं न मृषा ब्रूयात्, एष धर्मः वृषीमतः॥

अतिकमिमिति वाचा, मनसाऽपि न प्रार्थयेत्। सर्वेतः संवृतो दान्तः, आदानं सुसमाहरेत्॥

कृतं च क्रियमाणं च, आगमिष्यं च पापकम् । सर्वं तत् नानुजानन्ति, आत्मगुष्ताः जितेन्द्रियाः॥

ये च अबुद्धाः महाभागाः, वीराः असम्यक्तवद्शिनः । अगुद्धं तेषां पराकान्तं, सफलं भवति सर्वेशः ॥

ये तु बुद्धाः महाभागाः, वीराः सम्यक्तवद्शिनः। गुद्धं तेषां पराकान्तं, अफलं भवति सर्वशः॥

तेषां तु तपः शुद्धं, निष्कान्ताः ये महाकुलात् । अपमानिताः परेण तु, न श्लोकं वदन्ति ते॥

- १७. वह हाथ, पैर, मन, सब इन्द्रियों, बुरे परिणामों भ और भाषा के दोषों का संयम करे।
- १८. पंडित पुरुष कषाय के परिणामों को जानकर अणुमात्र भी मान<sup>३६</sup> और माया का आचरण न करे। मैंने तीर्थं करों से यह सुना है कि यह बीर का बीर्य है।<sup>६७</sup>
- १६. ऊंची, नीची और तिरछी दिशाओं में जो कोई त्रस और स्थावर प्राणी हैं, सब अवस्थाओं में उनकी हिंसा से विरत रहे। (विरति ही) शांति है और शांति ही निर्वाण है।
- २०. प्राणियों का अतिपात न करे, अदत्त भी न ले, कपट-सहित भूठ न बोले । यह मुनि का भें धर्म है।
- २२. आत्मगुप्त<sup>४२</sup> और जितेन्द्रिय मुनि किए हुए, किए जाते हुए और किए जाने वाले उस समग्र पाप की अनुमति नहीं देते ।
- २३. जो अबुद्ध, महाभाग (महापूज्य), वीर (सकर्मबीर्य में अवस्थित) और असम्यवत्वदर्शी हैं, उनका पराक्रम अणुद्ध और सर्वशः सफल (कर्मबंधयुक्त) होता है।
- २४. जो बुद्ध, महाभाग, बीर (अकर्मवीर्य में अवस्थित) और सम्यक्तवदर्शी हैं, उनका पराक्रम शुद्ध और सर्वेशः अफल (कर्मबंधमुक्त) होता है।<sup>१९</sup>
- २५. उनका तप गुढ़ होता है जो बड़े कुलों से अभि-निष्कमण कर मुनि बनते हैं और दूसरों के द्वारा अपमानित होने पर अपनी घ्लाघा नहीं करते— अपने बडण्पन का परिचय नहीं देते।\*\*

## स्यषडो १

२६. अप्पीपडासि पाणासि अप्पं भासेज्ज सुव्वए। संतेऽभिणिव्वुडे दंते बीतगेही सया जए।।

२७. भाणजोगं समाहद्दु कायं वोसेज्ज सक्वसो। तितिक्खं परमं णच्चा आमोक्खाए परिव्वएक्जासि।।

-- त्ति बेमि ॥

356

अल्पिपण्डाशिपानाशी, अल्पं भाषेत सुव्रतः । क्षान्तः अभिनिर्वृतो दान्तः, वीतगृद्धिः सदा यतः ॥

ध्यानयोगं समाहृत्य, कायं व्युत्सृज्य सर्वशः। तितिक्षां परमां ज्ञात्वा, आमोक्षाय परिश्रजेत्।।

-इति ब्रवीमि ॥

द्य० ८: वीर्यः श्लोक २६-२७

२६. सुव्रत पुरुष थोड़ा भोजन करे, भे थोड़ा जल पीए, थोड़ा बोले। भे सदा क्षमाणील, शांत, पे दांत और अनासक्त<sup>36</sup> होकर संयम में रहे।

२७. ध्यानयोग को ' सम्यग् स्वीकार कर सभी प्रकार से काया का व्युत्सर्ग करे। ' तितिक्षा (मोक्ष का) परम साधन है—यह जानकर जीवन पर्यन्त ' परिव्रजन (संयम की साधना) करे।

—ऐसा मैं:कहता हूं।

#### टिप्पण : ग्रध्ययन ८

#### इलोक २:

# १. सुव्रत (तीर्थङ्कर) (सुव्वया)

चूर्णिकार ने 'सुवत' का अर्थ तीर्थङ्कर किया है।

वृत्तिकार ने इसे संबोधन माना है।

### २. (कम्ममेव ....अकम्मं वा)

कर्मवीर्य कर्म और क्रिया दोनों पर्यायवाची शब्द हैं। आगम में कर्म के अनेक पर्याववाची शब्द मिलते हैं, जैसे उत्थान, कर्म, बल और वीर्य। इसका दूसरा अर्थ है कर्मों के उदय से निष्पन्न शक्ति को कर्मवीर्य कहा जाता है। वह बालवीर्य है।

अकर्मवीर्य-वीर्यान्तराय कर्म के क्षय से उत्पन्न सहज शक्ति को अकर्मवीर्य कहा जाता है। इसमें कर्म-बंधन नहीं होता और न यह कर्म-बंध में हेतुभूत ही होता है। यह पंडितवीर्य है।

# ३. (एतेहि दोहि ठाणेहि जेहि.....)

यहाँ तृतीया विभक्ति के कारण व्याख्या में जटिलता उत्पन्न हुई है। चूिण में तृतीयान्त पाठ नहीं है। वहां 'एते एव दुवे ठाणा'— ऐसा पाठ उपलब्ध है। ' इस पाठ से व्याख्या की जटिलता समाप्त हो जाती है। उत्तराध्ययन ५/२ में भी इसका संवादी पाठ उपलब्ध होता है— 'संतिमेव दुवे ठाणा।'

# श्लोक ३ इ

## ४. (पमायं कम्ममाहंसु अप्पमाय तहावशं)

कर्मवीर्यं को प्रमाद और अकर्मवीर्य को अप्रमाद कहा गया है। यह कथन कारण में कार्य का उपचार कर किया गया है।

# ५. (तक्भावादेसओ .... पंडियमेव वा)

इसका अर्थ है— तद् भाव की अपेक्षा से । 'भाव' का अर्थ है—होने से और 'आदेश' का अर्थ है— कथन, व्यपदेश । अर्थात् इन दोनों चरणों (३,४) का अर्थ होगा—कर्मवीर्य के तद्भाव की अपेक्षा से (प्रमाद की अपेक्षा से) मनुष्य 'बाल' और अकर्मवीर्य के तद्भाव की अपेक्षा से (अप्रमाद की अपेक्षा से) वह 'पंडित' कहलाता है।

अभव्य प्राणियों का बालवीर्य अनादि-अपर्यवसित होता है और भव्य प्राणियों का वालवीर्य अनादि-सपर्यवसित और सादि-सपर्यवसित—दोनों प्रकार का होता है।

- १. चूर्णि, पृ० १६६ : सुव्रताः तीर्थकराः ।
- २. वृत्ति, पत्र १६८ : हे सुवता ! ।
- ३. (क) चूर्णि, पृ० १६६ : क्रिया कर्मेत्यनर्थान्तरम् । क्रिया हि वीर्यम्.. .... तस्सैगट्टिया— उट्ठाणं ति वा कम्मं ति वा बलं ति वा वीरियां ति वा एगट्ठं......अधवा यदिदमष्टप्रकारं कर्म तिद्ध औदयिकभावनिष्यनं कर्मेत्यपदिश्यते, औदयिकोऽपि च भावः कर्मोदयनिष्यन्न एव बालवीरियां वुच्चति ।
  - (स) वृत्ति, पत्र १६८ ।
- ४. चूर्णि, पृ० १६६ : अकर्मवीर्यं तत्, सिद्धं कर्मक्षयनिष्यन्तम्, न वा कर्म बध्यते, न वा कर्मणि हेतुमूतं भवति ।
- ४. चुणि, षृ० १६६ :

पंडित बीर्य सादि-सपर्यवसित ही होता है।

#### ६. इलोक ३:

प्रस्तुत आगम में कर्म और अकर्म का प्रयोग कई दृष्टियों से हुआ है। कर्म का एक अर्थ है—क्रिया और दूसरा अर्थ है—क्रिया से आकृष्ट होने वाले सूक्ष्म परमाणुओं का स्कंध। इसी आगय से १२।१५ में कहा गया है—बाल मनुष्य कर्म से कर्म को क्षीण नहीं करते, किन्तु धीर मनुष्य अकर्म से कर्म को क्षीण करते हैं। प्रस्तुत अध्ययन के नौवें श्लोक में बतलाया गया है—बाल मनुष्यों के सकर्मवीर्य होता है और पण्डित मनुष्यों के अकर्मवीर्य होता है। चूणिकार सकर्मवीर्य और बालवीर्य को एकार्थक तथा अकर्मवीर्य और पंडितवीर्य को एकार्थक मानते हैं। अध्यात्म की भाषा में प्रमादयुक्त प्रवृत्ति को कर्म तथा अप्रमादयुक्त प्रवृत्ति को अकर्म कहा जाता है।

भगवान् महावीर से पूछा गया—'भंते ! जीव आत्मारंभ, परारंभ या उभयारंभ होता है या अणारंभ ?' भगवान् ने उत्तर दिया—'अप्रमत संयती न आत्मारंभ होता है, न परारंभ होता है, न उभयारंभ होता है किन्तु अनारंभ होता है। प्रमत्त संयती अशुभ योग की अपेक्षा आत्मारंभ और परारंभ होता है, अनारम्भ नहीं होता। शुभयोग की अपेक्षा वह आत्मारंभ और परारंभ नहीं होता, किन्तु अनारंभ होता है।

यहां आरम्भ का अर्थ प्रदृत्ति, कर्म या हिंसा है और अनारंभ का अर्थ अप्रवृत्ति, अकर्म या अहिंसा है। इससे स्पष्ट है कि अहिंसात्मक प्रवृत्ति अकर्म और हिंसात्मक प्रवृत्ति सकर्म है। इसलिए सूत्रकार ने प्रमाद को कर्म और अप्रमाद को अकर्म कहा है।

चूिण में कहा गया है— जो कषाय से अप्रमत होता है वही अकर्मवीर होता है। उसी का वीर्य अकर्मवीर्य कहलाता है। प्रश्न होता है— अकर्म और वीर्य दोनों विरोधी हैं, फिर एक साथ कैंसे ? जिस वीर्य से कर्म का बंध नहीं होता और जो वीर्य कर्म के उदय से निष्पन्न नहीं होता तथा जिससे कर्म का क्षय होता है, वह वीर्य अकर्मवीर्य कहलाता है।

#### श्लोक ४:

# ७. शस्त्र (या शास्त्र) (सत्यं)

इसके दो संस्कृत पर्याय होते हैं - शस्त्र और शास्त्र ।

ये दोनों अनेक प्रकार के हैं। प्रस्तुत प्रसंग में वृत्तिकार ने धनुर्वेद, आयुर्वेद, दंडनीति, चाणक्यनीति, आदि शास्त्रों को सोदाहरण समकाया है।

धनुर्वेद में यह सिखाया जाता है कि बाण चलाते समय किस प्रकार आलीढ और प्रत्यालीढ होकर रहना चाहिए। जिसे मारना हो उसे मुट्टी के छिद्र में से देखे। मुट्टी के छिद्र में अपनी दृष्टि स्थिर कर बाण छोड़े। इस प्रकार बाण चलाने पर यदि

- १. बृत्ति, पत्र १६८ : तब्भावादेसओ वावी ति तस्य बालवीर्यस्य कर्मणश्च पिष्डितबीर्यस्य वा मावः सत्ता स तद्भावस्तेनाऽऽदेशो व्यपदेशः ततः, तद्यया — बालवीर्यमभव्यानामनादिअपर्यवसितं मध्यानामनादिसपर्यवसितं वा सादिसपर्यवसितं वेति, पण्डितवीर्यं तु सादिसपर्यवसितमेवेति ।
- २. सूयगडो, १।१२।१५ ण कम्मुणा कम्म खर्वेति बाला, अकम्मुणा कम्म खर्वेति धीरा ।
- ३. सूयगडो, १।८।६ एतं सकम्मविरियं बालाणं तु पथेइयं। एतो अकम्मविरियं पंडियाणं सुणेह मे ॥
- ४. चूर्णि, पृ० १६ दः सकर्मवीरियं ति वा वालवीरियं ति वा एगट्ठं। अकम्मवीरियं ति वा पंडितवीरियं ति वा एगट्टं ति ॥
- ५. भगवई, १।३३,३४ : जीवा णं मंते ! कि आयारंमा ? परारंभा ? तदुमयारंभा ? आणारंभा ?गोयमा ! अत्थेगइया जीवा आयारंमा वि, परारंभा वि, तदुमयारंभा वि, णो अणारंभा । तत्थ णं जे ते अप्पमत्तसंजया ते णं नो आयारंभा नो परारंभा ने तदुभयारंभा, अणारंभा । तत्थ णं जे ते पमत्तसंजया ते सुहं जोग पडुच्च नो आयारंभा, नो परारंभा, नो तदुभयारंभा, अणारंभा । अशुभ जोगं पडुच्च आयारंभा वि परारंभा वि तदुभयारंभा वि नो अणारंभा ।
- इ. सूयगडो, ८।१०, चूर्णि पृ० १६८: कसायअप्पमत्तो दा स अकर्मवीरः, एवं चेव अकम्मवीरियं वुच्चित । कधं अकम्मवीरियं ? यसस्तेन कर्म न बध्यते, न च तत् कर्मोदयनिष्पन्नम्, येन कर्मक्षयं करोति तेन अकर्मवीर्यवान् ।

#### सुयगडो १

378

अपना शिर न हिले तो लक्ष्य वींध लिया जाता है।

आयुर्वेद का कथन है कि क्षय रोग से ग्रस्त रोगी को लावक पक्षी का रस विधिपूर्वक दिया जाए और उसको अभयारिष्ट नामक मद्य विशेष का सेवन कराया जाए।

दंडनीति सिखाती है कि चोर आदि को अमुक प्रकार से शूली पर चढ़ाना चाहिए, पुरुष का शिरच्छेद इस प्रकार करना चाहिए।

चाणवयनीति शास्त्र अर्थोपार्जन के लिए दूसरों को टगने की अनेक विधियों का प्रतिपादन करता है।

चूणि का अभिमत है कि कुछ लोग यह सीखते हैं कि अर्थी और प्रत्यर्थी को इस प्रकार दंड देना चाहिए। अपराधी और निर-पराधी को उसकी आंख और आकार से जान लेना चाहिए। अमुक अपराध में यह दंड होगा, जैसे— हाथ काटना, मृत्यु दण्ड आदि देना।

#### द. बाधा पहुंचाने वाले (विहेडिणो)

चूर्णि में इसका अर्थ है— बाधा पहुंचाने वाले। हैं वृत्तिकार ने इसका अर्थ — विविध प्रकार से बाधक ऋग् संस्थानीय मंत्र किया है। हैं

## ह. कुछ लोग ... मंत्रों का अध्ययन करते हैं (एगे मंते अहिज्जंते)

जो पुरुष-देवता से अधिष्ठित होता है उसे 'मंत्र' और जो स्त्री देवता से अधिष्ठित होता है उसे 'विद्या' कहा जाता है। अथवा मंत्र वह होता है जिसके लिए कोई साधना नहीं करनी पड़ती। विद्या के लिए साधना अपेक्षित होती है।

मंत्र और विद्या के पांच-पांच प्रकार होते हैं—पाथिव, वारुण, आग्नेय, वायव्य और मिश्र । मिश्र वह होता है जिसमें दो या तीन देवता अधिष्टित होते हैं अथवा जिसमें विद्या और मंत्र—दोनों का मिश्रण होता है।

चूर्णिकार और वृत्तिकार का अभिमत है कि कुछेक व्यक्ति अश्वमेध, पुरुषमेध और सर्वमेध यज्ञों के लिए अथर्ववेद के मंत्रों का अध्ययन करते हैं।

#### इलोक ५:

# १०. मायवी मनुष्य माया का प्रयोग कर (माइणो कट्टु मायाओ)

मनुष्य दूसरों को ठगने के लिए चाणक्य नीति, कौटलीय अर्थशास्त्र, धनुशास्त्र आदि शास्त्रों का अध्ययन करते हैं। विणक्

१ वृत्ति, पत्र १६६ : शस्त्रं — खङ्गादिप्रहरणं शास्त्रं वा धनुर्वेदायुर्वेदादिकं प्राण्युपमद्दंकारि ..........तयाहि—तत्रोपदिश्यते एवंविध-मालीढप्रत्यालीढादिभिज्जींवे व्यापादियतव्ये स्थानं विधेयां,तदुक्तम् — मुव्टिनाऽऽच्छादयेस्लक्ष्यां, मुक्टौ दृष्टि निवेशयेत् ।

हतं लक्ष्यं विजानीयाद्यदि सूर्धा न कम्पते ॥१॥

---तथा एवं लावकरसः क्षयिणे देयोऽभयारिष्टाखयो मद्यविशेषश्चेति, तथा एवं चौरादेः शूलारोपणादिको दण्डो दिधेयः तथा चाणवयाभिष्रायेण परो वञ्चियतव्योऽथॉपादानाथं तथा कामशास्त्रादिकं चोद्यमेनाशुमाध्यवसायिनोऽधीयते, तदेवं शस्त्रस्य धनुवें-दादेः शास्त्रस्य वा यदभ्यसनं तत्सवं बालवीर्यम् ।

- २. चूर्णि, पृष्ठ १६६ : एवं चार्यो प्रत्यर्थी वा दण्डियतन्यः, नेत्रागा (? का) रादिभिश्च कारी अकारी च ज्ञातन्यः, अमुकापराधे चार्या दण्डो हस्तच्छेद-मारणेत्यादि ।
- ३. चूणि, पृ० १६६ : विहेडणं विवाधनं इत्यर्थः ।
- ४. बुत्ति. पत्र १६ ६ : विविधम् अनेकप्रकारं हेठकान् बाधकान् ऋक्संस्थानीयान् मन्त्रात् पठन्तीति ।
- ४. सूत्रकृतांग निर्युक्ति गाथा ६१, चूर्णि पृ० १६४ : तत्य विज्ञा इत्यो, मंत्रो पुरिसो । अधवा विज्ञा ससाधणा, मंतो असाधणो । एक्केक्कं पंचविधं—पाथिवं वारुण आग्नेयं वायव्वं मिश्रमिति । तत्य मिस्सं जं दिण्ह तिष्ह वा देवताणं, अधवा विज्ञाए मंतेण य, एताणि अधिदेवगाणि ।
- ६. (क) चूणि, पृ० १६६ : अस्त्रमंते आभिचारके अथर्वणे हृदयोण्डिकादीनि च अश्वमेधं सर्वमेव पुरुषमेधादि च मन्त्रानधीयते ।
  - (स) बत्ति, पृ० १६६ : एके केचन पायोदयात् मन्त्रानिभचारकाना (ते)थर्वणानश्वमधपुरुवमेधसर्वमेधादियागार्थमधीयन्ते ।

ष्रध्ययम = : टिप्पण ११-१५

लोग रिश्वत, वंचना आदि के द्वारा धन कमाने की कला सील जाते हैं। वे माशावी मनुष्य अपनी सीखी हुई माया से अर्थ का उपा-र्जन करते हैं और अभिल्वित सावद्य कार्यों को संपन्न करते हैं। र

### ११. कामभोगों (धन) को (कामभोगे)

चूर्णिकार ने अर्थको ही 'कामभोग' माना है। कामभोग कार्यहै और अर्थकारण । कारण में कार्यका उपचार कर यह अर्थग्रहण किया है।<sup>९</sup>

# १२. प्राणियों का हनन करते हैं (हंता छेत्ता .....)

मनुष्य धन का उपार्जन करने के लिए प्राणियों को मारता है, ग्राम-वध करता है, हरिणों की पूंछे काटता है, हाथियों के दांत उखाड़ता है। रैं

#### श्लोक ६:

## १३. (मणसा .....अंतसो)

मन, बचन, और काय—ये तीन योग हैं—कर्मबीर्य हैं। विकास-क्रम की दृष्टि से पहले काय योग, किर बचन योग और किर मनोयोग होता है। प्रवृत्ति की दृष्टि से पहले मनोयोग— मानसिक चिन्तन होता है, किर बचन योग और अन्त में काय योग होता है। प्रवृत्ति का क्रम सूचित किया गया है।

### १४. स्वयं या दूसरे से (आरतो परतो)

चूर्णिकार ने 'आरतो' का अर्थ 'स्वयं' और परतो का अर्थ 'पर' किया है। '

### श्लोक ७:

# १५. (वेराइं कुटवइ……)

चूणिकार का आश्रय है कि एक व्यक्ति दूसरे को मारता है, बांधता है, दंडित करता है, देश-निकाला देता है, वह अनेक व्यक्तियों के साथ वैर बांधता है। जैसे चीर, पारवारिक, व्याजखीर आदि व्यक्ति अनेक व्यक्तियों से वैर का अनुबंध करते हैं।

वृत्तिकार का अभिमत है कि जीवों का उपमर्दन करने वाला वैरी होती है। वह सैंकड़ों जन्मों तक चलने वाले वैर का वंध करता है। उस एक वैर के कारण वह अनेक दूसरे वैरों से सम्बन्धित होता है और उसकी वैर परम्परा अविच्छिन्त रूप से चलने लगती है।

१ चूर्णि, पृ० १६७ : तेण चाणवक-कोडिल्लं ईसस्थादी मायाओ अधिक्जंति जधा परो बंचेतन्त्रो । तहा विणयगादिणो य उक्कंचण-वंचणादीहि अत्यं समिन्जिणंति । लोभो तस्येव ओतरेति, माणो वि । एवं मायिणो मायाहि अत्यं उविक्रिजणंति, यथेष्टानि सावद्यकार्याणि साध्यन्ति ।

२. चूर्णि, पृ० १६७ : कारणे कार्यवदुपचारः अर्थ एव कामभोगाः ।

३ चूणि, पृ० १६७ : अर्थोपार्जनवरो निर्देय .... हंता गामादि, छेता मियपुंच्छादि, पकत्तिया हित्यदंतादि हत्यादि वा ।

४. चूणि, पृ० १६ ६ : पढमं मणसा, पच्छा वायाए, अंतकाले काएण ।

५. चूर्णि, पृ० १६७ : आस्तो सयं, परतो अण्णेण ।

६. चूर्णि, पृ० १६७ : स वैराणि कुरते वैरी । तती अण्णे मारेति, अण्णे बंधित, अण्णे दंडेति, अण्णे णिव्विसए आणवेति, चोर-पारदा-रिय-चोपगासि बहुजणं वेरियं करेति ।

७. वृत्ति, पत्र, १७० : वैरमस्यास्तीति वैरी, स जीवोषमर्द्दकारी जन्मशतानुबन्धीनि वैराणि करोति, ततोऽपि च वैराद्परैवेरैरनुरज्यते, संबध्यते, वैरपरम्परानुषङ्गी भवतीत्वर्थः ।

## म्राज्ययन = : टिप्पण १६-२०

#### श्लोक द:

## १६. विषय ओर कथाय "करने वाले मनुष्य (अत्तदुवकडकारिणो)

'अत्त' के संस्कृतरूप दो बनते हैं—आत्म और आत्तं । आत्म का अर्थ है—स्व और आर्त्त का अर्थ है—पीड़ित । प्रस्तुत प्रसंग में 'आर्त्त' शब्द ही उपयुक्त लगता है । इस शब्द का अर्थ होगा— विषय और कषाय से आर्त्त होकर हिसा आदि दुष्कृत करने वाले मनुष्य।

वृत्तिकार ने 'आत्मदुष्कृतकारिणः' मानकर, इसका अर्थ-स्वयं पाप करने वाला-किया है।

## १७. संसार (जन्म-मरण) (संपरायं)

जैन आगमों में यह शब्द बहु प्रयुक्त है। इसका अर्थ है— संसार, जन्म-मरण।

इसका एक सैंद्धान्तिक अर्थ भी है। कर्म दो प्रकार का होता है— ईर्याप्थ और सांपरायिक। यहां संपराय का अर्थ है— बादर कथाय। उनसे बंधने वाला कर्म सांपरायिक कहलाता है। वृत्तिकार ने इसी अर्थ को मुख्य मानकर व्याख्या की है। चूणिकार ने इसका अर्थ संसार दिया है। "

प्रस्तुत प्रसंग में इसका 'संसार' अर्थ ही अधिक उपयुक्त लगता है।

#### इलोक १०:

### १८. वीतराग की भांति आचरण करने वाला (दविए)

'द्रव्यं च भव्ये'—पाणिनी के इस कथन से द्रव्य का अर्थ है—भव्य प्राणी अर्थात् मुक्तिगमन योग्य प्राणी ।'

चूिणकार ने इसके दो अर्थ किए हैं—अकवायी वीतराग अथवा वीतराग जैसा। पश्न होता है कि क्या सराग मनुष्य अकवायी हो सकता है ? इसके समाधान में कहा गया है कि जो कषायों का निग्रह करता है, वह भी अकवायी के तुल्य ही है। "

# १६. कषाय के बंधन से मुक्त (बंधण्रम्मुक्के)

कषाय कर्म स्थिति के हेतुभूत होते हैं, अतः ये ही यथार्थ में बंधन हैं। कहा भी है—बंधदुई कसायवसा—वंधन की स्थिति कषाय के अधीन है। अतः जो कषाय से मुक्त है वही बन्धन से उन्मुक्त है। °

चूर्णिकार ने इसका अर्थ मुक्त सदृश किया है।

### २०. प्रमाद या हिंसा ... होने वाला मनुष्य (छिण्णबंधणे)

हिंसा, प्रमाद, राग-द्वेष ये बंधन के हेतु हैं।

- १. चूर्णि, पृ० १६ ८ : आर्त्ता नाम विषय-कषायात्ताः । बुक्कडकारिणो बुक्कडाणि हिंसादीणि पावाणि कुर्वन्तीति बुक्कडकारिणः ।
- २. ब्ति, पत्र १७० : आत्मदुष्कृतकारिणः स्वपापविद्यायिनः।
- ३. वृत्ति, पत्र १७० : द्विविधं कर्म-ईर्यापथं साम्पराधिकं च, तत्र सम्पराया-बादरकषायास्तेभ्य आगतं साम्पराधिकम् ।
- ४. चूर्णि, पृ० १६ = : संपरागः संसारः ।
- वृत्ति, पत्र १७० : द्रव्यो भव्यो मुक्तिगमनयोग्य: 'द्रव्यं च भव्यं' इति वचनात् ।
- ६. चूर्णि, पृ० १६म : राग-होसिवमुक्को दिवओ, वीतराग इत्यर्थः, अधवा वीतराग इव वीतराग: ।
- ७. वृत्ति, पत्र १७० : ब्रन्यः रागद्वेषिवरहाद्वा द्रव्यभूतोऽकषायीत्वर्यः, यदि वा वीतराग इव वीतरागोऽल्पकषाय इत्यर्थः । तथा चोक्तम्— कि सक्का वोत्तुं जे सरागधन्मीम कोइ अकसायी ।

संतेषि जो कसाए निगिण्हइ सोऽवि तत्तुल्लो ॥१॥

- द. वृत्ति, पन्न १७० : बन्धनात्—कषायात्मकान्मुक्तः, बन्धनेत्मुक्तः, बन्धनत्वं तु कषायाणां कर्मस्थितिहेतुत्वात्, तथा चोक्तम्— बंधद्विई कसायवसा कथायवशात् इति ।
- ६ चूर्णि, पृ० १६ दः बन्धनेम्यो मुक्तकल्पः पण्डितवीर्यावरणेभ्यः।

म्रध्ययन द : टिप्पण २१-२६

कारण में कार्य का उपचार कर इन्हें ही बंधन माना गया है ! जो इनमें प्रवृत्त नहीं होता, इनसे मुक्त है, वह 'छिन्न-बंधन' होता है। र

#### २१. सम्पूर्ण (अंतसो)

अंत का अर्थ है-- संपूर्ण, निरवशेष। र

#### इलोक ११:

## २२. मोक्ष की ओर हे जाने वाहे (णेयाउयं)

इसका संस्कृत रूप है— नैर्यात्रिकं और अर्थ है— मोक्ष की ओर ले जाने वाला। टीकाओं में इसका संस्कृत रूप 'नैयायिकं' और अर्थ 'न्याय मार्ग' किया है।

### २३. सु-आख्यात (धर्म) को (सुयक्खातं)

सु-आख्यात, अच्छी तरह से कहा हुआ। णेयाउयं और सुयक्खातं — ये दोनों धर्म के विशेषण हैं। बौद्ध साहित्य में भी स्वाख्यात धर्म का प्रयोग मिलता है। स्थानांग में स्वाख्यात धर्म की व्याख्या प्राप्त है।

देखें--१५।३ का टिप्पण।

### २४. चितन करता है (समीहते)

चूणिकार के अनुसार इसका अर्थ है— धर्म ध्यान और शुक्ल ध्यान की सम्यक् ईहा करना।\*
वृत्तिकार ने समीहते का अर्थ— मोक्ष के लिए चेष्टा करना किया है।\*

## २५. दुःखमय आवासों को (दुहावासं)

विभिन्न प्रकार के शारीरिक और मानसिक दुःल दुःलावास है। सकर्मवीर्य के कारण मनुष्य जन्म-मरण करता है और नरक आदि विभिन्न गतियों में जाता है। यह वास्तव में ही दुःसावास है।

वृत्तिकार ने दुःख के कारणभूत बालवीर्य को दुःखावास माना है।"

# २६. (असुहत्तं तहा तहा)

इसका अर्थ है-जैसा-जैसा कर्म होता है, वैसा-वैसा अशुभ फलतो है।

बालवीर्य वाला मनुष्य जैसे-जैसे नरक आदि दुःखावासों में भटकता है, वैसे-वैसे अशुभ अध्यवसाय के कारण उसके अशुभ कर्म ही बढ़ता है।

- १. चूर्णि, पृ० १६६: ये पुनः प्रमादादयो हिसादयः रागादयो वा तेषु कार्यवदुपचारादुच्यते सन्वती खिण्णबंधणे, न तेषु वर्त्तत इत्यर्थः ।
- २. चूर्णि, पृ० १६८ : अन्तसी ति याववन्तोऽस्य, निरवशेष मित्यर्थः ।
- ३. ठाणं, ३।४०७ ।
- ४. चूर्णि, पृ० १६ म : सम्यग् ईहते समीहते ध्यानेन । कि ध्यायते ? धम्मं सुक्कं च ।
- ४. वृत्ति, पत्र १७१ : सम्यक् मोक्षाय ईहते चेव्टते ध्यानाध्ययनादावृद्धमं विधत्ते ।
- ६. चूर्णि, पृ० १६ मः सकस्मकीरियदोसेण भूयो भूयो णरगादिसंसारे णाणाविधदुवलवासे सारीरादीणि दुवलाणि भुज्जो भुज्जो पावति ।
- ७. वृत्तिः पत्र १७१ : दुःखमावासयतीति दुःखावासं (बालवीर्यं) वर्तते ।
- द. चूर्णि, पृ० १६८ : यथा यया कर्म तथा तथाऽशुभं फलति ।
- ह. वृत्ति, पत्र १७६ : यथा यथा च बालवीर्यवान् नरकादिषु दुःसावासेषु पर्यटित तथा तथा चास्याशुभाष्यवसायित्वादशुभनेव प्रवर्षते ।

• **प्र**ध्ययन ८ : टिप्पण २७-३०

# व्लोक १२:

### २७. स्थानी (उच्च स्थान प्राप्त) (ठाणी)

चूणिकार ने 'स्थानी' का अर्थ देवलोक में होने वाले इन्द्र, सामानिक तथा त्रायस्त्रिण आदि देव किया है। जिन्हें उच्चस्थान प्राप्त होता है, वे 'स्थानी' होते हैं। मनुष्यों में चक्रवर्ती, बलदेव, वासुदेव, मांडलिक और महामांडलिक आदि स्थानी होते हैं। तिर्यञ्चों में भी विशिष्ट तिर्यच—हाथी, घोड़े आदि स्थानी होते हैं।

पांतजल योगदर्शन में उच्चस्थान प्राप्त देवों के लिए 'स्थानी' शब्द का प्रयोग मिलता है।'

# इलोक १३:

### २८. निर्मल (अकोवियं)

कोषित का अर्थ है - दूषित, खोटे सिक्के जैसा दोषपूर्ण । अकोषित अर्थात् अदूषित, निर्मल । विद्या है । उन्होंने विकल्प में 'अगोवियं' पाठ मानकर उसका अर्थ 'प्रकट' किया है । विकल्प में 'अगोवियं' पाठ मानकर उसका अर्थ 'प्रकट' किया है । ठाणं धा १३ में 'इंदियत्थविकोवणयाएं' पाठ है । इन्द्रिय के विवय का विकोषन अर्थात् दूषण । इसका अर्थ है --कामविकार । प

## क्लोक १४:

### २६. अपनी मित से (सहसंमइए)

इसके तीन रूप हैं - सहसन्मति, स्वसन्मति, स्वस्मृति ।

कुछ व्यक्ति सहज मित या सहज स्मृति के द्वारा संबुद्ध होकर धर्म की आराधना में संलग्न हो जाते हैं। ऐसे पुरुष प्रत्येक-बुद्ध कहलाते हैं। नैसर्गिक सम्यग्दर्शन में भी विशिष्ट प्रकार की मित और श्रुन होता है। यह धर्म-प्राप्ति का पहला उपाय है। इसका दूसरा उपाय है—धर्मसार या श्रवण।

# ३०. (समुबद्धिए अणगारे .....)

मनुष्य अपनी बुद्धि से या तीर्थंकर, गणधर या आचार्य आदि से धर्म के सार को सुनकर प्रव्रज्या ग्रहण करता है। वह किर उत्तरगुणों में पराक्रम करता है और पंडितवीर्य से पूर्वकृत कर्मों के क्षय के लिए प्रवृत्त होता है। वह क्रमशः गुणों का अर्जन करता हुआ आगे बढ़ता है। उसका परिणाम प्रवर्धमान रहता है। समी पाय-प्रवृत्तियों का प्रत्याख्यान कर वह अपने लक्ष्य को पा लेता है।

- १. (क) चूर्णि, पृ० १६८: स्थानान्येषां सन्तीति स्थानिनः । देवलोके तावदिन्द्र-सामानिक-त्रायस्त्रिशाद्याः । मनुष्येष्विप चक्रवित-बलदेव-वासुदेव-मण्डलिक-महामण्डलिकादि । तिर्यक्ष्विप यानीष्टानि ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र १७१ : स्थानानि विद्यन्ते येषां ते स्थानिनः, तद्यथा —देवलोके इन्द्रस्तत्सामानिकत्रायस्त्रिशत्पार्षद्यादीमि मनुष्येष्विप चक्रवर्तीबलदेववासुदेवमहामण्डलिकादीनि तिर्यक्ष्विण यानि कानिचिदिष्टानि भोगभूम्यादी स्थानानि ।
- २. पातंजल योग दर्शन ३।५१ : स्थान्युपिनमन्त्रणे संग ः .....ः।
  भाष्य —तत्र मधुमतीं भूमि साक्षात् कुर्वतो बाह्मणस्य स्थानिनो देवाः सस्वशुद्धिमनुपश्यन्तः ..........।
- ३. चूर्णि, पृ० १६४: कोवितो णाम दूषितः, कूतकार्षापणवत् । अकोपिता नामा ण केहि वि कोविज्ञंति ।
- ४. वृत्ति, पत्र १७१ : अकोपितो अदूषितः स्वमहिम्नैव दूषितुमशक्यत्वात् प्रतिष्ठां गतः (तं), यदि वा —सर्वैर्धमैः—स्वभावैरनुष्ठान-रूपैरगोपितं—कुत्सितकर्त्तव्याभावात् प्रकटमित्यर्थः ।
- ५. ठाणं, ष्ट्र० ५७५ ।
- ६. चूर्णि, पृ० १६६ : शोभना मितः सन्मितः, सहजाऽऽत्मिनितः सहसन्मितः, स्वा वा मितिः सन्मितः, सह सम्मितौए सहसम्मितिगं प्रत्येक-बुद्धानाम् । निसर्गसम्यग्दश्ने वा पित्तज्वरोपशमनदृष्टान्तसामर्थ्याद् आभिणिबोधिय-सुयं उप्पाडेति ।
- ७. वृस्ति, पत्र १७१, १७२ ।

अध्ययन 🖒 : टिप्पण ३१-३६

#### इलोक १५:

#### ३१. आयुक्षेम का (आउन्खेमस्स)

चूर्णिकार ने इसका अर्थ--- आयुष्य का क्षेम अर्थात् शरीर का आरोग्य किया है। वित्तकार ने इसका अर्थ केवल 'आयुष्य' ही किया है।

## ३२. कोई उपक्रम (विघ्न) (किचुववकमं)

यहां दो पदों 'किंचि' और 'उवक्कमं' में संधि की गई है।

उपक्रम का अर्थ है--आयुष्य-क्षय का उपाय !

चूर्णिकार ने इसका वैकल्पिक अर्थ — अनशन किया है। उसके तीन प्रकार बतलाए गए हैं — भक्तपरिज्ञा, इंगिनीमरण और प्रायोगमना

# ३३. शिक्षा (संलेखना) का (सिक्खं)

यहां शिक्षा का अर्थ है --- मरण-विधि, संलेखना-विधि।

देखें-आयारी दा१०५-१३०, गाथा १-२४।

#### श्लाक १६:

### ३४. अध्यात्म में (अज्भव्येण)

जो आत्मा से संबंधित है उसे अध्यात्म कहते हैं। ध्यान, स्वाध्याय, वैराग्य, एकाग्रता--ये सब अध्यात्म के प्रकार हैं।"

#### इलोक १७:

# ३४. बुरे परिणामों (पापगं च परीणामं)

निदान, इहलोक में सुख प्राप्ति की कामना-अादि पायमय परिणाम हैं।

# श्लोक १८:

# ३६. अणुमात्र भी मान (अणु माणं .....)

साधक संयम में पराक्रम करता है। उसके संयम से आकृष्ट होकर लोग उसकी पूजा करते हैं, फिर भी वह अहंभाव न लाए।

इसी प्रकार माया, कोध और लोभ का भी साधक विवर्जन करे। कवायों के स्वरूप को जानकर, उनके विपाकों का चिन्तन कर, साधक उनसे निवृत्त हो।"

१. चूणि, पृ० १६६: आयुषः क्षेममित्यारोग्यं शरीरस्य।

२. वृत्ति, पत्र १७२ : आयुः क्षेमस्य स्वायुष इति ।

३. (क) चूर्णि पृ० १६६: यत्किञ्चिविति उपक्रमाद्वा अवाएण वा । अधवा तिविहो उवक्कमो भत्तपरिण्णा-इंगिणावि । (स) वृत्ति, पत्र १७२: उपक्रम्यते —संवत्यते क्षयमुपनीयते आयुर्येन स उपक्रमः ।

४. चूर्णि, पृ० १६६ : संलेहणाविधि शिक्षेत् ।

प्र. चूर्णि, पृ० १७० : आत्मानमधिकृत्य यत् प्रवर्त्तते तद् अध्यात्मम्, ध्यानं स्वाध्यायो वैराग्यं एकाग्रता इत्यादिवाऽध्यात्मेन ।

६. (क) चूर्ण, पृ० १७० : पावमं च परीणामं .... णिदाणादि इहलोगासंसप्पयोगं च ।

<sup>(</sup>स) वृत्ति, पत्र १७२ : पापकं परिणासमैहिकापुष्टिमकाशंसारूपम् ।

७. वृत्ति, पत्र १७२।

मध्ययन द : टिप्पण ३७-४०

### ३७. यह बीर का वीर्य है (एयं वीरस्स वीरियं)

संलेखना, अध्यात्म द्वारा पाप का समाहरण, हाथ-पैर तथा इन्द्रियों का प्रतिसंहरण, मान और माया की परिज्ञा—यह बीर का बीर्य है। यह है—अकर्मवीर्य या पंडितवीर्य। इस बीर्य से सम्पन्न व्यक्ति ही बीर कहलाता है।

#### इलोक २०:

### ३८. कपट सहित (सातियं)

चूर्णिकार और वृत्तिकार ने 'सातियं' का शाब्दिक अर्थ 'आदिना सह' और उसका तात्पर्य 'माया सहित' किया है। र

हमने इसका संस्कृत रूप 'साचिक' किया है। संस्कृत कोव में साचि का अर्थ है — माया। साधक माया सहित भूठ न बोले। भूठ और माणा का अनिवार्य साहचर्य है। माया के बिना भूठ बोला नहीं जाता। यहां कपटपूर्वक भूठ बोलने का प्रतिवेध है।

### ३६. मुनि का (वुसीमओ)

चूरिंगकार ने इसका अर्थ वसुमान किया है। वसु का अर्थ है—धन। मुनि के पास ज्ञान आदि का धन होता है, इसलिए वह वसुमान कहलाता है। किन्तु 'वुसीम' का यह अर्थ संगत नहीं लगता। यह अर्थ 'वसुम' शब्द का हो सकता है। आचारांग (१११७४) में 'वसुम' शब्द का प्रयोग उपलब्ध है।

दृत्तिकार ने 'बुसीम' को छान्दस् प्रयोग मानकर इसका अर्थ वसुमान किया है, जो चूणि सम्मत है। इसका वैकित्पक अर्थ वश्य (इन्द्रियजयी) किया है। शाब्दिक दृष्टि से वश्य भी संगत नहीं है।

'वृसीम का संस्कृत रूप 'वृषीमत्' उपयुक्त लगता है। वृषि संन्यासी का उपकरण है, इसलिए वृषीमान् का अर्थ संन्यासी हो सकता है। यहां 'एस धम्मे वृसीमओ'—यह मुनि का धर्में है' यह अर्थ स्वाभाविक है।

बौद्ध साहित्य में 'वसी' के पांच प्रकार निर्दिष्ट हैं-- (१) आवज्जनावसी (२) संपज्जनावसी (३) अधित्थानवसी (४) वृत्थान-वसी (४) पच्चवेक्खनवसी ।"

हो सकता है 'बुसीम' का यही अर्थ रहा हो और उच्चारण भेद से 'बसी' का स्थान 'बुसी' ने ले लिया हो।

## श्लोक २१:

# ४०. अतिक्रम (अतिक्कमंति)

वृत्तिकार ने अतिक्रम के तीन अर्थ किए हैं----

१. प्राणियों को पीड़ा देना।

- २. (क) चूर्णि, पृ० १७१ : सावियं णाम माया, साविना योगः, सावियोगः, सह आतिना सातियं ।
  - (स्र) वृत्ति, पत्र १७३ : सहादिना-मायवा वर्त्तत इति सादिकं-समायम् ।
- ३. संस्कृत-इंग्लिश कोष, मोनियर मोनियर विलियम्स्-देखें---'साचि' शब्द ।
- ४. (क) चूर्णि पृ० १७१: न हि मुत्रावादो मध्यामन्तरेण भवति, स चोक्कंचण-वंचण-कूडतुलादिसु भवति, सातियोगसहितो मुसावादो भवति, स च प्रतिषिध्यते, अन्यथा तु 'न मृगान् पश्यामि ण य वल्लिकाइयेसु समुद्दिस्सामो' एवमादि ब्रूयात्, येनात्र परो वञ्च्यते तत् प्रतिषिध्यते, कोध-माण-माया-लोभसहितं वचः ।

(स) बृत्ति, पत्र १७३ ।

- चूर्णि पृ० १७१ : वृत्तिमता वसूनि ज्ञानादीनि ।
- ६. वृत्ति पत्र १७३ । 'बुसीमठ' ति छान्दसरवात्, निर्देशार्थस्त्वयं वसूनि ज्ञानादीनि तद्वतो ज्ञानादिमत इस्पर्थः, यदि वा—वुसीमउत्ति वश्यस्य—आरमवशगस्य—वश्येन्द्रियस्येत्यर्थः ।
- ७. पटिसंमिदा १।६७-१००।
- प. वृत्ति, पत्र १७३ : प्राणिनामितिकमं —पीडात्मकं महावतातिकमं वा मनोऽवब्टब्धतया परितरस्कारं वा इत्येवम्भूतमितकमम् ।

१. चूर्णि, पृ० १७० ।

ब्रध्ययन दः टिप्पण ४१-४३

- २. महाव्रतों का उल्लंघन करना ।
- ३. मन में अहंभाव लाकर दूसरों का तिरस्कार करना ।

### ४१. इन्द्रियों का संयम करे (आयाणं सुसमाहरे)

'आदान' का अर्थ है--इन्द्रियां । जिनके द्वारा विषय का ग्रहण होता है, वह आदान कहलाता है । 'सुसमाहरे' का अर्थ है-भली भांति संयम करना ।

वृत्तिकार का अर्थ भिन्न है। उन्होंने मोक्ष के उपादन कारण सम्यग्दर्शन आदि को आदान माना है और 'सुसमाहर' का अर्थ---ग्रहण करना किया है। र

#### इलोक २२:

### ४२. आत्मगुप्त (आयगुत्ता)

अपने आप में रहने वाला ब्लक्ति आत्मगुष्त होता है। जिसने अपने मन, वचन और काया को गुष्त कर लिया है वह आत्म- गुष्त है।  $^3$ 

## श्लोक २३, २४:

#### ४३. श्लोक २३, २४:

साधना के क्षेत्र में दो प्रकार के पुरुष होते हैं--

- १. अबुद्ध और असम्यक्तवदर्शी ।
- २. बुद्ध और सम्यक्त्वदर्शी ।

ये दोनों ही वीर होते हैं। अबुद्ध पुरुष सकर्म वीर्य में वर्तमान होते हैं और बुद्ध पुरुष अकर्मवीर्य में वर्तमान होते हैं। ये दोनों ही पराक्रम करते हैं। अबुद्ध पुरुष सकर्मवीर्य से भावित होकर पराक्रम करते हैं, इसलिए उनका पराक्रम अशुद्ध और सफल— कर्मबंधयुक्त होता है। बुद्ध पुरुष अकर्मवीर्य से भावित होकर पराक्रम करते हैं, इसलिए उनका पराक्रम शुद्ध और अफल — कर्मबंध-मुक्त होता है।

ये दोनों श्लोक सकर्मवीर्य और अकर्मवीर्य के उपसंहारवायय हैं। इनमें यह प्रतिपादित किया गया हं कि पराक्रम प्रत्येक मनुष्य करता है। अबुद्ध या अज्ञानी मनुष्य भी करता है तथा बुद्ध या ज्ञानी मनुष्य भी करता है। पराक्रम अपने रूप में पराक्रम मात्र है। उसमें कोई अन्तर नहीं होता। अन्तर डालने वाले दो तत्त्व हैं ज्ञान और दृष्टि। अज्ञान और असम्यक्दृष्टि से भावित मनुष्य का पराक्रम अशुद्ध और सफल होता है। अशुद्ध का अर्थ है कि वह शल्य, गौरव, कषाय आदि दोषों से युक्त होता है और सफल का अर्थ है कि वह शल्य आदि दोषों से युक्त होता है। अशुद्ध का अर्थ है कि वह शल्य, गौरव, कषाय आदि दोषों से मुक्त होता है और अफल का पराक्रम शुद्ध और अफल होता है। शुद्ध का अर्थ है कि वह शल्य, गौरव, कषाय आदि दोषों से मुक्त होता है और अफल का अर्थ है कि वह शल्य आदि दोषों से मुक्त होता है और अफल का अर्थ है कि वह शल्य आदि दोषों से मुक्त होता है और अफल का अर्थ है

असम्यक्तवदर्शी के पराक्रम को अशुद्ध और सफल कहने का तात्पर्य शल्य आदि दोषों से युक्त पराक्रम की, साधना की दिष्ट से, अवांछनीयता प्रदर्शित करना है।

प्रस्तुत सूत्र के दूसरे अध्ययन में इसका समर्थन-सूत्र मिलता है---

'जइ विय णिगिणे किसे चरे, जइ विय भुंजिय मासमंतसो जे इह मार्याद मिल्जई, आगन्ता गडभादणंतसो ।।

(सूयगडो १।२।६)

- १. वृत्ति पत्र १७३ : मोक्षस्य आदानम् उपादानं सम्यग्दर्शनादिकं सुष्ठूद्युक्तः सम्यग्विस्रोतसिकारहितः 'आहरेत्' आददीत गृह्णीया-दित्यर्थः ।
- २. (क) चूर्णि पृ० १७१ : आत्मिन आत्मसु वा गुप्ता ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र १७४ : आत्माऽकुशलमनोवाक्कायितरोधेन गुप्तो येषां ते तथा ।

श्रध्ययन दः टिप्पण ४४

—यद्यपि कोई भिक्षु नग्न रहता है, देह को कृश करता है और मास-मास के अन्त में एक बार खाता है फिर भी माया आदि से परिपूर्ण होने के कारण वह अनन्त बार जन्म-मरण करता है।

योगवासिष्ठ में इसी आशय का एक श्लोक मिलता हैं-

'वासनामात्रसारत्वात्, अज्ञस्य सफलाः क्रियाः । सर्वा एवाफला ज्ञस्य, वासनामात्रसंस्रयात् ॥

—अज्ञानी मनुष्य की क्रिया का सार वासनामात्र होता है, इसलिए वह सफल होती है और ज्ञानी मनुष्य के वासनामात्र का क्षय हो जाता है, इसलिए उसकी किया अफल होती है।

चूणि के आधार पर इन दोनों श्लोकों का प्रतिपाद्य यह है — अबुद्ध और असम्यक्त्वदर्शी का पराक्रम कषाय आदि दोषों से युक्त होने के कारण अगुद्ध होता है। वुद्ध और सम्यक्तवदर्शी का पराक्रम कषाय आदि दोषों से मुक्त होने के कारण शुद्ध होता है ै

समीक्षात्मक दृष्टिकोण से यह कहना उचित होगा कि इहलौकिक और पारलौकिक सुखों की आकांक्षा तथा पूजा-श्लाघा के लिए किया जाने वाला पराक्रम साधना की दृष्टि से अवांछनीय है और केवल निर्जरा के लिए किया जाने वाला पराक्रम वांछनीय है। असम्यक्तवदर्शी निर्जरा के लिए कुछ भी नहीं करता और सम्यक्तवदर्शी सब कुछ निर्जरा के लिए ही करता है, यह इसका प्रतिपाद्य नहीं है।

#### इलोक २५:

#### ४४. श्लोक २५:

चूणि और वृत्ति में यह क्लोक भिन्न प्रकार से व्याख्यात है। दोनों के स्वीकृत पाठ में भी अन्तर है।

चूणि के अनुसार इस क्लोक की व्याख्या इस प्रकार है -

'जो जैसा कहते हैं वैसा करते हैं, जो ईक्ष्वाकु आदि प्रधान कुलों में उत्पन्न हैं, अथवा जो सामान्य कुलों में उत्पन्न होकर भी विद्या, तपस्या और पराक्रम से महान हैं, वे अभिनिष्कमण कर साधना अवस्था में दूसरे द्वारा अपमानित होने पर भी श्लाघा नहीं करते—ऐसा नहीं कहते कि मैं अमुक राजा था, अमुक शेठ था। वे पूजा सत्कार और श्लाघा के लिए अपने कुल की प्रशंसा नहीं करते, उनका तप शुद्ध होता है।'

वृत्ति के अनुसार यह क्लोक और इसकी व्याख्या इस प्रकार है—

'तेसि पि तवोऽसुद्धो, निक्खंता ये महाकुला । जं नेवन्ने विधाणंति, न सिलोगं पवेअए ॥

—जो लोकविश्रुत ईक्ष्वाकु आदि महान कुलों से प्रव्रज्या के लिए अभिनिष्कमण करते हैं, उनका भी तप अशुद्ध होता है, यदि वह पूजा-सत्कार पाने के लिए किया जाता है या अपने कुल की प्रशंसा के निमित्त किया जाता है। उसको तपस्या इस प्रकार से करनी चाहिए कि दूसरे उसे जान न सके। वह अपनी श्लाघा भी न करे — 'मैं पहले उत्तम कुल में उत्पन्न या धनवान् था, अब तप से अपने शरीर को तपाने वाला तपस्वी हूं।' वह अपनी प्रशंसा स्वयंन करे।

- १. योगवासिष्ठ ६।१।८७।१८ ।
- २. चूर्णि, पृ० १७२ : पूर्या-सक्तारणिमित्तं विज्ञाओ णिमित्ताणि य पर्युजमाणा तपासि च प्रकाशानि प्रकुर्वन्ति तेषां बालानां यत् किञ्चिदिष पराकान्तं तदशुद्धम् भावोपहतस्याद् नवकेनापि भेदेन अज्ञानदोषाच्च । एवनादिभिदोषैः अशुद्धं नाम यथोक्तैदोषैः, पराकान्तं चरितं चेष्टितमित्यर्थः, कुवैद्यचिकित्सावत् ।
- ३. चुणि, पृ० १७२ : तेसि भगवंताणं सुद्धं तेसि परक्ततं, शुद्धं णाम णिरुवरोधं सल्ल-गारव-कसायाविवोसपरिशुद्धं अनुपरोधकृद् भूतानाम् ।
- ४. चूर्णि, पृ० १७२ ।
- ५. ब्लि, पत्र १७५ ।

ब्रध्ययन द : टिप्पण ४४-४८

### क्लोक २६:

# ४५. थोड़ा भोजन करे (अप्पपिडासि)

'अल्प' सब्द के दो अर्थ हैं---'थोड़ा' और निषेध ! यहां अल्प सब्द थोड़े के अर्थ में प्रयुक्त है ! चूर्णिकार ने 'अप्पिंडासि' के दो अर्थ किए हैं---थोड़ा खाने वाला अथवा अपूर्ण खाने वाला । जो पुरुष कुक्कुट के अंडे के प्रमाण जितने बतीस कवल खाता है वह संपूर्ण आहार वाला कहा जाता है । जो इससे एक कवल या एक सिक्त भी कम खाता है वह 'अप्पिंडासि' है, अपूर्णभोजी है । जो उक्त प्रमाण वाले आठ कवल खाता है वह अल्पाहारी, जो बारह कवल खाता है वह अर्द्ध अवमोदिरिक, जो सोलह कवल खाता है वह र/३ भोजन करने वाला, जो चउवीस कवल खाता है वह अवमोदिरिक, जो तीस कवल खाता है वह संपूर्ण भोजन करने वाला होता है ।

### ४६. थोड़ा बोले (अप्पं भासेज्ज)

थोझ बोले अर्थात् अनर्थदंडकथा न करे, परिमित और हितकारी वचन कहे। कहा है-

थोवाहारो योवभणिओ अ जो होड योविनदो य । थोवोविहिउवकरणो तस्स हु देवावि पणमंति ॥

---जो थोड़ा खाता है, थोड़ा बोलता है, थोड़ी नींद लेता है, और थोड़े उपिध और उपकरण रखता है, उसको देवता भी नमस्कार करते हैं 1

## ४७. शान्त (अभिणिष्वुडे)

अभिनिर्वृत वह होता है जो शान्त है। जो लोभ आदि को जीत कर अनातुर हा जाता है वह अभिनिर्वृत कहलाता है। किषायों की शांति ही वास्तव में शांति है। कहा है—

कथाया यस्य नोच्<mark>छिन्ना,</mark> यस्य नात्मवशं मनः । इन्द्रियाणि न गुप्तानि, प्रवज्या तस्य जीवनम् ।।

---जिसने कषायों का उच्छेद नहीं किया, जिसने मन पर अधिकार नहीं किया, जिसकी इन्द्रियां गुप्त नहीं हैं, उसकी प्रव्रज्या केवल आजीविका है।

### ४८, अनासक्त (बीतगेही)

चूर्णिकार के अनुसार तपस्या में निदान आदि न करने वाला विगतगृद्धि कहलाता है। "
वृत्तिकार के अनुसार इन्द्रिय-विषयों के प्रति जिसकी आसक्ति मिट जाती है वह वीतगृद्धि कहलाता है। देखें——६।२५ में 'विगतगेही' का टिप्पण।

- १. (क) चूर्णि, पृ० १७२, १७३ : अर्प्य पिण्डमश्नातीति अप्ययिद्वासी, असंपुष्णं वा एवं पाणं पि । अट्ट कुक्कुडिअंडगपमाणमेत्ते कवले आहारमाहारेमाणे अप्पाहारे, बुवालस अद्वीमीदिरया, सोलस दुमागपत्तं, चउव्वीसं ओमीदिरया, तीसं पमाणपत्ते, बत्तीसं कवला संपुष्णाहारो. एतो एकेणावि ऊर्णं जाव एक्कगासेण एगिसित्थेण वा ।
  - (स्त) वृत्ति, पत्र १७४ ।
- २. चूर्णि, पृ० १७३ : अप्पं भासेन्ज सि अनर्थदण्डकयां न कुर्यात्, कारणेऽपि च नोच्चैः ।
- ३. ओघनिर्युक्ति, गाथा १२६४ ।
- ४. चूर्णि पृ० १७३ : अभिणिब्बुडो णाम निर्वृतीभूतः शीतीभूतो ।
- वृत्ति, पत्र १७५ : अभिनिर्वृतो लोगादिजयात्रिरातुरः ।
- ६. वृत्ति, पत्र १७४।
- ७. चूर्णि, पृ० १७३ : तवसा य विगतगेधी णिदाणादिसु गेधिविष्पमुनके य ।
- वृत्ति, पत्र १७५ : विगता गृद्धिविषयेसु यस्य स विगतगृद्धिः—आशंसादोषरहितः ।

मध्ययन ८ : टिप्पण ४६-५१

www.jainelibrary.org

#### इलोक २७:

#### ४६. ध्यान-योग को (भाणजोगं)

भावनायोग, ध्यानयोग, तपोयोग आदि अनेक प्रकार के योग हैं । ध्यान के द्वारा होने वाली योग-प्रवृत्ति ध्यान योग है । चित्त का एक धारावाही होना एकाप्रता है और उसका विकत्पशून्य हो जाना निरोध है । एकाग्रता और निरोध—ये दोनों ध्यान हैं । ध्यान तीन प्रकार का है—मानसिक ध्यान, वाचिक ध्यान और कायिक ध्यान । इसे ध्यानयोग कहा जाता है । रे

### ५०. काया का न्युत्सर्ग करे (कायं वोसेज्ज)

इसका अर्थ है-- देहासिक और दैहिक प्रवृत्ति का विसर्जन करना।

#### ५१. जीवन पर्यन्त (आमोक्खाए)

आमोक्ष के दो अर्थ हैं !—

१. जब तक मोक्ष प्राप्त न हो तब तक ।

२. जब तक शरीर न छूटे तब तक।

For Private & Personal Use Only

१. जैन सिद्धान्त बीपिका, ६।४१ : एकाग्रे मनःसन्निवेशनं योगनिरोधो वा ध्यानम् ।

# नवमं श्रन्शयरां धम्मो

नौवां ग्रध्ययन धर्म

# आमुख

प्रस्तुत अध्ययन का नाम 'धर्म' है ! इसमें ३६ श्लोक हैं और इनमें श्रमण के मूलगुण तथा उत्तरगुणों की विशव चर्चा है । धर्म क्या है और उसकी प्राप्ति के क्या-क्या उपाय है ? लौकिक धर्म और लोकोत्तर धर्म की क्या व्याख्या है ? विभिन्न लोग धर्म की विभिन्न परिभाषाएं करते हैं । उनमें कौन सी परिभाषा धर्म की कसौटी पर खरी उतरती है । आदि-आदि प्रश्नों का इन श्लोकों में समूचित समाधान दिया गया है ।

निर्युक्तिकार के अनुसार प्रस्तुत अध्ययन का प्रतिपाद्य है— भावधर्म । यही भावसमाधि है और यही भावमार्ग है। प्रस्तुत आगम के दसवें अध्ययन का नाम 'समाधि' और ग्यारहवें अध्ययन का नाम 'मार्ग' है। इस प्रकार तीनों अध्ययन (६-११) परस्पर संबंधित हैं। भावधर्म के दो भेद हैं— श्रुतधर्म और चारित्रधर्म। चारित्रधर्म के दस भेद हैं— क्षान्ति, मुक्ति, आर्जव, मार्दव आदि। भावसमाधि के भी ये ही भेद हैं। समाधि का शाब्दिक अर्थ है— आत्मा में क्षान्ति आदि गुणों का सम्यक् आरोपण करना। इसलिए भावधर्म और भावसमाधि में कोई अन्तर नहीं है। ज्ञान, दर्शन और चारित्र— ये तीनों मोक्ष के भाग हैं। यही भावमार्ग है। समानता की इस पृष्ठभूमि पर तीनों—धर्म, समाधि और मार्ग—एक हो जाते हैं।

निर्युक्तिकार ने प्रस्तुत अध्ययन की निर्युक्तिगाया (१२) में 'धम्मो पुब्बुद्दिहों' का प्रयोग किया है। दृत्तिकार ने पूर्व शब्द से दशवैकालिक की सूचना दी है। दशवैकालिक के तीसरे अध्ययन का नाम है 'क्षुल्लकाचारकथा' और छठे अध्ययन का नाम है 'महाचारकथा'। दोनों में मुनि के आचार-धर्म का निरूपण है। तीसरे अध्ययन का निरूपण संक्षेप में है और छठे अध्ययन का निरूपण विस्तार से हैं। दशवैकालिक के छठे अध्ययन का नाम 'धर्मार्थंकाम' भी है। उसकी निर्युक्ति में धर्म की व्याख्या की गई है, वह यहां ज्ञातव्य है। प्रस्तुत अध्ययन का अधिकार है—भावधर्म।

धर्म का अर्थ है—स्वभाव । चेतन का अपना स्वभाव है और अचेतन का अपना स्वभाव है । चेतन का स्वभाव है उपयोग । इसी प्रकार अचेतन का अपना स्वभाव होता है। जैसे :—

धर्मास्तिकाय का स्वभाव है, गित । यह उसका धर्म है। अधर्मास्तिकाय का स्वभाव है स्थिति। यह उसका धर्म है। आकाशास्तिकाय का स्वभाव है अवगाहन। यह उसका धर्म है। पुद्गलास्तिकाय का स्वभाव है ग्रहण। यह उसका धर्म है।

मिश्र द्रव्यों (दूध ओर पानी) का अपना स्वभाव होता है। उनका परिणमन भीतल होता है। इसी प्रकार गृहस्यों के जो कुलधर्म, नगरधर्म, राष्ट्रधर्म आदि हैं, वे सब स्वभाव और व्यवहार की ओर निर्देश करते हैं। जिस द्रव्य के दान से धर्म होता है, उस किया में कार्य का उपचार कर देय द्रव्य को दान धर्म कह दिया जाता है। ये सारे द्रव्य धर्म के निर्देश हैं।

भावधर्म के दो भेद हैं -- लौकिक और लोकोत्तर । लौकिक धर्म दा प्रकार का है-

- १. गृहस्थों का धर्म । यहां धर्म शब्द कर्त्तव्य, व्यवहार के अर्थ में प्रयुक्त है।
- २. पाषंडियों का धर्म । यहां धर्म शब्द कियाकांड के लिए प्रयुक्त है।
- १. निर्युक्ति, गाया ६२: धम्मो पुरवृद्दिहो मावधम्मेण एत्य अधिकारो । एसेव होति धम्मो एसेव समाधिमग्गो ति ॥
- २. वृत्ति, यत्र १७६ ।
- ३. दशवैकालिक निर्यक्ति, गाया २४६-२६६ ।
- ४. उत्तराध्ययन २८।६ : गइलक्खणो उ धम्मो अहम्मो ठाणलक्खणा । भायणं सव्यवस्थाणं नहं अवगाहलक्खणं ॥
- ४. चूणि, पृ० १७४।

लोकोत्तर धर्म तीन प्रकार का है— ज्ञान, दर्शन और चारित्र । लोकोत्तर चारित्रधर्म की व्याख्या के प्रसंग में चूर्णिकार ने पांच प्रकार का चारित्र (सामायिक चारित्र आदि) अथवा महावृत, अथवा चातुर्याम धर्म अथवा पांच महावृत और रात्रीभोजनविरमण वृत--इस प्रकार के प्रशस्त भावधर्म का ग्रहण किया है।

वृत्तिकार ने केवल पांच प्रकार के चारित्र का ही ग्रहण किया है।

निर्युक्तिकार ने बतलाया है कि प्रशस्तधर्म की आराधना करने नाले श्रमण पार्श्वस्थ, अवसन्न और कुशील श्रमणों के साथ संस्तव न करें, उनके साथ न रहें । चूर्णि के अनुसार उन्हें न कुछ दान दें और न उनसे कुछ ग्रहण करे ।

प्रस्तुत अध्ययन के दूसरे क्लोक की व्याख्या में चूर्णिकार ने विभिन्न जातीय मनुष्यों की धर्म विषयक मान्यता का उल्लेख किया है-

- १. ब्राह्मण या श्रावक, क्षत्रिय और वैश्य- हवन आदि किया में धर्म मानते थे।
- २. चांडाल-ये भी कहते हम भी धर्म किया में अवस्थित हैं, क्योंकि हम खेती आदि किया नहीं करते।
- ४. ऐषिक— हस्तितापस आदि भी यही कहते कि हम एक हाथी को मारकर अनेक महीनों तक उसका मांस-भक्षण करते हुए, शेष जीवों को नहीं मारते—यह हमारा धर्म है।
- ५. वैशिक--इसके दो अर्थ है- वणिक् अथवा वैश्या।

विश्याएं कहती हैं—हम अपनी-अपने कौशल से आजीविका का उपार्जन करते हैं, यह हमारा धर्म है। वेश्याएं कहती हैं—हम अपनी मर्यादा का पालन करती हैं, यह हमारा धर्म है।

६. शूद्र — ये कहते हम अपने कुटुम्ब का भरण-पोषण करते हैं। यह हमारा धर्म है। भ

चौथे श्लोक में तत्कालीन प्रचलित कुछेक परंपराओं का उल्लेख है। चूर्णिकार और वृत्तिकार ने उनका वर्णन किया है। शव का अग्निसंस्कार करना, जलांजलि देना, पितृपिण्ड देना आदि मरणोपरान्त कार्य अनेक धर्म-परम्पराओं में मान्य थे। कुछेक लोग मरनेवाले के उपलक्ष में भैंस, बकरी आदि की बलि भी देते थे। "

खूत के प्रकारों की जानकारी देने के लिए सतरहवें श्लोक में दो शब्दों--अष्टापद और वेध तथा अठाहरवें श्लोक में नालिका शब्द का प्रयोग हुआ है।

बारहवें श्लोक में प्रयुक्त 'सिरो वेधे' (सिरावेधे) शब्द चिकित्सा की दृष्टि से महत्त्वपूर्ण है। चिकित्सा-शास्त्र में अनेक सिराओं—नाड़ियों का वेधन करना विहित है। यह 'नाड़ीवेधन' कला का द्योतक है। वर्तमान में 'एक्यूपंक्चर के नाम से यह चिकित्सा पद्धित चीन और जापान में प्रचितित है।

प्रस्तुत अध्ययन में श्लोक-विभागगत वर्ण्यविषय इस प्रकार है --

१. चूर्णि, पूर १७४ ।

२. वृत्ति, पत्र १७६ : चारित्रमिय सामायिकादि भेदात् पञ्चस्रैव ।

३. निर्युक्ति गाया ६५: पासस्योसण्ण-कुशीलसंथवो ण किर वट्टते कातुं।

४. चूर्णि, पृ० १७४ : पासत्योसण्णादीहि दाण-गहणं ण कायव्वं संसम्मी वा ।

५. चूणि, पृ० १७५: माहणा मक्गा सावगा वा । सित्तया उगा मोगा राइण्णा इक्सागा राजानस्तवाश्रयिणस्च । अथवा क्षत्रेण घर्मेण जीवन्त इति क्षत्रियाः । वैश्याः सुवर्णकारादयः, ते हि हवनादिभिः क्रियाभिधंभीमच्छिन्त । चण्डाला अपि ब्रुवते—वयमपि धर्मावस्थिताः कृष्यादिक्रियां न कुर्मः । एवन्तीति एविका मृगलुब्धका हस्तितापसाश्च मांसहेतोमृं गान् हस्तिनश्च एवन्ति मूल-कंद-फलानि च, ये चापरे पावण्डाः नानाविधैरुपार्योभक्षामेषत्ति यथेष्टानि चान्यानि विषयसाधनानि । अथ वैशिकायणिजः, तेऽपि किल कलोपजीवित्वाद् धर्मं किल कुर्वते । अथवा वेश्यास्त्रियो वैशिकाः, ता अपि किल सर्वा विशेषाद् वैश्यधर्मे वर्तमाना धर्मं कुर्वन्ति । शूद्रा अपि कुटुम्बमरणादीनि कुर्वन्तो धर्ममेव कुर्वते ।

६. चूर्णि, पृ० १७६ । वृत्ति, पत्र १७५ ।

७, चूर्णि, पृ० १७६ : ....महिव-फ्झागाचाश्च वश्यन्ते ।

श्रध्ययन ६: श्रामुख

इलोक १-७ धर्म की मिथ्या मान्यताएं और अत्राण का निरूपण।

५-१० मूल-गूणों- महावृत आदि का प्रतिपादन ।

११-२४ उत्तरगुणों का विस्तार से वर्णन-विभिन्न अनाचारों के सेवन का निषेध ।

२५-२७ भाषा का विवेक ।

२८ संसर्ग-वर्जन

२६-३६ श्रामण्य-चर्याका स्वरूप।

दशवैकालिक सूत्र के तीसरे अध्ययन में अनाचारों — निर्प्रन्थ के लिए अनाचीर्ण प्रवृत्तियों का उल्लेख है। तथा छठे अध्ययन (महाचारकथा) में उनमें से कुछेक अनाचारों को सकारण समकाया गया है।

प्रस्तुत आगम के इस अध्ययन में विभिन्न अनाचारों का उल्लेख है-

#### श्लोक १२

- १. धावन-- हाथ, पेर, वस्त्र आदि धोना ।
- २ रञ्जन-वस्त्र, दांत, नख आदि को रंगना।
- ३. दमन-- वमन करना ।
- ४. विरेचन---जुलाब लेना ।
- वस्तिकर्म एनिमा आदि लेना ।
- ६. सिरोवेध---नाड़ी-वेधन करना।

#### श्लोक १३

- ७. गंध-इत्र आदि सुगन्धित द्रव्यों का सेवन करना।
- मात्य फूलों की माला का सेवन करना।
- ह. स्नान करना ।
- १०. दंतप्रक्षालन करना।
- ११. परिग्रह-सिचत्त वस्तु का संग्रह करना।

#### श्लोक १४

- १२. औद्देसिक-सायु के निमित्त बनाया हुआ भोजन लेना।
- १३. कीतकृत-साधु के निमित्त खरीदा हुआ लेना ।
- १४. प्रामित्य-साधुको देने के लिए उधार लिया गया लेना।
- १४. आहत-साधु के लिए दूर से लाया हुआ लेना।
- १६. पूर्ति-आधाकर्मी आहार से मिला हुआ लेना ।
- १७. अनैषणीय लेना ।

#### इलोक १५

- १८. अक्षिराग--आंखों को आंजना।
- १६. उत्क्षालन-बार-बार हाथ-पैर धोना ।
- २०. कल्क गंध-विलेपन करना ।

#### श्लोक १६

- २१. संप्रसारक असंयमी व्यक्तियों के साथ संसर्ग।
- २२. कृतकिय--असंयममय अनुष्ठान की प्रशंसा ।
- २३. प्रधनायतन-ज्योतिष या अन्य शास्त्र के आधार पर गृहस्थों के प्रक्नों का उत्तर देना ।
- २४. सागरिक पिंड-- शय्यातर का आहार लेना ।

#### १. देखें--दसवेआलियं, तीसरे अध्ययन का आमुख ।

ग्रव्ययन १: ग्रामुख

#### इलोक १७

- २५. अष्टापद— शतरंज खेलना ।
- २६. वेधातीत- वस्त्रद्युत- चीपड आदि खेखना ।
- २७. हस्तकर्म- हाथापाई करना, हस्तक्रिया करना ।
- २८. विवाद करना ।

#### श्लोक १८

- २१. उपानह- जूते पहनना ।
- ३०. छत्र-- छत्र धारण करना।
- ३१. नालिका---नली के द्वारा पासा डालकर जुआ खेलना।
- ३२. बालवीजन-- पंखा आदि से हवा लेना।
- ३३. परिक्रय- परस्पर की किया करना।

#### श्लोक १६

३४. अस्थंडिल का व्यवहरण करना।

#### श्लोक २०

- ३५. पर-अमत्र-गृहस्थ के भाजन में भोजन करना।
- ३६. पर-वस्त्र--गृहस्थ के वस्त्रों का व्यवहरण करना।

#### श्लोक २१

- ३७. आसन्दी का उपयोग करना !
- ३८. पर्यंक का व्यवहार करना ।
- ३६. गृहान्तरनिषद्या गृहस्थ के अन्तर्घर में बैठना ।
- ४०. संपृच्छन-सावद्य प्रक्त पूछना या शरीर पोंछना।
- ४१. स्मरण पूर्व भुक्तभोगों का स्मरण करना।

#### श्लोक २६

४२. ग्रामकुमारिकाक्रीड़ा--ग्राम के लड़कों का खेल देखना !

इन सब अनाचीणों के अतिरिक्त सूत्रकार ने भाषा-विवेक का प्रतिपादन भी किया है। भाषा-विवेक के कुछेक बिन्दु ये हैं—

३६६

- ० दो या दो से अधिक व्यक्ति बात करते हीं तो मुनि बीच में न बोले ।
- ० मर्मस्पर्शी भाषा न बोले ।
- ० मायाप्रधान वचन न कहे।
- ० विचारपूर्वक बोखे ।
- ० बोलने के पश्चात् पछताना पड़े, ऐसी भाषा न बोले ।
- उपधातकारी भाषा न बोले ।
- o होलावाद-हे होले ! हे गोले ! हे वृषल-का प्रयोग न करे ।
- ० सखिवाद--हे मौसी !, हे बुआ !, हे भानजी-- का प्रयोग न करे।
- ० गोत्रवाद किसी को गोत्र से मंबोधित न करे !
- तुं-तुं-मैं-मैं की भाषा न बोले, तिरस्कारयुक्त भाषा न बोले ।
- ० अमनोज्ञ अप्रिय भाषा न बोले ।

#### १. सूचगडो, ६/२४-२७ ।

कथाय चार हैं—क्रोध, मान, माया और लोभ । प्रस्तुत आगम में इनके वाचक अनेक नाम आए हैं। इस अध्ययन के ग्यारहवें क्लोक में इनके नाम इस प्रकार हैं—

माया---परिकृंचन

लोभ---भजन (भंजन)

क्रोध---स्थंडिल

मान--- उच्छ्य

—इन कषायों के ये पर्यायवाची नाम उनकी भावना को अपने में समेटे हुए हैं। चूर्णिकार और दृत्तिकार ने इनकी व्याख्या विस्तार से की है।

## नवमं ग्रज्भयणं : नौवां ग्रध्ययन

धम्मो : धर्म

#### मूल

# कयरे धम्मे अक्खाए माहणेण मईमता ?। अंजुं धम्मं जहातच्चं जिणाणं तं सुणेह में।।

- २. माहणा खित्तया वेस्सा चंडाला अदु बोक्कसा। एसिया वेसिया सुद्दा जेय आरंभणिस्सिया॥
- ३. परिग्गहे णिविद्वाणं वेरं तेसि पवड्ढई। आरंभसंभिया कामा ण ते दुक्खविमोयगा।।
- ४. आघातकिच्चमाहेउं णाइओ विसएसिणो । अण्णे हरंति तं वित्तं कम्मो कम्मेहि किच्चती ॥
- ५. माता पिता ण्हुसा भाया भज्जा पुत्ता य ओरसा। णालं ते मम ताणाए लुप्पंतस्स सकम्मुणा।।
- ६. एयमट्ठं सपेहाए परमट्ठाणुगानियं । जिम्ममो णिरहंकारो चरे भिक्खू जिणाहियं॥ (युग्मम्)
- ७. चिच्चा वितं च पुत्ते य
  णाइओ य परिग्गहं।
  चिच्चाण अंतगं सोयं
  णिरवेक्सो परिव्वए॥

#### संस्कृत छाया

कतरः धर्मः आख्यातः, माहनेन मतिमता? ऋजुं धर्मं यथातथ्यं, जिनानां तत् शृणुत मे॥

ब्राह्मणाः क्षत्रियाः वैदयाः, चण्डाला अथ वोक्कसाः । ऐषिकाः वैशिकाः शूद्राः, ये च आरम्भनिश्रिताः ॥

परिग्रहे निविष्टानां, वैरं तेषां प्रवर्धते। आरम्भसंभृताः कामाः, न ते दुःखविमोचकाः॥

आघातकृत्यमाधाय, ज्ञातयो विषयैषिणः। अन्ये हरन्ति तद् वित्तं, कर्मी कर्मीमः कृत्यते।।

माता पिता स्नुषा श्राता, भार्या पुत्राश्च औरसाः । नालं ते मम त्राणाय, लुप्यमानस्य स्वकर्मणाः।

एतमर्थं संप्रेक्ष्य, परमार्थानुगामिकम् । निर्मेमो निरहंकारः, चरेद् भिक्षाजिनाऽह्वतम्।। (युग्मम्)

त्यक्त्वा वित्तं च पुत्रांश्च, ज्ञातीश्च परिग्रहम्। त्यक्त्वा अन्तगं श्रोतः, निरपेक्षः परित्रजेत्।।

### हिन्दी अनुवाद

- १. (जंबू ने पूछा) मितमान् अमण महावीर ने कौन-सा धर्म बतलाया है ? (सुधर्मा ने कहा) तीर्थंकरों के ऋजु और यथार्थं धर्म को तुम मुक्तसे सुनो !
- २. ब्राह्मण, , क्षत्रिय, वैष्य, चांडाल, बोक्कस, बहे-लिए, व्यापारी, शूद्र, तथा और भी जो हिंसारत हैं<sup>१९</sup>,
- ३. जो परिग्रह में निविष्ट<sup>१६</sup> (अर्जन, सुरक्षा और भोग में रत) हैं, उनका वैर बढ़ता है। <sup>१६</sup> काम आरंभ (प्रवृत्ति) से पुष्ट होते हैं। <sup>१६</sup> वे दु:ख का <sup>१६</sup> विमोचन नहीं करते।
- ४. (मर जाने पर) मरणोपरान्त किए जाने वाले अनु-ष्ठान भें संपन्न कर विषय की एषणा करने वाले पारिवारिक तथा अन्य लोग उसके धन का हरण कर लेते हैं शैर कर्मी (जिसने धन के लिए कर्म का वंधन किया है) अपने कर्मों से छिन्न होता है।
- ५. जब मैं अपने द्वारा किए गए कर्मों से छेदा जाता हैं ते, तब माता, पिता, पुत्र-बधू, भाई, पत्नी और औरस पुत्र—ये सभी मेरी रक्षा करने में समर्थ नहीं होते। तें
- ६ परमार्थ की ओर ले जाने वाले<sup>२६</sup> इस अर्थ को समफ-कर<sup>२२</sup> भिक्षु ममता<sup>२६</sup> और अहंकार से णून्य<sup>२४</sup> होकर जिनवाणी का आचरण करे।
- ७. धन, पुत्र, परिवार, परिग्रह तथा आन्तरिक स्रोत (कोध आदि)<sup>२५</sup> को छोड़, अपेक्षा रहित हो परिव्रजन करे।<sup>२६</sup>

# श्र॰ ६: धर्म: इलोक द-१६

- पुढ्वी आऊ अगणी वाऊ
   तण रुक्ल सबीयगा।
   अंडया पोय जराऊ
   रस संसेय उक्तिया।
- ६. एतेहि छिंह काएहि
  तं विज्ञं! परिजाणिया।
  मणसा कायवक्केणं
  णारंभी ण परिग्गही।।
- १०. मुसावायं बहिद्धं च उग्गहं च अजाइयं। सत्थादाणाइं लोगंसि तं विज्ञं! परिज्ञाणिया।।
- ११. पलिउंचणं च भयणं च थंडिल्लुस्सयणाणि य । धुत्तादाणाणि लोगंसि तं विज्जं ! परिजाणिया ॥
- १२. धावणं रयणं चेव वसणं च विरेयणं। वस्थिकम्मं सिरोवेधे तं विङ्जं! परिजाणिया।।
- १३. गंधमल्लं सिणाणं च दंतपक्खालणं तहा। परिग्गहित्थिकम्मं च तं विज्ञं! परिज्ञाणिया॥
- १४. उद्देसियं कीयगडं पामिच्चं चेव आहडं। पूर्ति अणेसणिज्जं च तं विज्जं! परिजाणिया।।
- १४. आसूणिमिक्खरागं च गिद्धवधायकम्मगं । उच्छोलणं च कक्कं च तं विज्लं ! परिजाणिया ॥
- १६. संपसारी कयकिरिए पसिणायतणाणि य। सागारियं पिडं च तं विज्ञं! परिज्ञाणिया।।

पृथ्वी आपः अग्निर्वायुः, तृणाः रूक्षाः सबीजकाः । अंडजाः पोत-जरायु-, रस-संस्वेद (जाः) उद्भिदः ।।

एतेषु षट्सु कायेषु, तद् विद्वन् ! परिजानीयात् । मनसा कायवाक्येन, नारंभी न परिग्रही ।।

मृषावादं बहिस्तात् च, अवग्रहं च अयाचितम्। शस्त्रादानानि लोके, तद् विद्वन्! परिजानीयात्।।

परिकुञ्चनं च भजनं च, स्थण्डिलोच्छ्रयणानि च। धूर्तादानानि लोके, तद् विद्वन् ! परिजानीयात्॥

धावनं रजनं चैव, वमनं च विरेचनम्। वस्तिकर्म शिरोवेधान्, तद् विद्वन् ! परिजानोयात् ।।

गन्धमाल्यं स्नानं च, दन्तप्रक्षालनं तथा। परिग्रह-स्त्री-कर्म च, तद्विद्वन्! परिजानोयात्।।

औदेशिकं कीतकृतं, प्रामित्यं चैव आहृतम्। पूर्ति अनेषणीयं च, तद् विद्वन्! परिजानीयात्॥

आशूनि अक्षिरागं च, गृद्ध्युपद्यातकर्मकम् । उत्क्षालनं च कल्कं च, तद् विद्वन् ! परिजानीयात् ।।

संप्रसारी क्रुतिकयः, प्रश्नायतनानि च। सागारिकं पिण्डं च, तद् विद्वन् ! परिजानीयात् ॥

- पृथ्वी, पानी, अग्नि, वायु तथा तृण, वृक्ष और मूल से बीज तक वनस्पित के दस प्रकार<sup>१९</sup> तथा अंडज, पोतज, जरायुज, रसज, संस्वेदन और उद्भिज्ज—
- ६. इन छहों जीव-निकायों को विद्वान् जाने और इनकी हिंसा न करे । मनसा, बाचा, कर्मणा आरम्भी और परिग्रही न बने ।
- १०. मृषावाद, बहिस्तात् (बाह्य वस्तु का ग्रहण)<sup>२८</sup>, अया-चित अवग्रह<sup>२९</sup>—ये सभी शस्त्र-प्रयोग¹° के समान हैं। इन्हें विद्वान् त्यागे।
- ११. माया<sup>११</sup>, लोभ<sup>१२</sup>, क्रोध<sup>१</sup>, अभिमान —<sup>1</sup><sup>१</sup>ये सब कर्म के आयतन<sup>१९</sup> हैं। इन्हें विद्वान् त्यागे।
- १२. वस्त्र धोना, रंगना<sup>३६</sup>, वमन, विरेचन<sup>३७</sup>, वस्तिकर्म<sup>६८</sup>, शिरोवेध<sup>३६</sup> इन्हें विद्वान् त्यागे ।
- १३. गंद्र, माल्य<sup>\*\*</sup>, स्नान<sup>\*\*</sup>, दांत पखालना<sup>\*\*</sup>, परिग्रह, स्त्री, हस्तकर्म<sup>\*\*</sup>—इन्हें विद्वान् त्यागे ।
- १४. साधु के उद्देश्य से बनाए गए<sup>\*\*</sup>, खरीदे गए<sup>\*\*</sup>, उधार लिए गए<sup>\*\*</sup>, दूर से लाए गए<sup>\*\*</sup>, पूर्ति<sup>\*\*</sup>, (साधु के लिए बनाए गए आहार आदि से मिश्रित) तथा अनेषणीय (आहार आदि) — इन्हें विद्वान् त्यागे।
- १५. वीर्य-वर्धक आहार या रसायन<sup>४९</sup>, आंखों को आंजना<sup>९</sup>, उपकरणों की आसक्ति, तिरस्कार<sup>९९</sup>, हाथ-पैर आदि धोना<sup>९३</sup>, उबटन करना<sup>९३</sup>— इन्हें विद्वान् त्यागे।
- १६. असंयत प्रवृत्ति को सहारा (या उपदेश) देना ", आरंभ की प्रशंसा करना ", अंगुष्ठ-आदर्श आदि के द्वारा फल बताना ", शब्यातर-पिड' (जिसके मकान में रहे उसका भोजन लेना)—इन्हें विद्वान् त्यागे।

- १७. अट्ठापदं ण सिक्खेन्जा
  विद्यादीयं च णो वए।
  हत्थकम्मं विवायं च
  तं विन्नं! परिज्ञाणिया ॥
- १८. उवाणहाओ छत्तं च णालियं बालवीयणं। परकिरियं अण्णमण्णं च तं विज्जं! परिजाणिया।।
- १६. उच्चारं पासवणं हिरतेसुण करे मुणी। वियडेण वावि साहट्टुणायमेज्ज कयाइ वि।।
- २०. परमत्ते अण्णपाणं ण भुंजेज्ज कयाइ वि । परवत्थं अचेलो वि तं विज्जं ! परिजाणिया ॥
- २१. आसंदी पलियंके य णिसिज्जं च गिहंतरे। संपुच्छणं सरणं वा तं विज्जं! परिजाणिया।।
- २२. जसं कित्ती सिलोगं च जा य वंदणपूयणा। सन्वलोगंसि जे कामा तं विज्जं! परिजाणिया।।
- २३. जेणेहं णिव्वहे भिक्खू अण्णपाणं तहाविहं। अणुप्पदाणमण्णेसि तं विज्जं! परिजाणिया।।

(सीलमंते असीले वा तेसि दाणं विवज्ज्ञ् । णिज्जरहाए दायव्वं तं विज्जं ! परिजाणिया ) ॥

२४. एवं उदाहु णिगांथे महावीरे महामुणी । अणंतणाणदंसी से धम्मं देसितवं सुतं ॥ अष्टापदं न शिक्षेत, वेधादिकं च नो वदेत्। हस्तकर्म विवादं च, तद् विद्वन् ! परिजानीयात्।।

जपानहः छत्रं च, नालिकां बालवीजनम् । परिकयां अन्योन्यं च, तद् विद्वन् ! परिजानीयात् ।।

उच्चारं प्रस्नवणं, हरितेषु न कुर्याद् मुनिः । विकटेन वापि संहृत्य, नाचामेत् कदाचिदपि ॥

परामत्रे अन्तपानं, न भुञ्जीत कदाचिदपि। परवस्त्रं अचेलोपि, तद्विद्वन्! परिजानीयात्॥

आसन्दी पर्येङ्कश्च, निषिद्यां च गृहान्तरे। संप्रच्छनं स्मरणं वा, तद्विद्वन्! परिजानीयात्॥

यशः कीर्ताः इलोकश्च, या च वन्दनपूजना। सर्वलोके ये कामाः, तद् विद्वन्! परिजानीयात।।

येनेह निर्वहेत् भिक्षुः, अन्तपानं तथाविधम् । अनुप्रदानमन्येभ्यः, तद् विद्वन् ! परिजानीयात ॥

(शीलवान् अशीलो वा, तयोः दानं विवर्जयेत्। निर्जरार्थाय दातव्यं, तद् विद्वन् ! परिजानीयात्॥)

एवं उदाह निर्ग्रन्थो, महावीरो महामुनिः। अनन्तज्ञानदर्शी स, धर्म देशितवान् श्रतम्।।

- १७. जुआ<sup>™</sup> आदि न सीखे, वेध<sup>ता</sup> आदि न बतलाए । हस्तकर्म<sup>६०</sup> और विवाद<sup>६९</sup>—इन्हें विद्वान् त्यागे ।
- १८. जूता<sup>६२</sup> और छाता<sup>६३</sup>, नालिका<sup>६४</sup> (नलिका से पासा डाल कर जुआ खेलना), चमर<sup>६५</sup>, परिक्रपा<sup>६६</sup> (गृहस्थ के पैर आदि पलालना), अन्योन्यिकया<sup>६०</sup> (परस्पर पैर आदि पलालना) – इन्हें विद्वान् त्यागे।
- १६. मुनि वनस्पित पर मल-मूत्र का उत्सर्गन करे। वनस्पित को इधर-उधर कर निर्जीव जल से भी कभी आचमन (शौचिकिया) न करे।
- २०. गृहस्थ के पात्र में अल-पान कभी न खाए । अचेल होने पर भी गृहस्थ का वस्त्र न पहने — इन्हें विद्वान् त्यागे ।
- २१. आसंदी, "पलंग", घर के भीतर बैठना , सावद्य प्रश्न पूछना , मुक्तभोग का स्मरण — इन्हें विद्वान् त्यागे।
- २२. यश, कीर्ति, ख्लोक, जो बंदना और पूजा<sup>का</sup> है, संपूर्ण लोक में जो काम<sup>क</sup> हैं—-इन्हें विद्वान् त्यागे ।
- २३. भिन्नु गृहस्थ से कार्य निष्पन्न करवाए और उसके बदल में उन्हें अन्त-पान दे, इस प्रवृत्ति को विद्वान् त्यागे। ""

शीलवान् या जो (न्यवहार से शीलवान् होते हुए भी परमार्थ से) शीलवान् नहीं हैं, उन साधुओं को निर्जरा के लिए (अन्त-पान) देना, (इहलौकिक कार्य-निर्वाह के लिए) न देना—इन्हें विद्वान् त्यागे।)

२४. अनन्तज्ञानी और अनन्त दर्शनी महामुनि निग्रंथ महावीर ने ऐसा कहा, श्रुतधर्म का उपदेश दिया। "

ष्म० ६: धर्म: इलोक २५-३३

- २४. भासमाणो ण भारेज्जा णो य वम्फेज्ज मम्मयं। माइह्याणं विवज्जेज्जा अणुवोद्द वियागरे॥
- २६. संतिमा तहिया भासा जं वहत्ताणुतव्यई । जं छणं तं ण वत्तव्यं एसा आणा णियंठिया ॥
- २७. होलावायं सहीवायं गोयवायं च णो वए। तुमं तुमं ति अमणुण्णं सव्वसो तं ण वत्तए।।
- २८. अकुसीले सदा मिनखू णो य संसम्मियं भए। सुहरूवा तत्थुवसम्मा पडिबुज्भेज्ज ते विद्रु॥
- २६. णण्णत्थ अंतराएणं परगेहे ण णिसीयए। गाम-कुमारियं किडुं णाइवेलं हसे मुणी।।
- ३०. अणुस्सुओ उरालेसु जयमाणो परिव्वए। चरियाए अप्पमत्तो पुट्टो तत्थऽहियासए॥
- ३१. हम्ममाणो ण कुप्पेज्जा वुट्चमाणो ण संजले। सुमणो अहियासेज्जा ण य कोलाहलं करे।।
- ३२. लद्धे काम ण पत्थेज्जा विवेगे एव माहिए। आयरियाइं सि≆खेज्जा बुद्धाणं अंतिए सया।।
- ३३. सुस्सूसमाणो उवासेज्जा सुप्पण्णं सुतवस्सियं । वीरा जे अत्तपण्णेसी धितिमंता जिइंदिया ॥

भाषमाणो न भाषेत, नो च बलेत्' मर्मकम् । मायिस्थानं विवर्जयेत् । अनुवीचि व्यागृणीयात् ॥

सन्ति इमाः तथ्याः भाषाः, यद् उदित्वा अनुतप्यते । यत् क्षणं तत् न वक्तव्यं, एषा आज्ञा नैग्रेन्थिकी ।।

'होला' वादं सखिवादं, गोत्रवादं च नो वदेत्। त्वं त्वं इति अमनोज्ञं, सर्वशः तद् न वक्तुम्'।।

अकुशीलः सदा भिक्षुः, नो च सांसींगकं भजेत् । सुखरूपाः तत्रोपसर्गाः, प्रतिबुध्येत तान् विद्वान् ।।

नान्यत्र अन्तरायेण, परगृहे न निषीदेत्। ग्राम्यकौमारिकीं कीडां, नातिवेलं हसेद् मुनिः॥

अनुत्सुकः उदारेषु, यतमानः परित्रजेत्। चर्यायां अप्रमत्तः, स्पृष्टः तत्र अध्यासीत्।।

हन्यमानः न कुप्येत्, उच्यमानः न संज्वलेत्। सुमनाः अध्यासीत, न च कोलाहलं कुर्यात्।।

लब्धान् कामान् न प्रार्थयेत्, विवेक एवं आहृतः । आचरितानि शिक्षेत, बुद्धानां अन्तिके सदा ॥ सुश्रूषमाणः उपासीत, सुप्रज्ञं सुतपस्विकम् ।

जुनसः पुरस्तरपुरः वीराः ये आत्मप्रज्ञैषिणः, धृतिमन्तो जितेन्द्रियाः॥ वचन<sup>4</sup> न बोले<sup>4</sup>, (बोलने में) मायिस्थान का<sup>4</sup> वर्जन करे, सोचकर बोले ।<sup>4</sup>

२५. बोलता हुआ भी न बोलता-सा रहे", मर्मवेधी

- २६. कुछ सत्य भाषाएं हैं जिन्हें बोलकर मनुष्य पछताता है। " जो हिसाकारी वचन' है, उसे न बोले। यह निर्ग्रन्थ (महावीर) की अज्ञा " है।
- २७. हे साथी ! ", हे मित्र ! ", हे अमुक-अमुक गोत्र वाले — इस प्रकार के वचन न बोले। (सम्मान्य व्यक्तियों के लिए) तू-तू – ऐसा अप्रिय वचन सर्वथा न कहे।"
- २८. भिक्षु सदा अकुशील रहे. कुशीलों के साथ संसर्ग न करे। <sup>१२</sup> उनके संसर्ग में अनुकूल उपसर्ग । होते हैं। विद्वान् उन्हें (उपसर्गों को) समक्षे।
- २६. मुनि किसी बाधा के बिना<sup>\*</sup> ग्रहस्थ के घर में पित्र न बैठे !<sup>\*\*</sup> काम-कीडा और कुमार-कीडा<sup>\*\*</sup> न करे, मर्यादा रहित हो न हंसे ।<sup>९८</sup>
- **३०. सु**न्दर पदार्थों के प्रति<sup>९६</sup> उत्सुक<sup>ं</sup>न हो, संयमपूर्वक परिव्रजन करे, चर्या में <sup>१००</sup> अप्रमत्त रहे, उपस**र्गों** से स्पृष्ट होने पर उन्हें सहन करे। <sup>१०१</sup>
- ३१. पीटने पर कोध न करे<sup>१०</sup>', गाली देने पर उत्तेजित न हो<sup>१०३</sup>, शान्तमन रहकर<sup>१,३४</sup> उन्हें सहन करे, कोला-हल<sup>१०९</sup> न करे।
- ३२. लब्ध कामभोगों की इच्छान करे। १०६ इसे विवेक कहा गया है। बुद्धों (ज्ञानियों) के १०५ पास सदा आचार की १०८ शिक्षा प्राप्त करे।
- ३३. सुश्रूषा (सुनने और जानने की इच्छा) पूर्वक सुप्रज्ञ<sup>१०९</sup> और सुतगस्त्री आचार्य की<sup>२१०</sup> उपासना करे, जो आचार्य वोर<sup>१११</sup>, श्रुतिमान्<sup>११३</sup> और जितेन्द्रिय हैं।

१. प्राकृत व्याकरण ४११७६ : दलिवस्योविसङ्गवम्कौ ।

२. उचितमिति शेषः ।

- ३४. गिहे दीवमपासंता
  पुरिसादाणिया णरा।
  ते वीरा बंधणुम्मुक्का
  णावकंखंति जीवियं।।
- ३५. अगिद्धे सद्दकासेसु आरंभेसु अणिस्सिए। सञ्चं तं समयातीतं जमेतं लवियं बहु।।
- ३६. अइमाणं च मायं च तं परिण्णाय पंडिए। गारवाणि य सञ्वाणि णिव्वाणं संधए मुणि॥
  - —त्ति बेमि ।≀

गृहे दीपमपश्यन्तः, पुरुषादानीयाः नराः। ते वीराः बन्धनोन्मुक्ताः, नावकांक्षन्ति जीवितम्॥

अगृद्धः शब्दस्पर्शयोः, आरंभेषु अनिश्चितः। सर्वं तत् समयातीतं, यदेतद् लिपतं बहु।। अतिमानं च मायां च, तत् परिज्ञाय पंडितः। गौरवाणि च सर्वाणि,

निर्वाणं संदध्यात् मुनिः।।

-इति ब्रवीमि ॥

- रे४ गृहवास में दीप<sup>११\*</sup> (प्रकाश) न देखने वाले मनुष्य (प्रवृज्ञित होकर) पुरुषादानीय<sup>११५</sup> हो जाते हैं। वे वीर मनुष्य बंधन से मुक्त हो<sup>११६</sup> जीने की<sup>११</sup> इच्छा नहीं करते।
- ३४. शब्द और स्पर्ज में अनासक्त तथा आरम्भ से अप्रति-वढ रहे। (धर्म का) जो यह स्वरूप कहा गया है, वह सब समयातीतः त्रैकालिक है। १९४०
- ३६ पंडित मुनि अतिमान<sup>११९</sup>, माया और सभी प्रकार के बड़प्पन के भावों को<sup>१६०</sup> छोड़कर निर्वाण का<sup>१६६</sup> संधान करे—सतत साधना करे।

-ऐसा मैं कहता हूं।

#### टिप्पण : ग्रध्ययन ह

#### श्लोक १:

#### १. मतिमान् (मईमता)

मतिमान् का सामान्य अर्थ है ---बुद्धिमान् । प्रस्तुत प्रसंग में चूर्णिकार और वृत्तिकार ने 'मति' का अर्थ केवलज्ञान किया है । मतिमान् अर्थात् केवलज्ञानी । र

#### २. श्रमण महावीर ने (माहणेण)

माहण का अर्थ है— प्राणियों को मत मारो —इस प्रकार शिष्यों को उपदेश देने वाले भगवान् वीर वर्द्धमानस्वामी। व् चूर्णिकार ने माहण और श्रमण को एकार्थक माना है। रै

#### ३. कौन सा (कथरे)

इसके दो अर्थ हैं -- कैंसा, कीन सा। '

#### ४. ऋजु (अंजु)

इसका अर्थ है — ऋजु, सरल । भगवान् महावीर का धर्म नाया-प्रपंच से रहित होने के कारण अवक है, ऋजु है। जो बाल-वीर्यवान् और कुशील होते हैं उनका धर्म वक होता है। वे कभी ऋजु नहीं बोलते।

बौद्ध धर्मावलंबी कहते हैं--हम परिग्रह नहीं रखते। हम हिसा आदि नहीं करते। किन्तु वे परिग्रह भी रखते हैं और हिसा भी करते हैं। अतः उनका धर्म ऋजु नहीं है। भागवत कहते हैं---नारायण ही करता है, देता है और लेता है। जैसे आकाश कीचड़ से लिप्त नहीं होता, वैसे ही जिस पुरुष की बुद्धि सारे जगत् के प्राणियों को मार कर भी उसमें लिप्त नहीं होती, वह पाप से स्पृष्ट नहीं होता।

भगवान् महावीर ने ऐसा धर्म नहीं कहा । उनका धर्म ऋजु है, सरल है, सबके लिए समान है।

# इलोक २:

## ५. ब्राह्मण (माहणा)

पूर्व क्लोक में 'माहण' भगवान् महावीर का एक विशेषण है। यहां चूर्णिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं -- ब्राह्मण या

- १ (क) चूर्णि, पृ० १७५ : मन्यते अनयेति मतिः केवलज्ञानमिति, भतिरस्वास्तीति मतिमान् ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र १७७ : मनुते-अवगच्छति जगस्त्रयं कालत्रयोपेतं यया सा केवलज्ञानास्या मितः सा अस्यास्तीति मितमान् ।
- २. बृत्ति, पत्न १७७ : भाहणेणं ति मा जन्तून् व्यापादयेत्येव विनेयेषु वाक्प्रवृत्तिर्यस्यासौ माहनो भगवाम् वर्द्धमानस्वामी ।
- इ. चूर्णि, पृ० १७४ : समणे ति (वा माहणे ति वा) एगट्ठं।
- ४- चूर्णि पृ०१७५: कतर: केरिसो बा।
- ४. चूर्णि पृ० १७४ : अञ्जुरिति आर्जवयुक्तः, न वंभ-कव्वादिभिष्पिदिश्येतः ते तु कुशीलाः बालवीर्यवन्तः, तेऽनार्जवानि ब्रुयते —न वयां परिग्रहवन्तः आरंभिणो वा, एतत् सङ्घस्य ब्रुद्धस्य उपासकानां वा इति । भागवतास्तु —नारायणः करोति हरित वदाति वा । उनतं हि——

यस्य बुद्धिनं लिप्येत, हरवा सर्विमदं जगत् । आकाशमिव पङ्कृत, न स पापेन लिप्यते ॥१॥

नैयं भगवता अनार्जवयुक्तो धर्मः प्रणीतः ।

श्रध्ययन ६ : टिप्पण ६-१२

श्रावक ।

#### ६. क्षत्रिय (खत्तिया)

उप्र, भोग, राजन्य और इक्ष्वाकु-ये क्षत्रिय कहलाते हैं। इसका वैकल्पिक अर्थ है—क्षत्र धर्म से जीने वाले क्षत्रिय होते हैं।

#### ७. वैश्य (वेस्सा)

वैश्य का अर्थ है- व्यापार करने वाला । चूर्णिकार ने इसका अर्थ स्वर्णकार आदि किया है।

#### द. बोक्कस (बोक्कस)

इसका अर्थ है—वर्णशंकर जाति । ब्राह्मण के द्वारा शुद्री से उत्पन्न संतान निषाद, ब्राह्मण के द्वारा वैश्य जाति की स्त्री से उत्पन्न संतान अम्बष्ठ और निषाद के द्वारा अम्बष्ठ जाति की स्त्री से उत्पन्न संतान 'बोक्कस' कहलाती है। ' इसके चार संस्कृत रूप प्राप्त होते हैं—बुक्कस, पुष्कस, पुक्कस और पुल्कस ।'

विशेष विवरण के लिए देखें - उत्तरज्भयणाणि, ३/४ का टिप्पण।

### ६. बहेलिए (एसिया)

इसका शाब्दिक अर्थ है— ढूंढने वाले । मांस के लिए मृग को तथा हाथी को ढूंढने वाले व्याध तथा हस्तितापस 'एपिक' कहलाते हैं।

अथवा जो अपने भोजन के लिए कन्द-मूल आदि ढूंढते हैं या जो दूसरे पापण्डी लोग विविध उपायों से भिक्षा की एषणा करते हैं, विषयपूर्ति के साधनों को ढूंढते हैं वे भी 'एषिक' कहलाते हैं ।'

#### १०. ब्यापारी (वेसिया)

इसके दो अर्थ हैं--विणक् अथवा वेश्या । ये अपनी विभिन्न कलाओं से जीविका उपार्जन करते हैं।\*

## ११. शूद्र (सुद्दा)

वृत्तिकार ने इसका अर्थ खेती करने वाले अहीर जाति के लोग किया है।

## १२. हिसारत हैं (आरंभणिस्सिया)

इसका अर्थ है -- हिंसा में रत । चूर्णिकार ने छेदन, भेदन, पाचन आदि कियाओं तथा बृत्तिकार ने यंत्रपीडन, निर्लाष्टन,

- १. चूर्णि, पृ० १७४: माहणा महगा सावगा वा ।
- २. चूर्णि, पृ० १७५ : खत्तिया उग्गा भोगा राहण्णा इक्खागा राजानस्तदाश्रियणश्च । अथवा क्षत्रेण धर्मेण जीवन्त इति क्षत्रियाः ।
- ३. चूर्णि, पृ० १७५ : वैश्वा: सुवर्णकारादय: :
- ४ चूर्णि, पृ० १७४ : बोनकसा णाम संजोगजातिः । जहा- बंगणेण सुदीए जातो ंगसादो ति बुच्चति, बंभणेण बेस्सजातो अम्बट्ठो बुच्चति, तत्थ णिसाएणं अंबट्ठीए जातो सो बोन्कसो वुच्चति ।
- ४ अभिद्यान चिन्तामणि कोष, ३/५६७।
- ६. (क) चूर्णि, पृ० १७४ : एषन्तीति एषिकाः मृगलुब्धका हस्तितापसाश्च मांसहेतीर्मृगान् हस्तिनश्च एषन्ति मूल-कन्द-फलानि च, ये चापरे पाषण्डाः नानाविधैरुगशैभिक्षामेषन्ति यथेष्टानि विषयसाधनानि ।
  - (ख) वृत्ति पत्र १७७ ।
- ७. (क) चूर्णि, पृ० १७५ : अय वैशिका विषजः, तेऽपि किल कलोपजीवित्वाद् धर्मै किल कुर्वते । अथवा वेश्यास्त्रियो वैशिकाः ता अपि किल सर्वा विशेषाद् वैश्यधर्मे वर्तमाना धर्म कुर्वन्ति ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र १७७ : तथा वैशिका विणको मायाप्रधानाः कलोपजीविनः ।
- द. वृत्ति, पत्र १७७: शूद्राः कृषीवलादयः आभीरजातीयाः।
- ६. चूर्णि, पृ० १७५ : छेदन-भेदन-पचनादिदन्द-मावारंभे णिस्सिता णियतं सिता णिस्सिता ।

म्राज्ययन ६: विष्पण १३-१७

कोयला बनाना आदि ऋियाओं को 'आरंभ' के अन्तर्गत माना है। रै

#### इस्रोक ३:

### १३. जो परिग्रह में निविष्ट हैं (परिग्गहे णिविट्ठाणं)

जो परिग्रह में निविष्ट हैं अर्थात् जो परिग्रह का नाता उपायों से अर्जन करते हैं, उसकी सुरक्षा करते हैं, उसका भोग करते हैं और उसके नष्ट-विनष्ट होने पर चिंता करते हैं।

वृत्तिकार ने निविष्ट का अर्थ गृद्धि, आसक्ति किया है। रै

### १४. उनका वैर बढ़ता है (वेरं तेसि पवड्ढई)

यहां बैर का अर्थ पाप-कर्म भी हो सकता है।

चूर्णिकार ने 'वेरं' के स्थान पर 'पावं' पाठ माना है। वैर का अर्थ शत्रुता भी किया जा सकता है। परिग्रह में आसक्त मनुष्य अनेक लोगों के साथ वैर-भाव पैदा कर लेता है।

निर्युक्तिकार ने पाप और वैर को एकार्थक माना है।

# १५. काम आरंभ (प्रवृत्ति) से पुष्ट होते हैं (आरंभसंभिया कामा)

काम का अर्थ है --- विषयों के प्रति आसिक्ति, आरंभ का अर्थ है --- प्रवृत्ति और संभृत का अर्थ है -- पुष्टि । काम प्रवृत्ति से पुष्ट होते हैं । जैसे-जैसे व्यक्ति विषयों का का सेवन करता है, वैसे-वैसे विषयों के प्रति उसकी अनुरक्ति बढ़ती जाती है और वह अनु-रक्ति प्रवृत्ति को बढ़ाती है । वह प्रवृत्ति काम-वासना को पुष्ट करती है । '

# १६. दुःखका (दुक्ख)

दु:ख का अर्थ है-अाठ प्रकार के कर्म, बुढ़ापा, रोग, मृत्यु, नरक आदि दुर्गति ।"

# इलोक ४:

### १७. मरगोपरान्त हिए जाने बाले अनुष्ठान (आघातिकच्चं)

आयात का अर्थ है —मरण और किच्च का अर्थ है —क्वत्य अर्थात् मरणोपरान्त किया जाने वाला क्वत्य । शव का अग्नि-संस्कार करना, जलाञ्जलि देना, पितृपिण्ड देना आदि कार्य आवातकृत्य कहे जाते हैं।

- १. वृत्ति, पत्र १७७ : आरम्म (म्मे) निश्चिता यन्त्रपीउननिर्ताञ्खनकर्माङ्गारदाहादिभिः क्रियाविशेषैजीवोपमहँकारिणः।
  - (ख) वृत्ति पत्र, १७७।
- २. चूर्णि, पृ० १७४ : परिगाहे णिविट्ठाणं ति उविज्ञणंताणं सारवंताणं य गहुविणट्ठं च सोएन्ताणं ।
- ३. वृत्ति, पत्र १७७ : निविष्टानाम् अध्युपपन्नानां गाद्ध्यं गतानाम् ।
- ४. चूर्णि, पृ० १७४।
- ५. वशाश्रुतस्कन्धनिर्युक्ति, गाया १२२ :

पावे वज्जे वेरे, पणगे पंके खुहे असाए य । संगे सल्ले अरए, निरए धुत्ते अ एगट्ठा ॥

- ६. चूर्णि, पृ० १७४, १७६ ।
- (क) चूणि, पृ० १७६ : जरा-व्याध्युदये दुःखोदये वा मृतौ वा प्राप्ते न तस्माव् दुःखाद् मीचयन्ति ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र १७८ : दुःखयतीति दुःखम् अध्टप्रकारं कर्म ।
- ष. वृत्ति, पत्र १७८ : आहत्यन्ते अपनीयन्ते —विनाश्यन्ते प्राणिनां दश प्रकारा अपि प्राणा यस्मिन् स आधातो —मरणं तस्मै तत्र वा कृतम् —अग्निसंस्कारजलाङजलिप्रवानपितृपिण्डादिकमाधातकृत्यम् ।

भ्रध्ययन ह : टिप्पण १६-२४

चूर्णिकार ने इस अवसर पर भैंस, बकरी आदि मारे जाने का भी उल्लेख किया है।

### १८. उसके धन का हरण कर लेते हैं (हरंति तं वित्तं)

व्यक्ति के मर जाने पर उसके ज्ञातिजन उसका मरणकृत्य संपन्न कर यह सोचते हैं कि हम इस मृत व्यक्ति के धन से विषयों का सेवन करेंगे। वे उसके धन का हरण कर लेते हैं। अ-ज्ञातिजन दास, भृत्य आदि भी उस धन को हड़पने की बात सोचते हैं। मरने वाले व्यक्ति के निःसंतान होने पर राजा उसका समूचा धन ले लेता है। र

हरण करना, विभक्त करना, अर्पण करना--ये एकार्थक हैं।

#### श्लोक 🗶 :

### १६. छेदा जाता हूं (लुप्पंतस्स)

शारीरिक और मानसिक दु:खों से पीडित !

#### २०. श्लोक ४:

तुलना करें- उत्तरज्भणाणि ६।३ :

माया पिया ष्टुसा भाया, भज्जा पुत्ता य औरसा । नालं ते मम ताणाय, लुप्पंतस्स सकम्मुणा ॥

### श्लोक ६:

# २१. परमार्थ की ओर ले जाने वाले (परमट्ठाणुगामियं)

चूर्णिकार ने परमार्थ के दो अर्थ किए हैं—(१) मोक्ष, (२) ज्ञान आदि । वृत्तिकार ने इसके मोक्ष और संयम—ये दो अर्थ किए हैं। परमार्थ का अनुगमन करने वाला 'परमार्थानुगामिक' होता है।

## २२. समभकर (सपेहाए)

यहां 'सं' शब्द के अनुस्वार का लोप किया गया है। इसका अर्थ है— संप्रेक्षा कर, विचार कर, समफकर। वृत्तिकार ने इसके स्थान पर 'स पेहाए' (सः प्रेक्ष्य) माना है।

# २३. ममता (से शून्य) (णिम्ममो)

जिसकी स्त्री, मित्र, धन, आदि बाह्य वस्तुओं में तथा आभ्यन्तर परिग्रह में ममता नहीं है, वह निर्मम होता है।

# २४. अहंकार से शून्य (णिरहंकारो)

इसका अर्थ है-अहंकार शून्य । व्यक्ति में प्रव्नजित होने से पूर्व के अपने ऐश्वर्य का मद होता है, जाति का अहंकार होता है

- १. चूर्णि, पृ० १७६ : महिष-च्छागाद्याश्च वध्यन्ते ।
- २. चूर्णि, पृ० १७६ : मरणकृत्यम् · · · · · · काऊण तं पणिधाय ये तस्य आतृषुद्रादयो दायादा जीवन्ति शब्दादिविषयैषिणः अनेन मृतधनेन वयं भोगान् भोक्ष्यामहे, अज्ञातयोऽपि दास-भृत्य-मन्त्र्यादयः तत् च्युतधनं तर्कयन्ति, अपुत्राणां च मृतकटं राजा गृह्णाति ।
- ३. चूर्णि, पृ० १७६ : हरंति वा विभयंति वा णुर्मेति वा एगटठं ।
- ४. चूर्णि, पृ० १७६ : लुप्यमानस्येति शारीर-मानसैर्दु:ख-दौर्मनस्यै: ।
- ५. चूर्णि, पृ० १७६ : परम: अर्थः परमार्थः मोक्ष इत्यर्थः ..... ज्ञानादयो वा परमार्थः ।
- ६. वृत्ति पत्र १७८ : परम:-प्रधानमूतो (ऽथॉ) मोक्षः संयमो वा तमनुगच्छतीति तच्छीलश्च परमार्थानुगामुकः ।
- ७. वृत्ति, पत्र १७८।
- प्त. चूर्णि, पृ० १७६ : नास्य कलत्र-मित्त-वित्ताविषु बाह्या-ऽभ्यन्तरेषु वस्तुषु ममता विद्यते इति निर्ममः ।

अथवा अपने ज्ञान का, उपस्या का, स्वाध्याय का अहंकार होता है अथवा अपनी विशिष्ट शक्तियों का अभिमान होता है । जो इन सबसे भून्य है वह 'निरहंकार' होता है ।

#### इलोक ७:

#### २५. आन्तरिक स्रोत (ऋोध आदि) (अंतगं सोयं)

चूर्णिकार ने यहां 'अत्तर्ग सोयं' की व्याख्या की है। इसका अर्थ है—आत्मा में होने वाला स्नात—द्वार । उनके अनुसार ये आत्मक स्रोत हैं—मिथ्यात्व, कषाय, अज्ञान, अविरति।

वृत्तिकार ने 'अन्तगं' के दो अर्थ किए हैं---दुष्पिरित्यज्य और विनाशकारी ! उन्होंने 'सोयं' का मुख्य अर्थ शाक, अनुताप किया है और गौण अर्थ श्रोत किया है। उन्होंने वैकल्पिक रूप में 'अत्तग' पाठ की भी व्याख्या की है। '

### २६. अपेक्षारहित हो परिव्रजन करे (णिरवेदलो परिव्वए)

साधक पुत्र, स्त्री, माता-पिता, धन, धान्य आदि से निरपेक्ष होकर, उनकी अपेक्षा न रखता हुआ संयमचर्या करे । जो निरपेक्ष नहीं होता वह पग-पग पर दुःख पाता है । उसके संकल्प-विकल्प बढते हैं और वह उन्हीं संकल्पों में फंस जाता है । कहा भी है—

#### 'छुलिया अवयन<mark>षंता</mark> निरावयक्खा गया अविम्घेणं । तम्हा पवयणसारे निरावयक्खेण होयव्वं ॥

जिन्होंने अपेक्षा रखी, वे ठगे गए, किन्तु जो निरपेक्ष रहे वे निर्विध्न रूप से पार चले गए। अत: जो साधक प्रवचन के सार को जानता है वह सदा निरपेक्ष रहे, कहीं अपेक्षा न रखे।

#### 'मोगे अवयक्खंता पडंति तंसारसायरे घोरे । भोगेहि निरवयक्खा तरंति संसारकांतारं ॥'

जो भोगों की अपेक्षा रखते हैं वे इस घोर संसारसागर में डूब जाते हैं और जो भोगों से निरपेक्ष रहते हैं बे संसार रूपी कांतार को पार कर जाते हैं।

### क्लोक दः

### २७. मूल से बीज तक वनस्पति के दस प्रकार (सबीयगा)

सबीजक अर्थात् वनस्पति की मूल से लेकर बीज तक की दस अवस्थाएं । वे ये हैं—बीज, मूल, कंद, स्कंध, शाखा, प्रशाखा, पत्र, पुष्प, फल और बीज ।

## इलोक १०:

## २८. बहिस्तात् (बाह्य वस्तु का ग्रहण) (बहिद्धं)

यह बहिद्धादान का संक्षेप है। इसका शाब्दिक अर्थ है—वाह्य वस्तु का ग्रहण । मध्यवर्ती बाईस तीर्थंकरों के चातुर्याम धर्म में चौथा है—बहिद्धादान । इस शब्द के द्वारा—मैथुन और परिग्रह—दोनों का ग्रहण होता था । स्त्री भी बाह्य वस्तु है।

- १. चूर्णि, पृ० १७६ : न चाहङ्कारः पूर्वेश्वर्य-जात्यादिषु च संप्राप्तेष्विप, तपः स्वाध्यायादिषु ।
- २. चूर्णि, पृष्ठ १७७ : आत्मिनि सर्व आत्मकम् । तत्र मिल्र-झातयः परिग्रहाश्चैव बाहिरंगं सोतं, मिच्छत्तं कसाया अण्णाणं अविरती य एतं अत्तर्गं सोतं, श्रोत:— द्वारमित्यर्थः ।
- ३. वृत्ति, पत्र १७८ : अन्तं गच्छतीत्यन्तगो दुष्परित्यज इत्यर्थः अन्तको वा विनाशकारीत्यर्थः ।
- ४. वृत्ति, पत्र १७८, १७६ : 'शोकं' संतापं ...... श्रोतो वा मिथ्यात्वाविरतिप्रमादकषायात्मकम् ।
- ५. बृत्ति, पत्र १७८ : आत्मिनि वा मच्छतीत्वात्मम आन्तर इत्यर्थः ।
- ६. वृत्ति, पत्र १७६ ।

चूणिकार ने इस शब्द के द्वारा मैथुन और परिग्रह का ग्रहण किया है। वृक्तिकार ने एक स्थान पर इसका अर्थ---मैथुन और दूसरे स्थान पर मैथुन और परिग्रह किया है। वि

#### २६. अयाचित अवग्रह (उग्गहं च अजाइयं)

चूर्णिकार ने अयाचित अवग्रह का अर्थ अदत्तादान किया है।

#### ३०. शस्त्र-प्रयोग (सत्थावाणाइं)

चूणिकार ने शस्त्र का अर्थ असंयम किया है। \*
मृषावाद आदि असंयम के कारण हैं। इसलिए इन्हें शस्त्रादान कहा गया है।

### इलोक ११:

#### ३१. माया (पलिउंचणं)

इसका संस्कृत रूप है-- परिकुञ्चनं । जिससे सारी क्रियाएं वक्र हो जाती हैं, वह है परिकुञ्चन । यह माया का वाचक है ।

### ३२. लोभ (भयणं)

जिसके द्वारा आत्मा टूट जाता है, भुक जाता है, अपनी मर्यादा से हट जाता है वह है लोभ । यह 'भजन' शब्द लोभ का पर्याय है।

चूणिकार ने इसका रूप 'भंजन' किया है।"

### ३३. क्रोध (थंडिल्ल)

जिसके उदय से आत्मा सत्-असत् के विवेक से विकल हो कर स्थंडिल (भूमी) की तरह हो जाती है, वह स्थंडिल है। यह कोध का वाचक है।

चूणिकार के अनुसार कोध चारित्र, शरीर और वर्ण आदि को स्थंडिल बना देता है।

### ३४. अभिमान (उस्सयणाणि)

उच्छूय ऊंचाई का बाचक है। मनुष्य जाति, कुल, ज्ञान आदि के दर्प से अपने आपको ऊंचा मान लेता है। यह मान का बाचक है।

देखें---२/५१ का टिप्पण ।

- १. चूर्णि, पृ० १७७ : बहिद्धं मियुन-परिग्रही गृह्योते ।
- २. वृत्ति, पत्र १७६ : बहिद्धं ति मैथुनं यदि वा बहिद्धमिति मैथुनपरिग्रहौ ।
- ३. चूर्णि, पृ० १७७ : अजाइयमिति अवत्तादाणं ।
- ४. चूर्णि, पृष्ठ १७७ : शस्यते अनेनेति शस्त्रम्, शस्त्रस्य आदानानि शस्त्रादानानि, बूयन्त इत्यर्थः । कस्य शस्त्रस्य ? असंयमस्य ।
- ५. (क) चूर्णि, पृष्ठ १७७ : सर्वतः कुञ्चनं पलिउंचणं माया ।
  - (स) वृत्ति, पत्र १७६ : परि--समन्तात् कुञ्च्यन्ते वज्रतामापाद्यन्ते जिया येन मायानुष्ठानेन तत्पलिकुञ्चनं मायेति भण्यते ।
- ६. वृत्ति, पत्र १७६ : मज्यते सवत्रात्मा प्रह्वीकियते येन स मजनी लोम:।
- ७. चूर्णि, पृ० १७७ : भञ्जते भग्यते वाऽसविति असंयत्रैर्भञ्जनः लोभः ।
- द. वृत्ति, पत्र १७६, १६० : तथा यदुदयेन ह्यात्मा सदसद्विवेर्कावकलत्वात् स्यण्डिलवद्भवति स स्थण्डिलः--कोध: ।
- ह. चूर्णि, पृ० १७७ : स्विण्डलः कोधः चारित्रं स्विण्डलस्थानीयं करोति, कोध एव स्विण्डलः वपुर्वर्गादि च ।
- १०. वृत्ति, पत्र १८० : यस्मिश्च सत्यूध्वं श्रयति जात्यादिना वर्पाध्मासः पुरुष उत्तानीभवति स उच्छायो मानः ।

### ३५. कर्म के आयतन (धुत्तादाणाणि)

'धूर्त' का अर्थ है कर्म और 'आदान' का अर्थ है— आयतन ः सूत्रकार का अभिप्राय है कि माया, लोभ, क्रोध और मान— ये कर्म-बन्ध के आयतन हैं।

बृत्तिकार ने 'धुत्त' के स्थान पर 'धूण' क्रियापद मान कर उसे सभी के साथ योजित करने का निर्देश किया है। जैसे— माया को धुन (कंपित कर), लोभ को धुन, क्रोध को धुन और मान को धुन। उन्होंने आदान का अर्थ— कर्मबंध का कारण किया है।

# इलोक १२:

### ३६. रंगना (रयणं)

वस्त्र, दांत, नख आदि को रंगना।\*

### ३७. वमन-विरेचन (वमणं च विरेयणं)

वमन और विरेचन भी चिकित्सा के अंग हैं। प्राचीन काल में मुंह की सुंदरता बढ़ाने और वर्ण को सुवर्ण बनाने के लिए वमन का प्रयोग किया जाता था। देनमन में मदनफल का प्रयोग होता था।

वृत्तिकार ने वमन को ऊर्ध्व-विरेक (ऊर्ध्व-विरेचन) कहा है।"

विरेचन से बल का विकास होता है, जठराग्नि प्रदीप्त होती है और शरीर का वर्ण मनोहारी हो जाता है।

# ३८. वस्तिकर्म (वत्थिकम्मं)

अपान-मार्ग के द्वारा पानी, स्नेह आदि के प्रक्षेष को वस्तिकर्म कहा जाता है।

दशबैकालिक सूत्र के चूर्णिकार अगस्त्यसिंह स्थविर और जिनदास महत्तर ने तथा टीकाकार हरिभद्र ने अपान मार्ग से स्नेह आदि को चढाना वस्तिकर्म माना है।

निशीथ चूर्णिकार के अनुसार वस्तिकर्म कटि-चात, अर्श आदि बीमारियों को मिटाने के लिए किया जाता था। '\*

देखें—दशवैकालिक ३/२ का टिप्पण।

- १. चूर्णि, पृ० १७७ : धुत्तादाणाणि ..... धूर्तस्याऽऽयतनानि कर्मप्रसूतप इत्यर्थः ।
- २. वृत्ति, पत्र १८० : घूनयेति प्रत्येकं किया योजनीया, तद्यथा पत्तिकुञ्चनं—मार्या धूनय धूनीहि वा, तथा भजनं—लोभं, तथा स्थण्डिलं—ऋोधं, तथा उच्छायं—मानम् ।
- इ. बृत्ति, पत्र १८० : एतानि पलिक्ङचनादीनि अस्मिन् लोके आदानानि वर्त्तन्ते ।
  - ·····आवीयते—स्वीक्रियते अमीक्षः कर्म इत्यादानानि ।

(सूत्रकृतांग १।६३, वृत्ति पत्र ३६)

- ४. चूर्णि, पृ० १७८ : रथणं तेषां (वस्त्राणं) दन्त-नखादीनां च ।
- ५ चूर्णि, पृ० १७८: मुखवर्णसौरूषार्थं वमनं करोति ।
- ६. दशर्वकालिक, हरिभद्रीया टीका, पत्र ११८: वमनम् मदनफलादिना ।
- ७ वृत्ति, पत्र १८०: वमनम् अर्ध्वविरेकः।
- चूर्णि, पृ० १७८ : विरेचनमि बला-ऽग्नि-वर्णप्रसादार्थम् ।
- ह. (क) दसवेआलियं, ३।२, अगस्त्यचूर्णि, पृ० ६२ : णिरोहादिदाणत्यं चम्ममयो णालियाउसो कीरति सेणं कम्मं-अपाणाणं सिणेहा-दिदाणं वस्थिकम्मं ।
  - (ख) वही, जिनदास नूर्णि, पृ० ११५ : वित्यकम्मं नाम वत्थी दहओ भण्णह, तेण दहएण घयाईणि अधिद्वाणे दिज्जीत ।
  - (ग) वही, हरिभद्रीया टीका, पृ० ११८: वस्तिकम्मं पुटकेन अधिक्टाने स्नेहदानं ।
- १०. निशीय भाष्य गाया ४२३०, चूर्णि पृ० ३६२ : किडवायअस्तिविषासणस्यं च अपाणद्दारेण वस्थिणा तेल्लाविष्पदाणं वस्थिकम्मं ।

ग्रध्ययन ह : टिप्पण ३६-४३

#### ३६. शिरोवेध (सिरोवेधे)

चूर्णि और टीका में इसके स्थान पर 'पलिमंथ' पाठ व्याख्यात है । ज्ञाताधर्मकथा में 'सिरावेह' पाठ मिलता है । बृत्तिकार ने उसका अर्थ 'नाडीवेधन' किया है । <sup>१</sup> यहां 'सिरोवेधे' पाठ उपयुक्त लगता है ।

चूर्णिकार और वृत्तिकार ने 'पलीमंथ' का अर्थ-संयम का उपघात करने वाला किया है। र

### इलोक १३:

#### ४०. गन्ध-माल्य (गंधमल्लं)

गंध का अर्थ है—इत्र आदि सुगंधित पदार्थ और माल्य का अर्थ है—-फूलों की माला। देखें---दश्यवैकालिक ३/२ 'गंधमल्ले' का टिप्पण।

### ४१. स्नान (सिणाणं)

स्नान दो प्रकार का होता है-

१. देश-स्नान -- शौच-स्थानों के अतिरिक्त आंखों के भौ तक धोना।

२. सर्व स्नान - सारे शरीर का स्नान !

जैन परंपरा में मुनि के लिए दोनों प्रकार के स्नान अनाचीर्ण हैं।

देखें - दशवैकालिक ३/२ 'सिणाणं' का टिप्पण ।

#### ४२. दांत पखालना (दंतपक्खालणं)

दांतों को कदम्ब के दतून से पखालना, दतीन करना ।

यह भी अनाचार है। दशवैकालिक सूत्र के तीसरे अध्ययन के तीसरे श्लोक में 'दंतपहोयणा' और नौवे श्लोक में 'दंतवणे' शब्द का प्रयोग मिलता है। दोनों की भावना समान है।

देखें - दशवैकालिक ३/२,६ का टिप्पण।

# ४३. परिग्रह, स्त्री, हस्तकर्म (परिग्गहित्थिकस्मं)

इसमें तीन शब्द हैं---परिग्रह, स्त्री और कर्म।

चूर्णिकार ने सचित्त आदि पदार्थों के ग्रहण को परिग्रह माना है। उन्होंने स्त्री के तीन प्रकार बतलाए हैं—कुमारिका, परिणिता और विधवा अथवा देवी, मानुकी और तैरश्ची। कर्म शब्द के द्वारा 'हस्तकर्म' गृहीत है।

वृत्तिकार ने पूर्वोक्त सभी अर्थ स्वीकार करते हुए कर्म का वैकल्पिक अर्थ — सावद्य अनुष्ठान किया है।

चूिषकार ने यहां एक प्रश्न उपस्थित किया है कि इसी अध्ययन के दसवें श्लोक में 'वहिद्धं' शब्द के द्वारा स्त्री और परिग्रह का वर्जन किया जा चुका है । यहां पुनः वर्जन निर्दिष्ट है । क्या यह पुनरुक्तदोष नहीं है ? समाधान देते हुए वे लिखते हैं कि यह पुनरुक्त दोष नहीं है, क्योंकि इसमें उनके भेदों का उल्लेख किया गया है । '

- १. ज्ञाताधर्मकया, वृत्ति पत्र १६० : नाडीवेधनानि रुधिरमोक्षणानीत्वर्थ: ।
- २. (क) चूर्णि, पृ० १७८: तस्य पलिमंथो संजमस्स ।
  - (ख) वृत्ति पत्र १८०: संयमपलिमन्थकारि संयमोपघातरूपम् ।
- ३, वृत्ति, पत्र १८० : दन्तप्रक्षालनं कदम्बकाष्ठादिना ।
- ४. चूणि, पृ० १७८ : परिग्महं इत्थि कम्मं च, परिग्महो सचित्तादी, इत्यो तिविधाओ, कम्मं हत्थकम्मं ।
- ४. वृत्ति, पत्र १८० : परिग्रहः सच्चित्तादेः स्त्रीकरणं तथा स्त्रियो दिव्यामानुषतैरश्च्यः तथा 'कर्म' हस्तकर्म सावद्यानुष्ठानं वा ।
- ६. च्वर्णि, पु० १७८ : स्यात्-पूर्व बहिद्धमणदिष्टं इत्यतः पुनरुक्तम्, उच्यते, तद्भेवदर्शनान्न पुनरुक्तम् ।

म्रध्ययन ६ : टिप्पण ४४-४६

#### इलोक १४:

### ४४. साधु के उद्देश्य से बनाए गए (उद्देशियं)

निर्ग्रन्थ को दान देने के उद्देश्य से बनाया गया भोजन आदि को औद्देशिक कहते हैं। यह भिक्षु के लिए अनाचीण है— अग्राह्य और असेव्य है।

देखें - दशवैकालिक ३/२ 'उद्देसियं' का टिप्पण।

## ४५. (साधु के उद्देश्य से) खरीदे गए (कीयगडं)

इसके दो अर्थ प्राप्त हैं-

१. खरीद कर दी गई वस्तु।

२. खरीदी हुई वस्तु से बनी हुई वस्तु । र

देखें-- दशदैकालिक ३/२ 'कियगडं' का टिप्पण।

## ४६. (साधु के उद्देश्य से) उधार लिए गए (पामिच्चं)

साधु के लिए दूसरों से उधार लेना 'प्रामित्य' कहलाता है। यह उद्गम का नौवां दोध है।

देखें—दशर्वकालिक ४/१/४४ 'पामिच्चं' का टिप्पण।

# ४७. (साधु के उद्देश्य से) दूर से लाए गए (आहडं)

आहृत का अर्थ है—साधु को देने के लिए गृहस्थ द्वारा अभिमुख लाई गई वस्तु । पिंडनिर्युक्ति और निशीथ भाष्य में इसके अनेक प्रकार निर्दिष्ट हैं।

देखें—दशर्वकालिक ३/२ 'अभिहडाणि' का टिप्पण ।

## ४८. पूर्ति (पूर्ति)

जो आहार साधु के निमित्त बनाया जाता है, उसे आधाकर्म कहते हैं। उससे मिश्रित जो आहार आदि होता है, वह पूर्तिकर्म कहलाता है।

देखें -- दशवैकालिक ४/१/४४ 'पूईकम्मं' का टिप्पण ।

# क्लोक १५:

### ४६. वीर्यवर्द्धक आहार या रसायन (आसूर्णि)

'ट्वोक्षिव गतिवृद्धयोः'— इस धातु का क्त प्रत्ययान्त रूप है 'शूनः'। इस धातु के दो अर्थ हैं—गति और वृद्धि । प्रस्तुत प्रसंग में यह वृद्धि के अर्थ में प्रयुक्त है।

'आसूणि' का संस्कृत रूप है 'आशूनि'। चूर्णिकार और वृत्तिकार ने इसके तीन-तीन अर्थ किए हैं—

- १. आण्नि का अर्थ है—श्लाघा । व्यक्ति दूसरों द्वारा प्रशंसित होता हुआ स्तब्ध हो जाता है । जब तक वह प्रशंसित होता है अथवा जब तक दूसरे व्यक्ति उसका अनुसरण करते हैं तब तक वह मान से स्तब्ध होता है । वह तुच्छ प्रकृति वाला मनुष्य अपनी प्रशंसा सुनकर मान से फूल जाता है ।
- २. जिस आहार के द्वारा व्यक्ति बलवान् होता है, बल की वृद्धि होती है, वह आशूनि कहलाता है !
- १. वृत्ति, पत्र १८० । क्रीतं कयस्तेन क्रीतं—गृहीतं क्रीतक्रीतम् ।
- २. दशवैकालिक ३।२, हरिश्रद्रीया वृत्ति पत्र ११६ : ऋषणं—क्रीतं, सवे निष्ठाप्रत्ययः, साध्वादिनिमित्तिनिमित्ति गम्यते, तेन कृतं निर्व-तितं क्रीतकृतम् ।
- ३ वृत्ति, पत्र १८० : 'पूय' मिति आधाकर्माययवसम्पृक्तं शुद्धमप्याहारजातं पूति भवति ।

**भ्रध्ययन ह : टिप्पण ५०-**५३

३. जिस व्यायाम, स्नेहपान, रसायन के द्वारा बल की दृद्धि होती है, वह आशूनि कहलाता है। चूर्णिकार ने श्लाघा के अर्थ को मुख्य मान कर शेष दो अर्थों को वैकल्पिक रूप में प्रस्तुत किया है। दृत्तिकार ने श्लाघा के अर्थ को गौण मान कर शेष दो अर्थों को मुख्य माना है।

### ५०. आंखों को आंजना (अविखरागं)

आंखों को सौबीरक आदि से आंजना ।

### ५१. तिरस्कार (उवधायकम्मगं)

व्यक्ति जाति, कर्में या शील से दूसरों का उपहनन करता है, उनको नीचा दिखाता है, वह उपघातकर्म है।

### ५१. हाय-पैर आदि घोना (उच्छोलणं)

हाथ, पैर, मुंह आदि को धोना उत्कालन कहा जाता है। \*

दृत्तिकार ने अयतनापूर्वक सचित जल से हाथ-पैर आदि को धोना 'उत्क्षालन' माना है।'

दशर्वकालिक सूत्र (४/श्लोक २६) में उत्कालनप्रधावी-—हाथ-पैर आदि को बार-बार धोने बाले के लिए सुगित दुलंभ है ऐसा कहा गया है। इस सूत्र के चूर्णिकार जिनदास महत्तर का अभिमत है कि जो थोड़े से जल से हाथ, पैर आदि को यतनापूर्वक घोता है वह उत्कालनप्रधावी नहीं होता। किन्तु जो प्रभूत जल से बार-बार अयतनापूर्वक हाथ, पैर आदि को घोता है, वह उत्कालन-प्रधावी होता है। उसे सुगित नहीं मिलती।

### ५३. उबटन करना (कक्कं)

कल्क का अर्थ है—स्नान-द्रव्य, विलेपन-द्रव्य या गंध-द्रव्य का आटा । प्राचीन काल में स्नान में सुगंधित द्रव्यों का उपयोग किया जाता था । स्नान से पूर्व सारे शरीर पर तेल-मर्दन किया जाता था । उसकी चिकनाई को मिटाने के लिए पिसी हुई दाल या आंवले का सुगंधित उबटन लगाया जाता था । इसी का नाम 'कल्क' है ।

यह उबटन आटे अथवा लोध आदि द्रव्यों के मिश्रण से भी बनाया जाता या । व वैद्यक ग्रन्थों में कल्क की परिभाषा यह है —

> द्रश्यमात्रं शिलापिष्टं, शुष्कं जलमिश्रितम् । तदेव सूरिभिः पूर्वेः, कल्क इत्यमिधीयते ।।

विशेष विवरण के लिए देखें -- दशवैकालिक ६/६२ 'कक्क' और 'लोढ़ं' का टिप्पण ।

- १. (क) चूर्णि, पृ० १७८ : आसूणिकं णाम श्लाघा, घेन परें: स्तूषमानः सुवजित, यावच्छूणोति यावद्वाऽनुस्मरित तावत् सुवजित मानेनेति आसूनिकम् । अथवा जेण आहारिण आहारितेण सुणीहोति बलवस्वं भवति, व्यायाम-स्नेहपान-रसायनादि-
  - (स) वृत्ति, पत्र १८० : आसूणिम इत्यादि येन घृतपानादिना आहारविशेषेण रसायनिक्रयया वा अशुन: सन् आ—समन्तात् शूनी-भवति—बलवानुपणायते तदाशूनीत्युच्यते, यदि वा आसूणित्ति—श्लाघा यतः श्लाघया क्रियमाणया आ— समन्तात् शूनवर्म्छूनो लघुप्रकृतिः कश्चिद्दपश्मितत्वात् स्तस्धो भवति ।
- २. वृत्ति, पत्र १८० : अक्ष्णां 'रागो' रञ्जनं सौबीरादिकमञ्जनमितियावत् ।
- ३. चुणि, पृ० १७८ : उपोद्घातकर्मं णाम परोपघात: तच्च करोतीत्याह, जातिती कर्मणा सीलेण वा परं उवहणित ।
- ४. चूर्णि, पृ० १७ : उच्छोलणं च हत्य-पाद-मूखादीनां ।
- ५ चूर्णि, पृ० १८० : 'उच्छोलनं' ति अयतनया शीतोदकपानादिना हस्तपादादिप्रक्षालनम् ।
- ६ दगर्वेकालिक ४/२६, जिनदासचूणि पृ० १६४ : उच्छोलणापहावी णाम जो पभूओदगेण हत्यपायादी अभिक्खणं पक्खालयद्द, थोवेण कुरुकुचियसं कुरुवमाणो (ण) उच्छोलणापहोवो लडभइ ।
- ७. (क) चूर्णि, पृ० १७८ : करकेन अट्टगमादिणा हत्थ-पादे मुखं गाताणि च उच्वट्टेति ।
  - (स) वत्ति, पत्र १८० : कल्कं लोध्रादिद्रव्यसमुदायेन ।
- नः वैद्यकशन्दिसधुः, पृ० २३० ।

धध्ययन ह : टिप्पण ५४-५६

#### वलोक १६:

### ५४. असंयत प्रवृत्ति को सहारा देना (संपसारी)

देखें---२/५० का टिप्एण ।

### ४४. आरंभ की प्रशंसा करना (कयकिरिए)

देखें---२/५० का टिप्पण।

### ५६. अंगुष्ठ आदि के द्वारा फल बताना (पिसणायतनानि)

देखें---२/५० में 'पासिणए' का टिप्पण।

#### ५७. शब्यातर पिड (सागारियं पिडं)

इसका अर्थ है— शय्यातर पिंड । मुनि जिसके मकान में रात्रीवास करता है, वह शय्यातर कहलाता है । उस घर के मालिक का भोजन आदि मुनि के लिए वर्ज्य है ।

वृत्तिकार ने इसके तीन अर्थ किए हैं—

- १. शस्यातर का पिंड।
- २. सूतकगृह का पिंड।
- ३. जुगुप्सित कुल का पिंड।

विशेष टिप्पण के लिए देखें--दशदै० ३/४ का टिप्पण।

### श्लोक १७:

## ५८. जुआ (अट्टापदं)

जैन आगमों में विणित बहत्तर कलाओं में चूत दसवीं कला है और अष्टापद तेरहवीं कला है। इसके अनुसार 'द्यूत' और 'अष्टापद' एक नहीं है।

आज की भाषा में हम अष्टापद को शतरंज का खेल कह सकते हैं। दूत के साथ द्रव्य की हार-जीत का प्रसंग रहता है, अतः वह निर्ग्रन्थ के लिए संभव नहीं है। शतरंज का खेल प्रधानतया आमोद-प्रमोद के लिए होता है। अतः यह अर्थ प्रसंगीपात्त है।

दशवैकालिक सूत्र (३/४) में भी यह शब्द आया है। उसके व्याख्याकारों ने इसके तीन अर्थ किए हैं--

- १. चूत ।
- २. एक प्रकार का द्यूत।
- ३. अर्थ-पद--अर्थ-नीति ।
- र. वृत्ति, पत्र १८१। 'सागारिकः'—शय्यातरस्तस्य पिण्डम्—आहारं, यदि वा—सागारिकपिण्डमिति सूतकगृहपिण्डं जुगुप्सितं वर्णपसदपिण्डं वा ।
- २. चूर्णि, पृ० १७८ : अहापदं णाम द्यूतकीका, न भवत्यराजपुत्राणाम्, तमध्टापदं न शिक्षेत् पूर्वशिक्षितं वा न कुर्यात् ।
- ३. वृत्ति, पत्र १८१ : अट्ठावयं इत्यादि अर्थते इत्यर्थो—धनधान्य हिरण्यादिकः पद्यते—गम्यते येनार्थस्तत्पदं—शास्त्रं अर्थार्थं पदमर्थपदं चाणान्यादिकमर्थशास्त्रं.......यदि वा---'अग्टापदं'— श्रूतकोडाविशेषः ।

प्रध्ययम ६ : टिप्पण ५६-६३

'प्राचीन भारतीय मनोरंजन' के लेखक मन्मथराय ने भी अष्टपाद को शतरंज या उसका पूर्वज खेल माना है। देखें—दशवैकालिक ३/४ अद्वावए का टिप्पण।

#### प्रह. वेध (वेध)

चूर्णिकार ने वेध का अर्थ दूतविद्या या शरीर का वेधन किया है।  $^{t}$  वृक्तिकार ने 'वेधाईयं' पाठ के दो अर्थ किए हैं  $--^{3}$ 

- १. धर्मानुवेध से अतीत अर्थात् अधर्म-प्रधान वचन ।
- २. वस्त्र-वेध--एक प्रकार का चूत, तद्गत वचन ।

'विधाईयं' इस पद में दीर्घ ईकार होने के कारण वृत्तिकार ने इसे विधातीत मान लिया । आगमों में 'आदिक' शब्द के 'आदिय' और 'आदीय'—ये दोनों प्रयोग मिलते हैं । संस्कृत शब्द कोष में विध का अर्थ है—ग्रह-नक्षत्रों का योग ।' 'वदेत्' किया के संदर्भ में यही अर्थ उपयुक्त प्रतीत होता है ।

#### ६०. हस्तकर्म (हत्थकस्मं)

चूर्णि में इसका अर्थ स्पष्ट नहीं है। वृत्तिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं —

- १. हस्तकर्म-अप्राकृतिक मैथून ।
- २. हाथापाई ।

भगवती आराधना में इसका अर्थ है—छेदन, भेदन, रंगना, चित्र बनाना, गूंथना आदि हस्त-कौशल । संस्कृत शब्द-कोष में 'हस्तिकिया' का अर्थ हस्तकौशल मिलता है । यहां यही अर्थ विवक्षित है ।

### ६१. विवाद (विवाय)

चूर्णिकार ने विवाद, विग्रह और कलह--इनको एकार्थंक माना है।" वृत्तिकार ने शुक्कवाद को विवाद माना है।

## क्लोक १८:

## ६२. जूता (उवाहणाओ)

यहां 'उवाहणा' शब्द का प्रयोग हुआ है। दशवैकालिक में 'पाणहा' और पाठान्तर के रूप में 'पाहणा' शब्द प्राप्त हैं। 'पाणहा' और 'पाहणा' में 'ण' और 'ह' का व्यत्यय है। उवाहणा का संक्षिप्त रूप 'पाहणा' है। इसका अर्थ है—पादुका, पादरक्षिका, '°

- १. चूर्णि, पृ० १७८ : वेधा नाम स्नूतविच्च (ज्जा) समूसितंगे (?) रुधिरं जंतिछ्ज्जांताणं ।
- २. वृत्ति, पत्र १४८: वेधो धर्मानुवेधस्तस्मावतीतं सद्धर्मानुवेधातीतम् अधर्मप्रधानं वचो नो वदेत् यवि वा वेध इति वस्त्रवेधो सूत-विशेषस्तद्गतं वचनम् ।
- ३. आप्टे, संस्कृत इंग्लिश डिक्शनरी पू० १४६७ :

वेध : - Fixing the position of the sun, planets or the stars.

- ४. वृत्ति, पत्र १८१ : हस्तकर्म प्रतीतं, यदि वा हस्तकर्म हस्तिकया परस्परं हस्तन्यापारप्रधानः कलहः ।
- ४ भगवती आराधना, गाया ६१३, विजयोदया टोका ।
- ६. आप्टे, संस्कृत इंग्लिश डिक्शनरी प्र० १७५३ :

हस्तिकया-Manual work or performance, handicraft.

- ७. चूर्णि, पृ० १७८ : विवादो विग्रहः कलह इत्यनर्थान्तरम् ।
- ८. वृत्ति, पत्र १८१ : विरुद्धवादं विवादं शुक्कवादमित्यर्थः ।
- (क) चूर्णि, पृ० १७६ : उपानहौ पादुके ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र १८१ : उपानहो—काष्ठपादुके ।
- १०. भगवती, २।१, वृत्ति .....पादरक्षिकाम् ।

पादत्राण। साधु के लिए जूते पहनना अनाचार है।

विशेष विधरण के लिए देखें--दशवैकालिक ३/४ 'पाणहा' का टिप्पण।

### ६३. छाता (छत्तं)

वर्षा तथा आतप-निवारण के लिए जिसका उपयोग किया जाए, उसे 'छत्र' कहते हैं। मुनि के लिए छत्रधारण का निषेध है। रै विशेष विवरण के लिए देखें—दश्चवैकालिक २।४ का टिप्पण।

## ६४. नालिका (नलिका से पासा डालकर जुआ खेलना) (णालियं)

नालिका—यह धूत का ही एक विशेष प्रकार है। चतुर द्यूतकार अपनी इच्छा के अनुकूल पासे न डाल दे, इसलिए पासों को नालिका द्वारा डालकर जो जुआ खेला जाता है उसे 'नालिका द्यूत' कहा जाता है।

नालिका शब्द के अनेक अर्थ हैं। जैसे-छोटी-बड़ी डंडी, नली वाली रेत की घड़ी, मुरली आदि-आदि।

जंबूद्दीप प्रज्ञप्ति की दृत्ति में ७२ कलाओं के नाम हैं। उनमें जुए के लिए तीन शब्द आए हैं — यूत, अष्टापद और नालिका-क्षेत्र । वृत्तिकार ने यूत का अर्थ साधारण जुआ, अष्टापद का अर्थ सारी-फलक से खेला जाने वाला जुआ (गतरंज) और नालिकाखेल क अर्थ नालिका द्वारा पासे डालकर खेला जाने वाला यूत किया है। प्रस्तुत सूत्र के चूणिकार ने नालिका का अर्थ नालिका-कीड़ा अ और दृत्तिकार ने यूतकीड़ा विशेष किया है। '

देखें -- दशवैकालिका ३।४ का टिप्पण ।

### ६४. चमर (बालवीयणं)

बालवीजन का अर्थ है— बालों से बना पंखा, चमर । वृत्तिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं -

- १. चमर।
- २. मयूरपिच्छ।

चमर, मयूरिपच्छ आदि से हवा करना अनाचार है। मुनि भीषणगर्मी में भी पंखा आदि भलकर हवा नहीं ले सकता।

## ६६-६७. परिकया .....अन्योन्यिकया (परिकरियं अण्णमण्णं च)

परिक्रिया का अर्थ है—दूसरे से संबंधित किया और अन्योन्यिकिया का अर्थ है—परस्पर की किया। आयारचूला का तेरहवां अध्ययन परिक्रिया से और चौदहवां अध्ययन अन्योन्य किया से संबंधित है। दोनों अध्ययनों की विषय-वस्तु समान है। अन्तर केवल इतना ही है कि परिक्रिया में मुनि के लिए ग्रहस्य या अन्यतीयिक से पैर आदि का आमर्जन, प्रमर्जन, संबंधिन आदि कराने का निषेध है और अन्योन्यिकिया में परस्पर आमर्जन, प्रमर्जन आदि का निषेध है।

## श्लोक २०:

# ६८. गृहस्थ के पात्र में (परमत्ते)

'परमत्त' में दो शब्द हैं—'पर' और 'अमत्र'। पर का अर्थ है गृहस्थ और अमत्र का अर्थ है – बर्तन। " मुनि गृहस्थ के पात्र

- १. दशर्वकालिक ३१४, अगस्यचूर्णि, पृ० ६१ : उवाहणा पादवाणं ।
- २ चूिल, पृ० १७६ : छत्रमपि आतप-प्रवर्षपरित्राणार्थं न धार्यम् ।
- ३. जंबूढीपप्रज्ञप्ति, २।६४, वृत्ति, पत्न १३७ : द्यूतं सामान्यत: प्रतीतम् । · · · · ः अध्टापदं—शारिफलकद्यूतं तद्विषयककलाम् । वृत्ति, पत्र १३६ : नालिकाखेलं द्यूतिदेशेषं मा भूदिध्टदायविषरीतपाशकनिपातनिमति नालिकया यत्र पाशक: पास्यते ।
- ४ चूर्णि, पृ० १७६ : नालिका नाम नालिकाक्रीडा कुदुक्काकीड सि ।
- ५. वृत्ति, पत्र १८१ : नालिका द्यूतकीडाविशेषः।
- ६. वृत्ति, पत्र १व१: वालै: मधूरपिच्छैर्वा व्यजनकम्।
- ७. चूर्णि, पृ० १७६ : परस्य पात्रं गृहिमात्र इत्यर्थ: ।

ग्रध्ययन ह : टिप्पण ६६-७२

में अन्न-पान न खाए।

दशर्वकालिक सूत्र में गृहस्थ के बर्तन में खाने से होने वाले दो दोषों का उल्लेख है। उसके अनुसार गृहस्थ के बर्तन में भोजन करने से पश्चात्-कर्म और पुर:-कर्म दोष की संभावना होती है। गृहस्थ बर्तनों को सचित्त जल से घोता है और उस जल को बाहर फैंकता है। इसमें छहों प्रकार के जीवों की हिंसा की संभावना है।

**दृत्तिकार ने तीन कारणों का निदेंश किया है**रे—

- १. पुरः कर्म और पश्चात् कर्म का भय बना रहता है।
- २. गृहस्थ के बर्तनों के चोरी हो जाने की संभावना रहती है।
- 🤻 हाथ मे गिर कर बर्तनों के टूट जाने का भय रहता है।

(विशेष विवरण के लिए देखें --दशबैकालिक ६।५१,५२ का टिप्पण)

# ६६. अचेल होने पर भी गृहस्य का वस्त्र (परवत्थं अचेली वि)

इस पद का अर्थ है कि मुनि अचेल होने पर भी गृहस्थ का वस्त्र न ले!

चूर्णिकार का कथन है कि मुनि अचेल हो जाने पर भी गृहस्थ के वस्त्रों को काम में न ले । क्योंकि मुनि यदि गृहस्थ के वस्त्र काम में लेकर लौटाता है तो गृहस्थ उनको पहले या पीछे कच्चे जल से धोता है, इससे पश्चात्-कर्म और पुरःकर्म का दोष लगता है। तथा उन वस्त्रों के चोरी हो जाने या फट जाने का भी भय रहता है। अत: मुनि गृहस्थ के कपड़ों को काम में न ले।

निशीथ १२।११ में परवस्त्र के स्थान पर गृहिवस्त्र का प्रयोग मिलता है । चूणिकार ने इसका अर्थ प्रातिहारिक वस्त्र—काम में लेकर पुन: दिया जाने वाला बस्त्र—किया है ।

#### इलोक २१:

### ७०. आसंदी (आसंदी)

इसका अर्थ है—बैठने का एक प्रकार का उपकरण, कुर्सी । चूिणकार के अनुसार काष्ठपीठ को छोड़कर सभी आसन इस शब्द से गृहीत हैं 1

देखें ---दशवैकालिक ३।४ में 'आसंदी' का टिप्पण।

## ७१. पलंग (पलियंके)

देखें--दशवैकालिक ६।५३, ५४, ५५ के टिप्पण।

### ७२. घर के भातर बैठना (णिसिङ्जं च गिहंतरे)

इस पद की भावना का विस्तार दशवैकालिक सूत्र के (६।५६-५६) इन चार फ्लोकों में है । वहां निर्देश है कि भिक्षा के लिए प्रस्थित मुनि गृहस्थ के अन्तरगृह में न बैठे । क्योंकि वहां बैठने से ये दोष उत्पन्न हो सकते हैं—

१. दशबैकालिक ६१४१, ५२ : सीओदगसमारंभे, मत्तधोयणछड्डणे ।

जाई छन्नंति भूषाई बिट्ठो तत्थ असंजमो ।। पच्छाकम्मं पुरेकम्मं, सिया तत्थ न कप्पई । एयमद्ठं न भूंजंति, निग्गंथा गिहिभायणे ।।

- २. वृत्ति पत्र १८१ : परस्य -- गृहस्यस्यामत्रं -- भाजनं परामत्रं तत्र पुर:कर्मपश्चात्मककर्मभयात् हृतनब्टादिदोषसम्भवाच्च ।
- ३. चूर्णि, पृ० १७६ : परस्य वस्त्रं गृहिवस्त्रमित्यर्थः, तत् तावत् सचेलो वर्जयेत्, मा भूत् पश्चात्कर्मदोषः हृत-नब्ददोषश्च, यद्यपचेलकः स्यात्, एवं तावत् सचेलकस्य ।
- ४ निशीय, १२।११ : चूर्णि ।
- चूर्णि, पृ० १७६ : आसंदीत्यासंदिका सर्वा आसनविधिः अभ्यत्र काण्ठपीठकेन ।

श्रध्ययन ६ : टिप्पण ७३-७४

- १. ब्रह्मचर्य ---आचार का विनाश।
- २. प्राणियों का अवध-काल में वध ।
- ३. भिक्षाचरों के दान में बाधा।
- ४. गृहस्वामी या घर वालों को कोध।
- ५. ब्रह्मचर्य में बाधाु।
- ६. गृहस्वामिनी या वहां उपस्थित अन्य स्त्री के प्रति आशंका की उत्पत्ति ।

इसका अपवाद सूत्र यह है कि जो मुनि जराग्रस्त है, जो रोगी है या जो तपस्वी है--वह गृहस्थ के अन्तर्घर में बैठ सकता है। र

वृत्तिकार ने 'गिहंतरे' के दो अर्थ किए हैं —घर के बीच में या दो घरों के बीच की गली में। रें विशेष विवरण के लिए देखें — दसवेआलियं पृ० ३२५-३२७।

## ७३. सावद्य प्रश्न पूछना (संपुच्छणं)

चूर्णिकार ने इसके तीन अर्थ दिए हैं ---

- १, अमुक व्यक्ति ने यह काम किया या नहीं गृहस्थ से यह पूछना।
- २. अपने अंग-अवयवों के बारे में दूसरे से पूछता, जैसे --मेरी आंखें कैसी हैं ? ये सुन्दर लगती हैं या नहीं ? आदि ।
- ३. रोगी (गृहस्थ) से पूछना तुम कैसे हो ? तुम कैसे नहीं ? अर्थात् गृहस्थ रोगी से कुशल-प्रश्न करना ।

वृत्तिकार ने इसके दो अर्थ दिए हैं—

- गृहस्थ के घर में जाकर उसका कुशल-क्षेम पूछ ना ।
- २. अपने शरीर या अवयवों के विषय में पूछना ।

विशेष विवरण के लिए देखें —दशवैकालिक ३।३ का टिप्पण ।

### ७४. भुक्त-भोग का स्मरण (सरणं)

इसका अर्थ है - पूर्वभुक्त कामकीड़ा का स्मरण करना । मुनि गृहस्थावस्था में अनुभूत भोगों की स्मृति न करे । यह भी एक अनाचार है ।

दसर्वैकालिक सूत्र (३।६) में 'आउरस्सरण' तथा उत्तराध्ययन सूत्र (१५।८) में 'आउरे सरणं' पाठ उपलब्ध होता है।

'सरण' ग्रब्द के दो संस्कृत रूप बनते हैं --स्मरण और शरण । स्मरण का अर्थ है--याद करना और शरण का अर्थ है--त्राण, घर, आश्रय-स्थान । इन दो रूपों के आधार पर इसके अनेक अर्थ होते हैं ।

चूर्णिकार और वृत्तिकार ने 'स्मरण' के आधार पर ही इसका अर्थ किया है।

देखें --- दशवैकालिक ३।६ का टिप्पण ।

- दशर्वकालिक, ६।५६: तिण्हमस्रयरागस्स, निसेज्जा जस्स कप्पई । जराए अभिभूषरस, वाहिष्यस तवस्सिणो ।।
- २. वृति, पत्र १८२ : मृहस्यान्तमँध्ये गृहयोर्वा सध्ये ।
- ३ चूर्णि, पृ०१७६ : संयुच्छर्णं णाम किंतत् कृतं ? न कृतं वा ? संयुच्छावैति अण्णं केरिसाणि मम अच्छीणि ? सोभंते णवा ? इत्येवमादि, ग्लानं वा युच्छति—किंते बहुति ? ण बहुति वा ? ।
- ४. वृत्ति, पत्र १८२ : गृहस्थमृहे कुशलाब्त्रिज्छनं आत्मीयशरीरावयवप्रज्छ(पुञ्छ)नं वा ।
- ५. (क) चूर्णि, पृ० १७६ : सरणं पुब्बरत-पुव्यकीलियाणं ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र १८२: पूर्वकोडितस्मरणम् ।

ग्रध्ययन ह : टिप्पण ७५-७७

#### इलोक २२:

#### ७५. श्लोक २२:

प्रस्तुत श्लोक में यश, कीर्त्ति, श्लोक, वंदना और पूजना—ये शब्द आए हैं। चूणिकार ने यश की दो अवस्थाओं का वर्णन किया है —पूर्वावस्था और उत्तरावस्था । गृहस्थावस्था में दान, बुद्धि, आदि के कारण यश था। मुनि अवस्था में तप, पूजा और सत्कार आदि के कारण यश होता है। मुनि के लिए ये दोनों अवस्थाओं के यश वांछनीय नहीं है। इस यश का कीर्त्तन करना यशकीत्ति है। श्लोक का अर्थ है—श्लाघा। जाति, तप, वहुश्चुतता आदि के द्वारा अपनी श्लाघा करना।

वृत्तिकार ने इनका अर्थ इस प्रकार किया है ---

- १. यश अनेक युद्धों में विजय प्राप्त करने के कारण शौर्य की जो प्रसिद्धि होती है वह यश कहलाता है।
- २. कीत्ति-दान देने से होने वाली प्रसिद्धि कीर्ति है।
- ३. श्लोक—जाति, तप और बहुश्रुतता से होने वाली प्रसिद्धि श्लोक-श्लाघा है।
- ४. बंदना-देवेन्द्र, असुरेन्द्र, चक्रवर्ती, बलदेव, वासुदेव आदि विशिष्ट व्यक्तियों से बंदित होना बंदना है।
- थू. पूजना-ये विशिष्ट व्यक्ति सत्कारपूर्वक जो वस्त्र आदि देते हैं, वह पूजना है।

दशर्वकालिक सूत्र (६।४। सूत्र ६) में अन्य शब्दों के साथ कीर्ति और श्लोक—ये दो अब्द भी आए हैं। व्याख्याकारों ने इसका अर्थ भिन्न प्रकार से किया है—

- १. कीर्त्ति-दूसरो के द्वारा किया जाने वाला गुणकीर्त्तन । सर्वदिग्व्यापी प्रशंसा ।
- २. क्लोक -- स्याति । स्थानीय प्रशंसा ।

# ७६. काम (कामा)

विषयासक्त मनुष्यों द्वारा काम्य ईष्ट शब्द, रूप, गंध, रस तथा स्पर्श को काम कहते हैं।

काम दो प्रकार के होते हैं---द्रव्यकाम और भावकाम । भावकाम दो प्रकार के हैं---

- १. इच्छाकाम विषय की अभिलाषा ।
- २. मदनकाम—अब्रह्मचर्य का भोगः ।
- देखें -- दशवैकालिक २।१ का टिप्पण।

### क्लोक २३:

# ७७. श्लोक २३:

प्रस्तुत क्लोक का अर्थ करने में चूर्णिकार और वृत्तिकार असंदिग्ध नहीं रहे हैं, ऐसी उनकी व्याख्या से प्रतीत होता है।

- १. चूर्णि, पृ० १७६ : दानबुद्ध्यादि पूर्वं यशः, तपः-पूजा-सरकारादि पश्चाद् यशः, यशः एव कीर्तनं जसिकत्ती । सिलोगो णाम श्लाघा जाति-तपो-बाहुश्रुत्यादिभिरात्मानं (न) श्लाघेत ।
- २. वृत्ति, पत्र १८२ : बहुसमरसङ्घट्टिनर्वहणशौर्यलक्षणं यशः, दानसध्या कीतिः, जातितपोत्रहश्चतःवादिजनिता श्लाघा, तथा या च सुरासुराधिपतिचक्षवित्वलदेववासुदेवादिभिर्वन्दना तथा तैरैव संस्कारपूर्विका वस्त्रादिना पूजना ।
- ३. दशर्वकालिक ६।४।६, अयस्त्य चूणि, पृ० : परेहि गुणसंसद्दणं कित्ती ।
- ४. वही, हरिभद्रीया वृत्ति, पत्र २५७ : सर्वेदिग्व्यापी साधुवादः कीति: ।
- ४. वही, अगस्त्य चूर्णि, पृ॰ : परेहि पूरणं सिलोगो ।
- ६. वही, हरिभद्रीया वृत्ति, पत्र २५७ : तत्स्थान एव श्लाघा ।

भ्रध्ययन ६ : टिप्पण ७७

चूर्णिकार ने इसकी दो व्याख्याएं की हैं ---

- १. जिस उत्पादन दोष (धर्मकथा या संस्तव या आजीववृत्ति या दैन्य) के द्वारा अन्न-पान लिया जाता है, उससे संयम निर्गमन करता है, इसलिए ऐसा न करे।
- २. जिससे इहलौिकक कार्य निष्पन्न होता है अथवा मित्र-कार्य पूरा होता है—यह मुक्ते इसके बदले में कुछ देगा, परित्राण करेगा, मेरा भार उठायेगा आदि-आदि इहलौिकक कार्य के निर्वाह को ध्यान में रखकर दूसरों को अन्न-पान न दे। कृतिकार ने भी इसके दो अर्थ प्रस्तुत किए हैं —
- १. जिस (गुड़ अथवा कारणवशगृहीत अगुड़) अन्त-जल से मुनि इस लोक में अपनी संयम यात्रा (दुर्भिक्ष या रोग, आतंक आदि) का निर्वाह करता है, वैसा ही अन्त-जल दूसरे मुनियों को दे।
- २. जो अन्त-जल संयम को निस्सार करता है, वह न ले । तथा यह अशन आदि गृहस्थों, परतीर्थिकों और संयमोपद्यातक होने के कारण स्वतीर्थिकों को भी न दे । इस प्रवृत्ति को परिज्ञा से जानकर, इसका सम्यक् परिहार करे ।

वृत्तिकार के दोनों अर्थों में कोई मेल नहीं है। हमने इसका अर्थ निशीध मूत्र के आधार पर किया है। वहां बतलाया गया है—जो भिक्षु अन्यतीधिक और गृहस्थ के द्वारा अपना भार उठाता है, उठाने वाले का अनुमोदन करता है, उसे लघु चातुर्मासिक प्रायिचत्त प्राप्त होता है। जो भिक्षु 'यह मेरा भार उठाता है,' इस दृष्टि से अन्यतीधिक या गृहस्थ को अशन, पान खाद्य या स्वाद्य देता है, उसे लघु चातुर्मासिक प्रायिश्चत प्राप्त होता है।

सूत्रकृतांग चूर्णि में निशीथ के इन दो सूत्रों का आधार प्राप्त है। दोनों चूर्णियों (सूत्रकृत और निशीथ) में अद्भूत शब्द साम्य भी है—वहिस्सति वा मे किञ्चिद उत्रगरणजातं—सूत्रकृत चूर्णि पृ० १८०।

ममेस उवकरणं वहेइ ति पहुच्च- निशीथ चूर्णि, भाग ३, पृ० ३६३।

निशीय भाष्य और चूर्णि में अन्यतीथिक और गृहस्थ को अश्वन, पान आदि देने में अनेक दोष बतलाए गए हैं—भगवान् गौतम ने वर्द्धमान महावीर से पूछा—'भते!' बालपुरुषों का बलवान् होना श्रेय है या दुर्बल होना श्रेय है ? भगवान् महावीर ने कहा—'दुर्बल होना श्रेय है, बलवान् होना श्रेय नहीं है! बलवान् होने का मूल कारण आहार है। वह गृहस्थ साधु से आहार प्राप्त कर बहुत कलह-लड़ाइयां करता है, पानी पीता है, आचमन करता है, भुक्त आहार का वमन करता है, उसके रोग पैदा होता है, 'साधु ने मुभे कुछ ऐसा खाने को दिया जिससे रोग पैदा हो गया'—इस प्रकार अपवाद करता है अथवा वह मर जाता है—इन अनेक दोषों की संभावना को ध्यान रख कर मुनि गृहस्थ या अन्यतीथिक से भार न उठाए और न उन्हें अशन, पान, खाद्य और स्वाद दे।

- १. चूर्णि, पृ० १८०: जेणेति जेण धम्मकधाए वा संथवेण वा आजीव-वणीमगत्तेण वा अण्यतरेण वा उष्पातणादोसेणं, अण्णहेतुं वा पाणहेतुं वा पर्युजमाणेण इमा ओवम्मा, णिव्वहित निर्वहित नाम निर्गचछित तन्न कुर्यात् । अधवा जेणिह णिव्वाहेति येनास्य इहलौकिकं किञ्चिद कार्यं निष्पद्यते मित्रकार्यं वा, प्रतिदास्यित वा मे किञ्चिद, परित्रास्यित वा, विहस्सित वा मे किञ्चिद उदगरणजातं, एवमादिकं किञ्चिदहलोककार्यनिर्वहिकं साधकमित्यर्थः, तं पडुच्च, अण्णं वा ।
- २. वृत्ति, पत्र १८२: 'येन' अन्तेन पानेन वा तथाविधेनेति सुपरिशुद्धेन कारणापेक्षया त्वशुद्धेन वा 'इह' अस्मिन् लोके इवं संयमयात्राविकं दुमिक्षरोगातङ्कादिकं वा मिक्षुः निवेहेत् निर्वाहयेद्वा तदम्नं पानं वा तथाविधं द्रव्यक्षेत्रकालभावापेक्षया शुद्धं करूपं गृह्वीयातथितेषाम् अन्नादीनामनुप्रदानमन्यस्मै साधवे सयमयात्रानिर्वहणसमर्थमनुतिष्ठेत् यदि वा च्येन केनचिदनुष्ठितेन 'इमं' संयमं
  'निर्वहेत्' निर्वाहयेद् असारतामापादयेत्तयाविधमशनं पानं वाऽन्यद्वा तथाविधमनुष्ठानं न कुर्यात्, तथेतेषामशनादीनाम् 'अनुप्रदानं गृहस्थानां परतीथिकानां स्वयूक्यानां वा सयमोपघातकं नानुशीलयेदिति, तदेतत्सर्वं ज्ञपरिज्ञया ज्ञास्वा सम्यक् परिहरेदिति ।
- इ. निशीय १२।४१, ४२: जे भिवखू अव्याउत्थिएण वा गारित्यएण वा उर्वाह बहावेति, बहावेतं वा सातिज्जति । जे भिवखू तण्णीसाए असणं वा पाणं वा खाइमं वा साइमं वा देति, देतं वा सातिज्जति ।
- ४. निशीय माष्य गाया ४२०६ : दुःबलियत्तं साहू, बालाणं तस्स भोयणं मूलं । दगघातो अपि पियणे, दुगुंछ, वमणे कयुङ्काहो ।।

चूर्णि, तृतीयो विभाग पृ० ३६३ :

#### - ग्रध्ययन ६ : टिप्पण ७**६-**६०

#### श्लोक २४:

## ७८. श्रुतधर्म का उपदेश दिया (धम्मं देशितवं सुतं)

भगवान् महावीर ने श्रुतधर्म का उपदेश दिया। चूर्णिकार का कथन है कि भगवान् ने श्रुतधर्म के द्वारा चारित्र धर्म की देशना दी।

वृत्तिकार ने 'धम्मं' और 'सुत्तं' को विशेष्य-विशेषण न मानकर स्वतंत्र माना है । उनके अनुसार भगवान् महाबीर ने संसार को पार लगाने में समर्थ चारित्रधर्म और श्रुतधर्म का उपदेश दिया ।'

#### श्लोक २५:

### ७६. बोलता हुआ भी न बोलता-सा रहे (भासमाणो ण भासेज्जा)

जो साधक भाषा समिति से गुक्त है, वह बोलता हुआ भी अभापक ही है। दशवैकालिक निर्युक्ति में ब्रताया है ---

### वयणविभत्तीकुसली वयोगतं बहुविद्यं वियाणेंतो । दिवसं पि जंपमाणो सो वि हु वहगुत्ततं पत्तो ।।

—जो साधक भाषाविज्ञ है, वचन और विभक्ति को जानता है तथा अन्यान्य नियमों का ज्ञाता है, वह सारे दिन बोलता हुआ भी वचनगुप्त है।

नियमों के अनुसार वस्त्रों का उपयोग करने वाला सचेल मुनि भी अचेल कहलाता है, उसी प्रकार भाषा-समित मुनि भी अभाषक कहलाता है।

इस पद का वैकल्पिक अर्थ है - साधक अपने से बड़े या छोटे मुनियों के बात करते समय बीच में न बोले । दशवैकालिक में इस अर्थ का समर्थन मिलता है।

वृत्तिकार ने इसका वैकल्पिक अर्थ इस प्रकार किया है—-जहां रत्नाधिक मुनि (या गृहस्थ) बोल रहे हों, उनके मध्य में 'मैं विद्वान हूं'—इस अभिमान से दृष्त हो न बोले।'

## ८०. मर्मवेधी वचन (मम्मयं)

इसका अर्थ है — मर्मवेधी बचन । यथार्थ हो या अयथार्थ, जिस बचन को बोलने से किसी के मन में पीड़ा होती हो वह मर्म-वेधी बचन कहलाता है । वह सीधा मर्म को छूता है । साधक ऐसा बचन न बोले ।

वृत्तिकार ने वैकल्पिक रूप में 'मामकं' पाठ मान कर उसका अर्थ पक्षपातपूर्ण वचन किया है। मुनि बोलता हुआ या अन्य समय में पक्षपातपूर्ण वचन न कहे।

चूर्णिकार के अनुसार जाति, कुशील और तप आदि के मर्म को छूने वाला वचन मर्मक होता है।"

- १. चूर्णि, पृ० १८० : अनेन श्रुतधर्मेण चारित्रधर्म देशितवान्, चारित्रधर्मावशेषमेव श्रुतधर्मेऽत्र चारित्रधर्म देशितवान् ।
- २. वृत्ति, पत्र १८२ : स मगवान 'धर्मं'— चारित्रलक्षणं संसारोत्तारणसमर्थं तथा 'श्रुतं च' जीवादिपदार्थसंसूचकं 'देशितवान्'— प्रकाशितवान् ।
- ३. दशवैकालिक निर्युक्ति, गाथा २६३ ।
- ४ चूर्णिः पृ० १८० : यो हि भाषासमितः सो हि भाषमाणोऽप्यभाषक एव लभ्यते · · · · · जधाविधीए परिहरमाणो सचेलो वि अचेल एवापविश्यते · · · · · अधवा भासमाणो ण भासेज्जा, ण रातिणियस्स अंतरभासं करेज्जा ओमरातिणियस्स वा ।
- ४. वृत्ति, पत्र १८३ : यो हि भाषासमितः स भाषमाणोऽपि धर्मकथासम्बन्धमभाषक एव स्यात ः अधिव वा—यत्रान्यः कश्चिद् रत्नाधिको भाषमाणस्तत्रान्तर एव सश्चृतिकोऽहमित्येवमभिमानवान्त भाषेत ।
- ६. वृत्ति, पत्र १८३ : मर्म गच्छतीति मर्मगं · · · यद्वचनमुच्यमानं तथ्यभतथ्यं वा सद्यस्य कस्यचिन्मनः पौडामाधत्ते तद्विवेकी न भाषे-तेति भावः, यदि या 'मामकं'— ममीकारः पक्षपातः ।
- ७. चूणि, पृ० १८०: जातिकुशील-तवेहि मर्मकृद् भवतीति मर्मकम् ।

ग्रध्ययन ६ : टिप्पण ८१-६४

मर्म को छूने से मुनि भी कोध के आवेश में आ जाता है तो फिर गृहस्थ कोध में आ जाए तो आश्चर्य ही क्या है ? र प्रश्. बोले (वस्फेज्ज)

चूर्णिकार ने इसे देशी शब्द मान कर इसका अर्थ 'उल्लाप' किया है। अनर्थक बोलना, असंबद्ध बोलना---यह 'वम्फेज्ज' का वाच्य है।

बृक्तिकार ने इसका अर्थ -- अभिलभेत्--- इच्छा करे--- किया है ।  $^{1}$  आचार्य हेमचन्द्र ने (४।१७६,१६२) में 'बंफइ' का अर्थ--- कांक्षति--- इच्छा करना किया है ।  $^{*}$ 

### **५२. मायिस्थान का (माइट्टाणं)**

मायिस्थान का अर्थ है -- माया प्रधान वचन ।

चूणिकार ने माया का अर्थ — आचरण को छिपाने की दृत्ति, कुछ करके मुकर जाना, भविष्य में किए जाने वाले आचरण का किसी को आभास न होने देना — किया है।  $^{5}$ 

वृत्तिकार के अनुसार दूसरे को ठगने के लिए अपने आचरण को छुपाना माया है। बोलते समय या नहीं बोलते समय या कभी भी मुनि माया प्रधान वचन न कहे, माया प्रधान आचरण न करे।

### **८३. सोचकर बोले (अणुवीइ वियागरे)**

मुनि सोचकर बोले। जब वह बोलना चाहे तब पहले-पीछे का ज्ञान कर, चिन्तन कर बोले। वह यह सोचे यह वचन अपने लिए, पर के लिए या दोनों के लिए दु:खजनक तो नहीं है ? ऐसा चिन्तन करने के पश्चात् बोले। कहा भी है—पुब्वि बुद्धीए पेहित्ता, पच्छा वक्कमुदाहरे'---पहले बुद्धि से सोचकर, फिर बोले।

### क्लोक २६:

#### ८४. श्लोक २६

प्रस्तुत फ्लोक के दो चरणों में अवक्तव्य सत्य के कथन से पछतावा होता है—इसका उल्लेख है ।

भाषा के चार प्रकार हैं—सत्य, असत्य, सत्यामृषा (मिश्र) और असत्यामृषा (व्यवहार) । इनमें दूसरी और तीसरी भाषा मुनि के लिए सर्वथा वर्जनीय है । सत्य और व्यवहार भाषा भी वहीं वचनीय है जो अनवद्य, मृदु और संदेह रहित हो ।

मुनि सत्य भाषा बोले। किन्तु जो सत्य भाषा परुष और महान् भूतोपघात करने वाली हो, वह न बोले। काने को काना,

# १. निशीयभाष्य, गाया ४२६४ : जित ताव मन्मं परिघट्टियस्स मुणिणो वि जायते मण्णू ।

कि पुण गिहीणमण्णू, ण भविस्सति मम्मविद्धाणं ।।

- २. चूणि, पृ० १८० : वंफेति णाम देसीमासाएँ उल्लाबो वुच्चति, तदिष च अपार्थकं अश्लिष्टोक्तं बहुधा तं वंफेति ति वुच्चति ।
- ३. युत्ति, पत्र १८३ : म वंफेज्जिति नाभिलचेत् ।
- ४. प्राकृत व्याकरण ४।१६२।
- ४. वृत्ति, पत्र १८३ : मातृस्थानं —मायाप्रधानं वच: ।
- ६. चुणि, पृ० १८० : माया णान गूढाचारता, कृत्वाऽपि निह्नवः ऋरिष्यमाणश्च न तथा दर्शयत्यात्मानम् ।
- ७. वृत्ति, पत्र १८३ : इदमुक्तं भवति —परवञ्चनबुद्ध्या गूढाचारप्रधानो भाषमाणोऽभाषमणो वाऽन्यदा वा मातृस्थानं न कुर्यादिति ।
- दः (क) वृत्ति, पत्र १८३ : यदा तु वक्तुकामो भवति तदा नैतद्वचः परात्मनोरुभयोर्वा बाधकमित्येवं प्राक्ष्विचिन्त्य बचनमुदाहरेत्, तदुः क्तम्—पुब्ति बुद्धीए पेहित्ता, पच्छा वक्कमुदाहरे ।
  - (स) चूणि, पृ० १८०: यदा वन्तुकामी भवति तदा पूर्वापरतोऽनुचिन्त्य बाहरे ।
- ६. दशवैकालिक ७।१-४ ।

नपुंसक को नपुंसक, रोगी को रोगी और चोर को चोर न कहे। यद्यपि ऐसा कहना असत्य नहीं है, किन्तु ये वचन मर्म को बींधते हैं, पीड़ा उत्पन्न करते हैं, अतः इसका निषेध है। इसी प्रकार दास को दास न कहे, राज्य-विरुद्ध सत्य भाषा न बोले अथवा जानते हुए भी यह न कहे कि इसने यह किया है।

जो इस प्रकार का सत्य बोलता है वह बोलने के बाद पछताता है। जो कटु सत्य बोलता है वह बंधन, घात आदि दुःखों को प्राप्त कर अनुताप करता है। अथवा निरंपराध या सापराध व्यक्ति को दोधी ठहरा कर फिर स्वयं अनुताप करता है कि अरे! मैंने यह क्या कर डाला।

वृत्तिकार ने 'संतिमा तहिया' (सं० सन्ति इमा: तथ्याः) पाठ के स्थान पर 'तित्थमा तइया' (सं० तत्रेमा तृतीया) पाठ मान कर व्याख्या की है। उनका कथन है कि चार भाषाओं में तीसरी भाषा है—सत्यामृषा । यह मिश्र भाषा है—कुछ सत्य है और कुछ असत्य ! मुनि ऐसी भाषा न बोले । रे

इन शब्दों के आधार पर चूर्णिकार और वृत्तिकार की व्याख्या में बहुत अन्तर आ गया। जहां चूर्णिकार अवक्तव्य सत्य का निर्वेध करते हैं वहां बृत्तिकार मिश्र भाषा का निर्वेध करते हैं। यह अन्तर भिन्न पाठ की स्वीकृति के कारण आया है।

### ६६. हिंसाकारी वचन (छणं)

इसका संस्कृतरूप है—क्षणम् । यह 'क्षणु हिसायाम्' धातु से निष्पन्न होता है । इसका अर्थ है—हिसायुक्त बचन, जैसे— खेत को काटो, गाड़ी को जोतो, बकरे को मारो, पुत्रों को काम में लगाओ, यह चोर है, इसका वध करो, इन बैलों का दमन करो ।

### द६. निर्जन्य (महावीर) की (णियंठिया)

महान् निर्ग्रन्थ भगवान् महावीर की यह आज्ञा (उपदेश) है, अथवा निर्ग्रन्थों के लिए यह आज्ञा उपदिष्ट है। ' তেও. आज्ञा (आणा)

यहां आज्ञा का अर्थ है--उपदेश !

#### इलोक २७:

### दद, हे साथी ! (होलावाय)

चूर्णिकार के अनुसार 'होला' शब्द देशी भाषा में समवयस्क व्यक्तियों के आमंत्रण के लिए लाट देश में प्रयुक्त होता था।

- १. दशवैकालिक ७।११,१२ ।
- २. चूणि, पृ० १८१: सन्तीति विद्यन्ते, तिधका नाम तथ्या, सद्भूता इत्यर्थः । भाषन्त इति भाषा, अनेके एकादेशात् । जं विस्ताऽणु-तप्पती, स्वयमेव चोरः काणः दासस्तथा राजविरुद्धं वा लोकविरुद्धं वा एष वा इणमकासी, अनुतापो हि दुःसं प्राप्य वा बन्ध—धातादि भवति, अप्राप्तस्य पर वा सागसं निरागसं वा दोषं प्राप्यित्वा चानुतापो भवति ।
  - (स्त) वृत्ति, पत्र १५३।
- ३. वृत्ति, पत्र १८३ : 'तत्थिमा' इत्यादि, सत्या असत्या सत्यामृषा असत्यामृषेत्येवंरूपासु चतसृषु भाषासु मध्ये तत्रेयं सत्यामृषेत्येतदिम-धाना तृतीया भाषा, सा च किञ्चिन्मुषा किञ्चित्सत्या इत्येवंरूपा ।
- ४. (क) चूर्णि पृ० १८१: 'छण हिसायाम्' यद्धि हिसकं तन्न वक्तव्यम् । तद्यथा—लूयतां केदारः, युक्यन्तां शकटानि, छागो वब्य-ताम्, निविश्यन्तां दारका इति ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र १८३: 'क्षणु हिंसायां' हिंसाप्रधानं, तद्यवा—वध्यतां चौरोऽयं लूयन्तां केदाराः, दम्यन्तां गोरथका
- ५. चुणि, पृ० १८१ : णियंठ इति निर्म्नयः एषा महाणियंठस्याऽऽज्ञा, णियंठाण वा एषा आज्ञा उपदिष्टा ।
- ६. (क) चूर्णि, पृ० १८१ : आज्ञा नाम उपदेशः ।
  - (स) युत्ति, पत्र १८३ : एषाऽऽज्ञा अयमुपदेशः।

भ्रध्ययन ६ : टिप्पण ८६-६३

जैसे - कांइ रे हेल्ल । 'होला' का अर्थ है साथी ।'

दूसरे चूणिकार जिनदास महत्तर ने इसका अर्थ मधुर आमंत्रण किया है।
विशेष विवरण के लिए देखें—दशवैकालिक ७।१४-१७ के टिप्पण।
तुलना के लिए देखें—आयारचूला ४।१२-१५।

#### ८६. हे मित्र ! (सहीवायं)

मुनि सिखवाद का प्रयोग न करे। वह किसी को 'सखा' कह कर संबोधित न करे।

### ६०. हे अमुक-अमुक गोत्र वाले (गोयवायं)

गोत्र का बाद अर्थात् कथन । मुनि किसी को गोत्र से संबोधित न करे, जैसे—ब्राह्मण !,क्षत्रिय!, काश्यपगोत्र ! इत्यादि ।\* चूर्णिकार ने इस शब्द के स्थान पर 'सोलवादं' पाठ मान कर उसका अर्थ —प्रियभाष किया है ।\*

### ६१. (तुमं तुमं ति .....)

सम्मान्य, वृद्ध तथा समर्थं व्यक्तियों को मुनि 'तू तू' ऐसा वचन सर्वेथा न कहे ।'

जो श्रेष्ठ पुरुष बहुवचन में कहे जाने योग्य हैं उन्हें तिरस्कार प्रधान एक वचन तू-तू न कहे । इसी प्रकार दूसरों को अपमा-नित करने वाला वचन साधु सर्वथा न बोले । '

### श्लोक २८:

### ६२. संसर्ग न करे (णो य संसम्पियं भए)

भिक्षु कुशील का संसर्ग न करे, परिचय न करे। निर्युक्तिकार ने पार्श्वस्थ, अवसन्न और कुशील—इन तीनों के संसर्ग का निषेध किया है। उनके साथ आना-जाना, उन्हें देना, उनसे लेना, उनके साथ प्रवृत्ति करना — ये सारे संसर्ग हैं।

### ६३. उनके संसर्ग में अनुकूल उपसर्ग (सुहरूवा तत्थुवसग्गा)

कुशील के संसर्ग से अनुकूल उपसर्ग उत्पन्न होते हैं। इसका तात्पर्य है कि साधक के मन में सुख-सुविधा की भावना उत्पन्न होती है और वह संयम में शिथिल हो जाता है।

चूर्णिकार ने 'सुहरूवा' के दो अर्थ किए हैं--

- १. चूणि, पृ० १८१ : होला इति देसीभाषात: समवया आमन्त्र्यते, यथा लाटानां 'काइं रे हेल्ल' ति ।
- २. (क) चूणि, पृ० १८१ : सहीवादमिति सखेति ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र १८३ : संखेत्येवं वादः संखिवाद:।
- ३. वृत्ति, पत्र १८३ : तथा गोत्रोद्धाटनेन वादो गोत्रवादो यथा काश्यवसगोत्रे विशिष्ठसगोत्रे वेति ।
- ४ चूर्णि, पृ० १८१: सोलवादो प्रियमाण इव । 'गोतावादो' वा पठ्यते ।
- ५. चूर्णि, पृ० १८१ः जो अनुसंकरणिज्जो वृद्धो वा प्रभविष्णुर्वास न वक्तव्यः ।
- ६. वृत्ति, पत्र १८३ : 'तुमं तुमं' ति तिरस्कारप्रधानमेकवचनान्तं बहुवचनोच्चारणयोग्ये 'अमनोज्ञं' मनः प्रतिकूलरूपमन्यदप्येवम्मूतमप-मानापादकं 'सर्वेशः'— सर्वथा तत्साधूनां वक्तुं न वर्तत इति ।
- ७ सूत्रकृतांग निर्युक्ति गाथा ६४: पासत्थोसण्ण-कुसीलसंथदो ण किर बट्टते कातुं ।
- पृष्ण पृष्ण १८१ : संसर्जनं संसिगः, आगमण-दाण-ग्रहणसम्प्रयोगानमा भूत् ।
- ६. चूर्णि, पृ० १८१ । सुलरूपा नाम सुलस्पर्शाः .......अहवा सुल इति संयमः, संयमानुरूपाः ।

888

द्यध्ययन ६ : दिप्पण ६४-६६

- १. सुख स्पर्श वाले अर्थात् सुख-सुविधा जनक।
- २. संयमानुरूप।

यहां सुख का अर्थ है -- संयम ।

द्वत्तिकार ने इसका अर्थ--- मुख-मुविधा के स्वभाव वाले किया है। कुशील के साथ परिचय बढ़ने से साधक के मन में कठोर चर्या या संयम-चर्या के नियमों के प्रति वितर्क उत्पन्न होने लगते हैं। वह सोचता है---प्रासुक जल से पैरों और दांतों को घोने में दोष ही क्या है ? भरीर पर उबटन करने में क्या दोष है ? ऐसा करने से लोगों में अपवाद भी नहीं होता। रे

शरीर के बिना धर्म नहीं होता इसलिए आधाकर्म आहार में क्या दोष हो सकता है? इसी प्रकार जूते पहनने और छत्ता धारण करने में भी क्या आपित है? यदि रात्री में संचय भी किया जाता है तो क्या दोष है? इसलिए धर्म के आधारभूत शरीर को जो आवश्यक हो, उनका उपयोग करना चाहिए। कहा भी है—जो थोड़े दोष से भी अधिक लाभ कमाता है, वहीं पंडित है। एक संस्कृत श्लोक में शरीर के वैशिष्ट्य को इस प्रकार बताया है—

'शरीरं धर्मसंयुक्तं, रक्षणीयं प्रयत्नतः । शरीरात् स्रवते धर्मः पर्वतात् सत्तिलं यथा ।।

शरीर धर्म से युक्त है—धर्म का साधन है। अतः प्रयत्नपूर्वक उसकी रक्षा करनी चाहिए। जैसे पर्वत से पानी भरता है, वैसे ही शरीर से धर्म उत्पन्न होता है, पुष्ट होता है।

कुशील व्यक्ति यह भी कहते हैं कि आज के युग में संहनन—शरीर का संघटन कमजोर और दुर्बल है तथा धृति भी क्षीण है। इसलिए जैसे-तैसे संयम का पालन करना भी अच्छा ही है। है

#### इलोक २८:

### ६४. बिना (अण्णत्थं)

अन्यत्र अव्यय है। इसका अर्थ है-बिना।

# **९५. गृहस्थ के घर में (परगेहे)**

पर का अर्थ है - गृहस्थ । परमेहे अर्थात् गृहस्थ के घर में ।

#### **६६. श्लोक २६**

प्रस्तृत श्लोक के प्रथम दो चरणों का प्रतिपाद्य है कि मुनि किसी बाधा के बिना गृहस्थ के घर में न बैठे।

प्रस्तृत अध्ययन के इक्कीसर्वे क्लोक में 'णिसिज्जं च गिहंतरे' यह चरण उपलब्ध है।

दोनों स्थलों की भावना समान है।

दशवैकालिक सूत्र के अनुसार दृद्ध, रोगी और तपस्वी मुनि गृहस्थ के घर में वैठ सकता है।

प्रस्तुत ग्लोक में प्रयुक्त 'अंतराय' शब्द इसी अपवाद का द्योतक है । अन्तराय का अर्थ है—बाधा, शक्ति का अभाव । शक्ति

१. वृत्ति, पत्र १८३ : 'सुलरूपाः'—सातगौरवस्वभावाः ।

२. चूर्णि, पृ० १८१: संसर्गिस्तद्भावं गमयति । कथम् ? तद्यथा—को फानुगपाणएण पादेहि पनसालिज्जमाणेहि दोसो ?, तहा दंत-पनसालणे उन्बद्दणे, एवं लोगे अवण्णो न भवति ।

३. वृत्ति, पत्र १८४: तथा नाशरीरो धर्मी भवित इत्यतो येन केनचित्प्रकारेणाधाकर्मसन्निध्यादिना तथा उपानच्छत्रादिना च शरीरं धर्माधारं वर्तयेत् । .......तथा साम्प्रतमत्पानि संहननानि अस्पधृतधःच संयमे जन्तवः ।

४. वृत्ति, पत्र १८४ : परो---गृहस्थस्तस्य गृहं परगृहम् ।

थू. दशवैकालिक ६१४६ : तिग्हमन्नयरागस्स निसेज्जा जस्स कप्पई । जराए अभिभूयस्स वाहियस्स तवस्सिणो ।। 85E

का अभाव बृढ़ापे के कारण, रोग या तपस्या के कारण हो सकता है।

### ६७. कामकीड़ा और कुमार-कीड़ा (गाम-कुमारियं किड्डं)

ग्राम्यक्रीड़ा का अर्थ हैं--काम-क्रीड़ा।

इसके अनेक प्रकार हैं---हास्य, कंदर्प, हस्त-स्पर्श, आलिगन आदि ।

चूर्णिकार ने कुमारकीड़ा का अर्थ गेंद खेलना या भूला-भूलना भी किया है।

वृत्तिकार ने 'गामकुमारियं' को एक शब्द मानकर उसका अर्थ गांव में रहने वाले कुमारों की कीड़ा किया है । परस्पर हास्य, कंदर्प, हस्तसंस्पर्शन, आर्लियन आदि करना अथवा गेंद आदि खेलना ।

# ६८. मर्यादा रहित हो न हंसे (णाइवेलं हसे मुणी)

वेला, मेरा, सीमा, मर्यादा—ये एकार्थक हैं।

चूर्णिकार ने इस आगमिक कारण के अतिरिक्त एक कारण और दिया है कि हंसने से संपातिम-वायुकाय के जीवों का वध होता है।

इन कारणों के अतिरिक्त मुनि यदि मर्यादा रहित होकर हंसता है, अट्टहास करता है तो वह अशिष्ट व्यवहार लगता है। सुनने वालों को छिछलेपन का भान होता है।

#### श्लोक ३०:

# ६६. सुन्दर पदार्थों के प्रति (उरालेसु)

'उराल' का संस्कृत रूप 'उदार' किया गया है। पिशेल के अनुसार मागधी में 'द' बहुत ही अधिक स्थलों पर 'उ' के द्वारा 'र' बनकर 'ल' हो गया है।"

उदार का अर्थ है - सुन्दर, मनोज । चक्रवर्ती आदि विशिष्ट व्यक्तियों के कामभोग, वस्त्र, आभरण, गीत, नृत्य, यान, वाहन, सला, ऐश्वर्य आदि उदार होते हैं, मनोज होते हैं।

- १. (क) वृत्ति, पत्र १८४ : अन्तरायः शक्त्यभावः, स च जरसा रोगातङ्काभ्यां स्यात् ।
  - (ख) चूर्णि, पृ० १८१: अंतरागं जराए अभिभूतो वाहितो तपस्वी इत्यादि।
- २. चूर्णि, पृ० ११७१,१८२ : गामकुमारियं किंडुं, ग्रामधर्मकीडा कुमारकीडा वा गाम-कोमरियं किंडुं। तत्र ग्रामकीडा हास्यकन्दर्प-हस्तस्पर्शना-ऽऽलिङ्गनादि, ताभिः सार्द्धं एवं वा स्त्रीभिः कींडते इति, पुम्भिरिप सार्द्धम् । कुमारकानां ऋींडा कुमारकीडा बट्टतेंडुग-अदोलिगादि ।
- ३. वृत्ति, पत्र १८४: तथा ग्रामे कुमारका ग्रामकुमारकास्तेषानियां ग्रामकुमारिका काऽसौ ?— 'क्रीडा'— हास्यकय्दर्यहस्तसंस्पर्शना-लिङ्गनादिका, यदि वा वट्टकय्दुकादिका।
- ४. चूर्णि, पृ० १८२ : बेला मेरा सीमा मज्जाय त्ति वा एगद्छं ।
- ५. भगवती ५१७१ : जीवे णं भंते । हसमाणे वा, उस्सुयमाणे वा कइ कम्मपगडीओ बंघइ ?

गोयमा ! सत्तविहबंधए वा अद्वविहबंधए वा ....

- ६. चूणि, पृ० १५२ : इह हसतां संपाइमवायुवधो ।
- ७. पिशेल, प्राकृत व्याकरण, वेरा २३७।
- द. (क) चूर्णि, पृ० १८२ : उराला नाम उदाराः शोमना इत्यर्थः तेषु चक्रवर्त्यादीनां सम्बन्धिषु शब्दादिषु कामभोगेषु अन्यैश्वर्य-वस्त्रा-ऽऽभरण-गीत-गान्धर्व-यान-वाहनादिषु ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र १८४ : 'उराला' उदाराः शोभना मनोज्ञा ये चकवत्यितीनां शब्दाविषु विषयेषु कामभोगा वस्त्राभरणगीतगन्धर्वयान-वाहनादयस्तथा आजैश्वर्यादयश्च एतेषुदारेषु ।

श्रध्ययन : ६ टिप्पण १००-१०३

#### १००. चरिया में (चरिया)

चूणिकार ने इसका अर्थ-भिक्षु-चर्या' और वृत्तिकार ने भिक्षाचर्या आदि किया है। उत्तराध्ययन २।१८,१६ में नौंवा 'चरिया' परीषह है। यहां 'चरिया' मञ्द के द्वारा वही विवक्षित है।

## १०१. उपसर्गों से स्पृष्ट होने पर उन्हें सहन करे (पुट्टो तत्थऽहियासए)

यह रोग परीषह का सूचक है। उत्तराध्ययन २।३२,३३ में सोलहवां रोग परीषह है। वहां भी यही पद प्राप्त होता है।

#### क्लोक ३१:

## १०२. पीटने पर क्रोध न करे (हम्ममाणो ण कुप्पेज्जा)

यह तेरहत्तां 'वध' परीषह है। उत्तराध्ययन सूत्र २।२६ में 'हओ न संजले भिनखु' ऐसा पाठ है। मुनि यब्टि, मुख्टि या डंडे से पीटे जाने पर भी क्रोध न करे।

## १०३. गाली देने पर उत्तेजित न हो (बुच्चमाणो न संजले)

यह बारहवां 'आकोश' परीषह है । उत्तराध्ययन सूत्र २।२४ में 'अक्कोसेज्ज परो भिक्खूं, न तेसि पडिसंजले'— ऐसा पाठ है । दोनों का प्रतिपाद्य एक है ।

प्रस्तुत सूत्र की चूर्णि में 'वुच्चमाण' के तीन अर्थ किए गए हैं —

- १. जब दूसरा उसकी बात न सुने ।
- २. जब दूसरा उसकी निन्दा करे।
- ३. जब दूसरा उसकी निर्भत्संना करे।
- -इतना होने पर भी मुनि उत्तेजित न हो।

वृत्तिकार के अनुसार मुनि को कोई दुर्वचन कहे, गाली दे या तिरस्कार करे तो वह प्रतिकूल वचन न बोले ।

चूर्णिकार ने 'संजले' (सं० संज्वलेत्) का अर्थ इस प्रकार किया हैं—जैसे अग्नि इंधन से प्रज्वलित होती है, वैसे ही मुनि क्रोध और मान से प्रज्वलित न हो ।'

वृत्तिकार के अनुसार 'संजले' का अर्थ है-प्रतिकूल वचन न बोलना अथवा मन को किञ्चित भी अन्यथा न करना।"

उत्तराध्ययन के चूर्णिकार ने २१२६ में प्रयुक्त 'संजले' का अर्थ रोषोद्गम या मनोदय किया है। उसका लक्षण बतलाते हुए उन्होंने एक श्लोक उद्धृत किया है। —

> कंपति रोषादग्निः संधुक्षितवच्च वीष्यतेऽनेन । तं प्रत्याकोशत्याहंति च मन्येत येन स मतः ।।

- १. चूर्णि, पृ० १८२ : चरिया भिवखुचरिया।
- २. वृत्ति, पत्र १८४ : चर्यायां भिक्षादिकायास् ।
- ३ वृत्ति, पत्र १८४ : 'हन्यमानो' यिष्टमुष्टिलकुटादिभिरपि हतस्व 'न कुप्येत्'--न कोपवशागो भवेत् ।
- ४, चूर्णि, पृ० १८२ : वुक्चमाणो नाम असुस्सूसमाणो निविज्जमाणो वा णिश्मिष्छिजनाणो वा ।
- थु. बत्ति, पत्र १८४ : 'उच्यमानः' आकृश्यमानी निर्मत्स्यमानी .... न प्रतीपं वदेत् ।
- ६. चूर्णि, पृ० १८२ : ण संजलेदवि न क्रोध-मानाम्यामिन्धनेनेवाग्निः संजले ।
- ७. वृत्ति, वत्र १८४ : 'न संश्वलेत्'---न प्रतीपं ववेत्, न मनागपि मनोऽन्यथात्वं विवध्यात् ।
- द. उत्तराध्ययन चूर्णि, पृ० ७२ ।

जो क्रोध से कांप उठता है, अग्नि की भांति जल उठता है, आकोश के प्रति आकोश और हनन के प्रति हनन करता है। यह संज्वलन का फल है।

### १०४. शान्त मन रहकर (सुमणी)

सु-मन का अर्थ है—अच्छा मन । जो शान्त मन वाला होता है, जिसके मन में राग-द्वेष की कलुषता नहीं होती वह सुमना होता है।

#### १०५. कोलाहल (कोलाहलं)

चूर्णिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं --

- १. जोर-जोर से चिल्लाना।
- २. राज्य अधिकारियों के समक्ष शिकायत करना।

# क्लोक ३२:

## १०६. लब्ध कामभोगों की इच्छा न करे (लद्धे कामे ण पत्थेज्जा)

मुनि प्राप्त कामभोगों की इच्छा न करे। कोई उपासक मुनि को वस्त्र, गंध, अलंकार, स्त्री, शयन, आसन के लिए निमंत्रण दे तो वह उनमें गृद्ध न हो, उनको पाने या भोगने की अभिलाषा न करे।

चूणिकार ने यहां चित्त (उत्तरा० अध्ययन १३) के आख्यान की और वृत्तिकार ने वैरस्वामि के आख्यान की सूचना दी है। के चूणिकार और वृत्तिकार ने 'लद्धी कामे' यह पाठान्तर मानकर इसका अर्थ इस प्रकार किया है—मुनि को विशेष तप से अनेक लब्धियां प्राप्त हो सकती हैं, जैसे—आकाश में उड़ने की लब्धि, विक्रिया की शक्ति, अक्षीणमहानस, आदि-आदि। मुनि इनका उपयोग न करे। वह अपनी विशेष शक्तियों से कामभोगों को प्राप्त कर सकता है, परन्तु यह उसके लिए विहित नहीं है।

मूनि इहलौकिक और पारलौकिक--दोनों प्रकार के कामभोगों की कामना न करे।

चूंणिकार और वृत्तिकार ने यहां ब्रह्मदत्त के आख्यान की सूचना दी है।

देखें उत्तराध्ययन सूत्र का तेरहवां अध्ययन तथा उस अध्ययन का आमुख ।

### १०७. बुद्धों (ज्ञानियों) के (बुद्धाणं)

बुद्ध का अर्थ है--गणधर आदि विशिष्ट पुरुष या जिस समय में जो आचार्य हों, वे ।

- १. चूर्णि, पृ० १८२ : सुमणो णाम राग-होसरहिसो ।
- २. चूर्णि, पु० १८२: उक्कुट्ठिबोलं वा करेज्ज रायसंसारियं वा ।
- ३. (क) चूर्णि, पृ० १८२: लद्धा णाम जइ णं कोइ वत्य-गंध-अलंकार-इत्थी-सयण-ऽऽसणादीहि णिसंतेज्ज बत्य ण गिज्भेज्ज, जधा
  - (स) वृत्ति, यत्न १८४,१८५ : 'लब्छ।न्'—प्राप्तानिष 'कामान्'— इच्छामदनरूपान् गन्धालङ्कारवस्त्राविरूपान्वा शैरस्वामिथत् 'न प्रार्थयेत्—नानुमन्येत्—न गृह्णीयावित्यर्थः ।
- ४. (क) चूर्णि, पृ० १८२ : अद्यवा 'लद्धीकामे' तवोलद्धीओ आगासगमण-विज्ञव्यादीओ अवलीणमहाणसिगादीओ य ण दाव जवजीवेज्ज, ण य अणागते । इहलौकिके एना एव वत्य-गंधादी, परलोगिगे वा जधा बंभदत्तो तथा ण पत्थेज्ज ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र १८४ : यत्रकामावसायितया गमनादिलिब्धरूपान् कामांस्तपोतिशेषलब्धानिय नोपजीब्यात्, नाप्यनागतान् ब्रह्मदत्तवत्-प्रार्थयेव् ।
- प्र. चूर्णि, पृ० १८२ : सुट्ठु बुद्धा सुबुद्धा गणधराद्याः, यद्या यदाकालमा**धार्या भव**न्ति ।

### १०८. आचार की (आयरियाई)

वृत्तिकार ने इसके दो संस्कृत रूप दिए हैं—आर्याण और आचर्याण । आर्याण का अर्थ है—आर्य लोगों का कर्त्तव्य और आचर्याण का अर्थ है-—मुमुक्षु के लिए जो आचरणीय है, ज्ञान दर्शन चारित्र आदि।

### श्लोक ३३:

#### १०६. सुप्रज्ञ (सुप्पण्णं)

इसका अर्थ है—गीतार्थ, प्रज्ञावान्, स्वसमय और परसमय को जानने वाला ।

### ११०. सुतपस्वी आचार्य की (सुतवस्सियं)

चूर्णिकार ने सुतपस्वी का अर्थ संविग्न किया है।

जो बाह्य और आभ्यन्तर—दोनों प्रकार के तथ में प्रवीण है वह सुतपस्वी है—यह दृत्तिकार का अभिमत है।

#### १११. वीर (वीरा)

चूर्णिकार ने इसका अर्थ — सुशोभित होने वाले किया है। वृत्तिकार के अनुसार जो पुरुस कर्म-वंधन को तोड़ने में सक्षम है और जो कष्ट-सहिष्णु है, कष्टों के आने पर खुब्ध नहीं होता, वह वीर कहलाता है।

#### ११२. आत्मप्रज्ञा के अन्वेषी (अत्तवण्णेसी)

चूर्णिकार ने आत्मप्रज्ञेषी शब्द का अर्थ इस प्रकार किया है—जो आत्मा को जानने के लिए तथा उसके बंधनमुक्ति के उपाय (संयमवृत्ति) में व्यवस्थित होने के लिए आत्मज्ञान का अन्वेषण करते हैं वे आत्मप्रज्ञेषी होते हैं।"

वृत्तिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं<sup>ट</sup>—

- अाप्तप्रज्ञैषी आप्तपुरुषों की प्रज्ञा केवलज्ञान की खोज करने वाले, उसको पाने का प्रयत्न करने वाले। सर्वज्ञ के द्वारा उक्त बचन का अन्वेषण करने वाले।
- ं. आत्मप्रज्ञैषी आत्मज्ञान की एपणा करने वाले, आत्महित की खोज करने वाले ।

# ११३. धृतिमान् (धितिमंता)

धृतिमान् वह होता है जिसकी संयम में रित होती है। संयम की धृति से ही पांच महावरों का भार सहजरूप से वहन किया

- १. वृत्ति, पत्र १८५ : 'आर्याण' आर्याणां कर्तव्याति अतार्यकर्तव्यपरिहारेण यदि वा आचर्याण मुमुक्षुणा यान्याचरणीयाति ज्ञान-दर्शनचारित्राणि तानि ।
- २ (क) चूर्णि, पृ० १८२ : सुपण्णं शोभनप्रज्ञं सुप्रज्ञं गीतार्थं प्रज्ञावन्तम् ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र १८५ : सुष्ठु शोधना वा प्रज्ञाऽस्मेति सुप्रज्ञः—स्वसमयपरसमयवेदी गीतार्थ इत्यर्थः ।
- ३. चूर्णि, पृ० १८२ : सुद्ठु तबस्सितं सुतबस्सितं, पवि चेत् संविस्म इत्यर्थः ।
- ४ वृत्ति, पत्र १८६: तथा सुष्ठु शोभनं वा सवाह्याभ्यन्तरं तपोऽस्यास्तीति सुतपस्वी ।
- थ्र चूर्णि, पृ**० १** दरः विराजन्तः इति वीराः।
- ६. वृत्ति, पत्र १८४: 'वीराः' कर्मविदारणसहिष्णवो वीरा वा परिषहोपसर्गक्षोभ्याः ।
- ७. चूर्णि, पृ॰ १८२: आत्मप्रज्ञामेवन्तीति आत्मप्रज्ञैषिणः आत्मप्रज्ञानिन्त्यर्थः । कथम् ?, येनाऽऽत्मा ज्ञायते येन काऽस्य निस्सारणोपायः संयमवृत्तिव्यवस्थित इति ।
- द. वृत्ति, पत्र १८४ : 'आप्तो'—रागादिविमुक्तस्तस्य प्रज्ञा—केवलज्ञानाख्या तामन्वेष्टुं शीलं येखां ते आप्तप्रज्ञान्वेषिणः सर्वज्ञीक्तान्वेषिण इति यावत्, यदि वा—आस्मप्रज्ञान्वेषिण आस्मनः प्रज्ञा—ज्ञानमात्मप्रज्ञा सदःवेषिणः आस्मज्ञत्वा (प्रज्ञा)न्वेषिण आत्महितान्वेषिण इत्यर्थः।

भ्रध्ययन ह : टिप्पण ११४-११५

जा सकता है। धृतिमान् के तप होता है। तप से सुगति हस्तगत होती है। कहा है—

'जस्स धिई तस्स तथी, जस्स तवी तस्स सुगाई सुलहा । जे अधिइमंता पुरिसा, तथोऽपि खलु दुल्लहो तेसि ।।

जो धृतिमान् है वही तप कर सकता है। जो तप करता है उसके लिए सुगति सुलभ हो जाती है। जो घृतिमान् नहीं है, उसके लिए तप भी दुर्लभ है।

वृत्तिकार के अनुसार प्रस्तुत श्लोक में प्रयुक्त वीर, आत्मप्रज्ञैषी, धृतिमान्, जितेन्द्रिय—ये सारे विशेषण आचार्य के भी हो सकते हैं और शिष्य के भी ।³

चूणिकार ने इन अब्दों को केवल 'आचार्य' का ही विशेषण माना है। हैं हमारे अभिमत के अनुसार ये विशेषण आचार्य के लिए ही संगत हैं।

### श्लोक ३४:

### ११४. दीप (प्रकाश) (बीवं)

इसके दो रूप बनते हैं--दीप अथवा दीप ! दीप प्रकाश का वाचक है और द्वीप विश्राम या शरण का 1\*

## ११५. पुरुषादानीय (पुरिसावाणीया)

मुख्यतः यह शब्द भगवान् पार्श्व के विशेषण के रूप में प्रयुक्त होता है। जैन आगमों में स्थान-स्थान पर 'पुरिसादानीय पास' (सं० पुरुषादानीय पार्श्व)—ऐसे प्रयोग उपलब्ध होते हैं। '

चूर्णिकार और वृत्तिकार ने इसके अनेक अर्थ किए हैं ! चूर्णिकार के अनुसार इसके तीन अर्थ हैं ---

- धर्मलिप्सु पुरुषों के द्वारा आदानीय ।
- २. ग्राह्य पुरुष ।
- आदानाथिक पुरुष— मोक्षार्थी पुरुष ।

वृत्तिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं"---

- मुमुक्षु व्यक्तियों के लिए आश्रयणीय ।
- २. मोक्ष अथवा मोक्षमार्ग (सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान, सम्यग्चारित्र) को धारण करने वाला ।
- १. वृत्ति, पत्र १८५ : तथा धृतिः— संयमे रतिः सा विद्यते येषां ते धृतिमन्तः, संयमधृत्या हि पञ्चमहात्रतमारोद्वहनं सुसाध्यं भवतीति, तपः साध्या च सुगतिर्हस्तप्राप्तेति ।
- २ वत्ति, पत १८६: शुश्रूवमाणाः शिष्या गुरवो वा शुश्रूव्यमाणा यथोक्तविशेषणविशिष्टा भवन्तीत्यर्थः।
- ३. चूर्णि, पृ० १८२: तत्र केवंविधाचार्याः शरणम् ?, वीरा ः अत्तपण्लेसी ः ः।
- ४. वृत्ति, पत्र १८६ : 'दीवं' ति 'वीयी दीप्तो' दीपयति प्रकाशयतीति दीयः ः यदि वा—द्वीपः समुद्रादौ प्राणिनामाश्वास-भूतः ।
- ५. (क) ठाणं ६।७८ : पासस्स णं अरहो पुरिसादाणिस्स ....।
  - (ख) समवाओ १६।४ : पासस्स णं अरहतो पुरिसादाणीयस्सः
  - (ग) मगवर्द ६।१२२ : पासेणं अरहा पुरिसादाणीएणं .....।
  - (घ) नायाधम्मकहा २।१।१६ : पासे अरहा पुरिसादाणीए । ।
- ६. चूर्णि, पृ० १८३ : धर्मलिप्तुभिः पुरुषैरादानीयाः । अथवा प्राह्माः पुरुषा इत्यादानीयाः । अथवाऽऽदानीय इत्यादाधिकः साधुः, पुरुष-श्चासौ आदानीयश्च पुरुषादानीयः ।
- ७. वृत्ति, पत्र १८६ : मुमुक्षूणां पुरुषाणामादानीया—आश्रयणीयाः पुरुषादानीया महतोऽपि महीयांसो भवन्ति, यदि वा—आदानीयो— हितैषिणां मोक्षस्तन्मार्गो वा सम्यग्वशंनादिकः ।

मध्ययन ह : टिप्पंण ११६-११ह

# ११६. बन्धन से मुक्त हो (बंधणुम्मुक्का)

चूर्णिकार ने बन्धन का आशय काल आदि बतलाया है<sup>1</sup> और वृत्तिकार ने बाह्य और आभ्यन्तर स्नेह को बन्धन बतलाया है <sup>1</sup>

#### ११७. जीने की (जीवियं)

चूणिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं ---

- असंयममय जीवन ।
- २. विषय-कपाय आदि से युक्त जीवन ।

वृत्ति में भी इसके दो अर्थ उपलब्ध होते हैं ---

- १. असंयममय जीवन ।
- २. प्राणधारणः

मुनि वही है जो न जीने की आकांक्षा रखता है और न मरने की वांछा करता है। वह जीवन और मृत्यु की कामना से पार चला जाता है। यही 'णावकंखंति जीवियं' का भाव है।

चूर्णिकार ने प्रस्तुत श्लोक का अर्थ मुख्य रूप से इस प्रकार किया है -- गृहवास में प्रकाण न देखने वाले मनुष्य, किर चाहे वे राजा, अमात्य, पंडित या धर्मलिप्सु हों, पुरिसादानीय नहीं होते । अतः प्रव्रजित होकर वे वीर बंधन से मुक्त हो जीवन की आकांक्षा नहीं करते ।

### श्लोक ३५:

#### ११८. श्लोक ३४

चूणि और दृत्ति में प्रस्तुत वलोक के तीसरे चौथे चरण में व्याख्या भिन्न प्रकार से मिलती है।

चूर्णिकार के अनुसार 'समयातीतं' इस पद के दो संस्कृतरूप निष्पन्न होते हैं—'समयात्त' और 'समयातीत'। उन्होंने 'समया-तीय' का संबंध 'अद् भक्षणे' धातु से माना है। जो बहुत कहा गया है वह सब समय के भीतर है अर्थात् उसकी सीमा में है। वैकल्पिक अर्थ इस प्रकार है—जो बहुत कहा गया है वह कुसमयों के द्वारा अतीत है। तात्पर्य की भाषा में अज्ञान दोष और विषय-लालसा के कारण कुसामयिकों द्वारा वह आचीर्ण नहीं है।

वृत्तिकार ने तीसरे-चौथे चरण का अर्थ दो प्रकार से किया है-

- १. इस अध्ययन में मैंने बहुत बातों का निषेध किया है। वे आचरण अर्हत् आगम से अतीत या अतिकान्त हैं, इसलिए मैंने उनका निषेध किया है। और जो कुछ विधिरूप में प्रतिपादन किया है वह सब कुसमय से अतीत—लोकोत्तर है।
- २. (कुर्तीथिकों ने) बहुत कुछ कहा है, वह सब अर्हत् आगम से विरुद्ध है, इसलिए अनुष्ठेय नहीं है।"
- १. चूर्णि, पृ० १८३ : बन्धनानि कालादीनी तेभ्यो मुक्का बंधणुम्मुक्का 🖡
- २. वृत्ति, पत्र १८६ : तथा बन्धनेन संबाह्याम्यन्तरेण पुत्रकलत्राविस्नेहरूपेणीत्-प्राबल्येन, मुक्ताः बन्धनोन्मुक्ताः ।
- ३. चूर्णि, पृ० १६३ : व तदसंयमजीविशं ..... विषय-कवायादिजीवितां वा ।
- ४. वृत्ति, पत्र १८६ : 'जीवितम् असंयमजीवितं प्राणधारणं वा ।
- ५. चूणि, पृ० १८३।
- ६. चूर्ण, पृ० १८३ : सन्वेतं समयातीयं, सन्विमिति यविदं धर्मं प्रति इह मयाऽध्ययनेऽपविष्टम् । समय आरुहत एव, आदीयं ति भक्षणम्, समयाभ्यन्तरकरणमात्रम् 'अद मक्षणे' समयेण अतीतं समयाभ्यन्तरे, न समयेन समयेनासित्यर्थः ।
- ७. वृत्ति, पत्र १८६ : अध्ययनादेरारम्य प्रतिषेध्यत्वेन यत् लिषतम्—उक्तं मया बहु तत् 'समयाद्—अर्हतावागमावतोतमितिकान्तिमिति कृत्वा प्रतिषिद्धं, यविष च विधिद्वारेणोक्तं तदेतत्सर्वं कुत्सितसमयातीतं लोकोत्तरं प्रधानं वर्तते, यदिष च तैः कुती-षिकैबंहु लिपतं तदेतत्सर्वं समयातीतिमिति कृत्वा नानुष्ठेयमिति ।

श्रध्ययन हः टिप्पण ११६-१२१

#### इलोक ३६:

#### ११६. अतिमान (अइमाण)

यथार्थ में यहां 'अहिमाणं' (सं० अभिमानं) शब्द होना चाहिए था। किन्तु 'हि' और 'इ' के लिपिसाम्य के कारण 'हि' के स्थान पर 'इ' हो गया हो—ऐसा लगता है।

अर्थ की दृष्टि से भी अभिमान शब्द ही उपयुक्त लगता है।

चूर्णि और वृत्ति में 'अतिमान' की व्याख्या उपलब्ध है। इसीलिए चूर्णिकार को यह लिखना पड़ा कि मानाई आचार्य आदि के प्रति प्रशस्त मान किया जाता है, किन्तु उसके अतिरिक्त जाति आदि का मान नहीं करना चाहिए।

### १२०. बड़प्पन के भावों को (गारवाणि)

गौरव का अर्थ है--प्राप्त वस्तु के प्रति अहंकार । स्थानांग सूत्र में तीन प्रकार के गौरव बतलाए हैं --ऋद्धि का गौरव, रस का गौरव, सात (सुख-सुविधा) का गौरव ।

### १२१. निर्वाण का (णिव्वाणं)

चूर्णिकार ने निर्वाण के दो अर्थ किए हैं - संयम और मोक्ष ।

वृत्तिकार ने भी इसके दो अर्थ किए हैं—निर्वाण और निर्वाण-प्रदेश। र

उत्तराध्ययन सूत्र की शान्त्याचार्य की टीका में निर्वाण शब्द के स्वास्थ्य और जीवन-मुक्ति—ये दो अर्थ उपलब्ध होते हैं।

१. (क) चुणि, पृ० १८३ । अतिशयेन मानं अतिमानम् ····अयेवा यद्यपि मानाहेंब्वाचार्यादिषु प्रशस्तो मानः कियते सरागत्वात् तथापि तमतीत्य योऽन्यो जात्यादिमानः ।

<sup>(</sup>ख) वृत्ति, पत्र १५६ : अतिमानी महामान: ।

२. ठाणं, ३।४०४ : तओ गारवा पण्णता, तं जहा-इड्डीगारवे, रसगारवे, सातागारवे ।

३. चूर्ण, पृ० १८३ : संयम एव ......अधवा णिव्वाणिमिति मोक्षः ।

४. वृत्ति, पत्र १८६ : 'निर्वाणम् --अशेषकर्मक्षयरूपं विशिष्टाकाशदेशं वा ।

४. बृहब्वृत्ति, पत्र १८४,१८६ : निर्वाणं · · · · · स्वास्थ्यमित्यर्थः, यद्वा निर्वाणमिति जीवनमुक्तिम् ।

# दसमं ग्रज्झयरां समाही

# दसवां ग्रध्ययन समाधि

# आमुख

अनुयोगद्वार में नामकरण के दस हेतु बतलाए हैं। उनमें एक हेतु है—आदान-पद। इसका अर्थ है प्रथम पद के आधार पर अध्ययन आदि का नामकरण करना, जैसे—उत्तराध्ययन के तीसरे अध्ययन का नाम 'चातुरंगीय (प्रा॰ चाउरंगिजज) है, चौथे अध्ययन का नाम 'असंस्कृत' (प्रा॰ असंखयं) है। प्रस्तुत आगम सूत्रकृतांग के प्रथम श्रुतस्कंघ के तेरहवें अध्ययन का नाम 'याथातथ्य (प्रा॰ अहातहियं) और दूसरे श्रुतस्कंघ के छठे अध्ययन का नाम 'आईकीय (प्रा॰ अद्दुज्जं) है। ये सारे नाम उन-उन अध्ययनों के प्रथम पद के आधार पर हुए हैं।

निर्युक्तिकार के अनुसार इस अध्ययन का नाम आदान-पद हेतु से 'आधं' होना चाहिए था, नयोंकि इस अध्ययन के प्रथम बनोक का प्रथम पद है—'आधं मितमं ।' समदा-यांग में भी यही नाम उल्लिखित है। चूिणकार ने इस गुणनिष्पन्न नाम 'समाधि' की स्वीकृति के समर्थन में कहा है—जैसे उत्तराध्ययन के चौथे अध्ययन का आदानपद हेतु से नामकरण होना चाहिए था 'असंस्कृत' किन्तु उसमें प्रमाद और अप्रभाद का वर्णन होने के कारण उसका गुणनिष्पन्न नाम 'प्रमादाप्रमाद' भी स्वीकृत है। इसी प्रकार आचारांग सूत्र के पांचवें अध्ययन का आदानपद परक नाम होना चाहिए था 'आवंती' किन्तु वह अध्ययन 'लोकसार' (या लोकसारविजय) कहलाता है। '

समाधि का अर्थ है-समाधान, तुष्टि, अविरोध। इसके मुख्य चार भेद हैं-

- द्रव्य समाधि—पांचो इन्द्रियों के मनोज्ञ विषयों से होने वाली तुष्टि । क्षीर और गुड़ की समाधि अर्थात् अविरोध ।
- २. क्षेत्र समाधि दुर्भिक्ष से उत्पीडित प्राणियों का सुभिक्ष प्रदेश में चला जाना, चिरप्रवासी व्यक्तियों का अपने घर लौट आना।
- रे. काल समाधि वनस्पति के जीवों को वर्षा में, उलूक को रात्री में, कौओं को दिन में, गायों को शरद् ऋतु में समाधि का अनुभव होता है। अथवा जिसे जिस समय में जितने काल तक समाधि का अनुभव हो।
- **४. भाव समाधि**—इसके चार भेद हैं—
  - (क) ज्ञान समाधि जैसे-जैसे व्यक्ति श्रुत का अध्ययन करता है वैसे-वैसे अत्यन्त समाधि उत्पन्न होती है। ज्ञानार्जन में उद्यत व्यक्ति भोजन-पानी को भूल जाता है। वह कब्टों की परवाह नहीं करता, उनसे उद्विग्न नहीं होता। ज्ञेय की उपलब्धि होने पर उसका जो समाधान होता है, वह अनिर्वचनीय होता है।
  - (स) दर्शन समाधि जिन-प्रवचन में जिसकी बुद्धि इतनी श्रद्धाशील हो जाती है कि उसे कोई श्रमित नहीं कर सकता। उसकी स्थित प्रवनशून्य गृह में स्थित दीपक की भांति निष्रकम्प हो जाती है।
  - (ग) चारित्र समाधि इसकी निष्पत्ति है विषय-सुखों से पराङ्मुखता । निष्किञ्चन होने पर भी साधक परम समाधि का अनुभव करता है । कहा है —

तणसंयारणिसन्नोऽवि मुणिवरो भट्ठरागमयमोहो। जं पावइ मुत्तिसुहं कत्तो त्तं चक्षकवट्टीवि?'

---जो मुनि राग, मद और मोह को नष्ट कर चुके हैं, जो तृण-संस्तारक पर बैठे हैं (अर्थात् जो निष्किञ्चन हैं) उन्हें जो मुक्ति-सुख का अनुभव होता है, वैसा सुख चक्रवर्ती को कहां ?

- १. अनुयोगद्वार, सूत्र ३१६ ।
- २. निर्युक्ति, गाया ६६ : आवाणपदेणाऽऽधं गोण्णं णामं पुणो समाधि ति ।
- ३. समवाओ १६:१।
- ४. चूर्णि, पृ० १६४ ।

अध्ययन १०: स्रामुख

नैवास्ति राजराजस्य तत्सुखं नैव देवराजस्य । यत्मुखानिहैव साधोर्लोकव्यापाररहितस्य ।। (प्रशमरति प्रकरण १२८)

- —जो मुनि लौकिक प्रवृत्तियों से मुक्त है, उसको जिस परम सुख की यहां अनुभूति होती है, वह सुख न चक्रवर्ती को उपलब्ध होता है और न इन्द्र को ।
  - (घ) तथः समाधि तपस्या से भावित पुरुष कायक्लेश, भूख, प्यास आदि परिषहों से उद्विग्न नहीं होता । इसी प्रकार वह आभ्यन्तर तप का अभ्यास कर, ध्यान में आरूढ होकर निर्वाणप्राप्त पुरुष की भांति सुख-दुःख से बाधित नहीं होता । रै

दश्यवंकालिक सूत्र में चार समाधियों का वर्णन है —िवनयसमाधि श्रुतसमाधि, तपःसमाधि और आचारसमाधि। यह भाव समाधि है।

इस अध्ययन में चौबीस क्लोक हैं। इनमें समाधि के लक्षण और असमाधि के स्वरूप का वर्णन है। समाधि के तीन मुख्य विभाग - चारित्र समाधि, मूलगुण समाधि और उत्तरगुण समाधि का अनेक क्लोकों में प्रतिपादन हुआ है। पहले तीन क्लोकों में समाधि का सामान्य वर्णन है। चौथे क्लोक से पनरहवें क्लोक तक चारित्र समाधि, बीस से बावीस क्लोकों में मूलगुण समाधि का और शेष दो क्लोकों (२३,२४) में उत्तरगुण समाधि का वर्णन है। चार क्लोकों (१६-१६) में असमाधि प्राप्त मनुष्यों का वर्णन है।

#### विसर्शनीय शब्द

#### २. लाढ (श्लोक ३)

जो मुनि जिस किसी प्रकार के प्रासुक अशत-पान से जीवन यापन करता है, जो आहार के अभाव में परितप्त नहीं होता वह 'लाढ कहलाता है। यहां यह गब्द मुनि की चर्या का द्योतक है।

जैन आगमों तथा न्याख्या साहित्य में 'लाढ' शब्द देशवाची भी है। भगवान् महावीर ने एक बार सोचा—बहुत कर्मी की निर्जरा करनी है। उसके लिए उपयुक्त स्थान है 'लाट' (लाढ) देश। वहां के लोग अनार्थ हैं। उनके योग से कर्मों की अधिक निर्जरा होगी। यह सोचकर भगवान् 'लाट' देश में गए। रैं

आचारांग ६।३।२ में 'अह दुन्वर-लाढमचारी' का उल्लेख है।

## २ धृत (श्लोक १६)

जैन आपमों का यह बहु-प्रयुक्त शब्द है। यह विशेषतः मुिन के विशेषण के रूप में प्रयुक्त होता है। किन्तु यह एक साधना की विशिष्ट पद्धति का द्योतक रहा है। जब वह पद्धित विस्मृत हो गई, तब यह शब्द उस पद्धित का केवल वाचक मात्र रह गया। 'धुत' समाधि की साधना पद्धित है। बौद्ध परंपरा में तेरह धुत प्रतिपादित हैं। ये सारे धुत क्लेशों को क्षीण करने में सहयोग करते हैं। इनका विस्तृत वर्णन बौद्ध साहित्य में प्राप्त है।

आचारांग के छठे अध्ययन का नाम 'घुत' है। वहां दस धुतों का निर्देश है।

धुत का शाब्दिक अर्थ है—कंपित करना, धुन डालना । आगम के व्याक्याकारों ने इसके अनेक अर्थ किए हैं—वैराग्य, मोक्ष, समाधि आदि-आदि ।

१. तूत्रकृतांग निर्युक्ति, गाथा ६८, ६६: पंचयु वि य विसयेषु सुत्रेषु वस्वस्मि सा समाधि ति । स्रेतं तु जस्मि सेते काले जो जस्मि कालस्मि ॥ भावसमाधि चतुब्बिध वंसण णाणे तवे चरित्ते य । स्तुहि वि समाधितणा सम्मं चरणद्वितो साधू॥

म्यास्या के लिए देखें ---चूर्णि पृ० १८४, १८५। वृत्ति पत्र १६७, १८६।

- २. वशबैकालिक १।४ ।
- ३. आवश्यक चूर्णि पूर्वभाग, पत्र २६० ।
- ४. विशुद्धिमग्ग भाग १, पृ• ६०-८० ।

प्रस्तुत अध्ययन में समाधि को प्राप्त करने के कारण निर्दिष्ट हैं। उनमें से कुछेक ये हैं-

१. अनिदानता २. इन्द्रिय-संयम, शरीर-संयम

३. आत्मौपम्य की भावना का विकास

४. अस्वादवृत्ति ४. अप्रतिबद्धता

६. असंचय

७. समतानुत्रेक्षा का अभ्यास

७. आकांक्षा-विरति

६. वैशाय

१०. अनासक्ति

११. एकत्व अनुप्रेक्षा का अभ्यास

१२. संज्ञा-विरति

१३. कषाय-विजय

१४. नो-कषाय-विजय

१५. वास्मुप्ति

१६. निर्मल अध्यवसाय

१७. धुतांगों की साधना

१६. पाप-निवृत्ति

१६. अमूच्छा

२०. निरवकांक्षिता

२१. विष्रमुक्ति

२२. जन्म-मरण-अनाकांक्षिता

#### दसमं ग्रज्भयणं : दसवां ग्रध्ययन

समाही : समाधि

#### भूस

### १. आयं मइमं अणुवीइ धम्मं अंजुं समाहि तमिणं सुणेह । अपडिण्णे भिक्सू समाहिपत्ते अणिदाणभूते सुपरिव्वएञ्जा ।।

## २. उड्हं अहे यं तिरियं दिसासु तसा य जे थावर जेयपाणा। हत्थेहि पादेहि य संजमित्ता अदिण्णमण्णेसु य णो गहेज्जा।।

- सुयवसायधम्मे वितिगिच्छतिण्णे लाढे चरे आयतुले पयासु।
   आयं ण कुज्जा इह जीवियद्वी चयं ण कुज्जा सुतवस्सि भिक्सू॥
- ४. सन्विदियाभिणिब्बुडे पयासु चरे मुणी सन्वओ विष्पमुक्के । पासाहि पाणे य पुढो विसण्णे दुक्खेण अट्टे परिषच्चमाणे ॥
- ४. एतेसु बाले य पकुव्वमाणे आवट्टती कम्मसु पावएसु। अतिवाततो कीरति पावकम्मं णिउंजमाणे उ करेइ कम्मं॥

#### संस्कृत छाया

आख्यातवान् मतिमान् अनुवीचि धर्मं, ऋजुं समाधि तिममं श्रृणुत । अप्रतिक्रो भिक्षुः समाधिप्राप्तः, अनिदानभूतः सुपरिव्रजेत्।।

अध्वं मधश्च तिर्यग्दिशासु, त्रसाश्च ये स्थावराः ये च प्राणाः । हस्तैः पादेश्च संयम्य, अदत्तमन्यैश्च नो गृह्हीयात् ।।

स्वाख्यातधर्मः विचिकित्सातीर्णः, लाढश्चरेत् आत्मतुलः प्रजासु। आयं न कुर्यात् इह जीवितार्थी, चयं न कुर्यात् सुतपस्वी भिक्षः॥

सर्वेन्द्रियाभिनिर्वृतः प्रजासु, चरेद् मुनिः सर्वतो विप्रमुक्तः। पश्य प्राणांश्च पृथक् विषण्णान्, दुःखेन आर्त्तान् परिपच्यमानान्॥

एतेषु बालश्च प्रकुर्वेन्, आवर्तते कर्मसु पापकेषु । अतिपाततः क्रियते पापकर्म, नियुञ्जानस्तु करोति कर्म॥

#### हिन्दी अनुवाद

- १. मितमान् (भगवान् महावीर) ते'
  अनुचिन्तने (ग्राहक की योग्यता को
  ध्यान में रख) कर ऋजु समाधि-धर्म
  का' प्रतिपादन किया, वह तुम सुनो।
  समाधि-प्राप्त भिक्षु अमूच्छिते और
  (हिंसा आदि) आश्रवों से मुक्ते रहकर
  सम्यक् परिव्रजन करे।
- र ऊंची, नीची और तिरछी दिशाओं में जो त्रस और स्थावर प्राणी हैं, उनके प्रति हाथ और पैर का संयम करे।" गृहस्थ के द्वारा अदत्त वस्तु को न ले।
- ३. जिसका धर्म स्वाख्यात है<sup>4</sup>, जो संदेहों का पार पा चुका है<sup>4</sup>, जो जैसा भोजन प्राप्त हो उसी में संतुष्ट रहता है,<sup>4</sup> वह सुतपस्वी भिक्षु<sup>14</sup> प्राणीमात्र को आत्म-तुल्य समभता हुआ विचरण करे।<sup>14</sup> इस जीवन का अर्थी<sup>14</sup> होकर पदार्थों का अर्जन<sup>14</sup> और संचय न करे।<sup>14</sup>
- ४. मुनि स्त्रियों के प्रति सभी इन्द्रियों से संयत<sup>१९</sup> तथा सर्वथा वंधनमुक्त<sup>१९</sup> होकर रहे। पृथक्-पृथक् रूप से<sup>१८</sup> विषण्ण, दु:ख से पीड़ित<sup>१९</sup> और सताए जाते हुए प्राणियों को देखे।
- ५. अज्ञानी मनुष्य इन (दु:खी जीवों) में (वध आदि का प्रयोग) करता हुआ पाप-कर्मों के आवर्त्त में फंस जाता है। वह स्वयं प्राणों का अतिपात कर पाप-कर्म करता है और दूसरों को (प्राणों के अतिपात में) नियोजित करके भी पाप-कर्म करता है।

- ६. आदोणवित्ती वि करेति पावं मंता हु एगंतसमाहिमाहु। बुद्धे समाहीय रए विवेगे पाणाइवाया विरते ठितप्पा॥
- आदीनवृत्तिरिप करोति पापं, मत्वा खलु एकान्तसमाधिमाहुः । बुद्धः समाधौ रतो विवेके, प्राणातिपाताद् विरतः स्थितात्मा ॥
- ७. सन्वं जगं तू समयाणुपेही पियमप्पियं कस्सइ णो करेज्जा । उद्घाय दीणे तु पुणो विसण्णे संपूयणं चेव सिलोयकामी ॥
- सर्वं जगत्तु समतानुप्रेक्षी, प्रियमप्रियं कस्यापि नो कुर्यात् । उत्थाय दीनस्तु पुनविषण्णः, संपूजनं चैव क्लोककामी ॥
- म. आहाकडं चेव णिकाममीणे णिकामसारी य विसण्णमेसी। इत्योसु सत्ते य पुढो य बाले परिगाहं चेव पकुटवमाणे॥
- आधाकृतं चैव निकामयमानः, निकामसारी च विषणौषी। स्त्रीषु सक्तश्च पृथक् च बालः, परिग्रहं चैव प्रकुर्वन्।।
- ६. वेराण्गिद्धे णिचयं करेति इतो चुते से दुहमहुदुग्गं। तम्हा तु मेधावि समिक्ख धम्मं चरे मुणी सब्बतो विष्पमुक्के।।
- वैरानुगृद्धो निचयं करोति, इतश्च्युतः सः दुःखार्थदुर्गम् । तस्मात् तु मेधावी समीक्ष्य धर्म, चरेद् मुनिः सर्वतो विप्रमुक्तः ।।
- १०. आयं ण कुरुजा इह जीवितद्वी असरजमाणी य परिव्वएरजा। णिसम्मभासी य विणीयगिद्धी हिंसण्णितं वा ण कहं करेण्जा।।
- आयं न कुर्यात् इह जीवितार्थी, असजंश्च परिव्रजेत्। निशम्यभाषी च विनीतगृद्धिः, हिसान्वितां वा न कथां कुर्यात्।।
- ११. आहाकडं वा ण णिकामएज्जा णिकामयंते य ण संथवेज्जा। धुणे उरालं अणवेक्लमाणे चेच्चाण सोयं अणुवेक्लमाणे।।
- आधाकृतं वा न निकामयेत्, निकामयतश्च न संस्तुयात्। धुनोयात् उदारं अनपेक्षमाणः, त्यक्त्वा स्रोतः अनुप्रेक्षमाणः॥

- ६. दीनवृत्ति वाला भी पाए करता है— यह जानकर (भगवान् महावीर ने) ऐकान्तिक समाधि का उपदेश दिया।<sup>३०</sup> (इस समाधि को) जानने वाला<sup>३१</sup> समाधि और विवेक में<sup>३३</sup> रत, हिंसा से विरत और स्थितात्मा<sup>३३</sup> होता है।
- ७. समूचे जगत् को समता की दृष्टि से देखने वाला किसी का भी प्रिय-अप्रिय न करे—मध्यस्थ रहे। विन (कायर) व्यक्ति (समाधि की साधना में) उठकर, फिर विषण्ण हो, पूजा और खाधा की कामना करने लग जाता है।
- प. अज्ञानी मुनि आधाकर्में (मुनि के निमित्त बने आहार) की कामना करता है, ' उसकी गवेषणा करता है, ' असंयम की एवणा करता है', स्त्रियों की अनेक प्रवृत्तियों में आसक्त होता है, परिग्रह का संचय करता है। '
- ६. (परिग्रह-अर्जन के निमित्त) जन्मान्त-रानुयायी वैर में गृद्ध हो<sup>1</sup> (पाप-कर्म का संचय<sup>14</sup> करता है। यहां से च्युत होकर वह विषम और दुःखप्रद स्थान को<sup>15</sup> प्राप्त होता है। इसलिए मेधावी मुनि<sup>18</sup> धर्म की समीक्षा कर, सब ओर से मुक्त हो, संयम की चर्या करे।
- १०. इस जीवन का अर्थी होकर पदार्थी का अर्जन न करे, अनासक्त रह परि- प्रजन करे। सोचकर बोलने वाला<sup>19</sup> और आसक्ति से दूर रहने वाला हिंसा- युक्त कथा न करे। 16
- ११. आधाकर्म की कामना न करे।
  उसकी कामना करने वालों की प्रशंसा
  और समर्थन न करे। कि स्थूल शरीर
  की अपेक्षा न रखता हुआ अपुपेक्षापूर्वक (असमाधि के) स्रोत को अपेड़,
  उसे (स्थूल शरीर को) कृश करे।

उच्चावएसु

- १२. एगत्तमेवं अभिषत्थएउजा एतं पमोक्खेण मुसंति पास । एसप्पमोक्खे अमुसेऽवरे वी अकोहणे सच्चरए तवस्सी ।।
- १३. इत्थीसु या आरयमेहुणे उ स्त्रीषु च परिग्गहं चेव अकृत्वमाणे। परिग्रहं

विसएसु ताई

१४. अर्रात रिंत च अभिभूय भिक्खू तणादिफासं तह सीतफासं। उण्हं च दंसं चऽहियासएज्जा सुब्भि च दुब्भि च तितिक्खएज्जा।।

ण संसयं भिक्खु समाहिपत्ते॥

- १४. गुत्ते वईए य समाहिपत्ते लेसं समाहट्टु परिव्वएज्जा । गिहं ण छाए ण वि छादएज्जा सम्मिस्सिमावं पजहे पयासु ॥
- १६. जे केंद्र लोगिम्म उ अकिरियाता अण्णेण पुट्ठा घुतमादिसंति। आरंभसत्ता गढिया य लोए धम्मं ण जाणंति विमोक्खहेउं॥
- १७. तेर्सि पुढो छंदा माणवाणं किरिया-अकिरियाण व पुढोवादं जातस्स बालस्स पकुव्व देहं पवड्ढती वेरमसंजयस्स ॥
- १८. आउक्लयं चेव अबुज्भमाणे ममाइ से साहसकारि मंदे। अहो य राओ परितप्पमाणे अट्टे सुमूढे अजरामरे व्व॥

एकत्वमेवं अभिप्रार्थयेत्, एष प्रमोक्षः न मृषा इति पश्य । एष प्रमोक्षः अमृषा अवरोपि, अक्रोधनः सत्यरतः तपस्वी ॥

स्त्रीषु च आरतमैथुनस्तु, परिग्रहं चैव अकुर्वन्। उच्चावचेष् विषयेषु तादृग्, न संश्रयन् भिक्षुः समाधिप्राप्तः।।

अरितं रितं च अभिभूय भिक्षः, तृणादि स्पर्शं तथा शीतस्पर्शम्। उष्णं च दंशं च अध्यासीत, सुर्शमं च दुर्शमं च तितिक्षेत ॥

गुप्तः वाचि च समाधिप्राप्तः, लेश्यां समाहत्य परिव्रजेत्। गृहं न छादयेत् नापि छादयेत्, सम्मिश्रीभावं प्रजह्यात् प्रजासु॥

ये केचिद् लोके तु अकियात्मानः, अन्येन पृष्टाः धृतमादिशन्ति । आरम्भसक्ताः ग्रथिताञ्च लोके, धर्म न जानन्ति विमोक्षहेतुम्॥

तेषां पृथग्छंदा मानवानां, क्रिया-अक्रियाणां वा पृथग्वादः । जातस्य बालस्य प्रकुर्वेन् देहं, प्रवर्षेते वैरमसंयतस्य ।।

आयुःक्षयं चैव अबुध्यमानः, ममायो स साहसकारी मन्दः । अह्रच रात्रौ परितप्यमानः, आर्त्तः सुमृढः अजरामर इव।।

- १२. एकत्व (अकेलेपन) की अभ्यर्थना करे। यह एकत्व मोक्ष है। यह मिथ्या नहीं है। इसे देखा (एकत्व में रहने वाला पुरुष) मोक्ष, सत्य, प्रधान, कोधमुक्त, सत्यरत अीर तपस्वी होता है।
- १३. जो स्त्रियों के प्रति मैथुन से विरत है, परिग्रह नहीं करता, नाना<sup>४७</sup> विषयों में मध्यस्थ और उनका सेवन नहीं करने वाला<sup>४९</sup> भिक्षु समाधि-प्राप्त होता है।<sup>५०</sup>
- १४. भिक्षु अरित और रित को "जीते, तृण आदि तथा सर्दी के स्पर्ध" और गरमी तथा (मच्छर आदि के) दंश को सहे। सुगंध और दुर्गंध में 'ितिक्षा रखे।
- १५. भिक्षु वाणी से संयत ते हो समाधि-प्राप्त बने, विशुद्ध लेश्या के साथ ते परिव्रजन करे, स्वयंघर न छाए और दूसरों से न छवाए, गृहस्थों के साथ एक स्थान में न रहे। ते
- १६. इस जगत् में जो अिकयात्मवादी हैं वे दूसरों के पूछने पर धृत (समाधि की एक साधना-पद्धित) का उपदेश करते हैं। िकन्तु वे अरंभ में रत और लोक में आसक्त होने के कारण मौक्ष के हेतुभूत (समाधि) धर्म को नहीं जानते।
- १७. उन मनुष्यों के छन्द (अभिप्राय) नाना प्रकार के कि होते हैं। किया और अकिया ये नाना वाद हैं। नवोत्पन्न शिमु का शरीर जैसे बढ़ता है वैसे ही असंयमी का वैर बढ़ता है। हैं।
- १८. आयु के क्षय को <sup>६६</sup> नहीं जानता हुआ ममत्वशील <sup>६</sup>, सहसा (बिना सोचे-रामके) काम करने वाला <sup>६६</sup> मंद मनुष्य विषयों से पीड़ित <sup>६६</sup> और मोह से मूर्च्छित हो अजर-अमर की भांति आचरण करता हुआ दिन-रात संतप्त होता है। <sup>६६</sup>

४३२

म्र० १०: समाधि: क्लोक १६-२४

१६. जहाय वित्तं पसवो य सब्वे जे बंधवा जे य पिया य मिता। लालप्पई से वि उवेति मोहं अण्णे जणा तं सि हरंति वित्तं।। हित्वा वित्तं पशूंश्च सर्वान्, ये बान्धवाः यानि च प्रियाणि च मित्राणि । लालप्यते सोपि उपैति मोहं, अन्ये जनाः तत् तस्य हरन्ति वित्तम् ॥

१६. धन को, सारे पशुओं को, जो बांधव और प्रिय भित्र हैं उन्हें छोड़ (बह जाता है तब) विलाप करता है और मोह को प्राप्त होता है। (उसके चले जाने पर) दूसरे लोग उसके धन का हरण कर लेते हैं।

२०. सीहं जहा खुद्दमिगा चरंता दूरे चरंती परिसंकमाणा। एवं तु मेहावि समिदल धम्मं दूरेण पावं परिवज्जएज्जा।।

सिंहं यथा क्षुद्रमृगाश्चरन्तः, दूरे चरन्ति परिशंकमानाः। एवं तु मेधावी समीक्ष्य धर्म, दूरेण पापं परिवर्जयेत्॥ २०. जैसे चरते हुए छोटे पशु<sup>१०</sup> सिंह से डर-कर<sup>६८</sup> दूर रहते हैं,<sup>६९</sup> इसी प्रकार मेधादी मनुष्य धर्म को समफकर दूर से ही पाप को छोड़ दे।

२१. संबुज्भमाणे उणरे मतीमं पावाओ अप्पाण णिवट्टएज्जा। हिंसप्पसूताणि दुहाणि मत्ता वेराणुबंधीणि महब्भयाणि। संबुध्यमानस्तु नरो मितमान्, पापात् आत्मानं निवर्तयेत्। हिंसाप्रसूतानि दुःखानि मत्वा, वैरानुबन्धीनि महाभयानि॥

२१. मितमान मनुष्य समाधि को समभ-कर कर विशायह जानकर कि दुःख हिंसा से उत्पन्न होते हैं, वैर की परंपरा को बढ़ाते हैं और महा भयंकर हैं, अपने आपको पाप से बचाए। विश

२२. मुसंण बूया मुणि अत्तगामी णिव्वाणमेयं कसिणं समाहि। सयंण कुज्जाण विकारवेज्जा करंतमण्णं पि य णाणुजाणे।।

मृषा न ब्र्याद् मुनिरात्मगामी, निर्वाणमेतत् कृत्स्नः समाधिः। स्वयं न कुर्यात् नापि कारयेत्, कुर्वन्तमन्यमिष च नानुजानीयात्॥

२२. आत्मगामी मुनि<sup>क</sup> असत्य न बोले। यह सत्य निर्वाण और सम्पूर्ण समाधि है।<sup>क</sup> मृषावाद स्वयं न करे, दूसरों से न करवाए और करने वाले का अनु-मोदन भी न करे।

२३. सुद्धे सिया जाए ण दूसएज्जा अमुच्छितो अगडभोववण्णो । धितिमं विमुक्के ण य पूयणही ण सिलोयकामी य परिव्वएङ्जा ॥

गुद्धे स्यात् जाते न दूषयेत्, अमूर्चिछतः अनध्युपपन्नः। धृतिमान् विमुक्तो न च पूजनार्थी, न श्लोककामो च परिव्रजेत्।।

२३. एषणा द्वारा लब्ध शुद्ध आहार को दूषित न करे, की उसमें मूच्छित और आसक्त न हो। के संयम में धृतिमान् और अगार-बंधन से मुक्त मीन पूजा का अर्थी, श्लाधा का कामी न होता हुआ परिव्रजन करे।

२४. णिक्खम्म गेहाओ णिरावकंखी कायं विओसज्ज णिदाणिछिण्णे । णो जीवितं णो मरणाभिकंखी चरेज्ज भिक्खू वलया विमुक्के ।।

निष्कम्य गेहाद् निरवकांक्षी, कायं व्युत्सृज्य छिन्ननिदानः। नो जीवितं नो मरणाभिकांक्षी, चरेद् भिक्षुर्वलयाद् विमुक्तः।।

२४. घर से अभिनिष्कमण कर, अनासक्त हो, "शरीर का व्युत्सगं कर, "कर्म-बंधन<sup>48</sup> को छिन्न करे। न जीवन की इच्छा करे और न मरण की। भव के वलय से मुक्त<sup>48</sup> हो संयम की चर्या करे।

--त्ति बेमि ॥

—इति ब्रवीमि ॥

—ऐसार्मै कहता हूं।

#### टिप्पण : ग्रध्ययन १०

#### इलोक १:

## १. मतिमान् (भगवान् महावीर) ने (मइमं)

चूर्णि और दृत्ति में इसका अर्थ केवलज्ञानी किया है। दृत्तिकार ने इस शब्द के द्वारा महावीर का ग्रहण किया है।

## २. अनुचिन्तन (अणुवीइ)

अनुचिन्तन कर अर्थात् भगवान् महावीर ने ग्राहकों को ध्यान में रखकर, उनकी ग्रहण-योग्यता के अनुसार धर्म का आख्यान किया। सामने वाला व्यक्ति कौन है ? उसका उपास्य कौन है ? वह किस दर्शन का अनुयायी है ? आदि-आदि प्रश्नों का चिन्तन कर भगवान् ने उपदेश दिया। र

चूणिकार के अनुसार धर्म कहने की पद्धति यह है—निपुण श्रोता के समक्ष सूक्ष्म अर्थ का प्रतिपादन और स्थूल बुद्धि वाले श्रोता के समक्ष स्थूल अर्थ का प्रतिपादन किया जाए । सुनने वाले धर्म को सुनकर यह चिंतन करें कि उन्हें ही लक्ष्य कर यह उपदेश दिया जा रहा है। तिर्थञ्च भी यह सोचे कि भगवान हमारे लिए कह रहे हैं।

#### ३. ऋजु समाधि-धर्म का (अंजुं समाहि)

यह समाधि का विशेषण है। भगवान् ने ऋजु समाधि का प्रतिपादन किया। ऋजु का अर्थ है—अवक्रता, सरलता, कथनी और करना की समानता। इस प्रसंग में चूषिकार और दृत्तिकार ने बौद्धों की समाधि का उल्लेख किया है और बताया है कि वह ऋजु नहीं है। वे वनस्पति को सचेतन मानते हैं। उसका स्वयं छेदन नहीं करते किन्तु दूसरों से करवाते हैं। वे स्वयं पैसा नहीं छूते किन्तु क्य-विक्रय करते हैं। यह समाधि की ऋजुता नहीं है।

समाधि शब्द की व्यास्या के लिए देखें—इसी अध्ययन का आमुख।

- १. (क) चूर्णि, पृ० १५५: मतिमानिति केवलज्ञानी ।
  - (स) वृत्ति, पत्र १८८: मितमान् मननं मित:—समस्तपदार्थपरिज्ञानं तद्विद्यते यस्यासौ मितिमान् केवलज्ञानीत्यर्थः, तत्रासाधारण-विशेषणोपादानात्तीर्थकृद् गृह्यते, असाविप प्रत्यासत्तेर्वीरवर्धमानस्वामी गृह्यते ।
- २. वृत्ति, पत्र १८८ : 'अनुविचिन्त्य' केवलज्ञानेन ज्ञात्वा प्रज्ञापनायोग्यान् पदार्थानाश्चित्य धर्मं भाषते, यदि वा—ग्राहकमनुविचिन्त्य कत्यार्थस्थायं ग्रहणसमर्थः ? तथा कोऽयं पुरुषः ?, कञ्च नतः ?, कि वा दर्शनमापन्नः ?, इत्येवं पर्यालोच्य, धर्मग्रुश्रूषयो वा मन्यन्ते - यथा प्रत्येकमस्मदिभप्रायमनुविचिन्त्य भगवान् धर्मं भाषते, युगपत्सर्वेषां स्वभावापिर-णत्या संशयापगमादिति ।
- ३. चूर्णि, पृ० १८५ : अणुवीयि त्ति अनुविचिन्त्य केवलज्ञानेनैव, अथवा अनुविचिन्त्य ग्राहकं स्रवीति । जधा--'णिउणे णिउणे अत्यं यूलत्यं यूलवृद्धिणो कधए ।'

(कल्पभाष्य गा० २३०)

सुणेलूगा विचितेति - मम भावमनुविचिन्त्य कथयति, तिरिया अपि विचित्तयंति -अम्हं भगवान् कथयति ।

- ४. (क) चूर्णि, पृष्ठ १८४ :अंजुमिति उञ्जुर्ग, न यया शाक्याः, वृक्षं स्वयं न ख्रिन्दन्ति, 'भ्रिन्नं जानीहि' तं ख्रिन्दानं ब्रुवते, तथा कार्षा-पणं न स्पृशन्ति ऋय-विऋयं तु कुर्वते इश्येवमादिभिः अनृजुः ।
  - (ल) वृत्ति, पत्र १८८ : 'ऋजुम'अवकं यथावस्थितवस्तुस्वरूपिनरूपणतो, न यथा शाक्याः सर्वं क्षणिकमभ्युपगम्य कृतनाशाकृताभ्यागम-दोषभयात् सन्तानाभ्युपगमं कृतवस्तः तथा वनस्पतिमचेतनत्वेनाभ्युपगम्य स्वयं न छिन्दन्ति तच्छेदनादावृप-देशं तु वदित तथा कार्षापणादिकं हि्रण्यं स्वतो न स्पृशन्ति अपरेण तु तत्परिग्रहतः ऋयविक्यं कारयन्ति ।

**ब्रध्यथन** १०: टिप्पण ४-८

#### ४. अमूर्चिछत (अपडिण्णे)

चूर्णिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं— अमून्छित, अद्विष्ट । रे दृत्तिकार के अनुसार इसका अर्थ है—इहलौकिक या पारलोकिक आकांक्षा से मून्य । रे

#### प्र. (हिंसा आदि) आस्त्रवों से मुक्त (अणिदाणभूते)

चूणि में इसके तीन अर्थ किए हैं-

- १. अनाश्रवभूत ।
- २. अबंधनभूत ।
- ३. दुःख का अहेतुभूत ।

प्रस्तुत श्लोक का चौथा चरण है—अणिदाणभूते सुपरिव्वएज्जा ।' इसका पाठान्तर है—अणिदाणभूतेसु परिव्वएज्जा ।' 'सु' जो अगले शब्द से संबंधित था वह पूर्व शब्द से जुड़ जाता है और इस स्थिति में उसका अर्थ ही बदल जाता है। 'निदा' धातु बंधन के अर्थ में है। ज्ञान और व्रत अनिदानभूत—अवंधनभूत होते हैं। मुनि उनमें (ज्ञान और व्रत में) परिव्रजन करे।

निदान, हेतु, और निमित्त- ये तीनों एकार्थक हैं ।

वृत्तिकार ने अनिदानभूत का एक अर्थ अनारंभ भी किया है।

#### इलोक २:

## ६. ऊंची, नीची और तिरछी विशाओं में (उड्ढं अहे यं तिरियं दिसासु)

इसका सामान्य अर्थ है- ऊर्घ्व दिशा, अधी दिशा और तिर्यक् दिशा।

चूर्णिकार ने इसका अर्थ शरीर-सापेक्ष किया है—श्विर से ऊपर का भाग ऊर्ध्व दिशा, पैरों के तले का भाग अधी दिशा और दीच का भाग तिर्यंग् दिशा।

# ७. हाथ और पैर का संयम करें (हत्थेहि पादेहि य संजिमता)

इसका अर्थ है—हाथ और पैर का संयम कर।

वृत्तिकार ने इसका अर्थ भिन्न प्रकार से किया है। उनके अनुसार इसका अर्थ है—प्राणियों को हाथ-पैरों से बांधकर अथवा दूसरे उपायों से उनकी कदर्थना कर दुःखी न करे।

## व्लोक ३:

#### जिसका धर्म स्वाख्यात है (सुयक्खायधम्मे)

स्थानांग (३।४०७) के अनुसार सु-अधीत, सु-ध्यात, और सु-तपस्यित धर्म स्वास्थात कहलाता है। जब धर्म सु-अधीत

- रै. चूर्णि, पृ० रेदप्र: अप्रतिकः इह-परलोकेषु कामेषु अप्रतिज्ञः अमूर्व्छित इत्यर्थः, अद्विष्टो वा ।
- २. वृत्ति, पत्र १८६: न विद्यते ऐहिकामुब्भिकरूपा प्रतिज्ञा आकाङ्क्षातपोऽनुब्ठानं कुर्वतो यस्यासावप्रतिज्ञः ।
- ३. चूणि, पृ० १८४: न निवानभूतः अनिवानभूतो नाम अनाश्रवभूतः,.....अधवा अनिवानभूतानीति 'निवा बन्धने' अबन्धभूतान नीति अनिवानतुल्यानीति ज्ञानावीनि व्रतानि वा परिष्वएज्जा, अधवा..... न कस्यचिविव बु:खनिवानभूत: 1
- ४. चूणि, पृ० १८४ । निवानं हेतुनिनित्तमित्यनयन्तिरम् ।
- ४. वृति, पत्र १८९: न विद्यते निवानमारम्मरूपं .... यस्यासावनिवानः ।
- ६. चूणि, पु० १८४ । तत्रोध्वंभिति यव् अध्वं शिरसः, अध इति अधः पादतलाम्याम्, शेषं तिर्येक् ।
- ७. वृत्ति, पत्र रैष्टः प्राणिनो हस्तपादाभ्यां 'संयम्य' बद्वा उपलक्षणार्थस्वादस्यान्यथा वा कद्रथियावा यसेवां दुःस्रोत्पादनं तन्त् कुर्यात् ।

होता है तब वह सु-ध्यात होता है। जब वह सु-ध्यात होता है तब वह सुतपस्यित होता है। सु-अधीत, सु-ध्यात और सु-तपस्यित धर्म ही स्वाख्यात धर्म है।

प्रस्तुत निरूपण में धर्म के तीन अंगों— अध्ययन, ध्यान और तपस्या का निर्देश है। इनमें पौर्वापर्य है। अध्ययन के बिना ध्यान और ध्यान के बिना तपस्या नहीं हो सकती। व्यक्ति पहले ज्ञान से जानता है, फिर उसके आश्रय का ध्यान करता है और फिर उसका आचरण करता है। स्वाख्यात धर्म का यही कम है।

चूणिकार और वृत्तिकार ने स्वास्थात धर्म से श्रुतधर्म और चारित्र धर्म का ग्रहण किया है।

जपर्युक्त तीनों अंगों का इसमें समाहार हो जाता है। सु-अधीत और सु-ध्यात—ये दो श्रुतधर्म के प्रकार हैं और सु-तपस्यित चारित-धर्म का प्रकार है।

# E. जो सन्देहों का पार पा चुका है (वितिगिच्छतिण्णे)

वृत्तिकार ने विचिकिप्सा के दो अर्थ किए हैं— चित्त की विष्लुति और विद्वानों के प्रति जुगुप्साभाव। जो व्यक्ति इन दोनों से अतिकान्त हो जाता है, इनका पार पा लेता है, वह 'विचिकित्सातीर्ण' कहलाता है। यह दर्शनसमाधि का एक अंग है '

आचारांग में बतलाया गया है कि विचिकित्सा करने वाला समाधि को प्राप्त नहीं होता।

# १०. जो जैसा भोजन प्राप्त हो उसी में संतुष्ट रहता है (लाढे चरे)

जो मुनि जिस किसी प्रकार के प्रासुक आहार, उपकरण आदि से विधिपूर्वक अपनी जीवन-चर्या चलता है वह 'लाढ'कहलाता है। अथवा प्रासुक आहार के अभाव में शरीर कृश हो जाने पर भी जो सूत्र, अर्थ और तदुभय की उपासना में परितप्त नहीं होता वह 'लाढ' कहलाता है। \*

# ११. सुतपस्वी भिक्षु (सुतवस्सि)

छन्द की दृष्टि से यहां ह्रस्व का प्रयोग है। जो घोर तप तपता है और पारने में विकृति नहीं लेता, वह सुतपस्वी कहलाता है।

# १२. प्राणीमात्र को आत्मतुल्य समकता हुआ विचरण करे (चरे आयतुले पयासु)

मृति प्राणी मात्र को आस्म-तुल्य समभता हुआ विचरण करे।

जो समस्त प्राणी-जगत् को अपनी आत्मा के समान मानता है वह उनके साथ वैसा वर्ताव नहीं कर सकता जो वर्ताव स्वयं के लिए अहितकर हो । वह उन्हें मार नहीं सकता । वह यह सोचता है ──

'जह मम ण वियं दुक्लं, जाणिय एवमेव सब्दजीवाणं । ण हणइ ण हणावेड य सममणई तेण सो समणो ।।

'जैसे मुफे दुःख प्रिय नहीं है, इसी प्रकार किसी भी जीव को दुःख प्रिय नहीं है।' यह सोचकर वह स्वयं जीवों की न हिंसा

- १. (क) चूर्णि पृ० १८४ : सुष्ठु आख्यातो धर्मः स भवति सुअक्खातधम्मे द्विविधोऽपि ।
  - (स) वृत्ति, पत्र १८६ : सुव्व्वास्यातः श्रुत चारित्रास्यो धर्मो येन साधुनाऽसौ स्वास्यातधर्मा ।
- २. बृत्ति, पत्र १८६ : विचिकित्सा -- चित्तविष्लुतिविद्वज्जुगुप्सा वा तां (वि) तीर्णः-अतिकान्तः 'तदेव च निःशङ्क' यज्जिनैः प्रदेदित'वित्येवं निःशङ्कृतया न क्वचिच्चित्तविद्यत्ति विधत्त इत्यनेन दर्शनसमाधिः प्रतिपादितो भवति ।
- ६. आयारो, ४।६३ : वितिमिच्छ-समावन्नेणं अप्पाणेणं णो लमति समाधि ।
- ४. (क) चूर्णि, पृ० १८६ : जेण केणइ फासुगेणं लाढेतीति लाढः, सुत्त-ऽत्थ-तदुमयेहि विचित्तेहि किसे वि देहे अपरितंते लाढेति ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र १८६ : येन केनचित्प्रामुकाहारोपकरणाविगितेन विधिनाऽऽस्मानं यापयिति—पालयतीति लादः ।
- वृत्ति, पत्र १६० : मुष्ठु तपस्वी 'सुतपस्वी' विकृष्टतपोनिष्टतष्तवेहः ।
- ६. दशर्वकालिक निर्युक्ति, गाथा १५४।

करता है और न दूसरों से हिंसा करवाता है। वह सबके प्रति समान व्यवहार करता है।

मृषावाद के विषय में भी वह सोचता है— जैसे मुक्ते कोई गाली देता है या मेरे पर क्षूठा आरोप लगाता है तो मुक्ते दुःख होता है, वैसे ही दूसरों को गाली देने और उन पर क्षूठा आरोप लगाने से दुःख होता है।

इसी प्रकार दूसरे सारे आश्रवद्वारों के विषय में वह आत्मतुला के आधार पर सोचता है और उसी प्रकार आचरण करता है, यही उसका आत्मतुल्य आचरण है। '

## १३. इस जीवन का अर्थी (इह जीवियट्टी)

चूर्णिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं ---

१. साधक इस जीवन का अर्थी होकर पदार्थों का अर्जन न करे।

२. अस्न, पान, वस्त्र, शयन, पूजा, सत्कार आदि के लिए पदार्थों का अर्जन न करे।

वृत्तिकार के अनुसार इसका अर्थ यह है ैे—

साधक असंयम जीवन का अर्थी होकर, मैं लंबे समय तक सुखपूर्वक जीवित रहूंगा —ऐसा सोचकर कर्म-बंध न करे।

## १४. अर्जन (आयं)

चूर्णि ने इसका अर्थ -पदार्थी का अर्जन और वृत्तिकार ने कर्मों के आश्रवद्वार रूपी आय'-- किया है।

#### १५. संचय न करे (चयं ण कुज्जा)

मुनि के लिए धर्मोपकरण के अतिरिक्त सारे पदार्थ संचय की कोटि में आते हैं। मुनि आहार, उपकरण आदि वस्तुओं का संचय न करे। वह सोना, चांदी, धन, धान्य का भी संचय न करे कि वे भविष्य में जीवन-यापन के लिए कारगर होंगे। '

#### इलोक ४:

## १६. सभी इन्द्रियों से संयत (सिंव्विवयाभिणिव्युडे पयासु)

प्रजा का अर्थ है—स्त्री। मुनि स्त्रियों के प्रति सभी इन्द्रियों से संयत रहे। पांची इन्द्रियों के पांची विषय स्त्रियों के प्रति होते हैं। वृत्तिकार ने यहां एक क्लोक उद्धृत किया है—

कसानि वाक्यानि विलासिनीनां, गतानि रम्याण्यवलोकितानि । रताणि चित्राणि च सुन्दरीणां, रसोपि गन्धोऽपि च चुम्बनानि ॥

- १. (क) चुणि, पृ० १८६ : आयतुले प्यासुं ति, प्रजायन्त इति प्रजाः पृथिव्यादयः तासु यथाऽऽत्मनि तथा प्रयतितव्यम्, न हिसितव्या इत्यर्थः, आत्मतुल्या इति 'जध ममण पियं दुवलं' एवं मुसाबादे वि जधा मम अब्भाइक्खिज्जतस्स अप्पियं एवमन्यस्यापि । एवमन्येष्विप आश्रवद्वारेषु आत्मतुल्यत्वं विभाषितव्यम् ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र १८६, १६०।
- २. चूिण, पृ० १८६ : तं आईं न इहलोकजीवितस्यार्थे कुर्यात्, अण्ण-पाण-वश्य-सयण-पूया-सक्कारहेतुं वा ।
- ३. वृत्ति, पत्र १६० : इहासंयमखीवितार्थी प्रमूतं कालं सुखेन जीविष्यामीत्येतदध्यवसायी वा -- कर्माश्रवलक्षणं न कुर्यात् ।
- ४. चूर्णि, पृ० १८६ : आयो नाम आगमः ।
- ५. वृत्ति, पत्र १६० : आयं कर्माधवलक्षणम् ।
- ६. (क) श्रुणि पृ० १८६ : चर्यं ण कुज्जा, चर्यं णाम सिन्नचयं न कुर्याद्, अन्यत्र धर्मीपकरणं शेष आहारादिवस्तुसञ्खयः सर्वः प्रति-विध्यते, हिरण्य — धान्यादिसञ्चयोऽपि प्रतिविध्यते येनानागते काले जीविका स्यादिति, तं प्रतीस्य भाव-सञ्चयो भवति, कर्मसञ्चय इत्यर्थः ।
  - (स) वृत्ति, पत्र १६० : चयम् उपचयमाहारोपकरणावेर्धनद्यान्यद्विपदचतुष्पदादेवी परिग्रहलक्षणं संचयम्।
- ७. वृत्ति पत्र १६० : सर्वाणि च तानि इन्द्रियाणि च स्पर्शनादीनि तैरिभिनिर्वृतः— संवृतेन्द्रियो जितेन्द्रिय इत्यर्थः, रव ?— 'प्रजासु'— स्त्रीषु, तासु हि पञ्चप्रकारा अपि शब्दादयो विषया विद्यन्ते, तथा चोक्तम्—कलानि वास्पानि · · · · · ।

चूर्णिकार ने पांचों विषयों को विस्तार से समकाया है-

शब्द-स्त्रियों के कलात्मक वाक्य।

रूप-रमणीय गति, अवलोकन आदि ।

रस-चुम्बन आदि।

गंध - जहां रस है वहां गंध अवश्यंभावी है।

स्पर्श - संबोधन, स्तन, उरु, बदन आदि का संसर्ग।

#### १७. सर्वथा बन्धन मुक्त (सब्वओ विष्यमुके)

इसका अर्थ है — सर्वथा बन्धनमुक्त, बाह्य और आभ्यन्तर आसक्तियों से मुक्त, निःसंग, निष्कञ्चन। विष्कार ने इसके दो अर्थ किए हैं — समस्त असमाधियों से मुक्त, सर्वबन्धनों से मुक्त।

## १८. पृथक्-पृथक् रूप से (पुढ़ो)

इसके दो अर्थ हैं -- पृथक्-पृथक् अथवा बहुत ।

#### १६. पीडित (आबट्टती)

चूणिकार के अनुसार इसका अर्थ है—आवर्त्त में फंस जाता है। वृत्तिकार ने इसका अर्थ-पीड़ित होता है, दु:खभाक् होता है-किया है।

#### श्लोक ६:

#### २०. (आदीणवित्ती ......एगंतसमाहिमाहु)

दीनता प्रदर्शित कर जीविका चलाने वाला भी पाप कर लेता है। वह भोजन को प्राप्त नहीं होता तब उसे असमाधि हो जाती है। इस स्थिति को ध्यान में रखकर एकान्त समाधि का निरूपण किया गया है। वस्तु के लाभ से होने वाली समाधि अनैकान्तिक होती है। ज्ञान आदि भाव-समाधि एकान्ततः सुख उत्पन्न करती है।

चूरिणकार ने प्रस्तुत प्रसंग में उत्तराध्ययन ५।२२ का श्लोक उद्धृत करते हुए कथा की ओर संकेत किया है। वह इस प्रकार है—

- १. चुर्णि, पृ० १८६: सर्वेन्द्रियनिव्तो जितेन्द्रिय इत्यर्थः । प्रजाधन्तः इति प्रजाः स्त्रियः, तासु हि पंचलक्खणा विषया विद्यन्ते । शब्दान् स्तावत्—कलानि वाक्यानि विलासिनीनाम्, रूपेऽपि—गता निशा साच्यवलोकितानि, स्मितानि वाक्यानि च सुन्दरीणाम् । एसा अपि चुम्बनादयः यत्र रसस्तत्र गन्धोऽपि विद्यते स्पर्शः सम्बाधन-कुचोध-वदनसंसर्गादयः ।
- २. वृत्ति, पत्र १६० । सबाह्याभ्यन्तरात् सङ्गाद्विशेषेण प्रमुक्तो वित्रमुक्तो नि:सङ्गो मुनि: निष्किञ्चनश्चेत्यर्थ:।
- ३. चूर्णि, पृ० १८६ : सर्वासमाधिवित्रमुक्तः सर्वेबन्धनवित्रमुक्तः ।
- ४. चूर्णि, पृ० १८६ : पुढो णाम पृथक् पृथक् अथवा पुढो स्ति बहुते ।
- पूर्ण, पृ० १८६ : ये प्रकुर्वन्ते हिंसादीनि एतेव्वेव आवर्त्यन्ते ।
- ६ वृत्ति, पत्र १६० : आवर्त्यते —पीड्यते दुःसमाग्मवतीति ।
- ७. (क) चूणि, पृ० १८७ : यावव् दैन्यं तावक् दीन: । कोऽर्थः ? वीण-किवण-वणीमगा वि पावं करेंति ...........वीणसणेण भुंज-तीति आदीणमोजी, सो पुण कताइ अलममाणो असमाधिपत्तो अधेसत्तमाए वि उववञ्जेज्जा ......... द्रव्यसमाधयो हि स्पर्शादि-मुखोत्पावकाः अनेकान्तिकाश्च भवन्ति । कथम् ? अन्यथामेवनादसमाधि कुर्वते । उनते हि—'ते चेव होति दुनखा पुणो वि कालंतर-यसेण ।' ज्ञानाद्यास्तु भावसमाधयः एकान्तेनैव सुखमुत्पादयन्तीह परत्र च एवं मत्वा सम्पूर्णं समाधिमाहुस्तीर्थकराः । (ख) वृत्ति, पत्र १८१ ।

## स्यगडौ १

राजगृह नगर के वैभारिमिरि पर्वत के पास कुछ लोग 'गोठ' आदि के मिथ से एकत्रित हुए। उन्होंने वहां भोजन आदि बना रखा था। एक भिक्षुक भोजन गांगने आया। किसी ने उसे भिक्षा नहीं दी। भिक्षुक रुष्ट हो गया। उसके मन में उन लोगों के प्रति विद्वेष जाग उठा। वह वैभार पर्वत पर चढ़ा और बड़ी-बड़ी शिलाओं को वहां से नीचे ढकेला। वह उन लोगों को मारना चाहता था। संशोगवश वह एक भिला के साथ नीचे फिसला और शिला के नीचे आकर चूर-चूर हो गया। वह रौद्रध्यान के परिणामों में मरकर 'अप्रतिष्ठान' नामक नरक में जाकर उत्पन्न हुआ। र

#### २१. (इस समाधि को) जानने वाला (बुद्धे)

इसके दो अर्थ हैं----

- १. समाधि को जानने वाला ।
- २. चार प्रकार की भावसमाधि ज्ञानसमाधि, दर्शनसमाधि, चारित्रसमाधि और तपसमाधि में स्थित । र

#### २२. विवेक में (विवेगे)

विवेक दो प्रकार का होता है-

- १. द्रव्य विवेक —आहार, वस्त्र, पात्र का प्रमाण करना । जैसे मुनि कुर्कुटी के अंडे के प्रमाण वाले आठ कवल मात्र आहार करे, एक वस्त्र और एक पात्र रखे, आदि ।
- २. भाव विवेक--कषाय, संसार और कर्मों का परित्याग करना, उनसे छुटकारा पाने का प्रयत्न करना है

#### ३३. स्थितात्मा (ठितप्पा)

चूर्णिकार ने इसके स्थान पर 'ठितच्वा' पाठ की व्याख्या की है। अचि का एक अर्थ है—लेक्या। जिसकी अचि स्थित होती है उसे 'स्थिताचि' कहा जाता है। "

#### इलोक ७:

## २४. (सब्दं जनं ....णो करेज्जा)

प्रथम दो चरणों का प्रतिपाद्य है—मध्यस्थ ही संपूर्ण समाधियुक्त होता है। चूहों को मार कर बिल्ली का पोषण करने वाला, एक का प्रिय करता है तो दूसरे का अप्रिय करता है। यह प्रिय और अप्रिय संपादन का प्रसंग समाधि का विध्न है, इसलिए समता-अनुप्रेक्षी प्रिय और अप्रिय के भंभट में न जाए।

समतानुप्रेक्षी वह होता है जिसके लिए न कोई प्रिय होता है और न कोई अप्रिय ।

## २५. दीन (कायर) व्यक्ति (दीणे)

चूर्णिकार के अनुसार दीन का अर्थ है - अनूजित, ऊर्जाशून्य या प्राणशून्य । जो ऐसा होता है वह भोगों को त्याग कर फिर भोगाभिलाधी हो जाता है । चाहने वाला हर व्यक्ति दीन बन जाता है और चाहने पर इब्ट वस्तु नहीं मिलती तब वह दीनतर बन जाता है ।

- १ उत्तराध्ययन, सुखबोधा वृत्ति, पत्र १०७।
- २. चूणि, पृ० १८७ : बुद्ध इति जानको मावसमाधीए चतुव्विधाए द्वितो ।
- ३. चूर्णि, पृ० १८७ : दब्बविवेगी आहारादि अट्ठकुक्कुडिअंडगप्पमाणमेत्तकवलेण, एगे वस्थे एगे पादे, भावविवेगो कसाय-संसार-कम्माणं ।
- ४. चूणि, पृ० १८७ : अचिरिति लेश्या, स्थिता यस्याचिः स भवति ठितच्चा, अवद्वितलेश्य इत्यर्थः ।
- ५. चूर्णि, पृ० १८७: अथवा अन्यस्य प्रियं करोति अन्यस्याप्रियमित्यतः । कोऽर्थः ? नान्यान् घातयित्वा अन्येषां प्रियं करोति, मूषकैः मार्जीरपोषयत् । अथवा प्रियमिति सुखं सर्वसस्यानाम्, तदेषामप्रियं न कुर्यात्, न कस्यचिद् प्रियम्, मध्यस्य एवाऽऽस्यादित्यतः सम्पूर्णसमाधियुक्तो मवति ।
- ६. चूर्णि, पृ० १८७ : बीन इत्यनूर्जितो मोगाभिलाषी, सर्वो हि तर्कुकबीनो भवति, ईप्सितालम्भे स दीणतरः ।

ग्रध्ययन १० : टिप्पण २६-३१

दुत्तिकार के अनुसार जो परीवहों और उपसर्गों के आने पर शिथिल हो जाता है वह दीन है।

#### २६. विश्वण्ण (विसण्णे)

इसका तात्पर्य है कि कोई मुनि कष्टों से घबरा कर विषय भोगों की अभिलाषा करता हुआ। पुनः गृहस्थ बन जाता है अथवा पापर्वस्थ हो जाता है, चर्या में शिथिल हो जाता है।

#### २७. श्लाघा की कामना करने लग जाता है (सिलीयकामी)

श्लोक का अर्थ है -- प्रशंसा, यश । वह शिथिल मुनि यश का अभिलाखी होकर व्याकरण, गणित, ज्योतिष, निमित्तशास्त्र आदि का अध्ययन करता है।

#### श्लोक दः

#### २८. आधाकर्म (आहाकडं)

मूनि के निमित्त बने आहार, उपकरण आदि को आधाकर्म कहा जाता हैं।

चूर्णिकार ने इसका वैकल्पिक अर्थ किया है कि मुनि के लिए कोई वस्तु खरीदी जाती है वह कीतकृत तथा अन्य उद्गम दोष भी आधाकर्म हैं। किन्तु यह अर्थ चिन्तनीय है।

आधाकमं अविशुद्धिकोटि का दोव है और कीतकृत विशुद्धिकोटि का दोव है। इसलिए दोनों एक कोटि के नहीं हो सकते।

#### २१. कामना करता है (णिकासमीण)

इसका संस्कृत रूप है---'निकामयमानः' । इसका अर्थ है --अत्यधिक कामना करना, प्रार्थना करना ।'

चूिंगिकार ने इसका वैकल्पिक अर्थ —िनमंत्रण-पिंड को स्वीकार करने वाला किया है । री

#### ३०. उसकी गवेषणा करता है (णिकामसारी)

जो आधाकमं आदि की या उसके निमित्तभूत निमंत्रण आदि की गवेषणा करता है वह निकामसारी कहलाता है।

## ३१. असंयम की एषणा करता है (विसण्णमेसी)

जो पार्श्वस्थ, अवसम्न और कुशील व्यक्ति संयम की चर्या में शिथिल हो गए हैं, उनके मार्ग की गवेषणा करने वाला विषण्णैषी होता है। यहां विषण्ण का अर्थ है →असंयम । जो असंयम की गवेषणा करता है वह सफेद कपड़े को पहनने वाले की तरह दीन होता जाता है, क्योंकि हव सफेद कपड़ा प्रतिदिन मिलन होता जाता है। असंयम की एषणा करने वाला भी प्रतिदिन मिलन

- १. वृत्ति, पत्र १६१ : परीसहोपसर्गेस्तर्जितो बीनभावमुपगम्य ।
- २. चुर्गि पृ० १८७ : विस॰णे ति गिहत्यीमूतो पासत्थीमूतो वा, अयं तु पाइर्वेधिकृतः, पूषा-—सत्काराभिलाषी वस्त्र-पात्राविभिः यूजनं स्व इच्छति ।
- वृत्ति पत्र १६१ : श्लाघामिलावी च व्याकरणगणितक्योतिषनिमित्तशास्त्राण्यधीते कश्चिविति ।
- ४. चूर्णि, पृ० १८७ : आद्याय कडं अधाकडं, आधाकमेंत्यर्थः । अयवा अन्यान्यपि जाणि साधुमाद्याय कीतकडावीणि कियन्ते ताणि अधाकशाणि वर्षति ।
- ५. (क) चुणि पृ० १८७ : अधिकं कामयते तिकामयते, प्रार्थयतीत्यर्थः ।
  - (स) वृत्ति, पत्र १६१ : निकामम् अत्यर्थं यः प्रार्थयते स निकाममीणेत्युच्यते ।
- ६. चूर्णि, पृ० १८७ : अथवा शियायणा णिमंतणा जो तं शिमंतणं गेण्हति सो 'शियायमीणे' ।
- ७. (क) चूर्णि, पृ० १८७ : जो पुण आधाकम्मादीणि णिकामाइं सरति सुमरइ ति निगच्छिति गवैषतीत्यर्थः ।
  - (स) वृत्ति, पत्र १६१ : निकामम् अत्यर्थं आधाकर्मावीनि तिमिन्तिं नियन्त्रणावीनि वा सरति चरति तच्छीलश्च ।

श्रहेययनं १० : टिप्पण ३२-३७

होता जाता है।

#### ३२. (इस्थीसु सत्तो ..... पकुटवमाणो)

इन दोनों चरणों का प्रतिपाद्य है कि मनुष्य में पहले काम की प्रदृत्ति होती है और वह काम की दृत्ति ही परिग्रह के संचय की प्रेरक बनती है। पहले काम और काम के लिए परिग्रह—यह सिद्धान्त फलित होता है।

प्रस्तुत सूत्र के प्रथम अध्ययन के २, ३ श्लोक से यह तिद्धान्त फलित होता है कि पहले परिग्रह और परिग्रह के लिए हिंसा।
पूरा कम इस प्रकार बनता है —पहले काम, काम के लिए परिग्रह और परिग्रह के लिए हिंसा।

#### श्लोक हः

## ३३. जन्मान्तरानुयायी वैर में गृद्ध हो (वेराणुगिद्धे)

जिन-जिन प्रवृत्तियों से मनुष्य दूसरों को परिताय देता है, वह उनके साथ देर का अनुबंध करता है। वह वैर सैंकड़ों जन्मों तक उसका पीछा नहीं छोड़ता। व्यक्ति इस प्रकार के वैर में गृद्ध हो जाता है, उसका अनुबंध करता ही रहता है।

#### ३४. संचय (णिचयं)

इसका अर्थ है--पाप-कर्म का संचय ।

चूर्णिकार ने 'आरंभसत्ता णिचयं करेंति'—यह पद मान कर 'णिचय' का अर्थ--हिरण्य, सुवर्ण आदि द्रव्यों का संचय--किया है । इस द्रव्य संचय से वह व्यक्ति आठ प्रकार के कर्मों का संचय करता है ।

# ३४. विषम और दुःखप्रद स्थान को (दुहमट्टदुग्गं)

इसमें तीन शब्द हैं -- दुःख, अर्थ और दुर्ग । इस पद का संयुक्त अर्थ है -- ऐसे दुःखप्रद स्थान जो यथार्थरूप में विषम हों, दुरुत्तर हों। '

## ३६. मेधावी मुनि (मेघावि)

चूर्णिकार ने इसका अर्थ संपूर्ण समाधि के गुणों को जानने वाला किया है। वृत्तिकार ने इसके दो अर्थ और किए हैं— विवेकी, मर्यादावान्।

## इलोक १०:

#### ३७. सोचकर बोलने वाला (णिसम्मभासी)

इसका अर्थ है-अामे-पीछे की समीक्षा कर बोलने वाला, सोचकर बोलने वाला।

- १. (क) चूर्णि, पृ० १८७, १८८: पासत्थोसण्ग-कुसीलाणं विसण्णाणं संयमोद्योगे मार्गं गवेषति विषीदति वा, येन संसारे विसण्णो भवत्यसंयम इति तमेषतीति विषण्णोबी, तधा तधा दीणभावं गच्छति शुक्लपटपरिभोगवत्, परिभुज्ज-माणशुक्लपटवद् मलिनीभवत्यसौ ।
  - (स) वृत्ति, पत्र १६२ : पार्श्वस्थावसम्बर्शिलानां संयमोद्योगे विषण्णानां विषण्णभावमेषते, सदनुष्ठानविषण्णतया संग्रारपञ्जाबसन्नी भवतीति यावत् ।
- २ वृत्ति, पत्र १६२ : येन केन कर्मणा—परोपतापरूपेण वैरमनुबध्यते जन्मान्तरशतानुवाधि भवति तत्र पृद्धो वैरानुगृद्धः ।
- ३. वृत्ति, पत्र १६२ : निचयं--द्रव्योपचयं तन्निमित्तापावितकर्मनिचयं वा ।
- ४. चूर्णि, पृ० १८८ : णिचयं करेंति, हिरण्ण-सुवण्णादीदव्वणिचयं । दव्वणिचयदोसेणं अटुविधकम्मणिचयं ।
- ४. वृत्ति, पत्र १६२ : दुःखयतीति दुःखं —नरकावियातनास्थानमर्थतः परमार्थतो 'दुर्गं' विषयं दुश्तरम् ।
- ६. चूणि पृ० १८८ :सम्पूर्णं समाधिगुणं जानानः ।
- ७. वृत्ति, पत्न १६२ : मेधावी —विवेकी मर्यादावान् वा सम्पूर्णसमाधिमुणं जानानः ।
- ६ (क) चूर्णि, पृ० १८६ : णिसम्मभासी णाम पूर्वापरसमीक्षमाधी ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र १६२ : 'निशम्य'---अवगम्य पूर्वोत्तरेण पर्यालोच्य माधको भवेत् ।

**ध्रध्ययन** १० : टिप्पण ३८-४०

#### ३८. हिंसायुक्त कथा न करे (हिंसण्यितं वा ण कहं करेडजा)

मुनि हिंसायुक्त कथा न करे अर्थात् ऐसा बाद न करे जो अपने लिए या दूसरे के लिए या दोनों के लिए बाधक हो।

चूणिकार और वृत्तिकार ने हिसान्वित वचन के रूप में कुछ उदाइरण प्रस्तुत किए हैं — खाओ, पीओ, मोज करो, मारो, पीटो, छेदो, प्रहार करो, पकाओ आदि। '

वास्तव में 'कथां का अर्थ वचन या भाषण न होकर यहां उसका अर्थ 'वाद' होना चाहिए । स्थानांग सूत्र में कथा के चार प्रकार बतलाए हैं---आक्षेपणी, विक्षेपणी, संवेदनी, निर्वेदनी ।' इनमें 'विक्षेपणी कथा' खंडन-मंडन से सम्बन्धित है । उसके चार प्रकार हैं'---

- १. स्वमत का प्रतिपादन कर परमत का प्रतिपादन करना।
- २. परमत का ,, ,, स्वमत का ,, ,, ।
- ३. सम्यक्वादका ,, ,, मिथ्यावादका ,, ,, ।
- ४. मिथ्यावाद का ,, ,, सम्यक्वाद का ,, ,, ।

संडन-मंडन रूप चर्चा के लिए कया और वाद शब्द प्रचलित रहे हैं। न्याय परंपरा में कथा के तीन भेद किए हैं — वाद, जल्प और वितंडा। जैन परंपरा भी 'वाद' के अर्थ में कथा का प्रयोग स्वीकार करती है। प्रस्तुत श्लोक में 'कथा' शब्द वाद के अर्थ में प्रयुक्त है। मुनि ऐसा 'वाद' न करे जिसमें हिंसा की संभावना हो।

#### इलोक ११:

#### ३६. आधार्म की (आहाकडं)

आठवें श्लोक में भी 'आधाकर्म' आहार का निषेध किया गया है। उसका पुनः निषेध पुनरुक्त जैसा लगता है, किंतु प्रस्तुत श्लोक में इसका पुनः उल्लेख विशेष प्रयोजन से किया गया है।

मुनि घर-घर आहार के लिए घूमता है। निर्दोष आहार की प्राप्ति सुलभ नहीं होती। कुछ उपासक दया के वशीभूत होकर मुनि के लिए आहार बना देते हैं। किन्तु निर्दोष आहार की एषणा करने वाला मुनि आहार न मिलने पर भी अपने लिए बनाए आहार की कामना नहीं करता। यह भी एक तपस्या है। वह भूखा रहकर उपवास कर लेता है, पर सदोष आहार ग्रहण नहीं करता। शरीर को धुनने का यह एक उपाय है। इसी प्रसंग में इसका पुन: उल्लेख हुआ है।

#### ४०. प्रशंसा और समर्थन न करे (संथवेज्जा)

चूर्णिकार का कथन है कि जो मुिन आधाकर्म की कामना करते हैं, उनके साथ आना-जाना, उनके इस कार्य की प्रशंसा करना या उनके साथ परिचय करना— मुिन यह न करें।

वृत्तिकार के अनुसार जो मुनि आधाकर्म की कामना करते हैं उनके साथ संपर्क करना, उनको दान देना, उनके साथ रहना, उनसे बातचीत करना — इन सारी प्रवृत्तियों से उनका समर्थन न करे, उनकी प्रशंसा न करे। इसका सारांश है कि उन

- (ख) वृत्ति, यत्न १६२।
- २. ठाणं ४।२४६ : चउन्विहा कहा पण्णत्ता, तं जहा--अवसेवणी, विक्लेवणी, संवेधणी, णिस्वेदणी ।
- ३. ठाणं ४:२४८: विक्लेवणी कहा चउव्विहा पण्णत्ता, तं जहा—ससमयं कहेड, ससमयं कहिता परसमयं कहेड, परसमयं कहेता ससमयं ठावइता मर्वात, सम्मावायं कहेड, सम्मावायं कहेता मिच्छावायं कहेड, मिच्छावायं कहेता सम्मावायं ठावइता भवति ।
- ४. चूर्णि, पृ० १८८ : ये चैनं (औद्देशिकम्) कामयन्ति न तैः पार्श्वस्थाविधिरागमणगमावि तस्त्रशंसावि संस्तवं च कुर्यात् ।

१. (क) चूर्णि, पृ० १८८ : हिसया अन्विता (हिसान्विता) । कथ्यत इति कथा । कथं हिसान्विता ? तस्माद् अश्लोत पियत खादत मोदत हमत निहमत ख्रिन्दत प्रहरत पचतेति ।

ग्रर्ध्ययन १० : टिप्पण ४१-४४

मृनियों के साथ परिचय न करे।

संस्तव के मुख्य रूप से दो अर्थ होते हैं ---स्तुति और परिचय । संस्तव दो प्रकार का होता है ---संवास संस्तव शौर वचन संस्तव अथवा पूर्व संस्तव और पश्चात् संस्तव ।

विशेष विवरण के लिए देखें — उत्तराध्ययन १४।१ का टिप्पण।

#### ४१. स्थूल शरीर की (उरालं)

चूर्णिकार ने इसका अर्थ औदारिक शरीर किया है। वृत्तिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं ---

- १. औदारिक शरीर।
- २. अनेक भवों में संचित-कर्म ।

#### ४२. अपेक्षा न रखता हुआ (अणवेक्लमाणे)

मुनि यह न सोचे कि तपस्या के द्वारा मैं दुर्बल हो जाऊंगा, मेरा शरीर क्वश हो जाएगा, इसलिए मुफे तपस्या नहीं करनी चाहिए । मैं दुर्बल हूं, मैं तपस्या कैसे कर सकता हूं ? मुनि इस प्रकार न सोचे । वह शरीर को याचित उपकरण की भांति मानकर उसके साथ वैसा ही व्यवहार करे । उसे तपस्या के द्वारा धुन डाले ।\*

जैन आगमों में शरीर को धुनने की बात बहुत बार कही गई है। इसका प्रयोजन यह है कि शरीर को धुनने की प्रवृत्ति से कर्म भी धुने जाते हैं, उनका भी अपनयन होता है। कर्मों का अपनयन ऊर्ध्वारोहण का उपक्रम है।

#### ४३. स्रोत को (सोयं)

इसका अर्थ है - स्रोत । गृह, कलत्र, धन तथा प्राणातिपात आदि आस्रव - ये सारे असमाधि के स्रोत हैं।

#### इलोक १२:

## ४४. एकत्व (अकेलेपन) की (एगसं)

एकत्व का अर्थ है —अकेलापन। साधक यह साचे कि न मैं किसी का हूं और न मेरा कोई है।

एक्को मे सासओ अप्पा णाण-दंसणसंजुतो । सेसा मे बाहिरा भावा सन्वे संजोगलक्खणा ॥

—ज्ञान और दर्शन से संयुक्त साक्ष्यत आत्मा ही मेरा अपना है, क्षेत्र संयोग (वियोग) लक्षण वाले सारे पदार्थ पराए हैं, बाह्यभाव हैं।

वृत्तिकार ने एकत्व का अर्थ --असहायत्व किया है । मुनि यह सोचे कि यह संसार जन्म, मरण, जरा, रोग और शोक से

- १. वृत्ति, पत्र १६३: तथाविधाहारादिकं च 'निकामयतः'—निश्चयेनाभित्तवतः पार्श्वस्थादीस्तत्सम्पर्कदानप्रतिग्रहसंवाससम्भाषणादिभिः न संस्थापयेत्—नोपवृंहयेत् तैर्वा साधै संस्तर्वं न कृपादिति ।
- २. चूर्णि, पृ० १८८ : उरालं णाम औदारिकशरीरं ।
- ३. वृत्ति, पत्र १६३ : 'उरालं ति औदारिकं शरीरं ………यदि वा 'उरालं' ति बहुजन्मान्तरसङ्खितं कर्म ।
- ४. (क) चूर्णि, पृ० १८८ : अनवेक्षनाण इति नाहं दुर्बल इति कृत्वा तपो न कर्तव्यम्, दुर्बलो वा भविष्यामीति, याचितोपस्करमिव व्यापारशेदिति, तन्निविशेषां अनपेक्षमाणः ।
  - (स) वृत्ति, पत्र १६३ : तर्हिमश्च तपसा धूयमाने कृशीभवति शरीरके कढाचित् शोकः स्यात् तं त्यश्स्या याचितोपकरणवदनुप्रेक्ष-माणः शरीरकं धुनीयादिति सम्बन्धः ।
- ४. चुणि, पृ० १८८ : असमाधि श्रवतीति श्रोतः, तिद्धं गृह-कलत्र-धनावि, प्राणातिपातावीनि वा श्रोतांसि ।
- ६. चुणि, पृ० १८८: एकभाव एकत्वम्, नाहं कस्यचिद् ममापि न कश्चिविति ।
- ७. संस्तारक पौरवी, गाथा ११।

आकुल-व्याकुल है। अपने कर्मों का फल भोगने वाले प्राणियों को यहां कोई भी त्राण नहीं दे सकता, उनकी सहायता नहीं कर सकता। इस संसार में सब असहाय हैं।

#### ४५. एकत्व मोक्ष है (एतं पमोक्खे)

एकत्व की साधना से मोक्ष से प्राप्ति होती है। यहां कारण में कार्योपचार कर एकरव को ही मोक्ष कह दिया गया है। चूर्णिकार ने विकल्प में 'एतं' से ज्ञान आदि समाधि को ग्रहण किया है।

#### ४६. सत्यरत (सच्चरए)

चूर्णिकार के अनुसार इसके दो अर्थ हैं ---

- १. सत्य में रत ।
- २. संयम में रत।

प्रस्तुन क्लोक के तीसरे-चौथे चरण की व्याख्या में वृत्तिकार ने दो विकल्प प्रस्तुत किए हैं 🕒

- १. एकत्व भावना का अभिप्राय ही प्रमोक्ष है, सत्य है, प्रधान है, अकोधन है, सत्यरत है और तपस्यायुक्त है।
- २. जो व्यक्ति तपस्वी है, अक्रोधन है, सत्यरत है, वही प्रमोक्ष है, सत्य है और प्रधान है।

#### श्लोक १३:

## ४७. नाना (उच्चावएसु)

इसमें दो शब्द हैं—उच्च और अवच । चूर्णिकार और दृत्तिकार ने इसका संयुक्त अर्थ अनेक प्रकार का—िकया है। दैकिलिपक रूप में उच्च का अर्थ है—उत्कृष्ट और अवच का अर्थ है—जयन्य।

## ४८. मध्यस्थ (ताई)

हमने इसका संस्कृत रूप 'तादृग्' किया है। द्वतिकार ने इसका रूप 'त्रायी' देकर इसका अर्थ त्राणभूत किया है। चूणिकार ने इसके स्थान पर 'ताया' शब्द मानकर त्राता अर्थ किया है। "

तादृग् का अर्थ है—वैसा, ऐसा व्यक्ति जो विशेष प्रकार का आचरण करता है। इसी आधार पर हमने इसका अर्थ-समान रूप से बरतने वाला, मध्यस्थ रहने वाला किया है।

इसका संस्कृत रूप 'तायी' भी किया जाता है। विशेष विवरण के लिए देखें — दसवेआ लियं ३।१ का टिप्पण ।

- १ वृत्ति, यत्र १६३: एकत्वम् —असहायत्वमित्रार्थयेद् —एकत्वाध्यवसायी स्यात् तयाहि —जन्मजरामरणरोगशोकाकुले संसारे स्वकृतकर्मणा विलुप्यमानानामशुभतां न कश्चिस्त्राणसमर्थः सहायः स्यात् ।
- २. चूर्णि, पृ० १८६ : जं चेव एतं एकस्वं एस चेव पमोक्खो, कारणे कार्योपचारादेव एव मोक्षः, भृतं मोक्षो पमोक्खो, सत्यश्चायम् । अथवा ज्ञानादिसमाधिप्रमोक्षम् ।
- ३ चूणि, पृ० १८६ : सत्यो णाम संयमो अननृतं वा, सत्ये रतः सत्यरतः ।
- ४. वृत्ति, पत्र १६३ ।
- ५. (क) चूर्णि, पृ० १८६: उच्चावएहि उच्चावया हि अनेकप्रकाराः शब्बाबयः, अधवा उच्चा इति उत्कृष्टा , अवचा जधन्याः, शेवा मध्यमाः।
  - (स) वृत्ति, पत्र १६३ : उच्चावचेषु—नानारूपेषु विषयेषु यदि बोच्चा—उत्कृष्टा अवसा—अधन्याः ।
- ६. वृत्ति, पत्न १६३ : 'त्रायी' अपरेषां च त्राणमूतः ।
- ७. चूर्णि, पृ० १८६ : त्रायत इति त्राता ।

**ब्रा**च्यमन १० : टिप्पण ४६-५४

#### ४६. सेवन .....करने वाला (संसयं)

इसका संस्कृतरूप है-संश्रयन् । इसका अर्थ है-सेवन करता हुवा ।

#### ५०. (ण संसयं भिक्ख् समाहिपत्ते)

इस पद का अर्थ दो प्रकार से किया जा सकता है-

- १. विषयों का सेवन न करने वाला भिक्षु समाधि को प्राप्त होता है।
- २. समाध-प्राप्त भिक्षु नानारूप विषयों का सेवन नहीं करता ।

#### श्लोक १४:

### ५१. अरति और रति को (अरति रति)

अरित और रित सापेक्ष शब्द हैं। संयम में रमण न करना अरित और असंयम में रमण करना रित है। अठारह पापों में यह एक पाप है, इसलिए इस पर विजय पाना मुिन के लिए अपेक्षित है।

## ५२. तृण आदि के स्पर्श (तणादिफासं)

चूर्णिकार ने तृणस्पर्श से काष्ठ-संस्तारक, इक्कड नामक घास तथा समाधिमरण में प्रयुक्त की जाने वाली सामग्री का ग्रहण किया है।

दृत्तिकार ने आदि शब्द से ऊंची-नीची भूमि का ग्रहण किया है। "

## ५३. सुगन्ध और दुर्गन्ध में (सुविभ च दुविभ च)

सुरिभ का अर्थ है — सुगंध और दुब्भि का अर्थ है — दुर्गन्ध । सुरिभ से इष्ट-विषयों का और दुब्भि से अनिष्ट विषयों का ग्रहण किया गया है।'

## क्लोक १५:

#### ४४. वाणी से संयत (गुत्ते वइए)

चूणिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं—(१) मीनी (२) संयतभाषी । इस पद का तात्पर्य यह है कि जो मुनि मीन जती है या आवश्यकतावण संयत वाणी का प्रयोग करता है वह समाधि को प्राप्त होता है।

वृत्तिकार ने भी इसके दो अर्थ किए हैं —(१) जो वाणी में या वाणी से संयत है अर्थात् मौनव्रती है (२) जो विचारपूर्वक केवल धर्म संबंधी बात करता है ।\*

किन्तु इसका मूल अर्थ ही मौन ही होना चाहिए।

- १. (क) चूर्णि, पू० १८६: 'श्रि सेवायाम्' न संश्रयमानः असंश्रयमानः ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र १६४ : संश्रयतीत्यर्थः ।
- २. वृत्ति, पत्र १६३, १६४।
- ३. चूणि, पृ० १८६ : तणादिकासं ति, तणकासमाहणेण कट्टतंभारग-इक्कडा य समाधिसमाओ गहियाओ ।
- ४. बृत्ति, पत्न १६४ : तृणादिकान् स्पर्शनगंदग्रहणान्निस्नोन्नतभूप्रदेशस्पर्शाश्च ।
- ५. च्णि, पृ० १८१ : सुब्भि-दुब्भिगहणेण इट्टा-ऽणिटुविसया गहिता ।
- ६. चूणि, पृ० १८६ : भौनी वा समिते वा भाषते, भावसमाधिपते भवति !
- ७. वृत्ति, पत्र १९४ : वाचि वाचा वा वागुप्तो —शौत्रव्ञती सुपर्यालीचितवर्षसम्बन्धभाषी वा ।

श्रध्ययन १० : टिप्पण ५५-५८

#### ५५. विशुद्ध लेश्या के साथ (लेसं समाहट्ट्)

जन परंपरा में छह लेक्याएं मान्य हैं— कृष्ण, नील, कापीत, तेजस्, पद्म और शुक्ल । इनमें प्रथम तीन अशुभ हैं और शेष तीन शुभ । मुनि अशुभ लेक्याओं का परिहार कर शुभ लेक्याओं को स्वीकार करे।

समाहृत्य का अर्थ है-स्वीकार करके ।

## ५६. गृहस्यों के साथ एक स्थान में न रहे (सम्मिह्सभावं पजहे पजासु)

चूर्णिकार ने सम्मिश्रीभाव के तीन अर्थ किए हैं ---

- (१) (स्त्रियों या गृहस्थों के साथ) एक स्थान में रहना।
- (२) उनके साथ जाने आने रूप परिचय करना ।
- (३) उनके साथ स्नेह करना ।

दृत्तिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं - "

- (१) पचन-पाचन आदि गृहस्थोचित प्रवृत्ति करना ।
- (२) स्त्रियों के साथ मेल-मिलाप करना ।

प्रजा शब्द के दो अर्थ हैं---स्त्री अथवा गृहस्थ।

#### इलोक १६:

#### ५७. अभियात्मवादी (अकिरियाता)

चूर्णिकार इस प्रसंग में किसी दर्शन-विशेष का उस्लेख नहीं करते । वे केवल इतना ही उल्लेख करते हैं कि जो अशोभन क्रियावादी है या जिनके दर्शन में आत्मा को अक्रिय माना है, वे निश्चित ही अक्रियात्मवादी हैं ।'

जो दर्शन आस्मा को अफिय मानता है वह अफियात्मवादी है। वृत्तिकार ने सांख्य दर्शन को अफियात्मवादी माना है। सांख्य आत्मा को सर्वे क्यापी और निष्क्रिय मानते हैं। 'अकर्ता निर्गुणो भोक्ता, आत्मा कपिलदर्शने'---कपिल (सांख्य के पुरस्कर्ता) के दर्शन में आत्मा अकर्त्ता, निर्गुण और भोक्ता है। वे मानते हैं कि आत्मा अमूर्त है, सर्वे क्यापी है, इसीलिए वह अकर्त्ता है।

## ४८. धुत (धुतं)

चूर्णिकार ने 'धुत' का अर्थ वैराग्य अौर दृत्तिकार ने मोक्ष किया है। धुत समाधि की साधना पद्धति है। बौद्धों में तेरह धुत प्रतिपादित हैं — पांशुकूलिकांग, त्रैचीवरिकांग आदि आदि। ये सारे धुतांग क्लेशों को क्षीण करने में सहायक होते हैं। 'धुत' का शाब्दिक अर्थ है – धुन डालना। इसका पारिभाषिक अर्थ है — क्लेशों को धुन डालने की पद्धति। बौद्ध साधना पद्धति में इन धुतों का

- १. (क) चूर्णि, पृ० १-६ : तिष्णि (अपसत्थाओ) लेस्ताओ अवहट्टू तिष्णि पसत्थाओ उपहट्टु ।
  - (स) वृत्ति पत्र १६४ : शुद्धां 'लेश्यां' --तेजस्यादिकां 'समाहृत्य'--- उपादाय अशुद्धां च कृष्णादिकामयहृत्य ।
- २. चूर्णि, पृ० १८ : प्रजा गृहस्याः तैः सन्मिश्रीभावं पजहे । सन्मिस्सिभावो णाग एगतो वास: आगमण-गमणाइसंभवो स्तेहो वा ।
- ३. वृत्ति, पत्न १६४ : पचनपाचनादिकां क्रियां कुर्वन् कारयंश्च गृहस्यै: सम्मिश्रमावं भक्षते, यदि वा-प्रजाः-स्त्रियस्तासु तासिर्वा यः सम्मिश्रीभावः ।
- ४. (क) चूर्णि, पृ० १८६: प्रजायन्तः प्रजाः स्त्रियः अथवा ..... प्रजा गृहस्थाः ।
  - (स) वृत्ति, पत्र १६४।
- ४ चूणि, पृ० १६०: अशोभनिकधावादिन: पारतम्त्र्या क्रियावादिन: अक्रियाता, अक्रियो वाऽऽस्मा येखां (ते) निश्चितमेव अक्रियारमान: ।
- ६ वृत्ति, पत्र १६४: ये केचन अस्मिन् लोके अकिय आत्मा शेषामभ्युपममे तेऽकियात्मान:—साङ्ख्याः, तेषां हि सर्वेच्यापित्वादात्मा निष्कियः पठयते .....
- ७ चूर्णि पृ० १६० : ध्तं नाम वैराग्यम ।
- म. यृत्ति, पत्र १६२ : धृतं मोक्षम् ।

विस्तृत वर्णन प्राप्त होता है। इनके ग्रहण की विधि, इनके भेद-प्रभेद, गुण आदि का विस्तार से कथन किया गया है।

आचारांग के छठे अध्ययन का नाम 'धुत' है। वहां दश धुतों का निर्देश हैं ---

- १. स्वजन परित्याग धुत ।
- २. कर्म परिस्थाग धुत ।
- ३. उपकरण परित्याग धुत ।
- ४. शरीरलाघव धृत ।
- ५. संयम धुत ।
- ६. विनय घुत ।
- ७. गौरव-त्याग धृत ।
- तितिक्षा धुत ।
- ६. धर्मोपदेश धुत ।
- १०. कथायपरित्याग धुत ।

चूणिकार ने शाक्यों के नाम से बारह धुतगुणों का उल्लेख मात्र किया हैं, जबकि विशुद्धिममा में तेरह धुतों का उल्लेख है।

#### क्लोक १७:

# प्रह. छन्द (अभिप्राय) नाना प्रकार के (पुढ़ो छंदा)

'पुढो' का अर्थ है--अनेक प्रकार के और 'छंद' का अर्थ है-अभिप्राय। संसार में मनुष्यों के अभिप्राय अनेक प्रकार के होते हैं। अनेक प्रकार के मतवाद उन्हीं के परिणाम हैं।

#### ६०. नानावाद (पुढोवादं)

इसमें दो शब्द हैं—पुढ़ो—पृथग् और वादं—वाद या मत । चूर्णिकार ने 'पुढ़' और 'उवादं'—ये दो शब्द मानकर 'उवादं' के दो अर्थ किए हैं। एक अर्थ है—ग्रहण करना और दूसरा है—दृष्टि ।

इसी प्रसंग में उन्होंने नाना प्रकार की दृष्टियों (वादो) का उल्लेख किया है।

कुछ आत्मवादी हैं, कुछ अनात्मवादी हैं। कुछ आत्मा को सर्वगत मानते हैं। कुछ आत्मा को नित्य और कुछ अनित्य, कुछ कर्ता और कुछ अकर्ता, कुछ मूर्त और कुछ अमूर्त, कुछ कियावान् और कुछ निष्क्रिय मानते हैं। कुछ सुखवाद में विश्वास करते हैं और कुछ दु, खवाद में। कुछ शौचवादी हैं और कुछ अशौचवादी, कुछ हिंसा से मोक्षप्राप्ति मानते हैं और कुछ स्वगं मानते हैं।

इतना ही नहीं, एक ही अनुशास्ता को मानने वाले व्यक्तियों में भी भिन्न-भिन्न मत होते हैं। कुछ (बौद्ध) यून्यवाद की प्रज्ञा-पना करते हैं और कुछ अनिर्वचनीयवाद का प्रतिपादन करते हैं, जैसे – पुद्गल है, मैं नहीं कर सकता कि पुद्गल नहीं है। जो मैं कहता हूं, वह मैं कह सकता हूं —यह भी अनिर्वचनीय है। अवचनीय अवचनीय ही है, केवल स्कन्ध मात्र ही है।

वैशेषिक मतानुषायी नौ तस्व स्वीकार करते हैं । उनमें भी कुछ दश तस्व मानते हैं ।

सांख्य इन्द्रियों को सर्वगत मानते हैं।

- १. विशुद्धिमसा, साग १, पृ० ६०-५० ।
- २. आयरो, पृ० २३२-२६२ ।
- ३. चूर्णि, पृ० १६० : यथा शाक्या द्वादश धृतगुणान् स्वते ।
- ४. च्रुणि, पृ० १६० : पृथक् पृथक् खन्दाः, नानाखन्दा इत्यर्थः ।

इस प्रकार विश्व में अनेक दृष्टियां प्रचलित हैं।

#### ६१. (जातस्स बालस्स ....)

इन दो चरणों का अर्थ है—नवोत्पन्न शिशु का शरीर जैसे बढ़ता है वैसे ही असंयमी मनुष्य का वैर बढ़ता है। यह अर्थ चूणि द्वारा सम्मत है। वह इस प्रकार है— उन्काल उत्पन्न बच्चे के देह के दुकड़े-दुकड़े कर (अपने लिए सुख उत्पन्न करते हैं।) इस प्रकार परोपधात करने वाले उन असंयमी व्यक्तियों का (जन्म-जन्मान्तर तक चलने वाला) वैर बढ़ता है।

वृत्तिकार का यह अर्थ संगत नहीं लगता । चौथे चरण में वैर के बढ़ने का कथन है और तीसरे चरण में उपमा से उस वृद्धि को समभाया है । बच्चे को मारने की बात यहां प्रसंगोपात्त नहीं है ।

यहां वैर का अर्थ कर्म है। वैर से उत्पन्न होता है उसे भी वैर ही कहा जाता है। जैसे वेर वैरियों के लिए दु:खदायी होता है वैसे ही कर्म भी दु:खदायी होता है। जैसे बच्चे का शरीर जन्म काल से निरन्तर बढ़ता है, वैसे ही अविरत मनुष्य के निरंतर कर्म वृद्धि होती है। अविरत मनुष्य वस्ता में निश्चल खड़ा हो जाता है, फिर भी उसके कर्म का बंध होता रहता है।

यह अर्थ-भेद 'पकुटन' शब्द के कारण हुआ हो ऐसा लगता है। चूणिकार ने इसका अर्थ—विशेषरूप से बढ़ाता हुआ, समय के साथ-साथ बढ़ाता हुआ, (प्रकर्षण कुर्वन्—अनुसामिधकी बृद्धि) किया है। वृत्तिकार ने इसका अर्थ— खंड-खंड करके (खण्डणः कृत्वा) किया है। यह अर्थ 'पिकच्च' शब्द का हो सकता है, किन्तु यह शब्द यहां प्रयुक्त नहीं है।

अतः चूर्णिकार द्वारा सम्मत अर्थ ही उपयुक्त लगता है।

गर्भ में उत्पन्न होते ही बालक की वृद्धि प्रारंभ हो जाती है। जब वह गर्भ से बाहर आता है, वहां से प्रारम्भ कर जब तक वह पूर्ण प्रमाणोपेत नहीं हो जाता तब तक बढ़ता जाता है। शरीर वृद्धि के चार कारण हैं—

- **१.** काल ।
- २. क्षेत्र ।
- ३. बाह्य उपकरण-भोजन, रसायन-सेवन आदि !
- ४. आत्म-सान्निध्य--आन्तरिक योग्यता ।
- यह चूर्णिकार का अभिमत है।
- १. चूणि, पृ० १६० : पुढोबादं उपादीशंत इति उपादाः ग्रहा इत्यर्थः अथवा उपादा हिटः । तद्यथा—केषाञ्चिदात्माऽस्ति केषाञ्चित्नास्ति, एवं सर्वगतः नित्यः अनित्यः कत्तां अकत्तां मूर्तः अमूर्तः कियावान् निष्कियो वा, तथा केचित् सुखेन धर्ममिन्छन्ति केचिद् दुःखेन, केचित् शौचेन केचिदन्यथा, केचिदारम्भेण, केचिन्नश्रेयसिमन्छन्ति, केचिदभ्युदयमिन्छन्ति । एकस्मिन्निप तावन्छास्तिर अन्येऽन्यथा प्रशापयन्ति, तद्यथा—श्रुत्यता, अत्थि पोगाले, णो भणामि
  णित्य त्ति पोगाले, जं पि भणामि तं पि भणामीत्यवचनीयम्, अवचनीयं एव अवचनीयः, स्कन्धमात्रमिति । वैशेषिकाणामिप-अन्येषां न (१) द्रव्याणि नर्वद, अन्येषां दश दशैव । सांख्यानामिप— अन्येषां इन्द्रियाणि
  सर्वगतानि ।
- २. चूर्णि, पृ० १६० : यथा तस्य (बालस्य) अनुसामविकी शरीरवृद्धिः।
- ३. ब्ति, पत्र १६४: 'जातस्य'— उत्पन्नस्य, 'बालस्य'— अज्ञस्य, सदसद्विवेकविकलस्य सुर्खेषिणो 'देह'— शरीरं 'यकुव्व' ति सण्डशः कृत्वाऽऽत्मनः सुखमुत्पादयन्ति, तदेवं परोपघातिकयां कुर्वतोऽसंयतस्य कुतोऽप्यनिवृतस्य जन्मान्तरशतानुबन्धि वैरं परस्परोपमर्देकारि प्रक्रवेण वर्धते ।
- ४. चूर्णि, पृ० १६० : वैरं प्रवर्द्धते कर्म, वैराज्जातं वैरम्, यथा वैरं दुःखोत्पादकं वैरिणां एवं कर्मापि । यद्यप्याकाशे निश्चल उपतिष्ठते-ऽविरतस्तथाऽभ्यस्य कर्म बध्यत एव ।
- ४. चूर्णि, पृ० १३० : निषेकात् प्रभृतिरारभ्य शरीरवृद्धिर्भवित, यावद् गर्भान्निःसृतः, आबाल्याच्च प्रवद्धंते यावत् प्रभाणस्थो जातः । शरीरवृद्धिरिह कालक्षेत्र-बाह्योपकरणात्मसान्तिध्यायत्ताः।

#### मध्ययन १० : टिप्पण ६२-६५

#### इलोक १८:

<u>ጸ</u>ጹ፫

## ६२. आयुकेक्षयको (आउक्सयं)

हिंसा आदि में प्रवृत्त मनुष्य अपने आयुष्य के क्षय को नहीं जानता क्यों कि उन प्रवृत्तियों के प्रति उसका ममत्व होता है।

एक तालाब है। उसमें बहुत सारी मछिलियां हैं। तालाब की पाल टूट जाती है। पानी बाहर बहने लगता है। हीरे-धीरे तालाब खाली होता जाता है। जल की क्षीणता के साथ-साथ आयुष्य भी क्षीण हो रहा है— यह बात मछिलियां नहीं जानती।

एक बनिया था। उसने बहुत परिश्रम कर मूल्यबान् रत्न प्राप्त किए। वह उन रत्नों को लेकर चला। रात गई। वह उन्जैनी नगरी के बाहर आकर रुका और रात भर यह सोचता रहा कि रत्नों को सुरक्षित कैसे ले जाया जाए। कहीं राजा, चौर या भाई-बन्धु इन्हें न ले लें—इसी चिन्ता में सारी रात बीत गई। किन्तु रात्री के बीतने को वह नहीं जान सका। सूर्योदय हो गया। उसे राजपुरुषों ने देखा। उसके सारे रत्न ले लिए। रत्नों को दे वह खाली हाथ घर लौटा।

#### ६३. ममत्वशील (ममाई)

यह मेरी माता है, यह मेरा पिता है, भाई है 'यह मेरा है, मैं इसका हूं'—इस प्रकार ममत्व करने वाला 'ममाथी' होता है।

# ६४. सहसा (बिना सोचे समकें) काम करने वाला (साहसकारि)

इसका अर्थ है—बिना सोचे—समभे आवेश में कार्य करने वाला । वर्तमान में इस शब्द के अर्थ का उत्कर्ष हुआ है । आज इसका अर्थ शक्तिशाली-संकल्पवान् समभा जाता है ।

चूर्णिकार ने 'सहस्स' पाठ का अर्थ हिंसा आदि किया है। यहां छन्द की दृष्टि से ह्रस्व का प्रयोग है।

देखें - दसवेआलियं ६।३।२२ का टिप्पण।

## ६५. विषयों से पीड़ित (अट्टे)

जिस व्यक्ति के मन में धन की आकांक्षा बनी रहती है वह सदा सोचता रहता है—यह व्यापारियों का सार्थ (सथवाडा) कब निकलेगा ? इसके साथ कीनसा माल है ? यह कितनी दूर जाएगा ? वह धन को सुरक्षित रखने के लिए कभी ऊंचे स्थान को खोदता है, कभी खोदता है, कभी किसी को मारता है। वह न रात को सो पाता है और न दिन में नि:शंक रहता है। धन के चले जाने की शंका उसमें सदा बनी रहती है।

- १. चूर्णि, पृ० १६० : स एवं हिंसाविकम्मंसु प(स)ज्जमान: कामभोगतृषितः छिन्नह्नदमस्यवदुदकपरिक्षये आयुषः क्षयं न बुध्यते ।
- २. (क) चूर्णि, पृ० १६० : उज्जेणिए वाणियगो रयणाणि कश्चं पवेस्सस्सामि ? त्ति रजनिक्षयं न बुध्यते स्म, अतो व्यग्नतया याबदु-दिते सवितरि राज्ञा गृहीतः ।
  - (स) वृत्ति, पृ० १६५ : कश्चिद्वणिग् महता वलेशेन महार्घाणि रत्नानि समासाद्योज्जयिन्या बहिरावासितः, स च राजचौरदायाय-भयाद्राद्यौ रत्नान्येवमेवं च प्रवेशयिद्यामीत्येवं पर्धालोचनाकुलो रजनीक्षयं न ज्ञातवान्, अह्न्येव रत्नानि प्रवेशयन् राजधुरुषै रत्नेक्यश्च्यावित इति ।
- ३. (क) चूणि, पृष्ठ १६० : ममाइ त्ति ममाई, तद्यया में माता मम पिता मम स्रातेत्यादि ।
  - (छ) बुलि, पत्र १६५ : 'ममाइ' सि ममत्यवान् इदं मे अहमस्य स्वामीत्योवम् ।
- ४. चूर्ण, पृ० १६० : सहस्साई हिंसाबीनि ।
- ४. वृत्ति, पत्र १६४ : तदेवमार्तध्यानोपहतः 'कद्दया वच्चद्व सत्यो ? कि मंडं कत्य कित्तिया भूमी' त्यादि, तथा 'उन्खणद खणद णिह-णद्व रित्त न सुयह दियाबि य ससंको' इत्यादि चित्तसंक्लेशात सुष्ठुः मूढोऽजरामरवणिग्वदजरामरवदात्मानं मन्य-मानोऽपगतसुमाध्यवसायोऽहर्निशमारम्मे प्रवर्त्तत इति ।

श्रध्ययन १० : टिप्पण ६६-७१

#### ६६. (परितप्पमाणे .... अजराऽमरेव्व)

वह मनुष्य अजर-अमर की भांति आचरण करता हुआ दिन-रात संतप्त होता है । मम्मण बनिए की भांति वह धन की कामना से सतत संतप्त रहता हुआ शरीर, मन और वाणी को भी क्लेश देता है ।

> 'अजरामरवट् बालः क्लिश्यते धनकाम्यया । शास्वतं जीवितं चैव, मन्यमानो घनानि च ॥

वह अज्ञानी मनुष्य जीवन और धन को शाश्वत मानता है और अपने आपको अजर और अमर मानकर धन की कामना से क्लेश पाता है।

#### श्लोक २०:

## ६७. छोटे पशु (खुद्दमिगा)

मृग पद के दो अर्थ हो सकते हैं - पशु और हरिण।

चूर्णिकार ने क्षुद्र शब्द के द्वारा व्याघ्र, भेड़िया और चीता का और 'मृग' शब्द से विभिन्न जाति वाले हरिणों का ग्रहण किया है। वैकल्पिक रूप में उन्होंने क्षुद्रमृग को समस्त शब्द मान कर उसका अर्थ हरिण किया है।

वृत्तिकार ने हरिण आदि छोटे-छोटे जंगली पशुओं को 'क्षुद्रमृग माना है।"

#### ६८. डरकर (परिसंकमाणा)

जंगल में मृग आदि छोटे पशु दूर-दूर तक चरते रहते हैं। वायु के द्वारा प्रकंपित होने वाले तृ्णों को देखकर वे सिंह की आशंका कर आकुल-व्याकुल हो जाते हैं। वे सदा भय की स्थिति में रहते हैं और सर्शकित जीवन विताते हैं।

## ६९. दूर रहते हैं (दूरे चरंती)

जंगल में मृग आदि छोटे पशु सिंह, ज्याझ आदि से डर कर दूर-दूर चरते हैं। सिंह आदि उनको देख भी न पाए, उनकी गंध भी न ले पाए, इस प्रकार वे दूर-दूर रहते हैं। अथवा वे उस क्षेत्र का परित्याग भी कर देते हैं।

## इलोक २१:

#### ७०. समाधि को जानकर (संबुज्भमाणे)

इसका अर्थ है—समाधि-धर्म को जानता हुआ। वित्तिकार ने इसका तात्पर्य यह माना है—मुनि श्रुत-चारित्ररूप धर्म या भाव-समाधि को समक्रकर, शास्त्र-विहित अनुष्ठान में प्रवृत्ति करता हुआ।

## ७१. दःख हिंसा से उत्पन्न होते हैं (हिंसव्पसूताणि दुहाणि)

'दुःख हिंसा से उत्पन्न होते हैं,' इसका तात्पर्य है कि हिंसा आदि की प्रवृत्ति से पाप कर्म का बंध होता है और उसके विपाक

- १. वृत्ति, पत्र १६५ : द्रव्यार्थी परितप्यमानो सम्मणविणग्वदार्तध्यायी काष्रेनापि क्लिश्यते, तथा चोक्तम् 'अजरामरवद्वालः …ः।
- २. चूणि, पृ० १६१ : क्षुद्राः मृगाः क्षुद्रमृगाः व्याझ-वृक-द्वीपिकादयः, मृगा रोहितादयश्च । अधवा स एव क्षुद्रमृगः ।
- ३. वृत्ति, पत्र १६६ : क्षुद्रमृगाः—क्षुद्राटव्यपत्रवो हरिणजात्याद्याः ।
- ४. (क) चूर्णि, पृ० १६१ : अपि वातकस्पितेश्यस्तृणेश्योऽपि सिंहमयादुद्धिग्नाश्चरन्ति ।
  - (स्त) वृत्ति, पत्र १६६ ।
- थ. चूर्ण पु० १६१ :दूरेणेति अदर्शनेनामन्धेन वा तद्देशपरित्यागेन च ।
- ६ चूर्णि, पृ० १६१ : कि संबुज्कमाणे ? समाधिधम्मं ।
- ७. वृत्ति, पत्र १६६ : सम्यक्श्रुतचारित्रास्यं धर्मं भावसमाधि वा बुध्यमानस्तु विहितानुष्ठाने प्रवृत्ति कुर्वाणः ।

स्वरूप प्राणी जन्म, जरा, मरण, अप्रियसंवास आदि के दु:खों को भोगता है, नरक आदि यातना-स्थानों में जाता है। "हिसा' शब्द केवल एक संकेत मात्र है। इससे समस्त सावद्य योग का ग्रहण किया गया है।

चूिणकार ने इस एक्तोक का चौथा चरण—'णेव्वाणभूते व परिव्वएज्जा' माना है। वृत्तिकार ने इसे पाठान्तर के रूप में स्वी-कार किया है। इसका अर्थ है—जैसे मुक्त आत्मा अव्याबाध सुख में स्थित होता है, निर्व्यापार होने के कारण वह किसी का उपघात नहीं करता, वैसे ही निर्वाण की साधना करने वाला मुनि जो अभी तक निर्वृत नहीं हुआ है, वह निर्वृत की तरह परिव्रजन करे।

## ७२. अपने आपको पाप से बचाए (पावाओ अप्पाण णिबट्टएज्जा)

जो मुनि शास्त्रविहित अनुष्ठान में प्रवृत्ति करने वाला है वह सबसे पहले निषिद्ध आचरणों से निर्वातित हो, क्योंकि कारण के नाश से ही कार्य का नाश होता है। जब तक कारण का संपूर्ण नाश नहीं होता तब तक कार्य से छुटकारा नहीं मिल सकता। अतः जो मुनि समस्त कर्मों के क्षय की कामना करता है उसको सबसे पहले आसवों का निरोध करना होता है।

#### इलोक २२:

#### ७३. आत्मगामी मुनि (अत्तगामी)

इसके संस्कृत रूप दो हो सकते हैं— आत्मगामी और आप्तगामी । वृत्तिकार ने दोनों रूपों के आधार पर इसके तीन अर्थ किए हैं—  $^*$ 

- आप्त का एक अर्थ है— मोक्ष-मार्ग । मोक्ष-मार्ग की ओर जाने वाला आप्तगामी होता है ।
- २. आप्त का दूसरा अर्थ है-- सर्वज्ञ । सर्वज्ञ के द्वारा उपदिष्ट मार्ग पर चलने वाला आप्तगामी होता है ।
- ३. आत्मा का हित करने वाला, अपना हित करने वाला।

चूर्णिकार ने इस पद के स्थान पर 'अत्तकामी' पद मान कर इसका अर्थ आत्मिनि:श्रेयस् की कामना करने वाला किया है।

## ७४. यह सत्य निर्वाण और संपूर्ण समाधि है (णिटवाणमेयं किसणं समाहि)

चूणिकार ने 'णिब्वाणमेव' पाठ मान कर व्याख्या की हैं। उनके अनुसार इसका अर्थ है—'इस प्रकार निर्वाण पूर्ण समाधि है।' स्नान-पान आदि जितने भी सांसारिक निर्वाण हैं वे सब अपूर्ण हैं, इसलिए वे अनैकान्तिक और अनात्यन्तिक है। केवल निर्वाण ही ऐकान्तिक और आत्यन्तिक है। केवल निर्वाण ही ऐकान्तिक और आत्यन्तिक है।

- १. (क) चूर्णि, पृ० १६१ : हिसप्यसूताणि दुहाणि मत्ता, हिसातः प्रसूतानि हिसापसूताणि जाति-जरा-मरणा-ऽप्रियसंवासादीनि नरकादि-दु:लानि च अठुविद्यक्तम्मोदयनिष्कणाणि ।
  - (ल) वृत्ति, पत्र १६६ : हिसा-प्राणिक्यपरोपणं तया ततो वा प्रमुतानि--जातानि यान्यशुभानि कर्माणि तान्यत्यन्तं नरकादिषु यातनास्थानेषु दुःखानि--- दुःखोत्पादकानि वर्तन्ते ।
- २. (क) चूर्णि, पृ० १६१ ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र १६६।
- ३. वृत्ति, पत्र १६६ । विहितानुष्ठाने प्रवृत्ति कुर्वाणस्तु पूर्वं तावन्निषद्धाचरणान्निवर्तेत अतस्तत् दर्शयति—'पापात्'—हिसानृतादि-रूपात् कर्मण आस्मानं निवर्तयेत्, निवानोच्छेदेन हि निवानिन उच्छेदो भवतोत्यतोऽशेषकर्मक्षयमिच्छन्नावावेव आश्रवद्वाराणि निवन्ध्यात् ।
- ४. वृत्ति, पत्र १६६ : आप्तो—मोक्षमार्गस्तद्गामी—तद्गमनशील आत्मिहतगामी वा आप्तो वा प्रक्षीणदोषः सर्वज्ञस्तदुपदिष्टमार्गगामी ।
- पूर्णि, पृ० १६२ : (अत्तकामी) आत्म्यनिःश्चेयसकामी ।
- ६. चूर्णि, पृ० १६२ : एवं निर्वाण समाधिर्मेवति कसिण इति सम्पूर्णः, संसारिकानि हि यानि कानिचित् स्नान-पानादीनि निर्वाणानि तान्यसम्पूर्णेत्वाद् नैकान्तिकानि नात्यन्तिकानि च ।

हमारे निर्धारित पाठ के अनुसार इसका अर्थ है—सत्य निर्वाण है और संपूर्ण समाधि है।

वृत्तिकार ने मृषावादवर्जन को संपूर्ण भावसमाधि और निर्वाण माना है ! स्मान, भोजन आदि से उत्पन्न तथा जब्द आदि विषयों से संपादित सांसारिक समाधि अर्नैकान्तिक और अनात्यन्तिक होने के कारण अथवा दुःख के प्रतिकाररूप होने के कारण असंपूर्ण होती है ।⁵

## इलोक २३:

## ७५. एषणा द्वारा लब्ध शुद्ध आहार (सुद्धे)

चूर्णिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं —याचना से उपलब्ध अथवा अलेपकृत आहार। विविक्त का है विविकार ने उद्गम, उत्पादन और एषणा के दोषों से रहित आहार की भुद्ध कहा है ।

## ७६. दूषित न करे (ण दूसएज्जा)

इसका तात्पर्य यह है--मृिन ने अ।हार की एषणा की । उसे शुद्ध आहार प्राप्त हुआ । किन्तु उसको खाते समय वह मनोज्ञ वस्तु पर रागभाव और अमनोज्ञ वस्तु पर द्वेषभाव कर उसको दूषित न करे । वृत्तिकार ने एक सुंदर गाथा उद्धृत की है---

> 'बायालीसेसणसंकडंमि गहणंमि जीव ! न हु छ्वलिओ । इण्हिं जह न छ्वलिज्जिस भूजंतो रागदोसेहिं॥'

—रे जीव ! बयालीस दोष रूप गहन संकट में तूने धोखा नहीं खाया । यदि तू इस भोजन को करता हुआ राग-द्वेष से धोखा नहीं खाएगा तो तेरा कार्य सफल होगा ।

# ७७. उसमें मूर्च्छित और आसक्त न हो (अमुच्छितो अणज्भोववण्णो)

अमून्छित का अर्थ है कि मुनि मनोज्ञ आहार मिलने पर भी उसके प्रति राग न करता हुआ भोजन करे।

अनध्युपपन्न का अर्थ है—आसक्त न हो। बार-बार एक ही प्रकार के आहार को पाने की इच्छा करना उसके प्रति रही हुई आसक्ति का द्योतक है। मृनि ऐसा न करे। केवल संयम-निर्वाह मात्र के लिए आहार करे। मनोज्ञ उपहार मिलने पर प्रायः ज्ञानी पुरुषों के मन में भी उसके प्रति विशेष अभिलाषा उत्पन्न हो जाती है, इसलिए आहार के प्रति मूच्छा और आसक्ति नहीं रखनी चाहिए। कहा हैं—

भुत्तभोगो पुरा जोवि, गीयत्थो वि य माविश्रो । संतेसाहारमाईसु सोवि खिप्पं तु खुब्मद ।।

- जो मुक्तभोगी है, गीतार्थ और भावितात्मा है, वह भी मनोज्ञ आहार को पाने के लिए लालायित हो जाता है।"
- १. वृत्ति, पत्न १६६ : 'एतदेव' मृषावादवर्जनं 'कुस्स्नं'— संपूर्णं भावसमाधि निर्वाणं चाहुः, सांसारिका हि समाधयः स्नानभोजनादि-जनिताः शब्दादिविषयसंपादिता वा अनैकान्तिकानात्यन्तिकत्वेन बुःखप्रतीकाररूपत्वेन वा असंपूर्णा वर्तन्ते ।
- २. चुणि, पृ० १६२ : मुद्धं जाइओलद्धं ....... अधवा सुद्धं अलेवकडं ।
- ३. बृत्ति, पत्र १६७ : उद्गमीत्पादनैवणाभिः 'शुद्धे'—निर्दोषे ।
- ४. वृत्ति, पत्न १९७ : प्राप्ते पिण्डे सति साधू रागद्वेषाभ्यां न दूषयेत् ।
- ४. वृत्ति, पत्र १६७।
- ६. बृत्ति, पत्र १६७ : न मूर्छितोऽमूछितः—सक्रदपि शोभनाहारलाभे सित गृद्धिमकुर्वन्नाहारयित, तथा अनध्युपपन्नस्तमेवाहारं षीनःपुग्ये-नानभिलधमाणः केवलं संयमयात्रापालनार्थमाहारमाहारयेत्, प्रायो विदितवेद्यस्यापि विशिष्टाहारसन्निघावभिलाषा-तिरेको जायत इत्यतोऽमूछितोऽनध्युपपन्न इति च प्रतिषेधद्वयमुक्तम् ।
- ७. बुत्ति, पत्र १६७ ।

मध्ययन १० : टिप्पण ७८-८३

#### ७८. अगार-बंधन से मुक्त (विमुक्के)

चूर्णि के अनुसार इसका अर्थ है—अगार-बंधन से मुक्त । वृत्तिकार ने इसका अर्थ— बाह्य और आभ्यःतर परिग्रह से मुक्त किया है । रै

#### ७६. श्लादा का कामी (सिलोयकामी)

ज्ञान, तपस्या आदि के द्वारा यश पाने की कामना करने वाला श्लोककामी होता है।

#### इलोक २४:

#### ८०. अनासक्त हो (णिरावकंखी)

गृह, कलत्र, कामभोग आदि की आकांक्षा न करने वाला निरवकांक्षी होता है। जो जीवन के प्रति भी आकांक्षा नहीं करता वह निरवकांक्षी होता है।

## **८१. शरीर का व्युत्सर्ग कर (कायं विओसज्ज)**

चूर्णिकार ने शरीर के द्रव्य व्युत्सर्ग और भाव व्युत्सर्ग का उल्लेख किया है। वृत्तिकार के अनुसार काया की छोड़ने का अर्थ है—उसकी सार-संभाल न करना, उसमें रोग उत्पन्न हो जाने पर भी चिकित्सा आदि न कराना ।

प्रस्तुत सूत्र (८।२७) में ध्यान के प्रसंग में काय-व्युत्सर्ग का उल्लेख मिलता है। यह कायोत्सर्ग का सूचक है। शरीर की प्रवृत्ति और उसके प्रति होने वाला ममस्व—इन दोनों का त्याग करना काय-व्युत्सर्ग है।

#### **८२. कर्म-बन्धन** (णिदान)

आप्टे की डिक्शनरी में 'निदान' शब्द के अनेक अर्थ किए हैं —रस्सी, अवरोधक, मूल कारण, उपादान कारण आदि-आदि।" प्रस्तुत प्रसंग में इसका अर्थ 'मूल कारण' है। संसार-भ्रमण का मूल कारण है 'कर्म-बंधन'। मुनि इस कर्म-बंधन को छिन्न करे।

चूर्णिकार ने निदान के दो प्रकार माने हैं ---

- १. द्रब्य निदान—स्वजन, धन आदि ।
- २. भाव निदान--कर्म ।

जैन परम्परा में 'निदान' शब्द का पारिभाषिक अर्थ है-अध्यात्मिक शक्तियों का भौतिक सुख-सुविधा की प्राप्ति के लिए विनिमय करना।

देखें-पहले क्लोक में 'अणिदाणभूते' का टिप्पण।

## ८३. भव के वलय से मुक्त (वलया विमुक्के)

चूर्णिकार ने 'वलय' के तीन अर्थ किए हैं---

- १ चूणि, पृ० १६२ : बिष्पमुक्के ..... अगारबंघणविष्पमुक्के ।
- २. वृत्ति, पत्र १६७ : तथा सबाह्याभ्यन्तरेण ग्रन्थेन विभुक्तः ।
- ३. चूर्णि, पृ० १६२ : सिलोगो त्ति जसो, णाण-तवमादीहि सिलोगो ण कामेज्जा ।
- ४ चूर्णि, पृ० १६२ : अप्पं वा बहुं वा उपिंध विहाध निष्कान्तः, मिच्छत्तदोसादीहि गृह-कलत्र-कामभोगेसु णिरावकलो ।
- ५ वृत्ति, पत्र १६७ : जीवितेऽपि निराकाङ्क्षी ।
- ६. चूणि, पृ० १६२ : दब्बतो भावतो य कायं विसेसेण उत्सुज्य विओसज्ज ।
- ७. वृत्ति, पत्र १६७ : 'कायं' शरीरं ब्युत्सुज्य निष्प्रतिकर्मतया चिकित्सादिकमकुर्वन् ।
- द. अप्टे, संस्कृत इंग्लिश डिक्शनरी ।
- स्र्णि पृ० १६२ : दव्यणिदाणं सयण-धणादि, भावणिदाणं कम्भं ।

**भ्रध्ययन :** १० टिप्पण द३

- १. वऋता, टेढ़ापन ।
- २. गति करना, मुड़ना ।
- ३. माया ।

वलय (वऋता) दो प्रकार का होता है।

- १. द्रव्य बलय—शंख का बलय।
- २. भाव वलय ─आठ प्रकार के कमें, जिनसे प्राणी बार-बार संसार में परिभ्रमण करता है।

'वलय विमुक्के' का अर्थ है—कर्म-बंधन से विमुक्त । जब हम बलय से 'माया' का अर्थ ग्रहण करते हैं, तब इसका अर्थ होगा—माया से विमुक्त । क्रोध, मान, आदि से मुक्त मुनि को भी वलय से विमुक्त कहा जा सकता है।

वृत्तिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं --

- १. संसार के वलय से मुक्त ।
- २. कर्म-बंधन से मुक्त ।

१. च्रुणि, पृ० १६२ : वलयं वक्रमित्यर्थः, द्रश्यवलयं शङ्क्षकः, भाववलयं अष्टप्रकारं कर्म्म येन पुनः पुनर्वलित संसारे । वलयशब्दो हि वक्रतायां भवित गतौ च । वक्रतायां यथा—वितरतन्तुः, वितता रज्जुरित्यादि । गतौ च—वलित वार्त्ता, वलित सार्थ इत्यादि । वलयविमुक्त इति कर्मवंधनिवमुक्तः । अयवा वलय इति माया तया च मुक्तः । एवं कोधादिमाणथिमुक्त इति ।

२. बृत्ति, पत्र १६७ : 'वलयात्' —संसारवलयात् कर्मबन्धनाद्वा विप्रमुक्तः ।

# एगारसमं श्रज्झयरां मगो

# ग्यारहवां ग्रध्ययन मार्ग

# आमुख

प्रस्तुत अध्ययन का नाम 'मार्ग' है। भगवान महावीर ने अपनी साधना-पद्धित को 'मार्ग' कहा है। आगमों के अनेक स्थलों में साधना के लिए 'मार्ग' (प्रा० मग्ग) का प्रयोग मिलता है। जैसे—

- एस मग्गे आरिएहि पवेइए (आयारी २।४७ आदि)
- ० गतिक मध्ये विरयस्स (आयारो ५।३०)
- ० दुरण्चरो मस्मो (आयारो ४।४२)
- ० वेयालियमग्गं (सूत्र० १।२।२३)
- ० आरियं मर्ग्ग (सूत्र ० १।३।६६)

उत्तराध्ययन सूत्र में ज्ञान, दर्शन, चारित्र और तप को 'मार्ग' कहा है। शविश्यक सूत्र में निर्ग्रन्थ प्रवचन को सिद्धिमार्ग मुक्तिमार्ग, निर्वाणमार्ग, निर्यानमार्ग, समस्त दु:खों (क्लेशों) को क्षीण करने का मार्ग कहा है। शव्यानांग में मार्ग के अर्थ में द्वार शब्द प्रयुक्त है—चत्तारि धम्म दारा पण्णता—खंती, मुत्ती, अज्जवे, मद्देन—धर्म के चार द्वार (मार्ग) हैं—क्षांति, मुक्ति, आर्जव और मार्देव। श

यही भगवान् महावीर की साधना-पद्धति है, मार्ग है। यही भावमार्ग है। भावमार्ग दो प्रकार का होता है ---

प्रशस्तभावमार्ग-- सम्यग्ज्ञान, सम्यग्दर्शन, सम्यग्चारित्र । इसका फल है सुगति । यह मार्ग तीर्थंकर, गणधर, स्थविर तथा साधुओं द्वारा अनुचीर्ण सम्यग् मार्ग है ।

अप्रशस्तभावमार्ग---मिथ्यात्व, अविरति, अज्ञान । इसका फल है दुर्गति । यह मार्ग चरक, परिव्राजक आदि द्वारा अनुचीर्ण मिथ्यामार्ग है ।

निर्युक्तिकार ने फल-प्राप्ति के प्रसंग में द्रव्यमार्ग और भावमार्ग की चतुर्भंगी का उल्लेख किया हैं -

#### १. द्रब्यमार्गे—

- १. क्षेम और क्षेमरूप-चौर, सिंह आदि के उपद्रव से रहित तथा दक्ष तथा जलाशयों से समन्वित ।
- २. क्षेम और अक्षेमरूप उपद्रव रहित तथा पत्थर, कंटक, नदी-नालों से आकीर्ण, विषम ।
- ३. अक्षेम और क्षेमरूप—उपद्रव सहित पर अविषम, सीधा और साफ ।
- ४. अक्षेम और अक्षेमरूप—उपद्रव सहित तथा विषम ।

#### २. भावमार्ग-

- क्षेम-क्षेमरूप---ज्ञान आदि से समन्वित मुनि-वेशधारी साधु।
- २. क्षेम-अक्षेमरूप-भावसाधु, द्रव्यलिंग से रहित ।
- ३. अक्षेम-क्षेमरूप--निन्हव।
- ४. अक्षेम-अक्षेमरूप---परतीथिक, गृहस्थ आदि।
- १. उत्तरक्रमयणाणि, २८१२।
- २ आवश्यक ४।६।
- ३. ठाणं ४।६२७ ।
- ४. चूर्णि, पृ० १६४ ।
- प्र. निर्युक्ति गाथा १०४ : खेमे य लेमरूवे चडउकार्ग मग्गमादीसु ।
- ६. चूर्णि, पृ० १६४ ।

द्रव्य मार्ग के प्रकारों का उल्लेख करते हुए निर्युक्तिकार ने तत्कालीन यातायात के मार्गों का स्पष्ट निर्देश किया है। वे चौदह प्रकार के मार्गों का उल्लेख करते हैं। चूर्णिकार और वृत्तिकार ने उनकी व्याख्या प्रस्तुत की है---

- १- फलकमार्ग--कीचड़ आदि के भय से फलक द्वारा पार किया जाने वाला मार्ग या गढ़ों को पार करने के लिए बनाया गया फलक मार्ग ।
- २. लतामार्ग- निदयों में होने वाली लताओं (वित्र आदि) का आलंबन लेकर पार करने का मार्ग। जैसे गंगा आदि निदयों को वेत्र लताओं के सहारे पार किया जाता था। •
- ३. आन्दोलनमार्ग —यह संभवतः भूलने वाला मार्ग रहा हो । विशेषतः यह मार्ग दुर्ग आदि पर बनाया हुआ होता था । व्यक्ति भूले के सहारे एक पहाड़ से दूसरे पहाड़ पर पहुंच जाता था । व्यक्ति दृक्षों की शाखाओं को पकड़कर भूलते और दूसरी ओर पहुंच जाते ।
- ४. वेद्रमार्ग यह मार्ग निदयों को पार करने में सहायक होता था। जहां निदयों में वेत्र लताएं (वेंत की लताएं) सघन होती थीं, वहां पिथक उन लताओं का अवष्टम्भ लेकर एक किनारे से दूसरे किनारे तक पहुंच जाता था। चारुदत्त नामक एक व्यक्ति ने वेत्रलताओं का अवलंबन लेकर वेत्रवती (उसुवेगा) नदी को पार किया था। इसकी प्रक्रिया वसुदेव हिण्डी में उल्लिखित है। यह भी एक प्रकार का लतामार्ग ही है।
- ४. रज्जुमार्ग—रस्सी के सहारे एक स्थान से दूसरे स्थान तक पहुंचने का मार्ग। यह अति दुर्गम स्थानों को पार करने के काम आता था।

चूणिकार ने गंगा आदि नदियों को पार करने के लिए इस रज्जुमार्ग का उल्लेख किया है। संभव है एक किनारे पर रज्जु को वृक्ष से बांधकर उसके सहारे तैरते हुए दूसरे किनारे पहुंचना सरल हो जाता है।

- ६. दबनमार्गे—दवन का अर्थ है यान-वाहन । उसके आने जाने का मार्ग दवनमार्ग है। सभी प्रकार के बाहनों के यातायात में यह मार्ग काम आता था।
- ७. बिलमार्गं ये गुफा के आकार वाले मार्गं थे। इनको 'मूर्षिक पथ' भी कहा जाता था। ये पहाड़ी मार्ग थे, जिनमें चट्टान काटकर चूहों के बिल जैसी छोटी-छोटी सुरंगें बनानी पड़ती थीं। इनमें दीपक लेकर प्रवेश करना पडता था। ⁴
- १. निर्युक्ति गाथा १०१: फलग-लतंबोलग-वेस-रज्जु-दवण-विल-पासमग्गे य । स्रोलग-अय-पक्तिवपहे छत्त-जलाकास वव्वस्मि ।।
- २. चूर्णि, पृ० १६३ : फलगेहि जहा दहरसोमाणेहि, जधा फलगेण गम्मति वियरगादिसु, चिक्सल्ले वा जधा ।
- ३. चूणि, पृ० १६३ : वेत्तलताहि गंगमादी संतरति, जधा चारदत्तो वेत्तवित वेत्तेहि ओलंबिऊण परकूलवेत्तेहि आलाविऊण उत्तिष्णी।
- ४. चुर्णि, पृ० १६४ : अदोलएण अंदोलारूढो एति य, जं वा रुक्खसालं अंदोलिएऊणं अप्पाणं परतो वच्चित ।
- ५. बसुवेव हिण्डी, पत्र १४ म-१४६: एक बार एक सार्थ यात्रा पर था। वह वहां पहुंचा। नदी के किनारे पड़ाव डाला। वन से पके हुए फल लाए। रसोई पकाई और सभी ने भोजन किया। तब यात्रा-संरक्षक ने कहा—देलो, यह उसुवेगा नदी है। यह वंताद्य पर्वत से निकलती है। यह बहुत ऊंडी नदी है। जो इसको पार करने के लिए पानी में उतरता है, वह तीर की भांति तीद्र गतिवाले पानी के प्रवाह में बह जाता है। उसमें आड़े-टेढ़े नहीं उतरा जा सकता। इसको पार करने का एक ही मार्ग है—वेत्रलतामार्ग। जब उत्तर विशा का पवन चलता है और जब वह पर्वतों के दंतुरों से गुजरता है तब उसका वेग बढ़ता है और उसके प्रवाह से नदी की सारी वेत्रलताएं दक्षिण को ओर भुक जाती हैं। वे स्वयावतः कोमल और मृद्ध तथा गाय के पूंछ के आकार की होती हैं। उम लताओं का आलंबन लेकर व्यक्ति उत्तरकूल से दक्षिणकूल पर चला जाता है, नदी को पार कर जाता है। जब दक्षिण का पवन चलता है तब उसी प्रकार वेत्रलताएं उत्तरदिशा की ओर भुकती हैं और तब यात्री उन लताओं के सहारे उत्तरकूल पर पहुंच जाता है।
- ६. पूर्णि, पृ० १६४ : रज्जुहि गंगं उत्तरति ।
- ७. बुत्ति, पत्र १६८ : दवनं यानं तन्मार्गी दवनमार्गः ।
- न. (क) चूर्णि, पृ० १६४ : बिलं बीवगेहि पविसंति ।
  - (क) वृत्ति, पत्र १६८: बिलमार्गो यत्र तु गुहाबाकारेण विलेन गम्यते ।

द. पाशमार्ग — पूर्णिकार के अनुसार यह वह मार्ग है जिसमें व्यक्ति अपनी कमर को रज्जु से बांधकर रज्जु के सहारे आगे बढ़ता था। 'रसकूपिका' (स्वर्ण आदि की खदान) में इसी के सहारे नीचे गहन अंधकार में उतरा जाता था अरेर रज्जु के सहारे ही पुन: बाहर आना होता था।'

वृत्तिकार ने इसे मृगजाल आदि से युक्त मार्ग माना है, जिसका उपयोग शिकारी करते हैं। र

- ६ कीलकमार्ग—ये वे मार्ग थे जहां-स्थान-स्थान पर खंभे बनाए जाते थे और पथिक उन खंभों के अभिज्ञान से अपने मार्ग पर आगे बढ़ता जाता था। ये खंभे उसे मार्ग भूलने से बचाते थे। विशेष रूप से ये मार्ग मरुप्रदेश में, जहां बालु के टीलों की अधिकता होती थीं, वहां बनाए जाते थे।
- **१०. अजमार्ग** चूर्णिकार ने 'अयस्पथ' मानकर इसको लोहे से जटित पथ माना है और इसकी अवस्थिति स्वर्ण-भूमी में बतलाई है। "

यह 'अजपथ' एक ऐसा संकरा पथ होता था जिसमें केवल अज (बकरी) या बछड़े के चलने जितनी पगडंडी मात्र होती थी। यह मार्ग विशेषतः पहाड़ों पर होता था जहां बकरों और भेड़ों पर यातायात होता था। इसे 'मेंडपथ' भी कहा जाता था। वृत्तिकार के अनुसार चारुदत्त इसी मार्ग से स्वर्णभूमि पहुंचा था। '

११. पक्षिपथ—यह आकाश-मार्ग था। भारुण्ड आदि विशालकाय पक्षियों के सहारे इस मार्ग से यातायात होता था। यह मार्ग सर्व सुलभ न भी रहा हो परन्तु कुछ श्रीमन्त या विद्याओं के पारगामी व्यक्ति इन विशालकाय पक्षियों का उपयोग वाहन के रूप में करते हों, यह असंभव नहीं लगता। क्योंकि आज भी शतुर्मुर्ग पर सवारी की जाती है और उसका वाहन के रूप में उपयोग किया जाता है। उसकी गति भी तेज होती है। इसी प्रकार पक्षियों में सर्ववलिष्ठ भारुण्ड पक्षी पर सवारी करना अत्युक्ति नहीं कही जा सकती।

पाणिनी का हंसपथ, महानिद्देश का शकुनपथ और कालीदास का खगपथ, धनपथ, सुरपथ इसी पक्षिपथ के वाचक हैं।

- १२. खत्रमार्ग यह एक ऐसा मार्ग था जहां छत्र के बिना आना-जाना निरापद नहीं होता था। संभव है यह जंगल का मार्ग हो और जहां हिंस पशुओं का भय रहता हो। वे पशु छत्ते से डरकर इधर-उधर भाग जाते हों।
- १३. जलमार्ग जहाज, नौका आदि से यातायात करने का मार्ग । इसे 'वारिषथ' भी कहा जाता है ।
- **१४. आकाशमार्ग**—चारणलब्धि सम्पन्न मुनियों, विद्याधरों तथा मंत्रविदों के आने-जाने का मार्ग । इसे 'देवपथ' भी कहा जाता था ।

क्षेत्रमार्ग और कालमार्ग के प्रसंग में भी निर्युक्तिकार, चूर्णिकार और दृत्तिकार ने अनेक तथ्य प्रगट किए हैं —

- ३. क्षेत्रमार्ग भूमीचरों के लिए भूमी मार्ग है, देवताओं के लिए आकाश मार्ग है, पक्षियों तथा विद्याधरों के लिए भूमी और आकाश—दोनों मार्ग हैं!
- १. चूणि, पृ० १६४ : रज्जुं वा कडिए बंधिऊण पच्छा रज्जुं अणुसरंति क्वचिद् रसकूषिकादौ महत्यन्धकारे, पुणी णिगाच्छति सच्छति सो चेव पासभगो ।
- २ वृत्ति, पत्र १६८ : पाशप्रधानो मार्ग:--पाशमार्गः पाशकूटवागुरान्वितो मार्ग इत्यर्थ: 1
- ३. चूर्णि, पृ० १६४ : खीलगेहि रुमाविसए वालुगाभूमीए चवकमंति, क्वचिद् वेणु (? रेणु) प्रचुरे देशे कीलकानुसारेण गम्यते, अन्यथा पथश्रंशः ।
- ४. वही, पृ० १६४ : अयपद्यो लोहबद्धः सुवण्यभूमीए ………।
- ४. वृत्ति, पत्र १६८ : अजमार्गो यत्र अजेन-बस्त्येन गम्यते, तत्, यथा-सुवर्णभूम्यां चारवत्तो गत इति ।
- ६. वृत्ति, पत्र १६८।
- ७. चूणि, पृ० १६४ : खुलगमगो खुलगेण धरिज्जमाणेण गन्छति उपद्रवसयात् ।
- वही, पृ० १६४ : आगासमन्यो चारण-विक्वाहराणं ।
- ह. (क) निर्मुक्ति गाथा १०२। (ख) चूर्णि, पृ० १६४। (ग) वृत्ति, पत्र १६८।

अथवा—यह चावल के खेत का मार्ग है, यह गेहूं के खेत का मार्ग है। यह ग्राम मार्ग है, यह नगर मार्ग है। यह मार्ग विदर्भ नगर का है, यह मार्ग हस्तिनागपुर का है।

#### ४. कालमार्ग---

जिस काल में जो मार्ग चालू होता है, वह कालमार्ग है। जैसे—वर्षा की रात्री में पानी का प्रवाह अपना मार्ग बनाकर बहता है, शिशिर या ग्रीष्म में व्यक्ति मूलमार्ग को छोड़कर उपमार्ग से जाता है, वह कालमार्ग है।

अथवा - जिस काल में गमनागमन किया जाता है, वह कालमार्ग है। जैसे ग्रीष्म ऋतु में रात्री में और हेमन्त ऋतु में दिन में गमनागमन सुखपूर्वक होता है।

अथवा --- जितने काल तक चला जाता है, वह कालमार्ग है। जैसे सूर्योदय होते चला और सांभ को पहुंच गया। वह काल-मार्ग है।

सम्यग्ज्ञान, सम्यग्दर्शन और सम्यग्चारित्र—यह भावमार्ग है। इसकी आराधना मोक्ष की आराधना है।

कुछेक व्यक्ति निर्म्रन्थ-शासन में प्रव्रजित होकर भी सुकुमार और सुखशीलक बनकर प्राणीघातकारक प्रवृत्तियों में रस लेते हैं। वे धर्म का उपदेश करते हुए भी कुमार्ग पर प्रस्थित हैं।

जो मुनि तप और संयम में अनुरक्त हैं, मुनि-गुणों से युक्त हैं, जो जैसा कहते हैं, वैसा करते हैं, जो जनकल्याणकारी हैं, उनके द्वारा प्रविधित मार्ग सुमार्ग है।

निर्युक्तिकार ने मार्ग शब्द की गुणवत्ता के आधार पर तेरह एकार्थंक शब्द दिए हैं। इतिकार ने उनकी भावमार्ग के आधार पर व्याख्या की हैं—

- १. पंथा--सम्यक्तव की प्राप्ति ।
- २. मार्ग-सम्यग्ज्ञान की प्राप्ति ।
- ३. न्याय --सम्यग्चारित्र की प्राप्ति ।
- ४. विधि सम्यग्ज्ञान और सम्यग्दर्शन की युगपद प्राप्ति ।
- ५. धृति सम्यग्दर्शन के होने पर सम्यग्चारित्र की प्राप्ति ।
- ६. सुगति ज्ञान और किया का संतुलन ।
- ७. हित-मुक्ति या उसके साधनों की प्राप्ति !
- मुख---उपश्रम श्रेणी में आरूढ़ होने का सामर्थ्य ।
- पथ्य—क्षायक श्रेणी में आरूढ़ होने का सामर्थ्य ।
- १०. श्रेणी—मोह की सर्वथा उपशान्तावस्था ।
- ११. निर्वृति--क्षीणमोह की अवस्था ।
- १२. निर्वाण-केवलज्ञान की प्राप्ति ।
- श्विकर—शैलेशी अवस्था की प्राप्ति ।

—ये शब्द व्याख्या भेद से भिन्न हो जाते हैं। ये मोक्षमार्ग के पर्यायवाची शब्द भी माने जा सकते हैं। \*

जम्बूस्वामी सुधर्मास्वामी को मोक्षमार्ग के विषय में दो प्रश्न पूछते हैं। पहले तीन श्लोकों में प्रश्न हैं और शेष तीन श्लोकों में उन प्रश्नों के उत्तर हैं। जम्बूस्वामी ने पूछा—

- १. भगवान् महावीर ने मोक्षप्राप्ति के लिए कौनसा मार्ग बतलाया है ?
- २. लोगों के पूछने पर हम कौन से मार्ग का प्रतिपादन करें ?
- रे. निर्युक्ति गाथा १०८ : पंथो णायो मग्गो विद्यी धिती सोग्गती हित सुहं च । पत्थं सेयं णेव्युद्द णेव्याणं सिवकरं चेव ।।
- २. बुत्ति, पत्र १६६, २००।
- ३. बृत्ति, पत्र २०० : एवमेतानि मोक्षमार्गत्वेन किञ्चिब् मेदाव् मेदेन व्याख्यातान्यश्रिधानानि, यदि वैते पर्यायशब्दा एकार्थिका मोक्ष-मार्गस्येति ।

प्रस्तुत अध्ययन में अड़तीस क्लोक हैं। उनमें मोक्षमार्ग की विशेष जानकारी तथा अहिंसा, सत्य, एषणा आदि के विषय में परिज्ञान दिया गया है।

श्लोक १-६ मोक्षमार्ग का स्वरूप । ७-१२ अहिसा-विवेक । १३-१४ एषणा-विवेक १६-२१ भाषा-विवेक २२-२४ घर्म द्वीप कॅसे ? २४-३९ बौद्धमत की समीक्षा ३२-३⊂ मार्ग की प्राप्ति का उपाय और चरम फल ।

#### कुछ विमर्शनीय स्थल-

सातवें क्लोक में स्थावर जीवों का एक विशेषण है 'पुढ़ो सत्ता' । इसका संस्कृत रूप है— 'पृथक् सत्त्वाः' और अर्थ है—पृथक्-पृथक् आत्मा वाले । इस विशेषण के द्वारा इस सत्य की घोषणा की गई है कि सभी आत्माओं का स्वतंत्र अस्तित्व है, कोई किसी से उत्पन्न नहीं है । यहां सत्व का अर्थ है—अस्तित्व ।

दो श्लोकों (७, ६) में पड्जीवनीकाय का निरूपण है। यह भगवान् महावीर द्वारा प्रतिपादित महत्त्वपूर्ण सिद्धान्त है। इससे पूर्व किसी अन्य दार्शनिक ने इस प्रकार का सिद्धान्त प्रतिपादित किया हो, ऐसा ज्ञात नहीं है। महान् तार्किक आचार्य सिद्धसेन ने महावीर की सर्वज्ञता को प्रस्थापित करने के लिए 'षड्जीवनिकाय' का हेतु प्रस्तुत किया है। वे कहते हैं— महावीर की सर्वज्ञता को प्रस्थापित करने वाले अनेक तथ्य हैं। उनमें षड्जीवनिकाय की प्ररूपणा महत्त्वपूर्ण है।

छह श्लोकों (१६-२१) में दान के प्रसंग में मुनि का भाषा-विवेक कैसा होना चाहिए, उसका स्पष्ट निर्देश है। इन श्लोकों का ताल्पर्य है कि जहां जब दान की प्रवृत्तियां चल रही हों, उन्हें लक्षित कर धर्म या पुण्य होता है या नहीं होता है, इस प्रकार का कोई व्यक्ति प्रश्न करे तब मुनि को मौन रहना चाहिए।

चौबीसवें श्लोक में साधना-क्रम का सुन्दर निरूपण मिलता है। उस साधना के चार सोपान हैं-

- १. आत्मगुप्ति ।
- २. इन्द्रिय और मन का उपशमन।
- ३. छिन्त-स्रोत अवस्था ।
- ४. निरास्त्रव अवस्था ।

साधक को सबसे पहले आत्मगुप्ति करनी होती है। उसे इन्द्रिय और मन का समाहार करना पड़ता है। गुप्ति का निरन्तर अभ्यास करने से इन्द्रियां और मन दान्त हो जाते हैं। जैसे-जैसे उनकी उपशान्तता बढ़ती है, वैसे-वैसे हिंसा आदि प्रवृत्तियां टूटती जाती हैं। एक क्षण ऐसा आता है कि वे सारे स्रोत छिन्त हो जाते हैं और साधक तब निरासव होकर आत्मा के निकट पहुंच जाता है।

सात क्लोकों (२४-३१) में बौद्धवृष्टि की समीक्षा की गई है। अहिंसा धर्म ही शुद्ध धर्म है। बौद्ध भिक्षु हिंसारमक प्रवृत्तियों का समर्थन करते हैं। वे संघभक्त की बात सोचते रहते हैं। संकल्प-विकल्प के कारण वे असमाहित रहते हैं। वे शुद्ध ध्यान के अधिकारी नहीं होते। वे समाधि की साधना करते हैं, पर आरंभ और परिग्रह में आसक्त होने के कारण समाधि को नहीं पा सकते। वे आत्मा को नहीं जानते, इसलिए समाधिस्थ भी नहीं हो पाते। वे स्वयं शुद्ध मार्ग पर नहीं चलते और दूसरों को भी उन्मार्गगामी बनाते हैं।

छबीसवें श्लोक की व्याख्या में चूर्णिकार ने बौद्ध परंपरागत कुछेक व्यवहारों का निर्देश किया है। देखें - टिप्पण संख्या ३ = 1

छतीसवें क्लोक के संदर्भ में एक प्रश्न उपस्थित होता है कि क्या इस निर्वाण-मार्ग का प्रतिपादन वर्धमानस्वामी ने ही किया है अथवा अन्य तीर्थंकरों ने भी इसका प्रतिपादन किया है ? भास्त्रकार इस प्रश्न का उत्तर देते हुए कहते हैं—

> 'जे य बुद्धा अतिक्कंता, जे य बुद्धा अणागया । संती तेसि पदद्वाणं, भूयाणं जगई जहा ॥'

जो तीर्थंकर अतीत में हो चुके हैं, जो तीर्थंकर भविष्य में होंगे और जो तीर्थंकर आज विद्यमान हैं, उन सबने इसी निर्वाण-मार्ग का प्रतिपादन किया था, करेंगे और कर रहे हैं। जैसे समस्त जीवों के लिए पृथ्वी आधारभूत है, वैसे ही यह निर्वाण-मार्ग, यह आंतिमार्ग सभी तीर्थंकरों का प्रतिष्ठान है।

अंतिम क्लोक में सुधर्मा जंबू से कहते हैं—'जम्बू ! तुमने मोक्षमार्ग के विषय में पूछा था । मैंने तुम्हें उसके स्वरूप की पूर्ण जानकारी दी है और उसकी निष्पत्ति भी बताई है। मेरा यह कथन बुद्धि-किल्पित नहीं है। यह सारा केवली द्वारा प्ररूपित यथार्थ है। तुम इस मार्ग पर अविश्वामयित से मरणपर्यन्त चलते चलो। तुम भुक्त हो जाओंगे।'

# एगारसमं श्रज्भयणं : ग्यारहवां श्रध्ययन

मग्गे : मार्ग

#### भूख

#### संस्कृत छाया

#### हिन्दी अनुवाद

- १. कयरे मगो अक्खाते माहणेण मतीमता?। जंमग्गं उज्जु पावित्ता ओहं तरित दुत्तरं॥
- २. तं मग्गं अणुत्तरं सुद्धं सन्वदुक्खविमोक्खणं । जाणासि णं जहा भिक्खू! तं णे बृहि महामुणी!॥
- ३. जइ णे केइ पुच्छेज्जा देवा अदुव साणुसा। तेसि तु कयरं मग्गं आइक्खेज्ज? कहाहि णो।।
- ४. जइ वो केइ पुच्छेज्जा देवा अदुव माणुसा। तेसिमं पडिसाहेज्जा मग्गसारं सुणेह मे।।
- अणुपुब्वेण महाघोरं कासवेण पवेइयं। जमादाय इओ पुब्वं समुद्दं ववहारिणो।।
- ६. अतरिसु तरंतेगे तरिस्संति अणागया। तं सोच्चा पडिवक्खामि जंतवो! तं सुणेह मे॥
- ७. पुढवीजीवा पुढो सत्ता आउजीवा तहागणी। वाउजीवा पुढो सत्ता तण रुखा सबीयगा।।

कतरो मार्गः आख्यातः, माहनेन मतिमता। यं मार्गं ऋजुं प्राप्य, ओषं तरति दुस्तरम्॥

तं मार्गं अनुत्तरं शुद्धं, सर्वदुःखिनोक्षणम् । जानासि यथा भिक्षो!, तं नः बृहि महामुने!!!

यदि नः केचित् पृच्छेयुः, देवाः अथवा मानुषाः । तेषां तु कतरं मार्गं, आचक्षीमहि कथय नः ।।

यदि वः केचित् पृच्छेयुः, देवाः अथवा मानुषाः । तेषामिमं प्रति कथयेत्, मार्गसारं श्वणुत मे॥

अनुपूर्वेण महाघोरं, काश्यपेन प्रवेदितम् । यमादाय इतः पूर्वं, समुद्रं व्यवहारिणः ॥

अतारिषुः तरन्त्येके, तरिष्यन्ति अनागताः । तं श्रुत्वा प्रतिवक्ष्यामि, जन्तवः! तं प्रृण्त मे ।

पृथ्वीजीवाः पृथक् सत्त्वाः, अञ्जीवाः तथाग्निः । वायुजीवाः पृथक् सत्त्वाः, तणा रूक्षाः सबीजकाः ॥

- १. (जंबू ने पूछा) 'मितमान् श्रमण' (भगवान् महावीर) ने कौन-सा' मार्ग' बतलाया है, जिस ऋजु मार्ग को पाकर मनुष्य दुस्तर प्रवाह को तर जाता है ?'
- २. उस अनुत्तर, शुद्ध और सर्व-दुख-विमोचक मार्ग को है भिक्षु ! जैसे आप जानते हैं, हे महामुनि ! वैसे आप बतलाएं।
- ३. यदि कुछ देव या मनुष्य" हमें पूछें, उन्हें कौन-सा मार्ग बतलाएं, आप हमें बताएं।
- ४. (सुधर्मा ने कहा) कु**छ दे**व या मनुष्य तुम्हें पूछे, उन्हें जो मार्ग-सार<sup>4</sup> बताया जाए वह तुम मुक्तसे सुनो ।
- ५. ६. काश्यप (भगवान् महावीर) के द्वारा बतलाए हुए मार्ग को तुम मुभसे सुनो, जो कम से प्राप्त होता है , महाघोर है, जिसे प्राप्त कर इससे पूर्व , अनेक व्यक्ति (संसार-समुद्र को) तर गए, तर रहे हैं और तरेंगे जैसे व्यापारी समुद्र को। वह मार्ग अपनी श्रुति के अनुसार मैं तुम्हें बताऊंगा।
- ७. पृथ्वी, जल, अग्नि, वायु और बीज पर्यन्त<sup>ार</sup> तृण और दृक्ष—ये सब जीव पृथक् सत्व (स्वतंत्र अस्तित्व) वाले<sup>र</sup>ै हैं।

## सूयगङो 🧣

868

## ग्र० ११: मार्ग: इलोक द-१६

- प्रहाबरे तसा पाणा
  एवं छक्काय आहिया।
  इत्ताव एव जीवकाए
  णावरे विज्जती कए।।
- ६. सन्वाहि अणुजुत्तीहि मइमं पडिलेहिया। सञ्वे अकंतदुक्खा य अतो सक्वे अहिसया।।
- १०. एयं खुणाणिणी सारं जंण हिंसति कंचणं। अहिंसा समयं चेव एतावंतं विजाणिया।।
- ११. जड्ढं अहे तिरियं च जे केइ तसथावरा। सन्वत्थ विरति कुण्मा संति णिग्वाणमाहियं॥
- १२.पभू दोसे णिराकिच्चा ण विरुज्भेज्ज केणइ। मणसा वयसा चेव कायसा चेव अंतसो।।
- १३. संबुढे से महापण्णे धीरे बत्तेसणं चरे। एसणासमिए णिच्चं वज्जयंते अणेसणं।।
- १४. भूयाइं समारंभ साधू उद्दिस्स जंकडं। तारिसंतु ण गेण्हेज्जा अण्णपाणं सुसंजए।।
- १४. पूतिकम्मं ण सेवेज्जा एस धम्मे वुसीमतो। जंकिचि अभिसंकेज्जा सब्वसो तं ण कष्पते॥
- १६. ठाणाइं संति सङ्ढीण गामेसु णगरेसु वा। अस्थि वा णस्थि वा धम्मो? अस्थि धम्मो त्ति णो वते॥

अथापरे त्रसाः प्राणाः, एवं षट्काया आहृताः। एतावान् एव जीवकायः, नापरो विद्यते कायः।!

सर्वाभिरनुयुक्तिभिः, मतिमान् प्रतिलेख्या सर्वे अकान्तदुःखाश्च, अतः सर्वे अहिस्याः॥

एतद् खलु ज्ञानिनः सारं, यत् न हिंसति कंचन । बहिंसां समतां चैव, एतावन्तं विजानीयात्॥

उच्वं अधः तियंग् च, ये केचित् त्रसस्थावराः। सर्वत्र विरति कुर्यात्, शान्तिनिर्वाणमाहृतम् ।।

प्रभुदीषान् निराकृत्य, न विरुध्येत केनचित्। मनसा वचसा चैव, कायेन चैव अन्तशः॥

संवृतः स महाप्राज्ञः, धीरो दत्तैषणां चरेत्। एषणासमितो नित्यं, वर्जयन् अनेषणाम्।।

भूतानि समारभ्य, साधून् उद्दिश्य यत्कृतम् । ताहशं तु न गृह्णीयात्, अन्नपानं सुसंयतः ।।

पूतिकर्म न सेवेत, एष धर्मः वृषीमतः। यत् किञ्चिद् अभिशंकेत, सर्वेशस्तद् न कल्पते।।

स्थानानि सन्ति श्रद्धिनां, ग्रामेषु नगरेषु वा । अस्ति वा नास्ति वा धर्मः, अस्ति धर्म इति नो वदेत्।।

- दनके अतिरिक्त त्रस जीव हैं। इस प्रकार छह जीव-काय बतलाए गए हैं। जीव-काय इतने ही हैं। इनसे अतिरिक्त कोई जीव-काय नहीं है।
- १. मितमान् मनुष्य सभी अनुयुक्तियों (सम्यक् हेतुओं) से जीवों की पर्यालोचना करे । सब जीवों को दुःख अप्रिय है इसलिए किसी की भी हिंसा न करे ।
- १०. ज्ञानी होने का यही सार है कि वह किसी की हिंसा नहीं करता। 'समता अहिंसा है' -- इतना ही उसे जानना है।
- ११. ऊंचे, नीचे और तिरछे लोक में जो कोई त्रस और स्थावर प्राणी हैं, सब अवस्थाओं में उनकी हिंसा से विरत रहे। (विरति ही शांति है और) शान्ति ही निर्वाण है। 16
- १२. जितेन्द्रिय पुरुष दोषों (क्रोध आदि) का निरा-करण कर मनसा, वाचा, कर्मणा आजीवन किसी के साथ विरोध न करे।
- १३. संवृत<sup>33</sup>, महाप्राज्ञ, धीर मुनि दत्त की एषणा करे। वह नित्य एषणा समिति से युक्त<sup>38</sup> हो अनेषणीय का वर्जन करे।
- १४. जीवों का समारंभ कर साधु के उद्देश्य से जो किया गया हो वैसे अन्न-पान को सुसंयमी मुनि ग्रहण न करे।
- १५. पूर्तिकर्म (अन्न-पान) का भे सेवन न करे। यह संयमी का भे धर्म है। जो कुछ (अन्न-पान अनेषणीय रूप में) शंकित हो, उसका सर्वथा उपभोग न करे।
- १६. गावों या नगरों में श्रद्धालुओं के स्थान होते हैं। (वहां किसी श्रद्धालु के पूछने पर कि ब्राह्मण और भिक्षु को भोजन कराते हैं उसमें) धर्म है या नहीं?, (इसके उत्तर में) धर्म है—यह न कहे।

## सूयगडो १

- १७. अस्यि वा णस्यि वा पुण्णं? अस्यि पुण्णं ति णो वए। अधवा णस्यि पुण्णं ति एवमेयं महक्सयं।।
- १८. दाणहयाय जे पाणा हम्मंति तसथावरा। तेसि सारक्खणहाए अस्थि पुष्णं ति णो वए।।
- १६. जेसि तं उवकप्पेति अण्णं पाणं तहाविहं। तेसि लाभंतरायं ति तम्हा णत्थि ति णो वए।।
- २०. जे य दाणं पसंसंति
  वधिमच्छंति पाणिणं।
  जे य णं पिडसेहंति
  वित्तिच्छेदं करेंति ते॥
- २१. दुहओ वि जे ण भासंति अत्थि वा णत्थि वा पुणो । आयं रयस्स हेच्वा णं णिख्वाणं पाउणंति ते ।।
- २२. णिव्वाण-परमा बुद्धा णक्खताण व चंदमा। तम्हा सया जए दंते णिव्वाणं संधए मुणी।।
- २३. बुज्भमाणाण पाणाणं किच्चंताणं सकम्मणा । आघाति साधुतं दीवं पतिद्ठेसा पवुच्चई ।।
- २४. आयगुत्ते सया दंते छिण्णसोए णिरासवे। जे धम्मं सुद्धमक्खाति पडिपुण्णमणेलिसं ॥
- २४. तमेव अविजाणंता अबुद्धा बुद्धवादिणो । बुद्धा मो तिय मण्णंता अंतए ते समाहिए ॥

#### ४६५

अस्ति वा नास्ति वा पुण्यं, अस्ति पुण्यं इति नो वदेत्। अथवा नास्ति पुण्यमिति, एवमेतद् महाभयम्॥

दानार्थं ये प्राणाः, हन्यन्ते त्रसस्थावराः । तेषां संरक्षणार्थं, अस्ति पुण्यमिति नो वदेत् ॥

येषां तत् उपकल्पयन्ति, अन्नं पानं तथाविधम्। तेषां लाभान्तराय इति, तस्माद् नास्ति इति नो वदेत्॥

ये च दानं प्रशंसन्ति, वधिमच्छिन्ति प्राणिनाम्। ये च प्रतिषेधन्ति, वृत्तिच्छेदं कुर्वन्ति ते॥

द्वे अपि ये न भाषन्ते, अस्ति वा नास्ति वा पुनः । आयं रजसो हिस्वा, निर्वाणं प्राप्नुवन्ति ते ।।

निर्वाण-परमा बुद्धाः, नक्षत्राणामिव चन्द्रमाः । तस्मात् सदायतो दान्तः, निर्वाणं संदध्यात् मृनिः ॥

उह्यमानानां प्राणानां, कृत्यमानानां स्वकर्मणाम् । आख्याति साधुकं द्वीपं, प्रतिष्ठैषा प्रोच्यते ॥

आत्मगुष्तः सदा दान्तः, छिन्नस्रोताः निराश्रवः। यो धर्मं गुद्धमाख्याति, प्रतिपूर्णमनीदृशम् ॥

तमेव अभिजानन्तः, अबुद्धाः बुद्धवादिनः । बुद्धाःस्म इति च मन्यमानाः, अन्तके ते समाधेः ॥

#### ध० ११: मार्ग: इलोक १७-२५

- १७. 'पुण्य है या नहीं ? (इस प्रश्न के उत्तर में) पुण्य है—यह न कहे । अथवा पुण्य नहीं है (यह भी न कहे ।) क्यों कि ये दोनों महाभय (दोष के हेतु) हैं ।
- १५. दान के लिए जो त्रस और स्थावर प्राणी मारे जाते हैं, उनके संरक्षण के लिए 'पुण्य है'—यह न कहे।
- १६. जिनके लिए उस प्रकार का अन्त-पान बनाया जाता है, उन्हें उसकी प्राप्ति में विघ्न होता है, इसलिए 'पुण्य नहीं है'—यह न कहे।
- २०. जो दान की प्रशंसा करते हैं वे प्राणियों के वध की इच्छा करते हैं। जो उसका प्रतिषेध करते हैं वे उन (अन्न-पान के अर्थियों) की वृत्ति का छेद करते हैं।
- २१. जो (धर्म या पुण्य) है या नहीं है—ये दोनों नहीं कहते वे कर्म के आगमन का निरोध कर निर्वाण को प्राप्त होते हैं। उ
- २२. तीर्थंकरों के निर्वाण परम होता है<sup>२६</sup> जैसे नक्षत्रों में चन्द्रमा १<sup>९</sup> इसलिए सदा संयत और जितेन्द्रिय मुनि निर्वाण का संधान करे।<sup>३१</sup>
- २३. संसार के प्रवाह में बहते और अपने कर्मों से छिन्न होते हुए प्राणियों के लिए भगवान् ने कल्याणकारी<sup>भ</sup> द्वीप (या दीप) का<sup>भ</sup> प्रतिपादन किया है। इसे प्रतिष्ठा कहा जाता है।
- २४. सदा मन को संवृत करने वाला, जितेन्द्रिय, हिंसा आदि के स्रोतों को छिन्न करने वाला अनाश्रव होकर<sup>\*</sup> जो गुद्ध, प्रतिपूर्ण और अनुषम धर्म का आख्यान करता है,
- २५. उस धर्म को नहीं जानते हुए कुछ अबुद्ध अपने को बुद्ध कहते हैं। अपने आपको बुद्ध मानने वाले वे समाधि से दूर हैं। ३५७ ३५

## सूयगङो १

- २६.ते य बीयोदमं चेव तमुद्दिस्सा य जं कडं। भोच्चा भाणं भियायंति अखेतण्णा असमाहिया॥
- २७. जहा ढंका य कंका य कुसला मग्गुका सिही। मच्छेसणं भित्यायंति भाणं ते कलुसाधमं॥
- २८. एवं तु समणा एगे मिच्छदिट्टी अणारिया। विसएसणं भिन्नायंति कंका वा कलुसाधमा।।
- २६. सुद्धं भग्गं विराहिता इहमेगे उ दुम्मती। उम्मग्गया दुक्खं घातमेसंति तं तहा॥
- ३०. जहा आसाविणि णावं जाइअंघो दुरूहिया। इच्छई पारमागंतुं अंतरा य विसीदित ॥
- २१. एवं तु समणा एगे मिच्छिद्दिही अणारिया। सोतं कसिणमावण्णा आगंतारो महज्भयं॥
- ३२. इमं च धम्ममादाय कासवेण पवेदितं। तरे सोयं महाघोरं असत्ताए परिव्वए॥
- ३३. विरते गामधम्मेहि जे कई जगई जगा। तेसि अत्तुवमायाए थामं कुव्वं परिस्वए॥
- ३४. अतिमाणं च मायं च तं परिण्णाय पंडिए। सन्त्रमेथं णिराकिच्चा णिब्वाणं संधए मुणी।।

#### ४६६

- ते च बीजोदकं चंव, तमृद्दिश्य च यत् कृतम्। भुक्तवा ध्यानं ध्यायन्ति, अक्षेत्रज्ञाः असमाहिताः॥
- यथा ध्वांक्षाञ्च कंकाञ्च, कुररा मद्गुकाः शिखिनः । मत्स्यैषणां ध्यायन्ति, ध्यानं ते कलुषाधमम्।।
- एवं तु श्रमणाः एके, मिथ्यादृष्टयः अनार्याः । विषयैषणां ध्यायन्ति, कंका इव कलुषाधमाः ।
- गुद्धं मार्गं विराध्य, इह एके तु दुर्मतयः। उन्मार्गगता दुःखं, घातमेषयन्ति तत् तथा।।
- यथा आस्नाविणीं नावं, जात्यन्धः आरुह्य । इच्छति पारमागन्तुं, अन्तरा च विषीदति ।।
- एवं तु श्रमणाः एके, मिथ्याहष्टयः अनार्याः । स्रोतः कृत्स्नमापन्नाः, आगन्तारो महाभयम्।।
- इमं च धर्मं आदाय, काश्यपेन प्रवेदितम्। तरेत् स्रोतो महाघोरं, आत्मतया परिव्रजेत्॥
- विरतो ग्राम्यधर्मेभ्यः. ये केचित् जगत्यां 'जगा' । तेषां आत्मोपमया, स्थाम कुर्वन् परिव्रजेत् ॥
- अतिमानं च मायां च, तं परिज्ञाय पंडितः। सर्वमेतव् निराक्तत्य, निर्वाणं संदध्यात् मनिः॥

## **छ० ११: मार्ग: क्लोक २६-३**४

- २६. वे<sup>६८</sup> (सजीव) बीज (धान्य) और जल तथा अपने उद्देश्य से जो बनाया गया उसका सेवन करते हैं। वे (शुद्ध ध्यान को) नहीं जानते। <sup>१९</sup> (उनका अध्य-वसाय मनोज्ञ भोजन आदि में लगा रहने के कारण) वे असमाहित चित्त वाले होते हैं। <sup>१०</sup> फिर भी वे ध्यान लगाते हैं।
- २७. जैसे ढंक, कंक<sup>रा</sup>, कुरर, मद्गु (जल कौवा) और शिखी मछली की खोज में ध्यान करते हैं<sup>23</sup> वैसे ही वे कलुष और अधम ध्यान करते हैं।
- २८ इसी प्रकार कुछ मिथ्यादृष्टि अनार्य श्रमण विषय की एषणा में ध्यान करते हैं जैसे कलुय और अधम कंक (मछली की खोज में ध्यान करते हैं।)
- २६. यहां कुछ दुर्मित शुद्ध मार्ग की विराधना कर उन्मार्ग में प्रदृत्त हो दुःख और मृत्यु की कामना करते हैं।
- २० जैसे जन्मान्ध व्यक्ति<sup>गर</sup> सिच्छद्र नौका में चढ़कर पार पाना चाहता है किन्तु वह बीच में ही डूब जाता है।
- ३१. इसी प्रकार कुछ मिथ्यादृष्टि अनार्य श्रमण संपूर्ण स्रोत (आस्त्रव) में पड़कर महाभय को शप्ति होते हैं।
- ३२. मुनि काज्यप (भगवान् महावीर) के द्वारा निरूपित इस धर्म को स्वीकार कर महाघोर स्रोत को तर जाए और आत्मदृष्टि से परिव्रजन करे।
- ३३. वह ग्राम्य-धर्मों (भब्द आदि विषयों) से<sup>\*</sup> विरत हो, जगत् में जो कोई जीव हैं, <sup>र</sup> उन्हें अपनी आत्मा के समान जानकर, (संयम में) पराक्रम करता हुआ परिव्रजन करे।
- ३४. पंडित मुनि अतिमान और अतिमाया को जाने और उन सबका निराकरण कर निर्वाण का संधान करे।\*\*

## सूयगङो १

850

## भ्र० ११: मार्गः इलोकः ३५-३८

- ३५. संधए साहुधम्मं च पावधम्मं णिराकरे। जवधाणवीरिए भिक्खू कोहं माणं ण पत्थए।।
- ३६. जे य बुद्धा अतिक्कंता जे य बुद्धा अणागया। संती तेसि पइट्टाणं भूयाणं जगई जहा।।
- ३७. अह णं वतमावण्णं फासा उच्चावया फुसे। ण तेहि विणिहण्णेज्जा वातेण व महागिरी।।
- ३८. संवुडे से महापण्णे धीरे दत्तेसणं चरे। णिव्वुडे कालमाकंखे एवं केवलिणो मतं॥
  - —ति बेमि ॥

संदघ्यात् साघ्धमं च, पापधमं निराकुर्यात् । उपधानवीयंः भिक्षुः, कोषं मानं न प्राथयेत् ।।

ये च बुद्धाः अतिकान्ताः, ये च बुद्धाः अनागताः । शान्तिस्तेषां प्रतिष्ठानं, भृतानां जगती यथा।।

अथ तं व्रतमापन्नं, स्पर्का उच्चावचाः स्पृशेयुः । न तैविनिहन्येत, वातेनेव महागिरिः ।।

संवृतः स महाप्राज्ञः, धीरो दत्तैषणां चरेत्। निर्वृतः कालमाकांक्षेत्, एवं केवलिनो मतम्।।

—इति ब्रवीमि ।।

- ३४. तप में पराक्रम करने वाला भिक्षु साधु-धर्म का संधान भिक्षे और पाप-धर्म का भित्राकरण करे। कोध और मान की इच्छा न करे।
- ३६. जो <sup>१९</sup> बुद्ध (तीर्थंकर) हो चुके हैं और जो बुद्ध होंगे, उन सबका आधार है शान्ति, जैसे जीवों का पृथ्वी। <sup>१९</sup>
- ३७. व्रत पर आरूढ पुरुष को उच्चावच स्पर्भ (कष्ट) घेर लेते हैं। वह उनसे हत-प्रहत न हो " जैसे वायु से महा-पर्वत।
- ३८. संवृत, महाश्राज्ञ, धीर मुनि" दत्त की एपणा करे। वह शान्त रहता हुआ काल की आकांक्षा (प्रतीक्षा) करे "—यह केवली का मत है। "

—मैं ऐसा कहता हूं।

#### टिप्पण: ग्रध्ययन ११

#### क्लोक १:

### १. श्रमण भगवान् महावीर (माहणेण)

यहां चूर्णिकार ने माहण और श्रमण शब्द को एकार्थक माना है और 'माहण' शब्द से भगवान् महावीर का ग्रहण किया है।<sup>इ</sup>

वृत्तिकार ने इसका अर्थ तीर्थंकर किया है।<sup>९</sup>

#### २. कौन सा (कयरे)

जंबू स्वामी सुधर्मा स्वामी से कुछ प्रश्न करते हैं। प्रथम तीन श्लोकों में प्रश्न हैं। चौथे श्लोक से उत्तर प्रस्तुत किए गए हैं।

#### ३. सार्ग (सग्ग)

भगवान् महावीर ने अपनी साधना-पद्धति को 'मार्ग' नाम से अभिहित किया है। आचारांग में छह स्थलों में 'मार्ग' शब्द का उल्लेख मिलता है---

- १. एस मगो आरिएहिं पवेइए ..... २।४७, २।११६, ४।२२
- २. दुरणुचरो मग्गो वीराणं अणियट्टगामीणं ४।४२
- ३. .....णित्य मस्मे विरयस्स त्ति बेमि ५।३०
- ४. से किट्टति तेसि समुद्वियाणं णिक्खित्तदंडाणं समाहियाणं पण्णाणमंताणं इह मुत्तिमग्गं .....६।३

इनमें एक स्थल पर 'मुक्तिमार्ग' का और शेष सब स्थलों पर केवल 'मार्ग' का प्रयोग है।

प्रस्तुत झागम में भी इसका अनेक स्थलों पर प्रयोग मिलता है।

- १. वेयालियमगगमागतो .....१।२।२२
- २. जे तत्थ आरियं मग्गं १।३।६६

आचार्य उमास्वाति ने इसी आधार पर 'सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि मोक्षमार्गः'—इस सूत्र की रचना की । यह सूत्र मोक्ष मार्ग की परिभाषा करने वाला सूत्र है । उत्तराध्ययन (२८।२) में भी मार्ग की परिभाषा मिलती है । वहां ज्ञान, दर्शन, चारित्र और तप को मोक्षमार्ग बतलाया है—

#### 'नाणं च दंसणं चेव, चारित्तं च तवो तहा । एस मगो त्ति पन्नत्तो, जिणेहि वरदंसिहि ।।

प्रस्तुत श्लोक में 'मार्ग' का प्रयोग 'मोक्ष मार्ग' के अर्थ में हुआ है। प्रश्नकर्ता ने उस मार्ग की जिज्ञासा की है जो सरल, उस पार ले जाने वाला, अनुत्तर, शुद्ध और सब दु:खों से मुक्ति दिलाने वाला हो।

- १. चूर्णि, पृ० १६५ : (माहणे त्ति वा) समणे त्ति वा एगट्ठं, मगवानेवापदिश्यते ।
- २. वृति, पत्र २००: माहनः—तीर्थकृत् ।
- ३. वृत्ति, पत्र २०० : विश्वित्रत्वात्त्रिकालविषयत्वाच्च सूत्रस्यागामुकं प्रच्छकमाश्चित्य सूत्रमिदं प्रवृत्तम्, अतो जम्बूस्वामी सुधर्मस्वामिन्-मिदमाह् ।

**अध्यय**न ११ : टिप्पण ४-७

### ४. ऋजु मार्ग को (मरगं उज्जु)

दृत्तिकार ने ऋजुमार्ग के अनेक अर्थ किए हैं—रै

- १. मोक्ष प्राप्ति के लिए प्रशस्त भावमार्ग ।
- २. वस्तु का यथार्थ स्वरूप प्रतिपादन करने के कारण मोक्ष-प्राप्ति का अवक मार्ग-सरल मार्ग ।
- ३. स्याद्वाद के आधार पर कथन करने के कारण सरल मार्ग।
- ४. ज्ञान, दर्शन, चारित्र और तप रूप मार्ग।

# बुस्तर प्रवाह को तर जाता है (ओहं तरित दुत्तरं)

ओघ का अर्थ है — प्रवाह, संसार रूपी समुद्र।

वृत्तिकार का अभिमत है कि संसार समुद्र को तर जाना कठिन नहीं है किन्तु तरने की समग्र सामग्री को प्राप्त करना कठिन है। उस सामग्री के उल्लेख में उन्होंने एक गाथा उद्घृत की है। उसका तात्पर्य है कि लोक में मनुष्य क्षेत्र, उत्तम जाति आदि की प्राप्ति दुर्लम होती है।

चूर्णिकार ने ओथ के दो प्रकार किए हैं---

१. द्रव्य ओध-समुद्र । २. भाव ओध-संसार ।\*

#### श्लोक २:

### ६. शुद्ध (सुद्धं)

चूर्णिकार ने शुद्ध के दो अर्थ किए हैं ---

- १. अकेला--वह (मार्ग) जो किसी के द्वारा उपहत नहीं है।
- २. पूर्वापर को खंडित करने वाले या बाधित करने वाले दोषों से रहित ।

वृत्तिकार ने मोक्षमार्ग को शुद्ध मानने के तीन कारण प्रस्तुत किए हैं ---

- १. वह निर्दोष है।
- २. वह परस्पर विरुद्ध कथनों से रहित है।
- ३. वह पापकारी अनुष्ठानों का कथन नहीं करता ।

### श्लोक ३:

#### ७. देव या मनुष्य (देवा अदुव माणुसा)

प्रायः देवता और मनुष्य ही जिज्ञासा करने या प्रश्न पूछने में समर्थ होते हैं, अतः यहां इन दो का ही ग्रहण किया

- १ वृत्ति, पत्र २००, २०१ : यं अशस्तं मावमार्गं मोक्षगमनं प्रति 'ऋजुं'—प्रगुणं यथावस्थितपदार्थस्वरूपनिरूपणद्वारेणावकं सामान्य-विशेषनित्यानित्यादिस्याद्वादसमाश्रयणात् ।
- २. वृत्ति, पत्र २०१ : 'ओघ' मिति भवौद्यं —संसारसमुद्रं तरस्यत्यन्तदुस्तरं, तदुत्तरणसामग्र्या एव दुष्प्रापत्यात् ।
- ३. वृत्ति, पत्र २०१: में उद्भृत आवश्यकनिर्युक्ति गाथा ८३१।
- ४. चूर्णि, पृ० १६५ : ओघो द्रव्योघः समुद्रः भावे संसारीघं तरित ।
- पूर्णि, पृ० १६५ : गुद्ध इति एक एव, निरुपहतत्वाच्चेवम्, अथवा पूर्वापरव्याहतबाव्यदोषापगमात् शुद्धः ।
- ६. वृत्ति, पत्र २०१ : मुद्धः-अवदातो निर्दोषः पूर्वापरभ्याहितदोषापगमात् सावद्यानुष्ठानोपदेशामावाद् वा ।

भ्रध्ययन ११ : टिप्पण =-१०

गया है 🕴

चूणिकार की व्याख्या के अनुसार उनका अभिमत पाठ इस प्रकार होगा—'देवा तिरिय माणुसा'। इसकी व्याख्या में चूणि-कार कहते हैं—चार प्रकार के देव तथा मनुष्य प्रशन पूछने में सक्षम होते हैं। उत्तरलब्धि (अजित शक्ति) की अपेक्षा से तिर्यञ्च भी जिज्ञासा कर सकते हैं, वाणी से पूछ सकते हैं।

#### इलोक ४:

#### द. मार्गसार (मगासारं)

इसका अर्थ है—सभी मार्गों में सारभूत मार्ग । सुधर्मा जंबू से कहते हैं कि भगवान् महावीर के मार्ग का जो सार—हार्द है वह मैं तुम्हें बताऊंगा। भगवान् का मार्ग षड्जीवनिकाय का प्रतिपादन करता है और उसकी अहिसा का उपदेश देता है। किसी भी जीव को न मारना यही मार्गसार है, भगवान् के मार्ग का हार्द है।

चूणिकार ने इसका अर्थ---मार्गों का सार अथवा मार्ग ही है सार जिसका--ऐसा किया है ।

#### इलोक प्रः

#### ६. काश्यप (भगवान् महावीर) के द्वारा (कासवेण)

देखें--दसवेआलियं ४।सूत्र १ का टिप्पण।

### १०. जो ऋम से प्राप्त होता है (अणुपुरुवेण)

इसका आशय है कि भगवान् महावीर द्वारा कथित मार्ग क्रमशः प्राप्त होता है। प्राप्ति-क्रम के निर्देश में चूर्णिकार और वृत्तिकार ने अनेक श्लोकों को उद्धृत किया है।

> 'माणुसखेत्तजाईकुलरूवारोगमाउयं बुद्धी । सवणोग्गहसद्धा संजमो य लोगंमि दुल्लहाई ॥

—मनुष्य जन्म, आर्यक्षेत्र, उत्तमजाति, उत्तमकुल, सुरूपता, स्वास्थ्य, दीर्घ-आयुष्य, सद्बुद्धि, धर्मश्रुति, धारणा, श्रद्धा और चारित्र—ये कमशः प्राप्त होते हैं।

> चत्तारि परमंगाणि दुल्लहाणीह जंतुणी । माणुसत्तं सुई सद्धा, संजमम्मि य वीरियं ॥

चार बातें दुर्लभ हैं-मनुष्यभव, धर्मश्रुति, श्रद्धा और धर्माचरण ।

- १. वृत्ति, पत्र २०१: 'देवा:'--चतुर्निकायाः तथा मनुष्याः--प्रतीताः, बाहुल्येन तथोरेव प्रश्नसद्भावात्तवुपादानम् ।
- २. चूर्णि, पृ॰ १६५ : देवाश्चतुष्प्रकाराः एते प्रुच्छाक्षमा भवन्ति, तिरिया मणुस्सा (? मणुस्सा तिरिया वा), उत्तरगुणलिंद वा पदुच्च तियं (? तिरियं) अपि कश्चिद् गिरा वित्ति ।
- ३. वृत्ति, पत्र २०१ : एवं पृष्टं सुधर्मस्वाम्याह · · · · · पष्ट्जीविनकायप्रतिपादनगर्भं तद्रक्षाप्रवणं मार्गं 'पडिसाहिण्जे' त्ति--प्रति-कथयेत्, 'मार्गसारम्'---मार्गपरमार्थम् ।
- ४. चूर्णि, पृ० १६६ : मार्गीणां सारः मार्गे एव वा सारः मार्गसारः।
- प्र. (क) चूर्णि, पृ० १६६ ।
  - (स) वृत्ति, पत्र २०१।
- ६. आवश्यक निर्युक्ति, गाथा ८३१।
- ७. उत्तराध्ययन, ३११ ।

भ्राध्ययन ११ : टिप्पण ११-१३

```
अनन्तानुबंधी कपाय के उदय से सम्यग्दर्शन प्राप्त नहीं होता ।
अप्रत्याख्यान "" दशकिरित ""होती ।
प्रत्याख्यान "" "चारित्र लाभ नहीं होता ।
संज्वलन "" "यथाख्यात चारित्र की प्राप्ति नहीं होती ।
```

#### ११. इससे पूर्व (इओ पुब्वं)

चूणिकार ने इसका अर्थ 'इस तीर्थ से पहले या आज से पूर्व' किया है  $1^3$  वृत्तिकार का अर्थ भिन्न है । उनके अनुसार इसका अर्थ है सन्मार्ग मिल जाने के कारण प्रारम्भ से ही  $1^3$ 

#### इलोक ७:

#### १२. बीज पर्यन्त (सबीयगा)

इसका अर्थ है—बीज पर्यन्त । दशवैकालिक (४।सूत्र =) में भी यह शब्द प्रयुक्त है । इसके चूर्णिकार अगस्त्यसिंह स्थिवर तथा जिनदास महत्तर ने इस शब्द के द्वारा वन पति के दश भेदों का ग्रहण किया है । वनस्पति के दश भेद ये हैं—मूल, कंद, स्कंध, त्वचा, शाखा, प्रवाल, पत्र, पुष्प, फल और बीज । मूल की अन्तिम परिणति बीज में होती है ।

प्रस्तुत क्लोक के 'सबीयका' शब्द की टीका करते हुए टीकाकार शीलांकसूरी ने इस शब्द के द्वारा केवल अनाज का ग्रहण किया है।

### १३. पृथक् सत्त्व (स्वतंत्र अस्तित्व) वाले (पुढो सत्ता)

जिनमें पृथक्-पृथक् सत्त्व—आत्मा हो उन्हें पृथक्सत्त्व कहा जाता है। प्रत्येक आत्मा का अस्तित्व स्वतन्त्र होता है। कोई किसी से उत्पन्न नहीं होता। पृथक्-सत्त्व के द्वारा इस सत्य की घोषणा की गई है। 'पुढ़ो सत्ता' पृथ्वी, जल, अग्नि, वायु, और तृण-वृक्ष आदि सभी का विशेषण है।

चूर्णिकार ने इसका अर्थ —प्रत्येक शरीरी किया है । वृत्तिकार ने चूर्णि के अर्थ को स्पष्ट करते हुए लिखा है —वनस्पति के जीव प्रत्येक शरीरी और साधारण शरीरी —दोनों प्रकार के होते हैं। इसलिए साधारण शरीर की दृष्टि से वनस्पति को अपृथक् सत्त्व भी कहा जा सकता है। "

दशर्वकालिक की चूर्णि और हारिभद्रीया दृत्ति में पृथक्सत्त्व का अर्थं स्वतन्त्र अस्तिस्व किया गया है। वह अर्थे उचित प्रतीत होता है। सत्त्व का अर्थे शरीर नहीं, अस्तित्व या आत्मा है। इसलिए उसका प्रत्येक शरीरी अर्थ प्रकरणानु-सारी नहीं लगता।

देखें —-दसदेआ लियं ४ । सूत्र ४ का टिप्पण ।

- १. आवश्यक निर्युक्ति, गाथा १०८-११० ।
- २. चूर्णि, पृ० १६६ : इत इति इतस्तीर्थादर्थं (? र्थात् पूर्वं) अद्यतनाद्वा दिवसादिति ।
- ३. वृत्ति, पत्र २०२: 'इत' इति सन्मार्गोपादानात् 'पूर्वम्' आदावेवानुष्ठितस्वात् ।
- ४. (क) दशवैकालिक, अगस्त्यचूणि पृ० ७५, ६६ ।
  - (ख) वही, जिनदासचूणि पृ० १३८, १६८।
- प्र. वृत्ति, पत्र २०२ : सह बीजैं:--शालिगोधूमादिभिर्वर्तन्त इति सबीजकाः ।
- ६. चूर्णि, पृ० १६६ : पृथक् पृथग् इति प्रत्येकशरीरत्वात ।
- ७ वृत्ति, पत्र २०२ : वक्ष्यमाणवनस्पतेस्तु साधारणशरीरत्वेनाषृथवत्वमध्यस्तीत्यस्यार्थस्य दर्शनाय पुनः पृथक्सत्त्वग्रहणिनिति ।
- द. (क) दशबैकालिक ४ । सूत्र ४, जिनदास चूर्णि, पृ० १३६ : पुढो सत्ता नाम पुढविककमोदएण सिलेसेण बट्टिया बट्टी पिहाप्तिही चऽवस्थियत्ति वृत्तं भवद ।
  - (ल) हारिभद्रीया वृत्ति पत्र १३८ : अंगुलासंख्येयमागमात्रावगाहनया पारमाणिक्याऽनेकजीवसमाश्रितेति मावः ।

#### इलोक ७,८ :

#### १४. श्लोकः,७,५ :

षड्जीवनिकायवाद भगवान् महावीर द्वारा प्रतिपादित एक महत्त्वपूर्ण सिद्धांत है। यह सिद्धांत भगवान् महावीर से पूर्व किसी अन्य दार्शनिक द्वारा प्रतिपादित है, ऐसा कोई उल्लेख नहीं मिलता। भगवान् महावीर स्वयं कहते हैं - आर्यो ! मैंने श्रमण-निर्प्रथों के लिए छह जीवनिकायों -- पृथ्वीकाय, अप्काय, तेजस्काय, वायुकाय, वनस्पतिकाय और त्रसकाय -- का निरूपण किया है। ।

प्रस्तुत प्रकरण में मार्ग का सार बतलाया है—अहिंसा। उसका आधार है—एड्जीविनकायवाद। इसलिए पड्जीविनकाय को जाने बिना अहिंसा को नहीं जाना जा सकता और अहिंसा को जाने बिना मोक्ष मार्ग को नहीं जाना जा सकता। भगवान् महावीर के समय में चतुर्भूतवाद और पंचभूतवाद का उल्लेख मिलता है। पृथ्वी, जल, अग्नि और वायु—ये चार महाभूत हैं। पृथ्वी जल, अग्नि, वायु और आकाश—ये पांच महाभूत हैं।

अजितकेशकंबल आत्मा को चार महाभूतों से उत्पन्न मानता था और आकाश भी उसके दर्शन में सम्मत था। इस प्रकार उसका दर्शन पंचभूतवादी था। इस पंचभूतवाद का उल्लेख प्रस्तुत सूत्र के प्रथम अध्ययन में मिलता है। ।

प्रस्तुत सूत्र में पृथ्वी, जल, अग्नि, और वायु का धातु के रूप में उल्लेख मिलता है। ये भूत अचेतन माने जाते थे और इनसे चेतना की उत्पत्ति मानी जाती थी किन्तु भगवान् महावीर ने इन भूतों का जीवत्व स्थापित किया। उन्होंने बतलाया— पृथ्वी, जल, अग्नि, वायु, वनस्पति और त्रस—ये सब जीव हैं। जितने प्रकार के जीव हैं, वे सब इन छह जीवनिकायों में समाविष्ट हो जाते हैं। इनसे भिन्न कोई जीव नहीं है। षड्जीवनिकाय का वर्गीकरण तीन रूपों में मिलता है—

#### १. पहला वर्गीकरण --

पृथ्वी

अप्

अस्नि

दायु

तृण-वृक्ष और बीज ।

त्रस-प्राण---अंडज, जरायुज, संस्वेदज, रसज ।

#### दूसरा वर्गीकरण ---

पृथ्वी

अप्

अस्ति

वायु

तृष-दक्ष और बीज

अंडज, पोत,जरायु, रस, संस्वेद, उद्भिज्ज ।

१. ठाणं ६.१६२ : से जहाणामए अज्जो ! मए समकाणं जिग्गंथाणं **छण्जोबणिकामा प**ण्णत्ता, तं जहा--पुढविकाइया, आउकाइया, तेउकाइया, वाउकाइया, वणस्सइकाइया, तसकाइया ।

- २. दीघनिकाय पृ० ४८ ।
- ३. सूयगडो १।१।७,८ ।
- ४. सूयगडो १।१।१८ : पुढवी आऊ तेऊ य तहा वाऊ य एगओ । चतारि धाउणो कवं एवमाहंसु जाणगा।।
- प्र. सूयगडो १।७।१ ।
- ६. सूयगडो, ११६१८,६ ।

श्रध्ययद ११ : टिप्पण १५

तीसरा वर्गीकरण'---

पृथ्वी

अप्

अग्नि

वायु

तृण-वृक्ष और बीज

त्रस-प्राण

तीनों वर्गीकरणों में प्रथम चार मूल नाम हैं। इनमें वनस्पति का उल्लेख नहीं है, उसके प्रकार निदिष्ट हैं। प्रथम दो वर्गीकरणों में त्रस का उल्लेख नहीं है, उसके प्रकार निदिष्ट हैं। तीसरे वर्गीकरण में त्रस का उल्लेख है, उसके प्रकार उल्लिखित नहीं हैं। प्रथम वर्गीकरण में त्रस के चार प्रकार निदिष्ट हैं और दूसरे वर्गीकरण में त्रस के छह प्रकार निदिष्ट हैं। इसमें 'पोत' और 'उद्भिज्ज' ये दो अधिक हैं। त्रस के तीनों वर्गीकरणों में सम्मूच्छिम और औपपातिक का उल्लेख नहीं है। आचारांग (१।११६) में ये दोनों मिलते हैं—'से बेमि— संतिमे तसा पाणा, तं जहा—अंडया पोयया जराज्या रसया संसेयया संमुच्छिमा उब्भिया ओववाइया'। आचारांग में उपपात का प्रयोग सामान्य जन्म के अर्थ में भी मिलता है—उववायं चवणं पाच्चा (३।४५), किन्तु वहां (१।११६) औपपातिक का प्रयोग सामान्य जन्म के अर्थ में नहीं है।

उक्त वर्गीकरणों के आधार पर कम-विकास का अध्ययन नहीं किया जा सकता । ये सब प्रकरण-सापेक्ष और छंद-सापेक्ष हैं। आचारांग के गद्य (१।११८) में त्रस के आठ प्रकार उल्लिखित हैं और जहां पद्य में छह काय का निरूपण है वहां केवल 'तसकायं च सब्बसी' (६।१२) इतना उल्लेख मात्र है।

#### इलोक हः

### १५. अनुयुक्तियों (सम्यक् हेतुओं) से (अणुजुत्तीहि)

अनुयुक्ति का अर्थ है-अनुरूप युक्ति अर्थात् सम्यक् हेतु ।

वृत्तिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं - अनुकूल साधन, युक्तिसंगत युक्ति।

प्रस्तुत श्लोक का प्रतिपाद्य है कि मितमान् पुरुष छह जीवनिकायों के जीवत्व की संसिद्धि उनके अनुकूल युक्तियों से करे। सभी जीवों की संसिद्धि एक ही हेतु से नहीं हो सकती। उनके लिए भिन्न-भिन्न युक्तियां होतो हैं। विशेषावश्यक भाष्य गाथा १७५३-१७५८ की स्वोपज्ञवृत्ति में इन युक्तियों का सुन्दर समावेश है। वृत्तिकार ने इन युक्तियों का संक्षिप्त विवरण दिया हैं—

- १. पृथ्वी सजीव है, क्योंकि पृथ्वी रूप प्रवाल, नमक, पत्थर आदि पदार्थ अपने समान जातीय अंकुर को उत्पन्न करते हैं, जैसे अर्थ का विकार अंकुर ।
- २. पानी सजीव है, क्योंकि भूमि को खोदने पर वह स्वाभाविक रूप से उपलब्ध होता है, जैसे दर्दुर । अन्तरिक्ष से स्वाभाविक रूप से गिरता है, जैसे कि मत्स्य ।
- ३. अग्नि सजीव है क्योंकि अनुकूल आहार (ईंधन) की वृद्धि से वह बढ़ती है, जैसे बालक आहार मिलने पर बढ़ता है।
- ४. वायु सजीव है क्योंकि बिना किसी की प्रेरणा के वह नियमत: तिरछी गति करता है, जैसे गाय।
- ५. वनस्पति सजीव है, क्योंकि उसमें उत्पत्ति, विनाश, रोग, वृद्धत्व आदि होते हैं। वह रुग्ण होती है और चिकित्सा से
- १. सूयगडो, १।११।७,८ ।
- २. चूर्णि, पृ० १६७ : अनुरूपा युक्तिः अनुयुक्तिः ।
- ३. वृत्ति, पत्र २०३ : अनुरूपा—पृथिव्यादिजीवनिकायसाधनस्वेनानुकूला युक्तय:--साधनानि, यदि वा ......युक्तिसंगता युक्तय: अनुयुक्तयस्ताभिरनुयुक्तिसंगता युक्तयः
- ४. चूणि, पृ० १६७ ।
- ४. बृत्ति, पत्र २०३।

ग्रध्ययन ११ : दिप्पण १६-१६

वह स्वस्थ होती है। उसके ब्रण भरते हैं। उसमें आहार की इच्छा होती है, दोहद भी होता है। कुछ वनस्पतियां स्पर्ण से संकुचित होती हैं, कुछ रात में सोती हैं और दिन में जामती हैं, कुछ दूसरे के आश्रय से उपसर्पण करती हैं।

#### १६. जीवों को दुःख अप्रिय है (अकंतदुक्खा)

अकन्त का अर्थ है--अकान्त-अप्रिय, अनिष्ट । शारीरिक और मानसिक दु:ख सबको अकान्त है, इसलिए सब प्राणी अहिंस्य हैं। १

अहिंसा का आधार है —जीव । त्रस जीव में गति होती है, इसलिए उसकी पहचान हमारे लिए स्पष्ट है। दूसरे जीवों की पहचान त्रस में प्राप्त लक्षणों के आधार पर की जाती है। अहिंसा का दूसरा आधार है कि कोई भी जीव दु:ख नहीं चाहता।

#### क्लोक १०:

#### १७. समता अहिंसा है (अहिंसा समयं)

प्रस्तुत इलोक १।१।८५ में आया हुआ है। इसकी व्याख्या में चूणिकार और वृत्तिकार का मतभेद है।

चूर्णिकार ने इसकी व्याख्या इस प्रकार की है---

अहिंसा ही समता है। जैसे मुफे दु:ख प्रिय नहीं है वैसे ही दूसरे जीवों को भी दु:ख प्रिय नहीं है। अथवा मुफे पीडित करने से मुफे दु:ख होता है वैसे ही दूसरे जीवों को पीडित करने से उन्हें दु:ख होता है। इसलिए अहिंसा समता है या समता ही अहिंसा है।

वृत्तिकार ने 'समय' का अर्थ आगम किया है । उनके अनुसार 'अहिसा-समयं' का अर्थ है--अहिसा प्रधान आगम अथवा उपदेश । यह अर्थ मूलस्पर्शी नहीं लगता ।

वस्तुतः प्रस्तुत श्लोक का प्रतिपाद्य यह है कि पढ़ने का सार है—हिंसा से निवृत्त होना । सबके साथ समान बर्ताव करना यही समता है, यही अहिंसा है ।

# वलोक ११:

#### १८. इलोक ११ :

यह फ्लोक १/३/५०, १/८/१६ में आ चुका है। टिप्पण के लिए देखें—१/३/८०।

### इलोक १२:

### १६. जितेन्द्रिय पुरुष (पभू)

चूर्णिकार ने प्रभु के तीन अर्थ किए हैं ---

- १. चूणि, पृ० १६७ : सारीरं माणसं वा सब्वेसि अणिट्ठं अकंतं अपियं हुक्लं, अत इत्यस्मात् कारणाद् नवकेन भेदेन ऑहसणीया ऑहसका: ।
- २. चूर्णि, पृ० १६८ : अहिसा समयं ति, समता 'जध मम ण वियं दुक्लं' गाधा अथवा यथा हिसितस्य दुःलमुश्यद्यते मम, एवमभ्या-ख्यातस्यापि चोरियातो वाऽस्य, दुःलमुश्यद्यते, एवमन्येषामपि इत्यतो अहिसासमयं चेव ।
- ३. वृत्ति, पत्र २०३ : तदेवमहिंसाप्रधानः 'समय अागमः संकेतो बोपदेशरूपः ।
- ४. चूर्णि, पृ० १६८ : पभवतीति प्रभुः, वश्येन्द्रिय इत्यर्थः, न वा संयमावरणानी कर्मणां वशे वर्त्तते । अथवा स्वतन्त्रस्थाद् जीव एव प्रभुः, शरीरं हि परतन्त्रम्, मोक्षमार्गे वाऽनुपला (? पाल) यितस्ये प्रभुः ।

### भूयगडो १

- १. जितेन्द्रिय ।
- २. आत्माः ।
- ३. मोक्ष-मार्ग (ज्ञान-दर्शन-चारित्र) की अनुपालना में समर्थ।

वृत्तिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं'---

- १. जितेन्द्रिय ।
- २. संयम के आवारक कर्मों को तोड़कर मोक्ष-मार्ग का पालन करने में समर्थ ।

#### २०. दोषों (कोध आदि) का (दोसे)

चूरिकार ने क्षोध आदि को दोष माना है और वृत्तिकार ने पांच आस्त्रव-द्वारों— मिथ्यात्व, अविरित्, प्रमाद, कषाय और योग को दोष माना है। प्रकरण के अनुसार 'दोष' का अर्थ द्वेष प्रतीत होता है। मनुष्य द्वेष के कारण दूसरों के साथ विरोध करता है। इसीलिए बतलाया गया है कि देष का निराकरण कर किसी के साथ विरोध न करे।

#### २१. निराकरण कर (णिराकिच्चा)

चूर्णिकार ने 'णिरे किच्चा' पाठ की व्यास्या की है। 'णिरे' अव्यय है। इसका अर्थ है--पीठ पीछे। "

#### इलोक १३:

### २२. संवृत (संवृडे)

संबुत का अर्थ है-प्राणातिपात आदि आसवों को रोकने वाला अथवा इन्द्रिय और मन का संवरण करने वाला ।

### २३. एषणा समिति से युक्त (एसणासमिए)

एसणा के तीन प्रकार हैं---

- श्विषणा— भिक्षा की खोज में निकलकर मुनि आहार के कल्प्य-अकल्प्य के निर्णय के लिए जिन नियमों का पालन करता
  है अथवा जिन दोषों से बचता है उसे गवेषणा कहते हैं।
- २. ग्रहणेषणा—आहार को ग्रहण करते समय जिन नियमों का पालन करना होता है, उसे ग्रहणेषणा कहते हैं।
- प्रासंख्णा या परिभोगेषणा प्राप्त आहार को खाते समय जिन नियमों का पालन किया जाता है, वह है ग्रासंख्णा या
  परिभोगेषणा ।

### श्लोक १४:

### २४. जीवों का (भूयाइं)

भूत का अर्थ है—-प्राणी । जो प्राणी अतीत में थे, वर्तमान में हैं और भविष्य में होंगे, वे भूत कहलाते हैं—यह टीकाकार का अभिमत है। •

- १. वृत्ति, पत्र २०४ : इन्द्रियाणां प्रभवतीति प्रभुर्वेश्येन्द्रिय इत्यर्थः, यदि वा संयमावारकाणि कर्माण्यमिभूय मोक्षमार्गे पालयितस्ये प्रभुः —समर्थः ।
- २. जूर्णि, पू० १६८ : दोवा: कोधादय: ।
- ३. मृत्ति, पत्र २०४ : दूषयन्तीति दोषा--मिथ्यास्वाविरतिप्रमादकषाययोगास्तान् ।
- ४. चूर्णि, पृ० १६८ : निरे इति पृष्ठतः कृत्वा ।
- ४. चूणि, पृ० १६८ : हिंसाम्राश्रवसंवृतः इंदिय-णोइंदियमावसंवृत्तो वा ।
- ६. वृत्ति, पत्र २०४ : अभूवन् भवन्ति भविष्यन्ति च प्राणिनस्तानि मूतानि---प्राणिनः ।

**ब्राध्ययन ११ : टिप्पण २५-२**६

### क्लोक १५:

### २४. पूर्तिकर्म (अन्त पान) का (पूर्तिकम्मं)

इसका अर्थ है--आधाकर्मी आहार से मिश्रित भोजन । यह उद्गम का तीसरा दोष है । देखें--दसदेआलियं ५/४१ का टिप्पण, पृ० २३६ ।

#### २६. संयमी का (बुसीमतो)

देखें--- ५/२० का टिप्पण ।

#### २७. सर्वथा (सन्वसो)

चूर्णिकार ने इसका अर्थ —प्राण निकलते हों तो भी —िकया है। वृत्तिकार के अनुसार इसका अर्थ है—सभी प्रकार का (आहार, उपकरण आदि)। र

#### क्लोक १६-२१:

#### २८, श्लोक १६-२१:

प्रश्न करने वाला स्वतंत्र होता है। वह अपनी इच्छा के अनुसार प्रश्न पूछ सकता है, किन्तु उत्तर देने वाले को बुद्धि और विवेक— दोनों का संतुलन रखना होता है। कोरा बौद्धिक उत्तर हिंसा का निमित्त बन सकता है और अन्य समस्याएं भी उत्पन्न कर सकता है, इसलिए उत्तरदाता को विवेक से काम लेना होता है।

अनेक प्रकार के लोग होते हैं। कुछ श्रद्धालु होते हैं, कुछ श्रद्धालु नहीं होते। कुछ श्रद्धालु लोग दानरुचि वाले होते हैं। वे दान देने में श्रद्धा रखते हैं। वे साधु से पूछते हैं —हम लोग ब्राह्मण या भिक्षु का तर्पण करते हैं। उसमें धर्म होता है या पुण्य होता है ? इस प्रक्रन के उत्तर में मुनि 'हां' या 'ना' न कहे—यह सूत्रकार का निर्देश है। इसका कारण सूत्र में स्पष्ट है।

चूणिकार ने--'पुण्य होता है, ऐसा न कहे'-इसके कुछ कारण बतलाए हैं। उनके अनुसार ऐसा कहने से मिथ्यात्व का स्थिरीकरण होता है। उस आहार से पुष्ट होकर भिक्षुक असंयम करते हैं, उसका अनुमोदन होता है।

'पुण्य नहीं होता'—ऐसा इसलिए नहीं कहना चाहिए कि जिन्हें दिया जा रहा है उसके अन्तराय होता है। चूर्णिकार ने बतलाया है कि मुनि ऐसे प्रसंग में मौन रहे। यदि प्रश्नकर्त्ता बहुत आग्रह करे तो बताए कि हम आधाकर्म आदि बयालीस दोष रहित पिंड को प्रशस्त मानते हैं। \*

इसका तात्पर्य यह है कि जहां वर्तमान में दान की प्रवृत्तियां चल रही हों, उन्हें लक्षित कर धर्म या पुण्य होता है या नहीं होता, इस प्रकार का प्रथन करें तब मुनि को मीन रहना चाहिए। यह उसका वाणी का विवेक है।

### क्लोकः २२:

# २६. तीर्थंकरों के निर्वाण परम होता है (णिव्वाण परमा बुढा)

चूणिकार ने बुद्ध का अर्थ अर्हत् किया है। उनके शिष्य बुद्ध-बोधित कहलाते हैं। वे निर्वाण को परम या प्रधान मानते हैं। वेदना को शान्त करने के जितने सांसारिक प्रतिकार हैं वे निर्वाण के अनन्तवें भाग तक भी नहीं पहुंच पाते, इसलिए निर्वाण को परम

- १. चूर्णि, पृ० १६६ : सर्वेश इति यद्यपि प्राणात्ययः स्यात् ।
- २. वृत्ति, पत्र २०४ : सर्वेशः -- सर्वेप्रकारम् ।
- ३. चूणि, पृ० १६६ : अस्थि पुण्णं ति णो वदे, मिच्छत्तथिरोकरणं, जं च तेणाऽऽहारेण परिवृद्धा करेस्संति असंग्रमं, अप्पाणं परं व बहुहि मार्वेति तदनुत्रातं भवति ।
- ४. चूर्णि, पृ० १९६ : तुसिणीएरिं अन्छितव्वं, निब्बंधे वा बवीति --अम्हं आधाकम्मादिबातालीसदोसपरिसुद्धो विडो पसत्थो ।

माना गया है। अहंत् की दृष्टि में वेदना के अन्य सब उपचार अस्थायी हैं। उसका स्थायी उपचार निर्वाण है। इसकी पुष्टि वीर-स्तुति के उस सुक्त से होती है 'निर्वाणवादियों में ज्ञातपुत्र श्रोष्ठ हैं'।

### ३०. जैसे नक्षत्रों में चन्द्रमा (णक्खलाण व चंवमा)

ग्रह, नक्षत्र और ताराओं की कान्ति, सौम्यभाव, प्रमाण और प्रकाश की दृष्टि से चंद्रमा उनसे प्रधान होता है। इसी प्रकार सांसारिक सुखों से निर्वाण सुख परम है, अधिक है। रै

#### ३१. संघान करे (संघए)

संधान दो प्रकार का होता है - छिन्न-संधान और अछिन्न-संधान। जो बीच में टूट जाता है वह छिन्न-संधान होता है। चूर्णिकार ने बतलाया है कि साधक निर्वाण के मार्ग को स्वीकार कर अछिन्न-संधान के द्वारा उसका संधान करे।

#### इलोक २३:

#### ३२. कल्याणकारी (साधुतं)

मूल शब्द 'साधुक' है। तकार की अनुश्रुति के अनुसार 'क' के स्थान पर 'त' हुआ है। इसका अर्थ है—कल्याणकारी।

### ३३. द्वीप (या दीप) का (दीवं)

इसके दो अर्थ हैं - द्वीप और दीप । यहां द्वीप का अर्थ ही विवक्षित है ।

जैसे समुद्र में गिरा हुआ प्राणी लहरों के थपेड़ों से आकुल-व्याकुल होकर भरणासन्न हो जाता है, उसको यदि कहीं द्वीप प्राप्त हो जाता है तो वह अपने प्राण बचा लेता है। उसी प्रकार भगवान् का धर्म संसारी प्राणियों के लिए द्वीप के समान है।

स्रोत में बहने वाले प्राणियों के लिए द्वीप जैसे प्रतिष्ठा होता है, वैसे ही यह मार्ग संसार सागर में बहने वाले प्राणियों के लिए प्रतिष्ठा होता है।

उत्तराध्ययन में धर्म को द्वीप, प्रतिष्ठा, गति और शरण कहा गया है।"

### इलोक २४:

# ३४. (आयगुत्ते सया दंते .....छण्णसोए णिरासवे)

आत्मगुष्त का अर्थ है -- इन्द्रिय और मन का प्रत्याहार करने वाला। दांत के दो अर्थ हैं -- इन्द्रिय और मन को वश में करने वाला तथा धर्मध्यान का ध्याता। स्रोत का अर्थ है--हिंसा आदि आश्रव। जो व्यक्ति इनका छेदन कर देता है वह छिन्नस्रोत होता

१. चूर्णि, पृ० २०० : णेव्वाणं परमं जेसि ते इसे णेव्वाणपरमा एते बुद्धा अरहन्तः, तिच्छव्या बुद्धबोधिताः, परमं निर्वाणमित्यतोऽनन्य-तुल्यम्, नास्य सांसारिकानि तानि तानि वेवनाप्रतीकाराणि निर्वाणानि अनन्तभागेऽपि तिक्ठन्तोति ।

२. सूदगडो, १।६।२१: णिव्वाणवादीणिह णायपुत्ते ।

३. चूर्णि, पृ० २०० : न क्षयं यान्तीति नक्षत्राणि, तेभ्यः कान्त्या सौम्यत्वेन प्रमाणेन प्रकाशेन च परमञ्चन्द्रमाः नक्षत्र-ग्रह-तारकाभ्यः, एवं संसारमुखेभ्योऽधिकं निर्वाणमुखमिति ।

४. चुणि, पृ० २०० : मोक्षमग्गपडिवण्णे उत्तरगुणेहि बङ्कमाणेहि अन्छिण्णसंधणाए णेव्वाणं संघेन्जा ।

<sup>्</sup>र. चूर्णि, पृ० २०० : दीपयतीति दीपः, द्विधा पिबति वा द्वीपः, स तु आश्वासे प्रकाशे च, इहाऽऽश्वासद्वीपोऽधिकृत: ।

६. वृत्ति, पत्र २०६।

७. उत्तराध्ययन २३।६ वः जरामरणवेगेणं, वुज्झमाणाण पाणिणं। धम्मो वीवो पहुरा य, गई सरणमुत्तमं।।

श्रध्ययम ११ : दिप्पण ३५-३**=** 

है। जो छिन्नस्रोत होता है वही निरास्रव होता है।

आयगुत्ते आदि इन चार पदों में साधना का क्रम बतलाया है। साधक को सर्वप्रथम प्रत्याहार करना होता है, इन्द्रिय और मन की गति को बदलना तथा उन्हें बाहर से हटाकर भीतर में स्थापित करना होता है। यह गुष्ति की प्रक्रिया है। गुष्ति का बार-बार अभ्यास करने से इन्द्रिय और मन दान्त— उपशान्त हो जाते हैं। जैसे-जैसे उनकी शांति बढ़ती है वैसे-वैसे उनका स्रोत सूखता जाता है। एक बिन्दु ऐसा आता है जब स्रोत सर्वथा छिन्न हो जाते हैं। उस अवस्था में साधक गिरास्रव बन जाता है।

#### ३५. प्रतिपूर्ण (पडिपुण्णं)

वहीं धर्म प्रतिपूर्ण होता है जो सभी प्राणियों के लिए हितकर, सुखकर, सबके लिए समान, निरुपाधिक, सर्वविरतिमय, मोक्ष में ले जाने वाला होता है। अथवा जो धर्म दया, संयम, ध्यान आदि धर्म के कारणभूत तत्त्वों से सहित होता है वर्प्रतिपूर्ण होता है।

#### इलोक २५:

### ३६. वे समाधि से दूर हैं (अंतए ते समाहिए)

वे भिक्षु समाधि से दूर हैं। उन्हें मोक्ष समाधि प्राप्त नहीं हो सकती। अनेकाग्र होने के कारण उन्हें इहलोक में भी जब समाधि प्राप्त नहीं होती तब उन्हें परमसमाधि की प्राप्त कैसे हो सकती है? वे संसार में रहते हुए भी इन्द्रिय-सुखों से बंचित रहते हैं और उन्हें परम समाधि का सुन्व भी प्राप्त नहीं होता। क्योंकि जहां हिंसा और परिग्रह है वहां एकाग्रता नहीं होती। जहां एकाग्रता नहीं होती वहां चार प्रकार की भावनाएं (कायानुपश्यना, वेदनानुपश्यना, चित्तानुपश्यना और धर्मानुपश्यना) प्राप्त नहीं होती। वे सुख से सुख पाने की बात सोचते हैं। भे

#### ३७. श्लोक २४-३१:

प्रस्तुत आलापक (२५-३१) में बौद्धदृष्टि की समीक्षा की गई है। प्राणीमात्र को आश्वासन देने वाला धर्मे--- आहिसा धर्म शुद्ध धर्म होता है। जो इसे नहीं जानते वे अबुद्ध होते हैं। बौद्ध बुद्धवादी हैं। वे समाधि की साधना करते हैं, फिर भी आरंभ और परिग्रह में आसक्त होने के कारण उसे उपलब्ध नहीं होते। वे हिंसा भी करते हैं और ध्यान भी करते हैं। वे आत्मा को नहीं जानते, इसलिए समाधिस्थ भी नहीं हो सकते।

### श्लोक २६:

#### ३८. श्लोक २६:

प्रस्तुत क्लोक में चूर्णिकार ने बौद्ध परंपरागत कुछेक व्यवहारों का निर्देश किया है। बौद्ध भिक्षु अपने लिए कृत भोजन-पानी

- १ (क) चूर्णि, पृ० २०० : आत्मिन आत्ममु वा गुप्त आत्मगुप्त:, इन्द्रिय-नोइन्द्रियगुप्त इत्यर्थ:, न तु यस्य गृहादोनि गुप्तानि । हिसादीनि श्रोतांसि खिन्नानि यस्य स भवति खिन्नस्सोते, खिन्नश्रोतस्त्वादेव निराश्रव: ।
  - (स) वृत्ति, पत्र २०६ : मनोवावकार्यरात्मा गुप्तो यस्य स आत्मगुप्तः, तथा 'सदा'—सर्वकालिमिन्द्रयनोइन्द्रियवसनेन दान्तो— वश्येन्द्रियो धर्मध्यानध्यायी वेत्यर्थः, तथा छिन्नानि—न्नोटितानि संसारस्रोतांसि येन स तथा, एतदेव स्पष्ट-तरमाह—निर्गत आश्रवः— प्राणातिपातादिकः कर्मप्रवेशद्वाररूपो यस्मात् स निराश्रवः ।
- २. चूर्णि, पृ० २००,२०१: प्रतिपूर्णमदं सर्वसत्त्वानां हितं सुहं सर्वाविशेष्यं निरुपधं निर्वाहिकं मोक्षं नैयायिकम् इत्यतः प्रतिपूर्णम् अथवा सर्वेदंया-दम-ध्यानाविभिधंर्मकारणै: प्रतिपूर्णमिति ।
- ३. चूर्णि, पृ० २०१ : दूरतस्ते समाधिए । कथम् ? इहलोकेऽपि तावं तेऽनेकाग्रत्वात् समाधि न लभन्ते कुतस्तिह परमसमाधि मोक्षम् ? । तद्यथा— शाक्याः अबुद्धा बुद्धवादिनः सुखेन सुखमिच्छन्ति, इहलोकेऽपि तावद् ग्रामव्यापारैनं सुखमास्वादयन्ति, कुतस्तिहि परमसमाधिसुखमिति ? । उक्तं हि—'तत्रैकाग्रं कुतो व्यानं, यत्राऽऽरम्भ-परिग्रहः ? इति । अतस्ते चतुब्विद्याए भावणाए दूरतः ।

तेते हैं। वे धान्य आदि के कणों को सजीव नहीं मानते। उपासक उनके लिए पचन-पाचन करते हैं। वे उनका अनुमोदन भी करते हैं। वे जीव में अजीव की और तत्त्व में अतत्त्व की बुद्धि रखते हैं। वे संवभक्त आदि की सतत कामना करते हैं। वे अतीत में किए गए संघभक्तों की तथा भविष्य में किए जाने वाले संघभक्तों की गणना करते रहते हैं। यदि उनके भी ध्यान हो तो फिर ध्यान किसके नहीं होगा? उन भिक्षओं के विहार भित्तिचित्रों से भरपूर होते हैं। उनकी परंपरा है कि वे अपने लिए मारे हुए पशु का मांस नहीं लेते। किन्तु यदि वह मांस कोई दूसरा व्यक्ति खरीद कर दे तो वे उसे ग्रहण कर लेते हैं। उसे वे 'कल्पिक' कहते हैं। आज भी तिब्बत आदि बौद्ध देशों में 'कल्पिक' जाति के रूप में एक वर्ग है। उस वर्ग के लोग बौद्ध भिक्षुओं के लिए मांस खरीद कर उन्हें देते हैं। यह उनका मुख्य कार्य है। ऐसे हजारों स्त्री-पुरुष वहां हैं। उसे वाली उन दासियों को 'कल्पकारी' कहा जाता है और मांस को कल्पिक कहते हैं। संभव है चूिणकार के समय में भारत में भी बौद्ध परंपरा में यह प्रथा रही हो। चूिणकार ने इस पर व्यंग करते हुए एक उदाहरण प्रस्तुत किया है। बर्बर जाति के एक व्यक्ति ने मांस का प्रत्याख्यान कर दिया। अपनी प्रतिज्ञा को पालने में असमर्थता दिखाई दी। उसने मांस का नाम 'भ्रमर' रखा और खा लिया। क्या वह उसकी खाता हुआ अमांसभक्षी कहा जा सकता है? लूता (मकड़ी) का नाम शीतिलिका रख देने मात्र से क्या वह महर्यु का कारण नहीं बनता?

इसी प्रकार बौद्ध भिक्षु संज्ञाओं का भेद कर आरंभ में प्रवृत्त होते हैं। वे प्रवृत्तियां उनके निर्वाण के लिए नहीं होतीं। वे वैराग्य की द्योतक भो नहीं होतीं। जो भिक्षु ऐसे विहार या लयनों (गुफाओं) में रहते हैं, जो कामोत्तेजक चित्रों से चित्रित हैं, उनके वहां घ्यान कैसे संभव हो सकता है? जो भिक्षु मांस लेते समय किल्पकारियों को व्यवहृत करते हैं, उनके द्वारा खरीदा हुआ मांस खाते हैं, उनके भी ध्यान कैसे हो सकता है? जो पचन-पाचन में प्रवृत्त हैं, जो केवल अपने शरीर का ही ध्यान रखते हैं, जो प्रतिपल मनोज, पान, भोजन, विहार, वस्त्र आदि का ध्यान रखते हैं, जो सोचते रहते हैं - आज कौन उपासक संघभक्त करेगा? आज कौन भक्त वस्त्र-दान करेगा आदि, उनके ध्यान कैसे हो सकता है? उनके शुद्ध ध्यान हो ही नहीं सकता। '

#### ३६. नहीं जानते (अखेतण्णा)

इसका संस्कृत रूप है— अक्षेत्रज्ञाः । चूर्णिकार ने इसका अर्थ---मोक्षमार्ग और शुद्ध ध्यान को न जानने वाला किया है ।ै वृत्तिकार ने इसका अर्थ 'अनिपुण' किया है ।ै

# ४०. वे असमाहित चित्त वाले होते हैं (असमाहिया)

इसका अर्थ है—असंवृत । जो मनोज्ञ पान, भोजन और आवास आदि का निरंतर चिन्तन करते हैं, जो यह खोचते हैं कि आज संघ को कौन भोजन-पान देगा ? कौन वस्त्र देगा ?, वे असमाहित होते हैं । वे शुद्ध ध्यान करने के अधिकारी नहीं होते ।\* वृत्तिकार ने असमाहित का अर्थ समाधि से दूर (शून्य) किया है । '

१. चूणि, पृ० २०१: बीयाणि सचेतणाणि शाल्यावीनाम, श्रु (? शी) तमिप च उदकं सचेतनमेव, हरिद्रा-कक्कोवकवत्, तमुद्दिश्य च कृतं उपासकाविभः, स्वयं च पाचयन्ति पक्षचारिकादयः, तेषा हि पक्षे चारिका श्रवन्ति, अनुजानते च सुपववं सुसृष्टिमिति, जीवेषु च अजीवबुद्धयः अतत्त्वे तत्त्वबुद्धयः दराकास्तत्कारिणस्तद्द्वेषिणश्च सङ्घभक्तानि गण्यन्तोऽतीता-ऽनागतानि च प्रार्थयन्तः झाणं णाम क्रियायंति, णाम परोक्षस्तवादिषु, तेऽपि नाम यदि ध्यानं ध्यायन्ति, को हि नाम न ध्यानं ध्यास्पति ? ।

ग्राम-क्षेत्र-गृहादीनां गवां प्रैव्यजनस्य च । यत्र प्रतिग्रही दृष्टो व्यानं तत्र कुतः शुभम् ? ॥

सचित्तकम्मा य तेसि आवसथा विहारकुडीउ ति, मांसं किल्पक इत्यपिवश्यते, दासीओ कष्पयारीउ ति । यथा बर्बरेण मांसस्य प्रत्याख्याय अशवनुवता तमनुपालियतुं ममरिमित संज्ञां कृत्वा भक्षितम्, किमसौ तद् भक्ष्यम् निर्विशिको भवित ?, लूता वा शीतिलिकाभिधानेनाभिलप्यमाना कि न मारयित ?। एवं तेषां न संज्ञान्तरपरिकत्वितास्ते आरम्भा निर्वाणाय भवित, न च वैराग्यकरा भवित । येऽपि तावद् भिक्षाहारा भवित तेऽपि स्विकारस्त्रीरूपसचित्रकम्भेषु लेनेषु वसन्ति, तेषामिप तावत् कुत्तो ध्यानम् ? किमङ्ग पुन: किल्पकारीव्यापारयताम् ? पचन-पाचनप्रवृत्तानां तनुमेद चानुप्रेक्षमाणानां कुता ध्यानम् ? ।

- २. चूणि, पृ० २०१ : ते हि मोक्षमार्गस्य ध्यानस्य च शुद्धस्य अखेतण्णा अजाणगा ।
- ३. वृत्ति, पत्र २०७ : अखेवज्ञाः अनिपुणाः ।
- ४. चूर्णि, पृ० २०१: असमाहिता णाम असंवृताः, मनोज्ञेषु पान-भोजना ऽऽच्छादनादिषु नित्याध्यवसिताः 'कोऽत्थं संघमसं करेण्जा ? कोऽत्थ परिक्खारं देण्ज वस्त्राणि ? इत्येवं नित्यमेवासं ध्यायन्ति ।
- ४ वृत्ति, पत्र २०७ : असमाहिता मोक्षमार्गांख्याद्भावसमाधेरसंवृततया दूरेण वर्तन्त इत्यर्थः ।

ग्रध्ययम ११ : दिप्पण ४१-४६

#### क्लोक २७:

#### ४१. ढंक कंक (ढंकाय कंकाय)

देखें-- १/६२ का टिप्पण ।

#### ४२. मछली की खोज में ध्यान करते हैं (मच्छेसणं भियायंति)

ढंक आदि जलचर पक्षी मछली की खोज में निश्चल होकर जल के मध्य में खड़े रहते हैं। वे इतने निश्चल हो जाते हैं कि जल हिले-दुले नहीं। जल के हिलने से मछलियां त्रस्त होकर भाग न जाएं—यह उनका ध्यान रहता है।

#### इलोक ३०:

#### ४३. जन्मान्ध व्यक्ति (जाइअंधो)

जात्यन्ध का माब्दिक अर्थ है—जन्मान्ध । वह पूर्व, पश्चिम, उत्तर और दक्षिण इन दिशाओं में कितना चला, कितना चलना शेष है, को नहीं जानता ।

#### इलोक ३१:

#### ४४. महाभय को (महन्भयं)

इसका शाब्दिक अर्थ है-- महान् भय।

चूर्णिकार ने इसका भाधात्मक अर्थ — जन्म-जरा-मरण-बहुल संसार किया है। वह पुरुष एक गर्भ से दूसरे गर्भ में, एक जन्म से दूसरे जन्म में, एक मृत्यु से दूसरी मृत्यु में और एक दुःख से दूसरे दुःख में जाता है। इस प्रकार वह हजारों भव करता है। यह उसके महान् भय का हेतु बनता है।

वृत्तिकार ने बार-बार संसार में पर्यटन करने से होने वाले दु:ख को 'महाभय' माना है।"

### श्लोक ३३:

# ४४. प्राम्य-धर्मो (शब्द आदि विषयों) से (गामधम्मेहि)

ग्राम्यधर्म का अर्थ है मैथुन । चूर्णिकार और वृत्तिकार ने इसका अर्थ शब्द आदि विषय किया है।

# ४६. जीव है (जगा)

यह देशी शब्द है। इसका अर्थ है-प्राणी ।

- १. चूर्णि, पृ० २०२ : मच्छेसणं क्षियायंति, निश्चलास्तिष्ठन्ति जलमक्भे उदगमक्लोभेन्ता, मा सून्मत्स्यादयो नङ्क्षयन्ति उत्तिस्यन्ति वा ।
- २. चूर्णि, पृ० २०२ : जातित एव अन्धो जात्यन्धः पूर्वा-ऽपर-दक्षिणोत्तराणां दिशां मार्गाणां गत-गन्तव्यस्थानिधनः एतावद् गतं एतावद्
  गन्तव्यम् ।
- ३. चूर्णि, पृ० २०२ : महब्जयमिति संसार एव जाति-जरा-मरणबहुलो । तं जधा--गब्भतो गब्जं जम्मतो जम्मं मारयो मारं दुक्खतो दुक्खें, एवं भवसहस्साई पर्यटन्ति बहुन्यपि ।
- ४. वृत्ति, पत्र २०८ : 'महाभयं' पौनः पुन्येन संसारपर्यटनया नारकादिस्वभावं दुःखम् ।
- ५. (क) चूर्णि पृ० २०३ : ग्रामधर्माः शब्दादयः ।
  - (ल) वृत्ति, पत्र २०६ : ग्रामधर्माः शब्दादयो विषयाः ।
- ६. (क) चूर्णि, पृ० २०३ : जग त्ति जायत इति जगत् तिस्म जगित विद्यन्ते ये, जायन्त इति वा जगाः जन्तवः ।
  - (स) वृत्ति, पत्र २०६ : जगा इति जन्तवो जीवितायिनः।

ग्रव्ययन ११: टिप्पण ४७-५१

#### श्लोक ३४:

### ४७. (सन्यमेयं णिराकिच्चा .....मुणी)

सूत्रकार का अभिमत है कि जब तक कषाय या अन्यदोष विद्यमान हैं तब तक निर्वाण की प्राप्ति नहीं हो सकती। कषाय की विद्यमानता में संयम का सम्यक् पालन नहीं हो सकता। कहा है—

> सामण्णमणुचरंतस्स, कसाया जस्स उनकडा होति । मण्णामि उच्छुपुष्फं व, निष्फलं तस्स सामण्णं ।।

श्रामण्य का पालन करने वाले जिस पुरुष के कषाय प्रवल होते है, उसका श्रामण्य ईक्षु के फूल की भांति निरर्थक है, निष्फल है।

#### क्लोक ३५:

### ४८. तप में पराक्रम करने वाला ( उवधाणवीरिए)

उपधान का अर्थ है - तप । तप में वीर्य - पराक्रम करने वाला 'उपधानवीर्य' कहलाता है।

### ४६. साधु-धर्म का संधान करे (संधए साहुधम्मं)

'साधु-धर्म' के दो अर्थ हैं—

- १. क्षान्ति, मुक्ति, आर्जव, लाघव आदि दश प्रकार का श्रमण धर्म ।
- २. सम्यक् ज्ञान, सम्यक् दर्शन, सम्यक् चारित्र ।

'संधए' का अर्थ है - इन गुणों की वृद्धि करे।

ज्ञान के विषय में—नए ज्ञान को प्राप्त कर और अधीत ज्ञान का स्मरण कर ज्ञान की वृद्धि करे, दर्शन के विषय में— नि:शंकित आदि गुणों को दृढ कर दर्शन की वृद्धि करे तथा चारित्र के विषय में—मूल गुणों का अखंड पालन कर, नए-नए अभिग्रहो से चारित्र की वृद्धि करे । रै

#### ५०. पापधर्म का (पावधम्मं)

अज्ञान, अविरति, मिथ्यात्व आदि पापधर्म हैं। र

#### क्लोक ३६:

#### ५१. श्लोक ३६:

इस क्लोक के संदर्भ में एक प्रक्त उपस्थित होता है कि क्या इस निर्वाण-मार्ग के प्रतिपादक केवल भगवान् महावीर ही थे या

२ (क) चूर्णि, पृ० २०३: उपधानवीयं नाम तपोवीर्यम् ।

(स) वृत्ति, पत्र २०६ : तथोपधानं — तपस्तत्र यथाशक्त्या बीर्यं यस्य स मवत्युपधानवीर्यः।

- ३. (क) चूर्गण, पृ० २०३ : दसविधो चरित्तधम्मो णाण-दंसण-चरित्ताणि वा तं अच्छिन्नसंघणाए, णाणे अपुञ्वगहणं पुञ्वाधीतं च गुणाति, दंसणे णिस्संकितादि, चरित्ते अखंडितमूलगुणो ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र २०६ : साधूनां धर्मः क्षान्त्यादिको दशविधः सम्यग्वर्शनज्ञानचारित्राख्यो वा । तम् 'अनुसंधयेत्'—वृद्धिमापादयेत्, तद्यथा - प्रतिक्षणमपूर्वज्ञानग्रहणेन ज्ञानं तथा शङ्कादिदोषपरिहारेण सम्यग्नीवादिपदार्थाधिगमेन च सम्यग्-दर्शनम् अस्खलितभूलोत्तरगुणसंपूर्णपालनेन प्रत्यहमपूर्वाभिग्रहग्रहणेन (च) चारित्रं (च) वृद्धिमापादयेदिति ।

#### ४. चूर्णि, पृ० २०३ : पावधम्मो--अण्णाण-अविरति-मिच्छ्ताणि ।

१. बृत्ति पत्र २०६ ।

अन्य तीर्थंकरों ने भी इसका प्रतिपादन किया था ? शास्त्रकार इसका समाधान प्रस्तुत करते हैं कि जो अतीत काल में अनन्त तीर्थंकर हो चुके हैं, जो भविष्य काल में अनन्त तीर्थंकर होंगे और जो वर्तमान में संख्येय तीर्थंकर हैं—उन सबने इसी निर्वाण-मार्ग का प्रतिपादन किया था, करेंगे और कर रहे हैं। केवल प्रतिपादन ही नहीं, सबने इस मार्ग का अनुसरण किया था, करते हैं और करेंगे।

चूर्णिकार ने 'बुद्ध' का अर्थ तीर्थंकर या आचार्य किया है। । चूर्णिकार ने शांति के दो अर्थ किए हैं—चारित्रमार्ग, निर्वाण । वृत्तिकार ने भी दो अर्थ किए हैं—भावमार्ग, मोक्ष । र

#### ४२. पृथ्वी (जगई)

इसके दो अर्थ हैं--

- स्थावर और जंगम जीवों का आधार पृथ्वी ।
- २. तीन लोक।

#### इलोक ३७:

### ४३. उनसे हत-प्रहत न हो (ण तेहि विणिहण्णेज्जा)

संयम-मार्ग में अनेक कष्ट आते हैं। मुिन उनसे त-प्रहत होने पर भी ज्ञान, दर्शन और चारित्र मार्ग से च्युत न हो। क्रमशः उन परीषहों को जीतता हुआ मुिन संयमवीर्य को वृद्धिगत करे जिससे कि वे बड़े कष्ट भी छोटे हो जाएं, महान् उपसर्ग भी तुच्छ हो जाएं।

एक अहीरन युवती थी। उसकी गाय ने बछड़ा दिया। उसी दिन से वह युवित उस बछड़े को उठाकर गाय के पास ले जाती और जब स्तनपान कर लेता तब उसे वापस ला खंटे से बांध देती। यह कम प्रतिदिन चलता रहा। बछड़ा बढ़ता गया। युवित में उठाने की शिक्त भी बढती गई। यह कम चार वर्ष तक चला। बछड़ा चार वर्ष का बैल हो गया। परन्तु युवित उसको सहजतया उठाकर चल देती, क्योंकि उसका वह प्रतिदिन का अभ्यास बन गया था।

इसी प्रकार मुनि भी कमशः परीषहों पर विजय पाता हुआ सन्मार्ग से कभी च्युत नही होता । जीतने के अभ्यास से उसकी शक्ति कमशः वृद्धिगत होती रहती है। एक दिन ऐसा आता है कि बड़े से बड़े कष्ट को भी हंसते हुए फेलने में वह सफल हो जाता है।

- १. (क) चूर्णि, पृ० २०४ : किमेवं वर्डमानस्वामी एतन्मार्गमुपदिष्टवान् उतान्येऽपि तीर्थकराः ?
  - (ख) वृत्ति, पत्र २०६ : अर्थवंभूतं भावमार्गं कि वर्धमानस्वाम्येवोपविष्टवान् उताग्येऽपि ।
- २. चूर्णि, पृ०२०४ः ते आचार्याचा।
- ३. चूर्णि, पृ० २०४ । शान्तिश्चारित्रमार्गं इत्यर्थः 🕆 🗥 निर्वागं वा शान्तिः ।
- ४. वृत्ति, पत्र २०६, २१० : शान्ति:—मावमार्गः ः ः ः यदि वा शान्तिः —मोक्षः ।
- ५. चूर्गि, पृ० २०४ । जगती नाम पृथिवी ।
- ६. वत्ति, पत्र २१० : जगती----त्रिलोकी ।
- ७. चूर्णि, पृ० २०४ : ण तेहि उदिण्णेहि वि णाण-बंसण-चरित्तसंजुत्ताओ मन्याओ विणिहण्णेज्जा, (প্লাणु)युव्वीए जिणंती संयमवीरियं उप्पादेण्जासि त्ति, जधा ते गुरुगा वि उदिण्णा लहुगा मर्वति ।
- दः (क) चूर्णि, पृ० २०४: बृब्दान्तः आसीरयुवितः जातमेत्तं वच्छगं दुष्णि वेलाए उक्खिविऊण णिक्खामेति, पीतं चैनं पुनः प्रवेश-यति । तमेवं कमशो वर्द्धमानं अहरहजेंयं कुर्वती जाव अउहायणं पि उक्खिवेति । एव दृब्दान्तः । अयमर्थोपनयः एवं साधुरिप सन्मार्गात् कमशो जयाब् उदीर्णेरिप परीषहैनं विहन्येत ।
  - (स) वृत्ति, पत्र २१०: परीषहोपसर्गजयश्चाभ्यासक्रमेण विधेयः अभ्यासवशेन हि दुष्करमपि सुकरं भवति, अत्र च वृष्टांतः, तद्यया---कश्चिव्गोपस्तवहर्जातं तर्णकमुरिक्षप्य गवान्तिकं नयत्यानयति च, ततोऽसावनेनैव च क्रमेण प्रत्यहं प्रवर्द्धमानमपि वश्समुरिक्ष-प्रक्रम्यासवशाद्दिहायनं त्रिहायणमप्युस्क्षिपति, एवं साधुरभ्यासात् शनैः-शनैः परिषहोपसर्गजयं विधत्त द्वति ।

ध्रह्मयम ११: टिप्पण ५४-५६

### श्लोक ३८:

#### ५४. धीर मुनि (घोरे)

इसके दो अर्थ हैं ---

- १. बुद्धिमान् ।
- २. कष्टों से न घबराने वाला।

#### ४४. काल की आकांक्षा (प्रतीक्षा) करे (कालमाकंखे)

मरण-काल की आकांक्षा करे अर्थात् वह यह सोचे कि जीवन पर्यन्त मुक्ते इस सम्मार्ग पर निरन्तर चलना है। रैं वृत्तिकार ने इसका अर्थ - मृत्यु की आकांक्षा करे -- किया है। रैं

यहां 'आकंखे' का अर्थ प्रतीक्षा करना उपयुक्त लगता है। जैन परम्परा के अनुसार यह मान्य है कि मुनि न जीवन की आकांक्षा करे और न मृत्यु की आकांक्षा करे। वह संयम का पालन करता हुआ मृत्यु की प्रतीक्षा करे।

#### ५६. केवली का मत है (केवलिणो मतं)

सुधर्मा ने जंबू से कहा — तुमने मुर्फे मार्ग का स्वरूप पूछा था । मैंने उसका प्रतिपादन अपने मन से नहीं किया है । केवली भगवान ने जैसा उसका प्रतिपादन किया वहीं मैंने प्रस्तुत किया है । "

१ वृत्ति, पत्र २१० : ध्री: —बुद्धिस्तया राजत इति घीर:, परीवहोपसर्गाक्षोभ्यो वा ।

२ चूर्णिः पृ० २०४ : कालं काङ्क्षतीति कासकंक्षी, मरणकालमित्यर्थः । कोऽर्यः ? ताबदनेन सन्मार्गेण अविश्वामं गन्तव्यं याधन्मरणकालः ।

३. वृत्ति, पत्र २१० 'कालं'---मृत्युकालं यावविभकाङ्क्षेत् ।

४. बृत्ति, पत्र २१० : जम्बूस्वामिनमुद्दिश्य सुधर्मस्वाम्याह—तदेतद्यस्वया मार्गस्वरूपं प्रश्नितं तन्मया न स्वमनीषिकया कथितं, कि तर्हि ?, केवलिनो मतमेतिब्स्येवं भवता प्राह्मम् ।

<sup>(</sup>स) चूर्णि, पृ० २०४ ।

# बारसमं प्रज्ञयणं समोसरणं

# बारहवां भ्रध्ययन समवसरण

# आमुख

प्रस्तुत अध्ययन का नाम है—'समबसरण'। समबसरण का अर्थ है—बाद-संगम। जहां अनेक दर्शनों या दृष्टियों का मिलन होता है, उसे समबसरण कहते हैं। इस अध्ययन में क्रियाबाद, अक्रियाबाद, अज्ञानबाद और विनयबाद—इन चारों बादों (तीन सौ तिरेसठ अवान्तर भेदों) की कुछेक मान्यताओं की समालोचना कर, यथार्थ का निश्चय किया गया है। इसलिए इसे समबसरण अध्ययन कहा गया है।

आगम सूत्रों में विभिन्न धार्मिक वादों का चार श्रीणयों में वर्गीकरण मिलता है—क्रियावाद, अक्रियावाद, विनयवाद और अज्ञानवाद। इनके अवान्तर भेद अनेक हैं। निर्युक्ति में अस्ति के आधार पर क्रियावाद, नास्ति के आधार पर अक्रियावाद, अज्ञान के आधार पर अज्ञानवाद और विनय के आधार पर विनयवाद का प्रतिपादन है। चारों वादों का संक्षिप्त विवरण इस प्रकार है—

#### क्रियावाद—

जो दर्शन आत्मा, लोक, गति, अनागति, जन्म-मरण, शाख्वत, अशाख्वत, आस्रव, संवर, निर्जरा को मानता है वह ऋियावादी है। इसका फलित है कि जो अस्तित्ववाद, सम्यग्वाद, पुनर्जन्मवाद और आत्मकर्तृत्ववाद में विश्वास करता है वह ऋियावादी दर्शन है।

निर्युक्तिकार ने कियाबाद के १८० प्रवादों का उल्लेख किया है। आचार्य अकलंक ने मरीचिकुमार, उलूक, कपिल आदि को कियाबादी दर्शन के आचार्य माना है।

#### अन्नियावाव ---

ये चार नास्ति मानते हैं-

- १. आत्मा की नास्ति
- २. बात्म-कर्तृत्व की नास्ति
- ३. कर्म की नास्ति
- ४. पुनर्जन्म की नास्ति

यह एक प्रकार से नास्तिकवादी दर्शन है। स्थानांग में अक्रियावाद के आठ प्रकार बतलाए गए हैं।

कपिल, रोमश, अश्वलायन आदि इस दर्शन के प्रमुख आचार्य थे।

चूर्णिकार ने सांख्य दर्शन और ईश्वरकारणिक वैशेषिक दर्शन को अक्रियावादी दर्शन माना है। तथा पंचभूतवादी, चतुर्भूत-वादी, स्कंधमात्रिक, शून्यवादी और लोकायतिक—इन दर्शनों को भी अक्रियावाद में गिना है।

#### अज्ञानवाद--

इस दार्शनिकवाद का आधार है अज्ञान। इनका मानना है कि सब समस्याओं का मूल है ज्ञान, इसलिए अज्ञान ही श्रीयस्कर है। ज्ञान से लाभ ही क्या है ? शील में उद्यम करना चाहिए। ज्ञान का सार है—शील संवर। शील और तप से स्वगं और मोक्ष प्राप्त होता है।

- १. चूर्णि, पृ० २०७ : समवसरंति जेसु दरिसणाणि विद्वीको वा ताणि समोसरणाणि ।
- २. निर्युक्ति गाया ११३ : तेसि मताणुमतेणं, पण्यवचा विण्यताणे इहऽज्यायणे ।

सब्मावणिष्यवस्थं, समोसरणमाहु तेणं ति ।।

- ३. निर्युक्ति गाया १११: अत्य क्ति किरियवादी वयंति, णस्यि क्ति अकिरियवादी य । अण्णाणी अण्णाणं, विणद्दता वेणदयवादी ॥
- ४. ठाणं न।२२ ।
- ४. चूर्णि, पृ० २०६ : संख्या (सांख्या) वैशेषिका ईश्वरकारणावि अकिरियावावी ······
- वही, पृ० २०७ : ....पंचमहाभूतिया चतुरभूतिया संघमेत्तिया सुण्णवादिणो लोगायतिमा इच्चादि अकिरियावादिणो ।
- ७. देखें १।१।४१ का टिप्पण तथा प्रस्तुत अध्ययन का नं० १ का टिप्पण ।

इनके ६७ भेद होते हैं। चूणिकार ने मृगचारिका की चर्या करनेवाले, अटबी में रहकर फल-फूल खाने वाले त्याग्रशून्य संन्यासियों को अज्ञानवादी माना है।

साकल्प, वाष्कल, बादरायण आदि इस वाद के प्रमुख आचार्य थे।

सूत्रकृतांग के वृत्तिकार शीलांकसूरी ने अज्ञानवाद को तीन अर्थों में प्रयुक्त किया है-

- १. अज्ञानी अन्यतीर्थिक-सम्यग्ज्ञानविरहिताः श्रमणाः ब्राह्मणाः । (वृत्ति पत्र ३५)
- २. अज्ञानी बौद्ध-शाक्या अपि प्रायशोऽज्ञानिकाः । (वृत्ति पत्र २१७)
- ३. अज्ञानवाद में विश्वास करने वाला-अज्ञानं एव श्रेय इत्येवं वादिन: । (वृत्ति पत्र २१७)

#### विनयवाद-

विनयवाद का मूल आधार विनय है। ये मानते हैं कि विनय से ही सब कुछ प्राप्त किया जा सकता है। इनके बत्तीस प्रकार निर्दिष्ट हैं।

आगम साहित्य में विनय शब्द अनेक अथों में प्रयुक्त है। यहां 'विनय' का अर्थ आचार होना चाहिए। जैसे ज्ञानवादी ज्ञान पर अधिक बल देते हैं, वैसे ही ये विनयवादी आचार पर अधिक बल देते हैं। एकांगी होने के कारण ये मिथ्याबाद की कोटि में परिगणित हैं।

विशिष्ठ, पाराशर आदि इस दर्शन के विशिष्ट आचार्य थे।

चूर्णिकार ने तीसरे श्लोक की व्याख्या में विनयवादियों की मान्यताओं का विशद निरूपण किया है।

इन चारों दार्शनिक परंपराओं की विस्तृत जानकारी के लिए प्रस्तृत अध्ययन के टिप्पण विमर्शनीय हैं ।

निर्युक्तिकार ने भाव समवसरण को दो प्रकार से प्रस्तुत किया है —

- १. औदियक, औपश्विक, क्षायिक, क्षायोपश्विक, पारिणामिक तथा साम्निपातिक—इन छह भावों का समवसरण—एकत्र मेलापक ।
- २. क्रियावादी, अक्रियावादी, अज्ञानवादी और विनयवादी—इनका समवसरण—एकत्र मेलापक।

इस अध्ययन में बावीस श्लोक हैं। उनमें चारों समवसरणों का विवेचन है—

फ्लोक २-४ अज्ञानवाद

५-१० अफ्रियावाद

११-२२ कियावाद

अक्रियानादी दर्शन के तंबंध में पांचवें श्लोक में द्विपाक्षिक और एकपाक्षिक कर्म का उल्लेख है। चूणिकार ने इसका विश्वद विवेचन प्रस्तुत किया है। एकपाक्षिक कर्म का अभिप्राय यह है कि कियामात्र होती है, कर्म का चय नहीं होता। वह एक पक्ष—एक जन्म में भोग लिया जाता है। द्विपाक्षिक कर्म का अभिप्राय है कि उसमें कर्म-बंध होता है और वह इस जन्म या पर जन्म में भुगतना पड़ता है। कुछ अक्रियावादी एकपाक्षिक कर्म को मानते हैं और कुछ द्विपाक्षिक कर्म को।

नौबें-दसवें श्लोक में अष्टांगनिमित्त के केवल पांच अंगों का स्पष्ट निर्देश है, शेष उनके अन्तर्भूत हैं। चूणिकार ने अष्टांग-निमित्त के ग्रन्थमान का भी उल्लेख किया है।

- १. चूर्णि, पृ० २०७ : ते तु मिगचारियादयो अढवीए पुष्फफलभिष्डणो अच्चादि (अत्यागिनः) अण्णाणिया ।
- २. षड्वर्शनसमुख्यय, वृत्ति, पृ० २६ ।
- ३. देखें--- दिव्पण---७.६ ।
- ४. निर्युक्ति गाया ११० : मावसमोसरणं पुण, णायव्वं छन्विहम्मि भाविम्म । अधवा किरिय अकिरिया, अण्णाणी चेव वेणइया ॥
- ५. देखें श्लोक ५ का टिप्पण, संख्या १२ ।

अष्टांग निमित्त का अध्ययन करने वाले सभी समान ज्ञानी नहीं होते । उनमें अनन्त तारतम्य होता है । यह तारतम्य अपनी-अपनी क्षमता पर आधारित है ।

निमित्त जिस घटना की सूचना देता है, परिस्थिति बदल जाने पर वह घटना अन्यथा भी हो जाती है। इस दृष्टि से लोग उसे अयथार्थ मान लेते हैं।

चूर्णिकार ने अनेक उदाहरणों से इसे समभाया है।

तेरहवें क्लोक में देवों का वर्गीकरण प्रचलित वर्गीकरण से भिन्न काल का प्रतीत होता है। यह क्लोक ऐतिहासिक दृष्टि से विमर्शनीय है।

सूत्रकार ने प्रस्तुत अध्ययन के उपसंहार में बतलाया है कि बहुत सारे दर्शन स्वयं को क्रियावादी घोषित करते हैं, किन्तु घोषणा मात्र से कोई क्रियावादी नहीं हो जाता । क्रियावादी वह द्वोता है जो क्रियावाद के आधारभूत सिद्धान्तों को मानता है । वे ये हैं—

- १. आत्मा है।
- २. लोक है।
- ३. आयति और अनायति है।
- ४. शाश्वत और अशाश्वत है।
- ५. जन्म और मरण है।
- ६. उपपात और च्यवन है।

- ७. अधोगमन है।
- प्राप्तव और संवर है
- E. दु:ख और निर्जरा है !

१. देखें —दिप्पण संख्या १५, १६ ।

२. देखें--- टिप्पण संख्या २४ ।

३. सूयगडो, १२।२०,२१ ।

### बारसमं श्रज्भयणं : बारहवां श्रध्ययन

समोसरगं : समवसरग

#### मूल

# . F t

#### संस्कृत]छाया

#### हिन्दी अनुवाद

और चौथा अज्ञान।

₹'—

- १. चत्तारि समोसरणाणिमाणि
  पावादुया जाइं पुढी वयंति ।
  किरियं अकिरियं विणयं ति तइयं
  अण्णाणमाहंसु चउत्थमेव ।।
- चत्वारि समवसरणानि इमानि,
  प्रावादुकाः यानि पृथग् वदन्ति ।
  क्रियां अक्रियां विनयमिति तृतीयं,
  अज्ञानमाहुः चतुर्थमेव ॥
- २. अण्णाणियाता कुसला वि संता असंयुयाणो वितिगिच्छ तिण्णा। अकोविया आहु अकोविएहि अणाणुवीईति मुसं वदंति॥
- अज्ञानिकाः तावत् कुशला अपि सन्तः, असंस्तुताः नो विचिकित्सां तीर्णाः । अकोविदाः आहुः अकोविदेषु, अननुवीचि इति मृषा वदन्ति ।।
- २. अज्ञानवादी कुशल होते हुए भी सम्मत
  नहीं हैं। वे संशय का पार नहीं पा
  सके हैं। वे स्वयं 'कौन जानता
  है ?' (को वेत्ति कोविद) इस
  प्रकार का संशय करते हैं और इस
  प्रकार संशय करने वालों (अकोविदों)
  में ही अपनी बात रखते हैं। वे पूर्वापर
  का विमर्श (दो में से एक का निश्चय)

१. ये<sup>र</sup> चार समवसरण<sup>२</sup> (वाद-संगम) हैं।

प्रावादुक (अपने-अपने मत के प्रवक्ता)

भिन्त-भिन्त प्रतिपादन करते हैं-

किया, अकिया, तीसरा विनय और

- ३. सच्चं असच्चं इति चितयंता असाहु साहु त्ति उदाहरंता । जेमे जणा वेणइया अणेगे पुटुा वि भावं विणइंसु णाम ॥
- सत्यं असत्यं इति चिन्तयन्तः, असाधु साधु इति उदाहरन्तः । ये इमे जनाः वैनायिकाः अनेके, पृष्टा अपि भावं व्यनैषुर्नाम ॥
- ३. (परलोक अादि) सत्य हैं या असत्य हैं? (यह हम नहीं जानते)—ऐसा चिन्तन करते हुए तथा यह बुरा है, यह अच्छा है—ऐसा कहते हुए (वे मृषा बोलते हैं। ()

नहीं करते इसलिए वे मृषा बोलते

४. अणोवसंखा इति ते उदाहु अट्ठे स ओभासइ अम्ह एवं। लवावसक्की य अणागएहिं णो किरियमाहंसु अकिरियआया॥

अनुपसंख्यया इति ते उदाहुः, अर्थ एष अवभाषते अस्माकं एवम् । लवावष्वस्की च अनागतेषु, नो कियामाहुः अकियात्मानः।। जो ये अनेक विनयवादी जन हैं वे (बिना पूछे या) पूछने पर भी विनय को ही यथार्थ बतलाते हैं।

४. वे अज्ञानवश<sup>1</sup>° यह कहते हैं कि यही अर्थ (विनय ही वास्तविक है)—ऐसा हमें अवभाषित होता है।

आत्मा भविष्य में (वर्तमान और अतीत में भी) कर्म से बद्ध नहीं होता। "अक्रिय-आस्मवादी किया को स्वीकार नहीं करते। संमिस्सभावं सिंगरा गिहीते
 से मुम्मुई होइ अणाणुवाई।
 इमं दुपक्खं इममेगपक्खं
 आहंस् छलायतणं च कम्मं।।

सम्मिश्रभावं स्वगिरा गृहीतः, स 'मुम्पुई' भवति अननुवादी । इदं द्विपक्षं इदं एकपक्षं, आहुः षडायतनं च कर्म।।

५. (शून्यवादी बौद्ध) अस्तित्व या नास्तित्व का स्पष्ट व्याकरण नहीं करते। वे अपनी वाणी से ही निमृहीत हो जाते हैं। प्रश्न करने पर वे मौन रहते हैं— (एक या अनेक, अस्ति या नास्ति का) अनुवाद नहीं करते। वे अमुक कर्म को द्विपाक्षिक और अमुक कर्म को एक-पाक्षिक तथा उसे छह आयतनों से होने वाला मानते हैं। <sup>११</sup>

६.ते एवमक्बंति अबुज्भमाणा विरूवरूवाणिह अकिरियाता। जमाइइत्ता बहवे मणूसा भमंति संसारमणोवदग्गं ते एवमाख्यान्ति अबुध्यमानाः, विरूपरूपाणि इह अकियात्मानः । यमादाय बहवो मनुष्याः, भ्रमन्ति संसारमनवदग्रम् ।।

६. आत्मा को अकिय मानने वाले वे तत्त्व को नहीं जानते हुए नाना प्रकार के सिद्धांत प्रतिपादित करते हैं। उन्हें स्वीकार कर बहुत सारे मनुष्य अपार संसार में भ्रमण करते हैं।

७. णाइच्चो उदेइ ण अत्थमेइ ण चंदिमा वड्डित हायती वा । सलिला ण संदंति ण वंति वाया वंभे णितिए कसिणे ह लोए ॥ नादित्यः उदेति नास्तमेति, न चन्द्रमाः वर्धते हीयते वा । सलिलाः न स्यन्दन्ते न वान्ति वाताः, वन्च्यो नित्यः कृत्स्नो खलु लोकः ।।

७. (पकुधकात्यायन के अनुसार) सूर्य न उमता है और न अस्त होता है। चन्द्रमा न बढ़ता है और न घटता है। नदियां बहती नहीं हैं। पवन चलता नहीं है, क्योंकि यह संपूर्ण लोक वन्ध्य (सून्य) और नित्य (अनिर्मित) है।

द. जहा हि अन्धे सह जोइणा वि रूवाणि णो पस्सइ हीणणेते । संतं पि ते एवमकिरियआता किरियं ण पस्संति विरुद्धपण्णा ॥ यथा हि अन्धः सह ज्योतिषाऽपि, रूपाणि नो पश्यति होननेत्रः । सतीमपि ते एवमित्रयात्मानः, क्रियां न पश्यन्ति निरुद्धप्रज्ञाः ॥ ५. जैसे अंद्या मनुष्य नेत्रहीन होने के कारण प्रकाश के होने पर भी रूपों को नहीं देखता, इसी प्रकार अक्रिय-आत्मवादी निरुद्धप्रज्ञ<sup>११</sup> (ज्ञानावरण का उदय) होने के कारण विद्यमान क्रिया को भी नहीं देखते ।

- ह. संवच्छरं सुविणं लक्खणं च िमित्तदेहं च उप्पाइयं च। अट्ठंगमैयं बहवे अहिता लोगंसि जाणंति अणागताइं॥
- संवत्सरं स्वप्नं लक्षणं च, निमित्तं देहं च औत्पातिकं च । अष्टांगमेतद् बहवोऽधीत्य, लोके जानन्ति अनागतानि ॥
- १. अन्तरिक्ष, स्वप्न, शारीरिक लक्षण, निमित्त (शकुन आदि), देह (तिल आदि) औत्पातिक (उल्कापात, पुच्छल तारा आदि) अष्टांग निमित्त-शास्त्र को पढ़कर अनेक पृष्ठष इस लोक में अनागत तथ्यों को जानते हैं। पि

- १०. केई णिमित्ता तहिया भवंति केंसिचिते विष्पडिएंति णाणं। ते विज्जभावं अणहिज्जमाणा आहंसु विज्जापलिभोक्समेव।।
- केचिद् निमित्ताः तथ्या भवन्ति, केषांचिद् ते विषरियन्ति ज्ञानम्। ते विद्याभावं अनधीयमानाः, आहः विद्यापरिमोक्षमेव।।
- १०. कुछ निमित्त सत्य होते हैं। कुछ पुरुषों का (निमित्त) ज्ञान तथ्य के विपरीत होता है। वे (निमित्त) विद्या के भाव को नहीं पढते, इसलिए (निमित्त) विद्या को छोड़ने की बात करते हैं।

- ११.ते एवमक्खंति समेच्च लोगं तहा-तहा समणा माहणाय। णऽण्णकडं च दुक्खं सर्यकडं आहंसु विज्जाचरणं पमोदसं ॥
- ते एवमारूयान्ति समेत्य लोकं, तथा तथा श्रमणान् ब्राह्मणांश्च । स्वयं कृतं नान्यकृतं च दु:ख, आह: विद्याचरण प्रमोक्षम् ॥
- ११. तीर्थंकर लोक का भली-भांति जानकर श्रमणों और ब्राह्मणों को यह यथार्थ बतलाते हैं--दु:ख स्वयंकृत है, किसी दूसरे के द्वारा कृत नहीं है। (दु:ख की) मुक्ति विद्या और आचरण के द्वारा 19 होती है।

- १२. ते चक्खु लोगस्सिह णायगा उ मग्गाणुसासंति । हियं पयाणे। तहा तहा सासयमाहु लोए जंसी पया माणव ! संपगाढा ॥
- ते चक्षः लोकस्य इह नायकास्तु, मागमनुकासति हितं प्रजानाम्। तथा तथा शास्वतमाहुः लोक, यस्मिन् प्रजाः मानव ! संप्रगाढाः ॥
- १२. वे तीर्थंकर लोक के चक्षु <sup>१८</sup> और नायक <sup>१९</sup> हैं। वे जनता के लिए हितकर रे॰ मार्ग का अनुशासन करते हैं। उन्होंने वैसे-वसे (आसक्तिके अनुरूप) लोकको शाक्वत कहा है। "हे मानव" ! उसमें यह प्रजा संप्रगाढ-आसक्तर है।

- १३. जे रक्खसा जे जमलोइया वा जे आसुरा गंधव्वाय काया। आगासगामी य पुढोसिया ते पुणो पुणो विष्परियासुर्वेति ॥
- ये राक्षसाः ये यमलौकिकाः वा, ये आसुराः गन्धर्वाश्च कायाः। आकाशगामिनश्च पृथ्वयुषिताः ते, पुन: विपर्यासम्पयन्ति ॥ पुनः
- १३. जो राक्षस, यमलोक के देव, असुर और गंधर्व निकाय के हैं, जो आकाशगामी (पक्षी आदि) हैं, जो पृष्वी के आश्रित प्राणी हैं, वे सब बार-बार विपर्यास (जन्म-मरण) को प्राप्त होते हैं। "

१४. जिसे अपार सलिल का प्रवाह कहा

- १४. जमाहु ओहं सलिलं अपारगं जाणाहि णं भवगहणं दुमोवखं। जंसी विसण्णा विसयंगणाहि दुहतो वि सोयं अणुसंचरंति ॥
- यमाहुः अोघं सलिलं अपारगं, जानीहि तद् भवगहनं दुर्मोक्षम्। यस्मिन् विषणाः विषयाञ्जनाभिः, द्वाभ्यामपि लोकमनुसंचरन्ति ॥
- है<sup>२५</sup> उसे दुर्मोक्ष<sup>२६</sup> गहन संसार जानो, जिसमें विषय और अंगना रै --- दोनों प्रमादों से <sup>२६</sup> प्रमत्त होकर<sup>३६</sup> लोक में अनुसंचरण करते हैं। १५. अज्ञानी मनुष्य कर्मसे कर्मको क्षीण

- १५. ण कम्मुणा कम्म खर्वेति बाला अकम्मुणाकम्म खर्वेति धीरा। मेधाविणो लोभमया वतीता संतोसिणो जो पकरेंति पावं॥
- न कमें णा कर्म क्षपयम्ति बालाः, अकर्मणा कर्म क्षपयन्ति धीराः। मेधाविनो लोभमदाद् व्यतीताः, संतोषिणो नो प्रकुर्वन्ति पापम्।।
- अतीत-उत्पन्न-अनागतानि, लोकस्य नेतारोऽन्येषां अनन्यनेयाः,
- नहीं करते। धीर पुरुष अकर्म से कर्म को क्षीण करते हैं । मेधावी , लोभ और मद से अतीत भी, संतोधी मनुष्य पाप नहीं करता।<sup>‡‡</sup> १६. वे (तीर्थंकर) लोक के अतीत, वर्तमान

- **१**६. ते तीतउपण्णमणागयाङ् लोगस्स जाणंति तहागताइं। णेतारो अण्णेसि अण्णणेया बुद्धाहुते अंतकडा भवंति॥
- जानन्ति तथागतानि।। बुद्धाः खलु ते कृतान्ताः भवन्ति ॥
- और भविष्य को यथार्थ रूप में जानते हैं। 🔭 वे दूसरों के नेता हैं। 🛂 वे स्वयंबुद्ध होने के कारण दूसरों के द्वारा संचालित नहीं हैं। "वे (भव या कर्म का) अन्त करने वाले रें होते हैं।

- १७.तेणेव कुव्वंति णकारवेंति भूताभिसंकाए दुर्गुछमाणा । सदाजता विष्पणमंति धीरा विण्णत्ति-वीराय भवंति एगे।।
- ते नेव कुवंन्ति न कारयन्ति, भूताभिशंकया जुगप्समानाः । सदा यताः विप्रणमन्ति धीराः, विज्ञप्ति-वीराञ्च भवन्ति एके।।
- १७. जिससे सभी जीव भय खाते हैं उस हिंसा से 🔭 उद्विग्न होने के कारण\*\* वे स्वयं हिंसा नहीं करते, दूसरों से हिंसा नहीं करवाते। वे धीर पुरुष सदा संयमी<sup>क्ष</sup> और विशिष्ट पराक्रमी<sup>क्ष</sup> होते हैं, जबकि कुछ पुरुष वाग्वीर" होते हैं, कमंबीर नहीं।

१८. उहरेय पाणे बुड्ढे य पाणे ते आततो पासइ सम्बलोगे। उवेहती लोगमिणं महंतं बुद्धप्पमत्तेसु परिष्वएज्जा।।

दहरांश्च प्राणान् वृद्धांश्च प्राणान्, तान् बात्मतः पश्यति सर्वेलोके । खपेक्षते लोकमिमं महान्तं, बुद्धोऽप्रमत्तेषु परिव्रजेत् ।।

१८. लोक में विद्यमान छोटे "-बड़े " सभी प्राणियों को जो आत्मा के समान देखता है, " जो इस महान् लोक की " उपेक्षा करता है " सबके प्रति मध्य-स्य भाव रखता है, वह बुद्ध अप्रमत्त पुरुषों में " परिश्वजन करे।

१६. जे आततो परतो वा वि णच्चा अलमध्पणो होति अलं परेसि । तं जोइभूयं सततावसेज्जा जे पाउकुज्जा अणुवीइ धम्मं । यः आत्मतः परतो वापि ज्ञात्वा, अलमात्मनो भवति अलं परेषाम् । तं ज्योतिर्भूतं सततं आवसेत्, यः प्रादुष्कुर्यात् अनुवीचि धर्मम्।। १६. जो (जीव आदि पदार्थों को) स्वतः या परतः "जानकार, जो अपने या दूसरों के (आत्महित) में समर्थ होता है, जो प्रत्यक्ष जानकर धर्म का आविष्कार करता है, उस ज्योतिर्भूत पुरुष के पास सतत रहना चाहिए।"

२०. अत्ताण जो जाणइ जो य लोगं जो आगति जाणइ ऽणागति च । जो सासयं जाण असासयं च जाति मरणं च चयणोववातं ॥ आत्मानं यो जानाति यश्च लोकं, यः आगति जानाति अनागति च । यः शाश्वतं जानाति अशाश्वतं च, जाति मरणं च च्यवनोपपातम् ॥ २०. जो आत्मा<sup>भ</sup> और लोक को जानता है<sup>भ</sup>, जो आगति<sup>भ</sup> और अनागति (मोक्ष) को जानता है,<sup>भ</sup> जो शाक्ष्वत और अशाक्ष्वत को जानता है, जो जन्म-मरण तथा च्यवन और उपपात को जानता है<sup>भ</sup>—

२१. अहो वि सत्ताण विउट्टणं च जो आसवं जाणित संवरं च। दुवलं च जो जाणइ णिज्जरं च सो भासिउमरिहति किरियवादं। अधोऽपि सत्त्वानां विवर्तनं च, यः आस्रवं जानाति संवरं च। दुःखं च यो जानाति निर्जरां च, सः भाषितुमहंति कियावादम्।। २१ जो " अद्योलोक में प्राणियों के विवर्तन (जन्म-मरण) को " जानता है, जो आसव और संवर को " जानता है, जो दु:ख" और निर्जरा को जानता है, वही कियावाद का प्रतिपादन कर सकता" है।

२२. सद्देसु रूबेसु असज्जमाणे रसेसु गंधेसु अदुस्समाणे। णो जीवियं णो मरणाभिकंखे आयाणगुत्ते वलया विमुक्के।। शब्देषु रूपेषु असजन्। रसेषु गन्धेषु अद्विषन्। नो जीवितं नो मरणं अभिकांक्षेत, आदानगुष्तः वलयाद् विमुक्तः॥

२२. जो शब्दों, रूपों, रसों और गंधों में राग-द्वेष नहीं करता, जीवन और मरण की आकांक्षा नहीं करता, '' इन्द्रियों का संवर करता है ''वह वलय (संसार-चक्र) से ''मुक्त हो जाता है।

—त्ति बेमि ॥

**—इति ब्र**वीमि ॥

--ऐसा मैं कहता हूं।

टिप्पण : भ्रध्ययन १२

#### इलोक १:

#### १. इलोक १:

आगम-सूत्रों में विभिन्न धार्मिक वादों का चार श्रेणियों में वर्गीकरण किया गया है—कियावाद, अकियावाद, विनयवाद और अज्ञानवाद। प्रस्तुत सूत्र के १।६।२७ में भी इन चार वादों का उल्लेख मिलता है। निर्युक्तिकार ने अस्ति के आधार पर कियावाद, नास्ति के आधार पर अक्तिमवाद, अज्ञान के आधार पर अज्ञानवाद और विनय के आधार पर विनयवाद का निरूपण किया है।

#### १. क्रियावाद

क्रियावाद की विस्तृत व्याख्या दशाश्रुतस्कंध में मिलती है। उससे क्रियावाद के चार अर्थ फलित होते हैं—आस्तिकवाद, सम्यग्वाद, पुनर्जन्म और कर्मवाद। प्रस्तुत सूत्र में बतलाया है कि जो आत्मा, लोक, गति, अनागति, शाश्वत, जन्म, मरण, च्यवन, उपपात को जानता है तथा जो अधोलोक के प्राणियों के विवर्तन को जानता है, आस्रव, संवर, दु:ख और निर्जरा को जानता है, वह क्रियावाद का प्रतिपादन कर सकता है। इससे क्रियावाद के चार अर्थ फलित होते हैं—

- अस्तित्ववाद
   आत्मा और लोक के अस्तित्व की स्वीकृति ।
- २. सम्यग्वाद-नित्य और अनित्य-दोनों धर्मों की स्वीकृति-स्याद्वाद, अनेकान्तवाद।
- ३. पुनर्जन्मवाद ।
- ४. आरम-कर्तृत्ववाद !

कियाबाद में उन सभी धर्म-वादों को सम्मिलित किया गया है जो आत्मा आदि पदार्थों के अस्तित्व में विश्वास करते थे और जो आत्मा के कर्तृत्व को स्वीकार करते थे।

अ:चारांग सूत्र में चार वादों का उल्लेख है-अात्मवाद, लोकवाद, कर्मवाद और क्रियावाद। प्रस्तुत संदर्भ में आत्मवाद, लोकवाद और कर्मवाद का स्वतंत्र निरूपण है। इस अवस्था में क्रियावाद का अर्थ केवल आत्म-कर्तृत्ववाद ही होगा।

निर्युक्तिकार ने कियावाद के १८० प्रवादों का उल्लेख किया है। चूर्णिकार ने १८० कियावादों का विवरण प्रस्तुत किया है। किन्तु वह विकल्प की व्यवस्था जैसा लगता है। उससे धर्म-प्रवादों की विशेष जानकारी प्राप्त नहीं होती। वह विवरण इस प्रकार है—जीव, अजीव, आस्रव, बंध, पुण्य, पाप, संवर, निजंरा और मोदा— ये भौ तत्त्व हैं। स्वतः और परतः की अपेक्षा इन नौ तत्त्वों के अठारह भेद हुए। इन अठारह भेदों के नित्य, अनित्य की अपेक्षा से छत्तीस भेद हुए। इनमें से प्रत्येक के काल, नियति, स्वभाव, ईश्वर, आत्मा आदि कारणों की अपेक्षा पांच-पांच भेद करने पर (३६x५) १८० भेद हुए। इसकी चारणा इस प्रकार है— जीव स्वरूप से काल, नियति, स्वभाव, ईश्वर और आत्मा की अपेक्षा नित्य है। ये नित्य पद के पांच भेद हुए। इसी प्रकार अनित्यपद के पांच भेद हुए। ये दस भेद जीव के स्व-रूप से नित्य-अनित्य की अपेक्षा से हुए। इसी प्रकार दस भेद जीव के पर-रूप से नित्य-अनित्य की

- १. सूत्रकृतांग निर्युक्ति, गाथा १११: अस्थि त्ति किरियावादी, वयंति गस्थि त्ति अकिरियवादी य । अण्णाणी अण्णाणं, विणहत्ता वेणहयवादी ॥
- २. दशाश्रुतस्कंघ, दशा ६, सूत्र ७ : किरियावादी यावि भवति, तं जहा—आहियवादी आहियपण्णे आहियदिट्ठी सम्मावादी नीयादादी संतिपरस्रोगवादी अतिय इहलोगे अतिय परलोगे · · · · · · · सुचिण्णा कम्मा सुचिण्णफला भवंति दुचिण्णा कम्मा दुचिण्णफला भवंति · · · · · · · · ।
- ३. सूबगडो, १।१२।२०,२१।
- ४. आयारो, १।५: से आयाधाई, लोगावाई, कम्मावाई, किरियावाई।
- ४. सूत्रकृतांग निर्मुक्ति, गाया ११२ : असियसयं किरियाणं, अक्किरियाणं च होति चुलसीती । अण्णाणिय सत्तद्वी, वेणइयाणं च बत्तीसा ॥

अपेक्षा से लेते हैं। इसी प्रकार शेष तत्त्वों के भी भेद होते हैं। सबका संकलन करने पर (२०x६) १८० भेद होते हैं। र

चूणिकार ने प्रस्तुत अध्ययन के प्रथम श्लोक की व्याख्या में क्रियानादों के बारे में संक्षिप्त सी जानकारी प्रस्तुत की है। क्रियानादी जीव का अस्तित्व मानते हैं। उसका अस्तित्व मानने पर भी वे उसके स्वरूप के विषय में एकमत नहीं हैं। कुछ जीव को सर्वव्यापी मानते हैं, कुछ उसे अ-सर्वव्यापी मानते हैं। कुछ मूर्त्त मानते हैं और कुछ अमूर्त्त। कुछ उसे अंगुष्ठ जितना मानते हैं और कुछ श्यामाक संदूल जितना। कुछ उसे हृदय में अधिष्ठित प्रदीप की शिखा जैसा मानते हैं। क्रियानादी कर्म-फल को मानते हैं।

आचार्य अकलंक ने क्रियावाद के कुछ आचार्यों का नामोल्लेख किया है—मरीचिकुमार, उल्क, कपिल, गार्ग्य, व्याध्रभूति, वादविल, माठर, मौद्गत्यायन आदि ।

#### २. अक्रियावाद

निर्युक्तिकार ने 'नास्ति' के आधार पर अक्रियाबाद की व्याक्ष्या की है। " नास्ति के चार फलित होते हैं---१. आत्मा का अस्वीकार, २. आत्मा के कर्तृत्व का अस्वीकार, ३. कर्म का अस्वीकार और ४. पुनर्जन्म का अस्वीकार । अक्रियाबादी को नास्तिक-वादी, नास्तिकप्रज्ञ, नास्तिकदृष्टि कहा गया है। स्थानांग सूत्र में अक्रियाबादी के आठ प्रकार बतलाए गए हैं --

१. एकवादी

५. सातवादी

२. अनेकवादी

६. समुच्छेदवादी

३. मितवादी

७. नित्यवादी

४. निर्मितवादी

नास्तिपरलोकवादी ।

विशेष जानकारी के लिए देखें-स्थानांग ८।२२ का टिप्पण (ठाणं, पृष्ठ ८३१-८३३ )

एकवादी के अभिमत का निरूपण प्रस्तुत सूत्र के १।१।६ में मिलता है। निर्मितवादी का निरूपण १।१।६४-६७ तथा २।१।३२ में प्राप्त है। सातवादी का निरूपण १।३।६६ में मिलता है। नास्तिपरलोकवाद का निरूपण १।१।११,१२ तथा २।१।१३ में मिलता है।

जैन मुनि के लिए एक संकल्प का विधान है जो प्रतिदित किया जाता है—अिकरियं परियाणामि किरियं उवसंपज्जामि—मैं अिकया का परित्याग करता हूं और किया की उपसंपदा स्वीकार करता हूं।

१. चूर्णि, पृ० २०६ : एवं असीतं िकरियावादिसतं । एएसु पदेसु णं चितितं — जीव अजीवा आसय, बंधो पुष्णं तहेय पायं ति । संयर णिज्जर मोक्खो, सङ्मतपदा णव हवंति ।।

इमो सो चारणोवाओ — अस्थि जीवः स्वतो नित्यः कालतः, अस्यि जीवो सतो अणिच्चो कालतो, अस्यि जीवो परतो निच्चो कालओ, अस्य जीवो परतो अणिच्चो कालओ कर्न, अस्थि जीवो सतो णिच्चो णियतितो एवं णियतितो एक, स्वभावतो एक, (ईश्वरतो एक), आत्मतः एक, एते पंच चाउनका वीसं। एवं अजीवादिसु वि वीसावीस।मेत्ताओ, णव वीसाओ आसीतं किरियाबादिसतं १५० भवति।

- २. चूर्णि, पृ० २०७ : किरियावादीणं अस्थि जीदो, अस्थिसे सित केसिच सब्वगतो केसिच असब्वगतो, केसिच मुत्तो केसिच अमुत्तो, केसिच अंगुट्टप्यमाणमात्रः केसिच श्यामाकतन्दुलभात्रः, केसिच हिययाधिट्ठाणे पदीवसिहोवमो, किरियावादी कम्मं कम्मफलं च अस्थि ति भणंति ।
- ३. तत्त्वार्यवातिक ८।१ भाग २ पृष्ठ ४६२।
- ४. सुत्रकृतांग निर्युक्ति, गाया १११ : .... णश्यि ति अकिरियवादी य ।
- ४. दशाश्रुतस्कंध, दशा ६, सूत्र ३ : अकिरियावादी यावि भवति—नाहियवादी नाहियपण्णे नाहियदिट्टी, नो सम्मावादी, नो नितिया-वादी, न संति-परलोगवादी, णित्य दहलोए णित्य परलोए………णो सुविण्णा कम्मा सुविण्ण-फला भवंति, णो द्विण्णा कम्मा दुविण्णफला भवंति ।
- ६ वही, सूत्र ६ : नाहियवादी, नाहियपण्णे, नाहियदिद्वी ।
- ७. ठाणं, दा२२ : अह अकिरियावाई पण्णता, तं जहा —एगावाई, अणेगावाई, मितवाई, णिम्मित्तवाई, सायवाई समुच्छेदवाई, णिता-वाई, णसंतपरसोगवाई ।
- द. आवश्यक ४ सूद्<u>ध</u>ा

निर्यक्तिकार ने अकियावाद के ६४ प्रवादों का उल्लेख किया है।

चूणिकार के अनुसार उनका विवरण इस प्रकार है—जीव, अजीव, आस्रव, संवर, निर्जरा, बंध और मोक्ष—ये सात तस्व हैं। इनके स्वतः और परतः— ये दो-दो भेद हैं। इस प्रकार ७x२=१४ भेद हुए। काल, यदृच्छा, नियति, स्वभाव, ईश्वर और आत्मा—इन छह तत्त्वों के साथ गुणन करने से (१४x६) प्रभेद हुए।  $^{\circ}$ 

आचार्य अकलंक ने अक्रियाबाद के कुछ प्रमुख आचार्यों का उल्लेख किया है—कौक्वल, कांठेविद्धि, कौशिक, हरिश्मश्रुमान्, कपिल, रोमश, हारित, अश्वमुंड, अश्वलायन आदि ।

चूणिकार ने सांख्य और ईश्वर को कारण मानने वाले वैशेषिक को अकियावादी माना है। सांख्य-दर्शन के अनुसार किया का मूल प्रकृति है। पुरुष अकर्त्ता है। पुरुष के अकर्तृत्व की दृष्टि से सांख्य दर्शन को अकियावाद की कोटि में परिगणित किया गया है।

वैशेषिकों के अनुसार जगत् के मूल उपादान परमाणु हैं। नाना प्रकार के परमाणुओं के संयोग से भिन्न-भिन्न वस्तुएं बनती हैं। कारण के बिना कार्य नहीं होता। जगत् कार्य है और उसका कर्त्ता ईश्वर है। जैसे कुभकार मिट्टी आदि उपादानों को लेकर घड़े की रचना करता है, वैसे ही ईश्वर परमाणुओं के उपादान से सृष्टि की रचना करता है। वह जीवों को कर्मानुसार फल देता है। कर्म का फल आत्मा के अधीन नहीं है इस दृष्टि से वैशेषिक दर्शन को अकियावाद की कोटि में परिगणित किया है।

क्रियाबाद और अकियाबाद का चितन आत्मा को केन्द्र में रख कर किया गया है। आत्मा है, वह पुनर्भवगामी है। वह कर्म का कर्त्ता है, कर्म-फल का भोका है और उसका निर्वाण होता है—यह क्रियाबाद का पूर्ण लक्षण है। इनमें से एक अंग को भी अस्वीकार करने वाला अकियाबादी होता है। सांख्यदर्शन में आत्मा कर्म का कर्त्ता नहीं है और वैशेषिक दर्शन में आत्मा कर्म-फल भोगने में स्वतंत्र नहीं है। इसी अपेक्षा से चूणिकार ने दोनों दर्शनों को अकियाबाद की कोटि में परिगणित किया, ऐसी संभावना की जा सकती है।

प्रस्तुत श्लोक की व्याख्या में चूर्णिकार ने पंचमहाभौतिक, चतुभौतिक, स्कंधमात्रिक, शून्यवादी, लोकायतिक—इन्हें अकिया-वादी बतलाया है।

#### ३. अज्ञानवाद

अज्ञानवाद का आधार अज्ञान है। अज्ञानवाद में दो प्रकार की विचारधाराएं संकलित हैं। कुछ अज्ञानवादी आत्मा के होने में संदेह करते हैं और उनका मत है कि आत्मा है तो भी उसे जानने से क्या लाभ ? दूसरी विचारधारा के अनुसार ज्ञान सब समस्याओं का मूल है, इसलिए अज्ञान ही श्रीयस्कर है।

विस्तृत जानकारी के लिए देखें-१1४१ का टिप्पण।

निर्युक्ति के अनुसार अज्ञानवाद के ६७ प्रकार होते हैं। उनकी गाणितिक पद्धति इस प्रकार है—जीव, अजीव आदि नौ पदार्थों को सत्, असत्, सदसत्, अवक्तव्य, सद्-अवक्तव्य, असद्-अवक्तव्य तथा सद्-असद्-अवक्तव्य—इन सात भंगो से गुणन करने पर

- १ सूत्रकृतांग निर्युक्ति, गाया ११२ ..... अक्किरियाणं च होति चुलसीति ।
- २. चूर्ण पृ० २०६ : इदाणि अकिरियावादी---

काल-यव्च्छा-नियति-स्वभावेश्वरा-ऽऽत्मतश्चतुरशीतिः ।

नास्तिकवादिगणमतं न सन्ति .सप्त स्व-परसंस्थाः = ण्क 🕦

इमेनोपायेन—णस्य जीवो सतो कालओ १ णस्थि जीवो परतो कालतो २ एवं यवृच्छाए वि दो २ णियतीए वि दो २ इस्सरतो वि दो २ स्वभावनो वि दो २, (आत्मतो वि दो २,) सब्वे वि वारस, जीवादिसु सत्तसु गुणिता चतुरासीति भवंति ५४।

- ३. तत्त्वार्थवार्तिक मः१, भाग २ पृष्ठ ५६२ कौक्वलकाण्ठेविद्धिकौशिकहरिश्मश्रुमान्कपिलरोमशहारिताश्वयुण्डाश्वलायमादिमत-विकल्पातु किया (अक्रिया) वादाश्चतुरशीतिविद्या द्रव्यव्याः ।
- ४. सूत्रकृतांग निर्वृक्ति, गाथा ११२, चूर्णि, पृ० २०६ : सांङ्खाचा दैशेषिका ईश्वरकारणादि अकिरियावादी चउरासीति ।
- थ. चूर्णि, पूर्व २०७ : ते तु जधा पंचमहाभृतिया चतुरमृतिया खंधमेत्तिया सुण्णवादिणो लोगायतिगा इच्चावि अकिरियावादिणो।
- ६. सूत्रकृतांग निर्मुक्ति, गाचा १११ : . . . . . . . . अण्णाणी अण्णाणं ।

(Ex७) = ६३ हुए। तथा सत् भावोत्पत्ति को कौन जानता है ? उसके जानने से क्या लाभ ? असत् भावोत्पत्ति को कौन जानता है ? उसके जानने से क्या लाभ ? ये चार भंग मिलाने पर कुल ६७ भेद होते हैं।

चूणिकार ने मृगचारिका की चर्या करने वाले, अटवी में रहकर पुष्प और फल खाने वाले त्यागशून्य संन्यासियों को अज्ञान-वादी कहा है। र

आचार्य अकलंक ने अज्ञानवादियों के कुछ आचार्यों का उल्लेख किया है—साकल्य, वाष्कल, कुथुमि, सात्यमुग्नि, नारायण, काठ, माध्यन्दिनी, मौद, पैप्पल्लाद, बादरायण आदि। ै

अज्ञानवाद का उल्लेख प्रस्तुत सूत्र के १।१।४१-४०; १।६।२७; १।१२।२,३; में मिलता है।

अज्ञानवाद की विचारधारा की ओर मनुष्यों का भूकाव कई कारणों से हुआ था ---

- १. मनुष्य जानता है। अच्छे को अच्छा जानता और बुरे को बुरा जानता है। फिर भी अच्छाई को स्वीकार और बुराई को अस्वीकार नहीं कर पाता। इस प्रकार की मनोवृत्ति ने मनुष्य के मन में एक निराशा का भाव उत्पन्न किया कि जानने से क्या लाभ ? जान लेने पर भी बुराई नहीं छुटती और अच्छाई पर नहीं चला जाता फिर उस ज्ञान की क्या सार्थकता ? इस प्रकार की मनोवृत्ति ने अज्ञानवाद को जन्म दिया।
- रे. कुछ लोग सोचते थे कि सत्य वही है जो इन्द्रियों द्वारा उपलब्ध है। अतीन्द्रिय सत्य के बारे में बहुत चर्चा होती है, किन्तु उसका साक्षात् करने वाला कोई नहीं है। यदि कोई हो भी तो हमें क्या पता कि वह है या नहीं ? हम केवल उसकी कही हुई बात को सुनते हैं या मानते हैं। उसने अतीन्द्रिय विषय का साक्षात् किया हो—यह भी हम नहीं जान सकते और साक्षात् न किया हो—यह भी हम नहीं जान सकते । इसलिए अतीन्द्रियज्ञान की बात व्यर्थ है। इस चिन्तनधारा के अनुसार अज्ञानवाद का अर्थ होता है— अतीन्द्रिय विषयों को जानने का अप्रयत्न । अतीन्द्रिय विषयों के बारे में उलभने में इस विचारधारा के लोग सार्थकता का अनुभव नहीं करते । वे इन्द्रियगम्य सत्य के द्वारा ही जीवन की समस्याओं को सुलभाने और दुःखों से मुक्ति पाने का प्रयत्न करते हैं।
- ३. कुछ लोग वर्तमान जन्म में उपलब्ध विषयों से विरत होकर अदृष्ट पुनर्जन्म की खोज करने को यथार्थ नहीं मानते थे। प्राप्त को त्याग कर अप्राप्त के प्रति दौड़ना उन्हें बुद्धिमत्ता प्रतीत नहीं होती थी। उन्होंने जीवन के अतीत और भावी—दोनों पक्षों को छोड़कर केवल वर्तमान जीवन की समीक्षा करना ही पसन्द किया। उन्होंने वर्तमान जीवन के लिए इन्द्रियज्ञान को पर्याप्त समक्त कर अतीन्द्रियज्ञान की उपेक्षा की और तद विषयक अज्ञानवाद का समर्थन किया।

जयधवला में अज्ञानवाद के पश्चात् और विनयवाद के पूर्व 'ज्ञानवाद' का उल्लेख मिलता है । ज्ञानवादी ज्ञान का ही समर्थन करते थे। विनयवाद की भूमिका के रूप में इसका उल्लेख महत्त्वपूर्ण है।

#### ४. विनयवाद—

विनयबाद का मूल आधार विनय है। पूर्णिकार के अनुसार विनयवादियों का अभिमत है कि किसी भी संप्रदाय या गृहस्थ

१. चूर्णि, पृ० २०६ : अज्ञानिकवादिमतं नव जीवादीन् सदाविसप्तविधान् ।

भावोत्पत्तिः सदसद्-द्वेता-ऽवाच्यां च को वेस्ति ? ६७ ॥

इमे दिट्टिविद्याण—सन् जीवः को वेत्ति ? ........ एवमेते सत्त णवगा तिसही ६३, इमेहि संजुत्ता सत्तसही ६७ हवंति, तं जद्या—सती मावोत्पत्तिः को वेत्ति ? कि वा ताए णाताए ? १ असती मावोत्पत्तिः को वेत्ति ? कि वा ताए णाताए ? २ सदसती भावोत्पत्तिः को वेत्ति ? कि वा ताए णाताए ? ३ अवचनीया भावोत्पत्तिः को वेत्ति ? कि वा ताए णाताए ? ४। उक्ता अज्ञानिकाः।

- २ चूर्णि, पृ० २०७ : ते तु मिगचारियादयो अडवीए पुष्फ-फलमविखणो अच्चादि अण्णाणिया ।
- ३. तत्त्वार्थवात्तिक मारे, भाग २ पृष्ठ ४६२: साकल्यवाष्कलकुषुनिसात्यमुग्निनारायणकाठमाध्यन्विनीमौदप्पैप्पलादबादरायणस्विष्ठिकृदैतिकायनवसुजैमिनिप्रभृतिदृष्टिमेदात् सप्तविष्टसंख्या अज्ञानिकवादा जेयाः ।
- ४. कसायपाहुड, माग १, पृष्ठ १३४ : किरियावादं अकिरियावादं अण्णाणवादं णाणवादं वेणद्वयवादं
- ५. सूत्रकृतांग निर्युक्ति, गाया १११ ..... विणहत्ता वेणहयवावी ।

की निन्दा नहीं करनी चाहिए। सबके प्रति विनम्न होना चाहिए। विनयवादियों के बत्तीस प्रकार निर्दिष्ट हैं। देवता, राजा, यित, आति, स्थविर, कृपण, माता, पिता—इन आठों का मन से, बचन से, काया से और दान से विनय करना  $(-x \lor = २२)$ ।

विनयवादी दर्शन के कुछ प्रमुख आचार्य ये हैं— विशष्ठ, पाराशार, वाल्मीकि, व्यास, इलापुत्र, सत्यदत्त आदि ।

चूर्णिकार ने निर्युक्ति गाथा (११२) की व्याख्या में 'दाणामा' 'पाणामा' आदि प्रव्रज्याओं को विनयवादी बतलाया है और प्रस्तुत श्लोक की व्याख्या में आणामा, पाणामा आदि का विनयवादियों के रूप में उल्लेख किया है।"

भगवती सूत्र में आणामा और पाणामा प्रव्रज्या का स्वरूप निर्दिष्ट है। तामलिप्ति नाम की नगरी में तामली गाथापित रहता था। उसने 'पाणामा' प्रव्रज्या स्वीकार की। उसका स्वरूप इस प्रकार है— पाणामा प्रव्रज्या ग्रहण करने के पण्चात् वह तामली जहां कहीं इन्द्र, स्कन्द, रुद्र, शिव, वैश्रमण, दुर्गा, चामुण्डा आदि देवियों तथा राजा, ईश्वर (युवराज आदि), तलवर, माउंविक, कौदुम्बिक ईभ्य, श्रेष्ठी, सेनापित, सार्थवाह, कौआ, कुत्ता या चांडाल को देखता तो उन्हें प्रणाम करता। उन्हें ऊंचा देखता तो ऊंचे प्रणाम करता, और नीचे देखता तो नीचे प्रणाम करता।

पूरण गाथापित ने 'दाणामा' प्रवच्या स्वीकार की । उसका स्वरूप इस प्रकार है—प्रवच्या के पश्चात् वह चार पुट वाला लकड़ी का पात्र लेकर 'बेभेल' सिलविश में भिक्षा के लिए गया। जो भोजन पात्र के पहले पुट में गिरता उसे पथिकों को दे देता। जो भोजन दूसरे पुट में गिरता उसे कौए, कुत्तों को दे देता। जो भोजन तीसरे पुट में गिरता उसे मच्छ-कच्छों को दे देता। जो चौथे पुट में गिरता वह स्वयं खा लेता। यह दाणामा प्रवच्या स्वीकार करने वालों का आचार है। "

बुत्तिकार शीलांकाचार्य ने भी विनय का अर्थ विनम्नता ही किया है। किन्तु यह अर्थ विचारणीय है। यहां विनय का अर्थ आचार होना चाहिए। ज्ञानवादी जैसे ज्ञान के द्वारा ही सिद्धि मानते थे, वैसे ही आचारवादी केवल आचार पर ही बल देते थे। उनका घोष था— 'आचार: प्रथमो धर्मः'। ज्ञानवाद और आचारवाद दोनों एकांगी होने के कारण मिथ्यादृष्टि की कोटि में आते हैं। प्राचीन साहित्य में आचार के अर्थ में विनय का बहुलता से प्रयोग हुआ है। ज्ञाताधर्मेकथा सूत्र में जैन धर्म को विनयमूलक धर्म बतलाया गया है। थावच्चापुत्र ने जुकदेव से कहा— मेरे धर्म का मूल विनय है। यहां विनय ज्ञाब्द मुनि के महावत और गृहस्थ के अण्वृत्र के अर्थ में व्यवहृत है। बौद्धों के विनयपटक में विनय—आचार की व्यवस्था है। विनय ज्ञाब्द के आधार पर विनम्नता और आचार— दोनों अर्थ अभिन्नते हैं। आचार पर अधिक बल देने वाली दृष्टि का प्रतिपादन बौद्ध साहित्य में भी मिलता है। जो लोग

- १. सूत्रकृतांग निर्धुक्ति, गाथा १११, चूर्णि पृ० २०६ : वेणइयवाविणो मणंति—ण कस्स वि पासंडस्स गिहत्यस्स वा णिदा कायन्वा, सन्वस्सेव विणीयविणयेण होतन्वं ।
- २. सूत्रकृतांग निर्युक्ति, गाथा ११३, चूर्णि, पृ० २०७ : वैनयिकमतं— विनयश्चेतो-वाक्-काय-दानतः कार्यः । सुर-नृपति-यति-ज्ञातृ-स्यविरा-ऽवस-मातृ-पितृषु सदा ॥
- ३ षड्दर्शनसमुच्चय, श्री गुणरत्नसूरी, दीविका, पृ० २९: विशव्छवराशरवात्मीकिन्यासेलावुत्रसत्यदत्तप्रभृतयः ।
- ४ (क) सूबकृतांग निर्युक्ति, गाथा ११३, चूर्णि, पृ० २०६ : वेणइयवादीणं बत्तीसा दाणामा-पाणामादिप्रवरुयादि ।
  - (स) सूचगडो, १।१२।१, चूर्णि, पृ० २०७ : वेणइया तु आणाम-पाणामादीया कुपासंडा ।
- ५. भगवई, ३।३४ : से केणट्ठेण भंते एवं बुच्चइ—पाणामा पव्यक्जा ? गोयमा ! पाणामाए णं पव्यक्जाए पव्यक्ष समाणे जं जत्य पासइ—इंदं वा खंदं वा रहं वा सिवं वा वेसमणं वा अज्जं वा कोट्टिकिरियं वा रागं वा ईसरं वा तलवरं वा माइंबियां वा कोट्टेबियां वा इब्मं वा सेट्टि वा सैणावइं वा सत्थवाहं वा काकं वा साणं वा पाणं वा—उच्चं पासइ उच्चं पणामं करेद्द, नीगं पासइ नीगं पणामं करेद्द, जं जहा पासइ तस्स तहा पणामं करेद्द ! से तेणट्ठेणं गोयमा ! एवं बुच्चद पाणामा प्रव्यक्जा ।
- ६ भगवर्द ३।१०२ : तए णं तस्स पूरणस्स गाहावरम्स अण्णया कयाइ 🔧 सयमेव चखप्पुडमं दाशमरां पश्चिमहर्ग महाय मुंडे भवित्ता दाणामाए पन्वज्जाए पन्वद्वत्तए ।
- ७. बृत्ति, पत्र २१३ : इदानीं .... विनयो विधेयः ।
- द्धः नायाधम्मकहाओ, १।१:१६ : तए णं थावच्चापुत्ते ·····मुदंसणं एवं वयासी सुदंसणा ! विषयमूलए धम्मे पण्णते ।

आचार के नियमों का पालन करने मात्र से शील-शुद्धि होती है—ऐसा मानते थे, उन्हें 'सीलब्बतपरामास' कहा गया है। केवल ज्ञानवादी और केवल आचारवादी—ये दोनों धाराएं उस समय प्रचलित थीं। विनयवाद के द्वारा एकान्तिक आचारवाद की दृष्टि का निरूपण किया गया है। विनम्रतावाद आचारवाद का ही एक अंग है, इसलिए उसका भी इसमें समावेश हो जाता है। किन्तु विनय-वाद का केवल विनम्रतायरक अर्थ करने से आचारवाद का उसमें समावेश नहीं हो सकता।

#### २. समवसरण (समोसरणाणि)

समवसरण का अर्थ है-- वाद-संगम । जहां अनेक दर्शनों या दृष्टियों का मिलन होता है, उसे समवसरण कहते हैं।

#### ३. प्रावादुक (प्रावादुया)

प्रावादुक का अर्थ है-प्रवक्ता, किसी दर्शन का प्रतिपादन करने वाला ।

#### इलोक २:

### ४. सम्मत नहीं है (असंयुया)

असंस्तुत का अर्थ है—असम्मत । जिनका सिद्धान्त लौकिक परीक्षकों के द्वारा भी सम्मत न हो, जो समस्त शास्त्रों से बाहिर हो, मुक्त हो, वह सिद्धान्त या दर्शन असंस्तुत कहलाता है। "

वृत्तिकार ने इसका अर्थ-असंबद्धभाषी किया है।

#### ४. संशय का (वितिगिच्छ)

विचिकित्सा का अर्थ है-चित्तविलुप्ति, चित्तभ्रांति, संशय। '

# ६. मृषा बोलते हैं (मुसं वदंति)

चूर्णिकार ने शावयों को भी प्रायः अज्ञानवादी माना है। शाक्यों की मान्यता है कि अविज्ञानोपचित कर्म नहीं होता। इसलिए जो बालक, मत्त या सुप्त हैं, उनका ज्ञान स्पष्ट नहीं होता अतः उनके कर्म-बंध नहीं होता। वे सब अज्ञानी हैं। जैसा शास्त्रों में लिखा है वैसा ही वे शाक्य उपदेश करते हैं। 'अज्ञान' से बंध नहीं होता यह मान्यता उनके शास्त्रों में निबद्ध है।' इस दृष्टि से वे मृषा लोलते हैं।

### श्लोक ३:

#### ७. श्लोक ३:

प्रस्तुत श्लोक के प्रथम दो चरण अज्ञानवादी मत के और शेष दो चरण विनयवादी मत के प्रतिपादक हैं। चूर्णिकार का यह

- १. धम्मसंगणि [ना० सं], पृ० २७७: तत्थ कतमो सीलब्बतपरामासो ? इतो बहिद्धा समण-ब्राह्मणानां सीलेन सुद्धिवतेन सुद्धि सीलब्बतेन सुद्धी ति—या एवरूपा विद्वि विद्विगतं · · · · पे० · · · · · विपरियासम्माहो – अयं वुच्चति सीलब्बत-परामासो ।
- २. चूर्णि, पृ० २०७ : समवसरंति जेसु वरिसणाणि विद्वीओ वा ताणि समोसरणाणि ।
- ३. चूर्णि, पृ० २०७ : प्रवदन्तीति प्रावादिकाः ।
- ४. चूर्णि, पृ० २०६ : असंधुता णाम ग लोइयपरिक्खगार्ण सम्मता सब्वसत्थबाहिरा मुक्का ।
- प्र. वृत्ति, पत्र २१६ : 'असंस्तुता' —अज्ञानमेव श्रेय इत्येवंवादितया असंबद्धाः ।
- ६ वृत्ति, पत्र २१६ : विचिकिस्सा--चित्तविलुप्तिश्चित्तभ्रान्तिः संशीतिः ।
- ७. (क) चूणि, पृ० २०८ : शाक्या अपि प्रायशः अञ्चानिकाः, वेषामविज्ञानोपचितं कमं नास्ति, वेसि च बाल-मत्त-सुत्तः अकम्मबद्धगा, ते सन्व एव अण्णाणिया । सत्यधम्मता सा तेसि जध चेव ठितेल्लगा तद्य चेव उविदसंति, जधा अण्णाणेण बंधो णस्यि, सह चेव ताणि सत्याणि णिबद्धाणि ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र ुरि१७ ।

**ग्र**ध्ययन १२ : टिप्पण द-१०

अभिमत है।

वृत्तिकार ने पूरे श्लोक को विनयवादी मत का प्रतिपादक माना है। यह भ्रांति है।

#### ८. (सच्चं असच्चं .....उदाहरंता)

चूर्णिकार ने इन दो चरणों का अर्थ इस प्रकार किया है ---

अज्ञानवादी ऐसा चिन्तन करते हैं कि सत्य भी कभी-कभी असत्य हो जाता है, इसलिए सत्य भी नहीं कहना चाहिए।

साधुको देखकर भी उसे साधुन कहा जाए। कभी वह साधु हो सकता है और कभी असाधुहो सकता है। चोर कभी चोर हो सकता है और कभी अ-चोर हो सकता है।

वेष के आधार पर स्त्री को स्त्री न कहा जाए। वह स्त्री भी हो सकती है, पुरुष भी हो सकता है। इसी प्रकार पुरुष पुरुष भी हो सकता है और स्त्री भी हो सकता है।

इस प्रकार सभी विषयों में अभिशंकित होने के कारण उनके दर्शन के लिए असम्यग्दर्शन सम्यग् और सम्यग्दर्शन असम्यग् बन जाता है।

वृत्तिकार के अनुसार इसका अर्थ है—वे (विनयवादी) सत्य को असत्य और असत्य को सत्य तथा असाधु को साधु मानते हैं।

चूणिकार और दुत्तिकार ने जो अर्थ किए हैं वे मूल से बहुत दूर जा पड़ते हैं। यथार्थ में अज्ञानवादी प्रत्येक विषय में अभिशंकित होते हैं। वे किसी भी तथ्य का निश्चय नहीं कर पाते। प्रस्तुत दो चरणों में यही स्पष्ट किया गया है। परलोक, स्वर्ग, नरक सत्य हैं या असत्य हैं — ऐसा पूछने पर वे कहते हैं — हम नहीं जानते। वे यह नहीं कह सकते कि यह अच्छा है यह बुरा है। (विशेष विवरण के निए देखें १।४१ का टिप्पण)।

#### ६. विनय को हो यथार्थ बतलाते हैं (भावं विणइंसु)

भाव का अर्थ है — यथार्थ का उपलंभ । विनयवादी विनय को ही यथार्थ मानते हैं । कोई व्यक्ति उनसे पूछता है — तुम्हारा धर्म कैंसा है ? वे कहते हैं — हमारा यह विनयमूल धर्म परिमणना, परीक्षा और मीमांसा करता रहता है। हम विनय धर्म की प्ररूपणा करते हैं । हम सबको अविरोधी मानते हैं —— मित्र और अरि को सम मानते हैं । हम समस्त प्रविजत व्यक्तियों तथा देवों को प्रणाम करते हैं । जैसे दूसरे मतावलंबी परस्पर विरोध रखते हैं, हम वैसा नहीं करते । हम प्रविजत होते ही, इन्द्र हो या स्कन्द, जब ऊंचे को देखते हैं तो ऊंचा प्रणाम करते हैं । जो स्थान या ऐश्वर्य से ऊंचा है, जैसे राजा, सेठ आदि उनको देखते ही हम ऊंचा प्रणाम करते हैं । इम भूमि पर शिर रख कर नमन करते हैं । '

#### श्लोक ४:

### १०. अज्ञानवश (अणोवसंखा)

इसका संस्कृत रूप है ---अनुपसंख्यया ।

संख्या का अर्थ है — ज्ञान, 'उप' का अर्थ है — समीप। उपसंख्या अर्थात् ज्ञान के समीप। न उपसंख्या — अनुपसंख्या अर्थात् अज्ञान।

१. चूर्णि, पृ० २०८ : सच्चं मोसं .. ..... वृत्ता अण्णाणिया । इदाणीं वेणद्वयवादी --जेमे जणा वेणद्वया..... ।

२. वृत्ति, पत्र २१ म: साम्प्रतं वैनियकवादं निराचिकीर्षुः प्रक्रमते—'सच्चं असच्चं'।

३. चूणि, पृ० २०८।

४. वृत्ति, पत्र २१८।

४. चूर्णि, पृ० २०६ ।

६. चूरिंग, पृ० २०६ : संखा इति गार्ग, संबाए समीबे उपसंखा, ग उपसंखा अगोपसंखा अज्ञानं इत्यर्थ: 1

वृत्तिकार ने उपसंख्या का अर्थ - वस्तु के यथार्थ स्वरूप को जानना - किया है। अनुपसंख्या का अर्थ है - अपिरज्ञान ।

### ११. कर्म से बद्ध नहीं होता (लवावसक्की)

लव का अर्थ है---कर्म । अवध्वस्क का अर्थ है--दूर रहना अर्थात् कर्म से दूर रहना ।

चूणिकार ने लव के दो अर्थ किए हैं— कर्म तथा काल । क्षण, लव, मुहूर्त्त, अहोरात्र, पक्ष,मास, ऋतु, अयन, संबत्सर आदि काल के अनेक भेद हैं।

अितर्यावादी मानते हैं कि आत्मा अतीत, वर्तमान और भविष्य में भी कर्म से बद्ध नहीं होता ।

'लव' शब्द 'लू' धातु से बना है। लव का एक अर्थ है—विनाश । कर्म विनाश का मूल कारण है, अत: 'लव' का अर्थ 'कर्म' किया गया है।

#### श्लोक ४:

#### १२. श्लोक ५:

चूर्णिकार के अनुसार अिकयावादी (लोकायितक, बौद्ध, सांस्य) दर्शन दो प्रकार के धर्म (कर्म) का प्रतिपादन करते हैं— एकपाक्षिक और द्विपाक्षिक । एकपाक्षिक कर्म का अभिप्राय यह है कि उसमें कियामात्र होती है, कर्म का चय नहीं होता, बंध नहीं होता । वह कर्म इसी भव में भोग लिया जाता है । एकपाक्षिक कर्म के चार प्रकार हैं—अविज्ञानोपचित, परिज्ञोपचित, ईर्यापथ और स्वप्नान्तिक ।

िंदिपाक्षिक कर्म वह होता है जिसमें चार का योग होता है—(१) सच्य (२) सच्यसंज्ञा (३) मारने का संकल्प (४) प्राण-वियोजन । इससे होने वाला कर्म-बंध द्विपाक्षिक होता है— इस जन्म में भी भुगता जाता है और परजन्म में भी भुगता जाता है। जैसे—चोर यहां चोरी करते हैं। इसी भव में उन्हें कारावास, बन्धन, बध आदि दंड मुगतने पड़ते हैं। शेष परिणाम उन्हें अगले जन्म—नरक आदि में मुगतने पड़ते हैं। "

#### एकपाक्षिक

वृत्तिकार ने अकियावादियों के एकपाक्षिक तथा द्विपाक्षिक कर्म को विभिन्न प्रकार से व्याख्यात किया है—

वे (अिकयावादी) कहते हैं — हमारा दर्शन एकपाक्षिक है, उसका कोई प्रतिपक्ष नहीं है। वह एकान्तिक और पूर्वापर-अविरुद्ध है।

#### द्विपाक्षिक

वे अित्रयावादी कहते हैं—हमारे दर्शन से भिन्न दर्शन द्विपाक्षिक हैं, क्योंकि उनका प्रतिपक्ष प्राप्त होता है, वे अनैकान्तिक और पूर्वापरविरुद्ध वचनों के प्रतिपादक हैं।

हम द्विपाक्षिक दो दृष्टियों से हैं---

हम कर्म बन्ध और कर्म-निर्जरण— इन दो पक्षों को स्वीकृति देते हैं।

- १ वृत्ति, पत्न २१८: संख्यानं संख्या—परिच्छेदः उप—सामीप्येन संख्या उपसंख्या—सम्यग्ययावस्थितार्थपरिज्ञानं, नोपसंख्याऽनुपसंख्या तयाऽनुपसंख्यया—अपरिज्ञानेन ।
- २. वृत्ति, पत्र २१८ : लवं -- कर्म तस्मादपशिङ्कृतुम् -- अपसर्तुं शीलं येषां ते लवापशिङ्कितः।
- ३. चूणि, पृ० २०६: लविमिति कर्मे, वयं हि लवात्—कर्मबन्धात् अवसरकामो किट्टामो अवसराम इत्यर्थः, संवदहारबंधेणावि ण बरुकामो, कि पुण णिच्छयतो ? .....अथवा अवसिकि त्ति क्षण-लव-मुहूर्त्त-अहोरात्र-पक्ष-मास-त्वयन-संवत्सरादिलक्षणे काले सर्वत्र कर्मबन्धादवशक्तुमः । लवः कालः, वर्त्तमानादवसक्कामो ।
- ४. चूर्णि पृ० २१० : ते पुण अक्किरियाबादिणो दुविधं धम्मं पण्णवेति, तं जधा— हमं दुपवलं हमं एगपवलं तावत् अविज्ञानोपचितं परिज्ञो-पचितं ईर्यापथं स्वप्नान्तिकं च चतुर्विधं कमं चयं न गच्छति, एतिद्ध एकपाक्षिकमेव कमं भवति, का तिह मावना ? क्रियामात्रमेव, न तु चयोऽस्ति, बन्धं प्रतीत्याविकत्प दृश्यर्थः एगपिक्सयं। दुपिक्सयं तु यदि सत्त्वश्च मविति सत्त्वसंज्ञा च सिष्टचत्य जीविताद् व्यपरोपणं प्राणातिपातः, एतद् हह च परत्र चानुभूयते इत्यतो दुपिक्सकं, यथा चौरादयः इह पुष्फमात्रमनुभूय शेषं नरकाविष्वनुमविता।

२. हमारा एक पक्ष यह है कि चार प्रकार के कर्म ─अविज्ञोपचित, परिज्ञोपचित, ईर्यापथ और स्वप्नान्तिक—इहभव वेद्य होते हैं । हमारा दूसरा पक्ष यह है कि कुछ कर्म ऐसे होते हैं जिनका वेदन इहभव और परभव दोनों में होता है ।'

इहभव वेद्य और जन्मान्तर वेद्य कर्मों के आधार पर बौद्ध एकपाक्षिक भी है और द्विपाक्षिक भी है। उसकी मान्यता है कि त्रियाचित्त से जो कर्म किया जाता है, उससे कर्मों का चय नहीं होता, बंध नहीं होता। वह इहभव वेद्य कर्म है। कुशलचित्त और अकुशलचित्त से जो कर्म किया जाता है, उससे कर्मों का चय होता है, वंध होता है। उसका परिणाम दोनों भवों—इहभव और परभव में भुगतना पड़ता है।

विपाक या फलदान के आधार पर वे चार प्रकार के कर्म मानते हैं—

- १. विट्ठधम्मवेदनीय इसी शरीर में भुगते जाने वाले कर्म ।
- २. उपपज्जवेदनीय-परभव में भुगते जाने वाले कर्म ।
- ३. अपरापरियवैदनीय---जन्म-जन्मान्तर में भुगते जाने वाले कर्म ।
- ४. आहोसिकम्म अविपाकी कर्म । वह कर्म जिसका कोई फल नहीं होता ।

चूर्णि और वृत्तिगत व्याख्या के आधार पर एकपक्ष और द्विपक्ष वाली मान्यता मुख्यतः बौद्धों की रही है। बौद्ध ग्रंथ इसके साक्षी हैं।

#### षट् आयतन

कर्म के छह आयतन या आश्रवद्वार ये हैं - १. श्रोत्र आयतन २. चक्षु आयतन ३. झाण आयतन ४. रसन आयतन ४. स्पर्णन आयतन ६. मन: आयतन । ये छह कर्म के उपादान कारण है। \*

चूर्णिकार ने केवल यही एक अर्थ किया है। दृत्तिकार ने इसका एक वैकल्पिक अर्थ भी किया है। उनके अनुसार यह छल का आयतन—स्थान है। जैसे किसी ने कहा - 'नवकम्बलो देवदत्तः।' सुननेवाला इसके दो अर्थ निकाल सकता है। 'नव' भव्द के दो अर्थ होते हैं—नया और नौ (संख्या)। यह 'छल' है। "

### श्लोक ७:

#### १३. श्लोक ७ :

प्रस्तुत श्लोक की तुलना संयुक्तनिकाय के इस अंश से होती हैं ---

'न वाता वायंति, न नज्जो संदंति, न गब्भिणियो विजायंति, न चंदिय-सूरिया उदेति वा अपेंति वा ।'

- १. वृत्ति, पत्र २२० : अस्मवस्युपगतं वर्शनमेकः पक्षोऽस्येति एकपक्षमप्रतिपक्षतयंकान्तिकमविरुद्धार्थाभिष्ठायितया निरुप्तिवाधं पूर्वापराविरुद्धिमत्यर्थः, ..... द्वौ पक्षावस्येति द्विपक्षं --सप्रतिपक्षमनेकान्तिकं पूर्वापरिविरुद्धार्थाभिष्ठायितया विरोधिवचनमित्यर्थः, ..... यदिवेदमस्मवीयं दर्शनं द्वौ पक्षावस्येति द्विपक्षं -- कर्मवन्धनिर्जरणं प्रतिपक्षद्वयसमाध्ययणात्,
  तत्समाध्ययणं चेहामुत्र च वेदनां चौरपारदारिकादीनामिय, ते हि करचरणनासिकादिच्छेदादिकामिहैव
  पुष्पकल्पां स्वकर्मणो विदम्बनामनुभवन्ति अभुत्र च नरकादौ तत्फलभूतां वेदनां समनुभवन्तीति, एवमन्यदिप
  कर्मोभयवेद्यमभ्युपगस्यते, तच्चेदं 'प्राणी प्राणिज्ञान' मित्यादि पूर्ववत्, तयैकमेकः पक्षोऽस्येत्येकपक्षं इहैव
  जन्मनि तस्य वैद्यत्वात्, तच्चेदम् --अविज्ञोपचितं परिज्ञोपचितमोर्यापयं स्वप्नान्तिकं चेति ।
- २. अभिधम्मत्यसंगहो ४।१६ : '' पाकदान परियायेन-दिठुधम्मवेदनीयं उपपञ्जवेदनीयं अपरापरियवेदनीयं अहोसिकम्मञ्चेति—-नवनीत टोका:—-

विद्वधम्मे इमस्मि चेव असमावे वेदनीयं फलवायकं। यस्य विपाको उपपिज्जित्वा वेदनीयो, तं उपपञ्जवेदनीयं, समनन्तरभवतो अपरापरेषु भवेषु विपञ्चमानं अपरापरियवेदनीयं, यस्स विपाको न होति, तं आहोसिकम्मं नाम ।

- ३. चूर्णि, पृ० २१० : षडायतनमिति षड् आयतनानि यस्य तदिवं आश्ववद्वारमित्यर्थः, तद्यथा—श्रोत्रायतनं यावन्मनआयतनम् ।
- ४. वृत्ति, पत्र २२० : छलायतनं -- छलं नवकम्बलो वेवदत्त इत्यादिकम् ।
- ¥. संयुक्तनिकाय, ∏, पृ० ४१४ ।

श्रध्ययन १२ : टिप्पण १४-१६

#### श्लोक दः

### १४. निरुद्धप्रज्ञ (णिरुद्धपण्णा)

ज्ञानावरण के उदय से जिनकी प्रज्ञा निरुद्ध होती है, वे निरुद्धप्रज्ञ कहलाते हैं। वे वास्तविकता को नहीं देख पाते। जो अनिरुद्धप्रज्ञ होते हैं वे प्रत्यक्षज्ञान के द्वारा अथवा परोक्षज्ञान —आगम के द्वारा जीव आदि पदार्थों को यथार्थ रूप में जानते हैं। अविधि, मन:पर्यव और केवल—ये तीन ज्ञान प्रत्यक्ष और मित और श्रुत—ये दो ज्ञान परोक्ष होते हैं। प्रत्यक्षज्ञानी जीव आदि पदार्थों को करतलामलकवत् साक्षात् देखते हैं। समस्त श्रुतज्ञानी उन्हें लक्षण द्वारा जान केते हैं तथा अष्टांगमहानिमित्त के पारगामी निमित्त के द्वारा जान लेते हैं।

#### इलोक हः

#### १५. श्लोक ६:

प्रस्तुत श्लोक में अष्टांग निमित्त का निर्देश मिलता है। निमित्त के आठ अंग हैं--भौम, उत्पात, स्वप्न, अन्तरिक्ष, अंग, स्वर, लक्षण और व्यंजन। यहां संवत्सर, स्वप्न, लक्षण, देह और उत्पात--ये पांच साक्षात निर्दिष्ट हैं, शेष तीन इनके द्वारा सूचित हैं। संवत्सर, अन्तरिक्ष और ज्योतिष —ये तीनों एकार्थंक हैं। यह अष्टांग निमित्त नौवें पूर्व की तीसरी आचारवस्तु से उद्भृत है। इसका अध्ययन कर भविष्य को जाना जा सकता है तथा भूत और वर्तमान को भी जाना जा सकता है। अष्टांगनिमित्तज्ञ व्यक्ति केवली की तरह तीनों काल की बात बता सकता है।

चूणिकार ने अष्टांगनिमित्त के ग्रन्थमान का भी उल्लेख किया है। अंग को छोड़कर शेष सात विषयों का अनुष्टुभ छन्द के अनुपात से १२४० सूत्र हैं और उनकी परिभाषा गत टीका साढे बारह लाख श्लोक परिमाण की है। अंग के सूत्र का परिमाण साढे बारह हजार और वृत्ति का परिमाण साढे बारह लाख श्लोक हैं। वार्तिक अपरिमित है। इतने विशाल अष्टांगनिमित्त का अध्ययन करने पर भी सब समान ज्ञानी नहीं होते। उनमें षट्स्थानपतित (अनन्तभागहीन और अनन्तगुणअधिक) अन्तर होता है। चतुर्देशपूर्वी तथा आचारधर आदि में भी इतना ही अन्तर होता है।

# इलोक १०:

# १६. (केई णिमित्ता .....)

अभिन्नदशपूर्वी अष्टांगनिमित्त को नौवें पूर्व में ही पढ लेते हैं। फिर वह उनके गुणित और परिणत हो जाता है। इसलिए उनका निमित्त यथार्थ होता है। प्रत्येक ज्ञान में घट्स्थानपतित अन्तर होता है। कुछ लोग विशुद्ध नैमित्तिक पुरुषों की दृष्टि से हीन

- १. च्वाणि, पृ० २११ : निरुद्धा येथां प्रज्ञा ते भवन्ति निरुद्धपन्ना णाणावरणोदयेण, अथवा ते वराकाः कथं ज्ञास्यन्ति ये आगमज्ञानपरोक्षा एव ? जे पुण अनिरुद्धपन्ना ते प्रत्यक्षेण वा आगमेन परोक्षेण जीवादीन् पदार्थान् यथावन्त्रानिन्ति । तत्रावधि-मनःपर्याय-केवलानि प्रत्यक्षम्, मित-श्रुते परोक्षम् । प्रत्यक्षज्ञानिनस्तावन्जीवादीन् पदार्थान् करतलामलकवत् पश्यन्ति, समत्तसुतणाणिणो वि लक्षणेण, अद्वंगमहानिमित्तपारणा वि साधवो जाणेति णिमित्तेणं ।
- २. (क) चूर्णि, पृ० २१२ : संवत्सर-निमित्ते इमे एगिट्टिया, तं०— संवत्सरे ति वा अंतिरक्खे ति वा जोतिसे ति वा । सुमिणं सुविष्णज्ञाया व, लक्खणं सारीरं । एतेण चेव सेसवाएं वि सुइताएं, तं जवा—भोमं १ उप्पातं २ सुमिणं ३ अंतरिक्खं ४ अंगं ५ सरं ६ लक्खणं ७ वंजणं ८, णवमस्स पुण्वस्स तित्यातो आयारवत्यूतो एतं णीणितं ।.....जाणंति अणागताइं, अतिकान्तवर्त्तमानानि च केविलवद् वाकरेति ।
  - (स) वृत्ति, पत्र २२२ ।
- ३. (क) चूर्णि, पृ० २१२ : अङ्गवर्जानां अनुष्ट्भेन च्छन्दसा अर्हत्रयोदश शतानि (सूत्रम्), एवं तावदेव शतसहस्राणि परिभाषाटीका । अङ्गस्य तु अर्हत्रयोदश सहस्राणि सूत्रम्, तावदेव शतसहस्राणि वृत्तिः, अपरिमितं वार्तिकम् । एवं निमित्तमध्यधीत्य न सर्वे तुल्याः, परस्परतः षट्स्थानपितताः, चोद्दसपुष्ट्यो वि खट्टाणपिडता, एवं आयारधरादी वि
  खट्टाणविडिया ।
  - (स) वृत्ति, पत्र २२२, २२३।

ज्ञान वाले होते हैं। वे सम्यक् तत्त्व को उपलब्ध नहीं होते, परिभाषा सिंहत निमित्तांगों का अध्ययन करने पर भी उनका निमित्त यथार्थ नहीं होता। कुछ लोग निमित्त का अध्ययन नहीं करते अथवा सम्यक् प्रकार से नहीं करते, उस स्थिति में उनका निमित्त यथार्थ नहीं होता, तब वे कहते हैं—यह सब मिथ्या है। र

किसी मनुष्य को जाने की शीछता थी। वह जाने लगा तब किसी को छींक आ गई। वह शंकित मन से गया। उस समय कोई दूसरा शुभ शकुन हो गया। उससे छींक प्रतिहत हो गई। उसका काम सिद्ध हो गया, तब उसने सोचा—िनिमित्तशास्त्र भूठा है। मैं अपशकुन में चला था, फिर भी मेरा काम सिद्ध हो गया।

कोई आदमी शुभ शकुन में चला, किन्तु अन्य अशुभ शकुन के द्वारा उसका शुभ शकुन प्रतिहत हो गया। उसका काम सिद्ध नहीं हुआ तब उसने सोचा---निमित्त शास्त्र भूठा है। मैं शुभ शकुन में चला था, फिर भी मेरा कार्य सिद्ध नहीं हुआ।

इन दोनों प्रतिधातों (शुभ के द्वारा अशुभ का और अशुभ के द्वारा शुभ का) को नहीं जानने वाला मनुष्य कहता है कि निमित्तिविद्या सारहीन है, इसिए इसका परिमोक्ष कर देना चाहिए, इसे नहीं पढना चाहिए। निमित्त कहने वाले सब मिथ्यावादी हैं।

बुद्ध ने अपने शिष्यों को बुलाकर कहा 'अभी बारह वर्षों का दुष्कात होने वाला है, इसलिए तुम सब देशान्तर में चले जाओ।' जब वे प्रस्थान करने लगे तब उन्हें रोक दिया और कहा—'अब सुभिक्ष होने वाला है।' कारण की जिज्ञासा करने पर बुद्ध ने कहा—आज एक पुण्यवान् पुरुष पैदा हुआ है। उसके कारण सुभिक्ष होगा, दुभिक्ष का खतरा टल गया।'

इससे ज्ञात होता है कि निमित्त जिस घटना की सूचना देता है, परिस्थित बदल जाने पर वह घटना अन्यथा भी हो जाती है। इसलिए उसकी गहराई को न समभने वाले उसके परिमोक्ष की बात कह देते हैं। मोक्ष के प्रति निरर्थक मान उसे छोड़ देते हैं।

# इलोक ११:

# १७. विद्या और आचरण के द्वारा (विज्जाचरणं)

विद्या का अर्थ है---ज्ञान और चरण का अर्थ है---चारित्र-- किया।

प्रस्तुत चरण—'आहंसु विज्जाचरणं पमोक्खं'—में ज्ञान और किया के समन्वय से मुक्ति की बात कही है।

सांख्य आदि केवल ज्ञान से मुक्ति का कथन करते हैं। वे ज्ञानवादी हैं। अज्ञानवादी केवल किया (शील या आचार) से मुक्ति का कथन करते हैं। इन दोनों एकान्तिक मतों का निरास करने के लिए सूत्रकार ने 'आहंसु विज्ञाचरणं पमोक्खं' का उल्लेख किया है। मुणिकार ने इस तथ्य की पुष्टि में सिद्धसेन दिवाकर का एक श्लोक उद्धृत किया है'—

- १. चूर्णि, पृ० २२२ : अभिन्नदसपुन्विणो हेट्ठेण एतं अट्ठंगं पि महाणिमित्तं अधीतुं गुणितुं वा, अधित एमेव केचित् परिणामयंति, ते पद्धच्चेति णिमित्ता तिधया भवंति, केति पुण बुद्धिकैवस्याद् विशुद्धणेमित्तिकोहितो छण्हं ठाणाणं अण्णतरं ठाणं परिहोणा अविसुद्धखयोवसमा "विपर्ययज्ञानं भवति, असम्यगुपलिधिरिस्यर्थः, (? सपरिभवमप्यङ्गमिध्यर्थः ?) सपरिभवमप्यङ्गमधीस्य अभिनेति निमित्तेण दुरधीतेन वितर्थं दृष्ट्वा निमित्तं वदिति णिमित्तमेव णिस्थ ।
- २. चूर्णि, पृ० २२२ : क्वचित् कृते त्वरितत्वात् शिङ्कित एव गतः, तस्य चान्यः शुभः शकुन उत्थितः येनास्य तत् क्षुतं प्रतिहतम्, स च तेन शकुनेनोपलक्षितः सन् मन्यते—व्यलोकमेव निमित्तम्, येनाशकुनेऽपि सिद्धिर्जाता इति । एवं शोमनमिष शकुनमन्येनाशोभनेनाप्रतिहतमनुबुध्यमानः कार्यसिद्धिनिमित्तमेव नास्तीति मन्यते अपरिणामयन् । ......त एवं वराकाश्चक्षुप्रह्मिषि णिनित्तमपरिणामयन्तः आहंसु विज्ञापिलमोक्समेव, निमित्तविद्यापरिमोक्षम्, एवं हि कर्तव्यम्, नाधीतव्यानि निमित्तशास्त्राणीत्यर्थः किञ्चित् तथा किञ्चिवन्यथेति कृत्वा मा मून्मुषायादप्रसङ्गः ।
- ३. चूर्णि, पृ० २२२ : बुद्ध किल शिष्यानाहूयोक्तवान्—द्वादश वर्षाण वुभिक्षं भविष्यति तेम देशान्तराणि गण्छत, ते प्रस्थितास्तेन प्रतिषिद्धाः, सुभिक्षमिदानौं भविष्यति, कथम् ? अद्योवैक: सत्त्वः पुण्यवान् जातः तत्प्राधान्यान् सुभिक्षं भविष्य-तीति । अतो निमित्तं तथा चान्यथा च भवतीति कृत्वा · · · · मोक्षं च प्रति निरर्थकमित्यतस्तैक्तसृष्टम् ।
- ४. चूर्णि, पृ० २१३: विक्जया चरणेण पमोक्खो भवति, न तु यया संख्या ज्ञानेनैवैकेन, अज्ञानिकाश्च शीलेनैवैकेन ।
- ५. सिद्धसेन, द्वाजिशिका १, कारिका २६ ।

### क्रियां च सज्ज्ञानिवयोगनिष्फलां, क्रियाविहीनां च निबोधसंपदम् । निरर्थका क्लेशसमूहशान्तये, त्वया शिवायाऽग्लिखितेव पद्धति।।।

—सद् ज्ञान के बिना क्रिया निष्फल है और क्रियाविहीन ज्ञानसंपदा भी निष्फल है। आपने (महावीर ने) केवल ज्ञान या केवल क्रिया को क्लेश-समूह की शांति के लिए निरर्थक बता कर जगत् को कल्याणकारी मार्ग बताया है।

### इलोक १२:

### १८. चक्षु (चक्खु)

छंद की दृष्टि से यहां ह्रस्व का प्रयोग है। इसका अर्थ है कि तीर्थंकर लोक के लिए चक्षु के समान या प्रदीप के समान होते हैं।

### १६. नायक (णायगा)

नायक का अर्थ है— ले जाने वाला । चूर्णिकार ने इसका अर्थ—देशक और प्रकर्षक तथा वृत्तिकार ने 'प्रधान' किया है। तीर्थंकर प्रधान होते हैं, क्योंकि वे सदुपदेश देते हैं। रै

# २०. हितकर (हियं)

चूर्णिकार ने हित का अर्थ सुख किया है। उसिकार ने हितकर उसे माना है जो सद्गति का प्रापक और अनर्थ का निवारक हो।

# २१. (तहा तहा सासयमाहु लोए, जंसी पया .....)

लोक शब्द अनेक अर्थों में प्रयुक्त होता है। जैसे कियायलोक, विषयलोक, आस्रवलोक। यहां लोक के दो अर्थ किए गए हैं अस्ति अवस्थितकों और संसार। संप्रगाढ का अर्थ है आसक्ति। उस आसक्ति के कारण लोक शाश्वत होता है अर्थात् कर्म की संतित अव्यविष्ठिन होती चली जाती है। तब तक इस आस्रव लोक या संसार-परिश्रमण का अंत नहीं होता जब तक मार्गानुशासन के द्वारा आसक्ति का बंधन दूट नहीं जाता।

# २२. हे मानव ! (माणव!)

चूणिकार ने 'मानव' शब्द से प्राणिमात्र का ग्रहण किया है। विकल्प में उसे मनुष्य का संबोधन भी माना है।"
यहां मानव का संबोधन इसलिए किया गया है कि वे ही उपदेश-श्रवण के योग्य होते हैं।

# २३. संप्रगाढ (संवगाढा)

चूर्णिकार के अनुसार इसका अर्थ है—संप्रमृत सम्यक्ष्प से फैला हुआ। इसका अर्थ अवगाढ और विगाढ भी है। े वृत्तिकार ने इसका अर्थ — प्रकृष्टरूप से व्यवस्थित किया है। संसार में रहने वाले प्राणी नरक, तिर्यञ्च, मनुष्य और देव—

- १. चूर्णि, पृ० २१३ : चक्षुर्भूता लोकस्य, प्रदीपमूता इत्यर्थ: ।
- २. चूर्णि, पृ० २१३ : देशका नायकाः वगढमाः ।
- ३ वृत्ति, पत्र २२४: नायका:--प्रधाना: ..... सदुपवेशवानतो नायका: ।
- ४. चूर्णि, पृ० २१३ : हितं सुहं ।
- ४. वृत्ति, पत्र २२४ : हिसं—सद्गतिप्रापकमनर्यनिवारकं च ।
- ६. (क) चूर्णि, पृ० २१३।
  - (ख) वृत्ति, पत्र २२५।
- ७. चूर्णि, पृ० २१३ : सर्वे एव सत्त्वा मानवा इत्ययदिश्यन्ते, मानवानां प्रजा माणवप्रजा । अथवा माणव ! इति हे मानवाः ! ।
- प्रति, पृ० २२४ : हे मानव !, मनुष्याणामेव प्रायश उपवेशाईत्वान्मानवग्रहणम् ।
- पूर्णि, पृ० २१३ : संत्रमृताः संत्रगाढा, ओगाढा विगादा सम्त्रगादा इत्यर्थेः ।

श्रध्ययन : १२ दिप्पण २४-२५

इन चार गतियों में भलीभांति व्यवस्थित हैं।

इसका एक अर्थ आसक्त भी होता है। यहां यही अर्थ प्रस्तुत है।

# वलोक १३ :

#### २४. श्लोक १३:

प्रस्तुत श्लोक में जीवों का वर्गीकरण छह कायों में किया गया है, किन्तु ये काय पट्जीविनकाय से भिन्न हैं। इस षट्जीव-निकाय में राक्षस, यमलौकिक, आसुर और गन्धर्व - ये चार देवकाय हैं वेदों का यह वर्गीकरण भवनपित, व्यन्तर, ज्योतिष्क और वैमानिक—इस वर्गीकरण से भिन्न-काल का है। संभावना की जा सकती है कि दितीय वर्गीकरण, जो कि व्यवस्थित वर्गीकरण है, से पहले यह वर्गीकरण प्रचित्त हो। इस प्रकार का एक वर्गीकरण उत्तराध्ययन में भी मिलता है। उसमें देवों की छह श्रीणयां बतलाई गई हैं— देव, दानव, गन्धर्व, यक्ष, राक्षस और किन्तर। अाकाशगामी—इस पद में खेचर जीवों तथा पुढोसिता—इस पद में स्थलचर और जलचर—दोनों प्रकार के जीवों का निर्देश है।

चूर्णिकार और वृत्तिकार ने राक्षस आदि का चार देवनिकायों में समावेश करने का प्रयत्न किया है।

|                      | चूर्णिकार       | बृत्तिकार           |
|----------------------|-----------------|---------------------|
| राक्षस               | व्यन्तर         | <b>व्य</b> न्तर     |
| यमलौकिक <sup>*</sup> | भवनपति          | भवनपति <sup>५</sup> |
| असुर                 | भवनपति          | भवनपति              |
| गंधर्व               | व्यन्त <i>र</i> | <b>ब्य</b> न्तर     |

# श्लोक १४:

# २५. (जमाहु ....अपारगं)

स्वयम्मुरमण समुद्र अपार जल-राशि का भंडार है। उसका पार न जलचर जीव पा सकते हैं और न स्थलचर जीव, केवल महाद्धिक देव ही उसका पार पा सकते हैं। इसी प्रकार इस संसार का पार भी सम्यव्दर्शन के बिना नहीं पाया जा सकता।

- १. वृत्ति, पत्र २२६ : सम्यग्नारक्षतिर्यङ्नरामरभेदेन 'प्रगाढाः' प्रकर्षेण व्यवस्थिता इति ।
- २. उत्तराध्ययन, १६/१६ । देवदाणवगंधच्या, जबसरक्ससिकनरा । बम्मयारि नर्मसंति, दुवकरं जे करंति तं ॥
- ३. (क) चूर्णि, पृ० २१४ : केषाञ्चिद् भवभपत्यादिदेवाः शाश्वताः तेण रक्खसगहणम् । अथवा ध्यन्तरा गृहीता राक्षसग्रहणात् । जमलोइयग्रहणाद् वैमानिकाः सूचिताः, जेणं जमदेवकाइया तिविधा नमग्नः (?) सर्वे ते जमस्स महारायस्स आणा-उववात-वयणणिदेसे चिट्ठांत । असुरग्रहणेन भवनवासिनः सूचिताः । गान्धर्वा व्यन्तरा एव ।
  - (स) वृत्ति, पत्र २२४ : ये केचन व्यन्तरभेदा राक्षसात्मानः, तद्ग्रहणाच्च सर्वेऽपि व्यन्तरा गृह्यन्ते तथा यमलोकिकात्मानः, अ (स्वाम्ब) म्बर्ध्यादयस्तदुपलक्षणात् सर्वे भवनपतयः तथा ये च 'सुराः'—सौधर्मादिवैमानिकाः च शब्दाज्ज्यो-तिष्काः सूर्योदयः, तथा ये 'गान्धर्वाः'—विद्याधरा व्यन्तरविशेषा वा, तद्ग्रहणं च प्राधान्यक्यापनार्थम् ।
- ४. भगवर्द, ३/२५६ :
- ४. भगवई, ३/२४७-२६०।
- ६. (क) चूर्णि, पृ० २१४ : द्रध्योघः स्वयम्भुरमणः, स एवीघः सलिलः, ओघसलिलेन तुल्यं ओघसलिलम् । नास्य पारं जलचराः स्थल-चरा या शक्नुवन्ति गन्तुं णऽण्णत्थ देवेण महड्डिएण इत्यतः अपारगः ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र २२१ : यथा स्वम्भुरमणसलिलौद्यो न केनचिज्जलचरेण स्थलचरेण वा लङ्घयितुं शक्यते, एवमयमिप संसारसागरः सम्यग्दर्शनमन्तरेण लङ्घयितुं न शक्यत इति ।

# २६. दुर्मोक्ष (दुमोक्खं)

चूर्णिकार ने दुर्मोक्ष के दो हेतु प्रस्तुत किए हैं—मिथ्यात्व और सातगौरव। आस्तिक भी इन दो कारणों से संसार का पार नहीं पा सकते तो फिर नास्तिकों का तो कहना ही क्या ? <sup>१</sup>

भगवान् ऋषभ के साथ चार हजार व्यक्ति प्रविजित हुए थे। वे कालान्तर में सुविधावादी होकर श्रामण्यपालन में असमर्थ हो गए। भूख-प्यास को सहना कठिन प्रतीत होने लगा। वे कंद-मूल को खाने लगे और सचित्त जल पीने लगे। इस प्रकार वे षट् जीव-काय के हिंसक हो गए! ऐसे व्यक्तियों के लिए यह संसार दुर्मोक्ष है। वे कभी संसार का पार नहीं पा सकते।

# २७. विषय और अंगना (विसयंगणाहि)

ये दो शब्द हैं—विषय और अंगना । विषय का अर्थ है---पांच प्रकार के इन्द्रिय-विषय और अंगना का अर्थ है---

इस गब्द-समूह का दो प्रकार से अर्थ किया गया है—विषय-प्रधान स्त्रियां अथवा विषय और स्त्रियां। चूर्णिकार का अभिमत है कि पांच विषयों में स्पर्श का विषय गरीयान् है। स्पर्श में भी स्त्री का पहला स्थान है। स्त्रियों में पांचों विषय पाए जाते हैं।

# २८. दोनों प्रमावों से (दुहतो)

इसका अर्थ है--दोनों प्रमादों से अर्थात् विषय और अंगना से ।

चूणिकार ने 'दुहतो' को स्वतंत्र और लोक का विशेषण मानकर उसके अनेक अर्थ किए हैं। द्विविध प्रमाद अनेक विषयों में हो सकता है, जैसे—वेश और स्त्री विषयक प्रमाद, आरंभ और परिग्नह द्वारा प्रमाद, राग और द्वेष द्वारा प्रमाद तथा अन्न और पानी विषयक प्रमाद।

'दुहतो' को लोक का विशेषण मानने पर इसके दो अर्थ होते हैं — त्रस और स्थावरलोक अथवा इहलोक और परलोक।

वृत्तिकार ने 'दुहतो' को 'लोक' का विशेषण मान कर इसके दो अर्थ किए हैं---

- १. आकाश आश्रित लोक और पृथ्वी आश्रित लोक ।
- २. स्थावर लोक और जंगम लोक ।

वृत्तिकार ने वैकल्पिक रूप में 'दुहतो' को स्वतंत्र मानकर इसके दो अर्थ किए हैं-

- लिंग मात्र प्रवज्या और स्त्री से ।
- २. राग तथा द्वेष से।
- १. चूणि पृ० २१४ : दुर्मोक्षेति मिच्छत्त-सातगुरुत्येन च ण तरंति अण्यालेत्तए जे वि अत्थिवादिणो, किमंग पुण नास्तिकाः ? ।
- २. (क) आवश्यक चूर्णि, पूर्वभाग पृ० १६२ : जेण जणो मिक्स ण जाणित दाउं तो जे ते धत्तारि सहस्सा ते मिक्स अलमंता तेण माणेण घरंपि ण वच्चंति भरहस्स य मएणं पच्छा वणयतिगता तावसा जाता, कंदमूलाणि खातिउमारद्वा।
  - (ख) चूर्णि, पृष्ठ २१४: जधा ताणि चलारि तावससहस्साणि सातागुरुवसणेण ध्वनकायवधमाइं जाताइं ।
- ३. बृत्ति, पत्र २२५ : विषयप्रधाना अङ्गना विषयाङ्गनास्तामिः, यदि वा विषयाश्चाङ्गनाश्च विषयाङ्गनास्तामिः।
- ४. चूणि, पृ० २१४ : सुगरीयान् स्पर्शः तेष्वप्यङ्कानाः, तासु हि पञ्च विषया विद्यन्ते ।
- ४. चूणि, पृ० २१४ : दुहतो वि ति द्विविधेनापि प्रमादेन लोकं अणुसंचरंति। तं जद्या—िंतग-वेस-पज्जाए अविरतीए य, अथवा आरम्म-परिप्रहाभ्यां राग-द्वेषाभ्यां वा अग्न-पानाभ्यां वा अस-स्थावरलोगं वा इमं लोगं परलोगं वा।
- ६. वृत्ति, पत्न २२६ : 'ब्रिघाऽपि' आकाशाश्रितं पृथिव्याश्रितं च लोकं · · · · · · यदि वा 'ब्रिघाऽपि' इति लिङ्गमात्रप्रवज्ययाऽविरत्या (च) रागद्वेषाभ्याम् ।

ब्रध्ययन १२ : टिप्पण २६-३३

### २६. जिसमें प्रमत्त होकर (जंसी विसण्णा)

'जंसी' का अर्थ है—जिसमें । चूर्णिकार ने इस शब्द से अनेक अर्थों की कल्पना की है। जैसे—संसार में, सावद्य धर्म में, असमाधि में, कुमार्ग में, असत् मान्यता में अथवा इन्द्रियों के पांच विषयों में।

वृत्तिकार ने इसका एक ही अर्थ किया है—संसार में 17 'विषण्ण' का अर्थ है—प्रमत्त या आसक्त ।

# क्लोक १५:

# ३०. (ण कम्मुणा कम्म ..... खर्वेति धीरा)

मिध्यात्व, अविरिति, प्रमाद, कषाय और योग—ये पांच आश्रव हैं, कर्म के मूल स्रोत हैं। इनसे कर्म-पुद्गलों का बंध होता है, इसिलए ये कर्म-बंध के हेतु हैं। संक्षेप में इन्हें कर्म कहा जाता है। सम्यक्त्व, विरित्त, अप्रमाद, अकषाय और अयोग—ये पांच संवर हैं। इनसे कर्म का निरोध होता है। संक्षेप में इन्हें अकर्म कहा जाता है। अज्ञानी मनुष्य कर्म-बंध के हेतुओं में वर्तमान होता है और कर्म को क्षीण करने की बात सोचता है। इस अवस्था में सूत्रकार कहते हैं—कर्म से कर्म को क्षीण नहीं किया जा सकता। उसे अकर्म से क्षीण किया जा सकता है।

देखें--- दा३ का टिप्पण।

# ३१. मेघावी (मेघाविणो)

मेखा का अर्थ है— वह प्रज्ञा जो हित की प्राप्ति और अहित के परिहार से युक्त हो। इस प्रकार की मेधा से व्यक्ति मेधावी कहलाता है। र

चूर्णिकार ने मेधावी का अर्थ मर्यादाशील किया है।

# ३२. लोभ और मद से अतीत (लोभमया वतीता)

यहां दो शब्द हैं - लोभ से अतीत और मद से अतीत।

लोभ से अतीत अर्थात् वीतराग । चार कषायों में सबसे अन्त में नष्ट होने वाला है—लोभ कषाय । दशवें गुणस्थान में जब उसका संपूर्ण नाश हो जाता है तब साधक ऊपर आरोहण करता हुआ वीतराग बन जाता है ।

'मया' का संस्कृत रूप है-- मदात्। हमने मय का अर्थ मद किया है।

'मय' शब्द से माया का अर्थ भी ग्रहण हो सकता है। छन्द की दृष्टि से 'मा' के स्थान में 'म' प्रयोग भी होता है। ैं चूर्णि-कार ने 'माया' शब्द मान कर इसका अर्थ 'माया से अतीत' किया है। "

# ३३. संतोषी मनुष्य पाप नहीं करता (संतोसिणो णो पकरेंति पावं)

यहां यह प्रश्न हो सकता है कि प्रस्तुत श्लोक के तीसरे चरण में प्रयुक्त 'लोम · · · वितार' लोभ से अतीत और अत्र प्रयुक्त 'संतोषी'—दोनों समानार्थक हैं। क्या यह पुनरुक्त नहीं है ? चूिणकार समाधान देते हुए कहते हैं कि दोनों शब्द दो अर्थ-विशेष के द्योतक हैं, अतः वे समानार्थक नहीं हैं। इसलिए पुनरुक्त भी नहीं हैं। लोभातीत का अर्थ है—लोभ से शून्य वीतराग और संतोषी का

- १. चूर्णि, पृ० २१४: यत्र संसारे यत्र वा सावद्ये धर्मेऽसमाधौ कुमार्गे वा असत्समवसरणेषु, पंचसु वा विसएसु ।
- २. बुत्ति, पत्र २२४ : यत्र यस्मिन् संसारे ।
- **३. वृत्ति, पत्र २२६ : मे**धा—प्रज्ञा सा विद्यते येषां ते मेधाविनः—हिताहितप्राप्तिपरिहारामिज्ञाः ।
- ४. चूर्णि, पृ० २१४: मेराद्याविणो मेद्याविणो ।
- ५. चूर्णि, पृ० २१४,२१५ : लोभमतीताः लोभातीताः, वीतरागः इत्यर्थः ।
- ६. बशबैकालिक हाशाश्चः मयप्पमाया ।
- ७. चूर्ण, पृ० २१५ : एवं मायामतीता मायातीता वा ।

अर्थ है-जो निग्रह करने में उत्कृष्ट हैं, वे अवीतराग होने पर भी वीतराग हैं।

वृत्तिकार ने इस पुनरुक्त प्रश्न का समाधान दो प्रकार से दिया है-

- १. लोभ से अतीत इसमें लोभ का प्रतिषेधांश दिखाया है। तथा 'संतोषी' इसके द्वारा लोभ की अरूप विद्यमानता अर्थात् लोभ का विधि अंश प्रदिश्ति किया गया है।
- २. लोभ से अतीत---अर्थात् समस्त लोभ का अभाव। संतोषी अर्थात् वीतराग न होने पर भी उत्कट लोभ से रहित। ' 'णो पकरेंति पावं'-- संतोषी पाप नहीं करते'-- इसका तात्पर्य है कि वे लोभ को प्रतनु बना देते हैं इसलिए उनके लोभ से

होने वाले कर्मबंघ तद्भव वेदनीय हो जाता है। वे दीर्घकालीन पाप कर्म का बंध नहीं करते तथा लोभ के वशीभूत होकर पापकारी आचरण नहीं करते ।

# इलोक १६:

# ३४. (ते तीतउप्पण्ण ..... तहागताई)

अनिरुद्ध प्रज्ञा वाले पुरुष इस प्राणिलोक के पूर्वजन्म संबंधी तथा वर्तमान और भविष्य संबंधी सुख-दुःख को यथार्थरूप में जानते हैं। प्रत्यक्षज्ञानी (केवलज्ञानी) या चतुर्दश पूर्वधर (परोक्षज्ञानी) होने के कारण उनका ज्ञान अवितथ होता है। वे विभंग अज्ञानी की तरह वितथ बात नहीं जानते, नहीं कहते।

चूिकार और वृत्तिकार ने यहां भगवती सूत्र का पाठ उद्धृत कर स्पष्ट किया है कि मायी, मिथ्यावृष्टि, \*\*\* विभंग-ज्ञानी क्षनगार यथार्थ को नहीं जानता । वह अयथार्थ जानता है । उसका पूरा विवरण इस प्रकार है—

मायी मिथ्यादृष्टि भावितात्मा अनगार वीर्यलिब्ध, वैक्रियलिब्ध, और विभंगज्ञातलिब्ध से युक्त है। वह वाणारसी नगरी में अपनी मिक्त का संप्रेषण कर क्या राजगृह नगर के रूपों को जानता-देखता है? प्रश्न का उत्तर मिला—हां, जानता-देखता है। प्रतिप्रश्न हुआ— भंते! क्या वह तथाभाव को जानता-देखता है या अन्यथाभाव को जानता-देखता है? उत्तर मिला—गौतम। यह तथा-भाव को नहीं जानता-देखता, किन्तु अन्यथाभाव को जानता-देखता है। फिर पूछा—भंते! इसका क्या कारण है? उत्तर मिला—गौतम! उसको ऐसा होता है, मैं राजगृह नगरी में अपनी शक्ति का संप्रेषण कर वाणारसी नगरी के स्पों को जानता-देखता हूं। यह उसका दर्शन-विपर्यास है। इसलिए यह कहा जाता है—वह तथाभाव को नहीं जानता-देखता, अन्यथाभाव को जानता-देखता है।

- १. चूणि, पृ० २१५ : स्याद् बुद्धिः—अलोभाः सन्तोषिणश्च एकार्थमिति कृत्वा तेन पुनरक्तम्, उच्यते, अर्थविशेषान्न पुनरक्तम्, लोमातीता इति अतिकान्तलोभा वीतरागाः, संतोषिण इति निग्रहपरमा अवीतरागा अपि वीतरागाः।
- २. वृत्ति, पत्र २२६ : न पुनरुक्ताशङ्का विधेयेति, अतो (विधेयाऽत्र यतो) लोभातीतस्वेन प्रतिवेधांशो दशितः, सन्तोषिण इत्यनेन च विध्यंश इति । यदि वा लोभातीतग्रहणेन समस्तलोभाभावः संतोषिण इत्यनेन तु सत्यप्यवीतरागत्वे नोत्कटलोभा इति लोभाभावं दर्शयन्नपरकषायेभ्यो लोभस्य प्राधान्यमाह ।
- ३. चूर्णि, पृ० २१४ : णो पर्कारति पानं संतोसिणो पग्रणुयं पकरेंति, तक्ष्मववेदणिज्जमेव । अथवा यस एव लोमाईया अत एव संतोसिण: ।
- ४. (क) चूणि, पू० २१५ ।
  - (स) वृत्ति, पत्र २२५।
- प्र, मगवती, ३१२२२-२२४ ।

अणगारे णं भंते ! भावियप्पा माधी मिच्छ्विही बीरियलढीए वेडिव्यिलढीए विभंगनाणलढीए वाणारींस नगींर समोहए, समोहणिता रायगिहे नगरे रूवाई जाणइ-पासइ ?

से भंते ! कि तहाभावं जाणइ-पासइ ? अष्णहाभावं जाणइ-पासइ ? गोयमा ! नो तहाभावं जाणइ-पासइ, अष्णहाभावं जाणइ-पासइ । मे केणहुणे भंते ! एवं वुच्चइ—नो तहाभावं जाणइ-पासइ ? अण्णहाभावं जाणइ-पासइ ?

गोधमा ! तस्स णं एवं भवइ—एवं खलु अहं रायितहे नगरे सपोहए, समोहणिता वाणारसीए नगरीए रूवाइं आणामि-पासामि । 'सेस वंसण-विवच्चासे' भवइ । से तेणहुण गोधमा ! एवं वृच्चइ—नो तहाभावं जाणइ-पासइ, अण्णहाभावं जाणइ-पासइ ।

### ३५. वे दूसरों के नेता हैं (णेतारो अण्णेसि)

वे केवलज्ञानी या चतुर्देश पूर्वविद पुरुष संसार का पार पाने वाले भव्य पुरुषों को मोक्ष की ओर ले जाते हैं या उन्हें सदुषदेश देते हैं।

### ३६. स्वयंबुद्ध (बुद्धा)

इसके दो अर्थ हैं—स्वयंबुद्ध या बुद्धबोधित । चूणिकार ने गणधर आदि को बुद्धबोधित के अन्तर्गत माना है, जब कि दृत्ति-कार ने गणधर को स्वयंबुद्ध माना है। वास्तव में गणधर बुद्धबोधित होते हैं, स्वयंबुद्ध नहीं होते । भगवान् महावीर के ग्यारह गणधरों का इतिदृत्त इसका साक्षी है।

# ३७. दूसरों के द्वारा संचालित नहीं हैं (अणण्णणेया)

वे अनन्य नेता होते हैं अर्थात् उनका कोई दूसरा नेता नहीं होता, कोई उन्हें चलाने वाला नहीं होता। वे स्वयंबुद्ध होते हैं, अतः कोई दूसरा उन्हे तत्त्वबोध नहीं कराता। हित की प्राप्ति और अहित के परिहार के विषय में कोई उनको ज्ञान नहीं देता। वे स्वयं इस विवेक से परिपूर्ण होते हैं।

चूणिकार ने इसकी पुष्टि में एक गद्यांग उद्धृत किया है—'इत्ताव ताव समणेण वा माहणेण वा धम्मे अक्खाते, णत्थेती उत्तरीए धम्मे अक्खाते' ( ) श्रमण, माहन (महावीर) ने जिस धर्म का प्रतिपादन किया है, उससे बढ़कर कोई धर्म प्रतिपादित नहीं है। इसिलए वे महावीर अनन्य नेता हैं—उनका कोई दूसरा नेता नहीं है।

### ३८. अन्त करने वाले (अंतकडा)

अंतकड या अंतकर—दोनों एकार्यक हैं। 'ड' और 'र' का एकत्व माना गया है। इसका अर्थ है—भव (संसार) का अन्त करने वाले अथवा भव के उपादानभूत कर्मों का अन्त करने वाले। ' अंतकड का दूसरा संस्कृत रूप कृत — अन्त भी होता है।

# इलोक १७:

# ३१. जिससे सभी जीव मय खाते हैं उस हिंसा से (भूताभिसंकाए)

भूत का अर्थ है - त्रस-स्थावर प्राणी । वे जिससे डरते हैं, उसे भूताभिशंका—हिंसा कहा जाता है ।

# ४०. उद्घिष्त होने के कारण (दुर्गुछमाणा)

इसका संस्कृत रूप है—जुगुप्समानाः । 'गुपङ्-गोपनकुत्सनयोः' इस धातु से निन्दा अर्थ में 'सन्' प्रत्यय करने पर 'जुगुप्सते' रूप निष्पन्न होता है । इसका अर्थ है—निन्दा करना ।

- १. (क) वृत्ति, पत्र २२६ : ते चातीतानागतवर्तमानज्ञानिनः प्रत्यक्षज्ञानिनश्चतुर्वशयूर्वविद्यो वा परोक्षज्ञानिनः 'अन्येषां'—संसारोत्तितीर्षुणाः भव्यानां मोक्षं प्रति नेतारः सदुपदेशं वा प्रत्युपदेष्टारो भवन्ति ।
  - (स) चूर्णि, पृ• २१५ ।
- २. (क) चूर्णि, पृ० २१४ : बुद्धा स्वयंबुद्धा बुद्धबोधिता वा गणधराद्या: ।
  - (स) वृत्ति, पत्र २२६ : 'बुद्धाः'— स्वयंबुद्धास्तीर्यंकरगणघरादयः ।
- इ. वृत्ति, पत्र २२६ : न च ते स्वयम्बुद्धस्वादन्येन नीयन्ते—तत्त्वावबोधं कार्य (धवन्तः क्रिय) 'न्त इत्यनन्यनेयाः, हिताहितप्रान्तिपरिहारं प्रति नान्यस्तेषां नेता विद्यत इति भावः ।
- ४. चूर्णि, पृ० २१५।
- प्र. (क) चूर्णि, पृ० २१५ : अन्तं कुर्वन्तीति अन्तकराः, भवान्तं कर्मान्तं वा ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र २२६ : ते च भवान्तकराः संसारोपादानभूतस्य वा कर्मणोऽन्तकरा भवन्तीति ।
- ६. चुणि, पृ० २१४: मूताणि तस-यावराणि ताणि यतोऽभिसंकंति सा मूताभिसंका भवति, हिसेत्यर्थेः।

जुगुप्सा का एक अर्थ है--घृणा । दृत्तिकार ने इस शब्द का अर्थ-पाप कर्म से घृणा करना किया है।

चूणिकार ने इसका अर्थ सर्वथा भिन्न किया है। उनके अनुसार इसका अर्थ है—हिंसा तथा हिंसा करने वालों से उद्विग्न होना।

### ४१. सदा संयमी (सदा जता)

इसका अर्थ है--- प्रवज्या-काल से लेकर जीवन पर्यन्त संयम का आचरण करने वाला।

# ४२. विशिष्ट पराक्रमी (विष्पणमंति)

इसका अर्थ है—-ज्ञान, दर्शन और चारित्र में विविध प्रकार से पराक्रम करना, उनको वृद्धि में सतत प्रयत्नशील रहना, संयमानुष्ठान के प्रति तत्पर रहना भे

# ४३. वाग्वीर (विण्णत्ति-वीरा)

विज्ञप्ति-वीर का अर्थ है--जो वाग्वीर हैं, करण-वीर नहीं, जो केवल कहने में वीरता दिखाते हैं, किन्तु करने की वेला आने पर पीछे खिसक जाते हैं।

विज्ञप्ति का अर्थ ज्ञान या विज्ञापन है। जो ज्ञान या विज्ञापन मात्र से वीर हैं, अनुष्ठान से नहीं, वे विज्ञप्ति-वीर कहलाते हैं। वैसे व्यक्ति ज्ञान मात्र से ही लक्ष्य की प्राप्ति मान लेते हैं, किन्तु ज्ञान मात्र से इब्ट अर्थ की प्राप्ति नहीं होती। कहा है—

### 'अधीत्य शास्त्राणि भवन्ति मूर्खा, यस्तु क्रियावान् युरुषः स विद्वान् । संचिन्त्यतामौषधमातुरं हि, न ज्ञानमात्रेण करोस्यरोगम् ।।

—शास्त्रों को पढ़ लेने पर भी बहुत सारे लोग मूर्ख ही रह जाते हैं। जो पुरुष शास्त्रोक्त किया से युक्त होता है वह विद्वान् है। औषधि के ज्ञान मात्र से कोई भी रोगी स्वस्थ नहीं हो जाता। नीरोग होने के लिए उसे औषधि का सेवन करना ही होता है।

# वलोक १८:

# ४४. छोटे (डहरे)

चूर्णिकार ने इसका अर्थ कुन्यु आदि सूक्ष्म जीव अथवा सूक्ष्मकायिक जीव किया है।

# ४५. बड़े (वुड्हे)

बड़े शरीर वाले अथवा बादर प्राणी। <sup>९</sup>

# ४६. जो आत्मा के समान देखता है (ते आततो पासइ)

इसका अर्थ है--जो व्यक्ति इन सब प्राणियों को आत्मा के समान देखता है। जिस प्रमाण वाली मेरी आत्मा है, उसी प्रमाण-

- १. वृत्ति, पत्र २२७ : पापं कर्म जुगुप्समाना:।
- २. चूर्णि, पृ० २१४ : तरं भृतामिसंकां (हिंसां) तस्कारिणश्च जुगुप्साना उद्विज्ञमाना इत्यर्थेः ।
- ३ चूर्णि, पृ० २१५: सदेति सर्वकालं प्रवच्याकालादारभ्य यावण्जीवं।
- ४. चूर्णि, पृ० २१५ : ज्ञानादिषु विविधं प्रणमन्ति पराक्रमन्त इत्यर्थः ।
- ४. बृत्ति, पत्र २२७ : विविधं—संयमानुष्ठानं प्रति 'प्रणमन्ति'—प्रह्वीभवन्ति ।
- ६. चूर्णि, पृ० २१५: विज्ञप्तिमात्रवीरा एवैके भवन्ति, ण तु करणवीराः ।
- ७. कृत्ति, पत्र २२७ : विज्ञप्ति:-- ज्ञामं, तन्मात्रेणैव वीरा नानुष्ठानेन, न च ज्ञानादेवाभिलवितार्थावाप्तिरूपजायते, तथाहि--'अधीत्य शास्त्राणि'''''।
- द. चूर्णि, पृ० २१४ : **इ**हराः सूक्ष्माः कुन्थ्वादयः सुहुमकायिका वा ।
- e. (क) चूर्णि. पृ० २१ थे : बुद्धा महासरीरा बादरा वा ।
  - (स) वृत्ति, पत्र २२७ । बृद्धाः बाबरशरीरिणः ।

ग्रह्ययन १२ : टिप्पण ४७

वाली आत्मा सबकी है, हाथी और कुन्थु की आत्मा भी समान प्रमाणवाली है। कैसे मुक्ते दुःख प्रिय नहीं है, वैसे ही सभी छोटे-बड़े प्राणियों को दुःख प्रिय नहीं है—-इससे भी आत्मतुल्यता प्रमाणित होती है।

गौतम ने भगवान् महावीर से पूछा—भंते ! पृथ्वीकायिक जीव आऋान्त होने पर किस प्रकार की वेदना का अनुभव करते हैं ?

भगवान् ने कहा— 'गौतम! जैसे एक तरुण और शक्तिशाली मनुष्य दुर्बल और जर्जरित मनुष्य के मस्तक पर मुष्ठि से जोर का प्रहार करता है, उस समय वह कैसी वेदना का अनुभव करता है ?'

'भंते ! वह अनिष्ट वेदना का अनुभव करता है।'

'गौतम! जैसे वह जर्जरित मनुष्य अनिष्ट वेदना का अनुभव करता है, उससे भी अनिष्टतर वेदना का अनुभव पृथ्वीकायिक जीव आहत होने पर करता है।''

इसी प्रकार सभी जीव ऐसी ही घोर वेदना का अनुभव करते हैं।

आचारांग के शस्त्रपरिज्ञा अध्ययन में पृथ्वीकायिक आदि स्थावर प्राणियों और त्रसकायिक जीवों में वेदना-बोध का स्पष्ट निदर्शन प्राप्त है। वेदना की समान अनुभूति के कारण भी उनकी आत्म-तुल्यता प्रमाणित होती है।\*

बृहत्करूप चूर्णिकार का यह स्पष्ट अभिमत है कि स्थावर निकाय में चेतना का विकास क्रमणः अधिक होता है—चेतना का सबसे अरूप विकास पृथ्वीकायिक जीवों में है, उनसे अधिक अप्कायिक जीवों में, उनसे अधिक वायुकायिक जीवों में और उनसे अधिक वनस्पतिकायिक जीवों में। स्थावर जीवों में वनस्पति के जीवों का चैतन्य-विकास सबसे अधिक है। आज का विज्ञान भी इसे गान्यता देता है। इस चैतन्य-विकास के आधार पर स्थावर जीवों का संवेदन-बोध भी स्पष्ट-स्पष्टतर होता जाता है।

# ४७. इस महान् लोक की (लोगमिणं महंतं)

यहां लोक को महान् कहा गया है। इसके अनेक कारण हैं---

- १. यह लोक सूक्ष्म और बादर छह प्रकार के जीवों से भरा पड़ा है, इसलिए महान् है।
- २. यहां के सभी प्राणी आठ प्रकार के कर्मों से आकुल हैं, इसलिए महान् है।
- ३. यह लोक अनादि और अनन्त है, इसलिए महान् है। तथा यहां कुछ प्राणी ऐसे हैं जो किसी भी काल में सिद्ध नहीं होंगे, इसलिए महान् है।
- १. चूर्णि, पृ० २१५, २१६ : आत्मना तृत्यं आत्मवत्, यत्प्रमाणो वा मम आत्मा एतत्प्रमाणः कुन्थोरिप हस्तिनोऽपीति ।
- २. दशवैकालिक नि ुक्ति, गाथा १५४ : जह मम न पियं युवखं जाणिय एमेव सन्वजीवाणं ।

न हणड न हणावेड य सममणई तेण सो समणो ।।

- ३. भगवई १६।३४ : पुढिविकाइए णं मंते ! अक्कंते समाणे केरिसियं वेदणं पच्चणुद्भवमाणे विहरइ ? गोयमा ! से जहानामए केइ पुरिसे तरुणे बलवं .... एगं पुरिसं जुण्णं जरा-जज्जिरियदेहं ..... जमलपाणिणा मुद्धाणंसि अभिहणेज्जा, से णं गोयमा ! पुरिसे...... केरिसियं वेदणं पच्चणुद्भवमाणे विहरित ? अणिट्ठं समणाउसो ! तस्स णं गोयमा ! पुरिसस्स वेदणाहितो पुढिविकाइए अक्कंते समाणे एत्तो अणिट्ठारियं..... वेदणं पच्चणुद्भवमाणे विहरइ ।
- ४ आयारो, प्रयम अध्ययन, सूत्र २६-३०, ५१-५३, ६२-६४, ११०-११२, १३७-१३६, १६१-१६३।
- ४. बृहत्करुपभाष्य, गाया ७४, चूर्णि : तं च सब्बथोवं पुढविकाइयाणं, कस्मात् ? निश्चेष्टस्वात् । ततः कमाद् यावद् वनस्पतिकाइयाणं विसुद्धतरं ।
- ६. (क) चूर्णि, पृ० २१६ : महान्त इति छुज्जीवकायाकुलं अध्टविधकर्माकुलं वा, वलिपिडोबमाए महंतो लोगो, अववा कालतो महंते अनादिनिधनः, अस्त्येके भव्या अपि ये सर्वकालेनापि न सेत्स्यन्ति । अथवा द्रव्यतः क्षेत्रतश्च लोकस्यान्तः, कालतो भावतश्च नान्तः ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र २२७ : षड्जीवसूक्ष्मवादरभेदेराकुलत्वान्महान्तं, यदि वाडनाद्यनिधनत्वान्महान् लोकः, तथाहि—भव्या अपि केचन सर्वेणापि कालेन न सेत्स्यन्तीति, यद्यपि द्रव्यतः षड्द्रव्यात्मकत्वात् क्षेत्रतश्चत्रदेशरञ्जुप्रमाणतया सादिधको लोकस्तथापि हि लितो मावतश्चानाद्यनिधनत्वात् पर्यागणां चानन्तत्वान्महान् लोकस्तमुत्प्रेक्षत इति ।

श्रव्ययन १२ : टिप्पण ४८-५०

४. द्रव्य की दृष्टि से लोक पड् द्रव्यात्मक और क्षेत्र की दृष्टि से चौदह रज्जु प्रमाण वाला होने के कारण सावधिक है। काल और भाव की दृष्टि से अन्त रहित तथा पर्यायों की दृष्टि से अनन्त होने के कारण वह महान् है।

### ४८, उपेक्षा करता है (उवेहती)

चूणिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं ---

- १. उपेक्षा करना, सर्वत्र मध्यस्थ रहना।
- २. देखना।

वृत्तिकार ने केवल एक ही अर्थ किया है— उत्प्रेक्षा करना ।

# ४६. बुद्ध अप्रमत्त पुरुषों में (बुद्धण्यमत्तेषु)

व्याकरण की दृष्टि से यहां दो पदों में संधि की गई है--बुद्धे | अप्पमत्तेसु अथवा बुद्धे | पमत्तेसु । चूणिकार ने इन दो पदों का अर्थ इस प्रकार किया है !---

- १. बुद्ध धर्म, समाधि, मार्ग और समवसरण इन पूर्ववर्ती चार अध्ययनों (६, १०, ११, १२) में विणत क्रियाओं के प्रति अप्रमत्त रहता है, तथा जो षड् जीव-निकाय के प्रति संयम रखता है ।
- २. बुद्ध प्रमत्त अर्थात् असंयत व्यक्तियों में जागृत रहता है। इस अर्थ के संदर्भ में पाठ होगा—'बुद्धे पमत्तेमु'। उत्तराध्ययन ४।६ में 'सुत्तेमु यावि पडिबुद्धजीवी' पाठ है। वह भी इसी आशय को स्पष्ट करता है।
  - ३. 'बुद्धे अप्पमत्ते सुट्ठु परिव्वएज्जा'—ऐसा पाठ भी माना है। इसका अर्थ है—अप्रमत बुद्ध उचित प्रकार से परिव्रजन करे।
     वृत्तिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं\*—
- १. सभी प्राणियों के स्थान अशास्त्रत हैं, इस दु:लमय संसार में सुख का लेश भी नहीं है—ऐसा मानने वाला तस्त्रज्ञ-पुरुष (बुद्ध) संयमी मुनियों में ......। (बुद्धेऽपमत्तेसु) यहां बुद्ध का अर्थ है,— तत्त्रज्ञ पुरुष और अप्रमत्त का अर्थ है— संयमी मुनि ।
  - २. बुद्ध पुरुष गृहस्थों में अप्रमत्त रहता हुआ संयमानुष्ठान में परिव्रजन करे ।

# इलोक १६:

# ४०. स्वतः या परतः (आततो परतो वा)

ज्ञान दो प्रकार से होता है—स्वतः अर्थात् अपने अतीन्द्रिय ज्ञान से और परतः अर्थात् दूसरों से सुनकर । जो व्यक्ति विशिष्ट ज्ञानी होता है, सर्वज्ञ होता है वह स्वतः सब कुछ जान लेता है । जो व्यक्ति अल्प ज्ञानी होता है अथवा जो पूर्ण ज्ञानी नहीं है वह दूसरों से ज्ञान प्राप्त करता है । तीर्थंकर सर्वज्ञ होते हैं । वे सब स्वतः जान लेते हैं । यणधर आदि तीर्थंकरों से ज्ञान प्राप्त करते हैं ।

- रै. चूर्णि, पृ० २१६ : उबेहती उपेक्षते, पश्यतीत्यर्थः, उपेक्षां करोति, सर्वेत्र माध्यस्थ्यमित्यर्थः ।
- २. वृत्ति, पत्र २२७: \*\*\*\* उस्प्रेक्षते ।
- ३. चूरिंग, पृ० २१६ : बुद्धे नाम धर्मे समाधी मार्गे समोसरणेसु च अप्रमत्तः कायेषु जयणाए य, अथवा प्रमत्तेषु असंजतेषु परिव्यएण्जासि त्ति बेमि । अथवा बुद्धे अप्पमत्ते सुद्ठ् परिव्यएण्जा ।
- ४. वृत्ति, पत्र २२७, २२८ : एवं च लोकमुत्प्रेक्षमाणो बुद्धः—अवगततत्त्वः सर्वाणि प्राणिस्थानान्यशाश्वतानि, तथा नाश्चापसदे संसारे सुखलेशोऽप्यस्तीश्येवं मन्यमानः 'अप्रमत्तेषु'—संयमानुष्ठायिषु यतिषु मध्ये तथामृत एव परिः—समन्ताष् व्रजेत् परिवजेत्, यदि वा बुद्धः सन् 'प्रमत्तेषु'—गृहस्थेषु अप्रमत्तः सन् संयमानुष्ठाने परिवजेदिति ।
- ४ (क) चूणि, पु० २१६ : आत्मनः स्वयं तीर्थकरा जाणंति जीवादीन् पदार्थान् परतो गणधरादयः ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र २२८ : स्वयं सर्वज्ञ आत्मनस्त्रैलोक्योवरविवरवित्तपवार्यदर्शी यथाऽवस्थितं लोकं ज्ञात्वा, तथा यश्य गणधराविकः 'परतः'—तीर्यकरावेर्जीवादीन् पदार्थान् विवित्वा परेभ्य उपविश्वति ।

# ५१. ज्योतिभूत पुरुष के पास सतत रहना चाहिए (जोइभूयं सततावसेज्जा)

'जोइभूयं' का अर्थ है—ज्योति के समान, प्रकाशतुल्य । ज्योति चार हैं—सूर्य, चन्द्रमा, मणि और प्रदीप । जैसे ये चारों प्रकाश देते हैं, प्रकाशित करते हैं, वैसे ही जो लोक और अलोक को ज्योतिमंय करता है वह ज्योतिर्भूत होता है । तीर्थंकर, गणधर आदि ज्योतिर्भृत होते हैं। '

सततावसेज्जा—यहां दो पदों में संधि की गई है — सततं | आवसेज्जा । इसका अर्थ है — यावज्जीवन तक उन (तीर्थंकर, गणधर) की सेवा करे । अथवा जो व्यक्ति जिस काल में प्रकाश देने वाला हो, उसकी सेवा करे । र

वृत्तिकार ने इसका अर्थ-सतत गुरु के पास रहे, सदा गुरुकुलवास में रहे-किया है ।

#### इलोक २०:

# ५२. आत्मा को जानता है (अत्ताण जो जाणह)

जो आत्मा को जानता है अर्थात् जो आत्मज्ञ है। इसका तात्पर्य यह है कि जो आत्मा को परलोक में जाने वाला, श्वरीर से भिन्न और सुल-दु:ल का आधार जानता है तथा जो आत्महित की प्रदृत्ति में प्रवृत्त होता है वह आत्मा को जानता है, वह आत्मज्ञ है।

छंद की दृष्टि से यहां 'अत्ताणं' में अनुस्वार का लोप माना है।

# ५३. लोक को जानता है (लोयं)

चूणिकार ने लोक का अर्थ प्रवृत्ति-निवृत्तिरूप लोक किया है। जैसे—दृष्ट पदार्थों में मेरी प्रवृत्ति और निवृत्ति होती है, वैसे ही सब जीवों की होती है। प्रस्तुत प्रकरण में यह अर्थ बुद्धिगम्य नहीं होता। आचारांग चूणि में 'लोयवाई' पव के लोक शब्द का जो अर्थ किया गया है, वह संगत लगता है। जैसे 'मैं हूं वैसे अन्य जीव भी हैं। जीव लोक के भीतर ही होते हैं। जीव और अजीव का समुदय लोक है के

# ५४. जो आगति को जानता है (जो आगति जाणइ)

मनुष्य कहां से आकर उत्पन्न होते हैं ? कौन से कौन से कमों से कहां-कहां उत्पन्न होते हैं ? मैं कहां से आया हूं ?, मैं कहां जाऊंगा ? इन सबको जानना आगति को जानना है।"

- १ चूर्णि, पृ० २१६ : ज्योतयतीति ज्योतिः आदित्यश्चन्द्रमाः मणिः प्रदीपो ता, यथा प्रदीपो ज्योतयति एवमसौ लोका-ऽलोकं ज्योतय-तीति ज्योतिस्तृत्य इत्यर्थे \*\*\*\*\*तित्यगरं गणधरे वा (यो) यस्मिन् काले ज्योतिर्भूतः ।
- २ चूणि, पृ० २१६ : सततं आवसेज्जासि त्ति जावज्जीवाए सेवेज्जा तित्थगरं गणधरे या (यो) यस्मिम् काले ज्योतिर्मृत: ।
- ३ वृत्ति, पत्र २२८ : 'सततम्' अनवरतम् 'आवसेत्' सेवेत, गुवन्तिक एव यावण्जीवं वसेत्।
- ४ (क) वृत्ति, पत्र २२६ : यो ह्यात्मानं परलोकयायिनं शरीराव् व्यतिरिक्तं सुखदुःखाधारं जानाति यश्चात्महितेषु प्रवर्तते स आत्मज्ञी भवति ।
  - (स) चूर्णि, पृ० २१६ : आत्मानं यो वेक्ति यथा 'अहमस्ति' इति संसारी च। अथवा स आत्मज्ञानी भविति य आत्महितेष्विष प्रवर्तते । अथवा त्रैलोक्य (त्रैकाल्य) कार्यपदेशादातमा प्रत्यक्ष इति कृत्वानित्यादि ।
- प्. चुणि, पृ० २१६ : वेनाऽऽत्मा (ज्ञातो) भवति तेन प्रवृत्ति-निवृत्तिरूपो लोको ज्ञात एव भवति आत्मौपम्पेन, यथा—ममेष्टानि, दृष्टेश्वर्थेषु प्रवृत्ति-निवृत्ति भवत: यथाऽस्तीति ।
- ६. आचारांग चूर्णि, पृ० १४ : लोगवादी णाम जह चेव अहं अत्थि एवं अन्तेऽवि देहिणो संति, लोगअब्मंतरे एव जीवा, जीवाजीवा लोगसमुदयो इति मणितो लोगवादी ।
- ७. (क) चूर्णि, पृ० २१६ : कुतो मनुष्या आगच्छन्ति ? · · · कैर्वा कर्मीभः कुत्र वा गच्छन्ति ?, न विद्यः—कुतोऽहमागतः गमिष्यामि
  - (स) वृति, यत्र २२६ : यश्च जीवानाम् 'आगितम्'—आगमनं कुतः समागता नारकास्तिर्यञ्चो मनुष्या देवाः ? क्षेत्री कर्ममिर्नारका-दित्वेनोत्पद्यन्ते ?, एवं यो जानाति ।

म्राच्ययन १२ : टिप्पण ५५-५७

# ४४. अनागति (मोक्ष) को जानता है (अणागति)

अनागित का अर्थ है—सिद्धि, मुक्ति । समस्त कर्म-क्षय को भी सिद्धिया मुक्ति कहा जाता है और लोकाग्र भाग में संस्थित सिद्धिशाला को भी सिद्धिया मुक्ति कहा जाता है। वहां जाने के बाद पुनः आगमन नहीं होता, अतः वह अनागित है। वह सादि और अनन्त है।

# ४६. (जाति मरणं च चयणोववातं)

संसारवर्ती प्रत्येक प्राणी का जन्म और मरण होता है। जैन दर्शन में इस स्थिति का अवबोध कराने के लिए पांच शब्द व्यवहृत होते हैं—जन्म, मरण, उपपात, च्यवन और उद्वर्तन । वे भिन्न-भिन्न गति के जीवों के जन्म-मरण के द्योतक हैं—

जन्म-मरण - औदारिक शरीर वाले मनुष्य और तिर्यञ्चों के लिए।

उपपात (जन्म)--नारक और देवों के लिए।

च्यवन (मरण)-ज्योतिष और वैमानिक देवों के लिए।

उदवर्तन (मरण)-भवनपति और व्यंतर देवों तथा नारक जीवों के लिए।

प्रस्तुत चरण के 'चयणोवपातं' में च्यवन का उल्लेख पहले और उपपात का उल्लेख बाद में हुआ है। छन्द की दृष्टि से ऐसा करना पड़ा है। अन्यथा उपपात (उत्पत्ति, जन्म) का कथन पहले और च्यवन (मरण) का कथन बाद में होना चाहिए था।

# क्लोक २०-२१:

#### ५७. श्लोक २०-२१ :

प्राचीन काल में क्रियावाद और अक्रियावाद—ये दो मुख्य समवसरण थे। वर्तमान में जैसे—आस्तिक और नास्तिक—ये शब्द बहु प्रचिलत हैं वैसे ही उस समय क्रियावाद और अक्रियावाद कटुप्रचिलत थे। सूत्रकार ने प्रस्तुत अध्ययन के उपसंहार में यह बतलाया है कि बहुत सारे दर्शन स्वयं को क्रियावादी घोषित करते हैं, किन्तु केवल घोषणा करने से कोई क्रियावादी नहीं हो सकता। क्रियावादी वहीं हो सकता है जो क्रियावाद के आधारभूत सिद्धान्तों को जानता है। वे ये हैं—

१. बात्मा

६. उपपात और च्यवन

२. लोक

७. अधोगमन

३. आमति और अनागति

माश्रव और संवर

४. शास्वत और अशास्वत

६. दु:ख और निर्जेरा ।

५. जाति और मरण

कुछ दार्शनिक दु:ख और दु:ख हेतु (आश्रव), मोक्ष (संवर), मोक्षहेतु (निर्जरा) को जानते हैं, पर शाश्वत को नहीं जानते। कुछ शाश्वत को जानते हैं, पर अशाश्वत को नहीं जानते। कुछ आगित को जानते हैं, पर अनागत को नहीं जानते। कुछ जन्म और मरण को जानते हैं, पर उपपात और च्यवन को नहीं जानते। इस स्थिति में वे सही अर्थ में क्रियावाद के प्रवक्ता नहीं हो सकते। आचारांग में आत्मवाद, लोकवाद, क्रियावाद और कर्मवाद— ये चार सिद्धांत मिलते हैं। प्रस्तुत दो श्लोकों में उनका विस्तार है। यहां प्रतिपादित सिद्धान्तों का विस्तार इसी सूत्र के पांचवें अध्ययन (श्लोक १२ से २८) में मिलता है। भगवान् महावीर क्रियावादी थे। उनकी वाणी में ये सिद्धान्त मुख्य रूप से चर्चित हुए हैं। उदाहरण स्वरूप कुछ स्थलों का निर्देश किया जा रहा है—

शास्मवाव अंगसुत्ताणि भाग १, आयारो १।१-४; ५।१०४-१०६,१२३-१४०। अंगसुत्ताणि भाग २, भगवई
 १।१६७-१६६; २।१३६,१३७; ६।१७४-१६२; १२।१३०, १३२।

१. वृत्ति, पत्र २२८ : तत्रानागतिः — सिद्धिरशेषकर्मच्युतिरूपा लोकाग्राकाशदेशस्थानरूपा वा ग्राह्मा, सा च सादिरपर्यवसाना ।

- २. लोकवाद --अंगसुत्ताणि भाग १, आधारो ११४ । अंगसुताणि, भाग २ भगवई २१४४, १३८-१४०; ७।३; ६।१२२, २३१-२३३; १११६०-११४; १३१४७-५०, ४४-६०, ४८-६२; १६।११०-११४; २०।१०-१३; २४।२१-२३;
- इ. आगति—अंगसुत्ताणि भाग २, भगवई ११३०-४०; २१।७; २४।२७-३३, ३८,४०,४४,४७,५०,५३,६२,६४,६४,६४,६६,७१,७३,७४,७७,७६,८१,८४,८६,८० आदि-आदि ।
  - ४. अनागति (मोक्ष)---भगवई १।२००-२१०; ३।१४६-१४८; ६।३२।
- ४. शाश्वत-अशाश्वत —अंगसुत्ताणि भाग २, भगवई ६।२३३; ७।४८-६०, ६३-६४; १६५; ६।१७६,२३१,२३३;
  - ६ जन्म-मरण --भगवई ६। ५७, ६६, १०४; ११।४०, ४२, ५६; १२।१३०-१५३; १६।६५;
- ७. उपरात-च्यवन -- भगवई १।११३, ४४६, ४४७; २।११७; ৯।३४१-३४३; ११।२; १२।१४४, १६६-१७७; ठाणं २।२४२।
  - **६. अधोगमन** भगवई १३३५४।
  - **र. आस्रव--भगवर्द १।३१२-३१३; २।६४; ३।१३३-१४५**।
  - रि०. संवर—भगवई ११४२३; ४२४, ४२६; २१६४, २११११; ५१११४; ७११६; ६११६, २०, ३१; १७१४८।
  - ११. बुक्ख --भगवई ११४४-४७, ५३, ५६, ५६; ६।१८३-१८५; ७।१६-१६।
  - १२. निर्जरा --- भगवई १८।६६-७१।

### इलोक २१:

# प्रद. अधोलोक में (अहो वि)

'अधो' का अर्थ है ─'सर्वार्थसिद्ध' ─अनुत्तर विमान से लेकर नीचे सातवीं नरक भूमि तक का भाग ।

# ५१. विवर्तन (जन्म-मरग) को (विउट्टणं)

चूर्णिकार ने 'विकुट्टन' शब्द मानकर इसका अर्थ जन्म, सरण किया है।

वृत्तिकार ने 'वि' का अर्थ नाना प्रकार की या विकृत रूप वाली और 'कुटुना' का अर्थे—जन्म, जरा, मरण, रोग, शोक वादि से उत्पन्न शारीरिक पीड़ा किया है। दोनों के अर्थ में भिन्नता है।

हमने इसका संस्कृत रूप 'विवर्तन' किया है । विवर्तन का अर्थ जन्म-मरण है ।

# ६०. संवर को (संवरं)

आश्रव के निरोध को संवर कहा जाता है। यह आश्रव का प्रतिपक्षी है। संवर का अर्थ है---संयम । समस्त योगों का निरोध चौदहवें गुणस्थान में होता है। यह उत्कृष्ट संवर है।

> ययाप्रकारा यावन्तः संसारावेशहेतवः। तावन्तस्तद्विपर्यासाध्रिवीणावेशहेतवः।।

- --जिस प्रकार के जितने हेतु संसार-प्राप्ति के कारण हैं, उतने ही उनसे विपरीत हेतु निर्वाण-प्राप्ति के हेतु हैं।\*
- १. (क) चूर्णि, पृ० २१७ : सर्वार्थसिद्धादारभ्य यावदधोसन्तम्याः तावदधो वर्सन्ते ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र २२६ : सर्वार्थसिद्धादारतोऽध:सप्तनीं नरकभुवम् ।
- २. चूर्णि, पृ० २१७ : विविधं कुट्टंति विकुट्टंति, जातन्ते स्रियन्त इत्यर्थ: ।
- ३. दृत्ति, पत्र २२६ : विविधां विरूपां वा कुट्टनां —जातिजरामरणरोगशोककृतां शरीरपीडाम् ।
- ४. (क) चूर्णि, पू० २१७ ।
  - (स) धुत्ति, पत्र २२६ ।

अध्ययन १२ : टिप्पण ६१-६४

# ६१. दुःख (को) दुक्खं)

चूर्णिकार ने कर्मबंध और कर्म के उदय को दुःल माना है। कर्म-बन्ध के चार प्रकार हैं—प्रकृति, स्थिति, अनुभाव और प्रदेश।

# ६२. वही कियाबाद का प्रतिवादन कर सकता है (सो मासिउ ..... किरियबार्द)

चूर्णिकार ने प्रस्तुत आगम के धर्म, समाधि, मार्ग और समवसरण (६,१०,११,१२ वर्ग अध्ययन) के प्रतिपादन को किया-वाद का प्रतिपादन माना है।

### इलोक २२:

# ६३. जीवन और मरण की आकांक्षा नहीं करता (णी जीवियं णी मरणाभिकंखे)

जीवन और मरण की आकांक्षा नहीं करता—इसका यह भी तात्पर्य है कि वह नहीं सोचता कि मैं लंबे काल तक रहूं या शीध ही मर जाऊं।

मरणाभिकंखे-इसमें दो पदों में संधी की गई है-मरणं-अभिकंखे।

# ६४. इन्द्रियों का संवर करता है (आयाणगुत्ते)

वृत्तिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं — संयम से गुष्त, कर्म से गुष्त ! हमने आदान का अर्थ इन्द्रिय किया है ! जो इन्द्रिय-गुष्त होता है वह आदानगुष्त कहलाता है !

# ६४. वलय (संसारचक) से (वलया)

वलय का अर्थ है—वक्रता, कुटिलता। उसके दो प्रकार हैं—१. द्रव्य वलय—नदी का वलय, शंख का वलय।
२. भाव वलय—कर्म। तात्पर्य में इसका अर्थ है—संसार-चक्र।
दृत्तिकार ने भाया को भाव वलय माना है। े

१. चूर्णि, पृ० २१७ : दुक्खमिति कर्मबन्धः प्रकृति-स्थित्यनुमाव-प्रदेशात्मकः तदुदयश्च ।

२. चूणि, पृ० २१७ : सो धन्मं समाधि मग्गं समोसरणाणि य भाषितुमहित ।

३. चूर्णि, पृ० २१७ : असंजमजीवितं अणेगिविधं पत्थए विपत्थए, ण वा परीसहपराइया मरणं विपत्थए । अथवा मा हु चितेण्जासी--जीवामि चिरं, मरामि व लहुं ।

४. वृत्ति, पत्र २३४ : तथा मोक्षायिनाऽऽदीवते —गृह्यत इत्यावानं —संयमस्तेन तस्मिन्वा सति गुप्तो, यदि वा—मिन्यास्वादिनाऽऽदीवते इत्यादानम् अध्टप्रकारं कर्म तस्मिन्नावातव्ये मनोवानकार्यर्गुप्तः समितश्च ।

४. चूर्णि पृ० २१७ : वलयं कुडिलमित्यर्थः। तत्र द्रव्यवलयं नदीवलयं वा संखवलयं वा मासवलयं तु कर्मं।

६. वृत्ति, पत्र २३५ : भाववलयं---माया ।

# तेरसमं ग्रज्झयग् ग्राहत्तहीयं

# तेरहवां मध्यमन

# आमुख

आदानपद के आधार पर इस अध्ययन का नाम 'याथातथ्य' है। इस अध्ययन का प्रमुख उद्देश्य है—शिष्य के दोष और गुणों का यथार्थ चित्रण करना। निर्मृक्तिकार ने बताया है कि यथातथ धर्म को उपलब्ध होकर भी आत्मीत्कर्ष करने वाला विनष्ट हो जाता है। इसलिए आत्मोत्कर्ष का वर्जन करना चाहिए। प्रम्तुन अध्ययन के दूसरे खोक से निर्मृक्तिकार के उक्त आश्रय की पुष्टि होती है।

यायातथ्य का अर्थ है- यथार्थ, परमार्थ, सत्य । शील, ब्रत, इन्द्रिय संवर, सिमिति, गुप्ति, कषाय-निग्रह, त्याग आदि परमार्थ हैं, यथार्थ हैं, सत्य हैं !

प्रस्तुत अध्ययन के तेवीस क्लोकों में निर्वाण के साधक-बाधक तत्त्वों, शिष्य के दोष-गुणों तथा अनेक मद-स्थानों का वर्णन है।

सूत्रकार ने शिष्य के निम्न गुण-दोधों का उल्लेख किया है-

#### गुण

आचार्य की आज्ञा मानना आगम की आज्ञा मानना संयम का पालन करना एकान्तदृष्टि-सम्यग्दृष्टि होना माया रहित व्यवहार करना मृदु और मित बोलना जैसे कहे वैसे करना अनुशासित होने पर मध्यस्थ रहना कलह से दूर रहना मद-स्थानों का सेवन नहीं करना जाति-कुल, गण, कमें और शिल्प का प्रदर्शन कर आजीविका नहीं कमाना सत्य भाषी, प्रणिधानवान्, विशारद, आगाढप्रज्ञ, भावितात्मा प्रतिभावान् होना ।

#### दोष

मोध समाधि का अप्रतिपालन
आचार्य का अवर्णवाद कहना
स्वच्छन्द व्याकरण करना
अनाचार का सेवन करना
असत्य वचन कहना
विद्या-गुरु का अपलाप करना
असाधु होकर स्वयं को साधु मानना
मायाचार का सेवन करना
कोध करना
पापकारी भाषा बोलना
उपणान्त कलह की उदीरणा करना
विग्रह करना
प्रतिकुल भाषा बोलना
अपने आपको उत्कृष्ट संयमी समक्षना।

सूत्रकार ने सात क्लोकों (१०-१६) में मद-स्थानों और उनके परिहार के उपाय-सूत्र बतलाए हैं— गोत्रमद, प्रज्ञामद, जाति-मद, कुलमद, लाभमद, तपोमद, आजीविकामद—ये मदस्थान हैं। इनके परिहार के लिए कुछ उपाय-सूत्र बतलाए गए हैं—संयम और मोक्ष अगोत्र होते हैं, जाति और कुल त्राण नहीं देते, भिक्षु सुधीर होता है, मृतार्चा होता है, दृष्टधर्मा होता है।

अंतिम पांच श्लोकों (१६-२३) में धर्मकथी के स्वरूप का विमर्श किया गया है। यह माना जाता है कि मुनि बनने मात्र से ही किसी को धर्मकथा करने का अधिकार प्राप्त नहीं हो जाता। आचारांग आदि आगमों में धर्मदेशना देने का अधिकारी कौन हो सकता है, इसका स्पष्ट निरूपण है। प्रस्तुत श्लोकों में बताया गया है कि धर्मकथी मुनि दो प्रकार के होते हैं—

- १. अतीन्द्रियज्ञान से संपन्न ।
- २. परोक्षज्ञानी-प्रत्यक्षज्ञानी से सुने हुए या समभे हुए तथ्य का प्रतिपादन करने वाले ।
- १. निर्युक्ति, गाया ११८, ११६।
- २. चूर्षि, पृ० २१६ ।

अतीन्द्रियज्ञान से संपन्न धर्मकथी के लिए कोई निर्देश आवश्यक नहीं होता । जो परोक्षज्ञानी है, आगम और श्रुत के आधार पर धर्म-प्रवचन करते हैं, उनके लिए निर्देश आवश्यक होते हैं । वे थे हैं—

- १. धर्मकथी पूछे जाने पर या बिना पूछे भी संयमपूर्वक बोले। वह धर्म संबंधी ऐसी बात कहे जो संयम को पुष्ट करने वाली हो।
- २. धर्मकथी मुनि हिसा और परिग्रह को बढ़ावा देने वाली, कुतीथिकों की प्रशंसा करने वाली था सावद्यदान की प्रतिष्ठापना करने वाली भाषा न बोले ।
- ३. वह ऐसे तर्कों का प्रयोग न करे, जिससे अश्रद्धालु व्यक्ति कुपित होकर अनर्थ घटित कर सकता है, मार सकता है।
- ४. धर्मकथी मुनि अनुमान के द्वारा दूसरे के भावों को जानकर धर्म-देशना करे। वह यह जान ले कि यह मनुष्य कौन है? किस दर्शन को मानने वाला है? मैं जो कह रहा हूं, वह परिषद् को प्रिय लग रहा है या अप्रिय? जब उसे लगे कि अप्रिय लग रहा है तो तरकाल विषय को मोड़ दे।
- ४. धर्म-प्रवचन करते समय मत-मतान्तरों की बात छोड़कर ऐसी बात कहे जिससे स्वयं का और सुनने वालों का कल्याण हो, इहलोक और परलोक सुधरे !
- ६. धर्मकथी मुनि परिषद् की रुचि को व्यान में रखे। जो परिषद् जिससे प्रभावित होती हो, वैसी धर्मदेशना दे।
- ७. धर्मकथी मुनि अक्षोम्य और अनुत्तेजित रहे।
- प्त. धर्मकथी मुनि पूजा और क्लाघा प्राप्त करने के लिए धर्मकथा न करे। वह यह कामना न करे कि धर्मकथा करने से मुभे अच्छे वस्त्र, पात्र, अन्न, पान, लयन, शयन प्राप्त होंगे। वह यह भी न तोचे कि लीग मेरी प्रशंसा करेंगे। लोग कहेंगे—अरे! हमने इस जैसे अर्थ का विस्तार करने वाला नहीं देखा। अरे, यह बहुत मिष्टभाषी है।
- ह. वह त्रियता या अप्रियता पैदा करने के लिए धर्मकथा न करे। वह श्रोता के अभिप्राय को जानकर, रागद्वेष से रिहत होकर, सम्यम् दर्शन आदि यथार्थ धर्म का उपदेश करे।
- धर्मकथी मुनि क्षुधा आदि परीसहों को सहने में धीर और पित्रत्र रहे।
- ११. धर्मकथी मुनि निष्प्रयोजन --केवल निर्जेरा के लिए धर्मकथा करे।
- १२. धर्मकथी मुनि अकषायी रहे--न कोध करे, न अहंकार करे, न माया करे और न लोभ के वशीभूत हो।

तेरसमं भ्रज्भयणं : तेरहवां भ्रध्ययन

म्राहत्तहीयं : याथातथ्य

#### मूल

### १. आहतहोयं तु पवेयइस्सं णाजप्यवारं पुरिसस्स जातं। सतो यधम्मं असतो यसीलं संति असंति करिस्सामि पाउं॥

### २. अहो य रातो य समुद्धितेहिं तहागतेहिं पडिलब्स धम्मं । समाहिमाघातमजोसयंता सत्यारमेवं फरुसं वयंति ॥

- इ. विसोहियं ते अणुकाहयंते जे याऽऽतमावेण वियागरेक्जा। अट्ठाणिए होइ बहुगुणाणं जे णाणसंकाए मुसं ववेज्जा।।
- ४. जे यावि पुट्ठा पलिउंचयंति आवाणमद्ठं खलु वंचयंति । असाहुणो ते इह साहुमाणी मायण्णिएहिति अणंतद्यातं ॥
- ५. जे कोहणे होइ जगट्टभासी विओसितं जेय उदीरएज्जा। अद्धे व से दंडपहं गहाय अविओसिते घासित पावकम्मी।।

#### संस्कृत छाया

याथातथ्यं तु प्रवेदयिष्यामि, नाना प्रकारं पुरुषस्य जातम् । सतरच धर्मं असतश्वाऽशीलं, शान्ति अशान्ति करिष्यामि प्रादः ॥

अहश्च रात्रौ च समुत्थितेभ्यः, तथागतेभ्यः प्रतिलभ्य धर्मम् । समाधिमाख्यातमजोषयन्तः, शास्तारमेवं परुषं वदन्ति ॥

विशोधिकां तान् अनुकथयतः, यश्चात्मभावेन व्यागृणीयात्। अस्थानिको भवति बहुगुणानां, यो ज्ञानशंकया मृषा वदेत्॥

ये चापि पृष्टाः परिकुञ्चयन्ति, आदानमर्थं खलु वञ्चयन्ति । असाघवस्ते इह साधुमानिनः, मायान्विताः एष्यन्ति अनन्तघातम् ॥

यः कोधनो भवति जगदर्थभाषी, व्यवसितं यश्च उदीरयेत्। अध्वनि इव स दंडपथं गृहीत्वा, अव्यवसितो ग्रस्यते पापकर्मा।।

### हिन्दी अनुवाद

- १. मैं यथार्थ का निरूपण करूंगा। पुरुष-समूह नाना प्रकार का होता है। मैं साधु के धर्म, असाधु के अधर्म तथा साधु की गांति और असाधृ की अग्रांति को प्रगट करूंगा। ।
- २. दिन-रात जागरूक तथागतों (तीथँ-करों) से धर्म को प्राप्त कर, उनके द्वारा आस्यात समाधि का सेवन नहीं करते हुए वे (अविनीत शिष्य) शास्ता के प्रति कठोर शब्दों का प्रयोग करते हैं।
- को विशोधिका (धर्मकथा या सूत्रायं) का परंपरागत निरूपण करने वाले आचार्य के अर्थ को उलट कर अपना अर्थ बतलाता है, जो ज्ञान में शंकित हो असत्य बोलता है, वह बहुत गुणों का अस्थान बन जाता है।
- ४. जो पूछने पर (अपने गुरु का) नाम छिपाते हैं<sup>14</sup>, वे आदानीय अर्थ (ज्ञान आदि) से अपने आपको यंचित करते हैं। वे असाधु होते हुए अपने आपको साधु मानने वाले छलनापूर्वंक व्यवहार कर अनन्त बार जन्म-मरण को प्राप्त होते हैं।<sup>14</sup>
- ५. जो कोझी होता है, जो ग्राम्यजन की मांति अशिष्ट बोलता है<sup>11</sup>, जो उपशांत कलह की उदीरणा करता है<sup>15</sup>, बह अनुपशास्त कलह वाला पापकर्मा मनुष्य राजपथ के स्थान पर पगडंडी लेकर (चलने वाले पुरुष की भांति) कठिनाई में फंस जाता है।<sup>1004</sup>

- ६. जे विग्गहिए अ णायभासी ण से समे होइ अभंभपते। ओवायकारी य हिरीमणे य एगंतविद्वी य अभाइरूवे॥
- यो वैग्रहिकश्च ज्ञातभाषी, न सः समो भवति अभंभात्राप्तः। अवपातकारी च ह्वीमनाश्च, एकान्तह्धिटश्च अमायिरूपः॥
- ६ जो भगड़ालू और ज्ञातभाषी (जानी हुई हर बात को कहने वाला) है, वह सम (मध्यस्थ), कलह से परे<sup>१८</sup>, गुरु के निर्देश में चलने वाला, लज्जालु<sup>30</sup>, (संयम में) एकान्तदृष्टि वाला, और छद्म से मुक्त नहीं होता। <sup>31</sup>

- ७. से पेसले सुहुमे पुरिसजाते जन्मण्णिते चेव सुउज्जुयारे । बहुं पि अणुसासिए जे तहच्ची समे हु से होइ अभंभपत्ते ॥
- स पेशलः सूक्ष्मः पुरुषजातः, जात्यान्वितश्चेव सु-ऋजुचारः। बहु अपि अनुशासितः यस्तथान्वः, समः खल् स भवति अभंभाप्राप्तः।।
- ७. जो पुरुषजात र प्रिय र और परिमित बोलता है र जातिमान् है, ऋजु आच-रण करता है र , गुरु के द्वारा बहुत अनुसासित होने पर भी सांतिचित्त रहता है र , वह सम (मध्यस्थ) और कलह से परे होता है। र

- म. जे यावि अप्पं वतुमं ति मंता संखाय वायं अपरिच्छ कुज्जा । तवेण वाहं अहिए ति मंता अण्णं जणं पस्सति विबसूतं ॥
- यश्चापि आत्मानं वसुमान् इति मत्वा, संख्याकः वादं अपरीक्ष्य कुर्यात् । तपसा वा अहं अधिकः इति मत्वा, अन्यं जनं पश्यति विम्बभृतम् ॥
- प्रतिबम्ब (केवल मनुष्य-आकृति) जैसा है केवल मनुष्य-आकृति) जैसा किए विना आत्मोत्कर्ष विखाता है ", 'मैं सबसे बड़ा तपस्वी हूं "—ऐसा मानकर दूसरे लोगों को प्रतिबम्ब (केवल मनुष्य-आकृति) जैसा देखता है "—

- ६. एगंतक् डेण तु से पलेइ ण विज्जई मोणपदंसि गोते। जे माणणट्ठेण विजनकसेज्जा वसुमण्णतरेण अबुज्भमाणे।।
- एकान्तकूटेन तु स पर्येति, न विद्यते मौनपदे गोत्रम् । यः माननार्थेन व्युत्कर्षयेत्, वसु-अन्यतरेण अबुध्यमानः ॥
- ६. वह एकान्त माया के द्वारा<sup>३३</sup> संसार में अभण करता है ।<sup>३४</sup> मुनि-पद में<sup>३५</sup> गोत्र<sup>३६</sup> (उच्चत्वाभिमान) नहीं होता । जो सम्मान के लिए संयम अथवा अन्य किसी प्रकार से उत्कर्ष दिखाता है वह परमार्थ को नहीं जानता ।<sup>१७</sup>

- १०.जे माहणे खत्तिए जाइए वा तहुग्गपुत्ते तह लेज्छवी वा । जे पव्यइए परदत्तभोई गोतेण जे थब्भति माणबद्धे ॥
- यो ब्राह्मणः क्षत्रियः जात्या वा, तथोग्रपुत्रः तथा लिच्छविर्वा । यः प्रव्रजितः परदत्तभोजी, गोत्रण य स्तम्नाति मानबद्धः॥
- १०. जो जाति से ब्राह्मण, क्षत्रिय<sup>1</sup>, उग्रपुत्र और लिच्छवी<sup>1</sup> हो, किन्तु जो प्रव्रजित<sup>1</sup> होने पर दूसरे का दिया हुआ खाता है<sup>1</sup>, फिर भी जो मान के वशीभूत होकर गोत्र का मद करता है<sup>1</sup>

- ११.ण तस्स जाती व कुलं व ताणं णण्णत्य विज्जाचरणं सुचिण्णं । णिक्सम्म से सेवइऽगारिकम्मं ण से पारए होति विमोयणाए ॥
- न तस्य जातिर्वा कुलं वा त्राणं, नान्यत्र विद्याचरणात् सुचीर्णात् । निष्कम्य स सेवते अगारिकर्म, न स पारको भवति विमोचनाय ॥
- ११. जाति और कुल "उसे त्राण नहीं दे सकते। केवल सु-आचरित विद्या और आचरण" ही त्राण दे सकते हैं। जो घर से निष्कमण कर गृहस्थ-कर्म (जाति और कुल के मद) का" सेवन करता है, वह विमुक्ति के लिए समर्थ नहीं होता।"

- १२. णिकिचणे भिवख् सुलहजीवी जे गारवं होइ सिलोगगामी। आजीवमेयं तु अबुज्कमाणो पुणो-पुणो विष्परियासुवेति।।
- निष्किञ्चनो भिक्षुः सुरूक्षजीवी, यो गौरववान् भवति श्लोककामी । आजीवमेतं तु अबुध्यमानः, पुनः पुनः विपर्यासम्पैति ॥
- १३. जे भासवं भिनस् मुसाहुवादी पडिहाणवं होइ विसारए य । आगाढपण्णे सुय-भावियप्पा अण्णं जणं पण्णसा परिहवेज्जा ॥
- यो भाषावान् भिक्षुः सुसाधुवादी, प्रतिभानवान् भवति विशारदश्च । आगाढप्रज्ञः श्रुतभावितात्मा, अन्यं जनं प्रज्ञया परिभवेत्।।
- १४. एवं ण से होति समाहिएते जे पण्णसा भिवस्तु विजयकसेज्जा । अहवा वि जे लाभमदावलिते अण्णं जणं खिसति बालपण्णे ।।
- एवं न स भवति समाधिप्राप्तः, यः प्रज्ञया भिक्षुः व्युत्कर्षयेत्। अथवापि यो लाभमदावलिप्तः, अन्यं जनं निन्दति बालप्रज्ञः॥
- १५. पण्णामदं चेव तवोमदं च णिण्णामए गोयमदं च भिवखू । आजीवगं चेव चउत्थमाहु से पंडिए उत्तमपोग्गले से ॥
- प्रज्ञामदं चैव तपोमदं च, निर्नामयेद् गोत्रमदं च भिक्षुः। आजीवकं चैव चतुर्थमाहुः, सः पंडितः उत्तमपुद्गलः सः॥
- १६. एयाइं मदाइं विगिच धीरा णेताणि सेवंति सुधीरधम्मा । ते सन्वगोतावगता महेसी उच्चं अगोतं च गाँत वयंति ॥
- एतान् मदान् विविच्य धीराः, नैतान् सेवन्ते सुधीरधर्माणः । ते सर्वगोत्रापगताः महर्षयः, उच्चां अगोत्रां च गति व्रजन्ति ॥
- १७. भिक्ख् मुतच्चे तह दिट्टधम्मे
  गामं व णगरं व अणुष्पविस्सा ।
  से एसणं जाणमणेसणं च
  जो अण्णपाणे य अणाण्मिद्धे ॥
- भिक्षुमृंतार्चः तथा हष्टधर्मा, ग्रामं वा नगरं वा अनुप्रविश्य । स एषणां जानन् अनेषणां च, यः अन्नपाने च अननुगृद्धः ॥
- १८. अर्रात रित च अभिभूय भिक्खू बहुजणे वा तह एमचारी। एगंतमोणेग वियागरेज्जा एगस्स लंतो गतिरागती य।।
- अरति रति च अभिभूय भिक्षुः, बहुजनो वा तथा एकचारी। एकान्तमौनेन व्यागृणीयात्, एकस्य जन्तोः गतिरागतिकच॥

- १२. जो अकिचन ", भिक्षा करने वाला और रूअजीवी" होकर भी (जाति आदि का) गर्व करता है ", (उसका प्रकाशन कर) प्रशंसा चाहता है "— यह आजीविका है ", इस बात को नहीं जानता हुआ वह बार-बार विपर्वास (जन्म-मरण) को प्राप्त होता है "
- १३. जो भिक्षु सुसंस्कृतभाषी त्राक्पटु , प्रक्षर प्रतिभा-संपन्न , विशारद , प्रक्षर प्रज्ञावान वे और श्रुत से भावितात्मा है वह दूसरे लोगों को अपनी प्रज्ञा से पराजित कर देता है।
- १४. ऐसा होने पर भी वह समाधि को प्राप्त निहीं होता। जो भिक्षु अपनी प्रज्ञा का उत्कर्ष दिखलाता है अथवा जो लाम के मद से मत्त होकर दूसरे लोगों की अवहेलना करता है, वह बालप्रज्ञ (बचकानी बुद्धि वाला) है।
- १४. जो भिक्षु प्रज्ञामद, तपोमद, गोत्रमद<sup>11</sup> और चौथे आजीविका-मद<sup>11</sup> को निरस्त कर देता है वह पंडित है और उत्तम आत्मा<sup>1</sup> है।
- १६. धीर और चारित्र-संपन्न मुनि जिन मदों को छोड़कर प्रव्रजित हुए हैं, फिर उनका सेवन न करें। दें वे सारे गोत्रों से मुक्त महिं ही उस उच्च गति को प्राप्त होते हैं जहां कोई गोत्र नहीं है। दें
- १७. भिक्षु मृत भरीर वाला तथा धर्म को प्रत्यक्ष करने वाला है होता है, इसलिए वह ग्राम या नगर में प्रवेश कर एखणा और अनेषणा को जानता है तथा अन्न-पान के प्रति अनासक्त होता है।
- १८. अरित और रित को अभिभूत करने वाला भिश्व संघवासी हो या एक- चारी (अकेला विचरण करने वाला), एकांत मौन (संयम) के साय किसी तत्त्व का निरूपण करें, जीव अकेला जाता है।

# सूयगडो १

- १६.सयं समेच्चा अदुवा वि सोच्चा भासेज्ज धम्मं हितयं पयाणं । जे गरहिता सणिवाणप्पओगा ण ताणि सेवंति हुधीरधम्मा ॥
- २०.केसिचि तक्काए अबुज्भ मावं खुट्टं पि गच्छेज्ज असदृहाणे। आउस्स कालातियारं वघातं लद्धाणुमाणे य परेसु अट्ठे।।
- कर्मच छन्दं च विविच्य धीरः, विनयेत् तु सर्वतः आत्मभावम् । लुप्यन्ति भयावहेषु,
- रूवेहि लुप्पंति भयावहेहि गहाय तसथावरेहि॥ विज्ज

विणएक तु सन्वतो आतभावं।

२१.कम्मं च छंदं च विगिच घीरे

- २२.ण पूयणं चेव सिलोय कामे पियमप्पियं कस्सइ णो करेज्जा। सक्वे अणट्ठे परिवज्जयंते भणाइले या अकसाइ भिक्लु।।
- समुपेहमाणे २३.आहत्तहीयं सब्वेहि पाणेहि णिहाय दंडं। णो जीवियं णो मरणाहिकंखे परिव्वएज्जा वलया विमुक्के ॥

—ित्त बेमि॥

स्वयं समेत्य अथवापि श्रत्वा, भाषेत धर्म हितकं प्रजानाम्। ये गहिताः सनिदानप्रयोगाः, न तान् सेवन्ते सुधीरधर्माणः॥ केषांचित् तर्केण अबुध्वा **भा**वं, क्षौद्रमपि गच्छेद अश्रद्धानः । कालातिचारं व्याघातं, आयुष:

लब्धानुमानश्च

परेषु

अथोन् ॥

विद्यां गृहीत्वा त्रसस्थावरेष् ॥

न पूजनं चैव श्लोकं कामयेत्, प्रियमप्रियं कस्यचिद् नो कुर्यात्। सर्वान अनथान् परिवर्जयन्, अनाविलश्च अकषायी भिक्षः॥

याथातथ्यं सम्पेक्षमाणः, प्राणेषु निहाय दण्डम्। नो जीवितं नो मरणं अभिकांक्षेत, परिव्रजेद् वलयाद् विमुक्तः ॥

-इति ब्रवीमि ॥

- १६. स्वयं जानकर भे या सुनकर प्रजा के लिए हितकर धर्म का प्रतिपादन करे। धर्मकथी मृति निदान के प्रयोग रे, जो गहित हैं, का सेवन न करे।
- २०. अपनी तर्क-बृद्धि के द्वारा दूसरों के भावों को न जानकर (तत्त्व चर्चा करने पर) अश्रद्धालु मनुष्य ऋोध को "" प्राप्त हो सकता है और वक्ता को मार सकता है "या कष्ट दे सकता है, इस-लिए (धर्मकथा करने वाला मुनि) अनुमान के द्वारा दूसरों के भावों को जानकर<sup>भ</sup> धर्मकहे।
- २१. धीर पुरुष अोता के कर्म और छंद (रुचि) का विवेचन कर, (बाह्य पदार्थों में होने वाले) उसके आत्मीय भावका सर्वेथा विनयन करे। इस तत्त्व को जानकर कि भय पैदा करने वाले चल-अचल कपों (आकृतियों) में मूर्छित होकर मनुष्य नष्ट होते हैं।
- २२. निर्मल अपेर उपशान्त भिक्षु पूजा और श्लाघा का कामी हो (धर्मकथा न करे।) " किसी का प्रिय या अप्रिय न करे। (प्रियता या अप्रियता उत्पन्न करने के लिए धर्मकथा न करे।) सब अनथौं का "परिवर्जन करे।
- २३. याथातथ्य को भली भांति-देखता हुआ। (भिक्षु) सब प्राणियों की हिंसाका<sup>%</sup> परित्याग करे। "जो जीवन और मरण की अभिलाषा नहीं करता हुआ परिव्रजन करता है वह वलय (संसार-चक्र) से भूक्त हो जाता है।

—ऐसा मैं कहता हूं।

टिप्पण : ग्रध्ययन १३

### श्लोक १:

# १. यथार्थ का (आहत्तहियं)

इसका अर्थ है-यथार्थता, परमार्थ, सत्य ।

चूर्णिकार ने शील, वत, इन्द्रिय-संवर, समिति, गुप्ति, कषाय-निग्रह आदि को यथार्थ बतलाया है। विकल्प में द्रत और समिति के ग्रहण और रक्षण तथा कषायों के निग्रह और त्याग को यथार्थ बतलाया है।

वृत्तिकार ने तत्त्व और परमार्थ को याथातथ्य माना है।

इसी अध्ययन के तेवीसवें क्लोक में 'आहत्तहीयं' शब्द की व्याख्या में चूिणकार ने याथातथ्य से इसी सूत्र के चार अध्ययनों (६ से १२)—धर्म, समाधि, मार्ग और समवसरण का ब्रहण किया है। वृत्तिकार ने उस क्लोक में याथातथ्य से नौवें, दसवें और बारहवें अध्ययन (धर्म, मार्ग और समवसरण) में वर्णित तत्त्व, सम्यक्तव या चारित्र को ग्रहण किया है। '

# २. पुरुष समूह नाना प्रकार का होता है (णाणप्पगारं पुरिसस्स जातं)

पुरुष समूह नाना प्रकार का होता है। 'नाना प्रकार' का तात्पर्य है—अनेक अभिप्राय वाला, अनेक भील वाला।

अनेक पुरुष अनेक अभिप्राय वाले हों, भिन्त-भिन्न शील वाले हों, इसमें कोई आश्चर्य नहीं हैं, किन्तु एक ही पुरुष अनेक परिणामों में परिणत होता हुआ अनेक प्रकार का पुरुष हो जाता है, एक अनेक हो जाता है। वह कभी तीन्न परिणाम बाला, कभी मंद परिणाम वाला और कभी मध्यम परिणाम वाला हो जाता है। कभी वह मृदु और कभी कठोर हो जाता है। कभी अकार्य कर उससे निवृत्त हो जाता है तो कभी उसमें प्रवृत्त हो जाता है, सतत उसका आचरण करता है।

किसी व्यक्ति को कोई कष्ट अत्यन्त दु:खदायी होता है और किसी को किसी दूसरे के कष्ट से दु:ख होता है। दारुण और अदारुण स्वभाव से वह एक होते हुए भी अनेक हो जाता है।

वृत्तिकार ने लिखा है कि पुरुष का स्वभाव विचित्र होता है। वह कभी प्रशस्त और कभी अप्रणस्त, कभी ऊंचा और कभी नीचा होता है।"

१. चूणि, पृ० २१६ : आधत्तिधियं यायातथ्यम्, शोलव्रतानीन्द्रियसंवरसमिति-गुप्तिकषायनिग्रहसर्वमवितद्यं यथातथम् ।

२. वही, पृ० २१६ : अथवा वत-समिति-कषायाणां धारणारक्षणं विनिव्रहत्यागी ।

३. वृत्ति, पत्र २३७ : यथातथामावौ याथातथ्यं--तत्त्वं परमार्थः ।

४. चूणि, पृ० २२६ : आधत्तधिज्जं धम्मं मग्यं समाधि समोसरणाणि य यथावदुविताति ।

४. वृत्ति, पत्र २४६ : यथातयाभावो याथातथ्यं - धर्ममार्गेसमवसरणाख्याध्ययनत्रयोक्तार्थंतत्त्वं सूत्रानुगतं सम्यक्तं बारित्रं वा ।

६. चूणि, पृ० २१६ : नाना अर्थान्तरभावे, पुरिस (स्स) जातिमिति केचित् प्रियधर्माः, केवि अधाक्ष्यस्यः, सत्पुरुषशीलगुणांश्चोपदेश्या(क्या) मः, समोसरणे तु अण्णलित्यय-गिहस्थाण वृष्टयो बश्चिताः इस्यतो णाणस्यारं पुरिस (स्स) जातं, तिष्ठन्तु तावन्नानाप्रकारा गृहस्थाः, अन्यतीथिका पासत्थावयो संविगा य णाणापगारा पुरिसजाता, णाणाक्षन्दा इस्पर्यः । अथवा कि चित्रं यदि नामाविधाः पुरुषाः नानाशीला एव भवन्ति ?, एक एव हि पुरुषस्तानि तानि परिणामान्तराणि परिणामयन् णाणापगारो पुरिसञ्जातो
भवति । तं जद्या किवानित् तीव्रपरिणामः, कदाचिन्मदस्वभावः, कदाचिन्मध्यमः, कदाचिन्मदुस्वभावः, कदाचिन्निद्धर्म एव भवति,
कृत्वा चाक्रत्यं कश्चिष्ठवत्तेते, कश्चित् सुतरां प्रवत्तेते, अन्यस्य चान्यः परीषहो बुविषहो भवति, अथवा (बार्षणा-ऽ) बार्षणस्वभावत्वाच्य नानाप्रकारं पुरुषणातं भवति ।

७. वृत्ति, पत्न २३८ । विधित्रं पुरुषस्य स्वभावम्--- उच्चावचं प्रशस्ताप्रशस्तरूपम् ।

ग्रध्ययन १३ : टिप्पण ३-६

### ३. (सतो य धम्मं .....)

सत् पुरुष के साथ शील और शान्ति का तथा असत् पुरुष के साथ अशील और अशांति का संबंध जुड़ता है।

चूर्णिकार ने शील का अर्थ धर्म, समाधि और मार्ग किया है। इस आधार पर अशील का अर्थ अधर्म, असमाधि और अमार्ग अपने आप हो जाता है। शांति का अर्थ है— अशुभ से निवृत्ति अथवा पूर्व संचित कर्म की निर्जरा। परम शान्ति को निर्वाण कहा जाता है। अशान्ति का अर्थ है— अशुभ में प्रवृत्ति और कर्म-बंध के हेतु।

### इलोक २:

# ४. जागरूक तथागतों (तीर्थंकरों) से (समुद्वितीह तहागतीह)

चूणिकार और वृत्तिकार ने इन दोनों की व्याख्या भिन्न पद मान कर की है।

मुनि संयमगुणों में स्थित व्यक्तियों से दोनों प्रकार की शिक्षा ग्रहण कर तथागत—तीर्थंकर से संसार-तरण का उपाय जाने 1

दृत्तिकार ने 'समुद्वितेहिं' का अर्थ---ऐसे श्रुतधर मुनि जो सदनुष्ठान में तत्पर रहते हैं---किया है बौर तथागत का अर्थ तीर्थंकर किया है !<sup>\*</sup>

# ४. सेवन नहीं करते हुए (अजोसयंता)

'जुषी प्रीतिसेवनयोः' धातु से इसका संस्कृत रूप 'अजीषयन्तः' होगा । इसके दो अर्थ हैं—प्रेम रखना और सेवन करना । यहाँ यह सेवन के अर्थ में प्रयुक्त है । इसका अर्थ हैं—सेवन नहीं करते हुए ।

कुछ पुरुष समाधि को प्राप्त करके भी अपने कर्मोदय के कारण तथा ज्ञान के भूठे अहं के कारण उस पर श्रद्धा नहीं करते। कुछ श्रद्धा करते हुए भी अपने धृति-दौर्बल्य के कारण उसका यावज्जीवन पालन नहीं कर सकते।

# ६. शास्ता के प्रति कठोर शब्दों का प्रयोग करते हैं (सत्यारमेवं फरुसं वयंति)

शास्ता का अर्थ है---आचार्य।

जब व्यक्ति कहीं भूल कर बैठता है, तब उसके आचार्य, जिन्होंने निःस्वार्थ वरसलता से उसे पाला-पोषा है, उसे कहते हैं— तुम ऐसा मत करों। यह शास्ता के उपदेश के विपरीत है। तब वह अपने उपदेष्टा को कहता है — 'दूसरों को उपदेश देने में क्या लगता है ? दूसरों के हाथों से जलते अंगारों को निकलवाना सरल होता है। इस प्रकार वह कठोर वचन कहता है।

- १. चूणि, पृ० २१६ : धर्मी भवति यथार्थः, एवं समाधिमार्गश्च ।
- २. चूर्णि, पृ० २१६ : सर्वाशुमनिवृत्तिः शांतिः, सर्वभूतशान्तिकरत्वात् सर्वाशुमनिवृत्तिः शांतिः, तथा च परमशांतिः निर्वाणं मवति । अशांतिः अशीलः, आस्मनः परेषां च इह वा शान्तिर्मवत्यमुत्र च, तां कर्मनिर्जरणशांति ······कर्मबन्धकारणं चाशान्ति ।
- ३. चूर्णि, पृ० २१६ : सम्यग् उत्थिताः समुत्थिताः, सम्यग्ग्रहणात् समुत्थितेभ्यः संयमगुणस्थितेभ्यश्च द्विविद्यां शिक्षां गृहीत्था तीर्यकरा-दिभ्यः तथागतेभ्यः संसारनिस्सरणोपायस्तावत् प्रतिलभ्येत ।
- ४. बृत्ति, पत्र २३८ । सम्यगुरियताः समुत्थिताः सवनुष्ठानवन्तस्तेभ्यः श्रुतधरेभ्यः, तथा 'तथागतेभ्यो'-- वा तीर्थकृद्भ्यो ।
- ५ चूर्णि, पृ० २२० : "जुषी प्रीति-सेवनयोः" तं अभूसयंता कम्मोदयदोसेणं केथि दुव्वियङ्गबुद्धी असद्दंता, केचित् धद्दघतोऽपि धृति-दुर्बेलाः यावज्जीवमशक्तुवन्तो यथारोपितमनुपालियतुम् ।
- ६. चूर्णि, पृ० २२०: यः शास्ति स शास्ता आचार्य एव ।
- ७. वही, पृ० २२० : जेहि चेव णिक्कारणवत्सलेहि पुत्रवत् सङ्गृहीताः ते चेव कहिचि चुक्क-क्खलिते चोवेभाणा अण्णतरं वा साधुं पिक-चोवंति फरुसं वदिति, 'मा एवं करेहि त्ति नैष शास्तारोपदेशः इति सत्थारमेव फरुसं वदिति, सो हि न जातवान्, कि वा तस्स जविदसंतस्स पारक्कस्स व्यिज्जिति ? सुहं परायएहि हस्थेहि इंगालाकिङ्किज्जिति ।

**प्र**ध्ययन १३ : टिप्पण ७-१०

# क्लोक ३:

# ७. विशोधिका (धर्मकथा या सूत्रार्थ) का (विसोहियं)

चूणिकार ने विशोधिका के दो अर्थ किए हैं।—

१. धर्मकथा।

२. सूत्रार्थ ।

वृत्तिकार के अनुसार जो मार्ग विविध प्रकार से निर्दोष कर दिया गया है, ग्रुद्ध कर दिया गया है, वह विशोधित (मार्ग) कहलाता है। तात्पर्य में इसका अर्थ है—मोक्ष मार्ग है

# अपना अर्थ बतलाता है (आतमावेण वियागरेज्जा)

भाव के दो अर्थ हैं—ज्ञान अथवा अभिप्राय । आत्मभाव का अर्थ है—स्वयं का ज्ञान अथवा स्वयं का अभिप्राय । जो पुरुष आत्मोत्कर्ष के कारण तथा अपनी व्याख्या के प्रति आसक्ति के कारण, आचार्य-परंपरा से आए हुए अर्थ को गौण कर अपने अभिप्राय के अनुसार तथ्यों की व्याख्या करते हैं, विपरीत अर्थ वतलाते हैं वे गंभीर अभिप्राय वाले सूत्र और अर्थ को सही नहीं समभते । अपने कर्मों के उदय के प्रभाव से वे उसे यथार्थ रूप में परिणत नहीं कर पाते । वे पंडितमानी पुरुष उत्सूत्र की प्ररूपणा करने लग जाते हैं । वे गोष्ठामाहिल की तरह आचार्य की अनुपस्थिति में विपरीत कथन करते हैं । वे जमालि की तरह शासन से पृथक् होकर कहते हैं— 'यह ऐसा नहीं है । जैसा मैंने कहा है, वैसे ही है ।' उन्हें जब कोई कुछ कहता है तब वे कहते हैं— 'जैसे तुम कहते हो, यह वैसे नहीं है । यह इस प्रकार होना चाहिए ।' वह स्वच्छंय प्ररूपणा करने लग जाता है ।

# ज्ञान में शंकित हो (णाणसंकाए)

इसके दो अर्थ हैं \*---

ज्ञान में शंका या संदेह ।

२. अपने आपको ज्ञानी मानना।

पहले अर्थ में 'शंका' का अर्थ है --संदेह और दूसरे में उसका अर्थ है--मानना।

# १०. बहुत गुणों का अस्थान बन जाता है (अट्टाणिए होइ बहुगुणाणं)

इसका अर्थ है—वैसा पुरुष अनेक गुणों का अस्थान (अपात्र) बन जाता है। चूर्णिकार ने अनायतन, असंभव, अनाचार और अस्थान को एकार्थक माना है।

दृत्तिकार ने 'अस्थानिक' का अर्थ अनाधार, अभाजन किया है। <sup>६</sup>

यहां 'गुण' शब्द से निम्न गुणों का ग्रहण किया गया है—आचार्य के प्रति विनय, जिज्ञासा करना, आचार्य के कथन को सुनना, उसे ग्रहण करना, उसके विषय में तर्क-वितर्क करना, अर्थ का निश्चय करना, बार-बार प्रत्यावर्तन के द्वारा उसे आत्मसात्

- १. चूर्णि, पृ० २२० : विसोधिकरं विसोधियं, धम्मकधा सुत्तत्यो वा ।
- २ वृत्ति, पत्र २३६ : विविधम्—अनेकप्रकारं शोधितः—कुमार्गप्ररूपणायनयनद्वारेण निर्दोषतां नीतो विशोधितः—सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्राख्यो मोक्षमार्गः ।
- ३. चूर्णि, पृ० २२०: माबो नाम ज्ञानं अभिप्रायो वा, उस्सुत्तं पण्णवेति, पौर्वापर्येणाशक्तुवन्तः परिणमियतुं वितशं कथयन्ति आचार्य-समीपे, गोष्ठामाहिलवत् । निग्गता वा जयालिवत् 'एवं न युज्यते यथोदितमेव संयुज्यते' इत्येवं आत-भावेन वियागरेति । केचित् कथ्यमानमिप बुवते नैतदेवं युज्यते यथा भवानाह, स्यादेवं तु युज्यते । स एवं स्वच्छन्दः ।
- ४. (क) चूर्णि, पृ० २२०: णाणे संका भाषासंका, तेसु तेसु णाणंतरेसु एवमेतस्र युज्यते, अथवा संकेति मान्यार्थाः ये ज्ञानवन्तमास्मानं मन्यमानाः ।
  - (स) वृत्ति, पत २३६ : जाने-शृतज्ञाने शङ्का ज्ञानशङ्काः यदि वा ज्ञानशङ्क्ष्या पाण्डित्याभिमानेन ।
- ५. चूर्णि, पृ० २२० : अनायतमं असम्भवः अनाचारः अस्थानमित्यनर्थान्तरम् ।
- ६. वृत्ति, पत्र २३ मः 'अस्यानिकः' अनाधारो बहूनां ज्ञानादिगुणानामभाजनं भवतीति ।

करना और तदनुसार सम्यक् आचरण करना । अथवा पारस्परिक वैयावृत्य करना, विनय करना ।

द्यक्तिकार ने वैकल्पिक रूप में गुणों के विषय में इस प्रकार प्रतिपादन किया है --

गुरु की सेवा-गुश्रुषा करने से सम्यग्ज्ञान की प्राप्ति होती है, उससे सम्यक् प्रवृत्ति होती है और अन्त में समस्त कर्मों का क्षय हो जाता है, भोक्ष प्राप्त हो जाता है।

यहां छन्द की दृष्टि से 'बहू' में दीर्घ उकार का प्रयोग किया गया है।

#### इलोक ४:

# ११. (जे यावि पुट्टा पलिउंचयंति)

कोई व्यक्ति ऐसे आचार्य से विद्या सीखता है जो जाति आदि से कुछ न्यून है। दूसरा व्यक्ति उससे पूछता है—बरे, तुमने यह विद्या किससे सीखी?' वह आचार्य से अपने आपको जातिवान् मानता हुआ उस आचार्य का नाम नहीं बताता, उसको छुपा देता है और उसके स्थान पर किसी प्रस्थात आचार्य का नाम ने नेता है।

वज्रस्वामी पदानुसारीलिब्ध से सम्पन्न थे। वे अपने आचार्य से अधिक प्रज्ञापना करने में समर्थ थे। इसी प्रकार कोई शिष्य अपने आचार्य से अधिक ज्ञानी हो, फिर भी उसे अपने आचार्य के नाम को नहीं छिपाना चाहिए। जो व्यक्ति ज्ञान आदि की दृष्टि से आचार्य के समान हों, या उनसे न्यून हों, उनको तो वैसा करना ही नहीं चाहिए। उनको गुरु के विषय में पूछने पर वे उस्कर्ष के साथ कहते हैं— मैंने ही इस सूत्र के अर्थ का विस्तार से वर्णन किया है। मैंने ही इस सूत्र और अर्थ पद का विशोधन किया है। ऐसा व्यक्ति अशांतिभाव में स्थित निन्हवक होता है।

कोई व्यक्ति किसी के पास विद्या ग्रहण करता है। वह अपनी ग्रहणशक्ति की प्रवलता के कारण व्याकरण, छन्द-शास्त्र, न्याय-शास्त्र का अधिक विद्वान् वन जाता है। अथवा गृहस्थावस्था में इन शास्त्रों का पारगामी होकर फिर प्रव्रजित होता है। तब कोई उसे पूछता है—'क्या तुमने यह सारा अमुक आचार्य के पास सीखा है? वह कहता है—अरे! वह वेचारा क्या जानता हैं? वह तो मिट्टी का लोंदा है। उसके होठ भी ठीक नहीं हैं तो वह मुफे क्या वाचना दे पाएगा? (यह सब मैंने अपनी बुद्धि से ही जाना, सीखा है।) इस प्रकार वह आचार्य के प्रति किए जाने वाले अम्युत्थान आदि विनयों से डर कर उनका नाम छिपाता है। यह ज्ञान और दर्शन की परिकृंचना है।

इसी प्रकार चारित्र की भी परिकृंचना होती है, जैसे— कोई शिथिलाचारी मुित पृथ्वी आदि जीवों की हिंसा करता है। उस समय कल्प्य और अकल्प्य की विधि को जानने वाला कोई श्रादक उससे पूछता है— 'महाराज!' क्या यह आपको कल्पता है ? क्या ऐसा करना आपके लिए विहित है ?

सजीव जल से गीली वस्तु को ग्रहण करते हुए देखकर वह श्रावक मुनि से कहता है -अमुक मुनि इस प्रकार की गीली वस्तु नहीं लेते। आप इसे कैसे ले रहे हैं ? ऐसी कौनसी दरिद्रता आपके आ गई है ?

इस प्रकार पूछने पर वह सचित्त-अचित्त विषयक परिकुंचना करते हुए कहता है—वह इस विषय में क्या जानता है ? अथवा तुम भी इस विषय में क्या जानते हो ? मैं इतने वर्षों से संयम का पालन कर रहा हूं, ब्रतों को पाल रहा हूं। मैं जानता हूं कि क्या लेना है, क्या नहीं लेना है ?

इस प्रकार वह गोपन करता है।\*

- रै. आवश्यक निर्युक्ति, गाथा २२: 'सुस्सूसित पडिपुच्छिति, सुणेति गेण्हित य ईहए याचि । तत्तो अपोहए वा, धारेति करेति वा सम्मं ॥'
- २. चूणि, पृ० २२० ।
- ३. वृत्ति, पत्र २३८ । यवि वा गुरुशुभूषादिना सम्यन्तानावगमस्ततः सम्यगनुष्ठानमतः सकलकर्मक्षयसक्षणो मोक्षः ।
- ४. (क) चूर्णि, पृ० २२०, २२१ ।
  - (स) वृत्ति, पत्र २३६ ।

म्रध्ययन १३ : टिप्पण १२-१३

वृत्तिकार ने इसका वैकल्पिक अर्थ इस प्रकार किया है-

कोई शिष्य स्वयं प्रमादवश भूल करता है और उसका प्रायश्चित्त करते समय, गुरु के पूछने पर उसको इस दृष्टि से छिपाता है कि कहीं मेरी निन्दा न हो ।

### १२. (मायण्णिएहिति अणंतघातं)

यहां दो पदों में संधि की गई है— मायण्यिआ— एहिंति। 'घात' शब्द के तीन अर्थ हैं — जन्म-मरण, विनाश, संसार। वे मायाबी पुरुष दो दोषों से युक्त होते हैं — एक तो वे स्वयं असाधु होते हैं और दूसरे में वे अपने आपको साधु मानते हैं। जो व्यक्ति स्वयं पाप में प्रकृत्त होकर अपने आपको मुद्ध बताता है, वह दुगुना पाप करता है। यह अज्ञानी व्यक्ति की दूसरी अज्ञानता है।

इस प्रकार जो व्यक्ति अपने शिक्षक-गुरु का अपलाप करते हैं, वे अपने अहं के कारण बोधि-लाभ से बंचित रहते हैं तथा अनन्त जन्म-मरण करते हैं।

आचार के पांच प्रकार हैं— दर्शनाचार, ज्ञानाचार, चारित्राचार, तपः-आचार और वीर्याचार । इनके अनेक प्रकार हैं । ज्ञानाचार के आठ भेद हैं—काल, दिनय, बहुमान, उपधान, अनिन्हवन, व्यंजन, अर्थ और व्यंजन-अर्थ ।

प्रस्तुत ग्लोक में 'अनिन्हवन' का उल्लेख है । दशवैकालिक सूत्र के चूणिकार अगस्त्यसिंह स्थविर ने इस प्रसंग में एक कथा प्रस्तुत की है। वह इस प्रकार है—

एक नाई था। उसे एक विद्या प्राप्त थी। उस विद्या-बल से वह अपनी हजामत की पेटी को आकाश में अधर रख सकता था। एक परिवाजक ने यह देखा। विद्या के प्रति उसका मन ललचा गया। उसने नाई की खूब सेवा की। उसका बार-बार सत्कार किया। नाई ने प्रसन्न होकर उस परिवाजक को यह विद्या सिखाई।

एक बार परिवाजक कहीं दूर देश में चला गया। वह विद्या-बल से अपने त्रिदंड को आकाश में अधर खड़ा कर देता। लोगों ने देखा, वे चमत्कृत हुए। उसकी खूब पूजा होने लगी। राजा ने यह चमत्कार सुना। उसने परिवाजक को अपनी सभा में बुला भेजा। परिवाजक से राजा ने पूछा— 'आपका त्रिदंड आकाश में अधर टिक जाता है। क्या यह विद्या का चमत्कार है या तपस्या का? परिवाजक ने वहा—राजन्! यह विद्या का चमत्कार है।' भगवन्! आपने यह विद्या कहां से सीखी? राजन्! एक बार मैं हिमालय की यात्रा पर गया था। वहां मुक्ते एक महान् ऋषि के दर्शन हुए। उन्होंने कृपा कर मुक्ते यह विद्या दी। यह कहते ही वह त्रिदंड धडाम से भूमी पर आ गिरा।

इस प्रकार आचार्य या विद्या-गुरु, चाहे वह कोई भी क्यों न हो, उसका अपलाप नहीं करना चाहिए।"

# श्लोक प्रः

# १३. जो ग्राम्यजन की भांति अशिष्ट बोलता है (जगद्रभासी)

चूर्णिकार ने इसके चार अर्थ किए हैं—

संसार में बोली जाने वाली रूखी, कठोर और निष्ठुर भाषा बोलने वाला ।

- १. वृत्ति, पत्र २३६ : यदि वा —सदपि प्रमादस्खलितमाचार्यादिनाऽऽलोचनादिके अवसरा पृष्टाः सन्तो मातृस्थानेनावर्णवादश्रयान्निह् नुदते ।
- २. चूर्णि, पृ० २२१ : जाइतव्व-मरितव्वाई घातं ।
- ३. वृत्ति, पत्र २३६ : 'घातं'—विनाशं संसारं वा ।
- ४. वही, पत्र २३६ : दोषद्वयदुष्टत्वात्तेषाम्, एकं ताबस्वयमसाधवी द्वितीयं साधुमानिनः, उक्तंच —

''वार्थ काऊण सयं, अत्पाणं सुद्धमेव वाहरह।

दुगुणं करेइ पावं, बीधं बालस्स मंदत्तं।।

- ४. वही, पृ० २३६ : तदेवमारमोरकर्षवीषाद् बोधिलाभमन्युपहत्यानन्तसंसारमाजो भवन्त्यसुमन्त इति ।
- ६. दशर्वकालिक निर्युक्ति गाथा, १८१,१८४।
- ७. बसवेआलियां ....., अगस्त्यसिहस्यविर चूर्णि पृ० ५३।

- २. आचार्य, साधु या गृहस्य को रूखे, कठोर या निष्ठुर वचन कहने वाला।
- ३. छेदो, भेदो, बांधो, मारो-कहने वाला।
- ४. लोक-सम्मत जातिबाद के आधार पर बोलने वाला, काने को काना कहने वाला 🕇

दृत्तिकार के अनुसार इसका अर्थ है—जगत् में जो जैसे व्यवस्थित है, उसको दैसे ही कहता है, जैसे—बाह्मण को 'डोड', बिनये को 'किराट', सूद्र को आभीर, श्वपाक को चांडाल, काने को काना, लंगड़े को लंगड़ा, कुबड़े को कुबड़ा, कुष्ट वाले को कुष्टी और क्षयरोग से प्रस्त को क्षयी कहता है: जो पुरुष जिस दोष से युक्त है उसे उसी दोष के माध्यम से कठोर वचन कहता है, वह जगदर्थभाषी होता है!

चूर्णिकार और वृत्तिकार ने इसके पाटान्तर के रूप में 'जयटुभासी' शब्द दिया है। इसका अर्थ है—जिस किसी प्रकार से असद् बात कहकर अपनी जय चाहने वाला। "

# १४. जो उपशान्त कलह को उदीरणा करता है (विओसितं जे य उदीरएज्जा)

दो व्यक्ति परस्पर कलह करते हैं। कालान्तर में वे परस्पर क्षमायाचना कर उस कलह को शान्त कर देते हैं। किन्तु कुछ व्यक्ति ऐसे होते हैं जो समय-समय पर ऐसी बातें कह देते हैं, जिससे उपशान्त कलह पुनः भड़क उठता है।

# १५. (अहे व से ....पायकस्मो)

अध्य का अर्थ है - राजपर्थ और दंडपथ का अर्थ है - पगडंडी रं कोई व्यक्ति राजपथ के उद्देश्य से पगडंडी पर चल पड़ता है। आगे जाकर वह पगडंडी समाप्त हो जाती है। वह किंकत्तंब्यविमूढ हो आगे चलता है। उसे अनेक विपदाओं का सामना करना पड़ता है। कभी वह गढ़े में गिर पड़ता है और कभी विषम कूप में जा पड़ता है। इसी प्रकार विषम मार्ग में चलते हुए उसे पत्थर, कांटे, अग्वि, उर्प और हिंस पशुओं का सामना करना पड़ता है।

# १६. कठिनाई में फंस जाता है (घासित)

इसका संस्कृत रूप है----ग्रस्यते । इसका अर्थ है-- कठिनाई में फंसना । वह पुरुष शारीरिक और मानसिक दुःखों से पीड़ित होता है 1

- १. चूणि, पृ० २२१ : जगतः अट्ठा जगतहा जे जगित भाषन्ते, जगित जगित तावत् खर-फरस-णिट्ठुरा, ण संग्रतार्था इत्यर्थः । ते पुनरा-चार्यादीन् साध्न गृहिणो वा खर-फरस-णिट्ठुराणि भणितिः कवकशकसुगादीणि वा । अथवा जगदर्था खिन्द्वि मिन्दि बद्ध मारयत, जातिवादं वा काण-कुंटाविवादं वा फुडंभाणो वा ।
- २. वृत्ति, पत्र २३६ : जगस्यर्था जगदर्था ये यथा व्यवस्थिताः पदार्थास्तानाभाषितुं शीलमस्य —जगदर्थभाषी, तद्यया ब्राह्मणं बोडमिति ब्रूयास्तथा वणिजं किराटमिति, शूद्रमाभीरिति, श्वपाकं चाण्डालिमस्यादि; तथा काणं काणमिति, तथा खञ्जं कुव्जं वडमिस्यादि; तथा कुव्छितं क्षयिणमिस्यादि, यो यस्य दोषस्तं तेन खरपरुषं ब्रूयात् यः स जगदर्थभाषी ।
- ३. (क) चूर्णि पृ० २२१: 'जयहुमासी'-- पठ्यते च येन तेन प्रकारेणाऽऽश्मजयित्रकृति ।
  - (ख) बुत्ति, पत्र२३६,२४० : यदि वा जवार्थभाषी यथैवाऽऽस्मनो जयो भवति तथैवाविद्यशानमध्यर्यं मासते तच्छीलश्च येन केनचित् प्रकारेणासदर्यभाषणेनाष्यास्मनो जयमिच्छलोत्यर्थे :
- ४. (क) चूर्णि, पृ० २२१ : विसेसेण ओसवितं, शिओसितं खान्नितमित्यर्थः, तं सपवलं परपवलं वा क्षापिरवा पुनद्दीरयति ।
  - (स) अस्ति, यत्र २४० : 'विओसियं' ति—विविधमवसितं पर्धवसितमुपशान्तं द्वन्द्वं कलहं यः पुनरप्युवीरयेत्, एतदक्तं भवति कलहकारिणिमिण्यादुष्कृतादिना परस्परं क्षामितेऽपि तत्तव् बूयाद्योन पुनरिय तेषां कोधोवयो भवति ।
- ५. चूणि, पू० २२१ : अद्धे ....... महापद्य इत्यर्थः ।
- ६ (क) चूर्णि, पृ० २२१: दंडपद्य णाम एक्कपइय ।
  - (स) बृत्ति, पत्र २४० : 'दण्डपयं'-- मोदण्डमार्ग (लघुमार्ग) ।
- ७ चुणि, पृ० २२१। तं अध्वउद्देसतो गृहीत्वा गर्तायां घृष्टविषमे कूपे वा यतित, पाषाण-कण्टका-उन्यहि-स्वापदेभ्यो **वा दोष-**मवाप्नोति ।
- प्त. (क) चूर्णि, पृ० २२१ : घासित सारीर-माणसेहि दुक्खेहि ति ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र २४० : असौ पापकर्मा धृष्यते चतुर्गतिके संसारे यातनास्थानगतः पौनः पुन्येन पीड्यत इति ।

ग्रध्ययन १३ : दिप्पण १७-१६

# श्लोक ६:

### १७. जातभाषी (णायभासी)

चूर्णिकार ने 'नायभासी' का संस्कृत रूप 'नात्याभाषी' किया है। किन्तु यह शब्द स्पष्ट अर्थ देने वाला नहीं है। इसके तीन अर्थ किए गए हैं----

- १. अस्थानभाषी ।
- २. गुरु पर आक्षेप करने वाला।
- ३. प्रतिकूलभाषी ।

वृत्तिकार ने 'अन्नायभासी' पाठ मानकर उसके दो अर्थ किए हैं---

- १. अन्यायपूर्ण वाणी बोलने वाला।
- २. जो कुछ मन में आया, उसे बोलने वाला।

हमने इसका अर्थ ज्ञातभागी-- जानी हुई हर बात को कहने वाला किया है।

### १८. कलह से परे (अभंभपत्ते)

भंभा का अर्थ है -- 'कलह'। " 'अभंभापाष्त' अर्थात् जो कलह को प्राप्त नहीं है।

दृत्तिकार ने इसका एक अर्थ- अमायाप्राप्त भी किया है। सातवें क्लोकमें वृत्तिकार ने संस्ता के दो अर्थ किए हैं - क्रोध और माया।

चूर्णिकार और वृत्तिकार ने विकल्प में इसे तृतीया विभक्ति के बहुवचन का रूप 'अभ्रञ्भाष्राप्तैः' मानकर इसका अर्थ-वह अकलहप्राप्त व्यक्तियों के समान नहीं होता, किन्तु गृहस्थों के समान होता है —िकया है 1

# १६ गुरु के निर्देश में चलने वाला (ओवायकारी)

अवपात का अर्थ है-- आचार्य का निर्देश, जैसे-- ऐसा करो, ऐसा मत करो, जाओ, आओ आदि की मानने वाला 'अवपात-कारी, होता है। एक शब्द में इसका अर्थ है---आचार्यनिर्देशकारी।"

वृत्तिकार ने 'उववायकारी' शब्द मानकर उसका संस्कृत रूप 'उपपातकारी' दिया है। इसका वही अर्थ है जो 'ओवायकारी' का है।

वृत्तिकार ने पाठान्तर के रूप में 'उवायकारी' शब्द मानकर उसका अर्थ --शास्त्रीतः विधि के अनुसार प्रवृत्ति करने वाला---किया है।

चूर्णिकार ने वैकल्पिक रूप में 'उववाय' पाठ देकर उसका अर्थ सूत्रोपदेश किया है। ""

- १. चूणि पृ० २२१ : नास्याभाषी अस्यानभाषी गुर्वधिक्षेपी प्रतिकूलमाषी t
- २. वृत्ति, पत्र २४० : अन्याय्यां भाषितुं शीलमस्य सोऽन्याय्यमाची, यरिकञ्तमाष्यस्यानमाची गुर्वाद्यधिक्षेपकरो वा ।
- ३. चूर्णि, पृ० २२१ : भंभा णाम कलहः ।
- ४. वृत्ति, पत्र २४० : अक्तक्कां प्राप्तः अकलहप्राप्तो वा भवत्यमायाप्राप्तो वा ।
- ५. दृत्ति, पत्र २४०,२४१ : अभंभा—अक्रोधोऽमाया वा ।
- ६. (क) चूणि, पृष्ट २२१: अथवा नासौ समो भवति असङ्काप्राप्तैः, (क्षड्काप्राप्तः) तु गृहिभिः सभी भवति, तेत नैयंतिधेन भाव्यां शिष्येण ।
  - (स) वृत्ति, पत्र २४०।
- ७ चूर्णि, पृ० २२१ : ओवातो णाम आचार्यनिर्देशः, तद्धि एवं कुरु मा वैवं कुरु तथा गच्छ आगच्छेति वा ।
- वृत्ति, पत्र २४० : उपपातकारी--आचार्यनिर्देशकारी--- यथोपदेशं कियासु प्रवृत्तः ।
- ६. वही, पत्र २४० : यदि वा उपायकारित्ति सूत्रोपदेशप्रवर्त्तकः ।
- १०. चूर्णि, पृ० २२१ : अयवा सूत्रोपदेशः उदवायः ।

श्रध्ययन १३ : (टप्पण २०-२४

# २०. लज्जालु (हिरीमणे)

ही, लज्जा और संयम—ये तीनों एकार्यक हैं। हीमान् अर्थात् लज्जावान् या संयमवान्। यह संयमी व्यक्ति अनाचार का सेवन करते हुए आचार्य आदि गुरुजनों तथा लोक व्यवहार से लज्जा का अनुभव करता है।

# २१. एकान्तदृष्टि वाला (एगंतिवही)

एकान्तद्षिट का अर्थ है - एक अन्त वाली दृष्टि, वैसी दृष्टि जिसका एक ही अन्त हो - लक्ष्य हो। आगमों में यह साधु के विशेषण के रूप में बहु-प्रयुक्त शब्द है। स्थान-स्थान पर साधु को 'अहीव एगंतिदट्टी' - सर्प की भांति एकांसदृष्टि वाला होना कहा है। सर्प जैसे अपने लक्ष्य पर ही दृष्टि रखता है उसी प्रकार मुनि को भी लक्ष्यवेध दृष्टि वाला होना चाहिए।

चूणिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं—सम्यग्दृष्टि और असहायी। विकास के प्रकान्तदृष्टि कहा है। विकास के प्रकान के प्रक

# २२. छद्म से मुक्त...होता (अमाइरूवे)

जो छद्म से मुक्त होकर धर्म बीर गुरु की सेवा करता है वह 'अमायिरूप' होता है। "

### इलोक ७:

# २३. पुरुषजात (पुरिसजाते)

यह सामान्य रूप से पुरुष प्रकारवाची शब्द है। स्थानांग सूत्र में इसका बहुलता से प्रयोग मिलता है। वृत्तिकार ने इसका अर्थ---पुरुषार्थकारी किया है।

# २४. प्रिय (पेसले)

इसके दो अर्थ हैं -- मीठा बोलने वाला अथवा विनय आदि गुणों से प्रीति उत्पन्न करने वाला ।

# २४. परिमित बोलता है (सुहुमे)

चूर्णिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं—१. जो सूक्ष्म बोलता है अर्थात् अधिक नहीं बोलता, २. जो जोर-जोर से नहीं बोलता।\* वृत्तिकार ने इसका भिन्न अर्थ किया है। जो सूक्ष्म अर्थ को देखने वाला है या सूक्ष्म (थोड़ा) बोलने वाला है, वह सूक्ष्म है। '

- रै. (क) चूर्णि, पृ॰ २२१ : स्त्री: लज्जा संग्रम इत्यनर्थान्तरम्, स्त्रीमान् संग्रमवानित्यर्थः । लज्जते च आचार्यादीनां अनाचारं कुर्वन् लोकतश्च ।
  - (स) वृत्ति, पत्र २४० : हो :— लज्जा संयत्रो मूलोत्तरगुणभेदिभन्नस्तत्र मनो यस्यासौ होमनाः, यदि वा अनाचारं कुर्वन्ना-चार्यादिभ्यो लज्जते स एव मुच्यते ।
- २ चूर्णिः पृ० २२१ : एमंतिब्ही नाम सम्मिद्द्वी असहायी ।
- ३ वृत्ति, पत्र २४० : तथैकान्तेन तस्वेषु--जीवादिषु पदार्थेषु दृष्टिर्यस्यासावेकास्तद्ष्टि: ।
- ४. (क) चूर्णि, पृ० २२१ : अमायरूपी नाम न छद्मना धर्म गुर्वावींश्चोपचरति ।
  - (स) वृत्ति, पत्र २४० : अभायिनो रूपं यस्यासावमायिरूपोऽशेषच्छद्मरहित इत्यर्थः, न गुर्वादीन् छद्मनोपचरति नाष्यनेन केनिचत्सार्धं छद्मन्यवहारं विधत्त इति ।
- ५. वृत्ति, पत्र २४०: \*\* \*\*\* पुरुषार्थकारी ।
- ६. चूर्णि, पृ० २२२ : पेसलो नाम पेसलवाक्यः, अयवा विमयादिभिः शिष्यगुणैः प्रीतिमुत्पावयति पेशलः ।
- ७ जूणि, पृ० २२२ : सुहुमी णाम सुहुमं भाषते अवहुं च अविघुट्टं च नोस्चै: ।
- म. वृत्ति, पत्र २४० : सूक्ष्मः सूक्ष्मदिशित्वात् सूक्ष्मणाणि (वि) त्वाद्वा सूक्ष्मः ।

# २६. ऋजु आचरण करता है (सुउज्जुयारे)

इसका अर्थ है—अच्छी प्रकार से ऋजु आचरण करने वाला । चूणिकार और वृत्तिकार ने ऋजु के दो अर्थ किए हैं—संयम और सरल । ऋजुकारी वह है जो संयमपूर्ण प्रवृत्ति करता है या सरल प्रवृत्ति करता है, जो कहता है वैसे ही सरलता से करता है, विलोम नहीं करता । जो गुरु के उपदेश के अनुसार आचरण करता है किन्तु वक्षता से आचार्य आदि के वचन का खंडन नहीं करता, वह ऋजु आचार वाला होता है।

# २७. शान्तिचत्त रहता है (तहच्ची)

अिंच का अर्थ है लेख्या, चित्तवृत्ति । जो गुरु द्वारा अनुशासित होने पर भी पूर्ववत् अपनी चित्तवृत्ति को शुद्ध रखता है, शान्त रखता है वह तथाचि होता है । अनुशासन से पूर्व उसकी चित्तवृत्ति शांत थी, विशुद्ध थी और अनुशासित होने पर भी उसमें कोई अन्तर नहीं आया, वह पुरुष तथाचि होता है । जो व्यक्ति अनुशासित होने पर कोध या मान करता है, वह तथाचि नहीं होता ।

# २८. (समे हु से होइ अभंभपत्ते)

चूर्णिकार का अर्थ है -वही मुनि बीतराग व्यक्तियों के तुल्य होता है। चूर्णिकार ने 'सम' का अर्थ तुल्य और 'अभंभपत्ते' का अर्थ—वीतराग व्यक्तियों से—िकया है। वृत्तिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं—

- वह मध्यस्थ होता है—न निन्दा से रुष्ट होता है और न प्रशंसा से तुष्ट । वह अक्रोधी और अमायावी होता है ।
- २. वह मध्यस्थ होता है तथा वीतराग व्यक्तियों के तुल्य होता है।

#### क्लोक दः

# २६. संयमी और ज्ञानी (वसुमं "संखाय)

'वसु' का अर्थं है--द्रव्य । लोकोत्तर प्रसंग में इसका अर्थ है--संयम ।

चूर्णिकार ने 'वुसिमं' पाठ मान कर उसका अर्थ संयममय आत्मा वाला किया है।

संख्या का अर्थ है - ज्ञान ।" हमने इस शब्द का संस्कृत रूप 'संख्याक:' दिया है और दृत्तिकार ने 'संख्यावन्तम्'। 'इसका अर्थ है ज्ञानी।

# ३०. (संखाय वायं अपरिच्छ कुज्जा)

वह अपने आपको ज्ञानी मानता हुआ कहता है—आज इस संसार में मेरे जैसा संयमी और सामाचारी का पालन करने वाला दूसरा कौन है ?' रोष, प्रतिनिवेश या अकृतज्ञता के भाव से अथवा मान के वशीभूत होकर वह परीक्षा किए बिना ही अपना

- १. (क) चूर्णि, पृ० २२२ : उज्जुगो णाम संजमो, जं वा वुच्चति तं उज्जुगमेव करेति ण विलोमेति ।
  - (स) वृत्ति, पत्र २४० : ऋजु संयमस्तरकरणशीलः ऋजुकरः, यदि वा उज्जुचारे ति यथोपदेशं यः प्रवर्तते, न तु पुनर्वक्रतयाऽ-चार्यादिवचनं विलोमयिति—प्रतिकृलयित ।
- २. चूर्णि, पृ० २२२ : ऑचरिति लेश्या, तथेति यथा पूर्व लेश्या तथालेश्य एव भवति, पूर्वमसौ विशुद्धलेश्य आसीत् अनुशास्यमानोऽपि तथैव भवायतो । तथा च न कोधाद्वा मानाद्वा विशुद्धलेश्यो भवति ।
- ३. चुर्णि, पृष्ठ २२२ : समो नाम तुल्यः असौ हि समो भवत्यऋक्सप्राप्तैः बीतरागैरित्यर्थः ।
- ४. वृत्ति, पत्र २४०-२४१: समो मध्यस्थो निन्दायां पूजायां च न रुध्यति, नाथि तुष्यति; तथा असंसा—अक्रोधोऽमाया वा तां प्राप्तोऽ-मंसाप्राप्तः, यदि वाऽसंसाप्राप्तेः —वीतरागैः समः—तुल्यो सवतीति ।
- ४. चुणि पृ० २२२ : वृक्षिमं संय [म] मयमात्मानं ।
- ६. वृत्ति, पत्र २४१ : वसु—इश्यं, तच्च परमार्यचिन्तायां संयमः।
- ७. चूर्णि, पृ० २२२ : संख्या इति ज्ञानम् ।
- वृत्ति, पत्र २४१ : संख्यायन्ते —परिचिक्षयन्ते जीवादयः पदार्था येन तज्ज्ञानं संख्येत्युज्यते ।

म्रध्ययन १३ : दिप्पण ३१-३४

आत्मोत्कर्षे दिखाता है।

# ३१. मैं सबसे बड़ा तपस्वी हूं (तवेण वा ....)

'मैं सबसे बड़ा तपस्वी हूं' ऐसा मान कर वह दूसरे साधुओं को कहता है —तुम सब ओदनमुंड हो —रोटी के लिए साधु बने हो । तुम में से कौन है मेरे जैसी तपस्या करने वाला ? रैं

### ३२. (अण्णं जणं पस्सति विबभूतं)

वैसा आत्मोत्कर्षी दूसरों को केवल बिबभूत — मनुष्य आकृति मत्त्र मानता है। उनमें प्राप्त विज्ञान आदि मानवीय गुणों को नहीं देखता।

चूणिकार ने 'विबभूतं' के स्थान पर 'चिधभूतं' पाठान्तर का उल्लेख कर उसका अर्थ इस प्रकार किया है—वह आत्माभि-मानी व्यक्ति दूसरों को जल में प्रतिविवित चन्द्रमा या नकली सिक्के की भांति अर्थेशून्य मानता है। वह केवल उन्हें लिगमात्र को धारण करने वाला मानता है। उनमें श्रमणगुणों को नहीं मानता।

वृत्तिकार ने 'बिबभूत' का यही अर्थ किया है।"

# श्लोक ६:

# ३३. माया के द्वारा (कूडेण)

'कूट' शब्द के अनेक अर्थ हैं---माया, भूठ, यथार्थ का अपलाप, धोखा, चालाकी, अन्त, समूह, मृग को पकड़ने का यंत्र, आदि-आदि।

दुत्तिकार ने इसका अर्थ- मृग को बांधने का पाश किया है।"

प्रस्तुत श्लोक में इसका अर्थ 'माया' ही उचित लगता है। क्योंकि पूर्व श्लोक में मुनि किस प्रकार माया कर अपनी यथार्थता को छिपाकर लोगों को घोखा देता है, उसका स्पष्ट उल्लेख है।

# ३४. संसार में भ्रमण करता है (पलेइ)

वह जन्म-कुटिल संसार में बार-बार प्रलीन होता है, अनेक बार जन्म-मरण करता हैं।

- १ चूर्णि, पृ० २२२ : संखाए ति एवं गणियत्वा, अथवा संख्या इति ज्ञानम्, ज्ञानवन्तमात्मानं मत्वा । वदनं वादः, कि वदति ? कोऽ-न्यो मयाऽद्यकाले संयमे सदृशः सामाचारीए वा ? । अपरिक्ष णाम अपरीक्ष्य भणित रोस-पिडणिवेस-अकयण्णु-त्ताए वा, अथवा मानदोषादपरीक्ष्य वदति ।
- २. (क) चूर्णि, पृ० २२२ : षष्ठावीनां तपसां कोऽन्यो मया सद्शो भवतामोदनमुण्डाताम् ?
  - (स) युत्ति, पत्र २४१ : तपसा—द्वादशभेवभिन्तेनःहमेवात्र सहितो—युक्ती न मसुन्यो विकृष्टतयोनिषटप्तदेहोऽस्तीत्येवंमत्वाऽऽ-मोस्कर्षामिमानीति ।
- ३. चूर्णि, पृ० २२२ : बिबभूतमिति मनुष्याकृतिमात्रम्, द्रव्यमेव च केवलं पश्यति न तु विज्ञानादिमनुष्यगुणानन्यत्र प्रतिमन्यते ।
- ४. वही, पृष्ठ २२२ : अथवा—"िषध [सूत] मिति" लिङ्गमात्रमेदान्यत्र पश्यति, न तु श्रमणगुणान् उदकचन्द्रकवत् कूटकार्षापणवच्चे-त्यावि ।
- ४ वृत्ति, पत्र २४१ : अन्यं जनं—साधुलोकं गृहस्थलोकं वा, 'बिम्बमूतं' जलचन्द्रवत्तदर्थशून्यं कृटकार्षापणबद्घा लिङ्गमात्रधारिणं पुरुषाकृतिमात्रं वा 'पश्यति'—अवमन्यते ।
- ६. आप्टे, संस्कृत इंग्लिश जिक्शनरी—'कूट' शब्द ।'
- ७. वृत्ति, पत्र २४१ : कूटवस्कूटं यथा कूटेन मृगादिबंद्धः ।
- प्त (क) चूर्णि, पृ० २२२ : संबमातो पलेऊण पुनर्जन्मकुटिले संसारे पुनः पुनर्लीयन्ते प्रलीयन्ते ।
  - (অ) वृत्ति, पत्र २४१ : असी संसारचकवालं पर्येति, तत्र वा प्रकर्षेण लीयते प्रलीयते अनेकप्रकारं संसारं बंभ्रमीति ।

ध्रध्ययन : १३ टिप्पण ३४-३७

# ३४. मुनि-पद में (मोणपदंसि)

चूर्णिकार ने मौन पद का अर्थ — संयम-स्थान किया है। देवितकार ने भी मूल अर्थ यही किया है। देवितिलक रूप में उन्होंने इसका अर्थ- सर्वज्ञ द्वारा प्रतिपादित मार्ग — किया है। रे

# ३६. गोत्र (उच्चत्वाभिमान) (गोते)

चूर्णिकार ने 'गोत्र' के दो अर्थ किए हैं ---

- गौरव -- अभिमान । वह तीन प्रकार का है --ऋद्धि का गौरव, रस का गौरव, और सुख-सुविधा का गौरव ।
- २. अठारह हजार शील के अंग।

वृत्तिकार के अर्थ इनसे भिन्न हैं ---

- १. जो यथार्थ अर्थ का प्रतिपादन कर वाणी की रक्षा करता है, वह समस्त आगमों का आधारभूत सर्वज्ञ का मत ।
- २. उच्च गोत्र आदि ∤

हमने इसका अर्थ--उच्चत्व का अभिमान-किया है।

जैन आगमों में 'गोत्रमद' न करने का स्थान-स्थान पर निषेध किया गया है। निर्ग्रन्थ धर्म में प्रत्येक वर्ग के लोग दीक्षित होते थे। वे विभिन्न गोत्रों से आते थे। यदि गोत्र के आधार पर एक-दूसरे को उच्च या ीन माना जाए तो फिर परंपरा रह नहीं सकती। इसीलिए भगवान् महावीर ने तथा उनके उत्तरवर्त्ती आचार्यों ने गोत्रमद पर प्रहार किया और कहा कि प्रवरणा ले लेने पर सभी बन्धु हो जाते हैं, फिर चाहे वे किसी भी गोत्र के हों, किसी भी जाति या वर्ग के हों। इस समानता के प्रतिपादन ने जैन परंपरा का द्वार सबके लिए उद्घाटित रखा और इसीलिए सभी वर्ग, जाति और गोत्र के लोग इसमें सम्मिलित हुए।

अगले दो श्लोकों में गोत्र-मद के परिहार की बात कही गई है। यह श्लोक उनकी पृष्ठभूमि है।

# ३७. (जे माणगट्ठेणः .....अबुस्कमाणे)

चूणिकार और वृत्तिकार ने इनका भिन्न-भिन्न प्रकार से अर्थ किया है।

चूर्णिकार के अनुसार 'माणणऽट्ठेण विउक्कसेज्जा' का अर्थ है—वह पुरुष मान के लिए (संयम, प्रज्ञा अथवा) अन्य किसी प्रकार से उत्कर्ष दिखाता है।

वृत्तिकार के अनुसार प्रस्तुत दो चरणों का अर्थ है --

जो पुरुष लाभ, पूजा सत्कार आदि के द्वारा अपना उत्कर्ष दिखाता है, (वह मुनिपद में नहीं है।) जो परमार्थ को नहीं जानता हुआ संयम अथवा अन्य किसी प्रकार से उत्कर्ष दिखाता है वह सब शास्त्रों को पढता हुआ तथा अर्थ को जानता हुआ भी सर्वज्ञ के मत को यथार्थरूप में नहीं जानता।

चूर्णिकार ने 'वसुमण्णतरेण' के स्थान पर 'वसु पण्णऽण्णतरेण' पाठ मान कर व्याख्या की है।"

- १. चूणि, पृ० २२२ : पदं नाम स्थानम्, मुनेः पदं मौतपवम्, संधमस्थानमित्यर्थः ।
- २. बृत्ति, यत्र २४१: मुनीनामिदं मीनं तच्च तत्पदं च मीनपदं--संयमस्तत्र मौनीन्द्रे वा पदे--सर्वज्ञप्रणीतमार्थे।
- ३. च्वर्णि, पृ० २२२ : गोते ति गारवः .....अथवा गोत्रमिति अध्टादशशीलाङ्गसहस्राणि ।
- ४. बृत्ति, पत्र २४१: सर्वज्ञमतमेव विशिन्िट—गां—वाचं त्रायते—अर्थाविसंवादनतः पालयतीति गोत्रं तस्मिन् समस्तागमाधारमूत इत्यर्थ:।
- ५. चूर्णि, पृ० २२२ : जे माणणट्ठेण विख्यकसेज्जा, माननं एवार्थः माननार्थः, मानप्रयोजनः माननिमत्त इत्यर्थः, विविधं उस्कर्षः करोति ।
- ६. वृत्ति, पत्र २४१ : यश्च माननं-पूजनं सरकारस्तेनार्थः प्रयोजनं तेन माननार्थेन विविधमुरकर्षयेवास्मानं, यो हि माननार्थेन-लाभ पूजासरकारादिना मदं कुर्यान्नासौ सर्वजपदे विद्यते ।
- ७. चूर्णि, पृ० २२२ ।

**प्रध्ययन १३: टिप्पण ३८-४२** 

वृत्तिकार ने 'अण्णतर' शब्द से ज्ञान आदि का ग्रहण किया है।

चूणिकार ने 'प्रज्ञा' का अर्थ ज्ञान किया है। वह तीन प्रकार का है — सूत्र, अर्थ और सूत्र-अर्थ (तदुभय)। ज्ञान का मद करते हुए वह कहता है — मेरे पास शुद्ध सूत्र है। मैं सूत्र का विशुद्ध उच्चारण कर सकता हूं। मुक्त में अर्थ-प्रहण की पटुता भी है। मैं अर्थ का विस्तार करने में समर्थ हूं। मैं लौकिक सिद्धान्तों का ज्ञाता हूं। दूसरे लोगों से क्या। दूसरे सभी पशु की तरह विचरण करते हैं, चन्द्रमा के नीचे धूमते रहते हैं। रें

'वसुम' इसमें मकार अलाक्षणिक है।

### श्लोक १०:

# ३८. ब्राह्मण, क्षत्रिय (माहणे खत्तिए)

चूणिकार ने माहण का अर्थ —साधु किया है। वैकल्पिक रूप में इसका अर्थ है — वह व्यक्ति जो साधु बनने से पूर्व श्राह्मण जाति का सदस्य था।

चूणि के अनुसार क्षत्रिय के तीन अर्थ हैं—राजा, राजा के कुल में उत्पन्न या उस जाति में उत्पन्न कोई दूसरा।\*
वृत्तिकार ने इक्ष्वाकु आदि विशिष्ट वंशो में उत्पन्न व्यक्ति को क्षत्रिय माना है।"

# ३६. उग्रपुत्र स्रोर लिच्छवी (उम्मपुत्ते ----लेच्छवी)

चूिणकार ने उग्र और लिच्छवी को क्षत्रियों का ही गोत्र-विशेष बतलाया है। ' दृक्तिकार ने 'उग्रपुत्र' और 'लिच्छवी' को इक्ष्वाकुवंश में उत्पन्न क्षत्रियों की विशेष जाति माना है। '

# ४०. प्रव्रजित (पव्वइए)

जो राज्य और राष्ट्र को छोड़कर अथवा अल्प या बहुत परिग्रह को छोड़कर प्रव्रजित होता है।"

# ४१. दूसरे का दिया हुआ खाता है (परदत्तभोई)

दूसरे (गृहस्थ) के लिए पका कर दिया हुआ तथा एवणीय आहार-पानी लेने वाला 'परदत्तभोजी' कहलाता है। इस गुणके उपलक्षण से अन्य सभी संयमगुणों का ग्रहण किया गया है।

# ४२. मान के वशोभूत होकर गोत्र का मद करता है (गोतेण जे थब्मित माणबद्धे)

हमने इसका अर्थ-मान के वशीभूत होकर गोत्र का मद करता है-ऐसा किया है।

वृत्तिकार ने 'गोत्ते ण जे यंभिमाणबद्धे'—ऐसा पाठ मानकर सर्वथा भिन्न अर्थ किया है। उनके अनुसार इसका अर्थ हैं— मुनि अभिमानास्पद गोत्र में उत्पन्न होकर भी गर्व न करे। <sup>९</sup>°

- १. वृत्ति, पत्र २४१ : अन्यतरेण ज्ञानादिना ।
- २. चूर्णि, पृ० २२२ : प्रज्ञानं---ज्ञानं नाम सूत्रमर्थं उमयं वा, ममाहि (? मम हि) कंठोड्डविष्पभुवकं विशुद्धं सुत्तं, अर्थंग्रहणपाटविश्तर-तश्चैतान् कथयामि लोक-सिद्धान्तवेत्ताऽहम्, किसन्यैर्जनैः? मृगास्त्वन्ये चरन्ति चन्द्राधस्ताद्वा भ्रमन्ति ।
- ३. चूर्ण, पृ० २२३ : माहण इति साधुरेवः जो वा पूर्वं ब्राह्मणजातिरासीत् ।
- ४. चूर्णि, पृ० २२३ : क्षत्रियो राजा तत्कुलीयोऽन्यतरो वा ।
- ५ वृत्ति, एत्र २४१ : क्षत्रियो वा इक्ष्वाकुवंशाविकः ।
- ६. चूर्णि, पृ० २२३ : उग्ग इति लेच्छवीति च क्षत्रियाणामेव गोत्रभाव ।
- ७. मुस्ति, पत्र २४१ : इक्ष्वाकुवंशाविक: तद्मेदमेव दर्शयति —'उपपुत्रः' —क्षत्रियविशेषजातीयः, तथा 'लेच्छइ' त्तिक्षत्रियविशेष एव ।
- **द. चूणि, पृ**० २२३ : चइलाणं रज्जं रट्ठं च पव्यक्ष्तो, अथवा अप्यं वा बहुं वा चइत्ता पञ्चहतो ।
- चूर्णि, पृ० २२३ : परतो पायच्चवत्तमेषणीयं च मुंक्ते, शेर्षरन्यैः सर्वेरिव संयमगुणैः युक्तः।
- १० वृत्ति, पत्र २४१, २४२ : गोत्रे--जन्नैगॉत्रे-हिरवंशस्थानीये समुत्पन्नोऽपि नैव 'स्तम्म'- गर्वमुपयावादिति, किमूते गोत्रे ? 'अभि-मानवद्धे'--अभिमानास्पदे इति :

वृत्तिकार ने 'गोत्तेण' में 'गोत्ते' को और 'ण' को अलग-अलग मान लिया है।

चूर्णिकार और वृत्तिकार ने यह स्पष्ट उल्लेख किया है कि जिसने सिर मुंडा लिया, जिसने तुण्ड (मुंह) भी मुंडा लिया अर्थात् जो घर-घर से भीख मांग कर खाता है, वह फिर गर्व कैसे कर सकता है। '

### श्लोक ११:

# ४३. जाति और कुल (जाती व कुलं)

जाति ओर कुल दो हैं। जाति का संबंध मातृपक्ष से होता है और कुल का संबंध पितृपक्ष से होता है। यही जाति और कुल में अन्तर है।

# ४४. विद्या और आचरण (विज्जाचरणं)

चूणिकार ने विद्या से ज्ञान और दर्शन तथा आचरण से चारित्र और तप का ग्रहण किया है। विद्या और आचरण के अति-रिक्त कोई भी साधन त्राण नहीं दे सकता । दूसरे शब्दों में विद्या से 'ज्ञान' और आचरण से 'क्रिया' का ग्रहण किया जा सकता है। यह शब्द 'ज्ञानिकियाभ्यां मोक्षः' का संवादी है।

# ४४. गृहस्थ-कर्म (जाति और कुल के मद) का (अगारिकम्मं)

इसका शब्दार्थ है—गृहस्थ-कर्म । चूणिकार ने प्रस्तुत प्रसंग में जाति आदि के मद को और ममकार तथा अहंकार को गृहस्थ-कर्म माना है।\*

वृत्तिकार ने पापमयी प्रवृत्ति अथवा जाति आदि के मद को गृहस्य-कर्म कहा है।

# ४६. वह समर्थ नहीं होता (ण से पारए)

चूर्णिकार ने इसके तीन अर्थ किए हैं ---

- १. जो गृहस्थ-कर्म का सेवन करता है वह व्यक्ति धर्म, समाधि और मार्ग का पारगामी नहीं होता ।
- २. वह मोक्ष का पारगामी नहीं होता।
- ३ वह न स्वयं को और न 'पर' को पार पहुंचाने में समर्थ होता है।

वृत्तिकार के अनुसार इसका अर्थ है—जो गृहस्थ-कर्म का सेवन करता है वह समस्त कर्मों का क्षय करने में समर्थ नहीं होता।

१. (क) चूर्णि, पृ० २२३ : जो गीतेण जात्यादिना स्तम्यते, स्वरूपतो जो कोइ हरिएसञ्चलस्याणीयो मेतज्जयाणीयो वा । अन्यतरं वा एवंविधं द्रमकादिप्रविज्ञतं निन्दति । अथवा जे साहणा सित्तया अदुवा उग्गपुत्ता अदु लेच्छवी वा जे पव्य-इता प्रविज्ञता अपि भूत्वा शिरस्तुण्डमुण्डन कृत्वा परगृहाणि मिक्षार्थमटन्तः मानं कुर्वन्तीस्पतीव हास्पम्, कामं मानोऽपि कियते यद्यसौ श्रेयसे स्यात् ।

<sup>(</sup>स) वृत्ति, पत्र २४२ । एतदुक्तं भवति विशिष्टजातीयतया सर्वलोकाभिमान्योऽपि प्रत्नजितः सन् कृतशिरस्तुण्डपुण्डनो भिक्सार्थं पर-गृहाण्यटन् कथं हास्यास्पर्वं गर्वं कुर्धात् ?, नैवासौ मानं कुर्यादिति तास्पर्यार्थः ।

२. (क) चूर्णि. पृ० २२३ : जातिकुलयोविभःषा मातुसमुत्थेत्यादि ।

<sup>(</sup>स) वृत्ति, पत्र २४२ : मातृसमुत्था जातिः, पितृसमुत्थं कुलम् ।

३. चूणि पृ० २२३ : विद्याग्रहणाद् ज्ञानदर्शने गृहीते, चरणपहणात् संयम-तपसी ।

४ चूर्णि, पृ० २२३ : अकारिणं कर्म अकारिकर्मे, तथया—अहं जात्यादिसुद्धो, न भवानिति, मनकारा-शहञ्कारौ वा इत्यादि अगारिकर्म ।

वृत्ति, पत्र २४२ : अगारिणां कर्म—अनुष्ठानं सावद्यमारम्भं जातिमदादिकं वा ।

६. चूर्णि, पृ० २२३ : नासौ पारको भवति धर्म-समाधि-मार्गाणां विमोक्षस्य वा, अथवा नाऽऽस्मनः परेषां वा तारको भवति ।

७ वृत्ति, पत्र २४२: न चासावगारिकर्मणां सेवकोऽशेषकर्ममोश्रनाय पारगो भवति, निःशेषकर्मक्षयकारी न मवतीति भावः।

श्रध्ययन १३ : हिष्पण ४७-५२

### श्लोक १२:

### ४७. ऑकचन (णिविकंचणे)

चूर्णिकार ने 'णिगिणे' पाठ मान कर उसका अर्थ---द्रव्य अचेल किया है।

### ४८. रूक्षजीवी (सुलूहजोधी)

चूर्णिकार ने 'रूक्ष' के दो अर्थ किए है —संयम और अन्त-प्रान्त आहार । जो संयमी जीवन जीता है या जो अन्त-प्रान्त आहार से जीवन यापन करता है, वह सुरूक्षजीवी होता है।

वृत्तिकार ने चने आदि अन्त-प्रान्त आहार करने वाले को रूक्षजीवी माना है। ैं

# ४६. गर्व करता है (गारवं)

यहां छन्द की दृष्टि से एक 'वकार' का लोप माना गया है--गारववं। गौरववान् का अर्थ है --जाति आदि का गर्व करने वाला।

### ५०. प्रशंसा चाहता है (सिलोगगामी)

इसका अर्थ है-—जाति आदि का प्रकाशन कर दूसरों से प्रशंसा चाहने वाला । दृत्तिकार ने इसका अर्थ —आत्मश्लाधा चाहने वाला किया है । चूर्णिकार ने इस शब्द की कोई व्याख्या नहीं की है ।

### ४१. बह आजीविका है (आजीवमेयं)

अर्किचनता, भिक्षाचरी और रूक्षभोजित्व—ये आजीविका के साधन मात्र बन जाते हैं यदि भिक्षु इनके माध्यम से अभिमान करता है और आत्म प्रशंसा चाहता है।

जाति, कुल, गण, कर्म और शिल्प —ये पांच आजीविकाएं हैं, आजीविका के साधन हैं। जो व्यक्ति इनका उत्कर्ष दिखाकर या इनके आधार पर जीवन-यापन करता है, वह वस्तुतः साधक नहीं है, केवल अपना पेट पालने वाला है।'

# ५२. विवर्षात (जन्म-मरण) को प्राप्त होता है (विव्यरियासुवेति)

यहां छन्द की दृष्टि से 'मुवेति' के मकार का लोप किया गया है।

चूणिकार के अनुसार विपर्धास का अर्थ है--जन्म-मरण।"

वृत्तिकार ने जन्म, जरा, मरण, रोग, शोक, आदि उपद्रवों को विपर्यास माना है।

#### १. चूर्णि, पृ० २२३ : निशिणो नाम द्रव्याचेल: ।

२. चूर्णि, पु० २२३ : लूहो संयमः, तेन जीवति अन्तप्रान्तेन ।

३. वृत्ति, पत्र २४२ : सुष्ठु रूक्षम् — अन्तप्रान्तं वल्लचणकादि तेन जीवितुं प्राणधारणं कर्तुं शीलमस्य स सुरूक्षजीवी ।

४. वृत्ति, पत्र २४२ : श्लोककामी —आत्मश्लाघाभिलाषी ।

४. वृत्ति, पत्र २४२: स चैवंभूतः परमार्थमबुश्यनात एतदेवाकि झ्वतश्वं शुरूक्षजीवित्वं वाऽऽःमश्लाघातत्परतया आजीवम्—आजीविका-मात्मवर्तनोषायं कूर्वाणः ।

६. चूर्णि, पृ० २२३ : जाती कुल गण कम्मे सिप्पे आजीवणा तु पचंविधा । [पिण्डनि० गा ४३७] जात्या सम्पन्नोऽहम् इति मानं करोति, प्रकाशयति चाऽऽत्मानं स्वपक्षे परपक्षे, तथा चैनं कश्चित् पूचयति एसा हि आजीविका भवति मबदोवस्च ।

७. चूर्ण, पृ० २२३ : बिपर्यासी नाम जाति-मरणे ।

द. वृत्ति, यत्र २४२ : विपर्यासं—जातिज्ञरामरणरोगशोकोपद्रवमुपैति—गच्छति ।

**श**ध्ययन १३ : टिप्पण ४३-५४

# श्लोक १३:

#### ५३. सुसंस्कृतभाषी (भासवं)

भाषावान् के दो अर्थ हैं---सत्यभाषी या धर्मकथा करने की लब्धि से युक्त ।

भाषा के दोषों और गुणों को जानने के कारण सही भाषा बोलने वाला भाषावान् कहलाता है—यह वृत्तिकार का अर्थ है।'

### ४४. वाग्पट् (सुसाहुवादी)

जो हित. मित, और प्रिय बोलता है उसे सुसाधुवादी कहते हैं। जो मुनि क्षीरमध्वाश्रव आदि लब्धि से संपन्न होते हैं, उनकी वाणी बहुत ही मधुर होती है। वे सुसाधुवादी कहे जाते हैं। "

### ५५. प्रतिभा-संपन्न (पडिहाणवं)

वृत्तिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं ---

- १. जो औरपत्तिकी आदि बुद्धि के गुणों से युक्त है, जो दूसरे व्यक्ति द्वारा किए गए आक्षेपों का तत्काल उत्तर देने में समर्थ है, वह प्रतिभावान होता है।
- २. जो धर्मकथा करने के समय परिषद् में उपस्थित व्यक्ति कौन-कैसे हैं ? वे किस देव को मानने वाले हैं ? वे किस दर्शन में विश्वास करते हैं ?— आदि का अपनी बुद्धि से संकलन कर फिर धर्मकथा में प्रवृत्त होता है, वह प्रतिभावान् कहलाता है।

चूणिकार ने आक्षेप का उत्तर देने वाले औत्पत्तिकी आदि बुद्धि से युक्त मुनि को प्रतिभानवान् बतलाया है। उनके अनुसार यह वैकल्पिक पाठ है। उनका मूल पाठ है—पणिद्याणवं—प्रणिद्यानवान्। चूणिकार ने इस शब्द की व्याख्या में आचारांग के प्रथम श्रूतस्कंध के दो स्थल उद्धत किए हैं —

- रै. वह भिक्षु कालज्ञ, बलज्ञ, मात्रज्ञ, क्षेत्रज्ञ, क्षणज्ञ, विनयज्ञ, समयज्ञ, भावज्ञ, ..... आदि होता है।
- २. यह पुरुष कौन है ? यह किस दर्शन का अनुयायी है ?, ऐसा विमर्श करना ।

प्रस्तुत आगम के १४।१७ में 'पडिभाणवं' सब्द आया है। चूणिकार ने 'प्रतिभा' के दो निरुक्त किए हैं—'तांस्तान् प्रति अर्थान् भातीति प्रतिभा 'पभणित वा प्रतिभा ।' इनका अर्थ है—उन-उन लोगों के प्रति अर्थ का प्रकाश करने वाली तथा जो प्रकृष्टरूप में निरूपण करती है। उन्होंने प्रतिभावान् का अर्थ-अोताओं के संशय को मिटाने वाला किया है।'

वृत्तिकार ने यहां इसका अर्थ-- उत्पन्न प्रतिभा वाला किया है ।

- १. चूर्णि, पृ० २२३ : सत्यमाषावान् धर्मकथालब्धियुक्तो वा माषावान् ।
- २. वृत्ति, पत्र २४२ : माषागुणदोषज्ञतया शोश्वनभाषायुक्तो माषावान् ।
- ३. (स) चूणि, पृष्ठ २२३ : सष्ठु साधु वदित सुसाधुवादी, मृष्ठाभिधानी वा क्षीरमध्वाश्रवादि ।
  - (स) वृत्ति, पत्र २४२ : सुष्ठु माधु-शोमनं हितं नितं प्रियं विदत्तं शीलमस्येत्यसौ सुसाधुवादी, श्रीरमध्वाश्रववादीत्यर्थः ।
- ४. वृत्ति, पत्र २४२, २४३ : प्रतिमा प्रतिमानम् औत्पत्तिक्यादिबुद्धिगुणसमन्दितत्वेनोत्पन्नप्रतिमत्वं तत्प्रतिमानं विद्यते यस्यासौ प्रति-मानवान् — अपरेणाक्षिप्तस्तदनन्तरमेवोत्तरदानसमर्थः । यदि वा धर्मकथावसरे कोऽयं पुरुषः ? कंच देवताविशेषं प्रणतः ? कतरद्वा दर्शनमाश्रित इत्येवमासम्प्रतिभतयाऽवेत्य यथायोगमाच्छटे ।
- ४. चूर्णि, पृ० २२४ : अक्षिप्तः पिंडभणित उत्तरं भाषते प्रतिभणतीति (पिंड) माणवं, औरपित्तक्यादिबुद्धियुक्तः सन् प्रतिभानवान् ।
- ६. चूर्णि, पू० २२३; फुटनोट १४:
- ७. (क) आयारो २:११० : से भिक्लू कालण्णे बलण्णे मायण्णे खेयण्णे खणयण्णे विषयण्णे समयण्णे भावण्णे, परिमाहं अममायभाणे, कालेणुट्टाई अपिडण्णे ।
  - (ख) वही, २।१७७ : के यं पुरिसे ? कं च णए ?
- पृण पृ० २३३ : तांस्तांन् प्रति अर्थान् भातीति प्रतिभा, पभणति वा पतिभा श्रोतृणां संशयोच्छेता ।
- ६. वृत्ति, पत्र २५४ : प्रतिमानवान्--- उत्पन्नप्रतिभः ।

श्रध्ययन १३ : टिप्पण ५६-५६

#### ५६. विशारद (विसारए)

चूर्णिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं ---

- १. अर्थं ग्रहण करने में समर्थ।
- २. प्रियता से कथन करने वाला। वृत्तिकार ने इसके तीन अर्थ किए हैं<sup>र</sup>---
- १. अर्थ ग्रहण करने में समर्थ।
- २. अनेक प्रकार से व्याख्या करने में समर्थ।
- श्रोता के अभिप्राय को जानने वाला ।

प्रस्तुत सूत्र के १४।१७ में विकार बाबा है। चूणिकार ने इसका अर्थ अपने सिद्धान्तों का जानकार और वृक्तिकार ने अपने सिद्धान्तों का यथार्थ प्रतिपादन करने वाला—किया है।

# ५७. प्रखर प्रज्ञादान् (आगारुपण्णे)

आगाढप्रज्ञ का अर्थ है--- प्रखर प्रज्ञावान्, परमार्थ पर्यवसित और तत्त्वनिष्ठ प्रज्ञा से सम्पन्न व्यक्ति ।

### ५८. श्रुत से भावित आत्मा (सुय-भावियण्पा)

चूर्णिकार ने श्रुत का अर्थ - वैशेषिक आदि के हेतुशास्त्र (तर्कशास्त्र) किया है। उससे जिसकी अत्मा भावित है, वह श्रुत-भावितात्मा कहलाता है। चूर्णिकार का यह अर्थ सामयिक वाद-विवाद से प्रभावित होकर किया गया प्रतीत होता है।

वृत्तिकार ने 'सुविभाविअप्पा' पाठ मानकर उसका अर्थ सम्यक् और विविध प्रकार से धर्म की वासना से वासित आत्मा किया है।

# ५६. पराजित कर देता है (परिहवेज्जा)

परिभव के दो अर्थ हैं--पराजित करना, तिरस्कृत करना । वृत्तिकार ने दूसरा अर्थ स्वीकृत किया है ।

वृत्तिकार ने प्रस्तुत श्लोक के अंतिम चरण का तात्पर्य भिन्न प्रकार से किया है — निर्जरा के हेतुभूत पूर्वोक्त गुणों में मद करता हुआ वह मानता है — मैं ही भाषाविधिन्न हूं, मैं ही साधुवादी हूं, मेरे जैसा प्रतिभावान दूसरा कोई नहीं है, लोकोत्तर शास्त्र का अर्थ करने में मेरे समान कोई प्रवीण नहीं है, मेरी प्रज्ञा तत्त्विष्ठ है, मैं ही सुभावितात्मा हूं'-- इस प्रकार आत्मोत्कर्ष करता हुआ वह दूसरे व्यक्ति की अवमानना करता है और कहता है — इस कुंठित वाणी वाले, कुंडिका में पड़ी सूई के समान तथा आकाश की

- १. चूर्णि, पृ० २२४ : अर्थग्रहणसमर्थो विशारव: प्रियकवनी वा ।
- २. ब्रिल, पत्र २४३: विशारदः अर्थग्रहणसमर्थो बहुप्रकारार्थकथनसमर्थो वा. च शब्दाच्च श्रोत्रभिष्रायज्ञः ।
- ३. चूणि, पृ० २३३ : विशारवः स्वसिद्धान्तजानक: ।
- ४. वृत्ति, पत्र २४४ : सम्यक् स्वसिद्धान्तपरिज्ञानाच्छ्रोतृणां यथावस्थितार्थानां 'विशारदो भवति'-प्रतिपादको भवति ।
- वृत्ति, पत्र २४३ : अवगाढा परमार्थपर्यवसिता तत्त्वनिष्ठा प्रज्ञा बुद्धिर्गस्यासावागाढप्रज्ञः ।
- ६. चूर्णि, पृ० २२४ : (श्रुतं) वैशेषिकाविहेतुशास्त्राणि, तैरस्य भावितः आत्मा स भवित (श्रुत) भावितात्मा ।
- ७. वृत्ति, पत्र २४३ : सब्ठु विविधं मावितो-धर्मवासनया वासित आत्मा यस्यासौ मुविमावितात्मा ।
- मः वत्ति, पत्र २४३ : परिभवेत् अवमन्येत ।
- १. वृत्ति, पत्र २४३: यश्चैमिरेव निर्जराहेतु भूतैरिव मदं कुर्यात्, तद्यया--अहमेव भाषाविधिज्ञस्तया साधुवाद्यहमेव च न मसूत्यः प्रतिमानवानिस्त, नावि च मत्समानोऽलौकिकः लोकोत्तरशास्त्रार्थविशारवोऽवगादप्रज्ञः सुभावितात्मेति च, एवमात्मोशकर्षवान्यं जनं स्वकीयया प्रज्ञया परिभवेत्, अवमन्येत, तथाहि किमनेन वाक्कुण्ठेन वुर्दुरूढेन कुण्डिकाकार्षासकत्येन लसूचिना कार्यमस्ति ? क्वियसमायां धर्मकथावसरे वेति, एवमात्मोशकर्षवान् भवति तथा चोक्तम् ।

अन्यैः स्वेच्छारचितानर्थविशेषान् श्रमेण विज्ञाय ।

कृत्सनं वाङ्मयमित इति खादत्यङ्गानि वर्षेण ॥

म्राच्ययन १३ : टिप्पण ६०-६४

कोर फांकने वाले से क्या कार्य हो सकता है। धर्मकथा के अवसर पर परिषद् में इस प्रकार अपना उत्कर्ष प्रदिशत करता है।

वह दूसरों द्वारा स्वेच्छारचित अर्थों को श्रमपूर्वक जान लेता है और फिर पूरा वाङ्मय मेरे पास है इस प्रकार दर्प के साथ अपने ही अवयवों को काटता है।

# इलोक १४:

### ६०. समाधि को प्राप्त (समाहिएसे)

चूर्णिकार ने समाधि से चार प्रकार की समाधि का ग्रहण किया है—ज्ञान समाधि, दर्शन समाधि, चारित्र समाधि, और तपः समाधि।

वृत्तिकार ने समाधि के दो अर्थ किए हैं ---

- १. ज्ञान, दर्शन और चारित्र-रूप मोक्ष मार्ग ।
- २. धर्म-ध्यान ।

#### ६१. लाभ के मद से मत्त (लाभमदावलिते)

वह सोचता है— मैं वस्त्र, पात्र, पीढ, फलक, शय्या, संस्तारक आदि पदार्थ दूसरों को भी देने में समर्थ हूं तो भलां स्वयं के उपभोग की तो बात ही क्या !

दूसरे व्यक्ति (तुम और वह) बेचारे स्वयं के लिए भी अन्न-पान प्राप्त करने में असमर्थ होते हैं। रै

### श्लोक १४:

# ६२. प्रज्ञामद, त्रयोमद, गोत्रमद (पण्णामदं ..... त्रवोमदं ..... गोयमदं)

प्रज्ञा का गर्व करना, जैसे — मैं ही शास्त्र के यथार्थ अर्थ को जानने वाला हूं। तपस्या का गर्व करना, जैसे — मैं ही विकृष्ट तप करने वाला हूं, मुक्ते तपस्या से कभी ग्लानि नहीं होती। गोत्र का मद, जैसे — मैं इक्ष्वाकुवंश, हरिवंश आदि उच्च वंशों में उत्पन्न व्यक्ति हूं।

# ६३. आजीविका मद (आजीवगं)

जिसके द्वारा प्राणी जीवन यापन करते हैं उसे 'आजीव' कहा जाता है। वह है-अर्थसमूह ।'

### ६४. उत्तम आत्मा (उत्तमपोग्गले)

पुद्गल का एक अर्थ आत्मा भी है। उत्तम पुद्गल अर्थात् उत्तम आत्मा, श्रेष्ठ जीव !

वृत्तिकार ने प्रस्तुत प्रसंग में पुद्गल शब्द को प्रधानवाची मान कर 'उत्तम पुद्गल' का अर्थ — उत्तम से भी उत्तम अर्थात् महान् से भी महान् किया है।"

- १. चूर्णि, ष्टु० २२४ : ....समाधिश्चतुर्विष्ठः ।
- २. वृत्ति, यत्र २४३ : 'समाधि' मोक्षमार्गं —ज्ञानदर्शनचारित्ररूपं —धर्मध्यानास्यं वा ।
- ३. चूर्णि, पृ० २२४ : अहं वत्य-पिडग्गह-पीड-फलग-सेज्जासंथारगमादी अण्णस्स वि ताव दावेडं सत्तो, किमंग पुण अप्पणी अप्पावितृं तुमं सो वा सअण्ण-पाणगमिव ण लमसि ।
- ४. वृत्ति, पत्र २४३।
- ४. वृत्ति, पत्र २४३ : आ—समन्तारजीवन्त्यनेनेत्याजीवः—अर्थनिचयस्तम् ।
- ६. (क) मगवई, मा४६६ : जीवे णं मंते [ कि पोग्गली ? पोग्गले ? गोयमा ! जीवे पोग्गली वि, पोग्गले वि।
  - (ख) वृत्ति, पत्र २४३ : पुद्गल आत्मा भवति ।
- ७. वृत्ति, पत्र २४३ : प्रधानवाची वा पुद्गलशब्दः, ततश्चायमर्थः उत्तमोत्तमो- महतोऽपि महीयान् भवतीस्पर्यः ।

ध्यध्ययन १३ : टिप्पण ६५-६८

चूर्णिकार ने इसका वैकल्पिक अर्थे इस प्रकार किया है—-लाटदेश वासी सुन्दर को 'पुद्गल' कहते हैं, जैसे—पुद्गल जन्म, अर्थात् सुन्दर जन्म, पुद्गल जब अर्थात् सुन्दर यव । र

आप्टे की डिक्शनरी में पुद्गल का एक अर्थ- - सुन्दर, प्रिय किया है। दूसरे अर्थ ये हैं---परमाणु, शरीर, आत्मा, अहं, पुरुष आदि।

### इलोक १६:

### ६५. चारित्र-संपन्न मुनि (सुधीरधम्मा)

चूणिकार ने इसका अर्थ किया है — ज्ञानधर्मी, गीतार्थ। वृत्तिकार ने इसका अर्थ — श्रुत और चारित्र धर्म में प्रतिष्ठित किया है।

# ६६. उनका सेवन न करें (णेताणि सैवंति)

'मुनि उन पदों का सेवन नहीं करते'—इस कथन का तात्पर्य यह है कि मुनि जाति आदि का मद नहीं करते । जैसे—मुनि के लिए यह निषेध है कि वह पूर्वकीडित कामभोगों का स्मरण न करे, उसी प्रकार प्रवर्जित होने के पश्चात् अपनी उच्च जाति, वंग तथा विपुल ऐश्वर्य आदि को याद न करे । प्रवरण्या के बाद जो श्रुत सीखा है, उस बहुश्रुतता का भी उत्कर्ष न दिखाए ।

# ६७. (उच्चं अगोतं च गति वयंति)

चूर्णिकार और वृत्तिकार ने इस चरण का अर्थ भिन्त-भिन्न प्रकार से किया है।

वे इस संसार में उच्च अर्थात् सर्वलोक की उत्तमता को प्राप्त कर निर्वाणसंज्ञक अगोत्र स्थान को प्राप्त करते हैं—यह चूर्णिकार का अभिमत है। <sup>६</sup>

वे उच्च अर्थात् मोक्ष गति या सर्वोत्तम गति को प्राप्त होते हैं जहां गोत्र आदि कोई कर्म नहीं है। यह दृत्तिकार का अभिमत है। उन्होंने 'च' शब्द से पांच कल्पातीत विमानों का ग्रहण किया है।"

# श्लोक १७:

# ६८. मृत शरीर वाला (मुतच्चे)

इसमें दो पद हैं — मृत और अर्चा। यहां अर्चा का अर्थ शरीर है। इस संयुक्त पद का अर्थ होगा — मृत शरीर वाला। भिक्षु को मृत शरीर की भांति व्यवहार करना चाहिए। जैसे मृत व्यक्ति न सुनता है, न देखता है, उसी प्रकार भिक्षु सुनता हुआ भी न सुने, देखता हुआ भी न देसे। यही मृतार्च की परिभाषा है।

- १. चूर्णि, पृ० २२४ : उत्तमपुद्गलश्च, उत्तमजीव इत्यर्थः । अथवा जो शोभणो लाडाणं सो पुद्गलो वृश्वति, जधा पुद्गलजम्मो पुग्गलजवत्ती ।
- २. आप्टे, संस्कृतइंग्लिश डिक्शनरी, 'पुद्गल' शब्द ।
- ३. चूर्णि, पृ० २४४ : सुष्ठु धीरधर्माणः ज्ञानधीमणो गीतार्थाः ।
- ४. वृत्ति, पत्र २२४ : सुप्रतिष्ठितो धर्मः— श्रुतचारित्रास्यो येषां ते सुधीरधर्माणः ।
- ४. चूणि, पृ० २२४: न जात्यादिभिरात्मानं उत्कर्षेत्, यथापूर्वरतादीनि न स्मर्यन्ते तथा तान्यपि, न वा पश्चाज्जातैर्बहुश्रुतादिभि-रात्मानं उत्कर्षेत् ।
- ६ चूणि, पृ० २२४: उच्चं नाम इहैव सर्वलोकोत्तमतां प्राप्य लोकाग्रं निर्वाणसंज्ञकं अगोत्रस्थानं प्राप्नोति ।
- ७. वृत्ति, पत्र २४४ : उच्चां—मोक्षाख्यां सर्वोत्तमां वा गति व्रजन्ति—गच्छन्ति, च शब्दात् पञ्चमहाविधानेषु कल्पातीतेषु वा वजन्ति, अगोस्रोपलक्षणाच्चान्यदिष नामकर्मापुष्कादिकं तत्र न विद्यत इति द्रष्टब्यम् ।
- द. (क) चूर्णि, पृ० २२४ : अर्चयन्ति तां विविधेराहारैबेस्त्राद्यलङ्कारैश्चेत्यर्चा।
  - (स) वृत्ति, पत्र २४४ : अर्चा-तनुः शरीरम् ।
- ह. चूर्ण, पृ० २२५: मतो हि न शृणोति न पश्यतीत्यर्थः, एवं भिक्षुरिप शृण्वन्निप न शृणोति, पश्यन्निप न पश्यतीत्यावि इत्यतो मुतन्चा ।

द्यध्ययम १३ : टिप्पण ६६-७२

अथवा 'मृत्' का अर्थ है--संयम और अर्चा का अर्थ है-लेश्या। जिसके संयममय लेश्या होती है वह मुदर्च कहलाता है। तीन प्रशस्त लेश्याएं संयममय होती हैं।

वृत्तिकार ने भी इसके दो अर्थ किए हैं---

- १. जो भरे हए शव की तरह अपने शरीर का स्नान, विलेपन आदि संस्कार नहीं करता वह 'मृतार्च' कहलाता है।
- २. मुद् का अर्थ है सुन्दर, प्रशस्त और अर्चा का अर्थ है लेश्या। जिसकी लेश्याएं प्रशस्त हैं, वह मुदर्च कहलाता है।

इसकी तुलना 'वोसट्टचत्तदेहे'- व्युत्मृष्टत्यक्तदेह से की जा सकती है।

# ६६. धर्म को प्रत्यक्ष करने वाला (बिट्टधम्मे)

यहां दृष्ट का अर्थ केवल देखना नहीं है। इसका अर्थ है—प्रत्यक्ष करना, साक्षात् करना। दृष्टधर्मा वही होता है जो धर्म को प्रत्यक्ष कर लेता है, धर्म जिसके जीवन में साक्षात् हो जाता है।

चूणिकार ने इसका अर्थ — दृष्टसार अर्थात् जिसने सार देख लिया है — किया है। जो सूत्र और अर्थ का जाता होता है, वह दृष्टधर्मा है।

वृत्तिकार ने श्रुत और चारित्र धर्म के ज्ञाता को दृष्टधर्मा कहा है। र

# ७०. एवणा और अनेवणा को जानता है (एसणं ....अणेसणं)

एषणाके तीन अर्थ हैं---

- १. स्थिवरकत्री मृतियों के लिए बयालीस दोषों से रहित आहार-पान एषणीय है, शेष अनेषणीय।
- २. जिनकल्पी मूनि के लिए अलेप आदि पांच प्रकार की एषणा और शेष अनेषणा।
- ३. जिसका जो अभिग्रह है, वह उसके लिए एषणा है, शेष अनेषणा ।

# इलोक १८:

### ७१. अरति और रति को (अर्रात र्रात)

प्रस्तुत प्रकरण में संयम में होने वाली अरित और असंयम में होने वाली रित के अभिभव का निर्देश किया गया है। सहज ही मनुष्य मन असंयम में रमण करता है, संयम में रमण नहीं करता। इस स्वाभाविक वृत्ति को साधना के द्वारा ही बदला जा सकता है।

### ७२. संघवासी हो (बहुजणे)

जिसकी संयम यात्रा में अनेक जन सहायक होते हैं वह 'बहुजन' होता है। यह संघवासी, गच्छवासी का द्योतक है।

- १. चूणि, पृ॰ २२५ : संयमं वा मुतमुच्यते, अर्चेति लेश्या, स मुतलेश्यो मुतच्चा, विशुद्धाओ सम्मताओ अविसुद्धाओ असम्म-ताओ ।
- २. वृत्ति, पत्र २४४ : मृतेव स्नानिविलेपनादिसंस्काराभावाबर्चा तनुः —शरीरं यस्य स मृतार्चः; यदि वा मोदनं मुत् तद् भूता शोश-नाऽचिषिद्यादिका लेश्या यस्य स भवति मुदर्चः-प्रशस्तलेश्यः ।
- चूणि, पृ० २२५ : सुत्रे चार्थे च दृष्टधर्मा, दृष्टसारो दृष्टधर्मा इत्यर्थः ।
- ४ वृत्ति, पत्र २४४ : वृद्धः -- अवगती यथावस्थिती धर्मः -- श्रुतचारित्रात्वयो येन सः ।
- ५. (क) चूर्णि, पृ० २२५ : स एथणा बातालीसदोसिवसुद्धा, तिव्ववरीता अणेसणा । अयवा एसणा जिणकिपयाणं पंचिवधा अलेवाडादि, हेट्टिल्लगाती अणेसणातो । अयवा जा अभिगाहिताणं सा एसणा, सेसा अणेसणा ।
  - (स) वृत्ति, पत्र २४४र्र्ः

प्रध्ययम १३ : दिया ७३-७६

र्जन परम्परा में कुछ पुरुष संघबद्ध साधना करते हैं और कुछ अकेले रहकर साधना करते हैं। यह शब्द 'संघवासी' साधना का प्रतीक है।

# ७३. एकधारी (अकेला विचरण करने वाला) (एगचारी)

इसका अर्थं है— अकेला साधना करने वाला, एकलविहारी।

हर कोई मुनि एकलविहारी नहीं हो सकता । यह एक विशेष 'प्रतिमा' है, जिसे विशिष्ट श्रुतसंपन्न और गुणसम्पन्न व्यक्ति ही ग्रहण कर सकता है । एकलविहार प्रतिमा का अर्थ है—अकेला रहकर साधना करने का संकल्प । स्थानांग सूत्र (८११) में एकल-विहार प्रतिमा स्वीकार करने वाले साधक की योग्यता के आठ आंग बतलाए हैं—

- १. श्रद्धावान्--अपने अनुष्ठान के प्रति पूर्ण आस्थावान् ।
- २. सत्यवादी ।
- ३. मेधावी।
- ४. बहुश्रुत 🕯
- ५. शक्तिमान् ।
- ६. अल्पाधिकरण--उपशान्त कलह की उदीरणा एवं नए कलहों की उद्भावना न करने वाला।
- ७. धृतिमान् ।
- वीर्यसंपन्न—साधना में सतत उत्साह रखने वाला ।

वृत्तिकार ने 'एगचारी' से एकलिवहारी अथवा जिनकल्पी का ग्रहण किया है। जिनकल्पी मुनि अकेले रहते हैं किन्तु 'एकलिवहारी' और जिनकल्पी की चर्या और साधना में अन्तर होता है। जिनकल्प की चर्या के लिए देखें—ठाणं, पृष्ठ ७०४—७०६।

### ७४. एकान्त मौन (संयम) के साथ किसी तत्त्व का निरूपण करे (एगंतमोणेण वियागरेज्जा)

मौन का अर्थ है—संयम । एकान्त मौन अर्थात् एकान्त संयम । धर्मकथा करने के अवसर पर मुनि पूछे जाने पर या बिना पूछे भी संयमपूर्वक बोले । वह धर्म संबंधी ऐसी बात कहे जिससे संयम में कोई बाधा न आए । वह पापकारी, सावद्य या कार्य का प्रत्यक्ष निर्देश देने वाली भाषा न बोले ।

# इलोक १६ :

# ७५. जानकर (समेच्चा)

धर्म का प्रतिपादन करने वाले साधक दो प्रकार के होते हैं। कुछ साधक अतीन्द्रियज्ञान को विकसित कर सत्य को स्वयं जान लेते हैं, उसका साक्षात्कार कर लेते हैं। कुछ साधक परोक्षज्ञानी होते हैं। वे प्रत्यक्षज्ञानी से सुन कर सत्य का प्रति-पादन करते हैं।

### ७६. निवान के प्रयोग (सणिवाणप्पद्योगा)

प्रस्तुत क्लोक के अंतिम दो चरणों का अर्थ है-धर्मकथी मुनि निदान के प्रयोगों (बंधन पैदा करने वालों) का सेवन न करे।

- १. (क) चूर्णि, पृ० २२४ : बहुजणमरुभ्रम्म गच्छवासी ।
  - (ल) वृत्ति, पत्र २२४-२४५ : बहवो जनाः —साधवो गच्छ्वासितया संयमसहाया यस्य स बहुजनः ।
- २. चूणि, पृ० २२५ : एगचारि सि एगल्लिबहारपंडिवण्णगो ।
- ३ विशेष विवरण के लिए देखें ठाणं बारै का टिप्पण, पृथ्ठ ६२३।
- ४. वृत्ति, पत्र २४५ : तथैक एव चरति तच्छीलश्चैकचारी, स च प्रतिमाप्रतिपन्न एकलविहारी जिनकल्पादिर्वी स्थात् ।
- ४. (क) चूर्णि, पृ० २२४: एगंतमोणेण तु एगंतसंयमेणं, एकान्तेनैव संज्ञममवलम्बमानः पृष्टो वा किञ्चिव् वाकरोति, न तु यथा मौनोपरोद्यो भवति, संयमोपरोद्य इत्यर्थः । तद्यया—'जा य भासा पाविका सावज्जा सकिरिया।''
  - (स) वृत्ति, पत्र २४६ :

म्रध्ययन १३ : टिप्पण ७७-७६

#### वे गहित होते हैं।

चूर्णिकार ने इन दो चरणों का अर्थ इस प्रकार से किया है—<sup>\*</sup>

- १. मन, वचन और काया की प्रदृत्ति, जो निन्दित और कर्म-बंधन युक्त है, धर्मकथी उनका प्रयोग न करे।
- २. घर्मकथी धर्मकथा करने के समय जो वाक्प्रयोग गहित हैं उनका कथन न करे। जैसे—जो वचन, हिसा और परिग्रह का प्रज्ञापन करते हों थे न कहे। कुतीर्थी भी कायक्लेश आदि करते हैं—इस प्रकार उनकी प्रशंसा न करे। सावद्य दान की प्रशंसा न करे। ऐसी धर्मकथा न करे जिससे दूसरा कुपित हो। वह वचन के दोधों का वर्जन करे।

वृत्तिकार ने इन दो चरणों का अर्थ दो प्रकार से किया है—

- १. जो निदान कर्म-बंध का कारण है, तथा जो प्रवृत्ति (धर्मकथा आदि) निदानयुक्त है—भदिष्य के लाभ की आशंसा से युक्त है—महर्षि उसका सेवन न करे।
- 7. जो वाक्प्रयोग गहित और निदानयुक्त है, सुधीरधर्मा व्यक्ति उसको न बोले। वह ऐसा न कहे—कुतीर्थिक सावद्य अनुष्ठान में रत रहते हैं। वे गील रहित और वत रहित हैं। वे जादू-टोना करने वाले हैं। इस प्रकार दूसरे के दोष को प्रगट करने वाला तथा मर्मभेदी वचन न कहे।

# श्लोक २०:

#### ७७. क्रोध को (खुइं)

इसका अर्थ है— क्रोध । चूणिकार और वृत्तिकार ने इसका अर्थ क्षुद्रत्व—नीचता किया है और तीसरे चरण की ओर संकेत करते हुए कहा है कि वह पुरुष मार डालने तक की नीचता कर सकता है।

# ७८. वक्ता को मार सकता है (आउस्स कालातियार)

जिस प्राणी ने जितना आयुष्य निर्वेतित किया है, अर्जित किया है, वह उसका आयुष्य-काल कहलाता है। अतिचार का अर्थ है—अतिकमण करना।

# ७६. अनुमान के द्वारा दूसरे के भावों को जानकर (लद्धाणुमाणे)

इस चरण में धर्मकथी मुनि के लिए यह निर्देश दिया गया है कि वह अनुमान आदि के द्वारा परिषद् में उपस्थित लोगों के भावों को जानकर धर्मकथा करे। धर्मकथा करना भी एक कला है। वह पुरुष-विशेष को ध्यान में रखकर करनी चाहिए।

चूणिकार के अनुसार— मुनि धर्मकथा करते समय सतत परिषद् की ओर दृष्टि रखे और जानता रहे कि उसके कथन का किस पर क्या असर हो रहा है ? यह कहा पया है कि मनुष्य के नेत्र और मुंह पर होने वाले परिवर्तनों से उसके अन्तर्मन को जाना जा सकता है, इसलिए मुनि लोगों को सतत देखता रहे। वह सोचे कि जो मैं कह रहा हूं वह परिषद् में उपस्थित व्यक्ति (मा व्यक्तियों) को प्रिय लग रहा है या अप्रिय ? यदि उसे लगे कि उसका कथन अप्रियता पैदा कर रहा है तो यह तत्काल विषय को मोड़ दे और दूसरे विषय पर व्याख्यान करने लग जाए। वह मत-मतान्तर की बातों को छोड़कर केवल ऐसी बात कहे जिससे स्वयं का और दूसरे का कल्याण हो, जिससे इहलोक और परलोक सुधरे। '

१. भूणि, पृ० २२५।

२. वृत्ति, पत्र २४५ ।

३. चूर्णि, पृ० २२५: .....क्षीद्रम् ।

<sup>(</sup>स) वृत्ति पत्र २४४: ..... क्षुद्रस्यम् ।

४. (क) चूर्णि, पृ० २२४,२२६ ।

<sup>(</sup>स) वृत्ति, पत्र २४५ ।

४. चूर्णि, पृ० २२६ : यावव् येनाऽध्युष्कालो निर्वेत्तिः स तस्वायुःकालः अतिचरणमतीचारः ।

६. चूणि, ष्टु० २२६।

वृत्तिकार के अनुसार— सबसे पहले धर्मकथा करने वाला मुनि यह जाने कि परिषद् में उपस्थित पुरुष कौन है ? यह किस देवता विशेष को मानने वाला है ? यह किस दर्शन को मानने वाला है ? इसके मन में किसी मत विशेष के प्रति आग्रह है या नहीं ? इन सारी बातों को अच्छी तरह जानकर ही उसे धर्मकथा करनी चाहिए। जो व्यक्ति इन बातों को जाने बिना धर्मोपदेश करता है और दूसरे के मत पर, प्रत्यक्ष या परोक्ष रूप से, आक्षेपकारी वचन कह देता है, उसकी अनेक प्रकार की विपत्तियां भेलनी पड़ती हैं। कभी-कभी उसे मृत्यु का सामना भी करना पड़ सकता है। अतः उसे दूसरे के अभिप्राय को जानकर, सत्य की उपलब्धि कराने मात्र के लिए, तत्त्वश्चान कराने के लिए, धर्मकथा करनी चाहिए।

### क्लोक २१:

### ८०. धीर पुरुष (धीरे)

विषय और कषायों से अक्षोभ्य या उत्तम बुद्धि सम्पन्न पुरुष 'धीर' कहलाता है। र

### ८१. कर्म (कम्मं)

चूणिकार के अनुसार कर्म का अर्थ है— आजीविका का साधन, व्यवसाय ।

वे किसी को उसके व्यवसाय से संबोधित करने या उस व्यवसाय के आधार पर निन्दा करने का निषेध करते हैं। जैसे—हे जुलाहा, हे चर्मकार ! आदि । अरे, तुम तो चर्मकार हो, तुम तो जुलाहे हो—आदि-आदि !

वृत्तिकार ने कमें के दो अर्थ किए हैं-

- १. अनुष्ठान ।
- २. गुरु-लघुकर्मका भाव।

### ८२. छंद (रुचि) का (छंदं)

चूणिकार के अनुसार इसके तीन अर्थ हैं—

- १. अभिप्राय, रुचि ।
- २. जिससे सुनने वाला प्रभावित हो वह अभिप्राय या वचन । जैसे—कोई व्यक्ति श्रृंगार रस से, कोई वैराग्य रस से, और कोई दूसरे रस से प्रभावित होता है । धर्मकथी मुनि उसका विवेचन करे ।
- ३. श्रोता कौन है ? वह किस दर्शन का अनुयायी है ? भ यह जानना ।

### द३. आत्मीयभाव (आतमावं)

चूणिकार ने आत्मभाव से मिथ्यात्व या अविरित का ग्रहण किया है। ये अप्रशस्त आत्मभाव हैं। विद्यात्व या अविरित का ग्रहण किया है। ये अप्रशस्त आत्मभाव हैं। विद्यात्व इतिकार ने अनादि जन्मों में अभ्यस्त मिथ्यात्व आदि को अथवा विषयासक्ति को आत्मभाव कहा है। उन्होंने मूलपाठ 'पापभाव' मानकर 'आतभाव' को पाठान्तर माना है। 'पापभाव' का अर्थ है—अशुद्ध अन्तःकरण। हमने इसका अर्थ बाह्य पदार्थों में होने वाले आत्मीयभाव अर्थात् विषयानुरिक्त किया है।

- १. वृत्ति, पत्र २४५ ।
- २. वृत्ति, पत्र २४६ : 'घीरा'—असोभ्यः सद्बुद्यसंकृतो वा ।
- ३. चूरिंग, पृ० २२६ : धेन कर्मणा जीवित न तेनैनं परिभाषेत्, यथा हे कोलिक !, न चैचैगं तेन कर्मणा निन्वयेविति, यथा—चर्मकारो भवान् कोलिको वा, मा सो उडुक्ट्ठो णं गेण्हेज्ज ।
- ४. वृत्ति, पत्र २४६ : 'कर्म'-अनुष्ठानं गुरुलघुकर्मभावं वा ।
- ५. चूर्णि, पृ० २२६ : छन्दं चास्य जाणेक्ज तद्यथा दारुणी मृदुर्वा । अथवा छन्द इति येनाऽऽक्षिप्यते वैराग्येन शृंगारेण वा, तथा के अयं पुरिसे ? कं वा दरिसणमिष्यसण्णे ?
- ६. चुणि, पृ॰ २२६ : आतमावो णाम मिम्यात्वं अविरतिर्वा, ततो अप्रशस्तावात्ममावात् ।
- ७ वृत्ति, पत्र २४६ : 'आत्मभावः; अनाविभवाश्यस्तो मिध्यात्वाविकस्तमपनयेत, यदि वाड्यसमावो विषयगृष्ट्युता ।
- स. बृत्ति, पत्र २४६ : पापमाधम्' अशुद्धमन्तःकरणम् · · · · आयमावं 'ति ववधित्पाठः ।

ब्रध्ययन १३ : टिप्पण ८४-८७

#### ८४. तत्त्व को जानकर (विज्जं गहाय)

चूणिकार ने इसका अर्थ -विद्या को जान कर किया है।

वृत्तिकार ने 'विज्जं' का अर्थं —विद्वान्, धर्म-देशना देने में निपुण और 'गहाय' का अर्थ —दूसरे के अभिप्राय को सम्यग् जानकर—किया है। रे

### ५५. चल-अचल (तसयावरेहि)

हमने प्रस्तुत क्लोक के प्रसंग में इनका अर्थे—चल, अचल पदार्थ किया है।

प्रस्तुत श्लोक की व्याख्या में चूणिकार और दृत्तिकार सर्वथा भिन्न मत रखते हैं।

चूर्णिकार के बनुसार --

धीर मुनि किसी पुरुष को उसके व्यवसाय से संबोधित न करे। (अथवा उस व्यवसाय के द्वारा उसकी निन्दा न करे।) वह श्रोता के अभिप्राय को जानकर उसके मिथ्यात्व का सर्वथा अपनयन करे। रूप आदि इन्द्रिय-विषय भयावह होते हैं। जो इनमें आसक्त होते हैं वे नष्ट हो जाते हैं। (इन इन्द्रिय-विषयों से उत्पन्न दोषों को) जानकर मुनि त्रस-स्थावर प्राणियों के रक्षण करने वाले धर्म का कथन करे।

वृत्तिकार के अनुसार\*—

धीर मुनि श्रोताओं के अनुष्ठान और अभिप्राय को जानकर (धर्मोपदेश करे) तथा उनके पापभाव (मिथ्यात्व) को सर्वथा दूर करे। स्त्रियों के रूप भयावह होते हैं। (जो इनमें आसक्त होते हैं), वे धर्म से च्युत हो जाते हैं। विद्वान् मुनि दूसरे के अभिप्राय को जानकर त्रस और स्थावर प्राणियों के लिए हितकर धर्म का उपदेश दे।

चूर्णिकार और वृत्तिकार द्वारा कृत अर्थाभिव्यक्ति स्पष्ट नहीं है। उसका पौर्वापर्य भी सम्यम् घटित नहीं होता।

# **८६. रूपों (आकृ**तियों) में (रूवेहि)

चूणिकार का कथन है कि इन्द्रियों के पांच विषयों में रूप प्रधान है। उसमें भी स्त्रीरूप सबसे प्रधान है।

वृत्तिकार ने तयन और मन को लुभाने वाले स्त्रियों के अंग, प्रत्यंग, अर्द्ध-कटाक्ष, निरीक्षण आदि को 'रूप' माना है।

हमने इसका अर्थ 'मूर्त्त पदार्थ' किया है।

# श्लोक २२:

# ८७. निर्मल (अणाइले)

अनाविल का अर्थ है---निर्मल, पवित्र ।

चूर्णिकार ने इसका अर्थ अनातुर किया है। जो क्षुद्या आदि परिषहों से अनातुर होता है, वह अनादिल कहलाता है.'
वृत्तिकार ने अनाकूल का अर्थ - सूत्र के अर्थ से दूर न जाने बाला किया है।'

- **१. चु**णि, पृ० २२६ : विद्यां गृहीस्वा ज्ञात्वेत्यर्थं: :
- २. वृत्ति, पत्र २४६: 'विद्वान्'-पिंडतो धर्मदेशनाभिज्ञो गृहीस्वा पराभिष्रायम् ।
- ३. चूर्णि, पू० २२६।
- ४. बृत्ति, पत्र २४६ ।
- ५ चूर्णि, पृ० २२६ : रूपं सर्वप्रधानं विषयाणाम्, तत्रापि स्त्रीरूपादि ।
- ६ वृत्ति, यत्र २४६ : 'रूपैः नयनमनोहारिभिः स्त्रीणामञ्ज्ञप्रत्यङ्कार्द्धकटाक्षतिरीक्षणादिभिः।
- ७. चूर्ण, पृ० २२६ : अणाइलो णाम अनातुर: क्षुधादिभि: परीषहै: ।
- ८. बृत्ति, पत्र २४६ : अनाकृतः सुत्रार्थादनुत्तरन् ।

# ५५. पूजा और श्लाचा का कामी हो (धर्मकथा न करे) (ण पूयणं चेव सिलोय कामे)

पूजा का अर्थ है - वस्त्र, पात्र, आदि का लाभ । इलोक का अर्थ है — इलाधा, कीत्ति, आत्मप्रशंसा, यश आदि । मुनि पूजा और बलाधा प्राप्त करने के लिए धर्मकथा न करे । वह यह कामना न करे कि धर्मकथा करने से मुभे अच्छे दस्त्र, पात्र, अन्न-पान आदि मिलेगा । लोग यह कहने लगेंगे कि यह मुनि अर्थ का विस्तार करने में निपुण है । हमने इस जैसे अर्थ का विस्तार करने वाला नहीं देला । यह बहुत मिष्टभाषी है । र

### ८६. किसी का प्रिय या अप्रिय न करे (पियमप्पियं कस्सइ णो करेज्जा)

इसके अनेक अर्थ हैं---

- मुनि सावद्य उपकार के द्वारा किसी गृहस्थ का न प्रिय करे और न अप्रिय करे।
- २. यह मेरा प्रिय है, यह मेरा अप्रिय है--मुनि ऐसा न माने ।
- ३. जो जिसके लिए प्रिय हो, उसको चुगली या विद्वेष के द्वारा अप्रिय न बनाए । र
- ४. श्रोता के लिए जो प्रिय (राजकथा आदि) हो तथा जो अप्रिय (इष्टदेव की निन्दा आदि) हो, वंसा कथन न करे। र

मुनि समता की साधना करता है। वह किसी के प्रति अनुरक्त और किसी के प्रति द्विष्ट नहीं होता। वह राग-द्वेष से दूर रहता है। इसलिए यह उपयुक्त है कि वह न किसी का प्रिय करे और न किसी का अप्रिय करे। प्रियता और अप्रियता राग-द्वेष के द्योतक हैं। जो एक के लिए प्रिय होती है वह दूसरे के लिए अप्रिय भी हो सकती है। जो एक के लिए अप्रिय होती है वह दूसरे के लिए प्रिय भी हो सकती है। समता की आराधना करने वाला मुनि मध्यस्य रहे, न कहीं प्रियता करे और न कहीं अप्रियता करे।

वह प्रियता और अप्रियता पैदा करने के लिए धर्मकथा न करे। वह श्रोता के अभिप्राय को जानकर अरक्तद्विष्ट होकर सम्यग्दर्शन आदि यथार्थ धर्म का उपदेश करे।'

### ६०. अनर्थों का (अगट्ठे)

चूर्णिकार के अनुसार इसका अर्थ है —अशोभन या संयम में बाधा उपस्थित करने वाला कार्य। इसका तात्पर्यार्थ है — अनर्थदण्ड।

ृतिकार के अनुसार इसका अर्थ है—-पूजा, सत्कार और लाभ के अभिप्राय से किया जाने वाला तथा दूसरे पर दोषारोपण रूप अनर्थ। '

प्रकरण की दृष्टि से यहां अनर्थ का अर्थ है—अप्रयोजन ।

इसी आगम के द्वितीय श्रुतस्कन्ध में बताया है कि मुनि अन्त प्राप्त करने के लिए, पान प्राप्त करने के लिए, वसित प्राप्त करने के लिए, श्रय्या प्राप्त करने के लिए तथा विभिन्न प्रकार के कामभोगों को प्राप्त करने के लिए धर्म-देशना न करे। ये धर्म-

- १. (क) चूर्णि, पृ० २२६: ण पूर्या मे भविस्सती, सिलोगो णाम जसोकिती, श्रया नानेन तुत्य प्रजन्तविस्तरो कथको मृष्टवाक्य इत्यादि।
  - (स) वृत्ति, पत्र २४६ : साधुदेशनां विद्यानो न पूजनं —वस्त्रपात्रादिलाभरूपमभिकाङ्क्षेत्रापि श्लोकं -श्लाघां कीर्तिम् —आस्मप्रशंसां कामयेद् अभिलखेत् ।
- २. चुर्णि, पृ० २२६ : प्रियं च न कुर्योदसंयतानां अन्यतरेण साबद्योपकारेण वा अप्रियम् । अथवा ममार्था प्रियः अयं चाप्रिय इति, अयवा यो यस्य प्रियः स न तस्य पिशुनवचन-विद्वेषणादिभिः कुर्यात कर्मकथाम् ।
- ३. वृत्ति, पत्र २४६ : तथा श्रोतुर्योत्प्रयां राजकथाविकथाविकं छलितकथाविकं च तथाऽप्रियं च तरसमाश्रितदेवता विशेषनिन्दाविकं न कथयेत् ।
- ४. बुत्ति, पत्र २४६ ।
- ४. चूर्णि, पृ० २२६ : अणट्ठे अशोभना अर्थाः अनर्थाः संयमोपरोष्ठकृद् अर्थोऽनर्थः, अनर्थरण्ड इत्यर्थः ।
- ६. वृत्ति, पत्न २४६ : अनर्थान् पूजासत्कारलामाभित्रायेण स्वकृतान् परदूषणतया च परकृतान् ।

म्राच्ययन १३ : डिप्पण ६१-६४

देशना के अनर्थ हैं।

### श्लोक २३:

# ६१. हिंसा का (वंडं)

चूणिकार ने इसका अर्थ घात किया है। वृत्तिकार ने प्राणव्यपरोपण की विधि को दंड माना है।

### ६२. परित्याग करे (णिहाय)

वृत्तिकार ने इसका संस्कृत रूप 'निधाय' कर इसका अर्थ 'परित्यज्य' किया है । निधाय का अर्थ परित्यज्य (त्याग करके) कैसे हो सकता है ?

इसका संस्कृत रूप 'निहाय' होना चाहिए । ओहांक् त्यागे' घातु से यह रूप निष्पन्न होता है । इसका अर्थे होगा—त्याग करके।

प्राचीन प्रयोगों में 'हकार' का धकार के रूप में वर्ण-परिवर्तन मिलता है । इसी सूत्र के १४।१ में चूर्णिकार ने 'विहाय' के स्थान पर 'विधाय' पाठ स्वीकृत कर उसका अर्थ 'विशेषेण हित्वा' किया है ।

# ६३. (णो जीवियं णो मरणाहिकंखे)

मुनि जीने और मरने की आकांक्षा न रखे। जीने की आकांक्षा राग है और मरने की आकांक्षा द्वेष है। मुनि दोनों की वांछा न करे। वह केवल संयम-यात्रा की आकांक्षा करे।

चूर्णिकार ने असंयममय जीवन और परीषहों के उदय से मरण की वाञ्छा न करे—यह अर्थ किया है।

दृत्तिकार ने इस भावना का विस्तार किया है — मुनि असंयम जीवन की इच्छा न करे तथा स्थावर और जंगम प्राणियों की घात कर लंबे जीवन की बांछा न करे। मुनि परीषहों से पीडित होकर तथा अन्यान्य वेदनाओं से दुःखित होकर, उन दुःखों को न सह सकने के कारण जल में डूब कर, आग में जलकर अथवा हिंसक प्राणी से अपना वध कराकर मरने की वांछा न करे। १

# ६४. वलय (संसारचक्र) से (वलया)

चूर्णिकार ने इसका अर्थ माया क्षीर वृत्तिकार ने माया तथा मोहनीय कर्म किया है। ' प्रस्तुत प्रसंग में इसका अर्थ संसार-चक्र उपयुक्त लगता है।

१. सूयगडी २।१।६६ : णो अण्णस्स हेउं धम्ममाइक्खेज्जा । णो पाणस्स हेउं धम्ममाइक्खेज्जा । णो वत्यस्स हेउं धम्ममाइक्खेज्जा । णो लेणस्स हेउं धम्ममाइक्खेज्जा । णो समणस्स हेउं धम्ममाइक्खेज्जा । णो अण्णेसि विक्वकवाणं कामभोगाणं हेउं धम्ममाइक्खेज्जा ।

२. चूर्णि, पृ० २२६ : दंडो नाम घात: ।

३. बृत्ति, पत्र २४६ : वण्ड्यन्ते प्राणिनो येन स वण्डः-प्राणव्यपरोपणविधि: ।

४. बुत्ति पत्र २४६ : निद्याय परित्यक्य ।

प्र. चूर्णि, पृ० २२६ । असंजमजीवितं परीषहोदयाद्वा मरणे ।

६. वृत्ति, पत्र २४६ : असंयमजीवितं दीर्घायुक्तं वा स्थावरजङ्गमजन्तुदण्डेन नाभिकाङ्क्षी स्या (क्षे) त् परीषहपराजितो वेदना-समुद्घात (समव) हतो वा तद्वेदनाम (भि) सहमानो जलानलसंपातापादितजन्तूपमर्देन नापि भरणाभिकाङ्की स्यात्।

७. चूणि, पृ० २२६ : बल्या—माया ।

वृत्ति, पत्र २४७ : वलयेन —मायारूपेण मोहनीयकर्मणा वा ।

# चउद्दसमं ग्रज्झयरां गंथो

# चौदहवां ग्रध्ययन ग्रन्थ

# आमुख

इस अध्ययन का नामकरण भी आदानपद के आधार पर 'ग्रन्थ' रखा गया है। वृत्तिकार ने नामकरण का आधार गुण-निष्पन्नता भी माना है। र

ग्रन्थ का अर्थ है — आत्मा को बांधने वाला तत्त्व । चूर्णिकार के अनुसार ग्रन्थ दो प्रकार का होता है — द्रव्यग्रन्थ और भाव-ग्रन्थ । द्रव्यग्रन्थ सावद्य होता है । भावग्रन्थ के दो प्रकार हैं —

प्रशस्तभावग्रन्थ-जान, दर्शन चारित्र।

अप्रशस्तभावग्रन्थ प्राणातिपात आदि तथा मिथ्यात्व आदि ।

ग्रन्थ का अर्थ आचारांग आदि आगम भी है। जो शिष्य उनको पढ़ता है, वह भी ग्रन्थ कहलाता है। शिष्य दो प्रकार के होते हैं—

- प्रविज्या शिष्य स्वयं गुरु द्वारा दीक्षित ।
- २. शिक्षा-शिष्य आचार्य आदि के पास शिक्षा ग्रहण करने वाला शिष्य ।

आचार्य भी दो प्रकार के होते हैं--- प्रवरण्या-आचार्य और शिक्षा-आचार्य (वाचनाचार्य) । शिक्षा-आचार्य दो प्रकार के होते हैं---

- शास्त्रपाठ की वाचना देने वाले ।
- २. अर्थ की वाचना देने वाले तथा सामाचारी का सम्यग् पालन कराने वाले ।

दोनों प्रकार के प्रन्थों—बाह्य और आभ्यन्तर की पूरी जानकारी आचार्य से ही प्राप्त हो सकती है । वे श्रुत-पारगामी होते हैं। उनकी शिक्षा के अनुसार शिष्य 'ग्रन्थ' (ग्रन्थियों) के स्वरूप को समक्तकर धन-धान्य आदि बाह्य ग्रन्थों तथा, मिथ्यात्व, अज्ञान आदि आभ्यन्तर ग्रन्थों (ग्रन्थियों) को क्षीण करने का प्रयत्न करे। मुनि ग्रन्थ विनिर्मुक्त होकर ही निर्म्रन्थ बन सकता है। निर्म्रन्थ ही मोक्ष का अधिकारी होता है।

जैसे रोगी चतुर वैद्य के निर्देश का पालन करता हुआ रोगमुक्त हो जाता है वैसे ही मुनि भी सावद्य ग्रन्थों को छोड़कर पाप-कर्म को दूर करने वाली औषधि-रूप प्रशस्त भावग्रन्थ— ज्ञान, दर्शन, चारित्र को स्वीकार करे। उसका कर्मरूपी रोग शान्त हो जाएगा।

प्रस्तुत अध्ययन में गुरुकुलवास की निष्पत्तियों का बहुत सुन्दर विदेचन है। सूत्रकार ने उदाहर**णों से उन्हें स्पष्ट** किया है । गुरुकुलवास का वाचक शब्द है— 'ब्रह्मचर्य'। ब्रह्मचर्य के तीन अर्थ हैं— चारित्र, नौ गुप्तियुक्त मैथुन-विरित और गुरुकुलवास । आचार, आचरण, संवर, संयम और ब्रह्मचर्य—ये एकार्थक हैं।

जो गुरुकुल (ब्रह्मचर्य) में वास करता है उसे ग्रन्थ का सम्यग्जान हो सकता है । गुरुकुलवास में ही सामाचारी और परंपराओं की जानकारी होती है। इनकी जानकारी के अभाव में मुित अपरिपक्ष्व रह जाता है। वह अपुष्टधर्मा मुित अहंकार से ग्रस्त होकर, आचार्य की अवज्ञा कर, एकलविहार आदि प्रतिमा के लिए सक्ष्म न होने पर भी उसे स्वीकार कर गण से अलग हो जाता है। वह उसी प्रकार नष्ट हो जाता है, जैसे पंखहीन पक्षी का बच्चा घोंसले से निकल कर उड़ने की चेष्टा करने पर दूसरे पक्षियों द्वारा मार दिया जाता है। इसलिए मुिन ग्रन्थ की शिक्षा के लिए गुरुकुलवास में रहे। यह प्रथम छह क्लोकों का प्रतिपाद्य है।

आये के छह श्लोकों (७-१२) में गुरुकुलवास में रहने वाले मुनि को अनुशासन सहन करने की क्षमता अर्जित करने का उपदेश है । अकेले के लिए कोई अनुशासन नहीं होता । संघ अनुशासन से ही चलता है । गुरुकुलवास में सभी का सहावस्थान होता

१. वृत्ति, पत्र २४७ : ... आदानपदाव् गुणनिव्यन्तस्वाच्च ग्रन्थ इति नाम ।

२. वृत्ति, पत्र २४८।

३. चूणि, पृ० २२८।

४. चूर्णि, पूर्व ४०३ ।

हैं। वहां एक दूसरे को सहने से ही प्रियसंत्रास हो सकता है। मुनि जन्म-पर्याय से छोटे-बड़े या दीक्षा-पर्याय से छोटे-बड़े, सहदीक्षित या अन्य किसी भी प्रकार से मुनि द्वारा अनुशासित किए जाने पर, अनुशासन को स्वीकार करे। अत्यन्त तुच्छ गृहस्थ भी यदि अनु-शासना करे तो उस पर भी क्रीध न करे, कठोर वचन न कहे। 'यह मेरे लिए श्रीयस्कर है, ऐसा सोचकर उसे स्वीकार करे।'

इसी प्रकार आगे के छह श्लोकों में ब्रह्मचर्य--गुरुकुलवास में रहने का फल बतलाया गया है। वह इस प्रकार है---

- 🕇. ज्ञानप्राप्ति और धर्म की सम्यग् अवगति ।
- २. संयम की परिपक्वता ।
- ३. मानसिक प्रद्वेष का विनयन ।
- ४. समाधि-प्राप्ति का अवबोध।
- ५. धर्म, समाधि और मार्ग का ज्ञान और आचरण की निपुणता।
- ६. चित्त की शांति और निरोध की प्रक्रिया का अवबोध।
- ७. अप्रमत्त साधना का अभ्यास ।
- प्रतिभा और विशारदता का विकास ।

अंतिम दस श्लोकों (१८-२७) में ग्रन्थी के कर्त्तव्यों का स्फुड़ निर्देश है। जो गुरुकुलवास में रहता है वह निपुण ग्रन्थी (भाव-ग्रन्थी) बन जाता है। उसे क्या कहना चाहिए और क्या नहीं कहना चाहिए, इसका स्पष्ट विवेक इन श्लोकों में प्रतिपादित है।

इन क्लोकों में भाषा-विवेक के निर्देश इस प्रकार प्राप्त हैं—
अर्थ को न छिपाए।
अप-सिद्धान्त का निरूपण न करे।
परिहास न करे।

प्रशस्ति वचन न कहे। असाधु वचन न कहे। स्व-प्रशंसान करे।

विभज्यवाद से बोले।

सत्यभाषा और व्यवहार भाषा का प्रयोग करे।

मंदमति श्रोता के लिए हेतु, दृष्टान्त आदि का प्रयोग करे।

कर्कश वचन न बोले।

किसी के वचनों का तिरस्कार न करे।

शीघ्र समाप्त होने वाली बात को न लंबाए।

संगत, अर्थपूर्ण और अस्खलित बात कहे।

आज्ञासिद्ध वचन का प्रयोग करे।

पाप का विवेक करने वाले वचन का संधान करे।

मर्यादा का अतिक्रमण कर न बोले।

सिद्धान्त की यथार्थ प्ररूपणा करे।

अपरिणत को रहस्य न बताए।

सूत्र और अर्थको अन्यथान करे।

वाद और श्रुत का सम्यक् प्रतिपादन करे।

सूत्रपाठ का शुद्ध उच्चारण करे।

प्रस्तुत अध्ययन में कुखेक शब्द विमर्शनीय हैं--

# आसिसावाद (श्लोक १६)

मुनि किसी पर संतुष्ट होकर आशीर्वाद देते हुए यह न कहें —स्वस्य रहो, भाग्यशाली हो, तुम्हारा घन बढे, तुम्हें पुत्रों की प्राप्ति हो, बादि-आदि ।

जैन मुनि भौतिक अभ्युत्थान का वाचक आशीर्वाद न दे ! वह आध्यात्मिक अभ्युदय के लिए आशीर्वाद या निर्देश दे । कुछ विद्वान् इसका अर्थ—अ-स्याद्वाद करते हैं, जो सही नहीं है ।

#### विभाजनायं (श्लोक २२)

बावीसर्वे श्लोक में 'विभाज्जवायं च वियागरेजजा' ऐसा निर्देश है। इसका अर्थ है— मृनि विभाज्यवाद के आधार पर वचन-प्रयोग करे।

चूर्णिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं- भजनीयवाद और अनेकान्तवाद । वृत्ति के अनुसार इसके तीन अर्थ हैं-

- १. पृथक्-पृथक् अर्थों का निर्णय करने वाला बाद।
- २. स्याद्वाद ।
- ३. अर्थों का सम्यग् विभाजन करने वाला वाद ।

बीद्ध साहित्य में विभज्यवाद की अनेक स्थलों पर चर्चा प्राप्त होती है। उसका स्वरूप-निर्णय भी वहां से होता है। बुद्ध ने स्वयं को विभज्यवाद का निरूपक कहा है।

विशेष विवरण के लिए देखें---टिप्पण संख्या ५१।

# चउद्दसमं भ्रजभयणं : चौदहवां भ्रध्ययन

गंथो : ग्रन्थ

#### भूल

#### संस्कृत छाया

#### हिन्दी अनुवाद

- १. गंथं विहाय इह सिक्समाणो उट्टाय सुबंमचेरं वसैज्जा। ओवायकारी विणयं सुसिक्खे ओ छेए से विष्पमादंण कुज्जा।।
- ग्रन्थं विहाय इह शिक्षमाणः, उत्थाय सुब्रह्मचर्यः वसेत्। अवपातकारी विनयं सुशिक्षेत्, यश्छेकः स विप्रमादं न कुर्यात्।।
- १. ग्रन्थ (परिग्रह) को छोड़ भावग्रन्थ (श्रुतज्ञान) को प्राप्त कर, जिन-भासन में शिक्षा प्राप्त करता हुआ प्रवृजित हो गुरुकुल-वास में रहे, निर्देश का पालन करे और विनय का अभ्यास करे। जो चतुर होता है वह प्रमाद नहीं करता।

- २. जहा दिया-पोतमपत्तजातं सावासगा पद्मितुं मण्णमाणं । तमचाइयं तरुणमपत्तजायं ढंकादि अव्वत्तगमं हरेज्जा ।।
- यथा द्विजपोतमपत्रजातं, स्वावासकात् प्लवितुं मन्यमानः । तमशक्तं तरुणमपत्रजातं, हवांक्षादिः अञ्यक्तगमं हरेत्।।
- २. जैसे पूरे पंख आए बिना पक्षी का बच्चा अपने घोंसले से उड़ना चाहता है, किन्तु वह उड़ नहीं सकता। उड़ने में असमर्थं उस पंखहीन बच्चे को कौए आदि उठाकर ले जाते हैं।

- ३. एवं तु सिक्खे वि अपुट्टधम्मे णिस्सारं वृसिमं मण्णमाणो । वियस्स छावं व अपत्तजातं हरिसु णं पावधम्मा अणेगे ।।
- एवं तु शैक्षोऽपि अपुष्टधर्मा, निस्सारं वृषिमन्तं मन्यमानः। द्विजस्य शाविमव अपत्रजातं, अहार्षुः पापधर्माणः अनेके।।
- इसी प्रकार अपुष्ट-धर्म वाला शैक्ष (नव-दीक्षित) चारित्र को निस्सार मानकर (गुष्कुल-बास से) निकलना चाहता है। उसे अनेक पाप-धर्म वाले वेसे ही हर लेते हैं जैसे पंखहीन पक्षी के बच्चे को कौए आदि।

- ४. ओसाणमिच्छे मणुए समाहि अणोसिते णंतकरे ति णच्चा । ओभासमाणे दवियस्स वित्तं ण णिक्कसे बहिया आसुपण्णो ॥
- अवसानिमच्छेद् मनुजः समाधि, अनुषितो नान्तकरः इति ज्ञात्वा । अवभाषमाणः द्रव्यस्य वित्तं, न निष्कसेत् बहिराशुप्रज्ञः॥
- ४. जो गुरुकुल-वास में " नहीं रहता वह साधु " (असमाधि या संसार का) अन्त नहीं कर सकता—यह जानकर " शिष्य गुरुकुलवास में आजीवन रहने और समाधि प्राप्त करने की इच्छा करे। गुरु साधु के " वित्त (या वृत्त) पर " अनुशासन करता है", इसलिए आशुप्रज्ञ शिष्य" गुरुकुलवास से बाहर न निकले।

- ४. चे ठाणओ या सयणासणे या परक्कमे यावि सुसाहुजुत्ते । समितोसु गुत्तीसु य आयपण्णे वियागरेते य पुढो वएङजा ॥
- यः स्थानतश्च शयनासनयोश्च, पराक्रमे चापि सुसाधुयुक्तः । समितिषु गुप्तिषु च आत्मप्रज्ञः, व्याकुर्वश्च पृथग् वदेत्।।
- १. स्थान, शयन, आसन और प्रत्येक चेष्टा में जो सु-साधुओं से युक्त तथा सिम-तियों और गुष्तियों में आत्मप्रक्ष होता है वह (दूसरों को) कहता है तो बहुत अच्छे ढंग से कह सकता है।

६. सद्दाणि सोच्चा अदु मेरवाणि अणासवे तेसु परिव्वएज्जा। णिद्दं च भिक्खूण पमाय कुज्जा कहं कहं वी वितिगिच्छ तिण्णे। शब्दान् श्रुत्वा अथ भैरवान्, अनाश्रवः तेषु परिव्रजेत् । निद्रां च भिक्षुः न प्रमादं कुर्यात्, कथं कथं अपि विचिकित्सां तीर्णः।।

७. डहरेण बुड्ढेण ऽणुसासिते तु
रातिणिएणाऽवि समन्वएणं ।
सम्मं तयं यिरतो णाभिगन्छे
णिज्जंतए वावि अपारए से।।

दहरेण वृद्धेन अनुशासितस्तु, रात्निकेनापि समन्नतेन । सम्यक् तकं स्थिरतः नाभिगच्छेद्, नीयमानो वापि अपारगः सः॥

द्र. विउद्वितेणं समयाणुसिट्ठे डहरेण बुद्धेण ऽणुसासिते तु । अब्भृद्विताए घडदासिए वा अगारिणं वा समयाणुसिट्ठे ।। व्युत्थितेन समयानुशिष्टः, दहरेण वृद्धेन अनुशासितस्तु । अम्युत्थितया घटदास्या वा, अगारिणा वा समयानुशिष्टः ।।

ह. ण तेसु कुल्के ण य पब्वहेल्ला ण यावि किची फरसं वदेल्ला। तहा करिस्सं ति पडिस्सुणेल्ला सेयं खु मेयं ण पमाव कुल्ला।। न तेषु कुध्येत् न च प्रव्यथयेत्, न चापि किञ्चित् परुषं वदेत् । तथा करिष्यामि इति प्रतिशृणयात्, श्रेयः खलु ममैतद् न प्रमादं कुर्यात्।।

१०.वर्णसि मूढस्स जहा अमूढा मन्गाणुसासंति हितं पयाणं । तेणा वि मज्भं इणमेव सेयं जं मे बुधा सम्मऽणुसासयंति ।। वने मूढस्य यथा अमूढाः, मागमनुशासति हितं प्रजानाम् । तेनापि मम इदमेव श्रेयः, यद् मे बुधाः सम्यग् अनुशासति ।।

११.अह तेण मूढेण अमूढगस्स कायव्व पूपा सिवसेसजुता। एतोवमं तत्थ उदाहु वीरे अणुगम्म अत्यं उवणेइ सम्मं।। बथ तेन मूढेन अमूढकस्य, कर्त्तंच्या पूजा सविशेषयुक्ता। एतां उपमां तत्र उदाह वीरः, अनुगम्य अर्थं उपनयति सम्यक्।। ग्र० १४ : ग्रन्थ : श्लोक ६-११

६. मुनि प्रशंसा या कठोर मब्दों को सुन-कर<sup>३१</sup> उनके प्रति मध्यस्थ<sup>३२</sup> रहता हुआ परिव्रजन करे। भिक्षु निद्रा-प्रमाद<sup>३१</sup> न करे। 'कैसे होगा ?' 'कैसे होगा ?'—-<sup>३४</sup> इस प्रकार की विचि-कित्सा को<sup>३५</sup> तर आए।

७. (जन्म-पर्याय से) छोटे-बड़े तथा (दीक्षा-पर्याय से) छोटे-बड़े रह, रात्निक रेण्या सह-दीक्षित के द्वारा रेण्य अनुशासित होने पर जो उस अनुशासन को भली भांति स्थिर रूप में (भूल को पुन: न दोह-राने की दृष्टि से) स्वीकार नहीं करता वह संसार के पार ले जाया जाता हुआ भी उसका पार नहीं पा सकता । रेण्या

किसी शिथिलाचारी व्यक्ति के द्वारा समय (धार्मिक सिद्धांत) के अनुसार<sup>11</sup>, किसी छोटे या बड़े के द्वारा, किसी पतित घटदासी के द्वारा<sup>17</sup> अथवा किसी गृहस्थ के द्वारा समय (सामाजिक सिद्धांत) के अनुसार अनुशासित होने पर<sup>18 क</sup>—

१. उन (अनुशासन करने वालों) पर क्रोध न करे<sup>१९</sup>, उन्हें चोट न पहुंचाए<sup>१९</sup>, कठोर वचन न कहे, 'अब मैं वैसा करूंगा', 'यह मेरे लिए श्रोय है'<sup>१९</sup>—ऐसा स्वी-कार कर फिर प्रमाद न करे।

१०. जैसे वन में दिग्मूढ व्यक्ति की अमूढ व्यक्ति "सर्व-हितकर मार्ग दिखलाते हैं "अौर वह दिग्मूढ व्यक्ति (सोचता है) जो अमूढ पुरुष मुझे सही मार्ग बता रहे हैं ", वही मेरे लिए श्रेय है।

११. (गन्तव्य-स्थल प्राप्त होने पर) उस दिग्मूढ व्यक्ति के द्वारा अमूढ (पथ-दर्शक) पुरुष की कुछ विशेषता सहित पूजा करणीय होती है। महावीर ने " इस प्रसंग में यह उपमा कही है। इसके अर्थ को समक्षकर मुनि इसका भली-मांति उपनय करता है— अपने पर घटित करता है। " "

म्र**० १४: ग्रन्थ: इलोक** १०-१७

- १२.णेता जहा अंधकारंसि राओ
  मग्गं ण जाणाति अपस्समाणे ।
  से सुरियस्सा अब्भुग्गमेणं
  मग्गं विद्याणाति पगासितंसि ॥
- नेता यथा अन्धकारे रात्रौ,
  मार्गं न जानाति अपश्यन्।
  स सूर्यस्य अम्युद्गमने,
  मार्गं विजानाति प्रकाशिते।।
- १२. जैसे नेता (चलने वाला) रात के अंध-कार में नहीं देखता हुआ मार्ग को नहीं जानता<sup>४३</sup>, वह सूर्य के उगने पर प्रकाश में मार्ग को जान लेता हैं—

- १३.एवं तु सेहे वि अपुट्टायम्मे धम्मं ण जाणाति अबुज्भमाणे । से कोविए जिणवयणेण पच्छा सूरोदए पासइ चक्खुणेव ॥
- एवं तु सेधोऽपि अपुष्टधर्मा, धर्मं न जानाति अबुध्यमानः । स कोविदः जिनवचनेन पश्चात्, सूरोदये पश्यति चक्षषेव ॥
- १३. इसी प्रकार अपुष्ट-धर्म वाला<sup>४४</sup> शैक्ष, अज्ञानी होने के कारण, धर्म को<sup>४५</sup> नहीं जानता । वह जिन-प्रवचन के द्वारा ज्ञानी<sup>४६</sup> होकर धर्म को जान लेता है, जैसे नेता सूरज के उगने पर चक्षु के द्वारा मार्ग को देख लेता है।

- १४. उड्ढं अहे यं तिरियं दिसासु
  तसाय जे थावर जे य पाणा ।
  सया जए तेसु परिव्वएज्जा
  मण्ययोसं अविकष्पमाणे ।।
- ऊध्वं अधश्च तिर्यम् दिशासु, त्रसाश्च ये स्थावराः ये च प्राणाः । सदा यतः तेषु परिव्रजेत्, मनःप्रदोषं अविकल्पमानः ।।
- १४. ऊंची, नीची और तिरछी दिशाओं में जो त्रस और स्थावर प्राणी हैं उनके प्रति सदा संयम करता हुआ परिव्रजन करे, मानसिक प्रदेष का विकल्प न करे। \*

- १४.कालेण पुच्छे समियं पयासु आइवसमाणो दवियस्स वित्तं । तं सोयकारी य पुढो पवेसे संखाइमं केवलियं समाहि ॥
- कालेन पृच्छेत् सम्यक् प्रजासु, आचक्षाणं द्रव्यस्य वित्तम् । तं श्रोतःकारो च पृथक् प्रवेशयेत्, संख्याय इमं कैवलिकं समाधिम् ।।
- १५. प्रजा के बीच में मुनि के वित्त (ज्ञान आदि) की व्याख्या करने वाले आचार्य से, समय पर विनयावनत हो प्रें पूर्ण समाधि के विषय में पूछे, उसे ग्रहण करें अौर इस पूर्ण या केवली-सबंधी समाधि को जानकर उसे विस्तार से अपने हृदय में स्थापित करे। प्रें

- १६.अस्सि सुठिज्जा तिविहेण तायी
  एएसु या संति णिरोधमाहु।
  ते एवमक्खंति तिस्रोगवंसी
  ण भुजजमेतं ति पमायसंगं॥
- अस्मिन् सुस्थित्य त्रिविघेन तादृग्, एतेषु च श्रान्ति निरोधमाहुः । ते एवमाख्यान्ति त्रिलोकदिशनः न भूगः एतं एति प्रमादसंगम्।।
- १६. वैसा मुनि धर्म, समाधि और मार्ग की आराधनापूर्वक गुरुकुल-वास में सम्यग्-स्थित होकर, इन (धर्म, समाधि और मार्ग) में प्रवृत्त होता है, उससे (चित्त की) आमित और निरोध से होता है। विलोकदर्शी तीर्थंकर पे ऐसा कहते हैं कि वैसा मुनि फिर प्रमाद में लिप्त नहीं होता।

- १७.णिसम्म से भिक्खु समीहमट्ठं पडिभाणवं होति विसारदे य । आदाणमही वोदाण-मोणं उवेच्च सुद्धेण उवेद्द मोक्सं ॥
- तिशम्य स भिक्षुः समीक्ष्य अर्थं, प्रतिभानवान् भवति विशारदश्च । आदानार्थी व्यवदान-मौनं, उपेत्य शुद्धेन उपैति मोक्षम्।।
- १७. वह भिक्षु अर्थ को सुन, उसकी समीक्षा कर, प्रतिभावान् अरेर विशारद के हो जाता है। वह आदान (ज्ञान आदि) का अर्थी बना हुआ , तपस्या और संयम को प्राप्त कर शुद्ध (धर्म, समाधि और मार्ग) के द्वारा मोक्ष को प्राप्त होता है।

- १८.संखाए धम्मं च वियागरंति बुद्धा हु ते अंतकरा भवंति । ते पारगा दोण्ह विमोयणाए संसोधियं पण्हमुदाहरंति ॥
- संख्याय धर्मं च व्याकुर्वेन्ति, बुद्धाः खल् ते अन्तकरा भवन्ति । ते पारगाः द्वयोविमोचनाय, संशोधितं प्रश्नमुदाहरन्ति ॥
- १६.णो छादए णो वि य लूसएज्जा माणं ण सेवेज्ज पगासणं च । ण यावि पण्णे परिहास कुज्जा ण याऽऽसिसावाद वियागरेज्जा ।।
- नो छादयेद् नो अपि च लूषयेत्, मानं न सेवेत प्रकाशनं च । न चापि प्राज्ञः परिहासं कुर्यात्, न च आशीर्वादं व्याकुर्यात्॥
- २०.भूयाभिसंकाए दुगुंछमाणे ण णिञ्वहे मंतपर्ण गोयं। ण किंचिमिच्छे मणुए पयासुं असाहुधम्माणि ण संवएन्जा।।
- भूताभिशंकया जुगुष्समानः, न निर्वहेद् मंत्रपदेन गोत्रम् । न किञ्चिद् इच्छेद् मनुजः प्रजासु, असाधुधर्मान् न संवदेत्॥
- २१.हासं पि णो संधए पावधम्मे ओए तहियं फरुसं वियाणे। णो तुच्छए णो य विकत्थएज्जा अणाइले या अकसाइ भिक्खा।
- हासमिप नो संधत्ते पापधर्मे, ओजा तथ्यं परुषं विजानोयात्। नो तुच्छयेद् नोच विकत्थयेत्, अनाविलश्च अकषायी भिक्षः॥
- २२.संकेज्ज या ऽसंकितभाव भिवस् विभज्जवायं च वियागरेज्जा । भासादुगं धम्मसमुद्वितेहि वियागरेज्जा समयाऽासुपण्णे ॥
- शंकेत च अशंकितभावो भिक्षुः, विभज्यवादं च व्याकुर्यात्। भाषाद्विकं धर्मसमुस्थितैः, व्याकुर्यात् समया आशुप्रज्ञः॥
- २३.मणुगच्छमाणे वितहं ऽभिजाणे तहा तहा साहु अकक्कसेणं। ण कत्थई भास विहिसएज्जा णिरुद्धगं वावि ण दीहएज्जा।।
- अनुगच्छन् वितथमभिजानाति, तथा तथा साधु अकर्कशेन । न कुत्रचिद् भाषां विहिन्स्यात्, निरुद्धकं वापि न दीघंयेत ।।

- १८. जो आचार्य ११ (क्षेत्र, काल, पुरुष और सामर्थ्य को) जानकर १२ धर्म का प्रति-पादन करते हैं वे (शिष्यों के संदेहों का) अन्त करने वाले होते हैं। १९ वे श्रुत के पारगामी आचार्य ४ अपने और शिष्य के (संदेह-) विमोचन के लिए संशोधित प्रश्न की व्याख्या करते हैं। १९
- १६. प्रज्ञावान् न अर्थं को छिपाए<sup>६६</sup>, न अप-सिद्धान्त का निरूपण करे<sup>६७</sup>, न अभिमान करे, न अपना ख्यापन करे<sup>६८</sup>, (सही न समभने वाले का) परिहास<sup>६९</sup> न करे और (तुष्ट होकर) आशीर्वचन (प्रशस्ति-वचन)<sup>98</sup> न कहे।
- २०. जीव-वध की आशंका से जुगुप्सा करता हुआ मंत्र-पद के द्वारा" समम जीवन का" निर्वाह " न करे। प्रजा मे प्रवचन करता हुआ वह प्रवचनकार कुछ भी (यश, कीति आदि की) इच्छा न करे और असाधु-धर्मों का" सवाद न करे।
- २१. निर्मल " और प्रशान्त भिक्षु पाय-धर्म (असाधु-धर्म) की स्थापना करने वालों का परिहास न करे।" तटस्थ रहे।"" सत्य कठोर होता है, इसे जाने।" न अपनी पुच्छता प्रदक्षित करे" और न अपनी प्रशंसा करे।
- २२. भिक्षु किसी पदार्थ के प्रति अशंकित हो, फिर भी सत्य के प्रति विनम्न होकर प्रतिपादन में विभज्यवाद (भजनीयवाद या स्याद्वाद) का प्रयोग करे। आशुप्रज्ञ मुनि धर्म के लिए समुत्थित पुरुषों के साथ विहास करता हुआ दो भाषाओं (सत्य भाषा और व्यवहार भाषा) का समतापूर्वक प्रयोग करे।
- २३. (बक्ता के बचन को) कोई श्रोता यथार्थ रूप में जान लेता है और कोई उसे यथार्थ रूप में नहीं जान पाता। '' उस (मंदमति) को वैसे-वैसे (हेतु, दृष्टांत आदि के द्वारा) भली-भांति समकाए, किन्तु कर्कश वचन का प्रयोग न करे। '' कहीं भी उसकी भाषा की हिंसा (तिरस्कार) न करे। '' शीद्य समाप्त होने वाली बात को न लंबाए। ''

# सूयगडो १

२४.समालवेज्जा पडिपुण्णभासी णिसामिया समियाअहुदंसी । माणाए सिद्धं वयणं भिजुंजे अभिसंधए पावविवेग भिक्तु ॥ समालपेत् प्रतिपूर्णभाषी, निशम्य सम्यग् अर्थदर्शी । आज्ञया सिद्धं वचनं अभियुञ्जीत, अभिसंघत्ते पापविवेकं भिक्षुः ॥

४६३

**अ० १४:** ग्रन्थ: श्लोक २४-२७

२४. आचार्य के पास सुनकर भलीभांति अर्थ को देखने वाला भिक्षु संगत बात कहे, अर्थपूर्ण और अस्खलित वचन बोले, अश्वीपूर्ण और अस्खलित वचन बोले, अश्वीपूर्ण को विवेक करने वाले वचन का संधान करे। भ

२५. यथोक्त वचन को "सम्यक् प्रकार से सीखे, उसे क्रियान्वित करे और मर्यादा का अतिकमण कर न बोले।" वह दृष्टिमान् भिक्षु दृष्टि को खंडित या दृष्टिन करे।" ऐसा भिक्षु ही उस कैवलिक समाधि को "कहने की विधि जान सकता है।

२६. सिद्धांत को यथार्थं रूप में प्रस्तुत करे, रू (अपरिणत को) रहस्य न बताए, रें सूत्र और अर्थं को अन्यथा न करे। रें के शास्ता की भक्ति रें और परम्परा के अनुसार रें वाद (सिद्धान्त) और श्रुत का सम्यक् प्रतिपादन करे। रें ने

२७. जो सूत्र का शुद्ध उच्चारण करता है, '\* तपस्वी है, '\* धर्म को विविध दृष्टिकोणों से प्राप्त करता है, '\* जिसका वचन लोकमान्य होता है, '\* जो कुशल '\* (आत्मज्ञ) है और व्यक्त (परिणत) है, वह (ग्रन्थी या शास्त्रज्ञ भिक्ष) उस कैवलिक समाधिका प्रति-पादन कर सकता है।

—ऐसा**र्में** कहता हूं ।

२५.अहाबुइयाइं सुसिक्खएज्जा जएज्ज या णाइवेलं वएज्जा । से दिट्टिमं दिट्टिण लूसएज्जा से जाणइ भासिउं तं समाहि ।। यथोक्तानि सुशिक्षेत,
यतेत च नातिवेलं वदेत्।
स दृष्टिमान् दृष्टि न लूषयेत्,
स जानाति भाषित्ं संसमाधिम्।।

२६.अल्सए णो पच्छण्णभासी णो सुत्तमत्थं च करेज्ज अण्णं । सत्थारभत्तो अणुवीचि वायं सुयं च सम्मं पडिवादएज्जा ॥ अलूषकः नो प्रच्छन्नभाषी, नो सूत्रमर्थं च कुर्याद् अन्यम् । शास्तृभक्तिः अनुवीचि वादं, श्रुतं च सम्यक् प्रतिपादयेत्।।

२७.से सुद्धसुत्ते उवहाणवं च धम्मं च जे विदति तत्य तत्य । आएज्जवक्के कुसले वियत्ते से अरिहइ मासिउं तं समाहि ॥ स गुद्धसूत्रः उपधानवांश्च, धर्मं च यो विन्दति तत्र तत्र । आदेयवाक्यः कुशलः व्यक्तः, स अहंति भाषितुं तं समाधिम् ॥

—ति वेमि 🛭

-इति ब्रवीमि ॥

#### टिप्पण : ग्रध्ययन १४

#### क्लोक १:

#### १. ग्रन्थ (परिग्रह) को (गंथं)

ग्रन्थ का अर्थ है-अात्मा को बांधने वाला तत्त्व ।

चूर्णिकार के अनुसार ग्रंथ के दो प्रकार हैं— द्रव्य-ग्रन्थ और भाव-ग्रन्थ। द्रव्य-ग्रन्थ सावद्य होता है। भाव ग्रन्थ के दो प्रकार हैं—

प्रशस्तभावग्रन्थ--- ज्ञान, दर्शन और चारित्र ।

अप्रशस्तभावग्रन्थ-- प्राणातिपात आदि तथा मिथ्यात्व आदि ।

# २. प्रव्रजित हो गुरुक्कुलवास में रहे (उट्ठाय सुबंभचेरं)

उत्थाय का अर्थ है-सम्यग् अनुष्ठान को स्वीकार करने के लिए उठकर अर्थात् प्रव्रजित होकर।

सुब्रह्मचर्य के तीन अर्थ हैं--

- १. सुचारित्र ।
- २. नौ गुप्तियुक्त मैथुन-विरति ।
- ३. गुरुकुलवास ।

सूत्रकृतांग २।४।१ में 'बंभचेरं' की व्याख्या में चूर्णिकार ने आचार, आचरण, संवर, संयम और ब्रह्मचर्य की एकार्थक माना है।

# ३. विनय का (विणयं)

विनय के अनेक अर्थ हैं---

- रे. भाषा का शुद्ध प्रयोग ।
- २. आचार।"
- ३. विनय ।

यहां विनय का अर्थ है---आचार। शिष्य गुरु के प्रत्येक वचन को सम्यक् रूप से ग्रहण करे और उससे भावित होकर उसको

- १. वृत्ति, पत्र २४६ : ग्रन्थते आत्मा येन स ग्रन्थ: ।
- २. चूर्णि, पृ० २२७,२२८ ।
- ३. चूर्णि, पृ० २२८ : उस्थायेति प्रवस्य ।
- ४. (क) चूर्णि, पृ० २२द : सोमणं बंमचेरं वसेज्जा सुचारित्रमित्यर्थः, गुन्तिपरिसुद्धं वा मैथुनं बंमचेरं बुच्चिति, गुरुपादमूले जावज्जीवाएँ जाव सन्भुक्जतिवहारं ण पडिवज्जिति ताव वसे ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र २४८।
- प्र. सूथगडो २।४।१, चूणि, पृ० ४०३ : आचारोत्ति वाऽऽचरणंति वा संवरोत्ति वा संजमोत्ति वा वंभचेरंति वा एगट्टां ।
- ६. (क) दसबेआलियं, ७११, जिनदासचूणि पृ० २४४ : जं मासमाणो घम्मं णातिककमइ, एसो विणयो भण्णइ ।
  - (स) वही, हारिभद्रीया वृत्ति, पत्र २१३ : विनयं शुद्धप्रयोगम् ।
- ७. दसवेआलियं, ६।२।१ : धम्मस्स विणको मूलं ।

ग्रघ्ययन १४ : टिप्पण ४-६

कार्य रूप में परिणत करे।

'विनय' शब्द के विविध अर्थों के लिए देखें—-१. दसवेआलियं---७।१ टिप्पण, पृष्ठ ३४६ । ६।१।१, टिप्पण, पृष्ठ ४२५, ४३० ।

### ४. (जे छेए ....)

संयम का पालन करता हुआ निपुण मुनि संयम या आचार्य के उपदेश में किसी भी प्रकार के प्रमाद का सेवन न करे। प्रमाद का अर्थ है—संयम में अनुद्यम । विप्रमाद का अर्थ है—जैसा कहना वैसा करना। वही मुनि निपुण होता है जो जैसा कहता है वैसा ही करता है।

जैसे रोगी चतुर वैद्य के निर्देश का पालन करता हुआ रोगमुक्त होकर शांति और श्लाघा को प्राप्त करता है, वैसे ही साधु भी सावद्य ग्रम्थों को छोड़कर पायकर्म को दूर करने वाली औषधि रूप प्रशस्तभावग्रस्थ या आचार्य-वचनों को स्वीकार कर कर्मरूपी रोग को शान्त करता है। इससे दूसरे साधुओं में उसकी प्रशंसा भी होती है और अशेष कर्मक्षय भी होता है।

#### श्लोक २:

#### प्र. हंक आदि (हंकादि)

देखें--१।६२ का १२० वां टिप्पण।

### ६. (ढंकादि "हरेज्जा)

उस पंख़हीन शिशु को ढंक आदि उठाकर ले जाते हैं। चूर्णिकार ने आदि शब्द से निम्न सूचनाएं दी हैं—चींटियां उसे खा ढालती हैं, दूसरे पक्षी उसे मार डालते हैं, बच्चे उसे डराते हैं अथवा कीआ उसे उठाकर ले जाता है।

इस फ्लोक का प्रतिपाद्य यह है कि जो मुनि एकलिवहार प्रतिमा की साधना के लिए योग्य नहीं होता, गच्छ में कोई भी मुनि उसे एकलिवहार प्रतिमा स्त्रीकार नहीं करवाता क्योंकि वह अभी तक उतने शास्त्रों को नहीं पढ़ पाया है जितने शास्त्र उसको पढ़ने चाहिए थे, तब वह आचार्य के उपदेश के बिना भी स्वच्छन्दता से गच्छ से बहिगंमन कर एकलिवहारी बन जाता है, तब वह अनेक दोषों का आसेवन करने वाला होता है। वह उसी प्रकार नष्ट हो जाता है जैसे पंखहीन पक्षी का बच्चा घोंसले से निकल कर उड़ने की वेष्टा करने पर दूसरों द्वारा मार दिया जाता है।

- १. वृत्ति, पत्र २४८ : विनीयते —अपनीयते कर्न येन स विनयस्तं सुष्ठु शिक्षेद् —विदध्यात् ग्रहणसेवनाभ्यां विनयं सम्यक् परिपालये-दिति ।
- २. (क) चूर्णि, पृ० २२६: यश्छेकः स विप्रमादं प्रमादो नाम अनुद्यमः, (विप्रमादः) यथोक्तकरणम्, यथाऽऽतुरः सम्यग्वैद्योपपातकारी शांति लभते एवं साधुरिप सावद्यप्रत्यपरिहारी पापकर्मभेषजस्थानीयेन प्रशस्तभावप्रत्थेन कर्मामयशांति लभते ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र २४८: 'छेको'—निपुणः स संयमानुष्ठाने सवाचार्योपदेशे वा विविधं प्रमादं न कुर्याद्, यथा हि आतुरः सम्यग्वैद्योप-वेशं कुर्वन् श्लाधां लमते, रोगोपशमं च, एवं साधुरपि सावद्यप्रस्थपरिहारी पापकर्मभेवजस्थानभूतान्याचार्य-वचनानि विदधदपरसाधुश्यः साधुकारमशेषकर्मक्षयं चावाप्नोतीति ।
- ३. चूर्णि, पृ० २२८ : ढङ्क पंखी, ढङ्क आदियेषां ते भवति ढंकादिणो अन्यतराः, अध्यक्तगम इति अपर्याप्तः, हरेण्ज वा विवीलिकाओ व णं खाएण्जा, मारेण्ज वा णं चेडरूवाणि धाडेण्ज वा अपि कानेनापि ह्रियते ।
- ४. (क) चूर्णि, पृ० २२६ : जो पुण एगल्लविहारपडिमाएअप्पञ्जत्तो, गच्छम्मि केघि पुरिसे अविदिणि (१०णे) णिगच्छंति अवितीर्णश्रुत-महोदधी, यहा नासौ तीर्थंकराविभिविधत्तः तस्य दुज्जादादी दोसा भवंति ।
  - (स) बृत्ति, पत्र २४६ : यः पुनराचार्योपवेशमन्तरेण स्वच्छान्दतया गच्छान्निर्गत्य एकाकिविहारितां प्रतिपद्यते, स च बहुदोषमाग् भवति
    .....क्यायादयेयुरिति ।

अध्ययन : १४ टिप्पण ७-११

### इलोक ३:

# ७. अपुष्ट धर्म वाला (अपुट्टधम्मे)

चूर्णिकार ने इसको 'अस्पृष्टधर्मा' मानकर इसका अर्थ -अगीतार्थ किया है।'

वृत्तिकार ने अपुष्टधर्मा का अर्थ — सूत्र और अर्थ से अनिष्पन्न — अगीतार्थं तथा ऐसा व्यक्ति जिसमें धर्म का परमार्थ सम्यक् रूप से परिणत नहीं हुआ है — किया है। इसी अध्ययन के तेरहवें क्लोक में भी इस शब्द का यही अर्थ किया है।

# ८. चारित्र को (वृक्षिमं)

चूर्णिकार ने इसका अर्थ चारित्र किया है। वृक्तिकार ने इसका मुख्य अर्थ 'वश्य' और वैकल्पिक अर्थ चारित्र माना है। देखें — सूयगड़ो =।२० में 'वृक्षीमओ' का टिप्पण ।

# ह. पाप धर्म वाले (पावधम्मा)

जो व्यक्ति मिध्यादृष्टि वाले और अविरत हैं, दे पाप धर्म वाले होते हैं। चूर्णिकार ने ३६३ प्रावादुकों को इसके अन्तर्गत माना है।

बृत्तिकार के अनुसार सभी कुर्तीियक मिध्यात्व, अविरित्त, प्रमाद और कथाय से कलुषित होते हैं। वे सभी पापधर्मा कह-लाते हैं।

# १०. हर लेते हैं (हरिसु)

पालण्डी व्यक्ति अगीतार्थं मुनि के पास आकर उसको पयच्युत करने के लिए कहते हैं—'देखो, तुम्हारे जैन दर्शन में अग्नि-प्रज्वालन, विवापहार, चोटी कटाना आदि के विषय में कोई विश्वास नहीं है। अणिमा, लिएमा आदि आठ प्रकार की ऋदियां भी नहीं हैं। तुम्हारा मत न राजा बादि विशिष्ट पुरुषों के द्वारा आश्रित ही है। तुम्हारे आगमों में जो अहिंसा का विधान है वह दु:साध्य है, क्योंकि समूचा लोक जीवों से आकुल है, व्याप्त है। तुम्हारे मत में स्नान आदि का विधान भी नहीं है। उसमें शौच के लिए कोई स्थान नहीं है।

स्वजन, बन्धु-बान्धव आकर उस अगीतार्थ मुनि को कहते हैं— 'आयुष्मन् ! तुम ही हमारे आधार हो, तुम्हारे बिना हमारा पोषण करने बाजा दूसरा कोई नहीं है । तुम ही हमारे सर्वस्व हो । तुम्हारे बिना सारा संसार सूना है ।'

इसी प्रकार स्त्रियां आकर उसे भोग का निमन्त्रण देती हैं और विविध प्रकार से उसे संयमच्युत करने का प्रयत्न करती हैं।

#### श्लोक ४:

### ११. गुरुकुलवास में (ओसाणं)

चूर्णिकार ने 'अवसान' के दो अर्थे किए हैं —जीवनपर्यन्त अथवा गुरुकुलवास । वृत्तिकार ने इसका अर्थ गुरुकुलवास

- १. चूर्णि पृ० २२६ : न स्पृष्टो येन धर्मः स भवति अपुद्वधम्मे, अगीतार्थं इत्यर्थः ।
- २ (क) बृत्ति, पत्र २४६ : सूत्रयानिव्यन्नमगीतार्थम् 'अपुब्दधर्माणं'--सम्यगपरिणतधर्मपरमार्थम् ।
  - (ख) सूबगडो १४।१३, वृत्ति पत्र २५३ : अपुद्रधम्मे ....सूत्रार्थानिब्यन्तः अपुद्यः-अपुद्धः सम्यगपरिज्ञातः ।
- ३ चूर्णि, पू० २२८ : बुसिमं णाम चारित्रं ।
- ४. वृत्ति, पत्र २४६ : .....वश्यम् ....यदि वा 'बुसिम' ति चारित्रम् ।
- ५ चूरिंग, पृ० २१८ : पापो येवां धर्मः--मिन्यादर्शनं अविरितश्च ते पापधर्माः मिक्षुकादीनि तिष्णि तिसद्वाणि पावादियसताणि ।
- ६. वृत्ति, पत्र २४६: पापधर्मामो मिथ्यात्वाविरतिप्रमादक्षवायकलुधितान्तरात्मानः कृतीियकाः ।
- ७. वृत्ति, पत्र २४६।
- म पूर्णि पृ० २२६ : ओसाणमित्यवसानं जीवितावसानमित्यर्थः, अथवा ओसाणमिति स्थानमेव गुरुपादमूले । उक्तं हि—आसवपवमोसाणं मल्लिस्स मणोरमे चेव ।

किया है।<sup>\*</sup>

आचार्य के निकट रहना गुरुकुलवास है। जो मुनि अन्यत्र रहता हुआ भी गुरु के निर्देशों का पालन करता है वह भी गुरुकुल-वासी माना जाता है। जो गुरु के अत्यन्त निकट रहकर भी उनके निर्देशों का पालन नहीं करता, व गुरु के निकट नहीं है, दूर है। वह गुरुकुलवास में नहीं है। गुरु के कालगत हो जाने पर वह किसी अन्य गीतार्थ के पास चला जाए।

#### १२. साधु (मणुए)

यहां मनुज शब्द साधु के अर्थ में प्रयुक्त है। ै

चूणिकार का अभिमत है कि जब तक मनुष्यत्व (मनुज-पर्याय) हो तब तक मुनि गुरुकुलवास में रहे। रैं

बुत्तिकार का मानना है कि वही बास्तव में भनुष्य हैं जो अभी प्रतिज्ञा का यथार्थ निर्वाह करता है। प्रतिज्ञा का यथार्थ निर्वाह गुरु के निकट रहकर समाधि का पालन करने वाला ही कर सकता है।

### १३. (अणोसिते णंतकरे ति णच्या)

'अणोसिते' का संस्कृत रूप है -अनुषितः । इसका अर्थ है - जो गुरुकुलवास में नहीं रहता, जो अव्यवस्थित है, स्वच्छन्दा-चारी है।

जो मुनि गुरुकुलवास में नहीं रहता वह भव-संसार का अन्त नहीं कर सकता।

वृत्तिकार के अनुसार जो स्वच्छन्दिवहारी होता है, वह समाधि या यथाप्रतिज्ञात कार्य का पार पाने वाला नहीं होता।"

चूर्णिकार तथा वृत्तिकार ने यहां 'वालुंक वैद्य' के दृष्टान्त की सूचना दी है। वह इस प्रकार है ---

राजघराने में एक वैद्य था। वह मर गया। राजा ने लोगों से पूछा—क्या उसके कोई पुत्र था या नहीं। लोगों ने कहा—एक पुत्र है, परन्तु वह अशिक्षित है। राजा ने उसे बुलाकर कहा—जाओ, विद्या का अध्ययन करो। राजा की आज्ञा पाकर वह अन्यत्र गया और एक वैद्य के पास विद्या-अध्ययन करने लगा। एक बार एक व्यक्ति अपनी बकरी लेकर वैद्य के पास आया। उसके गले में कुछ कंस गया था। गला सूज गया। वैद्य ने पूछा—यह कहां चर रही थी? उसने कहा—अमुक स्थान पर। वैद्य ने जान लिया कि इसके गले में 'ककड़ी' कंस गई है। वैद्य ने बकरी के गले पर एक कपड़ा बाधा और जोर से मरोड़ा, ककड़ी टूट गई वह गले से बाहर आकर गिर पड़ी। बकरी स्वस्थ हो गई।

उस वैद्यपुत्र विद्यार्थी ने यह देखा । उसने जान लिया कि यही वैद्य-िक्रया है, वैद्यक रहस्य है । वह वहां से चला और राजा के पास आ गया । राजा ने कहा—'वैद्य-विद्या का अध्ययन कर लिया ? उसने कहा—हां। राजा ने कहा—बहुत शीघ्रता से तुमने ज्ञान कर लिया । तुम मेधावी हो । राजा ने उसका सत्कार किया । एक बार रानी के गले में गांठ (गत्तगंड) उठी । उस वैद्यपुत्र को बुला भेजा । उसने गले की गांठ देखी । अपने शिक्षक वैद्य की बात उसे समृत हो आई । उसने रानी के गले में कपड़ा बांधा और जोर से मरोड़ा । रानी मर गई । तब राजा ने दूसरे वैद्यों से पूछा—क्या इसने शास्त्र के अनुसार चिकित्सा की है अथवा अशास्त्र के अनुसार ? वैद्यों ने कहा —अशास्त्र के अनुसार । राजा ने उसे शारीरिक दण्ड देकर विसर्जित किया, निकाल दिया ।

- २. वृत्ति, पत्र २४६ : अवसानं —गुरोरन्तिके स्थानं ।
- २. चूर्णि पृ० २०३ : अन्यत्रापि हि वसन् जो गुरुणिदेशं वहित स गुरुकुलवासमेव वसित, अनिर्वेशवर्ती तु सिन्नकुष्टोऽपि दूरस्य एव, लोकेऽपि सिद्धा प्रत्यक्ष-परोक्षा सेवा । आह च---"कामकोधावनिजित्य, किमारण्यं करिष्यसि ? कालगतेऽपि गुरौ असहायेन गीतार्थेन चान्यत्र गन्तन्यम् ।
- ३. वृत्ति, पत्र २४६ : मनुजो-मनुष्य साधुरित्यर्थः ।
- ४. चूर्णि, पृ० २२६ : मनुष्य इति यावन्मनुष्यस्यमस्य तावदिच्छति वसितुं ।
- ५. वृत्ति, पत्र २४६ : स एव च परमार्थतो मनुष्यो यो ययाप्रतिज्ञातं निर्वाहयति, तच्च सदा गुरोरन्तिके व्यवस्थितेन सदनुष्ठानरूपं समाधि-मनुपालयता निर्वाह्मते नान्यथा ।
- ६. (क) चूर्णि, पृ० २२६ : ण उषितः गुरुकुलेहि अनुषितः ।
  - (स) वृत्ति, पत्र २४६ : गुरोरन्तिके 'अनुषितः'-अव्यवस्थितः स्वच्छन्दविधायो ।
- ७. बृत्ति, यत्र २४६ : समाधेः सदनुष्ठानरूपस्य कर्मणो यथात्रतिज्ञातस्य वा नान्तकरो भवतोस्येवं ज्ञास्वा सदा गुरुकुलवासोऽनुसर्तेष्यः ।
- **द. बृहत्कल्पमाध्य** गाथा ३७६, पृ० १११, ११२ ।

# श्रम्ययंन १४ : टिप्पण १४-१८

### १४. साधु के (दिवयस्स)

चूणिकार ने इसको तीर्थंकर का वाचक माना है। विकास के इसके तीन अर्थ किए हैं ---

- १. मुक्तिगमन योग्य साधु ।
- २. रागद्वेष रहित व्यक्ति ।
- ३. सर्वज्ञा।

### १५. वित्त (या वृत्त) पर (वित्तं)

इसके संस्कृत रूप दो बनते हैं—वित्त था वृत्त ! वित्त का अर्थ है—ज्ञान । इसका वैकल्पिक अर्थ है —ज्ञान, दर्शन और चारित्र ! वृत्त का अर्थ है —अनुष्ठान ।

इस पूरे चरण का तात्पर्य यह होगा--

जो मुनि आचार्य के पास रहता है, आचार्य समय-समय पर उसके ज्ञान-दर्शन और चारित्र को प्रकाशित करते हैं। वह मुनि वादी है, धर्मकथी है, विशुद्ध चारित्र वाला है या तपस्वी है —इसको प्रकाशित करते हैं, उसे इस ओर बढ़ने में प्रेरित करते हैं।

जब मुनि इन्द्रिय-विषयों में आसक्त होकर पथ-च्युत होने लगता है या कषाय के वशीभूत हो जाता है तब आचार्य उस पर अनुशासन करते हुए कहते हैं—ऐसा मत करो ।'

### १६. अनुशासन करता है (ओभासमाणे)

चूर्णिकार ने 'अवभाष' <mark>के दो अर्थ किए है—प्रकाशित करना, अनुशासन करना।'े</mark> दृत्तिकार ने इसका अर्थे—उद्**धा**सित करता हुआ, अनुष्ठान का सम्यग् पालन करता हुआ—किया है।°

### १७. आशुप्रज्ञ शिष्य (आसुपण्णो)

इसका अर्थ है - शीघ्र प्रजा वाला अर्थात् प्रतिक्षण जागरूक ।

प्रस्तुत सूत्र के द्वितीय श्रुतस्कंध के ४। १ में आशुप्रज्ञ शब्द प्रयुक्त है। वहां चूर्णिकार ने इसका अर्थ --केवली, तीर्थंकर कौर वृत्तिकार ने पदुप्रज्ञा वाला, सदसद्विवेकज्ञ किया है। १०

साधना की दृष्टि से प्रतिक्षण जागरूक व्यक्ति आणुप्रज्ञ होता है। यह अप्रमत्त अवस्था का सूचक है। तात्पर्य में यह वीतराग अवस्था का द्योतक है।

### इलोक ५:

### १८. श्लोक ४्ः

चूर्णिकार ने प्रस्तुत क्लोक को छठा क्लोक और छठे क्लोक को पांचवा क्लोक मानकर व्याख्या की है।

- १. चुणि, पृ० २२६ : विवयस्य .....णाम द्वेषरहितस्वात् तीर्थंकर एव भगवान् ।
- २ वृत्ति, पत्र २४० : द्रव्यस्य -- मुक्तिगमनयोग्यस्य सत्साधो रागद्वेवरहितस्य सर्वज्ञस्य वा ।
- ३ चूर्णि, पृ० २२६ : ज्ञानधना हि साधवः इति कृत्वा वित्तं ज्ञानमेव, ज्ञानवर्शनश्चारित्राणि वा ।
- ४. वृति, पत्र २५० : वृत्तम् अनुब्हानम् ।
- ५. चूर्णि, पृ० २२६ ।
- ६. चूणि, पृ० २२६: \*\*\* प्रकाशयति—वादी वा धम्मकथी वा विशुद्धचरित्रो वा तपस्वी वा ।
- ७. वृत्ति, पत्र २५० : 'अवभासयन्'--- उद्भासयन् सम्यगनुतिष्ठन् ।
- द चूर्णि, पृ० २२६ : आशुप्रज्ञ इति क्षिप्रप्रज्ञः क्षण-लव-मुहूर्त्तंप्रतिबुद्ध्यमानता ।
- ६. चूिन, पृ० ४०३ : आसुपण्णे--आसु प्रज्ञा यस्य भवति स आसुप्रज्ञो, केवली तीर्थंकर एव ।
- १०. वृत्ति, पत्र ११६ : आशुप्रज्ञ: पदुप्रज्ञ: सदसद्विवेकज्ञ: ।

भ्रम्ययन १४ : दिप्पण १६-२१

चूर्णिकार के अनुसार प्रस्तुत श्लोक के प्रथम दो चरणों की व्याख्या इस प्रकार है-

जो मुनि स्थान का सम्यक् प्रतिलेखन और प्रमार्जन करता है, बिछौने पर सीते समय जागृत अवस्था में सीता है, आसन पर बैठते समय उन पीढ, फलक आदि का सम्यक् प्रतिलेखन करता है और आसनों को कब ग्रहण करना चाहिए, कब उनका उपभोग करना चाहिए—इसका विवेक रखता है, पांच प्रकार की निषद्याए —पर्यकादि का उपभोग करता है तथा जो प्रत्येक प्रवृत्ति में संयत रहता है, वह मुसाधु युक्त (मुसाधु की क्रिया से युक्त) होता है।

वृत्तिकार के अनुसार इन दो चरणों की व्याख्या इस प्रकार है---

जो मुनि स्थान की दृष्टि से सदा गुरुकुलवास में रहता है तथा शयन, आसन, गमनागमन और तपश्चरण में पराक्रम करते समय उद्यतिवहारी मुनियों के साथ रहता है वह सुसाधु युक्त होता है। वह मेरु पर्वत की भांति निष्प्रकम्प तथा शरीर से नि:स्पृह होकर कायोत्सगं करता है। सोते समय वह शयनभूमी, बिछौना और शरीर का सम्पक् प्रतिलेखन करता है और गुरु की आज्ञा प्राप्त कर, गुरु द्वारा निर्दिष्ट समय में सोता है। सोते समय भी वह जागते हुए की भांति सोता है। आसन पर बैठते समय भी वह अपने शरीर को संकुचित और संयत कर, स्वाध्याय तथा ध्यान की मुद्रा में बैठता है।

# १६. आरमप्रज्ञ (आयपण्णे)

चूर्णिकार और दृत्तिकार ने इसका संस्कृत रूप 'अग्गतप्रज्ञः' दिया है ! इसका अर्थ है —प्रज्ञावान्, कर्त्तच्य और अकर्त्तच्य के विदेक से युक्त ।

# २०. बहुत अच्छे ढंग से (पुढ़ो)

चूर्णिकार के अनुसार इसके तीन अर्थ फलित होते हैं '---

- १. विस्तार से ।
- २. प्रत्येक को।
- ३. परस्पर ।

वृत्तिकार ने इसका अर्थ--पृथक्-पृथक् रूप से अर्थात् भिन्न-भिन्न प्रकार से -- किया है।

# क्लोक ६:

# २१. मुनि प्रशंसा या कठोर शब्दों को सुनकर (सद्दाणि " " भरवाणि ।)

शब्द दो प्रकार के होते हैं -मनोज और अमनोज, कर्णप्रिय और कर्णकटु । स्तुति, वन्दना, आशीर्वचन, निमंत्रण आदि के शब्द मनोज होते हैं। इसी प्रकार वेणु, वीणा आदि वाद्यों के शब्द भी कर्णप्रिय होते हैं।

जो शब्द भय उत्पन्न करते हैं वे भैरव कहलाते हैं। वे अप्रिय होते हैं। इसी प्रकार खर, परुष और निष्ठुर शब्द भी अप्रिय होते हैं।

- रे. ठाणं ४/४०।
- २. चूर्णि, पृ० २२१, २३० ।
- ३. वृत्ति, यत्र २५० ।
- ४. (क) चूर्णि, पृ० २३० : आगता प्रज्ञा यस्य स भवति आगतप्रज्ञः ।
  - (स) वृत्ति, पत्र २४० : आगता--- उत्पन्ना प्रज्ञा यस्यासावागतप्रज्ञ:--- संजात-कर्तव्याकरंव्यविवेक: स्वतो भवति ।
- ४. चूर्णि, पृ० २३० : पुढो विस्तरतः कथयति, पुढो-पितचोविष्ण स्वयम्, ..... अथवा पुढो ति परस्परं चोदयति ।
- ६. वृत्ति, यत्र २५० : · · · पृथक् पृथक् ।
- ७. (क) चूर्णि, पृ० २२६ : वन्दन-स्तुत्याशीर्वाद-निमन्त्रणादीन् तथोपसेवनादीनि । · · · · भयं कुर्वन्तीति भैरवाणि, तद्यथा—सर-फरस-णिट्ठूर-भैरवादीनि ।
  - (स) वृत्ति, पत्र २४० : सम्बान् वेणुबीणाविकान् मधुरान् श्रुतिपेशलान् " "मैरवान् -- मयावहान् कर्णकटून् ।

#### २२. मध्यस्थ (अणासवे)

आस्रव का अर्थ है --राग-देव युक्त प्रदृत्ति । जो मध्यस्य या राग-देव रहिन होता है वह अनाश्रव कहलाता है ।

शब्दों को अच्छे या बुरे रूप में ग्रहण करना आस्रवण है। इसके विपरीत जो शब्द आदि के प्रति राग-द्वेष नहीं करता, उनके विषयों में मध्यस्य रहता है, वह अनास्रव होता है।

चूणिकार ने 'अणासए' पाठ माना है। उसके संस्कृत रूप तीन हो सकते हैं--अनाशय, अनाश्रय और अनाश्रव ।

### २३. निद्रा (णिहं)

निद्रा प्रमाद का एक प्रकार है। भिक्षु दिन में सोकर नींद न ले। जिनकल्पी मुिन के लिए यह विधान है कि वह रात्री में भी दो प्रहर से ज्यादा नींद नहीं लेता। बहुत थोड़ी नींद लेने वाला भी शरीर-धारण के लिए नींद लेता है, क्योंकि नींद परम विश्राम है।

# २४. कैसे होगा ? कैसे होगा ? (कहं कहं)

क्या मैं अपनी प्रव्रज्या को जीवन भर नहीं निभा पाऊंगा ? क्या मुक्ते समाधि-मरण प्राप्त नहीं होगा ? मैं जो साधना करता हूं उसका कुछ फल होगा या नहीं ? इस प्रकार का चिन्तन करना ।

### २५. विचिकित्सा को (वितिगिच्छ)

ित्रचिकित्सा का सामान्य अर्थ हैं — संदेह, शंका । साधक अपनी साधना के प्रति संदेहशील न रहे । वह निर्ग्रन्थ प्रवचन के प्रति भी निःशंक रहे । वह यही माने — 'तमेव सच्चं निस्संकं जं जिणेहि पवेइयं ।' वह प्रवचन करते समय तथा अन्यकाल में भी इस सूत्र को याद रखे । वह ऐसा प्रवचन न करे जिससे दूसरों के मन में विचिकित्सा उत्पन्त हो ।"

#### श्लोक ७:

# २६ (जन्म-पर्याय से) छोटे-बड़े तया (दीक्षा-पर्याय से) छोटे-बड़े (डहरेण वृड्ढेण)

'डहर' का अर्थ है छोटा और 'बुड्ढ' का अर्थ है बूढा । प्रस्तुत प्रसंग में दीक्षा-पर्याय और अवस्था की दृष्टि से छोटे-बड़े का उस्लेख किया गया है ।

चूर्णिकार और वृत्तिकार ने 'डहर' के साथ जन्म-पर्याय और दीक्षा-पर्याय को जोड़ा है ।' चूर्णिकार ने बृद्ध के साथ अवस्था का और वृत्तिकार ने अवस्था और श्रुत—दोनों का संबंध जोड़ा है ।

### २७. रात्निक (रातिणिएण)

'रात्निक' का मान्दिक अर्थ है —दीक्षा-पर्याय में बड़ा। चूर्णिकार ने आचार्य, दीक्षा-पर्याय में ज्येष्ठ तथा प्रवर्तक, गणी, गणधर, गणावच्छेदक और स्थविर को 'रात्निक' शब्द के अन्तर्गत गिनाया है।

- १. चूर्णि, पृ० २२६ ।
- २. चूरिंग, पृ० २२६ : विवसतो ण णिड्याति, राँस पि दोण्हि जामे जिणकप्पी, एकान्तं पि तणुणिहो सरीरधारणार्थं स्वपिति, निद्रा हि परमं विश्वामणम् ।
- ३. चूर्णि पृ० २२६ : कयं कथमिति, किमहं पव्वज्जं ण णित्थरेजज ? समाधिमरणं ग लभेजज ? अधवा कथं कथमिति सभ्यगनुचीर्ण-स्यास्य कि फलमस्ति नास्ति ?
- ४. चूर्णि पृ० २२६ ।
- ५. (क) चूणि, पृ० २३० : डहरो जन्म-पर्यायाभ्याम् ।
  - (स) वृत्ति, पत्र २४१ : वयः पर्यायाभ्यां क्षुल्लकेन-लघुना ।
- ६. (क) चूर्णि, पृ० २३०: बुड्डो वयसा ।
  - (स) वृत्ति, पत्र २५१ : 'वृद्धेन वा' वयोऽधिकेन श्रुताधिकेन वा ।
- ७. चूर्णि, पृ० २३० : रायणिओ आयरिओ परियाएण वा पवत्तनाईण वा पक्रवानामन्यतमेन ।

वृत्तिकार ने दीक्षा-पर्याय में ज्येष्ठ तथा श्रुत में विशिष्ट मुनि को 'रात्निक' माना है।

देखें दसवेआलियं धा३।३।

#### २८. सह-दीक्षित के द्वारा (समव्वएण)

इसका अर्थ है— दीक्षा-पर्याय अथवा अवस्था में समान । हमने इसका संस्कृत रूप 'समव्रतेन' और अर्थ सहदीक्षित्त किया है। चूर्णि और वृत्ति के अनुसार इसका संस्कृत रूप 'समवयसा' होता है। 'समवयस्' का प्राकृत रूप 'समवय' होता है। यहां वकार का द्वित्वीकरण छन्द की दृष्टि से माना जाए तभी इसका 'समब्वय' रूप बन सकता है। रात्निक के संदर्भ में 'समब्वय' का अर्थ समव्रत अधिक संगत प्रतीत होता है।

#### २६. स्थिर रूप में (थिरओ)

इसका अर्थ है-प्रमाद के प्रति सावधान किए जाने पर प्रमाद पुनः न दोहराना ।

#### ३०. (णिज्जंतए .....अपारए से)

'नीयमान' का अर्थ है--ले जाया जाता हुआ, अनुशासित किया जाता हुआ।'

कोई व्यक्ति नदी की धारा में बहता जा रहा है। कोई उसे कहता है—'भाई! तुम वेग से बहते हुए इस काठ का, सरकने के स्तंब का या वृक्ष की शाखा का मुहूर्त्त मात्र के लिए अवलंबन लो। तुम पानी में डूबने से बच कर पार पा जाओगे।' ऐसा कहने पर वह उस पर कुपित होता है और वैसा नहीं करता। वह व्यक्ति नदी में डूब कर मरता है, कभी उस पार नहीं जा पाता।

इसी प्रकार प्रमादाचरण करने वाले मुनि को आचार्य बार-बार सावधान करते हैं और उसे मोक्ष-मार्ग की ओर अग्रसर करने का प्रयत्न करते हैं। किन्तु वह कषाय के वशीभूत होकर उनके उपदेश को स्वीकार नहीं करता। अथवा अन्य मुनियों द्वारा सावधान किए जाने पर वह अहं से परिपूर्ण होकर सोचता है—'ये छोटे और अल्पश्रुत मुनि भी मुक्ते सावधान कर रहे हैं।' ऐसा व्यक्ति कभी संसार का पार नहीं पा सकता।'

#### श्लोक ८:

# ३१. किसी शिथिलाचारी व्यक्ति के द्वारा समय (धार्मिक सिद्धान्त) के अनुसार (विउद्वितेणं समयाणुसिट्टे)

व्युत्थित का अर्थ है— संयम के प्रतिकृत आचरण करने वाला । व्युत्थान चित्त की चंचल अवस्था है । पातंजल योगदर्शन में व्युत्थान-संस्कार निरोधसं-स्कार का प्रतिपक्षी है । व्युत्थान धर्म की प्रधानता वाला व्युत्थित व्यक्ति संयम से विचलित हो जाता है, इसलिए उसकी संज्ञा व्युत्थित है । वह स्वतीथिक भी हो सकता है और परतीथिक भी । कोई मुनि प्रमाद का आचरण करता है । वह ईर्या-समिति का सम्यग् कोधन न करता हुआ त्वरित गति से चल रहा है । तब व्युत्थित व्यक्ति उसे कहता है — 'मुने ! ऐसा चलना

१. वृत्ति, पत्र २४१: रत्नाधिकेन वा प्रवज्यापर्यायाधिकेन श्रुताधिकेन वा ।

२. चूर्णि, पृ० २३० : समवयो परियाएण वयसा वा ।

३. (क) चूर्णि, पृ० २३० ।

<sup>(</sup>स) वृत्ति, पत्र २५१: समवयसा वा।

४. चूर्णि, पृ० २३० : थिरं नाम जं अपुणक्कारवाए अब्मुट्ठेंति ।

५. वृत्ति, पत्र २५१ : नीयमानः'—उह्यमानोऽनुशास्यमानः ।

६. चूर्णि, पृ० २३० : यथा नदीपूरेण हि्यमाणः केनचिदुक्तः—इदं तुरकाष्ठं अवलम्बस्व शरस्तम्बं वृक्षशाक्षां वा मुहूर्समात्रं चाऽत्मानं धारय, इत्युक्तो रूष्यति न वा करोति, यदुच्यते स हि अपारगे भवति, पारं गच्छतीति पारगः, एवं समिक्षो वि । अथवा जिज्जंतग इति णिज्जंततो, स हि आचार्येमोक्षं प्रति नीयमानोऽपि सम्यगुपदेशैः पिडचोअणाहि य ण पारं गच्छति संसारस्य कथायवशात्, अहं पि चोइज्जामि डहरेहि अप्पसुत्तेहि य ।

७. पातञ्जलयोगदर्शन ३।६

**श**ध्ययन १४ : टिप्पण ३२-३४

तुम्हारे लिए योग्य नहीं है, क्योंकि तुम्हारे आगमों में यह प्रतिपादित है कि मुनि युग-प्रमाण भूमि को देखता हुआ धीरे-धीरे चले ।' इस प्रकार व्युत्थित के द्वारा आगम-प्रमाण पुरस्सर अनुशासित होने पर समता में रहना मुनि का सामायिक धर्म है।

# ३२. किसी पतित घटवासी के द्वारा (अब्भृद्विताए घडवासिए)

अभ्युत्यित का अर्थ है --तत्पर होना। प्रकरणक्रश अभ्युत्थित का अर्थ दुःशील के आचरण में तत्पर किया गया है।

घटदासी का अर्थ हैं —पानी लाने वाली दासी। घटदासी के द्वारा भी प्रमादाचरण के प्रति सावधान किए जाने पर समता में रहना मुनि का सामायिक धर्म है। घटदासी के विषय में यह कथन है तो भलां अल्पशील वाले व्यक्ति के द्वारा कहने पर तो अस्वी-कार करने की वात ही नहीं होनी चाहिए।

वह घटदासी सिंपणी की भांति फुफकार करती हुई मुनि को सावधान करते हुए कहे—'अरे ! क्या तुम ऐसा कर सकते हो ?

अथवा अत्यन्त पतित दासदासी भी सावधान करे तो मुनि ऐसा न कहे - 'तुम भन्ने ही सच कह रही हो, परन्तु मुक्ते कहने वाली तुम कौन हो ? ै

'घडदासिए'--यह शब्द 'घडदासीए' होना चाहिए था। किन्तु छन्द की दृष्टि से ह्रस्व का प्रयोग किया है।

# ३३. (अगारिणं वा समयाणुसिट्टें)

अगारी अर्थात् घर-गृहस्थी, चाहे फिर वह स्त्री, पुरुष या नपुंसक हो।

प्रस्तुत प्रसंग में 'समय' का अर्थ है --सामाजिक-शास्त्र ।

#### ३४. श्लोक = :

प्रस्तुत श्लोक में 'समय' शब्द का दो बार प्रयोग हुआ है। यहां अनुशासन का प्रयोग करने वालों के चार युगल हैं --

- स्वपक्ष और प्रतिपक्ष के व्युतियत ।
- २. बच्चेया बूढ़े।
- ३. घटदासी ।
- ४. गृहस्थ ।

- (स्त) वृत्ति, पत्र २५१।
- २. (क) चूर्णि, पृ० २३० : अतीव उस्थिता अब्भुद्धिता, कुत्रोस्थिता ? दौ:शील्ये ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र २५१ : अतीवाकार्यकरणं प्रति उत्थिता ।
- ३. चूर्णि, पृ० २३०: घटदासीग्रहणं तीसे वि ताव णोदिञ्जंते ण रुस्सितव्यं, कि पुण जो तणुआणि वि सीलाणि धरेति ? अथवा अक्शुद्धिता सा वडघद्धिता भुगंगीय धमधमेंती रुद्धा णं भणेति —तुव्यं वद्द्वित एवं कातु ? अधवा अब्शुद्धिते ति पडिपवलवयणेण गतं, चन्द्रगुप्तस्त्रीवत् पुरुषः, तद्यया—दासदासी पतितेश्योऽपि पतिता सा वि चोदंति णं वक्तव्या—सच्चा वि ताव तुमं का होसि ममं चोदेतुं ?
- ४. चूर्णि, पृ० २३० : अगारिणं ति स्त्री-पुं-नपुंसकं वा
- वृत्ति, पत्र २५१ : गृहस्यानामिप एतन्न युज्यते कर्तुं यदारब्धं भवता ।

१. चूिल, पृ० २३० : विउद्वितो णाम विग्गुतो, यथा ब्युत्थितपरः — ब्युत्थितोऽस्य विभवः सम्पत्, ब्युत्थिताः संयमविप्रतिपन्ना इत्यर्थः । पार्श्वस्थादीनामन्यतमेन वा वत्रचित् प्रमादाच्चातुर्येग वा स्वरितत्वरितं गच्छन् 'जधा तुष्मं ण बहुति तुरितं गंतं, कहं कीडगादीनि न हिसध ? रिस्सिहिस् वा । एवं मूलगुणेसु वा उत्तरगुणेसु वा विराधणाए अण्णतरेण वा समये- नाऽनुशास्त — ण तुब्भं वदृति एवं काउं, जुअंतरपत्नोअणेण होतब्वं ।

श्रध्ययन १४ : टिप्पण ३५-३६

पहले युगल के संदर्भ में 'समय' का अर्थ आगम तथा शेष तीन के संदर्भ में 'समय' का अर्थ लीकिक सिद्धान्त किया गया है। प्रसंगवश यह उचित प्रतीत होता है।

#### इलोक हः

#### ३४. क्रोध न करे (ण...कुज्के)

दूसरे के द्वारा दुवेंचन कहने पर वह मुनि सोचे-

'आकुष्टेन मतिमता, तत्त्वार्थविचारणे मतिः कार्या । यदि सत्यं कः कोषः, स्थादनृतं कि नुकोषेन ? ।।

— 'कोई व्यक्ति आकृष्ट हो तब वह उसके आकोश करने के कारणों को खोजे। यदि आकोश करने का कारण उपस्थित है तो उस पर कोध क्यों किया जाए ? यदि आकोश व्यर्थ ही हो रहा है तो उससे क्या, उस पर कोध क्यों किया जाए ?

### ३६. चोट न पहुंचाए (पव्वहेज्जा)

इसका अर्थ है-लकड़ी, पत्थर या ईंट आदि से मारना, चोट पहुंचाना।\*

# ३७. (तहा करिस्सं .....संयं खु मेयं)

अनुसासन किए जाने पर कोप करना, व्यथित करना और परुष बचन बोलना—ये वर्जित हैं। अनुशासन के उत्तर में दो बाक्यों का प्रयोग होना चाहिए—(१) तहा करिस्सं और (२) सेयं खु मेयं।

चूर्णिकार के अनुसार 'तथा करिष्यामि'—वैसा करूंगा—यह स्वपक्ष में 'मिच्छामि दुक्कडं' के समान तथा पर-पक्ष दालों के लिए—'श्रेय: खलु मम'— 'यह मेरे लिए श्रेय है'—यह कहना उचित है।'

वृत्तिकार ने स्व-पक्ष या पर-पक्ष का विभाजन नहीं किया है। <sup>६</sup>

# इलोक १०:

# ३८. अमूढ व्यक्ति (अमूढा)

इसका अर्थ है--सही मार्ग का जानकार । वह पथदर्शक जो सही-सही जानता है कि कौन-सा मार्ग किस ओर जाता है।"

### ३६. मार्ग दिखलाते हैं (मग्गाणुसासंति)

यहां दो पदों — मग्ग - अणुसासंति में संधि हुई है। इसका अर्थ है कि पथदर्शक उस दिग्मूढ पथिक को सही मार्ग दिखाता है। वह कहता है — तुम इस मार्ग से चलो, अपने गन्तव्य तक पहुंच जाओगे। यह मार्ग तुम्हारे लिए हितकर और क्षेमंकर है। इस

- १ वृत्ति, पत्र २४१ : चोदितः स्वसमयेन, तद्यथा—नैवंविधमनुष्ठानं भवतामागमे व्यवस्थितं येनाभिप्रवृत्तोऽसि । · · · · · यि वा व्युत्थितः—संयमाद् भ्रष्टस्तेनापरः साधुः स्वलितः सन् स्वसमयेन— अर्हत्प्रणीतागमानुसारेणानुसासितः ।
- २. वृत्ति, यत २४१ : गृहस्थानां यः समयः अनुष्ठानं तत्समयेनानुशासितः ।
- ३. वृत्ति, पत्र २५२ ।
- ४. (क) चूर्णि, पृ० २३१ : कट्ठ-लोट्ठ-इट्टाबीहि ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र २४२ : प्रकर्षेण 'स्यथेद'-- टण्डाविप्रहारेण पीडयेत् ।
- ४. चूर्णि, पृ० २३१: सपक्लेण वा ओसक्लेण चोदितो भणति—को तुमं ममहे वा चोदेतुं भवति ? तथा करिस्सं ति सपक्ले सिच्छामि दुक्कडं, परपक्ले समैवैतच्छ्रेय:।
- ६. वृत्ति, पत्न २५२: समैवायमसदनुष्ठायिनो दोषो येनायमपि मामेवं चोदयित, चोदितश्चैवंविधं भवता असदाचरणं न विधेयमेवंविधं च पूर्वेविभिरनुष्ठितमनुष्ठेयमित्येवंविधं वाक्यं तथा करिष्यामीत्येवं मध्यस्यवृत्था प्रतिश्रृण्याद् अनुतिष्ठच्य-मिच्यादुष्कृताविना निवर्तेत, यदेतच्चोदनं नामैतन्ममैव श्रेयः ।
- ७. वृत्ति, पत्र २४२ : अमूदाः सदसन्मार्गज्ञाः ।

मार्ग में फलों से लदे वृक्ष तथा स्थान-स्थान पर जल के सरोवर हैं। इस मार्ग पर चलते हुए तुम्हें भूख-प्यास से पीड़ित नहीं होना पड़ेगा। र

# ४०. सही मार्ग बता रहे हैं (सम्म ज्युसासयंति)

यहां दो पदों - सम्मं - अणुसासयंति में संधि हुई है। चूर्णिकार ने सम्यक् का अर्थ ऋजु और अनुशासना का अर्थ - मार्गो-पदेशना किया है,। रे

# इलोक ११:

# ४१. महाबीर ने (वीरे)

े बृत्तिकार ने 'वीर' शब्द से तीर्थंकर अथवा गणधर आदि का ग्रहण किया है। ै

# ४२. (एतोवमं .... उवणेइ सम्मं)

गन्तव्य स्थान प्राप्त कर लेने पर दिग्मूढ व्यक्ति अपने मार्ग-दर्शक की कुछ विशेष पूजा करता है, उसका सम्मान करता है! फिर चाहे पथदर्शक चाण्डाल, पुलिन्द, गन्द, गोपाल आदि ही क्यों न हो और स्वयं उससे विशिष्ट जाति या बलोपेत भी क्यों न हो। वह यह सोचता है— इस पथदर्शक ने मुफे दुर्ग आदि दुर्लघ्य स्थानों तथा हिंस्र पशुओं के भय से बचाकर निर्विघन रूप से गन्तव्य तक पहुंचाया है! मुफे इसके प्रति विशेष कृतज्ञ होना चाहिए। इसने जो मेरी सहायता की है, उससे भी अधिक मैं इसे कुछ दूं। ऐसा सोच-कर वह उस मार्ग-दर्शक को वस्त्र, अन्न, पान तथा अन्य भोग-सामग्री स्वयं देता है!

यह एक दृष्टान्त है। धर्म के क्षेत्र में भी साधक के लिए अपने मार्ग-दर्शक के प्रति विशेष पूजा का व्यवहार करणीय है। अपने आचार्य को आहार आदि लाकर देना द्रव्य-पूजा है। उनकी भक्ति और गुणानुवाद करना भाव-पूजा है।

प्रस्तुत बलोकगत अर्थ को भलीभांति समक्तकर मृति उसको अपने पर घटित करे। वह यह सोचे---गुरु ने अपने सद् उपदेशों के द्वारा मुक्ते मिध्यात्व रूपी वन से तथा जन्म-मरण आदि अनेक उपद्रव-बहुल अवस्थाओं से बचाया है। ये मेरे परम उपकारी हैं। मुक्ते इनके प्रति बहुत कृतज्ञ रहना चाहिए। अम्युत्थान आदि विनय प्रदर्शित कर मुक्ते इनकी पूजा करनी चाहिए।

मुनि चाहे चक्रवर्ती ही क्यों न रहा हो और आचार्य यदि तुच्छ जाति के भी हों, तो भी मुनि का कर्तव्य है कि वह आचार्य के प्रति पूर्ण कृतज्ञ रहे, उनकी विशेष पूजा करे।

दिग्मूढ मुनि को सत्पथ पर लाने वाले आचार्य उसके परमबन्धु होते हैं। चूणिकार और दृत्तिकार ने यहां दो पद्य उद्धृत किए

'जो व्यक्ति जलते हुए घर में सोए हुए व्यक्ति को जगाता है, वह उसका परमबन्धु होता है।' 'कोई अज्ञानी व्यक्ति विष-मिश्रित मोजन करता है और ज्ञानी उसे विष बता देता है, वह उसका परमबन्धु होता है।'

- १. चूिंग, पृ० २३१: दिग्मूदस्य उत्पयप्रतिपन्नस्य वा अमूढः कश्चित् पुमान् अन्यो ग्रामो वा अदिसं गण्छतो मार्गं कथयित—यया कथयामि तथा तथाऽदं मार्गं ईिंग्सितां भुवं गण्छति, अनुशासन्तो यदि उन्मार्गापायान् दर्शयित्वा सवीति—अयं ते मश्गो हितः क्षेमः अकृटिलरत्वादितः फलोवगाविवृक्षजलोपेतत्वाच्च ।
- २. चूर्णि, पृ० २३१ : सम्मं उज्जुगं, न वा हेथेण, अनुशासना नाम मार्गीपवेशनैव ।
- ३. वृत्ति, पत्र २४२ : वीरः तीर्यकरोऽन्यो वा गणघरादिकः।
- ४. (क) चूर्णि, पृ० २३१: ततः तेन मूढेनेश्वरेण वा अमूढस्येति देशिकस्य, यद्यपि चण्डाल-पुलिग्द-गन्द-गोपालादि च तस्यापि तेन निस्तीर्णकान्तारेण सता शक्त्यनुरूपा कायव्वा पूया सविसेसजुत्ता, अहमनेन वुगत्स्वापदभयादिवोषेभ्यो मोक्षित इत्यतोऽस्य कृतज्ञत्वात् प्रतिपूजां करोमि । विशेषयुक्ता नाम यावती मे तेन पूजा कृता अतो अस्याधिकं करोमि, तद्यथा वस्त्राऽन्नपान भोगप्रदानं च राजा दखात् । ...

तेनापि मिथ्यास्वयनाद् उत्तरन्तेन अम्युत्थानादि सविशेषा पूजा कर्तथ्या, यद्ययसौ चक्रवर्ती निष्क्रान्तः आचार्यश्चन्द्रमः कुलादिजातः । द्रव्यपूजा आहारादि भावे भक्तिः वर्णवादश्च । वार्तास्वन्येऽपि वृष्टान्ताः । तद्यथा—

पीहे वि अभिगजालाउलम्मि, जलमाण-उज्जनमाणम्मि ।

जो बोधेति सुबंधुं, सो तस्स जणो परमबंधू।।

जध वा विससंजुत्ते, भन्तं मिटुमिह भोत्तुकामस्स ।

जो विसदोसं साहति, सो तस्स जणो परमबंधू।।

(स) वृत्ति, पत्र २४२।

**ब्रध्ययन १४ : दिप्पण ४३-४**७

#### इलोक १२:

### ४३. (सरगं ण .....)

एक अटबी है। वह गढ़ों, पत्थरों, कन्दराओं तथा दृक्षों से दुगंस है। ऐसी अटबी से प्रतिदिन आने-जाने के कारण कोई व्यक्ति उसकी पगडंडियों से परिचित हो जाता है। किन्तु वह भी उस अटबी में अधकार के कारण पूर्व परिचित पगडंडियों को भी नहीं देख पाता। <sup>र</sup>

#### क्लोक १३:

### ४४. अपुष्ट धर्मवाला (अपुद्रधम्मे)

चूर्णिकार ने इसका अर्थ 'अट्टब्टिश्चर्मा' किया है। सभव है उनके सामने 'अदिटुश्चम्मे' पाठ रहा हो। देखें - तीसरे क्लोक का ७ वां टिप्पण।

#### ४४. धर्म को (धम्मं)

चूणिकार ने इसके तीन अर्थ किए हैं--प्रवृत्ति-निवृत्ति प्रधान धर्म, चारित्र धर्म अथवा अप्रमाद धर्म ा

### ४६. ज्ञानी (कोविए)

चूर्णिकार के अनुसार कोविद का अर्थ है —कानी। जो ग्रहण शिक्षा में निपुण होता है, वह जान लेता है कि उसे कैसा आचरण करना चाहिए और कैसा आचरण नहीं करना चाहिए। र

जो व्यक्ति सर्वेज्ञप्रणीत आगमों के अनुसार वर्तन करने में निपुण होता है वह कोविद कहलाता है, यह वृत्तिकार का अर्थ है।

### इलोक १४:

### ४७. (उड्ढं वहे .....)

हिंसा की व्यास्या चार दृष्टियों से की जाती है-द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव ।

दिशा-यह क्षेत्रीय दृष्टिकोण है।

त्रस या स्थावर--यह द्रव्य संबंधी दृष्टिकोण है।

सदा- यह काल संबंधी दृष्टिकोण है।

मानसिक प्रदेष का अभाव-यह भावात्मक दृष्टिकोण है।

इन चारों दृष्टिकोणों से हिंसा की समग्रता समभी जा सकती है। "

- १ चूर्णि, पृ० २३२: अन्धं करोतीति अन्धकारः मेघान्धकारं अचन्द्रा वा रात्रिः, अडवी या गर्त्ता-पावाण-वरी-वृक्षदुर्गमा, से तस्यां पूर्वदृष्टमपि वण्डकपथं न पश्यति ।
- २. चूणि, पृ० २३२ : अपुट्टधम्मो णाम अवृष्टधर्मा ।
- ३. चूर्णि, पृ० २३२ । धम्मं .....प्रवृत्ति-निवृत्तिलक्षणं धमं ज्ञानादि-प्राणातिपातादिषु यथासंस्थं, अथवा चारित्रधमं अप्रमादधमं वा ।
- ४ चुर्णि, पृ० २३२ : कोवितो णाम विपश्चित्कृतः गहणसिक्खाए कोवितो, आसेवितव्वं च ग्रहणशिक्षया ज्ञायते ।
- ४. वृत्ति, पत्र २४३ : कोविदः अभ्यस्तसर्वेशप्रणीक्षागमस्वान्तिपुणः ।
- ६. (क) चूर्णि, पृ० २३२ : उद्ढं अधेयं ति खेत्तपाणातिकातो । जे यावरा जे य तसा दब्वपाणादिवादो । सदा जतो ति कालप्राणाति-पातः । तंसि परक्कमंतो मणप्पयोसं अविकंपमाणे ति मावपाणातिवातो ।

### (स) वृत्ति, पद्ध २४३ :

भ्रष्ययन १४ : टिप्पण ४८-५२

#### ४८. प्रकम्पित न हो (अविकंपमाणे)

वृत्तिकार ने इसका अर्थ 'संयम से अविचलित रहता हुआ'—िकया है। चूर्णिकार ने 'अविकप्पमाणे' पाठ मानकर इसका अर्थ 'विविध कल्पना न करता हुआ' किया है।

#### इलोक १५ :

## ४६. विनयावनत हो (समियं)

इसके संस्कृत रूप दो हो सकते हैं--सिमतं, सम्यक्। चूणिकार ने सम्यक् का अर्थ तीन प्रकार की पर्युपासना (कायिकी, वाचिकी और मानसिकी) किया है। <sup>‡</sup>

## ५०. ग्रहण करे (सोयकारी)

चूर्णिकार ने इसके तीन अर्थ किए हैं ---

- १. ग्रहण करने वाला।
- २. श्रोत्र से ग्रहण कर हृदय में घारण करने वाला।
- ३. सुनकर करने वाला।

वृत्तिकार ने इसका अर्थ यथोपदेशविधायी---आज्ञा का पालन करने वाला किया है।

# ५१. विस्तार से अपने हृदय में स्थापित करे (पुढो पवेसे)

इस वाक्य में निर्देश दिया गया है कि धर्म के उपदेश का पृथक्-पृथक् या बार-बार पुनरावर्तन करे। बार-बार पुनरावर्तित विद्या हजार गुनी हो जाती है। इसका तात्पर्य है, केवल सुने नहीं, किन्तु सुने हुए तत्त्व पर चिन्तन और मनन करे।

इस वाक्य का दूसरा अर्थ होता है— जो धर्म का उपदेश मिले उसे भिन्न-भिन्न दृष्टिकोणों से स्वीकार करे। सब तत्त्वों को एक ही दृष्टि से देखने पर यथार्थ का बोध नहीं होता। उत्सर्ग सूत्र को उत्सर्ग की दृष्टि से, अपवाद सूत्र को अपवाद की दृष्टि से देखे। इसी प्रकार स्व-समय को स्व-समय की दृष्टि से और पर-समय को पर-समय की दृष्टि से देखे। भिन्न-भिन्न दृष्टिकोणों से देखा हुआ सत्य चित्त में समाधि उत्पन्न करता है।

# इलोक १६:

# ५२. धर्म, समाधि और मार्ग की (तिविहेण)

चूर्णिकार ने इसका अर्थ दो प्रकार से किया है ----

- १. समिति, गुप्ति और अप्रमाद इन तीनों से ।
- २. धर्म, समाधि और मार्ग-इन तीनों से (नौंबे, दसवें और ग्यारहवें अध्ययन के ये नाम हैं) ।
- १. बुत्ति, पत्र २५३ : अविकम्पमानः —संयमादचलन् ।
- २. चूर्णि, पृ० २३२ : विविधं कप्पयति विकप्पमाणो ।
- ३. चूर्णि, पृ० २३२ : सम्यगिति तिविधाए पञ्जुवासणताए ।
- ४ चूर्णि, पृ० २३२ : श्रोतिस करोतीति श्रोतःकारी ग्रहीतेत्यर्थः गृह्णाति । अथवा श्रोत्रेण गृहीस्या हृदि करोतीति श्रोतःकारी, श्रुखा वा करोतीति श्रोतःकारी ।
- ५. वृत्ति, पत्र २५४ : श्रोत्रे-कर्णे कर्त्तुं शीलमस्य श्रोतकारी ययोपदेशकारी आज्ञाविधायी ।
- ६. चूर्णि, पृ० २३२, २३३ : पुढो पर्वेसे त्ति पृथक् पृथक् पृणो पुणो वा प्रवेसे हृदयं पुढो प्रवेसे, सहस्रगुणिता विद्या शतशः परिवर्तिताः ।' पत्तेयं वा पत्तेयं प्रवेसे पुढो प्रवेसे, तं जद्या—उस्सम्ये उस्सम्यं अववाते अववातं, एवं ससमये ससमयं प्रसमये प्रसमयं वा, अतिकान्ते अतिकान्तकालम् ।
- जूर्णि, पृ० २३३ : सिमिति-गुप्स्थत्रमादेषु धर्म्म-समाधि-मार्गेषु च ।

वृत्तिकार ने इसका अर्थ इस प्रकार किया है'-

- १. मन, वचन और काया से।
- २. कृत, कारित और अनुमति से।

चूणिकार का अर्थ प्रकरणानुसारी होने के कारण अधिक उपयुक्त लगता है।

#### ५३. चित्त की शांति (संति)

इसका अर्थ है-शांति, सुख, सर्वकर्मशान्ति, समस्त द्वन्हों से उपरति । इसने इसका अर्थ-चित्त की शान्ति किया है।

*७७५* 

भ्राज्ययन १४ : टिप्पण ५३-५६

# ५४. निरोध (णिरोधं)

निरोध का अर्थ है—कर्म-प्रवाह का रुकना । प्रत्येक प्राणी में निरंतर कर्म पुद्गलों का प्रवाह आता है । उसके आने का हेतु हैं—अशांति और उसके निरोध का हेतु है शान्ति ।

प्रस्तुत सूत्र के १।३।५० में शान्ति को निर्वाण (संति निव्वाणमाहियं) कहा है और यहां शान्ति को निरोध कहा है (संति णिरोधमाहु) । शान्ति निर्वाण का हेतु है या शान्ति ही निर्वाण है । इसी प्रकार शान्ति निरोध का हेतु है या शान्ति ही निरोध है । ये दोनों अर्थ किए जा सकते हैं ।

# ४४. त्रिलोकदर्शी तीर्थंकर (तिलोगदंसी)

इसका अर्थ है - तीन लोक को देखने वाला । चूर्णिकार ने---ज्ञान, दर्शन, और चारित्र--को तीन लोक माना है । उसको देखने वाला होता है---तीर्थंकर । उन्होने विकल्प में ऊंचा, नीचा और तिरष्ठा लोक देखने वाला---यह अर्थ किया है। दित्त में यह वैकल्पिक अर्थ ही मिलता है।

#### इलोक १७:

# ४६. प्रतिभावान् (पडिभाणवं)

देखें -- १३।१३ का ४४ वां टिप्पण।

## ५७. विशारव (विसारवे)

देखें - १३।१३ का ५६ वां टिप्पण।

# ५८. आदान (ज्ञानावि) का अर्थी बना हुआ (आदाणमट्टी)

आदात का अर्थ है — ज्ञान आदि। े यहां मकार अलाक्षणिक है।

# ५१. तपस्या (वोदाण)

चूर्णिकार और वृत्तिकार ने इसका अर्थ तप किया है। <sup>६</sup> स्थानांग (३।१४८) के अनुसार व्यवदान तप नहीं है वह तपस्या का फल है। तप और तप के फल में अभेदोपचार कर तप के अर्थ में व्यवदान शब्द का प्रयोग किया है।

- १. वृत्ति, पत्र २५४ : व्रिविधेनेति मनोवाक्कायकर्ममिः कृतकारितानुमतिभिर्वा ।
- २ चूणि, पृ० २३३ : शान्तिर्भवति, इहान्यत च सौस्यश्मित्यर्थः सर्वकर्मशान्तिर्वा ।
- २. चूणि पृ० २३३ : ते तीर्थंकराः, ज्ञान-वर्शन-चारित्राख्यांस्त्रीन् लोकान् पश्यतीति ज्ञिलोकर्वाशनः, ॐव्यादि वा जिलोकं पश्यति ।
- ४. बृत्ति, पत्र २५४ : त्रिलोकम्—ऊर्ध्वाधस्तिर्यग्लक्षणं द्रष्ट्रं शीलं येषां ते विलोकदशिनः तीर्थकृतः सर्वज्ञाः ।
- पू. (क) चूर्ण, पृ० २३३ : आदीयत इत्यादानम् ज्ञानादीनि आदानाति ।
  - (ख) वृत्ति, प० २५३ । मोक्षाधिनाऽऽदीयत इस्यादानं —सम्यग्ज्ञानादिकम् ।
- ६. (क) चुणि, पृ० २३३ : बोदानं विदारणं तपः।
  - (ख) वृत्ति, पत्र २५४ : ध्ववदानं द्वादशप्रकारं तपः ।

ग्रम्थयन १४ : टिप्पण ६०-६४

#### ६०. संयम (मोणं)

मौन का अर्थ है--संयम ।

#### क्लोक १८:

## ६१. आचार्य (बुद्धा)

चूणिकार ने इसका अर्थ 'बुद्धबोधित आचार्यं' और वृत्तिकार ने 'त्रिकालवेदी' किया है। "

## ६२. जानकर (संखाए)

इसका संस्कृत रूप है— संख्याय और अर्थ है— जानकर। मुनि क्षेत्र, काल, परिषद् और अपने सामर्थ्य को भलीभांति जानकर धर्म का उपदेश देता है।

अथवा गुरु यह भलीभांति जान ले कि अमुक शिष्य अमुक मात्रा में श्रुत के योग्य है, उससे आगे श्रुतग्रहण की शक्ति उसमें नहीं है। शक्ति के होने पर जितना वह पासकता है उतना पा लिया—ऐसा जानकर अथवा यह शिष्य परंपरा या श्रुत को अवि-छिन्त रूप से चला सकता है—यह जानकर गुरु उसे धर्म कहता है। "

वृत्तिकार ने इसका संस्कृत रूप 'संख्यया' देते हुए संख्या का अर्थ सद्बुद्धि किया है !

मुनि अपनी तथा श्रोतृवर्ग की शक्ति को जानकर, परिषद् की पूरी पहचान कर तथा प्रतिपाद्य अर्थ के तात्पर्य को भली प्रकार से जानकर फिर धर्म का प्रतिपादन करता है, यह दृत्तिकार का वैकल्पिक अर्थ है। ध

## ६३. (शिष्यों के संदेहों का) अंत करने वाले होते हैं (अंतकरा भवंति)

चूर्णिकार और दृत्तिकार ने इसका अर्थ-कर्मों का अंत करने वाला किया है।"

पूरे श्लोक के सन्दर्भ में चूर्णिकार और दृत्तिकार का अर्थ सम्यग् नहीं लगता।

प्रस्तुत क्लोक का प्रतिपाद्य यह है कि वे बहुश्रुत आचार्य अपने शिष्यों के मन में उत्पन्न होने वाले प्रक्नों और सन्देहों का सम्यग् समाधान देकर उन्हें समाहित करते हैं। शिष्य सन्देहों से मुक्त हो जाते हैं।

# ६४. श्रुत के पारगामी आचार्य (पारगा)

धर्म की व्याख्या करते हुए वे आचार्य धर्म का पार पा जाते हैं, उसकी सूक्ष्मतम व्याख्या प्रस्तुत कर देते हैं। वे स्व-पर संदेहों को दूर करने के लिए पार तक चले जाते हैं।

- १. (क) चूर्ण पृ० २३३ : मौनं संयमः।
  - (स) वृत्ति, पत्र २५४: मौर्न-संयम:-आधवनिरोधरूप:।
- २. चूर्णि, पृ० २३३ : [बुद्धा] बुद्धबोधितास्ते आचार्या :
- ३. थृत्ति, पत्र २४४ : बुद्धाः—कालत्रयवैदिन: ।
- ४. चूर्णि, पृ० २३३: संखाए ति धर्मं ज्ञात्वा श्रुतं धर्मं वा कथयित, सिस्सपिंडच्छमाणं धर्मकया च कथयित । अथवा संख्यायेति खेत्तं कालं परिसं सामत्यं चऽप्पणो वियाणित्ता परिकययिति । अथवा के अयं पुरिसे ? कं च णये ?'' अथवा संख्यायेति एतन्मात्रस्थायं श्रुतत्य योग्यः, अतः परं शक्तिर्गास्ति, सत्यां वा शक्तौ जित्तयं प्रचरित तित्तयं गृह्यं एवं संख्याय । अन्वोच्छित्तिकरे ति एवमाविभिः प्रकारेः संख्याय धम्मं वागरयंता ।
- वृत्ति, पत्र २४४ : सम्यक् ख्यायते—परिज्ञायते यया सा संख्या— सद्बुद्धिस्तया ।
- ६. ष्ति, पत्र २४५: यदि वा स्वपरशक्ति परिज्ञाय पर्षदं वा प्रतिपाद्यं चार्थं सम्यगवबुध्य धर्मं प्रतिपादयन्ति ।
- ७. (क) चूर्णि, पृ० २३३ : कम्माणं अंतं करेंतीति अंतकराः ।
  - (स) वृत्ति, पत्र २४४ : जन्मान्तरसंचितानां कर्मणामन्तकरा भवन्ति ।
- म, चुर्णि, पृ० २३३ : धर्मं व्याकरयन्तः पारं गण्छंतीति पारगा।, आत्मनः परस्य च दोण्ह् वि विमोधणाए पारं गच्छंति ।

वे आचार्य संसार समुद्र का पार पा जाते हैं --- यह वृत्तिकार का अर्थ है।

## ६४. संशोधित प्रश्न की व्याख्या करते हैं (संसोधियं पण्हमुदाहरंति)

वे आचार्य संशोधित प्रश्न की व्याख्या करते हैं। इसका तात्पर्य यह है कि धर्म-प्रवचन करने से पूर्व या किसी के प्रश्न का उत्तर देने से पूर्व आचार्य अपनी बुद्धि से यह सम्यक् पर्यालोचन कर लेते हैं कि सुनने वाली परिषद् किस मान्यता को स्वीकार करने वाली है, प्रश्नकर्त्ता किस दर्शन का अनुयायी है, यह किस अर्थ को ग्रहण करने में समर्थ है अथवा मैं स्वयं किस अर्थ की अभिव्यक्ति अच्छे प्रकार से कर सकता हूं। इस प्रकार अनेक पहलुओं से सम्यक् परीक्षा कर फिर वह धर्म-प्रवचन करता है या प्रश्न का उत्तर देता है।

अथवा एक व्यक्ति कोई प्रश्न पूछता है तो यह आवश्यक है कि उत्तरदाता उस प्रश्न की सम्यग् परीक्षा कर फिर उचित उत्तर दे।

चूर्णिकार के अनुसार इसका अर्थ है- - पूर्वापर की समीक्षा कर, अपनी या पराई शक्ति को जानकर, द्वव्य-गुण और पर्यायों को जानकर, सूत्र से परिचित होकर जो उत्तर दिया जाता है वह है संशोधित प्रश्न का उदाहरण ।

अच्छिद्र प्रश्न (गूढ प्रश्न) का व्याकरण करने वाले अ-केवली हों या केवली रत्नकरंडक के समान तथा कुत्रिकापण (वह दुकान जहां तीन लोक की सारी वस्तुएं विकय के लिए उपलब्ध हों) तुल्य होते हैं। वे तथा चतुर्दशपूर्वी, दशपूर्वी और नौपूर्वी यावत् दशवैकालिक सूत्र के अध्येता धर्म की प्रज्ञा को अविच्छित्न करते हैं।

#### इलोक १६:

## ६६. अर्थ को न छिपाए (णो छादए)

अर्थ को छिपाने के तीन कारण हो सकते हैं :-

- १. मात्सर्य इस कारण से व्यक्ति अर्थ को छिपा लेता है।
- २. कभी-कभी धर्मको कथा करने वालाभी स्वार्थके वशीभूत हो यथार्थको छिपालेता है।
- ३. अहंकारवश अपने वाचनाचार्य का नाम छिपा लेता है। <sup>४</sup>

## ६७. अप-सिद्धान्त का निरूपण (लूसएज्जा)

चूर्णिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं —

- १ वृत्ति, पत्र २५५ : संसारसमुद्रस्य पारगा भवन्ति ।
- २. वृत्ति, एत्र २४४ : सम्यक् कोधितं—पूर्वोत्तराविरुद्धं प्रक्तं—शब्दमुवाहरन्ति, तयाहि— पूर्वं बुद्ध्या पर्यालोच्य कोऽयं पुरुष: कस्य चार्य-स्य ग्रहणसमधोऽयं वा किमूतार्थप्रतिपादनशक्त प्रत्येषं सम्यक् परीक्ष्य व्याकुर्यादिति अथवा परेण कञ्चिवर्थं पृष्ट-स्तं प्रकृतं सम्यक् परीक्ष्योदाहरेत्-सम्यगुत्तरं दद्यादिति :
- ३ चूणि, पृ० २३३, २२४: जं संसोधिया पण्हमुदाहरंति सम्यक् समस्तं वा सोधिया संसोधिया, पृष्कंति तमिति प्रश्तः, पूर्वापरेण समी-क्षितुं आत्मपरशक्ति च ज्ञास्वा द्रव्यादीनि च तथा "केऽयं पुरिसे" ति परिचितं च सुसं कातूण—

'आयरियादेसा धारितेण अस्थेण [गुणिय] सरितेणं ।

तो संघमज्भवारे ववहरितुं जे सुहं होति।।'

(ब्यवहार उ० ३, माध्य गाया ३५६)

अच्छिहपसिण-वागरणा अकेवली केवली वा, रयणकरंडगसमाणा कुत्तियावणभूता तथा चोहस-दस-णवपुरवी जाब दसकालियं ति संसाधितुं अवोच्छिनं करेति ।

- ४. (क) चूर्णि, पृ०२३४: मत्सरित्वेनार्थं नो छादयेत्, पात्रस्य धर्मस्य कथां कथयन् न सद्भूतगुणान् छादयेत्, न वा वायणायरियं छादयेत्।
  - (ल) वृत्ति, पत्र २५५ : सूत्रार्थं 'न छादयेत्' नान्यथा व्याख्यानयेत् स्वाचार्यं वा नापसपेत् धर्मकर्था वा कुर्वन्नार्थं छादयेद्
    आत्मगुणोत्कर्षामिप्रायेण वा परगुणान्न छादयेत् ।
- ५. चूर्णि, पृ० २३४ : सूसिता णाम अवसिद्धान्तं कथयति सिद्धान्तविषद्धं वा ।

भ्रध्ययन १४ : टिप्पण ६८-७०

- १. अपसिद्धान्त का प्रतिपादन ।
- २. सिद्धान्त-विषद्ध तत्त्व का प्रतिपादन ।

दृत्तिकार ने ये दो अर्थ किए हैं!---

- दूसरों के गुणों की विडंबना ।
- २. अपसिद्धान्त का प्रतिपादन ।

## ६८. न अभिमान करे, न अपना स्यापन करे (माणं ण सेवेज्ज पगासणं च)

अपनी प्रज्ञा का, स्वयं के आचार्य होने का, अपने तथा दूसरों के संदेहों का अपनयन करने का मद हो सकता है । इसलिए उसका निषेध किया गया है।

'मैं समस्त शास्त्रों का जानकार हूं। सारे लोक में मेरी प्रसिद्धि है। मैं सभी प्रकार के संशयों को दूर करने में समर्थ हूं। मेरे जैसा हेतु और युक्ति के द्वारा तत्त्वों का प्रतिपादन करने वाला दूसरा नहीं है'—इस प्रकार अभिमान न करे।

आत्मप्रकाशन अभिमान का ही एक पहलू है। इसके द्वारा अपना उत्कर्ष प्रदिशत करने का प्रयत्न होता है। मैं बहुश्रुत और तपस्वी हूं, मैं आचार्य हूं, मैं धर्मकथी हूं - इस प्रकार के आत्म-स्थापन का निषेध किया गया है।

# ६६. परिहास (परिहास)

यह विभक्तिरहित प्रयोग है। यहां 'परिहासं' होना चाहिए था।

परिहास का अर्थ है—हंसी, मजाक। चूणिकार ने इसका अर्थ इस प्रकार किया है—मुनि ऐसी धर्मकथा न करे जिससे सुनने वालों को तथा स्वयं की हंसी आए। अथवा धर्मकथा करने पर सुनने वाले उसके हार्द को न समक्त सकें या अन्यथा समक्तें, तो भी अपने प्रज्ञासद के कारण उनका परिहास न करे, हंसी न करे।

## ७०. आशीर्वंचन (प्रशस्तियचन) (आसिसावाद)

<mark>आसिसावाद—यह विमक्तिरहित</mark> प्रयोग है।

किसी व्यक्ति द्वारा वंदना करने पर या दान आदि देने पर मुनि संतुष्ट होकर उसे आशीर्वचन देते हुए ऐसा न कहे— स्वस्थ रहो, भाग्यशाली हो, पुत्रों की प्राप्ति हो, धन बढ़े आदि आदि ।

इसका पाठान्तर 'ण यासियावाय' मिलता है। इस आधार पर डा० ए० एन० उपाध्ये ने असियावाय का अर्थ किया था— अस्याद्वाद। उन्होंने टीकाकार के 'आशीर्वाद' अर्थ की आलोचना की है। यदि वे मूल पाठ और टीका के सम्बन्ध में विचार करते तो ऐसा नहीं होता। चूणिकार और दुत्तिकार के सामने 'आसिसावाय' पाठ था और इसके आधार पर उन्होंने इसका अर्थ आशीर्वाद किया था। चूणि और दुत्ति में 'असियावाय' का पाठान्तर के रूप में भी उल्लेख नहीं है। '

- १ वृत्ति, पत्र २४४: परगुणान्न सूषयेद्—न विडम्बयेत् शास्त्रार्थं वा नापसिद्धान्तेन भ्याख्यानयेत् ।
- २ (क) चूर्णि, पृ० २३४ : प्रशामानमाचार्यमानं वा संशयान् वाऽऽत्मनः परस्य वा छेत्तुं न भदं कुर्यात् । न वा प्रकाशयेवात्मानम् यथा-ऽहमाचार्यः कथको बहुश्रुतो वा ।
  - (ल) वृत्ति, यत्र २४४: तथा समस्तग्रास्त्रवेत्ताऽहं सर्वलोकविदितः समस्तसंग्रयापनेता, न मत्तुल्यो हेतुपुक्तिभिरर्थप्रतिपावियतेत्येव-भारमकं मानम् — अभिमानं गर्वं न सेवेत, नाप्यास्मनो बहुश्रुतत्वेन तपस्वित्वेन वा प्रकाशनं कुर्यात्, च शब्दा-बन्यविप पूजासत्कारादिकं परिहरेत् ।
- ३. चूर्णि, पृ० २३४ : प्रज्ञावान् प्राज्ञः न चेवृशीं कथां कथयेद् येन श्रोतुरात्मनो वा हास्यमुत्पद्यते, अपरियच्छते वा परे अण्णशा वा बुज्भमाणे न प्रज्ञामदेन परिहासं कुर्यात् "यथा राजा तथा प्रजा" इति कृत्वा न सर्वत्रैव परिहास: ।
- ४. (क) चूर्णि, पृ० २३४ : "शंसु स्तुता" तस्य आशीर्भवति, स्तुतिवावित्यर्थः न तद्दान-वन्दनाविभिस्तोषितो ब्रूयाव् आरोग्यमस्तु ते वीर्धं चाऽऽयुः, तथा सुभगा भवाष्टपुत्रा, इत्येवमावीनि न व्याकरेत् । एवं वावसमितः स्यास् ।
  - (स) वृत्ति, पत्र २५१: तथा नापि चाशीर्वादं बहुपुत्रो बहुछनी [बहुछनी] दीर्घापुस्त्वं मूया इत्यादि स्थापूणीयात्, माषासिमिति-युक्तेन माध्यमिति ।

श्रध्ययन १४ : टिप्पण ७१-७४

#### श्लोक २०:

## ७१. मन्त्र पद के (द्वारा (मंतपएण)

चूणिकार ने मंत्र का मुख्य अर्थ —सामान्य वचन और वैकल्पिक अर्थ —विद्या, मंत्र आदि किया है। विद्या और राजा आदि के साथ गुष्त-मंत्रणा।

#### ७२. संयम जीवन का (गोयं)

चूणिकार ने इसके चार अर्थ किए हैं ---

- १. सतरह प्रकार का संयम ।
- २. अठारह हजार शीलांग ।
- ३. छह जीवनिकाय ।
- ४. जीवन ।

वृत्तिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं\*--

- १. मौन --वावसंयम ।
- २. प्राणियों का जीवन ।

## ७३. निर्वाह ः (णिब्बहे)

चूणिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं—संयम से बाहर निकलना या संयम को गाल देना, नब्ट कर देना । र् दृत्तिकार ने भी दो अर्थ किए हैं—संयम को निःसार करना या जीवों को मारना । र्

## ७४. असाधु धर्मों का (असाहुधम्माणि)

चूर्णिकार के अनुसार असाधु धर्म तीन प्रकार का होता हैं ---

- दर्प, मद, अहंकार आदि असाधु धर्म ।
- २. पचन-पाचन आदि सावद्य कर्म।
- ३. असंयत दान तथा कुतीर्थिक आदि की प्रशंसा।

दृत्तिकार ने भी असाधु धर्म के तीन निर्देश दिए हैं --

- १. वस्तुओं का दान-तर्पण आदि।
- २. असाधु धर्म कहते वालों का अनुमोदन ।
- ३. धर्मकथा या व्याख्यान करते हुए आत्मक्तावा या कीर्ति की इच्छा ।
- १. चूर्णि, पृ० २३४ :मन्त्र्यत इति मन्त्रः वचतम्, मन्त्र एव परं मन्त्रग्रम् । अथवा मन्त्रा इति विद्या-मन्त्रादयो गृह्यन्ते ।
- २. बृत्ति, पत्र २५६ : मन्त्रपवेन--विद्यापमार्जनविधिना ""यदि वा 'मन्त्रपदेन'--राजादिगुण्तमावणपदेन ।
- ३. चूर्णि, पु॰ २३४ : गुप्यत इति गोत्रं संयमः सप्तदसविधः अष्टादश च शीलाङ्गसहस्राणि इति, · · · · · पद काया वा गोश्रम् · · · · · गोत्राव् जीवितादित्यर्थः ।
- ४. बृत्ति, पत्र २५६ : गास्त्रायत इति गोत्रं —मौनं वाक्संयम: .....यदि वा गोत्रं —जन्तूनां जीवितम् ।
- पू. चूर्णि, पू० २३४ : संयमे निर्गच्छेवित्यर्थः, न बाडनेन णिव्वहे, संयमं निर्गातयेदित्यर्थः ।
- ६. वृत्ति, पत्र २५६ ः न निःसारं कुर्यात् .....नापनयेत् ।
- ७. चूणि, पृ० २३४ : असाधूनां धर्माः तान् असाध्धर्मान् ण संठवेज्जा, ते च दर्प-मदा-ऽहङ्कारात्रयः, अथवा न तत् कथयेद् येन असाध्धर्माणां 'सन्धानं' मवति पचन-पाचनादीनाम्, असंयतदानादि वा कुतीथिकान् वा प्रशंसंति ।
- द. वृत्ति, पृ० २४६: तथा कृत्सितानाम् -- असाधूनां धर्मान् -- घस्तुदानतर्पणादिकान् न संवदेन्' न सूपाद् ; यदि वा नासाध्धर्मान् बुवन् संवादयेद्, अथवा धर्मकथां व्याख्यानं वा कृवंन् प्रजास्वात्मश्लाघारूपां कीर्ति नेच्छेदिति ।

म्रध्ययन १४ : टिप्पण ७०-७७

## इलोक २१:

## ७५. निर्मल (अणाइले)

अनाविल का अर्थ है---निर्मेल । जो मुनि लाभ आदि से निरपेक्ष होकर व्याख्यान देता है या धर्मकथा करता है वह अनाविल होता है।

चूर्णिकार ने 'अणाउले' मानकर व्याख्या की है कि मुनि धर्म-देशना करता हुआ आतुर न हो अथवा किसी बात के लिए प्रेरित किए जाने पर आकुल-व्याकुल न हो।

# ७६. पाप-धर्म (असाधु-धर्म) की स्थापना करने वालों का परिहास न करे (हासं पि जो संधए पावधम्मे)

इस चरण की व्याख्या अनेक प्रकार से की गई है-

- १. मुनि पाप धर्मों की स्थापना करने वालों का परिहास न करे।
- २. हास्य में भी पाप-धर्म का संधान न करे—प्रतिपादन न करे, जैसे—इसको छेदो, भेदो । इसको खाओ । ऐसे प्रसन्त हाओ आदि ।
- ३. हास्य द्वारा भी कुतीर्थिकों की प्रशंसान करे।
- ४. मुनि कुप्रावचिनिकों से मजाक करते हुए ऐसा वचन न कहे जिससे उनके मन में अमर्ष पैदा हो, जैसे 'अरे ! आपके व्रत तो बड़े अच्छे हैं। सोने के लिए मृदु शब्या, प्रात:काल उठते ही अच्छे-अच्छे पेय, मध्यकाल में भोजन, अपरान्ह में पीने के लिए पानक, अर्घरात्रि में द्राक्षाखंड और शर्बत (शर्करा) इस प्रकार सुविद्यापूर्वक जीवन यापन करते हुए भी आपको मोक्ष-प्राप्ति हो जाती है।

हंसी में भी दूसरों के दोषों की अभिव्यक्ति करना पाप-कर्म के बंधन का हेतु होता है— ऐसा समभकर मुनि हंसी में भी पाप-धर्मों का संधान न करे।

## ७७. तटस्य रहे (ओए)

आचारांग सूत्र में 'बोज' के दो अर्थ किए हैं---

- १. अकेला।
- २. पक्षपात-शून्य ।

प्रस्तुत प्रसंग में चूर्णिकार ने 'ओज' के दो अर्थ किए हैं---राग-द्वेष रहित, सत्य को विपरीत न करने वाला । ध

वृत्तिकार ने इसका एक अर्थ अकिचन किया है। "सामान्यतः ओज का अर्थ है शारीरिक शक्ति। आयुर्वेद के ग्रन्थों में रस से लेकर शुक्र तक की धातुओं के पश्चात् होने वाले तेज को 'ओज' माना है। "

जैन आगमों में यह शब्द बहुधा प्रयुक्त है और विशेषतः यह मुनि के विशेषण के रूप में आता है। यह शब्द वीतरागता और आकिञ्चन्य का सूचक है।

- १. वृत्ति, पत्र २५६ : व्याख्यानावसरे धर्मकयावसरे वाडनाविलो लामाविनिरपेक्षो मवेत् ।
- २ चूर्णि, पृ० २३४ : अणाउले ति न धर्मं देशमानी आतुरी भवति, चोदिती वा आकुलव्याकुलीभवति ।
- ३. (क) चूर्णि, पृ० २३५ ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र २४६।
- ४. आधारी ४/१२६, वृत्ति, पत्र २०६ : 'ओज:' एकोऽशेषमलकलङ्काङ्करहित:।
- प्र आवारो ६/१००, वृत्ति, पत्र २३१: 'ओज:' एको सागादिविरहात् ।
- ६. चूर्णि, पृ० २३४ । ओये ति राग-द्वेषरहितः, न वियंतव्वं सद्मूतम् ।
- ७. वृत्ति, पत्र २५६ : 'ओजो'-राग-द्वेषरहितः सबाह्याभ्यन्तरग्रन्थस्यागाद्वा निष्किञ्चनः ।
- द मुश्रुत .....रसादीनां शुकान्तानां धातूनां यत् परं तेजस्तत् खल् ओजः ।

# ७८. सत्य कठोर होता है इसे जाने (तहियं फरुसं वियाणे)

तथ्य अर्थात् सत्य । चूर्णिकार ने इसका अर्थ-संयम किया है। वृत्तिकार ने वैकल्पिक रूप में इसके तीन अर्थ किए हैं---परमार्थभूत, अकृत्रिम, अप्रतारक। प

परुष का अर्थ है— कठोर । चूर्णिकार ने इसका तात्पर्यार्थ संयम किया है । वृत्तिकार ने मुख्य रूप से उस वचन को परुष माना है जो दूसरे के चित्त को विकृत करता है । उन्होंने इसका वैकित्पक अर्थ संयम किया है । उनका कथन है कि संयम परुष होता है, क्योंकि उसमें कमों का क्लेश नहीं होता, ममत्व नहीं रहता और वह सामान्य शक्ति वाले व्यक्तियों के द्वारा अयापनीय होता है अथवा संयम परुष इसलिए है कि संयमी मुनि को अंत-प्रान्त आहार का सेवन करना होता है ।

इस पूरे चरण का अर्थ है-- 'सत्य कठोर होता है, मुनि इसे जाने ।'

चूर्णिकार के अनुसार इसका अर्थ है--संयम तथ्य है, इसे साक्षात् जाने ।

वृत्तिकार के अनुसार इसका अर्थ है—संयम परमार्थभूत, वास्तविक और हितकर है। उसका स्वतः पालन कर मुनि सम्यग् ज्ञान करे।

# ७६. न अपनी तुच्छता प्रदर्शित करे (णो तुच्छए)

मुनि अपनी तुच्छता प्रदर्शित न करे। इसका तात्पर्य है कि मुनि किसी अर्थ विशेष या लब्धि विशेष की प्राप्ति कर अथवा पूजा-सत्कार आदि प्राप्त कर उन्मत्त न हो। उन्मत्त होना अपनी तुच्छता दिखाना है, यह वृत्तिकार का अर्थ है।

चूणि के अनुसार इसका अर्थ है--मुनि जँसे तुच्छ कठियारे को धर्म का उपदेश देता है, वैसे ही वह राजा को भी उपदेश दे 16

## इलोक २२:

## ५०. सत्य के प्रति विनम्न होकर प्रतिपादन करे (संकेज्ज)

सत्य की साधना करने वाला भिक्षु—मैं ही इस अर्थ का जानकार हूं, दूसरा नहीं—इस प्रकार गर्व न करे। वह अपनी उद्दंडता को मिटाए। वह गूडार्थ की अभिन्यक्ति करता हुआ संशंक होकर प्रतिपादन करे। अथवा अर्थ को स्पष्टता से जानता हुआ, अर्थ के प्रति निःशंक होने पर भी, वह इस प्रकार से उसको प्रस्तुत न करे जिससे दूसरे में शंका पैदा हो।

तत्त्व की व्याख्या करते समय वह नम्रतापूर्वक यह कहे — मैं इस तत्त्व का इतना ही अर्थ जानता हूं। इससे आगे जिन भगवान जानें। वूर्णिकार ने यह अर्थ संकेज्ज और संकितभाव— इन दो पदों के आधार पर किया है। "

ज्ञानी मनुष्य सत्य के प्रति समिपित होता है। वह ऐसा कोई वचन नहीं बोलता जिससे सत्य की प्रतिमा खंडित हो। सत्य हैं--द्रव्य और पर्याय। अनेक द्रव्य और अनन्त पर्याय। उन सबको जानना प्रत्येक सत्यान्वेषी के लिए भी संभव नहीं है। सत्य

- १. चूर्णि, पृ० २३५ : तथ्यं संयमम् ।
- २. बृत्ति, पत्र २५६ : 'तथ्य' मिति परमार्थतः सस्यम् .....यि वा तथ्यं -- परमार्थभूतमक्कत्रिममप्रतारकं ।
- ३. चूणि, पृ० २३४ : राग-द्वेषबन्धनाभावात् फरुषः संयमः, कर्मणामनाश्रय इत्यर्थः ।
- ४. वृत्ति, पत्र २५६ : परुषं कर्मसंश्लेषामावान्निर्ममस्वादस्पसत्त्वेर्दुरनुष्ठेयस्वाद्वा कर्कशमन्तप्रान्ताहारोपभोगाद्वा परुषं संयमम् ।
- ४. चूर्णि, पृ० २३५ ।
- ६. वृत्ति, पत्र २५६।
- ७. वृत्ति, पत्र २४६: तथा स्वतः कञ्चिदर्थविशेषं परिज्ञाय पूजासस्काराविकं वाऽवाष्य न तुच्छो भवेद् —नीन्मादं गच्छेत् ।
- चुणि, पृ० २३५ : जधा तुच्छस्स कधेति तणहारमस्स वि तधा राज्ञोऽपि ।
- ६. वृत्ति, पत्र २५६ : साधुव्यस्थितं कुर्वस्नवीर्विशत्वादर्थनिर्णयं प्रति अगङ्कितभागोऽपि 'शङ्केत' -- औद्धत्यं परिहरन्नहमेवार्यस्य वेत्ता नापरः कश्चिदित्येवं गर्व न कुर्वीत, किंतु विषममर्थं प्ररूपयन् साशङ्कमेव कथयेद् यदि वा परिस्फुरमप्यशङ्कित भावमप्यर्थं न तथा कथयेत् यथा परः शङ्केत ।
- १०. चूर्णि, पृ० २३४ : यञ्जब्धितमस्य ज्ञानाविषु तस्त कथयति, अपृष्टः पृष्टो वा शङ्केत शङ्कितभावः एवं तावद् ज्ञायते, अतः परं जिना ज्ञानन्ति ।

YES

का अन्वेषण करने वाला जितने सत्य को जान जाता है, उसे विनम्रता से स्वीकार करता है। उसके लिए आग्रह की लाइयां नहीं लोदता। सत्य की स्वीकृति के दो रूप बन जाते हैं—विनम्न स्वीकृति और आग्रहपूर्ण स्वीकृति। विनम्न स्वीकृति का स्वर यह होता है— मैं इतना जानता हूं। इससे आगे मुक्तसे अधिक ज्ञानी जानते हैं। अपनी ज्ञान की सीमा का अनुभव करता, यह शंकितवाद है। शंकितवाद का प्रयोग यह होता है— मेरी दृष्टि में यह तत्त्व ऐसा है, पर मेरे पास समग्र ज्ञान नहीं है जिसके आधार पर मैं कह सकूं— यह ऐसा ही है, अन्यथा नहीं है। इस प्रकार सत्य की विनम्न स्वीकृति शंकितवाद है। शंकित का तात्पर्य संदिग्ध नहीं किन्तु अनाग्रह है।

### ८१. विभन्यवाद (भजनीयवाद या स्पाद्वाद) का (विभन्जवायं)

चूणिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं—भजनीयवाद या अनेकान्तवाद। तत्त्वार्थ के प्रति अशंकित न होने पर भजनीयवाद का सहारा लेकर मुनि कहें—'मैं इस विषय में ऐसा मानता हूं। इस विषय की विशेष जानकारी करने के लिए अन्य विद्वानों को भी पूछना चाहिए।'

विभज्यवाद का दूसरा अर्थ है—अनेकान्तवाद ! जहां जैसा उपयुक्त हो वहां अपेक्षा का सहारा लेकर वैसा प्रतिपादन करे । अमुक नित्य है या अनित्य ? ऐसा प्रशन करने पर अमुक अपेक्षा से यह नित्य है, अमुक अपेक्षा से यह अनित्य है— इस प्रकार उसको सिद्ध करे। •

वृत्तिकार ने विभज्यवाद के तीन अर्थ किए हैं --

- १. पृथग्-पृथग् अर्थों का निर्णय करने वाला वाद ।
- २. स्याद्वाद ।
- ३. अथों का सम्यग् विभाजन करने वाला वाद, जैसे—द्रव्य की अपेक्षा से नित्यवाद, पर्याय की अपेक्षा से अनित्यवाद । सभी पदार्थों का अस्तित्व अपने-अपने द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव की अपेक्षा से है। पर द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव की अपेक्षा से नहीं है।

बौद्ध साहित्य में विभज्यवाद, विभज्यवाद् आदि का उल्लेख अनेक स्थानों पर प्राप्त होता है । विभज्य के दो अर्थ हैं---

विभज्य-विश्लेषण पूर्वक कहना (analysis)?

विभज्य-संक्षेप का विस्तार करना<sup>\*</sup>

बुद्ध ने स्वयं को 'विभज्यवाद' का निरूपक कहा है। इसका तारपर्य इस प्रकार समभाया गया है। बुद्ध से पूछा गया-

'गहट्ठो आराधको होतित्रायं धम्मं कुसलं?' 'न पम्बजितो आराधको होतित्रायं धम्मं कुसलं?'

क्या गृहस्य आराधक होता है—न्याय, धर्म और कुशल को पाने में सफल होता है ? क्या प्रव्रजित आराधक नहीं होता—न्याय, धर्म और कुशल को पाने में सफल नहीं होता है ?

- १. चूर्णि, पृ० २३५ : विभव्यवादो नाम भजनीयवादः । तत्र शंकिते भजनीयवाद एव वक्तव्यः— अहं तावदेवं मन्ये, अतः परमन्यत्रापि पुच्छेजिति । अथवा विभव्यवादो नाम अनेकांतवादः, स यत्र यत्र यत्र यथा युग्यते तथा तथा वक्तव्यः, तद्यथा—नित्या-नित्यत्वमस्तित्वं वा प्रतीत्यादि ।
- २ वृत्ति, पत्र २५६, २५७: तथा विमण्यवादं पृथगर्थनिर्णयवादं व्यागृणीयात्, यदि वा विभज्यवाद:-- स्याद्वादस्तं सर्वतास्त्रातितं लोकव्यवहाराविसंवादितया सर्वव्यापिनं स्वानुभवसिद्धं वदेव्, अणवा सम्यगर्णान् विभज्य—पृथक्कृत्वा तद्वादं वदेत्, तद्यशा—नित्यवादं प्रव्यार्थतया पर्यापार्थतया त्विनित्ववादं वदेत्, तथा स्वद्रव्यक्षेत्रकालभावैः सर्वेऽपि पदार्थाः सन्ति, परद्रव्यादिभिस्तु न सन्ति, तथा चोक्तम्—'सदेव सर्वं को तेच्छेत्स्वरूपादिचतुष्टयातु ? ।

असदेव विषयसान्त्र चेन्न व्यवतिष्ठते ॥'

- 3. Early Buddhist Theory of Knowledge, K.N. Jayatilleke, Page 280.
- 8. Early Buddhist Theory of Knowledge, Page 293:

The term vi+vbhaj—is found in another important sense in the Pali Canon to denote a detailed classification, exposition or explanation of a brief statement or title.

बुद्ध ने कहा — इसका निश्चित उत्तर (सत्य या असत्य) नहीं दिया जा सकता। क्योंकि यदि गृहस्थ मिथ्या प्रतिपन्न है तो पहला भंग असत्य है और यदि गृहस्थ सम्यक् प्रतिपन्न है तो पहला भंग सत्य है। इसी प्रकार यदि प्रव्रजित मिथ्या प्रतिपन्न है तो पहला भंग सत्य है और यदि वह सम्यक् प्रतिपन्न है तो पहला भंग असत्य है। इसलिए कुछ कथन ऐसे होते हैं, जिनका पूरा विश्लेषण किए बिना, वे सत्य हैं या असत्य, ऐसा नहीं कहा जा सकता। '

बौद्ध साहित्य में चार प्रकार के प्रश्नों का उल्लेख है<sup>3</sup>—

- १. पण्हो एकंशव्याकरणीयो वैसा प्रश्न जिसका उत्तर एकांशकामी हो ।
- २. पण्हो पतिपुच्छव्याकरणीयो वैसा प्रश्न जिसका उत्तर प्रतिप्रश्न से दिया जाए ।
- ३. पण्होथापणीयोः वैसा प्रश्न जिसका उत्तर अपेक्षित नहीं होता।
- ४. पण्हो विभन्जन्याकरणीयो —वैसा प्रश्न जिसका उत्तर विश्लेषण के साथ दिया जाए।

विभज्यवाद को अनेकांशिकवाद भी कहा जा सकता है।

इसका अंग्रेजी रूपान्तर है---Conditional assertions or Analytical assertions.

पालि साहित्य में 'वि' पूर्वक 'भज्' धातु विशेष अर्थ में प्रयुक्त है। उसका अर्थ है—विस्तारपूर्वक कहना। पालि भाषा में 'उद्देश'—का अर्थ है —संक्षेप में कहना और 'विभन्ज या विभंग' का अर्थ है —विस्तारपूर्वक कहना।

'अर्ली बुद्धिस्ट थियरी ऑफ नोलेज' के विद्वान् लेखक ने बौद्धों के अनेकांशिकवाद की तुलना जैन दर्शन सम्मत 'अनेकान्तवाद' से की है। वे लिखते

Anekamsika=an+ek (a)+ams (a)+ika and anekanta=an+ek (a)+anta and while amsa means 'part, corner or edge' (s. v. amsa, PTS. Dictonary') anta means 'end or edge'.

यह शाब्दिक दृष्टि से तुलना हो सकती है। किन्तु अनेकान्तवाद की जो दार्शनिक पृष्ठभूमि है, वह अनेकांशिकवाद की नहीं है। अनेकान्तवाद प्रत्येक पदार्थ में अनन्तविरोधी धर्म युगलों की स्वीकृति देता है। अनेकांशवाद में ऐसा नहीं है। लेखक ने अनेकांश-वाद को विभज्यवाद का पर्याय कहा है।

बुद्ध स्वयं कहते हैं ---एकांसिकापि मया धम्मा देसिता पन्तता, अनेकांसिकापि मया धम्मा देसिता पन्तता ।

उन्हें पूछा गया—एकांशिक धर्म कौन से हैं और अनेकांशिक धर्म कौन से हैं ? उत्तर में उन्होंने कहा—'इदं दुक्खं इति'—यह दु:ख है —यह एकांशिक धर्म की प्रज्ञप्ति है और 'सस्सतो लोको ति वा' —लोक शाश्वत भी है —यह अनेकांशिक धर्म की प्रज्ञप्ति है।

## दर. धर्म के लिए समुस्थित पुरुषों के साथ (धम्मसमुद्रितेहि)

धर्म या संयम के अनुष्ठान से सम्यक् उत्थित अर्थात् सत्साधु, उद्यतिवहारी । ऐसे साधु जो यथार्थ में साधनारत हैं और जो संयम से ओतप्रोत हैं। केवल प्रयोजन मात्र को सिद्ध करने के लिए मुनिवेश को धारण करने वाले धर्म में समुस्थित नहीं हो सकते।

# **८३. दो भाषाओं (भासादुगं)**

भाषा के चार प्रकार हैं---

- १. मक्किमनिकाय II, ४६।१, २ पृ० ४६६ ।
- २. अंग्रुत्तरनिकाय XI ४६ ।
- इ. मज्जिमनिकाय III १६३ । अंगुत्तरनिकाय II १६८, २२३ ।
- V. Early Buddhist Theory of Knowledge, Page 280.
- X. Early Buddhist Theory of Knowledge, Page 280

A Conditional assertion (vibhajja-vāda-) would be an anekamsa-(or anekamsika.) vāda.

- ६. दोघनिकाय I, १६१ ।
- ७. वही, I १६१।

**अध्ययन १४ : टिप्पण ८४-८६** 

- 😲 सत्य भाषा ।
- २. मृषा भाषा ।
- ३. सत्यामृषा—मिश्र भाषा ।
- ४. असत्यामृषा-व्यवहारभाषा ।

मुनि के लिए प्रथम और अन्तिम—इन दो भाषाओं का प्रयोग करणीय और शेष दो भाषाओं का प्रयोग अकरणीय है! दशवैकालिक सूत्र के सातवें अध्ययम का नाम है- 'बाक्यशुद्धि।' इसमें चारों प्रकार की भाषाओं का स्वरूप-कथन तथा विधि-निषेध का सुन्दर प्रतिपादन हुआ है।

प्रस्तुत प्रसंग में 'भाषाद्विक'— सत्यभाषा और व्यवहार भाषा के बोलने का कथन किया गया है।'

वृक्तिकार का कथन है कि मुिन विभज्यवाद का प्रतिपादन भी इन दो भाषाओं से ही करे। किसी के प्रश्न किए जाने पर या न किए जाने पर अथवा धर्म का व्याख्यान करते समय या और किसी अवसर पर मुिन इन दो भाषाओं का ही सहारा ले।

## ८४. समतापूर्वक (समया)

चूर्णिकार ने इसका अर्थ 'सम्यक्' किया है। चक्रवर्ती और कंगाल—दोनों के प्रति समभाव रखता हुआ या राग-द्वेष से रहित होकर मुनि विहरण करे।

#### इलोक २३:

# ८५. (अणुगच्छमाणे वितहंऽभिजाणे)

आचार्य, मुनि आदि जब धर्मकथा करते हैं या तत्त्व का प्रतिपादन करते हैं तब कोई मेधावी शिष्य अपनी प्रखर बुद्धि से उस तत्त्व को सम्यक् ग्रहण कर लेता है, उस तत्त्व का अनुसरण कर लेता है और कोई मन्द बुद्धि वाला शिष्य उस तत्त्व को विपरीत रूप से ग्रहण करता है।

# ८६. (तहा तहा साहु अक्किसेणं)

यहां 'साहु' शब्द दीर्घ होना चाहिए था । छन्द की दृष्टि से ह्रस्व का प्रयोग हुआ है ।

जो मंद मेधा वाला शिष्य तत्त्व का यथार्थ अनुसरण नहीं कर पाता तब आचार्य उसे वैसे-वैसे हेतु, दृष्टान्त, युक्ति, उपसंहार आदि के द्वारा भलीभांति समभाने का प्रयत्न करें, किन्तु कर्कण वचनों से उसकी निर्भत्सेना करते हुए यह न कहें—अरे ! तुम तो निर्मे मूर्ख हो । धिक्कार है तुम्हें ! इस अर्थ से तुम्हारा क्या प्रयोजन ! तुम दुर्बोध्य हो । तुम्हे ब्रह्मा भी नहीं समभा सकता ।

मुनि तत्त्व समभाते समय मन, वचन और काया से भी शिष्य की अवहेलना न करे, भर्सना न करे। मन से भर्सना, जैसे— आंख, मृंह को विकृत करना। वचन से भर्सना—तुम मूर्ख हो, दुर्बोध्य हो आदि कहना। काया से भर्सना—कुद्धमुख होना तथा हाथ और होठों को फड़फड़ाना।

- १. चूर्णि, पृ० २३५ : सत्या असत्यामृषा च माषाबुर्ग ः ः ः विष्म चरिमाओ दुवे भासाओ ।
- २. बृत्ति, पत्र २५७ : विभज्यवादमपि भाषाद्वितयेनैव बूयादित्याह--भाषयो:--आद्यचरमयोः सत्यासत्यामृषयोद्धिकं भाषाद्विकं सद्-भाषाद्वयं क्वचित्रपृष्टोऽपृष्टो वा धर्मकथावसरेऽन्यदा था सदा वा ।
- ३. चूणि, पृ० २३५ : समयेति सम्धग् ।
- ४. बुत्ति, पत्र २५७ : सह विहरन् चकर्वितद्रमकयोः समतया रागद्वेषरहिनो वा ।
- ४. (क) चूर्णि, पृ० २३४ : तस्योवं कथयतः कश्चिद् ग्रहण-धारणासम्पन्नः यथोक्तमेवावितस्यं गृह्णाति, कश्चित्तु मन्दमेधावी वितधऽमि-जाणाति ।
  - (জ) बृत्ति, पत्र २५७ : तस्यैवं भाषाद्वयेन कथयतः कश्चिन्मेद्यावितया तथैव तमर्थमाचार्यादिना कथितमनुगच्छन् सम्यगवबुध्यते, अपरस्तु मन्दमेद्यावितया वितथम्—अन्यर्थवाभिजानीयात् ।
- ६. (क) चूणि, पृ० २३५ ।
  - (स्त) वृत्ति, पत्र २५७ ।

म्रध्ययन १४ : डिप्पण ८७-८६

## ८७. (ण कत्थई भास विहिसएज्जा)

इसका अर्थ है--भाषा की हिंसा न करे, दूसरे के कथन का तिरस्कार न करे, निन्दा न करे। दूसरे के कुछ कहने पर, उसके कथन में असंबद्धता का उद्घाटन कर उस प्रश्नकर्त्ता की विडम्बना न करे।

#### ८८. (णिरुद्धगं वावि ण बीहएज्जा)

निरुद्ध का अर्थ है---थोड़े अर्थ वाला व्याख्यान या थोड़े समय में पूरा होने वाला व्याख्यान ।

इसका तात्पर्य है कि मुनि तत्त्व की व्याख्या करते समय या धर्मकथा करते हुए, अर्थ की बढ़ाकर उसे अधिक लम्बा न करे। केवल उतना ही अर्थ बताए जो अक्षरों में निबद्ध है—सो अत्यो वत्तक्वो जो अत्यो अक्खरेहि आरूढो।

चार प्रकार के सूत्र होते हैं—

- १. अक्षर अल्प, अर्थ महान्।
- २. अक्षर अधिक, अर्थ अरूप।
- ३. अक्षर अल्प, अर्थ अल्प।
- ४. अक्षर अधिक, अर्थ महान्।

इनमें प्रथम भंग ही प्रशस्त है। वहीं सूत्र-वाक्य अच्छा माना जाता है जो अल्पाक्षर वाला हो, किन्तु जिसका अर्थ महान् हो। इसीलिए प्राचीन आचार्यों ने कहा है—

#### 'सो अत्थो वत्तस्वो, जो मण्णइ अक्सरेहि योवेहि। जो पुण थोवो बहुअक्सरेहि सो होइ निस्सारो ॥'

—जो अल्पाक्षर और महान् अर्थ वाला होता है, वही अच्छा है। जो अधिक अक्षर वाला और अल्प अर्थ वाला होता है वह निस्सार है। र

मुनि अल्प अर्थ वाले या अल्पकाल में पूर्ण होने वाले व्याख्यान या तत्त्व-प्रसंग को व्याकरण, तर्के आदि तथा प्रसक्ति या अनुप्रसक्ति के द्वारा लम्बा न करे।<sup>५</sup>

#### क्लोक २४:

## ८६. भलीभांति अर्थ को देखने वाला (समियाअट्टदंसी)

इसका संस्कृत रूप है—'सम्यक् + अर्थदर्शी'। इसका अर्थ है—यथावस्थित अर्थ का प्रतिपादन करने वाला, देखने वाला। मुनि आचार्य आदि के पास अर्थ की जैसी अवधारणा की हो उसी प्रकार से उसकी अभिव्यक्ति करे, मनगढ़त कथन न करे। वह नई व्याख्या न करे। वह यह समभे कि मैं आचार्य नहीं हूं। मुभे नई व्याख्या करने का अधिकार नहीं है। मैंने आचार्य के पास जैसी अवधारणा की है, वही मैं दूसरों को बताऊं।

इस प्रकार सोचने वाला सम्यक् अर्थदर्शी होता है।

- १. (क) चूर्णि, पृ० २३५ : सस्य वाऽबुद्ध्यमानस्य श्रोतुर्ने कुत्रचिद् मार्षा विहन्सेत्—अहो । मङ्गा लक्ष्यन्ते, न निन्देदित्यर्थाः ।
  - (स) वृत्ति, पत्र २४७ : न तिरस्कुर्याद् असंबद्धोद्घट्टनतस्तं प्रश्नयितारं न विडम्बयेदिति ।
- २. वृत्ति, पत्र २४७ : निरुद्धम् अर्थस्तोकम् .... निरुद्धं वा स्तोककालीनं व्याख्यानम् ।
- ३. चूणि, पृ० २३४ : निरुद्धं वाऽर्थमर्थाख्यानं वा न दीर्घ कुर्याद् अधिकार्थे: सो अत्थो वत्तव्यो जो अत्यो अक्खरेहि आरूढो ।
- ४. (क) चूर्णि पृ० २३५ ।
  - (स्त) वृत्ति, पत्र २४७।
- ४. वृत्ति, पत्र २४७ : स्तोककालीनं व्याख्यात्रं व्याकरणतर्कादिप्रवेशनद्वारेण प्रसक्त्यानुप्रसक्त्या 'न दीर्घयेत्' —न वीर्घकालिकं कुर्यात् ।
- ६. (क) चूर्णि, पृ० २३६ : सिमया नाम सम्यम् यथा गुरुसकाशादुपद्यारितम्, सम्यम् अर्थं पश्यन्ति समियाअट्टदंसी नाहमाचार्ये इति कत्वा ।
  - (ल) वृत्ति, पत्र २४७ : सम्यग्—यथावस्थितमर्थं यथा गुरुसकाशादवधारितमर्थंत्रतिपाद्यं द्वव्दं शीलमस्य स मवति सम्यगर्थंदर्शी ।

मध्ययन १४ : टिप्पण ६०-६२

### ६०. संगत बात कहे (समालवेज्जा)

इसके दो अर्थ हैं-अच्छी प्रकार से बात कहना या संगत बात कहना।

प्रश्नकर्त्ता यदि अल्पाक्षर वाली बात को अच्छी तरह से न समक्ष्म सके तो मुनि अपने कथन को विविध प्रकार से कहे, उसका भावार्थ बताए।

## ११. अर्थपूर्ण और अस्खलित वचन बोले (पडिपुण्णभासी)

अर्थपूर्ण और अस्खलित वचन बोलने वाला प्रतिपूर्णभाषी होता है।

अक्षरों तथा अर्थं की दृष्टि से जो वाक्य अहीन, अस्खलित और अमिश्रित होता है, वही वाक्य प्रतिपूर्ण होता है, वही भाषा प्रतिपूर्ण होती है। जो मुनि ऐसी भाषा का प्रयोग करता है, वह प्रतिपूर्णभाषी कहलाता है।

मुनि व्याख्यान करते समय अथवा प्रश्न का उत्तर देते समय थोड़े अक्षर बोलकर ही अपने आपको कृतार्थं न समभे। क्योंकि यदि विषय गहन हो, उसकी अर्थाभिव्यक्ति दुरूह हो तो श्रोता के आधार पर उचित हेतु और युक्तियों के द्वारा विषय को स्पष्ट करे, जिससे कि श्रोता उसे हृदयंगम कर सके।

दशदैकालिक सूत्र में भी मुनि को 'प्रतिपूर्ण' भाषा बोलने का निर्देश दिया है ।"

# ६२. आज्ञासिद्ध वचन का प्रयोग करे (आणाए सिद्धं वयणं भिजुं जे)

मुनि आज्ञासिद्ध वचन का प्रयोग करे । जैसे गुरु ने अर्थ की अभिव्यक्ति की है, उसी प्रकार से अर्थ की अभिव्यक्ति करे । इस प्रकार आज्ञासिद्ध का अर्थ है—गुरु के पास की हुई अवधारणा, स्वेच्छाकित्पत नहीं । वचन का अर्थ है –सूत्र और अर्थ ।

मुनि तत्त्व का निरूपण करते समय उत्सर्ग के स्थान पर उत्सर्ग, अपवाद के स्थान पर अपवाद, स्व-समय के स्थान पर स्व-समय और पर-समय के स्थान पर-समय का अवलंबन ले। स्वेच्छाचारिता से वह कुछ भी न कहे।

वृत्तिकार ने 'आणाए सुद्धं' पाठ मानकर आज्ञा का अर्थ — सर्वज्ञ द्वारा प्रणीत आगम और शुद्ध का अर्थ — निर्मल, पूर्वापर-अविरुद्ध, निरवद्य वचन किया है। शेष व्याख्या चूर्णिकार के समान ही है।°

आचारांग १।३८ में 'आणाए' का अर्थ—तीर्थंङ्कर या अतिशयज्ञानी का वचन किया है। ' उसी आगम के १।६७ में 'अणाणाए' का अर्थ—तीर्थंङ्कर के बचनों का अतिक्रमण—किया है। '

- १. चूर्णि, पृ० २३४: सोभणं संगयं वा लवेज्जा।
- २. ब्रुति, पत्र २५७: यस्पुनरतिविषमत्वादल्पाक्षरैनं सम्यगवबुध्यते तत्सम्यक् शोमनेन प्रकारेण समन्तात् पर्यायशब्दोच्चारणतो मावार्य-कथमतश्चालपेत् ।
- ३. (क) चूर्णि, पृ० २३६ : पडिपुण्णमासी अट्ट-अक्खरेहि अहीनं अक्खलितं अमिलितं ।
  - (स) वृत्ति, पत्र २५७ : प्रतिपूर्णभाषी स्याद-अस्खलितामिलिताहीनाक्षरार्थवादी सवैदिति ।
- ४. वृत्ति, यत्र २५७ : नाल्पैरेवाकरैक्त्वा कृतार्थी भवेद्, अपि तु ज्ञेयगहनार्थमावणे सद्धेतुग्रुक्त्यादिमिः श्रोतारम् .....।
- ४. वसवेआलियं ८/४८ : विट्ठं मियं असंविद्धं, पिडपुन्नं वियं जियं। अयंपिरमणुश्विमां, मासं निसिर असवे।।
- ६. चुर्णि, पृ० २३३: आणाए सिद्धं वयणं, आज्ञा यथा गुरुणोपदिष्टं तथैवोपदेष्टव्यम्, आज्ञासिद्धं नाम यथोपछारितम् न स्वेण्छा-विकल्पितम्, वचनिमति सुत्तमस्थो वा, विविधं जुंजेज्ज । कधं ? उस्सगो उस्सग्गं अववातं, यववातं, एवं ससमये ससमयं परसमये परसमये ।
- ७. वृत्ति, पत्र २५७ : तीर्थंकराज्ञया—सर्वेजप्रणोतागमानुसारेण 'शुद्धम्'—अववातं पूर्वापराविरुद्धं निरवद्यं वचनमभियुञ्जीतीसर्गविषये सति उत्सर्गमपवादविषये चापवावं तथा स्वयरसमयोर्यंथास्यं वचनमभिवदेत् ।
- ब्रायारो, १/३८ वृत्ति, पत्र ३६ : आज्ञथा मौनीन्द्रवचनेन ।
- इ. वही, १/६७, वृत्ति पत्र ४८ : अनामां वर्त्तते, न मगवःप्रणीतवस्रनानुसारीति ।

श्रध्ययन १४ : टिप्पण ६३-६६

'आणाए मामगं धरमं' - इसवा अर्थ हैं - वे मेरे धर्म को जानकर - मेरी आज्ञा को स्वीकार कर (आजीवन मुनि-धर्म का पालन करते हैं)।

'आजा' शब्द के ये सारे परम्परागत अर्थ हैं। वास्तव में इसका अर्थ-अतीन्द्रियज्ञान या उपचार से अतीन्द्रियज्ञानी का वचन भी हो सकता है।

# ६३. पाप का विवेक करने वाले वचन का संधान करे (अभिसंधए पावविवेग)

तत्त्व की व्याख्या करते समय मुनि प्रतिपल यह सोचे कि मेरे पाप का पृथवकरण कैसे हो ? वह पूजा, सत्कार या किसी प्रकार के गौरव के वशीभूत होकर व्याख्यान न करे। वह केवल यह सोचे कि व्याख्यान करने का एकमात्र उद्देश्य है— कर्मों की निर्जरा, पाप का पृथवकरण। र

मुनि लाभ, सत्कार आदि से निरपेक्ष रहकर निर्दोष वचन कहे।

#### क्लोक २५:

# ६४. यथोक्त वचन को (अहाबुइयाई)

इसका अर्थ है -- यथोक्त वचन अर्थात् तीर्थङ्कर, गणधर आदि विशिष्ट ज्ञानियों का वचन ।\*

# ६४. मर्यादा का अतिक्रमण कर न बोले (णाइवेलं वएण्जा)

चूर्णिकार ने 'वेला' के दो अर्थ किए हैं ---

- जिस सूत्र और अर्थ का या धर्मदेशना का जो काल है, वह ।
- २. मर्यादा ।

वृत्तिकार ने 'वेला' का अर्थे-अध्ययन-काल और कत्तंव्य-काल किया है।

जिस कार्य को जिस समय में करना हो, उसी समय में उसे निष्पन्न करना चाहिए। काल का अतिक्रमण दोष है। इसका तात्पर्य है कि मुनि अध्ययन काल में अध्ययन करे और निर्धारित काल में अपने दूसरे कर्त्तव्यों को सम्पन्न करे। जिस समय जो सूत्र पढ़ना हो, उसे पढ़े, जो अर्थ धारण करना हो उस अर्थ को धारण करे और जिस समय व्याख्यान करना हो, उस समय व्याख्यान करे। काल-मर्यादा का अतिक्रमण न करे। दशवैकालिक सूत्र का प्रसिद्ध सूक्त है— 'काले काल समायरे।' मुनि यथाकालवादी और यथाकालचारी हो। कि

## ६६. वृद्धि को खंडित या दूषित न करे (दिद्धि ण सूसएज्जा)

'लूसएज्जा' के दो अर्थ हैं - खंडित करना, दूषित करना।

दृष्टिमान् मुनि धर्मकथा करते समय, स्वपक्ष या परपक्ष की बात कहते हुए ऐसी बात कहे जिससे सम्यग्दृष्टि का हनन न हो । कुर्तीथिकों की प्रशंसा या अपसिद्धान्त के कथन से श्रोताओं की दृष्टि को भी दूषित न करे । वह तत्त्व का प्रतिपादन इस रीति से

- १. आयारो ६/४८ ।
- २. चूर्णि, पृष्ठ २३६ : कथं मम वाचयतः पापविवेकः स्यात् ? न च पूजा-संस्कार-गौरवादिकारणाद् वाचयति ।
- ३. बुत्ति, पत्र २४७ : लामसत्कारादिनिरपेक्षतया काङ्क्षमाणी निर्देषि वचनमिमसन्ध्येदिति ।
- ४. वृत्ति, पत्र २४व : यथोक्तानि तीर्यंकरगणधराविभिस्तानि ।
- ५. चूर्णि, पृष्ठ २३६ : वेला नाम यो यस्य सूत्रस्यार्थस्य धर्मदेशनाया वा कालः, वेला मेरा, ता वेला नातीत्य ब्रूयादित्यर्थः ।
- ६ वृत्ति, २५८ : सदा यतमानोऽपि यो यस्य कर्तव्यस्य कालोऽव्ययनकालो वा तां वेलामतिलंब्य नातिवेलं वदेव्—अध्ययनकर्त्तव्यमयीदां नातिलङ्क्त्रयेत् स (दस) बतुष्ठानं प्रति द्रजेद्वा, यथावसरं परस्परावाद्यया सर्वाः क्रियाः क्रुयौदित्यर्थः ।

म्र**ध्ययन १४ : टिप्पण ६७-१**००

करे जिससे श्रोताओं को सम्यग्दर्शन की प्राप्ति हो या सम्यग्दर्शन स्थिर होता जाए ।

#### ६७. समाधि को (समाहि)

चूर्णिकार ने ज्ञान आदि समाधि तथा धर्म, मार्ग ओर चारित्र—तीनों का ग्रहण किया है।

वृत्तिकार के अनुसार इसका अर्थ है— सम्यग्ज्ञान, सम्यग्दर्शन और सम्यक् चारित्र रूप समाधि अथवा चित्त का सम्यक् व्यवस्थापन !

# श्लोक २६:

## ६८. सिद्धान्त को यथार्थ रूप में प्रस्तुत करे (अल्सए)

अलूपक वह होता है जो सिद्धान्त और आचार को यथार्थरूप में प्रस्तुत करता है।

## हह. (अपरिणत को) रहस्य न बताए (पच्छण्णभासी)

जो सिद्धांत और आचार के विषय को प्रकट नहीं करता, प्रच्छन्न वचनों के द्वारा उसे छुपाता है, वह प्रच्छन्नभाषी होता है। अथवा जो अपरिणत श्रोता के सम्मुख ऐसे रहस्यों का उद्घाटन करता है, ऐसे अपवाद-सूत्रों का कथन करता है कि श्रोता असमंजस में पड़ जाता है, शंकाशील बन जाता है। वह भी प्रच्छन्नभाषी होता है।

जो सिद्धान्त के सूक्ष्म रहस्य को अपरिणत शिष्य के सामने अभिव्यक्त करता है, वह रहस्य उस शिष्य के लिए दोषकारी होता है—

#### 'अप्रशान्तमतौ शास्त्रसद्भावप्रतिपादनम् । दोषायाभिनवोदोण, शमनीयभिव ज्वरे ॥'

—अप्रधान्त चित्त वाले व्यक्ति के सम्मुख शास्त्र के रहस्य का प्रतिपादन करना उसके दोष के लिए ही होता है, जैसे तत्काल उत्पन्न जबर में दी गई औषधि जबर को बढ़ाती है, घटाती नहीं।

## १००. सूत्र और अर्थ को अन्यथा न करे (णो मुत्तमत्थं च करेज्ज अर्ण)

मुनि सूत्र और अर्थ को अन्यथा न करे। इसका तात्ल्यं यह है कि मुनि सूत्र—आगम को सर्वथा इधर-उधर न करे। उसके एक अक्षर को भी न घटाए और न बढाए। वह जैसा और जितना है उसे वैसा और उतना ही रखे। अर्थ की विकल्पना में व्यक्ति स्वतंत्र होता है। वह अपनी मेधा और सूक्ष्म में जाने की योग्यता के अनुसार उसके अर्थ की अभिव्यक्ति करता है। वह अर्थाभिव्यक्ति स्वसिद्धान्त से विरुद्ध या अविरुद्ध भी हो सकती है। किन्तु मुनि जानबूभकर सम्यक् को असम्यक् और असम्यक् को सम्यक् न करे।

- १. (क) चूर्णि, पृ० २३६: सम्यादृष्टिः सपक्षे परपक्षे वा कथां कथयन् तत् कथयेद् जेण दिरसणं ण लूसिज्जह, कुतीर्थाप्रशंसामिः अपसिद्धान्तदेशनाभिर्वा न श्रोतुरिप दृष्टिं दूषयेत्, तथा तथा तु कथयेद् यथा यथाऽस्य सम्यादर्शनं भवति स्थिरं वा भवति ।
  - (स्र) वृत्ति, पत्र २५६: न दूषयेत्, इदमुक्तं भवति—पुरुषविशेषं ज्ञास्या तथा तथा कथनीयमपसिद्धान्तदेशनापरिहारेण यथा यथा श्रोतुः सम्यक्तवं स्थिरीभवति ।
- २. चूर्णि पृ० २३६ : ज्ञानाबिसमाधि-धर्म-मार्गं चारित्रं जानीते ।
- ३. वृत्ति, पत्र २४८: समाधि सम्यय्दर्शनज्ञानचारित्राख्यं सम्यविचत्तव्यवस्थानासूर्यं वा।
- ४. चूर्णि, पृ०२३६: अलूसकः सिद्धान्ताचारयोः प्रकटमेव कथयति ।
- ४. चूर्णि, पृ० २३६ : न तु प्रच्छन्तवचर्नेस्तमर्थं गोपयित, अपरिणतं वा श्रोतारं प्राप्य न प्रच्छन्तमुद्धाटयित, अपवादिमित्यर्थः मा भूत् "आमे घडे णिहित्तं ः किञ्च —अणुकंपाए दिण्जिति ।
- ६. वृत्ति, पत्र २५८: न प्रच्छन्तमावी भवेत्—सिद्धान्तार्थमविरुद्धमयदातं सार्वजनीनं तत्प्रच्छन्तमाषणेन न गोपयेत्, यदि वा प्रच्छन्नं वाऽथमपरिणताय न भाषेत्, तद्धि सिद्धान्तरहस्यमपरिणतशिष्यविध्वंसनेन दोषायैव संपद्यते, तथा चोक्तम्— अप्रशान्तमतौ ःःः।
- ७. चूर्णि, पृ० २३६ : न सूत्रमन्यत् प्रद्वेषेण करोति अन्यथा वा, जधा "रण्णो भत्तंसिणो जर्थं"। प्रश्नो नाम अर्थः, तमि नाम्यया कुर्याद्, जधा— "आवंती केआवंती" (आयारो १/४/१) एके यावता तं लोगा विष्परामसति । सूत्रं सर्वथैवान्यया न कर्त्तंच्यम् अर्थविकल्पस्तु स्वसिद्धान्तविरुद्धो अविरुद्धः स्यात् ।

म्रध्ययन १४ : टिप्पण १०१-१०६

#### १०१. शास्ता की मक्ति (सत्थारमत्ती)

शास्ता का अर्थ है तीर्थंकर, सर्वज्ञ । भक्ति का अर्थ है-बहुमान ।

शास्ता स्वहित साध चुके होते हैं, अतः वे सदा परहित में रत रहते हैं। आगम-श्रुत उन्हीं के द्वारा प्रणीत है। इसलिए मुनि उनके प्रति अपनी भक्ति से प्रेरित होकर सुत्रार्थ को अन्यया न करे।

#### १०२. परम्परा के अनुसार (अण्वीचि)

इसका संस्कृत रूप है 'अनुवीचि'। यह क्रिया विशेषण है। इसका अर्थ है--परंपरा के अनुसार। चूर्णिकार और वृत्तिकार ने इसका संस्कृत रूप-अनुविचिन्त्य किया है।

## १०३. श्रुत का सम्यक् प्रतिपादन करे (सुयं च सम्मं पडिवादएज्जा)

मुनि संघ में रहता है, वहां अध्ययन करता है, संघ से सहयोग प्राप्त करता है। इस प्रकार वह संघ का ऋणी हो जाता है। उस ऋण से मुक्त होने के लिए संघ को सेवा देना ऋण-परिमोक्ष होता है। श्रुत के प्रतिपादन का एक उद्देश्य है - ऋण-परिमोक्ष ।

#### इलोक २७:

# १०४. जो सूत्र का शुद्ध उच्चारण करता है (सुद्धसुत्ते)

चूर्णिकार के अनुसार श्रुत जिसके लिए अत्यन्त परिचित हो चुका है और जिसका उच्चारण व्यत्याम्रेडित आदि दोषों से रहित है, वह शुद्ध सूत्र है। र

वृत्तिकार के अनुसार जिसका प्रवचन अध्ययन और प्ररूपणा की दृष्टि से यथार्थ होता है वह शुद्ध-सूत्र कहलाता है।

## १०५. तपस्वी है (उवहाणवं)

आगमों में जिस-जिस आगम के लिए जो-जो तपश्चरण विहित है, उसको करने वाला उपधानवान कहलाता है।

# १०६. धर्म को विविध दृष्टिकोणों से प्राप्त करता है (धम्मं च जे विदंति तत्थ तत्थ)

इसका अर्थ हैं — जो धर्म को विभिन्न दृष्टिकोणों से प्राप्त करता है। 'विदिति' के दो अर्थ हैं — जानना, सम्यक् रूप से प्राप्त करना। इस वाक्य का तास्पर्यार्थ यह है —

मुनि आज्ञाग्राह्य अर्थ को केवल कागम से ही जाने और हेतुग्राह्य अर्थ को सम्यक् हेतुओं से समफे। अथवा अपने सिद्धान्त के अनुसार सिद्ध अर्थ को अपने सिद्धान्त में व्यवस्थापित करे और पर-सिद्धान्त के अनुसार सिद्ध अर्थ को पर-सिद्धान्त में व्यवस्थापित करें। अथवा उत्सर्ग सूत्र से व्यवस्थित अर्थ को उत्सर्ग सूत्र से समफे और अपवाद को अपवाद सूत्र से समफे। मुनि सूत्र को विभिन्न

- १. (क) चूर्णि, पृ० २३६ : शासतीति शास्ता, शास्तरि मक्तिःसत्यारमक्तिः, स भवति सस्यारमक्तिः ।
  - (ख) वृत्ति, पद्म २४म : परहितैकरतः शास्ता तस्मिन् शास्तरि या व्यवस्थिता भक्तिः— बहुमानस्तया तद्मवस्याः ....।
- २. (क) चूर्णि, पृ० २३६ : अणुविचिषंतु अणुविचितेअण अनुविचित्त्य ।
  - (स) वृत्ति, पत्र २४५ : \*\*\* अनुविचिन्त्य ।
- ३. (क) चूर्णि, पृ० २३६ : तच्च श्रुत्वा सम्यग् अन्येभ्यः रिणपरिमोक्ली पिडवावएक्जा तदिवं पिडवादयेत् पिडवादेश्जा सूत्रमर्थं धर्म-कथां वा :
  - (स) वृत्ति, पत्र २४८: तथा यत् श्रुतमाचार्यादिश्यः सकाशःतत्तरौव सम्यक्त्वाराधनामनुवर्तमानोऽन्येभ्य ऋणमोक्षं प्रतिपद्यमानः 'प्रतिपादयेत्' --प्ररूपयेम्न सुखशीलतां मन्यमानो यथाकयंचित्तिष्ठेवित ।
- ४. चूर्णि, पृ० २३७ : सुद्धं परिचितं अविच्चामेलितं च ।
- ४. वृत्ति, पत्र २४ : शुद्धम् अवदातं यथावस्थितवस्तुश्रूपणतोऽध्ययनतत्रच सूत्रं प्रवचनं यस्यासौ शुद्धसूत्रः ।
- ६. (क) चूर्ण, पृ० २३७ : उपधानवानिति तपोपधानवान् ।
  - (स) वृत्ति, पत्र २४६ : उपधानं--तपश्चरणं बद्धस्य सूत्रस्यामिहितमागमे तद्विद्धते बस्यासावुपधानवान् ।

अध्ययन १४ : टिप्पण १०७-१०८

दृष्टियों से समभने का प्रयत्न करे।

# १०७. जिसका वचन लोकमान्य होता है (आएक्जवक्के)

आदेयवाक्य अर्थात् वह व्यक्ति जिसका वचन लोकमान्य होता है, ग्राह्य होता है।

## १०८. कुशल (कुसले)

चूर्णिकार ने इसके तीन अर्थ किए है :---

- १. प्रत्यक्षज्ञानी ।
- २. परोक्षज्ञानी ।
- ३. खेदज्ञ---आत्मज्ञ ।

वृत्तिकार के अनुसार जो मुनि आगम के प्रतिपादन में तथा सद् अनुष्ठान में निपुण होता है वह कुशल कहलाता है।

१. (क) चूर्णि, पृ० २३७ : आज्ञायाह्या आगमेनैव प्रज्ञापितन्याः दार्ष्टन्तिकोऽपि हेतूदाहरणोपसंहारैः । अथवा तत्र तत्र इति स्वसमये परसमये वा तथा ज्ञानादिषु द्रव्यादिषु वा, उत्सर्गाऽपवादयोवी यत्र यत्र तत् तथा द्योतियतव्यम् ।

<sup>(</sup>ख) वृत्ति, पत्र २४६ : धर्मे - श्रुतचारित्राख्यं यः सम्यक् वेत्ति विन्वते वा -- सम्यम् लमते, तत्र तत्रे ति य आज्ञापाह्योऽषंः, स आज्ञयैव प्रतिपत्तस्यो हेतुकस्तु सम्यग्हेतुना यदि वा स्वसमयसिद्धोऽर्थः स्वसमये व्यवस्थापनीयः पर (समय) सिद्धश्च परस्मिन्, अथवोत्सर्गापवादयोव्यवस्थितोऽर्थास्ताभ्यामेव यथास्वं प्रतिपादयितव्यः ।

२. (क) चूणि, पृ० २३७ : आदेयवास्य इति ग्राह्मवास्यः ।

<sup>(</sup>ख) वृत्ति, पत्र २५६ : आदेयवाक्यो प्राह्मवाक्यो भवति ।

३. चूर्णि, पृ० २३७ : प्रत्यक्षः परोक्षज्ञानी वा खेदण्णे ।

४. वृत्ति, पत्र २५६ : कुशलो-नियुण: आगमप्रतिपादने सदनुष्ठाने थ ।

# पण्रारसमं श्रज्झयरां जमईए

# पन्द्रहवां **ग्रध्ययन** यमकोय

# आमुख

इस अध्ययन का नाम 'यमकीय' है। समवायांग में भी यही नाम निर्दिष्ट है। इसके सभी क्लोक 'यमक' अलंकार से युक्त हैं। प्रथम क्लोक के अस्तिम करण और दूसरे क्लोक के प्रथम करण में 'यमक' है। जैसे—दूसरे क्लोक के अस्तिम करण और दूसरे क्लोक के प्रथम करण में 'यमक' है। जैसे—दूसरे क्लोक के अस्तिम कर हैं—'तिह-तिहि' और तीसरे के प्रथम शब्द हैं 'तिह तिहि'। सर्वत्र शब्द-साम्य या भाव-साम्य है। 'यमक' में निबद्ध होने के कारण इसे 'यमकीय' कहा नया है।

चूर्णिकार ने इसके दो नाम बताए हैं—अदानीय और संकलिका ।

वृत्तिकार ने मुख्य नाम आदानीय और विकल्परूप में —यमकीय (प्रा० जमतीय) और संकलिका —ये दो नाम माने हैं। इस प्रकार इस अध्ययन के तीन नाम हो जाते हैं - आदानीय, यमकीय और संकलिका।

वृत्तिकार ने 'आदानीय' और 'संकलिका' नामकरण की सार्थकता इस प्रकार बतलाई है--

मुमुक्षु व्यक्ति अपने समस्त कर्मों को क्षीण करने के लिए जिन ज्ञान, दर्शन और चारित्र का आदान (ग्रहण) करता है, उनका इस अध्ययन में प्रतिपादन है, इसलिए इसे 'आदानीय' नाम से सम्बोधित किया गया है।

संकलिका के दो प्रकार हैं--

- १. द्रव्य संकलिका-सांकल आदि।
- २. भाव संकलिका-- जिसमें उत्तरोत्तर विशिष्ट अध्यवसायों का संकलन होता है।

इस अध्ययन के क्लोकों के अन्त-आदि पद में एक प्रकार की संकलना (संकलिका) है। उसके आधार पर इसे 'संकलिका' कहा गया है।

प्रस्तुत अध्ययन में एक प्रांखला (संकलिका) का प्रयोग है। इसमें तीन प्रकार की प्रांखला है—१. सूत्र प्रांखला, २. अर्थ प्रांखला और ३. तदुभय (सूत्र-अर्थ) प्रांखला ।

चूरिंगकार ने दूसरे क्लोक में सूत्र संकलिका और अर्थ संकलिका—दोनों माना है तथा पन्द्रहवें क्लोक में केवल अर्थ संकलिका माना है। शेष क्लोक संभवतः सूत्र-संकलिका के हैं।

१. चूर्णि, पृ० २३८ : आबाणिज्जं ति वा संकलितक्याणं ति वा ।

२. वृत्ति, पत्र २४६ : अयवा जमतीयं ति अस्याध्ययनस्य नाम ।

३. वृत्ति, पत्र २६० : केचित् तु पुनरस्याध्ययनस्यान्तादिपदयोः संकलनात् संकलिकेति नाम कुर्वते ।

४. बृत्ति, पत्र २६०।

वृत्ति, पत्र २६० : आद्यन्त (अन्तादि ?) यदयोः संकलनादिति ।

६. चूर्णि, पृ० २३८ : कहिंचि सुत्तेण संकला भवति, कहिंचि अत्थेण, कहिंचि उपयेण वि ।

७. चूर्णि, पृ० २३६ : अत्रोमयेनापि संकलिका ।

**ट. चुणि, पृ० २४१ : इयमधे**संकश्चिका—अंताणि धीरा सेवंति :::।

# पण्णरसमं ग्रज्भयणं : पन्द्रहवां ग्रध्ययन

जमईए: यमकीय

#### मूस

# त्रमतीते पहुष्पण्णं आगमिस्सं च णायओ । सब्दं मण्णति तं ताई दंसणावरणंतए ।

- २. अंतए वितिगिच्छाए

  से जाणइ अणेलिसं।
  अणेलिसस्स अक्खाया

  ण से होइ तींह तींह।।
- ३. तिहं तिहं सुयक्खायं से य सक्वे सुआहिए। सदा सक्वेण संपण्णे मेर्ति भूतेसु कप्पए।!
- ४. भूतेसु ण विरुज्भेज्जा एस घम्मे बुसोमओ। वुसोमं जगं परिण्णाय अस्सि जीवियभावणा।।
- प्र. मावणाजोगसुद्धप्पा जले णावा व आहिया। णावा व तोरसंपण्णा सम्बद्धक्खा तिउट्टांत ।।
- ६. तिउट्टती उ मेहावी जाणं लोगंसि पावगं। तुट्टंति पावकम्माणि णवं कम्ममकुष्वओ।।
- ७. अकुश्वओ णवं णत्थि कम्मं णाम विजाणतो । णच्चाण से महावीरे जेण जाई ण मिज्जती ।।

#### संस्कृत छाया

यदतीतं प्रत्युत्परनं, आगमिष्यच्च ज्ञायकः। सर्वं मन्यते तत् तादृग्, दर्शनावरणाम्तकः।

अन्तकः विचिकित्सायाः, स जानाति अनीदृशम्। अनीदृशस्य आस्याता, न स भवति तत्र तत्र॥

तत्र तत्र स्वाख्यातं, तच्च सत्यं सु-आहृतम्। सदा सत्येन संपन्नः, मैत्रीं भूतेषु कल्पयेत्।।

भूतेषु न विरुध्येत, एष धर्मः वृषीमतः। वृषीमान् जगत् परिज्ञाय, अस्मिन् जीवितभावना॥

भावनायोगशुद्धातमा, जले नौरिव आह्तः। नौरिव तीरसंपन्नाः, सर्वेदुःखात् त्रुट्यति।।

त्रुट्यति तु मेधावी, जानन् लोके पापकम्। त्रुट्यन्ति पापकर्माणि, नवं कर्म अकुर्वतः॥

अकुर्वतो नवं नास्ति, कर्म नाम विजानतः। ज्ञात्वा स महावीरः, यो न जायते न म्रियते।।

## हिन्दी अनुवाद

- १. दर्शनावरण का अन्त करने वाला ज्ञाता और द्रष्टा पुरुष अतीत, वर्तमान और भविष्य<sup>†</sup>—सबको जानता<sup>र</sup> है।
- विचिकित्सा का अन्त करने वाला अनुपम तत्त्व को जानता है। अनुपम तत्त्व का व्याख्याता यत्र-तत्र नहीं होता।
- ३. (जहां विचिकित्सा का अन्त होता है) वहां-वहां स्वाख्यात हैं। वह सत्यं और मुभाषित यह है— सदा सत्य से संपन्न हो जीवों के साथ मैत्री करे।
- ४. जीवों के साथ विरोध न करे—यह संयमी का धर्म है। संयमी पुरुष परिज्ञा से जगत् को जानकर इस धर्म में जीवित-भावना करे।
- प्र. जिसकी आत्मा भावना-योग से शुद्ध है वह जल में नौका की तरह कहा गया है। पि वह तट पर पहुंची हुई नौका की भांति सब दु:खों से मुक्त हो जाता है। पि
- ६. मेधावी पुरुष लोक में पाप को जानता हुआ उससे मुक्त होता है। उसके पाप-कमं टूट जाते हैं। जो नए कमं का अकर्त्ता है।
- ७. जो नए कर्म का कर्त्ता नहीं है, विज्ञाता (या द्रष्टा) है<sup>18</sup> उसके नया कर्म नहीं होता। इसे जानकर जो (ज्ञाताभाव या चैतन्य के श्रुद्ध स्वरूप में) महावीर्य-वान्<sup>18</sup> है वह न जन्म लेता है और न मरता है—<sup>15</sup> मुक्त हो जाता है।<sup>18</sup>

- म्हाबीरे
   जस्स णित्य पुरेकडं।
   वाऊ व जालमच्चेइ
   पिया लोगंसि इत्यिओ।।
- ६. इत्थिओ जे ण सेवंति आदिमोक्ला हु ते जणा। ते जणा बंधणुम्मुक्का णावकंखंति जोवितं॥
- १०. जीवितं पिट्ठओ किच्चा अंतं पावंति कम्मुणं। कम्मुणा संमुहीभूता जे मग्गमणुसासति।।
- ११. अणुसासणं पुढो पाणी वसुमं पुयणासते। अणासते जते दंते दढे आरतमेहुणे।।
- १२. णीवारे व ण लीएन्जा छिण्णसोते अणाइले । अणाइले सदा दंते संधि पत्ते अणेलिसं ॥
- १३.अणेलिसस्स खेयण्णे ण विरुज्भेज्ज केणइ। मणसा वयसा चेव कायसा चेव चक्खुमं॥
- १४.से हु चक्ख् मणुस्साणं जे कंखाए य अंतए। अंतेण खुरो वहती चक्कं अंतेण लोट्टति।।
- १४.अंताणि धीरा सेवंति तेण अंतकरा इहं। इह माणुस्सए ठाणे धम्ममाराहिउं णरा
- १६. णिड्ठितहा व देवा व उत्तरीए सि मे सुतं। सुतं च मेतमेगेसि अमणुस्सेसु णो तहा।।

न म्नियते महावीरः, यस्य नास्ति पुराकृतम्। वायुरिव ज्वालामत्येति, प्रियाः लोके स्त्रियः।।

स्त्रियः ये न सेवन्ते, आदिमोक्षाः खलु ते जनाः। ते जनाः बन्धनीन्मुक्ताः, नावकांक्षन्ति जीवितम्॥

जीवितं पृष्ठतः कृत्वा, अन्तं प्राप्नुवन्ति कर्मणाम् । कर्मणा सम्मुखीभूता, ये मार्गमनुशासति ॥

अनुशासनं पृथक् प्राणिषु, वसुमान् पूजाऽनाशयः। अनाशयः यतो दान्तः, दृढः आरतमैथुनः।।

नीवारे वा न लीयेत, छिन्नस्रोता अनाविलः। अनाविलः सदा दान्तः, सन्धि प्राप्तः अनीद्शम्॥

अनीदृशस्य क्षेत्रज्ञः, न विरुध्येत केनचित्। मनसा वचसा चैव, कायेन चैव चक्षुष्मान्॥

स खलु चक्ष्ममनुष्याणां, यः कांक्षायाश्च अन्तकः। अन्तेन क्षुरो बहति, चक्रं अन्तेन लुठति।।

अन्तान् धीराः सेवन्ते, तेन अन्तकरा इह। इह मानुष्यके स्थाने, धर्ममाराष्ट्य नराः॥

निष्ठितार्था वा देवा वा, उत्तरीये इति मे श्रुतम्। श्रुतं च मे एतद् एकेषां, अमनुष्येषु नो तथा।।

- जिसके पूर्वकृत कर्म नहीं होता वह महावीर्यवान् नहीं मरता<sup>१८</sup> (और नहीं जन्मता)। जैसे वायु अग्नि की ज्वाला को पार कर जाती है वैसे ही वह (विज्ञाता या द्रव्टा) लोक में प्रिय होने वाली स्त्रियों (काम-वासना) का<sup>11</sup> पार पा जाता है।
- ६. जो स्त्रियों का सेवन नहीं करते (जो काम-वासना से मुक्त होते हैं) वे जन मोक्ष पाने वालों की पहली पंक्ति में हैं। के वे बन्धन से उन्मुक्त हो, जीने की इच्छा नहीं करते। के
- १०. वे जीवन की अशेर पीठ कर कर्मों का अन्त करते हैं। वे कर्मों के सामने खड़े हो<sup>२२</sup> मार्ग का अनुशासन करते हैं।<sup>३३</sup>
- ११, संयम-धन से सम्पन्न पुरुष प्राणियों में उनकी योग्यता के अनुसार अनुशासन कि करते हैं। वे पूजा का आशय नहीं रखते। कि वे अनाशय, संयत, दान्त, दृढ़ और मैथुन से विरत होते हैं।
- १२. जिसके स्रोत छिन्न हो चुके हैं, उन्ने निर्मल वित्त वाला है, उन्ने वह प्रलोभन के स्थान में लिप्त न हो उर्दे वह सदा निर्मल चित्त वाला दान्त अनुषम संधि (ज्ञान खादि) को उप्ति प्राप्त करता है।
- १३, अनुपम संधि को रे जानने वाला विशुष्टमान् पुरुष किसी के साथ मनसा, वाचा, कर्मणा विरोध न करे।
- १४. वह मनुष्यों का चक्षु है जो आकांक्षा का अन्त करता है। उस्तरा अंत (धार) से चलता है। चक्का अन्त (छोर) से चलता है।<sup>३५</sup>
- १५. धीर पुरुष अंत का<sup>१६</sup> सेवन करते हैं, इसलिए वे धर्म के शिखर पर पहुंच जाते हैं<sup>१७</sup>। वे इस मानव जीवन में<sup>१८</sup> धर्म की आराधना कर
- १६. या तो मुक्त होते हैं<sup>11</sup> या अनुत्तर देवलोकों में<sup>11</sup> देव होते हैं, यह मैंने सुना है।<sup>11</sup> कुछ प्रवचनकारों (बुद्धों) का यह मत भी मैंने सुना है कि अ-मनुष्यों (देवों) का भी निर्वाण होता है, किंग्तु ऐसा नहीं होता, मनुष्य ही निर्वाण को प्राप्त करता है।<sup>12</sup>

# स्यगडी १

- १७. अंतं करेंति दुक्खाणं इहमेगेसि आहितं। आघातं पुण एगेर्सि दुल्लभेऽयं समुस्सए।।
- १८. इतो विद्धंसमाणस्स पुणो संबोहि बुल्लभा। बुल्लभाओ तहच्चाओ जे धम्मद्ठं वियागरे।।
- १६. जे धम्मं सुद्धमक्खंति
  पिंडपुण्णमणेलिसं
  अणेलिसस्स जं ठाणं
  तस्स जम्मकहा कुतो ? ॥
- २०.कुतो कयाइ मेहावी उप्पञ्जंति तथागता?। तथागता अपडिण्णा चक्झ लोगस्सणुत्तरा॥
- २१. अणुत्तरे य ठाणे से कासवेण पवेदिते। जंकिच्चा णिब्बुडा एगे णिट्ठं पार्वेति पंडिया।।
- २२. पंडिए वीरियं लद्धं णिग्घायाय पवत्तगं। धुणे पुग्वकडं कम्मं णवं चावि ण कुम्बइ।।
- २३. ण कुष्यद्द महावीरे अणुपुव्यक्डं रयं। रयसा संमुहीसूते कम्मं हेच्चाण जंमतं॥
- २४. जं मतं सव्वसाहूणं तं मतं सहलगत्तणं। साहइत्ताण तं तिण्णा देवा वा अभीवसु ते॥
- २५. अर्भावसु पुरा वीरा आगमिस्सा वि सुव्वया । वृण्णिबोहस्स मग्गस्स अंतं पाउकरा तिण्ण ।।

—त्ति बेमि 🕸

#### 33X

- अन्सं कुर्वन्ति दुःखानां, इह एकेषां आहृतम्। आख्यातं पुनरेकेषां, दुर्लभोऽयं समुच्छ्रयः॥
- इतो विध्वस्यमानस्य, पुनः संबोधिः दुर्लभा। दुर्लभास्तथार्चाः, ये धर्मार्थं व्याकुर्वन्ति।।
- ये धर्मं शुद्धमाख्यान्ति, प्रतिपूर्णमनीदृशम् । अनीदृशस्य यत् स्थानं, तस्य जन्मकथा कुतः?॥
- कुतः कदाचिद् मेधाविनः, उत्पद्यन्ते तथागताः ? तथागताः अप्रतिज्ञाः, चक्षुर्लोकस्य अनुत्तराः॥
- अनुत्तरं च स्थानं तत्, काश्यपेन प्रवेदितम्। यत् कृत्वा निवृंता एके, निष्ठां प्राप्नुवन्ति पण्डिताः।। पंडितो वीर्यं लब्ध्वा, निर्घाताय प्रवर्तकम्। घनाति पूर्वकृतं कर्म,
- नयं चापि न करोति।। महावीरः, करोति अनुपूर्वकृतं रजः । सम्मुखोभ्तः, रजसा कर्म हित्वा यद् मतम्॥ मतं सर्वसाघुनां, यद् मत शल्यकत्तनम् । साधियत्वा तत् तीर्णाः, देवा वा अभवंस्ते ॥
- अभवन् पुरा वीराः, आगमिष्या अपि सुवताः। दुनिबोधस्य मार्गस्य, अन्तस्य प्रादुष्कराः तीर्णाः॥

इति ब्रवोमि ।।

#### श्रें० १४: यसकीय: इलोक १७-२५

- १७. कुछ प्रवचनकारों (तीर्थंकरों) का यह अभिमत है कि मनुष्य ही दु:खों का अन्त करता है। उनका यह अभिमत है कि यह मनुष्य का शरीर दुर्लंभ है।<sup>१९</sup>
- १८. इस मनुष्य शरीर से च्युत जीव को फिर संबोधि दुर्लभ होती है। जो धर्म के तत्त्व का उपदेश दें वैसी विशुद्ध लेश्या वाली आत्माओं का योग भी दर्लभ है।
- १६ जो गुद्ध, प्रतिपूर्ण और अनुपम धर्म का निरूपण करता है और यह अनुपम धर्म जिसमें ठहरता है, उसके पुनर्जन्म की बात कहां? "
- २०. मेधावी तथागत (तीर्थंकर)\* कहां और कब उत्पन्न होते हैं ? तथागत अप्रतिज्ञ, लोक के चक्षु और अनुत्तर (श्रेष्ठ) होते हैं।
- २१. काश्यप (महावीर) ने उस सर्वश्रेष्ठ स्थान का "
  प्रतिपादन किया है, जिसका आवरण कर कुछ पंडित
  मनुष्य उपशांत हो " निष्ठा (मोक्ष) को "प्राप्त
  होते हैं।
- २२. पंडित पुरुष कर्म-क्षय के लिए प्रवर्तक वीर्यकों " प्राप्त कर पूर्वकृत कर्म की निर्जरा करता है "और नये कर्म का बन्ध नहीं करता।
- २३. महाबीर (महाबीर्यवान्)<sup>५२</sup> पुरुष कर्म-परम्परा में होने वाले<sup>५१</sup> रज का (बंध) नहीं करता। वह रज के सामने खड़ा होकर कर्म को क्षीण कर जो मत (इष्ट) है (उसे पा लेता है।)
- २४. जो सभी साधुओं का मत (इष्ट) है वह मत<sup>44</sup> (निर्ग्यन्य प्रवचन) शल्य को काटने वाला है। उसकी साधना कर वे संसार का पार पा जाते हैं अथवा देव होते हैं।
- २५. वीर्यवान् सुन्नत पहले हुए हैं और भविष्य में भी होगे। वे स्वयं तैरते हुए कठिनाई से समभे जा सकने वाले मार्ग के अन्त (उच्चतम शिखर) को प्रगट करते हैं।

—ऐसा मैं कहता हूं।

#### टिप्पण : श्रध्ययन १५

# श्लोक १:

#### रे. श्लोक र्ॄः

अतीत, वर्तमान और भविष्य—ये तीन काल होते हैं। दर्शनावरण का अन्त करने वाला इन तीनों को जानता है। द्रव्य, तेत्र, काल और भाव—इन चारों दृष्टियों से जानता है—इसका अर्थ है वह सबको जानता है। प्रस्तुत क्लोक में जानने के अर्थ में 'मण्णति' (सं० मन्यते) वातु का प्रयोग मिलता है और ज्ञानावरण के स्थान में दर्शनावरण का प्रयोग है। जाणइ-पासइ का संयुक्त प्रयोग होता है। प्राचीन काल में दर्शन का प्रयोग विधिक प्रचलित था। उत्तर-काल में ज्ञान का प्रयोग विधिक प्रचलित हो गया।

## २. जानता है (ताई)

इसका संस्कृत रूप है—तादृग् ! दृत्तिकार ने इसका अर्थ त्रायी किया है । उन्होंने इसके दो संस्कृत रूप दिए हैं---त्रायी और तायी । त्रायी का अर्थ है—त्राण देने वाला और 'तायी' का अर्थ है---जानने वाला ।

देसें -- दसवेबालियं, ३/१, टिप्पल पृष्ठ ४७,४८ ।

## इलोक २:

## ३. विचिकित्सा का (वितिगिच्छाए)

चूणिकार ने इसका अर्थ--संदेहज्ञान किया है। वृत्तिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं--संशयज्ञान और चित्तविष्जुति।

# श्लोक ३:

# ४. स्वाख्यात है (सुयक्खायं)

स्वाख्यात अर्थात् वह वचन जो पूर्वापर में अविरुद्ध तथा युक्तियुक्त है। ठाणं (२।५०७) में स्वाख्यात धर्म के स्वरूप का प्रतिपादन है। उसके अनुसार --भगवान् महावीर ने तीन प्रकार का धर्म प्ररूपित किया है -- सु-अधीत, सु-ध्यात, और सु-तपस्यित (सु-आचरित)।

जब धर्म सु-अधीत होता है तब वह सुध्यात होता है । जब धर्म सु-ध्यात होता है तब वह सु-तपस्यित होता है । सु-अधीत, सु-ध्यात और सु-तपस्थित धर्म स्वाख्यात धर्म है ।\*

# ४. सत्य (सच्चे)

सत्य का अर्थ है-अवितय अथवा संयम।

सत्य के तीन प्रकार हैं — तप:सत्य, संयमसत्य और ज्ञानसत्य। सत्य के संयम अर्थ की मीमांसा करते हुए चूणिकार कहते हैं --जो यथावादी तथाकारी होते हैं, उनके मूल में संयम होता है। कथनी और करनी की समानता सत्य की सूचक है। कथनी और करनी

- १ वृत्ति, यत्र २६१ : त्राय्यसौ—त्राणकरणशीलः, यदि वा—अयवयपयमयश्चयत्त्रयणयं गतावित्यस्य धातोर्घेश्वरययः तयनं तावः स विद्यते यस्यासौ—तायी, 'सर्वे गत्यर्था ज्ञानार्था' इति कृत्वा सामान्यस्य परिच्छेदकः ।
- २. चूर्णि, पृ० २३६ : वितिगिछा नाम सन्वेहनानम् ।
- ३. वृत्ति, पत्र २६१ : विचिकित्सा —श्वित्तविजुष्तिः संशयज्ञानम् ।
- ४. देखें--ठाणं ३।५०७, टिप्पण पृष्ठ २८२ :

की पूर्ण समानता वीतरागी में घटित होती है। वीतरागी उत्कृष्ट संयमी होते हैं। वे कभी असत्य नहीं बोलते —

'वीतरागः हि सर्वज्ञा, मिथ्या न भुवते वचः । यस्मात् तस्मास् वसस्तेषां तथ्यं भूतार्थवर्शनम् ॥'

#### इलोक ४:

## ६. विरोध न करे (ण विरुक्तेज्जा)

विरोध के दो अर्थ हैं—विग्रह, उपघात ।

## ७. संयमी का (वसोमतो)

चूर्णिकार ने दृषीमान् का अर्थ तीर्थंकर या साजु तथा दृत्तिकार ने तीर्थंकर और संयम किया है। र देखें — ६१२० का टिप्पण।

## द. धर्म में (अस्ति)

चूर्णिकार ने इसे 'धर्म' के साथ और दृत्तिकार ने प्रधानरूप से जगत् के साथ और गौण रूप से धर्म के साथ जोड़ा है।"

## ह. जीवित भावना (जीवियभावणा)

इसके दो अर्थ हैं-

- १. यावज्जीवन तक अपनी आत्मा को पचीस या बारह भावनाओं से भावित करना ।
- २. जीव को समाधान देने वाली भावनाओं की भावना करना।"

#### क्लोक ४:

## १०. जिसकी आत्मा भावना योग से शुद्ध है (भावणाजोगसुद्धव्या)

जिन चेष्टाओं और संकल्पों के द्वारा मानसिक विचारों को भावित या वासित किया जाता है, उन्हें 'भावना' कहा जाता है।' भावनाएं असंख्य हैं। फिर भी उनके अनेक वर्गीकरण प्राप्त हैं—पांच महाव्रत की पचीस भावनाएं, अनित्य आदि बारह भावनाएं, मैत्री, प्रमोद, कारुण्य, माध्यस्य आदि चार भावनाएं, आदि-आदि।

भावनाओं का महत्त्व बतलाते हुए योगशास्त्र ४।१२२ में कहा है—-

#### आत्मानं भावयन्नाभिर्भावनाभिर्महामतिः । त्रुटितामपि संघत्ते, विशुद्धध्यानसन्ततिम् ।।

—जो साधक भावनाओं से अपनी आत्मा को भावित करता है वह विच्छिन्न विशुद्ध ध्यान के क्रम को पुन: सांध लेता है ।

- १. चूर्णि, पृ० २३६ : सच्चे ..... अवितथो । .... संग्रमो वा सत्यः । .....त्यःसंग्रमज्ञानसत्योन वा । कस्मात् सत्यं संग्रमः ? येन ग्रयावादिनः तथाकारिणो भवन्ति यथोद्दिष्टं चास्य सत्यं भवति ।
- २. चूर्णि, पृ० २३६ : विरोधो विप्रहः तद्भुपद्यातो वा ।
- वही, पृ० २३६ : वुसीमांश्च भगवान् ःसाधुर्वा वुसीमान् ।
- ४. वृत्ति, पत्र २६३ : वृसीमओ त्ति तीर्थंकृतोऽयं सत्संयमवतो वेति ।
- ४. (क) चूर्णि, पृ० २३६ :
  - (स) बुत्ति, पत्र २६३।
- ६. चूर्णि पृ० २३६: क्षाजीवितावास्मानं मावयित पणवीसाए भावणाहि बारसिंह वा ।
- ७. वृत्ति, पत्र २६३ : जीवसमाधानकारिणीः सत्संयमाङ्गतया मोक्षकारिणीभावधेदिति ।
- द्य. पासनाहचरिअं, पृ० ४६० : भाविक्जइ वासिक्जइ जीए जीवो विमुद्धचेट्टाए सा भावगत्ति वृच्चइ ।

म्राध्ययन १५ : दिप्पण ११-१४

विशेष विवरण के लिए देखें-

- १. उत्तराध्ययन : एक समीक्षात्मक अध्ययन, पृष्ठ १३७-१४२ ।
- २. उत्तरज्भयणाणि, भाग २ पृष्ठ २६७-२६८।

चूर्णिकार ने भावना और योग को भिन्न-भिन्न मानकर जिसकी आत्मा भावना और योग से विशुद्ध है उसे 'भावनायोग-शुद्धात्मा' माना है । अथवा भावना और योग में जिसकी आत्मा विशुद्ध है, वह भावनायोगशुद्धात्मा है । <sup>१</sup>

वृत्तिकार ने इसे एक शब्द मानकर व्याख्या की है। जैन-योग की अनेक शाखाएं हैं - दर्शन-योग, ज्ञान-योग, चारित्र-योग, तपो-योग, स्वाध्याय-योग, ध्यान-योग, भावना-योग, स्थान-योग, गमन-योग, और आतापना-योग।

## ११. जल में नौका की तरह कहा गया है (जले णावा व आहिया)

जैसे जल में चलती हुई या ठहरी हुई नौका नहीं डूबती वैसे ही जिसकी आत्मा भावना-योग से विशुद्ध है वह भी संसार में नहीं डूबता। वह संसार में रहता हुआ भी संसार में लिप्त नहीं होता, नौका की तरह जल से ऊपर रहता है।

# १२, (णावा व ·····तउट्टति)

नौका में नाबिक है, अनुकूल पवन बह रहा है, किसी भी प्रकार की बाधा नहीं है, वह नौका सहजता से तीर को प्राप्त कर लेती है। वैसे ही विशुद्ध चारित्र वाला यह जीवरूपी पोत, आगमरूपी कर्णधार से अधिष्ठित होकर, तपरूपी पवन से प्रेरित होता हुआ, सर्व दु:खात्मक संसार से पार चला जाता है और समस्त द्वन्द्वों से रहित मोक्षरूपी तीर को पा लेता है। "

#### इलोक ६:

# १३. पाप कर्म टूट जाते हैं (तुट्टंति पावकम्माणि)

वृत्तिकार के अनुसार इसका अर्थ है—जिस मुनि ने अपने आस्रवद्वारों को बंद कर दिया है, जो विकृष्ट तप करने में संलग्न है, उसके पूर्वसंचित कर्म टूट जाते हैं और जो नए कर्म नहीं करता, उसके संपूर्ण कर्म नष्ट हो जाते हैं।

#### श्लोक ७:

# १४. कर्म का ''विज्ञाता (या द्रव्टा) है (कम्मं णाम विजाणतो)

चूर्णिकार के अनुसार इसका अर्थ है - जो कर्म और कर्म-निर्जरण के उपायों को जानता है।

वृत्तिकार ने इसके अनेक अर्थ किए हैं-

- १. नाम का अर्थ है 'नमन' अर्थात् जो कर्म के नाम---निर्जरण को जानता है।
- २. जो कर्म और नाम को जानता है। अर्थात् जो कर्म के अवान्तर भेदों —प्रकृति, स्थिति, अनुभाग और प्रदेश को सम्यग् जानता है।
- चृणि पृ० २४० : मावनामियोगेन शुद्ध आरमा यस्य स भवति भावणाजोगसुद्धप्पा । अथवा भावनासु योगेषु च यस्य शुद्धारमा ।
- २. वृत्ति, पत्र २६३ : भावनामिर्योगः सम्यक्ष्रणिधानलक्षणो भावनायोगस्तेन शुद्ध आत्मा-अन्तरात्मा यस्य स तया ।
- ३. (क) चूर्णि, पृ० २४० : यथा अलेडन्तनीर्गच्छन्ती तिष्ठन्ती वा न निमन्जति स एवं।
  - (स) बृत्ति, पत्र २६३: स च भावनायोगशुद्धात्मा सन् परित्यक्तसंसारस्वभावो नौरिव जलोपर्यवितिष्ठते, संसारोवन्वत इति; नौरिव—यया जलेऽनिमज्जनत्वेन प्रवयाता एवमसाविष संसारोवन्वति न निमज्जतीति ।
- ४. (क) चूर्णि, पृ० २४० ।
  - (स) बुत्ति, पत्र २६३।
- ५ वृत्ति, पत्र २६३: निरुद्धाश्रवद्वारस्य विकृष्टतपश्चरणवतः पूर्वसंचितानि कर्माणि त्रुद्यन्ति निवर्तन्ते वा नवं च कर्माकुर्वतोशेषकर्म-श्रयो मवतीति ।
- ६. चूर्णिः पृ० २४० : विजानतो हि कर्म कर्मनिर्जरणोपायांश्च कृतो बन्धः स्यात् ? एवं कर्म तत्फलं संवरं विर्जरोपायांश्च ।

मध्ययन १५ : टिप्पण १५-१६

३. 'नाम' शब्द का प्रयोग संभावना के अर्थ में है।

इसका वास्तविक अर्थ है कि जो व्यक्ति कर्म का विज्ञाता या द्रष्टा है, (उसके नये कर्म का वंध नहीं होता 1)

# १५. महावीर्यवान् (महावीरे)

इसका अर्थ है - महानीर्यवान्, महान् पराक्रमशाली, आयतचारित्री, कर्मों को नष्ट करने में समर्थ ।

# १६. न जन्म लेता है, न मरता है (जे ण जाई ण मिज्जती)

इस चरण का अर्थ है--- जो न जन्म लेता है और न मरता है अर्थात् जो जन्म-मरण की परम्परा से सर्वया छूट जाता है।

वृत्तिकार ने इसका एक वैकल्पिक अर्थ भी किया है--वह प्राणी सदा के लिए मुक्त हो जाता है। फिर उसके लिए 'यह नारक है, यह तिर्यञ्चयोनिक है', इस प्रकार का व्यपदेश नहीं होता, इस प्रकार का भेद नहीं होता।

चूणिकार ने 'मज्जती' पाठ मानकर उसका अर्थ डूबना किया है।"

#### क्लोक ६-७:

#### १७. श्लोक ६-७ :

भगवान् महावीर की साधना-पद्धित के दो मूल तत्त्व हैं—संवर और निर्जरा—नए कमों का बंध न होना और पुराने कमों का क्षय होना । निर्जरा संवर के बिना भी हो सकती है, परंतु प्रस्तुत श्लोकों में निर्जरा और संवर का साहचर्य बतलाया गया है। संवरिवहीन निर्जरा चित्तशुद्धि का समग्र साधन नहीं बनती। समग्रता के लिए निरोध और क्षय—दोनों का साहचर्य आवश्यक है। आस्रव-निरोध के उपायों के आलंबन से नए कमों के द्वार बंद हो जाते हैं। जब नए कमों को पोषण नहीं मिलता, नया आहार नहीं मिलता, तब पुराने कमें अपने आप शिथिल होकर दूट जाते हैं। जाता और द्रष्टा होना संवर है, नए कमों को न करने का उपाय है।

#### श्लोक दः

# १८. मरता (मिज्जती)

इसके दो संस्कृत रूपों के आधार पर दो अर्थ किए गए हैं ---

- १. मीयते --परिच्छेद करना, मापना ।
- २. भ्रियते--मरना ।

# १६. लोक में प्रिय होते वालो स्त्रियों (कामवासना) का (पिया लोगंसि इत्थिओ)

प्रश्न होता है कि यहां केवल स्त्रियों का ही ग्रहण क्यों किया गया है ? वृत्तिकार ने इस प्रश्न के समाधान में अनेक विकल्प प्रस्तुत किए हैं —

- आस्रवों में स्त्री का प्रसंग प्रधान आश्रव है।
- १. वृत्ति, पत्र २६४ : नमनं नाम कर्मनिर्जरणं तच्च सम्यम् जानाति, यदि वा कर्म जानाति तन्नाम च, अस्य चोपलक्षणार्थत्वात्तव्भेदांश्च प्रकृतिस्थित्यतुशावप्रदेशरूपान् सम्यगवबुध्यते, संभावनायां वा नामशब्द: 1
- २ (क) चूर्णि, पृ॰ २४० : महावीरे इति आयतचारित्री महावीर्यवान् ।
  - (स) वृत्ति, पत्र २६४: महावीर: कर्मदारणसहिब्णु: ।
- ३. वृत्ति, पत्र २६८: तत्करोति थेन कृतेनास्मिन् संसारोदने न पुनर्जायते तदभावाच्य नापि स्त्रियते, यदि वा—जात्या नारकोऽयं तिर्यान्-योनिकोऽयमित्येवं न मीयते—न परिच्छिद्यते ।
- ४. चूर्णि, पू० २४० : मञ्जतो संसारोदधौ ।
- ४. वृत्ति, पत्र २६४ : न जात्यादिना 'मीयते' —परिच्छिद्यते, न च्रिवते वा ।
- ६. वृत्ति पत्र २६४।

- २. कुछ दर्शनों में स्त्री के उपभोग को आश्रवद्वार नहीं माना है, उनके मत का खंडन करने के लिए।
- ३. प्रथम और अंतिम तीर्थंकरों को छोड़कर शेष बाबीस तीर्थंकरों के तीर्थ में चतुर्याम धर्म का ही प्रचलन रहता है । अंतिम तीर्थंकर के समय में पंचयाम धर्म की स्थापना है—इस तथ्य को अभिव्यक्त करने के लिए।
- ४. दूसरे सारे वृत अपवाद सहित होते हैं, ब्रह्मचर्य क्रत अपवाद रहित होता है, इसे प्रकट करने के लिए।
- ४. सभी वत समान होते हैं, किसी एक के टूटने पर शेष सभी व्रत टूट जाते हैं, अतः किसी एक व्रत का नामोल्लेख किया गया है।

#### क्लोक हः

# २०. मोक्ष पाने वालों की पहली पंक्ति में है (आदिमोक्खा)

इसका अर्थ है—मोक्ष पाने वालों की पहली पंक्ति में। इसका तारपर्यार्थ है कि वैसे मनुष्य मोक्ष की प्राप्ति के लिए प्रधान रूप से उद्यम करने वाले हैं। वे पहले मोक्ष जाने वाले हैं।

चूणिकार ने इसका दूसरा अर्थ किया है - वे मुनि आदि, मध्य और अवसान में आयतचारित्रभाव में परिणत होते हैं।

## २१. जोने की इच्छा नहीं करते (णावकंखंति जीवितं)

चूर्णिकार के अनुसार इसका अर्थ है वे मनुष्य असंयम जीवन या कषायपूर्ण जीवन जीने की अभिलाषा नहीं करते। वृक्तिकार ने इसका दूसरा अर्थ भी किया है—वे दीर्घकाल तक जीने की इच्छा नहीं करते। वि

## इलोक १०:

## २२. कर्मों के सामने खडे हो (कम्मुणा संमुहीभूता)

चूर्णिकार के अनुसार इसका अर्थ है--कर्मों को क्षीण करने के लिए उनके सामने खडे हो जाना, न कि पीठ दिखा कर भाग जाना।\*

दृत्तिकार ने इसका अर्थ दूसरे प्रकार से किया है - विशिष्ट अनुष्ठान के द्वारा मोक्ष के अभिमुख होकर ।

## २३. अनुशासन करते हैं (अणुसासति)

भगवान् प्राणियों के सर्वेहित के लिए मोक्षमार्ग का प्रतिपादन करते हैं और स्वयं भी उस मार्ग का अनुसरण करते हैं।

# इलोक ११:

## २४. संयम धन से संपन्न पुरुष (वसुमाम)

वसु का सामान्य अर्थ है-धन । मोक्षाभिमुख व्यक्ति का धन होता है-संयम । वसुमान् अर्थात् संयमी ।"

- १. चूर्णि, पृ० २४० : आविमध्याऽवसानेषु आयतचारित्तभावपरिणताः ।
- २. चूर्णि, पृ २४० : असंजम कसायादिजीवितं ।
- ३. वृत्ति, पत्र २६५ : नाभिलवन्ति असंयमजीवितम् अपरमिष परिष्रहार्विकं नाभिलवन्ते, यदि वा परित्यक्तविषयेच्छाः सदनुष्ठानपरा-यणा मोर्क्षेकताना जीवितं'—दीर्घकालजीवितं नाभिकाङ्क्षन्तीति ।
- ४. चूणि, पृ० २४१ : येनासी कर्मानीकस्य क्षपणाय सम्मुखीनूत: न पराङ्मुख: ।
- ४. वृत्ति, पत्र २६४ : कर्मणा—विशिष्टानुष्ठानेन मोक्षस्य संमुखीभूता—घातिचतुष्टयक्षयिकयया उत्पन्नदिव्यज्ञानाः शाश्वतपवस्यामि-मुखीभूताः ।
- ६. (क) चूर्णि, पृ० २४१ : जेणिमं णाण-दंसण-चरित्त-तवसंजुत्तं मग्गमणुसासित अण्णेसि च कथयित, आस्मानं चानुशासते ।
  - (स) वृत्ति, पत्र २६ ६ : मोक्षमार्गं ज्ञानवर्शनचारित्ररूपम्, 'अनुशासन्ति' सत्त्वहिताय प्राणिनां प्रतिपादयन्ति स्वतश्चानु-तिष्ठन्तोति ।
- ७. वृत्ति, पत्र २६४ : वसु—द्रब्यं स च मोक्षं प्रति प्रवृत्तस्य संयम : तद्विद्यते यस्यासौ वसुमान् ।

आचारांग (६/३०) में 'अनुवसु' का प्रयोग हुआ है।

वृत्तिकार शीलांकाचार्य ने वसु का मूल अर्थ वीतराग और 'अनुवसु' का अर्थ सराग-छद्मस्थ किया है । उन्होंने वैकल्पिक रूप से वसु और अनुवसु के तीन-तीन अर्थ किए हैं —

वसु—वीतराग, जिन, संयत ।

अनुवसु-छद्मस्थ, स्थविर, श्रावक।

# २४. योग्यता के अनुसार (पुढी)

इसके तीन अर्थ हैं -- विस्तार से, पृथक्-पृथक् अथवा पुन: पुन: ।

# २६. अनुशासन (अणुसासणं)

अपने सद्-असद् विवेक से प्राणियों को सन्मार्ग में अवतरित करने के उपाय को अनुशासन कहते हैं।

चूर्णिकार ने इसका अर्थ केवल कथन किया है।\*

# २७. पूजा का आशय नहीं रखते (पूयणासते)

इसमें दो शब्द हैं--पूजा + अनाशय। छन्द की दृष्टि से 'यकार' का ह्रस्व प्रयोग किया गया है। इसमें द्विपदसंधि भी हो सकती है--पूया + अणासते। इसका अर्थ है--पूजा का आशय न रखने वाला।

वृत्तिकार ने इसको 'पूजनास्वादक' मानकर व्याख्या की है।"

चूरियकार ने 'पूर्य णासंसित' पाठ मानकर इसका अर्थ-पूजा की आशंस:-प्रार्थना न करना-किया है।

प्रस्तुत इलोक के प्रथम दो चरणों का अर्थ चूर्णिकार और वृत्तिकार ने सर्वया भिन्न प्रकार से किया है।

चूर्णिकार के अनुसार-

संयमी पुरुष प्राणियों को धर्म की ओर अग्रसर करने के लिए विस्तार से या बार-बार अनुशासन करते हैं, किन्तु पूजा की वांछा नहीं करते।

वृत्तिकार के अनुसार---

संयमी पुरुष प्राणियों को सन्मार्ग की ओर उन्मुख करने के लिए पृयक् ष्रृथक् रूप से अनुशासन करते हैं । वे देवादिकृत पूजा—अतिशयों का उपभोग करते हैं।

यचार्थ में चूर्णिकार का अर्थ ही उचित लगता है। यद्यपि वृत्तिकार ने अपनी भावना को स्पष्ट करने के लिए स्वयं एक प्रश्न उपस्थित किया है कि देवादिकृत समवसरण आदि तीर्थंकरों के लिए ही बनाए जाते हैं। वे आधाकर्म दोषयुक्त होते हैं। उनका उपभोग

१. आचारांग वृत्ति, पत्र २१७ : वसु—द्रव्यं तद्भूतः कषायकालिकाविमलापगमाद्वीतराग इत्यर्थः, तद्विपर्ययेणानृवसु, सराग इत्यर्थः, यवि वा वसु:—साधुः अनुबसुः-श्रावकः, तदुक्तम्—

वीतरागो वसुझँयो, जिनो वा संयतोऽचवा ।

सरागो हाऽनुवसुः प्रोक्तः, स्यविषः श्रावकोऽपि वा ।।

- २. (क) चूर्णि, पृ० २४१।
  - (क) बुत्ति, पत्र २६ ४ ।
- इ. वृत्ति, पत्र २६६ : अनुशास्यन्ते—सन्मार्गेऽवतार्यन्ते सदसद्विवेकतः प्राणिनो येन तवनुशासनम् ।
- ४. चूर्णि, पृ० २४१: अनुसासन्तो कधेंती ।
- ४. बृत्ति, पत्र २६४ : पूजनं देवादिकृतमशोकादिकमास्वादयति --- उपमुंबत इति पूजनास्वादकः ।
- ६. चुर्णि, पृ० २४१: पूर्व णाड्डसंसति ण पत्थेति ।
- ७. चूणि, पृ० २४१ ।
- ष. वृत्ति, यत्र २६५ ।

करने वाले सत्संयमी कैसे हो सकते हैं ? इस प्रश्न के उत्तर में अगले (तीसरे) चरण में आए हुए 'अणासते' (सं॰ अनाशय) की व्याख्या करते हुए कहते हैं— उनमें पूजा-प्राप्ति का आशय ही नहीं होता अथवा द्रव्यतः पूजा का आशय होने पर भी समवसरणादि के उपभोग में वे भावतः अनास्वादक ही होते हैं, क्योंकि उनमें गृद्ध नहीं होती !

इसी प्रकार प्रस्तुत श्लोक के तीसरे-चौथे चरण में प्रयुक्त 'पांच' शब्दों को वृत्तिकार एक-दूसरे से संबद्ध कर, अनुलोम और प्रतिलोम विधि से व्याख्या प्रस्तुत करते हैं। वह इस प्रकार है—

- १. तीर्थंकर द्रव्यतः समवसरण आदि का उपभोग करते हैं किन्तु भावतः उनमें उन पूजा-स्थानों के उपभोग की आशंसा नहीं रहती, क्योंकि वे गृद्धि से उपरत होते हैं। संयमपरायण होने के कारण वे उन वस्तुओं का उपभोग करते हुए भी 'यतनावान्' हैं, क्योंकि वे इन्द्रियों और नो-इन्द्रिय से दान्त होते हैं। यह जितेन्द्रियता संयम की दृढता से उत्पन्न होती है। वे मैथुन से सर्वथा उपरत होते हैं। यह संयम का ही फिलत है।
- २. तीर्थंकर में 'काम' का अभाव होता है इसलिए वे संयम में दृढ होते हैं। विशुद्ध चारित्र के पालन से वे दान्त होते हैं। इन्द्रिय और नो-इन्द्रिय के दमन से वे 'प्रयत' होते हैं। यतनावान् होने के कारण वे देवादि की पूजा के अना-स्वादक होते हैं और अनास्वादक होने के कारण ही द्रव्यतः वस्तुओं का उपभोग करते हुए भी सत्संयमवान् होते हैं।'

## इलोक १२:

## २८. जिसके स्रोत छिन्न हो चुके हैं (छिण्णसोते)

स्रोत दो प्रकार के हैं—इन्द्रियों के विषय प्राणातिपात आदि आसवद्वार तथा राग-द्वेष आदि । ये जन्म-मरण के मूल हेतु हैं । जिस पुरुष के ये स्रोत छिन्न हो जाते हैं, नष्ट हो जाते हैं, वह छिन्न-स्रोत हो जाता है ।

## २६. जो निर्मल चित्त वाला है (अणाइले)

अनाविल का अर्थ है---निर्मेल चित्त वाला । जिसका चित्त अकलुष तथा राग-द्वेष से मलिन नहीं होता वह अनाविल होता है । वैकल्पिक रूप से 'अणाउले' पाठ मानकर अनाकुल का अर्थ विषयों में अप्रवृत्त स्वस्थ चित्त वाला व्यक्ति किया है।

# ३०. प्रसोभन के स्थान में सिप्त न हो (णीवारे व ण लीएज्जा)

इसका अर्थ है - मुनि प्रलोभन के स्थान में लिप्त न हो।

नीवार सूअर आदि प्राणियों का प्रिय भोजन है। इसका प्रलोभन देकर मनुष्य सूअर आदि को वध-स्थान में ले जाते हैं। सूअर नीवार में लिप्त हो जाता है। वध-स्थान में उसे नाना प्रकार की यातनाएं दी जाती हैं और अन्ततः उसे मार दिया जाता है। वृद्यिकार के अनुसार स्त्री-प्रसंग (मैथुन) नीवार के समान है। मनुष्य अब्रह्मचर्य के वशीभूत होकर अनेक प्रकार की

यातनाएं पाता है। इसलिए वह इस प्रलोभन के स्थान में लीन न हो, लिप्त न हो।

- १. बृत्ति, प० २६६ : यदि वा ब्रव्यतो विद्यमानेऽपि समवसरणादिके भावतोऽनास्वावकोऽसौ, तद्गतगार्घ्यामावात्, सस्यय्युपमोगे 
  प्यतः '—प्रयतः सस्संयमवानेवासावेकान्तेन संयमपरायणश्वात्, कृतो ?, यतः इन्द्रिय नोइन्द्रियाभ्यां दान्तः, एतद्गुणोऽपि कथिमस्याह दृढ्ः संयमे, आरतम्—उपरतम्पगतं मैथूनं यस्य स आरतमैथुमः—अपगतेच्छामदनकामः,
  इच्छामदनकामामावाच्च संयमे दृढोऽसौ मवति, आयतचारित्रत्वाच्च वान्तोऽसौ भवति, इन्द्रियनोइन्द्रियमदमाच्छ
  प्रयतः, प्रयत्नवत्त्वाच्च देवादिपूजनानास्वादकः, तदनास्वादनाच्च सस्यपि ब्रव्यतः परिभोगे सस्ययमवानेवासाविति ।
- २. (क) चूर्णि, पृ० २४१ : सोतं प्राणातिपातावि [इ] न्द्रियाणि वा ।
  - (ल) वृत्ति, प॰ २६६ : জিলানি—अपनीतानि स्रोतांसि—संसारावतरणद्वाराणि यथाविषयमिन्द्रियप्रवर्त्तनानि प्राणातिपाताबीनि वा आश्रवद्वाराणि येन स জিसस्रोताः।
- ३. वृत्ति, प० २६६ ः अनाविलः अकलुषो रागद्वेषासंष्ठुक्ततया मलरहितोऽनाकृको वा विषयाप्रवृत्तेः स्वस्थचेता एवंसूतश्चानाविलोऽना-कृलो या ।
- ४. वृत्ति, प० २६६ : नीवार: —सूकरावीनां पशूनां वध्यस्थानप्रवेशनभूतो भक्ष्यविशेषस्तत्कल्पमेतत्मेथुनं, यथा हि असौ पशुनीवारेण प्रलोभ्य वध्यस्थानमभिनीय नानाप्रकारा वेदनाः प्राप्यते, एवमसावप्यसुमान् नीवारकल्पेनानेन स्त्रीप्रसङ्गोन वशी-इतो बहुप्रकारा यातनाः प्राप्नोति, अतो नीवारप्रायमेतम्मैथुनमवगम्य स तस्मिन् ज्ञाततत्त्वो 'न लीयेत' न स्त्री-मस**र्क्षः कर्यात्** ।

श्रष्टययन : १५ टिप्पण ३१-३५

#### ३१. संधि (ज्ञान आवि) को (संधि)

चूर्णि के अनुसार संधि का अर्थ है- सन्धान। उसमें भाव सन्धि के तीन उदाहरण दिए हैं- मनुष्यता, कर्म संघि, अर्थात् कर्म का विवर तथा ज्ञान आदि।

वृत्तिकार ने केवल कर्म-विवर रूपी संधि को ही भाव-संधि माना है। र

## श्लोक १३:

## ३२. अनुपम सन्धि को (अणेलिसस्स)

पूर्व श्लोक के अनुसार इसका अर्थ है— अनुपमसंधि । दृत्तिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं— संयम, मुनि-धर्म या अर्हत् धर्म।

## ३३. जाननेवाला (खेयण्णे)

इसके अनेक अर्थ हैं--आत्मज्ञ, निपुण, ज्ञाता आदि।

#### ३४. चक्षुष्मान् पुरुष (चक्सूम)

चक्षुष्मान् वही होता है जो प्रशान्त चित्त वाला, हितमितभाषी और संयमित प्रवृत्ति करने वाला होता है।

#### श्लोक १४:

#### ३४. श्लोक १४ :

प्रस्तुत भ्लोक का भावार्थ यह है-

वही व्यक्ति भव्य मनुष्यों के लिए चक्षुर्भूत होता है जो अपनी विषय-तृष्णा, भोगेच्छा के पर्यन्त में रहता है।

प्रश्न होता है कि क्या अन्त में रहने वाला अपने प्रयोजन को सिद्ध कर लेता है ?

इसका उत्तर क्लोक के उत्तरार्द्ध में है। कहा गया है कि हां, अंत से चलने वाला अपने प्रयोजन को सिद्ध कर लेता है। जैसे उस्तरा अन्त (धार) से चलता है और गाड़ी का चवका भी अन्त (छोर) से चलता है। वे दोनों अन्त से चलते हुए अपने कार्य को सिद्ध कर लेते हैं। "

क्षुर के प्रसंग में 'अंत' का अर्थ है— धार और चक्र के प्रसंग में 'अंत' का अर्थ है—छोर।'

जैसे क्षुर और चक्र का 'अन्त' ही अर्थकारी होता है, प्रयोजनीय होता है, वैसे ही विषय—कषायात्मक मोहनीय कर्म का अन्त (नाश) ही संसार का क्षयकारी होता है।

- १. चूर्णि, पृ० २४१ : सन्धानः सन्धिः भावसन्धिमानुष्यम् कर्मसन्धिः कर्मविवरः ज्ञानादीनि च भावसन्धिः।
- २. द्ति, प० २६६ : कर्मविवरलक्षणं मावसंधिम् ।
- ३. वृत्ति, प० २६६ । अनम्यसदृशः संयमो मौनीन्द्रधर्मो वा ।
- ४. वृत्ति, प० २६६ : सेवज्ञो---निपुणः ।
- ४. चूर्णि, पृ० २४१ : खेत्रक्णे जाणमे ।
- ६. बृत्ति, प० २६६।
- ७. (क) चूणि, पू० २४१।
  - (स) वृत्ति, पत्र २६६।
- द. (क) चूर्णि, पृष्ठ २४१ : अन्तेनेति धारया ।····चकमप्यन्तेन ।
  - (स) वृत्ति, पत्र २६६ : 'अन्तेन'--पर्यन्तेन 'क्षुरो'---नापितोपकरणं तबन्तेन वहति, तथा चक्रमणि रथाङ्गमन्तेनेव मार्गे प्रवर्तते ।
- थ. बृत्ति, पत्र २६६ : इवमुक्तं मवित—यथा अर्दावीनां पर्यन्त एवार्थिकयाकारी एवं विषयकषायात्मकमोहनीयान्त एवापसदसंसार सयकारीति ।

# इलोकः १५६:

## ३६. अन्त का (अंताणि)

चूर्णिकार ने इसके अनेक अर्थ किए हैं— \*

- निवास के लिए आराम, उद्यान आदि ।
- २. भोजन के लिए अन्त-प्रान्त आहार।
- ३, कर्म और आसवों का अन्त अर्थात् उनमें वर्तन न करना।

इसका तात्पर्य यह है कि जो मुिन विषय-कषाय और तृष्णा के परिकर्म के लिए आराम-उद्यान आदि में निवास करता है, अन्त-प्रान्त आहार लेता है वह 'अन्त' का सेवन करने वाला होता है।

# ३७. इसलिए वे धर्म के शिखर पर पहुंच जाते हैं (तेण अंतकरा इह)

इसलिए वे (धीर पुरुष) धर्म के शिखर पर पहुंच जाते हैं — यह चूर्णिकार के अनुसार व्याख्या है।

वृत्तिकार ने इसका सर्वधा भिन्न अर्थ किया है—अन्त-प्रान्त के अभ्यास से वे (धीर पुरुष) यहां संसार का या उसके कारणभूत कर्म का अन्त कर देते हैं।

चूणिकार का अर्थ ही उचित प्रतीत होता है।

# ३८. मानव जीवन में (माणुस्सए ठाणे)

चूर्णिकार ने इसका अर्थ -- मतुष्य जीवन में किया है। उन्होंने वैकल्पिक रूप में 'स्थान' शब्द से कर्मभूमि, गर्भव्युत्कान्ति और संख्येय वर्ष का आयुष्य ग्रहण किया है।

वृत्तिकार ने 'गरा' की व्याख्या में कर्मभूमि आदि का ग्रहण किया है।

# इलोक १६:

## ३६. मुक्त होते हैं (णिद्वितद्वा)

जिनके ज्ञान आदि अर्थ पूर्ण हो जाते हैं, वे निष्ठितार्थ कहलाते हैं। इसका तात्पर्य है—ने मनुष्य जो मुक्त हो गए हैं, कृतकृत्य हो गए हैं।

## ४०. अनुत्तर देवलोकों में (उत्तरोए)

चूर्णिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं—'

- १. सौधर्म, ईशान आदि देवलोकों में तथा अनुत्तर विमानों में उत्पन्न होना।
- २. इन्द्र, सामानिक, त्रायस्त्रिशक आदि उत्तरीय—ऊंचे स्थानों में उत्पन्न होना।
- १. चूर्णि, पृ० २४२ : अंताई आरामोद्यानानि वसत्वर्थम्, अन्तप्रान्त-भूतानि आहारार्थम् कर्माश्रवांश्च न सेवन्ते, न तेषु वर्तन्ते इस्यर्थः ।
- २. वृत्ति, पत्र २६६, २६७ : 'अन्तान्'---पर्यन्तान् विषयकवायातृब्णायास्तत्परिकर्मणार्थमुद्यानादीनामाहारस्य वाज्तप्रान्तादीति ।
- ३. चूर्णि, पृ० २४२ : तेनैव प्रान्तसेवित्वेनाऽऽयतचारित्रकर्माऽन्तकरा व्यवन्ति इह धर्मे ।
- ४. वृत्ति, पत्र २६७ : तेन चान्तप्रान्ताभ्यसनेन 'अन्तकरा:'--संसारस्य तत्कारणस्य वा कर्मणः क्षयकारिणो भवन्ति ।
- ध चुणि, पृ० २४२ : इह माणुस्सए ठाणे मनुष्यभवे, अथवा स्थाने ग्रहणात् कर्मभूमिः गडभवक्कंतियसंखेक्अवासाख्यशं च गृह्यते ।
- ६. वृत्ति, पत्र २६७ : 'नराः' मनुष्या कर्मभूमिगर्भन्युत्कान्तिजसंख्येयवर्षायुषः ।
- ७. (क) चूर्णि पृ० २४२ : णिहित्रहा निष्ठानं च योवां ज्ञानादयोऽर्थाः गतास्ते भवन्ति णिहितहा, सिद्धन्त इति ।
  - (स) वृत्ति, पत्र २६७ : निष्ठितार्थाः कृतकृत्या मवन्ति ।
- द्र. चूणि, पृ० २४२ : उत्तरीयं ति अणुत्तरोववाबिया (बि) कप्पेसु वा उववज्जमाणा इन्द्र-सामानिक-त्रायस्त्रिशकाविष्क्तरीकेषु स्थानेषू-पपद्यन्ते, नाऽऽभियोग्या इत्यर्भाः ।

वृत्तिकार ने इसका सर्वथा भिन्न अर्थ किया है। उन्होंने 'उत्तरीए' का संबंध 'देवा' से न मानकर स्वतंत्र रखा है। उनके अनुसार भी इसके दो अर्थ हैं—

- लोकोत्तर प्रवचन ।
- २. लोकोत्तर भगवान् महावीर ।

प्रसंग की दृष्टि से इसका संबंध 'देवा' शब्द से है और इसका अर्थ होना चाहिए-वैमानिक देव। वृत्तिकार ने यह अर्थ 'देवा' शब्द की व्याख्या में भी दिया है।

# ४१. (णिद्वितहा.....सुतं)

प्रस्तृत क्लोक (१६) के प्रथम दो चरणों की व्याख्या अनेक प्रकार से की गई है—

- १. आर्थ सुधर्मा ने जंबू से कहा -- कुछ मनुष्य धर्म की आराधना कर मुक्त हो जाते हैं या वैमानिक देवलोक में देवरूप में उत्पन्न होते हैं -- यह मैंने तीर्थंकर से सुना है।
- २. आयं सुधर्मा ने जंबू से कहा कुछ मनुष्य धर्म की आराधना कर मुक्त हो जाते हैं या इंद्र, सामानिक, त्रायस्त्रिशक आदि ऊंचे पद पर देव होते हैं यह मैंने तीर्थंकर से सुना है। "
- ३. लोकोत्तरीय प्रवचन में आगमभूत सुधर्मा ने जंबू से कहा-मैंने लोकोत्तरीय भगवान् से यह बोध प्राप्त किया है कि धर्म की आराधना कर कुछ मनुष्य सिद्ध हो जाते हैं और कुछ वैमानिक देव।\*

#### ४२. श्लोक १६

बौद्ध-मत के अनुसार राग तीन प्रकार का होता है—कामराग, रूपराग और अरूपराग। जो इन तीनों का सर्वथा नाश कर देता है वह अईत् पद प्राप्त कर निर्वाण को प्राप्त हो जाता है। जो साधक केवल कामराग को ही नष्ट कर पाता है, उसके रागांश शेष रह जाता है। वह यहां से मरकर देवगति में जाता है। यहां से च्युत होकर वह निर्वाण प्राप्त कर लेता है, पुन: मनुष्य- भव में नहीं आता। वे देव 'अनागामी' कहलाते हैं।

सूत्रकार ने इस मत का खंडन 'णो तहा' इन दो शब्दों से किया है। उनका प्रतिपाद्य है—देव (या अन्य गति वाले प्राणी) मोक्ष को प्राप्त नहीं कर सकते, मनुष्य ही निर्वाण को प्राप्त कर सकता है।

वृणिकार और वृत्तिकार ने भी बौद्ध मान्यता को उद्धृत करते हुए उसका खंडन किया है।

## क्लोक १७:

## ४३. श्लोक १७ :

प्रस्तुत क्लोक में पूर्ववर्ती क्लोक में प्रतिपादित सिद्धान्त की पुष्टि की गई है। मनुष्य जीवन में ही निर्वाण हो सकता है, दु:सों या कर्मों का अन्त हो सकता है। यह तीर्थंकर-सम्मत सिद्धान्त है। चूणिकार ने लिखा है—इस सिद्धान्त को सब दार्शनिक स्वीकार नहीं करते। कुछ दार्शनिक अर्थात् हम इसे स्वीकार करते हैं। इसका कारण यह है कि मनुष्य शरीर दुर्लभ है। इस शरीर में जैसा

- १ वृत्ति, पत्र २६७ : \*\*\* एतल्लोकोत्तरीये प्रवचने \*\*\* लोकोत्तरीये भगवत्यहैंति ।
- २. बुलि, पत्र २६७ ।
- इ. चूर्णि, पृ० २४२ : \*\* अञ्जसुहस्मो अंबुं भणित-इति मधा सुयं तित्थगरसगासातो, न स्वेण्छयोज्यते ।
- ४ वृत्ति, पत्र २६७ : लोकोत्तरीये प्रवचने श्रुतम् आग्रमः एवंभूतः सुधर्मस्वामी वा जम्बूस्वामिनमुद्दिश्यौवमाह यथा मयैतल्लोकोत्त-रीये भगवत्यर्हायुपलब्धं, तद्यथा — अवाष्तसम्यक्त्वादिसामग्रीकः सिध्यति वैमानिको वा भवतीति ।
- ४. अंगुत्तरनिकाय २/२१५, अभिधम्मस्थसंगहो, नवनीत टीका, पृ० १७७ : अनागामिमगां मावेश्वा कामरागव्यापादनं अनवसेसप्पहानेन अनागामी नाम होति, अवगन्ता इत्यसं ।
- ६. (क) चूणि, पृ० २४२ : शावया वा बुवन्ति अनागामिनो देवा मवन्ति, ते हि देवा नान्तं (? देवा अनागत्यान्तं) कृवंन्ति ।
  - (स) वृत्ति, पत्र २६७ : एतेन यच्छाक्यैरिकहितं, तद्यथा देव एवाशेषकर्मप्रहाणं कृत्वा मोक्षभाग्मवित, तदपाग्तं भवित ।

नाड़ी-संस्थान विकसित है वैसा अन्य शरीरों में नहीं है। इस शरीर में ज्ञान, दर्शन और चारित्र का जैसा विकास किया जा सकता है वैसा अन्य शरीरों में नहीं किया जा सकता।

प्रस्तुत श्लोक में शरीर के लिए 'समुच्छ्य' (समुस्सय) शब्द का चुनाव बहुत महत्त्वपूर्ण है। इसका अर्थ ही उन्तयन या उर्ध्वगमन है।

#### इलोक १८:

#### ४४. श्लोक १८

जो मनुष्य इस शारीर में संबोधि का प्रयत्न नहीं करता, इस महान् क्षमता वाले शारीर को व्यर्थ ही गंवा देता हैं, वह फिर अन्यान्य शरीरों में संबोधि को प्राप्त नहीं हो सकता। मनुष्य जैसे शरीर और लेश्या वाले व्यक्तित्व का योग बहुत दुर्लभ है। धर्म का व्याकरण मनुष्य शरीरधारी या मनुष्य शरीर के उपयुक्त लेश्या वाला व्यक्ति ही कर सकता है।

चृणिकार ने अर्चा का अर्थ लेश्या किया है और दृत्तिकार ने उसके लेश्या और शरीर दोनों अर्थ किए हैं।

#### इलोक १६:

#### ४५. श्लोक १६

चूणिकार ने प्रतिपूर्ण का अर्थ यथास्यातचारित्र —वीतराग चेतना का अनुभव किया है। धर्म-साधना की उत्कृष्ट भूमिका वीतरागदशा है। वह राग-द्वेषात्मक दशा से सर्वथा भिन्न है। इसीलिए उसे अनीदृश—असाधारण कहा गया है। वीतरागी व्यक्ति जन्म-मरण के चक्र से मुक्त हो जाता है, इसलिए उसका पुनर्जन्म नहीं होता।

प्रस्तुत क्लोक में विशुद्ध या अलौकिक धर्म की परिभाषा, उसके स्वरूप और परिणाम की चर्चा की गई है।

#### इलोक २०

# ४६. तथागत (तीर्थंकर) (तथागता)

तथागत का अर्थ है—वीतराग ! वीतराग यथावादी तथाकारी होता है। जो अवस्था जिस रूप में घटित होती है, वह उसे उसी रूप में स्वीकार कर लेता है। यथाख्यात चारित्र को प्राप्त होने वाला व्यक्ति तथागत ही होता है। वह प्रिय और अप्रिय संवेदनों से ऊपर उठकर केवल तथात्व, तथाता या वीतराग-चेतना के अनुभव में ही रहता है।

चूर्णिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं—(१) यथास्यात अवस्था को प्राप्त (२) निर्वाण को प्राप्त । तथागत का तात्पर्यार्थ है — तीर्थंकर, केवली, गणधर आदि !

# इलोक २१:

## ४७. सर्वश्रे डठ स्थान का (अणुत्तरे य ठाणे)

चूणिकार ने स्थान का अर्थ-आयतन किया है। इसका तात्पर्य है--चरित्र-स्थान।

ज्ञान, दर्शन और चारित्र के अनेक या असंख्य स्थान होते हैं। यहां चरित्र के अनुसार स्थान का उल्लेख किया गया है।

- १ (क) चूर्णि, पृ० २४२ : समुच्छ्रीयते इति समुच्छ्रयः शरीरम्, समुच्छ्रितानि वा ज्ञानादीनि ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र २६७।
- २ चूणि, पृ० २४२ : अर्ची लेश्या ।
- ३. वृत्ति, यत्र २६७ : अर्चा लेक्याऽन्तःकरणपरिणतिः 😬 यदि वाऽर्चा—मनुष्ठःशरीरं ।
- ४ चूर्णि, पृ० २४३ : पडिपुण्णं नाम सर्वतो विरतं पडिपुण्णं आहास्वातं चारित्रम् ।
- चूर्णि, पृ० २४३ : तथागता अथास्यातीभूता मोक्षगता वा ।
- ६ वही, पृ० २४३: च ग्रहणात् केवलिनो गणधराश्च ।
- ७. चूर्णि, पृ० २४३ : ठाणं आयतनं चरित्तठाणं ।

वृत्तिकार ने इसका अर्थ संयम-स्थान किया है।

# ४८. उपशान्त हो (णिव्युडा)

चूमिकार के अनुसार निर्वृत का अर्थ है - उपशान्त । वित्तार ने इसका अर्थ - निर्वाण प्राप्त - किया है।

# ४६. निष्ठा (मोक्ष) को (णिट्टं)

निष्ठा का अर्थ है- पर्यवसान, संपन्न होना । इसका तात्पर्य है-मोक्ष ।

#### इलोक २२:

# ५०. पंडित पुरुष कर्मक्षय के लिए प्रवर्तक वीर्य को (पंडिए वीरियं)

यहां 'पंडियं वीरियं' पाठ होना चाहिए । चूर्णि में 'पंडियं वीरियं'—यह व्याख्यात है 'पंडियवीरियं'— संजमवीरियं तपोवीरियं च ।' पूर्वकृतकर्म का क्षय और नवकर्म का अकरण—निर्जरा और संवर का मुख्य साधन पंडितवीर्य है । तेवीसर्वे क्लोक में आए हुए 'महावीर' शब्द का संबंध भी इस पंडितवीर्य से है । पंडितवीर्य से संपन्न व्यक्ति ही महावीर होता है ।

## ४१. निर्जरा करता है (धुणे)

इसका संस्कृत रूप 'धुनीयात्' हो सकता है। अर्थ-विचारणा की दृष्टि से यदि 'धुनाति' मार्ने तो यहां एक पद में संधि हुई है—धुण + इ। यह प्राकृत नियम के अनुसार माना जा सकता है।

#### इलोक २३:

# ५२. महाबीर (महाबोर्यवान्) पुरुष (महाबीरे)

जो महान् वीर्य से संपन्न होता है वह महावीर कहलाता है।

चूणिकार ने महावीर का अर्थ ज्ञानवीर्य से सम्पन्न पुरुष किया है।

वृत्तिकार ने महावीर का अर्थ — कर्मक्षय करने में समर्थ व्यक्ति किया है। किन्तु प्रकरण के अनुसार 'महावीर' का अर्थ संयमवीर्य और तपोवीर्य से संपन्न व्यक्ति होना चाहिए। पूर्व क्लोक में बतलाया गया है कि संयमवीर्य के द्वारा नए कर्मबन्ध का निरोध होता है और तपोवीर्य के द्वारा पूर्वकृत कर्म का क्षय होता है। प्रस्तुत क्लोक का प्रतिपाद्य है कि महावीर पुरुष कर्मबन्ध के हेतुओं को क्षीण या उपशांत कर नए कर्म का बन्ध नहीं करता और आत्माभिमुखी होकर तपस्या के द्वारा पूर्वकृत कर्म को क्षीण कर देता है।

## ५३. कर्म परम्परा में होने वाले (अणुपुव्वकडं)

अनुपूर्व का अर्थ — कर्म, हेतु या कारण है। पूर्व का अर्थ मी कर्म, हेतु या कारण होता है। पूर्ववर्ती श्लोक में 'पूर्वकृत' और प्रस्तुत श्लोक में अनुपूर्वकृत शब्द का प्रयोग किया गया है। कर्म या हेतु विद्यमान रहता है। उसके कारण निरन्तर नए-नए कर्मों का आस्रवण होता रहता है।

१. बृत्ति, पत्र २६ मः स्थानं तज्ज तस्संयमास्यम् ।

२. चूर्णि, पृ० २४३ : णिब्वुता उवसंता ।

३. वृत्ति, पत्र २६ मः निर्वृताः निर्वाणमनुप्राप्ताः ।

४. बुत्ति, पत्र २६८ : तिष्ठां पर्यवसानम् ।

५. भूणि, पृ० २४३।

६. चूणि, पृ० २४३ : गाणवीरियसंपध्यो ।

७. वृत्ति, यत २६६: महाबीर:-कर्मविद्यारणसहिष्णुः।

पूणि, पृ० २४३ : अणुपुव्यकत्रं णाम मिन्छतासीहि कम्महेत्हि यद्दंतेण अनुसमयकृतं ।

ग्रध्ययन १५ : टिप्पण ५४

# इलोक २४:

# ४४. मत (मतं)

चूर्णि के अनुसार 'मत' का अर्थ है— निर्ग्रन्थ-प्रवचन ।' वृत्तिकार ने इसका अर्थ संयम-स्थान किया है । आवश्यक-सूत्र में निर्ग्रन्थ-प्रवचन का 'सल्लगत्तणं' विशेषण मिलता है और प्रस्तुत ग्लोक में वह 'मत' का विशेषण है ।

१. चूर्णि, पृ० २४४ : सर्वेसाधुमतं तिवदमेव णिगांशं पावसणं ।

२. वृत्ति, पत्र २६६ : मतम् .... तवेतत्सत्संबमस्यानम् ।

# सोलसमं ग्रज्झयणं गाहा

# सोलहवां **प्र**ध्ययन गाथा

# आमुख

प्रस्तुत अध्ययन का नाम 'गाथा' है। निर्युक्ति में इसका नाम 'गाथा षोडश' है। यह सोलहवां अध्ययन है, इसलिए इसका नाम 'गाथा षोडश' है। क्षेत्र वृत्तिकार ने इसी नाम का अनुसरण किया है। अवश्यक अगेर उत्तराध्ययन सूत्र में 'गाथा षोडशक' का प्रयोग सोलह अध्ययन वाले प्रथम श्रुतस्कंध के लिए किया गया है।

प्रस्तुत आगम के दो श्रुतस्कंध हैं। पहले श्रुतस्कंध का नाम 'गाथा षोडशक' है। 'यह नाम भी सोलहवें अध्ययन के आधार पर हुआ है। इस दृष्टि से प्रस्तुत अध्ययन का नाम 'गाथा' इतना ही पर्याप्त लगता है।

निर्युक्तिकार ने 'गाथा' शब्द के निक्षेप बतलाए हैं। उनमें 'द्रव्यगाथा' और 'भावगाथा' दो निक्षेप मननीय हैं। पत्र और पुस्तक में लिखित गाथा 'द्रव्यगाथा' कहलाती है और हमारी चेतना में अधित गाथा 'भावगाथा' कहलाती है।'

निर्युक्ति में 'गाथा' के अर्थ-पर्याय और निरुक्त निर्दिष्ट हैं " · · ·

- १. जिसका उच्चारण श्रुतिपेशल सुनने में मधुर होता है, जो गाई जाती है, वह गाथा है।
- २. प्रस्तुत अध्ययन में अर्थ का ग्रथन या गुम्फन किया गया है। इसलिए इसका नाम 'गाथा' है।
- ३. यह सामुद्रक छन्द में गुम्फित है, इसलिये इसका नहम गाथा है।
- ४. पूर्ववर्ती पन्द्रह अध्ययनों में प्रतिपादित अर्थ पिण्डितरूप में प्रस्तुत अध्ययन में गुम्फित है, इसलिये इसका नाम गाथा है।

प्रस्तुत अध्ययन में पहले के पर्द्रह अध्ययनों का सार-संक्षेप संगृहीत हैं। पूर्ववर्ती अध्ययनों में विधि और निषेध के द्वारा जिन-जिन आवरणों की ओर निर्देश किया गया है, उनका सम्यग् पालन करने वाला मुनि मुमुक्षु और मोक्षमार्ग का अधिकारी होता है। इस अध्ययन में माहन, श्रमण, भिक्षु और निर्द्रश्य का स्वरूप निर्दिष्ट है। ये चारों शब्द भिन्न-भिन्न अवस्थाओं के सूचक भी हैं और एकार्थक भी हैं। इनके स्वरूपगत गुणों का निर्देश पूर्ववर्ती पन्द्रह अध्ययनों में प्राप्त है। वहां उनका विस्तार से कथन हुआ है और यहां उन सब गुणों को पिण्डित कर—संक्षिप्त कर कहा गया है। चूणिकार और वृत्तिकार के अनुसार अध्ययनों के ऋम से उनका वर्णन या उनकी संकलिका इस प्रकार है —

```
१ निर्वृक्ति गाया १३४ : गाधासोलस णामं अग्भयणमिणं वर्वादसंति ।
```

- २. (क) चूर्णि, पृ० २४५ : गाहासोलसमं अज्झयणं समत्तं ।
  - (ख) वृत्ति, पत्र २७०: गाथाषोडशकमिति नाम ।
- ३. आवश्यक, ४।
- ४. उत्तरज्ञावणाणि ३१:१३ : गाहासोलसएहि ......।
- चूणि, पृ० १५ : तस्य पढमो सुतखंधो (गाधा) सोलसगा ।
- ६. निर्युक्ति नाथा १२०, १३१: · · · · · पत्तय-पोस्थयनिहिता, होति इमा दथ्वगाद्या तु ।। होति पुण भावगाद्या. सागास्वयोगमावणिष्कण्णा ।
- ७. निर्युक्ति गावा १३१, १३२, १३४: मघुराभिद्याणजुत्ता, तेण य गाहं ति णं बेंति ।। गाधीकता य अत्था, अधवा सामुद्दएण छंदेण । एएण होती गाधा, एसो अण्णो वि पण्जाओ ।। पण्णरसस् अण्क्यणेसु, विश्वितत्थेसु जे अवितहं ति । पिश्वितवयणेणऽत्थं, गहेति जम्हा ततो गाधा ।।
- इ. वृत्ति, पत्र २७१ : सामुद्रेण छन्दसा या निवद्धा सा गाथेत्युच्यते । तच्चेदं छन्दः—अनिबद्धं च यत्लोके, गाथेति तत् पण्डितैः प्रोक्तम् ।
- ६. (क) चूिंग, पृ० २४६ :
  - (स) वृत्ति, पत्र २६६, २७०।

- स्वसमय और परसमय का परिज्ञान करने से मुनि सम्यक्तव में स्थिर होता है ।
- २. ज्ञान कर्मक्षय का कारण है। आठों कर्मों के क्षय के लिये प्रयत्न करने वाला मुनि होता है।
- ३. अनुकूल और प्रतिकूल उपसर्गों को समभाव से सहनेवाला साधु होता है।
- ४. विश्व में स्त्री परीसह दुर्जेय है। जो इसको जीत लेता है वह मुनि होता है।
- ४. नारकीय वेदनाओं को जानकर जो उनसे उद्धिग्न होता है, नरक-योग्य कर्म से विरत होता है, वह श्रामण्य में स्थित होता है।
- ६. चार ज्ञान से संपन्न मगवान् महावीर ने भी इस कर्मक्षय के लिये संयम का सहारा लिया था, वैसे ही छद्मस्थ मुनि को भी संयम के प्रति उद्यमणील रहना चाहिये।
- जुशील व्यक्ति के दोषों को जानकर मुनि सुशील के प्रति स्थिर रहे ।
- प. बालवीर्यं का प्रतिहार कर, पंडितवीर्यं के प्रति उद्यमशील रहकर, सदा मोक्ष की अभिलाषा करनी चाहिये।
- E. क्षांति, मुक्ति आदि धर्मों का आचरण कर मुनि मुक्त हो जाता है।
- १०. संपूर्णं समाधि से युक्त मुनि सुगति का प्राप्त करता है।
- ११. मोक्षमार्ग के तीन साधन हैं—सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान और सम्यग्चारित्र । तीनों की आराधना करनेवाला मुनि समस्त क्लेशों से मुक्त हो जाता है ।
- १२. अन्यान्य दर्शनों के अभिमतों की गुणवत्ता और दोषवत्ता का विवेक कर मुनि उनमें श्रद्धाशील नहीं होता ।
- १३. शिष्य के दोयों और गुणों को जानकर सद्गुणों में वर्तन करने वाला मुनि अपना कल्याण कर लेता है।
- १४. प्रशस्त भावग्रन्थ से भावित आत्मा वाला मुनि बंधन के सभी स्रोतों को उच्छिन्न कर देता है।
- १५. मुनि यथास्यात चारित्र का अधिकारी होता है।

इस प्रकार इन पन्द्रह अध्ययनों में मोक्षमार्ग के लिये प्रस्थित मुनि के लिये करणीय और अकरणीय का विशव विवेचन किया गया है। प्रस्तुत सोलहर्वे अध्ययन में उन्हीं का संक्षेप मुनि आदि के विशेषण के रूप में निरूपित है।

प्रस्तुत अध्ययन में 'माहण, श्रमण, भिक्षु और निर्फ्रन्थ'—इन चारों के निर्वचन बतलाये गये हैं। 'माहण' शब्द के निर्वचन में सोलह विशेषण प्रयुक्त हैं। 'श्रमण' शब्द के निर्वचन में बारह, 'भिक्षु' शब्द के निर्वचन में पन्द्रह विशेषण प्रयुक्त हैं।

माहण, समण, भिक्खु और निग्गंथ—ये चार मुनि-जीवन की साधना भूमिकाएं प्रतीत होती हैं। चूणिकार ने 'समण', 'माहण' और 'भिक्खु', को एक भूमिका में माना है और 'निग्गंथ' की दूसरी भूमिका स्वीकार की है। निर्प्रन्थ की भूमिका का एक विशेषण है— आत्मप्रवाद-प्राप्त । चौदह पूर्वों में 'आत्मप्रवाद' नाम का सातवां पूर्व है। जिसे आत्मप्रवादपूर्व ज्ञात होता है वही निर्प्रन्थ हो सकता है। माहण, श्रमण और भिक्षु के लिये इसका ज्ञात होना अनिवार्य नहीं है।

औपपातिक सूत्र में भगवान् महावीर के साधुओं को चार भूमिकाओं में विभक्त किया गया है—श्रमण, निर्ग्रन्य, स्थविर और अनगार। वहां श्रमण सामान्य मुनि के रूप में प्रस्तुत है। निर्ग्रन्थ की भूमिका विशिष्ट है। उसमें विशिष्ट ज्ञान, विशिष्ट बल, विशिष्ट लिखियां (योगज विभूतियां), विशिष्ट तपस्याएं और विशिष्ट साधना की प्रतिमाएं उल्लिखित हैं। स्थविर की भूमिका का मुनि राग-द्वेष विजेता, आर्जव-मार्देव आदि विशिष्ट गुणों से संपन्न, आत्मदर्शी, स्वसमय तथा परसमय का ज्ञाता, विशिष्ट श्रुतज्ञानी और तस्व के प्रतिपादन में सक्षम होता है। अनगार की भूमिका का मुनि विशिष्ट साधक और सर्वथा अलिप्त होता है।

प्रत्येक भूमिका में मुनि के लिये जो भिन्न-भिन्न विशेषण हैं वे ही साधना की भिन्न-भिन्न भूमिकाओं को सूचना देते हैं। इस प्रसंग में प्रस्तुत सूत्र और औपपातिक सूत्र का तुलनात्मक अध्ययन बहुत ही महत्त्वपूर्ण है।

१. चूणि, पृ० २४६ : जहिंदह्रे सु ठाणेसु बहुति, ते वि य समण-माहण-भिक्खुणो । जिम्मंथे किचि जाणत्तं ।

२. समबाओ १४।२ ।

३. ओवाइयं, सूत्र २३-२७।

प्रस्तुत आगम के अनुसार 'माहण' की भूमिका का साधक सब पापकमों से विरत है। पापकमें के अठारह प्रकार हैं— प्राणाति-पात, मृषावाद, अदलादान, मैथुन, परिग्रह, कोध, मान, माया, लोभ, राग, द्वेष, कलह, अभ्याख्यान, पेशुन, रित, अरित, मायामृषा और मिथ्यादर्शनशस्य। प्रस्तुत भूमिका का मुनि राग, द्वेष, कलह, अभ्याख्यान, पेशुन्य, परपिरवाद, रित, अरित, मायामृषा, मिथ्यादर्शनशस्य से विरत होता है। इसका अर्थ है कि 'माहण' अठारह पापों में से उत्तरवर्ती नौ पापों के पिरत्याग की विशेष साधना करते थे। इसका दूसरा अर्थ यह भी हो सकता है कि भगवान् महाबीर से पूर्ववर्ती परम्परा में प्रस्तुत सूत्र में निर्दिष्ट नौ पापों के वर्जन में ही 'माहण' दीक्षा का स्वरूप निर्धारित किया गया हो। 'समण' की भूमिका में भी पांच महाब्रतों का उल्लेख नहीं है। उसमें अतिपात (हिंसा), मृषावाद और बहिस्तात् (परिग्रह), कोध, मान, माया, लोभ, राग और देष-—इन आदानों से विरत होने का उल्लेख है। 'भिक्षु' की भूमिका में एक सर्वसिहिष्णु, देहनिरपेक्ष, अध्यात्मयोगी, स्थितात्मा मुनि का रूप सामने आता है। दशवैकालिक के दसवें अध्ययन में प्रयुक्त ब्युत्मृष्टकाय, परीषहोपसर्गजयी, अध्यात्मयोगी, स्थितात्मा आदि शब्दों के संदर्भ यहां खोजे जा सकते हैं।

प्रस्तुत प्रसंग में प्रयुक्त - माहन, श्रमण, भिक्षु और निर्म्य - इन चारों शब्दों के स्वरूप का निरूपण अगले सूत्रों (३, ४, ६, ६) में हुआ है।

चूर्णिकार के अनुसार ये चारों शब्द एकार्थक हैं, किन्तु उनकी व्यंजन-पर्याय (शाब्दिक-दृष्टि) से भिन्नता है। भारण

जो यह कहता है – किसी भी जीव को मत मारो, जो किसी भी जीव की हिंसा नहीं करता, वह माहण कहलाता है। समग

जिसका मन शत्रु और मित्र के प्रति सम रहता है, जिसके लिये न काई प्रिय है और न कोई द्वेष्य, वह 'समन' (श्रमण) कहलाता है।

#### भिक्स

जो कर्मों का भेदन करता है, वह भिक्षु कहलाता है।

#### णिगांथ

जो बाह्य और आभ्यन्तर ग्रन्थ से रहित होता है, वह निर्ग्रन्थ कहलाता है।

प्रस्तुत आगम के प्रथम श्रुतस्कंध का आदि-भब्द है- बुज्भेज्ज । यह ग्रन्थ का आदि-मंगल है । मध्यमंगल के रूप में आठव अध्ययन के प्रथम क्लोक में प्रयुक्त 'वीर' शब्द माना जा सकता है । इस अध्ययन का प्रथम शब्द 'अथ' अन्त्य मंगल है ।

इस प्रकार यह श्रुतस्कंध तीनों मंगलों—आदि-मंगल, मध्य-मंगल और अन्त-मंगल से युक्त होने के कारण मंगलमय है। इस अध्ययन का अंतिम बाक्य है— 'से एवमेव जाणह जमहं भयंतारों'—इसे ऐसा ही जानो जो मैंने भदन्त (महावीर) से सुना है।

सुधर्मा स्वामी ने जम्बू आदि श्रमणों को संबोधित कर कहा—आर्यों ! जो मैंने कहा है, उसे तुम वैसा ही जानो । मैंने जैसा महावीर से सुना है, वैसा कहा है । स्वेच्छा से कुछ भी नहीं कहा है ।

१. चूरिंग, पृ० २४६ : एवमेतेगिट्टिया माहण णामा चत्तारि, बंजणपरियाएण वा किंचि णाणलं, अत्यो पुण सो ज्वैव i

२. चूर्णि, पृ० २४६ : मा हणह सम्यसत्तेहि भणमाणी अहणमाणी य माहणी मवति । मित्ता-ऽरिसु समी मणी जस्स सी भवति समणी, अथवा 'णिथ्य य से कोइ वेसी पिओ व०।' 'भिविर् विदारणे' क्षु इति कर्मण आख्या, तं मिवंती मिक्सू भवति । बण्म-अञ्चलतरातो गंथातो णिग्यतो णिग्यंथो ।

है। (क) चूर्णि, पृ० २४८ ।

<sup>(</sup>स) वृत्ति, यत्र २७४, २७५।

## सोलसमं भ्रज्भवणं : सोलहवां भ्रष्ययन

गाहा : गाथा

#### मूख

#### संस्कृत छाया

### हिन्दी अनुवाद

- १ अहाह भगवं एवं से दंते बिषए बोसटुकाए ति बच्चे—माहणे ति वा, समणे ति वा, भिक्खू ति वा, णिग्गंथे ति वा।।
- अथाह भगवान्—एवं स दान्तः द्रव्यः व्युत्सृष्टकायः इति वाज्यः—माहन इति वा, श्रमण इति वा, भिक्षु इति वा, निर्मन्थ इति वा।
- १. भगवान् ने कहां 'जो ऐसा (पूर्ववर्ती अध्ययनों भें वर्णित गुण-संपन्न मुनि) उपशान्त , शुद्ध चैतन्यवान् और देह का विसर्जन करने वाला है, वह इन शब्दों से वाच्य होता है—माहन, श्रमण, भिक्षु और निग्रंन्थ ।

- २. पडिआह—भंते ! कहं बंते दिवए बोसटुकाए ति यच्चे —माहणे ति वा ? समणे ति वा ? भिक्खू ति वा ? णिग्गंथे ति वा ? तं णो बूहि महामुणी !
- प्रत्याह—भदन्त ! कथं दान्तः द्रव्यः व्युत्सृष्टकायः इति वा ? श्रमण इति वा ? भिक्षुः इति वा, निर्मन्थ इति वा ? तद् नो ब्रहि महामुने !
- २. शिष्य ने पूछा 'भंते' ! उपशान्त, शुद्ध चैतन्यवान् और देह का विसर्जन करने वाले को माहन, श्रमण, भिक्षु और निर्मन्थ क्यों कहना चाहिए ? महामुनि ! इसे हमें बतलाएं।'

- इतिविद्यतसव्वपावकम्मे
   वेज्ज-दोस-कलह-अब्नवखाण वेसुण्ण- परपरिवाद- अरित रित- मायामोस मिच्छा दंसणसल्लविरते समिए
   सहिए सया जए, णो कुज्मे
   णो माणी 'माहणे' ति वच्चे ।।
- इतिविरतसर्वपापकर्मा प्रेयो-दोष-कलह-अभ्याख्यान-पशुन्य-परपरिवाद-अरितरित-माया-मृषा-मिथ्यादर्शनशल्यविरतः समितः सहितः सदा यतः, नो कुध्येत् नो मानी 'माहन' इति वाच्यः।
- ३. जो सब पाय-कर्मों से विरत होता है प्रेय<sup>6</sup>, द्वेष, कलह, आरोप , चुगली, पर-निन्दा , अरित-रित , से मायामृथा , निश्यादर्शनशत्य , से विरत होता है , जो सम्यग् प्रवृत्त , ज्ञान आदि से संपन्त , और सदा संयत , होता है, जो कोध नहीं करता, अभिमानी नहीं होता के दि (माहन कहलाता है।

- ४. एत्थ वि समणे अणिस्सिए अणिदाणे आदाणं च अति-वायं च मुसावायं च बहिद्धं च कोहं च माणं च मायं च लोहं च पेण्जं च दोसं च— इच्चेव जतो-जतो आदाणाओ अप्पणो पद्दोसहेऊ ततो-ततो आदाणाओ पुन्वं पडिविरते सिक्षा दंते दिवए वोसटुकाए 'समणे' ति वच्चे ॥
- अत्रापि श्रमणः अनिश्रितः अनिदानः आदानञ्च अतिपातं च मृषावादं च बहिस्तात् कोधं च लोभं च मानं च मायां च प्रेयश्च दोषं च इत्येव यतो यतः आदानात् आत्मनः प्रदोष-हेतुः ततः ततः आदानात् पूर्वं प्रतिविरतः स्यात् दान्तः द्रव्यः व्युत्सृष्टकायः 'श्रमण' इति वाच्यः।
- ४. यहां भी श्रमण—जो अप्रतिबद्ध होता है, जो अतिहान है, जो अतिहान है, जो अतिहान है, जो आतान है श्राणातिपात, मृषावाद, मैं श्रुन, परिश्रह, कोध, मान, माया, लोभ, श्रेय और द्वेष—इस प्रकार जो-जो आदान आत्मा के लिए प्रदोध का हेतु बनता है, उस-उस आदान से पहले ही प्रतिविस्त होता है, वह उपश्चान्त, शुद्ध चैतन्यवान् और देह का विसर्जन करने वाला 'श्रमण' कहलाता है।

४. एत्थ वि भिक्ल-अणुष्णते णावणते दंते दविए वोसटू-काए संविधुणीय विरूवरूवे परीसहोवसग्गे अन्मःपजोग-सुद्धादाणे उवद्विए ठिअप्पा संखाए परदत्तभोई 'भिर्ख' ति वच्ते ॥

भिक्ष:-अनुन्नतः अत्रापि नावनतः दान्तः द्रव्यः व्युत्सुष्ट-कायः संविध्रय विरूपरूपान् परीषहोपसर्गान् अध्यात्म-योग-शुद्धादानः उपस्थितः स्थितात्मा संख्याकः परदत्तभोजो 'भिक्ष'-

६. एत्थ वि णिग्गंथे—एगे एगविद्र बुद्धे संछिण्णसोए सुसंजए सुसमिए सुसामाइए आतप्पवादपत्ते विक दुहआ वि सोयपलिछिण्णे णो पूया-सक्कारलाभट्टो धम्मद्रो धम्म-विक णियागपडिवण्णे समियं चरेदंते दविए वोसट्टकाए 'णिग्गंथे' ति वच्चे । से एव-मेव जाणह जमहं भयंतारो ॥

—त्ति बेमि ॥

अत्रापि निर्ग्रन्थः -एकः एकविद बुद्धः संख्रिनस्रोताः सूसंयतः सुसमितः सुसामायिकः आत्मप्रवादप्राप्तः विद्वान् द्वितोऽपि परिच्छिन्नस्रोताः नो पूजासत्कारलाभार्थी धर्मार्थी धर्मविद नियागप्रतिपन्नः सम्यक्चरः दान्तः द्रव्यः व्युत्सब्ट-कायः 'निर्ग्नन्थ' इति वाच्यः । तत् एवमेव जानीत भदन्तात् ।

रिति वाच्यः।

--इति ब्रवीमि ।।

- ५. यहां भी भिक्ष---जो गर्वोच्यत तथा हीन-भावना से ग्रस्त नहीं होता, 3 जो उपशान्त, शुद्ध चैतन्यवान् और देह का विसर्जन करने वाला है, जो नाना प्रकार के परीषह और उपसर्गों को "पराजित कर" अध्यातम-योग के द्वारा शुद्ध स्वरूप को उपलब्ध होता है ", जो संयम के प्रति उपस्थित, स्थितात्मा ", विवेक-संपन्न अरेर परदत्तभोजी होता है, वह 'भिक्षु' कहलाता है ।
- ६. यहां भी निर्प्रन्थ जो अकेला है, एकरव भावना को जानता है , बुद्ध (तत्त्वज्ञ) है, जिसके स्रोत छिन्त हो चुके हैं", जो सु-संयत", सुसमित" और सम्यक् सामायिक (समभाव) वाला है है, जिसे आत्मप्रवाद (आठवां पूर्व-ग्रन्थ) प्राप्त है ", जो विद्वान् है, जो इन्द्रियों का बाह्य और आंतरिक--दोनों प्रकार से संयम करने वाला है , जो पूजा-सत्कार और लाभ का अर्थी नहीं होता, जो केवल धर्मका अर्थी ", धर्मका विद्वान् रे, मोक्ष-मार्गके लिए समर्पित ", सम्यग् चर्या करने वाला", उपशान्त, शुद्ध चैतन्यवान् और देह का विसर्जन करने वाला है, वह 'निर्प्रन्थ' कहलाता है। इसे ऐसे ही जानो जो मैंने भदन्त से सुना है।

--ऐसा मैं कहता है।

#### टिप्पण : ग्रध्ययन १६

#### सुत्र १:

#### १. (अथ)

चूर्णिकार और वृत्तिकार के अनुसार इस श्रुतस्कंध का आदि-मंगल वाचक शब्द है 'बुज्भेज्ज' (१/१) और यह 'अथ' शब्द अन्त-मंगल है। आदि और अन्त मंगल के कारण यह सारा श्रुतस्कंध मंगलरूप है। 'अथ' शब्द का एक अर्थ आनन्तर्य भी है।

#### २. उपशान्त (दंते)

दान्त वह होता है जो अपनी पांचों इन्द्रियों तथा चार कषायों का निग्रह करता है।

### ३. शुद्ध चेतन्यवान् (दविए)

द्रव्य का अर्थ है - भव्यप्राणी, शुद्ध चैतन्यवान्, मोक्षगमन-योग्य । जो राग-द्वेष की कालिमा से रहित होता है, वह द्रव्य कहलाता है । जैसे स्वर्ण विजातीय पदार्थ से रहित हो जाता है तब वह शुद्ध द्रव्य कहलाता है ।

### ४. देह का विसर्जन करने वाला (वोसट्टकाए)

जो अपने शरीर का प्रतिकर्म नहीं करता, जो शरीर की सार-संभाल छोड़ देता है, वह व्युत्मृष्टकाय कहलाता है। देखें--दसवेआलियं १०/१३ का टिप्पण, पृष्ठ ४१३, ४१४।

### सूत्र २:

### **प्र. मंते** ! (मंते !)

चूर्णिकार के अनुसार यह तीर्थंकर का आमंत्रण है। दिलिकार ने इसके चार अर्थों के वाचक चार शब्द दिए हैं— भगवन् !, भदन्त !, भयान्त ! और भवान्त !

### ६. महामुनि (महामुणी !)

महामुनि अर्थात् तीर्थंकर, श्रमण महावीर ।"

- १. (क) चूणि, पृ० २४६ : अथेरययं मङ्गलवाची आनन्तर्ये च द्रब्टब्य: । यदिवमुदितं पञ्चवशानामध्ययनानामन्तरे वर्तते, आवी मंगलं ''बुरुभेज्ज'' (सूत्र १/१/१) ति, द्रहाप्यथशब्द: अन्ते, तेन सर्वमङ्गल एवाटां श्रुतस्कन्ध:।
  - (स) वृत्ति, पत्र २७१ : 'अथे' त्ययं शब्दोऽवसानमञ्जलार्थः, आदिमञ्जलं तु बुध्येतेत्यनेनामिहितं, अत आध्यन्तयोर्मञ्जलत्वात् सर्वोऽपि श्रुतस्कन्धो मञ्जलमित्येतदनेनावेदितं भवति । आनन्तर्यो वाऽयशब्दः ।
- २. चूणि, पृ० २४६ : बंते इंविय-णोइंदियदमेणं, इंदियदमो सोइंवियदमावि पंचविद्यो, णोइंदियदमो कोधणिगाहावि चतुविवधो ।
- ३. वृत्ति, पत्र २७१ : द्रव्यभूतो मुक्तिगमनयोग्यत्वात्, 'द्रव्यं च भध्ये' इति वचनात्, रागद्वेषकालिकापद्रव्यरहितत्वाद्वा जात्यसुवर्णवत् शुद्धव्यभूतः ।
- ४. (क) चूर्णि, पृ० २४६ : बोसटुकाए त्ति अपडिकम्मसरीरो, उच्छू इसरीरे ति वृत्तं होति ।
  - (स) वृत्ति, पत्र २७१ : ब्युत्सुब्टो निब्प्रतिकर्मशरीरतया कायः । शरीरं ग्रेन स भवति ब्युरसुब्टकायः ।
- ४. चूणि, पृ० २४६ : भंते ति भगवतो तिस्थगरस्स आमंतणं !
- ६ वृत्ति पत्र २७२ : एवं मगवतोक्ते सित प्रत्याह तिच्छ्रव्यः--भगवन् !, भदन्त !, भयान्त !, भवान्त इति वा ।
- ७. (क) चूर्णि, पृ० २४७ ।
  - (स) वृत्ति, पत्र २७२ ।

अध्ययन १६ : टिप्पण ७-१३

#### सूत्र ३:

### ७. सब पाप कर्मों से विरत होता है (विरतसव्वपावकम्मे)

चूणिकार ने इस संदर्भ में दो सूचनाएं दी हैं-

१. पन्द्रह अध्ययनों में मुनि के गुण बतलाए हैं। उन गुणों से सर्वपापकर्मविरत फलित होता है।

२. राग, द्वेष, कलह, अभ्याख्यान, पेशुन्य, परपरिवाद, रित-अरित, मायामृषा, मिथ्यादर्शनशस्य—इन नौ पापकमों से जो विरत होता है वह सर्वपापकमंविरत कहलाता है।

इससे अनुमान किया जा सकता है कि अठारह पापकर्मों की परंपरा से पूर्व नौ पापकर्मों की परंपरा भी रही है। इन नौ पापकर्मों से विरत होने का अर्थ सब पापकर्मों से विरत होना है।

#### द्र. प्रेय (पेज्ज)

प्राचीनकाल में प्रेम के अर्थ में 'प्रेयस्' शब्द अधिक प्रचलित रहा है। उपनिषद् काल में इस शब्द का प्रचुरता से उपयोग हुआ है। प्रेयस् अर्थात् प्रेम या राग।

#### **६. आरोप** (अब्मक्खाण)

अभ्याख्यान अर्थात् भूठा आरोप लगाना, जैसे-तूने ही यह किया है।

### १०. परनिन्दा (परपरिवाद)

दूसरे व्यक्ति के गुणों को सहन न कर सकने के कारण उसके दोषों का उद्घाटन करना, परनिन्दा करना।

### ११. अरति-रति (अरति-रति)

धर्म के प्रति अरित अबुत्साह और अधर्म के प्रति रित - उत्साह। \* संयम के प्रति चित्त का उद्विग्न होना अरित और विषयों के प्रति आसिक्त का होना रित है। \*

## १२. नाया-मृषा (मायामोस)

मायामुषा का अर्थ है-माया सहित फूठ बोलना । दूसरे को ठगने के लिए असद अर्थ का आविर्भाव करना मायामुषा है।

### १३. मिच्यावर्शनशत्य (मिच्छादंसणसत्तः..)

मिध्यादर्शन का अर्थ है—अतत्त्व में तत्त्व का अभिनिवेश अथवा तत्त्व में अतत्त्व का अभिनिवेश । चूर्णिकार और वृत्तिकार ने एक गाथा को उद्धृत कर मिध्यात्व के छह स्थानों का उल्लेख किया है। ' 'णिश्य ण णिच्चो ण कुणित, कतं ण वेदेति गिल्य गेव्वाणं। णिश्य भ मोक्सोबायो, छम्मिक्सत्तस्स ठाणाई।।'

(सन्मतितर्क, काण्ड ३, गाथा ५४)

<sup>.</sup> १. चूर्णि, पृ० २४७ : जे एते अरुभपणेसु गुणा वृत्ता ताहि बुत्तो विस्तसम्बद्धावकम्मो, सन्वसायरजजोगविस्तो ति भणितं होति । अथवा विस्तसम्बद्धावकम्मो ति सुत्तेण चेव भणितं, तं जधा—पिण्ज-वोस \*\*\* ।

२. चूर्णि, पृ० २४७ : अब्धन्साणं असब्मूताभिनिवेसो यथा—त्विमदमकार्षीः ।

३. वृत्ति, पत्र २७२ : परस्य परिवादः काक्ष्वापरदोषापादनं ।

४. चूणि, पृ० २४७ : अरती धम्मे । अधम्मे रती ।

४ वृत्ति, पत्र २७२ : अरितः चित्तोद्वेगलक्षणा संयमे, तथा रितः—विवयाभिष्यङ्गः ।

६. बुत्ति, पत्र २७२: माया - परवञ्चना तथा कुटिलमितर्मृषावाद-असवर्थामिधानं गामश्वं बुवतो सवित ।

७. चर्णि, पूर २४७ ।

www.jainelibrary.org

आत्मा नहीं है। वह नित्य नहीं है। वह कुछ नहीं करता। वह अपने कृत का वेदन नहीं करता। निर्वाण नहीं है और मोक्ष के उपाय नहीं हैं-- ये छह मिथ्यात्व के स्थान हैं। "

यह मिथ्यादर्शन है। यह तीन शल्यों में एक शल्य है।

### १४. विरत होता है (विरते)

यह 'विरत' शब्द सभी पापकर्मों की विरित का सूचक है। चूर्णिकार का मत है कि जो इस सूत्र में उल्लिखित सभी पापों से विरत है वही यथार्थ में विरत है। व

वृत्तिकार ने 'मिच्छादंसणसल्लिवरते' पाठ मानकर अर्थ किया है। मविचत् 'सल्ले' पाठ भी मिलता है।

### १५. सम्यक् प्रवृत्त (समिए)

समित का अर्थ है-सम्यक् प्रवृत्त । जो ईर्यासमिति आदि पांचों समितियों से युक्त होता है, वह समित कहलाता है।

### १६. ज्ञान आवि से संपन्न (सहिए)

सहित के दो अर्थ हैं फ

१. परभार्थ भूत हित से युक्त ।

२. ज्ञान आदि से संपन्न ।

देखें-- १।२।५२ का टिप्पण ।

### १७. सदा संयत (सया जए)

चूणिकार ने 'सदा' का अर्थ सर्वकाल और 'यत' का अर्थ 'यती प्रयत्ने' **धातु को उद्**ष्टत कर प्रयत्नवान् किया है। 'यम् उपरमे' धातु का क्त प्रत्यधान्त रूप 'यतः' बनता है। वही यहां विवक्षित है।

## १८. अभिमानी नहीं होता (णो माणी)

इसका अर्थ है- गर्व न करे। मैं उत्कृष्ट तपस्वी हूं-ऐसा मान न करे। वृत्तिकार ने एक गाथा उद्धृत की है-

'जइ सो वि निज्जरमओ, पडिसिद्धो अटुमाणमहणेहिं।

अवसेसमयठ्ठाणा, परिहरियव्या पयत्तेणं ॥'

आठ मद-स्थानों का परिहार करने वालों ने निर्जरा-मद का भी प्रतिषेध किया है। अतः शेष मद-स्थानों का प्रयत्नपूर्वक परिहार करना ही चाहिए।

### सूत्र ४:

### १६. अप्रतिबद्ध (अणिस्सिए)

वृत्तिकार ने निश्चित का निरुक्त इस प्रकार किया है---निश्चयेन आधिक्येन वा श्रित:---निश्चित:---जो निश्चय से या बहुलता

- १. वृत्ति, प० २७२ ।
- २. चूर्ण, पृ० २४७ : एवमावीसु पावकम्मेसु जो विरतो सो विरतसम्बपाधकम्मे ।
- ३. बुत्ति, प० २७२ ।
- ४. बुल्ति, प० २७२ : सम्यगितः समितः—ईर्यासमित्यादिमिः पञ्चिमः समितिमिः समित इत्यर्थः ।
- ५. वृत्ति, प॰ २७२ : सह हितेन-परमार्थभूतेन वर्तत इति सहित: यदि वा सहितो-पुक्तो ज्ञानाविभि: ।
- ६. चूर्णि, पृ० २४७ : सदा सन्वकालं, "यती प्रयत्ने" सर्वकालं प्रयत्नवानीति ।
- ७. बृत्ति, प० २७२।

से लगा हुआ है वह निश्रित है। निश्रित का आशय है—िकसी के आश्रय में रहना। जो शरीर या कामभोगों से अप्रतिबद्ध है, उनके वश में नहीं है, वह अनिश्रित है। रै

### २०. अनिदान (आशंसा-मुक्त) (अणिदाणे)

निदान का अर्थ है— पौद्गलिक सुख का संकल्प। यह तीन भल्यों में से एक भल्य है। व्रती वही हो सकता है जो शल्यों का निरसन कर देता है। इसलिए श्रमण को अनिदान कहा गया है, जो आकांक्षाओं से मुक्त है वह अनिदान कहलाता है।

#### २१. आदान (आदाणं)

आदान का अर्थ है- ग्रहण, कर्महेतु। जिससे कर्म का ग्रहण होता है उसे आदान कहते हैं। राग और द्वेष कर्म के आदान हैं। उत्तराध्ययन में राग और द्वेष को कर्म बीज कहा है।

प्रस्तुत सूत्र में आवान के नौ प्रकार बतलाए गए हैं। उनमें अतिपात और बहिस्सात्— ये दो एक कोटि के हैं। चूणिकार के अनुसार इनका संबंध सूलगुण से हैं। त्रोध, मान, माया, लोभ, प्रेम और होष— ये दूसरी कोटि के हैं। चूणिकार ने इनका संबंध उत्तरगुण से बतलाया है। इस परंपरा में भी पांच महावतों का उल्लेख नहीं है। चूणिकार ने 'बहिद्धा' शब्द के द्वारा मैथुन और परिग्रह का ग्रहण किया है तथा एक के ग्रहण से सबका ग्रहण होता है, यह एक न्याय है। इस न्याय के अनुसार मृथाबाद और अदत्ता-दान का ग्रहण होता है।

वृत्तिकार के अनुसार कर्मबंध के हेतुभूत साधन- कषाय, परिग्रह और पापकारी अनुष्ठान 'आदान' कहलाते हैं।"

#### सूत्र दः

### २२. जो गर्वोग्नत तथा हीनभावना से ग्रस्त नहीं होता (अणुण्णते णावणते)

भिक्षु वह है जो गर्व से उन्नत नहीं है और हीनभावना से ग्रस्त नहीं है।

प्रधानरूप से उन्नत दो प्रकार का है-

- १. द्रव्य उन्नत-शारीर से उन्नत-गवित ।
- २. भाव उन्नत---जाति आदि के मद से गर्वित ।

अनुन्नत (अवनत) भी दो प्रकार का होता है—

- १. द्रव्य अनुत्नत-शरीर से अवनत ।
- २. भाव अनुन्नत—जिसका सन हीनभावना से ग्रस्त नहीं होता, वस्तु की अश्राप्ति होने पर 'मुफ्ते कोई नहीं पूजता' ऐसा सोचकर जो दुर्मना नहीं होता ।<sup>८</sup>
- वित, प० २७३ : निश्चयेनाधिक्येन वा 'श्रितो'—निधितः न निधितोऽनिधितःक्वचिच्छ्ररीरादावस्यप्रतिबद्धः ।
  - (स) चुणि, पृ० २४७ : अणिस्सिते त्ति सरीरे काम-मोगेसु य।
- २. तत्त्वार्थ ७।१८ : निःशस्यो व्रती ।
- ३. वृत्ति, प० २७६ : न विद्यते निदानमस्य त्यनिदानो निराकांक्षः ।
- ४. चूर्णि, पृ० २४७ : आवार्णं च योनाऽऽदीयते सदादानम्, राग-द्वेषौ हि कर्मादानं भवति ।
- ५. उत्तरक्रमयणाणि ३२।७: रागो य दोसो वि य कम्मवीयं ।

#### कम्मं च मोहप्यभवं वयंति ॥

- ६. चूर्णि, पृ० २४७ : बहिद्धं मैथुन-परिग्रहों, एगगहणे सेसाण वि मुसावादाऽक्त्तादाणाणां गहणं कतं भवति । उक्ता मूलगुणाः । उत्तर-गुणास्तु-—कोधं च माणं च · · · · · · ।
- ७. वृत्ति, प० २७३ : तथाऽऽदीयते—स्वीक्रियतेऽह्टप्रकारं कर्म येन तदादानं—क्रषायाः परिग्रहसावद्यानुष्ठानं वा ।
- इ. चूर्णि, पृ० २४७ : अणुण्णते णावणते, ण उण्णते अणुण्णते : उण्णओ णामादि चतुव्विधो, दब्बुण्णतो जो सरीरेण उण्णतो, सो भयितो, भावुण्णतो जात्यादिमदस्तब्धो एव स्यात् । अवनतोऽपि शरीर भजितः, भावे तु दीनमना न स्यात्, अलामेन वा 'ण मे कोइ पूर्यति' ति ण दुम्मणो होज्ज ।

उत्तराध्ययन सूत्र (२०१२१) में अणुण्णए नावणए महेसी' और दसवेआलियं (५।११२) में 'अणुन्नए नावणए' पद प्रयुक्त हैं।

## २३. परीषह और उपसर्गों को (परीसहोवसग्गे)

परीषह का अर्थ है---जो कष्ट इच्छा के बिना प्राप्त होता है, वह परीषह है। ये बाबीस हैं। देखें---उत्तराध्ययन का दूसरा अध्ययन।

उपसर्ग का अर्थ है--उपद्रव, बाधा । स्थानांग में उपसर्ग के चार प्रकार बतलाए हैं-

- १. देवताओं से होनेवाला ।
- २. मनुष्यों से होनेवाला ।
- ३. तिर्यञ्चों से होनेवाला ।
- ४. स्वयं अपने द्वारा होनेवाला ।

### २४. पराजित कर (संविधुणीय)

परीषहों और उपसर्गों की समता से सहना, उनसे अपराजित रहना ही उनको धुनना है ।

# २४. अध्यात्म योग के द्वारा शुद्ध स्वरूप को उपलब्ध होता है (अज्यस्पजोगसुद्धादाणे)

हमने इसका अर्थ चुणि के अनुसार किया है।

वृत्तिकार ने अध्यातम योग का अर्थ — सुसमाहित मन से धर्मध्यान करना — किया है। उनके अनुसार आदान का अर्थ — चारित्र है।

## २६, स्थितात्मा (ठिअप्पा)

चूणिकार के अनुसार इसका अर्थ है - ज्ञान, दर्जन और चारित्र में अवस्थित।

वृत्तिकार ने इसका अर्थ इस प्रकार किया है--"

जो परीषहों और उपसर्गों से अपराजित होकर मोक्ष-मार्ग में अवस्थित होता है, वह स्थितात्मा कहलाता है।

### २७. विवेक-संपन्न (संखाए)

इसका संस्कृत रूप है — संख्याक: । हमने इसका अर्थ विवेक-सम्पन्न किया है। चूर्णिकार और वृत्तिकार के अर्थ से भी यही फलित होता है!

चूर्णिकार ने इसका शब्द-परक अर्थ इस प्रकार किया है— जो गुण और दोषों की परिगणना करता है, वह 'संख्याक' कहलाता है।

वृत्तिकार ने इसका संस्कृत रूप 'संस्थाय' और अर्थ---'जानकर' किया है। इसकी व्यास्था करते हुए वे कहते हैं--संसार की

२. ठाणं ४।५६७ : चउित्रहा उवसम्मा पण्णत्ता, तं जहा—दिव्वा, माणुसा, तिरिक्खजोणिया, आयसंचेयणिक्जा । विशेष विवरण के लिए देखें—ठाणं, पृष्ठ ५३५, ५३६ ।

३. वृत्ति, पत्र २७३ : द्वाविशतिपरीषहान् तथा दिव्यादिकानुपसर्गौश्चेति, तद्विधूननं तु यसेषां सम्यक् सहनं —तैरपराजितता ।

४. चुणि, पृ० २४ : अध्यात्मैव योगः, अध्यात्मयोगः, अध्यात्मयोगेन शुद्धमादत्त इति ।

वृत्ति, पत्र २७३ : अध्यात्मयोगेन-सुप्रणिहितान्तःकरणतथा धर्मध्यानेन शुद्धम्-अववातमादानं-चारित्रं यस्य स ।

६ चुणि, पृ० २४८ : ठितच्या णाण-दंसण-चरित्तेहि ।

७. वृत्ति, पत्र २७३ : स्थितो मोक्षाध्विन व्यवस्थितः परीषहोपसगैँरप्यधृष्यः आत्मा यस्य स स्थितात्मा ।

s. चूणि, पृ० २४६ : संखाए परिगणेता गुणवोसे ।

असारता, कर्मभूमि की दुष्प्राप्ति और बोधि की दुर्लभता को जानकर तथा संसार-समुद्र से पार लगानेवाली सारी साधन-सामग्री को पाकर जो संयम के प्रति उद्यमशील होता है यह संख्याक (?) कहलाता है। \*

### २८. परदत्तभोजी (परदत्तभोई)

जैन मुनि परदत्तभोजी होता है। 'पर' का अर्थ गृहस्थ भी है। गृहस्थ के द्वारा अपने लिए बनाया हुआ, प्रासुक और एषणीय आहार लेनेवाला--यह इस शब्द का बाच्य है।

#### सूत्र ६:

#### २६. अकेला (एगे)

इसका अर्थ है— अकेला । चूर्णिकार ने इसकी मीमांसा दो प्रकार से की है— द्रव्य से अकेला और भाव से अकेला जिनकल्प मुनि द्रव्य से भी अकेले होते हैं और भाव से भी अकेले होते हैं। स्थिवरकल्पी मुनि भाव से अकेले होते हैं और द्रव्य से अकेले होते भी हैं और नहीं भी होते। वित्तकार ने 'एक' के दो अर्थ किए हैं—

- १. रागद्वेषरहित, मध्यस्थ ।
- २. प्राणी स्वसुखदुःख का भोग अकेला ही करता है-इस दृष्टि से 'एक' । "

### ३०. एकत्व भावना को जानता है (एगविदू)

इसका अर्थ है—एकत्व भावता को जानने वाला। चूर्णिकार के अनुसार एकविद वह होता है जो यह भावना करता है कि मैं अकेला हूं। मेरा कोई महीं है। वृत्तिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं— '

- १. अकेला ही आत्मा परलोकगामी होता है।
- २. दु:ख से बचाने वाला कोई भी सहायक नहीं है !

## ३१. जिसके स्रोत छिन्न हो चुके हैं (संछिण्णसोए)

स्रोत का अर्थ है—कर्माश्रव के द्वार । उनको छिन्न करने वाला—संछिन्नस्रोत कहलाता है।" स्रोत ऊपर भी हैं, नीचे भी हैं और तिरछे भी हैं।

- १. वृत्ति, पत्र २७३ : संख्याय परिज्ञायासारतां संसारस्य दुष्प्रापतां कर्मभूमेबोधेः सुदुर्लभत्वं चावाप्य च सकलां संसारोत्तरणसामग्री सत्संयमकरणोद्यतः ।
- २. (क) चूर्णि, पृ० २४६ : परदत्तभोइ ति परकड-परिणिट्ठितं फासुएसणिज्जं भुंजित ति ।
  - (ल) वृत्ति, पत्र २७३ : परै: -- गृहस्थैराश्मार्थं निर्वतितमाहारजातं तैर्दत्तं भोवतुं शोलमस्य परदत्तभोजी ।
- ३. चूणि, पृ० २४८: एगे धव्यतो मानतो य, जिणकप्पिओ बब्देगो वि मानेगो नि, थेरा भावतो एगो, दव्यतो कारण प्रति सहता।
- ४. वृत्ति, पत्र २७४ : 'एको' रागद्वेषरहिततया ओजाः, यदि वाऽस्मिन् संसारचक्रवाले पर्यटन्नसुमान् स्वकृतसुखदुःखफलभाक्त्वेनैकस्थैव परलोकगमनतया सदैकक एव भवति ।
- पूर्णि, पृ० २४८ : एगविंदू एकोऽहं न च मे कश्चित्।
- ६. बृत्ति, पत्र २७४ : तथैकमेवात्मानं परलोकगामिनं वेत्तीत्येकवित्, न मे कश्चिद्दुःखपरित्राणकारी सहायोऽस्तीत्येवमेकवित् ।
- ७. (क) चूर्णि, पृ० २४= : सोताई कम्मासवदाराई, ताई खिण्णाई जस्स सो खिण्णसोतो ।
  - (ख) वृत्ति, पत्न २७४ : सम्यक् छिन्नानि —अपनीतानि भावस्रोतांति संवृतत्वात् कर्माश्रवद्वाराणि येन स तथा ।
- द्र. आयारो, ५।११८: उड्डं सोता अहे सोता, तिरियं सोता वियाहिया।

### ३२. सुसंयत (सुसंजए)

सूसंयत का अर्थ है-निरर्थक काय-क्रिया से विरत ।

### ३३. सु-समित (सुसमिए)

जिसकी प्रत्येक प्रवृत्ति सम्यक् होती है, जो चलने, बोलने, भोजन आदि किया करने में जागरूक होता है वह 'सु-समित' कहलाता है।

### ३४. सम्बक्-सामायिक (समभाव) वाला (सुसामाइए)

सामायिक का अर्थ है—समभाव । जिसका समभाव सद्य जाता है वह 'सु-सामायिक' कहलाता है ।

# ३५. जिसे आत्मप्रवाद (आठवां पूर्व-प्रन्थ) प्राप्त है (आतप्पवादपत्ते)

चूर्णिकार और वृत्तिकार ने इसका अर्थ शब्द-परक किया है। जैसे -- \*

आत्मा का प्रवाद अर्थात् आत्मप्रवाद । आत्मा नित्य, असूर्त्त, कर्त्ता, भोक्ता और उपयोग लक्षण वाला है । सभी जीवों का यही लक्षण है । ऐसा कोई एक आत्मा नहीं है जो सर्वव्यापी हो । आत्मा असंख्येय प्रदेश वाला है । उसमें संकोच-विकोच का सामर्थ्य है । वह प्रत्येक-शरीरी और साधारण-शरीरी के रूप में व्यवस्थित है । वह द्रव्य और पर्याय की दृष्टि से अनस्त धर्मात्मक है ।

हमारी दृष्टि में आत्मप्रवाद एक ग्रन्थ है । इसमें आत्मा के संबंध में विभिन्न दृष्टियों से विचार किया गया था । यह चौदह पूर्वों में आठवां पूर्व है ।

## ३६. (दुहुओ वि सोयपलिछिण्णे)

जो द्रव्य से और भाव से—दोनों प्रकार से इन्द्रियों का संयम करता है वह 'स्रोतपरिष्ठिण्ण' कहलाता है।

कानों से सुनता हुआ भी नहीं सुनता और आंखों से देखता हुआ भी नहीं देखता—यह द्रव्यतः स्रोतपरिष्ठिण्ण है। जो इन्द्रिय विषयों के प्रति अमनस्क होता है, राग-द्वेष नहीं करता वह भावतः स्रोतपरिष्ठिण्ण है।

### ३७. धर्मका अर्थी (धम्मद्री)

जो समस्त कियाएं केवल धर्म के लिए ही करता है, वह धर्मार्थी है। वह धर्म के लिए ही प्रयस्न करता है, बोलता है, खाता है, अनुष्ठान करता है। उसके लिए और कोई प्रयोजन शेष नहीं रहता।

- \_\_\_\_\_\_ १. वृत्ति, पत्र २७४ : संयतः—कूर्मवःसंयतगात्रोः निरर्थककायक्रियारहितः सुसंयतः ।
- प. वृत्ति, पत्र २७४ : सुब्दु पञ्चिभः सिमितिभिः सम्यगितः---प्राप्तो ज्ञानादिकं मोक्षमार्यमसौ सुसमित. ।
- ३. वृत्ति, पत्र २७४ : सुब्दु समभावतया सामायिकं समशत्रुमित्रभावो यस्य स सुसामायिकः ।
- ४. (क) चूर्णि, पृ० २४८ : अप्वणो पवादो अत्तप्पवातो, यथा अस्त्यात्मा नित्यः अमूर्त्तः कर्ता मोक्ता उपयोगलक्षणः, य एवमावि आतप्पवादो सो य पत्तेयं जीवेसु अत्थि त्ति, न एक एव जीवः सर्वय्यापी ।
- (क) वृत्ति, पत्र २४८: तयाऽऽस्मनः—उपयोगलक्षणस्य जीवस्यासंक्ष्येयप्रदेशात्मकस्य संकोश्वविकाशभाजः स्वकृतफलभुजः प्रत्येक-साधारणशरीरतया व्यवस्थितस्य द्रव्यपर्यायतया नित्यानित्याद्यनन्तधर्मात्मकस्य वा वाद आत्मवादस्तं प्राप्त आत्मवादप्राप्तः सम्यग्यशाव-स्थितात्मस्यतत्त्ववेदीत्यर्थः ।
- प्र. (क) चूर्णि, पृ० २४८ : दुहतो त्ति दव्यतो भावतो य, सोताणि इंदियाणि, दव्यतो संकुचितपाणिपादो । लास्सुत्तिकारणाणि— 'सुणमाणो वि ण सुणति पेच्छमाणो वि ण पेच्छति । भावतो इंदियश्येसु राग-होसं ण गच्छिति ।।' अतो दुहतो वि सोतपित्वच्छण्णे ।
  - (स) वृत्ति, पत्र २७४।
- ६. चूर्णि, पृ० २४८ : धम्मट्टी णाम धर्ममेव चेष्टते भावते वा भुक्ते सेवते, नान्यत् प्रयोजनम् ।

### ३८. धर्म का विद् (धम्मविक)

जो धर्म के सब प्रकारों को जानता है वह धर्मविद् कहलाता है। ' जो धर्म के सभी पहलुओं को और उसके फल को जानता है वह धर्मविद कहलाता है।'

## ३६. मोक्षमार्ग के प्रति समर्पित (णियागपडिवण्णे)

इसका अर्थ है—मोक्ष के लिए समर्पित । चूर्णिकार ने 'नियाग' का अर्थ चारित्र और दृत्तिकार ने मोक्षमार्ग अथवा सत्संयम किया है।

### ४०. सम्यक् चर्या करने वाला (सिमयं चरे)

इसके दो अर्थ हैं--(१) सम्यक् चर्या करने वाला 1° (२) सतत समभाव में रहने वाला 1°

१. चूर्णि, पृ० २४६ : घम्मविदु त्ति सर्वेधमासितः।

२. बुत्ति, पत्र २७४ : धर्मं यथावत्तत्फलानि च स्वर्गावाप्तिलक्षणानि सम्यक् वेत्ति ।

३. चूर्णि, पृ० २४८ : नियागं णाम चरितं तं पश्चिमणो ३

४. वृत्ति, यत २७४ : नियागी-मोक्षमार्गः सरसंयमो वा तं सर्वात्मना भावतः प्रतिपन्तः नियागपश्चितने ति ।

४. चूणि, पृ० २४८ : समियं चरे सम्यक् चरेत् ।

६. वृत्ति, पत्र २७४ : सिमयं ति समतां समभावरूपां वासीसन्दनकत्यां 'सरेत्' -- सततमनुतिष्ठेत् ।

# परिशिष्ट

- १. टिप्पण-अनुक्रम
- २. पदानुऋन
- ३. सूक्त और सुभाषित
- ४. उपमा
- ५. व्याकरण-विमर्श

मोट ! पुठ ६३० से ६४० तक पूठ संस्था के स्थान पर टिय्यण संस्था और टिय्यण संस्था के स्थान पर पूठ संस्था पढ़ें।

परिशिष्ट १ टिप्पण-ग्रनुक्रम

| शब्द अनुक्रम                   | हिप्पण      | हुरह         | शब्द अनुक्रम                   | टिप्पण     | वृष्ठ      | शब्द अनुक्रम             | टिप्पण | पश्ठ       |
|--------------------------------|-------------|--------------|--------------------------------|------------|------------|--------------------------|--------|------------|
|                                | सं०         | सं०          |                                | सं०        | सं॰        | .5                       | सं०    | ह.<br>सं०  |
| अइदुक्लधम्मयं (४११२)           | २४२         | ₹४           | अगणी (५।११)                    | २५१        | २६         | अणज्जधम्मे (७।६)         | ३३७    | ३८         |
| अइमाण (१।३६)                   | ४२२         | ३१६          | अगरुं (४१३६)                   | २१७        | \$3        | अणट्ठे (१३।२२)           | ४५०    | 03         |
| अंडकडे (१३६७)                  | ६५          | 398          | अगारिकम्मं (१३।११)             | ४३६        | ४४         | अणण्णभया (१२।२५)         | प्रश   | न्<br>३७   |
| अंजगसलागं (४।४१)               | 385         | १०२          | अगारिणं ∵(१४∤८)                | ५७२        | 3 <b>3</b> | अणवज्जं (६।२३)           | ३०६    | दर         |
| अंजणि (४।३८)                   | २१५         | <b>4</b>     | अगारिणो (६।१)                  | २द६        | २          | अणवज्जं अतहं (१।५६)      | प्रथ   | १०५        |
| अंजु (६।१)                     | ₹8४         | ٧            | अगिद्धे (१।७६)                 | ७१         | १४६        | अणवेक्खमाणे (१०।११)      | ४४२    | ४२         |
| अंजुंसमाहि (१०।१)              | ४३३         | 3            | अगिद्धे । (१।३५)               | ४२१        | ११८        | अणाइले (६।८)             | २६६    | ४२         |
| अंजू (१।४५)                    | ५०          | હ 3          | अगिलाए समाहिए (३४६)            | १६६        | <b>द</b> ६ | अणाइले (१३।२२)           | 382    | <b>দ</b> ও |
| अंतए ते समाहिए (११।२५)         | ४७५         | ३६           | अग्गं (२१५७)                   | ११७        | ওও         | अणाइले (१४।२१)           | ध्द२   | ७४         |
| अंतं करेंति ··( <b>१</b> ४।१७) | ६११         | ४३           | अग्गं वणिएहिः (२।५७)           | ११७        | ওদ         | अणाइले (१५।१२)           | ६०५    | 35         |
| अंतकडा (१२।१५)                 | ५११         | ₹⊏           | अम्मे वेणुव्व (३।१४)           | १६२        | ওদ         | अणाऊ (६।४)               | २६३    | २८         |
| अंतकरा भवंति (१४।१७)           | <u>ধ্ভ≂</u> | ६३           | अजोसयंता (१३।२)                | ५२८        | ×          | अणागति (१२।२०)           | ५१६    | ሂሂ         |
| अंतर्ग सोयं (६१७)              | ३€=         | २५           | अजोसिया (२।५६)                 | ११६        | प्रथ       | अणायुः (६।२६)            | ३१५    | १०२        |
| अंतलिक्खे (५१४४)               | २६९         | ११०          | अज्भत्तदोसा ( <b>६</b> ।२६)    | ११६        | 03         | अणारिया (१।३७)           | ४१     | ७३         |
| अंतसो (८१०)                    | ३७२         | ₹₹           | अज्भात्थं (११८७)               | ७६         | 3,28       | अणासवे (१४।६)            | १७०    | २२         |
| अंताणि (१५।१५)                 | <b>६</b> १० | 3 €          | <b>अ</b> ज्भत्थविसुद्धं (४।५३) | २२७        | १३८        | अणिएयचारी (६।६)          | ४३५    | ०६         |
| अंधं तमं (५।११)                | <b>२५</b> १ | २७           | अज्भप्पजीगसुद्धादाणे           |            |            | अणिदाणभूते (१०।१)        | 838    | ×          |
| अकंतदुक्खा (११५४)              | ७४          | १५२          | (१६।५)                         | ६२५        | २५         | अणिदाणे (१६।३)           | ६२४    | २०         |
| अकंतदुक्खा (११।६)              | ४७४         | १६           | अउमाप्येण (८११६)               | ३७४        | ३४         | अणिस्सिए (१६।३)          | ६२३    | 39         |
| अकम्मंसे (१।३६)                | ४२          | 30           | अज्भोववण्णा (२।५८)             | ११६        | 50         | अणिहे (२१४२)             | 888    | ६७         |
| अकसाइ (६।८)                    | २६७         | ४३           | अभंभपत्ते (१३।६)               | <b>५३३</b> | १६         | अणुक्कसे ''जावए (१।७७)   | ६९     | १४१        |
| अकिरियाता (१०।१६)              | ४४५         | ४७           | अट्टे (१०।१८)                  | ४४5        | ६५         | अणुगच्छमाणे … (१४।२३)    | ४६६    | <b>5</b>   |
| अकिरियावायं (१२।१)             | ४६६         | १            | अटुपदोवसुद्धं (६।२६)           | ₹१४        | १००        | अणुजुत्तीहि (३।५६)       | १६४    | 50         |
| अकोवियं (८।१३)                 | ३७३         | २८           | अट्टाणिए ′′ (१३।३)             | ४२६        | १०         | अणुजुत्तीहि (११≀६)       | ४७३    | १५         |
| अकोविया (१।६१)                 | ५७          | १ <b>१</b> ५ | अट्ठापदं (६।१७)                | ४०४        | ४८         | अणुज्यते णावणते (१६।५)   | ६२४    | २२         |
| अवकोसे (३।४७)                  | १६५         | দই           | अट्ठे (२।४१)                   | १०८        | ४२         | अणुतप्पई (४।१०)          | 200    | २७         |
| अक्लिरागं (६।१५)               | ४०३         | ४०           | अणंतचक्खु (६१६)                | 839        | ३२         | अणुत्तरं भाणवरं ' (६११६) | ३०२    | ሂട         |
| अखिले (७।२८)                   | ३४१         | શં3          | अणंतचक्खू (६।२५)               | 328        | جۇ         | अणुत्तरं तवति (६१६)      | ११४    | ₹₹         |
| अखेतण्या (११।७६)               | 308         | 3,6          | अणंते***अपरिमाण                |            |            | अणुत्तरमा (६।१७)         | ₹o₹    | ६१         |
| अगणिसमारभिज्जा (७१४)           | ₹₹४         | २४           | (११८१-५२)                      | ७२         | १५०        | अणुत्तरे य ठाणे (१५१२१)  | ६१२    | ४७         |

| शब्द अनुक्रम                 | दिप्पण      | मुष्ठ      | शब्द अनुषम                                | <b>ਇ</b> ਧਾਰ | र वृष्ट                   | शब्द अभुकम                             | टि <b>प्</b> ण      | である              |
|------------------------------|-------------|------------|-------------------------------------------|--------------|---------------------------|----------------------------------------|---------------------|------------------|
| •                            | सं०         | सं•        | <b>3</b> • •                              | सं•          | ` ढ़ <sup></sup> ~<br>सं० | nod all dur                            | सं०                 | रु°०<br>सं०      |
| अणुधम्मचारिणो (२।४७)         | १०६         | ६१         | स्रक्षित्र स्थातं • • महिन्यकालं          |              | -                         | 200 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 - 20 |                     |                  |
| व्यणुष्ठम्मो (२।११)          | १००         | <b>२२</b>  | अस्थि पुण्णं '''णस्थिपुण्णं<br>(११।१६-२१) | ४७६          | २=                        | अमुच्छितो…(१०।२३)<br>अमूढा (१४।१०)     | አ <sup>አ</sup> ሪ    | 99               |
| अरणुपाणा (२।११)              | 33          | 38         | अथ (१६।१)                                 | ६२१          | ۲ <u>-</u><br>و           | अपूढा (१०११०)<br>अयं (५।३५)            | ५७३<br>२ <b>६</b> ४ | ₹5<br>-0         |
| अणुपुब्वकडं (१ <b>१</b> ।२३) | ६१३         | ХŞ         | अदु णाइणं(४।१४)                           | 411.         | 83                        | अयाणंता (११६)                          | 4 <b>4.0</b>        | <b>५</b> ४<br>२२ |
| अणुपुटवेण (११।५)             | ४७०         | १०         | अदुःःदासा वा (४।४६)                       | <b>२२२</b>   | १२२                       | अयोहारि व्व (३।६७)                     | र°<br>१७१           | २ <u>२</u> ६ ५   |
| अणुष्पियं भासति (७१२६)       | 388         | 50         | अदु भोयणेहि (४।१५)                        | २०४          | ४४                        | अरति रति (१३।१८)                       | ४४४<br>१७१          | ७१               |
| अणुभावे (६।७)                | २१६         | ३६         | अद्देव से ''(१३।४)                        | ¥३२          | १५                        | अरति रति च(१०।१४)                      | 888                 | ५१<br>५१         |
| <b>अ</b> णु माणं ··· (द।१द)  | ४७६         | ३६         | अधोऽवि (१।७३)                             | ६७           | 838<br>, ,                | अरति-रति (१६।३)                        | ६२२                 | ११               |
| अणुवीइ (१०।१)                | ४३३         | ₹          | अपडिण्णं (६११६)                           | ३०५          | 90                        | अरहस्सरा (४।७)                         | 385                 | १५               |
| अणुवीइ वियागरे (१।२५)        | ४१२         | 53         | अपिंडण्णस्स (२१४२)                        | १०५          | ХX                        | अरहस्सरा (५:३८)                        | २६६                 | k3               |
| अणुवीचि (१४।२६)              | \$3×        | १०२        | ब्सपडिण्णे (१०११)                         | ४३४          | 8                         | अरहियाभितावे (५।१७)                    | २४४                 | 83               |
| अणुसासणं (२।११)              | 33          | २०         | अपिकण्णेण (३।५३)                          | १६२          | ७६                        | अलंकारं (४।३८)                         | २१६                 | <b>५</b> ४       |
| बणुसासणं (२।६८)              | <b>१</b> २२ | €3         | अपरंपरं (६।२८)                            | 383          | ્ છ                       | अलूसए (१४।२६)                          | प्रह०               | 85               |
| अणुसासणं (१५।११)             | ६०७         | २६         | अपरिच् <b>छ</b> दिट्टि (७।१६)             | ३४५          | ६न                        | अविकपमाणे (१४।१४)                      | ४७६                 | 85               |
| अणुसासति (१४।१०)             | ६०६         | २३         | अपुद्धधम्मे (३१३)                         | १४६          | لا                        | अविजाणओ (५।१२)                         | २५२                 | 38               |
| अणुस्सुयं (२।४७)             | 309         | ሂፍ         | अपुद्धममे (१४।३)                          | <b>५६</b> ६  | હ                         | अवि धूयराहि (४।१३)                     | २०३                 | ४१               |
| अणेलिसस्स (१४।१३)            | ६०६         | 32         | अपुटुधम्मे (१४।१३)                        | <b>५७</b> ५  | 88                        | अवियत्ता (१।३८)                        | ४२                  | <b>৬</b> খ্      |
| अणोवसंखा (१२।४)              | ५०१         | १०         | अप्पं भासेज्ज (८।२६)                      | ३७८          | ४६                        | अवि हत्य अदु ''                        | •                   | •                |
| अणोसिते · · (१४।४)           | ५६७         | १३         | अप्पिंडासि (५।२६)                         | ३७द          | ४४                        | (४।२१-२२)                              | २०१                 | ६१               |
| अव्यां (११४८)                | ሂ∘          | 23         | अध्यणो य वियक्काहि                        |              |                           | असंकियाइं ''असंकिणो                    |                     |                  |
| अण्णं जणं पस्सति (१३१८)      | ५३६         | ₹ ₹        | (१।४५)                                    | ४०           | ६६                        | (११३७)                                 | ४१                  | ৬४               |
| अण्णं वा अणुजाणइ (१।२)       | ₹\$         | ς.         | अप्पेण (५।२६)                             | २५५          | ५६                        | असंथुया (१२।२)                         | 400                 | ४                |
| अव्यत्यं (६१२६)              | ४१४         | ६४         | अबोहिए (२।४४)                             | ११४          | ७१                        | असमाहिए (३।२७)                         | १५४                 | ४३               |
| अण्णस्य वासं (७११३)          | ३४२         | ४७         | अञ्भक्खाण (१६:३)                          | <b>६२</b> २  | 3                         | असमाहिया (३।१०)                        | १४५                 | १६               |
| अन्नमण्येहि मुन्छिए (११४)    | २२          | 88         | <b>अब्भाग</b> मियस्मिः (२।७१)             | १२३          | 33                        | असमाहिया (३।४२)                        | १६२                 | ৬ৼ               |
| अण्णयरम्मि संजमे (२।२६)      | १०३         | 38         | अब्मुद्रिताए घडदासिए                      |              |                           | असमाहिया (११।२६)                       | 308                 | ४०               |
| अण्यवुत्त-तयाणुगं (१।५०)     | ७२          | 388        | (१४१७)                                    | ४७२          | ३२                        | असमाही (२।४०)                          | १०७                 | ५१               |
| अण्णाणवायं (१२।१)            | ४६७         | 8          | अभए (६।५)                                 | ₹37          | २७                        | असाहुधम्माणि (१४।२०)                   | ५५१                 | ७४               |
| अण्णाणिया (११४३)             | ሄፍ          | <b>4</b> 8 | अभिजुजिया रूद (४।४२)                      | २६७          | १०२                       | असुहत्तं तहा तहा (८।११)                | ३७२                 | २६               |
| अण्णायपिडेण (७१२७)           | ३५०         | ६२         | अभिणिव्युडे (मा२६)                        | ३७८          | ४७                        | असूरियं (५।११)                         | २५१                 | २६               |
| अतिवकमंति (≒।२१)             | ३७४         | ४०         | अभिणूमकडेहि (२।७)                         | છ 3          | 88                        | असेसकम्मंस (६।१७)                      | ३०३                 | ६०               |
| अत्तगामी (१०।२२)             | ४४०         | ७३         | अभिदुग्गंसि (५।३२)                        | २६२          | ७२                        | अस्सिं (१५।४)                          | ६०३                 | ς                |
| अतताए (३१४६)                 | १६०         | ६६         | अभिदुग्गा (५१८)                           | २५०          | १ू                        | अस्सि च लोए…(७।४)                      | <b>३३</b> १         | १४               |
| अत्तदुक्कडकारिणो (८।८)       | ३७१         | १६         | अभिपातिणीहि (४।३३)                        | २६२          | ৩ৼ                        | अह (७१४)                               | ३३३                 | 38               |
| अत्तपण्णेसी (६१३३)           | ४१६         | ११२        | अभिसंधए पावविवेग                          |              |                           | बह (७१६)                               | ३३७                 | ₹७               |
| अत्तसमाहिए (३।५५)            | १६६         | <b>4</b> ¥ | (१४१२४)                                   | ५८६          | €3                        | अहम्ममावज्जे (१।४७)                    | 38                  | <b>£</b> २       |
| अत्ताण जो जाणइ (१२।२०)       | ) ५१५       | ५२         | अभोच्चा (७।१३)                            | ३४२          | ५६                        | अहाबुइयाइं (१४।२५)                     | ५८१                 | ४३               |
| अत्ताण जो जाणइ               |             |            | अमणुष्णसमुष्पायं ''(११६९)                 |              | <b>१३</b> ₽               | अहावरं ''पुत्तं पिता                   |                     |                  |
| (१२।२०-२१)                   | ५१६         | ধ্ত        | अमाइरूवे (१३।६)                           | ४६४          | २२                        | (१।५१-५५)                              | ५२                  | १०६              |
| •                            |             |            | - •                                       |              |                           | •                                      |                     |                  |

| •                         |             |            | ***                              |                |              | 11 11 11 12               | 3                  | .4.4                                  |
|---------------------------|-------------|------------|----------------------------------|----------------|--------------|---------------------------|--------------------|---------------------------------------|
| शब्द अनुक्रम              | टिप्प       | ग पृष्ठ    | शब्द अनुक्रम                     | <b>हिल्ल</b> ा | ग पृष्ठ      | शब्द अनुक्रम              | टिस्स              | ए वृष्ठ                               |
| 3                         | सं०         | र<br>सं०   |                                  | सं०            | ` ८ ँ<br>सं० | 4.4.4.3.4.4               | सं०                | , <sub>ठ</sub> .उ<br>सं≎              |
| <i>7</i>                  |             |            | 0.5.17                           |                |              |                           | ***                |                                       |
| अहिंसा समयं (११।१०)       | ४७४         | १७         | आदिमोक्खं (७।२२)                 | ३४७            | 50           | आवट्टा (३।३१)             | १५५                | ४७                                    |
| अहियपोरुसीया (४१२४)       | २४७         | ४३         | आदिमोक्खा (१४।६)                 | ६०६            | २०           | आवसहं · · (४।४५)          | २२२                | 388                                   |
| अहियासएज्जा (७१२७)        | ३५१         | €₹         | आदीणवित्ती (१०।६)                | ४३७            | २०           | आसंदी (६।२१)              | ४०७                | 90                                    |
| अहे करेंति (४।६)          | २५०         | २३         | आदीणियं (५१२)                    | २४८            | 9            | आसंदियं (४।४६)            | 223                | १२०                                   |
| अहो वि (१२।२१)            | ५१७         | ሂሩ         | आमंतिय (४१६)                     | १९७            | २०           | आसणं (२।३६)               | १०७                | ४५                                    |
| अहोसिरं (४।४)             | २४६         | १२         | आमंतिय जिमतेति                   |                |              | आसाविणि णावं (१।५८)       | ४६                 | ११०                                   |
| अहोसिरं कट्टु (४।३४)      | २६४         | ≂६         | (x1 £)                           | १६८            | २१           | आसिले देविले (३।६३)       | १६८                | 83                                    |
| आइट्टो (४।१६)             | २०७         | ४४         | आमलगाइं (४।४१)                   | २१६            | १००          | अस्सिसावाद (१४।१६)        | १५०                | ७०                                    |
| आइएज्जा (७।२१)            | ३५२         | १०१        | आमिसत्थेहिं (१।६२)               | ४८             | 388          | आसुपण्णे (४।२)            | २४६                | ٧                                     |
| आउक्खयं (१०।१८)           | ४४८         | ६२         | अग्मोक्खाए (८।२७)                | ३७६            | ሂየ           | आसुपण्णे (६१७)            | २६४                | ₹                                     |
| आउक्खेमस्स (८।१५)         | ३७४         | ₹ १        | आयं (१०।३)                       | ४३ <b>६</b>    | १४           | आसुपण्यो (१४।४)           | ४६८                | <b>રે</b> છ                           |
| <b>आउ</b> स्स कालातियारं  |             |            | आयगुत्ता (६।२२)                  | ३७६            | ४२           | आसुरिकव्बिसिय (१।७४)      | ६द                 | १३५                                   |
| (१३१२०)                   | ४४७         | ৩=         | आयगुत्ते (७।२०)                  | ३४६            | ७३           | आसुरियं (२।६३)            | १२०                | 32                                    |
| आएज्जवक्के (१४।२७)        | ५१२         | १०७        | आयगुत्ते · · (११।२४)             | ४७७            | 38           | आसूणि (१११)               | ४०२                | 38                                    |
| आगाढपण्णे (१३।१३)         | ५४२         | ५७         | आय <b>छ</b> ट्टा (१। <b>१</b> ५) | ₹₹             | ४६           | आहाकडं (१०१८)             | 358                | २६                                    |
| आधाइ धम्मं · · · (७।२४)   | 38          | ج ؟        | आयतद्विए (२१६८)                  | १२३            | <i>७</i> ३   | आहाकडं (१०।११)            | 888                | 3.6                                   |
| आधायं ''(१≀२८)            | ફહ          | ६०         | आयदंड (२।६३)                     | 388            | ८६           | आहर्ड (६।१४)              | ४०२                | ४७                                    |
| आघायं ∵जे ए <b>यं</b>     |             |            | आयदंडसमायारा (३।१४)              | १४६            | २२           | आहत्तहियं (१३।१)          | ५२७                | १                                     |
| (११२ <b>५-४०)</b>         | ४३          | <b>দ</b> ং | आयदंडे (७।२)                     | ३२६            | ঙ            | आहार-देहाइं (७।८)         | ३३५                | ,<br>30                               |
| <b>अ</b> गघातकिच्चं (६।४) | ३८६         | १७         | आयदंडे (७१६)                     | ३३७            | ₹ ६          | माहारसंपज्जण (७।१२)       | ₹80                | ४०                                    |
| आरजीवगं (१३⊧१५)           | १४३         | ६३         | आयपण्ये (१४।५)                   | <b>५</b> ६६    | 38           | आहु (६।१)                 | २८७                | (9                                    |
| आजीवमेयं (१३।१२)          | ጸጸ፥         | ५१         | आयरियाइं (६।३२)                  | 388            | १०८          | इइ से अप्पर्ग निरुभित्ता  | ,                  |                                       |
| आणवयंति (४१७)             | २००         | २४         | आयसुहं (५।४)                     | २४८            | 3            | (8188)                    | २ <b>२६</b>        | १३४                                   |
| अराणा (१।२६)              | ४१३         | <u> </u>   | आयाणं सारवखए (१।८६)              | ७४             | १५७          | इओ पुरुवं (११।५)          | ४७१                | 88                                    |
| आणाए सिद्धं वयणं***       |             |            | आयाणं सुसमाहरे (६१२१)            | ३७६            | ४१           | इंगालरासि (४।७)           | 3,8                | १४                                    |
| (१४१२२)                   | ४६५         | 83         | आयाणगुत्ते (१२।२२)               | ५१=            | ६४           | इच्चेयाहि दिद्वीहि (१।४७) |                    | 308                                   |
| आणीलं च वत्थं रावेहि      |             |            | आया लोगे य सासए                  |                |              | इणमेव ''(२।७३-७४)         | १२४                | १०६                                   |
| (x1x0)                    | <b>२</b> १८ | 8 द        | (१११४)                           | ३३             | ४७           | इतो विद्धंस · · · (१४।१८) | <b>६१</b> २        | 1,24                                  |
| आततो परतो वा              |             |            | आरं ''परं (२।८)                  | ६५             | १५           | इत्तरवास (२।६२)           | 388                | <u>- ج</u> ز                          |
| (१२।१६)                   | ४१४         | Ķο         | आरंभणिस्सिया (१।१०)              | २७             | <b>३</b> २   | इत्थिवेय (४।२०)           | 200                | ¥=                                    |
| आतव्यवादपत्ते (१६१६)      | ६२७         | ₹Ұ         | आरंभणिस्सिया (१।१४)              | ₹ 8            | ४३           | इत्थी वा कुद्धगामिणी      | (00                | , ,                                   |
| आतभावं (१३।२१)            | ४४८         | <b>द</b> ३ | आरंभणिस्सिया (१।२)               | ३६४            | <b>१</b> २   | (३११६)                    | १५०                | २८                                    |
| आतभावेण विद्यागरेज्जा     |             |            | आरंभसंभिया कामा (१।३)            |                | १५           | इत्थीवेदे (४।२३)          | २०६                | <b>Ę</b> ?                            |
| ( \$1 \$ )                | ४२६         | 5          | आरण्णा (१।१६)                    | ₹              | Χą           | इत्थीसु सत्तो ··· (१०।८)  | 880                | * * * * * * * * * * * * * * * * * * * |
| आतसाते (७१४)              | 333         | २०         | आरतो परतो (८१६)                  | 3000           | १४           | इमं दरिसणमावण्णा (१।१६)   |                    | * \<br>\!                             |
| आतसुहं पडुंच्च (७।८)      | ३३६         | ३२         | आराहि (५।४१)                     | २६७            | १००          | इह जीवियद्वी (१०।३)       | ४२५<br>४३६         | ₹<br>23                               |
| आतहितं ''(२।४२)           | ११५         | ફ્દ        | आरियं मग्गं (३।६६)               | १७१            | १६           | इहलोइयस्स (७।२६)          | 38€<br>344         | ६५<br>ट६                              |
| आदाणं (१६।३)              | ६२४         | २१         | आवज्जे उप्पहं जंतू (१।४६)        | 38             | 80           | उंछं (२१६८)               | २ <b>०६</b><br>१२२ | ८५<br>१५                              |
| आदाणमठ्ठी (१४।१७)         | ४७७         | ४८         | आवट्टती (१०१४)                   | ४३७            | 38           | उछ (४।१२)                 | १११<br>२०२         |                                       |
| <b>3</b> (* * /           | -           | •          |                                  | • , •          | , ,          | 00 ( -1/ ( )              | 757                | ₹ <b>¥</b>                            |

| शब्द अनकम               | टिप्पण<br>सं० | पृष्ठ<br>सं० | शब्द अनुक्रम              | टिप्पण<br>सं॰ | पृष्ठ<br>सं• | शब्द अनुष्रम            | टिप्पण<br>सं० | ष्ट्रहरू<br>सं ॰ |
|-------------------------|---------------|--------------|---------------------------|---------------|--------------|-------------------------|---------------|------------------|
| उक्कसं जलणं णूमं (११८७) | ७६            | १५८          | उवेहती (१२।१६)            | ४१४           | ४६           | एवं लोगो भविस्सइ (३।२१) | <b>१</b> ५२   | ३३               |
| उग्गपुत्ते ∵लेच्छवी     |               |              | उसिणोदगतत्तभोइणो          |               |              | एवं से · · (२!७६)       | १२६           | १०७              |
| (83180)                 | ४३८           | 3 \$         | (3180)                    | १०७           | 38           | एवमप्पा सुरक्खिओ होइ    |               |                  |
| उग्गहं च अजाइयं (१।१०)  | 33€           | 35           | उसिया वि ∵(४।२०)          | २०८           | ५€           | (x1x)                   | १९७           | 38               |
| उच्च अगोतं ' (१३।१६)    | አጸጸ           | ६७           | उसीरेण (४१३६)             | २१७           | 83           | एसंत्रणंतसो (१।६३)      | 3 X           | <b>१</b> २३      |
| उच्चावएसु (१०।१३)       | ४४३           | ४७           | उसु (४१३१)                | २६१           | ७०           | एसणं '''अंगसणं (१३।१७)  | ४४४           | 90               |
| उच्छोलणं (६११४)         | ४०३           | 48           | उस्सयणाणि (६।११)          | 33⊊           | 38           | एसणासमिए (११।१३)        | ४७४           | २३               |
| उज्जला (३११०)           | १४८           | १५           | एगंतकूडे (४।४४)           | २७०           | ११३          | एसिया (६।२)             | ¥3\$          | 3                |
| उज्जाणंसि (३।३७)        | १५७           | ५७           | एगंतदिट्ठी (१।५१)         | २७३           | 358          | एहि तात ! …(३।२३)       | १४३           | 38               |
| उज्जालओ पाण : (७१६)     | ३३३           | २३           | एगंतदिट्ठी (१३।६)         | ५३४           | २१           | ओए (४।१०)               | २०१           | <b>३</b> २       |
| उक्सिय (३१४२)           | १६२           | ७४           | एगंतदुक्खे (७१११)         | 388           | ४७           | ओए (४।३२)               | २ <b>१</b> ३  | ७३               |
| उट्टाय सुबंभचेरं (१४।१) | ४६४           | २            | एगंतमीलेण (१३।१५)         | ५४६           | ७४           | ओए (१४।२१)              | ४८२           | ७७               |
| उड्ढं (२।५६)            | ११७           | ७६           | एगंतलूसगा (२।६३)          | १२०           | = ৩          | ओभासमाल (१४।४)          | ४६८           | १६               |
| उड्ढं अहे (१४।१४)       | ४७४           | ४७           | एगचारी (१३।१८)            | ५४६           | ७३           | ओमाणं (११७६)            | <b>৬</b> १    | १४७              |
| उड्ढं अहे यं (१०।२)     | ጸᡱጲ           | Ę            | एगतं (१०1१२)              | ४४२           | 88           | ओवायकारी (१३।६)         | ४३३           | 38               |
| उड्ढकाएहि (४१३४)        | २६३           | 30           | एगया (४।४)                | १९५           | <b>१</b> ३   | ओसाणं (१४।४)            | ४६६           | 88               |
| उड्दमहे '''(३१५०)       | १७६           | ११५          | एगविदू (१६/६)             | ६२६           | ₹0           | ओहं तरित दुत्तरं (११।१) | ४६६           | પ્               |
| उत्तमपोग्गले (१३।१४)    | ५४३           | ६४           | एगायए (५।४४)              | २६६           | 308          | ओहंतराहिया (१।२०)       | ३७            | 31               |
| उत्तर (२।४७)            | 308           | 3 8          | एगायता (५।४८)             | २७१           | १२३          | ओहंतरे (६!६)            | २१४           | ₹ १              |
| उत्तरा (३।२२)           | १५३           | ३५           | एगे (१।४८)                | ه پر          | १४           | कंचणमटुवण्णे (६।१२)     | 338           | <b>५ १</b>       |
| उत्तरीए (१४।१६)         | ६१४           | ४०           | एगे (२१३४)                | १०५           | ४२           | कंडूविणट्ठंगा (३।१०)    | १४८           | १४               |
| उद्धा सिद्धि मावण्णा    |               |              | एगे (३।६९)                | १७२           | १०१          | कंदूसु (४!३४)           | २६३           | ওদ               |
| (३।६१)                  | १६७           | 03           | एगे (४।१)                 | ₹3\$          | 7            | ककाणओ (१।४२)            | २ <b>६ द</b>  | ४०४              |
| उदगस्सऽभियागमे (१।६१)   | ४७            | ११६          | एगे (७।१२)                | इ४१           | ५१           | कक्कं (६।१५)            | ४०३           | ५३               |
| उदरोग (७।१४)            | ३४३           | 3 ×          | एगे (१६।६)                | ६२६           | 35           | कटुसमस्सिता (७१७)       | ३३४           | २५               |
| उदासीणं (४।१४)          | २०४           | ጻሄ           | एगे मंते अहिज्जंते (८१४)  | ३६८           | 3            | कडेसु (१।७६)            | ७०            | १४४              |
| उदिण्णकम्माण '''(४।१८)  | २५५           | <b>አ</b> ጻ   | एगेसि (११७)               | २४            | 58           | कष्पकालं (१।७४)         | ६८            | १३७              |
| उद्दा (७।१५)            | 388           | ६२           | एगो (१।८)                 | २५            | २७           | कम्मं (१३।२१)           | ५४८           | द१               |
| उद्देशिय (१।१४)         | 808           | <b>አ</b> አ   | एगो सयं "(४१४६)           | २७२           | १२४          | कम्मं णाम विजाणतो       |               |                  |
| उरालं '''(१।८४)         | ৬ধ            | १५३          | एतं पमोक्खे (१०।१२)       | ४४३           | ΧX           | (१५१७)                  | ६०४           | १४               |
| उरानं (१०।११)           | ४४२           | ४१           | एताइं …(७१२)              | ३२८           | ¥            | कम्मंता (३१४)           | <b>\$</b> 80  | ₹ 0              |
| उरालेसु (६।३०)          | ४१६           | 33           | एते (१।७६)                | ६६            | 3 = 8        | कम्मचितायणद्वाणं (१।५१) | ५२            | १०४              |
| उवघायकम्मगं (६।१५)      | ४०३           | ५१           | एतेहिं दोहिं ''(मार)      | ३६७           | Ę            | कम्मणा उ तिउट्टइ (१।५)  | ₹             | 33               |
| उवधाणवीरिए (११।३४)      | ४५१           | ४६           | एतोवमं '''(१४।११)         | १७४           | ४२           | कम्ममेवः ( ५।२)         | ३६७           | 3                |
| उवलद्धे (४।३४)          | २१४           | ७७           | एयं खु (१।८४)             | ७४            | १५४          | कम्मी (७।२०)            | <b>3</b> &£   | ७२               |
| उवहाणवं (६।२५)          | ३१२           | १३           | एयं पिता · · (४।२३)       | २१०           | ६४           | कम्मुणा संमुहीभूता      |               |                  |
| उवहाणवं (१४१२७)         | ४६१           | १०५          | एयं वीरस्सं वीरियं (८।१८) |               | ३७           | (१५।१०)                 | ६०६           | २२               |
| उवहाणेण (३।३६)          | १५=           | ४८           | एवं तु समजा · · · (३१४२)  | १५८           | ६२           | कयकिरिए (२।५०)          | ₹₹₹           | ६३               |
| उवाहणाओं (६।१८)         | ४०४           | ६२           | एवं पुविद्विया (१।३१)     | ४०            | ६४           | कयकिरिए (६।१६)          | ४०४           | ४४               |

| शब्द अनुक्रम             | टिप्पम<br>सं० | पुष्ठ<br>सं• | शब्द अनुक्रम             | टिप्पण<br>सं० | पृष्ठ<br>सं• | शब्द अनुक्रम                | टिप्यण<br>सं० | पृष्ठ<br>सं०    |
|--------------------------|---------------|--------------|--------------------------|---------------|--------------|-----------------------------|---------------|-----------------|
| कयरे (६।१)               | ४३६           | ą            | कुसले (६।३)              | २द€           | १४           | गारं पि य…(२।६७)            | १२१           | 83              |
| कयरे (११।१)              | ४६८           | २            | कुसले (१४।२७)            | ५६२           | १०८          | गारवाणि (६।३६)              | ४२२           | १२०             |
| करकं (४।४४)              | २२०           | ११०          | कुसीलधम्मे (७।५)         | <b>३३</b> ३   | २२           | गिरिसु (६।१२)               | 300           | ४२              |
| कलंबुया (५।१०)           | २५१           | २४           | कुसीलयं (७।२६)           | 388           | <b>ج</b> و   | गिरीवरे (६।१२)              | ३००           | ५२              |
| कलुणं थणंति (४।३४)       | २६४           | 48           | कुसीलाणं (४।१२)          | २०२           | ३६           | गिलाणा (४।३७)               | २६५           | 83              |
| कलुसं (४।२७)             | <b>3¥</b> 8   | 3 ×          | कूडेण (१३।६)             | ५३६           | <b>3</b> 3   | गिहिमत्तेसणं · · (२।४२)     | १०५           | ४७              |
| कसायवसगेहि (३।१५)        | १५०           | २४           | कूडेन (५।४५)             | २७०           | ११४          | गुत्ते वइए (१०।१४)          | 888           | ХX              |
| कसिणे (१।११)             | २८            | ३६           | कूरकम्माः (४।१३)         | २५३           | <b>३ ४</b>   | गुलियं (४।३८)               | २ <b>१</b> ६  | 55              |
| कसिणे (५।२७)             | ३४६           | ६०           | केईशिमित्ताः (१२।१०)     | ४०४           | १६           | गेण्हसुवाणं ''(४।४७)        | २ <b>२</b> ३  | १२४             |
| कहं कहं ( <b>१</b> ४।६)  | ४७०           | 58           | केयणे (३।१३)             | 38\$          | ₹            | गोते (१३।६)                 | ५३७           | , \ 3<br>₹      |
| कहं व णाणं ∵ (६।२)       | २८७           | 3            | केवलिणो मतं (११।३८)      | ४८३           | ४६           | गोतेण जे थब्भति             | - ,           | , ,             |
| कामभोगे (८।५)            | ३७०           | ११           | केस (३।१३)               | १४६           | २०           | (05158)                     | ४३८           | ४२              |
| कासमइवट्टं (४।३३)        | २ <b>१</b> ३  | ওধ           | को जाणइ '' (३।४३)        | १५६           | ६३           | गोयं (१४।२०)                | ४८१           | ७२              |
| कामा (६।२२)              | 308           | ७६           | कोट्टबॉल करेंति (५।४३)   | ३३५           | १०७          | गोयण्यतरेण (२।२३)           | १०२           | `<br>3 o        |
| कामेहिं (२।६)            | <i>७</i> ३    | 3            | कोट्ठं (४।३६)            | २१६           | 32           | गोयवायं (६।२७)              | 888           | 6.0             |
| कायं विश्रोसज्ज (१०।२४)  | 885           | <b>५</b> १   | कोलाहलं (६।३१)           | ४१५           | १०५          | गोरहग (४।४४)                | २ <b>२१</b>   | ११४             |
| कायं वोसेज्ज (८।२७)      | ३७६           | ४०           | कोलेहि (५।६)             | २४०           | २२           | घडिगं (४।४५)                | <b>२२</b> १   | ? <b>?</b> ?    |
| कालं (प्राप्त्र)         | २७४           | <b>१</b> ३३  | कोविए (१४।१५)            | प्रथप्र       | ४६           | घम्मठाणं (४।१२)             | 7X7           | ;; <del>,</del> |
| कालमाकंखे (११।३८)        | &≃\$          | ય્ય          | कोसं च मोयमेहाए (४।४३)   | २२०           | १०५          | घम्मठाणं (४।२१)             | २५५<br>२५७    |                 |
| काले (३।७५)              | १७५           | 30\$         | खणं (२१७३)               | १२४           | १०३          |                             |               | <b>ξ</b> ο      |
| कासवस्स (२१४७)           | 308           | ६०           | खत्तिया (३।४)            | १४७           | 3            | घातं (७।१६)                 | ३४४           | 33              |
| कासवस्स (२।७३)           | १२४           | १०५          | स्रतिया (३।३२)           | १५६           | ४०           | घातमेंति (११६२)             | 3 X           | १२१             |
| कासवेण (१११४)            | 800           | ξ,           | बत्तिया (६।२)            | ४३६           | Ę            | घासति (१३।५)                | * 35          | <b>१</b> ६      |
| काहिए (२।४०)             | १ <b>१</b> ०  | ६३           | खारस्स लोणस्स (७।१३)     | ३४२           | ४४           | चंदण (६।१६)                 | ३०४           | <b>48</b>       |
| किचुवक्कमं (व।१५)        | ३७४           | <b>₹</b> २   | खुडुया (३।२२)            | १५३           | ३६           | चंदेवताराण (६।१६)           | ३०५           | ६८              |
| किमाह बंधणं (१।१)        | 38            | 8            | खुद्दं (१३।२०)           | ४४७           | ওও           | चवखु (१२1 <b>१</b> २)       | ४०६           | १ =             |
| किरियाकिरियं (६।२७)      |               | 83           | खुद्दमिया (१०१२०)        | 886           | ६७           | चक्खुपहे ठियस्स (६१३)       | 935           | १६              |
| किरियावाइदिस्सणं (१।५१)  | ५२            | १०२          | स्रेयण्णए (६।३)          | रेदद          | १३           | चनखुम (१४।१३)               | ६०६           | ₹ <b>४</b>      |
| किरियावार्य (१२।१)       | ४६६           | ₹            | खेयण्ये (१५।१३)          | ६०६           | ₹ ₹          | चत्तारि समोसरणाणि           |               |                 |
| किवणेण समं ः (२।५६)      | ११५           | <b>५</b> १   | स्रोओदए वा               | 308           | ७३           | (१२१)                       | 888           | ?               |
| किसामपि (१।२)            | २०            | 9            | गंथं (१४।१)              | ४६४           | \$           | चयंण कुज्जा (१०।३)          | ४३६           | १५              |
| कीयगडं (६।१४)            | 808           | <u>የ</u> ሂ   | गंथा अतीते (६।५)         | २८३           | २६           | चयंति ते · · (७।१०)         | ३३८           | *3              |
| कुंभी (४।२४)             | २५७           | ४४           | गंथे (११६)               | २४            | २१           | चरगा (२।३६)                 | १०६           | <u></u> የዩ      |
| कुकम्मिणं (७।१८)         | ३४५           | ६७           | गंधमल्लं (६११३)          | ४०१           | ጳዕ           | चरिया · · · (१।५६)          | ७५            | १५७             |
| कुक्सययं (४१३८)          | २१६           | क<br>६       | गब्भाइ (७११०)            | ३३७           | 3₽           | चरिया (६।३०)                | ४१७           | १००             |
| कुणिमे (४।२७)            | 345           | <b>६१</b>    | गहन (३१४०)               | १५८           | ६०           | चरे आयतुले पयासु            |               |                 |
| कुमारभूयाए (४।४५)        | २२ <b>१</b>   | ११५          | माढ (४।१२)               | २५२           | ₹ ₹          | ( \$ 10 \$ )                | ४३४           | <b>१</b> २      |
| कुले (१।४)               | २२            | <b>१</b> २   | गामकुमारियं किहुं (१।२६) | 886           | શ્કુ         | चित्तमंतं (१।२)             | २०            | ६               |
| कुव्वं ''जे ते (१।१३-१४) | ३२            | ४४           | गामधम्मेहि (११।३३)       | ४५०           | ¥¥           | चित्तमंतमचित्तं · · · (१।२) | २०            | ሂ               |

सूयगडी १

| सब्ब अनुक्रम             | टिप्पण<br>सं॰ | पृष्ठ<br>सं • | शब्द अनुक्रम            | टिप्पण<br>सं० | पृष्ठ<br>सं• | सस्य अनुक्रम                   | टिप्पण<br>सं•       | ष्टुब्ह<br>सं ० |
|--------------------------|---------------|---------------|-------------------------|---------------|--------------|--------------------------------|---------------------|-----------------|
| चिरं दूइज्जमाणस्स        |               |               | जाणं (१।७८)             | ৩৩            | १४३          | ठितप्पा (१०१६)                 | ४३८                 | 33              |
| (३।३६)                   | १५७           | ५६            | जाणंति (४।१५)           | २०६           | χą           | ठितीण ''लवसत्तमा               |                     |                 |
| चिरद्विईया (५ा७)         | २५०           | १७            | जाणासि (६।२)            | २८८           | ११           | (६।२३)                         | 30€                 | ςξ              |
| चिरद्विईया (४।३३)        | २६२           | ७७            | जाणेहिं (३।३४)          | १५६           | प्र२         | ठियप्पा (६१५)                  | 783                 | २४              |
| चिरद्विईया (४।३६)        | २६५           | द६            | जातस्स बालस्स (१०१९७)   | ४४७           | ६१           | डहरा(२ <b>।</b> २)             | ६६                  | २               |
| चेलगोलं (४।४१)           | २२ <b>१</b>   | ११५           | जाति मरणं '''(१२।२०)    | ५१६           | ५६           | डहरे (१२।१८)                   | ५१२                 | <b>४</b> ४      |
| छंदं (१३१२१)             | १४८           | <b>५</b> २    | जाति जाति (७।३)         | ३३०           | १२           | डहरेण वुड्ढेण (१४१७)           | ४७०                 | २६              |
| छणं (१।२६)               | ४१३           | 5 X           | जाती-जसो (६।१४)         | ३०१           | ሂሂ           | डिंडिमएणं (४।४५)               | २२१                 | ११७             |
| छण्णं चः ः (२१५१)        | 883           | ६४            | जाती व कुलं (१३।११)     | 382           | ४३           | ढकादि हरेज्जा                  |                     |                 |
| ळव्यपर्व (४१२)           | 838           | Ę             | जसो (६।१४)              | ३०१           | ሂሂ           | (१४।२)                         | ४६४                 | Ę               |
| <b>छ</b> त्तं (६।१८)     | ४०६           | ६३            | जीवियं (३!७५)           | १७५           | १११          | ढंकाय कंकाय                    |                     |                 |
| ভিড্ডাৰ্ষণ (নং 🕻 ০)      | ३७१           | २०            | जीवियं (६।३४)           | ४२१           | ११७          | (१११२७)                        | ¥50                 | ४१              |
| छिण्णसोते (१४1१२)        | ६०८           | २५            | जीवियभावणा (१५।४)       | ६०३           | 3            | ढंकेहिय कंकेहिय                |                     |                 |
| जइ ते सुया (५।२४)        | २५७           | ४२            | जुत्ते (२१६८)           | १२२           | १६           | (११६२)                         | ४८                  | १२०             |
| जंजारिसं (४।५०)          | २७२           | १२६           | जे उसंगाम · · (३।४४)    | 329           | ÉR           | णंदणं (६११८)                   | ३०४                 | ६४              |
| जंसी विसण्णा (१२।१४)     | 30X           | 35            | जे केइ…(१।५३)           | ७४            | १४१          | णंदी <del>चु</del> ण्ण (४।४०)  | २१७                 | १३              |
| जगई (११।३६)              | ४६२           | ४२            | जे छेए '''(१४।१)        | ५६५           | ¥            | ण कत्थ <b>ई भा</b> स '''       |                     |                 |
| जगट्टभासी (१३।५)         | ५३१           | 83            | जे ठाणओं ''(१४।४)       | ४६६           | ξ =          | (१४।२३)                        | ሂሩ७                 | <b>দ</b> ও      |
| जगा (१११३३)              | ४८०           | ४६            | जेण जाई "(१४१७)         | ६०४           | १७           | ण कम्मुणाः (१२।१५)             | 30%                 | ३०              |
| जत्ती (७।१६)             | <b>\$</b> &&  | ६४            | जेणहं ''(६१२३)          | 308           | ७७           | ण कुज्मे (१४)६)                | ४७३                 | 34              |
| जमतीते '''(१५।१)         | ६०२           | 8             | जे धम्मं ⋯(१५।१६)       | ६१२           | ४४           | णक्खसाण व चंदमा                |                     |                 |
| जमाहु ''अपारसं (१२।१४)   | ७०४ (         | २५            | जे माणणट्ठेण (१३1६)     | ४३७           | ३७           | (१११२२)                        | <i>४७७</i>          | ३०              |
| जमिणं (२।४)              | € છ           | હ             | जे मायरं "(७१४)         | ३३२           | १७           | णुष्णस्थ …(६१२६)               | ४१५                 | ६६              |
| जराउ (७।१)               | ३२८           | २             | जे य बुद्धा (११।३६)     | ४८१           | ५१           | ण तेहि विणिहण्णेज्जा           |                     |                 |
| जरिए (७।११)              | ३३६           | 8₽            | जे याऽबुद्धाः (न।२३-२४) | ३७६           | ४३           | (४६।५५)                        | ४द२                 | ¥.¥             |
| जलंतो अगणी अकट्टो        |               |               | जे यावि ''(२।२५)        | १०२           | 33           | णस्थि पुण्णे · · · (१।१२)      | ३०                  | <b>&amp;</b> §  |
| (५।३८)                   | २६६           | ६३            | जे यावि पुट्ठा (१३।४)   | ५३०           | ११           | णत्थि सत्तोवदाइया              |                     |                 |
| जले णावा (१५।५)          | ६०४           | ११            | जे रक्खसा ''(१२।१३)     | ५०७           | 58           | (११११)                         | ₹€                  | 3₹              |
| जसं किसी '''(६।२२)       | 308           | ४७            | जो आगति जाणइ            |               |              | ण दूसएज्जा (१०१२३)             | ४४ ६                | ७६              |
| जहा "एवमेगे (१।६-१०)     |               | ¥X            | (१२।२०)                 | ५१५           | ५४           | ण पूर्वणं '' (१३।२२)           | XX o                | 44              |
| जहा कडे (४।२६)           | २५५           | ४८            | _                       |               | <b>~</b> -   | ण मिज्जई ''(४।१६)              | 248                 | ४१              |
| जहा गंडं ''(३१७०-७२)     | १७३           | १०६           | जोइभूयं सततावसेज्जा     | 1, 6 2,       | 1) <b>0</b>  | णमी वेदेही (३।६२)              | १६७                 | 83              |
| जहातहेणं (५।२८)          | २६०           | ६२            | (१२।१६)                 | ५१५           | ५१           | ण य · · अदक्खुव ! • • •        | 140                 | ~ `             |
| जाइअंघो (१।५८)           | ५६            | ११०           | जोगवं (२।११)            | 33            | १८           |                                | <b>१</b> २ <b>१</b> | 69              |
| जाइअंघो (११।३०)          | ४८०           | Я́З           | जोगोहिं (४।४)           | १६५           | 88           | (२।६४-६४)<br>णरगे पडंति (४।२०) | २४६                 | ४५              |
| जाईपहं (७१३)             | ३३०           | 80            | जो तुमे (३।३५)          | १५७           | X.R          |                                |                     |                 |
| जाइं च ∵बीयाइ (७।६)      | <b>३३</b> ६   | ३५            | भाणजोगं (८।२७)          | 308           | 38           | णवा (३।२२)                     | ₹ <i>¥</i> ₹        | <b>छ</b> ६      |
| जाइजरामरणेहि (२।७२)      |               | १०२           | ठाणी (ना१२)             | ३७३           | २७           | ण वा केई (४।४६)                | २२५                 | ३२१             |
| जाए फले समुख्यव्ये (४।४७ | ) २२३         | १२३           | ठिबप्पा (१६।६)          | ६२५           | २६           | ण संसयं…(१०।१३)                | <b>አ</b> ጳጳ         | χo              |

| शब्द अनुश्रम                 | टिप्वण<br>सं० | <b>पू</b> ड्य<br>सं• | शब्द अनुक्रम               | हिष्वण<br>सं ० | पृष्ठ<br>सं ० | शब्द अनुक्रम                | टिप्पण<br>सं० | पृष्ठ<br>सं ० |
|------------------------------|---------------|----------------------|----------------------------|----------------|---------------|-----------------------------|---------------|---------------|
| ण सद्हे (४।२४)               | २१०           | ६४                   | णियंठिया (१।२६)            | ४१३            | <b>=</b> &    | णेयाउयं (२ <b>।</b> २१)     | १०१           | २६            |
| ण से पारए (१३।११)            | 3 F X         | ४६                   | णियच्छइ (१।१०)             | २७             | ₹४            | णेयाजयं (८।११)              | ३७२           | २२            |
| णाइच्चो <b>उदे</b> इ (१२।७)  | 403           | १३                   | णिययाणिययं संतं (१।३१)     | ३८             | ६३            | णेयारमणुस्सरंता (७।१६)      | ३४५           | ६५            |
| षाइणं (४।१४)                 | २०४           | ४२                   | णियागद्वी (१।४७)           | ४६             | 83            | णो इत्थिं पिलिज्जेज्जा      |               |               |
| णाइवेलं वएज्जा (१४।२५)       | 3≂%           | ४३                   | णियागपडिवण्णे (१६।६)       | ६२=            | 3\$           | (8188)                      | २२६           | १३५           |
| णाइवेलं ह <b>से मु</b> णी    |               |                      | णियोजयंति (४।४१)           | २६७            | १०१           | णो कुज्भेः ∵ (२।२८)         | १०४           | 38            |
| (8138)                       | ४१६           | ६६                   | णिरहंकारो (१।६)            | ७3⊊            | २४            | णो छादए (१४।१६)             | ३७१           | ६६            |
| णाईणं सरई बाले (३।१६)        | १५०           | २७                   | णिराकिच्चा (११।१२)         | ४७४            | २१            | णो जीवियं णो · · (१२।२२)    | ሂየ=           | ६३            |
| णागणियस्स (७।२१)             | 380           | ઉં                   | णिरामगंधे (६।५)            | <b>२</b> ६२    | <b>२३</b>     | ्णो जीवियं णो⋯(१३।२३)       | ५५१           | ₹3            |
| णागेसु (६।२०)                | १०५           | ७२                   | णिरावकंखी (१०।२४)          | ४५२            | 40            | णो तासुचक्खुसंधेज्जा        |               |               |
| णाणप्पग्गारं पुरिसस्स जातं   |               |                      | णिरुद्धगं वावि · · (१४।२३) | ४५५<br>४५७     | 55            | $(x \mid x)$                | ११६           | १६            |
| (81188)                      | ४२७           | ₹                    | णिरुद्धपण्णा (१२।८)        | ४०४            | १४            | णो तुच्छए (१४।२१)           | ४८३           | 30            |
| णाणसंकाए (१३।३)              | X 58.         | 3                    | णिरोधं (१४।१६)             | ५७७<br>५७७     | ५४<br>५४      | णो पी <b>हे</b> ं (२।३४)    | १०६           | ४३            |
| णाते (६।१८)                  | 308           | ६४                   | णिव्वहे (१४।२०)            | ५५१<br>५५१     | ७३            | णो पूर्यणं ः (७।२७)         | ३५१           | 83            |
| णायगा (१२।१२)                | प्र०६         | 38                   | णिव्वाणं (६।३६)            | **;<br>*{?     | १२१           | षो माणी (१६।३)              | ६२३           | १८            |
| णायभासी (१३।६)               | ४३३           | १७                   | •                          | • ( )          | 111           | णो य संसग्गियं भए           |               |               |
| णालियं (६।१८)                | ४०६           | ÉR                   | णिव्वाण परमा बुद्धा        | \/ı- <b>0</b>  | 2.0           | (११२५)                      | ४१४           | ६२            |
| णावकंखंति जीवितं             |               |                      | (१११२२)                    | ४७६            | 35            | णो सुत्तमत्थं · · · (१४।२६) | ४६            | १००           |
| (१४।६)                       | ६०६           | २ <b>१</b>           | णिव्वाणमेयं (१०१२२)        | ४५०            | ७४            | तआवेर्म (५।३१)              | २६१           | ६द            |
| णावा व…(१५।५)                | ६०४           | 83                   | णिव्वाणवादी (६।२१)         | ३०६            | ৬=            | तंगण (३१५७)                 | १६५           | द४            |
| णाहिसी '''किच्चई (२।५)       | ६६            | १६                   | णिव्वाणसेट्ठा (६।२३)       | 308            | 50            | तगरं (४।३६)                 | २१७           | 03            |
| णिकाममीणे (१०१८)             | 358           | २६                   | णिव्वुडा (१५१२१)           | ξ <b>१</b> ३⋅  | ४५            | तज्जातिया इमे कामा          |               |               |
| णिकामसारी (१०१८)             | 388           | ३०                   | णिसंतं (६।२)               | २५५            | <b>१</b> २    | (४।४०)                      | २२५           | १३२           |
| णिक्किचणे (१३।१२)            | ४४०           | ४७                   | णिसढायताणं (६।१५)          | ३०१            | ५६            | तज्जिया (१।३३)              | Уo            | ६८            |
| णिरवेक्सो परिव्वए (६१७)      | ₹&5           | २६                   | णिसम्मभासी (१०११०)         | ४४०            | ३७            | तण रुक्ख (७।१)              | ३२८           | 8             |
| णिगिणे चरे (२।६)             | ६इ            | १७                   | णिसिङ्जं च गिहंतरे         |                |               | तणादिफासं (१०।१४)           | <i>እ</i>      | <b>4</b> २    |
| णिचयं (१०।६)                 | <u></u> የጸዕ   | ३४                   | (११३)                      | ४०७            | ७२            | तथागता (१५।२०)              | ६१२           | ४६            |
| णिज्जंतए…(१४।७)              | ४७१           | ₹ 0                  | णिहं (४।३८)                | २६६            | ६२            | तथावेदा (४।१८)              | २०६           | ५२            |
| णिट्ठं (१५।२१)               | ६१३           | ४६                   | णिहाय (१३।२३)              | ५५१            | 53            | तष्पेहि (४१४३)              | २६द           | १०५           |
| णिद्वितद्वा (१ <b>५</b> ।१६) | ६१०           | 38                   | णीवार (३।३६)               | १५७            | ५५            | तब्भावादेसओः ( ५≀३ )        | ३६७           | ሂ             |
| णिद्वितद्वा व देवा           |               |                      | णीवार (४।३१)               | २१२            | ७१            | तमाओ ते (१।१४)              | ₹१            | ४४            |
| (१५।१६)                      | ६११           | ४१,४२                | णीवारगिद्धे (७।२४)         | ३४८            | <b>५</b> ४    | तमाओं ते ''(३।११)           | १४८           | १८            |
| णितियं धम्मं (६।१)           | २८७           | Ę                    | णीवारे व ण लीएज्जा         |                |               | तम्हा उवज्जए · · (४।११)     | २०२           | 38            |
| णिदान (१०।२४)                | ४४२           | 57                   | (१४।२१)                    | ६०८            | ३०            | तय संव ' (२।२३)             | १०१           | ₹≒            |
| णिहं (१४।६)                  | ४७०           | २३                   | णूम (३१४०)                 | १५५            | ६१            | तलसंपुड ब्व (५१२३)          | २४७           | ሂያ            |
| णिमंतयंति (२।३२)             | १५६           | ५१                   | णेता (६१७)                 | २६५            | ३६            | तवेणवा '(१३।८)              | ४३६           | ३१            |
| णिमंतेंति (४।४)              | ११६           | १४                   | णेताणि सेवंति (१३।१६)      | ५४४            | ६६            | तवेसु (६।२३)                | 308           | <b>द</b> ३    |
| णिम्ममो (१।६)                | ७३६           | २३                   | णेतारो अण्लेसि             |                |               | तसथावरेहि (१३।२१)           | 38%           | 5 <b>५</b>    |
|                              |               |                      |                            |                |               |                             |               |               |

| शब्द अनुकम              | टिप्पण<br>सं० | पृष्ठ<br>सं• | शब्द अनुकस                 | टिप्पण<br>सं <b>॰</b> | पृष्ठ<br>सं० | शब्द अनुक्रम                        | टिप्पण<br>सं० | युष्ठ<br>सं ० |
|-------------------------|---------------|--------------|----------------------------|-----------------------|--------------|-------------------------------------|---------------|---------------|
| तहा करिस्सं · · (१४।६)  | ५७३           | ३७           | ते य बीयोदगं · · · (११।२६) | ४७६                   | ₹≒           | दी <b>वाय</b> ण (३१६३)              | १६६           | 83            |
| तहागयस्स (२।४०)         | १०७           | ४०           | तेल्लं (४।३६)              | २१७                   | ४३           | दीवे (६१४)                          | 335           | २०            |
| तहा तहा सासय            |               |              | तेसि तुः∵(द।२५)            | ३७७                   | 88           | दीहरायं (६१२७)                      | ३१२           | 83            |
| (१२।१२)                 | ५०६           | २१           | थंडिल्ल (६१११)             | 335                   | ₹ ₹          | दुक्खं (१।४६)                       | ५१            | 800           |
| तहा तहा साहु            |               |              | थणंति (५।७)                | २५०                   | १६           | दुक्खं (२।५५)                       | ११६           | ७२            |
| (१४१२३)                 | ५८६           | <b>দ</b> হ   | थणितं व · · (६।१६)         | ३०४                   | ६७           | दुक्खं (१२।२१)                      | ४१⊏           | ६१            |
| तहाभूएहिं (४।३५)        | २१४           | ৬৯           | थिमियं (३।७१)              | १७३                   | १०४          | दुक्ख (६१३)                         | ३१६           | १६            |
| तहियं फरुसं · · (१४।२१) | ४८३           | <i>ভ</i> হ   | थिरओं (१४।७)               | ५७१                   | २१           | दुक्खसंधिववद्धणं (१।५१)             | ४२            | १०५           |
| तहोबहाणे (६।२०)         | ३०६           | ৬४           | थिरं (४।२६)                | २६०                   | ६५           | दुक्खा (१।२)                        | २१            | 3             |
| ताइणो (२।३६)            | १०७           | ४७           | थूलं विवासं ''(४।३०)       | २६०                   | ६६           | दुक्खी (४१४०)                       | २७२           | १२५           |
| ताई (१०।१३)             | ४४३           | ४८           | थेरओ (३१२०)                | १५२                   | ₹ १          | दुर्गुछमाणा (१२।१७)                 | ५११           | ४०            |
| ताई (१५।१)              | ६०२           | 7            | दंडं (१३।२३)               | ५५१                   | 83           | दुर्मा (५१२)<br>=ि                  | २४७           | Ę             |
| तारागणे (३।६२)          | १६८           | 83           | दंतपक्खालणं (४।४२)         | 389                   | १०६          | दुष्णियाणि (७१४)                    | ३३२           | १६            |
| तिउट्टेज्जा (१।१)       | 39            | २            | दंतपक्खालणं (६।१३)         | ४०१                   | ४२           | दुपनसं (३१५०)                       | १६१           | ৩৩            |
| तिकंडगे (६।१०)          | २६८           | ४८           | दंतवक्के (६।२२)            | ३०७                   | ς٥           | दुपबर्ख चेव सेवई (११६०)             | ५६            | ११३           |
| तिणच्चा (१३२०)          | ३७            | ४्द          | दंते (१६११)                | ६२१                   | २            | दुमोक्खं (१२।१४)<br>दुरूवस्स (५।२०) | १०⊏           | २६<br>ऽऽ-     |
| तिमिसंधयारे (५।३)       | २४८           | দ            | दंसमसगेहिं (३।१२)          | 888                   | 39           | दुहआे (१।१६)                        | २५६           | ४७            |
| तिरियं कट्टु (३।४६)     | 328           | ६५           | दगरक्खसा (७।१५)            | ३४४                   | ६३           | दुहओ विसोयपलिख्डिणो                 | ३३            | ४६            |
| तिलगकरणी (४।४१)         | २१८           | १०१          | दट्ठुं तसे ∵∵(७≀२०)        | ३४६                   | ৬४           | (१६१६)                              | ६२७           | ₹ &           |
| तिलोगदंसी (१४।१६)       | ४७७           | ሂሂ           | दढधम्माणं (३।१)            | १४४                   | 8            | दुहतो (१२।१४)                       | ४२५           | २५<br>२न      |
| तिवातए (११३)            | २१            | १०           | दत्तेसणं चरे (१।७६)        | ७०                    | १४५          | दुहमट्ट (४।२)                       | २४७           | X<br>X        |
| तिविहेण (१४।१६)         | ४७६           | ५२           | दविए (४११०)                | २००                   | 35           | दुहमट्टदुग्गं (१०।६)                | 880           | ₹<br>₹        |
| तिब्बं (१।१०)           | २७            | ३३           | दविए (८११०)                | ३७१                   | १८           | दुहावास (=।११)                      | ३७२           | 7.7<br>7.4    |
| तिव्वं (१।४४)           | 38            | 50           | दविए (१६११)                | ६२१                   | ₹            | दुही (११६२)                         | ५५            | ११६           |
| तिब्वं (५।४)            | २४८           | १०           | दवियस्स (१४।४)             | ५६८                   | १४           | दूरं (२।२७)                         | १०३ :         |               |
| तिब्बाभितावेण (३।५२)    | १६२           | ७३           | दाणाण सेट्ठं (६।२३)        | ३०७                   | <b>د १</b>   | दूरमद्धाण गच्छई (१।४६)              | 38            | <b>5</b> ₽    |
| तुट्टंति पावकम्माणि     |               |              | दारूणि "भविस्सई राओ        |                       |              | दूरे चरंती (१०।२०)                  | 388           | ६६            |
| (१५।६)                  | ६०४           | ₹ \$         | (४।३६)                     | २१४                   | 50           | दूवण (२।४६)                         | 980           | ६२            |
| तुइंति (४।२०)           | २४६           | 38           | दासीहिं (४-१३)             | २०३                   | ३८           | देवउत्ते (११६४)                     | ६०            | १२४           |
| तुमं तुमं ति "(१।२७)    | 868           | 83           | दासे मिए व पेस्से वा       |                       |              | देवा (२।४।६)                        | €3            | 5-€           |
| ते (शश्य)               | ₹ ₹           | ४८           | (8188)                     | २२४                   | १२७          | देवा अदुव माणवा (११।३)              | ४६६           | હ             |
| ते आततो पासइ (१२।१८)    |               | ४६           | दिट्ठधम्मे (१२।१७)         | ४४४                   | ६१           | दोसे (११।१२)                        | ४७५           | २०            |
| ते डज्भमाणा (५।३१)      | 788           | ξ£           | दिद्विण लूसएज्जा           |                       |              | धम्मं (१४।१३)                       | १७१           | ४४            |
| तेण अंतकरा इह (१४।१४)   | ६१०           | ₹७           | (१४।२४)                    | ५६६                   | € €          | धम्मं च जे 🗆 (१४।२७)                | १३४           | १०६           |
| ते णारगाः (४११४)        | २४३           | ₹≒           | दिविणं (६।७)               | २६६                   | ₹७           | धम्मं देसितवं सुतं (१।२४)           | 868           | ৬হ            |
| तेणाविमं (१।२०)         | ३७            | ५७           | दीणे (१०।७)                | ४३६                   | २४           | धम्मद्वी (१६१६)                     | ६२७           | ३७            |
| ते तीतउपण्णः (१२।२६)    | ४१०           | 3,8          | दीवं (६।३४)                | ४२०                   | ११४          | ध्यमप्रवावण्यः (३१४४)               | १६३           | ७६            |
| तेब्भो (११८)            | २५            | २६           | दीवं (११।२३)               | <i>৬७७</i>            | \$ \$        | धम्मलद्धं (७१२१)                    | ३४७           | ৬খ            |

| शब्व अनुक्रम               | टिप् <b>पण</b><br>— | पृष्ठ       | शब्द अनुक्रम                           | दिप्पण       | वृह्       | शब्द अनुक्रम                  | टिप्पण      | -<br>पृष्ठ  |
|----------------------------|---------------------|-------------|----------------------------------------|--------------|------------|-------------------------------|-------------|-------------|
|                            | सं०                 | सं∙         |                                        | सं०          | सं०        |                               | सं०         | सं०         |
| <b>ध</b> म्मविऊ (१६≀६)     | ६२य                 | ३८          | पण्णसमत्ते…(२।२८)                      | १०४          | ३८         | पलियंके (१।२१)                | ४०७         | ७१          |
| धम्मसमुद्धितेहि (१४।२२)    | ४५४                 | द२          | पष्णामदं · · · (१३।१४)                 | ५४३          | ६२         | पलियंतंसि (३।१५)              | १५०         | २४          |
| धम्माधम्मे (११४६)          | ५१                  | ६ द         | पत्तेयं णतिथ पुण्णे                    |              |            | पलेइ (१३।६)                   | ५३६         | ३४          |
| धम्मिए (२।७)               | ६७                  | ११          | (१1११,१२)                              | २१           | ४०         | पविज्जला (५।४८)               | २७१         | १२१         |
| धिइमं (६।५)                | २१२                 | २४          | पभू (११।१२)                            | ४७४          | 3\$        | पव्याइए (१३।१०)               | ४३५         | ४०          |
| धितिमंता (६।३३)            | 388                 | ११३         | पमायं⁺⁺ (≒ा३)                          | ३६८          | Ę          | पव्वद्रुमो (६।१२)             | 300         | ४१          |
| धीरे (११।३८)               | ४६३                 | ५४          | पयपासाओ (१।३४)                         | ४१           | ७१         | पञ्चया (१।१६)                 | ₹           | ሂሄ          |
| घीरे (१३।२१)               | ५४८                 | 50          | पर (७।२४)                              | ३४६          | <b>4</b> 3 | पव्यहेज्जा (१४।६)             | ५७३         | ३६          |
| <b>धु</b> णिया···(२।१४)    | 33                  | <b>२१</b>   | परं (७।२६)                             | ३४२          | १०२        | पसिणायतनानि (१।१६)            | ४०४         | ५६          |
| धुणे (१४।२२)               | ६१३                 | ሂየ          | परं परं (७१४)                          | ३३२          | १५         | पसुभूए ( <b>४</b> ।४६)        | २२५         | १२८         |
| धुत (२१८)                  | ६५                  | १४          | परकिरियं (४।५२)                        | २२७          | १३७        | पहाणाइ पहावए (११६४)           | ६०          | १२६         |
| धुतं (१०।१६)               | ४४४                 | ሂ=          | परकिरियं अण्यमण्णं च                   |              |            | पाउल्लाइं (४।४६)              | २२२         | १२१         |
| धुत्तादाणाणि (१।११)        | ४००                 | ३५          | (0913)                                 | ४०६ ह        | ,६,६७      | पाएसु (३१५१)                  | १६१         | ७१          |
| धुयं (२।५१)                | ११४                 | ६४          | परक्कम्म (४।२)                         | 888          | ૭          | पागब्भि (४।५)                 | २४५         | ११          |
| धुयं (५।५२)                | २७३                 | <b>१</b> ३२ | परगेहे (६।२६)                          | ४१५          | १४         | पागव्भिपण्णो (७।८)            | ३३६         | 33          |
| धुयं (७।२६)                | ३५२                 | १००         | परतित्थिया (६।१)                       | २द६          | ₹          | पाणाइवाए ∵ (३।६८)             | १७२         | १००         |
| धुवसग्म (४।१७)             | २०४                 | ४६          | परदत्तभोइ (१६।४)                       | ६२६          | २५         | पाणहि (४।१६)                  | २५६         | ४६          |
| नाय (६।२)                  | २८७                 | 5           | परदसभोई (१३।१०)                        | ४३८          | ४१         | पाणेहि णं पाव (५।१६)          | २४४         | 82          |
| पंच खंघेपुढवी              |                     |             | परपरिवाद (१६।३)                        | ६२२          | १०         | पापगं च परीणामं (दा१७)        | ३७४         | ₹           |
| (१११७,१८)                  | 3 %                 | ५२          | परमं च समाहियं (३।६६)                  | १७१          | <i>e</i> 3 | पामिच्चं (६।१४)               | ४०२         | ¥٤          |
| पंचमहब्भूया (११७)          | २४                  | २५          | परमट्टाणुगामियं (६१६)                  | ₹ <b>€</b> ७ | २ <b>१</b> | पायाणि य…(४।३६)               | २१५         | द्र १       |
| पंचसंवरसंवुडे (१।८६)       | ७६                  | १६०         | परमत्ते (६।२०)                         | 80€          | ६्द        | पायाला (३।२६)                 | १५५         | ४६          |
| पंचसिहा (७।१०)             | ३३७                 | ४१          | परिग्गहित्थिकम्मं (१।१३)               | 808          | ४३         | पारगा (१४।१६)                 | ४७८         | ६४          |
| पंडगवेजयंते (६।१०)         | २१ ५                | ४८          | परिग्गहे णिविट्ठाणं (६।३)              | ₹ <b>६</b> ६ | ₹ ₹        | पारासरे (३।६३)                | १६५         | 83          |
| पंडिए वीरियं (१४।२२)       | ६१३                 | χo          | परितय्यए (३१७४)                        | १७५          | ११०        | पाव (४।२२)                    | २०१         | Ę٥          |
| पकस्थइ (४।१६)              | २०७                 | ४६          | परितप्पंति (३।७४)                      | १७४          | १०८        | पावचेया (५।३६)                | २६४         | 63          |
| पगव्भिया (३।५६)            | १६४                 | 52          | परितप्पमाणे ∵ (१०।१८)                  | 388          | ÉÉ         | पावधम्मा (१४।३)               | ५६६         | 3           |
| पच्छण्णभासी (१४।२६)        | 480                 | 33          | परिताणेण (१।३३)                        | ४०           | ६७         | पावलोगयं (२।६३ <sup>°</sup> ) | १२०         | 55          |
| पद्वि उम्महे (४१३६)        | २१५                 | <b>५</b> २  | परिवक्तयंता (५।१५)                     | २५४          | ४०         | पावस्स विवेग (७।२१)           | ३४२         | 33          |
| पडिंदुगंछिमो (२।४२)        | १०५                 | ४४          | परवर्ष्यं अ <del>चे</del> लो वि (१।२०) | ४०७          | ६१         | पावाओ अप्पाण •••              |             |             |
| पडिपंथियमागया (३।६)        | १४७                 | ११          | परिसंकमाणा (१०।२०)                     | <b>3</b> 88  | ६=         | (१०१२१)                       | ४४०         | ७२          |
| प <b>डिपु</b> ण्णं (१११२४) | ४७८                 | ₹₹          | परिसादाणीया (१।३४)                     | ४२०          | ११५        | परवादुया (१२।१)               | ४००         | ₹           |
| पडियुष्णभासी (१४।२२)       | ሂዳፍ                 | 83          | परिहवेज्जा (१३।१३)                     | ५४२          | 3,8        | पाविया (२।२४)                 | १०२         | ३२          |
| पडिभाणवं (१४।१७)           | ४७७                 | ५६          | परिहास (१४।१६)                         | X 50         | ६६         | पासणिए (२।५०)                 | १११         | ६३          |
| पडियच्च ठाणं (६।२७)        | ३१२                 | 53          | परिहिति (४।३)                          | १६५          | १०         | पासत्थयं (७१२६)               | 388         | ۲۲<br>55    |
| पडिलेह सायं (७१२)          | ३२८                 | Ę           | परीसहोवसगो (१६।४)                      | ६२५          | २३         | पासत्था (१।३२)                | 38          | ६४          |
| पडिहाणवं (१३।१३)           | ४४४                 | ५ ५         | पलिउंचणं (६।११)                        | 33\$         | ३१         | पासस्था (३।६६)                | १७२         | <b>१</b> ०२ |
| पण्णया अक्लय · · · (६।८)   | २१६                 | ४१          | पलिभिदियाण (४।३३)                      | २ <b>१</b> ३ | ७६         | पासाणि (४।४)                  | <b>१</b> ६६ | १५          |

| सब्द अनुकस            | टिप्पण<br>सं• | पृष्ठ<br>सं <b>०</b> | शब्द अनुक्रम                  | टिप्पण<br>सं०     | पृष्ठ<br>सं०     | शब्द अनुक्रम                           | टिप्पण<br>सं०       | पृष्ठ<br>सं ० |
|-----------------------|---------------|----------------------|-------------------------------|-------------------|------------------|----------------------------------------|---------------------|---------------|
| चिंग (३।७१)           | १७३           | १०५                  | पूषणा (३१७३)                  | १७४               | १०७              | बुज्भोज्ज तिउट्टेज्जा (१११)            | 38                  | 8             |
| पिंडोलग (३११०)        | १४७           | १३                   | पूयणा (३१७७)                  | १७६               | ११३              | बुद्धप्पमत्तेमु (१२।१५)                | x 6.8               | 38            |
| पिट्ठच (४।२६)         | २६०           | ६४                   | पूयणासते (१५।११)              | ६०७               | २७               | बुद्धाः (१२।१६)                        | ४११                 | ३६            |
| पिट्ठओं (३।२५)        | १५४           | ४४                   | पूयफलं (४।४३)                 | २२०               | १०७              | बुद्धाः (१४।१८)                        | ४७८                 | ६१            |
| वियम्पियं कस्सइ       |               |                      | पेच्चाणतेसंति (१।११)          | २८                | ३८               | बुद्धाणं (६।३२)                        | ४१८                 | १०७           |
| (१३।२२)               | ४५०           | <b>५</b> १           | <b>पे</b> ज्ज (१६।३)          | ६२२               | দ                | बुद्धे (१०१६)                          | ४३८                 | ₹१            |
| पिया लोगंसि इत्थिओ    |               |                      | पेसलं (३१६०)                  | १६६               | <b>⊏</b> ७       | बुयाबुयाणा (७।१०)                      | ३३७                 | ४०            |
| (१५१=)                | ६०५           | 38                   | पेसले (१३१७)                  | ४३४               | २४               | बोक्कस (६।२)                           | ४३६                 | ζ;            |
| पीढसप्पीव (३१६५)      | १७०           | ४३                   | पेसे (४।३२)                   | २६२               | ७३               | बोधि (२।७३)                            | १२४                 | १०४           |
| पुन्छिसु (६।१)        | २८६           | ጸ                    | पेह (६।३)                     | २६०               | १७               | भंते (१६।२)                            | ६२१                 | ¥             |
| पुन्छिसुहं (४।१)      | २४६           | ?                    | पोस (३।१६)                    | १५१               | ३०               | भयणं (६।११)                            | 338                 | ३२            |
| पुट्ठं (२।५५)         | ११६           | ७३                   | पोसवत्थं (४।३)                | १६५               | 3                | भवाहमे (४।२६)                          | २४⊏                 | ሂሂ            |
| पुट्टा पावं वि (४।२६) | २११           | ६७                   | ष्पभावेणं (१।६२)              | <i>७</i> ४        | ११७              | भावं विणइंसु (१२।३)                    | ४०१                 | 3             |
| पुट्टो तत्थः (१।३०)   | ४१७           | १०१                  | फणिहं (४।४२)                  | २१६               | १०४              | भावणाजोगसुद्धप्पा (१५।५)               | ६०३                 | १०            |
| पुढवि एताइ (७११-२)    | ३२६           | 3                    | फलगाव तद्घा (४१४१)            | २६७               | 33               | भारस्स जाता (७।२६)                     | ३५२                 | ६६            |
| पुढवी जीवा अहावरे     |               |                      | फलगावलट्ठी (७१३०)             | ३४२               | १०३              | भासमाणो ण भासेज्जा                     |                     |               |
| (१११७-=)              | ४७२           | १४                   | फलेण (३११६)                   | १५०               | २६               | (813X)                                 | 888                 | 30            |
| पुढो (१०१४)           | ४३७           | १८                   | फासाइं (५।४६)                 | २७१               | १२३              | भासवं (१३।१३)                          | * & \$              | ХĄ            |
| पुढो (१४।४)           | ५६९           | २०                   | बंभउत्ते (१।६४)               | ६०                | १२५              | भासादुगं (१४।२२)                       | <b>५</b> ८५<br>-    | <b>4</b> 5    |
| पुढो (१४।११)          | ६०७           | २५                   | बंभचेरं (१।७२)                | <b>६७</b><br>∀२०  | १३३              | भिक्खु (६।२)                           | २६६                 | 80            |
| पुढो छंदा (१०।१७)     | ४४६           | 3 %                  | बंधणुम्मुक्का (११३४)          | ४२१               | ११६              | भिण्णकहाहि (४।७)<br>६-६ (४०२०)         | 338                 | २४            |
| पुढो पवेसे (१४।१४)    | ध्रुष         | ४१                   | बंधणुम्मुक्के (८।१०)          | ३७१               | 38               | भिलिगाय (४।३६)<br><del>८ :</del> (४८२) | २१७                 | €3            |
| पूढोवमे               | ३१०           | 5 <u>4</u>           | बला (४।३२)<br>——— (०.०.)      | २ <b>६</b> २      | <b>७१</b><br>२–  | भिसं (४।३)                             | १६४                 | <b>5</b> ,    |
| पुढोवादं (१०।१७)      | ४४६           | Ęo                   | बहिद्धं (६।१०)                | ३६६               | <b>२</b> ८       | भूइएण्णे (६१६)                         | २६४                 | 35            |
| पुढो सत्ता (११।७)     | ४७ <b>१</b>   | १३                   | बहुकूरकम्मा (५।३५)            | २६६               | ٧3               | भूताभिसंकाए (१२।१७)                    | ५११                 | 3€            |
| पुढो सियाइं (७१८)     | ३३४           | ₹ १                  | बहुकूरकम्मा (५।४७)            | २ <b>७१</b>       | 388              | भूतिपण्ये (६११४)                       | ₹ <b>०१</b><br>>-∨  | ४६            |
| पुत्तकारणा (२।१७)     | १००           | <b>२</b> ४           | बहुजणणमणम्मि (२१२६)           | १०४               | 80               | भूतिपण्णे (६।१८)                       | 30¢                 | ६६            |
| पुत्तं पिता (श ४४)    | યુષ્ઠ         | १०७                  | बहुजणे (१३।१८)                | ४४४<br>३३६        | ७२               | भूतेहिं ··· (७।१६)                     | 38€                 | ७१            |
| पुरक्खायं (१।४१)      | પ્રર          | १०३                  | बहुणं (७१५)                   |                   | ४६<br>३४         | भूमिवद्विए (६।११)<br>भूयाइं (११।१४)    | २ <b>१</b> ८<br>४७५ | ४१<br>२४      |
| पुरिसजाते (१३।७)      | ४३४           | २३                   | बहुणंदणे (६।११)               | 33 <i>5</i><br>89 | <sup>०</sup> ८   | भूरिवण्गे (६।१३)                       | ३०१                 | ५०<br>५४      |
| पुलाए (७१२६)          | ३५०           | 83                   | बहुस्सुए (२१७)                | २६०               | ६३<br>६३         | भेयमावण्णं (४।३३)                      | २१३                 | ७४            |
| पुब्बमरी (४।४६)       | 700           | ११६                  | बाल (४।२८)<br>बालवीयणं (६।१८) | ४०६               | ५५<br>६५         | मइमं (१०११)                            | 833                 | १             |
| पुट्यसंजीगं (४।१)     | 8€₹           | , , ,                | बालस्स मंदयं बीयं (४।२६)      |                   | ५५<br>६८         | मईमता (६।१)                            | ¥3\$                | 8             |
| पुष्टिंब (३।६१)       | १६७           | ،<br>ج2              | बालिएणं अलं भे (७१११)         | 388               | ४२<br>४६         | मंगू (७।१५)                            | 383                 | ६१            |
| पूहकडं (११६०)         | યુદ્          | <b>१</b> १२          | बाहुए (३१६२)                  | २२८<br>१६८        | ક <b>ય</b><br>દે | मंजुलाइं (४।७)                         | 338                 | 53            |
| पूर्ति (६।१४)         | ४०२           | 85                   | बाहुए (२१५२)<br>बीओदगं (३।५१) | १६२<br>१६२        | ७२               | मंतपएण (१४।२०)                         | ४८१                 | ७१            |
| पूर्तिकम्मं (११११४)   | ४७६           | २४                   | बुज्भाहि (७।११)               | ३३८               | 88               | मंसं (७११३)                            | ३४२                 | ४४            |
| पूर्यणकामो (४१२६)     | २१२           | ĘĘ                   | बुक्फोन्ज (४१५१)              | २७३               | १३०              | मग्ग (११११)                            | 8€=                 | 3             |
| Manager (1110)        | ** *          | 10                   | 3.41.4 (21.21)                | , - ,             | 11.              | 4 ( ( ) ( ) ( )                        |                     | 1             |

| शस्य अनुक्रम               | पृष्ठ<br>सं ० | टिप्पण<br>सं॰ | शब्द अनुक्रम             | वृष्ठ<br>सं० | टिप्पण<br>सं॰ | शब्द अनुक्रम                           | पृष्ठ<br>सं• | टिप्पण<br>सं॰ |
|----------------------------|---------------|---------------|--------------------------|--------------|---------------|----------------------------------------|--------------|---------------|
| मग्गं उज्जु (११1१)         | ४६६           | ४             | माणुस्सए ठाणे (१५११४)    | ६१०          | ३८            | मेधावी (१०।६)                          | ४४०          | ३६            |
| मश्यं पः (१४।१२)           | प्रथप्र       | ξ¥            | माता पिता (६१५)          | <b>७</b> ३६  | २०            | मेहावि (७।६)                           | 338          | २४            |
| मग्गसारं (१११४)            | ४७०           | ς             | मामए (२।४०)              | ११३          | ६३            | मेहावी (६।३)                           | २द६          | १५            |
| मःगाणुसासंति (१४।१०)       | १७३           | 38            | मायण्णिएहिंति · · (१३४)  | きまな          | १२            | मोक्खविसारए(३।५०)                      | १६०          | ६६            |
| मच्छरें ∵ (२≀६८)           | १२२           | દ્દ           | माया पुत्तं · · · (३।२)  | १४४          | ४             | मोणं (१४।१७)                           | ধ্তদ         | ६०            |
| मच्छा व · · (१।१३)         | २४३           | ३६            | मायामोस (१६।३)           | ६२२          | 85            | मोणपदंसि (१३।६)                        | ४३७          | ¥Х            |
| मच्छा वेसालिया (१।६१)      | ধ্ও           | ११६           | मायाहि ``(२।३)           | ६ ६          | X             | मोहं (४।३१)                            | २१२          | ७२            |
| मच्छेसणं भियायंति          |               |               | मारेण संथुया माया (१।६४) | ६४           | १२८           | मोहेण (३।११)                           | १४८          | १७            |
| (११।२७)                    | ४८०           | ४२            | मालुया (३।२७)            | 888          | ४२            | रयं (२।२३)                             | १०२          | 39            |
| मजिक्सम (७११०)             | ३३८           | ४२            | मासाअण्णं जणंगमे         |              |               | रयणं (६।१२)                            | ४००          | ३६            |
| मणसा अंतसो (८१६)           | ३७०           | १३            | (३१२२)                   | १५३          | ₹≒            | रसया (७।१)                             | ३२५          | ጸ             |
| मणसा जे (१।४६)             | ४४            | १०५           | माहणा •••(१।४१)          | ጸጸ           | 53            | रहंसि जुत्तं (४।३०)                    | २६०          | ६७            |
| मणुए (१४।४)                | ५६७           | १२            | माहणा (३।३२)             | १५६          | 38            | राओऽवि प्धाई वा (४।४८)                 | )२२४         | १२५           |
| मतं (१५।२४)                | ६१४           | ५४            | माहणा (६।१)              | २६६          | 8             | रातिणिएण (१४१७)                        | ४७०          | २७            |
| ममाई (१०११८)               | ४४८           | ६३            | माहणा (६।२)              | ₹£&          | ¥             | रामउत्ते (३!६२)                        | १६८          | \$3           |
| ममाती (१।४)                | २२            | १३            | माहणे (२।१५)             | १००          | २३            | रायऽमच्दा (३।३२)                       | १४५          | ४८            |
| मम्मयं (६।२५)              | ४११           | 50            | माहणे बत्तिए (१३।१०)     | ४३८          | ३८            | रूवेहि (१३।२१)                         | ४४६          | <b>द</b> ६    |
| महंती <b>उ</b> (४।३६)      | २६६           | ६६            | माहणेण (६।१)             | 388          | २             | लद्धाणुमाणे (१३।२०)                    | ४४७          | 30            |
| महतीहि वा कुमारीहि         |               |               | माहणेण (११।१)            | ४६८          | ?             | लद्धे कामे ण पत्थेज्जा                 | V0-          | ٠. ح          |
| (8183)                     | २०३           | 38            | मिगा (१!३३)              | 80           | ६६            | (8138)                                 | ४१८          | १०६           |
| महरूभयं (११११३)            | ४८०           | <b>አ</b> ጻ    | मिगाणं (६।२१)            | ३०६          | ७५            | लवावसक्किणो (२।४२)                     | १०५<br>ए-२   | ४६            |
| महाणुभावे (४।२)            | २४६           | ₹             | मिगे (१।३६)              | ४३           | 50            | लवावसक्की (१२१४)                       | ¥07          | ११            |
| महापुरिसा (३।६१)           | १६७           | 5 E           | मिच्छादंसणसल्ले (१६।३)   | ६२२          | १३            | लाढे चरे (१०।३)<br>लाभमदावलिते (१३।१४) | ४४३<br>४३४   | १०<br>६१      |
| महामुणी (१६।२)             | ६२१           | Ę             | मिञ्जाति (७।३)           | ३३०          | ₹\$           | लाविया (२।१८)                          | १०१          | ۶ <i>٤</i>    |
| महारहं (३।१)               | १४५           | २             | मिज्जती (१४।८)           | ६०५          | १८            | नुत्तपण्णो (५।१२)                      | <b>२</b> ४२  | ₹0            |
| महाविहि (२।२१)             | १०१           | २७            | मिस्सीभावं (४।१७)        | २०४          | ४द            | लुप्पंतस्स (६।१)                       | ₹€७          | 38            |
| महावीरे (१४।७)             | ६०५           | १५            | मुक्के (६।६)             | 935          | 88            | लुप्पंति (२।४)                         | 03           | • `<br>Ę      |
| महावीरे (१४।२३)            | ६१३           | ጷ፞፞፞ጚ         | मुच्छिए (२।७)            | ६५           | १३            | लुष्पती (११४)                          | 22           | <b>१</b> ५    |
| महिंदा (६।११)              | ३३१           | ५०            | मुणीण मज्के (६।१५)       | ३०२          | ५७            | लूसएज्जा (१४।१६)                       | ४७६          | ६७            |
| महीए मज्क्षम्मि (६।१३)     | ३००           | ४३            | मुतच्चे (१३।१७)          | X88          | ६८            | लूसयई व वत्थं (७।२१)                   | ३४७          | ৩ন            |
| महेसि (४।१)                | २४६           | १             | मुम्मुरे (४११०)          | २५१          | २५            | लूहं (३।३)                             | १४६          | ø             |
| महोदही वा (६।८)            | २१६           | ४०            | मुसंवदंति (१२।२)         | ४००          | Ę             | नेसं समाहट्टु (१०।१४)                  | ४४४          | χχ            |
| माइद्वाणं (६।२५)           | ४१२           | <b>द</b> २    | मुसावायं विवज्जेज्जा     |              |               | लोइयं (३।२१)                           | १५२          | 38            |
| माइणो कट्टु मायाओ          |               |               | (3015)                   | १७६          | ११४           | लोए (१।१४)                             | 38           | ४२            |
| (=1X)                      | 378           | १०            | मुहमंगलिओदरियं (७।२४)    | ३४८          | 4۶            | लोए (७११)                              | <b>३</b> ३३  | <b>२१</b>     |
| माइल्ले महासढेऽयं (४।१५)   |               |               | मुहुत्तगाणं (४१४४)       | २६६          | १११           | स्रोगमिणं महंतं (१२।१८)                | ५१३          | ४७            |
| माणं ण सेवेज्ज · · (१४।१६) |               |               | मूढा (७।१२)              | ३४०          | 38            | लोगवाय (१।५०)                          | હશ્          | १४८           |
| माणव! (१२।१२)              | ४०६           |               | मूढगा (१।३८)             | ४२           | ७६            | लोगस्स वसं न गच्छे                     | -            | •             |
| माणवेसु दट्ठुं भयं (७।११)  | 355           | ४५            | मेधाविणो (१२।१५)         | ४०१          | ₹१            | (श्राप्र१)                             | २७३          | १३१           |
|                            |               |               |                          |              |               |                                        |              |               |

| सीक संक संक संक संक संक संक संक संक संक सं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (६)२३) ३०६ वर्ष विज्ञं नहाय (१३११) ४४६ वर्ष वित्रयंगणाहि (१२१४) ५०६ २७० लोभमया वतीता (१२११४) ४०६ ३२ विज्ञाचरणं (१३११) ४०८ १७ वित्रयंगणाहि (१३१३) ४४२ ४६ लीयं (१२१२०) ११४ ४२ विज्ञाचरणं (१३११) ४३६ ४४ वित्रयंदे (१४१६०) ४७७ ४७ लोमणावेपागोड (४११७) १४४ ४२ विज्ञाचरणं (१३११) १६६ ४३ वित्रयंदे (१४१६०) १५४ ४२ विज्ञाचरणं (१३११) १६६ ४३ वित्रयंदे (१३१३) १८६ ४३ वित्रवंद (१३१४) १८६ ४४ वित्रवंद (१३१४) १८६ १४६ वित्रवंद (१३१४) १८६ वित् |
| (६)२३) ३०६ वर्ष विज्ञं नहाय (१३११) ४४६ वर्ष वित्रयंगणाहि (१२१४) ५०६ २७० लोभमया वतीता (१२११४) ४०६ ३२ विज्ञाचरणं (१३११) ४०८ १७ वित्रयंगणाहि (१३१३) ४४२ ४६ लीयं (१२१२०) ११४ ४२ विज्ञाचरणं (१३११) ४३६ ४४ वित्रयंदे (१४१६०) ४७७ ४७ लोमणावेपागोड (४११७) १४४ ४२ विज्ञाचरणं (१३११) १६६ ४३ वित्रयंदे (१४१६०) १५४ ४२ विज्ञाचरणं (१३११) १६६ ४३ वित्रयंदे (१३१३) १८६ ४३ वित्रवंद (१३१४) १८६ ४४ वित्रवंद (१३१४) १८६ १४६ वित्रवंद (१३१४) १८६ वित् |
| लोशं (१२१२०)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| लोलणसंपादि (१११७) र१४ ४२ विषणू (११६) २६ ३१ विसीहिस्स (१३१३) १२६ ७ लोहिबलीणतत्ता (१४४८) २०१ १२२ विषयं (१४११) १६४ ३ विहारपामणिह (३१३४) ११६ १३ व्याववा (१४१४) १६६ ६ व्याववा (१४६) १६८ १८१ विषयाचे (१४६) १६८ १८१ विषयाचे (१४४४) १८६ १८१ विषयाचे (१४४४) १८१ विषयाचे (१४६०) १८२ १८१ विषयाचे (१४४४) १८६ १८१ विषयाचे (१४४४) १८६ १८१ विषयाचे (१४४४) १८६ १८१ विषयाचे (१४६०) १८२ १८१ विषयाचे (१४६०) १८२ १८१ विषयाचे (१४४४) १८६ १८१ विषयाचे (१४६०) १८२ १८१ विषयाचे (१४६०) १८५ १८६ विषयाचे (१४६०) १८२ १८१ विषयाच विषयाचे (१४६०) १८२ १८१ विषयाच विषयाचे (१४६०) १८२ १८१ विषयचे (१४६०) १८२ १८२ विषयचे (१४६०) १८२ १८१ विषयचे (१४६०) १८२ १८२ वे व्यववा (१४६०) १८२ १८२ वेव वेव वेव वेव वेव वेव वेव वेव वेव वे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| लोहिन्लिणियतत्ता (प्राप्त-) २७१ १२२ विणयं (१४११) ४६६ ३ विहारगमणेहि (३१३४) १६६ ५ वर्ष (२१३५) १०६ ४४ विषयवायं (१२११) ४६६ १ विहेडिणो (८१३) ३६६ ८ व्रह्मोगिवे (६१६) २६४ ३४ विणासे (१६८) २४ २६ वीतोही (८१२६) ३७८ ४६ विणासो होड देहिणो (११८) २६ २६ वीतोही (८१२६) ४६८ ११ विणासो (१३३) ३३० ११ वीताही (११४४) ४८ ८५ विणासो (१३३) ३३० ११ वीताही (११४४) ४८ ८५ विणासो (१३३) ३४० विणासो (११४४) ४८ ११ विणासो (१३३) ३४० विणासो (१३३) ३४० विणासो (१३३) ३४० विणासो (१३३) ३४० विणासो (१४४४) २०० १०६ विणासो (१२११०) १६२ वीर (१११०) १६१ विणासो (१४४४) ११० विणासो (११६०) १६१ विणासो (१६०) १६१ विणासो (११४४) १६६ विणासो (११४४) १६६ विणासो (११४४) १६३ विणासो (११४४) १६४ विणासो (११४४) १६३ विणासो (११४४) १६३ विणासो (११४४) १६४ विणासो (११४४) १४४ विणासो (११४४) |
| बर्ड (राव्य) १०६ ४४ विषयवायं (१रा१) ४६८ १ विहेडिणी (८१४) ३६६ ८ विहरी प्राप्त १६१६) २६४ ३४ विणासे (११६) २४ २६ वीणासे (११६) २६४ ३४ विणासे (११६) २६ २६ वीणासे (११४४) ४८ ६४ १४ विणायं (३१३) ३३० १४ वीपासा (११४४) ४८ ६४ १४ विणायां (३१३) ३३० १४ वीरा (११३३) ४१६ १११ विणायां (३१३) ३४० विणायां (३१४) ३४७ विणायां (३१३) ३४० विणायां (११४४) ३४० विणायां (११४५) १४० विणायां (११४६) १४० विणायां (११४६) १४० विणायां (११४६) १४० विणायां (११४५) १४० विणायां (११४६) १४६ विणायां (११४६) १४० विणायां (११४६) १४६ विणायां (११ |
| बहरोबणिदे (६१६) २६४ ३४ विणासे (११६) २४ २६ वीतासे (११६) ३७० ४६ विणासो होई देहिलो (११६) २६ २६ वीतासी (११४४) ४६ ६४ वेदालम् (११२६) २०० ४६ विणासो होई देहिलो (११६) २६ २६ वीतासी (११४४) ४६ १११ विणासो (११४४) २०० १०६ विणासो (७१३) ३३० ७६ वीरिएणं (६१६) २६८ ४७ वीरिएणं (६१६) २६८ ४७ वीरिएणं (६१६) २६८ ४७ वीरिएणं (६१६) २६८ ४७ वीरिएणं (६१८) २६८ ४७ वीरिएणं (६१८) १६८ ३ विणासतीरा (१११८) १६८ ३ विणासतीरा (१११८) १६८ ३ विणासतीरा (१११८) १६८ ३ वीरिएणं (६१८) १६८ ३ वीरिएणं (६१८) १६८ ३ वीरिएणं (६१८) १६८ ३ वीरिएणं (१४४४) १८८ विणायला (१४६६) १६८ ४६ वीरे (१४११) १६८ १६ ३ विणायला (१४६०) १६८ ६३ विणायला (१४६०) १६८ ४३ वीरे (१४११) १६८ १६ ३ विणायला (१४६०) १६८ ६३ विलायला (१४६०) १६८ १६८ १४६ वार्सेच (६१२०) १६८ १६८ १४६ वार्सेच (६१२०) १६८ १६८ १४६ वार्सेच (१४६०) १८८ १६८ वार्सेच (१४६०) १८८ १८८ वार्सेच (१४६०) १८८  |
| बहरोबिजंदे (६१६) २६४ ३४ विणासे (११८) २१ २६ वीतमेही (२१६) ३७८ ४६ वेव स्ता (११२६) २१८ ४७ विणासो होड देहिणो (११८) २६ २६ वीतमा (११४४) ४८ ६११ वेव त्या (११४४) २०० १०६ विणासो (७१३) ३३० ११ वीरा (६१३३) ११६ १११ विणाहार्य (७१३) ३३० ७६ वीरा (६१३३) ११६ ४७ वीरा (६१३३) ११६ ४७ वीरा (११४१) ११६ ३ विणाहार्य (७१३४) ११४ ४१ विणाहार्य (७१२१) ११६ ७४ वीरे (१४११) ११६ ३ विणाहार्य (७१४५) ११६ ७४ वीरे (१४११) ११६ ३ विणाहार्य (७१४५) ११६ ७४ वीरे (१४११) ११६ ३ विणाहार्य (७१४५) ११६ ७४ वीरे (१४११) ११६ ३ विणाहार्य (११४४) ११६ ७४ वीरे (१४११) ११६ ३ विणाहार्य (११४५) ११६ ७४ वीरे (१४११) ११६ ३ विणाहार्य (११४६) ११६ ३ विणाहार्य (११४६) ११६ ७४ वीरे (१४११) ११६ ३ विणाहार्य (११४६) ११६ ३ विणाहार्य (११४६) ११६ ७४ वीरे (१४११) ११६ ३ विणाहार्य (११४६) ११६ ७४ वीरे (१४११) ११६ ३ विणाहार्य (११६६) ११६ ७४ वीरे (१४११) ११६ ३ विणाहार्य (११६६) ११६ ३ विणाहार्य (११६६) ११६ ३ विणाहार्य (११६६) ११६ ३ विणाहार्य (११६४) ११६ विणा |
| बंबहत्ता (शर६) २१८ ५७ विणासो होड बेहिलो (११८) २६ २६ वीमंसा (११४४) ४६ १११ वंदणपूराणा (२१३३) १०४ ४१ विण्वासां (७१३) ३३० ११ वीरा (११३३) ४१६ १११ वंदालमं (४१४४) २२० १०६ विणाहांसं (७१२१) ३४७ ७६ वीरिएणं (६१६) २६८ ४७ विणाहांसं (७१२१) ११६ ७४ वीरे (१११) १६६ ३ विणाहांसं (७१४४) २२० १११ विण्वासां (१२१७) ११६ ७४ वीरे (१११) १०४ ४१ विण्वासां (११४०) १२६ १३ विण्वासां (११६०) १८५ १३ वीरे (१११) १०४ ४१ विण्वासां (११४०) १८५ १३ वीरे (१११) १०४ ४१ विण्वासां (११४०) १८५ १३ वीरे (१११) १८५ १८ विण्वासां (११४०) १८५ १३ वीरे (१११) १८५ १८ विण्वासां (११४०) १८५ १३ वीरे (१११) १८५ १८ विण्वासां (११४५) १८० १८० १८० १८० १८० १८० १८० १८० १८० १८०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| वंदाणपूर्यणा (२१३३) १०४ ४१ विकियायं (७१३) ३३० ११ वीरा (६१३३) ४१६ १११ विकायं (७१४४) २०० १०६ विकायं (७११४) ३४७ ७६ वीरिएणं (६१६) २६८ ४७ विकायं (७१३४) २१४ ७६ विकायं (७११४) ११६ ३ विकायं (७१४४) २०० १११ विकायं (११६६) ११६ ७४ वीरे (१११०) १६६ ३ विकायं (१४४४) २०० १११ विकायं (११६६) १९६ ७४ वीरे (१४११) १७४ ४१ विकायं (१४४०) १०२ १०३ वीरे (१४११) १७४ ४१ विकायं (१४४०) १०२ १०३ वीरे (१४११) १७४ ४१ विकायं (१४४०) १०२ १०३ वीरे (१४११) १७४ ४१ विकायं (१४१४) १०० १८ १०३ वीरे (१४११) १७४ १०३ वीरे (१४११) १७४ १०३ वीरे (१४११) १०० १८६ वीरे (१४११) १९७ १०३ वीरे (१४११) १९७ १०३ वीरे (१४१४) १९० १०३ वीरे (१४१४) १९० १०३ वीरे (१४१४) १९० १०३ वीरे (१४१४) १९० १०३ वीरे (१४१४) १०३ विकायं (१४१४) १९० १०३ वीरे (१४१४) १०३ विकायं (१४१४) १९० १०३ वीरे (१४१४) १०३ वीरे (१४१४) १०३ वीरे (१४१४) १०३ विकायं (१४१४) १०३ वीरे (१४१४) १०३ विकायं (१४१४) १९० विकायं (१४१४) १०३ विकायं ( |
| वंदालगं (४)४४) २२० १०६ विणिहाय (७)२१) ३४७ ७६ वीरिएणं (६)६) २६८ ४७ विण्यात्तां (१२१८) ४१२ ४३ वीरे (१११) १६ ३ विण्यात्तां (१११४) २०० ११ विण्यात्रां (१२१८) १८६ ७४ वीरे (१४११) १८७ ४१ ४१ विण्यात्रां (१३१४) २०० ७६ विण्यात्रां (१३१४) ४१ विण्यात्रां (१३१४) १०० ५६ विण्यात्रां (१३१४) १०० १२ विण्यात्रां (१३१४) १०० १२ विण्यात्रां (१३१४) १०० १२ वुड्ढे (१२१८) १०० १२ वुड्ढे (१२१८) १०० १२ वुड्ढे (१२१८) १०० १२ १२ ४१ विण्यात्रां (१३१४) १०० १२ वुड्ढे (१२१८) १०० १२ ११ ११ ११ ११ ११ ११ ११ ११ ११ ११ ११ ११                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| बागुकलाइं (श्रीवर्ध) २१४ ७६ विषणवाणा (२१११७) ४१२ ४३ वीरे (१११) १६ ३ विषणवाणा (२१६१) ११६ ७४ वीरे (१४११) ५७४ ४१ विषणवाणा (२१६१) १९६ ७४ वीरे (१४११) ५७४ ४१ विषणवाणा (२१६१) १९७ १०३ वीससेण (६१२२) ३०७ ७६ वितिणवाणा (२१६१) ४९० १४ वुड्ढे (२११८) ४१० १४ वुड्ढे (२११८) ४१० १४ वुड्ढे (२११८) ११० ११२ ४१ वितिणवाणा (१८११) ४१० १४ वुड्ढे (१२१८) ११० १४१ १४ वितिणवाणा (१८११) ४१० १४ वुड्ढे (१२१८) ११० १११ १४ वुससेले (१८६१) ११० १११ वितिणवाणा (१८११) १११ १४ वुससेले (१८६१) १११ १४ वुससेले (१८११) १०० १०० १०० १०० १०० १०० १०० १०० १००                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| विष्णवणा (२।१६) ११६ ७४ वीरे (१४।११) १७४ ४१ वण्णवणा (३।१६) ११६ ७४ वीरे (१४।११) १७४ ४१ वण्णवणा (३।१८) २२६ १३३ वज्जकरा (४।३४) ४१ ७० वितिणच्छ (१२।२) १०० १ वुक्वमाणो ण संजले (६।३१) ४१७ १०३ वहुयं (२।२) १६६ वितिणच्छ (१४।६) १७० २५ वुढ्ढे (१२।१८) ११६ १४ वितिणच्छ (१४।६) १६६ १ वुढि (१२।६) ११६ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| वज्जनरा (४।४०) २२६ १३२ वितिगच्छ (१२।२) ४०० ५ वुक्व नाणो ण संजले (६।३१) ४१७ १०३ वितिगच्छ (१२।२) ४०० १ वुक्व नाणो ण संजले (६।३१) ४१७ १०३ वृद्ध (२।२) १६६ ३ वितिगच्छ (१४।६) ४५० २४ वुढ्ढे (१२।६८) ४१४ ४४ वृद्ध (१२१८) ४४४ ६ वृद्धिते (१।६६) ७४ १४४ वृद्ध (१२१८) ४६६ ६ वृद्धीनओ (६।२०) १२३ ६ वृद्धीनओ (६।२०) १२३ ६ वृद्धीनओ (६।२०) १२३ ६ वृद्धीनओ (६।२०) १२६ वृद्धीनओ (६।२०) १२६ वृद्धीनओ (६।२०) १२६ १४ वृद्धीनओ (६।२०) १४५ १६ वृद्धीनओ (६।२०) १४५ १६ वृद्धीनओ (६।२०) १४६ १४ वृद्धीनओ (६।२०) १४६ १४ वृद्धीनओ (६।२०) १४६ १४ वृद्धीनो (१४।४४) १६६ १४ वृद्धीनो (१४।४४) १६६ १४ वृद्धीनो (१४।४४) १६६ १४ वृद्धीनो (१४।४४) १८६ १४६ वृद्धीनो (१४।४४) १८६ १४६ वृद्धीनो (१४।४४) १८६ वृद्धीनो (१४।४४) १८६ १४६ वृद्धीनो (१४।४४) १८६ वृद्धीनो (१४।४४) १८६ १४६ वृद्धीनो (१४।४४) १८६ वृद्धीनो वृद्धीनो (१४।४४) १८६ वृद्धीनो वृद्धीन                                                                                                                                                                                                  |
| विकास (११३४) ४१ ७० वितिसिक्छ (१४१६) ४७० २४ वुड्ढे (१२१६८) ४१४ ४४ वहुम (२१२) ४४ ४६ ३ वितिसिक्छ (१४१६) ४७० २४ वुड्ढे (१२१६८) ४१४ ४४ वहुम (२१४४) ४४ ६६ वितिसिक्छ (१४१६) ४३४ ६ वुसित (१६६१) ४६६ ६ वितिसिक्छ (१४१२) ६४२ ३ वुसिस (१४१३) ४६६ ६ वितिसिक्छ (१४१२) ६४२ ३ वुसिस (१४१३) ४६६ ६ वितिसिक्छ (१४१२) ६४२ ३ वुसिस (१४१३) ४६६ ६ वुसीस (१४१३) ४६६ ६ वित्से (१११४) ४०० ३० वित्से (१४१४) १६३ ६ वुसीस (१४१४) ४७६ २६ वित्से (१११४) ४०६ २६ वित्से (१११४) १६३ ६ वुसीस (१११४) ४७६ २६ वित्से (१११४) १६३ ६ वुसीस (१४१४) ६०३ ७ वित्से (१११४) १६३ ६ वित्से (१११४) १६४ वित्से (११४४) १६४ वित्से (१ |
| वहुमं (२१२) ६६ ३ वितिमिच्छितिण्णे (१०१३) ४३४ ६ वुसिते (११६) ५४४ ४४ ४४ ६६ वितिमिच्छितिण्णे (१०१३) ४३४ ६ वुसिते (११६) ५४४ ४४ ६ वितिमिच्छित् (१४१२) ६४२ ३ वुसिते (१६६) ५४६ ६ वितिमिच्छित् (१४१२) ६४२ ३ वुसिते (१४१३) ४६६ ६ वित्यं (१४१४) ४६६ ६ वृसीमञ्जो (६१२४) ४७६ २६ वित्यं वित्यं (१४१४) ४६६ १४ वृसीमञ्जो (६११४) ४७६ २६ वित्यं वित्यं (१४१४) ४६६ १४ वृसीमञ्जो (१४१४) ४७६ २६ वित्यं वित्यं (१११४) ४६२ ६ वित्यं वित्यं (१११४) १६२ ६ वित्यं वित |
| बणे मुळे ' (११४५) ४५ वह वितिगच्छाए (१६१२) ६४२ ३ वृसिसं (१४१३) ५६६ वित्त (१७०) १२३ ६० वृसीमओ (०१२०) ३७५ ३६ वित्त (१४१४) ५०० ३० वित्तं (१४१४) ५६० १५ वृसीमओ (०१२०) ३७५ ३६ वृसीमओ (०१२०) ३७५ ३६ वृसीमओ (०१२०) ३७५ ३६ वृसीमओ (१११६५) ४७० २७ विद्यं (१४१४) ५६२ ०३ वृसीमओ (१११६५) ४७६ २६ वृसीमओ (१११६५) ४७६ २६ वृसीमओ (१११४) १०३ ७ ७ वृस्केष्ठ (१११४) १०३ ७ वृस्केष्ठ (१११४) १०३ ७ वृस्केष्ठ (१११४) १०३ ७ वृस्केष्ठ (१११४) १०३ ११६ वृस्केष्ठ (१११२) १०४ ११६ वृस्केष्ठ (१११२) १०४ ११६ वृस्केष्ठ (१०१२) १४० ११६ वृस्केष्ठ (१०१२) १४२ वृस्केष्ठ (१११४) १०४ ११२ वृस्केष्ठ (११११) १०६ १४ वृस्केष्ठ (११११) १०६ १४ वृस्केष्ठ (११११) १०६ १४ वृस्केष्ठ (११११) १०५ १४ वृस्केष्ठ (११११) १०६ १४ वृस्केष्ठ (१११४) १८६ १४ वृस्केष्ठ (१११४) १८६ १४ वृस्केष्ठ (१११४) १८६ १४ वृस्केष्ठ (१११४) १८६ १४ वृस्केष्ठ (११४४) १८६ वृस्के |
| बस्थाणि य (४१३७) २१४ व   विता (२१००) १२३ ह   वुसी (१४१३) १६६ व   विता (२१००) १२३ ह   वुसी सओ (वा२०) १७४ ३६ वित्य करमं (६११२) ४०० ३७ विद्यं (१४१४) १६६ १४ वुसी मतो (१११४) ४७६ २६ वस्मेजंज (६१२४) ४१२ वर्ष विद्यं महोणं (११३४) २६३ व३ वुसी मतो (१११४) ६०३ ७ विद्यं महोजं (१११४) १६६ १६ विष्णमंति (१२१४७) ११२ ४२ वेणुदेवे (६१२१) ३०६ ७७ वलया (१२१२२) ११६ ६४ विष्णसंता (१३१२) ११८ ११ विष्णसंता (१३१४) ३०२ १६ विष्णसंता (१४१२) ११८ वेष्य (११९७) ११८ ११ वेष्य (११९०) ११८ ११ वेष्य त्या (१३१४) ११८ ११ वेष्य त्या (१३११) ११९ ११८ वेष्य त्या (१३११) ११९ ११८ वेष्य त्या (१३११) ११९ वेष्य त्या (१३११) ११९ वेष्य त्या (१३११) ११९ १८० १८० वेष्य त्या (१३११) १८० १८० वेष्य त्या (१३१४) १८० १८० वेष्य त्या (१३४४) १८० वेष्य त्या (१३१४) १८० १८० वेष्य त्या (१३१४) १८० १८० वेष्य त्या (१३१४) १८० १८० वेष्य त्या (१३४४) १८० वेष्य त्या (१४४४) १८० वेष्य त्या (१४ |
| बिर्यक्रममं (६११२) ४०० ३० वित्तं (१४१४) ४६८ १४ वुसीमजी (१४१४) ४७६ २६ वित्तं (१४१४) ४६८ १४ वुसीमतो (१४१४) ४७६ २६ विद्यम्ठाणं (६११४) ४१२ ८१ विद्यम्ठाणं (४१३४) २६३ ८३ वुसीमतो (१४१४) ६०३ ७ विद्यम्ठाणं (४१३४) १६२ ४२ वेणुदेवे (६१२१) ३०६ ७७ वलया (१२१२२) ४१८ ६४ विद्यम्यसुवेति (७१२) ३२६ ८ वेणुप्तलाहं (४१३६) २१६ ८७ वलया (१३१२३) ४४१ ६४ विभ्रज्जवायं (१३१२२) ४८० ४२ वेणुप्तलाहं (४१३६) २१७ ६४ वलयायतानां (६११४) ३०२ ४६ विभ्रव्जवायं (१४१२२) ४८० ४२ वेणुप्तलाहं (४१३६) २१७ ६४ वलयायतानां (६११४) ३०२ ४६ विभ्रव्जवायं (१४१२२) ४८० ६१ वयद्या (६१२७) ४०४ ४६ वयद्या विभुक्के (१०१२४) ४४२ ७८ वयद्या (६१२७) ३१२ ६३ वयद्या विभुक्के (१०१२४) ४४२ ५३ विरत्तसञ्चयावकम्मे (१६१३) ६२२ ७ वेयरणी (३१७६) १७४ ११२ वस्मनी (१४११) २०१ ३३ विरत्तसञ्चयावकम्मे (१६१३) ६२२ ७ वेयरणी (४१८) २४० ४७ वस्मान (१४१११) ६०६ २४ विद्यम्भेज्जा (१४१४) ६०३ ६ वेयाणुवीह (४११६) २०७ ४७ वहेण (४१४१) २६७ ६६ विलंबगाणि (७१८) ३३४ २६ वेयाणुवीह (४११६) २०७ ४७ वहेण (४१४१) २६७ ६६ विलंबगाणि (७१८) ३३४ २६ वेयाणुवीह (४१४८) २६६ १०८ १९६ १०८ १९६ १०८ १९६ १०८ १९६ १०८ १९६ १०८ १९६ १०८ १९६ १०८ १९६ १०८ १९६ १०८ १९६ १८६ १८६ १८६ १८६ १८६ १८६ १८६ १८६ १८६ १८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| वमणं च विरेयणं (६११२) ४०० ३७ विधूमठाणं (११३४) २६३ =३ वुसीमतो (१११४) ४७६ २६ विधूमठाणं (११३४) २६३ =३ वुसीमतो (१११४) ६०३ ७ वलय (३१४०) १४६ ४६ विष्णमंति (१२१४७) ११२ ४० वलया (१२१२२) ११६ ६४ विष्णस्यासुवेति (७१२) १४० १२ वेणुक्ताइं (४१३६) २१६ ६५ विष्णस्यासुवेति (१३११२) १४० १२ वेणुक्ताइं (४१३६) २१७ ६४ वलया (१३१२३) १४१ ६४ विभुक्तायं (१४१२२) १८४ ६१ वेध (६१४७) १०१ १६ विधुक्ते (१०१२३) १४२ ७६ वेध (६१४७) १८४ १६ विमुक्ते (१०१२३) १४२ ७६ वेयरणी (३१७६) ३१२ ६३ विस्तिति (१६१३) ६२२ ७ वेयरणी (३१६) १७४ ११२ वस्तिती (११११) २०१ ३३ विरतसब्वावकम्मे (१६१३) ६२२ ७ वेयरणी (११६) १८६ १८ वस्तुमान (१४११) ६०६ २४ विरुक्तेज्ञा (१४१४) ६०३ ६ वेयाणुबीइ (११६) २०७ १७ वेयाणुबीइ (११६) २०७ १७ वेयाणुबीइ (११६) २०७ १७ वेयाणुबीइ (११४४) २६६ १०६ वेयाणुबीइ (११४४) २६६ १०६ वेयाणि (११४४) २६६ १०६ १८६ १८६ १८६ १८६ वेयाणुबीइ (११४४) २६६ १८६ १८६ वेयाणि (११४४) २६६ १८६ १८६ वेयाणुबीइ (११४४) २६६ १८६ वेयाणुबीइ (१९३) २६६ वेयाणुबीइ (१९३) २४६ वेयाणुबीइ (१९३) २६६ वेयाणुबीइ (१९६) २४६ वेयाणुबीइ (१९३) २६६ वेयाणुबीइ (१९६) २४६ वेयाणुबीइ (१४६)  |
| वस्फेडज (६।२४) ४१२ - १ विष्णमंति (१२।१७) ४१२ ४२ वेणुदेवे (६।२१) ३०६ ७७ वलय (३।४०) ११६ ६६ विष्णमंति (१२।१७) १२६ - वेणुपलासियं (४।३६) २१६ ६७ वलया (१२।२२) ४१६ ६५ विष्णस्यासुवेति (७।२) १४० १२ वेणुफलाइं (४।३६) २१७ ६५ वलया (१३।२३) ४११ ६४ विष्णस्यासुवेति (१३।१२) १८४ ६१ वेणुफलाइं (४।३६) २१७ ६५ वलया (१३।२३) ४११ ३०२ १६ विमुक्ते (१०।२३) ४१२ ७६ वेष (६।१७) ४०१ १६ वन्या विमुक्ते (१०।२४) ४१२ ६३ वियर्जा (७।२१) ३४७ ७७ वेयरणी (३।७६) १९१ ६३ वस्त्ती (४।११) २०१ ३३ विरतसञ्ज्ञ्यावकम्मे (१६।३) ६२२ ७ वेयरणी (३।७६) १९१ १९२ वस्त्मा (१३।६) १३१ १६ विर्जेण (१६।३) ६२३ १४ वेयाणुवीइ (४।१६) २०७ १७ वस्त्मा (१४।११) ६०६ २४ विरुक्तेज्जा (१४।४) ६०३ ६ वेयालिए (१४।४४) २६६ १०६ वर्षेण (४।४१) २६७ ६६ विर्लेणाणि (७।६) ३३४ २६ वेयालिए (१४।४४) २६६ १०६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| वलय (३।४०) १ १८ १८ विष्परियासुवेति (७।२) ३२६ ६ वेणुवलासियं (४।३६) २१६ ६७ विष्परियासुवेति (७।२) १८० १८ वेणुवलासियं (४।३६) २१७ ६५ विष्परियासुवेति (१३।१२) १८० १८ वेणुकलाइं (४।३६) २१७ ६५ विष्पर्वतायां (१४।२२) १८४ ६४ विष्पुकलायं (१४।२२) १८४ ६१ वेष (६।१७) १८४ १६ विष्पुकले (१०।२३) १८२ ७६ वेय स्ता (६।२७) १८२ ६३ वलया विमुक्के (१०।२४) १८२ ६३ वियर्डण (७।२१) १८७ वेयरणी (३।७६) १७५ ११२ वस्पत्ती (४।११) २०१ ३३ विरतसञ्ज्वपायकम्मे (१६।३) ६२२ ७ वेयरणी (१।६) १८० १८ वस्प्रामा (१४।११) ६०६ २४ विरते (१६।३) ६२३ १४ वेयाणुवीइ (४।१६) २०७ १७ वस्प्रामा (१४।११) १८६ १०६ वस्प्रामा (१४।११) २६७ ६६ विलंबगाणि (७।६) ३३४ २६ वेयाणुवीइ (४।१६) २६८ १०६ वरे वेर्षण (१४।४४) २६६ १०६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| वलया (१२१२२)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| वलया (१३१२३) ४५१ ६४ विभज्जवायं (१४१२२) ५ ८४ ८१ वेध (६११७) ४०५ ५६ वलयायतानां (६११४) ३०२ ५६ विमुक्ते (१०१२३) ४५२ ७८ वेयहत्ता (६१२७) ३१२ ६३ वलया विमुक्ते (१०१२४) ४५२ ८३ वियर्डण (७१२१) ३४७ ७७ वेयरणी (३१७६) १७५ ११२ वमन्तिः (४१११) २०१ ३३ विरतसब्बपावकम्मे (१६१३) ६२२ ७ वेयरणी (३१८) २५० १६ वमुमं संखाय (१३१६) ६२६ विरते (१६१३) ६२३ १४ वेयाणुवीइ (४११६) २०७ ५७ वमुमान (१४१११) ६०६ २४ विरुक्तेणुणा (१४१४) ६०३ ६ वेयाणुवीइ (४११६) २६६ १०८ वहेण (४१४१) २६७ ६६ विलंबगाणि (७१८) ३३५ २६ वेर् वेश एवरवर्ड (६१३) ३६६ १०८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| बलयायतानां (६११४) ३०२ ४६ विमुक्ते (१०१२३) ४४२ ७६ वेयहत्ता (६११७) ३१२ ६३ वलया विमुक्ते (१०१२४) ४४२ ६३ वियहेण (७१२१) ३४७ ७७ वेयरणी (३१७६) १७५ ११२ वसवत्ती (४१११) २०१ ३३ विरतसञ्ज्ञपावकम्मे (१६१३) ६२२ ७ वेयरणी (४१६) २५० १६ वसुमां संखाय (१३१६) ६०६ २४ विरुफ्तेज्जा (१४१४) ६०३ ६ वेयाणुवीह (४११६) २०७ ४७ वहेण (४१११) २६७ ६६ विलंबगाणि (७१८) ३३४ २६ वेयालिए (४१४४) २६६ १०६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| वलया विमुक्ते (१०१२४) ४४२ ६३ वियर्डण (७१२१) ३४७ ७७ वेयरणी (३१७६) १७५ ११२ वसवत्ती (४१११) २०१ ३३ विरतसब्बपावकम्मे (१६१३) ६२२ ७ वेयरणी (३१७६) १७५ ११२ वसुमं संखाय (१३१६) ६२६ विरते (१६१३) ६२३ १४ वेयाणुवीइ (४११६) २०७ ५७ वसुमान (१४१११) ६०६ २४ विरुक्तेज्ञा (१४१४) ६०३ ६ वेयाणुवीइ (४१४४) २६६ १०६ वहेण (४१४१) २६७ ६६ विलंबगाणि (७१८) ३३५ २६ वेर् वेश एववर्ड (६१३) ३६६ १०६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| बसवत्ती (४।११) २०१ ३३ विरतसब्बपावकम्मे (१६।३) ६२२ ७ वेयरणी (४।६) २४० १६ वसुमं ' संखाय (१३।६) ६२३ १४ वेयाणुवीइ (४।१६) २०७ ४७ वसुमान (१४।११) ६०६ २४ विरुफ्तेज्जा (१४।४) ६०३ ६ वेयाणुवीइ (४।४६) २०७ ४७ वहेण (४।४१) २६७ ६६ विलंबगाणि (७।६) ३३४ २६ वेर्स वेर्स एवर्ड (६।३) ३६६ १०६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| वसुमां संखाय (१३।६) ५३५ २६ विरते (१६।३) ६२३ १४ वेयाणुवीइ (४।१६) २०७ ५७ वसुमान (१४।११) ६०६ २४ विरुक्तेज्जा (१४।४) ६०३ ६ वेयालिए (५।४४) २६६ १०६ वहेण (४।४१) २६७ ६६ विलंबगाणि (७।६) ३३५ २६ वेर्ज वेश एकदाई (६।३) ३६६ १०६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| वसुमान (१४१११) ६०६ २४ विरुक्तिज्ञा (१४१४) ६०३ ६ वेपालिए (४१४४) २६६ १०८ वहेण (४१४१) २६७ ६६ विलंबगाणि (७।८) ३३४ २६ चेर्च चेर्क एवर्चर्ड (६१३) ३६५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| वहेण (४।४१) २६७ ६६ विलंबगाणि (७।६) ३३४ २६ चेरं चेरि एवसर्स (१३३) ३६६ १०६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| <b>∀9</b> 224 € 181 1 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| वायं (३।४६) १६४ ६१ विवरीयपण्णसंभूयं (१।५०) ७२ १४६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| वायावीरियं (४)१७) २०६ ५० विवाग (४)१०) २०० २८ वरं बङ्ढइ अप्पणो (१।३) २१ ११                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| वारिया (६।२८) ३१२ ६६ विवाय (६।१७) ४०५ ६१ वेराइं कुव्वइ (८।७) ३७० १४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| वाहिन्छण्णा (३।६४) १७० ६२ विवित्तेसी (४।१) १६३ ४ वेराणुगिद्धे (१०।६) ४४० ३३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| वाहेण (२।४६) ११६ =२ विवेगे (१०।६) ४३= २२ वेसिया (६।२) ३६४ १०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| विजट्टणं (१२।२१) ४१७ ४६ विसण्णमेसी (१०।६) ४३६ ३१ वेस्सा (६।२) ३६४ ७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| विउद्वितेणं (१४।८) ४७१ ३१,३४ विसण्णे (१०।७) ४३६ २६ वोदाण (१४।१७) ४७७ ४६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| विडिस्सिता (११६) २४ २३ विसण्णेसी (४।२६) २१२ ७० वोसहुकाए (१६।१) ६२१ ४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| विओसितं जे (१३।५) ५३२ १४ विसमंते (१।३६) ४१ ७२ सङ्विष्पहूणा (५।६) २५० २१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| विगयगिद्धि (१।८६) ७४ १४६ विसमंसि (१।६१) ५७ ११४ सउणी पंजरं जहा (१।४६) ५१ ६६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |

| शब्द अनुक्रम                    | पृष्ट<br>सं • |            | शब्द अनुक्रम                 | पृष्ठ<br>सं०        | हिप्य <b>ण</b><br>सं० | शब्ब अनुक्रम              | ष्ट्र <b>ड</b> ठ | दिष्व <b>ण</b> |
|---------------------------------|---------------|------------|------------------------------|---------------------|-----------------------|---------------------------|------------------|----------------|
|                                 | 40            | 40         |                              | 40                  | 40                    |                           | संब              | सं०            |
| सएहि परियाएहि (१।६८)            | ६ध            | १३०        | संवाहिया (४।४४)              | २६९                 | 885                   | सपेहाए (११६)              | ३६७              | २२             |
| संकंति (१।३८)                   | ४२            | ७७         | संबुज्कमाणे (१०!२१)          | 388                 | ৩০                    | सबीयगा (१।८)              | ३१५              | २७             |
| संकलियाहि <b>बद्धा</b> (५।४७)   | २७०           | ११८        | संबुज्भहः ''(२।१)            | १ ६                 | 8                     | सबीयगा (१११७)             | ४७१              | १२             |
| संकेज्ज (१४।२२)                 | ४८३           | 50         | संभमे (३।६५)                 | १७०                 | ६३                    | समणमाह्णा (११६)           | २४               | २०             |
| संखाए (१४।१८)                   | ४७८           | ६२         | संमिस्सभावं · · (१२।५)       | ४०२                 | १२                    | समणव्दए (७।४)             | <b>३३३</b>       | १=             |
| संखाए (१६।४)                    | ६२४           | २७         | संवच्छरं सुमिणं · · · (१२।६) | ጰዕሄ                 | १५                    | समणाः (११४१)              | ४७               | <b>5</b> 7     |
| संखाय वायं ‥(१३।५)              | ५३५           | ₹0         | संवरं (१२।२१)                | ४१७                 | ६०                    | समणा एगे ''(१1६३)         | 3 ×              | <b>१</b> २२    |
| संगइयं (१।३०)                   | ३्≒           | ६२         | संवासं (४।५०)                | २२४                 | १३१                   | समणे (२।२६)               | 803              | ¥Я             |
| संगाइं (७।२८)                   | ३४१           | ६६         | संवासो ण कप्पई (४।१०)        | २०१                 | ३०                    | समया (१४।२२)              | ५६६              | 58             |
| संथवेज्जा (१०।११)               | ४४४           | ४०         | संविधुणीय (१६१५)             | ६२५                 | २४                    | समब्बएण (१४।७)            | ५७१              | २६             |
| संख्रिण्णसोए (१६।६)             | ६२६           | ₹ १        | संवुडकम्मस्स (२।४४)          | ११५                 | 90                    | समारभंति (५।४०)           | २६६              | છ 3            |
| संजीवणी (४।३६)                  | २६४           | 55         | संबुडचारिणो (१।५६)           | ४४                  | १०५                   | समालवेङजा (१४।२४)         | ሂടട              | 63             |
| संडासगं (४।४२)                  | ₹ <b>१</b> ६  | १०३        | संवुडे (११1१३)               | ४७५                 | २२                    | समाहि (१४।२५)             | 934              | ્છ કુ          |
| संथवं (२।६०)                    | ३१६           | <b>≒</b> ₹ | संसयं (१०।१३)                | <b>ጸ</b> ጸ <b>ጸ</b> | 38                    | समाहिओ (४।११)             | २५१              | २५             |
| संथवं (४११३)                    | २०३           | 80         | संसारे (२।२४)                | 403                 | ₹१                    | समाहिजोगेहि (४।१६)        | २०५              | ४६             |
| संयवं (४।१६)                    | २०४           | ४७         | संसेदया (७।७)                | ३३४                 | २७                    | समाहिपसे (१३1१४)          | ሂሄ३              | ६०             |
| संथवं (४१५०)                    | २२५           | १३०        | संसेयया (७।१)                | ३२६                 | ₹                     | समाहियं (६।२१)            | ३१४              | 33             |
| संतच्छणं (५।१४)                 | २५३           | ३७         | संसोधियं '''(१४।१८)          | ३७४                 | ६५                    | समिए (१६।३)               | ६२३              | १५             |
| संता (१।३३)                     | ४०            | ६६         | सच्चं असच्चं ''(१२।३)        | ५०१                 | 5                     | समियं (६१४)               | 835              | २ <b>१</b>     |
| संतावणी (४।३३)                  | २६२           | ७६         | सच्चरए (१०।१२)               | 883                 | ४६                    | समियं (१४।११)             | ५७६              | 38             |
| संति (१।११)                     | २५            | ३७         | सच्चे (१५१३)                 | ६०२                 | ¥                     | समियं चरे (१६।६)          | <b>६</b> २६      | ४०             |
| संति (३।५०)                     | १७७           | ११७        | सड्ढी (११६०)                 | ५६                  | १११                   | समियाअट्टदंसी (१४।२४)     | ধ্হভ             | 32             |
| संति (१४।१६)                    | ५७७           | ४३         | सढ (२१७२)                    | १२४                 | १०१                   | समीहते (=।११)             | ३७२              | 78             |
| संति ''दुहओ (१।१४,१६)           | ३४            | ४१         | सणय्कएहिं (४।३४)             | २६३                 | 50                    | सम्मिस्सिभावं · · (१०।१५) | አጻጳ              | ४६             |
| संति पंच ''एए पंच (११७,८        | ) २६          | ३०         | सणिदाणप्पओगा (१३।१९)         | ५४६                 | ७६                    | समीकतं (३।२५)             | १५३              | ४०             |
| संतिमा तहिया ··· (१।२६)         | ४१२           | 58         | सतो य धम्मं (१३।१)           | ४२५                 | ₹                     | समीरिया (४।४३)            | २६द              | १०६            |
| संतोसिणो जो ः(१२।१४)            | 3∘⊁           | ३३         | सत्तिसु (४।५)                | २५०                 | २०                    | समुद्वितेहिं तहागतेहिं    |                  |                |
| संधए (११।२२)                    | ४७७           | ₹ १        | सत्यं (८१४)                  | ३६८                 | હ                     | (१३ँ१)                    | ४२व              | ¥              |
| सं <b>ध</b> ए साहुधम्मं (११।३४) | <u>የ</u> ደያ   | 38         | सत्थादाणाइं (६।१०)           | 338                 | ३०                    | समुबद्विए अणगारे (६।१४)   | ३७३              | ₹०             |
| संघाति जीवितं चेव (१।५)         | २३            | १द         | सत्यारभत्ती (१४।२६)          | १९१                 | १०१                   | समूसियं (४।३४)            | २६३              | <b>द</b> २     |
| संधि (१४।१२)                    | ६०६           | ₹ १        | सत्थारमेवं फष्टसं वयंति      |                     |                       | समूसिया (५१३६)            | २६४              | <b>≒</b> ७     |
| संपगाढंमि (५।३३)                | २६२           | ७४         | (१३१२)                       | ४२८                 | Ę                     | समेच्चा (१३।१६)           | ४४६              | ७५             |
| संपनाढा (१२।१२)                 | ४०६           | २३         | सदा जता (१२।१७)              | ५१२                 | ४१                    | समे हुसे होइ…(१३।७)       | ४३४              | २द             |
| संपातिम (७।७)                   | ३३४           | २६         | सद्मह्प्पगासे (६।१२)         | 335                 | ५१                    | समोसरणाणि (१२।१)          | <b>४</b> -१38    | 900            |
| संपराए (४।४०)                   | २७२           | १२७        | सद्हंताऽाय (६।२९)            | 388                 | १०१                   | सम्मऽणुसासयंति (१४।१०)    | ४७४              | ४०             |
| संपसारए (२।४०)                  | ११२           | ६३         | सहाणि (४।६)                  | १९८                 | २२                    | सयंभू (६।२०)              | ३०४              | ७१             |
| संपरावं (६।६)                   | ३७१           | १७         | सद्देहि रूवेहि (७१२७)        | 3 % &               | १३                    | सयं सयं (११४०)            | ४१               | १०१            |
| संपसारी (६।१६)                  | ጸ <b>०</b> ጳ  | ጳ <b>४</b> | सद्दाणि अरवाणि (१४।६)        | ४६६                 | २ <b>१</b>            | सयकम्मकप्पिया (२।७२)      | <b>१</b> २३      | 800            |
| संयुच्छणं (१।२१)                | ४०५           | ७३         | सद्धियं पि (४।५)             | ७३१                 | १८                    | सयण (४१४)                 | १६५              | १२             |
| संबद्धः (३।४८)                  | १६०           | ६७,६८      | सपरिग्गहा…(१।७८)             | 90                  | १४२                   | सया जए (१६।३)             | ६२३              | १७             |

| <b>1</b> 112 213811        | NET          | टिप्पण        | W12 33mm               |              | C          |                                  |                    | <b>.</b>       |
|----------------------------|--------------|---------------|------------------------|--------------|------------|----------------------------------|--------------------|----------------|
| शब्द अनुकम                 | पृष्ठ<br>सं० | ाटम्पण<br>संo | शब्द अनुक्रम           | पृध्ठ        |            | शरद अनुक्रम                      | •                  | हिष्य <b>ण</b> |
|                            | 40           | π•            |                        | सं∙          | सं०        |                                  | सं०                | सं०            |
| सयाजला (१।४८)              | २७१          | १२०           | साहसं (४।५)            | ११६          | १७         | सुक्षणि (४।४१)                   | २१६                | 33             |
| सयावकोषा (५।४७)            | २७०          | ११७           | सावियापवाएणां (४।२६)   | २११          | ६६         | सुब्भि च दुब्भि च (१०।१४)        |                    | ¥ ₹            |
| सरणं (६।२१)                | ४०८          | ७४            | साहसकारि (१०।१८)       | ४४८          | ६४         | सुमणी (६।३१)                     | ४१५                | १०४            |
| सरपायमं (४१४४)             | २२१          | ११२           | साहिए (२ः५२)           | ११४          | ६८         | सुयं चसम्मं (१४।२६)              | ४६१                | ,<br>& 0 \$    |
| सलिलाण (६।२१)              | ३०६          | ७६            | साहुसमिक्खए (६।१)      | २ <b>८</b> ६ | ሂ          | सुयक्खातं (८।११)                 | 307                | 73             |
| सवा (३१२०)                 | १४२          | <b>३</b> २    | साहुसमिक्खयाए (६।१)    | २द६          | ধ          | सुयक्खायं (४।२३)                 | 280                | ६३             |
| सन्वओ विष्पमुक्के (१०।४)   | ४३७          | १७            | सिक्खं (८।१५)          | ३७४          | <b>3</b> 3 | सुयक्खायं (१५।३)                 | <b>407</b>         | 8              |
| सब्बंजगं ···(१०।७)         | ४३६          | २४            | सिणाणं (६११३)          | 808          | ४१         | सुयक्लायधम्मे (१०।३)             | ४३४                | -<br>-         |
| सब्वं सब्बवारी (६।२८)      | 3 ? 3        | ६८            | सितकिच्चोवएसगा (१।७६)  | 33           | १४०        | सुयभावियप्पा (१३1१३)             | ५४२                | ۳<br>۲=        |
| सब्दकामसमप्पिए (१।७३)      | ६७           | १३५           | सितेहिं (१।८८)         | ७६           | १६१        | मुरालए वा वि (६।६)               | ₹8७                | ४५             |
| सञ्बज्जुयं (११४७)          | χo           | ξ3            | सिद्धा य "(१।७४)       | ६८           | १३६        | सुलूहजीवी (१३।१२)                | 480                | % <b>~</b>     |
| सव्वदुक्खा विमुच्चति       | _            |               | सिरीसिवा (७।१४)        | ३४३          | ६०         | सुविवेगं (२।५१)                  | ११४                | <b>\$</b> \$   |
| (3818)                     | 30           | ४६            | सिरोवेधे (१।१२)        | ४०१          | 38         | सुविसुद्धलेसे (४।५२)             | २२७                | १३ <b>६</b>    |
| सब्बस्य (३।५०)             | १७६          | ११६           | सिलोगगामी (१३।१२)      | ४४०          | ųο         | सुव्वया (=1२)                    | ३६७                | , , ,          |
| सन्वष्पगं · · (११३६)       | ४२           | <b>%</b> ≒    | सिलोयकामी (१०।७)       | 3₹8          | २७         | सुसंजए (१६1६)                    | ६२७                | ₹<br>₹ ?       |
| सञ्बमेयं ण ताणइ (११४)      | २३           | १७            | सिलोयकामी (१०१२३)      | ४४२          | 30         | सुसमिए (१६१६)                    | ६२७                | <b>३३</b>      |
| सब्बमेय णिराकिच्चा         | V-0          | Via           | सिसुपालो (३।१)         | १४५          | ₹          | मुसामाइए (१६१६)                  | ६२७                | ₹ <b>४</b>     |
| (88138)                    | ४६१          | 80<br>20      | सीओदग (२।४२)           | १०५          | ५३         | सुसाहुवादी (१३।१३)               | ५४१                | ५४             |
| सब्बसो (११।१४)             | ४७६          | २७            | सीतोदगसेवजेणं (७।१२)   | 388          | ५२         | सुसेहति (३।२६)                   | १५४                | ४१             |
| स्विविदयाभिणिव्युडे***     | V36          | <b>0</b> c    | सीलेण (६११७)           | ३०३          | ४१         | सुहुमासंगा (३।१=)                | १५१                | ۶٤             |
| (8018)                     | ¥ <b>€</b>   | <b>१</b> ६    | सीहं जहा "पासेणं (४१८) | २००          | २६         | सुहुमे (१३।७)                    | <b>X</b> ₹8        | ٠ <u>٠</u>     |
| सब्बेवि सञ्बहा (१।१६)      | 2 × 2        | χo            | सीहलिपासगं (४।४२)      | ३१६          | १०५        | सुहुमेण (४।२)                    | 188                | ```<br>¥       |
| सहणं (४।१२)                | २० <b>२</b>  | <i>७</i> ६    | सुउज्जुयारे (१३।७)     | ४३४          | २६         | सुहम्मा (६।२३)                   | 308                |                |
| सहसंमइए (८११४)             | 303          | ₹ <b>€</b>    | सुक्कम्मि (१।६२)       | ሂട           | ११५        | सुहरूवा तत्थुवसम्मा (१।२८)       |                    | <b>५</b> ६     |
| सहस्सणेता (६१७)            | २८६          | 3 <b>.</b> €  | सुगई (२।३)             | ६६           | X          | सूरं मण्णह अप्पाणं (३१३)         | १४६                | <i>₹3</i>      |
| सहिए (२।६६)                | १२१          | 83            | सुष्णवरस्स (२।३४)      | १०६          | γγ         | सूरियसुद्धलेसे (६।१३)            | १४५<br>३००         | ₹<br>४४        |
| सहिए (४।१)                 | \$3\$        | ₹<br>0 ∈      | सुतवस्सि (१०।३)        | ४३५          | ११         | सूव (४१४०)                       | २१ <b>७</b>        |                |
| सहिए (१६।३)<br>२००० (००००) | ६२३          | १६<br>        | सुतवस्सियं (१।३३)      | ४१६          | ११०        | सूप (४१००)<br>से आरियाणं∵ (७१२४) | २ <b>१७</b><br>३४८ | <i>e 9</i>     |
| सहीवायं (६।२७)             | ४१४          | 5.E           | सुदंसणे (६।६)          | २६६          | ४६         |                                  |                    | द २            |
| साइमणंत (६।१७)             | ३०३          | ६२            | सुद्दा (६१२)           | 238          | ११         | से णिक्वणिक्वेहि (६१४)           | <b>?3</b> ?        | ११             |
| सागारियं पिंडं (१।१६)      | X°X          | ५७            | सुद्धं (४।१८)          | २०६          | प्र१       | सेवमान (७१२६)                    | ३५०                | 03             |
| सातं सातेण विज्जई (३।६६    |              | દ્ય           | सुद्धं (११।२)          | ४६६          | Ę          | से सब्बदंसी (६१४)                | २६२                | २२             |
| सातियं (५।२०)              | ३७५          | ३८            | _                      |              |            | सेहियं वा असेहियं (१।२६)         | ₹≒                 | Ę <b>?</b>     |
| साधुतं (११।२३)             | ४७७          | ३२            | सुद्धसुत्ते (१४।२७)    | ¥68          | 608        | से हु चक्खू (१४।१४)              | ६०६                | ₹₹             |
| सामणेराए (४१४४)            | २२१          | £ \$ \$       | सुद्धे (१०१२३)         | ४५१          | ७५         | सोयई : (२।६०)                    | ११६                | 58             |
| सामली (६।१८)               | ₹ • ₹        | ६३            | सुद्धेः इह संबुडेः     |              |            | सोयं (१।४५)                      | ४६                 | 투독             |
| सायं (७११४)                | ३४३          | ५८            | (१७०-७१)               | ÉÉ           | १३२        | सोयं (१०।११)                     | ४४२                | ४३             |
| सायागारवणिस्सिया (१।५७)    | ) ५६         | 308           | सुधीरधम्मा (१३।१६)     | ጸጸጸ          | ६५         | सोयकरी (१४।१५)                   | ५७६                | 足の             |
| सायाणगा (२१५८)             | ११५          | ૭૬            | सुव्यण्णं ॄै(६।३३)     | ४१६          | 309        | सो भासिङ…(१२।२१)                 | ५१८                | ६२             |
|                            |              |               |                        |              |            |                                  |                    |                |

| शस्य अनुक्रम          | <b>पृद</b> ठ<br>सं० | दिप्यण<br>सं० | शब्द अनुक्रम                 | ष्टुब्ड<br>सं• | टिप्यण<br>सं• | शस्त्र अनुष्मम    | ष्टुडठ<br>सं• | टिप्प <b>न</b><br>सं० |
|-----------------------|---------------------|---------------|------------------------------|----------------|---------------|-------------------|---------------|-----------------------|
| सोयरिया (१।५)         | २३                  | <b>१</b> ६    | हत्थेहि पादेहिः (१०।२)       | ጸዿሄ            | હ             | हियं (१२।१२)      | ४०६           | २०                    |
| हंता छेता ∵(≒।४)      | ३७०                 | <b>१</b> २    | हम्ममाणो ण (६।३१)            | ४१७            | १०२           | हिरीमणे (१३।६)    | ४३४           | २०                    |
| हंसा (४।४८)           | २२४                 | १२६           | हरंति तं वित्तं (६।४)        | 98्७           | १५            | हुतेण एगे (७।१२)  | ३४१           | ४३                    |
| हण <b>छिद</b> ह (४।६) | २४६                 | १३            | हरिंसु (१४।३)<br>हरिस (३।१४) | ४६६<br>१४६     | १०<br>२३      | हुतेण जे ' (७।१८) | ३४४           | ६६                    |
| हत्थक∓मं (६५१७)       | Xox                 | ६०            | हासं पि जो ∵(१४।२१)          | ५ - २          | હદ્દ          | हेमंतमासम्म (३१४) | १४६           | ς.                    |
| हत्थिवहं वहंति (५।४२) | २६द                 | १०३           | हिंसिंग्णतं वा (१०११०)       | ४४१            | ੍ਰੇ<br>3 ਸ    | हेमवण्णे (६।११)   | २१ ८          | 38                    |
| हत्थीवावि (३।२८)      | १५४                 | ጸጸ            | हिंसप्पसूनाणि दुहाणि         | •              | ,             | होलावाय (६।२७)    | ४१३           | 55                    |
| हत्थेहि पाएहि (५1१४)  | २५४                 | 3 \$          | (१०१२१)                      | ४४६            | ७१            |                   |               |                       |

# परिशिष्ट २

# पदानु<mark>ऋम</mark>

| पद                       | स्थल         | पद                          | स्थल          | पद                              | स्थल         |
|--------------------------|--------------|-----------------------------|---------------|---------------------------------|--------------|
| . <b>अ</b>               |              | अतिक्कमंति वायाए            | ना२१          | असंबुडा अणादीयं                 | १।७४         |
|                          |              | अतिमाणं च मायं च            | ११।३४         | असूरियं णाम महाभितावं           | प्रा११       |
| अइमाणं च मायं च          | ११३६         | अत्ताण जो जाणइ जो य लोगं    | १२।२०         | अस्सि च लोए अदुवा परत्था        | 18 P         |
| अकुव्दओ पर्व पत्थि       | १४१७         | अतिथ वा णतिथ वा पुण्णं      | ११।१७         | अस्सि सुठिच्चा तिविहेण ताइ      | १४।१६        |
| अकुसीले सदा भिवस्        | १।२८         | अदक्खुवं दक्खुवाहियं        | २१६४          | अह णं वतमावण्णं                 | ११।३७        |
| अगारमावसंता वि           | 3919         | अदुअंजणि अलंकारं            | ४।३८          | अहणं से होइ उवल दे              | ४।३५         |
| अगिद्धे सद्फासेसु        | X 5 13       | अदुकण्णणासिया छेज्जं        | ४१२२          | अह तं तु भेयमावण्णं             | ४।३३         |
| अग्गं विणिएहि आहियं      | २१५७         | अन्दुणाइणंव सुहिणं बा       | ४११४          | अहतं पवेज्जः वज्भः              | १।३५         |
| अचर्यता व लूहेणं         | ३।३८         | अदु साविया पवाएणं           | ४।२६          | अह तत्य पूणी णमयंति             | 318          |
| अट्ठापदं ण सिक्खेज्जा    | ६११७         | अपरिच्छदिद्विण हुएव सिद्धि  | 9 ફે શ        | अह तेण मुढेण अमुढगस्स           | १४।११        |
| अणंते णितिए लोए          | ११८१         | अपरिमाणं वियाणाइ            | १।=२          | अह ते पडिमासेज्जा               | ३१५०         |
| अणागयमपस्सता             | ३१७४         | अप्पपिडासि पाणासि           | <b>=17</b> &  | अह पास विवेगमुद्धिए             | २! =         |
| बणासिया णाम महासियाला    | ४।४७         | अष्पेगे खुजिभयं भिक्खुं     | ३१८           | अहं सेऽणुतप्पई पच्छा            | ४।१०         |
| अणिहे सहिए सुसंवुड़े     | २।४२         | अप्पेगे णायओ दिस्स          | 3815          | अहादर पुरक्खाय                  | १।५१         |
| अणुगच्छमाने वितहंऽभिजाने | १४१२३        | अप्पेगे पडिभासंति           | 318           | अहावरं सासयं दुक्खं             | ४।२८         |
| अणुत्तरं धम्ममिणं जिणाणं | ६१७          | अप्येगे पलियं तंसि          | ३११४          | अहावरे तसा पाणा                 | ११।८         |
| अणत्तरं धम्ममुदीरइता     | ६।१६         | अध्येगे वइं जुंजंति         | ३११०          | <b>अ</b> हाबुइयाइं सुसिक्खएज्जा | १४१२५        |
| अणुत्तरस्यं परमं महेसी   | ६११७         | अप्पेण अप्यं इह वंचइत्ता    | ४।२६          | अहिगरणकरस्स भिक्खुणो            | २।४१         |
| अणुत्तरेय ठाणे से        | १४।२१        | अवभागमियम्मि वा दुहे        | २।७१          | बहि में संति आवट्टा             | <b>३</b> ।३१ |
| अणुपुब्वेण महाघोरं       | ११।५         | अभविसु पुरा वि भिक्खवी      | २१७४          | अहिमे सहुमा संगा                | ३।१८         |
| अणुमाणंच मायंचं          | <b>द</b> ।१८ | अभविसुपुरा वीरा             | <b>१</b> ४।२४ | अहियप्पाऽहियपण्णा गे            | शक्ष         |
| अणुसासणं पुढो पाणी       | १५।११        | अभिजुंजिया रुद्द असाहुकम्मा | प्रा४२        | अहो य रातो य समुद्रितेहि        | १३।२         |
| अणुस्सुओ उरालेसु         | ०६१३         | अभुजिया णमी वेदेही          | ३।६२          | अहो वि सत्ताण विउट्टणं च        | १२।२१        |
| अंगलिसस्स खेयण्णे        | १४।१३        | अमणुष्णसमुष्पायं            | ११६६          |                                 | •            |
| अणोवसंखा इति ते उदाहु    | <b>१</b> २१४ | अयं व तत्तं जलियं सजोइं     | <b>५</b> ।३१  | आ                               |              |
| अण्णं मगेण चितेति        | ४।२४         | अरति रति च अभिभूष भिक्ख्    | <b>१</b> ०।१४ |                                 |              |
| ·•णस्स पाणस्सिहलोइयस्स   | ७।२६         | अरति रति च अभिभूय भिनेषू    | १३।१८         | आउन्खयं चेव अबुज्भमाणे          | १०११=        |
| पण्याणयाण वीमंसा         | ११४४         | अल्सए जो पच्छण्णभासी        | <b>१</b> ४।२६ | आयं मइमं अणुवीइ धम्मं           | \$ 10        |
| अण्णाणियाता कुसलावि संता | १ २१२        | ••                          |               | आघातकिच्चमाहेउं                 | 813          |
| अण्णायपिडेण्ऽहियासएङ्जा  | ७।२७         | अविध्यराहि पण्णाहि<br>-     | ४।१३          | अधायं पुण एगेसि                 | शश्          |
| अष्म अष्मेहि मुच्छिया    | २१२०         | अवि हत्यपायछेयाए            | ૪ા૨ <b>१</b>  | आदीणवित्ती विकरेति पावं         | १०१६         |
| अतरिसु तरतेगे            | १११६         | अवि हम्ममाणे फलगावतद्वी     | ७१३०          | आमंतिय ओसवियं वा                | ४१६          |

| पद                                     | स्थल                  | <b>य</b> व                         | स्थल            | पद                          | स्थल           |
|----------------------------------------|-----------------------|------------------------------------|-----------------|-----------------------------|----------------|
| आयंण कुज्जा इह जीवितद्वी               | १०।१०                 | उउजालओ पाणऽतिवातएउजा               | <i>७</i> १६     | एयाई फासाई फुसंति बालं      | 3818           |
| आयगुत्ते सयादंडे                       | ११।२४                 | <b>उ</b> द्घितमणगारमेसणं           | २।१६            | एयाणि सोच्चा णरगाणि धीरे    | ११११           |
| आयदंडसमायारा                           | ३११४                  | उड्ढं अहे तिरियं च                 | ११।११           | एयाणुतीइ मेहाबी             | १०११           |
| आसंदियं च णवसुत्तं                     | ४।४६                  | उड्ढ अहे यं तिरियं दिसासु          | ६।४             | एरिसा जा वई एसा             | \$1 <b>%</b> & |
| आसंदी पलियंके य                        | 8128                  | उड्ढं अहे यं तिरियं दिसासु         | 88188           | एवं उदाहु णिग्गंथे          | ६।२४           |
| आसिले देविले चेव                       | ३।६३                  | उड्डमहे तिरियं दिसासु              | 3912            | एवं कामेसणाविक              | २१६०           |
| आसूणिमक्खिरागंच                        | X \$ 13               | उड् <b>ढ</b> महे तिरियं वा         | ই[দ৹            | एवं खु तासु विष्णप्पं       | ४१४०           |
| आहंसु महापुरिसा                        | ३१६१                  | उत्तरमणुयाण आहिया                  | 5180            | एवं ण से होइ समाहिपत्ते     | १३।१४          |
| आहत्तहीयं तु पवेयइस्सं                 | १३११                  | उत्तरा महुस्त्लावा                 | इ।२२            | एवं णिमंतणं लद्भ            | 3148           |
| आहत्तहीयं समुपेहमाणे                   | १३।२३                 | उदगं जती कम्ममलं हरेज्जा           | ७११६            | एवं तक्काए साहंता           | 3819           |
| आहाकडंचेव णिकाममीणे                    | १०।५                  | उदगस्सप्पभावेणं                    | १।६२            | एवं तिरिक्खमणुयामरेसूं      | प्राप्त        |
| आहाकडं वा ण णिकामएउजा                  | 88108                 | उदगेण जे सिद्धिमुदाहरित            | ७।१४            | एवं तु <b>ब्भे</b> सरागत्या | 3188           |
|                                        |                       | उद्देसियं कीयगडं                   | १११३            | एवं तुसमणा एगे              | १।३७           |
| इ                                      |                       | उरालं जगतो जोगं                    | ११८४            | एवं तुसमणा एगे              | 3118           |
| इंगालरासि जलियं सजोइ                   | <u> </u>              | उ <b>वणी</b> यतरस्स ताइणो          | २।३६            | एवं तुसमणा एगे              | १।६३           |
|                                        | ११५७                  | उवाणहाओ छत्तं च                    | <b>६११</b> ८    | एवं तु समणा एगे             | ३१४२           |
| इच्चेयाहि दिट्ठीहि                     | ₹1४४<br>१1 <b>२</b> ७ | उसिपोदगतत्तभोइणो                   | २१४०            | एवं तु समणा एगे             | ११।२८          |
| इच्चेवं पडिलेहंति                      | २१७ <b>०</b><br>३।२६  | उसिया वि इत्थि पोसेसु              | ४।२०            | एवं तु समणा एगे             | ११।३१          |
| इच्चेव णं सुसेहंति                     | ४१४३                  | _                                  |                 | एवं तु सिन्धे वि अपुटुधम्मे | १४१३           |
| इच्चेवमाहु से वीरे                     | कार.५<br><b>१</b> १६४ | <b>Ģ</b>                           |                 | एवं तु सेहे वि अपुद्धममे    | १४।१३          |
| इणमण्णं तु अण्णाणं                     |                       | एए उत्या आयाणा                     | १।५४            | एवं बहुर्हि कयपुन्व         | 8186           |
| इणमेव खणं वियाणिया                     | १ <b>७</b> १<br>१५११  | एए ओघंतरिस्संति                    | ३१७८            | एवं भयं ण सेयाए             | ४१४१           |
| इतो विद्धंसमाणस्स                      | १५१६                  | एए गंथे विजयकम्म                   | ११६             | एवं मए पुट्ठे महाणुभावे     | प्रार          |
| इत्यिओ जेण सेवंति                      | १०११३                 | एए पंच महङभूया                     | १।५             | एवं मत्ता महेतरं            | राप्त्र        |
| इत्थीसुया आस्यमेहुणे उ                 | \$\$132               | एए पुरुवं महापुरिसा                | ३१६४            | एवं लोगम्मि ताइणा           | २।४६           |
| इमंच घम्ममादाय                         | 3148                  | एए भो कसिणा फासा                   | ३।१७            | एवं विष्पडिवण्णेगे          | \$188          |
| इमंच धम्ममायाय                         |                       | एए संगा मणुस्साणं                  | 3518            | एवं समुद्धिए भिवल           | ३।४६           |
| इमं च धम्ममायाय                        | ३¦५१<br>२।६२          | एए सद्दे अचायंता                   | ३।७             | एवं से उदाहु अणुत्तरणाणी    | २१७६           |
| इह जीवियमेव पासहा                      | ३।६६                  | एगंतकूडेण तु से पलेइ               | 3159            | एवं सेहे वि अप्पुट्ठे       | ₹1₹            |
| इहमेगे उ भासंति<br>इहलोगे दुहावहं विऊ  | रारप<br>राइ२          | एगत्तमेवं अभिपत्थएज्जा             | 99109           | एवमण्णाणिया नाणं            | १।४३           |
| इहलाग दुहावह विक<br>इह संबुडे मुणी जाए | १।७१                  | एगे चरे ठाणमासणे                   | २।३४            | एवमायाय मेहावी              | <b>८</b> ।१३   |
|                                        | ५१७ <i>२</i><br>७११२  | एतं सकम्मविरियं                    | 51 <b>&amp;</b> | एवमेगे उ पासत्था            | १।३२           |
| इहेगे मूढा पबदंति मोक्खं               | 01(1                  | एताइं कायाइं प्वेइयाइं             | 91२             | एवमेगे उ पासत्था            | ३३६६           |
| \$                                     |                       | एते जिया भो ! ण सरणं               | १।७६            | एवमेगे उ पासत्था            | ३१७३           |
|                                        |                       | एतेसुबालेसुय प <b>क्रु</b> व्वमाणे | 8018            | एवमेगे णियागद्वी            | ११४७           |
| ईसरेण कडे लोए                          | \$1 <b>£</b> X        | एतेहि छहि काएहि                    | 313             | एवमेगे त्ति जपति            | १११०           |
| ভ                                      |                       | एतेहि तिहि ठाणेहि                  | ११८७            | एवमेगे वियक्काहि            | ११४५           |
|                                        |                       | एयं खुणाणिणो सारं                  | ११८५            | एवमेथाणि जंपंता             | \$ ₹1\$        |
| उ <b>च्चारं</b> पासवणं                 | 3913                  | एयं खुणाणिणो सार                   | \$ \$1\$0       | एयाइं मदाइं णिर्गिच धीरा    | १३।१६          |
| उच्चावयाणि गच्छंता                     | <b>१</b> १२७          | एयमट्ठं सपेहा <b>ए</b>             | દાદ્            | एहि तात घरं जामो            | ३।२३           |

| पश्च                        | स्थल         | पंद                            | स्थल          | पद                                     | स्थल          |
|-----------------------------|--------------|--------------------------------|---------------|----------------------------------------|---------------|
| ओ                           |              | ग                              |               |                                        |               |
| <b>પા</b>                   |              | **                             |               | जमिणं जगई पुढो जगा                     | 518           |
| क्रोए सया ण रज्जेज्जा       | ४।३२         | गंतुं तात पुणाऽगच्छे           | इ।२४          | जययं विहराहि जोगवं<br>जया हेमंतमासम्मि | २१११          |
| ओसाणमिच्छे मणुए समाहि       | १४१४         | गंथं विहाय इह सिक्खमाणे        | १४।१          | •                                      | \$18          |
| •                           |              | गब्भाइ मिज्जंति बुयाबुयाणा     | ७११०          | जिथा मिमा जहा संता                     | १।३३          |
| अं                          |              | गंधमल्लं सिणाणं च              | £183          | जसं कित्ती सिलोगं च                    | ६१२२          |
| अंतए वितिगिच्छाए            | १५१२         | गारं पिय आसवे णरे              | श६७           | जहा आसाविणि णावं                       | १।५८          |
| अंतं करेंति दुक्खाणं        | १५११७        | सिरीवरे वा णिसढायताणं          | ६।१५          | जहा सासाविणि णावं                      | ११।३०         |
| अंताणि धीरा सेवंति          | १५।१५        | गिहे दीवमपासंता                | १।३४          | जहा कुम्मे सअगाइं                      | द <b>११</b> ६ |
| अंधो अंधं पहंणेंती          | १।४६         | गुत्ते वईए य समाहिपते          | १०११५         | जहा गंडं पिलागं वा                     | ३४७०          |
| अवाजय पर् गता               | 1104         | घ                              |               | जहा ढंकाय कंकाय                        | ११।२७         |
| क                           |              |                                |               | जहा गई वेयरणी                          | ३।७६          |
|                             |              | घडिगं सह डिडिमएणं              | श्राष्ट्र     | जहा दियापोतमपत्तजातं                   | 6815          |
| कंदूसु पक्लिप्प पर्यति बालं | र्राइ४       | ₹                              |               | जहा मंधादए णाम                         | ३१ <b>७१</b>  |
| कडंच कज्जमाणंच              | <b>दा</b> २२ | चत्तारि अस्गणीयो समारभेजजा     | <b>\$91</b> 2 | जहाय पुढवीथूभे                         | 318           |
| कडेसु घासमेसेज्जा           | 3018         | चत्तारि समोसरणाणिमाणि          | १२।१          | जहाय वित्तं पसवोय सब्दे                | ३०।१६         |
| कम्मं च छंदं च विगिच धीरे   | १३१२१        | विच्या वित्तं च पुत्ते य       | ह।७           | जहारुक्खं वणे जायं                     | ३।२७          |
| कम्मं परिण्णाय दगंसि धीरे   | ७१२२         | चित्तगंतमचित्तं वा             | शर            | जहा विहंगमा पिगा                       | ३१७२          |
| कम्ममेव पत्रेदेंति          | दार          | चिया महंती उ समारभित्ता        | प्राइह        | जहां संगामकालिम्म                      | \$180         |
| कयरे धम्म अक्खाए            | \$13         | चिरं दूइज्जमाणस्स              | ३।३६          | जहा सयंभू उदहीण सेट्ठे                 | ६१२०          |
| कयरे मग्गे अक्खाते          | 8188         | चोइया भिक्खु चरियाए            | ३।३७          | जहाहि अंधे सह जो इणावि                 | १२१८          |
| कहंव णाणं कह दसणं से        | ६।२          |                                |               | जं किंचि वि पूइकडं                     | ११६०          |
| कामेहिय संथवेहि य           | २।६          | छ                              |               | जंकिंचुवक्कमं जाणे                     | <b>८।</b> १४  |
| कालेण पुच्छे समियं घयासु    | १४।१४        | छंदेण पलेति मा पया             | २१४४          | जं जारिसं पुब्वमकासि कम्मं             | ५।५०          |
| किरियाकिरियं वेणइयाणुवायं   | ६१२७         | छण्णंच पसंस णो करे             | राप्र१        | जं मतं सञ्बसाहूणं                      | १५।२४         |
| कुजए अपराजिए जहा            | रा४५         | छिदंति बालस्स खुरेण णक्कं      | ४।२२          | जंसि कुले समुप्पण्णे                   | ११४           |
| कुतो कयाइ मेहावी            | १४१२०        | _                              |               | जंसी गुहाए जलणेऽतिवट्टे                | प्रा१२        |
| कुलाइं जे धावति साउगाइं     | ७१२४         | <b>ন</b>                       |               | जाईपहं अणुपरियद्वमाणे                  | ७।३           |
| कुब्बंचकारयंचेव             | \$183        | जइ कालुणियाणि कासिया           | 2180          | जाईं च वुडिंद च विणासयंते              | 310           |
| कुब्बति पायगं कम्मं         | ४।२८         | जइ केसियाए म <b>ए भिक्खू</b>   | ४।३४          | जाए फले समुप्पण्णे                     | ४१४७          |
| कुञ्वंति संथवं तार्हि       | ४।१६         | जइ गे केइ पुच्छेज्जा           | ११।३          | जाणं काएणऽणाउट्टी                      | ११४२          |
| केई णिमित्ता तहिया भवंति    | १२।१०        | जद तं कामेहि लाविया            | २।१८          | जीवितं पिट्ठओ किच्चा                   | १५।१०         |
| केसि च बंधित्तु गले सिलाओ   | ५।१०         | जइ ते सुया लोहियपूयपा <b>ई</b> | राउ४          | जुवती समणं बूया                        | ४।२५          |
| केसिचि तक्काए अबुज्भभावं    | १३।२०        | जइ ते सुया वेयरणीऽभिदुग्गा     | श्रद          | जे आततो परतो वा वि णच्या               | 38188         |
| को जाणइ वियोवातं            | ३१४३         | जइ विय णिगिण किसे चरे          | 318           | जे इह आरंभणिस्सिया                     | २१६३          |
| कोट्ठं तगरं अवहांच          | 3818         | जइ वो केइ पुच्छेज्जा           | १११४          | जे इह सायाणुगा णरा                     | २१४८          |
| कोलेहि विज्ञांति असाहुकम्मा | 31%          | जउकुम्भे जोइसुवगूढे            | ४१२७          | जे उ बुद्धा महाभागा                    | दार्४         |
| कोहं च माणं च तहेव मायं     | ६१२६         | जं किंचि अणगं तात !            | ३।२४          | जे उ संगामकालम्मि                      | प्रश्र        |
| ध्य                         |              | जत्यत्थमिए अणाउले              | २१३६          | जे एयं उंछं तऽणुगिद्धा                 | ४।१२          |
| ख                           |              | जमतीतं पडुपण्णं                | १५।१          | ने एयं नाभिजाणंति                      | 6180          |
| स्रेयण्णए से कुसते मेहावी   | ६।३          | जमाहु ओहं सलिलं अपार <b>गं</b> | १२।१४         | जे एयं चरंति आहियं                     | र्शहद         |
|                             |              |                                |               |                                        |               |

सूयगडो १

| पद                                | स्यल             | पव                               | स्थल          | पद                                | स्थल                 |
|-----------------------------------|------------------|----------------------------------|---------------|-----------------------------------|----------------------|
| जे केइ तसा पाणा                   | ११८३             | <b>ड</b> हरे य पाणे वुड्ढेय पाणे | १२।१८         | तत्तेण अप्पुसिट्टा ते             | ३।५३                 |
| जे केइ बाला इह जीवियद्वी          | Ķι₹              |                                  |               | तत्य दंडेण संवीते                 | ३।१६                 |
| जे केइ लोगम्मि उ अकिरियात         | T १० <b>।</b> १६ | प                                |               | तत्थ मंदा विसीयंति                | ३१६४                 |
| जे कोहणे होइ जगद्रभासी            | १३।४             | णंदी चुण्णगाइं पाहराहि           | ४।४०          | तमेगे परिभासंति                   | ३१४७                 |
| जे ठाणओ या सवणासणे या             | १४।५             | ण कुञ्बइ महावीरे                 | १५।२३         | तमेव अविजाणंता                    | ११।२५                |
| जेणेहं णिव्दहे भिक्ख्             | ६।२३             | णण्णत्थ अंतराएणं                 | 3513          | तमेव अवियाणंता                    | ११६१                 |
| जे ते उ वाइणो एवं                 | १११४             | ण तं सयं कडं दुवलं               | १।२६          | तम्हा उ वज्जए इत्थी               | ४।११                 |
| जे धम्मं सुद्धमक्खंति             | 39129            | ण तस्स जातीव कुलंव ताण           |               | तम्हादवि इक्ख पंडिए               | २।२१                 |
| जे धम्मलद्धं विणिहाय भुंजे        | ७।२१             | ण तेसुकुज्जे ण य पब्वहेज्ज       |               | तय संव जहाइ से रयं                | २१२३                 |
| जे भासवं भिक्खु सुसाहुवादी        | १३११३            | णस्थि पुण्णे व पावे वा           | १।१२          | तहिं चते लोलण संपगाढे             | ४११७                 |
| जे मायरंच पियरंच                  | ४।१              | ण पूयणं चेव सिलोय कामे           | १३:२२         | तर्हि तर्हि सुयक् <b>लायं</b>     | १५।३                 |
| जे मायरंच पियरंच हिच्चा           | ७।२३             | ण मिज्जती महावीरे                | १५।द          | तउट्टती उ मेहावी                  | १५१६                 |
| जे माहणे खत्तिए जाइए वा           | १३।१०            | ण य संखयमाहु जीवियं              | २१४३          | तिक्खाहि सूलाहिऽभितावयंति         | थह≀४                 |
| जे य बुद्धा अतिक्कंता             | ११।३६            | ण य संखयमाहु जीवियं              | राइ४          | तिरिया मणुया य दिव्वगा            | २१३७                 |
| जे य दाणं पसंसंति                 | 88120            | ण विता अहमेव लुप्पए              | २।१३          | तिविहेण विपाण मा हणे              | २ा७४                 |
| जे याऽबुद्धामहाभागा               | द।२३             | ण सर्य कडं ण अण्मेहि             | ११३०          | तिव्वं तसे पाणिणो थावरे य         | प्राप्ट              |
| जे यावि जणायगे सिया               | २१२४             | ण हि णूण पुरा अणुस्सुयं          | २।४३          | तुब्भे भुंजह पाएसु                | ३१५१                 |
| जे यावि अप्पं वसुमंति मंता        | १३।८             | णाइच्चो उदेइ ण अत्थमेइ           | २ा७           | ते एवमक्खंति अबुज्कमाणा           | १२।६                 |
| जे यावि पुट्टा पलिउंचयंति         | 8318             | णाणाविहाइं दुक्खाइं              | १।२६          | ते एवमक्खंति सम्मेच लोगं          | १२।११                |
| जे यावि बहुस्सुए सिया             | २१७              | णिक्किच गे भिक्खू सुलूहजीवी      | <b>१३।१</b> २ | ते चक्खु लोगस्सिह णायगा उ         | १२।१२                |
| जे रक्खसा जे जमलोइया वा           | १२।१३            | णिक्खम्म गेहाओ निरावकंखी         | १ १०।२४       | तेणावि <b>मं</b> तिणच्चा णं       | १।२०                 |
| जे विग्गहिए अ णायभासी             | १३।६             | णिक्खम्मदीण परभोयणस्मि           | ७।२५          | तेणाविमं तिणच्चा णं               | <b>१</b> :२ <b>१</b> |
| जे विण्णवणाहिऽजोसिया              | राध्रह           | णिद्वितद्वा व देवा व             | १५११६         | तेणाविमं तिणच्चा णं               | १।२२                 |
| जेसि तं उवकप्पेंति                | 38188            | णिब्वाणपरमा बुद्धा               | ११।२२         | तेणाविमं तिणच्चा णं               | १।२३                 |
| जेहिं काले परक्कतं                | ३१७५             | णिसम्म से भिन्खु समीहमट्         | इं १४।१७      | तेणाविमं तिणच्या णं               | <b>8</b> 158         |
| जेहि णारीण संजोगा                 | ३।७७             | णीवारभेव बुज्भेज्जा              | ४।३१          | तेणादिमं तिण्चचा णं               | ११२५                 |
| जो तुमे णियमी चिण्णो              | ३।३४             | णीवारे व म लीएज्जा               | १४।१२         | ते णेव कुब्बंति न कारवेंति        | १२।१७                |
| जो परिभवई परं जणं                 | शर४              | णेता जहा अधकारंसि राओ            | १४११२         | ते तिष्पमाणा तिलसं <b>पुर</b> व्य | ५।२३                 |
| जोहेसु णाए जह वीससेण              | ६१२२             | णेयाउथं सुयन्खातं                | न। ११         | ते तीतउप्पण्णमणागयाइं             | १२।१६                |
|                                   |                  | णो अभिकंखेज्ज जीवियं             | २।३⊏          | ते य बीओदगं चेव                   | ११।२६                |
| 74                                |                  | णो काहिए होज्ज संजए              | २। <b>५</b> ० | ते संपगाढम्मि पवज्जमाणा           | ४।३३                 |
| भागजोयं समाहट्टु                  | =।२७             | णो चेव ते तत्थ मसीभवति           | ४।१६          | तेसि तु तवी सुद्धी                | 51 <b>2X</b>         |
| ठ                                 |                  | णो छादए णो वि य लूसएज्ज          |               | तेसि पुढो छंदा माणवाणं            | १०।१७                |
| ठाणाइं संति सङ्ढीण                | ११।१६            | णो तासु चनखु संघेज्जा            | श्र           | ते हम्ममाणा णरगे पडंति            | ४१२०                 |
| ठाणी विविह्ठाणाणि                 | ना१२             | णो पीहे ज यावपंगुणे              | रा३४          | थ                                 |                      |
| ठितीण सेट्रा लवसत्तमा वा          | ६१२४             | त                                |               | थणंति लुप्पंति तसंति कम्मी        | ७१२०                 |
| -                                 |                  | तंच भिक्खु परिण्णाय              | ११७७          | थणितं व सद्दाण अणुत्तरं उ         | ६११९                 |
| 3                                 |                  | तं च <b>भि</b> क्खु परिण्णाय     | ₹१३०          | • •                               | , • -                |
| डहरा बुड्ढा य पासहा               | २१२              | तंच भिक्खु परिण्णाय              | ३।७६          | ₹ .                               |                      |
| डहरेण वुड्ढेणऽणुसासि <b>ते तु</b> | १४१७             | तंमग्गं अणुत्तरं सुद्धं          | ११।२          | दविए <b>बंधणुम्मुक्के</b>         | दा१०                 |

| पद                            | स्थल         | पर्व                         | स्थल             | यद                                 | स्थल          |
|-------------------------------|--------------|------------------------------|------------------|------------------------------------|---------------|
| दाणद्वयाय जे पाणा             | ११११८        | पुन्छिसुहं केवलियं महेसि     | धार              | मण <b>बंध</b> णेहि णे <b>गे</b> हि | ४१७           |
| दाणाण सेट्ठं अभयप्पयाणं       | ६।२३         | पुट्ठे गिम्हाहितावेणं        | <b>३</b> 1ሂ      | मणसा जे पउस्संति                   | <b>१</b> ।५६  |
| दारुणि सागपागाए               | ४।३६         | पुट्ठे णभे चिट्ठइ भूमिवद्विए | ६।११             | मणसा वयसाचेव                       | দাহ           |
| दुक्खी मोहे पुणो पुणो         | २।६६         | पुट्ठो य दंसमसगेहिं          | ३।१२             | महया पलिगोव जाणिया                 | रा३३          |
| दुहओ ते ण विणस्संति           | १११६         | पुढवी आऊ अगणी वाऊ            | ₽13              | महीए मज्क्षम्मि ठिए णगिंदे         | ६।१३          |
| दुहओ वि जे ण भासंति           | ११।२१        | पुढवी आऊ तेऊ य               | 818=             | भाइणो कट्टु मायाओ                  | नार           |
| दुहावेयं सुयन्खायं            | <b>≃1</b>    | पुढवी जीवा पुढो सत्ता        | ११।७             | मा एयं अवमण्णता                    | ३१६७          |
| दूरं अणुपस्सिया मुणी          | २१२७         | पुढत्रीय आऊ अगणीय वाऊ        | 310              | माता पिता ण्हुसा भावा              | ×13           |
| देवा गंधव्वरक्खसा             | रा४          | पुढवी वि जीवा आरू वि जीव     | <i>তাত</i> T     | मा पच्छ असाहुया भवे                | २। <b>६१</b>  |
| a <del>-</del>                |              | पुढोवमे घुणती विगयगेही       | ६।२४             | मा पेह पुरा पामए                   | <b>अ</b> शह   |
| ধ্ৰ                           |              | पुत्तं पितासमारंभ            | १।५५             | मायारं पियरं पोस                   | ३।२१          |
| धम्मपण्णवणः जासा              | ११३८         | -<br>पुरिसोरम पावकम्मुणा     | २११०             | मायाहि पियाहि लुप्पइ               | २।३           |
| धम्मपण्णवणा जा सा             | 3144         | पूर्तिकम्मं ण सेवेज्जा       | ११।१५            | माहणा खत्तिया वेस्सा               | 813           |
| धम्मस्स य पारने मुणी          | २।३१         | पू <b>यफ</b> लं तंबोलंच      | ४१४३             | माहणा समणा एगे                     | 8188          |
| धावणं रयणं चेव                | 5313         | 77                           |                  | माहणा समणा एगे                     | ११६७          |
| धुणिया कुलियं व लेववं         | 5188         | <b>य</b>                     |                  | मिलक्ख् अमिलक्खुस्स                | १।४२          |
| 3 3                           |              | बहवे गिहाइं अवहट्टु          | ४। १७            | मुसंग बूया <b>मु</b> णि अत्तगामी   | <b>१</b> ०1२२ |
| प                             |              | बहवे पाणा पुढो सिया          | २१३०             | मुसावायं बहिद्धं च                 | 6180          |
| पंच खंधे वयंतेगे              | १।१७         | <b>ब</b> हुगुणप्पकप्पाइं     | ३।४८             | मुहुत्ताणं मुहुत्तस्स              | ∄1,८१         |
| पंडिए वीरियं ल <b>ड</b> ुं    | १५१३२        | बहुजणणमणस्मि संवुडे          | ३१२६             | र                                  |               |
| पिनखप्प तासुं पपचिति बाले     | धारध         | बालस्स मंदयं बीअं            | ४।२६             |                                    |               |
| पण्णसमत्ते सया जए             | २।२=         | बाला बला भूमिमणुक्तमंता      | ५1३२             | राओ वि उद्विजा संता                | ४१४५          |
| पण्णामदं चेव तओमदं च          | १३।१५        | बाला बला भूमिमणुवकमंता       | ሂ፥ሄ <sup>‡</sup> | रागदोसाभिभूयष्पा                   | ३।५७          |
| पत्तेयं कसिण आया              | \$ \$ 1 \$   | बाहू पकत्तंति य मूलओ से      | ४।३०             | रायाणो रायमच्चा य                  | ३।३२          |
| पभू दोसे जिराकिच्चा           | ११।१२        | वुच्भाहि जंतू इह माणवेसु     | <b>૭</b> ા ११    | रुक्सेसुणाते जह सामली वा           | ६।१८          |
| पमायं कम्समाहंसु              | दा३          | बुज्भोज्ज ति उट्टेज्जा       | १।१              | रुहिरे पुणो वच्चसमुस्सियंगे        | ५।१५          |
| पयाया सूरा रणसीसे             | ३।२          | <b>6</b> €                   |                  | ल                                  |               |
| परमत्ते अण्णपाणं              | <b>ह</b> ।२० | भ                            |                  | 44                                 |               |
| परिग्महे णिविट्ठाणं           | €13          | भंजति णं पुष्वमरी सरोसं      | प्रा४६           | लद्धेकामेण पत्थेज्जा               | १३१३          |
| परिताणियाणि संकता             | ११३४         | भंजंति बालस्स बहेण पर्टि     | प्रा४१           | लिता तिव्वाभितावेणं                | ३।५२          |
| पलिउंचणं च भयणं च             | 8188         | भारस्स जाता मुणि भुंतएज्जा   | 6170             | लोगवायं णिसामेज्जा                 | ११८०          |
| वाओसिणाणाइसु गतिथ मोक्र       | बो ७।१३      | भावणाजोगसु <b>द्ध</b> पा     | १५१५             | व                                  |               |
| पागब्भिपाणे बहुणं तिवाई       | ሂነሂ          | भासमाणी न भासेज्जा           | ४८१३             | 4                                  |               |
| पाणाइवाए बट्टता               | ३१६८         | भिक्लू मुतच्चे तह दिहुधम्मे  | १३।१७            | वणंसि मूडस्स जहा अमू <b>ढा</b>     | १४।१०         |
| पाणे य णाइवाएज्जा             | 5120         | भूतेसुण विरुज्भोज्जा         | १४।४             | वणे मूढे जहा जंतू                  | शश्र          |
| पाणेहि णं पाव विक्षोजयंति     | ४।१६         | भूयाइं समारंभ                | ११११४            | वत्थगंधमलंकारं                     | \$1\$8        |
| पावाइं कम्माइं पकुञ्वओं हि    | ७।१७         | भूयाभिसंकाए दुगुंखमाणे       | 82150            | वत्थाणि य मे पडिलेहेहि             | &1 <i>\$ભ</i> |
| पासे भिसं णिसीयंति            | 813          | <b>4</b>                     |                  | वंदालगं च करगं च                   | <b>ጸ!</b> ጸጸ  |
| पिया ते थेरको तात !           | ₹1२०         | •                            |                  | वाहेण जहा व विच्छए                 | ३४११          |
| पु <b>च्छिनुणंसमणामाहणा</b> य | ६।१          | मच्छाय कम्माय सिरीसिका य     | ४११७ ।           | विउद्वितेणं समयाणुसिट्ठे           | १४।८          |

| यद                          | स्थल               | <b>य</b> व                       | स्यल             | पर स्थल                             |
|-----------------------------|--------------------|----------------------------------|------------------|-------------------------------------|
| वित्तं पसवो य णाइओ          | रा७०               | संबुडे से महापण्णे               | ११।३=            | सीहं जहा खुद्मिगा चरंता १०।२०       |
| वित्तं सोयरिका चेव          | ११४                | सब्बुडकम्मस्स भिक्खुणो जं        | २।४४             | सीहं जहा व कुणिमेणं ४।=             |
| विबद्धो णाइसंगेहि           | ३।२८               | सच्चं असच्चं इति चितवंता         | १२।३             | सुदंणस्सेस जसो गिरिस्स ६।१४         |
| विरते गामधम्मेहि            | \$\$1 <b>\$</b> \$ | सत्थमेगे सुसिक्खं <sup>1</sup> त | দ1४              | सुद्धं मग्गं विराहिता ११।२६         |
| विरया वीरसमुद्धिया          | २1 <b>१</b> २      | सद्दाणि सोच्चा अदु भेरवाणि       | १४।६             | सुद्धं रवइ परिसाए ४।१८              |
| विसोहियं ते अणुकाहयंते      | १३।३               | सद्देसु रूवेसु असज्जमाण          | १२।२२            | सुद्धे सिया जाए ण दूसएज्जा १०।२३    |
| बुरममाणाण पाणाण             | ११।२३              | सद्धे अप्पावए आया                | \$100            | सुफणि च सागपागाए ४।४१               |
| बुसिते विगयगिद्धी य         | १ा⊏६               | सपरिग्गहाय सारंभा                | १।७८             | मुयक्खाय धम्मे वितिगिच्छतिण्णे १०।३ |
| वेयालिए णाम महाभितावे       | रा४४               | सम अण्णयरंगि संजए                | २।२६             | सुयमेयमेवमेगेसि ४।२३                |
| वेवालियमग्गमागओ             | रारर               | समज्जिणित्ता कलुसं अणज्जा        | प्रा२७           | सुविसुद्धलेसे मेहाबी ४।५२           |
| वेराइं <b>कुब्व</b> ती वेरी | <b>বাও</b>         | समणं पि दट्ठू दासीणं             | रा४४             | सुस्सूसमाणो उवासेच्जा ११३३          |
| वेराणुगिद्धे णिचयं करेति    | 3108               | समालवेज्जा पडिपुण्णभासी          | १४।२४            | सुहुमेणं तं परवसम्म ४।२             |
| स                           |                    | समिए तु सथा साहु                 | ११८८             | सूरं मण्णइ अष्पाणं ३।१              |
| π                           |                    | समुसियं णाम विधूमठाणं            | KISK             | से पण्णया अक्लयसागरे वा ६।८         |
| सउणी जह पंसुगुंडिया         | २११५               | समूसिया तत्थ विसूणियंगा          | <del>५</del> ।३६ | से पन्तर सह्महत्पगासे ६1१२          |
| सए सए उवट्ठाणे              | ₹10₹               | सथं तिवातए पाणे                  | १।३              | से पेसले मुहिमे पुरिसजाते १३।७      |
| सएहिं परियाए <b>हि</b>      | ११६८               | सयं दुक्कडं ण वयइ                | 2188             | से भूइपण्णे अणिएयचारी ६१६           |
| संकेज्ज याऽसंकितभाव भिक्खू  | १४।२२              | सयंमुणा कडे लोए                  | ११६६             | से वारिया इत्थि सराइभत्तं ६।२=      |
| संखाए धम्मं च वियागरंति     | 8,81\$≈            | सयं समेच्या अदुवा वि सोच्चा      | 33158            | से वीरिएणं पडिपुण्णवीरिए ६।६        |
| संखाय पेसलं धम्मं           | ३१६०               | सर्यं सयं पसंसंता                | ०४१९             | से सन्वदंसी अभिभूयणाणी ६।४          |
| संखाय पेसलं धम्मं           | ३।५२               | सयं सहस्साण उ जोयणाणं            | ६११०             | से सुद्धसुत्ते उवहाणवं च १४।२७      |
| संडासगं च फणिहं च           | 8185               | सयणास गेहि जोगे <b>हि</b>        | ४१४              | से सुब्बई णगरबहे व सद्दे ४।१८       |
| संतच्छणं णाम महाभितावं      | प्रा१४             | सया कसिणं पुण घम्मठाणं           | ሂነሄ <u></u> ∘    | सेहंतियणं ममाइणो २।१६               |
| संतत्ता केसलोएणं            | ₹1 <b>१</b> ३      | सयाजलं ठाण णिहं महंतं            | ४।३८             | से हु चक्खु मणुस्साणं १५।१४         |
| संति पंच महब्भूया           | १।७                | सयाजला णाम णईऽभिदुग्गा           | ধাধন             | सोच्चा भगवाणुसासणं २।६८             |
| संति पंच महब्सूया           | १।१५               | सया दत्तेसणा दुक्खं              | ₹!₹              | सोच्चाय धम्मं अरहंतभासियं ६।२६      |
| संति मा तहिया भासा          | 813६               | सब्वं जगंतु समयाणुपेही           | 8108             | ह                                   |
| संति मे तओ आयाणा            | १।५३               | सब्बं णच्चा अहिट्ठए              | २१६६             |                                     |
| संघए साहुधम्मं च            | ११।३५              | सब्बप्पगं विजयकस्सं              | 3818             | हण छिदह भिदह ण दहेह ५।६             |
| संपरायं णियच्छंति           | 5 5                | सब्वाइं संगाइं अइच्च धीरे        | ७१२५             | हत्थस्स रहजागेहि ३।३३               |
| संपसारी कयकिरिए             | €18€               | सव्वाहि <b>अ</b> णुजुत्तीिं      | ३।४६             | हत्यीसु एरावणमाहु णाते ६।२१         |
| संबद्धसमकप्पा               | ३।४८               | सन्वाहि अणुजुत्तीहि              | 3199             | हत्थेहि पाएहि य बंधिऊण १।२६         |
| संबाहिया दुक्कडिणो थणति     | <b>र्न</b> 18र     | सन्विदियाभिणिव्दुडे पयासु        | 8018             | हम्ममाणो ण कुष्पेच्जा १।३६          |
| संबुज्भमाणे उ णरे मतीमं     | १०१२१              | सब्वे सयकम्मकृष्पिया             | २१७२             | हरियाणि भ्रुयाणि विलंबगाणि ७।६      |
| संबुक्सह किण्ण बुक्सहा      | २।१                | सहसम्मइए णच्चा                   | दा१४             | हासं पि णो संधए पावधम्मे १४।२१      |
| संमिस्सभावं सगिरा गहीते     | १२।५               | साहरे हत्थ पाए य                 | <b>দা</b> १७     | हुतेण जे सिद्धि मुदाहरंति ७।१८      |
| संलोकणिङजमणगारं             | ४१३०               | सिद्धाय ते अरोगाय                | १।७४             | होलावायं सहीवायं १।२७               |
| संवच्छरं सुविणं लक्खणं च    | 3158               | सीओदग पडिदुगंछिणो                | रा४२             |                                     |
| संबुडे से महापण्णे          | ११।१३              | सीलमंते असीले वा                 | ६।२३             |                                     |

# परिशिष्ट ३ सूक्त और सुभाषित

असंकियाई संकंति, संकियाई असंकिणी। (१।३३) दिग्मूढ प्राणी अशंकनीय के प्रति शंका करते हैं और शंकनीय के प्रति अशंकित रहते हैं। अंधो अंधं पहं णेंतो, दूरमद्वाण गच्छई। (**१**१४६) अंधा व्यक्ति अंधे का मार्गदर्शन करता है तो वह भटका देता है, मूल रास्ते से दूर ले जाता है। सर्व सर्व पर्ससंता, गरहता परं चर्य। ( 81X0) जे उत्तरय विदरसंति संसारं ते विद्रस्मिया ।। अपने-अपने मत की प्रशंसा और दूसरे मतों की निन्दा करते हुए जो गर्व से उछलते हैं वे संसार (जन्म-मरण की पर-म्परा) को बढ़ावा देते हैं। जहा आसाविणि णार्च, जाइअंधो दुरूहिया । इच्छई पारमागंतुं, अंतराले विसीयई ॥ (११६८) जन्मान्ध मनुष्य सच्छिद्र नौका में बैठकर समुद्र का पार पाना चाहता है, पर वह उसका पार नहीं पाता, बीच में ही डूब जाता है। अमजुष्णसमुष्पायं, बुक्खमेव विजाणियर । समुष्यायमजाणंता, किह णाहिति संवरं ? (8158) दु:ख असंयम से उत्पन्न होता है ---यह ज्ञातव्य है। जो दु:ख की उत्पत्ति को नहीं जानते वे संवर (दु:ख-निरोध) को कैसे जानेंगे? सए सए उवट्ठाणे, सिद्धिमेव ण अन्नहा । (१।७३) अपने मत की प्रशंसा करने वाले कहते हैं अपने-अपने सांप्रदायिक अनुकान में ही सिद्धि होती है, दूसरे प्रकार से नहीं होती । सब्बे अकंतदुवला य, अओ सन्वे अहिसगा। कोई भी जीव दु:ख नहीं चाहता, इसलिए सभी जीव अहिंस्य हैं। एयं खुणाणिणो सारं, जंण हिसइ कंचणं। अहिंसा समयं चैव, एयावंतं वियाणिया ।

ज्ञानी होने का यही सार है कि वह किसी की हिंसा नहीं

करता। समता अहिंसा है, इतना ही उसे जानना है।

बुसिते विगयगिद्धी य. आयाणं सारवलए । (१।८६) संयमो व्यक्ति धर्म में स्थित रहे। वह किसी भी इन्द्रिय-विषय में आसक्त न बने और आत्मा का संरक्षण करे। संबुक्भह किण्ण बुक्भहा, संबोही खलु पेट्य दुल्लहा। णो हूबणमंति राइओ, णो सुलमं पुणरावि जीवियं ।। संबोधिको प्राप्त करो । बोधिको प्राप्त क्यों नहीं कर रहे हो ? जो वर्तमान में संबोधि को प्राप्त नहीं होता, उसे अगले जन्म मे भी वह सुलभ नहीं होती । बीती हुई रातें लौटकर नहीं आतीं। जीवन-सूत्र केटूट जाने पर उसे पुन: सांधना सुलभ नहीं है । मोहं जंति णरा असंबुडा । (२1१०) जो असंवृत होते हैं, वे मोह को प्राप्त होते हैं। अणुसासणमेव पक्कमे। (२।११) तू अनुशासन का अनुसरण कर। अविहिसामेव पश्वए । (3158) अहिंसा में ही प्रव्रजन कर। जे यावि अणायरे सिथा, जे वि य पेसरपेसरे सिया । इद मोणपयं उवद्विए. जो लज्जे समयं सया घरे ॥ (२।२४) एक सर्वोच्च अधिपति हो और दूसरा उसके नौकर का नौकर हो । वह सर्वोच्च अधिपति मुनिपद की प्रवच्या स्वीकार कर (पहले से प्रव्रजित अपने नौकर के नौकर को वन्दना करने में) लज्जाका अनुभव न करे, सदासमताका आचरण करे। समता धम्ममुदाहरे मुणी । (२।२८) मुनि समताधर्मका निरूपण करे। सुहुमे सल्ले बुरुद्वरे । (२।३३) वंदना-पूजा ऐसा सूक्ष्म शक्य है जो सरलता से नहीं निकालाजा सकता। सामाइयमाहुतस्स जं, जो अप्याण भए ण दंसए। (२।३६)

जो भय से विचलित नहीं होता, उस साधक के सामा-

यिक होता है।

अहिमरणं ण करेज्ज पंडिए। (२।४१) पंडित वह होता है जो कलह नहीं करता।

ण य संखयमाहु जीवियं, तह वि य बालजणो पगब्मई। (२।४३)

दूटे हुए जीवन-सूत्र को जोड़ा नहीं जा सकता। फिर भी अज्ञ मनुष्य हिंसा आदि में घृष्ट होता है।

छुंदेण पलेतिमा पया । (२।४४)

माया और मोह से ढंका हुआ प्राणी स्वेच्छा से विभिन्न गतियों में पर्यटन करता है।

मा वेह पुरापणामए । (२,४६)

मुक्त-भोगों की ओर मत देखो ।

अभिनंसे उवहि धृणित्तए। (२१४६)

जपधि—मान और कर्म को दूर करने की अभिलाषा करो।

जे दूवण गते हिणो णया। (२।४६)

जो विषयों के प्रति नत होते हैं, वे समाधि को नहीं जान पाते।

आतहितं दुक्खेण लब्धते । (२।५२)

आत्महित की साधना अत्यन्त दुर्लम है।

जे इह सायाणुगा णरा, अज्भोववण्णा कामेहि मुस्छिया । किवणेण समं पगब्मिया, ण वि जार्णति समाहिमाहियं ।। (२।५८)

निम्नोक्त व्यक्ति समाधि को नहीं जान सकते-

१. जो सुख-सुविधा के पीछे दौड़ते हैं।

२. जो आसक्त जीवन जीते हैं।

३. जो कामभोगों में मूर्व्छित हैं।

४. जो दोषों का परिमार्जन करने में कृपण है।

मा पच्छ असाहया भवे अच्चेही अणुसास अप्पर्ग। (२,६१)

मरणकाल में शोक या अनुताप न हो इसलिए तूकाम-भोगों का अन्तिक्रमण कर अपने को अनुशासित कर।

ण य संख्यमाह जीवियं । (२।६४)

टूटे हुए जीवन को साधा नहीं जा सकता।

सद्दहसू अवन्युवंसणा । (२।६५)

हे अर्वाग्दर्शी! तुम द्रष्टा वचन पर श्रद्धा करो ।

सीच्चा मगवाणुसासणं, सच्चे तत्य करेज्जुवक्कमं। (२१६८) भगवान् के अनुशासन को सुनकर सत्य को पाने का

प्रयत्न करो ।

सब्धरब विणीयमञ्झरे । (२।६८)

किसी के प्रति मात्सर्यभाव मत रखी।

इणसेव सणं वियाणिया। (२१७३)

इपलिध का क्षण यही है।

मुहृत्ताणं मुहृत्तस्स, मुहुतो होइ तारिसो। (३।४१)

कोई एक क्षण वैसा होता है, जिसमें व्यक्ति का अध:-पतन या उध्वरिहेण होता है।

वितिगिद्यसमावण्णा, पंथाणं व अकोवियाः (३।४४)

व्रण को अधिक खुजलाना ठीक नहीं है, क्योंकि उससे कठिनाई पैदा होती है।

णाइकंडूडयं सेयं, अरुयस्सावरच्मई ।) (३१४२)

व्रण को अधिक खुजलाना ठीक नहीं है, क्योंकि उससे कठिनाई पैदा होती है।

कुरुजा चिवस् गिलाणस्स, अगिलाए समाहिए। (३।५६)

मिक्षु अंग्लानभाव से रुग्ण साधु की सेवा करे।

अणागयमपरसंता, पच्चुप्पण्णगवेसगा।

ते पच्छा परितप्पति, झीणे आउम्म जोव्वणे ।। (३।७४)

भविष्य में होने वाले दुःख को दृष्टि से ओफलकर वर्त-मान सुख को खोजने वाले मनुष्य आयुष्य और यौवन के क्षीण होने पर परिताप करते हैं।

जेहि काले परवर्शनं, ण पच्छा परितप्पए। (३।७४)

जो ठीक समय पर पराक्रम करते हैं वे बाद में परिताप नहीं करते।

ते घीरा बंधण्ममुक्का, णावकंखंति जीवियं। (३१७५)

जो कामभोगमय जीवन की आकांक्षा नहीं करते वे धीर पुरुष बंधन से मुक्त हो जाते हैं।

सञ्चमेयं णिराकिच्चा, ते ठिया सुसमाहिए। (३।७७)

जो अनुकूल परीषहों को निरस्त कर देते हैं वे समाधि में स्थित हो जाते हैं।

आमोक्लाए परिव्वएक्जासि । (३।८२)

पुरुष ! तूमोक्ष प्राप्ति तक चलता चल ।

बालस्स मंदयं बीयं, जं च कबं अवजाणई भुक्जो । (४।२६)

मूढ़ की यह दूसरी मंदता है कि वह किए हुए पाप की नकारता है।

दुगुणं करेइ से पावं, यूयणकामी विसण्णेसी । (४।२६)

जो पूजा का इच्छुक और असंयम का आकांक्षी होता है, वह दूना पाप करता है।

बद्धे विसयवासेहि, मोहमावज्जह पुणी मंदे। (४।३१)

जो विषय-पाश में आबद्ध होता है, वह मंद मनुष्य फिर मोह में फंस जाता है।

दुम्स्रीत दुम्स्री इह दुन्कडेणं। (५११६)

अपने दुष्कृत से दुःखी बना हुआ प्राणी दुःख काही अनुभव करताहै।

एगो सयं पच्चण्होड दुक्खं ।। (१।४६) प्राणी अकेला ही दु:ख का अनुभव करता है।

परिशिष्ट ३ : सूक्त और सुभाषित

जं जारिसं पुरवमकासि कम्मं, तमेव आगच्छ इ संपराए। (४।४०) प्राणी जैसा कर्म करता है, वैसा ही परलोक में फल पाता है।

दुवसेण पुद्ठे ध्रुयमाइएक्जा । (७।२६)

दुः स से स्पृष्ट होने पर शांत रहे।

पमायं कम्ममाहंसु, अप्पमायं तहावरं। (फा३) तीर्थंकरों ने प्रमाद को कर्म और अप्रमाद को अकर्म कहा है।

वेराइं कुष्वती वेरी, ततो वेरेहि रज्जती। (६)७) वेरी वैर करता है और फिर वैर में ही अनुरक्त हो जाता

ी है

अप्पणो गिढिपुदाहरे। (६।१३)

मनुष्य अपनी गृद्धि को छोड़े।

क्षारियं उवसंपरुजे, सञ्बधम्ममकोवियं । (६।१३)

मनुष्य सब धर्मी में निर्मल आर्यधर्म को स्वीकार करे।

जहा कुम्मे सलंगाई, सए देहे समाहरे। एवं पावेहि लप्पाणं, अन्भत्पेण समाहरे।। (माध्६)

जैसे कछुआ अपने अंगों को अपने शरीर में समेट लेता है, इसी प्रकार पंडित पुरुष अपनी आत्मा को पापों से बचा अध्यात्म में ले जाए।

अवमाणिते परेणं तु, ण सिलोगं वयंति ते । (६।२५)

महान् वे होते हैं जो दूसरों के द्वारा अपमानित होने पर अपनी श्लाधा नहीं करते ---अपने कुल-गौरव का परिचय नहीं देते।

तितिक्सं परमं णच्या । (६।२७)

तितिक्षा मोक्ष का परम साधन है।

परिगाहे णिविद्वाणं, बेरं तेसि पवडुर्द । (६।३)

जो परिग्रह के अर्जन, संरक्षण और भोग में रत हैं, उनका वैर बढ़ता है।

आरंमसंभिया कामा, ण ते दुक्खविमोयगा। (६।३)

काम आरंभ — प्रवृत्ति से पुष्ट होते हैं। वे दुःख का विमोचन नहीं करते।

कम्मी कम्मेहि किच्चती। (६।४)

जो धन के लिए कर्म का बंधन करता है, वह उन्हीं कर्मों से छिन्न होता है।

पलिउंचणं च भयणं च, थंडिल्लुस्सयणाणि य ।

धुत्तादाणाणि लोगंसि, तं विश्वं ! परिजाणिया ।। (६।११)

माया, लोभ, कोध, अभिमान—ये सब कर्म के आयतन हैं। इन्हें विद्वान् त्यागे। भासमाणो ण मासेज्जा। (६।२५)

बोलते हुए भी न बोलते से रहो।

णोय वस्पेन्ज मम्मयं। (६१२५)

मर्मवेधी वचन मत बोलो ।

माहद्वाणं विवक्जेक्जा । (६।२५)

बोलने में माया का वर्जन करो।

अणुबीइ विद्यागरे । (६।२५)

सोच-समभः कर बोलो ।

जंखणंतंण दत्तव्यं। (६।२६)

हिंसाकारी वचन मत बोलो।

णिब्बाणं संबर् मुणि । (६।२३)

निर्वाण की सतत साधना करो।

आदीणवित्ती विकरेति पार्वः (१०६)

जो दीनदृत्ति वाला होता है, वह पाप करता है।

सब्बं जगं तू समयाणुपेही। (१०१७)

समुचे प्राणी जगत् को समता की दृष्टि से देखो।

वेराण्यिद्धे णिचयं करेति । (१०:६)

जो संचय करता है, वह जन्मान्तरानुयायी वैर में ग्रुट होता है।

आयं ग कुन्जा इह जीविसही । (१०११०)

मनुष्य इस जीवन का अर्थी होकर पदार्थों का अर्जन, संचय न करे।

एगत्तमेवं अभिपत्यएञ्जा । (१०।१२)

एकत्व (अकेलेपन) की अध्यर्थना करो।

एतं पमोक्से । (१०११२)

एकत्व ही मोक्ष है।

आरंभसत्ता गढिया य लोए,

धम्मं ण जाणंति विमोक्सहेउं। (१०।१६)

जो आरंभ —प्रवृत्ति में आसक्त और लोक में गृद्ध होते हैं, वे समाधि-धर्म को नहीं जानते।

पवड्ढती वेरमसंजयस्स ॥ (१०।१७)

असंयमी व्यक्ति का वैर बढ़ता जाता है।

अहो य राओ परितप्पमाणे, अट्टे सुमूढे अजरामरे स्व । (१०।१८)

जो विषयों से पीडित और मोह से मूच्छित होकर अजर-अमर की भांति आचरण करता है वह दिन-रात संतम्त रहता है,। **QXX** 

हिंसप्पसूताणि बुहाणि मत्ता, वेराणुबंधीणि महब्भवाणि । (१०१२१) दुः ख हिंसा से उत्पन्न होते हैं। वे वैर की परम्पराको बढ़ादे हैं। वे महा भयंकर होते हैं। मुसं ण बूबा मुणि अत्तरामी । (१०१२२) **बा**त्मगामी मनुष्य असत्य न बोले । णिञ्वाणमेगं कसिणं समाहि। (१०१२२) सत्य है निर्वाण और समाधि। सन्दे अकंतदुक्सा य, अतो सन्दे अहिंसया ।। (315) सभी जीवों को दुःख अप्रिय है, इसलिए किसी प्राणी की हिंसा मत करो । एयं खुणाणिणी सारं, जंग हिसति कंचणं। अहिंसा-समयं चेव, एतावंतं विजाणिया ॥ (११।१०) ज्ञानी होने का यही सार है कि वह किसी की हिसा नहीं करता। 'समता अहिंसा है' — इतना ही उसे जानना है। संति णिव्वाणमाहिष्टां । (११।११) शांति ही निर्वाण है। ण विरुक्ष्मेज्ज केणहा (११।१२) किसी के साथ विरोध मत करो। उम्मगगया दुक्लं घातमेसंति तं तहा । (११।२६) जो उन्मार्ग में प्रवृत्त होते हैं, वे दु:ख और मृत्यु की कामना करते हैं। संघए साहुधम्मं च, पावधम्मं णिराकरे । (११।३५) साधु-धर्म - रत्नत्रयी का संधान करो और पाप-धर्म का निराकरण करो। जेय बुद्धा अतिक्कंता, जेय बुद्धा अणागया । संती तेसि पहट्टाणं, भूयाणं जगई जहा।। (88138) जो बुद्ध (तीर्थंकर) हो चुके हैं और जो बुद्ध होंगे, उन सबका आधार है शांति, जैसे जीवों का पृथ्वी । ण कम्मुणा कम्म खर्वेति बाला, अकम्मुणाकम्म सर्वेति धीरा। (१२।१४) कर्म से कर्म क्षीण नहीं किया जा सकता। अकर्म से कर्म क्षीण होते हैं। संतोसिणो णो पकरेंति पावं। (१२:१४) संतोषी मनुष्य पाप से बच जाता है। विष्णस्ति-वीरा य मनंति एगे। (१२।१७) कुछ पुरुष केवल वाग्वीर होते हैं, कमंबीर नहीं!

को जीवियं जो मरणाधिकंखे।

मेघावी व्यक्ति न (असंयममय) जीवन की आकांक्षा

करे और न (असंयत) मृत्युकी वांछा करे (वह संयत जीवन और पंडित मरण की वांछा करे।) आयाणगुत्ते वलया विमुक्के । (१२।२२) जो इन्द्रियों का संवरण करता है, वह संसारचक्र से मुक्त हो जाता है। एगस्स जंतो गतिरागती च। (१३।१५) जीव अकेला जाता है और अकेला आता है। अणोसिते णंतकरे ति जच्चा । जो गुरुकुलवास में नहीं रहता वह असमाधिया संसार का**अन्**तनहीं कर सकता। णो तुच्छए जो य विकस्थएउजा । व्यक्तिन अपनी तुच्छता प्रदर्शित करे और न अपनी प्रशंसाकरै। संकेष्ज याऽसंकितभावभिक्स् । (१४।२२) किसी तत्त्व के प्रति शंकित होने पर भी व्यक्ति सस्य के प्रति विनम्र होकर उसका प्रतिपादन करे। विमज्जवायं च विद्यागरेज्जा । (१४।२२) प्रातंपादन में सदा विभज्यवाद-स्याद्वाद का प्रयोग करे। ण कत्थई भास विहिसएज्जा । (१४।२३) किसी की भाषा की हिंसा (तिरस्कार) न करे। णिरुद्धगं बावि ण दीहएरजा । (\$\$15\$) शीघ्र समान्त होने वाली बात को न लंबाए। अलूसए जो पच्छव्जभासी। (१४।२६) सिद्धांत को यथार्थं रूप में प्रस्तुत करे। अपरिणत को रहस्य न बताए। भूतेसु ण विश्वभोज्जा, एस घम्मे बुसीमको । (१५।४) जीवों के साथ विरोध न करे - यह संयमी का धर्म है। भावणाजोगसुद्धप्या, जले णावा व आहिया । णावा व तीरसंपण्णा, सब्वदुक्ला तिउदृति ॥ (१४।४) जिनकी आत्मा भावनायोग से शुद्ध है वह जल में नौका की तरह कहा गया है। वह तट पर पहुंची हुई नौका की मांति सब दु: लों से मुक्त हो जाता है। तुट्टंति पावकम्माणि, जबं कश्ममकुव्वओ ॥ (१५१६) जो नए कर्म नहीं करता उसके पायकर्म टूट जाते हैं। अकुट्वओ णवं पत्थि, कम्मं पाम विजाणतो । (१४१७)

जो नए कर्म नहीं करता, विज्ञाता या द्रष्टा है, उसके

नया कर्म नहीं होता।

(१२।२२)

६५६

इत्थिओ जे ण सेवंति, आविमोक्खा हुते जणा। (१४

जो कामवासना से मुक्त होते हैं, वे मोक्ष पाने वालों की पहली पंक्ति में हैं।

से हु चक्खू मण्स्साणं, जे कंखाए य अंतए। (१४११४) जो आकांक्षाओं का अन्त कर देता है, वह मनुष्यों का

चक्षु है।

बुल्लमेड्यं समुस्सए । (१५।१७)

यह मनुष्य का शरीर दुलभं है।

(१४।१) इतो विद्धांसमाणस्स, पुणो संबोहि बुल्लभा। (१५।१=) वालों की मनुष्य शरीर से च्युत जीव को (अन्य योनियों मे) संबोधि दुर्लभ है।

> दुल्लभाओ तहच्चाओ, जे धम्मट्ठं वियागरे। (१५:१८) धर्म के तत्त्व का उपदेश देने वाली विशुद्ध आत्माओं का योग भी दुर्लभ है।

# परिशिष्ट ४ उपमा

| Com                                             | ( con 1   | manda and the amounts to                      | (2.2-)   |
|-------------------------------------------------|-----------|-----------------------------------------------|----------|
| मिगा वा पासबद्धा                                | (6889)    | हरवी वा वि णवगाहे ।                           | (३१२८)   |
| मिसवस् अमिलवसुस्स जहा वृत्ताणुभासए।             | (११४२)    | सूती गो व्य अदूरगा ।।                         | (३।२५)   |
| मिलक्षू व्य अबोहिया ॥                           | (\$183)   | पायाला व अतारिमा।                             | (3178)   |
| वणे मुढे जहा जंतू मूढणेयाणुरामिए।               | ( \$18.8) | णीवारेण व सूयरं ॥                             | (3138)   |
| दुक्लं ते णातिवट्ट ति सङ्गो पंजरं जहा ।।        | (8:28)    | उज्जार्गसि व दुब्बला ।।                       | (३१३७)   |
| जहा आसाविणि णावं जाइअंधो दुरूहिया।              | (१.४≈)    | पंकंसि व जरगावा ॥                             | (३१३८)   |
| मच्छा वेसालिया चेव उदगस्सऽभियागमे ॥             | (१।६१)    | जहा संगामकालम्मि पद्विओ भीक वेहइ।             | (£1&0)   |
| <b>उद</b> गस्तप्पन्नावेणं सुक्कस्मि घातमेति उ । |           | पंथाणं व अकोविया ॥                            | (३१४४)   |
| ढंकेहिय कंकेहिय आसिसःथेहिते दुही।।              | (६१६२)    | अमो वेणु व्यक्तिसिया।                         | (३१४४)   |
| मुख्या वेसालिया चेव                             | (१३६३)    | टंकणा इव पग्वमं ।।                            | (३१५७)   |
| वियडं व जहा मुन्जो गीरमं सरमं तहा ।।            | (१७१)     | वाहि च्छुण्या व गद्दमा ।                      | (३।६५)   |
| सेणे जह बट्टयं हरे                              | (२१२)     | वीडसप्पीव संभमे ॥                             | (\$1\$X) |
| ताले जह बंधणच्चुए                               | (२।६)     | अयोहारि व्व जूरहा ।।                          | (३१६७)   |
| धुणिया कुलियं च लेववं                           | (२११४)    | जहा गंडं पिलागं वा परिपीलेता मुहुसगं।         | (3100)   |
| सदणी कह वंसुनुंडिया विहुणिय धंसयई सियं रयं।     |           | जहा मंधावए णाम थिमियं पियति वर्ग ।            | (\$108)  |
| तय संव जहाइ से रयं                              | (२१२३)    | जहा विहंगमा पिंगा थिमियां पियति वर्गः।        | (३१७२)   |
| बहुजणमणम्म संवुडे                               | (3818)    | पूर्यणा इव तरुणए ।।                           | (\$ev\$) |
| कुजए अपराजिए जहा अन्सेहि कुसलेहि दीवयं।         | · -       | जहा गई वेयरणी दुत्तरा इह सम्मता।              | (३७६)    |
| कडमेव गहाय णो कॉल जो तेया णो वेव वावरं॥         | (२१४१)    | समुद्दं व ववहारिणो ≀                          | (३।७८)   |
| कडसिव सेसऽबहाय पंडिए ॥                          | (श४६)     | सीहं जहा व कुणिमेणं                           | (૪ાવ)    |
| अग्यं वाणिएहि आहियं धारेंती रायाणया इहं।        | (२।५७)    | रहकारा व णेनि अणुपुरुवीए । बद्धे मिए व पासेणं | (818)    |
| किवजेण समं पगब्भिया                             | (२१४८)    | भोच्या पायसं व विसमिस्सं ।                    | (8180)   |
| बाहेण जहा व विच्छए अबले होइ गर्थ पचोइए।         | •         | विसलित्तं व कंटगं णच्चा ।                     | (8188)   |
| से अंतसो अप्पथामए णाईव चए अबले विसीयह ।।        | (२१४६)    | अदु सावियापवाएणं                              | (४।२६)   |
| सिसुपालो च महारहं ।।                            | (३।१)     | जउकुम्मे जोइसुवगूढे आसुभितत्ते णासमुवयाइ।     | (४।२७)   |
| रक्जहीणा व सस्तिया ॥                            | (३।४)     | आण्प्या हवंति दासा वा ।।                      | (४।४६)   |
| मच्छा अप्पोदए जहा ॥                             | (રાષ્ટ્ર) | भारवहा हवंति उट्टा वा ।।                      | (8180)   |
| संगामिक्न व भीरुणो ॥                            | (২০)      | बल्यध्वा हर्वति हंसा वा ॥                     | (818e)   |
| तेंउपुट्टा व पाणिणो ॥                           | (३१८)     | बाते मिए व पेस्ते वा पसुभूए व से ण वा केई ॥   | (x1xe)   |
| मच्छा पविद्वा व केयणे ॥                         | (३।१३)    | मण्डा व जीवंतुवजोडपत्ता ।।                    | (X183)   |
| इत्यो वा कुद्धगामिणी ।।                         | (३।१६)    | फलगं व तच्छंति कुहाडहत्या ।।                  | (%168)   |
| हत्थी था सरसंवीता                               | (३।१७)    | सर्जीवमच्छे च अयो-कवल्ले ॥                    | (x, 8x)  |
| बहा दक्तं वणे जामं मालुवा पडिवंधद ।             | (३१२७)    | से सुब्बई णगरबहे व सदे                        | (4184)   |
| At rea is not all the standard of               | (41,10)   | " A-46 -14 146 4 46                           | (4164)   |

| सूयगडो १                           | Ę                       | ¥=                               | परिशिष्ट ४ : उपमा         |
|------------------------------------|-------------------------|----------------------------------|---------------------------|
| ते तिष्पमाणा तलसंपुर व्य           | ( <b>११२३</b> )         | तवेसु या उत्तम संमचेरं           | (६।२३)                    |
| पेसे व दंडेहि पुरा करेंति ।।       | (४।३२)                  | ठितीण सेट्ठा सवसत्तमा वा         | (£15.8.)                  |
| अयं व सत्येहि समूसर्वेहि ।।        | (XI\$X)                 | सभा सुहम्मा व समाण सेट्टा ।      | (६१२४)                    |
| सावययं व                           | (४।३७)                  | णिब्बाणसेट्टा यह सब्बद्धम्मा     | (६।२४)                    |
| सप्पी जहा छूढं जोइमज्भे ॥          | (अहाप्र)                | तरिउं समुद्दं व महामबोधं         | (६१२५)                    |
| सत्तुं व दंडेहि समारभंति ।।        | (४१४०)                  | अंधं व णेयारमणुस्सरंता           | (७११६)                    |
| फलगा व तेट्ठा                      | (प्राप्तर)              | णोटारगिद्धे व महावराहे           | (७।२४)                    |
| उसुचोइया हित्यवहं वहंति ।          | (४।४२)                  | णिस्सारए होइ जहा युलाए ॥         | (७।२६)                    |
| दीवे व ।।                          | (६।४)                   | संगामसीसे व परंदमेज्जा ॥         | (७।२६)                    |
| सुरिए वा                           | ( <b>६</b> १ <b>६</b> ) | अवलक्षए वा सगढं।।                | (७१३०)                    |
| वद्दरीयणिदे व ।।                   | (६1६)                   | जहा कुम्मे सअंगाई सए देहे समाहरे |                           |
| इंदे व देवाण महाणुषावे             |                         | अजरामरे व्या                     | (१०११८)                   |
| सहस्सणेता दिवि णं विसिद्ठे ॥       | (६१७)                   | सीहं जहा खुद्दिगा चरंता          | ( , , , ,                 |
| अक्लयसागरे वा                      | (६।८)                   | दूरेण चरंती परिसंकमाणाः।         | (१०१२०)                   |
| महोदही वा वि अणंतपारे।             | (६।८)                   | समुद्दं ववहारिणो ॥               | (१११४)                    |
| सक्के व देवाहिवई जुईमं ।।          | (६।८)                   | परलताण व चंदमा।                  | (११।२२)                   |
| सुदंसणे वा णगसम्बसेट्ठे ।          | (५१६)                   | जहा ढंका य कंका य कुलला मग्युका  |                           |
| जलिए व मोमे ।।                     | (६३१२)                  | मच्छेसणं भिषायंति भागंते कुलस    |                           |
| गिरीवरे वा णिसदायताणं              | (६११४)                  | कंका वर कलुसाधमा ॥               | (११।२=)                   |
| रुपमे व सेट्ठे वलयायताणं ।         | (६।१४)                  | जहा आसविणि णावं जाइअंछो दुर      | हिंद्या ।                 |
| संखें दुवेगतं ववातसुवकं ॥          | (६।१६)                  | इच्छई पारमागंतुं अंतराय विसीव    | -                         |
| रुव्हेसु पाते जह सामली बा          | (६११८)                  | वातेण व महागिरी ॥                | (११।३७)                   |
| वणेसु या णंदणमाहु सेट्ठं           | (६।१८)                  | जहा हि अंधे सह जोइणा वि          | •                         |
| यणितं व सहाय अणुत्तरं व            | (4188)                  | रूवाणि णो पस्सइ हीणभेते ।        | (१२१५)                    |
| चंदे व ताराण महाणु भावे ।          | (६।१६)                  | अदे व                            | (१३१४)                    |
| संघेसु वा चंदणमाहु सेट्ठं          | (इश्हें)                | जहा विया-पोत मयसजातं सावासगा     | पवितुं मण्णभाषां ।        |
| जहा सर्यम् उदहीण सेह्रे            | (\$120)                 | तमचाइयं तरणमपत्तजायं हंकावि अ    | व्यक्तगमं हरेक्का ॥(१४।२) |
| णारेसु वा धर्राणवमाह सेट्टं ।      | (६।२०)                  | दियस्स छावं व अपलजातं            | (१४१३)                    |
| खोओदए व रस देजयंते                 | (६।२०)                  | वर्णसि मूडस्स जहा अमुद्रा        | (,,,)                     |
| हत्यीमु एरावणमाहु णाते             | (६।२१)                  | मग्याणुसासंति हितं पथाणं ।       | (\$81\$0)                 |
| सीहो निगाणं।                       | (\$178)                 | गेता जहा अंधकारंसि राजी          | (1-11-)                   |
| सलिलाण गंगा।                       | (६।२१)                  | भगं ण जाणाति अवस्समाणे।          | (१४:१२)                   |
| वक्खीसु या गरुले वेणुदेवे          | (६।२१)                  | सूरोदए पासइ चक्खुणेव ॥           | (१४११३)                   |
| जोहेसु णाए जह वीससेणे              | (६।२२)                  | जले णावा व आहिया।                | (txix)                    |
| पुष्पेसु वा जह अरविदमाहु।          | (६१२२)                  | णावा व तीरसंपण्णा                | ( '\\\')<br>( 't\\\)      |
| खत्तीण सेट्ठे जह दंत <b>वक्</b> के | (६।२२)                  | बाऊ व जालमध्चेह                  | (१५१ <b>०)</b>            |
| दाणाण सेट्टं सभयप्पयाणं            | (६१२३)                  | णीवारे व ण लीए लीएक्जा           | (१ <b>४</b> ।१२)          |
| सच्चेसु या अणवन्त्रं वयंति ।       | (\$188)                 | णिहितहा व देवा व                 | (१४।१६)                   |

# परिशिष्ट ५ स्याकरण विमर्श

### पहला अध्ययन

#### श्लोक

- २० ओहंतराऽहिया—अत्र द्विपदयोः संधि:—ओहंतरा |-आहिया ।
- २७ एससंतणंतसो-एष्यन्ति अनन्तशः।
- ३२ एवं पुबद्विया-एवं + अपि उबद्विया ।
- ४० एसंतऽणंतसो —एषयन्ति 🕂 अनन्तशः ।
- ४५ जियच्छई--छन्दोदृष्ट्या एकवचनं--जियच्छति ।
- ६० सड्ढी --विभक्तिरहितपदं -- सड्ढीहि ।
- ६० **आगंतु** विभक्तिरहितपदं वर्णलोपश्च आगन्तुकान् उद्दिश्य ।
- ६३ चेव-चेव--इव।
- ६३ एसंतर्णतसो --एष्यन्ति -। अनन्तश: ।
- ६% पहाणाइ-अत्र 'कडे' इति वाक्यशेष:।
- ७३ सिद्धिमेव---मकारः अलाक्षणिकः।
- प्रकृतिदुव—अत्र द्विपदयोः सन्धिः—चिट्ठंति + अदुव ।

### दुसरा अध्ययन

- बहुस्सुए, धम्मए, माहणे भिक्खुए सर्वत्रापि बहुवचनं युज्यते । अत्र बहुवचनान्तं क्रियापदं स्वीकृतम्, तेन वृत्तिकृता छान्दसत्वाद् बहुवचनं द्रव्टव्यम् — इति लिखितम् ।
- ६ मायादि-विभक्तिरहितपदम्-मायादिणा ।
- ६ गन्भादणंतसो--गर्भादि अनन्तशः।
- १० पुरिसोरम-पुरुष! उपरम।
- १२ कोहाकायरियाइपीसणा-अत्र दीर्घत्वमलाक्षणिकम् ।
- १४ देहमणासणादिहि--अत्र दीर्घत्वमलाक्षणिकम् ।
- १८ जीवित-विभक्तिरहितपदम्-जीवितस्स।
- २१ दवि--विभक्तिरहितपदम् -- दविए।
- २१ महाबिहि छन्दोदृष्ट्या ह्रस्वत्वम् महावीहि ।
- २३ तय-विभक्तिरहितपदम्-तयं।
- २= समता-समतयाः ।
- २८ माणि-विभक्तिरहितपदम्-माणी।
- ३३ पलिगोव-विभक्तिरहितपदम्-पलिगोवं।

- ३४ मासणे---मकारः अलाक्षणिकः।
- ३६ अप्पाण-विभक्तिरहितपदम्-अप्पाणं ।
- ४० संसग्गि---विभक्तिरहितपदम्---संसग्गी ।
- ४२ सीओदग -- विभक्तिरहितपदम् -- सीओदगस्स ।
- ४६ सेसऽवहाय -- विभक्तिरहितं सन्धिश्च --सेस अवहाय ।
- ४७ उत्तर-विभक्तिरहितपदम्-उत्तरा।
- ४७ गामधम्म—विभक्तिरहितपदम्—गामधम्मे ।
- ४८ उद्विय-विभक्तिरहितपदम् उद्विया ।
- ४६ द्वण—विभक्तिरहितपदम्—द्वणया, ये दुरूपनताः न ते हि समाधि जानन्ति, ये नो नताः—विषयेषु न प्रणताः सन्ति ते समाधि जानन्ति ।
- ५१ पसंस—विभक्तिरहितपदम्—पसंसं ।
- ५१ उक्कोस-—विभक्तिरहितपदम्—उक्कोसं ।
- ५१ पगास-विभक्तिरहितपदम्-पगासं ।
- ६१ अच्चेही---छन्दोद्ष्ट्या दीर्घत्वम् ।
- ६१ असाहु-छन्दोदृष्ट्या स्नस्वत्वम् ।
- ६२ गिद्ध-—विभक्तिरहितपदम् ⊸गिद्धा ।
- ६३ अ।यदंडः—विभक्तिरहितपदम्—आयदंडा।
- ६८ भिक्खु छन्दोद्ष्ट्या हस्वत्वम् ।
- ७५ पाण-विभक्तिरहितपदम्-पाणा।
- ७५ अणियाण-विभक्तिरहितपदम्-अणियाणे ।

### तीसरा अध्ययन

- २० सवा -- भूष्वन्तीति श्रवा: 1
- २३ कम्म-अकृथाः इति कियाशेषः।
- ३३ हत्थस्स-सन्धिपदमिदम्-हत्थि-अस्स ।
- ३६ गिद्ध-विभक्तिरहितपदम्-गिद्धा।
- ४० भीरु—विभक्तिरहितपदम्—भोरू।
- ४७ समाहिए—अत्र पंचन्येकवचने 'समाहीए' इतिरूपं भवति, किन्तु छन्दोदृष्ट्या ह्रस्वत्वम् ।
- ५३ असमिक्ला-अकारस्य दीर्घत्वम् ।
- ५४ उ--छन्दोदृष्ट्याह्रस्वत्वम् ।
- ६३ दीवायण-विभक्तिरहितपदम्-दीवायणे।
- ७६ अमईमया-- छन्दोदृष्ट्या दीर्बत्वम्।

## चौथा अध्ययन

- १२ इत्थीसु नृतीयार्थे सप्तमी ।
- १२ तऽणुगिद्धाः--सिन्धपदम्--तयणुगिद्धाः।
- २७ जोइसुवगूढे-अत्र द्विपदयोः सन्धिः-जोइसा + उवगूढे ।

## पाचवां अध्ययन

- १३ जीवंतुवजोइपत्ता—अत्र द्विपदयोः सन्धः—जीवंता + खवजोइपत्ता ।
- १६ पाव-विभक्तिरहितपदम्-पावा।
- २६ तत्था---छन्दोदृष्ट्या दीर्घत्वम् ।
- २६ पिट्टुड-छन्दोदृष्ट्या ह्रस्वत्वम् ।
- ३६ मंहतीउ-अत्र स्रोकारस्य ह्रस्वत्वम् ।
- ४२ रुद्--विभक्तिरहितपदम्--रुद्दं।

#### छठा अध्ययन

- ४ थावर-विभक्तिरहितपदम्-थावरा।
- ११ जंसी-छन्दोद्ष्ट्या दीर्घत्वम् ।
- १२ गिरिसु—अत्र सप्तम्याः बहुवचने 'गिरीसु' इति रूपं भवति, किन्तु छन्दोद्ष्ट्या ह्रस्वत्वम् ।
- १५ णिसढायताणं--द्विपवयोः सन्धि:--णिसढे आयताणं ।
- १७ साइमणंत विभक्तिरहितपदम् साइमणंतं ।
- २० मुणि--विभक्तिरहितपदम्--मुणी।
- २३ उत्तम ---विभक्तिरहितपदम् --- उत्तमं।
- २४ वीर-विभक्तिरहितपदम्-वीरे।
- २७ सम्म-अत्र अनुस्वारलोपः ।
- २८ इतिथ—तिभक्तिरहितपदम्—इतिथ।
- २६ सह्ह्ताऽाय द्विपदयोः संधिः वर्णलोपभ्च -- सह्ह्ता + आवाय ।
- २६ देवाहिब-विभक्तिरहितपदम्-देवाहिवा।

### सातवां अध्ययन

- १ तण रुक्ख विभक्तिरहितपदम् तणा रुक्खा।
- १ जराउ--विभक्तिरहितं वर्णलोपश्च-जराउया ।
- २ विष्परियासुवेति--द्विपदयोः संधि:--विष्परियासमुवेति ।
- एताई कायाई पवेदयाई —काय पुस्लिंग है। यहां नपुंसक-लिंग में प्रयुक्त है।
- ४ संसारमावण्ण-विभक्तिरहितपदम् संसारमावण्णा ।
- ४ दुष्णियाणि—बन्धानुलोम्यात् 'दुष्णीयाणि —अत्र ईकार-स्य हस्वरवम् ।
- ४ अगणि—विभक्तिरहितपदम्—अगणि ।
- ६ पाणऽतिवातएज्जा द्विपदयोः संधिः पाणा ने अतिवात-एज्जा ।

- अगणिऽतिवातएज्जा—द्विपदयोः संधिः—अगणि —अति-वातएज्जा ।
- ६ अगणि-विभक्तिरहितपदम्-अगणि।
- ७ संपातिम--विभक्तिरहितपदम् संपातिमा ।
- ७ अगणि---विभक्तिरहितपदम्--अगणि।
- न बहुणं--छन्दोदृष्ट्या ह्रस्वस्वम् ।
- १० मजिभम---विभक्तिरहितपदम्---मजिभमा।
- १६ जती--छन्दोदृष्ट्या दीर्घत्वम् ।
- २५ मुहमंगिलओदरियं—द्विपदयोः संधि:--मुहमंगिलओ--श्रोदरियं।
- २८ भिक्खु--भिक्खु।
- २६ मुणि--मुणी।
- २६ विवेग--विवेगं।
- २० पवंचुवेद--द्विपदयोः संधिः--पवंचं + उवेद ।

#### आठवां अध्ययन

१४ किंचुवक्रमं —द्विपदयोः संज्ञिः —किंचि + उवक्कमं ।

### नौवां अध्ययन

- ६ सपेहाए-अत्र 'सं' शब्दस्य अनुस्वारलोपः ।
- प तण रुक्ख विभक्तिरहितपदम् तणा रुक्खा।
- पोय, जराऊ, रस, संसेय —िवसक्तिरहितं वर्णलोपश्च—
   पोयया, जराउया, रसया, संसेइया ।

#### दसवां अध्ययन

- २ थावर---थावरा।
- २ सुतवस्सि-सूतवस्सी ।
- ६ मेधावि मेधावी ।
- १३ आरथमेहुणे—आ+अरत+मैथुनः—विरतमैथुनः इत्यर्थः ।
- १३ भिक्खु:—भिक्खू।
- १८ साहसकार<del>ि साह</del>सकारी।
- २० मेहावि—मेहावी।
- २२ मुणि-मुणी।

### ग्यारहवां अध्ययन

- १ उष्जु---उष्ज्ं।
- ७ तण-तणा।
- ५ छनकाय--छनकाया।

# बारहवां अध्ययन

- २ वितिगिच्छ--वितिगिच्छं।
- ३ असाहु-असाहुं।
- १२ चक्खु---धक्ख्।

# सूयगडी १

# **६६१**

# परिशिष्ट ४: व्याकरण विमशै

- १२ मग्गाणुसासंति-द्विपदयोः संधिः-मग्गं नं अणुसासंति ।
- १६ मणागयाइं--मकारः अलाक्षणिकः।
- १व बुद्धप्पमत्तेमु—दिपदयोः संधिः—बुद्धे + अप्पमत्तेमु, बुद्धे + पमत्तेमु ।
- १६ सतताऽावसेज्जा द्विपदयोः संधिः -सततं + आवसेज्जा ।
- २० अत्ताण-अताणं।
- २० जाण अत्र इकारलोप: -- जाणह ।
- २२ मरणाभिकंके--द्विपदशोः संधिः-मरणं +अभिकंके ।

## तेरहवां अध्ययन

- बहुगुणाणं—छग्दोद्ष्ट्या दीर्घत्वम् ।
- ४ मायिषणएहिति —द्विपदयोः सन्धिः—मायिषणञ्जा + एहिति ।
- १२ भिक्खु-भिक्ख्।
- १२ गारवं -- अत्र वर्णलोपः --- गारववं।
- १३ भिवख् -- भिवख् ।
- १४ भिक्खु -भिक्खू ।
- २२ सिलोय---सिलोयं।
- २३ अकसाइ अकसाई!

## चौदहवां अध्ययन

- ४ णंतकरे---ण+अतंकरे।
- प्रया—छन्दोदृष्ट्या दीर्घत्वम् ।
- ६ पमाय-पमायं।
- ६ वी-छन्दोदृष्ट्या दीर्घत्वम्।

- ६ वितिगिच्छ--वितिगिच्छं।
- ५ अब्मुद्विताए-छन्दोदृष्ट्या ह्रस्वत्वम् ।
- १ पमाद-पमादं।
- १० मग्गाणुसासंति --द्विपदयोः संधि:--मग्ग +अण्सासंति !
- १० सम्मऽणुसासयंति—-द्विपदयोः संधिः—सम्मं ने बणुसास-यंति ।
- ११ कायव्य-कायव्या।
- १२ सुरियस्सा—छन्दोदृष्ट्या दीर्घत्वम् ।
- **१**४ **या**वर-धावरा।
- १६ संति-संती।
- १७ भिक्खु--भिक्खू।
- १७ समीहमट्ठं —समीक्ष्य —मकारः अलाक्ष णिक: ।
- १७ आदाणमट्टी--मकारः अलाक्षणिकः।
- १६ परिहास-परिहासं।
- १६ याऽऽसिसावाद-आसिसावादं।
- २१ अकसाइ--अकसाई।
- २२ याऽसंकितभाव---अंसकितभावे ।
- २३ साहु-साहू।
- २३ भास-भासं।
- २४ पावविवेग--पावविवेगं।
- २५ दिद्वि—दिद्वि ।

## पन्द्रहवां अध्ययन

- ७ जाई--जायई--जाई।
- १८ संबोहि-संबोही।

