

www.jainelibrary.org

# ठाणं

## भगवान महावीर की २४वीं निर्वाण-शताब्दी के उपलक्ष में

## ठाणं

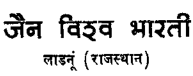
(मूल पाठ, संस्कृत छाया, हिन्दी अनुवाद तथा टिप्पण)

<sub>वाबना प्रमुख</sub> आचार्य तुलसी

संपादक-विवेचक

मुनि नथमल

**त्रका श**क



प्रकाशक जैन विश्व भारती लाडर्नू (राजस्थान)

प्रबन्ध सम्पादक श्रीचन्द रामपुरिया निदेशक आगम और साहित्य प्रकाशन (जै० वि० भा०)

प्रथम संस्करण महावीर जन्म-तिथि विकम संवत् २०३३

पृष्ठ १०६०

मूल्य

१५१.००१ रुपये

मुबक मॉडर्न प्रिंटर्स के-३०, नवीन शाहदरा, दिल्ली-११००३२



(Text, Sanskrit Rendering & Hindi Version With Notes)

Vāçanā Pramukh ĀCHĀRYA TULSI

Editor and Commentator MUNI NATHMAL

PUBLISHER JAIN VISHVA BHĀRATI LADNUN (RAJASTHAN) Publisher Jain Vishva Bharati Ladnun (Rajasthan)

Managing Editor Shreechand Rampuria Director : Agama and Sahitya Prakashan

First Edition 1976

Pages: 1090

Price : Rs.

Printers Modern Printers K-30, Naveen Shahdara, Delhi-110032

## समर्पण

पुट्ठो वि पण्णापुरिसो सुदक्खो, आणापहाणो जणि जस्स निच्चं। सच्चप्पओगे पवरासयस्स, भिक्खुस्स तस्स प्पणिहाणपुव्वं॥

विलोडियं आगमवुद्धमेव, लद्धं सुलद्धं णवणीयमच्छं। सज्भायसज्भाणरयस्स निच्चं, जयस्स तस्स प्पणिहाणपुव्वं।।

पवाहिया जेण सुयस्स घारा, गणे समत्थे मम माणसे वि। जो हेउभूओ स्स पवायणस्स, कालुस्स तस्स प्पणिहाणपुव्वं।। जिसका प्रज्ञा-पुरुष पुष्ट पटु, होकर भी आगम-प्रधान था। सत्य-योग में प्रवर चित्त था, उसी भिक्षु को विमल भाव से ।।

जिसने आगम-दोहन कर-कर, पाया प्रवर प्रचुर नवनीत। श्रुत-सद्व्यान लीन चिर चिन्तन, जयाचार्य को विमल भाव से।।

जिसने श्रुत की धार बहाई, सकल संघ में मेरे मन में। हेतुभूत श्रुत-सम्पादन में, कालुगणी को विमल भाव से।।

www.jainelibrary.org

### अन्तस्तोष

अन्तस्तोष अनिर्वचनीय होता है उस माली का, जो अपने हाथों से उप्त और सिचित द्रुम-निकुञ्ज को पल्ल वित्त, पुष्पित और फलित हुआ देखता है; उस कलाकार का, जो अपनी तूलिका से निराकार को साकार हुआ देखता है और उस करुनाकार का, जो अपनी कल्पना को अपने प्रयत्नों से प्राणवान् बना देखता है। चिरकाल से मेरा मन इस कल्पना से भरा था कि जैन-प्रागमों का शोध-पूर्ण सम्पादन हो और मेरे जीवन के बहुअमी क्षण उसमें लगे। संकल्प फलवान् बना और वैसा हो हुआ। मुझ केन्द्र मान मेरा धर्म-परिवार उस कार्य में संलग्न हो गया। अतः मेरे इस अन्तस्तोष में मैं उन सबको समभागी बनाना चाहता हूँ, जो इस प्रवृत्ति में संविभागी रहे हैं। संक्षेप में यह संविभाग इस प्रकार है:

> संपादक-विवेचक : मुनि नथमल सहयोगी : मुनि सुखलाल ,, : मुनि श्रीचन्द्र ,, : मुनि दुलहराज संस्कृत-छाया ,, : मुनि दुलीचन्द,'दिनकर' ,, : मुनि हीरालाल

संविभाग हमारा धर्म है। जिन-जिन ने इस गुरुतर प्रवृत्ति में उन्मुक्त भाव से अपना संविभाग समर्पित किया है, उन सबको मैं आशीर्वाद देता हूँ और कामना करता हूँ कि उनका भविष्य इस महान् कार्य का भविष्य बने।

आचार्थ तुल्सो

www.jainelibrary.org

## प्रकाशकीय

'ठाण' तृतीय अंग है। जैनों के द्वादशाङ्गों में विषय की दृष्टि से इसका बड़ा महत्त्वपूर्ण स्थान है। सामान्य गणना से इसमें कम-से-कम १२०० विषयों का वर्गीकरण है; भेद-प्रभेद की दृष्टि से इसके द्वारा लाखों विषयों की ओर दृष्टि जाती है।

'ठाणं' में विषय-सामग्री दस स्थानों में विभक्त है। प्रथम स्थान में संख्या में एक-एक विषयों की सूची है। दूसरे स्थान में दो-दो विषयों का संकलन है। तीसरे में संख्या में तीन-तीन विषयों की परिगणना है। इस तरह उत्तरोत्तर ऋम से दसवें स्थान में दस-दस तक के विषयों का प्रतिपादन हुआ है। इस एक अङ्ग का परिशीलन कर लेने पर हज़ारों विविध प्रतिपाद्यों के भेद-प्रभेदों का गंभीर ज्ञान प्राप्त हो जाता है। व्यापकता की दृष्टि से इसका विषय ज्ञान के अनगिनत विविध पहलुओं का स्पर्श करता है। भारतीय ज्ञान-गरिमा और सौष्ठव का इससे बड़ा अच्छा परिचय प्राप्त होता है।

इस अंग की प्रतिपादन बौली का बौद्ध पिटक अंगुत्तर निकाय में अनुकरण देखा जाता है। इसके परिशोलन से ठाण के अनेक विषयों का स्पर्थ्टीकरण होता है।

विज्ञान के एक विद्यार्थी के नाते यह कहने में जरा भी हिचकिचाहट का बोध नहीं होता कि इस अंग में वस्तु-तत्त्व के प्रांगण में ऐसे अनेक सार्वभौम सिद्धान्तों का संकलन है जो आधुनिक विज्ञान जगत में मूलभूत सिद्धान्तों के रूप में स्वीकृत हैं।

हर ज्ञान-पिपासु और अभिसन्धित्सु व्यक्ति के लिए यह अत्यन्त हर्ष का ही विषय होगा कि ज्ञान का एक विशाल सपुट संशोधित मूल पाठ, संस्कृत छायानुवाद एवं प्रांजल हिन्दी अनुवाद और विस्तृत टिप्पणों से अलंकृत होकर उनके सम्मुख उपस्थित हो रहा है। जैन विश्व भारती ऐसे महत्त्वपूर्ण ग्रंथ के प्रकाशन का सौभाग्य प्राप्त कर अपने को गौरवान्वित अनुभव करती है।

परम श्रद्धेय आचार्य श्री तुलसी एवं उनके इंगित-आकार पर सब कुछ नयौछावर कर देने के लिए प्रस्तुत मुनिवृत्द की यह समवेत उपलब्धि आगमों के हिन्दी रूपान्तरण के क्षेत्र में युग-क्रुति है। बहुमुखी प्रवृत्तियों के केन्द्र तपोमूर्ति आचार्य श्री तुलसी ज्ञान-क्षितिज के देदीप्यमान् सूर्य है और उनका मुनि-मण्डल ज्योतिर्मय नक्षतों का प्रकाशपुंज, यह श्रमसाध्य प्रस्तुतीकरण से अपने-आप स्पथ्ट है।

आचार्यश्री ने विविध पहलुओं से आगम-सम्पादन के कार्य को हाथ में लेने की घोषणा २०११ की चैत्र शुक्ला त्नयोदशी को की । इसके पूर्व ही श्रीचरणों में बिनम्र निवेदन रहा—आपके तत्वावधान में आगमों का सम्पादन और अनु-वाद हो—यह भारत के सांस्कृतिक अनुवाद की एक मूल्यवान कड़ी के रूप में अपेक्षित है । यह एक अत्यन्त स्थायी कार्य होगा, जिसका लाभ एक-दो-तीन नहीं, अचिन्त्य भावी पीढ़ियों को प्राप्त होता रहेगा ।

मुझे हर्ष है कि आगम ग्रन्थों के ऐसे प्रकाशनों के साथ मेरी मनोकामना फलवती हो रही है।

मुनि श्री नथमलजी तेरापंथ संघ और आचार्य श्री तुलसी के अप्रतिम मेधावी श्रमण और शिष्य हैं। उनका श्रम पद-पद पर मुखरित हो रहा है। आचार्य श्री तुलसी की दीर्घ पैनी दृष्टि और नेतृत्व एवं मुनि श्री नथमल जी की सृष्टि सौष्ठव---यह मणिकांचन योग है। अन्तस्तोष, भूमिका और सम्पादकीय में अन्य मुनियों के सहयोग का स्मरण हुआ है।

लहाँ तक मेरी परिक्रमा का प्रश्न है, मैं तीन संतों का नामोल्लेख किए बिना नहीं रह सकता---मुनि श्री दुलहराज जी, हीरालालजी और सुमेरमलजी । मुनि श्री दुलहराजजी आरम्भ से अन्त तक अपनी अनन्य कलात्मक दृष्टि से कार्य को निहारते और निखारते रहे हैं, मुनि श्री हीरालाल जी अधक परिश्रम करते हुए अशुद्धियों के आसव को रोकते रहे हैं, मुनि श्री सुमेरमलजी तो ऐसे सजग प्रहरी रहे हैं जिन्होंने कभी आलस्य की नींद नहीं लेने दी।

दुरूह कार्य सम्पन्न हो पाया, इसकी आनन्दानुभूति हो रही है। प्रकाशन में सामान्य विलम्व हुआ, उसके लिए तो क्षमा-प्रार्थना ही है। केवल इतना स्पष्ट कर दूँ कि वह आलस्य अथवा प्रमाद पर आधारित नहीं है।

श्री देवीप्रसाद जायसवाल मेरे अनन्य सहयोगी रहे हैं। प्रन्थों के प्रकाशन-कार्य और प्रूफ के संशोधन आदि विविध श्रमसाध्य कार्यों में उनके सहयोग से मेरा परिश्रम काफी हल्का रहा।

श्री सन्नालाल जी बोरड़ भी प्रूफ-संशोधन में सहयोगी रहे हैं।

माडर्न प्रिन्टर्स के निर्देशक श्री रघुवीरशरण बंसल एवं संचालक श्री अरुण बंसल के सौजन्य ने कृति को सुन्दर रूप दे पाने में जो सहयोग प्रदान किया है, उसके लिए उन्हें तथा प्रेस के सम्बन्धित कर्मचारियों के प्रति धन्यवाद व्यक्त करना नहीं भूल सकता।

जैन विक्व भारती के पदाधिकारी गण भी परोक्ष भाव से मेरे सहभागी रहे हैं। उनके प्रति भी मैं क्रुतज्ञ हूँ।

आशा है, जैन विश्व भारती का यह प्रकाशन सभी के लिए उपादेय सिद्ध होगा।

#### दिल्ली

महावीर जन्म-तिथि (चैत्र सुक्ता १३) वि० सं० २०३३ श्रीचन्द रामपुरिया निदेशक क्षागम और साहित्य प्रकाशन भूमिका

जैन आगम चार वर्गों में विभक्त हैं— १. अंग, २. उपांग, ३. मूल और ४. छेद। यह वर्गीकरण बहुत प्राचीन नहीं है। विक्रम की १३-१४ वीं शताब्दी से पूर्व इस वर्गीकरण का उल्लेख प्राप्त नहीं है। नंदी सूत्र में दो वर्गीकरण प्राप्त होते हैं----

पहला वर्गीकरण-१. गमिक-दुष्टिवाद

२. अगमिक—कालिकश्रुत—आचारांग आदि ।

दूसरा वर्गीकरण—१. अंगप्रविष्ट

२. अंगबाह्य ।

अंग बारह हैं— १. आचार, २. सूतकृत्, ३. स्थान, ४. समवाय, ४. व्याख्याप्रज्ञप्ति—भगवती, ६. ज्ञाताधर्म-कया, ७. उपासकदशा, ६. अन्तकृतदश्चा, ६. अनुत्तरोपपातिकदशा, १०. प्रश्नव्याकरणदशा, ११. विपाकश्रुत, १२. दृष्टिवाद ।

भगवान् महावीर की वाणी के आधार पर गौतम आदि गणधरों ने अंग-साहित्य की रचना की । अंगों की संख्या बारह है, इसलिए उन्हें ढ़ादशाङ्गी कहा जाता है। प्रस्तुत सूल उसका तीसरा अंग है। इसका नाम 'स्थान' [प्रा० ठाणं] है। इसमें एक स्थान से लेकर दश स्थान तक जीव और पुद्गल के विविध भाव वर्णित हैं, इसलिए इसका नाम 'स्थान' रखा गया है।

संख्या के अनुपात से एक द्रव्य के अनेक विकल्प करना, इस आगम की रचना का मुख्य उद्देश्य प्रतीत होता है। उदाहरणस्वरूप प्रत्येकशरीर की दृष्टि से जीव एक है। संसारी और मुक्त इस अपेक्षा से जीव दो प्रकार के हैं, अथवा ज्ञानचेतना और दर्शनचेतना की दृष्टि से वह द्विगुणात्मक है। कर्म-चेतना, कर्मफल-चेतना और ज्ञान-चेतना की दृष्टि से यह तिगुणात्मक है। अथवा उत्पाद, व्यय और ध्रौव्य—इस द्विपदी से युक्त होने के कारण वह द्विगुणात्मक है। गतिचतुष्टय में संचरण्शील होने के कारण वह चार प्रकार का है। पारिणामिक तथा कर्म के उदय, उपशम, क्षयोपशम और क्षय जनित भावों के कारण वह पंचगुणात्मक है। मृत्यु के उपरान्त वह पूर्व, पश्चिम, उत्तर, दक्षिण, ऊर्घ्व और अधः—इन छहों दिशाओं में गमन करता है, इसलिए उसे षड़विकल्पक कहा जाता है। उसकी सत्ता सप्तभंगी के द्वारा स्थापित की जाती है—

१. स्यात् अस्त्येव जीवः—स्वद्रव्य, स्वक्षेत्र, स्वकाल और स्वभाव की अपेक्षा जीव है ही ।

२. स्यात् नास्त्येव जीव:—परद्रव्य, परक्षेत्र, परकाल और परभाव की अपेक्षा जीव नहीं ही है ।

- (ख) कसायपाहुड, भाग १, पू० १२३: ठाणं णाम जीवपुद्गलादीणमेगादिएगुत्तरकमेण ठाणाणि वर्ण्णेदि ।
- २. ठाणं, १।९७:
  - एगे जीवे पाडिक्कएणं सरीरएणं।
- ३. ठाणं, २।४०६ :

दुविहा सम्ब जीवा पण्णत्ता, तं जहा-सिद्धा चेव, असिद्धा चेव !

१. (क) नन्दी, सूत्र ५२ : ठाणेणं एगाइयाए एगुत्तरियाए बुड्ढीए दसट्ठाणगविवड्ढियाणं भावाणं परूवणया आधविण्ञति ।

३. स्यात् अवक्तव्य एव जीव:---अस्तित्व और नास्तित्व---दोनों एक साथ नहीं कहे जा सकते । इस अपेक्षा से जीव अवक्तव्य ही है ।

४. स्यात् अस्त्येव जीवः, स्यात् नास्त्येव जीवः--अस्तित्व और नास्तित्व को कमिक विवक्षा से जीव है ही और नहीं ही है।

इस प्रकार अस्तित्व धर्म को प्रधानता और अवक्तव्य, नास्तित्व धर्म की प्रधानता और अवक्तव्य तथा अस्तित्व और नास्तित्व की ऋम-विवक्षा और अवक्तव्य—ये तीन सांयोगिक भंग बनते हैं। इस सप्तमंगी से निरूपित होने के कारण जीव सात विकल्प वाला है।

ज्ञातावरण, दर्शनावरण आदि आठ कमों से युक्त होने के कारण जीव आठ विकल्प वाला है।

पृथ्वीकायिक,अप्कायिक, तेजस्कायिक, वायुकायिक, वनस्पतिकायिक, द्वीन्द्रिय, त्वीन्द्रिय,चतुरिन्द्रिय और पंचेन्द्रिय इन विविध कार्यों में उत्पत्तिशील होने के कारण वह नौ प्रकार का है। वनस्पतिकाय के दो विकल्प होते हैं---साधारण वनस्पति- काय और प्रत्येक वनस्पतिकाय । उक्त आठ स्थानों तथा द्विविध वनस्पतिकाय में उत्पत्तिशील होने के कारण वह दश प्रकार का है। इस प्रकार प्रस्तूत सूत्र में संख्यात्मक दृष्टिकोण से जीव, अजीव आदि द्रव्यों की स्थापना की गई है।

प्रस्तुत सूच में भूगोल, खगोल तथा नरक और स्वर्ग का भी विस्तृत वर्णन है। इसमें अनेक ऐतिहासिक तथ्य भी उपलब्ध होते हैं। बौढपिटकों में जो स्थान अंगुत्तरनिकाय का है वही स्थान अंग-साहित्य में प्रस्तुत सूत्र का है।

प्रस्तुत सूत्र में संख्या के आधार पर विषय संकलित हैं, अतः यह नाना विषय वाला है। एक विषय का दूसरे विषय से सम्वन्ध नहीं खोजा जा सकता। द्रव्य, इतिहास, गणित, भूगोल, खगोल, आचार, मनोविज्ञान, संगीत आदि विषय किसी क्रम के बिना पाठक के सम्मुख प्रस्तुत होते हैं। उत्तराध्ययन सूत्र में केशी-गौतम का एक संवाद-प्रकरण है। केशी ने गौतम से पूछा—"जो चातुर्याम-धर्म है, उसका प्रतिपादन महामुनि पार्श्व ने किया है और जो यह पंच-शिक्षात्मक-धर्म है उसका प्रतिपादन महामुनि वर्धमान ने किया है। एक ही उद्देश्य के लिए हम चले हैं तो फिर इस भेद का क्या कारण है? मेधाविन् ! धर्म के इन दो प्रकारों में तुम्हें सन्देह कैसे नहीं होता ?" केशी के प्रश्न की पृष्ठभूमि में जो तथ्य है उसका स्पष्टीकरण प्रस्तुत सूत्र में मिलता है। चतुर्थ स्थान के एक सूत्र में यह निरूपित है—भरत और ऐरवत क्षेत्र में प्रथम और अन्तिम को छोड़कर शेष बाईस अर्हन्त भगवान् चातुर्याम धर्म का उपदेश देते हैं। वह इस प्रकार है—

सर्वं प्राणातिपात से विरमण करना ।

सर्व मुषावाद से विरमण करना ।

सर्वं अदत्तादान से विरमण करना ।

सर्वं बाह्य-आदान से विरमण करना ।

प्रस्तुत सूत में वस्त धारण के तीन प्रयोजन बतलाए गए हैं— लज्जानिवारण, जुगुप्सानिवारण और शीत आदि से बचाव। ँवस्त्न का विधान होने पर भी वस्त्न-त्याग को प्रशंसनीय बतलाया गया है। पांचर्वे स्थान में कहा है—पांच कारणों से निर्वस्त्न होना प्रशस्त है—१. उसके प्रतिलेखना अल्प होती है। २. उसका लाघव प्रशस्त होता है। ३. उसका

- एक्को चेव महल्पा सो दुवियप्पो तिलक्खणो भणिओ । चदुसंकमणाजुक्तो पंचगगगुणपहाणो य ॥६४॥ छवकायवकमजुक्तो ∫ुउवजुत्तो सत्तर्भागसब्भावो । अट्ठासवो णवट्ठो जीवो दसट्ठाणिओ भणिओ ॥६४॥
- २. उत्तरज्भयणाणि, २३।२३,२४।
- ३. ठाणं, ४।१३६,१३७।
- ४. ठाणं, ३।३४७ ।

कसायपाहुड, भाग ९, पृष्ठ १२३ :

रूप (वेष) वैश्वासिक होता है। ४. उसका तप अनुज्ञात—जिनानुमत होता है। ५. उसके विपुल इन्द्रिय-निग्रह होता है।'

भगवान् महावीर के समय में श्रमणों के अनेक संघ विद्यमान थे । उनमें आजीवकों का संघ बहुत सक्तिशाली था । वर्तमान में उसकी परंपरा विच्छिन्न हो चुकी है । उसका साहित्य भी लुप्त हो चुका है । जैन साहित्य में उस परम्परा के दिषय में कुछ जानकारी मिलती है । प्रस्तुत सूद में भी आजीवकों की तपस्या के विषय में एक उल्लेख मिलता है ।

प्रस्तुत सूत्र में भगवान् महावीर के समकालीन और उत्तरकालीन—दोनों प्रकार के प्रसंग और तथ्य संकलित हैं। जहां धर्म का संगठन होता है वहाँ व्यवहार होता है। जहाँ व्यवहार होता है वहां विचारों की विविधता भी होती है। विचारों की विविधता और स्वतन्द्रता का इतिहास नया नहीं है। भगवान् महावीर के समय में भी जमालि ने वैचारिक भिन्नता प्रदर्शित की थी। उनकी उत्तरकालीन परम्परा में भी वैचारिक भिन्नता प्रकट करने वाले कुछ व्यक्ति हुए। ऐसे सात व्यक्तियों का उल्लेख मिलता है। उन्हें निन्हव कहा गया है। उनके नाम इस प्रकार हैं—जमालि, तिष्यगुप्त, आषाढ़, अध्वमित्र, गंग, रोहयुप्त और गोष्ठामाहिल।<sup>3</sup>

इसी प्रकार नौवें स्थान में भगवान् महावीर के नौ गणों का उल्लेख है । उनके नाम इस प्रकार हैं— गोदासगण, उत्तरदलिस्सहगण, उद्देहगण, चारणगण, उद्दवाइयगण, विस्सवाइयगण, कामड्वियगण, माणवगण, कोडियगण ।<sup>\*</sup>

ये सब भगवान् महाधीर के निर्वाण के उत्तरकालीन हैं। इन उत्तरवर्ती तथ्यों का आगमों के संकलन-काल में समा-वेश किया गया। प्रस्तुत सूत्र में झान-मीमांसा का भी लंबा प्रकरण मिलता है। इसमें ज्ञान के प्रत्यक्ष और परोक्ष—ये दो भेद किए गए हैं। प्रत्यक्ष के दो प्रकार हैं—केवलज्ञान और नो-केवलज्ञान—अवधिज्ञान और मन:पर्यवज्ञान। परोक्ष झान के दो प्रकार हैं—आभिनिबोधिज्ञान और श्रुतज्ञान। भगवती सूत्र में ज्ञान के प्रत्यक्ष और परोक्ष—ये दि ज्ञान के पांच प्रकारों का वर्गीकरण प्रत्यक्ष और परोक्ष—इन दो विभागों में होता है। यह विभाग नंदी सूत्र में तथा उत्तर-वर्ती समग्र प्रमाण-व्यवस्था में समादत हुआ है।

#### रचनाकार—

अंगों की रचना गणधर करते हैं। इस प्रकार भी कहा जा सकता है कि गणधरों के द्वारा जो ग्रन्थ रचे गए उनकी संज्ञा अंग है। उपलब्ध अंग सुधर्मास्वामी की वाचना के हैं। सुधर्मास्वामी भगवान महावीर के अनन्तर शिष्य होने के कारण उनके समकालीन हैं, इसलिए प्रस्तुत सूत्र का रचनाकाल ईस्वी पूर्व छठी गताब्दी है। आगम-संकलन के समय अनेक सूत्र संकलित हए हैं। इसलिए संकलन-काल की दुष्टि से इसका समय ईसा की चौथी गताब्दी है।

#### कार्यसंपूर्ति---

प्रस्तुत आगम की समग्र निष्पत्ति में अनेक मुनियों का योग रहा है। उन सबको मैं आशीर्वाद देता हूं कि उनकी कार्य जागनित और अधिक विकसित हो।

इसकी निष्पत्ति का बहुत कुछ श्रेय शिष्य मुनि नथमल को है क्योंकि इस कार्य में अर्हानश वे जिस मनोयोग से लगे हैं, उसी से यह कार्य सम्पन्न हो सका है। अग्यथा यह गुरुतर कार्य बड़ा दुरुह होता। इनकी वृत्ति मूलतः योगनिष्ठ होने से मन की एकाग्रता सहज बनी रहती है। आगम का कार्य करते-करते अन्तर्रहस्य पकड़ने में इनकी मेघा

- १. ठाणं, शा२०१ ।
- २. ठाणं, ४।३१० ।
- ३. ठाणं, ७१९४० र
- ४. ठाण, हारहा
- ५. ठाणं, २१८६,५७ ।
- ६. ठाणं, २।१०० ।

काफी पैनी हो गई है। विनयशोलता, श्रम-परायणता और गुरु के प्रति पूर्ण समर्पण भाव ने इनकी प्रगति में बड़ा सहयोग दिया है। यह वृत्ति इनकी बचपन से ही है। जब से मेरे पास आए, मैंने इनकी इस बूत्ति में ऋमशः वर्धमानता ही पाई है। इनकी कार्य-क्षमता और कर्त्तव्यपरता ने मुझे बहुत सन्तोष दिया है।

मैंने अपने संघ के ऐसे शिष्य साधु-साध्वियों के बल-बूते पर ही आगम के इस गुरुतर कार्य को उठाया है। अब मुझे विश्वास हो गया है कि मेरे शिष्य साधु-साध्वियों के निःस्वार्थ, विनीत एवं समर्पणात्मक सहयोग से इस बृहत् कार्य को असाधारणरूप से सम्पन्न कर सकूँगा।

भगवान् महावीर की पत्नीसवीं निर्वाण शताब्दी के अवसर पर उनकी वाणी को राष्ट्रभाषा हिन्दी में जनता के समक्ष प्रस्तूत करते हुए मुझे अनिर्वचनीय आनन्द का अनुभव होता है।

जयपुर २०३२, निर्वाण शताब्दी दर्ष आचार्य तुलसी

Jain Education International

## सम्पादकीय

#### आगम-सम्पादन की प्रेरणा

#### आगम-सम्पादन का संकल्प

रात्नि-कालीन प्रार्थना के परचात् आचार्यश्री ने साधुओं को आमंत्रित किया । वे आए और वन्दना कर पंक्तिबद्ध बैठ गए । आचार्यश्री ने सायं-कालीन चर्ची का स्पर्श करते हुए कहा—''जैन आगमों का कायाकल्प किया जाए, ऐसा संकल्प उठा है । उसकी पूर्ति के लिए कार्य करना होगा । बोलो, कौन तैयार है ?''

सारे हृदय एक साथ बोल उठे—''सब तैयार हैं ?''

आचार्यश्री ने कहा—"महान् कार्य के लिए महान् साधना चाहिए। कल ही पूर्व तैयारी में लग आओ, अपनी-अपनी रुचि का विषय चुनो और उसमें गति करो।''

मंचर से विहार कर आचार्यश्री संगमनेर पहुंचे । पहले दिन वैयक्तिक बातचीत होती रही । दूसरे दिन साधु-साध्वि ग्रों की परिषद् बुलाई गई । आचार्यश्री ने परिषद् के सम्पुख आगम-संपादन के संकल्प की चर्चा की । सारी परिषद् प्रफुल्ल हो उठी । आचार्यश्री ने पूछा—"क्या इस संकल्प को अब निर्णय का रूप देना चाहिए ?"

समलय से प्रार्थना का स्वर निकला—"अवक्ष्य, अवक्ष्य ।'' आचार्यश्री औरंगावाद पधारे । सुराना भवन, चैत्न शुक्ला स्नयोदशी (वि० सं० २०११), महावीर जयन्ती का पुण्य-पर्व । आचार्यश्री ने साधु, साध्वी, श्रावक और श्राविका—इ्म चतुर्विध संघ की परिषद् में आगम-सम्पादन की विधिवत् घोषणा की ।

#### आगम-सम्पादन का कार्यारम्भ

विं० सं० २०१२ श्रावण मास (उज्जैन चातुर्मास) से आगम सम्पादन का कार्यारम्भ हो गया। न तो सम्पादन का कोई अनुभव और न कोई पूर्व तैयारी। अकस्मात् 'धर्मदूत' का निमित्त पा आचार्यश्री के मन में संकल्प उठा और उसे सबने शिरोधार्य कर लिया। चिन्तन की भूमिका से इसे निरी भावुकता ही कहा जाएगा, किन्तु भावुकता का मूल्य चिन्तन से कम नहीं है। हम अनुभव-विहीन थे, किन्तु आत्म-विश्वास से शून्य नहीं थे। अनुभव आत्म-विश्वास का अनुगमन करता है, किन्तु आत्म-विश्वास अनुभव का अनुगमन नहीं करता। ( २० )

प्रथम दो-तीन वर्षों में हम अज्ञात दिशा में याता करते रहे । फिर हमारी सारी दिशाएं और कार्य-पद्धतियां निश्चित व सुस्थिर हो गईं। आगम-सम्पादन की दिशा में हमारा कार्य सर्वाधिक विशाल व गुरुतर कठिनाइयों से परिपूर्ण हैं, यह कह-कर मैं स्वल्प भी अतिशयोगित नहीं कर रहा हूं। आचार्यश्री के अदम्य उत्साह व समर्थ प्रयत्न से हमारा कार्य निरन्तर गति-शील हो रहा है। इस कार्य में हमें अग्य अनेक विद्वानों की सद्भावना, समर्थन व प्रोत्साहन मिल रहा है। मुझे विश्वास है कि आचार्यश्री की यह वाचना पूर्ववर्ती वाचनाओं से कम अर्थवान् नहीं होगी।

सम्पादन का कार्य सरल नहीं है— यह उन्हें सुविदित है, जिन्होंने उस दिशा में कोई प्रयत्न किया है। दो-ढाई हजार वर्ष पुराने ग्रन्थों के सम्पादन का कार्य और भी जटिल है, क्योंकि उनकी भाषा और भावधारा आज की भाषा और भाव-धारा से बहुत व्यवधान पा चुकी है। इतिहास की यह अपवाद-शून्य गति है कि जो विचार या आचार जिस आकार में आरव्ध होता है, वह उसी आकार में स्थिर नहीं रहता। या तो वह बड़ा हो जाता है या छोटा। यह ह्रास और विकास की कहानी ही परिवर्तन की कहानी है। और कोई भी आकार ऐसा नहीं है. जो कृत है और परिवर्तनशील नहीं है। परिवर्तन-श्रील घटनाओं, तथ्यों, विचारों और आचारों के प्रति अपरिवर्तनशीलता का आग्रह मनुष्य को असत्य की ओर ले जाता है। सत्य का केन्द्र-बिन्दु यह है कि जो कृत है, वह सब परिवर्तनशील है। अकृत या शाश्वत भी ऐसा क्या है, जहां परिवर्तन स्पर्श न हो। इस विश्व में जो है, वह वही है जिसकी सत्ता शाश्वत और परिवर्तन की धारा से सर्वधा विभक्त नहीं है।

भव्द की परिधि में बंधने वाला कोई भी सत्य क्या ऐसा हो सकता है, जो तीनों कालों में समान रूप से प्रकाशित रह सके ? भ्रब्द के अर्थ का उत्कर्ष या अपकर्ष होता है--भाषा-शास्त्र के इस नियम को जानने वाला यह आग्रह नहीं रख सकता कि दो हजार वर्ष पुराने भव्द का आज वही अर्थ सही है, जो आज प्रचलित है। 'पाषण्ड' शब्द का जो अर्थ आगम-ग्रन्थों और अशोक के शिलालेखों में है, वह आज के श्रमण साहित्य में नहीं है। आज उसका अपकर्ष हो चुका है। अग्रम साहित्य के सैकड़ों शब्दों की यही कहानी है कि वे आज अपने मौलिक अर्थ का प्रकाश नहीं दे रहे हैं। इस स्थिति में हर चिन्तमशील व्यक्ति अनुभव कर सकता है कि प्राचीन साहित्य के सम्पादन का काम कितना दुरूह है।

मनुष्य अपनी भक्ति में विद्यास करता है और अपने पौरुष से खेलता है, अत: वह किसी भी कार्य को इसलिए नहीं छोड़ देता कि वह दुरूह है। यदि यह पलायन की प्रवृत्ति होती तो प्राप्य की संभावना नष्ट ही नहीं हो जाती किन्तु आज जो प्राप्त है, वह अतीत के किसी भी क्षण में विलुप्त हो जाता। आज से हजार वर्ष पहले नवांगी टीकाकार (अभयदेव सूरि) के सामने अनेक कठिनाइयाँ थीं। उन्होंने उनकी चर्चा करते हुए लिखा है—

१. सत् सम्प्रदाय (अर्थ-बोध की सम्यक् गुरु-पम्परा) प्राप्त नहीं है।

२. सत् ऊह (अर्थ की आलोचनात्मक कृति या स्थिति) प्राप्त नहीं है।

३. अनेक वाचनाएँ (आगमिक अध्यापन की पद्धतियां) हैं।

४. पुस्तकें अशुद्ध हैं।

श्र. कृतियाँ सूत्रात्मक होने के कारण बहुत गंभीर है।

६. अर्थ विषयक मतभेद भी है।<sup>१</sup>

इन सारी कठिनाइयों के उपरान्त भी उन्होंने अपना प्रयत्न नहीं छोड़ा और वे कुछ कर गये।

कठिनाइयां आज भी कम नहीं है, किन्तु उनके होते हुए भी आचार्य श्री तुलसी ने आगम-सम्पादन के कार्य को अपने हाथों में ले लिया। उनके सक्तिशाली हाथों का स्पर्श पाकर निष्प्राण भी प्राणवान् बन जाता है तो भला आगम-साहित्य, जो स्वयं प्राणवान् है, उसमें प्राण-संचार करना क्या बड़ी बात है ? बड़ी बात यह है कि आचार्यश्री ने उसमें प्राण-संचार मेरी

१. स्थानांग्व्ति, प्रश्नस्ति क्लोक, १,२ :

सत्सम्प्रदायहीतत्वात्, सद्दृहस्य वियोगतः । सर्वस्वपरणास्त्राणा-मदृष्टेरस्पृतेश्व मे ॥ वाद्यनानासनेकत्वात्, पुस्तकानामज्जुद्धितः । सूत्राणामतिगाम्भीयाँद्, मतभेदाश्व कुत्वचित् ॥ और मेरे सहयोगी साधु-साध्वियों की असमर्थ अंगुलियों द्वारा कराने का प्रयत्न किया है। सम्पादन-कार्य में हमें आचार्यश्रो का आशीर्वाद ही प्राप्त नहीं है किन्तु मार्ग-दर्शन और सक्तिय योग भी प्राप्त है। आचार्यवर ने इस कार्य को प्राथभिकता दी है और इसकी परिपूर्णता के लिए अपना पर्याप्त समय दिया है। उनके मार्ग-दर्शन, चिन्तन और प्रोत्साहन का संबल पा हम अनेक दुस्तर धाराओं का पार पाने में समर्थ हुए हैं।

प्रस्तुत ग्रन्थ ठाणं का सानुवाद संस्करण है। आगम साहित्य के अध्येता दोनों प्रकार के लोग हैं, विद्वद्जन और साधारण जन। मूल पाठ के आधार पर अनुसंधान करने वाले विद्वानों के लिए मूल पाठ का सम्पादन अंगसुत्ताणि भाग १ में किया गया। प्रस्तुत संस्करण में मूल पाठ, संस्कृत छाया, हिन्दी अनुवाद और टिप्पण हैं और टिप्पणों के सन्दर्भस्थल भी उपलब्ध है।

प्रस्तुत ग्रन्य की भूमिका बहुत ही लघुकाय है। हमारी परिकल्पना है कि सभी अंगों और उपांगों की वृहद् भूमिका एक स्वतन्द्र पुस्तक के रूप में हो।

#### संस्कृत छाया

संस्कृत छाया को हमने वस्तुतः छाया रखने का ही प्रयत्न किया है। टीकाकार प्राकृत शब्द की व्याख्या करते हैं अथवा उसका संस्कृत पर्यायान्तर देते हैं। छावा में वैसा नहीं हो सकता।

#### हिन्दी अनुवाद और टिप्पण

'ठाणं' का हिन्दी अनुवाद मूलस्पर्धी है। इसमें कोरे शब्दानुवाद की-सी विरसता और जटिलता नहीं है तथा भावा-नुवाद जैसा विस्तार भी नहीं है। सूत्र का आजय जितने शब्दों में प्रतिबिम्बित हो सके, उतने ही शब्दों की योजना करने का प्रयत्न किया गया है। मूल शब्दों की सुरक्षा के लिए कहीं-कहीं उनका प्रचलित अर्थ कोष्ठकों में दिया गया है। सूत्रगत-हार्द की स्पष्टता टिप्पणों में की गई है। वि० सं० २०१७ के चैंत्र में अनुवाद कार्य शुरू हुआ। आचार्यश्री बाढमेर की याता में पधारे और हम लोग जोधपुर में रहे। आचार्यश्री जोधपुर पहुंचे तब तक, तीन मास की अवधि में, हमारा अनुवाद कार्य सम्पन्न हो गया। उस समय कुछ विशिष्ट स्थलों पर टिप्पण लिखे।

व्यापक स्तर पर टिप्पण लिखने की योजना भविष्य के लिए छोड़ दी गई। वर्षों तक वह कार्य नहीं हो सका। अन्यान्य आगमों के कार्य में होने वाली व्यस्तता ने इस कार्य को अवकाश नहीं दिया। वि० सं० २०२७ रायपुर में मुनि दुलहराजजी ने अवशिष्ट टिप्पण लिखे और प्रस्तुत सूत्र का कार्य पूर्णत: सम्पन्न हो गया। किन्तु कोई ऐसा ही योग रहा कि प्रस्तुत आगम प्रकाश में नहीं आ सका। भगवान् महावीर की पचीसवीं निर्वाण शताब्दी के वर्ष में जैन विश्व भारती ने अंगमुत्ताणि के तोन भागों के साथ इसका प्रकाशन भी शुरू किया। वे तीन भाग प्रकाशित हो गए। इसके प्रकाशन में अवरोध आते गए। न जाने क्यों ? पर यह सच है कि अवरोधों की लम्बी यात्ना के बाद प्रस्तुत ग्रन्थ जनता तक पहुंच रहा है। इस सम्पादन में हमने जिन ग्रन्थों का उपयोग किया है उनके लेखकों के प्रसि हम हादिक इतज्ञता व्यक्त करते हैं।

#### प्रस्तुत सम्पादन में सहयोगी

प्रस्तुत आगम के अनुवाद और टिप्पण-तेखन में मुनि सुखलाल जी, गुनि श्रीचन्द्रजी और मुख्यतथा मुनि ढुलहराजजी ने बड़ी तत्परता से योग दिया है। इसकी संस्कृत छाया में मुनि दुलीचन्दजी 'दिनकर' का योगदान रहा है। मुनि हीरालाल जी ने संस्कृत छाया, प्रति-शोधन आदि प्रधृत्तिओं में अथक परिश्रम किया है। विषयानुकम और प्रयुक्त-प्रन्थसूची मुनि दुत्र राजजी ने तैयार की है। विशेषनामानुकन का परिशिष्ट मुनि हीरालालजी ने तैयार किया है।

अंगमुत्ताणि' भाग १ में प्रस्तुत सूत्र का संगदित पाठप्रकाशित है । इसलिए इस संस्करण में पाठान्तर नहीं दिए गए हैं । पाठान्तरों तथा तत्संबंधी अन्य सूचनाओं के लिए 'अंगसुत्ताणि' भाग १ द्रष्टव्य है । प्रस्तुत सूत्र के पाट-संपादन में मुनि सुदर्शनजी, मुनि मधुकरजी और मुनि हीरालालजी सहयोगी रहे हैं । ( २२ )

इस प्रकार प्रस्तुत ग्रन्थ में अनेक साधुओं की पवित्र अंगुलियों का योग है। आचार्यश्री के वरदहस्त की छाया में बैठकर कार्य करने वाले हम सब संभागी हैं, फिर भी मैं उन सब साधु-साध्वियों के प्रति सद्भावना व्यक्त करता हूं, जिनका

इस कार्य में योग है और आज्ञा करता हूं कि वे इस महान् कार्य के अग्निम चरण में और अधिक दक्षता प्राप्त करेंगे । आगमों के प्रबन्ध-सम्पादक त्री श्रीचन्दजी रामपुरिया तया स्वर्गीय श्री मदनचन्दजी गोठी का भी इस कार्य में निरन्तर सहयोग रहा है ।

आदर्श साहित्य संघ के संचालक व व्यवस्थापक स्वर्गीय श्री हनूतमलजी सुराना व जयचन्दलालजी दफ्तरी का भी आदर्श साहित्य संघ के संचालक व व्यवस्थापक स्वर्गीय श्री हनूतमलजी सुराना व जयचन्दलालजी दफ्तरी का भी अविरल योग रहा है। आदर्श साहित्य संघ की सहयुक्त सामग्री ने इस दिशा में महत्त्वपूर्ण कार्य किया है। एक लक्ष्प के लिए समान गति से चलने वालों की सम-प्रवृत्ति में योगदान की परम्परा का उल्लेख व्यवहार-पूर्ति माल है। वास्तव में यह हम सबका पवित्न कर्त्तव्य है और उसी का हम सबने पालन किया है।

आचार्यश्री प्रेरणा के अनन्त स्रोत हैं। हमें इस कार्य में उनकी प्रेरणा और प्रत्यक्ष योग दोनों प्राप्त हैं इसलिए हमारा कार्य-पथ बहुत ऋजु हुआ है। उनके प्रति कृतज्ञता ज्ञापित कर मैं कार्य की गुरुता को बढ़ा नहीं पाऊँगा। उनका आद्यीवीद दीप बनकर हमारा कार्य-पथ प्रकाशित करता रहे, यही हमारी आक्षंसा है।

सुज्ञानगढ़ २०३३ चैव महावीर जन्म-जयन्ती

---मुनि नथमल

विषय-सूची

#### पहला स्थान

- १. आदि-सूत्र २-द. प्रकीर्णक पद
- ६-१४. नो तत्त्वों में से परस्पर प्रतिपक्षी छह तत्त्वों का निर्दे श १५-१≍. प्रकोर्णक पद
- १६-२१. जीव की प्रवृत्ति के तीन स्रोत
- २२-२३. त्रिपदी के दो अंग
  - २४. चित्तवृत्ति
- २**४-२**द. जीवों का भव-सं**सर**ण
- २१-३२. ज्ञान के विविध पर्याय
  - ३३. सामान्य अनुभूति
- ३४-३५. कमों की स्थिति का घात और विपाक का मंदीकरण
  - ३६. चरमशरीरी का मरण
  - ३७. एकत्व का हेतु--निलिप्तता
  - ३८, जीव और दुःख का सम्बन्ध
- ३१-४०. अधर्म और धर्म प्रतिमा
- ४१-४३. मन, वचन और काया की एक क्षणवर्तिता ४४. पुरुषार्थवाद का कथन
- ४५-४७. मोक्ष-मार्ग का उल्लेख
- ४≒≁ध्०. तीन चरमसूक्ष्म
- ५१-५४. कर्ममुक्त अवस्था की एकता
- ५५-६०. पुद्गल के लक्षण, कार्य, संस्थान और पर्याय का प्रतिपादन
- ९१-१०८. अठारह पाप-स्थान
- १०१-१२६. अठारह पाप-विरमण
- १२७-१४०, अवसर्पिणी और उत्सर्पिणी के विभाग
- १४१-१६४. चौबीस दंडकों का कथन
- १७०-१८४. चौबीस दंडकों का दृष्टिविधान
- १८६-१९०. चौबीस दंडकों में कृष्ण-शुक्लपक्ष की चर्चा
- १९१-२१३. चौबीस दण्डकों में लेश्या
- २१४-२२६. पन्द्रह प्रकार के सिद्ध
- २३०-२४७. पुद्गल और स्तन्धों के विषय में विविध चर्चा

२४८. जम्बूद्वीप का विवरण २४९. महावोर का निर्वाण २५०. अनुत्तरोपपातिक देवों की ऊँचाई २५१-२५३. तीन नक्षत और उनके तारा २४४-२४६. पुद्गल-पद

#### दूसरा स्थान

- १. द्विपदावतार पद
- २-३७. क्रियापद-प्राणी की मुख्य प्रवृत्तियों का संकलन
  - ३८. गहीं के प्रकार
  - ३९. प्रत्याख्यान के प्रकार
  - ४०. मोक्ष की उपलब्धि के दो साधन-विद्या और चरण
- ४१-६२. आरंभ (हिंसा) और अपरिग्रह से अप्राप्य तथ्यों का निर्देश,
- ६३-७३. श्रुति और ज्ञान (आत्मानुभव)से प्राप्त होने वाले तथ्यों का निर्देश
  - ७४. कालचक
  - ७५. उन्माद और उसका स्वरूप
- ७६-७८. अर्थ-अनर्थदंड
- ७३-५५. सम्यग्दर्शन और मिथ्यादर्शन के विविध प्रकार
- ८६-६६. प्रत्यक्ष ज्ञान के प्रकार
- १००-१०६. परोक्षज्ञान के प्रकार
- १०७-१०६. श्रुत और चारित्र धर्म के प्रकार
- ११०-१२२. सराग और वीतराग संयम के प्रकार
- १२३-१३७. पांच स्थावर जीव-निकायों का सूक्ष्म-बादर, पर्याप्त-अपर्याप्त तथा परिणत-अपरिणत की अपेक्षा से वर्णन
  - १३८. द्रव्य पद
- १६५-१६१. चौबीस दण्डकों में भवसिद्धिक और अभवसिद्धिक १३६-१४३. पांच स्थावर—गतिसमापन्नक और अगति-समापन्नक
  - १४४. द्रव्यपद
  - १४५-१४६. पांच स्थावर—अनंतरावगाढ़ और परंपरावगाढ़ १५०. द्रव्यपद
    - १४१. काल

१४२. आकाश

- ११३-११४. नैरयिक और देवताओं के दो शरीर-कर्मक और वैकिय
  - १९५. स्थावर जीवनिकाय के दो शरीर-कर्मक और औदारिक (हाड़-मांस रहित)
- १५६-१५८. विकलेन्द्रिय जीवों के दो शरीर-कर्मक और औदारिक (हाड़-मांस-रक्तयुक्त)
- १४६-१६०. तिर्यंञच पंचेन्द्रिय तथा मनुष्य के दो शरीर---कर्मक और औदारिक (हाड़, मांस, रक्त, स्नायु तथा शिरायुक्त)
  - १६१. अन्तरालगति में जीवों के शरीर
- १६२-१६३. जीवों के शरीर की उत्पत्ति और निष्पत्ति के कारण
- १६४-१६६. जीव-निकाय के भेद
- १६७-१६९. दो दिशाओं में करणीय कार्य
- ९७०-९७२. पाप कर्म का वेदन कहां ?
- १७३-१७६. गति-आगति
- १७७-१९२. दंडक-मार्गणा
- १९३-२००. समुद्वात या असमुद्घात की अवस्था में अवधि-ज्ञान का विषय-क्षेत्र
- २०९-२०८. इत्द्रिय का सामान्य विषय और संभिन्नश्रोतो-লৰ্ছিয়
- २०१-२११. एक शरीरी, दो चरीरी देव
- २१२-२१९. शब्द और उसके प्रकार
  - २२०. शब्द की उत्पत्ति के हेतु
- २२१-२२४. पुद्गलों के संहतन, भेद आदि के कारण
- २२६-२३३. पुद्गलों के प्रकार
- २३४-२३८. इन्द्रिय-विषय और उनके भेद-प्रभेद
- २३६-२४२. आचार और उनके भेद-प्रभेद
- २४३-२४८. बारह प्रतिमाओं का निर्देश
  - २४६. सामायिक के प्रकार
- २४०-२४३. परिस्थिति के अनुसार जन्म-मरण के लिए विविध शब्दों का प्रयोग
- २४४-२४८. मनुष्य और पंचेन्द्रिय तिर्यञ्चों के गर्भ-सम्बन्धी जानकारी
- २४६-२६१. कायस्थिति और भवस्थिति किसके ?
- २६२-२६४. दो प्रकार का आयुष्य और उसके अधिकारी
  - २६४. कर्म के दो प्रकार
  - २६६. पूर्णायु किसके ?
  - २६७. अकालमृत्यु किसके ?
- २६५-२७१. भरत, ऐरवत आदि का विवरण
- २७२-२७३. वर्षधर पर्वतों का वर्णन

२७४-२७५. वृत्तवैताढ्य पर्वतों और वहां रहने वाले देवों का वर्णन २७६-२७७. वक्षार पर्वतों का विवरण २७व. दीर्घवेताड्य पर्वतों का विवरण २७९-२८०. दीर्घवैताढ्य पर्वत की गुफाओं और तत्नस्थित देवों का बिवरण २८९-२८६. वर्षधरवर्वतों के कूट (शिखर) २८७-२८६ वर्षधरपर्वतों पर स्थित द्रह और देवियों का वर्णन २९०-२९३. वर्षधरपर्वतों से प्रवाहित महानदियां २९४-३००. मन्दर पर्वत की विभिन्न दिशाओं में स्थित प्रपातद्रह ३०९-३०२. मन्दर पर्वत की विभिन्न दिशाओं में प्रवाहित महानदियां ३०३-३०५. दो कोटी-कोटी सागरोपम की स्थितिवाले काल और क्षेत्र ३०६-३०८. भरत और ऐरवत क्षेत्र के मनुष्यों की ऊंचाई और आयु ३०६-३११. शलाकापुरुष के वंश ३१२-३१५. शलाकापुरुषों की उत्पत्ति ३१६-३२०. विभिन्न क्षेत्रों के ममुष्य कैसे काल का अनुभव करते हैं ? ३२१-३२२, जम्बूढीप में चॉद और सूर्य को संख्या ३२३. विविध नक्षत ३२४. नक्षत्रों के देव ३२५. अठासी महाग्रह ३२६. जम्बूद्वीप की वेदिका की ऊंचाई ३२७. लवण समुद्र का चक्रवाल-विष्कंभ ३२५. लवण समुद्र की वेदिका की ऊंचाई ३२९-३४६. धातकीषण्डद्वीप के क्षेत्र, वृक्ष, वर्षधर पर्वत आदि का वर्णन ३४७-३४१. पुष्करवरद्वीप का वर्णन ३५२. सभी ढीपों और समुद्रों की वेदिका की ऊंचाई ३५३-३६२. भवनपति देवों के इन्द्र ३६३-३७८. व्यन्तर देवों के इन्द्र ३७९. ज्योतिष देवों के इन्द्र ३८०-३८४, वैमानिक देवों के इन्द्र ३८६. ग्रैवेयक देवों की ऊंचाई

- - ३८४. महाशुक और सहस्रार कल्प के विमानों का वर्ण
- ३८७-३८६. काल--जीव और अजीव का पर्याय और उसके भेद-प्रभेद
- ३९०-३९१. ग्राम-नगर आदि तथा छावा-आतप आदि जीव-अजीव दोनों

३९२. दो राशि ३३३. कर्मबंध के प्रकार ३९४. पाप-कर्म-बंध के कारण ३**६५. पाप-कर्म की उदीरणा** इध्द. पाप-कर्म का वेदन े€३. पाप-कर्म का निर्जरण ३९८-४०२. आत्मा का शरीर से वहिर्गमन कैसे ? ४०३-४०४. क्षयोग्राम से प्राप्त आत्मा की अवस्थाएँ ४०५. औपमिक काल-पल्योपम और सागरोपम का कालमान ४०६-४०७. समस्त जीव-निकायों में कोध आदि तेरह पापों की उत्पत्ति के आधार पर प्रकारों का निर्देश ४०५, संसारी जीवों के प्रकार ४०६-४१०. जीवों का वर्गीकरण ४११-४१३. श्रमण-निग्रंन्थों के अप्रशस्त मरणों का निर्देश निर्देश ४१४-४१६. प्रशस्त मरणों का निर्देश और भेद-प्रभेद ४१७. लोक की परिभाषा ४१८. लोक में अनन्त क्या ? ४१९. लोक में शाश्वत क्या ? ४२०-४२१. बोधि और बुढ के प्रकार ४२२-४२३. मोह और मूढ़ के प्रकार ४२४-४३१. कमों के प्रकार ४३२-४३४. मुर्छा के प्रकार ४३१-४३७. आराधना के प्रकार ४३८-४४१. आठ तीर्थंकरों के वर्ण ४४२. सत्यप्रवाद पूर्व की विभाग संख्या ४४३-४४६. चार नक्षतों की तारा-संख्या ४४७. मनुष्पक्षेत्र के समुद्र ४४इ. सातवीं नरक में उत्पन्न चक्रवर्ती ४४९. भवनवासी देवों की स्थिति ४५०-४५३. प्रथम चार वैमानिक देवों की स्थिति ४५४. सौधर्म और ईशान कल्प में देवियां ४११. तेजोलेश्या से युक्त देव ४४६-४६०.परिचारणा (मैथुन) के विविध प्रकार और उनसे संबंधित वैमानिक कल्पों का कथन ४६१-४६२. पुद्गलों का पाप-कर्म के रूप में चय, उपचय आदि का कथन ४६३-४६४, पुद्गल-पद

#### तीसरा स्थान

- १-३. इन्द्रों के प्रकार
- ४-६. विकिया (विविध रूप-संपादन) के प्रकार
- ७. संख्या की दृष्टि से नैरयिकों के प्रकार एकेन्द्रिय को छोड़कर केष जीवों के संत्या की दुष्टि से प्रकार १. तीन प्रकार की परिचारणा १०. मैथुन के प्रकार ११. मैथून को कौन प्राप्त करता है ? १२. मैथुन का सेवन कौन करता है ? १३. योग (प्रवृत्ति) के प्रकार १४. प्रयोग के प्रकार १५. करण (प्रवृत्ति के साधन) के प्रकार १६. करण (हिंसा) के प्रकार १७-२०. अल्प, दीर्घ (अशुभ-शुभ) आयुष्यबन्ध के कारण २१-२२. गुष्ति के प्रकार और उनके अधिकारी का निदेश २३. अगुष्ति के प्रकार और उनके अधिकारी का २४-२४ वण्ड (दुष्प्रवृत्ति) के प्रकार और उनके अधिकारी २६. गहीं के प्रकार २७. प्रत्याख्यान के प्रकार २व. वृक्षों के प्रकार और उनसे मनुष्य की तुलना २६-३९. पुरुष का विभिन्न दुष्टिकोगों से निरूपण ३२-३१. उत्तम, मध्यम और जघन्य पुरुषों के प्रकार ३६-३=. मत्स्य के प्रकार ३६-४९. पक्षियों के प्रकार ४२-४७. उरपरिसर्प और भुजपरिसर्प के प्रकार ४६-४०. स्त्रियों के प्रकार ५१-५३. मनुष्यों के प्रकार ४४-४६. नपुंसकों के प्रकार १८-९८. संक्लिष्ट और असंक्लिष्ट लेक्याएं और उनके अधिकारी ६१. ताराओं के चलित होने के कारण ७०. देवों के विद्युत्प्रकाश करने के तीन कारण ७१. देवों के गर्जारव करने के तीन कारण ७२-७३. मनुष्य लोक में अंधकार और प्रकाश होने के ७४-७१. देवलोक में अन्धकार और प्रकाश होने के हेतु ७६-७न. देवताओं का मनुष्य लोक में आगमन, समवाय और कलकल ध्वनि के शीन-तीन हेतु
- ७१-८०. देवताओं का तत्क्षण मनुष्य लोक में आने के कारण
  - ५१. देवताओं का अभ्युत्थित होने के कारण
  - दर, देवों के आसन चलित होने के कारण

मद्द, देवों के सिंहनाद करने के हेतु =४. देवों के चेलोत्क्षेप करने के हेतु ५. देवों के चैत्यवृक्षों के चलित होने के हेतु ≍६. लोकान्तिक देवों का तत्क्षण मनुष्यलोक में आने के कारण माता-पिता, स्वामी और धर्माचार्य के उपकारों का ऋण और उससे उऋण होने के उपाय ≍≍. संसार से पार होने के हेतु द**६-**ह२. कालचक के भेद १३. स्कंध से संलग्न पुद्गल के चलित होने के कारण १४. उपधि के प्रकार तथा उसके स्वामी ९४. परिग्रह के प्रकार तथा उसके अधिकारी ९६, प्रणिधान के प्रकार और उसके अधिकारी ९७-९८. सुप्रणिधान के प्रकार और उसके अधिकारी १९. दुष्प्रणिधान के प्रकार और उसके अधिकारी १००-१०३. योनि के प्रकार और अधिकारी १०४. तृणवनस्पति जीवों के प्रकार १०५-१०६. भरत और ऐरवत के तीर्थ १०७. महाविदेह क्षेत्र के चक्रवर्ती-विजय के तीर्थ १०८. धातकीषंड तथा अधेषुष्करवरद्वीप के तीर्थ १०६-११६ विभिन्न क्षेत्रों में आरों का कालमान, मनुष्यो की ऊंचाई और आयुपरिमाण ११७-११८. शलाकापुरुषों का वंश ११६-१२०. सलाकापुरुषों की उत्पत्ति १२१. पूर्ण आयु को भोगने वालों का निर्देश (इनकी अकाल मृत्यु नहीं होती) १२२. अपने समय की आयु से मध्यम आयु को भोगने वालों का निर्देश १२३. बादर तेजस्कायिक जीवों की स्थिति १२४. बादर वायुकायिक जीवों की स्थिति १२४. विविध धान्यों की उत्पादक शक्ति का कालमान १२६-१२८. नरकावास की स्थिति १२६-१३०. प्रथम तीन नरकावासों में वेदना १३१-१३२. लोक में तीन सम हैं १३३. उदकरस से परिपूर्ण समुद्र १३४. जलचरों से परिपूर्ण समुद्र १३५. सातवीं तरक में उत्पन्न होने वालों का निर्देश १३६ सर्वार्थसिद्ध विमान में उत्पन्न होने वालों का निर्देश १३७. विमानों के वर्ण १३८, देवों के शरीर की ऊंचाई

१३९. यथाकाल पढ़ी जाने वाली प्रजन्तियां

- १४०-१४२. लोक के प्रकार
- **९४३-९**६०. देव-परिषदों का निर्देश
- १६१-१७२. याम (जीवन की अवस्था) के प्रकार और उनमें प्राप्तव्य तथ्यों का निर्देश
- ९७३-९७४. वथ के प्रकार और उनमें प्राप्तव्य तथ्यों का निर्देश
- **९७६-९७७. बोधि और बुद्ध के प्रकार**
- १७⊏-१७६. मोह और मूढ़ के प्रकार
- १८०-१८३. प्रव्रज्या के प्रकार
  - १८४. नोसंज्ञा से उपयुक्त निर्यन्थों के प्रकार
  - १८५. संज्ञा और नोसंज्ञा से उपयुक्त निग्रंन्थों के प्रकार
  - १८६. शैक्ष की भूमिकाएं और उनका कालमान
  - १८७. स्थविरों के प्रकार और अवस्था की दृष्टि से उनका कालमान
  - १८८. मन की तीन अवस्थाएं
- १८६-३१४. विभिन्न परिस्थितियों में मनुष्य की विभिन्न मानसिक दशाओं का वर्णन
  - ३१५. भीलहीन पुरुष के अप्रशस्त स्थान
  - ३१६. शीलयुक्त पुरुष के प्रशस्त स्थान
  - ३१७. संसारी जीव के प्रकार
  - ३१८. जीवों का वर्गीकरण
  - ३१९. लोक-स्थिति के प्रकार
  - ३२०. तीन दिशाएं
- ३२१-३२५. जीवों की गति, आगति आदि की दिशाएं
  - ३२६. व्रस जीवों के तीन प्रकार---तेजस्कायिक, वायु-कायिक तथा द्वीन्द्रिय आदि
  - ३२७. स्थावर जीवों के तीन प्रकार—-पृथ्वी,अप् और वनस्पति
- ३२८-३३३. समय, प्रदेश और परमाणु—-इन तीनों के अच्छेद्य, अभेद्य, अदाह्य आदि का कथन
  - ३३४. तीनों के अप्रदेशत्व का प्रतिपादन
  - ३३१. तीनों के अविभाजन का प्रतिपादन
  - ३३६. दुःख-उत्पत्ति के हेतु और निवारण सम्बन्धी संवाद
  - ३३७. दु:ख अक्तरय, अस्पृश्य और अकियमाण्डित है— इसका निरसन
- ३३८-३४०. मायावी का माया करके आलोचना आदि न करने के कारणों का निर्देश
- ३४१-३४३. मायावी का माया करके आलोचना आदि करने के कारणों का निर्देश
  - ३४४. श्रुतधारी पुरुषों के प्रकार
  - ३४१. तीन प्रकार के वस्त्र

( २७ )

३४६. तीन प्रकार के पात ३४७. वस्त्र-धारण के कारणों का निर्देश ३४५. आत्मरक्षक—अहिंसा के आलम्बन ३४९. विकटदत्तियों के प्रकार ३१०. सांभोगिक को विसांभोगिक करने के कारण ३४१. अनुज्ञा के प्रकार ३४२. समनुज्ञा के प्रकार ३४३. उपसंपदा के प्रकार ३५४. विहान (पद-त्याग) के प्रकार ३११. वचन के प्रकार ३१६. अवचन के प्रकार ३१७. मन के प्रकार ३५८. अमन के प्रकार ३५२. अल्पवृष्टि के कारण ३६०. महावृष्टि के कारण ३६१. देवताका मनुष्य-लोक में नहीं आ सकने के कारण ३६२. देवता का मनुष्य-लोक में आ सकने के कारण ३६३. देवता के स्पृहणीय स्थान ३६४. देवता के परिताप करने के कारणों का निर्देश ३६४. देवता को अपने च्यवन का ज्ञान किन हेतुओं से ? ३६६. देवता के उद्विग्न होने के हेतु ३९७. विमानों के संस्थान ३६८. विमानों के आधार ३६९. विमानों के (प्रयोजन के आधार पर) प्रकार ३७०-३७१. चौबीस दंडकों में दृष्टियां ३७२. दुर्गति के प्रकार ३७३. सुगति के प्रकार ३७४. दुर्गत के प्रकार ३७४. सुगत के प्रकार ३७६-३७८. विविध तपस्याओं में विविध पानकों का निर्देश ३७९. उपहुत भोजन के प्रकार ३८०. अवगृहित भोजन के प्रकार ३०१. अवमोदरिका के प्रकार ३८२. उपकरण अवमोदरिका ३८३. अप्रशस्त मनःस्थिति ३०४. प्रशस्त मनःस्थिति ३५४. शल्य के प्रकार ३८६. विपुल तेजोलेक्या के अधिकारी ३८७. दैमासिक भिक्षुप्रतिमा ३८६-३९१, एकरात्रिकी भिक्षुप्रतिमा को फलश्रुति

३६०-३६१. कर्मभूमि ३९२-३९४. व्यवहार की क्रमिक भूमिकाओं का निर्देश ३९४-३९९. विभिन्न दृष्टिकोणों से व्यवसाय का वर्गीकरण ४००. अर्थ-प्राप्ति के उपाय ४०१. पुद्गलों के प्रकार ४०२. नरक की तिप्रतिष्टिता और उसकी अयेक्षा ४०३-४०९. मिथ्यात्व (असमीचीनता) के भेद-प्रभेद ४१०. धर्म के प्रकार ४११. उपक्रम के प्रकार ४१२. वैयावृत्य के प्रकार ४१३. अनुग्रह के प्रकार ४१४. अनुशिष्टि के प्रकार ४९४. उपालम्भ के प्रकार ४१६. कथा के प्रकार ४१७. विनिश्चय के प्रकार ४१८. श्रमण-माहन की पर्युं पासना का फल ४१६-४२१. प्रतिमा-प्रतिपन्न अनगार के आवास के प्रकार ४२२-४२४. प्रतिमा-प्रतिपन्न अनगार के संस्तारक के प्रकार ४२५-४२८. काल के भेद-प्रभेद ४२९. वचन के प्रकार ४३०. प्रज्ञापना के प्रकार ४३९. सम्यक् के प्रकार ४३२-४३३. चारित्र की विराधना और विशोधि ४३४-४३७. आराधना और उसके भेद-प्रभेद ४३८. संक्लेश के प्रकार ४३६. असंक्लेश के प्रकार ४४०-४४७. ज्ञान, दर्शन और चारित्न के अतिक्रम, व्यतिक्रम, अतिचार और अनाचार का वर्णन ४४८. प्रायश्चित्त के प्रकार ४४६-४५०. वर्कर्मभूमियां, ४४९-४४४. मंदरपर्वत के दक्षिण तथा उत्तर के क्षेत्र और वर्षधर पर्वत ४५५-४५६. महाद्रह और तत्नस्थित देवियां ४५७-४६२. महानदियां और अन्तर्नदियां ४६३. धातकीषण्ड तथा पुष्करवर द्वीप में स्थित क्षेत्र आदि ४६४. पृथ्वी के एक भाग के कंपित होने के हेतु ४६४. सारी पृथ्वी के चलित होने के हेतु ४६६. किल्विषिक देवों के प्रकार और आवास-स्थल ४६७-४६९. देव-स्थिति ४७०. प्रायश्चित्त के प्रकार

४७९. अनुद्घात्य (गुरु प्रायश्चित्त) के कार्य

४७२. पाराव्चित (दसवें) प्रायश्चित के अधिकारी ४७३. अनवत्थाप्य (नौवें) प्रायश्चित्त के अधिकारी ४७४-४७१. प्रव्रज्या आदि के लिए अयोग्य ४७६. अध्यापन के लिए अयोग्य ४७७. अध्यापन के लिए योग्य ४७८-४७९. दुर्बोध्य-सुबोध्य का निर्देश ४≍०. मांडलिक पर्वत ४८९. अपनी-अपनी कोटि में सबसे बड़े कौन ? ४न२. कल्पस्थिति (आचार मर्यादा) के प्रकार ४ न ३. न रयिकों के शरीर ४=४-४=५. देवों के शरीर ४८६-४८७. स्थावर तथा विकलेन्द्रिय जीवों के झरीर ४८५-४९३. विभिन्न अपेक्षाओं से प्रत्यनीक का वर्गीकरण ४९४-४९४. माता-पिता से प्राप्त अंग ४८६. श्रमण के मनोरथ ४९७. श्रावक के मनोरथ ४९=. पुद्गल-प्रतिघात के हेतु ४९९. चक्षुष्मान् के प्रकार ५००. ऊर्ध्व, अधः और तिर्यक्लोक को कब और कैसे जाना जा सकता है ? ५०१. ऋदि के प्रकार ५०२. देवताओं की ऋद्वि ४्०३. राजाओं को ऋद्<del>धि</del> ५०४. गणी की ऋदि ५०५. गौर**ा** १०६. अनुष्ठान के प्रकार ४०७. स्वाख्यात धर्म का स्वरूप ५०५. निवृत्ति के प्रकार ५०६. दिषयासकित के प्रकार ५१०. विषय-सेवन के प्रकार ५१९. निर्णय के प्रकार ५१२. जि**न** के प्रकार ५९३. केवली के प्रकार **१**९४. अर्हन्त के प्रकार ५९५-५९⊂. लेइया-वर्णन **५**९६-५२२, मरण के भेद-प्रभेद ५२३. अश्रद्धावान् निर्ग्रन्थ की अप्रशस्तता के हेतु ५२४. श्रद्धावान् निग्रंन्थ की प्रशस्तता के हेतु ५२५. पृथ्वियों के वलय ५२६, विग्रहगति का काल-प्रमाण ५२७. क्षीणमोह अईन्त **५२⊏-५२**६. नक्षत्रों के तारा

- ४३०. अईत् धर्म और अर्हत् शांति का अन्तराल काल ४३९. निर्वाण-गमन कब तक ?
- ४३२-४३३. अर्हत् मल्ली और अर्हत् पार्वं के साथ मुँडित होने वालों की संख्या
  - ४३४. श्रमण महाबीर <mark>के चौदह</mark>पूर्वी की संपदा
  - **५३५. चकवर्ती-तीर्थंकर**
- ५३६-५३९. ग्रैवेयक विमानों के प्रस्तट
  - **५४०. पापकर्म रूप में निर्वतित पु**द्गल
- **१४**९-१४२. पुद्गल-पद

#### चौथा स्थान

- १. अन्तकिया के प्रकार, स्वरूप और उदाहरण
- २-१९. वृक्ष के उदाहरण से मनुष्य की विविध अव-स्थाओं का निरूपण
- ९२-२१. ऋजु और वकता के आधार पर मनुब्ब की विविध अवस्थाएं
  - २२. प्रतिमाधारी मुनियों की भाषा
  - २३. भाषा के प्रकार
- २४-३३. शुद्ध-अशुद्ध वस्त्र के उदाहरण से मनुष्य की विविध अवस्थाओं का निरूपण
  - ३४. पुत्रों के प्रकार
- ३१-४४. मनुष्य की सत्य-असत्य के आधार पर विविध अवस्थाएं
- ४५-५४. शुचि-अशुचि वस्त्र के उदाहरण से पुरुष की मन:-स्थिति का प्रतिपादन
  - ५५. कली के प्रकारों के आधार पर मनुष्य का निरूपण
  - ४६ घुणों के प्रकारों के आधार पर याचकों तथा उनकी तपस्या का निरूपण
  - **५७. तृणवनस्पति के प्रकार**
  - ५८. अधुनोपपत्न नैरयिक का मनुष्य लोक में न आ सकने के कारण
  - ५६. साब्वियों की संघाटी के प्रकार
  - ६०, ध्यान के प्रकार
- ६१-६२. आर्त्तध्यान के प्रकार और लक्षण
- ६३-६४. रौद्रव्यान के प्रकार और लक्षण
- ६५-६८. धर्म्यध्यान के प्रकार, लक्षण, आलंबन आदि
- ्६**९-७२. जुक्लध्यान के प्रकार, लक्षण आ**दि
  - ७३. देवताओं की पद-व्यवस्था
  - ७४. संवास के प्रकार
  - ७५. कषाय के प्रकार
- ७६-८३. कोध आदि कषायों की उत्पत्ति के हेतु

( 35 )

≍४-९९. कोध आदि कषायों के प्रकार २२-९५. कर्म-प्रकृतियों का चय आदि १६-९८. प्रतिमा (विधिष्ट साधना) के प्रकार ११-१००. अस्तिकाय १०१. पक्व और अपक्व के उदाहरण से पुरुष के वय और श्रुत का निरूपण १०२. सत्य के प्रकार १०३. असत्य के प्रकार ९०४. प्रणिधान के प्रकार १०५-१०६. सुप्रणिधान और दुष्प्रणिधान के प्रकार १०७. प्रथम मिलन और चिर सहवास के आधार पर पुरुषों के प्रकार १०द-१९०. वर्ज्य के आधार पर पुरुषों के प्रकार १९९-९१५. लोकोपचार विनय के आधार पर पुरुषों के १९६-९२०. स्वाध्याय-भेदों के आधार पर पुरुषों के प्रकार १२१-१२२. लोकपाल १२३. वायुकुमार के प्रकार १२४. देवताओं के प्रकार १२१. प्रमाण के प्रकार १२६-१२७. महत्तरिकाएं १२०-१२६ देवताओं की स्थिति १३०. संसार के प्रकार १३१. दृष्टिवाद के प्रकार १३२-१३३. प्रायश्चित्त के प्रकार १३४. काल के प्रकार ९३४. पुद्गल का परिणाम १३६-१३७. चातुर्याम धर्म १३८-१३९. दुर्गेति और सुगति के प्रकार १४०-१४९. दुर्गत और सुगत के प्रकार १४२-१४४. सत्कर्म और उनका क्षय करने वाले १४५. हास्य की उत्पत्ति के हेतु १४६. अन्तर के प्रकार १४७. मृतकों के प्रकार १४८. दोष-सेवन की दृष्टि से पुरुषों के प्रकार १४१-१८२. विभिन्न देवों की अग्रमहिषियां १=३. गोरस की विकृतियां १६४. स्नेहमय विकृतियां १८५. महाविक्वतियां १५६. कूटागार के उदाहरण से पुरुषों की अवस्थाओं २७४-२७७. तमस्काय के विभिन्न नाम কা নিৰুণ্য

१८७. कूटागार शालाओं के उदाहरण से स्तियों की अवस्थाओं का निरूपण १८८. अवगाहना के प्रकार १८६. अंगबाह्य प्रज्ञप्तियां १६०-१९३. प्रतिसंलीन-अप्रतिसंलीन १९४-२१०. दीन-अदीन के आधार पर पुरुषों के प्रकार २११-२२८. आर्य-अनार्यं के आधार पर पुरुषों के प्रकार २२६-२३४. वृषभों के प्रकार तथा उनके आधार पर पुरुषों का निरूपण २३६-२४०. हाथियों के प्रकार और स्वरूप-प्रतिपादन के आधार पर पुरुषों का निरूपण २४१-२४१. विकथाओं के प्रकार और भेद-प्रभेद २४६-२५०. कथाओं के प्रकार और भेद-प्रभेद २५१-२५३. क्रबता और दृढ़ता के आधार पर पुरुषों की मनः स्थिति का निरूपण २४४. विशिष्ट ज्ञान-दर्शन की उत्पत्ति में वाधक तत्त्व २११. विशिष्ट ज्ञान-दर्शन की उत्पत्ति में साधक तत्त्व २५६. आगम स्वाध्याय के लिए वर्जित तिथियां २१७. आगम स्वाध्याय के लिए वर्जित संध्याएं २५८. स्वाध्याय का काल २५६. लोकस्थिति २६०. पुरुष के प्रकार २६१-२६३. स्व-पर के आधार पर पुरुषों की विभिन्न प्रवृत्तियां २६४. गहीं के कारण २६४. स्व-पर निग्रह के आधार पर पुरुषों का वर्गीकरण २६६.ऋजु-वक्र मार्गों के आधार पर पुरुषों का वर्गीकरण २६७-२६८ क्षेम-अक्षेम मार्गों के आधार पर पुरुषों का वर्गीकरण २६९. शंखों के प्रकार और पुरुषों के स्वभाव का वर्णन २७० धूमशिखा के प्रकार और स्विधों के स्वभाव का वर्षन २७१-२७२ अग्निशिखा और वातमंडलिका के प्रकारों के आधार पर स्त्रियों के स्वभाव का वर्णन २७३. वनपण्ड के प्रकारों के आधार पर पुरुषों के स्वभाव का वर्णन २७४. निर्ग्रन्थी के साथ आलाप-तंलाप की स्वीकृति २७५. तनस्काग द्वारा आवृत कल्प (देवलोक)

२६०-२६१. सेनाओं के प्रकार और उनके आधार पर पुरुषों का वर्षन

- २४२. माया के प्रकार और तद्गत प्राणी के उत्पत्ति-स्थल का निर्देश
- २०२.स्तम्भ के प्रकार और मान से उनकी तुलना तथा मानी के उत्पत्ति-स्थलों का निर्देश
- २५४. वस्त्र के प्रकार और लोभ से उनकी तुलना तथा लोभी के उत्पत्ति-स्थलों का निर्देश
- २०५. संसार के प्रकार
- २५६. आयुष्य के प्रकार
- २०७. उत्पत्ति के प्रकार
- २⊏⊏-२८६. आहार के प्रकार
- २६०-२६२. कर्मों की विभिन्न अवस्थाएं
  - ३००. 'एक' के प्रकार
  - ३०१. अनेक के प्रकार
  - ३०२. सर्व के प्रका**र**
  - ३०३. मानुपोत्तर पर्वत के कूट
- ३०४-३०६. विभिन्न क्षेत्रों में कालचक
  - ३०७. अकर्मभूमियां, वैताढ्यपर्वंत **औ**र तन्नस्थित देव
  - ३०६. महाविदेह क्षेत्र के प्रकार
- ३०६-३१४. वर्षधर और वक्षस्कार पर्वत
  - ३१५. शलाकापुरुप
  - ३१६. मन्दर पर्वत के वन
  - ३१७. पण्डक वन की अभिषेक-शिलाएं
  - ३१८. मन्दरपर्वत की चूलिका की कौड़ाई
  - ३१६. धातकोपण्ड तथा पुष्करवर द्वीप का वर्णन
  - ३२०. जम्बूढीप के ढार, चौड़ाई तथा तत्नस्थित देव
- ३२१-३२८. अन्तर्ढीप तथा तस्नस्थित विचित्र प्रकार के मनुष्य
  - ३२९. महापाताल और तबस्थित देव
- ३३०-३३१. आवास पर्वत
- ३३२-३३४. ज्योतिष-चक्र
  - ्३३४. लवण समुद्र के द्वार, चौड़ाई तथा तवस्थित देव
  - ३३६. धातकीपण्ड के वलय का विस्तार
  - ३३७. धातकीपण्ड तथा अर्धपुष्करवर द्वीप के क्षेत्र
  - ३३≍. अञ्जन पर्वतों का वर्णन
  - ३३९. सिद्धायतनों का वर्णन
- ३४०-३४३. नन्दा पुष्करिणियों तथा दधिमुख-पर्वतों का वर्णन
- ३४४-३४८. रतिकर पर्वतों का वर्णन
  - ३४९. सत्य के प्रकार
  - ३५०. आजीवकों के तप के प्रकार

- ३५१. संयम के प्रकार
- ३४२. त्याग के प्रकार
- ३४३. अकिञ्चनता के प्रकार
- ३५४.रेखाओं के आधार पर कोध के प्रकार तथा उनमें अनुप्रविष्ट जीवों के उत्पत्ति-स्थल का निर्देश
- ३४५. उदक के आधार पर जीवों के परिणामों का वर्गीकरण
- ३१६ पक्षियों से मनुष्यों की तुलना
- ३४७-३६०. प्रीति-अप्रीति के आधार पर पुरुषों के प्रकार
  - ३६१. वृक्षों के प्रकार और पुरुष
  - ३६२. भारवाही के आश्वास-स्थल
  - ३६३. उदित-अस्तमित
  - ३६४. युग्म (राशि विदेष) के प्रकार
- ३६१-३६६. नैरयिकों तथा अन्य जीवों के युग्म
  - ३६७. शूर के प्रकार
  - ३६<del>८</del>. उच्<mark>च-नीच पद</mark>
- ३६९-३७०. जीवों की लेक्याएं
- ३७१-३७४. युक्त-अयुक्त यान के आधार पर पुरुषों का वर्गीकरण
- ३७४-३७८, युग्म के आधार पर पुरुषों का वर्गीकरण ३७९. सारथि से तुलित पुरुष
- ३००-३०७. युक्त-अयुक्त घोड़े-हाथी के आधार पर पुरुषों का वर्गीकरण
  - ३८८. पथ-उत्पथ पद
  - ३८६. रूप और शील के आधार पर पुरुषों का प्रकार
- ३९०-४१०. जाति, कुल, बल, रूप, श्रुत और शील के आधार पर पुरुष के प्रकार
  - ४११. फलों के आधार पर आचार्य के प्रकार
- ४१२-४१३. वैयावृत्त्य (सेवा) के आधार पर पुरुषों के प्रकार
  - ४१४. अर्थकर (कार्यकर्त्ता) और मान के आधार पर पुरुषों के प्रकार
- ४१५-४१६. गण और मान आदि के आधार पर पुरुषों के प्रकार
- ४१६-४२१. धर्म के आधार पर पुरुषों के प्रकार
- ४२२-४२३. आचार्य के प्रकार
- ४२४-४२४. अन्तेवासी के प्रकार
- ४२६-४२७. महाकर्म-अल्पकर्म के आधार पर श्रमण-श्रमणी के प्रकार
- ४२८-४२९. महाकर्म-अल्पकर्म के आधार पर श्रावक-श्राविका के प्रकार

४३०-४३२. श्रमणोपासकों के प्रकार और स्थिति ४३३-४३४. देवता का मनुष्यलोक में आ सकने और न आ सकने के कारण ४३५-४३६. मनुष्यलोक में अंधकार और उद्योत होने के हेतु ४३७-४३८. देवलोक में अंधकार और उद्योत होने के हेतु ४३१. देवताओं का मनुष्यलोक में आगमन के हेतु ४४०. देवोत्कलिका के हेतु ४४१. देव-कहकहा के हेतु ४४२-४४३. देवताओं के तत्क्षण मनुष्यलोक में आने के हेतु ४४४. देवताओं का अभ्युत्थान के हेतु ४४५. देवों के आसन-चलित होने के कारण ४४६. देवों के सिंहनाद के हेतु ४४७. देवों के चेलोत्क्षेप के कारण ४४८. चैत्यवृक्ष चलित होने के कारण ४४६. लोकान्तिक देवों का मनुष्यलोक में आने के हेत् ४४०, दुःखशय्या ४११. सुखश्वया ४४२-४४३. वाचनीय-अवाचनीय ४१४. आत्मंभर, परंभर ४४४-४४९. दुर्गत और सुगत ४६०-४६२. तम और ज्योति के आधार पर पुरुषों के प्रकार ४६३-४६१. परिज्ञात-अपरिज्ञात के आधार पर पुरुषों का वर्गीकरण ४६६ लौकिक और पारलौकिक प्रयोजन के आधार पर पुरुषों के प्रकार ४६७. हानि-वृद्धि के आधार पर पुरुषों के प्रकार ४६६-४७१. घोड़ों के विभिन्न गुणों के आधार पर पुरुषों के प्रकार ४८०. प्रव्रज्या के आधार पर पुरुषों के प्रकार ४८१. एक लाख योजन के सम-स्थान ४८२. पैतालीस लाख योजन के सम-स्थान ४८३-४८५. ऊर्घ्व, अधो और तिर्यंक्लोक में द्विशरीरी का नामोल्लेख ४८६. सत्त्व के आधार पर पुरुषों के प्रकार ४⊏७-४६०. विभिन्न प्रतिमाएं ४९१. जीव के सहवर्ती घरीर ४९२. कार्मण से संयुक्त शरीर ४९३. लोक में व्याप्त अस्तिकाय ४९४. लोक में व्याप्त अपर्याप्तक बादरकायिक जीव ४९५. प्रदेशाग्र से तुल्य

४९६. जीवों का वर्गीकरण जितका **एक शरीर दृश्य** नहीं होता

४९७. इन्द्रियों के विषय ४९८. अलोक में न जाने के हेतु ४९६-५०३. ज्ञात (दृष्टान्त, हेतु आदि) के प्रकार ५०४. हेतु के प्रकार **१०**५. गणित के प्रकार ५०६. अधोलोक में अधंकार के हेतु ४०७. तिर्यक्लोक में उद्योत के हेतु ५०८. ऊर्ध्वलोक में उद्योत के हेतु ४०९. प्रसर्पण के हेतु ५१०-५१३. नैरयिक, तिर्यञ्च, मनुष्य और देवताओं के आहार का प्रकार ४१४. आशीविष के प्रकार और उनका प्रभाव-क्षेत्र ५१५. व्याधि के प्रकार ५१६. चिकित्सा के अंग ५१७. चिकित्सकों के प्रकार ४१६-४२२. व्रणों के आधार पर पुरुषों के प्रकार ४२३-४२६ श्रेय और पापी के आधार पर पुरुषों के प्रकार **१२७-४२**५. आस्यायक, चिंतक और उञ्छजीवी के आधार पर पुरुषों के प्रकार ४२१. वृक्ष की विक्रिया के प्रकार **४३०-४३२. वादि** समवसरण ४३३-५४०. मेघ के आधार पर पुरुषों के प्रकार ५४१-५४३. आचार्यों के प्रकार ४४४. भिक्षु के प्रकार ५४५-५४७. गोलों के प्रकार ४४५. पतक के आधार पर पुरुषों के प्रकार ४४६. चटाई के आधार पर पुरुषों के प्रकार ४४०. चतुष्पद जानवर ४५१. पक्षियों के प्रकार ४५२ क्षुद्र प्राणियों के प्रकार ४४३. पक्षियों के आधार पर भिक्षुओं के प्रकार **४**४४-४**५**४. निष्कृष्ट-अनिष्कृष्ट पुरुषों के प्रकार ४४६-४४७. बुध-अबुध पुरुषों के प्रकार **४**५८. आत्मानुकंपी-परानुकंपी ४४६-४६४. संवास (मैथून) के प्रकार ४६६. अपध्वंस के प्रकार १६७. आसुरत्व कर्मोपार्जन के हेतु ५६द. आभियोगित्व कर्मोपार्जन के हेतु ५६९. सम्मोहत्व कर्मोपार्जन के हेतु ५७०. देवकिल्बिथिकत्व कर्मोपार्जन के हेतू

- १७१-१७७. प्रव्रज्या के प्रकार
- ५७०-५०२. संज्ञाएं और उनकी उत्पत्ति के हेत्

४०३. कामभोग के प्रकार ४,५४-४,५७. उत्तात और यंभीर के आधार पर पुरुषों के प्रकार <u> १</u>८द-१८६, तैराकों के प्रकार ४६०-४३४. पूर्ण-रिक्त कुंभ के आधार पर पुरुषों के प्रकार ५३५. चरित के आधार पर पुरुषों के प्रकार ५६६. मधु-विप कुंभ के आधार पर पुरुषों के प्रकार **४६७**०६०१. उपनगों के भेद-प्रभेद ६०२-६०४. कर्मो के प्रकार ६०४. संघ के प्रकार ६०६. बुद्धि के प्रकार ६०७. मति के प्रकार ६०=-६०३. जीवों के प्रकार ६१०-६११. मिन्न-अमित्र **६**१२-६१३. मुक्त-अमुक्त ६१४-६१४. जीवों की गति-आगति ६१६-६१७. संयम-असंयम ६१९-६२०. विभिन्न प्रकार की कियाएं ६२१. विद्यमान गुणों के विनाश के हेतु ६२२. विद्यमान गुणों के दीपन के हेतु ६२३-६२६ शरीर की उत्पत्ति और निष्यन्तता के हेतु ६२७. धर्म के द्वार ६२५. नरक योग्य कर्मार्जन के हेतु ६२. तिर्यक्योनि योग्य कर्माजन के हेतु ६२०. मनुष्य योग्य कर्मार्जन के हेतु ६३१. देवयोग्य कर्मार्जन के हेतु ६३२. वाद्य के प्रकार ६३३. नाट्य के प्रकार ६३४. गेय के प्रकार ६३५. माला के प्रकार ६३६ अलंकार के प्रकार ६२७. अभिनय के प्रकार ६३८. विमानों का वर्ण ६३३. देव-शरीर की ऊंचाई ६४०-६४१. उदक के गर्भ और उनके हुतु ६४२. स्त्री-गर्भ के प्रकार और उनके हेतु ६४३. पहले पूर्व की चूलावस्तु ६४४. काव्य के प्रकार ६४५. नैरयिकों के समुद्घात ६४६. वायु के समुद्घात ६४७. अरिष्टनेमि के चौदहपूर्वी जिष्पों की संख्या ६४८. महावीर के वादीशिष्यों की संख्या

- (३२)
  - ६४६-६४१. देवलोक के संस्थान
    - ६५२. एक दूसरे से भिन्न रस वाले समुद्र
    - ६५३. आवर्तों के आधार पर कषाय का वर्गीकरण और उनमें मरने वाले जीवों का उत्पत्ति-स्थल
  - ६५४-६४६. नक्षत्रों के तारे
  - ६४७-६४८. पाप कर्मरूप में निवंतित पुद्गत
  - ६४६-६६२. पुद्गल पद

#### पांचवां स्थान

- १. महावत
- २. अणुव्रत
- ३. वर्ष
- **४. र**स
- ५. कामगुण के प्रकार
- ६-१०. आसक्ति के हेतु
- ११-१५. इन्द्रिय-विषयों के विविध परिणाम
  - १६. दुर्गति के हेतु
  - १७. सुगति के हेतु
  - १म. प्रतिमा के प्रकार
- १६-२०. स्थावरकाय और उसके अधिपति
  - २१. तत्काल उत्पन्न होते-होते अवधिदर्शन के विचलित होने के हेतु
  - २२. तत्काल उत्पन्न होते-होते केवलझान-दर्शन के विचलित न होने के हेतु
- २३-२४. शरीरों के वर्ण और रस
- २५•३१. शरीर के प्रकार और उनके वर्ण तथा रस
  - ३२. दुर्गम स्थान
  - ३३. सुगम स्थान
- ३४-३५. दस धर्म
- ३६-४३. विविध प्रकार का बाह्य तथ करने वाले मुनि
- ४४-४५. दस प्रकार का वैयावृत्त्य
  - ४६. सांभोगिक को विसांभोगिक करने के हेतु
  - ४७. पारांचित प्रायश्चित्त के हेतु
  - ४९. विग्रह के हेतु
  - ४९. अविग्रह के हेतु
  - ४०. विषद्या के प्रकार
  - ५१. संवर के स्थान
  - <u>४२.</u>ज्योतिष्क के प्रकार
  - ४३. देव के प्रकार
  - ५४. परिचारणा के प्रकार
- ४५-५६. अग्रमहिषियों के नाम
- ४७-६७. देवों की रोनाएं और सेनापति

( ₹₹ )

६८-६९. देव-देवियों की स्थिति ७०. स्खलन के प्रकार ७१. आजीव (जीविका) के प्रकार ७२. राजचिन्ह ७३. छद्मस्थ द्वारा परीषह सहने के हेतु ७४. केवली द्वारा परीषह सहने के हेतु ७१-७व. हेतुओं के प्रकार ७१-८२. अहेतुओं के प्रकार **⊭३. केवली के अनुत्तर स्था**न ८४-६७. तीर्थकरों के पंचकल्याणकों के नक्षद ६५. महानदी उत्तरण के हेतु ६९-१००. चातुर्मास में विहार करने के हेतुओं का निर्देश १०१. अनुद्धातिक (गुरु) प्रायश्चित्त के हेतु १०२. अन्तःपुर प्रवेश के हेतु १०३. बिना सहवास गर्भ-धारण के हेतु १०४-१०६. सहवास से भी गर्भ-घारण न होने के हेतु १०७. श्रमण-श्रमणी के एकतवास के हेतु १०८. अचेल श्रमण का सचेल श्रमणी के साथ रहने के हेतु १०९. आश्रव के प्रकार ११०. सवर के प्रकार १११. दंड (हिंसा) के प्रकार ११२-१२२. कियाओं के प्रकार **२२३. परिज्ञा के प्रकार** १२४. व्यवहार के प्रकार और उनकी प्रस्थापना १२५-१२७. सुप्त-जागृत १२५. कर्म रजों के आदान के हेतु १२६. कर्म-रजों के वमन के हेतु १३०. भिक्षु-प्रतिमा में दत्तियां १३१-१३२. उपघात और विशोधि के प्रकार १३३. दुर्लभ बोधिकत्व कर्मोपार्जन के हेतु १३४ सुलभ बोधिकरव कर्मोवार्जन के हेतु १३५. प्रतिसंखीन के प्रकार १३६ अप्रतिसंलीन के प्रकार १३७-१३८. संवर-असंवर के प्रकार १३६ संयम (चारित्र) के प्रकार १४०-१४५. संयम-असंयम के प्रकार १४६. तृणवनस्पति के प्रकार १४७. आचार के प्रकार १४८. आचारकल्प (निशीथ) के प्रकार १४८. आरोपणा के प्रकार १४०-१४३. वक्षस्कार पर्वत

१४४-१४४. महाइह १५६. वक्षस्कार पर्वतों का परिमाण १५७. धातकोषण्ड तथा अर्धपुष्करवर द्वीप में वक्षस्कार पर्वत १४८. समयक्षेत्र १४६-१६३. ऋषभ, भरत, बाहुबली, ब्राह्मी और सुन्दरी की अवगाहना १६४. सुष्त मनुष्य के विबुद्ध होने के हेतु १६४. श्रमण द्वारा श्रमणी को सहारा देने के हेतू १६६. आचार्य तथा उपाच्याय के अतिशेष १६७. आचार्यं तथा उपाध्याय का गणापकमण करने के हेनु १६८. ऋद्विमान मनुष्यों के प्रकार १६६-१७४. पांच अस्तिकायों का विस्तृत वर्णन १७५, गति के प्रकार १७६. इन्द्रियों के विषय १७७. मुण्ड के प्रकार १७८-१८०. अधो, ऊर्ध्व तथा तिर्यक्लोक में बादर जीवों के प्रकार १८१. बादर तेजस्कायिक जीवों के प्रकार १८२. बादर वायुकायिक जीवों के प्रकार १८३. अचित्त वायुकाय के प्रकार १८४-१८६. निर्ग्रन्थों के प्रकार और उनके भेद १६०. साधु-साध्वियों के वस्त्रों के प्रकार १९१. रजोहरण के प्रकार १६२. निश्वास्थान १९३. निधि के प्रकार १९४. शौच के प्रकार १९४. छद्मस्थ तथा केवली के ज्ञान की इयत्ता १९६. सबसे बड़े महानरकावास १९७. महाविमान १९-. सत्त्व के आधार पर पुरुषों के प्रकार १९९. मस्यों की तुलना में पुरुषों के प्रकार २००. वनीपकों के प्रकार २०१. अचेलक के प्रशस्त होने के हेतु २०२. उत्कल (उत्कट) के प्रकार २०३. समितियां २०४. संसारी जीवों के प्रकार २०५-२०७. जीवों को गति-आगति २० -. कथाय और गति के आधार पर जीवों का वर्गीकरण

> २०९. मटर आदि धान्यों की योनि (उत्पादक शक्ति) का कालमान

( ३४ )

- २१०-२१३. संवत्सरों के प्रकार और उनके भेद
  - २१४. आत्मा का झरीर से बहिर्गमन करने के मार्ग
  - २१५. छेदन के प्रकार
  - २१६. आनन्तर्यं के प्रकार
  - २१७. अनन्त के प्रकार
  - २१८, ज्ञान के प्रकार
  - २१९. ज्ञानावरणीय कर्म के प्रकार
  - २२०. स्वाध्याय के प्रकार
  - २२१. प्रत्याख्यान के प्रकार
  - २२२. प्रतिक्रमण के प्रकार
  - २२३. सूत्रों के अध्यापन का हेतु
  - २२४. श्रुत-अध्ययन के हेतु
  - २२५. विमानीं के वर्ण
  - २२६. विमानों की ऊंचाई
  - ्२२७. देव-शरीर की ऊंचाई
- २२८-२२१. कर्म-पुद्गलों का वर्ण-रस
- २३०-२३१. भरत क्षेत्र में गंगा और सिन्धु में मिलने वाली महानदियां
- २३२-२३३. ऐरवतक्षेत्र की महानदियां
  - २३४, कुमारावस्था में प्रव्रजित तीर्थकर
  - २३४. चमरचंचा की सभाएं
  - २३६. इन्द्र की सभाएं
  - २३७. पांच तारों वाले नक्षत्न
  - २३८. याप-कर्मरूप में निर्वतित पुद्गल
- २३६-२४०. पुद्गल पद

#### छठा स्थान

- १. गण-धारण करने वाले पुरुषों के गुणों का निर्देश
- २. श्रमण द्वारा श्रमणी को सहारा देने के हेतु
- २, कालप्राप्त साधमिक का अन्त्य-कर्म
- ४. छद्मस्थ और केवली के ज्ञान की इयत्ता
- ५. असंभव-कार्य
- ६ जीवनिकाय के प्रकार
- ७. तारों के आकार वाले ग्रह
- ∽. संसारी जीवों के प्रकार
- **६-१०, जीवों की गति-आग**ति
  - ११. ज्ञान के आधार पर जीवों के प्रकार
  - १२, तृण्वनस्पतिकायिक जीदों के प्रकार
  - १३. दुर्लभ स्थान
  - १४. इन्द्रियों के विषय
  - १५. संबर के प्रकार
  - १६ असंवर के प्रकार

- १७. सुख के प्रकार १८. असुख के प्रकार १९. प्रायश्चित्त के प्रकार २०. मनुष्य के प्रकार २१. ऋडिमान् पुरुषों के प्रकार २२. अनृद्धिमान् पुरुषों के प्रकार २३-२९. काल के भेद-प्रभेद तथा मनुष्यों की ऊंचाई और आयु-परिमाण ३०. संहनन के प्रकार ३१. संस्थान के प्रकार ३२. अनात्मवान् के लिए अहित के हेतु ३३. आत्मवान् के लिए हित के हेतु ३४-३५. आर्य मनुष्य ३६. लोकस्थिति के प्रकार ३७-४०. दिशाएं और उनमें गति-आगति ४१-४२. आहार करने और न करने के कारणों का निर्देश ४३. उन्माद-प्राप्ति के हेतु ४४. प्रमाद के प्रकार ४५-४६. प्रमाद और अप्रमाद युक्त प्रतिलेखना के प्रकार ४७-४९. लेश्याएं ५०-५१. अग्रमहिषियां ५२. देवस्थिति **५३-५४. महत्तरिकाएं** ५५-५८. अग्रमहिषियां १९-६०. सामानिक देव
- ६१-६४. सांब्यावहारिक प्रत्यक्ष ज्ञान के भेद-प्रभेद
- ६५-६६. बाह्य और आभ्यन्तर तप के भेद
  - ६७. विवाद के अंग
  - ६८. क्षुद्र प्राणियों के प्रकार
  - ६९. गोचरचर्या के प्रकार
- ७०-७१. अतिनिकृष्ट महानरकावास
  - ७२. विमान-प्रस्तट
- ७३-७४. नक्षत्न
  - ७६. कुलकर की ऊंचाई
  - ७७. राजा भरत का राज्यकाल
  - ७८. अर्हत् पार्श्व के वादियों की संख्या
  - ७१. वासुपुज्य के साथ प्रव्रजित होने वालों की संख्या
  - ८०. चन्द्रप्रभ अर्हत् का छद्मस्थकाल
- **८१-**५२, स्रीन्दिय जीवों के प्रति संयम-असंयम
  - **≍३. अ**कर्मभूमियां
  - ≍४. जम्बूद्वीप के क्षेत्र
  - द**५. वर्षधर पर्वत**

≈६-≍७. কুट प्रमार के के किस्थत के किस्था के कि किस्था के क किस्था के क किस्था के क किस्था के क किस्था के क किस्था के क किस्था के क किस्था के क किस्था के क किस्था के क किस्था के किस्था = ६- ६४. महानदियां और अन्तर्नदियां २५ ऋतुएं ९६. जनमराव ९७. अतिराव ९व. अर्थावग्रह के प्रकार ६८. अवधिज्ञान के प्रकार १००. अवचन के प्रकार १०१. कल्प के प्रस्तार (प्रायश्चित्त के विकल्प) १०२. कल्प के परिमंथु १०३. कल्पस्थिति के प्रकार १०४-१०६. महाबीर का अपानक छट्टभक्त १०७ विमानों की ऊंचाई १०=. देवों के झरीर की ऊंचाई १०६. भोजन का परिणाम ११०. विष का परिणाम १११. प्रक्ष के प्रकार ११२-११५. उपपात का विरहकाल ११६. आयुष्य-बंध के प्रकार ११७-११८, सभी जीवों का आयुष्य-बन्ध ११६-१२३. विभिन्न जीवों के परभव के आयुष्य का बंध १२४. भाव के प्रकार १२५. प्रतिक्रमण के प्रकार १२६-१२७. नक्षत्रों के तारे १२८. पाप-कर्मरूप में निर्वतित पुद्गल १२६-१३२. पुद्गल-पद

#### सातवां स्थान

- राण के अपक्रमण करने के हेतु
- २. विभंगज्ञान के प्रकार और उनके विषय
- ३. योनियों के प्रकार
- ४-५. जोवों की गति-आगति
- ६-७. आचार्य तथा उपाध्याय के संग्रह तथा असंग्रह स्थान
- **८-१०. प्रतिमा**एं
- ११-१२. आयारचूला
  - १३. प्रतिमा
- १४-२२. अधोलोकस्थिति
- २३-२४. अधोलोक की पृथिवियों के नाम-गोक
  - २५. बादर वायुकाय के प्रकार
  - २६. संस्थान

( ३१ )

२७. भयस्थान २८. छद्मस्थता के हेतु २६. केवली की पहचान ३०-३७. गोल और उनके भेद ३व. नयों के प्रकार ३६. स्वरों के प्रकार ४०. स्वर-स्थान ४१. जीव-निश्चित स्वर ४२. अजीव-निश्रित स्वर ४३. स्वरों के लक्षण ४४. स्वरों के ग्राम ४४-४७. ग्रामों की मूच्छंनाएं ४८. स्वर-मंडल की विविध जानकारी ४९. कायक्लेश ५०-६०. विभिन्न द्वीयों के क्षेत्र, वर्षधर पर्वत तथा महानदियाँ ६१-६२. कुलकरों के नाम ६३, कुलकरों की भार्याएं ६४. कुलकरों के नाम ६५. कुलकरों के वृक्ष ६६. दंडनीतियां ६७-६८. चक्रवर्ती के एकेन्द्रिय और पंचेन्द्रिय रत्न ६९-७०. दुःपमा और सुसमाकाल को जानने के हेत् ७१. संसारी जीवों के प्रकार ७२. आयुष्य-भेद के हेतु ७३. जीवों के प्रकार ७४. ब्रह्मदत्त चकवर्ती ७५. तीर्थंकर मल्ली के साथ प्रव्रजित होने वालों का निर्देश ७६. दर्शन के प्रकार ७७. छद्मस्य वीतराग की कर्म-प्रकृतियां ७८. छद्मस्य और केवली का सर्वभाव से जानना-देखना ७९. महावीर का संहनन, संस्थान और ऊंचाई ∽०. विकथा के प्रकार = १. आचार्य और उपाध्याय के अतिशेष ∽२-∽३. संयम और असंयम के प्रकार ८४-८५. आरंभ-अनारंभ के प्रकार = ६-=७. सारंभ-असारंभ के प्रकार ≤ऽ-ऽ€, समारंभ-असमारंभ के प्रकार ६०. धान्यों की योनि-स्थिति . १. वायुकाय की स्थिति

www.jainelibrary.org

( ३६ )

१२-६३. तीसरी-चौथी नरकपृथ्वी में उत्पन्न नैरयिकों की स्थिति १४-१६. अग्रमहिषियां १७-११. देव-स्थिति १००-१०१. देवों के निश्चित देवता १०२-१०४. देव-स्थिति १०५. विमानों की ऊंचाई १०६-१०९. देवों के शरीर की ऊंचाई ११०-१११. नंदीश्वरद्वीप ११२. श्रेणियों के प्रकार ११३--१२२. देवताओं को सेना और सेनाधिपति १२३-१२८. देवताओं के कच्छ आदि से संबंधित विविध जानकारी १२६. वचन-विकल्प के प्रकार १३०-१३७. विनय और उसके भेद-प्रभेद १३८-१३९. समुद्धात १४०-१४२. प्रवचन-निन्हव, उनके धर्माचार्य और नगर १४३-१४४. वेदनीय कर्म के अनुभाव १४५. महानक्षत्र के तारे १४६. पूर्वद्वारिक नक्षत्न १४७. दक्षिगद्वारिक नक्षत्र १४५. पश्चिमद्वारिक नक्षत्र १४६. उत्तरदारिक नक्षत्र १५०-१५१. वक्षस्कार पर्वतों के कूट १५२. द्वीन्द्रिय जीवों को कुल-कोटि १५३. पाप-कर्मरूप में निर्वतित पुद्गल ११४-११४. पुद्गल-पद आठवां स्थान

- १. एकलदिहार-प्रतिमा-प्रंपन्न अनगार के गुण
- २. योनिसंग्रह के प्रकार
- ३-४. गति-आगति
- ४-≍. कर्मबंध
- ६-१०. मायावी की अनालोचना-आलोचना
  - ११. संवर के प्रकार
  - १२. असंवर के प्रकार
  - १३. स्पर्शके प्रकार
  - १४. लोकस्थिति के प्रकार
  - १५. गणि की संपदा
  - १६. महानिधि का आधार और ऊंचाई
  - १७. समिति की संख्या

- १८. आलोचना (प्रायश्चित्त) देने वाले के गुणों का निर्देश १९. स्वयं के दोषों की आलोचना करने वाले के गुण २०. प्रायश्वित्त के प्रकार २१. मद के प्रकार २२. अक्रियावादियों के प्रकार २३. महानिमि<mark>त्त के</mark> प्रकार २४. वचन-विभक्ति के प्रकार २५. छर्मस्थ और कैवली का सर्वभाव से जानना-देखना २६. आयुर्वेद के प्रकार २७-३०. अग्रमहिषियां ३१. महाग्रह ३२. तृण्वनस्पति के प्रकार ३३-३४. चतुरिन्द्रिय जीवों से सम्बन्धित संयम-असंयम ३४. सूक्ष्म के प्रकार ३६. भरत चक्रदर्ती के पुरुषगुग ३७. अर्हत् पार्श्वं के गण ३८. दर्शन के प्रकार ३६. औपमिक काल के प्रकार ४०. अरिष्टनेमि से आठवें पुरुषयुग तक युगान्तर-भूमि का निर्देश ४१. महावीर द्वारा प्रवर्जित राजे ४२. आहार के प्रकार ४३-४४. कृष्णराजि ४५-४७. लोकान्तिक विमान, देव और स्थिति ४≍-५१. मध्य प्रदेश ५२. अर्हत् महापद्म द्वारा प्रव्रजित होने वाले राजे ५३. वासुदेव कृष्ण की अग्रमहिषियां ४४. वीर्यप्रवाद पूर्व की वस्तु और चूलिका वस्तु <u> ४</u>३. गति के प्रकार ५६-६०. द्वीप और समुद्रों का परिमाण ६१. काकणिरत्न का संस्थान ६२. मगध देश के योजन का परिमाण ६३-९८. जंबूद्वीप, धातकीषण्ड और अई पुष्करद्वीप से संबंधित विविध जानकारी **१९-१००. महत्तरिकाएं** १०१. तिर्यञ्च और मनुष्य - दोनों के उत्पन्न होने योग्य देवलोकों का निर्देश १०२-१०३. इन्द्र और उनके पारियानिक विमान
  - १०४. प्रतिमा
- १०५-१०६. विभिन्न दृष्टियों से जीवों का वर्गीकरण

( २७ )

- १०७. संयम के प्रकार
- १०८. अधोपृथिवियों के नाम
- १०६. ईषद् प्राग्भारा पृथ्वी का परिमाण
- ११०. ईष<mark>द् प्राग्भार</mark>ा पृथ्वी के पर्यायवाची नाम
- १११. आठ स्थानों में प्रमाद नहीं करना
- ११२. विमानों की ऊंचाई
- ११३. अईत् अरिष्टनेमि की वादि-संपदा
- ११४. केवली समुद्धात का काल-परिमाण और स्वरूप-निर्देश
- ११४. महावीर की अनुत्तरोपपतिक देवलोक में उत्पन्न होने वालों की संख्या
- ११६. वानव्यंतर देवों के प्रकार
- ११७. वानव्यंतर देवों के चैत्यवृक्ष
- ११८. रत्नप्रभा पृथ्वी से ज्योतिषचक की दूरी
- ११६. चन्द्रमा के साथ प्रमर्द योग करने वाले नक्षत
- १२०. जम्बूद्वीप के द्वारों की ऊंचाई
- १२१. सभी द्वीप-समुदों के द्वारों की ऊंचाई
- १२२-१२४. कर्मों की बंध-स्थिति
  - १२५. त्रीन्द्रिय जीवों की कुलकोटियां
  - १२६. पाप-कर्म रूप में निर्वतित पुद्गल
- १२७-१२. पुद्गल-पद

#### नौवां स्थान

- १. सांभोगिक को विसांभोगिक करने के हेतु
- २. ब्रह्मचर्य (आचारांग सूत्र) के अध्ययन
- ३-४. ब्रह्मचर्यं की गुप्ति और अगुप्ति के प्रकार
  - ४. अर्हत् सुमति का अन्तराल काल
  - ६. तत्त्वों का नाम निर्देश
  - ७. संसारी जीवों के प्रकार
- द-१. गति-आगत<u>ि</u>
- १०. जीवों के प्रकार
- ११. जीवों की अवगाहना
- १२. संसार
- १३. रोगोत्पत्ति के कारण
- १४. दर्शनावरणीय कर्म के प्रकार
- १५-१६. चन्द्रमा के साथ योग करने वाले नक्षत
  - १७. रत्नप्रभा पृथ्वी से तारों की दूरी
  - १८. मत्स्थों की लम्बाई
- १६-२०. बलदेव वासुदेव के माता-पिता आदि
  - २१. महानिधियों का विष्कंभ
  - २२. नव निधियों का वर्णन
  - २३. विकृतियां

- २४. शरीर के नौ स्रोत
- २५. पुष्य के प्रकार
- २६. पाप के प्रकार
- २७. पापश्रुत-प्रसंग
- २०. नैपुणिक-वस्तु (विविध विधाओं में दक्ष पुरुष) का निर्देश
- २६. महावीर के गण
- ३०. नवकोटि परिशुद्ध भिक्षा
- ३१. अग्रमहिषियां
- ३२. अन्नमहिषियों की स्थिति
- ३३. ईशान कल्प में देवियों की स्थिति
- ३४. देवनिकाय
- ३५-३७, देवताओं के देवों की संख्या
- ३५-३९. ग्रैवेयक विमानों के प्रस्तट और उनके नाम
  - ४०. आयुपरिमाण
  - ४१. भिक्षू-प्रतिमा
  - ४२. प्रायक्ष्वित्त के प्रकार
- ४३-१५. विविध पर्वतों के कूट (शिखर)
  - ४९. अर्हत् पार्श्व का संहनन, संस्थान और ऊंचाई
  - ६०. महावीर के तीर्थ में तीर्थंकर नामगोन्न कर्म का उपार्जन करने वालों का नाम-निर्देश
  - ६१. भावी तीर्थंकर
  - ६२. अर्हत् महापद्म का अतीत और अनागत
  - ६३. चन्द्रमा के पृष्ठभाग से योग करने वाले नक्षत्न
  - ६४. विमानों की ऊंचाई
  - ६५. विमलवाहन कुलकर की ऊंचाई
  - ६६. अर्हत् ऋषभ का तीर्थ-प्रर्वतन
  - ६७. द्वीपों का <mark>आयाम-</mark>विष्कंभ
  - ६८. जुक की वीथियां
  - ६९. नो-कषायवेदनीय कर्म के प्रकार
- ७०-७१. कुलकोटियां
  - ७२. पाप-कर्मरूप में निर्वतित पुद्गल
  - ७३. पुद्गल-पद

#### दसवां स्थान

- १. लोकस्थिति के प्रकार
- २. शब्दों के प्रकार
- ३-५. संभिन्नश्रोतोलब्धि के सूत्र
  - ६. अच्छिन्न पुद्गलों के चलित होने के हेतु
- ७. कोध को उत्पत्ति के कारण
- ५-९. संयम और असंयम
- १०. संवर के प्रकार
- ११. असंवर के प्रकार

( ३५ )

१२. अहं की उत्पत्ति के साधन ७२. आलोचना देने वाले के गुण १३. समाधि के कारण ७३. प्रायश्चित्त के प्रकार १४. असमाधि के प्रकार ७४. मिथ्यात्व के प्रकार १५. प्रव्रज्या के प्रकार ७५. अर्हत् चन्द्रप्रभ का आयुष्य १६. श्रमण-धर्म ७६. अर्हत् धर्म का आयुष्य १७. वैयावृत्य के प्रकार ७७. अहंत् नमी का आयुष्य १८. जीव परिणाम के प्रकार ७९. पुरुषसिंह वासुदेव का आयुष्य १६. अजीव परिणाम के प्रकार ७९. अहंत् नेमी की ऊंचाई और आयुष्य २०. अंतरिक्ष से संबंधित अस्वाध्याय के प्रकार ४०. वासुदेव कृष्ण की ऊंचाई और आयुष्य २१. औदारिक-अस्वाध्याय - ६२- भवनवासी देवों के प्रकार और उनके चैत्यवृक्ष २२-२३. पंचेन्द्रिय प्राणियों से संबंधित संयम-असंयम **≍**३. सुख के प्रकार २४. सूक्ष्मों के प्रकार ५४. उपघात के प्रकार २५-२६. मंदर पर्वत को दक्षिण-उत्तर की महानदियाँ **५५. विशोधि के प्रकार** २७. भरत क्षेत्र की राजधानियां **८६. संक्लेश के प्रकार** २८. राजधानियों से प्रव्रजित होने वाले राजे ५७. असंक्लेश के प्रकार २६. मंदर पर्वत का परिमाण मन. बल के प्रकार ३०-३१. दिशाएं और उनके नाम **८. भाषा के प्रकार** ३२. लवण समुद्र का गोलीर्थ विरहित क्षेत्र ६०. मुपा के प्रकार ३३. लवण समुद्र की उदगमाला का परिमाण ८१. सत्यामुषा के प्रकार ३४-३२. महापाताल और क्षुद्रपाताल **६२. दृष्टिवाद के** नाम ३६-३७. धातकीषण्ड और पुष्करवरद्वीप के मंदर पर्वत ६३. सत्य के प्रकार का परिमाण **१४. दोषों के प्रकार** ३८. वृत्तवैताढ्य पर्वत का परिमाण ६५. विशेष के प्रकार ३९. जम्बूद्वीप के क्षेत्र ९६. सुद्ध वाचानुयोग के प्रकार ४०. मानुषोत्तर पर्वंत का विष्कंभ ९७. दान के प्रकार ४१. अंजन पर्वत का परिमाण ९८. गति के प्रकार ४२. दधिमुख पर्वल का परिमाण ६९. मुंड के प्रकार ४३. रतिकर पर्वत का परिमाण १००. संख्यान (संख्या) के प्रकार ४४. रुचकबर पर्वत का परिमाण १०१. प्रत्याख्यान के प्रकार ४१. कुंडल पर्वत का परिमाण १०२. सामाचारी ४६. द्रव्यानुयोग के प्रकार १०३. महावीर के स्वप्त ४७-६१. उत्पाद पर्वतों का परिमाण १०४. रुचि के प्रकार ६२. बादर वनस्पतिकाय के शरीर की अवगाहना १०५-१०७. संज्ञाएं ६३-६४. जलचर-थलचर जीवों के शरीर की अवगाहना १०५. नैरयिकों की वेदना के प्रकार ६५. अईन् संभव और अईन् अभिनंदन का अन्तराल १०९. छद्मस्थ और केवली का सर्वभाव से जानना-काल देखना ६६. अनन्त के प्रकार ११०-१२०. दस दसाएँ (ग्रन्थ विशेष) और उनके अध्ययनों ६७-६८. उत्पाद पूर्व और अस्तिनास्तिप्रवाद पूर्व के का नाम-निर्देश अधिकार १२१. अवसपिणी का कालमान ६९. प्रतिसेवना के प्रकार १२२. उत्सपिणी का कालमान ७०. आलोचना के दोघ १२३. अनन्तर और परंपर के आधार पर जीवों का ७?. आत्मदोष की आलोचना करने वाले के गुण वर्गीकरण

www.jainelibrary.org

१२४. पंकप्रभा के नरकावास १२५ -१२७. रत्तप्रभा, पंकप्रभा और धूमप्रभा में उत्पन्न

- नैरयिको की स्थिति १२५. भवनवासी देवों की जघन्य स्थिति
- . १२६. वादर वनस्पतिकःयिक जीवों की उत्कृष्ट स्थिति
- १३०. वानव्यंतर देवों की जधन्य स्थिति
- १३१. ब्रह्मलोक के देवों की उत्कृष्ट स्थिति
- १३२. लांतक देवों की जवन्य स्थिति
- १३३. भावी कल्याणकारी कर्म के हेतु
- १३४. आशंसा (तीव्र इच्छा) के प्रकार
- १३५. धर्म के प्रकार
- १३६. स्थविरों के प्रकार
- १३७. पुत्नों के प्रकार
- १३६. केवली के दस अनुत्तर
- १३९. कुराओं की संख्या, महाद्रुम और देव
- १४०-१४१. दुस्समा और सुसमा को जानने के हेतु
  - १४२. कल्पवृक्ष
- १४३-१४४. अतीत और आगामी उत्सर्पिणी के कुलकर
- १४५-१४७. वक्षस्कार पर्वत
  - १४=. इन्द्राधिष्ठित देवलोक
  - १४६. इन्द्र

१५०. इन्द्रों के पारियानिक विमान १५१. भिक्षु-प्रतिमा १५२-१५३. संसारी जीव १५४. शतायुष्य के आधार पर दस दशाएँ १५५. तृणवनस्पति के प्रकार १५६. विद्याधर श्रेणी का विष्कंभ १५७. आभियोग श्रेणी का विष्कंभ १५८. ग्रैवेयक दिमानों की ऊंचाई १५६. तेज से भस्म करने के कारण १६०. अच्छेरक (आश्चर्य) १६१-१६३. विभिन्न कंडों का बाहल्य १६४. द्वीप-समुद्रों का उत्सेध १६५. महाद्रह का उत्सेध १६६. सलिल कुँड का उत्सेध १६७. सीता-सीतोदा महानदी का उत्सेध १६८-१६९. नक्षत्रों का मंडल १७०. ज्ञान की वृद्धि करने वाले नक्षत्न १७१-१७२. तिर्यञ्च जीवों की कुलकोटियां १७३. पाप-कर्मरूप में निर्वतित पुद्गल १७४-१७८. पुद्गल-पर परिशिष्ट-१ विशेषानुकम परिशिष्ट-२ प्रयुक्त ग्रन्थ-सूची

www.jainelibrary.org

# पढमं ठाणं

## प्रथम स्थान

www.jainelibrary.org

## आमुख

स्थानांग संख्या-निबद्ध आगम है। इसमें समग्र प्रतिपाद्य का समावेग एक से दस तक की संख्या में हुआ है। इसी आधार पर इसके दस अध्ययन हैं। प्रथम अध्ययन में एक से सम्बन्धित विषय प्रतिपादित हैं।

#### प्रतिपादन और नयदृष्टि

एक और अनेक सापेक्ष हैं। इनकी विचारणा नयदृष्टि से की जाती है। संग्रहनय अभेददृष्टि है। उसके द्वारा जब हम वस्तुतत्व का विचार करते हैं, तब भेद अभेद से आवृत हो जाता है। व्यवहारनय भेददृष्टि है। उसके द्वारा वस्तुतत्त्व का विचार करने पर अभेद भेद से आवृत हो जाता है। प्रस्तुत अध्ययन में वस्तुतत्त्व का संग्रहनय की दृष्टि से विचार किया गया है। तीसरे अध्ययन में दग्ड के तीन प्रकार बतलाए गए हैं और प्रस्तुत अध्ययन' के अनुसार दण्ड एक है। ये दोनों सूत्न परस्पर विरोधी नहीं हैं, किन्तु सापेक्ष दृष्टि से प्रतिपादित हैं।

आत्मा एक है। ै यह एकत्व द्रव्य की दृष्टि से है। जम्बूद्वीप एक है। ै यह एकत्व क्षेत्र की दृष्टि से है।

एक समय में एक ही मन होता है। यह काल-सापेक्ष एकत्व का प्रतिपादन है। एक समय में मन की दो प्रवृत्तियां नहीं होती, इसलिए यह एकत्व काल की दृष्टि से है।

शब्द एक है। "यह एकत्व भाव (गर्याय, अवस्था-भेद) की दृष्टि से है। शब्द पुद्गल का एक पर्याय है। प्रस्तुत अध्ययन में द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव —इन चारों दृष्टियों से वस्तुतत्त्व का विमर्श किया गया है।

#### विषय-वस्तु

प्रस्नुत अध्ययन का मुख्य प्रतिपाद्य तत्त्ववाद (द्रव्यानुयोग) है। कुछ सूत्र आचार (चरण-करणानुयोग) से भी सम्बन्धित हैं।

भगवान् महावीर अकेले ही निर्वाण को प्राप्त हुए थे। इस ऐतिहासिक तथ्य की सूचना भी प्रस्तुत अध्ययन में मिलती है।

इसमें कालचर्क और ज्योतिश्चर्क सम्बन्धी सूत्र भी उपलब्ध हैं। इस प्रकार प्रस्तुत अध्ययन में अनेक विषय संगृहीत हैं।

## रचना-कैली

प्रस्तुत अध्ययन के अधिकांश सूत्र विशेषण और वर्णन रहित हैं। जम्बूद्वीप<sup>1</sup>ंका लम्बा वर्णन किया है। वह समूचे अध्ययन के रचनाकम से भिन्न-सा प्रतीत होता है। किन्तु प्रस्तुत स्थान में वर्णन अनावश्यक नहीं है। अभयदेव सूरी ने उसकी सार्थकता बतलाते हुए लिखा है—" उक्त वर्णन वाला जम्बूद्वीप एक ही है। इस वर्णन से भिन्न आकार वाले जम्बूद्वीप बहुत हैं।"<sup>33</sup>

| ٩, ٩!३       | ७. ૧૧૨૪૬                                                     |
|--------------|--------------------------------------------------------------|
| २. १।२       | E. 91953-980                                                 |
| रे. १।२४५    | ह. ११२४३-२४३                                                 |
| ૪` નાંત્રન   | १०, १।२४=                                                    |
| X. 71XX      | <b>११. स्थानांगवृत्ति,पत्न ३३</b> :                          |
| ६, १।१०६-१२६ | उत्तरविशेषणश्च जम्बूद्वीप एक एव, अन्यया अनेकेपि ते सन्तीति । |

#### स्थान या अध्ययन ?

स्थानांग के विभाग अधिकांशतया स्थान के नाम से प्रसिद्ध हैं। वृत्तिकार ने उन्हें 'अध्ययन' भी कहा है।' प्रत्येक अध्ययन में एक ही संख्या के लिए स्थान है, इसलिए अध्ययन का नाम स्थान रखना भी उचित है। प्रस्तुत विभाग को प्रथम स्थान या प्रथम अध्ययन दोनों कहा जा सकता है।

۲

#### निक्षेप

प्रस्तुत अध्ययन का आकार छोटा है । इसका कारण विषय का संक्षेप है । इसके अनेक विषयों का विस्तार अग्रिम अध्ययनों में मिलता है । आधार-संकलन की दृष्टि से यह वहुत ही महत्त्वपूर्ण है ।

१ स्थानांगवृत्ति, पक्ष ३ : तक्ष च दशाध्ययनानि ।

## पढमं ठाणं : प्रथम स्थान

संस्कृत छाया

मूल १. सुयं मे आउसं <sup>!</sup> तेणं भगवता एवमक्खायं<u></u>

#### अत्थिवाय-पदं

२. एगे आधा । ३. एगे दंडे । ४. एगा किरिया । ५. एगे लोए । ६. एगे अलोए । ७. एगे धम्मे । ६. एगे अहम्मे । १. एगे बंधे । १. एगे बंधे । १. एगे पावे । १२. एगे पावे । १३. एगे आसवे । १४. एगे संवरे । १४. एगा वेयणा ।

#### पड्ण्णग-पदं

१७. एगे जीवे पाडिक्कएणं सरीरएणं । १द. एगा जीवाणं अपरिआइत्ता विगुटवणा ।

- १६. एगे मणे।
- २०. एगा वई ।
- २१९ एगे काय-वायामे ।

श्रुतं मया आयुष्मन् !तेन भगवता एवं आख्यातम्—

## अस्तिवाद-पदम्

एक आत्मा । एको दण्डः । एका किया । एको लोकः । एको डलोकः । एको धर्मः । एको घर्मः । एको कम्धः । एको नोक्षः । एको नोक्षः । एकं पुण्यम् । एक आश्रवः । एकः संवरः । एका वेदना । एका निर्जरा ।

## प्रकीर्णक-पदम्

एको जीव: प्रत्येककेन शरीरकेण ।

एका जीवानां अपर्यादाय विकरणम् ।

एकं मनः । एका वाक् । एक: काय-व्यायामः । हिन्दो ग्रनुवाद

१. आयुष्मान् ! मैंने सुना, भगवान् ने ऐसा कहा है—

## अस्तिवाद-पद

२. आत्मा<sup>1</sup> एक है।
३. दण्ड<sup>1</sup> एक है।
३. दण्ड<sup>1</sup> एक है।
४. किया<sup>1</sup> (प्रवृत्ति) एक है।
५. लोक<sup>4</sup> एक है।
६. अलोक' एक है।
७. धर्म<sup>4</sup> (धर्मास्तिकाय) एक है।
९. अधर्म<sup>6</sup> (अधर्मास्तिकाय) एक है।
६. वन्ध<sup>6</sup> एक है।
१२. पाप<sup>11</sup> एक है।
१२. आस्रव<sup>12</sup> एक है।
१४. संवर<sup>14</sup> एक है।
१४. संवर<sup>14</sup> एक है।
१४. वेदना<sup>28</sup> एक है।
१६. निजरा<sup>11</sup> एक है।

## प्रकोर्ण**क-प**द

१७. प्रत्येक शरीर में जीव एक है।<sup>१६</sup>

- १८. अपर्यादाय (बाह्य पुद्गलों को ग्रहण किये बिना होने वाली विकिया) एक है।
- १६. मन<sup>ta</sup> एक है।
- २०. वचन<sup>१८</sup> एक है।
- २१. कायव्यायाम" एक है।

२२. एगा उष्पा। २३. एगा वियती। २४. एगा वियच्चा। २४. एगा गती। २६. एगा आगती। २७. एगे चयणे । २८. एगे उववाए। २९. एगा तक्का। ३०. एगा सण्णा । ३१. एगा सण्मा। ३२. एगा विण्णू। ३३. एगा वेयणा । ३४. एगे छेयणे। ३४. एगे भेयणे। ३६. एगे मरणे अंतिमसारीरियाणं। ३७. एने संसुद्धे अहाभूए पत्ते ।

- ३८. एगे दुवले जीवाणं एगभूए।
- ३९. एगा अहम्मपडिमा, जं से आया परिकिलेसति ।
- ४०. एगा धम्मपडिमा, जं से आया पज्जवजाए ।
- ४१ एगे मणे देवासुरमणुयाणं तंसि तंसि समयंसि ।
- ४२. एगा वई देवासुरमणुयाणं तंसि तंसि समयंसि ।
- ४३. एगे काय-वायामे देवासुर-मणुयाणं तंसि तंसि समयंसि ।
- ४४. एगे उट्ठाण-कम्म-बल-वीरिय-पुरिसकार-परक्कमे देवासुर-मणुयाणं तंसि तंसि समयंसि ।

एका विगतिः । एका विगतार्चा । एका गतिः । एका आगतिः । एकं ज्यवनम् । एक उपपातः । एकः तर्कः । एका संज्ञा । एका मतिः । एका वेदना । एकं छेदनम् । एकं मेदनम् । एकं मरणं अन्तिमशारीरिकाणाम् । एकः संशुद्धः यथाभूतः पात्रम् ।

Ę

एक उत्पाद: ।

एकं दुःखं जीवानां एकभूतम् ।

- एका अधर्म-प्रतिमा यत् तस्याः आत्मा परिक्लिश्यते ।
- एका धर्म-प्रतिमा यत् तस्याः आत्मा पर्यवजातः ।

एकं मनः देवासुरमनुजानां तस्मिन् तस्मिन् समये ।

एका वाक् देवासुरमनुजानां तस्मिन् तस्मिन् समये । एकः काय–व्यायामः देवासुरमनुजानां तस्मिन् तस्मिन् समये ।

एक उत्थान-कर्म-वल-वीर्य-पुरुषाकार-पराकमः देवासुरमनुजानां तस्मिन् तस्मिन् समये । स्थान १ : सूत्र २२-४४

- २२. उत्पत्ति<sup>30</sup> एक है।
  २३. विगति<sup>31</sup> (विनाश) एक है।
  २४. विशिष्ट चित्तवृत्ति<sup>32</sup> एक है।
  २४. गति<sup>32</sup> एक है।
  २६. आगति<sup>34</sup> एक है।
  २७. च्यवन<sup>34</sup> एक है।
  २६. तर्क<sup>35</sup> एक है।
  २९. दंझा<sup>36</sup> एक है।
  ३१. मनन<sup>35</sup> एक है।
  ३२. विद्वत्ता<sup>36</sup> एक है।
  ३३. वेदना<sup>31</sup> एक है।
  ३४. छेदन<sup>33</sup> एक है।
  ३६. अन्तिमशरीरी<sup>31</sup> जीवों का मरण एक है।
  - ३७. जो सं**शुद्ध यथाभूत<sup>ः</sup>' और पा**न्न है, वह एक है।
  - ३ प्रत्येक जीव का दु:ख एक और एकभूत है"।
  - ३९. अधर्मप्रतिमा<sup>ः</sup>" एक है, जिससे आत्मा परिक्लेश को प्राप्त होता है।
  - ४०. धर्मप्रतिमा<sup>३८</sup> एक है, जिससे आत्मा पर्यवजात होता है(ज्ञान आदि की विशेष शुद्धि को प्राप्त होता है) ।
  - ४१. देव, असुर और मनुष्य जिस समय चितन करते हैं, उस समय उनके एक मन होता है।<sup>36</sup>
  - ४२. देव, असुर और मनुष्य जिस समय बोलते हैं, उस समय उनके एक वचन होता है।\*\*
  - ४३. देव, असुर और मनुष्य जिस समय काय-व्यापार करते हैं, उस समय उनके एक कायव्यायाम होता है।<sup>४१</sup>
  - ४४. देव, असुर और मनुष्यों के एक समय में एक ही उत्थान, कर्म, बल, वीर्य, पुरुष-कार अथवा पराकम होता है।<sup>१२</sup>

७२. एगे णीले।

७३. एगे लोहिए ।

७४. एगे हालिद्दे ।

७४. एगे सुबिकल्ले ।

७६. एगे सुविभगंधे ।

४०. एने परमाणू । ५४. एगे परिणिव्वुए । पोग्गल-पदं ४४. एगे सद्दे। **४६. एगे रूवे** । ५७. एगे गंधे। ५८. एगे रसे। ४. एगे फासे। ६०. एगे सुब्भिसद्दे । ६१. एगे दुब्भिसद्दे। ६२. एगे सुरूवे। ६३. एगे दुरूवे । ६४. एगे दोहे। ६४. एगे हस्से । ६६. एगे बट्टे। ६७. एगे तंसे । इन. एगे चउरंसे । ६९. एगे पिहुले। ७०. एगे परिमंडले । ७१. एगे किण्हे।

४५. एमे णाणे। ४६. एगे दंसणे । ४७. एगे चरित्ते। ४८. एगे समए । ४६. एगे पएसे । ५१. एगा सिढी। १२. एगे सिद्धे । ५३. एगे परिणिव्वाणे ।

ठाणं (स्थान)

एकं ज्ञानम् । एकं दर्शनम् । एक चरित्रम् । एक: समयः । एकः प्रदेशः । एकः परमाणुः । एका सिद्धिः । एकः सिद्धः । एक परिनिर्वाणम् ।

एकः परिनिर्वृतः । पुद्गल-पदम् एक: शब्द: । एक रूपम् । एको गन्धः । एको रसः। एकः स्पर्शः । एकः सुशब्दः । एकः दुःशब्दः । एकं सुरूपम् । एकं दूरूपम् । एको दीर्घः । एको ह्रस्वः । एको वृत्तः । एकः त्र्यस्र: । एक: चतुर**स्रः** । एकः पृथुलः । एकः परिमण्डलः । एक: कृष्ण: । एको नील: । एको लोहितः । एको हारिद्र: । एकः सुक्लः । एकः सुगन्धः ।

पुद्गल-पद १५. शब्द<sup>19</sup> एक है। ५६. रूप<sup>%</sup> एक है। **५७. गंध**े एक है। ४.इ. रस<sup>५२</sup> एक है । ४६. स्पर्शंभ एक है। ६०. शुभ-शब्द" एक है। ६१. अशुभ-शब्द<sup>५५</sup> एक है। ६२. शुभ-रूप<sup>५९</sup> एक है। ६३. अशुभ-रूप<sup>५०</sup> एक है। ६४. दीर्घ<sup>24</sup> एक है। ६४. ह्रस्व<sup>भ</sup> एक है। ६६. वृत्त<sup>६,</sup> एक है। ६७. त्रिकोण<sup>६९</sup> एक है। ६८. चतुष्कोण<sup>६२</sup> एक है। ६९. विस्तीणं<sup>६१</sup> एक है। ७०. परिमण्डल<sup>६४</sup> एक है। ७१. कृष्ण<sup>६५</sup> एक है। ७२. नील<sup>६६</sup> एक है। ७३. लोहित<sup>६०</sup> एक है। ७४. हारिद्र<sup>६४</sup> एक है। ७४. णुक्ल<sup>६९</sup> एक है।

७६. शुभ-गंध<sup>\*\*</sup> एक है ।

- ५३. परिनिर्वाण एक है। १४. परिनिर्वत एक है।
- ५२. सिद्ध एक है।
- ५१. सिद्धि एक है।
- ५०. धरमाणु<sup>४८</sup> एक है।
- ४१. प्रदेश<sup>४७</sup> एक है।
- ४द. समय<sup>४६</sup> एक है ।
- ४७. चरित्रे एक है।
- ४६. दर्शन<sup>१४</sup> एक है।
- ४१. ज्ञान<sup>4</sup> एक है।

स्थान १ : सूत्र ४५-७६

७७. एगे दुब्भिगंधे ।
७६. एगे तित्ते ।
७६. एगे कडुए ।
५०. एगे कडुए ।
५२. एगे कसाए ।
६२. एगे अंबिले ।
६२. एगे महुरे ।
६२. एगे महुरे ।
६२. एगे महुए ।
६५. एगे महए ।
६५. एगे सहए ।
६५. एगे सहि ।
६५. एगे सहि ।
६५. एगे इसिणे ।
६०. एगे णिढि ।

## अट्वारसपाव-पदं

१. एगे पाणातिवाए । ९२. <sup>•</sup>एगे मुसावाए। ९३. एगे अदिण्णादाणे। ९४. एगे मेहूणे॰ । ९४. एगे परिग्गहे। ९६. एगे कोहे। ८७. <sup>•</sup>एगे माणे। १८. एगा माया°। हह. एगे लोभे। १००. एमे पेज्जे। १०१. एगे दोसे। १०२. • एगे कलहे। १०३. एगे अब्भक्खाणे । १०४. एगे पेसुण्णे° । १०५. एगे परपरिवाए। १०६. एगा अरतिरती। १०७. एगे मायामोसे। १०८. एगे मिच्छादंसणसल्ले । एको दुर्गन्धः । एकः तिक्तः । एकः कटुकः । एकः कषायः । एकः कषायः । एको मधुरः । एको मधुरः । एको मृदुकः । धको गठकः । ς

एको मृदुकः । एको गुरुकः । एको लघुकः । एकः क्षीतः । एकः उष्णः । एकः स्निग्धः । एको रूक्षः ।

#### अष्टादशपाप-पदम्

एकः प्राणातिपातः । एको मृषावादः । एकं अदत्तादानम् । एक मैथुनम् । एकः परिग्रहः । एकः कोधः । एकः मानः । एका माया । एको लोभः। एकः प्रेयान् । एको दोषः । एकः कलहः । एकं अभ्याख्यानम् । एकं पैशुन्यम् । एकः परपरिवादः । एका अरतिरतिः । एका मायामृषा । एकं मिथ्यादर्शनशल्यम् । स्थान १ : सूत्र ७७-१०८

७७ .अगुभ-गंध<sup>भ</sup> एक है । ७६. तीता<sup>७१</sup> एक है । ७६. कडुआ<sup>७१</sup> एक है । ६०. कसैला<sup>98</sup> एक है । ६२. आम्ल<sup>94</sup> (खट्टा) एक है । ६२. मधुर<sup>34</sup> एक है । ६२. मधुर<sup>34</sup> एक है । ६४. मृटु<sup>96</sup> एक है । ६४. ग्रुह<sup>96</sup> एक है । ६६. लघु<sup>66</sup> एक है । ६६. शित<sup>41</sup> एक है । ६६. स्निग्ध<sup>61</sup> एक है । ६०. रूक्ष<sup>65</sup> एक है ।

## अष्टादशपाप-पद

 भाषातिपात एक है। ६२. मृषावाद एक है। ९३. अदत्तादान एक है। ६४. मैथुन एक है। ९४. परिग्रह एक है। ९६. कोध एक है। ६७. मान एक है। ९८. माया एक है। ६९. लोभ एक है। १००. प्रेम एक है। १०१. द्वेष एक है। १०२. कलह एक है। १०३. अभ्याख्यान एक है। १०४. पैशुन्य एक है। १०५. परपरिवाद एक है। १०६. अरति-रति एक है। १०७. मायामृषा<sup>८५</sup> एक है। १०८. मिथ्यादर्शनशत्य एक है।

## अट्वारसपाव-वेरमण-पदं

१०६. एगे पाणाइवाय-वेरमणे । ११०. \*एगे मुसावाय-वेरमणे । १११. एगे अदिण्णादाण-वेरमणे। ११२. एगे मेहण-वेरमणे। ११३. एगे° परिग्गह-वेरमणे । ११४. एगे कोह-विवेगे । ११४. •एगे माण-विवेगे। ११६. एगे माया-विवेगे। ११७. एगे लोभ-विवेगे। ११८. एगे पेज्ज-विवेगे । ११९. एगे दोस-विवेगे। १२०. एगे कलह-विवेगे। १२१. एगे अब्भक्खाण-विवेगे । १२२. एगे पेसुण्ण-विवेगे । १२३. एगे परपरिवाय-विवेगे । १२४. एगे अरतिरति-विवेगे। १२४. एगे मायामोस-विवेगे । १२६. एगे° मिच्छादंसणसल्ल-विवेगे ।

## ओसप्पिणी-उस्सप्पिणी-पदं

| १२७.    | एगा ओसप्पिणी ।           |
|---------|--------------------------|
| १२द.    | एगा सुसम-सुसमा।          |
| १२१.    | ⁰एगा सुसमा ।             |
| १३०.    | एगा सुसम-दूसमा ।         |
| १३१.    | एगा दूसम-सुसमा ।         |
| १३२.    | एगा दूसमा <sup>ः</sup> । |
| १३३.    | एगा दूसम-दूसमा ।         |
| १३४.    | एगा उस्सप्पिणी ।         |
| શ્રૂપ્. | एगा दुस्सम-दुस्समा ।     |
| १३६.    | •एगा दुस्समा ।           |
| १३७.    | एगा दुस्सम-सुसमा ।       |
| १३८.    | एगा सुसम-दुस्समा ।       |

#### अष्टादशपाप-विरमण-पदम्

3

एकं प्राणातिपात-विरमणम् । एकं मृषावाद-विरमणम् । एकं अदत्तादान-विरमणम् । एकं मैथुन-विरमणम् । एकं परिग्रह-विरमणम् । एकः कोध-विवेकः । एको मान-विवेकः । एको माया-विवेकः । एको लोभ-विवेकः । एक: प्रेयो-विवेक: । एको दोष-विवेक: । एकः कलह-विवेकः । एको ऽभ्याख्यान-विवेकः । एकः पैशुन्य-विवेकः । एकः परपरिवाद-विवेकः । एको <mark>ऽ</mark>रतिरति-विवेकः । एको मायामृषा-विवेकः । एको मिथ्यादर्शनशल्य-विवेकः ।

## अवर्सापणी-उत्सपिणी-पदम्

एका अवसप्पिणी । एका सुषम-सुषमा । एका सुषम-दुष्पमा । एका सुषम-दुष्पमा । एका दुष्पम-सुषमा । एका दुष्पम-दुष्पमा । एका दुष्पम-दुष्पमा । एका दुष्पम-दुष्पमा । एका दुष्पम-सुषमा । एका दुष्पम-सुषमा ।

## अष्टादशपाप-विरमण-पद

- १०१. प्राणातिपात-विरमण एक है।
- ११०. मृषावाद-विरमण एक है।
- १११. अदत्तादान-विरमण एक है।
- ११२. मैथुन-विरमण एक है।
- ११३. परिग्रह-विरमण एक है।
- ११४. कोध-विवेक एक है।
- ११५. मान-विदेव एक है।
- ११६. माया-विवेक एक है।
- ११७. लोभ-विवेक एक है।
- ११८. प्रेम-विवेक एक है।
- ११६. ढ्रेष-विवेक एक है।
- १२०. कलह-विवेक एक है ।
- १२१. अभ्याख्यान विवेक एक है।
- १२२. पैशुन्य-विवेक एक है।
- १२३. परपरिवाद-विवेक एक है ।
- १२४. अरति-रति-विवेक एक है।
- १२५. मायामृथा-विवेक एक है।
- १२६. मिथ्यादर्शनशल्य-विवेक एक है।

## अवर्सापणी-उत्सीपणी-पद

- १२७. अवसपिणी 🕫 एक है ।
- १२८. सुपमसुषमा एक है।
- १२६. सुषमा एक है।
- १३०. सुषमदुषमा एक है।
- १३१. दुषमसुषमा एक है ।
- १३२. **दु**षमा एक है।
- १३३. दुषमदुषमा एक है ।
- १३४. उत्सर्पिणी 🖏 एक है।
- १३५. दुषमदुषमा एक है।
- १३६. दुषमा एक है।
- १३७. टुपमासुषमा एक है।
- **१३**व. सुषमदुषमा एक है ।

१३६. एगा सुसमा<sup>°</sup>। १४०. एगा सुसम-सुसमा।

## चउवोसदंडग–पदं

१४१. एगा णेरइयाणं वग्गणा। १४२. एगा असुरकुमाराणं वग्गणा। १४२. एगा णानकुमाराणं वग्गणा। १४३. •एगा णानकुमाराणं वग्गणा। १४४. एगा सुवण्णकुमाराणं वग्गणा। १४५. एगा विज्जुकुमाराणं वग्गणा। १४६. एगा विज्जुकुमाराणं वग्गणा। १४८. एगा दीवकुमाराणं वग्गणा। १४८. एगा दविहकुमाराणं वग्गणा। १४८. एगा दिसाकुमाराणं वग्गणा। १४२. एगा वायुकुमाराणं वग्गणा। १४२. एगा वायुकुमाराणं वग्गणा। १४२. एगा अणियकुमाराणं वग्गणा। १४२. एगा अजियकुमाराणं वग्गणा। १४२. एगा अजिमइयाणं वग्गणा। १४३. एगा अजकाइयाणं वग्गणा।

- १४५. एगा वाउकाइयाणं वमाणा।
- १५६. एगा वणस्सइकाइयाणं वग्गणा ।
- १४७. एगा बेइंदियाणं वभगणा।
- १४८. एगा तेइंदियाणं वग्गणा।
- १४६. एगा चर्डारदियाणं वग्गणा ।
- १६०. एगा पंचिदियतिरिक्खजोणियाणं वग्गणा ।
- १६१. एगा मणुस्साणं वग्गणा ।
- १६२. एगा वाणमंतराणं वग्गणा।
- १६३. एगा जोइसियाणं वग्गणा°।
- १६४. एगा वेमाणियाणं वागणा।

## भव-अभव-सिद्धिय-पदं

- १६५. एगा भवसिद्धियाणं वग्गणा ।
- १६६. एगा अभवसिद्धियाणं वग्गणा ।

· 1

१०

एका सुपमा । एका सुपम-सुषमा ।

## चतुर्विशतिदण्डक-पदम्

एका नैरयिकाणां वर्गणा । एका असुरकुमाराणां वर्गणा । एका नागकुमाराणां वर्गणा । एका सुपर्णकुमाराणां वर्गणा । एका विद्युत्कुनाराणां वर्गणा । एका अग्निकुमाराणां वर्गणा । एका द्वीपकुमाराणां वर्गणा। एका उदधिकुमाराणां वर्गणा । एका दिक्कुमाराषां वर्गणा । एका वायुकुमाराणां वर्गणा। एका स्तनितकुमाराणां वर्गणा । एका पृथिवीकायिकानां वर्गणा । एका अप्कायिकानां वर्गणा । एका तेजस्कायिकानां वर्गणा। एका वायुकायिकानां वर्गणा । एका वनस्पतिकायिकानां वर्गणा ।

एका दीन्द्रियाणां वर्गणा । एका त्रीन्द्रियाणां वर्गणा । एका चतुरिन्द्रियाणां वर्गणा । एका पञ्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकानां वर्गणा । एका मनुष्याणां वर्गणा । एका नानमन्तराणां वर्गणा । एका ज्योतिष्काणां वर्गणा । एका वैमानिकानां वर्गणा ।

## भव-अभव-सिद्धिक-पदम्

एका भवसिद्धिकानां वर्गणा । एका अभवसिद्धिकानां वर्गणा । स्थान १ : सूत्र १३६-१६६

- १३९. सुषमा एक है।
- १४०. सुबम्सुबमा एक है ।

## चतुविंशतिदण्डक-पद

- १४१. नारकीय जीवों की वर्नणा एक है। "
- १४२. असुरकुमार देवों की वर्गणा एक है।
- १४३. नागकुमार देवों की वर्मणा एक है ।
- १४४. सुपर्णकुमार देवों की वर्गजा एक है।
- १४५. विद्युत्कुमार देवों की वर्गणा एक है ।
- १४६. अग्निकुमार देवों की वर्गणा एक है ।
- १४७. द्वीपकुमार देवों की वर्गणा एक है।
- १४८. उदधिकुमार देवों की दर्गणा एक है।
- १४६. दिणाकुमार देवों की वर्गणा एक है।
- १४०. वायुकुमार देवों की वर्गणा एक है।
- १४१. स्तनितकुमार देवों की वर्गणा एक है ।
- १४२. पृथ्वीकायिक जीवों की वर्गणा एक है।
- १४३. अप्कायिक जीवों की वर्गणा एक है।
- १४४. तेजस्कायिक जीवों की वर्गणा एक है।
- १४५. वायुकायिक जीवों की वर्गणा एक है।
- १५६. वनस्पतिकायिक जीवों की वर्गणा एक है।
- १४७. द्वीन्द्रिय जीवों की वर्गणा एक है।
- १४५. तीन्द्रिय जीवों की वर्गणा एक है।
- १४६. चतुरिन्द्रिय जीवों की वर्गणा एक है।
- १६०. पञ्चेन्द्रिय-तिर्यञ्चयोनिक जीवों की वर्गणा एक है।
- १६१. मनुष्यों की वर्गणा एक है।
- १६२. वानमंतर देवों की वर्गणा एक है।
- १६३. ज्योतिष्क देवों की वर्गणा एक है।
- १६४. वैमानिक देवों की वर्गणा एक है।

#### भव-अभव सिद्धिक पद

- १६५. भवसिद्धिक जीवों की वर्गणा एक है।
- १६६. अभवसिद्धिक<sup>5°</sup> जीवों की वर्गणा एक है।

- १६७. एगा भवसिद्धियाणं णेरइयाणं वग्गगः
- १६८. एगा अभवसिद्धियाणं णेरइयाणं दररणा ।
- १६९. एवं जाव एगा भवसिद्धियाणं वेमाणियाणं वग्गणा । एगा अभवसिद्धियाणं वेमाणियाणं वग्गणा ।

## दिट्टि-पदं

- सम्मद्दियाणं १७०. एगा वगगणा।
- १७१. एमा मिच्छद्दिट्वियाणं वग्गणा।
- सम्मामिच्छद्दिद्वियाणं १७२. एगा वग्गणा ।
- १७३. एगा सम्महिट्रियाणं णेरइयाणं बन्गणा ।
- १७४. एगा मिच्छद्दिट्टियाणं णेरइयाणं वग्गणा ।
- सम्सामिच्छद्दिद्वियाणं १७४. एगा णेरइयाणं वग्गणा ।
- थणियकुमाराणं १७६. एवं জাৰ वगगणा ।
- **भिच्छ**द्दि द्वियाणं १७७. एगा पुढविदकाइयाणं वग्गणा ।
- १७८. एवं जाव वगस्तइकाइयागं ।
- १७९. एगा सम्बद्दिष्ठियाणं बेइंदियाणं वगणा ।
- १८०. एगा मिच्छद्दिद्वियाणं बेइंदियाणं वग्गणा ।

एका भवसिद्धिकानां वर्गणा। एका अभवसिद्धिकानां वर्गणा । एवं यावत् एका वैमानिकानां वर्गणा । वैमानिकानां एका अभवसिद्धिकानां वर्गणा ।

## दृष्टि-पदम्

एका सम्यग्दृष्टिकानां वर्भणा ।

एका मिथ्यादृष्टिकानां वर्गणा ।

- एका सम्यग्दृध्टिकानां नैरयिकाणां। १७३. सम्यक्दृष्टि नारकीय जीवोंकी दर्गणा वर्गणा।
- वर्गणा ।
- एका नैरयिकाणां वर्षणा ।
- एवं यावत् स्तनितकुमाराणां वर्गणा ।

मिथ्यादृष्टिकानां एका कायिकानां वर्गणा । एवं यावत् वनस्पतिकायिकानाम् ।

- एका सम्यग्दृष्टिकानां द्वीन्द्रियाणां १७९. सम्यक्दृष्टि द्वीन्द्रिय जीवों की वर्गणा वर्षणा। एका मिथ्यादृष्टिकानां द्वीन्द्रियाणां १००. निथ्यादृष्टि हीन्द्रिय जीवों की वर्गणा वर्षणा।

स्थान १ : सूत्र १६७-१८०

नैरयिकाणां १६७. भवसिद्धिक नारकीय जीवों की दर्गणा एक है ।

- नैरयिकाणां १६८. अभवमिडिक नारकीय जीवों की वर्गणा एक है ।
- भवसिद्धिकानां १६९. इसी प्रकार भवसिद्धिक और अभव-सिद्धिक वैमानिक तक के सभी दण्डकों की वर्गणा एक है।

## दुष्टि-पद

१७०. सम्यक्दृष्टि जीवों की वर्गणा एक है।

- ्र७१. मिथ्यादृष्टि जीवों की वर्गणा एक है।
- एका सम्यग्मिथ्यादृष्टिकानां दर्शजा । १७२. सम्यक्सिथ्यादृष्टि जीवों की वर्गणा एक
  - एक है ।
- एका मिथ्यादृष्टिकानां नैरयिकाणां १७४. मिथ्यादृष्टि नारकीय जीवों की वर्गणा एक है।
  - सम्यग्मिथ्यादृष्टिकानां १७४. सम्यक्मिथ्यादृष्टि नारकीय जीवों की वर्गणा एक है।
    - १७६. इसी प्रकार असुरकुमार स स्तजितकुमार तक के सम्यक्ष्दृष्टि, मिथ्यादृष्टि और सम्यक्मिथ्यादृष्टि देवों की वर्गणा एक-एक है ।
    - पृथिवी १७७. पृथ्वीकायिक मिथ्यादृष्टि जीवों की वर्गणः एक है।
      - १७८. इसी प्रकार अप्कायिक जीवों से लेकर वनस्पतिकासिक तक के जीवों की वर्गणा एक-एक है।
      - एक है।
      - एन है।

१८१. •एगा सम्महिट्ठियाणं तेइंदियाणं वर्गेणा। वगगणा १८२. एगा मिच्छद्दिद्वियाणं तेइंदियाणं वर्गणा। वग्गणा। सम्मद्दिद्वियाणं १८३. एगा वर्गणा । चर्डारदियाणं वग्गगा । मिच्छद्दिद्रियाणं १८४. एमा चउरिदियाणं वग्गणा । वर्गणा । १८४. सेसा जहा णेरइया जाव सम्मामिच्छद्दिट्टयाणं एगा বর্মগা। वेमाणियाणं वग्गणा ।

कण्ह-सुबक-पविखय-पदं १८६. एगा कण्हपक्लियाणं वग्गणा। १८७. एगा सुक्कपक्लियाणं वग्गणा।

- १८८. एगा कण्हपविखयाणं णेरइयाणं वगगणाः
- १८९. एमा सुक्कपविखयाणं णेरइयाणं वग्गणा।
- १९०. एवं-चउवीसदंडग्रो भाणियव्वो ।

लेसा-पदं

१६२. एगा णीललेसाणं वग्गणा।

१९१. एगा कण्हलेसाणं वग्गणा।

१९३. एगा काउलेसाणं वग्गणा।

एका सम्यग्द्िटिकानां त्रीन्द्रियाणां १५१. सम्यक्दृष्टि तीन्द्रिय जीवो की वर्गणा एका मिथ्यादृष्टिकानां त्रीन्द्रियाणां १=२. मिथ्यादृष्टि वीन्द्रिय जीवों की वर्गणा एका सम्यग्दृष्टिकानां चतुरिन्द्रियाणां १०३. सम्यक्दृप्टि चतुरिन्द्रिय जोवों की वर्गणा एका मिथ्यादृष्टिकानां चतुरिन्द्रियाणां १०४ मिथ्यादृष्टि चतुरिन्द्रिय जीवों की वर्यणा वैमानिकानां सम्यग्मिथ्यादृष्टिकानां

## कृष्ण-ज्ञुक्ल-पाक्षिक-पदम्

एका कृष्णपाक्षिकाणां वर्गणा ।

एका गुक्लपाक्षिकाणां वर्गणा ।

लेश्या-पदम्

एका कृष्णलेक्यानां वर्गणा।

एका नीललेक्यानां वर्गणा ।

एका कापोतलेश्यानां वर्गणा।

एका कृष्णपाक्षिकाणां नैरयिकाणां १९५. ऋष्ण-पाक्षिक नारकीय जीवों की वर्गणा वर्गणाः। एका शुक्लपाक्षिकाणां नैरयिकाणां १९६० शुक्ल-पाक्षिक नारकीय जीवों की वर्षणा वर्षणा ।

एक है।

स्थान १ : सूत्र १८१-१९३

- एक है।
- एक है ।
- एक है।

झेषा यथा नैरयिका यावत् एका १५४. सम्यक्दृष्टि, मिथ्यादृष्टि और सम्यक्-मिथ्यादृष्टि ग्रेष दण्डकों (पञ्चेन्द्रिय-त्तिर्यञ्चयोनिक, मनुष्य, वानमन्तर, ज्योतिष्क और वैमानिकों) की वर्गणा एक-एक है।

## कृष्ण-शुक्ल-पाक्षिक-पद

- १८६. कृष्ण-पाक्षिक'' जीवों की वर्गणा एक है !
- १८७. शुक्ल-पाक्षिक<sup>९२</sup> जीवों की वर्गणा एक 15
- एक है ।
- एक है ।

एवम् ---चतुर्विशतिदण्डकः भणितव्यः । १९०. इसी प्रकार शेष सभी कृष्ण-पाक्षिक और शुक्ल-पाक्षिक दण्डकों की वर्गणा एक-एक है ।

## लेज्या-पद

- १९१. इष्णलेक्या<sup>९३</sup> वाले जीवों की वर्गणा एक है।
- १९२. नीललेश्या" वाले जीवों की दर्गणा एक है।
- १९३. कापोतलेश्या<sup>%</sup> वाले जीवों की वर्गणा एक है।

- १६४. एगा तेउलेसाणं वग्गणा ।
- पम्ह[म्म ?]लेसाणं १९४. एगा वग्गणा ।
- १९६. एगा° सुक्कलेसाणं वग्गणा ।
- १९७. एगा कण्हलेसाणं णेरइयाणं वगगणा।
- १९८८ •एगा णीललेसाणं णेरइयाणं वग्गणा ।
- १९९. एगा° काउलेसाणं णेरइयाणं वग्गणा ।
- २००. एवं-जस्स लेसाओ-জহু भवणवइ-वाणमंतर-पूढवि-आउ-वणस्सइकाइयाणं च चत्तारि लेसाओ, तेउ-वाउ-बेइंदिय-तेइंदिय-चउरिंदियाणं तिण्णि लेसाओ, र्पींचदिय-तिरिक्ख-जोणियाणं मणुस्साणं छल्लेसाओ, जोतिसयाणं एगा तेउलेसा, वेमाणियाणं নিण্णি उवरिमलेसाओ ।
- २०१. एगा कण्हलेसाणं भवसिद्धियाणं वग्गणा ।
- २०२. एगा कण्हलेसाणं अभवसिद्धियाणं वगगणा ।
- २०३. एवं-छसुवि लेसासु दो दो पयाणि भाणियव्वाणि ।
- २०४. एगा कण्हलेसाणं भवसिद्धियाणं णेर्इयाणं वग्गणा ।

- एका तेजोलेक्यानां वर्गणा ।
- एका पद्मलेश्यानां वर्गणा ।
- एका जुक्ललेक्यानां वर्गणा ।
- कृष्णलेक्यानां एका वर्गणा ।
- एका वर्गणा ।
- एवम्–यस्य यति लेश्याः भवनपति-वानमन्तर-पृथिव्यव्-वनस्पति-कायिकानां च चतसुः लेक्याः, तेजोवायु-द्वीन्द्रिय-त्रीन्द्रिय-चतुरिन्द्रियाणां तिस्ः पञ्चेन्द्रिय-तिर्यग्योनिकानां लेश्याः, मनूष्याणां षड्लेश्याः, ज्योतिष्काणां एका तेजोलेक्या:, वैमानिकानां तिसूः उपरितनलेक्याः ।
- एका कृष्णलेश्यानां वर्गणा ।
- वर्गणा । एवम्---घट्ष्वपि लेक्यासु द्वौ ट्वौ पदौ २०३. इसी प्रकार छहों (कृष्ण, नील, कापोत, भणितव्यौ ।
  - एका कृष्णलेक्यानां नैरयिकाणां वर्गणा ।

स्थान १ : सूत्र १९४-२०४

- १९४. तेजोलेश्या \* वाले जीवों की वर्गणा एक है।
- १९५. पद्मलेश्या " वाले जीवों की वर्गणा एक है।
- १९६. शुक्ललेश्या दिले जीवों की वर्गणा एक है ।
- नैरयिकाणां १९७. कृष्णलेक्या वाले नारकीय जीवों की वर्गणा एक है।
- एका नीललेक्यानां नैरयिकाणां वर्गणा । १९८. नीललेक्या वाले नारकीय जीवों की वर्गणा एक है ।
  - कापोतलेक्यानां नैरयिकाणां १८९. कापोतलेक्या वाले नारकीय जीवों की वर्गणा एक है।
    - २००. इसी प्रकार जिनमें जितनी लेखाएं होती हैं (उनके अनुपात से उनकी एक-एक वर्गणा है)।

भवनपति, वानमंतर, पृथ्वी, जल और वनस्पतिकायिक जीवों में प्रथम चार लेश्याएं होती हैं। अग्नि, वाय्, द्वीन्द्रिय, लीन्द्रिय और चतुरिन्द्रिय जीवों में प्रथम तीन लेश्याएं होती हैं । पञ्चेन्द्रिय-तिर्यग्योनिज और मनुष्यों के छहों लेश्याएं होती हैं। ज्योतिष्क देवों के एक तेजोलेक्या होती है। वैमानिक देवों के अन्तिम तीन लेभ्याएं होती हैं।

- भवसिद्धिकानां २०१. कृष्णलेश्या वाले भवसिद्धिक जीवों की वर्गणा एक है।
- एका कृष्णलेश्यानां अभवसिद्धिकानां २०२ कृष्णलेश्या वाले अभवसिद्धिक जीवों की वर्गणा एक है ।

तेजः, पद्म और जुक्ल) लेक्या वाले भवसिद्धिक और अभवसिद्धिक जीवों की वर्गणा एक-एक है ।

भवसिद्धिकानां २०४. कृष्णलेश्या वाले भवसिद्धिक नारकीय जीवों की वर्गणा एक है।

- २०४. एगा कण्हलेसाणं अभवसिद्धियाणं चरइयाणं वग्गणा।
- २०६. एवं-जस्स जति लेसाओ तस्स ततियाओ भाणियच्वाओ जाव वेमाणियाणं ।
- २०७. एमा कण्हलेसाणं सम्मद्दिद्वियाणं वग्गणा ।
- २०८. एगा कण्हलेसाणं मिच्छद्दिद्वियाणं वगगणा ।
- २०६. एगा कण्हलेसाणं सम्मामिच्छ-हिट्रियाणं वग्गणा ।
- २१०. एवं-छसुवि लेसासू নাব वेमाणियाणं जेसि जइ दिट्टीओ।
- २११. एगा कण्हलेसाणं कण्हपविखयाणं वमगणा ।
- २१२. एगा कण्हलेसाणं सुवकपविखयाणं दागणा ।
- २१३. जाद वेमाणियाणं जस्स जति लेलाओ । एए अट्ट, चउवीसदंडया ।

#### सिद्ध-पद

- २१४. एगा तित्थसिद्धाणं वग्गणा।
- २१५. एगा अतित्थसिद्धाणं वग्गणा ।
- २१६. •एगा तित्थगरसिद्धाणं वग्गणा।
- २१७. एगा अतित्थगरसिद्धाणं वग्गणा ।
- २१८. एगा सयंबुद्धसिद्धाणं वग्गणा ।
- २१९. एसा पत्तेयबुद्धसिद्धाणं वग्गणा ।
- २२०. एगा बुद्धबोहियसिद्धाणं वग्गणा ।
- २२१. एना इत्थीलिंगसिद्धाणं वग्गणा ।

एका कृष्णलेख्यानां अभवसिद्धिकानां २०४. कृष्णलेख्या वाले अभवसिद्धिक नारकीय नैरयिकाणां वर्गणा । एवम्--यस्य यति लेक्याः तस्य तावत्यः २०६. इसी प्रकार जिनके जितनी लेक्याएं होती भणितव्याः यावत् वैमानिकानाम् ।

एका कृष्णलेखानां सम्यग्दृष्टिकानां २०७. कृष्णलेश्या वाले सम्यक्दृष्टिक जीवों की वर्गणा । एका कृष्णलेक्यानां मिथ्यादृष्टिकानां २०५. छ०णलेक्या वाले मिथ्यादृष्टिक जीवों की वर्गणा । एका दृष्टिकानां वर्गणा । एवम्--षट्ष्वपि लेश्यासु

- वैमानिकानां यस्मिन् यति दृष्टयः ।
- एका कृष्णलेखानां कृष्णपाक्षिकाणां २११. कृष्णलेश्या वाले कृष्ण-पाक्षिक जीवों की वर्गणा।
- वर्गणा ।

एते अष्ट, चतुर्विंशतिदण्डकाः।

## सिद्ध-पदम्

एका तीर्थसिद्धानां वर्गणा । एका अतीर्थसिद्धानां वर्गणा । एका तीर्थकरसिद्धानां वर्गणा । एका अतीर्थकरसिद्धानां वर्गणा । एका स्वयंबुद्धसिद्धानां वर्गणा । एका प्रत्येकवुद्धसिद्धानां वर्गणा । एका बुद्धबोधितसिद्धानां वर्गणा । एका स्त्रीलिङ्गसिद्धानां वर्गणा ।

स्थान १ : सूत्र २०५-२२१

जीवों की वर्गणा एक है ।

हैं, उनके अनुपात से भवसिद्धिक और अभवसिद्धिक वैमानिक पर्यन्त सभी दण्डकों की वर्गणा एक-एक है।

- यगंणा एक है।
- वर्जणा एक है ।
- कुष्णलेश्यानां सम्यग्मिथ्या- २०१. ऋष्णलेश्या वाले सम्यक्मिथ्यादृष्टिक जीवों की वर्गणा एक है।
  - यावत् २१०. इसी प्रकार कृष्ण आदि छहों लेभ्या वाले वैमानिक पर्यन्त सभी जीवों में, जिन जीवों में जितनी दृष्टियां होती हैं, उनके अनुपात से उनकी एक-एक वर्गणा है।
    - वर्गेणा एक है ।
- एका कृष्णलेश्यानां शुक्लपाक्षिकाणां २१२. कृष्णलेश्या वाले शुक्ल-पाक्षिक जीवों की वर्गणा एक है।
- यादत् वैमानिकानां यस्य यति लेक्याः । २१३. इसी प्रकार जिनमें जितनी लेक्याएं होती हैं, उनके अनुपात से कृष्ण-पाक्षिक और शुक्ल-पाक्षिक जीवों की वर्गणा एक-एक है। ये ऊपर बताए हुए चौबीस दण्डकों की वर्गणा के आठ प्रकरण हैं।

## सिद्ध-पद

- २१४. तीर्थ-सिद्धों की वर्गणा एक है।
- २१५. अतीथं-सिद्धो' की वर्गणा एक है।
- २१६. तीर्थङ्कर-सिद्धों<sup>?\*\*</sup> की वर्गणा एक है।
- २१७. अतीर्थंड्रूर-सिद्धों°े की वर्गणा एक है।
- २१८. स्वयंबुद्ध-सिद्धों " भी वर्गणा एक है।
- २१९. प्रत्यकवुद्ध-सिद्धों" की वर्गणा एक है।
- २२०. युद्धबंधित-सिद्धों की वर्गणा एक है 🐖
- २२१. स्वीलिंग-सिद्धो<sup>104</sup> की वर्गणा एक है।

१४

२२२. एगा पुरिर्सालयसिद्धाणं वम्गणा । **गपुंसक**लिंगसिद्धाणं २२३. एगा

- वगणा ।
- २२४. एगा सलिंगसिद्धाणं वग्गणा।
- २२४. एगा अर्णलगसिद्धाणं वग्गणा ।
- २२६. एगा गिहिलिंगसिद्धाणं वग्गणाँ।
- २२७. एगा एक्कसिद्धाणं वग्गणा ।
- २२८. एगा अणिक्कसिद्धाणं वग्गणा।
- २२६. एगा अपढमसमयसिद्धाणं वग्गणा, अणंतसमयसिद्धाणं एवं–जाव वग्गणा ।

#### पोग्गल-पदं

- २३०. एगा परमाणुपोग्गलाणं वग्गणा, एवं-जाव एगा अणंतपएसियाणं खंधाणं वग्गणा ।
- २३१. एगा एगपएसोगाढाणं पोग्गलाणं वग्गणा जाव एगा असंखेज्जपए-सोगाढाणं पोग्गलाणं वग्यणा ।
- २३२. एगा एगसमयठितियाणं पोग्गलाणं वग्गणा জাব असंखेज्जसमयठितियाणं एगा पोग्गलाणं वग्गणा।
- २३३. एगा एगगुणकालगाणं पोग्गलाणं वग्गणा जाव एगा असंखेंज्जगुणकालगाणं पोग्गलाणं वग्गणा, अणंतगुणकालगाणं एगा पोग्गलाणं वग्गणा ।
- २३४ एवं--वण्णा गंधा रसा फासा भाणियव्वा जाव एगा अणंतगुण-लुक्खाणं पोग्गलाणं वग्गणा ।

एका पुरुषलिङ्गसिद्धानां वर्गणा । एका नपुंसकलिज्ज्ञसिद्धानां वर्गणा।

एका स्वलिङ्गसिद्धानां वर्गणा । एका अन्यलिङ्गसिद्धानां वर्गणा । एका गृहिलिङ्गसिद्धानां वर्गणा । एका एकसिद्धानां वर्गणा । एका अनेकसिद्धानां वर्गणा । एका अप्रथमसमयसिद्धानां वर्गणा, अनन्तसमयसिद्धानां एवम्–यावत् वर्गणा।

## पुर्गल-पदम्

- एका परमाण्पुद्गलानां वर्गणा, एवम्–यावत् एका अनन्तप्रदेशिकानां स्कन्धानां वर्गणा । एका एकप्रदेशावगाढानां
- वर्गणा यावत् एका असंखेयप्रदेशाव-गाढानां पुद्गलानां वर्गणा ।

एका एकसमयस्थितिकानां पुद्गलानां वर्गणा यावत् एका असंखेयसमय-स्थितिकानां पुद्गलानां वर्गणा ।

एका असंखेय-वर्गणा यावत् एका गुणकालकानां पुद्गलानां वर्गणा, एका अनन्तगुणकालकानां पुद्गलानां वर्गणा ।

गन्धा रसाः एवम्-वर्णा भणितव्याः यावत् एका अनन्तगुण-रूक्षाणां पुद्गलानां वर्गणा ।

## स्थान १ : सूत्र २२२-२३४

२२२. पुरुषलिंग-सिद्धों" की वर्गणा एक है। २२३. नपुंसकलिंग-सिद्धों" की वर्गणा एक है।

- २२४. स्वलिंग-सिद्धों\*\* की वर्गणा एक है।
- २२५. अन्यलिंग-सिद्धों<sup>११</sup> की वर्गणा एक है।
- २२६. गृहिलिंग-सिद्धों भा की वर्गणा एक है।
- २२७ एक-सिद्धों<sup>११२</sup> की वर्गणा एक है।
- २२८. अनेक-सिद्धों" की वर्गणा एक है।
- २२६. दूसरे समय के सिद्धों की वर्गणा एक है। इसी प्रकार तीसरे, चौथे यावत् अनन्त समय के सिद्धों की दर्गणा एक-एक है।

#### पुद्गल-पद

२३०. परभाणु-पुद्गलों की वर्गणा एक है। इसी प्रकार द्विप्रदेशी, सिप्रदेशी यावत् अनन्त-प्रदेशी स्कंधों की वर्गणा एक-एक है।

पुट्गलानां २३१. एक प्रदेशावगाढ पुर्गलों की वर्गणा एक है। इसी प्रकार दो, तीन यावत् असंख्य-प्रदेशावगाढ पुद्गलों की वर्गणा एक-एक है।

> २३२. एक समय की स्थिति वाले पुद्गलों की वगंणा एक है। इसी प्रकार दो, तीन यावत् असंख्य-समय की स्थिति दाले पुद्गलों की वर्गणा एक-एक है ।

एकगुणकालकानां पुद्गलानां २३३. एक गुण काले पुर्गलों की वर्षणा एक है। इसी प्रकार दो या तीन यावत् असंख्य गुण काले पुद्गलों की वर्गणा एक-एक है।

> अनन्त गुण काले पुद्गलों की वर्गणा एक है ।

स्पर्शा २३४. इसी प्रकार सभी वर्ण, गन्ध, रस और स्पर्को के एक गुण वाले यावत् अनन्त गुण रूझ स्पर्श वाले पुद्गलों की वर्गणा एक-एक है।

१६

#### स्थान १ : सूत्र २३५-२४८

- २३४. एगा जहण्णपएसियाणं खंधाणं वगगा ।
- २३६. एगा उक्कस्सपएसियाणं खंधाणं
- वगणा।
- २३७ एगा अजहण्णुक्कस्सपएसियाणं खंधाणं वग्गणा ।
- २३८. \*एगा जहण्णोगाहणमाणं खंघाणं वग्गणा ।
- २३९. एगा उक्कोसोगाहणगाणं खंधाणं वग्गणा ।
- २४०. एगा अजहण्णुक्कोसोगाहणगाणं खंधाणं वग्गणा।
- २४१ एगा जहण्णठितियाणं खंधाणं वग्गणा ।
- २४२ एगा उक्कस्सठितियाणं खंधाणं वग्गणा ।
- अजहण्णुक्कोसठितियाणं २४३. एगा खंधाणं वरगणा ।
- २४४. एगा जहण्णगुणकालगाणं खंधाणं वग्गणा ।
- २४४. एगा उग्कस्सगुणकालगाणं खंधाणं वग्गणा ।
- २४६. एगा अजहण्णुक्कस्सगुणकालगाणं खंधाणं वग्गणा° ।
- २४७. एवं--वण्ण-गंध-रस-फासाणं ৰন্ন্যুজা মাজিয়ুৱা জাব एमा अजहण्णुक्कस्सगुणलुक्खाणं पोग्गलाणं (खंधाणं ?) वग्गणा ।

## जंबुद्दीव-पदं

२४८. एगे जंबुद्दीवे दीवे सव्वदीवसमुद्दाण \*सन्वब्भंतराए सव्वखुड्डाए, चट्टे तेल्लापूयसंठाणसंठिए, बट्टे रहचवकवालसंठाणसंठिए, बट्टे

जघन्यप्रदेशिकानां एका वर्गणा। एका उत्कर्षप्रदेशिकानां वर्गणा। वर्गणा। वर्गणा । वर्गणा । एका स्कन्धानां वर्गणा । एका वर्गणा। वर्गणाः । एका स्कन्धानां वर्गणा। एका जघन्यगुणकालकानां स्कन्धानां २४४. जघन्य गुण काले स्कन्धों की वर्गणा বৃৰ্মৃশা। वर्गणा । एका स्कन्धानां वर्गणा । एवम्-वर्ण-गन्ध-रस-स्पर्शानां वर्गणां २४७. इसी प्रकार शेष सभी वर्ण, गन्ध, रस भणितव्याः यावत् एका अजघन्योत्कर्ष-गुणरूक्षाणां पुद्गलानां (स्कन्धानां ?) वर्गणा।

#### जम्बूद्वीप-पदम्

एको जंबूद्वीपो द्वीपः सर्वद्वीपसमुद्राणां २४८. सब द्वीपों और समुद्रों में जम्बूहीप नाम सर्वाभ्यन्तरकः सर्वक्षुद्रकः, वृत्तः तैलापूपसंस्थानसंस्थितः, वृत्तः रथ-चक्रवालसंस्थानसंस्थितः, वृत्तः पुष्कर-

स्कन्धानां २३५. जधन्य-प्रदेशी स्कन्धों की वर्गणा एक ξţ स्कन्धानां २३६. उत्क्रप्ट-प्रदेशी स्कन्धों की वर्गणा एक है।

- एका अजधन्योत्कर्षप्रदेशिकानां स्कंधानां २३७. मध्यम (न जधन्य, न उत्कृष्ट) प्रदेशी स्कन्धों की वर्गणा एक है।
- एका जधन्यावगाहनकानां स्कन्धानां २३८. जधन्य अवगाहना वाले स्कन्धों की वर्गणा एक है।
- एका उत्कर्षावगाहनकानां स्कन्धानां २३९. उत्कृष्ट अवगाहना वाले स्कन्धों की वर्षणा एक है ।
  - अजघन्योत्कर्षावगाहनकानां २४०. मध्यम (न जघन्य, न उत्कृष्ट) अवगाहना वाले स्कन्धों की वर्गणा एक है।
  - जघन्यस्थितिकानां स्कन्धानां २४१. जधन्य स्थिति वाले स्कन्धों की वर्गणा एक है।
- एका उरकर्षस्थितिकानां स्कन्धानां २४२. उरकृष्ट स्थिति वाले स्कन्धों की वर्गणा एक है।
  - ग्रजघन्योत्कर्षस्थितिकानां २४३. मध्यम (न जघन्य, न उत्कृष्ट) स्थिति बाले स्कन्धों की वर्गणा एक है।
    - एक है।
- एका उत्कर्षगुणकालकानां स्कन्धानां २४५. उत्कृष्ट गुण काले स्कन्धों की वर्गणा एक है ।
  - अजघन्योत्कर्षगुणकालकानां २४६. मध्यम (न जघन्य, न उत्कृष्ट) गुण काले स्कन्धों की वर्गणा एक है।
    - और स्पर्शों के जघन्यगुण,उत्कृष्टगुण और मध्यम (न जघन्य, न उत्कृष्ट) गुण वाले पुद्गलों(स्कन्धों ?)की वर्गणाएक-एक है।

## जम्बूद्वीप-पद

का एक द्वीप है। वह सब द्वीपसमुद्रों के मध्य में है। वह सबसे छोटा है। वह तेल के पूडे के संस्थान जैसा, रथ के

पुक्लरकण्णियासंठाणसंठिए, वट्टे पडिपुण्णचंदसंठाणसंठिए, एगं जोयणसयसहस्सं आयाम-विक्खंभेणं, तिण्णि जोयणसयसहस्साइं सोलस-सहस्साइं दोण्णि य सत्तावीसे जोयणसए तिण्णि य कोसे धणुसयं अट्रावीसं च अद्वंगुलगं च तेरसत्रंगुलाइं° किचिविसेसाहिए परिक्खेवेणं ।

## महावीर-णिव्वाण-पदं

२४९. एगे समणे भगवं महाबीरे इमीसे च उब्बीसाए ओसप्पिणीए तित्थगराणं चरमतित्थयरे सिद्धे बुद्धे मुत्ते <sup>•</sup>अंतगडे परिणिव्वुडे<sup>०</sup> सव्वदुवखप्पहीणे ।

## देव-पदं

२४०. अणुत्तरोववाइया णंदेवा एगं रर्याण उड्हं उच्चत्तेणं पण्णत्ता।

## णक्खत्त-पदं

- २५१. अद्वाणकखत्ते एगतारे पण्णत्ते ।
- २५२. चित्ताणक्खत्ते एगतारे पण्णत्ते ।
- २५३. सातिणवल्लतें एगतारे पण्णत्ते ।

## पोग्गल-पदं

- २५४. एगपदेसोगाढा पोग्गला अणता पण्णत्ता ।
- २४. •एगसमयठितिया पोग्गला अणंता पण्णत्ता° ।
- २४६. एगगुणकालगा पोग्गला अणंता पण्णत्ता जाव एगगुणलुक्ला पोग्गला अणंता पण्णत्ता ।

१७

कणिकासंस्थानसंस्थितः, वृत्तः परिपूर्ण-चन्द्रसंस्थानसंस्थितः, एकं योजनशत-आयामविष्कम्भेण, স্বীদি सहस्रं योजनशतसहस्राणि षोडषसहस्राणि द्वे च सप्तविंशति योजनशतं त्रयश्च कोशाः अण्टाविंशति च धनुःशतं त्रयोदशांगुलानि किचिद्विरोषाधिकः अर्धाङ्गुलं च् परिक्षेपेण ।

## महावीर-निर्वाण-पदम्

एक: श्रमण: भगवान् महावीर: अस्यां २४९. इस अवसर्षिणी के चौबीस तीर्थंकरों में अवसपिण्यां चतुर्विशते स्तीर्थकराणां चरमतीर्थकरः सिद्धः बुद्धः मुक्तः अन्तकृतः परिनिर्वृतः सर्वदुःखप्रक्षीणः ।

## देव-पदम्

अणुत्तरोपपातिका देवा एक रत्नि ऊर्ध्वं २४०. अनुत्तरोपपातिक देवों की ऊंचाई एक उच्चत्वेन प्रज्ञप्ताः ।

## नक्षत्र-पदम्

आर्द्रानक्षत्रं एकतारं प्रज्ञप्तम् । चित्रानक्षत्रं एकतारं प्रज्ञप्तम् । स्वातिनक्षत्रं एकतारं प्रज्ञप्तम् ।

## पुद्गल-पदम्

एकप्रदेशावगाढा: पुद्गला अनन्ता: २१४. एक प्रदेशावगाढ़ पुद्गल अनन्त हैं। प्रज्ञप्ताः । एकसमयस्थितिकाः पुद्गला अनन्ताः २४४. एक समय स्थिति वाले पुद्गल अनन्त प्रज्ञप्ताः । पुद्गला एकगुणकालकाः प्रज्ञप्ताः यावत् एकगुणरूक्षाः पुद्गला अनन्ताः प्रज्ञप्ताः ।

## स्थान १ : सूत्र २४६-२५६

चक्के के संस्थान जैसा, कमल की कणिका के संस्थान जैसा तथा प्रतिपूर्ण चन्द्र के संस्थान जैसा वृत्त है। वह एक लाख योजन लम्बा-चौड़ा है । उसकी परिधि तीन लाख, सोलह हजार, दो सौ सत्ताईस योजन, तीन कोस, अट्ठाईस धनुष, तेरह अंगुल और अर्द्धाङ्गुल से कुछ अधिक है ।

## महावीर-निर्वाण-पद

चरम तीर्थंकर श्रमण भगवान् महावीर अकेले ही सिद्ध, बुद्ध, मुक्त, अन्तकृत, परिनिवृत और सब दुःखों से रहित हुए ।

## देव-पद

हाथ की होती है।

#### नक्षत्र-पद

- २५१. आर्द्रा नक्षत्न का तारा एक है।
- २५२. चित्रानक्षत्न का तारा एक है।
- २५३. स्वाति नक्षत का तारा एक है।

## पुद्गल-पद

- हैं ।
- अनन्ता: २४६. एक गुण काले पुद्गल अनन्त हैं । इसी प्रक.र शेष वर्ण, गन्ध, रस और स्पर्शांके एक गुण वाले पुद्गल अनन्त- अनन्त हैं।

# टिप्पणियाँ

#### स्थान-१

#### १--आत्मा (सू०२) :

जैन पढ़ति के अनुसार आगम-सूत्र का प्रतिपादन और उसकी व्याख्या नय दृष्टि के जाधार पर की जाती है । प्रस्तुत सूत्र संग्रहनय की दृष्टि से लिखा गया है । जैन तत्त्ववाद के अनुसार आत्मा अनंत हैं । संग्रहनय अनंत का एकत्व में समाहार करता है । इसीलिए अनंत आत्माओं का एक आत्मा के रूप में प्रतिपादन किया गया है ।

अनुयोगद्वार (सु० ६०५) में तीन प्रकार की वक्तव्यता बतलाई गई है—

- १. स्वस मयवन्तव्यता--जैन दृष्टिकोण का प्रतिपादन ।
- २. परसमयवक्तव्यता-जैनेतर दृष्टिकोण का प्रतिपादन ।
- स्वसमय-परसमयवक्तव्यता----जैन और जैनेतर दोनों दृष्टिकोणों का एक साथ प्रतिपादन ।

नंदी सूत्रगत स्थानांग के विवरण में बतलाया गया है<sup>र</sup>---स्थानांग में स्वसमय की स्थापना, परसमय की स्थापना और स्वसमय-परसमय की स्थापना की जाती है । इसके आधार पर जाना जा सकता है कि स्थानांग में तीनों प्रकार की वक्तव्यताएं हैं ।

'एगे आया' यह सूत्र उभयवक्तव्यता का है। अनुयोगद्वारचूणि में इस सूत्र की जैन और वेदान्त दोनों दृष्टिकोणों से व्याख्या की गई है। जैन-दृष्टि के अनुसार उपयोग (चेतना का व्यापार) सब आत्मा का सदृश लक्षण है, अत: उपयोग (चेतना का व्यापार) की दृष्टि से आत्मा एक है। वेदान्त-दृष्टि के अनुसार आत्मा या ब्रह्म एक हैं'।

इस प्रकार प्रस्तुत सूत्र में स्वसमय और परसमय दोनों स्थापित हैं।

जैन आगमों में आत्मा की एकता और अनेकता दोनों प्रतिपादित हैं। भगवान् महावीर की दृष्टि में उपनिषद् का एकात्मवाद और सांख्य का अनेकात्मवाद दोनों समन्वित हैं। उस समन्वय के मूल में दो नय हैं — संग्रह और व्यवहार। संग्रह अभेद-प्रधान और व्यवहार भेद-प्रधान नय है। संग्रहनय के अनुसार आत्मा एक है और व्यवहारनय के अनुसार आत्मा अनन्त हैं। आत्मा की इस एकानेकात्मकता का प्रतिपादन भगवान् महावीर के उत्तरकाल में भी होता रहा है। आचार्य अकलंक ने नाना ज्ञान-स्वभाव की दृष्टि से आत्मा की अनेकता और चैतन्य के एक स्वभाव की दृष्टि से उसकी एकता का प्रतिपादन कर उसके एकानेकात्मक स्वरूप का प्रतिपादन किया है। सांख्य-दर्शन के महान् आचार्य ईक्ष्वर कृष्ण ने अनेकात्मवाद के समर्थन में तीन तत्त्व प्रस्तुत किये हैं

१—जन्म, मरण और करण (इंद्रिय) की विशेषता सब जीवों का एक साथ जन्म लेना, एक साथ मरना और एक साथ इन्द्रियविकल होना दृष्ट नहीं है।

९. नंदीसूल, ५३ : ससमए ठाविज्जई, परसमए ठाविज्जई, ससमयपरसमए-ठाविज्जई ।

२. अमुयोगद्वारचूणि, पृ. ५६ :

एव उभयसमयवक्तव्यतास्वरूपमपीच्छति जद्या ठाणांगे 'एमे आता' दत्यादि, परसमयव्यवस्थिता बुवलि---

एक एव हि भूतात्मा, भूते भूते प्रतिष्ठित:।

एकद्या बहुधा चैत्र, दृश्यते जलचन्द्रवत् ॥१॥ स्वसमधव्यवस्थिताः पुनः त्रुवंति उत्रयोगादिकं सव्वजीवाण सरिसं लक्खणं अतो सव्वभिचारिपरसमयवत्तव्वया स्वरूपेण ण घडति, श्वेताक्वरउपनिधद् (६।९९) में एक आत्मा का निरूपण इस प्रकार है—

एको देवः सर्वभूतेषु गूढ: सर्वन्थापी सर्वभूतान्तरात्मा । कर्माध्यक्षः सर्वभूताधिवासः, साक्षी चेता केवलो निर्युणश्च ।।

- ३. स्वरूपसंबोधन, श्लोक ६ : नाना ज्ञानस्वभावत्वात्. एकोऽनॅकोपि नैव स: ॥ चेतनैकस्वभावत्वात्—एकानेकात्मको भवेत् ॥
- ४. सांख्यकारिका, ९८ : जन्ममरणकरणानां, प्रतिनियमात् अयुगपत् प्रवृत्तेश्व पुरुषबहुत्वं सिद्धं, त्नैगुष्पविपर्ययाच्चेव ॥

२---अयुगपत् प्रवृत्ति----सब जीवों में एक साथ एक प्रवृत्ति का न होना ।

३--- लिगुण का विपर्यय--- सत्व, रजस् और तमस् का विपर्यय होना, सब जीवों में उनकी एकरूपता का न होना ।

जैन आगमों में नानात्मवाद के समर्थन में जो तर्क दिये गए हैं उनमें से कुछ वे हैं, जिनकी तुलना सांख्यदर्शन के तर्कों से की जा सकती है ; और कुछ उनसे भिन्न हैं। जैन आगमों में प्रस्तुत तर्क वर्गीकृत रूप में पांच हैं---

१-एक व्यक्ति के दुःख को दूसरा व्यक्ति अपने में संजान्त नहीं कर सकता।

२--एक व्यक्ति के द्वारा कृत कर्म के फल का दूसरा व्यक्ति प्रतिसंवेदन-अनुभव नहीं कर सकता।

३— मनुष्य अकेला जन्म लेता है, अकेला मरता है---सब न एक साथ जन्म लेते हैं और न एक साथ मरते हैं।

४—परित्याग और स्वीकार प्रत्येक व्यक्ति का अपना-अपना होता है ।

x—-कोध आदि का आवेग, संज्ञा, मनन, विज्ञान और वेदना प्रत्येक व्यक्ति की अपनी-अपनी होती है<sup>थ</sup>।

इन व्यक्तिगत विशेषताओं को देखते हुए एक समष्टि आत्मा को स्वीकार करने में अनेक सैद्धान्तिक बाधाएं उपस्थित होती हैं ।

वेदान्त के आचार्यों ने प्रत्यग्-आत्मा को अपारमाधिक सिद्ध करने में जो तर्क दिये हैं, वे बहुत समाधानकारक नहीं हैं।

## २-दण्ड (सू० ३) :

दण्ड दो प्रकार का होता है—द्रध्य दण्ड और भाव दण्ड ।

द्रव्य दण्ड—लाठी आदि मारक सामग्री ।

भाव दण्ड के तीन प्रकार हैं—

१. मनोदण्ड— मन की दुष्प्रवृत्ति ।

२. वाक्-दण्ड---वचन की दुष्प्रवृत्ति ।

३. काय-दण्ड—-शरीर की दुष्प्रवृत्ति ।

सूत्रकृतांग<sup>र</sup> सूत्र में जिया के १३ स्थान बतलाये गये हैं। वहां पांच स्थानों पर दण्ड शब्द का प्रयोग हुआ है—अर्थ दण्ड, अतर्थ दण्ड, हिसा दण्ड, अकस्मात् दण्ड और दृष्टिविपर्यास दण्ड। यहां दण्ड शब्द हिसा के अर्थ में प्रयुक्त है। विशेष जानकारी के लिए देखें उत्तराध्ययन, अ० ३१ श्लोक ४ के दण्ड शब्द का टिप्पण।

## ३- जिया (सू० ४) :

किया का सामान्य अर्थ प्रवृत्ति है। आगम साहित्य में इसका अनेक अर्थों में प्रयोग हुआ है। संदर्भ के अनुसार किया का प्रयोग सत्प्रवृत्ति और असत्प्रवृत्ति—-दोनों के अर्थ में मिलता है। प्रथम आचारांग (१।६) में चार प्रकार के वादों का उल्लेख है। उनमें एक कियावाद है। भगवान महावीर स्वयं क्रियावादी थे। दार्शनिक जगत् में यह एक प्रश्न था कि आत्मा अक्रिय है या सक्रिय ? कुछ दार्शनिक आत्मा को अक्रिय या निष्क्रिय मानते थे'। भगवान महावीर आत्मा को सक्रिय मानते थे।

इस विश्व में ऐसी कोई वस्तु नहीं हो सकती, जिसमें क्रियाकारित्व न हो । वस्तु की परिभाषा इसी आधार पर की गई है । वस्तु वही है ,जिसमें अर्थक्रिया की क्षमता है । जिसमें अर्थक्रिया की क्षमता नहीं है, वह अवस्तु है । यहां 'क्रिया' का प्रयोग वस्तु की अर्थक्रिया (स्वाभाविक क्रिया) के अर्थ में नहीं है, किन्तु वह विशेष प्रवृत्ति के अर्थ में है ।

दूसरे स्थान (सू० २-३७) में किया के वर्गीकृत प्रकार भिलते हैं।

९. सून्नकृतांग, २।९।४९: अण्णस्स दुवखं अण्णो णो परियाइयइ अण्णेण कतं अल्णो णो पडिसंवेदेइ, पत्तेयं जायइ, पत्तेयं मरइ, पत्तेयं चयइ, पत्तेयं उववज्जइ, पत्तेयं झंझा, पत्तेयं सण्णा, पत्तेयं मण्णा, पत्तेयं विण्णू, पत्तेयं वेदणा । २. सूचकृतांग, २।२।२ ।

३. सूत्रकृतांग, ९।९।९३ : कुल्वं च कारयं चेव, सब्वं कुष्वं न विज्जइ । एवं अकारओ अप्पा, ते उ एवं पगक्मिया।।

```
ठाणं (स्थान)
```

४-७-लोक, अलोक, धर्म, अधर्म (सू० ४-८) :

आकाण लोक और अलोक, इन दो भागों में विभक्त है'। जिस आकाण में धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय, काल, पुद्गलास्तिकाय और जीवास्तिकाय---ये पांचों द्रव्य मिलते हैं, उसे लोक कहा जाता है और जहां केवल आकाण ही होता है, वह अलोक कहलाता है'।

लोक और अलोक की सीमा रेखा धर्म (धर्मास्तिकाय) और अधर्म (अधर्मास्तिकाय) के द्वारा होती है । धर्म का लक्षण गति और अधर्म का लक्षण स्थिति है । जीव और पुद्गल की गति धर्म और स्थिति अधर्म के आलम्बन से होती है ।

## =-१३-बंध यावत् संवर (सू० ६-१४) ः

संख्यांकित छह सूत्रों (१-१४) में नव तत्त्वों में से परस्पर प्रतिपक्षी छह तत्त्वों का निर्देश किया गया है ।

बन्धन के द्वारा आत्मा के चैतन्य आदि गुण प्रतिबद्ध होते हैं । मोक्ष आत्मा की उस अवस्था का नाम है, जिसमें आत्मा के चैतन्य आदि मूल कृक्त हो जाते हैं, इसलिए बंध और मोक्ष में परस्पर प्रतिपक्षभाव है ।

पुण्य के द्वारा जीव को सुख की अनुभूति होती है और पाप के द्वारा उसे दुःख की अनुभूति होती है, इसलिए पुण्य और पाप में परस्पर प्रतिपक्षभाव है ।

आश्रव कर्म पुर्गलों को आकर्षित करता है और संवर उनका निरोध करता है, इसलिए आश्रव और संवर में परस्पर प्रतिपक्षभाव है । दूसर स्थान (सू० १) में इनका प्रतिपक्षी युगल के रूप में उल्लेख मिलता है ।

## १४-१५-वेदना, निर्जरा (सू० १५-१६) :

प्रस्तुत स्थान में वेदना जब्द का दो स्थानों (१५वें सूत्र में और ३३वें सूत्र में) पर उल्लेख हुआ है। तेतीसवें सूत्र में वेदना का अर्थ अनुभूति है। यहां उसका अर्थ कर्मशास्त्रीय परिभाषा से संवद्ध है। निर्जरा नौ तत्त्वों में एक तत्त्व है। वेदना उसका पूर्वरूष है। पहले कर्म-पुद्गलों की वेदना होती है, फिर उनकी निर्जरा होती है। वेदना का अर्थ है स्वभाव से या उदीरणाकरण के द्वारा उदय क्षण में आए हुए कर्म-पुद्गलों का अनुभव करना। निर्जरा का अर्थ है अनुभूत कर्म-पुद्गलों का पृथक्करण और आत्मशोधन।

१६-जीव (सू० १७) :

आत्मा और जीव पर्यायवाची ज़ब्द हैं। भगवती सूत्र (२०।१७) में जीव के तेईस नाम बतलाए गए हैं । उनमें पहला नाम जीव और दक्षवां नाम आत्मा है। सामान्य दृष्टि से ये पर्यायवाची झब्द हैं, किन्तु विश्वेष दृष्टि (समभिरूढनय की दृष्टि) से कोई भी जब्द दूसरे शब्द का पर्यायवाची नहीं होता। इस दृष्टि से आत्मा और जीव में अर्थ-भेद है। आत्मा का अर्थ है— अपने चैतन्य आदि गूणों और पर्यायों में सतत परिणमन करने वाला चेतनतत्त्व।

जीव का अर्थ है----शरीर और आयुष्य को धारण करने वाला चेतनतत्त्वे ।

एगे आया (१।२) में आत्मा का निर्देश देह-मुक्त चेतनतत्त्व के अर्थ में और प्रस्तुत सूत्र में जीव का निर्देश देह-बद चेतनतत्त्व के अर्थ में हुआ प्रतीत होता है ।

९. स्यानांग, २।१४२ः दुविहे आगांसे पण्णतो, तं जहा— लोगागांसे चेव, अलोगागांसे चेवा २. (क) उत्तराध्ययन, २⊂।७ः

२. (क) उत्तराध्ययन, रदाउः धम्मी अहम्मी आगासं कालो पुग्गल जंतवो । एस लोगो त्ति पन्तरो, जिणेहिं वरदांसिहि ॥ (ख) उत्तराध्ययन, ३६।२ : जीवा चेव अजीवा य, एस लोए वियाहिए । म्रजीवदेसमागासे, अलोए से वियाहिए ॥  उत्तराध्ययन, २८। ह: गइलक्खणो उ धम्मो, अहम्मो ठाणलक्खणो ।

४. भगवती, २०१९७: जीवत्त्यिकायसस णं भंते ! केवइया अभिवयणा पण्णत्ता? गोयमा ! अणेगा अभिवयणा पण्णत्ता, तं जहा---जीवेत्ति वा… आयाति वा।

१. भगवती २।११ : जम्हा जीवे जीवेति जीवत्तं आउयं च कम्मं उवजीवति तम्हा जोवेति वत्तव्वं सिया । प्रस्तुत सूत्र में जीव के एकत्व का हेतु प्रत्येक शरीर बतलाया गया है। जैनतत्त्ववाद के अनुसार मुक्त और बढ़ दोनों प्रकार के चेतनतत्त्व संख्या-परिमाण की दृष्टि से अनन्त हैं, किन्तु यहां जीव का एकत्व संख्या की दृष्टि से विवक्षित नहीं है। एक चेतन से दूसरे चेतन को व्यवच्छिन्न करने वाला शरीर है। 'यह एक जीव है'—यह इकाई शरीर के द्वारा ही अभि-ज्ञात होती है। अतः इसी दृष्टि से जीव का एकत्व विवक्षित है। इसकी तुलना वेदान्त-सम्मत प्रत्यग् आत्मा से होती है। उसके अनुसार परमार्थदृष्टि से आत्मा एक है, जिसे विश्वग् आत्मा कहा जाता है और व्यवहार-दृष्टि से आत्मा अनेक हैं, जिन्हें प्रत्यग् आत्मा कहा जाता है'।

वेदान्त का दृष्टिकोण अद्वैतपरक है<sup>3</sup>। अतः उसके आचार्य प्रत्यग् आत्मा को मानते हुए भी आत्मा के नानात्व को स्वीकार नहीं करते । उनका सिद्धान्त है कि प्रत्यग् आत्माओं का अस्तित्व विश्वग् आत्मा से निष्पन्न होता है। जो वस्तु जिससे अस्तित्व (आत्म-लाभ) को प्राप्त करती है वह उससे भिन्न नहीं हो सकती, जैसे—मिट्टी से अस्तित्व पाने वाले घट आदि उससे भिन्न नहीं हो सकते'। इसी प्रकार समुद्र से अस्तित्व पाने वाले तरङ्ग आदि उससे भिन्न नहीं हो सकते<sup>र</sup> ।

जैनदर्शन के अनुसार भी आत्मा एक और अनेक—ये दोनों सम्मत हैं, किंग्लु एक आत्मा से अनेक आत्माएं निष्पन्न होती हैं, यह जैनदर्शन को मान्य नहीं है । चैंतन्य के सादृश्य की दृष्टि से आत्मा एक है और चैतन्य की विभिन्न स्वतंत्र इकाइयों और देह-बद्धता के कारण वे अनेक हैं । दोनों अभ्युपगम दूसरे और प्रस्तुत सूच (१७) से फलित होते हैं ।

#### १७-१६-मन, वचन, कायव्यायाम (सू० १६-२१) ः

जीव की प्रवृत्ति के तीन स्रोत हैं---मन, वचन और काय । इन तीनों को एक घब्द में योग कहा जाता हैं'। आगम साहित्य में इनमें से प्रत्येक के साथ भी योग घब्द का प्रयोग मिलता है<sup>°</sup>।

आगम-साहित्य में प्रायः काययोग ज़ब्द का प्रयोग किया गया है। काय-व्यायाम ज़ब्द का प्रयोग दो बार इसी स्थान (१।२१,४३) में हुआ है। बौद्धसाहित्य<sup>°</sup> में सम्यग् व्यायाम ज्ञब्द का प्रयोग प्राप्त है। उस समय में सामान्यप्रवृत्ति के अर्थ में भी व्यायाम शब्द का प्रयोग किया जाता था, ऐसा उक्त ़ुउद्धरणों से प्रतीत होता है। आयुर्वेद के ग्रन्थों में व्यायाम ज़ब्द का प्रयोग काय की एक विज्ञेष प्रवृत्ति के अर्थ में रूढ़ है<sup>2</sup>।

## २०-२१-- उत्पत्ति, विगति (सू० २२-२३) :

जैन सत्त्ववाद के अनुसार विश्व की व्याख्या द्रिपदी के द्वारा की गई है। व्रिपदी के तीन अंग हैं—उत्पाद, व्यय और ध्रौव्य । उत्पाद और व्यय—ये दोनों परिवर्तन और ध्रौव्य वस्तु के स्थायित्व का सूचक है। इन दो सूत्रों में त्रिपदी के दो अंगों—उत्पाद और व्यय का निर्देश है—ऐसा अभयदेव सूरि का अभिमत है।

उन्होंने 'वियती' पद की व्याख्या में एक विकल्प भी प्रस्तुत किया है । उन्होंने लिखा है कि 'विगती' पद की व्याख्या विक्रति आदि भी की जा सकती है, किन्तु इससे पहले सूत्र में उत्पाद का उल्लेख है, उसी के आधार पर उसकी व्याख्या व्यय की गई हैं ।

- २. माण्डूबयकारिकाभाष्य, ३।१७-१८ : अस्माकं अद्वैतद्ष्टि: ।
- बृहदारण्यकभाष्य, ३। थः
   यस्य च यस्मादात्मलाभो भवति, स तेन अविभक्तो दृष्टः,
   यथा घटादीनि मृदा ।
- अ. ज्ञांकरभाष्य, ब्रह्मसूत, २।१।९३ : न च समुद्रात् उदकात्मनोऽनन्यत्वेपि तद्विकाराणां केनतरंगा-दौनां इतरेतरभावापत्ति मंत्रति । न च तेषां इतरेतरभावाना-पत्तावपि समुद्रात्मनोऽन्यत्व भवति ।
- ्र. तत्वार्थसूत, ६३९ : कायवाङ्मनःकर्म योगः ।

- दीवनिकाय, पृ० १९७।
- चरक, सूत्रस्थान, ग्र०७, श्लोक ३९: लाघदं कर्मसाम्रथ्यं, स्थैयं क्लेज्ञसहिष्णुताः दोषक्षयोग्निवृद्धिण्च, व्यायामादुष्जायते ।।
- १. स्थानांमवृत्ति, पत्र १९: 'उप्प' ति प्राकृतत्वादुत्पादः, स चैक एकसमये एकपर्यायापेक्षया, नहि तस्य युगपदुत्पावव्ययादिरस्ति, अनपेक्षिततढिगेषक-पदार्थतया नैकोऽसाविति ।। 'वियइ' ति विगतिविगमः, सा चैकोत्पादवदिति विक्वतिविगतिरित्यादिव्याख्यान्तरमप्युचितमा-योज्यम्, अस्माभिस्तु उत्पादसूत्रानुगुण्यतो व्याख्यातमिति ।

कठोपनिषद्, ४।१।

वाईसवें सूत्र में 'उप्पा' पद है। अभयदेव सूरि ने प्राकृत भाषा का विशेष प्रयोग मानकर उसका अर्थ उत्पाद किया है। इसका अर्थ उत्पाद किया इसीलिए उन्होंने 'विगती' पद का अर्थ व्यय किया। 'उप्पा' एक स्वतन्व शब्द है। तब उसका उत्पाद रूप मानकर उसकी व्याख्या करने का अर्थ समझ में नहीं आता। 'उप्पा' शब्द 'ओप्पा' का रूपान्तर प्रतीत होता है। ह्रस्वीकरण होने पर 'ओप्पा' का 'उप्प' बना है। 'ओप्पा' का अर्थ है शाण आदि पर मणि आदि का घर्षण करना'।

इस अर्थ के संदर्भ में 'उप्पा' का अर्थ परिकर्म होना चाहिए । इसका प्रतिपक्ष है विकृति ।

विकृति की संभावना अभयदेव सूरि ने भी प्रकट की है। किन्तु पांचवें स्थान के दो सूत्रोंँ का अवलोकन करने पर यहां 'उप्पा' का अर्थ उत्पाद और 'विगति' का अर्थ व्यय ही संगत लगता है।

## २२-विशिष्ट चित्तवृत्ति (सू० २४) :

अभयदेव सूरि ने 'वियच्चा' शब्द का अर्थ मृत शरीर किया है। 'वि' का अर्थ विगत और 'अच्चा' का अर्थ शरीर---विगताची अर्थात् मृतशरीर। इसका टूसरा संस्कृत रूप 'विवर्ची' मानकर दो अर्थ किए हैं---विशिष्ट उपपत्ति की पढ़ति और विशिष्टभूषा ।

अर्चा का एक अर्थ चित्तवृत्ति (लेभ्या) भी हैँ। विगतार्चा अथवा मृत जीव की अर्चा---यह अर्थ सहज प्राप्त नहीं है। विशिष्ट चित्तवृत्ति-- यह अर्थ सहज प्राप्त है। इसलिए हमने यही अर्थ मान्य किया है।

## २३-२६....गति, आगति, च्यवन, उपपात (सू० २४-२८) :

गति, आगति, च्यदन और उपपात---यहां ये चारों जब्द पारिभाषिक हैं।

गति-जीव का वर्तमान भव से आगामी भव में जाना।

आगति--जीव का पूर्वभव से वर्तमान भव में आना।

च्यवन—ऊपर से गिरकर नीचे आना । ज्योतिष्क और वैमानिक देव आयुष्य पूर्ण कर ऊपर से नीचे आकर उत्पन्न

होते हैं, इसलिए इनका मरण च्यवन कहलाता है ।

उपपात—देव और नारकों का जन्म उपपात कहलाता है<sup>५</sup>।

## २७-३० ... तर्क, संज्ञा, मनन, विद्वत्ता (सू० २९-३२) :

इन चार सुस्रों (२६-३२) में ज्ञान के विविध पर्यायों का निरूपण किया गया है—

तर्क—ईहा से उत्तरवर्ती और अवाय (निर्णय) से पूर्ववर्ती विमर्श को तर्क कहा जाता है, जैसे—यह सिर को खुजला रहा है, इसलिए यह पुरुष होना चाहिए। यह तर्क की आगमिक व्याख्या है<sup>६</sup>। तर्क का एक अर्थ न्यायशास्त्रीय भी है। परोक्ष प्रमाण के पांच प्रकारों में तीसरा प्रकार तर्क है। इसका अर्थ है—उपलब्धि और अनुपलब्धि से उत्पन्न होने वाला व्याप्तिज्ञान तर्क कहलाता है<sup>3</sup>।

- ९. देशोनाममाला, १।१४६ : एलविलो धणिओसहा अधम्मरोरप्पिएस्ट्र एक्कमुहो । ग्रोली कुलपरिपाडी कोज्झमचोक्खम्मि विमलणे कोप्पा ॥ टि० ओप्पा शाणादिना मण्यादेर्माजनम् ॥
- २. स्थानांग, १।२९१. २९६।
- ३. स्थानांगवृत्ति, पल १९: वियच्च ति विगते: प्रायुक्तत्वादिह वियतस्य वियमवतो जं वस्य मृतस्येत्यर्थ: अर्चो-शरीरं विगताची, प्राकृतत्वादिति, विवर्चा वा--विश्विष्टोपपत्तिपद्धतिविधिष्टभूषा दा ।
- **४. स्थानांग, २।२४०** १
- स्थानांगवृत्ति, पत्न १९ : तक्कैणं तक्कों—विमर्श: अवायात् पूर्वा इहाया उत्तरा प्राय:: शिर:कण्ड्यनादय पुरुषधम्मी इह घटन्त इति-सम्प्रत्ययस्पा ।
- ७. प्रमाणनयतत्त्वालोकालंकार, ३७७ : उपलम्भानुपलम्भसंभवं दिकालीकलितसाध्यसाधनसंबन्धाद्या-लम्बनं इदमस्मिन् सत्येव भवतीत्याकारं संवेदनसूह्(परनामा तर्क: )

संज्ञा---इसके दो अर्थ होते हैं---प्रत्यभिज्ञान और अनुभूति । नंदीसूत्र में मति (आभिनिवोधिक) ज्ञान का एक नाम संज्ञा निदिष्ट हैं'। उमास्वाति ने मति, स्मृति, संज्ञा, चिन्ता और अभिनिवोध इन्हें एकार्थक माना हैं'। मलयगिरि तथा अभयदेव सूरि दोनों ने संज्ञा का अर्थ व्यञ्जनावग्रह के बाद होनेवाली एक प्रकार की मति किया हैं'। अभयदेव सूरि ने इसका दूसरा अर्थ अनुभूति भी किया है'। इस अर्थ में प्रयुक्त संज्ञा के दस प्रकार दमवें स्थान में बतलाए गए हैं'। किन्तु यहां तर्क, मनन और विज्ञान के साथ प्रयुक्त तथा नंदी में मतिज्ञान के एक प्रकार के रूप में निर्दिष्ट होने के कारण संज्ञा का अर्थ मतिज्ञान का एक प्रकार -- प्रत्यभिज्ञान ही होना चाहिए। प्रत्यभिज्ञान का अर्थ उत्तरवर्ती न्यायग्रन्थों में इस प्रकार किया गया है --

मनन---वस्तु के सूक्ष्म धर्मों का पर्यालोचन करनेवाली बुद्धि आलोचना या अभ्युपगम ।

विज्ञता या विज्ञान—अभयदेव सूरि ने 'विश्नु' शब्द का अर्थ विद्वान् या विज्ञ किया है, और वैकल्पिक रूप में विद्वता या विज्ञता किया है'। श्रुत-निश्रित मतिज्ञान के चार प्रकार हैं—अवग्रह, ईहा, अवाय और धारणा'। अवाय का अर्थ है— विमर्श के बाद होने वाला निश्चय। उसके पांच पर्यायवाची नाम हैं। उनमें पांचवां नाम विज्ञान है'। आचार्य मलयगिरि के अनुसार जो ज्ञान निश्चय के बाद होनेवाली धारणा को तीव्रतर बनाने में निमित्त बनता है, वह विज्ञान है'। प्रस्तुत विपय में 'विन्नु' शब्द का यही अर्थ उपयुक्त प्रतीत होता है। स्थानांग के तीसरे स्थान में ज्ञान के पश्चात् विज्ञान का उल्लेख मिलता है''। वहां अभयदेव सूरि ने विज्ञान का अर्थ हेयोपादेय का विनिश्चय किया है।'' इससे भी इस बात की पुष्टि होती है कि विज्ञान का अर्थ निश्चयात्मक ज्ञान है।

## ३१...वेदना (सू० ३३) ः

वेदना—प्रस्तुत स्थान में वेदना शब्द का दो स्थानों पर उल्लेख है एक पन्द्रहवें सुन्न में और दूसरा तेतीसवें सूत में । पन्द्रहवें सूत्न में वेदना का प्रयोग कर्म का अनुभव करने के अर्थ में हुआ है<sup>13</sup>, और यहां उन्नका प्रयोग पीड़ा अथवा सामान्य अनुभूति के अर्थ में हुआ है<sup>13</sup>।

## ३२-३३-छेदन, भेदन (सू० ३४-३४) :

छेदन-भेदन—छेदन का सामान्य अर्थ है टुकड़े करना और भेदन का सामान्य अर्थ है विदारण करना । कर्मशास्त्रीय परिभाषा के अनुसार छेदन का अर्थ है—कर्मों की स्थिति का घात करना—उदीरणा के द्वारा कर्मों की दीर्घ स्थिति को कम करना ।

- १. तंदी, सूत्र ४४, गा० ६ : ईहाअपोहवीमंसा, मम्गणा य गवेसणा । सण्णा सई मई पण्णा, सत्वं आभिणिबोहियं ।।
  २. तत्त्वार्थसूत्र, १।१३ मति स्मृतिः संज्ञा चिन्ताऽभिनिबोध इत्यनर्थान्तरम् ।
  ३. क—नंदीवृत्ति, पत्र १८७ : संज्ञानं संज्ञा स्थंजनावग्रहोत्तरकालभावी मतिविश्वेष इत्यर्थं: ।
- खन्त एक प्रमुख्युत्ति, पद्म १९ : खन्तरवानांग्रवृत्ति, पद्म १९ : संजानं संज्ञा व्यञ्जनावग्रहोत्तरकालभावी मतिविशेष: ।
- ४. स्थानांगवृत्ति, पत्र ४७ : आहारभयाखुपाधिका दा चेतना संज्ञा ।
- ५. स्थानगंग, १०।१०५ ।
- इ. स्थानांगवृत्ति, पत्र १९: एगा विन्तु त्ति विद्वान् विज्ञो वा तुत्यबोधत्वादेक इति, स्त्रीलिंगत्वं प्राक्वतत्वात् च उत्पाद (स्य) उप्पावत्, लुप्तमाव-प्रत्ययत्वाद्वा एका विद्वत्ता विज्ञता वेत्यर्थं: 1

- ७. नंदी, सूल ३१।
- नंदी, सूत्र ४७ ।
- नंदीवृत्ति, पत्र १७६ ः विधिष्टं ज्ञानं विज्ञानं -- क्षयोपगमदिशेवादेवावद्यारितार्थं विषय एव तीव्रतरद्यारणाहेतुर्बोधविश्वेषः ।
- १०. स्थानॉय, ३।४९⊂ ।
- १२. देखें १४, १४ का टिप्पण
- १३. स्यानांगवृत्ति, पत्न १९:
- प्राग्वेदना सामान्धकर्मानुभवलक्षणोक्ता इह तु पीडालक्षणेव ।
- १४. स्यावांगवृत्ति, पद्म १९: : छेदनं कर्मण. स्थितिवातः, भेदनं तु रसवात इति ।

#### ३४-अन्तिम शरीरी (सू० ३६) :

प्रत्येक प्राणी के दो प्रकार के शरीर होते हैं---स्थूल और सूक्ष्म। मृत्यु के समथ स्थूलश्वरीर छूट जाता है, किन्तु सूक्ष्मशरीर नहीं छूटता। जब तक सूक्ष्मशरीर रहता है, तब तक जन्म और मरण का चक चलता रहता है। सूक्ष्मशरीर से छुटकारा विशिष्ट साधना से मिलता है। जिस व्यक्ति का सूक्ष्मशरीर विलीन हो जाता है, वह अन्तिमशरीरी होता है। स्थूल-शरीर को प्राप्ति का निमित्त सूक्ष्मशरीर बनता है। उसके विलीन हो जाने पर शरीर प्राप्त नहीं होता, इसीलिए बह अन्तिमशरीरी कहलाता है। उसका मरण भी अन्तिम होने के कारण एक होता है। वह फिर जन्म धारण भी नहीं करता इसीलिए उसका मरण भी नहीं होता।

```
३४ ... संशुद्ध यथाभूत (सू० ३७) :
```

प्रस्तुत सूत्र में एकत्व का हेतु संख्या नहीं, किन्तु निर्लेपता या सहाय-निरपेक्षता है । जो व्यक्ति संशुद्ध होता है— जिसका चरित्र दोष-मुक्त होता है, जो यथाभूत—शक्ति सम्पन्न होता है और जो पात्र—अतिशायी ज्ञान आदि गुणों का आश्रयी होता है, वह अकेला अर्थात् निर्लिप्त या सहाय-निरपेक्ष होता है ।

३६ .... एकभूत (सू० ३८) :

टु:ख जीवों के साथ अग्नि और लोह की भांति लोलीभृत या अन्योन्य प्रविष्ट होता है, इसलिए उसे एकभूत कहा है । जैन सांख्यदर्शन की भांति टु:ख को बाह्य नहीं मानता ।

```
३७-३८-प्रतिमा (सू० ३१-४०) :
```

प्रतिमा शब्द के अनेक अर्थ होते हैं—

- १. तपस्या का विशेष मानदण्ड ।
- २. साधना का विशेष नियम।
- ३. कायोत्सर्ग ।
- ४. मूर्ति ।
- प्रतिर्बिब ।

यहां उक्त अर्थों में से प्रतिबिंव का अर्थ ही अधिक संगत प्रतीत होता है । अधर्मप्रतिमा अर्थात् मन पर होनेवाला अधर्म का प्रतिबिंब । यही आत्मा के लिए क्लेश का हेतु बनता है । धर्मप्रतिमा अर्थात् मन पर होनेवाला धर्म का प्रतिबिंब । यही आत्मा के लिए शुद्धि का हेतु बनता है ।

#### ३६....एक मन (सू० ४१) :

एक क्षण में मानसिक ज्ञान एक ही होता है— यह सिद्धान्त जैन-दर्शन को आगम-काल से ही मान्य रहा है। नैयायिक-वैशेषिक-दर्शन में भी यह सिद्धान्त सम्मत है। इस सिद्धान्त के समर्थन में दोनों के हेतु भी समान हैं। जैन-दर्शन के अनुसार एक क्षण में दो उपयोग (ज्ञान-व्यापार) एक साथ नहीं होते, इसलिए एक क्षण में मानसिक ज्ञान एक ही होता है। एक आदमी नदी में खड़ा है, नीचे से उसके पैरों को जल की ठंडक का संवेदन हो रहा है और ऊपर से सिर को धूप की उष्णता का संवेदन हो रहा है। इस प्रकार एक व्यक्ति एक ही क्षण में ग्रीत और उष्ण दोनों स्पर्शों का संवेदन करता है, किन्तु वस्तुतः यह सही नहीं है। क्षण और मन की सूक्ष्मता के कारण ऐसा प्रतीत होता है कि बह एक ही क्षण में भीत और उष्ण दोनों स्पर्शों का संवेदन करता है, किन्तु वास्तव में ऐसा नहीं है। जिस क्षण में शीत-स्पर्श का अनुभव होता है, उस क्षण में मन शीत-स्पर्श की अनुभूति में ही व्याप्त रहता है, इसलिए उसे उष्ण-स्पर्श की अनुभूति नहीं हो सकती और जिस क्षण में बह उष्ण-स्पर्श की अनुभूति में व्यापृत रहता है, उस क्षण उसे शीत-स्पर्श की अनुभूति नहीं हो सकती।

स्थानांगवृत्ति, पत्न २०: एकःश्वं च तस्यैकोपयोगत्वात् जीवानाम् ।

एक क्षण में दो ज्ञानों और दो अनुभूतियों के न होने का कारण मन की प्रक्ति का सीमित विकास होना है'। नयायिक-वैग्नेषिक दर्शन के अनुसार एक क्षण में एक ही ज्ञान और एक ही किया होती है, इसलिए मन एक हैं। न्याय दर्शन के प्रणेता महर्षि गौतम तथा वैग्नेषिक दर्शन के प्रणेता महर्षि कणाद मन की एकता के सिद्धान्त के आधार पर इस निष्कर्ष पर पहुंचे कि मन अणु है'। यदि मन अणु नहीं होता, तो प्रतिक्षण मनुष्य को अनेक ज्ञान होते । वह अणु है, इसलिए वह एक क्षण में ही इन्द्रिय के साथ संयोग स्थापित कर सकता है<sup>°</sup>। इन्द्रिय के साथ उसका संयोग हुए बिना ज्ञान होता नहीं, इसलिए बह एक क्षण में एक ही ज्ञान कर सकता है।

४०⊢एक वचन (सू० ४२) ः

मानसिक ज्ञान की भांति एक क्षण में एक ही बचन होता है। प्रस्तुत सूझ के छठे स्थान में छह असम्भव कियाएं बतलाई गई हैं। उनमें तीसरी काल की किया यह है कि एक क्षण में कोई भी प्राणी दो भाषाएं नहीं बोल सकता । जैन न्याय में 'स्यात्' शब्द का प्रयोग इसी सिद्धान्त के आधार पर किया गया। वस्तु अनंतधर्मात्मक होती है। एक क्षण में उसके एक धर्म का ही प्रतिपादन किया जा सकता है। शेष अनंतधर्म अप्रतिपादित रहते हैं। इसका तात्पर्य यह होता है कि मनुष्य बस्तु के एक पर्याय का प्रतिपादन कर सकता है, किन्तु समग्र वस्तु का प्रतिपादन नहीं कर सकता। इस समस्या को सुलझाने के लिए 'स्यात्' शब्द का सहारा लिया गया।

'स्यात्' शब्द इस बात का सूचक है कि प्रतिपाद्यमान धर्म को मुख्यता देकर और शेष धर्मों की उपेक्षा करें, तभी वस्तु वाच्य होती है। एक साथ अनेक धर्मों की अपेक्षा से वस्तु अव्यक्तव्य हो जाती है। सप्तभंगी का चतुर्थ भंग इसी आधार पर बनता हैं।

## ४१\_कारीर (सू० ४३) :

शरीर पौद्गलिक है । वह जीव की शक्ति के योग से किया करता है । उसके पांच प्रकार हैं —

- १. औदारिक-अस्थिचर्ममय शरीर।
- २. वैक्रिय—विविध रूप निर्माण में समर्थ शरीर।
- ३. आहारक—योगशक्ति से प्राप्त शरीर ।
- ४. तैजस—तेजोमय शरीर।
- ५. कार्मण----कर्ममय शरीर।

इन्हें संचालित करनेवाली जीव की शक्ति को काययोग कहा जाता है। एक क्षण में काययोग एक ही होता है। उपयोग (ज्ञान का व्यापार) एक क्षण में दो नहीं हो सकता, किन्तु काया की प्रवृत्ति एक क्षण में दो हो सकती हैं। यहां उसका निषेध नहीं है। यहां एक क्षण में दो काययोगों का निषेध है। क्योंकि जिस जीव-शक्ति से औदारिकशरीर का संचालन होता है, उसी से वैक्रियझरीर का संचालन नहीं हो सकता। उसके लिए कुछ विशिष्ट शक्ति की अपेक्षा होती है। इस दृष्टि से जब एक काययोग सक्रिय होता है, तब दूसरा काययोग कियाशील नहीं हो सकता।

- प्रमाणनयतत्त्वालोकालंकार, ४।४६ : तद् द्विभेदमपि प्रमाणमात्मीयप्रतिबन्धकापगमविशेषस्वभाव-रूपसामर्थ्यत: प्रतिनियतमर्थमबद्योतयति ।
- २. (क) न्यायदर्शन, ३।२।६०-६२ : ज्ञानायौगपद्यादेकं मनः । न युगपदनेकक्रियोपलब्धेः ।
  - अलातचक्रदर्शनवत्तदुपलब्धि राशुसञ्चारात् ।
  - (ख) वैशेषिकदर्शन, ३।२।३ : प्रयत्नायोगपद्यान् ज्ञानायोगपद्याच्चैकम् ।

- (क) न्यायदर्शनः ३।२।६२ : तदभावादणु मन: ।
   (ख) यथोक्तहेतुत्वाच्चाणु ।
- स्यायदर्शन, ३।२।६ :
   कमवृत्तित्वादयुगपद् ग्रहणम् ।
- स्यानांग, ६। १ : एगसमए गंवादो भासाओ भसित्ताए ।
- ६. प्रमाणनयतत्त्वालोकालंकार, ४।१६ : स्थादवक्तव्यमेवेति युगपद्विधिनिषेधकल्पनया चतुर्यः ।

४२—(सू० ४४) :

भगवान् महावीर पुरुषार्थवादी थे । वे उल्यान आदि को कार्य-सिद्धि केलिए आवश्यक मानते थे । आजीवक सम्प्रदाय के आचार्य नियतिवादी थे । वे कार्य-सिद्धि के लिए उत्थान आदि को आवश्यक नहीं मानते थे और अपने अनुयायीगण को यही पाठ पढ़ाते थे । भगवान् महावीर ने सदालपुत्न से पूछा---ये तुम्हारे बर्तन उत्यान आदि से बने हैं या अनुत्यान आदि से ?

इसके उत्तर में सद्दालपुत्न ने कहा—भंते ! ये बतंन अनुत्थान आदि से बने हैं। सब कुछ नियत है, इसलिए उत्यान आदि का कोई प्रयोजन नहीं है'। इस पर भगवान ने कहा—सद्दालपुत्न ! कोई व्यक्ति तुम्हारे बतंन को फोड़ डालता है, उसके साथ तुम कैसा व्यवहार करते हो ?

```
सद्दालपुत्र-भंते ! मैं उसे दण्डित करता हूं।
```

भगवान्---सद्दालपुत्न ! सब कुछ नियत है, उत्थान आदि का कोई अर्थ नहीं है, तब तुम उस व्यक्ति को किसलिए दण्डित करते हो<sup>३</sup> ?

```
इस संवाद से भगवान् का पुरुषार्थवादी दृष्टिकोण स्पष्ट होता है। उत्थान आदि का शब्दार्थ इस प्रकार है---
```

```
उत्थान—उठना, चेष्टा करना ।
```

```
कर्म----भ्रमण आदि की किया।
```

बल---शरीर-सामर्थ्य ।

```
बीयं---जीव की शक्ति, आन्तरिक सामर्थ्य ।
```

```
पुरुषकार----पौरुष आत्मोत्कर्ष ।
```

पराऋप—कार्य-निष्पत्ति में सक्षम प्रयत्न ।

## ४३-४४.....ज्ञान, दर्शन, चरित्र (सू० ४४-४७) :

ज्ञान, दर्शन और चरित्र---ये तीनों मोक्ष मार्ग हैं। उमास्वति ने इसी आधार पर 'सम्यक्दर्शनज्ञानचारिताणि मोक्ष-मार्ग:' (तत्त्वार्थ सून्न १।१) यह प्रसिद्ध सून्न लिखा था। उत्तराध्ययन (२८।२) में तप को भी मोक्ष का मार्ग बतलाया गया है। यहां उसका उल्लेख नहीं है। वह वस्तुतः चरिन्न का ही एक प्रकार है, इसलिए वह यहां विवक्षित नहीं है।

## ४६-४⊏–समय, प्रदेश, परमाणु (सू० ४⊏-५०)ः

विश्व में दो प्रकार के पदार्थ होते हैं—सूक्ष्म और स्यूल । सापेक्ष दृष्टि से अनेक पदार्थ सूक्ष्म और स्यूल दोतों रूपों में होते हैं, किन्तु चरमसूक्ष्म और चरमस्यूल निरपेक्ष दृष्टि से होते हैं। निर्दिष्ट तीन सूत्रों में चरमसूक्ष्म का निरूपण किया गया है। काल का चरमसूक्ष्म भाग समय कहलाता है। यह काल का अन्तिम खण्ड होता है। इसे फिर खण्डित नहीं किया जा सकता। वस्तू का चरमसूक्ष्म भाग प्रदेश कहलाता है।

यह वस्तु का अविभक्त अंतिम खंड होता है । पुद्गल द्रव्य का चरमसूक्ष्म भाग परमाणु कहलाता है । इसे विभक्त नहीं किया जा सकता । वैज्ञानिकों ने परमाणु का विखण्डन किया है, किन्तु जैन-दृष्टि से उसका विखण्डन नहीं होता । परमाणु दो प्रकार के होते हैं—निक्ष्चयपरमाणु और व्यवहारपरमाणु<sup>३</sup> ।

व्यवहारपरमागु भी बहुत सूक्ष्म होता है। वह साधारणतया चक्षुगम्य नहीं होता। उसका विखण्डन हो सकता है, किन्तु निक्ष्वयपरमाणु विखण्डित नहीं हो सकता। भगवती में चार प्रकार के परमाणु बतलाए गए हैं—द्रव्यपरमाणु, क्षेत्र-परमाणु, कालपरमाणु और भावपरमाणु । इसमें समय को कालपरमाणु कहा गया है ।

```
३. अनुयोगढार, ३९६ : से कि सं परमाणू ?
```

परमाणू दुविहे पण्णत्ते, तं जहा---सुहुमे य वावहारिए य। ४. भगवती, २०। ४०।

९. उवासगदसाओ , ७१२३,२४ ।

२. उवासगदसाझो, ७।२५,२६ 🗈

तीसरे स्थान में समय, प्रदेश और परमाणु को अच्छेद्य, अभेद्य, अदाह्य, अग्राह्य, अनर्ध, अमध्य, अप्रदेश और अविभाज्य वतलाया गया है'।

```
४६-५४— ज्ञब्द,...रुक्ष (सू० ४४-६०) :
```

निर्दिष्ट सूतों (११-६०) में पुद्गल के लक्षण, कार्य, संस्थान और पर्याय का प्रतिपादन किया गया है। रूप, गंध,रस और स्पर्धा—य चार पुद्गल के लक्षण हैं<sup>3</sup> । शब्द पुद्गल का कार्थ है । जैन दर्शन वैशेषिक दशन की भांति शब्द को आकाश का गुण व नित्य नहीं मानता । उसके अनुसार पौद्गलिक होने के कारण वह अनित्य है । दूसरे स्थान में शब्द की उत्पत्ति के दो कारण बतलाए गए हैं —संघात और भेद<sup>8</sup> । जब पुद्गल संहति को प्राप्त होते हैं, तब शब्द की उत्पत्ति होती है, जैसे---घंटा का शब्द । जब पुद्गल भेद को प्राप्त होते हैं, तब शब्द की उत्पत्ति होती है, जैसे----बांस के फटने का शब्द ।

दीर्घ, ह्रस्व, वृत्त (गेंद की तरह गोल), द्विकोण, चतुष्कोण, विस्तीर्ण और परिमंडल (वलयाकार) —ये पुद्गल के संस्थान हैं । कृष्ण, नील आदि पुद्गल के लक्षणों का विस्तार है ।

मायामृषा—मायायुक्त असस्य को मायामृषा कहा जाता है । कुछ व्याख्याकारों ने इसका अर्थ वेश बदलकर लोगों को ठगना किया है<sup>४</sup> ।

#### ८६-८७-अवसपिणी, उत्सपिणी (सू० १२७-१३४) :

काल अनादि अनन्त है । इस दृष्टि से वह निर्विभाग है, किन्तु व्यावहारिक उपयोगिता की दृष्टि से उसके अनेक वर्गीकरण किए गए हैं । उसका एक वर्गीकरण काल-चक्र है । उसक दो विभाग हैं —अवसर्पिणी और उत्सर्पिणी । इन दोनों के रथ-चक्र के आरों की भांति छह-छह आरे हैं । अवसर्पिणी के छह आरे ये हैं---

- १. सुषम-सुषमा-एकान्त सुखमय।
- २. सुषमा---सुखमय।
- ३. सुषम-दुषमा—सुख-दुःखमय ।
- ४. दुषम-सुषमा—-दु:ख-सुखमय ।
- ५. दुषमा—दुःखमय।
- दुषम-दुषमा—एकान्त दुःखमय । उत्तर्पिणी के छह आरे ये हैं----
- १. दुषम-दुषमा-एकान्त दुःखमय ।
- २. दुषमा---दुःखमय ।
- ३. दुषम-सुषमा----दु:ख-सुखमय।
- ४. सुषमःदुषमा---सुख-दुःखमय ।
- ५. सुषमा---सुखमय ।
- ६. सुषम-सुषमा—एकान्त सुखमय । अवसर्पिणी में वर्ण, गन्ध आदि गुणों की क्रमशः हानि और उत्सर्पिणी में उनकी क्रमशः वृद्धि होती है।
- १. स्वानांग, ३ १३२८-३३४ ।
- २. उत्तराध्ययन, २८११२।
- ३. स्थानांग, २।२२• ।

४. स्वानांगवृत्ति, पत्न २४:

मायगा वा सहम्रथा मायाम्रथा प्राकृतत्वान्सायामीसं, दोष-द्वमयोगः, इदंच मानम्र्थादिसंयोगदोधोपलक्षणं, देषान्तर-करणेन लोकप्रतारणमित्यन्ये।

#### दद—नारकोय (सू० १४१) **ः**

(१।२१३) में चौबीस दंडकों का उल्लेख है । दण्डक का अर्थ है—समान जाति वाले जीवों का वर्गीकरण । संसार के सभी जीवों को चौबीस वर्गों में विभक्त किया गया है । यहां उन चौबीस वर्गों के नाम दिए गए हैं ।

## 

संसारी जीव दो प्रकार के होते हैं----

१. भवसिद्धिक-जिसमें मुक्त होने की योग्यता हो ।

२. अभयसिद्धिक--जिसमें मुक्त होने की योग्यता न हो।

भवसिद्धिक और अभवसिद्धिक की भेद रेखा अनादि है'।

## ६१-९२---कृष्ण-पाक्षिक, जुक्ल-पाक्षिक (सू० १८६-१८७):

मोक्ष की प्रक्रिया बहुत लम्बी है, उसमें आनेवाली बाधाओं को अनेक काल-चरणों में पार किया जाता है। कृष्ण और मुक्ल----ये दोनों पक्ष उसी श्र्यंखला के काल-चरण हैं। जब तक जिस जीव की मोक्ष की अवधि निश्चित नहीं होती, तब तक बह कृष्ण-पक्ष की कोटि में होता है और उस अवधि की निश्चितता होने पर जीव मुक्ल-पक्ष की कोटि में आ जाता है। इसी कालावधि के आधार पर प्रस्तुत दोनों पक्षों की व्याख्या की गई है। जो जीव अपार्ध पुर्गलपरावर्त तक संसार में रहकर मुक्त होता है, वह मुक्ल-पाक्षिक और इससे अधिक अवधि तक संसार में रहनेवाला कृष्ण-पाक्षिक कहलाता है<sup>1</sup>।

यद्यपि अपार्ध पुद्गल परावर्त बहुत लम्बा काल है, फिर भी निश्चितता के कारण उसका कम महत्त्व नहीं है । जुक्ल-पक्ष की स्थिति प्राप्त होने पर ही आध्यात्मिक विकास के द्वार खुलते हैं, इस दृष्टि से भी उसका बहुत महत्त्व है ।

## ६३-६८ - लेक्या (सू० १९१-१९६) :

विचार और पुद्गल द्रव्य में गहरा सम्बन्ध है। जिस प्रकार के पुद्गल गृहीत होते हैं, उसी प्रकार की विचारधारा का निर्माण होता है। हर प्राणी के आस-पास पुद्गलों का एक वलय होता है। उनमें वर्ण, गंध, रस और स्पर्श होते हैं, और वे प्रशस्त एवं अप्रशस्त दोनों प्रकार के होते हैं। प्रशस्त वर्ण, गंध, रस और स्पर्शवाले पुद्गल प्रशस्त विचार उत्पन्न करते हैं तथा अप्रशस्त वर्ण, गंध, रस और स्पर्श वाले पुद्गल अप्रशस्त विचार उत्पन्न करते हैं। लेक्या को उत्पन्न करनेवाले पुद्गलों में गंध आदि के होने पर भी उनमें विशेषता वर्णो (रंगों) की होती है, ऐसा उनके नामकरण से प्रतीत होता है। लेक्याओं का नामकरण रंगों के आधार पर किया गया है। रंगों का हमारे जीवन तथा चिंतन पर बहुत बड़ा प्रभाव है। इस तथ्य को प्राचीन एवं आधुनिक सभी तत्त्वविदों और मानसशास्त्रियों ने मान्यता दी है। उक्त विवरण के संदर्भ में हम लेक्या को इस भाषा में बांध सकते हैं – विचारों को उत्पन्न करनेवाले पुद्गल लेक्या कहलाते हैं। उन पुद्गलों से उत्पन्न होनेवाले विचार भी लेक्या कहलाते हैं। हमारे शरीर का वर्ण तथा शरीर के आस-पास निर्मित तोनेवाला पौदगलिक आभा-वलय भी लेक्या कहलाता है। इस प्रकार अनेक अर्थ लेक्या शब्द के द्वारा अभिहित किए गए हैं।

प्राचीन आचार्यों ने योग परिणाम को लेश्या कहा है<sup>3</sup>।

- ९. अनुयोगढार, २६≍ः अणाइ-पारिणामिए—धम्मत्यिकाए अधम्मत्थिकाए आगा-स्रत्थिकाए जीवत्थिकाए पोग्गनत्थिकाए अढासमए लीए अलोए भवसिद्धिया अभवसिद्धिया ।
- २. स्थानांगवृत्ति, पत्र २९ : कृष्णपाक्षिकेतरयोर्जंक्षणं— "जेसिमबड्ढो पोग्गतपरियट्टो सेसओ उ संसारो । ते सुनकपनिखया खलु अहिए पुण किण्हपन्खीआ स"
- ३. स्थानांगवृत्ति, पत्न २६ : लिश्यते आणी कर्मणा यया सा लेज्या, यदाह्----"क्ष्लेघ इव वर्णवन्स्रस्य कर्मवन्धस्थितिविद्यात्यः" खया इब्ब्लादिद्रव्यसाचिव्यात्, परिणामी य ग्रात्मनः । स्फटिकस्पेव तत्नायं, लेक्याशब्द: प्रयुज्यते ॥ इति, इयं च गरीरनामकर्म्यरिणतिरूपा योगपरिणतिरूपत्वात्, योगस्य च शरीरनामकर्म्यरिणतिरूपा योगपरिणतिरूपत्वात्, रक्रायनावृत्तिकृता---'योगपरिणामो लेक्या' ।

## स्थान १: टि० ९६-११३

ठाणं (स्थान)

योग तीन हैं---काययोग, वचनयोग और मनोयोग । लेक्या के पुद्गलों का ग्रहणात्मक सम्बन्ध काययोग से होता है, क्योंकि सभी प्रकार की पुद्गल-वर्गणाओं का ग्रहण और परिणमन उसी (काययोग) के ढ़ारा होता है और उनका प्रभावात्मक सम्बन्ध मनोयोग से होता है, क्योंकि काययोग ढ़ारा गृहीत पुद्गल मन के विचारों को प्रभावित करते हैं । इस परिभाषा के अनुसार विचारों की उत्पत्ति में निमित्त बननेवाले पुद्गल तथा उनसे उत्पन्न होनेवाले विचार ही लेक्या कहलाते हैं । किंतु भगवती, प्रज्ञापना आदि सूत्रों से शारीरिक वर्ण और आभा-बलय व तैजस-वलय भी लेक्या के रूप में फलित होते हैं , अतः 'योगपरिणामो लेक्या'; यह लेक्या की सापेक्ष परिभाषा है, किन्तु परिपूर्ण परिभाषा नहीं है । इस तथ्य को स्मृति में रखना आवश्यक हैं----प्रशस्त और अप्रशस्त पुद्गलों के ढ़ारा हमारी विचार-परिणति होती है और शरीर के आसपास निर्मित आभा-वलय हमारी विचार-परिणति का प्रतिबिंब होता है ।

प्रस्तुत सूत्र के तीसरे स्थान में लेक्या के गंध आदि के आधार पर दो वर्गीकरण किए गए हैं । प्रथम वर्गीक रण में प्रथम तीन लेक्षाएं हैं--- कृष्ण, नील और कापोत । दूसरे वर्गीकरण में अग्रिम तीन लेक्याएं हैं ---तेज:, पद्म और शुक्ल । देखिए -पन्त----

| प्रथम वर्गीकरण | द्वितीय वर्गीकरण |
|----------------|------------------|
| अनिष्ट गंध     | इष्ट गंध         |
| दुर्गतिगामिनी  | सुगतिगामिनी      |
| संक्लिष्ट      | असंक्लिष्ट       |
| अमनोज्ञ        | मनोज्ञ           |
| अविशुद्ध       | विशुद्ध          |
| अप्रशस्त       | प्रशस्त          |
| शीत-रूक्ष      | स्तिगध-उष्ण'     |

#### ६६-११३—सिद्ध (सू० २१४-२२८):

५२वें सूत्र में सिद्ध की एकता का प्रतिपादन किया गया है और यहां उनके पन्द्रह प्रकार बतलाए गए हैं । जीव दो प्रकार के होते हैं —सिद्ध और संसारी ें । कर्मबंधन से बंधे हुए जीव संसारी और कर्ममुक्त जीव सिद्ध कहलाते हैं ।

सिद्धों में आत्मा का पूर्ण विकास हो चुकता है, अतः आत्मिक विकास की दृष्टि से उनमें कोई भेद नहीं है। इस अभेद की दृष्टि से कहा गया है कि सिद्ध एक हैं। उनमें भेद का प्रतिपादन पूर्वजन्म के विविध सम्बन्ध-सूतों के आधार पर किया गया है---

१. तीर्थसिद्ध— जो तीर्थ की स्थापना के पक्ष्चात् तीर्थ में दीक्षित होकर सिद्ध होते हैं, जैसे ऋषभदेव के गणधर ऋषभसेन आदि ।

- २. अतीर्थसिद्ध---जो तीर्थ की स्थापना के पहले सिद्ध होते हैं, जैसे---मरुदेवी माता ।
- ३. तीर्थंकरसिद्ध जो तीर्थंकर के रूप में सिद्ध होते हैं, जैसे ऋषभ आदि ।
- ४. अतीर्थंकरसिद्ध-जो सामान्य केवली के रूप में सिद्ध होते हैं।
- ५. स्वयंबुद्धसिद्ध— जो स्वयं बोधि प्राप्त कर सिद्ध होते हैं।
- ६. प्रत्येकबूद्धसिद्ध--जो किसी एक बाह्य निमित से प्रवुद्ध होकर सिद्ध होते हैं।
- ७. वृद्धबोधितसिद्ध---जो आचार्य आदि के द्वारा बोधि प्राप्त कर सिद्ध होते हैं।

ः२. उत्तराध्ययन, ३६।४≍। संसारत्या य सिद्धा य । दुविहा जीवा वियाहिया ।

१. स्थानांग, ३१४९४,४१६ !

स्त्रीलिङ्गसिद्ध— जो स्त्री के शरीर से सिद्ध होते हैं ।

पुरुषलिङ्गसिद्ध-जो पुरुष के शरीर से सिद्ध होते हैं।

१०. नपूंसकलिङ्गसिद्ध---जो इत नपुंसक के शरीर से सिद्ध होते हैं।

११. स्वलिङ्गसिद्ध- जो निग्रंन्थ के वेश में सिद्ध होते हैं।

१२. अन्यलिङ्गसिद्ध-जो निर्ग्रन्थेतर भिक्षु के देश में सिद्ध होते हैं।

१३. गृहलिङ्गसिद्ध--जो गृहस्थ के वेश में सिद्ध होते हैं।

१४. एकसिद्ध- जो एक समय में एक सिद्ध होता है।

१४. अनेकसिद्ध— जो एक समय में दो से लेकर उत्कृष्टतः एक सौ आठ तक एक साथ सिद्ध होते हैं।

इन पन्द्रह भेदां के छह वर्ग बनते हैं । प्रथम वर्ग से यह ध्वनित होता है कि आत्मिक निर्मलता प्राप्त हो तो. संघबदधता और संघमुक्तता---दोनों अवस्थाओं में सिद्धि प्राप्त की जा सकती है ।

दूसरे वर्ग की ध्वनि यह है कि आत्मिक निर्मलता प्राप्त होने पर हर व्यक्ति सिद्धि प्राप्त कर सकता है, फिर वह धर्म-संघ का नेता हो या उसका अनुयायी ।

तीसरे वर्ग का आशय यह है कि बोधि की प्राप्ति होने पर सिद्धि प्राप्त की जा सकती है, फिर वह (बोधि) किसी भी प्रकार से प्राप्त हुई हो।

चौथे वर्ग का हार्द यह है कि स्वी और पुरुष दोनों शरीरों से यह सिद्धि प्राप्त की जा सकती है।

पांचवें वर्ष से यह ध्वनित होता है कि आत्मिक निर्मलता और वेशभूषा का घनिष्ठ सम्बन्ध नहीं है। साधना की प्रखरता प्राप्त होने पर किसी भी वेश में सिद्धि प्राप्त की जा सकती है।

छठा वर्ग सिद्ध होने वाले जीवों की संख्या और समय से सम्बद्ध है।

वेदान्त का अभिमत यह है कि मुक्तजीव ब्रह्मा के साथ एक-रूप हो जाता है, इसलिए मुक्तावस्था में संख्याभेद नहीं होता । उपनिषद् का एक प्रसंग है—

महर्षि नारद ने सनत्कुमार से पूछा----मुक्त जीव किसमें प्रतिष्ठित है ?

सनःकुमार ने कहा—वह स्ययं की महिमा में अर्थात् स्वरूप में प्रतिष्ठित है' ।

इसका तात्पर्य यह है कि वह बहा के साथ एकरूप है। जैन-दर्शन आत्म-स्वरूप की दृष्टि से सिद्धों में भेद का प्रति-पादन नहीं करता, किन्तु संख्या की दृष्टि से उनकी अनेकता का प्रतिपादन करता है। जैन दर्शन के अनुसार मुक्तजीवों में कोई वर्गभेद नहीं है, जिससे कि एक कोई आत्मा प्रतिष्ठापक बनी रहे और दूसरी सब आत्माएं उसमें प्रतिष्ठित हो जाएं। एक ब्रह्म या ईक्वर हो तथा दूसरी मुक्त आत्माएं उसमें विलीन हों, यह सम्मत नहीं है। सब मुक्त आत्माओं का स्वतंक्र अस्तित्व है। उनकी समानता में कोई अन्तर नहीं है।

गणघर गौतम ने भगवान् महावीर से पूछा--भगवन् ! सिद्ध कहां प्रतिष्ठित होते हैं ?

भगवान् ने कहा----मुक्तजीव लोक के अंतिम भाग में प्रतिष्ठित होते हैं'।

एक मुक्तजीव दूसरे मुक्तजीव में प्रतिष्ठित नहीं होता, इसीलिए भगवान् ने अपने उत्तर में उनकी क्षेत्नीय प्रतिष्ठाः का उल्लेख किया है ।

- 9. छाम्दोग्य उपनिषद्, ७१२४। 9: स भगवः कस्मिन् प्रतिष्ठित इति । स्वे महिम्नि यदि वा न महिम्नीति ।
- २. स्रोवाइय, सूत्र १९४: कहि सिदा पद्दट्रिया ? (गाथा १) लोयगो य पद्दट्रिया । (गाथा २)

# बीअं ठाण

# द्वितीय स्थान

www.jainelibrary.org

#### आमुख

प्रस्तुत स्थान में दो की संख्या से संबद्ध विषय वर्गीकृत हैं। जैन न्याय का तर्क है कि जो सार्थक जब्द होता है, वह संप्रतिपक्ष होता है। इसका आधार प्रस्तुत स्थान का पहला सूत्र है। इसमें बताया गया है—

''जदत्थि णं लोगे तं सब्वं दुपओआरं''

जैनदर्शन द्वैतवादी है। उसके अनुसार चेतन और अचेतन दो मूल तत्त्व हैं। श्रेष सब इन्हीं के अवान्तर प्रकार हैं। जैनदर्शन अनेकान्तवादी है। इसलिए वह केवल द्वैतवादी नहीं है। वह अद्वैतवादी भी है। उसकी दृष्टि में केवल द्वैत और केवल अद्वैत-वाद की संगति नहीं है। इन दोनों की सापेक्ष संगति है। कोई भी जीव चैतन्य की मर्यादा से मुक्त नहीं है। अतः चैतन्य की दृष्टि से जीव एक है। अचैतन्य की दृष्टि से अजीव भी एक है। जीव या अजीव कोई भी द्रव्य अस्तित्व की मर्यादा से मुक्त नहीं है। अतः अस्तित्व की दृष्टि से द्रव्य एक है। इस संग्रहनय से अद्वैत सत्य है।

चेतन में अचैतन्य और अचेतन में चैतन्य का अत्यन्ताभाव है। इस दृष्टि से द्वैत सत्य है।

पहले स्थान में अद्वैत और प्रस्तुत स्थान में द्वैत का प्रतिपादन है । पहले स्थान में उद्देशक नहीं है । इसमें चार उद्देशक हैं । आकार में भी यह पहले से बड़ा है ।

प्रस्तुत स्थान का प्रथम सूव सम्पूर्ण स्थान की संक्षिप्त रूपरेखा है। शेष प्रतिपादन उसी का विस्तार है। उदाहरण के लिए दो से सैंतीसवें सूत्र तक क्रियाओं का वर्गीकरण है। वह प्रथम सुत्र के आसव का विस्तार है। इसी प्रकार अन्य विषयों की योजना की जा सकती है।

मोक के साधनों के विषय में अनेक धारणाएं प्रचलित हैं। कुछ दार्शनिक विद्या को मोक्ष का साधन मानते हैं, तो कुछ दार्शनिक आचरण को। जैनदर्शन का दृष्टिकोण अनेकान्तवादी है, इसलिए वह न केवल विद्या को मोक्ष का साधन मानता है और न केवल आचरण को। वह दोनों के समन्वितरूप को मोक्ष का साधन मानता है'। कुछ विद्वानों का मत है कि जैनदर्शन का अपना कुछ नहीं है। उसने दूसरे दर्शनों के जिद्वान्तों का समन्वय कर अपने दर्शन का प्रसाद खड़ा किया है। जैनदर्शन का आपना कुछ नहीं है। उसने दूसरे दर्शनों के जिद्वान्तों का समन्वय कर अपने दर्शन का प्रसाद खड़ा किया है। जैनदर्शन का आकार-प्रकार देखवे पर इस प्रकार का मत फलित होना बहुत कठिन नहीं है। किन्तु यह वस्तु-सत्य से परे है। कोई भी दर्शन सर्वात्मना दूसरों का ऋणी होकर अपने अस्तित्व को मौलिकता व महानता प्रदान नहीं कर सकता। जैनदर्शन का जगत् के अध्ययन का अपना मौलिक दृष्टिकोण है। उसका नाम अनेकान्त है। उस दृष्टिकोण के कारण वह विरोधी प्रतीत होने वाली विभिन्न विचारधाराओं का समन्वय कर सकता है, करता है और उसने ग्रतीत में ऐसा किया है। निष्कर्ष की भापा में कहा जा सकता है कि जैनदर्शन के अनेकान्तवादी दृष्टिकोण से अन्य दर्शनों के सिद्धान्तों का समन्वय हो सकता है और हुआ है।

भगवान् महावीर की दृष्टि में सारी समस्याओं का भूल था हिसा और परिग्रह । उनका दृढ़ अभिमत था कि जो व्यक्ति हिंसा और परिग्रह की वास्तविकता को नहीं जानता, वह न धर्म सुन सकता है, न बोधि को प्राप्त कर सकता है और न सत्य का साक्षात्कार ही कर सकता है<sup>1</sup>।

हिंसा और परिप्रह का त्याग करने पर ही व्यक्ति सही अर्थ में धर्म सुनता है, बोधि को प्राप्त करता है और सत्य का अनुभव करता है'।

आगम-साहित्य में प्रमाण के दो वर्गीकरण मिलते हैं---एक स्थानांग और दूसरा नंदी का। स्थानांग का वर्गीकरण

**5**. 5186-24

३. २।५२-६२

૧. રા૪૦

मंदी के वर्गीकरण से प्राचीन प्रतीत होता है' । इसमें सांव्यवहारिकप्रत्यक्ष का उल्लेख नहीं है । प्रत्यक्ष के दो प्रकार निर्दिष्ट हैं—केवलज्ञान प्रत्यक्ष और नो-केवलज्ञान प्रत्यक्ष ।

नो-केवलज्ञान प्रत्यक्ष के दो प्रकार हैं—-अवधिज्ञान और मनःपर्यवज्ञान । नंदी के अनुसार प्रत्यक्ष के दो प्रकार ये हैं— इन्द्रिय प्रत्यक्ष और नो-इन्द्रिय प्रत्यक्ष । नो-इन्द्रिय प्रत्यक्ष के तीन प्रकार हैं—अवधिज्ञान, मनःपर्यवज्ञान और केवलज्ञान<sup>\*</sup> ।

स्थानांग के केवलज्ञान प्रत्यक्ष और नो-केवलज्ञान प्रत्यक्ष इन दोनों का समावेश नंदी के नो-इन्द्रिय प्रत्यक्ष में होता है । इन्द्रिय प्रत्यक्ष का अभ्युपगम जैनप्रमाण के क्षेत्न में उत्तरकालीन विकास है । उत्तरवर्ती जैन तर्कशास्तों में इसे महत्त्वपूर्ण स्थान दिया गया है ।

स्थानांग सूत्र संख्या-प्रधान होने के कारण संकलनात्मक है। इसलिए इसमें तत्त्व, आचार, क्षेत्र, काल आदि अनेक विषय निरूपित हैं। कहीं अतिरिक्त संख्या का दो में प्रकारांतर से निवेश किया गया है। उदाहरण के लिए आचार के प्रकार प्रस्तुत किए जा सकते हैं। आचार के पांच प्रकार हैं---ज्ञानआचार, दर्शनआचार, चरित्रआचार, तपआचार और वीर्य-आचार। प्रस्तुत स्थान में इनका निरूपण इस प्रकार हैं-----

नो-ज्ञानाचार के दो प्रकार—दर्शनाचार, नो-दर्शनाचार । नो-दर्शनाचार के दो प्रकार—चरित्राचार, नो-चरित्रा-चार । नो-चरित्राचार के दो प्रकार—तपआचार, वीर्यआचार ।

विविध विषयों के अध्ययन की दृष्टि से यह स्थान बहुत ही महत्त्वपूर्ण है।

९. २।≈६-९०६ २. नंदी३-६

ठाणं (स्थान)

# बीअं ठाणं : पढमो उद्देसो

#### भूल

#### संस्कृत छाया

#### दुपओआर-पदं

#### द्विपदावतार-पदम्

१ जदत्थि णं लोगे तं सन्वं दुपओआरं, तं जहा— जीवच्चेव अजीवच्चेव। तसच्चेव थावरच्चेव । सजोणियच्चेव अजोणियच्चेव । साउग्रच्चेव अणाउग्रच्चेव । सडंदियच्चेव अणिदियच्चेव । सवेयगा चेव अवेयगा चेव । सरूवी चेव अरूवी चेव। सपोग्गला चेव अपोग्गला चेव । संसारसमावण्णगा चेव असंसारसमावण्णगा चेव । सासया चेव असासया चेव । आगासे चेव णोआगासे चेव। धम्मे चेव अधम्मे चेव । बंधे चेव मोक्खे चेव। पुण्णे चेव पावे चेव । आसवे चेव संवरे चेव । वेयणा चेव णिज्जरा चेव ।

# किरिया-पदं

२. दो किरियाओ पण्णत्ताओ, तं जहा— जीवकिरिया चेंद, अजीवकिरिया चेंद । यदऽस्ति लोके तत् सर्वं द्विपदावतारम्, तद्यथा-जीवाश्चैव अजीवाश्चैव । त्रसाश्चैव स्थावराश्चैव । सयोनिकाश्चैव अयोनिकाश्चैव । सायुष्काश्चैव अनायुष्काश्चैव । सेन्द्रियाश्चैव अनिन्द्रियाश्चेव । सवेदकाश्चैव अवेदकाश्चैव । सरूपिणइचैव अरूपिणइचैव । सपुद्गलाश्चैव अपुद्गलाश्चैव । संसारसमापन्नकाञ्चैव असंसारसमापन्नकाश्चैव । शाश्वताश्चैव अशाश्वताश्चैव । आकाशं चैव नो-आकाशं चैव । धर्मश्चैव अधर्मश्चैव । बंधरचैव मोक्षरचैव । पुण्यं चैव पापं चैव । आश्रवरचैव संवररचैव । वेदना चैव निर्जरा चैव ।

# किया-पदम्

द्वे किये प्रज्ञप्ते, तद्यथा-

जीवक्रिया चैव, अजीवक्रिया चैव । हिन्दी अनुवाद

# द्विपदावतार-पद

१. लोक में जो कुछ है, वह सब द्विपदावतार [दो-दो पदों में अवतरित ] होता है,— जीव और अजीव। वस और स्थावर। सयोनिक और अयोनिक । आयु-सहित और आयु-रहित । इन्द्रिय-सहित और इन्द्रिय-रहित । वेद'-सहित और वेद-रहित । रूप'-सहित और रूप-रहित। पुद्गल-सहित और पुद्गल-रहित। संसार समापन्नक [संसारी] असंसार समापन्नक [सिद्ध]। शाश्वत और अशाश्वत। आकाश और नो-आकाश'। धर्म और अधर्म । वन्ध और मोक्ष। पुण्य और पार्ध । आस्रव और संवर । वेदना और निर्जरा।

# किया-पद

२. क्रिया दो प्रकार की है— जीव किया—जीव की प्रवृत्ति । अजीव किया—पुद्यल समुदाय का कमं रूप में परिणत होना<sup>5</sup> ।

| ठाणं ( | स्थान)      |
|--------|-------------|
| 0141   | <b>CAIL</b> |

३६

स्थान २ : सूत्र ३-द ३. जीवकिरिया दुविहा पण्णत्ता, तं जीवकिया द्विविधा प्रज्ञप्ता, तद्यथा– ३. जीव किया दो प्रकार को है----जहা— सम्मत्तकिरिया चेव। सम्यक्त्वकिया चैव, सम्यक्तव किया—सम्यक् किया। मिच्छत्तकिरिया चेव। मिथ्यात्वक्रिया चैत्र । मिथ्यात्व किया-मिथ्या किया<sup>®</sup> । ४. अजीवकिरिया दुविहा पण्णसा, तं अजीवकिया द्विविधा प्रज्ञप्ता, तद्यथा-४. अजीव किया दो प्रकार की है— जहा\_\_\_\_ इरियावहिया चेव, ऐर्यापथिको चैव, ऐर्यापथिकी—वीतराग के होनेवाला कर्मबन्ध । संपराइगा चेव । सांपरायिकी चैव । सांपरायिकी---कपाय-युक्त जीव के होने वाला कर्मबन्ध। हे किये प्रज्ञप्ते, तद्यथा-<u>प्र</u> दो किरियाओ पण्णत्ताओ, तं ५. त्रिया दो प्रकार की है---जहा.... काइया चेव, कायिकी चैव, कायिक---काया की प्रवृत्ति। अहिगरणिया चेव। आधिकरणिकी चैव । प्रवृत्ति । ६. काइया किरिया दुविहा पण्णत्ता, कायिकी किया द्विविधा कायिकी किया दो प्रकार की है— प्रज्ञप्ता, तं जहा---तद्यथा-अणुवरयकायकिरिया चेव, अनुपरतकायकिया चैव, अनुपरतकायक्रिया-विरति-रहित व्यक्ति की काया की प्रवृत्ति । दूपउत्तकायकिरिया चेव । दुष्प्रयुक्तकायकिया चैव । दुष्प्रयुक्तकायकिया—इन्द्रिय और मन के विषयों में आसक्त मुनि की काया की प्रवृत्ति<sup>१</sup>° । ७. अहिगरणिया किरिया दुविहा आधिकरणिकी किया द्विविधा प्रज्ञप्ता, ७. आधिकरणिकी किया दो प्रकार की है----पण्णत्ता, तं जहा---तद्यथा-संयोजनाधिकरणिकी चैव. संजोयणाधिकरणिया चेव. संयोजनाधिकरणिकी—पूर्व-निर्मित भागों को जोड़कर शस्त्र-निर्माण करने की किया । निर्वर्तनाधिकरणिकी चैव। णिव्वत्तणाधिकरणिया चेव । निर्वर्तनाधिकरणिकी—नये सिरे से ज्ञस्त निर्माण करने की किया<sup>स</sup> । ∝. किया दो प्रकार की है— डे किये प्रज्ञप्ते, तद्यथा-द्र दो किरियाओ पण्णसाओ, तं जहा---पाओसिया चेव, प्रादोषिकी चैव, प्रादोषिकी—मात्सर्यं की प्रवृत्ति । पारितापनिकी चैव। पारियावणिया चेव । पारितापनिकी—परिताप देने की प्रवृत्ति<sup>११</sup> ।

রও

स्थान २ : सूत्र ६-१४

| ९. पाओसिया किरिया दुविहा<br>यण्णत्ता,तं जहा-──     | प्रादोषिकी किया द्विधा प्रज्ञप्ता,<br>तद्यथा–    | €. प्रादोषिकी किया दो प्रकार की है-—                                                                   |
|----------------------------------------------------|--------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| जीवपाओसिया चेव,                                    | जीवप्रादोषिकी चैव,                               | जीवव्रादोषिकीजीव के प्रति होने-<br>वाला मात्सर्य ।                                                     |
| अजीवपाओसिया चेव ।                                  | अजीवप्रादोषिकी चैव ।                             | अजीवप्रादोषिकी—अजीव के प्रति होने-<br>वाला मात्सय <sup>ं ।</sup> ' ।                                   |
| १०. पारियावणिया किरिया दुविहा<br>पण्णत्ता, तं जहा— | पारितापनिकी किया द्विविधा प्रज्ञप्ता,<br>तद्यथा– | १०. पारितापनिकी किया दो प्रकार की है                                                                   |
| सहत्थपारियावणिया चेव,                              | स्वहस्तपारितापनिकी चैव,                          | स्वहस्तपारितापनिकी—अपने हःथ ते<br>स्वयं या दूसरे को परिताप देना ।                                      |
| परहत्थपारियावणिया चेव ।                            | परहस्तपारितापनिकी चैव ।                          | परहस्तपारितापनिकी—-दूसरे के हाथ<br>से स्वयं या दूसरे को परिताप<br>दिलाना <sup>।*</sup> ।               |
| ११.दो किरियाओ पण्णत्ताओ, तं<br>जहा—                | ढ्वे क्रिये प्रज्ञप्ते, तद्यथा⊸                  | ११. किया दो प्रकार की है—                                                                              |
| पाणातिवायकिरिया चेव,                               | प्राणातिपातकिया चैव,                             | प्राणातिपातक्रिया—जीव-वध से होने-<br>वाला कर्म-बंध ।                                                   |
| अपच्चक्खाणकिरिया चेव ।                             | अप्रत्याख्यानक्रिया चैव ।                        | अप्रत्याख्यानक्रिया—अविरति से होने-<br>वाला कर्म-बंध'' ।                                               |
| १२. पाणातिवायकिरिया दुविहा<br>पण्णत्ता, तं जहा—    | पाणातिपातकिया द्विविधा प्रज्ञप्ता,<br>तद्यथा     | १२. प्राणातिपातकिया दो प्रकार की है—                                                                   |
| पणसा, संजहा—<br>सहत्थपाणातिवायकिरिया चेव,          | स्वहस्तप्राणातिपात क्रिया चैव,                   | स्वहस्तप्राणातिपातकियाअपने हाथ<br>से अपने या दूसरे के प्राणों का अतिपात<br>करना ।                      |
| परहत्थपाणातिवायकिरिया चेव ।                        | परहस्तप्राणातिपातकिया चैव ।                      | परहस्तप्राणातिपातकिया—-दूसरे के<br>हाथ से अपने या दूसरे के प्राणों का<br>अतिपात करवाना <sup>१६</sup> । |
| '१३. अपच्चक्खाणकिरिया दुविहा<br>पण्णत्ता, तं जहा—  | अप्रत्याखानकिया द्विविधा प्रज्ञप्ता,<br>तद्यथा   | १३. अप्रत्याख्यानकिया दो प्रकार की है-—                                                                |
|                                                    | जीवअप्रत्याख्यानकिया चैव,                        | जीवअप्रत्याख्यानकिया—जीवविषयक<br>अविरति से होनेवाला कर्म-बंध ।                                         |
| अजीवअपच्चक्खाणकिरिया चेव ।                         | अजीवअप्रत्याख्यानकिया चैव ।                      | अजीवअप्रत्याख्यानक्रिया–अजीवविषयक<br>अविरति से होनेवाला कर्म-बंध <sup>19</sup> ।                       |
| १४. दो किरियाओ पण्णत्ताओ, तं<br>जहा—               | ट्टे किये प्रज्ञप्ते, तद्यथा−                    | १४. किया दो प्रकार की है—                                                                              |

www.jainelibrary.org

३द

स्थान २:सूत्र १४-१९

आरम्भिको चैव, आरंभिकी—उपमर्दन को प्रवृत्ति । आरंभिया चेव, पारिग्रहिकी चैव । पारिग्गहिया चेव । पारिग्रहिकी – परिग्रह में प्रवृत्ति<sup>16</sup>। आरम्भिकी किया द्विविधा प्रज्ञप्ता, १५. आरंभिया दुविहा १४. आरंभिकी किया दो प्रकार की है----किरिया तद्यथा--षण्णत्ता, तं जहा-जीवारम्भिकी चैव, जीव-आरंभिकी---जीव के उपमर्दन की जीवआरंभिया चेव, प्रवृत्ति । अजीव-आरंभिकी--जीवकलेवर, जीवा-अजीवारम्भिकी चैव । अजीवआरंभिया चेव। कृति आदि के उपमर्दन की प्रवृत्ति "। पारिग्रहिकी किया द्विविधा प्रज्ञप्ता, १६. पारिग्रहिकी किया दो प्रकार की है---१६. \* पारिग्गहिया किरिया दुविहा पण्णत्ता, तं जहा---तद्यथा-जीवपारिग्रहिकी—सजीव परिग्रह में जीवपारिग्रहिकी चैव, जीववारिगगहिया चेव, प्रवृत्ति । अजीवपारिग्रहिकी चैव । अजीवपारिग्रहिकी---निर्जीव परिग्रह में अजीवपारिग्गहिया चेव ।° प्रवृत्ति'' । १७. किया दो प्रकार की है— १७ दो किरियाओ पण्णत्ताओ, तं द्दे किये, प्रज्ञप्ते, तद्यथा-जहा—-मायाप्रत्यया—माया से होनेवाली मायाप्रत्यया चैव, मायावत्तिया चेव, प्रवृत्ति । मिथ्यादर्शनप्रत्यया-मिथ्यादर्शन मिथ्यादर्शनप्रत्यया चैव । से मिच्छादंसणवत्तिया चेव । होनेवाली प्रवृत्ति र । १८. मायाप्रत्यया किया दो प्रकार की है---१८. मायावत्तिया किरिया मायाप्रत्यया किया द्विविधा प्रज्ञप्ता, दुविहा पण्णत्ता, तं जहा— तद्यथा∽ आत्मभाव बञ्चना--अप्रशस्त आत्म--आयभाववंकणता चेव, आत्मभाववत्रता चैव, भाव को प्रशस्त प्रदर्शित करने की प्रवृत्ति । परभाव वञ्चना—कूटलेख आदि के परभाववंकणता चेव । परभाववऋता चैव । द्वारा टूसरों को छलने की प्रवृत्ति<sup>२३</sup>। १६. मिथ्यादर्शनप्रत्यया किया दो प्रकार की १६. मिच्छादंसणवत्तिया किरिया दुविहा द्विविधा मिथ्यादर्शनप्रत्यया **किया** पण्णता, तं जहा---प्रज्ञप्ता, तद्यथा-है— ऊनातिरिक्तमिथ्यादर्भनप्रत्यया--जिसमें उजनातिरिक्तमिथ्यादर्शनप्रत्यया चैव, **ऊणाडरियमिच्छादंसणवत्तिया** तत्त्व के स्वरूप का न्यून या अधिक स्वी-चेव, कार हो, जैसे शरीरव्यापी आत्मा को

अंगूष्ठ प्रभाव या सर्वव्यापी स्वीकार

करना ।

| ठाणं (स्थान)                                                 | 36                                                | <del>स</del> ्थान २ः सूत्र २०-२४                                                                                         |
|--------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| तव्वइरित्तमिच्छादंसणवत्तिया<br>चेव ।                         | तद्व्यतिरिक्तमिथ्यादर्शनप्रत्यया चैव ।            | तद्व्यतिरिक्तमिथ्यादर्शनप्रत्यया— सद्-<br>भूत पदार्थं के अस्तित्व का अस्वीकार,<br>जैसे आत्मा है ही नहीं <sup>क</sup> ।   |
| २० दो किरियाओ पण्णत्ताओ, तं<br>जहा—                          | द्वे किये प्रज्ञप्ते, तद्यथा                      | २०. किया दो प्रकार की है                                                                                                 |
| दिट्ठिया चेव,                                                | हष्टिजा चैव,                                      | दृष्टिजा —देखने के लिए होनेवाली<br>रागात्मक प्रवृत्ति ।                                                                  |
| पुट्ठिया चेव ।                                               | स्पृष्टिजा चैव ।                                  | स्पृष्टिज।स्पर्शन के लिए होनेवाली<br>रागात्मक प्रवृत्ति <sup>अ</sup> ।                                                   |
| २१. दिट्टिया किरिया दुविहा पण्णत्ता,<br>तं जहा—              | हष्टिजा किया द्विविधा प्रज्ञप्ता,<br>तद्यथा—-     | २१. दृष्टिजा किया दो प्रकार को है                                                                                        |
| जीवदिट्ठिया चेव,                                             | जीवट्टिजा चैव,                                    | जीवदृष्टिजा—सजीव पदार्थो को देखने<br>के लिए होनेवाली रागात्मक प्रवृत्ति।                                                 |
| अजीवदिद्विया चेव ।                                           | अजीवहष्टिजा चैव ।                                 | अजीवदृष्टिजा—निर्जीव पदार्थो को<br>देखने के लिए होनेवाली रागात्मक<br>प्रवृत्ति <sup>२५</sup> ।                           |
| २२. <sup>●</sup> पुट्टिया किरिया दुविहा पण्णत्ता,<br>तं जहा— | स्पृष्टिजा किया द्विविधा प्रज्ञप्ता,<br>तद्यथा    | २२. स्पृष्टिजा किया दो प्रकार की है                                                                                      |
| जीवपुद्धिया चेव,                                             | जीवस्पृष्टिजा चैव,                                | जीवस्पृष्टिजाजीव के स्पर्शन के लिए<br>होनेवाली रागात्मक प्रवृत्ति ।                                                      |
| अजीवपुट्टिया <del>चे</del> व । <sup>°</sup>                  | अजीवस्पृष्टिजा चैव ।                              | अजीवस्पृध्टिजा—-अजीव के स्पर्शन के<br>लिए होनेवाली रागात्मक प्रवृत्ति <sup>क</sup> ।                                     |
| २३. दो किरियाओ पण्णत्ताओ, तं<br>जहा—                         | ढे किये प्रज्ञप्ते, तद्यथा                        | २३. किया दो प्रकार की है                                                                                                 |
| पाडुंच्चिया चेव,                                             | प्रातीत्यिकी चैव,                                 | प्रातीस्थिकी—बाह्यवस्तु के सहारे होने-<br>वाली प्रवृत्ति ।                                                               |
| सामंतोवणिवाइया चेव ।                                         | सामन्तोपनिपातिकी चैव ।                            | सामन्तोपनिपातिकी—अपने पास की<br>वस्तुओं के बारे में जनसमुदाय की<br>प्रतिकिया सुनने पर होनेवाली प्रवृत्ति <sup>२०</sup> । |
| ्२४. पाडुच्चिया किरिया दुविहा<br>पण्णत्ता, तं जहा—           | प्रातीत्यिकी किया द्विविधा प्रज्ञप्ता,<br>तद्यथा— | २४. प्रातीत्यिकी किया दो प्रकार की है                                                                                    |
| जीवपाडुच्चिया चेव,                                           | जीवप्रातीत्यिकी चैव,                              | जीवप्रातीत्यिकी-—जीव के सहारे होने-<br>वाली प्रवृत्ति ।                                                                  |
| अजोवपाडुच्चिया चेव ।                                         | अजीवप्रातीत्यिकी चैव ।                            | अजीवप्रातीत्यिकी —अजीव के सहारे<br>होनेवाली प्रवृत्ति <sup>२८</sup> ।                                                    |

| ठाणं (स्थान)                                                                                  | ४०                                                                                | स्थान २ : २४-२६                                                                                                                                                     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| २५. <sup>●</sup> सामंतोवणिवाइया किरिया<br>दुविहा पण्णत्ता, तं जहा—-<br>जीवसामंतोवणिवाइया चेव, | सामन्तोपनिपातिको किया द्विविधा<br>प्रज्ञप्ता, तद्यथा—<br>जीवसामन्तोपनिपातिको चैव, | २५. सामन्तोपनिपातिकी किया दो प्रकार की<br>है—<br>जीवसामन्तोपनिपातिकी—अपने पास<br>की सजीव वस्तुओं के बारे में जनसमुदाय<br>की प्रतिकिया सुनने पर होनेवाली प्रवृत्ति । |
| अजीवसामंतोवणिवाइया चेव ।°                                                                     | अजीवसामन्तोपनिपातिको चैव ।                                                        | अजीवसामन्तोपनिपातिको—-अपने पास<br>की निर्जीव वस्तुओं के बारे में जन-<br>समुदाय की प्रतिक्रिया सुनने पर होनेवाली<br>प्रवृत्ति''।                                     |
| २६ दो किरियाओ पण्णत्ताओ, तं<br>जहा—                                                           | ढे किये प्रज्ञप्ते, तद्यथा—                                                       | २६. किया दो प्रकार की है—-                                                                                                                                          |
| साहस्थिया चेव,                                                                                | स्वाहस्तिकी चैव,                                                                  | स्वाहस्तिकी—अपने हाथ से होनेवाली<br>किया ।                                                                                                                          |
| णेसत्थिया चेव ।                                                                               | नैसृष्टिकी चैव ।                                                                  | नैसृष्टिकी— किसी वस्तु के फेंकने से होने-<br>वाली किया <sup>३०</sup> ।                                                                                              |
| २७. साहत्थिया किरिया दुविहा<br>पण्णत्ता, तं जहा—                                              | स्वाहस्तिको किया द्विविधा प्रज्ञप्ता,<br>तद्यथा—                                  | २७. स्वाहस्तिकी किया दो प्रकार की है—                                                                                                                               |
| जोवसाहत्थिया चेव,                                                                             | जीवस्वाहस्तिकी चैव,                                                               | जीवस्वाहस्तिकी—अपने हाथ में रहे<br>हुए जीव के द्वारा किसी दूसरे जीव को<br>मारने की किया ।                                                                           |
| अजीवसाहत्थिया चेव ।                                                                           | अजीवस्वाहस्तिकी चैव ।                                                             | अजीवस्वाहस्तिकी-—अपने हाथ में रहे<br>हुए निर्जीव शस्त्र के द्वारा किसी दूसरे<br>जीव को मारने की किया <sup>।।</sup> ।                                                |
| २८. <sup>●</sup> णेसत्थिया किरिया दुविहा<br>पण्णत्ता, तं जहा—                                 | नैसृष्टिकी किया द्विविधा प्रज्ञप्ता,<br>तद्यथा—                                   | २द. नैसृष्टिको क्रिया दो प्रकार की है—                                                                                                                              |
| जीवणेसत्थिया चेव,                                                                             | जीवनैसृष्टिकी चैव,                                                                | जीवतैसृष्टिकीजीव को फेंकने से होने-<br>बाली किया ।                                                                                                                  |
| अजीवणेसत्थिया चेव। <sup>°</sup>                                                               | अजीवनैसृष्टिकी चैव ।                                                              | अजीवनैसृष्टिकी—अजीव को फेंकने से<br>होनेवाली किया <sup>३९</sup> ।                                                                                                   |
| २६.दो किरियाओ <b>पण्णत्ताओ, तं</b><br>जहा—                                                    | ढ्रे किये प्रज्ञप्ते, तद्यथा—                                                     | २१. किया दो प्रकार की है                                                                                                                                            |
| अल<br>आणवणिया चेव,                                                                            | आज्ञापनिका चैव,                                                                   | आज्ञापनी—आज्ञा देने से होनेवाली<br>किया।                                                                                                                            |
| वेयारणिया चेव ।                                                                               | वैदारणिका चैव ।                                                                   | वैदारिणी—स्फोट से होनेवाली किया <sup>३३</sup> ।                                                                                                                     |

४१

स्थान २ : सूत्र ३०-३४

३०. \*आणवणिया किरिया आज्ञापनिका किया द्विविधा प्रज्ञप्ता, दुविहा ३०. आज्ञापनी किया दो प्रकार की है---पण्णत्ता, तं जहा----तद्यथा---जीवाज्ञापनिका चैव, जीवआणवणिया चेव, जीवआज्ञापनी---जीव के विषय में आज्ञा देने से होनेवाली किया। अजीवाज्ञापनिका चैव । अजीवआणवणिया चेव । अजीवआज्ञापनी-अजीव के विषय में

वैदारणिका किया द्विविधा प्रज्ञप्ता,

तद्यथा---

जीववैदारणिका चैव,

३१ वेयारणिया किरिया दुविहा पण्णत्ता, तं जहा---जीववेयारणिया चेव,

> अजीववेयारणिया चेव ।° अजीववैदारणिका चैव ।

किरियाओ हे किये प्रज्ञप्ते, तद्यथा----३२. दो पण्णत्ताओ, तं जहा— अणाभोगवत्तिया चेव, अनाभोगप्रत्यया चैव.

अनवकाङ्क्षाप्रत्यया चैव । अणवकंखवत्तिया चेव ।

३३. अणाभोगवत्तिया किरिया दुविहा अनाभोगप्रत्यया किया द्विविधा प्रज्ञप्ता, पण्णत्ता, तं जहा— तद्यथा— अनायुक्तादानता चैव, अणाउत्तआइयणता चेव,

अनायुक्ताप्रमार्जनता चैव । अणाउत्तपमज्जणता चेव ।

३४. अणवकंखवत्तिया किरिया दुविहा पण्णत्ता, तं जहा— आयसरीरअणवकंखवत्तिया चेव,

परसरीरअणवकंखवत्तिया चेव ।

प्रज्ञप्ता, तद्यथा— आत्मशरीरानवकाङ्क्षाप्रत्यया चैव,

द्विधा

अनवकाङ्क्षाप्रत्यया क्रिया

परशरीरानवकाङ्क्षाप्रत्यया चैव ।

३४. दो किरियाओ पण्णत्ताओ, तं जहा- दे जिये प्रज्ञप्ते, तद्यथा--

आज्ञा देने से होनेवाली किया \*\*। ३१، वैदारिणी किया दो प्रकार की है----

> जीववैदारिणी--जीव के स्फोट से होने-वाली किया। अजीववैदारिणी-अजीव के स्फोट से होनेवाली किया "भा

३२. किया दो प्रकार को है—

अनाभोगप्रत्यया ---असावधानी से होने--वाली त्रिया । अनवकांक्षाप्रत्यया-अवेक्षा न रखकर (परिणाम की चिंता किये बिना) की जानेवाली किया<sup>\*\*</sup>।

३३. अनाभोगप्रत्यया किया दो प्रकार की है—-

अनायुक्तआदानता--- असावधानी से वस्त आदि लेना। अनायुक्तप्रमार्जनता----असावधानी से पात आदि का प्रमार्जन करना"।

३४. अनवकांक्षाप्रत्यया किया दो प्रकार की है---

आत्मश्वरीरअनवकांक्षाप्रत्यया --- अपने शरीर की अपेक्षान रखकर की जाने-वासी किया ।

परशरीरअनवकांक्षाप्रत्यया – दूसरे के शरीर की अपेक्षा न रखकर की जाने-वाली कियाँ ।

३५. किया दो प्रकार की है—

पेज्जवत्तिया चेव,

दोसवत्तिया चेव।

३६. पेज्जवसिया किरिया दुविहा पण्णत्ता, तं जहा— मायावत्तिया चेव, लोभवत्तिया चेव । ३७. दोसवत्तिया किरिया दुविहा पण्णत्ता, तं जहा—

कोहे चेव, माणे चेव ।

# गरहा-पदं

३८. दुविहा गरिहा पण्णत्ता तं जहा— मणसा वेगे गरहति, वयसा वेगे गरहति । अहवा— गरहा दुविहा पण्णत्ता, तं जहा— दीहं वेगे अढं गरहति, रहस्सं वेगे अढं गरहति ।

#### पच्चक्लाण-पदं

रहस्सं वेगे अद्धं पच्चक्खाति ।

प्रेयःप्रत्यया किया द्विविधा प्रज्ञप्ता, तद्यथा— मायाप्रत्यया चैव, लोभप्रत्यया चैव। द्वेषप्रत्यया किया द्विविधा प्रज्ञप्ता, तद्यथा— कोधश्चैव, मानश्चैव।

# गर्हा-पदम्

प्रेयःप्रत्यया चैव,

द्वेषप्रत्यया चैव ।

दिविधा गर्हा प्रज्ञप्ता, तद्यथा— मनसा वैकः गर्हते, वचसा वैकः गर्हते । ग्रथवा—गर्ही दिविधा प्रज्ञप्ता, तद्यथा— दीर्घ वैकः अद्ध्वानं गर्हते, हरस्वं वैकः अद्ध्वानं गर्हते ।

#### प्रत्याख्यान-पदम्

द्विविधं प्रत्याख्यानं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा---

मनसा वैकः प्रत्याख्याति, वचसा वैकः प्रत्याख्याति । अथवा—प्रत्याख्यानं द्विविधं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा— दोर्घं वैकः अद्ध्वानं प्रत्याख्याति,

हरवं वैकः अद्ध्वानं प्रत्याख्याति ।

स्थान २: सूत्र ३६-३९

प्रेयःप्रत्यया--प्रेयस् के निमित्त से होते-वाली किया । दोषप्रत्यया---द्वेष के निमित्त से होते--वाली किया<sup>1</sup>े। ३६. प्रेयःप्रत्यया किया दो प्रकार की है---

मायाप्रत्यया । लोभप्रत्यया<sup>४०</sup> । ३७. दोषप्रत्यया किया दो प्रकार की है

कोधप्रत्यया । मानप्रत्यया<sup>भ</sup> ।

# गर्हा-पद

३५. गर्हा दो प्रकार को है— कुछ लोग मन से गर्हा करते हैं। कुछ लोग वचन से गर्हा करते हैं। अथवा—गर्हा दो प्रकार की है—

> कुछ लोग दीर्घकाल तक गर्हा करते हैं। कुछ लोग अल्पकाल तक गर्हा करते हैं<sup>24</sup>।

#### प्रत्याख्यान-पद

३९. प्रत्याख्यान दो प्रकार का है—

कुछ लोग मन से प्रत्याख्यान करते हैं । कुछ लोग वचन से प्रत्याख्यान करते हैं । अथवा----प्रत्याख्यान दो प्रकार का है----

कुछ लोग दीर्घकाल तक प्रत्याख्यान करते हैं। कुछ लोग अल्पकाल तक प्रख्यात्यान करते हैं।

४२

# विज्जाचरण-पदं

४०. दोहिं ठाणेहिं संपण्णे अणगारे अणादीयं अणवयग्गं दीहमद्धं चाउरंतं संसारकंतारं वीति-वएज्जा, तं जहा— विज्जाए चेव, चरणेण चेव ।

# आरंभ-परिग्गह-पदं

- ४१. दो ठाणाइं अपरियाणेत्ता आया णो केवलिपण्णत्तं धम्मं लभेज्ज सवणयाए, तं जहा— आरंभे चेव, परिग्गहे चेव ।
- ४२.दो ठाणाइं अपरियाणेत्ता आया णो केवलं बोधि बुज्फेज्जा, तं जहा—

आरंभे चेव, परिग्गहे चेव।

- ४३. दो ठाणाइं अपरियाणेत्ता आया णो केवलं मुंडे भवित्ता अगाराम्रो अणगारियं पव्वइज्जा, तं जहा— म्रारंभे चेव, परिग्गहे चेव।
- ४४. °दो ठाणाइं अपरियाणेत्ता आया णो केवलं बंभचेरवासमावसेज्जा, तं जहा—

आरंभे चेव, परिग्गहे चेव ।

४५. दो ठाणाइं अपरियाणेत्ता आया णो केवलेणं संजमेणं संजमेज्जा, तं जहा--

आरंभे चेव, परिग्गहे चेव।

- ४६. दो ठाणाइं अपरियाणेत्ता आया णो केवलेणं संवरेणं संवरेज्जा, तं जहा— आरंभे चेव, परिग्गहे चेव ।
- ४७. दो ठाणाइं अपरियाणेत्ता आया

# विद्याचरण-पदम्

द्वाभ्यां स्थानाभ्यां सम्पन्नः अनगारः अनादिकं अनवदग्रं दीर्घाद्ध्वानं चातुरन्तं संसारकान्तारं व्यतिव्रजेत, तद्यथा— विद्यया चैव, चरणेन चैव ।

# आरम्भ-परिग्रह-पदम्

द्वे स्थाने अपरिज्ञाय आत्मा नो केवलिप्रज्ञप्तं धर्मं लभेत श्रवणतया, तद्यथा— आरम्भांश्चैव, परिग्रहांश्चैव । द्वे स्थाने अपरिज्ञाय आत्मा नो केवलां बोधि बुघ्येत, तद्यथा—

आरम्भांश्चैव, परिग्रहांश्चैव। द्वे स्थाने अपरिज्ञाय आत्मा नो केवलं मुण्डो भूत्वा अगारात् अनगारितां प्रव्रजेत्, तद्यथा— आरम्भांश्चैव, परिग्रहांश्चैव। द्वे स्थाने अपरिज्ञाय आत्मा नो केवलं ब्रह्मचर्यवासमावसेत्, तद्यथा—

आरम्भांक्चैव, परिग्रहांक्चैव । द्वे स्थाने अपरिज्ञाय आत्मा नो केवलेन संयमेन संयच्छेत्, तद्यथा—

आरम्भांक्चैव, परिग्रहांक्चैव । द्वे स्थाने अपरिज्ञाय आत्मा नो केवलेन संवरेण संवृणुयात्, तद्यथा—

आरम्भांश्चैव, परिग्रहांश्चैव । द्वे स्थाने अपरिज्ञाय आत्मा नो केवलं

#### विद्याचरण-पद

४०. विद्या और चरण<sup>४३</sup> (चरित्न) इन दो स्थानों से सम्पन्न अनगार अनादि-अनंत प्रलंब मार्गवाले तथा चार अन्तवाले संसार-रूपी कान्तार को पार कर जाता है----मुक्त हो जाता है।

# आरम्भ-परिग्रह-पद

- ४१. आरम्भ और परिग्रह—इन दो स्थानों को जाने और छोडे बिना आत्मा केवली-प्रज्ञप्त धर्म को नहीं सुन पाता ।
- ४२. आरम्भ और परिग्रह—इन दो स्थानों के जाने और छोडे बिना आत्मा विशुद्ध-बोधि का अनुभव नहीं करता ।
- ४३. आरम्भ और परिग्रह—इन दो स्थानों को जाने और छोडे बिना आत्मा मुंड होकर, घर को छोड़कर सम्पूर्ण अनगारिता (साधुपन) को नहीं पाता ।
- ४४. आरम्भ और परिग्रह—इन दो स्थानों को जाने और छोडे बिना आत्मा सम्पूर्ण ब्रह्मचर्यवास (आचार) को प्राप्त नहीं करता।
- ४५. आरम्भ और परिग्रह—इन दो स्थानों को जाने और छोडे बिना आत्मा सम्पूर्ण संयम के द्वारा संयत नहीं होता ।
- ४६. आरम्भ और परिग्नह—इन दो स्थानों को जाने और छोडे बिना आत्मा सम्पूर्ण संवर के द्वारा संवृत नहीं होता ।

४७. सारम्भ और परिग्रह--इन दो स्थानों को

णो केवलमाभिणिबोहियणाणं उप्पाडेज्जा, तं जहा— आरंभे चेव, परिग्गहे चेव ।

४८. दो ठाणाइं अपरियाणेत्ता आया णो केवलं सुयणाणं उप्पाडेज्जा, तं जहा—

आरंभे चेव, परिग्गहे चेव।

४६. दो ठाणाइं अपरियाणेत्ता आया णो केवलं ओहिणाणं उप्पाडेज्जा, तं जहा—

आरंभे चेव, परिग्महे चेव ।

५०. दो ठाणाइं अपरियाणेत्ता आया णो केवलं मणपज्जवणाणं उप्पा-डेज्जा, तं जहा---आरंभे चेव, परिग्गहे चेव ।

४१. दो ठाणाइं अपरियाणेत्ता आया

- णो केवलं केवलणाणं उप्पाडेज्जा, तं जहा— आरंभे चेव, परिग्गहे चेव ।°
- १२. दो ठाणाइं परियाणेत्ता आया केवलिपण्णत्तं धम्मं लभेज्ज सवणयाए, तं जहा— आरंभे चेव, परिग्गहे चेव ।
- ४३. <sup>●</sup>दो ठाणाइं परियाणे<del>स</del>ा आया केवलं बोधि बुज्भेज्जा, तं जहा— आरंभे चेव, परिग्गहे चेव ।
- ४४. दो ठाणाइं परियाणेत्ता आया केवलं बंभचेरवासमावसेज्जा, तं जहा— आरंभे चेव, परिग्गहे चेव ।

आभिनिबोधिकज्ञानं उत्पादयेत्, तद्यथा—

88

आरम्भांश्चैव, परिग्रहांश्चैव । ढ्वे स्थाने अपरिज्ञाय आत्मा नो केवलं श्रुतज्ञानं उत्पादयेत्, तद्यथा –

आरम्भांश्चैव, परिग्रहांश्चैव । ढ्वे स्थाने अपरिज्ञाय ग्रात्मा नो केवलं अवधिज्ञानं उत्पादयेत् तद्यथा—

आरम्भांश्चै, परिग्रहांश्चैव । द्वे स्थाने अपरिज्ञाय आत्मा नो केवलं मन:पर्यवज्ञानं उत्पादयेत्, तद्यथा—

आरम्भांश्चैव, परिग्रहांश्चैव । द्वे स्थाने अपरिज्ञाय आत्मा नो केवलं केवलज्ञानं उत्पादयेत्, तद्यथा—

आरम्भांश्चैव, परिग्रहांश्चैव । ढे स्थाने परिज्ञाय आत्मा केवलिप्रज्ञप्तं धर्म लभेत श्रवणतया, तद्यथा—

आरम्भांश्चैव, परिग्रहांश्चैव । द्वे स्थाने परिज्ञाय आत्मा केवलां वोधि बुध्येत, तद्यथा---आरम्भांश्चैव, परिग्रहांश्चैव । द्वे स्थाने परिज्ञाय आत्मा केवलं मुण्डो भूत्वा अगारात् अनगारितां प्रव्नजेत्, तद्यथा---आरम्भांश्चैव, परिग्रहांश्चैव । द्वे स्थाने परिज्ञाय आत्मा केवलं

आरम्भांश्चैव, परिग्रहांश्चैव ।

ब्रह्मचर्यवासमावसेत्, तद्यथा---

स्थान २ : सूत्र ४८-४४

जाने और छोडे बिना आत्मा विशुद्ध आभिनिबोधिकज्ञान को प्राप्त नहीं करता।

- ४८. आरम्भ और परिव्रह—इन दो स्थानों को जाने और छोडे बिना आत्मा विशुद्ध श्रुतज्ञान को प्राप्त नहीं करता ।
- ४९. आरम्भ और परिग्रह—इन दो स्थानों को जाने और छोडे बिना आत्मा विशुद्ध अवधिज्ञान को प्राप्त नहीं करता।
- ५०. आरम्भ और परिग्रह—इन दो स्थानों को जाने और छोडे बिना आत्मा विशुद्ध मनःपर्यवज्ञान को प्राप्त नहीं करता ।
- ४१. आरम्भ और परिग्रह—इन दो स्थानों को जाने और छोडे बिना आत्मा विशुद्ध केवलज्ञान को प्राप्त नहीं करता।
- ५२. आरम्भ और परिग्रह—इत दो स्थानों को जानकर और छोडकर आत्मा केवली-प्रज्ञप्त धर्म को सुन पाता है।
- ४३. आरम्भ और परिग्रह—इन दो स्थानों को जानकर और छोडकर आत्मा विशुद्ध बोधि का अनुभव करता है ।
- ५४. आरम्भ और परिग्रह---इन दो स्थानों को जानकर और छोडकर आत्मा मुंड होकर, घर छोडकर सम्पूर्ण अनगारिता(साधुपन) को पाता है।
- ४४ .आरम्भ और परिग्रह इन दो स्थानों को जानकर और छोड़कर आत्मा सम्पूर्ण ब्रह्मचर्यदास को प्राप्त करता है।

भ्रइ.दो ठाणाइं परियाणेत्ता आया केवलेणं संजमेणं संजमेज्जा, तं जहा—

आरंभे चेव, परिग्गहे चेव ।

४७. दो ठाणाइं परियाणेत्ता आया केवलेणं संवरेणं संवरेज्जा, तं जहा—

आरंभे चेव, परिग्गहे चेव ।

- भ्रुद्र. दो ठाणाई परियाणेत्ता भ्राया केवलमाभिणिबोहियणाणं उप्पा-डेज्जा, तं जहा— आरंभे चेव, परिग्गहे चेव ।
- ४६. दो ठाणाइं परियाणेत्ता आया केवलं सुयणाणं उष्पाडेज्जा, तं जहा----

आरंभे चेव, परिम्गहे चेव ।

६०. दो ठाणाइं परियाणेत्ता द्राया केवलं ओहिणाणं उष्पाडेज्जा, तं जहा—

आरंभे चेव, परिग्गहे चेव ।

- ६१. दो ठाणाइं परियाणेत्ता आया केवलं मणपज्जवणाणं उप्पाडेज्जा तं जहा— आरंभे चेव, परिग्गहे चेव ।
- ६२. दो ठाणाइं परियाणेत्ता स्राया केवलं केवलणाणं उप्पाडेज्जा, तं जहा----आरंभे चेव, परिग्गहे चेव ।<sup>0</sup>

# सोच्चा-अभिसमेच्च-पदं

६३. दोहि ठाणेहि आया केवलिपण्णत्तं धम्म लभेज्ज सवणयाए, तं जहा— सोच्चच्चेव, अभिसमेच्चच्चैव । द्वे स्थाने परिज्ञाय आत्मा केवलेन संय-मेन संयच्छेत्, तद्यथा---

आरम्भांश्चैव, परिग्रहांश्चैव । ढ्वे स्थाने परिज्ञाय आत्मा केवलेन संव-रेण संवृण्यात्, तद्यथा—

आरम्भांश्चैव, परिग्रहांश्चैव । द्वे स्थाने परिज्ञाय आत्मा केवलं आभिनिबोधिकज्ञानं उत्पादयेत् तद्यथा---आरम्भांश्चैव, परिग्रहांश्चैव । द्वे स्थाने परिज्ञाय ग्रात्मा केवलं श्रुत-

ज्ञानं उत्पादयेत्, तद्यथा—

आरम्भांश्चैव, परिग्रहांश्चैव । द्वे स्थाने परिज्ञाय आत्मा केवलं अवधिज्ञानं उत्पादयेत्, तद्यथा---

ग्रारम्भांक्चैव, परिग्रहांक्चैव । द्वे स्थाने परिज्ञाय आत्मा केवलं मनः-पर्यवज्ञानं उत्पादयेत्, तद्यथा—

आरम्भांश्चैव, परिग्रहांश्चैव । द्वे स्थाने परिज्ञाय आत्मा केवलं केवलज्ञानं उत्पादयेत्, तद्यथा—

आरम्भांश्चैव, परिग्रहांश्चैव ।

# श्रुत्वा-अभिसमेत्य-पदम्

द्वाभ्यां स्थानाभ्यां ग्रारमा केवलिप्रज्ञप्तं धर्मं लभेत श्रवणतया, तद्यथा---श्रत्वा चैव, अभिसमेरय चैव । १६. आरम्भ और परिग्रह—इन दो स्थानों को जानकर और छोडकर आत्मा सम्पूर्ण संयम के द्वारा संयत होता है।

९७. आरम्भ और परिग्रह⊸–इन दो स्थानों को जानकर और छोडकर आत्मा सम्पूर्ण संवर के द्वारा संवृत होता है ।

४व. आरम्भ और परिग्रह—इन दो स्थानों को जानकर और छोडकर आत्मा विशुद्ध आभिनिबोधिक ज्ञान को प्राप्त करता है।

- ५९. आरम्भ और परिग्रह—इन दो स्थानों को जानकर और छोडकर आत्मा विश्वद्ध श्रुतज्ञान को प्राप्त करता है।
- ६१. आरम्भ और परिग्रह—इन दो स्थानों को जानकर और छोडकर आत्मा विशुद्ध मन:पर्यवज्ञान को प्राप्त करता है।
- ६२. आरम्भ और परिग्रह—इन दो स्थानों को जानकर और छोडकर आत्मा विगुद्ध केवलज्ञान को प्राप्त करता है।

# श्रुत्वा-अभिसमेत्य-पद

६३. सुनने और जानने-इन दो स्थानों से

आत्मा केवलीप्रज्ञप्त धर्म को सुन पाता है।

- ६४. <sup>●</sup>दोहिं ठाणेहिं आया केवलं बोधि बुज्मेज्जा, तं जहा— सोच्चच्चेव, अभिसमेच्चच्चेव ।
- ६५. दोहि ठाणेहि आया केवलं मुंडे भवित्ता अगाराओ अणगारियं पव्वइज्जा, तं जहा— सोच्चच्चेव, अभिसमेच्चच्चेव।
- ६६. दोहि ठाणेहि आया केवलं बंभचेर-वासमावसेज्जा, तं जहा— स<del>ोच्चच्वेव</del>, अभिसमेच्चच्चेव ।
- ६७. दोहि ठाणेहि आया केवलं संजमेणं संजमेज्जा तं जहा— सोच्चच्चेव, अभिसमेच्चच्चेव ।
- ६६. दोहि ठाणेहि आया केवलं संवरेणं संवरेज्जा, तं जहा— सोच्चच्चेव, अभिसमेच्घच्चेव ।
- ६९. दोहि ठार्णेहि आया केवल-माभिणिबोहियणाणं उष्पाडेज्जा, तं जहा—

सोच्चच्चेव, अभिसमेच्चच्चेव ।

- ७०. दोहिं ठाणेहिं आया केवलं सुयणाणं उप्पाडेज्जा, तं जहा— सोच्चच्चेव, अभिसमेच्चच्चेव ।
- ७१. दोहिं ठार्णेहिं आया केवलं ओहि-णाणं उप्पाडेज्जा, तं जहा---सोच्चच्चेव, अभिसमेच्चच्चेव ।
- ७२. दोहिं ठाणेहिं आया केवलं मणपज्जवणाणं उप्पाडेज्जा, तं जहा—

सोच्चच्चेव, अभिसमेच्चच्चेव ।

७३. दोहिं ठाणेहिं आया केवलं केवलणाणं उप्पाडेज्जा तं जहा— सोच्चच्चेव, अभिसमेच्चच्चेव ।°

ढ्राभ्यां स्थानाभ्यां आत्मा केवलां बोधि बुध्येत, तद्यथा---श्रुत्वा चैव, अभिसमेत्य चैव । द्वाभ्यां स्थानाभ्यां आत्मा केवलं मुण्डो भूत्वा अगारात् अनगारितां प्रव्नजेत्, तद्यथा— श्रुत्वा चैव, अभिसमेत्य **चैव** । स्थानाभ्यां द्वाभ्यां आत्मा केवलं ब्रह्मचर्यवासमावसेत्, तद्यथा — श्रुत्वा चैव, अभिसमेत्य चैव । द्वाभ्यां स्थानाभ्यां आत्मा केवलं संयमेण संयच्छेत्, तद्यथा---श्रुत्वा चैव, अभिसमेत्य चैव। द्वाभ्यां स्थानाभ्यां आत्मा केवलं संवरेणं संवृण्यात्, तद्यथा---श्रुत्वा चैव, अभिसमेत्य चैव । द्वाभ्यां स्थानाभ्यां आत्मा केवलं आभिनिबोधिकज्ञानं उत्पादयेत्, तद्यथा---श्रुत्वा चैव, अभिसमेत्**य चै**व । द्वाभ्यां स्थानाभ्यां आत्मा केवलं श्रुत-ज्ञानं उत्पादयेत्, तद्यथा---श्रुत्वा चैव, अभिसमेत्य चैव । द्वाभ्यां स्थानाभ्यां आत्मा केवल श्रुत्वा चैव, अभिसमेत्य चैव । द्वाभ्यां स्थानाभ्यां आत्मा केवलं मनः पर्यवज्ञानं उत्पादयेत्, तद्यथा----श्रुत्वा चैव, अभिसमेत्य चैव ।

द्वाभ्यां स्थानाभ्यां आत्मा केवलं केवल-ज्ञानं उत्पाद्येत्, तद्यथा— श्रुत्वा चैव, अभिसमेत्य चैव । स्थान २: सूत्र ६४-७३

- ६४. सुनने और जानने—इन दो स्थानों से आरमा विशुद्ध-बोधि का अनुभव करता है।
- ६४. सुनने और जानने—इन दो स्थानों से आत्मा मुंड होकर, घर छोडकर, सम्पूर्ण अनगारिता (साधुपन) को पाता है।
- ६६. सुनने और जानने---इन दो स्थानों से आत्मा सम्पूर्ण ब्रह्मचर्यवास को प्राप्त करता है।
- ६७. सुनने और जानने इन दो स्थानों से आत्मा सम्पूर्ण संयम के द्वारा संख्त होता है।
- ६८. सुनने और जानने—इन दो स्थानों से आत्मा सम्पूर्ण संवर के द्वारा संवृत होता है ।
- ६९. सुनने और जानने—इन दो स्थानों से आत्मा विशुद्ध आभिनिबोधिक ज्ञान को प्राप्त करता है।
- ७०. सुनने और जानने--इन दो स्थानों से आत्मा विशुद्ध शुतज्ञान को प्राप्त करता है ।
- ७१. सुनने और जानने—इन दो स्थानों से आत्मा विशुद्ध अवधिज्ञान को प्राप्तः करता है।
- ७२. सुनने और जानने--इन दो स्थानों से आत्मा विशुद्ध मनःपर्यवज्ञान को प्राप्तः करता है।
- ७३. सुनने और जानने—इन दो स्थानों सेः आत्मा विशुद्ध केवलज्ञान को प्राप्तः करता है।

www.jainelibrary.org

कालचकन-पदं कालचक-पदम् ७४. दो समाओ पण्णत्ताओ, तंजहा द्वे समे प्रज्ञप्ते, तद्यथा— ओसप्पिणी समा चेव, अविर्सापणी समा चैव,

उस्सप्पिणी समा चेव।

#### उम्माय-पदं

७४. दुविहे उम्माए पण्णत्ते, तं जहा— जक्खाएसे चेव,

> मोहणिज्जस्स चेव कम्मस्स उदएणं। तत्थ णं जे से जक्खाएसे, से णं सुहवेयतराए चेव सुहविमोयत-राए चेव। तत्थ णं जे से मोहणिज्जस्स कम्मस्स उदएणं, से णं दुहवेयत-राए चेव दुहविमोयतराए चेव।

# दण्ड-पदम्

७६. दो दंडा पण्णत्ता, तं जहा— अट्ठादंडे चेव, अणट्ठादंडे चेव । ७७७. णेरइयाणं दो दंडा पण्णत्ता, तं जहा— अट्ठादंडे य, अणट्रादंडे य ।

दंड-पदं

ढ़ौ दण्डौ प्रज्ञप्तौ, तद्यथा----अर्थदण्डश्चैव, अनर्थदण्डश्चैव । नैरयिकाणां ढ्रौ दण्डौ प्रज्ञप्तौ, तद्यथा--

পও

उत्सर्पिणी समा चैव ।

उन्माद-पदम्

यक्षावेशश्चैव,

द्विविधः उन्मादः प्रज्ञप्तः, तद्यथा—

मोहनीयस्य चैव कर्मणः उदयेन ।

तरकश्चैव सुखविमोच्यतरकश्चैव ।

स दू:खवेद्यतरकश्चैव

तरकश्चैव ।

तत्र योऽसौ यक्षावेश:, स सुखवेद्य-

तत्र योऽसौ मोहनीयस्य कर्मणः उदयेन,

द्र:खविमोच्य-

अर्थदण्डश्च, अनर्थदण्डश्च ।

#### स्थान २ : सूत्र ७४-७७

# कालचत्र-पद

७४. समा (कालमर्यादा) दो प्रकार की है— अवसर्पिणी समा—इसमें वस्तुओं के रूप, रस, गन्ध, आयु आदि का ऋमजः ह्रास होता है । उत्सर्पिणी समा— इसमें वस्तुओं के रूप, रस, गन्ध, आयु आदि का ऋमजः विकान होता है ।

#### उन्माद-पद

७५. उन्माद दो प्रकार का होता है— यक्षावेश—शरीर में यक्ष के आविष्ट होने से उत्पन्न । मोहनीय — कर्म के उदय से उत्पन्न । जो यक्षावेशजनित उन्माद है वह मोह-जनित उन्माद की अपेक्षा सुख से भोगा जाने वाला और सुख से छूट सकने वाला होता है । जो मोहजनित उन्माद है वह यक्षावेश-जनित उन्माद की अपेक्षा दु:ख से भोगा जाने वाला और दु:ख से छूट सकने वाला होता है ।

#### दण्ड-पद

७६. दण्ड दो प्रकार का होता है— अर्थदण्ड । अनर्थदण्ड । ७७. नैरयिकों के दो दण्ड होते हैं—

> अर्थदण्ड । अनर्थदण्ड ।

| ठाणं (स्थान)                                                    | ४द                                                                    | स्थान २ : सूत्र ७६-६४                                                                                                                                           |
|-----------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ७८. एवं – चउवीसादंडओ जाव<br>वेमाणियाणं ।                        | एवम्−चतुर्विंशतिदण्डकः यावत्<br>वैमानिकानाम् ।                        | ७८. इसी प्रकार वैमानिक तक के सभ<br>दण्डाों में दो दण्ड होते हैं—<br>अर्थदण्ड, अनर्थदण्ड।                                                                        |
| दंसण-पदं                                                        | दर्शन-पदम्                                                            | दर्शन-पद                                                                                                                                                        |
| ७६. दुविहे दंसणे पण्णत्ते, तं जहा—<br>सम्मह्ंसणे चेव,           | द्विविधं दर्शनं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा—<br>सम्यग्दर्शनञ्चैव,             | ७९. दर्शन दो प्रकार का है—<br>सम्यग्दर्शन ।                                                                                                                     |
| मिच्छादंसणे चेव।                                                | मिथ्यादर्शनञ्चैव ।                                                    | मिथ्यादर्शन** ।                                                                                                                                                 |
| ८०. सम्मह्ंसणे दुविहे पण्णत्तो, तंजहा—<br>णिसग्गसम्मह्ंसणे चेव, | सम्यग्दर्शनं द्विविधं प्रज्ञप्तम्  तद्यथा–<br>निसर्गसम्यग्दर्शनञ्चैव, | प्∽०. सम्यग्दर्शन दो प्रकार का है —<br>निसर्गसम्यग्दर्शन—आन्तरिक दोषों की<br>खुढि होने पर किसी बाह्य निमित्त के<br>बिना सहज ही प्राप्त होनेवाला<br>सम्यग्दर्शन। |
| अभिगमसम्मद्दंसणे चेव ।                                          | अभिगमसम्यग्दर्शनञ्चैव ।                                               | अभिगमसम्यग्दर्शन—उपदेश आदि<br>निमित्तों से प्राप्त होनेवाला<br>सम्यग्दर्शन । <sup>४</sup> भ                                                                     |
| द्र१. णिसग्गसम्मद्दंसणे दुविहे पण्णत्ते,<br>तं जहा—             | निसर्गसम्यग्दर्शनं द्विविधं प्रज्ञप्तम्,<br>तद्यथा—                   | <b>६१. निसर्गसम्यग्दर्शन दो प्रकार का है</b> ──                                                                                                                 |
| पडिवाइ चेव,<br>अपडिवाइ चेव ।                                    | प्रतिपाती चैव,<br>अप्रतिपाती चैव ।                                    | प्रतिपाती-—जो वापस चला जाए ।<br>अप्रतिपाती—जो वापस न जाए । <sup>४६</sup>                                                                                        |
| द२. अभिगमसम्मद्दंसणे दुविहे पण्णत्ते,<br>तं जहा—                | अभिगमसम्यग्दर्शनं द्विविधं प्रज्ञप्तम्,<br>तद्यथा—                    | ≂२. अभिगमसम्यग्दर्शन दो प्रकार का है <del></del>                                                                                                                |
| पडिवाइ चेव,<br>अपडिवाइ चेव ।                                    | प्रतिपाती चैव,<br>अप्रतिपाती चैव ।                                    | प्रतिपाती ।<br>अप्रतिपाती ।**                                                                                                                                   |
| द३. मिच्छादंसणे दुविहे पण्णत्ते, तं<br>जहा                      | मिथ्यादर्शनं द्विविधं प्रज्ञप्तम्,<br>तद्यथा—                         | <३. मिथ्यादर्शन दो प्रकार का है                                                                                                                                 |
| अभिग्गहियमिच्छादंसणे चेव,                                       | · · · · ·                                                             | आभिग्रहिक—विपरीत सिद्धान्त के<br>आग्रह से उत्पन्न ।                                                                                                             |
| अणभिग्गहियमिच्छादंसणे चेव ।                                     | अनाभिग्रहिकमिथ्यादर्शनञ्चैव ।                                         | अनाभिग्रहिक⊶—सहज या गुण-दोष कीः<br>परीक्षा किये बिना उत्पन्न । <sup>४४</sup>                                                                                    |
| ⊾४. अभिग्गहियमिच्छादंसणे दुविहे<br>पण्णत्तो, तं जहा—            | आभिग्रहिकमिथ्यादर्शनं द्विविधं<br>प्रज्ञप्तम्, तद्यथा—                | <b>∝४. आभिग्रहिकमिथ्यादर्शन दो प्रकार का है</b> —                                                                                                               |
| सपज्जवसिते चेव,<br>अपज्जवसिते चेव ।                             | सपर्यवसितञ्चैव,<br>अपर्यवसितञ्चैव ।                                   | सपर्यवसित— सान्त ।<br>अपर्यवसित—अनन्त । <sup>१९</sup>                                                                                                           |

५१. <sup>●</sup>अणभिग्गहियमिच्छादंसणे दुविहे पण्णत्तो, तं जहा—सपज्जवसिते चेव, अपज्जवसिते चेव।°

#### णाण-पदं

- द६. दुविहे णाणे पण्णत्ते, तं जहा— पच्चक्खे चेव, परोक्खे चेव ।
- द७. पच्चक्खे णाणे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा----केवलणाणे चेव, णोकेवलणाणे चेव ।
- दद. केवलणाणे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा—भवत्थकेवलणाणे चेव, सिद्धकेवलणाणे चेव ।
- ⊭९. भवत्थकेवलणाणे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा— सजोगिभवत्थकेवलणाणे चेव, अजोगिभवत्थकेवलणाणे चेव ।
- ٤०. सजोगिभवत्थकेवलणाणे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा----पढमसमय-सजोगिभवत्थकेवलणाणे चेव, अपढमसमयसजोगिभवत्थकेवल-णाणे चेव । ग्रहवा---चरिमसमयसजोगि-भवत्थकेवलणाणे चेव, अचरिमसमयसजोगिभवत्थ-केवलणाणे चेव ।
- ९१. •अजोगिभवत्थकेवलणाणे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा—पढमसमय-अजोगिभवत्थकेवलणाणे चेव, अपढमसमयअजोगिभवत्थकेवल-णाणे चेव । अहवा—चरिमसमयअजोगिभवत्थ-केवलणाणे चेव,

38

अनाभिग्रहिकमिथ्यादर्शनं दिविधं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा---सपर्यवसितञ्चैव, अपर्यवसितञ्चैव ।

#### ज्ञान-पदम्

- द्विविधं ज्ञानं प्रज्ञप्तम् तद्यथा— प्रत्यक्षञ्चैव, परोक्षञ्चैव । प्रत्यक्षं ज्ञानं द्विविधं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा—केवलज्ञानञ्चैव, नोकेवलज्ञानञ्चैव । केवलज्ञानं द्विविधं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा— भवस्थकेवलज्ञानञ्चैव, सिद्धकेवलज्ञानञ्चैव ।
- भवस्थकेवलज्ञानं दिविधं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा— सयोगिभवस्थकेवलज्ञानञ्चैव, अयोगिभवस्थकेवलज्ञानञ्चैव। सयोगिभवस्थकेवलज्ञानञ्चैव। सयोगिभवस्थकेवलज्ञानञ्चैव। तद्यथा—प्रथमसमयसयोगिभवस्थ-केवलज्ञानञ्चैव, अप्रथमसमयसयोगि-भवस्थकेवलज्ञानञ्चैव।
- अथवा—चरमसमयसयोगिभवस्थ-केवलज्ञानञ्चैव, अचरमसमयसयोगिभवस्थकेवल-ज्ञानञ्चैव । अयोगिभवस्थकेवलज्ञानं द्विविधं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा— प्रथमसमयायोगिभवस्थकेवलज्ञानञ्चैव, अप्रथमसमयायोगिभवस्थकेवलज्ञान-ञ्चैव । अथवा—चरमसमयायोगिभवस्थकेवल-

ज्ञानञ्चैव,

स्थान २: सूत्र ८४- ११

∽५. अनाभिग्रहिकमिथ्यादर्शन दो प्रकार का है— सपर्यवसित, अपर्यवसित ।<sup>५°</sup>

#### ज्ञान-पद

- द६. ज्ञान दो प्रकार का है <del>--</del> प्रत्यक्ष, परोक्ष ।<sup>५१</sup>
- ८७. प्रत्यक्ष ज्ञान दो प्रकार का है— केवलज्ञान । नोकेवलज्ञान ।
  - प्रद. केवलज्ञान दो प्रकार का है— भवस्थकेवलज्ञान—संसारी जीवों का केवलज्ञान । सिद्धकेवलज्ञान—मुक्त जीवों का केवलज्ञान ।
  - ८९. भवस्थकेवलज्ञान दो प्रकार का है---सयोगिभवस्थकेवलज्ञान । अयोगिभवस्थकेवलज्ञान ।
  - ६०. सयोगिभवस्थकेवलज्ञान दो प्रकार का है--प्रथमसमयसयोगिभवस्थकेवलज्ञान । अप्रथमसमयसयोगिभवस्थकेवलज्ञान ।

अथवा—चरमसमयसयोगिभवस्थकेवल-ज्ञान । अचरमसमयसयोगिभवस्थकेवलज्ञान ।

६१. अयोगिभवस्थकेवलज्ञान दो प्रकार का है—-प्रथमसमयअयोगिभवस्थकेवलज्ञान । अप्रथमसमयअयोगिभवस्थकेवलज्ञान ।

> अथवा—चरमसमयअयोगिभवस्थकेवल-ज्ञान ।

अचरिमसमयअजोगिभवत्थकेवल-णाणे चेव ।°

- ६२. सिद्धकेवलणाणे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा-अणंतरसिद्धकेवलणाणे चेव, परंपरसिद्धकेवलणाणे चेव ।
- ६३. अणंतरसिद्धकेवलणाणे टुविहे पण्णत्ते, तं जहा— एक्काणंतरसिद्धकेवलणाणे चेव, अणेक्काणंतरसिद्धकेवलणाणे चेव।
- **१४. परंपरसिद्धकेवलणाणे** दुविहे पण्णत्ते, तं जहा---एक्कपरंपरसिद्धकेवलणाणे चेव, अणेक्फ़वरंपरसिद्धकेवलणाणे चेव।
- ९४. णोकेवलणाणे दुविहे पण्णसो, तं जहा—ओहिणाणे चेव, मणपज्जवणाणे चेव ।
- १६. ओहिणाणे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा—भवपच्चइए चेव, खओवसमिए चेव ।
- ९७. दोण्हं भवपच्चइए पण्णत्ते, तं जहा-देवाणं चेव, णेरइयाणं चेव ।
- १८८. दोण्हं खओवसमिए पण्णत्ते, तं जहा—मणुस्साणं चेव, पंचिदियतिरिक्लजोणियाणं चेव ।
- ६६. मणपज्जवणाणे दुविहे पण्णत्ते, तंजहा-उज्जुमति चेव, विउलमति चेव ।

१००. परोक्खे णाणे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा-आभिणिबोहियणाणे चेव, सूयणाणे चेव ।

अचरमसमयायोगिभवस्थकेवलज्ञान-ञ्चैव । सिद्धकेवलज्ञानं दिविधं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा-अनन्तरसिद्धकेवलज्ञानञ्चैव, परम्परसिद्धकेवलज्ञानञ्चैव । अनन्तरसिद्धकेवलज्ञानं द्विविधं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा— एकानन्तरसिद्धकेवलज्ञानञ्चैव, अनेकानन्तरसिद्धकेवलज्ञानञ्चैव । परम्परसिद्धकेवलज्ञानं द्विविधं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा— एकपरम्परसिद्धकेवलज्ञानञ्चेव, अनेकपरम्परसिद्धकेवलज्ञानञ्चैव । द्विविधं नोकेवलज्ञानं प्रज्ञप्तम, तद्यथा—अवधिज्ञानञ्चैव, मनःपर्यवज्ञानञ्चैव । अवधिज्ञानं द्विविधं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा— भवप्रत्ययिकञ्चैव, क्षायोपशमिकञ्चैव ।

20

द्वयोर्भवप्रत्ययिकं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा---देवानाञ्चैव, नैरयिकाणाञ्चैव । क्षायोपशमिकं प्रज्ञप्तम्, द्वयोः तद्यथा—मनुष्याणाञ्चैव, पञ्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकानाञ्चैव । द्विविध मन:पर्यवज्ञानं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा-ऋजुमति चैव, विपूलमति चैव ।

परोक्षं ज्ञानं द्विविधं प्रज्ञप्तम् तद्यथा— १००. परोक्ष ज्ञान दो प्रकार का है— आभिनिबोधिकज्ञानञ्चैव, श्रुतज्ञानञ्चैव ।

अचरमसमयअयोगिभवस्थकेवलज्ञान ।

- ६२. सिद्धकेवलज्ञान दो प्रकार का है— अनन्तरसिद्धकेवलज्ञान । परम्परसिद्धकेवलज्ञान ।
- ६३. अनन्तरसिद्धकेवलज्ञान दो प्रकार का है---एकअनन्तरसिद्धकेवलज्ञान । अनेकअनन्तरसिद्धकेवलज्ञान ।
- ६४. परम्परसिद्धकेवलज्ञान दो प्रकार का है----एकपरम्परसिद्धकेवलज्ञान । अनेकपरम्परसिद्धकेवलज्ञान ।
- ६५. नोकेवलज्ञान दो प्रकार का है— अवधिज्ञान । मनःपर्यंवज्ञानः ।
- ९६. अवधिज्ञान दो प्रकार का है---भवप्रत्ययिक-जन्म के साथ उत्पन्न होने वाला । क्षायोपशमिक—-ज्ञानावरण कर्म के क्षयउपशम से उत्पन्न होनेवाला।
- ८७. दो के भवप्रत्ययिक होता है---देवताओं के, नैरयिकों के।
- १८. दो के क्षायोपश्रमिक होता है---मनुष्यों के । पञ्चेन्द्रियतिर्यंचों के ।
- १६. मनःपर्यवज्ञान दो प्रकार का है---ऋजुमति—मानसिक चिन्तन के पुद्गलों को सामान्य रूप से जाननेवाला ज्ञान । बिपुलमति—मानसिक चिन्तन के पुद्गलों की विविध पर्यायों को विशेष रूप से जाननेवाला ज्ञान ।
- आभिनिबोधिकज्ञान । श्रुतज्ञान ।

28

- दुविहे १०१. आभिणिबोहियणाणे पण्णत्ते, तं जहा—सुयणिस्सिए चेव, असूयणिस्सिए चेव ।
- १०२. सुयणिस्सिए दुविहे पण्णत्ते, तं जहा-अत्थोग्गहे चेव, वंजणोग्गहे चेव ।
- १०३. असुयणिस्सिते \*दुविहे पण्णत्ते, तं जहा-अत्थोग्गहे चेव, वंजणोग्गहे चेव 1°
- १०४. सुयणाणे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा---अंगपविट्ठे चेव, अंगबाहिरे चेव।
- १०५. अंगबाहिरे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा-आवस्सए चेव, आवस्सयवतिरित्ते चेव।
- १०६. आवस्सयवतिरित्ते दुविहे पण्णत्ते, तं जहा—कालिए चेव, उक्कालिए चेव ।

# धम्म-पदं

- १०७. दुविहे धम्मे पण्णत्ते, तं जहा---सुयधम्मे चेव, चरित्तधम्मे चेव । १०८. सुयधम्मे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा----सुत्तसुयधम्मे चेव, अत्थसुयधम्मे चेव। १०६. चरित्तधम्मे दुविहे पण्णत्ते, तं
  - जहा—प्रगारचरित्तधम्मे चेव, अणगारचरित्तधम्मे चेव ।

# संजम-पद

११०. दुविहे संजमे पण्णत्ते, तं जहा-सरागसंजमे चेव, वीतरागसंजमे चेव ।

आभिनिवोधिकज्ञानं द्विविधं प्रज्ञप्तम्, १०१. आभिनिबोधिकज्ञान दो प्रकार का है---तद्यथा-श्रुतनिश्रितञ्चैव, अश्रुतनिश्रितञ्चैव । श्रुतनिश्रितं द्विविधं प्रज्ञप्तम् तद्यथा— १०२. श्रुतनिश्रित दो प्रकार का है— अर्थावग्रहरचैव, व्यञ्जनावग्रहश्चैव । अश्रुतनिश्रितं द्विविधं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा--अर्थावग्रहश्चैव, व्यञ्जनावग्रहश्चैव । श्रुतज्ञानं द्विविधं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा---अङ्गप्रविष्टञ्चैव, अङ्गबाह्यञ्चैव । अङ्गबाह्य दिविधं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा— १०४. अंग्वाह्य दो प्रकार का है— आवश्यकञ्चेव, आवश्यकव्यतिरिक्तञ्चेव । आवश्यकव्यतिरिक्तं द्विविधं प्रज्ञप्तम्, १०६. आवश्यकव्यतिरिक्त दो प्रकार का है— तद्यथा---कालिकञ्चैव, उत्कालिकञ्चैव ।

# धर्म-पदम्

द्विविधः धर्मः प्रज्ञप्तः, तद्यथा---श्रुतधर्मश्चैव, चरित्रधर्मश्चैव । श्रुतधर्मः द्विविधः प्रज्ञप्तः तद्यथा---सूत्रश्रुतधर्मश्चैव, ग्रर्थश्रुतधर्मश्चैव । चरित्रधर्मः द्विविधः प्रज्ञप्तः, तद्यथा--अगारचरित्रधर्मश्चैव, अनगारचरित्रधर्मश्चैव ।

# संयम-पदम्

दिविधः संयमः प्रज्ञप्तः, तद्यथा----सरागसंयमश्चैव, वीतरागसंयमञ्चैव ।

श्रुतनिश्रित । अश्रुतनिश्रित ।'' अर्थावग्रह। व्यञ्जनावग्रह । १०३. अश्रुतनिश्रित दो प्रकार का है---अर्थावग्रह । व्यञ्जनावग्रह । १०४. श्रुतज्ञान दो प्रकार का है— अंगप्रविष्ट ।

- अगबाह्य ।
- आवश्यक । आवश्यकव्यतिरिक्त ।
- कालिक—जो दिन-रात के प्रथम और अन्तिम प्रहर में ही पढा जा सके। उत्कालिक—जो अकाल के सिवाय सभी प्रहरों में पढा जा सके।

# धर्म-पद

- १०७. धर्म दो प्रकार का है---श्रुतधर्म, चारित्रधर्म।
- १०८. श्रुतधर्म दो प्रकार का है— सूत्रश्रुतधर्मं, अर्थश्रुतधर्मं।
- १०९. चारित्नधर्म दो प्रकार का है---अगार (गृहस्थ) का चारितधर्म । अनगार (मुनि) का चारितधर्म ।

# संयम-पद

११०. संयम दो प्रकार का है—-**सरागसंयम**ा वीतरागसंयम ।

स्थान २: सूत्र १११-११४

दुविहे पण्णत्ते, तं प्रज्ञप्तः, १११. सरागसंयम दो प्रकार का है---१११. सरागसंजमे द्विविधः सरागसंयमः सूक्ष्मसंपरायसरागसंयम् । तद्यथा— जहा—-बादरसंपरायसरागसंयम् । सूक्ष्मसंपरायसरागसंयमञ्चैव, सुहुमसंपरायसरागसंजमे चेव, बादरसंपरायसरागसंजमे चेव । बादरसंपरायसरागसंयमर्श्वेव । द्विविधः ११२. सूक्ष्मसंपरायसरागसंयम दो प्रकार का ११२. सुहुमसंपरायसरागसंजमे दुविहे सूक्ष्मसंपरायसरागसंयमः पण्णत्ते, तं जहा— है----प्रज्ञप्तः तद्यथा— प्रथमसमयसूक्ष्मसंपरायसरागसंयम् । प्रथमसमयसूक्ष्मसंपरायसराग-पढमसमयसुहुमसंपरायसराग-संजमे चेव, संयमञ्चेव, अप्रथमसमयसूक्ष्मसंपरायसरागसंयम् । अप्रथमसमयसूक्ष्मसंपरायसराग-अपढमसमयसुहुमसंपरायसराग-संजमे चेव। संयमञ्चैव । <del>ग्</del>रहवा---चरिमसमयसुहुमसंपराय-अथवा—चरमसमयसूक्ष्मसंपराय-अथवा--चरमसमयसूक्ष्मसंपरायसराग-सरागसंजमे चेव, अचरिमसमय-सरागसंयमञ्चैव, संयम् । सुहूमसंपरायसरागसंजमे चेव । अचरमसमयसूक्ष्मसंपरायसराग-अचरमसमयसूक्ष्मसंपरायसरागसंयम । संयमुरुचैव । अथवा—सूक्ष्मसंपरायसरागसंयमः दो अहवा-सुहुमसंपरायसरागसंजमे प्रकार का है— दुविहे पण्णत्ते, तं जहा---द्विविधः प्रज्ञप्तः, तद्यथा— संक्लिश्यमान् । संक्लिश्यमानकश्चैव, संकिलेसमाणए चेव, विशुद्ध्यमान । विगुद्ध्यमानकश्चैव । विसुज्भमाणए चेव। द्विविध: ११३. बादरसंपरायसरागसंयम दो प्रकार का ११३. बादरसंपरायसरागसंजमे दुविहे बादरसंपरायसरागसंयमः है—-पण्णत्ते, तं जहा—पढमसमयबादर-प्रज्ञप्तः, तद्यथा— प्रथमसमयबाद**र**-प्रथमसमयबादरसंपरायसरागसंयम् । संपरायसरागसंजमे चेव, संपरायसरागसंयमक्चैव, अप्रथमसमयबादरसंपरायसरागसंयम् । अपढमसमयबादरसंपरायसराग-अप्रथमसमयबादरसंपरायसराग-संजमे चेव । संयमश्चैव । अथवा--चरमसमयबादरसंपरायसराग-अहवा---चरिमसमयबादरसंपराय-अथवा—चरमसमयवादरसंपराय-संयम । सरागसंजमे चेव, सरागसंयमञ्चेव, अचरमसमयबादरसंपरायसरागसंयम् । अचरिमसमयबादरसंपरायसराग-अचरमसमयवादरसंपरायसराग-संजमे चेव । संयमश्चैव । दो अथवा---बादरसंपरायसरागसंयम अहवा---बायरसंपरायसरागसंजमे अथवा---बादरसंपरायसरागसंयमः प्रकार का है— दुविहे पण्णत्ते, तं जहा— द्विविधः प्रज्ञप्तः, तद्यथा----प्रतिपातिकश्चैव, अप्रतिपातिकश्चैव । प्रतिपाती, अप्रतिपाती। पहिवातिए चेव, अपडिवातिए चेव। प्रज्ञप्तः, ११४. वीतरागसंयम दो प्रकार का है— ११४. वीयरागसंजमे दुविहे पण्णत्ते, तं वीत रागसंयमः -द्विविधः उपशान्तकषायवीतरागसंयम । तद्यथा— जहा— उपशान्तकषायवीतरागसंयमञ्चैव, क्षीणकषायवीतरागसंयम् । उवसंतकसायवीयरागसंजमे चेव, क्षीणकषायवीतरागसंयम्बचैव । खीणकसायवीयरागसंजमे चेव ।

#### स्थान २ : सूत्र ११४-११८

११५. उवसंतकसायवीयरागसंजमे दुविहे उपशान्तकषायवीतरागसंयमः द्विविधः ११५. उपशान्तकषायवीतरागसंयम दो प्रकार पण्णत्ते, तं जहा---प्रज्ञप्तः, तद्यथा— का है----पढमसमयउवसंतकसायवीय-प्रथमसमयोपशान्तकषायवीतराग-प्रथमसमयउपशान्तकषायवीतरागसंयम् । रागसंजमे चेव, संयमश्चैव. अपढमसमयउवसंतकसायवीय-अप्रथमसमयोपशान्तकषायवीतराग-अप्रथमसमयउपशान्तकषायवीतराग-रागसंजमे चेव। संयमञ्चैव । संयम् । अहवा—चरिमसमयउवसंत-अथवा--चरमसमयोपशान्तकषाय-अथवा----चरमसमयउपशान्तकषाय-वीतरागसंयमश्चैव, कसायवीयरागसंजमे चेव, वीतरागसंयम् । अचरिमसमयउवसंतकसाय-अचरमसमयोपशान्तकपायवीतराग-अचरमसमय उपशान्तकथायवीतराग-वीयरागसंजमे चेव । संयमश्चैव । संयम् । ११६- खोणकसायवीयरागसंजमे दुविहे क्षीणकषायवीत रागसंयमः द्विविध: ११६. क्षीणकषायवीतरागसंयम दो प्रकार पण्णत्ते, तं जहा\_\_\_ प्रज्ञष्तः, तद्यथा— का है----छउमत्थलीणकसायवीयरागसंजमे छद्मस्थक्षीणकपायवीतरागसंयमञ्चैव, छ्यस्थक्षीणकषायवीतरागसंयम । चेव, केवलिखीणकसायवीयरागसंजमे केवलिक्षीणकषायवीतरागसंयमञ्चैव । केवलीक्षीणकषायवीतरागसंयम् । चेव। ११७. छउमत्थलोणकसायवीयरागसंजमे छद्मस्थक्षीणकषायवीतरागसंयमः ११७. छन्नस्थक्षीणकषायवीतरागसंयम दो दुविहे पण्णत्ते, तं जहा— द्विविधः प्रज्ञप्तः, तद्यथा----प्रकार का है— सपंबुद्धछउमत्थखीणकसाय-स्वयंबुद्धछद्मस्थक्षीणकषायवीतराग-स्वयंबुद्धछदास्थक्षीणकषायवीतराग-वीतरागसंजमे चेव, संयमञ्चैव, संयम् । बुद्धवोधितछद्मस्थक्षीणकषायवीतराग-बुद्धबोहियछउमत्थलीणकसाय-बुद्धवोधितछझस्थक्षीणकषायवीतराग-बीतरागसंजमे चेव, संयमञ्चैव । संयम । ११६. सयंबुद्धछउमत्थखीणकसायवीत-स्वयंबुद्धछद्मस्थक्षीणकषायवीतराग-११८. स्वयंबुद्धछद्मस्थक्षीणकषायवीतराग-रागसंजमे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा---संयमः द्विविधः प्रज्ञप्तः, तद्यथा— संयम दो प्रकार का है— पदमसमयसयंबुद्धछउ मत्थखीण-प्रथमसमयस्वयंबुद्धछद्मस्थक्षीणकषाय-प्रथमसमयस्वयंबुद्धछन्नस्थक्षीणकषाय-कसायवीतरागसंजमे चेव, वीतरागसंयमञ्चैव, वीतरागसंयम् । अपढमसमयसयंबुद्धछउमत्थलीण-अप्रथमसमयस्वयंबुद्धछद्मस्थक्षीण-अप्रथमसमयस्वयंत्रुद्धछ्द्रस्थक्षीणकषाय-कसायवीतरागसंजमे चेव। कषायवीतरागसंयमञ्चैव । वीतरागसंयम । अहवा-चरिमसमयसयबुद्ध-अथवा--चरमसमयस्वयंबुद्धछद्मस्थ-अथवा—चरमसमयस्वयंबुद्धछद्मस्थ-छउमत्थलीणकसायवीतरागसंजमे क्षीणकषायवीतरागसंयमश्चैव, क्षीणकषायवीतरागसंयम् । चेव, अचरिमसमयसयंबुद्धछउमत्थखीण-अचरमसमयस्वयंवुद्धछद्मस्थक्षीण-अचरमसमयस्वयंबुद्धछ्दास्थक्षीणकषाय-कसायवीतरागसजमे चेव । कषायवीतरागसंयमञ्चैव, वीतरागसंयम ।

११९. बुद्धबोहियछउमत्थखीणकसाय-वीतरागसंजमे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा—

पढमसमयबुद्धबोहियछउमत्थ-खीणकसायवीतरागसंजमे चेव, अपढमसमयबुद्धबोहियछउमत्थ-खीणकसायवीतरागसंजमे चेव। अहवा--चरिमसमयबुद्धबोहिय-छउमत्थखीणकसायवीयरागसंजमे चेव, अचरिमसमयबुद्धबोहियछउ-मत्थखीणकसायवीयरागसंजमे चेव।

- १२०. केवलिखोणकसायवीयरागसंजमे दुविहे पण्णसे, तं जहा— सजोगिकेवलिखीणकसायवीयराग-संजमे चेव, अजोगिकेवलिखीणकसायवीयराग-संजमे चेव ।
- १२१. सजोगिकेवलिखीणकसायवीयराग-संजमे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा— पढमसमयसजोगिकेवलिखीण-कसायवीयरागसंजमे चेव, अपढमसमयसजोगिकेवलिखीण-कसायवीयरागसंजमे चेव । अहवा—चरिमसमयसजोगिकेवलिखीण-खीणकसायवीयरागसंजमे चेव । अचरिमसमयसजोगिकेवलिखीण-कसायवीयरागसंजमे चेव ।
- १२२. अजोगिकेवलिखीणकसायवीयराग-संजमे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा— पढमसमयअजोगिकेवलिखीण-कसायवीयरागसंजमे चेव, अपढमसमयअजोगिकेवलिखीण-कसायवीयरागसंजमे चेव ।

बुद्धबोधितछ्द्मस्थक्षीणकषायवीतराग-संयमः द्विविधः प्रज्ञप्तः, तद्यथा—

प्रथमसमयबुद्धवोधितछद्मस्थक्षीण-कषायवीतरागसंयमश्चैव । अप्रथमसमयबुद्धबोधितछद्मस्थक्षीण-कषायवीतरागसंयमश्चैव । अथवा—चरमसमयबुद्धवोधितछद्मस्थ-क्षीणकषायवीतरागसंयमश्चैव, अचरमसमयबुद्धवोधितछद्मस्थक्षीण-कषायवीतरागसंयमश्चैव ।

<u>केवलिक्षीणकषायवीतरागसंयमः</u> द्विविधः प्रज्ञप्तः, तद्यथा— सयोगिकेवलिक्षीणकषायवीतराग-संयमञ्चैव । अयोगिकेवलिक्षीणकषायवोतताग-संयमञ्चैव । सयोगिकेवलिक्षीणकषायवीतराग-संयमः द्विविधः प्रज्ञप्तः, तद्यथा----प्रथमसमयसयोगिकेवलिक्षीणकषाय-वीतरागसंयमञ्चैव, अप्रथमसमयसयोगिकेवलिक्षीणकषाय-वीतरागसंयमञ्चैव । अथवा—चरमसमयसयोगिकेवलिक्षीण-कषायवीतरागसंयमश्चैव, अचरमसमयसयोगिकेवलिक्षीणकषाय-वीतरागसंयमञ्चैव । अयोगिकेवलिक्षीणकषायवीतरागसंयमः द्विविधः प्रज्ञप्तः, तद्यथा— प्रथमसमयायोगिकेवलिक्षीणकषाय-वीतरागसंयमञ्चैव, अप्रथमसमयायोगिकेवलिक्षीणकषाय-वीतरागसंयमञ्चैव ।

११९. बुद्धबोधितछद्मस्यक्षीणकषायवीतराग-संयम दो प्रकार का है—

> प्रथमसमयबुद्धबोधितछद्मस्थक्षीणकषाय-वीतरागसंयम । अप्रथमसमयबुद्धबोधितछद्मस्थक्षीणकषाय-वीतरागसंयम । अथवा—चरमसमयबुद्धबोधित-छद्मस्थक्षीणकषायवीतरागसंयम । अचरमसमयबुद्धबोधितछद्मस्थक्षीण-कषायवीतरागसंयम ।

१२०. केवलीक्षीणकषायवीतरागसंयम दो प्रकार का है----सयोगीकेवलीक्षीणकषायवीतरागसंयम ।

> अयोगीकेवलीक्षीणकषायवीतराग-संयम ।

१२१. सयोगीकेवलीक्षीणकषायवीतरागसंयम दो प्रकार का है— प्रथमसमयसयोगीकेवलीक्षीणकषाय-वीतरागसंयम । अप्रथमसमयसयोगीकेवलीक्षीणकषाय-

वतरागसंयम् ।

अथवा—-चरमसमयसयोगीकेवली-क्षीणकषायवीतरागसंयम । अचरमसमयसयोगीकेवलोक्षीणकषाय-

१२२. अयोगीकेवलीक्षीणकषायवीतरागसंयम दो प्रकार का है —

प्रथमसमयअयोगीकेवलीक्षीणकषाय-

वीतरागसंयम ।

वीतरागसंयम् ।

अप्रथमसमयअयोगीकेवलीक्षीणकषाय-वीतरागसंयम ।

¥Х

अहवा-चरिमसमयअजोगिकेवलि-खीणकसायवीयरागसंजमे चेव, अचरिमसमयअजोगिकेवलि-खोणकसायवीयरागसंजमे चेव ।

#### जीव-णिकाय-पदं

- १२३. दुविहा पुढविकाइया पण्णत्ता, तं जहा—सुहुमा चेव, बायरा चेव ।
- १२४. •ैदुविहा आउकाइया पण्णत्ता, तं जहा—सुहुमा चेव, बायरा चेव ।
- १२५. दुविहा तेउकाइया पण्णत्ता, तं जहा—सुहुमा चेव, बायरा चेव ।
- १२६. दुविहा वाउकाइया पण्णसा, तं जहा—सुहुमा चेव, बायरा चेव ।°
- १२७. दुविहा वणस्सइकाइया पण्णत्ता, तं जहा—सुहुमा चेव, बायरा चेव ।
- १२८. दुविहा पुढविकाइया पण्णत्ता, तं जहा-पज्जत्तगा चेव, अपज्जत्तगा चेव ।
- १२६. <sup>●</sup>दुविहा आउकाइया पण्णत्ता, तं जहा-पज्जत्तगा चेव, अपज्जत्तगा चेव ।
- १३०. दुविहा तेउकाइया पण्णत्ता, त जहा—पज्जत्तागा चेव, अपज्जत्तगा चेव ।
- १३१. दुविहा वाउकाइया पण्णत्ता, तं जहा-पज्जत्तगा चेव, अपज्जत्तगा चेव ।
- १३२. दुविहा वणस्सइकाइया पण्णत्ता, तं जहा--पज्जत्तगा चेव, अपज्जत्तगा चेव° ।
- १३३. दुविहा पुढविकाइया पण्णत्ता, तं जहा-परिणया चेव, अपरिणया चेव ।

अथवा---चरमसमयायोगिकेवलिक्षीण-कषायवीतरागसंयमञ्चैव, अचरमसमयायोगिकेवलिक्षीणकषाय-वीतरागसंयमञ्चैव ।

# जीव-निकाय-पदम्

पृथिवीकायिकाः द्विधाः ग्रप्कायिकाः द्विविधाः तद्यथा-सूक्ष्माश्चैव, वादराश्चैव । द्विविधाः तेजस्कायिकाः वायुकायिकाः द्विविधाः तद्यथा—सूक्ष्माञ्चैव, वादराञ्चैव । द्विविधाः वनस्पतिकायिकाः प्रज्ञप्ताः, १२७. वनस्पतिकायिक जीव दो प्रकार के हैं---तद्यथा---सूक्ष्माश्चैव, बादराश्चैव । द्विविधाः पृथिवीकायिकाः तद्यथा---पर्याप्तकाश्चैव, अपर्याप्तकाश्चैव । अप्कायिकाः द्विविधा तद्यथा---पर्याप्तकाश्चैव, अपर्याप्तकाश्चैव । द्विविधाः तेजस्कायिकाः तद्यथा—पर्याप्तकाश्चैव, अपर्याप्तकाश्चैव । वायुकायिकाः द्विविधाः तद्यथा-पर्याप्तकाश्चैव, अपर्याप्तकाश्चेत्र । तद्यथा----पर्याप्तकाञ्चैव, अपर्याप्तकाञ्चैव । द्विविधाः पृथिवीकायिकाः तद्यथा—परिणताश्चैव, अपरिणताइचैव ।

#### स्थान २ : सूत्र १२२-१३३

अथवा—चरमसमयअयोगीकेवली-क्षीणकषायवीतरागसंयम् । अचरमसमयअयोगीकेवलीक्षीणकषाय-वीतरागसंयम ।

#### जोव-निकाय-पद

- प्रज्ञप्ता: १२३. पृथ्वीकायिक जीव दो प्रकार के हैं---सूक्ष्म और बादर ।``
- प्रज्ञप्ता: १२४. अप्कायिक जीव दो प्रकार के हैं---सूक्ष्म और बादर ।
- प्रज्ञप्ता: १२४. तेजस्कायिक जीव दो प्रकार के हैं---सूक्ष्म और वादर।
- प्रज्ञप्ताः, १२६. वायुकायिक जीव दो प्रकार के हैं---सूक्ष्म और बादर ।
  - सूक्ष्म और बादर।
- प्रज्ञप्ताः, १२८. पृथ्वीकायिक जीव दो प्रकार के हैं---पर्याप्तक और अपर्याप्तक ।\*\*
- प्रज्ञप्ता:, १२६. अप्कायिक जीव दो प्रकार के हैं----पर्याप्तक और अपर्याप्तक ।
- प्रज्ञप्ता:, १३०. तेजस्कायिक जीव दो प्रकार के हैं---पर्याप्तक और अपर्याप्तक।
- प्रज्ञप्ताः, १३१. वायुकायिक जीव दो प्रकार के हैं---पर्याप्तक और अपर्याप्तक ।
- द्विविधाः वनस्पतिकायिकाः प्रज्ञय्ताः १३२ वनस्पतिकायिक जीव दो प्रकार के हैं— पर्याप्तक और अपर्याप्तक।
  - प्रज्ञप्ताः, १३३-पृथ्वीकायिक जीव दो प्रकार के हैं → परिणत — बाह्य हेतुओं से जो अन्य रूप में बदल गया हो—निर्जीव हो गया हो। अपरिणत । '''

XX.

- १३४. \*दुविहा आउकाइया पण्णत्ता, तं जहा—परिणया चेव, अपरिणया चेव ।
- १३४. दुविहा तेउकाइया पण्णत्ता, तं जहा—परिणया चेव, अपरिणया चेव।
- १३६. दुविहा वाउकाइया पण्णत्ता, तं जहा—परिणया चेव, अपरिणया चेव ।
- १३७. दुविहा वणस्सइकाइया पण्णत्ता, तं जहा-परिणया चेव, ग्रपरिणया चेव<sup>0</sup>।

#### दव्व-पदं

१३८. दुविहा दथ्वा पण्णत्ता, तं जहा— परिणता चेव, अपरिणता चेव ।

## जीव-णिकाय-पदं

- १३६. दुविहा पुढविकाइया पण्णत्ता, तं जहा—गतिसमावण्णगा चेव, अगतिसमावण्णगा चेव ।
- १४० •दुविहा आउकाइया पण्णत्ता, तं जहा—गतिसमावण्णगा चेव, अगतिसमावण्णगा चेव ।
- १४१. दुविहा तेउकाइया पण्णत्ता, तं जहा----गतिसमावण्णगा चेव, अगतिसमावण्णगा चेव।
- १४२. दुविहा वाउकाइया पण्णत्ता, तं जहा—गतिसमावण्णगा चेव, अगतिसमावण्णगा चेव ।

४६

द्विविधाः अप्कायिकाः तद्यथा--परिणताश्चैव, अपरिणता**र्ज्यैव** । द्विविधाः तेजस्कायिकाः तद्यथा---परिणताश्चैव, अपरिणताश्चैव । द्विविधाः वायुकायिकाः तद्यथा--परिणताश्चैव, अपरिणताश्चैव । द्विविधाः वनस्पतिकायिकाः प्रज्ञप्ताः, १३७. वनस्पतिकायिक जीव दो प्रकार के हैं----तद्यथा-परिणताश्चैव, अपरिणताश्चैव ।

#### द्रव्य-पदम्

द्विविधानि द्रव्याणि तद्यथा---परिणतानि चैव, अपरिणतानि चैव ।

# जीव-निकाय-पदम्

द्विविधाः पृथिवीकायिकाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—गतिसमापन्नकाश्चैव, अगतिसमापन्नकाश्चैव ।

द्विविधाः अप्कायिकाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा-गतिसमापन्नकाश्चैव, अगतिसमापन्नकाश्चैव । द्विविधाः तेजस्कायिकाः तद्यथा—गतिसमापन्नकाश्चैव, अगतिसमापन्नकाश्चैव । वायुकायिकाः द्विविधाः तद्यथा—गतिसमापन्नकाश्चैव, अगतिसमापन्नकाश्चैव ।

स्थान २ : सूत्र १३४-१४२

प्रज्ञप्ताः, १३४. अष्कायिक जीव दो प्रकार के हैं---परिणत और अपरिणत । प्रज्ञप्ताः, १३५. तेजस्कायिक जीव दो प्रकार के हैं— परिणत और अपरिणत । प्रज्ञप्ता:, १३६. वायुकाधिक जीव दो प्रकार के हैं---

- परिणत और अपरिणतः ।
  - परिणत और अपरिणत ।

#### द्रव्य-पद

प्रज्ञप्तानि, १३९. द्रव्य दो प्रकार के होते हैं---परिणत—बाह्य हेतुओं से जिसका रूपान्तर हुआ हो । अपरिणत ।

# जीव-निकाय-पद

१३६. पृथ्वीकायिक जीव दो प्रकार के हैं----गतिसमापन्नक—एक जन्म से दूसरे जन्म में जाते समय अन्तराल गति में वर्तमान । अगतिसमापन्तक-वर्तमान जीवन में स्थित ।

१४०. अप्कायिक जीव दो प्रकार के हैं---गतिसमापन्नक । अगतिसमापन्नक ।

- प्रज्ञप्ता: १४१. तेजस्कायिक जीव दो प्रकार के हैं— गतिसमापन्नकः । अगतिसमापन्नक ।
- प्रज्ञप्ता:, १४२. वायुकायिक जीव दो प्रकार के हैं--गतिसमापन्नक । अगतिसमापन्नक ।

१४३. दुविहा वणस्सइकाइया पण्णत्ता, तं जहा--गतिसमावण्णगा चेव, अगतिसमावण्णगा चेव ।°

#### द्व्व-पदं

१४४. दुविहा दव्वा पण्णत्ता, तं जहा— गतिसमावण्णगा चेव, अगतिसमावण्णगा चेव ।

# जीव-णिकाय-पदं

१४५. दुविहा पुढविकाइया पण्णत्ता, तं जहा-अणंतरोगाढा चेव, परंपरोगाढा चेव।

- १४६. •ेदुविहा आउकाइया पण्णत्ता, तं जहा-अणंतरोगाढा चेव, परंपरोगाढा चेव ।
- १४७. दुविहा तेउकाइया पण्णत्ता, त जहा.—अणंतरोगाढा चेव । परंपरोगाढा चेव ।
- १४८. दुविहा वाउकाइया पण्णत्ता, तं जहा—अणंतरोगाढा चेव, परंपरोगाढा चेव ।

१४६. दुविहा वणस्सइकाइया पण्णत्ता, तं जहा—अणंतरोगाढा चेव, परंपरोगाढा चेव ।

## दव्वं-पदं

१५०. दुविहा दथ्वा पण्णत्ता, तं जहा---अणंतरोगाढा चेव, परंपरोगाढा चेव ।<sup>०</sup>

द्विविधाः वनस्पतिकायिकाः प्रज्ञप्ताः, १४३. वनस्पतिकायिक जीव दो प्रकार के हैं---तद्यथा---गतिसमापन्नकाश्चैव, अगतिसमापन्नकाश्चैव ।

29

#### द्रव्य-पदम्

द्विविधानि द्भव्याणि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा—गतिसमापन्नकानि चैव, अगतिसमापन्नकानि चैव ।

#### जीव-निकाय-पदम्

द्विविधा: पृथिवीकायिकाः प्रज्ञप्ताः, १४५. पृथ्वीकायिक जीव दो प्रकार के हैं---तद्यथा---अनन्तरावगाढाश्चैव, परम्परावगाढाश्चैव ।

द्विविधाः अप्कायिकाः तद्यथा-अनन्तरावगाढाश्चैव, परम्परावगाढाश्चेव । तेजस्कायिका: प्रज्ञप्ता:, १४७. तेजस्कायिक जीव दो प्रकार के हैं— द्विविधाः तद्यथा-अनन्तरावगाढाश्चैव, परम्परावगाढाश्चैव । वायुकायिकाः द्विविधा: तद्यथा-अनन्तरावगाढाश्चैव, परम्परावगाढाश्चैव । तद्यथा-अनन्तरावगाढाश्चैव, परम्परावगाढाश्चैव ।

#### द्रव्य-पदम्

प्रज्ञप्तानि, १४०. द्रव्य दो प्रकार के हैं---द्विविधानि द्रव्याणि तद्यथा—अनन्तरावगाढानि चैव, अनंतरावगाढ । परम्परावगाढानि चैव । परम्परावगाढ ।

## स्थान २ : सूत्र १४३-१४०

गतिसमापन्नक । अगतिसमापन्नकः।

#### द्रव्य-पद

१४४. द्रव्य दो प्रकार के हैं— गतिसमापन्नक—गमन में प्रवृत्त । अगतिसमापन्नक—-अवस्थित ।

#### जीव-निकाय-पद

अनंतरावगाढ----वर्तमान समय में किसी आकाशदेश में स्थित। परम्परावगाढ---दो या अधिक समयों से किसी आकाशदेश में स्थित।

प्रज्ञप्ताः, १४६. अष्कायिक जीव दो प्रकार के हैं---अनंतरावगाढ। परम्परावगढि।

- अनंतरावगाढ । परम्परावगाढ ।
- प्रज्ञप्ता:, १४८. वायुकायिक जीव दो प्रकार के हैं---अनंतरावगाढ । परम्परावगढि ।
- द्विविधाः वनस्पतिकायिकाः प्रज्ञप्ताः, १४२. वनस्पतिकायिक जीव दो प्रकार के हैं---अनंतरावगाढ । परम्परावगाढ ।

#### द्रव्य-पद

- १४१. दुविहे काले पण्णत्ते, तं जहा-ओसप्पिणीकाले चेव, उस्सप्पिणीकाले चेव ।
- १४२. दुविहे आगसे पण्णत्ते तं जहा-लोगागासे चेव। अलोगागासे चेव ।

# सरीर-पढं

१४३. णेरइयाणं दो सरीरगा पण्णत्ता, तं जहा-अब्भंतरगे चेव, बाहिरगे चेव । अब्भंतरए कम्मए, बाहिरए वेउव्विए। १४४. \*देवाणं दो सरीरगा पण्णत्ता, तं जहा-अब्भंतरगे चेव, बाहिरगे चेव।

- अब्भंतरए कम्मए, बाहिरए वेउब्विए।<sup>0</sup> १५५. पुढविकाइयाणं दो सरीरगा पण्णत्ता, तं जहा---
  - अब्भंतरगे चेव, बाहिरगे चेव। अब्भंतरगे कम्मए, बाहिरगे ओरालिए जाव वणस्स-इकाइयाणं ।
- १४६ बेइंदियाणं दो सरीरा पण्णत्ता, तं जहा— अब्भंतरए चेव, बाहिरए चेव। अब्भंतरगे कम्मए, अट्रिमंससोणि-
- तबढे बाहिरए ओरालिए। १४७. "तेइंदियाणं दो सरीरा पण्णत्ता, तं जहा-अब्भंतरए चेव, बाहिरए चेव। अब्भंतरगे कम्मए, अट्ठिमंस-सोणितबद्धे बाहिरए ओरालिए।

दिविधः कालः प्रज्ञप्तः, तद्यथा— अवसर्षिपणीकालक्ष्चैव. उत्सप्पिणीकालश्चैव । द्विविधः ग्राकाशः प्रज्ञप्तः, तद्यथा---लोकाकाशश्चैव, अलोकाकाशश्चेव ।

# शरीर-पदम्

नैरयिकाणां द्वे तद्यथा----आभ्यन्तरकञ्चैव, बाह्यकञ्चैव । आभ्यन्तरक कर्मक, बाह्यकं वैकियम् । देवानां द्वे शरीरके प्रज्ञप्ते, तद्यथा— आभ्यन्तरकञ्चैव, बाह्यकञ्चैव । आभ्यन्तरक कर्मक, बाह्यकं वैक्रियम् । पृथिवीकायिकानां द्वे शरीरके प्रज्ञप्ते, १९४. पृथ्वीकायिक, अष्कायिक, तेजस्कायिक, तद्यथा---आभ्यन्तरकञ्चैव, वाह्यकञ्चैव । आभ्यन्तरकं कर्मकं, बाह्यकं औदारिकम् यावत् वनस्पतिका-यिकानाम् । द्वीन्द्रियाणां द्वे शरीरे प्रज्ञप्ते, तद्यथा--- १४६. दो इन्द्रिय वाले जीवों के दो शरीर होते आभ्यन्तरकञ्चैव, बाह्यकञ्चैव । आभ्यन्तरकं कर्मकं, अस्थिमांसशोणित-बद्धं बाह्यकं औदारिकम् ।

त्रीन्द्रियाणां द्वे शरीरे प्रज्ञप्ते, तद्यथा— १५७. तीन इन्द्रिय वाले जीवों के दो शरीर होते आभ्यन्तरकञ्चैव, हैं---आभ्यन्तर धरीर----कर्मक। बाह्यकञ्चैव । बाह्य शरीर-हाड़, मांस और रक्तयुक्त आभ्यन्तरकं कर्मकं, अस्थिमांसशोणित-औदारिक ।" बद्धं वाह्यकं औदारिकम् ।

#### स्थान २: सूत्र १४१-१४७

१४९. काल दो प्रकार का है---अवसपिणीकाल । उत्सर्पिणीकाल । १५२. आकाश दो प्रकार का है----लोकाकाश और अलोकाकाजा।

#### शरीर-पद

आभ्यन्तर शरीर- कर्मक (सब शरीरों का हेतुभूत शरीर) । बाह्य शरीर—वैक्रिय।

> १४४. देवों के दो शरीर होते हैं— आभ्यन्तर शरीर----कर्मक। बाह्य शरीर---वैकिय ।

वायुकायिक और वनस्पतिकायिक जीवो के दो-दो शरीर होते हैं---आभ्यन्तर शरीर – कर्मक । बाह्य शरीर—औदारिक।"

हैं—आभ्यन्तर शरीर—कर्मक । बाह्य शरीर—हाड़, मांस और रक्तयुक्त औदारिक ।

አፍ

स्थान २: सूत्र १४८-१६४

| १४६. चर्डारदियाणं दो सरीरा पण्णत्ता, | चतुरिन्द्रियाणां द्वे शरीरे प्रज्ञप्ते, ११प | . जार इग्द्रिय वाले जीवों के दो शरीर होते                    |
|--------------------------------------|---------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|
| तं जहा—अब्भंतरए चेव,                 | तद्यथा—आभ्यन्तरकञ्चैव,                      | हैं                                                          |
| बाहिरए चेव ।                         | वाह्यकञ्चैव ।                               | आभ्यत्तर शरीरकर्मक ।                                         |
| अब्भंतरगे कम्मए, अट्ठिमंस-           | आभ्यन्तरकं कर्मकं, अस्थिमांस-               | बाह्य शरीर—हाड, मांस और रक्तयुक्त                            |
| सोणितबढ़े बाहिरए ओरालिए ।°           | शोणितबद्धं बाह्यकं औदारिकम् ।               | औदारिक ।'                                                    |
| १५६. पंचिदियतिरिक्खजोणियाणं दो       | पञ्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकानां हे शरीरके १५१  | <ol> <li>पांच इन्द्रिय वाले तिर्थञ्चों के दो शरीर</li> </ol> |
| सरीरगा पण्णत्ता, तं जहा—             | प्रज्ञय्ते, तद्यथा                          | होते हैं—                                                    |
| अब्भंतरए चेव, बाहिरए चेव ।           | आभ्यन्तरकञ्चैव, वाह्यकञ्चैव ।               | आभ्यन्तर शरीर—कर्मक ।                                        |
| अब्भंतरगे कम्मए,                     | आभ्यन्तरक कर्मक,                            | बाह्य शरीर—हाड, मांस, रक्त, स्नायु                           |
| अट्टिमंससोणियण्हारुछिराबद्धे         | अस्थिमांसशोणितस्नायूशिराबद्धं               | और शिरायुक्त औदारिक।                                         |
| बाहिरए ओरालिए ।                      | ु<br>बाह्यकं श्रौदारिकम् ।                  | -                                                            |
| १६०. *मणुस्साणं दो सरीरगा पण्णत्ता,  | मनुष्याणां हे शरीरके प्रज्ञष्ते, तद्यथा— १६ | ०. मनुष्यों के दो शरीर होते हैं—                             |
| तं जहा—अब्भंतरए चेव,                 | <b>ग्र</b> ाभ्यन्तरकञ्चैव,                  | आभ्यन्तर शरीर—कर्मक ।                                        |
| बाहिरए चेव ।                         | बाह्यकञ्चैव ।                               | बाह्य शरीर-हाड, मांस, रक्त, स्नायु                           |
| अब्भंतरगे कम्मए,                     | ग्राभ्यन्तरकं कर्मकं,                       | और जिरायुक्त औदारिक।                                         |
| अट्ठिमंससोणियण्हारुछिराबद्धे         | त्रस्थिमांसशोणितस्नायुशिरावद्ध              |                                                              |
| बाहिरए ओरालिए ।°                     | बाह्यकं औदारिकम् ।                          |                                                              |
| १६१. विम्गहगइसमावण्णगाणं णेरइयाणं    | विग्रहगतिसमापन्नकानां नैरयिकाणां १६         | १. विग्रहगति <sup>६४</sup> समापन्न नैरयिकों तथा              |
| दो सरीरगा पण्णत्ता, तं जहा           | <b>द्वे शरीरके प्रज्ञप्ते, तद्</b> यथा      | वैमानिक पर्यंत सभी दण्डकों के जीवों के                       |
| तेयए चेव, कम्मए चेव ।                | तैजसञ्चैव, कर्मकञ्चैव ।                     | दो-दो शरीर होते हैं <del></del>                              |
| णिरंतरं जाव वेमाणियाणं ।             | निरन्तरं यावत् वैमानिकानाम् ।               | तैजस और कर्मक ।                                              |
| १६२. णेरइयाणं दोहिं ठार्णीहं सरीरु-  | नैरयिकाणां द्वाभ्यां स्थानाभ्यां १६         | २, नैरयिकों तथा वैमानिक पर्यंत सभी                           |
| प्पत्ती सिया, तं जहा—                | शरीरोत्पत्तिः स्यात्, तद्यथा—               | दण्डकों के जीवों के दो-दो स्थानों से शरीर                    |
| रागेण चेव, दोसेण चेव                 | रागेण चैव, दोषेण चैव                        | की उत्पत्ति (आरम्भ मात्र) होती है—                           |
| जाव वेमाणियाणं ।                     | यावत् वैमानिकानाम् ।                        | राग से और द्वेष से ।                                         |
| १६३. णेरइयाणं डुट्ठाणणिव्वत्तिए      | नैरयिकाणां द्विस्थाननिर्वतितं               | ३. नैरयिकों तथा वैमानिक पर्यंत सभी                           |
| सरीरगे पण्णत्ते, तं जहा—             | प्रज्ञप्तम्, तद्यथा—                        | दण्डकों के जीवों के दो-दो स्थानों से                         |
| रागणिव्वत्तिए चेव,                   | रागनिर्वतितञ्चैव,                           | भरीर की निष्पत्ति (पूर्णता) होती है—                         |
| दोसणिव्वत्तिए चेव                    | दोषनिर्वतितञ्चैव                            | राग से और द्वेष से ।                                         |
| जाव वेमाणियाणं ।                     | यावत् वैमानिकानाम् ।                        |                                                              |
| काय-पदं                              | <b>ATT 020</b>                              |                                                              |
| યકાબ <sup>−</sup> ૧પ<br>             | काय-पदम्                                    | काय-पद                                                       |

१६४. दो काया पण्णत्ता, तं जहा— तसकाए चेव, आवरकाए चेव ।

ढौ कायौ प्रज्ञप्तौ, तद्यथा— १६४. काय दो प्रकार के हैं → त्रसकायश्चैव, स्थावरकायश्चैव । द्रसकाय और स्थावरकाय ।

www.jainelibrary.org

- १६५. तसकाए दुविहे पण्णत्ते, तं जहा---भवसिद्धिए चेव, अभवसिद्धिए चेव ।
- १६६. \*थावरकाए दुविहे पण्णत्ते, तं जहा-भवसिद्धिए चेव, अभवसिद्धिए चेव।°

# दिसाडुगे करणिज्ज-पदं

- १६७. दो दिसाओ अभिगिज्भ कप्पति णिग्गंथाण वा णिग्गंथोण वा पव्यावित्तए---पाईणं चेव, उदीणं चेव।
- १६८. \*दो दिसाओ अभिगिज्भ कष्पति णिग्गंथाणं वा णिग्गंथीण वा°\_\_\_\_ मुंडावित्तए सिक्लावित्तए उबट्टावित्तए संभुंजित्तए संवासित्तए सज्आयमुद्दिसित्तए सज्भायं समुहिसित्तए सज्भायमणुजाणित्तए आलोइत्तए पडिक्कमित्तए णिदित्तए गरहित्तए विउट्टित्तए विसोहित्तए अकरणयाए ग्रब्भुट्ठित्तए अहारिहं पायच्छित्तं तवोकम्मं पडिवज्जित्तए\_\_ •पाईणं चेव, उदीणं चेव ।°

१६९. दो दिसाम्रो अभिगिज्भ कप्पति णिग्गंथाण वा णिग्गंथीण वा अपच्छिम-मारणंतियसंलेहणा-जूसणा-जूसियाणं भत्तपाणपडिया-इविखताणं पाओवगताणं कालं अणक्कंखमाणाणं विहरित्तए, तं जहा-पाईणं चेव, उदीणं चेव।

त्रसकायः द्विविधः प्रज्ञप्तः, तद्यथा–– भवसिद्धिकश्चैवः अभवसिद्धिकश्चैव । स्थावरकायः द्विविधः प्रज्ञप्तः, तद्यथा— १६६. स्थावरकाय दो प्रकार के हैं---भवसिद्धिकश्चैव, अभवसिद्धिकश्चैव ।

# दिशाद्विके करणीय-पदम्

द्वे दिशे स्रभिगृह्य कल्पते निर्ग्रन्थानां १६७. निर्ग्रन्थ और निर्ग्रन्थियां पूर्व और उत्तर वा निर्ग्रन्थीनां वा प्रव्राजयितुम्---प्राचीनाञ्चैव, उदीचीनाञ्चैव । द्वे दिशे अभिगृह्य कल्पते निर्ग्रन्थानां १६८. निर्ग्रन्थ और निर्ग्रन्थियां पूर्व और उत्तर वा निर्ग्रन्थीनां वा— शिक्षयितुं मुण्डयित् उपस्थापयितुं संभोजयित् संवासयितुं स्वाध्यायमुद्देष्टुं स्वाध्यायं समुद्देष्ट्रं स्वाध्यायं अनुज्ञातुं आलोचयितुं प्रतिक्रमितुं निन्दितुं गींहतुं व्यतिवर्तयत्ं विशोधयितुं अकरणतया अभ्युत्थातुं यथाईं प्रायश्चित्तं तपःकर्म्भ प्रतिपत्तुम्— प्राचीनाञ्चैव, उदीचीनाञ्चैव ।

- स्थान २ : सूत्र १६४-१६९
- १६५. दसकाय दो प्रकार के हैं---भवसिद्धिक----मुक्ति के लिए योग्य । अभवसिद्धिक----मुक्ति के लिए अयोग्य।
- भवसिद्धिक और अभवसिद्धिक ।

## दिशाद्विक में करणीय-पद

इन दो दिशाओं की ओर मुंह कर प्रव्रजित करें।

इन दो दिशाओं की ओर मुंह कर---मुंडित करें,शिक्षा दें,महावतों में आरोपित करें,भोजन-मंडली में सम्मिलित करें, संस्तारक-मंडली में सम्मिलित करें, स्वाध्याय का उद्देश दें, स्वाध्याय का समुद्देश दें, स्वाध्याय की अनुज्ञा दें, आलोचना करें, प्रतिक्रमण करें, निदा करें, गहीं करें, व्यत्तिवर्तन करें, विशोधि करें, सावद्य-प्रवृत्ति न करने के लिए उठें, यथायोग्य प्रायश्चित्त रूप तपः कर्म स्वीकार करें।''

द्वे दिशे अभिगृह्य कल्पते निर्म्रन्थानां १६९ जो निर्म्रन्थ और निर्म्रन्थयां अपश्चिम मारणान्तिक-संलेखना की आराधना से युक्त हैं, जो भक्त-पान का प्रत्याख्यान कर चुके हैं, जो प्रायोपगत अनशन<sup>६६</sup> से यूक्त हैं, जो मरणकाल की आकांक्षा नहीं करते हुए विहर रहे हैं, वे पूर्व और उत्तर इन दो दिशाओं की ओर मुंह कर रहें।

٤o

निर्ग्रन्थीनां

मारणान्तिकसंलेखना-जोषणा-

प्राचीनाञ्चैव उदीचीनाञ्च्चैव ।

वा

जुषितानां

विहर्त्तुं, तद्यथा—

अपश्चिम-

ৰা

प्रायोपगतानां कालं अनवकाङ्क्षतां

भक्तपानप्रत्याख्यातानां

# ६१

# बीओ उद्देसो

# वेदणा-पदं

- १७०. जे देवा उड्ढोववण्णगा कप्पोव-वण्णगा विमाणोववण्णगा चारोव-वण्णगा चारद्वितिया गतिरतिया गतिसमावण्णगा, तेसि णं देवाणं सता समितं जे पावे कम्मे कज्जति. तत्थगतावि **एगतिया** वेदणं वेदेति, अण्णत्थगतावि एगतिया वेअणं वेदेंति ।
- १७१. णेरइयाणं सता समियं जे पावे कङजति, कम्मे तत्थगतावि एगतिया वेयणं वेदेति, अण्णत्थ-गतावि एगतिया वेयणं वेदेंति जाव पंचेंदियतिरिवखजोणियाणं ।
- १७२. मणुस्साणं सता समितं जे पावे कम्मे कज्जति, इहगतावि एगतिया वेयणं वेयंति, अण्णत्थगतावि एगतिया वेयणं वेयंति । मणुस्स-वज्जा सेसा एक्कगमा।

## गति-आगति-पदं

- १७३. णेरइया दुगतिया द्रयागतिया पण्णत्ता, तं णेरइएसू उववज्जमाणे मणुस्सेहितो वा पंचिदियतिरिक्खजोणिएहितो वा उववज्जेज्जा । से चेव णं से णेरइए णेरइयत्तं विष्पजहमाणे मणुस्सत्ताए वा पंचेंदियतिरिक्खजोणियत्ताए वा
  - गच्छेज्जा ।
- १७४. एवं—असुरकुमारादि । णवरं....से चेव णं से असुरकुमारे

# वेदना-पदम्

ये देवा ऊद्ध्वोंपपन्नका: कल्पोपपन्नका: १७०. ऊर्ध्वलोक में उत्पन्न देव, जो कल्प\* में विमानोपपन्नकाः चारोपपन्नकाः चारस्थितिकाः गतिरतिकाः गतिसमा-पन्नकाः, तेषां देवानां सदा समितं यत् पापं कर्म कियते, तत्रगताअपि एके वेदनां वेदयन्ति, अन्यत्रगताअपि एके वेदनां वेदयन्ति ।

मैरयिकाणां सदा समितं यत् पापं कर्मं १७१. नैरयिक तथा इोन्द्रिय से तिर्थंचपञ्चेन्द्रिय तत्रगताअपि एके वेदनां क्रियते, वेदयन्ति, अन्यत्रगताअपि एके वेदनां वेदयन्ति ।

यावत् पञ्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकानाम् । मनुष्याणां सदा समितं यत् पापं कर्मं क्रियते, इहगताअपि एके वेदनां वेद-यन्ति, अन्यत्रगताअपि एके वेदनां वेद-यन्ति । मनुष्यवर्जाः शेषा एकगमाः ।

# गति-आगति-पदम्

नैरयिका द्विगत्तिका प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— नैरयिकेष नैरयिकः उपपद्यमानः मनुष्येभ्यो वा पञ्चेन्द्रियतिर्यंग्योनि-केभ्यो वा उपपद्येत । स चैव असौ नैरयिकः नैरयिकत्वं विप्रजहत् मनूष्यतया वा पञ्चेन्द्रिय-तिर्यंग्योनिकतया वा गच्छेत् ।

एवम्—असुरकुमारा अपि । नवरं-स चैव असौ असूरकुमारः

#### वेदना-पद

- उपपन्न हैं, जो विमान<sup>84</sup> में उपपन्न हैं,जो चार<sup>18</sup> में उपपन्न हैं, जो चार में स्थित<sup>°°</sup> हैं, जो गतिशील" और सतत गति वाले हैं, उन देवों के सदा, समित (परिमित) जो पाप कर्म का बन्ध होता है, कई देव उसका उसी भव में वेदन करते हैं और कई उसका वेदन भवान्तर में करते हैं ।
- तक के दण्डकों के सदा, समित (परिमित) जो पाप-कर्म का बंध होता है, कई उसका उसी भव में वेदन करते हैं और कई उसका वेदन भवान्तर में करते हैं।
- १७२. मनुष्यों<sup>, के</sup> सदा समित (परिमित) जो पाप-कर्मका बंध होता है, कई मनुष्य उसका इसी भव में वेदन करते हैं और कई उसका वेदन भवान्तर में करते हैं।

# गति-आगति-षद

द्र्यागतिका: १७३. नैरयिक जीवों की दो गति और दो आगति होती हैं। नरक में उत्पन्न होने वाले जीव----

> मनुष्य अथवा पञ्चेन्द्रिय तिर्यञ्च योनि से आकर उत्पन्न होते हैं।

> नैरयिक नारक अवस्था को छोड़कर— मनूष्य अथवा पञ्चेन्द्रियतिर्यञ्च योनि में जाते हैं।

१७४. असुरकुमार आदि देवों की दो गति और दो आगति होती हैं-देव गति में उत्पन्न

विष्पजहमाणे असुरकुमारत्तं तिरिक्ख-मणुस्सत्ताए वा जोणियत्ताए वा गच्छेज्जा । एवं----सव्वदेवा ।

- १७४. पुढविकाइया दुगतिया दुयागतिया पण्णत्ता, तं जहा---पुढविकाइए पुढविकाइएसु उववज्जमाणे पुढविकाइएहिंतो वा णो पुढवि-काइएहितो वा उववज्जेज्जा। चेव णं से पुढविकाइए से विष्पजहमाणे पूढविकाइयत्तं पुढविकाइयत्ताए वा णो पुढवि-का इयत्ताए वा गच्छेज्जा। १७६. एवं---जाव मणुस्सा ।
- असुरकुमारत्वं विप्रजहत् मनुष्यतया वा तिर्यग्योनिकतया वा गच्छेत् । एवम् --सर्वदेवाः ।

पृथिवीकायिका द्विगतिका द्वयागतिका: १७४. पृथ्वीकायिक जीवों की दो गति और दो तद्यथा---पृथिवीकायिकः प्रज्ञप्ताः, पृथिवीकायिकेष् उपपद्यमानः पृथिवी-कायिकेभ्यो वा नो पृथिवीकायिकेभ्यो वा उपपद्येत । स चैव असौ पृथिवीकायिकः पृथिवी-

कायिकत्वं विप्रजहत् पृथिवीकायिकतया वा नो पृथिवीकायिकतया वा गच्छेत् ।

एवम्---यावत् मनुष्याः ।

#### स्थान २ : सूत्र १७४-१७६

होने वाले जीव मनुष्य अथवा पञ्चेत्द्रिय, तिर्यंच योनि से आकर उत्पन्न होते हैं । वे देव अवस्था को छोड़कर मनुष्य अथवा तिर्यञ्च<sup>ः</sup> योनि में जाते हैं ।

आगति होती हैं----पृथ्वीकाय में उत्पन्न होने वाले जीव

पृथ्वीकाय अथवा अन्य योनियों से आकर उत्पन्न होते हैं ।

वे पृथ्वी की अवस्था को छोड़कर पृथ्वी-काय अथवा अन्य योनियों में जाते हैं।

१७६. अप्काय से मनुष्य तक के सभी दण्डकों की दो गति और दो आगति होती हैं---वे अपने-अपने काय से अथवा अन्य योनियों से आकर उत्पन्न होते हैं। वे अपनी-अपनी अवस्था को छोड़कर, अपने-अपने काय में अधवा अन्य योनियों में जाते हैं।

# दण्डक-मार्गणा-पद

- १७७, नैरयिकों से वैमानिक पर्यन्त सभी दण्डकों के दो-दो प्रकार हैं---भवसिद्धिक, अभवसिद्धिक ।
- द्विद्धा नैरयिकाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— १७८. नैरयिकों से वैमानिक पर्यन्त सभी दण्डकों के दो-दो प्रकार हैं---अन्तरोपपन्नक । परम्परोपपन्नकः ।
- द्विविधा नैरयिका: प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— १७१. नैरयिकों से वैमानिक पर्यन्त सभी दण्डकों के दोन्दो प्रकार हैं---गतिसमापन्नक<sup>अ</sup>----अपने-अपने उत्पत्ति स्थान की ओर जाते हुए । अगतिसमापन्नक<sup>%</sup>---अपने-अपने भव में स्थित।

# दंडग-मग्गणा-पदं

- १७७. दुविहा णेरइया पण्णत्ता, तं जहा-भवसिद्धिया चेव, अभवसिद्धिया चेव जाव वेमाणिया।
- १७८. दुविहा णेरइया पण्णत्ता, तं जहा—अणंतरोववण्णगा चेव, परंपरोववण्णगा चेव जाव वेमाणिया ।
- १७६. दुविहा णेरइया पण्णत्ता, त जहां गतिसमावण्णगा चेव, अगतिसमावण्णगा चेव जाव वेमाणिया।

# दण्डक-मार्गणा-पदम्

द्विविधा नैरयिकाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— भवसिद्धिकाञ्चैव, अभवसिद्धिकाञ्चैव यावत् वैमानिकाः । अनन्तरोपपन्नकाश्चैव, परम्परोपपन्नकाश्चैव यावत् वैमानिकाः । गतिसमापन्नकाश्चैव, अगतिसमापन्नकाश्चैव यावत् वैमानिकाः ।

स्थान २ः सूत्र १८०-१८७

| १८०. दुविहा णेरइया पण्णत्ता, तं<br>जहापढमसमओववण्णगा चेव,<br>अपढमसमओववण्णगा चेव<br>जाव वेमाणिया ।<br>१८१. दुविहा णेरइया पण्णत्ता, तं<br>जहाआहारगा चेव,<br>अणाहारगा चेव ।<br>एवंजाव वेमाणिया ।<br>१८२. दुविहा णेरइया पण्णत्ता, तं | प्रथमसमयोपपन्नकाश्चैव,<br>अप्रथमसमयोपपन्नकाश्चैव<br>यावत् वैमानिकाः ।<br>द्विविधा नैरयिकाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—<br>आहारकाश्चैव,<br>अनाहारकाश्चैव ।<br>एवम्—यावत् वैमानिकाः ।<br>द्विविधा नैरयिकाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— | १८०. नैरयिकों से वैमानिक पर्यन्त सभी दण्डकों<br>के दो-दो प्रकार हैं—<br>प्रथमसमयोपपन्नक ।<br>अप्रथमसमयोपपन्नक ।<br>१८६१. नैरयिकों से वैमानिक पर्यन्त सभी दण्डकों<br>के दो-दो प्रकार हैं—<br>आहारक ।<br>अनाहारक । <sup>%</sup><br>१८२. नैरयिकों से वैमानिक पर्यन्त सभी दण्डकों |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| जहा—उस्सासगा चेव,<br>णोउस्सासगा चेव<br>जाव वेमाणिया ।                                                                                                                                                                           | उच्छ्वासकारचैव,<br>नोउच्छ्वासकारचैव<br>यावत् वैमानिकाः ।                                                                                                                                                               | के दो-दो प्रकार हैंउच्छ्वासक<br>उच्छ्वासपर्याग्ति से पर्याप्त ।<br>नोउच्छ्वासकजिनके उच्छ्वास-<br>पर्याप्ति पूर्ण न हुई हो ।                                                                                                                                                   |
| १८३.दुविहा णेरइया पण्णत्ता, तं                                                                                                                                                                                                  | द्विविधा नैरयिकाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—                                                                                                                                                                                 | १८३. नैरयिकों से वैमानिक पर्यन्त सभी दण्डकों                                                                                                                                                                                                                                  |
| जहासइंदिया चेव,                                                                                                                                                                                                                 | सेन्द्रियाश्चैव,                                                                                                                                                                                                       | के दो-दो प्रकार हैं—                                                                                                                                                                                                                                                          |
| अणिदिया चेव                                                                                                                                                                                                                     | अनिन्द्रियाश्चैव                                                                                                                                                                                                       | सइन्द्रिय ।                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| जाव वेमाणिया ।                                                                                                                                                                                                                  | यावत् वैमानिकाः ।                                                                                                                                                                                                      | अनिन्द्रिय ।                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| १८४. दुविहा णेरइया पण्णत्ता, तं                                                                                                                                                                                                 | द्विविधा नैरयिकाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—                                                                                                                                                                                 | १द४. नैरयिकों से वैमानिक पर्यन्त सभी दण्डकों                                                                                                                                                                                                                                  |
| जहा—पज्जत्तगा चेव,                                                                                                                                                                                                              | पर्याप्तकाश्चैव,                                                                                                                                                                                                       | के दो-दो प्रकार हैं—                                                                                                                                                                                                                                                          |
| अपज्जत्तगा चेव                                                                                                                                                                                                                  | अपर्याप्तकाश्चैव                                                                                                                                                                                                       | पर्याप्तक ।                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| जाव वेमाणिया ।                                                                                                                                                                                                                  | यावत् वैमानिकाः ।                                                                                                                                                                                                      | अपर्याध्तक ।                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| १८५. दुविहा णेरइया पण्णत्ता, तं                                                                                                                                                                                                 | द्विविधा नैरयिकाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—                                                                                                                                                                                 | १८५. विकलेन्द्रियों को छोड़कर नैरयिक से                                                                                                                                                                                                                                       |
| जहा—सण्णी चेव, असण्णी चेव ।                                                                                                                                                                                                     | संज्ञिनश्चैव, असंज्ञिनश्चैव ।                                                                                                                                                                                          | वानमन्तर तक के सभी दण्डकों के दो-दो                                                                                                                                                                                                                                           |
| एवं—पंचेंदिया सब्वे विर्गालदिय-                                                                                                                                                                                                 | एवम्—पञ्चेन्द्रियाः सर्वे विकलेन्द्रिय-                                                                                                                                                                                | प्रकार हैं                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| वज्ज्ञा जाव त्राणमंतरा ।                                                                                                                                                                                                        | वर्जाः यावत् वानमन्तराः ।                                                                                                                                                                                              | संज्ञी, असंज्ञी। <sup>९९</sup>                                                                                                                                                                                                                                                |
| १८६. दुविहा णेरइया पण्णत्ता, तं<br>जहाभासगा चेव,<br>अभासगा चेव ।<br>एवमेगिदियवज्जासब्वे ।                                                                                                                                       | भाषकाश्चैव,<br>अभाषकाश्चैव ।<br>एवं एकेन्द्रियवर्जाः सर्वे ।                                                                                                                                                           | १८६. एकेन्द्रिय को छोड़कर नैरयिक आदि सभी<br>दण्डकों के दो-दो प्रकार हैं—<br>भाषक—-भाषापर्याप्ति-युक्त ।<br>अभाषक—-भाषापर्याप्ति-रहित ।                                                                                                                                        |
| १८७. दुविहा णेरइया पण्णत्ता, तं जहा—                                                                                                                                                                                            | द्विविधा नैरयिकाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—                                                                                                                                                                                 | १९७. एकेन्द्रिय को छोड़कर नैरयिक आदि सभी                                                                                                                                                                                                                                      |
| सम्मद्दिट्टिया चेव,                                                                                                                                                                                                             | सम्यग्दृष्टिकाश्चैव,                                                                                                                                                                                                   | दण्डकों के दो-दो प्रकार हैं—–                                                                                                                                                                                                                                                 |
| मिच्छद्दिट्टिया चेव ।                                                                                                                                                                                                           | मिथ्याद्यिकाश्चैव ।                                                                                                                                                                                                    | सम्यग्दृष्टि ।                                                                                                                                                                                                                                                                |
| एगिदियवज्जासब्वे ।                                                                                                                                                                                                              | एकेन्द्रियवर्जीः सर्वे ।                                                                                                                                                                                               | मिथ्यादृष्टि ।                                                                                                                                                                                                                                                                |

१८८. द्विहा णेरइया पण्णत्ता, तं जहा—परित्तसंसारिता चेव, अणंतसंसारिता चेव जाव वेमाणिया ।

- १८६. दुविहा णेरइया पण्णत्ता, तं जहा— संखेज्जकालसमयद्वितया चेव, असंखेज्जकालसमयट्ठितिया चेव। एवं--पंचेंदिया एगिदियविगलि-दियवज्जा जाव वाणमंतरा।
- १६०. दूविहा णेरइया पण्णत्ता, तं जहा---सुलभबोधिया चेव, दूलभबोधिया चेव जाव वेमाणिया ।
- १९१. दुविहा णेरइया पण्णत्ता, तं सुक्कपक्खिया चेव जाव वेमाणिया।
- १९२, दुविहा णेरइया पण्णत्ता, तं जहा-जित्मा चेव, अचरिमा चेव जाव वेमाणिया ।

आहोहि-णाण-दंसण-पदं

१९३. दोहि ठाणेहि आया अहेलोगं जाणइ पासइ, तं जहा---१. समोहतेणं चेव अष्पाणेणं आया अहेलोगं जाणइ पासइ,

> २. असमोहतेणं चेव, अप्पाणेणं आया अहेलोगं जाणइ पासइ ।

> १,२. आहोहि समोहतासमोहतेणं

परीतसंसारिकाश्चैव, अनन्तसंसारिकाश्चैव यावत् वैमानिकाः ।

द्विविधा नैरयिकाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— १८६. नैरयिक दो प्रकार के हैं— संख्येयकालस्थितिकाश्चैव, असंख्येयकालस्थितिकाश्चैव । एवम्--पञ्चेन्द्रियाः एकेन्द्रियविक-लेन्द्रियवर्जाः यावत् वानमन्तराः ।

सुलभबोधिकाश्चैव, दूर्लभवोधिकाश्चैव यावत् वैमानिकाः । द्विविधा नैरयिका: प्रज्ञप्ता:, तद्यथा ... १६१. नैरयिक आदि सभी दण्डकों के दो-दो कृष्णपाक्षिकाश्चैव, शुक्लपाक्षिकाश्चैव यादत् वैमानिकाः । द्विविधा नैरयिकाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा- १६२. नैरयिक आदि सभी दण्डकों के दो-दो चरमाश्चैव, अचरमाश्चैव यावत् वैमानिकाः ।

# अधोऽवधि-ज्ञान-दर्शन-पदम्

द्वाभ्यां स्थानाभ्यां आत्मा अघोलोकं १९३. दो स्थानों से आत्मा अधोलोक को जानता-जानाति पश्यति, तद्यथा— १. समवहतेन चैव आत्मना आत्मा अधोलोकं जानाति पश्यति,

२. असमवहतेन चैव आत्मना आत्मा अधोलोकं जानाति पश्यति । १,२. अधोवधिः समवहताऽ सम-

स्थान २ : सूत्र १८८-१९३

दिविधा नैरयिकाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— १००. नैरयिक आदि सभी दण्डकों के दो-दो प्रकार हैं---परीतसंसारी---वे जीव जिनके भव सीमित हो गए हों। अनन्तसंसारी-वे जीव जिनके भव सीमित न हों ।

> संख्येयकालसमय की स्थिति वाले। असंख्येयकालसमय की स्थिति वाले। इसी प्रकार एकेन्द्रिय और विकलेन्द्रिय को छोड़कर वानमन्तर पर्यन्त सभी पञ्चेन्द्रिय जीव दो-दो प्रकार के हैं।

- द्विविधा नैरयिका: प्रज्ञप्ताः, तद्यथा १६०. नैरयिक आदि सभी दण्डकों के दो-दो प्रकार हैं---सुलभवोधिक, दूर्लभबोधिक।
  - प्रकार हैं---कृष्णपाक्षिक गुक्लपाक्षिक ।
  - प्रकार हैं---चरम, अचरम ।

# अधोऽवधि-ज्ञान-दर्शन-पद

देखता है---वैक्रिय आदि समूद्घात करके आत्मा अवधिज्ञान से अधोलोक को जानता-देखता है । बैकिय आदि समुद्धात न करके भी आत्मा अवधिज्ञान से अधोलोक को जानता-देखता है ।

अधोवधि" (नियत क्षेत्र को जानने वाला

चेव अप्पाणेणं आया अहेलोगं जाणइ पासइ ।

१९४. •दोहि ठाणेहि आया तिरियलोगं जाणइ पासइ, तं जहा.... १ समोहतेणं चेव अप्पाणेणं आया तिरियलोगं जाणइ पासइ,

> २. असमोहतेणं चेव अप्पाणेणं आया तिरियलोगं जाणइ पासइ ।

> १,२. आहोहि समोहतासमोहतेणं चेव अप्पाणेणं आया तिरियलोगं जाणइ पासइ।

१९४. दोहिं ठाणेहि आया उडुलोगं जाणइ पासइ, तं जहा.... १. समोहतेणं चेव अष्पाणेणं आया उडूलोगं जाणइ पासइ,

> २. असमोहतेणं चेव अप्पाणेणं आया उडुलोगं जाणइ पासइ ।

> १,२. आहोहि समोहतासमोहतेणं चेव अप्पाणेणं आया उडुलोगं जॉणइ पासइ ।

१९६. दोहि ठाणेहि आया केवलकप्पं लोगं जाणइ पासइ, तं जहा.... १. समोहतेणं चेव अप्पाणेणं आया केवलकप्पं लोगं जाणइ पांसइ,

> २. असमोहतेणं चेव अप्पाणेणं आया केवलकप्पं लोगं जाणइ

वहतेन चैव आत्मना आत्मा अधोलोकं जानाति पश्यति ।

जानाति पश्यति, तद्यथा— १. समवहतेन चैव आत्मना आत्मा तिर्यग्लोकं जानाति पश्यति,

२. असमवहतेन चैव आत्मना आत्मा तिर्यंगुलोकं जानाति पश्यति ।

१,२. अधोऽवधिः समवहतासमवहतेन आत्मना आत्मा तिर्यगुलोकं चैव जानाति पश्यति ।

द्वाभ्यां स्थानाभ्यां आत्मा ऊर्ध्वलोकं जानाति पश्यति, तद्यथा— १. समवहतेन चैव आत्मना आत्मा ऊर्ध्वलोक जानाति पश्यति.

२. असमवहतेन चैव आत्मना आत्मा ऊर्ध्वलोक जानाति पश्यति ।

१,२. अधोऽवधिः समबहतासमबहतेन चैव आत्मना आत्मा ऊर्ध्वलोकं जानाति पश्यति ।

द्वाभ्यां स्थानाभ्यां आत्मा केवलकल्पं १९६. दो स्थानों से आत्मा सम्पूर्ण लोक को लोकं जानाति पश्यति, तद्यथा---१. समवहतेन चैव आत्मना आत्मा केवलकल्पं लोकं जानाति पश्यति,

२ असमबहतेन चैव आत्मना आत्मा केवलकल्पं लोकं जानाति स्थान २ : सूत्र १९३-१९६

अवधिज्ञानी) वैकिय आदि समुद्धात करके या किए बिना भी अवधिज्ञान से अधोलोक को जानता-देखता है।

द्वाभ्यां स्थानाभ्यां आत्मा तिर्यग्लोकं १९४. दो स्थानों से आत्मा तिर्यग्लोक को जानता-देखता है—

> वैकिय आदि समुद्घात करके आत्मा अवधिज्ञान से तिर्यग्लोक को जानता-देखता है ।

> वैक्रिय आदि समुद्घात न करके भी आत्मा अवधिज्ञान से तिर्यग्लोक को जानता-देखता है ।

> अधोवधि (नियत क्षेत्र को जानने वाला अवधिज्ञानी) वैकिय आदि समुद्धात करके या किए बिना भी अवधिज्ञान से तियंगुलोक को जानता-देखता है।

१९५. दो स्थानों से आत्मा ऊर्ध्वलोक को जानता-देखता है ।

वैकिय आदि समुद्घात करके आत्मा अवधिज्ञान से ऊर्ध्वलोक को जानता-देखता है ।

वैकिय आदि समुद्घात न करके भी आत्मा अवधिज्ञान से ऊर्ध्वलोक को जानता-देखता है ।

अधोवधि (नियत क्षेत्र को जानने वाला अवधिज्ञानी) वैक्रिय आदि समुद्धात करके या किए बिना भी अवधिज्ञान से ऊर्ध्वलोक को जानता-देखता है।

जानता-देखता है-— वैक्रिय आदि समुद्घात करके आत्मा अवधिज्ञान से सम्पूर्ण लोक<sup>८°</sup> को जानता-देखता है—

वैक्रिय आदि समुद्घात न करके भी आत्मा अवधिज्ञान से सम्पूर्ण लोक को

पासड । १,२. आहोहि समोहतासमोहतेणं चेव अप्पाणेणं आया केवलकप्पं लोगं जागइ पासइ ।°

- १९७. दोहि ठाणेहि आता अहेलोगं जाणइ पासइ, तं जहा— १. विउच्वितेणं चेव अप्पाणेणं आता अहेलोगं जाणइ पासइ,
  - २. अविउच्चितेणं चेव अप्पाणेणं आता अहेलोगं जाणइ पासइ।

१,२. आहोहि विउच्चियाबिउच्चि-तेणं चेव अप्पाणेणं आता अहेलोगं जाणइ पासइ।

१९८८. "दोहिं ठाणेहिं आता तिरियलोगं जाणइ पासइ, तं जहा\_\_\_ १. विउच्वितेणं चेव अप्पाणेणं आता तिरियलोगं जाणइ पासइ,

> २. अविउध्वितेणं चेव अप्पाणेणं आता तिरियलोगं जाणइ पासइ।

१,२. आहोहि विउन्वियाविउ-व्वितेणं चेव अप्पाणेणं आता तिरियलोगं जाणइ पासइ।

१९६. दोहिं ठाणेहिं आता उडुलोगं जाणइ पासइ, तं जहा\_\_

> १. विउच्विणं चेव अप्पाणेणं आता उडुलोगं जाणइ पासइ,

> २. अविउव्वितेणं चेव अष्पाणेणं-आता उडूलोगं जाणइ पासइ ।

पश्यति । १,२. अघोऽवधिः समवहतासमवह-तेन चैव आत्मना आत्मा केवलकल्पं लोकं जानाति पश्यति ।

६६

द्वाभ्यां स्थानाभ्यां आत्मा अधोलोकं १९७ दो स्थानों से आत्मा अधोलोक को जानाति पश्यति, तद्यथा— १ विकृतेन चैव आत्मना आत्मा अधोलोक जानाति पश्यति,

२ अविकृतेन चैव आत्मना आत्मा अधोलोकं जानाति पश्यति ।

१,२. अधोऽवधि विकृताऽविकृतेन चैव आत्मना आत्मा अधोलोकं जानाति पश्यति । द्वाभ्यां स्थानाभ्यां आत्मा तिर्यंगुलोकं जानाति पश्यति, तद्यथा---१. विकृतेन चैव आत्मना आत्मा तिर्यगुलोकं जानाति पश्यति,

२. अविकृतेन चैव आत्मना आत्मा तिर्यंग्लोकं जानाति पश्यति ।

१,२. अधोऽवधि विकृताऽविकृतेन चैव आत्मना आत्मा तिर्यगुलोकं जानाति पश्यति । द्वाभ्यां स्थानाभ्यां आत्मा ऊर्ध्वलोकं १९९. दो स्थानों से आत्मा ऊर्ध्वलोक को जानाति पश्यति, तद्यथा---१ विकृतेन चैव आत्मना आत्मा ऊर्ध्वलोक जानाति पश्यति.

२. अविकृतेन चैव आत्मना आत्मा ऊर्ध्वलोकं जानाति पश्यति ।

स्थान २ : सूत्र १९६-१९९

जानता-देखता है। अधोवधि (नियत क्षेत्र को जानने वाला अवधिज्ञानी) वैक्रिय आदि समुद्घात करके या किए बिना भी अवधिज्ञान से सम्पूर्ण लोक को जानता-देखता है।

- जानता-देखता है—-वैकियशरीर का निर्माण कर लेने पर अत्मा अवधिज्ञान से अधोलोक को जानता-देखता है।
- वैक्रियशरीर का निर्माण किए बिना भी आत्मा अवधिज्ञान से अधोलोक को जानता-देखता है ।

अधोवधि वैत्रियशरीर का निर्माण करके या उसका निर्माण किए बिना भी अवधि-ज्ञान से अधोलोक को जानता-देखता है।

१६८८ दो स्थानों से आत्मा तिर्यग्लोक को जानता-देखता है— वैकियशरीर का निर्माण कर लेने पर

आत्मा अवधिज्ञान से तिर्यग्लोक को जानता-देखता है।

वैकियशरीर का निर्माण किए बिना भी आत्मा अवधिज्ञान से तिर्यग्लोक को जानता-देखता है ।

अधोवधि वैत्रियशरीर का निर्माण करके या उसका निर्माण किए बिना भी अवधि-ज्ञान से तिर्थग्लोक को जानता-देखता है।

जानता-देखता है----वैकियशरीर কা निर्माण कर लेने पर आत्मा अवधिज्ञान से ऊर्ध्वलोक को जानता-देखता है। वैकियशरीर का निर्माण किए बिना भी आत्मा अवधिज्ञान से ऊर्ध्वलोक को जानता-देखता है ।

६७

स्थान २ : सूत्र १९६-२०३

१,२. अधोऽवधि विकृताऽविकृतेन चैव अधोवधि वैक्रियशरीर का निर्माण करके विउदिवयावि-१,२. आहोहि आत्मना आत्मा ऊर्ध्वलोकं जानाति या उसका निर्माण किए बिना भी उच्चितेणं चेव अप्पाणेणं आता अवधिज्ञान से ऊर्ध्वलोक को जानता-उडुलोगं जाणइ पासइ। पश्यति । देखता है । हाभ्यां स्थानाभ्यां आत्मा केवलकल्पं २००. दो स्थानों से आत्मा सम्पूर्ण लोक को २००. दोहिं ठाणेहिं आता केवलकप्पं लोगं जाणइ पासइ, तं जहा-जानता-देखता है— लोकं जानाति पश्यति, तद्यथा---वैक्रियशरीर का निर्माण कर लेने पर १. विउव्वितेणं चेव अप्पाणेणं १. विकृतेन चैव आत्मना आत्मा आत्मा अवधिज्ञान से सम्पूर्ण लोक को आता केवलकप्पं लोगं जाणइ जानाति पश्यति, लोकं केवलकल्प जानता-देखता है । पासइ, वैकियशरीर का निर्माण किए बिना भी २. अदिउध्वितेणं चेव अप्पाणेणं २. अविकृतेन चैव आत्मना आत्मा आत्मा अवधिज्ञान से सम्पूर्ण लोक को केवलकल्पं लोकं जानाति पश्यति । आता केवलकप्पं लोगं जाणइ जानता-देखता है। पासइ । अधोवधि वैक्रियशरीर का निर्माण करके १,२. अधोऽवधि विकृताऽविकृतेन चैव १,२. आहोहि विउच्चियावि-या उसका निर्माण किए बिना भी अध्वितेणं चेव अप्पाणेणं आता केवलकल्पं लोकं आत्मना आत्मा अवधिज्ञान से सम्पूर्ण लोक को जानता-केवलकप्पं लोगं जाणइ पासइ ।° जानाति पञ्चति । देखता है । देशेन सर्वेण पद देसेण सब्वेण पदं देशेन सर्वेण पदम् शब्दान् २०१. दो प्रकार से आत्मा शब्दों को सुनता २०१. दोहि ठाणेहि आया सद्दाइं सुणेति, द्वाभ्यां स्थानाभ्यां आत्मा है----<u> शुणोति, तद्यथा—</u> तं जहा.... शरीर के एक भाग से भी आत्मा शब्दों देसेणवि आया सद्दाइं सुणेति, देशेनापि आत्मा शब्दान् शृणोति, सन्वेणवि आया सद्दाई सुणेति । सर्वेणापि आत्मा शब्दान् शृणोति । को सुनता है । समूचे शरीर से भी आत्मा शब्दों को सुनता है।4 द्वाभ्यां स्थानाभ्यां आत्मा रूपाणि २०२. दो प्रकार से आत्मा रूपों को देखता है----२०२. दोहि ठाणेहि आया ख्वाइं पासइ, शरीर के एक भाग से भी आत्मा रूपों को पश्यति, तद्यथा---तं जहा\_\_\_ देसेणवि आया रूवाइं पासइ, देशेनापि आत्मा रूपाणि पश्यति. देखता है। समूचे शरीर से भी आत्मा रूपों को सब्वेणवि आया रूवाइं पसाइ । सर्वेणापि आत्मा रूपाणि पश्यति । देखता है। " गन्धान् २०३. दो प्रकार से आत्मा गंधों की सूंघता है---२०३. दोहिं ठाणेहि आया गंधाइ द्वाभ्यां स्थानाभ्यां आत्मा ग्ररीर के एक भाग से भी आत्मा गंधों अग्घाति, तं जहा— आजिघति, तद्यथा---देसेणवि आया गंघाइं अग्घाति, देशेनापि आत्मा गन्धान् आजिन्नति, को सूंचता है। समूचे झरौर से भी आत्मा गंधों को सन्वेणवि आया गंधाइं अग्घाति । सर्वेणापि आत्मा गन्धान् आजिघ्नति । संघता है।''

स्थान २: सूत्र २०४-२०८

रसान २०४. दो प्रकार से आत्मा रसों का आस्वाद २०४. दोहिं ठाणेहिं आया रसाइं आसा-द्वाभ्यां स्थानाभ्यां आत्मा आस्वादयति, तद्यथा----लेता है---गरीर के एक भाग से भी देति, तं जहा.... देशेनापि आत्मा रसान् आस्वादयति, आत्मा रसों का आस्वाद लेता है। देसेणवि आया रसाइं आसादेति, सर्वेणापि आत्मा रसान् आस्वादयति । समूचे झरीर से भी आत्मा रसों का सब्वेणवि आया रसाइं आसादेति । आस्वाद लेता है। " द्वाभ्यां स्थानाभ्यां आत्मा स्पर्शान् २०५. दो प्रकार से आत्मा स्पर्शों का प्रति-२०५. दोहि ठाणेहि आया फासाइ पडि-संवेदन करता है---प्रतिसंवेदयति, तद्यथा---संवेदेति, तं जहा.... शरीर के एक भाग से भी आत्मा स्पर्शौ देशेनापि आत्मा स्पर्शान् प्रतिसंवेदयति, देसेणवि आया फासाइं पडिसंवेदेति, का प्रतिसंवेदन करता है। सर्वेणापि आत्मा स्पर्शान् प्रतिसंवेदयति । सब्वेणवि फासाइं आया समूचे शरीर से भी आत्मा स्पर्शों का पडिसंवेदेति । प्रतिसंवेदन करता है। २०६. दो प्रकारों से आत्मा अवभास करता २०६. दोहि ठाणेहि आया ओभासति, द्वाभ्यां स्थानाभ्यां आत्मा अवभासते, है--- शरीर के एक भाग से भी आत्मा तद्यथा---त जहा\_\_\_ अवभास करता है । देशेनापि आत्मा अवभासते, देसेणवि आया ओभासति, समूचे शरीर से भी आत्मा अवभास सर्वेणापि आत्मा अवभासते । सब्वेणनि आया ओभासति । करता है।'' एवम्—प्रभासते, विकुरुते, परिचार- २०७. इसी तरह दो प्रकारों से शरीर के एक विकुच्वति, २०७. एवं पभासति, भाग से भी और समूचे शरीर से भी परियारेति, 'भासं भासति', यति, भाषां भाषते, आहरति, आत्मा—प्रभास करता है, वैकिय करता आहारेति, परिणामेति, वेदेति, परिणामयति, वेदयति, निर्ज्जरयति । है, मैथुन सेवन करता है, भाषा बोलता है, णिज्जरेति । आहार करता है, उसका परिणमन करता है, उसका अनुभव करता है, उसका उत्सर्ग करता है। द्वाभ्यां स्थानाभ्यां देवः सब्दान् शृणोति, २०५. दो स्थानों से देव शब्द सुनता है---२०८. दोहि ठाणेहि देवे सद्दाइं सुणेति, शरीर के एक भाग से भी देव शब्द तं जहा— तद्यथा— सुनता है । देसेणवि देवे सद्दाइं सुणेति, देशेनापि देवः शब्दान् शृणोति, समूचे शरीर से भी देव शब्द सुनता है। सर्वेणापि देवः शब्दान् शृणोति यावत् सब्वेणवि देवे सदाइं सुणेति जाव निज्र्ज रयति । णिज्जरेति । भाग से भी और समूचे झरीर से भी देव—प्रभास करता है, वैकिय करता है, मैथून सेवन करता है, भाषा बोलता है, आहार करता है, उसका परिणमन करता है, उसका अनुभव करता है, उसका

उत्सर्ग करता है।

सरीर-पदं

२०९. मरुया देवा दुविहा पण्णत्ता, तं जहा....एगसरीरी चेव, दुसरीरी चेव ।

२१०. एवं\_किण्णरा किंपुरिसा गंधव्वा णासकुमारा सुवण्णकुमारा ग्रग्गि-कुमारा वायुकुमारा ।

२११. देवा दुविहा पण्णत्ता, तं जहा एगसरीरी चेव, दुसरीरी चेव।

### शरीर-पदम्

द्विविधाः मरुतो देवा तद्यथा—एकशरीरिणक्वैव, द्विशरीरिणश्चैव । एवम्—किन्नरा:, किंपुरुषा:, गन्धर्वा:, २१०. इसी प्रकार—किन्नर, किंपुरुष, गन्धर्व, नागकुमाराः, सुपर्णकुमाराः, अग्नि-कुमाराः, वायुकुमाराः ।

### शरीर-पद

प्रज्ञप्ताः, २०१. मरूत्देव<sup>०</sup> दो प्रकार के हैं— एक झरीर वाले । दो ग्ररीर वाले । नागकुमार, सुपर्णकुमार, अग्निकुमार,

> वायुकुमार ये देव दो-दो प्रकार के हैं— एक शरीर वाले, दो शरीर वाले ।

२११. देव दो प्रकार के हैं— एक शरीर दाले, दो शरीर वाले ।

# तइओ उद्देसो

देवा द्विविधाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा---

एकशरीरिणश्चैव, दिशरीरिणश्चैव ।

सद्द-पदं

- २१२. दुविहे सद्दे पण्णत्ते, तं जहा.... भासासद्दे चेव, णोभासासद्दे चेव । २१३. भासासद्दे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा अक्खरसंबद्धे चेव, णोअवखरसंबद्धे चेव । २१४. णोभासासहे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा\_आउज्जसद्दे चेव, णोआउज्जसद्दे चेव । दुविहे २१४. आउज्जसद्दे पण्णत्ते,
- तं जहा\_तते चेव, वितते चेव । २१६. तते दुविहे पण्णत्ते, तं जहा----घणे चेव, सुसिरे चेव।
- २१७. \*वितते दुविहे पण्णत्ते, तं जहा---घणे चेव, सुसिरे चेव ।°

#### शब्द-पदम्

द्विविधः शब्दः प्रज्ञप्तः, तद्यथा– भाषाशब्दश्चैव, नोभाषाशब्दश्चैव। भाषाशब्दः द्विविधः प्रज्ञप्तः, तद्यथा— २१३. भाषा-शब्द दो प्रकार का है— अक्षरसंवद्धरुचैव, नोअक्षरसंबद्धश्चैव । नोभाषाशब्दः द्विविधः तद्यथा–आतोद्यशब्दश्चैव, नोआतोद्यशब्दश्चैव । आतोद्यशब्द: द्विविध: प्रज्ञप्तः, तद्यथा— २१५. आतोद्य शब्द दो प्रकार का है— ततश्चैव, विततश्चैव। ततः द्विविधः प्रज्ञप्तः, तद्यथा— घनश्चैव, शुषिरश्चैव । विततः द्विविधः प्रज्ञप्तः, तद्यथा— घनश्चैव, शुषिरश्चैव ।

#### शब्द-पद

२१२. शब्द<sup>०९</sup> दो प्रकार का है— भाषा-शब्द, नोभाषा-शब्द । अक्षर संबद्ध-वर्णात्मक । नोअक्षर संबद्ध । प्रज्ञप्तः, २१४. नोभाषा-शब्द दो प्रकार का है---आतोधशब्द, नोआतोधशब्द । तत, वितत । २१६. तत झब्द दा प्रकार का है— घन, शुषिर । २१७. वितत शब्द दो प्रकार का है---घन, शुषिर ।

- दुविहे २१द. णोआउज्जसद्दे पण्णत्त, त जहा.... भुसणसद्दे चेव, णोभूसणसद्दे चेव।
- २१६. णोभूसणसद्दे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा.... तालसद्दे चेव, लत्तिआसद्दे चेव।
- २२०. दोहिं ठाणेहिं सद्दुप्पाते सिया, तं जहा.... साहण्णंताणं चेव **भोग्गलाणं** सद्दुष्पाए सिया, মিড্জরাল चेव पोग्गलाणं
  - सद्दुप्पाए सिया।

पोग्गल-पदं

२२१. दोहि ठाणेहि पोग्गला साहण्णंति, तं जहा.... सइं वा पोग्गला साहण्णंति, परेण वा पोग्गला साहण्णंति ।

- २२२. दोहि ठाणेहि पोग्गला भिज्जंति, तं जहा.... सइं वा पोग्गला भिज्जंति, परेण वा पोग्गला भिज्जंति।
- २२३. दोहिं ठार्णोहं पोग्गला परिपडंति, तं जहा.... सइं वा पोग्गला परिपडंति, परेण वा पोग्गला परिपडंति ।
- २२४. •दोहिं ठाणेहिं पोग्गला परिसडंति, तं जहा... सइं वा पोग्गला परिसडंति,

परेण वा पोग्गला परिसडंति ।

नोआतोद्यशब्दः द्विविध: तद्यथा— भूषणशब्दश्चैव, नोभूषणशब्दश्चैव । द्विविध: नोभूषणशब्द: तद्यथा---तालशब्दश्चैव, लतिकाशब्दश्चैव । द्वाभ्यां स्थानाभ्यां शब्दोत्पातः स्यात्, तद्यथा— संहन्यमानानां चैव पुर्गलानां शब्दोत्पातः स्यात्, चैव भिद्यमानानां पुद्गलानां शब्दोत्पातः स्यात् ।

90

### पुद्गल-पदम्

तद्यथा— स्वयं वा पुद्गलाः संहन्यन्ते, परेण वा पुद्गला संहन्यन्ते । द्वाभ्यां स्थानाभ्यां पुद्गला भिद्यन्ते, तद्यथा---स्वयं वा पुद्गला भिद्यन्ते, परेण वा पुद्गला भिद्यन्ते । द्वाभ्यां स्थानाभ्यां पुद्गलाः परिपतन्ति, तद्यथा— स्वयं वा पुद्गलाः परिपतन्ति, परेण वा पुद्गलाः परिपतन्ति । द्वाभ्यां स्थानाभ्यां पुद्गलाः परिशटंति, तद्यथा---स्वयं वा पुद्गलाः परिशटंति, परेण वा पुद्गलाः परिशटति ।

### स्थान २ : सूत्र २१८-२२४

प्रज्ञप्त:, २१८. नोआतोद्य सब्द दो प्रकार का है---भूषणशब्द नोभूषणशब्द।

प्रज्ञप्त:, २१९. नोभूषणशब्द दो प्रकार का है— तालशब्द लतिकाशब्द।

> २२०. दो कारणों से शब्द की उत्पत्ति होती है----जब पुद्गल संहति को प्राप्त होते हैं तब शब्द की उत्पत्ति होती है, जैसे----घड़ी का शब्द । जब पुद्गल भेद को प्राप्त होते हैं तब शब्द की उत्पत्ति होती है, जैसे---बांस के फटने का शब्द ।

### पुद्गल-पद

द्वाभ्यां स्थानाभ्यां पुद्गलाः संहन्यन्ते, २२१. दो स्थानों से पुद्गल संहत होते हैं---स्वयं-अपने स्वभाव से पुद्गल संहत होते हैं । दूसरे निमित्तों से पुद्गल संहत होते हैं।

- २२२. दो स्थानों से पुद्गलों का भेद होता है— स्वयं—अपने स्वभाव से पुर्गलों का भेद होता है। दूसरे निमित्तों से पुद्गलों का मेद होता है।
- २२३. दो स्थानों से पुद्गल नीचे गिरते हैं---स्वयं-अपने स्वभाव से पुद्गल नीचे गिरते हैं।
  - दूसरे निमित्तों से पुद्गल नीचे गिरते हैं।
- २२४. दो स्थानों से पुद्गल बिक्रुत होकर नीचे गिरते हैं---

स्वयं-अपने स्वभाव से पुद्गल विकृत होकर नीचे गिरते हैं। दूसरे निमित्तों से पुद्गल विकृत होकर नीचे गिरते. ŧ١

| २२४. दोहि ठाणेहि पोग्गला विद्वंसंति,<br>तं जहा—<br>सइं वा पोग्गला विद्वंसंति,<br>परेण वा पोग्गला विद्वंसंति ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | द्वाभ्यां स्थानाभ्यां पुद्गलाः विध्वंसंते,<br>तद्यथा—<br>स्वयं वा पुद्गलाः विध्वंसंते,<br>परेण वा पुद्गलाः विध्वंसंते । | २२४. दो स्थानों से पुद्गल विध्वंस को प्राप्त<br>होते हैं<br>स्वयं अपने स्वभाव से पुद्गल विध्वंस<br>को प्राप्त होते हैं । दूसरे निमित्तों<br>से पुद्गल विध्वंस को प्राप्त होते<br>हैं।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| २२६. दुविहा पोग्गला पण्णत्ता, तं जहा<br>भिण्णा चेव, अभिण्णा चेव ।<br>२२७. दुविहा पोग्गला पण्णत्ता, तं जहा—<br>भेउरधम्मा चेव,<br>णोभेउरधम्मा चेव ।<br>२२८. दुविहा पोग्गला चेव,<br>गोपरमाणुपोग्गला चेव,<br>गोपरमाणुपोग्गला चेव ।<br>२२६. दुविहा पोग्गला पण्णत्ता, तं जहा—<br>सुहुमा चेव, बायरा चेव ।<br>२३०. दुविहा पोग्गला पण्णत्ता, तं जहा—<br>बद्धपासपुट्ठा चेव,<br>णोबद्धपासपुट्ठा चेव ।<br>२३१. दुविहा पोग्गला पण्णत्ता, तं जहा—<br>परियादितच्चेव,<br>अपरियादितच्चेव ।<br>२३२. दुविहा पोग्गला पण्णत्ता, तं जहा—<br>अत्ता चेव,<br>अणत्ता चेव ।<br>२३३. दुविहा पोग्गला पण्णत्ता, तं जहा—<br>इट्ठा चेव, अणिट्ठा चेव ।<br>व्हट्ठा चेव, अणिट्ठा चेव ।<br>कंता चेव, अर्थया चेव । | आत्ताश्चैव,<br>अनात्ताश्चैव ।                                                                                           | भिग्न, अभिग्न ।<br>२२७. पुद्गल दो प्रकार के हैं—<br>भिदुर धर्मवाले,<br>नोभिदुर धर्मवाले ।<br>२२६. पुद्गल दो प्रकार के हैं—<br>परमाणु पुद्गल,<br>नोपरमाणु पुद्गल,<br>नोपरमाणु पुद्गल (स्कन्ध) ।<br>२२६. पुद्गल दो प्रकार के हैं—<br>सूक्ष्म बादर ।<br>२३०. पुद्गल दो प्रकार के हैं—<br>बद्धपार्श्वस्पृष्ट,<br>नोबद्धपार्श्वस्पृष्ट,<br>नोबद्धपार्श्वस्पृष्ट ।°°<br>२३१. पुद्गल दो प्रकार के हैं—<br>पर्यादत,<br>अपर्यादत । <sup>९९</sup><br>२३२. पुद्गल दो प्रकार के हैं—<br>आत्त—जीव के द्वारा गृहीत,<br>अनात्त—जीव के द्वारा अगृहीत । |
| मणुण्णा चेव, अमणुण्णा चेव ।<br>मणामा चेव, अमणामा चेव° ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | मनोज्ञाश्चैव, अमनोज्ञाश्चैव ।<br>मन 'आमा' श्चैव, अमन 'आमा' श्चैव।                                                       | मनोज्ञ, अमनोज्ञ।<br>मन के लिए प्रिय, मन के लिए अप्रिय ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

अनात्त ।

अनिष्ट।

अकान्त ।

अप्रिय ।

अमनोज्ञ ।

अनात्त।

अनिष्ट ।

अकान्त ।

अप्रिय ।

अमनोज्ञ ।

अनात्त ।

अनिष्ट ।

जकान्त ।

अप्रिय ।

अमनोज्ञ ।

अनात्त । अनिष्ट ।

अकान्त । अप्रिय ।

अमनोज्ञ ।

अनात्त ।

अनिष्ट ।

अकान्त ।

इंदिय-विसय-पदं

२३४. दुविहा सद्दा पण्णत्ता, तं जहा... अत्ता चेव, अणत्ता चेव । \*इट्रा चेव, अणिट्रा चेव । कंता चेव, अकंता चेव । पिया चेव, अपिया चेव। मणुण्णा चेव, अमणुण्णा चेव । मणामा चेव, अमणामा चेव<sup>्</sup>। २३४. दुविहा रूवा पण्णता, तं जहा.... अत्ता चेव, अणत्ता चेव। \*इट्ठा चेव, अणिट्रा चेव । कंता चेव, अकंता चेव । पिया चेव. अपिया चेव। मणुण्णा चेव, अमणुण्णा चेव । मणामा चेव, अमणामा चेव°। २३६. \*दुविहा गंधा पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ अत्ता चेव, अणत्ता चेव । इट्रा चेव, अणिट्रा चेव । कंता चेव, अकंता चेव। पिया चेव, अपिया चेव। मणुण्णा चेव, अमणुण्णा चेव । मणामा चेव, अमणामा चेव। २३७. दुविहा रसा पण्णत्ता, तं जहा.... अत्ता चेव, अणत्ता चेव । इट्रा चेव, अणिट्रा चेव । कंता चेव, अकंता चेव । पिवा चेव, अपिया चेव । मणुण्णा चेव, अमणुण्णा चेव। मणामा चेव, अमणामा चेव। २३८. दुविहा फासा पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ अत्ता चेव, अणता चेव। इट्रा चेव, अणिट्रा चेव । कंता चेव. अकंता चेव।

७२

इन्द्रिय-विषय-पदम्

इन्द्रिय-विषय-पद

द्विविधाः शब्दाः प्रज्ञप्ताः, तदयथा— २३४. शब्द दो-दो प्रकार के हैं— आत्ताश्चैव, अनात्ताश्चैव । आत्त. इष्टाश्चैव, अनिष्टाश्चैव । इच्ट, कान्ताश्चैव, अक्रांताश्चैव । कान्त, प्रियाश्चैव, अप्रियाश्चैव । प्रिय, मनोज्ञाश्चैव, अमनोज्ञाश्चैव। मनोज्ञ. मन 'आमा' इचैव, अमन 'आमा' इचैव। मन के लिए प्रिय, मन के लिए अप्रिय। द्विविधानि रूपाणि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— २३४. रूप दो-दो प्रकार के हैं— आत्तानि चैव, अनात्तानि चैव । आत्त, इष्टानि चैव, अनिष्टानि चैव । इष्ट, कांतानि चैव, अकांतानि चैव । कान्त, प्रियानि चैव, अप्रियानि चैव । प्रिय, मनोज्ञानि चैव, अमनोज्ञानि चैव । मनोज्ञ. मन के लिए प्रिय, मन के लिए अप्रिय 🖡 मन 'आमानि' चैव, अमन 'आमानि' चैव। २३६. गन्ध दो-दो प्रकार के हैं----द्विविधाः गंधाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा---आत्ताश्चैव, अनात्ताश्चैव । आत्त, इष्टाश्चैव, अनिष्टाश्चैव । ड्डर, कांताश्चैव, अकांताश्चैव। कान्त. प्रिय, प्रियाश्चैव, अप्रियाश्चैव । मनोज्ञ, मनोज्ञाश्चैव, अमनोज्ञाश्चैव। मन के लिए प्रिय, मन के लिए अप्रिय। मन 'आमा' श्चैव, अमन 'आमा' श्चैव। २३७. रस दो-दो प्रकार के हैं---द्विविधाः रसाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— आत्ताश्चैव, अनात्ताश्चैव । आत्त. इष्टाश्चैव, अनिष्टाश्चैव । इष्ट, कांताश्चैव, अकांताश्चैव । कान्त, प्रियाश्चैव, अप्रियाश्चैव। प्रिय, मनोज्ञाश्चैव, अमनोज्ञाश्चैव । मनोज्ञ, मन 'आमा' रचैव, अमन 'आमा' रचैव। मन के लिए प्रिय, मन के लिए अप्रिय । २३८. स्पर्श दो-दो प्रकार के हैं---द्विविधाः स्पर्शाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा----आत्ताश्चैव, अनात्ताश्चैव । आत्त, इष्टाइचैव, अनिष्टाश्चैव । इष्ट, कांताश्चैव, अकांताश्चैव । कान्त,

पिया चेव, अपिया चेव । मणुण्णा चेव, अमणुण्णा चेव । मणामा चेव, अमणामा चेव<sup>ः</sup> ।

#### आयार-पदं

- २३९. दुविहे आयारे पण्णत्ते, तं जहा— णाणायारे चेव, णोणाणायारे चेव।
- २४०. णोणाणायारे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा\_दंसणायारे चेव, णोदंसणायारे चेव ।
- २४१. णोदंसणायारे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा—चरित्तायारे चेव, णोचरित्तायारे चेव ।
- २४२. णोचरित्तायारे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा....तवायारे चेव, वीरियायारे चेव ।

#### पडिमा-पदं

- २४३. दो पडिमाओ पण्णत्ताओ, तं जहा—समाहिपडिमा चेव, उवहाणपडिमा चेव ।
- २४४. दो पडिमाओ पण्णत्ताओ, तं जहा\_विवेगपडिमा चेव, विउसग्गपडिमा चेव ।
- २४४. दो पडिमाओ पण्णत्ताओ, तं जहा-भदा चेव, सुभद्दा चेव।
- २४६. दो पडिमाओ पण्णत्ताओ, तं जहा—महाभद्दा चेव, सब्बतोभद्दा चेव ।
- २४७. दो पडिमाओ पण्णत्ताओ, तं जहा—खुड्डिया चेव मोयपडिमा, महल्लिया चेव मोयपडिमा ।

प्रियाश्चैव, अप्रियाश्चैव । मनोज्ञाश्चैव, अमनोज्ञाश्चेव । मन 'आमा' श्चैव, अमन 'आमा' श्चैव।

७३

#### आचार-पदम्

दिविधः आचारः प्रज्ञप्तः, तद्यथा— ज्ञानाचारश्चैव, नोज्ञानाचारश्चैव । नोज्ञानाचारः दिविधः प्रज्ञप्त तद्यथा---दर्शनाचारश्चैव, नोदर्शनाचारश्चैव । नोदर्शनाचारः दिविधः प्रज्ञप्त तद्यथा---चरित्राचारश्चैव, नोचरित्राचारश्चैव । नोचरित्राचारः दिविधः प्रज्ञप्त तद्यथा---तपआचारश्चैव, वीर्याचारश्चैव ।

### प्रतिमा-पदम्

द्वे प्रतिमे प्रज्ञप्ते, तद्यथा— समाधिप्रतिमा चैव, उपधानप्रतिमा चैव । द्वे प्रतिमे प्रज्ञप्ते, तद्यथा— विवेकप्रतिमा चैव, व्युत्सर्गप्रतिमा चैव । द्वे प्रतिमे प्रज्ञप्ते, तद्यथा— भद्रा चैव, सुभद्रा चैव । द्वे प्रतिमे प्रज्ञप्ते, तद्यथा— महाभद्रा चैव, सर्वतोभद्रा चैव ।

द्वे प्रतिमे प्रज्ञप्ते, तद्यथा— क्षुद्रिका चैव 'मोय' प्रतिमा, महती चैव 'मोय' प्रतिमा ।

#### स्थान २: सूत्र २३६-२४७

प्रिय, अप्रिय मनोज्ञ, अमनोज्ञ मन के लिए प्रिय, मन के लिए अप्रिय ।

#### आचार-पद

था— २३१. आचार दो प्रकार का है---ते । जानाचार, नोज्ञानाचार<sup>९२</sup> । प्रज्ञप्त:, २४०. नोज्ञानाचार दो प्रकार का है— दर्शनाचार नोदर्शनाचार<sup>९३</sup> । प्रज्ञप्त:, २४१. नोदर्शनाचार दो प्रकार का है— चरित्राचार नोचरित्राचार<sup>९४</sup> । प्रज्ञप्त:, २४२. नोचरित्राचार दो प्रकार का है— तप:आचार वीर्याचार ।<sup>९५</sup>

### प्रतिमा-पद

- २४३. प्रतिमा<sup>۱۱</sup> दो प्रकार की है समाधिप्रतिमा<sup>۱۹</sup> उपधानप्रतिमा ।<sup>14</sup> २४४. प्रतिमा दो प्रकार की है--विवेकप्रतिमा ।<sup>100</sup> २४४. प्रतिमा दो प्रकार की है--भद्रा<sup>101</sup>, सुभद्रा ।<sup>102</sup> २४६. प्रतिमा दो प्रकार की है--महाभद्रा<sup>101</sup> सर्वतोभद्रा ।<sup>101</sup>
  - क्षुद्रकप्रस्रवणप्रतिमा<sup>१०५</sup> महत्**प्रस्रव**णप्रतिमा ।<sup>१०५</sup>

२४८. दो पडिमाओ पण्णत्ताओ, तं जहा—जवमज्भा चेव चंदपडिमा, वइरमज्भा चेव चंदपडिमा।

### सामाइय-पदं

२४९. दुविहे सामाइए पण्णत्ते, तं जहा... अगारसामाइए चेव, अणगारसामाइए चेव ।

#### जन्म-मरण-पदं

- २४०. दोण्हं उववाए पण्णत्ते, तं जहा\_\_\_ देवाणं चेव, णेरइयाणं चेव ।
- २५१. दोण्हं उव्वट्टणा पण्णत्ता, तं जहा.... णेरइयाणं चेव, भवणवासीणं चेव।
- २५२. दोण्हं चयणे पण्णत्ते, तं जहा-जोइसियाणं चेव, वेमाणियाणं चेव ।
- २४३. दोण्हं गब्भवक्कंती पण्णत्ता, तं जहा—मणुस्साणं चेव, पंचेंदियतिरिक्खजोणियाणं चेव ।

#### गढभत्थ-पद

- २४४. दोण्हं गब्भत्थाणं आहारे पण्णत्ते, तं जहा...मणुस्साणं चेव, पंचेंदियतिरिक्खजोणियाणं चेव।
- २५५. दोण्हं गब्भत्थाणं बुङ्गी पण्णत्ता, तं जहा-मणुस्साणं चेव, पंचेंदियतिरिक्खजोणियाणं चेव।
- २५६. \*दोण्हं गठभत्थाणं° .... णिवड्डी विगुव्वणा गतिपरियाए समुग्घाते कालसंजोगे आयाती मरणे° पण्णत्ते, तं जहा\_मणुस्साणं चेव, पंचेंदियतिरिक्खजोणियाणं चेव° ।

द्वे प्रतिमे प्रज्ञप्ते, तद्यथा— यवमध्या चैव चंद्रप्रतिमा, वज्रमध्या चैव चंद्रप्रतिमा ।

७४

### सामायिक-पदम्

द्विविधः सामायिकः प्रज्ञप्तः, तद्यथा— २४९. सामायिक दो प्रकार का है— अगारसामायिकश्चैव, अनगारसामायिकश्चैव ।

#### जन्म-मरण-पदम्

द्वयोरुपपातः प्रज्ञप्तः, तद्यथा---देवानाञ्चैव, नारकाणाञ्चैव । नैरयिकाणाञ्च्चैव, भवनवासिनाञ्चैव । द्वयोश्च्यवनं प्रज्ञप्तं, तद्यथा---ज्योतिष्काणाञ्चैव, वैमानिकानाञ्चैव । द्वयोर्गभविकान्तिः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— मनुष्याणाञ्चैव, पञ्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकानाञ्चैव ।

### गर्भस्थ-पदं

द्वयोर्गर्भस्थयोराहारः तद्यथा---मनुष्याणञ्चैव, पञ्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकानाञ्च्वैव । द्वयोर्गर्भस्थयोर्वृद्धिः तद्यथा---मनुष्याणाञ्चैव, पञ्चेन्द्रियतिर्यंग्योनिकानाञ्चैव । द्वयोर्गर्भस्थयोः---निवृद्धिः विकरणम् गतिपर्यायः समुद्धातः कालसंयोगः त्रायाति मरणं प्रज्ञष्तम्, तद्यथा<u></u> मनुष्याणाञ्चैव, पञ्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकानाञ्चैव ।

### स्थान २ : सूत्र २४८-२४६

२४६. प्रतिमा दो प्रकार की है— यवमध्याचन्द्रप्रतिमा<sup>१०७</sup> वज्रमध्याचन्द्रप्रतिमा ।<sup>tee</sup>

### सामायिक-पद

अगारसामायिक अनगारसामायिक ।

#### जन्म-मरण-पद

- २४०. दो का उपपात''' होता है— देवताओं का, नैरयिकों का ।
- २५१. दो का उद्वर्तन"" होता है---नैरयिकों का भवनवासी देवताओं का।
- २५२. दो का च्यवन<sup>१११</sup> होता है— ज्योतिष्कदेवों का वैमानिकदेवों का।
- २५३. दो की गर्भ-अवकान्ति" होती है----मनुष्थों की पंचेन्द्रियतिर्यञ्चों की ।

### गभेस्थ-पद

- प्रज्ञप्त:, २४४. दो गर्भ में रहते हुए आहार लेते हैं---मनुष्य पञ्चेन्द्रियतिर्यञ्च । प्रज्ञप्ता, २४५. दो की गर्भ में रहते हुए वृद्धि होती है---मनुष्यों की पंचेन्द्रियतिर्यञ्चों की । २५६. दो की गर्भ में रहते हुए हानि, विक्रिया, गतिपर्याय, समुद्धात, कालसंयोग, गर्भ से निर्गमन और मृत्यु होती है---मनुष्यों की
  - पंचेन्द्रियतिर्यञ्चों की'''।

- २४७. दोण्हं छविपव्वा पण्णत्ता, तं जहा—मणुस्साणं चेव, पंचिदियतिरिवलजोणियाणं चेव ।
- २४६. दो सुक्कसोणितसंभवा पण्णत्ता, तं जहा—मणुस्सा चेव, पंचिदियतिरिक्खजोणिया चेव ।

### ठिति-पदं

- २४. टुविहा ठिती पण्णत्ता, तं जहा.... कायट्ठिती चेव, भवतिट्ठी चेव।
- २६०. दोण्हं कायट्ठिती पण्णत्ता, तं जहा—मणुस्साणं चेव, पंचिदियतिरिक्खजोणियाणं चेव ।
- २६१. दोण्हं भवट्टिती पण्णता, तं जहा-देवाणं चेव,णेरइयाणं चेव।

#### आउय-पदं

- २६२. दुविहे आउए पण्णत्ते, तं जहा.... अद्धाउए चेव, भवाउए चेव।
- २६३. दोण्हं अद्धाउए पण्णत्ते, तं जहा.... मणुस्साणं चेव, पंचिदियतिरिक्खजोणियाणं चेव ।
- २६४. दोण्हं भवाउए पण्णत्ते, तं जहा.... देवाणं चेव, णेरइयाणं चेव ।

#### कम्म-पदं

- २६४. दुविहे कम्मे पण्णसे, तं जहा.... पदेसकम्मे चेव, अणुभावकम्मे चेव ।
- २६६. दो अहाउयं पालेंति, तं जहा.... देवच्चेव, णेरइयच्चेव ।

ढयोश्छविपर्वाणि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— मनुष्याणाञ्चैव, पञ्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकानाञ्चैव । ढ्रौ शुक्रशोणितसंभवौ प्रज्ञप्तौ, तद्यथा—मनुष्याश्चैव, पञ्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकाश्चैव ।

### स्थिति-पदम्

द्विविधा स्थितिः प्रज्ञप्ता, तद्यथा— कायस्थितिश्चैव, भवस्थितिश्चैव ।

द्वयोः कायस्थितिः प्रज्ञप्ता, तद्यथा— मनुष्याणाञ्चैव, पञ्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकानाञ्चैव । द्वयोर्भवस्थितिः प्रज्ञप्ता, तद्यथा—-देवानाञ्चैव, नैरयिकाणाञ्चैव ।

#### आयुः-पदम्

द्विविधं ग्रायुः प्रज्ञप्तम्, तद्यथा— ग्रद्ध्वायुश्चैव, भवायुश्चैव । द्वयोरद्ध्वायुः प्रज्ञप्तम्, तद्यथा— मनुष्याणाञ्चैव, पञ्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकानाञ्चैव । द्वयोर्भवायुः प्रज्ञप्तम्, तद्यथा— देवानाञ्चैव, नैरयिकाणाञ्चैव ।

### कर्म-पदम्

द्विविधं कर्म प्रज्ञप्तम्, तद्यथा— प्रदेशकर्म चैव, अनुभावकर्म चैव ।

ढ्रौ यथायुः पालयतः, तद्यथा— देवश्चैव, नैरयिकश्चैव । स्थान २ : सूत्र २५७-२६६

र्यथा— २४७. दो के चर्मग्रुक्त पर्व (सन्धि-बन्धन) होते हैं----मनुष्यों के दो पंचेन्द्रियतिर्यञ्चों के । प्रज्ञप्तौ, २४९. दो ग्रुक और रक्त से उत्पन्न होते हैं----मनुष्य पञ्चेन्द्रियतिर्यञ्च ।

### स्थिति-पद

- २५९. स्थिति दो प्रकार की है— कायस्थिति—एक ही काय (जाति) में निरन्तर जन्म लेना। भवस्थिति—एक ही जन्म की स्थिति।''\*
- २६०. दो के कायस्थिति होती है----मनुष्यों के पंचेन्द्रियत्तिर्यञ्चों के ।
- २६१. दो के भवस्थिति होती है— देवताओं के, नैरयिकों के ।

### आयु-पद

- २६२. आयुष्य दो प्रकार का है----अद्व्वायुष्य, भवायुष्य।<sup>१९</sup>
- २६३. दो के अढ्वायुष्य होता है— मनुष्यों के पञ्चेन्द्रियतिर्यञ्चों के ।
- २६४. दो के भवायुष्य होता है— देवताओं के, नैरयिकों के ।

### कर्म-पद

२६५. कर्म दो प्रकार का है—-प्रदेशकर्म, अनुभावकर्म ।<sup>११६</sup>

२६६. दो यथायु (पूर्णायु) <sup>११७</sup> का पालन करते हैं----देव, नैरयिक ।

#### ৩४

२६७. दोण्हं आउय-संबट्टए पण्णत्ते, तं जहा.\_मणुस्साणं चेव, पंचेंदियतिरिक्खजोणियाणं चेव ।

### खेत्त-पदं

२६८. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पब्वयस्स उत्तर-दाहिणे णं दो वासा पण्णत्ता---बहुसमतुल्ला अविसेस-मणाणत्ता अण्णमण्णं णातिवट्टंति आयाम-विक्खंभ-संठाण-परिणाहेणं, तं जहा\_भरहे चेव, एरवए चेव ।

२६९. एवमेएणमभिलावेणं-हेमवते चेव, हेरण्णवते चेव। हरिवासे चेव, रम्मयवासे चेव। मनुष्याणाञ्चैव, पञ्चेन्द्रियतिर्यगुयोनिकानाञ्चैव ।

ଏସ୍

### क्षेत्र-पदम्

जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य उत्तर- २६८. जम्बूढीप ढीप में मन्दर पर्वत के उत्तर-दक्षिणे द्वे वर्षे प्रज्ञप्ते-----बहुसमतुल्ये अविशेषे अनानात्वे-अन्योन्यं नातिवर्तेते आयाम-विष्कम्भ-संस्थान-परिणाहेन, तद्यथा-भरतं चैव, ऐरवतं चैव ।

एवमेतेनअभिलापेन---हैमवतं चैव, हैरण्यवतं चैव । हरिवर्षं चैव, रम्यकवर्षं चैव ।

स्थान २ : सूत्र २६७-२७०

द्वयोरायुः—संवर्त्तकः प्रज्ञप्तः, तद्यथा— २६७. दो के आयुष्य का संवर्त्तन<sup>गर</sup> (अकाल मरण) होता है---मनुष्यों के पंचेन्द्रियतिर्यंचों के !

### क्षेत्र-पद

दक्षिण में दो क्षेत्र हैं— भरत—दक्षिण में,ऐरवत—उत्तर में। वे दोनों क्षेत्र-प्रमाण की दृष्टि से सर्वथा सदृश हैं। नगर-नदी आदि की दुष्टि से उनमें कोई विशेष (भेद) नहीं है। कालचक के परिवर्तन की दृष्टि से उनमें नानात्व नहीं है। वे लम्बाई, चौड़ाई, संस्थान और परिधि में एक-दूसरे का अतिकमण नहीं करते।

२६९. इसी प्रकार हैमवत, हैरण्यवत, हरि और रम्यकक्षेत्र की स्थिति भी भरत और ऐरवत के समान है—

> हैमवत } दक्षिण में । हरि } हैरण्यवत रम्यक } उत्तर में ।

पर्वतस्य २७०. जम्बूद्वीप द्वीप में मन्दर पर्वत के पूर्व-पश्चिम में दो क्षेत्र हैं---

पूर्वविदेह—पूर्व में। अपरविदेह—पश्चिम में । वे दोनों क्षेत्र-प्रमाण की दृष्टि से सर्वथा सदृश हैं। नगर-नदी आदि की दृष्टि से उनमें कोई विशेष (भेद) नहीं है। कालचक्र के परिवर्तन की दृष्टि से उनमें नानात्व नहीं है। वे लम्बाई, चौड़ाई, संस्थान और परिधि में एक-दूसरे का अतिऋमण नहीं करते।

२७०. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स पुरस्थिम-पच्चत्थिमे णं दो लेत्ता पण्णत्ता.....बहसमतूल्ला अविसेस\* मणाणत्ता अण्णमण्णं णातिवट्टति आयाम-विक्खंभ-संठाण-परिणाहेणं, तं जहा°.\_\_ पुब्बविदेहे चेव, अवरविदेहे चेव ।

जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पौरस्त्य-पाश्चात्ये द्वे क्षेत्रे प्रज्ञप्ते-----अविशेषे बहुसमतुल्ये अनानात्वे अन्योन्यं नातिवर्तेते आयाम-विष्कम्भ-संस्थान-परिणाहेन, तद्यथा— पूर्वविदेहश्चैव, अपरविदेहश्चैव !

२७१. जंबुद्दीवे दोवे मंदरस्स पव्वयस्स उत्तर-दाहिणे पं दो कुराओ पण्णत्ताओ-बहुसमतुल्लाओ जाव, देवकूरा चेव, उत्तरकुरा चेव ।

> तत्थ णं दो महतिमहालया महा-दुमा पण्णत्ता.... बहुसमतुल्ला अविसेसमणाणत्ता अण्णमण्णं णाइवट्टति आयाम-

विक्लंभुच्चत्तोव्वेह-संठाण-यरिणाहेणं, तं जहा\_\_ कूडसामली चेव, जंबू चेव सुदंसणा । तत्थ णं दो देवा महड्रिया •महज्जुइया महाणुभागा महायसा महाबला° महासोक्खा पलि-ओवमद्वितीया परिवसंति तं, जहा\_गरुले चेव वेणुदेवे, अणाढिते

चेव जंबुद्दीवाहिवती ।

जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य उत्तर- २७१. जम्बूद्वीप द्वीप में मन्दर पर्वत के उत्तर-दक्षिणे द्वौ कुरू प्रज्ञप्तौ— बहुसमतुल्यौ यावत्, देवकुरुइचैव, उत्तरकुरुश्चैव । तत्र द्वौ महातिमहान्तौ माहद्रमौ সরণ্রাঁ— बहुसमतुल्यौ अविशेषौ अनानात्वौ अन्योन्यं नातिवर्तेते आयाम-विष्कम्भोच्चत्वोद्वेध-संस्थान-परिणा-हेन, तद्यथा— कूटशाल्मली चैव, जम्बू चेव सुदर्शना । तत्र द्वौ देवौ महर्धिकौ महाद्युतिकौ महानुभागौ महायशसौ महाबलौ महा-सोख्यौ पल्योपमस्थितिकौ परिवसतः, तद्यथा— गरुडश्चैत्र वेणुदेव:,

अनादृतश्चैव, जम्बूद्वीपाधिपति: ।

दक्षिण में दो कुरु हैं--देवकुरु--दक्षिण में। उत्तरकुरु— उत्तर में । वे दोनों क्षेत-प्रमाण की दृष्टि से सर्वथा सदृश हैं। नगर-नदी आदि की दूष्टि से उनमें कोई विशेष (भेद)नहीं है। कालचक के परिवर्तन की दृष्टि से उनमें नानात्व नहीं है। वे लम्बाई, चौड़ाई, संस्थान और परिधि में एक-दूसरे का अतिकमण नहीं करते।

वहां (देवकुरु में) कूटझाल्मली और सुदर्शना जम्बू नाम के दो अतिविशाल महादुम हैं। वे दोनों प्रमाण की दृष्टि से सर्वया सदृश हैं। उनमें कोई विशेष (भेद) नहीं है। कालचक के परिवर्तन की दृष्टि से उनमें नानात्व नहीं है। वे लम्बाई, चौड़ाई, ऊंचाई, गहराई, संस्थान और परिधि में एक-दूसरे का अतिक्रमण नहीं करते । उन पर महान् ऋद्धि वाले, महान् द्युति वाले, महान् शक्ति वाले, महान् यश वाले, महान् बल वाले, महान् सुख को भोगने वाले और एक पल्योपम की स्थिति वाले दो देव रहते हैं---कूट शाल्मली पर सुपर्णंकुमार जाति का वेणूदेव और सुदर्शना पर जम्बुद्वीप का अधिकारी 'अनादुत देव'।

### पव्वय-पद

२७२. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स उत्तर-दाहिणे णं दो वासहर-पब्वया पण्णत्ता----बहुसमतुल्ला अविसेसमणाणत्ता अण्णमण्णं णातिवट्टंति आयाम-विक्लंभुच्चत्तोब्वेह-संठाण-परिणाहेणं, तं जहा.... चुल्लहिमवंते चेव, सिहरिच्चेव ।

जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य उत्तर- २७२. जम्बूद्वीप द्वीप के मन्दर पर्वत के उत्तर-दक्षिणे द्वौ वर्षधरपर्वतौ प्रज्ञप्तौ-----बहुसमतुल्यौ अविशेषौ अनानात्वौ अन्योन्यं नातिवर्तते आयाम-विष्कंम्भोच्चत्वोद्वेध-संस्थान-परिणा-हेन तद्यथा---क्षुल्लहिमवाँश्चैव, शिखरी चैव,

दक्षिण में दो वर्षधर पर्वत हैं---क्षुल्लहिम-वान्---दक्षिण में। शिखरी----उत्तर में। वे दोनों क्षेत्र-प्रमाण की दृष्टि से सर्वथा सद्दश हैं। उनमें कोई विशेष (भेद) नहीं है। कालचक के परिवर्तन की दृष्टि से उनमें नानात्व नहीं है। वे लम्बाई, चौड़ाई, अंचाई, गहराई, संस्थान और परिधि में एक-दूसरे का अतिकमणुनहीं करते ।

- 35
- २७३. एवं महाहिमवंते चेव, रुप्पिच्चेब। एवं---णिसढे चेंच, णीलवंते चेव।
- २७४. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पच्वयस्स उत्तर-दाहिणे णं हेमवत-हेरण्णवतेसू वासेसू दो वट्टवेयडू-पव्वता पण्णत्ता\_बहुसमतुल्ला अविसेसमणाणत्ता •अण्णमण्णं आयाम-विवर्ख-णातिवद्वति भुच्चत्ती ब्वेह-संठाण-परिणाहेणं तं जहा\_\_\_

सहावाती चेव, वियडावाती चेव। तत्थ णं दो देवा महिड्रिया जाव पलिओवमद्वितीया परिवसंति, तं जहा....साती चेव, पभासे चेव ।

एबम्---महाहिमवांश्चैव, रुक्मी चैव । एवम-निषधरचैव, नीलवाँरचैव ।

जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य उत्तर- २७४. जम्बूढीप में मन्दर पर्वत के दक्षिण में दक्षिणे हैमवत-हैरण्यवतयोः वर्षयोः द्वौ वृत्तवैताढ्यपर्वतौ प्रज्ञप्तौ----बहुसमतुल्यौ अविशेषौ अनानात्वौ नातिवर्तते अन्योन्यं आयाम-विष्कम्भोच्चत्वोद्वेध-संस्थान-परिणाहेन, तद्यथा----शब्दापाती चैव, विकटापाती चैव । तत्र दौ देवौ महर्द्धिकौ यावत् पल्योपमस्थितिकौ परिवसतः,

तद्यथा--

स्वातिश्चैव, प्रभासश्चैव ।

२७४. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स उत्तर-दाहिणे हरिवास-ण रम्मएस् वासेस् दो वट्टवेयडूपव्वया पण्णत्ता....बहसमतुल्ला जाव, तं जहा\_गंधावाती चेव, मालवंतपरियाए चेव । तत्थ णं दो देवा महिड्रिया जाव पलिओवमद्वितीया परिवसंति, तं जहा-अरुणे चेव, पउमे चेव।

दक्षिणे हरिवर्ष-रम्यकयोः वर्षयोः द्वौ गंधापाती, चैव, माल्यवत्पर्यायश्चैव। द्वौ देवौ महद्र्धिकौ यावत् तत्र पल्योपमस्थितिकौ परिवसतः, तंद्यथा— अरुणश्चैव, पद्मश्चैव।

स्थान २ : सूत्र २७३-२७४

२७३. इंसी प्रकार महाहिमवान्, रुक्मी, निषध और नीलवान् पर्वत की स्थिति क्षुल्लहिम-वान और शिखरी के समान है----महाहिमवान्, निषध—दक्षिण में । रुक्मी, नीलवान्—उत्तर में।

हैमवत क्षेत्र में शब्दापाती नाम का वृत्त वैताढच पर्वत है और उत्तर में ऐरण्यवत क्षेत्र में दिकटापाती नाम का वृत्त वैताढच पर्वत है।

- वे दोनों क्षेत्र-प्रमाण की दृष्टि से सर्वथा सदृश हैं। उनमें कोई विशेष (भेद) नहीं है। कालचक के परिवर्तन की दृष्टि से उनमें नानात्व नहीं है। वे लम्बाई, चौड़ाई, **ऊंचाई, गहराई, संस्थान और परिधि** में एक-दूसरे का अतिकमण नहीं करते । उन पर महान् ऋदि वाले यावत् एक पल्बोपम की स्थिति वाले दो देव रहते विकटापाती पर प्रभासदेव ।
- जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य उत्तर- २७४. जम्बूद्वीप में मन्दर पर्वत के दक्षिण में हरिक्षेत्र में गन्धापाती नाम का वृत्त वैताढच पर्वत है और उत्तर में रम्यक् क्षेव में माल्यवत्पर्याय नाम का वृत्त वैताढच पर्वत है।

वे दोनों क्षेत्र-प्रमाण की दृष्टि से सर्वथा सद्म हैं, यावत् वे लम्बाई, चौड़ाई, उंचाई, गहराई, संस्थान और परिधि में एक-दूसरे का अतिक्रमण नहीं करते। उन पर महान् ऋदिवाले यावत् एक

पल्योपम की स्थिति वाले दो देव रहते हैं--गंधापाती पर अरुणदेव । माल्यवतुपर्याय पर पद्मदेव ।

30

२७६ जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स दाहिणे णं देवकूराए कूराए पुन्वावरे पासे, एत्थ णं आस-क्खंधगसरिसा अद्वचंद-संठाण-संठिया दो वक्खारपञ्चया पण्णत्ता....

> बहुसमतुल्ला जाव, तं जहा----सोमणसे चेव विङजुप्पभे चेव।

२७७. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स उत्तरे गं उत्तरकुराए कुराए पुव्वावरे पासे, एत्थ णं आस-क्खंधगसरिसा अद्धचंद-संठाण-संठिया दो वक्खारपञ्चया पण्णत्ता.. बहुसमतुल्ला जाव, तं जहा.... गंधमायणे चेव, मालवंते चेव।

देवकुरौ कुरौ पूर्वापरस्मिन् पार्झ्व, अत्र अश्व-स्कन्धक-सदृशौ अर्धचन्द्र-संस्थान-संस्थितौ द्वौ वक्षस्कारपर्वतौ স্বরুদ্বী— बहुसमतुल्यौ यावत्, तद्यथा---

सौमनसश्चैव, विद्युत्प्रभश्चैव।

- जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वलस्य उत्तरे २७७. जम्बूद्वीप द्वीप में मन्दर पर्वत के उत्तर में उत्तरकुरौ कुरौ पूर्वापरस्मिन् पार्श्व, अत्र अश्व-स्कन्धक-सद्शौ अर्धचन्द्र-संस्थान-संस्थितौ द्रौ वक्षस्कारपर्वतौ प्रज्ञप्तौ-बहुसमतुल्यौ यावत्, तद्यथा---गन्धमादनश्चैव, माल्यवांश्चैव ।
- २७६. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स उत्तर-दाहिणे णं दो दीहवेयडू-पव्वया पण्णत्ता\_बहुसमतुल्ला जाव, तं जहां.... भारहे चेव दीहवेयड्रे, एरवते चेव दीहवेयड्रो।

### दक्षिणे हौ दीर्घवैताढ्यपर्वतौ प्रज्ञप्तौ ---बहुसमतुल्यौ यावत् तद्यथा---भारतश्चैव दीर्घवैताढ्यः, ऐरवतश्चैव दीर्घवैताढ्य: ।

#### गुहा-पदं

२७६. भारहए णं दीहवेयड्डे दो गुहाओ पण्णत्ताओ\_ अविसेस-बहुसमतुल्लाओ मणाणत्ताओ अण्णमण्णं णाति-

# अविशेषे

गुहा-पदम्

बहुसमतुल्ये अनानात्वे अन्योऽन्यं नातिवर्तते आयाम-विष्कम्भोच्चत्व-संस्थान-परिणाहेन,

#### स्थान २ : सूत्र २७६-२७९

जम्बुद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य दक्षिणे २७६. जम्बूद्वीप द्वीप में मन्दर पर्वत के दक्षिण में देवकुरु के पूर्व पार्श्व में सौमनस और पश्चिम पार्श्व में विद्युत्प्रभ नाम के दो वक्षार पर्वंत हैं। वे अश्वस्कंध के सदृश (आदि में निम्न तथा अन्त में उन्नत) और अर्ढचन्द्र के आकार वाले हैं। वे दोनों क्षेत्र-प्रमाण की दुष्टि से सर्वथा सदृश हैं, यावत् वे लम्बाई, चौड़ाई, ऊंचाई, गहुराई, संस्थान और परिधि में एक-दूसरे का अतिकमण नहीं करते।

> उत्तरकुरु के पूर्व पार्श्व में गन्धमादन और पश्चिम पार्श्व में माल्यवत् नाम के दो वक्षार पर्वत हैं। वे अश्वस्कंध के सदृश (आदि में निम्न तथा अन्त में उन्नत) और अर्ढचन्द्र के आकार वाले हैं ।

वे दोनों क्षेत्र-प्रमाण की दृष्टि से सर्वधा सदृश हैं । यावत् वे लम्बाई, चौड़ाई, ऊंचाई, गहराई, संस्थान और परिधि में एक-दूसरे का अतिकमण नहीं करते।

जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य उत्तर- २७८. जम्बूद्वीप द्वीप में दो दीर्घ वैताढ्य पर्वत हैं-मन्दर पर्वत के दक्षिण भाग--भरत में। मन्दर पर्वत के उत्तर भाग-ऐरवत् में। वे दोनों क्षेत्र-प्रमाण की दृष्टि से सर्वथा सदृश हैं, यावत् वे लम्बाई, चौड़ाई, ऊंचाई, गहराई, संस्थान और परिधि में एक-दूसरे का अतिक्रमण नहीं करते ।

### गुहा-पद

भारतके दीर्घवैताढ्ये द्वे गुह्रे प्रज्ञप्ते— २७१. भरत के दीर्घ वैताढ्य पर्वत में तमिस्ना और खण्ड प्रपात नाम की दो गुफाएं हैं। वे दोनों क्षेत्र-प्रमाण की दृष्टि से सर्वथा सदृश हैं। उनमें कोई विशेष (भेद) नहीं

आयाम-विक्लंभुच्चत्त-वट्टति संठाण-परिणाहेणं, तं जहा\_\_\_ तिमिसगुहा चेव, खंडगप्पवायगुहा चेव। तत्थ णं दो देवा महिड्रिया जाव पलिओवमद्वितीया परिवसंति, तं जहा— कयमालए चेव, णट्टमालए चेव।

२८०. एरवए णं दीहवेयड्वे दो गुहाओ पण्णत्ताओ\_जाव, तं जहा\_ कयमालए चेव, णट्टमालए चेव ।

### कूड-पदं

२८१. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स दाहिणेणं चुल्लहिमवंते वासहर-पव्वए दो कूडा पण्णत्ता.... बहुसमतुल्ला जाव विक्खंभुच्चत्त-संठाण-परिणाहेणं, तं जहा.... चुल्लहिमवंतकूडे चेव, वेसमणकुडे चेव ।

- २८२. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स दाहिणे णं महाहिमवंते वासहर-पव्वए दो कूडा पण्णत्ता...बहुसम-तुल्ला जाव, तं जहा\_\_ महाहिमवंतकुडे चेव, बेरुलियकूडे चेव ।
- २८३. एवं--णिसढे वासहरपव्वए दो कूडा पण्णत्ता---बहुसमतुल्ला जाव, तं जहा\_णिसढकूडे चेव, रुयगुष्पभे चेव ।

तद्यथा---तमिस्रगुहा चैव, खण्डक-प्रपातगुहा चैव । मर्हाद्धकौ यावत् तत्र द्वौ देवौ पल्योपमस्थितिकौ परिवसतः, तद्यथा---कृतमालकश्चैव, नृत्तमालकश्चैव ।

50

ऐरवते दीर्घवैताढ्ये द्वे गुहे प्रज्ञप्ते... २००. ऐरवतके दीर्घ वैताढ्य पर्वत में तमिस्रा यावत्, तद्यथा---कृतमालकश्चैव, नृत्तमालकश्चैव ।

### कूट-पदम्

जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य दक्षिणे क्षुल्लहिमवति वर्षधरपर्वते हे कटे प्रज्ञप्ते---बहुसमतुल्ये यावत् विषकम्भोच्चत्व-संस्थान- परिणाहेन, तद्यथा--क्षुल्लहिमवत्कूटञ्चैव, वैश्रमणकूटञ्चैव ।

जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्स पर्वतस्य दक्षिणे २५२. जम्बूद्वीप द्वीप में मन्दर पर्वत के दक्षिण वर्षधरपर्वते द्वे कूटे महाहिमवति प्रज्ञप्ते—बहुसमतुल्ये यावत्, तद्यथा— महाहिमवत्कूटञ्चैव, वैडूर्यकूटञ्चैव ।

एवम्---निषधे वर्षधरपर्वते द्वे कुटे २५३. जम्बूढीप ढीप में मन्दर पर्वत के दक्षिण प्रज्ञप्ते--वहुसमतूल्ये यावत्, तद्यथा--निषधकूटञ्चैव, रुचकप्रभकूटञ्चैव ।

### स्थान २ : सूत्र २८०-२८३

है। कालचक के परिवर्तन की दृष्टि से उनमें नानात्व नहीं है। वे लम्बाई, चौड़ाई, ऊंचाई, संस्थान और परिधि में एक-दूसरे का अतिक्रमण नहीं करतीं। वहां महान् ऋद्धि वाले यावत् एक पल्योपम की स्थिति वाले दो देव रहते हैं—तमिस्ना में— कृतमालक देव और 

और खण्ड प्रपात नाम की दो गुफाएं हैं। वहां दो देव रहते हैं---तमिस्रा में---क्रुतमालक देव खण्ड प्रपात में---नृत्तमालक देव।

### कूट-पद

पर्वतस्य २५१. जम्बूद्वीप द्वीप में मन्दर पर्वत के दक्षिग में क्षुल्लहिमवान् वर्षधर पर्वत के दो कूट [शिखर] हैं---क्षुल्लहिमवान् कूट और वैश्रमण कूट।

> वे दोनों क्षेत्र-प्रमाण की दृष्टि से सर्वथा सदृश हैं, यावत् वे लम्बाई, चौड़ाई, ऊंचाई, संस्थान और परिधि में एक-दूसरे का अतिकमण नहीं करते।

- में महाहिमवान् वर्षधर पर्वत के दो कूट हैं---महाहिमवान् कूट, वैड्यं कूट । वे दोनों क्षेत्र-प्रमाण की दृष्टि से सर्वथा सदृश हैं, यावत् वे लम्बाई, चौड़ाई, <mark>अं</mark>चाई, संस्थान और परिधि में एक-दूसरे का अतिकमण नहीं करते ।
- में निषध-वर्षधर पर्वत के दो कूट हैं----निषध कूट, रुचकप्रभ कूट। वे दोनों क्षेत्र-प्रमाण की दृष्टि से सर्वथा

२८४. जंबुहीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स

उवदंसणकूडे चेव ।

२८४. एवं र्िंपमि वासहरपव्वए दो

तं जहा\_रिपिकूडे चेव,

मणिकंचणकुडे चेव ।

कूडापण्णत्ता\_बहुसमतुल्ला जाव,

जाव, तं जहा\_सिहरिकूडे चेव,

वासहरपव्वते

उत्तरे णं णोलवंते वासहरपव्वए

दो कूडा पण्णत्ता....बहुसमतुल्ला

जाव, तं जहा\_णीलवंतकूडे चेव,

नीलवत्कूटञ्चैव, उपदर्शनकूटञ्चैव ।

एवम्-रुक्मिणि वर्षधरपर्वते द्वे कूटे

प्रज्ञप्ते---बहुसमतुल्ये यावत्, तद्यथा---

रुक्मिकूटञ्चैव, मणिकाञ्चनकूटञ्चैव ।

एवम्--शिखरिणि वर्षधरपर्वते द्वे कूटे

प्रज्ञप्ते—बहुसमतुल्ये यावत्, तद्यथा—

शिखिरिकुटञ्चैव, तिगिञ्छिकूटञ्चैव ।

बहुसमतुल्ये यावत्, तद्यथा---

स्थान २ : सूत्र २८४-२८७

सदृश हैं, यावत् वे लम्बाई, चौड़ाई, ऊंचाई, संस्थान और परिधि में एक-दूसरे का अतिक्रमण नहीं करते।

- जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य उत्तरे २८४. जम्बूद्वीप द्वीप में मन्दर पर्वत के उत्तर में नीलवान् वर्षधर पर्वत के दो कूट हैं---नीलवान् कूट, उपदर्शन कूट। वे दोनों क्षेत्र-प्रमाण की दृष्टि से सर्वथा सदृश हैं, यावत् वे लम्बाई, चौड़ाई, ऊंचाई, संस्थान और परिधि में एक-दूसरे <mark>का</mark> अतिक्रमण नहीं करते ।
  - २८५. जम्बूडीप द्वीप में मन्दर पर्वत के उत्तर में रुक्सी वर्षधर पर्वत के दो कूट हैं— रुक्मी कूट, मणिकाञ्चन कूट। वे दोनों क्षेत-प्रमाण की दृष्टि से सर्वथा सदृश हैं, यावत् वे लम्बाई, चौड़ाई, ऊंचाई, संस्थान और परिधि में एक-दूसरे का अतिकमण नहीं करते ।
  - २८६. जम्बूढीप ढीप में मन्दर पर्वत के उत्तर में शिखरी वर्षधर पर्वत के दो कूट हैं---शिखरी कूट, तिगिछि कूट। वे दोनों क्षेत्र-प्रमाण की दृष्टि से सर्वथा सदृश हैं, यावत् वे लम्बाई, चौड़ाई, अंचाई, संस्थान और परिधि में एक टूररे का अतिकमण महीं करते ।

#### महादह-पद

२८६. एवं\_सिर्हारमि

तिगिछिकूडे चेव ।

२८७. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स उत्तर-दाहिणे णं चुल्लहिमवंत-सिहरोसु वासहरपव्वएसु दो महद्दहा पण्णत्ता....बहुसमतुल्लॉ अविसेसमणाणत्ता अण्यमण्ण णातिवट्टंति आयाम विक्खंभ-उव्वेह-संठाण-परिणाहेणं, तं जहा---पउमद्दहे चेव, पोंडरीयद्दहे चेव ।

#### महाद्रह-पदम्

दक्षिणे क्षुल्लहिमवच्छिखरिणोः वर्षधर-पर्वतयोः द्वौ महाद्रहौ দ্যৱদ্বী— अविशेषौ बहुसमतुल्यौ अनानात्वौ अन्योन्यं नातिवर्तेते आयाम-विष्कम्भोद्वेध-संस्थान-परिणाहेन, तद्यथा---पद्मद्रहरूचैव, पुण्डरीकद्रहरुचैव ।

#### महाद्रह-पद

जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य उत्तर- २६७. जम्बूद्वीप द्वीप में मन्दर पर्वत के दक्षिण में क्षुल्लहिमवान् वर्षधर पर्वत पर पश्चद्रह और उत्तर में शिखरी वर्षधर पर्वत पर पौंडरीक द्रह नाम के दो महान् द्रह हैं— वे दोनों क्षेत्र-प्रमाण की दृष्टि से सर्वथा सदृश हैं। उनमें कोई विशेष (भेद) नहीं है। कालचक के परिवर्तन की दृष्टि से उनमें कोई नानात्व नहीं है। वे लम्बाई,

तत्थ णं दो देवयाओ महिड्रियाओ जाव पलिओवमद्वितीयाओ परि-वसंति तं जहा..... सिरी चेव, लच्छी चेव ।

२८८. एवं महाहिमवंत-रुप्पीसु वासहरपब्वएसू दो महद्दहा जहा....महापउमद्दहे चेव, महापोंडरीयदृहे चेव । तत्थ णं दो देवताओ हिरिच्चेव बुद्धिच्चेव ।

२८६ एवं ... णिसड-णीलवंतेसू तिगि-छिद्दहे चेव, केसरिद्दहे चेव । तत्थ णं दो देवताओ धिती चेव, कित्ती चेव ।

द्वे देवते महर्दिर्धके तत्र यावत् पल्योपमस्थितिके परिवसतः तद्यथा— श्रीश्चैव, लक्ष्मीश्चैव ।

एवम्—महाहिमवत् रुक्मिणोः वर्षधर-पर्वतयोः द्वौ महाद्रहौ प्रज्ञप्तौ---बहुसमतुल्यौ यावत्, तद्यथा---महापद्मद्रहरचैव, महापूण्डरीकद्रहश्चैव । तत्र द्वे देवते हीश्चैव, वुद्धिश्चैव ।

श्चैव केसरीद्रहश्चैव । तत्र द्वे देवते धृतिश्चैव, कीर्तिश्चैव ।

### महाणदी-पदं

- २६० जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स दाहिणे णं महाहिमवंताओ वासहर-पव्वयाओ महापउमद्दहाओ दहाओ दो महाणईओ पवहंति, तं जहा---रोहियच्चेव, हरिकंतच्चेव ।
- २९१ एवं-णिसढाओ वासहरपव्वताओ दहाओ दो तिगिछिद्दहाओ महाणईओ पवहंति, तं जहा.... हरिच्चेव, सीतोदच्चेव ।

### महानदी-पदम्

वर्षधरपर्वतात् महाहिमवतः महापद्मद्रहात् द्रहात् द्वे महानद्यौ प्रवहतः, तद्यथा— रोहिता चैव, हरिकान्ता चैव । एवम्—निषधात् तिगिञ्छिद्रहात् द्रहात् द्वे महानद्यौ प्रवहतः, तद्यथा---हरिच्चैव, शीतोदा चैव।

स्थान २ : सूत्र २८८-२९१

चौड़ाई, महराई संस्थान और परिधि में एक-दूसरे का अतिक्रमण नहीं करते । वहां महान् ऋदि वाली यावत् एक पल्योपम की स्थिति वाली दो देवियां रहती हैं—

पद्मद्रह में श्री, पौंडरीकद्रह में लक्ष्मी।

२८८. जम्बूढीप ढींग में मन्दर पर्वत के दक्षिण में महाहिमवान् वर्षधर पर्वत पर महा-पद्मद्रह और उत्तर में ख्वमी वर्षधरपर्वत पर महार्थोंडरीकद्रह नाम के दो महान् द्रह हैं। वे दोनों क्षेत्र-प्रमाण की दृष्टि से सर्वथा सदूश हैं, यावत् वे लम्बाई, चौड़ाई, गहराई, संस्थान और परिधि में एक-दूसरे का अतिक्रमण नहीं करते ! वहां दो देवियां रहती हैं-—महापद्मद्रह में ह्री और महापौंडरीक द्रह में बुद्धि।

में निषध वर्षधर पर्वत पर तिगिछिद्रह और उत्तर में नीलवान् वर्षधर पर्वत पर केसरीद्रह नाम के दो महान् द्रह हैं यावत् वहां एक पल्योपम की स्थिति बाली दो देवियां रहती हैं---तिगिछि द्रह में धृति, केसरी द्रह में कीति।

### महानदो-पद

- जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य दक्षिणे २९०. जम्बूढीपढीप में मन्दर पर्वंत के दक्षिण में महाहिमवान् वर्षधर पर्वत के महापद्मद्रह से रोहित। और हरिकान्ता नाम की दो महानदियां प्रवाहित होती हैं।
  - वर्षधरपर्वतात् २९१. जम्बूद्वीप द्वीप में मन्दर पर्वत के दक्षिण में निषध वर्षधर पर्वत के तिगिछि द्रह से हरित् और सीतोदा नाम की दो महा-नदियां प्रवाहित होती हैं।

- २९२. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स उत्तरे णं णीलवंताओ वासहर-पव्वताओ केसरिद्दहाओ दहाओ दो महाणईओ पवहंति, तं जहा---सीता चेव, णारिकंता चेव ।
- २९३. एवं---रुप्पीओ वासहरपञ्वताओ महावोंडरीयदृहाओ दहाओ दो महाणईओ पबहंति, तं जहा\_\_\_ णरकंता चेव, रुप्पकुला चेव ।

#### पवाय-दह-पदं

- २९४. जंबुहीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स दाहिणेणं भरहेवासे दो पवायदहा पण्णत्ता\_बहुसमतुल्ला, तं जहा\_ गंगप्पवायद्दहे चेव, सिंधुप्पवायद्वहे चेव ।
- २९५. एवं हेमवए वासे दो पवायद्हा तं पण्णत्ता .... बहुसमतुल्ला, जहा\_रोहियप्पवायद्दहे चेव, रोहियंसप्पवायदृहे चेव ।
- २९६. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स दाहिणे णं हरिवासे वासे दो पवायदहा पण्णत्ता\_बहूसमतुल्ला, तं जहा\_हरिपवायद्दहे चेव, हरिकंतप्पवायद्दहे चेव ।
- २९७. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स ं उत्तर-दाहिणे णं महाविदेहे

जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य उत्तरे २९२. जम्बूद्वीप द्वीप में मन्दर पर्वत के उत्तर नीलवतः वर्षधरपर्वतात् केशरीद्रहात् शीता चैव, नारीकान्ता चैव ।

द ३

एवम्—रुक्मिणः महापुण्डरीकद्रहात् द्रहात् द्वे महानद्यौ प्रबहतः, तद्यथा⊸ नरकान्ता चैव, रूप्यकूला चैव ।

#### प्रपात-द्रह-पदम्

जम्बुद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य दक्षिणे २९४. जम्बुद्वीपद्वीप में मन्दर पर्वत के दक्षिण में भरते वर्षे द्वौ प्रपातद्रहौ प्रज्ञप्तौ----बहुसमतुल्यौ, तद्यथा----गङ्गाप्रपातद्रहश्चैव, सिन्धुप्रपातद्रहरूचैव ।

- एवम् ... हैमवते वर्षे द्वौ प्रपातद्रहौ २९४. जम्बूद्वीप द्वीप में मन्दर पर्वत के दक्षिण में प्रज्ञप्तौ---बहुसमतुल्यौ, तद्यथा---रोहितप्रपातद्रहर्भ्व, रोहितांशप्रपातद्रहरचैव ।
- जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य दक्षिणे २९६. जम्बूद्वीप द्वीप में मन्दर पर्वत के दक्षिण बहुसमतुल्यौ, तद्यथा---हरित्प्रपातद्रहश्चैव, हरिकान्तप्रपातद्रहरचेव ।

दक्षिणे महाविदेहे वर्षे द्वौ प्रपातद्रहौ

में नीलवान् वर्षधर पर्वत के केसरीद्रह से सीता और नारीकान्ता नाम की दो महा-नदियां प्रवाहित होती है ।

वर्षधरपर्वतात् २९३. जम्बूढीप द्वीप में मन्दर पर्वत के उत्तर में रुक्मी वर्षधर पर्वत के महापौंडरीक द्रह से नरकाग्ता और रूप्यकूला नाम की दो महानदियां प्रवाहित होती हैं।

#### प्रपात-द्रह-पद

- भरत क्षेत्र में दो प्रपात द्रह हैं----गंगाप्रपातद्रह, सिन्धुप्रपातद्रह । वे दोनों क्षेत्र-प्रमाण की दृष्टि से सर्वथा सदृश हैं, यावत् वे लम्बाई, चौड़ाई, गहराई,संस्थान और परिधि में एक-दूसरे का अतिक्रमण नहीं करते ।
- हैमवत क्षेत्र में दो प्रपात द्रह हैं----रोहितप्रयातद्रह, रोहितांशप्रयातद्रह । वे दोनों क्षेत्र-प्रमाण की दृष्टि से सर्वथा सदृश हैं, यावत् वे लम्बाई, चौड़ाई, संस्थान और परिधि में एक-दूसरे का अतिकमण नहीं करते ।
  - में 'हरि' क्षेत्र में दो प्रपातद्रह हैं---हरित्प्रपातद्रह, हरिकान्तप्रपातद्रह । वे दोनों क्षेत-प्रमाण की दृष्टि से सर्वथा सद्श हैं, यावत् वे लम्बाई, चौड़ाई, संस्थान और परिधि में एक-दूसरे का अतिकमण नहीं करते ।
- जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य उत्तर- २९७. जम्बूद्वीप द्वीप में मन्दर पर्वत के उत्तर-दक्षिण में महाविदेह क्षेत में दो प्रपात

प्रज्ञप्तौ---बहुसमतुल्यौ यावत् तद्यथा---

रम्यके वर्षे द्वौ प्रपातदहौ प्रज्ञप्तौ----

बहुसमतुल्यौ यावत्, तद्यथा---

नरकान्तप्रपातद्रहरचैव,

प्रज्ञप्तौ,,बहुसमतुल्यौ

रूप्यकूलप्रपातद्रहरचैव ।

नारीकान्तप्रपातद्रहरचैव ।

शीताप्रपातद्रहरचैव,

शीतोदाप्रपातद्रहश्चैव ।

वासे दो पवायद्वहा पण्णत्ता.... बहुसमतुल्ला जाद, तं जहा\_\_ सीतप्पवायद्दहे चेव, सीतोदप्पवायद्वहे चेव ।

२९८० जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स उत्तरे णं रम्मए वासे दो पब्वायहहा पण्णत्ता--बहुसमतुल्ला जाव, तं णारिकंतप्पवायद्दहे चेव ।

२९९. एवं....हेरण्णवते वासे दो पवायद्वहा पण्णत्ता---बहुसमतुल्ला जाव, तं जहा.\_.सुवण्णकूलप्पवायद्दहे चेव, रुष्पकूलप्पवायद्दहे चेव ।

३००. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स उत्तरे णं एरवए वासे दो पवायद्हा पण्णत्ता---बहुसमतुल्ला जाव, तं जहा.....रत्तप्पवायदृहे चेव, रत्तावईपवायद्वहे चेव ।

जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य उत्तरे ३००. जम्बूढीप द्वीप में मन्दर पर्वत के उत्तर में ऐरवते वर्षे द्वौ प्रपातद्रहौ प्रज्ञप्तौ--बहुसमतुल्यौ यावत्, तद्यथा---रक्ताप्रपातद्रहश्चैव, रक्तवतीप्रपातद्रहरचैव ।

यावत्,

### महाणदी-पदं

३०१. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स दाहिणे णं भरहे वासे दो महाणईओ पण्णत्ताओ....बहुसम-तुल्लाओ जाव, तं जहा\_\_ गंगा चेव, सिंधू चेव ।

### महानदी-पदम्

जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वंतस्य दक्षिणे ३०१. जम्बूद्वीप द्वीप में मन्दर पर्वत के दक्षिण भरते वर्षे द्वे महानद्यौ प्रज्ञप्ते-बहुसमतुल्ये यावत्, तद्यथा---गङ्गा चैव, सिन्धूश्चैव ।

#### स्थान २ : सूत्र २९६-३०१

द्रह हैं ---सीताप्रपातद्रह, सीतोदाप्रपातद्रह । वे दोनों क्षेत्र-प्रमाण की दुष्टि से सर्वथा सदृश हैं, यावत् वे लम्बाई, चौड़ाई, संस्थान और परिधि में एक-दूसरे का अतिक्रमण नहीं करते ।

जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य उत्तरे २९५. जम्बूद्वीप द्वीप में मन्दर पर्वत के उत्तर में रम्यक क्षेत्र में दो प्रपातद्रह हैं— नरकान्ताप्रपातद्रह, नारीकान्ताप्रपातद्रह । वे दोनों क्षेत्र-प्रमाण की दृष्टि से सर्वथा सदृश हैं, यावत् वे लम्बाई, चौड़ाई, संस्थान और परिधि में एक-दूसरे का अतिऋमण नहीं करते ।

एवम्-हैरण्यवते वर्षे द्वौ प्रपातद्रहौ २९६. जम्बूझेप ढीप में मन्दर पर्वत के उत्तर में हैरण्यवत क्षेत्र में दो प्रपात द्रह हैं---सुवर्णंकूलप्रपातद्रह, रूप्यकूलप्रपातद्रह । वे दोनों क्षेत-प्रमाण की दृष्टि से सर्वथा सदृश हैं, यावत् वे लम्बाई, चौड़ाई, संस्थान और परिधि में एक-दूसरे का अतिऋमण नहीं करते ।

> ऐरवत क्षेत्र में दो प्रपात द्रह हैं— रक्ताप्रपातद्रह, रक्तवतीप्रपातद्रह । वे दोनों क्षेत्र-प्रमाण की दुष्टि से सर्वथा सदृश हैं, यावत् वे लम्बाई, चौड़ाई, गहराई, संस्थान और परिधि में एक-दूसरे का अतिक्रमण नहीं करते ।

### महानदो-पद

में भरत-क्षेत्र में दो महानदियां हैं---गंगा, सिन्धू। वे दोनों क्षेत-प्रमाण की दृष्टि से सर्वधा सदृश हैं, यावत् वे लम्बाई, चौड़ाई, गहराई, संस्थान और परिधि में एक-दूसरे का अतिक्रमण नहीं करतीं ।

३०२. एवं---जहा पवातद्दहा, एवं णईओ भाणियव्वाओ जाव एरदए वासे दो महाणईओ पण्णत्ताओ.... बहुसमतुल्लाओ जाव, तं जहा-रत्ता चेव, रत्तावती चेव।

#### कालचक्क-पदं

- ३०३. जंबुद्दीवे दीवे भरहेरवएसु वासेसु तीताए उस्सप्पिणीए सूसम-दूसमाए समाए दो सागरोवम-कोडाकोडीओ काले होत्था।
- ३०४. "जंबुद्दीवे दीवे भरहेरवएसु वासेसु इमोसे ओसप्पिणीए सुसमदूसमाए समाए दो सागरोवमकोडाकोडीओ काले पण्णत्ते ।
- ३०५. जंबुद्दीवे दीवे भरहेरवएसु वासेसु आगमिस्साए उस्सध्पणीए सुसम-दूसमाए समाए दो सागरोवम-कोडाकोडीओ काले° भविस्सति ।
- ३०६. जंबुद्दीवे दीवे भरहेरवएसु वासेसु तीताए उस्सप्पिणीए सुसमाए समाए मणुवा दो गाउवाइं उड्ढं उच्चत्तेणं होत्था। दोण्णि य पलिओवमाइं परमाउं पालइत्था । ३०७. एवमिमीसे ओसप्पिणीए जाव
- पालयित्था ।

३०८. एवमागमेस्साए उस्सप्पिणीए जाव पालयिस्संति।

एवम्--- यथा प्रपातद्वहाः, एवं नद्यः ३०२. प्रपातद्वह की भांति नदियां वक्तव्य हैं। भणितव्याः यावत् ऐरवते वर्षे द्वे महानद्यौ प्रज्ञप्ते— बहुसमतुल्ये यावत्, तद्यथा---रक्ता चैव, रक्तवती चैव ।

ፍኢ

#### कालचक-पदम्

अतीतायां उत्सर्पिण्यां सूषमदूःषमायां सागरोपमकोटिकोटी: द्वे काल: अभवत् । जम्बूर्द्वापे द्वीपे भरतैरवतयोः वर्धयोः ३०४. जम्बूद्वीप द्वीप के भरत और ऐरवत क्षेत्र अवसप्पिण्यां सुषमदुःषमायां अस्यां समायां द्वे सागरोपमकोटिकोटीः कालः प्रज्ञप्तः । जम्बुद्वीपे द्वीपे भरतैरवतयो: वर्षयो: ३०४. जम्बूढीपढीप के भरत और ऐरवत क्षेत्र आगमिष्यन्त्यां उत्सपिण्यां सूषम-दुःषमायां समायां द्वे सागरोपमकोटि-कोटीः कालः भविष्यति । जम्बूडीपे द्वीपे भरतैरवतयोः वर्षयोः ३०६. जम्बूडीप द्वीप के भरत और ऐरवत क्षेत्र अतीतायां उत्सपिण्यां सुषमायां समायां मनुजाः द्वे गव्यूती ऊर्ध्वं उच्चत्वेन अभवन्। द्वे च पल्योपमे परमायुः अपालयन् ।

एवम् अस्यां अवसर्पिण्यां अपालयन् ।

आगमिष्यन्त्यां एवम् यावत् पालयिष्यन्ति ।

स्थान २ : सूत्र ३०२-३०८

कालचक-पद जम्बूद्वीपे द्वीपे भरतैरवतयोः वर्षयोः ३०३. जम्बूढीप द्वीप के भरत और ऐरवत क्षेत्र

में अतीत उत्सर्पिणी के सुषम-दुषमा आरे का काल दो कोटी-कोटो सागरोपम था।

में वर्तमान अवसर्पिणी के सूषम-दुषमा आरे का काल दो कोटी-कोटी सागरोपम कहा गया है ।

में आगामी उत्सर्पिणी के सुषम-दुषमा आरे का काल दो कोटी-कोटी सागरोपम होगा ।

में अतीत उत्सर्पिणी सुषमा नामक आरे में मनुष्यों की ऊंचाई दो गाऊ की और उत्कृष्ट आयु दो पल्योपम की थी।

यावत् ३०७. जम्बूटीप द्वीप के भरत और ऐरवत क्षेत्र में वर्त्तमान अवसर्पिणी के सुषमा सामक आरे में मनुष्यों की ऊंचाई दो गाऊ की और उत्कृष्ट आयु दो पल्योपम की थी। उर्त्सपिण्यां ३० ज्ञ. जम्बुद्वीप द्वीप के भरत और ऐरवत क्षेत में आगामी उत्सपिणी के सुधमा नामक आरे में मनुष्यों की ऊंचाई दो गाऊ की और उत्कृष्ट आयु दो पल्योपम की होगी ।

सलागा-पुरिस-वंस-पदं

- ३०१. जंबुद्दीवे दीवे भरहेरवएसु बासेस् एगसमये एगजुगे दो अरहंतवंसा उर्प्पांज्जसु वा उप्पज्जंति वा उप्पज्जिस्संति वा।
- ३१०. \*जंबुद्दीवे दीवे भरहेरदएसु वासेसु एगसमये एगजुगे दो चक्कवट्टि-वंसा उर्ध्याज्जसू वा उप्पज्जंति वा उप्पज्जिस्संति वा।
- ३११. जंबुद्दीवे दीवे भरहेरवएसु वासेसु एगसमये एगजुगे दो दसारवंसा उप्पर्किनमु वा उप्पर्क्तत वा उप्पज्जिस्संति वा।°

### सलागा-पुरिस-पदं

- ३१२. जंबुद्दीवे दीवे भरहेरवएसु वासेसु एगसमये एगजुगे दो अरहंता उप्पजिनमु वा उप्पज्जति वा उप्पज्जिस्संति वा ।
- ३१३. "जंबुद्दीवे दीवे भरहेरवएस वासेस् एगसमये एगजुगे दो चक्कवट्टी उप्पर्जिसु वा उप्पर्जति वा उप्पज्जिस्संति वा।
- ३१४. जंबुद्दीवे दीवे भरहेरवएसु वासेसू एगसमये एगजुगे दो बलदेवा उर्पाज्जसू वा उप्पज्जंति वा उष्पज्जिस्संति वा।
- ३१४. जंबुद्दीवे दीवे भरहेरवएसु वासेसु एगसमये एगजुगे दो वासुदेवा उप्पजिंजसू वा उप्पज्जंति वा° उप्पज्जिस्संति वा।

**शलाका-पुरुष-वंश-पदम्** 

जम्बूद्वीपे द्वीपे भरतैरवतयोः वर्षयो: ३०१. जम्बूद्वीप द्वीप के भरत और ऐरवत क्षेत्र एकसमये एकयूगे द्वौ अर्हद्वशौ उदपदिषातां वा उत्पद्येते वा उत्पत्ष्येते वा । जम्बूद्वीपे द्वीपे भरतैरवतयोः वर्षयो: ३१०. जम्बूद्वीप द्वीप के भरत और ऐरवत क्षेत्र एकसमये एकयुगे ढौ चक्रवर्त्तिवंशौ उदपदिषातां उत्पद्येते वा वा उत्पत्ष्येते वा ।

एकयुगे द्वौ दसारवंशौ एकसमये उदपदिषातां वा उत्पद्येते व उत्पतृष्येते वा ।

### शलाका-पुरुष-पदम्

जम्बूद्वीपे द्वीपे भरतैरवतयोः वर्षयोः ३१२. जम्बूद्वीप द्वीप के भरत और ऐरवत क्षेत्र एकयुगे एकसमये द्वौ अर्हन्तौ उदपदिषातां वा उत्पद्येते वा उत्पत्ष्येते वा ।

एकसमये एकयुगे द्वौ चक्रवत्तिनौ उदपदिषातां वा उत्पद्येते वा उत्पत्ष्येते वा।

एकयूगे एकसमये द्वौ बलदेवौ उदपदिषातां वा उत्पद्येते वा उत्पत्तध्येते वा।

जम्बूद्वीपे द्वीपे भरतैरवतयोः वर्षयोः ३१४. जम्बूद्वीप द्वीप के भरत और ऐरवत क्षेत्र एकसमये एकयुगे द्दौ वासूदेवौ उदपदिषातां वा उत्पद्येते वा उत्पत्तब्येते वा ।

### शलाका-पुरुष-वंश-पद

- में एक समय में एक युग में अरहंतों के दो वंश उत्पन्न हुए थे, उत्पन्न होते हैं और उत्पन्न होंगे।
- में एक समय में एक युग में चक्रवर्तियों के दो वंश उत्पन्न हुए थे, उरपन्न होते हैं और उत्पन्न होंगे।
- जम्बूद्वीपे द्वीपे भरतैरवतयोः वर्षयोः ३११. जम्बूद्वीप द्वीप के भरत और ऐरवत क्षेत्र में एक समय में एक युग में दसारों के दो वंश उत्पन्न हुए थे, उत्पन्न होते हैं और उत्पन्न होंगे।

### शलाका-पुरुष-पद

- में एक समय में एक युग में दो अरहन्त उत्पन्न हुए थे, उत्पन्न होते हैं और उत्पन्न होंगे ।
- जम्बूद्वीपे द्वीपे भरतैरवतयोः वर्षयोः ३१३. जम्बूद्वीप द्वीप के भरत और ऐरवत क्षेत्र में एक समय में एक युग में दो चकवर्ती उत्पन्न हुए थे, उत्पन्न होते हैं और उत्पन्न होंगे ।
- जम्बूढीपे ढीपे भरतैरवतयोः वर्षयोः ३१४ जम्बूढीप ढीप के भरत और ऐरवत क्षेत में एक समय में एक युग में दो बलदेव उत्पन्न हुए थे, उत्पन्न होते हैं और उत्पन्न होंगे ।
  - में एक समय में एक युग में दो वासुदेव उत्पन्न हुए थे, उत्पन्न हाते हैं और उत्पन्न होंगे।

कालाणुभव-पदं

- ३१६ जंबुद्दीवे दीवे दोसु कुरासु मणुया सया सुसमसुसममुत्तमं ईाँड्र पत्ता पच्चणुभवमाणा विहरंति, तं जहा\_देवकुराए चेव, उत्तरकुराए चेव ।
- ३१७. जंबुद्दीवे दीवे दोसु वासेसु मणुया सया सुसममुत्तमं इड्टि पत्ता पच्चणुभवमाणा विहरति, तं जहा\_हरिवासे चेव, रम्मगवासे चेव।
- ३१८. जंबुद्दीवे दीवे दोसु वासेसु मणुया सया सुसमदूसममुत्तममिड्टि पत्ता बिहरति, त पच्चणुभवमाणा जहा\_हेमवए चेव, हेरण्णवए च।
- ३१९. जंबुद्दीवे दीवे दोसु खेत्तेसु मणुया सया दूसमसुसममुत्तममिड्वि पत्ता पञ्चणुभवमाणा विहरंति, तं जहा\_\_\_ पुय्वविदेहे चेव, अवरविदेहे चेव।
- ३२०. जंबुद्दीवे दीवे दोसु वासेसु मणुया छव्विहंपि कालं पच्चणुभवमाणा विहरंति, तद्यथा\_\_ भरहे चेव, एरवते चेव ।

चंद-सूर-पदं

- ३२१. जंबुद्दीवे दीवे.... दो चंदा पर्भासिसु वा पभासंति वा पभासिस्संति वा ।
- ३२२ दो सूरिआ तविंसु वा तवंति वा तविस्संति वा।

### कालानुभव-पदम्

जम्बूद्वीपे द्वीपे द्वयोः कुर्वो मनुजाः सदा ३१६. जम्बूद्वीप द्वीप में मन्दर पर्वत के दक्षिण सुषमसुषमोत्तमां रुद्धि प्राप्ताः प्रत्यनुभवन्तो विहरन्ति, तद्यथा.... देवकुरौ चैव, उत्तरकुरौ चैव ।

59

सूषमोत्तमां ऋदि सदा प्राप्ताः प्रत्यनुभवन्तो विहरन्ति, तद्यथा\_\_\_ हरिवर्षे चैव, रम्यकवर्षे चैव ।

जम्बूद्वीपे द्वीपे द्वयोः वर्षयोः मनुजाः सदा सुषमदुःषमोत्तमां ऋदि प्राप्ताः प्रत्यनुभवन्तो विहरन्ति, तद्यथा-हैमवते चैव, हैरण्यवते चैव ।

जम्बूद्वीपे द्वीपे द्वयोः क्षेत्रयोः मनुजाः ३१६. जम्बूद्वीप द्वीप में मन्दर पर्वत के पूर्व में सदा दुःषममुषमोत्तमां ऋद्धि प्राप्ताः प्रत्यनुभवन्तो विहरन्ति, तद्यथा---पूर्वविदेहे चैव, अपरविदेहे चैव । जम्बूद्वीपे द्वीपे द्वयोः वर्षयोः मनुजाः षड्विधमपि काल विहरन्ति, तद्यथा भरते चैव, ऐरवते चैव ।

### चन्द्र-सूर-पदम्

जम्बूद्वीपे द्वीपे---द्वौ चन्द्रौ प्राभासिषातां वा प्रभासेते वा प्रभासिष्येते वा। द्वौ सूयौं अताप्तां तपिष्यतो वा।

### कालानुभव-पद

- और उत्तर के देवकुरु और उत्तरकुरु में रहने वाले मनुष्य सदा सुषम-सुषमा नाम के प्रथम आरे की उत्तम ऋद्धि का अनुभव करते हैं ।
- जम्बूद्वीपे द्वीपे द्वयोः वर्षयोः मनुजाः ३१७. जम्बूद्वीप द्वीप में मन्दर पर्वत के दक्षिण में हरि क्षेत्र तथा उत्तर में रम्यक् क्षेत्र में रहने वाले मनुष्य सदा सुषमा नाम के दूसरे आरे की उत्तम ऋद्धि का अनुभव करते हैं ।
  - ३१८. जम्बूटीप ढीप में मन्दर पर्वत के दक्षिण में हैमवत क्षेत्र में तथा उत्तर में हैरण्यवत क्षेत्र में रहने वाले मनुष्य सदा 'सुषम-दुः थमा' नाम के तीसरे आरे की उत्तम ऋद्धि का अनुभव करते हैं।
    - पूर्व-विदेह तथा पश्चिम में अपर-विदेह क्षेत में रहने वाले मनुष्य सदा 'दुःषम-सुषमा' नाम के चौथे आरे की उत्तम ऋदि का अनुभव करते हैं ।
  - प्रत्यनुभवन्तो ३२०. जम्बूद्वीप द्वीप में मन्दर पर्वत के दक्षिण-भरत में और उत्तर-ऐरवत क्षेत्न में रहने वाले सनुष्य छह प्रकार के काल" का अनुभव करते हैं ।

### चन्द्र-सूर-पद

- ३२१. जम्बूद्वीप द्वीप में दो चन्द्रमाओं ने प्रकाश किया था, करते हैं और करेंगे।
- वा तपतो वा ३२२. जम्बूद्वीप द्वीप में दो सूर्य तपे थे, तपते हैं और तपेंगे।

#### स्थान २ : सूत्र ३२३-३२४

#### णवलत्त-पद

३२३. दो कित्तियाओ, दो रोहिणीओ, दो मग्गसिराओ, दो अहाओ,\* दो पुणव्वसू, दो पूसा,दो अस्सलेसाओ, दो महाओ, दो पुटवाफग्गुणीओ, दो उत्तराफग्गूणीओ, दो हत्था, दो चित्ताओ, दो साईओ. दो विसाहाओ, दो अण्राहाओ, दो जेंद्राओ, दो मुला, दो पुब्वा-साढाओ, दो उत्तरासाढाओ, दो अभिईओ. दो सवणा, दो धणिट्राओ, दो सयभित्तया, दो पुव्दाभद्दवयाओ, दो उत्तरा-भद्दवयाओ, दो रेवतीओ, दो अस्सिणीओ°, दो भरणीओ जोयं जोएंस वा जोएंति वा जोइस्संति वा ? ]।

#### णक्खत्तदेव-परं

३२४. दो अग्गी, दो पयावती, दो सोमा, दो रुद्दा, दो अदिती, दो बहस्सती, दो सप्पा, दो पिती, दो भगा, दो अज्जमा, दो सविता, दो तट्ठा, दो वाऊ, दो इंदग्गी दो मित्ता, **दो इंदा, दो णिरती, दो आऊ**, दो विस्सा, दो बह्या, दो विण्ह, दो वसू, दो वरुणा, दो अया, दो विविद्धी, दो पुस्सा, दो अस्सा, दो यमा ।

#### महग्गह-पदं

३२४. दो इंगालगा, दो वियालगा, दो लोहितवखा, दो सणिच्चरा,

#### नक्षत्र-पदम्

द्वे कुत्तिके,द्वे रोहिण्यौ, द्वौ मृगशिरसौ, ३२३. जम्बूढीप ढीप में दो कुत्तिका, दो रोहिणी, द्वे मार्द्र, द्वौ पुनर्वसू, द्वौ पुष्यौ, हे अश्लेषे, हे मघे, हे पूर्वफाल्गुन्यौ, हे उत्तरफाल्गुन्यौ, द्वौ हस्तौ, द्वे चित्रे, द्वे स्वाती, द्वे विशाखे, द्वे अनुराधे, द्वे जेष्ठे, द्वौ मूलौ, द्वे पूर्वासाढे, द्वे उत्तराषाढे, द्वे अभिजितौ, द्वौ श्रवणौ, द्वे धनिष्ठे, द्वौ शतभिषजौ, द्वे पूर्वभद्रपदे, द्वे उत्तर-भद्रपदे, द्वे रेवत्यौ, द्वे अश्विन्यौ, द्वे भरण्यौ (योगं म्रजुयन् वा युञ्जन्ति वा योक्ष्यन्ति वा ?)।

### नक्षत्रदेव-पदम

द्वौ अग्नी, द्वौ प्रजापती, द्वौ सोमौ, द्वौ ३२४. नक्षतों<sup>१२०</sup> के दो-दो देव हैं। उनके नाम इस रुद्रौ, द्वौ अदिती, द्वौ वृहस्पती, द्वौ सपौं, द्वौ पितरौ, द्वौ भगौ, द्वौ अर्यमणौ. द्वौ सवितारौ, द्वौ त्वष्टारौ, द्वौ वाय, द्वौ इन्द्राग्नी, ढौ मित्रौ, ढौ इन्द्रौ, ढौ निर्रुती, द्वे आपः, द्वौ विश्वौ, द्वौ ब्रह्माणौ, द्वौ विष्णू, द्वौ वसू, द्वौ वरुणौ, द्वौ अजौ, द्वे विवृद्धी, द्वौ पूषणौ, द्वौ अश्वौ, द्वौ यमौ ।

#### महाग्रह-पदम्

द्दौ अङ्गारकौ, द्वौ विकालकौ, द्वौ ३२१. जम्बूढीप द्वोप में— लोहिताक्षौ, द्वौ शनिश्चरौ, द्वौ आहुतौ,

#### नक्षत्र-पद

दो मृगशिरा, दो आर्द्रा, दो पूनर्वस्, दो पुष्य, दो अश्लेषा, दो मधा, दो पूर्व-फल्गुनी, दो उत्तरफल्गुनी, दो हस्त, दो चित्रा, दो स्वाति, दो विशाखा, दो अनुराधा, दो ज्येष्ठा, दो मूल, दो पूर्वाषढा, दो उत्तराषाढा, दो अभिजित, दो श्रवण, दो धनिष्ठा, दो शत्भिषक् (शतभिषा), दो पूर्वा-भाद्रपद, दो उत्तराभाद्रपद, दो रेवति, दो अध्विनी, दो भरणी-इन नक्षतों ने चन्द्रमा के साथ योग किया था, करते हैं और करेंगे ।

#### नक्षत्रदेव-पद

प्रकार हैं-दो अग्नि, दो प्रजापति, दो सोम, दो रुद्र, दो अदिति, दो बृहस्पति, दो सर्प, दो पितृदेवता, दो भग, दो अर्यमा, दो संविता, दो त्वष्टा, दो वायु, दो इन्द्राग्नि, दो मित्र, दो इन्द्र, दो निऋति, दो अप्, दो विषव, दो ब्रह्म, दो बिष्णु, दो वसु, दो वरुण, दो अज, दो विवृद्धि, (अहिर्बुध्नीय), दो पूषन्, दो अश्व, दो यम ।

#### महाग्रह-पद

दो अंगारक, दो विकालक, दो लोहिताक्ष,

दो आहुणिया, दो पाहुणिया दो कणा, दो कणगा, दो कणकणगा, दो कणगविताणमा, दो कणग-संताणगा, दो सोमा, दो सहिया, दो आसासणा, दो कज्जोवगा, दो कब्बडगा दो अयकरगा. दो दुंदुभगा, दो संखा, दो संखवण्णा, दो संखवण्णाभा, दो कंसा, दो कंसवण्णा, दो कंसवण्णाभा, दो रुष्पी, दो रुष्पाभासा, दो णीला, वो, णीलोभासा, दो भासा, दो भासरासी दो तिला, दो तिलपूष्फ-वण्णा, दो दगा, दो दगपंचवण्णा, दो काका, दो कक्कंधा, दो इंदग्गी, दो धुमकेऊ, दो हरी, दो पिंगला, दो बुद्धा, दो सुक्का, दो बहस्सती, दो राह, दो अगत्थी, दो माणवगा, दो कासा, दो फासा, दो धुरा, दो पमुहा, दो वियडा, दो विसंधी, दो णियल्ला, दो पडल्ला, दो जडियाइलगा, दो अरुणा, **दो** अग्गिल्ला, दो काला, दो महाकालगा, दो सोत्यिया, दो सोवत्थिया,दो वद्धमाणगा, दो पलंबा, दो णिच्चालोगा, दो णिच्चुज्जोता, दो सयंपभा, दो ओभासा, दो सेयंकरा दो खेमंकरा, दो आभंकरा, दो पभंकरा, दो अपराजिता, दो अरया, दो असोगा, दो विगतसोगा, दो विमला, दो वितता, दो वितत्था, दो विसाला, दो साला, दो सुव्वता, दो अणियट्टी, दो एगजडी, दो दूजडी, दो करकरिगा, दो रायग्गला,

द्वौ प्राहुतौ, द्वौ कनौ, द्वौ कनकौ, द्वौ कनकनकौ, द्वौ कनकवितानकौ, द्वौ कनकसंतानकौ, द्वौ सोमौ, द्वौ सहितौ, द्रौ आश्वासनौ, द्वौ कार्योपगौ, द्वौ कर्बटकौ, द्वौ अजकरकौ, द्वौ दुन्दुभकौ, हो शङ्खी ही शङ्खवणौं, ही शङ्ख-वर्णाभौ, द्वौ कंसौ, द्वौ कंसवर्णौ, द्वौ कंसवर्णाभौ, ढौ रुक्मिणौ, ढौ रुक्मा-भासौ, द्वौ नीलौ, द्वौ नीलाभासौ, द्वौ भस्मानौ, ढ्रौ भस्माराशी, ढ्रौ तिलौ, ढ्रौ तिलपुष्पवणौं, हौ दकौ, हौ दकपञ्च-वर्णों, द्वौ काकौ, द्वौ कर्कन्धौ, द्वौ इन्द्राग्नी, द्वौ धूमकेतू, द्वौ हरी, द्वौ षिङ्गलौ, हौ बुद्धौ, द्वौ शुक्रौ, द्वौ बृहस्पती, द्वौ राहू, द्वौ अगस्ती, द्वौ मानवकौ, द्वौ काशौ, द्वौ स्पर्शौ,द्वौ धुरौ, द्वौ प्रमुखौ, द्वौ विकटौ, द्वौ विसन्धी, द्वौ णियल्लौ, द्वौ 'पइल्लौ'. द्वौ 'जडियाइलगौ', द्वौ अरुणौ, द्वौ अग्निलौ, द्वौ कालौ, द्वौ महाकालकौ, द्वौ स्वस्तिकौ, द्वौ सौवस्तिकौ, द्वौ वर्द्धमानकौ, द्वौ प्रलम्बौ, द्वौ नित्या-लोको, द्वौ नित्योद्योतौ, द्वौ स्वयंप्रभौ, द्वौ अवभासौ, द्वौ श्रेयस्करौ, द्वौ क्षेमं-करौ, द्वौ आभंकरौ, द्वौ प्रभंकरौ, द्रौ अपराजितौ द्रौ ग्ररजसौ. द्वौ अशोकौ. द्वौ विगतशोकौ. द्वौ विमलौ, द्वौ विततौ. द्वौ वित्रस्तौ, द्वौ विशालौ, द्वौ शालौ, द्वौ सुव्रतौ, ढौ अनिवृत्ती, ढौ एकजटिनौ, द्वौ द्विजटिनौ, द्वौ करकरिकौ, द्वौ राजार्गलौ, द्वौ पुष्पकेतू, द्वौ भावकेतू (चारं अचरन् वा चरन्ति वा चरिष्यन्ति वा ?) ।

दो शनिश्चर, दो आहुत, दो प्राहुत, दो कन, दो कनक, दो कनकनक, दो कनकवितानक, दो कनकसंतानक, दो सोम, दो सहित, दो आश्वासन, दो कार्योपग, दो कर्बटक, दो अजकरक, दो दुन्दुभक, दो शंख, दो शंखवर्ण, दो शंखवर्णाभ, दो कंस, दो कंसदर्ग, दो कंसवर्णाभ, दो रुक्मी, दो रुक्माभास, दो नील, दो नीलाभास, दो भस्म, दो भरमराशि, दो तिल, दो तिलपुष्यवर्ण, दो दक, दा दकपञ्चवर्ण, दो काक, दो कर्कन्ध, दो इन्द्राग्नि, दो धूमकेतु, दो हरि, दो पिंगल, दो बु<mark>ढ,</mark> दो शुक्र, दो बृहस्पति, दो राहु, दो अगस्ति, दो मानवक, दो काश, दो स्पर्श, दो धुर, दो प्रमुख, दो विकट, दो विसन्धि, दो णियल्ल, दो पइल्ल, दो जडियाइलग, दो अरुण, दो अग्निल, दो काल, दो महाकालक, दो स्वस्तिक, दो सौवस्तिक, दो वर्द्धमानक, दो प्रलंब, दो नित्यालोक, दो नित्योद्योत, दो स्वयंप्रभ, दो अवभास, दो श्रेयस्कर, दो क्षेमंकर, दो आभंकर, दो प्रभंकर दो अपराजित, दो अरजस्, दो अशोक, दो विगतशोक, दो विमल, दो वितत. दो वित्रस्त, दो विशाल, दो शाल, दो सुव्रत, दो अनिवृत्ति, दो एकजटिन, दो जटिन्, दोकरकरिक, दो दोराजार्गल, दो पुष्यकेतु, दो भावकेतु । इन ८० महाग्रहों<sup>। २१</sup> न चार किया था, करते हैं और करेंगे।

### स्थान २: ३२४-३३०

पुप्फकेतू, दो दो भावकेऊ चारं चरिसु वा चरंति वा चरिस्संति वा ? ] ।

### जंबुद्दीव-वेइआ-पदं

लवण-समुद्द-पदं

जम्बूद्वीप-वेदिका-पदम्

३२६. जंबुद्दीवस्स णं दीवस्स वेइआ दो गाउयाइं उड्रं उच्चत्तेगं पण्णत्ता ।

## लवण-समुद्र-पदम्

चकवालविष्कम्भेण प्रज्ञप्त: ।

लवण:

**ऊ**र्ध्वं उच्चत्वेन प्रज्ञप्ता ।

- ३२७. लवणे णं समुद्दे दो जोयणसय-सहस्साइं चनकवालविवखंभेणं पण्णत्ते ।
- ३२८. लवणस्स णं समुद्दस्स वेइया दो गाउयाइ বহু उच्चत्तेणं पण्णता।

### धायइसंड-पदं

- ३२९. धायइसंडे दीवे पुरत्थिमद्धे णं मंदरस्स पब्वयस्स उत्तर-दाहिणे णं दो वासा पण्णत्ता\_\_ बहुसमतुल्ला जाव, तं जहा\_\_\_ भरहे चेव, एरवए चेव।
- धातकीषण्ड-पदम्

जध्वं उच्चत्वेन प्रज्ञप्ता।

धातकीषण्डे द्वीपे पौरस्त्यार्धे मन्दरस्य ३२८. धातकीषंड द्वीप के पूर्वार्द्ध में मन्दर पर्वत पर्वतस्य उत्तर-दक्षिणे द्वे वर्षे प्रज्ञप्ते\_\_ बहुसमतुल्ये यावत्, तद्यथा---भरतं चैव, ऐरवतं चैव ।

३३०. एवं--जहा जंबुद्दीवे तहा एत्थवि भाणियव्वं जाव दोसु वासेसु मणुया छव्विहंपि कालं पच्चण्-भवमाणा बिहरंति, तं जहा.... भरहे चेव, एरवए चेव। र्णवरं-कूडसामली चेव, धायई-रुवले चेव। देवा\_\_गरुले चेव वेणुदेवे, सुदंसणे चेव ।

एवम्...यथा जम्बूद्वीपे तथा अत्रापि ३३० इसी प्रकार जम्बूद्वीप द्वीप के प्रकरण में भणितव्यं यावत् द्वयोः वर्षयोः मनुजाः षड्विधमपि कालं प्रत्यनुभवन्तो विहरन्ति, तद्यथा— भरते चैव, ऐरवते चैव । नवरं.... कूटशाल्मली चैव, धातकीरुक्षरचैव। देवौ गरुडश्चैव वेणुदेवः, सुदर्शनक्त्त्वैव ।

### जम्बूद्वीप-वेदिका-पद

जम्बूद्वीपस्य द्वीपस्य वेदिका द्वे गव्यूती ३२६. जम्बूद्वीप द्वीप की वेदिका दो कोस ऊंची है।

#### लवण-समुद्र-पद

- समुद्र: द्वे योजनशतसहस्रे ३२७. लवण समुद्र का चक्रवाल-विष्कंभ (वलयाकार चौड़ाई) दो लाख योजन का है ।
- लवणस्य समुद्रस्य वेदिका द्वे गव्यूती ३२०. लवण समुद्र की वेदिका दो कोस ऊंची है।

#### धातकोषण्ड-पट

- के उत्तर-दक्षिण में दो क्षेत्र हैं---भरत---दक्षिण में, ऐरवत---उत्तर में। वे दोनों क्षेत्र-प्रमाण की दृष्टि से सर्वथा सदृश हैं यावत् वे लम्बाई, चौड़ाई, संस्थान और परिधि में एक-दूसरे का अतिऋमण नहीं करते।
- आये हुए सूच २।२६९-३२० तक का वर्णन यहां वक्तव्य है। विशेष इतना ही है कि यहां वृक्ष दो हैं-----कूट शाल्मली और धातकी । देव दो हैं---कूट शाल्मली पर गरुडकुमार जाति का देणुदेव और धातकी पर सुदर्शन देव।

- ३३१. धायइसंडे दीवे पच्चत्थिमद्धे गं मंदरस्स पव्वयस्स उत्तर-दाहिणे णं दो वासा पण्णत्ता--बहुसम-तुल्ला जाव, तं जहा.... भरहे चेव, एरवए चेव।
- ३३२. एवं जहा जंबुद्दीवे तहा एत्थवि भाणियव्वं जाव छव्विहंपि कालं पच्चणुभवमाणा विहरंति, तं जहा....भ रहे चेव, एरवए चेव। णवरं---कूडसामली चेव महा-धायईरुक्खे चेव। देवा---गरुले चेव वेणुदेवे पियदंसणे चेव ।

३३३. धायइसंडे णं दीवे...

दो भरहाइं, दो एरवयाइं, दो हेमवयाइं, दो हेरण्णवयाइं, दो हरिवासाइं, दो रम्मगदासाइं, दो पुव्वविदेहाइं, दो अवर-विदेहाइं, दो देवकुराओ, दो देवकुरुमहद्दुमा, दो देवकुरुम-हर्दुमवासी देवा, दो उत्तरकुराओ, दो उत्तरकुरुमहद्दुमा, दो उत्तर-कुरुमहद्दुमवासी देवा।

- ३३४. दो चुल्लहिमवंता, दो महाहिम-वंता, दो णिसढा, दो णीलवंता, दो रुप्पी, दो सिहरी।
- ३३४. दो सद्दावाती, दो सद्दावातिवासी साती देवा, दो वियडावाती, दो वियडावातिवासी पभासा देवा, दो गंधावासी, दो गंधा-वातिवासी अरुणा देवा, दो माल-वंतपरियागा, दो मालवंत-परियागवासी पउमा देवा।

धातकीषण्डे द्वीपे पारुचात्यार्थे मन्दरस्य ३३१. धातकीषंडद्वीप के पश्चिमाई में मन्दर पर्वतस्य उत्तर-दक्षिणे द्वे वर्षे प्रज्ञष्ते— बहुसमतुल्ये यावत्, तद्यथा\_\_ भरतं चैव, ऐरवतं चैव ।

भणितव्यं यावत् षड्विधमपि कालं प्रत्युनुभवन्तो विहरन्ति, तद्यथा---भरते चैव, ऐरवते चैव। नवरं---कूटशाल्मली चैव महाधातकी-रुक्षरुचैव । देवौ गरुडरचैव वेणुदेवः प्रियदर्शनश्चैव । धातकीषण्डे द्वीपे.\_\_ हे भरते, द्वे ऐरवते, द्वे हैमवते, द्वे हैरण्यवते, द्वे हरिवर्षे, द्वे रम्यकवर्षें, द्वौ पूर्वविदेहौ, द्वौ अपर-विदेहौ, ढ़ौ देवकुरू, ढ़ौ देवकुरुमहाद्रुमौ

ढौ देवकुरुमहाद्रुमवासिनौ देवौ, द्वौ उत्तरकुरू, ढौ उत्तरकुरुमहाद्रुमौ, ढौ उत्तरकुष्महाद्रुमवासिनौ देवौ।

द्वौ निषधौ, द्वौ नीलवन्तौ, द्वौ रुनिमणौ, द्वौ शिखरिणौ। द्वौ शब्दापातिनौ, द्वौ शब्दापाति- ३३४. जब्दापाती, घब्दापातिवासी स्वाति देव, वासिनौ स्वातिदैवौ, द्वौ विकटापातिनौ, द्वौ विकटापातिवासिनौ प्रभासौ दैवौ, द्वौ गन्धापातिनौ, द्वौ गन्धापाति-वासिनौ अरुणौ देवौ, ढौ माल्यवत्-पर्यायौ, द्वौ मल्यावत्पर्यायवासिनौ पद्मौ देवौ ।

- पर्वंत के उत्तर-दक्षिण में दो क्षेत्र हैं—-भरत----दक्षिण में, ऐरवत----उत्तर में। वे दोनों क्षेत्र-प्रमाण की दृष्टि से सर्वथा सदृश हैं यावत् वे लम्बाई, चौड़ाई, संस्थान और परिधि में एक-दूसरे का अतिकमण नहीं करते ।
- आये हुए सूत्र २।२६९-३२० तक का वर्णन यहां वक्तव्य है। विशेष इतना ही है कि यहां वृक्ष दो हैं---कूटशाल्मली, और महाधातको। देव दो हैं--कूटशाल्मली पर गरुडकुमार जाति का वेणुदेव, महाधातकी पर प्रियदर्शन देव ।
- ३३३. धातकीषंड द्वीप में---भरत, ऐरवत,हैमवत, हैरण्यवत, हरिवर्ध, रम्यकवर्ष, पूर्वविदेह,अपरविदेह, देवकुरु, देवकुरुमहाद्रुम, देवकुरुमहाद्रुमवासी देव, उत्तरकुरु, उत्तरकुरुमहाद्रुम, उत्तरकुरु-महाद्रुमवासी देव---दो-दो हैं।
- द्रौ क्षुल्लहिमवन्तौ, द्वौ महाहिमवन्तौ, ३३४. क्षुल्लहिमवान्, महाहिमवान्, निषध, नीलवान्, रुक्मी और शिखरी---ये वर्षधर पर्वत दो-दो हैं।
  - विकटापाती, विकटापातिवासी प्रभास देव, गंधापाती, गंधापातिवासी अरुण देव, माल्यवत्पर्याय, माल्यवत्पर्यायवासी पद्म देव---ये वृत्तवैताढच पर्वत तथा उन पर रहने वाले देव दो-दो हैं।

- ३३६. दो मालवंता, दो चित्तकूडा, दो पम्हकूडा, दो णलिणकूडा, एगसेला, दो तिकुडा, दो दो वेसमणकुडा, दो अंजणा, दो मातंजणा, दो सोमणसा, दो विज्जुष्पभा, दो अंकावती, दो पम्हावती, दो आसीविसा, दो सुहावहा, दो चंदपच्वता, दो सूरपव्वता, दो णागपव्वता, दो देवपव्वता, दो गंधमायणा, दो उसुगारपव्वया, दो चुल्ल-हिमवंतकूडा, दो वेसमणकुडा, दो महाहिमवंतकूडा, दो वेरु-लियकूडा, दो णिसढकूडा, **दो रुयगकूला, दो णीलवंतकूडा,** दो उवदंसणकूडा, दो रुष्पिकूडा, दो मणिकंचणकूडा, दो सिहरि-कूडा, दो तिगिछिकूडा।
  - ३३७. दो पउमद्दहा, दो पउमद्दह-वासिणीओ सिरीओ देवीओ. दो महापउमद्दहा, दो महापउम-इहवासिणीओ हिरीओ देवीओ, एवं जाव दो पुंडरीयहहा, **पोंडरीयद्दहवासिणीओ** दो लच्छीओ देवीओ ।
- ३३८. दो गंगप्पवायद्वहा जाव दो रत्ता-वती पवासहहा ।
- ३३१. दो रोहियाओ जाव दो रुष्प-कूलाओ, दो गाहवतीओ, दो दहवतीओ, दो पंकवतीओ,

द्वी माल्यवन्तौ, द्वे चित्रकूटे, द्वे पक्ष्म- ३३६. माल्यवान्, चित्रकूट, पक्ष्मकूट, नलिनकूट, कूटे, द्वे नलिनकूटे, द्वौ एकझैलौ, द्वे त्रिकूटे, द्वे वैश्रमणकूटे, द्वौ अञ्जनौ, द्वौ माताञ्जनौ, द्वौ सोमनसौ, द्वौ विद्युत्-प्रभौ, द्वे अंकावत्यौ, द्वे पक्ष्मावत्यौ, द्वौ आसीविषौ, दौ सुखावहौ, द्वौ चन्द्र-पर्वतौ, द्वौ सूर्यपर्वतौ, द्वौ नागपर्वतौ, द्वौ देवपर्वतौ, रुौ गन्धमादनौ, द्वौ इषुकारपर्वतौ, द्वे क्षुल्लहिमवत्कुटे, हे वैश्वमणकुटे, हे महाहिमवतकटे, हे वैडूर्यकूटे, द्वे निषधकूटे, द्वे रुचककुटे, हे नीलवत्कूटे, हे उपदर्शनकूटे, हे रुक्मिकूटे, द्वे मणिकाञ्चनकूटे, द्वे शिखरिकूटे, द्वे तिगिछिकूटे।

स्थान २ : सूत्र ३३६-३३९

एकशैल, तिकूट, वैश्रमणकुट, अंजन, मातांजन, सौमनस, विद्युत्प्रभ, अंकावती, पक्ष्मावती, आसीविष, सुखावह, चन्द्र पर्वस, सूर्य पर्वत, नाग पर्वत, देव पर्वत, गंधमादन, इषुकार पर्वत, क्षूल्लहिमवत्कूट, वैश्रमणकुट, महाहिमवत्कूट, वैड्यंकूट, निषधकुट, रुचककूट, नीलवत्कूट, उपदर्शनकूट, रुक्मीकूट, मणिकांचनकूट, शिखरीकूट, तिगिछिकूट-—ये सभी कूट दो∙दो हैं।

द्वौ पद्मद्रहौ, द्वे पद्मद्रहवासिन्यौ श्रियौ ३२७. पद्मद्रह, पद्मद्रहवासिनी श्री देवी, देव्यौ,

द्वौ महापद्मद्रहौ, द्वे महापद्मद्रहवासि-न्यौ ह्रियौ देव्यौ,

एवं यावत् द्वौ पौण्डरीकद्रहौ, द्वे पौण्डरीकद्रहवासिन्यौ लक्ष्म्यौ देव्यौ ।

द्वौ गंगाप्रपातद्रहौ यावत् द्वौ रक्तवती-

द्वे रोहिते यावत् द्वे रुप्यकूले, द्वे

ग्राहवत्यौ, द्वे द्रहवत्यौ, द्वे पद्भवत्यौ, द्वे

प्रपातद्रहौ ।

महापद्मद्रह, महापद्मद्रहवासिनी ही देवी, तिगिछिद्रह, तिगिछिद्रहवासिनी धृति देवी, केशरीद्रह, केशरीद्रहवासिनी कीर्ति देवी, महापौंडरीकद्रह, महापौंड-रीकद्रहवासिनी बुद्धि देवी, पौंडरीकद्रह, पौंडरीकद्रहवासिनी लक्ष्मी देवी-ये सभो द्रह और द्रहवासिनी देवियां दो-दो हैं।

३३८. गंगा, सिन्धु, रोहित, रोहितांग, हरित्, हरिकान्त, सीता, सीतोदा, नरकान्त, नारीकान्त, सुवर्णकूल, रुष्यकूल, रक्त और रनतवती-ये सभी प्रपातद्रह दो-दो हैं।

३३९. रोहिता, हरिकान्ता, हरित्, सीतोदा, नारीकान्ता, सीता, नरकान्ता, तप्तजले, द्वे मत्तजले, द्वे उन्मत्तजले, रुप्यकूला, ग्राहवती, द्रहवती, पंकवती, 53

दो तत्तजलाओ, दो मत्तजलाओ, दो उम्मत्तजलाओ, दो खीरो-सीहसोताओ, याओ. दो दो अंतोवाहिणीओ, दो उम्मि-मालिणीओ, दो फेणमालिणीओ, दो गंभीरमालिणीओ ।

ः३४०. दो कच्छा, दो सुकच्छा, दो महा-दो कच्छावती. कच्छा, दो आवत्ता, दो मंगलावत्ता, दो पुक्खला, दो पुक्खलावई, दो ৰच্छা, दो सुवच्छा, दो महावच्छा, दो वच्छगावती, दो रम्मा, दो रम्मगा, दो रमणिज्जा. दो मंगलावती, षम्हा, दो सुपम्हा, दो दो महपम्हा, दो पम्हगावती, दो पलिणा, संखा. दो दो कुमुया, दो सलिलावती, दो दो वप्पा, सुवप्पा, दो महावण्पा, दो वप्पगावती, दो वग्गू, दो सुवग्गू, दो गंधिला, दो गधिलावती ।

३४१. दो खेमाओ, दो खेमपुरीओ, दो रिट्ठाओ, दो रिट्ठपुरीओ, दो खग्गीओ, दो मंजूसाओ, दो ओसधीओ, दो पोंडरिगिणीओ, दो सुसीमाओ, दो कुंडलाओ, दो अवराजियाओ, दो पभं-अंकावर्डओ. कराओ. दो दो पम्हावईओ, दो सुभाओ, दो रयणसंचयाओ, दो आस-पुराओ, दो सीहपुराओ, दो महा-पूराओ, दो विजयपुराओ, दो अवराजिताओ, दो अवराओ,

द्वे क्षीरोदे, द्वे सिंहस्रोतस्यौ, द्वे अन्तर्वा-द्वे र्जीममालिन्यौ, हिन्यौ, द्रे फेनमालिन्यौ. द्वे गम्भीरमालिन्यौ ।

द्वौ कच्छौ, द्वौ सूकच्छौ, द्वौ महाकच्छौ, ३४०. कच्छ, सुकच्छ, महाकच्छ, कच्छकावती, द्वे कच्छकावत्यौ, द्वौ आवत्तौं, द्वौ मंगलावत्तौ, द्वौ पुष्कलौ, द्वे पुष्कला-वत्यौ, द्वौ वत्सौ, द्वौ सुवत्सौ, द्वौ महावत्सौ, द्वे वत्सकावत्यौ, द्वौ रम्यौ, द्वौ रम्यकौ, द्वौ रमणीयौ, द्वे मंगला-वत्यौ, द्वे पक्ष्मणी, द्वे सुपक्ष्मणी, द्वे महापक्ष्मणी, द्वे पक्ष्मकावत्यौ, द्वौ शंखौ, द्वौ नलिनौ, द्वौ कुमुदौ, द्वे सलिलावत्यौ, द्दी वप्री, द्वी सुवप्री, द्वी महावप्री, द्वे वप्रकावत्यौ, द्वौ वल्गू, द्वौ सुवल्गू, द्वौ गान्धिलौ, द्वे गान्धिलावत्यौ।

स्थान २: सूत्र ३४०-३४१

तप्तजला, मत्तजला, उन्मत्तजला, क्षीरोदा, सिंहस्रोता, अन्तोमालिनी, उमिमालिनी, फेनमालिनी, गम्भीर-मालिनी----ये सभी नदियां दो-दो हैं।

आवर्त्त, मंगलावर्त्त, पुष्कल, पुष्कलावती, वत्स, सुवत्स, महावत्स, वत्सकावती, रम्य, रम्यक, रमणीय, मंगलावती, पक्ष्म, सुपक्ष्म, महापक्ष्म, पक्ष्मकावली, शंख, नलिन, कुमुद, सलिलावती, वप्र, सुवप्र, महावप्र, वप्रकावती, वल्गु, सुवल्गु, गंधिल, गंधिलावती-ये बत्तीस विजय-क्षेत्र दो-दो हैं।

- द्वे खडुग्यौ, द्वे मञ्जूषे, द्वे औषध्यौ, द्वे पौण्डरीकिण्यौ, द्वे सुसीमे, द्वे कुण्डले, द्वे अपराजिते, द्वे प्रभाकरे, द्वे अङ्कावत्यौ, द्वे पक्ष्मावत्यौ, द्वे शुभे, द्वे रत्नसंचये, द्वे अरुवपूर्यां, द्वे सिंहपुर्यां, द्वे महापुर्यां, द्वे विजयपुर्यौं, द्वे अपराजिते, द्वे अपरे, द्वे अशोके, द्वे विगतशोके, द्वे विजये, द्वे वैजयन्त्यौ, द्वे जयन्त्यौ, द्वे अपराजिते, हे चकपुयौं, द्वे खड्गपुयौं, द्वे अवध्ये, द्वे अयोध्ये ।
- द्वे क्षेमे, द्वे क्षेमपुर्यों, द्वे रिष्ट, द्वे रिष्टपुर्यों, ३४१. क्षेमा, क्षेमपुरी, रिष्टा, रिष्टपुरी, खड्गी, मंज्या, औषधी, पौंडरीकिणी, सुसीमा, कुंडला, अपराजिता, प्रभाकरा, अंकावती, पक्ष्मावती, घुभा, रत्नसंचया, अश्वपुरी, विजयपुरी, महापुरी, सिंहपुरी, अपराजिता,अपरा,अशोका,विगतशोका, विजया, वैजयंती, जयन्ती, अपराजिता, चकपूरी, खड्गपुरी, अवध्या और अयोध्या ---- ये विजय-क्षेत्र की वत्तीस नगरियां दो-दो हैं।

दो असोयाओ, दो विगयसोगाओ, दो विजयाओ, दो वेजयंतीओ, दो जयंतीओ, दो अपराजियाओ, दो चक्कपूराओ, दो खग्गपुराओ, दो अवज्भाओ, दो अउज्भाओं।

- ३४२. दों भद्दसालवणा, दों णंदणवणा, दों सोमणसवणा, दो पंडगवणाइं ।
- ३४३. दों पंडुकंबलसिलाओ, दो अति-पंडुकंबलसिलाओ, दो रत्तकंबल-सिलाओ, दो अइरत्तकंबल-सिलाओ ।
- ३४४. दो मंदरा, दो मंदरचूलिआओ ।
- ३४४. धायइसंडस्स णं दीवस्स वेदिया **दो गाउयाइं उड्डूमुच्चत्तेणं पण्णत्ता** ।
- ३४६. कालोदस्स णं समुद्दस्स वेइया दो गाउयाई उड्टू उच्चत्तेणं पण्णत्ता ।

### पुवखरवर-पदं

- ३४७. पुक्खरवरदीबड्रुपुरस्थिमद्धे ण मंदरस्स पव्वयस्स उत्तर-दाहिणे णं दो वासा पण्णत्ता—बहुसम-तुल्ला जाव, तं जहा.... भरहे चेव, एरवए चेव ।
- ३४८. तहेव जाव दो कुराओ पण्णत्ताओ\_\_ देवकुरा चेव, उत्तरकुरा चेव । तत्थ णं दो महतिमहालया महद्दुमा पण्णत्ता, तं जहा.... कूडसामली चेव, पउमरुक्खे चेव । देवा...गहले चेव वेणुदेवे, पउमे छव्विहंपि कालं चेव जाव पच्चणुभवमाणा विहरंति ।

द्वे भद्रशालवने, द्वे नंदनवने, द्वे सौमन- ३४२. भद्रशालवन, नंदनवन, सौमनसवन और सवने, द्वे पण्डकवने । द्वे पाण्ड्कम्वलशिले, द्वे अतिपाण्डु- ३४३. पांडुकंबलशिला, कम्बलशिले, द्वे रक्तकम्बलशिले, द्वे अतिरक्तकम्बलशिले ।

द्दौ मन्दरौ, द्वे मन्दरचूलिके । गव्यूती ऊर्ध्वमुच्चत्वेन प्रज्ञप्ता । कालोदस्य समुद्रस्य वेदिका द्वे गव्यूती ३४६. कालोद समुद्र की वेदिका दो कोस ऊंची ऊर्ध्वं उच्चत्वेन प्रज्ञप्ता ।

### पुष्करवर-पदम्

पर्वतस्य उत्तर-दक्षिणे द्वे वर्षे प्रज्ञप्ते--बहुसमतुल्ये यावत्, तद्यथा----भरतं चैव, ऐरवतं चैव ।

तथैव यावत् द्वौ कुरू प्रज्ञप्तौ---देवकुरुश्चैव, उत्तरकुरुश्चैव । तत्र द्वौ महातिमहान्तौ महाद्रुमौ प्रज्ञप्तौ, तद्यथा— कूटशाल्मली चैव पद्मरुक्षरचेव । देवौ--गरुडश्चैत्र वेणुदेवः, पद्मश्चैव यावत् षड्विधमपि कालं प्रत्यन्भवन्तो विहरन्ति ।

- पंडकवन----धे वन दो-दो हैं ।
- अतिपांडुकंबलशिला, रक्तकंबलशिला, अतिरक्तकंबलशिला— ये पंडकवन की शिलाएं दो-दो हैं।
- ३४४. मन्दर और मन्दरचूलिका दो-दो हैं।
- धातकीषण्डस्य द्वीपस्य वेदिका द्वे ३४५. धातकीषंड द्वीप की वेदिका दो कोस ऊंची है ।
  - है ।

### पुष्करवर-पद

- युष्करवरद्वीपार्धपौरस्त्यार्धे मन्दरस्य ३४७. अर्ढ पुष्करवर द्वीप के पूर्वार्ढ में मन्दर पर्वत के उत्तर-दक्षिण में दो क्षेत्र हैं----भरत-दक्षिण में, ऐरवत----उत्तर में। वे दोनों क्षेत्र-प्रमाण की दृष्टि से सर्वथा सदृश हैं यावत् वे लम्बाई, चौड़ाई, संस्थान और परिधि में एक-दूसरे का अतिकमण नहीं करते ।
  - ३४८. इसी प्रकार जम्बूद्वीप द्वीप के प्रकरण में आए हुए सूत्र २।२६१-२७१ तक का वर्णन यहां वक्तव्य है यावत् दो कुरु हैं ---बहां दो विशाल महाद्रुम हैं----कुटशाल्मली और पद्म ।

देव दो हैं—

- कूटशाल्मली पर गरुड़ जाति का वेणुदेव, पद्म पर पद्म देव ।
- छ: प्रकार के काल का अनुभव करते हैं ।

83

३४६. पुक्खरवरदीवड्रपच्चत्थिमद्धे गं मंदरस्स पव्वयस्स उत्तर-दाहिणे णं दो वासा पण्णत्ता\_\_तहेव णाणत्तं...कूडसामली चेव, महापउमरुक्ले चेव। देवा-गरुले चेव वेणुदेवे, पुंडरीए चेव ।

३४० पुक्खरवरदीवड्डे णंदीवे दो भरहाइं, दो एरवयाइं जाव दो मंदरा, दो मंदरचू लियाओ ।

### वेदिका-पदं

- ३४१. पुवखरवरस्स णं दीवस्स बेइया दो गाउयाइं उड्डमुच्चत्तेणं पण्णत्ता।
- ३४२. सब्वेसिपि णं दीवसमूद्दाणं वेदियाओ दो गाउयाई उड्डमुच्च-त्तेणं पण्णत्ताओ ।

### इंद-पदं

- ३४३. दो असुरकुमारिंदा पण्णत्ता, तं जहा-चमरे चेव, बली चेव।
- ३५४. दो णागकुमारिदा पण्णत्ता, तं जहा....धरणे चेव, भुयाणंदे चेव ।
- ३४४. दो सुवण्णकुमारिंदा पण्णत्ता, तं जहा---वेणुदेवे चेव, वेणुदाली चेव।
- ३४६. दो विज्जुकुमारिंदा पण्णत्ता, तं जहा-हरिच्चेव, हरिस्सहे चेव।
- ३४७. दो अग्गिकुमारिंदा पण्णत्ता, तं जहा....अग्गिसिहे चेव, अग्गिमाणवे चेव ।

पुष्करवरद्वीपार्धपारुचात्यार्धे मन्दरस्य ३४६. अर्ढ पुष्करवर द्वीप के पश्चिमार्ढ में पर्वतस्य उत्तर-दक्षिणे द्वे वर्षे प्रज्ञप्ते---तथैव नानात्वम् \_\_कूटशाल्मली चैव, महापद्मरुक्षश्चैव । देवो गरुडश्चैव वेणुदेवः, पुण्ड रीकश्चैव ।

पुष्करवरद्वीपार्धे द्वीपे द्वे भरते, द्वे ३४० अर्ढ पुष्करवर द्वीप में भरत, ऐरवत से ऐरवते यावत् द्वौ मन्दरौ, द्वे मन्दर-चुलिके ।

### वेदिका-पदम्

पुष्करवरस्य द्वीपस्य वेदिका **ढे गव्यूती ३**५१. पुष्करवर द्वीप की बेदिका दो कोस ऊंची अर्घ्वमुच्चत्वेन प्रज्ञप्ता । सर्वेपामपि द्वीपसमुद्राणां वेदिका द्वे ३५२. सभी ढीपों और समुद्रों की वेदिका दो-दो गव्यूती ऊर्ध्वम् चचत्वेन प्रज्ञप्ता ।

### इन्द्र-पदम्

द्वौ असुरकुमारेन्द्रौ प्रज्ञप्तौ, तद्यथा— ३४३. असुरकुमारों के इन्द्र दो हैं— चमरुच्चैत्र, बलिञ्चैत । द्वौ नागकुमारेन्द्रौ प्रज्ञप्तौ, तद्यथा--- ३१४. नागकुमारों के इन्द्र दो हैं---धरणश्चैव, भूतानन्दश्चैव । ढौ सुपर्णकुमारेन्द्रौ प्रज्ञप्तौ, तद्यथा\_ ३४४. सुपर्णकुमारों के इन्द्र दो हैं— वेणुदेवश्चैव, वेणुदालिश्चैव ।

ढौ विद्युत्कुमारेन्द्रौ प्रज्ञप्तौ, तद्यथा\_ ३४६. विद्युत्कुमारों के इन्द्र दो हैं---हरिश्चैव, हरिसहश्चैव । द्वौ ग्रग्निकुमारेन्द्रौ प्रज्ञप्तौ, तद्यथा\_ ३४७. अग्निकुमारों के इन्द्र दो हैं----अग्निशिखश्चैव, अग्निमाणवश्चैव ।

मन्दर पर्वत के उत्तर-दक्षिण में दो क्षेत्र हैं--भरत--दक्षिण में, ऐरवत---उत्तर में । इसी प्रकार जम्बूढीप के प्रकरण में आए हुए सूत्र २।२६६-३२० तक का वर्णन यहां वक्तव्य है। विशेष इतना ही है कि यहां दो विशाल

- महादुम हैं-कूटशाल्मली, महामद्म।
- देव दो हैं—कूटशाल्मली पर गरुड जाति
- का वेणुदेव, महापद्म पर पुण्डरीक देव ।
- मन्दर और मन्दरचूलिका तक के सभी दो-दो हैं।

### वेदिका-पद

- है ।
- कोस ऊंची है ।

### इन्द्र-पद

- चमर, बली। धरण, भूतानन्द ।
- वेणुदेव, वेणुदाली ।
  - हरि, हरिसह ।
- अग्निशिख, अग्निमानव ।

- ३५८. दो दीवकुर्मारिदा पण्णत्ता, तं जहा...पुण्णे चेव, विसिट्ठे चेव ।
- ३४.९. दो उदहिकुर्मारिदा पण्णत्ता, तं जहा—जलकंते चेव, जलप्पभे चेव ।
- ३६०. दो दिसाकुर्यारिंदा पण्णत्ता, तं जहा\_अमियगती चेव, अमितवाहणे चेव ।
- ३६१. दो वायुकुमारिंदा पण्णत्ता, तं जहा\_\_वेलंबे चेव,पभंजणे चेव।
- ३६२. दो थणियकुर्मारिदा पण्णत्ता, तं जहा----घोसे चेव,महाघोसे चेव ।
- ३६३. दो पिसाइंदा पण्णत्ता, तं जहा.... काले चेव, महाकाले चेव ।
- ३६४. दो भूइंदा पण्णत्ता, तं जहा— सुरूवे चेव, पडिरूवे चेव ।
- ३६४. दो जविखंदा पण्णत्ता, तं जहा— पुण्णभद्दे चेव, माणिभद्दे चेव ।
- ३६६. दो रक्खसिंदा पण्णत्ता, तं जहा— भोमे चेव, महाभीमे चेव ।
- ३६७. दो किण्णरिदा पण्णत्ता, तं जहा— किण्णरे चेव, किंपुरिसे चेव ।
- ३६८. दो किंपुरिसिंदा पण्णत्ता, तं जहा<u>स</u>प्पुरिसे चेव, महापुरिसे चेव ।
- ३६९. दो महोरगिंदा पण्णत्ता, तं जहा— अतिकाए चेव, महाकाए चेव ।
- ३७०. दो गंधॉंब्वदा पण्णत्ता, तं जहा— गीतरती चेव, गीयजसे चेव ।
- ३७२. दो पणपण्णिंदा पण्णत्ता, तं जहा---धाए चेव, विहाए चेव ।

द्वौ द्वीपकुमारेन्द्रौ प्रज्ञप्तौ, तद्यथा— पूर्णेश्चैव, विशिष्टश्चैव । द्वौ उद्यधिकुमारेन्द्रौ प्रज्ञप्तौ, तद्यथा— जलकान्तश्चैव, जलप्रभश्चैव ।

द्वौ दिशाकुमारेन्द्रौ प्रज्ञप्तौ, तद्यथा— अमितगतिश्चैव, अमितवाहनश्चैव ।

द्वौ वायुकूमारेन्द्रौ प्रज्ञप्तौ, तद्यथा— बेलम्बइचैव, प्रभञ्जनश्चैव । द्वौ स्तनितकुमारेन्द्रौ प्रज्ञप्तौ, तद्यथा-घोषरचैव, महाघोषरचैव । द्वौ पिशाचेन्द्रौ प्रज्ञप्तौ, तद्यथा---कालश्चैव, महाकालश्चैव । द्वौ भूतेन्द्रौ प्रज्ञप्तौ, तद्यथा----सूरूपश्चैव, प्रतिरूपश्चैव । द्वौ यक्षेन्द्रौ प्रज्ञप्तौ, तद्यथा----पूर्णभद्रश्चैव, माणिभद्रश्चैव। द्वौ राक्षसेन्द्रौ प्रज्ञप्तौ, तद्यथा---भीमश्चैव, महाभीमश्चैव । किन्नरइचैव, किंपुरुषइचैव । द्वौ किपुरुषेन्द्रौ प्रज्ञप्तौ, तद्यथा-सत्पुरुषश्चैव, महापुरुषश्चैव ।

द्वौ महोरगेन्द्रौ प्रज्ञप्तौ, तद्यथा— अतिकायश्चैव, महाकायश्चैव । द्वौ गन्धर्वेन्द्रौ प्रज्ञप्तौ, तद्यथा— गीतरतिश्चैव, गीतयशाश्चैव । द्वौ अणपन्नेन्द्रौ प्रज्ञप्तौ, तद्यथा— सन्निहितश्चैव, सामान्यश्चैव ।

द्वौ पणपन्नेन्द्रौ प्रज्ञप्तौ, तद्यथा— धाता चैव, विधाता चैव । ३४८. द्वीपकुमारों के इन्द्र दो हैं---पूर्ण, विशिष्ट । ३४६. उदधिकुमारों के इन्द्र दो हैं---

जलकान्त, जलप्रभ।

३६०. दिशाकुमारों के इन्द्र दो हैं----अमितगति, अमितवाहन ।

- ३६१. वायुकुमारों के इन्द्र दो हैं---वैलम्ब, प्रभंजन ।
- ३६२. स्तनितकुमारों के इन्द्र दो हैं— धोष, महाघोष ।
- ३६३. पिशाचों के इन्द्र दो हैं---काल, महाकाल ।
- ३६४. भूतों के इन्द्र दो हैं— सुरूप, प्रतिरूप ।
- ३६४. यक्षों के इन्द्र दो हैं---पूर्णभद्र, माणिभद्र।
- ३६६. राक्षसों के इन्द्र दो हैं----भीम, महाभीम ।
- ३६७. किन्नरों के इन्द्र दो हैं---किन्नर, किपुरुष ।
- ३६८. लिपुरुषों के इन्द्र दी हैं---सत्पुरुष, महापुरुष ।
- ३७०. गन्धवों के इन्द्र दो हैं— गीतरति, गीतयशा ।
- ३७१. अणपन्नों के इन्द्र दो हैं— सन्निहित, सामान्य ।
- ३७२. पणपन्नों के इन्द्र दो हैं---धाता, विधाता ।

स्थान २ : सूत्र ३७३-३८४

|       |                                        | _                                                      |                                                    |
|-------|----------------------------------------|--------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|
| ३७३.  | दो इसिवाइंदा पण्णत्ता, तं जहा—         | द्दौ ऋषिवादीन्द्रौ प्रज्ञष्तौ, तद्यथा—                 | ३७३. ऋषिवादियों के इन्द्र दो हैं—-                 |
|       | इसिच्चेव, इसिवालए चेव।                 | ऋषिरुचैव, ऋषिपालक३चैव ।                                | ऋषि, ऋषिपालक।                                      |
| રૂ७૪. | दो भूतवाइंदा पण्णत्ता, तं जहा—         | ढौ भूतवादीन्द्रौ प्रज्ञप्तौ, तद्यथा—                   | ३७४. भूतवादियों के इन्द्र दो हैं—                  |
|       | इस्सरे चेव, महिस्सरे चेव ।             | ईश्वरश्चैव, महेश्वरश्चैव ।                             | ईश्वर, महीश्वर ।                                   |
| ३७४.  | दो कंदिंदा पण्णत्ता, तं जहा            | द्वौ स्कन्देन्द्रौ प्रज्ञप्तौ, तद्यथा—                 | ३७४. स्कन्दकों के इन्द्र दो हैं—                   |
|       | सुवच्छे चेव, विसाले चेव ।              | सुवत्सश्चैव, विशालश्चैव ।                              | सुवत्स, विशाल ।                                    |
| રૂ७૬. | दो महाकंदिदा पण्णत्ता, तं जहा          | द्वौ महास्कन्देन्द्रौ प्रज्ञघ्तौ, तद्यथा—              | ३७६. महास्कन्दकों के इन्द्र दो हैं—                |
|       | हस्से चेव, हस्सरती चेव।                | हास्यश्चैव, हास्यरतिश्चैव ।                            | हास्य, हास्यरति ।                                  |
| 300.  | <b>दो कुंभं</b> डिंदा पण्णत्ता, तं जहा | द्वौ कुष्भाण्डेन्द्रौ प्रज्ञप्तौ, तद्यथा—              | ३७७. कूष्माण्डकों के इन्द्र दो हैं                 |
|       | सेए चेव, महासेए चेव ।                  | श्वेतश्चैव, महाश्वेतश्चैव ।                            | श्वेत, महाश्वेत ।                                  |
| 395.  | दो पतइंदा पण्णत्ता, तं जहा             | द्वौ पतगेन्द्रौ प्रज्ञप्तौ, तद्यथा—                    | ३७८. पतगों के इन्द्र दो हैं—                       |
|       | पतए चेव, पतयवई चेव।                    | पतगश्चैव, पतगपतिश्चैव ।                                | पतग, पतगपति ।                                      |
| 305.  | जोइसियाणं देवागं दो <b>इंदा</b>        | ज्योतिष्काणां देवानां ढ्रौ इन्द्रौ प्रज्ञप्तौ,         | ३७९. ज्योतिषों के इन्द्र दो हैं                    |
|       | पण्णत्ता, तं जहा                       | तद्यथा                                                 | चन्द्र, सूर्य ।                                    |
|       | चंदे चेव, सूरे चेव ।                   | चन्द्रश्चैव, सूरश्चैव ।                                |                                                    |
| ३८०.  | सोहम्मीसाणेसु णं कप्पेसु दो इंदा       | सौधर्मेशानयोः कल्पयोः द्वौ इन्द्रौ                     | ३८०. सौधर्म और ईशान कल्प के इन्द्र दो हैं—-        |
|       | पण्णत्ता, तं जहा                       | प्रज्ञप्तौ, तद्यथा                                     | शक, ईशान ।                                         |
|       | सक्के चेव, ईसाणे चेव ।                 | शकश्चैव, ईशानश्चैव ।                                   |                                                    |
| ३८१.  | सणंकुमार-माहिंदेसु कप्पेसु दो          | सनत्कुमार-माहेन्द्रयोः कल्पयोः द्वौ इन्द्रौ            | ३६१. सनत्कुमार और माहेन्द्र कल्प के इन्द्र दो      |
|       | इंदा पण्णत्ता, तं जहा                  | प्रज्ञम्तौ, तद्यथा                                     | हैंसनत्कुमार, माहेन्द्र ।                          |
|       | सणंकुमारे चेव, माहिंदे चेद ।           | सनत्कुमारश्चैव, माहेन्द्रश्चैव ।                       |                                                    |
| ३८२.  | बंभलोग-लंतएसु णं कप्पेसु दो            | <mark>ब्रह्मलोक-लान्तकयोः कल्पयोः द्वौ इन्द्</mark> रौ | ३ <b>८२. ब्रह्मलोक और लान्तक कल्प के इन्द्र दो</b> |
|       | इंदा पण्णत्ता, तं जहा                  | प्रज्ञप्तौ, तद्यथा                                     | हैंब्रह्म, लान्तक।                                 |
|       | बंभे चेव, लंतए चेव।                    | ब्रह्म चैव, लान्तकश्चैव ।                              |                                                    |
| ३द३.  | महासुक्क-सहस्सारेसु णं कप्पेसु         | महाशुक्र-सहस्रारयोः कल्पयोः द्वौ इन्द्रौ               | ३८३. महाग्रुक और सहस्रार कल्प के इन्द्र दो         |
|       | दो इंदा पण्णत्ता, तं जहा               | प्रज्ञप्तौ, तद्यथा—                                    | हैं—महाशुक, सहस्रार ।                              |
|       | महासुक्के चेव, सहस्सारे चेव ।          | महाशुक्रश्चैव सहस्रारश्चैव ।                           |                                                    |
| ३्द४. | आणत-पाणत-आरण-अच्चुतेसु णं              | आनत-प्राणत-आरण-अच्युतेषु कल्पेषु                       | ३८४. आनत और प्राणत तथा आरण और                      |
|       | कप्पेसु दो इंदा पण्णत्ता, तं           | द्वौ इन्द्रौ प्रज्ञप्तौ, तद्यथा                        | अच्युत कल्प के इन्द्र दो हैं—                      |
|       | जहापाणते चेव,अच्चुते चेव ।             | प्राणतश्चैव, अच्युतश्चैव ।                             | प्राणत, अच्युत।                                    |
|       | 6 +                                    | 6                                                      | £                                                  |
|       | विमाण-पदं                              | विमान-पदम्                                             | विमान-पद                                           |
|       |                                        |                                                        |                                                    |

विमाणा दुवण्णा पण्णत्ता, तं विमानानि द्विवर्णानि

३**६५. महासुक्क-सहस्सारेमु णं कप्पेसु** महाशुक्र-सहस्रारयोः कल्पयोः ३०५. महाशुक्र और सहस्रार कल्प में विमान दो प्रकार के हैं—पीले, सफेद । प्रज्ञप्तानि,

तद्यथा— हारिद्राणि चैव, शुक्लानि चैव ।

देव-पदम्

प्रज्ञप्ताः ।

23

देव-पदं

३८६. गेविज्जगा णं देवा दो रयणीओ उड्ढमुच्चत्तेणं पण्णता ।

जहा\_हालिद्दा चेव,

सुकिल्ला चेव ।

| जीवाजीव-पदं                  | जीवाजीव-पदम्                       | जीवाजीव-पद                            |
|------------------------------|------------------------------------|---------------------------------------|
| ३८७. समयाति वा आवलियाति वा   | समयइति वा आवलिकाइति वा             | ३८७. समय और आवलिका—                   |
| जीवाति या अजीवाति या         | जीवइति च अजीवइति च प्रोच्यते ।     | ये जीव-अजीव दोनों हैं। <sup>१२३</sup> |
| पवुच्चति ।                   |                                    |                                       |
| ३म्म् आणापाणूति वा थोवेति वा | आनप्राणइति वा स्तोकइति वा          | ३८८. आनप्राण और स्तोक                 |
| जीवाति या अजीवाति या         | जीवइति च अजीवइति च प्रोच्यते ।     | ये जीव-अजीव दोनों हैं। <sup>***</sup> |
| यबुच्चति ।                   |                                    |                                       |
| ३८. खणाति वा लवाति वा जीवाति | क्षणइति वा लवइति वा                | ३८६.क्षण और लव                        |
| या अजीवाति या पवुच्चति ।     | जीवइति च अजीवइति च प्रोच्यते।      |                                       |
| एवं—मुहुत्ताति वा अहोरत्ताति | एवम्—मुहूर्त्तइति वा अहोरात्रइति   | मुहूत्तं और अहोरात                    |
| वा पक्खाति वा मासाति वा      | वा पक्षइति वा मासइति वा            | पक्ष और मास                           |
| उडूति <b>वा अयणाति वा</b>    | ऋतुइति वा अयनमिति वा               | ऋतु और अयन                            |
| संवच्छराति वा जुगाति वा      | संवत्सरइति वा युगमिति वा           | संवत्सर और युग                        |
| वाससयाति वा वाससहस्साइ वा    | वर्षशतमिति वा वर्षसहस्रमिति वा     | सौ वर्ष और हजार वर्ष                  |
| वाससतसहस्साइ वा वासकोडोइ     | वर्षशतसहस्रमिति वा वर्षकोटिरिति वा | लाख वर्ष और करोड़ वर्ष                |
| वा पुव्वंगाति वा पुव्वाति वा | पूर्वाङ्गमिति वा पूर्वमिति वा      | पूर्वाङ्ग और पूर्व                    |
| तुडियंगाति वा तुडियाति वा    | त्रुटिताङ्गमिति वा त्रुटितमिति वा  | द्रुटिताङ्ग और द्रुटित                |
| अडडंगाति वा अडडाति वा        | अटटाङ्गमिति वा अटटमिति वा          | अटटांग और अटट                         |
| अवदंगाति वा अववाति वा        | अववाङ्गमिति वा अववमिति वा          | अववांग और अवव                         |
| हूहूअंगाति वा हूहूयाति वा    | हूहूकाङ्गमिति वा हूहूकमिति वा      | हूहूकांग और हूहूक                     |
| उप्पलंगाति वा उप्पलाति वा    | उत्पलाङ्गमिति वा उत्पलमिति वा      | उत्पलांग और उत्पल                     |
| पउमंगाति वा पउमाति वा        | पद्माङ्गमिति वा पद्ममिति वा        | पद्मांग और पद्म                       |
| णलिणंगाति वा णलिणाति वा      | नलिनाङ्गमिति वा नलिनमिति वा        | नलिनांग और नलिन                       |

चउत्थो उद्देसो

देव-पद

ग्रैवेयका देवा द्वे रत्नी ऊर्ध्वमुच्चत्वेन ३८६. ग्रैवेयक देवों की ऊंचाई दो रत्नि की है।

स्थान २ : सूत्र ३८६-३८९

www.jainelibrary.org

अत्थणिकूरंगाति वा अत्थणि-कुराति वा अउअंगाति वा अउआति वा णउअंगाति वा णजआति वा पउतंगाति वा पउताति वा चुलियंगाति वा चलियाति वा सीसपहेलियंगाति वा सीसपहेलियाति वा पलिओ-वमाति वा सागरोवमाति वा ओसप्पिणीति वा उस्सप्पिणीति वा--जोवाति या अजीवाति या पवुच्चति ।

३६०. गामाति वा णगराति वा णिगमाति वा रायहाणीति वा कब्बडाति वा खेडाति ৰা दोणमुहाति वा मडंबाति वा वा आगराति वा पट्टणाति आसमाति वा संबाहाति वा सण्णिवेसाइ वा घोसाइ वा आरामाइ वा उज्जाणाति वा वणाति वणसंडाति वा वा पुक्खरणीति वा वावीति वा सरपंतीति वा सराति दा तलागाति वा अगडाति वा दहाति वा णदोति वा पुढवोति वा उरहोति वा वासखंघाति वा उवासंतराति वा वलयाति वा दोवाति वा विग्गहाति वा समुहाति वेलाति वा वा वेडयाति वा दाराति वा तोरणाति वा णेरइयाति वा णेरइयावासाति वॉ जाव वेमाणियाइ वा वेमाणियावासाइ वा कप्पाति वा कप्पविमाणा-वासाति वा वासाति वा

अर्थनिकुराङ्गमिति वा अर्थनिकुरमिति वा अयुताङ्घमिति वा अयुतमिति वा नयुताङ्घमिति वा नयुतमिति वा प्रत्युताङ्गमिति वा प्रयुतमिति ৰা चूलिकाङ्गमिति वा चुलिकाइति वा शीर्षप्रहेलिकाङ्गमिति वा शीर्षप्रहेलिका-इति वा पल्योपममिति वा सागरोपम-मिति वा अवसर्पिणीति वा उत्सर्पिणीति वा\_\_जीवइति अजीवइति च च प्रोच्यते ।

ग्रामाइति वा नगराणीति वा निगमाइति ३६०. ग्राम और नगर वा राजधान्यइति वा खेटानीति वा कर्**बटानीति वा मडम्वानीति** वा द्रोणमुखानीति वा पत्तनानीति वा आकराइति ৰা आश्रमाइति वा संबाधाइति सन्निवेशाइति বা वा घोषाइति वा आरामाइति वा उद्यानानीति वनानीति वॉ ৰা वनषण्डाइति वा वाप्यइति वा पुष्करिण्यइति सरांसीति वा वा सर:पङ्क्तयइति वा अवटाइति वा तडागा इति वा द्रहाइति वा नद्यइति वा पुथिव्यइति वा उदधयइति वाँ वातस्कन्धाइति वा अवकाशान्तराणीति वा वलयाइति वा विग्रहाइति वा द्वीपाइति वा समुद्राइति वा वेलाइति वा वेदिका-इति वा द्वाराणीति वा तोरणानीति वा नैरयिकाइति वा नैरयिकावासाइति यावत् वैमानिकाइति वा वा वैमानिकावासाइति कल्पाइति वा कल्पविमानावासाइति वा वा वर्षाणीति वा वर्षधरपर्वताइति वा कुटानीति वा कुटागाराणीति वा

अर्थनिकुरांग और अर्थनिकुर अयुतांग और अयुत नयुतांग और नयुत प्रयुतांग और प्रयुत चूलिकांग और चूलिका शीर्षप्रहेलिकांग और शीर्षप्रहेलिका पल्योपम और सागरोपम अवसपिणी और उत्सपिणी----ये सभी जीव-अजीव दोनों हैं।<sup>१२१</sup>

निगम और राजधानी खेट और कर्बट मडंव और द्रोणमुख

पत्तन और आकर आश्रम और संवाह सन्निवेश और घोष आराम और उद्यान वन और वनषंड वापी और पुष्करिणी सर और सरपंक्ति कूप और तालाब द्रह और नदी पृथ्वी और उदधि वातस्तन्ध और अवनाशान्तर वलय और विग्रह द्वीप और समुद्र वेला और वेदिका द्वार और तोरण नैरयिक और नैरयिकावास तथा वैमानिक तक के सभी दण्डक और उनके आवास कल्प और कल्पविमानावास वर्ष और वर्षधर-पर्वत

वासधरपव्वताति वा कूडाति वा कुडागाराति वा विजयाति वा रायहाणीति वा\_जीवाति या अजीवाति या पवुच्चति ।

- ३९१. छायाति वा आतवाति वा दोसिणाति वा अंधकाराति वा ओमाणाति वा उम्माणाति वा अतियाणगिहाति वा उज्जाण-गिहाति वा अर्वालबाति वा सणिप्पवाताति वा---जीवाति या अजीवाति या पवुच्चइ ।
- ३९२. दो रासी पण्णत्ता, तं जहा----जीवरासी चेव, अजीवरासी चेव ।

### कम्म-पद

- ३९३. दुविहे बंधे पण्णत्ते, तं जहा\_\_ पेज्जबंधे चेव, दोसबंधे चेव।
- ३९४. जीवा णं दोहिं ठाणेहिं पावं कम्मं बंधति, तं जहा \_\_ रागेण चेव, दोसेण चेव।
- ३९४. जीवा णं दोहिं ठाणेहिं पावं कम्मं उदीरेंति, तं जहा.... अब्भोवगमियाए चेव वेयणाए, उवन्कमियाए चेव वेयणाए ।
- ३९६. \*जीवा णं दोहि ठाणेहि पावं कम्मं वेदेंति, तं जहा.... अब्भोवगमियाए चेव वेयणाए, उवक्कमियाए चेव वेयणाए ।
- ३९७. जीवा णं दोहि ठाणेहि पावं कम्मं णिज्जरेंति, तं जहा°..... अब्भोवगमियाए चेव वेयणाए, उवनकमियाए चेव वेयणाए ।

विजयाइति वा राजधान्यइति वा.... जीवइति च अजीवइति च प्रोच्यते।

800

छायेति वा आतपइति वा ज्योत्स्नेति वा ३९१. छाया और आतप अन्धकारमिति वा अवमानमिति वा उन्मानमिति वा अतियानगृहाणीति वा उद्यानगृहाणीति वा अवलिम्बाइति वा सनिष्प्रवाता इति वा----जीवइति च अजीवइति च प्रोच्यते।

ढौ राशी प्रज्ञप्तौ, तद्यथा.... जीवराशिश्चैव, अजीवराशिश्चैव।

### कर्म-पदम्

द्विविधो वन्धः प्रज्ञप्तः, तद्यथा---प्रेयोबन्धरचैव दोषवन्धरचैव । जीवा द्वाभ्यां स्थानाभ्यां पापं कर्म बन्धन्ति, तद्यथा---रागेण चैंव, दोषेण चैव । जीवा द्वाभ्यां स्थानाभ्यां पापं कर्म उदीरयन्ति, तद्यथा— आभ्युपगमिक्या चैव वेदनया, औपक्रमिक्या चैव वेदनया। वेदयन्ति, तद्यथा— आभ्यूपगमिक्या चैव वेदनया, औषऋमिक्या चैव वेदनया । निर्जरयन्ति तद्यथा---आभ्यूपगमिक्या चैव वेदनया, औपऋमिक्या चैव वेदनया।

### स्थान २ : सुत्र ३९१-३९७

कूट और कूटागार विजय और राजधानी----ये सभी जीव-अजीव दोनों हैं।'\*\*

ज्योत्सना और अन्धकार अवमान और उन्मान अतियानगृह<sup>136</sup> और उद्यानगृह अवलिम्ब<sup>९९</sup> और सनिष्प्रवात<sup>886</sup>⊷ ये सभी जीव-अजीव दोनों हैं।

३९२. राशि दो हैं---जीवराशि, अजीवराशि ।

### कर्म-पद

३९३. बन्ध दो प्रकार का है— प्रेयो बन्ध, द्वेष बन्ध। ३९४. जीव दो स्थानों से पाप-कर्म का बन्ध करते हैं— राग से, द्वेष से। ३९४. जीव दो स्थानों से पाप-कर्म की उदीरणा करते हैं----आभ्युपगमिकी (स्वीक्रत तपस्या आदि) वेदना से, औपक्रमिकी (रोग आदि) बेदना से । जीवा द्वाभ्यां स्थानाभ्यां पापं कर्म ३९६. जीव दो स्थानों से पाप-कर्म का वेदन करते हैं----आभ्युपगमिकी वेदना से, औपत्रमिकी वेदना से। " जीवा द्वाभ्यां स्थानाभ्यां पापं कर्म ३९७. जीव दो स्थानों से पाप-कर्म का निर्जरण करते हैं----आभ्युपगमिकी वेदना से, औपऋमिकी वेदना से ।

स्थान २ : सूत्र ३९८-४०२

|      | अत्त-णिज्जाण-पदं                | आत्म-निर्याण           |
|------|---------------------------------|------------------------|
| ३६द. | दोहिं ठाणेहिं आता सरीरं         | द्वाभ्यां स्थान        |
|      | फुसित्ता णं णिज्जाति, तं जहा    | स्पृष्ट्वा निर्यालि    |
|      | देसेणवि आता सरीरं फुसित्ता णं   | देशेनापि आत            |
|      | णिज्जाति,                       | निर्याति,              |
|      | सब्वेणवि आता सरीरगं फुसित्ता    | सर्वेणापि आत्य         |
|      | णं णिज्जाति ।                   | निर्याति ।             |
| 33F  | •दोहि ठाणेहि आता सरीरं          | द्वाभ्यां स्थाना       |
|      | फुरित्ता णं णिज्जाति, तं जहा    | स्फोरयित्वा नि         |
|      | देसेणवि आता सरीरं फुरित्ता णं   | देशेनापि आत्म          |
|      | णिज्जाति,                       | निर्याति,              |
|      | सब्वेणवि आता सरीरगं फुरित्ता    | सर्वेणापि आत्म         |
|      | गं णिज्जाति ।                   | निर्याति ।             |
| 800. | दोहि ठाणेहि आता सरीरं           | द्वाभ्यां स्थाना       |
|      | फुडित्ता णं णिज्जाति, तं जहा—.  | स्फोटयित्वा नि         |
|      | देसेणवि आता सरीरं फुडित्ता णं   | देशेनापि आत्म          |
|      | णिज्जाति,                       | निर्याति,              |
|      | सब्वेणवि आता सरोरगं फुडित्ता    | <b>सर्वे</b> णापि आत्म |
|      | णं णिज्जाति ।                   | निर्याति ।             |
| ४०१. | दोहिं ठाणेहिं आता सरीरं संबट्ट- | द्वाभ्यां स्थाना       |
|      | इत्ता णं णिज्जाति, तं जहा       | संवर्त्त्य निर्याति,   |
|      | देसेणवि आता सरीरं संवट्टइत्ता   | देशेनापि आत्मा         |
|      | णं णिज्जाति,                    | सर्वेणापि आत           |
|      | सव्वेणवि आता सरीरगं संवट्ट-     | निर्याति ।             |
|      | इत्ता णं णिज्जाति ।             |                        |
| 802. | दोहि ठाणेहि आता सरीरं           | द्वाभ्यां स्थाना       |
|      | णिवट्टइत्ता णं णिज्जाति, तं     | निवर्त्त्य निर्याति    |
|      | जहा                             | देशेनापि आत्मा         |
|      | देसेणवि आता सरीरं णिवट्टइत्ता   | सर्वेणापि आत           |
|      | णं णिज्जाति,                    | निर्याति ।             |
|      | सव्वेणवि आता सरोरगं णिवट्ट-     |                        |
|      | इत्ता णं णिज्जाति ।°            |                        |
|      |                                 |                        |

ग-पदम् ाभ्यां आत्मा ति, तद्यया---शरीरं स्पृष्ट्वा मा मा शरोरकं स्पृष्ट्वा र्गाति, तद्यथा— ।। शरीरकं स्फोरयित्वा मा शरीरकं स्फोरयित्वा ार्याति, तद्यथा— ना शरीरं स्फोटयित्वा ।। शरीरकं स्फोटयित्वा ाभ्यां आत्मा , तद्यथा— ा शरीर संवर्त्त्य निर्याति, मा शरीरक संवर्त्त्य भ्यि आत्मा त, तद्यथा— ा शरीरं निवर्त्त्य निर्याति त्मा शरीरकं निवर्त्त्य

आत्म-निर्याण-पद

- शरीरं ३६६. दो प्रकार से आत्मा घरीर का स्पर्श कर बाहर निकलती है—
  - कुछेक प्रदेशों से आत्मा शरीर का स्पर्शकर बाहर निकलती है,
  - सब प्रदेशों से आत्मा शरीर का स्पर्श कर बाहर निकलती है ।
- ाभ्यां आत्मा शरीरं ३६९. दो प्रकार से आत्मा शरीर को स्फुरित तर्याति, तद्यथा— (स्पन्दित) कर बाहर निकलती है— सा शरीरकं स्फोरयित्वा कुछेक प्रदेशों से आत्मा शरीर को स्फुरित कर बाहर निकलती है,

सब प्रदेशों से आत्मा शरीर को स्फुरित कर बाहर निकलती है।

- ।भ्यां आत्मा शरीरं ४००. दो प्रकार से आत्मा शरीर को स्फुटित ।यांति, तद्यथा— (स्फोट-युक्त) कर बाहर निकलती है— मा शरीरं स्फोटयित्वा कुछेक प्रदेशों से आत्मा शरीर को स्फुटित कर बाहर निकलती है,
  - सब प्रदेशों से आत्मा शरीर को स्फुटित कर बाहर निकलती है।
  - शरीरं ४०१. दो प्रकार से आत्मा भरीर को संवर्तित (संकुचित) कर बाहर निकलती है---गर्याति, कुछेक प्रदेशों से आत्मा गरीर को संवर्त्त्य संवर्तित कर बाहर निकलती है, सब प्रदेशों से आत्मा गरीर को संवर्तित

कर बाहर निकलती है।

- शरीरं ४०२. दो प्रकार से आत्मा अरीर को निर्वातत (जीव प्रदेशों से अलग) कर बाहर निर्याति निकलती है—
  - कुछेक प्रदेशों से आत्मा शरीर को निर्वातत कर बाहर निकलती है,
  - सब प्रदेशों से आत्मा शरीर को निर्वातत -कर बाहर निकलती है ।

### १०२

#### स्थान २ : सूत्र ४०३-४०४

#### खय-उवसम-पदं

४०३. दोहिं ठाणेहिं आता केवलियण्णत्तं धम्मं लभेज्जा सवणयाए, तं जहा\_\_\_ खएण चेव, उवसमेण चेव।

४०४. •दोहिं ठाणेहिं आता.... केवलं बोधि बुज्मेज्जा, केवलं मुंडे भवित्ता अगाराओ अणगारियं पव्वइज्जा, केवलं बंभचेरवासमावसेज्जा, केवलेणं संजमेणं संजमेज्जा, संवरेणं संवरेज्जा, केवलेणं केवलमाभिणिबोहियणाणं उप्पा-डेज्जा, केवलं सुयणाणं उप्पा-डेज्जा, केवलं ओहिणाणं उप्पा-डेज्जा, वेदलं मणपज्जवणाणं उप्पाडेज्जा, तं जहा.... खएण चेव, उवसमेण चेव।

### ओवमिय-काल-पदं

४०५. दुविहे अद्वीवमिए पण्णत्ते, तं जहा\_\_पलिओवमे चेव, सागरोवमे चेव। तं पलिओवमे ? कि से पलिओवमे.... संगहणी-गाहा\_\_\_ १. जं जोयणविच्छिण्णं, पल्लं एमाहियप्परूढाणं । णिरंतरणिचितं, होज्ज भरितं वालग्गकोडोण ॥ २. वाससए वाससए, एक्केक्के अवहडंमि जो कालो ।

#### क्षयोपशम-पदम्

द्वाभ्यां स्थानाभ्यां आत्मा केवलिप्रज्ञप्तं ४०३. दो स्थानों से आत्मा केवलीप्रज्ञप्त धर्म को धर्मं लभेत श्रवणतया, तद्यथा-\_\_ क्षयेण चैव, उपशमेन चैव।

द्वाभ्यां स्थानाभ्यां आत्मा\_\_\_ केवलां बोधि बुध्येत, केवलं मुण्डो भूत्वा अगारात् अनगारितां प्रवजेत, केवलं ब्रह्मचर्यवासमावसेतु, केवलेन संयमेन संयच्छेत, केवलेन संवरेण संवृण्यात्, केवलमाभिनित्रोधिकज्ञानं उत्पादयेत्, केवलं श्रुतज्ञानं उत्पादयेतु, केवलं अवधिज्ञानं उत्पादयेतु, केवलं मनःपर्यवज्ञानं उत्पादयेत्, तद्यथा— क्षयेण चैव, उपशमेन चैव

### औपमिक-काल-पदम्

अदृध्वौपमिकं द्विविधं तद्यथा—पल्योपमञ्चैव, सागरोपमञ्चैव । तत् किं पल्योपमम् ? पल्योपमम्...

संग्रहणी-गाथा----१. यत् योजनविस्तीर्णं, पल्यं एकाहिक प्ररूढानाम् । भवेत् निरन्तरनिचितं, भरितं वालाग्रकोटीनाम् ॥ २. वर्षशते वर्षशते, एकैकस्मिन् अपहृते यः कालः ।

#### क्षयोपशम-पद

सुन पाती है— कर्मपुद्गलों के क्षय से कर्मपुद्गलों के उपशम से ]क्षयोपश्रम से'\*\*

४०४. दो स्थानों से आत्मा विगुद्ध बोधि का अनुभव करती है— मुंड होकर, घर छोड़कर सम्पूर्ण

> अनगारिता—साधुपन को पाती है। सम्पूर्ण ब्रह्मचर्यवास को प्राप्त करती है। सम्पूर्ण संयम के द्वारा संयत होती है। सम्पूर्ण संवर के ढारा संवृत होती है । विशुद्ध आभिनिवोधिकज्ञान को प्राप्त करती है । विशुद्ध श्रुतज्ञान को प्राप्त करती है । विशुद्ध अवधिज्ञान को प्राप्त करती है।

विशुद्ध मनःपर्यवज्ञान को प्राप्त करती है--क्षय से ] और उपशम से ]

### औपमिक-काल-पद

प्रज्ञप्तम, ४०५. औषमिक<sup>१९</sup> अद्धा-काल दो प्रकार का है---पल्योपम, सागरोपम ।

भंते ! पल्योपम किसे कहा जाता है ?

संग्रहणी-गाथा---एक अनाज भरने का गड्ढा है। वह एक योजन लम्बा-चौड़ा है। उसमें एक से सात दिन के उगे हुए बालाग्रों के खण्ड ठंस-ठंसकर भरे हुए हैं। सौ-सौ वर्षों से उनमें से एक-एक बालाग्र-खण्ड निकाला जाता है। इस प्रकार उस

सो कालो बोद्धव्वो, उवमा एगस्स पल्लस्स ॥ ३. एएसि पल्लाणं, कोडाकोडी हवेज्ज दस गुणिता। तं सागरोवमस्स उ, एगस्स भवे परीमाणं ॥

### पाव-पद

४०६. दुविहे कोहे पण्णत्ते, तं जहा.... आयपइट्विए चेव, परपइट्रिए चेव ।

४०७. \*दुविहे माणे, दुविहा माया, दुविहे लोभे, दुविहे पेज्जे, दुविहे दोसे, दुविहे कलहे, दुविहे अब्भक्खाणे, दुविहे पेसुण्णे, दुविहे परपरिवाए, द्विहा अरतिरती, द्विहे मायामोसे,

> दुविहे मिच्छादंसणसल्ले पण्णत्ते, तं जहा-आयपइट्रिए चेव, परपइट्रिए चेव। एवं णेरइयाणं जाव वेमाणि-याणं°।

### जीव-पदं

- ४०८. द्विहा संसारसमावण्णगा जोवा पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ तसा चेव, थावरा चेव।
- ४०९. दुविहा सध्वजीवा पण्णत्ता, तं जहा-सिद्धा चेव, असिद्धा चेव।

सः कालः बोद्धव्यः, उपमा एकस्य पल्यस्य ॥ ३. एतेषां पल्यानां, कोटाकोटी भवेत् दश गुणिता । तत् सागरोपमस्य तु, एकस्य भवेत् परिमाणम् ॥

### पाप-पदम्

द्विविधः कोधः प्रज्ञप्तः, तद्यथा-आत्मप्रतिष्ठितश्चैव, परप्रतिष्ठितक्चैव । द्विविधः मानः, द्विविधा माया, दिविधः लोभः, दिविधः प्रेयान्, द्विविधः दोषः, द्विविधः कलहः, द्विविधं अभ्याख्यानम्, द्विविधं पैशुन्यम्, द्विविधः परपरिवादः, द्विविधा अरतिरतिः, द्विविधा मायामुषा,

दिविधं मिथ्यादर्शनशल्यं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा-अात्मप्रतिष्ठतं चैव, परप्रतिष्ठतं चैव । एवं नैरयिकाणां यावत् वैमानिकानाम् ।

### जीव-पदम्

द्विविधाः संसारसमापन्नका जीवाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— त्रसाश्चैव, स्थावराश्चैव। द्विविधाः सर्वजीवाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा- ४०९. सव जीव दो प्रकार के होते हैं---सिद्वाश्चैव, असिद्धाश्चैव ।

#### स्थान २ : सूत्र ४०६-४०९

गड्ढे को खाली होने में जितना समय लगे उसे पल्योपमकाल कहा जाता है। दस कोटी-कोटी पल्योपम जितने काल को सागरोपमकाल कहा जाता है।

#### पाप-पद

४०६. कोध दो प्रकार का होता है-आत्मप्रतिष्ठित, परप्रतिष्ठित। भग

४०७. मान दो प्रकार का, माया दो प्रकार की, लोभ दो प्रकार का, प्रेम दो प्रकार का, द्वेष दो प्रकार का, कलह दो प्रकार का, अभ्याख्यान दो प्रकार का, पैशुन्य दो प्रकार का, परपरिवाद दो प्रकार का, अरति-रति दो प्रकार की, मायामुषा दो प्रकार की । मिथ्यादर्शनशल्य दो प्रकार का होता है— आत्मप्रतिष्ठित, परप्रतिष्ठित ।

> इसी प्रकार नैरयिकों तथा बैमानिक पर्यन्त सभी दण्डकों के जीवों के कोध आदि दो-दो प्रकार के होते हैं।

### जीव-पद

४०८. संसारी जीव दो प्रकार के होते हैं---त्नस, थावर ।

सिद्ध, असिद्ध ।

४१०. दुविहा सव्वजीवा पण्णत्ता, तं जहा\_\_ सइंदिया चेव, अणिदिया चेव। •सकायच्चेव, अकायच्चेव । सजोगी चेव, अजोगी चेव। सवेया चेव, अवेया चेव । सकसाया चेव, अकसाया चेव । सलेसा चेव, अलेसा चेव । णाणी चेव, अणाणी चेव । सागारोवउत्ता चेव, अणागारोवउत्ता चेव । आहारगा चेव, अणाहारगा चेव । भासगा चेव, अभासगा चेव। चरिमा चेव, अचरिमा चेव। ससरीरी चेव, असरीरी चेव° ।

#### मरण-पदं

- ४११. दो मरणाइं समणेणं भगवता महावीरेणं समणाणं णिग्गंथाणं णो णिच्चं वण्णियाइं णो णिच्चं कित्तियाइं णो णिच्चं बुइयाइं णो णिच्चं पसत्थाइं णो णिच्चं अब्भणुण्णायाइं भवंति, तं जहा.... वलयमरणे चेव, वसट्टमरणे चेव ।
- ४१२ एवं -- णियाणमरणे चेव, तब्भवमरणे चेव । गिरिपडणे चेव, तरुपडणे चेव । जलपवेसे चेव, जलणपवेसे चेव। विसभक्खणे चेव, सत्थोवाडणे चेव ।

द्विविधाः सर्वजीवा: तद्यथा----सेन्द्रियाश्चैव, अनिन्द्रियाश्चैव । सकायाश्चैव, अकायाश्चैव । सयोगिनश्चैव, अयोगिनश्चैव । सवेदाश्चैव, अवेदाश्चैव । सकषायाश्चैव, अकषायाश्चैव । सलेश्याश्चैव, अलेश्याश्चैव। ज्ञानिनश्चैव, अज्ञानिनश्चैव । साकारोपयुक्ताइचैव, अनाकारोपयुक्ताइचैव । आहारकाश्चैव, अनाहारकाश्चैव । भाषकाश्चैव, अभाषकाश्चैव । चरमाश्चैव, अचरमाश्चैव । सदारीरिणइचैव, अशरीरिणइचैव ।

#### मरण-पदम्

द्वे मरणे श्रमणेन भगवता महावीरेण ४११ श्रमण निर्ग्रन्थों के लिए दो प्रकार के श्रमणानां निर्ग्रन्थानां नो नित्यं वर्णिते नो नित्यं कीत्तिते नो नित्यं उकते नो नित्यं प्रशस्ते नो नित्य अभ्यनुज्ञाते भवतः, तद्यथा— वलन्मरणञ्चेव, वशार्त्तमरणञ्चैव ।

एवम्—निदानमरणञ्चैव, तद्भवमरणं चैव । गिरिपतनं चैव. तरुपतनं चैव । जलप्रवेशरचैव, ज्वलनप्रवेशरचैव । विषभक्षणं चैव, शस्त्रावपाटनं चैव।

स्थान २ : सूत्र ४१०-४१२

प्रज्ञप्ता:, ४१०. सब जीव दो-दो प्रकार के होते हैं<sup>गा</sup> —

सइन्द्रिय और अनिन्द्रिय । सकाय और अकाय । सयोगी और अयोगी। सवेद और अवेद । सकषाय और अकषाय । सलेश्य और अलेश्य । ज्ञानी और अज्ञानी। साकारोपयुक्त और अनाकारोपयुक्त । अहारक और अनाहारक । भाषक और अभाषक। चरम और अचरम। संसरीरी और अग्नरीरी।

#### मरण-पद

मरण<sup>।।\*</sup> श्रमण भगवान् महावीर के द्वारा कभी भी वर्णित, कीर्तित, उक्त, प्रशंसित और अनुमत नहीं हैं----वलन्--परिषहों से वाधित होने पर जो व्यक्ति संयम से निवर्तमान होते हैं, उनका मरण। वशार्त-इन्द्रियों के अधीन बने हुए पुरुष का मरण ।

४१२. इसी प्रकार---निदानमरण, तद्भवमरण गिरिपतन—पहाड़ से गिरकर मरना तरुपतन-वृक्ष से गिरकर मरना जलप्रवेश कर मरना अग्निप्रवेश कर मरना विषभक्षण कर मरना शस्त्र से घात कर मरना ।

४१३. दो मरणाइं •समणेणं भगवता महावीरेणं समणाणं णिग्गंथाणं णो णिच्चं वण्णियाइं णो णिच्चं कित्तियाई णो णिच्चं बुदयाई णो णिच्चं पसत्थाइं° णो णिच्चं अब्भणुण्णायाइं भवंति । कारणे पुण अप्पडिकुट्ठाइं, तं जहा---वेहाणसे चेव, गिद्धपट्टे चेव।

द्वे मरणे श्रमणेन भगवता महावीरेण ४१३. ये दो-दो प्रकार के मरण श्रमण निर्ग्रन्थों श्रमणानां निर्ग्रन्थानां नो नित्यं वर्णिते नो नित्यं कीर्त्तिते नो नित्यं उक्ते नो नित्यं प्रशस्ते नो नित्यं अभ्यनुज्ञाते भवतः । कारणे पुनः अप्रतिकृष्टे, तद्यथा-वैहायसञ्चैव, गृद्धस्पुष्टञ्चैव ।

स्थान २ : सूत्र ४१३-४१८

के लिए श्रमण भगवान महावीर के द्वारा कभी भी वर्णित, कीर्तित, उन्त, प्रशंसित और अनुमत नहीं है। किन्तु शील-रक्षा आदि प्रयोजन होने पर वे अनुमत भी हैं— वैहायस—फांसी लेकर मरना । गृद्धस्पृष्ट—कोई व्यक्ति हाथी आदि बुहत्काय वाले जानवरों के शव में प्रवेश कर शरीर का व्युत्सर्ग करता है, वहां गीध आदि पक्षी शव के साथ-साथ उस शरीर को भी नोंच डालते हैं। इस प्रकार उसका मरण होता है।

४१४. दो मरणाइं समणेणं भगवया महावीरेणं समणाणं णिग्गंथाणं वरिणयाइ णिच्चं •णिच्चं कित्तियाइं णिच्चं बुइयाइं णिच्चं पसत्थाइं णिच्चं° अब्भणुष्णाताइं भवंति, तं जहा.... पाओवगमणे चेव, भत्तपच्चक्खाणें चेव ।

- ४१४. पाओंवगमणे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा-णीहारिमे चेव, अणीहारिमे चेव। णियमं अपडिकम्मे ।
- ४१६. भत्तपच्चवखाणे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा....णीहारिमे चेव, अणोहारिमे चेव । णियमं सपडिकम्मे ।

## लोग-पदं

- ४१७. के अयं लोगे ? जीवच्चेव, अजीवच्चेव ।
- ४१८. के अणंता लोगे ? जीवच्चेव, अजीवच्चेव ।

द्वे मरणे श्रमणेन भगवता महावीरेण श्रमणानां निर्ग्रन्थानां नित्यं वर्णिते नित्यं कीर्त्तिते नित्यं उक्ते नित्यं प्रशस्ते नित्यं अभ्यनुज्ञाते भवतः, तद्यथा— प्रायो**पगमनञ्चै**व, भक्तप्रत्याख्यानञ्चैव ।

प्रायोपगमनं द्विविधं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा— ४१५. प्रायोपगमन दो प्रकार का होता है— निर्हारि चैव, अनिर्हारि चैव। नियमं अप्रतिकर्म ।

द्वि विधं भक्तप्रत्याख्यानं तद्यथा---निर्हारि चैव, अनिर्हारि चैव । नियमं सप्रतिकर्म ।

#### लोक-पदम्

को यं लोक: ? जीवाश्चैव, अजीवाश्चैव। के अनन्ता लोके ? जीवाश्चैव, अजीवाश्चैव । ४१४. श्रमण निर्ग्रन्थों के लिए दो प्रकार के मरण श्रमण भगवान् महावीर के द्वारा सदा वर्णित, कीतित, उक्त, प्रशंसित और अनुमत हैं----प्रायोपगमन, भनतप्रत्याख्यान ।

निर्हारि, अनिर्हारि । प्रायोपगमन नियमतः अप्रतिकर्म होता है।

प्रज्ञप्तम्, ४१६. भक्तप्रत्याख्यान दो प्रकार का होता है---निर्हारि, अनिर्हारि । भक्तप्रत्याख्यान नियमतः सप्रतिकर्म होता है।

## लोक-पद

४१७. भंते ! यह लोक क्या है ? जीव और अजीव ही लोक है। ४१८ भंते ! लोक में अनन्त क्या है ? जीव और अजीव।

४१९. के सासया लोगे ? जीवच्चेव, अजीवच्चेव ।

## बोधि-पदं

- ४२०. दुविहा बोधी पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ णाणबोधी चेव, दंसणबोधी चेव।
- ४२१. दुविहा बुद्धा पण्णत्ता, तं जहा— णाणबुद्धा चेव, दंसणबुद्धा चेव ।

## मोह-पदं

- ४२२. \*दुविहे मोहे पण्णत्ते, तं जहा\_\_\_ णाणमोहे चेव, दंसणमोहे चेव।
- ४२३. दुबिहा मूढा पण्णत्ता, तं जहा.... णाणमुढा चेव, दंसणमुढा चेव ।°

#### कम्म-पदं

- ४२४ णाणावरणिज्जे कम्मे द्विहे पण्णत्ते, तं जहा\_\_\_ देसणाणावरणिज्जे चेव, सब्वणाणावरणिज्जे चेव ।
- ४२५. दरिसणावरणिज्जे कम्मे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा---देसदरिसणावरणिज्जे चेव. सब्बदरिसणावरणिज्जे चेव।°
- ४२६ वेयणिज्जे कम्मे दुविहे पण्णत्तें, तं जहा-सातावेयणिज्जे चेव, असातावेयणिज्जे चेव ।
- ४२७ मोहणिज्जे कम्मे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा-दंसणमोहणिज्जे चेव, चरित्तमोहणिज्जे चेव।
- ४२८. आउए कम्मे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा....अद्वाउए चेव, भवाउए चेव ।

# के शाश्वता लोके ? जीवाश्चैव, अजीवाश्चैव ।

## बोधि-पदम्

द्विविधा वोधिः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा---ज्ञानवोधिरचैव, दर्शनबोधिरचैव । द्विविधाः बुद्धाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा.... ज्ञानबुद्धाश्चैव, दर्शनवुद्धाश्चैव।

## मोह-पदम्

दिविधो मोहः प्रज्ञप्तः, तद्यथा-ज्ञानमोहश्चैव, दर्शनमोहश्चैव। द्विविधाः मूढाः प्रज्ञप्ताः तद्यथा.... ज्ञानमूढाश्चैव, दर्शनमूढाश्चैव ।

# कर्म-पदम्

ज्ञानावरणीयं कर्म द्विविधं प्रज्ञप्तम्, ४२४. ज्ञानावरणीय कर्म दो प्रकार का है---देशज्ञानावरणीय, सर्वज्ञानावरणीय । तद्यथा---देशज्ञानावरणीयञ्चैव, सर्वज्ञानावरणीयञ्चैव । दर्शनावरणीयं कर्म द्विविधं प्रज्ञष्तम्, ४२५. दर्शनावरणीय कर्म दो प्रकार का है---देशदर्शनावरणीय, सर्वदर्शनावरणीय । तद्यथा— देशदर्शनावरणीयञ्चैव. सर्वदर्शनाव रणीयञ्चेव । प्रज्ञप्तम्, ४२६. वेदनीयकर्म दो प्रकार का है----वेदनीयं कर्म् द्विविधं तद्यथा---सातवेदनीयञ्चैव, सातवेदनीय, असातवेदनीय । असातवेदनीयञ्चैव । प्रज्ञप्तम्, ४२७. मोहनीयकर्म दो प्रकार का है---मोहनीयं कर्म द्विविधं तद्यथा-दर्शनमोहनीयञ्चैव, दर्शनमोहनीय, चरित्रमोहनीय । चरित्रमोहनीयञ्चैव । आयुः कर्म द्विविधं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा\_ ४२६ आयुष्यकर्म दो प्रकार का है---अद्ध्वायूश्चैव, भवायूश्चैव। अद्ध्वायुध्य—-कायस्थिति की आयु भवायुष्य----उसी जन्म की आयु।\*\*\*

## स्थान २ : सूत्र ४१६-४२द

४१९ मंते ! लोक में शाश्वत क्या है ? जीव और अजीव।

## बोधि-पद

४२०. बोधि दो प्रकार की है— ज्ञान-बोधि, दर्शन-बोधि।

४२१. बुद्ध दो प्रकार के हैं----ज्ञानबुद्ध, दर्शनबुद्ध।

# मोह-पद

- ४२२. मोह दो प्रकार का है— ज्ञानमोह, दर्शनमोह।
- ४२३. मूढ दो प्रकार के हैं---ज्ञानमूढ, दर्शनमूढ ।

## कर्म-पद

१०६

स्थान २ : सूत्र ४२६-४३७

- ४२६. णामे कम्मे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा— नाम कर्म द्विविधं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा— सुभणामे चेव, असुभणामे चेव ।
- ४३०. गोत्ते कम्मे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा\_उच्चागोते चेव, णीयागोते चेव ।
- ४३१. अंतराइए कम्मे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा-पडुप्पण्णविणासिए चेव, पिहति य आगामिपहं चेव।

मुच्छा-पदं

- ४३२. दुविहा मुच्छा पण्णत्ता, तं जहा— पेज्जवत्तिया चेव, दोसवत्तिया चेव ।
- ४३३. पेज्जवत्तिया मुच्छा दुविहा पण्णता, तं जहा\_माया चेव, लोभे चेव।
- ४३४. दोसवत्तिया मुच्छा दुविहा पण्णत्ता, तं जहा...कोहे चेव, माणे चेव ।

## आराहणा-पर्द

- ४३५. दुविहा आराहणा पण्णत्ता, तं जहा-धम्मियाराहणा चेव, केवलिआराहणा चेव ।
- ४३६. धम्मियाराहणा दुविहा पण्णत्ता, तं जहा.\_.सुयधम्माराहणा चेव, चरित्रधम्माराहणा चेव । ४३७. केवलिआराहणा दुविहा पण्णता,
- तं जहा\_अंतकिरिया चेव, कप्पविमाणोववत्तिआ चेव ।

- ४२६. नामकर्म दो प्रकार का है— शुभनाम चैव, अशुभनाम चैव । गोत्रं कर्म द्विविधं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा... ४३०. गोत्न कर्म दो प्रकार का है---उच्चगोत्रञ्चैव, नीचगोत्रञ्चैव ।
- अन्तरायिकं कर्म द्विविधं प्रज्ञप्तम्, ४३१. अन्तराय कर्म दो प्रकार का है---तद्यथा-प्रत्युत्पन्नविनाशितं चैव, पिधत्ते च आगामिपथं चैव ।

## मूच्र्छा-पदम्

- दिविधा मूर्च्छा प्रज्ञप्ता, तद्यथा\_\_\_ प्रेयोवृत्तिका चैव, दोषवृत्तिका चैव ।
- प्रेयोवृत्तिका मूर्च्छा द्विविधा प्रज्ञप्ता, ४३३. प्रेयस्प्रत्यया मूर्च्छा दो प्रकार की है— तद्यथा-माया चैव, लोभइचैव।
- दोषवृत्तिका मूर्च्छा द्विविधा प्रज्ञप्ता, ४३४. द्वेषप्रत्यया मूर्च्छा दो प्रकार की है---तद्यथा- कोधरचैव, मानरचैव !

## आराधना-पदम्

द्विविधा आराधना प्रज्ञप्ता, तद्यथा अ२५. आराधना दो प्रकार की है--धार्मिक्याराधना चैव. कैवलिक्याराधना चैव ।

तद्यथा-श्रुतधर्माराधना चैव,

चरित्रधर्माराधना चैव ।

तद्यथा....अन्तकिया चैव,

कल्पविमानोपपत्तिका चैव ।

- शुभनाम, अगुभनाम । उच्चगोव, नीचगोत्र।
  - प्रत्युत्पन्न-विनाशित-वर्तमान में प्राप्त वस्तु का विनाश करने वाला, भविष्य में होने वाले लाभ के मार्ग को रोकने वाला<sup>१३०</sup>।

# मूर्च्छा-पद

- ४३२. मूर्च्छा दो प्रकार की है--प्रेयस्प्रत्यया---प्रेम के कारण होने वाली मूर्च्छा, द्वेषप्रत्यया--द्वेष के कारण होने वाली मूच्र्छा ।
- माया, लोभ।
- कोध, मान 🗄

#### आराधना-पद

- धामिकी आराधना-धार्मिकों के द्वारा की जाने वाली आराधना, कैवलिकी आराधना "~---केवलियों के द्वारा की जाने वाली आराधना। धार्मिक्याराधना दिविधा प्रज्ञप्ता, ४३६. धार्मिकी आराधना दो प्रकार की है---
  - श्रुतधर्म की आराधना, चरित्नधर्म की आराधना।
- कैवलिक्याराधना द्विविधा प्रज्ञप्ता, ४३७. कैवलिकी आराधना दो प्रकार की है— अन्तक्रिया, कल्पविमानोपपत्तिका । "

स्थान २ : सूत्र ४३८-४४७

|                     | तित्थगर-वण्ण-पदं                                                                                                                                      |                            | तीर्थकर-वर्ण-पदम्                                                                                                                         |              | तीर्थंकर-वर्ण-पद                                                                                                                                                  |
|---------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ४३६.                | दो तित्थगरा णोलुप्पल<br>वण्णेणं पण्णत्ता, तं जहा—                                                                                                     | समा                        | ढ्रौ तीर्थकरौ नीलोत्पलसमौ वर्णेन<br>प्रज्ञप्तौ, तद्यथा—                                                                                   | ४३्द,        | दो तीर्थंकर नीलोत्पल के समान नीलवर्ण<br>वाले थे—                                                                                                                  |
| .3દ્                | मुणिसुब्वए चेव, अरिट्ठणेमी<br>दो तित्थगरा पियंगुसामा व<br>पंण्णत्ता, तं जहा—मल्ली चे                                                                  | ण्णेणं,                    | मुनिसुव्रतश्चैव, अरिप्टनेमिश्चैव ।<br>द्वौ तीर्थकरौ प्रियङ्गुश्यामौ वर्णेन<br>प्रज्ञप्तौ, तद्यथा—मल्ली चैव,                               | ૪३૬.         | श्यामवर्ण वाले थे                                                                                                                                                 |
| 880.                | पासे चेव ।<br>दो तित्थगरा पउमगोरा व<br>पण्णत्ता, तं जहापउमध्पहे<br>वासुपुज्जे चेव ।                                                                   |                            | पार्श्वश्चैव ।<br>ढौ तीर्थकरौ पद्मगौरौ वर्णेन प्रज्ञप्तौ,<br>तद्यथापद्मप्रभुश्चैव,<br>वासुपूज्यश्चैव ।                                    | 8¥0.         | मल्लीनाथ, पार्श्वनाथ ।<br>दो तीर्थंकर पद्म के समान  गौरवर्ण वाले<br>थे—पद्मप्रभु,  वासुपूज्य ।                                                                    |
| ૪૪१.                | पाषुपुरुष प्रया<br>दो तित्थगरा चंदगोरा व<br>पण्णत्ता, तं जहा—चंदप्वभे<br>पुष्फदंते चेव ।                                                              |                            | पालुपूर्ण्यस्ययः<br>द्वौ तीर्थकरौ चन्द्रगौरौ वर्णेन प्रज्ञप्तौ,<br>तट्यथा—चन्द्रप्रभक्ष्चैव, पुष्पदन्तक्ष्चैव ।                           | ૪૪ફ.         | दो तीर्थंकर चन्द्र के समान गौरवर्ण वाले<br>थे—चन्द्रप्रभ, पुष्पदन्त ।                                                                                             |
| ૪૪૨.                | पुव्ववत्थु-पदं<br>सच्चप्पवायपुव्वस्स णं दुवे<br>पण्णत्ता ।                                                                                            | वत्थू                      | <b>पूर्ववस्तु-पदम्</b><br>सत्यप्रवादपूर्वस्य हे वस्तुनी प्रज्ञप्ते ।                                                                      | ૪૪૨.         | <b>पूर्ववस्तु-पद</b><br>सत्यप्रवाद पूर्व के दो वस्तु—विभाग हैं ।                                                                                                  |
|                     |                                                                                                                                                       |                            |                                                                                                                                           |              |                                                                                                                                                                   |
|                     | णक्खत्त-पदं                                                                                                                                           |                            | नक्षत्र-पदम                                                                                                                               |              | नक्षत्र-पद                                                                                                                                                        |
| ૪૪રૂ.               |                                                                                                                                                       | तारे                       | <b>नक्षत्र-पदम्</b><br>पूर्वभाद्रपदानक्षत्रं द्वितारं प्रज्ञप्तम् ।                                                                       | ४४३.         | <b>नक्षत्र-पद</b><br>पूर्वभाद्रपद नक्षत्र के दो तारे हैं ।                                                                                                        |
|                     | पुव्वाभद्दयाणक्खत्ते द्<br>पण्णत्ते ।                                                                                                                 | दुतारे<br>दुतारे           | 1                                                                                                                                         |              |                                                                                                                                                                   |
| <b>४</b> ४४.        | पुव्वाभद्दयाणक्खत्ते द्<br>पण्णत्ते ।<br>उत्तराभद्दवयाणक्खत्ते द्<br>पण्णत्ते ।                                                                       | <b>द्रतारे</b>             | पूर्वभाद्रपदानक्षत्रं द्वितारं प्रज्ञप्तम् ।                                                                                              | <u> </u>     | पूर्वभाद्रपद नक्षल के दो तारे हैं ।                                                                                                                               |
| ૪૪૪.<br>૪૪૪.        | पुन्दाभद्दयाणक्खत्ते दु<br>पण्णत्ते ।<br>उत्तराभद्ददयाणक्खत्ते दु<br>पण्णत्ते ।<br>•पुव्वफग्गुणीणक्खत्ते दु<br>पण्णत्ते ।                             | <b>द्रतारे</b>             | पूर्वभाद्रपदानक्षत्रं द्वितारं प्रज्ञप्तम् ।<br>उत्तरभाद्रपदानक्षत्रं द्वितारं प्रज्ञप्तम्                                                | ૪૪૪.<br>૪૪૫. | पूर्वभाद्रपद नक्षल के दो तारे हैं ।<br>उत्तरभाद्रपद नक्षल के दो तारे हैं ।                                                                                        |
| ૪૪૪.<br>૪૪૫.<br>૪૪૬ | पुन्दाभद्दयाणक्खत्ते दु<br>पण्णत्ते ।<br>उत्तराभद्दवयाणक्खत्ते दु<br>पण्णत्ते ।<br>•पुव्वफग्गुणीणक्खत्ते दु<br>पण्णत्ते ।<br>उत्तराफग्गुणीणक्खत्ते दु | दुतारे<br>दुतारे<br>दुतारे | पूर्वभाद्रपदानक्षत्रं द्वितारं प्रज्ञप्तम् ।<br>उत्तरभाद्रपदानक्षत्रं द्वितारं प्रज्ञप्तम्<br>पूर्वफल्गुनीनक्षत्रं द्वितारं प्रज्ञप्तम् । | ૪૪૪.<br>૪૪૬. | पूर्वभाद्रपद नक्षत्न के दो तारे हैं ।<br>उत्तरभाद्रपद नक्षत्न के दो तारे हैं ।<br>पूर्वफाल्गुनी नक्षत्न के दो तारे हैं ।<br>उत्तरफाल्गुनी नक्षत्न के दो तारे है । |

कालोदे चेव।

#### 308

# चक्तवट्रि-पदं

४४८. दो चक्कवट्टी अपरिचत्तकामभोगा कालमासे कालं किच्चा अहेसत्त-माए पुढवीए अपइट्ठाणे णरए णेरइयत्ताए उववण्णा, तं जहा..... सुभूमे चेव, बंभदत्ते चेव ।

## देव-पदं

- ४४९. असूरिंदवज्जियाणं भवणवासीणं देवाणं उक्कोसेणं देसूणाइं दो पलिओवमाइं ठिती पण्णत्ता।
- ४४०. सोहम्मे कप्पे देवाणं उक्कोसेणं दो सागरोवमाई ठिती पण्णत्ता ।
- ४५१. ईसाणे कप्पे देवाणं उक्कोसेणं सातिरेगाइं दो सागरोवमाइं ठिती पण्णत्ता ।
- ४५२. सणंकुमारे कप्पे देवाणं जहण्णेणं दो सागरोंवमाइं ठिती पण्णत्ता ।
- ४४३. माहिंदे कप्पे देवाणं जहण्लेणं साइरेगाइं दो सागरोवमाइं ठिती पण्णत्ता ।
- ४४४. दोसू कष्पेसू कष्पित्थियाओ पण्णत्ताओ, तं जहा— सोहम्मे चेव, ईसाणे चेव ।
- ४५५ दोसु कप्पेसु देवा तेउलेस्सा पण्णत्ता, तं जहा\_\_ सोहम्मे चेव, ईसाणे चेव ।
- ४५६. दोसू कप्पेसू देवा कायपरियारगा पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ सोहम्मे चेव, ईसाणे चेव ।
- ४४७. दोसु कष्पेसु देवा फासपरियारगा पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ सणंक्मारे चेव, माहिंदे चेव ।

# चक्रवर्त्ति-पदम्

कालमासे कालं कृत्वा अध:सप्तमायां पथिव्यां अप्रतिष्ठाने नरके नैरयिकत्वाय उपपन्नौ, तद्यथा---सुभूमश्चैव, ब्रह्मदत्तश्चैव ।

## देव-पदम्

उत्कर्षेण देशोने द्वे पल्योपमे स्थिति: प्रज्ञप्ता । सौधर्मे कल्पे देवानां उत्कर्षेण द्वे ४५०. सौधर्म कल्प में देवों की उत्कृष्ट स्थिति सागरोपमे स्थितिः प्रज्ञप्ता । ईशाने कल्पे देवानां उत्कर्षेण सातिरेके ४५१. ईशान कल्प में देवों की उत्क्रष्ट स्थिति दो द्वे सागरोपमे स्थितिः प्रज्ञप्ता ।

सनत्कुमारे कल्पे देवानां जघन्येन द्वे ४४२. सनत्कुमार कल्प में देवों की जघन्य सागरोपमे स्थितिः प्रज्ञप्ता । माहेन्द्रे कल्पे देवानां जघन्येन सातिरेके ४४३. माहेन्द्र कल्प में देवों की जघन्य स्थिति द्वे सागरोपमे स्थितिः प्रज्ञप्ता ।

- द्वयोः कल्पयोः कल्पस्त्रियः प्रज्ञप्ताः, ४५४. दो कल्पों में कल्प-स्त्रियां [देवियां] होती तद्यथा-सोधर्मे चैव, ईशाने चैव।
- द्वयोः कल्पयोः देवाः तेजोलेज्ञ्याः ४५५. दो कल्पों में देव तेजोलेभ्या से युक्त होते प्रज्ञप्ताः, तद्यथा....सौधर्मे चैव, ईशाने चैव। द्वयोः कल्पयोः देवाः कायपरिचारकाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा-सौधर्मे चैव, ईशाने चेव। द्वयोः कल्पयोः देवाः स्पर्श्नेपरिचारकाः ४४७. दो कल्पों में देव स्पर्श-परिचारक [देवी प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—सनत्कृमारे चैव,

# चऋ्रवत्ति-पद

द्वौ चक्रवत्तिनौ अपरित्यक्तकामभोगौ ४४८. दो चक्रवर्ती काम-भोगों को छोड़े बिना, मरणकाल में मरकर नीचे की ओर सातवीं पृथ्वी के अप्रतिष्ठान नरक में नैरयिक के रूप में उत्पन्न हुए— सुभूम<sup>१३०</sup>, ब्रह्मदत्त<sup>१४१</sup>।

## देव-पद

- असुरेन्द्रवर्जितानां भवनवासिनां देवानां ४४९. असुरेन्द्र वर्जित\*\* भवनवासी देवों की उत्कृष्ट स्थिति दो पल्योपम से कुछ कम है ।
  - दो सागरोपम की है।
  - सागरोपम से कुछ अधिक है।
  - स्थिति दो सागरोपम की है।
  - दो सागरोपम से कुछ अधिक है।
  - हैं---सौधर्म में, ईश्वान में।
    - हैं---सौधर्म में, ईशान में।
  - ४५६. दो कल्पों में देव काय-परिचारक [संभोग करने वाले ] होते हैं---सौधर्म में, ईशान में।
  - के स्पर्श माल से वासना-पूर्ति करने वाले] होते हैं-सनत्कुमार में, माहेन्द्र में।

माहेन्द्रे चैव ।

880

प्रज्ञप्ताः, तद्यथा----

प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—

पापकर्म-पदम्

चेष्यन्ति वा, तद्यथा....

स्थावरकायनिर्वत्तितांश्च ।

त्रसकायनिर्वत्तितांश्च,

ब्रह्मलोके चैव, लान्तके चैव।

महाशुक्रे चैव, सहस्रारे चैव ।

तद्यथा-प्राणते चैव, अच्युते चैव ।

पापकर्मतया अचैषुः वा चिन्वन्ति वा

- ४४८. दोसु कप्पेसु देवा रूवपरियारगा पण्णत्ता, तं जहा— बंभलोगे चेव, लंतगे चेव।
- ४४. दोंसु कप्पेसु देवा सद्दपरियारगा पण्णत्ता, तं जहा.... महासुक्के चेव, सहस्सारे चेव ।
- ४६०. दो इंदा मणपरियारगा पण्णत्ता, तं जहा--पाणए चेव, अच्चुए चेव ।

#### पावकम्म-पदं

- ४६१. जीवा णं दुट्ठाणणिव्वत्तिए पोग्गले चिणिस् पावकम्मत्ताए वा चिणंति वा चिणिस्संति वा, तं जहा-तसकायणिव्वत्तिए चेव, थावरकायणिव्वत्तिए चेव ।
- ४६२. •जीवा णं बट्टाणणिव्वत्तिए पोंग्गले पावकम्मत्ताए°.\_\_ उवचिणिस वा उवचिणंति वा उवचिणिस्संति वा, बंधिसु वा बंधेंति वा बंधिस्संति वा, उदीरिस् वा उदीरेंति वा उदीरिस्संतिवा, वेदेंसु वा बेदेंति वा वेदिस्संति वा, णिज्जीरंसु वा णिज्जरेंति वा णिज्जरिस्संति वा, \*तं जहा.... तसकायणिव्वत्तिए चेव, थावरकायणिव्वत्तिए चेव ।°
- पापकर्मतया.... उपाचैषः वा उपचिन्वन्ति वा उप-चेष्यन्ति वा, अभान्त्सुः वा बघ्नन्ति **वा** उदैरिषुः बन्त्स्यन्ति वॉ, वा उदीरयन्ति वा उदीरयिष्यन्ति वा, अवेदिषुः वा वेदयन्ति वा निरजरिषुः वा वेदयिष्यन्ति वा, निर्जरयन्ति वा निर्जरयिष्यन्ति वा, तद्यथा\_त्रसकायनिर्वत्तितांश्च, स्थावरकायनिर्वत्तितांश्च ।

- स्थान २: सूत्र ४४्८-४६२
- द्वयोः कल्पयोः देवाः रूपपरिचारकाः ४४९. दो कल्पों में देव रूप-परिचारक दिवी का रूप देखकर वासना-पूर्ति करने वाले] होते हैं— ब्रह्मलोक में, लांतक में।
- द्वयोः कल्पयोः देवाः शब्दपरिचारकाः ४४९. दो कल्पों में देव शब्द-परिचारक दिवी के शब्द सुनकर वासना-पूर्ति करने वाले ] होते हैं—-महाशुक्र में, सहस्रार में ।
- द्दौ इन्द्रौ मनःपरिचारकौ प्रज्ञप्तौ, ४६०. दो इन्द्र<sup>।\*\*</sup> मनःपरिचारक {संकल्प मात्र से वासना-पूर्ति करने वाले ] होते हैं---प्राणत, अच्युत ।

## पापकर्म-पद

- जीवा: द्विस्थाननिर्वत्तितान् पुद्गलान् ४६१. जीवों ने द्वि-स्थान निर्वतित पुद्गलों का पाप-कम के रूप में चय किया है. करते हैं और करेंगे— व्रसकाय निर्वतित---व्रसकाय के रूप में उपाजित पुद्गलों का, स्थावरकाय निवर्तित-स्थावरकाय के रूप में उपार्जित पुद्गलों का।
- जीवाः द्विस्थाननिर्वत्तितान् पुद्गलान् ४६२. जीवों ने दि-स्थान निर्वतित पुद्गलों का पाप-कर्म के रूप में----उपचय किया है, करते हैं और करेंगे । बन्धन किया है, करते हैं और करेंगे। उदीरण किया है, करते हैं और करेंगे। वेदन किया है, करते हैं और करेंगे। निर्जरण किया है, करते हैं और करेंगे— त्रसकाय निर्वतित स्थावरकाय निर्वतित ।

| पोग्गल-पदं                                           | पुद्गल-पदम्                                          | पुद्गल-पद                                                                                                                                                           |
|------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ४६३. दुपएसिया खंधा अणंता<br>पण्णत्ता ।               | द्विप्रादेशिकाः स्कन्धाः<br>प्रज्ञप्ताः ।            | अनन्ता: ४६३. द्वि-प्रदेशी स्कन्ध अनन्त हैं।                                                                                                                         |
| ४६४. दुपदेसोगाढा पोग्गला अणंता<br>पण्णत्ता ।         | द्विप्रदेशावगाढाः पुद्गलाः ः<br>प्रज्ञप्ताः ।        | अनन्ता: ४६४. द्वि-प्रदेशावगाढ पुद्गल अनन्त हैं ।                                                                                                                    |
| ४६४. एवं जाव दुगुणलुक्खा पोग्गला<br>अणंता पण्णत्ता । | एवं यावत् द्विगुणरूक्षाः प्<br>अनन्ताः प्रज्ञप्ताः । | मुद्गला: ४६५. इसी प्रकार दो समय की स्थिति वाले<br>और दो गुण वाले पुद्गल अनन्त हैं, तथा<br>शेष सभी वर्ण तथा गन्ध, रस और स्पर्शों<br>के दो गुण वाले पुद्गल अनन्त हैं। |

# टिप्पणियाँ

#### स्थान-२

## १-वेद सहित (सू० १)

वेद का शाब्दिक अर्थ है अनुभूति । प्रस्तुत प्रकरण में वेद का अर्थ है—काम-वासना की अनुभूति । वेद के सीन प्रकार हैं—-पुरुषवेद, स्त्रीवेद और नपुंसकवेद ।

पुरुषवेद---स्त्री के प्रति होने वाली भोगानुभूति ।

स्वीवेद—पुरुष के प्रति होने वाली भोगानुभूति ।

नपुंसकवेद---स्त्री और पुरुष दोनों के प्रति होने वाली भोगानुभूति ।

पुरुष में पुरुष के प्रति, स्वी के प्रति और नपुंसक के प्रति विकार भावना हो सकती है, इसलिए पुरुष में तीनों ही वेद होते हैं। स्वी और नपुंसक के लिए भी यही बात है ।

### २-रूप सहित (सू० १)

हजारों-हजारों वर्ष पहले [सुदूर अतीत में] यह प्रश्न चर्चा का विषय रहा है कि जगत् जो दृश्यमान है, वही है या उसके अतिरिक्त भी है । जैन, बौढ, वैदिक आदि सभी दर्शनों में इस प्रश्न पर चिन्तन हुआ है । प्रस्तुत सूच में जैनदर्शन का चिन्तन है कि दृश्यमान जगत् रूपी और अरूपी दोनों हैं। संस्थान, वर्ण, गंध, रस और स्पर्श सहित वस्तु को रूपी कहा जाता है। जिसमें संस्थान आदि न हो वह अरूपी होता है। वैदिक दर्शन ने भी जगत् को मूर्त और अपूर्त माना है।

# ३---नो आकाश (सू० १)

```
'नो' शब्द के दो अर्थ होते हैं—
```

- १. निषेध ।
- २. भिन्नार्थ।

निषेधार्थक 'नो' घब्द के द्वारा वस्तु का सर्वथा निषेध द्योतित होता है । भिन्नार्थक 'नो' घब्द के द्वारा उस वस्तु से भिन्न वस्तुओं का अस्तित्व द्योतित होता है ।

प्रस्तुत प्रकरण में 'नो' शब्द का दूसरा अर्थ इष्ट है । अतः 'नो आकाश' के द्वारा आकाश के अतिरिक्त पांच द्रव्यों---धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय, काल, पुद्गलास्तिकाय और जीवास्तिकाय का प्रतिपादन किया गया है ।

- (क) शतपद्यवाहाण, १४१४/३१९ :
   ढे एव ब्रह्मणो रूपे मूर्त्तञ्चवाऽमूर्त्तञ्च ।
  - (ख) बृहदारण्यक, २।३।१: हे वा व ब्रह्मणो रूपे मूर्त्तञ्चैवाऽमूर्त्तञ्च ा
  - (ग) विष्णुपुराण, १।२२।४३: द्वे रूपे ब्रह्मणो रूपे, मूर्त्तञ्चामूर्त्तमेव च ।

## ४-५---धर्म-अधर्म (सू० १)

धर्मास्तिकाय—जीव और पुद्गल की गति का उदासीन किन्तु अनिवार्य माध्यम । अधर्मास्तिकाय—जीव और पुद्गल की स्थिति का उदासीन किन्तु अनिवार्य माध्यम ।

## ६-४१-- किया (सू० २-३७)

प्रस्तुत आलापक में प्राणी की मुख्य-मुख्य सभी प्रवृत्तियां संकलित हैं। प्राणी-जगत् में सर्वाधिक प्रवृत्तिशील मनुष्य है। उसकी मुख्य प्रवृत्तियां तीन हैं—कायिक, वाचिक और मानसिक । प्रयोजन के आधार पर इनके अनेक रूप बन जाते हैं। जीवन का अनिवार्य प्रक्ष्न है जीविका। उसके लिए मनुष्य आरम्भ और परिग्रह की प्रवृत्ति करता है। आरम्भ और परिग्रह की प्रवृत्ति के साथ सुरक्षा का प्रक्ष्न उपस्थित होता है। उसके लिए ज्ञस्त-निर्माण की प्रवृत्ति विकसित होती है।

मनुष्य में मानसिक आवेग होते हैं । सामाजिक जीवन में उन्हें प्रस्फुट होने का अवसर मिलता है । एक मनुष्य का किसी के साथ प्रेयस् का सम्बन्ध होता है और किसी के साथ द्वेष-पूर्ण । इस प्रवृत्ति-चक्र में वह किसी के प्रति अनुरक्त होता है और किसी को परितप्त करता है । किसी को घरण देता है और किसी का हनन करता है ।

मनुष्य कुछ प्रवृत्तियां ज्ञानवश करता है और कुछ अज्ञानवश । कुछ आकांक्षा से प्रेरित होकर करता है और कुछ आकस्मिक ढंग से कर लेता है ।

मनुष्य अज्ञान या मोह की अवस्था में असमीचीन प्रवृत्ति करता है। सम्यग्दर्शन प्राप्त होने पर वह उनसे निवृत्त होता है। निवृत्ति-काल में प्रमाद और आलस्य द्वारा बाधा उपस्थित किए जाने पर वह फिर असमीचीन प्रवृत्ति करता है। इस प्रकार आत्यन्तिक निवृत्ति के पूर्व प्रवृत्ति का चक्र चलता रहता है। प्रस्तुत प्रकरण में प्रवृत्ति की प्रेरणा, प्रकार और परिणाम—तीनों उपलब्ध होते हैं। अप्रत्याख्यान, आकांक्षा और प्रेयस्—ये प्रवृत्ति की प्रेरणाएं हैं। ईर्यापथिक और सांपरायिक—ये कर्म-बंध उसके परिणाम हैं। इनके मध्य में उसके प्रकार संगृहीत है। प्रवृत्तियों का इतना बड़ा संकलन कर सून्नकार ने वैयक्तिक और सामाजिक जीवन की अवस्थाओं का एक सुन्दर चित्र प्रस्तुत किया है।

प्रथम स्थान के चौथे सूत के टिप्पण में किया के विषय में संक्षिप्तसा लिखा गया है। प्रस्तुत प्रकरण में उसके वर्गो-करणों पर विस्तार से विचार-विमर्श करना है।

किया के तीन वर्गीकरण मिलते हैं। प्रथम वर्गीकरण सूत्रकृतांग का है। उसमें तेरह कियाएं निर्दिष्ट हैं'----

| १. अर्थदण्ड                          | <ul> <li>अध्यातम (मन) प्रत्ययिक</li> </ul>                   |
|--------------------------------------|--------------------------------------------------------------|
| २. अनर्थदण्ड                         | €. मानप्रत्ययिक                                              |
| ३. हिंसादण्ड                         | १०. मिन्नद्वेषप्रत्ययिक                                      |
| ४. अकस्मात्दण्ड                      | ११. मायाप्रत्ययिक                                            |
| ४. दृष्टिदोषदण्ड                     | १२. लोभप्रत्ययिक                                             |
| ६. मृषाप्रत्ययिक                     | १३. ऐर्यापथिक                                                |
| ७. अदत्तादानप्रत्ययिक                |                                                              |
| दूसरा वर्गीकरण प्रस्तुत सूत्र (स्थान | ।<br>गि) का है। इसमें कियाओं के मुख्य और गौण भेद बहत्तर हैं। |

दूसरा बगीकरण तत्त्वार्थमूल का है। उसमें पचीस कियाओं का निर्देश हैं। वे इस प्रकार हैं'---

(१) सम्यवस्व (२) मिथ्यात्व (३) प्रयोग (४) समादान (४) ईर्यापथ (६) काय (७) अधिकरण

३. तत्त्वायंसूत्रभाष्य, ६।६।

२. तत्त्वार्यसूत्र, ६।६ : अन्नत कषायेन्द्रियक्रियाः पञ्च चतुः पञ्च पञ्चविंशति संख्याः पूर्वस्य भेदाः ।

सूत्रकृतांग, २।२।२ ।

(२) प्रदोष (१) परितायन (१०) प्राणातिपात (११) दर्शन (१२) स्पर्शन (१३) प्रत्यय (१४) समन्तानुपात (१४) अनाभोग (१६) स्वहस्त (१७) निसर्ग (१८) विदारण (१९) आनयन (२०) अनवकांक्षा (२१) आरम्भ (२२) परिग्रह (२३) माया (२४) मिथ्यादर्शन (२४) अप्रत्याख्यान ।

प्रज्ञापना का बाईसवां पद किया-पद है। उसमें कुछ कियाओं पर विस्तार से विचार किया गया है। भगवती सूत्र के अनेक स्थलों में किया का विवरण मिलता है, जैसे---भगवती शतक १, उद्देशक २ ; शतक ∽, उद्देशक ४ ; शतक ३, उद्देशक ३।

#### प्रस्तुत वर्गीकरण पर समीक्षात्मक अर्थ-मीमांसा

जीवकिया और अजीवकिया—ये दोनों किया के सामान्य प्रकार हैं । इनके द्वारा सूत्रकार यह बताना चाहते हैं कि कियाकारित्व जीव और अजीव दोनों का समान धर्म है । प्रस्तुत प्रकरण में वही अजीवकिया विवक्षित है, जो जीव के निमित्त से अजीव (पुद्गल) का कर्मबंध के रूप में परिणमन होता है ।

पचीस किया के वर्गीकरण में इन दोनों कियाओं का उल्लेख नहीं है। जीव किया के दो भेद—सम्यक्त्वकिया और मिध्यात्वकिया वहां उल्लिखित हैं। अभयदेव सूरि ने सम्यक्त्वकिया का अर्थ तत्त्व में श्रद्धा करना और मिथ्यात्वकिया का अर्थ अतत्त्व में श्रद्धा करना किया है।' आचार्य अकलंक ने सम्यक्त्वकिया का अर्थ सम्यक्त्ववर्धिनीप्रवृत्ति और मिथ्यात्व किया का अर्थ मिथ्यात्वहेतुकप्रवृत्ति किया है।'

ऐर्यापथिकी—ईर्यापथ शब्द का प्रयोग जैन और बौद्ध दोनों के साहित्य में मिलता है । बौद्धपिटकों में कायानुपश्यानु का दूसरा प्रकार ईर्यापथ है । उसकी व्याख्या इस प्रकार हैं हैं—

फिर भिक्षुओ ! भिक्षु जाते हुए 'जाता हूं'—जानता है। बैठे हुए 'बैठा हूं'—जानता है। सोये हुए 'सोया हूं'— जानता है। जैसे-जैसे उसकी काया अवस्थित होती है, वैसे ही उसे जानता है। इसी प्रकार काया के भीतरी भाग में कायानुपथ्यी हो विहरता है; काया के बाहरी भाग में कायानुपथ्यी विहरता है। काया के भीतरी और बाहरी भागों में कायानुपथ्यी विहरता है। काया में समुदय-( = उत्पत्ति) धर्म देखता विहरता है, काया में व्यय-( = विनाश) धर्म देखता विहरता है, काया में समुदय-ख्यधर्म देखता विहरता है।

भगवती सूत में उल्लिखित एक चर्चा से जात होता है कि भगवान् महावीर के युग में ईर्यापथिकी और सांपरायिकी किया का प्रश्न अनेक धर्म-सम्प्रदायों में चर्चित था । भगवान् से पूछा गया---भंते ! अन्यतीथिक यह मानते हैं कि एक ही समय में एक जीव ऐर्यापथिकी और सांपरायिकी दोनों कियाएं करता है, क्या यह सही है ?

भगवान् ने कहा—यह सही नहीं है । मैं इसे इस प्रकार कहता हूं कि जिस समय एक जीव ऐर्यापथिकी किया करता है उस समय वह सांपरायिकी किया नहीं करता है और जिस समय वह सांपरायिकी किया करता है उस समय वह ऐर्यापथिकी किया नहीं करता । एक जीव एक समय में एक ही किया करता है ।

जीवाभिगम सूत्र में सम्यक्त्व किया और मिथ्यात्वक्रिया के विषय में भी इसी प्रकार की चर्चा मिलती है । वहां भी इसी सिद्धान्त का प्रतिपादन किया गया है कि एक समय में दो कियाएं नहीं की जा सकती ।

सम्यक्त्व और मिथ्यात्व दोनों विरोधी क्रियाएं हैं । इसलिए वे दोनों एक समय में नहीं की जा सकतीं । ऐर्यापथिकी किया उस जीव के होती है जिसके क्रोध, मान, माया और लोभ विच्छिन्न हो जाते हैं । सांपरायिकी किया उस जीव के होती है, जिसके कोध, मान, माया और लोभ विच्छिन्न नहीं होते ।<sup>६</sup>

- ९. स्थानांगवृत्ति, पत ३७ : सम्यक्त्वं----तत्त्वश्रद्धानं तदेव जीवव्यापारत्वात् किंषा सम्यक्त्व-किया, एवं मिथ्यात्वक्रियाऽपि, नवरं मिथ्यात्वम्----अतत्त्व-अद्धानं तदपि जीवव्यापारएव ।
- तत्त्वार्थवर्शतक, ६१४: चैत्यगुरुप्रवचनपूडादिलक्षणा सम्यक्त्ववधिनी त्रिया सम्यक्त्व-

किया । अन्यदेवतास्तत्रकादिरूपा मिथ्यात्वहेतुका प्रवृत्ति-मिथ्यात्वकिया ।

- ३. दीर्घनिकाय, पु० ९९९ ।
- ४. भगवती, ९।४४४,४४४ ।
- जीवाभिगम, प्रतिपत्ति ३, उद्देशक २ ।
- ६. भगवती, ७१२०, २९; ७१९२४, ९२६।

ऐर्यापथिकी किया केवल मुभयोग के कारण होती है'। बौद्धों के कायानुपश्यनागत ईर्यापथ का स्वरूप भी लगभग ऐसा ही है। सांपरायिकी किया—यह कषाय और योग के कारण होती है।<sup>3</sup>

इन दोनों कियाओं में जीव का व्यापार निश्चित रूप से रहता है, किन्तु कर्म-बंध की दो अवस्थाओं पर प्रकाश डालने के लिए जीव के व्यापार को गौण मानकर इन्हें अजीव किया कहा गया है ।

कर्म-बंध की दृष्टि से किया के सभी प्रकारों का ऐर्यापथिकी और सांपरायिकी—इन दो प्रकारों में समावेश हो जाता है।

ऐर्वापथिकीकिया—-वीतराग के होने वाला कर्म-बंध ।

सांपरायिकीक्रिया-----कषाय-युक्त जीव के होने वाला कर्म-बंध ।

कायिकीकिया— गरीर की प्रवृत्ति से होने वाली किया कायिकीकिया है । यह इसका सामान्य शब्दार्थ है । इसकी परिभाषा इसके दो प्रकारों से निश्चित होती है । इसके दो प्रकार ये हैं---

अनूपरतकायकिया और दुष्प्रयुक्तकायकिया ।

ठाणं (स्थान)

अविरत व्यक्ति (भले फिर वह मिथ्यादृष्टि हो या सम्यक्दृष्टि) कर्म-बंध की हेतुभूत कायिक प्रवृत्ति करता है वह अनुपरतकायिकीकिया है। स्थानांग, भगवती और प्रज्ञापना की वृत्तियों का यह अभिमत हैं। हरिभद्र सूरि का मत इससे भिन्न है। उनके अनुसार अनुपरतकायिकीकिया मिथ्यादृष्टि के शरीर से होने वाली किया है और दुष्प्रयुक्तकायिकीकिया प्रमत्तसंयति के शरीर से होने वाली किया हैं'। यदि अनुपरतकायिकीकिया मिथ्यादृष्टि के ही मानी जाए तो अविरतसम्यक् दृष्टि देशविरति के लिए कोई निर्देश प्राप्त नहीं होता, इसलिए यही अर्थ संगत लगता है कि मिथ्यादृष्टि अविरतसम्यक् दृष्टि और देशविरति की कायिकीकिया अनुपरतकायिकीकिया और प्रमत्तसंयति की कायिकीकिया दुष्प्रयुक्त-कायिकीकिया है।

आचार्य अकलंक ने कायिकीकिया का अर्थ प्रद्वेष-युक्त व्यक्ति के द्वारा किया जाने वाला भारीरिक उद्यम किया है<sup>1</sup>।

आधिकरिणीकीक्रिया—इस प्रवृत्ति का सम्बन्ध शस्त्र आदि हिंसक उपकरणों के संयोजन और निर्माण से हैं"। इसके दो प्रकार हैं—

संयोजनाधिकरणिकी ---पूर्वनिर्मित शस्त्र आदि के पुर्जो का संयोजन करना ।

निर्वर्तनाधिकरणिकी—शस्त्र आदि का नए सिरे से निर्माण करना । तत्त्वार्थवृत्ति के अनुसार इसका अर्थ है—हिंसक उपकरणों का ग्रहण करना । इस अर्थ में प्रस्तुत किया के दोनों प्रकार सूचित नहीं हैं ।

प्रादोषिकीक्रिया—स्थानांगवृत्तिकार ने प्रदोष का अर्थ मत्सर किया है। उससे होने वाली क्रिया प्रादोषिकी कहलाती है'। आचार्य अकलंक के अनुसार प्रदोष का अर्थ कोधावेश है''। क्रोध अनिमित्तक होता है और प्रदोष निमित्त-

- ९. स्थानांगवृत्ति, पत्न ३७ः यत्केवलयोगप्रत्ययमुपधान्तमोहादित्रयस्य सातवेदनीयकर्म्मतथा अजीवस्य पुद्गलराधोर्भवनं सा ऐयोपधिकी किया ।
- २. स्थानांगवृत्ति, पत्न ३७ : संपद्यया :----कृषाया स्तेषु भवा सांपरायिकी ।
- ३. स्थानांगवृत्ति, पत्र ३७:
  - (क) इह जीवव्यापारेऽध्यजीवप्रधानत्वविवक्षयाऽजीवकियेय-मूत्ता, कम्मंविशेषो वैर्यापथिकीकियोच्थते ।
  - (ख) सा (सांपरायिकी) हाजीवस्य पुद्गलराग्रेः कर्म्स-तापरिणतिरूपा जीवव्यापारस्याविवक्षणादजीव-क्रियेति ।
- ४. (क) स्थानांगवृत्ति, पत्न ३≈। (ख) भगवती, ३।१३४; वृत्ति, पत्न १६१।

(ग) प्रज्ञापना, पद २२, वृत्ति।

४. तत्त्वार्थंसूत्रवृत्ति, ६।६ :

कायकिंवा द्विविधा—अनुपरतकायकिंवा दुष्प्रयुक्तकाय-क्रिया, आद्या मिथ्यादृष्टे : द्विताया प्रमत्तसंवतस्य ।

६. तत्त्वार्थवार्तिक, ६१४ :

प्रदुष्टस्य सतोऽभ्युद्यमः कायिकीकिया ।

- ७.स्थानांगवृत्ति, पत्न २०११

हिंसोपकरणादानादाधिकरणिकीकिया ।

१. स्थानांगवृत्ति, पत्न ३८ :

प्रद्वेषो—मत्सरा स्तेन निर्वृत्ता प्राहेषिकी ।

१०. तत्त्वार्थवातिक, ६१४ :

कोधावेशात् प्रादोषिकीकिया ।

#### ११६

ठाणं (स्थान)

वान् होता है। यह कोध और प्रदोष में भेद बतलाया गया है।' इसके दो प्रकार हैं---

जीवप्रादोषिकी—-जीव सम्बन्धी प्रदोष से होने वाली किया ।

अजीवप्रादोषिकी---अजीव सम्बन्धी प्रदोष से होने वाली किया।

स्थानांग वृत्तिकार ने अजीव प्रादोषिकी किया का जो अर्थ किया है उससे प्रदोष का अर्थ कोधावेश ही फलित होता है। अजीव के प्रति मात्सर्य होना स्वाभाविक नहीं है। इसीलिए वृत्तिकार ने लिखा है कि पत्थर से ठोकर खाने वाला व्यक्ति उसके प्रति प्रदुष्ट हो जाता है, यह अजीवप्रादोषिकीकिया है<sup>र</sup>।

पारितापनिकीकिया--दूसरे को परितापन (ताडन आदि दुःख) देने वाली किया पारितापनिको कहलाती है। इसके दो प्रकार हैं---

स्वहस्तपारितापनिकी----अपने हाथों अपने या पराए शरीर को परिताप देना ।

परहस्तपारितापनिकी---दूसरे के हाथों अपने या पराए गरीर को परितायन देना ।

प्राणातिपातकिया के दो प्रकार हैं----

स्वहस्तप्राणातिपालकिया—अपने हाथों अपने प्राणों या दूसरे के प्राणों का अतिपाल करना ।

परहस्तप्राणातिपात किया---दूसरे के हाथों अपने या पराए प्राणों का अतिपात करना ।

अप्रत्याख्यानकिया का वृत्तिकार ने अर्थ नहीं किया है । इसके दो प्रकारों का अर्थ किया है । उससे अप्रत्याख्यान-क्रिया का यह अर्थ फलित होता है—जीव और अजीव सम्बन्धी अप्रत्याख्यान से होने वाली प्रवृत्ति । तत्त्वार्थवातिक में इसकी कर्मशास्त्रीय व्याख्या मिलती है—संयमधाती कर्मोदय के कारण विषयों से निवृत्त न होना अप्रत्याख्यानक्रिया है ।'

आरम्मिकीकिया—यह हिंसा-सम्बन्धी किया है। जीव और अजीव दोनों इसके निमित्त बनते हैं। वृत्तिकार ने अजीव आरंभिकीकिया का आशय स्पष्ट किया है। उनके अनुसार जीव के मृत शरीरों, पिष्ट आदि से निर्मित जीवाक्वतियों या वस्त्र आदि में हिंसक प्रवृत्ति हो जाती है।<sup>\*</sup>

पारिग्रहिकीकिया—-वृत्तिकार के अनुसार यह किया जीव और अजीव के परिग्रह से उत्पन्न होती है ।' तत्त्वार्थवार्तिक में इसकी ब्याख्या कुछ भिन्न प्रकार से की गई है । उसके अनुसार पारिग्रहिकीकिया का अर्थ है---परिग्रह की सुरक्षा के लिए होने वाली प्रवृत्ति ।<sup>६</sup>

स्थानांगवृत्ति में मायाप्रत्ययाक्रिया के दो अर्थ किए गए हैं ---

- १. माया के निमित्त से होने वाली कर्म-बंध की किया।
- २. माया के निमित्त से होने वाला व्यापार।"

तत्त्वार्थवार्तिककार ने ज्ञान दर्शन और चारित सम्बग्धी प्रवंचना को मायाकिया माना है<sup>4</sup>, किन्तु व्यापक अर्थ में प्रत्येक प्रकार की प्रवंचना माया होती है । ज्ञान, दर्शन आदि को उदाहरण के रूप में ही समझा जाना चाहिए ।

मिथ्यादर्शनप्रत्ययात्रिया का अर्थ स्थानांगवृत्ति और तत्त्वार्थवार्तिक में बहुत भिन्न है। स्थानांगवृत्ति के अनुसार मिथ्यादर्शन (मिथ्वात्व) के निमित्त से होने वाली प्रवृत्ति मिथ्यादर्शन क्रिया है। तत्त्वार्थवार्तिक के अनुसार मिथ्यादर्शन

```
२. स्थानांगवृत्ति, पत्न ३८ :
```

- अजीवे—पापाणादो स्खलितस्य प्रद्वेषादजीवप्राद्वेषिकीति । ३. तत्त्वार्थवातिक, ६।४ :
  - संयमघातिकर्मोदयवशाद निवृत्तिरप्रत्याख्यानकिया ।
- ४. स्थानांगवृत्ति, पत्न ३⊏ : यच्चाजीवान् जीवकडेवराणि पिष्टादिमयजोवाकृतींश्व वस्तादीन् वा आरभमाणस्य सा अजीवारम्भिको ।
- ४. स्थानांगवृत्ति, पद्व ३६: जीवाजीवपरिग्रहत्रभवत्वात् तस्याः ।

- तत्त्वार्थवातिक, ६। 
   परिग्रहाविनावार्था पारिग्राहिकी ।
- ७. स्यानांगवृत्ति, पत्न ३८ : माया—शात्यं प्रत्ययो—निमित्तं यस्याः कर्मबन्धक्रियाया व्यापारस्य वा सा तथा ।
- तत्त्वार्थवातिक, ६। १ : ज्ञानदर्शनादिषु निकृतिवंञ्चनं मायाक्रिया ।
- स्थार्यागवृत्ति, पत्न ३८ : मिध्यादर्शनं---मिध्यारवं प्रत्ययो यस्याः सा तथा ।

१. तत्त्वार्थवातिक, ६११।

की किया करने वाले व्यक्ति को प्रशंसा आदि के ढारा समर्थन देना, जैसे---तू अच्छा कार्य कर रहा है---मिथ्यादर्शन किया है।

इन दोनों अर्थों में तत्त्वार्थवार्तिक का अर्थ अधिक स्पष्ट होता है। दृष्टिजा और स्पृष्टिजा इन दोनों क्रियाओं के स्थान में तत्त्वार्थवार्तिक में दर्शनक्रिया और स्पर्शनक्रिया—ये दो क्रियाएं प्राप्त हैं। स्थानांगवृत्ति के अध्ययन से ऐसा लगता है कि इनकी अर्थपरम्परा वृत्तिकार के सामने स्पष्ट नहीं रही है। उन्होंने इन दोनों के अनेक अर्थ किए हैं, जैसे-दृष्टिजा दृष्टि से होने वाली क्रिया। वृत्तिकार ने इसका दूसरा अर्थ दृष्टिका किया है। इसका अर्थ है दृष्टि के निमित्त से होने वाली किया। दर्शन के लिए जो गतिक्रिया होती है अथवा दर्शन से जो कर्म का उदय होता है वह दृष्टिजा या दृष्टिका कहलाता है। इसी प्रकार पुट्ठिया के भी उन्होंने पृष्टिजा, पृष्टिका, स्पृष्टिजा और स्पृष्टिका—ये चार अर्थ किए हैं।

तत्त्वार्थवार्तिक में दर्शनक्रिया और स्पर्शनक्रिया के अर्थ बहुत स्पष्ट मिलते हैं। दर्शनक्रिया----राग के वशीभूत होकर प्रमादी व्यक्ति का रमणीय रूप देखने का अभिप्राय । स्पर्शनक्रिया----प्रमादवश छूने की प्रवृत्ति ।

तत्त्वार्थवातिक में प्रातीत्यिकीकिया का उल्लेख नहीं है । उसमें प्रात्यायिकीकिया उल्लिखित है । लगता है कि पडुच्च का ही संस्कृतीकरण प्रत्यय किया गया है । प्रात्यायिकीक्रिया का अर्थ है, नए-नए कलहों को उत्पन्न करना ।<sup>\*</sup>

सामन्तोपनिपातिकीकिया का अर्थ स्थानांग्वृत्ति और तत्त्वार्थवातिक में आपाततः बहुत ही भिम्न लगता है। स्थानांगवृत्ति के अनुसार सामन्तोपनिपात---जनमिलन में होने वाली क्रिया सामन्तोपनिपातिकी है।<sup>७</sup>

तत्त्वार्थवातिककार ने इसका अर्थ किया है—स्व्री-पुरुष, पशु आदि से व्याप्त स्थान में मलौरसर्ग करना समन्तानुपात-किया है।<sup>5</sup> तत्त्वार्थवातिक में मलोत्सर्ग करने की बात कही है वह प्रस्तुत किया की व्याख्या का एक उदाहरण हो सकता है। स्थानांगवृत्ति में जीवसामन्तोपनिपातिकी और अजीवसामान्तोपनिपातिकी का अर्थ किया है—अपने आश्रित बैल आदि जीव तथा रथ आदि अजीव पदार्थों की जनसमूह से प्रशंसा सुन खुश होना।<sup>8</sup> यह भी एक उदाहरण प्रतीत होता है। प्रस्तुत किया का आशय यह होना चाहिए कि जीव, अजीव आदि द्रव्यसमूह के संपर्क से होने वाली मानसिक उतार-चढ़ाव की प्रयुत्ति अथवा उनके प्रतिकूल आचरण।

हरिभद्र सूरि ने समन्तानुपातकिया का अर्थ किया है—स्थण्डिल आदि में भक्त आदि विसर्जित करने की किया। 'यह भी एक उदाहरण के द्वारा उसकी व्याख्या की गई है ।

स्वाहस्तिकी और नैसृष्टिकीकिया की व्याख्या दोनों (तत्त्यार्थवार्तिक और स्थानांगवृत्ति) में समान नहीं है। स्थानांगवृत्ति के अनुसार स्वहस्तकिया का अर्थ है—अपने हाथ से निष्पन्न किया। दिसिकार ने नैसृष्टिकीकिया के दो अर्थ किए हैं—फेंकना और देना।

 तत्त्वायंवार्तिक, ६१४:
 अन्यं मिथ्यादर्गनश्रियाकरणकारणाविष्टं प्रशंसादिभिद्वंडयति यया साधु करोषीति सा मिथ्यादर्शनश्रिया ।

२, स्थानांगवृत्ति, पत्न ३६ : दृष्टेर्जाता दृष्टिजा अयथा दृष्टं----दर्शनं वस्तु दा निमित्ततया यस्पामस्ति सा दृष्टिका----दर्शनार्थं या गतिकिया, दर्शनाद् दा यस्कर्मोदेति सा दृष्टिजा दृष्टिका वा, तथा 'पुट्ठिया चेव' ति पृष्टिः---पृच्छा ततो जाता पृष्टिजा प्रम्नजनितो व्यापारः, अथवा पृष्टं----प्रग्नः वस्तु दा तदस्ति कारणत्वेन यस्यां सा पृष्टिकेति, अथवा स्पृष्टिः स्पर्शतं ततो जाता स्पृष्टिरजा, तथव स्पृष्टिकाऽगीति ।

 तत्त्वार्थवातिक, ६१५ : रागाईक्रितत्वात् प्रमादिनः रमणीयरूपालोकनाभिप्रायो दर्शनक्रिया । प्रमादवंशात् स्पूष्टव्यसञ्चेतनानुबन्धः स्पर्शन क्रिया ।

- तत्त्वार्थवातिक, ६।५ : अपूर्वाधिकरणोत्पादनात् प्रात्यविकी किया ।
- स्थानांगवृत्ति, पत्न ३१:
   सगग्तात्---सर्वत उपनिपातो----जनमीलकस्तस्मिन् भवा साम-न्तोपनिपातिकी ।
- ६. तत्त्वार्थवालिक, ६१४ : स्त्रीपुरुपपणुसंपातिदेशे अन्तर्मलोत्सर्गकरणं समन्तानुपात-किया ।
- ७. स्थानांगवृत्ति, पत्न ३६ : कस्यापि षण्डो रूपवानस्ति तं च जनो यथा यथा प्रलोकयति प्रशंसयति च तथा तथा तत्स्वामी हृष्यतीति जीवतामन्तो-पनिपातिकीति ।
- द. तत्त्वार्थसूत्रवृत्ति, ६।६ : समन्तानुपातक्तिया स्थण्डिलादौ भक्तादित्याग क्रिया ।
- १. स्थानांगवृत्ति, पत्न ३१ : स्वहस्तेन निर्वृत्ता स्वाहस्तिकी ।

#### ११द

## ठाणं (स्थान)

तत्त्वार्थवातिक और सर्वार्थसिद्धि में नैसृष्टिकीकिया के स्थान में निसर्गकिया का उल्लेख है। वृत्तिकार ने भी नैसृष्टिकी का वैकल्पिक अर्थ निसर्ग किया है। इस आधार पर नेसग्गिया (नैर्सागकी) पाठ का भी अनुमान किया जा सकता है। तत्त्वार्थवातिक में स्वहस्तकिया का अर्थ है—दूसरे के द्वारा करने योग्य किया को स्वयं करना । निसर्गक्रिया का अर्थ है— पापादान आदि प्रवृत्ति के लिए अपनी सम्मति देना । अथवा आलस्यवश प्रशस्त कियाओं को न करना। श्लोकवातिक में भी इसके ये दोनों अर्थ मिलते हैं ।

उक्त कियाओं के अग्रिम वर्ग में दो कियाएं निर्दिष्ट हैं —आज्ञापनिका और वैदारिणी । वैदारिणीक्रिया का दोनों ग्रन्थों में अर्थभेद है, किन्तु आज्ञापनिकाक्रिया में शब्द और अर्थ दोनों का महान् भेद है । वृत्तिकार ने 'आणवणिया' पाठ के दो अर्थ किए हैं—आज्ञा देना और मंगवाना<sup>\*</sup> ।

तत्त्वार्थवातिक में इसके स्थान पर आज्ञाव्यापादिकाकिया उल्लिखित है । इसका अर्थ है—चारित मोह के उदय से आवश्यक आदि किया करने में असमर्थ होने पर शास्त्रीय आज्ञा का अन्यथा निरूपण करना ।

वैदारिणीकिया की व्याख्या देखने से ऐसा प्रतीत होता है कि वृत्तिकार के सामने उसकी निश्चित अर्थ-परंपरा नहीं रही है। इसीलिए उन्होंने विदारण, विचारण और वितारण-इन तीन शब्दों के ढ़ारा उसकी व्याख्या की हैं। और 'वेयारणिया' इस पाठ के आधार पर उक्त तीनों शब्दों के ढ़ारा उसकी व्याख्या की जा सकती है। तत्त्वार्यभाष्य तथा उसकी सभी व्याख्याओं में विदारणक्रिया का उल्लेख मिलता है। और उसका अर्थ किया गया है-दूसरों के ढ़ारा आचरित निदनीय-कर्म का प्रकाशन"। यहां विदारण का अर्थ स्फोट है। इसका तात्पर्य है---गुप्त बात का विस्फोट करना। यह अर्थ विचारण शब्द के ढ़ारा ही किया जा सकता है।

स्थानांगवृत्ति में अनाभोगप्रत्ययाक्रिया का केवल गाब्दिक अर्थ मिलता है। अनाभोगप्रत्ययाक्रिया—अज्ञान के निमित्त से होने वाली किया।<sup>८</sup> इसका आज्ञय तत्त्वार्थसूत्र की व्याख्याओं में मिलता है। अप्रमाजित और अदृष्टभूमि में शरीर, उपकरण आदि रखना अनाभोगप्रत्ययाक्रिया है<sup>°</sup>।

वृत्तिकार ने झाब्दिक व्याख्या से संतोष इसलिए माना है कि उसका आग्रय मूलसूत से ही स्पष्ट हो जाता है। सूत्र पाठ में प्रस्तुत किया के दो भेद निर्दिष्ट हैं। उनमें प्रथम भेद का अर्थ है—असावधानीपूर्वक उपकरण आदि उठाना और द्वितीय भेद का अर्थ है—असावधानीपूर्वक प्रमार्जन करना। इनमें निक्षेप—उपकरण आदि रखने का अर्थ समाहित नहीं है। उसे आदान के द्वारा गृहीत करना सूत्रकार को विवक्षित है—ऐसी संभावना की जा सकती है।

अनवकांक्षाप्रत्ययाक्रिया की व्याख्या वृत्तिकार ने सूचपाठ के आधार पर की है। उसका आशय है—स्व या पर शरीर से निरपेक्ष होकर किया जाने वाला क्षतिकारीकर्म<sup>1°</sup> । तत्त्वार्थसूत्र की व्याख्याओं में इसका अर्थ भिन्न मिलता है । उनके

- स्थानांगवृत्ति, पक्ष ३६ : निसर्जनं निसुष्ट, क्षेपणमित्यर्थः, तत्र भवा तदेव वा नैमुष्टिको, निसुजतो य: कम्मंबन्धः इत्यर्थः, निसर्ग्य एव ।
- तत्त्वार्थवार्तिक, ६। ४ ः
   यां परेण निर्वत्यां कियां स्वयं करोति सा स्वह्स्तक्रिया ।
- तत्त्वार्थवार्तिक, ६१९ : पागादानादिप्रवृत्तिविशेषाभ्यनुज्ञानं निसर्गेक्रिया । आलस्याद्वा प्रशस्तक्रियाणामकरणम् ।
- ४. तत्त्त्वार्थवार्तिक, ६।५ ः पापप्रवृत्ता वन्येषामभ्यनुज्ञानमः(त्मना । स्यान्निसर्यक्रियालस्यावुकृति वीसुकर्मणाम् ॥
- ४. स्थानांगवृत्ति, पत्र ३८ : बाजापनस्य—आदेशनस्येयमाज्ञापनमेव वेत्याज्ञापनी सैवाज्ञा-पनिका तज्ज. कर्मबन्धः, आदेशनमेव वेति, आनायनं वा आनायनी ।

- स्यानांगवृत्ति, पत्न ३९:
   विदारणं वित्तारणं वितारणं वा स्वार्थिकप्रत्ययोपादानाद् वैदा-रिणीत्यादि वाच्यमिति ।
- ७. तत्त्वार्थवातिक, ६।४ : पराचरित सावदादिषकाश्रनं विदारषक्रिया ।
- द. स्थानांगवृत्ति, पत्र ४० :
   अनाभोगः----अज्ञानं प्रत्ययो----निमित्तं यस्याः सा तथाः
- (क) तत्त्वार्यवातिक, ६। ४ ः अप्रमृष्टादृष्टभूमौ कायादि निक्षेपोऽनाभोग किया । (ख) तत्त्वार्यसूत्र, ६। ६ भाष्यानुसारिणी टीका :
  - अनाभोगश्रिया अपरयवेक्षिताः प्रमाजिते देशे शरीरोप-करणनिक्षेपः ।
- ९०. स्थानांगवृत्ति, पत्न ३९ : अनवकांक्षा—स्वशरीराद्यनपेक्षत्यं सैव प्रत्ययो यस्या: साऽनवकांक्षाप्रत्यया ।

अनुसार इसका अर्थ है—शठता और अझ्लस्य के कारण शास्त्रोपदिष्ट विधि-विधानों का अनादर करना' ।

कियाओं के तुलनात्मक अध्ययन से दो निष्कर्ष हमारे सामने प्रस्तुत होते हैं---

१. कियाओं के व्याख्यान की दो परम्परा रही हैं । एक परम्परा आगमिक व्याख्या के परिपार्श्व की है, जिसका अनुसरण स्थानांग के वृत्तिकार अभयदेव सूरि ने किया है और दूसरी परम्परा तत्त्वार्थभाष्य के आधार पर विकसित हुई है । इस परम्परा में दिगम्बर और प्रवेताम्बर दोनों परम्पराओं के आचार्य लगभग एक रेखा पर चले हैं । सर्वार्थसिद्धि के कर्ता पूज्यपाद देवनन्दी, तत्त्वार्थवर्तिक के कर्ता आचार्य जकलाङ्क, श्लोकवार्तिक के कर्ता आचार्य विद्यानंद — ये तीनों दिगम्बर प्रजाप वित्यार्थ के कर्ता प्रज्यपाद देवनन्दी, तत्त्वार्थवर्तिक के कर्ता आचार्य जकलाङ्क, श्लोकवार्तिक के कर्ता आचार्य विद्यानंद — ये तीनों दिगम्बर आचार्य हैं । इनका एक रेखा पर चल ते कर्ता आचार्य की बात नहीं, किन्तु तत्त्वार्थटीका के कर्ता हरिभद्र सूरि और भाष्यानुसारिणी-टीका के कर्ता सिद्धसेन गणी — ये दोनों क्वेताम्बर आचार्य हैं, फिर भी इन्होंने व्याख्या की एकरूपता का निर्वाह किया है । सिद्धसेन गणी ने तत्त्वार्थ की व्याख्याओं का अनुसरण करते हुए भी स्थानांगवृत्तिगत व्याख्या के प्रति जागरूक रहे हैं ।

२. तत्त्वार्थवातिक में पचीस कियाओं के नाम निर्देश हैं, वे स्थानांग निदिष्ट नामों से कहीं-कहीं भिन्न भी हैं, जैसे---

|    | स्थानांग                                                                          | तत्त्वार्थसूत्र                                                    |
|----|-----------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|
|    | जीवक्तिया                                                                         | सम्यक्त, मिथ्यात्व                                                 |
|    | अजीवकिया                                                                          | ईर्यापथ                                                            |
|    | कायिकीक्रिया                                                                      | कायिकीकिया                                                         |
|    | आधिकरणिकीक्रिया                                                                   | आधिकरिणिकोकिया                                                     |
|    | प्रादोषिकीकिया                                                                    | प्रादोषिकीक्रिया                                                   |
| •. | पारितापनिकीकिया                                                                   | पारितापिकीकिया                                                     |
|    | प्राणातिपातकिया                                                                   | प्राणःतिपातिकीक्रिया                                               |
|    | अप्रत्याख्यानकिया                                                                 | अप्रत्याख्यानक्रिया                                                |
|    | आरम्भिकीक्रिया                                                                    | आरम्भकिया                                                          |
|    | पारिग्रहिकीकिया                                                                   | पारिग्रहिकीकिया                                                    |
|    | मायाप्रत्ययाक्रिया                                                                | मायाकिया                                                           |
|    | मिथ्यादर्शनप्रत्ययाकिया                                                           | मिथ्यादर्शनक्रिया                                                  |
|    | <mark>द</mark> ृष्टिजाक्रिया                                                      | दर्शनकिया                                                          |
|    | स्पृष्टिजाकिया                                                                    | स्पर्शनकिया                                                        |
|    | प्रातीत्यिकीक्रिया                                                                | प्रात्यायिकीकिया                                                   |
|    | सामन्तोपनिपातिकीक्रिया                                                            | सामन्तानुपातकिया                                                   |
|    | स्वाहस्तिकीक्रिया                                                                 | स्वाहस्तकिया                                                       |
|    | नैसृष्टिकीकिया                                                                    | निसर्गकिया                                                         |
|    | आज्ञापनिकात्रिया                                                                  | आज्ञाव्यापादिकाकिया                                                |
|    | वैदारिणीकिया                                                                      | विदारणक्रिया                                                       |
|    | अनवकांक्षाप्रत्ययात्रिया                                                          | अनाकांक्षाक्रिया                                                   |
|    | अनाभोगप्रत्ययाकिया                                                                | अनाभोगक्रिया                                                       |
|    | प्रेयस्त्रत्ययाकिया                                                               | ×                                                                  |
|    | दोषप्रत्ययाक्रिया                                                                 | ×                                                                  |
|    | ×                                                                                 | समादान                                                             |
|    | ×                                                                                 | प्रयोग                                                             |
| ٩. | (क) तत्त्वार्थवात्तिक, ६।४ :<br>घाठ्यासस्याभ्यां प्रवचनोपदिष्टविधिकर्तव्यतानादर : | अनाकांक्षकिया ।<br>(ख) तत्त्वार्थसूत्र, ६।६, भाष्यानुसारिणो टीका । |

४२---गर्हा (सू० ३८)

गहीं का अर्थ है---दुश्चरित के प्रति कुत्सा का भाव । यह प्रायश्चित्त का एक प्रकार है । साधन की अपेक्षा से गहीं के दो भेद हैं---

१. मानसिक गर्हा।

२. वाचिक गर्हा ।

किसी के मन में गर्हा के भाव जागते हैं और कोई वाणी के द्वारा गर्हा करते हैं ।

काल की अपेक्षा से भी उसके दो प्रकार होते हैं---

१. दीर्घकालीन गर्हा।

२. अल्पकालीन गर्हा।

सूत्रकार ने तीसरे स्थान में गहीं का एक बहुत ही महत्त्वपूर्णं प्रकार निर्दाशत किया है । वह है काय का प्रतिसंहरण । इसका अर्थ है----दुबारा अकरणीय कार्य में प्रवृत्त न होना । कोई आदमी अकरणीय की ग<mark>हीं भी करता जाए</mark> और उसका आचरण भी करता जाए, यह वस्तुतः गहीं नहीं है । वास्तविक गहीं है---अकरणीय का अनाचरण' ।

## ४३ विद्या और चरण (सू० ४०)

मोक्ष की उपलब्धि के साधनों के विषय में सब दार्शनिक एकमत नहीं रहे हैं। ज्ञानवादी दार्शनिकों ने ज्ञान को मोक्ष का साधन माना है, और कियावादी दार्शनिकों ने किया को और भक्तिमार्ग के अनुयायियों ने भक्ति को। जैनदर्शन अनेकान्त-वादी है, इसलिए वह ऐकान्तिक-दृष्टि से न ज्ञानवादी है, न कियावादी है और न भक्तिवादी ही। उसके मतानुसार ज्ञान, किया और भक्ति का समन्वय ही मोक्ष का साधन है। प्रस्तुत सूत्र में विद्या और चरण इन दो शब्दों के द्वारा उसी सिद्धान्त का प्रतिपादन किया गया है।

उत्तराध्ययन (२८।२) में मोक्ष के चार मार्ग बतलाए गए हैं—ज्ञान, दर्शन, चारित और तप। इन्हें कमशः ज्ञानयोग, भक्तियोग, आचारयोग और तपोयोग कहा जा सकता है। प्रस्तुत सूद्र में मार्ग-चतुष्टयी का संक्षेप है। विद्या में ज्ञान और दर्शन तथा चरण में चारित और तप समाविष्ट होते हैं। उमास्वाति का प्रसिद्ध सूत्र—'सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्नाणि मोक्ष-मार्ग:'—इन्हीं दोनों के आधार पर संचरित है।

४४-४० (सू० ७६-५४)

दर्शन का सामान्य अर्थ होता है----दृष्टि, देखना । उसके पारिभाषिक अर्थ दो होते हैं, सामान्यग्राहीबोध और तत्त्वरुचि ।

बोध दो प्रकार का होता है—

१. विशेषग्राही, २. सामान्यग्राही।

विशेषग्राही को ज्ञान और सामान्यग्राही को दर्शन कहा जाता है।

प्रस्तुत प्रकरण में दर्शन का अर्थ तत्त्वरुचि के अर्थ में प्रयुक्त हुआ है। दर्शन दो प्रकार का होता है----

१. सम्यग्दर्शन----वस्तु-सत्य के प्रति यथार्थश्रदा !

२. मिथ्यादर्शन---वस्तु-सत्य के प्रति अयथार्थश्रदा।

उत्पत्ति की दृष्टि से सम्यक्दर्णन दो प्रकार का होता है---

१. निसर्गसम्यक्दर्भन---आत्मा की सहज निर्मलता से उत्पन्न होने वाला।

१. स्थानांग, ३।२६।

२. सम्मतिप्रकरण, २।१ : जं सामण्णगहणं, दंसणमेयं विसेसियं णाणं ।

२. अभिगमसम्यक्दर्शन—आस्त-अध्ययन अथवा उपदेश से उत्पन्न होने वाला ।

ये दोनों प्रतिपाती और अप्रतिपाती दोनों प्रकार के होते हैं। मिथ्यादर्शन भी दो प्रकार का होता है---

१. आभिग्रहिक—आग्रहयुक्त ।

२. अनाभिग्रहिक---सहज।

कुछ व्यक्ति आग्रही होते हैं। वे जिस बात को पकड़ लेते हैं उसे छोड़ना नहीं चाहते। कुछ व्यक्ति आग्रही नहीं होते किन्तु अज्ञान के कारण किसी भी बात पर विख्वास कर लेते हैं। प्रथम प्रकार के व्यक्ति न केवल मिथ्यादर्शन वाले होते हैं किन्तु उनमें अयथार्थ के प्रति आग्रह भी उत्पन्न हो जाता है। उनकी सत्यशोध की दृष्टि विलुप्त हो जाती है। वे जो मानते हैं उससे भिन्न सत्य हो सकता है, इस सम्भावना को वे स्वीकार नहीं करते।

दूसरे प्रकार के व्यक्तियों में स्व-सिद्धान्त के प्रति अग्रह नहीं होता, इसलिए उनमें सत्य-शोध की दृष्टि शीघ्र विकसित हो सकती है।

आग्रह और अज्ञान—ये दोनों काल-परिपाक और समुचित निमित्तों के मिलने पर दूर हो सकते हैं और उनके न मिलने पर वे दूर नहीं होते, इसीलिए उन्हें सपर्यवसित और अपर्यवसित दोनों कहा गया है ।

निसगंसम्यग्दर्शन जैसे सहज होता है, वैसे अनाभिग्रहिकमिथ्यादर्शन भी सहज ही होता है। अभिगमसम्यग्दर्शन उपदेश या अध्ययन से प्राप्त होता है, वैसे ही आभिग्रहिकमिथ्यादर्शन भी उपदेश या अध्ययन से प्राप्त होता है। इन दोनों में स्वरूप-भेद है, किन्तु उत्पन्न होने की प्रक्रिया दोनों की एक है।

#### ५१-प्रत्यक्ष-परोक्ष (सू० ६६)

इन्द्रिय आदि साधनों की सहायता के बिना जो ज्ञान केवल आत्ममालापेक्ष होता है, वह 'प्रत्यक्ष ज्ञान' कहलाता है । अवधिज्ञान, मनःपर्यवज्ञान और केवलज्ञान—ये तीन प्रत्यक्ष ज्ञान हैं ।

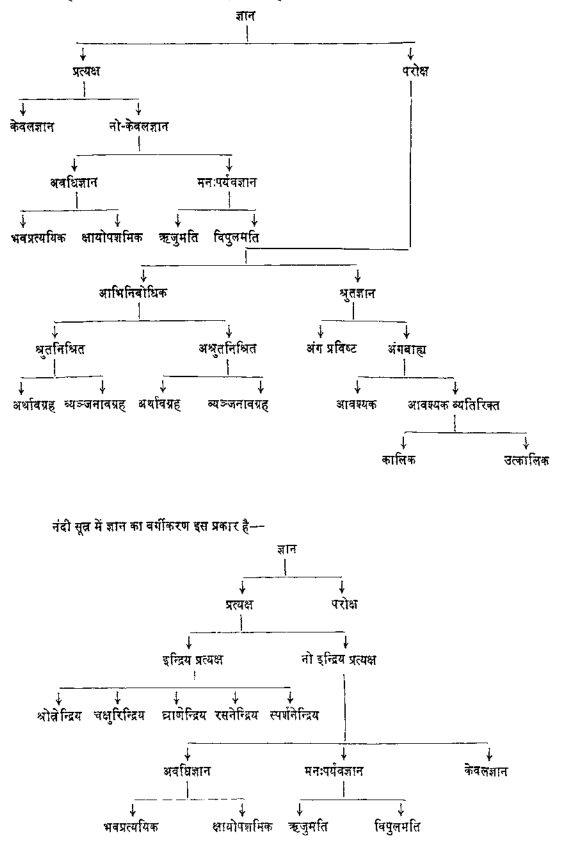
इन्द्रिय और मन की सहायता से होने वाला ज्ञान परोक्ष होता है । मति, श्रुत—ये दो ज्ञान परोक्ष हैं ।

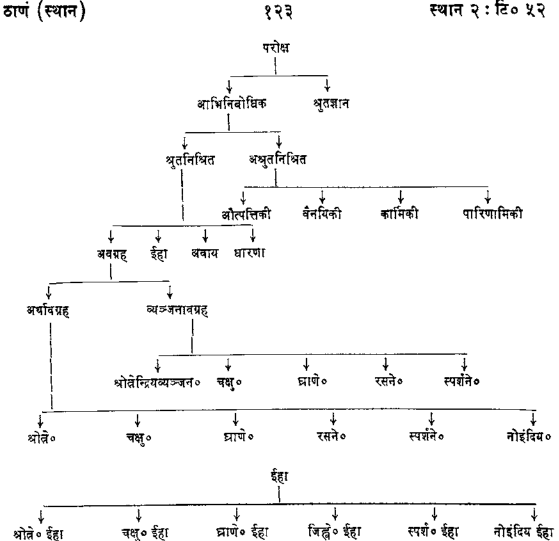
स्वरूप की अपेक्षा सब ज्ञान स्पष्ट होता है। प्रमाण के स्पष्ट और अस्पष्ट ये लक्षण बाहरी पदार्थों की अपेक्षा से किए जाते हैं। बाह्य पदार्थों का निम्चय करने के लिए जिसे दूसरे ज्ञान की अपेक्षा नहीं होती, वह ज्ञान स्पष्ट कहलाता है और जिसे ज्ञानान्तर की अपेक्षा रहती है, वह अस्पष्ट । परोक्ष प्रमाण में दूसरे ज्ञान की आवश्यकता रहती है, जैसे—स्पृति ज्ञान धारण की अपेक्षा रखता है, प्रत्यभिज्ञान अनुभव और स्पृति की, तर्क व्याप्ति की, अनुमान हेतु की तथा आगम शब्द और संकेत आदि की अपेक्षा रखता है, इसलिए वह अस्पष्ट है। दूसरे शब्दों में जिसका ज्ञेय पदार्थ निर्णय काल में छिपा हुआ रहता है, उस ज्ञान को अस्पर्थ्ट या परोक्ष कहते हैं। जैसे—स्पृति का विषय स्पृतिकर्ता के सामने नहीं रहता। प्रत्यभिज्ञान का भी 'वह' इतना विषय अस्पष्ट रहता है। तर्क में तिकालकलित साध्य-साधन अर्थात् तिकालीन सर्व धूम और अग्रि प्रत्यक्ष नहीं रहते। अनुमान का विषय अग्निमान प्रदेश सामने नहीं रहता। आगम के विषय मेरु आदि अस्पष्ट रहते हैं।

अवग्रह आदि को आत्ममात्रापेक्ष न होने के कारण जहां परोक्ष माना जाता है, वहां उसके मति और श्रुत—ये दो भेद किए जाते हैं और जहां लोक-व्यवहार से अवग्रह आदि को सांव्यवहारिकप्रत्यक्ष की कोटि में रखा जाता है, वहां परोक्ष के स्मृति आदि पांच भेद किए जाते हैं।

आगम-साहित्य में ज्ञान का वर्गीकरण दो प्रकार का मिलता है। एक वर्गीकरण नन्दीसूत का और दूसरा वर्गीकरण

स्थानांग का है। स्थानांग में ज्ञान का वर्गीकरण इस प्रकार है----





इसी प्रकार अवाय और धारणा के प्रकार हैं।

#### ४२ (सू० १०१)

श्रुत-निश्रित-जो विषय पहले श्रुत शास्त्र के द्वारा ज्ञात हो, किन्तु वर्तमान में श्रुत का आलम्बन लिये बिना ही उसे जानना श्रुत-निश्चित अभिनिबोधिकज्ञान है, जैसे-किसी व्यक्ति ने आयुर्वेदेशास्त्र का अध्ययन कर यह जाना कि तिफला से कोष्ठ बद्धता दूर होती है। जब कभी वह कोष्ठ बद्धता से प्रस्त होता है तब उसे तिफला-सेवन की बात सूझ जाती है । उसका यह ज्ञान श्रुत-निश्रित आभिनिबोधिकज्ञान है ।

अश्रत-निश्चित-जो विषय श्रुत के द्वारा नहीं किन्तु अपनी सहज विलक्षण-बुद्धि के द्वारा जाना जाए वह अश्रुत-निश्चित आभिमनिबोधिकज्ञान है।

नंदी में जो ज्ञान का वर्गीकरण है, उसके अनुसार श्रुत-निश्रित आभिनिबोधिकज्ञान के २० प्रकार हैं। तथा अश्रुत-निश्रित आभिनिबोधिकज्ञान के ४ प्रकार हैं----

औरपत्तिकी, बैनयिकी, कार्मिकी और पारिणामिकी ।

नंदीसूत्र, ४०-४६।

२. नंदीसूत्र,३०।

### ४३-४४ (सू० १०२-१०३)

अवग्रह इन्द्रिय से होने वाले ज्ञान-कम में पहला अंग है। अनिर्देश्य (जिसका निर्देश न किया जा सके) सामान्य धर्मात्मक अर्थ के प्रथम ग्रहण को अर्थावग्रह कहा जाता है'। अर्थ शब्द के दो अर्थ हैं—द्वय् और पर्याय अथवा सामान्य और विशेष। अर्थावग्रह का विषय किसी भी शब्द के द्वारा कहा नहीं जा सकता। इसमें केवल 'वस्तु है' का ज्ञान होता है। इससे वस्तू के स्वरूप, नाम, जाति, किया आदि की शाब्दिक प्रतीति नहीं होती।

उपकरण इन्द्रिय के द्वारा इन्द्रिय के विषयभूत द्रव्यों के ग्रहण को व्यञ्जनावग्रह कहा जाता है<sup>3</sup>। कम की दृष्टि से पहले व्यञ्जनावग्रह, फिर अर्थावग्रह होता है। अर्थावग्रह सभी इन्द्रियों का होता है जबकि व्यञ्जनावग्रह चार इन्द्रियों का होता है। चक्षु और मन का व्यञ्जनावग्रह नहीं होता। उत्तरवर्ती न्याय-ग्रन्थों में व्यञ्जनावग्रह के पक्ष्चात् अर्थावग्रह का उल्लेख किया गया है। नंदी तथा प्रस्तुत सूल से उसका व्युत्कम मिलता है<sup>3</sup>। यह किस दृष्टि से किया गया, इस विषय में वृत्तिकार ने चर्चा नहीं की है, फिर भी वृत्ति से यह फलित होता है कि अर्थावग्रह प्रत्यक्ष को मुख्य मानकर सूलकार ने उसे प्रथम स्थान दिया है। नंदी के अनुसार अवग्रह आदि केवल श्रुत-निश्रित मति के ही प्रकार हैं। स्थानांग के अनुसार अवग्रह दोनों (श्रुत-निश्रित और अश्रुत-निश्रित) का होता है। वृत्तिकार ने अश्रुत-निश्रित मति के दी प्रकार बतलाए हैं—

१. श्रोद्व आदि इन्द्रियों से उत्पन्न ।

२. औत्पत्तिकी आदि बुद्धि-चतुष्टय ।

प्रथम प्रकार में अर्थावग्रह और व्यञ्जनावग्रह दोनों होते हैं। दूसरे प्रकार में केवल अर्थावग्रह होता है, क्योंकि व्यञ्जनावग्रह इन्द्रिय-आश्रित होता है। बुद्धि-चतुष्टय मानस ज्ञान है, इसलिए कहां व्यञ्जनावग्रह नहीं होता<sup>र</sup>। व्यञ्जनावग्रह की इस अव्यापकता और गौणता को ध्यान में रखकर सूत्रकार ने प्राथमिकता अर्थावग्रह को दी, ऐसी सम्भावना की जा सकती है।

अर्थावग्रह निर्णयोग्मुख होता है, तब यह प्रमाण माना जाता है और जब निर्णयोग्मुख नहीं होता तब वह अनध्यव-साय—अनिर्णायक ज्ञान कहलाता है ।

अर्थविग्नह के दो भेद और हैं—नैश्चयिक और व्यावहारिक । नैश्चयिक-अर्थावग्नह का कालमान एक समय और व्यावहारिक-अर्थावग्रह का कालमान अन्तर्मुहूर्त्त माना गया हैं'। अर्थावग्रह के छः प्रकार प्रस्तुत आगम (६।९५) में बतलाए गए हैं।

#### ४४---सुक्ष्म-बादर (सू० १२३)

सूक्ष्म का अर्थ है छोटा और बादर का अर्थ है स्थूल ।

स्थानांगवृत्ति, पत्न ४७ :

अयंते—अधिगम्यतेऽप्यंते वा अन्विष्यत इत्यर्थः, तस्य सामान्यरूपस्य अशोषविश्वेषतिरपेक्षानिर्देश्वस्य रूपादेरवग्रहणं— प्रथमपरिच्छेदनमर्थावग्रह इति ।

२. स्थानांगवृत्ति, पत्न ४७:

व्यच्यतेऽनेनार्थ: प्रदीपेनेव घट इति व्यञ्जनं-तत्त्वो-पकरणेन्द्रियं शब्दादित्वर्यारेणतद्रव्यसंघातो वा ततश्च व्यञ्जनेन उपकरणेन्द्रियेण शब्दादित्वपरिणतद्रव्याणां व्यञ्जनानामव-ग्रहो, व्यञ्जनावग्रह इति ।

२. वंदी सूत्र ४०:

से किंतं उग्गहे ? उग्गहे दुधिहे पण्णत्ते, तं जहा----

#### अत्युग्महे य

वंजणुग्गहे य ।

४. स्थानांगवृत्ति, पत्र ४७ :

अर्थावग्रहव्यञ्जनावध्रहमेदेनाश्रुतनिश्नितमपि द्विधैवेति, इदं च श्रोत्तादिप्रभवमेव, यत्तु औत्पत्तिक्याद्यश्रुतनिश्रितं तत्ना-र्थावग्रहः सम्भवति, यदाह—

किह पडिकुक्कुडहीणो, जुज्झे विबेण उग्गहो ईहा ।

कि सुसिलिट्ठमवाओ, दण्पणसंकर्तांबबंति ॥

न सु व्यञ्जनावग्रहः, तस्येन्द्रियाश्रितत्वात्, बुद्धीनां तु

मानसत्वात्, ततो बुद्धिम्योऽन्यतं स्थञ्जनावग्रहो मन्तव्य इति ।

४. स्थानांगवृत्ति, पत्न ३४९ ।

| ठाणं (व | त्थान ) |
|---------|---------|
|---------|---------|

यहां सूक्ष्म और बादर आपेक्षिक नहीं है, जैसे चने की तुलना में गेठूं सूक्ष्म और राई की तुलना में वह स्थूल होता है। यहां सूक्ष्मता और स्थूलता कर्मशास्त्रीय परिभाषा द्वारा निश्चित है। जिन जीवों के सूक्ष्मनामकर्म का उदय होता है वे सूक्ष्म और जिन जीवों के बादरनामकर्म का उदय होता है वे बादर कहलाते हैं। सूक्ष्म जीव समूचे लोक में व्याप्त होते हैं और बादर जीव लोक के एक भाग में रहते हैं'। सूक्ष्म जीव इन्द्रियों द्वारा ग्राह्य नहीं होते। बादर जीव इन्द्रियों तथा बाह्य उपकरण-सामग्री दारा गृहीत होते हैं।

#### **४६ पर्याप्तक-अपर्याप्तक (सू० १२**८)

जन्म के आरम्भ में प्राप्त होने वाली पौद्गलिक शक्ति को पर्याप्ति कहते हैं । वे छ: हैं । जो जीव स्वयोग्य पर्याप्तियों से युक्त होते हैं वे पर्याप्तक कहे जाते हैं ।

जो स्वयोग्य पर्याप्तियों को पूर्ण न कर पाए हों, वे अपर्याप्तक कहे जाते हैं।

## ४७ परिणत, अपरिणत (सू० १३३)

प्रस्तुत छः सूत्रों में परिणत और अपरिणत का तत्त्व समझाया गया है। परिणत का अर्थ है—वर्तमान परिणति (पर्याय) से भिन्न परिणति में चले जाना और अपरिणत का अर्थ है—वर्तमान परिणति में रहना। इनमें पूर्ववर्ती पांच सूत्रों का सम्बन्ध पृथ्वीकाय, अप्काय, तेजस्काय, वायुकाय और वनस्पतिकाय से है और छठे सूत्र का सम्बन्ध द्रव्य मात्र से है। पृथ्वीकाय आदि परिणत और अपरिणत दोनों प्रकार के होते हैं—इसका अर्थ है कि वे सजीव और निर्जीव दोनों प्रकार के होते हैं।

## ४द-६३ (सू० १४४-१६०)

शारीरिक दृष्टि से जीव छः प्रकार के होते हैं-—पृथ्वीकायिक, अष्कायिक, तेजस्कायिक, वायुकायिक, वनस्पति-कायिक और त्रसकायिक । विकासकम के आधार पर वे पांच प्रकार के होते हैं-—

एकेन्द्रिय, द्वीन्द्रिय, त्नीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय और पंचेन्द्रिय ।

इन्द्रिय और मन से होने वाला ज्ञान अरीर-रचना से सम्बन्ध रखता है। जिस जीव में इन्द्रिय और मानसज्ञान की जितनी क्षमता होती है, उसी के आधार पर उनकी शरीर-रचना होती है और शरीर-रचना के आधार पर ही उस ज्ञान की प्रवृत्ति होती है। प्रस्तुत आलापक में भरीर-रचना और इन्द्रिय तथा मानसज्ञान के विकास का सम्बन्ध प्रदर्शित है---

| जीव                                                  | बाह्य शरीर (स्धूल शरीर)                          | इन्द्रिय ज्ञान                         |
|------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|----------------------------------------|
| १. एकेन्द्रिय—(पृथिवी, अप्, तेजस्,<br>वायु, वनस्पति) | (औदारिक)                                         | स्पर्शनज्ञान                           |
| २. होन्द्रिय                                         | औदारिक (अस्थिमांस झोणितयुक्त)                    | ।<br>रसन, स्पर्शनज्ञान                 |
| ३. त्नीन्द्रिय                                       | औदारिक (अस्थिमांस जोणितयुक्त)                    | द्राण, रसन, स्पर्शनज्ञान               |
| ४. चतुरिन्द्रिय                                      | औदारिक (अस्थिमांस शोणितयुक्त)                    | चक्षु, घ्राण, रसन, स्पर्शनज्ञान        |
| <u> </u>                                             | औदारिक (अस्थिमांस क्रोणित स्तायु<br>क्रिरायुक्त) | श्रोत, चक्षु, झाण, रसन, स्पर्शनज्ञान   |
| ६. पंचेन्द्रिय (मनुष्य)<br>                          | औदारिक (अस्थिमांस शोणित स्नायु<br>शिरायुक्त)     | श्रोव, चक्षु, घ्राण, रसन, स्पर्शनज्ञान |

१. उत्तराध्ययन, ३६।७८ :

मुहुमा सब्वलोगम्मि, लोगदेसे य बायरा।

```
६४- विग्रहगति (सू० १६१)
```

जीव की एक जन्म से दूसरे जन्म में जाते समय बीच में होने वाली गति दो प्रकार की होती है—ऋजु और विग्नह (वन्न) ।

ऋजु गति एक समय की होती है। मृत जीव का उत्पत्ति-स्थान विश्वेणि में होता है तब उसकी गति विग्रह (वक) होती है'। इसीलिए वह दो से लेकर चार समय तक की होती है। जिस विग्रहगति में एक घुमाव होता है उसका कालमान दो समय का, जिसमें दो घुमाव हों उसका कालमान तीन समय का और जिसमें तीन घुमाव हों उसका कालमान चार समय का होता है।

६४ (सू० १६=)

प्रस्तुत सूत्र में कुछ शब्द विवेचनीय हैं। वे ये हैं—

१. शिक्षा—इसके दो प्रकार हैं—

ग्रहणशिक्षा और आसेवनशिक्षा ।

ग्रहणशिक्षा---सूत्र और अर्थ का ग्रहण करना ।

आसेवनशिक्षा— प्रतिलेखन आदि का प्रशिक्षण लेना रे।

- १. सूत्रमंडली।
- २. अर्थमंडली।
- ३. भोजनमंडली।
- ४. कालप्रतिलेखनमंडली ।
- अावश्यक (प्रतिक्रमण) मंडली ।
- ६. स्वाध्यायमंडली ।
- ७. संस्तारकमंडली।

४. समुद्देश—िशाव्य भली-भाँति पाठ पढ़कर गुरु को निवेदित करता है । गुरु उस समय उसे स्थिर, परिचित करने का निर्देश देते हैं । यह निर्देश समुद्देश कहलाता है ।

४. अनुज्ञा----पढ़े हुए पाठ के स्थिर परिचित हो जाने पर शिष्य फिर उसे गुरु को निवेदित करता है। इस परीक्षा में उत्तीर्ण होने पर गुरु उसे सम्यक् प्रकार से धारण करने और दूसरों को पढ़ाने का निर्देश देते हैं। इस निर्देश को अनुज्ञा कहा जाता है<sup>६</sup>।

६. आलोचना---गुरु को अपनी भूलों का निवेदन करना ।

- ७. व्यतिवर्तन-अतिचारों के कम का विच्छेदन करना।
- ९. स्थानांगवृत्ति, पत्न ६२ : विग्रहगतिः—वकगतिर्यदा विश्वेणिव्यवस्थितमुत्पत्तिस्थानं गन्तव्यं भवति तदा या स्याल् ।
- २. स्थानांगवृत्ति, पत्न ४३ ।
- ३. प्रवचनसारोद्धार, पत्न ११६ ।
- ४. अनुयोगद्वारवृत्ति, पत्न ३ :
  - इदमध्ययनादि त्वया पठितव्यमिति सुध्वचनविशेष उद्देशः।
- **४. अनुयोगढारवृत्ति, पत्र ३** :

तस्मन्तेव भिष्प्येण अहीनादिलक्षणोपेतेऽघीते गुरो निवेदिते स्थिरपरिचितं कुविदमिति गुरुचवनविशेष एव समुद्देशः ।

६. अनुयोगद्वारवृत्ति, पत्न ३ :

तथा इत्या गुरोनिवेदिते सम्यगिदं धारयान्यांश्वाध्याप-येति तद्वचनविकोष एवानुज्ञा ।

```
६६ प्रायोपगत अनझन (सू० १६९)
```

प्रायोपगत अनणन—देखें, उत्तराघ्ययन, ३०/१२-१३ का टिप्पण ।

```
६७ कल्प में उपपन्न (सू० १७०)
```

सौधर्म से लेकर अच्युत तक के बारहदेवलोक कल्प कहलाते हैं। इनमें स्वामी, सेवक आदि का कल्प (व्यवस्था) होता है, इसलिए इनमें उपपन्न होने वाले देवों को कल्पोपपन्न कहा जाता है।

```
६८ विमान में उपपन्न (सू० १७०)
```

नवग्रैवेयक और पांच अनुत्तरविमान में उपपन्न होने वाले देव कल्पातीत होते हैं । इनमें स्वामी,सेवक आदि का कल्प नहीं होता, अतएव वे कल्पातीत कहलाते हैं । ये सब ऊर्ध्वलोक में होते हैं ।

```
६९ चार में उपपन्न (सू० १७०)
```

चार का अर्थ है—-ज्योतिश्चक। इसमें उत्पन्न होने वाले देवों को चारोपपन्न कहा जाता है।

```
७० चार में स्थित (सू० १७०)
```

समयक्षेत्र के बाहर रहने वाले ज्योतिष्क देव ।

```
७१ गतिशोल (सू० १७०)
```

समयक्षेत्र के भीतर रहने वाले ज्योतिष्क देव।

```
७२ मनुष्यों के (सू० १७२)
```

सूतकार स्वयं मनुष्य है, अतः उन्होंने मनुष्य के सूत्र में 'तत्थ' के स्थान में 'इह' का प्रयोग किया है ।

```
७३ तिर्यंच (सू० १७४)
```

यहां पंचेन्द्रिय का ग्रहण इसलिए नहीं किया गया है कि देव अपने स्थान से च्युत होकर पृथ्वी, अप् और वनस्पति— इन एकेन्द्रिय योनियों में भी जा सकते हैं ।

```
७४-७४ गतिसमापन्नक-अगतिसमापन्नक (सू० १७१)
```

गति का अर्थ होता है—जाना । यहां गति झब्द का अर्थ है, जीव का एक भव से दूसरे भव में जाना । गतिसमापन्नक—अपने-अपने उत्पत्ति-स्थान की ओर जाते हुए । अगतिसमापन्नक—अपने-अपने भव में स्थित ।

```
७६ (सू० १८१)
```

```
आहार तीन प्रकार के होते हैं—
```

- १. ओजआहार।
- २. लोमआहार।
- ३. प्रक्षेपआहार (कवलआहार) ।

जीव उत्पत्ति के समय सर्वप्रथम जो आहार ग्रहण करता है उसे ओज आहार कहते हैं । यह आहार सब अपर्याग्तक जीव लेते हैं ।

श्वरीर के रोमकूपों के द्वारा बाह्य पुद्गलों को ग्रहण किया जाता है, उसे लोम आहार कहते हैं । यह सभी जीवों के द्वारा लिया जाता है ।

कवल के द्वारा जो आहार ग्रहण किया जाता है, उसे प्रक्षेप या कवल आहार कहते हैं । एकेन्द्रिय, देव और नरक के जीव कवल आहार नहीं करते । शेष सभी (मनुष्य और तिर्यंच) जीव कवल आहार करते हैं ।

जो जीव तीन आहारों में से किसी भी आहार को लेता है वह आहारक और जो किसी भी आहार को नहीं लेता वह अनाहारक होता है ।

सिद्ध अनाहारक होते हैं । संसारी जीवों में अयोगी केवली अनाहारक होते हैं । सयोगी केवली समुद्घात के समय तीसरे, चौथे और पांचवें समय में अनाहारक होते हैं ।

मोक्ष में जाने वाले जीव अन्तरालगति के समय सूक्ष्म तथा स्थूल सब शरीरों से मुक्त होते हैं, अतः उन्हें आहार लेने की आवध्यकता नहीं होती । संसारी जीव सूक्ष्म शरीर सहित होते हैं, अतः उन्हें आहार की आवश्यकता होती है ।

ऋजुगति करने वाले जीव जिस समय में पहला शरीर छोड़ते हैं, उसी समय में दूसरे जन्म में उत्पन्न होकर आहार लेते हैं। किन्तु वक्यति करने वाले जीवों की दो समय की एक घुमाव वाली, तीन समय की दो घुमाव वाली और चार समय की तीन घुमाव वाली वकगति में अनाहारक स्थिति पाई जाती है। दो समय वाली वक्रगति में पहला समय अनाहारक और दूसरा समय आहारक होता है। तीन समय वाली वक्रगति में पहला और दूसरा समय अनाहारक और तीसरा समय आहारक होता है। चार समय वाली वक्रगति में दूसरा और तीसरा समय अनाहारक तथा पहला और चौथा समय आहारक होता है।

#### ७७—(सू० १८४) विकलेन्टिय

सामान्यतः विकलेन्द्रिय से द्वीन्द्रिय, तीन्द्रिय और चतुरिन्द्रिय का ही ग्रहण होता है, किन्तु यहाँ एकेन्द्रिय का भी ग्रहण किया गया है। यहां 'विकल' झब्द 'अपूर्ण' के अर्थ में प्रयुक्त हुआ है। इस सूत्र में संज्ञी और असंज्ञी का कथन पूर्वजन्म की अवस्था की प्रधानता से हुआ है। जो असंज्ञी जीव नारक आदि के रूप में उत्पन्न होते हैं वे अपनी पूर्वावस्था के कारण असंज्ञी कहे जाते हैं। असंज्ञी जीव नारक से व्यन्तर तक के दंडकों में ही उत्पन्न होते हैं, ज्योतिष्ठ और बैमानिक देवों में नहीं होते।

#### संज्ञ रि

दसवें स्थान में संज्ञा के दस प्रकार वतलाए गए हैं । उन संज्ञाओं के कारण सभी जीव संज्ञी होते हैं, किन्तु यहां संज्ञी उन संज्ञाओं के सम्बन्ध से विवक्षित नहीं है । यहां संज्ञी का अर्थ समनस्क है । इस संज्ञा का सम्बन्ध कालिकोपदेशिकी संज्ञा से है । नंदीसूत्र में तीन प्रकार के संज्ञी निर्दिष्ट हैं---

कालिकोपदेशेन संज्ञी, हेतुवादोपदेशेन संज्ञी, दृष्टिवादोपदेशेन संज्ञी<sup>९</sup>। प्रस्तुत प्रकरण में कालिकोपदेशेन संज्ञी विवक्षित है। जिस व्यक्ति में ईहा, अपोह, मार्गणा, गवेषणा, चिन्ता और विमर्श प्राप्त होता है, वह कालिकोपदेशेन संज्ञी होता है<sup>°</sup>। कालिकोपदेशिकी संज्ञा के द्वारा भूत, भविष्य और वर्तमान----वैकालिक ज्ञान होता है, इसलिए इसकी मूल संज्ञा दीर्थकालिकी है<sup>°</sup>। हेतुवादोपदेशिकी संज्ञा वाले जीव इब्ट विषय में प्रवृत्त और अनिष्ट विषय में निवृत्त होते हैं, अतः उनका ज्ञान वर्तमाना-

 नंदी, सूत्र ६९ : से कि तं सण्णिसुयं ? सण्णिसुयं तिविहं पथ्णत्त तं जहा— कालिओवएसेणं हेळवएसेणं दिट्ठिवाओवसएसेणं ।
 नंदी, सूत ६२ : से कि तं कालिओवएसेणं ? कालिओवएसेणं—जस्स णं अस्थि ईहा, अपोहो, मग्गणा, गवेसणा, चिन्ता, वीमंसा—से णं सण्गीति लब्भइ ।

नंदीवृत्ति, पत्न १ म्. १
 इह दीर्घकालिकी संज्ञा कालिकीति व्यपदिश्यते आदिपदलोषा दुपदेशेनमुपदेश:—कथनमित्यर्थः दीर्घकालिक्या उपदेश:
 दीर्घकालिक्यूपदेश: ।

388

वलम्बी होता है । ज्ञान की विशिष्टता के आधार पर दीर्घकालिकी संज्ञा का नाम मनोविज्ञान है' ।

#### ७८ (सू० १८६)

ज्योतिष्क और दैमानिक देवों की स्थिति असंख्येय काल की होती है अतः इस आलापक में उन्हें छोड़ा गया है।

#### ७१ अधोवधि (सू० १९३)

अवधि ज्ञान के ११ द्वार हैं---भेद, विषय, संस्थान, आभ्यन्तर, बाह्य, देश, सर्व, वृद्धि, हानि, प्रतिपाति और अप्रतिपाति ।

इन ग्यारह ढारों में देश और सर्व दो ढार हैं । देशावधि का अर्थ है---अवधि ज्ञान ढ्वारा प्रकाशित वस्तुओं के एक देश (अंश) को जानना ।

सर्वावधि का अर्थ है---अवधिज्ञान द्वारा प्रकाशित वस्तुओं के सर्व देश (सभी अंशों) को जानना'।

प्रज्ञापना (पद ३३) में अवधिज्ञान के ये दो प्रकार मिलते हैं--देशावधि और सर्वावधि । जयधवला में अवधिज्ञान के तीन भेद किए गए हैं---देशावधि, परमावधि और सर्वावधि । देशावधि से परमावधि और परमावधि से सर्वावधि का विषय व्यापक होता है । अा्वार्य अकलंक के अनुसार परमावधि का सर्वावधि में अन्तर्भाव होता है, अत: वह सर्वावधि की तुलना में देशावधि ही है । इस प्रकार अवधि के मुख्य भेद दो ही हैं---देशावधि और सर्वावधि ।

अधोवधि देशावधि का ही एक नाम है । देशावधि परमावाध व सर्वावधि से अधोवर्ती कोटि का होता है, इसलिए यहां देशावधि के लिए अधोवधि का प्रयोग किया गया है । अधोवधिज्ञान जिसे प्राप्त होता है उसे भी अधोवधि कहा गया है । अधोवधि का फलितार्थ होता है, नियत-क्षेत्र को जानने वाला अवधिज्ञानी ँ ।

८० (सू० १६६)

वृत्तिकार ने केवलकल्प के तीन अर्थ किए हैं।

केवलकल्प--- १. अपना कार्य करने की सामर्थ्य के कारण परिपूर्ण ।

२. केवलज्ञान की भांति परिपूर्ण।

३. सामयिकभाषा (आगमिक-संकेत) के अनुसार केवलकल्प अर्थात् परिपूर्ण'।

प्रस्तुत प्रसंग में यह बताया गया है कि अधोवधि पुरुष सम्पूर्ण लोक को जानता-देखता है।

तत्त्वार्थवातिक में भी देशावधि का क्षेत्र जघन्यतः उत्सेधांगुल का असंख्यातवां भाग और उत्कृष्टतः सम्पूर्ण लोक बतलाया गया है°।

- नंदीचूणि, पृ० ३४ :
- साय संज्ञा मनोविज्ञानं।
- २. समवायांगवृत्ति, पत्न ९७४।
- ३. कवायपाहुड, भाग १, पृ० ९७।

 स्वानांगवृत्ति, पत्न ४७ : यरंप्रकारोऽवधिरस्येति यथावधिः, ग्रादिदीर्घत्वं प्राकृत- त्वात् परमावधेर्वाऽधोबत्त्यवधियस्म सोऽघोऽवधिरात्मानियत-क्षेत्रविषयावधिज्ञामी ।

६. स्थानांगवृत्ति, पत्न ५७:

केवल.—-परिपूर्णः स चासौ स्वकार्यसामर्थ्यात् कल्पश्च केवलकानमिव वा परिपूर्णतयेति केवलकल्पः, अथवा केवल-कल्पः समयमार्थया परिपूर्णः ।

७. तत्त्वार्थवात्तिक, ९।२२ : उत्सेक्ष्यज्ञू लासंख्येवभागक्षेत्रो देशावधि र्जवन्य: । उत्कृष्ट: क्रत्स्नलोक: ।

## **८१-८६ (सू० २०१-२०६)**

वृत्तिकार ने 'देशेन शृणोति' और सर्वेण शृणोति' की साधना और विषय के आधार पर अर्थ-योजना की है । जिसका एक कान उपहत होता है वह देशेन सुनता है और जिसके दोनों कान स्वस्थ होते हैं वह सर्वेण सुनता है । शेष इन्द्रियों के लिए निम्न यंत्र द्रष्टव्य हैं---

|         | देशेन                 | सर्वेण                       |
|---------|-----------------------|------------------------------|
| स्पर्शन | एक भाग से स्पर्श करना | सम्पूर्ण शरीर से स्पर्श करना |
| रसन     | जीभ के एक भाग से चखना | सम्पूर्ण जीभ से चखना         |
| দ্রাগ   | एक नथुने से सूंघना    | दोनों नथुनों से सूंघना       |
| चक्षु   | एक आंख से देखना       | दोनों आंखों से देखना         |

देशेन और सर्वेण का अर्थ इन्द्रियों की नियतार्थग्रहणशक्ति और संभिग्नश्रोतोलब्धि के आधार पर भी किया जा सकता है।

सामान्यतः इन्द्रियों का कार्यं निश्चित होता है। सुनना श्रोत्तेन्द्रिय का कार्य है। देखना चक्षु इन्द्रिय का कार्य है। सूंघना घाण इन्द्रिय का कार्य है। स्वाद लेना रसनेन्द्रिय का कार्य है और स्पर्श ज्ञान करना स्पर्शनेन्द्रिय का कार्य है। खिसे संभिन्न श्रोतोलब्धि प्राप्त होती है उसके लिए इन्द्रियों की अर्थग्रहण की प्रतिनियतता नहीं रहती। वह एक इन्द्रिय से सव इन्द्रियों का कार्य कर सकता है—आंखों से सुन सकता है, कान से देख सकता है, स्पर्श से सुन सकता है, देख सकता है, सूंघ सकता है, एक इन्द्रिय से पांचों इन्द्रियों का कार्य कर सकता है। आवश्यकर्चूणिकार ने लिखा है कि संभिन्न श्रोतोलब्धि संपन्न व्यक्ति गरीर के एक देश से पांचों इन्द्रियों के विषयों को ग्रहण कर लेता है।

उन्होंने दूसरे स्थान पर यह लिखा है कि संभिन्न श्रोतोलब्धिसंपन्न व्यक्ति गरीर के किसी भी अंगोपांग से सब विषयों को ग्रहण कर सकता है ।

विषय की दृष्टि से देशेन सुनने का अर्थ है, अव्य शब्दों में से अपूर्णशब्दों को सुनना और सर्वेण सुनने का अर्थ है अव्यशव्दों में से सब शब्दों को सुनना । ँयहां दोनों अर्थ घटित हो सकते हैं, फिर भी सूत्र का प्रतिपाद्य संभिन्न श्रोतोलब्धि की जानकारी देना प्रतीत होता है ।

```
म७ (सू० २०१)
```

मस्त्देव लोकान्तिक देव हैं।ै ये एक शरीरी और दो शरीरी दोनों प्रकार के होते हैं। भवधारणीय शरीर की अपेक्षा अथवा अन्तरालगति में सूक्ष्म ग्ररीर की अपेक्षा उनको एक शरीरी कहा गया है । भवधारणीय और उत्तरवैक्रियशरीर की अपेक्षा दो शरीरी कहा गया है ।

म्म (सू० २१०)

किन्नर, किंपुरुष और गन्धर्व----ये तीन वानमंतर जाति के देव हैं । नागकुमार, सुपर्णकुमार, अग्निकुमार और वायुकुमार----ये भवनपति देव हैं । वृत्तिकार के अनुसार ये भेद व्यवच्छेद

२. आवश्यकभूणि, पु०६८:

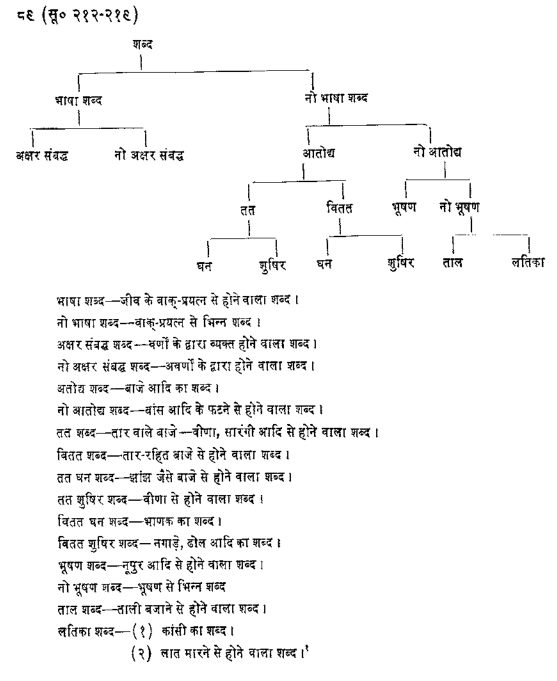
संभिन्न सोयरिद्धी नाम जो एगलरेण वि सरीर देसेण पंच वि इंदियविसए उवलभति सो संभिन्नसोय ति भन्मति ।

- आवश्यकचूणि, पृ० ७० :
   एगेण वा इंदिएणं पंच वि इंदियत्त्थे उवलमति, अहवा सब्वेहि अंगोवंगेंहिं ।
- ४. स्थानांगवृत्ति, पत्न ४८ : देशतोऽपि श्रुणोति थिवक्षितज्ञव्दानां मध्ये कांश्विच्छूणोतीति, 'सर्वेणापी' ति सर्वतश्च सामस्त्येन, सर्वनिवेत्यर्थः ।
- ४. तत्त्वार्थराजवातिक, ४।२६ :

स्थानांगवृत्ति, पत्त ५७ :

देशेन च श्रुणोत्पेकेन श्रोझेणैकश्रोत्रोपघाते सति, सर्वेण वाऽनुपहतश्रीत्रेन्द्रियो, यो वा सम्पिन्नश्रोतोऽभिद्यानलव्धियुक्तः स सर्वेरिन्द्रियैः श्रुणोत्तीति सर्वेणेति व्यपदिष्यते ।

के लिए नहीं, किन्तु समानजातीय भेदों के उपलक्षण हैं । इसीलिए अनन्तर सूत्र में सामान्यतः देवों के दो प्रकार बतलाए हैं ।



#### ६० (सू० २३०)

बद्धपार्श्वस्पृष्ट---जो पुद्गल शरीर के साथ गाढ सम्बन्ध किए हुए हों, वे बढ कहलाते हैं और जो शरीर से चिपके रहते हैं, वे पुद्गल पार्श्वस्पृष्ट कहलाते हैं ।

छाणेन्द्रिय, रसनेन्द्रिय और स्पर्शनेन्द्रिय-इन तीनों इन्द्रियों द्वारा ग्राह्य पुद्गल 'बद्धपार्श्वस्पृष्ट' होते हैं।

९. स्थानांगवृत्ति, पत्न १८, १९।

नो बद्ध-पार्श्वस्पृष्ट---श्रोत्नेन्द्रिय द्वारा ग्राह्य पुद्गल 'नोबद्धपार्श्वस्पृष्ट' होते हैं।

**११ (सू० २३१)** 

पर्यादत्त—जो पुद्गल विवक्षित अवस्था को पार कर चुके हैं । अपर्यादत्त—जो पुद्गल विवक्षित अवस्था में हैं ।

६२-६५ (सू० २३६-२४२)

पांचवें स्थान (सूद्र १४७) में आचार के पांच प्रकार बतलाए गए हैं—ज्ञानाचार, दर्शनाचार, चरिद्राचार, तपआचार और वीर्याचार । प्रस्तुत चार सूत्रों (२३६-२४२) में द्विस्थानक पद्धति से उन्हीं का उल्लेख है ।

देखें---(४।१४७ का टिप्पण) ।

९६-१०८ प्रतिमा (सू० २४३-२४८)

प्रस्तुत ६ सूत्रों में बारह प्रतिमाओं का निर्देश है । चतुर्थ स्थान (४।९६-९८ ) में तीन वर्गों में इसका निर्देश प्राप्त है । पांचवें स्थान (४।१८) में केवल पांच प्रतिमाएं निर्दिष्ट हैं—भद्रा, सुभद्रा, महाभद्रा, सर्वतोभद्रा और भद्रोत्तरा ।

समवायांगसूत में उपासक के लिए ग्यारह और भिक्षु के लिए बारह प्रतिमाएं निर्दिष्ट हैं। वहां पर वैयावृत्य कर्म की ६१ प्रतिमाएं तथा ६२ प्रतिमाएं नाम-निर्देश के बिना निर्दिष्ट हैं। इस सूचि के अवलोकन से पता चलता है कि जैन साधना-पद्धति में प्रतिमाओं का बहुत ही महत्त्वपूर्ण स्थान रहा है। वृत्तिकार ने प्रतिमा का अर्थ प्रतिपत्ति, प्रतिज्ञा या अभिग्रह किया है। शाब्दिक मीमांसा करने पर इसका अर्थ साधना का मानदण्ड प्रतीत होता है। साधना की भिन्न-भिन्न पद्धतियां और उनके भिन्न-भिन्न मानदण्ड होते हैं। उन सबका प्रतिमा के रूप में वर्गीकरण किया गया है। इनमें से कुछ प्रतिमाओं का अर्थ प्राप्त होता है और कुछ की अर्थ-परम्परा विस्मृत हो चुकी है। वृत्तिकार ने सुभद्राप्रतिमा के विषय में लिखा है कि उसका अर्थ उपलब्ध नहीं है। उपलब्ध अर्थ भी भूलग्राही हैं, यह कहना कठिन है। वृत्तिकार ने समाधिप्रतिमा के दो प्रकार किए हैं —श्रुतसमाधिप्रतिमा और चरित्रसमाधिप्रतिमा।

उपधानप्रतिमा----उपधान का अर्थ है तपस्या । भिक्षु की १२ प्रतिमाओं और श्रावक की ११ प्रतिमाओं को उपधान प्रतिमा कहा जाता है ।

विवेकप्रतिमा—प्रस्तुत प्रतिमा भेदज्ञान की प्रक्रिया है। इस प्रतिमा के अभ्यासकाल में आत्मा और अनात्मा का विवेचन किया जाता है। इसका अभ्यास करने वाला कोध, मान, माया और लोभ की भिन्नता का अमुचिंतन (ध्यान) करता है। ये आत्मा के सर्वाधिक निकटवर्ती अवात्म तत्त्व हैं। इनका भेदज्ञान पुष्ट होने पर वह बाह्यवर्ती संयोगों की भिन्नता का अनुचिंतन करता है। बाह्य संयोग के मुख्य प्रकार तीन हैं---१. गण (संगठन), २. शरीर, ३. भवतपान। इनका भेदज्ञान पुष्ट होने पर वह ब्युत्सर्ग की भूमिका में चला जाता है।

- समवाओ, ६२।९ तथा देखें समवाओ, पू॰ २७३-२७४ का दिप्पण।
- ४. (क) स्थानांगवृत्ति, पत्न ६१ ः प्रतिमा प्रतिपत्तिः प्रतिज्ञेतियावत् ।
  - (ख) स्थानांगवृत्ति, पत्न १६४ : प्रतिमा—प्रतिज्ञा अभिग्रहः ।

४. स्थानांगवृत्ति, पत ६१ :

सुभद्राऽप्येवंप्रकारेंक सम्भाव्यते, अद्ष्टत्वेन तु नोक्तेति । ६. स्थानांगवृत्ति, पत्न ६९ :

समाधानं समाधिः---प्रश्नस्तभावलक्षणः तस्य प्रतिमा समाधिप्रतिमा दशाश्रुतस्कन्धोक्ता द्विभेदा----श्रुतसमाधिप्रतिमा सामायिकादिचारित्रसमाधिप्रतिमा च।

७. स्थानांगवृत्ति, पत्न ६९ :

विवेकः—त्यानः, स चान्तराणां कषायादीनां बाह्यानां गणशरीरभक्तपानादीनामनुचितानां तत्प्रतिपत्तिविवेकप्रतिमा ।

१. समवाओ, १९१९, १२।९ ।

२. समवाझो, ६९१९ ।

विवेकप्रतिमा की तुलना योगसूत को विवेकख्याति से होती है । महर्षि पतञ्जलि ने इसे हानोपाय बतलाया है ।\* व्युरसर्गप्रतिमानन्यह प्रतिमा विसर्जन की प्रक्रिया है । विवेकप्रतिमा के ढारा हेय वस्तुओं का भेदज्ञान पुष्ट होने पर उनका विसर्जन करना ही व्युरसर्गप्रतिमा है ।

औपपातिक सूत्र में व्युत्सर्ग के सात प्रकार बतलाए गए हैं---

- १. शरीरव्युत्सर्ग-कायोत्सर्ग, शिथिलीकरण।
- २. गणव्युत्सर्ग-विशिष्ट साधना के लिए एकल विहार का स्वीकार ।
- ३. उपाधिव्युत्सर्ग---वस्त्र आदि उपकरणों का विसर्जन ।
- ४. भक्तपानव्युत्सर्ग-भक्तपान का विसर्जन।
- कषायव्युत्सर्ग कोध, मान, माया और लोभ का विसर्जन ।
- ६. संसारव्युत्सर्ग---संसार-भ्रमण के हेतुओं का विसर्जन ।
- ७. कर्मव्युत्सर्ग---कर्म-बन्ध के हेतुओं का विसर्जन ।

भद्राप्रतिमा—पूर्व, दक्षिण, पश्चिम और उत्तर—इन चारों दिशाओं में चार-चार प्रहर तक कायोत्सर्ग करना ।

भगवान महावीर ने सानुलष्ठि ग्राम के बाहर जाकर भद्राप्रतिमा स्वीकार की। उसकी विधि के अनुसार भगवान् ने प्रथम दिन पूर्व दिशा की ओर अभिमुख होकर कायोत्सर्ग किया। रात भर दक्षिण दिशा की ओर अभिमुख होकर कायोत्सर्ग किया। दूसरे दिन पश्चिम दिशा की ओर अभिमुख होकर कायोत्सर्ग किया। दूसरी राति को उत्तर दिशा की ओर अभिमुख होकर कायोत्सर्ग किया। इस प्रकार षष्ठ भक्त (दो उपवास) के तप तथा दो दिन-रात के निरन्तर कायोत्सर्ग द्वारा भगवान् ने भद्राप्रतिमा सम्पन्न की।

सुभद्राप्रतिमा—इस प्रतिमा की साधना-पढति वृत्तिकार के समय से पहले ही विच्छिन्न हो गई थी।

महाभद्रप्रतिमा—पूर्व, दक्षिण, पश्चिम और उत्तर में एक-एक अहोरात तक कायोत्सर्ग करना । इसका कालमान चार दिन-रात का होता है । दश्रमभक्त (चार दिन के उपवास) से यह प्रतिमा पूर्ण होती है ।<sup>४</sup> भद्राप्रतिमा के अनन्तर ही भगवान् ने महाभद्रा प्रतिमा की आराधना की थी ।

सर्वतोभद्राप्रतिमा—पूर्व, दक्षिण, पश्चिम और उत्तर—इन चारों दिशाओं, चारों विदिशाओं तथा ऊर्ध्व और अधः— इन दशों दिशाओं में एक-एक अहोरात तक कायोत्सर्ग करना। ऊर्ध्व दिशा के कायोत्सर्ग काल में ऊर्ध्वलोक में अवस्थित द्रव्यों का ध्यान किया जाता है। इसी प्रकार अधो दिशा के कायोत्सर्ग काल में अधोलोक में अवस्थित द्रव्य ध्यान के विषय बनते हैं। इस प्रतिमा का कालमान १० दिन-रात का है। यह २२ भक्त (दस दिन का उपवास) से पूर्ण होती है। भगवान् महावीर ने इस प्रतिमा की भी आराधना की थी।

यह प्रतिमा दूसरी पद्धति से भी की जाती है। इसके दो भेद हैं—क्षुद्रिकासर्वतोभद्रा और महतीसर्वतोभद्रा। इसमें एक उपवास से लेकर पांच उपवास किए जाते हैं। इसकी पूर्ण प्रक्रिया ७१ दिवसीय तपस्या से पूर्ण होती है। और पारणा के दिन २५ होते हैं। कुल मिलाकर १०० दिन लगते हैं। इसकी स्थापना-विधि इस प्रकार है—

```
    योगदर्शन २।२६
विवेकख्यातिरविष्छवा हानोपायः ।
    ग्रावश्यकनिर्युक्ति, ४६५, ४६६ :
सावत्थी वासं चित्ततवो साणुलट्ठि बहि ।
पडिमाभद्द महाभद्द सब्वओभद्द पढमिआ चडरो ।
    स्थानांगवृत्ति, पत्न ६९ :
सुभद्राप्येवं प्रकारैव संभाव्यते अद्घटत्त्वेन तु नोक्ता ।
    आवश्यकनिर्मुक्तिअवचूणि, पृ० २०६ :
महामद्रायां पूर्वदिश्येकमहोरातं, एवं शेषदिश्वपि, एपा
```

.

सर्वतोभद्रायां दशस्वपि दिध्वेकैकमहोरात्रं, तत्नोड्वं-दिशमधिक्वत्य यदा कायोत्सर्गं क्रुस्ते तदोर्ड्वंलोकव्यस्थिता-न्येव कानिच्छिट्रव्याणि ध्यायति, अधोदिशि त्वधोव्यवस्थितानि, एवमेषा द्वार्विशतिभक्तेन समाप्यते।

७. आवश्यकनिर्षुक्ति, ४९६ ।

४. आवश्यकनिर्युक्ति, ४२६।

६. आदश्यकनिर्युवितअवचूपि, पु० २८६ :

द. स्थानांगवृत्ति, पत २७८ :

सर्वतोभद्रा तु प्रकारान्तरेणाप्युच्यते, द्विध्रेयं—क्षुद्रिका महती च, तलाद्या चतुर्थादिना द्वादशावसानेन पञ्चसप्ततिदिन-प्रमाणेन तपसा भवति ।

दशमेन पूर्यते ।

आदि में १ की और अन्त में ५ की स्थापना कीजिए । शेष संख्या को भर दीजिए । दूसरी पंक्ति में प्रथम पंक्ति के मध्य को आदि मानकर कमशः भर दीजिए । तीसरी पंक्ति में दूसरी पंक्ति के मध्य को आदि मानकर कमशः भर दीजिए । इस पद्धति से पांचों पंक्तियों को भर दीजिए ।' इसका यन्त्र इस प्रकार है—

| 8 | २ | 41 | ¥  | X        |
|---|---|----|----|----------|
| 3 | ¥ | X  | 8  | 2        |
| ų | ? | २  | \$ | 8        |
| २ | Ş | ¥  | ¥  | <u> </u> |
| 8 | X | ۶  | २  | Ŗ        |

कोष्ठक में जो अंक संख्या है उसका अर्थ है उतने दिन का उपवास । प्रत्येक तप के बाद पारणा आता है, जैसे— षहले उपवास, फिर पारणा, फिर दो दिन का उपवास, फिर पारणा । इस पद्धति से ७१ दिन का तप और २१ दिन का पारणा होता है ।

महतीसर्वतोभद्रा—इसमें यह चतुर्थभक्त (उपवास) से लेकर ७ दिन के तप किए जाते हैं। इसकी पूर्ण प्रक्रिया १९६ दिवसीय तप से पूर्ण होती है और पारणा के दिन ४९ लगते हैं। कुल मिलाकर २४५ दिन लगते हैं। इसकी स्थापना-पद्धति इस प्रकार है—

आदि में एक और अन्त में ७ के अंक की स्थापना कीजिए । बीच की संख्या ऋमशः भर दीजिए । उससे आगे की पंक्ति में पहले की पंक्ति का मध्य अंक लेकर अगली पंक्ति के आदि में स्थापित कर दीजिए । फिर ऋमशः संख्या भर दीजिए । इस प्रकार सात पंक्तियां भर दीजिए । यन्त्र इस प्रकार है—

| ę        | ٦ | R  | ¥  | X  | Ę        | 6 |
|----------|---|----|----|----|----------|---|
| 8        | Å | ç, | 9  | 8  | २        | ગ |
| y        | 2 | २  | ३  | ¥  | ¥        |   |
| <b>R</b> | 8 | ¥  | Ę  | IJ | <u>۶</u> | २ |
| Ę        | y | ę  | २  | ₹  | 8        | X |
| २        | 3 | ¥  | X  | Ę  | y        | १ |
| X        | Ę | U. | \$ | २  | 3        | ¥ |

9. स्यानांगवृत्ति, पत २७८ : एगाई पंचते ठविउं, मज्झं तु आइमणुपति । उचियकमेण य सेसे, जाण लहुं सव्वओभटुं ॥

२. स्थानांगवृत्ति, पत्न २७१ :

महती तु चतुर्थीदिना धोडशावसानेन षण्णवत्यधिकदिन-

शतमानेन भवति ।

३. स्यानांगवृत्ति, पत्न २७९ :

एसाई सत्तंते, ठविउं मज्झे च आदिमणुपंति । उचियकमेण य, सेसे जाण महं सब्बओमद्दं ।।

अंक संख्या का अर्थ है उतने दिन का तप । इसकी विधि पूर्ववत् है ।

क्षुद्रिकाप्रस्रवणप्रतिमा, महतीप्रस्रवणप्रतिमा —प्रस्तुत सूत्र में इनका केवल नामोल्लेख है । व्यवहारसूत के नवें उद्देशक में इनकी पद्धति निर्दिष्ट है । व्यवहार-भाष्य में इनका विस्तृत विवेचन है । उसमें द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव की दुष्टि से विचार किया गया है ।

द्रव्यतः—प्रस्रवण पीना ।

क्षेत्रत:---गांव से बाहर रहना ।

कालतः—दिन में, अथवा राह्नि में, प्रथम निदाघ-काल में अथवा अन्तिम निदाघकाल में ।

स्थानांग के वृत्तिकार ने कालतः शरद् और निदाध दोनों समयों का उल्लेख किया है।

व्यवहारभाष्य में प्रथमशरद्का उल्लेख मिलता है 🛮

भावतः---स्वाभाविक और इतर प्रस्रवण । प्रतिमाप्रतिपन्न मुनि स्वाभाविक को पीता है और इतर को छोड़ता है । कृमि तथा गुक्रयुक्त प्रस्नवण इतर प्रस्नवण होता है ।

स्थानांग वृत्तिकार ने भावतः की व्याख्या में देव आदि का उपसर्ग सहना ग्रहण किया है। यदि यह प्रतिमा खा कर की जाती है तो ६ दिन के उपवास से समाप्त हो जाती है और न खाकर की जाती है तो ७ दिन के उपवास से पूर्ण होती है।

इस प्रतिमा की सिद्धि के तीन लाभ बतलाए गए हैं---

१. सिद्ध होना ।

२. महद्धिक देव होना ।

३. रोगमुक्त होकर शरीर का कनक वर्ण हो जाना ।

प्रतिमा पालन करने के बाद आहार-ग्रहण की प्रक्रिया इस प्रकार निर्दिष्ट है---

प्रथम सम्ताह में गर्म पानी के साथ चावल 1

दूसरे सप्ताह में यूष-मांड ।

तीसरे सप्ताह में तिभाग उष्णोदक और थोड़े से मधुर दही के साथ चावल ।

चतूर्थ सप्ताह में दो भाग उष्णोदक और तीन भाग मधुर दही के साथ चावल ।

पांचवें सप्ताह में अर्द्ध उष्णोदक और अर्द्ध मधुर दही के साथ चावल ।

छठे सप्ताह में विभाग उष्णोदक और दो भाग मधुर दही के साथ चावल ।

सातवें सप्ताह में मधुर दही में थोड़ा सा उष्णोदक मिलाकर उसके साथ चावल ।

आठवें सप्ताह में मधुर दही अथवा अन्य जूषों के साथ चावल।

सात सप्ताह तक रोग के प्रतिकूल न हो वैसा भोजन दही के साथ किया जा सकता है। तत्पश्चात् भोजन का प्रति-वंध समाप्त हो जाता है। महतीप्रस्नवणप्रतिमा की विधि भी क्षुद्रिकाप्रस्नवणप्रतिमा के समान ही है। केवल इतना अन्तर है कि जब वह खा-पीकर स्वीकार की जाती है तब वह ७ दिन के उपवास से पूरी होती है अन्यथा वह आठ दिन के उपवास से।

यवमध्यचन्द्रप्रतिमा, वज्जमध्यचन्द्रप्रतिमा—प्रस्तुत सूत्र में इनका केवल नामोल्लेख है । व्यवहार के दसवें उद्देशक में इनकी पद्धति निर्दिष्ट है । व्यवहार भाष्य में इनका विस्तृत विवेचन है ।

यवमध्यचन्द्रप्रतिमा—इस चन्द्रप्रतिमा में मध्यभाग यव की तरह स्थूल होता है इसलिए इसको यवमध्यचन्द्रप्रतिमा कहते हैं। इसका भावार्थ है जिसका आदि-अग्त कृश और मध्य स्थूल हो वह प्रतिमा ।

| ٩. | स्थानांगवृत्ति, पर | न ६९ : |        |    |        |       |
|----|--------------------|--------|--------|----|--------|-------|
|    | कालतः              | श्वरदि | निदाधे | वा | স্নরিণ | द्यते |

३. स्थानांगवृत्ति, पत्न ६१:

भावतस्तु दिथ्याद्युपसर्गसहनमिति ।

२. व्यवहारभाष्य, श१०७।

४. व्यवहार सूत्र, उद्देशक १, भाष्यगाथा ५८-१०७।

इस प्रतिमा में स्थित मुनि शुनल पक्ष की प्रतिपदा को एक कवल आहार लेता है और कमज्ञः एक-एक कवल बढ़ाता हुआ शुक्ल पक्ष की पूर्णिका को ११ कवल आहार लेता है । इसी प्रकार कृष्ण पक्ष की प्रतिपदा को १४ कवल आहार लेकर क्रमशः एक-एक कवल घटाता हुआ अमावस्या को उपवास करता है ।

वज्जमध्यचन्द्रप्रतिमा----

इस चन्द्रप्रतिमा में मध्यभाग वज्ज की तरह क्वब होता है इसलिए इसको वज्जमघ्यचन्द्रप्रतिमा कहते हैं । इसका भावार्थ है—-जिसका आदि-अन्त स्थूल और मध्य क्वघ हो वह प्रतिमा ।

इस प्रतिमा में स्थित मुनि कृष्ण पक्ष की प्रतिपदा को १४ कवल आहार लेकर कमशः एक-एक कवल घटाता हुआ अमावस्या को उपवास करता है । इसी प्रकार शुक्ल पक्ष की प्रतिपदा को एक कवल आहार लेकर कमशः एक-एक कवल बढ़ाता हुआ पूर्णिमा को १५ कवल आहार लेता है ।<sup>६</sup>

इन प्रतिमाओं को स्वीकार करने वाला मुनि व्युत्सृष्टकाय और त्यक्तदेह होता है ।

व्युत्सृष्टकाय का अर्थ है---वह रोगातंक उत्पन्न होने पर शरीर का प्रतिकर्म नहीं करता ।

त्यक्तदेह का अर्थ है—वह बन्धन, रोधन, हनन और मारण का निवारण नहीं करता ।

इस प्रकार उक्त प्रतिमाओं को स्वीवार करने वाला मुनि जो भी परिषह और उपसर्ग उत्पन्न होते हैं उन्हें समभाव से सहन करता है ।

भद्रोत्तरप्रतिमा—यह प्रतिमा दो प्रकार की है—क्षुद्रिकाभद्रोत्तरप्रतिमा और महतीभद्रोत्तरप्रतिमा ।

क्षुद्रिकाभद्रोत्तरप्रतिमा—यह ढ़ादशभक्त (पांच दिन के उपवास) से प्रारम्भ होती है और इसमें अधिकतम तप विंशतिभक्त (मो दिन के उपवास) का होता है। इसमें तप के कुल १७१ दिन होते हैं और २१ दिन पारणा के खगते हैं। कुल मिलाकर २०० दिन लगते हैं। ँ इसकी स्थापना-विधि इस प्रकार है—प्रथम पंक्ति के आदि में १ का अंक स्थापित कीजिए और अक्त में ६ का अंक स्थापित कीजिए। बीच की संख्या कमशः भर दीजिए। पूर्वकी पंक्ति के मध्य अंक को अगली पंक्ति के आदि में स्थापित कीजिए, फिर कमशः भर दीजिए। इस कम से पांचों पंक्तियां भर दीजिए। इसका यन्त्र इस प्रकार है—

| X  | Ę | U        | ឞ  | ĉ  |
|----|---|----------|----|----|
| ej | ٩ | 3        | X  | Ę  |
| 3  | ¥ | Ę        | US | ц  |
| Ę  | Ŀ | <b>ت</b> | 3  | ¥  |
| 5  | 3 | ¥        | Ę  | U) |

कोष्ठक में जो अंक संख्या है उसका अर्थ है उतने दिन का उपवास ।

महतीभद्रोत्तरप्रतिमा—

यह प्रतिमा द्वादशभक्त (४ दिन के उपवास) से प्रारम्भ होती है और इस में अधिकतम तप चतुर्विशतिभक्त

व्यवहार सूत, उद्देशक १०, भाष्यगाथा ३, वृत्ति पत्न २ ।

- २. व्यवहारसूत, उद्देशक १०, भाष्य गाथा ६:
- बातिय पितिय सिभियरोगःयंके हिं तत्थ पुट्ठोवि । न कुणइ परिकम्मंसो, किंचिवि वॊसट्उदेहो उ ॥
- ३. व्यवहार सूत्र, उद्देशक १०, भाष्य गाया ६ : बंद्येवज व रुंभेक्ज व, कोई व हणेक्ज अहव मारेज्ज । बारेइ न सो भयवं, चियत्तदेहो अपडिबुद्धो ॥

४. स्थानांगवृत्ति, पत्न २७६ :

भद्रोत्तरप्रतिमा द्विधा—क्षुल्लिका महती च, तव अखा द्वादशादिना विशान्तेन पञ्चसप्तत्थधिकदिनशतप्रमाणेन तपसा भवतिरर्पारणकदिनानि पञ्चविंशतिरिति ।

ध्. स्थानांगवृत्ति, पत्न २७६ः पंचाई य नवंते, ठविउं मज्झं तु आदिमणुर्थति । उचियकमेण य, सेसे जाणह अद्दोत्तरं खुडूं॥

(११ दिन के उपवास) होता है । इस प्रतिमा में ३९२ दिन का तप होता है। और ४९ दिन पारणा के लगते हैं । कुल मिला-कर ४४१ दिन लगते हैं ।' इसकी स्थापना-विधि इस प्रकार है—

प्रथम पंक्ति के आदि में ५ का अंक स्थापित कीजिए और अन्त में ११ का अंक स्थापित कीजिए । बीच की संख्या कमशः भर दीजिए । अगली पंक्ति के आदि में पूर्व पंक्ति का मध्य अंक स्थापित कर उसे कमशः भर दीजिए । इसी क्रम से सातों पंक्तियां भर दीजिए । <sup>3</sup>

इसका यन्त्र इस प्रकार है—

| ¥         | Ę        | હ    | ĸ  | 3  | १०   | ११   |
|-----------|----------|------|----|----|------|------|
| <u>म</u>  |          | १०   | ११ | ¥  | Ę    | ون   |
| <b>११</b> | X        | Ę    | 6  | ۹  | ٤    | १०   |
| y         | <u>ج</u> | 3    | १० | 88 | X    | IJ¥. |
| १०        |          | ¥    | Ę  | Ŀ  | 5    | ε    |
| 44<br>4   |          | 5    | 3  | 20 | \$ ? | ¥    |
| 3         | <b>.</b> | . ११ | ų  | ų  | US   | 5    |

कोष्ठक में जो अंक हैं उनका अर्थ है—उतने दिन का उपवास ।

### १०६-११२ उपपात, उद्वर्तन, च्यवन, गर्भ अवकान्ति (सू० २४०-२४३)

प्रस्तुत चार सूत्रों में जन्म और मृत्यु के लिए परिस्थिति के अनुसार भिन्न-भिन्न ग्रब्दों का प्रयोग किया गया है । जैसे---देव और नारक जीवों का जन्म गर्भ से नहीं होता । वे अन्तर्मृहर्त्त में ही अपने पूर्ण शरीर का निर्माण कर लेते हैं । इसलिए उनके जन्म को उपपात कहा जाता है ।

नैरयिक और भवनवासी देव अधोलोक में रहते हैं । वे मरकर ऊपर आते हैं, इसलिए उनके मरण को उद्वर्तन कहा जाता है ।

ज्योतिष्क और वैमानिक देव ऊर्ध्वस्थान में रहते हैं । वे आयुष्य पूर्ण कर नीचे आते हैं, इसलिए उनके मरण को च्यवन कहा जाता है ।

महत्ती तु द्वादशादिना चतुर्विश्वसितमान्तेन द्विनवत्य-धिकदिनशतव्रयमानेन तपसा भवति ।…पारणकदिनान्येकोन-पञ्चाशदिति । २. स्थानांगवृत्ति, पत्न २७६ :

भेचादिगारसंते, ठविउं मज्झं तु आइमणुपति । उचियकमेण य, सेसे महइं भद्रोत्तरं जाण ॥

स्थानांगवृत्ति, पत्त २७१ :

मनुष्य और तिर्यञ्च गर्भ से पैदा होते हैं, इसलिए उनके गर्भाशय में उत्पन्न होने को गर्भ--अवकान्ति कहा जाता है।

११३ (सू० २४६)

प्रस्तुत सूत्र में मनुष्य और पंचेन्द्रिय तिर्यञ्च जीवों के गर्भ की अवस्था उनके गर्भ में रहते हुए उसकी गतिविधियों, गर्भ से निष्क्रमण और मृत्यु की अवस्था का वर्णन है ।

निवृद्धि---वात, पित आदि दोषों के द्वारा होने वाली शरीर की हानि ।

विक्रिया---जिन्हें वैक्रिय लब्धि प्राप्त हो जाती है, वे गर्भ में रहते हुए भी उस लब्धि के द्वारा विभिग्न शरीरों की रचना कर लेते हैं।

गतिपर्याय—वृत्तिकार ने इसके तीन अर्थ किए हैं—

१. गति का सामान्य अर्थ है जाना।

२. इसका दूसरा अर्थ है—-वर्तमानभव से मरकर दूसरे भव में जाना ।

३. गर्भस्थ मनुष्य और तियँच का वैक्रिय शरीर के द्वारा युद्ध के लिए जाना । यहां गति के उत्तरवर्ती दो अर्थ विशेष सन्दर्भों में किए गए हैं ।

कालसंयोग—देव और नैरयिक अन्तर्मुहूर्त्त में पूर्णांग हो जाते हैं, किन्तु मनुष्य और तिर्यच काल-कम के अनुसार अपने अंगों का विकास करते हैं—विभिन्न अवस्थाओं में से गुजरते हैं।

आयाति—गर्भ से बाहर आना ।

११४ (सू० २४६-२६१)

जीव एक जन्म में जितने काल तक जीते हैं उसे 'भव-स्थिति' और मृत्यु के पश्चात् उसी जीव-निकाय के शरीर में उत्पन्त होने को 'काय-स्थिति' कहा जाता है ।

मनुष्य और पंचेन्द्रिय तिर्यञ्च लगातार सात-आठ जन्मों तक मनुष्य और तिर्यञ्च हो सकते हैं । इसलिए उनके कायस्थिति और भवस्थिति—दोनों होती हैं । देव और नैरयिक मृत्यु के अनन्तर देव और नैरयिक नहीं बनते, इसलिए उनके केवल भवस्थिति होती है, कायस्थिति नहीं होती ।

११४ (सू० २६२)

जो लगातार कई जन्मों तक एक ही जाति में उत्पन्न होता रहता है, उसकी पारम्परिक आयु को अद्व-आयुष्य या कायस्थिति का आयुष्य कहा जाता है। पृथ्वी, पानी, अग्नि और वायु के जीव उत्कृष्टतः असंख्यकाल तक अपनी-अपनी योनि में रह सकते हैं। वनस्पतिकाय अनन्तकाल तक तीन विकलेन्द्रिय संख्यात वर्षों तक और पंचेन्द्रिय सात या आठ जन्मों तक अपनी-अपनी योनि में रह सकते हैं।

जिस जाति में जीव उत्पन्न होता है उसके आयुष्य को भव-आयुष्य कहा जाता है।

११६ (सू० २६४)

कर्म-बंध की चार अवस्थाएं होती हैं—प्रकृति, स्थिति, अनुभाव (भाग) और प्रदेश<sup>3</sup>। प्रस्तुत सूत्र में इनमें से दो अवस्थाए प्रतिपादित हैं। प्रदेश-कर्म का अर्थ है—कर्म परमाणुओं की संख्या का परिमाण। अनुभावकर्म का अर्थ है, कर्म की फल देने की शक्ति।

कर्म का उदय दो प्रकार का होता है---प्रदेशोदय और विपाकोदय। जिस कर्म के प्रदेशों (पुद्गलों) का ही वेदन

. १. देखें उत्तराध्ययन १०१४ से १३

२. उत्तराध्ययन, अध्ययन ३३।

होता है, रस का नहीं होता उसे प्रदेशकर्म कहते हैं।

जिस कर्म के बंधे हुए रस के अनुसार वेदन होता है उसे अनुभावकर्म कहते हैं । वृत्तिकार ने यहां प्रदेशकर्म और अनुभावकर्म का यही (उदय सापेक्ष ) अर्थ किया है' । किन्तु यहां कर्म की दो मूल अवस्थाओं का अर्थ संगत होता है, तब फिर उसकी उदय अवस्था का अर्थ करने की अपेक्षा जात नहीं होती ।

११७ (सू० २६६)

समुच्चयदृष्टि से विचार करने पर आयुष्य के दो रूप फलित होते हैं—पूर्णआयु और अपूर्णआयु । देव और नैरुथिक ये दोनों पूर्णआयु वाले होते हैं। मनुष्य और पंचेन्द्रिय तिर्यंच अपूर्णआयु वाले भी होते हैं। इनमें असंख्येय वर्ष की आयुष्य वाले तिर्यंच और मनुष्य तथा उत्तम पुरुष और चरम शरीरी मनुष्य पूर्णआयु वाले ही होते हैं। इनका यहां निर्देश नहीं है।

```
११८ आयुष्य का संवर्तन (सू० २६७)
```

सातवें स्थान (७।७२) में आयु:संवर्तन के सात कारण निर्दिष्ट हैं।

११६ काल (सू० ३२०)

छठे स्थान (६।२३) में ६ प्रकार के काल का निर्देश मिलता है—-सुषम-सुषमा, सुषमा,सुषम-दुःषमा, दुःषमसुषमा, दुषमा, दुःषम-दुःषमा ।

१२० नक्षत्र (सू० ३२४)

यजुर्वेद के एक मंत्र में २७ नक्षत्नों को गन्धर्व कहा है। इससे यह प्रतीत होता है कि उस समय २७ नक्षत्नों की मान्यता थी। अथर्ववेद (अध्याय संख्या १९।७) में कृत्तिकादि २६ नक्षत्नों का वर्णन है। इसी प्रकार तैत्तिरीयश्रुति में २७ नक्षत्नों के नाम, देवता, वन्दन और लिङ्ग भी वताए गए हैं। उत्तराफाल्गुनी नक्षत्र का नाम छोड़ा गया है। नक्षत्नों का कम इस सूत्र के अनुसार ही है और देवताओं के नाम भी बहुलांश में मिलते-जुलते हैं<sup>3</sup>।

१२१ (सू० ३२४)

तिलोधपण्णत्ती में इब नक्षत्रों के निम्नोक्त नाम हैं—

बुध, शुक, बृहस्पति, मंगल, शनि, काल, लोहित, कनक, नील, विकाल, केश, कवयव, कनकसंस्थान, दुन्दुभक रक्तनिभ, नीलाभास, अशोकसंस्थान, कंस, रूपनिभ, कसकवर्ण, शंखपरिणाम, तिलपुच्छ, शंखवर्ण, उदकवर्ण, पंचवर्ण, उत्पात, धूमकेतु, तिल, नभ, क्षारराशि, वित्रिष्णु, सदृश, सन्धि, कलेवर, अभिन्म, ग्रन्थि, मानवक, कालक, कालकेतु, निलय, अनय, विद्युज्जिह, सिंह, अलख, निर्दुःख, काल, महाकाल, रुद्र, महारुद्र, संतान, विपुल, सम्भव, सर्वार्थी, क्षेम, चन्द्र, निर्मन्त, ज्योतिषमान, दिशसंस्थित, विरत, वीतशोक, निश्छल, प्रलम्ब, भासुर, स्वयंप्रभ, विजय, वैजयन्त, सीमंकर, अपराजित, जयंत, विमल, अभयंकर, तिकस. काष्ठी, विकट, कज्जली, अग्निज्वाल, अशोक, केतु, क्षीरस, अघ, श्रवण, जलकेतु, केतु, अन्तरद, एक संस्थान, अश्व, भावग्रह, महाग्रह ।

स्यंप्रज्ञप्ति में नील और नीलाभास ग्रह रुक्मी और रुक्माभास से पहले है।

<sup>9.</sup> स्थानांगवृत्ति, पत्न ६३ : प्रदेशा एव पुरु्गला एव यस्य वेद्यन्ते न यथा बद्धो रसस्तत्प्रदेशमाततया वेद्यं कर्म प्रदेशकर्म, यस्य त्वनुभावो यथावद्धरसी वेद्यते तदनुभावतो वेद्यं कर्मानुभावकर्मेति ।

२. भारतीय ज्योतिप, नेमिचन्द्रकृत, पल ६६।

#### १२२-१२४ (सू० ३८७-३८६)

काल वास्तविक द्रव्य नहीं है । वह औपचारिक द्रव्य है । वस्तुतः वह जीव और अजीव दोनों का पर्याय है । इसीलिए उसे जीव और अजीव दोनों कहा गया है।

880

ऋग्देव १।१४५।६ में काल के ६४ अंग बतलाए गए हैं—संवत्सर, दो अयन, पांच ऋतु (हेमंत और शिशिर को एक मानकर), १२ मास, २४ पक्ष, ३० अहोराल, आठ प्रहर और १२ राशियां ।

जैन आगमों के अनुसार काल का सूक्ष्मतम भाग समय है । समय से लेकर शीर्षप्रहेलिका तक का काल गण्यमान है, उसकी राशि अंकों में निश्चित है ।

समय—काल का सर्वसूक्ष्म भाग, जो विभक्त न हो सके,को समय कहा जाता है । इसे कमल-पत-भेद के उदाहरण द्वारा समझाया गया है ।

एक-दूसरे से सटे हुए कमल के सो पत्तों को कोई बलवान व्यक्ति सुई से छेदता है, तब ऐसा ही लगता है कि सब पत्ते साथ ही छिद गए, किन्तु ऐसा होता नहीं है । जिस समय पहला पत्ता छिदा उस समय दूसरा नहीं । इस प्रकार सबका छेदन कम्शः होता है ।

दूसरा उदाहरण जीर्ण वस्त्र के फाड़ने का है ---

एक कलाक्रुशल युवा और वलिष्ठ जुलाहा जीर्ण-र्शार्ण वस्त्र या साड़ी को इतनी शीझता से फाड़ डालता है कि दर्शक को ऐसा लगता है मानो सारा वस्त एक साथ फाड़ डाला । किन्तु ऐसा होता नहीं । वस्त अनेक तंतुओं से बनता है । जब तक ऊपर के तंतु नहों फटते तब तक नीचे के तंतु नहीं फट सकते । अतः यह निश्चित है कि वस्त्र के फटने में काल-भेद होता है ।

वस्त अनेक तंतुओं से बनता है। प्रत्येक तंतु में अनेक रोएं होते हैं। उनमें भी ऊपर का रोआं पहले छिदता है। तब कहीं उसके नीचे का रोआं छिदता है। अनन्त परमाणुओं के मिलन का नाम संघात है। अनन्त संघातों का एक समुदाय और अनन्त समुदायों की एक समिति होती है। ऐसी अनन्त समितियों के संगठन से तंतु के ऊपर का एक रोआं बनता है। इन सबका छेदन जमशः होता है। तंतु के पहले रोएं के छेदन में जितना समय लगता है, उसका अत्यन्त सूक्ष्म अंश यानी असंख्यातवां भाग 'समय' कहलाता है। वर्तमान विज्ञान के जगत् में काल की सूक्ष्म-मर्यादा के अनेक उदाहरण मिलते हैं। उनमें से एक उदाहरण यहां प्रस्तुत है। वर्क्षणायर (इंग्लैंड) के ऐल्डरमेस्टन अस्त-अनुसंधान केन्द्र में एक ऐसा कैमरा बनाया गया है, जो एक सेकंड में ५ करोड़ चित्र खींच लेता है।

 अनुयोगद्वारसूत्र की टीका तथा लोकप्रकाग्र (सर्ग २९, श्लोक २९) में अर्थनिपुरांग और अर्थनिपुर संख्या स्वीकार की है। २. काललोकप्रकाश, २८१९२ :

शीर्षप्रहेलिकाङ्काः : स्युक्चतुर्णवतियुक्**शतं ।** बङ्कस्यानाभिद्याक्ष्वेमाः, श्रित्वा माणुरवाचनाम् ॥

<४ लाख वर्ष ---पूर्वाङ्ग । ८४ लाख पूर्वाङ्ग—पूर्व । ५४ लाख पूर्व—त्रुटितांग । =४ लाख त्रुटितांग—त्रुटित । **५४ लाख तुटित—अटटांग** । ८४ लाख अटटांग—अटट । = ४ लाख अटट---अयवांग। ८४ लाख अयवांग—अयव । <४ लाख अय**व** — हूहूकांग । ५४ लाख हुहूक—उत्पत्नांग । ५४ लाख उत्पल—पद्मांग । <४ लाख पद्मांग---पद्म । ५४ लाख नलिनांग—नलिन । **५४ लाख नलिन**—अच्छनिकुरांग<sup>१</sup>। к४ लाख अच्छनिकुरांग—अच्छनिकुर । ≍४ लाख अच्छनिकुर—अयुतांग । ५४ लाख अयुतांग----अयुत । <४ लाख अयुत —नयुतांग । ५४ लाल नयुतांग—नयुत । <४ लाख नयुत--प्रयुतांग । ५४ लाख प्रयुतांग—प्रयुत । ८४ लाख प्रयुत--चूलिकांग । ∽४ लाख चूलिकांग—चूलिका । ≤४ लाख चूलिका—्शीर्षप्रहेलिकांग। प्रश्नाख शीर्षप्रहेलिकांग—-शीर्षपहेलिका। जैनों में लिखी जाने वाली सबसे बड़ी संख्या शीर्षप्रहेलिका है, जिससे ५४ अंक और १४० शून्य होते हैं। १६४ अंकात्मक संख्या सबसे बड़ी संख्या है। कीर्षप्रहेलिका अंकों में इस प्रकार है---७४६२६३२४३०७३०१०२४११४७६७३४६६६७४६१६४०६२१८६६६८०८०१८३२२६६ इसके आगे १४० श्रन्य होते हैं।<sup>°</sup> वीर निर्वाण के ⊂२७-५४० वर्ष बाद मथुरा और वल्लभी में एक साथ दो संगीतियां हुई थीं । माथुरी वाचना के

ठाणं (स्थान)

अध्यक्ष नागार्जुन थे और वलभी वाचना के अध्यक्ष स्कंदिलाचार्य थे ।

वलभी वाचना में २४० अंकों की संख्या मिलती है । इसका उल्लेख ज्योतिष्करंड में हुआ है । उसके कर्ता वलभी वाचना की परम्परा के आचार्य है, ऐसा आचार्य मलयगिरि ने कहा है । उसमें काल के नाम इस प्रकार हैं—

लतांग, लता, महालतांग, महालता, नलिनांग, नलिन, महानलिनांग, महानलिन, पद्मांग, पद्म, महापद्मांग, महापद्म, कमलांग, कमल, महाकमलांग, महाकमल, कुमुदांग, कुमुद, महाकुमुदांग, महाकुमुद, त्रुटितांग, द्रुटित, महात्रुटितांग, महात् अडडांग, अडड, महाअडडांग, महाअडड, ऊहांग, ऊह, महाऊहांग, महाठह, श्रीर्षप्रहेलिकांग, शीर्षप्रहेलिका ।

प्रत्येक संख्या पूर्व संख्या को २४ लाख से गुणा करने से प्राप्त होती है । शीर्षप्रहेलिका में ७० अंक (१८७९४४१७६-४४०११२४१४११६००६६६६८६१३४३०७७०७६७४६४४६४२६१६७७७४७६४७२४७३४४७१८६८९६) और १८० शून्य अर्थात् २४० अंक होते हैं ।

शीर्षप्रहेलिका की यह संख्या अनुयोगद्वार में दी गई संख्या से नहीं मिलती ।

जीव और अजीव पदार्थों के पर्यायकाल के निमित्त से होते हैं । इसलिए इसे जीव और अजीव दोनों कहा गया है ।

संख्यातकाल भीर्षप्रहेलिका से आगे भी है, किन्तु सामान्यज्ञानी के लिए व्यवहार्य शीर्षप्रहेलिका तक ही है इसलिए आगे के काल को उपमा के माध्यम से निरूपित किया गया है। पत्योपम, सागरोपम, अवर्साप्पणी, उत्सप्पिणी----ये औपम्य-काल के भेद हैं।

ज्ञीर्षप्रहेलिका तक के काल का व्यवहार प्रथम पृथ्वी के नारक, भवनपति, व्यन्तर तथा भरत-ऐरवत में सुषमदुःषमा आरे के पश्चिम भागवर्ती मनुष्यों और तिर्थचों के आयुष्य को मापने के लिए किया जाता है।<sup>3</sup>

यजुर्वेद १७।२ में १ पर १२ शून्य रखकर दस खर्व तक की संख्या का उल्लेख है । वहां शत, सहस्र, अयुत, नियुत, प्रयुत, अर्वुद, न्यर्वुद, समुद्र, अन्त, परार्द्ध तक का उल्लेख है ।

उस यणितणास्त्र में महासंख तक की संख्या का व्यवहार होता है। वे २० अंक इस प्रकार हैं—इकाई, दस, शत, सहस्र, दस-सहस्र, लक्ष, दस लक्ष, करोड़, दस करोड़, अरब, दस अरब, खरब, दस खरब, नील, दस नील, पद्म, दस पद्म, संख, दम संख, महा संख।

१२४ (सू० ३६०)

ग्राम, नगर, निगम, राजधानी, खेट, कर्बट, मडंब, द्रोणमुख, पत्तन, आकर, आश्रम, संवाह, सग्निवेश और घोष— ये शब्द बस्ती के प्रकार हैं ।

ग्राम—ग्राम झब्द के अनेक अर्थ हैं—-

जो बुद्धि आदि गुणों को ग्रसित करे अयवा जहां १८ प्रकार के कर लगते हों।<sup>1</sup>

२. जहां कर लगते हों।\*

१. लोकप्रकाश सर्ग २९, श्लोक २१ के वाद पृ० ९४४ :

सह विसद्गात्वभूपलभ्य विचिकित्सितव्यभिति ।

२. स्यानांगवृत्ति पत्न दर् ।

- (क) उत्तराध्यवनत्रृहद्वृत्ति, पत्न ६०४ : व्रसति गुणान् गम्यो वाऽण्टादशानां कराणामितिग्रामः ।
  - (ख) दशवैकालिकहारिभद्री टीका, पत्न ९४७ : प्रसति बृढ्यादीन् गुणानिति ग्रामः ।
- ४. (क) निशीथचूणि, भाग ३, पृष्ठ ३४६ : करादियाण सम्मो गामो ।
  - (ख) स्थानांगवृत्ति, पत्न =२ : करादिगम्या ग्रामाः ।

३. जिसके चारों ओर कांटों की बाड़ हो अथवा मिट्टी का परकोटा हो ।'

४. कृषक आदि लोगों का निवासस्थान ।

नमर---१. जिसमें कर नहीं लगता हो ।

२. जो राजधानी हो।<sup>\*</sup>

अर्थ-शास्त्र में राजधानी के लिए नगर या दुर्गऔर साधारण कस्बों के लिए ग्राम शब्द प्रयुक्त हुआ है। प्रस्तुत प्रकरण में नगर और राजधानी दोनों का उल्लेख है। इससे जान पड़ता है कि नगर बड़ी बस्तियों का नाम है, भले फिर वे राजधानी हों या न हों। राजधानी वह होती है जहां से राज्य का संचालन होता है।

निगम-ज्यापारियों का गांव।"

राजधानी—१. वह बस्ती जहां राजा रहता हो।

२. जहां राजा का अभिषेक हुआ हो ।"

३. जनपद का मुख्य नगर ।'

स्रेट---जिसके चारों ओर धूलि का प्राकार हो ।

कर्बट---१. पर्वत का ढलान।\*\*

२. कुनगर ।

र्चूणिकार ने कुनगर का अर्थ किया—जहां ऋय-विऋय न होता हो <sup>1</sup>'

३. बहुत छोटा सन्निवेश ।<sup>१२</sup>

```
४. जिले का प्रमुख नगर ।<sup>1*</sup>
```

```
५. वह नगर जहां बाजार हो।"
```

दसवैकालिक की चुणियों में कबंट का मूल अर्थ माया, कूटसाक्षी आदि अप्रामाणिक या अनैतिक व्यवसाय होता हो-किया है।"

- दशवैकालिक: एक समीक्षात्मक अध्ययव, पृष्ठ २२० ।
- २. उत्तराध्ययनवृहद्वृत्ति, पत्न ६०४ ।
- ३. (क) स्थानांगवृत्ति, पत्न ५२:
  - नंतेषु करोऽस्तीति नकराणि ।
  - (ख) दशवैकालिकहारिभद्री टीका, पत्र १४७ :
  - नासिमन् करो विद्यते इति नकरम् ।

  - (ग) निशीषचूणि, भाग ३, पृष्ठ ३४७ : ण केराजत्थतं णगरं !

  - (घ) उत्तराध्ययनबृहद्वृत्ति, पत्न ६०४ ।

  - नगरे राजधानी स्यात् ।

निगमाः---वॉणय्निवासाः।

(ख) उत्तराध्ययनवृहद्वृत्ति, पत्न ६०१ :

(ग) निशीथचूणि, भाग २, पृष्ठ २४६ :

बणिय वग्गो जत्थ दसति तं णेगमं।

जत्थ राया वसति सा रायहाणी ।

राजधान्यां ---यामु राजानोऽभिषिच्यन्ते ।

५. (क) स्थानांगवृत्ति, पत्र ५२ ः

निशीथवूणि, भाग ३, पृष्ठ ३४६ :

७. स्थानांगवृत्ति, पत्न ५२-५३ :

- ¥. लोकप्रकाश, सर्ग ३५, श्लोक ६ :

तिगमयस्ति तस्मिन्नतेकविधभाण्डानीति नियमः ।

- खेटानि-धूलिप्राकारोपेतानि । (ग) उत्तराध्ययनबृहद्वृत्ति, पत्र ६०४।

उत्तराध्ययमबृहद्वृत्ति, पत्न ६०४ ।

(ख) स्थानांवृत्ति, पत्न <३ :

(क) निक्रीथचूणि, भाग ३, पृष्ठ ३४६ :

90. A Sanskrit English Dictionary, p. 259, by Sir Monier Williams.

खंडं णाम धूलीपागार परिनिखत्तं ।

- १९. (क) तिक्सीयचूणि, भाग २, पृष्ठ ३४६ : कुणगरो कव्वडं ।
  - (ख) स्थानांगवृत्ति, पत्न द २ : कर्वटानि--कूनगराणि ।
- १२. दशवैकालिकजिनदासचूर्णि, पृष्ठ ३६०।
- १३. (क) उत्तराध्ययनबृहद्वृत्ति, पत्न ६०१।
  - (ख) दशवैकालिकहारिभद्रीटीका, पत्न २७४ ।
- 98. A Sanskrit English Dictionary, p. 259, by Sir Monier Williams.
- १४, दशवैकालिकः एक समीक्षात्मक अध्ययन, पृष्ठ २२० ।
- **१६. जिनदासर्चूणि, वृष्ठ ३६०**।

स्थान २ : टि॰ १२४

मडंब----मडंब के तीन अर्थ किए गए हैं----

१. जिसके एक योजन तक कोई दूसरा गांव न हो ।

२. जिसके ढाई योजन तक कोई दूसरा गांव न हो।

३. जिसके चारों ओर आधे योजन तक गांव न हो।\*

द्रोणमुख-१. जहां जल और स्थल दोनों निर्गम और प्रवेश के मार्ग हों।

उत्तराध्ययन के वृत्तिकार ने इसके लिए भृगुकच्छ और ताम्रलिप्ति का उदाहरण दिया है।'

- २. समुद्र के किनारे बसा हुआ गांव, ऐसा गांव जिसमें जल और स्थल से पहुंचने के मार्ग हों।
- ३. ४०० गांवों की राजधानी।<sup>6</sup>
- पत्तन----(क)-----जलपत्तन----जलमध्यवर्ती द्वीप ।
  - (ख) -- स्थलपत्तन--- निर्जलभूभाग में होने वाला ।"
  - उत्तराध्ययन के वृत्तिकार ने जलपत्तन के प्रसंग में काननद्वीप और स्थलपत्तन के प्रसंग में मथुरा का उदाहरण प्रस्तुत किया है ।

आकर---१. सोना, लोहे आदि की खान ।⁴

२. खान का समीपवर्ती गांव, मजदूर-बस्ती ।<sup>\*</sup>

आश्रम—१. तापसों का निवासस्थान ।''

२. तीर्थ-स्थान ।''

- संवाह----१. जहां चारों वर्णों के लोगों का अति माता में निवास ह े।<sup>43</sup>
  - २. पहाड़ पर बसा हुआ गांव, जहां किसान समभूमि से खेती करके धान्य को रक्षा के लिए ऊपर की भूमि में ले जाते हैं।''
- सन्निवेभ-१. यात्रा से आए हुए मनुष्यों के रहने का स्थान ।\*\*

२. सार्थ और कटक का निवास-स्थान। 14

- घोष—आभीर-बस्ती ।<sup>१६</sup>
- ९. निश्वीधर्चूणि, भाग ३, पृष्ठ ३४६ : जोयणब्भंतरे जस्स गामादी णत्थि तं मडंबं ।
- २. उत्तराध्ययनबृहद्वृत्ति पत्न ६०१ ।
- ३. स्थानांगवृत्ति, पञ्च ¤३ : मडम्बानि सर्वतोऽर्ढयोजनात् परतोऽवस्थितग्रामाणि ।
- ४. (क) निशीयचूणि, भाग ३, पृष्ठ ३४६ ः दोष्णि मुहा जस्स तं दोष्णमुहं जलेण वि थलेण वि भंडमागच्छति ।

```
(ख) स्थानांगवृत्ति, पत्न ५२ ।
```

```
५. उत्तराध्ययनवृहद्वृत्ति, यत्र ६०४ ।
```

```
६. कौटिलोय अर्थशास्त्र २२
चतुःशतग्राम्यो द्रोणमुखम् ।
```

- ७. (क) निशीथचूणि, भाग ३, पृष्ठ ३४६ ।
  - (ख) उत्तराध्ययनवृहद्वृत्ति, पत्न ६०४ ।
  - (ग) स्थानांगवृत्ति, पत्न ५३ ।
- म. (क) निश्वीधचूणि, भाग ३, पृष्ठ ३४६ : सुवण्णादि आगारो ।
  - (ख) स्थानांगवृत्ति, पत्न ५३ : लोहाद्युत्पत्तिभूमयः ।

- उत्तराध्ययनबृहद्वृत्ति, पद्न ६०१ ।
- १०. (क) निशीथचूणि, भाग ३, पृष्ठ ३४६ । (ख) उत्तराध्ययमबृहद्बृत्ति, पत्र ६०४ ।
- १९. स्थानांगवृत्ति, पत्न ८३ ।
- ९२. उत्तराध्ययनंबृहट्वृत्ति, पत्न ६०४ ।
- १३. (क) स्यानांगवृत्ति, पत्र ८३ : समसूमी इति इत्वा येषु दुर्गमूमिभूतेषु झान्यानि कृषि-बलाः संवहन्ति रक्षार्थमिति ।
  - (ख) निकीथर्च्सा, भाग ३, पृष्ठ ३४६ ः अण्णत्थ किसि करेत्ता अन्नत्थ वोढुं वसंति तं संबाह भण्णति ।
- १४. (क) उत्तराध्ययग्बृहद्वृत्ति, यत्न ६०४ ।
  - (ख) निशीथचूणि, भाग ३, पृ० ३४६-३४७।
- ९४. स्थानांगवृत्ति, पत्र ⊆३ : सार्थकटकादेः ।
- ९६. (क) उत्तराध्ययनबृहद्वृत्ति, पन्न ६०४ ।
  - (ख) स्थानांगवृत्ति, पत्न =३ : घोषा—गोष्ठानि ।

आराम—जहां विविध प्रकार के वृक्ष और लताएं होती हैं और जहां कदली आदि के प्रच्छन्नगृह निर्मित होते हैं और जहां दम्पतियों की कीड़ा के लिए प्रच्छन्नगृह निर्मित होते हैं, उसे आराम कहा जाता है ।'

उदान----वह स्थान जहां लोग गोठ (Picnic) आदि के लिए जाते हों और जो ऊंचाई पर बना हुआ हो।\*

वन---जहां एक जाति के वृक्ष हों।'

वनखण्ड—जहां अनेक जाति के वृक्ष हों।\*

वापी, पुष्करिणी, सर, सरपंक्ति, कूप, तालाब, द्रह और नदी—प्रस्तुत प्रकरण में जलाशयों के इतने शब्द व्यवहृत हुए हैं । वापी, पुष्करिणी—ये दोनों एक ही कोटि के जलाशय हैं, इनमें वापी चतुष्कोण और पुष्करिणी वृत्त होती है ।

वृत्तिकार ने पुष्करिणी का एक अर्थ पुष्करवती—कमल-प्रधान जलाशय किया है ।'

- सर—सहज वना हुआ ।<sup>६</sup>
- तडाग—जो ऊंचा और लम्बा खोदा हुआ हो।"

अभिधानचिन्तामणि में सर और तडाग दोनों को पर्यायवाची माना है । यहां एक ही प्रसंग में दोनों नाम अए हैं, इससे लगता है इनमें कोई सूक्ष्मभेद अवण्य है । 'सर' सहज बना हुआ होता है और तडाग—ऊंचा तथा लम्बा खोदा हुआ होता है ।

सरपंक्ति—सरों की श्रेणी ।⊄

```
द्रह—नदियों का निम्नतर प्रदेश ।<sup>९</sup>
```

वातस्कंध—घनवात, तनुवात आदि वातों के स्कंध ।

अवकाशान्तर—पनवात आदि वात स्कंधों के नीचे वाला आकाश ।

वलय—पृथ्वी के चारों ओर घनोदधि, घनवात, तनुवात आदि का बेथ्टन ।

विग्रह—लोक नाडी के घुमाव ।

वेला—समुद्र के जल की वृद्धि ।

कूटागार—शिखरों पर रहे हुए देवायतन ।

विजय—महाविदेह के क्षेत्र, कच्छादि क्षेत्र, जो चक्रवर्ती के लिए विजेतव्य ।

```
इनमें जीव-अजीव दोनों व्याप्त हैं, इसलिए ये जीव-अजीव दोनों हैं ।
```

#### १२६-१२८ अतियानगृह, अवलिंब, सनिष्प्रवात (सू० ३९१)

#### अतियानगृह—

अतियान का अर्थ है नगर-प्रवेश । वृत्तिकार ने ३।४०३ की वृत्ति में यही अर्थ किया है । '' नगर-प्रवेश करते समय

- ९. स्थानांगवृत्ति, पत ५३ : आरामा—विविधवृक्षलतोपशोभिताः कदल्यादिप्रच्छन्त-गृहेषु स्त्रीसहितानां पुंसां रमणस्थानभूता इति ।
- २. स्थानांगवृत्ति, पत्न ८३ : उद्यानानि पत्नपुष्यकलच्छायोपगादिवृक्षोपशोभितानि बहुजनस्य विविधवेषस्योन्नतमानस्य भोजनार्थयानं-गमनं येष्विति ।
- ३. स्थानांगवृत्ति, पत्न =३ : वनानीत्येकजातीयवृक्षाणि ।
- ४. स्थानांगवृत्ति, पत्र द३ : वापी चतुरसा पुष्करिणी वृत्ता पुष्करवती वेतिुा

- ६. उपासकदशावृत्ति, हस्तलिखित, पद्व ⊏ : सरः स्वभावनिष्पन्तं ≀
- अ. उपासकदशावृत्ति, हस्तलिखित, पन्न द : खननसंपन्नमुत्तान विस्तीर्णजलस्थानं ।
- प्र. (क) निश्वीयचूणि, भाग ३, पृष्ठ ३४६ : सरपंती वा एगं महाप्रमाणं सरं, ताणि चेव बहूणि पंतीठियाणि पत्तेयवाहुजुत्ताणि सरपंती ।
- उपासकदशावृत्ति, हस्तलिखित, पत्न द : नद्यादीनां निम्नतरः प्रदेश: 1
- ९०. स्थानांगवृत्ति, यस्र ९६२ : अतियानं नगरप्रवेश:।

जो घर सबसे पहले आते हैं, वे अतियानगृह कहलाते हैं । प्राचीनकाल में प्रवेश और निर्गम के द्वार भिन्न-भिन्न होते थे । ये घर प्रवेश-द्वार के समीपवर्ती होते थे ।

अवलिब और सनिष्प्रवात---

वृत्तिकार ने इनका कोई अर्थ नहीं किया है। उन्होंने यह सूचना दी है कि इनका अर्थ रूढ़ि से जान लेना चाहिए।' अवलिय का दूसरा प्राकृतरूप 'ओलिब' हो सकता है। दीमक का एक नाम ओलिभा है।' यदि वर्णपरिवर्तन माना जाए तो अवलिब का अर्थ दीमक का ढूह हो सकता है और यदि पाठ-परिवर्तन की सम्भावना मानी जाए तो ओलिद पाठ की कल्पना की जा सकती है। इसका अर्थ होगा बाहर के दरवाजे का प्रकोष्ठ। अतियानगृह और उद्यानगृह के अनन्तर प्रकोष्ठ का उल्लेख प्रकरण-संगत भी है।

सनिष्प्रवात—

सणिप्पवाय के संस्कृत रूप दो किए जा सकते हैं---

१. शनैःप्रपातः ।

२. सनिष्प्रवात ।

शनैःप्रपात का अर्थ धीमी गति से पड़ने वाला झरना और सनिष्प्रवात का अर्थ भीतर का प्रकोष्ठ (अपवरक) होता है। प्रकरणसंगति की दृष्टि से यहां सनिष्प्रवात अर्थ ही होना चाहिए। अभिधानराजेन्द्र में 'सण्णिप्प्वाय' पाठ मिलता है इसका अर्थ किया गया है—संज्ञी जीवों के अवपतन का स्थान। यदि 'सण्णि' शब्द को देशी भाषा का शब्द मानकर उसका अर्थ गीला किया जाए तो प्रस्तुत पाठ का अर्थ गीलाप्रपात भी किया जा सकता है।

१२६ (सू० ३९६)

वेदना दो प्रकार की होती है—आभ्युपगमिकी और औपक्रमिकी । अभ्युपगम का अर्थ है—अंगीकार । हम सिढान्ततः कुछ वातों का अंगीकार करते हैं । तपस्या किसी कर्म के उदय से नहीं होती, किन्तु अभ्युपगम के कारण की जाती है । तपस्पा काल में जो वेदना होती है वह आभ्युपगमिकी वेदना है, स्वीक्वत वेदना है ।

डपकम का अर्थ है—कर्म की उदीरणा का हेतु । शरीर में रोग होता है, उससे कर्म की उदीरणा होती है, इसलिए वह उपकम है—कर्म की उदीरणा का हेतु है । उपकम के निमित्त से होने वाली वेदना को औपकमिकी वेदना कहा जाता है ।ै

१३० (सू० ४०३)

आत्मा का स्वरूप कर्म परमाणुओं से आवृत्त रहता है। उनके उपशम, क्षय-उपशम और क्षय से वह (आत्म-स्वरूप) प्रकट होता है।

क्षय और उपश्रम—ये दोनों स्वतःद्व अवस्याएं हैं। क्षय-उपश्रम में दोनों का मिश्रण है । इसमें उदयप्राप्त कर्म के क्षय और उदयप्राप्त का उपशम—ये दोनों होते हैं, इसलिए क्षय-उपशम कहलाता है। इस अवस्था में कर्म के विपाक की अनुभूति नहीं होती।

१३१ (सू० ४०४)

जो काल उपमा के द्वारा जाना जाता है, उसे औपमिक काल कहते हैं। वह दो प्रकार का होता है-पल्योपम और

- अवलिंबा सणिष्पवाया य रूढितोऽवसेया इति ।
- २. पाइयसट्महण्णवो ।
- ३. स्थानांगवृत्ति, पत्न ६४ :
  - अभ्युपगमेन—अङ्गीकरणेन निर्वृत्ता तत्र वा भवा

आम्युरगमिकी तया—शिरोतोचतपश्चरणादिकया वेदनया— पीडया उपक्रमेण—कर्मोदीरणकारणेन निर्वृत्ता तव्न वा भवा औपक्रमिकी तया—ज्वरातीसारादिजस्यया ।

४. स्थानांगवृत्ति, पत्न ५१ ।

५. स्थानांगवृत्ति, पत ५२ :

सागरोपम । जिसको पल्य (धान्य मापने की गोलाकार प्याली) की उपमा से उपमित किया जाता है उसे पल्योपम कहते हैं । जिसको सागर की उपमा से उपमित किया जाता है उसे सागरोपम कहते हैं ।

पत्योपम के तीन भेद हैं—-उढ़ारपल्योपम, अढ़ापल्योपम और क्षेत्रपल्योपम । इनमें से प्रत्येक के बादर (संव्यवहार ) और सूक्ष्म—ये दो-दो भेद होते हैं ।

बादरउद्वारपत्योपम----

कल्पना की जिए एक पत्य है। वह एक योजन लम्बा, एक योजन चौड़ा और एक योजन गहरा है। इस योजन का परिमाण उत्सेध आंगुल से है। उस पत्य की परिधि तीन योजन से कुछ अधिक है। शिर-मुंडन के बाद एक दिन से लेकर सात दिन तक के जंगे हुए वालों के अग्रभाग से उस पत्य को पूर्ण भरा जाए। पत्य को वालों से इतना ठूंस कर भरा जाए, जिसमें न अग्ति प्रवेश कर सके और न वायु उन बालों को उड़ा सके। अधिक निचित होने के कारण उसमें अग्ति और जिसमें न अग्ति प्रवेश कर सके और न वायु उन बालों को उड़ा सके। अधिक निचित होने के कारण उसमें अग्नि और वायु प्रवेश नहीं पा सकती। प्रति समय एक-एक बालाग्र को निकालें। जितने समय में वह पत्य पूर्णतया खाली हो जाए, उस समय को बादर (व्यावहारिक) उढ़ारपत्योगम कहा जाता है। वे वालाग्र चर्म चक्षुओं के ढारा ग्राह्य और प्ररुपणा करने में व्यवहारतः उपयोगी होते हैं इसलिए इसे व्यावहारिक भी कहा जाता है। व्यवहार के माध्यम से सूक्ष्म का निरूपण सरस्ता से हो जाता है।

सुक्ष्मजद्वारपत्योषम—

बादरउढारपल्योपम में पल्य को वालों के अग्रभाग से भरा जाता है । यहां वैसे पल्य को बालों के असंख्य टुकड़े कर भरा जाए । प्रति समय एक-एक बालखण्ड को निकाला जाए । जितने समय में वह पल्य खाली हो उसको सुक्ष्म उद्वार-पल्योपम कहा जाता है ।

पत्थ में वालःग्र संख्यात होते हैं । उनका उढार संख्येय काल में किया जा सकता है । इसलिए इसे उढारपल्योदम कहा जाता है ।

बादरअद्धापल्योपम—

इसकी सम्पूर्ण प्रक्रिया वादरउद्धारपल्योपम के समान है । अग्तर केवल इतना ही है कि वहां प्रति समय एक-एक बालाग्र को निकाला जाता है, यहां प्रति सौ वर्ष में एक-एक वाखाग्र को निकाला जाता है । प्रभुषय नगर प्रोपय

सूक्ष्मअद्धापल्योपम----

सूक्ष्मउद्धारपत्योपम की प्रक्रिया यहां होती है । अन्तर केवल इतना ही कि वहां प्रति समय एक-एक बालखंड को निकाला जाता है यहां प्रति सौ वर्ष में एक-एक बालखंड को निकाला जाता है । बावर क्षेत्रपत्योपम—

बादरउद्धारपल्योधम में वर्णित पल्य के समान एक पत्थ है। उसे शिर-मुंडन के बाद एक दिन से लेकर सात दिन तक के उमे हुए बालाग्रों के असंख्यातवें भाग से भरा जाए।

वालाग्र का असंख्यातवां भाग यसक (फफूंदी) जीव के गरीर से असंख्यात गुने स्थान का अवगाहन करता है। प्रति समय बाल-खण्डों से स्पृष्ट एक-एक आकाश प्रदेश का उद्वार किया जाए। जितने समय में पल्य के सारे स्पृष्ट-प्रदेशों का उद्वार होता है, उस समय को वादरक्षेत्रपत्योपम कहा जाता है। बालाग्र-खण्ड संख्येय होते हैं इसलिए उनके उद्धार में संख्येय वर्ष ही लगते हैं।

सूध्मक्षेतपल्योपम----

इपकी सम्पूर्ण प्रकिया बादरक्षेत्रघल्योपम के समान है । अन्तर केवल इतना ही कि बहां बालाग्र-खण्ड से स्पष्ट आकाश के प्रदेशों का उढार किया जाता है, लेकिन यहां वालाग्र-खण्ड से स्पृष्ट और अस्पृष्ट दोनों आकाश-प्रदेशों का उढार किया जाता है । इस प्रक्रिया में व्यावहारिक उढारपल्योपम काल से असंख्यगुण काल लगता है ।

प्रश्न आता है---पाल्य को वालाग्न के खंडों से ठूंग कर भरा जाता है, फिर उसमें उनसे अस्पृष्ट आकाण-प्रदेश कैसे रह सकते हैं ?

उत्तर---आकाश-प्रदेग अति सूक्ष्म होते हैं इसलिए वे वाल-खडों से भी अस्पृष्ट रह जाते हैं। स्थूल उदःहरण से इम

तथ्य को समझा जा सकता है।

एक कोष्ठ कूष्मांड से पूर्ण भरा हुआ है। स्थूल-दृष्टि में वह भरा हुआ प्रतीत होता है परन्तु उसमें बहुत छिद्र रहते हैं। उन छिद्रों में बिजोरे समा सकते हैं। बिजोरों के छिद्रों में बेल समा जाती है। बेल के छिद्रों में सरसों के दाने समा जाते हैं। सरसों के दानों में गंगा की मिट्टी समा सकती है। इस प्रकार भरे हुए कोष्ठक में भी स्थूल, सूक्ष्म, सूक्ष्मतर और सूक्ष्मतम छिद्र रह जाते हैं।

प्रश्न होता है— मूक्ष्मक्षेत्वपत्योपम में बालखण्डों से स्पृष्ट और अस्पृष्ट दोनों आकाश-प्रदेशों का ग्रहण किया गया है। वादरक्षेत्रपत्योपम में बालखण्डों से स्पृष्ट आकाश-प्रदेश का ही ग्रहण किया गया है। जब स्पृष्ट और अस्पृष्ट दोनों अल्गाश-प्रदेशों का ग्रहण किया गया है, तब केवल स्पृष्ट आकाश-प्रदेशों के ग्रहण का क्या प्रयोजन है ?

दृष्टिवाद में द्रथ्यों के मान का उल्लेख हैं । उसमें से कई द्रव्य बालाग्र से स्पृष्ट आकाश-प्रदेशों से मापे जाते हैं और कई द्रव्य बालाग्र से अस्पृष्ट आकाश-प्रदेशों से मापे जाते हैं । इसलिए इनकी शिन्न-भिन्न उपयोगिता है । सागरोपम—

सागरोपम के तीन भेद है----उद्धारसागरोपम, अद्धासागरोपम और क्षेत्रसागरोपम। प्रत्येक के दो-दो भेद हैं---बादर (व्यावहारिक) और सूक्ष्म।

करोड़ × करोड़ × १० ≕ १०००००००००००००

१ पद्म (१०००००००००००००) पल्योपम का एक सागरोपम होता है । सागरोपम के सारे भेदों की व्याख्या-पद्धति पल्योपम की भांति ही है ।

#### १३२ (सू० ४०६)

इस सूल में सूलकार ने एक मनोवैज्ञानिक रहस्य का उद्घाटन किया है। एक समस्या दीर्घकाल से उपस्थित होती रही है कि कोध का सम्वन्ध मनुष्य के अपने मस्तिष्क से ही है या बाह्य परिस्थितियों से भी है। वर्तमान के वैज्ञानिक भी इस बोध में लगे हुए हैं। उन्होंने मस्तिष्क के वे बिन्दु खोज निकाले हैं, जहां कोध का जन्म होता है। डॉक्टर जोस॰ एम० आर॰ डेलगाडो ने अपने परीक्षणों द्वारा दूर शान्त बैठे बन्दरों के विद्युत्-धारा से उन विश्वेष बिन्दुओं को छूकर लड़वा दिया। यह विद्युत्-धारा के ढारा मस्तिष्क के विशेष बिन्दु की उत्तेजना से उत्पन्न कोध है। इसी प्रकार अन्य बाह्य निमित्तों से भी मस्तिष्क का कोध बिन्दु उत्तेजित होता है और कोध उत्पन्न हो जाता है। यह पर-प्रतिष्ठित कोध है। आत्म-प्रतिष्ठित कोध अपने ही आन्तरिक निमित्तों से उत्पन्न होता है।

१३३ (सू० ४१०)

देखें २।१८१ का टिप्पण ।

```
१३४ मरण (सू० ४११)
```

मरण के प्रकारों की जानकारी के लिए देखें — उत्तरज्झयणाणि, अध्ययन ४ का आमुख ।

#### १३४ (सू० ४२२)

प्रस्तुत सूत्र में मोह के दो प्रकार बतलाए गए हैं। तीसरे स्थान (३।१७५) में इसके तीन प्रकार निर्दिष्ट हैं---ज्ञानमोह, दर्शनमोह और चारित्रमोह । वृत्तिकार ने ज्ञानमोह का अर्थ ज्ञानावतरण का उदय और दर्शनमोह का अर्थ सम्यग्दर्शन का नोहोदय किया है।<sup>1</sup> दोनों स्थलों में बोधि और बुद्ध के निरूपण के पण्चात् मोह और मूढ़ का निरूपण

ज्ञानं मोहवति—अाच्छादयतीति ज्ञानमोहोन्—ज्ञाना-वरणोदयः, एवं 'दंसणमोहे चेव' सम्प्रग्र्यानमोहोदय इति ।

स्थानांगवृत्ति, यत्न १९

है। इससे प्रतीत होता है कि मोह बोधि का प्रतिपक्ष हैं । यहां मोह का अर्थ आवरण नहीं किन्तु दोप है । ज्ञानमोह होने पर मनुष्य का ज्ञान अययार्थ हो जाता है । दृष्टिमोह होने पर उसका दर्शन भ्रान्त हो जाता है । चरित्नमोह होने पर आचार-मूढ़ता उत्पन्न हो जाती है । चेतना में मोह या मूढता उत्पन्न करने का कार्य ज्ञानावरण नहीं, किन्तु मोह कर्म करता है ।

१३६ (सू० ४२८)

देखें २।२१९-२६१ का टिप्पण ।

१३७ (सू० ४३१)

उत्तराध्ययन सूत्र' (३३।११) में अन्तराय कर्म के पांच प्रकार बतलाए गए हैं—दानान्तराय, लाभान्तराय, भोगान्तराय, उपभोगान्तराय और वीर्घान्तराय । प्रस्तुत सूत्र में उसके दो प्रकार निर्दिष्ट हैं—

१. प्रत्युत्पन्न विनाशित—इसका कार्य है, वर्तमान लब्ध वस्तु को विनध्ट करना, उपहत करना ।

२. पिधत्ते आगामि पथ—इसका कार्य है, भविष्य में प्राप्त होने वाली वस्तु की प्राप्ति के मार्ग में अवरोध उत्पन्न करना । ये दोनों प्रकार अनन्तराय कर्म के व्यापक स्वरूप पर प्रकाश डालते हैं, दानान्तराय आदि इसके उदाहरण मात हैं ।

### १३८ कैवलिकी आराधना (सू० ४३४)

कैवलिकी आराधना का अर्थ है—केवली द्वारा की जाने वाली आराधना । यहां केवली ज्ञब्द के द्वारा श्रुतकेवली, अवधिज्ञानी, मनःपर्यवज्ञानी और केवलज्ञानी---इन चारों का ग्रहण किया गया है ।<sup>९</sup>

श्रुतकेवली और केवली ये दो शब्द आगम-साहित्य में अनेक स्थानों में प्रयुक्त हैं, परन्तु अवधिकेवली और मनःपर्यव-केवली इनका प्रयोग विशेष नहीं मिलता। केवल स्थानांग में एक जगह मिलता है।' स्थानांग के तीसरे स्थानक में तीन प्रकार के जिन बतलाए गए हैं----अवधिजिन, मनःपर्यवजिन और केवलीजिन। जिस प्रकार अवधिज्ञानी और मनःपर्यवज्ञानी को प्रत्यक्षज्ञानी होने के कारण जिन कहा गया है उसी प्रकार उन्हें प्रत्यक्षज्ञानी होने के कारण केवली कहा गया है।

१३९ (सू० ४३७)

कैवलिकी आराधना दो प्रकार की होती है—

१. अन्तकिया—(देखें टिप्पण ४।१)

२. कल्पविमानोपपत्तिका—ग्रैवेयक अनुत्तरविमान में उत्पन्न होने योग्य ज्ञान आदि की आराधना । यह श्रुतकेवली आदि के ही होती है ।<sup>\*</sup>

### १४०....सुभूम (सू० ४४८)

परशुराम के पिता को कार्त्तवीर्य ने मार डाला। इससे परशुराम का क्रोध तीव़ हो गया और उसने युद्ध में कार्त्तवीर्य को मारकर उसका राज्य ले लिया। उस समय महारानी तारा गर्भवती थी। उसने वहां से पलायन कर एक आश्रम में भरण ली। एक दिन उसने पुत्न का प्रसव किया। उस बालक ने अपने दांतों से भूमि को काटा। इससे उसका नाम सुभूम रखा। अपने पिता की मृत्यु का प्रतिशोध लेने के लिए परशुराम ने सात बार पृथ्वी को नि:क्षतिय बना डाला। जिन राजाओं

```
९. उत्तराध्ययनसूत, ३३।९५ ः
दाणे लाभे य भोगे य, उत्रभोगे वीरिए तहा ।
पंचविह्रमन्तरायं, समासेण वियाहियं ॥
```

२. स्थानांगवृत्ति, पत्न १३ :

केवलिनां---श्रुतावधिमनःपर्यायकेवलज्ञानिनाभियं कैव-लिको सा चासावाराधना चेति कैवलिक्याराधनेति ।

- ३. स्थानांग सूत्र ३११९३ ।
- ४. स्थानांगवृत्ति, पत्न ९३ :

कल्पाक्च—सौधर्मादयो विमानानि च---तदुपरिवर्त्ति-ग्रैवेयकादीनि कल्पविमानानि तेषूपपक्तिः---उपपातो जन्म यस्याः सकाधात् सा कल्पविमानोपपत्तिका ज्ञानाद्याराधना, एष । च श्रुत्तकेवल्यादीनां भवति । को वह मार डालता, उनकी दाढ़ाओं को एकव्रित कर रखता था । इस प्रकार दाढ़ाओं के ढेर लग गए ।

सुभूम उसी आश्रम में बढ़ने लगा । मेघनाद विद्याधर ने उससे मित्रता कर ली । जब विद्याधर ने यह जाना कि सुभूम भविष्य में चक्रवर्ती होगा, तब उसने अपनी पुत्नी पद्मश्री का विवाह उससे करना चाहा । इस निमित्त से वह वहीं रहने लगा । एक वार परशुराम ने नैमित्तिक से पूछा—मेरा विनाश किससे होगा ? नैमित्तिक ने कहा—'जो व्यक्ति इस सिंहासन

पर बैठेगा और थाल में रखी हुई इन दाढ़ाओं को खा लेगा वही तुमको मारने वाला होगा।'

परजुराम ने उस व्यक्ति की खोज के लिए एक उपाय ढूंड़ निकाला । उसने एक दानजाला खोल दी । वहां प्रत्येक आगंतुक को भोजन दिया जाने लगा । उसके द्वार पर एक सिहासन रखा और उस पर दाढ़ाओं से भरा थाल रख दिया ।

इस प्रकार कुछ काल वीदा। एक बार सुभूम ने अपनी माता से पूछा—मां ! क्या संसार इतना ही है (इस आश्रम जितना ही है) ? या दूसरा भी है ? मां ने अपने पति की मृत्यु से लेकर घटित सारी घटनाएं उसे एक-एक कर बता दों। सुभूम का अहंभाव जाग उठा। वह उसी क्षण आश्रम से चला और हस्तिनागपुर में आ पहुंचा। उसने एक परिव्राजक का रूप बनाया और परशुराम की दानणाला में दान लेने गया। वहां द्वार पर रखे हुए सिंहासन पर जा बैठा। उसका स्पर्ण पति ही दे दाद्याएं पकवान के रूप में परिणत हो गई। यह देख वहां के बाह्यणों ने उस पर प्रहार करना प्रारम्भ कर दिया। विद्याधर मेधनाद के बिद्या के बल से वे प्रहार उन्हीं पर होने लगे।

सुभूम त्रिण्टस्त होकर भोजन करने लगा । वहां के द्राह्मणों ने परण्राम से जाकर सारी बात कही । परजुराम का कोध जाग उठा । वह सन्नद्ध होकर वहां आया । उसने विद्याबल से अपने पर्शु को सुभूम पर फेंका ।

सुभूम ने भोजन का थाल अपने हाथ में लिया । वह चक्र के रूप में परिणत हो गया । उसने उस चक्र को पत्र्युराम पर फेंका । परजुराम का सिर कटकर धड़ से अलग हो गया ।

मुभूम का अभिमान और अधिक उत्तेजित हुआ और उसने इक्कीम बार भुमि को निःब्राह्मण बना डाला । मरकर वह नरक में गया ।

#### १४१-- ब्रह्मदत्त (सू० ४४८)

कांपित्यपुर में ब्रह्म नाम का राजा राज्य करता था। उसकी भार्या का नाम चुलनी और पुत्न का नाम ब्रह्मदत्त था। जब राजा की मृत्यु हुई तब ब्रह्मदत्त की अवस्था छोटी थी। अतः राजा के मित्र कोशलदेश के नरेश दीर्घ ने राज्यभार संभाला और व्यवस्था में संलग्न हो गया। रानी चुलनी के साथ उसका अवैध सम्बन्ध हो गया। यह बात कुमार ब्रह्मदत्त ने अपने मंत्री धनु से जान ली। उसने प्रकारान्तर से यह बात अपनी मां चुलनी से कही। दीर्घ और चुलनी को इससे आघात पहुंचा। उन्होंने ब्रह्मदत्त को मारने का पड्यन्त्र रचा। किन्तु मन्त्री के पुत्र वरधनु की बुद्धि-कौशल से वह बच गया।

वाराणसी के राजा कटक से भिलकर ब्रह्मदत्त ने अनेक राजाओं को अपने पक्ष में कर लिया । जब सारी शक्ति जुट गई तब एक दिन कांपिल्यपुर पर चढ़ाई कर दी । राजा दीर्घ के साथ प्रमासान युद्ध हुआ । दीर्घ युद्ध में मारा गया । ब्रह्मदत्त वहाँ का राजा हो गया ।

एक बार मधुकरी गीत नामक नाट्य-विधि को देखते-देखते उसे जातिस्मृतिज्ञान उत्पन्न हुआ । उसने पूर्वभव देखा और अपने महामात्य वरधनु से कहा— 'आस्व दासौ मृगौ हंसौ, मातंगावमरौ तथा'— इस क्लोकार्ढ का सर्वद्र प्रसार करो और यह घोषणा करो कि जो कोई इसकी पूर्ति करेगा उसे आधा राज्य दिया जाएगा ।

कांपिल्यपुर के बाहर मनोरम नामक कानन में एक मुनि ध्यानस्थ खड़े थे । वहां एक रहट चलाने वाला व्यक्ति घोषित इलोकार्ढ को बार-वार दुहराने लगा । मुनि ने काघोल्सर्ग सम्पन्न किया और ध्यानपूर्वक श्लोकार्ढ को सुना । उन्हें मारी घटनाए स्मृत हो गई । उन्होंने उस झ्लोक की पूर्ति करते हुए कहा---

'एषा नोः षब्ठिका जातिः, अन्योन्याभ्यां वियुक्तयोः ।

रहट चलाने वाले ने ये दोनों चरण एक पत्ते पर लिख दिए और दौड़ा-दौड़ा वह राज्यसभा में पहुंचा । श्लोक का अवशिष्ट भाग सुनाया । सुनते ही राजा मूच्छित हो गया । सचेत होने पर वह कानन में आया और अपने भाई को मुनि वेश में देख षद्गद् हो गया ।

### ठाणं (स्थान) १४१ स्थान २ : टि० १४२-१४३

मुनि ने राजा को संसार की अनित्यता और भोगों की क्षणभंगुरता का उपदेश दिया और उसे प्रव्रजित हो जाने के लिए कहा। राजा ब्रह्मदत्त ने कहा— 'सुने ! आपका कथन यथार्थ है। भोग आसक्ति पैदा करते हैं, यह मैं जानता हूं। किन्तु आर्य ! हमारे जैसे व्यक्तियों के लिए वे दुर्जेंय हैं। मेरा कर्म बंधन निकाचित है। पिछले भव में मैं चक्रवर्ती सनत्कुमार की अपार ऋद्धि को देखकर भोगों में आसक्त हो गया था। उस समय मैंने अणुभ निदान (भोग-संकल्प) कर झाला कि यदि मेरी तपस्या और संयम का फल है तो मैं अगले जन्म में चक्रवर्ती वनूं। इसका मैंने प्रायध्वित्त नहीं किया। उसी का यह है कि मैं धर्म को जानता हुआ भी काम-भोगों में मूच्छित हो रहा हूं। जैसे दलदल में फंसा हुआ हाथी स्थल को देखता हुआ भी किनारे पर नहीं पहुंच पाता, बैसे ही काम-मुणों में फंसे हुए हम श्रमण-धर्म को जानते हुए भी उसका अनुसरण नहीं कर सकते। 'मूनि राजा के गाढ़ मोहावरण को जान मौन हो गए।

राजा ब्रह्मदत्त बारहवां चक्रवतीं हुआ । उसने अनुत्तर काम-भोगों का सेवन किया और अन्त में मरकर नरक में उत्पन्न हुआ ।<sup>१</sup>

#### १४२ असुरेन्द्र वीजत (सू० ४४९)

असुरेन्द्र चमर और बली के सामानिक देवों की आयु भी उन्हीं के समान होती है, इसलिए चमर और वलि के साथ उनको भी र्वाणत समझना चाहिए ।

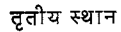
#### १४३ दो इन्द्र (सू० ४६०)

आनत और आरण तथा प्राणत और अच्युत—इन चारों देवलोकों के दो इन्द्र हैं । इसलिए चारों कल्पों के देवों का दो इन्द्रों में संग्रह किया है !

विस्तृत कथानक के लिए देखें— उत्त रज्झयणाणि तेरहवें अध्ययन का आमुख ।

www.jainelibrary.org

# तइयं ठाणं



www.jainelibrary.org

#### आमुख

प्रस्तुत स्थान में तीन की संख्या से संबद्घ विषय संकलित हैं। यह चार उद्देशकों में विभक्त है। इसमें तात्विक विषयों के साथ-साथ साहिरियक और मनोवेज्ञानिक विषयों को अनेक तिभंगियां मिलती हैं। उनमें मनुष्य की शाश्वत मनोभूमिकाओं तथा वस्तु-सत्यों का बहुत मामिक ढंग से उद्घाटन हुआ है। मनुष्य तीन प्रकार के होते हैं---सुमनस्क, दुर्मनस्क और तटस्थ। प्रत्येक मनुष्य वोलता है पर वोलने की प्रतिक्रिया सबमें समान नहीं होती। कुछ मनुष्य वोलने के पश्चात् मन में मुख का अनुभव करते हैं, कुछ लोग दुःख का अनुभव करते हैं और कुछ लोग उक्त दोनों अनुभवों से मुक्त रहते हैं---तटस्थ रहते हैं। इस प्रकार की मनोभूमिका प्रत्येक प्रवृत्ति के परिणामकाल में पाई जाती है। इसी प्रकार कुछ लोग देकर मन में मुख का अनुभव करते हैं, कुछ लोग उक्त दोनों अनुभवों से मुक्त रहते हैं।

कंजूस व्यक्ति नहीं देकर सुख का अनुभव करते हैं । संस्कृत कवि माघ जैसे व्यक्ति नहीं देकर दुःख का अनुभव करते हैं । कुछ व्यक्ति उपेक्षाप्रधान स्वभाव के होते हैं, वे न देकर सुख-दुःख किसी का भी अनुभव नहीं करते ।<sup>\*</sup>

जो लोग सात्त्विक और 'हित-मित भोजन करते हैं, 'दे खाने के वाद सुख का अनुभव करते हैं। 'जो लोग अहितकर या मात्रा में अधिक खा लेते हैं, 'वे खाने के बाद दु:ख का अनुभव करते हैं। साधक व्यक्ति खाने के वाद सुख-दु:ख का अनुभव किए बिना तटस्थ रहते हैं।<sup>\*</sup>

जिनके मन में करुणा का स्रोत सूखा होता है, वे लोग युद्ध करने के बाद मन में सुख का अनुभव करते हैं। इस मनोवृत्ति के सेनापतियों और राजाओं के उदाहरणों से इतिहास भरा पड़ा है।

जिनके मन में करुणा का स्रोत प्रवाहित होता है, वे लोग युद्ध करने के बाद दुःख का अनुभव करते हैं। सम्राट अशोक का अन्त.करण युद्ध के बीभत्स दृश्य से द्रवित हो गया था। कलिंग-विजय के बाद उनका करुणाई मन कभी युद्ध-रत नहीं हुआ।

जो लोग युद्ध में वेतन पाने के लिए संलग्न होते हैं, वे युद्ध के पश्चात् सुख या दुःख का अनुभव नहीं करते।

प्रस्तुत आलापक में इस प्रकार की विभिन्न मनोवृत्तियों का विक्लेषण किया गया है।

प्रस्तुत स्थान में कहीं-कहीं संवाद भी संकलित हैं। कुछ यूत्र छेदयूत्र विषयक भी हैं। मुनि तीन पात रख सकता है। ै वह तीन कारणों से वस्त्र धारण कर सकता है। दशवेंकालिक में वस्त्र-धारणा के दो कारण निर्दिष्ट हैं---संयम और लज्जानिवारण। 'उत्तराध्ययन में वस्त्र-धारणा के तीन कारण निर्दिष्ट हैं----लोक-प्रतीति, संयभ-यात्ना का निर्वाह और प्रहण-स्वयं मुनिस्व की अनुभूति। 'यहां तीन कारण ये निर्दिष्ट हैं----लज्जानिवारण, जुगुप्सानिवारण और परिषहनिवारण।'

- 9. 31228
- २. ३।२३७
- 3. 31280
- ४. ३।२४३
- ४. ३।२६७
- ६. २।३२६, ३२७
- ૭. કોર્ક્સ્ટ્

- ⊭. दसवेआलियं ६।९६
  - जंपि वत्थं व पार्यवाकेंबलं पायपुंछणं।
  - तं पि संजमलज्जट्ठा धारंति परिहरति य '।
- १. उत्तरज्झमणाणि २३।३२ पच्चयरथं च लोगस्स नाणाविद्दविमप्पणं ।
- जत्तत्यं गहणत्यं च लोगे लिंगप्प झोयणं ॥
- १०. ३।३४७

इनमें 'जुगुप्सा का निवारण' यह नया हेतु है । लज्जा स्वयं की अनुभूति है । जुगुप्सा लोकानुभूति है । लोक नग्नता से घृणा करते थे । यह इससे ज्ञात है । भगवान् महावीर को नग्नता के कारण कई कठिनाइयां झेलनी पड़ी । आचारांगचूणिकार ने यह स्पष्ट किया है ।

प्रस्तुत स्थान में कुछ प्राक्वतिक विषयों का संकलन भी मिलता है, जो उस समय की धारणाओं का सूचक है, जैसे — अल्पवृष्टि और महावृष्टि के तीन-तीन कारणों का निर्देश ।'

व्यवसाय के आलापक में लौकिक, वैदिक और सामयिक तीनों व्यवसाय निरूपित हैं। रेसमें विवर्ग [अर्थ, धर्म और काम] और अर्धयोनि [साम, दंड और भेद] जैसे विषय उल्लिखित हैं। वैदिक व्यवसाय के लिए ऋग्वेद, यजुर्वेद और सामवेद-ये तीन ही उल्लिखित हैं। अथर्ववेद इन तीनों से उद्धृत है। मूलतः वेद तीन ही हैं। इस प्रकार अनेक महत्त्वपूर्ण मूचनाएं प्रस्तुत स्थान में मिलती हैं। विषयों की विविधता के कारण इसे पढ़ने में रुचि और ज्ञान, दोनों परिपुष्ट होते हैं।

१. २।२४६, ३६०

# तइयं ठाणं : पढमो उद्देसो

#### मूल

#### संस्कृत छाया

#### इन्द्र-पदम

१. तओ इंदा पण्णत्ता, तं जहा.... णामिदे, ठवणिदे, दव्विदे ।

इंद-पद

- २. तओ इंदा पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ णाणिदे, दंसणिदे, चरित्तिदे ।
- ३. तओ इंदा पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ देविदे, असुरिंदे, मणुस्सिदे।

#### विकुव्वणा-पदं

- ४. तिविहा विकृव्वणा पण्णत्ता, तं जहा\_बाहिरए पोग्गलए परियादित्ता\_एगा विकुव्वणा, बाहिरए पोग्गले अपरियादिता---एगा विकुव्वणा, बाहिरए पोग्गले परियादित्तावि अपरियादित्तावि\_\_ एगा विकुच्वणा।
- ४. तिविहा विकुव्वणा पण्णत्ता, तं जहा....अब्भंतरए पोग्गले परियादित्ता....एगा विकुब्वणा, अब्भंतरए पोग्गले अपरियादित्ता.... परियादित्तावि अपरियादित्तावि अपर्यादायापि एकं विकरणम् । ए गा विकुव्वणा ।

त्रयः इन्द्राः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— नामेन्द्रः, स्थापनेन्द्रः, द्रव्येन्द्रः ।

त्रयः इन्द्राः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा--ज्ञानेन्द्रः, दर्शनेन्द्रः, चरित्रेन्द्रः । त्रयः इन्द्राः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा...देवेन्द्रः, असुरेन्द्रः, मनुष्येन्द्रः ।

#### विकरण-पदम्

त्रिविधं विकरणं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा---बाह्यान् पुद्गलकान् पर्यादाय—एकं विकरणम्, वाह्यान् पुद्गलान् अपर्या-दाय—एकं विकरणम्, बाह्यान् पूद्गलान् पर्यादायापि अपर्यादायापि-एक विकरणम् ।

त्रिविधं विकरणं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा— आभ्यन्तरिकान् पुद्गलान् पर्यादाय.... विकरणम्, एकं आभ्यन्तरिकान् ्पूद्गलान् अपर्यादाय—एकं विकरणम्, एगा विकुव्वणा, अब्भंतरए पोग्गले आभ्यन्तरिकान् पुद्गलान् पर्यादायापि

#### हिन्दी अनुवाद

#### इन्द्र-पद

- १. इन्द्र तीन प्रकार के हैं---१. नामइन्द्र----केवल नाम से इन्द्र, २. स्थापनाइन्द्र—-किसी वस्तु में इन्द्र का आरोपण, ३. द्रव्यइन्द्र--भूत या भावी इन्द्र।
- २. इन्द्र तीन प्रकार के हैं— १. ज्ञानइन्द्र २. दर्शनइन्द्र ३. चरितइन्द्र ।
- ३. इन्द्र तीन प्रकार के हैं---१. देवइन्द्र २. असुरइन्द्र ३. मनुष्यइन्द्र ।

#### विकरण-पद

- ४. विकिया तीन प्रकार की होती है— १. बाह्य पुद्गलों को ग्रहण कर की जाने वाली,
  - २. बाह्य पुद्गलों को ग्रहण किए बिना की जाने वाली,
  - ३. बाह्य पुद्गलों के ग्रहण और अग्रहण दोनों के द्वारा की जाने वाली।
- ५. विकिया तीन प्रकार की होती है— १. आन्तरिक पुद्गलों को ग्रहण कर की जाने वाली,

२. आग्तरिक पुद्गलों को ग्रहण किए विना की जाने वाली,

३. आन्तरिक पुद्गलों के ग्रहण और अग्रहण दोनों के द्वारा की जाने वाली।

६. तिविहा विकुव्वणा पण्णत्ता, तं जहा---बाहिरब्भंतरए योग्गले परिया-दित्ता-एगा विकुव्वणा, बाहिरब्भंतरए पोग्गले अपरिया-दित्ता-एगा विकुव्वणा, बाहिरब्भंतरए पोग्गले परिया-दित्तावि अपरियादित्तावि-एगा विकुव्वणा।

#### संचित-पदं

- ७. तिविहा णेरइया पण्णत्ता, तं जहा— कतिसंचिता, अकतिसंचिता, अवत्तव्वगसंचिता।
- द. एवमेगिदियवज्जा जाव वेमा-णिया।

### परियारणा-पदं

१. तिविहा परियारणा पण्णत्ता, तं जहा—--

१. एगे देवे अण्णे देवे, अण्णेसिं देवाणं देवोओ अ अभिजुंजिय-अभिजुंजिय परियारेति, अप्पणिज्जिआओ देवीओ अभि-जुंजिय-अभिजुंजिय परियारेति, अप्पाणमेव अप्पणा विउग्विय-विउग्विय परियारेति । २. एगे देवे णो अण्णे देवे, णो

अर्णास देवाणं देवीओ अभि-जुंजिय-अभिजुंजिय परियारेति, अप्पणिज्जिआओ देवीओ अभि-जुंजिय-अभिजुंजिय परियारेइ, तिविधं विकरणं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा-वाह्याभ्यत्तरिकान् पुद्गलान् पर्यादाय-एकं विकरणम्, बाह्याभ्यन्तरिकान् पुद्गलान् अपर्यादाय---एकं विकरणम्, बाह्याभ्यन्तरिकान् पुद्गलान् पर्यादायापि अपर्यादायापि---एकं विकरणम् ।

#### संखित-पदम्

त्रिविधाः नैरयिकाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा⊶ कतिसंचिताः, अकतिसंचिताः, अवक्तव्यकसंचिताः ।

एवमेकन्द्रियवर्जाः यावत् वैमानिकाः ।

### परिचारणा-पदम्

त्रिविधा परिचारणा पण्णत्ता, तद्यथा—

१. एको देवः अन्यान् देवान्, अन्येषां देवानां देवीश्च अभियुज्य-अभियुज्य परिचारयति, आत्मीया देवीः अभियुज्य-अभियुज्य परिचारयति आत्मानमेव आत्मना विकृत्य-विकृत्य परिचारयति।

२. एको देवः नो अन्यान् देवान्, नो अन्येषां देवानां देवीः अभियुज्य-अभियुज्य परिचारयति, आत्मीया देवीः अभियुज्य-अभियुज्य परिचारयति, आत्मानमेव आत्मना विक्रुत्य-विकृत्य ६. विकिया तीन प्रकार की होती है— १. बाह्य और आग्तरिक दोनों प्रकार के पुद्गलों को ग्रहण कर की जाने वाली,

२. बाह्य और आन्तरिक दोनों प्रकार के पुद्गलों को ग्रहण किए बिना की जाने वाली,

३. बाह्य और आन्तरिक दोनों प्रकार के पुद्गलों के ग्रहण और अग्रहण के द्वारा की जाने वाली।

### संचित-पद

- ७. नैरयिक तीन प्रकार के हैं---
  - १. कतिसंचित---संख्यात,
  - २. अकतिसंचित-असंख्यात,
  - ३. अवक्तव्यसंचित-एक।<sup>२</sup>
- प. इसी प्रकार एकेन्द्रिय को छोड़कर<sup>ा</sup> वैमा-निक देवों तक के सभी दण्डकों के तीन-तीन प्रकार हैं।

### परिचारणा-पद

٤. परिचारणा तीन प्रकार की है— १. कुछ देव अन्य देवों तथा अन्य देवों की देवियों का आश्लेष कर-कर परिचारणा करते हैं, कुछ देव अपनी देवियों का आश्लेष कर-कर परिचारणा करते हैं, कुछ देव अपने बनाये हुए विभिन्न रूपोंसे परिचारणा करते हैं।

२. कुछ देव अन्य देवों तथा अन्य देवों की देवियों का आफ्लेष कर-कर परिचारणा नहीं करते, अपनी देवियों का आश्लेष कर-कर परिचारणा करते हैं, अपने बनाथे हुए विभिन्न रूपों से परिचारणा

328

अप्पाणमेव अप्पणा विउव्विय-विउब्विय परियारेति । ३. एगे देवे णो अण्णे देवे, णो अण्णेसि देवाणं देवीओ अभि-जुंजिय-अभिजुंजिय परियारेति, णो अप्पणिज्जिताओ देवीओ अभिजुंजिय-अभिजुंजिय परिया-रेति, अप्पाणमेव अप्पाणं विडव्विय-विडव्विय परियारेति ।

### मेहू ज-पदं

- १०. तिविहे मेहुणे पण्णत्ते, तं जहा— दिव्वे,माणुस्सए, तिरिक्खजोणिए ।
- ११. तओ मेहुणं गच्छंति, तं जहा— देवा, सणुस्सा, तिरिक्खओणिया ।
- १२. तओ मेहुणं सेवंति, तं जहा— इत्थी, पुरिसा, णपुंसगा ।

#### जोग-पदं

- १३. तिविहे जोगे पथ्णत्ते, तं जहा— मणजोगे, वइजोगे, कायजोगे । एवं—णेरइयाणं विर्गालदिय-वज्जाणं जाव वेमाणियाणं ।
- १४. तिविहे पओगे पण्णत्ते, तं जहा— मणपओगे, वइपओगे, कायपओगे । जहा जोगो विगलिदियवज्जाणं जाव तहा पओगोवि ।

#### करण-पदं

१५. तिविहे करणे पण्णत्ते, तं जहा.... मणकरणे, वइकरणे, कायकरणे । **परिचारयति** ।

३. एको देवः नो अन्यान् देवान्, नो अन्येषां देवानां देवीः अभियुज्य-अभियुज्य परिचारयति, नो आत्मीया देवीः अभियुज्य-अभियुज्य परिचारयति, आत्मानमेव आत्मना विकृत्य-विकृत्य परिचारयति ।

### मैथुन-पदम्

त्रिविधं मैथुनं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा— दिव्यं, मानुष्यकं, तिर्यंग्योनिकम् । त्रयो मैथुनं गच्छन्ति, तद्यथा— देवाः, मनुष्याः, तिर्यंग्योनिकाः । त्रयो मैथुनं सेवन्ते, तद्यथा— स्त्रियः, पुरुषाः, नपुंसकाः ।

### योग-पदम्

त्रिविधो योगः प्रज्ञप्तः, तद्यथा.— मनोयोगः, वाग्योगः, काययोगः । एवम्.—नैरयिकाणां विकलेन्द्रिय-वर्जानां यावत् वैमानिकानाम् ।

त्रिविधः प्रयोगः प्रज्ञप्तः, तद्यथा— मनःप्रयोगः, वाक्प्रयोग, कायप्रयोगः । यथा योगो विकलेन्द्रियवर्जानां यावत् तथा प्रयोगोऽपि ।

#### करण-पदम्

त्रिविधं करणं प्रज्ञप्तम् तद्यथा— मनःकरणं, वाक्करणं, कायकरणम् । करते हैं ।

३. कुछ देव अन्य देवों तथा अन्य देवों की देवियों से आश्लेष कर-कर परिचारणा नहीं करते, अपनी देवियों का भी आश्लेष कर-कर परिचारणा नहीं करते, केवल अपने बनाये हुए विभिन्न रूपों से परिचारणा करते हैं।

### मैथुन-पद

- १०. मैथुन तीन प्रकार का है—-१. दिव्य, २. मानुष्य, ३. तिर्यक्**यो**निक ।
- ११. तीन मैथुन को प्राप्त करते हैं---१. देव, २. मनुष्य, ३. तिर्यञ्च।
- १२. तीन मैथुन को सेवन करते हैं----१. स्त्री, २. पुरुष, ३. नपुंसक ।<sup>\*</sup>

### योग-पद

- १३. योग<sup>९</sup> तीन प्रकार का है— १. मनोयोग, २. वचनयोग, ३. काययोग। विकलेन्द्रियों (एक, दो, तीन, चार इन्द्रियों वाले जीवों)को छोड़कर ज्ञेष सभी दण्डकों में तीनों ही योग होते हैं।
- १४. प्रयोग<sup>®</sup> तीन प्रकार का है<del>. -</del> १. मनःप्रयोग, २. वचनप्रयोग, ३. कायप्रयोग । विकलेन्द्रियों (एक, दो, तीन, चार इन्द्रियों वाले जीवों) को छोड़कर शेष सभी
  - दण्डकों में तीनों ही प्रयोग होते हैं !

#### करण-पद

१५. करण<sup>८</sup> तीन प्रकार का है— १.मन:करण,२.वचनकरण,३.कायकरण।

एवं—विर्गालदियवज्ज वेमाणियाणं ।

१६. तिविहे करणे पण्णत्ते, तं जहा— आरंभकरणे, संरंभकरणे, समारंभ-करणे । णिरंतरं जाव वेमाणियाणं ।

### आउय-पगरण-पदं

- १७ तिहिं ठाणेहिं जीवा अप्पाउयत्ताए त्रिभिः स्थानैः जीव कम्मं पगरेति, तं जहा कर्म प्रकुर्वन्ति, तद्यथ पाणे अतिवातित्ता भवति, प्राणान् अतिपातयित मुसं वइत्ता भवति, मृषा वदिता भवति, तहारूवं समणं वा माहणं वा तथारूपं श्रमणं वा म अफासुएणं अणेसणिज्जेणं असण- केन अनेषणीयेन पाणखाइमसाइमेणं पडिलाभेत्ता स्वादिमेन प्रतिलाभा भवति इच्चेतेहिं तिहिं ठाणेहिं एतैः त्रिभिः स्थानैः जीवा अप्पाउयत्ताए कम्मं पगरेति। तया कर्म प्रकुर्वन्ति।
- १९. तिहि ठाणेहि जीवा असुभदीहा-उयत्ताए कम्मं पगरेंति, तं जहा.... पाणे अतिवातित्ता भवइ, मुसं वइत्ता भवइ, तहारूवं समणं वा माहणं वा

**जाव** एवम्—विकलेन्द्रियवर्ज यावत् वैमानि-कानाम् ।

> त्रिविधं करणं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा— आरम्भकरणं, संरम्भकरणं, समारम्भ-करणम् । निरन्तरं यावत् वैमानिकानाम् ।

### आयुष्क-प्रकरण-पदम्

त्रिभिः स्थानैः जीवा अल्पायुष्कतया कर्म प्रकूर्वन्ति, तद्यथा— प्राणान् अतिपातयिता भवति, मुषा वदिता भवति, तथारूपं श्रमणं वा माहनं वा अस्पर्श-केन अनेषणीयेन अशनपानखादिम-स्वादिमेन प्रतिलाभयिता भवति-इति-एतैः त्रिभिः स्थानैः जीवा अल्पायुष्क-त्रिभिः स्थानैः जीवा दीर्घायुष्कृतया कर्म प्रकुर्वन्ति, तद्यथा.... नो प्राणान् अतिपातयिता भवति, नो मुषा वदिता भवति, तथारूपं श्रमणं वा माहनं वा स्पर्श्तकेन एषणीयेन अशनपानखादिम-स्वादिमेन प्रतिलाभयिता भवति---इतिएतैः त्रिभिः स्थानैः जीवाः दीर्घा-युष्कतया कर्म प्रकूर्वन्ति । त्रिभिः स्थानैः जीवाः अश्भदीर्घायुष्क-तया कर्म प्रकूर्वन्ति, तद्यथा.... प्राणान् अतिपात्तयिता भवति, मृषा वदिता भवति, तथारूप श्रमण वा माहनं वा हीलित्वा निन्दित्वा खिसयित्वा विकलेन्द्रियों (एक, दो, तीन, चार इन्द्रियों वाले जीवों) को छोड़कर झेष सभी दण्डकों में तीनों ही करण होते हैं।

- १६. करण तीन प्रकार का है—
  - १. आरंभ (वध) करण,
  - २. संरंभ (वध का संकल्प) करण,
  - ३. समारंभ (परिताप) करण।
  - —ये सभी दण्कों में होते हैं।'

### आयुष्क-प्रकरण-पद

१७. तीन प्रकार से जीव अल्पआयुप्यकर्म का बन्धन करते हैं---

- १. जीवहिंसा से,
- २. मृषावाद से,

३. तथारूप श्रमण माहन को अस्पर्श्नुक तथा अनेषणीय अशन, पान, खाद्य, स्वाद्य का प्रतिलाभ (दान) करने से ।<sup>१०</sup>

इन तीन प्रकारों से जीव अल्पआयुष्य∼ कर्मका वन्धन करते हैं।

१८. तीन प्रकार से जीव दीर्घआयुष्यकर्म का बन्धन करते हैं----

१. जीव-हिंसा न करने से,

२. मृषावाद न बोलने से,

३. तथारूप श्रमण माहन को प्रासुक तथा एषणीय अशन, पान, खाद्य, स्वाद्य का प्रतिलाभ (दान) करने से ।

इन तीन प्रकारों से जीव दीर्घआयुष्य-कर्मका बन्धन करते हैं।

१९. तीन प्रकार से जीव अग्रुभदीर्घआ युष्य-कर्मकाबंधन करते हैं—

- १. जीव-हिंसा से,
- २. मृषावाद से,
  - २. तथारूप श्रमण माहन की अवहेलना

१६१

हीलित्ता णिदित्ता खिसित्ता गरहित्ता अवमाणित्ता अण्णयरेणं अमणुष्णेणं अपीतिकारतेणं असणपाणखाइमसाइमेणं पडिला-मेत्ता भवइ\_इच्चेतेहि तिहिं ठाणेहि जीवा असुभवीहाउयत्ताए कम्मं पगरेंति ।

२०. तिहिं ठाणेहिं जीवा सुभदीहा-उयत्ताए कम्मं पगरेंति, तं जहा-णो पाणे अतिवातित्ता भवइ, णो मुसं वदित्ता भवइ, तहारूवं समणं वा माहणं वा वंदित्ता णसंसित्ता सक्कारित्ता सम्माणित्ता कल्लागं मंगलं देवतं चेतितं पञ्जुवासेत्ता मणुण्णेणं पीतिकारएणं असणपाणखाइम-साइमेणं पडिलाभेत्ता भवइ-इच्चेतेहिं तिहिं ठाणेहिं जीवा सुहदीहाउयत्ताए कम्मं पगरेंति ।

# गुत्ति-अगुत्ति-पदं

- २१. तओ गुत्तीओ पण्णत्ताओ, तं जहा-----मणगुत्ती, वइगुत्ती, कायगुत्ती ।
- २२. संजयमणुस्साणं तओ गुत्तीओ पण्णत्ताओ, तं जहा----मणगुत्ती, वइगुत्ती, कायगुत्ती ।
- २३. तओ अगुत्तीओ पण्णत्ताओ, तं जहा—मणअगुत्ती, वइअगुत्ती, कायअगुत्ती। एवं—णेरइयाणं जाव थणिय-कुमाराण पंचिदियतिरिक्ख-जोणियाणं असंजतमणुस्साणं वाणमंतराणं जोइसियाणं वेमाणियाणं।

र्गाहत्वा अवमान्य अन्यतरेण अमनोज्ञेन अप्रीतिकारकेण अशनपानखादिम-स्वादिमेन प्रतिलाशयिता भवति---इतिएतैः त्रिभिः स्थानैः जीवा अशुभदीर्घायुष्कतया कर्म प्रकुर्वन्ति ।

त्रिभिः स्थानैः जीवाः शुभदीर्घायुष्क-तया कर्म प्रकूर्वन्ति, तद्यथा— नो प्राणान् अतिपातयिता भवति. नो मुषा वदिता भवति, तथारूपं श्रमणं वा माहन वा वस्टित्वा सत्कृत्य नमस्कृत्य सम्मान्य कल्याणं मंगलं दैवतं चैत्यं पर्युपास्य मनोज्ञेन **प्रीतिकारकेण** अशनपानखादिमस्वादिमेन प्रतिलाभ-यिता भवति....इतिएतैः त्रिभिः स्थानैः ञुभदीर्घायुष्कतया जीवाः कमं प्रकुर्वन्ति ३

# गुप्ति-अगुप्ति-पदम्

तिस्रः गुप्तयः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—मनो-गृष्तिः, वाग्गृष्तिः, कायगुष्तिः । संयतमनुष्याणां तिस्रः गुप्तयः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—मनोगुष्तिः, वाग्गुष्तिः, कायगुष्तिः ।

तिस्रः अगुप्तयः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— मनोऽगुप्तिः,वागऽगुप्तिः,कायाऽगुप्तिः । एवम्—नैरयिकाणां यावत् स्तनित-कुमाराणां पञ्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकानां असंयतमनुष्याणां वानमन्तराणां ज्योतिष्काणां वैमानिकानाम् । निन्दा, अवज्ञा, गहां और अपमान कर किसी अमनोज्ञ तथा अप्रीतिकर, अभान, पान, खाद्य, स्वाद्य का प्रतिलाभ (दान) करने से ।

इन तीन प्रकारों से जीव अणुभदीर्ध-आयुष्यकर्म का बन्धन करते हैं।

२०. तीन प्रकार से जीव जुभदीर्घआयुष्यकर्म का बंधन करते हैं—

१. जीव-हिंसा न करने से,

२. मृषावाद न बोलने से,

३. तथा रूप श्रमण माहन को बंदना, नमस्कार कर, उनका सत्कार, सम्मान कर, कल्याण कर, मंगल — देवरूप तथा चैत्यरूप की पर्युपासना कर, उन्हें मनोज्ञ तथा प्रीतिकर अशन, पान, खाद्य, स्वाद्य का प्रतिलाभ (दान) करने से । इन तीन प्रकारों से जीव शुभदीर्घआयुप्य-कर्म का बन्धन करते हैं ।

# गुप्ति-अगुप्ति-पद

- २१. गुष्ति<sup>११</sup> तीन प्रकार की है—१.मनोगुष्ति, २. वचनगुष्ति, ३. कायगुष्ति ।
- २२. संयत मनुष्य के तीनों ही गुप्तियां होती हैं—१. मनोगुप्ति, २. वचनगुप्ति, ३. कायगुप्ति ।
- २३. अयुष्ति तीन प्रकार को है---
  - १. मनअगुष्ति, २. वचनअगुष्ति,

३. कायअगुप्ति ।

नैरयिक, दस भवनपति, पञ्चेन्द्रिय-तिर्यञ्चयौनिक, असंयत मनुष्य, वान-मंतर, ज्योतिषी तथा वैमानिक देवों में तीनों ही अगुप्तियां होती हैं।

#### दंड-पदं

- २४. तओ दंडा पण्णत्ता, तं जहा— मणदंडे, वइदंडे, कायदंडे ।
- २५. णेरइयाणं तओ दंडा पण्णत्ता, तं जहा—सणदंडे, वइदंडे, कायदंडे । विगलिदियवज्जं जाव वेमाणियाणं ।

गरहा-पदं २६. तिविहा गरहा पण्णत्ता, तं जहा— मणसा वेगे गरहति, वयसा वेगे गरहति, कायसा वेगे गरहति, कायसा वेगे गरहति, कायसा वेगे गरहति, तं जहा— दीहंपेगे अद्धं गरहति, रहस्संपेगे अद्धं गरहति, कायंपेगे पडिसाहरति—पावाणं कम्माणं अकरणयाए ।

#### पच्चक्खाण-पदं

२७. तिविहे पच्चक्खाणे पण्णत्ते, तं जहा—मणसा वेगे पच्चक्खाति, वयसा वेगे पच्चक्खाति, कायसा वेगे पच्चक्खाति— •पावाणं कम्माणं अकरणयाए । अहवा—पच्चक्खाणे तिविहे पण्णत्ते, तं जहा— दीहंपेगे अद्धं पच्चक्खाति, रहस्संपेगे अद्धं पच्चक्खाति, कायंपेगे पडिसाहरति—पावाणं

#### दण्ड-पदम्

त्रयो दण्डाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—मनो-दण्डः, वाग्दण्डः, कायदण्डः । नैरयिकाणां त्रयो दण्डाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—मनोदण्डः, वाग्दण्डः, काय-दण्डः । विकलेन्द्रियवर्जं यावत् वैमानिकानाम् ।

### गर्हा-पदम्

त्रिविधा गर्हा प्रज्ञप्ता, तद्यथा— मनसा वा एकः गर्हते, वचसा वा एकः गर्हते, कायेन वा एकः गर्हते—पापानां कर्मणां अकरणतया । अथवा—गर्हा त्रिविधा प्रज्ञप्ता, तद्यथा— दीर्धमप्येकः अद्ध्वानं गर्हते, हस्वमप्येकः अद्ध्वानं गर्हते, कायमप्येकः प्रतिसंहरति—पापानां कर्मणां अकरणतया ।

#### प्रत्याख्यान-पदम्

त्रिविधं प्रत्याख्यानं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा– मनसा वैकः प्रत्याख्याति, वचसा वैकः प्रत्याख्याति, कायेन वैकः प्रत्याख्याति, पापानां कर्मणां अकरणतया । अथवा—प्रत्याख्यानं त्रिविधं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा—दीर्धमप्येकः अद्ध्वानं प्रत्याख्याति, स्हस्वमप्येकः अद्ध्वानं प्रत्याख्याति, कायमप्येकः प्रतिसंहरति—पापानां

#### दण्ड-पद

- २४. दण्ड तीन प्रकार का है—-
- १. मनोदंड, २. वचनदंड, ३. कायदंड ।<sup>१३</sup> २४. नैरयिकों में तीन दण्ड होते हैं—-
  - १. मनोदण्ड, २. वचनदण्ड, ३. कायदण्ड। विकलेन्द्रिय (एक, दो,तीन, चार इन्द्रिय वाले)जीवों को छोड़कर वैमानिक देवों तक के सभी दण्डकों में तीनों ही दण्ड होते हैं।

# गर्हा-पद

२६. गर्हा तीन प्रकार की है—

- १. कुछ लोग मन से गर्हा करते हैं,
- २. कुछ लोग वचन से गर्हा करते हैं,

३. कुछ लोग काया से गर्हा करते हैं, दुबारा पाप-कर्मों में प्रवृत्ति नहीं करते । अथवा गर्हा तीन प्रकार की है----

१. कुछ लोग दीर्घकाल तक पाप-कर्मों से गर्हा करते हैं, २. कुछ लोग अल्पकाल तक पाप-कर्मों से गर्हा करते हैं, ३. कुछ लोग काया को प्रति संहत (संवृत) करते हैं, दुबारा पाप-कर्मों में प्रवृत्ति नहीं करते।''

### प्रत्याख्यान-पद

२७. प्रत्याख्यान<sup>18</sup> (त्याग) तीन प्रकार का है— १. कुछ जीव मन से प्रत्याख्यान करते हैं, २. कुछ जीव वचन से प्रत्याख्यान करते हैं, ३. कुछ जीव काया से प्रत्याख्यान करते हैं, दुबारा पाप-कर्मों में प्रवृत्ति नहीं करते । अथवा प्रत्याख्यान तीन प्रकार का है— १. कुछ जीव दीर्घकाल तक पाप-कर्मों का प्रत्याख्यान करते हैं, २. कछ जीव अल्प-

प्रत्याख्यान करते हैं, २. कुछ जीव अल्प-काल तक पाप-कर्मों का प्रत्याख्यान करते हैं, ३. कुछ जीव काया को प्रतिसंहत

कम्माणं अकरणयाए ।°

#### उपकार-पदं

२८. तओ रुक्खा पण्णत्ता, तं जहा— पत्तोवगे, पुष्कोवगे, फलोवगे। एवामेव तओ पुरिसजाता पण्णत्ता, तं जहा—पत्तोवारुक्खसमाणे, पुष्फोवारुक्खसमाणे, फलोवारुक्खसमाणे ।

#### १६३

कर्मणां अकरणतया ।

#### उपकार-पदम्

त्रयो रुक्षाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— पत्रोपगः, पुष्पोपगः, फलोपगः ; एवमेव त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा—पत्रोपगरुक्षसमानः, पुष्पोपगरुक्षसमानः, फलोपगरुक्षसमानः ।

### पुरिसजात-पदं

- २९. तओ पुरिसञ्जाया पण्णत्ता, तं जहा—णामपुरिसे, ठवणपुरिसे, दब्वपुरिसे ।
- ३०. तओ पुरिसज्जाया पण्णत्ता, तं जहा....णाणपुरिसे, दंसणपुरिसे, चरित्तपुरिसे ।
- ३१. तओ पुरिसज्जाया पण्णत्ता, तं जहा\_वेदपुरिसे, चिंधपुरिसे, अभिलावपुरिसे ।
- ३२. तिविहा पुरिसा पण्णत्ता, तं जहा— उत्तमपुरिसा, मज्भिमपुरिसा, जहण्णपुरिसा ।
- ३३. उत्तमपुरिसा तिविहा पण्णत्ता, तं जहा—धम्मपुरिसा, भोगपुरिसा, कम्मपुरिसा । धम्मपुरिसा अरहंता, भोगपुरिसा चक्कवट्टी, कम्मपुरिसा वासुदेवा ।
- ३४. मज्भिमपुरिसा तिविहा पण्णत्ता,

#### पुरुषजात-पदम्

त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— नामपुरुषः, स्थापनापुरुषः, द्रव्यपुरुषः । त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— ज्ञानपुरुषः, दर्शनपुरुषः, चरित्रपुरुषः । त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— वेदपुरुषः, चिन्हपुरुषः, अभिलापपुरुषः ।

त्रिविधाः पुरुषाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा उत्तमपुरुषाः मध्यमपुरुषाः, जघन्यपुरुषाः त्रिविधाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा धर्मपुरुषाः, भोगपुरुषाः, कर्मपुरुषाः । धर्मपुरुषाः अर्हन्तः, भोगपुरुषाः चक-वर्तिनः, कर्मपुरुषाः वासुदेवाः । मध्यमपुरुषाः त्रिविधाः प्रज्ञप्ताः,

#### स्थान ३ : सूत्र २८-३४

करते हैं, दुबारा पाप-कर्मों में प्रवृत्ति नहीं करते ।

#### उपकार-पद

२५. वृक्ष तीन प्रकार के होते हैं— १. पत्नों वाले, २. पुष्पों वाले, ३. फलों वाले । इसी प्रकार पुरुष भी तीन प्रकार के होते हैं— १. कुछ पुरुष पत्नों वाले वृक्षों के समान होते हैं— अल्प उपकारी, २. कुछ पुरुष पुष्पों वाले वृक्षों के समान होते हैं—विशिष्ट उपकारी, ३. कुछ पुरुष फलों वाले वृक्षों के समान होते हैं—विशिष्टतर उपकारी । "

#### पुरुषजात-पद

- ३**१. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं** १. वेदपुरुष, २. चिह्नपुरुष, ३. अभिलापपुरुष ।<sup>१८</sup>
- ३२. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---१. उत्तमपुरुष, २. मघ्यमपुरुष, ३. जघन्यपुरुष ।''
- ३३. उत्तम-पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---
  - १. धर्मपुरुष—अहँत,
  - २. भोगपुरुष—चकवर्ती,
  - ३. कर्मपुरुष---वासुदेव।\*

३४. मध्यम-पुरुष तीन प्रकार के हैं---

#### in Education International

### ठाणं (स्थान)

#### १६४

त्रिविधाः

तद्यथा--दासाः, भृतकाः, भागिनः ।

प्रज्ञप्ताः,

तं जहा-उग्गा, भोगा, राइण्णा । तद्यथा-उग्राः, भोजाः, राजन्याः ।

जघन्यपुरुषा:

मत्स्य-पदम्

३५. जहण्णपुरिसा तिविहा पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ वासा, भयगा, भाइल्लगा।

#### मच्छ-पदं

- ३७. अंडया मच्छा तिविहा पण्णत्ता, तं जहा—इत्थी, पुरिसा, णपुंसगा ।
- ३८. पोतया मच्छा तिविहा पण्णत्ता, तं जहा--इत्थी, पुरिसा, णपुंसगा ।

### पक्खि-पदं

- ३९. तिविहा पक्खी पण्णत्ता, तं जहा.... अंडया, षोयया, संमुच्छिमा ।
- ४०. अंडया पक्खी तिविहा पण्णत्ता, तं जहा...इत्थी, पुरिसा, णपुंसगा ।
- ४१. पोयया पद्खी तिविहा पण्णत्ता, तं जहा....इत्थी, पुरिसा, णपुंसगा ।

### परिसप्प-पदं

- ४२. <sup>●</sup>तिविहा उरपरिसप्पा पण्णत्ता, तं जहा.... अंडया, पोयया, संमुच्छिमा। ४३. अंडया उरपरिसप्पा तिविहा
- ४३. अंडया उरपरिसप्पा तिविहा पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_\_\_ इत्थी, पुरिसा, णपुंसगा ।

अण्डजाः मत्स्याः त्रिविधाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा---स्त्रियः, पुरुषाः, नपुंसकाः । पोतजाः मत्स्याः त्रिविधाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा---स्त्रियः, पुरुषाः, नपुंसकाः ।

### पक्षि-पदम्

त्रिविधाः पक्षिणः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— अण्डजाः, पोतजाः, सम्मूछिमाः । अण्डजाः पक्षिणः त्रिविधाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—स्त्रियः, पुरुषाः, नपुंसकाः । पोतजाः पक्षिणः त्रिविधाः, प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—स्त्रियः, पुरुषाः, नपुंसकाः ।

### परिसर्प-पदम्

त्रिविधा उरःपरिसर्पाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— अण्डजाः, पोतजाः, सम्मूच्छिमाः । अण्डजाः उरःपरिसर्पाः त्रिविधाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— स्त्रियः, पुरुषाः, नपुंसकाः ।

#### स्थान ३ : सूत्र ३४-४३

- १. उग्र—आरक्षक, २. भोज—गुरुस्थानीय, ३. राजन्य—वयस्य ।<sup>३१</sup>
- ३५. जघन्य-पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---१. दास, २. भूतक--नौकर ३. भागीदार।<sup>९४</sup>

#### मत्स्य-पद

- ३६. मत्स्य तीन प्रकार के होते हैं---१. अंडज---अंडे से पैदा होने वाले, २. पोतज---बिना आवरण के पैदा होने वाले-----ह्वेल मछ्ली आदि। ३. संमूच्छिम<sup>२३</sup>----सहज संयोगों से पैदा होने वाले।
- ३७. अंडज मस्स्य तीन प्रकार के होते हैं---१. स्त्री, २, पुरुष, ३. नपुंसक ।
- ३व. पोतज मत्स्य तीन प्रकार के होते हैं---१. स्वी, २. पुरुष, ३. नपुंसक ।

### पक्षि-पद

- ३९. पक्षी तीन प्रकार के होते हैं----१. अंडज, २. पोतज, ३. संमूर्च्छिम ।
- ४१. पोतज पक्षी तीन प्रकार के होते हैं— १. स्त्री, २. पुरुष, ३. नपुंसक ।

### परिसर्प-पद

- ४२. उरपरिसर्प<sup>34</sup> तीन प्रकार के होते हैं----१. अंडज, २. पोतज, ३. संमूर्च्छिम ।
- ४३. अंडज उरपरिसर्प तीन प्रकार के होते हैं---१. स्वी, २. पुरुष, ३. नपुंसक ।

१६४

४४. पोयया उरपरिसप्पा तिविहा पण्णत्ता, तं जहा.... इत्थी, पुरिसा, णपुंसगा ।

- ४४. तिविहा भुजपरिसप्पा पण्णत्ता, तं जहा—अंडया, पोयया, संमुच्छिमा।
- ४६. अंडया भुजपरिसप्पा ितविहा पण्णत्ता, तं जहा— इत्थी, पुरिसा, णपुंसगा ।
- ४७. पोयया भुजपरिसप्पा तिविहा पण्णत्ता, तं जहा— इत्थो, पुरिसा, णपुंसगा ।°

### इत्थी-पदं

- ४८. तिविहाओ इत्थीओ पण्णत्ताओ, तं जहा-तिरिक्खजोणित्थीओ, मणुस्सित्थीओ, देवित्थीओ ।
- ४९. तिरिक्खजोणोओ इत्थीओ तिविहाओ पण्णत्ताओ, तं जहा.... जलचरीओ, थलचरीओ, खहचरीओ ।
- प्र०. मणुस्सित्थीअो तिविहाओ मनुष्यस्त्रियः पण्णत्ताओ, तं जहा\_\_\_\_\_तद्यथा\_\_\_कर्मभू कम्मभूमियाओ, अकम्मभूमियाओ, आन्तरद्वीपिकाः । अंतरदीविगाओ।

# पुरिस-पदं

५१. तिविहा पुरिसा प⁰णत्ता, तं जहा— तिरिक्खजोणियपुरिसा, मणुस्स-पुरिसा, देवपुरिसा ।

५२. तिरिक्खजोणियपुरिसा तिविहा पण्णत्ता तं जहा—जलचरा, थलचरा, खहचरा ।

```
उर:परिसर्पाः
                              त्रिविधाः
पोतजाः
प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—
स्त्रियः, पुरुषाः, नपुंसकाः ।
त्रिविधाः भूजपरिसर्पाः
                              प्रज्ञप्ताः,
तद्यथा....
अण्डजाः, पोतजाः, सम्मुच्छिंमाः ।
            भुजपरिसर्पाः
                              त्रिविधाः
अण्डजाः
प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—
स्त्रियः, पुरुषाः, नपुसकाः ।
            भुजपरिसर्पाः
                              त्रिविधाः
पोतजाः
प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—
स्त्रियः, पुरुषाः, नपुंसकाः ।
```

# स्त्री-पदम्

त्रिविधाः स्त्रियः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा तिर्यग्योनिस्त्रियः, मनुष्यस्त्रियः, देवस्त्रियः । तिर्यग्योनिकाः स्त्रियः त्रिविधाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— जलचर्यः, स्थलचर्यः, खेचर्यः ।

मनुष्यस्त्रियः त्रिविधाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—कर्मभूमिजाः, अकर्मभूमिजाः, आन्तरद्वीपिकाः ।

### पुरुष-पदम्

त्रिविधाः पुरुषाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— तिर्यग्योनिकपुरुषाः, मनुष्यपुरुषाः, देवपुरुषाः । तिर्यग्योनिकपुरुषाः त्रिविधाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—जलचराः, स्थलचराः, खेचराः । स्थान ३ : सूत्र ४४-५२

४४. पोतज उरपरिसर्प तीन प्रकार के होते हैं---१. स्त्री, २. पुरुष, ३. नपुंसक ।

४५. भुजपरिसर्प<sup>३५</sup> तीन प्रकार के होते हैं— १. अंडज, २. पोतज, ३. संमूच्छिम ।

४६. अंडज भुजपरिसर्पतीन प्रकार के होते हैं---१. स्त्री, २. पुरुष, ६. नपुंसक । ४७. पोतज भुजपरिसर्पतीन प्रकार के होते हैं---१. स्त्री, २. पुरुष, ३. नपुंसक ।

### स्त्री-पद

४८. स्त्रियां तोन प्रकार की होती हैं— १. तिर्यक्**योनिकस्त्वी २. मनुष्यस्त्री,** ३. देवस्त्री ।

४१. तिर्यक्**योनिकस्त्रियां तीन प्रकार की** होती हैं—-१. जलचरी, २. स्थलचरी, ३. खेचरी ।

५०. मनुष्यस्तियां तीन प्रकार की होती हैं— १. कर्मभूमिजा, २. अकर्मभूमिजा, ३. अन्तर्द्वीपजा ।<sup>३६</sup>

### पुरुष-पद

- ५१. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं– १. तिर्यक्**योनिकपुरुष, २. मनुष्यपुरुष,** ३. देवपुरुष ।
- ५२. तिर्यक्**योनिकपुरुष तीन प्रकार के होते** हैं---१. जलचर, २. स्थलचर, ३. खेचर ।

४३. मणुस्सपुरिसा तिविहा पण्णत्ता, तं जहा.\_\_कम्मभूमिया, अकम्म-भूमिया, अंतरदीवगा ।

### णपुंसग-पदं

- ५४. तिविहा णपुंसगा पण्णत्ता, तं जहा....णेरइयणपुंसगा, तिरिक्ख-जोणियणपुंसगा, मणुस्सणपुंसगा ।
- ४४. तिरिक्खजोणियणपुंसगा तिविहा पण्णत्ता, तं जहा\_\_ जलयरा, थलयरा, खहयरा।
- ४६ . मणुरसणपुंसगा तिविधा पण्णत्ता, तं जहा-कम्मभूमिगा, अकम्म-भूमिगा, अंतरदीवगा ।

### तिरिक्खजोणिय-पदं

४७. तिविहा तिरिश्खजोणिया पण्णत्ता, तं जहा....इत्थी, पुरिसा, णपुंसगा।

### लेसा-पदं

- ५८. णेरइयाणं तओ लेसाओ पण्णत्ताओ, तं जहा.... कण्हलेसा, णोललेसा, काउलेसा।
- ४६ असुरकुमाराणं तओ लेसाओ संकिलिट्ठाओ पण्णत्ताओ, तं जहा— कण्हलेसा, णीललेसा, काउलेसा।
- ६०. एवं—जाव थणियकुमाराणं ।
- ६१. एवं—पुढविकाइयाणं आउ-वणस्सतिकाइयाणवि ।

त्रिविधाः मनुष्यपुरुषा: प्रज्ञप्ताः, तद्यथा---कर्मभूमिजाः, अकर्मभूमिजा:, आन्तरद्वीपकाः ।

१६६

### नपुंसक-पदम्

त्रिविधाः नपुंसकाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— नैरयिकनपुंसका:, तिर्यग्योनिकनपुंसकाः, मनुष्यनपुंसकाः । तिर्यग्योनिकनपुंसका: त्रिविधाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— जलचराः, स्थलचराः, खेचराः। मनुष्यनपुंसकाः त्रिविधाः प्रज्ञप्ताः, आन्तरद्वीपकाः ।

### तिर्यग्योनिक-पदम्

त्रिविधाः तिर्यग्योनिकाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—स्त्रियः, पुरुषाः, नपुंसकाः ।

### लेश्या-पदम्

नैरयिकाणां तिस्रः लेश्याः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा---कृष्णलेश्या, नीललेश्या, कापोतलेश्या । असुरकुमाराणां तिस्रः लेक्याः संक्लिष्टाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा\_\_\_ कृष्णलेश्या, नीललेश्या, कापोतलेश्या । एवम्—यावत् स्तनितकुमाराणाम् ।

एवम् ....पृथिवीकायिकानां अञ्च-वनस्पति - ६१. इसी प्रकार पृथ्वीकायिक<sup>२</sup>, अप्कायिक, कायिकानामपि ।

# स्थान ३ : सूत्र ४३-६१

४३. मनुष्यपुरुष तीन प्रकार के होते हैं---१. कर्मभूमिज, २. अकर्मभूमिज, ३. अन्तर्द्वीपज ।

### नपुंसक-पद

- **१४. नपुंसक तीन प्रकार के होते हैं**--- नैरयिकनपुंसक, २. तिर्यक्योनिक-नपुंसक, ३. मनुष्यनपुंसक।
- **५५.** तिर्यंकयोनिक नपुंसक तीन प्रकार के होते हैं—

१. जलचर, २. स्थलचर, ३. खेचर।

५६. मनुष्यनपुंसक तीन प्रकार के होते हैं----१. कर्मभूमिज, २. अकर्मभूमिज, ३. अन्तर्द्वीपज ।

# तिर्यग्योनिक-पद

४७. तिर्यक्योनिक जीव तीन प्रकार के होते हैं---१. स्त्री, २. **पु**रुष, ३. नपुंसक ।

### लेश्या-पद

- ५८. नैरयिकों में तीन लेश्याएं होती हैं---१. इब्णलेक्या, २. नीललेक्या, ३. कापोतलेश्या ।
- ४६. असुरकुमार" के तीन लेक्याएं संक्लिष्ट होती हैं---१. कृष्णलेश्या, २. नीललेश्या, ३. कापोतलेश्या ।
- ६०. इसी प्रकार स्तनितकुमार तक के सभी भवनपति देवों के तीन लेखाएं संक्लिष्ट होती हैं ।
- वनस्पतिकायिक जीवों के भी तीन लेश्याएं संक्लिष्ट होती हैं---
  - १. कृष्णलेभ्या, २. नीललेभ्या,
  - ३. कापोतलेश्या ।

वायुकायिकानां

तेजस्कायिकानां

- ६२. तेउकाइयाणं वाउकाइयाणं िंदि-याणं तेंदियाणं चर्डारदिआणवि तओ लेस्सा, जहा णेरइयाणं ।
- ६३. पॉचदियतिरिक्खजोणियाणं तओ लेसाओ संकिलिट्ठाओ पण्णत्ताओ, तं जहा— कण्हलेसा, णीललेसा, काउलेसा ।
- ६४. पंचिदियतिरिक्खजोणियाणं तओ लेसाओ असंकिलिट्टाओ पण्णत्ताओ, तं जहा—तेउलेसा, पम्हलेसा, सुक्कलेसा।
- ६५. •मणुस्साणं तओ लेसाओ संकिलिट्ठाओपण्णत्ताओ, तं जहा— कण्हलेसा, णोललेसा, काउलेसा।
- ६६. मणुस्साणं तओ लेसाओ असंकि-लिट्ठाओ पण्णत्ताओ, तं जहा---तेउलेसा, पम्हलेसा, सुककलेसा ।°
- ६७. वाणमंतराणं जहा असुरकुमाराणं।
- ६८. वेमाणियाणं तओ लेस्साओ पण्णत्ताओ, तं जहा....तेउलेसा, पम्हलेसा, सुक्कलेसा ।
  - तारारूव-चलण-पदं
- ६९. तिहि ठार्णेहि तारारूवे चलेज्जा, तं जहा—विकुव्वमाणे वा, परियारेमाणे वा, ठाणाओ वा ठाणं संकममाणे— तारारूवे चलेज्जा।

द्वीन्द्रियाणां त्रीन्द्रियाणां चतुरिन्द्रि~ याणामपि तिस्रः लेश्याः, यथा नैर-यिकाणाम् । पञ्चेन्द्रियत्तिर्यग्योनिकानां तिस्रः लेश्याः संक्लिष्टाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा– कृष्णलेश्या, नीललेश्या, कापोतलेश्या ।

पञ्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकानां तिस्रः लेश्याः असंक्लिष्टाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा--तेजोलेश्या, पद्मलेश्या, शुक्ललेश्या ।

मनुष्याणां तिस्रः लेश्याः संक्लिष्टाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा\_\_\_कृष्णलेश्या, नील-लेश्या, कापोतलेश्या । मनुष्याणां तिस्रः लेश्याः असंक्लिष्टाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा\_\_\_ तेजोलेश्या, पद्मलेश्या, शुक्ललेश्या ।

वानमन्तराणां यथा असुरकुमाराणाम् ।

वैमानिकानां तिस्रः लेश्याः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— तेजोलेश्या, पद्मलेश्या, शुक्ललेश्या ।

#### तारारूप-चलन-पदम्

त्रिभिः स्थानैः तारारूपं चलेत, तद्यथा– विकुर्वाणं वा, परिचारयमाणं वा, स्थानाद् वा स्थानं संक्रमत्—तारारूपं चलेत् ।

#### स्थान ३ : सूत्र ६२-६९

- ६२. तेजस्कायिक<sup>२३</sup>, वायुकायिक, ढीन्द्रिय, वीस्द्रिय और चतुरिन्द्रिय जीवों में तीन लेक्ष्याएं होती हैं---१. क्रृष्णलेक्ष्या, २. नीललेक्ष्या, ३. कापोतलेक्ष्या।
- ६३. पंचेन्द्रियतियंक्**योनिक जीवों के तीन** लेक्याएं संक्लिष्ट होती हैं—-१. कृष्णलेक्या, २. नीललेक्या, ३. कापोतलेक्या ।
- ६४. पंचेन्द्रियतिर्यक्**योनिक जीवों के तीन** लेश्याएं असंक्लिष्ट होती हैं---१. तेजोलेश्या, २. पद्मलेश्या, ३. ग्रुक्ललेश्या ।
- ६५. मनुष्यों के तीन लेक्याएं संक्लिष्ट होती हैं---१. क्रष्णलेक्या, २. नीललेक्या, ३. कापोतलेक्या ।
- ६६. मनुष्यों के तीन लेक्याएं असंक्लिष्ट होती हैं---१. तेजोलेक्या, ॒२. पद्मलेक्या, ३. णुक्ललेक्या ।
- ६७. वानमंतरों के तीन लेक्याएं संक्लिष्ट होती हैं—-१. कृष्णलेक्या, २. नीललेक्या, कापोतलेक्या।
- ६द. वैमानिक देवों के तीन लेक्याएं होती हैं----१. तेजोलेक्या, २. पद्मलेक्या, ३. क्षुक्ललेक्या ।

#### तारारूप-चलन-पद

६९. तोन कारणों से तारा चलित होते हैं— १. वैक्रिय रूप करते हुए, २. परिचारणा करते हुए, ३. एक स्थान से दूसरे स्थान में संक्रमण करते हुए ।

#### १६८

### देवविक्किया-पदं

- ७०. तिहिं ठाणेहिं देवे विज्जुयारं करेज्जा,तं जहा—विकुव्वमाणेवा, परियारेमाणे वा, तहारूवस्स समणस्स वा माहणस्स वा इड्टिं जुतिं जसं बलं वीरियं पुरिसक्कारपरक्कमं उवदंसेमाणे— देवे विज्जुयारं करेज्जा ।
- ७१. तिहिं ठाणेहिं देवे थणियसद्दं करेज्जा, तं जहा—विकुव्वमाणे वा, •परियारेमाणे वा, तहारूवस्स समणस्स वा माहणस्स वा इड्टिं जुतिं जसं बलं वीरियं पुरिसक्कारपरक्कमं उवदंसेमाणे— देवे थणियसद्दं करेज्जा।°

### अंधयार-उज्जोयाइ-पदं

- ७२. तिहिं ठाणेहिं लोगंधयारे सिया, तं जहा— अरहंतेहिं वोच्छिज्जमाणेहि, अरहंतपण्णत्ते धम्मे वोच्छिज्जमाणे, पुव्वगते वोच्छिज्जमाणे ।
- ७३. तिहि ठाणेहि लोगुज्जोते सिया, तं जहा—अरहतेहि जायमाणेहि, अरहतेहि पथ्वयमाणेहि, अरहताणं णाणुप्पायमहिमासु ।
- ७४. तिहिं ठाणेहिं देवंधकारे सिया, तं जहा—अरहंतेहिं वोच्छिज्जमाणेहि, अरहंतपण्णत्ते धम्मे वोच्छिज्जमाणे, पुरुवगते वोच्छिज्जमाणे ।

### देवविक्रिया-पदम्

त्रिभिः स्थानैः देवः विद्युत्कारं कुर्यात्, तद्यथा\_विकुर्वाणेवा, परिचारयमाणे वा, तथारूपस्य श्रमणस्य वा महानस्य वा ऋद्धि द्युत्ति यशः वलं वीर्यं पुरुष-कारपराक्रमं उपदर्शयमानः\_देवः विद्युत्कारं कुर्यात् ।

त्रिभिः स्थानैः देवः स्तनितशब्दं कुर्यात्, तद्यथा—विकुर्वाणे वा, परिचारयमाणे वा, तथारूपस्य श्रमणस्य वा महानस्य वा ऋद्धि द्युति यशः वलं वीर्यं पुरुषकार-पराकमं उपदर्शयमानः— देवः स्तनितशब्दं कुर्यात् ।

### अन्धकार-उद्योतादि-पदम्

त्रिभिः स्थानैः लोकान्धकारं स्यात्, तद्यथा—अर्हत्सु व्यवच्छिद्यमानेषु, अर्हत्प्रज्ञप्ते धर्मे व्यवच्छिद्यमाने, पूर्वगते व्यवच्छिद्यमाने ।

त्रिभिः स्थानैः लोकोद्योतः स्यात्, तद्यथा—अईंत्सु जायमानेषु, अर्हत्सु प्रव्रजत्सु, अर्हतां ज्ञानोत्पाद-महिमसु।

त्रिभिः स्थानैः देवान्धकारं स्यात्, तद्यथा\_\_अर्हत्सु व्यच्छिद्यमानेषु, अर्हत्प्रज्ञप्ते धर्मे व्यवच्छिद्यमाने, पूर्वगते व्यवच्छिद्यमाने ।

### <mark>देव</mark>विक्रिया-पद

७०. तीन कारणों से देव विद्युत्कार (विद्युत्-प्रकाश) करते हैं----

१. बैंकिय रूप करते हुए, २. परिचारणा करते हुए, ३. तथारूप श्रमण माहन के सामने अपनी ऋद्धि, छुदि, यश, बल, वीर्य, पुरुषकार और पराक्रम का उप-दर्शन करते हुए।

७१. तीन कारणों से देव गर्जारव करते हैं— १. वैंक्रिय रूप करते हुए, २. परिचारणा करते हुए, ३. तथारूप श्रमण माहन के सामने अपनी ऋद्धि, द्युति, यश, बल, वीर्य, पुरुषकार और पराक्रम का उप-दर्शन करते हुए।

### अन्धकार-उद्योतआदि-पद

- ७२. तीन कारणों से मनुष्यलोक में अंधकार होता है----
  - १. अर्हन्तों के व्युच्छिन्न (मुक्त) होने पर,
  - २. अर्हत्प्रज्ञप्त धर्म के व्युच्छिन्न होने पर,
  - ३. पूर्वगत (चतुर्दश पूर्वों) के व्युच्छिन्त होने पर ।
- ७३. तीन कारणों से मनुष्यलोक में उद्योत होता है— १. अहंग्तों का जन्म होने पर, २. अर्हन्तों के प्रव्रजित होने के अवसर पर, ३. अर्हन्तों को केवलज्ञान उत्पन्न होने के उपलक्ष में किए जाने वाले महोत्सव पर।
- ७४. तीन कारणों से देवलोक में अंधकार होता है— १.अर्हन्तों के ब्युच्छिन्न होने पर, २. अर्हत्-प्रज्ञप्त धर्म के ब्युच्छिन्न होने पर, ३. पूर्वगत का विच्छेद होने पर।

- ७४. तिहि ठाणेहि देवुज्जोते सिया, तं जहा—अरहंतेहि जायमाणेहि, अरहंतेहि पव्वयमाणेहि, अरहंताणं णाणुप्पायमहिमासु ।
- ७६. तिहिं ठाणेहि देवसण्णिवाए सिया, तं जहा—अरहंतेहि जायमाणेहि, अरहंतेहि पब्वयमाणेहि, अरहंताणं णाणुप्पायमहिमासु ।
- ७७. <sup>●</sup>तिहिं ठाणेहिं देवुक्कलिया सिया, तं जहा---अरहंतेहिं जायमाणेहि, अरहंतेहिं पब्वयम।णेहि, अरहंताणं णाणुप्पायमहिमासु ।
- ७८. तिहि ठाणेहि देवकहकहए सिया, तं जहा—अरहंतेहि जायमाणेहि, अरहंतेहि पव्वयमाणेहि, अरहंताणं णाणुप्पायमहिमासु।°
- ७९. तिहि ठाणेहि देविंदा माणुसं लोगं हव्वमागच्छंति, तं जहा.... अरहंतेहि जायमाणेहि, अरहंतेहि पव्वयमाणेहि, अरहंताणं णाणुप्पायमहिमासु ।
- द०. एवं—सामाणिया, तायत्तीसगा, लोगपाला देवा, अग्गमहिसीओ देवीओ, परिसोववण्णगा देवा, अणियाहिवई देवा, आयरक्खा देवा माणुसं लोगं हब्वमागच्छंति,

त्रिभिः स्थानैः देवोद्योतः स्यात्, तद्यथा—अईत्सु जायमानेषु, अईत्सु प्रत्रजत्सु, अईतां ज्ञानोत्पादमहि्मसु ।

378

त्रिभिः स्थानैः देवसन्निपातः स्यात्, तद्यथा-अर्हत्सु जायमानेषु, अर्हत्सु प्रव्रजत्सु, अर्हतां ज्ञानोत्पादमहिमसु।

त्रिभिः स्थानैः देवोत्कलिका स्यात्, तद्यथा—अर्हत्सु जायमानेषु, अर्हत्सु प्रव्रजत्सु, अर्हतां ज्ञानोत्पादमहिम्म् ।

त्रिभिः स्थानैः देव 'कहकहक'ः स्यात्, तद्यथा—अर्हत्सु जायमानेषु, अर्हत्सु प्रव्रजत्सु, अर्हतां ज्ञानोत्पादमहिमसु ।

त्रिभिः स्थानैः देवेन्द्राः मानुषं लोकं अर्वाक् आगच्छन्ति, तद्यथा— अर्हत्सु जायमानेषु, अर्हत्सु प्रव्रजत्सु, अर्हतां ज्ञानोत्पादमहिमसु।

एवम्—सामानिकाः, तावत्त्रिंशकाः, लोकपाला देवाः, अग्रमहिष्यो देव्यः, परिषदुपपन्नका देवाः, अनिकाघिपतयो देवाः, आत्मरक्षका देवाः मानुषं लोकं अर्वाक् आगच्छन्ति, तद्यथा— ७४. तीन कारणों से देवलोक में उद्योत होता है—१. अर्हन्तों का जन्म होने पर, २. अर्हन्तों के प्रव्नजित होने के अवसर पर, ३. अर्हन्तों को केवल-ज्ञान उत्पन्न होने के उपलक्ष्य में किए जाने वाले महोत्सव पर।

७६. तीन कारणों से देव-सन्निपात [मनुष्य-लोक में आगमन] होता है— १. अईंग्तों का जग्म होने पर, २. अईंग्तों के प्रव्रजित होने के अवसरपर, ३. अर्ह्ग्तों को केवलज्ञान उत्पन्न होने के उपलक्ष्य में किए जाने वाले महोत्सव पर ।

७७. तीन कारणों से देवोत्कलिका [देवताओं का समवाय ] होता है—

> १. अर्हन्तों का जन्म होने पर, २. अर्हन्तों के प्रव्रजित होने के अवसर पर,

> ३. अर्हन्तों को केवलज्ञान उत्पन्न होने के उपलक्ष्य में किए जाने वाले महोत्सव पर।

- ७८. तीन कारणों से देवकहकहा [कलकल ध्वनि] होता है---१. अर्हन्तों का जन्म होने पर, २. अर्हन्तों के प्रव्रजित होने के अवसर पर, ३. अर्हन्तों को केवलज्ञान उत्पन्न होने के उपलक्ष्य में किए जाने वाले महोत्सव पर।
- ७९. तीन कारणों से देवेन्द्र तत्क्षण मनुष्य-लोक में आते हैं---१. अर्हन्तों का जन्म होने पर, २. अर्हन्तों के प्रब्रजित होने के अबसर पर, ३. अर्हन्तों को केवलज्ञान उत्पन्न होने के उपलक्ष्य में किए जाने बाले महोत्सव पर ।

∝०. इसी प्रकार सामानिक<sup>™</sup>, तावत्ज्लिशक<sup>™</sup>, लोकपाल देव, अग्रमहिषी देवियां, सभासद, सेनापति तथा आत्मरक्षक देव तीन कारणों से तत्क्षण मनुष्य-लोक में आते हैं— १. अईन्तों का जन्म होने पर, 8190

•तं जहा—अरहंतेहि जायमार्णेहि, अरहंतेहि पच्चयमार्णेहि, अरहंताणं णाणुप्पायमहिमासु ।°

- द१. तिहि ठाणेहि देवा अब्भुट्ठिज्जा, तं जहा—अरहंतेहि जायमाणेहि, \*अरहंतेहि पव्वयमाणेहि, अरहंताणं णाणुप्पायमहिमासु ।°
- द२. <sup>•</sup>तिहि ठाणेहिं देवाणं आसणाइं चलेज्जा, तं जहा.... अरहंतेहिं जायमाणेहि, अरहंतेहिं पव्वयमाणेहि, अरहंताणं णाणुप्पायमहिमासु ।
- द३. तिहि ठाणेहि देवा सीहणायं करेज्जा, तं जहा— अरहतेहि जायमाणेहि, अरहतेहि पव्वयमाणेहि, अरहताणं णाणुप्पायमहिमासु ।
- ⊭४. तिहिं ठाणेहिं देवा चेलुक्खेवं करेज्जा, तं जहा— अरहंतेहिं जायमाणेहि, अरहंतेहिं पव्वयमाणेहि, अरहंताणं णाणुप्पायमहिमासु ।°
- दप्त. तिहि ठाणेहि देवाणं चेइयरुक्खा चलेज्जा, तं जहा... अरहंतेहि ⁰जायमाणेहि, अरहंतेहि पव्वयमाणेहि, अरहंताणं णाणुप्पायमहिमासु।°

अर्हत्सु जायमानेषु, अर्हत्सु प्रव्रजत्सु, अर्हतां ज्ञानोत्पादमहिमसु ।

त्रिभिः स्थानैः देवाः अभ्युत्तिष्ठेयुः, तद्यथा—अर्हत्सु जायमानेषु, अर्हत्सु प्रव्रजत्सु, अर्हतां ज्ञानोत्पादमहिमासु ।

त्रिभिः स्थानैः देवानां आसनानि **च**लेयुः, तद्यथा—अईत्सु जायमानेषु, अर्हत्सु प्रव्रजत्सु, अर्हतां ज्ञानोत्पादमहिमसु ।

त्रिभिः स्थानैः देवाः सिंहनादं कुर्युः, तद्यथा—अईत्सु जायमानेषु, अर्हत्सु प्रव्रजत्सु, अर्हतां ज्ञानोत्पादमहि्मसु।

त्रिभिः स्थानैः देवाः चेलोत्क्षेपं कुर्युः, तद्यथा—अर्हत्सु जायमानेषु, अर्हत्सु प्रव्रजत्सु, अर्हतां ज्ञानोत्पादमहिमसु ।

त्रिभिः स्थानैः देवानां चैत्यरुक्षाः चलेयुः तद्यथा--अर्हत्सु जायमानेषु, अर्हत्सु प्रव्रजत्सु, अर्हतां ज्ञानोत्पादमहिमसू । स्थान ३ : सूत्र ८१-८४

२. अर्हन्तों के प्रव्रजित होने के अवसर पर, ३. अहंन्तों को केवलज्ञान उत्पन्न होने के उपलक्ष्य में किए जाने वाले महोत्सव पर।

५१. तीन कारणों से देव अपने सिंहासन से अभ्युत्थित होते हैं--- १. अर्हन्तों का जन्म होने पर, २. अर्हन्तों के प्रव्रजित होने के अवसर पर, ३. अर्हन्तों को केवलज्ञान उत्पन्न होने के उपलक्ष्य में किए जाने वाले महोत्सव पर ।

- प्द२. तीन कारणों से देवों के आसन चलित होते हैं---१. अर्हन्तों का जन्म होने पर, २. अर्हन्तों के प्रव्रजित होने के अवसर पर, ३. अर्हन्तों को केवलज्ञान उत्पन्न होने के उपलक्ष्य में किए जाने वाले महोत्सव पर।
- ∽३. तीन कारणों से देव सिंहनाद करते हैं----१. अईंन्तों का जन्म होने पर,

२. अईन्तों के प्रव्रजित होने के अवसर पर, ३. अईन्तों को केवलज्ञान उत्पन्न होने के उपलक्ष्य में किए जाने वाले महोत्सव पर।

प्र४. तीन कारणों से देव चलोत्क्षेप करते हैं — १. अर्हन्तों का जन्म होने पर, २. अर्हन्तों के प्रव्रजित होने के अवसर पर, ३. आईन्तों को केवलज्ञान उत्पन्न होने के उपलक्ष्य में किए जाने वाले महोत्सव पर।

५५. तीन कारणों से देवताओं के चैत्यवृक्ष चलित होते हैं— १. अईन्तों का जन्म होने पर, २. अईन्तों के प्रव्रजित होने के अवसर पर, ३. अईन्तों को केवलज्ञान उत्पन्न होने के उपलक्ष्य में किए जाने वाले महोत्सव पर।

=६. तिहिं ठाणेहिं लोगंतिया देवा माणुसं लोगं हव्वमागच्छेज्जा, तं जहा—अरहंतेहिं जायमाणेहि, अरहंतेहिं पव्वयमाणेहि, अरहंताणं णाणुष्पायमहिमासु ।

# दुष्पडियार-पदं

=७. तिण्हं दुष्पडियारं समणाउसो ! तं जहा....अम्मापिउणो, भट्टिस्स, धम्मायरियस्स ।

> १. संपातोवि य णं केइ पुरिसे अम्मापियरं सयपागसहस्सपागेहिं तेल्लेहि अब्भंगेत्ता, सुरभिणा गंधट्टएणं उब्बट्टित्ता, तिहिं उदगेहिं मज्जावेत्ता, सव्वालंकारविभूसियं करेत्ता, मणुण्णं थालीपागसुद्धं अट्ठारसवंजणाउलं भोयणं भोया-वेत्ता जावज्जीवं पिट्ठिवर्डेसियाए परिवहेज्जा, तेणावि तस्स अम्मा-पिउस्स दुप्पडियारं भवइ । अहे णं से तं अम्मापियरं केवलि-

> पण्णत्ते धम्मे आधवइत्ता पण्ण-वदत्ता परूवइत्ता ठावइता भवति, तेणामेव तस्स अम्मापिउस्स सुप्पडियारं भवति समणाउसो ! २. केइ महच्चे दरिद्दं समुक्क-सेज्जा। तए णंसे दरिट्दे समुक्किट्ठे समाणे पच्छा पुरं चणं विउल-भोगसमितिसमण्णागते यावि विहरेज्जा।

तए णं से महच्चे अण्णया कयाइ दरिद्दीहूए समाणे तस्स दरिद्दस्स त्रिभिः स्थानैः लोकान्तिका देवाः मानुषं लोकं अर्वाक् आगच्छेयुः, तद्यथा.... अर्हत्सु जायमानेषु, अर्हत्सु प्रव्रजत्सु, अर्हतां ज्ञानोत्पादमहिमसु ।

१७१

### दुष्प्रतिकार-पदम्

त्रिविधं दुष्प्रतिकारं आयुष्मन्! श्रमण! , तद्यथा—अम्वापितुः, भर्त्तुः, धर्माचार्यस्य ।

(१) संप्रातरपि च कश्चित् पुरुषः अम्बापितरं शतपाकसहस्रपाकाभ्यां तैलाभ्यां अभ्यज्य, सुरभिना गन्धाट्टकेन उदवर्त्त् य, त्रिभिः उदकैः मज्जयित्वा, सर्वालङ्कारविभूषितं कृत्वा, मनोज्ञं स्थालीपाकशुद्धं अष्टादशब्यव्जनाकुलं भोजनं भोजयित्वा यावज्जीवं पृष्ठ्य-वर्तासिक्या परिवहेत्, तेनाऽपि तस्य अम्वापितुः दुष्प्रतिकारं भवति ।

अथ स तं अम्बापितरं केवलिप्रज्ञप्ते धर्मे आख्याय प्रज्ञाप्य प्ररूप्य स्थापयिता भवति, तेनैव तस्य अम्बापितुः सुप्रति-कारं भवति आयुष्मन् ! श्रमण !

(२) कश्चित् महाचों दरिद्रं समुत्कर्ष-येत् । ततः स दरिद्रः समुत्क्रब्टः सन् परचात् पुरश्च विपुलभोगसमिति-समन्वागतश्चापि विहरेत् ।

ततः स महार्चः अन्यदा कदापि दरिद्री-भूतः सन् तस्य दरिद्रस्य अन्तिके अर्वाक् स्थान ३ : सूत्र ८६-८७

प६. तीन कारणों से लोकान्तिक<sup>३३</sup> देव तत्क्षण मनुष्यलोक में आते हे—१. अर्हन्तों का जन्म होने पर, २. अर्हन्तों के प्रव्रजित होने के अवसर पर, ३. अर्हन्तों को केवलज्ञान उत्पग्न होने के उपलक्ष्य में किए जाने वाले महोत्सव पर।

### दुष्प्रतिकार-पद

५७. भगवान् ने कहा—आयुष्मान अमजो ! तीन पद दुष्प्रतिकार हैं--- उनसे ऊर्ऋण होना दुःशक्य है-१. मातापिता, २. भर्ता--पालन-पोषण करने वाला, ३. धर्माचार्य । १. कोई पुत्र अपने माता-पिता का प्रातः-काल में शतपाक", सहस्रपाक " तेलों से मर्दन कर, सुगन्धित चूर्ण से उबटन कर, गंधोवक, शीतोदक तथा उष्णोदक से स्नान करवा कर, सर्वालंकारों से उन्हें विभूषित कर, अठारह प्रकार के स्थाली-पाक<sup>३५</sup>-शुद्ध व्यञ्जनों से युक्त भोजन करवा कर, जीवन-पर्यन्त कांवर [बहंगी] में उनका परिवहन करे तो भी वह उनके उपकारों से ऊर्ऋण नहीं हो सकता । वह उनसे तभी ऊर्ऋण हो सकता है जबकि उन्हें समझा-बुझाकर, प्रवुद्ध कर, विस्तार से बताकर केवलीप्रज्ञप्त धर्म में स्थापित करता है।

> २. कोई अर्थपति किसी दरिद्र का धन आदि से समुत्कर्ष करता है। संयोगवश कुछ समय बाद या शीघ्र ही वह दरिद्र विपुल भोगसामग्री से युक्त हो जाता है और वह अर्थपति किसी समय दरिद होकर सहयोग की कामना से उसके पास आता है। उस समय वह भूतपूर्व दरिद्र

अंतिए हब्वमागच्छेज्जा । तए णं से दरिद्दे तस्स भट्टिस्स सव्वस्समवि दलयमाणे तेणावि तस्स दुप्पडियारं भवति ।

अहे णं से तं भट्टिं केवलिपण्णत्ते धम्मे आघवइत्ता पण्णवइत्ता परूवइता ठावइता भवति, तेणामेव तस्स भट्टिस्स सुष्पडियारं भवति [समणाउसो !?]।

३. केति तहारूवस्स समणस्स वा माहणस्स वा अंतिए एगमवि आरियं धम्मियं सुवयणं सोच्चा णिसम्म कालमासे कालं किच्चा अण्णयरेसु देवलोएसु देवत्ताए उववज्णे।

तए णंसे देवे तंधम्मायरियं दुब्भिक्खाओ वा देसाओ सुभिक्खं देसं साहरेज्जा, कंताराओ वा णिक्कंतारं करेज्जा, दोहकालिएणं वा रोगातंकेणं अभिभूतं समाणं विमोएज्जा, तेणावि तस्स धम्मा-यरियस्स दुष्पडियारं भवति । अहे णं से तं धम्मायरियं केवलि-पण्णत्ताओ धम्माओ भट्ठं समाणं भुज्जोवि केवलिपण्णसे धम्मे •पण्णवदुत्ता अधवडत्ता **परूबइत्ता°** তাৰহনা भवति, तेणामेव तस्स धम्मायरियस्स सुप्पडियारं भवति

#### संसार-वीईवयण-पद

दद तिहि ठाणेहि संपण्णे अणगारे अणादीयं अणवदग्गं दीहमद्वं

आगच्छेत् । ततः सः दरिद्रः तस्मै भत्रें सर्वस्वमपि ददत् तेनापि तस्य दुष्प्रतिकारं भवति ।

१७२

अथ स तं भत्तारं केवलिप्रज्ञप्ते धर्मे आख्याय प्रज्ञाप्य प्ररूप्य स्थापयिता भवति, तेनैव तस्य भर्तुः सुप्रतिकारं भवति [आयुष्मान् ! श्रमण !?]।

३. कश्चित् तथारूपस्य श्रमणस्य वा माहनस्य वा अन्तिके एकमपि आर्यं धार्मिकं सुवचनं श्रुत्वा निशम्य काल-मासे कालं कृत्वा अन्यतरेषु देवलोकेषु देवतया उपपन्नः ।

ततः स देवः तं धर्माचार्यं दुभिक्षात् वा देशात् सुभिक्षं देशं संहरेत्, कान्तारात् वा निष्कान्तारं कुर्यात्, दीर्धकालिकेन वा रोगातङ्कोन अभिभूतं सन्तं विमोचयेत् तेनापि तस्य धर्माचार्यस्य दुष्प्रतिकारं भवति ।

अथ स तं धर्माचार्यं केवलिप्रज्ञप्तात् धर्मात् भ्रष्टं सन्तं भूयोपि केवलिप्रज्ञप्ते धर्मे आख्याय प्रज्ञाप्य प्ररूप्य स्थापयिता भवति, तेनैव तस्य धर्माचार्यस्य सुप्रतिकारं भवति [आयुष्मन् ! श्रमण !?]।

#### स्थान ३ : सूत्र ८८

अपने स्वामी को सब कुछ अर्पण करके भी उसके उपकारों से ऊर्ऋण नहीं हो सकता।

वह उससे तभी ऊर्ऋण हो सकता है जबकि उसे समझा-बुझाकर, प्रवुद्ध कर, विस्तार से बताकर केवलीप्रज्ञप्त धर्म में स्थापित करता है।

३. कोई व्यक्ति तथारूप श्रमण-माहन के पास एक भी आर्य तथा धार्मिक वचन सुनकर, अवधारण कर, मृत्युकाल में मर-कर, किसी देवलोक में देवरूप में उत्पन्न होता है। किसी समय वह धर्माचार्य को अकाल-प्रस्त देश से सुभिक्ष देश में संहत कर देता है, जंगल से बस्ती में ले आता है या लम्बी बीमारी तथा आतंक [सद्योघाती रोग] से अभिभूत बने हुए को विमुक्त कर देता है, तो भी वह धर्माचार्य के उप-कार से ऊर्ऋण नहीं हो सकता।

वह उससे तभी ऊर्ऋण हो सकता है जबकि कदाचित् उसके केवलीप्रज्ञप्त धर्म से भ्रष्ट हो जाने पर उसे समझा-बुझाकर, प्रबुद्ध कर, विस्तार से बताकर पुनः केवलीप्रज्ञप्त धर्म में स्थापित कर देता है।

### संसार-व्यतिव्रजन-पदम्

त्रिभिः स्थानैः सम्पन्नः अनगारः अनादिकं अनवदग्रं दीर्घाद्ध्वानं

### संसार-व्यतिव्रजन-पद

८८. तीन स्थानों से सम्पन्न अनगार अनादि अनंत अतिविस्तीर्ण चातुर्गतिक संसार-

| ain Education International | For Private & Personal Use Only |
|-----------------------------|---------------------------------|

# चाउरतं संसारकंतार वीईवएज्जा, तं जहा\_अणिदाणयाए, दिट्रिसंपण्णयाए. जोगवाहियाए । कालचनक-पद se. तिविहा ओसप्पिणी पण्णत्ता, तं जहाँ— उक्कोसा, मज्भिमा, जहण्णा । त्रिविधा ६०. \*तिविहा सुसम-सुसमा---तिविहा सुसमा---तिविहा सुसम-दूसमा.... तिविहा दूसम-सुसमा\_\_ तिविहा दूसमा\_\_\_ तिविहा दूसम-दूसमा पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ उक्कोसा, मज्भिमा, जहण्णा।<sup>°</sup> ११. तिविहा उस्सप्पिणी पण्णत्ता, तं तद्यथा-जहाँ..... उक्कोसा, मज्भिमा, जहण्णा । .६२. <sup>०</sup>तिविहा दुस्सम-दुस्समा...\_ त्रिविधा

ठाणं (स्थान)

तिविहा दुस्समा\_\_ तिविहा दुस्सम-सुसमा.... तिविहा सुसम-दुस्समा.... तिविहा सुसमा.... तिविहा सुसम-सुसमा पण्णत्ता, तं जहा..... उक्कोसा, मज्भिमा, जहण्णा ।°

# अच्छिण्ण-पोग्गल-चलण-पदं

६३ तिहि ठाणेहि अच्छिणो पोग्गले चलेज्जा, तं जहा\_\_ आहारिज्जमाणे वा पोग्गले चातुरन्तं संसारकान्तारं व्यतिव्रजेत् तद्यथा-अनिदानतया, हष्टिसम्पन्नतया, योगवाहितया ।

१७३

# कालचत्र-पदम्

त्रिविधा अवर्साप्पणी प्रज्ञप्ता, तद्यथा-उत्कर्षा, मध्यमा, जघन्या।

सुधम-सुधमा----त्रिविधा सुषमा.... त्रिविधा सुषम-दुष्षमा\_\_ त्रिविधा दुष्पम-सुषमा— त्रिविधा दुष्षमा— त्रिविधा दुष्षम-दुष्षमा प्रज्ञच्ता, तद्यथा ---उत्कर्षा, मध्यमा, जघन्या । त्रिविधा उत्सप्पिणी प्रज्ञप्ता, उत्कर्षा, मध्यमा, जघन्या । दुष्षम-दुष्षमा.... त्रिविधा दुष्षमा... त्रिविधा दुष्षम-सुषमा\_\_ त्रिविधा सुषम-दुष्षमा---त्रिविधा सुषमा\_\_ त्रिविधा सुधम-सुषमा प्रज्ञप्ता, तद्यथा---उत्कर्षा, मध्यमा, जघन्या ।

# अच्छिन्न-पुद्गल-चलन-पदम्

त्रिभिः स्थानैः अच्छिन्नः पुद्गलः चलेत्, तद्यथा-आहियमाणो वा पुद्गल: चलेत्, विकियमाणो वा पुद्गलः चलेत्,

### स्थान ३: सूत्र ८९-६३

कांतार से पार हो जाता है— १. अनिदानता—भोग-प्राप्ति के लिए संकल्प नहीं करने से, २. दृष्टिसम्पन्नता-सम्यग्दृष्टि से, ३. योगवाहिता\* --- योग का वहन करने या समाधिस्थ रहने से।

### कालचऋ-पद

- ८. अवसर्पिणो तीन प्रकार की होती है— १. उत्कृष्ट, २. मध्यम, ३. जघन्य ।
- १०. सुषमसुषमा तीन प्रकार की होती है— सुषमा तीन प्रकार की होती है— सुषमदुष्षमा तीन प्रकार की होती है---दुष्षमसुषमा तीन प्रकार की होती है— दुष्षमा तीन प्रकार की होती है— दुष्षमदुष्षमा तीन प्रकार की होती है---१. उत्कृष्ट, २. मध्यम, ३. जघन्य ।
- ९१. उत्सर्पिणी तीन प्रकार की होती है— १. उत्कृष्ट, २. मध्यम, ३. जघन्य ।
- ८२. दुष्षमदुष्षमा तीन प्रकार की होती है---दुष्षमा तीन प्रकार की होती है—-दुष्खमसुषमा तीन प्रकार की होती है-— सुषमदुष्षमा तीन प्रकार की होती है— सुषमा तीन प्रकार की होती है— सुषमसुषमा तीन प्रकार की होती है—→ १. उत्कृष्ट, २. मध्यम, ३. जधन्य।

# अच्छिन्न-पुद्गल-चलन--पद

१३. अच्छिन्त पुद्गल [स्कंध संलग्न पुद्गल] तीन कारणों से चलित होता है— १. जीवों द्वारा आक्वध्ट होने पर चलित

चलेज्जा, विकुव्वमाणे वा पोग्गले चलेज्जा, ठाणाओ वा ठाणं संकामिज्जमाणे पोग्गले चलेज्जा ।

### उपधि-पदं

६४. तिविहे उवधी पण्णत्ते, तं जहा— कम्मोवही, सरीरोवही, बाहिरभंडमत्तोवही । एवं—असुरकुमाराणं भाणियव्वं । एवं—एगिदियणेरइयवज्जं जाव वेमाणियाणं । अहवा—तिविहे उवधी पण्णत्ते, तं जहा—सचित्ते, अचित्ते, मीसए । एवं—णेरइयाणं णिरंतरं जाव वेमाणियाणं ।

### परिग्गह-पदं

६४. तिविहे परिग्गहे पण्णत्ते, तं जहा\_\_\_\_\_ कम्मपरिग्गहे, सरीरपरिग्गहे । बाहिरभंडमत्तपरिग्गहे । एवं-\_\_असुरकुमाराणं । एवं-\_\_असुरकुमाराणं । एवं-\_\_एगिदियणेरइयवज्जं जाव वेमाणियाणं । अहवा\_\_\_तिविहे परिग्गहे पण्णत्ते, तं जहा\_\_\_सचित्ते, अचित्ते, मीसए । एवं-\_\_णेरइयाणं निरंतरं जाव वेमाणियाणं ।

### पणिहाण-पदं

६६. तिविहे पणिहाणे पण्णत्ते, तं जहा... मणपणिहाणे, वयपणिहाणे, कायपणिहाणे। एवं...पंचिदियाणं जाव वेमाणि-याणं।

स्थानात् वा स्थानं संकम्यमाणः पुद्गलः चलेत् ।

868

### उपधि-पदम्

त्रिविध उपधि: प्रज्ञप्तः, तद्यथा-कर्मोपधिः, शरीरोपधिः, बाह्यभाण्डामत्रोपधिः । एवम्....असुरकुमाराणां भणितव्यम्ः । एवम्......अस्त्रेत्यमैरयिकवर्जं यावत् वैमानिकानाम् । अथवा-त्रिविध उपधिः प्रज्ञप्तः, तद्यथा-....सचित्तः, अचित्तः, मिश्रकः । एवम्....नैरयिकाणां निरंतरं यावत् बैमानिकानाम् ।

### परिग्रह-पदम्

त्रिविधः परिग्रहः प्रज्ञप्तः, तद्यथा— कर्मपरिग्रहः, शरीरपरिग्रहः, बाह्यभाण्डामत्रपरिग्रहः । एवम्— असुरकुमाराणाम् । एवम्—एकेन्द्रियनैरयिकवर्जं यावत् वैमानिकानाम् । अथवा—तिविधः परिग्रहः प्रज्ञप्तः, तट्यथा—सचित्तः, अचित्तः, मिश्रकः । एवम्—नैरयिकाणां निरंतरं यावत् वैमानिकानाम् ।

### प्रणिधान-पदम्

त्रिविधं प्रणिथानं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा— मनःप्रणिधानं, वचःप्रणिधानं । कायप्रणिधानम् । एवम्—पञ्चेन्द्रियाणां यावत् वैमानिकानाम् ।

### स्थान ३: सूत्र ९४-९६

होता है, २. विकियमाण होने पर चलित होता है, ३. एक स्थान से दूसरे स्थान पर संक्रमित किए जाने पर चलित होता है।

### उपघि-पद

१४. उपधि तीन प्रकार की होती है— १. कर्मंउपधि, २. शरीरउपधि, ३. वस्त-पाल आदि बाह्य उपधि । एकेन्द्रिय तथा नैरयिकों को छोड़कर सभी दण्डकों के तीन प्रकार की उपधि होती है । अथवा—उपधि तीन प्रकार की होती है— १. सचित्त, २. अचित्त, ३. मिश्र । सभी दण्डकों के तीन प्रकार की उपधि होती है ।

# परिग्रह-पद

१५. परिग्रह तीन प्रकार का होता है—

१. कर्मपरिग्रह, २. शरीरपरिग्रह,

३. वस्त्र-पात्न आदि वाह्य परिग्रह । एकेन्द्रिय तथा नैरयिकों को छोड़कर सभी दण्डकों के तीन प्रकार का परिग्रह होता है ।

अथवा----परिग्रह तीन प्रकार का होता है----१. सचित्त, २. अचित्त, ३. मिश्र । सभी दण्डकों के तीन प्रकार का परिग्रह होता है।

# प्रणिधान-पद

- ६६. प्रणिधान '' तीन प्रकार का होता है---
  - १. मनप्रणिधान, २. वचनप्रणिधान,
  - ३. কাৰ্যমুগিধান।

सभी पञ्चेन्द्रिय दण्डकों में तीनों प्रणि-धान होते हैं।

- ९७. तिविहे सुष्पणिहाणे पण्णत्ते, तं जहा—मणसुष्पणिहाणे, वयसुष्पणिहाणे, कायसुष्पणिहाणे।
- ९८. संजयमणुस्साणं तिविहे सुप्पणि-हाणे पण्णत्ते, तं जहा\_\_\_ मणसुप्पणिहाणे, वयसुप्पणिहाणे, कायसुप्पणिहाणे ।
- EE तिविहे दुप्पणिहाणे पण्णत्ते, तं जहा—मणदुप्पणिहाणे, वयदुप्पणिहाणे, कायदुप्पणिहाणे । एवं—पींचदियाणं जाव वेमाणि-याणं ।

### जोणि-पदं

- १००. तिविहा जोणी पण्णत्ता, तं जहा.... सीता, उसिणा, सीओसिणा । एवं....एगिदियाणं विर्गालदियाणं तेउकाइयवज्जाणं संमुच्छिमपंचि-दियतिरिक्खजोणियाणं संमुच्छिम-मणुस्ताण य ।
- १०१. तिविहा जोणी पण्णत्ता, तंजहा— सचित्ता, अचित्ता, मीसिया । एवं—एगिदियाणं विर्गालदियाणं संमुच्छिमयंचिदियतिरिक्खजोणि-याणं संमुच्छिममणुस्साण य ।
- १०२. तिविहा जोणी पथ्णत्ता,तंजहा.... संबुडा, वियडा, संबुडवियडा ।
- १०३. तिविहा जोणी पण्णत्ता, तं जहा.... कुम्मुण्णया,संखावत्ता,वंसीवत्तिया। १. कुम्मुण्णया णं जोणी उत्तम-पुरिसमाऊणं कुम्मुण्णयाते णं

१७४

त्रिविधं सुप्रणिधानं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा-मनःसुप्रणिधानं, वचःसुप्रणिधानं, कायसुत्रणिधानम् । संयतमनुष्याणां त्रिविधं सुप्रणिधानं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा-मनःसुप्रणिधानम् । वचःसुप्रणिधानं, कायसुप्रणिधानम् ।

त्रिविधं दुष्प्रणिधानं प्रज्ञप्तम् तद्यथा– मनोदुष्प्रणिधानं, वचोदुष्प्रणिधानं, कायदुष्प्रणिधानम् । एवम्––पञ्चेन्द्रियाणां यावत् वैमानिकानाम् ।

# योनि-पदम्

त्रिविधा योनिः प्रज्ञप्ता, तद्यथा— शीता, उष्णा, शीतोष्णा । एवम्—एकेन्द्रियाणां विकलेन्द्रियाणां तेजस्कायिकवर्जानां सम्मूच्छिम-पञ्चेन्द्रियतिर्यंग्योनिकानां सम्मूच्छिम-मनुष्याणां च । त्रिविधा योनिः प्रज्ञप्ता, तद्यथा— सचित्ता, अचित्ता, मिश्रिता । एवम्—एकेन्द्रियाणां विकलेन्द्रियाणां सम्मूच्छिमपञ्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकानां सम्मूच्छिममनुष्याणां च ।

त्रिविधा योनिः प्रज्ञप्ता, तद्यथा.... संवृता, विवृता, संवृतविवृता ।

त्रिविधा योनिः प्रज्ञप्ता, तद्यथा— कूर्मोन्नता, शंखावत्ता, वंशीपत्रिका: । १. कूर्मोन्नता योनिः उत्तमपुरुष-मातृणाम् । कूर्मोन्नतायां योनौ त्रिविधा स्थान ३ : सूत्र ६७-१०३

- ९७. सुप्रणिधान तीन प्रकार का होता है—
  - १. मनसुप्रणिधान, २. वचनसुप्रणिधान,
  - ३. कायसुप्रणिधान।
- १८. संयत मनुष्यों के तीन सुप्रणिधान होते हैं---
  - १. मनसुप्रणिधान, २. वचनसुप्रणिधान,
  - ३. कायसुप्रणिधान ।
- ६९. दुष्प्रणिधान तीन प्रकार का होता है— १. मनदुष्प्रणिधान, २. वचनदुष्प्रणिधान, ३. कायदुष्प्रणिधान ।

सभी पञ्चेन्द्रिय दण्डकों में तीनों दुष्प्रणि-धान होते हैं ।

# योनि-पद

- १००. योनि [उत्पत्ति स्थान] तीन प्रकार की होती है—१. बीत, २. उष्ण, ३. शीतोष्ण। तेजस्कायवजित एकेन्द्रिय, विकले-न्द्रिय, संमूच्छिंमपञ्चेन्द्रियतिर्यञ्च तथा संमूच्छिंममनुष्य के तीनों ही प्रकार की योनियां होती हैं।
- १०१ योनि तीन प्रकार की होती है—

१. सचित्त, २. अचित्त, ३. मिश्र । एकेन्द्रिय, विकलेन्द्रिय, संमूच्छिम-पञ्चेन्द्रियतियंञ्च तथा संमूच्छिम-मनुष्यों में तीनों ही प्रकार की योनियां होती हैं ।

- १०२. योनि तीन प्रकार की होती है— १. संवृत—संकड़ी, २. विवृत—चौड़ी, ३. संवृतविवृत—कुछ संकड़ी तथा कुछ चौड़ी ।
- १०३. योनि तीन प्रकार की होती है— १. कूर्मोन्नत— कछुए के समान उन्नत, २. संखावर्त— शंख के समान आवर्त [धुमाव] वाली ; ३. वंशीपत्निका—

जोणिए तिविहा उत्तमपुरिसा गब्भं वक्कमंति, तं जहा\_अरहंता, चक्कवट्टी, बलदेववासुदेवा ।

२. संखावत्ता णं जोणी इत्थीरयणस्स । संखावत्ताए णं जोणीए बहवे जीवा य पोग्गला य वक्कमंति, विउक्कमंति, चयंति, उववज्जंति, णो चेव णं णिष्फज्जंति । ३. वंसीवत्तित्ता णं जोणी पिहज्जणस्स । वंसीवत्तिताए णं जोणीए बहवे पिहज्जणा गब्भं

तणवणस्सइ-पदं

वक्कमंति ।

१०४. तिविहा तणवणस्सइकाइया पण्णत्ता, तं जहा-संखेज्जजीविका, असंखेज्जजीविका, अणंतजीविका।

### तित्थ-पदं

१०४. जबुंद्दीवे दीवे भारहे वासे तओ तित्था पण्णत्ता, तं जहा....मागहे, वरदामे, पभासे। १०६. एवं....एरवएवि ।

१०७. जंबुद्दीवे दीवे महाविदेहे वासे एगमेगे चक्कबट्टिविजये तओ तित्था पण्णत्ता, तं जहा.... मागहे, वरदामे, पभासे ।

उत्तमपुरुषाः गर्भं अवकामन्ति, तद्यथा-अर्हन्तः, चक्रवर्तिनः, वलदेववास<u>ु</u>देवाः ।

१७६

२. शंखावत्ती योनिः स्त्रीरत्नस्य । शंखावत्तीयां योनौ बहवो जीवाश्च पुद्गलाश्च अवकामन्ति, व्युतकामन्ति, च्यवन्ते, उत्पद्यन्ते, नो चैव निष्पद्यन्ते ।

३. वंशीपत्रिका योनिः पृथग्जनस्य । वंशीपत्रिकायां योनौ बहवः पृथग्जनाः गर्भ अवकामन्ति ।

### तृणवनस्पति-पदम्

त्रिविधाः <mark>प्रज्ञप्ताः, तद्</mark>यथा—संख्येयजीविकाः, असंख्येयजीविकाः, अनन्तजीविकाः ।

#### स्थान ३ : सूत्र १०४-११४

बांस की जाली के पत्नों के आकार वाली। १. कूर्मोन्नत योनि उत्तम पुरुषों की मात्रा के होती है। कुर्मोन्नत योनि से तीन प्रकार के उत्तम पुरुष पैदा होते हैं---१. अर्हन्त, २. चक्रवर्ती, ३. वलदेव-वासुदेव ।

२. शंखावर्त योनि स्त्री-रत्न की होती है। शंखावर्त योनि में अनेक जीव तथा पुद्गल उत्पन्न और नष्ट होते हैं तथा नष्ट और उत्पन्न होते हैं, किन्तु निष्पन्न नहीं होते। ३. वंशीपविका योनि सामान्य-जनों को माता के होती है। वंशीपविका योनि में अनेक सामान्य-जन पैदा होते हैं।

### तृणवनस्पति-पद

तृणवनस्पतिकायिकाः १०४. तृणवनस्पतिकायिक जीव तीन प्रकार के होते हैं---१. संख्यात जीव वाले---नाल से बंधे हुए फूल, २. असंख्यात जीव वाले---वृक्ष के मूल, कंद, स्कंध, स्वक् शाखा और प्रवाल। ३. अनंत जीव **वाले—फ**फूंदी आदि।

#### तीर्थ-पट

तीर्थ है--१. मागध, २. वरदाम, २. प्रभास। १०६. इसी प्रकार ऐरवत क्षेत्र में भी तीन तीर्थ हैं---१. मागध, २. वरदाम, ३. प्रभास। एक चत्रवर्ती-विजय में तीन-तीन तीर्थ हैं-----१. मागध, २. वरदाम, ३. प्रभास।

# तीर्थ-पदम्

जम्बूद्वीपे द्वीपे भारते वर्षे त्रयः तीर्थाः १०५. जम्बूद्वीप द्वीप के भारत क्षेत्र में तीन प्रज्ञप्ताः, तद्यथाः— मागधः, वरदाम, प्रभासः । एवम्-ऐरवतेऽपि ।

जम्बुद्वीपे द्वीपे महाविदेहे वर्षे एकैकस्मिन् १०७. जम्बूद्वीप द्वीप के महाविदेह क्षेत्र में एक-चक्रवत्तिविजये त्रयः तीर्थाः प्रज्ञप्ताः. तद्यथा—मागध:, वरदाम:, प्रभास: ।

१०द एवं धायइसंडे दीवे पुरस्थिम-द्वेवि, पच्चत्थिमद्वेवि । पुक्लरवरदीवद्धे पुरत्थिमद्धेवि, पच्चत्थिमद्धेवि ।

#### कालचक्क-पदं

- १०९. जबुद्दीवे दीवे भरहेरवएस वासेस् तीताए उस्सष्पिणीए सुसमाए समाए तिण्णि सागरोवमकोडा-कोडीओ काले होत्था ।
- ११०. जंबुद्दीवे दीवे भरहेरवएसु वासेसू इमोसे ओसप्पिणीए सूसमाए समाए तिण्णि सागरोवमकोडा-कोडीओ काले पण्णसे ।
- १११ जंबुद्दीवे दीवे भरहेरवएस वासेसू आगमिस्साए उस्सप्पिणीए सुसमाए समाए तिण्णि सागरो-वमकोडाकोडीओ काले भविस्सति ।
- ११२. एवं--धायइसंडे पुरत्थिमद्धे पच्च-त्थिमद्धेवि । एवं-पुवखरवरदीवद्धे पुरस्थिमद्धे पच्चत्थिमद्धेवि\_कालो भाणियव्यो ।
- ११३. जंबुद्दीवे दीवे भरहेरवएस् वासेस् तीताए उस्सप्पिणीए सुसमसुसमाए समाए मणुया तिण्णि गाउयाइं उड्डं उच्चत्तेणं होत्था। तिष्णि पलिओवमाइं परमाउं पालइत्था ।
- ११४. एवं इमीसे ओसण्विणीए, आगमिस्साए उस्सप्पिणीए।

एवम्-धातकीषण्डे द्वीपे पौरस्त्यार्धेऽपि, १०८. इसी प्रकार धातकीषंड नामक द्वीप के पाञ्चात्यार्थेऽपि । पुष्करवरद्वीपार्धे पौरस्त्यार्धेऽपि, पाश्चात्यार्धेऽपि ।

#### कालचत्र-पदम्

- जम्बूद्वीपे द्वीपे भरतैरवतयोः वर्षयोः १०९. जम्बूद्वीप द्वीप के भरत और ऐरवत झेल अतीतायां उत्सपिण्यां सूषमायां समायां तिस्रः सागरोपमकोटिकोटी: काल: अभवत् ।
- जम्बूद्वीपे ट्वीपे भरतैरवतयोः वर्षयोः ११०. जम्बूद्वीप ढीप के भरत और ऐरवत क्षेत्र अस्यां अवसर्पिष्यां सुषमायां समायां तिस्रः सागरोपमकोटिकोटी: कॉल: प्रज्ञप्त: ।
- जम्बूद्वीपे द्वीपे भरतैरवतयोः वर्षयोः आगमिष्यन्त्यां उत्सर्पिण्यां सषमायां समायां तिस्र: सागरोपमकोटिकोटी: कालः भविष्यति ।
- एवम्--धातकीषण्डे पौरस्त्यार्धे पाइचा- ११२. इसी प्रकार धातकीषंड तथा अर्धवुष्करवर त्यार्धेऽपि । एवम्--पुष्करवरद्वीपार्धे **पौरस्त्यार्ध** पाइचात्यार्धेऽपि---कालः भणितव्यः।
- जम्बूद्वीपे द्वीपे भरतैरवतयोः वर्षयोः अत्तोतायां उत्सर्पिण्यां सुषमसुषमायां समायां मनुजाः तिस्रः गव्यूतीः अर्ध्वं उच्चत्वेन अभवन् । त्रीणि पल्योपमानि परमायुः अपालयन् । एवम्-अस्यां अवसर्पिण्याम्, आगमिष्यन्त्यां उत्सर्पिण्याम् ।

स्थान ३ : सूत्र १०८-११४

- पूर्वार्ध तथा पश्चिमार्ध में, अर्ध पुष्करवर हीय के पूर्वीई तथा पश्चिमाई में भी तीन-तीन तीर्थ हैं—-
  - १. मागध, २. वरदाम, ३. प्रभास।

#### कालचक्र-पद

- में अतीत उत्सर्पिणी के सुषमा नाम के आरे का काल तीन कोटी कोटी सागरो-पम था ।
- में वर्तमान अवसर्षिणी के सूषमा नाम के आरे का काल तीन कोटी-कोटी सागरोपम कहा गया है।
- १११. जम्बूद्वीप द्वीप के भरत और ऐरवत क्षेत्र में आगमी उत्सर्पिणी के सूषमा नाम के आरे का काल तीन कोटी-कोटी सागरोपम होगा ।
  - द्वीप के पूर्वीर्ध तथा पश्चिमार्ध में भी उत्सर्पिणी तथा अवसर्पिणी के सूषमा आरे का काल तीन कोटी-कोटी सागरोपम होता है ।
- ११३. जम्बूढीप द्वीप में भरत और ऐरवत क्षेत्र में अतीत उत्सर्पिणी के सुषमसुषमा नाम के आरे में मनुष्यों की ऊंचाई तीन गाऊ की और उनकी उत्कृष्ट आयु तीन पल्योपम की थी।
- ११४. इसी प्रकार वर्तमान अवसर्पिणी तथा आगामी उत्सर्पिणी में भी ऐसा जानना चाहिए ।

१७७

११५ जंबुद्दीवे दीवे देवकुरुउत्तरकुरासु मणुया तिण्णि गाउआइं उड्ट उच्चत्तेणं पण्णत्ता। तिण्णि पलिओवमाइं परमाउं पालयंति । ११६. एवं...जाव पुक्खरवरदीवद्ध-पच्चत्थिमद्धे ।

#### सलागा-पुरिस-वंस-पदं

११७. जंबुद्दीवे दीवे भरहेरवएसु वासेसु एगमेगाए ओस प्पिणि-उस्स प्पिणीए तओ वंसाओ उष्पण्जिस् वा उप्पज्जंति वा उप्पज्जिस्संति वा, तं जहा—अरहंतवंसे, चक्कवट्टिवंसे, दसारवंसे ।

११<del>न</del> एवं\_\_जाव पुक्खरवरवीवद्वपच्<del>च</del>-त्थिमद्धे ।

#### सलागा-पुरिस-पदं

- ११६. जंबुद्दीवे दीवे भरहेरवएसु वासेसु एगमेगाए ओसच्पिणी-उस्सध्पिणीए तओ उत्तमपुरिसा उप्पजिंजमु वा उप्पज्जंति वा उप्पज्जिस्संति वा, तं जहा....अरहंता, चक्कवट्टी, बलदेववासुदेवा ।
- १२०. एवं...जाव पुक्खरवरद्वीवद्धपच्च-त्थिमद्धे ।

#### आउय-पदं

१२१. तओ अहाउयं पालयंति, तं जहा....

जम्बूद्वीपे द्वीपे देवकुरूत्तरकुर्वोः मनुजाः ११४. जम्बूढीप द्वीप में देवकुरु और उत्तरकुरु तिस्रः गव्यूतीः अर्ध्वं उच्चत्वेन प्रज्ञप्ताः । त्रीणि पल्योपमानि परमायुः पालयन्ति ।

एवम्\_यावत् पाश्चात्यार्थे ।

#### शलाका-पुरुष-वंश-पदम्

जम्बूद्वीपे द्वीपे भरतैरवतयोः वर्षयोः ११७. जम्बूद्वीप द्वीप के भरत क्षेत्र तथा ऐरवत एकैकस्यां अवसर्पिण्युत्सर्पिण्यां त्रयः वंशाः उदपदिषत वा उत्पद्यन्ते वा उत्पत्स्यन्ते वा, तद्यथा-अर्हद्वंदाः, चक्रवत्तिवंशः, दशारवंशः।

एवम्—यावत् पाश्चात्यार्थे ।

शलाका-पुरुष-पदम्

एकैकस्यां अवर्सापण्युत्सपिण्यां त्रयः

उत्तमपुरुषाः उदपदिषत वा उत्पद्यन्ते

वा उत्पत्स्यन्ते वा, तद्यथा-अर्हन्तः,

चक्रवर्तिनः, वलदेववासुदेवाः ।

#### स्थान ३ : सूत्र ११४-१२१

- में मनुष्यों की ऊंचाई तीन गाऊ की और उनकी उत्कृष्ट आयु तीन पत्योपम की होती है ।
- पुष्करवरद्वीपार्ध- ११६. इसी प्रकार धातकीषंड तथा अर्धपुष्कर-वर द्वीय के पूर्वार्ध और पश्चिमार्ध में जानना चाहिए।

#### शलाका-पुरुष-वंश-पद

- क्षेत्र में प्रत्येक अवसर्पिणी तथा उत्सर्पिणी में तीन वंश उत्पन्न हुए थे, उत्पन्न होते हैं तथा उत्पन्न होंगे---
  - १. अर्हग्त-वंश, २. चकवर्ती वंश,
  - ३. दशार-वंश ।
- पुष्करवरद्वीपार्ध- ११म. इसी प्रकार धातकीषण्ड तथा पुष्करवर दीपार्ध के पूर्वार्ध और पश्चिमार्ध में तीन वंश उत्पन्न हुए थे, उत्पन्न होते हैं तथा उत्पन्न होंने ।

#### शलाका-पुरुष-पद

जम्बूद्वीपे द्वीपे भरतैरवतयोः वर्षयोः ११६. जम्बूद्वीप द्वीप में भरत क्षेत्र तथा ऐरवत क्षेत्र में प्रत्येक अवर्सीयणी तथा उत्सर्विणी में तीन उत्तम पुरुष उत्पन्न हुए थे, उत्पन्न होते हैं तथा उत्पन्न होंगे---

> १. अर्हन्त, २. चकवर्ती, ३. बलदेव-वासुदेव ।

एवम्---यावत् पुष्करवरद्वीपार्धपारुचा- १२०. इसी प्रकार धातकीषण्ड तथा अर्धपुष्कर-वर टीप के पूर्वार्ध और पश्चिमार्घ में जानना चाहिए ।

#### आयुः-पदम्

त्यार्थे ।

त्रयः यथायुः पालयन्ति, तद्यथा---

#### आयुः-पद

१२१. तीन अपनी पूर्ण आयु का पालन करते हैं---

#### १७इ

#### 308

चक्कवट्टी, बलदेव-अरहंता, वासुदेवा ।

- १२२. तओ मज्भिममाउयं पालयंति, तं जहा-अरहंता, चक्कवट्टी, बलदेववासुदेवा ।
- राइंदियाइं ठिती पण्णत्ता ।
- १२४. बायरवाउकाइयाणं उनकोसेणं तिण्णि वाससहस्साइं ठिती पण्णत्ता ।

#### जोणि-ठिइ-पदं

१२४. अह भंते ! सालीणं वीहीणं गोध-माणां जवाणं जवजवाणं \_\_ एतेसि णं धण्णाणं कोट्राउत्ताणं पल्ला-उत्ताणं मंचाउत्ताणं मालाउत्ताणं ओलित्ताणं लित्ताणं लंछियाणं मुद्दियाणं पिहिताणं केवइयं कालं जोणो संचिद्रति ?

> जहण्णेणं अंतोमुहत्तं, उक्कोसेणं तिण्णि संवच्छराइं। तेण परं जोणी पमिलायति । तेण परं जोणी पविद्धंसति । तेण परंजोणी विद्धंसति । तेण परं बीए अबीए भवति। तेण परं जोणीवोच्छेरे पण्णत्ते ।

#### णरय-पदं

- १२६. दोच्चाए णं सक्करप्पभाए पृढवीए <u>जेरइय</u>/णं उक्कोसेणं तिण्णि सागरोवमाइं ठिती पण्णत्ता ।
- १२७. तच्चाए णं वालुयप्पभाए पुडवीए जहण्णेणं णेरइयाणं ति ण्णि सागरोवसाइं ठिती पण्णत्ता ।

त्रयः मध्यममायुः पालयन्ति, तद्यथा... १२२. तीन मध्यम (अपने समय की आयु से अर्हन्तः, चक्रवर्तिनः, बलदेववासुदेवाः ।

अर्हन्तः, चक्रवतिनः, बलदेववासुदेवाः ।

रात्रिदिवानि स्थितिः प्रज्ञप्ता । वर्षसहस्राणि स्थितिः प्रज्ञप्ता ।

### योनि-स्थिति-पदम्

अथ भगवन् ! शालीनां ब्रीहीणां गोधूमानां यवानां यवयवानां....एतेषां धान्यानां कोष्ठागुप्तानां पल्यागुप्तानां मञ्चागुप्तानां मालागुप्तानां अवलिप्तानां लिप्तानां लाव्छितानां मुद्रितानां पिहितानां कियन्तं कालं योनिः संतिष्ठते ? जघन्येन अन्तर्मुहर्तं, उत्कर्षेण त्रीणि संवत्सराणि । तेन परं योनिः प्रम्लायति । तेन षरं योनि: प्रविध्वंसते । तेन परं योनिः विध्वंसते । तेन परं बीजं अबोजं भवति । तेन परं योनिव्यवच्छेदः प्रज्ञप्तः ।

# स्थान ३ : सूत्र १२२-१२७

१. अर्हन्त, २. चक्रवर्ती, ३, बलदेव-वासुदेव ।

- मध्यम) आयु का पालन करते हैं---१. अईन्त, २. चकवर्ती, ३. बलदेव-वासुदेव ।
- १२३. बायरतेउकाइयाणं उक्कोसेणं तिण्णि बादरतेजस्कायिकानां उत्कर्षेण त्रीणि १२३. बादर तेजस्कायिक जीवों की उत्कृष्ट स्थिति तीन रात-दिन की है।
  - बादरवायुकायिकानां उत्कर्षेण त्रीणि १२४. बादर वायुकायिक जीवों की उत्कृष्ट स्थिति तीन हजार वर्ष की है।

### योनि-स्थिति-पद

१२५. भगवन् ! शाली, जीहि, गेहं, जौ तथा यवयव अन्नों को कोठे, पल्य<sup>३८</sup>, मचान और माल्य" में डालकर उनके द्वारदेश को ढक देने, लीप देने, चारों ओर से लीप देने, रेखाओं से लांछित कर देने तथा मिट्टी से मुद्रित कर देने पर उनकी योनि (उत्पादक शक्ति) कितने काल तक रहती है ? जघन्य अन्तर्मुहुतं\* तथा उत्कृष्ट तीन वर्ष । उसके बाद योनि म्लान हो जाती है, विध्वस्त हो जाती है, क्षीण हो जाती है, बीज अबीज हो जाता है, योनि का विच्छेद हो जाता है।

#### नरक-पदम्

द्वितीयायां शर्कराप्रभायां पृथिव्यां १२६. दूसरी नरकपृथ्वी—शर्करा प्रभा के नैर-नैरयिकाणां उत्कर्षेण त्रीणि सागरोप-माणि स्थिति: प्रज्ञप्ता । तुतीयां वालुकाप्रभायां जधन्येन नैरयिकाणां त्रीणि सागरोप-माणि स्थितिः प्रज्ञप्ता।

#### नरक-पद

- यिकों की उत्क्रष्ट स्थिति तीन सागरोपम की है।
- पृथिव्यां १२७. तीसरी नरकपृथ्वी-बालुका प्रभा के नैरयिकों की जघन्य स्थिति तीन सागरो-पम की है ।

#### १८०

स्थान ३ : सूत्र १२८-१३४

में नैरयिकों के उष्ण-वेदना होती है।

में नैरयिक उध्ण-वेदना का अनुभव करते

१२८. पंचमाए णं धूमप्पभाए पुढवीए নি ডিঅ णिरयावाससयसहस्सा पण्णत्ता ।

ठाणं (स्थान)

१२६. तिसु णंपुढवोसु णेरइयाणं उसिण-वेयणा पण्णत्ता, तं जहा— पढमाए, दोच्चाए, तच्चाए ।

१३०. तिसु णं पुढवीसु णेरइया उसिण-वेयणं पच्चणुभवमाणा विहरंति, तं जहा...पढमाए, दोच्चाए, तच्चाए ।

#### सम-पद

१३१. तओ लोगे समा सपविखं सपडि-दिसि पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ अप्पइट्टाणे णरए, जंबुद्दीवे दीवे, सव्वद्रसिद्धे विमाणे ।

१३२. तओ लोगे समा सर्पांक्ख सपडि-दिसिं पण्णत्ता, तं जहा.... सीमंतए णं णरए, समयवलेत्ते, ईसीपब्भारा पुढवी ।

#### समुद्द-पदं

- १३३. तओ समुदा पगईए उदगरसेणं पण्णत्ता, तं जहा....कालोदे, पुक्खरोदे, सयंभुरमणे ।
- १३४. तओ समुद्दा बहुमच्छकच्छभाइण्णा पण्णत्ता, तं जहा--लवणे, कालोदे, सयंभुरमणे ।

#### उववाय-पद

१३५. तओ लोगे णिस्सीला णिव्वता णिग्गुणा णिम्सेरा णिष्पच्चक्लाण-पोसहोववासा कालमासे कालं किच्चा अहेसत्तमाए पुढवीए

पञ्च्चम्यां घूमप्रभायां पृथिव्यां त्रीणि १२०. पांचवीं नरकपृथ्वी – धूम प्रभा में तीन निरयावासशतसहस्राणि प्रज्ञप्तानि । लाख नरकादास हैं ।

तिसृषु पृथिवीषु नैरयिकाणां उष्णवेदना १२९. प्रथम, द्वितीव तथा तृतीय नरक भूमियों प्रज्ञप्ता, तद्यथा—प्रथमायां, द्वितीयायां, तृतीयायाम् । तिसृषु पृथिवीषु नैरयिका उष्णवेदनां १३० प्रथम, इतीय तथा तृतीय नरक भूमियों प्रत्यनुभवन्तो विहरन्ति, तद्यथा— प्रथमायां, द्वितीयायां, तृतीयायाम् ।

#### सम-पदम्

त्रीणि लोके समानि सपक्षं सप्रतिदिक् प्रज्ञप्तानि, तद्यथा–अप्रतिष्ठानो नरकः, जम्बूद्वीपं द्वीपं, सर्वार्थसिद्धं विमानम् ।

त्रीणि लोके समानि सपक्षं सप्रतिदिक् प्रज्ञप्तानि, तद्यथा—सीमन्तकः नरकः, समयक्षेत्रं, ईषत्प्राग्भारा पृथ्वी ।

#### समुद्र-पदम्

त्रयः समुद्राः प्रकृत्या उदकरसेन प्रज्ञप्ता, १३३. तीन समुद्र प्रकृति से ही उदकरस से परि-तद्यथा\_\_\_कालोदः, पुष्करोदः, स्वयंभूरमणः । त्रय: समुदा: बहुमत्स्यकच्छपाकीर्णा: १३४. तीन समुद्र बहुत मत्स्यों व कछुओं से प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—लवणः, कालोदः, स्वयंभूरमणः ।

#### उपपात-पदम्

निर्मयादाः निष्प्रत्याख्यानपोषधोपवासाः कालमासे कोलं कृत्वा अधःसप्तमायां पृथिव्यां अप्रतिष्ठाने नरके नैरयिकतया

सम-पद

हैं ।

### १३१. लोक में तीन समान, सपक्ष तथा सप्रति-दिश है<sup>81</sup>--- १. अप्रतिष्ठा ननरकावास, २. जम्बूद्वीप द्वीप, ३. सर्वार्थसिद्ध विमान ।

१३२. लोक में तीन समान, सपक्ष तथा संप्रतिदिश है—१. सीमंतकनरकावास, २. समयक्षेत, २. ईषत्प्राग्भारापृथ्वी । \*\*

#### समुद्र-पद

- पूर्ण हैं---१. कालोदधि, २**.** पुष्करोद**धि**, ३. स्वयंभूरमण ।
- आकीर्ण हैं---१. लवण, २. कालोदधि, ३. स्वयंभूरमण ।

#### उपपात-पद

त्रयः लोके निःशीलाः निर्द्रताः निर्गुणाः १३४. लोक में ये तीन--जो दुःशील, अविरत, निर्गुण, अमर्यादित, प्रत्याख्यान और पौषधोपवास से रहित हैं---मृत्यु-काल में मरकर सातवीं अप्रतिष्ठान नरकभूमि में

अप्पतिद्वाणे णरए णेरइयत्ताए उववज्जंति, तं जहा-रायाणो, मंडलीया, जे य महारंभा कोडुंबी।

१३६. तओ लोए सुसीला सुख्वया सम्गुणा समेरा सपच्चक्खाणपोसहोववासा कालमासे कालं किच्चा सव्वट्ट-सिद्धे विमाणे देवत्ताए उववत्तारो भवंति, तं जहा.... रायाणो परिचत्तकामभोगा, सेणावती, पसत्थारो ।

### विमाण-पदं

१३७. बंभलोग-लंतएसु कष्पेसु णं विमाणा तिवण्णा पण्णत्ता, तं जहा-कोण्हा, णीला, लोहिया ।

### देव-पदं

१३द्र. आणयपाणयारणच्चुतेसु र्ण कष्पेसु देवाणं भवधारणिज्ज-सरीरगा उक्कोसेणं तिण्णि रयणीओ उड्टं उच्चत्तेणं पण्णत्ता ।

### पण्णत्ति-पदं

१३६. तओ पण्णत्तीओ कालेणं अहिज्जंतिः तं जहा.\_\_\_\_\_\_चंदपण्णत्ती, सूरपण्णत्ती, दीवसागरपण्णत्ती ।

१८१

उपपद्यन्ते, तद्यथा--राजानः, माण्डलिकाः, ये च महारम्भाः कौटुम्बिनः ।

समर्यादाः सप्रत्याख्यानपोषधोपवासाः कालमासे कालं कृत्वा सर्वार्थसिद्धे विमाने देवतया उपपत्तारो भवन्ति, तद्यथा\_\_राजानः परित्यक्तकामभोगाः, सेनापतयः प्रशास्तारः ।

### विमान-पदम्

त्रिवर्णानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा---कृष्णानि, नीलानि, लोहितानि ।

### देव-पदम्

भवधारणीयशरीरकाणि उत्कर्षेण तिस्रः रत्नीः ऊर्ध्वं उच्चत्वेन प्रज्ञप्तानि ।

### प्रज्ञप्ति-पदम्

तिस्र: प्रज्ञप्तय: तद्यथा--चन्द्रप्रज्ञप्तिः, सूरप्रज्ञप्तिः, द्वीपसागरप्रज्ञप्तिः ।

नैरयिक के रूप में उत्पन्न होते हैं---१. राजा-चन्नवर्ती आदि, २. माण्ड-लिक राजा, ३. महारम्भ करने वाला कौटुम्बिक ।

त्रयः लोके सुशीलाः सुव्रताः सगुणाः १३६. लोक में ये तीन---जो सुझील, सुव्रत, सगुण, मर्यादित, प्रत्याख्यान और पौष-धोपवास सहित हैं---मृत्यु-काल में मरकर सर्वार्धसिद विमान में देवता के रूप में उत्पन्न होते हैं----

### विमान-पद

ब्रह्मलोक-लांतकयोः कल्पयोः विमानानि १३७. ब्रह्मलोक तथा लांतक देवलोक में विमान तीन वर्षों के होते हैं---१. कृष्ण, २. नील, ३. रक्त ।

### देव-पद

आनतप्राणतारणाच्युतेषु कल्पेषु देवानां १३८. आनत, प्राणत, आरण तथा अच्युत देव-लोकों के देवों के भवधारणीय शरीर की जंचाई उत्कृष्टत: तीन रतिन की है।

### प्रज्ञप्ति-पद

कालेन अधीयन्ते, १३९. तीन प्रज्ञप्तियां यथाकाल पढ़ी जाती हैं---१. चन्द्रप्रज्ञप्ति, २. सूर्यप्रज्ञप्ति, ३. द्वीपसागरप्रज्ञप्ति ।

१. कामभोगों को त्यागने वाला राजा,

२. सेनापति, ३. प्रशास्ता---मंत्री।

बीओ उद्देसो

#### स्थान ३ : सूत्र १४०-१४८

#### लोग-पदं

- १४०. तिविहे लोगे पण्णत्ते, तं जहा---णामलोगे, ठवणलोगे, दव्वलोगे।
- १४१. तिविहे लोगे पण्णसे, तं जहा-णाणलोगे,दंसणलोगे, चरित्तलोगे।
- १४२. तिविहे लोगे पण्णत्ते, तं जहा----उड्डलोगे, अहोलोगे, तिरियलोगे ।

### परिसा-परं

- १४३. चमरस्स णं असुरिंदस्स असुर-कुमाररण्णो तओ परिसाओ पण्णत्ताओ, तं जहा.... समिता, चंडा, जाया। ओंब्भतरिता समिता, मज्भिमिता चंडा, बाहिरिता जाया ।
- १४४. चमरस्स णं असुरिंदस्स असुर-कुमाररण्णो सामाणिताणं देवाणं तओ परिसाओ पण्णत्ताओ, तं जहा....समिता जहेव चमरस्स । १४४. एवं ...तावत्तीसगाणवि ।
- तुडिया, १४६. लोगपालाणं-तुंबा, पच्चा ।

१४७. एवं अग्गमहिसीणवि ।

१४८. बलिस्सवि एवं चेव जाव अग्ग-महिसीणं ।

### लोक-पदम्

त्रिविधः लोकः प्रज्ञप्तः, तद्यथा— नामलोकः, स्थापनालोकः, द्रव्यलोकः । त्रिविधः लोकः प्रज्ञप्तः, तद्यथा-ज्ञानलोकः, दर्शनलोकः, चरित्रलोकः। त्रिविधः लोकः प्रज्ञप्ता, तद्यथा— ऊर्ध्वलोक:, अधोलोक:, तिर्यगुलोक: ।

### परिषद्-पदम्

चमरस्य असुरेन्द्रस्य असुरकुमारराजस्य १४३. असुरेन्द्र, असुरकुमारराज चमर के तीन तिस्रः परिषदः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— समिता, चण्डा, जाता । आभ्यन्तरिकी समिता, माध्यमिकी चण्डा, बाहिरिकी जाता ।

सामानिकानां देवानां तिस्रः परिषदः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— समिता यथैव चमरस्य । एवम्—तावत्त्रिंशकानामपि ।

लोकपालानाम्---तुम्बा, त्रुटिता, पर्वा । १४६. असुरेन्द्र, असुरकुमारराज चमर के लोक-

एवम्—अग्रमहिषीणामपि ।

वलिनोपि एवं चैव यावत् अग्रमहिषी- १४८. वैरोचनेन्द्र, वैरोचनराज बली तथा उसके णाम्।

#### लोक-पद

- १४०. लोक तीन प्रकार का है-१. नामलोक, २.स्थापनालोक ३. द्रव्यलोक।
- १४१. लोक तीन प्रकार का है---१. ज्ञानलोक, २. दर्शनलोक, चरित्रलोक।
- १४२. लोक तीन प्रकार का है---१. ऊर्ध्वलोक, २, अधोलोक, ३. तिर्यक्लोक।

### परिषद्-धद

- यरिषदे<sup>ँ°°</sup> हैं— १. समिता, २. चण्डा, ३. जाता। अान्तरिक परिषद् का नाम समिता है, मध्यम परिपद् का नाम चण्डा है, बाह्य परिषद् का नाम जाता है I
- चमरस्य असुरेन्द्रस्य असुरकुमारराजस्य १४४. असुरेन्द्र, असुरकुमारराज चमर के सामा-निक देवों के तीन परिषदें हैं— १. समिता, २. चण्डा, ३. जाता।
  - १४५. इसी प्रकार असुरेन्द्र, असुरकुमारराज चमर के तावत्तिंशकों के तीन परिषदें हैं—-१. समिता, २. चण्डा, ३. जाता।
  - पालों के तीन परिषदें हैं---१. तुम्बा, २. व्रुटिता, ३. पर्वा ।
  - १४७. असुरेन्द्र, असुरकुमारराज चमर की अग्न-महिषियों के तीन परिषदें हैं— १. तुम्बा, २. तुटिता, ३. पर्वा।
  - सामानिकों और तावत्त्रिणकों के तीन-तीन परिषदें हैं---

| ठाणं | (स्थान) |
|------|---------|
|------|---------|

वासीणं ।

#### १८३

१. समिता, २. चण्डा, ३. जाता। उसके लोकपालों तथा अग्रमहिषियों के भी तीन-तीन परिषदें हैं— १. तुम्बा, २. तुटिता, ३. पर्वा। धरणस्य च सामानिक-तावत्त्रिंशकानां १४६. नागेन्द्र, नागकुमारराज धरण तथा १४९. धरणस्त य सामाणिय-तावसी-च-समिता, चण्डा, जाता । उसके सामानिकों और तावत्त्रिज्ञाकों के सगाणं च\_\_\_\_समिता, चंडा, जाता। तीन-तीन परिषदें हैं----१. समिता, २. चण्डा, ३. जाता। १४०. लोगपालाणं अग्गमहिसीणं---१५०. नागेन्द्र, नागकुमारराज धरण के लोक-लोकपालानां अग्रमहिषीणाम्— पालों तथा अग्रमहिषियों के भी तीन-तीन ईसा, तुडिया, दढरहा । ईषा, त्रुटिता, दृढरथा । परिषदें हैं— १. ईपा, २. तुटिता, ३. दृढ़रथा। यथा घरणस्य तथा रोषाणां भवनवासि- १४१. शेप भवनवासी देवों का कम घरण की १५१. जहा धरणस्स तहा सेसाणं भवण-तरह ही है । नाम् । १५२. पिशाचेन्द्र, पिशाचराज काल के तीन १४२. कालस्स णं पिसाइंदस्स पिसाय-कालस्य पिशाचेन्द्रस्य पिशाचराजस्य परिषदें हैं—-रण्णो तओ परिसाओ पण्णलाओ, तिस्रः परिषदः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा---१. ईषा, २. दुटिता, ३. दृढ़रथा । तं जहा...ईसा, तुडिया, दढरहा । ईषा, त्रुटिता, दृढरथा । १४३. इसी प्रकार उनके सामानिकों और अग्र-१५३. एवं सामाणिय-अग्गमहिसीणं । एवम्—सामानिकाऽग्रमहिषीणाम् । महिषियों के भी तीन-तीन परिषदें हैं---१. ईषा, २. तुटिता, ३. दृढ़रथा। १४४. इसी प्रकार गंधर्वेन्द्र गीतरति और गीत-एवम्—यावत् गीतरतिगीतयशसोः । १५४. एवं जाव गीयरतिगीयजसाण । यशा तक के सभी वानमन्तर देवेन्द्रों के तीन-तीन परिषदें हैं----१. ईषा, २. तुटिता, ३. दृढ़रथा। १४५. ज्यौतिषेन्द्र, ज्यौतिषराज चन्द्र के तीन चन्द्रस्य ज्योतिरिन्द्रस्य ज्योतीराजस्य १४५. चंदस्स गं जोतिसिंदस्स जोतिस-रण्णोतओ परिसाओ पण्णत्ताओ, परिषदें हैं— तिस्रः परिपदः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा---१. तुम्बा, २. जुटिता, ३. पर्वा । तं जहा....तुंबा, तुडिया, पव्वा । तुम्बा, त्रुटिता, पर्वा । १४६. इसी प्रकार उसके सामानिकों तथा अग्र-एवम्—सामानिकाऽग्रमहिषीणाम् । १५६. एवं सामाणिय-अग्गमहिसीणं। महिषियों के तीन-तीन परिषदें हैं-— १. तुम्बा, २. जुटिता, ३. पर्वा। ११७. ज्यौतिषेन्द्र, ज्यौतिषराज सूर्य के तीन एवम्---सूरस्यापि । १९७. एवं...सूरस्सवि । परिषदें हैं---१. तुम्बा, २. व्रुटिता, ३. पर्वा।

| ठाणं (स्थान)                                                                            | १८४                                                                                          | स्थान ३ : सूत्र १४्र⊏-१६२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| १४८ सक्कस्स णं देविंदस्स देवरण्णो<br>तओ परिसाओ पण्णत्ताओ, तं<br>जहा—समिता, चंडा, जाया । | शत्रस्य देवेन्द्रस्य देवराजस्य तिस्रः<br>परिषदः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—<br>समिता, चण्डा, जाता । | महिषियों के तीन-तीन परिषदें हैं<br>१. तुम्बा, २. त्रुटिता, ३. पर्वा ।<br>१४९. देवेन्द्र, देवराज यक्त के तीन परिषदें हैं<br>१. समिता, २. चण्डा, ३. जाता।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| १४६. एवं जहा चमरस्स जाव अगग-<br>महिसीणं ।                                               |                                                                                              | १४९. इसी प्रकार देवेन्द्र, देवराज शक के<br>सामानिकों तथा तावत्दि्रशकों के तीन-<br>तीन परियदें हैं<br>१. समिता, २. चण्डा, ३. जाता।<br>उसके लोकपालों तथा अग्रमहिषियों के<br>तीन-तीन परिपदें हैं<br>१. तुम्बा, २. लुटिता, ३. पर्वा।                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| १६०. एवं—जाव अच्चुतस्स लोग-<br>पालाणं ।                                                 | एवम्—यावत् अच्युतस्य लोकपाला-<br>नाम् ।                                                      | १६० इसी प्रकार देवेम्द्र, देवराज ईशान के तीन<br>परिषदें हैं—<br>१. समिता, २. चण्डा, ३. जाता ।<br>उसके सामानिकों तथा तावत्त्तिशकों के<br>तीव-तीन परिषदें हैं—<br>१. समिता, २. चण्डा, ३. जाता ।<br>उसके लोकपालों तथा अग्रमहिषियों के<br>तीन-तीन परिषदें हैं—<br>१. तुम्बा, २. लुटिता, ३. पर्वा ।<br>इसी प्रकार सनत्कुमार से लेकर अच्युत<br>तक के देवेन्द्रों, सामानिकों तथा तावत्-<br>दिश्वकों के तीन-तीन परिषदें हैं—<br>१. समिता, २. चण्डा, ३. जाता ।<br>उनके लोकपालों के तीन-तीन परिषदें<br>हैं—- १. तुम्बा, २. लुटिता, ३. पर्वा । |
| जाम-पदं                                                                                 | यास-पदम्                                                                                     | याम-पद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| १६१. तओ जामा पण्पत्ता, तं जहा—<br>यढमे जामे, मज्भिमे जामे,<br>पच्छिमे जामे ।            | त्रयः यामाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—<br>प्रथमः यामः, मध्यमः यामः,<br>पश्चिमः यामः ।              | १६१- याम <sup>४५</sup> तीन हैं—१. प्रथम याम,<br>२. मध्यम याम, ३. पश्चिम याम ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| १६२. तिहि जामेहि आता केवलिपण्णत्तं<br>धम्मं लभेज्ज सवणयाए, तं जहा                       | त्रिभिः यामैः आत्मा  केवलिप्रज्ञप्तं धर्म<br>लभेत श्रवणतया, तद्यथा                           | १७२. तीनों ही यामों में आत्मा केवलीप्रज्ञप्त<br>धर्म का श्रवण लाभ करता है                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |

www.jainelibrary.org

स्थान ३ : सूत्र १६३-१७०

| _         |                          |                                             |                                                   |
|-----------|--------------------------|---------------------------------------------|---------------------------------------------------|
|           | जामे, मज्फिमे जामे,      | प्रथमे यामे, मध्यमे यामे, पश्चिमे यामे ।    | १. प्रथम याम में, २. मध्यम याम में,               |
|           | अमे जामे ।               |                                             | ३. पश्चिम याम में ।                               |
| १६३. तिहि | जामेहि आया केवलं बोधि    | त्रिभिः यामैः आत्मा केवलां बोधि             | १६३. तीनों ही यामों में आत्मा त्रिशुद्ध बोधि-     |
| बुज्झे    | ज्जा, तं जहा_पढमे जामे,  | बुध्येत, तद्यथा—प्रथमे यामे,                | लाभ करता है१. प्रथम याम मे,                       |
| मज्ञि     | कमे जामे, पच्छिमे जामे । | मध्यमे यामे, पश्चिमे यामे ।                 | २. मध्यम याम में, ३. पश्चिम याम में ।             |
|           | जामेहि आया केवलं मुंडे   |                                             | १६४ तौनों ही यामों में आत्मा मुण्ड होकर           |
| •         | ता अगाराओ अणगारियं       | अगारात् अनगारितां प्रव्रजेत् तद्यथा         | अगार से विशुद्ध अनगारत्व में प्रव्रजित            |
|           | इज्जा, तं जहा—पढमे जामे, | प्रथमे यामे, मध्यमे यामे, पश्चिमे यामे ।    | होता है-१. प्रथम याम में,                         |
|           | समे जामे, पच्छिमे जामे।  | ן ויוא איז אור (ייוא זירייי אור אירייי      | २. सध्यम याम में, ३. पश्चिम याम में।              |
|           | जामेहि आया केवलं बंभचेर- | त्रिभिः यामैः आत्मा केवलं ब्रह्मचर्य-       | १६५. तीनों ही यामों में आत्मा विशुद्ध ब्रह्मचर्य- |
|           | भावसेज्जा, तं जहा        | -                                           | •                                                 |
|           | •                        | वासमावसेत्, तद्यथा-प्रथमे यामे,             | वास करता है—१. प्रथम याम में,                     |
|           | जामे, मज्भिमे जामे,      | मध्यमे यामे, पश्चिमे यामे ।                 | २. मध्यम याम में, ३. पश्चिम यान में।              |
|           | ऽमे जामे ।<br>्र∵्रूर    |                                             |                                                   |
|           | जामेहि आया केवलेणं       | त्रिभिः यामैः आत्मा केवलेन संयमेन           |                                                   |
|           | ोणं संजमेज्जा, तं जहा    | संयच्छेत्, तद्यथा—प्रथमे यामे,              | से संयत होता है१. प्रथम याम में,                  |
| पढमे      | जामे, मज्फिमे जामे,      | मध्यमे यामे, पश्चिमे यामे ।                 | २. मध्यम याम में, ३. पश्चिम याम में।              |
| पच्दि     | उमे जामे ।               |                                             |                                                   |
| १६७. तिहि | र जामेहि आवा केवलेणं     | त्रिभिः यामैः आत्मा केवलेन संवरेण           | १६७. तीनों ही यागों में आत्मा विशुद्ध संवर से     |
| संवरे     | णं संवरेज्जा, तं जहा     | संवृणुयात्, तद्यथा—प्रथमे यामे,             | संवृत होता है१. प्रथम याम में,                    |
| पढमे      | जामे, मज्भिमे जामे,      | मध्यमे यामे, पश्चिमे यामे ।                 | -<br>२. मध्यम याम में, ३. पश्चिम याम में ।        |
| प चिद     | छमे जामे ।               |                                             |                                                   |
| १६८ तिहि  | जामेहि आया केवलमाभिणि-   | त्रिभिः यामैः आत्मा केवलमाभिनि-             | १६८. तीनों ही यासों में आत्मा विशुद्ध आभि-        |
|           |                          | वोधिकज्ञानं उत्पादयेत्, तद्यथा              | निबोधिकज्ञान को प्राप्त करता है—-                 |
|           |                          | प्रथमे यामे, मध्यमे यामे, पश्चिमे यामे ।    | १. प्रथम याम में, २. मध्यम याम में,               |
|           | छमे जामे ।               |                                             | ३. पश्चिम याम में ।                               |
| १६९. तिहि | ्जामेहिआया केवलं सुयणाणं | त्रिभिः यामैः आत्मा केवलं श्रुतज्ञानं       | १६६. तीनों ही यामों में आत्मा विशुद्ध श्रुतज्ञान  |
| उप्प      | डिज्जा, तं जहा           | उत्पादयेत्, तद्यथा-प्रथमे यामे,             | को प्राप्त करता है-१. प्रथम याम में,              |
| पढमे      | ं जामे, मज्भिमे जामे,    | मध्यमे यामे, परिचमे यामे ।                  | २. मध्यम याम में, ३. पश्चिम याम में।              |
| पचि       | छमे जामे ।               |                                             |                                                   |
| १७०. तिहि | ह जामेहि आया केवलं ओहि-  | त्रिभिः यामैः आत्मा केवल अवधि <b>ज्ञानं</b> | १७०. तीनों ही यामों में आत्मा विशुद्ध अवधि-       |
|           | ं उप्पाडेज्जा, तं जहा    | उत्पादयेत्, तद्यथा-प्रथमे यामे,             | ज्ञान को प्राप्त करता है                          |
|           | । जामे, मज्भिमे जामे,    | मध्यमे यामे, पश्चिमे यामे ।                 | १. प्रथम याम में, २. मध्यम याम में,               |
|           | छमे जामे ।               | , <b></b>                                   | ३. पश्चिम याम में।                                |

१७१. तिहि जामेहि आया केवलं मण-पज्जवणाणं उष्पाडेज्जा, तं अहा\_\_\_ पढमे जामे, मज्भिमे जामे, पच्छिमे जामे ।

१७२. तिहि जामेहि आया केवलं केवल-णाणं उप्पाडेज्जा, तं जहा..... पढमे जामे, मज्भिमे जामे, पच्छिमे जामे ।

#### वय-पद

- १७३. तओ वया पण्णत्ता, तं जहा.... पढमे वए, मज्भिमे वए, पच्छिमे वए ।
- १७४. तिहि वएहि आया केवलिपण्णत्तं धम्मं लभेज्ज सवणयाए, तं जहा-पढमे वए, मज्भिमे वए, पच्छिमे वए ।
- १७४. \*तिहि वर्एहि आया.... केवलं बोधि बुज्मेज्जा, केवलं मुंडे भवित्ता अगाराओ अणगारियं पब्वइज्जा, केवलं बंभचे रवासमावसेज्जा, केवलेणं संजमेणं संजमेज्जा, केवलेणं संवरेणं संवरेज्जा, केवलमाभिणिबोहियणाणं उप्पाडेज्जा, केवलं सुयणाणं उष्पाडेज्जा, केवलं ओहिणाणं उष्पाडेज्जा, केवलं मणपञ्जवणाणं उप्पाडेज्जा, केवलं केवलणाणं उष्पाडेज्जा, तं जहा.....पढमे वए, मज्भिमे वए, पच्छिमे वए°।

त्रिभिः यामैः आत्मा केवलं मनःपर्यवज्ञानं १७१. तीनों ही यामों में आत्मा विशुद्ध उत्पादयेत्, तद्यथा-प्रथमे यामे, मध्यमे यामे, पश्चिमे यामे ।

१८६

त्रिभिः यामैः आत्मा केवलं केवलज्ञानं १७२. तीनों ही यामों में आत्मा विशुद्ध केवल-उत्पादयेत्, तद्यथा-प्रथम यामे, मध्यमे यामे, पश्चिमे यामे।

#### वयः-पदम्

त्रीणि वयांसि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा-प्रथमं वयः, मध्यमं वयः, पश्चिमं वयः ।

त्रिभिः वयोभिः आत्मा केवलिप्रज्ञप्तं १७४. तोनों ही वयों में आत्मा केवली-प्रज्ञप्त धर्मं लभेत श्रवणतया, तद्यथा---प्रथमे वयसि, मध्यमे वयसि, पश्चिमे वयसि । त्रिभिः वयोभिः आत्मा---केवलां वोधि बुध्येत, केवलं मुण्डो भूत्वा अगारात् अनगारितां प्रव्रजेत्, केवलं ब्रह्मचर्यवासमावसेत्, केवलेन संयमेन संयच्छेत्, केवलेन संवरेण संवृण्यात, केवलमाभिनिबोधिकज्ञानं उत्पादयेत्, केवलं श्रुतज्ञानं उत्पादयेत्, केवलं अवधिज्ञानं उत्पादयेत्, मनःपर्यवज्ञानं उत्पादयेत्, केवलं केवलं केवलज्ञानं उत्पादयेतु, तद्यथा-प्रथमे वयसि, मध्यमे वयसि, पश्चिमे वयसि ।

#### स्थान ३ : सूत्र १७१-१७४

मनःपर्यवज्ञान को प्राप्त करता है---१. प्रथम याम में, २. मध्यम याम में. २. पश्चिम याम में।

ज्ञान को प्राप्त करता है----१. प्रथम याम में, २. मध्यम याम में, ३. पश्चिम याम में।

#### वय-पद

१७३. वय तीन हैं-१. प्रथम वय, २. मध्यम वय, ३. पश्चिम वय।

धर्म का अवण-लाभ करता है---१. प्रथम वय में, २. मध्यम वय में, ३. पश्चिम वय में।

१७५. तीनों ही वयों में आत्मा विशुद्ध-बोधि का अनुभव करता है— मुण्ड होकर घर छोड़कर सम्पूर्ण अनगा-रिता—साधुपन को पाता है ।

> सम्पूर्ण ब्रह्मचर्यवास को प्राप्त करता है सम्पूर्ण संयम के द्वारा संयत होता है सम्पूर्ण संवर के द्वारा संवृत होता है विशुद्ध आभिनिबोधिकज्ञान को प्राप्त करता है

विशुद्ध श्रुतज्ञान को प्राप्त करता है विशुद्ध अवधिज्ञान को प्राप्त करता है विशुद्ध मनःपर्यवज्ञान को प्राप्त करता है विशुद्ध केवलज्ञान को प्राप्त करता है— १. प्रथम वय में, २. मध्यम वय में,

३. पश्चिम वय में।

#### Jain Education International

बोधि-पदं

चरित्तबोधी ।

मोह-पदं

१७६. तिविधा बोधो पण्णत्ता, तं जहा---

१७७. तिविहा बुद्धा पण्णत्ता, तं जहा—

१७८. •तिविहे मोहे पण्णत्ते, तं जहा-

१७९. तिविहा मूढा पण्णत्ता, तं जहा-

णाणमोहे, दंसणमोहे, चरित्तमोहे।

णाणबोधी, दंसणबोधी,

#### १८७

#### स्थान ३ : सूत्र १७६-१८३

बोधि-पदम्

त्रिविधा वोधिः प्रज्ञप्ता, तद्यथा---ज्ञानबोधिः, दर्शनबोधिः, चरित्रबोधिः ।

त्रिविधाः बुद्धाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— णाणबुद्धा, दंसणबुद्धा, चरित्तबुद्धा। ज्ञानबुद्धाः, दर्शनबुद्धाः, चरित्रवुद्धाः ।

#### मोह-षदम्

त्रिविधः मोहः प्रज्ञप्तः, तद्यथा— ज्ञानमोहः, दर्शनमोहः, चरित्रमोहः । त्रिविधाः मूढाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— ज्ञानमूढा:, दर्शनमूढा:, चरित्रमूढा: ।

#### पव्वज्जा-पदं

णाणमूढा, दंसणमूढा,

चरित्तमूढा ।°

१८०. तिविहा पव्वज्जा पण्णत्ता, तं जहा\_इहलोगपडिबद्धा, परलोगपडिबद्धा, दुहतो [लोग? ] पडिबद्धा ।

### १८१. तिविहा पव्वज्जा पण्णता, तं जहा- त्रिविधा प्रव्रज्या प्रज्ञप्ता, तद्यथा-पुरतोपडिबद्धा, मग्गतोपडिबद्धा, दुहओपडिबद्धा ।

१८२. तिविहा पव्वज्जा पण्णत्ता, तं पुयावइत्ता, जहा....तुयावइत्ता, बुआवइत्ता ।

१८३. तिविहा पव्वज्जा पण्णत्ता, तं जहा—ओवातपच्वज्जा,

#### प्रव्रज्या-पदम्

त्रिविधा प्रव्रज्या प्रज्ञप्ता, तद्यथा---इहलोकप्रतिबद्धा, परलोकप्रतिबद्धा, द्वय [लोक?] प्रतिबद्धाः।

षुरतःप्रतिबद्धा, 'मग्गतो' [पृष्ठतः] प्रतिबद्धा, द्वयप्रतिबद्धा । त्रिविधा प्रव्रज्या प्रज्ञप्ता, तद्यथा---तोदयित्वा, प्लावयित्वा, वाचयित्वा ।

त्रिविधा प्रव्रज्या प्रज्ञप्ता, तद्यथा----अवपातप्रवर्ज्या,

#### बोधि-पद

१७६. बोधि<sup>भ</sup> तीन प्रकार की है— १. ज्ञान बोधि, २. दर्शन बोधि, ३. चरित्र बोधि। १७७. बुद्ध तीन प्रकार के होते हैं---१. ज्ञान बुद्ध, २. दर्शन बुद्ध, ३. चरित्न बुद्ध ।

#### मोह-पद

- १७८. मोह तीन प्रकार का है-१. ज्ञान मोह, ३. दर्शन मोह, ३. चरित्न मोह।<sup>\*\*</sup>
- १७६. मूढ तीन प्रकार के होते हैं--- १. ज्ञान मूढ, २. दर्शन मूढ, ३. चरित्र मूढ।

#### प्रवर्ज्या-पद

- १८०. प्रव्रज्या तीन प्रकार की होती है-१. इहलोक प्रतिबद्धा—ऐहलौकिक सुखों की प्राप्ति के लिए की जाने वाली, २. परलोक प्रतिबद्धा—पारलौकिक सुखों की प्राप्ति के लिए की जाने वाली, ३. उभयतः प्रतिबद्धा—दोनों के सुखों की प्राप्ति के लिए की जाने वाली । १८१. प्रव्रज्या तीन प्रकार की होती है----१. पुरतः प्रतिबद्धा, २. पृष्ठतः प्रतिबद्धा, ३. उभयतः प्रतिबद्धा । १५२. प्रवज्या तीन प्रकार की होती है—-
  - १. तोदयित्वा—कष्ट देकर दी जाने वाली २. प्लावयित्वा \* --- दूसरे स्थान में ले जाकर दी जाने वाली, ३. वाचयित्वा— बातचीत करके दी जाने वाली ।
- १८३. प्रव्रज्या तीन प्रकार की होती है— १. अवपात प्रवज्या—गुरु सेवा से प्राप्त,

#### १दद

अवखातपव्वज्जा, संगारपव्वज्जा। अस्थितप्रवर्ज्या, सङ्गरप्रवर्ज्या।

णियंठ--पदं

१८४. तओ णियंठा णोसण्णोवउत्ता पण्णत्ता, तं जहा\_पुलाए, णियंठे, सिणाए ।

निर्ग्रन्थ-पदम्

त्रयः निर्ग्रन्थाः नोसंज्ञोपयुक्ताः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—पुलाकः, निर्ग्रन्थः, स्नातकः ।

त्रयः निर्ग्रन्थाः संज्ञा-नोसंज्ञोपयुक्ताः

प्रतिषेवणाकुशीलः, कषायकृशीलः ।

१८४. तओ णियंठा सण्ण-णोसण्णोवउत्ता पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_बउसे, पडिसेवणाकुसीले, कसायकुसीले।

### सेहभूमी-पदं

१८६. तओ सेहभूमीओ पण्णत्ताओ, तं जहा-उक्कोसा, मजिभमा, जहण्णा। उक्कोसा छम्मासा, मज्भिमा चउमासा, जहण्णा सत्तराइंदिया।

### थेरभूमी-पदं

१८७ तओ थेरभूमीओ पण्णत्ताओ, तं जहा─जातिथेरे, मुयथेरे, परियायथेरे । सद्रिवासजाए समणे णिग्गंथे जातिथेरे, ठाणसमवायधरे णं समजे णिग्गंथे सुयथेरे, वीसवासपरियाए णं समणे णिभ्गंथे परियायथेरे ।

## शैक्षभूमी-पदम्

तिस्रः शैक्षभूमयः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा---उत्कर्षा, मध्यमा, जघन्या । उत्कर्षा षड्मासा, मध्यमा चतुर्मासा, जघन्या सप्तरात्रिदिवम् ।

### स्थविरभूमी-पदम्

तिस्नः स्थविरभूमयः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा \_\_\_ १८७. तीन स्थविर-भूमियां हें---जातिस्थविरः, श्रुतस्थविरः, पर्यायस्थविरः । षष्ठिवर्षजातः श्रमणः निर्ग्रन्थ जातिस्थविरः, स्थानसमवायधरः श्रमणः निर्ग्रन्थः श्रुतस्थविरः, विंशतिवर्षपर्यायः श्रमणः निर्ग्रन्थः पर्यायस्थविरः ।

स्थान ३ : सूत्र १८४-१८७

२. आख्यात प्रव्रज्या<sup>४९</sup>—उपदेश से प्राप्त, ३. संगर प्रव्रज्या-परस्पर प्रतिज्ञाबद्ध होकर ली जाने बाली।"

### निर्ग्रन्थ-पद

१९४. तीन प्रकार के निग्रंन्थ नोसंज्ञा से उपयुक्त होते हैं---आहार आदि की चिन्ता से मुक्त होते हैं "----

- १. पुलाक-पुलाक लब्धि उपजीवी,
- २. निग्रंन्य-मोहनीय कर्म से मुक्त,
- ३. स्नातक--- घात्य कर्मों से मुक्त।

१९४. तीन प्रकार के निग्नंन्थ संज्ञा और नोसंज्ञा दोनों से उपयुक्त होते हैं-आहार आदि की चिन्ता से युक्त भी होते हैं और मुक्त भी होते हैं---१. वकुश---चरित में धब्बे लगाने वाला, २. प्रतिषेवणाकुजील---उत्तर गुणों में दोव लगाने वाला, ३. कघाय-कुशील-—कषाय से दूषित चरित्र वाला ।

## शैक्षभूमी-पद

१९६. तीन जैक्ष-भूमियां<sup>५२</sup> हैं---१. उत्कृष्ट, ३. मध्यम, ३. जघन्य। उत्कृष्ट छह महीनों की, मध्यम चार महीनों की, जघन्य सात दिन-रात की ।

### स्थविरभूमी-पद

१. जाति-स्थविर, २. श्रुत-स्थविर, ३. पर्याय-स्थविर। साठ वर्धों का होने पर श्रमण-निर्ग्रन्थ जाति-स्थविर होता है । स्थान और समवायांग का धारक श्रमण-निग्नंन्थ श्रुत-स्थविर होता है। बीस वर्ष से साधुत्व पालने वाला श्रमण-निर्ग्रन्थ पर्याय-स्थविर होता है।

गता-अगता-पद

- १८८.तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा—सुमणे, दुम्मणे, णोसुमणे-णोदुम्मणे ।
- १८६ तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा-गंता णामेगे सुमणे भवति, गंता णामेगे दुम्मणे भवति, गंता णामेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति ।
- १९० तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा-जामीतेगे सुमणे भवति, जामीतेगे दुम्मणे भवति, णोसुमणे-णोदुम्मणे जामीतेगे भवति ।
- १९१ \*तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं জ্যা— जाइस्सामीतेगे सुमणे भवति, जाइस्सामीतेगे दुम्मणे भवति, जाइस्सामीतेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति° ।
- १६२ तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा-अगंता णामेंगे सुमणे भवति, अगंता णामेगे दुम्मणे भवति, अगंता णामेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति।
- १९३. तओ पुरिसजाता पण्णत्ता तं जहा....ण जामि एगे सुमणे भवति, ण जामि एगे दुम्मणे भवति, ण जामि एगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति ।

गत्वा-अगत्वा-पदम्

भवति ।

त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा- १९५. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---सुमनाः, दुर्मनाः, नोसुमनाः-नोदुर्भनाः । त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा---गत्वा नामैकः सुमनाः भवति, गत्वा नामैकः दुर्मनाः भवति, गत्वा नामैकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति । त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा---यामीत्येकः सुमनाः भवति, यामीत्येकः दुर्मनाः भवति, यामीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः

त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा---यास्यामीत्येकः सुमनाः भवति, यास्यामीत्येकः दुर्मनाः भवति, यास्यामीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति । त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा-अगत्वा नामैकः सुमनाः भवति, अगत्वा नामैकः दुर्मनाः भवति, अगत्वा नामैकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः

भवति । त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा---

न याम्येकः सुमनाः भवति,

न याम्येकः दुर्मनाः भवति, याम्येक: नोसुमनाः-नोदुर्मना न भवति ।

गत्वा-अगत्वा-पद

- १. सुमनस्क, २. दुर्मनस्क, ३. नोसुमनस्क-नोदुर्मनस्क । "
- १८६. पुष्प तीन प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष जाने के बाद सुमनस्क होते 🕑 हैं, २. कुछ पुरुष जाने के बाद दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष जाने के बाद न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।
- १९०. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष जाता हूं इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष जाता हूं इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष जाता हूं इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं ।
- १९१. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं ---१. कुछ पुरुष जाऊंगा इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुष्य जाऊंगा इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष जाऊंगा इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।
- १६२. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष न जाने पर सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष न जाने पर दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष न जाने पर न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।
- १९३. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष न जाता हूं इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष न जाता हूं इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष न जाता हूं इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।

१९४. तओ पुरिसजाया पण्णसा, तं जहा.... ण जाइस्सामि एगे सुमणे भवति, ण जाइस्सामि एगे दुम्मणे भवति, ण जाइस्सामि एगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति ।

#### आगंता-अणागंता-पदं

- १९४. <sup>•</sup>तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा--आगंता णामेगे सुमणे भवति, आगंता णामेगे दुम्मणे भवति, आगंता णामेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति ।
- १९६- तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा—एमीतेगे सुमणे भवति, एमीतेगे दुम्मणे भवति, एमीतेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति ।
- १९७ तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा....एस्सामीतेगे सुमणे भवति, एस्सामीतेगे दुम्मणे भवति, एस्सामीतेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति° ।
- १९८८. <sup>•</sup>तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा... अणागंता णामेंगे सुमणे भवति, अणागंता णामेंगे दुम्मणे भवति, अणांगंता णामेंगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति । १६६. तओ परिसजाया पण्णप्ता, तं
- १९९. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा—ण एमीतेगे सुमणे भवति, ण एमीतेगे दुम्मणे भवति,

त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि,— तद्यथा— न यास्याम्येकः सुमनाः भवात, न यास्याम्येकः दुर्मनाः भवति, न यास्याम्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति ।

#### आगत्य-अनागत्य-पदम्

त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा—आगत्य नामैकः सुमनाः भवति, आगत्य नामैकः दुर्मनाः भवति, आगत्य नामैकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति । त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा—एमीत्येकः सुमनाः भवति, एमीत्येकः दुर्मनाः भवति, एमीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः

भवति ।

त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा--एष्यामीत्येकः सुमनाः भवति, एष्यामीत्येकः दुर्मनाः भवति, एष्यामीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति ।

त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— अनागत्य नामैक: सुमना: भवति, अनागत्य नामैक: दुर्मना: भवति, अनागत्य नामैक: नोसुमना:-नोदुर्मना: भवति । त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा—नैमीत्येक: सुमना: भवति, नैमीत्येक: दुर्मना: भवति, स्थान ३ : सूत्र १९४-१९६

१९४. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष नहीं जाऊंगा इसलिए सुमनस्क दोते हैं, २.कुछ पुरुष नहीं जाऊंगा इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष नहीं जाऊंगा इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।

#### आगत्य-अनागत्य-पद

१६५. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं— १. कुछ पुरुष आने के बाद सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष आने के बाद दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष आने के बाद न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।

१९६. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष आता हूं इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष आता हूं इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष आता हूं इसलिए न सुमनस्क होते हैं, और न दुर्मनस्क होते हैं।

- १९८. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---
  - १. कुछ पुरुष न आने पर सुमनस्क होते हैं,

२. कुछ पुरुष न आने पर दुर्मनस्क होते हैं,

३. कुछ पुरुष न आने पर न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं ।

१९९. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष न आता हूं इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष न आता हूं ण एमीतेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति ।

२००. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ ण एस्सामीतेगे सुमणे भवति, ण एस्सामीतेगे दुम्मणे भवति, ण एस्सामीतेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति ।

### चिट्ठित्ता-अचिट्ठित्ता-पदं

- २०१. तअ पुरिसजाया पण्णत्ता तं जहा\_\_ चिट्ठित्ता णामेगे सुमणे भवति, चिट्ठित्ता णामेगे दुम्मणे भवति, चिट्ठित्ता णामेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति ।
- २०२. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा-चिट्ठामीतेगे सुमणे भवति, चिट्ठामीतेगे दुम्मणे भवति, चिट्ठामीतेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति।
- २०३. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता तं जहा\_\_ चिट्ठिस्सामीतेगे सुमणे भवति, चिट्ठिस्सामीतेगे दुम्मणे भवति, चिट्टिस्सामीतेगे गोसुमणे-णोदुम्मणे भवति । २०४. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा—
- अचिट्ठिता णामेगे सुमणे भवति, अचिट्रित्ता णामेगे दुम्मणे भवति, अचिट्ठित्ता णामेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति ।

नैमीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति ।

939

त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— नैष्यामीत्येकः सुमनाः भवति, नैष्यामीत्येक: दुर्मना: भवति, नैष्यामीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति ।

#### स्थित्वा-अस्थित्वा-पदम्

त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा-स्थित्वा नामैकः सुमनाः भवति, स्थित्वा नामैकः दुर्मनाः भवति, स्थित्वा नामैकः नो सुमनाः-नोदुर्मनाः भवति। त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा\_\_\_ तिष्ठामीत्येकः सुमनाः भवति, तिष्ठामीत्येकः दुर्मनाः भवति, तिष्ठार्मात्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति । त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— स्थास्यामीत्येकः सुमनाः भवति, स्थास्यामीत्येकः दुर्मनाः भवति, स्थास्यामीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति । त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— २०४. पुष्ष तीन प्रकार के होते हैं---अस्थित्वा नामैकः सुमनाः भवति, अस्थित्वा नामैकः दुर्मनाः भवति, अस्थित्वा नामैकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति ।

स्थान ३ : सूत्र २००-२०४

इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष न आता हूं इसलिए न मुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं ।

२००. पुरुप तीन प्रकार के होते हैं— १. कुछ पुरुष न आऊंगा इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष न आऊंगा इसलिए धुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष न आऊंगा इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।

#### स्थित्वा-अस्थित्वा-पद

२०१. युरुष तीन प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष ठहरने के बाद सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष ठहरने के बाद दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष ठहरने के बाद न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।

२०२. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं ---

१. कुछ पुरुष ठहरता हूं इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष ठहरता हूं इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष ठहरता हूं, इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं ।

२०३. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---

१. कुछ पुरुष ठहरूंगा इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष ठहरूंगा इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष ठहरूंगा इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।

१. कुछ पुरुष न ठहरने पर सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष न ठहरने पर दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष न ठहरने पर न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं ।

२०५. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ ण चिट्ठामीतेगे सुमणे भवति, ण चिट्ठामीतेगे दुम्मणे भवति, ण चिट्ठामीतेगे णो सुमणे-णोदुम्मणे भवति । २०६. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_

ण चिट्ठिस्सामीतेगे सुमणे अवति, ण चिट्ठिस्सामीतेगे दुम्मणे भवति, चिट्रिस्सामीतेगे णोसुमणे-म् णोदुम्मणे भवति ।

#### णिसिइत्ता-अणिसिइत्ता-पदं

२०७. तओ पुरिसजाया पण्णता, तं जहा.\_\_ णिसिइत्ता णामेगे सुमणे भवति, णिसिइत्ता णामेगे दुम्मणे भवति, णिसिइत्ता णामेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति ।

- २०८. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा--णिसीदामीतेगे सुमणे भवति, णिसीदामीतेगे दुम्मणे भवति, णिसीदामीतेगे णोसुमण-णोदुम्मणे भवति,
- २०६. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा.... णिसीदिस्सामीतेगे सुमणे भवति, णिसीदिस्सामीतेगे दुम्मणे भवति, णिसीदिस्सामीतेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति ।
- २१०.तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा....

अणिसिइत्ता णामेगे सुमणे भवति,

त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— न तिष्ठामीत्येकः सुमनाः भवति, न तिष्ठामीत्येकः दुर्मनाः भवति, न तिष्ठामीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति । ঙ্গীणি पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा---न स्थास्यामीत्येकः सुमनाः भवति, न स्थास्यामीत्येकः दुर्मनाः भवति, न स्थास्यामीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति ।

#### निषद्य-अनिषद्य-पदम्

त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा--निषद्य नामेकः सुमनाः भवति, निषद्य नामैकः दुर्मनाः भवति, निषद्य नामैकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति । त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, निषीदामीत्येकः दुर्मनाः भवति, निषोदामीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति । त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा\_\_\_ निषत्स्यामीत्येकः सुमनाः भवति, निषत्स्यामीत्येकः दुर्मनाः भवति, निषत्स्यामीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति । त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— अनिषद्य नामैकः सुमनाः भवति,

स्थान ३: सूत्र २०५-२१०

- १०४. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं----१. कुछ पुरुष न ठहरता हूं इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष न ठहरता हूं इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष न ठहरता हूं इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।
- २०६. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं— १. कुछ पुरुष न ठहरूंगा इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष न ठहरूंगा इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष न ठहरूंगा इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।

#### निषद्य-अनिषद्य-पद

२०७. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष बैठने के बाद सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष बैठने के बाद दुर्मनस्क होते हैं, २.कुछ पुरुष बैठने के बाद न सुमनस्क होते हैं और न दुर्भनस्क होते हैं। २०८. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं—

> १. कुछ पुरुष बैठता हूं इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष बैठता हूं इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष बैठता हूं इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।

२०६. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---

१. कुछ पुरुष बैठूंगा इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष बैठूंगा इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष बैठूंगा इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।

२१०. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं—

१. कुछ पुरुष न बैठने पर सुमनस्क होते

हैं, २. कुछ पुरुष न बैठने पर दुर्मनस्क

883

अणिसिइत्ता णामेगे दुम्मणे भवति, अणिसिइत्ता णामेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति । २११. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा---ण णिसीदामीतेगे सुमणे भवति, ण णिसीदामीतेगे सुमणे भवति, ण णिसीदामीतेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति । २१२. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा---ण णिसीदिस्सामीतेगे सुमणे भवति, ण णिसीदिस्सामीतेगे दुम्मणे भवति, ण णिसीदिस्सामीतेगे दुम्मणे भवति,

## हंता-अहंता-पदम्

णोदुम्मणे भवति ।

- २१३. तओ पुरिसजाया पष्णत्ता, तं जहा...हंता णामेगे सुमर्श भवति, हंता णामेगे दुम्मणे भवति, हंता णामेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति ।
- २१४ तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा.... हणामीतेगे सुमणे भवति, हणामीतेगे दुम्मणे भवति, हणामीतेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति।
- २१४. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा— हणिस्सामीतेगे सुमणे भवति, हणिस्सामीतेगे डुम्मणे भवति, हणिस्सामीतेगे णोसुमणे-णोडुम्मणे भवति ।

अनिषद्य नामैकः दुर्मनाः भवति, अनिषद्य नामैकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति । त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— न निषीदामीत्येकः सुमनाः भवति, न निषीदामीत्येकः दुर्मनाः भवति, न निषीदामीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति । त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— न निषत्स्यामीत्येकः सुमनाः भवति, न निषत्स्यामीत्येकः दुर्मनाः भवति, न निषत्स्यामीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति ।

### हत्वा-अहत्वा-पदम्

त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा—हत्वा नामैकः सुमनाः भवति, हत्वा नामैकः दुर्मनाः भवति, हत्वा नामैकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति । त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा---हन्मीत्येकः सुमनाः भवति, हन्मीत्येकः दुर्मनाः भवति, हन्मीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति । त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— हनिष्यामीत्येकः सुमनाः भवति, हनिष्यामीत्येकः दुर्मनाः भवति, हनिष्यामीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति ।

स्थान ३: सूत्र २११-२१५

होते हैं, ३. कुछ पुरुष न बैठने पर न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।

- २११. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं— १. कुछ पुरुष न बैठता हूं इसलिए सुम-नस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष न बैठता हूं इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष न बैठता हूं इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।
- २१२. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष नहीं बैठूंगा इसलिए सुम-नस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष नहीं बैठूंगा इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष नहीं बैठूंगा इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं ।

### हत्वा-अहत्वा-पद

२१३. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---

१. कुछ पुरुष मारने के बाद सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष मारने के बाद दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष मारने के बाद न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।

२१४. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष मारता हूं इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष मारता हूं इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष मारता हूं इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।

२१४. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष मारूंगा इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष मारूंगा इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष मारूंगा इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।

२१६. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, त जहा-अहंता णामेगे सुमणे भवति, अहंता णामेगे दुम्मणे भवति, अहंता णामेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति।

- २१७. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा. ण हणामीतेगे सुमणे भवति, ण हणामीतेगे दुम्मणे भवति, ण हणामीतेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति ।
- २१६.तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा— ण हणिस्सामीतेगे सुमणे भवति, ण हणिस्सामीतेगे दुम्मणे भवति, ण हणिस्सामीतेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति।

### छिदित्ता-अछिदित्ता-पदं

२१६. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_\_ छिदित्ता णामेगे सुमणे भवति, छिदित्ता णामेगे दुम्मणे भवति, छिदित्ता णामेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति। २२०. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, त

- जहा\_\_ छिदामीतेगे सुमणे भवति, छिदामीतेगे दुम्मणे भवति, छिरामीतेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति।
- २२१. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ छिदिस्सामीतेगे सुमणे भवति,

त्रीणि पुरुषजातानि तद्यथा—अहत्वा नामैक: सुमनाः भवति, अहत्वा नामैक: दुर्मनाः भवति, अहत्वा नामैकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति । त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि,तद्यथा--- २१७. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---न हन्मीत्येकः सुमनाः भवति, न हन्मीत्येकः दुर्मनाः भवति, न हन्मीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति ।

শ্বীणি पुरुषजातानि तद्यथा— न हनिष्यामीत्येकः सुमनाः भवति, न हनिष्यामीत्येकः दुर्मनाः भवति, न हनिष्यामीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति।

### छित्त्वा-अछित्त्वा-पदम्

ন্গীणি पुरुषजातानि तद्यथा— छित्त्वा नामैकः सुमनाः भवति, छित्त्वा नामैकः दुर्मनाः भवति, छित्त्वा नामैकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति । র্বাদি पुरुषजातानि तद्यथा---छिनद्मीत्येकः सुमनाः भवति, छिनद्मीत्येकः दुर्मनाः भवति, छिनद्मीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति । त्रीणि पुरुषजातानि तद्यथा— छेत्स्यामीत्येकः सुमनाः भवति,

स्थान ३ : सूत्र २१६-२२१

प्रज्ञप्तानि, २१६. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष न मारने पर सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष न मारने पर दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष न मारने पर न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं। १. कुछ पुरुष न मारता हूं इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष न मारता हूं इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष न मारता हूं इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।

प्रज्ञप्तानि, २१८. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---१. कुछपुरुष न मारूंगा इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष न मारूंगा इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुप न मारूंगा इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।

### छित्त्वा-अछित्त्वा-पद

प्रज्ञप्तानि, २१९. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं----१. कुछ पुरुष छेदन करने के बाद सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष छेदन करने के बाद दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष छेदन करने के बाद न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं ।

प्रज्ञप्तानि, २२०. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष छेदन करता हूं इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष छेदन करता हूं इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष छेदन करता हूं इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं। प्रज्ञप्तानि, २२१. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---

> १. कुछ पुरुष छेदन करूंगा इसलिए सुम-नस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष छेदन करूंगा

838

छिदिस्सामीतेगे दुम्मणे भवति, छिदित्सामीतेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति ।

२२२. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा— अछिदित्ता णामेगे सुमणे भवति, अछिदित्ता णामेगे दुम्मणे भवति, अछिदित्ता णामेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति ।

- २२३. तओ धुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा— ण छिंदामोतेगे सुमणे भवति, ण छिंदामोतेगे दुम्मणे भवति, ण छिंदामीतेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति ।
- २२४. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा— ण छिंदिस्सामीतेगे सुमणे भवति, ण छिंदिस्सामीतेगे दुम्मणे भवति, ण छिंदिस्सामीतेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति ।

### बूइत्ता-अबूइत्ता-पदं

२२५. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा---बूइत्ता णामेगे सुमणे भवति, बूइत्ता णामेगे दुम्मणे भवति, बूइत्ता णामेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति । २२६. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा---

बेमीतेगे सुमणे भवति, बेमीतेगे दुम्मणे भवति, छेत्स्यामीत्येकः दुर्मनाः भवति, छेत्स्यामीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति । त्रीणि पुरुषजातानि तद्यथा— अछित्त्वा नामैकः सुमनाः भवति, अछित्त्वा नामैकः दुर्मनाः भवति, अछित्त्वा नामैकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति । त्रीणि पुरुषजातानि तद्यथा---न छिनद्मीत्येकः सुमनाः भवति, न छिनद्मीत्येकः दुर्मनाः भवति, न छिनद्मीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति ।

त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, २ तद्यथा— न छेत्स्यामीत्येकः सुमनाः भवति, न छेत्स्यामीत्येकः दुर्मनाः भवति, न छेत्स्यामीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति ।

#### उक्त्वा-अनुक्त्वा-पदम्

त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा---उक्त्वा नामैकः सुमनाः भवति, उक्त्वा नामैकः दुर्मनाः भवति, उक्त्वा नामैकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति । त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा--ब्रवीमीत्येकः सुमनाः भवति, ब्रवीमीत्येकः दुर्मनाः भवति, इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष छेदन करूंगा इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।

प्रज्ञप्तानि, २२२. पुरुष तीन प्रकार के होते है— १. कुछ पुरुष छेदन न करने पर सुमनस्क विति, होते हैं, २. कुछ पुरुष छेदन न करने पर विति, दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष छेदन न :-नोदुर्मना: करने पर न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं ।

प्रज्ञप्तानि, २२३. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष छेदन नहीं करता हूं इसलिए वति, सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष छेदन नहीं वति, करता हूं इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, :-नोदुर्मना: ३. कुछ पुरुष छेदन नहीं करता हूं इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं ।

प्रज्ञप्तानि, २२४. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं— १. कुछ पुरुष छेदन नहीं करूंगा इसलिए विति, सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष छेदन नहीं विति, करूंगा इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ

पुरुष छेदन नहीं करूंगा इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।

#### उक्त्वा-अनुक्त्वा-पद

प्रज्ञप्तानि, २२५. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं— १. कुछ पुरुष बोलने के बाद सुमनस्क त, होते हैं, २. कुछ पुरुष बोलने के बाद त, दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष बोलने के :-नोदुर्मना: बाद न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।

> २२६. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं— १. कुछ पुरुष बोलता हूं इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष बोलता हूं इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष बोलता हूं

स्थान ३: सूत्र २२७-२३१

| बेसीतेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे<br>भवति,<br>२२७. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं<br>जहा—<br>बोच्छामीतेगे सुमणे भवति,<br>बोच्छामीतेगे दुम्मणे भवति,<br>बोच्छामीतेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे<br>भवति । | व्रवीमीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः<br>भवति ।<br>त्रोणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा २२७<br>वक्ष्यामीत्येकः सुमनाः भवति,<br>वक्ष्यामीत्येकः दुर्मनाः भवति,<br>बक्ष्यामीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः<br>भवति । | इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न<br>दुर्मनस्क होते हैं ।<br>. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं<br>१. कुछ पुरुष बोलूंगा इसलिए सुमनस्क<br>होते हैं, २. कुछ पुरुष बोलूंगा इसलिए<br>दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष बोलूंगा<br>इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न<br>दुर्मनस्क होते हैं । |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| २२८. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं<br>जहा—<br>अबूइत्ता णामेगे सुमणे भवति,<br>अबूइत्ता णामेगे दुम्मणे भवति,<br>अबूइत्ता णामेगे णोसुमणे~<br>णो दुम्मणे भवति ।                             | त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा– २२६<br>अनुक्त्वा नामैकः सुमनाः भवति,<br>अनुक्त्वा नामैकः दुर्भनाः भवति,<br>अनुक्त्वा नामैकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः<br>भवति ।                                            | पुरुष तीन प्रकार के होते हैं—–<br>१. कुछ पुरुष न बोलने पर सुमनस्क होते<br>हैं, २. कुछ पुरुष न बोलने पर दुर्मनस्क<br>होते हैं, ३. कुछ पुरुष न बोलने पर न<br>सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।                                                                       |
| २२६. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं<br>जहा—<br>ण बेमोतेगे सुमणे भवति,<br>ण बेमोतेगे दुम्मणे भवति,<br>ण बेमोतेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे<br>भवति ।                                              | त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— २२६<br>न व्रवीमीत्येकः सुमनाः भवति,<br>न व्रवीमीत्येकः दुर्मनाः भवति,<br>न व्रवीमीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः<br>भवति ।                                               | १. कुछ पुरुष बोलता नहीं हूं इसलिए<br>सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष बोलता<br>नहीं हूं इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ<br>पुरुष बोलता नहीं हूं इसलिए न सुमनस्क<br>होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।                                                                        |
| २३०. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं<br>जहा<br>ण बोच्छामीतेगे सुमणे भवति,<br>ण बोच्छामीतेगे डुम्मणे भवति,<br>ण बोच्छामीतेगे णोसुमणे-<br>णोडुम्मणे भवति ।<br>भासित्ता-अभासित्ता पदम्       | त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि,तद्यथा- २३०<br>न वक्ष्यामीत्येकः सुमनाः भवति,<br>न वक्ष्यामीत्येकः दुर्मनाः भवति,<br>न वक्ष्यामीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः<br>भवति ।<br>भाषित्वा-अभाषित्वा-पदम्               | पुरुष तीन प्रकार के होते हैं—<br>१. कुछ पुरुष नहीं बोलूंगा इसलिए सुम-<br>नस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष नहीं बोलूंगा<br>इसलिए दुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष<br>नहीं बोलूंगा इसलिए न सुमनस्क होते हैं<br>और न दुर्मनस्क होते हैं।<br>भाषित्वा-अभाषित्वा-पद                    |
| २३१. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं<br>जहा<br>भासित्ता णामेगे सुमणे भवति,<br>भासित्ता णामेगे दुम्मणे भवति,<br>भासित्ता णामेगे णोसुमणे-<br>णोदुम्मणे भवति।                                | त्रीणिपुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि,तद्यथा— २३१<br>भाषित्वा नामैकः सुमनाः भवति,<br>भाषित्वा नामैकः दुर्मनाः भवति,<br>भाषित्वा नामैकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः<br>भवति ।                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                            |

२३२ तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं

त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा- २३२. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---

स्थान ३ : सूत्र २३२-२३६

भाषे इत्येकः सुमनाः भवति, १. कुछ पुरुष संभाषण करता हूं इसलिए जहा..... भासामीतेगे सुमणे भवति, भाषे इत्येकः दुर्मनाः भवति, सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष संभाषण भासामीतेगे दुम्मणे भवति, भाषे इत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः करता हूं, इसलिए दुर्मनस्क होते हैं भासामीतेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति । ३. कुछ पुरुष संभाषण करता हूं इसलिए भवति । न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं। २३२ तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— २३३. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---भाषिष्ये इत्येकः सुमनाः भवति, १ कुछ पुरुष संभाषण करूंगा इसलिए जहा. भासिस्सामीतेगे सुमणे भवति, भाषिष्ये इत्येकः दुर्मनाः भवति, सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष संभाषण भासिस्सामीतेगे दुम्मणे भवति, भाषिष्ये इत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः करूंगा इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ भासिस्सामीतेगे णोसुमणे-भवति । पुरुष संभाषण करूंगा इसलिए न सुमनस्क णोटुम्मणे भवति। होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं । त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— २३४. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---२३४ तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं अभाषित्वा नामैकः सुमनाः भवति, १ कुछ पुरुष संभाषण न करने पर जहा.... अभासित्ता णामेगे सुमणे भवति, अभाषित्वा नामैकः दुर्मनाः भवति, सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष संभाषण अभासित्ता णामेगे हुम्मणे भवति, अभाषित्वा नामैकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः न करने पर दुर्मनस्क होते हैं, ३.कुछ अभासित्ता णामेगे णोसुमणे-भवति । पुरुष संभाषणन करने परन सुमनस्क णोद्म्मणे भवति । होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं। त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा--- २३५. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---२३४ तओ पुरिसजाया पण्णत्ता तं न भाषे इत्येकः सुमनाः भवति, १. कुछ पुरुष संभाषण नहीं करता हूं जहा..... इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष ण भासामीतेगे सुमणे भवति, न भाषे इत्येकः दुर्मनाः भवति, ण भासामीतेगे दुम्मणे भवति, न भाषे इत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः संभाषण नहीं करता हूं इसलिए दुर्मनस्क ण भासामीतेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति । होते हैं, ३. कुछ पुरुष संभाषण नहीं करता भवति । हूं इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं । २३६. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, २३६. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---त्रीणि १. कुछ पुरुष संभाषण नहीं करूंगा जहा\_\_ तद्यथा— ण भासिस्सामीतेगे सुमणे भवति, इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष न भाषिष्ये इत्येकः सुमनाः भवति, ण भासिस्सामीतेगे दुम्मणे भवति, न भाषिष्ये इत्येक दुर्मनाः भवति, संभाषण नहीं करूंगा इसलिए दुर्मनस्क ण भासिस्सामीतेगे णोसूमणे-न भाषिष्ये इत्येकः नोसुमनाः-नो दुर्मनाः होते हैं, ३. कुछ पुरुष संभाषण नहीं

न दुर्मनस्क होते हैं ।

करूंगा इसलिए न सुमनस्क होते हैं और

गोदुम्मणे भवति ।

भवति ।

स्थान ३ : सूत्र २३७-२४२

दच्चा-अदच्चा-पद दत्त्वा-अदत्त्वा--पदम् दत्त्वा-अदत्त्वा-पद २३७. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं হীणি पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, २३७. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---जहा\_दच्चा णामेगे सुमणे भवति, तद्यथा—दत्त्वा नामैकः सुमनाः भवति, १. कुछ पुरुष देने के बाद सुमनस्क होते हैं दच्चा णामेगे दुम्मणे भवति, दत्त्वा नामैकः दुर्मनाः भवति, २. कुछ पुरुष देने के बाद दुर्मनस्क होते हैं, दच्चा णामेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे दत्त्वा नामैकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः ३. कुछ पुरुष देने के वाद न सुमनस्क होते भवति। भवति। हैं और न दुर्मनस्क होते हैं। २३८ तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं র্বাणি पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, २३८. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं— जहा\_\_ तद्यथा---१. कुछ पुरुष देता हूं इसलिए सुमनस्क देमीतेगे सुमणे भवति, ददामीत्येकः सुमनाः भवति, होते हैं, २. कुछ पुरुष देता हूं इसलिए देमीतेगे दुम्मणे भवति, ददामीत्येकः दुर्मनाः भवति, दुर्मनस्क होते हैं ३. कुछ पुरुष देता हूं देमीतेगे णोसुमण-णोदुम्मणे ददामीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न भवति । भवति । दुर्मनस्क होते हैं। २३९. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं ন্গীणি पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, २३६. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं----जहा\_\_ तद्यथा----१. कुछ पुरुष देऊंगा इसलिए सुमनस्क दासामीतेगे सुमणे भवति, दास्यामीत्येकः सुमनाः भवति, होते हैं, २. कुछ पुरुष देऊंगा इसलिए दासामीतेगे दुम्सणे भवति, दास्यामीत्येकः दुर्मनाः भवति, दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष देऊंगा दासामीतेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे दास्यामीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न भवति। भवति । दुर्मनस्क होते हैं। २४०. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, २४०. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं----जहा\_\_ तद्यथा..... १. कुछ पुरुष न देने पर सुमनस्क होते हैं, अदच्चा णामेगे सुमणे भवति, अदत्त्वा नामैक: सुमना: भवति, २. कुछ पुरुष न देने पर दुर्मनस्क होते हैं, अदच्चा णामेगे दुम्मणे भवति, अदत्त्वा नामैक: दुर्मनाः भवति, ३. कुछ पुरुष न देने पर न सुमनस्क होते अदच्चा णामेगे णोसुमणे-णोटुम्मणे अदत्त्वा नामैकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः हैं और न दुर्मनस्क होते हैं। भवति । भवति । २४१ तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि: २४१. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---जहा\_\_\_ तद्यथा\_\_\_ १.कुछ पुरुष देता नहीं हूं इसलिए ण देमीतेगे सुमणे भवति, न ददामीत्येकः सुमनाः भवति, सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष देता नहीं ण देमीतेगे दुम्मणे भवति, न ददामीत्येकः दुर्मनाः भवति, हूं इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष ण देमीतेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे न ददामीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः देता नहीं हूं इसलिए न सुमनस्क होते हैं भवति । भवति । और न दुमंनस्क होते हैं। २४२. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं সীणি पुरुषजातानि प्रज्ञाप्तानि, २४२. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं— जहा.\_\_ तद्यथा--१. कुछ पुरुष नहीं देऊंगा इसलिए ण दासामीतेगे सुमणे भवति, न दास्यामीत्येकः (सुमनाः) भवति, सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष नहीं

www.jainelibrary.org

ण दासामीतेगे दुम्मणे भवति, ण दासामीतेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति ।

### भुंजित्ता-अभुंजित्ता-पदम्

- भुंजामीतेगे दुम्मणे भवति, भुंजामीतेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति।
- २४४. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा— भुंजिस्सामीतेगे सुमणे भवति, भुंजिस्सामीतेगे दुम्मणे भवति, भुंजिस्सामीतेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति ।

### २४७. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_\_ ण भुंजामीतेगे सुमणे भवति,

ण भुंजामीतेगे डुम्मणे भवति, ण भुंजामीतेगे णोसुमणे-णोडुम्मणे न दास्यामीत्येकः दुर्मनाः भवति, न दास्यामीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति ।

#### भुक्त्वा-अभुक्त्वा-पदम्

त्रीणि पुरुषजातानि तद्यथा— भुक्त्वा नामैकः सुमनाः भवति, भुक्त्वा नामैकः दुर्मनाः भवति, भुक्त्वा नामैकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति । সীणি पुरुषजातानि, तद्यथा— भुनर्ज्मीत्येकः सुमनाः भवति, भूनज्मीत्येकः दुर्मनाः भवति, भुनज्मीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति । त्रीणि पुरुपजातानि तद्यथा.... भोक्ष्यामीत्येकः सुमनाः भवति, भोक्ष्यामीत्येकः दुर्मनाः भवति, भोक्ष्यामीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति । पुरुषजातानि त्रीणि तद्यथा— अभुक्त्वा नामैकः सुमनाः भवति, अभुक्त्वा नामैकः दुर्मनाः भवति, अभुक्त्वा नामैकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति । त्रीणि पुरुषजातानि, तद्यथा— न भुनज्मीत्येकः सुमनाः भवति, न भुनज्मीत्येकः दुर्मनाः भवति, न भुनज्मीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः

स्थान २ : सूत्र २४३-२४७

देऊंगा इसलिए दुमंनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष नहीं देऊंगा इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुमंनस्क होते हैं ।

#### भुक्त्वा-अभुक्त्वा-पद

प्रज्ञप्तानि, २४३. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं—-१. कुछ पुरुष भोजन करने के बाद ते, सुमनस्क होते हैं, कुछ पुरुष भोजन करने ति, के वाद दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष |दुर्मना: भोजन करने के बाद न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।

प्रज्ञप्तानि, २४४. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं— १. कुछ पुरुष भोजन करता हूं इसलिए त, सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष भोजन त, करता हूं इसलिए टुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ दुर्मनाः पुरुष भोजन करता हूं इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं ।

प्रज्ञप्तानि, २४५. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष भोजन करूंगा इसलिए त, सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष् भोजन त, करूंगा इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ ।दुर्मना: पुरुष भोजन करूंगा इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं ।

- प्रज्ञप्तानि, २४६. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं १. कुछ पुरुष भोजन न करने पर सुमनस्क वति, होते हैं, २. कुछ पुरुष भोजन न करने पर वति, दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष भोजन न नोदुर्मना: करने पर न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं ।
- प्रज्ञप्तानि, २४७. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष भोजन नहीं करता हूँ इस-ति, लिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष ति, भोजन नहीं करता हूँ इसलिए दुर्मनस्क दिर्मना: होते हैं, ३. कुछ पुरुष भोजन नहीं करता

#### 200

#### स्थान ३ : सूत्र २४**८-२**५२<sup>.</sup>

भवति।

२४८. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_\_ ण भुंजिस्सामीतेगे सुमणे भवति, ण भुंजिस्सामीतेगे दुम्मणे भवति, ण भुंजिस्सामीतेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति ।

लभित्ता-अलभित्ता-पदं

२४९. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता तं जहा.\_\_ लभित्ता णामेगे सूमणे भवति, लभित्ता णामेगे दुम्मणे भवति, लभित्ता णामेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति। २५०. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_\_ लभामीतेगे सुमणे भवति, लभामतिगे दुम्मणे भवति,

लभामीतेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति। २४१. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं

> जहा\_\_\_ लभिस्सामीतेगे सुमणे भवति, लभिस्सामीतेगे दुम्मणे भवति, लभिस्सामीतेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति।

२४२ तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_\_ अलभित्ता णामेगे सुमणे भवति, अलभित्ता णामेगे दुम्मणे भवति, अलभित्ता णामेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति ।

সীণি पुरुषजातानि तद्यथा\_\_

भवति ।

न भोक्ष्यामीत्येकः सुमनाः भवति, न भोक्ष्यामीत्येकः दुर्मनाः भवति, न भोक्ष्यामीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति ।

#### लब्ध्वा-अलब्ध्वा-पदम्

त्रीणि पुरुषजातानि तद्यथा---लब्ध्वा नामैकः सुमनाः भवति, लब्ध्वा नामैकः दुर्मनाः भवति, लब्ध्वा नामैकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति । স্বীদি पुरुषजाताति तद्यथा— लभे इत्येकः सुमनाः भवति, लभे इत्येकः दुर्मनाः भवति, लभे इत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति । पुरुषजातानि বীणি प्रज्ञप्तानि, २४१. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---तद्यथा----लप्स्ये इत्येकः सुमनाः भवति, लप्स्ये इत्येकः दुर्मनाः भवति, लप्स्ये इत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति । র্বাणি पुरुषजातानि तद्यथा----अलब्ध्वा नामैकः सुमनाः भवति, अलब्ध्वा नामैकः दुर्मनाः भवति, अलब्ध्वा नामैकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति ।

हूँ इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं। प्रज्ञप्तानि, २४⊏. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं—-१. कुछ पुरुष भोजन नहीं करूंगा इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष भोजन नहीं करूंगा इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष भोजन नहीं करूंगा इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।

#### लब्ध्वा-अलब्ध्वा-पद

प्रज्ञप्तानि, २४६. षुरुष तीन प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष प्राप्त करने के बाद सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष प्राप्त करने के बाद दुर्मनस्क होते हैं, ३ कुछ पुरुष प्राप्त करने के बाद न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।

प्रज्ञप्तानि, २५०. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---

१. कुछ पुरुष प्राप्त करता हूँ इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष प्राप्त करता हूँ इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष प्राप्त करता हूँ इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।

१. कुछ पुरुष प्राप्त करूंगा इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष प्राप्त करूंगा इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष प्राप्त करूंगा इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।

प्रज्ञप्तानि, २५२. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष प्राप्त न करने पर सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष प्राप्त न करने पर दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष प्राप्त न करने पर न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।

२४३ तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_ ण लभामीतेगे सुमणे भवति, ण लभामीतेगे दुम्मणे भवति, ण लभामीतेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति। २४४. तओ युरिसजाया पण्णत्ता, तं

जहा..... ण लभिस्सामीतेगे सुमणे भवति, ण लभिस्सामीतेगे दुम्मणे भवति, ण लभिस्सामीतेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति ।

### पिबित्ता-अपिबित्ता-पदं

२४५.तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, त जहा\_ पिबित्ता णामेगे सुमणे भवति, पिबित्ता णामेगे दुम्मणे भवति, पिबित्ता णामेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति। २४६. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा.\_\_ पिबामीतेगे सुमणे भवति, पिबामीतेगे दुम्मणे भवति,

> पिबामीतेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति ।

२४७. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_ पिबिस्सामीतेगे सुमणे भवति, पिबिस्सामीतेगे दुम्मणे भवति, पिबिस्सामीतेगे णोसुमणे-णोदुम्मजे भवति।

२४५. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_\_

সীणি पुरुषजातानि तद्यथा.... न लभे इत्येकः सूमनाः भवति, न लभे इत्येक: दुर्मना: भवति, न लभे इत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति , সীणি पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, २४४. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---तद्यथा\_\_\_ न लप्स्ये इत्येकः सुमनाः भवति, न लप्स्ये इत्येकः दुर्मनाः भवति, न लप्स्ये इत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति ।

### पीत्वा-अपीत्वा-पदम्

সীणি पुरुपजातानि तद्यथा.... पीत्वा नामैकः सुमनाः भवति, पीत्वा नामैकः दुर्मनाः भवति, पीत्वा नामैकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति । ঙ্গীणি पुरुषजातानि तद्यथा— पिबामीत्येकः सुमनाः भवति, पिबामीत्येकः दुर्मनाः भवति, पिबामीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति । त्रीणि पुरुषजातानि तद्यथा\_\_\_ पास्यामीत्येकः सुमनाः भवति, पास्यामीत्येकः दुर्मनाः भवति, पास्यामीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति । त्रीणि पुरुषजातानि तद्यथा\_\_

प्रज्ञप्तानि, २४३. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---

१. कुछ पुरुष प्राप्त नहीं करता हूं इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष प्राप्त नहीं करता हूं इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष प्राप्त नहीं करता हूं इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं ।

१. कुछ पुरुष प्राप्त नहीं करूंगा इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष प्राप्त नहीं करूंगा इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष प्राप्त नहीं करूंगा इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं ।

### पोत्वा-अपोत्वा-पद

प्रज्ञप्तानि, २५५. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष पीने के बाद सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष पीने के बाद दुर्मनस्क होते हैं ३. कुछ पुरुष पीने के बाद न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।

### 

१. कुछ पुरुष पीता हूं इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष पीता हूं इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष पीता हूं इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।

प्रज्ञप्तानि, २५७. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---

१. कुछ पुरुष पीऊंगा इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष पीऊंगा इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष पीऊंगा इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।

प्रज्ञप्तानि, २४८. पुरुष तीन प्रकार के होते हें---

१. कुछ पुरुष न पीने पर सुमनस्क होते हैं,

| ठाणं | (स्थान | ) |
|------|--------|---|
|      | 1      | , |

भवति।

अपिबित्ता णामेगे सुमणे भवति, अपिबित्ता णामेगे दुम्मणे भवति, अपिबित्ता णामेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति ।

- २४६. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा.... ण पिबामीतेगे सुमणे भवति, ण पिबामीतेगे दुम्मणे भवति, ण पिबामीतेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे
- २६०. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ ण पिबिस्सामीतेगे सुमणे भवति, ण पिबिस्सामीतेगे दुम्मणे भवति, ण पिबिस्सामीतेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति ।

### सुइत्ता-असुइत्ता-पद

२६१. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_\_ सुइत्ता णामेगे सुमणे भवति, सुइत्ता णामेगे दुम्मणे भवति, सुइत्ता णामेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति।

- २६२. तओ पुरिसजाया पण्णता, तं जहा\_\_ सुआमीतेगे सुमणे भवति, सुआमीतेगे दुम्मणे भवति, सुआमीतेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति ।
- २६३. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_\_ सुइस्सामीतेगे सुमणे भवति, सुइस्सामीतेगे, दुम्मणे भवति,

अपीत्वा नामैकः सुमनाः भवति, अपीत्वा नामैकः दुर्मनाः भवति, अपीत्वा नामैकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति । স্নীणি पुरुषजातानि तद्यथा--न पिबामीत्येकः सुमनाः भवति, न पिबामीत्येकः दुर्मनाः भवति, न पिबामीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति। त्रीणि पुरुषजातानि तद्यथा--न पास्यामीत्येकः सुमनाः भवति, न पास्यामीत्येकः दुर्मनाः भवति, न पास्यामीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति ।

### सुप्त्वा-असुप्त्वा-पदम्

त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— २६१. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं— सुप्त्वा नामैकः सुमनाः भवति, सुप्त्वा नामैकः दुर्मनाः भवति, सुप्त्वा नामैकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति ।

त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— २६२. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं— स्वपिमीत्येकः सुमनाः भवति, स्वपिमीत्येकः दुर्मनाः भवति, स्वपिमीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति ।

त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— स्वप्स्यामीत्येकः सुमनाः भवति,

स्वप्स्यामीत्येकः दुर्मनाः भवति,

स्थान ३ : सूत्र २४६-२६३

२. कुछ पुरुष न पीने पर दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष न पीने पर न <mark>सुमनस्क ह</mark>ोते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।

प्रज्ञप्तानि, २५६. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---

१. कुछ पुरुष नहीं पीता हूं इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष नहीं पीता हूं इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष नहीं पीता हूं इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं ।

प्रज्ञप्तानि, २६०. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---

१. कुछ पुरुष नहीं पीऊंगा इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष नहीं पीऊंगा इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष नहीं पीऊंगा इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।

### सुप्त्वा-असुप्त्वा-पद

१. कुछ पुरुष सोने के बाद सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष सोने के बाद दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष सोने के बाद न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।

१. कुछ पुरुष सोता हूँ इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष सोता हूँ इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष सोता हूं इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं !

२६३. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं— १. कुछ पुरुष सोअंगा इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष सोऊंगा इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष सोऊंगा

सूइस्सामीतेगे गोसुमणे-णोदुम्मणे भवति । २६४ तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ असुइला णामेगे सुमणे भवति, असुइत्ता णामेगे दुम्मणे भवति, असुइत्ता णामेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति । २६४ तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ ण सुआमीतेगे सुमणे भवति, ण सुआमीतेगे दुम्मणे भवति, ण सुआमीतेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति । २६६. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता तं जहा.... ण सुइस्सामीतेगे सुमणे भवति, ण सुइस्सामीतेगे दुम्मणे भवति,

ण सुइस्सामीतेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति ।

### जुज्भित्ता-अजुज्भित्ता-पदं

२६७.तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा— जुज्भित्ता णामेगे सुमर्णे भवति, जुज्भित्ता णामेगे दुम्मणे भवति, जुज्भित्ता णामेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति। २६८ तओ पुरिसजाया पण्णत्ता तं जहा\_\_ जुज्कामीतेगे सुमणे भवति, जुज्भामीतेगे दुम्मणे भवति, जुज्फामीतेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति ।

स्वप्स्यामीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति । র্বাणি पुरुषजातानि तद्यथा----असुप्त्वा नामैकः सुमनाः भवति, असुप्त्वा नामैकः दुर्मनाः भवति, असुप्त्वा नामैकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति । त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— न स्वपिमीत्येकः सुमनाः भवति, न स्वपिमीत्येकः दुर्मनाः भवति, न स्वपिमीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्भनाः भवति । प्रज्ञान, २६६. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं--त्रीणि पुरुषजातानि तद्यथा— न स्वप्स्यामीत्येकः सुमनाः भवति, न स्वप्स्यामीत्येकः दुर्मनाः भवति, न स्वप्स्यामीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति ।

#### युद्ध्वा-अयुद्ध्वा-पदम्

पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, २६७. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---त्रीणि तद्यथा— युद्ध्वा नामैकः सुमनाः भवति, युद्ध्वा नामैकः दुर्मनाः भवति, युद्ध्वा नामैकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति । त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि:, २६८. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं— तद्यथा---युद्ध्ये इत्येकः सुमनाः भवति, युद्ध्ये इत्येकः दुर्मनाः भवति, युद्ध्ये इत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति ।

स्थान ३: सूत्र २६४-२६८

इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं । प्रज्ञप्तानि, २६४. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं --१. कुछ पुरुष न सोने पर सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष न सोने पर दुर्मनस्क होते हैं, ३ कुछ पुरुष न सोने पर न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।

> २६४. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष सोता नहीं हूं इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष सोता नहीं हूं इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष सोता नहीं हूं इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।

> > १. कुछ पुरुष नहीं सोऊंगा इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष नहीं सोऊंगा इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष नहीं सोऊंगा इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।

### युद्ध्वा-अयुद्ध्वा-पद

१. कुछ पुरुष युद्ध करने के बाद सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष युद्ध करने के बाद दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष युद्ध करने के बाद न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।

१. कुछ पुरुष युद्ध करता हूं इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष युद्ध करता हूं इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष युद्ध करता हूं इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।

स्थान ३ : सूत्र २६६-२७४

२६९ तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं त्रीणि पुरुषजातानि, प्रज्ञप्तानि तद्यथा— २६९. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं— योत्स्ये इत्येकः सुमनाः भवति, जहा\_\_\_ १. कुछ पुरुष युद्ध करूंगा इसलिए जुज्भिस्सामीतेगे सुमणे भवति, योत्स्ये इत्येकः दुर्मनाः भवति, सुमनस्क होते हैं, २.कुछ पुरुप युद्ध करूंगा जुज्भिस्सामीतेगे दुम्मणे भवति, योत्स्ये इत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष जुज्भिस्सामीतेगे णोसुमणे-भवति । युद्ध करूंगा इसलिए न सुमनस्क होते हैं णोदुम्मणे भवति । और न दुर्मनस्क होते हैं। २७०. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं সীদি पुरुषजातानि, प्रज्ञप्तानि, २७०. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं----जहा-तद्यथा--१. कुछ पुरुष युद्ध न करने पर सुमनस्क अजुज्भित्ता णामेगे सुमणे भवति, अयुद्घ्वा नामैकः सुमनाः भवति, होते हैं, २. कुछ पुरुष युद्ध न करने पर अजुज्भित्ता णामेगे दुम्मणे भवति, अयुद्ध्वा नामैकः दुर्मनाः भवति, दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष युद्ध न अजुज्भित्ता णामेगे णोसुमणे-अयुद्ध्वा नामैकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः करने पर न सुमनस्क होते हैं और न णोदुम्मणे भवति । भवति । दुर्मनस्क होते हैं। २७१. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञम्तानि, २७१. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---जहा\_\_\_ तद्यथा.\_\_ १. कुछ पुरुष युद्ध नहीं करता हूं इसलिए ण जुज्कामीतेगे सुमणे भवति, न युद्ध्ये इत्येकः सुमनाः भवति, सुमनस्क होते हैं, २.कुछ पुरुष युद्ध नहीं ण जुज्भामीतेगे दुम्मणे भवति, न युद्ध्ये इत्येक: दुर्मना: भवति, करता हूं इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ ण जुज्झामीतेगे णोसुमणे-न युद्ध्ये इत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः **पु**रुष युद्ध नहीं करता हूं इसलिए न णौंदुम्मणे भवति । भवति । सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं । २७२. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं त्रीणि पुरुषजातानि जहा\_ तद्यथा\_\_ १. कुछ पुरुष युद्ध नहीं करूंगा इसलिए ण जुज्भिस्सामीतेगे सुमणे भवति, न योत्स्ये इत्येकः सुमनाः भवति, सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष युद्ध नहीं ण जुज्भिस्सामीतेगे दुम्मणे भवति, न योत्स्ये इत्येकः दुर्मनाः भवति, करूंगा इसलिए दुर्मनस्क होते है, ३. कुछ ण जुज्भिस्सामीतेगे णोसुमणे-न योत्स्ये इत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः पुरुष युद्ध नहीं करूंगा इसलिए न सुमनस्क णोदुम्मणे भवति । भवति । होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं। जइत्ता-अजइत्ता-पदं जित्वा-अजित्वा-पदम् जित्वा-अजित्वा-पद २७३ तओ पुरिसजाया पण्णत्ता तं त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा- २७३. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---जहा-जइत्ता णामेगे सुमणे भवति, जित्वा नामैकः सुमनाः भवति, १. कुछ पुरुष जीतने के बाद सुमनस्क होते जइत्ता णामेगे दुम्मणे भवति, जित्वा नामैकः दुर्मनाः भवति, हैं, २. कुछ पुरुष जीतने के बाद दुर्मनस्क जइत्ता णामेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे जित्वा नामैकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः होते हैं, ३. कुछ पुरुष जीतने के बाद न भवति । भवति । सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं। २७४ तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि,

तद्यथा---

२७४. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं—-१. कुछ पुरुष जीवता हूं इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष जीतता हूं इसलिए

जहा...

जिणामीतेगे सुमणे भवति,

For Private & Personal Use Only

जयामीत्येक: सुमना: भवति,

www.jainelibrary.org

जिणामीतेगे दुम्मणे भवति, जिणामीतेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति । २७४. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ जिणिस्सामीतेगे सुमणे भवति, जिणिस्सामीतेगे दुम्मणे अवति, जिणिस्सामीतेगे णोसुमणे-णोद्रम्मणे भवति । २७६ तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा— अजइत्ता णामेगे सुमणे भवति, अजइत्ता णामेगे दुम्मणे भवति, अजइत्ता णामेगे णोसुमणे-णोटुम्मणे भवति । २७७. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_\_ ण जिणामीतेगे सुमणे भवति, ण जिणामीतेगे दुम्मणे भवति, ण जिणामीतेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति । २७८. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_ ण जिणिस्सामीतेगे सुमणे भवति, ण जिणिस्सामीतेगे दुम्मणे भवति, ण जिणिस्सामीतेगे णोसुमणे-णोटुम्मणे भवति ।

### पराजिणित्ता-अपराजिणित्ता-पदं पराजित्य-अपराजित्य-पदम्

२७९ तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ पराजिणित्ता णामेगे सुमणे भवति, पराजिणित्ता णामेगे दुम्मणे भवति, पराजिणित्ता णामेगे णोसुमणे-

जयामीत्येकः दुर्मनाः भवति, जयामीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति । র্গাणি पुरुषजातानि तद्यथा----जेष्यामीत्येकः सुमनाः भवति, जेष्यामीत्येकः दुर्मनाः भवति, जेष्यामीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति । त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, २७६. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---तद्यथा.... अजित्वा नामैकः सुमनाः भवति, अजित्वा नामैकः दुर्मनाः भवति, अजित्वा नामैकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति । पुरुषजातानि র্গীणি तद्यथा— न जयामीत्येकः सुमनाः भवति, न जयामीत्येकः दुर्मनाः भवति, न जयामीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति । प्रज्ञप्तानि, २७५. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---पुरुषजातानि त्रीणि तद्यथा— न जेष्यामीत्येकः सुमनाः भवति, न जेष्यामीत्येकः दुर्मनाः भवति, न जेष्यामीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति ।

त्रीणि पुरुषजातानि तद्यथा— पराजित्य नामैकः सुमनाः भवति, पराजित्य नामैकः दुर्मनाः भवति, पराजित्य नामैकः नोसुमनाः-

स्थान ३ : सूत्र २७४-२७६

दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष जीतता हूं इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं । प्रज्ञप्तानि, २७४. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं। १. कुछ पुरुष जीतूंगा इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष जीतूंगा इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष जीतूंगा इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं ।

> १. कुछ पुरुष न जीतने पर सुमनस्क होते हैं, २.कुछ पुरुष न जीतने पर दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष न जीतने पर न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं ।

प्रज्ञप्तानि, २७७. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---

१. कुछ पुरुष जीतता नहीं हूं इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष जीतता नहीं हूं इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष जीतता नहीं हूं इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।

१. कुछ पुरुष नहीं जीतूंगा इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष नहीं जीतूंगा इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष नहीं जीतूंगा इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।

### पराजित्य-अपराजित्य-पद

प्रज्ञप्तानि, २७९. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष पराजित करने के बाद सुमनस्क होते हैं, २. कुछ **पुरुष** पराजित करने के बाद दुर्मनस्क होते हैं, ३.कुछ पुरुष पराजित करने के बादन सुमनस्क

२०६

स्थान ३: सूत्र २८०-२८४

णोदुम्मणे भवति । नोदुर्मनाः भवति । हैं और न दुर्मनस्क होते हैं। २८०. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं দ্বীদি पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, २००. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष पराजित करता हूं इसलिए तद्यथा---जहा\_ पराजिणामीतेगे सुमणे भवति, सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष पराजित पराजये इत्येकः सुमनाः भवति, पराजये इत्येक: दुर्मना: भवति, पराजिणामीतेगे दुम्मणे भवति, करता हूं इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पराजिणामीतेगे णोसुमणे-पुरुष पराजित करता हूं इसलिए न पराजये इत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः णोदुम्मणे भवति । सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं। भवति । त्रीणि २८१. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, २९१. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष पराजित करूंगा इसलिए तद्यथा— जहा\_... पराजिणिस्सामीतेगे सुमणे भवति, पराजेष्ये इत्येकः सुमनाः भवति, सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष पराजित करूंगा इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पराजिणिस्सामीतेगे दुम्मणे भवति, पराजेष्ये इत्येकः दुर्मनाः भवति, पराजिणिस्सामीतेगे णोसुमणे-पराजेभ्ये इत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः पुरुष पराजित करूंगा इसलिए न सुमनस्क णोदुम्मणे भवति । भवति । होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं । २८२. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं प्रज्ञप्तानि, २९२. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---স্বীणি पुरुषजातानि १. कुछ पुरुष पराजित नहीं करने पर तद्यथा---जहा-सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुष्प पराजित अपराजिणित्ता णामेगे सुमणे भवति, अपराजित्य नामैक: सुमना: भवति, अपराजिणित्ता णामेगे दुम्मणे भवति, अपराजित्य नामैकः दुर्मनाः भवति, नहीं करने पर दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ अपराजिणित्ता णामेगे णोसुमणे-अपराजित्य नामैकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः षुरुष पराजित नहीं करने पर न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं। णोदुम्मणे भवति । भवति । त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा-- २५३. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---२=३. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं १. कुछ पुरुष पराजित नहीं करता हूं न पराजये इत्येकः सुमनाः भवति, जहा— ण पराजिणामीतेगे सुमणे भवति, न पराजये इत्येकः दुर्मनाः भवति, इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष ण पराजिणामीतेगे दुम्मणे भवति, न पराजये इत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः पराजित नहीं करता हूं इसलिए दुर्मनस्क ण पराजिणामीतेगे णोसुमणे-भवति । होते हैं, ३. कुछ पुरुष पराजित नहीं करता णोदुम्मणे भवति । हं इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं। प्रज्ञप्तानि, २०४. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---२८४.तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं पुरुषजातानि त्रीणि १. कुछ पुरुष पराजित नहीं करूंगा इसलिए जहा.... तद्यथा---न पराजेष्ये इत्येक: सूमनाः भवति, सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष पराजित ण पराजिणिस्सामीतेगे सुमण न पराजेष्ये इत्येकः दुर्मनाः भवति, नहीं करूंगा इसलिए दुमनस्क होते हैं, ३. भवति, ण पराजिणिस्सामीतेगे दुम्मणे न पराजेष्ये इत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः कुछ पुरुष पराजित नहीं करूंगा इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते भवति । भवति, ण पराजिणिस्सामीतेगे णोसुमणे-हैं। णोटुम्मणे भवति ।°

www.jainelibrary.org

सुणेत्ता-असुणेत्ता-पदं २८४. \*तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ सद्दं सुणेत्ता णामेगे सुमणे भवति, सहं सुणेत्ता णामेगे दुम्मणे भवति, सद्दं सुणेत्ता णामेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति। २८६.तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ सद्दं सुणामीतेगे सुमणे भवति, सद्दं सुणामीतेगे दुम्मणे भवति, सद्दं सुणामीतेगे, णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति । २८७. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा.\_\_ सद्दं सुणिस्सामीतेगे सुमणे भवति, सद्दं सुणिस्सामीतेगे दुम्मणे भवति, सद्दं सुणिस्सामीतेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति । २८८. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता तं जहा\_\_ सद्दं असुणेत्ता णामेगे सुमणे भवति, सद्दं असुणेत्ता णामेगे दुम्मणे भवति, सद्दं असुणेत्ता णामेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति । २८. तओ ख़ुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा.\_\_ सद्दं ण सुणामीतेगे सुमणे भवति, सद्दं ण सुणामीतेगे दुम्मणे भवति,

सद्दं ण सुणामीतेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति ।

श्रुत्वा-अश्रुत्वा-पदम्

त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— २५४. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं— शब्दं श्रुत्वा नामैकः सुमनाः भवति, शब्दं श्रुत्वा नामैकः दुर्मनाः भवति, शब्दं श्रुत्वा नामैकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति ।

র্বীড়ি पुरुषजातानि तद्यथा---शब्दं शृणोमीत्येकः सुमनाः भवति, शब्दं शृणोमीत्येकः दुर्मनाः भवति, शब्दं शृणोमीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति । त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, २०७. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---तद्यथा---शब्द श्रोष्यामीत्येकः सुमनाः भवति, शब्दं श्रोष्यामीत्येकः दुर्मनाः भवति, शब्दं श्रोष्यामीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति । সীणি पुरुषजातानि तद्यथा----शब्दं अश्रुत्वा नामैकः सुमनाः भवति, शब्दं अश्रुत्वा नामैकः दुर्मनाः भवति, शब्दं अश्रुत्वा नामैकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति ।

ঙ্গীणি पुरुषजातानि तद्यथा---शब्दं न शृणोमीत्येकः सुमनाः भवति, शब्दं न शृणोमीत्येकः दुर्मनाः भवति, शब्दं न शृणोमीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति ।

#### श्रुत्वा-अश्रुत्वा-पद

१. कुछ पुरुष शब्द सुनने के बाद सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष शब्द सुनने के बाद दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष शब्द सुनने के बाद न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।

प्रज्ञप्तानि, २५६. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---

 कुछ पुरुष भव्द सुनता हूं इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष शब्द सुनता हूं इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष शब्द सुनता हूं इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।

१. कुछ पुरुष शब्द सुनूंगा इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछपुरुष शब्द सुनूंगा इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष शब्द सुनूंगा इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।

प्रज्ञप्तानि, २८८. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं--१. कुछ पुरुष शब्द नहीं सुनने पर सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष अब्द नहीं सुनने पर दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष भव्द नहीं सुनने पर न सुमनस्क होते हैं और न दुमनस्क होते हैं ।

प्रज्ञप्तानि, २८९. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष शब्द नहीं सुनता हूं इसलिए सुमनस्क होते हैं, २ कुछ पुरुष शब्द नहीं सुनता हूं इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष शब्द नहीं सुनता हूं इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।

२९० तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा.\_\_ सद्दं ण सुणिस्सामीतेगे सुमणे भवति, शब्दं न श्रोष्यामीत्येकः सुमनाः भवति, सद्दं ण सुणिस्सामीतेगे दुम्मणे भवति, सद्दं ण सुणिस्सामीतेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति।°

#### पासित्ता-अपासित्ता--पदं

२९१. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_ रूवं पासित्ता णामेगे सुमणे भवति, रूवं पासित्ता णामेगे दुम्मणे भवति, रूवं पासित्ता णामेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति।

- २९२. तओ पुरिमजाया पण्णत्ता, तं जहा.\_\_ रूवं पासामीतेगे सुमणे भवति, रूवं पासामीतेगे डुम्मणे भवति, रूवं पासामीतेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति।
- २९३. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_ रूवं पासिस्सामीतेगे सुमणे भवति, रूवं पासिस्सामीतेगे दुम्मणे भवति, रूवं पासिस्सामीतेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति।
- २९४ तओ पुरिसजाया पण्णत्ता तं जहा\_\_ रूवं अपासित्ता णामेगे सुमणे भवति, रूवं अपासित्ता णामेगे दुम्मणे भवति,

रूवं अपासित्ता णामेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति ।

স্বীণি पुरुषजातानि तद्यथा--शब्दं न श्रोष्यामीत्येकः दुर्मनाः भवति, शब्दं न श्रोष्यामीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति ।

#### *दृष्ट्वा-अदृष्ट्वा-पदम्*

पुरुषजातानि সীগি तेद्यथा\_\_ रूपं दृष्ट्वा नामैकः सुमनाः भवति, रूपं दृष्ट्वा नामैक: दुर्मनाः भवति, रूपं दृष्ट्वा नामैकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति । त्रीणि पुरुषजातानि तद्यथा— रूपं पश्यामीत्येकः सुमनाः भवति, रूपं पश्यामीत्येकः दुर्मनाः भवति, रूपं पश्यामीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति । ঙ্গীথি पुरुषजातानि तद्यथा.... रूपं द्रक्ष्यामीत्येकः सुमनाः भवति, रूपं द्रक्ष्यामीत्येकः दुर्मनाः भवति, रूपं द्रक्ष्यामीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति । সীणি पुरुषजातानि तद्यथा— रूपं अदृष्ट्वा नामैकः सुमनाः भवति, रूपं अदृष्ट्वा नामैकः दुर्मनाः भवति, रूपं अदृष्ट्वा नामैक: नोसुमना:-नोदुर्मनाः भवति ।

स्थान ३ : सूत्र २६०-२९४

प्रज्ञप्तानि, २६०. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---

१. कुछ पुरुष शब्द नहीं सुनूंगा इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष शब्द नहीं सुनूंगा इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष ग्रब्द नहीं सुनूंगा इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।

#### दृष्ट्वा-अदृष्ट्वा-पद

प्रज्ञप्तानि, २९१. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं ---१. कुछ पुरुष रूप देखने के बाद सुमनस्क होते है, २. कुछ पुरुष रूप देखने के बाद दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष रूप देखने के बाद न सुमनस्क होते हैं और न टुर्मनस्क होते हैं।

प्रज्ञप्तानि, २९२. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---

१. कुछ पुरुष रूप देखता हूं इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष रूप देखता हूं इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष रूप देखता हूं इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।

- प्रज्ञप्तानि, २९३. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष रूप देखूंगा इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष रूप देखूंगा इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष रूप देखूंगा इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं ।
- १. कुछ पुरुष रूप न देखने पर सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष रूपन देखने पर दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष रूप न देखने पर न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।

२९५ तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_\_ रूवं ण पासामीतेगे सुमणे भवति, रूवं ण पासामीतेगे दुम्मणे भवति, रूवं ण पासामीतेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति ।

२९६. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_ रूवं ण पासिस्सामीतेगे सुमणे भवति, रूवं ण पासिस्सामीतेगे दुम्मणे भवति, रूवं ण पासिस्सामीतेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति।

अग्धाइत्ता-अणग्धाइत्ता-पदं

२९७. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_\_ गंधं अग्धाइत्ता णामेगे सुमणे भवति, गंधं अग्वाइत्ता णामेगे दुम्मणे भवति, गंधं अग्धाइत्ता णामेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति।

२९८ तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा— गंधं अग्धामीतेगे सुमणे भवति, गंधं अग्धामीतेगे दुम्मणे भवति, गंधं अग्घामीतेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति ।

२९९ तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_ गंधं अग्धाइस्सामीतेगे सुमणे भवति,

त्रीणि पुरुषजातानि तद्यथा---रूप न पश्यामीत्येकः सुमनाः भवति, रूपं न पश्यामीत्येकः दुर्मनाः भवति, रूपं न पञ्यामीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति । प्रज्ञप्तानि, २६६. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं----त्रीणि पुरुषजातानि तद्यथा----रूपं न द्रक्ष्यामीत्त्येकः सुमनाः भवति, रूपं न द्रक्ष्यामीत्येकः दुर्मनाः भवति, रूपं न द्रक्ष्यामीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति ।

घात्वा-अघात्वा-पदम्

त्रीणि पुरुषजातानि तद्यथा— गन्धं घ्रात्वा नामैकः सुमनाः भवति, गन्धं झात्वा नामैकः दुर्मनाः भवति, गन्धं झात्वा नामैकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति ।

হাীি पुरुषजातानि तद्यथा---गन्धं जिन्नामीत्येकः सुमनाः भवति, गन्धं जिन्नामीत्येकः दुर्मनाः भवति, गन्धं जिन्नामीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्भनाः भवति । त्रीणि पुरुषजातानि तद्यथा---

गन्धं घास्यामीत्येकः सुमनाः भवति, गन्धं घ्रास्यामीत्येकः दुर्मनाः भवति,

प्रज्ञप्तानि, २९४. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---

१. कुछ पुरुष रूप नहीं देखता हूं इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष रूप नहीं देखता हूं इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष रूप नहीं देखता हूं इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।

१. कुछ पुरुष रूप नहीं देखूंगा इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष रूप नहीं देखूंगा इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष रूप नहीं देखूंगा इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।

#### झात्वा-अझात्वा-पद

प्रज्ञप्तानि, २९७. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष गंध लेने के बाद सुमनस्क होते हैं, २. कुछ, पुरुष गंध लेने के बाद दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष गंध लेने के बाद न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।

प्रज्ञप्तानि, २९८८. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---१. कुछपुरुष गंध लेता हूं इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष गंध लेता हूं इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष गंध लेता हूं इसलिए न सुमतस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं ।

प्रज्ञप्तान, २९९. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष गंध लेऊंगा इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष गंध लेऊंगा इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष गंध लेऊंगा

भवति,

णोदुम्मणे भवति ।

रसं आसाइत्ता णामेगे णोसुमणे-

| ठाणं (स्थान)                                                                                                             | २१०                                                                                                                                                                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| -                                                                                                                        | गन्धं घ्रास्यामीत्येकः नोसुमनाः-<br>नोदुर्मनाः भवति ।                                                                                                              |
| ३००.तओ पुरिसजाया पण्णत्ता तं                                                                                             | त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, ३०<br>तद्यथा—<br>गन्धं अघ्रात्वा नामैकः सुमनाः भवति,                                                                              |
| भवति,<br>गंधं अणग्घाइत्ता  णामेगे  दुम्मणे<br>भवति,<br>गंधं अणग्घाइत्ता णामेगे णोसुमणे-                                  | गन्धं अघ्रात्वा नामैकः दुर्मनाः भवति,<br>गन्धं अघ्रात्वा नामैकः नोसुमनाः-<br>नोदुर्मनाः भवति ।                                                                     |
| णोदुम्मणे भवति ।<br>३०१. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं<br>जहा—-                                                              | त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, ३०<br>तद्यथा—<br>मन्द्र न निजन्मीकोचः मन्द्रमः भवनि                                                                               |
| गंधं ण अग्घामीतेगे सुमणे भवति,<br>गंधं ण अग्घामीतेगे दुम्मणे भवति,<br>गंधं ण अग्घामीतेगे णोसुमणे-<br>णोदुम्मणे भवति ।    | गन्धं न जिम्रामीत्येकः सुमनाः भवति,<br>गन्धं न जिम्रामीत्येकः दुर्मनाः भवति,<br>गन्धं न जिम्रामीत्येकः नोसुमनाः-<br>नोदुर्मनाः भवति ।                              |
| ३०२. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा<br>गंधं ण अग्धाइस्सामीतेगे सुमणे<br>भवति,<br>गंधं ण अग्धाइस्सामीतेगे दुम्मणे<br>भवति, | त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, ३०<br>तद्यथा—<br>गन्धं न झास्यामीत्येकः सुमनाः भवति,<br>गन्धं न झास्यामीत्येकः दुर्मनाः भवति,<br>गन्धं न झास्यामीत्येकः नोसुमनाः- |
| गंधं ण अग्घाइस्सामीतेगे णोसुमणे-<br>णोदुम्मणे भवति ।<br>आसाइत्ता-अणासाइत्ता-पदं                                          | -                                                                                                                                                                  |
| ३०३ तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं<br>जहा—<br>रसं आसाइत्ताणामेगे सुमणे भवति,                                                  | त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, ३<br>तद्यथा<br>रसं आस्वाद्य नामैकः सुमनाः भवति,<br>रसं आस्वाद्य नामैकः दुर्मनाः भवति,                                             |

रसं आस्वाद्य नामैकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति ।

#### स्थान ३ : सूत्र ३००-३०३

इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं ।

३००. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं— १. कुछ पुरुष गंध नहीं लेने पर सुमनस्क

होते हैं, २. कुछ पुरुष गंध नहीं लेने पर दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष गंध नहीं लेने परन सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।

०१. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष गंध नहीं लेता हूं इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष गंध नहीं लेता हूं इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष गंध नहीं लेता हूं इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।

०२. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष गंध नहीं लेऊंगा इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष गंध नहीं लेऊंगा इसलिए दुमैनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष गंध नहीं लेऊंगा इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुमैनस्क होते हैं।

#### आस्वाद्य-अनास्वाद्य-पद

०३. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष रस चखने के बाद सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष रस चखने के बाद दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष रस चखने के बाद न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।

३०४ तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं বীणি जहा\_\_ तद्यथा-\_\_ रसं आसादेमीतेगे सुमणे भवति, रसं आसादेमीतेगे दुम्मणे भवति, रसं आसादेमीतेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति। ३०५. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_\_ त्रीणि रसं आसादिस्सामीतेगे सुमणे तद्यथा\_\_\_ भवति, रसं आसादिस्सामीतेगे दुम्मणे भवति, भवति, रसं आसादिस्सामीतेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति । ३०६. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा.... त्रीणि रसं अणासाइला णामेगे सुमणे तद्यथा\_\_ भवति, रसं अणासाइत्ता णामेगे दुम्मणे भवति, रसं अणासाइत्ता णामेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति । ३०७ तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा.\_\_ तद्यथा.... रसं ण आसादेमीतेगे सुमणे भवति, रसं ण आसादेमीतेगे दुम्मणे भवति, रसं ण आसादेमीतेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति । ३०८. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_\_ तद्यथा---रसंण आसादिस्सामीतेगे सुमणे भवति, रसं ण आसादिस्सामीतेगे हुम्मणे भवति. रसं ण आसादिस्सामीतेगे

पुरुषजातानि रसं आस्वादयामीत्येकः सुमनाः भवति, रसं आस्वादयामीत्येक: दुर्भना: भवति, रसं आस्वादयामीत्येकः नोसूमनाः-नोदुर्मनाः भवति। पुरुषजातानि रसं आस्वादयिष्यामीत्येकः सुमनाः रसं आस्वादयिष्यामीत्येकः दुर्मनाः भवति, रसं आस्वादयिष्यामीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति । पुरुषजातानि रसं अनास्वाद्य नामैकः सूमनाः भवति, रसं अनास्वाद्य नामैक: दुर्मनाः भवति, रसं अनास्वाद्य नामैकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति । त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि,

तद्यथा.... रसं नास्वादयामीत्येकः सुमनाः भवति, रसं नास्वादयामीत्येकः दुर्मनाः भवति, रसं नास्वादयामीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति । त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा.... रसं नास्वादयिष्यामीत्येकः सुमनाः भवति, रसं नास्वादयिष्यामीत्येकः दूर्मनाः भवति,

रसं नास्वादयिष्यामीत्येकः दुर्मनाः भवति, रसं नास्वादयिष्यामीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति ।

प्रज्ञप्तानि, ३०४. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---

१. कुछ पुरुष रस चखता हूं इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष रस चखता हूं इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष रस चखता हूं इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।

प्रज्ञप्तानि, ३०५. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष रस चखूंगा इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष रस चखूंगा इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष रस चखूंगा र्मनाः भवति, इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क नोसुमना:- होते हैं ।

प्रज्ञप्तानि, ३०६ पुरुष तीन प्रकार के होते हैं— १. कुछ पुरुष रस न चखने पर सुमनस्क ाः भवति, होते हैं, २. कुछ पुरुष रस न चखने पर ाः भवति, दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष रस न पुमनाः- चखने पर न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं ।

> ३०७. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष रस नहीं चखता हूं इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष रस नहीं चखता हूं इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष रस नहीं चखता हूं इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं। ३०६. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---

> > १. कुछ पुरुष रस नहीं चखूंगा इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष रस नहीं चखूंगा इसलिए दुर्मनस्क होते हैं ३. कुछ पुरुष रस नहीं चखूंगा इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।

णोसुमणे-णोटुम्मणे भवति।

#### फासेत्ता-अफासेत्ता-पदं

- ३०९. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता तं जहा.... फासं फासेत्ता णामेगे सुमणे भवति, फासं फासेत्ता णामेगे दुम्मणे भवति, फासं फासेत्ता णामेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति ।
- ३१० तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा— फासं फासेमीतेगे सुमणे भवति, फासं फासेमीतेगे दुम्मणे भवति, फासं फासेमीतेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति ।
- ३११ तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा— फासं फासिस्सामीतेगे सुमणे भवति, फासं फासिस्सामीतेगे दुम्मणे भवति, फासं फासिस्सामीतेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति ।
- ३१२ तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा.... फासं अफासेत्ता णामेगे सुमणे भवति,

फास अफासेत्ता णामेगे दुम्मणे भवति,

फासं अकासेत्ता णामेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति ।

३१३. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा----फासं ण फासेमीतेगे सुमणे भवति, फासं ण फासेमीतेगे दुम्मणे भवति, फासं ण फासेमीतेगे णोसुमणे--णोदुम्मणे भवति ।

स्पृष्ट्वा-अस्पृष्ट्वा-पदम् त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा---स्पर्शं स्पृष्ट्वा नामैकः सुमनाः भवति, स्पर्शं स्पृष्ट्वा नामैकः दुर्मनाः भवति, स्पर्शं स्पृष्ट्वा नामैकः नोसुमनाः-नोदुर्मंनाः भवति । त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा---स्पर्शं स्पृशामीत्येकः सुमनाः भवति, स्पर्शं स्पृशामीत्येकः दुर्मनाः भवति, स्पर्शं स्पृशामीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति । त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— स्पर्शं स्प्रक्ष्यामीत्येकः सुमनाः भवति, स्पर्शं स्प्रक्ष्यामीत्येकः दुर्मनाः भवति, स्पर्शं स्प्रक्ष्यामीत्येकः नोसुमना:-नोदुर्मनाः भवति । त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा---स्पर्शं अस्पृष्ट्वा नामैकः सुमनाः भवति, स्पर्श अस्पृष्ट्वा नामैकः दुर्मनाः भवति, स्पर्शं अस्पृष्ट्वा नामैकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति ।

त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— स्पर्शं न स्पृशामीत्येकः सुमनाः भवति, स्पर्शं न स्पृशामीत्येकः टर्मनाः भवति,

स्पर्शं न स्पृशामीत्येकः दुर्मनाः भवति, स्पर्शं न स्पृशामीत्येकः नोसुमना:-नोदुर्मनाः भवति ।

# स्पृष्ट्वा-अस्पृष्ट्वा-पद

३०९. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---

१. कुछ पुरुष स्पर्श करने के बाद सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष स्पर्श करने के बाद दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष स्पर्श करने के बाद न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।

- ३१०. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं— १. कुछ पुरुष स्पर्श करता हूं इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ,पुरुष स्पर्श करता हूं इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष स्पर्श करता हूं इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।
- ३११. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं— १. कुछ पुरुष स्पर्श करूंगा इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष स्पर्श करूंगा इसलिए टुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष स्पर्श करूंगा इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।
- ३१२. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष स्पर्श न करने पर सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष स्पर्श न करने पर दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष स्पर्श न करने पर न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।

३१३. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष स्पर्श नहीं करता हूं इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष स्पर्श नहीं करता हूं इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष स्पर्श नहीं करता हूं इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।

३१४. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा— फासं ण फासिस्सामीतेगे सुमणे भवति, फासंण फासिस्सामीतेगे दुम्मणे भवति, फासं ण फासिस्सामीतेगे णोसुमणे-णोदुम्मणे भवति°।

### गरहिअ-पदं

३१४. तओ ठाणा णिसीलस्स णिव्वयस्स णिग्गुणस्स णिम्मेरस्स णिष्पच्च-क्लाणपोसहोववासरस गरहिता भवंति, तं जहा— अस्सि लोगे गरहिते भवइ, गरहिते भवइ, उववाते आयाती गरहिता भवइ।

#### पसत्थ-पदं

३१६. तओ ठाणा सुसीलस्स सुव्वयस्स सगुणस्स समेरस्स सपच्चक्खाण-पोसहोववासस्स पसत्था भवंति, तं जहा...\_ अस्ति लोगे पसत्थे भवति, भवति, उववाए पसत्थे आजाती पसत्था भवति।

# जीव-पदं

- ३१७. तिविधा संसारसमावण्णगा जीवा पण्णत्ता, तं जहा.... इत्थी, पुरिसा, णपुंसगा ।
- ३१८ तिबिहा सब्वजीवा पण्णत्ता, तं जहा\_सम्मद्दिट्ठी, मिच्छाद्दिट्ठी,

२१३

त्रीणि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा--स्पर्श न स्प्रक्ष्यामीत्येकः सुमनाः भवति, स्पर्शं न स्प्रक्ष्यामीत्येकः दुर्मनाः भवति, स्पर्शं न स्प्रक्ष्यामीत्येकः नोसुमनाः-नोदुर्मनाः भवति ।

# गहित-पदम्

निर्गुणस्य निर्मयदिस्य निष्प्रत्याख्यान-पोषधोपवासस्य गहितानि भवन्ति, तद्यथा— अयं लोको गहितो भवति, उपपातो गहितो भवति, आजातिः गहिता भवति ।

#### प्रशस्त-पदम्

सगुणस्य समयदिस्य संप्रत्याख्यान-पोषधोपवासस्य प्रशस्तानि भवन्ति, तद्यथा--अयं लोकः प्रशस्तो भवति, उपपातः प्रशस्तो भवति, आजातिः प्रशस्ता भवति ।

# जीव-पदम्

त्रिविधाः संसारसमापन्नकाः जीवाः ३१७. संसारी जीव तीन प्रकार के होते हैं---प्रज्ञप्ताः, तद्यथा---स्त्रियः, पुरुषाः, नपुंसकाः । त्रिविधाः सर्वजीवाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— ३१५. सब जीव तीन प्रकार के होते हैं— सम्यग्हष्टयः, मिथ्याहष्टयः,

३१४. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं— १. कुछ पुरुष स्पर्श नहीं करूंगा इसलिए सुमनस्क होते हैं, २. कुछ पुरुष स्पर्भ नहीं करूंगा इसलिए दुर्मनस्क होते हैं, ३. कुछ पुरुष स्पर्श नहीं करूंगा इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं।

# गहित-पद

त्रीणि स्थानानि निःशीलस्य निर्नुतस्य ३१५. ज्ञील, व्रत, गुण, मर्यादा, प्रत्याख्यान और पौषधोपवास से रहित पुरुष के तीन स्थान गहित होते हैं---

> १. इहलोक [वर्तमान] गहित होता है, २. उपपात[देवलोक तथा नर्क का जन्म] गहित होता है, 🤤 आगामी जन्म [देव-लोक या नरक के बाद होने वाला मनुष्य या तिर्यञ्च का जन्म ] गहित होता है ।

#### प्रशस्त-पद

त्रीणि स्थानानि सुशीलस्य सुव्रतस्य ३१६. श्रील, व्रत, गुण, मर्यादा, प्रत्याख्यान और पौषधोपवास से युक्त पुरुष के तीन स्थान प्रशस्त होते हैं--

> १. इहलोक प्रशस्त होता है, २. उपपात प्रशस्त होता है, ३. आगामी जन्म [देव-लोक या नरक के बाद होने वाला मनुष्य जन्म] प्रशस्त होता है।

# जीव-पद

१. स्त्री, २. पुरुष, ३. नपुंसक ।

१. सम्यग्-दृष्टि, २. मिथ्या-दृष्टि,

सम्मामिच्छद्विद्री। अहवा-तिविहा सव्वजीवा पण्णत्ता, तं जहा\_पज्जत्तगा, अवज्जत्तगा, णोंपज्जत्तगा-णोऽपज्जत्तगा । \*परित्ता, अपरित्ता, णोपरित्ता-णोऽपरित्ता । सुहुमा, बायरा, णोसुहुमा-णोबायरा । सण्णी, णोसण्णी-णोऽसण्णी । असण्णी, भवी, अभवी, णोभवी-णोऽभवी° ।

# लोगठिति-पदं

३१९ तिविधा लोगठिती पण्णत्ता, तं जहा-आगासपइट्रिए वाते, वातपतिट्विए उदही, उदहिपतिट्रिया पुढवी ।

#### दिसा-पदं

- ३२० तओ दिसाओ पण्णत्ताओ, तं जहा- उड्डा, अहा, तिरिया।
- ३२१. तिहि दिसाहि जीवाणं गती पवत्तति\_\_

उड्डाए, अहाए, तिरियाए।

३२२. \*तिहि दिसाहि जीवाणं° \_\_\_ आगती वक्कंती आहारे बड्डी णिबुड्डी गतिपरियाए समुग्घाते कालसंजोगे दंसणाभिगमे णाणा-भिगमे जीवाभिगमे •पण्णत्ते, तं जहा\_\_उड्डाए, अहाए, तिरियाए 1º

# लोकस्थिति-पदम्

त्रिविधा लोकस्थितिः प्रज्ञप्ता, तद्यथा\_ ३१६. लोक स्थिति तीन प्रकार की है---आकाशप्रतिष्ठितो वातः, वातप्रतिष्ठितः उदधिः, २. वायु पर समुद्र प्रतिष्ठित है, उदधिप्रतिष्ठिता पृथिवी । ३. समुद्र पर पृथ्वी प्रतिष्ठित है।

#### दिञा-पदम्

तिस्रः दिशः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा--ऊर्ध्व, अघ:, तिर्यक् । तिसृषु दिक्षु जीवानां गतिः प्रवर्तते-अध्वं, अधः, तिरश्चि।

२१४

अथवा-त्रिविधाः सर्वजीवाः प्रज्ञप्ताः,

नोअपरीताः । सूक्ष्माः, बादराः, नोसूक्ष्माः-

संज्ञिनः,

अभविनः, नोभविनः-नोअभविनः ।

असंज्ञिन:,

भविन:.

तद्यथा----पर्याप्तकाः, अपर्याप्तकाः,

नोपर्याप्तकाः-नोअपर्याप्तकाः ।

परीताः, अपरीताः, नोपरीताः-

नोसंज्ञिनः-नोअसंज्ञिनः ।

सम्यग्मिथ्यादृष्टयः ।

नोबादरा. ।

तिसृषु दिक्षु जीवानां---आगतिः अवकान्तिः आहारः वृद्धिः निवद्धिः गतिपर्यायः समूद्घात: कालसंयोगः दर्शनाभिगमः ज्ञानाभिगमः जीवाभिगमः प्रज्ञप्तः, तद्यथा-अर्ध्वं, अधः, तिरश्चि ।

स्थान ३ : सूत्र ३१६-३२२

३. सम्यग्-मिथ्या-दृष्टि । हैं—१ पर्याप्त, २ अपर्याप्त, ३. न पर्याप्त न अपर्याप्त---सिद्ध । १. प्रत्येक शरीरी [एक शरीर में एक जीव वाला ], २. साधारण शरीरी [एक शरीर में अनन्त जीव वाला], ३. न प्रत्येक शरीर न साधारण शरीर-सिद्ध। १. सूक्ष्म, २. बादर, ३. न सूक्ष्म न बादर----सिद्ध । नस्क, ३. न संज्ञी न असंज्ञी---सिद्ध । १. भव्य, २. अभव्य, ३. न भव्य न अभव्य-सिद्ध ।

### लोकस्थिति-पद

१. आकाश पर वायु प्रतिष्ठित है,

#### दिशा-पद

- ३२०. दिशाएं तीन हैं----१. ऊर्ध्व, २. अधः, ३. तिर्यक्। ३२१. तीन दिशाओं में जीवों की गति होती है---
  - १. ऊर्ध्व दिशि में, २. अधो दिशि में, ३. तिर्यक् दिशि में।
- ३२२. तीन दिशाओं में जीवों की आगति, अद-क्रान्ति, आहार, वृद्धि, हानि, गति-पर्याय, समुद्धात, काल-संयोग, दर्शनाभिगम, ज्ञानाभिगम, जीवाभिगम होता है---१. अर्ध्व दिशि में, २. अधो दिशि में, ३. तिर्यक् दिशि में ।\*\*

तिसृषु दिक्षु जीवानां अजीवाभिगमः प्रज्ञप्तः, तद्यथा<u></u> ऊर्ध्वं, अधः, तिरश्चि । एवम्—पञ्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकानाम् ।

एवम्—मनुष्याणामपि ।

#### तस-थावर-पदं

३२५. एवं मणुस्साणवि ।

ठाणं (स्थान)

३२६. तिविहा तसा पण्णत्ता, तं जहा— तेउकाइया, वाउकाइया, उराला तसा पाणा ।

३२३ तिहि दिसाहि जीवाणं अजीवा-

भिगमे पण्णत्ते, तं जहा\_\_

उड्डाए, अहाए, तिरियाए ।

३२४. एवं-पंचिदियतिरिवखजोणियाणं।

३२७. तिविहा थावरा पण्णत्ता, तं जहा.... पुढविकाइया, आउकाइया, वणस्सइकाइया ।

#### अच्छेज्जादि-पदं

३२८. तओ अच्छेज्जा पण्णत्ता, तं जहा– समए, पदेसे, परमाणू ।

- ३२९. <sup>क</sup>तओ अभेज्जा पण्णत्ता तं जहा-समए, पदेसे, परमाणू ।
- ३३०. तओ अडज्फा पण्णसा, तं जहा-समए, पदेसे, परमाणू ।
- ३३१. तओ अगिज्भा पण्णत्ता, तं जहा– समए, पदेसे, परमाणू ।
- ३३२. तओ अणड्ढा पण्णत्ता, तं जहा.... समए, पदेसे, परमाणू ।
- ३३३. तओ अमज्भा पण्णत्ता, तं जहा.... समए, पदेसे, परमाणू ।

#### त्रस-स्थावर-पदम्

त्रिविधाः त्रसाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— तेजस्कायिकाः, वायुकायिकाः, उदाराः त्रसाः प्राणाः । त्रिविधाः स्थावराः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— पृथिवीकायिकाः, अप्कायिकाः, वनस्पतिकायिकाः ।

#### अच्छेद्यादि-पदम्

त्रयः अच्छेद्याः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— समयः, प्रदेशः, परमाणुः ।

त्रयः अभेद्याः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— समयः, प्रदेशः, परमाणुः । त्रयः अदाह्याः प्रज्ञप्ताः,तद्यथा— समयः, प्रदेशः, परमाणुः । त्रयः अग्राह्याः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— समयः, प्रदेशः, परमाणुः । त्रयः अनर्धाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— समयः, प्रदेशः, परमाणुः । त्रयः अमध्याः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— समयः, प्रदेशः, परमाणुः ।

For Private & Personal Use Only

स्थान ३ : सूत्र ३२३-३३३

तिसृषु दिक्षु जीवानां अजीवाभिगमः ३२३. तीन दिशाओं में जीवों का अजीवाभिगम प्रज्ञप्तः, तद्यथा\_\_\_\_\_\_ होता है--१. ऊर्ध्व दिशि में,

२. अधो दिशि में, ३. तिर्यक् दिशि में।

- ३२४. इसी प्रकार पञ्चेन्द्रिय तिर्यक् योनियों की गति, आगति आदि तीनों ही दिशाओं में होती है ।
- ३२५. इसी प्रकार मनुष्यों की गति, आगति आदि तीनों ही दिशाओं में होती है।

#### त्रस-स्थावर-पद

३२६. तस<sup>५६</sup> जीव तीन प्रकार के होते हैं— १. तेजस्कायिक, २. वायुकायिक, ३. उदार त्रस प्राणी—दीन्द्रिय आदि । ३२७. स्थावर<sup>५७</sup> जीव तीन प्रकार के होते हैं---१. पृथ्वीकायिक, २. अप्कायिक, ३. वनस्पतिकायिक ।

#### अच्छेद्यआदि-पद

३२८. तीन अच्छेब होते हैं—
१. समय—काल का सबसे छोटा भाग,
२. प्रदेश—िरंश देश; वस्तु का सबसे छोटा भाग, ३. परमाणु-—पुद्गल का सबसे छोटा भाग ।
३२९. तीन अभेच होते हैं—
१. समय, २. प्रदेश, ३. परमाणु ।
३३९. तीन अदाहा होते हैं—
१. समय, २. प्रदेश, ३. परमाणु ।
३३१. तीन अग्राहा होते हैं—
१. समय, २. प्रदेश, ३. परमाणु ।
३३२. तीन अनर्ध होते हैं—
१. समय, २. प्रदेश, ३. परमाणु ।
३३२. तीन अनर्ध होते हैं—
१. समय, २. प्रदेश, ३. परमाणु ।
३३२. तीन अनर्ध होते हैं—
१. समय, २. प्रदेश, ३. परमाणु ।
३३३. तीन अमध्य होते हैं—
१. समय, २. प्रदेश, ३. परमाणु ।
३३३. तीन अमध्य होते हैं—
१. समय, २. प्रदेश, ३. परमाणु ।

- ३३४. तओ अपएसा पण्णत्ता तं जहा.... समए, पदेसे, परमाण् ।
- ३३४.तओ अविभाइमा, पण्णत्ता तं जहा\_समए, पदेसे, परमाणु।

#### दुक्ख-पदं

३३६. अज्जोति ! समणे भगवं महावीरे गोतमादी समणे णिग्गंथे आमंतेत्ता एवं वयासी....

किभया पाणा ? समणाउसो ! गोतमादी समणा णिग्गंथा समणं भगवं महावीरं उवसंकमंति, उवसंकमित्ता वंदति णमंसंति, वंदित्ता णमंसित्ता एवं वयासी.... णो खलु वयं देवाणुष्पिया ! एयमट्ठं जाणामो वा पासामो वा। तं जदि णं देवाणुष्पिया ! एयमट्ट णो गिलायंति परिकहित्ताए, तमिच्छामो णं देवाणुष्पियाणं अंतिए एयमद्वं जाणित्तए। अज्जोति ! समणे भगवं महावीरे गोतमादी समणे निग्गंथे आमंतेत्ता एवं वयासी....

दुक्खभया पाणा समणाउसो ! से णं भंते ! दुक्खें केण कडे ? जीवेणं कडे पमादेणं । से णं भंते ! दुवखे कहं वेइज्जति ? अष्धमाएणं ।

३३७. अण्णउत्थिया णं भंते ! एव 👘 आइक्खंति एवं भासंति एवं पण्णवेंति एवं परूवेंति कहण्णं

त्रयः अप्रदेशाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— समयः, प्रदेशः, परमाणुः । त्रयः अविभाज्याः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— समयः, प्रदेशः परमाणुः ।

#### दुःख-पदम्

आर्याः अपि ! श्रमणः भगवान् महावीर: ३३६. आर्यो ! श्रमण भगवान् महावीर ने गौतमादीन् श्रमणान् निर्ग्रन्थान् आमन्त्र्य एवं अवादीत्\_\_ किभयाः प्राणाः ?आयुष्मन्तः ! श्रमणाः ! गौतमादयः श्रमणाः निर्ग्रन्थाः श्रमणं भगवन्तं महावीरं उपसंकामन्ति, उपसंकम्य वन्दन्ते नमस्यन्ति, वन्दित्वा नमस्यित्वा एवं अवादिषुः.... न खलु वयं देवानुप्रियाः ! एतमर्थं जानीमो वा पश्यामो वा। तद् यदि देवानुप्रियाः ! एतमर्थं न ग्लायन्ति परिकथितुम्, तद् इच्छामो देवानुप्रियाणां अन्तिके एतमर्थं ज्ञातूम् ।

आर्याः अयि ! श्रमणः भगवान् महावीरः गौतमादीन् श्रमणान् निर्ग्रन्थान् आमन्त्र्य एवं अवादीत्— दुःखभयाः प्राणाः आयुष्मन्तः ! श्रमणाः ! तद्भन्ते ! दुःखं केन कृतम् ? जीवेन कृतं प्रमादेन । तद्भन्ते ! दुःखं कथं वेद्यते ? अप्रमादेन ।

स्थान ३ : सूत्र ३३४-३३७

३३४. तीन अप्रदेश होते हैं---१. समय, २. प्रदेश, ३. परमाण् । ३३४. तीन अविभाज्य होते हैं---१. समय, २. प्रदेश, ३. परमाणु ।

#### दुःख-पद

गौतम आदि श्रमण निर्ग्रन्थों को आमंत्रित कर कहा----

आयुष्मान् ! श्रमणो ! जीव किससे भय खाते हैं ?

गौतम आदि श्रमण निग्रंन्थ भगवान् महावीर के निकट आए, निकट आकर वन्दन-नमस्कार किया, वंदन-नमस्कार कर बोले—

देवानुप्रिय !हम इस अर्थ को नहीं जान रहे हैं, नहीं देख रहे हैं। यदि देवानुप्रिय को इस अर्थ का परिकथन करने में खेद न हो तो हम देवानुप्रिय के पास इसे जानना चाहेंगे ।

आर्यों ! श्रमण भगवान् महावीर ने गौतम आदि श्रमण-निर्ग्रन्थों को आमन्दित कर कहा---

आयुष्मान् ! श्रमणो ! जीव दुःख से भय खाते हैं।

तो भगवान् ! दुःख किसके द्वारा किया गया है ?

जोवों के द्वारा, अपने प्रमाद से ।

तो भगवान् ! दुःखों का वेदन [क्षय] कैसे होता है ?

जीवों के द्वारा, अपने ही अप्रमाद से ।

अन्ययूथिका: भदन्त ! एवं आख्यान्ति ३३७. भन्ते ! कुछ अन्य यूथक सम्प्रदाय [दूसरे सम्प्रदाय वाले] ऐसा आख्यान करते हैं, भाषण करते हैं, प्रज्ञापन करते हैं,.

२१६

एवं भाषन्ते एवं प्रज्ञापयन्ति

प्ररूपयन्ति कथं श्रमणानां निर्ग्रन्थानां

एवं

णिग्गंथाणं किरिया समणाण कज्जति ? तत्थ जा सा कडा कज्जइ, णो तं पुच्छंति । तत्थ जासा कडाणो कज्जति, णोतं पुच्छंति । तत्थ जा सा अकडा णो कज्जति, गो तं पुच्छंति । तत्थ जा सा अकडा कज्जति, तं पुच्छंति । से एवं वत्तव्वं सिया ? अकिच्चं दुक्खं, अफुसं दुक्खं, अकज्जमाणकडं दुक्खं, अकट्टु-अकट्टु पाणा भूया जीवा सत्ता वेयणं वेदेंतित्ति वत्तव्वं। जे ते एवमाहंसु, मिच्छा ते एवमाहंसु । अहं पुण एवमाइक्खामि एवं एवं पण्णवेमि एवं भासामि परूवेमि....किच्चं ट्रव्खं, फुसं दुक्खं, कज्जमाणकडं दुक्खं, कट्टु-कट्टु पाणा भूया जीवा सत्ता वेयणं वेयंतित्ति वत्तव्वयं सिया ।

# किया कियते ? तत्र या सा कृता कियते, नो तत् पृच्छन्ति । तत्र या सा कृता नो कियते, नो तत् पृच्छन्ति । तत्र या सा अकृता नो कियते, नो तत् पृच्छन्ति । तत्र या सा अकृता कियते, तत् पृच्छन्ति । तस्यैवं वक्तव्यं स्यात् ? अकृत्यं दुःखं, अस्पृष्टं दुःखं, अन्नियमाणकृतं दूःखं, अकृत्वा-अकृत्वा प्राणाः भूताः जीवाः सत्त्वाः वेदनां वेदयन्ति इति वक्तव्यम् । ये ते एवं अवोचन्, मिथ्या ते एवं अवोचन् । अहं पुनः एवं आख्यामि एवं भाषे एवं प्रज्ञापयामि एवं प्ररूपयामि---कृत्यं दुःखं, स्पृष्टं दुःखं, कियमाणकृतं दुःखं, कृत्वा-कृत्वा प्राणः भूताः जीवाः सत्त्वाः वेदनां वेदयन्ति इति वक्तव्यकं स्यात् ।

२१७

#### स्थान ३: सूत्र ३३७

प्ररूपण करते हैं कि कि़या करने के विषय में श्रमण-निर्धन्थों का क्या अभिमत है ? जो को हुई होती है, उसका यहां प्रश्न नहीं है । '' जो की हुई नहीं होती, उसका भी यहां प्रश्न नहीं है । जो नहीं की हुई नहीं होती, उसका भी यहां प्रश्न नहीं है । किन्तु जो नहीं की हुई है, उसका यहां प्रश्न है। उनकी वक्तव्यता ऐसी है----१. दुःख अकृत्य है-आत्मा के द्वारा नहीं किया जाता, २. दुःख अस्पृश्य है---आत्मा से उसका स्पर्श नहीं होता, ३. दुःख अकियमाण-कृत है-वह आत्मा के द्वारा नहीं किए जाने पर होता है । उसे बिना किए ही प्राण-भूत-जीव-सत्त्व उसका वेदन करते हैं । आयुष्मान ! श्रमणो ! जिन्होंने ऐसा कहा है उन्होंने मिथ्या कहा है। मैं ऐसा आख्यान करता हूं, भाषण करता हूं, प्रज्ञापन करता हूं, प्ररूपण करता हूं কি----दुःख कृत्य है-अात्मा के द्वारा किया जाता है । दुःख स्पृश्य है----आत्मा से उसका स्पर्श होता है । दुःख कियमाण-कृत है---वह आत्मा के द्वारा किए जाने पर होता है । उसे कर-कर के ही प्राण-भूत-जीव-सत्त्व उसका वेदन करते हैं।

# तइओ उद्देसो

#### आलोयणा-पदं

३३८. तिहि ठाणेहि मायी मावं कट्टु णो आलोएज्जा णो पडिक्कमेज्जा णो णिदेज्जा णो गरिहेज्जा णो विउट्टेज्जा णो विसोहेज्जा णो अकरणयाए अब्भुट्ठेज्जा णो अहारिहं पायच्छित्तं तवोकम्मं पडिवज्जेज्जा, तं जहा— अर्कारसु वाहं, करेमि वाहं, करिस्सामि वाहं ।

३३९. तिहि ठाणेहि मायी मायं कट्टु... णो आलोएज्जा णो पडिक्कमेज्जा •णो णिदेज्जा जो गरिहेज्जा णो विउट्टेज्जा णो विसोहेज्जा णो अकरणयाए अब्भुट्ठेज्जा णो अकरणयाए अब्भुट्ठेज्जा णो अहारिहं पायच्छित्तं तवोकम्मं° पडिवज्जेज्जा, तं जहा... अकित्ती वा मे सिया, अवण्णे वा मे सिया, अविणए वा मे सिया.

३४०. तिहि ठाणेहि मायी मायं कट्टु... णो आलोएज्जा णो पडिक्कमेज्जा णो गिंदेज्जा णो गरिहेज्जा णो विउट्टेज्जा णो विसोहेज्जा णो अकरणयाए अब्भुट्ठेज्जा णो अहारिहं पायच्छित्तं तवोकम्मं° पडिवज्जेज्जा, तं जहा... कित्ती वा मे परिहाइस्सति, जसे वा मे परिहाइस्सति, पूर्यासक्कारे वा मे परिहाइस्सति,

#### आलोचना-पदम्

त्रिभिः स्थानैः मायी मायां कृत्वा— नो आलोचयेत् नो प्रतिकामेत् नो निन्देत् नो गर्हेत नो व्यावर्तेत नो विशोधयेत् नो अकरणतया अभ्युत्तिष्ठेत नो यथार्हं प्रायश्चित्तं तपःकर्म प्रतिपद्येत, तद्यथा— अकार्षं वाहं, करोमि वाहं, करिष्यामि वाहं ।

त्रिभिः स्थानैः मायी मायां क्रुत्वा— नो आलोचयेत् नो प्रतिकामेत् नो निन्देत् नो गर्हेत नो व्यावर्तेत नो विश्रोधयेत् नो अकरणतया अभ्युत्तिष्ठेत नो यथार्ह प्रायश्चित्तं तपःकर्मं प्रतिपद्येत, तद्यथा— अकीर्तिः वा मम स्यात्, अवर्णो वा मम स्यात्, अविनयो वा मम स्यात् ।

त्रिभिः स्थानैः मायी मायां कृत्वा— नो आलोचयेत् नो प्रतिकामेत् नो निन्देत् नो गर्हेत नो व्यावर्तेत नो विशोधयेत् नो अकरणतया अभ्युत्तिष्ठेत नो यथाईं प्रायश्चित्तत्तपःकर्मं प्रतिपद्येत, तद्यथा— कीर्तिः वा मम परिहास्यति,

यशो वा मम परिहास्यति, पूजासत्कारो वा मम परिहास्यति ।

# आलोचना-पद

३३८. तीन कारणों से मायावी माया करके उसकी आलोचना, प्रसिक्रमण, निन्दा, गहीं, व्या-वर्तन तथा विशुद्ध नहीं करता, फिर ऐसा नहीं करूंगा—ऐसा संकल्प नहीं करता और यथोचित प्रायश्चित्त तथा तप:कर्म स्वीकार नहीं करता—मैंने अकरणीय किया है, मैं अकरणीय कर रहा हूं, मैं अकरणीय करूंगा।

३३९. तीन कारणों से मायाबी माया करके उसकी आलोचना, प्रतिक्रमण, निन्दा, गर्हा, व्यावर्तन तथा विशुद्धि नहीं करता, फिर ऐसा नहीं करूंगा—ऐसा संकल्प नहीं करता और यथोचित प्रायश्चित्त तथा तपःकर्म स्वीकार नहीं करता— मेरी अकीति होगी, मेरा अवर्ण होगा, दूसरों के द्वारा मेरा अविनय होगा।

३४०. तीन कारणों से मायावी माया करके उसकी आलोचना, प्रतिकमण, निन्दा, गर्हा, व्यावर्तन तथा विशुद्धि नहीं करता, फिर ऐसा नहीं करूंगा—ऐसा संकल्प नहीं करता और यथोचित प्रायश्चित्त तथा तथःकर्म स्वीकार नहीं करता— मेरी कीर्ति कम होगी, मेरा यश्वः कम होगा, मेरा पूजा-सत्कार कम होगा।

399

३४१. तिहिं ठाणेहिं मायी मायं कट्टु---आलोएज्जा पडिक्कमेज्जा <sup>●</sup>णिदेज्जा गरिहेज्जा विउट्टेज्जा विसोहेज्जा अकरणयाए अब्भुट्ठेज्जा अकरणयाए अब्भुट्ठेज्जा अकरणयाए अब्भुट्ठेज्जा अकरणयाए अब्भुट्ठेज्जा अकरणयाए अब्भुट्ठेज्जा अकरणयाए अब्भुट्ठेज्जा माइस्स णं अस्ति त्वोकम्मं° पडिवज्जेज्जा, तं जहा---माइस्स णं अस्ति लोगे गरहिए भवति, उववाए गरहिए भवति, आयाती गरहिया भवति ।

- ३४२. तिहिं ठाणेहिं मायी मायं कट्टु---आलोएज्जा <sup>●</sup>पडिक्कमेज्जा णिदेज्जा गरिहेज्जा विउट्टेज्जा विसोहेज्जा अकरणयाए अब्भुट्टेज्जा अकरणयाए अब्भुट्टेज्जा अहारिहं पायच्छित्तं तवोकम्मं° पडिवज्जेज्जा, तं जहा---अमाइस्स णं अस्सि लोगे पसत्थे भवति, उववाते पसत्था भवति, आयाती पसत्था भवति ।
- ३४३. तिहिं ठाणेहिं मायी मायं कट्टु— आलोएज्जा <sup>●</sup>पडिक्कमेज्जा णिंदेज्जा गरिहेज्जा विउट्टेज्जा विसोहेज्जा अकरणयाए अब्भुट्ठोज्जा अहारिहं पायच्छित्तं तवोकम्मं° पडिवज्जेज्जा,तंजहा—णाणट्ठयाए, दंसणट्ठयाए, चरित्तट्ठयाए ।

# त्रिभिः स्थानैः मायी मायां क्रुत्वा— आलोचयेत् प्रतिकामेत् निन्देत् गर्हेत व्यावर्तेत विशोधयेत् अकरणतया अभ्युत्तिष्ठेत यथाऽर्हं प्रायश्चित्ततं तपःकर्म प्रतिपद्येत, तद्यथा— मायिनः अयं लोकः र्गीहतो भवति, उपपातः र्गीहतो भवति, आजातिः र्गीहता भवति ।

त्रिभिः स्थानैः मायी मायां कृत्वा— आलोचयेत् प्रतिकामेत् निन्देत् गर्हेत व्यावर्तेत विशोधयेत् अकरणतया अभ्युत्तिष्ठेत यथार्हं प्रायश्चित्तं तपःकर्मं प्रतिपद्येत, तद्यथा— अमायिनः अयं लोकः प्रशस्तो भवति, उपपातः प्रशस्तो भवति, आजातिः प्रशस्ता भवति ।

# त्रिभिः स्थानैः मायो मायां कृत्वा— आलोचयेत् प्रतिकामेत् निन्देत् गर्हेत व्यावर्तेत विशोधयेत् अकरणतया अभ्युत्तिष्ठेतयथाऽईं प्रायश्चित्तं तपःकर्म प्रतिपद्येत, तद्यथा— ज्ञानार्थाय, दर्शनार्थीय, चरित्रार्थाय।

#### सुयधर-पदं

३४४. तओ पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा.... सुत्तधरे, अत्थधरे, तदुभयधरे ।

#### श्रुतधर-पदम्

त्रीणि पुरुपजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा.... सूत्रधर:, अर्थधर:, तदुभयधर: ।

#### स्थान ३ : सूत्र ३४१-३४४

३४१. तीन कारणों से मायावी माया करके उसकी आलोचना, प्रतिकमण, निन्दा, गर्हा, व्यावर्तन तथा विशुद्धि करता है, फिर ऐसा नहीं करूंगा—ऐसा संकल्प करता है और यथोचित प्रायश्चित्त तथा तपःकर्म स्वीकार करता है— मायावी का वर्तमान जीवन गहित हो जाता है, उपपात गहित हो जाता है, आगामी जन्म [देवलोक या नरक के बाद होने वाला मनुष्य या तिर्यञ्च का जन्म] गहित हो जाता है।

३४२. तीन कारणों से मायावी माया करके उसकी आलोचना, प्रतिकमण, निन्दा, गर्हा, व्यावर्तन तथा विणुद्धि करता है, फिर ऐसा नहीं करूंगा---ऐसा संकल्प करता है और यथोचित प्रायण्चित्त तथा तपःकर्म स्वीकार करता है---ऋजु मनुष्य का वर्तमान जीवन प्रशस्त होता है, उपपात प्रशस्त होता है, आगामी जन्म [देवलोक या नरक के बाद

होने वाला मनुष्य जन्म] प्रशस्त होता है।

३४३. तीन कारणों से मायावी माया करके उसकी आलोचना, प्रतिक्रमण, निन्दा, गर्हा, व्यावर्तन तथा विगुद्धि करता है, फिर ऐसा नहीं करूंगा—ऐसा संकल्प करता है और यथोचित प्रायश्चित्त तथा तपःकर्म स्वीकार करता है— ज्ञान के लिए, दर्शन के लिए, चरित्न के लिए।

#### श्रुतघर-पद

प्रज्ञप्तानि, ३४४. पुरुष तीन प्रकार के होते हैं---१. सून्नधर, २. अर्थधर, र:। ३. तदुभय---सूत्रार्थधर।

#### उपधि-पदं

- ३४४. कप्पति णिग्गंथाण वा णिग्गंथीण वा तओ वत्थाइं धारित्तए वा परिहरित्तए वा, तं जहा\_ जंगिए, भंगिए, खोंमिए।
- ३४६. कथ्पइ णिग्गंथाण वा णिग्गंथीण वा तओ पायाइं धारित्तए वा परिहरित्तए वा, तं जहा.... लाउयपादे वा, दारुपादे वा, मट्टियापादे वा।
- ३४७. तिहि ठाणेहि वत्थं घरेज्जा, तं जहा\_ हिरिपत्तियं, दुगुंछापत्तियं, परोसहवत्तियं ।

#### आयरक्ख-पद

३४८ तओ आयरक्ला पण्णसा, तं जहा.\_\_ धम्मियाए पडिचोयणाए पडिचोएता भवति, तुसिणीए वा सिया, उद्वित्ता वा आताए एगंतमंतम-वकमेज्जा ।

### वियड-दत्ति--पदं

३४९ णिग्गंथस्स णं गिलायमाणस्स कप्पंति तओ वियडदत्तीओ पडिग्गाहित्तते, तं जहा\_\_\_ उक्कोसा, मज्भिमा, जहण्णा ।

#### उपधि-पदम्

कल्पते निर्ग्रन्थानां वा निर्ग्रन्थीनां वा ३४५. निर्ग्रन्थ और निर्ग्रन्थियां तीन प्रकार के त्रीणि वस्त्राणि धतुं वा परिधातुं वा, तद्यथा.... जाङ्गिक, भाङ्गिक, क्षौमिकम् । कल्पते निर्ग्रन्थानां वा निर्ग्रन्थीनां वा ३४६. निर्ग्रन्थ और निर्ग्रन्थियां तीन प्रकार के त्रीणि पात्राणि धत्तुं वा परिधातुं वा, तद्यथा---अलाबुपात्रं वा, दारुपात्रं वा, मृत्तिका-पात्रं वा । त्रिभिः स्थानैः वस्त्रं धरेतु, तद्यथा— ह्रीप्रत्ययं, जुगुप्साप्रत्ययं, परीवहप्रत्ययम् ।

#### आत्मरक्ष-पदम्

त्रयः आत्मरक्षाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा-धार्मिक्या प्रतिचोदनया प्रतिचोदिता भवति, तुष्णीको वा स्यात, उत्थाय वा आत्मना एकान्तमन्तं अवकामेत् ।

# विकट-दत्ति-पदम्

निग्रन्थस्य ग्लायतः कल्प्यन्ते तिस्रः [दे० विकट] दत्तयः प्रतिग्रहीतुम्, तद्यथा-उत्कर्षा, मध्यमा, जघन्या ।

#### उपधि-पद

- वस्त्र धारण कर सकते हैं और काम में ले सकते हैं----१. ऊन के, २. अलसी के, ३. रुई के ।
- पात धारण कर सकते हैं—१. तुम्बा, २. काष्ठ पाल, ३. मृत् पाल ।
- ३४७. निग्रंन्थ और निर्ग्रस्थियां तीन कारणों से दस्त धारण कर सकते हैं— १. लज्जा निवारण के लिए, २. जुगुप्सा [घूणा] निवारण के लिए, ३. परीषह निवारण के लिए ।

#### आत्मरक्ष-पद

३४८. तीन आत्म-रक्षक होते हैं---१. अकरणीय कार्यं में प्रवृत्त व्यक्ति को धार्मिक प्रेरणा से प्रेरित करने वाला, २. प्रेरणा न देने की स्थिति में मौन रहने बाला,

३. मौन और उपेक्षान करने की स्थिति में वहां से उठकर एकान्त में चले जाने वाला ।

### विकट-दत्ति-पद

३४९. ग्लान निग्रंन्थ तीन प्रकार की विकट-दत्तियां<sup>भ</sup>ेले सकता है—

> १. उत्कृष्ट----पर्याप्त जल या कलमी चावल की कांजी, २. मध्यम--- कई बार किन्तु अपर्याप्त जल या साठी चावल की कांजी,

#### स्थान ३ : सूत्र ३४०-३४४

३. जधन्य-एक बार पीए उतना जल, तृण धान्य की कांजी या गर्म पानी।

#### विसम्भोग-पद

त्रिभिः स्थानैः अमणः निर्ग्रन्थः सार्धमिकं ३५०. तीन कारणों से अमण निर्ग्रन्थ अपने सार्धामक, सांभोगिक<sup>६०</sup> को विसंभोगिक करता हुआ आज्ञाका अतिकमण नहीं करता--१. स्वयं किसी को सामाचारी के प्रतिकूल आचरण करते हुए देखकर, २. श्राद्ध [विश्वास पात्र] से सुनकर, ३. तीन बार मृषा-[अनाचार] का प्रायण्चित्त देने के बाद चौथी बार प्राय-क्वित विहित नहीं होने के कारण !

#### अनुज्ञआदि-पद

- ३५१. अनुज्ञा<sup>स</sup> तीन प्रकार की होती है— १. आचार्यत्व की, २. उपाध्यायत्व की, ३. गणित्व की । ३५२. समनुज्ञा<sup>भ</sup> तीन प्रकार की होती है—
  - १. आचार्यत्व की, २. उपाध्यायत्व की, ३. गणित्व की ।
- ३५३. उपसम्पदा<sup>६</sup> तीन प्रकार की होती है— १. आचार्यत्व की, २. उपाध्यायत्व की, ३. गणित्व की ।
- ३१४. विहान'' तीन प्रकार का होता है— १. आचार्यत्व का, २. उपाध्यायत्व का, ३. गणित्व का ।

#### वचन-पद

३१५. दचन तीन प्रकार का होता है — १. तद्वचन—विवक्षित वस्तु क⊺ कथन, २. तदग्यवचन---विवक्षित वस्तु से भिन्न वस्तु का कथन, ३. नोअवचन—शब्द का अर्थहीन व्यापार ।

# विसंभोग-पदं

३५० तिहि ठाणेहि समणे णिग्गंथे साहम्मियं संभोगियं विसंभोगियं करेमाणे णातिक्कमति, तं जहा— सयं वा दट्ठुं, सड्वयस्स वा णिसम्म तच्चं मोसं आउट्टति, चउत्थं णो आउट्टति ।

# अणुण्णादि-पदं

- ३५१. तिविधा अणुण्णा पण्णत्ता, तं जहा.\_आयरियत्ताए, उवज्भायत्ताए, गणित्ताए ।
- ३४२. तिविधा समणुण्णा पण्णत्ता, तं जहा\_आयरियत्ताए, उवज्भायत्ताए, गणित्ताए ।
- ३४३. \*तिविधा उवसंपया पण्णत्ता, तं जहा\_आयरियत्ताए, उवज्भायसाए, गणिसाए ।
- ३४४. तिविधा विजहणा पण्णत्ता, तं जहा-आयरियत्ताए, उवज्भायताए, गणित्ताए ।°

#### वयण-पदं

३५५. तिविहे वयणे पण्णत्ते, तं जहा.... तव्वयणे, तदण्णवयणे, णोअवयणे ।

# अनुज्ञादि-पदम्

आवर्तते ।

विसम्भोग-पदम्

साम्भोगिकं वैसम्भोगिकं कुर्वन्

स्वयं वा दृष्ट्वा, श्राद्धकस्य वा निशम्य,

चतुर्थं नो

नातिकामति, तद्यथा---

तुतीयं मुघा आवर्तते,

- त्रिविधा अनुज्ञा प्रज्ञप्ता, तद्यथा----आचार्यतया, उपाध्यायतया, गणितया ।
- त्रिविधा समनुज्ञा प्रज्ञप्ता, तद्यथा----आचार्यतया, उपाध्यायतया, गणितया ।
- त्रिविधा उपसंपदा प्रज्ञप्ता, तद्यथा— आचार्यतया, उपाध्यायतया, गणितया ।
- त्रिविधं विहानं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा-आचार्यतया, उपाध्यायतया, गणितया।

#### वचन-पदम्

त्रिविधं वचनं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा---तद्वचनं तदन्यवचनं नोअवचनम् ।

३४६. तिविहे अवयणे षण्णत्ते, तं जहा... त्रिति णोतव्वयणे, णोतदण्णवयणे, नोत अवयणे ।

#### मण-पद

३४७. तिविहे मणे पण्णत्ते, तं जहा\_\_\_ तम्मणे, तयण्णमणे, णोअमणे 1

३४ ८. तिविहे अमणे पण्णत्ते, तं जहा.... णोतम्मणे, णोतयण्णमणे, अमणे ।

#### वुट्वि-पदं

३५९. तिहि ठाणेहि अप्पवुट्ठोकाए सिया, तं जहा—

> तसिंस च णं देसंसि वा पदेसंसि वा णो बहवे उदगजोणिया जीवा य पोग्गला य उदगत्ताते वक्कमंति विउक्कमंति चयंति उववज्जंति,
>  देवा णागा जक्खा भूता णो सम्ममाराहिता भवंति, तत्थ समुट्टियं उदगपोग्गलं परिणतं वासितुकामं अण्णं देसं साहरंति,

३. अब्भवद्दलगं च णं समुट्टितं परिणतं वासितुकामं वाउकाए विधुणति—

इच्चेतेहि तिहि ठाणेहि अप्पबुट्टि-गाए सिया। त्रिविधं¦अवचनं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा---नोतद्वचनं, नोतदन्यवचनं, अवचनम् ।

२२२

#### मनः-पदम्

त्रिविधं मनः प्रज्ञप्तम्, तद्यथा— तन्मनः, तदन्यमनः, नोअमनः ।

त्रिविधं अमनः, प्रज्ञप्तम्, तद्यथा---नोतन्मनः, नोतदन्यमनः, अमनः ।

#### वृष्टि-पदम्

त्रिभिः स्थानैः अल्पवृष्टिकायः स्यात्, तद्यथा—

१. तस्मिंच्च देशे वा प्रदेशे वा नो बहवः उदकयोनिका जीवाश्च पुद्गलाइच उदकतया अवक्रामन्ति व्युत्कामन्ति च्यवन्ते उपपद्यन्ते,

२. देवाः नागाः यक्षाः भूताः नो सम्य-गाराधिता भवन्ति, तत्र समुस्थितं उदकपुद्गलं परिणतं वर्षितुकामं अन्यं देशं संहरन्ति,

३. अभ्रबार्दलकं च समुत्थितं परिणतं वर्षितुकामं वायुकायः विधुनाति—

इतिएतैः त्रिभिः स्थानैः अल्पवृष्टिकायः स्यात् ।

#### स्थान ३ : सूत्र ३४६-३४९

३४६. अवचन तीन प्रकार का होता है----१. नोतद्वचन---विवक्षित दस्तु का अकथन, २. नोतदन्यवचन---विवक्षित वस्तु से भिन्न वस्तु का कथन, ३. अवचन---वचन-निवृत्ति ।

#### मनः-पद

३४७. मन तीन प्रकार का होता है— १. तन्मन—लक्ष्य में लगा हुआ मन, २. तदन्यमन—अलक्ष्य में लगा हुआ मन, ३. नोअमन—मन का लक्ष्य हीन ब्यापार।

#### वृष्टि-पद

३५१. तीन कारणों से अल्प वृष्टि होती है---

१. किसी देश या प्रदेश में [क्षेत्र या स्व-भाव से] पर्याप्त मात्ना में उदकयोनिक जीव और पुद्गलों के उदक रूप में उत्पन्न और नष्ट तथा नष्ट और उत्पन्न होने से । २. देव, नाग, यक्ष या भूत सम्यक् प्रकार से आराधित न होने पर उस देश में समुत्थित वर्षा में परिणत तथा बरसने ही वाले उदक-पुद्गलों [मेघों] का उनके द्वारा अन्य देश में संहरण होने से ।

३. समुत्थित वर्षा में परिणत तथा वरसने ही वाले अम्नवार्दलों के वायु द्वारा नष्ट होने से—

इन तीन कारणों से अल्प-वृष्टि होती है।

३६०. तिहि ठाणेहि महाबुट्टीकाए सिया, तं जहा....

> १. तस्सि च णं देसंसि वा पदेसंसि वा बहवे उदगजोणिया जीवा य पोग्गला य उदगत्ताए वक्कमंति विउक्कमंति चयंति उववज्जंति, २. देवा णागा জৰজা মুবা सम्ममाराहिता भवंति, अण्णत्थ समूद्रितं उदगपोग्गलं परिणयं वासिडकामं तं देसं साहरंति, ३. अब्भवद्दलगं च णं समुद्रितं

> परिणयं वासितुकामं णो वाउआए विधुणति---

> इच्चेतेहि तिहि ठाणेहि महावृद्धि-काए सिआ ।

#### अहुणोववण्ण-देव-पदं

३६१. तिहि ठाणेहि अहुणोववण्णे देवे देवलोगेस् इच्छेज्ज माणुसं लोगं हब्वमागच्छित्तए, णो चेव णं संचाएति हज्वमागच्छित्तए, तं जहा\_\_

> १. अहणोववण्णे देवे देवलोगेसु दिव्वेसू कामभोगेसु मुच्छिते गिद्धे गढिते अज्भोववण्णे, से णं माणुस्सए कामभोगे णो आढाति, णो परिया-णाति, णो अट्ट बंधति, णो णियाणं पगरेति, जो ठिइपकथ्वं पगरेति,

२. अहुणोववण्णे देवे देवलोगेसु दिव्वेसु कामभोगेसु मुच्छिते गिद्धे गढिते अज्भोववण्णे, तस्स णं माणुस्सए पेम्मे वोच्छिण्णे दिव्वे संकंते भवति.

त्रिभिः स्थानैः महावृध्टिकायः स्यात्, ३६० तीन कारणों से महावृष्टि होती है---तद्यथा---

१. तस्मिंश्च देशे वा प्रदेशे वा बहवः उदकयोनिकाः जीवाश्च पुदगलाश्च उदकत्वाय अवकामन्ति व्यूत्कामन्ति च्यवन्ते उपपद्यन्ते,

२. देवाः नागाः यक्षाः भृताः सम्य-गाराधिता भवंति, अन्यत्र समुत्थितं उदकपूद्गलं परिणतं वर्षितुकामं तं देशं संहरन्ति

३. अभ्रवार्दलकं च समुत्थितं परिणतं वर्षितुकामं नो वायुकायः विधुनाति-

इति एतैः त्रिभिः स्थानैः महावृष्टिकायः स्यात् ।

#### अधुनोपपल्न-देव-पदम्

लोकेषु इच्छेत् मानुषं लोकं अवगि आगन्तुम्, नो चैव शक्नोति अर्वाग् आगन्तुम्, तद्यथा\_\_

१. अधुनोषपन्नः देवः देवलोकेषु दिव्येषु कामभोगेषु मुच्छितः गृद्धः ग्रथितः अध्यूपपन्नः, स मानुष्यकान् कामभोगान् नो आद्रियते, नो परिजानाति, नो अर्थं बध्नाति, नो निदानं प्रकरोति, नो स्थितिप्रकल्पं प्रकरोति,

२. अधुनोपपन्नः देवः देवलोकेषु दिव्येषु कामभोगेषु मूच्छितः । गृद्धः प्रथितः अध्यूपपन्नः, तस्य मानुष्यकं प्रेम व्युच्छिन्नं दिव्यं संकान्तं भवति,

स्थान ३ : सूत्र ३६०-३६१

१. किसी देश या प्रदेश में क्षित्र स्वभाव

से] पर्याप्त माला में उदकयोनिक जीव और पुद्गलों के उदक रूप में उत्पन्न और नष्ट होने तथा नण्ट और उत्पन्न होने से, २. देव, नाग, यक्ष या भूत सम्यक् प्रकार से आराधित होने पर अन्यल समुत्थित, वर्षा में परिणत तथा वरसने ही बाले उदक-पुद्गलों का उनके द्वारा उस देश में संहरण होने से,

३. समुत्थित वर्षा में परिणत तथा बरसने ही वाले अभ्रवार्दलों के वायु द्वारा नष्ट न होने से ---

इन तीन कारणों से महावृष्टि होती है ।

#### अधुनोषपन्न-देव-पर

त्रिभिः स्थानैः अधुनोषपन्नः देवः देव- ३६१. तीन कारणों से देवलोक में तत्काल उत्पन्न देव शोध्र ही मनुष्य लोक में अप्ना चाहता है, किन्तु आ **न**हीं सकता —

> १. देवलोक में तत्काल उत्पन्न देव दिव्य कामभोगों में मूच्छित गृद बद्ध तथा आसक्त होकर मानवीय कामभोगों को न आदर देता है, न अच्छा जानता है, न प्रयोजन रखता, न निदान [उन्हें पाने का संकल्प] करता है और न स्थिति प्रकल्प [उनके बीच रहने की इच्छा] करता है, २. देवलोक में तत्काल उत्पन्न, दिव्य कामभोगों में मूच्छित गृद्ध बद्ध तथा आसक्त देव का मानुष्य-प्रेम क्रुव्युच्छिन्न हो जाता है तथा उसमें दिव्य-प्रेम संकात हो जाता है ।

२२४

३. अहुणोववण्णे देवे देवलोगेसु दिव्वेसु कामभोगेसु मुच्छिते\* गिढे गढिते° अज्मोववण्णे, तस्स णं एवं भवति...इण्हि गच्छं मृहत्तं तेणं कालेणमप्पाउधा गच्छ, मणुस्सा कालधम्मुणा संजुत्ता भवंति—

इच्चेतेहि तिहि ठाणेहि अहुणो-ववण्णे देवे देवलोगेस्र इच्छेज्ज माणुसं लोगं हब्बमागच्छित्तए, णो चेव णं संचाएति हव्वमागच्छित्तए।

३६२ तिहि ठाणेहि अहणोववण्णे देवे देवलोगेसु इच्छेज्ज माण्सं लोगं हव्वमागच्छित्तए, संचाएइ हव्वमागच्छित्तए\_\_

> १. अहुणोववण्णे देवे देवलोगेसू दिव्वेसु कामभोगेसु अमूच्छिते अगिद्धे अगढिते अणज्मोववण्णे. तस्स णमेवं भवति अत्थि णं मम माणुस्सए भवे आयरिएति वा उवज्भाएति वा पवत्तीति थेरेति वा गणीति वा वा गणधरेति वा गणावच्छेदेति वा, जेसि पभावेणं मए इमा एतारूवा दिव्वा देविड्वी दिव्वा देवजुली दिव्वे देवाणुभावे लद्धे पत्ते अभि-समण्णागते, तं गच्छामि णं ते भगवंते वंदामि णमंसामि सक्का-रेमि सम्माणेमि कल्लाणं मंगलं देवयं चेइयं पज्जुवासामि । २. अहणोववण्णे देवे देवलोगेसु दिव्वेसु कामभोगेसु अमुच्छिए\* अगिद्धे अगढिते° अणज्मोववण्णे.

तरस णं एवं भवति....

३. अधुनोपपन्नः देवः देवलोकेषु दिव्येषु कामभोगेषु मूच्छितः गृद्धः ग्रथितः अध्युपपन्न:, तस्य एवं भवति\_इदानीं गच्छामि मुहूत्तेंन गच्छामि, तस्मिन् काले अल्पायुषो मनुष्याः कालधर्मेण संयुक्ता भवन्ति---

इत्येतैः त्रिभिः स्थानैः अधुनोपपन्नः देवः देवलोकात् इच्छेत् मानुषं लोकं अवगि आगन्तम्, न चैव शक्नोति अवगि आगन्तुम् ।

त्रिभिः स्थामैः अधुनोषपन्नः देवः देव- ३६२. तीन कारणों से देवलोक में तत्काल लोकेषु इच्छेत् मानुषं लोकं अर्वाग् आगन्तुम्, शक्नोति अर्वाग् आगन्तुम्---

१. अधुनोपपन्न: देव: देवलोकेषु दिव्येषु कामभोगेषु अर्मूच्छितः अगृढः अग्रथितः अनध्युपपन्नः, तस्य एवं भवति-अस्ति मम मानुष्यके भवे आचार्य इति वा उपाध्याय इति वा प्रवत्ती इति वा स्थविर इति वा गणीति वा गणधर इति वा गणावच्छेदक इति वा, येषां प्रभावेण मया इयं एतद्रूपा दिव्या दिव्या देवद्युतिः देवडि: दिव्य: देवानुभावः लब्धः प्राप्तः अभिसमन्वागतः तद् गच्छामि तान् भगवतः वन्दे नमस्यामि सत्करोमि सम्मानयामि कल्याणं मंगलं दैवतं चैत्यं पर्युपासे,

२. अधुनोपपन्नः देवः देवलोकेषु दिव्येषु कामभोगेषु अमूच्छितः अगुद्धः अग्रथितः अनध्युपपन्नः, तस्य एवं भवति---

३. देवलोक में तत्काल उत्पन्न, दिव्य कामभोगों में मूच्छित, गृढ, बद्ध तथा आसक्त देव सोचता है-मैं अभी मनुष्य लोक में जाऊं, महर्त्त भर में जाऊं। इतने में अल्पायुष्क<sup>%</sup> मनूस्य कालधर्म को प्राप्त हो जाता है---

इन तीन कारणों से देवलोक में तत्काल उत्पन्न देव शीघ्र ही मनुष्य लोक में आना चाहता है, किन्तू अ नहीं सकता।

उत्पन्न देव शीध्र ही मनुष्य लोक में आना चाहता है और आ भी सकता है---

> १. देवलोक में तत्काल उत्पन्न, दिव्य कामभोगों में अमूच्छित, अगृद्ध, अबद्ध तथा अनासक्त देव सोचता है---मनुष्य लोक में मेरे मनुब्य भव के आचार्य 👯 उपाध्याय", प्रवर्तक<sup>16</sup>, स्थविर<sup>११</sup>, गणी", गणधर"<sup>३</sup>, गणावच्छेदक<sup>७२</sup> हैं, जिनके प्रभाव से मुझे यह इस प्रकार की दिव्य देवदि, दिव्य देवचुति, दिव्य देवानुभाव मिला है, प्राप्त हुआ है, अभिसमन्वागत भोग्य अवस्था को प्राप्त ] हुआ है, अत: मैं जाऊं और उन भगवान् को वंदन करूं, नमस्कार करूं, सत्कार करूं, सम्मान करूं तथा उन कल्याणकर, मंगल, ज्ञानस्वरूप देव की पर्युपासना करूं।

> २. देवलोक में तत्काल उत्पन्न, दिव्य कामभोगों में अमूच्छित, अगूद्ध, अबद्ध तथा अनासक्त देव सोचता है कि मनुष्य भव में अनेक ज्ञानी, तपस्वी तथा अति-

एस णं माणुस्सए भवे णाणीति वा तवस्सीति वा अतिदुक्कर-दुक्करकारगे, तं गच्छामि णंते भगवंते वंदामि णमंसामि<sup>\*</sup> सक्का-रेमि सम्माणेमि कल्लाणं मंगलं देवयं चेइयं° पञ्जुवासामि ।

३. अहणोववण्णे देवे देवलोगेसु\* दिव्वेसु कामभोगेसु अमूच्छिए अगिद्धे अगढिते° अणज्मोववण्णे, णमेवं **મ**વતિ\_\_अસ્થિ तस्स ण माणुस्सए ਸਕੇ मम माताति वा \*षियाति वा भायाति वा भगिणीति वा भज्जाति वा पुत्ताति वा ध्याति वा° सुण्हाति वा, तं गच्छामि णं तेसिमंतियं पाउब्भवामि, पासंतु ता मे इमं एतारूवं दिव्वं देविड्ठि दिव्वं देवर्ज़ीत दिव्वं देवाणुभावं लद्धं पत्तं अभिसमण्णागयं....

इच्चेतेहि तिहि ठाणेहि अहुणो-ववण्गे देवे देवलोगेसु इच्छेज्ज माणुसं लोगं हव्वमागच्छित्तए, संचाएति हब्बमागच्छित्तए।

### देवस्स मणट्विइ-पदं

- ३६३. तओ ठाणाई देवे पीहेज्जा, तं जहा\_\_\_ माणुस्सगं भवं, आरिए खेत्ते जम्मं, सुकुलपच्चार्यात ।
- ३६४. तिहिं ठाणेहिं देवे परितप्पेज्जा, तं जहां—

१. अहो ! णं मए संते बले संते वीरिए संते पुरिसक्कारपरक्कमे खेमंसि सुभिक्खंसि आयरिय-

एतस्मिन् मानुष्यके भवे ज्ञानीति वा तपस्वीति वा अतिदुष्कर-दुष्करकारकः, तद् गच्छामि तान् भगवतः वन्दे नमस्यामि सुत्करोमि सम्मानयामि कल्याणं मंगलं दैवतं चैत्यं पर्युपासे

३. अधुनोपपन्नः देवः देवलोकेषु दिव्येषु कामभोगेषु अमूच्छितः अगृद्धः अग्रथितः अनध्युपपन्नः, तस्य एवं भवति-अस्ति मम मानूष्यके भवे मातेति वा पितेति वा भ्रातेति वा भगिनीति वा भार्येति वा पुत्र इति वा दूहितेति वा स्नुषेति तद् गच्छामि तेषां अन्तिकं वा, प्रादुर्भवामि, पश्यन्तु तावत् मम इमां एतदरूपां दिव्यां देवद्धि दिव्यां देवद्युति दिव्यं देवानूभावं लब्धं प्राप्तं अभिसम-न्वागतम्....

इत्येतैः त्रिभिः स्थानैः अधुनोषपन्नः देवः देवलोकेषु इच्छेत् मानूषं लोकं अर्वाग् आगन्तूम्, शक्नोति अर्वाग् आगन्तुम् ।

### देवस्य मनःस्थिति-पदम्

স্বীणি स्थानानि देव: तद्यथा----मानुष्यकं भवम्, आर्येक्षेत्रे जन्म, सुकुलप्रत्याजातिम् । त्रिभिः स्थानैः देवः परितप्येत्, तद्यथा\_ ३६४. तीन कारणों से देव परितप्त होता है-१. अहो ! मया सति बले सति बीर्ये सति पुरुषकारपराकमे क्षेमे सुभिक्षे आचार्योपाध्याययोः विद्यमानयोः कल्यशरीरेण नो बहुकं श्रुतं अधीतम्

#### स्थान ३ : सूत्र ३६३-३६४

दुष्कर तपस्या करने वाले हैं, अत: मैं जाऊं और उन भगवान् को वंदन करूं, नमस्कार करूं, सत्कार करूं, सम्मान करूं तथा उन कल्याणकर, मंगल, ज्ञान-स्वरूप देव की पर्युपासना करूं ।

३. देवलोक में तत्काल उत्पन्न दिव्य कामभोगों में अमूच्छित, अगृद्ध, अबद्ध तथा अनासकत देव सोचता है---मेरे मनुष्य भव के माता, पिता, भ्राता, भगिनी, भार्या, पुल, पुत्री और पुत्र-वधू हैं, अतः मैं उनके पास जाऊं और उनके सामने प्रकट होऊं, जिससे मेरी इस प्रकार की दिव्य देवद्धि, दिव्य देवद्युति और दिव्य देवानुभाव को—जो मुझे मिली है, प्राप्त हई है, अभिसमन्वागत हुई है--देखें

इन तीन कारणों से देवलोक में तत्काल उत्पन्न देव शीघ्र ही मनुष्य लोक में आना चाहता है और आ भी सकता है।

### देव-मनःस्थिति-पद

- स्पृहयेत्, ३६३. देव तीन स्थानों की स्पृहा करता है---१. मनुष्य भव की, २. आर्य क्षेत्र में जन्म को, ३. सुकुल में प्रत्याजाति-उत्पन्न होने की ।
  - १. अहो ! मैंने बल, वीर्य, पुरुषकार, पराक्रम, क्षेम, सुभिक्ष तथा आचार्य और उपाध्याय की उपस्थिति तथा नीरोग शरीर के होते हुए भी श्रुत का पर्याप्त

उवज्फाएहि विज्जमाणेहि कल्ल-सरीरेणं णो बहुए सुते अहीते, २. अहो ! णं मए इहलोगपडि-बद्धेणं परलोगपरंमुहेणं विसय-तिसितेणं णो दीहे सामण्णपरियाए अणुपालिते, ३. अहो ! णं मए इड्वि-रस-साय-गरुएणं भोगासंसगिद्धेणं णो विसुद्धे चरित्ते फासिते—

इच्चेतेहि तिहि ठाणेहि देवे परितप्पेज्जा ।

३६४. तिहिं ठार्णोहं देवे चइस्सामित्ति जाणइ, तं जहा\_\_\_ विमाणाभरणाइं णिप्पभाइं पासित्ता. कप्परुवखगं मिलायमाणं पासित्ता. अप्पणो तेयलेस्सं परिहायमाणि जाणित्ता....

इच्चेएहि तिहि ठाणेहि देवे चइस्सामित्ति जाणइ।

३६६. तिहिं ठाणेहिं देवे उन्वेगमा-गच्छेज्जा, तं जहा.... १. अहो ! णं मए इमाओ एतारू-वाओ दिव्वाओ देविड्रीओ दिव्वाओ देवजुतीओ दिव्वाओ देवाणु-भावाओ लद्वाओ पत्ताओ अभिसमण्णागताओ चइयव्वं भविस्सति.

> २. अहो ! णं मए माउओयं पिउ-सुनकं तं तदुभयसंसद्वं तप्पढमयाए आहारो आहारेयव्वो भविस्सति, ३. अहो ! णं मए कलमल-जंबालाए अमुईए उव्वेयणियाए भोमाए गब्भवसहीए वसियव्वं

२. अहो ! मया इहलोकप्रतिबद्धेन परलोकपराङ्मुखेन विषयतृषितेन नो दीर्घः श्रामण्यपर्यायः अनुपालितः

३. अहो! मया ऋद्धि-रस-सात-गुरुकेण भोगाशंसागृद्धेन नो विशुद्धं चरित्रं स्पृष्टम्\_\_\_ इत्येतैः त्रिभिः स्थानैः देवः परितप्येत्

स्थानैः देवः च्यविष्ये इति ३६४. तीन हेतुओं से देव यह जान लेता है कि त्रिभिः जानाति, तद्यथा----विमानाभरणानि निष्प्रभाणि दृष्ट्वा, कल्पवृक्षकं म्लायन्तं दृष्ट्वा, आत्मनः तेजोलेश्यां परिहीयामानां ज्ञात्वा\_\_

इति एतें: त्रिभिः स्थानैः देव: च्यविष्ये इति जानाति ।

त्रिभिः स्थानैः देवः उद्वेगमागच्छेत्, ३६६. तीन कारणों से देव उद्वेग को प्राप्त होता तद्यथा— १. अहो ! मया अस्याः एतद्रूपायाः दिव्यायाः देवद्र्ध्याः दिव्यायाः देवद्यत्याः दिव्यात् देवानुभावात् लब्धायाः प्राप्तायाः अभिसमन्वागतायाः च्यवितव्यं भविष्यति,

२. अहो ! मया मातुः ओजः पितुः शुक्रं तत् तदुभयसंसृष्टं तत्प्रथमतया आहारः आहर्त्तव्यः भविष्यति,

३. अहो ! मया कलमल-जम्बालायां अशुचौ उद्वेजनीयायां भीमायां गर्भ-वसत्यां वस्तव्यं भविष्यति—

अध्ययन नहीं किया।

२. अहो ! मैंने विषय --- तृषित, इहलोक में प्रतिबद्ध और परलोक से विमुख होकर, श्रामण्य के दीर्घ पर्याय का पालन नहीं किया ।

३. अहो ! मैंने ऋद्धि, रस, सात को बड़ा मानकर, अप्राप्त भोगों की अभिलापा और प्राप्त भोगों में गृद्ध होकर विशुद्ध चरित्न का स्पर्श नहीं किया—

इन तीन कारणों से देव परितप्त होता है।

में च्युत होऊंगा—

१. विमान के आभरण को निष्प्रभ देखकर ।

२. कल्प वृक्ष को मूर्झाया हआ देखकर।

३. अपनी तेजोलेश्या [कान्ति] को क्षीण होती हुई जानकर—

इन तीन हेतुओं से देव यह जान लेता है ---मैं च्युत होऊंगा ।

है---

१. अहो ! मुझे इस प्रकार की उपाजित, प्राप्त तथा अभिसमन्वागत दिव्य देवधि, दिव्य देवद्युति दिव्य देवानुभाव को छोड़ना पडेगा ।

२. अहो ! मुझे सर्वप्रथम माता के ओज तथा पिता के शुक्र के घोल का आहार लेना होगा।

३. अहो ! मुझे असुरभि-पंकवाले, अपवित, उद्रेजनीय और भयानक गर्भाझय में रहना होगा---

२२७

भविस्सइ\_\_ इच्चेएहि तिहिठाणेहि देवे उच्वेग-मागच्छेज्जा ।

# विमाण-पदं

३६७. तिसंठिया विमाणा पण्णत्ता, तं जहा\_\_ बट्टा, तंसा, चउरंसा। १. तत्थ णं जे ते वट्टा विमाणा, ते णं पुक्खरकण्णियासंठाणसंठिया सब्वओ समंता पागार-परिक्खित्ता एगदुवारा पण्णत्ता,

> २ तत्थ णं जे ते तंसा विमाणा, णं सिंघाडगसंठाणसंठिता ते दुहतोपागार-परिक्खित्ता एगतो वेइया-परिक्लित्ता तिद्वारा पण्णत्ता.

३. तत्थ णं जे ते चउरंसा विमाणा, ते णं अक्लाडगसंठाण-संठिता सब्वतो समंता वेइया-परिक्लत्ता चउदुवारा पण्णत्ता ।

- ३६८ तिपतिट्रिया विमाणा पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ घणोदधिपतिद्विता, धणवातपइद्विता । ओवासंतरपइट्रिता ।
- ३६९. तिविथा विमाणा पण्णत्ता, तं जहा.\_\_ अवद्विता वेउच्विता, पारिजाणिया ।

इति एतैः त्रिभिः स्थानैः देवः उदवेगं आगच्छेत ।

# विमान-पदम्

त्रिसंस्थितानि विमानानि प्रज्ञप्तानि, ३६७. विमान तीन प्रकार के संस्थान वाले होते तद्यथा..... वृत्तानि, त्र्यस्राणि, चतुरस्राणि । १. तत्र यानि वृत्तानि विमानानि, तानि पुष्करकर्णिकासंस्थानस्थितानि सर्वतः समन्नात् प्राकार-परिक्षिप्तानि एक-द्वाराणि प्रज्ञप्तानि,

२ तत्र यानि त्र्यस्राणि विमानानि, तानि शृंगाटकसंस्थानसंस्थितानि द्वय-प्राकार-परिक्षिप्तानि एकतः वेदिका-परिक्षिप्तानि त्रिद्वाराणि प्रज्ञप्तानि.

३. तत्र यानि चतुरस्राणि विमानानि, तानि अक्षाटकसंस्थानसंस्थितानि सर्वतः समन्तात् वेदिका-परिक्षिप्तानि चतुर्द्वा-राणि प्रज्ञप्तानि ।

त्रिप्रतिष्ठितानि विमानानि प्रज्ञप्तानि, ३६८. विमान विप्रतिष्ठित होते हैं---तद्यथा\_\_ घनोदधिप्रतिष्ठितानि, धनवातप्रतिष्ठितानि. अवकाशान्तरप्रतिष्ठितानि । विमानानि त्रिविधानि तद्यथा--अवस्थितानि, विक्रतानि, पारियानिकानि ।

इन तीन कारणों से देव उद्वेग को प्राप्त होता है ।

# विमान-पद

हैं--

१. वृत्त, २. त्निकोण, ३. चतुष्कोण। १. जो विमान वृत्त होते हैं वे पुब्कर-कर्णिका [पद्म-मध्य-भाग] संस्थान से संस्थित होते हैं, सब दिशाओं और हुए विदिशाओं में चाहारदिवारी से घिरे होते हैं तथा उनके एक ही द्वार होता है । २. जो विमान लिकोण होते हैं, वे सिंघाडे के संस्थान से संस्थित होते हैं, दो ओर से चाहारदिवारी से घरे हुए तथा एक ओर से वेदिका से घिरे हुए होते हैं तथा उनके तीन द्वार होते हैं।

३. जो विमान चतुब्कोण होते हैं, वे अखाड़े के संस्थान से संस्थित होते हैं, सब दिशाओं और विदिशाओं में वेदिकाओं से घिरे हुए होते हैं तथा उनके चार द्वार होते हैं ।

- - १. घनोदधि-प्रतिष्ठित,

२. घनवात-प्रतिष्ठित,

- ३. अवकाशांतर-[आकाश] प्रतिष्ठित।
- प्रज्ञप्तानि, ३६९. विमान तीन प्रकार के होते हैं---
  - १. अवस्थित—स्थायी बास के लिए,
  - २. विकृत--अस्थायी बास के लिए निमित
  - ३. पारियानिक—यात्नार्थं निर्मित ।

#### २२५

#### स्थान ३ : सूत्र ३७०-३७८

# दिट्ठि-पदं

३७० तिविधा णेरइया पण्णत्ता, तं जहा—सम्मादिट्ठी, मिच्छादिट्ठी, सम्मामिच्छादिट्टी।

३७१. एवं—विर्गालदियवज्जं जाव वेमाणियाणं ।

# दुग्गति-सुगति-पदं

- ३७२ तओ दुग्गतीओ पण्णत्ताओ, तं जहा.\_\_णेरइयदुग्गती, तिरिक्ख-जोणियदुग्गती, मणुयदुग्गती।
- ३७३. तओ सुगतीओ पण्णत्ताओ, तं जहा---सिद्धसोगती, देवसोगती, मणुस्ससोगती ।
- ३७४. तओ दुग्गता पण्णत्ता, तं जहा... णेरइयदुग्गता, तिरिक्खजोणिय-दुग्गया, मणुस्सदुग्गता ।
- ३७४. तओ सुगता पण्णत्ता, तं जहा.... सिद्धसोगता, देवसुग्गता, मणुस्ससुग्गता ।

#### तव-पाणग-पदं

- ३७६. चउत्थभत्तियस्स णं भिक्खुस्स कप्पंति तओ पाणगाइं पडिगा-हित्तए, तं जहा.... उस्सेइमे संसेइमे चाउलधोवणे।
- ३७७. छट्टभत्तियस्स णं भिक्खुस्स कष्पंति तओ पाणगाइं पडिगाहित्तए, तं जहा\_\_

तिलोदए, तुसोदए, जवोदए।

३७८ अट्टमभत्तियस्त णं भिक्खुस्त कप्पंति तओ पाणगाइं पडिगाहित्तए,

# दृष्टि-पदम्

त्रिविधाः नैरयिकाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा- ३७०. नैरयिक तीन प्रकार के होते हैं-सम्यग्दृष्टयः, मिथ्यादृष्टयः, सम्यग्मिथ्यादृष्टयः । एवम्—विकलेन्द्रियवर्ज वैमानिकानाम् ।

# दुर्गति-सुगति-पदम्

तिस्रः दुर्गतयः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा--नैरयिकदुर्गतिः, तिर्यग्योनिकदुर्गतिः, मनूजदुर्गति: । तिस्रः सुगतयः प्रज्ञप्ताः तद्यथा— सिद्धसुगतिः, देवसुगतिः, मनुष्यसुगतिः ।

त्रयः दुर्गताः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा\_\_ नैरयिकदुर्गताः, तिर्यग्योनिकदुर्गताः, मनुष्यदुर्गताः । त्रयः सुगताः प्रज्ञण्ताः, तद्यथा--सिद्धसुगताः, देवसुगताः, मनुष्यसुगताः ।

#### तपः-पानक-पदम्

चतुर्थंभक्तिकस्य भिक्षोः कल्पन्ते त्रीणि ३७६. चतुर्थंभक्त [उपवास] वाला भिक्षु तीन पानकानि प्रतिग्रहीतूम्, तद्यथा— उत्स्वेदिमं संसेकिमं तन्दुलधावनम् ।

षष्ठभक्तिकस्य भिक्षोः कल्पन्ते त्रीणि पानकानि प्रतिग्रहीतुम्, तद्यथा— तिलोदकं, तुपोदकं, यवोदकम् ।

अष्टमभक्तिकस्य त्रीणि पानकानि प्रतिग्रहीतुम्, तद्यथा—

# दृष्टि-पद

- १. सम्यग्-दृष्टि, २. मिथ्या-दृष्टि, ३. सम्यग्-मिथ्या-दृष्टि ।
- यावत् ३७१. इसी प्रकार विकलेन्द्रियों को छोड़कर सभी दण्डकों के तीन-तीन प्रकार हैं।

# दुर्गति-सुगति-पद

३७२. दुर्गति तीन प्रकार की है----१. नरक दुर्गति, २. तिर्थक योनिक दुर्गति, ३. मनुज दुर्गति ।

- ३७३. सुगति तीन प्रकार की है---१. सिद्ध सुगति, २. देव सुगति, ३. मनुष्य सुमति ।
- ३७४. दुर्गत तीन प्रकार के हैं---
  - १. नैरयिक दुर्गत, २. तिर्यक-योनिक दुर्गत, ३. मनुष्य दुर्गत ।
- ३७४. सुगत तीन प्रकार के हैं-१. सिद्ध-सुगत, २. देव-सुगत, ३. मनुष्य-सुगत।

#### तपः-पानक-पद

- प्रकार के पानक<sup>®</sup> ग्रहण कर सकता है----१. उत्स्वेदिम—आटे का धोवन, २. संसेकिम-सिझाए हुए केर आदि का धोवन, ३. चावल का धोवन ।
- ३७७. छट्टभक्त [बेले की तपस्या] वाला भिक्षु तीन प्रकार के पानक ले सकता है---१. तिलोदक, २. तुषोदक, ३. यदोदक ।

भिक्षो: कल्पन्ते ३७८. अट्ठभक्त [तेले की तपस्या] वाला भिक्षु तीन प्रकार के पानक ले सकता है—

# ठाणं (स्थान) तं जहा-आयामए, सोवीरए, सुद्धवियडे । पिंडेसणा-पदं पिण्डैषणा-पदम् ३७९. तिविहे उवहडे पण्णत्ते, तं जहा.... त्रिविधं उपहृतं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा---फलिओवहडे, सुद्धोवहडे फलिकोपहृतं शुद्धोपहृतं संसृष्टोपहृतम् । संसट्रोवहडे ।

३८०. तिविहे ओग्गहिते पण्णत्ते, तं जहा\_\_जंच ओगिण्हति, जंच साहरति, आसगंसि जं च पक्लिवति ।

# ओमोयरिया-पदं

#### ३८१. तिविधा ओमोयरिया पण्णत्ता, तं जहाँ— उवगरणोमोयरिया, भत्तपाणो-मोदरिया, भावोमोदरिया।

तिविहा ३८२. उवगरणोमोदरिया पण्णत्ता, तं जहा.... साइज्जणया ।

# एगे वत्थे, एगे पाले, चियत्तोवहि-णिग्गंथ-चरिया-पदं

३= ३. तओ ठाणा णिग्गंथाण वा णिग्गं-अहियाए असुभाए থীण বা

त्रिविधं अवगृहीतं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा— यच्च अवगृण्हाति, यच्च संहरति, यच्च आस्यके प्रक्षिपति ।

# अवमोदरिका-पदम्

निर्ग्रन्थ-चर्या-पदम्

निर्गन्थीनां वा अहिताय

त्रीणि

त्रिविधा अवमोदरिका प्रज्ञप्ता, तद्यथा— ३५१. अदमोदरिका—कम करने की वृत्ति तीन उपकरणावमोदरिका, प्रकार की होती है----भक्तपानावमोदरिका, १. उपकरण अवमोदरिका, भावावमोदरिका । २. भक्तपान अवमोदरिका,

अशुभाय

तद्यथा-एकं वस्त्रं, एकं पात्रं, 'चियत्त' [सम्मत] उपधि-स्वादनम् ।

स्थानानि निर्ग्रन्थानां

For Private & Personal Use Only

# निग्रंन्थ-चर्या-पद

वा ३८३, निग्रंन्थ और निग्रंन्थियों के लिए तीन स्थान अहित, अशुभ, अक्षम [ अनुपयुक्तता ],

www.jainelibrary.org

| स्थान | Ę | : | सूत्र | ЗQ | -3 | ३द | R |
|-------|---|---|-------|----|----|----|---|
|-------|---|---|-------|----|----|----|---|

१. आयामक----अवस्रावण----ओसामन ।

२. सौवीरक-कांजी,

३. गुद्धविकट—उष्णोदक।

# पिण्डैषणा-पद

३७६. उपहुत भोजन तोन प्रकार का होता है— १. फलिकोपहुत" ----खाने के लिए थाली आदि में परासा हुआ भोजन-अवगृहीत नाम की पांचवीं पिण्डैषणा। २. शुद्धोपहृत<sup>%</sup>-खाने के लिए साथ में लाया हुआ लेप रहित भोजन-अल्पलेपा नाम की चौथी पिण्डैंघणा। ३. संसृष्टोपहुत---खाने के लिए हाथ में उठाया हुआ भोजन । ३८०. अवगृहीत भोजन तीन प्रकार का होता है-१. परोसने के लिए उठाया हुआ, २. परोसा हुआ, ३. पुनः पाक-पात के

मुंह में डाला हुआ ।

# अवमोदरिका-पद

३. भाव अवमोदरिका-कोध आदि का परित्याग । उपकरणावमोदरिका त्रिविधा प्रज्ञप्ता, ३०२. उपकरण अवमोदरिका तीन प्रकार की होती है---१. एक बस्त रखना, २. एक पात रखना, ३, सम्मत उपकरण रखना ।

आचामकं, सौवीरकं, शुद्धविकटम् ।

अलमाए अणिस्सेसाए अक्षमाय अनिःश्रेयसाय अनानूगामि-अणाणु-कत्वाय भवन्ति, तं जहा— गामियत्ताए भवंति, तं जहा---कूजनता, 'कर्करणता', अपध्यानता । कूअणता, कक्करणता, अवज्भाणता ।

३८४. तओ ठाणा णिग्गंथाण वा णिग्गं-थोण वा हिताए सुहाए खमाए णिस्सेसाए आणुगामिअत्ताए भवंति, तं जहा\_अकूअणता, अकक्करणता, अणवज्भाणता ।

# त्रीणि स्थानानि निर्ग्रन्थानां वा निर्ग्रन्थीनां ३५४. निर्ग्रन्थ और निर्ग्रन्थियों के लिए तीन वा हिताय शुभाय क्षमाय निःश्रेयसाय आनुगामिकत्वाय भवन्ति, तद्यथा— अकूजनता, 'अकर्करणता', अनपध्यानता।

२३०

#### सल्ल-पद

३८४. तओ सल्ला पण्णत्ता, तं जहा.... मायासल्ले, णियाणसल्ले, मिच्छा-दंसणसल्ले ।

# तेउलेस्सा-पदं

३८६. तिहि ठाणेहि समणे णिग्गंथे संखित्तविउलतेउलेस्से भवति, तं जहा-अायावणताए, खंतिखमाए, अपाणगेणं तवोकम्मेणं ।

# भिक्खुपडिमा-पदं

- ३८७. तिमासियं णं भिक्खुपडिमं पडिवण्णस्स अणगारस्स कप्पंति तओ दत्तीओ भोअणस्स पडिगा-हेत्तए, तओ पाणगस्स ।
- ३८८. एगरातियं भिक्खुपडिमं सम्मं अणणुपालेमाणस्स अणगारस्स इमे तओ ठाणा अहिताए असुभाए

# त्रीणि शल्यानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— मायाशल्यं, निदानशल्यं

### तेजोलेश्या-पदम्

मिथ्यादर्शनशल्यम् ।

शल्य-पदम्

त्रिभिः स्थानैः श्रमणः निर्ग्रन्थः संक्षिप्त-विपुलतेजोलेश्यो भवति, तद्यथा---आतापनया, क्षान्तिक्षमया, अपानकेन तपःकर्मणा ।

### भिक्षुप्रतिमा-पदम्

अनगारस्य कल्पंते तिस्रःदत्तीः भोजनस्य प्रतिग्रहीतुं, तिस्रः पानकस्य ।

एकरात्रिकीं भिक्षुप्रतिमां सम्यग् अननु-पालयतः अनगारस्य इमानि त्रीणि स्थानानि अहिताय अशुभाय अक्षमाय

For Private & Personal Use Only

#### स्थान ३ : सूत्र ३८४-३८८

अनि श्रेयस् तथा अनानुगामिता [अशुभ बन्धन] के हेतु होते हैं—

१. कूजनता---आर्त्त स्वर करना, २. कर्क्कणरता—परदोषोद्भावन के लिए

प्रलाप करना,

३. अपध्यानता-—अशुभ चिन्तन करना ।

स्थान हित, गुभ, क्षम, निःश्रेयस तथा आनुगामिता के हेतु होते हैं--- १. अकूजनता, २. अकवर्करणता, ३. अनपध्यानता ।

#### शल्य-पद

३०५. शल्य तीन प्रकारका है--१. माया शल्य, २. निदान शल्य, ३. मिथ्यादर्शन जल्य ।

### तेजोलेश्या-पद

३८६. तीन स्थानों से श्रमण निग्रंन्य संक्षिप्त की हुई विपुल तेजोलेश्या वाले होते हैं---१. आतापना लेने से, २. कोधविजयी होने के कारण समर्थ होते हुए भी क्षमा करने से, ३. जल रहित तपस्या करने से ।

# भिक्षुप्रतिमा-पद

त्रिमासिकीं भिक्षुप्रतिमां प्रतिपन्नस्य ३८७. तैमासिक भिक्षु प्रतिमा से प्रतिपन्न अनगार भोजन और पानी की तीन दत्तियां ले सकता है।

> ⇒ देदद. एक राति की वारहवीं भिक्षु-प्रतिमा का सम्यग् अनुपालन नहीं करने वाले भिक्षु के लिए तीन स्थान अहित, अशुभ, अक्षम,

अखमाए अणिस्सेयसाए अणाणु-गामियत्ताए भवंति, तं जहा— उम्मायं वा लभिज्जा, दोहकालियं वा रोगातंकं पाउणेज्जा, केवलोपण्णत्ताओ वा धम्माओ भंसेज्जा।

३८९. एगरातियं भिक्खुपडिमं सम्मं अणुपालेमाणस्स अणगारस्स तओ ठाणा हिताए सुभाए खमाए णिस्सेसाए आणुगामियत्ताए भवंति, तं जहा— ओहिणाणे वा से समुप्पज्जेज्जा, मणपज्जवणाणे वा से समुप्पज्जेज्जा।

# कम्मभूमी-पदं

- ३६०. जंबुद्दीवे दीवे तओ कम्मभूमीओ पण्णत्ताओ, तं जहा\_\_\_\_\_ भरहे, एरवए, महाविदेहे । ३६१. एवं\_\_\_धायइसंडे दीवे पुरस्थिमद्धे
- जाव पुक्लरवरदीवड्रुपच्चत्थिमद्धे ।

#### दंसण-पदं

- ३९२. तिविहे दंसणे पण्णत्ते, तं जहा.... सम्मद्दंसणे, मिच्छद्दंसणे, सम्मामिच्छद्दंसणे ।

अनिःश्रेयसाय अनानुगामिकत्वाय भवन्ति तद्यथा—उन्मादं वा लभेत, दीर्घकालिकं वा रोगातंकं प्राप्नुयात्, केवलिप्रज्ञप्तात् वा धर्मात् भ्रुश्येत् ।

# कर्मभूमि-पदम्

जम्बूद्वीपे द्वोपे तिस्रः कर्मभूमयः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—भरतं, ऐरवतं, महाविदेहः ।

एवम्—आतकोषण्डे द्वीपे पौरस्त्यार्धे यावत् पुष्करवरद्वीपार्धपाझ्चात्यार्धे ।

# दर्शन-पदम्

त्रिविधं दर्शनं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा— सम्यग्दर्शनं, मिथ्यादर्शनं, सम्यग्मिथ्यादर्शनम् । त्रिविधा रुचिः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— सम्यग्रुचिः, मिथ्यारुचिः, सम्यग्मिथ्यारुचिः । स्थान ३ : सूत्र ३८६-३९३

अनिःश्रेयस तथा अनानुगामिता के हेतु होते हैं—

१. या तो वह उत्माद को प्राप्त हो जाता है, २. या लम्बी बीमारी या आतंक से ग्रसित हो जाता है ।

३.या केवलीप्रज्ञप्त धर्म से भ्रष्ट हो जाता है।

३**६९. एक रात्रि की भिक्षुप्रतिमा का सम्यग्** अनुपालन करने वाले भिक्षु के लिए तीन स्थान हित, णुभ, क्षम, निःश्रेयस् तथा आनुगामिता के हेतु होते हैं—

> १. या तो उसे अवधि ज्ञान प्राप्त हो जाता है,

> २. या मनः पर्यव ज्ञान प्राप्त हो जाता है, ३. या केवल ज्ञान प्राप्त हो जाता है।

# कर्मभूमि-पद

३९०. जम्बूढीप नाम के ढीप में तीन कर्म-भूमियाँ हैं----

१. भरत, २. ऐरवत, ३. महाविदेह ।

३९१. इसी प्रकार धातकीषंड के पूर्वार्ध और पश्चिमार्ध तथा अर्धपुल्करवरद्वीप के पूर्वार्ध और पश्चिमार्ध में तीन-तीन कर्म भूमियाँ हैं ।

# दर्शन-पद

- ३९२. दर्शन<sup>ः द</sup>तीन प्रकार का होता है---**१.** सम्यग्दर्शन, २. मिथ्यादर्शन, ३. सम्यग्-मिथ्यादर्शन ।
- ३९३. रुचि<sup>%</sup> तीन प्रकार की होती हैं— १. सम्यग्रुचि, २. मिश्यारुचि,
  - ३. सम्यग्-सिथ्यारुचि ।

२३२

#### पओग-पदं

३९४. तिविधे पओगे पण्णत्ते, तं जहा-सम्मपओगे, मिच्छपओगे, सम्मामिच्छपओगे ।

#### ववसाय-पदं

३९४. तिविहे ववसाए पण्णत्ते, तं जहा\_\_ धम्मिए ववसाए, अधम्मिए ववसाए, धम्मियाधम्मिए ववसाए 🍋

> अहवा....तिविधे ववसाए पण्णत्ते, तं जहा\_\_ पच्चवखे, पच्चइए, आणुगामिए ।

अहवा...तिविधे ववसाए पण्णत्ते, तं जहा....इहलोइए, परलोइए, इहलोइय-परलोइए ।

- ३९६. इहलोइए ववसाए तिविहे पण्णत्ते, तं जहा-लोइए, वेइए, सामइए ।
- ३९७. लोइए ववसाए तिविधे पण्णत्ते, तं जहा-अत्थे, धम्मे, कामे।
- ३९८८. वेइए वयसाए तिविधे पण्णत्ते, तं जहा....रिव्वेदे, जउव्वेदे, सामवेदे ।
- ३९९. सामइए ववसाए तिविधे पण्णते तं जहा..... णाणे, दंसजे, चरित्ते ।

#### अत्थजोणी-पदं

४००. तिविधा अत्थजोणी पण्णत्ता, तं जहा\_सामे, दंडे, भेदे ।

#### प्रयोग-पदम्

त्रिविधः प्रयोग: प्रज्ञप्तः, तद्यथा\_ सम्यक् प्रयोगः, मिथ्याप्रयोगः, सम्यग्मिथ्याप्रयोगः ।

#### व्यवसाय-पदम्

त्रिविधः व्यवसायः प्रज्ञप्तः, तद्यथा\_ ३९४. व्यवसाय" तीन प्रकार का होता है-धार्मिकः व्यवसायः, अधार्मिकः व्यवसायः, धार्मिकाधार्मिकः व्यवसायः ।

अथवा---त्रिविधः व्यवसायः प्रज्ञप्तः, तद्यथा---प्रत्यक्ष:, प्रात्ययिकः, आनुगामिकः ।

अथवा—त्रिविधः व्यवसायः प्रज्ञप्तः, तद्यथा\_ऐहलौकिकः, पारलौकिकः, ऐहलौकिक-पारलौकिक:। ऐहलौकिको व्यवसाय: त्रिविध: प्रज्ञप्त:, तद्यथा-लौकिक:, वैदिक:, सामयिक: ।

लौकिको व्यवसाय: त्रिविध: प्रज्ञप्त:, तद्यथा—अर्थः, धर्मः, काम: । वैदिकः व्यवसायः त्रिविधः प्रज्ञप्तः, तद्यथा-ऋग्वेदः, यजुर्वेदः, सामवेदः । सामयिकः व्यवसायः त्रिविधः प्रज्ञप्तः, तद्यथा- ज्ञानं, दर्शनं, चरित्रम् ।

#### अर्थयोनि-पदम्

त्रिविधा अर्थयोनि: प्रज्ञप्ता:, तद्यथा\_\_\_ ४००. अर्थयोनि (अर्थ प्राप्ति के उपाय] तीन साम, दण्डः, भेदः ।

#### प्रयोग-पद

३६४. प्रयोग<sup>36</sup> तीन प्रकार का होता है— १. सम्यग्त्रवोग, २. मिथ्याप्रयोग, ३. सम्यग्मिथ्याप्रयोग ।

#### ब्यवसाय-पद

१. धार्मिक व्यवसाय, २. अधामिक व्यवसाय, ३. धार्मिकाधार्मिक व्यवसाय । अथवा—व्यवसाय तीन प्रकार का होता है---१. प्रत्यक्ष, २. प्रात्ययिक—व्यवहार प्रत्यक्ष, ३. आनुगामिक—आनुमानिक । अथवा— व्यवसाय तीन प्रकार का होता है---१. इहलौकिक, २. पारलौकिक, ३. इहलौकिक-पारलोकिक । ३९६. इहलौकिक व्यवसाय तीन प्रकार का होता है—-१. सौकिक, २. वैदिक, ३. सामयिक—श्रमणों का व्यवसाय ।

- ३९७. लौकिक व्यवसाय तीन प्रकार का होता है—१. अर्थ, २. धर्म, ३. काम≀
- ३९५. वैदिक व्यवसाय तीन प्रकार का होता है---१. ऋग्वेद, २. यजुर्वेद, ३. सामवेद।
- ३९९. सामयिक व्यवसाय तीन प्रकार का होता है---१. ज्ञान, २. दर्शन, ३. चरित्र।

# अर्थयोनि-पद

प्रकार की होती है----१. साम, २. दण्ड, ३. भेद।

#### २३३

#### स्थान ३ : सूत्र ४०१-४०५

१. प्रयोग-घरिणत--जीव के द्वारा गृहीत

२. मिश्र-परिणत—जीव के प्रयोग तथा

३. विस्नसा -- स्वभाव से परिणत पुदुराल।

१. पृथ्वी प्रतिध्ठित, २. आकाश प्रतिष्ठित,

नैगम, संग्रह तथा व्यवहार-नय की अपेक्षा

ऋजु-सूतनय की अपेक्षा से दे आकाश

स्वाभाविक रूप से परिषत पुद्गल,

पुद्गल-पद

पुद्गल,

नरक-पद

३. आत्म प्रतिष्ठित ।

से वे पृथ्वी प्रतिष्ठित हैं

प्रतिष्ठित हैं

प्रतिष्ठित हैं ।

मिथ्यात्व-पद

प्रकार का होता है—

४०३. मिथ्पात्व<sup>२९</sup>-------तीन

१. अकिया-असमीचीनकिया,

३. अज्ञान-असमीचीन ज्ञान ।

४०४. अकिया<sup>4</sup> तीन प्रकार की होती है—

३. अज्ञानकिया----असम्यग्ज्ञान

२. अविनय---असमीचीनसंबंधविच्छेद,

१. प्रयोगकिया—सन, वचन और काया

२. समुदानकिया-कर्म पुद्गलों का आदान

षोग्गल-पदं

४०१. तिविहा पोग्गला पण्णत्ता, तं जहा.... पओगपरिणता, मीसापरिणता, बीससापरिणता ।

#### णरग-पद

नरक-पदम्

४०२. तिपतिद्रिया णरगा पण्णत्ता, तं जहा-पुढविपतिद्विता, आगास-पतिद्रिता, आयपइट्रिया । णेगम-संगह-ववहाराणं पुढवि-पइट्रिया, उज्जुसूतस्स आगास-पतिद्विया, নিण্ह सदृणयाणं आयपतिद्विया ।

### मिच्छत्त-पदं

#### मिश्यात्व-पदम्

४०३. तिविधे मिच्छत्ते पण्णत्ते, तं जहा\_\_ अकिरिया, अविणए, अण्णाणे ।

४०४ अकिरिया तिविधा पण्णसा, तं जहा\_पओगकिरिया, समुदाण-किरिया, अण्णाणकिरिया।

४०५. पओगकिरिया तिविधा वण्णत्ता,

त्रिविधाः पुद्गलाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— ४०१. पुद्गल तीन प्रकार के होते हैं---प्रयोगपरिणताः, मिश्रपरिणताः, विस्नसापरिणताः ।

पुद्गल-पदम्

त्रिप्रतिष्ठिताः नरकाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा–४०२. नरक व्रिप्रतिष्ठित है<sup>८</sup>'— पृथिवीप्रतिष्ठिताः, आकाशप्रतिष्ठिताः, आत्मप्रतिष्ठिताः । नैगम-संग्रह-व्यवहाराणां पृथिवी-प्रतिष्ठिताः, ऋजुसूत्रस्य आकाश-प्रतिष्ठिताः, त्रयाणां शब्दनयानां आत्मप्रतिष्ठिताः ।

त्रिविधं मिथ्यात्वं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा---अफ्रिया, अविनय:, अज्ञानम् ।

अंकिया त्रिविधा प्रज्ञप्ता, तद्यथा.... प्रयोगकिया, समुदानकिया, अज्ञानकिया ।

तं जहा—मणपओगकिरिया,

प्रवृत्ति । प्रयोगकिया त्रिविधा प्रज्ञप्ता, तद्यथा\_ ४०५. प्रयोग किया तीन प्रकार की होती है—

की प्रवृत्ति,

१. मनप्रयोग किया,

मनःप्रयोगकिया, वाक्प्रयोगकिया,

की.

| ठाणं (स्थान)                                                                                               | २३४                                                                                                | स्थान ३ : सूत्र ४०६-४११                                                                                                                                                                                            |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| वइपओगकिरिया, कायपओग-<br>किरिया ।                                                                           | कायप्रयोगक्रिया ।                                                                                  | २. वचनप्रयोग किया,<br>३. काषप्रयोग किया ।                                                                                                                                                                          |
| ४०६. समुदाणकिरिया तिविधा पण्णत्ता,<br>तं जहा—अणंतरसमुदाणकिरिया,                                            | समुदानकिया त्रिविधा प्रज्ञप्ता, तद्यथा–<br>अनन्तरसमुदानकिया,                                       | ४०६. समुदान क्रिया तीन प्रकार की होती है—<br>१. अनन्तरसमुदान किपा,                                                                                                                                                 |
| परंपरसमुदाणकिरिया,<br>तदुभयसमुदाणकिरिया ।<br>४०७. अण्णाणकिरिया तिविधा पण्णत्ता,                            | परम्परसमुदानकिया,<br>तदुभयसमुदानकिया ।<br>अज्ञानकिया त्रिविधा प्रचाना तटग्रथा                      | २. परम्परसमुदान किया,<br>३. तदुभयसमुदान किया ।<br>४०७. अज्ञान किया तीन प्रकार की होती है-—                                                                                                                         |
| तं जहामतिअण्णागकिरिया,<br>सुतअण्णाणकिरिया,<br>विभंगअण्णाणकिरिया ।                                          | मत्यज्ञानकिया, श्रुताज्ञानकिया,<br>विभङ्गाज्ञानकिया ।                                              | १. मतिअज्ञान किया,<br>२. श्रुतअज्ञान किया,<br>३. विभंगअज्ञान किया।                                                                                                                                                 |
| त्व पर्याउपार्यापार्या ।<br>४०८. अविणए तिविहे पण्णत्ते, तं जहा<br>देसच्चाई, णिरालंबणता,<br>णाणापेज्जदोसे । | अविनयः त्रिविधः प्रज्ञप्तः, तद्यथा—<br>देशत्यागी, निरालम्वनता,<br>नानाप्रेयोदोषः ।                 | २. विनय तीन प्रकार का होता है<br>१. देश-त्यागदेश को छोड़कर चले<br>जाना,<br>२. निरालम्बन समाज से अलग हो                                                                                                             |
|                                                                                                            |                                                                                                    | जाना,<br>३. नानाप्रेयोहेषी— प्रेम और द्वेष का<br>नाना रूप से प्रयोग करना, प्रिय के साथ<br>प्रेम और अप्रिय के साथ द्वेष— इस<br>सामान्य नियम का अतिकमण करना।                                                         |
| ४०९. अण्णाणे सिविधे पण्णत्ते, तं जहा—<br>देसण्णाणे, सव्वण्णाणे,<br>भावग्णाणे ।                             | अज्ञानं त्रिविधं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा—<br>देशाज्ञानं, सर्वाज्ञानं, भावाज्ञानं ।                     | ४०६. अज्ञान तीन प्रकार का होता है—<br>१. देश अज्ञान—ज्ञातव्य वस्तु के किसी<br>एक अंग को न जानना,<br>२. सर्व अज्ञान—ज्ञातव्य वस्तु को सर्वतः<br>न जानना,<br>३. भाव अज्ञान—वस्तु के ज्ञातव्य पर्यायों<br>को न जानना। |
| धम्म-पदं<br>४१०. तिविहे धम्मे पण्णत्ते, तं जहा<br>सुयधम्मे, चरित्तथम्मे,<br>अस्थिकायथम्मे ।                | <b>धर्म-पदम्</b><br>त्रिविध: धर्मः प्रज्ञप्तः, तद्यथा—<br>श्रुतधर्मः, चरित्रधर्मः, अस्तिकायधर्मः । | <b>धर्म-पद</b><br>४१०. धर्म तीन प्रकार का होता है<br>१. श्रुत-धर्म, २. चरित्न-धर्म,<br>३. अस्तिकाय-धर्म ।                                                                                                          |
| उवक्कम-पदं<br>४११. तिविधे उवक्कमे पण्णत्ते, तं जहा                                                         | <b>उपत्रम-पदम्</b><br>त्रिविधः उपक्रमः प्रज्ञप्तः तद्यथा                                           | <b>उपकम-पद</b><br>४११. उपकम [ उपायपूर्वक आरम्भ ] तीन                                                                                                                                                               |

धार्मिक: उपक्रमः, अधार्मिक: उपक्रमः, धार्मिकाधार्मिकः उपक्रमः ।

२३४

अहवा\_तिविधे उवक्कमे पण्णत्ते, तं जहा\_आओवक्कमे, परोवक्कमे, तर्भयोवक्कमे ।

धम्मिए उवक्कमे, अधम्मिए

उवक्कमे, धम्मियाधम्मिए उवक्कमे

ठाणं (स्थान)

- ४१२. •तिविधे वेयावच्चे पण्णत्ते, तं जहा---आयवेयावच्चे, परवेयावच्चे, तद्भयवेयावच्चे ।
- ४१३. तिविधे अणुग्गहे पण्णत्ते तं जहा.... आयअणुगगहे, परअणुग्गहे, तदुभयअणुग्गहे ।
- ४१४. तिविधा अणुसद्दी पण्णत्ता, तं जहा-आयअणुसट्टी, परअणुसट्टी, तदुभयअणुसष्ट्री ।
- ४१५. तिविधे उवालंभे पण्णत्ते तं जहा---आओवालंभे, परोवालंभे, तदुभयोवालंभे°।

#### तिवग्ग-पदं

४१६. तिविहा कहा पण्णता, तं जहा.... अत्थकहा, धम्मकहा, कामकहा ।

- ४१७. तिविहे विणिच्छए पण्णत्ते, तं जहा\_अत्थविणिच्छए, धम्मविणिच्छए, कामविणिच्छए ।
- ४१८. तहारूवं णं भंते ! समणं वा माहणं वा पज्जुवासमाणस्स किंफला पज्जुवासणया ? सवणफला । से णं भंते ! सवणे किंफले ? णाणफले ।

अयवा\_\_\_त्रिविध: उपक्रम: प्रज्ञप्त: तद्यथा--आत्मोपऋमः, परोपऋमः, तद्भयोपक्रमः ।

त्रिविधं वैयावृत्त्यं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा— आत्मवैयावृत्त्यं, परवैयावृत्त्यं, तदुभयवैयावृत्त्यम् । त्रिविधः अनुग्रहः प्रज्ञप्तः, तद्यथा---आत्मानुग्रहः, परानुग्रहः, तदुभयानुग्रहः ।

त्रिविधा अनुशिष्टिः प्रज्ञप्ता, तद्यथा\_\_ ४१४. अनुशिष्टि तीन प्रकार की होती है— आत्मानुशिष्टिः, परानुशिष्टिः, तदुभयानुझिष्टि: । त्रिविधः उपालम्भः प्रज्ञप्तः, तद्यथा— आत्मोपालम्भः, परोपालम्भः, तदुभयोपालम्भः ।

# त्रिवर्ग-पदम्

त्रिविधा कथा प्रज्ञप्ता, तद्यथा\_\_\_ अर्थकथा, धर्मकथा, कामकथा। त्रिविधः विनिश्चयः प्रज्ञप्तः, तद्यथा— अर्थविनिश्चयः, धर्मविनिश्चयः, कामविनिश्चयः । तथारूपं भदन्त ! अमणं वा माहनं वा ४१८. भन्ते ! तथारूप अमण-माहन की पर्युपासमानस्य किंफला पर्युपासना ?

श्रवणफला । तद् भदन्त ! श्रवणं किंफलम् ? ज्ञानफलम्।

स्थान ३ : सूत्र ४१२-४१८

प्रकार का होता है---१. धार्मिक----संयम का उपकम, २. अधार्मिक—असंयम का उपकम, ३. धार्मिकाधार्मिक---संवम और असंयम কা उपकम। अथवा--- उपक्रम तीन प्रकार का होता है—१. आत्मोपक्रम—अपने लिए, २. परोपकम—दूसरों के लिए, ३. तद्भयोपक्रम—दोनों के लिए । ४१२. वैयावृत्त्य तीन प्रकार का होता है---१. आत्म-बैयावृत्त्य, २. पर-वैयावृत्त्य, ३. तदुभय वैयावृत्त्य । ४१३. अनुग्रह तीन प्रकार का होता है— १. आत्मानुग्रह, २. परानुग्रह, ३. तदुभयानुग्रह । १. आत्मानुक्षिध्ट, २. परानुक्षिध्ट, ३. तदुभयानुशिष्टि । ४१४. उपालम्भ तीन प्रकार का होता है— १. आत्मोपालम्भ, २. वरोपालम्भ, ३. तदुभयोपालम्भ ।

# त्रिवर्ग-पद

- ४१६. कथा तीन प्रकार की होती है— १.अर्थं कथा, २.धर्म कथा, ३. कामकथा।
- ४१७. विनिश्चय तीन प्रकार का होता है— १. अर्थं विनिश्चय, २. धर्मं विनिश्चय, ३. काम विनिश्चय ।
- पर्युपासना करने का क्या फल है ?

आयुष्मन् ! उसका फल है धर्म का श्रवण । भंते ! श्रवण का क्या फल है ? आयुष्मन् ! श्रवण का फल है ज्ञान ।

से णं भंते ! जाणे किंफले ? विण्णाणफले । \*से णं भंते ! विष्णाणे किंफले ? पच्चक्खाणफले । से णं भंते ! पच्चक्खाणे किंफले ? संजमफले । से णं भंते ! संजमे किंफले ? अणण्हयफले ।

से णं भंते ! अणण्हए किंफले ?

तवफले । से णं भंते ! तबे किंफले ?

वोदाणफले । से णं भंते ! वोदाणे किंफले ? अकिरियफले ।°

साणं भंते ! अकिरिया किंफला ? णिदवाणफला । से णं भंते ! णिध्वाणे किंफले ? सिद्धिगइ-गमण-पज्जवसाण-फले समणाउसो !

#### २३६

तद्भदन्त ! ज्ञानं किंफलम् ? विज्ञानफलम् । तद् भदन्त ! विज्ञानं किंफलम् ? प्रत्याख्यानफलम् । तद् भदन्त ! प्रत्याख्यानं किंफलम् ? संयमफलम् । स भदन्त ! संयमः ! किंफलः ? अनाश्रवफलः ।

स भदन्त ! अनाश्रवः किंफलः ?

तपः फलः । तद् भदन्त ! तपः किंफलम् ?

व्यवदानफलम् । तद् भदन्त! व्यवदानं किंफलम् ? अकियाफलम् ।

सा भदन्त ! अकिया किंफला ? निर्वाणफला । तद् भदन्त ! निर्वाणं किंफलम ? सिद्धिगति-गमन-पर्यवत्तान-फलं आयुष्मन् ! श्रमण !

#### स्थान ३ : सूत्र ४१६-४२०

भंते ! ज्ञान का क्या फल है ? आयुष्मन् ! ज्ञान का फल है विज्ञान। मंते ! विज्ञान का क्या फल है ? आयुष्मन् ! विज्ञान का फल है प्रत्याख्यान । भंते ! प्रत्याख्यान का क्या फल है ? आयुष्मन् ! प्रत्याख्यान का फल है । संयम भंते ! संयम का क्या फल है ? आयुष्मन् ! संयम का फल है अनाश्रव-कर्मनिरोध । भंते ! अनाश्रव का क्या फल है ! आयुष्मन् ! अनाश्रव का फल है तप। भंते ! तप का क्या फल है ? आयुष्मन् ! तप का फल है व्यवदान---निर्जय। भते ! व्यवदान का क्या फल है ? आयुष्मन् ! व्यवदान का फल है अकिया---मन, वचन और शरीर की प्रवृत्ति का पूर्ण निरोध । भंते ! अकिया का क्या फल है ? आयुष्मन् ! अकिया का फल है निर्वाण। भंते ! निर्वाण का क्या फल है ? आयुष्मन् ! अमणो ! निर्वाण का फल है सिद्धिगति-गमन ।

# चउत्थो उद्देसो

#### पडिमा-पटं

#### प्रतिमा-पदम्

४१९. पडिमापडिवण्णस्स णं अणगारस्स कप्पंति तओ उवस्सया पडिले-हित्तए, तं जहा.... अहे आगमणगिहंसि वा, अहे वियडगिहंसि वा, अहे रुक्खमूलगिहंसि वा।

प्रतिमाप्रतिपन्नस्य अनगारस्य कल्पन्ते ४१६. प्रतिमा-प्रतिपन्न अनगार तीन प्रकार के त्रयः उपाश्रयाः प्रतिलेखितूम्, तद्यथा.... अधः आगमनगुहे वा, अधः विकटगुहे वा, अधः रुक्षमूलगृहे वा ।

#### प्रतिमा-पट

आवासों का प्रतिलेखन [गवेषणा] कर सकता है—

- १. आगमन गृह---सभा, पौ बादि में,
- २. त्रिवृत गृह—खुले घर में,
- ३. वृक्ष के नीचे ।

| ठाणं (स्थान)                                                   | २३७                                                                           | स्थान ३ : सूत्र ४२१-४२७                                                               |
|----------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| ४२०. ●पडिमापडिवण्णस्स णं अणगारस्स<br>कप्पंति तओ उवस्सया अणु०ण- | प्रतिमाप्रतिपन्नस्य अनगारस्य कल्पन्ते<br>त्रयः उपाश्रयाः अनुज्ञातुम्, तद्यथा— | ४२०. प्रतिमा-प्रतिपन्न अनगार तीन प्रकार के<br>स्थानों की अनुज्ञा [आज्ञा] ले सकता है—- |
| वेत्तए, तं जहा                                                 | In a warm a Band it with me                                                   |                                                                                       |
| अहे आगमणगिहांसि वा,                                            | अधः आगमनगृहे वा,                                                              | १. आगमन गृह में, २. विवृत वृह में,                                                    |
| अहे वियडगिहंसि वा,                                             | अध: विकटगृहे वा,                                                              | ३. वृक्ष के नीचे ।                                                                    |
| अहे रुक्खभूलगिहांसि वा ।                                       | अधः रुक्षमूलगृहे वा ।                                                         | ·····                                                                                 |
| ४२१. पडिमापडिवण्णस्स णं अणगारस्स                               |                                                                               | ४२१. प्रतिमा-प्रतिपन्न अनगार तीन प्रकार के<br>स्थानों में रह सकता है                  |
| कप्पंति तओ उवस्सया उवाइणित्तए,<br>तं जहा_अहे आगमणगिहंसि वा,    | त्रयः उपाश्रयाः उपादातुम्, तद्यथा—<br>अधः आगमनगृहे वा,                        | रपाणा न रह समता हूल्ल<br>१. आगमन गृह में, २. विवृत गृह में,                           |
| स अहा                                                          | अवः जल्लनगृह ना,<br>अघः विकटगृहे ना,                                          | ३. वृक्ष के नीचे ।                                                                    |
| अहे रुक्खमूलगिहांसि वा ।°                                      | अधः रक्षमुलगृहे वा ।                                                          | e                                                                                     |
| ४२२. पडिमापडिवण्णस्स णं अणगारस्स                               |                                                                               | ४२२. प्रतिमा-प्रतिपन्न अनगार तीन प्रकार के                                            |
| कप्पंति तओ संथारगा पडिलेहित्तए,                                | त्रीणि संस्तारकाणि प्रतिलेखितुम्,                                             | संस्तारकों का प्रतिलेपन कर सकता है—                                                   |
| तं जहा                                                         | तद्यथा—पृथिवीशिला, काष्ठशिला,                                                 | १. पृथ्वी शिला,                                                                       |
| पुढविसिला, कट्ठसिला,                                           | यथासंस्तृतमेव ।                                                               | २. काष्ठ जिलातख्ता आदि ।<br>३. गणा पांचल - घाम अपनि ।                                 |
| अहासंथडमेव ।<br>४२३. <sup>●</sup> पडिमापडिवण्णस्स णं अणगारस्स  | प्रतिमाणनिगान्त्रम् अन्यप्रतम् कथान्ते                                        | ३. यथा-संस्तृत—घास आदि ।<br>४२३. प्रतिमा-प्रतिपन्न अनगार तीन प्रकार के                |
| कर्षांत तओ संथारगा अणुण्णवेत्तए                                | त्रोणि संस्तारकाणि अनुज्ञातुम्, तद्यथा-                                       |                                                                                       |
| तं जहा पुढविसिला, कट्ठसिला,                                    | पृथिवीशिला, काष्ठशिला,                                                        | १. पृथ्वी झिला, २. काष्ठ झिला,                                                        |
| अहासंथडमेव ।                                                   | यथासंस्तृतमेव ।                                                               | ३. यथा-संस्तृत ।                                                                      |
| ४२४. पडिमापडिवण्णस्स णं अणगारस्स                               | प्रतिमाप्रतियन्नस्य अनगारस्य कल्पन्ते                                         | ४२४. प्रतिमा-प्रतिपन्न अनगार तीन प्रकार के                                            |
|                                                                | त्रीणि संस्तारकाणि उपादातुम्, तद्यथा-                                         |                                                                                       |
|                                                                | पृथिवीसिला, काष्ठशिला,                                                        | १. पृथ्वी शिला, २. काष्ठ शिला,                                                        |
| अहासंथडमेव । <sup>°</sup>                                      | यथासंस्तृतमेव ।                                                               | ३. यथा-संस्तृत ।                                                                      |
| काल-पदं                                                        | काल-पदम्                                                                      | काल-पद                                                                                |
| ४२५. तिविहे काले पण्णत्ते, तं जहा                              | त्रिविधः कालः प्रज्ञप्तः, तद्यथा—                                             | ४२५. काल तीन प्रकार का होता है                                                        |
| तीए, पडुप्पण्णे, अणागए ।                                       | अतीतः, प्रत्युत्पन्नः, अनागत: ।                                               | १. अतीत—भूतकाल,                                                                       |
|                                                                |                                                                               | २. प्रत्युत्पन्न-—वर्तमान ।<br>३. अनागत—भविष्य ।                                      |
| ४२६. तिविहे समए पण्णत्ते, तं जहा                               | विविधः समयः प्रज्ञप्तः, तद्यथा—                                               | २. अनागत <del>—</del> नापण्प ।<br>४२६. समय तीन प्रकार का है—                          |
| हरू. तिख्ह समेए परणत, ते जहा—<br>तीते, पडुप्पण्णे, अणागए ।     | । त्रापवः समयः प्रश्नः, तप्यया—<br>अतीत:, प्रत्युत्पन्न:, अनागत: ।            | १. अतीत, २. प्रत्युत्पन्न, ३. अनागत ।                                                 |
| ४२७. एवं आवलिया आणापाण् थोवे                                   | एदम्_आवलिका आनप्राणः स्तोकः                                                   | ४२७. इसी प्रकार आवलिका आन-प्राण स्तोक,                                                |
| लवे मुहुत्ते अहोरत्ते जाव वाससत-                               | लवः मुहूर्त्तः अहोरात्रः यावत् वर्षशत-                                        | लव, मुहूर्त, अहोरात यावत् लाखवषं,                                                     |
|                                                                |                                                                               |                                                                                       |

२३८

सहस्रं पूर्वाङ्गं पूर्वः यावत् अवसर्पिणी ।

सहस्से पुब्वंगे पुब्वे जाव ओसप्पिणी।

४२८. तिविधे पोग्गलपरियट्टे पण्णत्ते, तं जहा\_तीते, पडुप्पण्णे, अणागते ।

#### वयण--पदं

४२९. तिबिहे वयणे पण्णत्ते, तं जहा---एगवयणे, दुवयणे, बहुवयणे । अहवा---तिबिहे वयणे पण्णत्ते, तं जहा---इत्थिवयणे, पुंवयणे, णपुंसगवयणे । अहवा---तिबिहे वयणे पण्णत्ते, तं जहा---तीतवयणे, पडुप्पण्णवयणे, अणागयवयणे ।

णाणादीणं पण्णवणा-सम्म-पदं

- ४३०. तिविहा पण्णवणा पण्णत्ता, तं जहा....णाणपण्णवणा, दंसणपण्णवणा, चरिसपण्णवणा ।
- ४३१. तिविधे सम्मे पण्णत्ते, तं जहा----णाणसम्मे, दंसणसम्मे, चरित्तसम्मे ।

# उवघात-विसोहि-पदं

- ४३२. तिविधे उवघाते पण्णत्ते, तं जहा----उग्गमोवघाते, उप्पायणोवघाते, एसणोवघाते ।
- ४३३. <sup>●</sup>तिविधा विसोही पण्णत्ता, तं जहा....डग्गमविसोही, उप्पायणविसोही,एसणाविसोही।°

त्रिविधः पुद्गलपरिवर्त्तः प्रज्ञप्तः, तद्यथा--अतीतः, प्रत्युत्पन्नः, अनागतः ।

#### वचन-पदम्

त्रिविधं वचनं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा— एकवचनं, द्विवचनं, वहुवचनम् । अथवा—त्रिविधं वचनं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा— स्त्रीवचनं, पुंवचनं, नपुंसकवचनम् ।

अथवा~त्रिविधं वचनं प्रज्ञप्तम् तद्यथा<del>~</del> अतीतवचनं, प्रत्युत्पन्नवचनं, अनागतवचनम् ।

# ज्ञानादीनां प्रज्ञापना-सम्यक्-पदम्

त्रिविधा प्रज्ञापना प्रज्ञप्ता तद्यथा— ज्ञानप्रज्ञापना, दर्शनप्रज्ञापना, चरित्रप्रज्ञापना। त्रिविधं सम्यक् प्रज्ञप्तम्, तद्यथा— ज्ञानसम्यक्, दर्शनसम्यक्, चरित्रसम्यक् ।

# उपधात-विशोधि-पदम्

त्रिविधः उपघातः प्रज्ञप्तः, तद्यथा— उद्गमोपघातः, उत्पादनोपघातः, एषणोपघातः ।

त्रिविधा विशोधिः प्रज्ञप्ता, तद्यथा— उद्गमविशोधिः, उत्पादनविशोधिः, एषणाविशोधिः ।

#### स्थान ३ : सूत्र ४२८-४३३

पूर्वांग, पूर्व यावत् अवर्सापणी तीन-तीन प्रकार की होती हैं।<sup>८४</sup> ४२८. पुद्गल परिवर्त तीन प्रकार का है— १. अतीत, २. प्रत्युत्पन्न, ३. अनागत ।

#### वचन-पद

४२१. बचन तीन प्रकार का होता है— १. एकवचन, २. द्विवचन, ३. बहुवचन । अथवा—वचन तीन प्रकार का होता है— १. स्त्रीवचन, २. पुरुषवचन. ३. नपुंसकवचन । अथवा—वचन तीन प्रकार का होता है— १. अतीतवचन, २. प्रत्युत्पन्तवचन, ३. अनागतवचन ।

# ज्ञान आदि की प्रज्ञापना-सम्यक्-पद

४३०. प्रज्ञापना तीन प्रकार की होती है— १. ज्ञान प्रज्ञापना, २. दर्शन प्रज्ञापना, ३. चरित प्रज्ञापना। ४३१. सम्यक् तीन प्रकार का होता है—

> १. ज्ञान-सम्यक्, २. दर्शन सम्यक्, ३. चरित्न सम्यक् ।

उपघात-विशोधि-पद

- ४३२. उपघात [चरित्न की विराधना] तीन प्रकार की होती है-— १. उद्गम उपघात,
  - २. उत्पादन उपघात,
  - २. एषणा उपघात ।<sup>८५</sup>
- ४३३. विशोधि तीन प्रकार की होती है—
  - १. उद्गम की विशोधि,
  - २. उत्पादन की विशोधि,
  - ३. एषणा की विशोधि।

स्थान ३ : सूत्र ४३४-४४२

आराधना-पद आराहणा-पदं आराधना-पदम् त्रिविधा आराधना प्रज्ञप्ता, तद्यथा— ४३४. आराधना तीन प्रकार की होती है---४३४. तिविहा आराहणा पण्णता, तं १. ज्ञान आराधना, २. दर्शन आराधना, ज्ञानाराधना, दर्शनाराधना, जहा-णाणाराहणा, ३. चरित्र आराधना। दंसणाराहणा, चरित्ताराहणा । चरित्राराधना । ज्ञानाराधना त्रिविधा प्रज्ञष्ता, तद्यथा— ४३५. ज्ञान आराधना तीन प्रकार की होती है---४३४. णाजाराहणा तिविहा पण्णत्ता, तं १. उत्कृष्ट, २. मध्यम, ३. जधन्य। जहा\_उक्कोसा, मज्भिमा, उत्कर्पा, मध्यमा, जधन्या । जहण्णा । दर्शनाराधना त्रिविधा प्रज्ञप्ता, तद्यथा— ४३६. दर्शन आराधना तीन प्रकार की होती है---४३६. •दंसणाराहणा तिविहा पण्णत्ता, १. उत्कृब्द, २. मध्यम, ३. जघन्या तं जहा\_उक्कोसा, मज्भिमा, उत्कर्पा, मध्यमा, जधन्या । जहण्णाः । ४३७. चरित्र आराधना तीन प्रकार की होती चरित्राराधना त्रिविधा प्रज्ञप्ता, ४३७. चरित्ताराहणा तिविहा पण्णत्ता, तद्यथा-उत्कर्षा, मध्यमा, जघन्या । है - १. उत्कृष्ट, २. मध्यम, ३. जघन्य । तं जहा\_\_\_उक्कोसा, मज्भिमा, जहण्णा । संकिलेस-असंकिलेस-पदं संक्लेश-असंक्लेश-पदम् संक्लेश-असंक्लेश-पद ४३⊄. संक्लेश<sup>८५</sup> तीन प्रकार का होता है— ४३८. तिविधे संकिलेसे पण्णत्ते तं जहा.... त्रिविधः संक्लेशः प्रज्ञप्तः तद्यथा--१. ज्ञान संक्लेश, २. दर्शन संक्लेश, ज्ञानसंक्लेशः, दर्शनसंक्लेशः, णाणसंकिलेसे, दंसणसंकिलेसे, ३. चरित्र संक्लेश । चरित्रसंक्लेशः । चरित्तसंकिलेसे । ४३९. असंक्लेश तीन प्रकार का होता है----४३६. \*तिविधे असंकिलेसे पण्णत्ते, तं त्रिविधः असंक्लेशः प्रज्ञप्तः, तद्यथा— ज्ञानासंवलेशः, दर्शनासंक्लेशः, १. ज्ञान असंक्लेश, २. दर्शन असंक्लेश, जहा\_णाणअसंकिलेसे, ३. चरित असंक्लेश । चरित्रासंक्लेश: । दंसणअसंकिलेसे, चरित्तअसंकिलेसे । अतिक्रम-आदि-पदम् अतिन्नम-आदि-पद अइक्कम-आदि-पद त्रिविधः अतिकमः प्रज्ञप्तः, तद्यथा— ४४०. अतिकम" तीन प्रकार का होता है---४४०. तिविधे अतिक्कमे पण्णसे, तं ज्ञानातिकमः, दर्शनातिकमः, १. ज्ञान अतिकम, २. दर्शन अतिकम, जहा\_णाणअतिक्कमे, चरित्रातिकमः। ३. चरित्र अतिकम । इंसणअतिनकमे, चरित्तअतिनकमे । विविध: व्यतिक्रम: प्रज्ञप्त:, तद्यथा\_ ४४१. व्यतिकम" तीन प्रकार का होता हैं---४४१. तिविधे वइक्कमे पण्णत्ते, तं जहा\_\_\_ १. ज्ञान व्यतिक्रम, २. दर्शन व्यतिक्रम, ज्ञानव्यतिक्रमः, दर्शनव्यतिक्रमः, णाणवइक्कमे, दंसणवइक्कमे, ३. चरित व्यतिकम । चरित्रव्यतिकमः । चरित्तवइक्कमे । त्रिविध: अतिचार: प्रज्ञप्तः, तद्यथा.... ४४२. अतिचार'' तीन प्रकार का होता है— ४४२. तिविधे अइयारे पण्णत्ते, तं जहा---ज्ञानातिचारः, दर्शनातिचारः, १. ज्ञान अतिचार, २. दर्शन अतिचार, णाजअइयारे, दंसणअइयारे,

चरित्तअइयारे ।

चरित्रातिचार:।

| ठाणं (स्थान)                                                                                                                                                                                                                                                           | २४०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | स्थान ३ : सूत्र ४४३-४४६                                                                                                                                                                                        |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ४४३. तिविघे अणायारे पण्णत्ते, तं जहा–<br>णाणअणायारे, दंसणअणायारे,<br>चरित्तअणायारे ।°<br>४४४. तिण्हमतिक्कमाणं—आलोएज्जा<br>पडिक्कमेज्जा जियेज्जा गरहेज्जा<br>•विउट्टेज्जा विसोहेज्जा<br>अकरणयाए अब्गुट्टेज्जा<br>अहारिहं पायच्छित्तं तवोकम्मं°<br>पडिवज्जेज्जा, तं जहा— | त्रिविधः अनाचारः प्रज्ञप्तः, तद्यथा ४४३<br>ज्ञानानाचारः, दर्शनानाचारः,<br>चरित्रानाचारः ।<br>त्रीन् अतिकमान् आलोचयेत् प्रति- ४४४<br>त्रामेत् निन्देत् गर्हेत व्यावर्तेत विश्रो-<br>धयेत् अकरणतया अभ्युत्तिष्ठेत यथार्ह<br>प्रायश्चित्तं तपःकर्म प्रतिपद्येत, तद्यथा -<br>ज्ञानातिकमं, दर्शनाति कमं,<br>चरित्रातिक्रमम् । | १. ज्ञान अनाचार, २. दर्शन अनाचार,<br>३. चरित अनाचार ।                                                                                                                                                          |
| पाडवण्णणा, त जहा—<br>णाणातिक्कमस्स, दंसणातिक्कमस्सः<br>चरित्तातिक्कमस्स ।                                                                                                                                                                                              | या रत्र ॥ तकमम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | व्यापतन करना चाहिए<br>विश्वोधि करनी चाहिए<br>फिर वैसा नहीं करने का संकल्प करना<br>चाहिए<br>यथोचित प्रायश्चित्त तथा तपःकर्म<br>स्वीकार करना चाहिए—<br>१. ज्ञानातिकम की, २. दर्शनातिकम की,<br>३. चरित्रातिकम की। |
| ४४५. <sup>●</sup> तिण्हं व <del>इप</del> ्कमाणं—आलोएज्जा                                                                                                                                                                                                               | त्रीन् व्यतिक्रमान्—आलोचयेत् प्रति- ४४५                                                                                                                                                                                                                                                                                  | . तीन प्रकार के व्यतिक्रमों की <del>—</del>                                                                                                                                                                    |
| पडिक्कमेज्जा णिदेज्जा गरहेज्जा                                                                                                                                                                                                                                         | कामेत् निन्देत् गहेत व्यावर्तेत विशोधयेत्                                                                                                                                                                                                                                                                                | आलोचना करनी चाहिए                                                                                                                                                                                              |
| विउट्ट ज्जा विसोहेज्जा                                                                                                                                                                                                                                                 | अकरणतया अभ्युत्तिष्ठेत यथाईं                                                                                                                                                                                                                                                                                             | प्रतिक्रमण करना चाहिए                                                                                                                                                                                          |
| अकरणयाए अब्भुट्ठेज्जा<br>अहारिहं पायच्छित्तं तवोकम्मं<br>पडिवज्जेज्जा, तं जहा—                                                                                                                                                                                         | प्रायश्चित्तं तपःकर्मं प्रतिपद्येत, तद्यथा—<br>ज्ञानव्यतिकमं, दर्शनव्यतिकमं,<br>चरित्रव्यतिकमम् ।                                                                                                                                                                                                                        | निन्दा करनी चाहिए<br>गहीं करनी चाहिए<br>व्यावर्तन करना चाहिए                                                                                                                                                   |
| पाणवइक्कमस्स, दंसणवइक्कमस्स,<br>चरित्तवइक्कमस्स ।                                                                                                                                                                                                                      | पर्यण्यासनम् <b>र</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ज्यायतन करना चाहिए<br>विशोधि करनी चाहिए<br>फिर वैसा न करने का संकल्प करना चाहिए                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | यथोचित प्रायक्षित्त तथा तपःकर्म<br>स्वीकार करना चाहिए—-<br>१. ज्ञान व्यतिऋम की,<br>२. दर्शन व्यतिऋम की,<br>३. चरिद्र व्यतिऋम की।                                                                               |
| ४४६. तिण्हमतिचाराणं.—<br>आलोएज्जा पडिक्कमेज्जा<br>णिदेज्जा गरहेज्जा<br>विउट्टेज्जा विसोहेज्जा<br>अकरणगण अक्ष्योन्ना                                                                                                                                                    | त्रीन् अतिचारान्—आलोचयेत् प्रति- ४४<br>कामेत् निन्देत् गर्हेतव्यावर्तेत विशोधयेत्<br>अकरणतया अभ्युत्तिष्ठेत यथाहं प्राय-<br>श्चित्तं तपःकर्म प्रतिपद्येत, तद्यथा—                                                                                                                                                        | आलोचना करनी चाहिए<br>प्रतिक्रमण करना चाहिए<br>निन्दा करनी चाहिए                                                                                                                                                |
| अकरणयाए अब्भुट्टोज्जा                                                                                                                                                                                                                                                  | ज्ञानातिचारं, दर्शनातिचारं,                                                                                                                                                                                                                                                                                              | गर्हा करनी चाहिए                                                                                                                                                                                               |

अहारिहं पायच्छित्तं तवोकम्मं चरित्रातिचारम् । पडिवज्जेज्जा, तं जहा— णाणातिचारस्स, दंसणातिचारस्स चरित्तातिचारस्स ।

- ४४७. तिष्हमणायाराणं.... आलोएज्जा पडिवकमेज्जा णिदेज्जा गरहेज्जा विउट्टेज्जा पिसोहेज्जा अकरणयाए अब्सुट्टेज्जा अहारिहं पायच्छित्तं सवोकम्मं पडिवज्जेज्जा, तं जहा.... णाण-अणायारस्स, दंसण-अणायारस्स, चरित्त-अणायारस्स ।°
- त्रीन् अनाचारान्—आलोचयेत् प्रति- ४४७. तीन प्रकार के अनाचारों की---कामेत निन्देत गहेंत व्यावर्तेत विशो-धयेत् अकरणतया अभ्युत्तिष्ठेत यथाई प्रायश्चित्तं तपःकर्मं प्रतिपद्येत, तद्यथा-----ज्ञान-अनाचारं, दर्शन-अनाचारं, चरित्र-अनाचारम् ।

व्यावर्तन करना चाहिए विशोधि करनी चाहिए फिर वैसा नहीं करने का संकल्प करना चाहिए यथोचित प्रायश्चित्त तथा तपःकर्मं स्वीकार करना चाहिए— १. ज्ञानातिचार की, २. दर्शनातिचार की, ३. चरित्रातिचार की । आलोचना करनी चाहिए प्रतिक्रमण करना चाहिए निन्दा करनी चाहिए गर्हा करनी चाहिए व्यावर्तन करना चाहिए विशोधि करनी चाहिए फिर वैसा नहीं करने का संकल्प करना चाहिए यथोचित प्रायश्चित तथा तपःकर्म स्वीकार करना चाहिए— १. ज्ञान अनाचार की, २. दर्शन अनाचार की, ३. चरित्न अनाचार की ।

#### पायस्छित्त-पदं

४४८. तिविधे पायच्छित्ते पण्णत्ते, तं जहा\_आलोयणारिहे, पडिक्कमणारिहे, तदुभयारिहे ।

### अकम्मभूमी-पदं

४४६. जंबूद्दीवे दोवे मंदरस्स पव्वयस्स दाहिणे णं तओ अकम्मभूमीओ पण्णत्ताओ, तं जहा-हेमवते, हरिवासे, देवकुरा ।

#### प्रायश्चित्त-पदम्

आलोचनाई, प्रतिक्रमणाई, तदुभयाईम् ।

#### अकर्मभूमि-पदम्

तिस्रः अकर्मभूमयः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा.... हैमवत, हरिवर्ष, देवकुरु: ।

#### प्रायश्चित्त-पद

त्रिविधं प्रायश्चित्तं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा-- ४४८. प्रायश्चित्त तीन प्रकार का होता है--१. आलोचना के योग्य, २. प्रतिक्रमण के योग्य, ३. तदुभय योग्य ।

# अकर्मभुमि-पद

जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य दक्षिणे ४४३. जम्बूद्वीप द्वीप के मन्दर-पर्वत के दक्षिण-भाग में तीन अकर्मभूमियां हैं---१. हैमवत, २. हरिवर्ष, ३. देवकुरु।

### २४१

४५०. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स उत्तरे णं तओ अकम्मभूमीओ पण्णत्ताओ, तं जहा\_\_ उत्तरकुरा, रम्मगवासे, हेरण्णवए ।

#### वास-पद

- ४५१. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पब्वयस्स दाहिणे णं तओ वासा पण्णत्ता, तं जहा-भरहे, हेमवए, हरिवासे ।
- ४५२ जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स उत्तरे णंतओ वासा पण्णत्ता, तं हेरण्णवासे, जहा....रम्मगवासे, एरवए ।

#### वासहरपव्वय-पदं

- ४४३. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स दाहिणे णं तओ वासहरपव्वता पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ चुल्लहिमवंते, महाहिमवंते, णिसढे ।
- ४४४. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पथ्वयस्य उत्तरे णं तओ वासहरपब्वता पण्णत्ता, तं जहा\_\_णीलवंते, रुप्पी, सिहरी ।

#### महादह-पद

४५५. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स दाहिणे णं तओ महादहा पण्णत्ता, तं जहा-पउमदहे, महापउमदहे, तिगिछदहे । तत्थ णं तओ देवताओ महिड्रियाओ पलिओवमद्रितीयाओ জাব परिवसंति, तं जहा\_सिरी, हिरी, धिती ।

तिस्रः अकर्मभूमयः प्रज्ञष्ताः, तद्यथा\_ उत्तरकूरुः, रम्यकवर्षं, हैरण्यवतम् ।

२४२

# वर्ष-पदम्

जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य दक्षिणे ४४१. जम्बूद्वीप द्वीप के मन्दर-पर्वत के दक्षिण-त्रीणि वर्षाणि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा\_ भरतं, हैमवतं , हरिवर्षम् । त्रीणि वर्षाणि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा-रम्यकवर्षं, हैरज्यवतं, ऐरवतम् ।

# वर्षधरपर्वत-पदम्

जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य दक्षिणे ४४३. जम्बूद्वीप द्वीप के मन्दर-पर्वत के दक्षिण-त्रयः वर्षेधरपर्वताः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा---क्षुल्लहिमवान्, महाहिमवान्, निषधः ।

जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य उत्तरे ४१४ जम्बूडीय डीप के मन्दर-पर्वत के उत्तर-त्रयः वर्षधरपर्वताः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा----नोलवान्, रुक्मी, शिखरी ।

#### महाद्रह-पदम्

जम्बूट्टीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य दक्षिणे ४४४. जम्बूट्टीप ट्वीप के मन्दर-पर्वत के दक्षिण-त्रयः महाद्रहाः प्रज्ञप्ताः तद्यथा-पद्मद्रहः, महापद्मद्रः, तिमिञ्छद्रहः ।

तत्र तिस्रः देवताः महर्धिकाः यावत पल्योपमस्थितिकाः परिवसन्ति, तद्यथा\_श्रीः, ह्रीः, धृतिः।

#### स्थान ३ : सूत्र ४४०-४४४

जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य उत्तरे ४४०. जम्बूहीप द्वीप के मन्दर-पर्वत के उत्तर-भाग में तीन अकर्मभूमियां हैं ---१. उत्तरकुरु, २. रम्यक्दर्थ, ३. ऐरण्यवस ।

#### वर्ष-पद

भाग में तीन वर्ष हैं----१. भरत, २. हैमवत, ३. हरिवर्षे ।

जम्बुद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य उत्तरे ४४२. जम्बूद्वीप डीप के मन्दर-पर्वत के उत्तर-भाग में तीन वर्ष हैं-- १. रम्यक् वर्ष, २. हैरण्यवत. २. ऐरवत।

# वर्षधरपर्वत-पद

- भाग में तीन वर्षधर पर्वत हैं---१. क्षुल्लहिमवान्, २. महाहिमवान्, ३. निषध।
- भाग में तीन वर्षधर पर्वत हैं— १. नीलवान्, २. रुक्मी, ३. शिखरी ।

#### महाद्रह-पद

भाग में तीन महाद्रह हैं---१. पद्मद्रह, २. महापद्मद्रह, ३. तिमिछद्रह ।

> वहां पर महधिक [यावत्] पल्योपम की स्थितवाली तीन देवियां परिवास करती हैं—१. थी, २. ही, ३. धृति।

४४६. एवं\_\_उत्तरे णवि, णवरं.\_\_ केसरिदहे, महापोंडरीयदहे, पोंडरीयदहे । देवताओ\_कित्ती, बुद्धी, लच्छी ।

# महाणदी-पदं

४४७. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स दाहिणे चुल्लहिमवंताओ णं वासधरपव्वताओ पउमदहाओ तओ महाणदीओ महादहाओ षवहंति, तं जहा\_\_

गंगा, सिंधू, रोहितंसा।

- ४५८ जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पब्वयस्स उत्तरेणं सिहरीओ वासहरपव्वताओ पोंडरीयद्वहाओ महावहाओ तओ महाणदीओ पवहंति, तं जहा---सुवण्णकूला, रत्ता, रत्तवत्ती ।
- ४४६. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पच्ययस्स पुरत्थिमे णं सीताए महाणदीए उत्तरे णं तओ अंतरणदीओ पण्णत्ताओ, तं जहा....

गाहायती, दहवती, पंकवती ।

४६०. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स पुरत्थिमे णं सीताए महाणदीए दाहिणे णं तओ अंतरणदीओ पण्णत्ताओ, तं जहा—

तत्तजला, मत्तजला, उम्मत्तजला ।

४६१ जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स पच्चतिथमे णं सीतोदाए महाणईए दाहिणे णं तओ अंतरणदीओ पण्णत्ताओ, तं जहा.....

खीरोदा, सीहसोता, अंतोवाहिणी ।

महापुण्डरीकद्रह:, पुण्डरीकद्रह: । देवता\_कीत्तिः, बुद्धिः, लक्ष्मीः ।

#### महानदी-पदम्

जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य दक्षिणे ४४७. जम्बूढीप द्वीप के मन्दर-पर्वत के दक्षिण क्षुल्लहिमवतःवर्षधरपर्वतात् पद्मद्रहात् महाद्रहात् तिस्रः महानद्यः प्रवहन्ति, तद्यथा-गङ्गा, सिन्धुः, रोहितांशा ।

जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य उत्तरे ४५०. जम्बूद्वीप द्वीप के मन्दर-पर्वत के उत्तर में शिखरिणः वर्षधरपर्वतात् पुण्डरीकद्रहात् महाद्रहात् तिस्रः महानद्यः प्रवहन्ति, तद्यथा--सुवर्णकूला, रक्ता, रक्तवती ।

जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य पौरस्त्ये ४५१. जम्बूद्वीप द्वीप के मन्दर-पर्वत के पृष्टिम शीतायाः महानद्याः उत्तरे तिस्रः अन्तर्नद्यः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— ग्राहवती, द्रहवती, पंकवती ।

जम्बुद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य पौरस्त्ये ४६०. जम्बुढीप ढीप के मन्दर-पर्वत के पूर्व में शीतायाः महानद्याः दक्षिणे तिस्रः अन्तर्नद्यः प्रज्ञप्ताः तद्यथा\_\_\_ तप्तजला, मत्तजला, उन्मत्तजला ।

जम्ब्रुद्वीपे पाश्चात्ये शीतोदायाः महानद्याः दक्षिणे तिस्रः अन्तर्नद्यः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा---क्षीरोदा, सिंहस्रोताः, अन्तर्वाहिनी ।

#### स्थान ३ : सूत्र ४४६-४६१

पर्वत के उत्तर में तीन द्रह हैं---१. केशरी द्रह, २. महायुण्डरीक द्रह, ३. पुण्डरीक द्वहा यहां तीन देवियां हैं----१. कोति, २. बुद्धि, ३. लक्ष्मी।

# महानदी-पद

में क्षुल्लहिमवान् वर्षधर पर्वत से पद्मद्रह नाम के महाद्रह से तीन महानदियां प्रवा-हित होती हैं—

१. गंगा, २. सिंधू ३. रोहितांशा।

शिखरी वर्षधर पर्वत के पुण्डरीक महाद्रह से तीन महानदियां प्रवाहित होती हैं— १. सुवर्णकूला, २. रक्ता, ३. रक्तवती ।

में सीता महानदीं के उत्तर भाग में तीन अन्तनंदियां प्रवाहित होती हैं----१. ग्राहावती, २. द्रह्रवती, ३. पंकवती।

सीता महानदी के दक्षिण भाग में तीन अन्तर्नदियां प्रवाहित होती हैं---१. तप्तजला, २. मत्तजला, ३. उन्मत्तजला ।

हीपें मन्दरस्य पर्वतस्य ४६१. जम्बूद्वीप द्वीप के मन्दर-पर्वत के पश्चिम में सीतोदा महानदी के उत्तर भाग में तीन अन्तर्गदियां प्रवाहित होती हैं----१. क्षीरोदा, २. सिंहस्रोता,

३. अन्तर्वाहिनी ।

४६२ जंबुद्दीवे दीवे संदरस्स पव्वयस्स पच्चतिथमे णं सीतोदाए महा-णदीए उत्तरे णं तओ अंतरणदीओ यण्णलाओ, तं जहा\_\_\_ उम्मिमालिणी, फेणमालिणी, गंभीरमालिणी ।

#### धायइसंड-पुक्खरवर-पदं

४६३. एवं---धाषइसंडे दीवे पुरत्थिमद्वेवि अकम्मभूमीओ आढवेत्ता সাৰ अंतरणदीओत्ति णिरवसेसं भाणियव्वं जाव पुक्लरवरदीवडू-तहेव णिरवसेसं पच्चत्थिम द्वे भाणियव्वं ।

### भूकंप-पदं

४६४. तिहि ठाणेहि देसे पुढवीए चलेज्जा, तं जहा\_\_\_ १. अहे णं इमीसे रयणप्पभाए पोग्गला पुडवीए उराला णिवतेज्जा। तते णं उराला पोग्गला णिवतमाणा देसं पुढवीए चालेज्जा,

> २. महोरगे वा महिड्रीए जाव महेसक्खे इमीसे रयणप्पभाए पुढवीए अहे उम्मज्ज-णिमज्जियं करेमाणे देसं पुढवीए चालेज्जा,

३. णागसुवण्णाण वा संगामंसि वट्टमाणंसि देसं [देसे ? ] पुढवीए चलेज्जा.... देसे

इच्चेतेहि तिहि ठाणेहि पृढवीए चलेज्जा।

जम्बूद्वीपे पाश्चात्ये शीतोदायाः महानद्यः उत्तरे तिस्रः अन्तर्नद्यः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा---र्जीममालिनी, फेनमालिनी, गम्भीरमालिनी ।

२४४

#### धातकोषण्ड-पुष्करवर-पदम्

एवम् \_\_धातकीषण्डे द्वीपे पौरस्त्याधेंऽपि ४६३. इसी प्रकार---धातकीषण्ड तथा अर्ध-अकर्मभूमीः आदृत्य यावत् अन्तर्नद्य-इति निरवशेषं भणितव्यम् यावत पुष्करवरद्वीपार्धपाश्चात्यार्थे तथैव निरवशेषं भणितव्यम् ।

#### भूकम्प-पदम्

त्रिभिः स्थानैः देशः पृथिव्याः चलेत्, ४६४. तीन कारणों से पृथ्वीका देश [एक भाग] तद्यथा---

१. अधः अस्याः रत्नप्रभायाः पृथिव्याः उदाराः पुद्गलाः नियतेयुः । ततः उदाराः निपतन्तः देशं पृथिव्याः पुद्गलाः चालयेयु:,

२. महोरगो वा महर्धिको यावत् महेशाख्यः अस्याः रत्नप्रभायाः पृथिव्याः अधः उन्मग्न-निमग्निकां कुर्वत् देशं पुथिव्याः चालयेत्,

३. नागसुपर्णाणां वा संग्रामे वर्त्तमाने देशः पृथिव्याः चलेत्--

इति एतैः त्रिभिः स्थानैः देशः पृथिव्याः चलेत् ।

#### स्थान ३ : सूत्र ४६२-४६४

द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य ४६२. जम्बूढीप द्वीप के मन्दर-पर्वत के पश्चिम में सीतोदा महानदी के दक्षिण भाग में तीन अन्तर्नदियां प्रवाहित होती हैं---१. ऊमिमालिनी, २. फेनमालिनी, ३. गम्भीरमालिनी ।

#### धातकोषण्ड-पुष्करवर-पद

पुष्करवर द्वीप के पूर्वार्ध और पश्चिमार्ध में तीन अकमंभूमि आदि [३।४४६-४६२ सूत तक] शेष सभी विषय वक्तव्य हैं।

#### भूकम्प-पद

चलित [कम्पित] होता है---१. इस रत्नप्रभा नाम की पृथ्वी के निचले भाग में स्वभाव-परिणत स्थूल पुद्गल आकर टकराते हैं। उनके टकराने से पृथ्वी का देश चलित हो जाता है।

२. महधिक, महाद्युति, महावल तथा महानुभाग महेश नाम के महोरग-व्यंतर देव रत्नप्रभा पृथ्वी के नीचे उन्मज्जन निमज्जन करता हुआ पृथ्वी के देश को चलित कर देता है ।

३. नाग और सुपर्ण [भवनवासी] देवों के वीच संग्राम हो जाने से पृथ्वी का देश चलित हो जाता है---

इन तीन कारणों से पृथ्वी का देश चलित होता है ।

४६५ तिहि ठाणेहि केवलकप्पा पुढवी चलेज्जा, तं जहा\_\_\_

> १. अधे णं इमीसे रयणप्पभाए पुढवीए घणवाते गुप्पेज्जा। तए णं से घणवाते गुविते समाणे घणोदहिमेएज्जा। तए णं से घणोदही एइए समाणे केवलकष्पं पुढवि चालेज्जा,

> २. देवे वा महिडिए जाव महेसक्खे तहारूवस्स समणस्स माहणस्स वा इड्डिं जुति जसं बलं वीरियं पुरिसक्कार-परक्कमं उवदंसेमाणे केवलकष्पं पुढींव चालेज्जा,

> ३. देवासुरसंगामंसि वा वट्टमाणंसि केवलकथ्पा पुढवी चलेज्जा----

इच्चेतेहि तिहि ठाणेहि केवलकष्पा पुढवी चलेज्जा ।

### देवकिब्बिसिय-पदं

४६६. तिविधा देवकिब्बिसिया पण्णत्ता, तं जहा....तिपलिओवमट्टितीया, तिसागरोवनद्वितीया, तेरससागरोवमट्टितीया । १. कहि णं भंते ! तिपलिओवम-द्रितोया देवकिब्बिसिया परिवसंति ? र्जाप्य जोइसियाणं, हिट्ठि सोहम्मी-साणेसु कध्पेसु; एत्थ णं तिपलि-ओवमद्रितीया देवकिब्बिसिया परिवसति । २. कहि णं भंते ! तिसागरोवम-द्रितीया देवकिब्बिसिया

चलेत्, तद्यथा-

१. अधः अस्याः रत्नप्रभायाः पृथिव्याः घनवातः 'क्षुभ्येतु' । ततः स घनवातः 'क्षुब्धः' सन् धनोदधि एजयेत् । ततः स घनोदधिः एजितः सन् केवलकल्पां पृथिवीं चालयेत्,

२. देवो वा महधिको यावत् महेशाख्यः तथारूपस्य श्रमणस्य माहनस्य वा ऋदि द्युति यज्ञ: बलं बीर्यं पुरुषकार-पराकमं उपदर्शंयन् केवलकल्पां पृथिवीं चालयेत्,

३. देवासूरसंग्रामे वा वर्त्तमाने केवल-कल्पा पृथिवी चलेत्--

इति एतैः त्रिभिः स्थानै केवलकल्पा पृथिवी चलेत्।

# देवकिल्बिथिक-पदम्

तद्यथा-त्रिपल्योपमस्थितिकाः, त्रिसागरोपमस्थितिकाः, त्रयोदशतागरोपमस्थितिकाः । कृत्र अदन्त ! त्रिपल्योपमस्थितिकाः देवकिल्विषिकाः परिवसन्ति ?

उपरिज्योतिष्काणां, अधः सौधर्म-शानानां कल्पानां; अत्र त्रिपल्योपम-स्थितिका: **देव**किल्विषिकाः परिवसन्ति । २. कुत्र भदन्त ! त्रिसागरोपम-स्थितिका: देवकिल्बिधिका:

त्रिभिः स्थानैः केवलकल्पा पृथिवी ४६५. तीन कारणों से केवल-कल्पा----प्रायः-प्रायः सारी ही पृथ्वी चलित होती है---१. इस रत्नप्रभा पृथ्वी के निचले भाग में धनवात उद्वेलित हो जाता है। धनवात के उद्वेलित होने से घनोदधि कम्पित हो जाता हैं। धनोदधि के कम्पित होने पर केवल-कल्पा पृथ्वी चलित हो जाती है ।

> २. कोई महद्धिक, महाद्युति, महाबल तथा महानूभाग महेश नामक देव तथा-रूप श्रमण-माहन को अपनी ऋडि, चुति, यज्ञ, बल, बीर्य, पुरुषकार तथा पराक्रम का उपदर्शन करने के लिए केवल-कल्पा पृथ्वी को चलित कर देता है ।

> ३. देवों तथा असुरों के परस्पर संग्राम छिड़ जाने से केवल-कल्पा पृथ्वी चलित हो जाती है—

> इन तीन कारणों से केवलकल्पा पृथ्वी चलित होती है।

### देवकिल्बिषिक-पद

त्रिविधाः देवकिल्विषिकाः प्रज्ञप्ताः, ४६६ किल्विषिक देव तीन प्रकार के होते हैं---१. तीन पल्योपम की स्थिति वाले,

२. तीन सागरोपम की स्थिति वाले,

३. तेरह सागरोपम की स्थिति वाले।

१. भन्ते ! तीन पल्बोपम की स्थिति वाले किल्विपिक देव कहां परिवास करते हैं ?

आयुष्मन् ! ज्योतिषी देवों से ऊपर तथा सौधर्म और ईशान देवलोक से नीच, यहां तीन पल्योपम की स्थिति वाले किल्ति-षिक देव परिवास करते हैं ।

२.भन्ते ! तीन सागरोपम की स्थिति वाले किल्विषिक देव कहां परिवास

२४६

परिवसंति ? उप्पि सोहम्मीसाणाणं कप्पाणं, हेट्ठि सणंकुमारमाहिंदेमू कप्पेसु; एत्थ णं तिसागरोवमद्वितीया देवकिब्बिसिया परिवसंति ।

३. कहिं णं भंते !तेरससागरोवम-द्वितीया देवकिब्विसिया परिवसंति ? र्जींग्प बंभलोगस्स कष्पस्स, हेट्ठिं लंतगे कप्पे; एत्थ णं तेरससागरो-वमद्वितीया देवकिब्बिसिया परिवसंति ?

# देवठिति-पदं

- ४६७ सक्करस णं देविदस्स देवरण्णो बाहिरपरिसाए देवाणं तिण्णि पलिओवमाइं ठिई पण्णत्ता।
- ४६८. सक्कस्स णं देविंदस्स देवरण्णो अन्नितरपरिसाए देवीणं तिण्णि पलिओवमाइं ठिती पण्णत्ता ।
- ४६९. ईसाणस्स णं देविंदस्स देवरण्णो बाहिरपरिसाए देवीणं तिण्णि पलिओवमाइं ठिती पण्णत्ता ।

### पायच्छित्त-पदं

- ४७० तिविहे पायच्छित्ते पण्णत्ते, त जहा---णाणपायच्छित्ते, दंसणपायच्छित्ते. चरित्तपायच्छित्ते ।
- ४७१. तओ अणुग्घातिमा पण्णत्ता, तं जहा....हत्थकम्मं करेमाणे, मेहुणं सेवेमाणे, राईभोयणं भुंजमाणे ।

परिवसन्ति ?

उपरि सौधर्मेशानानां कल्पानां, अधः सनत्कुमारमाहेन्द्राणां कल्पानां, अत्र त्रिसागरोपमस्थितिकाः देवकिल्विषिका, परिवसन्ति ।

३. कुत्र भदन्त ! त्रयोदशसागरोपम-स्थितिकाः देवकिल्विपिकाः परिवसन्ति?

उपरि ब्रह्मलोकस्य कल्पस्य, अधः लान्तकस्य कल्पस्य; अत्र त्रयोदश-सागरोपमस्थितिकाः देवकिल्विपिकाः परिवसन्ति ।

# देवस्थिति-पदम

शकस्य देवेन्द्रस्य देवराजस्य वाह्य- ४६७. देवेन्द्र देवराज शक के बाह्य परिषद् के परिषदः देवानां त्रीणि पत्योपमानि स्थितिः प्रज्ञप्ता । शकस्य देवेन्द्रस्य देवराजस्य आभ्यंतर- ४६५. देवेन्द्र देवराज ज्ञक के आध्यन्तर परिषद् परिषदः देवीनां त्रीणि पल्योपमानि स्थिति: प्रज्ञप्ता । ईशानस्य देवेन्द्रस्य देवराजस्य वाह्य- ४६६. देवेन्द्र देवराज ईशान के वाह्य परिषद् की परिषदः देवीनां त्रीणि पत्योपमानि स्थितिः प्रज्ञप्ताः

#### प्रायश्चित्त-पदम्

त्रिविधं प्रायरिचत्तं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा— ४७० प्रायश्वित्त तीन प्रकार का होता है— ज्ञानप्रायश्चित्तं, दर्शनप्रायश्चित्तं, चरित्रप्रायश्चित्तम् ।

त्रयः अनुद्घात्याः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा\_\_ हस्तकर्म कुर्वन्, मैथुनं सेवमान:, रात्रिभोजनं भुञ्जान: ।

#### स्थान ३ : सूत्र ४६७-४७१

करते हैं ?

आयुष्मन् ! सौधर्म और ईशान देवलोक से ऊपर तथा सनत्कुमार और माहेन्द्र देव-लोक से नीचे, यहां तीन सागरोपम की स्थिति वाले किल्विषिक देव परिवास करते हैं ।

३. भन्ते ! तेरह सागरोपम की स्थिति वाले किल्विषिक देव कहां परिवास करते हें ?

आयुष्मन् ! व्रह्मलोक देवलोक से उपर तथा लांतक देवलोक से नीचे, यहां सेरह सागरोपम की स्थिति वाले किल्विषिक देव परिवास करते हैं ।

# देवस्थिति-पद

देवों की स्थिति तीन पत्योपम की है।

- की देवियों की स्थिति तीन पल्योपम की है।
- देवियों की स्थिति तीन पल्योपम की है।

# प्रायश्चित्त-पद

१. ज्ञानप्रायश्चित्त, २. दर्शनप्रायश्चित्त, ३. चरित्रप्रायश्चित्त ।

४७१. तीन अनुद्धात्य [गुरु प्रायश्चित्त] के भागी होते हैं-- १. हस्त कर्म करने वाला, २. मैथुन का सेवन करने बाला, ३. राझि भोजन करने वाला।

| ठाणं (स्थान)                                                                                                                                     | 286                                                                                                                               | स्थान ३ : सूत्र ४७२-४७८                                                                                                                                                                 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ४७२ तओ पारंचिता पण्णत्ता, तं जहा—<br>दुट्ठे पारंचिते, पमत्ते पारंचिते,<br>अष्णमण्णं करेमाणे पारंचिते ।                                           | त्रयः पाराञ्चिताः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—<br>दुष्टः पाराञ्चितः, प्रमत्तः पाराञ्चितः,<br>अन्योन्यं कुर्वन् पाराञ्चितः ।               | ४७२. तीन पाराञ्चित [दशवें प्रायश्वित्त के<br>भागी] होते हैं१. दुष्टपाराञ्चित,<br>२. प्रमत्तपाराञ्चितस्त्यार्नाध निद्रा<br>वाला,<br>३. अग्योग्यमैथुन सेवन करने वाला।                     |
| ४७३. तओ अवट्टप्पा पण्णत्ता, तं जहा—<br>साहस्मियाणं तेणियं करेमाणे,<br>अष्णधम्मियाणं तेणियं करेमाणे,<br>हत्थातालं दलयमाणे ।                       | त्रयः अनवस्थाप्याः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—<br>सार्धामकाणां स्तैन्यं कुर्वन्, अन्य-<br>धामिकाणां स्तैन्यं कुर्वन्, हस्ततालं<br>ददत् । | ४७३. तीन अनवस्थाप्य [नवें प्रायश्चित्त के<br>भागी] होते हैं—<br>१. सार्धमिकों की चोरी करने वाला,<br>२. अन्यधामिकों की चोरी करने वाला,<br>३. हस्तताल देने वाला—मारक प्रहार<br>करने वाला। |
| पव्वज्जादि-अजोग्ग-पद                                                                                                                             | प्रव्रज्यादि-अयोग्य-पदम्                                                                                                          | प्रव्रज्या आदि-अयोग्य-पद                                                                                                                                                                |
| ४७४. तओ णो कप्पंति पच्वावेत्तए, तं<br>जहापंडए, वातिए, कोवे ।                                                                                     | त्रयः नो कल्पन्ते प्रव्रजयितुम्,<br>तद्यथापण्डकः, वातिकः, क्लीबः ।                                                                | ४७४. तीन प्रव्रज्या के अयोग्य होते हैं—-<br>१. नपुंसक,<br>२. वातिक—-तीव्र वात रोगों से पीड़ित,<br>३. क्लीव—वीर्य-धारण में असक्त ।                                                       |
| ४७४. <sup>●</sup> तओ णो कप्पंति°—मुंडावित्तए<br>सिक्खावित्तए उवट्ठावेत्तए<br>संभुंजित्तएसंवासित्तए, <sup>●</sup> तं जहा—<br>पंडए, वातिए, कीवे ।° | त्रयः नो कल्पन्ते—मुण्डयितुं  शिक्षयितुं<br>उपस्थापयितुं संभोजयितुं संवासयितुम्,<br>तद्यथा—पण्डकः, वातिकः, क्लीब: ।               | ४७४. तीन—-मुंडन, शिक्षण, उपस्थापन,<br>संभोग और सहवास के अयोग्य होते हैं—-<br>१. नपुंसक, २. वातिक, ३. क्लीव ।                                                                            |
| अवायणिज्ज-वायणिज्ज-पदं                                                                                                                           | अवाचनीय-वाचनीय-पदम्                                                                                                               | अवाचनीय-वाचनीय-पद                                                                                                                                                                       |
| ४७६. तओ अवायणिज्जा पण्णत्ता, तं<br>जहा—अविणीए, विगतीपडिबढे,<br>अविओसवितपाहुडे ।                                                                  | त्रयः अवाचनीयाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—<br>अविनीतः, विकृतिप्रतिबद्धः, अव्यव-<br>शमितप्राभृतः ।                                       | ४७६. तीन वाचना देने [अध्यापन] के अयोग्य<br>होते हैं१. अविनीत,<br>२. विक्वति में प्रतिबद्धरसलोलुप,<br>३. अव्यवशमितप्राभृतकलह को<br>उपशान्त न करने वाला।                                  |
| ४७७. तओ कप्पंति  वाइत्तए, तं जहा—<br>विणीए, अविगतीपडिबढे,<br>विओसवियपाहुडे ।                                                                     | त्रयः कल्पन्ते वाचयितुम्, तद्यथा—<br>विनीतः, अविक्रुतिप्रतिबद्धः,<br>व्यवज्ञमितप्राभृतः ।                                         | ४७७. तीन वाचना के योग्य होते हैं-—<br>१. विनीत, २. विक्वति में अप्रतिवद्ध,<br>३. व्यवज्ञमितप्राभृत ।                                                                                    |
| दुसण्णप्प-सुसण्णप्प-पदं                                                                                                                          | दुःसंज्ञाप्य-सुसंज्ञाप्य-पदम्                                                                                                     | दुःसंज्ञाप्य-सुसंज्ञाप्य-पद                                                                                                                                                             |
| ४७८. तओ दुसण्णप्पा पण्णत्ता, तं जहा—                                                                                                             | त्रयः दुःसंज्ञाप्धाः प्रज्ञप्ताः तद्यथा—                                                                                          | ४७८. तीन दुःसंज्ञाप्य—-दुर्बोध्य होते हैं —                                                                                                                                             |

दुट्टे, मूढे, वुगगाहिते।

४७९. तओ सुसण्णप्पा पण्णत्ता, तं जहा.... अदुट्ठे, अमूढे, अवुग्गाहिते ।

#### मंडलिय-पव्यय-पदं

४८०. तओ मंडलिया पब्वता पथ्णता, त जहा\_माणसुत्तरे, कुंडलवरे, रुयगवरे ।

### महतिमहालय-पदं

४८१. तओ महतिमहालया पण्णत्ता, तं जहा-जंबुद्दीवए मंदरे मंदरेमू, सयंभूरमणे समुद्दे समुद्देसु, बंभलोए कप्पे कप्पेसु ।

### कप्पठिति-पदं

४८२. तिविधा कष्पठिती पण्णत्ता तं जहा---सामाइयकप्पठिती, छेदोवट्टावणियकप्पठितो, णिव्विसमाणकष्पठिती । अहवा—तिविहा कष्पट्रिती पण्णता, तं जहा.... णिव्विट्रकप्पट्विती, जिणकप्पट्विती, थेरकप्पट्विती ।

#### सरीर-पदं

४८३. णेरइयाणं तओ सरीरगा पण्णत्ता, तं जहा\_\_ वेउव्विए, तेयए, कम्मए ।

#### २४८

- दुष्टः, मूढः, व्युद्ग्राहितः ।
  - त्रयः सूसंज्ञाप्याः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— अदुष्ट:, अमूढ:, अव्युद्ग्राहित: ।

### माण्डलिक-पर्वत-पदम्

त्रय माण्डलिका: पर्वता: प्रज्ञप्ता:, ४८०. मांडलिक पर्वत तीन हैं---तद्यथा---मानुषोत्तरः, कृण्डलवर:, रुचकवर: ।

### महामहत्-पदम्

त्रयः महामहान्तः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा\_ ४५१. तीन[अपनी-अपनी कोटि में] सबसे बड़े हैं-जम्बूद्वीपगो मन्दरः मन्दरेषु, स्वयंभूरमणः व्रह्मलोकः समुद्रः समुद्रेषु, कल्पः कल्पेषु ।

### कल्पस्थिति-पदम्

त्रिविधा कल्पस्थितिः प्रज्ञध्ता, तद्यथा\_४८२. कल्पस्थिति [आचार-मर्गदा] तीन प्रकार सामायिककल्पस्थितिः, छेदोपस्थापनिककल्पस्थितिः, निविशमानकल्पस्थितिः । अथवा--त्रिविधा कल्पस्थितिः प्रज्ञप्ता, जिनकल्पस्थितिः, स्थविरकल्पस्थितिः ।

### शरीर-पदम्

ঙ্গীणি नैरयिकाणां प्रज्ञप्तानि, तद्यथा...वैक्रियं, तैजसं, कर्मकम् ।

#### स्थान ३ : सूत्र ४७६-४८३

१. दुष्ट, २. मूड--गुण-दोप विवेकणून्य, ३. व्युद्ग्राहित—कदाग्रही के द्वारा भड़-काया हुआ ।

४७१. तीन सुसंज्ञाप्य-सुबोध्य होते हैं---१. अदुष्ट, २. अमूढ, ३. अव्युद्याहित ।

### माण्डलिक-पर्वत-पद

१. मानुषोत्तर, २. कुण्डलवर, ३. रुचकवर।

#### महामहत्-पद

- १. मंदर पर्वतों में जम्बूढीप का मंदर-मेरु; २. समुद्रों में स्वयंभूरमण,
  - ३. देवलोकों में ब्रह्मलोक।

### कल्पस्थिति-पद

की होती है"-- १. सामायिक कल्पस्थिति, २. छेरोपस्थापनीय कल्पस्थिति, ३. निविजमान कल्पस्थिति। अथवा— कल्पस्थिति तीन प्रकार की होती है--१. निर्विष्ट कल्पस्थिति, २. जिन कल्पस्थिति, ३. स्थविर कल्पस्थिति ।

### शरीर-पद

रारीरकाणि ४८३. मैरमिकों के तीन शरीर होते हैं---१. वैंकिय---विविध किया करने में समर्थ-पुद्गलों से निष्पन्न शरीर, सूक्ष्म इरीर, ३.कार्मण----कर्म-पुद्गलों से निष्पन्त सूक्ष्म श्ररीर ।

- ४८४. असुरकूसाराणं तओ सरीरगा पण्णत्ता, °तं जहा\_\_वेउच्दिरए, लेयए, कल्मए ।
- ४८४. एवं ... सब्वेसि देवाणं° ।
- ४८६. पृढविकाइयाणं तओ सरीरगा पण्णत्ता, तं जहा\_ओरालिए, तेयए, कम्मए।
- ४८७. एवं वाउकाइयवज्जाणं जाव चर्डारदियाणं।

### पडिणीय-पदं

- ४८८ गुरुं पडुच्च तओ দর্ভিলীযা पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ आयरियपडिणोए, उनज्फायपडिणीए, थेरपडिणीए ।
- ४८९. गति पडुच्च तओ पडिणीया पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ इहलोगपडिणीए, परलोगपडिणीए, द्हओलोगपडिणीए ।
- ४६०. सत्हं पडुच्च तओ पडिणीया पण्णला, तं जहा\_इलपडिणीए, गणपडिणीए, संघपडिणोए।
- ४९१. अणुकंषं पडुच्च तओ पडिणीया पण्णला, तं जहा\_तवस्तिपडिणीए, शिलाणपडिणीए, सेहपडिणीए।
- ४९२. भावं पडुच्च तओ पडिणीया पण्णसा, तं जहा....णाणवडिणीए, दंसणपडिणीए, चरित्तपडिणोए।
- ४९३.सूयं पडुच्च तओ पडिगीया पण्णत्ता, तं जहा\_सूत्तपडिणीए, अत्थपडिणीए, तदुभयपडिणीए ।

प्रज्ञप्तानि, तद्यथा\_\_वैकियं, तैजसं, कर्मकम् । एवम्-सर्वेषां देवानाम् ।

- पृथिवीकायिकानां त्रीणि शरीरकाणि ४५६. पृथ्वीकायिक जीवों के तीन शरीर होते प्रज्ञप्तानि, तद्यया\_\_औदारिकं, तैजसं, कर्मकम् ।
- एदम्\_\_वायुकायिकवर्जीनां चत्रिन्द्रियाणाम् ।

### प्रत्यनोक-पदम्

तद्यथा---आचार्यंप्रत्यनीकः, उपाध्यायप्रत्यनीकः, स्थविरप्रत्यनीकः ।

गतिं प्रतीत्य त्रय: प्रत्यनीका: प्रज्ञप्ता:, ४८६. गति की अपेक्षा से तीन प्रत्यनीक होते तद्यथा-इहलोकप्रत्यनीकः, परलोकप्रत्यनीकः, द्वयलोकप्रत्यनीकः ।

समूहं प्रतीत्य त्रयः प्रत्यनीकाः प्रज्ञप्ताः, ४९०. समूह की अपेक्षा से तीन प्रत्यनीक होते तद्यथा---कूलप्रत्यनीकः, गणप्रत्यनीकः, संघप्रत्यनीक: । अनूकम्पां प्रतीत्य वयः प्रत्यनीकाः ४९१. अनुकम्पा की दृष्टि से तीन प्रत्यनीक प्रज्ञप्ताः, तद्यथा-तपस्विप्रत्यनीकः, ग्लानप्रत्यनोकः, जैक्षप्रत्यनीकः । भावं प्रतीत्य तत्रः प्रत्यनीकाः प्रज्ञप्ताः, ४९२. भाव की दृष्टि से तीन प्रत्यनीक होते हैं---तद्यथा-ज्ञानप्रत्यनीकः, दर्शनप्रत्यनीकः, चरित्रप्रत्यनीकः ।

तद्यथा\_\_\_सूत्रप्रत्यनीकः, अर्थप्रत्यनीकः, तदूभयप्रत्यनीकः ।

असुरकुमाराणां त्रीणि बारीरकाणि ४५४. असुरकुमारों के तीन शरीर हीते हैं— १ वैक्रिय, २. तैजस, ३. कार्मण।

- ४८४. इसी प्रकार सभी देवों के ये तीन शरीर होते हैं।
  - हैं---१. औदारिक--स्थूल-पुद्गलों से निष्पन्न अस्थिचमंमय शरीर, २. तैजस, ३. कार्मण ।
- यावत् ४८७. इसी प्रकार यायुकाय को छोड़कर चतुरिन्द्रिय तक के सभी जीवों के तीन शरीर होते हैं।

### प्रत्यनीक-पद

- गुरुं प्रतीत्य त्रयः प्रत्यनीकाः प्रज्ञप्ताः, ४८०. गुरु की अपेक्षा से तीन प्रत्यनीक<sup>83</sup> [प्रतिकूल व्यवहार करने वाले] होते हैं--- १. अत्वार्य प्रत्यनीक, २. उपाध्याय प्रत्यनीक, ३. स्यविर प्रत्यनीक ।
  - हैं---१. इहलोक प्रत्यनीक, २. परलोक प्रत्यनीक, ३. उभय प्रत्यनीक [इहलोक और परलोक दोनों का प्रत्यनीक ।
  - हें---१. कुल प्रत्यनीक २. गण प्रत्यनीक, ३. संघ प्रत्यनीक।
  - होते हैं १. तपस्थी प्रत्यनीक,

२. ग्लान प्रत्यनीक, ३. शैक्ष प्रत्यनीक।

- १. ज्ञान प्रत्यनीक, २. दर्शन प्रत्यनीक, ३. चरित्र प्रत्यनीक।
- श्रुतं प्रतीत्य त्रयः प्रत्यनीकाः प्रज्ञम्ताः, ४९३. श्रुत की अपेक्षा से तीन प्रत्यनीक होते हें--- १. सूत्र प्रत्यनीक, २. अर्थ प्रत्यनीक, ३. तदुभय प्रत्यनीक ।

### अंग-पदं

- ४९४. तओ पितियंगा, पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ अट्टी, अट्टिमिजा, केसमंसुरोमणहे ।
- ४९५. तओ माउयंगा पण्णत्ता, तं जहा.... मंसे, सोणिते, मत्थुलिंगे ।

### मणोरह-पदं

४९६. तिहि ठाणेहि समणे णिग्गंथे महाणिज्जरे महापज्जवसाणे भवति, तं जहा..... १. कया णं अहं अप्पं वा बहुयं <mark>वा</mark> सुयं अहिज्जिस्सामि ?

२. कया णं अहं एकल्लविहार-पडिमं उवसंपज्जित्ता णं विहरिस्सामि ?

३. कया णं अहं अपच्छिम-मारणंतियसंलेहणा-भूसणा-भूसिते भत्तपाणपडियाइविखते पाओवगते कालं अणवकंखमाणे विहरिस्सामि ?

एवं समणसा सवयसा सकायसा पागडेमाणे समणे निग्गथे सहाणिज्जरे महापज्जवसाणे भवति ।

૪૬७. તિहि ठाणेहि समणोवासए महाणिज्जरे महापज्जवसाणे भवति, तं जहा\_\_\_ १. कया णं अहं अप्पं वा बहुयं वा परिग्गहं परिचइस्सामि ?

२ कया णं अहं मुंडे भवित्ता अगाराओ अणगारितं पव्वइस्सामि?

### अङ्ग-पदम्

अस्थि, अस्थिमज्जा, केशश्मश्रुरोमनखाः । मांसं, शोणितं, मस्तुलिङ्गम् ।

२४०

### मनोरथ-पदम्

निर्जरः महापर्यवसानो भवति, तद्यथा—

१. कदा अहं अल्पंवा बहुकं वाश्रुतं अध्येष्ये ? एकलविहारप्र**ति**मां २.कदा अहं उपसंपद्य विहरिष्यामि ?

३. कदा अहं अपश्चिममारणान्तिक-संलेखना-जोषणा-जुष्टः भक्तपानप्रत्या-ख्यातः प्रायोपगतः कालं अनवकाङ्क्षन् विहरिष्यामि ?

एवं समनसा सवचसा सकायेन प्रकटयन् श्रमणः निर्ग्रन्थः महानिर्जेरः महापर्य-वसानो भवति ।

महापर्यंवसानो भवति, तद्यथा-

१. कदा अहं अल्पं वा बहुकं वा परिग्रहं परित्यक्षामि ? २. कदा अहं मुण्डो भूत्वा अगारात्

अनगारितां प्रव्नजिष्यामि ?

### स्थान ३ : सूत्र ४९४-४९७

### अङ्ग-पद

त्रीणि पित्रङ्गानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— ४६४. तीन अंग पिता से प्राप्त [वीर्य-परिणत] होते हैं---१. अस्थि, २. मञ्जा, ३. केश, दाड़ी, रोम और नख। त्रीणि मात्रङ्गानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा\_ ४९४. तीन अंग माता से प्राप्त [रजः परिणत ] होते हैं— १. मांस, २. शोणित, ३. मस्तिष्क।

### मनोरथ-पद

त्रिभिः स्थानैः श्रमणः निर्ग्रन्थः महा- ४९६ तीन स्थानों से श्रमण निर्ग्रन्थ महानिजरा तथा महापर्यवसान'' वाला होता है----

> १. कब मैं अल्प या बहुत श्रुत का अध्ययन करूंगा ? २. कब मैं एकल विहार प्रतिमा का उपसंपादन कर बिहार करूंगा ?

३. कब मैं अपश्चिम मारणांतिक संलेखना की आराधना से युक्त होकर, भक्त-पान का परित्याग कर, प्रायोपगमन अनशन स्वीकार कर मृत्यु की आकांक्षा नहीं करता हुआ विहरण करूंगा ? इस प्रकार शोभन मन, वचन और काया से उन्तभावना व्यन्त करता हुआ श्रमण-निग्नंन्थ महानिर्जरा तथा महापर्यवसान वाला होता है।

त्रिभिः स्थानैः श्रमणोपासकः महानिर्जरः ४९७. तीन स्थानों से श्रमणोपासक महानिर्जरा तथा महापर्यवसान वाला होता है----

> १. कब मैं अल्प या बहुत परिग्रह का परित्याग करूंगा ? २. कव मैं मुण्डित होकर अगार से अनगारत्व में प्रव्रजित होऊंगा।

३. कया णं अहं अपच्छिममारणं-तियसंलेहणा-भूसणा-भूसिते भत्त-पाणपडियाइक्खिते पाओवगते विहरि-कालं अणवकंखमाणे स्तामि ? एवं समणसा सवयसा सकायसा पागडेमाणे समणोवासए महा-णिज्जरे महापज्जवसाणे भवति ।

### पोग्गलपडिधात-पदं

४९८. तिविहे पोग्गलपडिघाते पण्णले, तं जहा-परमाणुपोग्गले परमाणु-पोग्गलं पष्प पडिहण्णिज्जा, लुक्खत्ताए वा पडिहण्णिज्जा, लोगंते वा पडिहण्णिज्जा।

### चवखु-पदं

४९९. तिविहे चक्खू पण्णत्ते, तं जहा--एगचक्खू, बिचक्खू, तिचक्खू। छउमत्थे णं मणुस्से एगचक्खू, देवे बिचक्खू, तहारूवे समणे वा माहणे वा उप्पण्णणाणदंसणधरे तिचक्खुत्ति वत्तव्वं सिया।

### अभिसमागम-पद

४००. तिविधे अभिसमागमे पण्णत्ते, तं जहा—–उड्रुं, अहं, तिरियं । जया णं तहारूवस्स समणस्स वा माहणस्स वा अतिसेसे णाणदंसणे समुष्पज्जति, से णं तष्पढमताए

३.कदा अहं अपश्चिममारणंतिक-संलेखना-जोषगा-जुष्टः भक्तपानप्रत्या-ख्यातः प्रायोपगतः कालं अनवकाङ्क्षन् बिहरिष्यामि ?

एवं समनसा सवचसा सकायेन प्रकटयन् श्रमणोपासकः महानिर्जरः महापर्यंव-सानो भवति ।

### पुद्गलप्रतिघात-पदम्

त्रिविधः पुद्गलप्रतिघातः तद्यथा-परमाणुपुद्गलः परमाण्-पुद्गलं प्राप्य प्रतिहन्येत, रूक्षतया वा प्रतिहन्येत, लोकान्ते वा प्रतिहन्येत ।

### चक्षुः-पदम्

त्रिविधं चक्षुः प्रज्ञप्तम्, तद्यथा---एकचक्षुः, द्विचक्षुः, त्रिचक्षुः । छद्मस्थः मनुष्यः एकचक्षुः, देवः द्विचक्षु, तथारूपः श्रमणो वा माहनो वा उत्पन्नज्ञानदर्शनधरः त्रिचक्षुः इति वक्तव्यं स्यात् ।

### अभिसमागम-पदम्

त्रिविधः अभिसमागमः प्रज्ञप्तः, तद्यथा- ५००. अभिसमागम तीन प्रकारका होता है---अध्वं, अधः, तिर्यंक् । यदा तथारूपस्य श्रमणस्य वा माहनस्य वा अतिशेषं ज्ञानदर्शनं समुत्पद्यते, तत् तत्प्रथमतया ऊर्ध्वमभिसमेति, ततः

#### स्थान ३ : सूत्र ४६८-४००

३. कब मैं अपश्चिम मारणांतिक संलेखना की आराधना से युक्त होकर, भक्तपान का परित्याग कर, प्रायोपगमन अनशन कर मृत्यु की आकांक्षा नहीं करता हुआ विहरण करूंगा ?

इस प्रकार शोभन मन, वचन और काया से उक्त भावना करता हुआ श्रमणोपासक महानिजरा तथा महापर्यवसान वाला होता है ।

### पुद्गलप्रतिघात-पद

प्रज्ञप्तः, ४९८. तीन कारणों से पुद्गल का प्रतिघात गति-स्खलन होता है----१. एक परमाणु पुद्गल दूसरे परमाणु पुद्गल से टकरा कर प्रतिहत हो जाता है, २. रूक्ष होकर प्रतिहत हो जाता है, ३. लोकांत तक जाकर प्रतिहत हो जाता है ।

### चक्षुः-पद

४९९. चक्षुष्मान तीन प्रकार के होते हैं---१. एक चक्षु, २. द्वि चक्षु, ३. ति चक्षु। छद्यस्थ मनुष्य एक चक्षु होता है। देवता दि चक्षु होते हैं। अतिशायी ज्ञान-दर्शन को धारण करने वाला तथारूप श्रमण-माहन ति चक्षु होता है ।

### अभिसमागम-पद

१. ऊर्ध्व, २. तिर्यंक, ३. अधः। तथारूप श्रमण-माहन को जब अतिशायी ज्ञान-दर्शन प्राप्त होता है तब वह पहले कर्ध्व लोक को जानता है, फिर तिर्यक

उडूनभिसमेति, ततो तिरिधं, ततो पच्छा अहे। अहीलोगे णं दुरभिगमे पण्णत्ते समणाउसो ।

### इड्डि-पद

ठाणं (स्थान)

४०१. तिविधा इड्डी पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ देविड्री, राइड्री, गणिड्री ।

४०२. देविड्डी तिविहा पण्णसा, तं जहा-विमाणिड्री, विगुट्यणिड्री, परियारणिजी। अहवा-देविड्डो तिविहा पण्णत्ता, तं जहा\_सचित्ता, अचित्ता, मीसिता ।

४०३. राइड्री तिविधा पण्णत्ता, तं जहा-रण्णो अतियाणिङ्वी, रण्णो णिज्जाणिड्डी, रण्णो बल-बाहण-कोस-कोट्ठागारिड्डी । तं जहा\_सचित्ता, अचित्ता, सीसिता ।

५०४. गणिड्वी तिविहा पण्णत्ता, तं जहा\_णाणिड्री, दंसणिड्री, चरित्तिड्डी । अहवा\_गणिड्वी तिविहा पण्णत्ता, तं जहा\_सचित्ता, अचित्ता, सीसिता ।

### गारव-पद

तिर्यक्, ततः पश्चात् अधः । अधोलोकः दुरभिगमः प्रज्ञप्तः आयूष्मन् ! श्रमण !

### ऋद्धि-पदम्

त्रिविधा ऋद्धिः प्रज्ञप्ताः, तद्यधा— देवदिः, राज्यदि, गणिऋदिः ।

देवद्धिः त्रिविधा प्रज्ञप्ता, तद्यथा— विमार्नीढः,विकरर्णाढः, परिचारर्णीद्धः ।

अथवा-देवद्धिः त्रिविधा प्रज्ञप्ता, तद्यथा—सचित्ता अचित्ता मिश्रिता ।

राज्यद्धिः त्रिविधा प्रज्ञप्ता, तद्यथा. ४०३. राजाओं की ऋदि तीन प्रकार की होती राज्ञः अतियानडिः, राज्ञः निर्वार्णद्रिः, राज्ञः वल-वाहन-कोष-कोष्ठागारर्द्धः।

अथवा-राज्यद्धिः त्रिविधा प्रज्ञप्ता, तद्यथा—सचित्ता, अचित्ता, मिश्रिता ।

गणिऋद्धिः त्रिविधा प्रज्ञप्ता, तद्यथा- ५०४. गणी की ऋदि तीन प्रकार की होती ज्ञानदिः, दर्शनदिः, चरित्रदिः।

अथवा-गणिऋद्धिः त्रिविधा प्रज्ञप्ता, तद्यथा--सचित्ता, अचित्ता, मिश्रिता ।

# लोक को जानता है और उसके बाद

स्थान ३ : सूत्र ४०१-४०४

अधोलोक को जानता है। आयूष्मन् धनणों ! अधोलोक सबसे अधिक दुरभिगम है ।

### ऋद्धि-पद

४०१. ऋदि तीन प्रकार की होती है---१. देवताओं की ऋद्धि, २. राजाओं की ऋडि, ३. आचार्यों की ऋदि।

५०२. देवताओं की ऋदि तीन प्रकार की होती है-१. विमान ऋदि, २, वैकिय ऋदि. ३. परिचारण ऋदि। अथवा—देवताओं की ऋद्धि तीन प्रकार

की होती है----

१. सचित्त, २. अचित्त, ३. मिश्र।

है--- १. अतियान ऋद्धि, \*\* २. निर्याण ऋदिि', ३. सेना, वाहन, कोष और कोष्ठागार की ऋदि। अथवा—राजाओं की ऋदि तीन प्रकार की होती है---

१. सचित्त, २. अवित्त, ३. निश्र।

है---१. ज्ञान की ऋदि,२. दर्शन की ऋदि, ३. चरित्न की ऋद्धि। अथवा—गणी की ऋदितीन प्रकार की होती है---१. सचित्त, २. अचित्त, ३. गिथ।

### गौरव-पदम्

४०५ तओ गारवा पण्णत्ता, तं जहा---

त्रीणि गौरवानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा ५०४. गौरव तीन प्रकार का होता है---इड्डीगारवे, रसगारवे, सातागारवे। ऋद्धिगौरवं, रसगौरवं, सातगौरवम्।

### गौरव-षट

१. ऋदि गौरव, २. रस गौरव, ३. सात गौरव ।

### करण-पद

५०६. तिविहे करणे पण्णत्ते, तं जहा\_\_\_ धम्मिए करणे, अधस्मिए करणे, धस्मियाधम्मिए करणे।

### सुयक्लायधम्मपदं

४०७. तिविहे भगवता धम्मे पण्णत्ते, तं जहा—सुअधिज्भिते, सुज्भाइते, स्रतवस्सिते । जया सुअधिज्भितं भवति तदा सुज्माइतं भवति, जया सुज्भाइतं भवति – तदा सूतवस्सितं भवति, सुअधिज्भिते सुज्फाइते से सुतवस्सिते सुयक्खाते णं भगवता धम्से पण्णत्ते ।

जाणु-अजाणु-पदं

- ४०८. तिविधा वावसी पण्णत्ता, तं जहा-\_जाणू, अजाणू, वितिगिच्छा ।
- ४०६. \*तिदिधा अउम्होववउजणा पण्णत्ता, तं जहा\_जाणू, अजाणू, वितिगिच्छा ।
- ४१०. तिविचा परियावज्जणा पण्णत्ता, तं जहा....जाणू, अजाण, वितिगिच्छा।°

### अंत-पद

५११. तिविधे अंते पण्णत्ते, तं जहा-लोगंते, वेयंते, समयंते ।

### करण-पदम्

त्रिविधं करणं प्रज्ञप्तम्, तदयथा.... धार्मिकं करणं, अधार्मिकं करणं, धार्मिकाधार्मिकं करणम् ।

### स्वाख्यातधर्म-पदस्

त्रिविधः भगवता धर्मः प्रज्ञप्तः तद्यथा\_\_\_ १०७. भगवान् ने तीन प्रकार का धर्म प्ररूपित स्वधीतं, सुध्यातं, सुतपस्थितम् ।

यदा स्वधीतं भवति तदा सुध्यातं भवति. यदा सुध्यातं भवति तदा सुतपस्यितं भवति, स स्वधोतः सूध्यातः सूतपस्यितः स्वाख्यातः भगवता धर्मः प्रज्ञप्तः ।

#### ज्ञ-अज्ञ-पदम्

त्रिविधा व्यावृत्तिः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— १०५. व्यावृत्ति [निवृत्ति] तीन प्रकार की होती ज्ञा, अज्ञा, विचिकित्सा ।

त्रिविधा अध्युषपादना प्रज्ञप्ता, तद्यथा- १०६. अध्युपपादन [विषयासनित] तीन प्रकार ज्ञा, अज्ञा, विचिकित्सा ।

त्रित्रिधा पर्यापादना प्रज्ञप्ता, तद्यथा— ४१०. पर्यापादन [विषय सेवन] तीन प्रकार का ज्ञा, अज्ञा, विचिकित्सा ।

### अन्त-पदम्

त्रिविधः ग्रन्तः, प्रज्ञप्तः, तद्यथा 🛶 लोकान्तः, वेदान्तः, समयान्तः ।

#### करण-पद

४०६. करण [अनुष्ठान] तीन प्रकार का होता है-धार्मिक करण, २. अधार्मिक करण, ३. धामिकावामिक करण ।

### स्वाख्यातधर्म-पद

किया है-१. सु-अधीत, २. सु-ध्यात, ३. सु-तपस्वित----सु-आचरित । जब धर्म सु-अधीत होता है तब वह सु-ध्यात होता है । जब सु-ध्यात होता है तब सु-तपस्यित होता है । सु-अधीत, सु-ध्यात और सु-तपस्यित धर्म की भगवान् ने प्रज्ञापना की है यही स्वाख्यात धर्म है। <sup>55</sup>

### ज्ञ-अज्ञ-पद

- हैं---१. ज्ञानपूर्वक, २. अज्ञानपूर्वक, ३. विचिकित्सापूर्वक ।
- का होता है-१. ज्ञानपूर्वक, २. अज्ञान-पूर्वक, ३. विचिकित्सापूर्वक।
  - होता है-१. ज्ञानपूर्वक, २. अज्ञानपूर्वक, ३. विचिकित्सापूर्वक ।

#### अन्त-षद

- ५११. अन्त [निर्णय] तीन प्रकार का होता है---
  - १. लोकान्त-लौकिक शास्त्रों का निर्णय,
    - २. वेदान्त---वैदिक शास्त्रों का निर्णय,
    - ३. समयान्त---श्रमण शास्त्रों का निर्णय ।

#### जिण-पदं

- ४१२. तओ जिणा पण्णत्ता, तं जहा-ओहिणाणजिणे, मणपज्जवणाण-जिणे, केवलणागजिणे ।
- ४१३. तओ केवली पण्णत्ता, तं जहा-ओहिणाणकेवली, मणपज्जवणाणकेवली, केवलणाणकेवली ।
- ५१४. तओ अरहा पण्णत्ता, तं जहा— ओहिणाणअरहा, मणपज्जवणाणअरहा, केवलणाणअरहा ।

#### लेसा-पदं

- **११४. तओ** लेसाओ दुब्भिगंधाओ पण्णत्ताओ, तं जहा-कण्हलेसा, णोललेसा, काउलेसा ।
- ५१६. तओ लेसाओ सुब्भिगंधाओ पण्णत्ताओ, तं जहा---तेउलेसा, पम्हलेसा, सुक्कलेसा।

**४१७. <sup>•</sup>तओ लेसाओ**-दोग्गतिगामिणीओ, संकिलिट्टाओ, अमणुण्णाओ, अविसुद्धाओ, अप्प-सत्थाओ, सीत-लुबखाओ पण्णत्ताओ, तं जहा\_\_\_कण्हलेसा, णोललेसा, काउलेसा ।

५१८. तओ लेसाओ— सोगतिगामिणीओ, असंकिलिट्ठाओ, मणुण्णाओ, विसुद्धाओ, पसत्थाओ, णिद्धुण्हाओ पण्णत्ताओ, तं जहा.... तेउलेसा पम्हलेसा, सुक्कलेसा 😜

### जिन-पदम्

त्रयः जिनाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— अवधिज्ञानजिनः, मनःपर्यवज्ञानजिनः, केवलज्ञानजिनः ।

२४४

- त्रयः केवलिनः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— <mark>अवधिज्ञान</mark>केवली, मनःपर्यवज्ञानकेवली, केवलज्ञानकेवली ।
- त्रयः अर्हन्तः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— अवधिज्ञानार्ह, मनःपर्यवज्ञानार्ह, केवलज्ञानार्हम् ।

#### लेश्या-पदम्

नीललेश्या, तद्यथा---कृष्णलेश्या, कापोतलेश्या । तिस्नः लेश्याः सुरभिगन्धाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा-तेजोलेश्या, पद्मलेश्या, शुक्ल-लेश्या। तिस्रः लेश्याः---दूर्गतिगामिन्यः, संलिक्ष्टाः, अमनोज्ञाः, अविशुद्धाः, अप्रशस्ताः, शीत-रूक्षाः कृष्णलेव्या, नीललेव्या, कापोतलेव्या ।

तिस्रः लेश्याः.... सुगतिगामिन्यः, असंक्लिष्टाः, मनोज्ञाः विशुद्धाः, प्रशस्ताः स्निग्धोष्णाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— तेजोलेश्या, पद्मलेश्या, शुक्ललेश्या ।

#### जिन-पद

**५१**२. जिन<sup>\*</sup> तीन प्रकार के होते हैं— १. अवधिज्ञानी जिन, २. मनःपर्यवज्ञानी जिन, ३. केवलज्ञानी जिन । **५१३. केवली<sup>%</sup> तीन प्रकार के होते हैं**— १. अवधिज्ञानी केवली, २. मनःपर्यवज्ञानी केवली, ३. केवलज्ञानी केवली। ५१४. अईन्त<sup>भ</sup> तीन प्रकार के होते हैं— १. अवधिज्ञानी अईन्त, २. मनःपर्यंवज्ञानी अर्हन्त,

#### लेक्या-पद

४. केवलज्ञानी अर्हन्त ।

तिस्र: लेश्याः दुरभिगन्धाः प्रज्ञप्ताः, ४१४ तीन लेश्याएं दुरभि गंध वाली हैं---१. ऋष्णलेश्या, २. नीललेश्या, ३. कापोतलेश्या। ४१६. तीन लेखाएं सुरभि गंध वाली हैं---१. तेजोलेश्या, २. पद्मलेश्या, ३. शुक्ललेश्या । ५१७. तीन लेश्याएं----दुर्गतिगामिनी, संक्लिष्ट, अमनोज्ञ, अविशुद्ध, अप्रशस्त, शीत-रूक्ष हैं—

> १. कृष्णलेभ्या, २. नीललेभ्या, ३. कापोतलेक्या। ५१८. तीन लेश्याएं---

सुगतिगामिनी, असंबिलष्ट, मनोज्ञ, विशुद्ध, प्रशस्त, स्निग्ध-उष्ण हैं—

१. तेजोलेक्या, २. पद्मलेक्या, ३. शुक्ललेश्या।

222

स्थान ३ : सूत्र ४१६-४२३

मरण-पदं

४१६. तिविहे मरणे पण्णत्ते, तं जहा— बालमरणे, पंडियमरणे, बालपंडियमरणे ।

**४२०. बालमरणे** तिविहे पण्णत्ते, तं जहा\_\_ठितलेस्से, संकिलिट्ठलेस्से, पज्जवजातलेस्से ।

४२१ पंडियमरणे तिविहे पण्णत्ते, तं जहा\_ठितलेस्से, असंकिलिट्टलेस्से, पज्जवजातलेस्से ।

भू२२. बालपंडियमरणे तिविहे पण्णत्ते, तं जहा....ठितलेस्से, असंकिलिट्ठलेस्से, अपज्जवजातलेस्से ।

### असद्दहंतस्स पराभव-पदं

५२३. तओ ठाणा अव्ववसितस्स अहिताए असुभाए अखमाए अणिस्सेसाए अणाणुगामियत्ताए भवति तं जहा....

> १. से णं मुंडे भवित्ता अगाराओ अणगारियं पव्वइए णिग्गंथे पावयणे कंखिते वितिगिच्छिते संकिते कलुससमावण्णे भेदसमावण्णे णिग्गंथं पावयणं णो सदहति णो पत्तियति णो रोएति, तं परिस्सहा अभिजुंजिय-अभिजुंजिय अभिभवंति, णो से परिस्सहे अभिजुंजिय-अभिजुंजिय अभिभवइ ।

### मरण-पदम्

त्रिविधं मरणं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा----बालमरणं, पण्डितमरणं, बालपण्डितमरणं ।

बालमरणं त्रिविधं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा.\_\_\_ ५२०. बाल-मरण तीन प्रकार का होता है---स्थितलेश्यं, संक्लिष्टलेश्यं, पर्यंवजातलेश्यम् । पण्डितमरणं त्रिविधं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा-१२१. पंडित-मरण तीन प्रकार का होता है— स्थितलेश्यं, ग्रसंक्लिष्टलेश्यं, पर्यंवजातलेश्यम् ।

बालपण्डितमरणं त्रिविधं प्रज्ञप्तम्, ४२२. बाल-पंडित-मरण तीन प्रकार का होता तद्यथा-स्थितलेश्यं, असंक्लिष्टलेश्यं, अपर्यवजातलेश्यम् ।

#### अश्रद्धानस्य पराभव-पदम्

त्रीणि स्थानानि अध्यवसितस्य अहिताय अक्षमाय अनिःश्रेयसाय अञ्चभाय अनानुगामिकत्वाय भवंति, तद्यथा—

१. स मुण्डो भूत्वा अगाराद् अनगारितां नैर्ग्रन्थे प्रवचने राङ्कितः प्रव्रजित: काङ्क्षितः विचिकित्सितः भेदसमापन्नः कलुषसमापन्नः नैर्ग्रन्थं प्रवचनं नो श्रद्धत्ते नो प्रत्येति नो रोचयति, तं परीषहा: अभियुज्य-अभियुज्य अभि-भवन्ति, नो स परीषहान् अभियुज्य-अभियुज्य अभिभवति ।

#### मरण-पद

- ५१९. मरण तीन प्रकार का होता है---१. बाल-मरण-असंयमी का मरण, २. पंडित-मरण--संयमी का मरण, बाल-पंडित-मरण — संयमासंयमी का मरण।
- १. स्थितलेश्य, २. संक्लिष्टलेश्य, ३. पर्यंत्रजातलेश्य । '\*\*
  - १. स्थितलेक्य-स्थिर विशुद्ध लेक्या वाला। २. असंक्लिष्टलेश्य,
    - ३. पर्यंबजातलेश्य-—प्रवर्धमान विशुद्ध-लेश्या वाला।
  - है---१. स्थितलेक्य---स्थिर लेक्या वाला, २. असंक्लिष्टलेश्य, ६. अपर्यंत्रजातलेश्य ।<sup>१०१</sup>

### अश्रद्धावान् का पराभव

१२३. अव्यवसित (अश्वद्धावान) निर्ग्रन्थ के लिए तीन स्थान अहित, अशुभ, अक्षम, अनिःश्रेयस और अनानुगामिता''' के हेतु होते हैं---

> १. वह मुण्डित तथा अगार से अनगार धर्म में प्रव्रजित होकर निर्ग्रन्थ-प्रवचन में शंकित'', कांक्षित'', विचिकित्सिक''', भेदसमापन्न<sup>१०६</sup> और कलुपसमापन्न<sup>१९७</sup> होकर निग्रंन्थ प्रवचन पर श्रद्धा नहीं करता, प्रतीति नहीं करता, रुचि नहीं करता । उसे परीषह जूझ-जूझ कर अभिभूत कर देते हैं, वह परीषहों से जूझ-जुझ कर उन्हें अभिभूत नहीं कर पाता !

२. से णं युंडे भवित्ता अगाराओ अणगारितं पच्चइए पंचहि महत्व-एहि संकिते क्वंखिते वितिगिच्छिते भेदसमावण्णे° कलुससमावण्णे पंच महत्वताइं णो सद्दह्ति • णो पत्ति-यति णो रोएति, तं परिस्सहा अभिजूंजिय-अभिजुंजिय জন্মি-भवंति°, णो से परिस्सहे अभि-जुंजिय-अभिजुंजिय अभिभवति । ३. से णं मुंडे भवित्ता अगाराओ अणगारियं पव्वइए छहि जीवणि-कार्एहि •संकिते कंखिते विति-गिच्छिते भेदसमावण्णे कलु**स**-समावण्णे छ जीवणिकाए णो सद्दहति णो पत्तियति णो रोएति, तं परिस्सहा अभिजंजिय-अभि-जुंजिय अभिभवंति, णो से एरि-स्सहे अभिजुंजिय - अभिजुंजिय° अभिभवड ।

### सद्दहंतस्स-विजय-पदं

५२४. लओ ठाणा ववसियस्स हिताए •सुभाए खमाए पिस्त्रेलाए<sup>0</sup> आणुगाभियत्ताए भवंति, तं जहा----१. से णं मुंडे भवित्ता अगाराओ अणगारित्रं पथ्वसुए णिग्गंथे पावयणे णिस्संकिते •णिवकंखिते णिव्दितिगिच्छिते णो भेदसमावणे° णो कलुससमावण्णे গিমাথ गावयणं सदहति पत्तियति रोएति, परिस्सहे से अभिजंजिय-अभिजुंजिय अभिभवति, णो तं परिस्सहा अभिजुंजिय-अभिजुंजिय अभिभवंति ।

२. स मुण्डो भूत्वा अगाराद् अनगारितां प्रव्नजितः प्रञ्चसु महाव्रतेषु शङ्कितः काङ्क्षितः विचिकित्सितः भेदसमापन्नः कलुषसमापन्नः पञ्चमहाव्रतानि नो श्रदत्ते नो प्रत्येति नो रोचयति. तं परीषहाः अभियुज्य-अभियुज्य अभि-भवन्ति, नो स परीषहान् अभियुज्य-अभियूज्य अभिभवति ।

३. स मुण्डो भूत्वा अनाराद् अनगरितां प्रव्रजितः षट्सु जीवनिकायेषु राङ्धितः काङ्क्षितः विचिकित्सितः भेदसमापन्नः कलुषसमापन्नः पड्जीवनिकायान् नो श्रद्धत्ते नो प्रत्येति नो रोचयति, तं परीषहाः अभियुज्य-अभियुज्य अभि-भवन्ति, नो स परीषहान् अभियुज्य-अभियुज्य अभिभवति।

### अद्धानस्य बिजय-पदम्

शुभाय क्षमाय निःश्रेयसाय आनुगामि-कत्वाय भवन्ति, तद्यथा\_\_

१. स मुण्डो भूत्वा अगाराद् अनगारितां प्रव्रजितः नैर्ग्रन्थे प्रवचने निःशङ्कितः निष्काङ्क्षितः निविचिकित्सितः नो भेदसमापन्नः नो कलुपसमापन्नः नैर्ग्नन्थं प्रवचनं श्रद्धत्ते प्रत्येति रोचयति, स परीषहान् अभियुज्य-अभियूज्य अभि-भवति, नो तं परीषहाः अभियुज्य-अभियुज्य अभिभवन्ति ।

२. वह मुण्डित तथा अगार से अनगार धर्ममें प्रव्रजित होकर पांच महाव्रतों में गंकित, कांक्षित, विचिकित्सिक, भेद समापन्न और कलुष समापन्न होकर पांच महाव्रतों पर श्रद्धा नहीं करता, प्रतीति नहीं करता, रुचि नहीं करता । उसे परीषह जूझ-जूझकर अभिभूत कर देते हैं, वह परीषहों से जुझ-जूझकर उन्हें अभिभूत नहीं कर पाता।

३. वह मुण्डित तथा अगार से अनगार धर्म में प्रवर्जित होकर छः जीव निकाय में शंकित, कांक्षित, विचिकित्सित, भेद-समापन्न और कलुषसमापन्न होकर छः जीव निकाय पर श्रदा नहीं करता, प्रतीति नहीं करता, रुचि नहीं करता। उसे परीषह जूझ-जूझ कर अभिभूत कर देते हैं, वह परीषहों से जुझ-जूझ कर उन्हें अभिभूत नहीं कर पाता ।

### श्रद्धावान् की विजय

त्रीणि स्थानानि व्यवसितस्य हिताय ४२४. व्यवस्थित निर्ग्रन्थ के लिए तीन स्थान हित, गुभ, क्षम, निःश्रेयस और अनुगामिता के हेतु होते हैं—

> १. वह मुण्डित तथा अगगर से अनगार धर्म में प्रव्रजित होकर निर्म्रन्थ प्रवचन में निःशंकित, निष्कांक्षित, निविचिकित्सित, अभेदसमापन्न और अकलुषसमापन्न होकर निग्रेंग्थ प्रवचन में श्रद्धा करता है, प्रतीति करता है, रुचि करता है । बह परीषहों से जूझ-जूझकर उन्हें अभिभूत कर देता है, उसे परीषह जूझ-जूझकर अभिभूत नहीं कर पाते।

२. से णं मुंडे भविता अगाराओ अणगारियं पव्वइए समाणे पंचहि महव्वएहि जिस्संकिए जिक्कंखिए •णिव्वितिगिच्छिते णो भेदसमा-वण्णे णो कलूससमावण्णे पंच सद्दहति पत्तियति महव्वताइ रोएति, से° परिस्सहे अभिजुंजिय-अभिजुंजिय अभिभवइ, णो तं परिस्सहा अभिजुंजिय-अभिजुंजिय अभिभवंति ।

३. से णं मुंडे भविसा अगाराओ अणगारियं पथ्वइए छहिं जीवणि-काएहि णिस्संकिते \*णिक्कंखिते णिव्वितिगिच्छिते णो भेदसमा-वण्णे णो कलुससमावण्णे छ जीव-णिकाए सद्दहति पत्तियति रोएति, अभिजुंजिय-से परिस्सहे अभिजुंजिय अभिभवंति। णो तं पस्सिहा अभिज्जिय- अभिजुंजिय अभिभवंति ।

### पुढवी-वलय-पदं

४२४. एगमेगा णं पुढवी तिहिं वलएहिं सव्वओ समंता संपरिक्लित्ता, तं जहा-घणोदधिवलएणं, घणवातवलएणं, तणुवायवलएणं।

### विग्गह-गइ-पदं

५२६. णेरहया णं उक्कोसेणं तिसमइएणं विग्गहेणं उववज्जंति । एगिदियवज्जं जाव वेमाणियाणं।

२. स मुण्डो भूत्वा अगाराद् अनगारितां प्रव्नजितः सन् पञ्चस् महाव्रतेषु निःशङ्कितः निष्काङ्क्षितः निर्विचि-कित्सितः नो भेदसमापन्नः नो कलुष-समापत्नः पञ्च महाव्रतानि श्रद्धत्ते प्रत्येति रोचयति, स परीषहान् अभियुज्य-अभियुज्य अभिभवति, नो तं परीषहाः अभियुज्य-अभियूज्य अभिभवन्ति ।

३. स मुण्डो भूत्वा अगाराद् अनगारितां जीवनिकायेषु प्रव्नजितः बट्स निःशङ्कितः निष्काङ्क्षितः निर्विचि-कित्सितः नो भेदसमापन्नः नो कलष-समापन्नः षड् जीवनिकायान् श्रद्धत्ते प्रत्येति रोचयति, स परीषहान् अभियुज्य-अभियुज्य अभिभवति, नो तं अभियुज्य-अभियुज्य परीषहाः अभिभवन्ति ।

### पृथिवी-वलय-पदम्

धनोदधिवलयेन, धनवातवलयेन, तनूवातवलयेन ।

### विग्रह-गति-पदम्

नैरयिका: उत्कर्षेण विग्रहेण उत्पद्यन्ते । एकेन्द्रियवर्जं यावत् वैमानिकानाम ।

### स्थान ३ : सूत्र ४२४-४२६

२. वह मुण्डित तथा अगार से अनगार धर्म में प्रव्रजित होकर पांच महाव्रतों में निःशंकित, निष्कांक्षित, निविचिकित्सित, अभेदसमापन्न और अकलुषसमापन्न होकर पांच महावतों में श्रद्धा करता है, प्रतीति करता है, रुचि करता है । वह परीपहों से जूझ-जूझकर उन्हें अभिभूत कर देता है, उसे परीषह जूझ-जूझकर अभिभूत नहीं कर पाते ।

३. वह मुण्डित तथा अगार से अनगार धर्म में प्रवर्जित होकर छः जीव निकायों में निःशंकित, निष्कांक्षित, निर्विचिकित्सित अभेदसमापण्न और अकलूष समायन्न हो कर छः जीव निकायों में श्रद्धा करता है, प्रतीति करता है, रुचि करता है, वह परीषहों से जूझ-जूझकर उन्हें अभिभूत कर देता है, उसे परीषह जूझ-जुझकर अभिभूत नहीं कर पाते।

### पुथ्वी-वलय-पद

एकैका पृथिवी त्रिभिः वलयैः सर्वतः १२४.सभी पृथ्वियां तीन वलयों से सर्वतः परिक्षिप्त (घिरी हुई) हैं---१. धनोदधि वलय से, २. घनवात बलय से, ३. तनुवात बलय से ।

### विग्रह-गति-पद

त्रिसामयिकेन ४२६ एकेन्द्रिय को छोड्कर नैरयिकों से वैमा-निक देवों तक के सभी दण्डकों के जीव उत्कृष्ट रूप में तीन समय की विग्रह-गति'\*\* से उत्पन्न होते हैं।

२४द

### खीणमोह-पदं

४२७ खीणमोहस्स णं अरहओ तओ कम्मंसा जुगवं खिज्जंति, तं जहा....णाणावरणिज्जं, दंसणावरणिज्जं, अंतराइयं।

### णक्खत्त-पदं

५२८. अभिईणक्खते तितारे पण्णत्ते ।

४२६. एवं-सवणे, अस्सिणी, भरणी, मगसिरे, पूसे, जेट्रा ।

### तित्थकर-पद

- ४३०. धम्माओ पं अरहाओ संती अरहा तिहि सागरोवमेहि तिचउब्भाग-पलिओवमऊणएहि वीतिक्कतेहि समुप्पण्णे ।
- ५३१. समणस्स णं भगवओ महावीरस्स पुरिसजुगाओ जाव तच्चाओ जुगंतकरभूमी ।
- ४३२. मल्लो णं अरहा तिहि पुरिससएहि सींद्व मुंडे भवित्ता \*अगाराओ अणगारियं° पव्वइए ।
- ५३३. •ेपासे णं अरहा तिहिं पुरिससएहिं र्सांद्व मुंडे भवित्ता अगाराओ अणगारियं पव्वइए।<sup>०</sup>
- ४३४. समणस्स णं भगवतो महावीरस्स तिण्णि सया चउद्दसपूच्वीणं अजि-णाणं जिणसंकासाणं सव्वयखर-सण्णिवातीणं जिणा [जिणाणां?] अवितहं वागरमाणाणं इव उक्कोसिया चउद्दसपुब्विसंपया हुत्था ।

### क्षीणमोह-पदम्

क्षीणमोहस्य अर्हत: त्रीणि सत्त्कर्माणि ४२७ क्षीणमोह अर्हन्त के तीन कर्मांश [कर्म-युगपत् क्षीयन्ते, तद्यथा−ज्ञानाव रणीयं, दर्शनावरणीयं, आन्तरायिकम् ।

### नक्षत्र-पदम्

अभिजिद् नक्षत्रं त्रितारकं प्रज्ञप्तम् । ४२५ अभिजित् नक्षत्र के तीन तारे हैं। एवम्\_-श्रवणः, अश्विनी, भरणी, मृगशिरः, पुष्यः, ज्येष्ठा ।

### तीर्थकर-पदम्

धर्माद् अर्हतः शान्तिः अर्हन् त्रिषु ४३० अर्हत् शान्ति अर्हत् धर्म के पश्चात् तीन सागरोपमेषु त्रिचतुर्भागपत्योपमोनकेषु व्यतिकान्तेषु समुत्पन्नः ।

तृतीयं पुरुषयुगं युगान्तकरभूमिः ।

मल्ली अर्हन् त्रिभिः पुरुषशतैः सार्थं ४३२ अर्हत् मल्ली " तीन सौ पुरुषों के साथ मुण्डो भूत्वा अगाराद् अनगारितां प्रव्नजितः ।

पार्क्वः अर्हन् त्रिभिः पुरुषशतैः सार्धं मुण्डो ४३३. इसी प्रकार अर्हत् पार्क्व तीन सौ पुरुषों के भूत्वा अगाराद् अनगारितां प्रव्रजित: ।

अमणस्य भगवतः महावीरस्य त्रीणि ५३४ अमण भगवान् महावीर के तीन सौ शिष्य शतानि चतुर्दशपुर्विणां अजिनानां जिन-संकाशानां सर्वाक्षरसन्निपातिनां जिना [जिनानां ?] इव अवितथं व्याकुर्वा-उत्कर्षिका चतुर्दशपुर्विसंपदा णानां अभवत् ।

#### स्थान ३ : सूत्र ४२७-४३४

### क्षीणमोह-पद

प्रकृतियां ] एक साथ क्षीण होते हैं---१ ज्ञानावरणीय, २ दर्शनावरणीय, ३. अन्तराय ।

#### नक्षत्र-पद

- ५२६ इसी प्रकार श्रवण, अश्विनी, भरणी, मृगसर, पुष्य तथा ज्येष्ठा नक्षत्न के भी तीन-तीन तारे हैं।

### तीर्थकर-पद

- सागरोपम में से चौथाई भाग कम पल्योपम के बीत जाने पर समुत्पन्न हुए ।
- श्रमणस्य भगवतः महावीरस्य यावत् ५३१ श्रमण भगवान् महावीर के बाद तीसरे पुरुष युग जम्बू स्वामी तक युगान्तकर-भूमि---निर्वाण गमन का कम रहा है।
  - मुण्डित होकर अगार धर्म से अनगार धर्म में प्रव्रजित हुए ।
  - साथ मुण्डित होकर अगार धर्म से अनगार धर्म में प्रव्रजित हुए।
  - चौदह पूर्वधर थे, जिन नहीं होते हुए भी जिन के समान थे, सर्वाक्षर-सन्निपाती<sup>११</sup>\* तथा जिन भगवान् की तरह अवितथ व्याकरण करने वाले थे। यह भगवान् महावीर के उत्कृष्ट चतुर्दश पूर्वी शिष्यों की सम्पदा थीं।

| ५३५. तओ तित्थयरा चक्कबट्टी होत्था,<br>तं जहा—संती, कुंथू, अरो ।                                                                                                                                        | त्रयः तीर्थकरा चक्रवर्तिनः अभवन्, ४३<br>तद्यथा—शान्तिः, कुन्थुः, अरः ।                                                                                                                              | ५. तीन तीर्थंकर चक्रवर्ती हुए<br>१. शांति, २. कुंयु, ३. अर ।                                                                                                                                      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| गेविज्ज-विमाण-यद                                                                                                                                                                                       | ग्रैवेयक-विमान-पदम्                                                                                                                                                                                 | ग्रैवेयक-विमान-पद                                                                                                                                                                                 |
| ५३६. तओ गेविज्ज-विमाण-पत्थडा<br>पण्णत्ता, तं जहा—<br>हेट्ठिम-गेविज्ज-विमाण-पत्थडे,<br>मज्भिम-गेविज्ज-विमाण-पत्थडे,<br>उवरिम-गेविज्ज-विमाण-पत्थडे ।                                                     | त्रयः ग्रैवेयक-विमान-प्रस्तटाः प्रज्ञप्ताः, ३३<br>तद्यथा—अधस्तन-ग्रैवेयक-विमान-<br>प्रस्तटः, मध्यम-ग्रैवेयक-विमान-प्रस्तटः,<br>उपरितन-ग्रैवेयक-विमान-प्रस्तटः ।                                     | ६. ग्रैवेयक विमान के तीन प्रस्तट हैं<br>१. अधोग्रैवेयक विमान प्रस्तट,<br>२. मध्यमग्रेवेयक विमान प्रस्तट,<br>३. ऊर्घ्वग्रैवेयक विमान प्रस्तट।                                                      |
| ५३७. हिट्ठिम-गेविज्ज-विमाण-पत्थडे<br>तिविहे पण्णत्ते, तं जहा<br>हेट्ठिम-हेट्ठिम-गेविज्ज-विमाण-<br>पत्थडे,<br>हेट्ठिम-मज्फिस-गेविज्ज-विमाण-<br>पत्थडे,<br>हेट्ठिम-उवरिम-गेविज्ज-विमाण-<br>पत्थडे ।      | अधस्तन-ग्रैवेयक-विमान-प्रस्तट: त्रिविध: ४३<br>प्रज्ञप्तः, तद्यथाअधस्तन-अधस्तन-<br>ग्रैवेयक-विमान-प्रस्तटः, अधस्तन-<br>मध्यम-ग्रैवेयक-विमान-प्रस्तटः, अधस्तन-<br>उपरितन-ग्रैवेयक-विमान-प्रस्तटः ।    | <ol> <li>अधोग्रैवेयक विमान प्रस्तट तीन प्रकार के<br/>हैं—</li> <li>अधः-अधःग्रैवेयक विमान प्रस्तट,</li> <li>अधो-मध्यमग्रैवेयक विमान प्रस्तट,</li> <li>अध:-ऊर्ध्वग्रैवेयक विमान प्रस्तट।</li> </ol> |
| परपड ग<br>४३द. मजिफस-गेविज्ज-विमाण-पत्थडे,<br>तिविहे पण्णत्ते, तं जहा.—<br>मजिफस-हेट्ठिम-गेविज्ज-विमाण-<br>पत्थडे,<br>मजिफस-प्रजिफस-गेविज्ज-विमाण-<br>पत्थडे,<br>मजिफस-उवरिम-गेविज्ज-विमाण-<br>पत्थडे। | मध्यम-ग्रैवेयक-विमान-प्रस्तट: विविधः ४३<br>प्रज्ञप्तः, तद्यथा <u>-</u><br>मध्यम-अधस्तन-ग्रैवेयक-विमान-प्रस्तटः<br>मध्यम-मध्यम-ग्रैवेयक-विमान-प्रस्तटः,<br>मध्यम-उपरितन-ग्रैवेयक-विमान-प्रस्तटः।     | देब. मध्यमग्नैवेयक विमान प्रस्तट तीन प्रकार<br>के हैं<br>१. मध्यम-अधःग्रैवेयक विमान प्रस्तट,<br>२. मध्यम-मध्यमग्रैवेयक विमान प्रस्तट,<br>३. मध्यम-ऊर्ध्वग्रैवेयक विमान प्रस्तट।                   |
| ४३६. उवरिम-गेविज्ज-विमाण-पत्थडे<br>तिविहे पण्णत्ते, तं जहा—<br>उवरिम-हेट्ठिम-गेविज्ज-विमाण-<br>पत्थडे,<br>उवरिम-मज्भिस्म-गेविज्ज-विमाण-<br>पत्थडे,<br>उवरिम-उवरिम-गेविज्ज-विमाण-<br>पत्थडे।            | उपरितन-फ्रैवेयक-विमान-प्रस्तटः ॥<br>त्रिविधः प्रज्ञप्तः, तद्यथा—<br>उपरितन-अधस्तन-ग्रैवेयक-विमान-<br>प्रस्तटः, उपरितन-मध्यम-ग्रैवेयक<br>विमान-प्रस्तटः, उपरितन-उपरितन-<br>ग्रैवेयक-विमान-प्रस्तटः । | ३९. ऊर्ध्वंग्रैवेयक विमान प्रस्तट तीन प्रकार<br>के हैं<br>१. ऊर्ध्व-अध:ग्रैवेयक विमान प्रस्तट,<br>२. ऊर्ध्व-मध्यमग्रैवेयक विमान प्रस्तट,<br>३. ऊर्ध्व-ऊर्ध्वंग्रैवेयक विमान प्रस्तट।              |

### स्थान ३ : सूत्र ४४०-४४२

### पावकम्म-पद

### पापकर्म-पदम्

५४०. जीवा णं तिट्ठाणणिव्वत्तिते पोग्गले पावकम्मत्ताए चिणिसु वा विणंति वा चिणिस्संति वा, तं जहा—-इत्थिणिव्वत्तिते, पुरिसनिव्वत्तित्ते, णपुंसगनिव्वत्तिते । एवं---जिण-उवचिण-बंध उदोर-वेद तह णिज्जरा चेव । जीवाः त्रिस्थाननिर्वतितान् पुद्गलान् पापकर्मतया अचैषुः वा चिन्वन्ति वा चेष्यन्ति वा,तद्यथा—स्त्रीनिर्वतितान्, पुरुषनिर्वतितान्, नपुंसकनिर्वतितान् एवम्—चय-उपचय-वन्ध उदीर-वेदाः तथा निर्जरा चैव । पापकर्म-पद

५४०. जीवों ने तिस्थान-निर्वावत पुद्गलों का कर्मरूप नें चय किया है, करते हैं तथा करेंगे—-१. स्त्री-निर्वातत पुद्गलों का, २. पुष्टप-निर्वतित पुद्गलों का, ३. नपुंसक-निर्वतित पुद्गलों का। इसी प्रकार जीवों ने तिस्थान-निर्वतित पुद्गलों का कर्मरूप में उपचय, बन्ध, उदीरण, वेदन तथा निर्जरण किया है, करते हैं तथा करेंगे।

### पोग्गल-पदं

- ४४१. तिपदेसिया खंधा अणंता पण्णत्ता ।
- ४४२. एवं जाव तिगुणलुक्खा पोग्गला अणंता पण्णत्ता ।

### पुद्गल-पदम्

त्रिप्रदेशिकाः स्कन्धा अनन्ताः प्रज्ञप्ताः ।

एवं यावत् त्रिगुणरूक्षाः पुद्गला अनन्ताः प्रज्ञप्ताः ।

### पुद्गल-पद

- ५४१. लिप्रदेशी—[तीन प्रदेश वाले] स्कन्ध अनन्त हैं।
- षुद्गला: ५४२. इसी प्रकार तीन प्रदेशावगाढ तीन समय की स्थिति वाले और तीन गुण वाले पुद्गल अनन्त हैं तथा शेष सभी वर्ण, गंध, रस और स्पर्शों के तीन गुण वाले पुद्गल अनन्त हैं।

## टिप्**प**णियाँ स्थान-३

### १---विकिया (सूत्र ४) :

विकिया का अर्थ है—विविध रूपों का निर्माण या विविध प्रकार की कियाओं का सम्पादन । वह दो प्रकार की होती है—भवधारणीय [जन्म के समय होने वाली] और उत्तरकालीन । प्रस्तुत मूल में विकिया के तीन प्रकार निर्दिष्ट हैं—

१. पर्यादाय, २. अपर्यादाय, ३. पर्यादाय-अपर्यादाय ।

भवधारणीय शरीर से अतिरिक्त रूपों का निर्माण [उत्तरकालीन विक्रिया] बाह्यपुद्गलों का ग्रहण कर की जाती है, इसलिए उसकी संज्ञा पर्यादाय विक्रिया है ।

भवधारणीयविक्रिया बाह्यपुद्गलों को ग्रहण किए बिना होती है, इसलिए उसकी संज्ञा अपर्यादाय विक्रिया है।

भवधारणीय शरीर का कुछ विशेष संस्कार करने के लिए जो विक्रिया की जाती है उसमें बाह्यपुद्गलों का ग्रहण और अग्रहण—दोनों होते हैं, इसलिए उसकी संज्ञा पर्यादाय-अपर्यादाय विक्रिया है ।

वृत्तिकार ने विक्रिया का दूसरा अर्थ किया है—भूषित करना । बाह्यपुद्गलआभरण आदि लेकर ज़रीर को विभूषित करना पर्यादायविक्रिया होती है और बाह्यपुद्गलों का ग्रहण न करके केश, नख आदि को संवारना अपर्यादाय विक्रिया कहलाती है ।

बाह्यपुद्गलों के लिए बिना गिरगिट अपने शरीर को नाना रंगमय बना लेता है तथा सर्प फणावस्था में अपनी अवस्था को विशिष्ट रूप दे देता है ।

### २....कतिसंचित (सूत्र ७) :

कति शब्द का अर्थ है कितना । यहां वह संख्येय के अर्थ में प्रयुक्त है । यहां कति, अकति और अवक्तव्य ये तीन शब्द हैं । कति का अर्थ संख्या से है अर्थात् दो से लेकर संख्यात तक । अकति का अर्थ असंख्यात और अनन्त से है । अवक्तव्य का अर्थ एक से है, एक को संख्या नहीं माना जाता ।

भगवतीसूस, शतक २०, उद्देशक १० के नौवें प्रश्न में बताया गया है कि नरकगति में नैरयिक एक साथ संख्यात उत्पन्न होते हैं। उत्पत्ति की समानता से वुद्धि द्वारा उनका संग्रह करके उन्हें कतिसंचित कहा है। नरकगति में नैरयिक असंख्यात भी एक साथ उत्पन्न होते हैं, इसलिए उन्हें अकतिसंचित भी कहा है। नरकगति में नैरयिक जघन्यतः एक ही उत्पन्न होता है, इसलिए उसे अवक्तव्यसंचित कहा है।

दिगम्बर सम्प्रदाय में कति शब्द के स्थान पर कदी शब्द आया है । उसका अर्थ क्वति किया गया है । इनकी व्याख्या भी भिन्न है । कृति शब्द की व्याख्या करते हुए कहा है—जो राशि वर्गित होकर वृद्धि को प्राप्त होती है और अपने वर्ग में से अपने वर्ग के मूल को कम कर वर्ग करने पर वृद्धि को प्राप्त होती है उसे कृति कहते हैं ।

एक संख्या वर्ग करने पर वृद्धि नहीं होती तथा उसमें से वर्गमूल के कम करने पर वह निर्मूल नप्ट हो जाती है, इस कारण एक संख्या नोकृति है। दो संख्या का वर्ग करने पर चूंकि वृद्धि देखी जाती है अतः दो को नोकृति नहीं कहा जा सकता और चूंकि उसके वर्ग में से मूल को कम करके वर्गित करने पर वह वृद्धि को प्राप्त नहीं होती, किन्तु पूर्वोक्त राणि ही रहती है अतः दो कृति भी नहीं हो सकती, इसलिए दो संख्या अवक्तव्य है।

तीन को आदि लेकर आगे की संख्या वर्गित करने पर चूंकि बढ़ती है और उसमें से वर्गमूल को कम करके पुनः वर्ग करने पर भी वृद्धि को प्राप्त होती है इस कारण उसे कृति कहा है ।'

इस व्याख्या से---

```
नो कृति — १, २, ३, ४, ४
```

अवक्तव्य कृति—२, ४, ६, ८, १०

```
कृति—३,४,४,,
```

एक को आदि लेकर एक अधिक ऋम से वृद्धि को प्राप्त राशि नो कृतिसंकलना है।

दो को आदि लेकर दो अधिक ऋम से वृद्धि को प्राप्त राण्डि अवक्तव्यसंकलना है।

तीन, चार, पांच आदि में अन्यतर को अदि करके उनमें ही अन्यतर के अधिक कम से वृद्धिगत राशि क्रुतिसंकलना है । इसकी स्थापना इस प्रकार है—

नो कृतिसंकलना-१, २, ३, ४, ५, ६ गाआदि संख्यात असंख्यात ।

अवक्तव्यसंकलना---२,४,६,८,१०,१२...आदि संख्यात असंख्यात ।

कृतिसंकलना—३, ६, ९, १२, ४, ०, १२, १६, ४, १०, १४, २० आदि संख्यात असंख्यात ।

श्वेताम्बर और दिगम्बर-परम्परा का यह अर्थ-भेद सचमुच आक्ष्चर्यजनक है । कति और क्वति दोनों का प्राक्वत रूप कति या कदि बन सकता है ।

### ३--एकेस्द्रिय (सूत्र द) :

एकेन्द्रिय में प्रतिसमय असंख्यात या [वनस्पति विश्वेष में] अनन्त जीव उत्पन्न होते हैं। अतः वे अकतिसंचित ही होते हैं। इसलिए उनके तीन विकल्प नहीं होते।

### ४---परिचारणा (सूत्र ६) :

परिचारणा का अर्थ है—मैथुन का सेवन<sup>ः</sup>। तत्त्वार्थसूत्र में परिचारणा के अर्थ में प्रवीचार शब्द का प्रयोग किया गया है<sup>३</sup>। प्रवीचार पांच प्रकार का होता है<sup>\*</sup>—

- १. कायप्रवीचार---कायिक मैथून ।
- २. स्पर्शप्रवीचार—स्पर्श मात से होने वाली भोगतृष्ति ।
- ३. रूपप्रवीचार-—रूप देखने मात से होने वाली भोगतृष्ति ।
- ४. शब्दप्रवीचार—शब्द सुनने मात्र से होने वाली भोगतृष्ति ।
- ५. मनःप्रवीचार—संकल्प मात्र से होने वाली भोगतृष्ति ।
- देखें ५।५४ का टिप्पण ।

५---मैथुन (सूत्र १२) ः

वृत्तिकार ने स्त्री, पुरुष और नपुंसक के लक्षणों का संकलन किया है । उसके अनुसार स्त्री के सात लक्षण हैं'— १. योनि, २. मृदुता, ३. अस्थिरता, ४. मुग्धता, ४. क्लीवता, ६. स्तन, ७. पुरुष के प्रति अभिलाषा ।

योनि मृं दुःवमस्पैर्थं, मुग्धत्वं क्लीबता स्तनौ । पुंस्कामितेति लिङ्गानि, सप्त स्वीत्वे प्रचझते ॥

९. घट्खंडागम वेदनाखण्ड कृति अनुयोग द्वार ।

२. स्थानांगवृत्ति, पत ९०० : परिचारणा देवमैथुनसेवा।

३. तत्त्वार्थसूत्र, ४।६ : कायप्रवीचारा आ ऐगानात् ।

१. स्थानांगवृत्ति, पत्न १०० :

४. तत्त्वार्थसूत्र, ४.६ :

शेषाः स्पर्श-रूप-शब्द-मनः-प्रवीचारा द्वयो द्वंयोः ।

```
पुरुष के सात लक्षण ये हैं<sup>*</sup>----
```

१. लिङ्ग, २. कठोरता, ३. दृढ़ता, ४. पराकम, ४. दाढ़ी और मूंछ, ६. धृष्टता, ७. स्त्री के प्रति अभिलाषा । नपुंसक के लक्षण<sup>र</sup>—

१ स्तन और दाढ़ी-मूछ ये कुछ अंशों में होने हैं, परन्तु पूर्ण विकसित नहीं होते ।

२. प्रज्वलित कामाग्ति ।

६-द योग, प्रयोग, करण (सू० १३-१४) :

योग शब्द के दो अर्थ हैं—प्रवृत्ति और समाधि । इनको निष्पत्ति दो भिन्त-भिन्न धातुओं से होती है । सम्बन्धार्थक 'युज्' धातु से निष्पन्न होने वाले योग का अर्थ है—प्रवृत्ति । समाध्यर्थक युज् धातु से निष्पन्न होने वाले योग का अर्थ है— समाधि । प्रस्तुत सूत्र में योग का अर्थ प्रवृत्ति है । उमास्वाति के अनुसार काय, वाङ् और मन के कर्म का नाम योग है ) जीव के तीन मुख्य प्रवृत्तियों—कायिकप्रवृत्ति, वाचिकप्रवृत्ति और मानसिकप्रवृत्ति—का सूत्रकार ने योग झब्द के द्वारा निर्देश किया है ।

कर्मजास्त्रीय परिभाषा के अनुसार वीर्यान्तरायकर्म के क्षय या क्षयोपशम तथा शरीरनामकर्म के उदय से होने वाला वीर्ययोग कहलाता है। भगवतीमूत्र में एक प्रसंग आता है। वहां गौतम स्वामी दे पूछा—भंते योग किससे उत्पन्न होता है?

```
भगवान—वीर्थ से ।
गौतम—भंते ! वीर्य किससे उत्पन्न होता है ?
भगवान्—शरीर से ।
गौतम—भंते ! शरीर किससे उत्पन्न होता है ?
भगवान्--जीव से ।
```

इस कर्मशास्त्रीय परिभाषा से यह स्पष्ट होता है कि योग जीव और शरीर के साहचर्य से उत्पन्न होने वाली शक्ति है।

वृत्ति में उढ़ूत एक गाथा में योग के पर्यायवाची नाम इस प्रकार हैं—

१. योग २. वीर्य ३. स्थाम ४. उत्साह ४. पराक्रम ६. चेष्टा ७. शक्ति ८. सामर्थ्य ।

योग के अनन्तर प्रयोग का निर्देश है । प्रज्ञापना (पद १६) के अध्ययन से यह प्रतीत होता है कि योग और प्रयोग दोनों एकार्थक हैं ।

प्रयोग के अनन्तर सूत्रकार ने करण का निर्देश किया है । वृत्तिकार ने करण का अर्थ—मनन, वचन और स्पंदन की कियाओं में प्रवर्तमान आत्मा का सहायक पुद्गल-समूह किया है ।<sup>९</sup>

वृत्तिकार ने योग, प्रयोग और करण की व्याख्या करने के पश्चात् यह बतलाया है कि ये तीनों एकार्थक हैं । भगवती

| ९. स्थानांगवृत्ति, पत्न १०० :                           | से णं भंते ! वीरिए कि पवहे ?                         |
|---------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|
| मेहन खरता दाढ्यं मोण्डोर्य भमशुधण्डता ।                 | गोयमा ! सरोरप्पवहे ।                                 |
| स्त्रीकामितेति लिङ्गानि, सप्त पुंस्त्वे प्रचक्षते ।।    | से णं भंते ! सरीरे कि पवहे ?                         |
| . <b>२</b> . वही :                                      | गोयमा ! जीवप्पबहे।                                   |
| स्तनादिश्मश्रुकेशादिभावाभावसमन्वितम् ।                  | ४. स्थानांगवृत्ति, पत्न ९०१ :                        |
| नपुंसकं बुधाः प्राहुर्मोहानलमुदीपितम् ॥                 | जोगो वीरियं थामो, उच्छाह परवक्तमो तहा चेट्रा ।       |
| <b>३. तत्त्वार्थसूत्र, ६।९ : काय</b> वाङ्मनःकर्म योगः । | सत्ती सामव्यन्ति य, जोगस्स हवंति पज्जाया ।।          |
| ४. भगवतीसूत १।९४३-९४४ :                                 | ६. स्थानांगवृत्ति, पल १०३: कियते येन तस्करणमननादि-   |
| से णंभते ! जोए कि पवहे ?                                | कियासु प्रवर्त्तमानस्यात्मन उपकरणभूतस्तथा तथापरिणाम- |
| गोधमा ! वीरियव्यवहे t                                   | वत्पुद्गलसङ्घात इति भावः ।                           |

में योग के पन्द्रह प्रकार बतलाए हैं। वे ही पन्द्रह प्रकार प्रज्ञापना में प्रयोग के नाम से तथा आवश्यक में करण के नाम से निर्दिष्ट हैं। अतः इन तीनों में अर्थ भेद का अन्वेषण आवश्यक नहीं है।<sup>8</sup>

€\_\_(सू० १६) :

देखें ७/=४-= १ का टिप्पण।

प्रस्तुत सूत्र के आलोच्य शब्द ये हैं---

१. तथारूप—जीवनचर्या के अनुरूप वेश वाला ।

२. माहन---अहिंसा का उपदेश देने वाला अहिंसक ।'

३. अस्पर्शुक---यह अफासुय शब्द का अनुवाद है। प्राचीन व्याख्या-ग्रन्थों में फासुय का अर्थ प्रासुक (निर्जीव) और अफासुय का अर्थ अप्रासुक (सजीव) किया गया है। प्रस्तुत प्रकरण में वृत्तिकार ने भी यही अर्थ किया है।

पण्डित बेचरदासजी ने फासुय का अर्थ स्पर्शुक अर्थात् अभिलधणीय किया है । उन्होंने इसके समर्थन में जो तर्क दिए हैं, वे बुद्धिगम्य हैं ।

- ४. अनेषणीय---गवेषणा के अयोग्य, अकल्पनीय, अग्राह्य ।
- ५. अशन—पेट भर कर खाया जाने वाला आहार ।
- ६. पान<del>--</del>कांजी तथा जल ।
- ७. खाद्य---फल, मेवा आदि।
- ⊏. स्वाद्य —लौंग, इलायची आदि ।

११---गुप्ति (सू० २१) :

गुप्ति का शाब्दिक अर्थ हैं—रक्षा । मन, वचन और काय के साथ योग होने पर इसका अर्थ होता है---मन, वचन और काय की अकुशल प्रवृत्तियों से रक्षा और कुशल प्रवृत्तियों में नियोजन । यह अर्थ सम्यक्प्रवृत्ति को ध्यान में रखकर किया गया प्रतीत होता है । असम्यक् की निवृत्ति हुए बिना कोई भी प्रवृत्ति सम्यक् नहीं बनती, इस दृष्टि से सम्यक्प्रवृत्ति में गुप्ति का होना अनिवार्य माना गया है ।

सम्यक्ध्रवृत्ति से निरपेक्ष होकर यदि गुप्ति का अर्थ किया जाए तो इसका अर्थ होगा— निरोध । महर्षि पतञ्जलि ने लिखा है—'चित्तवृत्ति निरोधो योगः (योगदर्शन १।१) जैन-दृष्टि से इसका समानान्तर मूद्र लिखा जाए तो वह होगा 'चित्तवृत्ति निरोधो गुप्तिः' ।

जुंजणकरणं तिविहं, मणवतिकाए व मणसि सच्चाइ । सट्ठाणे तेसि भेको, चड चडहा सत्तहा चेव ॥ २. स्यानांगवृत्ति, पन्न ९०३ : मा हन इत्याचष्टे यः परं स्वयं हननविवृत्तः सन्निति स माहनो मूलगुणधरः ।

- ३. स्थानांगवृत्ति, पद १०३ : प्रगता असवः--असुमन्त: प्राणिनो यस्मात् तत्प्रामुर्ज तन्तिषेघादप्रामुर्क सचेतनमित्यर्थः ।
- ४. ररनमुनिस्मृतिग्रंथ, अध्याय २, पृष्ठ १०० ।
- ५. स्थानांगवृत्ति, पत्न १०४, १०६ : गोपनं गुस्तिः—मनः प्रभृतीनां कुणलानां प्रवर्त्तनमकुणलानां च निवर्त्तनमिति आह च—

मणगुत्तिमाइयाओ, गुत्तीओं तिन्ति समयकेऊहिं । परियारेयररूवा, णिट्ट्ठाओ जओ भणियं ।। समिओ णियमा गुत्तो, गुत्तो समियत्तणमि भइयव्वो । कुसलवइमुईरेंतो, जं बहगुत्तोऽबि समिओऽवि ।।

९. स्थानांगवृत्ति, पत्र १०१, १०२ ः अथवा योगप्रयोगकरण-सब्दानां मनःप्रमृतिकमभिधेयतया योगप्रयोगकरणसूत्रेव्वभि-हितमिति नार्थंभेदोऽन्वेषणीयः, त्रयाणामर्व्ययामेकार्थंतया आगमे बतुशः प्रवृत्तिदर्शनात्, तथाहि-योगः पञ्चदशविधः शतकादिषु व्याख्यातः, प्रज्ञापनायां रवेवमेवायं प्रयोगशब्देनोक्तः, तथाहि---कतिविहे णं भंतं ! पश्चोगे पण्यत्ते, गोतमा ! पण्णरसविहे इत्यादि, तथा आवश्यकेऽपमेव करणतयोक्तः, तथाहि---

१२—दण्ड (सू०२४) : देखें १।३ का टिप्पण।

१३---गर्हा (सू० २६) :

देखें २।३९ का टिप्पण ।

#### १४--प्रत्याख्यान (सू० २७) :

छन्वीसवें सूत्र में गर्हा का उल्लेख है और प्रस्तुत सूत्र में प्रत्याख्यान का । गर्हा अतीत के अनाचरण का अनुताप है और प्रत्याख्यान भविष्य में अनाचरण का प्रतिषेध ।

१४---(सू०२८) :

प्रस्तुत सूत्र में पुरुष की वृक्ष से तुलना की गई है । इस तुलना का निमित्त उपकार की तरतमता है—यह वृत्तिकार ने भिदिष्ट किया है । इस निर्देश को एक निदर्शन मात्र समझना चाहिए । तुलना के निमित्तों की संघटना अनेक दृष्टिकोणों से की जा सकती है ।

पत्नयुक्त वृक्ष की अपेक्षा पुष्पयुक्त वृक्ष की सुपमा अधिक होती है और फलयुक्त वृक्ष उससे भी अधिक महत्त्व रखता है। पत्नछाया (सोभा) का, पुष्प सुगंध का और फल सरसता का प्रतीक है। छायासम्पन्न पुरुष की अपेक्षा वह पुरुष अधिक महत्त्व रखता है जिसके जीवन में गुणों की सुगन्ध होती है और उस पुरुष का और अधिक महत्त्व होता है, जिसके जीवन से गुणों का रस-निर्झेर प्रवाहित होता रहता है।

किसी वृक्ष में पत्न, पुष्प और फल तीनों होते हैं। इस दुनियां में ऐसे पुरुष भी होते हैं, जिनके जीव न में गुणों की चमक, महक और सरसता—तीनों एक साथ मिलते हैं।

संत तुलसीदास जी ने रामायण' में तीन प्रकार के पुरुषों का वर्णन किया है । कुछ पुरुष पाटल वृक्ष के समान होते हैं । पाटल के केवल फूल होते हैं फल नहीं । पाटल के समान पुरुष केवल कहते हैं, पर करते कुछ नहीं ।

कुछ पुरुष आम्रवृक्ष के समान होते हैं। आम्र के फल और फूल दोनों होते हैं। आम्र के समान पुरुष कहते भी हैं और करते भी हैं।

कुछ पुरुष फनस वृक्ष के समान होते हैं। फनस के केवल फल होते हैं। फनस के समान पुरुष कहते नहीं किन्तु करते हैं।

### १६-१८....(सू० २६-३१) :

र्निदिष्ट तीन सूत्रों में पुरुष का विभिन्न दृष्टिकोणों से निरूपण किया गया है— नामपुरुष—जिस सजीव या निर्जीव वस्तु का पुरुष नाम होता है, उसे नामपुरुष कहा जाता है। स्थापनापुरुष—पुरुष की प्रतिमा अथवा किसी वस्तु में पुरुष का आरोपण । द्रथ्यपुरुष—पुरुषरूप में उत्पन्न होने वाला जीव या पुरुष का मृत शरीर । ज्ञानपुरुष—ज्ञानप्रधान पुरुष । दर्शनपुरुष—दर्शनप्रधान पुरुष ।

९. तुलसीरामायण संकाकाण्ड पृ० ६७३ : जनिजल्पना करि सुजसु नासहि नीतिसुनहि करहि छमा । संतारमहं पुरुष तिविध पाटल, रसाल, पनस समा ॥

एक सुमनप्रद एक सुमनफल एक फलइ केवल लागहीं। एक कहाँह कहाँह कराँह अपर एक कराँह कहत न बागहीं।) चरित्नपुरुष---चरित्नप्रधान पुरुष ।

वेदपुरुष—पुरुष संबंधी मनोविकार का अनुभव करने वाला । यह स्त्री, पुरुष और नपुंसक—इन तीनों लिङ्गों में हो सकता है ।

चिन्हपुरुष----दाढ़ी आदि पुरुष-चिन्हों से पहचाने जाने वाला अथवा पुरुषवेषधारी स्त्री आदि ।

अभिलाषपुरुष--लिंगानुशासन के अनुसार पुरुषलिंग से अभिहित होने वाला शब्द ।

१६-२२-(सू० ३२-३४) :

इन चार सूत्रों में पुरुषों की तीन श्रेणियां निरूपित हैं। प्रथम श्रेणी में धर्म, भोग और कर्म—इन तीनों के उत्तम पुरुषों का निरूपण है। द्वितीय और तृतीय श्रेणी में ऐसा निरूपण प्राप्त नहीं होता। द्वितीय श्रेणी के तीन पुरुषों का सम्बन्ध आवश्यकनिर्युक्ति के आधार पर ऋषभकालीन व्यवस्था के साथ जोड़ा जाता है। ऋषभ की राज्य-व्यवस्था में आरक्षक, उग्र, पुरोहित, भोज और वयस्य राजन्य कहलाते थे।

भगवान् महावीर के समय में भी उग्न, भोग और राजन्यों का उल्लेख मिलता है ।ै इससे यह अनुमान किया जाता है कि ये प्राचीन समय के प्रसिद्ध वंश हैं ।

इस वर्गीकरण से यह पता चलता है कि आगम-रचनाकाल में दास, भृतक (कर्मकर) और भागिक—कुछ भाग लेकर खेती आदि का काम करने वाले लोग तीसरी श्रेणी में गिने जाते थे। इन प्राचीन मूल्यों में आज ऋांतिकारी परिवर्तन हुआ है। वर्तमान मूल्यों के अनुसार भोगपुरुष चऋवर्ती को उत्तमपुरुष और खेतीहर मजदूर को जघय्यपुरुष का स्थान नहीं दिया जा सकता।

### २३ ... संमूच्छिम (सू० ३६) :

वृत्तिकार ने सम्मूच्छिम का अर्थ अगर्भज किया है। समूच्छिम जीव गर्भ से उत्पन्न नहीं होते । वे लोक के किसी भी भाग में उत्पन्न हो जाते हैं। वे जहाँ उत्पन्न होते हैं वहीं पुद्गलसमूह को आक्रष्ट कर अपने देह की समन्ततः (चारों ओर से) मूर्च्छना (बारीरिक अवयवों की रचना) कर खेते हैं।

२४-२५-उरः परिसर्प, भुजपरिसर्प (सू० ४२-४५) :

परिसर्प का अर्थ होता है--चलने वाला प्राणी । वह दो प्रकार का होता है--

१. उरः परिसर्प---पेट के बल रेंगने वाला, जैसे----सर्प आदि ।

२. भुजपरिसर्प--भुजा के बल चलने वाला, जैसे--नेवला आदि।

२६—(सू० ५०) :

१. कर्मभूमि--- ग्रुषि आदि कर्म द्वारा जीविका चलाई जाए, उस प्रकार की भूमि कर्मभूमि कहलाती है।

२. अकर्मभूमि—प्राकृतिक साधनों से जीविका चलाई जाए, उस प्रकार की भूमि अकर्मभूमि कहलाती है ।

३. अन्तर्द्रीप--ये लवण समुद्र के अन्तर्गत हैं।

इनमें उत्पन्न होने वाले ऋमधाः कर्मभूमिज, अकर्मभूमिज और अन्तर्द्वीपज कहलाते हैं ।

४. तत्त्वार्थवातिक, २१३१ : लिषु लोकेपूर्ध्वमधस्तियंक् च देहस्य समन्ततो मूर्च्छन सम्मूर्च्छनम्---अवयवप्रकत्पनम् ।

५. स्थानांगवृत्ति, पत्र १०६ : उरसा—वक्षसा परिसर्थातीति उर:परिसर्पाः—सर्पादयस्तेऽपि भणितव्याः, तथा भुजाव्यां— बाहुभ्यां परिसर्प्यन्ति वे ते तथा नकुलादयः ।

९. आवश्यकनिर्युक्ति, ९६∝ :

उग्धा भोगा राइण्ण-खत्तिया संगहा भवे चउहा । आरवख गुरुवयंसा, सेसा जे खत्तिया ते उ ।।

२, उवासगदसाओ, ७।३७ ।

३. स्थानांगवृत्ति, पत्र १०८ : सम्मूच्छिंमा अगर्भजा ।

### २७....असुरकुमार के (सू० ५९) ः

असुरकुमार आदि भवनपति देवों में चार लेक्याएँ होती हैं, पर संक्लिष्ट लेक्याएँ तीन ही होती हैं । चौथी लेक्या— तेजोलेक्या संक्लिष्ट नहीं है, इस दृष्टि से यहां तीन लेक्याएं बतलाई गई हैं ।'

### २८...पृथ्वीकाय… (सू० ६१) :

पृथ्वीकाय, अप्काय तथा वनस्पतिकाय में जीव देवगति से आकर उत्पन्न हो सकते हैं, उन जीवों में तेजोलेक्या भी प्राप्त होती है, किन्तु यह संविलष्टलेक्या का निरूपण है, इसलिए उनमें तीन ही लेक्याएं निरूपित की गई हैं ।

### २६--तेजस्कायिक… (सू० ६२) :

प्रस्तुत सूत्र में उल्लिखित तेजस्कायिक आदि जीवों में तीन लेश्याएं ही प्राप्त होती हैं, अतः ५८वें सूत्र की भांति यहां भी संक्लिप्ट शब्द का प्रयोग अपेक्षित नहीं है ।

### ३०-३२...सामानिक, तावत्त्रिशंक, लोकान्तिक (सू० ८०-८६) ः

सामानिक—समृद्धि में इन्द्र के समकक्षदेव । तत्त्वार्थवातिक के अनुसार आज्ञा और ऐक्वर्य के सिवाय, स्थान, आयु, ज्ञक्ति, परिवार और भोगोपभोग आदि में यह इन्द्र के समान होते हैं। ये पिता, गुरु, उपाघ्याय आदि के समान आदरणीय होते हैं।

तावस्तिशक—इन्द्र के मंत्री और पुरोहित स्थानीयदेव । लोकान्तिक—पांचवें देवलोक में 'रहने वाले देवों' की एक जाति ।

### 

शतपाक-—वृत्तिकार ने इसके चार अर्थ किए हैं—-

- १. सौ औषधित्रवाथ के द्वारा पकाया हुआ ।
- २. सौ औषधियों के साथ पकाया गया।
- ३. सौ बार पकाया गया ।
- ४. सौ रुपयों के मूल्य से पकाया गया !

सहस्रपाक—वृत्तिकार ने इसके भी चार अर्थ किए हैं—

१. सहस्र औषधिक्वाथ के द्वारा पकाया हुआ ।

२. सहस्र औषधियों के साथ पकाया गया।

- ३. सहस्र बार पकाया गया ।
- ४. सहस्र रुपवों के मूल्य से पकाया गया।

### ३४....स्थालीपाक (सू० द७) :

अट्ठारह प्रकार के स्थालीपाक शुद्ध व्यञ्जन—स्थाली का अर्थ है पकाने की हंडिया । शब्दकोष<sup>ः</sup> में इसके पर्यायवाची शब्द हैं—उरवा, पिठर, कुंड, चरु, कुम्भी ।

अट्ठारह प्रकार के व्यञ्जन ये हैं'—

 स्थानांगयृत्ति, पत्न ९०६ : असुरकुमाराणां तु चतसूणां भावात् संग्लिष्टा इति विशेषितं, चतुर्थी हि तेपां तेजोलेण्याऽस्ति, किन्तुसान संग्लिष्ष्टेति । २. अभिधानचितामणि, १०१६।

३. प्रवचनसारोद्वार, द्वार २५१, गाथा १९-१७।

१. सूप

२. ओदन

३. यवान्त-यव से बना हुआ परमान्त ।

४. जलज-मांस

४. स्थलज-मांस

६. खेचर-मांस

७. गोरस

ज. जूष—जीरा आदि डाला हुआ मूंग का रस ।

१. भक्ष—खाजा आदि।

१०. गुडपर्पटिका---गुड़ की बनी हुई पपड़ी ।

११. मुलफल—मूल अर्थात् अश्वगंधा आदि की जड़ें। फल—आम आदि ।

१२. हरित→आचारांग वृत्ति के अनुसार तन्दुलीयम [चौलाई], धूपारुह, वस्तुल [वथुआ], वदरक (वैर], मार्जार, पादिका, चिल्ली [लाल पत्तों वाला बथुआ], पालक आदि हरित कहलाते हैं ।

चरक के अनुसार हरितवर्ग में अदरक, जम्बीर (पुदीना वा तुलसी भेद), सुरस (तुलसी), अजवाइन, अजक (प्र्वेत तुलसी), सहिजन, शालेय (चाणक्य मूल), राई, गण्डीर (गण्डीर दो प्रकार का होता हैं—लाल और सफेद। लाल हरित-वर्ग में है और सफेद साकवर्ग में), जलपिप्पली, तुम्बुरु (नेपाली घनियां) प्र्यंगवेटी (अदरक सदृश आकृति वाली), भूतृण (गन्धतृण), खराश्वा (पारसी कथमानी), धनिया, अजमोदा, सुमुख (तुलसी भेद), गृञ्जनक (गाजर), पलाण्डु (प्याज) और लणुन (लहसन) है।'

१३. डाक--हींग, जीरा आदि मसाले डाली हुई बथुए जैसी पत्तियों की भाजी !

- १४. रसाला—-दोपल घी, एकपल शहद, आधा आढक दही, २० काली मिर्च और १० पल खांड या गुड़---इनको मिलाने से रसाला बनती है । इसे माजिता भी कहा जाता है ।
- १४. पानमदिरा
- १६. पानीयजल
- १७. पानक—अंगूर आदि का पना ।
- १८. शाक—तरोई आदि का शाक, जो छाठ के साथ पकाया जाता है।

### ३६-योगवाहिता (सू० ८८) :

योगवहन करने वाले मुनि की चर्या को योगवाहिता कहा जाता है। योगवहन का शब्दानुपाती अर्थ है—चित्त-समाधि की विक्षिष्ट साधना , जैन-परम्परा में योगवहन की एक दूसरी पढति भी रही है। आगम-श्रुत के अध्ययनकाल में योगवहन किया जाता था। प्रत्येक आगम तपस्यापूर्वक पढ़ा जाता था। आगम के अध्येता मुनि के लिए विशेष प्रकार की चर्या निदिष्ट होती थी, जैसे—

१. अल्पनिद्रा लेना।

- २. प्रथम दो प्रहरों में श्रुत और अर्थ का बार-वार अभ्यास करना ।
- ३. अध्येतव्य ग्रंथ को छोड़कर नया ग्रंथ नहीं पढ़ना ।
- ४. पहले जो कुछ सीखा हो उसे नहीं भुलाना।
- ५. हास्य, विकथा, कलह आदि न करना ।

9. आचारांगनिर्युक्ति, १२९: हरिताकी—तन्दुलीय का ध्रयादह वस्तुल वदरक मार्जार पादिका चिल्ली पालक्यादीनि । २. चरकसूत, अ० २७, हरितवर्ग श्लोक १६३-१७३।

६. धीमे-धीमे झब्दों में वोलना, जोर-जोर से नहीं बोलना ।

७. काम, क्रोध आदि का निग्नह करना।

तपस्या की विधि प्रत्येक शास्त-ग्रंथ के लिए निश्चित थी। इसकी जानकारी के लिए विधिप्रपा आदि ग्रन्थ द्रष्टव्य हैं।

यह योगवहन की पद्धति भगवान् महावीर के समय में प्रचलित नहीं थी। उस समय के उल्लेखों में अंगों के अध्ययन का उल्लेख प्राप्त होता है, किन्तु योगवहन पूर्वक अध्ययन का उल्लेख नहीं मिलता। अध्ययन के साथ योगवहन की परम्परा भगवान् महावीर के निर्वाण के उत्तरकाल में स्थापित हुई प्रतीत होती है। यदि योगवाहिताका अर्थ श्रुत के अध्ययन के साथ की जाने वाली तपस्या या विशिष्ट चर्या हो तो यह उत्तरकालीन संक्रमण है। और, यदि इसका अर्थ चित्त-समाधि की विशिष्ट साधना हो तो इसे महावीरकालीन माना जा सकता है। प्रसंग की दृष्टि से दोनों अर्थसंगत हो सकते हैं।

```
३७-प्रणिधान (सु० ६६) :
```

प्रणिधान का अर्थ है--एकाग्रता । वह केवल मानसिक ही नहीं होती वाचिक और कायिक भी होती है । एकाग्रता का उपयोग सत् और असत् दोनों प्रकार का होता है । इसी आधार पर प्रणिधान के सुप्रणिधान और दुष्प्रणिधान--ये दो भेद किए गए हैं ।

३८-४०--पत्य, माल्य, अन्तर्मुहूर्त (सू० १२४)

प्रस्तुत सूत्र के कुछ विशिष्ट शब्दों का अर्थ इस प्रकार हैं---पल्य---बांस आदि से बनाई हुई टोकरी । माल्य---दूसरी मंजिस का मकान । अन्तर्महर्त---दो समय से लेकर अड़तालीस मिनट में से एक समय कम तक का कालमान ।

४१— (सू० १२१) :

प्रस्तुत सूत्र के कुछ विशिष्ट शब्दों के आशय इस प्रकार हैं—-समान—-प्रमाण की दृष्टि से एक लाख योजन । सपक्ष—समश्रेणी की दृष्टि से सपक्ष—दाएं बाएं पार्श्व समान । सप्रतिदिश—विदिशाओं में सम ।

४२—(सू० १३२) :

प्रस्तुत सूत्र के कुछ विशिष्ट शब्दों के अर्थ इस प्रकार हैं— सीमांतक नरकावास—पहली नरकभूमि के पहले प्रस्तर का नरकावास । ईषत् प्राग्भारा पृथ्वी—सिद्धशिला । इसका क्षेत्रफल पंतालीस लाख योजन है ।

४३—(सू० १३६) :

प्रस्तुत सूत्र में तीन कालिक-प्रज्ञप्ति सूत्रों का निरूपण है । नंदीसूत्र में द्वीपसागरप्रज्ञप्ति और चन्द्रप्रज्ञप्ति—इन दोनों को कालिक<sup>®</sup> तथा सूर्यप्रज्ञप्ति को उत्कालिक<sup>3</sup> के वर्ग में समाविष्ट किया गया है । जयधवला में परिकर्म (दृष्टिवाद के प्रयम अंग) के पांच अर्थाधिकार निरूपित हैं—चन्द्रप्रज्ञप्ति, सूर्यप्रज्ञप्ति, जम्बूढीपप्रज्ञप्ति, द्वीपसागरप्रज्ञप्ति और व्याख्या-

१. नंदीसूत्र, ७९ ।

२. नंदीसूत्र, ७७ ।

प्रज्ञप्ति<sup>थ</sup>। दृष्टिवाद कालिक सूत्र है, अतः इन प्रज्ञप्तियों का कालिक होना स्वतः प्राप्त है। घवेताम्वर आगमों में प्रज्ञप्तिसूत्न दृष्टिवाद के अंग के रूप में निरूपित नहीं है, फिर भी पांच प्रज्ञप्ति सूत्रों की मान्यता रही है, यह वृत्ति से ज्ञात होता है। वृत्तिकार ने लिखा है कि यह तीसरा स्थान है, इसलिए इसमें तीन ही प्रज्ञप्तियों का उल्लेख है, व्याख्याप्रज्ञप्ति और जम्बू-द्वीपप्रज्ञप्ति का उल्लेख नहीं है।

स्यानांग और नंदीसूत्र के इस परम्परा-भेद का आधार अभी अन्वेषणीय है।

४४--परिषद् (सू० १४३) :

इन्द्र की परिपद् निकटता की दृष्टि से तीन प्रकार की है— समिता—आन्तरिक परिषद् । इसके सदस्य प्रयोजनवज्ञात् इन्द्र के ढ़ारा बुलाने पर ही आते हैं । चंडा—मध्यमा परिपद् । इसके सदस्य इन्द्र के ढ़ारा बुलाने और न बुलाने पर भी आते हैं । जाता—बाह्यपरिषद् । इसके सदस्य इन्द्र के ढ़ारा बिना बुलाये ही आ जाते हैं । प्रकारान्तर से इसका यह भी अर्थ है—

१. जिनके सम्मुख प्रयोजन की पर्यालोचना की जाए वह आभ्यन्तर या समितापरिषद् है।

२. जिनके सम्मुख पर्यालोचित विषय को विस्तार से वताया जाए वह मध्यमा या चंडापरिषद् है।

३. जिनके सम्मुख पर्यालोचित विषय का वर्णन किया जाए वह बाह्य या जातापरिषद् है।

४४---याम (सू० १६१) :

यहां वृत्तिकार अभयदेव सूरि ने 'याम' का अर्थ दिन और रात्ति का तृतीय भाग किया है।' इससे आगे एक पाठ और है—तिहिं वतेहिं आया केवलिपन्नत्त धम्मं लभेज्ज सवणयाए तं जहा— पढमे वते, मज्झिमे वते, पच्छिमे वते (३।१६२)। प्रथम, मध्यम और पश्चिम—तीनों वय में धर्म की प्राप्ति होती है।

आचारांग में भी धर्म प्रतिपत्ति के प्रसंग में ऐसा ही पाठ हे\*—

जामा तिण्णि उदाहिया, जेसु इमे आयरिया संबुज्झमाणा समुद्रिया---

अर्थात् याम तीन हैं. जिनमें आर्य संबुद्ध होते हैं । आचारांग्रचूणि में 'जाम' और 'वय' को एकार्थक स्वीकार किया है ।' किन्तु स्थानांगसूत्र में 'जाम' और 'वय' के भिन्न पाठ हैं । फिर भी इससे आचारांगचूर्णि का मत खण्डित नहीं होता । क्योंकि स्थानांग एक संग्राहक सूत है, इसीलिए इसमें सदृश पाठों का भी संकलन कर लिया गया है ।

जाम का वयवाची अर्थ भी एक परम्परा का संकेत देता है !

उस समय संन्यास-विषयक यह प्रक्रन प्रबल था कि किस अवस्था में संन्यास लेना चाहिए । वर्णाश्रम व्यवस्था में चतुर्थ आश्रम में संन्यास-प्रहण का विधान था परन्तु भगवान् महावीर की मान्यता इससे भिन्न थी। वे दीक्षा के साथ वय का योग नहीं मानते थे। उन्होंने कहा---प्रथम, मध्यम और पश्चिम---तीनों ही वय धर्म-प्रतिपत्ति के लिए योग्य हैं। तीनों वयों का काल-मान इस प्रकार हैं---

> प्रथम वय----- वर्ष से ३० वर्ष तक । मध्यम वय----३० वर्ष से ६० वर्ष तक । पश्चिम वय----६० वर्ष से आगे ।

- ३. स्वानांगवृत्ति, पत्न १२२ : यामो रात्नेदिनस्य च चतुर्थभागो यद्यपि प्रसिद्धः तथाऽपीह लिभाग एव विवक्षितः ।
- ४. आचारांग, १।=।१।१४ ।
- ४. आचारांगचूणि, पत्न २४४ : जामोत्ति वा वयोत्ति वा एगट्ठा।

१. कथायपाहुड, भाग १, पृ० ११० ।

२. स्यानांगवृत्ति, पत्न १२० : व्याख्याप्रज्ञाप्तिर्जम्बृद्वोपप्रज्ञप्तिःच न विवक्षिता, त्रिस्थानकासुरोधात् ।

इसलिए इस भूमिका से भी स्पष्ट होता है कि धर्म-प्रतिपत्ति के प्रसंग में जो 'जाम' शब्द आया है वह वय का ही द्योतक है, बत या काल-विशेष का नहीं।

### ४६\_वोधि (सूत्र १७६) :

वृत्तिकार ने बोधि का अर्थ सम्यक्**वोध किया है ।' इस अर्थ में चारित्रबोधि नहीं हो सकता । वृत्तिकार ने इसका** समाधान इम भाषा में दिया है—चारित्न बोधि का फल है, इसलिए अभेदोपचार से उसे बोधि कहा गया है । उन्होंने दूसरा तर्क यह प्रस्तुत किया है—ज्ञान और चारित—ये दोनों ही जीव के उपयोग हैं, इसलिए उन्हें बोधि शब्द के द्वारा अभिहित किया गया है ।<sup>3</sup>

आचार्य कुंदकुंद ने बोधि शब्द की नुन्दर परिभाषा दी है। जिस उपाय से सद्ज्ञान उत्पन्न होता है उस उपाय-चिंता का नाम वोधि है। इस परिभाषा के अनुसार ज्ञानवोधि का अर्थ ज्ञानप्राप्ति की उपायचिंसा, दर्शनवोधि का अर्थ दर्शनप्राप्त की उपायचिंता और चारिववोधि का अर्थ चरिव्रप्राप्ति की उपायचिंता फलित होता है।

बोधि शब्द बुघ् धातु से निष्पन्न हुआ है। इसका शाब्दिक अर्थ है—ज्ञान या विवेक । धर्म के सन्दर्भ में इसका अर्थ होता है—आत्मबोध या मोक्षमार्ग का बोध। आत्मा को जानना सम्यक्ज्ञान, आत्मा को देखना सम्यक्दर्शन और आत्मा में रमण करना सम्यक् चारिन्न है। एक शब्द में तीनों की संज्ञा आत्मबोध है। और, यह आत्मबोध ही मोक्ष का मार्ग है। यहाँ बोधि शब्द का इसी अर्थ में प्रयोग किया गया है।

### ४७\_मोह (सूत्र १७८) :

देखें २।४२२ का टिप्पण ।

### ४८...दूसरे स्थान पर ले जाकर दी जाने वाली दीक्षा (सूत्र १८२) ः

दशनपुर नगर के राजपुरोहित का नाम सोमदेव था। उसके पुत्न का नाम आर्यरक्षित और पत्नी का नाम घढ़सोया था। आयरक्षित पाटलीपुत्र में जा चारों वेदों का सांगोपांग अध्ययन कर घर लौटे। माता के कहने पर वे दृष्टिवाद का अध्ययन करने के लिए तोसलिपुत्र आचार्य के पास गए। उन दिनों आचार्य दशपुर नगर के इक्षुगृह में ठहरे हुए थे। आचार्य ने कहा—जो प्रव्रजित होता है उसी को दृष्टिवाद का अध्ययन कराया जाता है। क्या तुम दीक्षा लोगे ? आर्यरक्षित ने स्वीकारात्मक उत्तर दिया। आचार्य ने कहा—उसका अध्ययन कराया जाता है। क्या तुम दीक्षा लोगे ? आर्यरक्षित ने कमपूर्वक अध्ययन करूंगा। किन्तु मैं यहां प्रव्रजित होने में असमर्थ हूं। क्योंकि राजा का तथा दूसरे लोगों का मेरे पर बहुत बड़ा अनुराग है। प्रव्रजित हो जाने पर भी वे मुझे बलात् घर ले जा सकते हैं। अतः अन्यत कहीं जाकर दीक्षा प्रदान करें।

### ४६\_\_उपदेश से ली जाने वाली दीक्षा (सूत्र १८३) :

आर्यरक्षित को प्रत्नजित हुए अनेक वर्ष हो चुके थे। एक बार उनके माता-पिता ने एक संदेश में कहा—क्या तुम हम सबको भूल गए ? हम तो समझते थे कि तुम हमारे लिए प्रकाश करने वाले हो। तुम्हारे अभाव में यहाँ अन्धकार ही अन्ध-कार है। तुम शोध्र घर आकर हमें सम्हाल लो। आर्यरक्षित अपने अध्ययन में तन्मय थे, अतः इस संदेश पर कोई ध्यान नहीं दिया। तब माता-पिता ने अपने छोटे पुत्र फल्गुरक्षित को संदेश देकर भेजा। फल्गुरक्षित शीघ्र ही वहाँ गया और

.३. पट्त्राभृतादिसंग्रह:, पृष्ठ ४४०, द्वादगानुप्रेक्षा ५३ : उप्पज्जदि

सल्णाणं, जेण उवाएण तस्तुवायस्य चिता हवे**इ वो**ही, अच्चतं दुःलहं होदि 1

४. पूरे कथानक के लिए देखें— आवश्यकमलयगिरिवृत्ति, पत्र ३९४-३९६ ।

स्यानांगवृत्ति, पत्न १२३: बॉधिः—सम्यक्बोधः।

२. स्थानांगवृत्ति, पत्न १२३: इह च चारितं घोधिफलत्वात् वोधिरुच्यते, जीवोपयोगरुपत्वाद्याः

फल्गुरक्षित ने तत्काल कहा—भगवान् ! मैं तैयार हूं। आप मुझे व्रत की दीक्षा दें। आर्यरक्षित ने उसे प्रवजित कर दिया।'

### ४०-परस्पर प्रतिज्ञाबद्ध हो ली जाने वाली दीक्षा (सूत्र १८३)

देखें---१०।१५ के टिप्पण के अन्तर्गत मेतार्य का कथानक ।

### ४१---(सूत्र १८४)

प्रस्तुत सूल के कुछ विशिष्ट शब्दों के अर्थ इस प्रकार हैं---

पुलाक —यह एक प्रकार की तप-जस्ति अक्ति है । इसे प्राप्त करने चाला बहुत सक्ति-सम्पन्न हो जाता है । इस शक्ति का प्रयोग करना मुनि के लिए निषिद्ध होता है । किन्तु कभी कुद्ध होने पर वह उसका प्रयोग करता है और उस शक्ति के द्वारा दंडों का निर्माण कर बड़ी-से-बड़ी सेना को हत-प्रहत कर देता है ।\*

घात्यकर्म—ज्ञानावरण, दर्शनावरण, मोहनीय और अन्तराय ये चार घात्यकर्म कहलाते हैं ।

### ४२--- शैक्ष भूमियां (सूत्र १८६)

शैक्ष का अर्थ है—शिक्षा प्राप्त करने वाला ।' तत्त्वार्थवात्तिक के अनुसार जो मुनि श्रुतज्ञान की शिक्षा में तत्पर और सतत व्रतभाबना में निपुण होता है, वह शैक्ष कहलाता है।<sup>\*</sup> प्रस्तुत सूत्र से उसका अर्थ सामायिक चारित वाला मुनि, नव-दीक्षित मुनि फलित होता है ।

शैक्षभूमि का अर्थ है —सामायिक चारित्र का अवस्था-काल । दीक्षा के समय सामायिक चारित्र स्वीकार किया जाता है । उसमें सर्व सावद्य प्र वृत्ति का प्रत्याख्यान होता है । उसके पश्चात् छेदोपस्थापनीय चारित्न अंगीकार किया जाता है । उसमें पांच महाव्रत और रात्निभोजन-विरमणव्रत को विभागशः स्वीकार किया जाता है ।

सामायिक चारित की तीन भूमियां (कालमर्यादाएं) प्रस्तुत सूत्र में प्रतिपादित हैं । छह महीनों के पश्चात् निश्चित रूप से छेदोपस्थानीय चारित्न स्वीकार करना होता है ।

व्यवहारभाष्य में शैक्षभूमियों की प्राचीन परम्परा का उल्लेख मिलता है । उसके अनुसार—कोई मुनि प्रव्रज्या से पृथक् होकर पुनः प्रव्रजित होता है, वह पूर्व विस्मृत सामाचारी आदि की एक सप्ताह में पुनः स्मृति या अभ्यास कर लेता है, इसलिए उसे सातवें दिन में उपस्थापित कर देना चाहिए । यह जैक्ष की जघन्य भूमिका है ।

कोई व्यक्ति प्रथम बार प्रवजित होता है, उसकी बुद्धि मंद है और श्रद्धा-शक्ति भी मंद है, उसे सामाचारी व इंद्रियविजय का अभ्यास छह मास तक करना चाहिए । यह शैक्ष की उत्कृष्ट भूमिका है ।

मध्यस्तरीय बुद्धि और श्रद्धा वाले को सामाचारी व इंद्रियविजय का अभ्यास चार मास तक कराना चाहिए । यदि कोई भावनाशील श्रद्धा-संपन्न और मेधावी व्यक्ति प्रव्रजित हो तो उसे भी सामाचारी व इंद्रियविजय का अभ्यास चार मास तक कराना चाहिए । यह शैक्ष की मध्यम भूमिका है ।

- २. स्थानगंगवृत्ति, पल १२४ : जिक्षां बाऽधीत इति शैक्षः ।
- ४. तत्त्वार्थवातिक, १।२४: श्रुतज्ञानशिक्षणपर: अनुपरतन्नत-भावनानिपुण: शैक्षक इति लक्ष्यते।

४. व्यवहारभाव्य, १०१४३, १४ :

पुञ्चोवट्रुपुराणे, करणजयट्ठा उह्तष्पियाभूमी । उवकोसा दुम्मेहं, पडुच्च असट्हाणं च ।। एमेव य सज्झमिया, अवहिज्जते य सट्हते य । माविय मेहाविस्सवि, करण जयट्ठा य मज्झमिया ।।

९. परिणिष्टपर्व, सर्ग ९३, पृष्ठ ९०७, १०८ ।

२. देखें—विशेषावश्यकभाष्य, ८०६ ।

देखें स्थान, १०।१३६ का टिप्पण।

४४---(सूत्र १८८) :

सूत्र १८८ से ३१४ तक में मनुष्य की विभिन्न मानसिक दशाओं का चित्रण किया गया है। यहाँ मन की तीन अवस्थाएं प्रतिपादित हैं----

१. सुमनस्कता-मानसिक हर्ष ।

२. दुर्मनस्कता-मानसिक विषाद ।

**३. मानसिक तटस्थता** ।

इन सूत्रों से यह फलित होता है कि परिस्थिति का प्रभाव सब मनुष्यों पर समान नहीं होता । एक ही परिस्थिति मानसिक स्तर पर विभिन्न प्रतिक्रियाएं उत्पन्न करती हैं । उदाहरण के लिए युद्ध की परिस्थिति को प्रस्तुत किया जा सकता है---

कुछ पुरुष युद्ध करता हूँ इसलिए सुभनस्क होते हैं । कुछ पुरुष युद्ध करता हूँ इसलिए दुर्मनस्क होते हैं । कुछ पुरुष युद्ध करता हूँ इसलिए न सुमनस्क होते हैं और न दुर्मनस्क होते हैं ।

४४—(सूत्र ३२२)

```
प्रस्तुत सूल में कुछ शब्द ज्ञातव्य हैं—
१. अवकान्ति—उत्पन्न होना, जन्म लेना ।
२. हानि—यह निबुड्ढि (निवृद्धि) शब्द का अनुवाद है ।
गतिपर्याय और कालसंयोग :—देखें २।२४६ का टिप्पण
समुद्घात : देखें द्वा११४ का टिप्पण
दर्शनाभिगम— प्रत्यक्ष दर्शन के द्वारा होने वाला बोध ।
ज्ञानाभिगम—प्रत्यक्ष ज्ञान के द्वारा होने वाला बोध ।
जीवाभिगम—जीवबोध ।
```

५६-५७--- त्रस, स्थावर (सूत्र ३२६, ३२७)

पृथ्वी, पानी, अग्नि, वायु और वनस्पति—ये पांच प्रकार के जीव स्थावर नामकर्म के उदय से स्थावर कहलाते हैं। द्वीन्द्रिय, त्वीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय और पञ्चेन्द्रिय—ये चार प्रकार के जीव त्रस नामकर्म के उदय से स्थावर कहलाते हैं। यह स्थावर और त्रस की कर्मज्ञास्त्रीय परिभाषा है। प्रस्तुत सूत्र [३२६, ३२७] तथा उत्तराध्ययन के ३६ वें अध्ययन में स्थावर और त्रस का वर्गीकरण भिन्न प्रकार से प्राप्त होता है। इस वर्गीकरण के अनुसार पृथ्वी, पानी और वनस्पति—ये तीन स्थावर हैं। 'अग्नि, वायु और उदार त्रसप्राणी—ये तीन त्रस हैं। '

दिगम्बर परम्परा-सम्मत तत्त्वार्थसूत्र के अनुसार पृथ्वी, पानी, अग्नि, बायु और वनस्पति—ये पांचों स्थावर हैं ।ै <mark>इवेताम्बर परम्परा-सम्मत तत्त्वार्थसूत्र में</mark> स्थावर और बस का विभाग प्रस्तुत सुत्र जैसा ही है ।ैं

इन दोनों परम्पराओं में कोई विरोध नहीं है । वस दो प्रकार के होते हैं---गतिवस और लब्धिवस । जिनमें चलने

३. तत्त्वार्थसूत, २।१३: पृथिव्यप्तेजोवायुवनस्पतय: स्थावराः ।

४. तत्त्वार्थसूत्र, २१९३, ९४ : पृथिव्यम्बुवनस्पतयः स्थावराः। तेजोवायू द्वीन्द्रियादयश्च त्र्साः ।

५३---स्थविर (सूत्र १८७) :

१. उत्तराध्ययन, ३६।६९ ।

२. उत्तराध्ययन, ३६।१०७ ।

की किया होती है, वे गतिवस कहलाते हैं । जो जीव इष्ट की प्राप्ति और अनिष्ट निवारण के लिए इच्छापूर्वक गति करते वे लब्धिवस कहलाते हैं ।' प्रथम परिभाषा के अनुसार अग्नि और वायु चस हैं, किन्तु दूसरी परिभाषा के अनुसार वे वस नहीं हैं । प्रस्तुत सुत्र (३२६) में उनकी गति को लक्ष्य कर उन्हें वस कहा गया है ।

### ४५ (सू० ३३७) :

प्रस्तुत सुल का पूर्वपक्ष अक्रुततावाद है । आगम-रचनार्श्वली के अनुसार इसमें अन्ययूथिक शब्द का उल्लेख है, किन्तु इस वाद के प्रवर्त्तक का उल्लेख नहीं है । आगम साहित्य में प्रायः सभी वादों का अन्ययूथिक या अन्यतीथिक ऐसा मानते हैं इस रूप में प्रतिपादन किया गया है । बौद्ध पिटकों में विभिन्न वादों के प्रवर्त्तकों का प्रत्यक्ष उल्लेख मिलता है । दीधनिकाय के सामञ्जफल-सुत्त से पता चलता है कि प्रकुधकात्यायन अक्रततावाद का प्रतिपादन करते थे । उसके अनुसार सुख और दुःख अक्वत, अनिमित, अक्टस्थ और स्तंभवत् अचल हैं ।

भगवान् महावीर का कोई मुनि या श्रावक प्रऋधकात्यायन के इस मत को सुनकर आया और उसने भगवान् से इस विषय में पूछा तब भगवान् ने उसे मिथ्या बतलाया और दू.ख कृत होता है, इस सिद्धान्त का प्रतिपादन किया ।

इसके पूर्ववर्ती सूल में भी दुःख कृत होता है, यह प्रतिपादित है।

ये दोनों संवादसूत्र किसी अन्य आगम के मध्यवर्ती अंश हैं । तीन की संख्या के अनुरोध से ये यहां संकलित किए गए, ऐसा प्रतीत होता है ।

भगवान् बुद्ध ने इस अहेतुवाद की आलोचना की थी। अंगुत्तर-निकाय में इसका उल्लेख मिलता है ----

भिक्षुओ ! जिन श्रमण-ब्राह्मणों का यह मत है, यह दृष्टि है कि जो कुछ भी कोई आदमी सुख, दुःख या अदुख-असुख अनुभव करता है, वह सब बिना किसी हेतु के, बिना किसी कारण के, उनके पास जाकर मैं उनसे प्रश्न करता हूं— आयुष्मानो ! क्या सचमुच तुम्हारा यह मत है कि जो कुछ भी कोई आदमी सुख, दुःख या अदुख-असुख अनुभव करता है, यह सब बिना किसी हेतु के, बिना किसी कारण के ?

मेरे ऐसा पूछने पर वे "हां" उत्तर देते हैं।

तब मैं उनसे कहता हूं – तो आयुष्मानो ! तुम्हारे मत के अनुसार बिना किसी हेतु के, बिना किसी कारण के आदमी प्राणी-हिंसा करने वाले होते हैं, विना किसी हेतु के, बिना किसी कारण के आदमी चोरी करने वाले होते हैं, विना किसी हेतु के, बिना किसी कारण के आदमी चोरी करने वाले होते हैं, विना किसी अब्राह्मचारी होते हैं, बिना किसी हेतु के, बिना किसी कारण के आदमी आप के आदमी कारण के आदमी कारण के आदमी कारण के आदमी कारण के आदमी अब्राह्मचारी होते हैं, बिना किसी हेतु के, बिना किसी कारण के आदमी चोरी करने वाले होते हैं, विना किसी अब्राह्मचारी होते हैं, बिना किसी हेतु के, बिना किसी कारण के आदमी झूठ बोलने वाले होते हैं, बिना किसी हेतु के, बिना किसी कारण के आदमी चुगलखोर होते हैं, बिना किसी हेतु के, बिना किसी हेतु के, बिना किसी कारण के आदमी कोई के आदमी कठोर बोलने वाले होते हैं, बिना किसी कारण के आदमी चयर्थ बकवास करने वाले होते हैं, बिना किसी हेतु के, बिना किसी कारण के आदमी नगरण के आदमी व्यर्थ बकवास करने वाले होते हैं, बिना किसी हेतु के, बिना किसी कारण के आदमी कोदी होते हैं, बिना किसी हेतु के, बिना किसी कारण के आदमी कोदी होते हैं तथा बिना किसी कारण के आदमी लाभी होते हैं, बिना किसी हेतु के, बिना किसी कारण के आदमी कोदी होते हैं तथा बिना किसी कारण के आदमी नभी होते हैं, बिना किसी हेतु के, बिना किसी होते हैं, बिना किसी हेतु के, बिना किसी हेतु के, बिना किसी होते हैं, बिना किसी हेतु के, बिना किसी कारण के आदमी मिध्यावूप्टि वाले होते हैं । भिक्षुओ ! इस अहेतुवाद, इस अकारणवाद को ही साररूप ग्रहण कर लेने से यह करना योग्य है, इस विषय में ही यथार्थ-ज्ञान नहीं होता तो इस प्रकार के मूड़-स्मृति असंयत लोगों का अपने-आप को धार्मिक-श्रमण कहना सहेतुक नहीं होता ।

### ४६—(सू॰ ३४६) :

प्रस्तुत सूत्र अपवादसूत्र है । साधारणतया (उत्सर्ग मार्ग में ) मुनि के लिए मादक द्रव्यों का निषेध है । ग्लान अवस्था में आपवादिक मार्ग के अनुसार मुनि आसव आदि ले सकता है । प्रस्तुत सूत्र में उसकी मर्यादा का विधान है । दत्ति का अर्थ

१. तत्त्वार्थसूत्रभाष्यानुसारिणो टीका, २।१४: तसत्वं च दिविधं क्रियातो लब्धितश्च ।

२. दीवनिकाय, १।२, पु० २१ ।

३. अंगुत्तरनिकाय, भाग १, पू० १७१-१८० ।

है—अञ्जलि ।ै ग्लान अवस्था में भी मुनि तीन अञ्जलि से अधिक मादक द्रव्य नहीं ले सकता । निश्वीथसूव में ग्लान के लिए तीन अञ्जलि से अधिक मादक द्रव्य लेने पर प्रायश्चित्त का विधान किया गया है—

जे भिवखू गिलाणस्सऽट्वाए परं तिण्हं वियडदत्तीणं पडिग्गाहेति, पडिग्गाहेतं वा सातिज्जति ।

यह अपवाद सूत्र छेद सूत्रों की रचना के पश्चात् स्थानांगसूत्र में संक्रान्त हुआ, ऐसा अनुमान किया जा सकता है। वृत्तिकार अभयदेवसूरि ने प्रस्तुत सूत की व्याख्या भिन्न प्रकार से की है। ै उन्होंने विकट का अर्थ पानक और दत्ति का अर्थ एक धार में लिया जा सके उतना द्रव्य किया है। उन्होंने उत्क्रब्ट, मध्य और जघन्य के अर्थ माता और द्रव्य इन दोनों दृष्टियों से किए हैं---

उत्कृष्ट—-(१) पर्याप्त जल, जिससे दिन-भर प्यास वुझाई जा सके।

(२) कलमी चावल की कांजी।

मध्यम-(१) अपर्याप्त जल, जिससे कई वार प्यास बुझाई जा सके।

(२) साठी चावल की कांजी।

जघन्य—(१) एक बार पिए उतना जल ।

(२) तृणधान्य को कांजी या गर्म पानी ।

वृत्तिकार ने अपने सामयिक वातावरण के अनुसार प्रस्तुत सूत्र की व्याख्या की है, किन्तु 'गिलायमाणस्स' इस पाठ के सन्दर्भ में यह व्याख्या संगत नहीं लगती। पानक का विधान अग्लान के लिए भी है फिर ग्लान के लिए सूत्र रचना का कोई प्रयोजन सिद्ध नहीं होता। दूसरी यात निशीय सूत्र के उन्नीसवें उद्देशक के सन्दर्भ में इस व्याख्या की संगति नहीं बिठाई जा सकती।

### ६०--सांभोगिक (सू० ३४०) :

देखो समवाओ १२।२ का टिप्पण ।

#### ६१-६४—अनुज्ञा, समनुज्ञा, उपसंपदा, विहान (सू० ३४१-३४४) :

इन चार सूत्रों में अनुज्ञा, समनुज्ञा, उपसंपदा और विहान—ये चार शव्द विमर्शनीय हैं ।

आचार्य, उपाध्यप्य और गणी—ये तीनों साधुसंघ के महत्त्वपूर्ण पद हैं। प्राचीन परम्परा के अनुसार ये आचार्य या स्थविरों के अनुमोदन से प्राप्त होते थे। वह अनुमोदन सामान्य और विशिष्ट दोनों प्रकार का होता था। सामान्य अनुमोदन को अनुज्ञा और विशिष्ट अनुमोदन को समनुज्ञा कहा जाता था। अनुमोदनीय व्यक्ति असमग्र गुणयुक्त और समग्र गुपयुक्त दोनों प्रकार के होते थे। असमग्र गुणयुक्त व्यक्ति को दिए जाने वाले अधिकार को अनुज्ञा तथा समग्रगुणयुक्त व्यक्ति को दिये जाने वाले अधिकार को समनुज्ञा कहा जाता था।

प्राचीनकाल में ज्ञान, दर्शन और चारित की विशेष उपलब्धि के लिए अपने गण के आचार्य, उपाध्याय और गणी को छोड़कर दूसरे गण के आचार्य, उपाध्याय और गणी के शिष्यत्व स्वीकार करने की परम्परा प्रचलित थी। इसे उपसंपदा कहा जाता था।

निक्षीयचूर्णि, ११।४, भाग ४, पृ० २२१;
 दत्तीए पमार्ण पसती ।

३. स्थानांगवृत्ति, पत्त १३१: तओ त्ति तिसः 'विषड' त्ति पानकाहार, तस्य दत्तयः---एकप्रक्षेपप्रदानरूपाः प्रतिग्रहोतुम् --- आश्रयितुं वेदनोपशमायेति, उत्कर्षः-----प्रकर्ष तद्योगादुत्कर्षा उत्कर्षतीति वोत्कर्षा उत्कृष्टेत्यर्थः, प्रचुरपानकसक्षणा, यया

२. निसीहज्झयण १९१४ ।

२७६

आचार्य, उपाध्याय और गणी भी विशिष्ट प्रजयोन उपस्थित होने पर अपने पद का त्याग कर देते थे। इसे विहान कहा जाता था।

```
६४-अल्पायुष्क (सू० ३६१) :
```

डा० वोरीक्लोसोव्सकी ने सोवियत अर्थ-पतिका में लिखा है—अन्तरिक्ष में पृथ्वी की अपेक्षा समय बहुत धीमी गति से बढ़ता है । यह तथ्य इसी तथ्य की ओर संकेत करता है कि देवता का मुहूर्त वीतता है और मनुष्य का जीवन ही बीत जाता है ।

### ६६-७२\_(सू० ३६२) :

### ७३\_पानक (सू० ३७६) :

पानक को हिन्दी में पना कहा जाता है । प्राचीनकाल में आयुर्वेदिक-पद्धति के अनुसार द्राक्षा आदि अनेक द्रव्यों का पानक तैयार किया जाता था<sup>°</sup> । यहां पानक झब्द धोवन तथा गर्म पानी के लिए भी प्रयुक्त किया गया है ।

मूलाराधना' में पानक के छह प्रकार मिलते हैं—

- १. स्वच्छ— उष्णोदक, सौवीर आदि ।
- २. बहल—कांजी, द्राक्षारस तथा इमली का सार।
- ३. लेवड---लेपसहित (दही आदि)।
- ४. अलेवड—लेपरहित, मांड आदि ।
- ५. ससिक्थ---पेया आदि ।
- ६. असिक्थ—मंग का सूप आदि ।

७४-७४--फलिकोपहृत, झुद्धोपहृत (सू० ३७१) :

फलिकोपहूत—कोई अभिग्रहधारी साधु उठाया हुआ लेता है, कोई परोसा हुआ लेता है और कोई पुनः पाकपास में डाला हुआ लेता है—

देखें —आयारचूला ९।१४५ । गुढोपहृत—देखें आयारचूला १।१४४

७६-७८- (सू० ३९२-३९४) :

इन तीन सूत्रों में मनुष्यों के व्यवहार की क्रमिक भूमिकाओं का निर्देश है । मनुष्य में सर्वप्रथम दृष्टिकोण का निर्माण होता है । उसके पश्चात् उसमें रुचि या श्रद्धा उत्पन्न होती है । फिर वह कार्य करता है । इसका अर्थ होता है---दर्शनानुसारी-

२. देखें - दसवेजालियं, १।१।४७ का टिप्पण।

१. विशेष जानकारी के लिए देखें वृहत्कल्पभाष्य।

३. मूलाराधना, आश्वास १७०० ।

२७७

श्रद्धा और श्रद्धानुसारीप्रयोग । दृष्टिकोण यदि सम्यक् होता है तो श्रद्धा और प्रयोग दोनों सम्यक् होते हैं । उसके मिथ्या और मिश्रित होने पर श्रद्धा और प्रयोग भी मिश्रित होते हैं ।

| १. सम्यक्दर्शन          | मिथ्यादर्शन  | सम्यक्मिथ्यादर्शन |
|-------------------------|--------------|-------------------|
| २. सम्यक्रुचि           | मिथ्यारुचि   | सम्यक्मिथ्यारुचि  |
| ३. सम्यक् <b>प्रयोग</b> | मिथ्याप्रयोग | सम्यकमिथ्याप्रयोग |

### ७६--व्यवसाय (सू० ३९४) :

इन पांच सूत्रों का (३९१-३९९) विभिन्न व्यवसायों का उल्लेख है। व्यवसाय का अर्थ होता है—निश्चय, निणंय और अनुष्ठान । निश्चय करने के साधनभूत यन्थों को भी व्यवसाय कहा जाता है। प्रस्तुत पांच सूत्रों में विभिन्न दृष्टिकोणों से व्यवसाय का वर्गीकरण किया गया है।

प्रथम वर्गीकरण धर्म के आधार पर किया गया है । दूसरा वर्गीकरण ज्ञान के आधार पर किया गया है । इसे देखते ही वैशेषिकदर्शन-सम्मत तीन प्रमाणों की स्मृति हो आती है ।

|    | वैशेषिक सम्मत प्रमाणः | प्रस्तुत वर्गीकरण |
|----|-----------------------|-------------------|
| ę. | प्रत्यक्ष             | प्रत्यक्ष         |
| २. | अनुमान                | प्रात्ययिक—आगम    |
| ₹. | आगम                   | आनुगामिकअनुमान    |
| ~  |                       | • • • •           |

वृत्तिकार ने प्रत्यक्ष और प्रात्ययिक के दो-दो अर्थ किए हैं। प्रत्यक्ष के दो अर्थ—यौषिक प्रत्यक्ष और स्वसंवेदन प्रत्यक्ष । यहां ये दोनों अर्थ घटित होते हैं।

प्रात्ययिक के दो अर्थ—

१. इन्द्रिय और मन के योग से होने वाला ज्ञान (व्यावहारिक प्रत्यक्ष) ।

२. आप्तपुरुप के वचन से होने वाला ज्ञान ।

तीसरा वर्गीकरण वर्तमान और भावी जीवन के आधार पर किया गया है । मनुष्य के कुछ निर्णय वर्तमान जीवन की दृष्टि से होते हैं, कुछ भावी जीवन की दृष्टि से और कुछ दोनों की दृष्टि से । ये कमश: इहर्लोकिक, पारलौकिक और इहलोकिक-पारलौकिक कहलाते हैं ।

चौथा वर्गीकरण विचार-धारा था णास्त्र-ग्रन्थों के आधार पर किया गया है । इस प्रकरण में मुख्यतः तीन विचार-धाराएं प्रतिपादित हुई हैं—जौकिक, वैदिक और सामयिक ।

लौकिक विचारधारा के प्रतिपादक होते हैं—अर्थशास्त्री, धर्मशास्त्री (समाजशास्त्री) और कामशास्त्री। ये लोग अर्थशास्त्र, धर्मशास्त्र (समाजशास्त्र) और कामशास्त्र के माध्यम से अर्थ, घर्म (सामाजिक कर्त्तव्य) और काम के औदित्य तथा अनौचित्य का निर्णय करते हैं। सूत्रकार ने इसे लौकिक व्यवसाय माना है। इस विचारधारा का किसी धर्म-दर्शन से सम्वन्ध नहीं होता। इसका सम्बन्ध लोकमत से होता है।

वैदिक विचारधारा के आधारभूत ग्रन्थ तीन वेद हैं—ऋक्, यजु और साम । यहां व्यवसाय के निमित्तभूत ग्रन्थों को ही व्यवसाय कहा गया है ।

वृत्तिकार ने सामयिक व्यवसाय का अर्थ सांख्य आदि दर्शना के समय (सिद्धान्त) से होने वाला व्यवसाय किया है । प्राचीनकाल में सांख्यदर्शन श्रमण-परम्परा का ही एक अंग रहा है । उसी दृष्टि के आधार पर वृत्तिकार ने यहाँ मुख्यता से सांख्य का उल्लेख किया है । सामयिक व्यवसाय के तीन प्रकारों का दो नयों से अर्थ किया जा सकता है !

ज्ञानव्यवसाय---ज्ञान का निश्चय या ज्ञान के द्वारा होने वाला निश्चय ।

दर्शनव्यवसाय—दर्शन का निश्चय ।

चरित्रव्यवसाय---चरित्र का निश्चय ।

दूसरे नय के अनुसार ज्ञान, दर्शन और चारित----ये श्रमणपरम्परा (या जैनशासन) के तीन मुख्य ग्रंथ माने जा सकते

हैं । सूत्रकार ने किन ग्रन्थों की ओर संकेत किया है, यह उनकी उपलब्धि के अभाव में निश्चय पूर्वक नहीं कहा जा सकता; पर इस कोटि के ग्रंथों की परम्परा रही है, इसकी पुष्टि आचार्य कुंदकुंद के बोधप्राभृत, दर्शनप्राभृत और चरित्रप्राभृत से होती है । ३।४११ में तीन प्रकार के अन्त (निर्णय) बतलाए गए हैं, वे प्रस्तुत विषय से ही सम्वन्धित हैं ।

### द०\_(सू० ४००) :

प्रस्तुत सूत्र में साम, दण्ड और भेद—ये तीन अर्थयोनि के रूप में निर्दिष्ट हैं। चाणक्य ने शासनाधीन संधि और विग्नह के अनुष्ठानोपयोगी उपायों का निर्देश किया है। वे चार हैं—साम, उपप्रदातन, भेद और दण्ड।' वृत्तिकार ने बताया है—किसी पाठ-परंपरा में दण्ड के स्थान पर प्रदान पाठ माना जाता है। इस पाठान्तर के आधार पर चाणक्य-निर्दिष्ट उपप्रदान भी इसमें आ जाता है।

चाणक्य ने साम के पांच, भेद के दो और दण्ड के तीन प्रकार वतलाए हैं।

साम के पांच प्रकार—

```
१. गुणसंकोर्तनं---स्तुति ।
```

२. सम्बन्धोपाख्यानं--सम्बन्ध का कथन करना ।

३. परस्परोपकारसन्दर्शनं—परस्पर किए हुए उपकारों का वर्णन करना ।

४. आपत्तिप्रदर्शनं—भविष्य के सुनहले स्वप्न का प्रदर्शन करना ।

५. आत्मोपनिधानं---सामने वाले व्यक्ति के साथ अपनी एकता प्रदर्शित करना ।

भेद के दो प्रकार----

१. शंकाजननं---संदेह उत्पन्न कर देना ।

२. निर्भर्सनं---भर्त्सना करना।

दण्ड के तीन प्रकार----

१. वध । २. परिक्लेश । ३. अर्थहरण ।

वृत्तिकार ने कुछ श्लोक उढ़त किए हैं।े उनके आधार परसाम के पांच, दण्ड और भेद के तीन-तीन तथा पाठान्तर के रूप में प्राप्त प्रवान के पांच प्रकार बतलाए हैं।

साम के पांच प्रकार----

१. परस्परोपकारदर्शन । २. गुणकीर्तन । ३. सम्बन्धसमाख्यान । ४. आयतिसंप्रकाञन । ४. अर्पण । दण्ड के तीन प्रकार—

१. वध । २. परिक्लेश । ३. धनहरण ।

भेद के तीन प्रकार----

- १. स्नेहरागापनयन—स्नेह, राग का अपनयन करना ।
- २. संहर्षोत्पादन -- स्पर्धा उत्पन्न करना ।
- ३. संतर्जन---तर्जना देना ।

 कौटलीयार्ड्यशास्त्रम्, अध्याय ३१, प्रकरण २८, पृ० ८२: उपायाः सामीपप्रदानभेददण्डाः ।

२. स्यानांगवृत्ति, पन्न १४१, १४२:

- परस्परोपकाराणां, दर्शनं गुणकीर्त्तनम् । सम्बन्धस्य समाख्यान, मायत्याः संप्रकाशनम् ।।
- २. बःचा पेशलया साधु, तवाहमिति चार्षणम् । इति सामप्रयोगईः, साम पञ्चविद्यं स्मृतम् ।

- ३. वधर्य्वैव परिक्लेग्रो, धनस्य हरणं तथा । इति दण्डविधानज्ञैदंण्डोऽपि व्रिविधः स्मृतः ॥
- स्त्रेहरागापत्तयनं, संहर्षोत्पादनं तदा । सन्तर्जनं च भेदज्ञैभेंदस्तु विविध: स्मृत: ।।

 यः सम्प्राप्तो धनोत्सगैः, उत्तमाधममध्यमः । प्रतिदानं तथा तस्य, गृहीतस्यानुमोदनम् ।।

६. द्रव्यदानमधूर्वं च, स्वयंग्राहप्रवर्त्तनम् । देयस्य प्रतिमोक्षण्च, दानं पञ्चविद्यं स्मृतम् ॥

#### 308

प्रदान के पांच प्रकार----

ठाणं (स्थान)

१. धनोत्सर्ग---धन का विसर्जन।

२. प्रतिदान---गृहीतधन का अनुमोदन ।

३. अपूर्वद्रध्यदान----अपूर्वद्रव्य का दान करना ।

४. स्वयंग्राहप्रवर्तन—दूसरे के धन के प्रति स्वयं ग्रहणपूर्वक प्रवर्तन करना ।

५. देयप्रतिमोक्ष---ऋण चुकाना ।

**द१**\_(सू० ४०२) :

प्रस्तुत सूत्र के कुछ विशिष्ट शब्दों के आशय इस प्रकार हैं---शुद्धतरदृष्टि से सभी वस्तुएं आत्म-प्रतिष्ठित होती हैं । शुद्धदृष्टि से सभी वस्तुएं आकाश-प्रतिष्ठित होती हैं । अशुद्धदृष्टि---लोक व्यवहार से सब वस्तुएं पृथ्वी प्रतिष्ठित होती हैं ।

### **द२---मिथ्यात्व (सू० ४०३)** :

प्रस्तुत सूल में मिथ्यात्व का प्रयोग मिथ्यादर्शन या विपरीततत्त्वश्रद्धान के अर्थ में नहीं है। यहां इसका अर्थ असमीचीनता है।

द३\_\_(सू० ४०४) :

प्रस्तुत सूत में अकिया के तीन प्रकार वतलाए गए हैं और उनके प्रकारों में किया शब्द का व्यवहार हुआ है। वृत्ति-कार ने उसी का समर्थन किया है।' ऐसा लगता है यहां अकार लुप्त है। प्रयोग किया का अर्थ प्रयोग अकिया अर्थात् असमीचीन प्रयोगकिया होना चाहिए। वृत्तिकार ने देसणाण आदि तीनों पदों की देश अज्ञान और देशज्ञान--इन दोनों रूपों में व्याख्या की है।' उनमें जैसे अकार का प्रण्लेष माना है, वैसे प्रओगकिरिया आदि पदों में क्यों नहीं माना जा सकता ?

```
द४...(सू० ४२७) :
```

देखें २।३८७-३८६ का टिप्पण ।

द्र्र\_\_(सू० ४३२) :

प्रस्तुत सूत्र के कुछ विणिष्ट शब्दों के अर्थ इस प्रकार हैं— उद्गमउपवात----आहार की निष्पत्ति से सम्बन्धित भिक्षा-दोष, जो गृहस्य द्वारा किया जाता है। उत्पादनउपघात---आहार के ग्रहण से सम्बन्धित भिक्षा-दोष, जो साधु द्वारा किया जाता है। एषणाउपघात---आहार लेते समय होने वाला भिक्षा-दोष, जो साधु और गृहस्थ दोनों द्वारा किया जाता है।

देशाज्ञानमकारप्रश्लेषात्, यदा च सर्वतस्तदा सर्वाज्ञानं, यदा विवक्षितपर्यायतो न आनाति तदा भावाज्ञानमिति, अथवा देशादिज्ञानमपि मिथ्यात्वविशिष्टमज्ञानमेवेति अकारप्रस्तेवं विनापि न दोष इति ।

९. स्थानांगवृत्ति, पत्र १४३ : अक्रिया हि प्रश्लोभना क्रियैवा-तोऽक्रिया लिविधेत्थणिद्यायापि प्रयोगेत्यादिना क्रियैवोक्ता।

२. स्थानांगवृत्ति, पत्र १४४ : ज्ञानं हि द्रव्यपर्थायविषयो बोधस्त-ग्निथेधोऽज्ञानं तत्र विवक्षितद्रव्यं देशतो यदा न जानाति तदा

द६\_\_(सू० ४३द) :

ठाणं (स्थान)

संक्लेश शब्द के कई अर्थ होते हैं, जैसे—असमाधि, चित्त की मलिनता, अविशुद्धि, अरति और रागद्वेष की तीव्र परिणति ।

आत्मा की असमाधिपूर्ण या अविशुद्ध परिणामधारा से ज्ञान, दर्शन और चारित्न का पतन होता है, उनकी विशुद्धि नष्ट होती है, इसलिए उसे कमशः ज्ञानसंक्लेश, दर्शनसंक्लेश और चारित्नसंक्लेश कहा जाता है ।

### द७-६०....(सू० ४४०-४४३) :

ज्ञान, दर्शन और चारित के आठ-आठ आचार होते हैं। उनके प्रतिकूल आचरण करने को अनाचार कहा जाता है। उसके चार चरण हैं। चतुर्थं चरण में वह अनाचार कहलाता है। उसका प्रथम चरण है प्रतिकूल आचरण का संकल्प, यह अतिक्रम कहलाता है। उसका दूसरा चरण है प्रतिकूल आचरण का प्रयत्न, यह व्यतिक्रम कहलाता है। उसका तीसरा चरण है प्रतिकूल आचरण का आंशिक सेवन, यह अतिचार कहलाता है। प्रतिकूल आचरण का पूर्णतः सेवन अनाचार की कोटि में चला जाता है।

### ६१—(सू० ४६२) :

सामायिक कल्पस्थिति---

यह कल्पस्थिति प्रथम तथा अंतिम तीर्थंकर के समय में अल्पकाल की होती है तथा शेष बाईस तीर्थंकरों के समय में और महाविदेह में यावत्कथिक जीवन पर्यन्त तक होती है ।

इस कल्प के अनुसार शय्यातरपिंडपरिहार, चातुर्यामधर्म का पालन, पुरुषज्येष्ठत्व तथा क्रुतिकर्म—ये चार आवश्यक होते हैं तथा श्वेतवस्त्र का परिधान, औद्देशिक (एक साधु के उद्देश्य से बनाए हुए) आहार का दूसरे सांभोगिक ढारा अग्रहण, राजपिंड का अग्रहण, नियत प्रतिक्रमण, मास-कल्पविहार तथा पर्युषणाकल्प—ये वैकल्पिक होते हैं। छेदोपस्थापनीय कल्पस्थिति—

यह कल्पस्थिति प्रथम तथा अस्तिम तीर्थंकर के समय में ही होती है । इस कल्प के अनुसार उपरोक्त दस कल्पों का पालन करना अनिवार्य है ।

निर्विशमान कल्पस्थिति, निर्विष्ट कल्पस्थिति---

परिहारविशुद्धचरित्न में नव साधु एक साथ अवस्थित होते हैं। उनमें चार साधु पहले तपस्या करते हैं। उन्हें निर्विशमान कल्पस्थिति साधु कहा जाता है। चार साधु उनकी परिचर्या करते हैं तथा एक साधु आचार्य होते हैं। पूर्व चार साधुओं की तपस्या के पूर्ण हो जाने पर शेष चार साधु तपस्या करते हैं तथा पूर्व तपोभितप्त साधु उनकी परिचर्या करते हैं। उन्हें निर्विष्टकल्प कहा जाता है। दोनों दलों की तपस्या हो जाने के बाद आचार्य तपोवस्थित होते हैं और शेष आठों ही साधु उनकी परिचर्या करते हैं। नयों ही साधु जघन्यतः नवें पूर्व की तीसरी आचार नामक वस्तु तथा उत्कृष्टतः कुछ न्यून दस पूर्वों के झाता होते हैं।

निविशमान साधुओं की कल्पस्थिति का कम निम्ननिदिष्ट रहता है—-वे ग्रीष्म, शीत तथा वर्षाऋतु में जघन्य में कमश: चतुर्थभक्त, षष्ठभक्त और अष्टमभक्त; मध्यम में कमश: षष्ठभक्त, अष्टभक्त और दशमभक्त; उत्कृष्ट में कमश: अष्टमभक्त, दशमभक्त और द्वादशभक्त की तपस्या करते हैं। पारणा में भी साभिग्रह आयम्बिल की तपस्या करते हैं। शेष साधु भी इस चरितावस्था में आयम्बिल करते हैं।

जिनकल्पस्थिति—

विशेष साधना के लिए जो संघ से अलग होकर रहते हैं, उनकी आचार-मर्यादा को जिनकल्पस्थिति कहा जाता है ।

१ देखें शावभेष का टिप्पण।

वे प्रतिदिन आयंबिल करते हैं, एकाकी रहते हैं, दस गुणोपेत स्थंडिल में ही उच्चार तथा जीर्ण वस्त्रों का परित्याग करते हैं, विशेष घृति वाले होते है, भिक्षा तीसरे प्रहर में ग्रहण करते हैं, मासकल्पविहार करते हैं, एक गली में छह दिनों से पहले भिक्षा के लिए नहीं जाते तथा इनके ठहरने का स्थान एकान्त होता है।

स्थविरकल्पस्थिति---

जो संघ में रहकर साधना करते हैं, उनकी आचारविधि को स्थविरकल्पस्थिति कहा जाता है। वे पठन-पाठन करते हैं, शिष्यों को दीक्षा देते हैं, उनका वास अनियत रहता है तथा वे दस सामाचारी का सम्यक् अनुपालन करते हैं।

देखें ६।१०३ का टिप्पण

#### १२--प्रत्यनीक (सू० ४८८-४१३) :

प्रत्यनीक का अर्थ है प्रतिकूल । प्रस्तुत आलापक में प्रतिकूल व्यक्तियों के विभिन्न दृष्टियों से वर्गीकरण किए गए हैं। प्रथम दर्गीकरण तत्त्व-उपदेष्ट या ज्येष्ठा की अपेक्षा से है। आचार्य और उपाध्याय तत्त्व के उपदेष्टा होते हैं। स्थविर तत्त्व के उपदेष्टा भी हो सकते हैं या जन्मपर्याय आदि से वड़े भी हो सकते हैं। जो व्यक्ति अवर्णवाद, छिद्रान्वेषण आदि के रूप में उनके प्रतिकूल व्यवहार करता है, वह गुरु की अपेक्षा से प्रत्यनीक होता है।

दूसरा वर्गीकरण जीवन-पर्याय की अपेक्षा से है । इहलोक और परलोक के दो-दो अर्थ किए जा सकते हैं—वर्तमान जीवनपर्याय और आगामी जीवनपर्याय तथा मनुष्य जीवन और तिर्यंचजीवन ।

जो मनुष्य वर्तमान जीवन के प्रतिकूल व्यवहार करता है—पंचाग्नि साधक तपस्वी की भांति इंद्रियों को अज्ञानपूर्ण तप से पीड़ित करता है या इहलोकोपकारी भोग-साधनों के प्रति अविवेक पूर्ण व्यवहार करता है या मनुष्य जाति के प्रति निर्दय व्यवहार करता है, वह इहलोक प्रत्यनीक कहलाता है ।

जो मनुष्य इंद्रियों के विषयों में आसक्त होता है या ज्ञान आदि लोकोत्तर गुणों के प्रति उपद्रवर्ष्ण व्यवहार करता है या पणु-पक्षी जगत् के प्रति निर्दय व्यवहार करता है, वह परलोक प्रत्यचीक कहलाता है ।

जो मनुष्य चोरी आदि के द्वारा इंद्रिय विषयों का साधन करता है या मनुष्य और तिर्थंच दोनों जातियों के प्रति निर्दय व्यवहार करता है, वह उभयप्रत्यनीक कहलाता है ।

उक्त निरूपण से स्पष्ट होता है कि जैनधर्म इंद्रिय-संताप और इन्द्रिय-आसक्ति दोनों के पक्ष में नहीं है।

तीसरा वर्गीकरण समूह की अपेक्षा से है। कुल से गण और गण से संघ वृहत् होता है। ये लौकिक और लोकोत्तर दोनों पक्षों में होते हैं। जो मनुष्य इनका अवर्णवाद बोलता है, इन्हें विघटित करने का प्रयत्न करता है, वह कुल आदि का प्रत्यनीक होता है।

चौथा वर्गीकरण अनुकम्पनीय व्यक्तियों की अपेक्षा से है। तपस्वी (मासोपवास आदि तप करने वाला), ग्लान (रोग, वृद्धता आदि से असमर्थ) और ज्ञैक्ष (नव दीक्षित)—ये अनुकम्पनीय माने जाते हैं। जो मुनि इनको उपष्टम्भ नहीं देता, इनकी सेवा नहीं करता, वह तपस्वी आदि का प्रत्यनीक होता है।

पांचवां वर्गीकरण कर्मविलय-जनित पर्याय को अपेक्षा से है । जो व्यक्ति ज्ञान को समस्याओं की जड़ और अज्ञान को सुख का हेतु मानता है, वह ज्ञान-प्रत्यनीक होता है । इसी प्रकार दर्शन और चारित्र की व्यर्थता का प्रतिपादन करने वाला दर्शन और चरित्र का प्रत्यनीक होता है । इनकी वितथ व्याख्या करने वाला भी इनका प्रत्यनीक होता है ।

छठा वर्गीकरण शास्त्र-ग्रन्थों की अपेक्षा से है। संक्षिप्त मूलपाठ को सूत्र, उसकी व्याख्या को अर्थ, पाठ और अर्थ मिश्रित रचना को तदुभय (सूत्रार्थात्मक) कहा जाता है। सूत्रपाठ का यथार्थ उच्चारण न करने वाला सूत्र-प्रत्यनीक और उसकी तोड़-मरोड़ कर व्याख्या करने वाला अर्थ-प्रत्यनीक कहलाता है।

इस प्रतिकूलता का प्रतिपादन सूत्र और अर्थ की प्रामाणिकता नष्ट न हो, इस दृष्टि से किया गया प्रतीत होता । इस प्रकार के प्रयत्न का उल्लेख बौद्ध साहित्य में भी मिलता है—

भगवान् बुद्ध ने कहा — भिक्षुओ ! दो बातें सद्धर्म के नाश का, उसके अन्तर्धान का कारण होती है। कौन सी दो बातें ?

पाली के शब्दों का व्यतिक्रम तथा उनके अर्थ का अनर्थ करना।

भिक्षुओ ! पाली के शब्दों का व्यतिकम होने से उनके अर्थ का भी अनर्थ होता है। भिक्षुओ ! ये दो बातें सढर्म के नग्र का, उसके अन्तर्धान का कारण होती हैं।

भिक्षुओ ! दो बातें सद्धर्म की स्थिति का, उसके नाश न होने का, उसके अन्तर्धान न होने का कारण होती हैं। कौन सी दो बातें ?

पाली के शब्दों का ठीक-ठीक कम तथा उनका सही-सही अर्थ।

भिक्षुओ ! पाली के शब्दों का कम ठीक-ठीक रहने से उनका अर्थ भी सही-सही रहता है।

भिक्षुओ ! ये दो वातें सद्धर्म की स्थिति का, उसके नाश न होने का, उसके अग्तर्धान न होने का कारण होती हैं।\*

### ६३—(सू. ४६६) :

महानिर्जरा—निर्जरा नवसद्भाव पदार्थों में एक पदार्थ है । इसका अर्थ है बंधे हुए कर्मों का क्षीण होता । कर्मों का विपुल मान्ना में क्षीण होना महानिर्जरा कहलाता है ।

महापर्यवसान— इसके दो अर्थ होते हैं— समाधिमरण और अपुनर्मरण । जिस व्यक्ति के महानिजेरा होती है वह समाधिपूर्ण मरण को प्राप्त होता है । यदि सम्पूर्ण कमों की निर्जरा हो जाती है तो वह अपुनर्मरण को प्राप्त होता है—जन्म-मरण के चक से मुक्त हो जाता है ।

एकलविहारप्रतिमा— देखें--- द।१ का टिप्पण ।

### 

अतियान ऋद्धि—-अतियान का अर्थ है नगर-प्रवेश । ऋद्धि का अर्थ है शोभा या सजावट । जब राजा या राजा के अतिथि आदि विशिष्ट व्यक्ति नगर में आते थे उस समय नगर के तोरण-द्वार सज्जित किए जाते थे, दुकानें सजाई जाती थीं और राजपथ पर हजारों आदमी एकव्रित होते थे, इसे अतियानऋद्धि कहा जाता था।<sup>3</sup>

### ६५—निर्याणऋद्धि (सू. ५०३) :

निर्याणऋद्धि---इसका अर्थ है नगर से निर्गमन के समय साथ चलने वाला वैभव । जब राजा आदि विशिष्ट व्यक्ति नगर से निर्गमन करते थे उस समय हाथी, सामन्त, परिवार आदि के लोग उनके साथ चलते थे।

### ६६-(सू. ४०७)

प्रस्तुत मूस्र में धर्म के तीन अंगों—अध्ययन, ध्यान और तपस्था का निर्देश है। इनमें पौर्वापर्य का संबंध है। अध्ययन के विना ध्यान और ध्यान के बिना तपस्या नहीं हो सकती। पहले हम किसी बात को अध्ययन के ढ़ारा जानते हैं, फिर उसके आशय का ध्यान करते हैं। चिंतन, मनन और अनुप्रेक्षा करते हैं। फिर उसका आचरण करते हैं। स्वाख्यात धर्म का यही अम है। भगवान् महाबीर ने इसी कम का प्रतिपादन किया था। दूसरे स्थान में धर्म के दो प्रकार बतलाए गए हैं — श्रुत्तधर्म और चारिलधर्म। यहां निदिब्ट तीन प्रकारों में से मु-अधीत और सु-ध्यात श्रुतधर्म के प्रकार हैं और सु-तपस्थित चरित्नधर्म का प्रकार है।

२. स्थानांगवृत्तिं पत्न १६२ : अतियानं -- नगरप्रवेश , तत्व ऋद्धिः --- तोरणहट्टगोभाजनसम्मर्झदिलक्षणा ।

- ४, स्यानांग २19०७ ।

अंगुत्तरनिकाय, भाग ९, पू० ६९।

९७-९९---जिन, केवली, अर्हत् (सू० ५१२-५१४)

इन तीन सूत्रों में जिन, केवली और अर्हत के तीन-तीन विकल्प निर्दिष्ट हैं । अर्हत् और जिन ये दोनों झब्द जैन और बौढ़ दोनों के साहित्य में प्रयुक्त हैं । केवली झब्द का प्रयोग मुख्यत: जैन साहित्य में मिलता है ।

ज्ञान की दुष्टि से दो प्रकार के मनुष्य होते हैं—-

१. परोक्षज्ञानी २. प्रत्यक्षज्ञानी ।

जो मनुष्य इंद्रियों के माध्यम से ज्ञेय वस्तु को जानते हैं, वे परोक्षज्ञानी होते हैं। प्रत्यक्षज्ञानी इंद्रियों का आलम्बन लिए बिना ही ज्ञेय वस्तु को जान लेते हैं। वे अतीन्द्रियज्ञानी भी कहलाते हैं। यहां प्रत्यक्षज्ञानी या अतीन्द्रियज्ञानी को ही जिन, केवली और अहंत् कहा गया है।

१००-(सू० ४२०) :

जिस समय कृष्ण आदि अशुद्ध लेश्याएं न शुद्ध होती हैं और न अधिक संक्लिष्टता की ओर बढ़ती है, उस समय स्थितलेश्य मरण होता है। कृष्णलेश्या वाला जीव मरकर कृष्णलेश्या वाले नरक में उत्पन्न होता हैं, तब यह स्थिति होती है।

संबिलघ्टलेश्य----

जव अशुद्ध लेक्या अधिक संक्लिष्ट होती जाती है, तब संक्लिष्टलेक्यमरण होता है । नील आदि लेक्या वाला जीव मरकर जब कृष्णलेक्या वाले नरक में उत्पन्न होता है तब यह स्थिति होती है । पर्यवजातलेक्य—

अशुद्धलेश्या जब शुद्ध बनती जाती है, तब पर्यवजातमरण होता है । क्रष्ण या नीललेश्या वाला जीव जब मरकर कापोतलेश्या वाले नरक में उत्पन्न होता है, तब यह स्थिति होती है ।

१०१—(सू० ४२२) :

प्रस्तुत सूत्र में दूसरा [असंक्लिष्टलेश्य] और तीसरा [अपर्यवजातलेश्य]—ये दोनों भेद केवल विकल्प रचना की दृष्टि से ही है।

१०२—(सू० ४२३) :

प्रस्तुत सूत्र के कुछ विशिष्ट शब्दों के अर्थ इस प्रकार हैं—

अक्षम----असंगतता ।

अनानुगामिकता----अणुभअनुबंध, अणुभ की ग्रंखला ।

शंकित-ध्येय या कत्त्वय के प्रति संशयशील ।

कांक्षित --ध्येय या कत्त्रंव्य के प्रतिकूल सिद्धान्तों की आकांक्षा करने वाला।

विचिकिरिसत—ध्येय या कर्त्तव्य से प्राप्त होने वाले फल के प्रति संदेह करने वाला ।

भेदसमापन्न---संदेहशीलता के कारण ध्येय या कर्त्तव्य के प्रति जिसकी निष्ठा खंडित हो जाती है, वह भेदसमापन्न कहलाता है ।

कलुषसमापन्न—संदेहशीलता के कारण ध्येय या कर्त्तब्य को अस्वीकार कर देता है, वह कलुषसमापन्त कहलाता हैं।

१०३-विग्रहगति (सू० ५२६) :

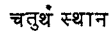
देखें---२।१६१ का टिप्पण ।

१०४---मल्ली (सू० ५३२)ः देखें---७।७५ का टिप्पण ।

१०४-सर्वाक्षरसन्निपाती (सू० ४३४):

अक्षरों के सन्निपात [संयोग] अनन्त होते हैं। जिसका श्रुतज्ञान प्रकृष्ट हो जाता है, वह अक्षरों के सव सन्तिपातों को जानने लग जाता है। इस प्रकार का ज्ञानी व्यक्ति सर्वाक्षरसन्निपाती कहलाता है। इसका तात्पर्य होता है सम्पूर्ण-वाङ्मय का ज्ञाता या सम्पूर्ण प्रतिपाद्य विषयों का परिज्ञाता।

# चउत्थं ठाणं



www.jainelibrary.org

#### आमुख

प्रस्तुत स्थान में चार की संख्या से संबद्ध विषय संकलित हैं । यह स्थान चार उद्देशकों में विभक्त है । इस वर्गीकरण में तात्त्विक, भौगोलिक, मनोवैज्ञानिक और प्राक्वतिक आदि अनेक विषयों की अनेक चतुर्भगियां मिलती हैं । इसमें वृक्ष, फल, वस्त्र आदि व्यावहारिक वस्तुओं के माध्यम से मनुष्य की मनोदशा का सूक्ष्म विश्लेषण किया गया है, जैसे—

हुछ बृक्ष मूल में सीधे रहते हैं परन्तु ऊपर जाकर टेढ़े वन जाते हैं और कुछ सीधे ही ऊपर बढ़ जाते हैं। कुछ वृक्ष मूल में भी सीधे नहीं होते और ऊपर जाकर भी सीधे नहीं रहते, और कुछ मूल में सीधे न रहने वाले ऊपर जाकर सीधे वन जाते हैं।

व्यक्तियों का स्वभाव भी इसी प्रकार का होता है । कुछ व्यक्ति मन से सरल होते हैं और व्यवहार में भी सरल होते हैं । कुछेक व्यक्ति सरल हृदय के होने पर भी व्यवहार में कुटिलता करते हैं । मन में सरल न रहने वाले भी बाह्य परिस्थिति-वश सरलता का दिखावा करते हैं । कुछ व्यक्ति अग्तर में कुटिल होते हैं और व्यवहार में भी कुटिलता दिखाते हैं ।'

विचारों की तरतमता व पारस्परिक व्यवहार के कारण मन की स्थिति सबकी, सब समय समान नहीं रहती। जो व्यक्ति प्रथम मिलन में सरस दिखाई देते हैं, वे आगे चलकर अपनी नीरसता का परिचय दे देते हैं। कुछ लोग प्रथम मिलन में इतने सरस नहीं दीखते परन्तु सहवास के साथ-साथ उनकी सरसता भी बढ़ती जाती है। कुछ लोग प्रारम्भ से लेकर अंत तक सरस ही रहते हैं। कुछ ऐसे भी व्यक्ति होते हैं जिनमें प्रारम्भ मिलन से लेकर सहवास तक कभी सरसता के दर्शन नहीं होते।

व्यक्ति की योग्यता अपनी होती है । कुछ व्यक्ति अवस्था में छोटे होकर भी शांत होते हैं तो कुछ बड़े होकर भी शांत नहीं होते । छोटी अवस्था में शांत नहीं होने वाले मिलते हैं तो कुछ अवस्था के परिपाक में भी शांत रहते हैं ।'

इस स्थान में सुत्रकार ने प्रसंगवण कुछ कथा-निर्देश भी किए हैं। अन्तकिया के सूत्र (४।१) में चार कथाओं के निर्देश मिलते हैं, जैसे—

- (१) भरत चक्रवर्ती (३) सम्राट् सनत्कुमार
- (२) गजसुकुमाल (४) मरुदेवा

वृत्तिकार ने भी अनेक स्थलों पर कथाओं और घटनाओं की योजना की है । सूत्र में बताया गया है कि पुन्न चार प्रकार के होते हैं—

(१) पिता से अधिक (३) पिता से हीन

| (२) पिता के समान | (४) | कुल के | लिए | अंगारे | जैसा |
|------------------|-----|--------|-----|--------|------|
|------------------|-----|--------|-----|--------|------|

वृत्तिकार ने इस सूत को लॉकिक और लोकोत्तर उदाहरणों ढारा इसकी स्पष्टता की है—ऋषभ जैसा पुत्न अपने पिता की सम्पत्ति को बढ़ाता है तो कण्डरीक जैसा पुत्न कुल की सम्पदा को ही नष्ट कर देता है । महायश जैसा पुत्न अपने पिता की सम्पत्ति को बनाए रखता है तो आदित्यप्रश जैसा पुत्न अपने पिता की तुलना में अल्प वैभववाला होता है ।

आचार्य सिंहगिरि की अपैक्षा वज्रस्वामी ने अपनी गण-सम्पदा को वढ़ाया तो फ़ुलवालक ने उदायी राजा को मारकर गण की प्रतिष्ठा को गंवा दिया। यशोभद्र ने शय्यंभव की सम्पदा को यथावस्थित रखा तो भद्रवाहु स्वामी की तुलना में स्थूलभद्र की ज्ञान-गरिमा कम हो गई।<sup>\*</sup>

| - M      |          |
|----------|----------|
| 9. 8192  | ₹. ४।१०१ |
| 5. xidon | x' x 3x  |
|          | *. elde  |

भगवान् महावीर सस्य के साधक थे । उन्होंने जनता को सत्य की साधना दी, किन्तु बाहरी उपकरणों का अभिनिवेश नहीं दिया । प्रस्तुत स्थान में उनको सत्य-संधित्सा के स्फुलिंग आज भो सुरक्षित हैं---

- (१) कुछ पुरुष वेश का त्याग कर देते हैं पर धर्म का त्याग नहीं करते ।
- (२) कुछ पुरुष धर्म का त्याग कर देते हैं पर वेश का त्याग नहीं करते ।
- (३) कुछ पुरुष धर्म का भी त्याग कर देते हैं और वेश का भी त्याग कर देते हैं।
- (४) कुछ पुरुष न धर्म का त्याग करते हैं और न वेश का ही त्याग करते हैं।
- (१) कुछ पुरुष धर्म का त्याग कर देते हैं पर गणमंस्थिति का त्याग नहीं करते।
- (२) कुछ पुरुष गणसंस्थिति का त्याग कर देते हैं पर धर्म का त्याग नहीं करते ।
- (३) कुछ पुरुष धर्म का भी त्याग कर देते हैं और गणसंस्थिति का भीं त्याग कर देते हैं।
- (४) कुछ पूरुप न धर्म का त्याग करते हैं और न गणसंस्थिति का ही त्याग करते हैं।'
- साधारणतया सत्य का संबंध वाणी से माना जाता है, किन्तु व्यापक धारणा में उसका संबंध मन, वाणी और काय तीनों से होता है। प्रस्तुत स्थल में सत्य का ऐसा ही व्यापक स्वरूप मिलता है, जैसे—
  - काया की ऋजुता
  - भाषा की ऋजुता
  - भावों की ऋजुता

प्रस्तुत स्थान में व्यावहारिक विषयों का भी यथार्य चित्रण मिलता है। इस जगत् में विभिन्न मनोवृत्ति वाले लोग होते हैं। यह विभिन्नता किसी युग-विशेप में ही नहीं होती, किन्तु प्रत्येक युग में मिलती है। सूत्रकार के शब्दों में पड़िए—-

कुछ पुरुप आम्रप्रवम्बकोरक के समान होते हैं जो सेवा करने वाले का उचित समय में उचित उपकार करते हैं।

कुछ पुरुष तालप्रलम्बकोरक के समान होते हैं जो दीर्घकाल से सेवा करने वाले का उचित उपकार करते हैं परन्तु बड़ी कठिनाई से ।

कुछ पुरुप वल्लीप्रलम्बकोरक के समान होते हैं जो सेवा करने वाले का सरलता से श्रीघ्र ही उपकार कर देते हैं । कुछ पुरुप मेपविषाणकोरक के समान होते हैं जो सेवा करने वाले को केवल मधुर बचनों के द्वारा प्रसन्न रखना चाहते हैं, लेकिन उपकार कुछ नहीं करते ।ै

इस प्रकार विविध विषयों से परिपूर्ण यह स्थान वास्तव में ही ज्ञान-सम्पदा का अक्षय कोण है।

9. ¥I¥98, ¥२0 २. ¥I90२ 3.8122

## चउत्थं ठाणं : पढमो उद्देसो

#### मूल

#### संस्कृत छाया

#### अंतकिरिया-पदं

### अन्तकिया-पदम्

१. चत्तारि अंतकिरियाओ, पण्णत्ताओ, चतस्र: अन्तकिया: प्रज्ञप्ता:, तद्यथा\_\_\_\_\_ तं जहा\_\_\_\_

१. तत्थ खलु इमा पढमा अंत-किरिया—

अप्पकम्मपच्चायाते यावि भवति । से णं मुंडे भविस्ता अगाराओ अणगारियं पव्वइए संजमबहुले संवरबहुले समाहिबहुले लूहे तीरट्ठी उवहाणवं दुक्खक्खवे तवस्सी । तस्स णं णो तहप्पगारे तवे भवति, णो तहप्पगारा वेयणा भवति । तहप्पगारे पुरिसज्जाते दोहेणं परियाएणं सिज्फति बुज्फति मुच्चति परिणिव्वाति सब्व-दुक्खाणमंतं करेइ, जहा—से भरहे राया चाउरंतचक्कवट्टी— पढमा अंतकिरिया । १. तत्र खलु इयं प्रथमा अन्तकिया— अल्पकर्मप्रत्यायातश्चापि भवति । स मुण्डो भूत्वा अगाराद् अनगारितां प्रवजितः संयमबहुलः संवरबहुलः समाधिबहुलः रूक्षः तीरार्थी उपधानवान् दुःखक्षपः तपस्वी ।

तस्य नो तथाप्रकारं तपो भवति, नो तथाप्रकारा वेदना भवति । तथाप्रकारः पुरुषजातः दीर्घेण पर्यायेण सिध्यति बुद्ध्यते मुच्यते परिनिर्वाति सर्वदुःखानां अन्तं करोति, यथा—स भरतः राजा चातुरन्तचक्रवर्ती— प्रथमा अन्तक्रिया ।

२. अहावरा दोच्चा अंतकिरिया— महाकम्मपच्चायाते यावि भवति । से णं मुंडे भवित्ता अगाराओ अणगारियं पव्वइए संजमबहुले संवरबहुले <sup>•</sup>समाहिबहुले लूहे तीरट्टी<sup>°</sup> उवहाणदं दुक्खक्खवे तवस्सी । २. अथापरा द्वितीया अन्तकिया— महाकर्मप्रत्यायातश्चापि भवति । स मुण्डो भूत्वा अगाराद् अनगारितां प्रव्रजितः संयमवहुलः संवरवहुलः समाधिबहुलः रूक्षः तीरार्थी उपधानवान् दुःखक्षपः तपस्वी ।

#### हिन्दी अनुवाद

### अन्तत्रिया-पद

अन्त किया' चार प्रकार की होती है—
 प्रथम अन्तकिया—

कोई पुरुष अल्प कमों के साथ मनुष्य जन्म को प्राप्त होता है। वह मुण्ड होकर घर छोड़ अनगार रूप में प्रव्रजित होता है। वह संयम-बहुल, संवर-बहुल और समाधि-बहुल होता है। वह रूखा, तीर का अर्थी, उपधान करने वाला, दुःख को खपाने वाला और तपस्वी होता है। उसके न तो तथाप्रकार का घोर तप होता

है और न तथाप्रकार की घोर देदना होती है।

इस श्रेणि का पुरुष दीर्घ-कालीन मुनि-पर्याय के ढारा सिंढ, बुढ, मुक्त और परिनिर्वात होता है तथा सब दुःखों का अन्त करता है। इसका उदाहरण चातुरन्त चक्रवर्ती सम्राट् भरत<sup>र</sup> है।

यह पहली अल्पकर्म के साथ आए हुए तथा दीर्घकालीन मुनि-पर्याय वाले पुरुष की अन्तक्रिया है ।

२. दूसरी अन्तकिया—

कोई पुरुष बहुत कर्मों के साथ मनुष्य जन्म को प्राप्त होता है। वह मुण्ड होकर घर छोड़ अनगार रूप में प्रव्नजित होता है। वह संयम-बहुल, संवर-बहुल और समाधि-बहुल होता है। वह रूखा, तीर का अर्थी, उपधान करने वाला, दुःख को खपाने

तस्स णं तहप्पगारे तवे भवति, तहप्पगारा वेयणा भवति । तहप्पगारे पुरिसजाते णिरुद्धेणं परियाएणं सिज्भति <sup>●</sup>बुज्भति मुच्चति परिणिव्वाति सव्व-दुक्खाणमंतं<sup>0</sup> करेति, जहा— से गयसूमाले अणगारे— दोच्चा अंतकिरिया । तस्य तथाप्रकारं तपो भवति, तथाप्रकारा वेदना भवति । तथाप्रकारः पुरुषजातः निरुद्धेन पर्यायेण सिध्यति बुद्ध्यते मुच्यते परिनिर्वाति सर्वदुःखानां अन्तं करोति, यथा—स गजसुकुमालः अनगारः— दितीया अन्तकिया ।

280

३. अहावरा तच्चा अंतकिरिया— महाकम्मपच्चायाते यावि भवति । से णं मुंडे भवित्ता अगाराओ अणगारियं पव्वइए <sup>•</sup>संजमबहुले संवरबहुले समाहिबहुले लूहे तीरट्टी उवहाणवं दुक्खक्खवे तवस्सी । ३. अथापरा तृतीया अन्तकिया— महाकर्मप्रत्यायातश्चापि भवति । स मुण्डो भूत्वा अगाराद् अनगारितां प्रत्नजितः संयमबहुलः संवरबहुलः समाधिबहुलः रूक्षः तीरार्थी उपधानवान् दुःखक्षपः तपस्वी ।

तस्स णं तहप्पगारे तवे भवति, तहप्पगारा वेयणा भवति, तहप्पगारे पुरिसजाते° दोहेणं परियाएणं सिज्फति• बुज्फति मुच्चति परिणिव्वाति° सव्व-दुक्खाणमंतं करेति, जहा....से सणंकुमारे राया चाउरंतचक्कवट्टी-तच्चा अंतकिरिया।

४. अहाबरा चउत्था अंतकिरिया<u></u> अप्पकम्मपच्चायाते यावि भवति । से णं मुंडे भवित्ता <sup>●</sup>अगाराओ अणगारियं<sup>°</sup> पव्वइए संजमबहुले <sup>●</sup>संवरबहुले समाहिबहुले लूहे तस्य तथाप्रकारं तपो भवति, तथाप्रकारा वेदना भवति। तथाप्रकारः पुरुषजातः दीर्घेण पर्यायेण सिध्यति बुद्ध्यते मुच्यते परिनिर्वाति सर्वदुःखानां अन्तं करोति, यथा—स सनत्कुमारः राजा चातुरन्तचक्रवर्ती— तृतीया अन्तक्रिया—

४. अथापरा चतुर्थी अन्तकिया... अल्पकर्मप्रत्यायातश्चापि भवति । स मुण्डो भूत्वा अगाराद् अनगारितां प्रव्रजितः संयमवहुलः संवरबहुलः समाधिवहुलः रूक्षः तीरार्थी उपधानवान् वाला और तपस्वी होता है । उसके तथाप्रकार का धोर तप और तथा-प्रकार की घोर वेदना होती है ।

इस श्रेणि का पुरुष अल्पकालीन मुनि-पर्याय के द्वारा सिद्ध, बुद्ध, मुक्त और परिनिर्वात होता है तथा सब दुखों का अन्त करता है। इसका उदाहरण गज-सुकुमाल<sup>8</sup> है।

यह दूसरी महाकर्म के साथ आए हुए तथा अल्पकालीन मुनिपर्याय वाले पुरुष की अन्तकिया है।

३. तीसरी अन्तकिया—

कोई पुरुष बहुत कमों के साथ मनुष्य-जन्म को प्राप्त होता है। वह मुण्ड होकर घर छोड़ अनगार रूप में प्रव्रजित होता है। वह संयम-बहुल, संवर-बहुल और समाधि-बहुल होता है। वह रूखा, तोर का अर्थी, उपाधान करने वाला, दुःख को खपाने वाला और तपस्वी होता है। उसके तथाप्रकार का घोर तप और तथा प्रकार की घोर वेदना होती है। इस श्रेणि का पुरुष दीर्घकालीन मुनिपर्याय के द्वारा सिद्ध, बुद्ध, मुक्त और परिनिर्वात होता है तथा सब दुःखों का अन्त करता है। इसका उदाहरण चातुरन्त चक्रवर्ती सम्राट सनत्कुमार है।

यह तीसरी महाकर्म के साथ आए हुए तथा दीर्घकालीन मुनिपर्याय वाले पुरुष की अन्तकिया है।

४. चौथी अन्तकिया----

कोई पुरुष अल्प कमों के साथ मनुष्य-जन्म को प्राप्त होता है। वह मुण्ड होकर घर छोड़ अनगार रूप में प्रव्नजित होता है। वह संयम-बहुल, संवर-बहुल और समाधि-

तीरट्ठी उवहाणवं टुक्ख़क्खवे तवस्सी° । तस्स णं णो तहप्पगारे तवे भवति, णो तहप्पगारा वेयणा भवति । तहप्पगारे पुरिसजाए णिरुद्धेणं परियाएणं सिज्भति <sup>●</sup>बुज्भति मुच्चति परिणिव्वाति° सव्व-दुवखाणमंतं करेति, जहा—सा मरुदेवा भगवती— चउत्था अंतकिरिया । दुःखक्षयः तपस्वी । तस्य नो तथाप्रकारं तपो भवति, नो तथाप्रकारा वेदना भवति । तथाप्रकारः पुरुषजातः निरुद्धेन पर्यायेण सिध्यति बुद्ध्यते मुच्यते परिनिर्वाति सर्वदुःखानां अन्तं करोति, यथा—सा मरुदेवा भगवती— चतुर्थी अन्तकिया ।

939

#### उण्णत-पणत-पदं

२. चत्तारि रुक्खा पण्णत्ता, तं जहा.... उण्णते णाममेगे उण्णते, उण्णते णाममेगे पणते, पणते णाममेगे उण्णते, पणते णाममेगे पणते ।

#### उन्नत-प्रणत-पदम्

चत्वारः रुक्षाः प्रज्ञप्ताः तद्यथा---उन्नतो नामैकः उन्नतः, उन्नतो नामैकः प्रणतः, प्रणतो नामैकः उन्नतः, प्रणतो नामैकः प्रणतः ।

एवामेव चत्तारि पुरिसजाता पण्णत्ता, तं जहा---उण्णते णाममेगे उण्णते, <sup>•</sup>उण्णते णाममेगे पणते, पणते णाममेगे उण्णते,<sup>°</sup> पणते णाममेगे पणते । एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— उन्नतो नामैक: उन्नत:, उन्नतो नामैक: प्रणत:, प्रणतो नामैक: उन्नत:, प्रणतो नामैक: प्रणत:।

#### स्थान ४: सूत्र २

बहुल होता है। वह रूखा, तीर का अर्थी, उपधान करने वाला, दुःख ो खपाने वाला और तपस्वी होता है।

उसके न तथाप्रकार का घोर तप होता है औरन तथाप्रकार की घोर वेदना होती है। इस श्रेणि का पुरुष अल्पकालीन मुनि-पर्याय के ढ़ारा सिढ, बुढ, मुक्त और परिनिर्वात होता है तथा सब दुःखों का अन्त करता है। इसका उदाहरण भगवती मरुदेवा है।

यह जौथी अल्प कर्म के साथ आए हुए तथा अल्पकालीन मुनिपर्याय वाले पुरुष की अन्तकिया है।

#### उन्नत-प्रणत-पद

२. वृक्ष चार प्रकार के होते हैं---१. कुछ वृक्ष शरीर से भी उन्नत होते हैं और जाति से भी उन्नत होते हैं, जैसे---খাল. २. कुछ वृक्ष शरीर से उन्नत, किन्तु जाति से प्रणत होते हैं, जैसे---नीम, ३. कुछ वृक्ष शरीर से प्रणत, किन्तु जाति से उन्नत होते हैं, जैसे---अशोक, ४. कुछ वृक्ष शरीर से भी प्रणत होते हैं और जाति से भी प्रणत होते हैं, जैस-खेर। इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष शरीर से भी उन्नत होते हैं और गुणों से भी उन्नत होते हैं, २. कुछ पुरुष शरीर से उन्नत, किन्तु गुणों से प्रणत होते हैं, ३. कुछ पुरुष शरीर से प्रणत, किन्तु गुणों से उन्नत होते हैं, ४. कुछ पुरुष शरीर से भी प्रणत होते हैं और गुणों से भी प्रणत होते हैं'।

**.** 

#### स्थान ४: सूत्र ३-४

१. कुछ वृक्ष शरीर से उन्नत और जन्नत-

परिणत होते हैं, अनुन्नतभाव को (अशुभ

रस आदि) को छोड़, उन्नतभाव (ग्रूभ-

३. वृक्ष चार प्रकार के होते हैं---

238

ठाणं (स्थान)

३. चत्तारि रुक्खा पण्णत्ता, तं जहा— उण्णते णाममेगे उण्णतपरिणते, उण्णते णाममेगे पणतपरिणते, पणते णाममेगे उण्णतपरिणते, पणते णाममेगे पणलपरिणते चत्वारः रुक्षाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— उन्नतो नामैकः उन्नतपरिणतः, उन्नतो नामैकः प्रणतपरिणतः, प्रणतो नामैकः उन्नतपरिणतः, प्रणतो नामैकः प्रणतपरिणतः।

एवामेव चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा.... उण्णते णाममेगे उण्णतपरिणते, •उण्णते णाममेगे पणतपरिणते, पणते णाममेगे उण्णतपरिणते, पणते णाममेगे पणतपरिणते ।°

एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— उन्नतो नामैकः उन्नतपरिणतः, उन्नतो नामैकः प्रणतपरिणतः, प्रणतो नामैकः उन्नतपरिणतः,

प्रणतो नामैकः प्रणतपरिणतः।

४. चत्तारि रुक्खा पण्णत्ता, तं जहा.... उण्णते णाममेगे उण्णतरूवे, <sup>●</sup>उण्णते णाममेगे पणतरूवे, पणते णाममेगे उण्णतरूवे, पणते णाममेगे पणतरूवे।°

चत्वारः रुक्षाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— उन्नतो नामैकः उन्नतरूपः, उन्नतो नामैकः प्रणतरूपः, प्रणतो नामैकः उन्नतरूपः, प्रणतो नामैकः प्रणतरूपः।

रस आदि) में परिणत होते हैं, २. कुछ वृक्ष गरीर से उन्नत, किन्तू प्रणत-परिणत होते हैं---उन्नतभाव को छोड़ अनुन्नतभाव में परिणत होते हैं, ३. कुछ वृक्ष गरीर से प्रणत और उन्नत-भाव में परिणत होते हैं, ४. कुछ वृक्ष शरीर से प्रणत और प्रणत-भाव में परिणत होते हैं। इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते हैं----१. कुछ पुरुष शरीर से उन्नत और उन्नत-रूप में परिणत होते हैं-अनुन्नतभाव (अवगुण) को छोड़, उन्नतभाव (गुण) में परिणत होते हैं, २. कुछ पुरुष शरीर से उन्नत, किन्तु प्रणत-रूप में परिणत होते हैं---उन्नतभाव को छोड़, अनुन्नतभाव में परिणत होते है, ३. कुछ पुरुष शरीर से प्रणत, किन्तु उन्नत-रूप में परिणत होते हैं, ४. कुछ पुरुष शरीर से प्रणत और प्रणत-रूप में परिणत होते हैं"।

४. वृक्ष चार प्रकार के होते हैं — १. कुछ वृक्ष गरीर से उन्नत और उन्नत-रूप वाले होते हैं, २. कुछ वृक्ष शरीर से उन्नत, किन्तु प्रणत-रूप वाले होते हैं, ३ कुछ वृक्ष शरीर से प्रणत, किन्तु उन्नत-रूप वाले होते हैं, ४. कुछ वृक्ष शरीर से प्रणत और प्रणत-रूप वाले होते हैं।

एवामेव चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ उण्णते णाममेगे उण्णतरूवे, •उण्णते णाममेगे पणतरूवे, पण्णते णाममेगे उण्णतरूवे, पणते णाममेगे पणतरूवे।<sup>°</sup>

- ५. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा— उण्णते णाममेगे उण्णतमणे, उण्णते णाममेगे पणतमणे, पणते णाममेगे उण्णतमणे, पणते णाममेगे पणतमणे।
- ६. •चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा.... उण्णते णाममेगे उण्णतसंकष्पे, उण्णते णाममेगे पणतसंकष्पे, पणते णाममेगे उण्णतसंकष्पे, पणते णाममेगे पणतसंकष्पे ;
  - 1, तं चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा—
     पे, उन्नतो नामैकः उन्नतसंकल्पः,
     पे, उन्नतो नामैकः प्रणतसंकल्पः,
     प्रणतो नामैकः उन्नतसंकल्पः,
     प्रणतो नामैकः प्रणतसंकल्पः ।
- - चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा---उन्नतो नामैकः उन्नतप्रज्ञः, उन्नतो नामैकः प्रणतप्रज्ञः, प्रणतो नामैकः उन्नतप्रज्ञः, प्रणतो नामैकः प्रणतप्रज्ञः।

इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते हैं--- १. कुछ पुरुष शरीर से उन्नत और उन्नतरूप वाले होते हैं, २.कुछ पुरुष शरीर से उन्नत, किन्तु प्रणतरूप वाले होते हैं, ३. कुछ पुरुष शरीर से प्रणत, किन्तु उन्नतरूप वाले होते हैं, ४.कुछ पुरुष शरीर से प्रणत और प्रणतरूप वाले होते हैं।

- X. पुरुप चार प्रकार के होते हैं— ?. कुछ पुरुष ऐश्वर्य से उन्नत और उन्नतमन वाले होते हैं— उदार होते हैं। २. कुछ पुरुष ऐश्वर्य से उन्नत, किन्तु प्रणत-मन वाले होते हैं— अनुदार होते हैं। ३. कुछ पुरुष ऐश्वर्य से प्रणत, किन्तु उन्नतमन वाले होते हैं— उदार होते हैं। ४. कुछ पुरुष ऐश्वर्य से प्रणत और प्रणत-मन वाले होते हैं— अनुदार होते हैं'।
- ६. पुष्टय चार प्रकार के होते हैं— १. कुछ पुरुष ऐश्वर्य से उन्नत और उन्नत-संकल्प वाले होते हैं, २. कुछ पुरुष ऐश्वर्य से उन्नत, किन्तु प्रणतसंकल्प वाले होते हैं, ३. कुछ पुरुष ऐश्वर्य से प्रणत, किन्तु उन्नतसंकल्प वाले होते हैं, ४. कुछ पुरुष ऐश्वर्य से प्रणत और प्रणत-

संकल्प वाले होते हैं। <sup>१०</sup> ७. पुरुष चार प्रकार के होते हैं----१. कुछ पुरुष ऐश्वर्य से उन्नत और उन्नत-प्रज्ञा वाले होते हैं, २. कुछ पुरुष ऐश्वर्य से उन्नत, किन्तु प्रणतप्रज्ञा वाले होते हैं, ३. कुछ पुरुष ऐश्वर्य से प्रणत, किन्तु उन्नतप्रज्ञा वाले होते हैं, ४. कुछ पुरुष ऐश्वर्य से प्रणत और प्रणत-

प्रज्ञा वाले होते हैं।''

₹35

एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि,

- प्रणतरूप:,

उन्नुतरूप:,

प्रज्ञप्तरनि,

उन्नतो नामैक: उन्नतरूप:,

प्रणतो नामैकः प्रणतरूपः।

उन्नतो नामैकः उन्नतमनाः,

उन्नतो नामैक: प्रणतमनाः,

प्रणतो नामैकः उन्नतमनाः,

प्रणतो नामैकः प्रणतमनाः।

पुरुषजातानि

तद्यथा....

चत्वारि

तद्यथा—

उन्नतो नामेक:

प्रणतो नामैकः

- १. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा.... उण्णते णाममेगे उण्णतसीलाचारे, उण्णते णाममेगे पणतसीलाचारे, पणते णाममेगे उण्णतसीलाचारे, पणते णाममेगे पणतसीलाचारे।
- १०. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा.... उण्णते णाममेगे उण्णतववहारे, उण्णते णाममेगे पणतववहारे, पणते णाममेगे उण्णतववहारे, पणते णाममेगे पणतववहारे।
- ११. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं चत्व जहा....तद्य उण्णते णाममेगे उण्णतपरक्कमे, उन्न उण्णते णाममेगे पणतपरक्कमे, उन्न पणते णाममेगे उण्णतपरक्कमे, प्रणत पणते णाममेगे पणतपरक्कमे°। प्रणत

- चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— उन्नतो नामैकः उन्नतदृष्टिः, उन्नतो नामैकः प्रणतदृष्टिः, प्रणतो नामैकः उन्नतदृष्टिः, प्रणतो नामैकः प्रणतदृष्टिः।
- चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— उन्नतो नामैक: उन्नतशीलाचार:, उन्ततो नामैक: प्रणतशीलाचार:, प्रणतो नामैक: उन्नतशीलाचार:, प्रणतो नामैक: प्रणतशीलाचार: ।
- चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— उन्नतो नामैक: उन्नतव्यवहार:, उन्नतो नामैक: प्रणतव्यवहार:, प्रणतो नामैक: उन्नतव्यवहार:, प्रणतो नामैक: प्रणतव्यवहार: ।

चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— उन्नतो नामैकः उन्नतपरात्रमः, उन्नतो नामैकः प्रणतपरात्रमः, प्रणतो नामैकः उन्नतपरात्रमः, प्रणतो नामैकः प्रणतपरात्रमः। स्थान ४ : सूत्र द-११

- ५. पुरुष चार प्रकार के होते हैं—१. कुछ पुरुष ऐश्वर्य से उन्नत और उन्नतदृष्टि वाले होते हैं, २. कुछ पुरुष ऐश्वर्य से उन्नत, किन्तु प्रणतदृष्टि वाले होते हैं, ३. कुछ पुरुष ऐश्वर्य से प्रणत, किन्तु उन्नतदृष्टि वाले होते हैं, ४. कुछ पुरुष ऐश्वर्य से प्रणत और प्रणतदृष्टि वाले होते हैं।<sup>13</sup>
- १. पुरुष चार प्रकार के होते हैं—१. कुछ पुरुष ऐक्ष्वर्य से उन्नत और उन्नतश्रीलाचार वाले होते हैं,
  २. कुछ पुरुष ऐक्ष्वर्य से उन्नत, किन्तु प्रणतशीलाचार वाले होते हैं,
  ३. कुछ पुरुष ऐक्ष्वर्य से प्रणत, किन्तु उन्नतशीलाचार वाले होते हैं,
  ३. कुछ पुरुष ऐक्ष्वर्य से प्रणत और प्रणत-श्रीलाचार वाले होते हैं,
  ४. कुछ पुरुष ऐक्ष्वर्य से प्रणत और प्रणत-शीलाचार वाले होते हैं।<sup>11</sup>
  १०. पुरुष चार प्रकार के होते हैं—-
- १. कुछ पुरुष ऐक्वर्य से उन्नत और उन्नत-व्यवहार वाले होते हैं, २. कुछ पुरुष ऐक्वर्य से उन्नत, किन्तु प्रणतव्यवहार वाले होते हैं, ३. कुछ पुरुष ऐक्वर्य से प्रणत, किन्तु उन्नतव्यवहार वाले होते हैं,
  - ४. कुछ पुरुष ऐक्वर्थ से प्रणत और प्रणत-व्यवहार वाले होते हैं।<sup>14</sup>
- ११. पुरुष चार प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष ऐक्ष्वर्य से उन्नत और उन्नत-पराक्रम वाले होते हैं, २. कुछ पुरुष ऐक्ष्वर्य से उन्नत, किन्तु प्रणतपराक्रम वाले होते हैं। ३. कुछ पुरुष ऐक्ष्वर्य से प्रणत, किन्तु उन्नतपराक्रम वाले होते हैं। ४. कुछ पुरुष ऐक्ष्वर्य से प्रणत और प्रणत-
  - पराक्रम वाले होते हैं। "

एवमेव चत्वारिपुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि,

ক্রু;,

वकः ।

उज्जु-वंक-पदं ऋजु-वक-पदम् १२. चत्तारि रुक्खा पण्णत्ता,तं जहा चत्वारः रुक्षाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा ---उज्जू णाममेगे उज्जू, ऋजुः नामैकः ऋजुः, उज्जू णाममेगे वंके, ऋजुः नामैकः वकः, •वंके णाममेगे उज्जू, वको नामैकः ऋजुः, वंके णाममेगे वंके । वको नामैकः वकः ।

एवामेव चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा— उज्जू णाममेगे उज्जू, •उज्जू णाममेगे वंके, वंके णाममेगे उज्जू, वंके णाममेगे वंके।

तद्यथा---

वको नामैकः

वको नामेक:

ऋजुः नामैकः ऋजुः,

ऋजुः नामैकः वकः,

एवामेव चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा---उज्जू णाममेगे उक्जुपरिणते, उज्जू णाममेगे वंकपरिणते, वंके णाममेगे उज्जुपरिणते, वंके णाममेगे वंकपरिणते। एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— ऋजुः नामैकः ऋजुपरिणतः, ऋजुः नामैकः वक्रोपरिणतः, वको नामैकः ऋजुपरिणतः, वको नामैकः वक्रपरिणतः।

#### ऋजु-वक-पद

१२. वृक्ष चार प्रकार के होते हैं----१. कुछ वृक्ष शरीर से भी ऋजु होते हैं और कार्य से भी ऋजु होते हैं---ठीक समय पर फल देने वाले होते हैं, २. कुछ वृक्ष शरीर से ऋजु किन्तु कार्य से वक होते हैं---ठीक समय पर फल देने वाले नहीं होते, ३. कुछ वृक्ष शरीर से वक, किन्तु कार्य से ऋजु होते हैं, ४. कुछ वृक्ष शरीर से भी वक होते हैं और कार्य से भी वक होते हैं।

> इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते हैं--- १. कुछ पुरुष शरीर की चेब्टा से भी ऋजु होते हैं और प्रकृति से भी ऋजु होते हैं, २. कुछ पुरुष शरीर की चेब्टा से ऋजु होते हैं, किन्तु प्रकृति से वक्र होते हैं, ३. कुछ पुरुष शरीर की चेब्टा से वक्र होते हैं, किन्तु प्रकृति से ऋजु होते हैं, ४. कुछ पुरुष शरीर की चेब्टा से भी वक्र होते हैं और प्रकृति से भी वक्र होते हैं। <sup>१६</sup>

१३. वृक्ष चार प्रकार के होते हैं— १. कुछ वृक्ष शरीर से ऋजु और ऋजु-परिणत होते हैं, २. कुछ वृक्ष शरीर से ऋजु, किन्तु वक-परिणत होते हैं, ३. कुछ वृक्ष शरीर से वक, किन्तु ऋजु-परिणत होते हैं, ४. कुछ वृक्ष शरीर से वक और वक-परिणत होते हैं।

इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते हैं--- १. कुछ पुरुष शरीर से ऋजु और ऋजु-परिणत होते हैं, २. कुछ पुरुष शरीर से ऋजु. किन्तु वक-परिणत होते हैं, ३. कुछ पुरुष शरीर से वक किन्तु ऋजु-परिणत होते हैं, ४. कुछ पुरुष शरीर से वक और वक-परिणत होते हैं।

739

- १४. चतारि रुक्खा पण्णता, तं जहा चत्वारः रुक्षाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा--णाममेगे उज्जुरूवे, ऋजु: नामैक: ऋजुरूप:, ত্ত্বজ্ব णाममेगे वकरूवे. ऋजुः नामैकः वकरुषः, ওজ্জ वंके ण।ममेगे उज्जुरूवे, वको नामेकः ऋजुरूप:, णाममेगे वंकरुवे । वको नामैकः वंके वकरूप: ।
  - एवामेव चत्तारि पृरिसजाया एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ तद्यथा\_\_ उज्जू णाममेगे उज्जुरूवे, ऋजुः नामॅकः ऋजुरूपः, उज्जू णाममेगे वंकरूवे, ऋजुः नामेकः वकरूपः, वको नामैकः ऋजुरूपः, वके णासमेगे उज्जुरूवे, वंके णाममेगे वंकरूवे । वको नामैकः वकरूप: ]
- १४. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं क जहा.... त उज्जू णाममेगे उज्जुमणे, व उज्जू णाममेगे वंकमणे, व वंके णाममेगे उज्जुमणे, व वंके णाममेगे वंकमणे। व
- १६. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा----उज्जू णाममेगे उज्जुसंकष्पे, उज्जू णाममेगे वंकसंकष्पे, वंके णाममेगे उज्जुसंकष्पे, वंके णाममेगे वंकसंकष्पे।
- १७. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा.... उज्जू थाममेगे उज्जुपण्णे, उज्जू णाममेगे वंकपण्णे, वंके णाममेगे उज्जुपण्णे, वंके णाममेगे वंकपण्णे।

- चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— ऋजुः नामैकः ऋजुमनाः, ऋजुः नामैकः करुमनाः, वको नामैकः ऋजुमनाः, वको नामैकः वक्रमनाः।
- चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा---ऋजुः नामैकः ऋजुसंकल्पः, ऋजुः नामैकः वत्रसंकल्पः, वको नामैकः ऋजुसंकल्पः, वको नामैकः वत्रसंकल्पः।
- चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— ऋजुः नामैकः ऋजुप्रज्ञः, ऋजुः नामैकः वकप्रज्ञः, वको नामैकः ऋजुप्रज्ञः, वको नामैकः वकप्रज्ञः।

स्थान ४ : सूत्र १४-१७

- १४. वृक्ष चार प्रकार के होते हैं— १. कुछ वृक्ष शरीर से ऋजु और ऋजु-रूप वाले होते हैं, २. कुछ वृक्ष शरीर से ऋजु, किन्तु वक-रूप वाले होते हैं, ३. कुछ वृक्ष शरीर से वक्र, किन्तु ऋजु-रूप वाले होते हैं, ४. कुछ वृक्ष शरीर से वक और वक-रूप वाले होते हैं। इसी प्रकार पुरुष चार प्रकार के होते हैं— १. कुछ पुरुष प्ररीर से ऋजु और ऋजु-रूप वाले होते हैं, २. कुछ पुरुष गरीर से ऋजु, किन्तु वक-रूप वाले होते हैं, ३. कुछ पुरुष प्ररीर से वक्र, किन्तु ऋजु-रूप वाले होते हैं, ४. कुछ पुरुष प्ररीर से वक और वक-रूप वाले होते हैं।
- १५. पुरुष चार प्रकार के होते हैं— १. कुछ पुरुष शरीर से ऋजु और ऋजु-मन वाले होते हैं, २. कुछ पुरुष शरीर से ऋजु, किन्तु वक-पन वाले होते हैं, ३. कुछ पुरुष शरीर से वक, किन्तु ऋजु-मन वाले होते हैं, ४. कुछ पुरुष शरीर से वक और वक-सन वाले होते हैं।
- १६. पुरुष चार प्रकार के होते हैं— १. कुछ पुरुष शरीर से ऋजु और ऋजु-संकल्प वाले होते हैं, २. कुछ पुरुष गरीर से ऋजु, किन्तु वक-संकल्प वाले होते हैं, ३. कुछ पुरुष शरीर से वक, किन्तु ऋजु-संकल्प वाले होते हैं, ४. कुछ पुरुष शरीर से वक और वक-संकल्प वाले होते हैं।
- १७. पुरुष चार प्रकार के होते हैं----१. कुछ पुरुष ग्ररीर से ऋजु और ऋजु-प्रज्ञा वाले होते हैं, २. कुछ पुरुष ग्ररीर से ऋजु, विन्तुवक-प्रज्ञा वाले होते हैं, ३. कुछ पुरुष ग्ररीर से वक, किन्तु ऋजु-प्रज्ञा वाले होते हैं, ४. कुछ पुरुष ग्ररीर से वक और बक-प्रज्ञा वाले होते हैं।

१८. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं चत्वारि पुर जहा— तद्यथा— उज्जू णाममेगे उज्जुदिट्ठी, ऋजुः नामैक: उज्जू णाममेगे वंकदिट्ठी, ऋजुः नामैक: वंके णाममेगे उज्जुदिट्ठी, वको नामैक: वंके णाममेगे वंकदिट्ठी। वको नामैक:

- १६. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा---उज्जू णाममेगे उज्जुसीलाचारे, उज्जू णाममेगे वंकसीलाचारे, वंके णाममेगे उज्जुसीलाचारे, वंके णाममेगे वंकसीलाचारे।
- २०. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ उज्जू णाममेगे उज्जुववहारे, उज्जू णाममेगे वंकववहारे, वंके णाममेगे उज्जुववहारे, वंके णाममेगे वंकववहारे।
- २१. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा— उज्जू णाममेगे उज्जुपरक्कमे, उज्जू णाममेगे वंकपरक्कमे, वंके णाममेगे उज्जुपरक्कमे, वंके णाममेगे वंकपरक्कमे°।

#### भासा-पदं

२२. पडिमापडिवण्णस्स णं अणगारस्स कप्पंति चत्तारि भासाओ भासित्तए, तं जहा\_जायणी, पुच्छणी, चत्वारि पुरुपजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा----ऋजुः नामैक: ऋजुदृष्टिः, ऋजुः नामैक: वक्रदृष्टिः, वको नामैक: ऋजुदृष्टिः, वको नामैक: वक्रदृष्टिः।

चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— ऋजुः नामैकः ऋजुशीलाचारः, ऋजुः नामैकः वक्रशीलाचारः, वको नामैकः ऋजुशीलाचारः, वको नामैकः वक्रशीलाचारः।

चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— ऋजुः नामैकः ऋजुव्यवहारः, ऋजुः नामैकः वक्तव्यवहारः, वको नामैकः ऋजुव्यवहारः, वको नामैकः वक्तव्यवहारः।

चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— ऋजु: नामैकः ऋजुपराकमः, ऋजु: नामैकः वक्तपराकमः, वको नामैकः ऋजुपराकमः, वको नामैकः वक्रपराकमः।

#### भाषा-पदम्

प्रतिमाप्रतिपन्नस्य अनगारस्य कल्पन्ते चतस्रः भाषाः भाषितुं, तद्यथा— याचनी, प्रच्छनी, अनुज्ञापनी, स्थान ४ : सूत्र १८-२२

- १=. पुरुष चार प्रकार के होते हैं—-१. कुछ पुरुष शरीर से ऋजु और ऋजु-दृष्टि वाले होते हैं, २. कुछ पुरुष गरीर से ऋजु, किन्तु वक-दृष्टि वाले होते हैं, ३. कुछ पुरुष शरीर से वक, किन्तु ऋजु-दृष्टि वाले होते हैं, ४. कुछ पुरुष शरीर से वक और वक-दृष्टि वाले होते हैं।
- १६. पुरुष चार प्रकार के होते हैं— १. कुछ पुरुष शरीर से ऋजु और ऋजु-शीलाचार वाले होते हैं, २. कुछ पुरुष शरीर से ऋजु, किन्तु वक-शीलाचार वाले होते हैं, ३. कुछ पुरुष शरीर से वक, किन्तु ऋजु-शीलाचार वाले होते हैं, ४. कुछ पुरुष शरीर से वक और वक-शीलाचार वाले होते हैं।
- २०. पुरुष चार प्रकार के होते हैं—– १. कुछ पुरुष भारीर से ऋजु और ऋजु-व्यवहार वाले होते हैं, २. कुछ पुरुष भरीर से ऋजु, किन्तु वक-व्यवहार वाले होते हैं, ३. कुछ पुरुष भारीर से वक, किन्तु ऋजु-व्यवहार वाले होते हैं, ४. कुछ पुरुष गरीर से वक्र और वक्र-व्यवहार वाले होते हैं।
- २१. पुरुष चार प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष अरीर से ऋजु और ऋजु-पराकम वाले होते हैं, २. कुछ पुरुष जरीर से ऋजु, किन्तु वक-पराक्रम वाले होते हैं, ३. कुछ पुरुष ग्रारीर से वक, किन्तु ऋजु-पराकम वाले होते हैं, ४. कुछ पुरुष ग्रारीर से वक और वक-पराकम वाले होते हैं।

#### भाषा-पद

२२. भिक्षुप्रतिमाओं को अंगीकार करने वाला मुनि चार विषयों से सम्बन्धित भाषा बोल सकता है—१. याचनी—याचना से अणुण्णवणी, पुटुस्स वागरणी । पृष्टस्य व्याकरणी ।

२३. चत्तारि भासाजाता पण्णत्ता, तं जहा\_सच्चमेगं भासज्जायं, बीयं मोसं, तइयं सच्चमोसं, चउत्थं असच्चमोसं ।

सुद्ध-असुद्ध-पद

२४. चत्तारि वत्था पण्णत्ता, तं जहा.... सुद्धे णामं एगे सुद्धे, सुद्धे णामं एगे असुद्धे, असुद्धे णामं एगे सुद्धे, असुद्धे णामं एगे असुद्धे ।

> एवामेव चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा..... सुद्धे णामं एगे सुद्धे, •सुद्धे णामं एगे असुद्धे, असुद्धे णामं एगे सुद्धे, असुद्धे णामं एगे असुद्धे ।

- एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— शुद्धो नामैकः शुद्धः, शुद्धो नामेकः अश्दः, अशुद्धो नामैक: शृद्धः, अशुद्धो नामैकः अशुद्धः।
- २५. चतारि वत्था पण्णला, तं जहा.... सुद्धे णामं एगे सुद्धपरिणए, सुद्धे णामं एगे असुद्धपरिणए, असुद्धे णामं एगे सुद्धपरिणए, असुद्धे णामं एगे असुद्धपरिणए ।

शुद्धं **नामैकं** शुद्धपरिणतं, <u> शुद्धं नामैकं अशुद्धपरिणतं,</u> अगुद्धं नामैकं शुद्धपरिणतं, अशुद्धं नामैकं अशुद्धपरिणतं ।

चत्वारि भाषाजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा--सत्यमेकं भाषाजातं, द्वितीयं मुषा, तृतीयं सत्यमृषा, चतुर्थं असत्याऽमृषा ।

२६म

#### शुद्ध-अशुद्ध-पदम्

चत्वारि वस्त्राणि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा-शुद्धं नामैकं शुद्ध, शुद्धं नामैकं अशुद्ध, अशुद्धं नामैकं शुद्धं, अशुद्धं नामैकं अशुद्धं।

#### शुद्ध-अशुद्ध-पद

२४. वस्त्र चार प्रकार के होते हैं----१. कुछ वस्त्र प्रकृति से भी शुद्ध होते हैं और स्थिति सभी शुद्ध होते हैं, २. कुछ बस्त्र प्रकृति से शुद्ध, किन्तु स्थिति से अशुद्ध होते हैं, ३. कुछ वस्त्र प्रकृति से अशुद्ध, किन्तु स्थिति से शुद्ध होते हैं, ४. कुछ वस्त्र प्रकृति संभी अशुद्ध होते हैं और स्थिति से भी अगुद्ध होते हैं। इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते

हैं---१. कुछ पुरुष जाति से भी शुद्ध होते हैं और गुण से भी शुद्ध होते हैं, २. कुछ पुरुष जाति से शुद्ध, किन्तु गुण से अशुद्ध होते हैं, ३. कुछ पुरुष जाति से अशुद्ध, किन्तु गुण से शुद्ध होते हैं, ४. कुछ पुरुष जाति से भी अधुद्ध होते हैं और गुण से भी अशुद्ध होते हैं।\*\*

२५. वस्त चार प्रकार के होते हैं---१. कुछ वस्त प्रकृति से गुद्ध और गुद्ध-परिणत होते हैं, २. कुछ वस्त्र प्रकृति स भुद्ध, किन्तु अशुद्ध-परिणत होते हैं, ३. कुछ वस्त्र प्रकृति से अशुद्ध, किन्तु शुद्ध-परिणत होते हैं, ४.कुछ वस्त्र प्रक्रति से अशुद्ध और अभुद्ध-परिणत होते हैं।

#### स्थान ४ : सूत्र २३-२५

सम्बन्ध रखने वाली भाषा, २. प्रच्छनी—-मार्ग आदि तथा सूत्रार्थ के प्रश्न से सम्बन्धित भाषा, ३. अनुज्ञापनी - स्थान आदि की आज्ञा लेने से सम्बन्धित भाषा, ४. पृष्ट व्याकरणी--- पूछे हुए प्रक्तों का **प्र**तिपादन करने वाली भाषा ।

२३. भाषा के चार प्रकार हैं— १. सत्य (यथार्थ), २. मृषा (अयथार्थ), ३. सत्य-मृषा (सत्य-असत्य का मिश्रण), ४. असत्य-अमूषा (व्यवहार भाषा)।"

एवामेव चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_\_ सुद्धेणासं एगे सुद्धपरिषए, सुद्धेणामं एगे असुद्धपरिणए, असुद्धेणामं एगे सुद्धपरिणए, असुद्धे णामं एगे असुद्धवरिणए । २६. चत्तारि वत्था पष्णत्ता, तं जहा.... सुद्धे णामं एगे सुद्धरूवे, सुद्धे णामं एगे असुद्धरूवे, असुद्धे णामं एगे सुद्धरूवे, असुद्धे णामं एगे असुद्धरूवे । एवामेव चत्तारि पुरिसजाया, पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ सुद्धे णामं एगे सुद्धरूवे, सुद्धे णामं एगे असुद्धरूवे, असुढे णामं एगे सुद्धरूवे, अज्ञुद्धे णामं एगे असुद्धरूवे° ।

- २७. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा.... सुद्धे णामं एगे सुद्धमणे, \*सुद्धे णामं एगे असुद्धमणे, असुद्धे णामं एगे सुद्धमणे, असुद्धे णामं एगे असुद्धमणे।
- २८. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा.... सुद्धे णामं एगे सुद्धसंकप्पे, सुद्धे णामं एगे असुद्धसंकप्पे, असुद्धे णामं एगे सुद्धसंकप्पे, असुद्धे णामं एगे असुद्धसंकप्पे,

एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा\_\_ शुद्धो नामैकः सुद्धपरिणतः, शुद्धो नामैक: अशुद्धपरिणत:, अशुद्धो नामैकः शुद्धपरिणतः, अशुद्धो नामैकः अञुद्धपरिणतः। चत्वारि वस्त्राणि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— शुद्धं नामैकं शुद्धरूपं, शुद्धं नामैकं अशुद्धरूपं, अशुद्धं नामैकं शुद्धरूप, अशुद्धं नामैकं अशुद्धरूपं । एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा---शुद्धो नामैक: शुद्धरूप:, शुद्धो नामैकः अशुद्धरूपः, अशुद्धो नामैकः शुद्धरूपः,

चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— शुद्धो नामैकः शुद्धमनाः, शुद्धो नामैकः अशुद्धमनाः, अशुद्धो नामैकः शुद्धमनाः, अशुद्धो नामैकः अशुद्धमनाः ।

अशुद्धो नामैकः अशुद्धरूपः ।

चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— शुढो नामैकः शुद्धसंकल्पः, शुढो नामैकः अशुद्धसंकल्पः, अशुढो नामैकः शुद्धसंकल्पः, अशुढो नामैकः अशुद्धसंकल्पः । स्थान ४ : सूत्र २६-२८

इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते हैं--- १. कुछ पुरुष जाति से शुद्ध और शुद्ध-परिणत होते हैं, २. कुछ पुरुप जाति से शुद्ध, किन्तु अशुद्ध-परिणत होते हैं, ३. कुछ पुरुष जाति से अशुद्ध, किन्तु शुद्ध-परिणत होते हैं, ४. कुछ पुरुप जाति से अशुद्ध और अशुद्ध-परिणत होते हैं।

२६. वस्त्र चार प्रकार के होते हैं---१. कुछ वस्त प्रकृति से गुढ और गुढ-रूप वाले होते हैं, २. कुछ वस्त्र प्रकृति से गुढ, किंग्तु अशुढ-रूप वाले होते हैं, ३. कुछ वस्त प्रकृति से अशुढ, किंग्तु शुढ-रूप वाले होते हैं, ४. कुछ वस्त्र प्रकृति से अशुढ और अशुढ-रूप वाले होते हैं। इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते हैं----१. कुछ पुरुष प्रकृति से गुढ और गुढ-रूप वाले होते हैं, २. कुछ पुरुप प्रकृति से शुढ, किंग्तु अशुढ-रूप वाले होते हैं, ३. कुछ पुरुष प्रकृति से अशुढ, किन्तु शुढ-रूप वाले होते हैं, ४. कुछ पुरुष प्रकृति से अशुढ और अशुढ-रूप वाले होते हैं। अशुढ और अशुढ-रूप वाले होते हैं।

२७. पुरुष चार प्रकार के होते हैं— १. कुछ पुरुष जाति से शुढ और शुढ़-मन वाले होते हैं, २. कुछ पुरुष जाति से शुढ, किन्तु अशुढ़-मन वाले होते हैं, ३. कुछ पुरुष जाति से अशुढ़, किन्तु शुढ़-मन वाले होते हैं, ४ कुछ पुरुष जति से अशुढ़ और अशुढ़-मन वाले होते हैं।

२८. पुरुष चार प्रकार के होते हैं— १. कुछ पुरुष जाति से शुद्ध और शुद्ध-संकल्प वाले होते हैं, २. कुछ पुरुष जाति से शुद्ध, किन्तु अशुद्ध-संकल्प वाले होते हैं, ३. कुछ पुरुष जाति से अशुद्ध, किन्तु शुद्ध-संकल्प वाले होते हैं, ४. कुछ पुरुष जाति से अशुद्ध और अशुद्ध-संकल्प वाले होते हैं।

- २९. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा.... सुद्धे णामं एगे सुद्धपण्णे, सुद्धे णामं एगे असुद्धपण्णे, असुद्धे णामं एगे सुद्धपण्णे, असुद्धे णामं एगे असुद्धपण्णे ।
- ३०. चत्तारि पुश्सिजाया पण्णत्ता, तं जहा — सुद्धे णामं एगे सुद्धदिट्ठी, सुद्धे णामं एगे असुद्धदिट्ठी, असुद्धे णामं एगे सुद्धदिट्ठी, असुद्धे णामं एगे असुद्धदिट्ठी।
- ३१. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_\_\_\_ सुढ़े णामं एगे सुद्धसीलाचारे, सुढ़े णामं एगे असुढसीलाचारे, असुढ़े णामं एगे सुद्धसीलाचारे, असुढ़े णामं एगे असुढ्सीलाचारे।
- ३२. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा..... सुढे णामं एगे सुद्धववहारे, सुढे णामं एगे असुद्धववहारे, असुढे णामं एगे सुद्धववहारे, असुढे णामं एगे असुद्धववहारे।
- ३३. चतारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा— सुद्धे णामं एगे सुद्धपरक्कमे, सुद्धे णामं एगे असुद्धपरक्कमे,

- चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— शुद्धो नामैकः शुद्धप्रज्ञः, शुद्धो नामैकः अशुद्धप्रज्ञः, अशुद्धो नामैकः शुद्धप्रज्ञः, अशुद्धो नामैकः अशुद्धप्रज्ञः ।
- चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— शुद्धो नामैक: शुद्धदृष्टिः, शुद्धो नामैक: अशुद्धदृष्टिः, अशुद्धो नामैक: शुद्धदृष्टिः, अशुद्धो नामैक: अशुद्धदृष्टिः,
- चत्वारि पुरुषजातानि, प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— शुद्धो नामैकः शुद्धशीलाचारः, शुद्धो नामैकः अशुद्धशीलाचारः, अशुद्धो नामैकः शुद्धशीलाचारः, अशुद्धो नामैकः अशुद्धशीलाचारः।
- चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— शुद्धो नामैकः शुद्धपराक्रमः, शुद्धो नामैकः अगुद्धपराक्रमः,

- २९. पुरुष चार प्रकार के होते हैं— १. कुछ पुरुष जाति से झुढ़ और झुढ़-प्रज्ञा वाले होते हैं, २. कुछ पुरुष जाति से शुढ, किन्तु अशुढ-प्रज्ञा वाले होते हैं, ३. कुछ पुरुष जाति से अशुढ, किन्तु शुढ़-प्रज्ञा वाले होते है, ४. कुछ पुरुष जाति से अशुढ़ और अशुढ़-प्रज्ञा वाले होते हैं।
- ३०. पुरुष चार प्रकार के होते हैं— १. कुछ पुरुष जाति से शुद्ध और शुद्ध-दृष्टि वाले होते हैं, २. कुछ पुरुष जाति से गुढ़, किन्तु अशुद्ध-दृष्टि वाले होते हैं, ३. कुछ पुरुष जाति से अशुद्ध, किन्तु शुद्ध-दृष्टि वाले होते हैं, ४. कुछ पुरुष जाति से अशुद्ध और अशुद्ध-दृष्टि वाले होते हैं।
- ३१. पुरुष चार प्रकार के होते हैं— १. कुछ पुरुष जाति से शुद्ध और शुद्ध-शीलाचार वाले होते हैं, २. कुछ पुरुष जाति से शुद्ध, किन्तु अशुद्ध-शीलाचार वाले होते हैं, ३. कुछ पुरुष जाति से अशुद्ध, किन्तु शुद्ध- शीलाचार वाले होते हैं, ४. कुछ पुरुष जाति से अशुद्ध और अशुद्ध-शीलाचार वाले होते हैं।
- ३२. पुरुष चार प्रकार के होते हैं— १. कुछ पुरुष जाति से शुद्ध और शुद्ध-व्यवहार वाले होते हैं, २. कुछ पुरुष जाति से शुद्ध, किन्तु अशुद्ध-व्यवहार वाले होते हैं, ३. कुछ पुरुष जाति से अशुद्ध, किन्तु शुद्ध-व्यवहार वाले होते हैं, ४. कुछ पुरुष जाति से अशुद्ध और अशुद्ध-व्यवहार वाले होते हैं। ३३. पुरुष चार प्रकार के होते हैं—
  - १. कुछ पुरुष जाति से शुद्ध और जुद्ध-परात्रम वाले होते हैं, २. कुछ पुरुष जाति से शुद्ध, किन्तु अजुद्ध-पराकम वाले होते हैं,

असुद्धे णामं एगे सुद्धपरक्कमे, असुद्धे णामं एगे असुद्धपरक्कमे ।°

### सुत-पदं

३४. चत्तारि सुता पण्णत्ता, तं जहा— अतिजाते, अणुजाते, अवजाते, कुलिंगाले । ३०१

अशुद्धो नामैकः शुद्धपराक्रमः, अशुद्धो नामैकः अशुद्धपराक्रमः ।

#### सुत-पदम्

चत्वारः सुताः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— अतिजात, अनुजातः, अवजातः, कुलाङ्गारः ।

#### सच्च-असच्च-पदं

- ३५. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_\_\_\_ सच्चे णामं एगे सच्चे, सच्चे णामं एगे असच्चे, असच्चे णामं एगे सच्चे, असच्चे णामं एगे असच्चे ।
- ३६. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा.... सच्चे णामं एगे सच्चपरिणते, सच्चे णामं एगे असच्चपरिणते, असच्चे णामं एगे प्रसच्चपरिणते, असच्चे णामं एगे प्रसच्चपरिणते। ३७. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा.... सच्चे णामं एगे सच्चरूवे, सच्चे णामं एगे असच्चरूवे,

असच्चे णामं एगे सच्चरूवे, असच्चे णामं एगे असच्चरूवे।

### चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— सत्यो नामैकः सत्यः, सत्यो नामैकः असत्यः, असत्यो नामैकः सत्यः, असत्यो नामैकः असत्यः ।

सत्य-असत्य-पदम्

चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— सत्यो नामैकः सत्यपरिणतः, सत्यो नामैकः असत्यपरिणतः, असत्यो नामैकः सत्यपरिणतः, असत्यो नामैकः असत्यपरिणतः । चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा.... सत्यो नामैकः सत्यरूपः सत्यो नामैकः असत्यरूपः, असत्यो नामैकः सत्यरूपः, असत्यो नामैकः असत्यरूपः ।

#### स्थान ४ : सूत्र ३४-३७

३. कुछ पुरुष जाति से अणुद्ध, किन्तु णुढ-पराकम वाले होते हैं, ४. कुछ पुरुष जाति से अधुद्व और अगुद्ध-पराकम वाले होते हैं।

#### सुत-पद

३४. पुन्न चार प्रकार के होते हैं— १. अतिजात—पिता से अधिक, २. अनुजात—पिता के समान, ३. उपजात—पिता से होन, ४. कुलांगार—कुल के लिए अंगारे जैसा, कुल दूषक।

#### सत्य-असत्य-पद

- ३५. पुरुष चार प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष पहले भी सत्य होते हैं और बाद में भी सत्य होते हैं, २. कुछ पुरुष पहले सत्य, किन्तु वाद में असत्य होते हैं, ३. कुछ पुरुष पहले असत्य, किन्तु बाद में सत्य होते हैं,४. कुछ पुरुष पहले भी असत्य होते हैं और बाद में भी असत्य होते हैं।
- ३६. पुरुष चार प्रकार के होते हैं— १. कुछ पुरुष सत्य और सत्य-परिणत होते है, २. कुछ पुरुष सत्य, किन्तु असत्य-परिणत होते हैं, ३. कुछ पुरुष असत्य, किन्तु सत्य-परिणत होते हैं, ४. कुछ पुरुष असत्य और असत्य-परिणत होते हैं।
- ३७. पुरुष चार प्रकार के होते हैं— १. कुछ पुरुष सत्य और सत्य-रूप वाले होते हैं, २. कुछ पुरुष सत्य, किन्तु असत्य-रूप वाले होते हैं, ३. कुछ पुरुष असत्य, किन्तु सत्य-रूप वाले होते हैं, ४. कुछ पुरुष असत्य और असत्य-रूप वाले होते हैं।

३८. चत्तारि युरिसजाया पण्णसा, तं जहा\_\_\_ सच्चे णामं एगे सच्चमणे, सच्चे णामं एगे असच्चमणे, असच्चे णामं एगे सच्चमणे, असच्चे णामं एगे असच्चमणे। ३९. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं

जहा\_\_ सच्चे णामं एगे सच्चसंकष्पे, सच्चे णामं एगे असच्चसंकष्पे, असच्चे णामं एगे सच्चसंकष्पे, असच्चे णामं एगे असच्चसंकष्पे ।

- ४०. चत्तारि पुरिसजाया, पण्णत्ता, तं जहा₋ सच्चे णामं एगे सच्चपण्णे, सच्चे णामं एगे असच्चपण्णे, असच्चे णामं एगे सच्चपण्णे, असच्चे णामं एगे असच्चपण्णे ।
- ४१. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_ सच्चे णामं एगे सच्चदिट्टी, सच्चे णामं एगे असच्चदिद्री, असच्चे णामं एगे सच्चदिट्ठी, असच्चे णामं एगे असच्चदिट्री ।
- ४२. चतारि पुरिसजाया पण्णता, तं जहा\_\_ सच्चे णामं एगे सच्चसीलाचारे, सच्चे णामं एगे असच्चसीलाचारे, असच्चे णामं एगे सच्चसीलाचारे,

चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— सत्यो नामैकः सत्यमनाः, सत्यो नामैकः असत्यमनाः, असत्यो नामैक: सत्यमनाः, असत्यो नामैकः असत्यमनाः । चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा----सत्यो नामैकः सत्यसंकल्पः, सत्यो नामैकः असत्यसंकल्पः, असत्यो नामैकः सत्यसंकल्पः, असत्यो नामैकः असत्यसंकल्पः ।

चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्ता**नि**, तद्यथा\_\_\_ सत्यो नामैकः सत्यप्रज्ञः, सत्यो नामैकः असत्यप्रज्ञः, असत्यो नामैकः सत्यप्रज्ञः असत्यो नामैकः असत्यप्रज्ञ: ।

पुरुषजातनि चत्वारि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा\_\_\_ सत्यो नामैकः सत्यदृष्टिः, सत्यो नामैकः असत्यदृष्टिः, असत्यो नामैकः सत्यदृष्टिः, असत्यो नामैकः असत्यद्षटः ।

चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— सत्यो नामैकः सत्यशीलाचारः, सत्यो नामैकः असत्यशीलाचारः, असत्यो नामैक: सत्यशीलाचार:, असच्चे णामं एगे असच्चसीलाचारे । असत्यो नामैकः असत्यशीलाचारः ।

स्थान ४ : सूत्र ३८-४२

- ३५. पुरुष चार प्रकार के होते हैं----१. कुछ पुरुष सत्य और सत्य-मन वाले होते हैं, २. कुछ पुरुष सत्य, किन्तु असत्य-मन वाले होते हैं, ३. कुछ पुरुप असत्य, किन्तु सत्य-मन वाले होते हैं, ४. कुछ पुरुष असत्य और असत्य-मन वाले होते हैं।
- ३९. पुरुष चार प्रकार के होते हैं----१. कुछ पुरुष सत्य और सत्य-संकल्प बाले होते हैं, २. कुछ पुरुष सत्य, किन्तु असत्य-संकल्प वाले होते हैं, ३. कुछ पुरुष असत्य, किन्तु सत्य-संकल्प वाले होते हैं, ४. कुछ पुरुष असत्य और असत्य-संकल्प वाले होते हैं।
- ४०. पुरुष चार प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष सत्य और सत्य-प्रज्ञा वाले होते हैं, २. कुछ पुरुष सत्य, किन्तु असत्य-प्रज्ञा वाले होते हैं, ३. कुछ पुरुष असत्य, किन्तु सत्य-प्रज्ञा वाले होते हैं, ४. कुछ पुरुष असत्य और असत्य-प्रज्ञा वाले होते हैं ।
- ४१. पुरुष चार प्रकार के होते हैं— १. कुछ पुरुष सत्य और सत्य-दृष्टि वाले होते हैं, २. कुछ पुरुष सत्य, किन्तु असत्य-दृष्टि वाले होते हैं, ३. कुछ पुरुष असत्य, किन्तु सत्य-दृष्टि वाले होते हैं, ४. कुछ पुरुष असत्य और असत्य-दृष्टि वाले होते हैं।
- ४२. पुरुष चार प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष सत्य और सत्य-शीलाचार वाले होते हैं, २. कुछ पुरुष सत्य, किन्तु असत्य-गोलाचार वाले होते हैं, ३. कुछ पुरुष असत्य, किन्तु सत्य-शीलाचार वाले होते हैं, ४. कुछ पुरुष असत्य और असत्य-शीलाचार वाले होते हैं।

- ४३. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा.... सच्चे णामं एगे सच्चववहारे, सच्चे णामं एगे असच्चववहारे, असच्चे णामं एगे सच्चववहारे, असच्चे णामं एगे असच्चववहारे।
- ४४. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा---सच्चे णामं एगे सच्चपरक्कमे, सच्चे णामं एगे असच्चपरक्कमे, असच्चे णामं एगे सच्चपरक्कमे, असच्चे णामं एगे असच्चपरक्कमे।

### सुचि-असुचि-पदं

४५. चत्तारि वत्था पण्णत्ता, तं जहा\_\_ सुई णामं एगे सुई, सुई णामं एगे असुई, •असुई णामं एगे सुई, असुई णामं एगे असुई।<sup>°</sup>

> एवामेव चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_\_ सुई णामं एगे सुई, •सुई णामं एगे असुई, असुई णामं एगे सुई, असुई णामं एगे असुई ।

तद्यथा— शुचिर्नामैकः शुचिः, शुचिर्नामैकः अशुचिः, अशुचिर्नामैकः, शुचिः अशुचिर्नामैकः अशुचिः।

एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि,

स्थान ४ : सूत्र ४३-४५

४३. पुरुष चार प्रकार के होते हैं— १. कुछ पुरुष सत्य और सत्य-व्यवहार वाले होते हैं, २. कुछ पुरुष सत्य, किन्तु असत्य-व्यवहार वाले होते हैं, ३. कुछ पुरुष असत्य, किन्तु सत्य-व्यवहार वाले होते हैं, ४. कुछ पुरुष असत्य और असत्य-व्यवहार वाले होते हैं।

४४. पुरुष चार प्रकार के होते हैं— १. कुछ पुरुष सत्य और सत्य-पराकम वाले होते हैं, २. कुछ पुरुष सत्य, किन्तु असत्य-पराक्रम वाले होते हैं, ३. कुछ पुरुष असत्य, किन्तु सत्य-पराक्रम वाले होते हैं, ४. कुछ पुरुष असत्य और असत्य-पराक्रम वाले होते हैं।

### शुचि-अशुचि<mark>-पद</mark>

४५. वस्त्र चार प्रकार के होते हैं---१. कुछ वस्त्र प्रकृति से भी शुचि होते हैं और परिष्कृत होने के कारण भी शुचि होते हैं, २. कुछ वस्त्र प्रकृति से शुचि, किन्तु अपरिष्कृत होने के कारण अशुचि होते हैं, ३. कुछ वस्त्र प्रकृति से अशुचि, किन्तु परिष्कृत होने के कारण शुचि होते हैं, ४. कुछ वस्त्र प्रकृति से अशुचि होते हैं और अपरिष्कृत होने के कारण भी अशुचि होते हैं।

इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते हैं— १. कुछ पुरुष शरीर से भी शुचि होते हैं और स्वभाव से भी शुचि होते हैं, २. कुछ पुरुष शरीर से शुचि, किन्तु स्वभाव से अशुचि होते हैं, ३. कुछ पुरुष शरीर से अशुचि, किन्तु स्वभाव से शुचि होते हैं, ४. कुछ पुरुष शरीर से भी अशुचि होते हैं और स्वभाव से भी अशुचि होते हैं।

#### ३०३

पुरुषजातानि

सत्यो नामैकः सत्यव्यवहारः,

सत्यो नामैक: असत्यव्यवहार:,

असत्यो नामैकः सत्यव्यवहारः,

असत्यो नामैकः असत्यव्यवहारः।

पुरुषजातानि

सत्यो नामैकः सत्यपराक्रमः,

सत्यो नामैकः असत्यपराक्रमः,

असत्यो नामैकः सत्यपराकमः,

शुचि-अशुचि-पदम्

नामैक

नामैकं

नामैक

अशुचि नामैकं अशुचि।

য়ুचি

হাবি

अशुचि

असत्यो नामैकः असत्यपराक्रमः ।

चत्वारि वस्त्राणि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा—

যুবি,

अशुचि,

হ্বি,

प्रज्ञप्तानि,

प्रज्ञप्तानि,

चत्वारि

तद्यथा\_\_\_

चत्वारि

तद्यथा\_\_

४६. चत्तारि वत्था पण्णत्ता,तं जहा— सुई णामं एगे सुइपरिणते, सुई णामं एगे असुइपरिणते, असुई णामं एगे सुइपरिणते, असुई णामं एगे असुइपरिणते।

> एवामेव चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा---सुई णामं एगे सुइपरिणते, सुई णामं एगे असुइपरिणते, असुई णामं एगे सुइपरिणते, असुई णामं एगे असुइपरिणते ।

४७. चत्तारि वत्था पण्णत्ता, तं जहा— सुई णामं एगे सुइरूवे, सुई णामं एगे असुइरूवे, असुई णामं एगे सुइरूवे, असुई णामं एगे असुइरूवे।

> एवामेव चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा----सुई णामं एगे सुइरूवे, सुई णामं एगे असुइरूवे, असुई णामं एगे सुइरूवे, असुई णामं एगे असुइरूवे।

४८. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा— सुई णामं एगे सुइमणे, सुई णामं एगे असुइमणे, असुई णामं एगे सुइमणे, असुई णामं एगे असुइमणे। चत्वारि वस्त्राणि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— शुचि नामैकं शुचिपरिणतं, शुचि नामैकं अशुचिपरिणतं, अशुचि नामैकं शुचिपरिणतं, अशुचि नामैकं अशुचिपरिणतम् ।

एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि तद्यथा— शुचिर्नामैकः शुचिपरिणतः, शुचिर्नामैकः अशुचिपरिणतः, अशुचिर्नामैकः शुचिपरिणतः, अशुचिर्नामैकः अशुचिपरिणतः ।

चत्वारि वस्त्राणि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— क्षुचि नामैकं जुचिरूपं, शुचि नामैकं अगुचिरूपं, अज्ञुचि नामैकं जुचिरूपं, अज्ञुचि नामैकं अज्ञुचिरूपम् ।

एवमेव चत्वारि पुरुष जातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— शुचिर्नामैक: शुचिरूप:, शुचिर्नामैक: अशुचिरूप:, अशुचिर्नामैक: शुचिरूप:, अशुचिर्नामैक: अशुचिरूप:।

चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— शुचिर्नामैकः शुचिमनाः, द्युचिर्नामैकः अशुचिमनाः, अशुचिर्नामैकः शुचिमनाः, अशुचिर्नामैकः अशुचिमनाः। ४६. बस्त चार प्रकार के होते हैं---१. कुछ वस्त प्रकृति से णुचि और जुचि-परिणत होते हैं, २. कुछ वस्त प्रकृति से श्रुचि, किन्तु अणुचि-परिणत होते हैं, ३. कुछ वस्त प्रकृति से अणुचि, किन्तु ग्रुचि-परिणत होते हैं, ४. कुछ वस्त प्रकृति से अग्रुचि और अणुचि-परिणत होते हैं। इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते हैं----१. कुछ पुरुष ग्ररीर से जुचि और ग्रुचि-परिणत होते हैं, २. कुछ पुरुष ग्ररीर से ग्रुचि, किन्तु अग्रुचि-परिणत होते हैं, ३. कुछ पुरुष ग्ररीर से अश्रुचि, किन्तु ग्रुचि-परिणत होते हैं, ४. कुछ पुरुष ग्ररीर से ग्रुचि, किन्तु अग्रुचि-परिणत होते हैं, ३. कुछ पुरुष ग्ररीर से अश्रुचि, किन्तु ग्रुचि-परिणत होते हैं, ४. कुछ पुरुष ग्ररी से अग्रुचि और अग्रुचि-परिणत होते हैं।

४७. वस्त्र चार प्रकार के होते हैं— १. कुछ वस्त्र प्रकृति से शुचि और शुचि-रूप वाले होते हैं, २. कुछ वस्त्र प्रकृति से शुचि, किन्तु अशुचि-रूप वाले होते हैं, ३. कुछ वस्त्र प्रकृति से अशुचि, किन्तु शुचिरूप वाले होते हैं, ४. कुछ वस्त्र प्रकृति से अशुचि और अशुचि-रूप वाले होते हैं। इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते है—१. कुछ पुरुष भी चार प्रकार के होते है—१. कुछ पुरुष भी चार प्रकार के होते है—१. कुछ पुरुष शरीर से शुचि और शुचि-रूप वाले होते हैं, २. कुछ पुरुप शरीर से शुचि, किन्तु अशुचि-रूप वाले होते हैं, ३. कुछ पुरुष शरीर से अशुचि, किन्तु शुचि-रूप वाले होते हैं, ४. कुछ पुरुष शरीर से अशुचि और अशुचि-रूप वाले होते हैं।

४८. पुरुष चार प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष शरीर से शुचि और शुचि-मन वाले होते हैं, २. कुछ पुरुष शरीर से शुचि, किन्तु अशुचि-मन वाले होते हैं, ३. कुछ पुरुष शरीर से अशुचि, किन्तु शुचि मन वाले होते हैं, ४. कुछ पुरुष जरीर से अशुचि और अशुचि मन वाले होते हैं।

| ठाणं (स्थान)                                                                                                                                                       | ३०१                                                                                                                                                                      | स्थान ४ : सूत्र ४६-५२                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ४९. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं<br>जहा—<br>सुई णामं एगे सुइसंकष्पे,<br>सुई णामं एगे असुइसंकष्पे,<br>असुई णामं एगे सुइसंकष्पे,<br>असुई णामं एगे असुइसंकष्पे।     | चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि,<br>तद्यथा<br>शुचिर्नामैक: शुचिसंकल्प:,<br>शुचिर्नामैक: अशुचिसंकल्प:,<br>अशुचिर्नामैक: शुचिसंकल्प:,<br>अशुचिर्नामैक: अशुचिसंकल्प:।      | ४९. पुरुष चार प्रकार के होते हैं—<br>१. कुछ पुरुष शरीर से शुचि और शुचि-<br>संकल्प वाले होते हैं. २. कुछ पुरुष शरीर<br>से शुचि, किन्तु अशुचि-संकल्प वाले होते<br>हैं, ३. कुछ पुरुष शरीर से अशुचि, किन्तु<br>शुचि-संकल्प वाले होते हैं, ४. कुछ पुरुष<br>शरीर से अशुचि और अशुचि-संकल्प<br>वाले होते हैं।      |
| ५०. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं<br>जहा<br>सुई णामं एगे सुइपण्णे,<br>सुई णामं एगे असुइपण्णे,<br>असुई णामं एगे सुइपण्णे,<br>असुई णामं एगे असुइपण्णे।              | चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि,<br>तद्यथा—<br>ञुचिर्नामैक:                                                                                                             | ५०. पुरुप चार प्रकार के होते हैं—-<br>१. कुछ पुरुष शरीर से शुचि और शुचि-<br>प्रज्ञा वाले होते हैं, २. कुछ पुरुष शरीर<br>से शुचि, किन्तु अशुचि-प्रज्ञा वाले होते हैं,<br>३. कुछ पुरुष शरीर से अशुचि, किन्तु<br>शुचि-प्रज्ञा वाले होते हैं, ४. कुछ पुरुष<br>शरीर से अशुचि और अशुचि-प्रज्ञा वाले<br>होते हैं। |
| ४१. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं<br>जहा<br>सुई णामं एगे सुइदिठ्ठी,<br>सुई णामं एगे असुइदिठ्ठी,<br>असुई णामं एगे सुइदिठ्ठी,<br>असुई णामं एगे असुइदिठ्ठी।          | चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि,<br>तद्यथा—<br>शुचिर्नामैकः शुचिदृष्टिः,<br>शुचिर्नामैकः अशुचिदृष्टिः,<br>अशुचिर्नामैकः शुचिदृष्टिः,<br>अशुचिर्नामैकः अशुचिदृष्टिः।     | १. पुरुष चार प्रकार के होते हैं—<br>१. कुछ पुरुष शरीर से शुचि और शुचि-<br>दृष्टि वाले होते हैं, २. कुछ पुरुष शरीर<br>से शुचि, किन्तु अशुचि-दृष्टि वाले होते हैं,<br>६. कुछ पुरुष शरीर से अशुचि,किन्तु शुचि-<br>दृष्टि वाले होते हैं, ४. कुछ पुरुष शरीर से<br>अशुचि और अशुचि-दृष्टि वाले होते हैं।          |
| ५२. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं<br>जहा—<br>सुई णामं एगे सुइसीलाचारे,<br>सुई णामं एगे असुइसीलाचारे,<br>असुई णामं एगे सुइसीलाचारे,<br>असुई णामं एगे असुइसीलाचारे। | चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि,<br>तद्यथा—<br>गुचिर्नामैकः शुचिशीलाचारः,<br>शुचिर्नामैकः अशुचिशीलाचारः,<br>अशुचिर्नामैकः शुचिशीलाचारः,<br>अशुचिर्नामैकः अशुचिशीलाचारः। | ५२. पुरुष चार प्रकार के होते हैं—<br>१. कुछ पुरुष शरीर से शुचि और शुचि-<br>शीलाचार वाले होते हैं, २. कुछ पुरुष<br>शरीर से शुचि, किन्तु अशुचि-शीलाचार<br>वाले होते हैं, ३. कुछ पुरुष शरीर से<br>अशुचि, किन्तु शुचि-शीलाचार वाले होते<br>हैं, ४. कुछ पुरुष शरीर से अशुचि और                                  |

ह, ४.कुछ पुरुष शरार स अश्। अशुचि-शीलचार वाले होते हैं।

५३. चत्तारि पुरिसजाया पण्णता, तं जहा----सुई णामं एगे सुइववहारे, सुई णामं एगे असुइववहारे, असुई णामं एगे सुइववहारे, असुई णामं एगे असुइववहारे।

५४. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा— सुई णामं एगे सुइपरक्कमे, सुई णामं एगे असुइपरक्कमे, असुई णामं एगे सुइपरक्कमे, असुई णामं एगे असुइपरक्कमे।°

कोरव-पद

#### भिक्लाग-पदं

५६. चत्तारि घुणा पण्णत्ता, तं जहा.... तयक्खाए, छल्लिक्खाए, कट्ठक्खाए, सारक्खाए । चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा---शुचिर्नामैकः शुचिव्यवहारः, शुचिर्नामैकः अशुचिव्यवहारः, अशुचिर्नामैकः शुचिव्यवहारः, अशुचिर्नामैकः अशुचिव्यवहारः।

३०६

चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— शुचिर्नामैकः शुचिपराक्रमः, शुचिर्नामैकः अशुचिपराक्रमः, अशुचिर्नामैकः शुचिपराक्रमः, अशुचिर्नामैकः अशुचिपराक्रमः।

### कोरक-पदम्

चत्वारि कोरकाणि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा... १५. कली चार प्रकार की होती है... आम्रप्रलम्बकोरकं, तालप्रलम्बकोरकं, १. आम्र-फल की कली, २. ताड़ वल्लीप्रलम्बकोरकं, मेढुविपाणाकोरकम्। कली, ३. बल्लि-फल की कली,

एवमेव चत्वारिपुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— आम्रप्रलम्बकोरकसमानः, तारुप्रलम्बकोरकसमानः, वल्लीप्रलम्बकोरकसमानः, मेढुविषाणाकोरकसमानः ।

### भिक्षाक-पदम्

चत्वारः घुणाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— त्वक्**खादः, छल्लीखादः, काष्ठखादः,** सारखादः । ४३. पुरुष चार प्रकार के होते हैं— १. कुछ पुरुष भरोर से गुचि और गुचि-व्यवहार वाले होते हैं, २. कुछ पुरुष शरीर से गुचि, किन्तु अशुचि-व्यवहार वाले होते हैं, ३. कुछ पुरुष भरीर से अगुचि, किन्तु भुचि-व्यवहार वाले होते हैं, ४. कुछ पुरुष भरीर से अगुचि और अभुचि-व्यवहार वाले होते हैं।

४४. पुरुष चार प्रकार के होते हैं— १. कुछ पुरुष शरीर से श्रुचि और शुचि-पराकम वाले होते हैं, २. कुछ पुरुष शरीर से शुचि, किन्तु अशुचि-पराकम वाले होते हैं, ३. कुछ पुरुष शरीर से अशुचि, किन्तु शुचि-पराकम वाले होते हैं, ४. कुछ पुरुष शरीर से अशुचि और अशुचि-पराकम वाले होते हैं।

### कोरक-पद

(४. कली चार प्रकार की होती है— १. आझ-फल की कली, २. ताड़-फल की कली, २. बल्लि-फल की कली, ४. मेष-म्ट्रंग के फल की कली ! इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते हैं— १. कुछ पुरुष आग्र-फल की कली के समान होते हैं, २. कुछ पुरुष ताड़-फल की कली के समान होते हैं, ३. कुछ पुरुष बल्लि-फल की कली के समान होते हैं, ४. कुछ पुरुष मेष-न्ट्रंग के फल की कली के समान होते हैं।"

### भिक्षाक-पद

तं जहा\_\_

पण्णत्ते ।

पण्णत्ते ।

पण्णते ।

पण्णत्ते ।

तयक्लायसमाणे,

कट्टवखायसमाणे°,

सारवखायसमाणे ।

१. तयनखायसमाणस्स

२. सारक्खायसमाणस्स

भिक्लागस्स सारक्लायसमाणे तवे

भिक्खागस्स तयक्खायसमाणे तवे

भिवखागस्स कटुक्खायसमाणे तवे

४. कट्ठक्खायसमाणस्स णं भिक्खा-

गस्स छल्लिक्खायसमाणे

३. छल्लिक्खायसमाणस्स गं

•छल्लिक्खायसमाणे,

त्वक्लादसमानः, छल्लीखादसमानः,

१. त्वक्खादसमानस्य भिक्षाकस्य

सारखादसमानं तपः प्रज्ञप्तम्।

२ सारखादसमानस्य भिक्षाकस्य

त्वक्खादसमानं तपः प्रज्ञप्तम् ।

काष्ठखादसमानं तपः प्रज्ञप्तम्।

४. काष्ठखादसमानस्य भिक्षाकस्य

छल्लीखादसमानं तपः प्रज्ञप्तम्।

३. छल्लीखादसमानस्य भिक्षाकस्य

काष्ठखादसमानः, सारखादसमानः ।

एवामेव चत्तारि भिक्खागा पण्णत्ता, एवमेव चत्वार: भिक्षाका: प्रज्ञप्ताः,

र्ण

ण

तवे

तद्यथा—

खाने वाले, ३. काठ को खाने वाले, ४.सार---[काठ के मध्य भाग] को खाने वाले ।

इसी प्रकार भिक्षु भी चार प्रकार के होते हैं--- १. कुछ भिक्षु त्वचा को खाने वाले घुण के समान---प्राप्त आहार करने वाले होते हैं, २. कुछ भिक्षु छाल को खाने वाले घुण के समान---रूक्ष आहार करने वाले होते हैं, ३. कुछ भिक्षु काठ को खाने वाले घुण के समान---दूध, दही आदि विगयों को आहार न करने वाले होते हैं, ४. कुछ भिक्षु सार को खाने वाले घुण के समान---विगयों से परिपूर्ण आहार करने वाले होते हैं।

१. जो भिक्षु त्वचा को खाने वाले घुण के समान होते हैं, उनके सार को खाने वाले घुण के समान तप होता है, २. जो भिक्षु सार को खाने वाले घुण के समान होते हैं, उनके त्वचा को खाने वाले घुण के समान तप होता है, ३. जो भिक्षु छाल को खाने वाले घुण के समान होते हैं, उनके काठ को खाने वाले घुण के समान तप होता है, ४. जो भिक्षु काठ को खाने वाले घुण के समान होते हैं, उनके छाल को खाने वाले घुण के समान तप होता है।"

#### तणवणस्सइ-पदं

१७. चउच्विहा तणवणस्सतिकाइया पण्णत्ता, तं जहा— अग्गबीया, मूलबीया, पोरबीया, खंधबीया।

### तॄणवनस्पति-पदम्

चतुर्विधाः तृणवनस्पतिकायिकाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— अग्रबीजाः, मुलवीजाः, पर्वबीजाः, स्कन्धबीजाः ।

### तृणवनस्पति-पद

४७. तृण वनस्पति-कायिक चार प्रकार के होते हैं— १. अग्रवीज — कोरण्ट आदि । इनके अग्रभाग ही बीज होते हैं अथवा बीहि आदि इनके अग्रभाग में बीज होते हैं, २. मूल बीज — उत्पल, कंद आदि । इनके मूल ही बीज होते हैं, ३. पर्वबीज — इक्षु आदि । इनके पर्व ही बीज होते हैं,

३०८

#### स्थान ४ : सूत्र १८

अहुणोववण्ण-णेरइय-पदं

४ म. चउहिं ठाणेहिं अहुणोववण्णे णेरइए णिरयलोगंसि इच्छेन्जा माणुसं लोगं हब्वमागच्छित्तए, णो चेव णं संचाएइ हब्बमागच्छित्तए... १. अहुणोववण्णे णेरइए णिरय-लोगंसि समुब्भूयं वेयणं वेयमाणे इच्छेन्जा माणुसं लोगं हब्ब-मागच्छित्तए, णो चेव णं संचाएति हब्बमागच्छित्तए ।

> २. अहुणोववण्णे णेरइए णिरय-लोगंसि णिरयपालेहिभुज्जो-भुज्जो अहिट्ठिज्जमाणे इच्छेज्जा माणुसं लोगं हब्वमागच्छित्तए, णो चेव णं संचाएति हब्बमागच्छित्तए

> ३. अहुणोववण्णे णेरइए णिरय-वेयणिज्जंसि कम्मंसि अक्खीणंसि अवेइयंसि अणिज्जिण्णंसि इच्छेज्जा माणुसं लोगं हव्वमागच्छित्तए, णो चेव णं संचाएइ हव्वमागच्छित्तए ४. •अहुणोववण्णे णेरइए णिरया-उअंसि कम्मंसि अक्खीणंसि अबे-इयंसि अणिज्जिण्णंसि इच्छेज्जा माणुसं लोगं हव्वमागच्छित्तए,° णो चेव णं संचाएति हस्व-मागच्छित्तए...

> इच्चेतेहिं चउहिं ठाणेहिं अहुणो-ववण्णे णेरइए णिरयलोगंसि इच्छेज्जा माणुसं लोगं हब्बमाग-च्छित्तए°, णो चेव णं संचाएति हब्बमागच्छित्तए ।

### अधुनोपपन्न-नैरयिक-पदम्

चतुर्भिः स्थानैः अधुनोपपन्नः नैरयिकः निरयलोके इच्छेत् मानुषं लोकं अर्वाग् आगन्तुम्, नो चैव शक्नोति अर्वाग् आगन्तुम्...

१. अधुनोपपन्न: नैरयिक: निरयलोके समुद्भूतां वेदनां वेदयन् इच्छेत् मानुष लोकं अर्वाग् आगन्तुम्,नो चैव शक्नोति अर्वाग् आगन्तुम्

२. अधुनोपपन्नः नैरयिकः निरयलोके नरकपालैः भूयः-भूयः अधिष्ठीयमानः इच्छेत् मानुषं लोकं अर्वाग् आगन्तुम् नो चैव शक्नोति अर्वाग् आगन्तुम्

३. अधुनोपपन्नः नैरयिकः निरयवेदनीये कर्मणि अक्षीणे अवेदिते अनिर्जीर्णे इच्छेत् मानुषं लोकं अर्वाग् आगन्तुम्, नो चैव शक्नोति अर्वाग् आगन्तुप्

४. अधुनोपपन्नः नैरयिकः निरयायुषे कर्मणि अक्षीणे अवेदिते अनिर्जीणे इच्छेत् मामुषं लोकं अर्वाग् आगन्तुम्, नो चैव शक्नोति अर्वाग् आगन्तुम्...

इति एतैः चतुर्भिः स्थानैः अधुनोषपन्नः नैरयिकः निरयलोके इच्छेत् मानुषं लोकं अर्वाग् आगन्तुम्, नो चैव शक्नोति अर्वाग् आगन्तुम् । ४. स्कन्ध-बीज—सल्लकी आदि । इनके स्कन्ध ही वीज होते हैं।<sup>8</sup>

### अधुनोपयन्न-नैरयिक-पद

४८. नरक लोक में तत्काल उत्पन्न नैरयिक चार कारणों से क्षीघ्रही मनुष्य लोक में आना चाहता है, किन्तु आ नहीं सकता—

> १. तत्काल उत्पन्न नैरयिक नरक लोक में होने वाली पीड़ा अनुभव करता है तब वह शीघ्र ही मनुष्य लोक में आना चाहता है, किन्तु आ नहीं सकता,

> २. तत्काल उत्पन्न सैरयिक नरक लोक में नरकपालों द्वारा बार-बार आकान्त होने पर शोघ्र ही मनुष्य लोक में आना चाहता है, किन्तु आ नहीं सकता,

> ३. तत्काल उत्पन्त नैरयिक शीघ्र ही मनुष्य लोक में आना चाहता है, किन्तु नरक में भोगने योग्य कर्मों के क्षीण हुए बिना, उन्हें भोगे बिना, उनका निर्जरण हुए बिना आ नहीं सकता,

> ४. तत्काल उत्पन्न नैरयिक झीझ ही मनुष्य लोक में आना चाहता है, किन्तु नरक सम्बन्धी आयुष्यकर्म के क्षीण हुए बिना, उसे भोगे बिना, उसका निर्जरण हुए बिनाआ नहीं सकता----

> इन चार कारणों से नरकलोक में तत्काल उत्पन्न नैरयिक शीझ ही मनुष्य लोक में आना चाहता है, किन्तु आ नहीं सकता 1

#### स्थान ४ : सूत्र ४६-६२

### संघाडो-पद

४६. कप्पंति णिग्गंथीणं चत्तारि संघा-डोओ धारित्तए वा परिहरित्तए वा, तं जहा.... एगं दुहत्थवित्थारं, दो तिहत्थवित्थारं, एगं चउहत्थवित्थारं ।

### सङ्घाटी-पदम्

कल्पन्ते निर्ग्रन्थीनां चतसः सङ्घाट्यः धत्तुं वा परिधातुं वा, तद्यथा— एका ढिहस्तविस्तारा, द्वे त्रिहस्तविस्तारे, एका चतुईंस्तविस्तारा ।

#### भाण-पर्द

६०. चत्तारि भाषा पण्णत्ता, तं जहा.... अट्टे काणे, रोहे काणे, धम्मे भाणे, सुक्के भाणे । ६१. अट्टे काणे चउव्विहे पण्णत्ते, तं जहा\_\_\_ १. अमणुण्ण-संपओग-संघउत्ते, तस्स विष्पओग-सति-समण्णागते यावि भवति २. मणुण्ण-संपओग-संपउत्ते, तस्य अविष्पओगसति-समण्णा-गते यावि भवति শৰ্বি ३. आतंक-संपओग-संपउत्ते, तस्स विष्पओग-सति-समण्णागते यावि भवति ४. परिजुसित-काम-भोग-संपओग संपउत्ते. तस्स अविष्पओग-सति-समण्णागते यावि भवति । ६२. अट्टस्स णं भाणस्स चत्तारि

लक्खणा पण्णत्ता, तं जहा.... कंदणता, सोयणता, तिष्पणता, परिदेवणता ।

#### ध्यान-पदम्

चत्वारि ध्यानानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा... ६०. ध्यान चार प्रकार का होता है---आर्त्त ध्यानं, रौद्रं ध्यानं, धर्म्यं ध्यानं, शुक्ल ध्यानम् । आर्त्तं ध्यानं चतुर्विधं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा\_\_\_ ६१. आर्त्तं घ्यान चार प्रकार का होता है---

१ अमनोज्ञ-संप्रयोग-सम्प्रयुक्तः, तस्य विप्रयोग-स्मृति-समन्वागतश्चापि भवति

२. मनोज्ञ-संप्रयोग-सम्प्रयुक्तः, तस्य अविप्रयोग-स्मृति-समन्वागतश्चापि

३. आतङ्क-सम्प्रयोग-सम्प्रयुक्तः, तस्य वित्रयोग-स्मृति-समन्वागतश्चापि भवति

४. परिजुष्ट-काम-भोग-संप्रयोग-सम्प्र-युक्तः, तस्य अवित्रयोग-स्मृति-समन्वागत-रचापि भवति । आर्त्तस्य ध्यानस्य चत्वारि लक्षणानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा---ऋन्दनता, शोचनता,

तेपनता, परिदेवनता ।

#### सङ्घाटी-पद

५९. निग्रंन्थियां चार संघाटियां रख व ओह् सकती हैं—१. दो हाथ वाली संघाटी— उपाश्रय में ओढ़ने के काम आती है, २. तीन हाथ विस्तार वाली एक संघाटी---भिक्षा लाए तब ओढ़ने के काम आती है, ३. तीन हाथ विस्तार वाली दूसरी संघाटी----शीचार्थ जाए तब ओढ़ने के काम आती है, ४. चार हाथ विस्तार वाली संघाटी---व्याख्यानपरिषदमें ओढ़नेके काम आती है

#### ध्यान-पद

१. आर्त्त, २. रौद्र, ३. धर्म्य, ४. शुक्ल। "

१. अमनोज्ञ संयोग से संयुक्त होने पर उस [अमनोज्ञ विषय] के वियोग की चिन्ता में लीन हो जाना,

२. मनोज्ञ संयोग से संयुक्त होने पर उस [मनोज्ञ विषय] के वियोग न होने को चिन्ता में लीन हो जाना,

३. आतंक [सद्योघाती रोग] के संयोग से संयुक्त होने पर उसके वियोग की चिन्ता में लीन हो जाना,

४. प्रीति-कर काम-भोग के संयोग से संयुक्त होने पर उसके वियोग न होने की चिन्ता में लीन हो जाना।<sup>\*\*</sup>

६२. आर्त्त ध्यान के चार लक्षण हैं----

१. आकन्द करना, २. शोक करना,

३. आंसू बहाना, ४. विलाप करना ।<sup>२५</sup>

जहा....

रौद्रस्य ध्यानस्य चत्वारि लक्षणानि

बहुदोषः, अज्ञानदोषः, आमरणान्तदोषः।

प्रज्ञप्तानि, तद्यथा—उत्सन्नदोपः,

६३. रोहे भाणे चउव्विहे पण्णत्ते, तं रौद्र चतुर्विधं ध्यानं प्रज्ञध्तम्, तद्यथा---हिंसाणुबंधि, हिंसानुबन्धि, मृषानुबन्धि, स्तैन्यानुबन्धि, मोसाणुबंधि, संरक्षणानुबन्धि । तेणाणुबंधि, सारक्खणाणुबंधि ।

६४. रुद्दस्स णं भाणस्स चत्तारि लक्खणा पण्णत्ता, तं जहा— ओसण्णदोसे, बहुदोसे, अण्णाणदोसे, आमरणंतदोसे ।

६४. धम्मे भाणे चउब्विहे चउप्पडोयारे पण्णत्ते, तं जहा\_\_\_ आणाविजए, अवायविजए, विवागविजए, संठाणविजए ।

धर्म्यं ध्यानं चतुर्विधं चतुष्प्रत्यवतारं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा-आज्ञाविचयं, अपायविचयं, विपाकविचयं, संस्थानविचयम् ।

६६. धम्मस्स णं भाणस्स चत्तारि लक्खणा पण्णत्ता, तं जहा\_\_ आणारुई, णिसग्गरुई, सुत्तरुई, ओगाढरुई।

धर्म्येस्य घ्यानस्य चत्वारि लक्षणानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा---आज्ञारुचि:, निसर्गरुचि:, सूत्ररुचि:, अवगाढरुचि: ।

६७. धम्मस्स णं भाणस्स चत्तारि आलंबणा पण्णत्ता, तं जहा.... वायणा, पडिपुच्छणा,

धर्म्यस्य ध्यानस्य चत्वारि आलम्बनानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा-वाचना, प्रतिप्रच्छना, परिवर्तना, अनुप्रेक्षा ।

- ६३. रौद्र ध्यान चार प्रकार का होता है----१. हिंसानुबन्धी---जिसमें हिंसा का अनु-बन्ध[सतत प्रवर्तन]हो, २. मृषानुबन्धी---जिसमें मूखा का अनुबंध हो, ३. स्तैन्यानू-बन्धी-जिसमें चोरी का अनुबन्ध हो, ४. संरक्षणानुबन्धी—जिसमें विषय के साधनों के संरक्षण का अनुबन्ध हो 👫
- ६४. रौद्र ध्यान के चार लक्षण हैं----१. उत्सम्नदोष-प्रायः हिंसा आदि में प्रवृत्त रहना, २. बहुदोष—हिंसादि की विविध-प्रवृत्तियों में संलग्न रहना, ३. अज्ञान-दोष—अज्ञानवश हिंसा आदि में प्रवृत्त होना, ४. आमरणान्तदोष—मरणान्तक हिंसा आदि करने का अनुताप न होना।\*

६५. धर्म्य ध्यान चार प्रकार का है, वह चार पदों [स्वरूप, लक्षण, आलम्बन और अनुप्रेक्षा] में अवतरित होता है। उसके चार प्रकार ये हैं—१. आज्ञा-विचय— प्रवचन के निर्णय में संलग्न चित्त,

> २. उपाय-विचय--दोषों के निर्णय में संलग्न चित्त, ३. विपाक-विचय--- कर्म-फलों के निर्णय में संलग्न चित्त,

> ४. संस्थान-विचय-विविध पदार्थों के आकृति-निर्णय में संलग्न चित्त।\*

- ६६. धर्म्य ध्यान के चार लक्षण हैं---१. आज्ञा-रुचि--प्रवचन में श्रद्धा होता, २. निसर्ग-रुचि-सहज ही सत्य में श्रद्धा होना, ३. सूल-रुचि सूल पढ़ने के द्वारा सत्य में श्रद्धा उत्पन्न होना, ४. अवगाढ-रुचि-विस्तृत पढति से सत्य में श्रद्धा होना । ''
- ६७. धर्म्य ध्यान के चार आलम्बन हैं---१. वाचना—पढ़ाना, २. प्रतिप्रच्छना— शंका निवारण के लिए प्रश्न करना,

स्थान ४ : सूत्र ६८-७२

३. परिवर्तना—पुनरावर्तन करना,

- ४. अनुप्रेक्षा—अर्थ का चिन्तन करना ।\* ६८. धर्म्य ध्यान की चार अनुप्रेक्षाएं हैं----
- ६९. शुक्ल ध्यान के चार प्रकार हैं और वह चार पदों (स्वरूप, लक्षण, आलम्बन, अनुप्रेक्षा) में अवतरित होता है। उसके चार प्रकार ये हैं—१. पृथकरववितर्क सविचारी, २. एकत्ववितर्कअविचारी, ३. सूक्ष्मक्रियअनिवृत्ति,

४. समुच्छिन्नक्रियअप्रतिपाति । <sup>३२</sup>

- ७०. जुक्ल ध्यान के चार लक्षण हैं— १. अव्यथ—क्षोभ का अभाव, २. असम्मोह-—सूक्ष्म पदार्थ विषयक मूढता का अभाव, ३. विवेक—-ज्ञरीर और आत्मा के भेद का ज्ञान, ४. व्युत्सर्ग— ज्ञरीर और उपधि में अनासक्त भाव।<sup>33</sup>
- ७१. ज्रुक्ल ध्यान के चार आलम्बन हैं— १. ज्ञान्ति—क्षमा, २.मुक्ति—निर्लोभत , ३. आर्जव—सरलता, ४. मार्दव— मृदुता ।<sup>३४</sup>
- ७२. शुक्ल ध्यान की चार अनुप्रेक्षाएं हैं— १. अनन्तवृत्तिताअनुप्रेक्षा — संसार पर-स्परा का चिन्तन करना, २. विपरिणाम-अनुप्रेक्षा— वस्तुओं के विविध परिणामों का चिन्तन करना, ३. अशुभअनुप्रेक्षा— पदार्थों की अशुभता का चिन्तन करना, ४. अपायअनुप्रेक्षा—दोषों का चिन्तन करना ।<sup>३५</sup>

परियट्टणा, अणुप्पेहा ।

६८. धम्मस्स णं भाणस्स चत्तारि अणु-ष्वेहाओ पण्णत्ताओ, तं जहा\_\_\_ एगाणुप्पेहा, अणिच्चाणुप्पेहा, असरणाणुप्पेहा, संसाराणुप्पेहा । धर्म्यस्य ध्यानस्य चतस्रः अनुप्रेक्षाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—एकानुप्रेक्षा, अनित्यानुप्रेक्षा, अश्वरणानुप्रेक्षा, संसारानुप्रेक्षा।

शुक्लं ध्यानं चतुर्विधं चतुष्प्रत्यवतारं

तद्यथा---

पृथक्त्ववितर्कं सविचारि,

प्रज्ञप्तम्,

एकत्ववितर्कं

सूक्ष्मत्रियं

६६. सुक्के भाणे चउव्विहे वउप्पडो-आरे पण्णत्ते, तं जहा— पुहत्तवितक्के सवियारी, एगत्तवितक्के अवियारी, सुहुमकिरिए अणियट्टी, समुच्छिण्पकिरिए अप्पडिवाती।

७०. सुक्कस्स णं भाणस्स चत्तारि लक्खणा पण्णत्ता, तं जहा.... अव्वहे, असम्मोहे, विवेगे, विउस्सगे ।

- ७१. सुक्कस्स णं काणस्स चत्तारि आलंबणा पण्णत्ता, तं जहा.... खंती, मुत्ती, अज्जवे, मद्दवे ।
- ७२. सुक्कस्स णं भाणस्स चत्तारि अणुष्पेहाओ पण्णत्ताओ,तं जहा\_\_\_ अणंतवत्तियाणुष्पेहा, विष्परिणामाणुष्पेहा, असुभाणप्पेहा, अवायाणुष्पेहा ।

समुच्छिन्नकियं अप्रतिपाति । शुक्लस्य ध्यानस्य चत्वारि लक्षणानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा--अव्यथं, असम्मोहः, विवेकः, व्युत्सर्गः ।

अविचारि,

अनिवृत्ति,

शुक्लस्य थ्यानस्य चत्वारि आलम्बनानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— क्षान्तिः, मुक्तिः, आर्जवं, मार्दवम् । शुक्लस्य ध्यानस्य चतस्रः अनुप्रेक्षाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— अनन्तवृत्तितानुप्रेक्षा, विपरिणामानुप्रेक्षा, अगुभानुप्रेक्षा, अपायानुप्रेक्षा ।

### ३१२

देव-ठिइ-पदं ७३. चउव्विहा देवाण ठिती पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ देवे णाममेगे. देवसिणाते णाममेगे, देवपूरोहिते णाममेगे, देवपञ्जलणे णाममेगे।

### संवास-पदं

७४. चउच्चिहे संवासे पण्णत्ते, तं जहा-देवे णाममेगे देवीए साँद्ध संवासं संवासं गच्छेज्जा, छवी णाममेगे देवीए सद्धि संवासं गच्छेज्जा, छवी णाममेगे छवीए सद्धि संवासं गच्छेक्जा ।

### कसाय-पद

- ७४. चत्तारि कसाया पण्णत्ता, तं जहा.... कोहकसाए, माणकसाए, मायाकसाए, लोभकसाए। एवं--णेरइयाणं जाव वेमाणि-याणं ।
- ७६. चउपतिट्रिते कोहे पण्णत्ते, तं जहा\_\_\_ आतपतिद्विते, परपतिद्विते, तदुभयपतिद्विते, अपतिद्विते । एवं---णेरइयाणं जाव वेमाणि-याणं ।

### देव-स्थिति-पदम्

चतुर्विधा देवानां स्थितिः प्रज्ञप्ता, तद्यथा— देव: नामकः, देवस्नातकः नामैकः, देवपूरोहितः नामैक:, देवप्रज्वलन: नामैक: ।

### संवास-पदम्

चतुर्विधः संवासः प्रज्ञप्तः, तद्यथा---देवः नामैकः देव्या सार्धं संवासं गच्छेत, गच्छेज्जा, देवे णाममेगे छवीए सदि देवः नामैकः छव्या सार्धं संवासं गच्छेत, छविः नामैकः देव्या सार्धं संवासं गच्छेत, छविः नामैकः छव्या सार्धं संवासं गच्छेत ।

#### कषाय-पदम्

चत्वारः कषायाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा\_ कोधकषायः, मानकषायः, मायाकषायः, लोभकषायः । एवम्—नैरयिकाणां यावत् – वैमानि-कानाम् । चतुः प्रतिष्ठितः कोधः प्रज्ञप्तः, तद्यथा- ७६. कोध\* चतुः प्रतिष्ठित होता है-आत्मप्रतिष्ठितः. परप्रतिष्ठित:. तदुभयप्रतिष्ठितः, अप्रतिष्ठितः ।

एवम्--- नैरयिकाणां यावत् वैमानिका-नाम् ।

### देव-स्थिति-पद

७३. देवताओं की स्थिति---(पदमर्यादा) चार प्रकार की होती है---१. देव----राजास्थानीय, २. देव-स्नातक-अमात्य, ३. देव-पुरोहित---भान्तिकर्म करने वाला, ४. देव-प्रज्वलन— मंगल पाठक ।

### संवास-पट

७४. संवास (संभोग) चार प्रकार का होता है—१. कृछ देव देवी के साथ संभोग करते हैं, २. कुछ देव नारी या तिर्यञ्च-स्वी के साथ संभोग करते हैं, ३. कुछ मनुष्य या तिर्यञ्च-देवी के साथ संभोग करते हैं, ४. कुछ मनुष्य या तिर्यञ्च मानूषी या तिर्थञ्च स्त्री के साथ संभोग करते हैं।

#### कषाय-पद

७५, कथाय चार हैं-१. कोधकवाय, २. मानकषाय, ३. मायाकषाय, ४. लोभकषाय । नारिकों से लेकर वैमानिकों तक के सभी दण्डकों में चारों कषाय होते हैं। १. आत्मप्रतिष्ठित [स्व-विषयक]---जो अपने ही निमित्त से उत्पन्न होता है, २.परप्रतिष्ठित [पर-विषयक]-जो दूसरे के निमित्त से उत्पन्न होता है, ३. तदुभयप्रतिष्ठित--जो स्व और पर दोनों के निमित्त से उत्पन्न होता है, ४. अप्रतिष्ठित-जो केवल कोध-वेदनीय के उदय से उत्पन्न होता है, आक्रोश आदि बाह्य कारणों से उत्पन्न नहीं होता !

३१३

- ७७. •चउपतिट्ठिते माणे पण्णत्ते, तं जहा— आतपतिट्ठिते, परपतिट्ठिते, तदुभयपतिट्ठिते, अपतिट्ठिते । एवं—णेरइयाणं जाव वेमाणियाणं । ७६. चउपतिट्ठिता माया पण्णत्ता, तं
  - जहा— आतपतिट्विता, परपतिट्विता, तदुभयपतिट्विता, अपतिट्विता। एवं—णेरइयाणं जाव वेमाणियाणं।
- ७९. चउपतिद्विते लोभे पण्णत्ते, तं जहा.... आतपतिट्विते, परपतिट्विते, तदुभयपतिट्विते, अपतिट्विते । एवं....णेरइयाणं जाव वेमाणि-याणं 1°
- ⊭०. चर्डाह ठाणेहि कोधुप्पत्ती सिता, तं जहा— खेत्तं पडुच्चा, वत्थुं पडुच्चा, सरीरं पडुच्चा, उर्वाह पडुच्चा। एवं—णेरइयाणंजाववेमाणियाणं।
- द१. <sup>●</sup>चउहि ठार्णेहि माणुप्पत्ती सिता, तं जहा\_\_ खेत्तं पडुच्चा, वत्थुं पडुच्चा, सरीरं पडुच्चा, उर्वाह पडुच्चा । एवं.\_\_णेरइयाणं जाव बेमाणियाणं ।
- ५२. चर्डाहे ठाणेहि मायुप्पत्ती सिता, तं जहा—

चतुः प्रतिष्ठिता मान: प्रज्ञप्त:, तद्यथा---आत्मप्रतिष्ठितः, परप्रतिष्ठित:. तदुभयप्रतिष्ठितः, अप्रतिष्ठितः । एवम्...नैरयिकाणां यावत् वैमानिका-नाम् । चतुः प्रतिष्ठिता मायाः प्रज्ञप्ता, तद्यथा-आत्मप्रतिष्ठिता, परप्रतिष्ठिता, तदुभयप्रतिष्ठिता, अप्रतिष्ठिता । एवम्....नैरयिकाणां यावत् वैमानिका-नाम् । चतुः प्रतिष्ठितः लोभः সর্যুন:, तद्यथा----आत्मप्रतिष्ठितः, परप्रतिष्ठितः, तदुभयप्रतिष्ठितः, अप्रतिष्ठितः । एवम्—मैरयिकाणां यावत् वैमानिका-नाम् । चतुर्भिः स्थानैः कोधोत्पत्तिः स्यात्, तद्यथा---

क्षेत्रं प्रतीत्य, वास्तु प्रतीत्य, शरीरं प्रतीत्य, उपधि प्रतीत्य ।

एवम्\_\_नैरयिकाणां यावत् वैमानिका-नाम् ।

तद्यथा---

स्थान ४ : सूत्र ७७-८२

७७. मान चतुःप्रतिष्ठित होता है—

१. आत्मप्रतिष्ठित, २. परप्रतिष्ठित, ३. तदुभयप्रतिष्ठित, ४. अप्रतिष्ठित । यह चारों प्रकार का मान नारकों से लेकर वैमानिक तक के सभी खण्डों में प्राप्त होता है ।

७ -- माया चतुःप्रतिष्ठित होती है— १. आत्मप्रतिष्ठित, २. परप्रतिष्ठित, ३. तदुभयप्रतिष्ठित, ४. अप्रतिष्ठित । यह चारों प्रकार की माया नारकों से लेकर वैमानिक तक के सभी दण्डकों में प्राप्त होती है ।

- ७१. लोभ चतुः प्रतिष्ठित होता है—-१. आत्मप्रतिष्ठित, २.परप्रतिष्ठित, ३. तदुभयप्रतिष्ठित, ४. अप्रतिष्ठित । यह चारों प्रकार का लोभ नारकों से लेकर वैमानिक तक के सभी दण्डकों में प्राप्त होता है ।
- प०. कोध की उत्पत्ति चार कारणों से होती है--१. क्षेत--भूमि के कारण, २. वास्तु--घर के कारण, ३. शरीर--कुरूप आदि होने के कारण, ४. उपधि--उपकरणों के नष्ट हो जाने के कारण । नारकों से लेकर वैमानिक तक के सभी दण्डकों में इन चार कारणों से कोध की उत्पत्ति होती है ।
- द१. मान की उत्पत्ति चार कारणों से होती है----१. क्षेत्र के कारण, २. वस्तु के कारण, ३. शरीर के कारण, ४. उपधि के कारण। नारकों से लेकर वैमानिक तक के सभी दण्डकों में इन चार कारणों से मान की उत्पत्ति होती है।
- **∽२. माया की उत्पत्ति चार कार**णों से होती है—-

खेतं पडुच्चा, वर्त्थुं पडुच्चा, सरोरं पडुच्चा, उवहिं पडुच्चा । एवं---णेरइयाणं जाव वेमाणियाणं ।

- **८३. चउहि ठाणेहि लोभुष्पत्ती सिता,** जहा— खेत्तं पडुच्चा, वत्थुं पडुच्चा, सरीरं पडुच्चा, उर्वाह पडुच्चा। एवं—णेरयाणं जाव वेमाणि-याणं।<sup>°</sup>
- म्४. चउव्विधेकोहे पण्णत्ते, तं जहा— अणंताणुबंधी कोहे, अपच्चक्खाणकसाए कोहे, पच्चक्खाणावरणे कोहे, संजलणे कोहे। एवं—णेरइयाणं जाव वेमाणि-याणं।

क्षेत्रं प्रतीत्य, वास्तु प्रतीत्य, शरीरं प्रतीत्य, उपघि प्रतीत्य । एवम्---नैरयिकाणां यावत् वैमानिका-नाम् ।

३१४

चतुर्भिः स्थानैः लोभोत्पत्तिः स्यात्, तद्यथा— क्षेत्रं प्रतीत्य, वास्तु प्रतीत्य, शरीरं प्रतीत्य, उपधि प्रतीत्य । एवम्—नैरयिकाणां यावत् वैमानिका-नाम् ।

चतुविधः क्रोधः प्रज्ञप्तः, तद्यथा---अनन्तानुबन्धी कोधः, अप्रत्याख्यानकषायः क्रोधः, प्रत्याख्यानावरणः क्रोधः, संज्वलनः क्रोधः । एवम्...नैरयिकाणां यावत् वैमानिका-नाम् ।

 ⊈प्र. <sup>●</sup>चउदिवधे माणे पण्णत्ते, तं जहा—अणंताणुबंधी माणे, अपच्चक्खाणकसाए माणे, पच्चक्खाणावरणे माणे, संजलणे माणे। एवं—णेरइयाणं जाव वेमाणियाणं।

द६. चउब्विधा माया पण्णत्ता, तं जहा—अणंताणुबंधी माया, अपच्चक्खाणकसाया माया, पच्चक्खाणावरणा माया, संजलणा माया। 

#### स्थान ४ : सूत्र ८३-८६

१. क्षेत्र के कारण, २.वस्तु के कारण, ३. गरीर के कारण, ४. उपधि के कारण । नारकों से लेकर वैमानिक तक के सभी दण्डकों में इन चार कारणों से माया की उत्पत्ति होती है।

५३. लोभ की उत्पत्ति चार कारणों से होती है—१. क्षेत्र के कारण,

२. वस्तु के कारण, ३. शरीर के कारण,

४. उपधि के कारण ।

नारकों से लेकर वैमानिक तक के सभी दण्डकों में इन चार कारणों से लोभ की उत्पत्ति होती है ।

५४. कोध चार प्रकार का होता है---१. अनन्तानुबन्धी---इसका अनुबन्ध (परिणाम) अनन्त होता है,

> २. अप्रत्याख्यानकषाय—विरति-माल का अवरोध करने वाला, ३. प्रत्याख्याना-वरण—सर्व-विरति का अवरोध करने वाला, ४. संज्वलन—पथाख्यात चरिन्न का अवरोध करने वाला। यह चतुर्विध कोधनारकों से लेकर वैमानिक

तक के सभी दण्डकों में प्राप्त होता है। = ५. मान चार प्रकार का होता है— १. अनन्तानुबन्धी, २. अप्रत्याख्यानकषाय, ३. प्रत्याख्यानावरण, ४. संज्वलन। यह चतुर्विध मान नारकों से लेकर वैमा-निक तक के सभी दण्डकों में प्राप्त होता

### है ।

म्द. माया चार प्रकार की होती है---१. अनन्तानुबन्धिनी, २. अप्रत्याख्यान-कपाय, ३. प्रत्याख्यानावरणा, ४. संज्वलना।

माया ।

संज्वलना

| ठाणं (स्थान)                                                                                                                                                             | 38X                                                                                                                                                                                    | स्थान ४ : सूत्र ८७-९१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| एवंणेरइयाणं जाव वेमाणियाणं ।                                                                                                                                             | एव <b>म्—नैर</b> यिकाणां यावत् वैमानिका-<br>नाम् ।                                                                                                                                     | यह चतुर्विध माया नारकों से लेकर<br>वैमानिक तक के सभी दण्डकों में प्राप्त<br>होती है।                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ८७. चउब्विधे लोभे पण्णत्ते, तं जहा<br>अणंताणुबंधी लोभे,<br>अपच्चक्खाणकसाए लोभे,<br>पच्चक्खाणावरणे लोभे,<br>संजलणे लोभे।<br>एवंणेरइयाणं जाव वेमा-<br>णियाणं। <sup>°</sup> | चर्तुावधः लोभः प्रज्ञप्तः, तद्यथा <u></u><br>अनन्तानुवन्धी लोभः,<br>अप्रत्याख्यानकषायो लोभः,<br>प्रत्याख्यानावरणो लोभः,<br>संज्वलनो लोभः ।<br>एवम्नैरयिकाणां यावत् वैमानिका-<br>नाम् । | प्रभाष हो।<br>फ७. लोभ चार प्रकार का होता है—<br>१. अनन्तानुबन्धी, २. अप्रत्याख्यानकपाय,<br>३. प्रत्याख्यानावरण, ४. संज्वलन ।<br>यह चतुर्विध लोभ नारकों से लेकर<br>वैमानिक तक के सभी दण्डकों में प्राप्त<br>होता है।                                                                                                                                                   |
| ८८. चउव्विहे कोहे पण्णत्ते, तं जहा—<br>आभोगणिव्वत्तिते,<br>अणाभोगणिव्वत्तिते,<br>उवसंते, अणुवसंते ।<br>एवं—णेरइयाणं जाव वेमाणियाणं ।                                     | चर्तुविधः कोधः प्रज्ञप्तः, तद्यथा—<br>आभोगनिर्वतितः, अनाभोगनिर्वतितः,<br>उपशान्तः, अनुपशान्तः ।<br>एवम्—नैरयिकाणां यावत् वैमानिका-<br>नाम् ।                                           | मन. कोध चार प्रकार का होता है—<br>१. आभोगनिर्वतित <sup>३७</sup> —स्थिति को जानने<br>पर जो कोध निष्पन्न होता है, २. अनाभोग-<br>निर्वतित <sup>३८</sup> —स्थिति को न जानने पर जो<br>कोध निष्पन्न होता है, ३. उपशान्त—<br>कोध की अनुदयावस्था, ४. अनुपजान्त—<br>कोध की अनुदयावस्था।<br>यह चतुर्विध कोध नारकों से सेकर<br>वैमानिक तक के सभी दण्डकों में प्राप्त<br>होता है। |
| ८९. •चउव्विहे माणे पण्णत्ते, तं<br>जहाआभोगणिव्वत्तिते,<br>अणाभोगणिव्वत्तिते,<br>उवसंते, अणुवसंते ।<br>एवंणेरइयाणं जाव वेमाणियाणं ।                                       | चतुर्विधः मानः प्रज्ञप्तः, तद्यथा—<br>आभोगनिर्वतितः, अनाभोगनिर्वतितः,<br>उपशान्तः, अनुपशान्तः ।<br>एवम्—नैरयिकाणां यावत् वैमानिका-<br>नाम् ।                                           | ≖९. मान चार प्रकार का होता है—-<br>१. आभोगनिर्वतित, २. अनाभोगनिर्वतित,<br>३. उपज्ञान्त, ४. अनुपज्ञान्त ।<br>यह चतुर्विध मान नारकों से लेकर<br>वैमानिक तक के सभी दण्डकों में प्राप्त<br>होता है।                                                                                                                                                                       |
| ६०. चउव्विहा माया पण्णत्ता, तं<br>जहा<br>आभोगणिव्वत्तिता,<br>अणाभोगणिव्वत्तिता,<br>उवसंता, अणुवसंता।<br>एवंणेरइयाणं जाव वेमाणियाणं।                                      | चतुर्विधा माया प्रज्ञप्ता, तद्यथा—<br>आभोगनिर्वतिता, अनाभोगनिर्वतिता,<br>उपशान्ता, अनुपशान्ता ।<br>एवम्—नैरयिकाणां यावत् वैमानिका-                                                     | ६०. माया चार प्रकार की होती है<br>२. आभोगसिर्वतिता,<br>२. अनाभोगनिर्वतिता, ३. उपण्रान्ता,<br>२. अनुपण्रान्ता ।<br>४. अनुपण्रान्ता ।<br>यह चतुर्विध माया नारकों से लेकर<br>वैमानिक तक के सभी दण्डकों में प्राप्त<br>होती है ।                                                                                                                                          |
| <b>११. चउव्विहे लोभे पण्णत्ते, तं जहा</b>                                                                                                                                | नाम् ।<br>चतुर्विधः लोभः प्रज्ञप्तः, तद्यथा—                                                                                                                                           | हाता हा<br><b>६१</b> . लोभ चार प्रकार का होता है—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |

www.jainelibrary.org

आभोगणिव्वत्तिते, अणाभोगणिव्वत्तिते, उवसंते, अणुवसंते । एवं-\_\_णेरइयाणं जाव वेमा-णियाणं ।°

### कम्मपगडि-पदं

- ६२. जीवा णं चउहिं ठाणेहिं अट्ठ कम्मपगडीओ चिणिसु, तं जहा\_\_\_\_ कोहेणं, माणेणं, मायाए, लोभेणं । एवं\_\_\_जाव वेमाणियाणं ।
- ६३. •जीवा णं चउहि ठाणेहि अट्ठ कम्मपगडीओ चिणंति, तं जहा\_\_\_\_ कोहेणं, माणेणं, मायाए, लोभेणं । एवं\_\_\_जाव वेमाणियाणं ।
- १४. जीवा णं चउहिं ठाणेहिं अट्ठ कम्म-पगडीओ चिणिस्संति, तं जहा\_\_\_ कोहेणं, माणेणं, मायाए, लोभेणं । एवं.\_\_जाव वेमाणियाणं ।°
- ६५. एवं—उवचिणिसु उवचिणंति उवचिणिस्संति । बंधिसु बंधंति बंधिस्संति उदीरिंसु उदीरिति उदीरिस्संति वेदेंसु वेदेति वेदिस्संति णिज्जरेंसुणिज्जरेंति णिज्जरिस्संति जाव वेमाणियाणं ।

### पडिमा-पदं

६६. चतारि पडिमाओ पण्णत्ताओ, तं जहा— समाहिपडिमा, उवहाणपडिमा, विवेगपडिमा, विउस्सग्गपडिमा । आभोगनिर्वतितः, अनाभोगनिर्वतितः, उपशान्तः, अनुपशान्तः ।

३१६

एवम्—नैरयिकाणां यावत् वैमानिका-नाम् ।

### कर्मप्रकृति-पदम्

जीवाश्चतुभिः स्थानैः अष्टौ कर्मप्रकृतीः अचैषुः, तद्यथा---कोधेन, मानेन, मायया, लोभेन । एवम्---यावत् वैमानिकानाम् । जीवाश्चतुभिः स्थानैः अष्टौ कर्मप्रकृतीः चिन्वन्ति, तद्यथा---कोधेन, मानेन, मायया, लोभेन । एवम्---यावत् वैमानिकानाम् ।

जीवाश्चतुर्भिः स्थानैः अष्टो कर्मप्रकृतीः चेष्यन्ति, तद्यथा\_\_ कोधेन, मानेन, मायया, लोभेन । एवम्\_\_यावत् वैमानिकानाम् ।

एवम्-उपाचैषुः उपचिन्वन्ति उपचेष्यन्ति

अभान्त्सुः बध्नन्ति, बन्त्सन्ति उदैरिषुः उदीरयन्ति उदीरयिष्यन्ति अवेदिपु वेदयन्ति वेदयिष्यन्ति निरजरिषुः निर्जरयन्ति निर्जरयिष्यन्ति यावत् वैमानिकानाम् ।

### प्रतिमा-पदम्

चतस्रः प्रतिमाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— समाधिप्रतिमा, उपधानप्रतिमा, विवेकप्रतिमा, व्युत्सर्गप्रतिमा । स्थान ४ : सूत्र ६२-६६

- १. आभोगनिवंतित,
- २. अनाभोगनिर्वतित, ३. उपशान्त,

४. अनुपशास्त ।

यह चतुर्विध लोभ नारकों से लेकर वैमा-निक तक के सभी दण्डकों में प्राप्त होता है।

### कर्मप्रकृति-पद

- ६२. जीवों ने चार कारणों—कोध, मान, माया और लोभ — से आठ कर्म-प्रकृतियों का चय किया है। इसी प्रकार वैसानिक तक के सभी दण्डकों ने आठ कर्म-प्रकृतियों का चय किया है।
- ६३. जीव चार कारणों— कोध, मान, माया और लोभ—-से आठ कर्म-प्रकृतियों का चय करते हैं।

इसी प्रकार वैमानिक तक के सभी दण्डक आठ कर्म-प्रकृतियों का चय करते हैं।

९४. जीव चार कारणों—कोध, मान, माया और लोभ—से आठ कर्म-प्रकृतियों का चय करेगे ।

> इसी प्रकार वैमानिक तक के सभी दण्डक बाठ कर्म-प्रकृतियों का चय करेगे ।

६४. इसी प्रकार वैमानिक तक के सभी दण्डकों ने आठ कर्म-प्रकृत्तियों का उपचय, बन्ध, उदीरणा, वेदना और निर्जरा की थी, करते हैं और करेंगे।

### प्रतिमा-पद

६६. प्रतिमा<sup>ः३</sup> च।र प्रकार की होती है— १. समाधिप्रतिमा, २. उपधानप्रतिमा, ३. विवेकप्रतिमा, ४. व्यूत्सर्गप्रतिमा ।

- ९७. चतारि पडिमाओ पण्णत्ताओ, तं जहा—भद्दा, सुभद्दा, महाभद्दा, सव्वतोभद्दा ।
- रुद्र. चत्तारि पडिमाओ पण्णत्ताओ, तं जहा.....खुडि्यामोयपडिमा, महल्लियामोयपडिमा, जवमज्भा,वइरमज्भा ।

### अत्थिकाय-पदं

- १९८. चत्तारि अत्थिकाया अजीवकाया पण्णत्ता, तं जहा.... धम्मत्थिकाए, अधम्मत्थिकाए, आगासत्थिकाए, पोग्गलत्थिकाए।
- १००. चत्तारि अत्थिकाया अरूविकाया पण्णत्ता, तं जहा----अधम्मत्थिकाषु, धम्मत्थिकाए, आगासत्थिकाए, जीवस्थिकाए।

### आम-पक्क-पद

१०१. चत्तारि फला पण्णत्ता, तं जहा.... आमे णाममेगे आममहुरे, आमे णाममेगे पक्कमहूरे, पक्के णाममेगे आममहुरे, पक्के णाममेगे पक्कमहुरे।

> एवामेव चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा.... पक्के ण≀ममेगे पक्कमहुरफल-समाणे ।

चतस्रः प्रतिमाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— भद्रा, सुभद्रा, महाभद्रा, सर्वतोभद्रा ।

३१७

चतस्रः प्रतिमाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— क्षुद्रिका 'मोय' प्रतिमा, महती 'मोय' प्रतिमा, यवमध्या, वज्रमध्या ।

### अस्तिकाय-पदम्

चत्वारः अस्तिकायाः अजीवकायाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथ<u>ा</u>\_\_ धर्मास्तिकायः, अधर्मास्तिकायः, आकाशास्तिकाय:, पुद्गलास्तिकाय: । चत्वारः प्रज्ञप्ताः तद्यथा---धर्मास्तिकायः, अधर्मास्तिकायः, आकाशास्तिकायः, जीवास्तिकायः ।

### आम-पक्व-पदम्

चत्वारि फलानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा\_ १०१. फल चार प्रकार के होते हैं---आमं नामैकं आममधुरं, आमं नामैकं पक्वमधुरं, पनवं नामैकं आममधुर, पक्वं नामैकं पक्वमधुरम् ।

एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा---आसे णाममेगे आममहुरफलसमाणे, आमः नामैकः आममधुरफलसमानः, आमे णाममेगे पक्कमहुरफलसमाणे, आमः नामैकः पववमधुरफलसमानः, पवके णाममेगे आममहुरफलसमाणे, पक्वः नामैकः आममधुरफलसमानः, पक्वः नामैकः पक्वमधुरफलसमानः ।

### स्थान ४: सूत्र ६७-१०१

- ६७. प्रतिमा चार प्रकार की होती है— १. भद्रा, २. सुभद्रा, ३. महाभद्रा, ४. सर्वतोभद्रा ।
- ९व. प्रतिमा चार प्रकार की होती है ----१. क्षुल्लकप्रश्रवणप्रतिमा, २. महत्प्रश्रवणप्रतिमा,
  - ३. यवमध्या, ४. वज्रमध्या ।

### अस्तिकाय-पद

१६. चार अस्तिकाय अजीव होते हैं---१. धर्मास्तिकाय, २. अधर्मास्तिकाय, ३. आकाशास्तिकाय, ४. पुद्गलास्तिकाय । १. धर्मास्तिकाय, २. अधर्मास्तिकाय, ३. अ(काशास्तिकाय, ४. जीवास्तिकाय ।

#### आम-पक्व-पद

१. कूछ फल अपक्व और अपक्व-मधुर होते हैं--- थोड़े मीठे होते हैं, २. कुछ फल अपनव और पनव मधुर होते हैं-अत्यन्त मीठे होते हैं, ३ कुछ फल पक्व और अपक्व-मधुर होते हैं---थोड़े मीठे होते हैं, ४. कुछ फल पक्व और पक्व-मधुर होते हैं---अत्यन्त मीठे होते हैं । इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते है---१. कुछ पुरुष वय और श्रुत से अपक्व होते हैं और अपनव-मधुर फल के समान होते हैं--अल्प उपश्रम वाले होते हैं, २. कुछ पुरुष वय और श्रुत से अग्वव होते हैं और पक्व-मधुर फल के समान होते हैं-प्रधान उपशम वाले होते हैं, ३. कुछ पुरुष वय और श्रुत से पक्व होते हैं और अग्रबन-मधुर फल के समान होते हैं—-अल्प उपशम वाले होते हैं, ४.कुछ पुरुप वय और श्रुत से पक्व होते हैं और पक्व-मधूर फल के समान होते हैं---प्रधान उपशम बाले होते हैं।

# सत्य-मृषा-पदम्

सच्च-मोस-पदं १०२. चउव्विहे सच्चे पण्णत्ते, तं जहा.....

काउज्जुयया, भासुज्जुयया, भावुज्जुयया, अविसंवायणाजोगे । कायर्जुकता, भाषर्जुकता, भावर्जुकता, अविसंवादनायोग: ।

३१द

- १०३. चउच्विहे मोसे पण्णत्ते, तं जहा\_\_ कायअणुज्जुयया, भासअणुज्जुयया, भावअणुज्जुयया, विसंवादणाजोगे ।
- चतुर्विधा मृषा प्रज्ञप्ता, तद्यथा---कायानृजुकता, भाषानृजुकता, भावानृजुकता, विसंवादनायोगः।

### पणिधाण-पदं

- १०४. चउव्विहे पणिधाणे पण्णत्ते, तं जहा-मणिपणधाणे, वइपणिधाणे, कायपणिधाणे, उवकरणपणिधाणे, एवं....णेरइयाणं पंचिदियाणं जाव वेमाणियाणं ।
- १०४. चउव्विहे सुप्पणिहाणे पण्णत्ते, तं जहा....मणसुष्पणिहाणे, <sup>•</sup>बइसुप्पणिहाणे,कायसुप्पणिहाणे,° **उवगरणसुप्पणिहाणे** । एवं--संजयमणुस्साणवि ।
- १०६. चउव्विहे दुष्पणिहाणे पण्णत्ते, तं जहा...मणदुष्पणिहाणे,

### प्रणिधान-पदम्

चर्तुविधानि प्रणिधानानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा-मनःप्रणिधानं, वाक्प्रणिधानं, कायप्रणिधानं, उपकरणप्रणिधानम्, एवम्—नैरयिकाणां पञ्चेन्द्रियाणां यावत् वैमानिकानाम् । चर्तुविधानि सुप्रणिधानानि प्रज्ञप्तानि, १०५. सुप्रणिधान चार प्रकार का होता है— तद्यथा—मनःसुप्रणिधानं, वाक्सुप्रणिधानं, कायसुप्रणिधानं, **उपकरणसु**प्रणिधानम् । एवम्—संयतमनुष्याणामपि । चतुर्विधानि दुष्प्रणिधानानि प्रज्ञप्तानि, १०६. दुष्प्रणिधान चार प्रकार का होता है । तद्यथा—मनःदुष्प्रणिधानं,

#### सत्य-मुषा-पद

- १०२. सत्य चार प्रकार का होता है----१. काय-ऋजुता— यथार्थ अर्थ को प्रतीति कराने वाले काया के संकेत, २. भाषा-ऋजुता—यथार्थं अर्थ की प्रतीति कराने वाली वाणी का प्रयोग, ३. भाव-ऋजुता---यथार्थ अर्थ को प्रतीति कराने वाली मन की प्रवृत्ति, ४. अविसंवादनायोग----अविरोधी, धोखान देने वाली या प्रति-ज्ञात अर्थं को निभाने वाली प्रवृत्ति ।
- १०३. असत्य चार प्रकार का होता है----डांकने वाला काया का संकेत, २. भाषा वाणी का प्रयोग, ३. भाव की कुटिलता---यथार्थको छिपाने वाली मन की प्रवृत्ति, ४. विसंवादनायोग—विरोधी, धोखा देने वाली या प्रतिज्ञात अर्थको भंग करने वाली प्रवृत्ति ।

#### प्रणिधान-पद

१०४. प्रणिधान चार प्रकार का होता है— १. मनप्रणिधान, २. वचनप्रणिधान, ३. कायप्रणिधान, ४. उपकरणप्रणिधान । ये नारक आदि सभी पञ्चेन्द्रिय-दण्डकों में प्राप्त होते हैं। १. मनसुप्रणिधान, २. वचनसुप्रणिधान, ३. कायसुप्रणिधान, ४. उपकरणसुप्रणिधान । ये चारों संयत मनुष्य के होते हैं । १. मनदुष्प्रणिधान, २. वचनदुष्प्रणिधान,

वइदुष्पणिहाणे, कायदुष्पणिहाणे,° उवकरणदुष्पणिहाणे । एवं...पंचिदियाणं जाव वेमाणि-याणं ।

### आवात-संवास-पदं

२०७. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा----आवातभद्दए णाममेगे, णो संवास--भद्दए, संवासभद्दए णाममेगे, णो आवातभद्दए, एगे आवात--भद्दुएवि, संवासभद्दएवि, एगे णो आवातभद्दए, णो संवासभद्दए ।

### वज्ज-पदं

१० ८. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा— अष्पणो णाममेगे वज्जं पासति, णो परस्स, परस्स णाममेगे वज्जं पासति, णो अप्पणो, एगे अप्पणो वि वज्जं पासति, परस्सवि, एगे णो अप्पणो वज्जं पासति, णों परस्स ।

१०६. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा— अप्पणो णाममेगे वज्जं उदीरेइ, णो परस्स, परस्स णाममेगे वज्जं उदीरेइ, णो अप्पणो, एगे अप्पणो वि वज्जं उदीरेइ, परस्स वि, एगे णो अप्पणो वज्जं उदीरेइ, णो परस्स । वाक्दुष्प्रणिधानं, कायदुष्प्रणिधानं, उपकरणदुष्प्रणिधानम् । एयम्—पञ्चेन्द्रियाणां यावत् वैमानि-कानाम् ।

388

### आपात-संवास-पदम्

चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— आपातभद्रकः नामैकः, नो संवासभद्रकः,

संवासभद्रकः नामैकः, नो आपातभद्रकः, एकः आपातभद्रकोऽपि, संवासभद्रकोऽपि, एकः नो आपातभद्रको, नो संवासभद्रकः।

### वर्ज्य-पदम्

चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि तद्यथा<u></u> आत्मनः नामैकः वर्ज्यं पञ्चति, नो परस्य, परस्य नामैकः वर्ज्यं पञ्चति, नो आत्मनः, एकः आत्मनोऽपि वर्ज्यं पञ्चति, परस्यापि, एकः नो आत्मनः वर्ज्यं पञ्चरित, नो परस्य ।

### चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, १० तद्यथा—

आत्मनः नामैकः वर्ज्यं उदीरयति, नो परस्य, परस्य नामैकः वर्ज्यं उदीरयति, नो आत्मनः, एकः आत्मनोऽपि वर्ज्यं उदीरयति, परस्यापि, एकः नो आत्मनः वर्ज्यं उदीरयति, नो परस्य ।

#### स्थान ४: सूत्र १०७-१०६

३. कायदुष्प्रणिधान, ४. उपकरणदुष्प्रणिधान । ये नारक आदि सभी पञ्च्चेन्द्रिय दण्डकों में प्राप्त होते हैं ।

### आपात-संवास-पद

प्रज्ञप्तानि, १०७. पुरुष चार प्रकार के होते हैं → १. कुछ पुरुष आपातभद्र होते हैं, संवास-वासभद्रक:, भद्र नहीं होते — प्रथम मिलन में भद्र होते पातभद्रक:, हैं, चिर सहवास में भद्र नहीं होते, २. कुछ गभद्रकोऽपि, पुरुष संवासभद्र होते हैं, आपातभद्र नहीं वासभद्रक:। होते, ३. कुछ पुरुष आपातभद्र भी होते हैं और संवासभद्र भी होते हैं, ४. कुछ पुरुष न आपातभद्र होते हैं और न संवासभद्र होते हैं ।

### वर्ज्ध-पद

प्रज्ञप्तानि १०८. पुरुष चार प्रकार के होते हैं---

१. कुछ पुरुष अपना वर्ज्य देखते हैं, दूसरे का नहीं, २. कुछ पुरुष दूसरे का वर्ज्य देखते हैं, अपना नहीं, ३. कुछ पुरुष अपना वर्ज्य देखते हैं और दूसरे का भी, ४. कुछ पुरुष न अपना वर्ज्य देखते हैं न दूसरे का।

प्रज्ञप्तानि, १०६. पुरुष चार प्रकार के होते हैं---

१. कुछ पुरुष अपने अवद्य की उदीरणा करते हैं, दूसरे के वर्ज्य की उदीरणा नहीं करते, २. कुछ पुरुष दूसरे के वर्ज्य की उदीरणा करते हैं, किन्तु अपने वर्ज्य की उदीरणा नहीं करते, ३. कुछ पुरुष अपने वर्ज्य की भी उदीरणा करते हैं और दूसरे के वर्ज्य की भी उदीरणा करते हैं, ४. कुछ पुरुष न अपने वर्ज्य की उदीरणा करते हैं और न दूसरे के वर्ज्य की उदीरणा करते हैं 1

११०. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा.\_\_ अप्पणो णाममेगे वज्जं उवसामेति, णो परस्स, परस्स णामसेगे वज्जं उवसामेति, णो अप्पणो, एगे अप्पणो वि वज्जं उवसामेति, परस्त वि, एगे णो अप्पणो वज्जं उवसामेति णो परस्स।

चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा—

आत्मनः नामैकः वर्ज्यं उपशामयति, नो परस्य, नामैकः परस्य वर्ज्यं उपशामयति, नो आत्मन:, एकः आत्म-नोऽपि वर्ज्य उपज्ञामयति, परस्यापि, एकः नो आत्मनः वर्ज्यं उपशामयति, नो परस्य ।

## लोगोपचार-विणय-पदं

- १११ चत्तारि पुरिसजाया पण्णसा, तं जहा-अब्भुट्ठेति णाममेगे, णो अब्भुट्ठावेति, अब्भुट्ठावेति णासमेगे, णो अब्भुट्ठे ति, एगे अब्सुट्टेति वि, अब्सुट्टावेति वि,
- ११२. \*चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_\_ वंदति णाममेगे, णो वंदावेति, वंदावेति णाममेगे, णो वंदति, एगे वंदति वि, वंदावेति वि, एगे णो वंदति, णो वंदावेति ।° ११३. \*चत्तारि पुरिसजाया पण्णसा, तं जहा....सकारेइ णाममेगे, णो सक्कारावेइ, सक्कारावेइ

णाममेगे, णो सक्कारेइ, एगे सक्कारेइ वि, सक्कारावेइ वि,

## लोकोपचार-विनय-पदम्

चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, १११. पुरुष चार प्रकार के होते हैं---तद्यथा\_\_\_

अभ्युत्तिष्ठते नामैकः, नो अभ्युत्थापयति, अभ्युत्थापयति, नामैकः, नो अभ्युत्तिष्ठते, एकः अभ्युत्तिष्ठतेऽपि, अभ्युत्थापयत्यपि, एगे णो अब्भुट्ठे ति, णो अब्भुट्ठावेति । एकः नो अभ्युत्तिष्ठते, नो अभ्युत्थापयति ।

चत्वारि पुरुषजातानि तद्यथा--बन्दते नामैकः, नो वन्दयते, वन्दयते नामैकः, नो वन्दते, एकः वन्दतेऽपि, वन्दयतेऽपि, एकः नो वन्दते, नो वन्दयते। पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, ११३. पुरुष चार प्रकार के होते हैं----चत्वारि तद्यथा— सत्करोति नामैकः, नो सत्कारयति, सत्कारयति नामैकः, नो सत्करोति, एकः सत्करोत्यपि, सत्कारयत्यपि, एगे णो सक्कारेइ, णो सक्कारावेइ। एकः नो सत्करोति, नो सत्कारयति।

११०. पुरुष चार प्रकार के होते हैं----

१. कुछ पुरुष अपने वर्ज्य का उपशमन करते हैं, किन्तु दूसरे के वर्ज्य का उपजमन नहीं करते हैं, २.कुछ पुरुष दूसरे के वर्ज्य का उपशमन करते हैं, किन्तु अपने वर्ज्य का उपशमन नहीं करते, ३. कुछ पुरुष अपने वर्ज्य का भी उपशमन करते हैं और दूसरे के वर्ज्य का भी उपशमन करते हैं, ४. कुछ पुरुष न अपने वर्ज्य का उप-शमन करते हैं और न दूसरे के वर्ज्य का उपशमन करते हैं।

# लोकोपचार-विनय-पद

१. कुछ पुरुष अभ्युत्थान करते हैं, किन्तु करवाते नहीं, २. कुछ पुरुष अभ्युत्थान करवाते हैं, किन्तु करते नहीं, ३.कुछ पुरुष अभ्युत्थान करते भी हैं और करवाते भी हैं, ४. कुछ पुुरुष न अभ्युत्थान करते हैं और न करवाते हैं।

प्रज्ञप्तानि, ११२. पुरुष चार प्रकार के होते हैं---

१. कुछ पुरुष वंदना करते हैं, किन्तु कर-वाते नही, २. कुछ पुरुष वंदना करवाते हैं, किन्तु करते नहीं, ३. कुछ पुरुष बंदना करते भी हैं और करवाते भी हैं, ४. कुछ **पुरुष न वंदना करते हैं और न करवाते हैं ।** 

१. कुछ पुरुष सत्कार करते हैं, किन्तु करवाते नहीं, २. कुछ पुरुष सत्कार करते हैं, किन्तु करवाते नहीं, ३. कुछ पुरुष सत्कार करते भी हैं और करवाते भी हैं, ४. कुछ पुरुष न सत्कार करते हैं और न करवाते हैं ।

३२१

११४. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा— सम्माणेति णाममेगे, णो सम्माणा-वेति, सम्माणावेति णाममेगे, णो सम्माणेति, एगे सम्माणेति वि, सम्माणावेति वि, एगे णो सम्मा-णेति, णो सम्माणावेति ।

११४. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा----पूएइ णाममेगे, णो पूयावेति, पूयावेति णाममेगे, णो पूएइ, एगे पूएइ वि, पूयावेति वि, एगे णो पूएइ, णो पूयावेति ।

#### सज्भाय-पदं

- ११६. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा— वाएइ णाममेगे, णो वायावेइ, वायावेइ णाममेगे, णो वाएइ, एगे वाएइ वि, वायावेइ वि, एगे जो वाएइ, णो वायावेइ ।
- ११७. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा— पडिच्छति णाममेगे, णो पडिच्छा-वेति, पडिच्छावेति णाममेगे, णो पडिच्छति, एगे पडिच्छति वि, पडिच्छावेति वि, एगे णो पडि-च्छति, णो पडिच्छावेति ।
- ११८- चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा---पुच्छइ णाममेगे, णो पुच्छावेइ, पुच्छावेइ णाममेगे, णो पुच्छाइ,

चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, १ तद्यथा— सम्मन्यते नामैकः, नो सम्मानयति, सम्मानयति नामैकः, नो सम्मन्यते, एकः सम्मन्यतेऽपि, सम्मानयत्यपि, एकः नो सम्मन्यते, नो सम्मानयति ।

चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— पूजयते नामैकः, नो पूजापयते, पूजापयते नामैकः, नो पूजयते, एकः पूजयतेऽपि, पूजापयतेऽपि, एकः नो पूजयते, नो पूजापयते।

## स्वाध्याय-पदम्

चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा---वाचयति नामैकः, नो वाचयते, वाचयते नामैकः, नो वाचयति, एकः वाचयत्यपि, वाचयतेऽपि, एकः नो वाचयति, नो वाचयते।

चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— प्रतीच्छति नामैकः, नो प्रत्येषयति, प्रत्येषयति नामैकः, नो प्रतीच्छति, एकः प्रतीच्छत्यपि, प्रत्येषयत्यपि, एकः नो प्रतीच्छति, नो प्रत्येषयति ।

चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— पृच्छति नामैकः, नो प्रच्छयति, प्रच्छयति नामैकः, नो पृच्छति, स्थान ४ : सूत्र ११४-११८

प्रज्ञप्तानि, ११४. पुरुष चार प्रकार के होते हैं—

१. कुछ पुरुष सम्मान करते हैं, किन्तु करवाते नहीं, २. कुछ पुरुष सम्मान करवाते हैं, किन्तु करते नहीं, ३. कुछ पुरुष सम्मान करते भी हैं और करवाते भी हैं, ४. कुछ पुरुष न सम्मान करते हैं और न करवाते हैं।

प्रज्ञप्तानि, ११५. पुरुष चार प्रकार के हाते हैं— १. कुछ पुरुष पूजा करते हैं, किन्तु करवाते पयते, नहीं, २. कुछ पुरुष पूजा करवाते हैं, किन्तु जयते, करते नहीं, ३. कुछ पुरुष पूजा करते भी तेऽपि, हैं और करवाते भी हैं, ४. कुछ पुरुष न ापयते । पूजा करते हैं और न करवाते हैं ।

#### स्वाध्याय-पद

प्रज्ञप्तानि, ११६. पुरुष चार प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष दूसरों को पढ़ाते हैं, किन्तु वयते, दूसरों से पढ़ते नहीं, २. कुछ पुरुष दूसरों वयति, से पढ़ते हैं, किन्तु दूसरों को पढ़ाते नहीं, से पढ़ते हैं, किन्तु दूसरों को पढ़ाते नहीं, तेऽपि, ३. कुछ पुरुष दूसरों को पढ़ाते भी हैं और वाचयते । दूसरों से पढ़ते भी हैं, ४. कुछ पुरुष न दूसरों से पढ़ते हैं और न दूसरों को पढ़ाते हैं ।

प्रज्ञप्तानि, ११७. पुरुष चार प्रकार के होते हैं— १. कुछ पुरुष प्रतीच्छा (उप सम्पदा) त्येषयति, करते हैं, किन्तु करवाते नहीं, २. कुछ तीच्छति, पुरुष प्रतीच्छा करवाते हैं, किन्तु करते षयत्यपि, नहीं, ३. कुछ पुरुष प्रतीच्छा करते भी हैं ात्येषयति । और करवाते भी हैं, ४. कुछ पुरुष न प्रतीच्छा करते हैं और न करवाते हैं ।

> ११⊏. पुरुष चार प्रकार के होते हैं---१. कुछपुरुष प्रश्न करते हैं, किन्तु करवाते नहीं, २. कुछ पुरुष प्रश्न करवाते हैं, किन्तु करते नहीं, ३. कुछ पुरुष प्रश्न करते भी

एगे पुच्छइ वि, पुच्छावेइ वि, एगे णो पुच्छइ, णो पुच्छावेइ। ११६. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा.\_\_\_ वागरेति णाममेगे, णोवागरावेति, वागरावेति णाममेगे, णो वागरेति, एगे वागरेति वि, वागरावेति वि, एगे जो वागरेति, जो वागरा-वेति ।° १२०. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ सुत्तधरे णाममेगे, णो अत्थधरे,

अत्थधरे णाममेगे, णो सुत्तधरे, एगे सुत्तधरे वि, अत्थधरे वि, एगे णो सूत्तधरे, णो अत्थधरे।

लोगपाल-पदं

- १२१. चमरस्स णं असुरिंदस्स असुर-कुमाररण्णो चत्तारि लोगपाला पण्णत्ता, तं जहा---सोमे, जमे, वरुणे, वेसमणे ।
- १२२. एवं \_\_ बलिस्सवि \_\_ सोमे, जमे, वेसमणे, वरुणे ।

धरणस्स....कालपाले कोलपाले सेलपाले संखपाले । भूयाणंदस्स\_कालपाले, कोलपाले, संखयाले, सेलपाले। वेणुदेवस्स\_चित्ते, विचित्ते, चित्त-पवले, विचित्तपवले । वेणुदालिस्स-चित्ते, विचित्ते, विचित्तपक्खे, चित्तपक्खे । हरिकंतस्स\_\_\_पभे, सुप्पभे, पभकंते,

्रम्च्छत्यपि, प्रच्छयत्यपि, एक: एकः नो पृच्छति, नो प्रच्छयति । पुरुषजातानि चत्वारि तद्यथा— व्याकरोति नामैकः, नो व्याकारयति, व्याकारयति नामैक:, नो व्याकरोति, एकः व्याकरोत्यपि, व्याकारयत्यपि, एकः नो व्याकरोति, नो व्याकारयति । चत्वारि पुरुषजातानि तद्यथा— सूत्रधरः नामैकः, नो अर्थधरः,

अर्थधरः नामैकः, नो सूत्रधरः, एकः सूत्रधरोऽपि, अर्थधरोऽपि, एकः नो सूत्रधरः, नो अर्थधरः।

### लोकपाल-पदम्

चमरस्य असुरेन्द्रस्य असुरकुमारराजस्य १२१. असुरेन्द्र, असुरकुमारराज चमर के चार चत्वारः लोकपालाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— सोमः, यमः, वरुणः, वैश्रमणः ।

एवम्\_\_वलेरपि\_\_सोम:, यम:, वैश्रमण:, १२२. इसी प्रकार बलि आदि के भी चार-चार लोकपाल होते हैं---वरुण: )

धरणस्य-कालपाल:, कोलपालः, शैलपालः, शङ्खपालः । भूतानन्दस्य---कालपालः, कोलपाल:, श्रङ्खपालः, शैलपालः । वेणुदेवस्य-- चित्रः ,विचित्रः, चित्रपक्षः, विचित्रपक्षः । वेणुदालेः—चित्रः, विचित्रः, विचित्रपक्षः, चित्रपक्षः । हरिकान्तस्य---प्रभः, सुप्रभः, प्रभकान्तः,

हैं, और करवाते भी हैं, ४. कुछ पुरुष न प्रज्ञ करते हैं और न करवाते हैं। प्रज्ञप्तानि, ११६. पुरुष चार प्रकार के होते हैं----१. कुछ पुरुष व्याकरण [उत्तरदाता] करते हैं, किन्तु करवाते नहीं, २. कुछ पुरुष व्याकरण करवाते हैं, किन्तु करते नहीं, ३. कुछ पुरुष व्याकरण करते भी हैं और करवाते भी हैं, ४ कुछ पुरुष न व्याकरण करते हैं और न करवाते हैं।

प्रज्ञप्तानि, १२० पुरुष चार प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष सूतधर होते हैं, किन्तु अर्थ-धर नहीं होते, २. कुछ पुरुष अर्थधर होते हैं, किन्तु सूत्रधर नहीं होते, ३. कुछ पुरुष सूवधर भी होते हैं और अर्थधर भी होते हैं, ४. कुछ पुरुष न सूत्रधर होते हैं और न अर्थधर होते हैं।

### लोकपाल-पद

लोकपाल होते हैं---१. सोम, २. यम, ३. वरुण, ४. वैश्ववण ।

वलि के—सोम, यम, वैश्ववण, वरुण। धरण के----कालपाल, कोलपाल, सेल-पाल, शंखपाल । भूतानन्द के—कालपाल, कोलपाल, भंख-पाल, सेलपाल। वेणुदेव <mark>के—चित्</mark>र, विचित्र, चित्रपक्ष, विचित्रपक्ष । वेणुदालि के—–चित्र, विचिन्न, विचित्र-पक्ष, चित्रपक्ष । हरिकान्त के—प्रभ, सुप्रभ, प्रभकान्त,

३२३

सृष्यभक्ते । हरिस्सहस्स\_पभे, सुप्पभे, सुप्पभ-कंते, पभकंते । अग्गिसिहस्स\_\_\_तेऊ, तेउसिहे, तेउकंते, तेउप्पभे । अग्गिमाणवस्स\_\_तेऊ, तेउसिहे, तेउप्पभे, तेउकंते । पुण्णस्स\_... रूवंसे रूवकंते, रूवप्पभे । विसिद्रस्स\_रूवे, रूवंसे, रूवप्पभे, रूवकंते । जलकंतस्स\_जले, जलरते, जलकंते, जलप्पभे । जलरते, जलप्पहस्स....जले, जलष्पहे, जलकंते । अमितगतिस्स.\_\_तूरियगती, खिप्प-गती, सीहगती, सीहविकमगती । खिप्पगति, सीहविक्कमगती, सीहगती । वेलंबस्स—काले, महाकाले, अंजणे, रिट्रे । पभंजणस्स\_काले, महाकाले, रिट्रे, अंजणे। वियावत्ते, घोसस्स\_\_आवत्ते, णंदियावत्ते, महाणंदियावत्ते । महाघोसस्स....आवत्ते, वियावत्ते, महाणंदियावत्ते, णंदियावत्ते । सक्कस्स\_सोमे, जमे, बरुणे, वेसमणे । ईसाणस्स\_सोमे, जमे, वेसमणे, वरुणे । एवं एगतरिता जाव अच्चुतस्स ।

सुप्रभकान्त: । हरिसहस्य----प्रभः, सुप्रभः, सुप्रभकान्तः, प्रभकान्तः । अग्निशिखस्य---तेजः, तेजःशिखः, तेजस्कान्तः, तेजःप्रभः । अग्निमाणवस्य---तेज:, तेज:शिख:, तेजःप्रभः, तेजस्कान्तः । पूर्णस्य--रूपः, रूपांशः, रूपकान्तः, रूपप्रभ: । विशिष्टस्य-रूपः, रूपांशः, रूपप्रभः, रूपकान्तः । जलकान्तस्य....जलः, जलरतः, जलकान्तः, जलप्रभः । जलप्रभस्य....जल:, जलरत:, जलप्रभ:, जलकान्तः । अमितगते-त्वरितगतिः, क्षिप्रगतिः, सिंहगतिः, सिंहविक्रमगतिः । अमितवाहनस्य—त्वरितगतिः, क्षिप्रगतिः, सिंहविकमगतिः, सिंहगतिः।

बेलम्बस्य---कालः, महाकालः, अञ्जन:, रिष्ट: । प्रभञ्जनस्य—कालः, महाकालः, रिष्टः, अञ्जनः । घोषस्य---आवर्त्तः, व्यावर्त्तः, नन्द्यावर्त्तः, महानन्द्यावर्त्तः । महाघोषस्य—आवर्त्तः, व्यावर्त्तः, महा-नन्दावर्त्तः, नन्दावर्त्तः । शकस्य-सोम:, यमः, व्रुण:, वैश्वमणः । ईशानख्य--सोमः, वैश्वमणः, यमः, वरुण: । एवम्---एकान्तरिताः यावत् अच्युतस्य।

स्थान ४: सूत्र १२२

सुप्रभकान्त । हरिस्सह के-प्रभ, सुप्रभ, सुप्रभकान्त, प्रभकान्त । अग्निशिख के—तेज, तेज शिख, तेजस्कांत, तेजप्रभ । अग्निमाणव के--तेज, तेजशिख, तेजप्रभ, तेजस्कान्त । पूर्ण के---रूप, रूपांश, रूपकान्त, रूपप्रभ विशिष्ट के—रूप, रूपांश, रूपप्रभ, रूप-कान्त । जलकाग्त के-जल, जलरत, जलप्रभ, जलकान्त । जलप्रभ के---जल, जलरत, जलकान्त, जलप्रभ । अमितगति के—त्वरितगति, क्षिप्रगति, सिंहगति, सिंहविकमगति । अमितवाहन के-त्वरितगति, क्षिप्रगति, सिंहविकमगति, सिंहगति। वेलम्ब के---काल, महाकाल, अंजन, रिष्ट । प्रभञ्जन के--काल, महाकाल, रिष्ट, अंजना धोष के-अावर्त्त, व्यावर्त, नन्दिकावर्त, महानन्दिकावर्तः । महाघोष के—आवर्त्त, व्यावर्त्त, महा-नन्दिकावर्त, नन्दिकावर्त । शक, सनत्कुमार, ब्रह्मलोक, शुक और आनत-प्रणत के इन्द्रों के---सोम, यम, वैश्ववण, वरुण । ईशान, माहेन्द्र लान्तक, सहस्रार और आरण-अच्यत के इन्द्रों के---सोम, यम, वरुण, बैश्रवण ।

# स्थान ४ : सूत्र १२३-१२६

देव-पद

- १२३. चउब्विहा वाउकुमारा पण्णत्ता, तं जहा\_\_ काले, महाकाले, वेलंबे, पभंजणे।
- १२४. चउव्विहा देवा पण्णत्ता, तं जहा- चतुर्विधाः देवाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा-भवणवासी, वाणमंतरा, जोइसिया, विमाणवासी ।

### यमाण-पदं

१२४. चउव्विहे पमाणे पण्णत्ते, तं जहा-दव्दप्पमाणे, खेत्तप्पमाणे, कालष्यमाणे, भावष्पमाणे।

# महत्तरिया-पदं

- १२६. चत्तारि विसाकुमारिमहत्तरियाओ पण्णत्ताओ, तं जहा..... रूया, रूयंसा, सुरूवा, रूयावती।
- १२७. चत्तारि विज्जुकूमारिमहत्तरि-याओ पण्णत्ताओ, तं जहा.... चित्ता, चित्तकणगा, सतेरा. सोतामणी ।

# देव-ठिति-पदं

- १२८. सक्कस्स णं देविंदस्स देवरण्णो मज्भिमपरिसाए देवाणं चत्तारि पलिओवमाइं ठिती पण्णत्ता।
- १२६. ईसाणस्स णं देविदस्स देवरण्णो मज्भिमपरिसाए देवीणं चत्तारि पलिओवमाइं ठिती पण्णत्ता।

## देव-पदम्

- कालः, महाकालः, वेलम्ब, प्रभञ्जनः ।
- भवनवासिनः, वानमन्तराः, ज्योतिष्काः, विमानवासिन: ।

### त्रमाण-पदम्

चतुर्विधं प्रमाणं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा---द्रव्यप्रमाणं, क्षेत्रप्रमाणं, कालप्रमाणं, भावप्रमाणं ।

# महत्तरिका-पदम्

चतस्रः दिशाकुमारीमहत्तरिकाः प्रज्ञप्ताः तद्यथा— रूपा, रूपांशा, सुरूपा, रूपवती। विद्युत्कुमारीमहत्तरिकाः चतस्रः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा----चित्रा, चित्रकनका, शतेरा, सौदामिनी ।

# देव-स्थिति-पदम्

शकस्य देवेन्द्रस्य देवराजस्य मध्यम- १२५. देवेन्द्र देवराज शकेन्द्र के मध्यम-परिषद् परिषदः देवानां चत्वारि पल्योपमानि स्थितिः प्रज्ञप्ता । ईराानस्य देवेन्द्रस्य देवराजस्य मध्यम्- १२६. देवेन्द्र देवराज ईशानेन्द्र के मध्यम-परिषद् परिषदः देवीनां चत्वारि पल्योपमानि स्थितिः प्रज्ञप्ता।

## देव-पद

- १. काल, २. महाकाल, ३. वेलम्ब, ४. प्रभञ्जन । १२४. देवता चार प्रकार के होते हैं---
  - १. भवनवासी, २. वानमन्तर,
    - ३. ज्योतिष्क, ४. विमानवासी।

## प्रमाण-पद

१२५. प्रमाण चार प्रकार का होता है---१. द्रव्य-प्रमाण—द्रव्य की माप, २. क्षेत्र-प्रमाण-क्षेत्र की माप, ३. काल-प्रमाण —काल की माप, ४. भाव-प्रमाण-प्रत्यक्ष आदि प्रमाण।

# महत्तरिका-पद

| ; | १२६. दिक्कुमारियों की महत्तरिकाएं चार हैं |
|---|-------------------------------------------|
|   | १. रूपा, २. रूपांशा, ३. सुरूपा,           |
|   | ४. रूपवती ।                               |
|   | १२७. विद्युत्कुमारियों की महत्तरिकाएं चार |
|   | हैं— १. चिता, २. चित्रकनका,               |
| t | ३. सतेरा, ४. सौदामिनी।                    |

# देव-स्थिति-पट

- के देवों की स्थिति चार पल्योपम की होती है ।
- की देवियों की स्थिति चार पल्योगम की होती है ।

## ३२४

संसार-पद

### संसार-पदम्

**१३०. चउब्विहे संसारे पण्णत्ते, तं जहा** चतुर्विधः संसारः प्रज्ञप्तः, तद्यथा दव्वसंसारे, खेत्तसंसारे, द्रव्यसंसारः, क्षेत्रसंसारः, कालसंसारः, कालसंसारः,

# दिट्ठिवाय-पदं

१३१. चउब्विहे दिट्ठिवाए पण्णत्ते, तं जहा.... परिकम्मं, सुत्ताइं, पुब्वगए, अणुजोगे ।

# दृष्टिवाद-पदम्

चतुर्विधः हष्टिवादः प्रज्ञप्तः, तद्यथा १३१. दृष्टिवाद [बारहवां अंग] चार प्रकार परिकर्म, सूत्राणि, पूर्वगतः, अनुयोगः । का है-१. परिकर्म-इसे पढ़ने से सूत्र

## संसार-पद

# १३०. संसार चार प्रकार का है— १. द्रव्य संसार—जीव और पुद्गलों का परिश्रमण, २. क्षेत्र संसार—जीव और पुद्गलों के परिश्रमण का क्षेत्र, ३. काल संसार—काल का परिवर्तन अथवा काल मर्यादा के अनुसार होने वाला जीव-पुद्गलों का परिवर्तन, ४. भाव-संसार— परिश्रमण की किया।

# दृष्टिवाद-पद

१. दृष्टिवाद [बारहवां अंग] चार प्रकार का है—१. परिकर्म—इसे पढ़ने से सूत्र आदि को समझने की योग्यता आ जाती है, २. सूत—इसमें सब द्रव्यों और पर्यायों की सूचना मिलती है, ३. पूर्वगत—चतुर्दश पूर्व, ४. अनुयोग—इसमें तीर्थंकर आदि के जीवन-चरित प्रतिपादित होते हैं।

# पायच्छित्त-पदं

## प्रायश्चित्त-पदम्

१३२. चउब्बिहे पायच्छित्ते पण्णत्ते, तं जहा— णाणपायच्छित्ते, दंसणपायच्छित्ते, चरित्तपायच्छित्ते, वियत्तकिच्च-पायच्छित्ते ।

# चतुर्विधं प्रायश्चित्तं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा\_ १३२. प्रायश्चित्त चार प्रकार का होता है— ज्ञानप्रायश्चित्तं, दर्शनप्रायश्चित्ततं, १. ज्ञानप्रायश्चित्त—ज्ञान के द्वारा चि चरित्रप्रायश्चित्ततं, व्यक्तकृत्य- की शुद्धि और पाप का नाश होता प्रायश्चित्तम् । इसलिए ज्ञान ही प्रायश्चित है. २. दश

# प्रायश्चित्त-पद

प्रायाध्वत्त चार प्रकार का हाता ह— १. ज्ञानप्रायश्चित्त—ज्ञान के द्वारा चित्त की शुद्धि और पाप का नाश होता है, इसलिए ज्ञान ही प्रायश्चित है, २. दर्शन प्रायश्चित्त—दर्शन के द्वारा चित्त की शुद्धि और पाप का नाश होता है, इसलिए दर्शन ही प्रायश्चित्त है, ३. चरित प्राय-श्चित्त ही प्रायश्चित्त है, ३. चरित प्राय-श्चित्त ही प्रायश्चित्त है, ३. चरित प्राय-श्चित्त ही प्रायश्चित्त है, ४. व्यक्त-क्रुत्य-प्रायश्चित्त—गीतार्थ मुनि जागरूकता पूर्वक जो कार्य करता है वह पाप-विशुद्धि कारक होता है, इसलिए वह प्रायश्चित्त है।

|                                        | 4 1 4                                       |                                           |
|----------------------------------------|---------------------------------------------|-------------------------------------------|
| १३३. चउब्विहे पायच्छित्ते पण्णत्ते, तं | चतुर्विधं प्रायश्चित्तं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा | १३३. प्रायश्वित्त चार प्रकार का होता है — |
| जहा                                    | प्रतिसेवनाप्रायश्चित्तं,                    | १. प्रतिषेवणा-प्रायश्चित्तअकृत्य का       |
| पडिसेवणापायच्छित्ते,                   | संयोजनाप्रायश्चित्तं,                       | सेवन करने पर प्राप्त होने वाला प्राय-     |
| संजोयणापायच्छित्ते, आरोवणा-            | आरोपणाप्रायश्चित्तं,                        | श्चित्त, २. संयोजना-प्रायश्चित्त-एक       |
| पायच्छित्ते, पलिउंचणापायच्छित्ते ।     | परिकुञ्चनाप्रायश्चित्तम् ।                  | जातीय अनेक अतिचारों के लिए प्राप्त        |
|                                        |                                             |                                           |

325

काल-पद

ठाणं-(स्थान)

१३४. चउव्विहे काले पण्णत्ते, तं जहा— पमाणकाले, अहाउयनिव्वत्तिकाले, मरणकाले, अद्धाकाले ।

### काल-पदम्

चतुर्विधः कालः ्प्रज्ञप्तः, तद्यथा— प्रमाणकालः, यथायुनिवृत्तिकालः, मरणकालः, अद्ध्वाकालः ।

## पोग्गल-परिणाम-पदं

१३४. च व्विहे पोग्गलपरिणामे पण्णत्ते तं जहा— वण्णपरिणामे, गंधपरिणामे, रसपरिणामे, फासपरिणामे ।

# पुद्गल-परिणाम-पदम्

चातुर्याम-पदम्

चतुर्विधः पुद्गलपरिणामः तद्यथा.... वर्णपरिणामः, गन्धपरिणामः, रसपरिणामः, स्पर्श्वपरिणामः ।

#### चाउज्जाम-परं

१३६. भरहेरवएसु णं वासेसु पुरिम-पच्छिमवज्जा मज्भिमगा बाबीसं अरहंता भगवंतो चाउज्जामं धम्मं पण्णवयंति, तं जहा\_\_

वर्जाः मध्यमकाः द्वाविशंतिः अर्हन्तः भगवन्तः चातुर्यामं धर्मं प्रज्ञापयन्ति, तद्यथा---

# स्थान ४ : सत्र १३३-१३६

होने बाला प्रायश्चित्त, ३. आरोपणा-प्रायश्चित्त — एक दोष का प्रायश्चित्त चल रहा हो, उस बीच में ही उस दोष को पुनः-पुनः सेवन करने पर जो प्रायण्चित्त की अवधि बढ़ती है, ४. परिकूञ्चना-प्रायक्ष्वित्त----अपराध को छिपाने का प्रायश्चित्त ।

#### काल-पद

१३४. काल चार प्रकारका होता है---१. प्रमाणकाल-काल के दिवस, राझि आदि विभाग, २. यथायुःनिवृत्तिकाल---आयुष्य के अनुरूप नरक आदि गतियों में रहने का काल, ३. भरषकाल- मृत्यु का समय, ४. अद्धाकाल--- सूर्य की गति से पहचाना जाने वाला काल ।

## पुद्गल-परिणाम-पद

- प्रज्ञप्त:, १३५. पुद्गल का परिणाम चार प्रकार का होता है----१. वर्णपरिणाम---वर्ण का परिवर्तन, २. गंधपरिणाम-- गंध का परिवर्तन,
  - ४. स्पर्शवरिणाम—स्पर्शका परिवर्त्तन ।

## चातुर्याम-पद

भरतैरावतयोः वर्षयोः पूर्व-पश्चिम- १३६ भरत और ऐरवत क्षेत्र में प्रथम और अन्तिम को छोड़कर शेष बाईस अर्हन्त भगवान् चातुर्याम धर्म का उपदेश देते हैं, वह इस प्रकार है----

सव्वाओ पाणातिवायाओ वेरमणं, सच्वाओ मुसावायाओ वेरमणं, सव्वाओ अदिण्णादाणाओ वेरमणं, सव्वाओ बहिद्धादाणाओ वेरमणं । १३७. सब्वेसु णं महाविदेहेसु अरहंता भगवंतो चाउज्जामं धम्मं पण्ण-वयंति, तं जहा\_\_ सब्वाओ पाणातिवायाओ वेरमणं, \*सव्वाओ मुसावायाओ वेरमणं, सच्वाओ अदिण्णादाणाओ वेरमणं,° सव्वाओ बहिद्धादाणाओं वेरमणं ।

# <mark>दुग्गति-सुगति-प</mark>दं

१३८. चत्तारि दुग्गतिओ पण्णत्ताओ, तं जहा\_णेरइयदुग्गती, तिरिक्खजोणियदुग्गती, मणुस्सदुग्गती, देवदुग्गती ।

- १३९. चत्तारि सोभाईओ पण्णत्ताओ, तं जहा\_सिद्धसोग्गती, देवसोग्गती, मण्यसोग्गती, सुकुलपच्चायाती।
- १४०. चत्तारि दुग्गता पण्णत्ता, तं जहा-णेरइयदुग्गता, तिरिवखजोणिय-दुग्गता, मणुयदुग्गता, देवदुग्गता ।
- १४१. चत्तारि सुग्गता पण्णला, तं जहा\_\_\_ सिद्धसुग्गता, \*देवसुग्गता, मण्यसुग्गता<sup>°</sup> सुकुलपच्चायाया ।

## कम्मस-पद

१४२. पडमसमयजिणस्स णं चत्तारि कम्मंसा खीणा भवंति, तं जहा-णाणावरणिज्जं, दंसणावरणिज्जं, मोहणिज्जं, अंतराइयं ।

३२७

सर्वस्मात् प्राणातिपाताद् विरमणं, सर्वस्माद् मूषावादाद् विरमणं, सर्वसमाद् अदत्तादानाद् विरमणं, सर्वस्माद् वहिस्तादादानाद् विरमणम् । चातुर्यामं धर्मं प्रज्ञापयन्ति, तद्यथा—

सर्वस्मात् प्राणातिपाताद् विरमणं, सर्वस्माद् मुषावादाद् विरमणं, सर्वस्माद् अदत्तादानाद् विरमणं, सर्वस्माद् बहिस्तादादानाद् विरमणम् ।

# दुर्गति-सुगति-पदम्

चतस्रः दुर्गतयः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— नैरयिकदुर्गतिः, तिर्थे सिनकदुर्गतिः, मनुष्यदुर्गतिः, देवदुर्गतिः ।

चतस्रः सुगतयः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा-सिद्धसुगतिः, देवसुगतिः, मनुजसुगतिः, सुकुलप्रत्याजातिः । चत्वारः दुर्गताः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा\_\_ नैरयिकदुर्गताः, तिर्यग्योनिकदुर्गताः, मनुजदुर्गताः, देवदुर्गताः ।

चत्वारः सुगताः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— सिद्धसुगताः, देवसुगताः, मनुजसुगताः, सुकुलप्रत्याजाताः ।

# सत्कर्भ-पदम्

प्रथमसमयजिनस्य चत्वारि सत्कर्माणि १४२. प्रथम-समय के केवली के चार सत्कर्म क्षीणानि भवन्ति, तद्यथा---ज्ञानावरणीयं, दर्शनावरणीयं, मोहनीयं, आन्तरायिकम् ।

## स्थान ४ : सूत्र १३७-१४२

१. सर्व प्राणातिपात से विरमण करना,

- २. सर्वं मृषावाद से विरमण करना,
- ३. सर्व अदत्तादान से विरमण करना,
- ४. सर्व बाह्य-आदान से विरमण क**रना** ।
- सर्वेषु महाविदेहेषु अर्हन्त: भगवन्त: १३७. सब महाविदेह क्षेत्रों में अर्हन्त भगवान् चातुर्याम धर्म का उपदेश देते हैं, वह इस प्रकार है—
  - १. सर्व प्राणातिपात से विरमण करना।
  - २. सर्व मृषावाद से विरमण करना,
  - ३. सर्व अदत्तःदान से विरमण करना,
  - ४. सर्व वाह्य-आदान से विरमण करना।

# दुर्गति-सुगति-पद

- १३८. दुर्गति चार प्रकार की होती है---१. नैरयिक दुर्गति, २. तिर्यक्योनिक दुर्गतिग ३. मनुष्य दुर्मति, ४. देव दुर्गति ।
- १३६. सुगति चार प्रकार की होती है---१. सिद्ध सुगति, २. देव सुगति, ३. मनुष्य सुगति, ४. सुकुल में जन्म ।
- १४०. दुर्गत—दुर्गति में उत्पन्न होने वाले—चार प्रकार के होते हैं—१. नैरयिक दुर्गत, २. तिर्यक्योनिक दुर्गत, ३. मनुष्य दुर्गत, ४. देव दुर्गत ।
- १४१. सुगत—सुगति में उत्पन्न होने वाले चार प्रकार के होते हैं—१. सिद्ध सुगत, २. देव सुगत, ३. मनुष्य सुगत, ४. सुकुल में जन्म लेने वाला ।

# सत्कर्म-पद

क्षीण होते हैं---१. ज्ञानवरणीय, २. दर्जनावरणीय, ३. मोहनीय, ४. आन्तरायिक ।

- १४३. उप्पण्णणाणदंसणधरे णं अरहा जिणे केवली चत्तारि कम्मंसे वेदेति, तं जहा.... वेदणिज्जं, आउयं, णामं, गोतं ।
- १८४. पढमसमयसिद्धस्स णं चत्तारि कम्मंसा जुगवं खिज्जंति, तं जहा----वेयणिज्जं, आउयं, णामं, गोतं।

## हासुप्पत्ति-पदं

१४४. चउहि ठाणेहि हासुष्पत्ती सिया, तं जहा\_\_ पासेत्ता, भासेत्ता, सुलेता, संभरेता ।

## ३२द

उत्पन्तज्ञानदर्शनधर: अर्हन् जिन: केवली १४३. उत्पन्न हुए केवल ज्ञान दर्शन को धारण चत्वारि सत्कर्माणि वेदयति, तद्यथा— वेदनीयं, आयुः, नाम, गोत्रम् ।

प्रथमसमयसिद्धस्य चत्वारि सत्कर्माणि १४४. प्रथम समय के सिद्ध के चार सत्कर्म एक युगपत् क्षीयन्ते, तद्यथा-वेदनीयं, आयुः, नाम, गोत्रम् ।

## हास्योत्पत्ति-पदम्

चतुभिः स्थानैः हास्योत्पन्तिः स्यात्, १४५. चार कारणों से हंसी आती है---सद्यथा— हप्ट्वा, भाषित्वा, श्रुत्वा, स्मृत्वा ।

## अंतर-पदं

१४६. चउव्विहे अंतरे पण्णत्ते, तं जहा\_\_\_ कट्ट तरे, पम्हंतरे, लोहंतरे, पत्थरंतरे । एवामेव इत्थिए वा पुरिसस्स वा चउव्विहे अंतरे पण्णत्ते, तं जहा---कट्ट तरसमाणे, यम्हंतरसमाणे, लोहंतरसमाणे, पत्थरंतरसमाणे।

### अन्तर-पदम्

चतुर्विधं अन्तरं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा— काष्ठान्तरं, पक्ष्मान्तरं, लोहान्तरं, प्रस्तरान्तरम् । एवमेव स्त्रियः वा पुरुषस्य वा काष्ठान्तरसमान, पक्ष्मान्तरसमान, लोहान्तरसमानं, प्रस्तरान्तरसमानम् ।

### स्थान ४ : सूत्र १४३-१४६

करने वाले अर्हन्, जिन, केवली चार सल्कर्मों का वेदन करते हैं---१. वेदनीय, २. आयु, ३. नाम, ४. गोव ।

साथ क्षीण होते हैं--१. वेदनीय, २. आयु, ३. नाम, ४. गोव्र।

# हास्योत्पत्ति-पद

१. देखकर -- विदूषक आदि की चेब्टाओं को देखकर, २. बोलकर-किसी के बोलने की नकल कर, ३.सुनकर---उस प्रकारकी चेष्टाओं और वाणीको सुन कर, ४. यादकर—दृष्ट और श्रुत बातों को यादकर ।

#### अन्तर-पद

१४६. अन्तर चार प्रकार का होता है---१. काष्ठान्तर--काष्ठ का अन्तर---रूप-निर्माण आदि की दुष्टि से, २. पक्ष्मान्तर-धागे से धागे का अन्तर--सुकुमारता आदि की दृष्टि से, ३. लोहान्तर---लोहे से लोहे का अन्तर---छेदन शक्ति की दृष्टि से, ४. प्रस्तरांतर---पत्थर से पत्थर का अन्तर— इच्छा पूर्ण करनेकी क्षमता [जैसे मणि] आदिकी दृष्टि से । इसी प्रकार स्त्री से स्त्री का, पुरुष से पुरुष का अन्तर भी चार-चार प्रकार का होता है---१. काष्ठान्तर के समान—विशिष्ट पदवी आदि की दृष्टि से, २. पक्ष्मांतर के समान—वचन, सुकुमारता आदि की दृष्टि से, २. लोहान्तर के समान—स्नेह का छेदन करने आदि की दृष्टि से, ४. प्रस्तरांतर के समान-मनोरथ पूर्ण करने की क्षमता आदि की दृष्टि से ।

भयग-पदं

भृतक-पदम्

१४७. चत्तारि भयगा पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ दिवसभयए, जत्ताभयए, उच्चत्तभयए, कब्बालभयए।

चत्वारः भृतकाः प्रज्ञप्ताः, तद्यया---दिवसभूतकः, यात्राभृतकः, उच्चरवभूतकः, कब्बाडभूतकः।

# पडिसेवि-पदं

१४द. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा....संपागडपडिसेवी णामेगे, णो पच्छण्णपडिसेवी, पच्छण्णवडिसेवी णामेगे, जो संपा-गडपडिसेवी, एगे संपागडपडिसेवी वि, पच्छण्ण-पडिसेवीवि, एगे णो संपागडपडि-सेवी, णो पच्छण्णपडिसेवी ।

# अग्गमहिसी-पदं

१४६. चमरस्स णं असुरिंदस्स असुर-कुमाररण्णो सोमस्स महारण्णो चत्तारि अग्गमहिसीओ पण्णसाओ, जहा.\_\_कणगा, कणगलता, चित्तगुत्ता, वसुंधरा ।

१४१. बलिस्स णं वइरोर्याणदस्स वइरो-यणरण्णो सोमस्स महारण्णो चत्तारि अग्गमहिसीओ पण्णत्ताओ, तं जहा---मितगा, सुभदा, विज्जुता, मितका, मुभद्रा, विद्युत्, अशनिः । असणी ।

# प्रतिषेवि-पदम्

चत्वारि पुरुषजातानि तद्यथा-सम्प्रकटप्रतिषेवी नामैकः, नो प्रच्छन्न प्रतिषेवी, प्रच्छन्नप्रतिषेवी नामैकः, नो सम्प्रकटप्रतिषेवी, एकः सम्प्रकटप्रतिषेवी अपि, प्रच्छन्नप्रतिषेवी अपि, एकः नो सम्प्रकटप्रतिषेवी, नो प्रच्छन्नप्रतिषेवी ।

# अग्रमहिषी-पदम्

चमरस्य असुरेन्द्रस्य असुरकुमारराजस्य सोमस्य महाराजस्य चतस्रः अग्रमहिष्यः प्रज्ञष्ताः, तद्यथा— कनका, कनकलता, चित्रगुप्ता, वसुंधरा।

बलेः वैरोचनेन्द्रस्य वैरोचनराजस्य सोमस्य महाराजस्य चतस्रः अग्रमहिष्यः 

### भूतक-पद

१४७. भृतक चार प्रकार के होते हैं—

१. विवश-भृतक-प्रतिदिन का नियत मूल्य लेकर काम करने वाला, २. याता-भृतक---याम्ना में सहयोग करने वाला, ३. उच्चता-भृतक- घण्टों के अनुपात से मूल्य लेकर काम करने वाला, ४. कब्बाड-भृतक-हाथों के अनुपात से धन लेकर भूमि खोदने वाला।\*\*

# प्रतिषेवि-पद

प्रज्ञप्तानि, १४८. पुरुष चार प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष प्रकट में दोष सेवन करते हैं, किन्तु छिपकर नहीं करते, २. कुछ पुरुष छिपकर दोष सेवन करते हैं, किन्तु प्रकट में नहीं करते, ३. कुछ पुरुष प्रकट में भी दोष सेवन करते हैं और छिपकर कर भी, ४. कुछ पुरुष न प्रकट में दोष सेवन करते हैं और न छिपकर ही ।

# अग्रमहिषी-पद

१४६. असुरेन्द्र, असुरराज चमर के लोकपाल महाराज सोम के चार अग्रमहिषियां होती हैं--१. कनका, २. कनकलता, ३. चित्रगुप्ता, ४. वसुन्धरा ।

१४०. इसी प्रकार यम आदि के भी चार-चार अग्रमहिषियां होती हैं ।

१४१. वैरोचनेन्द्र, वैरोचनराज बलि के लोक-पाल महाराज सोम के चार अग्रमहिषियां होती हैं---१. मितका २. सुभद्रा, ३. विद्युत, ४. अश्रनि ।

१५३ धरणस्स ण

१४२. एव—जमस्स वरुणस्स ।

णागकुमाररण्णो

१५४. एवं--जाव संखवालस्स ।

णागकुमाररण्णो

पण्णत्ताओ, तं जहा—

५१६. एवं जाव सेलवालस्स ।

महारण्णो चत्तारि अग्गमहिसीओ

पण्णत्ताओ, तं जहा-असोगा,

विमला, सुप्पभा, सुदंसणा ।

१४५. भूताणंदस्स णं णागकुमारिदस्स

महारण्णो चत्तारि अग्गर्माहसीओ

सुणंदा, सुभद्दा, सुजाता, सुमणा ।

णिद लोगपालाणं जाव घोसस्स ।

१९७. जहा धरणस्स एवं सव्वेसि दाहि-

वेसमणस्स

णागकुमारिदस्स

कालवालस्स

कालवालस्स

एवम्—यमस्य वैश्रमणस्य वरुणस्य ।

धरणस्य नागकुमारेन्द्रस्य नागकुमार-राजस्य कालवालस्य महाराजस्य चतस्रः अग्रमहिष्यः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— अशोका, विमला, सुप्रभा, सुदर्शना ।

एवम्---यावत् शङ्खपालस्य ।

भूतानन्दस्य नागकुमारेन्द्रस्य नागकुमार-राजस्य कालवालस्य महाराजस्य चतस्रः अग्रमहिष्यः प्रज्ञप्ताः तद्यथा— सुनन्दा, सुभद्रा, सुजाता, सुमनाः ।

एवम्—यावत् सेलपालस्य ।

यथा धरणस्य एवं सर्वेषां दक्षिणेन्द्र-लोकपालानां यावत् घोषस्य ।

१५ ८. जहा भूताणंदस्स एवं जाव महा-घोसस्स लोगपालाणं। यथा भूतानन्दस्य एवं यावत् महाघोषस्य <sup>१</sup>भ लोकपालानाम् ।

१४६ कालस्स णं पिसाइंदस्स पिसाय-रण्णो चत्तारि अग्गमहिसीओ पण्णत्ताओ, तं जहा\_\_कमला, कमलप्पभा, उप्पला, सुदंसणा। १६०. एवं\_\_महाकालस्सवि । कालस्य पिशाचेन्द्रस्य पिशाचराजस्य चतस्र: अग्रमहिष्य: प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— कमला, कमलप्रभा, उत्पला, सुदर्शना ।

एवम्\_\_\_महाकालस्यापि ।

स्थान ४ : सूत्र १४२-१६०

- १५२. इसी प्रकार यम आदि के चार-चार अग्र-महिषियां होती हैं—
- १५३. नागकुमारेन्द्र, नागकुमारराज धरणेन्द्र के लोकपाल महाराज कालपाल के चार अग्रमहिषियां होती हैं---१. अणोका, २. विमला, ३. सुप्रभा, ४. सुदर्शना ।
- १४४. इसी प्रकार शंखपाल तक के भी चार-चार अग्रमहिषियां होती हैं ।
- १५५. नागकुमारेन्द्र, नागकुमारराज भूतानन्द के लोकपाल महाराज कालपाल के चार अग्रमहिषियां होती हैं— १. सुनन्दा, २. सुभद्रा, ३. सुजाता, ४. सुमना ।

११६. इसी प्रकार सेलपाल तक के भी चार-चार अग्रमहिषियां होती हैं।

- १९७. दक्षिण दिशा के आठ इन्द्र—वेणुदेव, हरिकान्त, अग्नि-शिख, पूर्ण, जलकान्त, अमितगति, वेलम्ब और घोष के लोक-पालों के चार अग्रमहिषियां होती हैं— १. अशोका, २. विमला, ३. सुप्रभा, ४. सुदर्शना ।
- य १५८. उत्तर-दिशा के आठ इन्द्र—-वेणुदालि हरिस्सह, अग्नि मानव, विशिष्ट, जलप्रभ, अमितवाहन, प्रभञ्जन और महाधोष के लोकपालों के चार अग्रमहिषियां होती हैं— १. सुनंदा, २. सुभद्रा, ३. सुजाता,

### ४. सुमना ।

- १५६. षिम्राचेन्द्र, पिम्राचराज, काल के चार अग्रमहिषियां होती हैं—१. कमला, २. कमलप्रभा, ३. उत्पत्ता ४. सुदर्शना ।
- १६०. इसी प्रकार महाकाल के भी चार अग्र-महिषियां होती हैं।

#### स्थान ४ : सूत्र १६१-१७१

सुरूपस्य भूतेन्द्रस्य भूतराजस्य चतस्रः १६१. भूतेन्द्र भूतराज, सुरूप के चार अग्रमहि-१६१. सुरूवस्स णं भूतिदस्स भूतरण्णो चत्तारि अग्गमहिसीओ पण्णत्ताओ, अग्रमहिष्य: प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— रूपवती, बहुरूपा, सुरूपा, सुभगा । तं जहा..\_रूववती, बहुरूवा, सुरूवा, ३. सुरूपा, ४. सुभगा । सुभगा ।

अग्रमहिष्यः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—

एवम्—माणिभद्रस्यापि ।

एवम्\_महाभीमस्यापि ।

एवम्—किंपुरुषस्यापि ।

तद्यथा---

तद्यथा---

पूर्णा, बहुपूर्णिका, उत्तमा, तारका ।

चतस्रः अग्रमहिष्यः प्रज्ञप्ताः,तद्यथा\_\_\_

राजस्य ? | चतस्रः अग्रमहिष्यः प्रज्ञप्ताः,

अवतंसा, केतुमती, रतिसेना, रतिप्रभा ।

पद्मा, वसुमती, कनका, रत्नप्रभा ।

- १६२. एवं पुडिरूवस्सवि । एवम्—प्रतिरूपस्यापि ।
- १६३. पुण्णभद्दस्स णं जगिखदस्स जक्ख-रण्णो चत्तारि अग्गमहिसीओ पण्णत्ताओ, तं जहा\_\_पुण्णा, बहु-पुण्णिता, उत्तमा, तारगा ।
- १६४. एवं---माणिभद्दस्सवि ।
- १६४. भीमस्स णं रवर्खांसदस्स रवख-सरण्णो चत्तारि अग्गमहिसीओ पण्णत्ताओ, तं जहा\_पउमा, वसुमती, कणगा, रतणप्पभा।
- १६६. एवं महाभीमस्सवि ।
- १६७. किण्णरस्य णं किण्णरिंदस्स [किण्णररण्णो ?] चत्तारि अग्गमहिसीओ पण्णत्ताओ, तं जहा\_वडेंसा, केतुमती, रतिसेणा, रतिष्पभा ।
- १६द. एवं\_किंपुरिसस्सवि ।
- १६९. सप्पुरिसस्स णं किंपुरिसिंदस्स [किंपुरिसरण्णो ?] चत्तारि अग्ग-महिसीओ पण्णत्ताओ, तं जहा----णवमिता, रोहिणी, हिरो, पुष्फवती ।
- १७०. एवं—महापुरिसस्सवि ।
- १७१. अतिकायस्स णं महोरगिदस्स |महोरगरण्णो ? ] चत्तारि

- षियां होती हैं-१. रूपवती, २. बहुरूपा,
- १६२. इसी प्रकार प्रतिरूप के भी चार अग्रमहि-षियां होती हैं।
- पूर्णभद्रस्य यक्षेन्द्रस्य यक्षराजस्य चतस्रः १६३. यक्षेन्द्र, यक्षराज, पूर्णभद्र के चार अग्र-महिषियां होती हैं---१. पूर्णा, २. बहुपूर्णिका, ३. उत्तमा, ४. तारका ।
  - १६४. इसी प्रकार माणिभद्र के भी चार अग्न-महिषियाँ होती हैं।
- भीमस्य राक्षसेन्द्रस्य राक्षसराजस्य १६४. राक्षसेन्द्र, राक्षसराज, भीम के चार अय-महिषियां होती हैं--१. पद्मा, २. वसुमती, ३. कनका, ४. रत्नप्रभा ।
  - १६६. इसी प्रकार महाभीम के भी चार अग्रमहिषियां होती हैं ।
- किन्नरस्य किन्नरेन्द्रस्य [किन्नर- १६७. किन्नरेन्द्र, किन्नराज, किन्नर के चार अग्रमहिषियां होती हैं---१. अवतंसा, २. केतुमती, ३. रतिसेना, ४. रतिप्रभा।
  - १६८. इसी प्रकार किंपुरुष के भी चार अग्र-महिषियां होती हैं।
- सत्पुरुषस्य किंपुरुषेन्द्रस्य [किंपुरुष- १६९. किंपुरुषेन्द्र, किंपुरुषराज, सत्यपुरुष के चार अग्रमहिषियां होती हैं-१. रोहिणी, २. नवमिता, ३. ही, ४. पुष्पवती।
- रोहिणी, नवमिका, हीः, पुष्पवती ।

राजस्य ? ] चतस्रः अग्रमहिष्यः प्रज्ञप्ताः,

- एवम्.\_\_महापुरुपस्यापि ।
- अतिकायस्य महोरगेन्द्रस्य [महोरग- १७१. महोरगेन्द्र, महोरगराज, अतिकाय के राजस्य ? ] चतस्रः अग्रमहिष्यः प्रज्ञप्ताः,
- १७०. इसी प्रकार महापुरुष के भी चार अग्र-महिषियां होती हैं।
  - चार अग्रमहिषियां होती हैं-- १. भुजगा,

| ठाणं (स्थान)                                                                                                                         | ३३२                                                                                                                                      | स्थान ४ : सूत्र १७२-१८१                                                                                                                          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| अग्गमहिसीओ पण्णत्ताओ, सं<br>जहा—भुषगा, भुषगावतो महा-<br>कच्छा, फुडा ।                                                                | तद्यथा—भुजगा,भुजगवती,महाकक्षा,<br>स्फुटा ।                                                                                               | २. भुजगवती, ३. कक्षा, ४. स्फुटा ।                                                                                                                |
| १७२. एवं महाकायस्सवि ।                                                                                                               | एवम्—महाकायस्यापि ।                                                                                                                      | १७२. इसी प्रकार महाकाय के भी चार अग्र-<br>महिषियां होती हैं।                                                                                     |
| १७३. गीतरतिस्स णं गंधव्विदस्स<br>[गंधव्वरण्णो ? ] चत्तारि अग्ग-<br>महिसीओ पण्णत्ताओ, तं जहा—<br>मुघोसा, विमला, सुस्सरा,<br>सरस्सती । | गीतरतेः गन्धर्वेन्द्रस्य[गन्धर्वराजस्य? ]<br>चतस्रः अग्रमहिष्यः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा<br>सुघोषा, विमला, सुस्वरा, सरस्वती ।                 | १७३. सन्धर्वेन्द्र, गन्धर्वराज, गीतरति के चार<br>अग्रमहिषियाँ होती हैं१. सुघोषा,<br>२. विमसा, ३. सुस्वरा, ४. सरस्वती ।                           |
| १७४. एवंगीयजसस्सवि ।                                                                                                                 | एवम्गीतयशसोऽपि ।                                                                                                                         | १७४. इसी प्रकार गीतवश के भी चार अग्र-<br>महिषियां होती हैं।                                                                                      |
| १७५. चंदस्स णं जोतिसिंदस्स जोतिस-<br>रण्णो चत्तारि अग्गमहिसीओ<br>पण्णत्ताओ, तं जहा—चंदप्पभा,<br>दोसिणाभा, अच्चिमाली, पभंकरा ।        | चन्द्रस्य ज्योतीरिन्द्रस्य ज्योतीराजस्य<br>चतस्रः, अग्रमहिष्यः प्रज्ञप्ताः तद्यथा—<br>चन्द्रप्रभा, ज्योत्स्नाभा, अचिमालिनी,<br>प्रभंकरा। | १७४. ज्योतिषेन्द्र, ज्योतिषराज चन्द्र के चार<br>अग्रमहिषियां होती हैं१. चन्द्रप्रभा,<br>२. ज्योत्स्नाभा, ३. अचिमालिनी,<br>४. प्रभंकरा।           |
| १७६. एवं—सूरस्सवि, णवरं—<br>सूरप्पभा, दोसिणाभा, अच्चिमाली,<br>पभंकरा ।                                                               |                                                                                                                                          | १७६. इसी प्रकार ज्योतिषेन्द्र ज्योतिषराज सूर्य<br>के चार अग्रमहिषियां होती हैं—<br>१. सूर्यप्रभा, २. ज्योत्स्ताभा,<br>३. अर्चिमालिनी, प्रभंकरा । |
| १७७. इंगालस्स णं महागहस्स चत्तारि<br>अग्गमहिसीओ पण्णत्ताओ, तं<br>जहा—विजया, वेजयंती, जयंती,<br>अथराजिया ।                            | अङ्गारस्य महाग्रहस्य चतस्रःअग्रमहिष्यः<br>प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—विजया,  वैजयन्ती,<br>जयंती, अपराजिता ।                                     | १७७. अंगार महाग्रह के चार अग्रमहिषियां<br>होती हैं१. विजया, २. वैजयंती,<br>३. जयंती, ४. अपराजिता ।                                               |
| १७८ एवं—सव्वेसि महग्गहाणं जाव<br>भावकेउस्स ।                                                                                         | <b>ए</b> वम्सर्वेषां महाग्रहाणां यावत्<br>भावकेतो: ।                                                                                     | १७५. इसी प्रकार भावकेतुतक के सभी महाग्रहों<br>के चार-चार अग्रमहिषियां होती हैं।                                                                  |
| १७६. सक्कस्स णं देविंदस्स देवरण्णो<br>सोमस्स महारण्णो चत्तारि अग्ग-<br>महिसीओ पण्णत्ताओ, तं जहा—<br>रोहिणी, मयणा, चित्ता, सामा ।     | शकस्य देवेन्द्रस्य देवराजस्य सोमस्य<br>महाराजस्य चतस्रः अग्रमहिष्यः प्रज्ञप्ता,<br>तद्यथा—<br>रोहिणी, मदना, चित्रा, श्यामा।              | १७६. देवेन्द्र, देवराज, शक के लोकपाल महा-<br>राज सोम के चार अग्रमहिषियां होती हैं—→<br>१. रोहिणी, २. मदना, ३. चित्रा,<br>४. सोमा।                |
| १८०. एवंजाव वेसमणस्स ।                                                                                                               | एवम्यावत् वैश्रमणस्य ।                                                                                                                   | १⊏०, इसी प्रकार वैश्रमण तक के भी चार-चार<br>अग्रमहिषियां होती हैं ।                                                                              |
| १६१. ईसाणस्स ज देविंदस्स देवरण्णो<br>सोमस्स महारण्णो चलारि अग्ग-                                                                     | ईशानस्य देवेन्द्रस्य देवराजस्य सोमस्य<br>महाराजस्य चतस्रः अग्रमहिष्यः प्रज्ञप्ताः,                                                       | १८१. देवेग्द्र, देवराज ईशान के लोकपाल महा-<br>राज सोम के चार अग्रमहिषियां होती                                                                   |

महिसीओ पण्णत्ताओ, तं जहा..... पुढवी, राती, रयणी, विज्जू। १८२. एवं जाव वरुणस्स ।

## विगति-पदं

१८३. चत्तारि गोरसविगतीओ पण्णत्ताओ, तं जहा.... खीरं, दहि, सांप्प, णवणीतं। १८४. चतारि सिणेहविगतीओ पण्णत्ताओ, तं जहा— तेल्लं, घयं, बसा, णवणीतं। १८४. चत्तारि महाविगतीओ पण्णत्ताओ, तं जहा\_\_\_ महुं, मंसं, मज्जं, णवणीतं।

## गुत्त-अगुत्त-पदं

१८६. चत्तारि कूडागारा यण्णत्ता, तं जहा---गुत्ते णामं एगे गुत्ते, गुत्ते णामं एगे अगुत्ते, अगुत्ते णामं एगे गुत्ते, अगुत्ते णामं एगे अगुत्ते । एवामेव चत्तारि पुरिसजाता पण्णत्ता, तं जहा\_\_ गुत्ते णामं एगे गुत्ते, गुले णामं एगे अगुत्ते, अगुत्ते णामं एगे गुत्ते, अगुत्ते णामं एगे अगुत्ते ।

### ३३३

तद्यथा—पृथ्वी, रात्री, रजनी, विद्युत् । एवम् \_\_यावत् वरुणस्य ।

# विकृति-पदम्

गोरसविकृतयः चतस्रः तद्यथा---क्षीरं, दधि, सपिः, नवनीतम्। चतस्रः स्नेहविकृतयः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा-- १०४. स्नेह (चिक्रनाई) मय विकृतियां चार तैलं, घृतं, वसा, नवनीतम् । चतस्रः महाविकृतयः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा- १०५. महाविकृतियां चार है-मधु, मांसं, मद्यं, नवनीतम् ।

### गुप्त-अगुप्त-पदम्

चत्वारि कुटागाराणि – तद्यथा— गुप्तं नामैकं गुप्तं, गुप्तं नामैकं अगुप्तं, अगुप्तं नामैकं गुप्तं, अगुप्तं नामैकः अगुप्तम् । एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा----गुप्तः नामैकः गुप्तः, गुप्तः नामैकः अगुप्तः, अगुप्तः नामैकः गुप्तः, अगुप्तः नामैकः अगूप्तः ।

### स्थान ४ : सूत्र १द२-१द६

हैं---१. पृथ्वी, २. रात्री, ३. रजनी, ४. विद्युत् ।

१८२. इसी प्रकार वरुण तक के भी चार-चार अग्रमहिणियां होती हैं।

## विकृति-पद

प्रज्ञप्ता:, १९३. गोरसमय विकृतियां चार हैं---१. दूध, २. दही, ३. घृत, ४. नवनीत ।

> हैं- १. तैल, २. घृत, ३. वसा- चर्बी, ४. नवनीत । १. मधु, २. मांस, ३. मद्य, ४. नवनीत ।

## गुप्त-अगुप्त-पद

प्रज्ञप्तानि, १९६. कूटागार [शिखर सहित घर] चार प्रकार के होते हैं—१. कुछ कूटागार गुष्त होकर गुप्त होते हैं---परकोटे से घरे हुए होते हैं और उनके द्वार भी बन्द होते हैं, २. कुछ कूटागार गुप्त होकर अगुप्त होते हैं— परकोटे से घिरे हुए होते हैं, किन्तु उनके द्वार बन्द नहीं होते, ३. कुछ कूटागार अगुप्त होकर गुप्त होते---गरकोटे से घिरे हुए नहीं होते, किन्तु उनके द्वार बन्द होते हैं, ४. कुछ कूटागार अगुष्त होकर अगुष्त होते हैं---न परकोटे से घिरे हुए होते हैं और न उनके द्वार ही बन्द होते हैं । इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष गुप्त होकर गुप्त होते हैं--वस्त पहने हुए होते हैं और उनकी इन्द्रियां भी गुप्त होती हैं, २. कुछ पुरुष गुप्त होकर अगुप्त होते हैं---वस्त्न पहने हुए होते हैं, किन्तु उनकी इन्द्रियां गुप्त नहीं होती, ३. कुछ पुरुष अगुप्त होकर गुप्त होते हैं---वस्त्र पहने हुए नहीं होते, किन्तु उनकी

१८७. चत्तारि

तं जहा—

पण्णत्ताओ, तं जहा\_\_\_

गुत्ता णाममेगा गुत्तदुवारा,

गुत्ता णाममेगा अगुसदुवारा,

अगुत्ता णाममेगा गुत्तदुवारा,

गुत्ता णाममेगा गुत्तिदिया,

गुत्ता णाममेगा अर्गुत्तिदिया,

अगुत्ता णाममेगा गुत्तिदिया,

अगुत्ता णाममेगा अगुत्तिदिया ।

अगुत्ता णाममेगा अगुत्तदुवारा ।

एवामेव चलारित्थोओ पण्णत्ताओ,

कूडागारसालाओ

चतस्रः

तद्यथा—

कूटागारशालाः

गुप्ता नामैका गुप्तद्वारा,

गुप्ता नामैका अगुप्तद्वारा,

अगुप्ता नामैका गुप्तद्वारा,

अगुप्ता नामैका अमुप्तद्वारा ।

गुप्ता नामैका गुप्तेन्द्रिया,

गुप्ता नामेका अगुप्तेन्द्रिया,

अगुप्ता नामैका गुप्तेन्द्रिया,

अगुप्ता सामैका अगुप्तेन्द्रिया।

### स्थान ४: सूत्र १८७-१८६

इन्द्रियां गुप्त होती हैं, ४. कुछ पुरुष अगुप्त होकर अगुप्त होते हैं---न वस्त्र पहने हुए होते हैं और न उनकी इन्द्रियां ही गुप्त होती हैं।

प्रज्ञप्ताः, १५७ कूटागार-शालाएं चार प्रकार की होती हैं—१. कुछ कूटागार-शालाएं गुप्त और गुप्तद्वार वाली होती हैं, २. कुछ कूटागार-शालाएं गुप्त, किन्तु अगुप्तद्वार वाली होती हैं, ३. कुछ कूटागार-शालाएं अगुप्त, किन्तु गुप्तद्वार वाली होती हैं, ४. कुछ एवमेव चतस्रः स्त्रियः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा-कूटागार-शालाएं अगुप्त और अगुप्तद्वार वाली होती हैं।

> इसी प्रकार स्तियां भी चार प्रकार की होती हैं—- १. कुछ स्त्रियां गुप्त और गुप्त-इग्द्रिय वाली होती हैं, २. कुछ स्तियां गुप्त, किन्तु अगुप्तइन्द्रिय वाली होती हैं, ३. कुछ स्त्रियां अगुप्त, किन्तु गुप्तइन्द्रिय वाली होती हैं, कुछ स्त्रियां अगुष्त और अगुप्तइन्द्रिय वाली होती हैं।

ओगाहणा-पदं

## अवगाहना-पदम्

१८८. चउव्विहा ओगाहणा पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ दव्वोगाहणा, खेत्तोगाहणा, कालोगाहणा, भावोगाहणा ।

चतुविधा अवगाहना प्रज्ञप्ता, तद्यथा— १००. अवगाहना चार प्रकार की होती है— द्रव्यावगाहना, क्षेत्रावगाहना, कालावगाहना, भावावगाहना ।

## अवगाहना-पद

१. द्रव्यावसाहना---द्रव्यों की अवसाहना---द्रव्यों के फैलाव का परिमाण, २. क्षेत्राव-गाहना--क्षेत्र स्वयं अवगाहना है, ३. कालावगाहना—काल की अवगाहना, वह मनुष्यलोक में है, ४. भावावगाहना----आश्रय लेने की किया।

## पण्णत्ति-पदं

## प्रज्ञप्ति-पदम्

१८६. चसारि पण्णत्तीओ अंगबाहिरि-याओ पण्णत्ताओ, तं जहा.... चंदपण्णत्ती, सूरपण्णत्ती, जंबुद्दीवपण्णत्ती, दीवसागरपण्णत्ती। जम्बूढीपप्रज्ञप्तिः, द्वीपसागरप्रज्ञप्तिः।

चतस्रः प्रज्ञप्तयः अङ्गवाह्याः प्रज्ञप्ताः, १०१. चार प्रज्ञप्तियां अंग-बाह्य हैं---तद्यथा---चन्द्रप्रज्ञप्तिः, सूरप्रज्ञप्ति:,

## प्रज्ञप्ति-पद

१. चन्द्रप्रज्ञप्ति, २. सूरप्रज्ञप्ति, ३. जम्बूद्वीपप्रज्ञप्ति, ४. द्वीपसागरप्रज्ञव्ति ।

# बीओ उद्देसो

| पडिसंलीण-अपडिसंलीण-पदं                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| १६०. चतारि पडिसंलीणा पण्णत्ता, तं<br>जहा-कोहपडिसंलीणे,<br>माणपडिसंलीणे, मायापडिसंलीणे,<br>लोभपडिसंलीणे ।                                                    | <b>प्रतिसंलीन-अप्रतिसंलोन-पदम्</b><br>चत्वारः प्रतिवंलीनाः प्रज्ञप्ताः तद्यथा <u></u> १६०<br>कोधप्रतिसंलीनः, मानप्रतिसंलीनः,<br>मायाप्रतिसंलीनः, लोभप्रतिसंलीनः।              | प्रतिसंलीन, २. मानप्रतिसंलीन, ३. माया-<br>प्रतिसंलीन, ४. लोभप्रतिसंलीन । <sup>*१</sup>                                                                                                                                                                                                  |
| १६१. चत्तारि अपडिसंलोणा पण्णत्ता,<br>तं जहा_कोहअपडिसंलोणे,<br>•माणअपडिसंलोणे,<br>मायाअपडिसंलोणे,°<br>लोभअपडिसंलोणे ।<br>१६२. चत्तारि पडिसंलीणा पण्णत्ता, तं | चत्वारः अप्रतिसंलीनाः प्रज्ञप्ताः, १९१.<br>तद्यथा<br>कोधाप्रतिसंलीनः, मानाप्रतिसंलीनः,<br>मायाऽप्रतिसंलीनः, लोभाप्रतिसंलीनः।<br>चत्यारः प्रतिसंलीनाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा १९२. | १. कोधअप्रतिसंलीन,<br>२. मानअप्रतिसंलीन,<br>३. मायाअप्रतिसंलीन,<br>४. लोभअप्रतिसंलीन ।                                                                                                                                                                                                  |
| जहामणपडिसंलीणे,<br>वतिपडिसंलीणे, कायपडिसंलीणे,<br>इंदियपडिसंलीणे।<br>१९३. चत्तारि अपडिसंलीणा पण्णत्ता,                                                      | मनःप्रतिसंलीनः, वाक्प्रतिसंलीनः,<br>कायप्रतिसंलीनः, इन्द्रियप्रतिसंलीनः ।<br>चत्वारः अप्रतिसंलीनाः प्रज्ञप्ताः, १९३.                                                          | १. मनप्रतिसंलीन, २. वचनप्रतिसंलीन,<br>३. कायप्रतिसंलीन, ४. इन्द्रियप्रति-<br>संलीन । <sup>४२</sup>                                                                                                                                                                                      |
| तं जहामणअपडिसंलीणे,<br>°वतिअपडिसंलीणे,<br>कायअपडिसंलीणे,°<br>इंदियअपडिसंलीणे।                                                                               | कायाऽत्रतिसंलीनः, इन्द्रियाऽप्रतिसंलीनः ।                                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| दोण-अदोण-पदं<br>१९४. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं                                                                                                         | दीन-अदीन-पदम्<br>नरवारि गणगजन्मि स्वान्त्र-कि कार्य                                                                                                                           | दीन-अदीन-पद                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| जहा—<br>दीणे णाममेगे दीणे,<br>दीणे णाममेगे अदीणे,<br>अदीणे णाममेगे दीणे,<br>अदीणे णाममेगे अदीणे।                                                            | तद्यथा—<br>दीनः नामैकः दीनः,<br>दीनः नामैकः अदीनः,<br>अदीनः नामैकः दीनः,                                                                                                      | पुरुष चार प्रकार के होते हैं—<br>१. कुछ पुरुष बाहर से भी दीन और अन्तर<br>में भी दीन होते हैं, २. कुछ पुरुष बाहर से<br>दीन, किन्तु अन्तर में अदीन होते हैं,<br>३. कुछ पुरुष बाहर से अदीन, किन्तु अंतर<br>में दीन होते हैं, ४. कुछ पुरुष बाहर से भी<br>अदीन और अंतर में भी अदीन होते हैं। |
| १९५. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं<br>जहा<br>दीणे णाममेगे दीणपरिणते,                                                                                       | चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, १९५.<br>तद्यथा <u>-</u><br>दीनः नामैक: दीनपरिणतः,                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

३३६

दीणे णाममेगे अदीणपरिणते, अदीणे णाममेगे दीणपरिणते, अदीणे णाममेगे अदीणपरिणते ।

- १९६. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ दौणे णाममेगे दीणरूवे, दीणे णाममेगे अदीणरूवे, अदीणे णाममेगे दीणरूवे, अदीणे णाममेरो अदीणरूवे। १९७. \*चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं <u>जहा</u>— दीणे णासमेगे दीणमणे, दीणे णाममेगे अदीणमणे, अदीणे णासमेगे दीणमणे, अदीणे णाममेगे अदीणमणे । १९८८. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_\_ दीणे णाममेगे दीणसंकष्पे, दीणे णाममेगे अदीणसंकष्पे, अदीणे णाममेगे दीणसंकष्पे. अदीणे णामसेगे अदीणसंकष्पे। १९६. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा—
- दीणे णाममेगे दीणपण्णे, दीणे णाममेगे अदीणपण्णे, अदीणे णाममेगे दीणपण्णे, अदीणे णासमेगे अदीणपण्णे । २००. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं

जहा\_-दीणे णाममेगे दीणविट्री, दीणे णाममेगे अदीणविद्री, अदीणे णाममेगे दोणविद्वी, अदीणे णाममेगे अदीणदिट्री। दीनः नामैकः अदीनपरिणतः, अदीनः नामैकः दीनपरिणतः, अदीनः नामैकः अदीनपरिणतः ।

चत्वारि पुरुषजातानि तद्यथा.\_\_ दीनः नामैकः दीनरूपः, दीनः नामैकः अदीनरूपः, अदीन: नामैक: दीनरूप:, अदीनः नामैकः अदीनरूपः । चत्वारि पुरुजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा--दीनः नामैकः दीनमनाः, दीनः नामैकः अदीनमनाः, अदीनः नामैकः दीनमनाः, अदीनः नामैकः अदीनमनाः । चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, १९८ . पुरुष चार प्रकार के होते हैं— तद्यथा---दीनः नामैकः दीनसंकल्पः, दीनः नामैकः अदीनसंकल्पः, अदीनः नामैकः दीनसंकल्पः, अदीनः नामैकः अदीनसंकल्पः। चत्दारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, १९१. पुरुष चार प्रकार के होते हैं---तद्यथा---दीनः नामैकः दीनप्रज्ञः, दीनः नामैकः अदीनप्रज्ञः, अदीनः नामैकः दीनप्रज्ञः, अदीन: नामैकः अदीनप्रज्ञ: । चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, २००. पुरुष चार प्रकार के होते हैं---तद्यथा— दीन: नामकः दीनद्ष्टि:, दीनः नामैकः अदीनदृष्टिः, अदीनः नामैकः दीनदृष्टिः, अदीनः नामैकः अदीनदुष्टिः।

स्थान ४ : सूत्र १९६-२००

अदीन रूप में परिणस होते हैं, ३. कुछ पुरुष अदीन, किन्तुदीन रूप में परिणत होते हैं, ४. कुछ पुरुष अदीन और अदीन रूप में परिणत होते हैं।

- प्रझप्तानि, १६६. पुरुष चार प्रकार के होते हैं.---१. कुछ पुँरुष दीन और दीन रूप वाले होते हैं, २. कुछ पुरुष दोन, किन्तु अदीन रूप वाले होते हैं, ३. कुछ पुरुष अदीन, किन्तु दीन रूप वाले होते हैं, ४. कुछ पुरुष अवीन और अदीन रूप वाले होते हैं।
  - १९७. पुरुष चार प्रकार के होते हैं----१. कुछ पुरुष दीन और दीन मन वाले होते हैं, २. कुछ पुरुष दीन, किन्तु अदीन मन वाले होते हैं, ३. कुछ पुरुष अदीन, किन्तु दीन मन वाले होते हैं, ४. कुछ पुरुष अदीन और अदीन मन वाले होते हैं।

१. कुछ पुरुष दीन और दीन संकल्प वाले होते हैं, २. कुछ पुरुष दीन, किन्तु अदीन संकल्प वाले होते हैं, ३. कुछ पुरुष अदीन, किन्तु दीन संकल्प वाले होते हैं, ४. कुछ पुरुष अदीन और अदीन संकल्प वाले होते हैं।

१. कुछ पुरुष दीन और दीन प्रज्ञा वाले होते हैं, २. कुछ पुरुष दीन, किन्तू अदीन प्रज्ञा वाले होते हैं, ३. कुछ पुरुष अदीन, किन्तु दीन प्रज्ञा वाले होते हैं, ४. कुछ पुरुष अवीन और अवीन प्रज्ञा वाले होते हैं।

१. कुछ पुरुष दीन और दीन दृष्टि वाले होते हैं, २. कुछ पुरुष दीन, किन्तू अदीन दृष्टि वाले होते हैं, ३. कुछ पुरुष अदीन, किन्तु दीन दृष्टि वाले होते हैं, ४. कुछ मुख्य अदीन और अबीन बुष्टि याले होते हैं।

२०१. चलारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, २०१. पुरुष चार प्रकार के होते हैं— जहा\_\_\_ तद्यथा— १. कुछ पुरुष दीन और दीन झीलाचार दीणे णाममेगे दीणसीलाचारे, दीन: नामैक: दीनशीलाचार:, वाले होते हैं, २. कुछ पुरुष दोन, किन्तु दीनः नामैकः अदीनशीलाचारः, दीणे णाममेगे अदीणसीलाचारे, अदीन शीलाचार वाले होते हैं, ३. कुछ अदीनः नामैकः दीनशीलाचारः, अदीणे णानमेगे दीणसीलाचारे. पुरुष अदीन, किन्तु दीन शीलाचार वाले अदीणे णाममेगे अदीणसीलाचारे । अदीनः नामैकः अदीनशीलाचारः। होते हैं, ४ कुछ पुरुष अदीन और अदीन **शीलाचार वाले हो**ते हैं। २०२. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं चत्वारि पुरुषजातानि जहा---तद्यथा— १. कुछ पुरुष दीन और दीन व्यवहार दीणे णाममेगे दीणववहारे, दीनः वाले होते हैं, २. कुछ पुरुष दीन, किन्तु नामँकः दीनव्यवहारः, दीणे णाममेगे अदीणववहारे, दीनः नामैकः अदीनव्यवहार:, अदीन व्यवहार वाले होते हैं, ३. कुछ अदोणे णाममेगे दोणववहारे, दीनव्यवहारः, अदीनः नामैकः । पुरुष अदीन, किन्तु दीन व्यवहार वाले अदीणे णाममेगे अदीणववहारे° । अदीनः नामैकः अदीनव्यवहारः । होते हैं, ४. कुछ पुरुष अदीन और अदीन व्यवहार वाले होते हैं। २०३. चसारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, २०३. पुरुष चार प्रकार के होते हैं— जहा----तद्यथा---१. कुछ पुरुष दीन और दीन पराकम वाले दीणे णाममेगे दीणपरक्कमे, दीनः नामैक: दीनपराक्रमः, होते हैं, २. कुछ पुरुष दीन, किन्तु अदीन दीओे णाममेगे अदीणपरक्कमे, दीनः नामैकः अदीनपराक्रमः, पराकम वाले होते हैं, ३. कुछ पुरुष अदीन, •अदीणे णाममेगे दीणपरक्कमे, अदीनः नामैकः दीनपराक्रमः, किन्तु दीन पराक्रम वाले होते हैं, ४. कुछ अदीणे णाममेगे अदीणघरवकमे ।° अदोनः नामैकः अदीनपराक्रमः । पुरुष अदीन और अदीन पराक्रम वाले होते हैं। २०४. चलारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, २०४. पुरुष चार प्रकार के होते हैं----जहा----तद्यथा--१. कुछ पुरुष दीन और दीन वृत्ति वाले दीणे णाममेगे दीणवित्ती. दीनः नामैकः दीनवृत्तिः, होते हैं, २. कुछ पुरुष दीन, किन्तु अदीन दीनः नामैकः दीणे णाममेगे अदीणवित्ती, अदीनवृत्तिः, वृत्ति वाले होते हैं, ३. कुछ पुरुष अदीन, अदीणे णाममेगे दीणवित्ती, अदीनः नामैकः दीनवृत्तिः, किन्तु दीन वृत्ति वाले होते हैं, ४. कूछ अदीणे णाममेगे अदीणवित्ती । अदीनः नामैकः अदीनवृत्तिः। पुष्ष अदीन और अदीन वृत्ति वाले होते हैं। २०५. "चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, २०४. पुरुष चार प्रकार के होते हैं---जहा\_\_\_ तद्यथा\_\_\_ १. कुछ पुरुष दीन और दीन जाति वाले दीणे णाममेगे दीणजाती, दीनः नामैकः दीनजातिः, होते हैं, २. कुछ पुरुष दीन, किन्तू अदीन दीणे णाममेगे अदीणजाती, दीनः नामैकः अदीनजातिः, जाति वाले होते हैं, ३. कुछ पुरुष अदीन, अदीणे णाममेगे दीणजाती, अदीनः नामैकः दीनजातिः, किन्तु दीन जाति वाले होते हैं, ४. कुछ अदीणे णाममेगे अदीणजाती। अदीनः नामैकः अदीनजातिः । पुरुष अदीन और अदीन जाति वाले होते

| २०६. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, त<br>जहा<br>दीणें णाममेगे दीणभासी,<br>दीणे णाममेगे अदीणभासी,<br>अदीणे णाममेगे दीणभासी,<br>अदीणे णाममेगे अदीणभासी।                                                                                                                                    | तद्यथा—<br>दीनः नामैकः दोनभाषी,<br>दीनः नामैकः अदीनभाषी,<br>अदीनः नामैकः दीनभाषी,<br>अदीनः नामैकः अदीनभाषी।                                                  | २०६. पुरुष चार प्रकार के होते हैं—<br>१. कुछ पुरुष दीन और दीन भाषी होते हैं,<br>२. कुछ पुरुष दीन, किन्तु अदीन भाषी<br>होते हैं, ३. कुछ पुरुष अदीन, किन्तु दीन<br>भाषी होते हैं, ४. कुछ पुरुष अदीन और<br>अदीन भाषी होते हैं।                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| २०७. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं<br>जहा<br>दीणे णाममेगे दीणोभासी,<br>दीणे णाममेगे अदीणोभासी,<br>अदीणे णाममेगे दीणोभासी,<br>अदीणे णाममेगे अदीणोभासी।°                                                                                                                               | चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि,<br>तद्यथा—<br>दीनः नामैकः दीनावभासी,<br>दीनः नामैकः अदीनावभासी,<br>अदीनः नामैकः दीनावभासी,<br>अदीनः नामैकः अदीनावभासी।     | २०७. पुरुष चार प्रकार के होते हैं—<br>१. कुछ पुरुष दीन और दोन अवभासी<br>[दीन की तरह लगने वाले] होते हैं,<br>२. कुछ पुरुष दीन, किन्तु अदीन अवभासी<br>होते हैं, ३. कुछ पुरुष अदीन, किन्तु दीन<br>अवभासी होते हैं, ४. कुछ पुरुष अदीन और<br>अदीन अवभासी होते हैं।                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| २०८. चसारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं<br>जहा<br>दीणे णाममेगे दीणसेवी,<br>दीणे णाममेगे अदीणसेवी,<br>अदीणे णाममेगे दीणसेवी ।<br>२०८. *चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं<br>जहा<br>दीणे णाममेगे दीणपरियाए,<br>दीणे णाममेगे दीणपरियाए,<br>अदीणे णाममेगे दीणपरियाए,<br>अदीणे णाममेगे अदीणपरियाए । | तद्यथा—<br>दीनः नामैकः दीनपर्यायः,<br>दीनः नामैकः अदीनपर्यायः,<br>अदीनः नामैकः दीनपर्यायः,<br>अदीनः नामैकः अदीनपर्यायः ।                                     | २०८. पुरुष चार प्रकार के होते हैं—<br>१. कुछ पुरुष दोन और दोन सेवी होते हैं,<br>२. कुछ पुरुष दोन, किन्तु अदीन सेवी<br>होते हैं, ३. कुछ पुरुष अदीन, किन्तु दीन<br>सेवी होते हैं, ४. कुछ पुरुष अदीन, किन्तु दीन<br>सेवी होते हैं, ४. कुछ पुरुष अदीन और<br>अदीन सेवी होते हैं।<br>२०१. पुरुष चार प्रकार के होते हैं—<br>१. कुछ पुरुष दीन और दीन पर्याय वाले<br>होते हैं, २. कुछ पुरुष दीन, किन्तु अदीन<br>पर्याय वाले होते हैं, ३. कुछ पुरुष अदीन,<br>किन्तु दीन पर्याय वाले होते हैं, ४. कुछ<br>पुरुष अदीन और अदीन पर्याय वाले होते<br>हैं। |
| २१०. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं<br>जहा<br>दीणे णाममेगे दीणपरियाले,<br>दीणे णाममेगे अदोणपरियाले,<br>अदीणे णाममेगे दीणपरियाले,<br>अदीणे णाममेगे अदोणपरियाले ।°                                                                                                                      | चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि,<br>तद्यथा—<br>दीन. नामैक: दीनपरिवार:,<br>दीनः नामैक: अदीनपरिवार:,<br>अदीन: नामैक: दीनपरिवार:,<br>अदीन: नामैक: अदीनपरिवार:। | २१०. पुरुष चार प्रकार के होते हैं<br>१. कुछ पुरुष दीन और दीन परिवार<br>वाले होते हैं, २. कुछ पुरुष दीन, किन्तु<br>अदीन परिवार वाले होते हैं, ३. कुछ<br>पुरुष अदीन, किन्तु दीन परिवार वाले<br>होते हैं, ४. कुछ पुरुष अदीन और अदीन<br>परिवार बाले होते हैं।                                                                                                                                                                                                                                                                                 |

| अज्ज-अणज्ज-पदं                                                                                                                                                            | आर्य-अनार्य-पदम्                                                                                                                                                      | आर्य-अनार्य-पद                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| २११. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं<br>जहा<br>अञ्जे णाममेगे अज्जे,<br>अज्जे णाममेगे अजज्जे,<br>अणज्जे णाममेगे अज्जे,<br>अणज्जे णाममेगे अजज्जे।                            | तद्यथा—<br>आर्यः नामैकः आर्यः,<br>आर्यः नामैकः अनार्यः,<br>अनार्यः नामैकः आर्यः,<br>अनार्यः नामैकः अनार्यः।                                                           | २११. पुरुष चार प्रकार के होते हैं—<br>१. कुछ पुरुष जाति से भी आर्य और गुण<br>से भी आर्य होते हैं, २. कुछ पुरुष जाति<br>से आर्य, किन्तु गुण से अनार्य होते हैं,<br>३. कुछ पुरुष जाति से अनार्य, किन्तु गुण<br>से आर्य होते हैं, ४. कुछ पुरुप जाति से<br>भी अनार्य और गुण से भी अनार्य होते हैं।                   |
| २१२. चसारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं<br>जहा—<br>अज्जे णाममेगे अज्जपरिणए,<br>अज्जे णाममेगे अणज्जपरिणए,<br>अणज्जे णाममेगे अज्जपरिणए,<br>अणज्जे णाममेगे अणज्जपरिणए ।            | चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि,<br>तद्यथा—<br>आर्यः नामैकः आर्यपरिणतः,<br>आर्यः नामैकः अनार्यपरिणतः,<br>अनार्यः नामैकः आर्यपरिणतः,<br>अनार्यः नामैकः अनार्यपरिणतः । | २१२. पुरुष चार प्रकार के होते हैं—<br>१. कुछ पुरुष जाति से आर्य और आर्य<br>रूप में परिणत होते हैं, २. कुछ पुरुष<br>जाति से आर्य, किन्तु अनार्यरूप में परि-<br>णत होते हैं, ३. कुछ पुरुष जाति से अनार्य,<br>किन्तु आर्यरूप में परिणत होते हैं, ४. कुछ<br>पुरुष जाति से अनार्य और अनार्यरूप में<br>परिणत होते हैं। |
| २१३. <sup>●</sup> चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं<br>जहा<br>अज्जे णाममेगे अज्जरूवे,<br>· अज्जे णाममेगे अजज्जरूवे,<br>अणज्जे णाममेगे अज्जरूवे,<br>अणज्जे णाममेगे अजज्जरूवे। | चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि,<br>तद्यथा—<br>आर्यः नामैकः आर्यरूपः,<br>आर्यः नामैकः अनार्यरूपः,<br>अनार्यः नामैकः आर्यरूपः,<br>अनार्यः नामैकः अनार्यरूपः ।         | २१३. पुरुष चार प्रकार के होते हैं—<br>१. कुछ पुरुष जाति से आर्य और आर्य<br>रूप वाले होते हैं, २. कुछ पुरुष जाति से<br>आर्य, किन्तु अनार्य रूप वाले होते हैं,<br>३. कुछ पुरुष जाति से अनार्य, किन्तु आर्य<br>रूप वाले होते हैं, ४. कुछ पुरुष जाति से<br>अनार्य और अनार्य रूप वाले होते हैं।                       |
| २१४. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं<br>जहा—<br>अज्जे णाममेगे अज्जमणे,<br>अज्जे णाममेगे अणज्जमणे,<br>अणज्जे णाममेगे अज्जमणे।<br>अणज्जे णाममेगे अजज्जमणे।                   | चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि,<br>तद्यथा—-<br>आर्यः नामैकः आर्यमनाः,<br>आर्यः नामैकः अनार्यमनाः,<br>अनार्य नामैकः आर्यमनाः,<br>अनार्यः नामैकः अनार्यमनाः ।         | २१४. पुरुष चार प्रकार के होते हैं—<br>१. कुछ पुरुष जाति से आर्य और आर्य<br>मन वाले होते हैं, २. कुछ पुरुष जाति से<br>आर्य, किन्तु अनार्य मन वाले होते हैं,<br>३. कुछ पुरुष जाति से अनार्य, किन्तु आर्य<br>मन वाले होते हैं, ४. कुछ पुरुष जाति से<br>अनार्य और अनार्य मन वाले होते हैं।                           |
| २१४. चसारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं<br>जहा<br>अञ्जे णाममेगे अज्जसंकप्पे,                                                                                                    | चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि,<br>तद्यथा<br>आर्यः नामैकः आर्यसंकल्पः,                                                                                              | २१४. पुरुष चार प्रकार के होते हैं—-<br>१.कुछ पुरुष जाति से आर्य और आर्य<br>संकल्प वाले होते हैं, २.कुछ पुरुष जाति                                                                                                                                                                                                |

# ३४० आर्यः नामैकः अनार्यसंकल्पः, अनार्यः नामैकः आर्यसंकल्पः, अनार्यः नामैकः अनार्यसंकल्पः ।

चत्वारि पुरुषजातानि प्र तद्यथा---आर्यः नामैकः आर्यप्रज्ञः, आर्यः नामैकः अनार्यप्रज्ञः, अनार्यः नामैकः आर्यप्रज्ञः, अनार्थः नामैकः आर्यप्रज्ञः ।

पुरुषजातानि

आर्यः नामैकः अर्थिदृष्टिः,

आर्यः नामैकः अनार्यदृष्टिः,

अनार्यः नामैकः आर्यद्षटिः,

अनार्यः नामैकः अनार्यदृष्टिः, ।

चत्वारि

तद्यथा—

२१७. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा— अज्जे णाममेगे अज्जविट्ठी, अज्जे णाममेगे अजज्जविट्ठी, अणज्जे णाममेगे अज्जविट्ठी, अणज्जे णाममेगे अणज्जविट्ठी।

अज्जे णाममेगे अणज्जसंकष्पे,

अणज्जे णाममेगे अज्जसंकष्पे,

अणज्जे णाममेगे अणज्जसंकष्वे ।

२१६ चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं

अज्जे णाममेगे अज्जपण्णे,

अज्जे णाममेगे अणज्जपण्णे,

अणज्जे णाममेगे अज्जपण्णे,

अणज्जे णाममेगे अणज्जपण्णे ।

ठाणं (स्थान)

जहा\_\_

- २१८. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं चत्वारि पुरुषजातानि जहा\_\_\_\_\_\_\_\_ अज्जे णाममेगे अज्जसीलाचारे, आर्यः नामैकः आर्यशीर अज्जे णाममेगे अज्जसीलाचारे, आर्यः नामैकः अनार्यशीर अणज्जे णाममेगे अज्जसीलाचारे, अनार्यः नामैकः आर्यशीर अणज्जे णाममेगे अण्जजसीलाचारे । अनार्यः नामैकः अनार्यशी
- २१९. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा.... अज्जे णाममेगे अज्जववहारे, अज्जे णाममेगे अणज्जववहारे, अणज्जे णाममेगे अज्जववहारे, अणज्जे णाममेगे अणज्जववहारे।

तद्यथा... आर्यः नामैकः आर्यशीलाचारः, आर्यः नामैकः अनार्यशीलाचारः, अनार्यः नामैकः आर्यशीलाचारः, अनार्यः नामैकः अनार्यशीलाचारः । चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि,

तद्यथा— आर्यः नामैकः आर्यव्यवहारः, आर्यः नामैकः अनार्यव्यवहारः, अनार्यः नामैकः आर्यव्यवहारः, अनार्यः नामैकः अनार्यव्यवहारः।

For Private & Personal Use Only

स्थान ४ : सूत्र २१६-२१९

से आर्य, किन्तु अनार्य संकल्प वाले होते हैं, ३. कुछ पुरुप जाति से अनार्य, किन्तु आर्य संकल्प वाले होते हैं, ४. कुछ पुरुष जाति से अनार्य और अनार्य संकल्प वाले होते हैं।

प्रज्ञप्तानि, २१६. पुरुष चार प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष जाति से आर्य और आर्य प्रज्ञा वाले होते हैं, २. कुछ पुरुष जाति से आर्य, किन्तु अनार्य प्रज्ञा वाले होते हैं, ३. कुछ पुरुष जाति से अनार्य, किन्तु आर्य प्रज्ञा वाले होते हैं, ४. कुछ पुरुष जाति से अनार्यऔर अनार्य प्रज्ञा वाले होते हैं।

प्रज्ञप्तानि, २१७. पुरुप चार प्रकार के होते हैं— १.कुछ पुरुष जाति से आर्य और आर्य दृष्टि वाले होते हैं, २.कुछ पुरुष जाति से आर्य, किन्तु अनार्य दृष्टि वाले होते हैं, ३.कुछ पुरुष जाति से अनार्य, किन्तु आर्य । दृष्टि वाले होते हैं, ४.कुछ पुरुष जाति से अनार्य और अनार्य दृष्टि वाले होते हैं।

प्रज्ञप्तानि, २१०. पुरुष चार प्रकार के होते हैं— १. कुछ पुरुष जाति से आर्य और आर्य वारः, शीलाचार वाले होते हैं, २. कुछ पुरुष वारः, जाति से आर्य, किन्तु अनार्य शीलाचार वारः, वाले होते हैं, ३. कुछ पुरुष जाति से चारः । अनार्य, किन्तु आर्य शीलाचार वाले होते हैं, ४. कुछ पुरुष जाति से अनार्य और अनार्य शीलाचार वाले होते हैं ।

प्रज्ञप्तानि, २१६. पुरुष चार प्रकार के होते हैं—

१. कुछ पुरुष जाति से आर्य और आर्य व्यवहार वाले होते हैं, २. कुछ पुरुष जाति से आर्य, किन्तु अनार्य व्यवहार वाले होते हैं, ३. कुछ पुरुष जाति से अनार्य, किन्तु आर्य व्यवहार वाले होते हैं, ४. कुछ पुरुष जाति से अनार्य और अनार्य व्यवहार वाले होते हैं।

२२०. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा.... अज्जे णाममेगे अज्जपरकम्मे, अज्जे णाममेगे अज्जपरकम्मे, अणज्जे णाममेगे अज्जपरकम्मे। अजज्जे णामसेगे अजज्जपरकम्मे।

- २२१. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा---अज्जे णाममेगे अज्जवित्ती, अज्जे णाममेगे अण्जजवित्ती, अण्ज्जे णाममेगे अज्जवित्ती,
- २२२. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा.... अज्जे णाममेगे अज्जजाती, अज्जे णाममेगे अणज्जजाती,

अणज्जे णाममेगे अणज्जवित्ती ।

अणज्जे णाममेगे अज्जजाती, अणज्जे णाममेगे अज्जजाती,

- २२३. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा... अज्जे णाममेगे अज्जभासी, अज्जे णाममेगे अणज्जभासी, अणज्जे णाममेगे अज्जभासी, अणज्जे णाममेगे अज्जभासी,

चत्वारि पुरुपजातानि प्रज्ञप्तानि तद्यथा— आर्यः नामैकः आर्यपराकमः, आर्यः नामैकः अनार्यपराकमः, अनार्यः नामैकः आर्यपराकमः, अनार्यः नामैकः अनार्यपराकमः ।

चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— आर्यः नामैकः आर्यवृत्तिः, आर्यः नामैकः अनार्यवृत्तिः, अनार्यः नामैकः आर्यवृत्तिः, अनार्यःनामैकः अनर्प्यवृत्तिः ।

चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा.... आर्यः नामैकः आर्यजातिः, आर्यः नामैकः अनार्यजातिः, अनार्यः नामैकः आर्यजातिः, अनार्यः नामैकः अनार्यजातिः ।

चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञष्तानि, तद्यथा— आर्यः नामैकः आर्यभाषी, आर्यः नामैकः अनार्यभाषी, अनार्य नामैकः आर्यभाषी, अनार्यःनामैकः अनार्यभाषी।

चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, २ तद्यथा— आर्यः नामैकः आर्यावभाषी, आर्यः नामैकः अनार्यावभाषी, स्थान ४: सूत्र २२०-२२४

प्रज्ञप्तानि, २२०. पुरुष चार प्रकार के होते हैं— १. कुछ पुरुष जाति से आर्य और आर्य ा:, पराक्रम वाले होते हैं, २. कुछ पुरुष जाति से आर्य, किन्तु अनार्य पराक्रम वाले होते हैं, ३. कुछ पुरुष जाति से अनार्य, ब:। किन्तु आर्य पराक्रम वाले होते हैं, ४. कुछ पुरुप जाति से अनार्य और अन।यं पराक्रम वाले होते हैं ।

प्रज्ञप्तानि, २२१. पुरुष चार प्रकार के होते हैं— ३. कुछ पुरुष जाति से आर्य और आर्य वृत्ति बाले होते हैं, २. कुछ पुरुष जाति से आर्य, किन्तु अनार्यं वृत्ति बाले होते हैं, ३. कुछ पुरुष जाति से अनार्य, किन्तु आर्य

 वृत्ति वाले होते हैं, ४. कुछ पुरुष जाति से

 अनार्य और अनार्य वृत्ति वाले होते हैं।

 प्रज्ञप्तानि, २२२. पुरुष चार प्रकार के होते हैं-- 

 १. कुछ पुरुष जाति से आर्य और आर्य

 ति:,
 गति वाले होते हैं, २. कुछ पुरुष जाति

 से आर्य, किन्तु अनार्य जाति वाले होते हैं,

 ति:,
 ३. कुछ पुरुष जाति से आर्य और आर्य

 ति:,
 से आर्य, किन्तु अनार्य जाति वाले होते हैं,

 ति:,
 ३. कुछ पुरुष जाति से अनार्य, किन्तु आर्य

 ति:,
 ३. कुछ पुरुष जाति से अनार्य, किन्तु आर्य

 ति:,
 ३. कुछ पुरुष जाति से अनार्य, किन्तु आर्य

 ति:,
 ३. कुछ पुरुष जाति से अनार्य, किन्तु आर्य

 ति:,
 ३. कुछ पुरुष जाति से अनार्य, किन्तु आर्य

 ति: ।
 जाति वाले होते हैं, ४. कुछ पुरुष जाति से अनार्य तीति से अनार्य होते हैं ।

प्रज्ञष्तानि, २२३. पुरुष चार प्रकार के होते हैं— १.कुछ पुरुष जाति से आर्य और आर्य भाषी होते हैं, २.कुछ पुरुष जाति से आर्य, किन्तु अनार्य भाषी होते हैं, ३.कुछ पुरुष जाति से अनार्य, किन्तु आर्य भाषी होते हैं, ४.कुछ पुरुष जाति से अनार्य और अनार्य भासी होते हैं।

प्रज्ञप्तानि, २२४. पुरुष चार प्रकार के होते हैं— १. कुछ पुरुष जाति में आर्य और आर्य-ाषी, अवभाषी [आर्य की तरह लगने वाले] ाषी, होते हैं, २. कुछ पुरुष जाति से आर्य, किन्तु अनार्य अवभासी होते हैं, ३. कुछ पुरुष

| ठाणं (स्थान)                                                                                                                                                            | ३४२                                                                                                                                                                     | स्थान ४ : सूत्र २२४-२२८                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| अणज्जें णाममेगे अज्जओभासी,<br>अणज्जे णाममेगे अणज्जओभासी ।                                                                                                               | अनार्यः नामैकः आर्यावभाषी,<br>अनार्यः नामैकः अनार्यावभाषी ।                                                                                                             | जाति से अनार्य, किन्तु आर्य अवभासी<br>होते हैं, ४.कुछ पुरुष जाति से अनार्य<br>और अनार्य-अवभासी होते हैं।                                                                                                                                                                                                  |
| २२४. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं<br>जहा<br>अज्जे णाममेगे अज्जसेवी,<br>अज्जे णाममेगे अणज्जसेवी,<br>अणज्जे णाममेगे अज्जसेवी,<br>अणज्जे णाममेगे अजज्जसेवी।              | तद्यथा<br>आर्यः नामैकः आर्यसेवी,<br>आर्यः नामैकः अनार्यसेवी,<br>अनार्यः नामैकः आर्यसेवी,<br>अनार्यः नामैकः अनार्यसेवी।                                                  | २२५. पुरुष चार प्रकार के होते हैं—<br>१. कुछ पुरुष जाति से आर्य और आर्य-<br>सेवी होते हैं, २. कुछ पुरुष जाति से<br>आर्य, किन्तु अनार्य-सेवी होते हैं, ३. कुछ<br>पुरुष जाति से अनार्य, किन्तु आर्य-सेवी<br>होते हैं, ४. कुछ तुरुष जाति से अनार्य<br>और अनार्य-सेवी होते हैं।                               |
| २२६. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं<br>जहा<br>अज्जॆणाममेगे अज्जपरियाए,<br>अज्जॆणाममेगे अजज्जपरियाए,<br>अणज्जेणाममेगे अज्जपरियाए,<br>अणज्जेणाममेगे अजज्जपरियाए।          | चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि,<br>तद्यथा<br>आर्यः नामैकः आर्यपर्यायः,<br>आर्यः नामैकः अनार्यपर्यायः,<br>अनार्यः नामैकः आर्यपर्यायः,<br>अनार्यः नामैकः अनार्यपर्यायः। | २२६. पुरुष चार प्रकार के होते हैं<br>१. कुछ पुरुष जाति से आर्य और आर्य<br>पर्याय वाले होते हैं, २. कुछ पुरुप जाति<br>से आर्य, किन्तु अनार्य पर्याय वाले होते<br>हैं, ३. कुछ पुरुष जाति से अनार्य, किन्तु<br>आर्य पर्याय वाले होते हैं, ४. कुछ पुरुप<br>जाति से अनार्य और अनार्य पर्याय वाले<br>होते हैं।  |
| २२७. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं<br>जहा<br>अज्जे णाममेगे अज्जपरियाले,<br>अज्जे णाममेगे अजज्जपरियाले,<br>अणज्जे णाममेगे अज्जपरियाले,<br>अणज्जे णाममेगे अणज्जपरियाले।° | तद्यथा—<br>आर्यः नामैकः आर्यपरिवारः,<br>आर्यः नामैकः अनार्यपरिवारः,<br>अनार्य नामैकः आर्यपरिवारः,<br>अनार्यः नामैकः अनार्यपरिवारः ।                                     | २२७. पुरुष चार प्रकार के होते हैं—<br>१. कुछ पुरुष जाति से आर्य और आर्य<br>परिवार वाले होते हैं, २. कुछ पुरुष जाति<br>से आर्य, किन्तु अनार्य परिवार वाले होते<br>हैं, ३. कुछ पुरुष जाति से अनार्य, किन्तु<br>आर्य परिवार वाले होते हैं, ४. कुछ पुरुष<br>जाति से अनार्य और अनार्य परिवार वाले<br>होते हैं। |
|                                                                                                                                                                         | चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि,<br>तद्यथा—<br>आर्यः नामैकः आर्यभावः,<br>आर्यः नामैकः अनार्यभावः,<br>अनार्यः नामैकः आर्यभावः,<br>अनार्यः नामैकः अनार्यभावः।            | २२८. पुरुष चार प्रकार के होते हैं—<br>१. कुछ पुरुष जाति से आर्य और भाव से<br>भी आर्य होते हैं, २. कुछ पुरुष जाति से<br>आर्य, किन्तु भाव से अनार्य होते हैं,<br>३. कुछ पुरुष जाति से अनार्य, किन्तु भाव<br>से आर्य होते हैं, ४. कुछ पुरुष जाति से<br>अनार्य और भाव से भी अनार्य होते हैं।                  |

#### Jain Education International

### जाति-पदं

- २२६. चत्तारि उसभा पण्णत्ता, तं जहा—आतिसंपण्णे, कुलसंपण्णे, बलसंपण्णे, रूवसंपण्णे । एवामेव चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_\_ जातिसंघण्णे, \*कुलसंपण्णे, बलसंपण्णे,° रूवसंपण्णे ।
- २३०. चत्तारि उसभा पण्णत्ता, तं जहा..... जातिसंयण्णे णामं एगे, णो कुल-संपण्णे, कुलसंपण्णे णामं एगे, णो जातिसंपण्णे, एगे जातिसंपण्णेवि, कुलसंपण्णेवि, एगे णो जाति संपण्णे, णो कुलसंपण्णे ।

एवामेव चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_\_ जातिसंपण्णे णाममेगे. णो कुलसंपण्णे, कुलसंपण्णे णाममेगे, णो जातिसंपण्णे, एगे जाति-संपण्णेवि, कुलसंपण्णेवि । एगे णो जातिसंपण्णे, णो कुलसंपण्णे।

२३१. चत्तारि उसभा पण्णत्ता, तं जहा.... जातिसंपण्णे णामं एगे, णो बल-संपण्णे, बलसंपण्णे णामं एगे, णो जातिसंपण्णे, एगे जाति-संपण्णेवि, बलसंपण्णेवि, एगे णो जातिसंपण्णे, णो बलसंपण्णे।

# जाति-पदम्

```
चत्वार: ऋषभा: प्रज्ञप्ता:, तद्यथा— २२६. वृषभ चार प्रकार के होते हैं—
जातिसम्पन्नः, कुलसम्पन्नः,
बलसम्पन्नः, रूपसम्पन्नः।
एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रझप्तानि,
तद्यथा-__
जातिसम्पन्नः, कुलसम्पन्नः,
वलसम्पन्नः, रूपसम्पन्नः ।
चत्वारः ऋषभाः प्रज्ञप्ताः तद्यथा---
जातिसम्पन्नः नामैकः, नो कुलसम्पन्नः,
कुलसम्पन्नः नामैकः, नो जातिसम्पन्नः,
एकः जातिसम्पन्नोऽपि, कूलसम्पन्नोऽपि,
एकः नो जातिसम्पन्नः, नो कुल-
सम्पन्नः ।
```

एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा—

जातिसम्पन्नः नामैकः, नो कुलसम्पन्नः, कुलसम्पन्नः नामैकः, नो जातिसम्पन्नः, एकः जातिसम्पन्नोऽपि, कुलसम्पन्नोऽपि, एकः नो जातिसम्पन्नः, नो कूलसम्पन्नः ।

चत्वारः ऋषभाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— २३१. वृषभ चार प्रकार के होते हैं---जातिसम्पन्नः नामैकः, नो वलसम्पन्नः, बलसम्पन्नः नामैकः, नो जातिसम्पन्नः, एकः जातिसम्पन्नोऽपि, बलसम्पन्नोऽपि, एकः नो जातिसम्पन्नः, नो बलसम्पन्नः ।

#### जाति-पद

१. जाति-सम्पन्न, २. कुल-सम्पन्न, ३. वल-सम्पन्न, ४. रूप-सम्पन्न । इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते हैं----१. जाति-सम्पन्न, २. कुल-सम्पन्न, ३. बल-सम्पन्न, ४. रूप-सम्पन्न ।

२३०. वृषभ चार प्रकार के होते हैं—

१. कुछ वृषभ जाति-सम्पन्न होते हैं, किन्तु कुल-सम्पन्न नहीं होते, २. कुछ वृषभ कुल सम्पन्न होते हैं, किन्तु जाति-सम्पन्न नहीं होते, ३. कुछ वृषभ जाति-सम्पन्न भी होते हैं और कुल-सम्पन्न भी होते हैं, ४. कुछ वृषभ न जाति-सम्पन्न होते हैं और न कुल-सम्पन्न ही होते हैं। इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते <u></u>

१. कुछ पुरुष जाति-सम्पन्न होते हैं, किन्तु कुल-सम्पन्न नहीं होते, २. कुछ पुरुष कुल-सम्पन्न होते हैं, किन्तु जाति-सम्पन्न नहीं होते, ३. कुछ पुरुष जाति-सम्पन्न भी होते हैं और कुल-सम्पन्न भी होते हैं, ४. कुछ पुरुष न जाति-सम्पन्न होते हैं और न कुल-सम्पन्न ही होते हैं।

१. कुछ वृषभ जाति-सम्पन्न होते हैं, किन्तु बल-सम्पन्न नहीं होते, २. कुछ वृषभ बल-सम्पन्न होते है, किन्तु जाति-सम्पन्न नहीं होते, ३. कुछ वृषभ जाति-सम्पन्न भी होते हैं और बल-सम्पन्न भी होते हैं, ४. कुछ वृषभ न जाति-सम्पन्न होते हैं और न बल-सम्पन्न ही होते हैं।

२३२. चत्तारि उसभा, पण्णत्ता, तं जहा.... जातिसंपण्णे णामं एगे, णो रूवसंपण्णे, रूवसंपण्णे णामं एगे, णो जातिसंपण्णे, एगे जाति-संपण्णेवि, रूवसंपण्णेवि, एगे णो जातिसंपण्णे, णो रूवसंपण्णे ।

## कुल-पदं

२३३ चत्तारि उसभा पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_\_\_ कुलसंपण्णे णामं एगे, णो बल-संपण्णे, बलसंपण्णे णामं एगे, णो कुलसंपण्णे, एगे कुलसंपण्णेवि, बलसंपण्णेवि, एगे णो कुल-संपण्णे, णो बलसंपण्णे । ३४४

एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा—

जातिसम्पन्नः नामैकः, नो बलसम्पन्नः, वलसम्पन्नः नामैकः, नो जातिसम्पन्नः, एकः जातिसम्पन्नोऽपि, बलसम्पन्नोऽपि, एकः नो जातिसम्पन्नः, नो बलसम्पन्नः।

चत्वार. ऋषभाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— जातिसम्पन्नः नामैकः, नो रूपसम्पन्नः, रूपसम्पन्नः नामैकः, नो जातिसम्पन्नः, एकः जातिसम्पन्नोऽपि, रूपसम्पन्नोऽपि, एकः नो जातिसम्पन्नः,नो रूपसम्पन्नः।

एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा—

जातिसम्पन्नः नामैकः, नो रूपसम्पन्नः, रूपसम्पन्नः नामैकः, नो जातिसम्पन्नः, एकः जातिसम्पन्नोऽपि, रूपसम्पन्नोऽपि, एकःनोजातिसम्पन्नः, नो रूपसम्पन्नः।

### कुल-पदम्

चत्वारः ऋषभाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— कुलसम्पन्नः नामैकः, नो बलसम्पन्नः, बलसम्पन्नः नामैकः, नो कुलसम्पन्नः, एकः कुलसम्पन्नोऽपि, बलसम्पन्नोऽपि, एकः नो कुलसम्पन्नः, नो बलसम्पन्नः । स्थान ४ : सूत्र २३२-२३३

इसी प्रकार पुरुष चार प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष जाति-सम्पन्न होते हैं, किन्तु बल-सम्पन्न नहीं होते, २. कुछ पुरुष बल-सम्पन्न होते हैं, किन्तु जाति-सम्पन्न नहीं होते हैं, ३. कुछ पुरुष जाति-सम्पन्न भी होते हैं और बल-सम्पन्न भी होते हैं, ४. कुछ पुरुष न जाति-सम्पन्न होते हैं और न बल-सम्पन्न ही होते हैं। २३२. बृषभ चार प्रकार के होते हैं---

१. कुछ वृषभ जाति-सम्पन्न होते हैं, किन्तु रूप-सम्पन्न नहीं होते, २. कुछ वृषभ रूप-सम्पन्न होते हैं, किन्तु जाति-सम्पन्न नहीं होते, ३. कुछ वृषभ जाति-सम्पन्न भी होते हैं और रूप-सम्पन्न भी होते हैं, ४. कुछ वृषभ न जाति-सम्पन्न होते हैं और न रूप-सम्पन्न ही होते हैं।

इसी प्रकार पुरुष चार प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष जाति-सम्पन्न होते हैं, किन्तु रूप-सम्पन्न नहीं होते, २. कुछ पुरुष रूप-सम्पन्न होते हैं, किन्तु जाति-सम्पन्न नहीं होते, ३. कुछ पुरुष जाति-सम्पन्न भी होते हैं और रूप-सम्पन्न भी होते हैं, ४. कुछ पुरुष न जाति-सम्पन्न होते हैं और न रूप-सम्पन्न ही होते हैं।

### कुल-पद

२३३. वृषभ चार प्रकार के होते हैं---

१. कुछ वृषभ कुल-सम्पन्न होते हैं, किन्तु बल-सम्पन्न नहीं होते, २. कुछ वृषभ बल-सम्पन्न होते हैं किन्तु कुल-सम्पन्न नहीं होते, ३. कुछ वृषभ कुल-सम्पन्न भी होते हैं और बल-सम्पन्न भी होते हैं, ४. कुछ वृषभ न कुल-सम्पन्न होते हैं और न बल-सम्पन्न ही होते हैं।

एवामेव चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा---कुलसंपण्णे णामं एगे, णो बल-संपण्णे, बलसंपण्णे णामं एगे, णो कुलसंपण्णे, एगे कुलसंपण्णेवि, बलसंपण्णेवि, एगे णो कुलसंपण्णे, णो बलसंपण्णे ।

२३४. चत्तारि उसभा पण्णत्ता, तं जहा.... कुलसंपण्णे णामं एगे, णो रूव-संपण्णे, रूवसंपण्णे णामं एगे, णो कुलसंपण्णे, एगे कुलसंपण्णेवि, रूवसंपण्णेवि, एगे णो कुलसंपण्णे, णो रूवसंपण्णे ।

> एवामेव चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_\_\_ कुलसंपण्णे णामं एगे, णो रूव-संपण्णे, रूवसंपण्णे णामं एगे, णो कुलसंपण्णे, एगे कुलसंपण्णोवि, रूवसंपण्णेवि, एगे णो कुलसंपण्णे, णो रूवसंपण्णे ।

#### बल-पदं

२३४. चत्तारि उसभा पण्णत्ता, तं जहा— बलसंपण्णे जामं एगे, णो रूव-संपण्णे, रूवसंपण्णे जामं एगे, णो बलसंपण्णे, एगे बलसंपण्णेवि, रूवसंपण्णेवि, एगे णो बलसंपण्णे, णो रूवसंपण्णे ।

## स्थान ४ : सूत्र २३४-२३४

इसी प्रकार पुरुष चार प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष कुल-सम्पन्न होते हैं, किन्तु बल-सम्पन्न नहीं होते, २. कुछ पुरुष बल-सम्पन्न होते हैं, किन्तु कुल-सम्पन्न नहीं होते, ३. कुछ पुरुष कुल-सम्पन्न भी होते हैं और बल-सम्पन्न भी होते हैं, ४. कुछ पुरुष न कुल-सम्पन्न होते हैं और न बल-सम्पन्न ही होते हैं।

२३४. बृषभ च।र प्रकार के होते हैं— १. कुछ वृषभ कुल-सम्पन्न होते हैं, किन्तु रूप-सम्पन्न नहीं होते, २. कुछ वृषभ रूप-सम्पन्न होते हैं, किन्तु कुल-सम्पन्न नहीं होते, ३. कुछ वृषभ कुल-सम्पन्न भी होते हैं और रूप-सम्पन्न भी होते हैं, ४. कुछ वृषभ न कुल-सम्पन्न होते हैं और न रूप-सम्पन्न ही होते हैं।

> इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते हैं—-

> १. कुछ पुरुष कुल-सम्पन्न होते हैं, किन्तु रूप-सम्पन्न नहीं होते, २. कुछ पुरुष रूप-सम्पन्न होते हैं, किन्तु कुल-सम्पन्न नहीं होते, ३. कुछ पुरुष कुल-सम्पन्न भी होते हैं और रूप-सम्पन्न भी होते हैं, ४. कुछ पुरुष न कुल-सम्पन्न होते हैं और न रूप-सम्पन्न ही होते हैं।

#### बल-पदम्

तद्यथा\_\_\_

चत्वारः ऋषभाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— बलसम्पन्नः नामैकः, नो रूपसम्पन्नः, रूपसम्पन्नः नामैकः, नो वलसम्पन्नः, एकः वलसम्पन्नोऽपि, रूपसम्पन्नोऽपि, एकः नो वलसम्पन्नः, नो रूपसम्पन्नः ।

#### बल-पद

२३४. वृषभ चार प्रकार के होते हैं---

१. कुछ वृषभ बल-सम्पन्न होते हैं, किन्तु रूप-सम्पन्न नहीं होते, २. कुछ वृषभ रूप-सम्पन्न होते हैं, किन्तु बल-सम्पन्न नहीं होते, ३. कुछ वृषभ बल-सम्पन्न भी होते हैं और रूप-सम्पन्न भी होते हैं, ४. कुछ वृषभ न वल-सम्पन्न होते हैं और न रूप-सम्पन्न ही होते हैं ।

#### રૂ૪૪

एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि,

कुलसम्पन्न: नामैकः, नो वलसम्पन्नः,

बलसम्पन्नः नामैकः, नो कुलसम्पन्नः,

एकः कुलसम्पन्नोऽपि, वलसम्पन्नोऽपि,

एक: नो कुलसम्पन्न:, नो बलसम्पन्न: ।

चत्वारः ऋषभाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—

कुलसम्पन्नः नामैकः, नो रूपसम्पन्नः,

रूपसम्पन्न: नामैक:, नो कुलसम्पन्नः,

एकः कुलसम्पन्नोऽपि, रूपसम्पन्नोऽपि,

एकः नो कुलसम्पन्नः, नो रूपसम्पन्नः ।

एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि,

कुलसम्पन्नः नामैकः, नो रूपसम्पन्नः,

रूपसम्पन्नः नामैकः, नो कुलसम्पन्नः,

एकः कुलसम्पन्नोऽपि, रूपसम्पन्नोऽपि,

एकः नो कुलसम्पन्नः, नो रूपसम्पन्नः ।

तद्यथा\_

एवामेव चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा... बलसंपण्णे णामं एगे, णो रूव-संपण्णे, रूवसंपण्णे णामं एगे, णो बलसंपण्णे, एगे बलसंपण्णेवि, रूवसंपण्णेवि, एगे णो बलसंपण्णे, णो रूवसंपण्णे ।

### हत्थि-पदं

२३६. चत्तारि हत्थी पण्णत्ता, तं जहा— भद्दे, मंदे, मिए, संकिण्णे । एवामेव चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा— भद्दे, मंदे, मिए, संकिण्णे ।

२३७. चत्तारि हत्थी पण्णत्ता, तं जहा— भद्दे णाममेगे भद्दमणे, भद्दे णाममेगे मंदमणे, भद्दे णाममेगे मियमणे, भद्दे णाममेगे संकिष्णमणे।

> एवानेव चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा— भद्दे णाममेगे भद्दमणे, भद्दे णाममेगे मंदमणे, भद्दे णाममेगे मिययणे, भद्दे णाममेगे संकिष्णमणे।

२३८. चत्तारि हत्थी पण्णत्ता, तं जहा----मंदे णाममेगे भद्दमणे, ३४६

एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— बलसम्पन्नः नामैकः, नो रूपसम्पन्नः, रूपसम्पन्नः नामैकः, नो बलसम्पन्नः, एकः बलसम्पन्नोऽपि, रूपसम्पन्नोऽपि, एकः नो बलसम्पन्नः, नो रूपसम्पन्नः ।

# हस्ति-पदम्

चत्वारः हस्तिनः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— भद्रः, मन्दः, मृगः, संकीर्णः । एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— भद्रः, मन्दः, मृगः, संकीर्णः ।

चत्वारः हस्तिनः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— भद्रः नामैकः भद्रमनाः, भद्रः नामैकः मन्दमनाः, भद्रः नामैकः सृगमनाः, भद्रः नामैकः संकीर्णमनाः।

**ाया** एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— भद्रः नामैकः भद्रमनाः, भद्रः नामैकः मन्दमनाः, भद्रः नामैकः मृगमनाः, भद्रः नामैकः संकीर्णमनाः ।

जहा— चत्वारः हस्तिनः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— मन्दः नामैकः भद्रमनाः,

#### स्थान ४ : सूत्र २३६-२३द

इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते हैं--- १. कुछ पुरुष वल-सम्पन्न होते हैं, किन्तु रूप-सम्पन्न तहीं होते, २. कुछ पुरुष रूप-सम्पन्न होते हैं, किन्तु बल-सम्पन्न नहीं होते, ३. कुछ पुरुष वल-सम्पन्न भी होते हैं और रूप-सम्पन्न भी होते हैं. ४. कुछ पुरुष न बल-सम्पन्न होते हैं और न रूप-सम्पन्न ही होते हैं।

## हस्ति-पद

२३६. हाथी चार प्रकार के होते हैं— १. भद्र—धँयं आदि गुणयुक्त, २. मंद— धैर्य आदि गुणों की मंदता वाला, ३. मृग-भीरु, ४. संकीर्ण-जिसमें स्वभाव की विविधता हो । इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते हैं—-१. भद्र, २. मंद ३. मृग, ४. संकीर्ण । २३७. हाथी चार प्रकार के होते हैं---१. कुछ हाथी भद्र होते हैं और उनका मन भी भद्र होता है, २. कुछ हाथी भद्र होते हैं, किन्तु उनका मन मंद होता है, ३. कुछ हाथी भद्र होते हैं, किन्तु उनका मन मृग होता है, ४. कुछ हाथी भद्र होते हैं, किन्तु उनका मन संकीर्ण होता है । इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष भद्र होते हैं और उनका मन भी भद्र होता है, २. कुछ पुरुष भद्र होते हैं, किन्तु उनका मन मंद होता है,

> मन मृग होता है, ४. कुछ पुरुष भद्र होते हैं, किन्तु उनका मन संकीर्ण होता है।

३. कुछ पुरुष भद्र होते हैं, किन्तु उनका

२३८. हाथी चार प्रकार के होते हैं— १. कुछ हाथी मंद होते हैं, किन्तु उनका

রু ४७

| मंदे णाममेगे मंदमणे,     | मन्द: नामैक: मन्दमनाः,     |
|--------------------------|----------------------------|
| मंदे णाममेगे मियमणे,     | मन्दः नामैकः मृगमनाः,      |
| मंदे णाममेगे संकिष्णमण । | मन्दः नामैकः संकीर्णभनाः । |

| एवामेव चत्तारि पुरिसजाया   | एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि  |
|----------------------------|----------------------------|
| पण्णत्ता, तं जहा           | प्रज्ञप्तानि, तद्यथा—      |
| मंदे णाममेगे भद्दमणे,      | मन्दः नामैकः भद्रमनाः,     |
| •मंदे णाममेगे मंदमणे,      | मन्द: नामैक: मन्दमनाः,     |
| संदे णाममेगे सियमणे,       | मन्द: नामैक: मृगमनाः,      |
| मंदे णाममेगे संकिष्णमणे ।° | मन्दः नामैकः संकीर्णमनाः । |

२३९. चतारि हत्थी पण्णत्ता, तं जहा— मिए णाममेगे भद्दमणे, मिए णाममेगे संदमणे, मिए णाममेगे सियमणे, मिए णाममेगे संकिण्णमणे।

> एवामेव चत्तारि पुरिसजाया पक्ष्णत्ता, तं जहा— मिए णाममेगे भद्दमणे, <sup>●</sup>मिए णाममेगे मंदमणे, मिए णाममेगे मियमणे, मिए णाममेगे संकिष्णमणे।°

२४०. चत्तारि हत्थी पण्णत्ता, तं जहा... चत्व संकिण्णे णाममेगे भद्दमणे, संर्क संकिण्णे णाममेगे मंदमणे, संर्क संकिण्णे णाममेगे मियमणे, संर्क संकिण्णे णाममेगे संकिण्णमणे । संर्क

चत्वारः हस्तिनः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— मृगः नामैकः भद्रमनाः, मृगः नामैकः मन्दमनाः, मृगः नामैकः मृगमनाः, मृगः नामैकः संकीर्णमनाः।

एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— मृगः नामैकः भद्रमनाः, मृगः नामैकः मन्दमनाः, मृगः नामैकः मृगमनाः, मृगः नामैकः संकीर्णमनाः ।

चत्वारः हस्तिनः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— संकीर्णः नामैकः भद्रमनाः, संकीर्णः नामैकः मन्दमनाः, संकीर्णः नामैकः मृगमनाः, संकीर्णः नामैकः संकीर्णमनाः । स्थान ४ : सूत्र २३६-२४०

मन भद्र होता है, २. कुछ हाथी मंद होते हैं और उनका मन भी मंद होता है, ३. कुछ हाथी मंद होते हैं, किन्तु उनका मन मृग होता है, ४. कुछ हाथी मंद होते हैं, किन्तु उनका मन संकीण होता है। इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते हैं — १. कुछ पुरुष मंद होते हैं, किन्तु उनका मन भद्र होता है, २. कुछ पुरुष मंद होते हैं और उनका मन भी मंद होता है, ३. कुछ पुरुष मंद होते हैं, किन्तु उनका मन मृग होता है, ४. कुछ पुरुष मंद होते हैं, किन्तु उनका मन संकीण होता है।

२३६. हाथी चार प्रकार के होते हैं— १. कुछ हाथी मृग होते हैं, किन्तु उनका मन भद्र होता है, २. कुछ हाथी मृग होते हैं, किन्तु उनका मन मंद होता है, ३. कुछ हाथी मृग होते हैं और उनका मन भी मृग होता है, ४. कुछ हाथी मृग होते हैं, किन्तु उनका मन संकीर्ण होता है। इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते हैं— १. कुछ पुरुष मृग होते हैं, किन्तु उनका मन भद्र होता है, २. कुछ पुरुष मृग होते हैं, किन्तु उनका मन मंद होता है, ३. कुछ पुरुष मृग होते हैं और उनका मन भी मृग होता है, ४. कुछ पुरुष मृग होते हैं, किन्तु उनका मन संकीर्ण होता है।

१. कुछ हाथी संकीर्ण होते हैं, किन्तु उनका मन भद्र होता है, २. कुछ हाथी संकीर्ण होते हैं, किन्तु उनका मन मंद होता है, ३. कुछ हाथी संकीर्ण होते हैं, किन्तु उनका मन मृग होता है, ४. कुछ हाथी संकीर्ण होते हैं और उनका मन भी संकीर्ण होता है।

एवामेव चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा.... संकिण्णे णाममेगे भद्दमणे, \*संकिण्णे णाममेगे मंदमणे, संकिण्णे णाममेगे मियमणे,° संकिण्णे णाममेगे संकिण्णमणे ।

# संगहणी-गाहा

१. मधुगुलिय-पिगलक्खो, अणुपुव्व-सुजाय-दोहणंगूल्लो । पुरओ उदग्गधीरो, सव्वंगसमाधितो भहो ॥ २. चल-बहल-विसम-चम्मो, थुलसिरो थुलएण पेएण। थूलणह-दंत-वालो, हर्रिपंगल-लोयणो मंदो ॥ ३. तणुओ तणुयग्गीवो, तणुयतओ तणुयदंत-णह-वालो । भोरू तत्थुव्विग्गो, तासी य भवे मिए णामं ॥ ४. एतेंसि हत्थीणं थोवा थोवं, तु जो अणुहरति हत्थी । रूबेण व सीलेण व, सो संकिण्णो सि णायव्वो ॥ ५. भट्टो मज्जइ सरए, मंदो उण मज्जते वसंतंमि। मिउ मज्जति हेमंते, संकिण्णो सव्वकालंमि ॥

# एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— संकीर्णः नामैकः भद्रमनाः, संकीर्णः नामैकः मन्दमनाः, संकीर्णः नामैकः मृगमनाः, संकीर्णः नामैकः संकीर्णमनाः।

३४८

## संग्रहणी-गाथा

१. मधुगुटिक-पिङ्गलाक्षः, अनुपूर्व-सुजात्-दीर्धलाङ्गलः । पुरत उदग्रधीरः, सर्वाङ्गसमाहितः भद्रः ॥ २. चल-बहल-बिपम-चर्मा, स्थूलझिराः स्थूलकेन पेचेन । स्थूलनख-दन्त-बालः, हरिपिङ्गल-लोचनः मन्द: ।। ३. तनुकः तनुकग्रीवः, तनूकत्वक् तनुकदन्त-नख-बाल: । भीरुः त्रस्तोद्विग्नः, त्रासी च भवेत् मृगः नाम ।। ४. एतेषां हस्तिनां स्तोकं स्तोकं, तु यः अनुहरति हस्ती । रूपेण वा शीलेन वा, स संकीर्ण: इति ज्ञातव्य: 🛙 ५. भद्रः माद्यति शरदि, मन्दः पुनः माद्यति वसन्ते । मृगः माद्यति हेमन्ते, संकीर्णः सर्वकाले ॥

#### स्थान ४ : सूत्र २४०

इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते हैं--- १. कुछ पुरुष संकीर्ण होते हैं, किन्तु उनका मन भद्र होता है, २. कुछ पुरुष संकीर्ण होते हैं, किन्तु उनका मन मंद होता है, ३. कुछ पुरुष संकीर्ण होते हैं, किन्तु उनका मन मृग होता है, कुछ पुरुष संकीर्ण होते हैं और उनका मन भी संकीर्ण होता है।

## संग्रहणी-गाथा

जिसकी आंखें मधु-गुटिका के समान भूरा-पन लिए हुए लाल होती हैं, जो उचित काल-मर्यादा से उत्पन्न हुआ है, जिसकी पूंछ लम्भी है, जिसका अगला भाग उन्नत है, जो धीर है, जिसके सब अंग प्रमाण और लक्षण से उपेत होने के कारण समाहित [सुव्यवस्थित] हैं, उस हाधी को भद्र कहा जाता है।

जिसकी चमड़ी शिथिल, स्थूल और वलियों [रेखाओं] से युक्त होता है, जिसका सिर और पुच्छ-मूल स्थूल होता है, जिसके नख, दांत और केश स्थूल होते हैं तथा जिसकी आंखें सिंह की तरह भूरापन लिए हुए पीली होती है, उस हाथी को मंद कहा जाता है।

जिसका शरीर, गर्दन, चमड़ी, नख, दांत और केश पतले होते हैं, जो भांछ और तस्त [घबराया हुआ] और उद्विग्न होता है तथा जो दूसरों को तास देता है उस हाथी को मूग कहा जाता है। जिसमें उक्त हस्तियों के रूप और शील के लक्षण मिश्रित रूप में मिलते हैं उस हाथी को संकीर्ण कहा जाता है। भद्र के शरद ऋतु में, मंद के बसंत ऋतु में, मूग के हेमन्त ऋतु में और संकीर्ण के सब ऋतुओं में मद झरता है।

lain Education laters -

स्थान ४ : सूत्र २४१-२४४

| विकहा-पदं                                                                                                                    | विकथा-पदम्                                                                                                                  | विकथा-पद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| २४१. चत्तारि विकहाओ पण्णत्ताओ,<br>तं जहा_इत्थिकहा, भत्तकहा,<br>देसकहा, रायकहा ।                                              | चतसः विकथाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—<br>स्त्रीकथाः, भक्तकथा, देशकथा,<br>राजकथा ।                                                | २४१. विकथा चार प्रकार की होती है—-<br>१.स्द्रीकथा, २. देशकथा, ३. भक्तकथा,<br>४. राजकथा । <sup>३३</sup>                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| २४२. इत्थिकहा चउव्विहा पण्णत्ता, तं<br>जहा—इत्थीणं जाइकहा,<br>इत्थीणं कुलकहा, इत्थीणं रूवकहा,<br>इत्थीणं णेवत्थकहा ।         | स्त्रीकथा चतुर्विधा प्रज्ञप्ता, तद्यथा—<br>स्त्रीणां जातिकथा, स्त्रीणां कुलकथा,<br>स्त्रीणां रूपकथा, स्त्रीणां नेपथ्यकथा ।  | २४२. स्त्रीकथा के चार प्रकार हैं—<br>१. स्त्रियों की जाति की कथा,<br>२. स्तियों के कुल की कथा,<br>३. स्तियों के रूप की कथा,<br>४. स्त्रियों के वेशभूषा की कथा।**                                                                                                                                                                                                                        |
| २४३ भत्तकहा चउव्विहा पण्णत्ता, तं<br>जहा—भत्तस्स आवावकहा,<br>भत्तस्स णिव्वावकहा,<br>भत्तस्स आरंभकहा,<br>भत्तस्स णिट्ठाणकहा । | भक्तकथा चतुर्विधा प्रज्ञप्ता, तद्यथा—<br>भक्तस्य आवापकथा,<br>भक्तस्य निर्वापकथा,<br>भक्तस्य आरंभकथा,<br>भक्तस्य निष्ठानकथा। | २४३. भक्तकथा के चार प्रकार हैं<br>१. आवापकथा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| २४४. देसकहा चउब्विहा पण्णत्ता, तं<br>जहादेसविहिकहा,<br>देसविकप्पकहा, देसच्छंदकहा,<br>देसणेवत्थकहा ।                          | देशकथा चतुर्विधा प्रज्ञप्ता, तद्यथा—<br>देशविधिकथा, देशविकल्पकथा,<br>देशच्छन्दकथा, देशनेपथ्यकथा।                            | २४४. देशकथा के चार प्रकार हैं<br>१. देशविधिकथाविभिग्न देशों में प्रच-<br>लित भोजन आदि बनाने के प्रकारों या<br>कानूनों की कथा करना, २. देशविकल्प-<br>कथाविभिन्न देशों में अनाज की उपज,<br>परकोटे, कुंए आदि की कथा करना,<br>३. देशच्छंदकथाविभिग्न देशों के<br>विवाह आदि से संबन्धित रीति-रिवाजों<br>की कथा करना, ४. देशनेपथ्यकथा<br>विभिन्न देशों के पहनावे की कथा<br>करना। <sup>३4</sup> |
| २४४. रायकहा चउव्विहा पण्णत्ता, तं<br>जहारण्णो अतियाणकहा,<br>रण्णो णिज्जाणकहा,                                                | राजकथा चतुर्विधा प्रज्ञप्ता, तद्यथा—<br>राज्ञः अतियानकथा,<br>राज्ञः निर्याणकथा,                                             | २४५. राजकथा के चार प्रकार हैं<br>१. राजा के अतियाननगर आदि के<br>प्रवेश की कथा करना, २. राजा के                                                                                                                                                                                                                                                                                          |

www.jainelibrary.org

रण्णो बलवाहणकहा, रण्णो कोसकोट्रागारकहा ।

कहा-पद

#### कथा-पदम्

राज्ञ: बलवाहनकथा,

राज्ञ: कोशकोष्ठामारकथा ।

अम्बेवणी, विक्लेवणी, संवेयणी. णिव्वेदणी ।

चतुर्विधा कथा प्रज्ञप्ता, तद्यथा---आक्षेपणी, विक्षेपणी, संवेजनी, निर्वेदनी ।

३४०

२४७. अक्लेवणी कहा चउव्विहा पण्णत्ता, तं जहा.... आयारअक्खेवणी, ववहारअक्खेवणी, पण्णत्तिअक्लेवणी,

दिद्रिवातअक्खेवणी ।

तं जहा....ससमयं कहेइ, तद्यथा--स्वसमयं कथयति, ससमयं कहित्ता परसमयं कहेइ, स्वसमयंकथयित्त्वा परसमयं कथयति, परसमयं कहेत्ता ससमयं ठावइता परसमयं कथयित्वा स्वसमयं स्थापयिता भवति, भवति, सम्मावयं कहेइ, सम्मावायं कहेत्ता सम्यग्वादं कथयति, सम्यग्वादं कथ-मिच्छावायं कहेइ, यित्वा मिथ्यावादं कथयति, मिच्छवायं कहेत्ता सम्मावायं मिथ्यावादं

ठावइता भवति ।

आक्षेपणी कथा चुतुर्विधा प्रज्ञप्ता, २४७. आक्षेपणी कथा के चार प्रकार हैं— तद्यथा---आचाराक्षेपणी, व्यवहाराक्षेपणी, प्रज्ञप्त्याक्षेपणी, दृष्टिवादाक्षेपणी ।

स्थान ४ : सूत्र २४६-२४८

निर्याण---निष्कमण की कथा करना, ३. राजा की सेना और वाहनों की कथा करना, ४. राजा के कोश और कोष्ठा-गार----अनाज के कोठों की कथा करना।

#### कथा-पद

२४६. कथा चार प्रकार की होती है— १. आक्षेपणी---ज्ञान और चारित के प्रति आकर्षण उत्पन्त करने वाली कथा, २. विक्षेपणी----सन्मार्ग की स्यापना करने वाली कथा, ३. संवेजनी---जीवन की नश्वरता और दुःखबहुलता तथा शरीर को अशुचिता दिखाकर वैराग्य उत्पन्न करने वाली कथा, ४. निर्वेदनी—कृत कर्मों के शुभाशुभ फल दिखला कर संसार के प्रति उदासीन बनाने वाली कथा। 84

> १. आचारआक्षेपणी—जिसमें आचार का निरूपण हो, २. व्यवहारआक्षेपणी--जिसमें व्यवहार-प्रायश्चित्त का निरू-पण है, ३. प्रज्ञप्तिआक्षेपणी--जिसमें संशयग्रस्त श्रोता को समझाने के लिए निरूपण हो, ४. दृष्टिपातआक्षेपणी---जिसमें थोता की योग्यता के अनुसार विविध नयदृष्टियों से तत्त्व-निरूपण हो।\*\*

१. एक सम्यकुदुष्टि व्यक्ति-अपने सिद्धान्त का प्रतिपादन कर फिर दूसरों के सिद्धान्त का प्रतिपादन करता है, २. दूसरों के सिद्धान्त का प्रतिपादन कर फिर अपने सिद्धान्त की स्थापना करता है, ३. सम्यक्वाद का प्रतिपादन कर फिर मिथ्यावाद का प्रतिपादन करता है, ४. मिथ्यावाद का प्रतिपादन कर फिर सम्यग्वाद की स्थापना करता है।"

कथयित्वा

स्थापयिता भवति ।

सम्यगवाद

चतुर्विधा प्रज्ञप्ता, २४९. संवेजनी कथा के चार प्रकार है----१. इहलोकसंवेजनी----मनुष्य-जीवन की असारता दिखाने वाली कथा, २. पर-लोकसंवेजनी-देव, तिर्यञ्च आदि के जन्मों की मोहमयता व दुःखमयता बताने वाली कथा, ३. आत्मशरीरसंवे-जनी---अपने झरीर की अशुचिता का प्रतिपादन करने वाली कथा, ४. पर-शरीरसंवेजनी----दूसरे के शरीर की अशुचिता का प्रतिपादन करने वाली

कथा।<sup>अ</sup>

प्रज्ञप्ता, २४०. निर्वेदनी कथा के चार प्रकार है---१. इहलोक में दुश्चीर्ण कर्म इसी लोक में दुःखमय फल देने वाले होते हैं, २. इह≡ लोक में दुश्चीर्ण कर्म परलोक में दुःखमय फल देने वाले होते हैं, ३. परलोक में दुश्चीर्ण कर्म इहलोक में दुःखमय फल देने वाले होते हैं, ४. परलोक में दुश्चीर्ण कर्म परलोक में ही दुःखमय फल देने वाले होते हैं ।

> १. इहलोक में सुचीर्ण कर्म इसी लोक में सुखमय फल देने वाले होते हैं, २. इह-लोक में सुचीर्ण कर्म परलोक में सुखमय फल देने वाले होते हैं, ३. परलोक में सुचीर्ण कर्म इहलोक में सुखमय फल देने वाले होते हैं, ४. परलोक में सुचीर्ण कर्म परलोक में सुखमय फल देने वाले होते ₹P

३४०. णिव्वेदणी कहा चउव्विहा पण्पत्ता, तं जहा\_\_

ठाणं (स्थान)

तं जहा\_\_

आतसरीरसंवेयणी,

परसरीरसंवेयणी ।

१. इहलोगे दुच्चिण्णा कम्मा इह-लोगे दुहफलविवागसंजुत्ता भवति, २. इहलोगे दुच्चिण्णा कम्मा पर-लोगे दुहफलविवागसंजुत्ता भवंति, ३. परलोगे दुच्चिण्णा कम्मा इह-लोगे दुहफलविवागसंजुत्ता भवंति, ४. परलोगे दुच्चिण्णा कम्मा पर-लोगे दुहफलविवागसंजुत्ता भवंति । १. इहलोगे सुचिण्णा कम्मा इह-लोगे सुहफलविवागसंजुत्ता भवति, २. इहलोगे सुचिण्णा कम्मा पर-लोगे सुहफलविवागसंजुत्ता भवति, ३. •परलोगे सुचिण्णा कम्मा इह-लोगे सुहफलविवागसंजुत्ता भवति, ४. परलोगे सुचिण्णा कम्मा पर-

निर्वेदनीकथा चतुर्विधा तद्यथा\_\_\_

१. इहलोके दुश्चीर्णानि कर्माणि इहलोके दुःखफलविपाकसंयुक्तानि भवन्ति, २. इहलोके दुश्चीर्णानि कर्माणि परलोके दुःखफलविपाकसंयुक्तानि भवन्ति, ३. परलोके दुश्चीर्णानि कर्माणि इहलोके दुःखफलविपाकसंयुक्तानि भवन्ति, ४. परलोके दुश्चीर्णानि कर्माणि परलोके दुःखफलविपाकसंयुक्तानि भवन्ति । १. इहलोके सूचीर्णानि कर्माणि इहलोके सुखफलविपाकसंयुक्तानि भवन्ति, २. इहलोके सूचीर्णानि कर्माणि परलोके सुखफलविपाकसंयुक्तानि भवन्ति, ३. परलोके सुचीर्णानि कर्माणि इहलोके सुखफलविपाकसंयुक्तानि भवन्ति, ४. परलोके सुचीर्णानि कर्माणि परलोके लोगे सुहफलविवागसंजुत्ता भवंति ।° सुखफलविपाकसंयुक्तानि भवन्ति ।

२४९. संवेयणी कहा चउव्विहा पण्णत्ता, तद्यथा\_ इहलोगसंवेयणी, परलोगसंवेयणी,

आत्मशरीरसंवेजनी, परशरीरसंवेजनी ।

संवेजनी कथा

इहलोकसंवेजनी, परलोकसंवेजनी,

स्थान ४ : सूत्र २४६-२४०

किस-दढ-पदं कृश-दृढ-पदम् कृश-दृढ-पद २४१. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, २५१. पुरुष चार प्रकार के होते हैं— १. कुछ पुरुष शरीर से भी कुण होते हैं जहा\_\_ तॅद्यथा— किसे णाममेगे किसे, क्रुशः नामैकः क्रुशः, कृशः नामैकः दृढः, और मनोबल से भी कृश होते हैं, २. कूछ किसे णाममेगे दढे, दृढः नामैकः कृशः, दृढः नामैकः दृढः । पुरुष शरीर से कृश होते हैं, किन्तु मनोबल दढे णाममेगे किसे, से दृढ़ होते हैं, ३. कुछ पुरुष शरीर से दृढ़ दढे णाममेगे दढे। होते हैं, किन्तु मनोबल से कृश होते हैं, ४. कुछ पुरुष भारीर से भी दृढ़ होते हैं और मनोबल से भी दुढ़ होते हैं। चत्वारि पुरुषजातानि २५२. चत्तारि पुरिसजध्या पण्णत्ता, तं प्रज्ञप्तानि, २४२. पुरुष चार प्रकार के होते हैं— जहा.\_\_ तद्यथा----१. कुछ पुरुष भावना से कुश होते हैं और शरीर से भी कृश होते हैं, २. कुछ पुरुष किसे णाममेगे किससरीरे, क्रुशः नामैकः कृशशरीरः, किसे णाममेगे दढसरीरे. कृशः नामैकः दृढशरीरः, भावना से कृश होते हैं, किन्तु शरीर से दढे णाममेगे किससरीरे, दढः नामैकः कृशशरीरः, दृढ़ होते हैं, ३. कुछ पुरुष भावना से दुड़ दढे णाममेगे दढसरीरे । दृढः नामँकः दृढशरीरः। होते हैं, किन्तु शरीर से क्वश होते हैं, ४. कुछ पुरुष भावना से भी दृढ़ होते हैं और शरीर से भी दृढ़ होते हैं। २४३. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, २५३. पुरुष चार प्रकार के होते हैं---जहा\_\_ कृश शरीर वाले व्यक्तियों के ज्ञान-तद्यथा.... किससरीरस्स णाममेगस्स णाण-कृशशरीरस्य नामैकस्य ज्ञानदर्शनं दर्शन उत्पन्न होते हैं, किन्तू दुढ़ शरीर दंसणे समुप्पज्जति, णो दढसरीरस्स, समूत्पद्यते, नो दृढशरीरस्य, वालों के नहीं होते, २. दृढ़ झरीर वाले दढसरोरस्स णाममेगस्स णाण-दृढशरीरस्य नामैकस्य ज्ञानदर्शनं व्यक्तियों के ज्ञान-दर्शन उत्पन्न होते हैं, दंसणे समुप्पज्जति, समुत्पद्यते, नो क्रुशशरीरस्य, किन्तु कृश शरीर वालों के नहीं होते. णो किससरीरस्स, ३. कृश शरीर वाले व्यक्तियों के भी ज्ञान-एगस्सकिससरीरस्सवि णाणदंसणे एकस्य कृशशरीरस्यापि दर्शन उत्पन्न होते हैं और दृढ़ शरीर वालों ज्ञानदर्शन समुप्पज्जति, दढसरीरस्सवि, समुत्पद्यते, दृढशरीरस्यापि, के भी होते हैं, ४. कृष शरीर वाले व्य-एगस्स णो किससरीरस्स णाणदंसणें वितयों के भी ज्ञान-दर्शन उत्पन्न नहीं होते एकस्य नो क्रुशशरीरस्य ज्ञानदर्शनं समुप्पज्जति, णो दढसरीरस्स । समुत्पद्यते, नो दृढशरीरस्य। और दृढ़ शरीर वालों के भी नहीं होते।\*\* अतिसेस-णाण-दंसण-पदं अतिशेष-ज्ञान-दर्शन-पदम्

२५४ चर्डीह ठाणेहि णिग्गंथाण वा णिग्गंथीण वा अस्ति समयंसि

चर्त्रीभ: स्थानकै: निग्नैन्थानां वा २५४ चारकारणों से निर्ग्रन्थ और निर्ग्नन्थयों निर्ग्रन्थीनां वा अस्मिन् समये अतिशेषं

# अतिशेष-ज्ञान-दर्शन-पद

के अतिशायी ज्ञान और दर्शन तत्काल

अतिसेसे णाणदंसणे समुष्पज्जि-उकामेवि ण समुप्पज्जेज्जा, तं जहा\_\_\_

१. अभिक्खणं-अभिक्खणं इत्थिकहं भत्तकहं देसकहं रायकहं कहेत्ता भवति.

२. विवेगेण विउस्सग्गेणं णो सम्ममप्पाणं भावित्ता भवति,

३. पुब्बरत्तावरत्तकालसमयंसि णो धम्मजागरियं जागरइत्ता भवति, ४. फास्यस्स एसणिज्जस्स उंछस्स सामुदाणियस्स णो सम्मं गवेसित्ता भवति\_\_

इच्चेतेहि चउहि ठाणेहि णिग्गंथाण वा णिग्गंथीण वा असिस समयंसि अतिसेसे णाणदंसणे समुप्पज्जि-उकामेवि<sup>°</sup> णो समुप्पज्जेज्जा ।

२४४. चउहि ठाणेहि णिग्गंथाण वा णिग्गंथीण वा [अस्ति समयंसि ? ] अतिसेसे णाणदंसणे समुप्पज्जिउ-कामे समुष्पज्जेज्जा, तं जहा---१. इत्थिकहं भक्तकहं देसकहं रायकहं णो कहेत्ता भवति,

> २. त्रिवेगेण विउस्सगेणं सम्म-मप्पाणं भावेत्ता भवति,

३. पृब्वरत्तावरत्तकालसमयंसि धम्मजागरियं जागरइत्ता भवति, ४. फासुयस्स एसणिज्जस्स उंछस्स सामुदाणियस्स सम्मं गवेसित्ता भवति\_\_\_

इच्चेतेहि चउहि ठाणेहि णिग्गं-थाण वा णिग्गंथीण वा\* [ अस्सि समयंसि ? | अतिसेसे णाणदंसणे समुप्पज्जिउकामे° समुप्पज्जेज्जा । ज्ञानदर्शनं समुत्पत्तुकाममपि न समुत्पद्येत, तद्यथा—

१ अभीक्ष्ण-अभीक्ष्णं स्त्रीकथां भक्त-कथां देशकथां राजकथां कथयिता भवति.

२. विवेकेन व्युत्सर्गेण नो सम्यक्-आत्मानं भावयिता भवति,

३. पूर्वरात्रापरात्रकालसमये नो धर्म-जागरिकां जागरिता भवति,

४. स्पर्व्यकस्य एपणीयस्स उञ्छस्य सामुदानिकस्य नो सम्यग् गवेषयिता भवति\_

इति एतै: चतूभिः स्थानैः निग्रंन्थानां वा निग्रंन्थीनां वा अस्मिन् समये अतिशेषं समुत्पत्तुकाममपि ज्ञानदर्शन नो समृत्पचेत ।

वा (अस्मिन् समये?) अतिरोषं ज्ञानदर्शनं समूत्पत्तुकामं समृत्पद्येत, तद्यथा—

१. स्त्रीकथां भक्तकथां देशकथां राज-कथां नो कथयिता भवति,

२ विवेकेन व्युत्सर्गेण सम्यगुआत्मानं भावयिता भवति,

३. पूर्वरात्रापरात्रकालसमये धर्मजाग-रिकां जागरिता भवति,

४. स्पर्शुकस्य एषणीयस्स उञ्छस्य सामुदानिकस्य सम्यग गवेपयिता भवति\_\_\_

इति एतैः चतूभि स्थानैः निर्ग्नन्थानां वा निग्नंन्थीनां वा (अस्मिन् समये ?) अतिशेष ज्ञानदर्भनं समृत्पत्त काम समुत्पचेत ।

उत्पन्न होते-होते रुक जाते हैं----

१. जो बार-बार स्त्री-कथा, देश-कथा, भक्त-कथा और राज-कथा करते हैं, २. जो विवेक<sup>भ</sup> और व्युत्सर्य<sup>भ</sup> के द्वारा आत्मा को सम्यक् प्रकार से भावित नहीं करते,

३. जो रात के पहले और पिछले भाग में धर्म जागरण नहीं करते,

४. जो स्पर्शुक [वांछनीय] एषणीय और उञ्छ<sup>५६</sup> सामुदानिक<sup>°०</sup> भैक्ष की सम्यक् प्रकार से गवेषणा नहीं करते----

इन चार कारणों से निर्ग्रेन्थ और निर्ग्रन्थियों के अतिशायी ज्ञान और दर्शन तत्काल उत्पन्न होते-होते एक जाते हैं।

चतूभिः स्थानैः निर्ग्रन्थानां वा निर्ग्रन्थीनां २१५. चार कारणों से निर्ग्रन्थ और निर्ग्रन्थयो के तत्काल उत्पन्न होने वाले अतिशायी ज्ञान और दर्शन उत्पन्न हो जाते हैं---

> १. जो स्त्रीकथा, देशकथा, भक्तकथा और राजकथा नहीं करते,

२. जो विवेक और व्युत्सर्ग के ढारा आत्मा को सम्यक् प्रकार से भावित करते हैं,

३. जो रात के पहले और पिछले भाग में धर्म जागरण करते हैं,

४. जो स्पर्शुक, एपगीय और उञ्छ सामुदानिक मैक्ष की सम्यक् प्रकार से गवेषणा करते हैं---

इन चार कारणों से निर्ग्रन्थ और निर्ग्रन्थियों के तत्काल उत्पन्न होने वाले अतिशायी ज्ञान और दर्शन उत्पन्न हो जाते हैं।

| सज्भाय-पदं                                                                                                                                                                                                                                       | स्वाध्याय-पदम्                                                                                                                         | स्वाध्याय-पद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| २५६. णो कप्पति णिग्गंथाण वा<br>णिग्गंथीण वा चउहिं महापाडि-<br>वर्एहि सज्भायं करेत्तए, तं जहा<br>आसाढपाडिवए, इंदमहपाडिवए,<br>कत्तियपाडिवए, सुगिम्हगपाडिवए ।                                                                                       | •                                                                                                                                      | ५६. चार महाप्रतिपदाओं — गक्ष की प्रथम<br>तिथियों में निर्फ्रस्थ और निर्म्रन्थियों को<br>आगम का स्वाध्याय नहीं करना चाहिए<br>१. आपाढप्रतिप्रदा — आपाडी पूर्णिमा के<br>बाद की तिथि, सावन का प्रथम दिन,<br>२. इन्द्रमहप्रतिपदा — आश्विन पूर्णिमा के<br>बाद की तिथि, कार्तिक का प्रथम दिन,<br>३. कार्तिक प्रतिपदा — कार्तिक पूर्णिमा के<br>बाद की तिथि, मृगसर का प्रथम दिन,<br>४. सुग्रोध्म प्रतिपदा — चैती पूर्णिमा के<br>बाद की तिथि, वैसाख का प्रथम दिन ।"                                                            |
| २५७ णो कप्दइ णिग्गंथाण वा णिग्गं-<br>थीण वा चउहि संभाहि सज्भायं<br>करेत्तए, तं जहा—<br>पढमाए पच्छिमाए मज्भण्हे<br>अडुरत्ते ।<br>२५८. कप्पइ णिग्गंथाण वा णिग्गंथीण<br>वा चउक्कालं सज्भायं करेत्तए,<br>तं जहा—<br>पुब्बण्हे अवरण्हे पओसे पच्चूसे । | ना कल्पत ानअन्याता या निक्रापामा पा<br>चतसृषु संध्यासु स्वाध्यायं कत्तुं,<br>तद्यथा—<br>प्रथमायां पश्चिमायां मध्याह्ने<br>अर्धरात्रे । | २५७. निग्रंन्ध और निग्रंन्थियों को चार संध्याओं<br>में आगम का स्वाध्याय नहीं करना<br>चाहिए—<br>१. प्रथम सन्ध्या— सूर्यांदय से पूर्व,<br>२. पश्चिम सन्ध्या— सूर्यांदय के पश्चात्,<br>३. मध्यान्ह सन्ध्या, ४. अर्धरात्री सन्ध्या।<br>२५६. निग्रंन्थ और निग्रंन्थियों को चार कालों<br>में आगम का स्वाध्याय करना चाहिए—<br>१. पूर्वाह्न में—दिन के प्रथम प्रहर में,<br>२. अपराह्न मे—दिन के अन्तिम प्रहर में,<br>३. प्रदोष में—रात्नी के प्रथम प्रहर मे,<br>४. प्रत्यूष में—रात्नि के अन्तिम प्रहर<br>में। <sup>44</sup> |
| लोगट्ठिति-पदं<br>२५९. चउव्विहा लोगट्ठिती पण्णत्ता, तं<br>जहाआगासपतिट्ठिए वाते,<br>वातपतिट्ठिए उदधी,<br>उदधिपतिट्ठिया पुढवी,<br>पुडविपतिट्ठिया तसा थावरा<br>पाणा।                                                                                 | पतुषिया साफस्यातः प्रसर्पा,<br>तद्यथा—आकाशप्रतिष्ठितो वातः,<br>वातप्रतिष्ठितः उदधिः,<br>उदधिप्रतिष्ठिता पृथिवी,                        | लोकस्थिति-पद<br>२४. लोकस्थिति चार प्रकार की हैं—<br>१. वायु आकाज पर प्रतिष्ठित हैं,<br>२. उदधि वायु पर प्रतिष्ठित हैं,<br>३. पृथ्वी समुद्र पर प्रतिष्ठित है,<br>४. दस और स्थावर प्राणी पृथ्वी पर<br>प्रतिष्ठित हैं।                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

#### ३४४

### स्थान ४ : सूत्र २६०-२६३

पुरिस-भेद-पदं

२६०. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_\_ तहे णाममेगे, षोतहे णाममेगे,

#### आय-पर-पद

पुरुष-भेद-पदम्

चत्वारि पुरुषजातानि तद्यथा-तथा नामैकः, नोतथो नामैकः, सोवत्थी णाममेगे, पधाणे णाममेगे । सौवस्तिको नामैकः, प्रधानो नामैकः ।

पुरुषजातानि

आत्मान्तकरः नामैकः, नो परान्तकरः,

परान्तकरः नामैकः, नो आत्मान्तकरः,

एकः आत्मान्तकरोऽपि, परान्तकरोऽपि,

एकः नो आत्मान्तकरः, नो परान्तकरः ।

आत्मतमः नामैकः, नो परतमः,

परतमः नामैकः, नो आत्मतमः,

एकः आत्मतमोऽपि, परतमोऽपि,

एकः नो आत्मतमः, नो परतमः।

## आत्म-पर-पदम्

चत्वारि

तद्यथा\_\_

चत्वारि

तद्यथा---

२६१ चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा.... आयंतकरे णाममेगे, णो परंतकरे, परंतकरे णाममेगे, णो आयंतकरे, एगे आयंतकरेवि, परंतकरेवि, एगे गो आयंतकरे, गो परंतकरे।

- २६२ चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा..... आयंतमे णाममेगे, णो परंतमे, परंतमे णाममेगे, णो आयंतमे, आयंतमेवि, . एगे परंतमेवि, एगे णो आयंतमे, णो परंतमे।
- २६३. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं অর্টা\_\_\_ आयंदमे णाममेगे, णो परंदमे, परंदमे णाममेगे, णो आयंदमे, आयंदमेवि, एगे. परंदमेवि, एगे णो आयंदमे, णो परंदमे ।

चत्वारि पुरुपजातानि तद्यथा---आत्मदमो नामैकः, नो परदमः, परदमो नामैकः, नो आत्मदमः, एकः आत्मदमोऽपि, परदमोऽपि, एकः नो आत्मदमः, नो परदमः ।

### पुरुष-भेद-पद

प्रज्ञप्तानि, २६०. पुरुष चार प्रकार के होते हैं---१. तथा--आदेश को मानकर चलने वाला, २. नो तथ-अपनी स्वतन्त्र भावना से चलने वाला, ३. सौवस्तिक—मंगल पाटक, ४. प्रधान-स्वामी।

#### आत्म-पर-पद

प्रज्ञप्तानि, २६१. पुरुव चार प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष अपना अंत करते हैं, किन्तु दूसरे का अंत नहीं करते, २. कुछ पुरुष दूसरे का अंत करते हैं, किन्तु अपना अंत नहीं करते, ३. कुछ पुरुष अपना भी अंत करते हैं और दूसरे का भी अंत करते हैं, ४. कुछ पुरुष न अपना अंत करते हैं और न किसी दूसरे का अंत करते हैं।

पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, २६२. पुरुष चार प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष अपने-आप को खिन्न करते हैं किन्तु दूसरे को खिन्न नहीं करते, २. कुछ पुरुष दूसरे को खिल्न करते हैं, किन्तु अपने-आप को खिन्न नहीं करते, ३. कुछ पुरुष अपने-आप को भी खिन्न करते हैं और दूसरे को भी खिन्न करते हैं, ४. कुछ पुरुष न अपने को खिन्न करते हैं और न किसी दूसरे को खिन्न करते हैं।

> प्रज्ञप्तानि, २६३. पुरुष चार प्रकार के होते हैं— १. कुछ पुरुष अपना दमन करते हैं, किन्तु दूसरे का दमन नहीं करते, २. कुछ पुरुष दूसरे का दमन करते हैं, किन्तु अपना दमन नहीं करते, ३. कुछ पुरुष अपना भी दमन करते हैं और दूसरे का भी दमन करते हैं, ४. कुछ पुरुष न अपना दमन करते हैं और न किसी दूसरे का दमन करते हैं।

### ३४६

गरहा-पदं

२६४. चउब्विहा गरहा पण्णत्ता, तं जहा... उवसंपज्जामित्तेगा गरहा, वितिगिच्छामित्तेगा गरहा, जंकिचिमिच्छामित्तेगा गरहा, एवंपि पण्णत्तेगा गरहा।

## गर्हा-पदम्

चतुर्विधा गर्हा प्रज्ञप्ता, तद्यथा— उवसंपद्ये इत्येका गर्हा, विचिकित्सामीत्येका गर्हा, यत्किञ्चिदिच्छामीत्येका गर्हा, एवमपि प्रज्ञप्तैका गर्हा ।

### अलमंथु-पदं

२६४. चत्तारि पुरिसजाया पण्पत्ता, तं जहा— अप्पणो णाममेगे अलमंथू भवति, णो परस्स, परस्स णाममेगे अलमंथू भवति, णो अप्पणो, एगे अप्पणोवि अलमंथू भवति, परस्सवि, एगे जो अप्पणो अलमंथू भवति, णो परस्स ।

#### उज्जु-वंक-पदं

२६६. चत्तारि मग्गा पण्णत्ता, तं जहा... उज्जू णाममेगे उज्जू, उज्जू पाममेगे वंके, वंके णाममेगे उज्जू, वंके णाममेगे वंके।

# अलमस्तु-पदम्

चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— आत्मनः नामैकः अलमस्तु भवति, नो परस्य, परस्य नामैकः अलमस्तु भवति, नो आत्मनः, एकः आत्मनोऽपि अलमस्तु भवति, परस्यापि, एकः नो आत्मनः अलमस्तु भवति, नो परस्य ।

#### ऋजु-वत्र-पदम्

चत्वारः मार्गाः प्रज्ञग्ताः तद्यथा— ऋजुः नामैकः ऋजुः, ऋजुः नामैकः वकः, वकः नामैकः ऋजुः, वकः नामैकः वकः ।

#### स्थान ४: सूत्र २६४-२६६

## गर्हा-पद

२६४. गर्हा चार प्रकार की होती है— १. अपने दोष का निवेदन करने के लिए गुरु के पास जाऊं, इस प्रकार का विचार करना, २. अपने दोषों का प्रतिकार करूं उस प्रकार का विचार करना, ३. जो कुछ दोषाचरण किया वह मेरा कार्य मिथ्या हो—-निष्फल हो, इस प्रकार कहना, ४. अपने दोष की गर्हा करने से भी उसकी गुद्धि होती है— ऐसा भगवान् ने कहा है इस प्रकार का चिन्तन करना।\*

#### अलमस्तु-पद

प्रज्ञप्तानि, २६५. पुरुष चार प्रकार के होते हैं— १. कुछ पुरुष अपना निग्रह करने में समर्थ तु भवति, नो होते हैं, किन्तु दूसरे का निग्रह करने में समर्थ नहीं होते, २. कुछ पुरुष दूसरे का भवति, नो निग्रह करने में समर्थ होते हैं, किन्तु अपना निग्रह करने में नहीं, ३. कुछ पुरुष अपना निग्रह करने में नहीं, ३. कुछ पुरुष अपना सितु भवति, भी निग्रह करने में समर्थ होते हैं और दूसरे का भी निग्रह करने में समर्थ होते हैं और सुस्तु भवति, ४. कुछ पुरुष न अपना निग्रह करने में समर्थ होते हैं और न दूसरे का निग्रह करने में समर्थ होते हैं ।

### ऋजु-वत्र-पद

२६६. मार्ग चार प्रकार के होते हैं— १. कुछ मार्ग ऋजु लगते हैं और ऋजु ही होते है, २. कुछ मार्ग ऋजु लगते हैं, किन्तु वास्तव में वक होते हैं, ३. कुछ मार्ग वक लगते हैं, किन्तु वास्तव में ऋजु होते हैं, ४. कुछ मार्ग वक्र लगते हैं और वक्र हो होते हैं।

एवामेव चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_\_ उज्जू णाममेगे उज्जू, उज्जु णाममेगे वंके, वंके णामनेगे उউज , वंके णाममेगे वंके ।

खेम-अखेम-पदं

३४७

एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा\_\_ ऋजु: नामैक: ऋजु:, স্থানু: नामैकः वकः, वकः नामैक: ऋजु:, वक: नामैक: वकः ।

## क्षेम-अक्षेम-पदम्

- २६७. चत्तारि मग्गा पण्णत्ता, तं जहा.... चत्वारः मार्गाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा... खेमे णाममेगे खेमे, क्षेमः नामैकः क्षेमः, खेमे णाममेगे अखेमे. क्षेमः नामैकः अक्षेमः, अखेमे णाममेगे खेमे. अक्षेम: नामैक: क्षेम, अखेमे णाममेगे अखेमे। अक्षेमः नामैकः अक्षेमः ।
  - एवामेव चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ खेमे णाममेगे खेमे, खेमे णाममेगे अखेमे. अखेमे णाममेगे खेमे, अखेमे णाममेगे अखेमे।
- २६८. चत्तारि मग्गा पण्णत्ता, तं जहा... खेमे णाममेगे खेमरूवे, खेमे णाममेगे अखेमरूवे, अखेमे णाममेगे खेमरूवे. अखेमे णाममेगे अखेमरूवे।

एवामेव चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा.... खेमे णाममेगे खेमरूवे,

एवमेव चत्वारि पुरुपजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— क्षेमः नामँक: क्षेम:. क्षेम: नामैक: अक्षेम:, अक्षेमः नामैकः क्षेमः,

- अक्षेमः नामैकः अक्षेमः।
- चत्वारः मार्गाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा--क्षेमः नामैकः क्षेमरूपः, क्षेमः नामैकः अक्षेमरूपः, अक्षेमः नामैकः क्षेमरूपः, अक्षेमः नामैकः अक्षेमरूपः ।

एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— क्षेम: नामैक: क्षेमरूप:,

## स्थान ४ : सूत्र २६७-२६व

इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते हैं--- १. कुछ पुरुष ऋजु लगते हैं और ऋजु ही होते हैं, २. कुछ पुरुष ऋजु लगते हैं, किन्तु वास्तव में बक्र होते हैं, ३. कुछ पुरुष वक लगते हैं, किन्तु वास्तव में ऋज् होते हैं, ४. कुछ पुरुष वक्र लगते हैं और वक ही होते हैं।

### क्षेम-अक्षेम-पद

२६७. मार्ग चार प्रकार का होता है---१. कुछ मार्ग आदि में भी क्षेम [निरुप-दव] होते हैं और अन्त में भी क्षेम होते हैं, २. कुछ मार्ग आदि में क्षेम होते हैं, किन्तु अन्त में अक्षेम होते हैं, ३. कुछ मार्ग आदि में अक्षेम होते हैं और अन्त में क्षेम होते हैं, ४. कुछ मार्गन अदि में क्षेम होते हैं और न अन्त में क्षेम होते है । इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष आदि में भी क्षेम होते हैं और अन्त में भी क्षेम होते हैं, २. कुछ पुरुष आदि में क्षेम होते हैं, किन्तु अन्त में अक्षेम होते हैं, ३. कुछ पुरुष आदि में अक्षेम होते हैं, किन्तु अन्त क्षेम होते हैं, ४. कुछ पुरुप न आदि में क्षेम होते हैं और न अन्त में क्षेम होते हैं।

२६८. मार्ग चार प्रकार का होता है----१. कुछ मार्ग क्षेम और क्षेम रूप वाले होते हैं, २. कुछ मार्गकोम और अक्षेम रूप वाले होते हैं, 🤁 कुछ मार्ग अक्षेम और अम रूप वाले होते हैं। ४. कुछ मार्ग अक्षेम और अक्षेम रूप वाले होते हैं। इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते हैं---१.कुछ पुरुष क्षेम और क्षेम रूप वाले होते हैं, २. कुछ पुरुष क्षेम और

खेमे णाममेगे अखेमरूवे, अखेमे णाममेगे खेमरूवे, अखेमे णाममेगे अखेमरूवे।

## वाम-दाहिण-पदं

२६९. चसारि संवुक्का पण्णत्ता, तं जहा.... वामे णाममेगे वामावत्ते, वामे णाममेगे दाहिणावत्ते, दाहिणे णाममेगे वामावत्ते, दाहिणे णाममेगे दाहिणावत्ते ।

> एवामेव चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा---बामे णाममेगे वामावत्ते, वामे णाममेगे दाहिणावत्ते, दाहिणे णाममेगे वामावत्ते, दाहिणे णाममेगे दाहिणावत्ते ।

क्षेमः नामैकः अक्षेमरूपः, अक्षेमः नामैकः क्षेमरूपः, अक्षेमः नामैकः अक्षेमरूपः ।

ইয়র

## वाम-दक्षिण-पदम्

चत्वारः शम्बूकाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा... २६९. शंख चार प्रकार के होते हैं --वामः नामैकः वामावर्तः, १. कुछ शंव वाम [टेढें] औ वामः नामैकः दक्षिणावर्तः, [बाई ओर घुमाव वाले] होते दक्षिणः नामैकः वामावर्तः, शंख वाम और दक्षिणावर्त्त [ दक्षिणः नामैकः दक्षिणावर्तः । घुमःव वाले]होते हैं, ३. कुछ

एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— वाम: नामैकः वामावर्तः, वाम: नामैकः दक्षिणावर्तः, दक्षिणः नामैकः वामावर्तः, दक्षिणः नामैकः दक्षिणावर्तः।

२७०. चतारि धूमसिहाओ पण्णत्ताओ, चत तं जहा....त् वामा णाममेगा वामावत्ता, वाग वामा णाममेगा वाहणावत्ता, वाग दाहिणा णाममेगा वामावत्ता, दि दाहिणा णाममेगा दाहिणावत्ता। दि एवामेव चत्तारि इत्थीओ एव पण्णत्ताओ, तं जहा....तद् वामा णाममेगा वामावत्ता, वा

चतस्रः धूमशिखाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— वामा नामैका वामावर्ता, वामा नामैका दक्षिणावर्ता, दक्षिणा नामैका वामावर्ता, दक्षिणा नामैका दक्षिणावर्ता। एवमेव चतस्रः स्त्रियः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— वामा नामैका वामावर्ता, स्थान ४ : सूत्र २६६-२७०

अक्षेम रूप वाले होते हैं, ३.कुछ पुरुष अक्षेम और क्षेम रूप वाले होते हैं, ४.कुछ पुरुष अक्षेम और अक्षेम रूप वाले होते हैं।

## वाम-दक्षिण-पद

१. कुछ शंख वाम [टेढें] और वामावर्त [बाई ओर धुमाव वाले] होते हैं, २. कुछ शंख वाम और दक्षिणावर्त [दाई ओर घुमान वाले ]होते हैं, ३. कुछ शंख दक्षिण [सीधे] और वामावतं होते हैं, ४.कुछ णंख दक्षिण और दक्षिणावर्त होते हैं । इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते हैं<del>— १</del>. कुछ पुरुष वाम और वामावर्त होते हैं--स्वभाव से भी वक्र होते हैं और प्रवृत्ति से भी वक होते हैं, २.कूछ पुरुष वाम और दक्षिणावर्त्त होते हैं-स्वभाव से वफ होते हैं, किन्तु कारणवश प्रवृत्ति में सरल होते हैं, ३. कुछ पुरुष दक्षिण और दक्षिणावर्त होते हैं-स्वभाव से भी सरल होते हैं और प्रवृत्ति से भी सरल होते हैं, ४. कुछ पुरुष दक्षिण और वामावर्त होते हैं—स्वभाव से सरल होते हैं किन्तु कारणवश प्रवृत्ति में वक होते हैं।

२७०. धूम-शिखा चार प्रकार को होती हैं---१. कुछ धूमशिखा वाम और वामावर्त होती हैं, २. कुछ धूमशिखा वाम और दक्षिणावर्त होती हैं, ३. कुछ धूमशिखा दक्षिण और दक्षिणावर्त होती हैं, ४. कुछ धूमशिखा दक्षिण और वामावर्त होती हैं। इसी प्रकार स्त्रियां भी चार प्रकार की होती हैं--- १. कुछ स्त्रियां वाम और वामावर्त होती हैं, २. कुछ स्तियां वाम

वामा णाममेगा दाहिणावत्ता, दाहिणा णाममेगा वामावत्ता, दाहिणा णाममेगा दाहिणावत्ता । २७१. चत्तारि अग्गिसिहाओ पण्णत्ताओ, तं जहा\_\_ वामा णाममेगा वामावत्ता, वामा णाममेगा दाहिणावत्ता, दाहिणा णाममेगा वामावत्ता, दाहिणा णासनेगा दाहिणावत्ता ।

> एवामेव चत्तारि इत्थीओ पण्णत्ताओ, तं जहा\_\_ वामा णाममेगा वामावत्ता, वामा णाममेगा दाहिणावत्ता, दाहिणा णाममेगा वामावत्ता, दाहिणा णाममेगा दाहिणावत्ता।

२७२. चत्तारि वायमंडलिया पण्णत्ता, तं जहा\_\_ वामः णाममेगा वामावत्ता, वामा णाममेगा दाहिणावत्ता,

दाहिणा णाममेगा वामावत्ता, दाहिणा णाममेगा दाहिणावत्ता ।

**च**त्तारि एवामेव इत्थीओ पण्णत्ताओ, तं जहा\_\_\_ णाममेगा वामावत्ता, वामा वामा णाममेगा दाहिणावत्ता, दाहिणा णाममेगा वामावत्ता, दाहिणा णाममेगा दाहिणावत्ता ।

२७३ चतारि वणसंडा पण्णता, तं जहा\_\_\_ वामे णाममेगे वामाावत्ते, वामे णाममेगे दाहिणावत्ते, दाहिणे णाममेगे वामावत्ते, राहिणे णाममेगे दाहिणावत्ते ।

नामैका दक्षिणावर्ता, वामा दक्षिणा नामैका वामावर्ता, दक्षिणा नामैका दक्षिणावर्ता। चतस्रः अग्निशिखाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा---वामा नामैका वामावर्ता, वामा नामैका दक्षिणावर्ता, दक्षिणा नामैका वामावर्ता, दक्षिणा नामैका दक्षिणावतां । एवमेव चतस्र: स्त्रिय: प्रज्ञप्ताः, तद्यथा\_\_ वामा नामैका वामावर्ता. वामा नामैका दक्षिणावर्ता, दक्षिणा नामैका वामावर्ता, दक्षिणा नामैका दक्षिणावर्ता। वातमण्डलिका: चतस्र: तद्यथा---वामा नामँका वामावती. वामा नामैका दक्षिणावर्ता, दक्षिणा नामैका वामावर्ता, दक्षिणा नामैका दक्षिणावर्ता।

388

एवमेव चतस्र: स्त्रिय: प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— वामा नामैका वामावर्ता, वामा नामैका दक्षिणावर्ता, दक्षिणा नामैका वामावर्ता, दक्षिणा नामैका दक्षिणावतीं। चलारि वनषण्डानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— वामं नामैकं वामावर्त, वामं नामैकं दक्षिणावतं,

दक्षिणं नामैकं वामावर्तं, दक्षिणं नामैकं दक्षिणावर्तम । स्थान ४ : सूत्र २७१-२७३

और दक्षिणावर्त होती हैं, ३. कुछ स्त्रियां दक्षिण और दक्षिणावर्त होती हैं, ४. कुछ स्वियां दक्षिण और वामावर्त होती हैं। "

- २७१. अग्निशिखा चार प्रकार की होती हैं---१. कुछ अग्निशिखा वाम और वामावर्त होती हैं, २. कुछ अग्निशिखा वाम और दक्षिणावर्त होती हैं, ३. कुछ अग्निशिखा दक्षिण और दक्षिणावर्त होती हैं, ४. कुछ अग्निशिखा दक्षिण और वामावर्त होती हैं। इसी प्रकार स्त्रियां भी चार प्रकार की होती हैं---१. कुछ स्तियां वाम और वामावर्त होती हैं, २. कुछ स्त्रियां वाम और दक्षिणावर्त होती हैं, ३. कुछ स्तियां दक्षिण और दक्षिणावर्त होती हैं, ४. कुछ स्त्रियां दक्षिण और वामावतं होती हैं।
- प्रज्ञप्ता:, २७२. वातमंडलिका चार प्रकार की होती हैं— १. कुछ वातमंडलिका वाम और वामा-वर्त होती हैं, २. कुछ वातमंडलिका वाम और दक्षिणावर्त होती हैं, ३. कुछ वात-मंडलिका दणिण और दक्षिणावर्त होती हैं ४. कुछ वातमंडलिका दक्षिण और वामा-वर्त होती हैं।
  - इसी प्रकार स्त्रियां भी चार प्रकार की होती हैं--- १. कुछ स्तियां वाम और वामा-वतं होती हैं, २. कुछ स्तियां वाम और दक्षिणावतं होती हैं, ३. कुछ स्द्रियां दक्षिण और दक्षिणावर्त होती हैं, ४. कुछ स्त्रियां दक्षिण और वामावर्त होती हैं।
  - २७३. वनपण्ड [उद्यान] चार प्रकार के होते हैं---१. कुछ वनषण्ड वाम और वामावर्त होते हैं, २. कुछ वनषण्ड वाम और दक्षिणावर्त होते हैं, ३. कुछ वनपण्ड दक्षिण और दक्षिणावर्त होते हैं, ४. कुछ वनयण्ड दक्षिण और वामावर्त होते हैं।

एवामेव चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ वामे णाममेगे वामावत्ते, वामे णाममेगे दाहिणावत्ते, दाहिणे णाममेगे वामावत्ते, दाहिणे णाममेगे दाहिणावत्ते ।

### णिग्गंथ-णिग्गंथी-पदं

२७४. चर्डीह ठाणेहि णिग्गंथे णिग्गंथि आलवमाणे वा संलवमाणे वा णातिक्कमंति, तं जहा— १. पंथं पुच्छमाणे वा, २ पंथं देसमाणे वा, ३. असणं वा पाणं वा खाइमं वा साइमं वा दलेमाणे वा, ४. असणं वा पाणं वा खाइमं वा साइमं वा दलावेमाणे वा।

#### तमुक्काय-पदं

२७४. तमुक्कायस्स णं चत्तारि णामधेज्जा पण्णत्ता, तं जहा\_\_ तमेति वा, तमुक्कातेति वा, अंधकारेति वा, महंधकारेति वा।

२७६. तमुक्कायस्स णं चत्तारि णाम-धेज्जा पण्णत्ता, तं जहा.... लोगंधगारेति वा, लोगतमसेति वा, देवंधगारेति वा, देवतमसेति वा। २७७. तमुक्कायस्स णं चत्तारि णाम-धेज्जा पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ वातफलिहेति वा, वातफलिहलोभेति वा, देवरण्णेति वा, देववुहेति वा।

एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञष्तानि, तद्यथा— वामः नामैकः वामावर्तः वामः नामैकः दक्षिणावर्तः, दक्षिणः नामैकः वामावर्त्तः, दक्षिणः नामैकः दक्षिणावर्तः ।

## निर्ग्रन्थ-निर्ग्रन्थी-पदम्

चतुभिः स्थानैः निर्ग्रन्थः निर्ग्रन्थीं २७४ निर्ग्रन्थ चार कारणों से निर्ग्रन्थी के साथ आलपन् वा संलपन् वा नातिक्रामति, तद्यथा— १. पन्थानं पृच्छन् वा, २.पन्थानं देशयन् वा, ३. अशनं वा पानं वा खाद्यं वा स्वाद्यं वा ददत् वा, ४. अशनं वा पानं वा खाद्यं वा स्वाद्यं वा दापयन् वा ।

#### तमस्काय-पदम्

# तमस्काय-पद

चत्वारि नामधेयानि २७४. तमस्काय के चार नाम हैं— तमस्कायस्य प्रज्ञप्तानि, तद्यथा.... तमइति तमस्कायइति वा, वा, अन्धकारमिति वा,महान्धकारमिति वा ।

१. तम, २. तमस्काय, ३. अंधकार, ४. महाअंधकार । "

नामधेयानि २७६. तमस्काय के चार नाम हैं---तमस्कायस्य चत्वारि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा\_\_\_ १. लोकांधकार, २. लोकतमस, ३. देवांधकार, ४. देवतमस ।<sup>६५</sup> लोकान्धकारमिति वा, लोकतमइति वा, देवान्धकारमिति वा, देवतमइति वा। तमस्कायस्य चत्वारि नामधेयानि २७७. तमस्काय के चार नाम हैं----प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— १. वातपरिघ, २. वातपरिघक्षोभ, वातपरिघइति ३. देवारण्य, ४. देवव्यूह। " वा, वातपरिषक्षोभइति वा, देवारण्यमिति वा,देवव्यूहइति वा।

इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते<sup>-</sup> हैं---१. कुछ पुरुष वाम और वामावर्त होते हैं, २. कुछ पुरुष वाम और दक्षिणा-वर्त होते हैं, ३. कुछ पुरुष दक्षिण और दक्षिणावर्त होते हैं, ४. कुछ पुरुष दक्षिण और वामावर्त होते हैं।

## निर्ग्रन्थ-निर्ग्रन्थी-पद

आलाप-संलाप करता हुआ आचार का अतिक्रमण नहीं करता— १. मार्ग पूछता हुआ, २. मार्ग बताता हूबा, ३. अशन, पान, खाद्य और स्वाद्य देता हुआ, ४. गृहस्थों के घर से अशन, पान, खाद्य और स्वाद्य दिलाता हुआ ।

णं चत्तारि कप्पे २७८ तमुक्काते आवरित्ता चिट्ठति, तं जहा\_ सोधम्मीसाणं सणंकुमार-माहिंदं।

# तिष्ठति, तद्यथा-सौधर्मेशानौ सनत्कमार-माहेन्द्रौ ।

दोष-पदम्

तद्यथा\_

प्रत्युत्पन्ननन्दी

नि:सरणनन्दी

जय-पराजय-पदम्

चतस्रः सेनाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा---

चत्वारि पुरुषजातानि

संप्रकटप्रतिपेवी नामैकः,

प्रच्छन्नप्रतिषेवी नामैकः,

नामैकः,

नामैक: ।

#### दोस-पदं

२७६. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_\_ संपागडपडिसेवी णाममेगे, पच्छण्णपडिसेवी णाममेगे. पड्य्यण्ण् णंदी णाममेगे, णिस्सरणणंदी णाममेगे ।

#### जय-पराजय-पदं

## २८०. चत्तारि सेणाओ पण्णत्ताओ, तं जहा....

जइत्ताणाममेगा, णो पराजिणित्ता, जेत्री नामैका, नो पराजेत्री, **पराजिणित्ता णाममेगा, णो जइत्ता**, पराजेत्री नामैका, नो जेत्री, एगा जइत्तावि, पराजिणित्तावि, एगाणों जइत्ता, णो पराजिणित्ता ।

एका जेत्र्यपि, पराजेत्र्यपि, एका नो जेत्री, नो पराजेत्री।

एवामेव चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा.... जइत्ता णाममेगे, णो पराजिणित्ता, पराजिणित्ता णाममेगे, णो जइता, एगे जइत्तावि, पराजिणित्तावि, एगे णो जइत्ता, को पराजिणित्ता । एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— जेता नामैक:, नो पराजेता. पराजेता नामैकः, नो जेता. एकः जेतापि, पराजेतापि, एकः नो जेता, नो पराजेता।

#### स्थान ४ : सूत्र २७८-२८०

तमस्कायः चतुरः कल्पान् आवृत्य २७०. तमस्काय चार कल्पों को आवृत किए हुए हैं-१. सौधर्म, २. ईशान, ३. सनत्कुमार, ४. माहेन्द्र ।

#### दोष-पद

प्रज्ञप्तानि, २७१. पुरुष चार प्रकार के होते हैं---१. प्रमट में दोष सेवन करने बाला, २ छिपकर दोष सेवन करने वाला, ३. इष्ट वस्तु की उपलव्धि होने पर आनन्द मनाने वाला, ४. दूसरों के चले जाने पर आनन्द मनाने वाला अथवा अकेले में आनन्द मनाने वाला।

#### जय-पराजय-पद

२८०. सेना चार प्रकार की होती है---

१. कुछ सेनाएं विजय करती हैं, किन्तु पराजित नहीं होतीं, २. कुछ सेनाएं परा-जित होती हैं, किन्तु विजय नहीं पातीं, ३. कुछ सेनाएं कभी विजय करती हैं और कभी पराजित हो जाती हैं, ४. कुछ सेनाएं न विजय ही करती हैं और न पराजित ही होती हैं ।

इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष [कष्टों पर] विजय पाते हैं पर [उनसे] पराजित नहीं होते----जैसे श्रमण भगवान् महावीर, २. कुछ पुरुष [कथ्टों से] पराजित होते हैं पर [उनसे] विजय नहीं पाते-जैसे कुण्ड-रीक, ३. कुछ पुरुष किष्टों पर] कभी विजय पाते हैं कौर कभी उनसे पराजित हो जाते हैं—जैसे शैलक राजपि, ४. कुछ पुरुष न [कष्टों पर ] विजय ही पाते है अ<sup>रे</sup>र न [उनसे] पराजित ही होते हैं।

२८१. चत्तारि सेणाओ पण्णत्ताओ, तं जहा.\_\_ जइत्ता णाममेगा जयइ, जइत्ता णाममेगा पराजिणति, पराजिणित्ता णाममेगा जयड, पराजिणित्ता णाममेगा पराजिणति। एवामेव चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा..... जडत्ता णाममेगे जयति. जइत्ता णाममेगे पराजिणति, पराजिणित्ता णाममेगे जयति. पराजिणित्ता णाममेगे पराजिणति। पराजित्य नामैकः पराजयते ।

#### माया-पर्द

२८२. चत्तारि केतणा पण्णत्ता, तं जहा---वंसीमूलकेतणए, मेंडविसाणकेतणए, गोमुत्तिकेतणए, अवलेहणियकेतणए।

> एवामेव चउविधा माया पण्णत्ता, तं जहा.... वंसीमूलकेतणासमाणा, •मेंढविसाणकेतणासमाणा, गोमुत्तिकेतणासमाणा,° अवलेहणियकेतणासमाणा। १ वंसीमूलकेतणासमाणं माय-मणुपविहु जीवे कालं करेति, णेरइएस् उववज्जति, २ मेंढविसाणकेतणासमाणं माय-मणुपविट्ठे जीवे कालं करेति, तिरिक्लजोणिएसु उववज्जति, ३. गोमुत्ति \*केतणासमाणं माय-मणुपविद्वे जीवे° कालं करेति, मणुस्सेसु उववज्जति, उपपद्यते.

चतन्नः सेनाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— जित्वा नामैका जयति, जित्वा नामैका पराजयते. पराजित्य नामैका जयति. पराजित्य नामैका पराजयते ।

एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि तद्यथा----जित्वा नामैकः जयति. जित्वा नामैकः पराजयते, पराजित्य नामैकः जयति,

#### माया-पदम्

चत्वारि केतनानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा- २५२ केतन [वक] चार प्रकार का होता है-वंशीमूलकेतनकं, मेठ्विषाणकेतनकं, गोमूत्रिकाकेतनक, अवलेखनिकाकेतनकम् ।

एवमेव चतुर्विधा माया प्रज्ञप्ता, तद्यथा---वंशीमूलकेतनसमाना, मेढ्विषाणकेतनसमाना, गोमूत्रिकाकेतनसमाना, अवलेखनिकाकेतनसमाना । १ वंशीयुलकेतनसमानां मायां अनू-प्रविष्टः जीवः कालं करोति, नैरयिकेषु उपपद्यते. २. मेढुविषाजकेतनसमानां मायां अनुप्रविष्टः जीवः कालं करोति, तिर्यग्-योनिकेषु उपपद्यते, ३. गोमूत्रिकाकेतनसमानां मायां अनू-प्रविष्टः जीवः कालं करोति, मनुष्येषु

#### स्थान ४ : सूत्र २८१-२८२

२५१. सेना चार की प्रकार होती है---१. कुछ सेनाएं जीतकर जीतती हैं, २. कुछ सेनाएँ जीतकर भी पराजित होती हैं, ३.कुछ सेनाएं पराजित होकर भी जीतती हैं, ४. कुछ सेनाएं पराजित होकर पराजित होती हैं। इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष जीतकर जीतते हैं, २. कुछ पुरुष जीतकर भी पराजित होते हैं, ३. कुछ पुरुष पराजित होकर भी जीतते हैं, ४. कुछ पुरुष पराजित होकर पराजित होते हैं ।

#### माया-पद

१. वशीमूल----बांस की जड़, २. मेय-विपाण-मेंढे का सींग, ३. गोमूतिका--चलते वैंख के मूल की धार, ४.अवलेखनिका-छिलते हुए बांस आदि की पतली छाल। इसा प्रकार माया भी चार प्रकार की होती है---१. वंशीमूल के समान----अनन्तानु-बन्धी, २. मेखविपाण के समान----अप्रत्या-ख्यानावरण, ३. गो-मूलिका के समान---प्रत्याख्यानावरण, ४. अवलेखनिका के समान-संज्वलन ।

१. वंशीमूल के समान माथा में प्रवर्तमान जीव मरकर नरक में उत्पन्न होता है,

२. मेप-विषाण के समान माया में प्रवर्त-मान जीव मरकर तिर्वक्योनि में उत्पन्न होता है,

३. गो-मूलिका के समान माया में प्रवर्त-मान जीव मरकर मनुष्य गति में उत्पन्न होता है,

४. अवलेहणिय<sup>●</sup>केतणासमाणं मायमणुपविट्ठो जीवे कालं करेति°, देवेसु उववज्जति ।

### माण-पदं

२८३. चत्तारि थंभा पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_\_ सेलथंभे, अट्ठिथंभे, दारुथंभे । तिणिसलताथंभे ।

> एवामेव चउव्विधे माणे पण्णते,तं जहा---सेलथंभसमाणे,

•अट्ठिथंभसमाणे, दारुथंभसमाणे,° तिणिसलताथंभसमाणे ।

१. सेलयंभसमाणं माणं अणुपविट्ठे जीवे कालं करेति, णेरइएसु उववज्जति,

२. •अट्ठिथंभसमाणं माणं अणु-पविट्ठे जीवे कालं करेति, तिरिक्खजोणिएसु उदवज्जति, ३. दारुथंभसमाणं माणं अणुपविट्ठे

३. दाख्यमसमाण माण जणुमालठ जीवे कालं करेति, मणुस्सेसु उद्यवज्जति,°

४. तिणिसलताथंभसमाणं माणं अणुपविट्ठे जीवे कालं करेति, देवेसु उववज्जति ।

## लोभ-पदं

२६४. चत्तारि वत्था पण्णत्ता, तं जहा— किमिरागरत्ते, कट्दमरागरत्ते, खंजणरागरत्ते, हलिद्दरागरत्ते । ४ अवलेखनिकाकेतनसमानां मायां अनुप्रविष्टः जीवः कालं करोति, देवेषु उपपद्यते ।

३६३

## मान-पदम्

चत्वारः स्तम्भाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— शैलस्तम्भः, अस्थिस्तम्भः, दारुस्तम्भः, तिनिशलतास्तम्भः ।

एवमेव चतुर्विधः मानः प्रज्ञप्तः, तद्यथा– शैलस्तम्भसमानः, अस्थिस्तम्भसमानः, दारुस्तम्भसमानः,

तिनिशलतास्तम्भसमानः ।

१. बैलस्तम्भसमानं मानं अनुप्रविष्टः जीवः कालं करोति, नैरयिकेषु उपपद्यते,

२. अस्थिस्तम्भसमानं मानं अनुप्रविष्टः जीवः कालं करोति, तिर्यग्योनिकेषु उपपद्यते,

३. दारुस्तम्भसमानं मानं अनुप्रविष्टः जीवः कालं करोति, मनुष्येषु उपपद्यते,

४. तिनिशलतास्तम्भसमानं मानं अनु-प्रविष्टः जीवः कालं करोति, देवेषु उपपद्यते ।

## लोभ-पदम्

चत्वारि वस्त्राणि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा—२८४. वस्त्र चार प्रकार का होता है— कृमिरागरक्तं, कर्दमरागरक्तं, १. कृमिरागरक्त—कृमियों कै खञ्जनरागरक्तं, हरिद्रारागरक्तं । रस में रंगा हुआ वस्त्र, २. क

## स्थान ४: सूत्र २८३-२८४

४. अवलेखनिका के समान माया में प्रवर्त-मान जीव मरकर देवगति में उत्पन्त होता है।<sup>६०</sup>

## मान-पद

२९३. स्तंभ चार प्रकार होता है— १. शैल-स्तंभ—पत्थर का खम्भा, २. अस्थि-स्तंभ--हाड का खम्भा, ३. दारु-स्तंभ---काठ का खम्भा, ४. तिनिश्वलता-स्तंभ—सीसम की जाति के वृक्ष की लता [लकड़ी] का खम्भा। इसी प्रकार मान भी चार प्रकार का होता है----१. शैल-स्तम्भ के समान---अनन्तानु-वन्धी, २. अस्थि-स्तम्भ के समान----अप्रत्याख्यानावरण, २. दारु-स्तम्भ के समान---प्रत्याख्यानावरण, ४. तिनिश-लता-स्तम्भ के समान---संज्वलन । १. ग्रैल-स्तम्भ के समान मान में प्रवर्त-मान जीव मरकर नरक में उत्पन्न होता है, २.अस्थि-स्तम्भ के समान मान में प्रवर्तमान जीव मरकर तिर्थक्-योनि में उत्पन्न होता है, ३. दारु-स्तम्भ के समान मान में प्रवर्तनान जीव मरकर मनुष्य गति में उत्पन्न होता है, ४. तिनिशलता-स्तम्भ के समान मान में प्रवर्तमान जीव मरकर देवगति में उत्पन्न होता है।\*

## लोभ-पद

वस्त्र चार प्रकार का होता है---१. कृमिरागरक्त--- कृमियों के रञ्जक रस में रंगा हुआ वस्त्र, २. कर्दमराग-रक्त---कीचड़ से रंगा हुआ वस्त्र, ३. खञ्जनरागरक्त---काजल के रंग से रंगा हुआ वस्त्र, ४. हरिद्रारागरक्त---हल्दी के रंग से रंगा हुआ वस्त्र।

#### ` ....

प्रज्ञप्त:,

एवामेव चडव्विधे लोभे पण्णत्ते, एवमेव चतुर्विधः लोभः तं जहा.... तद्यथा-किमिरागरत्तवत्थसमाणे, कहमरागरत्तवत्थसमाणे, खंजणरागरत्तवत्थसमाणे, हलिद्दरागरत्तवत्थसमाणे । १. किमिरागरत्तवत्थसमाणं लोभ-मणुपविद्वे जीवे कालं करेइ, णेरइएस् उववज्जइ, उपपद्यते. २. \*कद्दमरागरत्तवत्थसमाणं लोभ-मणुपविट्ठे जीवे कालं करेइ, तिरिक्खजोणितेमु उववज्जइ, योनिकेषु उपपद्यते, ३. खंजणरागरत्तवत्थसमाणं लोभ-मणुपविट्वे जीवे कालं करेइ, मणुस्सेसु उववञ्जइ°, उपपद्यते, ४. हलिद्दरागरत्तवत्थसमाणं लोभ-मणुपविट्वे जीवे कालं करेइ, देवेसु তৰ্বৰজ্জাই । उपपद्यते । संसार-पद संसार-पदम् २८४. चउव्विहे संसारे पण्णत्ते, तं जहा... णेरइयसंसारे, •तिरिक्खजोणियसंसारे, मणुस्ससंसारे,° देवसंसारे । २८६. चउव्विहे आउए पण्णत्ते, तं जहा\_\_\_

- णेरइआउए, \*तिरिक्लजोणिआउए, मणुस्साउए,° देवाउए ।
- २८७. चउव्विहे भवे पण्णत्ते, तं जहा\_\_\_ णेरइयभवे, \*तिरिक्खजोणियभवे, मणुस्सभवे°, देवभवे ।

कृमिरागरक्तवस्त्रसमानः, कर्दमरागरक्तवस्त्रसमानः, खञ्जनरागरक्तवस्त्रसमानः, हरिद्रारागरक्तवस्त्रसमानः । १. कृमिरागरक्तवस्त्रसमानं लोभं अन्-प्रविष्ट: जीव: कालं करोति, मैरयिकेपु २. कर्दमरागरक्तवस्त्रसमानं लोभं त्रनु-प्रविष्टः जीवः कालं करोति, तिर्यग्-३. खञ्जनरागरक्तवस्त्रसमानं लोभं अनुप्रविष्टः जीवः कालं करोति, मनुष्येषु ४. हरिद्रारागरक्तवस्त्रसमानं लोभं अनुप्रविष्टः जीवः कालं करोति, देवेषु

चतुर्विधः संसारः प्रज्ञप्तः, तद्यथा— नैरयिकसंसारः, तिर्यग्योनिकसंसारः, मनुष्यसंसारः, देवसंसारः ।

चतुर्विधं आयुः प्रज्ञप्तम्, तद्यथा----नैरयिकायुः, तिर्यग्योनिकायुः, मनुष्यायुः, देवायुः ।

चतुर्विधः भवः प्रज्ञप्तः, तद्यथा—. नैरयिकभवः, तिर्यग्योनिकभवः, मनुष्यभवः, देवभवः।

#### स्थान ४ : सूत्र २८५-२८७

इसी प्रकार लोभ भी चार प्रकार का होता है—-१. कृमिरागरक्त के समान—-अनन्तानुबन्धी, २. कर्दमरागरक्त के समान —अप्रत्याख्यानावरण, ३ खञ्जन-रागरक्त के समान---प्रत्याख्यानावरण, ४. हरिद्रारागरक्त के समान—संज्वलन । १. क्रमिरागरक्त के समान लोभ में प्रवर्त-मान जीव मरकर नरक में उत्पन्न होता है, २. कर्दमरागरवत के समान लोभ में प्रवतेमान जीव मरकर तिर्यक्-योनि में उत्पन्न होता है, ३. खञ्जनरागरक्त के समान लोभ में प्रवर्तमान जीव मरकर मनुष्य गति में उत्पन्न होता है, ४. हरिद्रा-रागरक्त के समान लोभ में प्रवर्तमान जीव मरकर देव गति में उत्पन्न होता है। ''

## संसार-पद

- २९५. संसार [उत्पत्ति स्थान में गमन] चार प्रकार का होता है-१. नैरयिकसंसार, २. तिर्यंक्योनिकसंसार, ३. मनुष्यसंसार, ४. देवसंसार ।
- २८६. आयुष्य चार प्रकार का होता है----
  - १. नैरयिक-आयुष्य,
  - २. तिर्यक्योनिक-आयुष्य,
  - ३. मनुष्य-आयुष्य, ४. देव-आयुष्य ।
- २९७. भव [उत्पत्ति] चार प्रकार का होता है---१. नैरयिक भव, २. तिर्यक्-योनिक भव, ३. मनुष्य भव, ४. देव भव ।

### ३६४

स्थान ४ : सूत्र २८८-२९१

आहार-पदं आहार-पदम् आहार-पद २८८ चउव्विहे आहारे पण्णसे, तं जहा.... चतुर्विधः आहारः प्रज्ञप्तः, तद्यथा— २८८. आहार चार प्रकार का होता है-असणे, पाणे, खाइमे, साइमे। अशन, पान, खाद्य, स्वाद्यम् । १. अशन—अन्न आदि, २. पान---कांजी आदि. ३. खादिम—फल आदि, ४. स्वादिम--तम्बूल आदि । २८१. चउब्विहे आहारे पण्णत्ते, तं जहा-चतुर्विधः आहारः प्रज्ञप्तः, तद्यथा— २८६. आहार चार प्रकार का होता है---उवनखरसंपण्णे, उवन्खडसंपण्णे, उपस्करसम्पन्नः, उपस्कृतसम्पन्नः, १. उपस्कर-सम्पन्त-वधार से युक्त, सभावसंपण्णे, परिजुसियसंपण्णे। स्वभावसम्पन्नः, पर्युषितसम्पन्नः । मसाले डालकर छौंका हुआ, २. उपस्कृत-सम्पन्न---पकाया हुआ, ओदन आदि, २. स्वभाव-सम्पन-स्वभाव से पका रात वासी रखने से जो तैयार हो। कम्मावत्था-पदं कर्मावस्था-पदम् कर्मावस्था-पद २१०. चउव्विहे बंधे पण्णत्ते, तं जहा.... चतुर्विधः बन्धः प्रज्ञप्तः, तद्यथा— २६०. बंध चार प्रकार का होता है---पगतिबंधे, ठितिबंधे, अणुभावबंधे, प्रकृतिबन्धः, स्थितिबन्धः, १. प्रकृति-वंध----कर्म-पुद्गलों का स्वभाव पदेसद्वंधे । अनुभाववन्धः, प्रदेशबन्धः। वंध, २. स्थिति-बंध-कर्म-पुद्गलों की काल मर्यादा का वंध, ३. अनुभाव-बंध— कर्म-पुद्गलों के रस का बंध, ४. प्रदेश-बंध— कर्म-पुद्गलों के परमाणु-परिमाण का बंध।" २९१. चउव्विहे उवक्कमे पण्णत्ते, तं २९१. उपकम" चार प्रकार का होता है — चतुर्विधः उपक्रमः प्रज्ञप्तः, तद्यथा— जहा\_\_\_ वन्धनोपकमः, उदीरणोपकमः, १. वंधन उपक्रम--वंधन का हेतुभूत जीव-बंधणोवक्कमे, उदीरणोवक्कमे, उपरामनोपकमः, विपरिणामनोपकमः । वीर्थ या वंधन का प्रारम्भ, २. उदीरणा उवसमणोवक्कमे, उपकम-उदीरणा का हेतुभूत जीव-वीर्य विष्परिणामणोवनकमे । या उदीरणा का प्रारम्भ, ३. उपजमन उपक्रम---उपश्रमन का हेतुभूत जीव-वीर्य या उपशयन का प्रारम्भ, ४. विपरिणामन उपक्रम - विपरिणामन का हेतुभूत जीव-

वीर्यं या विपरिणामन का प्रारम्भ ।

स्थान ४ : सूत्र २६२-२६द

| २९२. बंधणोवक्कमे चउव्विहे पण्णत्ते,  | बन्धनोपक्रमः, चतुर्विधः प्रज्ञप्तः, २६         | २. बंधन <sup>क्ष</sup> उपकम चार प्रकार का होता है— |
|--------------------------------------|------------------------------------------------|----------------------------------------------------|
| तं जहा_पगतिबंधणोवक्कमे,              | तद्यथाप्रकृतिबन्धनोपक्रमः,                     | १. प्रकृतिबंधन उपक्रम,                             |
| ठितिबंधणोवक्कमे,                     | स्थितिबन्धनोपक्रमः,                            | २. स्थितिबंधन उपक्रम,                              |
| अणुभावबंधणोवक्कमे,                   | अनुभावबन्धनोपक्रमः,                            | ३. अनुभावबंधन उपक्रम,                              |
| पदेसबंधणोवक्कमे ।                    | प्रदेशबन्धनोपकमः ।                             | ४. प्रदेशबंधन उपक्रम ।                             |
| २९३. उदीरणोवक्कमे चउव्विहे पण्णत्ते, | उदीरणोपकमः चतुर्विधः प्रज्ञव्तः, २६            | ३. उदीरणा <sup>७३</sup> उपकम चार प्रकार का होता    |
| तं जहापगतिउदीरणोवन्कमे,              | तद्यथा.— प्रकृत्युदीरणोपक्रमः,                 | है१. प्रकृतिउदीरणा उपक्रम,                         |
| ठितिउदोरणोवक्कमे,                    | स्थित्युदीरणोपकमः,                             | २. स्थितिउदीरणा उपक्रम,                            |
| अणुभावउदीरणोववकमे,                   | अनुभावोदीरणोपकमः,                              | ३. अनुभावउदीरणा उपक्रम,                            |
| पदेसउदीरणोवक्कमे ।                   | प्रदेशोदीरणोपकमः ।                             | ४. प्रदेशउदीरणा उपऋम ।                             |
| २९४. उवसामणोदक्कमे चउस्विहे          | उपशामनोपक्रमः, चतुर्विधः प्रज्ञप्तः, २३३       | ४. उपश्रमन <sup>अ</sup> उपक्रम चार प्रकार का होता  |
| पण्णत्ते, तं जहा                     | तद्यथा                                         | है१. प्रकृतिउपश्रमन उपऋम,                          |
| पगतिउवसामणोवक्कमे,                   | प्रकृत्युपशामनोषकमः,                           | २. स्थितिउपश्रमन उपक्रम,                           |
| ठितिउवसामणोवक्कमे,                   | स्थित्युपशामनोपत्रमः,                          | ३. अनुभावउपशमन उपक्रम,                             |
| अणुभावउवसामणोवकमे,                   | अनुभावोपशामनोपऋमः,                             | ४. प्रदेशउपशमन उपक्रम।                             |
| पदेसउवसामणोवक्कमे ।                  | प्रदेशोपशामनोपकमः ।                            |                                                    |
| २९५. विप्परिणामणोवक्कमे चउव्विहे     | विपरिणामनोपक्रमः चतुर्विधः प्रज्ञप्तः, २१ः     | (. विपरिणामन" उपक्रम चार प्रकार का                 |
| पण्णत्ते, तं जहा                     | तद्यथा                                         | होता है१. प्रकृतिविपरिणामन उपक्रम,                 |
| पगतिविष्परिणामणोवक्कमे,              | प्रकृतिविपरिणामनोपक्रमः,                       | २. स्थितिविपरिणामन उपक्रम,                         |
| ठितिविप्परिणामणोवनकमे,               | स्थितिविपरिणामनोपक्रमः,                        | ३. अनुभावविपरिणामन उपक्रम,                         |
| अणुभावविष्परिणामणोवन्कमे,            | अनुभावविपरिणामनोपकमः,                          | ४. प्रदेशविपरिणामन उपकम ।                          |
| पएसविष्परिणामणोवक्कमे ।              | प्रदेशविपरिणामनोपकम: ।                         |                                                    |
| २९६. चउब्विहे अप्पाबहुए पण्णत्ते, तं | चतुर्विधं अल्पवहुत्वं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा_ २११ | अल्पबहुत्व <sup>%</sup> चार प्रकार का होता है-—    |
| जहापगतिअप्पाबहुए,                    | प्रकृत्यल्पबहुत्वं, स्थित्यल्पबहुत्वं,         | १. प्रकृतिअल्पबहुत्व,                              |
| ठितिअप्पाबहुए,                       | अनुभावाल्पबहुत्व, प्रदेशाल्पबहुत्वम् ।         | २. स्थितिअल्पबहुत्व,                               |
| अणुभावअप्पाबहुए,                     |                                                | ३. अनुभावअल्पबहुत्व,                               |
| पएसअप्पाबहुए ।                       |                                                | ४. प्रदेशअल्पबहुत्व ।                              |
| २९७. चउव्विहे संकमे पण्णत्ते, तं जहा | चतुर्विधः संक्रमः प्रज्ञप्तः, तद्यथा           | . संक्रम <sup>®</sup> चार प्रकार का होता है—       |
| पगतिसंकमे, ठितिसंकमे,                | प्रकृतिसंकमः, स्थितिसंकमः,                     | १. प्रकृतिसंकम, २. स्थितिसंकम,                     |
| अणुभावसंकमे, पएससंकमे ।              | अनुभावसंत्रमः, प्रदेशसंत्रमः ।                 | ३. अनुभावसंक्रम, ४. प्रदेशसंक्रम ।                 |
| २९८८ चउव्विहे णिधत्ते पण्णत्ते, तं   |                                                | . निधत्त" चार प्रकार का होता है                    |
| जहा                                  | प्रकृतिनिधत्तं, स्थितिनिधत्तं,                 | १. प्रकृतिनिधत्त, २. स्थितिनिधत्त,                 |
| पगतिणिधत्ते, ठितिणिधत्ते,            | अनुभावनिधत्तं, प्रदेशनिघत्तम् ।                | ३. अनुभावनिधत्त, ४. प्रदेशनिधत्त,                  |
| अणुभावणिधत्ते, पएसणिधत्ते ।          |                                                | <b>_</b> ,                                         |
|                                      |                                                |                                                    |

| ठाणं (स्थान)                                                                                              | ३६७                                                                                                             | स्थान ४ : सूत्र २९१-३०२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| २९९ चउब्व्हि णिगायिते पण्णत्ते, तं<br>जहा—पगतिणिगायिते,<br>ठितिणिगायिते, अणुभावणिगायिते,<br>पएसणिगायिते । | चतुर्विधं निकाचितं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा<br>प्रकृतिनिकाचितं, स्थितिनिकाचितं,<br>अनुभावनिकाचितं, प्रदेशनिकाचितम् । | २९९. निकाचित <sup>७९</sup> चार प्रकार का होता है—<br>१. प्रकृति निकाचित,<br>२. स्थिति निकाचित,<br>३. अनुभाव निकाचित,<br>४. प्रदेश निकाचित ।                                                                                                                                                                                                                                |
| संखा-पदं                                                                                                  | संख्या-पदम्                                                                                                     | संख्या-पद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ३०० चत्तारि एक्का पण्णत्ता, तं जहा<br>दविएक्कए, माउएक्कए,<br>पज्जवेक्कए, संगहेक्कए,                       | चत्वारि एकानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा<br>द्रव्यैककं, मातृकैककं, पर्यायैककं,<br>संग्रहैककम् ।                       | १. द्रव्य एक—द्रव्यत्व की दृष्टि से द्रव्य<br>एक है, २. मातृका पद एक—सव नयों<br>का वीजभूत मातृका पद [ज़्त्पाद व्यय<br>ध्रौव्यात्मक विपदी] एक है, २. पर्याय<br>एक—पर्यायत्व की दृष्टि से पर्याय एक है,<br>४. संग्रह एक—संग्रह की दृष्टि से बहु में<br>भी एक वचन का प्रयोग होता है।                                                                                          |
| ३०१. चत्तारि कती पण्णत्ता, तं जहा—<br>दवितकती, माउयकती,<br>पज्जवकती, संगहकती ।                            | चत्वारि कति प्रज्ञप्तानि, तद्यथा—<br>द्रव्यकति, मातृकाकति, पर्यायकति,<br>संग्रहकति ।                            | ३०१. कति [अनेक] चार प्रकार का होता है—<br>१. द्रव्य कति—द्रव्य-व्यक्ति की दृष्टि से<br>द्रव्य अनेक हैं, २. मातृका कति—विविध<br>नयों की दृष्टि से मातृका अनेक हैं,<br>३. पर्याय कति—पर्याय व्यक्ति की दृष्टि<br>से पर्याय अनेक हैं, ४. संग्रह कति—अवा-<br>न्तर जातियों की दृष्टि से संग्रह अनेक हैं।                                                                        |
| ३०२. चत्तारि सव्वा पण्णत्ता, तं जहा—.<br>णामसव्वए, ठवणसव्वए,<br>आएससव्वए, णिरवसेससव्वए ।                  | चत्वारि सर्वाणि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा—<br>नामसर्वकं, स्थापनासर्वकं, आदेशसर्वकं,<br>निरवशेषसर्वकम् ।              | ३०२. सर्व चार प्रकार का होता है—<br>१. नाम सर्व—किसी का नाम सर्व रख<br>दिया वह, केवल नाम से सर्व होता है,<br>२. स्थापना सर्वकिसी वस्तु में सर्व का<br>आरोप किया जाए वह, स्थापना सर्व है,<br>३. आदेज सर्व—अपेक्षा की दृष्टि से सर्व,<br>जैसे कुछ कार्य शेष रहने पर भी कहा<br>जाता है सारा काम कर डाला, ४. निरव-<br>झेप सर्व—वह सर्व जिसमें कोई शेष न<br>रहे, वास्तविक सर्व। |

### कूड-पद

३०३. माणुसुत्तरस्स णं पव्वयस्स चउ-दिसिं चत्तारि कूडा पण्णसा, तं जहा.....रयणे, रतणुच्चए, सब्वरयणे, रतणसंचए ।

#### कालचक्क-पदं

- ३०४ जंबुद्दीवे दीवे भरहेरवतेसु वासेसु तीताए उस्सप्पिणीए मुसममुसमाए समाए चत्तारि सागरोवमकोडा-कोडीओ कालो हत्था।
- ३०५. जंबुद्दीवे दीवे भरहेरवतेमु वासेसु इमीसे ओसप्पिणीए मुसमसूसमाए समाए चत्तारि सागरोवमकोडा-कोडीओ कालो पण्णसो।
- ३०६ जंबुद्दीवे दीवे भरहेरवएसु वासेसू आगमेस्साए उस्सव्पणीए सुसम-सुसमाए समाए चत्तारि सागरो-वमकोडाकोडीओ कालो भविस्सइ।

## अकम्मभूमी-पदं

३०७. जंबुद्दीवे दीवे देवकुरुउत्तरकुरु-वज्जाओ चत्तारि अकम्मभूमीओ पण्णत्ताओ, तं जहा.\_हेमवते, हेरण्णवते, हरिवरिसे, रम्मगवरिसे। चत्तारि वट्टवेयडूपव्वता पण्णत्ता, तं जहा—सद्दावाती, वियडावाती, गंधावाती, मालवंतपरिताते। तत्थणं चत्तारि देवा महिड्रिया जाव पलिओवमट्ठितीया परिवसंति, तं जहा—साती पभासे अरुणे पउमे। स्वातिः, प्रभासः, अरुणः, पद्मः ।

## कृट-पदम्

पर्वतस्य मानुषोत्तरस्य चत्वारि कुटानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा---रत्नं, रत्नोच्चयं, सर्वरत्नं, रत्नसंचयम् ।

### कालचक्र-पदम्

जम्बूद्वीपे द्वीपे भरतैरावतयोः वर्षयोः ३०४. जम्बूढीप द्वीप के भारत और ऐरवत क्षेत्रों अतीतायां उत्सपिण्यां सुषमसुषमायां समायां चतस्रः सागरोपमकोटिकोटीः कालः अभवत् ।

अवसर्पिण्णां सूषमसूषमायां अस्यां समायां चतस्रः सागरोपमकोटिकोटीः कालः प्रज्ञप्तः ।

आगमिष्यन्त्यां उत्सपिण्यां सूषमसूषमायां समायां चतस्रः सागरोपमकोटिकोटीः कालः भविष्यति ।

## अकर्मभूमि-पदम्

जम्बुद्वीपे द्वीपे देवकुरुत्तरकुरुवर्जाः चतस्रः अकर्मभूमयः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा----हैमवतं, हैरण्यवतं, हरिवर्षं, रम्यकवर्षम् । चत्वारः वृत्तवैताढ्यपर्वताः प्रज्ञप्ताः, गन्धापाती, माल्यवत्पर्याय: । तत्र चत्वारः देवाः मर्हद्धिका यावत् पल्योपमस्थितिका परिवसन्ति, तद्यथा-

### कूट-पद

- चतुर्दिशि ३०३. मानुषोत्तर पर्वत के चारों दिशा कोणों में चरर कूट हैं -- १. रत्नकूट---दक्षिण-पूर्व में,
  - २. रत्नोच्चयकूट---दक्षिण-पश्चिम में,
  - ३. सर्वरत्नकूट—पूर्वोत्तर में,
  - ४. रत्नसंचयकूट—पश्चिमोत्तर में ।

#### कालचत्र-पद

- में अतीत उत्सर्विणी के 'सूपम-सूपमा' नामक आरेका कालमान चार कोडा-कोडी सागरोपम था।
- जम्बूद्वीपे द्वीपे भरतैरावतयोः वर्षयोः ३०५. जम्बूटीप ढीप के भरत और ऐरवत क्षेत्रों में इस अवसर्पिणी के 'सुषम-सुषमा' नामक आरे का कालमान चार कोडाकोडी सागरोपम था।
- जम्बुद्वीपे द्वीपे भरतैरावतयोः वर्षयोः ३०६. जम्बूद्वीप द्वीप के भरत और ऐरवत क्षेत्रों में आगामी उत्सर्पिणी के 'सुपम-सुपमा' नामक आरेका कालमान चार कोडा-कोडी सागरोपम होगा।

## अकर्मभूमि-पद

- ३०७. जम्बूढीप द्वीप में देवकुरु और उत्तरकुरु को छोड़कर चार अकर्म-भूमियां हैं— १. हैमवत, २. हैरण्यवत, ३. हरिवर्ध, ४, रम्यग्वर्ष । उनमें चार वैताढच पर्वत हैं----
  - १. शब्दापाती, २. विकटापाती,
  - ३. गंधापाती, ४. माल्यवत्पर्याय ।
  - वहां पल्योपम की स्थिति वाले चार
  - महाँद्धक देव रहते हैं-१. स्वाति,
  - २. प्रभास, ३. अरुण, ४. पदा ।

## महाविदेह-पदं

३०८ जंबुद्दीवे दीवे महाविदेहे वासे चउव्विहे पण्गसे, तं जहा\_\_\_ पुब्बविदेहे, अवरवि<mark>देहे, देवकुरा,</mark> उत्तरकुरा ।

### पब्वय-पदं

- ३०१. सध्वेवि णं णिसढणीलवंतवास-हरपव्वता चत्तारि जोयणसयाइं उड्ढं उच्चत्तेणं, चत्तारि गाउसयाइं उब्वेहेणं पण्णत्ता ।
- ३१०. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स पुरत्थिमे णं सीताए महाणदीए उत्तरकूले चत्तारि वक्खारपव्वया पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ चित्तकूडे, पम्हकूडे, णलिणकूडे, एगसेले।
- ३११. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पटवयस्स पुरत्थिमे णं सोताए महाणवीए दाहिणकूले चत्तारि वक्खारपव्वया पण्णत्ता, तं जहा.... तिकूडे, वेसमणकूडे, अंजणे, मातंजणे ।
- ३१२ जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स दाहिणकूले चत्तारि वक्खारपव्वया पण्णत्ता, तं जहा.... अंकावती, पम्हावती, आसीविसे, सुहावहे ।
- ३१३. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स पच्चत्थिमे णं सीओदाए महाणदीए उत्तरकूले चत्तारि वक्खारपव्वया पण्णत्ता, तं जहा....

## महाविदेह-पदम्

```
जम्बुद्वीपे द्वीपे महाविदेह: वर्षं चतुर्विध: ३०८. महाविदेह क्षेत्र के चार प्रकार हैं---
प्रज्ञप्तः, तद्यथा—
पूर्वविदेहः, अपरविदेहः, देवकुरुः,
उत्तरकुरु: ।
```

## पर्वत-पदम्

सर्वेऽपि निषधनीलवद्वर्षधरः पर्वताः ३०९ सब निषध और नीलवत् वर्षधर पर्वतो चत्वारि योजनशतानि अर्ध्वं उच्चत्वेन, चत्वारि गव्यूतिशतानि उद्वेधेन प्रज्ञप्ताः । जम्बुद्वीपे द्वीपे पौरस्त्ये शीतायाः महानद्याः उत्तरकूले चत्वार: वक्षस्कारपर्वताः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा---चित्रकूटः, पक्ष्मकूटः, नलिनकूटः, एकशैल: । जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पौरस्त्ये शीतायाः महानद्याः दक्षिणकुले चत्वारः वक्षस्कारपर्वताः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा---त्रिकूट:, वैश्रमणकूट:, अञ्जन:, मताञ्जनः । जम्बूद्वीपे द्वीपे सन्दरस्य पर्वतस्य ३१२. जम्बूद्वीप ढीप के सन्दर पर्वत के पश्चिम पच्चत्थिमे णं सीओदाए महाणदीए पाश्चात्ये शीतोदायाः महानद्याः दक्षिण-कूले चत्वारः वक्षस्कारपर्वताः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा----अङ्कावती, पक्ष्मावती, आशीविष:, सुखावहः । जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पाश्चात्ये शीतोदायाः महानद्याः उत्तर-कूले चत्वारः वक्षस्कारपर्वताः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा\_\_

## महाविदेह-पद

१. पूर्वविदेह, २. अपरविदेह, ३. देवकुरु, ४. उत्तरकुरु ।

## पर्वत-पद

- की ऊंचाई चार सौ योजन की है और चार सौ कोस तक वे भूमि में अवस्थित हैं।
- मन्दरस्य पर्वतस्य ३१०. जम्बूढीप ढीप के मन्दर पर्वत के पूर्व भाग में और सीता महानदी के उत्तरकूल में चार वक्षस्कार पर्वत हैं—-
  - १. चित्रकूड, २. पक्ष्मकूट, ३. नलिनकूट, ४. एकझैल ।
  - पर्वतस्य ३११. जम्बूद्रीप द्वीप के मन्दर पर्वत के पूर्व भाग में और सीता महानदी के दक्षिणकूल में चार वक्षस्कार पर्वत हैं----१. तिकूट, २. वैश्ववणकूट, ३. अञ्जन,
    - ४. माताञ्जन ।
    - भाग में और सीतोदा महानदी के दक्षिण-कूल में चार वक्षस्कार पर्वत हैं----१. अंकावती, २. पक्ष्मावती, ३. आशीविष, ४. सुखावह।
  - पर्वतस्य ३१३. जम्बूटीप द्वीप के मन्दर पर्वत के पश्चिम भाग में और सीतोदा महानदी के उत्तर-कूल में चार वक्षस्कार पर्वत हैं----

चंदयव्वते, सूरपव्वते, देवपव्वते, णागपव्वते ।

३१४. जंबूहीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स चउसु विदिसासु चत्तारि वक्खार-पथ्वया पण्णसा, तं जहा.... सोमणसे, विज्जुष्पभे, गंधमायणे, मालवंते ।

## सलागा-पुरिस-पदं

३१५. जंबुद्दीवे दीवे महाविदेहे वासे जहण्णपए चत्तारि अरहंता चत्तारि चक्कवट्टी चसारि बलदेवा चत्तारि वासुदेवा उप्परिंजसु वा उप्पज्जंति वा उप्पज्जिस्संति वा ।

## मंदर-पव्वय-पदं

- ३१६. जंबुद्दीवे दीवे मंदरे पव्वते चत्तारि वणा पण्णत्ता, तं जहा-भट्सालवणे, णंदणवणे, सोमणसवणे, पंडगवणे।
- ३१७. जंबुद्दीवे दीवे मंदरे पव्वते पंडगवणे चत्तारि अभिसेगसिलाओ पण्णत्ताओ, तं जहा\_\_ पंडुकंबलसिला, अइपंडुकंबलसिला, रत्तकंबलसिला,अतिरत्तकंबलसिला। रक्तकम्वलशिला,अतिरक्तकम्वलशिला।
- ३१८ मंदरचूलिया णं उर्वार चत्तारि जोयणाइं विक्खंभेणं पण्णत्ता।

## धायइसंड-पुक्खरवर-पदं

३१९. एवं---धायइसंडदीवपुरत्थिमढेवि कालं आदि करेता जाव मंदर-चुलियत्ति ।

```
चन्द्रपर्वतः, सुरपर्वतः, देवपर्वतः,
नागपर्वतः ।
विदिशासु चत्वारः वक्षस्कारपर्वताः
```

प्रज्ञप्ताः, तद्यथा — सौमनसः, विद्युत्प्रभः, गन्धमादनः, माल्यवान् ।

## शलाका-पुरुष-पदम्

चत्वारः अर्हन्तः चत्वारः चकवर्तिनः चत्वारः वलदेवाः चत्वारः वास्देवाः उदपदिषतः वा उत्पद्यन्ते वा उत्पत्स्यन्ते वा ।

## मन्दर-पर्वत-पदम्

विष्कम्भेष प्रज्ञप्ता ।

इति ।

धातकोषण्ड-पुष्करवर-पदम्

जम्बूढीपे द्वीपे मन्दरे पर्वते चत्वारि ३१६. जम्बूढीप ढीप के मन्दर पर्वत के चार वन वनानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा-भद्रशालवनं, नन्दनवनं, सौमनसवनं, पण्डकवनम् । अभिषेकशिलाः चतस्रः प्रज्ञप्ताः, तदयथा----पाण्डुकम्बलशिला, अतिपाण्डुकम्बलशिला,

स्थान ४ : सूत्र ३१४-३१६

१. चन्द्रपर्वत, २. सूरपर्वत, ३. देवपर्वत, ४. नागपर्वत ।

जम्बुद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य चतसृषु ३१४. जम्बूहीप द्वीप के मन्दर पर्वत के चारों दिशा कोणों में चार वक्षस्कार पर्वत हैं---१. सौमनस्क, २. विद्युत्प्रभ, ३. गन्धमादन, ४. माल्यवान् ।

## शलाका-पुरुष-पद

जम्बूद्वीपे द्वीपे महाविदेहे वर्षे जधन्यपदे ३१५. जम्बूद्वीप द्वीप के महाविदेह क्षेत में कम से कम चार अहंन्त, चार चक्रवर्ती, चार बलदेव और चार वासुदेव उत्पन्त हुए थे, उत्पन्न होते हैं और उत्पन्न होंगे।

## मन्दर-पर्वत-पद

हैं—१. भद्रशाल वन, २. तन्दन वन, ३. सौमनस वन, ४. पण्डक वन ।

जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरे पर्वते पण्डगवने ३१७. जम्बूढीप ढीप के मन्दर पर्वत के पण्डक वन में चार अभिषेक शिलाएं हैं ---

- १. पांडुकंबल शिला,
- २. अतिपाण्डुकंवल शिला,
- ३. रक्तकंबल शिला,
- ४. अतिरक्तकबल शिला ।

मन्दरचूलिका उपरि चत्वारि योजनानि ्३१¤. मन्दर पर्वत की चूलिका का ऊपरी विष्कंभ [चौड़ाई] चार योजन का है।

## धातकी अण्ड-पूष्करवर-पद

एवम्-धातकीषण्डद्वीपपौरस्त्याद्धेऽपि- ३१९. इसी प्रकार धातकीषंड द्वीप के पूर्वार्ध और पश्चिमाई के लिए भी 'सुपम-सुपमा' काल की स्थिति से लेकर मन्दर-चूलिका

कालं आदि कृत्वा यावत् मन्दरचूलिका

पु**क्खरवरदीव-** एवम्–यावत् पुष्करवरद्वीषपाश्चात्यार्धे एवं...जाव पच्चत्थिमद्धे जाव मंदरचूलियत्ति \_\_ यावत् मन्दरचूलिका इति---

## संगहणी-गाहा

## संग्रहणी-गाथा

पूर्वापरे पार्श्वे ।।

१. जम्बुद्वीपकावश्यक

कालात् चूलिका यावत् ।

धातकीषण्डे पुष्करवरे च

तू

योजनानि

परिवसन्ति,

तावत्कं चैव प्रवेशेन

१. जबुद्दीवगआवस्सगं तु कालाओ चूलिया जाव । धायइसंडे पुक्खरवरे य पुट्वावरे पासे।

दारं-पद

द्वार-पदम्

विष्कम्भेण,

प्रज्ञप्तानि ।

तद्यथा—

अपराजितः ।

अन्तर्द्वीप-पदम्

प्रज्ञप्तानि, तद्यथा—

तानि द्वाराणि चत्वारि

३२०. जंबुद्दीवस्स णं दीवस्स चत्तारि दारा पण्णत्ता, तं जहा---विजये, वेजयंते, जयंते, अपराजिते । विजयः, वैजयन्तः, जयन्तः, अपराजितः । ते णंदारा चत्तारि जोयणाडं विक्खंभेणं, तावइयं चेव पवेसेणं पण्णत्ता । तत्थणं चत्तारि देवा महिड्वीया जाव पलिओवमट्ठितीया परिवसंति पल्योपमस्थितिकाः तं जहा— विजते, वेजयंते, जयंते, अपराजिते ।

## अंतरदीव-पदं

३२१. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स दाहिणे णं चुल्लहिमवंतस्स वास- जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य दक्षिणे ३२१. जम्बूद्वीप द्वीप के मन्दर पर्वत के दक्षिण में क्षुल्लहिमवतः वर्षधरपर्वतस्य चतसृषु

तत्र चत्वारः देवा मर्हद्धिकाः यावत्

विजय:, वैजयन्त:, जयन्त:,

### स्थान ४: सूत्र ३२०-३२१

के ऊपरी विष्कंभ (४,३०४-३१≍) तक का पाठ समझ लेना चाहिए । पुष्कर-वर-द्वीप के पूर्वार्ध और पश्चिमार्ध के लिए भी 'सुषम-सुषमा' काल की स्थिति से लेकर मन्दर-चूलिका के ऊपरी विष्कंभ (४/३०४-३१८) तक का पाठ समझ लेना चाहिए ।

## संग्रहणी-गाथा

जन्बुद्वीप में काल[सुपम-सुपमा] से लेकर मन्दरचूलिका तक होने वाली आवश्यक वस्तुएं धातकीषण्ड और पुष्करवरद्वीप के पूर्वापर पार्श्वों में सबकी सब होती हैं ।

## द्वार-पद

जम्बूद्वीपस्य द्वीपस्य चत्वारि द्वाराणि ३२० जम्बूढीप ढीप के चार ढार हैं— १. विजय. २. वैजयन्त, ३. जयन्त, ४. अपराजित ।‴ उनकी चौड़ाई चार योजन की है और उनका प्रवेश [मुख] भी चार योजन का है, वहां पल्योपम की स्थिति वाले चार मर्हाडक देव रहते हैं---१. विजय, २. वेजयन्त, ३. जयन्त, ४. अपराजित।

## अन्तर्द्वीप-पद

क्षुल्लहिमवत् वर्षधर पर्वत के चारों दिक्-

हरपव्वयस्स चउसु विदिसासु लवणसमुद्दं तिष्णि-तिष्णि जोयण-सयाइं ओगाहित्ता, एत्थ णं चत्तारि अंतरदीवा पण्णत्ता, तं जहा.... एगूरुयदीवे, आभासियदीवे, वेसाणियदीवे, णंगोलियदीवे । तेसु णं दीवेसु चउव्विहा मणुस्सा परिवसंति, तं जहा\_\_\_ एगूच्या, आभासिया, नेसाणिया, णंगोलिया ।

३२२. तेसि णं दीवाणं चउसु विदिसासु लवणसमूहं चत्तारि-चत्तारि जोयणसयाइं ओगाहेत्ता, एत्थ णं चत्तारि अंतरदीवा पण्णत्ता तं जहा\_\_ हयकण्णदीवे, गयकण्णदीवे,

गोकण्णदीवे, सपकूलिकण्णदीवे । तेसु णं दीवेसू चउव्विधा मणस्सा परिवसंति, तं जहा\_\_ हयकण्णा, गयकण्णा,

गोकण्णा, सक्तुलिकण्णा।

- ३२३. तेसि णं दीवाणं चउस् विदिसास् लवणसमुद्दं पंच-पंच जोयसणयाइं ओगाहिला, एत्थ णं चत्तारि अंतरदीवा पण्णत्ता, तं जहा.... आयंसमुहदीवे, मेंढमुहदीवे, अओमुहदीवे, गोमहदीवे, तेसु णं दोवेसु चडव्विहा मणुस्सा <sup>●</sup>परिवसंति, तं जहा<u></u> आयंसमुहा, भेंडमुहा, अओमुहा, गोनुहा।°
- ३२४. तेलि णं दीवाणं चउसु विदिसासु लवणसमुहं छ-छ जोयणसयाइं

३७२

विदिशासु लवणसमुद्रं त्रीणि-त्रीणि योजनशतानि अवगाह्य, अत्र चत्वारः अंतर्द्वीपाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा---एकोरुकद्वीपः, आभाषिकद्वीपः, वैषाणिकर्द्वापः, लाङ्गुलिकद्वीप. ।

तेषु द्वीपेषु चत्रविधाः मनुष्याः परिवसन्ति, तद्यञा— एकोस्काः, आभाषिकाः, वैद्याणिकाः, लाङ्गुलिकाः ।

तेषां द्वीपानां चतसृषु विदिशासु लवण- ३२२. उन द्वीपों के चारों दिक्कोणों की ओर समुद्रं चत्वारि-चत्वारि योजनशतानि अवगाह्य, अत्र चत्वार: अन्तर्हीपा: प्रज्ञप्ताः, तद्यथा\_\_\_ हयकर्णद्वीपे:, गजकर्णद्वीप:, गोकर्णद्वीपः, शष्कुलिवर्णद्वीपः ।

तेषु हीपेषु चतुर्विधाः मनुष्याः परिवसन्ति, तद्यथा— हयकर्णाः, गजकर्णाः, गोकर्णाः, शष्कुलिकर्णाः । तेषां द्वीपानां चतसृष् विदिशासु लवण-समूद्र पञ्च-पञ्च योजनशतानि अवगाह्य, अत्र चत्वारः अन्तर्द्वीपाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— आदर्शनुखद्वीपः, मेढनुखद्वीपः, अयोजुखद्वीपः, गोमुलद्वीपः। तेषु द्वीपेषु त्रतुर्वियाः मनुष्याः परिवसन्ति, तद्यथा\_\_\_ आदर्शमुखाः, मेढुमुखाः, अयोनुखाः, गोमुखाः । तेषां द्वीपानां चतसुपु विदिशासू लवण- ३२४, उन द्वीपों के चारों दिक्काणों में लवण समुद्रं षट्-पट् योजनशतानि अवगाह्य,

कोणों की ओर लवण समुद्र में तीन-तीन सौ योजन जाने पर चार अन्तर्टीय हैं----१. एकोरुकढीप, २. आभाषिकट्टीप, ३. वैयाणिकद्वीप, ४. लांगुलिकद्वीप।

उनमें चार प्रकार के मनुष्य रहते हैं---एकोरुक-एक साथल- घुटने की जपरी भाग वाले, आभाषिक---बोलने की अल्प क्षमता वाले या गूंगे, वैषाणिक---सींग वाले, लागुलिक--पृछ वाले।

लवण समुद्र में चार-चार सौ योजन जाने पर चार अन्तर्डीप हैं-१. हयकर्णद्वीप, २. गजकर्णद्वीप, ३. गोकर्णद्वीप, ४. शष्कुलीकर्णद्वीप ।

उनमें चार प्रकार के मनुष्य रहते हैं---- हयनण-घोड़े के समान कान वाले, २. गजकर्ण - हाथी के समान कान वाले, ३. गोकर्ण --गाव के समान कान वाले, ४. शष्कुलीकर्ण -- पूड़ी जैसे कान वाले । २२३. उन ढांपों के चारों दिक्कोणों की ओर सवण समुद्र में पांच-पांच सौ योजन ज<del>ा</del>ने पर चार अन्तर्टीप हैं---१. आदर्शमुखद्वीप,

> २. मेयमुखद्वीप, ३. अयोमुखद्वीप,

४. गोमुखद्वीप ।

उनमें चार प्रकार के मनुष्य रहते हैं----

१. आदर्शमुख-अध्दर्श के समान मुंह वाले

२. मेप-मुख---मेप के समान मुंह वाले,

३. अयो-मुख ।

४. गो-मुख—गो के समान मुंह वाले ।

समूद्र में छह-छह सौ योजन जाने पर चार

प्रज्ञप्ताः,

अत्र चत्वार: अन्तर्द्वीपाः

ओगाहेत्ता, एत्थ णं चत्तारि अंतर-दीवा पण्णत्ता, तं जहा\_\_ आसमुहदीवे, हत्थिमुहदीवे, सीहमुहदीवे, वग्धमुहदीवे। तेसु णं दीवेसु चउव्विहा मणुस्सा ⁰यरिवसंति, तं जहा\_\_ आसमुहा, हत्थिमुहा, सीहमुहा, वग्धमुहा ।° ३२४. तेसि णं दीवाणं चउल् विदिसासु लवणसमुद्दं सत्त-सत्त जोयणसयाइं ओगाहेता, एत्थ णं चत्तारि अंतर-दीवा पण्णत्ता, तं जहा— आसकण्णदीवे, हत्थिकण्णदीवे, अकण्णदीवे, कण्णपाउरणदीवे । तेसू णं दीवेसू चउग्विहा मणूस्सा •परिवसंति, तं जहा----आसकण्णा, हत्थिकण्णा,

३२६ तेसि णं दीवाणं चउसु विदिसासु लवणसमुद्दं अट्ठट्ठ जोयणसयाइं ओगाहेत्ता, एत्थ णं चत्तारि अंतर-वीवा पण्णत्ता, तं जहा---उक्कामुहदीवे, मेहमुहदीवे, विज्जुसुहदीवे, विज्जुदंतदीवे, तेसु णं दीवेसु चउव्विहा मणुस्सा •परिवसंति, तं जहा\_\_\_ उक्कामुहा, मेहनुहा, विज्जुमुहा, विज्जुदंता ।°

अकण्मा, कण्णपाउरणा ।°

३२७ तेसि णं दीवाणं चउसु विदिसासु लवणसमुद्दं णव-णव जोयणसयाइं ओगाहेत्ता, एत्थ णं चत्तारि अंतर-दीवा पण्णत्ता, तं जहा-

तद्यथा---अश्वमुखद्वीपः, हस्तिमुखद्वीपः, सिंहमुखद्वीपः, व्याघ्रमुखद्वीपः । द्वीपेषु तेषु चतुर्विधाः मनुष्याः परिवसन्ति, तद्यथा— अरुवमुखाः, हस्तिमुखाः, सिंहमुखाः, व्याघ्रमुखाः । तेषां द्वीपानां चलसृषु विदिशासु लवण- ३२४. उन द्वीपों के चारों दिक्कोणों की ओर समुद्रं सप्त-सप्त योजनशतानि अवगाह्य, अत्र चत्वारः अन्तर्द्वोपाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— अश्वकर्णद्वीपः, हस्तिकर्णद्वीपः, अकर्णद्वीप:, कर्णप्रावरणद्वीप:। द्वीपेष् चतुर्विधाः मनुष्या तेष् परिवसन्ति, तद्यथा-अश्वकर्णाः, हस्तिकर्णाः, अकर्णा, कर्णप्रावरणाः । तेषां द्वीपानां चतसृषु विदिशासु लवण- ३२६. उन द्वीपों के चारों दिक्कोणों की ओर समुद्रं अष्ट-अष्ट योजनशतानि अवगाहा, अत्र चत्वारः अन्तर्द्वीपाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा--उल्कामुखद्वीपः, मेघमुखद्वीपः, विद्युन्गुखद्वीपः, विद्युद्दतद्वीपः । तेषु द्वीपेषु चतुर्विधाः मनुष्याः परिवसन्ति, तद्यथा— उल्कामुखाः, मेघमुखाः, विद्युन्मुखाः, विद्य**ुद्**दंताः ।

समुद्रं नव-नव योजनशतानि अवगाहा, अत्र चत्वारः अन्तर्द्वीषाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—

स्थान ४ : सूत्र ३२४-३२७

अग्तर्हीप हैं---१. अश्वमुखद्वीप, २. हस्तिमुखद्वीप, ३. सिंहमुखद्वीप, ४. व्याझमुखद्वीप । उनमें चार प्रकार के मनुष्य रहते हैं---१. अश्वमुख—वोड़े के समान मुंह वाले, २. हस्तिमुख—हाथी के समान मुंह वाले, ३. सिंहमुख—सिंह के समान मुंह वाले, ४. व्या च्रमुख---बाघ के समान मुख वाले। लवणसमुद्र में सात-सात सौ योजन जाने पर चार अन्तर्द्वीप हैं----१. अश्वकर्णद्वीप, २. हस्तिकर्णद्वीप, ३. अकर्णदीप, ४. कर्णप्रावरणदीप। उनमें चार प्रकार के मनुष्य रहते हैं---१. अण्वकर्ण----घोड़े के समान कान वाले, २. हस्तिकर्ण —हाथी के समान कान वाले, ३. अकर्ण--वहुत छोटे कान वाले, ४. कर्णप्रावरण—विशाल कान वाले । लवणसमुद्र में आठ-आठ सौ योजन जाने पर वहां चार अन्तर्वीप हैं---१. उल्कामुखद्वीप, २. मेघमुखद्वीप, ३. विद्यूत्मुखद्वीप, ४. विद्युत्दन्तद्वीप । उनमें चार प्रकार के मनुष्य रहते हैं---१. उल्कामुख---उल्का के समान दीप्त मुंह वाले, २. मेघमुख-मेघ के समान मुंह वाले, ३. विद्युत्मुख—विजली के समान दीष्त मुँह वाले, ४. विद्युत्दन्त-बिजली के समान चमकीले दांत वाले। तेषां द्वीपानां चतमृषु विदिशासु लवण- ३२७. उन द्वीपों के चारों दिक्कोणों की ओर लवण समुद्र में नौ-नौ सौ योजन जाने पर चार अन्तर्हीप हैं---१. घनदन्तद्वीप,

२. लब्टदन्तद्वीप, ३. गूढदन्तद्वीप,

४. शुद्धदन्तद्वीप ।

घणदंतदीवे, लट्टदंतदीवे, गूढदंतदीवे, सुद्धदंतदीवे। तेसु णं दीवेसु चउ व्विहा मणुस्सा परिवसंति, तं जहा..... घणदंता, लट्टदंता, गूढदंता, मुद्धदंता।

३२८. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स उत्तरे णं सिहरिस्स वासहरपव्वयस्स चउसु विदिसासु लवणसमुद्दं तिण्णि-तिष्णि जोयणसयाइं ओगाहेता, एत्थ णं चत्तारि अंतरवीवा षण्णत्ता, तं जहा\_\_ एगूरुयदीवे, सेसं तहेव णिरवसेसं भाणियव्वं जाव सुद्धदंता ।

## महापायाल-पदं

३२१. जंबुद्दीवस्स णं दीवस्स बाहि-रिल्लाओ वेइयंताओ चउर्दिस लवणसमुद्दं पंचाणउइं जोयण-सहस्साइं ओगाहेत्ता, एत्थ णं महतिमहालता महालंजरसंठाण-संठिता चत्तारि महापायाला पण्णता, तं जहा\_\_ वलयामुहे, केउए, ईसरे । जूवए,

> तत्थ णं चत्तारि देवा महिड्रिया जाव पलिओवमट्ठितीया परि-वसंति, तं जहा.... काले, महाकाले, वेलंबे, पभंजणे ।

```
২৩১
```

धनदन्तद्वीप:, लप्टदन्तद्वीप:, गूढदन्तद्वीपः, शुद्धदन्तद्वीषः । तेषु द्वीपेषु चतुर्विधाः मनुष्याः परिवसन्ति, तं जहा\_\_ घनदन्ताः, लष्टदन्ताः, गूढदन्ताः, शुद्धदन्ताः । जम्बूद्वीपे द्वीपे सन्दरस्य पर्वतस्य उत्तरे ३२५. जम्बूद्वीप द्वीप के मन्दर पर्वत के उत्तर में शिखरिणः वर्षधरपर्वतस्य चतसृषु लवणसमुद्रं त्रीणि-त्रीणि विदिशास् योजनशतानि अवगाह्य, अत्र चत्वार: अन्तर्द्वीपाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—

एकोरुकट्टीप:, शेषं तथैव निरवशेषं भणितव्यं यावत् शुद्धदन्ताः ।

## महापाताल-पदम्

जम्बूद्वीपस्य द्वीपस्य वेदिकान्तात् चतुर्दिशि लवणसम्द्र पञ्चनवति योजनसहस्राणि अवगाह्य, अत्र महातिमहान्तः महालञ्जरसंस्थान-संस्थिताः चत्वारः महापातालाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— वडवामुख:, केतुक:, यूपक:, ईश्वर: ।

तत्र चत्वारः देवाः मर्हाद्धका यावत्

प्रभञ्जन: ।

परिवसन्ति,

पल्योपमस्थितिकाः

कालः, **म**हाकालः,

तद्यथा—

बेलम्ब:,

स्थान ४ : सूत्र ३२८-३२९

उनमें चार प्रकार के मनुष्य रहते हैं— १. घनदन्त-सघन दांत वाले, २. लष्टदन्त— कमनीय दांत वाले, ३. गूढदन्त-गूढ दांत वाले,

४. शुद्धदन्त—स्वच्छ दाँत वाले।

शिखरी वर्षधर पर्वत के चारों दिक्कोणों की ओर लवण-समुद्र में तीन-तीन सौ योजन जाने पर चार अन्तर्द्वीष हैं----१. एकं।रुकद्वीप, २. आभाषिकद्वीप, ३. वैषाणिकद्वीप, ४. लांगुलिकद्वीप। जितने अन्तर्द्वीप और जितने प्रकार के मनुष्य दक्षिण में हैं, उतने ही अन्तर्द्वीप और उतने ही प्रकार के मनुष्य उत्तर में ξı

#### महापाताल-पद

- वाह्यात् ३२६. जम्बूढीप टीप की बाहरी वेदिका के अंतिम भाग से चारों दिक्कोणों की ओर लवण समुद्र में पिचानबे हजार योजन जाने पर चार महापाताल हैं। वे बहुत विश्वाल हैं और उनका आकार बड़े घड़े जैसा है। उन ह नाम ये है----
  - १. वड़वामुख (पूर्व में), २. केतुक (दक्षिण में),
  - ३. यूपक (पश्चिम में),
  - ४. ईक्ष्वर (उत्तर में) ।
  - उनमें पल्योपम की स्थिति वाले चार
  - महर्द्धिक देव रहते हैं---
  - १. काल, २. महाकाल,
  - ३. वेलम्ब, ४. प्रभञ्जन ।

ठाणं (स्थान) ROE स्थान ४ : सूत्र ३३०-३३२ आवास-पर्वत-पदम् आवास-पव्वय--पर आवास-पर्वत-पद ३३०. जंबुद्दीवस्स णं दीवस्स बाहि-जम्बूद्वीपस्य बाह्यात् ३३० जम्बूढीप ढीप की बाहरी वेदिका के द्वीपस्य रिल्लाओ वेइयंताओ चउहिसि वेदिकान्तात् चतुर्दिशि अन्तिम भाग से चारों दिक्कोणों की ओर लवणसम्द्रं लवणसमूहं बायालीसं-बायालीसं द्वाचत्वारिशत्-द्वाचत्वारिशत् योजन-लवणसमुद्र में वयालीय-बयालीस हजार जोयणसहस्साइं ओगोहत्ता, एत्थ शतानि अवगाहा, अत्र चतुर्णा वेलंधर-योजन जाने पर वेलंधर नागराजों के चार णं चउण्हं वेलंधर णागराईणं नागराजानां चत्वारः आवासपर्वताः आवास पर्वत हैं---चत्तारि आवासपव्वत्ता पण्णत्ता, प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— १. गोस्तूप, २. उदावभास, गोस्तूप:, उदावभासः, शङ्खः, तं जहा\_\_\_ ३. शंख, ४. दकमीम । गोथूमे, उदओभासे, दकसोम: । संखे. दगसीमे । तत्थणं चत्तारि देवा महिड्रिया तत्र चत्वारः देवा मर्हाद्वकाः यावत् उनमें पल्योपन की स्थिति वाले चार जाव पलिओवमद्वितीया परिवसंति, पल्योपमस्थितिकाः परिवसन्ति, महर्द्धिक देव रहते हैं---१. गोस्तूप, तं जहा\_\_\_ २. शिव, ३. शंख, ४. मनःशिलाक। तद्यथा— ગોચુમે, सिवए, गोस्तूपः, शिवकः, शङ्खः, संखे, मणोसिलाए। मनःशिलाकः । ३३१. जंबुद्दीवस्स णं दीवस्स बाहि-जम्यूद्वीपस्य द्वीपस्य वाह्यात् ३३१. जम्बूद्वीप द्वीप की बाहरी वेदिका के रिल्लाओ वेइयंताओ चउसु विदि-वेदिकान्तात् चतसृषु विदिशासु लवण-अन्तिम भाष से चारों दिक्कोणों की ओर द्वाचत्वारिंशत्-द्वाचत्वारिंशत् सासु लवणसमुद्दे बायालीसं-लवष समुद्र में वयालीस-बयालीस हजार समुद्र योजनशतानि अवगाह्य, अत्र चतुर्णा बायालीसं जोयणसहस्ताइं योजन जाने पर अनूवेलंधर नागराजों के ओगाहेला, एत्थ णं चउण्हं अणु-अनुवेलंधरनागराजानां चत्वारः आवास-चार आवास पर्वत हैं----वेलंधर णागराईणं पर्वताः प्रज्ञप्ता, तद्यथा---चत्तारि १. कर्कोटक, २. विद्युत्प्रभ, कर्कोटकः, विद्युत्प्रभः, कैलाशः, आवासपब्वता पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ ३. कैलाश, ४. अरुणप्रभ। कक्कोडए, विज्जुष्पभे, अरुणप्रभः । अरुणप्पमे । केलासे, तत्थ णं चत्तारि देवा महिड्रिया तत्र चत्वारः देवाः मर्हाद्धकाः यावत् उनमें पल्योपम की स्थिति वाले चार जाव पलिओवमट्टितीता परिवसंति, पल्योपमस्थितिकाः मर्हाद्धक देव रहते हैं----परिवसन्ति. १. कर्कोटक, २. कर्दमक, ३. कैलाण, तं जहा---तद्यथा---कक्कोडए, कट्टमए, कर्कोटकः, कर्दमकः, कैलासः, ४. जनगप्रभ । केलासे, अरुणप्पभे। अरुणप्रभः । जोइस-पदं ज्योतिष्पदम् ज्योतिष्पद ३३२. लवणे णं समुद्दे चत्तारि चंदा लवणे समुद्रे चत्वार: चन्द्रा: प्राभासिपत ३३२. लवण समुद्र में चार चन्द्रमाओं ने प्रकाण वा प्रभासन्ते वा प्रभासिष्यन्ते वा । किया था, करते हैं और करेंगे ।

पर्भाससुवा पभासंतिवा पभा-सिस्संति वा ।

#### 305

चत्वारः सूर्याः अताप्सुः वा तपन्ते वा

चतस्रः कृत्तिकाः यावत् चतस्रः भरण्यः ।

चतारि सूरिया तविमुवा तवंति वा तविस्संति वा । चलारि कित्तियाओ जाव बत्तारि भरणीओ ।

- ३३३. चतारि अग्गी जाव चत्तारि जमा।
- ३३४ चतारि अंगारा जाव चत्तारि भावकेऊ ।

### दार-पदं

#### द्वार-पदम्

अपराजितः ।

प्रज्ञप्तानि ।

तद्यथा\_\_

प्रज्ञप्तानि, तद्यथा\_\_\_

विष्कम्भेण तावत्कं

पल्योपमस्थितिकाः

विजयः, वैजयन्तः, जयन्तः,

तानि द्वाराणि चत्वारि योजनानि

तत्र चत्वारः देवाः महद्धिकाः यावत्

विजयः, वैजयन्तः, जयन्तः, अपराजितः ।

चैव

प्रवेशेन

परिवसन्ति,

भावकेतव:।

तपिष्यन्ति वा ।

३३४. लवणस्स णं समुद्दस्स चत्तारि दारा पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ विजए, वेजयंते, जयंते, अपराजिते। ते णं दारा चत्तारि जोयणाइं विक्संभेणं तावइयं चेव पवेसेणं पण्णत्ता । तत्थ णं चत्तारि देवा महिड्रिया जाव पलिओवमट्ठितिया, परि-वसंति तं जहा----विजए वेजयंते, जयंते, अपराजिए।

धायइसंड-पुक्खरवर-पदं

३३६. घायइसंडे णं दीवे चत्तारि जोयण-

३३७ जंबुद्दीवस्स णं दीवस्स बहिया

पण्णत्ते ।

चत्तारि

एरवयाइं ।

सयसहस्साइं चक्कवालविक्खंभेणं

भरहाइ,

एवं जहा सद्दुदेसए तहेव णिर-

वसेसं भाणियन्वं जाव चलारि

मंदरा चत्तारि मंदरचुलियाओ।

चत्तारि

# धातकोषण्ड-पुष्करवर-पदम् धातकीषण्ड: द्वीपः चत्वारि योजनशत- ३३६. धातकीषण्ड द्वीप का चक्रवाल-विष्कंभ

सहस्राणि चक्रवालविष्कम्भेण प्रज्ञप्तः ।

भरतानि, चत्वारि ऐरवतानि ।

एवं यथा शब्दोद्देशके तथैव निरवशेषं भणितव्यं यावत् चत्वारः मन्दराः चतस्र: मन्दरचूलिकाः ।

## स्थान ४ : सूत्र ३३३-३३७

चार सूर्य तपे थे, तपते हैं और तपेंगे । चार इत्तिका यावत् चार भरणी तक के सभी नक्षत्रों ने चन्द्रमा के साथ दोग किया था, करते हैं और करेंगे ।

- चत्व।रःअग्नयः यावत् चत्वारः यमाः । ३३३. इन नक्षत्रों के अग्नि यावत् यम— ये चार-चार देव हैं।
- चत्वारः अङ्गाराः यावत् चत्वारः ३३४ वार अङ्गार यावत् चार भावकेत् तक के सभी ग्रहों ने चार किया था, करते हैं और करेंगे ।

## द्वार-पद

लवणस्य समुद्रस्य चत्वारि द्वाराणि ३३५. लवण समुद्र के चार द्वार हैं---१. विजय, २. वैजयन्त, ३. जयन्त, ४. अपराजित । उनकी चौड़ाई चार योजन की है तथा उनका प्रवेश[मुख]भी चार योजन चौड़ा है। उनमें पल्योपम की स्थिति वाले चार महर्द्धिक देव रहते हैं---१. विजय, २. वैजयन्त, ३. जयन्त, ४. अपराजित ।

## धातकोषण्ड-पुष्करवर-पद

[थलय का विस्तार] चार लाख योजन का है ।

जम्बूद्वीपस्य द्वीपस्य बहिस्सात् चत्वारि ३३७. जम्बू द्वीप के बाहर [धातकीषण्ड तथा अर्ध पुष्करवर द्वीप में ] चार भरत और चार ऐरबत हैं ।

शब्दोद्देशक [दूसरे स्थान के तीसरे उद्दे-शक] में जो बतलाया है, वह यहां जान लेना चाहिए। [बहां जो दो-दो बताए गए हैं वे यहां चार-चार जान लेने चाहिए]।

## णंदीसरवरदीव-पदं

- ३३८ णंदीसरवरस्स णं दीवस्स चक्क-वालविवलंभस्स बहुमज्भदेसभागे चउहिसिं चत्तारि अंजणगपव्वता पण्णत्ता, तं जहा.... पुरत्थिमिल्ले अंजणगपव्वते, दाहिणिल्ले अंजणगपव्वते, पच्चत्थिमिल्ले अंजणपव्वतं, उत्तरिल्ले अंजणगपव्वते । ते णं अंजणगपव्वता चउरासीति जोयणसहस्साइं उड्रं उच्चत्तेणं, एगं जोयणसहस्तं उच्चेहेणं, मूले **दसजोयणसहस्सा**इं विक्खभेण, तदणंतरं च णं मायाए-मायाए परिहायमाणा-परिहायमाणा उवरिमेगं जोयणसहरसं विक्लंभेणं पण्णता ।
  - मूले इक्कतीसं जोयणसहस्साइं छच्च तेवीसे जोयणसते परिवखे-वेणं, उवरिं तिण्णि-तिण्णि जोयण-सहस्साइं एगं च बावट्रं जोयणसतं परिक्खेवेणं ।
  - मूले विच्छण्णा मज्के संखेता उपि गोपुच्छसंठाणसंठिता तण्या सव्वअंजणमया अच्छा सण्हा लण्हा घट्टा मट्टा णीरया णिम्मला णिप्पंका णिक्कंकड-च्छाया सप्पभा समिरीया सउज्जोया पासाईया दरिसणीया अभिरूवा पडिरूवा ।

#### ३३९. तेसि णं अंजणगपव्वयाणं उर्वार बहसमरमणिज्जा भूमिभागा पण्णता )

## नन्दोव्वरवरद्वीप-पदम्

३७७

नन्दीश्व रवरस्य द्वीपस्य विष्कम्भस्य बहुमध्यदेशभागे चतुर्दिशि चत्वारः अञ्जनकपर्वताः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा---पौरस्त्यः अञ्जनकपर्वतः, दाक्षिणात्य: – अञ्जनकपर्वत:. पाश्चात्य: अञ्जनकपर्वतः, उदीच्य: अञ्जनकपर्वतः । ते अञ्जनकपर्वताः चतुरशोति योजन-सहस्राणि ऊर्ध्वं उच्चत्वेन, एकं योजन-सहस्रं उद्वेधेन, मुले दशयोजन-सहस्राणि विष्कम्भेण, तदनन्तरं च मात्रया-मात्रया परिहीयमाना:-परि-हीयमानाः उपरि एक योजनसहस्र विष्कम्भेण प्रज्ञप्ताः ।

मूल एकविशत् योजनसहस्राणि षट् च त्रिविंशति योजनशतं परिक्षेपेण, उपरि त्रीणि-त्रीणि योजनसहस्राणि एकं च द्वाषष्ठियोजनशतं परिक्षेपेण ।

मूले विस्तृताः मध्ये संक्षिप्ताः उपरि तनुकाः गोपुच्छसंस्थानसंस्थिताः सर्वा-ञ्जनमयाः अच्छाः श्लक्ष्णाः श्लक्ष्णाः घृष्टाः मुख्टाः नीरजसः निर्मलाः निष्पङ्खाः निष्कंकट-च्छायाः सप्रभाः समरीचिकाः सोद्योताः । प्रासादीयाः दर्शनीया अभिरूपाः प्रतिरूपाः ।

रमणीयाः भूमिभागाः प्रज्ञप्ताः ।

## नन्दीश्वरवरद्वीप-पट

- चकवाल- ३३८. नन्दीक्वरवर द्वीप के चक्रवाल-विष्कंभ के वहुमध्य देशभाग---ठीक वीच में चारों दिशाओं में चार अञ्जन पर्वत हैं---
  - १. पूर्वी अञ्जन पर्वत,
  - २. दक्षिणी अञ्जन पर्वत,
  - ३. पश्चिमी अञ्जन पर्वत,
  - ४. उत्तरी अञ्जन पर्वत।

उनकी ऊंचाई चौरासी हजार योजन की है। वे एक हजार योजन तक धरती में अवस्थित हैं । मुल में उनका विस्तार दस हजार योजन का है। वह कमश: घटते-घटते ऊपरी भाग में एक हजार योजन का रह जला है ।

मूल में उनकी परिधि दकतीस हजार छ: सी तेइस योजन और ऊनरी भाग में तीन हजरर एक सौ बासठ योजन की है । वे मुल में विस्तृत, मध्य में संजिप्त और अन्त में पतले हैं । उनका आकार गाय की पूछ जैसा है। वे नीचे से उपर तक अञ्जन रत्नमय हैं। वे स्फटिक की भांति अच्छ-पारदर्शी हैं। वे चिकने, चमकदार, शाण पर बिसे हुए से, प्रमार्जनी से साफ किए हुए से, रज रहित, पंक रहित, निरावरण शोमा वाले, प्रभायुक्त, रहिमयुक्त, ज्द्योतयुक्त, मन को प्रसन्न करने वाले, दर्जनीय, कमनीय और रमणीय हैं।

तेषां अञ्जनकपर्वतानां उपरि बहुसम- ३३९. उन अञ्जन पर्वतों के ऊपर अत्यन्त सम-तल और रमणीव भूमि-भाग हैं। उनके मध्य में चार सिद्धायतन हैं। वे एक सौ

बहसमरमणिज्जाणं तेसि णं बहुमज्कदेसभागे भूमिभागाणं चत्तारि सिद्धायतणा पण्णत्ता। ते णं सिद्धायतणा एगं जोयणसयं आयामेणं, पण्णासं जोयणाइं विक्खंभेण. बावत्तरिजोयणाइं उड्ड उच्चतेणं । तेसि णं सिद्धायतणाणं चउदिसि चत्तारि दारा पण्णत्ता, तं जहा\_\_ देवदारे, असुरदारे, णागदारे, सूवण्णदारे । तेसु णं दारेसु चउव्विहा देवा परिवसंति, तं जहा.... देवा, असुरा, णागा, सूवण्णा। तेसि णं दाराणं पूरतो चत्तारि मुहमंडवा पण्णत्ता । तेसि णं मुहमंडवाणं पूरओ चतारि पेच्छाधरमंडवा पण्णता । तेसि णं पेच्छाधरमंडवाणं बहुमज्भ-देसभागे चलारि वइरामया अक्खाडगा पण्णता । तेसि णं वइरामयाणं अक्खाडगाणं बहमज्कदेसभागे चतारि भणि-पेढियातो पण्णत्ताओ । तासि णं मणिपेढिताणं उर्वार चत्तारि सीहासणा पण्णत्ता । तेसि णं सिहासणाणं उवरिं चतारि तेषां सिंहासनानां उपरि विजयदूसा पण्णत्ता । तेसि णं विजयदूलगाणं बहुमज्भ-देसभागे चत्तारि वइरामया अंकूसा पण्णत्ता । तेसू णं वइरामएसु अंकसेसू

কুমিকা मुत्तादामा **चत्तारि** पण्णता ।

तेषां बहुसमरमणीयानां भूमिभागानां वहुमध्यदेशभागे चत्वारि सिद्धायत-नानि प्रज्ञप्तानि । तानि सिद्धायतनानि एकं योजनशतं आयामेन, पञ्चाशत् योजनानि विष्कम्भेण, द्वासप्ततियोजनानि ऊर्ध्वं उच्चरवेन् । तेषां सिद्धायतनानां चतुर्दिशि चत्वारि द्वाराणि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— देवद्वारं, असूरद्वारं, नागद्वारं, सूपर्णद्वारम् । तेषु द्वारेषु चतुर्विधाः देवाः परिवसन्ति, तद्यथा---देवाः, असुराः, नागाः, सुपर्णाः । तेषां द्वाराणां पुरतः चत्वारः मुखमण्डपाः प्रज्ञप्ताः । तेषां मुखमण्डपानां पुरतः चत्वारः प्रेक्षागृहमण्डपाः प्रज्ञप्ताः । तेषां प्रेक्षागृहमण्डपानां बहुमध्यदेशभागे चत्वारः वज्रमयाः अक्षवाटकाः प्रज्ञप्ताः । तेषां वज्त्रमयानां अक्षवाटकानां बहुमध्य-देशभागे चतस्रः मणिपीठिकाः प्रज्ञप्ताः । तासां मणिपीठिकानां उपरि चत्वारि

सिंहासनानि प्रज्ञप्तानि। चत्वारि विजयदुष्याणि प्रज्ञप्तानि । तेषां विजयदूष्यकाणां बहुमध्यदेशभागे चत्वारि वज्रमयाः अंकुशाः प्रज्ञप्ताः ।

तेषु वज्जमयेषु:अंकुुरोषु चत्वारि कुम्भि-कानि मुक्तादामानि प्रज्ञप्तानि ।

योजन लम्बे, पचास योजन चौड़े और वहत्तर योजन ऊपर की ओर ऊंचे हैं।

उन सिद्धायतनों की चारों दिशाओं में चार द्वार हैं — १. देव द्वार, २. असुर द्वार, ३. नाग द्वार, ४. सुपर्ण द्वार। उनमें चार प्रकार के देव रहते हैं---१. देव, २. अमुर ३. नाग, ४. सुपर्ण ।

उन द्वारों के आगे चार मुख-मण्डप हें । मुख-मण्डपों के आगे चार उन प्रेक्षागृह रंगशाला मण्डप हैं। उन प्रेक्षागृह-मण्डपों के मध्य-भाग में चार बज्जमय अक्षवाटक-प्रेक्षकों के लिए बैठने के आसन हैं। उन वज्रमय अक्षवाटकों के वीच में चार मणि-पीठिकाएं हैं।

उन मणिपीठिकाओं के ऊपर चार सिंहासन हैं । उन सिंहासनों के ऊपर चार विजय-दूष्ध---चंदवा हैं । उन विजयदूष्यों के मध्य भाग में चार वज्रमय अंकुश हैं ।

उन वज्रमय अंकुशों पर कुंभिक[४०-४० मन के] मोतिशों की चार मालाएं सटक रही हैं ।

तेणं कुंभिका मुत्तादामा पत्तेयं-पत्तेयं अण्णेहि तदद्ध उच्चत्तपमाण-मित्तेहि चउहि अद्धकंभिक्केहि मुत्तावामेहि सव्वतो समंता संपरिक्लिता ।

तेसि णं पेच्छाघरमंडवाणं पुरओ चतारि मणिपेढियाओ पण्णत्ताओ । तासि णं मणिपेढियाणं उवरि चतारि-चत्तारि चेइयथुभा पण्णत्ता । तेसि णं चेइययुभाणं पत्तेयं-पत्तेयं चउहिसि चत्तारि मणिपेढियाओ पण्णत्ताओ ।

तासि णं मणिपेढियाणं उबरि चत्तारि जिणयडिमाओ सव्वर-यणामईओ संपलियंकणिसण्णाओ थूमाभिमुहाओ चिट्ठ ति, तं जहा\_\_\_ रिसभा, बद्धमाणा, चंदाणणा, वारिसेणा। तेसि णं चेइयथूभाणं पूरतो चत्तारि तेपां मणिपेढिवाओ पण्णत्ताओ । तासि णं मणिपेढियाणं उवरि चत्तारि चेइयरुक्खा पण्णत्ता । तेसि णं चेइयरुक्खाणं पुरओ चत्तारि मणिपेढियाओ पण्णत्ताओ । तासि णं मणिदपेढियाणं उवरि चत्तारि महिंदज्भया पण्णत्ता । णंदाओ पुक्खरिणीओ पण्णत्ताओ। तासि णं पुक्खरिणीणं पत्तेयं-पत्तेयं चउदिसिं चत्तारि वणसंडा पण्णत्ता, तं जहा.... पुरत्थिमे णं, दाहिणे णं,

पच्चत्थिमे णं, उत्तरे णं ।

तानि कुम्भिकानि मुक्तादामानि प्रत्येक-प्रत्येकं अन्यैः तदर्धोच्चत्वप्रमाणमात्रैः चतुभिः अर्धकुम्भिकैः मृक्तादामभिः सर्वतः समन्तात् संपरिक्षिप्तानि ।

305

तेषां प्रेक्षागृहमण्डपानां पुरतः चतस्रः मणिर्पाठिकाः प्रज्ञप्ताः । तासां मणिपीठिकानां उपरि चत्वारः-चत्वारः चैत्यस्तूपाः प्रज्ञप्ताः । चैत्यस्तूपानां तेषां प्रत्येकं-प्रत्येकं चतुर्दिशि चतस्रः मणिपीठिकाः प्रज्ञप्ताः ।

तासां मणिषीठिकानां उपरि चतस्त्र: जिनप्रतिमाः सर्वरत्नमय्यः संपर्यक-निषण्णाः स्तूपाभिमुखाः तिष्ठन्ति, तद्यथा---ऋषभा, वर्धमाना, चन्द्रानना, वारिषेणा । चैत्यस्तूपानां पुरतः चतम: मणिपीठिकाः प्रज्ञप्ताः । तासां मणिपीठिकानां उपरि चत्वारः चैत्यरुक्षाः प्रज्ञप्ताः । तेषां चैत्यरुक्षाणां पुरतः चतस्रः मणि-पीठिकाः प्रज्ञप्ताः । तासां मणिपीठिकानां उपरि चत्वारः महेन्द्रध्वजाः प्रज्ञप्ताः । तेसिणं महिंदज्भयाणं पुरओ चत्तारि तेषां महेन्द्रध्वजानां पुरतः चतस्रः नन्दाः पुष्करिण्यः प्रज्ञप्ताः । पुष्करिणीनां तासां प्रत्येक-प्रत्येक

चतुर्दिशि चत्वारि वनषण्डानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा....

पोरस्त्ये, दक्षिणे, पाश्चात्ये, उत्तरे ।

#### स्थान ४: सूत्र ३३९

उन कुंभिक मुक्ता मालाओं में से प्रत्येक माला पर उनकी ऊंचाई से आधी डांचाई वाली तथा २०-२० मन के मोतियों की चार मालाएं चारों ओर लिपटी हुई हैं ।

उन प्रेक्षागृहमण्डपों के आगे चार मणि-फीठिकाएं हैं ।

उन मणिपीठिकाओं पर चार चैत्य-स्तूप हैं ।

उन चैत्य-स्तूर्धों में से प्रत्येक पर चारों दिशाओं में चार-चार मणिपीठिकाएं हैं।

उन मणि पीठिकाओं पर चार जिन प्रतिमाएं हैं, वे सर्व रत्नमय, संपर्यकासन— पद्मासन की मुद्रा में अवस्थित हैं । उनका मुंह स्तुपों के सामने है। उनके नाम ये हैं - १. ऋषभा, २. वर्डमाना, ३. चन्द्रानना, ४. दारिखेणा । उन चैत्पस्तूथों के आगे चार मणि पीठिकाएं हैं। उन पर चार चैरववृक्ष हैं ।

उन चैत्य वृक्षों के आगे चार मणि पीठिकाएं हैं। जन पर चार महेन्द्र [महान् ] ध्वज हैं।

उन महेन्द्र-ध्वजों के आगे चार नन्दा-पुष्करिणियां हैं । उन पुष्करिणियों में ते प्रत्येक के आगे चारों दिशाओं में चार वनवण्ड हैं---पूर्व में. दक्षिण में, पश्चिम में, उत्तर में।

संगहणी-गाहा १. पुटवे णं असोगवणं, दाहिणओ होइ सत्तवण्णवर्ण । अवरे णं चंपगवणं, च्तवणं उत्तरे पासे ॥

३४०. तत्थ णं जे से पुरत्थिमिल्ले अंजण-गपव्वते, तस्स णं चउद्दिसि चत्तारि णंदाओ पुक्खरिणीओ पण्णत्ताओ, तं जहा\_\_

णंदुत्तरा, णंदा, आणंदा,

णंदिवद्धणा ।

ताओ णं णंदाओ पुक्खरिणोओ एगं जोयणसयसहस्सं आयामेणं, पण्णासं जोयणसहस्साइं विक्खंभेणं, दसजोयणसताइं उच्वेहेणं । तासि णं प्रवखरिणोणं पत्तेयं-पत्तेयं चउद्दिसि चत्तारि तिसो-वाणपडिरूवगा पण्णत्ता । तेसि णं तिसोवाणपडिरूवगाणं पुरतो चत्तारि तोरणा पण्णत्ता, तं जहा—

पुरत्थिमे णं, दाहिणे णं, पुच्चतिथमे णं, उत्तरे गं। तासि णं पुर्वे परोगं पत्तेयं-पत्तेयं चउहिसि चत्तारि वणसंडा पण्णत्ता, तं जहां..... पुरतो, दाहिणे णं,

पच्चत्थिमे णं, उत्तरे णं।

## संग्रहणी-गाथा

१. पूर्वे अशोकवनं, दक्षिणे भवति सप्तपर्णवनम् । अपरे चम्पकवनं, चतवनमूत्तरे पारुवें ॥ तत्र योसौ पौरस्त्य: अञ्जनकपर्वत:, ३४०. पूर्व के अञ्जन पर्वत की चारों दिशाओं तस्य चतुर्दिशि चतस्रः नन्दाः पुष्करिण्यः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— नन्दोत्तरा, नन्दा, आनन्दा, नन्दिवर्धना ।

३द०

## ताः नन्दाः पुष्करिण्यः एकं योजनशत-सहस्रं आयामेन, पञ्चाशत् योजन-सहस्राणि विष्कम्भेण, दशयोजनशतानि उद्वेधेन । पृष्करिणीनां प्रत्येकं-प्रत्येकं तासां चतुर्दिशि चत्वारि त्रिसोपानप्रतिरूप-काणि प्रज्ञप्तानि । तेषां त्रिसोपानप्रतिरूपकाणां पूरतः चत्वारि तोरणानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा—

पौरस्त्ये, दक्षिणे, पाश्चात्ये, उत्तरे ।

```
पुष्करिणीनां प्रत्येकं-प्रत्येकं
तासां
चतुर्दिशि चत्वारि वनषण्डानि प्रज्ञप्तानि,
तद्यथा---
पूरतः, दक्षिणे, पाइचात्ये, उत्तरे ।
```

## स्थान ४ : सूत्र ३४०

## संग्रहणो-गाथा

पूर्व में अशोकवन, दक्षिण में सप्तपर्णवन. पश्चिम में चम्पकवन,

- उत्तर में आम्रवन ।
- में चार नन्दा पुष्करिणियां हैं —
- १. नन्दोत्तरा, २. नन्दा, ३. आनन्दा,
- ४. नन्दिवर्धना ।

वे नन्दा पुष्करिणियां एक लाख योजन लम्बी, पचास हजार योजन चौड़ी और हजार योजन यहरी हैं।

उन नंदा पुष्करिणियों में से प्रत्येक के चार दिशाओं में चार त्नि-सोपान पंक्तियां है ।

उन ति-सोपान पंक्तियों के आगे चार तोरण द्वार हैं---

१. पूर्व में, २. दक्षिण में, ३. पश्चिम में, ४. उत्तर में ।

उन नन्दा पुष्करिणियों में से प्रत्येक के चारों दिशाओं में चार वनषण्ड हैं----पूर्व में, दक्षिण में, पश्चिम में, उत्तर में।

## संगहणी-गाहा

१. पुव्वे णं असोगवणं, \*दाहिणओ होइ सत्तवण्णवणं। अवरे णं चंपगवणं°, चूयवणं उत्तरे पासे।। तासि णं पुक्खरिणीणं बहुमज्फ-देसभागे चत्तारि दधिमुहगपव्वया पण्णत्ता।

ते णं दधिमुहगपव्वया चउसहिं जोयणसहस्साइं उड्ढं उच्चत्तेणं, एगं जोयणसहस्सं उब्वेहेणं, सव्वत्थ समा पल्लगसंठाणसंठिता; दस-जोयणसहस्साइं विक्संभेणं एक्कतीसं जोयणसहस्साइं छच्च तेवीसे जोयणसते परिक्लेवेणं, सब्वरयणामया अच्छा जाव पडिरूवा।

तेसि णं दधिमुहगपव्वताणं उर्वार बहुसमरमणिज्जा भूमिभागा पण्णत्ता ।

सेसं जहेव अंजणगपव्वताणं तहेव णिरवसेसं भाणियव्वं जाव चूतवणं उत्तरे पासे ।

३४१. तत्थ णं जे से दाहिणिल्ले अंजणग-पब्बते, तस्स णं चउदिसि चत्तारि णंदाओ पुक्खरिणीओ पण्णत्ताओ तं जहा— भद्दा, विसाला,

कुमुदा, पोंडरीगिणी । ताओ णं णंदाओ पुक्खरिणीओ एगं जोयणसयसहस्सं, सेसं तं चेव जाव दधिमुहगपव्वता जाव

## संग्रहणी-गाथा

१. पूर्वे अशोकवनं, दक्षिणे भवति सप्तपर्णवनम् । अपरे चम्पकवनं, चूतवनमुत्तरे पाश्वे ॥ तासां पुष्करिणीनां बहुमध्यदेशभागे चत्वारः दधिमुखकपर्वताः प्रज्ञप्ताः ।

३८१

ते दधिमुखकपर्वताः चतुःषष्ठि योजन-सहस्राणि ऊर्ध्व उच्चत्वेन, एकं योजन-सहस्रं उद्वेधेन, सर्वत्र समाः पल्यक-संस्थानसंस्थिताः; दशयोजनसहस्राणि विष्कम्भेण, एकत्रिंशत् योजनसहस्राणि षट्च त्रिविंशति योजनशतं परिक्षेपेण; सर्वरत्नमयाः अच्छाः यावत् प्रतिरूपाः ।

तेषां दधिमुखकपर्वतानां उपरि बहुसम-रमणीयाः भूमिभागाः प्रज्ञप्ताः ।

शेषं यथैव अञ्जनकपर्वतानां तथैव निरवशेषं भणितव्यम् यावत् चूतवनं उत्तरे पार्श्वे । तत्र योसौ दाक्षिणात्यः अञ्जनकपर्वतः, तस्य चर्तुदिशि चतस्तः नन्दाः पुष्करिण्यः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा----भद्रा, विशाला, कुमुदा, पौण्डरीकिणी ।

ताः नन्दाः पुष्करिण्यः एकं योजन-शतसहस्रं, शेषं तच्चैव यावत् दधिमुखक-पर्वताः यावत् वनषण्डानि ।

## स्थान ४ : सूत्र ३४१-३४२

### संग्रहणी-गाथा

पूर्व में अशोक वन, दक्षिण में सप्तपर्ण वन, पश्चिम में चम्पक वन, उत्तर में आम्रवन । उन नन्दा पुष्करिणियों के ठीक बीच में चार दधिमुख पर्वत हैं----

वे दधिमुख पर्वत ६४ हजार योजन ऊंचे और हजार योजन गहरे हैं। वे नीचे, ऊपर और बीच में सब स्थानों में [चौड़ाई की अपेक्षा] समान हैं। उनकी आकृति अनाज भरने के बड़े कोठे के समान हैं। उनकी चौड़ाई दस हजार योजन की है। उनकी परिधि ३१६२३ योजन की है। वे सर्व रत्नमय यावत् रमणीय हैं।

उन दधिमुख पर्वतों के ऊपर अत्वन्त समतल और रमणीय भू-भाग हैं।

शेप वर्णन अंजन पर्वत के समान है।

३४१. दक्षिण के अञ्जन पर्वत की चारों दिकाओं में चार नन्दा पुष्करिणियां हैं—-१. भद्रा, २. विशाला, ३. कुमुदा, ४. पोंडरीकिणी ।

> शेष वर्णन पूर्व के अञ्जन पर्वत के समान है ।

वणसंडा ।

३४२. तत्थ णं जे से पच्चत्थिमिल्ले अंजणगपव्वते, तस्स णं चउद्दिसि चत्तारि णंदाओ पुक्खरिणीओ पण्णत्ताओ, तं जहा\_\_\_\_ णंदिसेणा, अमोहा, गोथूभा, सुदंसणा । सेसं ते चेव, तहेव दधिमुहगपव्वता, तहेव सिद्धाययणा जाव वणसंडा ।

३४३. तत्थ णं जे से उत्तरिल्ले अंजणग-पव्वते, तस्स णं चउद्दिंस चत्तारि णंदाओ पुक्खरिणोओ पण्णत्ताओ, तं जहा— विजया, वेजयंती, जयंती, अपराजिता ।

ताओ णं णंदाओ पुक्खरिणीओ एगं जोयणसयसहस्सं, सेसं तं चेव पमाणं, तहेव दधिमुहगपव्वता, तहेव सिद्धाययणा जाव वणसंडा।

३४४. णंदीसरवरस्स णं दीवस्स चक्क-वालविक्खंभस्स बहुमज्भदेसभागे चउसु विदिसासु चत्तारि रति-करगपब्वता पण्णत्ता, तं जहा... उत्तरपुरत्थिमिल्ले रतिकरगपब्वए, दाहिणपुरत्थिमिल्ले रतिकरगपब्वए,

उत्तरपच्चत्थिमिल्ले

रतिकरगपब्वए।

ते णं रतिकरगयव्वता दस जोधण-सयाइं उड्ढं उच्चत्तेणं, दस गाउय-सताइं उच्वेहेणं; सच्वत्थ समा फल्लरिसंठाणसंठिता; दस जोधण-सहस्साइं विक्खंभेणं, एक्कतीसं जोयणसहस्साइं छच्च तेवीसे जोयणसते परिक्खेवेणं; सव्वर-यणामया अच्छा जाव पडिरूवा । ३द२

तत्र योसौ पाइचात्यः अञ्जनकपर्वतः, तस्य चतुर्दिशि चतस्रः नन्दाः पुष्करिण्यः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा---नन्दिपेणा, अमोघा, गोस्तूपा, सुदर्शना । शेषं तच्चेव, तथैव दधिमुखपर्वताः, तथैव सिद्धायतनानि यावत् वनषण्डानि । तत्र योसौ उदीच्यः अञ्जनकपर्वतः, तस्य चदुर्दिशि चतस्रः नन्दाः पुष्करिण्यः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा--विजया, वैजयन्ती, जयन्ती, अपराजिता । ताः नन्दाः पुष्करिण्यः एकं योजनझत-

ता. गन्दा. पुष्कारण्य. एक याजनसत-सहस्रं, शेषं तच्चैव प्रमाणं, तथैव दधिमुखकपर्वता:, तथैव सिद्धायतनानि यावत् वनषण्डानि । नन्दीस्वरवरस्य द्वीपस्य चक्रवाल-विष्कम्भस्य बहमध्यदेशभागे चतसुष

विदिशासु चत्वारः रतिकरकपर्वताः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा... उत्तरपौरस्त्यः रतिकरकपर्वतः, दक्षिणपौरस्त्यः रतिकरकपर्वतः, दक्षिणपौरस्त्यः रतिकरकपर्वतः,

उत्तरपाश्चात्यः रतिकरकपर्वतः।

ते रतिकरकपर्वताः दशयोजनशतानि ऊर्ध्व उच्चत्वेन, दश गध्यूतिशतानि उद्वेधेन, सर्वत्र समाः भल्लरिसंस्थान संस्थिताः,दशयोजनसहस्राणि विष्कम्भेण, एकत्रिंशत् योजनसहस्राणि षट् च त्रिविंशति योजनशतं परिक्षेपेण, सर्व-रत्नमयाः अच्छाः यावत् प्रतिरूपाः ।

#### स्थान ४ : सूत्र ३४३-३४४

३४२. परिचम के अञ्जन पर्वत की चारों दिशाओं में चार नन्दा पुष्करिणियां हैं---१. नंदिषेणा, २. अमोघा, ३. गोल्तूपा, ४. सुदर्शना । सेप वर्णन पूर्व के अञ्जन पर्वत के समान है ।

३४३. उत्तर के अञ्चन पर्वत को चारों दिशाओं में चार नन्दा पुष्करिणियां हैं----१. विजया, २. वैजयन्ती ३. जयन्ती, ४. अपराजिता ।

> रोज वर्णन पूर्व के अञ्जन पर्वत के समाम है ।

३४४. नंदीरवरवर द्वीप के चकवाल दिष्कंभ [बलय-विस्तार] के ठीक कीच में चारों विदिशाओं में चार रतिकर र्ष्वत हैं— १. उत्तर पूर्व में—ईसानकोण में, २. दक्षिण पूर्व में—आग्नेयकोण में, ३. दक्षिण पश्चिम में—नैऋत्यकोण में, ४. उत्तर पश्चिम में—वायव्यकोण में।

> वे रतिकर पर्वत हजार योजन ऊंचे और हजार कोस गहरे हैं। वे नीचे, उप और वीच में सब स्थानों में [चौड़ाई की अपेक्षा] समान हैं। उनकी आकृति झल्तरी----[झांझ-मंजीरे के समान वर्तुला-कार दो टुकड़ों से बना हुआ बाजा, जो पूजा के समय बजाया जाता है] के समान है। उनकी चौड़ाई दस हजार योजन की है। उनकी परिधि ३१६२३ योजन है। वे सर्व रत्नमय यावत् रमणीय हैं।

३४५. तत्थ णं जे से उत्तरपुरत्थिसिल्ले रतिकरगपव्वते, तस्स णं चडहिसि ईसाणस्स देविदस्स देवरण्णो चउण्हमग्गमहिसीणं जंबुद्दीव-पमाणाओ चत्तारि रायहाणीओ पण्णत्ताओ, तं जहा.... णंदुत्तरा, णंदा, उत्तरकुरा, देवकुरा । रामरक्षितायाः । कण्हाए, कण्हराईए,

रामाए, रामरक्लियाए ।

३४६. तत्थ णं जे से दाहिणपुरत्थिमिल्ले रतिकरगपव्वते, तस्स णं चउद्दिसि सक्कस्स देविंदस्स देवरण्णो जंद्रद्दीव-चउण्हमग्गमहिसीणं पमाणाओ चत्तारि रायहाणीओ पण्णत्ताओ, तं जहा.... सोमणसा. समणा, अच्चिमाली, मणोरमा । सिवाए, पउमाए, सतीए, अंजूए ।

३४७. तत्थ णं जे से दाहिणपच्चत्थि-मिल्ले रतिकरगपव्वते, तस्स णं चउहिंसि सक्कस्स देविदस्स चउण्हमग्गमहिसीणं देवरण्णो जंबुद्दीवषमाणमेत्ताओ चत्तारि रायहाणीओ पण्णत्ताओ, तं जहा.... भूता, भूतवडेंसा, गोथुभा, सुदंसणा। अमलाए, अच्छराए, णवमियाए, रोहिणीए ।

३४८. तत्थ णं जे से उत्तरपच्चत्थिमिल्ले रतिकरगपव्वते, तस्स णं चउद्दिसि-मीसाणस्स देविदस्स देवरण्णो चउण्हमग्गमहिसीणं जंबुद्दीवप्प-

तत्र योसौ उत्तरपौरस्त्यः रतिकरक- ३४५ उत्तर-पूर्व के रतिकर पर्वत की चारों पर्वतः, तस्य चतुर्दिशि ईशानस्य देवेन्द्रस्य देवराजस्य चतसृणां अग्र-महिषीणां जम्बूद्वीपप्रमाणाः चतस्रः नन्दोत्तरा, नन्दा, उत्तरकुरु:, देवकुरु: । कृष्णाया:, कृष्णराजिकाया:, रामाया:,

स्थान ४ : सूत्र ३४१-३४८

दिशाओं में देवराज, देवेन्द्र ईशान की चारों पटरानियों-कृष्णा, कृष्णराजि, रामा और रामरक्षिता--के जम्बूद्वीप जितनी बड़ी चार राजधानियां हैं---१. नंदोत्तरा, २. नंदा, ३. उत्तरकुरा, ४. देवकूरा ।

तत्र योसौ दक्षिणपौरस्त्य: रतिकरक- ३४६. दक्षिण-पूर्व के रतिकर पर्वत की चारों पर्वतः, तस्य चतुर्दिशि शक्रस्य देवेन्द्रस्य देवराजस्य चतसृणां अग्रमहिषीणां जम्बूद्वीपप्रमाणाः चतस्रः राजधान्यः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा----समनाः, सौमनसा, अचिमालिनी, मनोरमा । पद्मायाः, शिवायाः, शच्याः, अञ्ज्वाः ।

दिशाओं में देवराज, देवेन्द्र ज्ञक की चारों पटरानियों---पद्मा, शिवा, शची और अञ्जू-के जम्बूद्वीप जितनी वड़ी चार राजधानियां हैं —

```
२. सोमनसा,
१. समना,
```

३. अचिमालिनी, ४. मनोरमा ।

तत्र योसौ दक्षिणपाश्चात्यः रतिकरक- ३४७. दक्तिण-पश्चिम के रतिकर पर्वत की चारों पर्वतः, तस्य चतुर्दिशि शकस्य देवेन्द्रस्य चतसूणां अग्रमहिपीणां देवराजस्य जम्बूद्वीपप्रमाणमात्राः चतस्रः राजधान्यः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— भूता, भूतावतंसा, गोस्तूपा, सुदर्शना । अमलायाः, अप्सरसः, नवमिकायाः रोहिण्याः ।

दिशाओं में देवेन्द्र, देवराज शक की चारों पटरानिथों--अमला, अप्सरा, नवमिता और रोहिणी --- के जम्बूहीप जितनी बड़ी चार राजधानियां हैं—

```
१. भूता,
              २. भूतावतंसा,
```

```
३. गोस्तूषा, ३. सुदर्शना ।
```

तत्र योसौ उत्तरपाञ्चात्य:, रतिकरक- ३४८. उत्तर-पश्चिम में रतिकर पर्वत की चारों पर्वतः, तस्य चतुर्दिशि ईशानस्य देवेन्द्रस्य देवराजस्य चतस्रणां अग्र-महिषीणां जम्बूद्वीपत्रमाणमात्राः चतस्रः

दिशाओं में देवराज, देवेन्द्र ईशान की चारों पटरानियों—वसु, वसुगुप्ता, वसु-मित्रा और वसुंधरा के जम्बूद्वीप जितनी

| contracts of arGi-ma                  | with with and waying                  |                                                   |
|---------------------------------------|---------------------------------------|---------------------------------------------------|
| रयणा, रतणुच्चया,                      | रत्नसंचया ।                           | ३. सर्वरत्ना, ४. रत्नसंच्या।                      |
| सञ्वरतणा, रतणसंचया ।                  | वस्वाः, वसुगुप्तायाः, वसुमित्रायाः,   |                                                   |
| वसूए, वसुगुत्ताए,                     | वसुन्धरायाः ।                         |                                                   |
| वसुमित्ताए, वसुंधराए ।                |                                       |                                                   |
|                                       |                                       |                                                   |
| सच्च-पद                               | सत्य-पदम्                             | सत्य-पद                                           |
| ३४९. चउध्विहे सच्चे पण्णत्ते, तं जहा  | चतुर्विधं सत्यं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा   | ३४१. सत्य के चार प्रकार हैं                       |
| णामसच्चे, ठवणसच्चे,                   | नामसत्यं, स्थापनासत्यं, द्रव्यसत्यं,  | १. नामसत्य, २. स्थापनासत्य,                       |
| दव्वसच्चे, भावसच्चे ।                 | भावसत्यम् ।                           | ३. द्रव्यसत्य, ४. भावसत्य ।                       |
|                                       |                                       | • •                                               |
| आजीविय-तव-पदं                         | आजीविक-तयः-पदम्                       | आजोविक-तप-पद                                      |
| ३५०. आजोवियाणं चउव्विहे तवे पण्णत्ते, | आजीविकानां चतुर्विधं तपः प्रज्ञप्तम्, | ३५०. आजीविकों के तप के चार प्रकार हैं—            |
| तं जहा                                | तद्यथा                                | १. उग्नतप—तीन दिन का उपवास,                       |
| उग्गतवे, घोरतवे, रसणिज्जूहणता,        | उग्रतपः, घोरतपः, रसनिर्यूहण,          | २. घोरतप, ३. रस-निर्यूहणघृत                       |
| जिब्भिदियपडिसंलीणता ।                 | जिह्वेन्द्रियप्रतिसंलीनता ।           | आदि रस का परित्याग, ४. जिह्वे न्द्रिय             |
|                                       |                                       | प्रतिसंलीनता—मनोज्ञ और अमनोज्ञ                    |
|                                       |                                       | आहार में राग-द्वेप रहित प्रवृत्ति । <sup>८१</sup> |
| ३५१. चउच्विहे संजमे पण्णत्ते, तं जहा  | चतुर्विधः संयमः प्रज्ञप्तः, तद्यथा    | ३५१. संयम के चार प्रकार हैं—                      |
| मणसंजमे, वइसंजमे,                     | मनःसंयमः, वाक्संयमः, कायसंयमः,        | १. मन-संयम, २. वाक्-संयम,                         |
| कायसंजमे, उवगरणसंजमे ।                | उपकरणसंयमः ।                          | ३. काय-संयम, ४. उपकरण-संयम ।                      |
| ३१२.चउव्विधे चियाए पण्णत्ते, तं       | चतुर्विधः त्यागः प्रज्ञप्तः, तद्यथा   | ३५२. त्याग के चार प्रकार हैं—                     |
| जहा                                   | मनस्त्यागः, वाक्त्यागः, कायत्यागः,    | १. सन-त्थाग, २. वाक्-त्थाग,                       |
| मणचियाए, वइचियाए,                     | उपकरणत्यागः ।                         | ३. काय-त्याम, ४. उपकरण-त्याम ।                    |
| कायचियाए, उवगरणचियाए।                 |                                       |                                                   |
| ३४३. चउव्विहा अकिचणता पण्णत्ता,       | चतुर्विधा अकिञ्चनता प्रज्ञप्ता,       | ३४३. अकिञ्चनता के चार प्रकार हैं—-                |
| तं जहा                                | तद्यथा                                | १. मन-अकिञ्चनता,                                  |
| मण्अकिचणता, वइअकिचणता,                | मनोऽकिञ्चनता, वागकिञ्चनता,            | २. वाक्-अकिञ्चनता,                                |
| कायअकिचणता,                           | कायाऽकिञ्चनता,                        | ३. काय-अकिञ्चनता,                                 |
| उवगरणअकिचणता ।                        | उपकरणाऽकिञ्चनता ।                     | ४. उपकरण-अकिञ्चनता ।                              |
|                                       |                                       |                                                   |

माणमेत्ताओ चत्तारि रायहाणीओ

पण्णत्ताओ, तं जहा\_\_\_

राजधान्यः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—

रत्ना, रत्नोच्चया, सर्वरत्ना,

## स्थान ४: सूत्र ३४६-३५३

बड़ी चार राजधानियां हैं— १. रत्ना, २. रत्नोच्चया, २ सर्वरत्वा X रत्वमंचगर।

# तइओ उद्देसो

|                                                                                      | -                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                           |
|--------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| कोह-पदं                                                                              | कोध-पदम्                                                                                                          | कोध-पदम्                                                                                                                                                                                                                  |
| ३५४. चत्तारि राईओ पण्णत्ताओ, तं<br>जहा—<br>पव्वयराई, पुढविराई,<br>वालुयराई, उदगराई । | चतस्रः राजयः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— ३४४.<br>पर्वतराजिः, पृथिवीराजिः,<br>वालुकाराजिः, उदकराजिः ।                     | राजि [रेखा] चार प्रकार की होती है<br>१. पर्वत-राजि, २. मृत्तिका-राजि,<br>३. बालुका-राजि, ४. उदक-राजि ।                                                                                                                    |
| एवामेव चउच्चिहे कोहे पण्णसे,<br>तं जहा<br>पव्वयराइसमाणे,पुढविराइसमाणे,               | एवमेव चतुर्विधः कोधः प्रज्ञप्तः,<br>तद्यथा<br>पर्वतराजिसमानः, पृथिवीराजिसमानः,<br>बालुकाराजिसमानः, उदकराजिसमानः । | इसी प्रकार कोव भी चार प्रकार का होता<br>है—-१. पवंत-राजि के समान—-<br>अनन्तानुबन्धी, २. मृत्तिका-राजि के<br>समान—-अप्रत्याख्यानावरण,<br>३. वालुका-राजि के समान—-प्रत्याख्या-<br>नावरण, ४. उदक-राजि के समान—-<br>संज्वलन । |
| १. पव्वयराइसमाणं कोहमणुपविट्ठे<br>जीवे कालं करेइ, णेरइएसु<br>उववज्जति,               | १. पर्वतराजिसमानं कोधं अनुप्रविष्टो<br>जीवः कालं करोति, नैरयिकेषु उपपद्यते,                                       | १. पर्वत-राजि के समान कोध में अनु-<br>प्रविष्ट [प्रवर्तमान ] जीव मरकर नरक में<br>उत्पन्न होता है,                                                                                                                         |
| २. पुढविराइसमाणं कोहमणुप्पविट्ठे<br>जीवे कालं करेइ, तिरिक्लजोणिएमु<br>उववज्जति,      | २. पृथिवीराजिसमानं कोधं अनुप्रविष्टो<br>जीवः कालं करोति, तिर्यग्योनिकेषु<br>उपपद्यते,                             | २. मृत्तिका-राजि के समान कोध में<br>अनुप्रविष्ट जीव मरकर तिर्यञ्च योनि में<br>उत्पन्न होता है,                                                                                                                            |
| ३. वालुयराइसमाणं कोह-<br>मणुप्पविट्ठेजीवे कालं करेइ,<br>मणुस्सेसु उबवज्जति,          | ३. बालुकाराजिसमानं कोधं अनुप्रविष्टो<br>जीवः कालं करोति, मनुष्येषु उपपद्यते,                                      | ३. बालुका-राजि के समान कोध में<br>अनुप्रविष्ट जीव मरकर मनुष्य योनि में<br>उत्पन्न होता है,                                                                                                                                |
| ४. उदगराइसमाणं कोहमणुपविट्ठे<br>जीवे कालं करेइ, देवेसु उववज्जति ।                    | ४. उदकराजिसमानं कोधं अनुप्रविष्टो<br>जीवः कालं करोति, देवेषु उपपद्यते ।                                           | ४. उदक-राजि के समान कोध में अनु-<br>प्रविष्ट जीव मरकर देवताओं में उत्पन्न<br>होता है। <sup>43</sup>                                                                                                                       |
| भाव-पदं                                                                              | भाव-पदम्                                                                                                          | भाव-पद                                                                                                                                                                                                                    |
| ३४४. चत्तारि उदगा पण्णत्ता, तं जहा—<br>कद्दमोदए, खंजणोदए,<br>वालुओदए, सेलोदए ।       | चत्वारि उदकानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— ३४४<br>कर्दमोदकं, खञ्जनोदकं,  वालुकोदकं,<br>शैलोदकम् ।                       | . उदक चार प्रकार का होता है <sup>.</sup> –<br>१. कई्म उदक, २. खञ्जन उदक—<br>चिमटने वाला कीचड़, ३. बालुका उदक,<br>४. झैल उदक।                                                                                              |
| एवामेव चउव्विहे भावे पण्णत्ते,<br>तं जहा—                                            | एवमेव चर्तुर्विधः भावः प्रज्ञप्तः,<br>तद्यथा—                                                                     | इसी प्रकार भाव [ रागद्वेषात्मक परिणाम ]<br>चार प्रकार का होता है—-                                                                                                                                                        |

**कद्दमोदगसमाणे, खंजणोदगसमाणे,** कर्द्दमोदकसमानः, खञ्जनोदकसमानः, वालुओदगसमाणे, सेलोदगसमाणे । बालुकोदकसमानः, शैलोदकसमानः ।

१. कद्दमोदगसमाणं भावमणु-पविट्ठे जीवे कालं करेइ, णेरइएसु उववज्जति,

२. •खंजणोदगसमाणं भावमणु-पविट्ठे जीवे कालं करेइ, तिरिक्ख-जोणिएसु उववज्जति,

३. वालुओदगसमाणं भावमणु-पविट्ठे जीवे कालं करेइ, मणुस्सेसु उबवज्जति,°

४. सेलोदगसमाणं भावमणुपविट्ठे

#### रुत-रूव-पद

३४६. चत्तारि पवली पण्णत्ता, तं जहा.... रुतसंपण्णे णाममेगे, णो रूवसंपण्णे, रूवसंपण्णे णाममेगे, णो रुतसंपण्णे, एगे रुतसंपण्णेवि, रूवसंपण्णेवि, एगे जो रुतसंयण्णे, जो रूवसंयण्णे ।

जीवः कालं करोति, नैरयिकेषु उपपद्यते, २. खञ्जनोदकसमानं भावं अनुप्रविष्टो

१ कईमोदकसमानं भावं अनुप्रविष्टो

जीवः कालं करोति, तिर्यग्योनिकेषु उपपद्यते.

३. बालुकोदकसमानं भावं अनुप्रविष्टो जीवः कालं करोति, मनुष्येषु उपपद्यते,

४ शैलोदकसमानं भावं अनुप्रविष्टो जीवे कालं करेइ, देवेसु उववज्जति । जीवः कालं करोति, देवेषु उपपद्यते ।

#### रुत-रूप-पदम्

चत्वारः पक्षिणः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा\_ रुतसम्पन्नः नामैकः, नो रूपसम्पन्नः, रूपसम्पन्नः नामैकः, नो रुतसम्पन्नः, एकः रुतसम्पन्नोऽपि, रूपसम्पन्नोऽपि, एकः नो रुतसम्पन्नः, नो रूपसम्पन्नः ।

एवामेव चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ रुतसंपण्णे णाममेगे, णो रूवसंपण्णे, रूवसंपण्णे णाममेगे, जो रुतसंपण्णे, एगे रुतसंपण्णेवि, रूवसंपण्णेवि, एगे णो रुतसंपण्णे, णो रूबसंपण्णे । एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा---

रुतसम्पन्नः नामैकः, नो रूपसम्पन्नः, रूपसम्पन्नः नामैकः, नो रुतसम्पन्नः, एकः रुतसम्पन्नोऽपि, रूपसम्पन्नोऽपि, एकः नो रुतसम्पन्नः, नो रूपसम्पन्नः ।

स्थान ४ : सूत्र ३६४

१. कर्दम उदक के समान,

२. खञ्जन उदक के समान,

३. बालुका उदक के समान,

४. जैल उदक के समान ।

१. कर्दम-उदक के समान भाव में अनु-प्रविष्ट जीव भरकर नरक में उत्पन्न होता है,

२.खञ्जन-उदक के समान भाव में अनुप्रविष्ट जीव मरकर तिर्यञ्चयोनि में उत्पन्न होता है,

३. बालुका-उदक के समान भाव में अनुप्रविष्ट जीव मरकर मनुष्ययोनि में उत्पन्न होता है,

४. शैल-उदक के समान भाव में अनु-प्रविष्ट जीव मरकर देवताओं में उत्पन्न होता है।44

#### रुत-रूप-पद

३४६. पक्षी चार प्रकार के होते हैं---

१. कुछ पक्षी स्वरसंपन्त होते हैं, पर रूप-संपत्न नहीं होते, २. कुछ पक्षी रूपसंपत्न होते हैं, पर स्वरसंधन्न नहीं होते, ३. कुछ पक्षी रूपसंपन्न भी होते हैं और स्वरसंपन्न भी होते हैं, ४. कुछ पक्षी रूप-संपन्न भी नहीं होते और स्वरसंपन्न भी नहीं होते ।

इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष स्वरसंपन्न होते हैं, पर रूपसंपन्न नहीं होते, २. कुछ पुरुष रूप-संपन्न होते हैं, पर स्वरसंयन्न नहीं होते, ३. कुछ पुरुष रूपसंपन्न भी होते हैं और स्वरसंपन्न भी होते हैं, ४. कुछ पुरुष रूप-संपन्न भी नहीं होते और स्वरसंपन्न भी नहीं होते ।

| पत्तिय-अपत्तिय-पदं                                                                                                                                                                                                                | प्रीतिक-अप्रीतिक-पदम्                                                                                                                                                                                                                                                                                          | प्रीतिक-अप्रीतिक-पद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ३५७. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता,<br>तं जहा<br>पत्तियं करेमीतेगे पत्तियं करेति,<br>पत्तियं करेमीतेगे अप्पत्तियं करेति,<br>अप्पत्तियं करेमीतेगे पत्तियं करेति,<br>अप्पत्तियं करेमीतेगे अप्पत्तियं<br>करेति ।                        | चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, ३५<br>तद्यथा—<br>प्रीतिकं करोमीत्येकः प्रीतिकं करोति,<br>प्रीतिकं करोमीत्येकः अप्रीतिकं करोति,<br>अप्रीतिकं करोमीत्येकः प्रीतिकं करोति,<br>अप्रीतिकं करोमीत्येकः अप्रीतिकं करोति।                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ३४८- चत्तारि पुरिसजाया पण्पत्ता, तं<br>जहा<br>अप्पण्णो णाममेगे पत्तियं करेति,<br>णो परस्स,<br>परस्स णाममेगे पत्तियं करेति,<br>णो अप्पणो,<br>एगे अप्पणोवि पत्तियं करेति,<br>परस्सवि,<br>एगे णो अप्पणो पत्तियं करेति,<br>णो परस्स । | चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, ३५<br>तद्यथा—<br>आत्मनः नामैकः प्रीतिकं करोति,<br>नो परस्य,<br>परस्य नामैकः प्रीतिकं करोति,<br>नो आत्मनः,<br>एकः आत्मनोऽपि प्रीतिकं करोति,<br>परस्यापि,<br>एकः नो आत्मनः प्रीतिकं करोति,<br>नो परस्य ।                                                                       | <ul> <li>पुरुष चार प्रकार के होते हैं</li> <li>१. कुछ पुरुष [जो स्वार्थी होते हैं] अपने<br/>पर प्रीति [या प्रतीति] करते हैं दूसरों<br/>पर नहीं करते, २. कुछ पुरुष दूसरों पर<br/>प्रीति करते हैं अपने पर नहीं करते,<br/><sup>३</sup>. कुछ पुरुष अपने पर भी प्रीति करते हैं,<br/>और दूसरों पर भी प्रीति करते हैं,<br/>४. कुछ पुरुष अपने पर भी प्रीति नहीं<br/>करते तथा दूसरों पर भी प्रीति नहीं<br/>करते ।</li> </ul> |
| ३५९. चसारि पुरिसजाया पण्णसा, तं<br>जहा<br>पत्तियं पवेसामीतेगे पत्तियं पवेसेति,<br>पत्तियं पवेसामीतेगे अप्पत्तियं<br>पवेसेति,<br>अप्पत्तियं पवेसामीतेगे, अप्पत्तियं<br>पवेसेति ।<br>३६०. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं            | चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, ३४४<br>तद्यथा—<br>प्रीतिकं प्रवेशयामीत्येक: प्रीतिकं<br>प्रवेशयति,<br>अप्रीतिकं प्रवेशयामीत्येक: अप्रीतिकं<br>प्रवेशयति,<br>अप्रीतिकं प्रवेशयामीत्येक: प्रीतिकं<br>प्रवेशयति,<br>अप्रीतिकं प्रवेशयामीत्येक: अप्रीतिकं<br>प्रवेशयति,<br>चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, ३६० | १. कुछ पुरुष दूसरे के मन में प्रीति [या<br>विश्वास] उत्पन्न करना चाहते हैं और<br>वैमा कर देते हैं, २. कुछ पुरुष दूसरे के<br>मन में प्रीति उत्पन्न करना चाहते है,<br>किन्तु वैसा कर नहीं पाते, ३. कुछ पुरुष<br>दूसरे के मन में अप्रीति उत्पन्न करना<br>चाहते हैं, किन्तु वैसा कर नहीं पाते,<br>४. कुछ पुरुष दूसरे के मन में अप्रीति<br>उत्पन्न करना चाहते हैं और वैसा कर<br>देते हैं। <sup>24</sup>                  |
| जहा                                                                                                                                                                                                                               | तद्यथा                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |

www.jainelibrary.org

अप्पणो णाममेगे पत्तियं पवेसेति, णो परस्स, परस्स णाममेगे पत्तियं पवेसेति, णो अप्पणो, एगे अप्पणोवि पत्तियं पवेसेति, परस्सवि, एगे णो अप्पणो पत्तियं पवेसेति, णो परस्स ।

#### उपकार-पदं

३६१. चसारि रुक्खा पण्णत्ता, तं जहा.... पत्तोवए, पुष्फोवए, फलोवए, छायोवए । एवामेव चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा.... पत्तोवारुक्खसमाणे, पुष्फोवारुक्खसमाणे, छायोवारुक्खसमाणे ।

#### आसास-पदं

३६२. भारण्णं वहमाणस्स चत्तारि आसासा पण्णत्ता, तं जहा— १. जत्थ णं अंसाओ अंसं साहरइ, तत्थवि य से एगे आसासे पण्णत्ते, २. जत्थवि य णं उच्चारं वा पासवणं वा परिट्ठवेति, तत्थवि य से एगे आसासे पण्णत्ते, ३. जत्थवि य णं णागकुमारा-

वासंसि वा मुवण्णकुमारावासंसि वा वासं उवेति, तत्थवि य से एगे आसासे पण्णत्ते, आत्मनः नामैकः प्रीतिकं प्रवेशयति, नो परस्य, परस्य नामैकः प्रीतिकं प्रवेशयति, नो आत्मनः, एकः आत्मनोऽपि प्रीतिकं प्रवेशयति, परस्यापि, एकः नो आत्मनः प्रीतिकं प्रवेशयति, नो परस्य ।

३८८

#### उपकार-पदम्

चत्वारः रुक्षाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— पत्रोपगः, पुष्पोपगः, फलोपगः, छायोपगः ।

एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— पत्रोपगरुक्षसमानः, पुष्पोपगरुक्षसमानः, फलोपगरुक्षसमानः, छायोपगरुक्षसमानः ।

#### आश्वास-पदम्

भार बहमानस्य चत्वारः आश्वासाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— १. यत्र अंसाद् अंसं संहरति, तत्राऽपि च तस्य एकः आश्वासः प्रज्ञप्तः, २. यत्राऽपि च उच्चारं वा प्रस्नवणं वा परिष्ठापयति, तत्रापि च तस्य एक: आश्वासः प्रज्ञप्तः, ३. यत्राऽपि च नागकुमारावासे वा सुपर्णकुमारावासे वा वासं उपैति, तत्रापि च तस्य एकः आश्वासः प्रज्ञप्तः,

#### स्थान ४ : सूत्र ३६१-३६२

१. कुछ पुरुष अपने मन में प्रीति [या विश्वास] का प्रवेश कर पाते हैं, पर दूसरों के मन में नहीं, २. कुछ पुरुष दूसरों के मन में प्रीति का प्रवेश कर पाते हैं, पर अपने मन में प्रीति का प्रवेश कर पाते हैं, पर अपने मन में प्रीति का प्रवेश नर पाते हैं, पर पाते, ३. कुछ पुरुष अपने मन में भी प्रीति का प्रवेश कर पाते हैं और दूसरों के मन में भी प्रीति का प्रवेश कर पाते हैं, ४. कुछ पुरुष न अपने मन में प्रीति का प्रवेश कर पाते हैं और न दूसरों के मन में भी प्रीति का प्रवेश कर पाते हैं।

#### उपकार-पद

३६१. वृक्ष चार प्रकार के होते हैं— १. पत्तों वाले, २. फूलों वाले, ३. फलों वाले, ४. छाया वाले ।

#### आश्वास-पद

भारं बहमानस्य चत्वारः आश्वासाः ३६२. भारवाही के लिए चार आश्वास-स्थान प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— [विश्राम] होते हैं—

> १. पहला आश्वास तव होता है जव वह भार को एक कंधे से दूसरे कंधे पर रख लेता है,

२. दूसरा आश्वास तव होता है जव वह लघुक्तंका या बड़ी क्रांका करता है, ३. तीसरा आश्वास तव होता है जब वह नागकुमार, सुपर्णकुमार आदि के आवासों में [राब्रिकालीन] निवास करता है,

४. जस्थवि य णं आवकहाए चिट्ठति, तत्थवि य से एगे आसासे पण्णत्ते । एवामेव समणोवासगस्स चत्तारि आसासा पण्णत्ता, तं जहा.....
१. जस्थवि य णं सीलब्वत-गुणव्वत-वेरमणं-पच्चकखाण-पोसहोववासाइं पडिवज्जति, तत्थवि य से एगे आसासे पण्णत्ते,
२. जस्थवि य णं सामाइयं देसाव-गासियं सम्ममणुपालेइ, तस्थवि य से एगे आसासे पण्णत्ते,

३. जस्थवि य णं चाउद्दसहुमुद्दिट-पुण्णमासिणीसु पडिपुण्णं पोसहं सम्मं अणुपालेइ, तत्थवि य से एगे आसासे पण्णत्ते,

४. जत्थवि य णं अपच्छिम-मारणंतितसंलेहणा-भूसणा-भूसिते भत्तपाणपडियाइक्खिते पाओवगते कालमणवकंखमाणे विहरति, तत्थवि य से एगे आसासे पण्णत्ते ।

## उदित-अत्थमित-पदं

३६३. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा— उदितोदिते णाममेगे, उदितत्थमिते णाममेगे, अत्थमितोदिते णाममेगे, अत्थमितत्थमिते णाममेगे । भरहे राया चाउरंतचककवट्टी ण उदितोदिते, बंभदत्ते णं राया चाउरंतचककद्टी उदितत्थमिते, ४. यत्रापि च यावत्कथायै तिष्ठति, तत्रापिच तस्य एकः आश्वासः प्रज्ञप्तः । एवमेव श्रमणोपासकस्य चत्वारः आश्वासाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—

१ यत्रापि च शीलव्रत-गुणव्रत-विरमण-प्रत्याख्यान-पोषधोपवासान् प्रतिपद्यते, तत्रापि च तस्य एकः आश्वासः प्रज्ञप्तः,

२. यत्रापि च सामायिकं देशावकाशिकं सम्यगनुपालयति, तत्रापि च तस्य एकः आश्वासः प्रज्ञप्तः,

३. यत्रापि च चतुर्दश्यष्टम्युद्दिष्टापौर्ण-मासीषु प्रतिपूर्णं पोषधं सम्पगनुपालयति, तत्रापि च तस्य एकः आश्वासः प्रज्ञप्तः,

४ यत्रापि च अपश्चिम-मारणान्तिक-संलेखना-जोषणा-जुष्ट: भक्तपानप्रत्या-ख्यातः प्रायोपगतः कालमनवकाङ्क्षन् विहरति, तत्रापि च तस्य एक: आश्वासः प्रज्ञप्तः ।

## उदित-अस्तमित-पदम्

चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— उदितोदितः नामैकः, उदीतास्तमितः नामैकः, अस्तमितोदितः नामैकः, अस्तमितास्तमितः नामैकः । भरतो राजा चातुरन्तचक्रवर्त्ती उदितोदितः, ब्रह्मदत्तः राजा चातुरन्त-चक्रवर्त्ती उदितास्तमितः, हरिकेशबलः ४. चौथा आश्वास तब होता है जत्र वह कार्य को संपन्न कर भारमुक्त हो जाता है। इसी प्रकार श्रमणोपासक [श्रावक] के लिए भी चार आश्वास होते हैं---

१. जब वह शीलक्रत, गुणव्रत, विरमण, प्रत्याख्यान और पोषधोपवास को स्वीकार करता है, तब पहला आक्ष्यास होता है,

२. जब वह सामाधिक तथा देशाव-काशिक व्रत का सम्यक् अनुपालन करना है तव दूसरा आश्वास होता है,

३. जव वह अष्टमी, चनुर्दशी, अमावस्त्रा तथा पूर्णिमा के दिन परिपूर्ण—दिन रात भर पोवध का सम्यक् अनुपालन करता है, तव तीसरा आश्वास होता है,

४. जब वह अन्तिम-मारणांतिक-संलेखना की आराधना से युक्त होकर भक्त पान का त्याग कर प्रायोगगमन अनशन को स्वीकार कर मृत्यु के लिए अनुत्सुक होकर विहरण करता है, तब चौथा आश्वास होता है।

## उदित-अस्तमित-पद

प्रज्ञष्तानि, ३६३. पुरुष चार प्रकार के होते हैं—-१. कुछ पुरुष उदितोदित होते हैं, प्रारम्भ में भी उन्तत तथा अन्त में भी उन्तत, जैसे–

में भी उन्नत तथा अन्त में भी उन्नत, जैसे— चतुरंत चक्रवर्ती भरत, २. कुछ पुरुष उदितास्तमित होते हैं—-प्रारम्भ में उदित तथा अंत में अनुदित, जैसे --चतुरंत चक-वर्ती ब्रह्मदत, ३. कुछ पुरुष अस्तमितो-दित होते हैं—-प्रारम्भ में अनुन्नत तथा अन्त में उन्नत, जैसे—हरिकेशवल अनगार, ४. कुछ पुरुष अस्तमितास्तमित

जुम्म-पदं

कडजुम्मे, तेयोए,

दावरजुम्मे, कलिओए ।

हरिएसबले णं अणगारे अत्थ-मितोदिते, काले णं सोयरिये अत्थमितत्थमिते ।

३६४. चत्तारि जुम्सा पण्णत्ता, तं जहा—

३६४ णेरइयाणं चतारि जुम्मा पण्णत्ता,

दावरजुम्मे, कलिओए ।

३६६. एवं—असुरकुमाराणं जाव थणिय-

तेओए,

एवं-पुढविकाइयाणं आज-तेज-

वाउ-वणस्सतिकाइयाणं बेंदियाणं

तेदियाणं चर्जारदियाणं पंचिदिय-

वाणमंतरजोइसियाणं वेमाणियाणं--

मणुस्साणं

तं जहा\_\_

कडजुम्मे,

कुमाराणं ।

सूर-पदं

खंतिसूरे,

दाणसूरे,

खंतिसूरा

तवसूरा

दाणसूरे

जुद्धसूरे

तिरिक्खजोणियाणं

सब्वेसि जहा णेरइयाणं।

३६७. चत्तारि सूरा पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_

तवसूरे,

जुद्धसूरे,

अरहंता,

अणगारा,

वेसमणे,

वासुदेवे ।

## युग्म-पदम्

तद्यथा....

एवम्—असुरकुमाराणां

वायु-वनस्पतिकायिकानां

ज्योतिष्कानां

ञूर-पदम्

यथा नैरयिकाणाम् ।

स्तनितकुमाराणाम् ।

चत्वारः युग्माः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा\_ कृतयुग्मः, त्र्योजः, द्वापरयुग्मः, कल्योजः।

कृतयुग्मः, त्र्योजः, द्वापरयुग्मः, कल्योजः।

एवम्---पृथिवीकायिकानां अप्-तेजस्-

त्रीन्द्रियाणां चतुरिन्द्रियाणां पञ्चेन्द्रिय-

तिर्यग्योनिकानां मनुष्याणां वानमन्तर-

चत्वारः शूराः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा----

क्षान्तिशूरः, तपःशूरः, दानशूरः, युद्धशूरः ।

क्षान्तिशुराः अर्हन्तः, तपःशूराः, अनगारा,

दानशूरो वैश्रमणः, युद्धशूरो वासुदेवः ।

द्वीस्द्रियाणां

वैमानिकानां.\_\_सर्वेषां

## स्थान ४ : सूत्र ३६४-३६७

होते हैं---प्रारम्भ में भी अनुन्नत तथा अन्त में भी अनुन्चत, जैसे—काल जौकरिक ।

#### युग्स-पद

- ३६४. युग्म [राशि-विशेष] चार हैं—-१. इन-अुग्म--जिस राशि में से चार चार निकालने के बाद सेष चार रहे, २. व्योज --जिस राशि में से चार-चार निकालने के बाद शेष तीन रहें, ३. द्वापर-युग्म— जिस राशि में से चार-चार निका-लने के बाद शेष दो रहे, ४. कल्योज---जिस राशि में से चार-चार निकालने के वाद सेष एक रहे<sup>००</sup>।
- नैरयिकाणां चत्वारः युग्माः प्रज्ञप्ताः, ३६४, नैरथिकों के चार युग्म होते हैं— १. इत-युग्म, २. ह्योज, ३. ट्रापर-युग्म, ४. कल्योज ।
  - यावत् ३६६. इसी प्रकार असुरकुमार से स्तनितकुमार तक तथा पृथ्वी अप्, तैजस, दायु, वन-स्पति, द्वीन्द्रिय, वीन्द्रिय, चतृरिन्द्रिय, पंचेन्द्रियतिर्यंकयोनिज, मनुष्य, दान-मन्तर, ज्योतिष्क और वैमानिक—-इन सवके नैरयिकों की भांति चार-चार युग्म होते हैं ।

#### शूर-पद

३६७. शूर चार प्रकार के होते हें---१. शान्ति शूर, २. तपः शूर, ३. दान शूर, ४. युद्ध शूर। अर्हन्त क्षान्ति शूर होते हैं, अनगार तपः भूर होते हैं, वैश्रमण दान शूर होता है, वासुदेव युद्ध शूर होता है।

380

अनगार:

# अस्तमितोदितः,

काल: शौकरिकः अस्तमितास्तमित: ।

## उच्चणीय-पदं

३६८ चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा... उच्चे णाममेगे उच्चच्छंदे, उच्चे णाममेगे जीयच्छंदे, णीए णाममेगे उच्चच्छंदे, णीए णाममेगे णीयच्छंदे।

## लेसा-पदं

- ३६९. असुरकुमाराणं चत्तारि लेसाओ पण्णत्ताओ, तं जहा— कण्हलेसा, णोललेसा, काउलेसा, तेउलेसा । ३७०. एवं—जाव थणियकुमाराणं ।
- एवं—ुपुढविकाइयाणं आउवणस्सइ-काइयाणं वाणमंतराणं—सव्वेसि जहा असुरकुमाराणं । जुत्त-अजुत्त-पदं
- ३७१. चत्तारि जाणा पण्णत्ता, तं जहा.\_\_ जुत्ते णाममेगे जुत्ते, जुत्ते णाममेगे अजुत्ते, अजुत्ते णाममेगे जुत्ते, अजुत्ते णाममेगे अजुत्ते ।

## उच्चनीच-पदम्

चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— उच्चः नामैक: उच्चच्छन्द:, उच्चः नामैक: नीचच्छन्द:, नीचः नामैक: उच्चच्छन्द:, नीचः नामैक: नीचच्छन्द:।

## लेश्या-पदम्

असुरकुमाराणां चतस्रः लेश्याः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— क्रष्णलेश्या, नीललेश्या, कापोतलेश्या, तेजोलेश्या। एवम्—यावत् स्तनितकुमाराणाम्। एवम्—पृथिवीकायिकानां अप्वनस्पति-कायिकानां वानमन्तराणां—सर्वेषा यथा असुरकुमाराणाम् ।

### युक्त-अयुक्त-पदम्

चत्वारि यानानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— युक्तं नामैकं युक्तं, युक्तं नामैकं अयुक्तं, अयुक्तं नामैकं युक्तं, अयुक्तं नामैकं अयुक्तम् ।

एवामेव चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा.... जुत्ते णाममेगे जुत्ते, जुत्ते णाममेगे अजुत्ते,

एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— युक्तः नामैकः युक्तः, युक्तः नामैकः अयुक्तः,

## उच्चनीच-पद

प्रज्ञप्तानि, ३६८. पुरुष चार प्रकार के होते हैं---

१. कुछ पुरुष शरीर-कुल आदि में उच्च होते हैं और उनके विचार भी उच्च होते हैं, २. कुछ पुरुष शरीर-कुल आदि से उच्च होते हैं पर उनके विचार नीचे होते हैं, ३. कुछ पुरुष शरीर-कुल आदि से नीचे होते हैं पर उनके विचार उच्च होते हैं, ४. कुछ पुरुष शरीर-कुल आदि से भी नीचे होते हैं और उनके विचार भी नीचे होते हैं।

## लेश्या-पद

३६९. असुरकुमार देवताओं के चार लेक्याएं होती हैं—

१. कृष्ण लेश्या, २. नील लेश्या,

- ३. कापोत लेख्या, ४. तेजो लेख्या।
- ३७०. इसी प्रकार क्षेष भवनपति देवों, पृथ्वी-कायिक, अप्कायिक तथा वनस्पतिकायिक जीवों और वानमन्तर देवों इन सबके चार-चार लेक्ष्याएं होती हैं।

## युक्त-अयुक्त-पद

३७१. यान चार प्रकार के होते हैं---१. कुछ यान युक्त और युक्त-रूप वाले होते हैं --वैल आदि से जुड़े हुए होकर वस्ताभरणों से सुग्रोभित होते हैं, २. कुछ यान युक्त होकर अयुक्त-रूप वाले होते हैं, ३. कुछ यान अयुक्त होकर युक्त-रूप वाले होते हैं, ४. कुछ यान अयुक्त होकर अयुक्त-रूप वाले होते हैं। इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते

हैं----१. कुछ पुरुष युक्त और युक्त-रूप

| अजुत्ते णाममेगे जुत्ते,   | अयुक्तः नामैक: युक्तः,  |
|---------------------------|-------------------------|
| अजुत्ते णाममेगे अजुत्ते । | अयुक्त: नामैक: अयुक्त:। |

३७२. चत्तारि जाणा पण्णत्ता, तं जहा.... जुत्ते णाममेगे जुत्तपरिणते, जुत्ते णाममेगे अजुत्तपरिणते, अजुत्ते णाममेगे जुत्तपरिणते, अजुत्तो णाममेगे अजुत्तपरिणते ।

> एवामेव चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ जुले णाममेगे जुत्तपरिणते, जुत्ते णाममेगे अजुत्तपरिणते, अजुत्ते णाममेगे जुत्तपरिणते, अजुत्ते णाममेगे अजुत्तपरिणते ।

३७३. चत्तारि जाणा पण्णत्ता, तं जहा\_ जुत्तो णाममेगे जुत्तरूवे, जुत्ते णाममेगे अजुत्तरूवे, अजुत्ते णाममेगे जुत्तरूवे, अजुत्ते णाममेगे अजुत्तरूवे । एवामेव चत्तारि पुरिसजाया पण्पत्ता, तं जहा\_\_ जुत्ते णाममेगे जुत्तरूवे, जुले णाममेगे अजुत्तरूवे, अजुत्ते णाममेगे जुत्तरुवे, अजुत्ते णाममेगे अजुत्तरूवे। ३७४. चत्तारि जाणा पण्णता तं जहा\_ जुत्ते णाममेगे जुत्तसोभे, जुत्ते णाममेगे अजुत्तसोभे, अजुत्ते णाममेगे जुत्तसोभे, अजुत्ते णाममेगे अजुत्तसोभे ।

चत्वारि यानानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा - २७२. यान चारे प्रकार के होते हैं--युक्तं नामैकं युक्तपरिणतं, युक्तं नामैकं अयुक्तपरिणतं, अयुक्तं नामैकं युक्तपरिणतं, अयुक्तं नामैकं अयुक्तपरिणतं ।

एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— युक्तः नामेकः युक्तपरिणतः, युक्तः नामैकः अयुक्तपरिणतः, अयुक्तः नामैकः युक्तपरिणतः, अयुक्तः नामैक: अयुक्तपरिणत: ।

चत्वारि यानानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा--- ३७३. यान चार प्रकार के होते हैं---युक्तं नामैकं युक्तरूपं, युक्तं नामैकं अयुक्तरूपं, अयुक्तं नामैकं युक्तरूपं, अयुक्तं नामैकं अयुक्तरूपम् । एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा---युक्तः नामैकः युक्तरूपः, युक्तः नामैकः अयुक्तरूपः, अयुक्तः नामैकः युक्तरूपः, अयुक्तः नामैकः अयुक्तरूपः । चत्वारि यानानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— ३७४. यान चार प्रकार के होते हैं— युक्तं नामैकं युक्तकोभं, युक्तं नामैकं अयुक्तशोभं, अयुक्तं नामैकं युक्तशोभं, अयुक्तं नामैकं अयुक्तशोभम् ।

स्थान ४ : सूत्र ३७२-३७४

वाले होते हैं — गुणों से समृद्ध होकर वस्त्राभरणों से भी सुशोभित होते हैं, २. कुछ पुरुष युक्त होकर अयुक्त-रूप वाले होते हैं, ३. कुछ पुरुष अयुक्त होकर युक्त-रूप वाले होते हैं, ४. कुछ पुरुष अयुक्त होकर अयुक्त-रूप वाले होते हैं।

१. कुछ यान युक्त और युक्तपरिणत होते है वैल आदि से जुड़े हुए होकर सामग्री के अभाव से सामग्री के भाव में परिणत हो जाते हैं २.कुछ यान युक्त होकर अयुक्त-परिणत होते हैं, ३ कुछ यान अयुक्त होकर युक्तपरिणत होते हैं,४. कुछ मान अयुक्त होकर अयुक्तपरिणत होते हैं ।

इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते. <u>ह</u>ं----

१. कुछ पुरुष युक्त और युक्तपरिणत होते हैं – ध्यान आदि से समृढ़ होकर उचित अनुष्ठान के अभाव से भाव में धरिणत हो जाते हैं, २ कुछ पुरुष युक्त होकर अयुक्तपरिणत होते हैं, ३. कुछ पुरुष अयुक्त होकर युक्तपरिणत होते हैं, अं कुछ पूरप अयुक्त होकर अयुक्तपरिणत होते है।

१. कुछ यान युक्त और युक्त-रूप वाले होते हैं--वैल् आदि से जुड़े टुए होकर वन्त्राभरणों से मुशोभित होते हैं,२.कुछ यान युक्त होकर अयुन्त-रूप वाले होते हैं,३.कुछ यॉन अंयुक्त होकर युक्त-रूप वाले होते हैं, ४. क्रुछ यान अयुक्त होकर अयुक्त-रूप वाले होते हैं। इसी प्रकार पुरुष चार प्रकार के होते हैं.— १. कुछ पुरुष युक्त और युक्त-रूप वाले होते हैं-गुणों से समृद्ध होकर वस्त्राभरणों से भी सुशोभित होते हैं, २ कुछ पुरुष युक्त होकर अयुक्त-रूप वाले होते है, ३. कुछ पुरुष अयुक्त होकर युक्त-रूप बाले होते हैं, ४ कुछ पुरुष अयुक्त होकर अयुक्त-रूप बाले होते हैं।

१. कुछ यान युक्त और युक्त गोभा वाले होते हैं—बैल आदि से जुड़े हुए तथा दीखने में सुन्दर होते हैं, २. कुछ यान युक्त होकर अयुक्त सोभा वाले होते है, ३. कुछ यान अयुक्त होकर युक्त शोभा वाले होते, ४. कुछ यान अयुक्त होकर अयुक्त जोभा वाले होते हैं।

| ठाणं (स्थान)                                                                                                                                                                                                            | <b>३</b> ८३                                                                                                                                                                                                                  | स्थान ४ : सूत्र ३७४-३७६                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| एवामेव चत्तारि पुरिसजाया<br>पण्णत्ता, तं जहा<br>जुत्ते णाममेगे जुत्तसोभे,<br>जुत्ते णाममेगे अजुत्तसोभे,<br>अजुत्ते णाममेगे जुत्तसोभे ।<br>अजुत्ते णाममेगे अजुत्तसोभे ।                                                  | एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि,<br>तद्यथा—<br>युक्तः नामैकः युक्तशोभः,<br>युक्तः नामैकः अयुक्तशोभः,<br>अयुक्तः नामैकः युक्तशोभः,<br>अयुक्तः नामैकः अयुक्तशोभः।                                                       | इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते<br>हैं<br>१. कुछ पुरुष युक्त और युक्त शोभा<br>वाले होते हैंधन आदि से समृद्ध होकर<br>शोभा-सम्पन्न होते हैं, २. कुछ पुरुष युक्त<br>होकर अयुक्त शोभा वाले होते हैं, ३. कुछ<br>पुरुष अयुक्त होकर युक्त शोभा वाले होते<br>हैं, ४. कुछ पुरुष अयुक्त होकर अयुक्त<br>शोभा वाले होते हैं । |
| ३७४. चत्तारि जुग्गा पण्णत्ता, तं जहा—<br>जुत्ते णाममेगे जुत्ते,<br>जुत्ते णाममेगे अजुत्ते,<br>अजुत्ते णाममेगे जुत्ते,<br>अजुत्ते णाममेगे अजुत्ते ।                                                                      | चत्वारि युग्यानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा ३७<br>युक्तं नामैकं युक्तं,<br>युक्तं नामैकं अयुक्तं,<br>अयुक्तं नामैकं युक्तं,<br>अयुक्तं नामैकं अयुक्तम् ।                                                                           | १. युग्य [बैंल, अस्व आदि की जोड़ी] चार<br>प्रकार के होते हैं—-<br>१. कुछ युग्य युक्त होकर युक्त होते हैं—<br>बाह्य उपकरणों से युक्त होकर देग से भी<br>युक्त होते हैं, २. कुछ युग्य युक्त होकर<br>अयुक्त होते हैं, २. कुछ युग्य अयुक्त होकर<br>युक्त होते हैं, ४. कुछ युग्य अयुक्त होकर<br>अयुक्त होते हैं।               |
| एवामेव चत्तारि पुरिसजाया<br>पण्णत्ता, तं जहा—<br>जुत्ते णाममेगे जुत्ते,<br>जुत्ते णाममेगे अजुत्ते,<br>अजुत्ते णाममेगे जुत्ते,<br>अजुत्ते णाममेगे अजुत्ते ।                                                              | एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि,<br>तद्यथा <u></u><br>युक्तः नामैकः युक्तः,<br>युक्तः नामैकः अयुक्तः,<br>अयुक्तः नामैकः युक्तः,<br>अयुक्तः नामैकः अयुक्तः।                                                            | इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते<br>हैं१. कुछ पुरुष युक्त होकर पुक्त होते<br>हैं१. कुछ पुरुष युक्त होकर वेग से भी<br>युक्त होते हैं, २. कुछ पुरुष युक्त होकर<br>अयुक्त होते हैं, ३. कुछ पुरुष अयुक्त<br>होकर युक्त होते हैं, ४. कुछ पुरुष अयुक्त<br>होकर अयुक्त होते हैं।                                          |
| ३७६. •चत्तारि जुग्गा पण्णत्ता, तं जहा—<br>जुत्ते णाममेगे जुत्तपरिणते,<br>जुत्ते णाममेगे अजुत्तपरिणते,<br>अजुत्ते णाममेगे जुत्तपरिणते,<br>अजुत्ते णाममेगे अजुत्तपरिणते ।<br>एवामेव चत्तारि पुरिसजाया<br>पण्णत्ता, तं जहा | चत्वारि युग्यानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा ३७७<br>युक्तं नामैकं युक्तपरिणतं,<br>युक्तं नामैकं अयुक्तपरिणतं,<br>अयुक्तं नामैकं युक्तपरिणतं,<br>अयुक्तं नामैकं अयुक्तपरिणतम् ।<br>एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि,<br>तद्यथा |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |

जुत्ते णाममेगे जुत्तपरिणते, जुत्ते णाममेगे अजुत्तपरिणते, अजुत्ते णाममेगे जुत्तपरिणते, अजुत्ते णाममेगे अजुत्तपरिणते ।

३७७. चत्तारि जुग्गा पण्णसा, तं जहा----णाममेगे जुत्तरूवे, जुत्ते जुत्ते णाममेगे अजुत्तरूवे, अजुत्ते णाममेगे जुत्तरूवे, अजुत्ते णाममेगे अजुत्तरूवे।

> एवामेव चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा.... जुत्ते णाममेगे जुत्तरूवे, जुत्ते णाममेगे अजुत्तरूवे, अजुत्ते णाममेगे जुत्तरूवे, अजुत्ते णाममेगे अजुत्तरूवे ।

३७८ चत्तारि जुग्गा पण्णत्ता, तं जहा.... जुत्ते णाममेगे जुत्तसोभे, जुत्ते णाममेगे अजुत्तसोभे, अजुले णाममेगे जुत्तसोभे, अजुत्ते णाममेगे अजुत्तसोभे ।

> चत्तारि पुरिसजाया एवामेव पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ जुत्ते णाममेगे जुत्तसोभे, जुत्ते णाममेगे अजुत्तसोभे, अजुत्ते णाममेगे जुत्तसोभे, अजुत्ते णाममेगे अजुत्तसोभे ।°

युक्तः नामैकः युक्तपरिणतः, युक्तः नामैकः अयुक्तपरिणतः, अयुक्तः नामैकः युक्तपरिणतः, अयुक्तः नामैकः अयुक्तपरिणतः ।

चत्वारि युग्यानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा.... ३७७ युग्य चार प्रकार के होते हैं---युक्तं नामैकं युक्तरूपं, युक्तं नामैकं अयुक्तरूपं, अयुक्तं नामैकं युक्तरूपं, अयुक्तं नामैकं अयुक्तरूपम् ।

एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा.... युक्तः नामैकः युक्तरूपः, युक्तः नामैकः अयुक्तरूपः, अयुक्तः नामैकः युक्तरूपः, अयुक्तः नामैकः अयुक्तरूपः।

चत्वारि युग्यानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा - ३७५. युग्य चार प्रकार के होते हैं --युक्त नामैक युक्तशोभं, युक्तं नामैकं अयुक्तशोभं, अयुक्तं नामैकं युक्तशोभं, अयुक्तं नामैकं अयुक्तशोभम् ।

एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि, प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— युक्तः नामैकः युक्तशोभः, युक्तः नामैकः अयुक्तशोभः, अयुक्तः नामैकः युक्तशोभः, अयुक्तः नामैकः अयुक्तशोभः।

स्थान ४ : सूत्र ३७७-३७८

१ कुछ पुरुष युक्त होकर युक्त-परिणत होते हैं, २. कुछ पुरुष युक्त होकर अयुक्त-परिणत होते हैं, ३. कुछ पुरुष अयुक्त होकर युक्त-परिणत होते हैं, ४. कुछ पुरुष अयुक्त होकर अयुक्त-परिणत होते हैं ।

१. कुछ युग्य युक्त होकर युक्त-रूप वाले होते हैं, २. कुछ युग्य युक्त होकर अथुक्त-रूप वाले होते हैं, ३. कुछ युग्य अयुक्त होकर युक्त-रूप वाले होते हैं, ४. कुछ युग्य अयुक्त होकर अयुक्त-रूप वाले होते हैं।

इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते ぎ—

१. कुछ पुरुष युक्त होकर युक्त-रूप वाले होते हैं, २. कुछ पुरुप युक्त होकर अयुक्त-रूप वाले होते हैं, ३. कुछ पुरुष अयुक्त होकर युक्त-रूप वाले होते हैं, ४ कुछ पुरुष अयुक्त होकर अयुक्त-रूप बाले होते हैं ।

१. कुछ युग्य युक्त होकर युक्त शोभा वाले होते हैं, २. कुछ युग्य युक्त होकर अयुक्त शोभा वाले होते हैं, ३. कुछ युग्य अयुक्त होकर युक्त शोभा वाले होते हैं, ४. कुछ युग्य अयुक्त होकर अयुक्त झोभा वाले होते हैं ।

इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते <u></u>

१. कुछ पुरुष युक्त होकर युक्त शोभा वाले होते हैं, २. कुछ पुरुष युक्त होकर अयुक्त शोभा वाले होते हैं, ३. कुछ पुरुष अयुक्त होकर युक्त शोभा वाले होते हैं, ४. कुछ पुरुष अयुक्त होकर अयुक्त शोभा वाले होते हैं।

सारहि-पदं

सारथि-पदम्

३७६. चत्तारि सारही पण्णत्ता, तं जहा---जोयावइत्ता णामं एगे, णो विजोयावइत्ता, विजोयावइत्ता णामं एगे, णो जोयावइत्ता, एगे जोयावइत्तावि, विजोयावइत्तावि, एगे णो जोयावइत्ता, णो विजोयावइत्ता । चत्तारि पुरिसजाया एवामेव पण्णत्ता, तं जहा.... जोयावइत्ता णामं एगे, णो विजोयावइत्ता, विजोयावइत्ता णामं एगे, णो जोयावइत्ता, एगे जोयावइत्तावि, विजोयावइत्तावि, एगे णो जोयावइत्ता,

णो विजोयावइत्ता ।

जुत्त-अजुत्त-पदं

३८०. चत्तारि हया पण्णत्ता, तं जहा— च जुत्ते णाममेगे जुत्ते, यु जुत्ते णाममेगे जुत्ते, यु अजुत्ते णाममेगे जुत्ते, अ अजुत्ते णाममेगे अजुत्ते । अ एवामेव चत्तारि पुरिसजाया ए पण्णत्ता, तं जहा— ता जुत्ते णाममेगे जुत्ते, यु अजुत्ते णाममेगे जुत्ते, अ अजुत्ते णाममेगे जुत्ते, अ

चत्वारः सारथयः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— योजयिता नामैकः, नो वियोजयिता, वियोजयिता नामैकः, नो योजयिता, एकः योजयितापि, वियोजयितापि, एकः नो योजयिता, नो वियोजयिता ।

एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— योजयिता नामैकः, नो वियोजयिता, वियोजयिता नामैकः, नो योजयिता, एकः योजयितापि, वियोजयितापि,

एकः नो योजयिता, नो वियोजयिता।

### युक्त-अयुक्त-पदम्

चत्वारः हयाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा---युक्तः नामैकः युक्तः, नामैकः अयुक्तः, यूक्त: नामैकः युक्तः, अयुक्त: अयुक्त: नामैक: अयुक्त:। एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तेद्यथा— युक्त: नामैक: युक्ते:, नामैकः अयुक्तः, यूक्त: अयुक्तः नामैकः युक्त:, अयुक्तः नामैकः अयुक्त:।

# सारथि-पद

३७९. सारथि चार प्रकार के होते हैं---

१. कुछ सारथि योजक होते हैं, किन्तु वियोजक नहीं होते----बैल आदि को गाड़ी से जोड़ने वाले होते हैं पर मुक्त करने वाले नहीं होते, २. कुछ सारथि वियो जक होते हैं, किन्तु योजक नहीं होते, ३. कुछ सारथि योजक भी होते हैं और वियोजक भी होते हैं, ४. कुछ सारथि योजक भी नहीं होते और वियोजक भी नहीं होते । इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते हैं---

१. कुछ पुरुष योजक होते हैं, किन्तु वियो-जक नहीं होते, २. कुछ पुरुष वियोजक होते हैं, किन्तु योजक नहीं होते, ३. कुछ पुरुष योजक भी होते हैं और वियोजक भी होते हैं, ४. कुछ पुरुष योजक भी नहीं होते और वियोजक भी नहीं होते।

# युक्त-अयुक्त-पद

३००. घोड़े चार प्रकार के होते हैं---१. कुछ घोड़े युक्त होकर युक्त ही होते हैं, २. कुछ घोड़े युक्त होकर भी अयुक्त होते हैं, ३. कुछ घोड़े अयुक्त होकर भी शुक्त होते हैं, ४. कुछ घोड़े अयुक्त होकर भी शुक्त अयुक्त ही होते हैं। इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष युक्त होकर युक्त ही होते हैं, २. कुछ पुरुष युक्त होकर भी अयुक्त होते हैं, ३. कुछ पुरुष अयुक्त होकर भी अयुक्त होते हैं, ३. कुछ पुरुष अयुक्त होकर भी अयुक्त होते होते हैं, ४. कुछ पुरुष अयुक्त होकर भी युक्त होते हैं, ४. कुछ पुरुष अयुक्त होकर भी युक्त होते हैं, ४. कुछ पुरुष अयुक्त होकर भी युक्त

३८१. \*चत्तारि हया पण्णत्ता, तं जहा----जुत्ते णाममेगे जुत्तपरिणते, जुत्ते णाममेगे अजुत्तपरिणते, अजुत्ते णाममेगे जुत्तपरिणते, अजुत्ते णाममेगे अजुत्तपरिणते ।

> एवामेव चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_\_\_ जुत्ते णाममेगे जुत्तपरिणते, जुत्ते णाममेगे अजुत्तपरिणते, अजुत्ते णाममेगे जुत्तपरिणते, अजुत्ते णाममेगे अजुत्तपरिणते ।

३८२ चत्तारि हया पण्णत्ता, तं जहा..... जुत्ते णाममेगे जुत्तरूवे, जुत्ते णाममेगे अजुत्तरूवे, अजुत्ते णाममेगे जुत्तरूवे । अजुत्ते णाममेगे अजुत्तरूवे ।

३८३. चत्तारि हया पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ जुत्ते णाममेगे जुत्तसोभे, जुत्ते णाममेगे अजुत्तसोभे, अजुत्ते णाममेगे जुत्तसोभे, अजुत्ते णाममेगे अजुत्तसोभे । चत्वारः हयाः प्रज्ञप्ताः,- तद्यथा— युक्तः नामैकः युक्तपरिणतः, युक्तः नामैकः अयुक्तपरिणतः, अयुक्तः नामैकः युक्तपरिणतः, अयुक्तः नामैकः अयुक्तपरिणतः।

एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— युक्तः नामैकः युक्तपरिणतः, युक्तः नामैकः अयुक्तपरिणतः, अयुक्तः नामैकः युक्तपरिणतः, अयुक्तः नामैकः अयुक्तपरिणतः ।

चत्वारः हयाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— युक्तः नामैकः युक्तरूपः, युक्तः नामैकः अयुक्तरूपः, अयुक्तः नामैकः युक्तरूपः, अयुक्तः नामैकः अयुक्तरूपः।

एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— युक्तः नामैकः युक्तरूपः, युक्तः नामैकः अयुक्तरूपः, अयुक्तः नामैकः युक्तरूपः, अयुक्तः नामैकः अयुक्तरूपः।

त जहा— चत्वारः हयाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— ;, युक्तः नामैकः युक्तशोभः, ने, युक्तः नामैकः अयुक्तशोभः, ने, अयुक्तः नामैकः युक्तशोभः, ोभे। अयुक्तः नामैकः अयुक्तशोभः।

३५१. घोड़े चार प्रकार के होते हैं---१. कुछ योड़े युक्त होकर युक्त-परिणत होते हैं, २. कुछ घोड़ें युक्त होकर अयुक्त-परिणत होते हैं. ३. कुछ घोड़े अयुक्त होकर युक्त-परिणत होते हैं, ४. कुछ घोड़े अयुक्त होकर अयुक्त-परिणत होते हैं । इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते ŧ----१. कुछ पुरुष युक्त होकर युक्त-परिणत होते हैं, २. कुछ पुरुष युक्त होकर अयुक्त-परिणत होते हैं, ३. कुछ पुरुष अयुक्त होकर युक्त-परिणत होते हैं, ४. कुछ पुरुष अयुक्त होकर अयुक्त-परिणत होते हैं। ३५२. घोड़े चार प्रकार के होते हैं----१. कुछ घोड़े युक्त होकर युक्त-रूप होते हैं, २. कुछ घोड़े युक्त होकर अयुक्त-रूप होते हैं, ३. कुछ घोड़े अयुक्त होकर युक्त-रूप होते हैं, ४ कुछ घोड़े अयुक्त होकर अयुक्त-रूप होते हैं। इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते ₹— १. कुछ पुरुष युक्त होकर युक्त-रूप होते हैं, २. कुछ पुरुष युक्त होकर अयुक्त-रूप होते हैं, ३. कुछ पुरुष अयुक्त होकर युक्त-रूप होते हैं, ४. कुछ पुरुष अयुक्त होकर अयुक्त-रूप होते हैं । ३५३. घोड़े चार प्रकार के होते हैं----१. कुछ घोड़े युक्त होकर युक्त शोभा वाले होते हैं, २. कुछ घोड़े युक्त होकर अयुक्त शोभा वाले होते हैं, ३. कुछ घोड़े अयुक्त होकर युक्त गोभा वाले होते हैं, ४. कुछ घोड़े अयुक्त होकर अयुक्त शोभा

वाले होते हैं।

03F

एवामेव चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा— जुत्ते णाममेगे जुत्तसोभे, जुत्ते णाममेगे अजुत्तसोभे, अजुत्ते णाममेगे जुत्तसोभे, अजुत्ते णाममेगे अजुत्तसोगे ।

३८४. चत्तारि गया पण्णता, तं जहा.... जुत्ते णासमेगे जुत्ते, जुत्ते णाममेगे अजुत्ते, अजुत्ते णाममेगे जुत्ते, अजुत्ते णाममेगे अजुत्ते ।

> एवामेव चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा— जुत्ते णाममेगे जुत्ते, जुत्ते णाममेगे अजुत्ते, अजुत्ते णाममेगे जुत्ते, अजुत्ते णाममेगे अजुत्ते ।

३८५. •ैचत्तारि गया पण्णत्ता तं जहा चत्वारः जुत्ते णाममेगे जुत्तपरिणते, युक्तः जुत्ते णाममेगे अजुत्तपरिणते, युक्तः अजुत्ते णाममेगे जुत्तपरिणते, अयुक्तः अजुत्ते णाममेगे अजुत्तपरिणते । अयुक्तः

> एवामेव चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा— जुत्ते णाममेगे जुत्तपरिणते, जुत्ते णाममेगे अजुत्तपरिणते, अजुत्ते णाममेगे जुत्तपरिणते, अजुत्ते णाममेगे अजुत्तपरिणते ।

एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा----युक्तः नामैकः युक्तशोभः, युक्तः नामैकः अयुक्तशोभः, अयुक्तः नामैकः युक्तशोभः, अयुक्तः नामैकः अयुक्तशोभः।

चत्वारः गजाः प्रज्ञप्ताः; तद्यथा— युक्तः नामैकः युक्तः, युक्तः नामैकः अयुक्तः, अयुक्तः नामैकः युक्तः, अयुक्तः नामैकः अयुक्तः।

एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— युक्तः नामैकः युक्तः, युक्तः नामैकः अयुक्तः, अयुक्तः नामैकः युक्तः, अयुक्तः नामैकः अयुक्तः।

- चत्वारः गजाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— युक्तः नामैकः युक्तपरिणतः, युक्तः नामैकः अयुक्तपरिणतः, अयुक्तः नामैकः युक्तपरिणतः, अयुक्तः नामैकः अयुक्तपरिणतः ।

एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— युक्तः नामैकः युक्तपरिणतः, युक्तः नामैकः अयुक्तपरिणतः, अयुक्तः नामैकः युक्तपरिणतः, अयुक्तः नामैकः अयुक्तपरिणतः। स्थान ४ : सूत्र ३८४-३८४

इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते<sup>.</sup> हैं-

१. कुछ पुरुष युक्त होकर युक्त-रूप वाले होते हैं, २. कुछ पुरुष युक्त होकर अयुक्त-रूप वाले होते हैं, ३. कुछ पुरुष अयुक्त होकर युक्त-रूप वाले होते हैं, ४. कुछ पुरुष अयुक्त होकर अयुक्त-रूप वाले होते हैं।

३५४. हाथी चार प्रकार के होते हैं—

१. कुछ हाथी युक्त होकर युक्त ही होते हैं, २. कुछ हाथी युक्त होकर भी अयुक्त होते हैं, ३. कुछ हाथी अयुक्त होकर भी युक्त होते हैं, ४. कुछ हाथी अयुक्त होकर अयुक्त होते हैं।

इसी प्रकार पुल्ष भी चार प्रकार के होते हैं ---

१. कुछ पुरुष युक्त होकर युक्त ही होते हैं, २. कुछ पुरुष युक्त होकर भी अयुक्त होते हैं, २. कुछ पुरुष अयुक्त होकर भी युक्त होते हैं, ४. कुछ पुरुष अयुक्त होकर अयुक्त होते हैं।

३५५. हाथी चार प्रकार के होते हैं— १. कुछ हाथी युक्त होकर युक्तपरिणत होते हैं, २. कुछ हाथी युक्त होकर अयुक्त-परिणत होते हैं, ३. कुछ हाथी अयुक्त होकर युक्तपरिणत होते हैं, ४. कुछ हाथी अयुक्त होकर अयुक्तपरिणत होते हैं । इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते **हैं**—

१ कुछ पुरुष युक्त होकर युक्तपरिणत होते हैं, २. कुछ पुरुष युक्त होकर अयुक्त-परिणत होते हैं, ३. कुछ पुरुष अयुक्त होकर युक्तपरिणत होते हैं। ४. कुछ पुरुष अयुक्त होकर अयुक्तपरिणत होते हैं।

३८६ चत्तारि गया पण्णत्ता, तं जहा----जुत्ते णामणेगे जुत्तरूवे, जुत्ते णाममेगे अजुत्तरूवे, अजुत्ते णाममेगे जुत्तरूवे, अजुत्ते णाममेगे अजुत्तरूवे।

> एवामेव चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा.... जुत्ते णाममेगे जुत्तरूवे, जुत्ते णाममेगे अजुत्तरूवे, अजुत्ते णाममेगे जुत्तरूवे, अजुत्ते णाममेगे जुत्तरूवे।

३८७. चत्तारि गया पण्णत्ता, तं जहा— जुत्ते जाममेगे जुत्तसोभे, जुत्ते णाममेगे अजुत्तसोभे, अजुत्ते णाममेगे जुत्तसोभे, अजुत्ते णाममेगे अजुत्तसोभे ।

> एवामेव चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा.... जुत्ते णाममेगे जुत्तसोभे, जुत्ते णाममेगे अजुत्तसोभे, अजुत्ते णाममेगे जुत्तसोभे, अजुत्ते णाममेगे अजुत्तसोभे ।°

पंथ-उप्पह-पदं

३८८. चत्तारि जुग्गारिता पण्णत्ता, तं जहा.... पंथजाई णाममेगे, नो उप्पहजाई, उप्पहजाई णाममेगे, नो पंथजाई, चत्वारः गजाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— युक्तः नामैकः युक्तरूपः, युक्तः नामैकः अयुक्तरूपः, अयुक्तः नामैकः युक्तरूपः, अयुक्तः नामैकः अयुक्तरूपः।

एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा---युक्तः नामैकः युक्तरूपः, युक्तः नामैकः अयुक्तरूपः, अयुक्तः नामैकः अयुक्तरूपः, अयुक्तः नामैकः अयुक्तरूपः।

चत्वारः गजाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— युक्तः नामैकः युक्तशोभः, युक्तः नामैकः अयुक्तशोभः, अयुक्तः नामैकः युक्तशोभः, अयुक्तः नामैकः अयुक्तशोभः।

एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— युक्तः नामैकः युक्तशोभः, युक्तः नामैकः अयुक्तशोभः, अयुक्तः नामैकः युक्तशोभः, अयुक्तः नामैकः अयुक्तशोभः।

### पथ-उत्पथ-पदम्

चत्वारि युग्यऋतानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— पथयायि नामैकं:, नो उत्पथयायि, उत्पथयायि नामैकं, नो पथयायि,

#### स्थान ४ : सूत्र ३८६-३८८

४⊂६. हाथी चार प्रकार के होते हैं-— १. कुछ हाथी युक्त होकर युक्त-रूप वाले होते हैं, २. कुछ हाथी युक्त होकर अयुक्त-रूप वाले होते हैं, ३. कुछ हाथी अयुक्त होकर युक्त-रूप वाले होते हैं, ४ कुछ हाथी अयुक्त होकर अयुक्त-रूप वाले होते हैं । इसी प्रकार पुरुष चार प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष युक्त होकर अुक्त-रूप वाले होते हैं, २. कुछ पुरुष युक्त होकर अयुक्त-रूप वाले होते हैं, ३. कुछ पुरुष अयुक्त होकर युक्त-रूप वाले होते हैं, ४. कुछ पुरुष अयुक्त होकर अयुक्त-रूप वाले होते हैं। ३४७. हाथी चार प्रकार के होते हैं — १. कुछ हाथी युक्त होकर युक्त शोभा वाले होते हैं, २. कुछ हाथी युक्त होकर अयुक्त शोभा बाले होते हैं, ३. कुछ हाथी अयुक्त होकर युक्त शोभा वाले होते हैं,

४. कुछ हाथी अयुक्त होकर अयुक्त शोभा वाले होते हैं ।

दसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते हैं----

१. कुछ पुरुष युक्त होकर युक्त झोभा बाले होते हैं, २. कुछ पुरुष युक्त होकर अयुक्त शोभा वाले होते हैं, ३. कुछ पुरुष अयुक्त होकर युक्त शोभा वाले होते हैं, ४. कुछ पुरुष अयुक्त होकर अयुक्त शोभा वाले होते हैं।

#### पथ-उत्पथ-पद

प्रज्ञप्तानि, ३८८. पुग्य [घोड़े आदि का जोड़ा] का ऋत [गमन] चार प्रकार का होता है— यायि, १. कुछ युग्य मार्गगामी होते हैं, उन्मार्ग-यायि, गामी नहीं होते, २. कुछ युग्य उन्मार्ग-

एगे पंथजाईवि, उप्पहजाईवि, एकं पथयाय्यपि, उत्पथयाय्यपि, एगे णो पंथजाई, णो उप्पहजाई। एकं नो पथयायी, नो उत्पथयायी ।

एवामेव चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा.... पंथजाई णाममेरो, णो उप्पहजाई, उप्पहजाई णाममेगे, णो पंथजाई, एगे पंथजाईवि, उप्पहजाईवि, एगे णो पंथजाई, णो उप्पहजाई ।

एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— पथयायी नामैकः, नो उत्पथयायी, उत्पथयायी नामैकः, नो पथयायी, एकः पथयाय्यपि, उत्पथयाय्यपि, एकः नो पथयायी, नो उत्पथयायी ।

### रूव-सोल-पद

३८६. चत्तारि पुष्फा पण्णत्ता, तं जहा— रूवसंपण्णे णाममेगे, णो गंधसंघण्णे, गंधसंपण्णे णाममेगे, णो रूवसंपण्णे, एगे रूवसंपण्णेवि, गंधसंपण्णेवि, एगे णो रूवसंपण्णे, णो गंधसंपण्णे।

> एवामेव चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा.... रूवसंपण्णे णाममेगे, णो सीलसंपण्णे, सीलसंपण्णे जाममेगे, णो रूवसंपण्णे, एगे रूवसंपण्णेवि, सीलसंपण्णेवि, एगे गो रूवसंपण्णे, जो सीलसंपण्जे।

### रूप-झील-पदम्

चरवारि पुष्पाणि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— ३५६. पुष्प चार प्रकार के होते हैं— रूपसम्पन्नं नामैकं, नो गन्धसम्पन्नं, गंधसम्पन्नं नामैकं, नो रूपसम्पन्नं, एकं रूपसम्पन्तमपि, गन्धसम्पन्नमपि एकं नो रूपसम्पन्नं, नो गन्धसम्पन्नम् ।

एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा---

रूपसम्पन्नः नामैकः, नो शीलसम्पन्नः, शीलसम्पन्नः नामैकः, नो रूपसम्पन्नः, एकः रूपसम्पन्नोऽपि, शीलसम्पन्नोऽपि, एकः नो रूपसम्पन्नः, नो शीलसम्पन्नः ।

#### स्थान ४ : सूत्र ३८६

गामी होते हैं, मार्गगामी नहीं होते, २. कुछ युग्य मार्गगामी भी होते हैं और उन्मार्गगामी भी होते हैं, ४. कुछ युग्य मार्गगामी भी नहीं होते और उन्मार्ग गामी भी नहीं होते।

इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते हैं---

१. कुछ पुरुष मार्गगामी होते हैं, उन्मार्ग-गामी नहीं होते, २. कुछ पुरुष उन्मार्ग-मामी होते हैं, मार्गगामी नहीं होते, ३. कुछ पुरुष मार्गगामी भी होते हैं और उन्मार्यगामी भी होते हैं, ४. कुछ पुरुष न मार्गमामी होते हैं और न उन्मार्गगामी होते हैं।

#### रूप-ज्ञोल-पद

१. कुछ पुष्प रूप-सम्पन्न होते हैं, गन्ध-सम्पन्न नहीं होते, २ कुछ पुष्व गन्ध-सम्पन्न होते हैं, रूप-सम्पन्न नहीं होते, ३. कुछ पुष्प रूप-सम्पन्न भी होते हैं और गन्ध-सम्पन्न भी होते हैं, ४. कुछ पुष्प न रूप-सम्पन्न होते हैं और न मन्ध-सम्पन्न होते हैं'"।

इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते हैं --

१. कुछ पुरुष रूप-सम्पन्न होते हैं, गन्ध-सम्पन्न नहीं होते, २. कुछ पुरुष गन्ध-सम्पन्न होते हैं, रूप-सम्पन्न नहीं होते, ३. कुछ पुरुष रूप-सम्पन्न भी होते और गन्ध-सम्पन्न भी होते हैं, ४ कुछ पुरुष न रूप-सम्पन्न होते हैं और न मन्ध-सम्पन्न होते हैं ।

| जाति-पदं                                                                                                                                                                                            | जाति-पदम्                                                                                                                                                                                                    | जाति-पद                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ३६०. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं<br>जहा<br>जातिसंपण्णे णाममेगे,<br>णो कुलसंपण्णे,<br>कुलसंपण्णे णाममेगे,<br>णो जातिसंपण्णे,<br>एगे जातिसंपण्णे,<br>एगे णो जातिसंपण्णे,<br>णो कुलसंपण्णे ।        | चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि,<br>तद्यथा—<br>जातिसम्पन्नः नामैकः, नो कुलसम्पन्नः,<br>कुलसम्पन्नः नामैकः, नो जातिसम्पन्नः,<br>एकः जातिसम्पन्नोऽपि, कुलसम्पन्नोऽपि,<br>एकः नो जातिसम्पन्नः, नो कुलसम्पन्नः। | ३९०. पुरुष चार प्रकार के होते हैं<br>१. कुछ 9ुरुष जाति-सम्पन्न होते हैं, कुल-<br>सम्पन्न नहीं होते, २. कुछ 9ुरुष कुल-<br>सम्पन्न होते हैं, जाति-सम्पन्न नहीं होते,<br>३. कुछ 9ुरुष जाति-सम्पन्न भी होते हैं<br>और कुल-सम्पन्न भी होते हैं, ४. कुछ<br>9ुरुष न जाति-सम्पन्न होते हैं और न<br>कुल-सम्पन्न होते हैं।  |
| ३८१. चसारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं<br>जहा<br>जातिसंपण्णे णाममेगे,<br>णो बलसंपण्णे,<br>बलसंपण्णे णाममेगे,<br>णो जातिसंपण्णे,<br>एगे जातिसंपण्णेवि, बलसंपण्णेवि,<br>एगे णो जातिसंपण्णे, णो बलसंपण्णे । | चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि,<br>तद्यथा—<br>जातिसम्पन्नः नामैकः, नो बलसम्पन्नः,<br>बलसम्पन्नः नामैकः, नो जातिसम्पन्नः,<br>एकः जातिसम्पन्नोऽपि, बलसम्पन्नोऽपि,<br>एकः नो जातिसम्पन्नः, नो बलसम्पन्नः।     | ३६१. पुरुष चार प्रकार के होते हैं—<br>१. कुछ पुरुष जाति-सम्पन्न होते हैं, बल-<br>सम्पन्न नहीं होते, २. कुछ पुरुष बल-<br>सम्पन्न होते हैं, जाति-सम्पन्न नहीं होते,<br>३. कुछ पुरुष जाति-सम्पन्न भी होते हैं<br>और बल-सम्पन्न भी होते हैं, ४. कुछ<br>पुरुष न जाति-सम्पन्न होते हैं और न<br>बल-सम्पन्न होते हैं।     |
| ३९२. *चतारि पुरिसजाया पण्णत्ता तं<br>जहा<br>जातिसंपण्णे णाममेगे,<br>णो रूवसंपण्णे,<br>रुवसंपण्णे णाममेगे,<br>एगे जातिसंपण्णेवि,<br>एगे जातिसंपण्णेवि,<br>एगे णो जातिसंपण्णे,<br>णो रूवसंपण्णे ।     | चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि,<br>तद्यथा—<br>जातिसम्पन्नः नामैकः, नो रूपसम्पन्नः,<br>रूपसम्पन्नः नामैकः, नो जातिसम्पन्नः,<br>एकः जातिसम्पन्नोऽपि, रूपसम्पन्नोऽपि,<br>एकः नो जातिसम्पन्नः, नो रूपसम्पन्नः। | ३६२. पुरुष चार प्रकार के होते हैं—<br>१. कुछ पुरुष जाति-सम्पन्न होते हैं, रूप-<br>सम्पन्न नहीं होते, २. कुछ पुरुष रूप-<br>सम्पन्न होते हैं, जाति-सम्पन्न नहीं होते,<br>३. कुछ पुरुष जाति-सम्पन्न भी होते हैं<br>और रूप-सम्पन्न भी होते हैं. ४. कुछ<br>पुरुष न जाति-सम्पन्न होते हैं और न<br>रूप-सम्पन्न होते हैं। |
| ३९३. चसारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं<br>जहा                                                                                                                                                            | चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि,<br>तद्यथा—                                                                                                                                                                 | ३९३. पुरुष चार प्रकार के होते हैं-—                                                                                                                                                                                                                                                                               |

| ठाणं (स्थान)                                                                                                                                                                                                                                          | ४०१                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | स्थान ४ : सूत्र ३९४-३९६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| जातिसंपण्णे णाममेगे,<br>णो सुयसंपण्णे,<br>सुयसंपण्णे णाममेगे,<br>णो जातिसंपण्णे,<br>एगे जातिसंपण्णेदि, सुयसंपण्णेवि,<br>एगे णो जातिसंपण्णे,<br>णो सुयसंपण्णे ।<br>३९४. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं<br>जहा<br>जातिसंपण्णे णाममेगे<br>णो सोलसंपण्णे, | जातिसम्पन्नः नामैकः, नो श्रुतसम्पन्नः,<br>श्रुतसम्पन्नः नामैकः, नो जातिसम्पन्नः,<br>एकः जातिसम्पन्नोऽपि, श्रुतसम्पन्नोऽपि,<br>एकः नो जातिसम्पन्नः, नो श्रुतसम्पन्नः ।<br>चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, ३९४.<br>तद्यथा<br>जातिसम्पन्नः नामैकः, नो शीलसम्पन्नः,<br>शीलसम्पन्नः नामैकः, नो जातिसम्पन्नः, | १. कुछ पुरुष जाति-सम्पन्न होते हैं, श्रुत-<br>सम्पन्न नहीं होते, २. कुछ पुरुष श्रुत-<br>सम्पन्न होते हैं, जाति-सम्पन्न नहीं होते,<br>३. कुछ पुरुष जाति-सम्पन्न भी होते<br>हैं और श्रुत-सम्पन्न भी होते हैं, ४. कुछ<br>पुरुष न जाति-सम्पन्न होते हैं और न<br>श्रुत-सम्पन्न होते हैं ।<br>पुरुष चार प्रकार के होते हैं—<br>१. कुछ पुरुष जाति-सम्पन्न होते हैं, शील-<br>सम्पन्न नहीं होते, २. कुछ पुरुष झील-<br>सम्पन्न होते हैं, जाति-सम्पन्न नहीं होते, |
| सीलसंपण्णे णाममेगे,<br>णो जातिसंपण्णे,<br>एगे जातिसंपण्णेवि,<br>सीलसंपण्णेवि,<br>एगे णो जातिसंपण्णे,<br>णो सीलसंपण्णे ।<br>३९५. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं<br>जहा<br>जातिसंपण्णे णाममेगे,                                                         | एकः जातिसम्पन्नोऽपि, शीलसम्पन्नोऽपिः,<br>एकः नो जातिसम्पन्नः, नो शीलसम्पन्नः।<br>चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, ३९४.<br>तद्यथा—<br>जातिसम्पन्नः नामैकः,                                                                                                                                                | ३. कुछ पुरुष जाति-सम्पन्न भी होते हैं<br>और शोल-सम्पन्न भी होते हैं, ४. कुछ<br>पुरुष न जाति-सम्पन्न होते हैं और न<br>शील-सम्पन्न होते हैं।<br>पुरुष चार प्रकार के होते हैं—<br>१. कुछ पुरुष जाति-सम्पन्न होते हैं,<br>चरित्न-सम्पन्न नहीं होते, २. कुछ पुरुष                                                                                                                                                                                           |
| णो चरित्तसंप०णे,<br>चरित्तसंप०णे णाममेगे,<br>णो जातिसंपण्णे,<br>एगे जातिसंपण्णेवि,<br>चरित्तसंपण्णेवि,<br>एगे षो जातिसंपण्णे,<br>णो चरित्तसंपण्णे° ।                                                                                                  | नो चरित्रसम्पन्नः,<br>चरित्रसम्पन्नः नामैकः,<br>नो जातिसम्पन्नः,<br>एकः जातिसम्पन्नोऽपि,<br>चरित्रसम्पन्नोऽपि,<br>एकः नो जातिसम्पन्नः,<br>नो चरित्रसम्पन्नः ।                                                                                                                                             | चरित्व-सम्पन्न होते हैं, जाति-सम्पन्न नहीं<br>होते, ३. कुछ पुरुष जाति-सम्पन्न भी होते<br>हैं और चरित्र-सम्पन्न भी होते हैं, ४. कुछ<br>पुरुष न जाति-सम्पन्न होते हैं और न<br>चरित्र-सम्पन्न होते हैं।                                                                                                                                                                                                                                                   |
| कुल-पदं<br>३९६. वत्तारि पुरिसजाधा पथ्णत्ता, तं<br>जहा<br>कुलसंपण्णे णाममेगे, णो बलसंपण्णे,<br>बलसंपण्णे णाममेगे, णो कुलसंपण्णे,<br>एगे कुलसंपण्णेवि, बलसंपण्णेवि,<br>एगे णो कुलसंपण्णे, णो बलसंपण्णे।                                                 | बलसम्पन्नः नामैकः, नो कुलसम्पन्नः,<br>एकः कुलसम्पन्नोऽपि, वलसम्पन्नोऽपि,                                                                                                                                                                                                                                  | <b>कुल-पद</b><br>पुरुष चार प्रकार के होते हैं<br>१. कुछ पुरुष कुल-सम्पन्न होते हैं, बल-<br>सम्पन्न नहीं होते, २. कुछ पुरुष बल-सम्पन्न<br>होते हैं, कुल-सम्पन्न नहीं होते, ३. कुछ<br>पुरुष कुल-सम्पन्न भी होते हैं और बज-<br>सम्पन्न भी होते हैं, ४. कुछ पुरुष न कुल-<br>सम्पन्न होते हैं और न <i>्वल</i> -सम्पन्न<br>होते हैं।                                                                                                                         |

www.jainelibrary.org

३९७. पुरुष चार प्रकार के होते हैं—-३९७. \*चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं प्रज्ञप्तानि, चत्वारि पुरुषजातानि १. कुछ पुरुष कुल-सम्पन्न होते हैं, रूप-जहा\_\_\_ तद्यथा---सम्पन्न नहीं होते, २ कुछ पुरुष रूप-कुलसम्पन्नः नामैकः, नो रूपसम्पन्नः, कुलसंपण्णे णाममेगे, सम्पन्न होते हैं, कुल-सम्पन्न नहीं होते, रूपसम्पन्नः नामैकः, नो कुलसम्पन्नः, णो रूवसंघण्णे, ३. कुछ पुरुष कुल-सम्पन्न भी होते हैं और एकः कुलसम्पन्नोऽपि, रूपसम्पन्नोऽपि, रूवसंपण्णे णाममेगे, रूप-सम्पन्न भी होते हैं, ४. कुछ पुरुष न एकः नो कुलसम्पन्नः, नो रूपसम्पन्नः । णो कुलसंपण्णे, कुल-सम्पन्न होते हैं और न रूप-सम्पन्न एगे कुलसंपण्णेवि, रूवसंपण्णेवि, होते हैं । एगे णो कुलसंपण्णे, णो रूवसंपण्णे । पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, ३९म. पुरुष चार प्रकार के होते हैं ---३९८८. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं चत्वारि १. कुछ पुरुष कुल-सम्पन्न होते हैं, श्रुत-तद्यथा.... जहा\_\_ कुलसंपण्णे णाममेगे, सम्पन्न नहीं होते, २. कुछ पुरुष श्रुत-कुलसम्पन्नः नामैकः, नो श्रुतसम्पन्नः, सम्पन्न होते हैं, कुल-सम्पन्न नहीं होते, श्रुतसम्पन्नः नामैकः, नो कुलसम्पन्नः, सुयसंपण्णे, णो ३. कुछ पुरुष कुल-सम्पन्न भी होते हैं सुयसंपण्णे णाममेगे, एकः कुलसम्पन्नोऽपि, श्रुतसम्पन्नोऽपि, और श्रुत-सम्पन्न भी होते हैं, ४. कुछ एकः नो कुलसम्पन्नः, नो श्रुतसम्पन्नः । गो कुलसंपण्णे, पुरुष न कुल-सम्पन्न होते हैं और न श्रुत-एगे कुलसंपण्णेवि, सुयसंपण्णेवि, सम्पन्न होते हैं। एगे णो कुलसंवण्णे, णो सुयसंवण्णे । प्रज्ञप्तानि, ३९९. पुरुष चार प्रकार के होते हैं— पुरुषजातानि चत्वारि ३९९. चलारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं १. कुछ पुरुष कुल-सम्पन्न होते हैं, शील-तद्यथा– जहा<u>---</u> सम्पन्न नहीं होते, २.कुछ पुरुष शील-कुलसम्पन्नः नामैकः, नो शीलसम्पन्नः, कुलसंपण्णे णाममेगे, सम्पन्न होते हैं, कुल-सम्पन्न नहीं होते, शीलसम्पन्नः नामैकः, नो कुलसम्पन्नः, श्रो सीलसंपण्णे, ३. कुछ पुरुष कुल-सम्पन्न भी होते हैं एकः कुलसम्पन्नोऽपि, शीलसम्पन्नोऽपि, सीलसंपण्णे णाममेगे, और शील-सम्पन्न भी होते हैं, ४. कुछ एकः नो कुलसम्पन्नः, नो शीलसम्पन्नः । कुलसंपण्णे, णो पुरुष न कुल-सम्पन्न होते हैं और न शील-एगे कुलसंपण्णेवि, सीलसंपण्णेवि, सम्पन्न होते हैं । एगे णो कुलसंपण्णे, णो सीलसंपण्णे । प्रज्ञप्तानि, ४००. पुरुष चार प्रकार के होते हैं— चत्वारि पुरुषजातानि ४००. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं १. कुछ पुरुष कुल-सम्पन्न होते हैं, चरित-तद्यथा---जहा\_\_\_ सम्पन्न नहीं होते, २. कुछ पुरुष चरित-कुलसंपण्णे णाममेगे, कुलसम्पन्नः नामैकः, नो चरित्रसम्पन्नः, सम्पन्न होते हैं, कुल-सम्पन्न नहीं होते, चरित्रसम्पन्नः नामैकः, नो कुलसम्पन्नः, णो चरित्तसंपण्णे, ३. कुछ पुरुष कुल-सम्पन्न भी होते हें एकः कुलसम्पन्नोऽपि, चरित्रसम्पन्नोऽपि, चरित्तसंपण्णे णाममेगे, और चरित्र-सम्पन्न भी होते हैं, ४. कुछ एक: नो कुलसम्पन्न:, नो चरित्रसम्पन्न:। कुलसंपण्णे, णो पुरुष न कुल-सम्पन्न होते हैं और न एगे कुलसंपण्णेवि, चरित्तसंपण्णेवि, चरित्न-सम्पन्न होते हैं । एगे णो कुलसंपण्णे णो चरित्तसंपण्णे°

स्थान ४ : सूत्र ४०१-४०४

| बलपदं                                                                                                                                                                                                             | बल-पदम्                                                                                                                                                                                                       | बल-पद                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ४०१. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं<br>जहा<br>बलसंपण्णे णाममेगे,<br>णो रूवसपण्णे,<br>रूवसंपण्णे णाममेगे,<br>णो बलसंपण्णे,<br>एगे बलसंपण्णेचि, रूवसंपण्णेवि,<br>एगे णो बलसंपण्णे, णो रूवसंपण्णे ।                  | चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि,<br>तद्यथा<br>बलसम्पन्नः नामैकः, नो रूपसम्पन्नः,<br>रूपसम्पन्नः नामैकः, नो बलसम्पन्नः,<br>एकः बलसम्पन्नोऽपि, रूपसम्पन्नोऽपि,<br>एकः नो बलसम्पन्नः, नो रूपसम्पन्नः ।          | ४०१. पुरुष चार प्रकार के होते हैं<br>१. कुछ पुरुष बल-सम्पन्न होते हैं, रूप-<br>सम्पन्न नहीं होते, २. कुछ पुरुष रूप-<br>सम्पन्न होते हैं, बल-सम्पन्न नहीं होते,<br>३. कुछ पुरुष बल-सम्पन्न भी होते हैं<br>और रूप-सम्पन्न भी होते हैं, ४. कुछ<br>पुरुष न बल-सम्पन्न होते हैं और न रूप-<br>सम्पन्न होते हैं।        |
| ४०२. <sup>ब</sup> चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं<br>जहा<br>बलसंपण्णे णाममेगे,<br>णो सुयसंपण्णे,<br>सुयसंपण्णे णाममेगे,<br>गो बलसंपण्णे,<br>एगे बलसंपण्णेबि, सुयसंपण्णेवि,<br>एगे णो बलसंपण्णे, णो सुयसंपण्णे ।    | चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि,<br>तद्यथा—<br>बलसम्पन्नः नामैकः, नो श्रुतसम्पन्नः,<br>श्रुतसम्पन्नः नामैकः, नो वलसम्पन्नः,<br>एकः बलसम्पन्नोऽपि, श्रुतसम्पन्नोऽपि,<br>एकः नो बलसम्पन्नः, नो श्रुतसम्पन्नः । | ४०२. पुरुष चार प्रकार के होते हैं<br>१. कुछ पुरुष बल-सम्पन्न होते हैं, श्रुत-<br>सम्पन्न नहीं होते, २. कुछ पुरुष श्रुत-<br>सम्पन्न होते हैं, बल-सम्पन्न नहीं होते,<br>३. कुछ पुरुष बल-सम्पन्न भी होते हैं और<br>श्रुन-सम्पन्न भी होते हैं, ४. कुछ पुरुष न<br>वल-सम्पन्न होते हैं और न श्रुत-सम्पन्न<br>होते हैं। |
| ४०३. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं<br>जहा—<br>बलसंपण्णे णाममेगे,<br>णो सीलसंपण्णे,<br>सीलसंपण्णे णाममेगे,<br>णो बलसंपण्णेवि, सीलसंपण्णेवि,<br>एगे बलसंपण्णेवि, सीलसंपण्णेवि,<br>एगे णो बलसंपण्णे, णो सीलसंपण्णे। | चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि,<br>तद्यथा<br>बलसम्पन्न: नामैकः, नो शीलसम्पन्नः,<br>शीलसम्पन्नः नामैकः, नो बलसम्पन्नः,<br>एकः बलसम्पन्नोऽपि, शीलसम्पन्नोऽपि,<br>एकः नो बलसम्पन्नः, नो शीलसम्पन्नः ।          | ४०३. पुरुष चार प्रकार के होते हैं<br>१. कुछ पुरुष बल-सम्पन्न होते हैं, ग्रील-<br>सम्पन्न नहीं होते, २. कुछ पुरुष शील-<br>सम्पन्न होते हैं, बल-सम्पन्न नहीं होते,<br>३. कुछ पुरुष बल-सम्पन्न भी होते हैं<br>और शील-सन्पन्न भी होते हैं, ४. कुछ<br>पुरुष व बल-सम्पन्न होते हैं और न शील-<br>सम्पन्न होते हैं।      |
| ४०४. चसारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं<br>जहा<br>बलसंपण्णे णाममेगे,<br>णो चरिससंपण्णे,                                                                                                                                 | चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि,<br>तद्यथा <u></u><br>बलसम्पन्नः नामैकः<br>नो चरित्रसम्पन्नः,                                                                                                                | ४०४. पुरुष चार प्रकार के होते हैं—-<br>१. कुछ पुरुष बल-सम्पन्न होते हैं, चरित्र-<br>सम्पन्न नहीं होते, २. कुछ पुरुष चरित्र-<br>सम्पन्न होते हैं, बल-सम्पन्न नहीं होते,                                                                                                                                           |

www.jainelibrary.org

४०४

चरित्तसंपण्णे णाममेगे, णो बलसंपण्णे, एगे बलसंपण्णेवि,चरित्तसंपण्णेवि, एगे णोबलसंपण्णे णो चरित्तसंपण्णे°

रूव--पदं

४०४. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा— रूवसंपण्णे णाममेगे, णो सुयसंपण्ले, सुयसंपण्ले णाममेगे, णो रूवसंपण्णे, एगे रूवसंपण्णेवि, सुयसंपण्णेवि, एगे णो रूवसंपण्णे णो सुयसंपण्णे

४०६. •ेचत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा---रूवसंपण्णे णाममेगे, णो सीलसंपण्णे, सीलसंपण्णे णाममेगे, णो रूवसंपण्णे, एगे रूवसंपण्णेवि, सीलसंपण्णेवि, एगे णो रूवसंपण्णे, णोसीलसंपण्णे ।

४०७. चत्तारि पुरिसजाया पण्णता, तं चत्वारि जहा तद्यथा रूवसंपण्णे णाममेगे, ल्पसम्पन्न णो चरित्तसंपण्णे, चरित्रसम्प चरित्तसंपण्णे णाममेगे, एक: रूपस् णो रूवसंपण्णे, एक: नोरू एगे रूवसंपण्णेवि, चरित्तसंपण्णेवि, एगे णो रूवसंपण्णे णो चरित्तसंपण्णेवि,

चरित्रसम्पन्नः नामैकः नो वलसम्पन्नः, एकः बलसम्पन्नोऽपि, चरित्रसम्पन्नोऽपि, एकः नो बलसम्पन्नः, नो चरित्रसम्पन्नः।

#### रूप-पदम्

चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा... रूपसम्पन्नः नार्मैकः, नो श्रुतसम्पन्नः, श्रुतसम्पन्नः नामैकः, नो रूपसम्पन्नः, एकः रूपसम्पन्नोऽपि, श्रुतसम्पन्नोऽपि, एकः नो रूपसम्पन्नः, नो श्रुतसम्पन्नः ।

चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— रूपसम्पन्नः नामैकः, नो शीलसम्पन्नः, शीलसम्पन्नः नामैकः, नो रूपसम्पन्नः, एकः रूपसम्पन्नोऽपि, शीलसम्पन्नोऽपि, एकः नो रूपसम्पन्नः, नो शीलसम्पन्नः ।

चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा—. रूपसम्पन्नः नामैकः, नो चरित्रसम्पन्नः, चरित्रसम्पन्नः नामैकः, नो रूपसम्पन्नः, एकः रूपसम्पन्नोऽपि, चरित्रसम्पन्नोऽपि,

एक: नोरूपसम्पन्नः, नो चरित्रसम्पन्नः।

स्थान ४ : सूत्र ४०१-४०७

३. कुछ पुरुष बल-सम्पन्न भी होते हैं और चरित्न-सम्पन्न भी होते हैं, ४. कुछ पुरुष न बल-सम्पन्न होते हैं और न चरित्न-सम्पन्न होते हैं।

#### रूप-पद

प्रज्ञप्तानि, ४०५. पुरुष चार प्रकार के होते हैं----१. कुछ पुरुष रूप-सम्पन्न होते हैं, श्रुत-दुतसम्पन्न:, सम्पन्न नहीं होते, २. कुछ पुरुष श्रुत-व्यसम्पन्न:, सम्पन्न होते हैं, रूप-सम्पन्न नहीं होते, म्पन्नोऽपि, २. कुछ पुरुष रूप-सम्पन्न भी होते हैं सम्पन्न: । और श्रुत-सम्पन्न भी होते हैं, ४. कुछ पुरुष न रूप-सम्पन्न होते हैं और न श्रुत-सम्पन्न होते हैं ।

प्रज्ञप्तानि, ४०६. पुरुष चार प्रकार के होते हैं— १. कुछ पुरुष रूप-सम्पन्न होते हैं, कील-रलसम्पन्न:, सम्पन्न नहीं होते, २. कुछ पुरुष गील-रुपसम्पन्न:, सम्पन्न होते हैं, रूप-सम्पन्न नहीं होते, स्पन्नोऽपि, ३. कुछ पुरुष रूप-सम्पन्न भी होते हैं और नसम्पन्न: । गील-सम्पन्न भी होते हैं, ४, कुछ पुरुष न रूप-सम्पन्न होते है और न शील-सम्पन्न होते है ।

> ४०७. पुरुष चार प्रकार के होते हैं— १. कुछ पुरुष रूप-सम्पन्न होते हैं, चरित्न-सम्पन्न नहीं होते, २. कुछ पुरुष चरित्न-सम्पन्न होते हैं, रूप-सम्पन्न नहीं होते, ३. कुछ पुरुष रूप-सम्पन्न भी होते हैं और चरित्न-सम्पन्न भी होते हैं, ४. कुछ पुरुष न रूप-सम्पन्न होते हैं और न चरित्न-सम्पन्न होते हैं।

# सुय-पदं

श्रुत-पदम्

४०८. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा.... सुयपसंण्णे णाममेगे, णो सीलसंपण्णे, सीलसंपण्णे णासमेगे, णो सुयसंपण्णे, एषे सुयसंपण्णेवि, सीलसंपण्णेवि, एगे णो सुयसंपण्णे, णो सीलसंपण्णे ।

# सील-पदं

४१०. चत्तारि पुरिसजाया पण्णता, तं जहा---सीलसंपण्णे णाममेगे, णो चरित्तसंपण्णे, चरित्तसंपण्णे णाममेगे, णोसीलसंपण्णे, एगे सीलसंपण्णेवि,चरित्तसंपण्णेवि, एगे पीसीलसंपण्णे णो चरित्तसंपण्णे

# आयरिय-पदं

४११. चत्तारि फला पण्णत्ता, तं जहा.... आमलगमहुरे, मुद्दियामहुरे, खीरमहुरे, खंडमहुरे । चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा... श्रुतसम्पन्नः नामैकः, नो शोलसम्पन्नः, शीलसम्पन्नः नामैकः, नो श्रुतसम्पन्नः,

एकः श्रुतसम्पन्नोऽपि, शीलसम्पन्नोऽपि, एकः नो श्रुतसम्पन्नः, नो शीलसम्पन्नः ।

चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा—

श्रुतसम्पन्नः नामैकः, नो चरित्रसम्पन्नः, चरित्रसम्पन्नः नामैकः, नो श्रुतसम्पन्नः, एकः श्रुतसम्पन्नोऽपि, चरित्रसम्पनोऽपि, एकःनोश्रुतसम्पन्नः, नोचरित्रसम्पन्नः।

# ञील-पदम्

चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— शोलसम्पन्नःनामैकः, नो चरित्रसम्पन्नः, चरित्रसम्पन्नःनामैकः, नो शीलसम्पन्नः, एकः शीलसम्पन्नोऽपि, चरित्रसम्पन्नोऽपि, एकः नो शीलसम्पन्नः, नो चरित्रसम्पन्नः ।

# आचार्य-पदम्

चत्वारि फल्लानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा\_\_\_ आमलकमधुरः, मृद्वीकामघुरः, क्षीरमधुरः, खण्डमघुरः ।

# श्रुत-पद

प्रझप्तानि, ४०८. पुरुष चार प्रकार के होते हैं---

१. कुछ पुरुष श्रुत-प्रमान्त होते हैं, शील-सम्पन्त नहीं होते, २. कुछ पुरुष जील-सम्पन्त होते हैं, श्रुत-प्रम्पन्त नहीं होते, ३. कुछ पुरुष श्रुत-प्रम्पन्त भी होते हैं और शील-सम्पन्त भी होते हैं, ४. कुछ पुरुष त श्रुत-सम्पन्त होते हैं और न भील-प्रम्पन्त होते हैं।

प्रज्ञप्तानि, ४०६. पुरुष चार प्रकार के होते हैं— १. कुछ पुरुष थुत-प्रम्पन्न होते हैं, वरित-?त्रसम्पन्न:, सम्पन्न नहीं होते, २. कुछ पुरुष चरिद-पुतसम्पन्न:, सम्पन्न होते हैं, श्रुत-प्रम्पन्न नहीं होते, सम्पनोऽपि, ३. कुछ पुरुष श्रुत-प्रम्पन्न भी होते हैं और त्रसम्पन्न:। चरित्र-सम्पन्न भी होते हैं, ४. कुछ पुरुष न श्रुत-सम्पन्न होते हैं और न चरित्र-सम्पन्न होते हैं ।

# शील-पद

प्रज्ञप्तानि, ४१०. पुरुष चार प्रकार के होते हैं— १. कुछ पुरुष शील-सम्पन्न होते हैं, चरिव-सम्पन्न नहीं होते, २. कुछ पुरुष लसम्पन्न:, चरिव-सम्पन्न होते हैं, शील-सम्पन्न नहीं होते, ३. कुछ पुरुष गील-सम्पन्न भी होते हैं और चरित्न-सम्पन्न भी होते हैं, ४. कुछ पुरुष न शील-सम्पन्न होते हैं और न चरित्न-सम्पन्न होते हैं।

# आ**चार्य-**पद

४११. फल चार प्रकार के होते हैं--

- १. आंवले की तरह मधुर,
- २. द्राझा की तरह मधुर,
- ३. दूध की तरह मधुर,
- ४. शर्करा की तरह मधुर ।

४०६

एवामेव आयरिया चत्तारि षण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ आमलगमहूरफलसमाणे, •मुद्दियामहुरफलसमाणे, खीरमहुरफलसमाणे<sup>०</sup>, संडमहुरफलसमाणे ।

## वेयावच्च-पदं

४१२. चत्तारि पुरिसजाया पण्णता, तं जहा\_\_ आतवेयावच्चकरे णाममेगे, णो परवेयावच्चकरे, परवेयावच्चकरे णाममेगे, णो आतवेयावच्चकरे, एगे आतवेयावच्चकरेवि, परवेयावच्चकरेवि, एगे णो आतवेयावच्चकरे, णो परवेयावच्चकरे । ४१३. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_\_ करेति णाममेगे वेयावच्चं, णो पडिच्छइ, पडिच्छइ णाममेगे वेयावच्चं, णो करेति, एगे करेति वि वेयावच्चं, पडिच्छइवि, एक: नो करोत्यपि वैयावृत्त्यं, एगे णो करेति वेयावच्चं, णो पडिच्छइ । अट्र-माण-पर ४१४. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_\_ अट्ठकरे णाममेगे, णो माणकरे, माणकरे णाममेगे, णो अट्टकरे,

एगे अटूकरेवि, माणकरेवि,

एगे णो अट्रकरे, णो माणकरे।

एवमेव चत्वारः आचार्याः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा.... आमलकमधु रफलसमानः, मृद्वीकामधुरफलसमानः, क्षीरमधुरफलसमानः, खण्डमधुरफलसमानः ।

# वेयावृत्त्य-पदम्

चत्वारि पुरुषजातानि तद्यथा.... आत्मवैयावृत्त्यकरः नामैकः, नो परवैयावृत्त्यकरः, परवैयावृत्त्यकरः नामैकः, नो आत्मवैयावृत्त्यकरः, एक: आत्मवैयावृत्त्यकरोऽपि, **परवैयावृत्त्यकरो**ऽपि, एक: नो आत्मवैयावृत्त्यकर:, नो परवैयावृत्त्यकरः । प्रज्ञप्तानि, चत्वारि पुरुषजातानि तद्यथा— करोति नामैकः वैयावृत्त्यं, नो प्रतीच्छति, प्रतीच्छति नामैकः वैयावृत्त्यं, नो करोति, एकः करोत्यपि वैयावृत्त्यं, प्रतीच्छत्यपि, नो प्रतीच्छति ।

### अर्थ-मान-पदम्

चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— अर्थकरः नामैकः, नो मानकरः, मानकरः नामैकः, नो अर्थकरः, एकः अर्थकरोऽपि, मानकरोऽपि, एकः नो अर्थकरः, नो मानकरः।

### स्थान ४ : सूत्र ४१२-४१४

इसी प्रकार आ चार्यभी चार प्रकार के होते हैं----

- १. आमलक-मधुर फल के समान,
- २. द्राक्षा-मधुर फल के समान,
- ३. दूध-मधुर फल के समान,
- ४. शर्करा-मधुर फल के समान<sup>66</sup>।

# वैयावृत्त्य-पद

प्रज्ञप्तानि, ४१२. पुरुष चार प्रकार के होते हैं— १. कुछ पुरुष अपनी सेवा करते हैं, दूसरों

की नहीं करते, २. कुछ पुरुष दूसरों की सेवा करते हैं, अपनी नहीं करते, ३. कुछ पुरुष अपनी सवा भी करते हैं और दूसरों की भी करते हैं, ४. कुछ पुरुष न अपनी सेवा करते हैं और न दूसरों की करते हैं।

४१३. पुरुष चार प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष दूसरों को सेवा देते हैं, लेते नहीं, २. कुछ पुरुष दूसरों को सेवा नहीं देते, लेते हैं, ३. कुछ पुरुष दूसरों को सेवा देते भी हैं और लेते भी हैं, ४. कुछ पुरुष न दूसरों को सेवा देते हैं, और न लेते ð" 1

### अर्थ-मान-पद

४१४. पुरुष चार प्रकार के होते हैं— १. कुछ पुरुष अर्थकर [कार्यकर्ता] होते हैं, अभिमानी नहीं होते, २. कुछ पुरुष अभिमानी होते हैं, अर्थकर नहीं होते, ३. कुछ पुरुष अर्थकर भी होते हैं और अभिमानी भी होते हैं,४. कुछ पुरुष न अर्थ-कर होते हैं और न अभिमानी होते हैं।

| ४१५. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं<br>जहा<br>गणट्ठकरे णाममेगे, णो माणकरे,<br>माणकरे णाममेगे, णो गणट्ठकरे,<br>एगे गणट्ठकरेवि, माणकरेवि,<br>एगे णो गणट्ठकरे, णो माणकरे ।     | तद्यथा—<br>गणार्थकरः नामैकः, नो मानकरः,<br>मानकरः नामैकः, नो गणार्थकरः,<br>एकः गणार्थकरोऽपि, मानकरोऽपि,<br>एकः नो गणार्थकरः, नो मानकरः ।                                              | ४१४. पुरुष चार प्रकार के होते हैं<br>१. कुछ पुरुष गण के लिए कार्य करते हैं,<br>अभिमानी नहीं होते, २. कुछ पुरुष<br>अभिमानी होते हैं. गण के लिए कार्य<br>नहीं करते, ३. कुछ पुरुष गण के लिए<br>कार्य भी करते हैं और अभिमानी भी होते<br>हैं, ४. कुछ पुरुष न गण के लिए कार्य<br>करते हैं और न अभिमानी होते हैं।                                                                |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ४१६. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं<br>जहा—<br>गणसंगहकरेणाममेगे, णो माणकरे,<br>माणकरे णाममेगे, णो गणसंगहकरे,<br>एगे गणसंगहकरेवि, माणकरेवि,<br>एगे णो गणसंगहकरे, णो माणकरे।  | चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि,<br>तद्यथा—<br>गणसंग्रहकरः नामैकः, नो मानकरः,<br>मानकरः नामैकः, नो गणसंग्रहकरः,<br>एकः गणसंग्रहकरोऽपि, मानकरोऽपि,<br>एकः नो गणसंग्रहकरः, नो मानकरः । | ४१६. पुरुष चार प्रकार के होते हैं—<br>१. कुछ पुरुष गण के लिए संग्रह करते हे,<br>अभिमानी नहीं होते, २. कुछ पुरुष<br>अभिमानी होते हैं, गण के लिए संग्रह<br>नहीं करते, ३. कुछ पुरुष गण के लिए<br>संग्रह भी करते हैं और अभिमानी भी<br>होते हैं, ४. कुछ पुरुञ न गण के लिए<br>संग्रह करते हैं और न अभिमानी होते<br>हैं ।                                                        |
| ४१७. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं<br>जहा—<br>गणसोभकरेणाममेगे, णो माणकरे,<br>माणकरेणाममेगे, णो गणसोभकरे,<br>एगे गणसोभकरेवि, माणकरेवि,<br>एगे णो गणसोभकरे, णो माणकरे।       | चत्वारि पुरुषजातानि, प्रज्ञप्तानि,<br>तद्यथा—<br>गणशोभाकरः नामैकः, नो मानकरः,<br>मानकरः, नामैकः, नो गणशोभाकरः,<br>एकः गणशोभाकरोऽपि, मानकरोऽपि,<br>एकः नो गणशोभाकरः, नो मानकरः ।       | ४१७. पुरुष चार प्रकार के होते हैं —<br>१. कुछ पुरुष गण की शोभा बढ़ाने वाले<br>होते हैं, अभिमानी नहीं होते, २. कुछ<br>पुरुष अभिमानी होते हैं, गण की<br>शोभा बढ़ाने वाले नहीं होते, ३. कुछ<br>पुरुष गण की शोभा भी वढ़ाने वाले होते<br>हैं और अभिमानी भी होते हैं, ४. कुछ<br>पुरुष न गण की शोभा बढ़ाने वाले होते हैं<br>और न अभिमानी होते हैं।                               |
| ४१८. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं<br>जहा—<br>गणसोहिकरे णाममेगे, णो माणकरे,<br>माणकरे णाममेगे, णो गणसोहिकरे,<br>एगे गणसोहिकरेवि, माणकरेवि,<br>एगे णो गणसोहिकरे, णो माणकरे। | चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि,<br>तद्यथा—<br>गणशोधिकरः नामैकः, नो मानकरः,<br>मानकरः नामैकः, नो गणशोधिकरः,<br>एकः गणशोधिकरोऽपि, मानकरोऽपि,<br>एकः नो गणशोधिकरः, नो मानकरः ।         | अरि में आ क्यांग होते हैं<br>४१८. पुरुष चार प्रकार के होते हैं<br>१. कुछ पुरुष गण की शुद्धि करने वाले<br>होते हैं, अभिमानी नहीं होते, २. कुछ<br>पुरुष अभिमानी होते हैं, गण की शुद्धि<br>करने वाले नहीं होते, ३. कुछ पुरुष गण<br>की शुद्धि करने वाले भी होते हैं और<br>अभिमानी भी होते हैं, ४. कुछ पुरुष न<br>गण की शुद्धि करने वाले होते हैं और न<br>अभिमानी ही होते हैं। |

४०८

| धम्म-पदं                                                                                                                                                                                                 | धर्म-पदम्                                                                                                                                                                                                | धर्म-पद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ४१९. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं<br>जहा—<br>रूवं णाममेगे जहति, णो धम्मं,<br>धम्मं णाममेगे जहति, णो रूवं,<br>एगे रूवंपि जहति, धम्मंपि,<br>एगे णो रूवं जहति, णो धम्मं।                                  | चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, ४१<br>तद्यथा—<br>रूपं नामैकः जहाति, नो धर्म,<br>धर्मं नामैकः जहाति, नो रूपं,<br>एकः रूपमपि जहाति, धर्ममपि,<br>एकः नो रूपं जहाति, नो धर्मम् ।                           | E. पुरुष चार प्रकार के होते हैं —<br>१. कुछ पुरुष वेश का त्याग कर देते हैं,<br>धर्म का त्याग नहीं करते, २. कुछ<br>पुरुष धर्म का त्याग कर देते हैं, वेश<br>का त्याग नहीं करते, ३. कुछ पुरुष वेश<br>का गी त्याग कर देते है और धर्म का भी<br>त्याग कर देते हैं, ४. कुछ पुरुष न वेश<br>का त्याग करते हैं और न धर्म का त्याग<br>करते हैं। |
| ४२०. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं<br>जहा<br>धम्मं णाममेगे जहति,<br>णो गणसंठिति,<br>गणसंठिति णाममेगे जहति,<br>णो धम्मं,<br>एगे धम्मंवि जहति, गणसंठितिवि,<br>एगे णो धम्मं जहति, णो गणसंठिति <sub>।</sub> | चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, ४२<br>तद्यथा—<br>धर्मं नामैकः जहाति, नो गणसंस्थिति,<br>गणसंस्थिति नामैकः जहाति, नो धर्म,<br>एकः धर्ममपि जहाति, गणसंस्थितिमपि,<br>एकः नो धर्मं जहाति, नो गणसंस्थितिम् । | ७. पुरुष चार प्रकार के होते हैं                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ४२१. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं<br>जहा<br>पियधम्मे णाममेगे, णो दढधम्मे,<br>दढधम्मे णाममेगे, णो पियधम्मे,<br>एगे पियधम्मेवि, दढधम्मेवि,<br>एगे णो पियधम्मे, णो दढधम्मे।                               | चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, ४<br>तद्यथा—<br>प्रियधर्मा नामैकः, नो दृढधर्मा,<br>दृढधर्मा नामैकः, नो प्रियधर्मा,<br>एकः प्रियधर्मापि, दृढधर्मापि,<br>एकः नो प्रियधर्मा, नो दृढधर्मा।                 | २९. पुरुष चार प्रकार के होते हैं—<br>१. कुछ पुरुष प्रियधर्मा होते हैं, दृड़धर्मा<br>नहीं होते, २. कुछ पुरुप दृड़धर्मा होते हैं,<br>प्रियधर्मा नहीं होते, ३. कुछ पुरुष प्रिथ-<br>धर्मा मी होते हैं और दृढ़धर्मा भी होते हैं,<br>४. कुछ पुरुष न प्रियधर्मा होते हैं और न<br>दृढ़धर्मा होते हैं <sup>55</sup> ।                         |
| आघरिय-पदं<br>४२२. चत्तारिआयरिया पण्णत्ता, तं जहा<br>पव्वावणायरिए णाममेगे,<br>णो उवट्ठावणायरिए,                                                                                                           | <b>आचार्य-पदम्</b><br>चत्वारः आचार्याः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा <u></u> ४<br>प्रत्नाजनाचार्यः नामैकः,<br>नो उपस्थापनाचार्यः,                                                                                  | आचार्य-पद<br>२२. आचार्य चार प्रकार के होते हैं-—<br>१. कुछ आचार्थ प्रव्रज्या देने वाले होते<br>हैं, किन्तु उपस्थापना [महावर्तों में<br>आरोपित] करने वाले नहीं होते,                                                                                                                                                                  |

- उबट्ठावणायरिए णाममेगे, णो पब्वावणायरिए, एगे पव्वावणायरिएवि, उवट्रावणायरिएवि, एगे णो पव्वावणायरिए, णो उवट्टावणायरिए\_\_ धम्मायरिए ।
- ४२३. चत्तारि आयरिया पण्णत्ता, तं जहा.\_\_ उद्देसणायरिए णाममेगे, णो वायणायरिए, वायणायरिए णाममेगे, णो उद्देसणायरिए, एगे उद्देसणायरिएवि, वायणायरिएवि, एगे णो उद्देसणायरिए, णो वायणायरिए-धम्मायरिए ।

### अंतेवासि-पटं

४२४. चत्तारि अंतेवासी पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ पव्वावणंतेवासी णामसेगे. णो उवट्रावणंतेवासी, उवट्ठावणंतेवासी णाममेगे, णो पव्वावणंतेवासी, एगे पञ्वावणंतेवासीवि, उवद्वावणंतेवासीवि, एगे णों पव्वावणंतेवासी, णो उवट्रावणंतेवासी\_\_\_ धम्मंतेवासी ।

308

उपस्थापनाचार्यः नामैकः, नो प्रवाजनाचार्यः. एक: प्रवाजनाचार्योऽपि. उपस्थापनाचार्योऽपि. एकः नो प्रव्राजनाचार्यः, नो उपस्थापनाचार्यः 💶 धर्माचार्य: । चत्वारः आचार्या. प्रज्ञप्ताः, तद्यथा\_\_\_ ४२३. आचार्यं चार प्रकार के होते हैं— उद्देशनाचार्यः नामैकः, नो वाचनाचार्यः,

वाचनाचार्यः नामैकः, नो उद्देशनाचार्यः, एकः उद्देशनाचार्योऽपि, वाचनाचार्योऽपि, एकः नो उद्देशनाचार्यः, नो वाचनाचार्यः-धर्माचार्य: ।

# अन्तेवासि-पदम्

चत्वारः अन्तेवासिनः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा-४२४. अन्तेवासी चार प्रकार के होते हैं---प्रवाजनान्तेवासी नामैकः, नो उपस्थापनान्तेवासी. उपस्थापनान्तेवासी नामैक:, नो प्रव्राजनान्तेवासी. एकः प्रव्राजनान्तेवास्यपि. उपस्थापनान्तेवास्यपि, एकः नो प्रव्राजनान्तेवासी. नो उपस्थापनान्तेवासी.... धर्मान्तेवासी।

#### स्थान ४ : सूत्र ४२३-४२४

२. कुछ आचार्य उपस्थापना करने वाले होते हैं, किन्तु प्रव्रज्या देने वाले नहीं होते, ३. कुछ आचार्य प्रव्रज्या देने वाले भी होते हैं और जपस्थापना करने वाले भी होते हैं, ४. कुछ आचार्य न प्रव्रज्या देने वाले होते हैं और न उपस्थापना करने वाले होते हैं यहां आचार्य धर्माचार्य की कक्षा के हैं। ''

१. कुछ आचार्य उद्देशनाचार्य [यदने का आदेश देने वाले ] होते हैं, किन्तू वाचना-चार्य [पड़ाने वाले] नहीं होते, २. कुछ आचार्य वाचनाचार्य होते हैं, किन्तु उद्दे-शनाचार्य नहीं होते, ३. कुछ आचार्य उद्देशनाचार्य भी होते हैं और वाचनाचार्य भी होते हैं, ४ कुछ आचार्य न उद्देशना-चार्य होते हैं और न दाचनाचार्य होते हैं । यहां आचार्थ धर्माचार्य की कक्षा के हैं।

# अन्तेवासि-पद

१. बुछ मुनि एक आचार्य के प्रवज्या-अन्तेवासी होते हैं, किन्तु उपस्थापना-अन्तेवासी नहीं होते, २. कुछ मुनि एक आचार्य के उपस्थापना-अन्तेवासी होते हैं, किन्तु प्रवज्या-अन्तेवासी नहीं होते, ३. कुछ मुनि एक आचार्य के प्रव्रज्या-अन्तेवासी भी होते हैं और उपस्थायना-अन्तेवासी भी होते हैं, ४. कुछ मुनि एक आचार्प के न प्रव्रज्या-अन्तेवासी होते हैं और न उपस्थापना-अन्तेवासी होते हैं ।

यहां अन्तेवासी धर्मान्तेवासी की कक्षा के हैं<sup>भ</sup>।

स्थान ४ : सूत्र ४२५-४२६

४२५ चत्तारि अंतेवासी पण्णत्ता, तं जहा\_\_ उद्देसणंतेवासी णाममेगे, णो वायणंतेवासी, वायणंतेवासी णाममेगे, णो उद्देसणंतेवासी, एगे उद्देसणंतेवासीवि, वायणंतेवासीवि, एगे णो उद्देसणंतेवासी, णो वायणंतेवासी ... धम्मंतेवासी ।

# महाकम्म-अप्पकम्म-णिग्गंथ-पदं

४२६. चतारि णिग्गंथा पण्णता, तं जहा-१. रातिणिए समणे णिग्गंथे महा-कम्मे, महाकिरिए अणायाची असमिते धम्मरस अणाराधए भवति.

> २. रातिणिए समणे णिग्गंथे अप्प-कम्मे अप्पकिरिए आतावी समिए धम्मस्स आराहए भवति,

> ३. ओमरातिणिए समणे णिग्गंथे महाकम्मे महाकिरिए अणातावी असमिते धम्मस्स अणाराहए भवति.

> ४ ओमरातिणिए समणे णिग्गंथे अप्पकम्मे अप्पकिरिए आतावी समिते धम्मस्स आराहए भवति ।

उद्देशनान्तेवासी नामैकः, नो वाचनान्तेवासी. वाचनान्तेवासी नामैक:. नो उद्देशनान्तेवासी, एकः उद्देशनान्तेवास्यपि, वाचनान्तेवास्यपि, एकः नो उद्देशनान्तेवासी, नो वाचनान्तेवासी---धर्मान्तेवासी ।

# महाकर्म-अल्पकर्म-निग्रंन्थ-पदम्

चत्वारः निर्ग्रन्थाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा... ४२६. निर्यन्थ चार प्रकार के होते हैं---१. रात्निकः श्रमणः निर्ग्रन्थः महाकर्मा महाकियः अनातापी अशमितः धर्मस्य अनाराधको भवति,

२. रात्निकः श्रमणः निग्रं न्थः अल्पकर्मा अल्पक्रियः आतापी शमितः धर्मस्य आराधको भवति,

३. अवमरात्निकः निर्ग्रन्थः श्रमण: महाकर्मा महाकियः अनातापी अशमितः धर्मस्य अनाराधको भवति.

४. अवमरात्निकः श्रमणः निर्ग्रन्थः अल्प-कर्मा अल्पकियः आतापी शमितः धर्मस्य आराधको भवति ।

चत्वारः अन्तेवासिनः प्रज्ञष्ताः, तद्यथा- ४२५, अन्तेवासी चार प्रकार के होते हैं---१. कुछ मुनि एक आचार्य के उद्देशना-अन्तेवासी होते हैं, किन्तु वाचना-अन्ते-वासी नहीं होते, २. कुछ मुनि एक आचार्य के वाचना-अन्तेवासी होते हैं, किन्तु उद्देणना-अन्तेवासी नहीं होते, ३. कुछ मुनि एक आचार्य के उद्देशना-अन्तेवासी भी होते हैं और वाचना-अन्तेवासी भी होते हैं, ४. कुछ मुनि एक आचार्य के न उद्देशना-अन्तेवासी होते हैं और न वाचना-अन्तेवासी होते हैं।

यहां अन्तेवासी धर्मान्तेवासी की कक्षा के **हे**\* 1

# महाकर्म-अल्पकर्म-निर्ग्र न्थ-पद

१. कुछ रात्निक े [दीक्षा-पर्याय में बड़े ] श्रमण निर्ग्रन्थ महाकर्मा, महाक्रिय, अना-तापी [अतपस्वी] और अशमित होने के कारण धर्म की सम्यक् आराधना करने बाले नहीं होते,

२. कृष्ठ रात्निक श्रमण निर्ग्रन्थ अल्पकर्मा, अल्पक्रिय, आतापी |तपस्वी] और शमित होने के कारण धर्म की सम्यक् आराधना करने वाले होते हैं,

३. कुछ अवमरात्निक [दीक्षा पर्याय में छोटे | श्रमण-निर्ग्रन्थ महाकर्मा, महाकिप, अनातापी और अशमित होने के कारण धर्म की सम्यक् आराधना करने वाले नहीं होते, ४.कुछ अवगरात्निक श्रमण निर्ग्रन्थ अल्पकर्मा, अल्पक्रिम, आतम्पी और गमित होने के कारण धर्म की सम्यक् आराधना करने वाले होते हैं ।

### महाकम्म-अप्पकम्म-णिग्गंथी-पदं

४२७. चत्तारि णिग्गंथीओे पण्णत्ताओ, तं जहा....

> १. रातिणिया समणी णिग्गंथी<sup>●</sup> महाकम्मामहाकिरिया अणायावी असमिता धम्मस्स अणाराधिया भवति,

> २. रातिणिया समणो णिग्गंथी अप्पकम्मा अप्पकिरिया आतावो समिता धम्मस्स आराहिया भवति,

> ३. ओमरातिणिया समणी णिग्गंथी महाकम्मा महाकिरिया अणायावी असमिता धम्मस्स अणाराधिया भवति,

४. ओमरातिणिया समणो णिग्गंथी अप्पकम्मा अप्पकिरिया आतावी समिता घम्मस्स आराहिया भवति।<sup>०</sup>

महाकम्म-अप्पकम्म-समणोवासग-पदं

४२८. चत्तारि समणोवासगा पण्णत्ता, तं जहा\_\_

> १. राइणिए समणोवासए महा-कम्मे <sup>•</sup>महाकिरिए अणायावी असमिते धम्मस्स अणाराधए भवति,

२. राइणिए समणोवासए अप्प-कम्मे अप्पकिरिए आतावी समिए घम्मस्स आराहए भवति,

# महाकर्म-अल्पकर्म-निग्रंन्थी-पदम्

चतस्रः निर्ग्रन्थ्यः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—

१. रात्निकी श्रमणी निग्नेन्थी महाकर्मा महात्रिया अनातापिनी अशमिता धर्मस्य अनाराधिका भवति,

२. रात्निकी श्रमणी निर्ग्रन्थी अल्पकर्मा अल्पक्रिया आतापिनी शमिता धर्मस्य आराधिका भवति,

३. अवमरात्निका श्रमणी निर्ग्रन्थी महा-कर्मा महाक्रिया अनातापिनी अशमिता धर्मस्य अनाराधिका भवति,

# महाकर्म-अल्पकर्म-श्रमणोपासक-पदम्

चत्वारः श्रमणोपासकाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—

१. रात्निकः श्रमणोपासकः महाकर्मा महाक्रियः अनातापी अशमितः धर्मस्य अनाराधको भवति,

२. रात्निकः श्रमणोपासकः अल्पकर्मा अल्पक्रियः आतापी शमितः घर्मस्य आराधको भवति,

### महाकर्म-अल्पकर्म-निग्रंन्थी-पद

४२७. निर्ग्रन्थियां चार प्रकार की होती हैं---

१. कुछ रात्निक श्रमणी निग्रंस्थियां महा-कर्मा, महाक्रिय, अनातापी [अतपस्विनी] और अशमित होने के कारण धर्म की सम्यक् आराधना करने वाली नहीं होतीं, २. कुछ रात्निक श्रमणी निग्रंस्थियां जल्प-कर्मा, अल्पत्रिय, आतापी [तपस्विनी] और शमित होने के कारण धर्म की सम्यक् आराधना करने वाली होती है, ३. कुछ अवसरात्निक श्रमणी निग्रंस्थियां महाकर्मा, महाक्रिय, अनातापी और अशमित होने के कारण धर्म की सन्यक् आराधना करने वाली नहीं होतीं,

४. युछ अवमरात्निक श्रमणी निग्रंत्थियां अल्पकर्मा, अल्पकिव, आतापी और शमित होने के कारण धर्म की सम्यक् आराधना करने वाली होती हैं।

# महाकर्म-अल्पकर्म-श्रमणोपासक-पद

३२∝. श्रमशोपासक चार प्रकार के होते हैं—

१. कुछ रात्निक श्रमणोपासक महाकर्मा, महाकिंग, अनातापी [अतपस्वी] और अशमित होने के कारण धर्म की सम्यक् आराधना करने वाले नहीं होते, २. कुछ रात्निक श्रमणोपासक अल्पकर्मा,

अल्पकिय, आतापी और शमित होने के कारण धर्म की सम्यक् आराधना करने वाले होते हैं,

३. ओमराइणिए समणोवासए महाकम्मे महाकिरिए अणातावी असमिते धम्मस्स अणाराहए भवति,

४. ओमराइणिए समणोवासए अप्पकम्मे अप्पकिरिए आतावी समिते धम्मस्स आराहए भवति।°

# महाकम्म-अप्पकम्म-समणोवासिया-पदं

४२६. चत्तारि समणोवासियाओ पण्णत्ताओ, तं जहा—.

१. राइणिया समणोवासिता महा-कम्मा <sup>●</sup>महाकिरिया अणायावी असमिता धम्मस्स अणाराधिया भवति,

२. राइणिया समणोवासिता अप्पकम्मा अप्पकिरिया आतावी समिता धम्मस्स आराहिया भवति,

३. ओमराइणिया समणोवासिता महाकम्मा महाकिरिया अणायावी असमिता धम्मस्स अणाराधिया भवति,

४. ओमराइणिया समणोवासिता अप्पकम्मा अप्पकिरिया आतावी समिता धम्मस्स आराहिया भवति ।°

### समणोवासग-पदं

४३०. चत्तारि समणोवासगा पण्णता, तं जहा.... अम्मापितिसमाणे, भातिसमाणे, मित्तसमाणे, सवत्तिसमाणे । ३. अवमरात्निकः श्रमणोपासकः महा-कर्मा महाक्रियः अनातापी अर्श्रामतः धर्मस्य अनाराधको भवति,

४. अवमरात्विकः श्रमणोपासकः अल्प-कर्मा अल्पक्रियः आतापी शमितः धर्मस्य आराधको भवति ।

# महाकर्म-अल्पकर्म-श्रमणोपासिका-पदम्

चतस्रः श्रमणोपासिकाः प्रज्ञप्त तद्यथा—

१- रात्निकी श्रमणोपासिका महाकर्मा महाक्रिया अनातापिनी अज्ञमिता धर्मस्य अनाराधिका भवति,

२ रात्निकी श्रमणोपासिका अल्पकर्मा अल्पत्रिया आतापिनी शमिता धर्मेक्ष्य आराधिका भवति,

३. अवमरात्निकी श्रमणोपासिका महा-कर्मा महाक्रिया अनातापिनी अशमिता धर्मस्य अनाराधिका भवति,

४. अवमरात्निकी श्रमणोपासिका अल्प-कर्मा अल्पकिया आतापिनी इमिता धर्मस्य आराधिका भवति ।

### श्रमणोपासक-पदम्

चत्वारः श्रमणोपासकाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— अम्बापितृसमानः, भ्रातृसमानः, मित्रसमानः, सपत्नीसमानः।

### स्थान ४ : सूत्र ४२६-४३०

२. कुछ अवमरास्तिक श्रमणोपासक महाकर्मा, महाकिय, आनातापी और अश्रमित होने के कारण धर्म की सम्यक् आराधना करने वाले नहीं होते,

४. कुछ अवमरात्निक श्रमणोपासक अल्प-कर्मा, अल्पक्रिय, आतापी और क्षमित होने के कारण धर्म की सम्यक् आराधना करने वाले होने हैं।

# महाकर्म-अल्पकर्म-श्रमणोपासिका-पद

प्रज्ञप्ता:, ४२९ श्रमणोपासिकाएं चार प्रकार की होती है----

> १. कुछ रात्निक श्रमणोपासिकाएं महा-कर्मा, महाक्रिय, अनातापी और अज्ञमित होने के कारण धर्म की सम्यक् आराधना करने वाली नहीं होतीं,

> २. कुछ रात्निक श्वमणोपासिकाएं अल्पकर्मा, अल्पक्रिय, आतापी और शमित होने के कारण धर्म की सम्यक् आराधना करने वाली होती हैं,

> ३. कुछ अवमरारिनक श्रमणोपासि-काएं महाकर्मा, महाक्रिय, अनातापी और अशमित होने के कारण धर्म की सम्यक् आराधना करने वाली नहीं होती,

> ४. कुछ अवमरात्निक श्रमणोपासिकाएं अल्पकर्मा, अल्पक्रिय, आतापी और शमित होने के कारण धर्म की सम्यक् आराधना करने वाली होती हैं।

#### श्रमणोपासक-पद

- ४३०. श्रमणोपासक चार प्रकार के होते हैं---
  - १. माता-पिता के समान,
  - २. भाई के समान, ३. मित्र के समान,
  - ४. सौत के समान<sup>९६</sup>

४३१. चत्तारि समणोवासगा पण्णत्ता, तं जहा—

> अद्दागसमाणे, पडागसमाणे, खाणुसमाणे, खरकंटयसमाणे ।

४३२. समणस्स णं भगवतो महावोरस्स समणोवासगाणं सोधम्मे कप्पे अरुणाभे विमाणे चत्तारि पलि-ओवमाइं ठिती पण्णत्ता ।

अहुणोववण्ण-देव-पदं

४३३. चउहि ठाणेहि अहणोववण्णे देवे देवलोगेसू इच्छेज्ज माण्सं लोगं हव्वमागच्छित्तए, णो चेव णं संचाएति हब्बमागच्छित्तए, तं जहा-१. अहणोववण्णे देवे देवलोगेस् दिव्वेसू कामभोगेसू मुच्छिते गिद्धे अज्मोववण्णे, गढिते से णं माणुस्सए कामभोगे णो आढाइ, णो परियाणाति, णो अट्ट बंधइ, णो णियाणं पगरेति, णो ठिति-पगप्पं पगरेति,

> २. अहणोववण्णे देवे देवलोगेसु दिव्वेसु कामभोगेसु मुच्छिते गिद्धे गढिते अज्मोववण्णे, तस्स णं माणुस्सए पेमे वोच्छिण्णे दिव्वे संकंते भवति,

> ३. अहुणोववण्णे देवे देवलोगेसु दिव्वेसु कामभोगेसु मुच्छिते गिद्धे गहिते अज्भोववण्णे, तस्स णं एवं भवति-\_\_इण्हि गच्छं मुहत्तेणं गच्छं, तेणं कालेणमप्पाउया मणुस्ता कालधम्मूणा संज्ता भवंति,

श्रमणोपासकाः चत्वारः तद्यथा---

आदर्शसमानः, पताकासमानः,

स्थाणुसमानः खरकण्टकसमानः ।

श्रमणस्य भगवतः महावीरस्य श्रमणो- ४३२ सौधर्म देवलोक में अरुणाभ-विमान में पासकानां सौधम्में कल्पे अरुणाभे विमाने चत्वारि पल्योपमानि स्थितिः प्रज्ञप्ताः ।

### अधुनोपपन्न-देव-पदम्

चतुर्भिः स्थानैः अधुनोषपन्नः देवः देव- ४३३. चार कारणों से देवलोक में तत्काल उत्पन्न लोकेषु इच्छेत् मानुषं लोकं अवींग आगन्तुम्, नो चैव शक्नोति अर्वाग् आगन्तुम् तद्यथा---

१. अधुनोपपन्नः देवः देवलोकेषु दिव्येषु कामाभोगेषु मूच्छितो गुद्धो ग्रथितः अध्युपपन्नः, स मानुष्यकान् कामभोगान् नो आद्रियते, नो परिजानाति, नो अर्थं वध्नाति, नो निदानं प्रकरोति, नो स्थितिप्रकल्पं प्रकरोति.

२. अधुनोपपन्नः देवः देवलोकेषु दिव्येषु कामभोगेषु मूच्छितः गृद्धः ग्रथितः अध्यु-पपन्तः, तस्य मानुष्यकं प्रेम व्यूच्छिन्नं दिव्यं संकान्तं भवति,

३. अधुनोषपन्नः देवः देवलोकेषु दिव्येषु कामभोगेषु मूच्छितः गृद्धः <mark>ग्र</mark>थितः अध्युपपन्नः, तस्य एवं भवति-इदानीं गच्छामि मुहूर्तेन गच्छामि, तस्मिन् काले अल्पायुषः मनुष्याः कालधर्मेण संयुक्ताः भवन्ति,

स्थान ४ : सूत्र ४३१-४३३

- प्रज्ञप्ता:, ४३१ श्रमणोपासक चार प्रकार के होते हैं---१. दर्पण के समान, २. पताका के समान, ३. स्थाणु—सूखे ठूंठ के समान,
  - ४. तीखे कांटों के समान\* ।
  - उत्पन्न, श्रमण भगवान् महावीर के श्रमणोपासकों की स्थिति चार पल्बोपन की है ।

# अधुनोपपन्न-देव-पद

देव शीघ्र ही मनुष्य लोक में आता चाहता है, किन्तु आ नहीं सकता ---

१. देवलोक में तत्काल उत्पन्न देव दिवर-काम-भोगों से मूच्छित, गृद्ध, बद्ध बद्ध तथा आसका होकर भानवीय काम-भोगों को न आदर देता है, न अच्छा जानता है, न उनसे प्रयोजन रखता है, न निदान ( उन्हें पाने का संकल्प ]करता है और न स्थिति-प्रकल्प उनके बीच रहने की इच्छा] करता है,

२. देवलोक में तत्काल उत्पन्न, दिव्य-काम-भोगो में मूच्छित, गृद्ध तथा आसक्त देव का मानुष्थ प्रेम व्युच्छिन्त हो जाता है तथा उसमें दिव्य प्रेम संकान्त हो जाता है,

३. देवलोक में तत्काल उत्पन्न, दिव्य-काम भोगों में मूच्छित, गृद्ध, बद्ध तथा आसक्त देव सोचता है---मैं अभी मनुष्य लोक में जाऊं, मुहर्त्त भर में जाऊं। इतने में अल्पानुष्क मनुष्य काल धर्म को प्राप्त हो जाता है,

४. अहुणोववण्णे देवे देवलोगेसु दिव्वेसु कामभोगेसु मुच्छिते गिद्धे गढिते अज्मोववण्णे, तस्स णं माणुस्सए गंधे पडिकुले पडिलोमे यांवि भवति, उड्डं पि य णं माणुस्सए गंधे जाव चत्तारि पंच जोयणसताइं हन्वमागच्छति.....

इच्चेतेहि चउहि ठाणेहि अहुणोव-वण्णे देवे देवलोएसू इच्छेज्ज माण्सं लोगं हब्बमागच्छित्तए, णो चेव गं संचाएति हव्व-मागच्छितए।

४३४. चर्डाह ठाणेहि अहुणोववण्णे देवे देवलोएस इच्छेज्ज माण्सं लोगं हव्वमागच्छित्तए, संचाएति हव्व-मागच्छित्तए, तं जहा....

> १. अहणोववण्णे देव देवलोगेसु दिव्वेसु कामभोगेसु अमुच्छिते •अगिद्धे अगहिते° अणज्मोववण्णे, तस्स णं एवं भवति .... अत्थि खलू मम माणुस्सए भवे आयरिएति वा उवज्भाएति वा पवत्तीति वा थेरेति वा गणीति वा गणधरेति वा गणावच्छेदेति वा, जेसि पभा-वेणं मए इमा एतारूवा दिव्वा देविड्री दिव्वा देवजुती [ दिव्वे देवाणुभावे?] लद्धे पत्ते अभि-समण्णागते, तं गच्छामि णं ते भगवते वंदामि \*णमंसामि सक्का-रेमि सम्माणेमि कल्लाणं मंगलं देवयं चेइयं° पज्जुवासामि,

४. अधुनोपपन्नः देवः देवलोकेषु दिव्येषु कामभोगेषु मुच्छितः गृद्धः ग्रथितः अध्यु-पपन्न:, तस्य मानुष्यकः गन्धः प्रतिकृलः प्रतिलोमः चापि भवति, ऊर्ध्वमपि च मानुष्यकः गन्धः यावत् चत्वारि पञ्च-योजनशतानि अर्वाग् आगच्छति---

इत्येतैः चतुभिः स्थानैः अधुनोपपन्नः देवः देवलोकेषु इच्छेत् मानुषं लोकं अर्वाग् आगन्तूम्, नो चैव शक्नोति अर्वाग् आगन्तूम् ।

चतूभिः स्थानैः अधुनोपपन्नः देवः देव- ४३४ चार कारणों से देवलोक में तत्काल लोकेषु इच्छेत् मानुषं लोक अर्वाग् आगन्तुम्, शक्नोति अर्वाग् आगन्तुम्, तद्यथा---

१. अधुनोपपन्नः देवः देवलोकेषु दिव्येषु कामभोगेषु अमूच्छितः अगृद्धः अग्रथितः अनध्युपपन्न:, तस्य एवं भवति.\_\_ अस्ति खलु मम मानुष्यके भवे आचार्य इति वा उपाध्याय इति वा प्रवर्त्ती इति वा स्थविरः इतिवा गण इति वा गणधर इति वा गणावच्छेदक इति वा, येषां प्रभावेण मया इमा एतद्रूपा दिव्या देर्वाद्धः दिव्याः देवद्युतिः [दिव्यः देवानुभावः ? ] लब्ध: प्राप्त: अभि-समन्वागतः, तत् गच्छामि तान् भगवतः वन्दे नमस्यामि सत्करोमि सम्मानयामि कल्याणं मङ्गलं दैवतं चैत्यं पर्युपासे,

#### स्थान ४ : सूत्र ४३४

४. देवलोक में तत्काल उत्पन्न, दिव्य-कान-भोगों में मुच्छित, गृढ, बढ तथा आ प्रक्त देव को मनुष्य लोक की गन्ध प्रतिकूल और प्रतिलोम लगने लग जाती है । मनृष्य लोक की गन्ध पांच सौ योजन की ऊचाई तक आती रहती है।

इन चार कारणों से देवलोक में तत्काल उत्पन्न देव शोध ही मनुष्य लोक आना चाहता है, किन्तु आ नहीं सकता ।

उत्पन्न देव शीझ ही मनुष्यलोक में जाना चाहता है और आ भी सकता है----

१. देवलोक में तत्काल उत्पन्न, दिव्य-काम-भोगों में अमूच्छित, अगृड, अबद्ध लोक में मेरे मनुष्य भव के आचार्य, उपा-ध्याय, प्रवर्तक, स्थविर, गणी, गणधर तथा गणावच्छेदक हैं, जिनके प्रभाव से मुझे यह इस प्रकार की दिव्य देवद्धि, दिव्य देवद्युति और दिव्य देवानुभाव निला है, प्राप्त हुआ है, अभिसमन्वागत ∫भोग्य अवस्था को प्राप्त ] हुआ है, अत: मैं जाऊं और उन भगवान् को वंदन करूं, नमस्कार करूं, सरकार करूं, सम्मान करूं तथा कल्याण कर, मंगल, ज्ञानस्वरूप देव की पर्युपासना करूं,

२. अहुणोववण्णे देवे देवलोएसु •दिव्वेसु कामभोगेसु अमुच्छिते अगिद्धे अगढिते° अणज्मोववण्णे, तस्स णमेवं भवति—एस णं माणुस्सए भवे णाणीति वा तवस्सीति वा अइदुक्कर-दुक्कर-कारगे, तं गच्छामि णं ते अगवंते वंदामि, •णमंसामि सक्कारेमि सम्माणेमि कल्लाणं मंगलं देवयं चेद्दयं° पज्ज्वासामि,

३. अहुणोववण्णे देवे देवलोएसु
• दिव्वेसु कामभोगेसु अमुच्छिते अगिद्धे अगढिते° अणज्भोववण्णे, तस्स णमेवं भवति—अस्थि णं मम माणुस्सए भवे मातासि वा
• पियाति वा भायाति वा भगि-णीति वा भज्जाति वा पुत्ताति वा थूयाति वा° सुण्हाति वा, तं गच्छामि णं तेसिमंतियं पाउब्भ-वामि, पासंतु ता मे इममेतारूवं दिव्वं देविड्डि दिव्वं देवजुति [ दिव्वं देवाणुभावं ? ] लद्धं पत्तं अभिसमण्णागतं,

४. अहुणोववण्णे देवे देवलोगेसु
• दिक्वेसु कामभोगेसु अमुच्छिते
अगिद्धे अगढिते<sup>°</sup> अणज्फोववण्णे,
तस्स णमेवं भवति—अत्थि णं मम
माणुस्सए भवे मित्तेति वा सहाति
वा सुहीति वा सहाएति वा संगइएति वा, तेसिं च णं अम्हे
अण्णमण्णस्स संगारे पडिमुते
भवति—जो मे पुटिंव चयति से
संबोहेतव्वे—

२. अधुनोपपन्नः देवः देवलोकेषु दिव्येषु कामभोगेषु अमूच्छितः अगृढः अग्रथितः अनध्युषपन्नः, तस्य एवं भवति— अस्मिन् मानुष्यके भवे ज्ञानीति वा तपस्वीति वा अतिदुष्कर-दुष्करकारकः, तद् गच्छामि तान् भगवतः वन्दे, नमस्यामि सत्करोमि सम्मानयामि कत्याणं मङ्गलं दैवतं चैत्यं पर्युपासे,

३. अधुनोपपन्नः देवः देवलोकेषु दिव्येषु कामभोगेषु अमूच्छितः अगृद्धः अग्रथितः अनध्युपपन्नः, तस्य एवं भवति— अस्ति मम मानुष्यके भवे मातेति वा पितेति वा भ्रातेति वा भगिनीति वा भार्येति वा पुत्र इति वा दुहितेति वा सनुषेति वा, तद् गच्छामि तेषां अन्तिकं प्रादुर्भवामि, पश्यन्तु तावत् मम इमां एतद्रूपां दिव्यां देवद्धि दिव्यां देवद्युति [दिव्यं देवानुभावं ?] लव्धं प्राप्तं अभिसमन्यवागतम्,

४. अधुनोपपन्नः देवः देवलोकेषु दिव्येषु कामभोगेषु अमूच्छितः अगृद्धः अग्रथितः अनघ्युपपन्नः, तस्य एवं भवति— अस्ति मम मानुष्यके भवे मित्रमिति वा सखेति वा सुहृदिति वा सहाय इति वा सङ्गतिकः इति वा, तेषां च अस्माभिः अन्योऽन्यं संकेतः प्रतिश्रुतः भवति— यो मम पूर्वं च्यवते स सम्बोधयितव्यः—

३. देवलोक में तत्काल उत्पन्न, दिव्य-कामभोगों में अमूच्छित, अगृढ़, अयद्व तथा अनासक्त देव, सोचता है—मेरे मनुष्य भव के माता, पिता, भ्राता, भगिनी, भार्या, पुत्न, पुत्नी और पुत्न-वयू हैं. अतः मैं उनके पास जाऊं और उनके सामने प्रकट होऊं जिससे वे मेरी इस प्रकार की दिव्य देवदि, विव्य देवद्युति और दिव्य देवानुभाव को, जो मुझे किला है, प्राप्त हुआ है, अभिसमन्वागत हुआ है ---देखें,

४. देवलोक में तत्काल उत्पन्न, दिव्य-काम-भोगों में अमूच्छित, अगृद्ध, अबद्ध तथा अनासक्त देव सोचता है—–मनुष्य-लोक में मेरे मनुष्य भव के मित्र, बाल-सखा, हितैथी, सहचर तथा परिचित हैं, जिनसे मैंने परस्पर संकेतात्मक प्रतिज्ञा की थी कि जो पहले च्युत हो जाए उसे दूसरे को संबोध देना है—–

इच्चेतेहि •चउहि ठाणेहि अहु-णोववण्णे देवे देवलोएसु इच्छेज्ज माणुसं लोगं हव्वमागच्छित्तए° संचाएति हन्वमागच्छित्तए ।

### अंधयार-उज्जोयाइ-पदं

४३५ चर्डीह ठागेहि लोगंधगारे सिया, तं जहा.\_\_ अरहंतेहि वोच्छिज्जमाणेहि, अरहंतपण्णत्ते धम्मे वोच्छिज्जमाणे, पुब्वगते वोच्छिज्जमाणे, जायतेजे वोच्छिज्जमाणे।

४३६. चउहि ठाणेहि लोउज्जोते सिया, तं जहा\_\_ अरहंतेहि जायमाणेहि, अरहंतेहि पव्वयमाणेहि, अरहंताणं णाणुप्पायमहिमासु, अरहंताणं परिनिध्वाणमहिमास् ।

४३७. •चउहि ठाणेहि देवंधगारे सिया, तं जहा.... अरहंतेहि वोच्छिज्जमाणेहि, अरहंतपण्णत्ते धम्मे वोच्छिज्जमाणे, पुच्वगते वोच्छिज्जमाणे, जायतेजे वोच्छिज्जमाणे ।

४३८. चउहि ठाणेहि देवुज्जोते सिया, तं जहा.\_\_ अरहंतेहि जायमाणेहि, अरहंतेहि पव्वयमाणेहि, अरहंताणं णाणुणायमहिमासु, अरहंताणं परिणिव्वाणमहिमास् । इत्येतैः चतुर्भिः स्थानैः अध्नोषपन्नः देव: देवलोकेषु इच्छेत् मानुषं लोकं अर्वाग् आगन्तुं शक्नोति अवांग आगन्तुम् ।

### अन्धकार-उद्योतादि-पदम्

चतुभिः स्थानैः लोकान्धकारं स्यात् ४३५ चार कारणों से मनुष्य लोक में अन्धकार तद्यथा---अर्हत्सू व्यवच्छिद्यमानेषु, अहंत्प्रज्ञप्ते धर्मे व्यवच्छिद्यमाने, पूर्वगते व्यवच्छिद्यमाने. व्यवच्छिद्यमाने । जाततेजसि चतुभिः स्थानैः लोकोद्योतः स्यात्, ४३६. चार कारणों से मनुष्य लोक में उद्योत तद्यथा— अर्हत्सु जावमानेष, अहंत्स प्रवजत्मू अर्हतां ज्ञानोत्पादमहिमसु, अर्हतां परिनिर्वाणमहिमस् ।

चतुभिः स्थानैः देवान्धकारं स्यात्, ४३७. चार कारणों से देवलोक में अन्ध्रकार तद्यथा— अर्हत्सू व्यवच्छिद्यमानेष्, अर्हत्प्रज्ञप्ते धर्मे व्यवच्छिद्यमाने, पूर्वगते व्यवच्छिद्यमाने, जाततेजसि व्यवच्छिद्यमाने । चत्रभिः स्थानैः देवोद्योतः तद्यथा--अर्हत्सु जायमानेषु, अर्हत्सु प्रव्रजत्सु, अहंतां ज्ञानोत्पादमहिमसू, अईतां परिनिर्वाणमहिमस् ।

#### स्थान ४: सूत्र ४३५-४३८

इन चार कारणों से देवलोक में तत्काल उत्पन्न देव श्रीघ्र ही मनुष्य लोक में आना चाहना है और आ भी सकता है ।

### अन्धकार-उद्योतादि-पट

होता है ---१. अईन्तों के व्युच्छिन्न होने पर, २. अर्हत्-प्रज्ञप्त धर्म के व्युच्छिन्न होने पर, ३. पूर्वगत[ चौदह पूर्वो ]के व्यूच्छिन्न होने पर, ४. अग्नि के व्युच्छिन्न होने पर। होता है ---१. अईन्तों का जन्म होने पर, २. अईन्तों के प्रव्रजित होने के अवसर पर, २. अईन्तों को केवलज्ञान उत्पन्न होने के उपलक्ष में किए जाने वाले महोत्सव पर, ४. अहंन्तों के परिनिर्वाण-महोत्सव पर। होता है—-१. अहंन्तों के व्युच्छिन्न होने पर, २. अर्हत-प्रजप्त धर्म के व्युच्छिन्त होने के अवसर पर, ३. पूर्वगत के ब्धुच्छिन्न होने

पर, ४. अग्नि के व्युच्छिन्त होने पर । स्यात्, ४३८. चार कारणों से देवलोक में उद्योत होता ਹੈ---

> १. अईन्तों का जन्म होने पर, २. अईन्तों के प्रव्रजित होने के अवसर पर, ३. अईन्तों के केवलज्ञान उत्पन्न होने के उपलक्ष में किए जाने वाले महोत्सव पर, ४. अर्हन्तों के परिनिर्वाण-महोत्सव पर।

४३१. चउहि ठाणेहि देवसण्णिवाते सिया, तं जहा\_\_\_ अरहंतेहि जायमाणेहि, अरहंतेहि पव्वयमार्णेहि, अरहंताणं णाणुप्पायमहिमासु, अरहंताणं परिणिव्वाणजहिमासु ।

४४०. चउहि ठाणेहि देवुक्कलिया सिया, तं जहा.... अरहंतेहि जायमाणेहि, अरहंतेहि पव्वयमाणेहि, अरहंताणं णाणुष्पायमहिमासु, अरहंताणं परिणिव्वाणमहिमास् ।

४४१. चर्डीह ठाणेहि देवकहकहए सिया, तं जहा\_\_\_ अरहंतेहिं जायमाणेहि, अरहंतेहि पव्वयमाणेहि, अरहंताणं णाणुष्पायमहिमासु, अरहंताणं परिणिव्वाणमहिमामु।<sup>°</sup>

- ४४२. चर्डीह ठाणेहि देविदा माणुसं लोगं हव्वमागच्छंति, तं जहा\_\_\_ अरहंतेहि जायमाणेहि, अरहंतेहि पव्वयमाणेहि, अरहंताणं णाणुप्पायमहिमासु, अरहंताणं परिणिव्वाणमहिमासु ।
- ४४३. एवं ....सामाणिया, तायत्तीसगा, लोगपाला देवा. अग्गमहिसीओ देवीओ, परिसोववण्णगा देवा, अणियाहिवई देवा, आयरक्खा देवा माणुसं लोगं हव्वमागच्छंति, तं जहा\_\_

चतुभिः स्थानैः देवसन्निपातः स्यात्, ४३९ चार कारणों से देव-सन्निपात [ मनुष्य-लोक में आगमन] होता है— तद्यथा---अर्हत्सु जायमानेष, अर्हत्सु प्रव्रजत्सु, अर्हतां ज्ञानोत्पादमहिमसू, अईतां परिनिर्वाणमहिमसु।

चतूमिः स्थानैः देवोत्कलिका स्यात, तद्यथा---अर्हत्सू जायमानेषु, अर्हत्सु प्रवजत्सु, अर्हतां ज्ञानोत्पादमहिमसु, अर्हतां परिनिर्वाणमहिमसु,

तद्यथा---अर्हत्सू जायमानेषु, अर्हत्सु प्रव्रजत्सू, अईतां जानोत्पादमहिमसु, अर्हतां परिनिर्वाणमहिमस् ।

चतुर्भिः स्थानैः देवेन्द्राः मानुषं लोकं ४४२. चार कारणों ने देवेन्द्र तत्झण मनुष्यलोक अर्वाग् आगच्छन्ति, तद्यथा---अर्हत्सु जायमानेषु, अर्हत्स् प्रवजत्स्, अर्हतां ज्ञानोत्पादमहिमसू, अर्हतां परिनिर्वाणमहिमसु।

एवम् \_सामानिकाः. तावत्त्रिंशकाः, लोकपाला देवाः, अग्रमहिष्यो देव्यः, परिषदुपपन्नका देवाः, अनीकाधिपतयो देवाः, आत्मरक्षका देवाः, मानूषं लोकं अर्वाग् आगच्छन्ति, तद्यथा---

स्थान ४ : सूत्र ४३६-४४३

१, अर्हन्तों का जन्म होने पर, २. अईन्तों के प्रवजित होने के अवसर पर, ३. अईन्तों के केवलजान उत्पन्न होने के उपलक्ष में किए जाने वाले महोत्सव पर, ४. अईन्तों के परिनिर्वाण-महोत्सव पर ।

४४०. चार कारणों से देवोत्कलिका [देवनाओं का समवाय ] होता है----१. अईन्तों का जन्म होने पर, २. अईन्तों के प्रव्रजित होने के अवसर पर २. अईन्तों को केवलजान उत्पन्न होने के उपनक्ष में किए जाने वाले महोत्सव पर, ४. अईन्तों के परिनिर्वाण-महोत्सव पर ।

चतुर्भिः स्थानैः देव 'कहकह्कः' स्यात्, ४४१ चार कारणों से देव-कहकहा [कलकल-ध्वनि ] होता है----१. अर्हन्तों का जन्म होने पर, २. अर्हन्तों

के प्रव्रजित होने के अवसर पर, ३. अईन्तों को केवलजान उत्पन्न होने के उपलक्ष में किए जाने वाले महोत्सव पर, ४. अईस्तों के परिनिर्वाण-अहोत्सव पर ।

में आते हैं—

 अईन्तों का जन्म होने पर, २. अईन्तों के प्रवृजित होने के अवसर पर ३. अईन्तों को केवलजान उत्पन्त होने के उपलक्ष में किए जाने बॉल महोत्सव पर, ४ अईन्तों के परिनिर्वाल-प्रहोत्सव पर ।

४४३. इसी प्रकार सामानिक, तावतुर्विणक, लोकगाल देव, अग्रमहिषी देवियां, सभा-सद, सेनापति तथा आत्म-रक्षक देव चार कारणों से तत्क्षण मनुष्प लोक में आते Ì.....

| ( )                                    | •                                          | **                                          |
|----------------------------------------|--------------------------------------------|---------------------------------------------|
| अरहतेहि जायमाणेहि,                     | अर्हन्सु जायमानेषु,                        | १. अर्हन्तों का जन्त होने पर, २. अर्हन्तों  |
| अरहंतेहि पव्वयमार्थेहि,                | अर्हत्सु प्रव्रजत्सु,                      | के प्रवजित होने के अवसरपर, ३. अहँन्तों      |
| अरहंताणं णाणुष्पायमहिमासु,             | अईतां ज्ञानोत्पादमहिमसु,                   | को केवलज्ञान उत्पन्त होने के उपलक्ष में     |
| अरहंताणं परिणिब्वाणमहिमासु ।           | अर्हतां परिनिर्वाणमहिमसु ।                 | किए जाने वाले महोत्सव पर, ४. अईन्तो         |
|                                        |                                            | के परिनिर्वाण-महोत्सव पर।                   |
| ४४४. चर्डाह ठाणेहि देवा अब्भुट्ठिज्जा, | चर्तुभिः स्थानैः देवाः अभ्युत्तिष्ठेयुः,   | ४४४. चार कारणों से देव अपने सिंहासन से      |
| तं जहा                                 | तद्यथा                                     | अभ्युत्थित होते हैं                         |
| अरहंतेहि जायमाणेहि,                    | अर्हत्सु जायमानेषु,                        | १ अर्हन्तों का जन्म होने पर,                |
| अरहंतेहि पब्वयमार्थहि,                 | अर्हत्सु प्रव्रजत्सु,                      | २. अर्हन्तोंके प्रव्रजित होने के अवसर पर,   |
| अरहंताणं णाणुप्पायमहिमासु,             | अर्हतां ज्ञानोत्पादमहिमसु,                 | ३. अर्हन्तों को केवलज्ञान उत्पन्न होने के   |
| अरहंताणं परिणिव्वाणमहिमासु ।           | अर्हतां परिनिर्वाणमहिमसु ।                 | उपलक्ष में किए जाने वाले महोत्सव पर,        |
|                                        |                                            | ४. अर्हन्तों के परिनिर्वाण-महोत्सव पर ।     |
| ४४४. चउहि ठाणेहि देवाणं आसणाइं         | चर्ताभः स्थानैः देवानां आसनानि             | ४४४. चार कारणों से देवों के आसन चलित        |
| चलेज्जा, तं जहा—                       | ्<br>चलेयुः, तद्यथा <u></u>                | होते हैं—-                                  |
| अरहंतेहि जायमाणेहि,                    | अर्हत्सु जायमानेषु,                        | १. अर्हन्तों का जन्म होने पर,               |
| अरहंतेहि पव्वयमार्णेहि,                | अर्हत्सु प्रव्रजत्सु,                      | २. अईग्तों के प्रव्रजित होने के अवसर पर,    |
| अरहंताणं णाणुष्पायमहिमासु,             | अर्हतां ज्ञानोत्पादमहिमसु,                 | ३. अर्हन्तों को केवलज्ञान उत्पन्न होने के   |
| अरहंताणं परिणिव्वाणमहिमासु ।           | अर्हता परिनिर्वाणमहिमसु ।                  | उपलक्ष में किए जाने वाले महोत्सव पर,        |
|                                        | ( <b>'</b>                                 | ४. अईन्तों के परिनिर्वाण-महोत्सव पर ।       |
| ४४६. चर्डीह ठाणेहि देवा सीहणायं        | चर्तुाभः स्थानैः देवाः सिंहनाद कुर्युः,    | ४४६. चार कारणों से देव सिंहनाद करते हैं     |
| करेज्जा, तं जहा                        | तद्यथा                                     | १. अईन्तों का जन्म होने पर,                 |
| अरहंतेहि जायमागेहि,                    | अर्हत्सु जायमानेषु,                        | २. अर्हन्तों के प्रव्रजित होने के अवसर पर,  |
| अरहतेहि पव्वयमाणेहि,                   | अर्हत्सु प्रव्रजत्सु,                      | ३. अर्हन्तों के केवलज्ञान उत्पन्न होने के   |
| अरहंताणं णाणुप्पायमहिमासु,             | ्रु<br>अर्हतां ज्ञानोत्पादमहिमसु,          | उपलक्ष में किए जाने वाले महोत्सव पर,        |
| अरहंताणं परिणिव्वाणमहिमासु ।           | अर्हतां परिनिर्वाणमहिमस् ।                 | ४. अईन्तों के परिनिर्वाण-महोत्सव पर ।       |
| ४४७. चर्जीह ठाणेहि देवा चेलुक्खेब      | चतुभिः स्थानैः देवाः चेलोत्क्षेषं कुर्युः, | ४४७. चार कारणों से देव चेलोत्क्षेप करते हैं |
| करेज्जा, तं जहा                        | तद्यथा                                     | १. अईन्तों का जन्म होने पर,                 |
| अरहंतेहि जायमाणेहि,                    | अईत्सु जायमानेषू,                          | २. अर्हन्तों के प्रव्रजित होने के अवसर पर,  |
| अरहंतेहि पव्वयमाणेहि,                  | अर्हत्सु प्रव्रजत्सु,                      | २. अर्हन्तों के केवलज्ञान उत्पन्न होने के   |
| अरहंताणं णाणुप्पायमहिमासु,             | अर्हतां ज्ञानोत्पादमहिमसू,                 | उपलक्ष में किए जाने वाले महोत्सव पर,        |
| अरहंताणं परिणिव्वाणमहिमासु ।           | अर्हतां परिनिर्वाणमहिमसु ।                 | ४. अर्हन्तों के परिनिर्वाण-महोत्सव पर।      |
| ४४८. चर्जीह ठाणेहि देवाणं चेइयरुक्खा   | चर्त्राभः स्थानैः देवानां चैत्यरुक्षाः     |                                             |
| चलेज्जा, तं जहा                        | चलेयु:, तद्यथा                             | चलित होते हैं                               |
|                                        |                                            |                                             |

४१८

स्थान ४ : सूत्र ४४४-४४८

ठाणं (स्थान)

अरहंतेहि जायमाणेहि, अरहंतेहि पच्चयमार्थाह, अरहंताणं णाणुप्पायमहिमासु, अरहंताणं परिणिव्वाणमहिमासु ।

४४९. चर्डाह ठाणेहि लोगंतिया देवा माणुसं लोगं हत्वमागच्छेज्जा, तं जहा\_\_\_ अरहंतेहि जायमार्थेहि, अरहंतेहि पव्वयमाणेहि, अरहंताणं णाणुप्पायमहिमासु,° अरहंताणं परिणिव्वाणमहिमासु ।

# दुहसेज्जा-पद

४४०. चतारि दुहसेज्जाओ पण्णत्ताओ, त जहा—

> इसा पढमा १. तत्थ खलु दुहसेज्जा....

से णं मुंडे भवित्ता अगाराओ अणगारियं पब्बइए णिग्गंथे पाव-यणे संकिते कंखिते वितिगिच्छिते कलुससमावण्णे भेयसमावण्णे णिग्गंथं पावयणं णो सद्दहति णो पत्तियति णो रोएइ, णिग्गंथं ्पावयणं असद्दहमाणे अवत्तियमाणे अरोएमाणे मणं उच्चावयं णियच्छति, विणिघात-मावज्जति पढमा दुहसेज्जा। २. अहवारा दोच्चा दुहसेज्जा.... से णं मुंडे भवित्ता अगाराओ \*अणगारियं° पव्वइए सएणं लाभेणं णो तुस्सति, परस्स लाभ-मासाएति पीहेति पत्थेति अभि-लसति,

398

अईत्सु जायमानेषु, अर्हत्सुप्रव्रजत्सु, अर्हतां ज्ञानोत्पादमहिमसु, अर्हतां परिनिर्वाणमहिमसु।

चतुभिः स्थानैः लोकान्तिकाः देवाः मानुषं ४४६. चार कारणों से लोकान्तिक देव तत्क्षण लोकं अर्वाक् आगच्छन्ति, तद्यथा---अर्हत्सु जायमानेषु, अर्हत्सु प्रव्नजत्सु, अर्हतां ज्ञानोत्पादमहिमसु, अर्हतां परिनिर्वाणमहिमसु।

### दुःखशय्या-पदम्

चतस्रः दुःखशय्याः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— ४५०. चार दुःखणय्या हें---

१. तत्र खलु इमा प्रथमा दुःखशय्या---स मुण्डो भूत्वा अगाराद् अनगारितां प्रव्रजितः नैर्यन्थे प्रवचने शङ्कितः कांक्षितः विचिकित्सितः भेदसमापन्नः कलुषसमापन्नः निर्ग्रन्थं प्रवचनं नो श्रद्धत्ते नो प्रत्येति नो रोचते, नैर्ग्रन्थं प्रवचनं अश्रद्दधानः अप्रतियन् अरोचमानः मनः उच्चावचं नियच्छति, विनिधातमापद्यते...प्रथमा दुःखज्ञय्या ।

२. अथापरा द्वितीया दुःखशय्या----स मुण्डो भूत्वा अगाराद् अनगारितां प्रव्रजित: स्वेन लाभेन नो तुष्यति, लाभमास्वादयति स्पृहयति परस्य प्रार्थयति अभिलषति,

#### स्थान ४ : सूत्र ४४६-४४०

१. अईन्तों का जन्म होने पर, २. अर्हन्तों के प्रद्रजित होने के अवसर पर, ३. अर्हन्तों के केवलज्ञान उत्पन्न होने के उपलक्ष में किए जाने वाले महोत्मव पर, ४. अईन्तों के परिनिर्वाण-महोत्सव पर । गनुष्य-लोक में आते हैं----१. अईन्तों का जन्म होने पर, २. अर्हन्तों के प्रव्रजित होने के अवसर पर, ३. अर्हन्तों को केवलज्ञान उत्पन्न होने के उपलक्ष में किए जाने वाले महोत्सव पर, ४. अर्हुन्तों के परिनिर्वाण-महोत्सव पर ।

### दुःखञय्या-पद

१. पहली हु:खशय्या यह है----कोई व्यक्ति युण्ड होकर अगार से अन-गारत्व में प्रव्नजित होकर, निर्ग्रन्थ प्रवचन में ग्रंकित, कांक्षित, विचिकित्सित, भेद-ममापन्न, कलुप-समापन्न होकर निर्प्रन्थ प्रवचन में अद्रा नहीं करता, प्रतीति नहीं करता, कवि नहीं करता, वह निग्रंन्थ प्रवचन पर अश्रद्धा करता हुआ, अप्रतीति करता हुआ, अरुचि करता हुआ, मान-सिक उतार-चढ़ाव और विनिघात [धर्म-भ्रंगता ] को प्राप्त होता है,

२. दूसरी टु:खशय्या यह है—कोई व्यक्ति मुण्ड होकर अगार से अनगारत्व में प्रवृजित होकर अपने लाभ [भिक्षा में लब्ध आहार आदि] से सन्तुष्ट नहीं होकर दूसरे के लाभ का आस्त्राद करता है, स्पृहा करता है, प्रार्थना करता है,

परस्स लाभमासाएमाणे पीहेमाणे पत्थेमाणे° अभिलसमाणे मणं उच्चावयं णियच्छइ, विणिघात-मावज्जति---दोच्चा दुहसेज्जा । ३. अहावरा तच्चा दुहसेज्जा---से णं मुंडे भवित्ता \*अगाराओ अणगारियं° पव्यद्वए दिव्वे माणुस्सए कामभोगे आसाएइ \*पोहेति पत्थेति° अभिलसति, दिव्वे माणुस्सए कामभोगे आसा-एमाणे •पीहेमाणे पत्थेमाणे° अभिलसमाणे मणं उच्चावयं णियच्छति, विणिधातमावज्जति... तच्चा दुहसेज्जा।

४. अहावरा चउत्था दुहसेज्जा से णं मुंडे •भवित्ता अगाराओ अणगारियं° पव्वइए, तस्स णं एवं भवति—जया णं अहमगारवास-मावसामि तदा णमहं संवाहण-परिमद्दण-गातब्भंग-गातुच्छोलणाइं लभामि, जप्यभिइं च णं अहं मुंडे •भवित्ता अगाराओ अणगारियं° पव्वइए तप्पभिइं च णं अहं संवाहण-•परिमद्दण-गातब्भंग°-गातुच्छोलणाइं णो लभामि । से णं संवाहणं-•परिमद्दण-गातब्भंग° गातुच्छोलणाइं आसाएसि •पीहेति पत्थेति° अभिलसति,

से णं संवाहण-<sup>●</sup>परिमद्दण-गातक्संग<sup>0</sup>-गातुच्छोलणाइं आसा-एमाणे <sup>●</sup>पीहेमाणे पत्थेमाणे अभि-लसमाणे<sup>0</sup> मणं उच्चावयं णियच्छति, विणिघातमावज्जति— चउत्था दुहसेज्जा। परस्य लाभमास्वादयन् स्पॄहयन् प्रार्थयन् अभिलषन् मनः उच्चावचं नियच्छति, विनिघातमापद्यते–द्वितीया दुःखशय्या ।

३. अथापरा तृतीया दुःखशय्या—

स मुण्डो भूत्वा अगाराद् अनगारितां प्रव्नजितः दिव्यान् मानुष्यकान् काम-भोगान् आस्वादयति स्पृहयति प्रार्थयति अभिलषति,

दिव्यान् मानुष्यकान् कामभोगान् आस्वादयन् स्पृहयन् प्रार्थयन् अभिलषन् मनः उच्चावचं नियच्छति, विनिघात-भापद्यते—तृतीया दुःखशय्या ।

४. अथापरा चतुर्थी दुःखज्ञाय्या— स मुण्डो भूत्वा अगाराद् अनगारितां प्रवजितः, तस्य एवं भवति—यदा अहं अगारवासमावसामि तदा अहं संबाधन-परिमर्द्दन-गात्राभ्यङ्ग-गात्रोत्क्षालनानि लभे, यत्प्रभृति च अहं मुण्डो भूत्वा अगारात् अनगारितां प्रव्रजितः तत्प्रभृति च अहं संबाधन-परिमर्द्दन-गात्राभ्यङ्ग-गात्रोत्क्षालनानि नो लभे । स संबाधन-परिमर्द्दन-गात्राभ्यङ्ग-गात्रोत्-क्षालनानि आस्वादयति स्पृहयति प्रार्थयति अभिलषति,

स संबाधन-परिमई्न-गात्राभ्यङ्ग-गात्रोत्-क्षालनानि आस्वादयन् स्पृहयन् प्रार्थयन् अभिलषन् मनः उच्चावचं नियच्छति, विनिघातमापद्यते—चतुर्थी दुःखशय्या । अभिलाषा करता है, वह दूसरे के लाभ का आन्वाद करता हुआ, स्पृहा करता हुआ, प्रार्थना करता हुआ, अभिलाषा करता हुआ, मानसिक उतार-चढ़ाव और विनिघात को प्राप्त होता है,

३. तीसरी दु:खशय्या यह है—कोई व्यक्ति मुण्ड होकर अगार से अनगारत्व में प्रव्रजित होकर देवताओं तथा मनुष्यों के काम-भोगों का आस्वादन करता है, स्पृहा करता है, प्रार्थना करता है, अभि-लाषा करता है, वह उनका आस्वाद करता हुआ, स्पृहा करता हुआ, प्रार्थना करता हुआ, अभिलाषा करता हुआ मानसिक उतार-चढ़ाव और विनिघात को प्राप्त होता है।

४. चौथी दुःखशय्या यह है-कोइ व्यक्ति मुण्ड होकर अगार से अनगारत्व में प्रव-जित होने के बाद ऐसा सोचता है—जब मैं गृहवास में था संबाधन---मर्दन, परि-मर्दन---- उवटन, गाताभ्यङ्ग----तेल आदि की मालिश, गातोत्क्षालन--स्नान आदि करता था पर जब से मुण्ड होकर अगार से अनगारत्व में प्रव्रजित हुआ हूं संबाधन, परिमर्दन, गाताभ्यङ्ग तथा गात्रोत्झालन नहीं कर पा रहा हूं, ऐसा सोचकर वह संबाधन, परिमर्दन, गाताभ्यङ्ग तथा गात्रोत्क्षालन का आस्वाद करता है, स्पृहा करता है, प्रार्थंना करता है, अभिलाषा करता है, वह संबाधन, परि-मईन, गात्नाभ्यङ्ग तथा गात्नोत्झालन का आस्वाद करता हुआ, स्पृहा करता हुआ, प्रार्थना करता हुआ, अभिलाषा करता हुआ मानसिक उतार-चढ़ाव और विनि-षात को प्राप्त होता है ।

# सुहसेज्जा-पदं

४४१. चत्तारि सुहसेज्जाओ पण्णत्ताओ, तं जहा—

> १.तत्थ खलु इमा पढमासुह-सेज्जा....

से णं मुंडे भवित्ता अगाराओ अण-गारियं पब्वइए णिग्गंथे पावयणे णिस्संकिते णिक्कंखिते णिब्विति-गिच्छिए णो भेदसमावण्णे णो कलुससमावण्णे णिग्गंथं पावयणं सद्दहइ पत्तियइ रोएति,

णिग्गंथं पावयणं सद्दहमाणे पत्ति-यमाणे रोएमाणे णो मणं उच्चा-वयं णियच्छति, णो विणिघातमा-वज्जति-पढमा सहसेज्जा ।

२. अहावरा दोच्चा सुहसेज्जा... से णं मुंडे <sup>●</sup>भवित्ता अगाराओ अणगारियं<sup>0</sup> पव्वइए सएणं लाभेणं तुस्सति परस्स लाभं णो आसाएति णो पीहेति णो पत्थेइ णो असि-लसति,

परस्स लाभमणासाएमाणे <sup>•</sup>अपीहे-माणे अपत्थेमाणे<sup>०</sup> अणभिलसमाणे णो मणं उच्चावयं णियच्छति, णो विणिघातमावज्जति—दोच्चा सुहसेज्जा।

३. अहावरा तच्चा सुहसेज्जा... से णं मुंडे <sup>●</sup>भवित्ता अगाराओ अणगारियं<sup>○</sup> पब्वइए दिव्व-माणुस्सए कामभोगे णो आसाएति <sup>●</sup>णो पीहेति णो पत्थेति<sup>○</sup> णो अभिलसति,

# सुखशय्या-पदम्

चतसः सुखशय्याः प्रज्ञन्ताः, तद्यथा\_\_\_\_

१. तत्र खलु इमा प्रथमा सुखशय्या.... स मुण्डो भूत्वा अगारात् अनगारितां प्रव्नजितः नैर्ग्रन्थे प्रवचने निःशङ्कितः निष्कांक्षितः निर्विचिकित्सितः नो भेद-समापन्नः नो कलुषसमापन्नः नैर्ग्रन्थं प्रयचनं श्रद्धत्ते प्रत्येति रोचते,

नैर्ग्रन्थं प्रवचनं श्रद्धानः प्रतियन् रोचमानः नो मनः उच्चावचं नियच्छति, नो विनिधातमापद्यते—प्रथमा सुलशय्या ।

२. अथापरा डितीया सुखशय्या— स मुण्डो भूत्वा अगाराद् अनगारितां प्रव्नजितः स्वेन लाभेन तुष्यति परस्य लाभं नो आस्वादयति नो स्पृह्यति नो प्रार्थयति नो अभिलषति,

परस्य लाभं अनास्वादयन् अस्पृहयन् अप्रार्थयन् अनभिलषन् नो मनः उच्चावचं नियच्छति, नो विनिघात-मापद्यते—द्वितीया सुखशय्या ।

३. अथापरा तृतीया सुखशय्या-

स मुण्डो भूत्वा अगाराद् अनगारितां प्रव्रजितः दिव्यमानुष्यकान् कामभोगान् नो आस्वादयति नो स्पृहयति नो प्रार्थयति नो अभिलषति,

### सुखशय्या-पद

४५१. सुखशय्या चार हैं-⊸

१. पहली सुखण्णया यह है—कोई व्यक्ति मुण्ड होकर अगार से अनगारत्व में प्रव्रजित होकर, निर्ग्रन्थ प्रवचन में, निःगंक, निष्कांक्ष, निर्विचिकित्सित, अभेदम् समापन्न, अकडुपसमापन्न होकर निर्ग्रन्थ प्रवचन में श्रद्धा करता है, प्रतीति करता है, रुचि करता है, वह निर्ग्रन्थ प्रवचन में श्रद्धा करता हुआ, प्रतीति करता हुआ, रुचि करता हुआ मन में समता को धारण करता है और धर्म में स्थिर हो जाता है,

२. दूसरी सुखशय्था यह है—कोई व्यक्ति सुण्ड होकर अगार से अनगारत्व में प्रव्रजित होकर अपने लाभ से सन्तुष्ट होता है, दूसरे के लाभ का आस्वाद नहीं करता, स्पृहा नहीं करता, प्रार्थना नहीं करता, अभिलाषा नहीं करता, वह दूसरे के लाभ का आस्वाद नहीं करता हुआ, स्पृहा नहीं करता हुआ, प्रार्थना नहीं करता हुआ, अभिलाषा नहीं करता हुआ मन में समता को धारण करता है और धर्म में स्थिर हो जाता है,

३. तीसरी सुखशय्या यह है—कोई व्यक्ति मुण्ड होकर अगार से अनगारत्व में प्रव्रजित होकर देवों तथा मनुष्यों के काम-भोगों का आस्वाद नहीं करता, स्प्रहा नहीं करता, प्रार्थना नहीं करता, अभिलाषा नहीं करता, वह उनका आस्वाद नहीं करता हुआ, स्प्रुहा नहीं

दिव्वमाणुस्सए कामभोगे अणासाए माणे •अपीहेमाणे अपत्थेमाणे अणभिलसमाणे णो मणं उच्चावयं णियच्छति. णो विणिघात-मावज्जति...तच्चा सुहसेज्जा । ४ अहावरा चउत्था सुहसेज्जा.... से णं मुंडे \*सविता अगाराओ अणगारियं<sup>ः</sup> पव्वइए, तस्स गं एवं भवति--जइ ताव अरहंता भगवंतो हट्टा अरोगा बलिया कल्लसरोरा अण्णयराइं ओरालाइं कल्लाणाइं बिउलाइं पयताइं पग्गहिताइं महा-णुभागाइं कम्मक्खयकरणाइं तवो-कम्माइं पींडवज्जंति, किमंग पुण अब्भोवगसिओवक्कमियं अह वेवणं णो सम्भं सहाभि खमामि तितिक्खेमि अहियासेमि ?

ममं च णं अध्भोवगसिओवक्कमियं (वेयणं ?) सम्ममसहमाणस्स अक्लममाणस्स अतितिक्लेमाणस्स अणहियासेमाणस्स कि मण्गे कज्जति ?

एगंतसो मे पावे कम्मे कज्जति । ममं च णं अब्भोवगमिओ •वक्कमियं (वेयणं ?)<sup>ः</sup> सम्मं सहमाणस्स •खममाणस्स तितिक्खे. माणस्स<sup>ः</sup> अहियासेमाणस्स किं मण्णे कज्जति ? एगंतसो मे णिज्जरा कज्जति— चउत्था सुहसेज्जा ।

अवायणिज्ज-वायणिज्ज-पदं

४४२. चत्तारि अवायणिज्जा पण्णत्ता, तं जहा.... दिव्यमानुष्यकान् कामभोगान् अनास्वाद-यन् अस्पृहयन् अझार्थयन् अनभिलषन् नो मनः उच्चावचं नियच्छति, नो विनिधात-मापद्यते—तृतीया सुखज्ञय्या ।

४२२

मम च आभ्युपगमिकौपकमिकी [वेदनां?] सम्यक्असहमानस्य अक्षम-मानस्य अतितिक्षमानस्य अनध्यासयतः कि मन्ये कियते ?

एकान्तराः मम पापं कर्म कियते । मम च आभ्युपगमिकौपक्रमिकौ [वेदनां ?] सम्यक् सहमानस्व क्षम-मानस्य तितिक्षमानस्य अध्यासयत: कि मन्ये कियते ?

एकान्तशः मे निर्जरा क्रियते— चतुर्थी सुखशय्या ।

# अवाचनीय-वाचनीय-पदम्

चत्वार: अवाचनीया: प्रज्ञप्ता:, तद्यथा--४५२. चार अवाचनीय---वाचना देने के अयोग्य होते हैं---

### स्थान ४: सूत्र ४४२

करता हुआ, प्रार्थना नहीं करता हुआ, अनिलापा नहीं करता हुआ मन में समता को धारण करता है और धर्म में स्थिर हो जाता है,

४. चोथो मुखग्रय्या यह है—कोई व्यक्ति मुण्ड होकर अगार मे अनगारत्व में प्रव्रजित होने के वाद ऐसा सोचता है—जब अर्हन्त भगवान् हुष्ट, नीरोग, बलवान् तथा स्वस्थ होकर भी कर्मक्षय के लिए उदार, कल्याण, विपुल, प्रयत— मुसंयत, प्रगृहीत, सादर स्वीइत, महानु-भाग—अमेय शक्तिणाली और कर्मक्षय-कारी विचिन्न तपस्याएं स्वीइत करते हैं तब मैं आभ्युपगमिकी तथा औपक्रमिकी वेदना को ठीक प्रकार से क्यों न सहन करता हूं।

यदि मैं आभ्युपगमिकी तथा औपक्रमिकी की वेदना को ठीक प्रकार से सहन नहीं करूंगा तो मुझे क्या होगा ?

मुझे एकान्ततः पाप कर्म होगा। यदि मैं आभ्युपगमिकी और औपक्रमिकी वेदना को ठीक प्रकार से सहन करूंगा तो मुझे क्या होगा ?

मुझे एकान्ततः निजंरा होगी।

अवाचनीय-वाचनीय-पद

अविणीए, विगइपडिबद्धे, अविओसवितपाहुडे, माई । ४४३. चत्तारि वायणिज्जा पण्णत्ता, तं

> जहा\_\_ विणीते, अविगतिपडिबद्धे, विओसवितपाहुडे, अमाई।

#### आय-पर-पद

४५४. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_\_ आतंभरे णाममेगे, णो परंभरे, परभरे णाममेगे, णो आतंभरे, एगे आतंभरेबि, परंभरेबि, एगे णो आतंभरे, णो परंभरे।

# दुग्गत-सुग्गत-पद

जहा—

विकृतिप्रतिबद्धः, अविनीत:, अव्यवत्रामितप्राभृतः, मायी । चत्वारः वाचनीयाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा- ४४३. चार वाचनीय होते हैं---

४२३

विनीतः, अविकृतिप्रतिबद्ध**ः,** व्यवशमितप्राभृतः, अमायी ।

#### आत्म-पर-पदम्

चत्वारि पुरुषजातानि तद्यथा\_\_\_ आत्मम्भरिः नामैकः, नो परम्भरिः, परम्भरिः नामैकः, नो आत्मम्भरिः, एकः आत्मम्भरिरपि, परम्भरिरपि, एकः नो आत्मम्भरिः, नो परम्भरिः।

दुर्गत-सुगत-पदम्

सुगतः नामैकः दुर्वतः,

सुगतः नामैकः सुव्रतः।

चत्वारि पुरुषजातानि

तद्यथा—

```
स्थान ४ : सूत्र ४४३-४४७
```

१. अविनीत, २. विकृति-प्रतिबद्ध, ३. अव्यवश्रमित-प्राभृत, ४. मायावी ।

२. विक्वति-अप्रतिबद्ध, १. विनीत, ३. व्यदशमित-प्राभृत, ४. अमायावी ।

#### आत्म-पर-पद

प्रज्ञप्तानि, ४५४. पुरुष चार प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष आत्मंभर [अपने-आप को भरने वाले ] होते हैं, परंभर [दूसरों को भरने वाले ] नहीं होते, २. कुछ पुरुष परं-भर होते हैं, आत्मंभर नहीं होते, ३. कुछ पुरुष आत्मंभर भी होते हैं और परंभर भी होते हैं, ४. कुछ पुरुष आत्मंभर भी नहीं होते और परंभर भी नहीं होते ।

दुगंत-सुगत-पद ४४४. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, ४५५. पुरुष चार प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष धन से भी दुर्गत — दरिद्र होते तद्यथा— दुग्गए णाममेगे दुग्गए, दुर्गतः नामैकः दुर्गतः, हैं और ज्ञान से भी दुर्गत होते हैं, २. क्रुछ दुग्गए णाममेगे सुग्गए, दुर्गतः नामैकः सुगतः, पुरुष धन से दुर्गत होते हैं, पर ज्ञान से सुग्गए णाममेगे दुग्गए, सुगतः नामैकः दुर्गतः, सुगत—समृद्ध होते हैं, ३. कुछ पुरुष धन से सुग्गए णाममेगे सुग्गए । सुगत होते हैं, पर ज्ञान से दुर्गत होते हैं, सुगतः नामैकः सुगतः। ४. कुछ पुरुष धन से सुगत होते हैं और ज्ञान से भी सुगत होते हैं। चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, ४१६. पुरुष चार प्रकार के होते हैं--४४६. चतारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं १. कुछ पुरुष दुर्गत और दुर्व्रत होते हैं, तद्यथा— २. कुछ पुरुष दुर्गत और मुब्रत होते हैं, दुग्गए णाममेगे दुव्वए, दुर्गतः नामैकः दुर्वतः, ३. कुछ थुरुष सुगत और दुर्व्रत होते हैं, दुग्गए णाममेगे सुव्वए, दुर्गतः नामैकः सुव्रतः,

४. कुछ पुरुष सुगत और सुव्रत होते हैं।

प्रज्ञप्तानि, ४४७. पुरुष चार प्रकार के होते हैं—

जहा\_\_

सुगगए णाममेगे दुव्वए,

सुग्गए णाममेगे सुव्वए ।

४४७. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं

जहा\_

Jain Education International

www.jainelibrary.org

४२४

दुग्गए णाममेरो दुप्पडिताणंदे, दुर्गतः नामैकः दुष्प्रत्यानन्दः, १. कुछ शुरुष हुगत और दुष्प्रत्यानंद---दुर्गतः नामैकः सुप्रत्यानन्दः, दुग्गए णानमेगे सुप्पडिताणंदे, क्रतेष्न होते हैं, २. कुछ पुरुष दुर्यत और सुगतः नामैकः दुष्प्रत्यानन्दः, सुग्गए णाममेगे दुष्पडिताणंदे, सुप्रत्यानंद -- ऌतज्ञ होते हैं, ३. कुछ पुरुष सुग्गए णाममेगे सुष्पडिताणंदे । सूगत: नामैकः सुप्रत्यानन्दः । सुगत और दुष्प्रत्यानंद--कृतब्न होते हैं, ४. कुछ पुरुष सुगत और सुप्रत्यानंद----कृतज्ञ होने हैं । ४४८ चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, ४४५. पुरुष चार प्रकार के होते हैं— जहा\_\_\_ तद्यथा— १. कुछ पुरुष दुर्गत और दुर्गतिगामी होते दुग्गए णाममेगे दुग्गतिगामी, दुर्गतः नामैकः दुर्गतिगामी, हैं, २.कुछ पुरुष दुर्गत और सुगतिगामी दुग्गए णाममेगे सुग्गतिगामी, दुर्गतः नामैकः सुगतिगामी, होते हैं, ३. कुछ पुरुष सुगत और टुर्गति-सुग्गए णाममेगे दुग्गतिगामी, सुगतः नामैकः दुर्गतिगामी, गामी होते हैं, ४ कुछ 9ुरुष सुगत और सुग्गए णाममेगे सुग्गतिगामी । सुगतः नामैकः सुगतिगामी । सुगतिगामी होते हैं। ४४६. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, ४५९. पुरुष चार प्रकार के होते हैं — जहा.... १. कुछ पुरुष दुर्गत होकर दुर्गति को प्राप्त तद्यथा---दुग्गए णाममेगे दुग्गति गते, दुर्गतः नामैकः दुर्गति गतः, हुए हैं, २. कुछ पुरुष दुर्गत होकर सुगति दुग्गए णाममेगे सुग्गति गते, दुर्गतः नामैकः सुगति गतः, को प्राप्त हुए हैं, ३.कुछ पुरुष सुगत सुग्गए णाममेगे दुग्गति गते, होकर दुर्गतिको प्राप्त हुए हैं, ४. कुछ सुगतः नामैक: दुर्गति गतः, सुग्गए णाममेगे सुग्गति गते । सुगतः नामैकः सुगति गतः । पुरुष सुगत होकर सुगति को प्राप्त हुए हैं । तम-जोति-पदं तमः-ज्योतिः-पदम् तम-ज्योति-पद ४६० चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, ४६०. पुरुष चार प्रकार के होते हैं----१. कुछ पुरुष पहले भी तम----अज्ञानी होते जहा\_\_\_ तद्यथा---तमे णाममेगे तमे, हैं और पीछे भी तम----अज्ञानी ही होते हैं, तमो नामैकः तमः, २. कुछ पुरुष पहले तम होते हैं, पर पीछे तमे णाममेगे जोती, तमो नामैकः ज्योतिः, ज्योति—ज्ञानी हो। जाते हैं, ३. कुछ पुरुष जोती पाममेगे तमे, ज्योतिर्नामैकः तमः, पहले ज्योति होते हैं, पर पीछे तम हो जोतो णाममेगे जोती । ज्योतिर्नामैकः ज्योतिः । जाते हैं, ४. कुछ पुरुष पहले भी ज्योति होते हैं और पीछे भी ज्योति ही होते हैं। ४६१. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, ४६१. पुरुष चार प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष तम और तमोबल —असदा-जहा.... तद्यथा— चारी होते हैं, २. कुछ पुरुष तम और तमे णाममेगे तमबले, तमो नामैकः तमोबलः, ज्योतिबल-—सदाचारी होते है, ३. कुछ तमे णाममेगे जोतिबले, तमो नामैकः ज्योतिर्बलः, पुरुष ज्योति और तमोबल होते हैं, जोती णाममेगे तमबले, ज्योतिर्नामैकः तमोबलः, ४. कुछ पुरुष ज्योति और ज्योतिवल

जोती णाममेगे जोतीबले।

होते हैं।

स्थान ४ : सूत्र ४५८-४६१

ज्योतिर्नामैकः ज्योतिर्वलः।

| -                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                    | 1414 0 . 14 044-041                                                                                                                                                                                                                                             |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ४६२. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं<br>जहा<br>तमे णाममेगे तमबलपलज्जणे,<br>तमे णाममेगे जोतिबलक्लज्जणे,<br>जोती णाममेगे तमबलपलज्जणे,<br>जोती णाममेगे जोतिबलपलज्जणे। | चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, ४६२<br>तद्यथा—<br>तमो नामैकः तमोबलप्ररञ्जनः,<br>तमो नामैकः ज्योतिर्वलप्ररञ्जनः,<br>ज्योति र्नामैकः ज्योतिर्बलप्ररञ्जनः,<br>ज्योति र्नामैकः ज्योतिर्बलप्ररञ्जनः । | . पुरुष चार प्रकार के होते हैं—<br>१. कुछ पुरुष तम और तमोबल में अनु-<br>रक्त होते हैं, २. कुछ पुरुष तम और<br>ज्योतिबल में अनुरक्त होते हैं, ३. कुछ<br>पुरुष ज्योति और तयोबल में अनुरक्त<br>होते हैं, ४. कुछ पुरुष ज्योति और ज्योति-<br>बल में अनुरक्त होते हैं। |
| परिण्णात-अपरिण्णात-पदं                                                                                                                                            | परिज्ञात-अपरिज्ञात-पदम्                                                                                                                                                                            | परिज्ञात-अपरिज्ञात-पद                                                                                                                                                                                                                                           |
| ४६३. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                    | . पुरुष चार प्रकार के होते हैं                                                                                                                                                                                                                                  |
| जहा                                                                                                                                                               | तद्यथा                                                                                                                                                                                             | 3<br>१.कुछ पुरुष परिज्ञातकर्मा होते हैं, पर                                                                                                                                                                                                                     |
| परिण्णातकम्मे णाममेगे,                                                                                                                                            | परिज्ञातकर्मा नामैक:, नो परिज्ञातसंज्ञ:,                                                                                                                                                           | परिजात संज नहीं होते-हिंसा आदि                                                                                                                                                                                                                                  |
| णो परिण्णातसण्णे,                                                                                                                                                 | परिज्ञातसंज्ञः नामैकः, नो परिज्ञातकर्मा,                                                                                                                                                           | के परिहती होते हैं, पर अनासकत नहीं                                                                                                                                                                                                                              |
| यरिण्णातसण्णे णाममेगे,                                                                                                                                            | एकः परिज्ञातकर्माऽपि, परिज्ञातसंज्ञोऽपि,                                                                                                                                                           | होते, २. कुछ पुरुष परिज्ञातसंज्ञ होते हैं,                                                                                                                                                                                                                      |
| णो परिण्णातकम्मे,                                                                                                                                                 | एकः नो परिज्ञातकर्मा, नो परिज्ञातसंज्ञः ।                                                                                                                                                          | पर परिज्ञात कर्मा नहीं होते ३. कुछ                                                                                                                                                                                                                              |
| एगे परिण्णातकम्मेवि,                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                    | पुरुष परिज्ञालकर्मा भी होते हैं और                                                                                                                                                                                                                              |
| परिण्णातसण्णेवि,                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                    | परिजातसंज्ञ भी होते हैं, ४. कुछ पुरुष न                                                                                                                                                                                                                         |
| एगे गो परिण्णातकम्मे,                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                    | परिज्ञातकर्मा होते हैं और न परिज्ञातसंज                                                                                                                                                                                                                         |
| णो परिण्णातसण्णे ।                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                    | ही होते हैं।                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ४६४. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं<br>                                                                                                                           | चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, ४६५                                                                                                                                                              | ८ पुरुष चार प्रकार के होते हैं                                                                                                                                                                                                                                  |
| जहा                                                                                                                                                               | तद्यथा                                                                                                                                                                                             | १. कुछ पुरुष परिज्ञातकर्मा होते हैं,                                                                                                                                                                                                                            |
| परिण्णातकम्मे णाममेगे,                                                                                                                                            | परिज्ञातकर्मा नामैक:,                                                                                                                                                                              | पर परिज्ञातगृहवास नहीं होते, २. कुछ                                                                                                                                                                                                                             |
| णो परिण्णासगिहावासे,                                                                                                                                              | नो परिज्ञातगृहावासः,                                                                                                                                                                               | पुग्प परिज्ञातमृह्वास होते हैं,   पर परि-                                                                                                                                                                                                                       |
| परिण्णातगिहावासे णाममेगे,<br>प्रो प्रतिश्वयन्त्रको                                                                                                                | परिज्ञातगृहावासः नामैकः,                                                                                                                                                                           | ज्ञातकमां नहीं होते, ३. कुछ पुरुष                                                                                                                                                                                                                               |
| णो परिण्णातकम्मे,<br>एगे परिण्णातकम्मेवि,                                                                                                                         | नो परिज्ञातकर्मा,                                                                                                                                                                                  | परिजातकर्मा भी होते हैं। और परिजात-                                                                                                                                                                                                                             |
| एग पारण्णतकम्माव,<br>परिण्णातगिहावासेवि,                                                                                                                          | एकः परिज्ञातकर्माऽपि,                                                                                                                                                                              | गृहवास भी होते हैं ४. कुछ पुरुष न                                                                                                                                                                                                                               |
| परिणातगहायासाद,<br>एगे णो परिण्णातक म्मे,                                                                                                                         | परिज्ञातगृहावासोऽपि,<br>प्रयः चो परिचारकर्म                                                                                                                                                        | परिजातकर्मा होते हैं और न परिज्ञात-                                                                                                                                                                                                                             |
| पो परिण्णातगिहावासे ।                                                                                                                                             | एकः नो परिज्ञातकर्मा,<br>चोः - द्विव्यव्यव्यक्तमाः                                                                                                                                                 | गृहवास ही होते हैं ।                                                                                                                                                                                                                                            |
| ४६४. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं                                                                                                                               | नो परिज्ञातगृहावासः।<br>जन्माति ॥घरात्राताः स्वर्णाति अक्ष                                                                                                                                         | ··                                                                                                                                                                                                                                                              |
| जहा                                                                                                                                                               | चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, ४६<br>तद्यथा—                                                                                                                                                    | १. पुरुष चार प्रकार के होते हैं                                                                                                                                                                                                                                 |
| गरू<br>यरिण्णातसण्णे णाममेगे,                                                                                                                                     | पर्यया—<br>परिज्ञातसंज्ञ: नामैक:,                                                                                                                                                                  | १. कुछ पुरुष परिजातसंज होते है, पर                                                                                                                                                                                                                              |
| णो परिण्णातगिहावासे,                                                                                                                                              | परिशाराच्या. नामक.,<br>नो परिज्ञातगृहावास:,                                                                                                                                                        | परिकातगृहवास नहीं होते, २. कुछ पुरुष<br>गरिवानगरवार कोने हैं। हर हरिजनके                                                                                                                                                                                        |
| परिण्णातगिहावासे णासमेगे,                                                                                                                                         | परिज्ञातगृहावासः नामैकः,                                                                                                                                                                           | परिज्ञातगृहवास होते हैं, पर परिज्ञातसंज<br>नरीं होते - २ - राज्य प्रायक्तित्वनमंग भी                                                                                                                                                                            |
| गो परिण्णातसण्णे,                                                                                                                                                 | नो परिज्ञातसंज्ञ:                                                                                                                                                                                  | नहीं होते, ३. कुछ पुरुष परिज्ञातसंज्ञ भी                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                   | 11 \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \                                                                                                                                                             | होते हैं और परिज्ञातगृहवास भी होते हैं,                                                                                                                                                                                                                         |

४२४

एगे परिण्णातसण्णेवि, परिण्णातगिहावासे वि, एगे णो परिण्णातसण्णे, णो परिण्णातगिहावासे ।

### इहत्थ-परत्थ-पदं

४६६. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ इहत्थे णाममेगे, णो परत्थे, परत्थे णाममेंगे, णो इहत्थे, एगे इहत्थेवि, परत्थेवि, एगे णो इहत्थे, णो परत्थे।

# हाणि-वुड्डि-पदं

४६७. चत्तारि पुरिसजाया पण्णता, तं जहा\_\_ एगेणं णाममेगे बड्टति, एगेणं हायति, एगेणं णाममेगे बहुति, दोहि हायति, दोहि णाममेगे बड्टति, एगेणं हायति, दोहिं णाममेंगे वड्टति, दोहिं हायति ।

एक: परिज्ञातसंज्ञोऽपि, परिज्ञालगृहावासोऽपि, एक: नो परिज्ञातसंज्ञः, नो परिज्ञातगृहावासः ।

४२६

# इहार्थ-परार्थ-पदम्

चत्वारि ्रपुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, ४६६. पुरुष चार प्रकार के होते हैं— तद्यथा---इहार्थः नामैकः, नो परार्थः, परार्थः नामैकः, नो इहार्थः, एकः इहार्थोऽपि, परार्थोऽपि, एकः नो इहार्थः, नो परार्थः।

# हानि-वृद्धि-पदम्

चत्वारि पुरुषजातानि तद्यथा---एकेन नामैकः वर्धते, एकेन हीयते, एकेन नामैकः वर्धते, द्वाभ्यां हीयते, द्वाभ्यां नामैकः वर्धते, एकेन हीयते, द्वाभ्यां नामैकः वर्धते, द्वाभ्यां हीयते ।

### स्थान ४ : सूत्र ४६६-४६८

४. कुछ पुरुष न परिज्ञातसंज्ञ होते हैं और न परिज्ञातगृहवास ही होते हैं।

# इहार्थ-परार्थ-पद

१. कुछ पुरुष इहार्थ-लौकिक प्रयोजन वाले होते हैं, परार्थ---पारलौकिक प्रयोजन वाले नहीं होते, २ कुछ पुरुष परार्थ होते हैं, इहार्थ नहीं होते, २. कुछ पुरुष इहार्थ भी होते हैं और परार्थ भी होते हैं, ४. कुछ पुरुष न इहार्थ होते हैं और न\_परार्थ ही होते हैं ।

# हानि-वृद्धि-पद

प्रज्ञप्तानि, ४६७. पुरुष चार प्रकार के होते हैं— १. कुछ पुरुष एक से बढ़ते हैं, एक से हीन होते हैं - झान से बढ़ते हैं, और मोह से हीन होते हैं, २. कुछ पुरुष एक से बढ़ते हैं, दो से हीन होते हैं---ज्ञान से बढ़ते हैं, राग और द्वेष से हीन होते हैं, ३. कुछ पुरुष दो से बढ़ते हैं, एक से हीन होते हैं---ज्ञान और संयम से बढ़ते हैं, मोह से हीन होते हैं, ४. कुछ पुरुष दो से बढ़ते हैं, दो से हीन होते हैं---ज्ञान और संयम से बढ़ते हैं, राग और द्वेष से हीन होते हैं\*\*।

#### आकोर्ण-खलुंक-पद आइण्ण-खलुंक-पदं आकीणं-खलुंक-पदम् चत्वारः प्रकन्थकाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा\_\_ ४६५. घोड़े वार प्रकार के होते हैं-→ ४६८. चत्तारि पकंथगा पण्णत्ता, तं १. कुछ घोड़े पहले भी आकीर्ण--- वेगवान् जहा.....

#### Jain Education International

४२७

आकीर्णः नामैकः आकीर्णः, आकीर्णः नामैकः खलुंकः, खलुंकः नामैकः आकीर्णः, खलुंकः नामैकः खलुंकः।

एवामेव चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ आइण्णे णाममेगे आइण्णे, •आइण्णे णाममेगे खलुंके, खलुंके णाममेगे आइण्णे, सलुंके णाममेगे खलुंके।°

एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा.... आकीर्णः नामैकः आकीर्णः, आकीर्णः नामैकः खलुंकः, खलुंकः नामैकः आकीर्णः, खलुंकः नामैकः खलुंकः।

#### ४६९. चत्तारि पकंथगा पण्णत्ता, त जहा\_\_

चरवारः प्रकन्थकाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा\_\_

आइण्णे णाममेगे आइण्णताए वहति, आइण्णे णाममेगे खलुकताए वहति. खलुंके णाममेंगे आइण्णताए वहति, सलुंके णाममेगे खलुंकताए वहति ।

आकीर्णः नामैकः आकीर्णतया वहति, आकीर्णः नामैकः खलुकतया वहति, खलुंकः नामैकः आर्कार्णतया वहति, खलुंकः नामैकः खलुंकतया वहति ।

एवामेव चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ तद्यथा---आइण्णे णाममेगे आइण्णताए वहतिः आकीर्णः नामैकः खलुंकतया वहति, आइण्णे णाममेगे खलुंकताए वहति, खलुंके णाममेगे आइण्णताए वहति, खलुंके णाममेगे खलुंकताए वहति ।

एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, आकीर्णः नामैकः आकीर्णतया वहति,

खलुंकः नामैकः आकीर्णतया वहति, खलुंकः नामैकः खलुंकतया वहति ।

### स्थान ४ : सूत्र ४६९

होते हैं और पीछे भी आकीर्ण ही होते हैं, २. कुछ घोड़े पहले आकीर्ण होते हैं, किन्तु पीछे खलुंक----मंद हो जाते हैं, ३. कुछ घोड़े पहले खलुंक होते हैं, किन्तु पीछे आकीर्ण हो जाते हैं, ४. कुछ घोड़े पहले भी खलुंक होते हैं और पीछे भी खलुंक ही होते हैं। इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते हैं---

१. कुछ पुरुष पहले भी आकीर्ण होते हैं और पीछे भी आकीर्ण ही होते हैं, २. कुछ पुरुष पहले आकीर्णहोते हैं, किन्तु पीछे खलुंक हो जाते हैं, ३. कुछ पुरुष पहले खलुंक होते हैं, किन्तु पीछे आकीर्ण हो जाते हैं ४. कुछ पुरुष पहले भी खलुंक होते हैं और पीछे भी खलुंक ही होते हैं । ४६६. घोड़े चार प्रकार के होते हैं-⊸

१. कुछ घोड़े आकीर्ण होते हैं और आकीर्णरूप में ही व्यवहार करते हैं, २. कुछ घोड़े आकीर्ण होते हैं, पर खलुंक-रूप में व्यवहार करते हैं, ३.कुछ घोड़े खलुक होते हैं, पर आकीर्णरूप में व्यवहार करते हैं, ४. कुछ घोड़े खलुंक ही होते हैं और खलुंकरूप में ही व्यवहार करते हैं। इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते हैं ---

१.कुछ पुरुष आकीर्ष होते हैं और आकीर्णरूप में ही व्यवहार करते हैं २. कुछ पुरुष आकीर्ण होते हैं, पर खलुंक-रूप में व्यवहार करते हैं, ३. कुछ पुरुष खलुंक होते हैं, पर आकीणंरूप में व्यवहार करते हैं ४. कुछ पुरुष खलुंक ही होते हैं और खलुंकरूप में ही व्यवहार करते हैं ।

स्थान ४ : सूत्र ४७०-४७१

| जाति-पदं                                   | जाति-पदम्                                 | जाति-पद                                                                    |
|--------------------------------------------|-------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|
| ४७० चत्तारि पकंथगा पण्णत्ता, तं            | चत्वारः प्रकन्थकाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा४७० | . घोड़े चार प्रकार के होते हैं—-                                           |
| जहा                                        |                                           | १. कुछ घोड़े जाति-सम्पन्न होते हैं, कुल                                    |
| जातिसंपण्णे णाममेगे,                       | जातिसम्पन्नः नामैकः, नो कुलसम्पन्नः,      | सम्पन्न नहीं होते, २.कुछ घोड़े कुल-                                        |
| णो कुलसंपण्णे,                             | कुलसम्पन्नः नामैकः, नो जातिसम्पन्नः,      | सम्पन्न होते हैं, जाति-सम्पन्न नहीं होते,                                  |
| कुलसंपण्णे णाममेगे,                        | एकः जातिसम्पन्नोऽपि, कुलसम्पन्नोऽपि,      | कुछ घोड़े जाति-सम्पन्न भी होते हैं और                                      |
| णो जातिसंयण्णे,                            | एकः नो जातिसम्पन्नः, नो कुलसम्पन्नः ।     | कुल-सम्पन्न भी होते हैं, ४. कुछ घोड़े न                                    |
| एगे जातिसंषण्णेवि,<br>———————————————————— |                                           | जाति-सम्पन्न होते हैं और न कुल-सम्पन्त<br>ेन्द्र के स                      |
| कुलसंपण्णेवि,<br>चरे को कार्यनचे           |                                           | ही होते हैं।                                                               |
| एगे जो जातिसंपण्णे,<br>णो कुलसंपण्णे।      |                                           |                                                                            |
| णा कुलसपण्णा<br>एवामेव चत्तारि पुरिसजाया   | एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि,   | इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते                                     |
| पण्णत्ता, तं जहा                           | तद्यथा—                                   |                                                                            |
| जातिसंपण्णे णाममेगे,                       | जातिसम्पन्नः नामैकः, नो कुलसम्पन्नः,      | े<br>१. कुछ पुरुष जाति-सम्पन्न होते हैं, कुल-                              |
| णो कुलसंपण्णे,                             | कुलसम्पन्नः नामैकः, नो जातिसम्पन्नः,      | सम्पन्न नहीं होते, २. कुछ पुरुष कुल-                                       |
| कुलसंपण्णे णाममेगे,                        | एकः जातिसम्पन्नोऽपि, कुलसम्पन्नोऽपि,      | सम्पन्न होते हैं, जाति-सम्पन्न नहीं होते,                                  |
| णो जातिसंपण्घे,                            | एकः नो जातिसम्पन्नः, नो कुलसम्पन्नः।      | ३. कुछ पुरुष जाति-सम्पन्न भी होते हैं                                      |
| एमे जातिसंपण्णेवि,                         |                                           | और कुल-सम्पन्न भी होते हैं, ४.कुछ                                          |
| कुलसंपण्णेवि,                              |                                           | पुरुष न जाति-सम्पन्न होते हैं और न                                         |
| एगे णो जातिसंपण्णे,                        |                                           | कुल-सम्पन्न ही होते हैं।                                                   |
| णो कुलसंपण्णे ।                            |                                           |                                                                            |
| ४७१. चत्तारि पकंथगा पण्णसा, तं जहा-        |                                           | . घोड़े चार प्रकार के होते हैं~                                            |
| जातिसंपण्गे णाममेगे                        | जातिसम्पन्तः नामैकः, नो बलसम्पन्नः,       | १. कुछ घोड़े जाति-सम्पन्न होते हैं, अल-                                    |
| णो बलसंपण्पे,                              | वलसम्पन्नः नामैकः, नो जातिसम्पन्नः,       | सम्पन्न नहीं होते, २.कुछ घोड़े बल-                                         |
| बलसंषण्णे णाममेगे,                         | एकः जातिसम्पन्नोऽपि, बलसम्पन्नोऽपि,       | सम्पन्न होते हैं, जाति-सम्पन्न नहीं होते,                                  |
| णो जातिसंपण्णे,                            | एक: नो जातिसम्पन्न:, नो बलसम्पन्न: ।      | ३. कुछ घोड़े जाति-सम्पन्न भी होते हैं<br>और बल-सम्पन्न भी होते हैं, ४. कुछ |
| एगे जातिसंपण्णेवि,<br>बलसंपण्णेवि,         |                                           | पोड़े न जाति-सम्पन्न होते हैं और न बल-                                     |
| बलसपण्णाव,<br>एगे णो जातिसंदण्णे,          |                                           | सम्पन्न ही होते है।                                                        |
| एग जा जातसंपण्ण,<br>णो बल्संपण्णे ।        |                                           | 9 1 1 X X X 1 X 1                                                          |
| एवामेव चत्तारि पुरिसजाया                   | एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि,   | इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते                                     |
| पण्णत्ता, तं जहा                           | तद्यथा—                                   | ð                                                                          |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·      |                                           |                                                                            |

णो

णो

णो

णो

णो

णो

णो

णो

णो

तं जहा....

जातिसंयण्णे णाममेगे, जातिसम्पन्न: नामैक:, नो वलसम्पन्न:, बलसंपण्णे, बलसम्पन्नः नामैकः, नो जातिसम्पन्नः, बलसंपण्णे णाममेगे, एकः जातिसम्पन्नोऽपि, वलसम्पन्नोऽपि, जातिसंपण्णे, एकः नो जातिसम्पन्नः, नो बलसम्पन्नः । एगे जातिसंपण्णेवि, बलसंपण्णेवि, एगे णो जातिसंपण्णे, बलसंपण्णे । ४७२. चत्तारि [प?]कथगा प्रज्ञप्ता:, ४७२. घोड़े चार प्रकार के होते हैं---वण्णत्ता, चत्वारः (प्र?)कन्थकाः तद्यथा— जातिसम्पन्न: नामैक: नो रूपसम्पन्न:, जातिसंपण्णे णाममेगे, रूपसम्पन्नः नामैकः, नो जातिसम्पन्नः, रूवसंपर्ण, एकः जातिसम्पन्नोऽपि, रूपसम्पन्नोऽपि, रूबसंपण्णे णाममेगे, एकः नो जातिसम्पन्न:, नो रूपसम्पन्न:। जातिसंपण्णे, एगे जातिसंपण्णेवि, रूवसंपण्णेवि, एगे णो जातिसंपण्णे, रूवसंपण्णे । एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, पूरिसजाया एवामेव चत्तारि पण्णत्ता, तं जहा.... तद्यथा----हैं—– जातिसंपण्णे णाममेगे, जातिसम्पन्नः नामैकः, नो रूपसम्पन्नः, रूपसम्पन्न: नामैकः, नो जातिसम्पन्नः, रूवसंपण्णे, एकः जातिसम्पन्नोऽपि, रूपसम्पन्नोऽपि, रूवसंपण्णे णाममेगे, एकः नो जातिसम्पन्नः, नो रूपसम्पन्नः । जातिसंपण्णे, एगे जातिसंपण्णेवि, रूवसंपण्णेवि, एगे गो जातिसंपण्णे, रूवसंपण्णे ।

४७३. चत्तारि [प ? ] कंथगा पण्णत्ता, तं जहा----जातिसंपण्णे णाममेगे, णो जयसंपण्णे, जयसंवण्णे णाममेगे, णो जातिसंवण्णे, एगे जातिसंपण्णेवि, जयसंपण्णेवि, एगे णो जातिसंघण्णे, णो जयसंपण्णे ।

चत्वारः (प्र ?)कन्थकाः तद्यथा—

जातिसम्पन्नः नामैकः, नो जयसम्पन्नः, जयसम्पन्नः नामैकः, नो जातिसम्पन्नः, एकः जातिसम्पन्नोऽपि, जयसम्पन्नोऽपि, एकः नो जातिसम्पन्नः, नो जयसम्पन्नः। स्थान ४: सूत्र ४७२-४७३

१. कुछ पुरुष जाति-सम्पन्न होते हैं, बल-सम्पन्न नहीं होते, २ कुछ पुरुष बल-सम्पन्न होते हैं, जाति-सम्पन्न नहीं होते, २. कुछ पुरुष जाति-मम्पन्न भी होते हैं और वल-सम्पन्न भी होते हैं, ४ कुछ पुरुष न जाति-सम्पन्न होते हैं और न बल-सम्परन ही होते हैं।

१. कुछ घोड़े जाति-सम्पन्न होते हैं, रूप-सम्पन्न नहीं होते, २.कुछ घोड़े रूप-सम्पन्न होते हैं, जाति-सम्पन्न नहीं होते, 👯 कुछ घोड़े जाति-सम्पन्न भी होते हैं और रूप-सम्पन्न भी होते हैं, ४ कुछ घोड़े न जाति-सम्पन्न होते हैं और न रूप सम्पन्न ही होते हैं ।

इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते

१. कुछ पुरुष जाति-सम्पम्न होते हैं, रूप-सम्पन्न नहीं होते, २. कुछ पुरुष रूप-सम्पन्न होते हैं, जाति-सम्पन्न नहीं होते, ३. कुछ पुरुष जाति-सम्पन्न भी होते हैं और रूप-सम्पन्न भी होते हैं, ४ कुछ युरुष न जाति-सम्पन्न होते हैं और न रूप-सम्पन्न ही होते हैं।

```
प्रज्ञप्ता:, ४७३. घोड़े चार प्रकार के होते हैं---
```

१. कुछ घोड़े जाति-सम्पन्न होते हैं, जय-सम्पन्न नहीं होते, २. कुछ घोड़े जय-सम्पन्न होते हैं, जाति-सम्पन्न नहीं होते, ३. कुछ घोड़े जाति-सम्पन्न भी होते हैं और जय-सम्पन्न भी होते हैं, ४ कुछ घोड़े न जाति-सम्पन्न होते हैं और न जय-सम्पन्न ही होते हैं ।

एवामेव चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा.... जातिसंपण्णे नामेगे, गो जयसंपण्णे, जयसंपण्णे नामेगे, णो जातिसंपण्णे, एगे जातिसंपण्णेवि, जयसंपण्णेवि, एगे गो जातिसंवण्गे, णो जयसंपण्णे ।

४७४. \*चत्तारि पकंथगा पण्णत्ता, तं जहा---

बलसंपण्णे,

कुलसंपण्णे,

एगे कुलसंपण्णेवि,बलसंपण्णेवि,

बलसंपण्णे ।

बलसंपण्णे,

कुलसंपण्णे,

एगे कुलसंपण्णेवि, बलसंपण्णेवि,

चत्तारि पुरिसजाया

कुलसंपण्णे णाममेगे,

बलसंपण्णे णामसेगे,

एगे णो कुलसंपण्णे,

पण्णत्ता, तं जहा....

कुलसंपण्णे णाममेगे,

बलसंपण्णे णाममेगे,

## कुल-पद

णो

णो

णो

षो

णो

एवामेव

एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा.... जातिसम्पन्नः नामैकः, नो जयसम्पन्नः, जयसम्पन्नः नामैकः, नो जातिसम्पन्नः,

एकः जातिसम्पन्नोऽपि, जयसम्पन्नोऽपि, एकः नो जातिसम्पन्नः, नो जयसम्पन्नः ।

## कुल-पदम्

चेत्वारः प्रकन्थकाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा\_\_\_ ४७४. घोड़े चार प्रकार के होते हैं---कुलसम्पन्नः नामैकः, नो बलसम्पन्नः, बलसम्पन्न: नामैकः, नो कुलसम्पन्नः, एकः कुलसम्पन्नोऽपि, बलसम्पन्नोऽपि, एकः नो कुलसम्पन्नः, नो बलसम्पन्नः ।

# एवमेव चत्वारिपुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा----कुलसम्पन्नः नामैकः, नो बलसम्पन्नः, बलसम्पन्नः नामैकः, नो कूलसम्पन्नः, एकः कुलसम्पन्नोऽपि, बलसम्पन्नोऽपि,

एकः नो कुलसम्पन्नः, नो बलसम्पन्नः ।

# एगे णो कुलसंपण्णे,

णो बलसंघण्णे । ४७४. चसारि पकंथगा पण्णत्ता, तं

जहा.... कुलसंपण्णे णाममेगे, णो रूवसपण्ण, रूवसंपण्णे णाममेगे,

णो कुलसंपण्णे,

कुलसम्पन्नः नामैकः, नो रूपसम्पन्नः, रूपसम्पन्नः नामैकः, नो कुलसम्पन्नः,

#### स्थान ४ : सूत्र ४७४-४७१

इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते ŧ....

१. कुछ पुरुष जाति-सम्पन्न होते हैं, जय-सम्पन्न नहीं होते, २. कुछ पुरुष जय-सम्पन्न होते हैं, जाति-सम्पन्न नहीं होते, ३ कुछ पुरुष जाति-सम्पन्न भी होते हैं और जय-सम्पन्न भी होते हैं, ४. कुछ पुरुष न जाति-सम्पन्न होते हैं और न जय-सम्पन्न ही होते हैं ।

# कुल-पद

१. कुछ घोड़े कुल-सम्पन्न होते हैं, बल-सम्पन्न नहीं होते, २ कुछ घोड़े बल-सम्पन्न होते हैं, कुल-सम्पन्न नहीं होते, ३. कुछ घोड़े कुल-सम्पन्न भी होते हैं और बल-सम्पन्न भी होते हैं, ४. कुछ घोड़ें न कुल-सम्पन्न होते हैं और न बल-सम्पन्न ही होते हैं । इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते ð— ?. कुछ पुरुष कुल-सम्पन्न होते हैं, बल-सम्पन्न नहीं होते, २. कुछ पुरुष वल-सम्पन्न होते हैं, कुल-सम्पन्न नहीं होते, ३. कुछ पुरुष कुल-सम्पन्न भी होते हैं और बल-सम्पन्न भी होते हैं, ४. कुछ पुरुष न कुल-सम्पन्न होते हैं और न बल-सम्पन्न ही होते हैं। चरवार: प्रकन्थका: प्रज्ञप्ता:, तद्यथा-- ४७४. घोड़े चार प्रकार के होते हैं---१. कुछ घोड़े कुल-सम्पन्न होते हैं, रूप-त्तम्पन्न नहीं होते, २.कुछ घोड़े रूप-सम्पन्न होते हैं, कुल-सम्पन्न नहीं होते, दे. कुछ घोड़े कुल-सम्पन्न

भी होते हैं और रूप-सम्पन्न भी

```
ठाणं (स्थान)
                                                           ४३१
                                                                                             स्थान ४ : सूत्र ४७६-४७७
      एगे कुलसंपण्णेवि, रूवसंपण्णेवि,
                                           एकः कुलसम्पन्नोऽपि, रूपसम्पन्नोऽपि,
                                                                                         होते हैं, ४ कुछ घोड़े न कुल-सम्पन्न होते
      एगे जो कुल सपण्णे,
                                           एकः नो कुलसम्पन्नः, नो रूपसम्पन्नः ।
                                                                                          हैं और न रूप-सम्पन्न ही होते हैं ।
       णो
               रूवसंपण्णे ।
      एवामेव चत्तारि पुरिसजाया
                                           एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि,
                                                                                         इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते
      पण्णत्ता, तं जहा....
                                           तद्यथा---
                                                                                         हैं---
      कुलसंपण्णे णाममेगे,
                                           कुलसम्पन्नः नामैकः, नो रूपसम्पन्नः,
                                                                                          १. कुछ पुरुष कुल-सम्पन्न होते हैं, रूप-
      णो
                 रूवसंपण्णे,
                                           रूपसम्पन्नः नामैकः, नो कुलसम्पन्नः,
                                                                                         सम्पन्न नहीं होते, २.कुछ पुरुष रूप-
      रूवसंपण्णे णाममेगे,
                                           एकः कुलसम्पन्नोऽपि, रूपसम्पन्नोऽपि,
                                                                                         सम्पन्न होते हैं, कुल-सम्पन्न नहीं होते,
                कुलसंपण्णे,
      णो
                                           एकः नो कुलसम्पन्नः, नो रूपसम्पन्नः ।
                                                                                          ३. कुछ पुरुष कुल-सम्पन्न भी होते हैं और
      एगे कुलसंपण्णेवि, रूवसंपण्णेवि,
                                                                                         रूप-सम्पन्न भी होते हैं, ४. कुछ पुरुष न
      एगे णो कुलसंपण्णे,
                                                                                         कुल-सम्पन्न होते हैं और न रूप-सम्पन्न
      णो
               रूवसंपण्णे ।
                                                                                         ही होते हैं।
४७६. चत्तारि पकंथगा
                            पण्णता, त
                                           चत्वारः प्रकन्थकाः, प्रज्ञप्ताः, तद्यथा_ ४७६. घोड़े चार प्रकार के होते है---
      जहा___
                                                                                         १. कुछ घोड़े कुल-सम्पन्न होते हैं, जय-
      कुलसंपण्णे णाममेगे,
                                           कुलसम्पन्नः नामैकः, नो जयसम्पन्नः,
                                                                                         सम्पन्न नहीं होते, २. कुछ घोड़े जय-
      णो
                जयसंपण्णे,
                                           जयसम्पन्नः नामैकः, नो कुलसम्पन्नः,
                                                                                         सम्पन्न होते हैं, कुल-सम्पन्न नहीं होते,
      जयसंषण्णे णासमेगे,
                                           एकः कुलसम्पन्नोऽपि, जयसम्पन्नोऽपि,
                                                                                         ३. कुछ घोड़े कुल-सम्पन्न भी होते हैं
      णो
                कुलसंपण्णे,
                                           एकः नो कुलसम्पन्नः, नो जयसम्पन्नः ।
                                                                                         और जय-सम्पन्न भी होते हैं, ४. कुछ
      एगे कुलसंपण्णेवि, जयसंपण्णेवि,
                                                                                         घोड़े न कुल-सम्पन्न होते हैं और न जय-
      एगे णो कुलसंपण्णे,
                                                                                         सम्पन्न ही होते हैं।
               जयसंवण्णे ।
      णो
      एवामेव चत्तारि पुरिसजाया
                                           एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि,
                                                                                         इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते
      पण्णत्ता, तं जहा___
                                           तद्यथा---
                                                                                         <del>हैं ---</del>
      कुलसंपण्णे णाममेगे,
                                           कुलसम्पन्नः नामैकः, नो जयसम्पन्नः,
                                                                                         १. कुछ पुरुष कुल-सम्पन्न होते हैं, जय-
      णो
                जयसंपण्गे,
                                           जयसम्पन्नः नामैकः, नो कुलसम्पन्नः,
                                                                                         सम्पन्न नहीं होते, २. कुछ पुरुष जय-
      जयसंपण्णे णाममेगे,
                                           एकः कुलसम्पन्नोऽपि, जयसम्पन्नोऽपि,
                                                                                         सम्पन्न होते हैं, कुल-सम्पन्न नहीं होते,
                कुलसंपण्णे,
      णो
                                           एकः नो कुलसम्पन्नः, नो जयसम्पन्नः ।
                                                                                         ३. कुछ पुरुष कुल-सम्पन्न भी होते हैं
      एगे कुलसंपण्णेवि, जयसंपण्णेवि,
                                                                                         और जय-सम्पन्न भी होते हैं, ४. कुछ
      एगे णो कुलसंपण्णे,
                                                                                         पुरुष न कुल-सम्पन्न होते हैं और न
      णो
               जयसंपण्णे 1°
                                                                                         जय-सम्पन्न ही होते हैं।
      बल-पद
                                           बल-पदम्
                                                                                         बल-पद
```

४७७. <sup>•</sup>चत्तारि पकथगा पण्णता, तं जहा....

चत्वारः प्रकन्थकाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा\_ ४७७. घोड़े चार प्रकार होते हैं→

१. डुछ घोड़े बल-सम्पन्न होते है, रूप-बलसंपण्णे णाममेगे, बलसम्पन्नः नामैकः, नो रूपसम्पन्नः, सम्पन्न नहीं होते, २. कुछ घोड़े रूप-णो रूवसंपण्णे, रूपसम्पन्नः नामैकः, नो बलसम्पन्नः, रूवसंपण्णे णाममेगे, एकः बलसम्पन्नोऽपि, रूपसम्पन्नोऽपि, सम्पन्न होते हैं, बल-सम्पन्न नहीं होते, षो बलसंपण्णे, एकः नो बलसम्पन्नः, नो रूपसम्पन्नः। ३. कुछ घोड़े वल-सम्पन्न भी होते हैं और एगे बलसंपण्णेवि, रूवसंपण्णेवि, रूप-सम्पन्न भी होते हैं, ४. कुछ घोड़े न एगे गो बलसंपण्णे, बल-सम्पन्त होते हैं और न रूप-सम्पन्न णो रूवसंपण्णे । ही होते हैं। इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते चत्तारि पुरिसजाया एवामेव एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, पण्णत्ता, तं जहा\_\_ तद्यथा---बलसंपण्णे णाममेगे, वलसम्पन्न: नामैक:, नो रूपसम्पन्न:, १. कुछ पुरुष वल-सम्पन्न होते हैं, रूप-णो सम्पन्न नहीं होते, २. कुछ पुरुष रूप-रूवसंपण्णे, रूपसम्पन्नः नामैकः, नो बलसम्पन्नः, सम्पन्न होते हैं, बल-सम्पन्न नहीं होते, रूवसंपण्णे णाममेगे, एकः बलसम्पन्नोऽपि, रूपसम्पन्नोऽपि, णो बलसंघण्णे, एकः नो बलसम्पन्नः, नो रूपसम्पन्नः । ३:कुछ पुरुष बल-सम्पन्न भी होते हैं और रूप-सम्पन्न भी होते हैं, ४. कुछ एगे बलसंपण्णेवि, रूवसंपण्णेवि, एगे जो बलसंपण्णे, पुरुष न बल-सम्पन्न होते हैं और न रूप-णो रूवसंघण्णे । सम्पन्न ही होते हैं। ४७५. घोड़े चार प्रकार के होते हैं---४७८. चतारि पकंथगा पण्णता, तं चत्वारः प्रकन्थकाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा---१. कुछ घोड़े बल-सम्पन्न होते हैं, जय-जहा\_\_\_ बलसंपण्णे णाममेगे, बलसम्पन्नः नामैकः, नो जयसम्पन्नः, सम्पन्न नहीं होते, २. कुछ घोड़े जय-सम्पन्न होते हैं, बल-सम्पन्न नहीं होते, णो जयसंपण्णे, जयसम्पन्नः नामैकः, नो वलसम्पन्नः, जयसंपण्णे णाममेगे, एकः बलसम्पन्नोऽपि, जयसम्पन्नोऽपि, ३. कुछ घोड़े बल-सम्पन्न भी होते हैं और णो वलसंवण्णे, जय-सम्पन्न भी होते हैं, ४. कुछ घोड़े न एकः नो वलसम्पन्नः, नो जयसम्पन्नः । एगे बलसंपण्णेवि, जयसंपण्णेवि, वल-सम्पन्न होते हैं और न जय-सम्पन्न एगे णो बलसंवण्णे, ही होते हैं । णो जयसंपण्णे । एवामेव चत्तारि पुरिसजाया इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, पण्णत्ता, तं जहा.... हैं.— तद्यथा\_\_\_ बलसंपण्णे णाममेगे, बलसम्पन्नः नामैकः, नो जयसम्पन्नः, १. कुछ पुरुष बल-संपन्न होते हैं, जय-गो जयसंपण्णे, जयसम्पन्नः नामैकः, नो बलसम्पन्नः, संपन्न नहीं होते, २. कुछ पुरुष जव-संपन्न जयसंपण्णे णाममेगे, एक: बलसम्पन्नोऽपि, जयसम्पन्नोऽपि, होते हैं, बल-संपन्न नहीं होते। ३. कुछ बलसंपण्णे, न्नो एकः नो बलसम्पन्नः, नो जयसम्पन्नः । पुरुष वल-संपन्न भी होते हैं, और जय-एगे बलसंपण्णेवि, जयसंपण्णेवि, संपन्न भी होते हैं। ४, कुछ पुरुष न बल-एगे णो बलसंपण्णे, संपन्न होते हैं और न जय-संपन्न ही होते गो जयसंपण्णे ।° हैं।

स्थान ४: सूत्र ४७=

रूव-पद

रूप-पदम्

पण्णत्ता, तं ४७१. चत्तारि पकथगा चत्वारः प्रकन्थकाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा \_\_\_ ४७९. घोड़े चार प्रकार के होते हैं ---जहा\_\_\_ रूवसंपर्णे णाममेगे, रूपसम्पन्नः नामैकः, नो जयसम्पन्नः, णो जयसपण्णं, जयसम्पन्तः नामैकः, नो रूपसम्पन्नः, जयसंवण्णे णाममेगे, एकः रूपसम्पन्नोऽपि, जयसम्पन्नोऽपि, णो रूवसपण्णे, एकः नो रूपसम्पन्न:, नो जयसम्पन्न: । एगे रूवसंपण्णेवि, जयसंपण्णेवि, एगे णो रूवसंपण्ण, जयसंपण्णे । णो चत्तारि पुरिसजाया एवमेव चत्वारि पुरुपजातानि प्रज्ञप्तानि, एवामेव पण्णत्ता, तं जहा---तद्यथा---रूवसंपण्णे णाममेगे, रूपसम्पन्नः नामैकः, नो जयसम्पन्नः, जयसंपण्णे, णो जयसम्पन्नः नामैकः, नो रूपसम्पन्नः, जयसंपण्णे णाममेगे, एकः रूपसम्पन्नोऽपि, जयसम्पन्नोऽपि, रूवसंपण्णे, एकः नो रूपसम्पन्नः, नो जयसम्पन्नः । णो एगे रूवसंपण्णेवि, जयसंपण्णेवि, एगे णो रूवसंपण्णे, षो जयसंपण्णे ।

## सीह-सियाल-पदं

४८०. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा...\_ सीहत्ताए णाममेगे णिवखंते सीहत्ताए विहरइ, सीहत्ताए णाममेगे णिक्खंते सीया-लत्ताए विहरइ, सोयालत्ताए णाममेगे णिवखंते सीहत्ताए विहरइ, णिक्खंते सीयालत्ताए णाममेगे सीयालत्ताए विहरइ।

# सिंह-शृगाल-पदम्

चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, ४८०. पुरुष चार प्रकार के होते हैं — तद्यथा--सिंहतया नामैकः निष्कान्तः सिंहतया विहरति, सिहतया नामैकः निष्कान्तः शृगालतया विहरति, शुगालतया नामैकः निष्कान्तः सिंहतया विहरति, नामैकः निष्कान्तः शृगालतया शृगालतया विहरति,

#### रूप-पद

१. कुछ घोड़े रूप-सम्पन्न होते हैं, जय-सम्पन्न नहीं होते, २. कुछ घोड़े जय-सम्पन्न होते हैं, रूप सम्पन्न नहीं होते, ३. कुछ घोड़े रूप-सम्पन्न भी होते हैं और जय-सम्पन्न भी होते हैं, ४. कुछ घोड़े न रूप-सम्पन्न होते हैं और न जय-सम्पन्न ही होते हैं ।

इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते हैं-----

१. कुछ पुरुष रूप-सम्पन्न होते हैं, जय-सम्पन्न नहीं होते, २. कुछ पुरुष जय-सम्पन्न होते हैं, रूप-सम्पन्न नहीं होते, ३. बूछ पुरुष रूप-सम्यन्न भी होते हैं और जय-सम्पन्न भी होते हैं, ४. कुछ पुरुष न रूप-सम्पन्न होते हैं और न जय-सम्पन्न ही होते हैं ।

# सिंह-कृगाल-पद

१. कुछ पुरुष सिंहवृति से निष्कांत---प्रव्रजिन होते हैं और सिंहवृत्ति से ही उसका पालन करते हैं, २. कुछ पुरुष सिंह-वृत्ति से निष्कान्त होत है और सियारवृत्ति से उसका पालन करते हैं, ३. कुछ पुरुष सियारवृत्ति से निष्कान्त होते हैं और सिंहवृत्ति से उसका पालन करते हैं, ४. कुछ पुरुष सियारवृत्ति से निष्कान्त होते हैं और सियारवृत्ति से ही उसका पालन करते हैं ।

४३४

स्थान ४ : सूत्र ४८१-४८५

| सम-पदं                                                                                                                                                                                            | सम-पदम्                                                                                                                                                                                                                                                             | 111 112                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ४म १. चत्तारि लोगे समा पण्णत्ता, तं                                                                                                                                                               | <b>`</b>                                                                                                                                                                                                                                                            | <b>सम-पद</b><br>४५१, लोक में चार समान हैं (एक लाख योजन                                                                                                                                                                                                                    |
| जहा<br>अपइट्टाणे णरए, जंबुद्दीवे दीवे,<br>पालए जाणविमाणे, सब्वट्ठसिद्धे<br>महाविमाणे ।                                                                                                            | अप्रतिष्ठानो नरकः, जम्बूद्वीपं द्वीपं,<br>पालकं यानविमानं, सर्वार्थसिद्धं महा-<br>विमानम् ।                                                                                                                                                                         | के हैं)<br>१. अप्रतिष्ठान नरक—-सातवें नरक का<br>एक नरकावास, २. जम्बूद्वीप नामक द्वीप,<br>३. पालक यान विमानसौधर्मेन्द्र का                                                                                                                                                 |
| ४८२. चत्तारि लोगे समा सपक्खिं<br>सपडिदिसि पण्णत्ता, तं जहा                                                                                                                                        | चत्वारः लोके समाः सपक्षं संप्रतिदिशं<br>प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—                                                                                                                                                                                                        | यात्राविमान ४. स्वार्थसिद्ध महाविमान ।<br>४६२. लोक में चार समान (पैंतालीस लाख<br>योजन) समक्ष तथा सप्रतिदिश हैं                                                                                                                                                            |
| सीमंतए णरए, समयक्खेत्ते,<br>उड्डुविमाणे, इसीपब्भारा पुढवी ।                                                                                                                                       | सीमान्तकः नरकः, समयक्षेत्रं,<br>उडुविमानं, ईषत्प्राग्भारा पृथिवी ।                                                                                                                                                                                                  | १. सीमन्तक नरक-—पहले नरक का<br>एक नरकावास, २. समयक्षेत्न,<br>३. उडुविमानसौधर्म कल्प के प्रथम<br>प्रस्तर का एक विमान, ४. ईषद्-प्राष्-<br>भारा पृथ्वी।                                                                                                                      |
| finantin ani                                                                                                                                                                                      | <u> </u>                                                                                                                                                                                                                                                            | <u> </u>                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| बिसरीर-पदं                                                                                                                                                                                        | द्विशरीर-पदम्                                                                                                                                                                                                                                                       | द्विशरोर-पद                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ।बसरार-पद<br>४⊏३. उडुलोगे णं चत्तारि बिसरीरा<br>पण्णत्ता, तं जहा—<br>पुढविकाइया, आउकाइया,<br>वणस्सइकाइया,<br>उराला तसा पाणा ।                                                                     | ।द्वशरार-पदम्<br>ऊर्ध्वलाके चत्वारः द्विशरीराः प्रज्ञप्ताः,<br>तद्यथा—<br>पृथ्वीकायिकाः, अप्कायिकाः,<br>वनस्पतिकायिकाः,<br>उदाराः त्रसाः प्राणाः ।                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ४८३. उड्डलोगे गं चत्तारि बिसरीरा<br>पण्णत्ता, तं जहा—<br>पुढविकाइया, आउकाइया,<br>वणस्सइकाइया,<br>उराला तसा पाणा ।<br>४८४. अहोलोगे गं चत्तारि बिसरीरा<br>पण्णत्ता, तं जहा—<br>•पुढविकाइया आउकाइया, | अर्घ्वलांके चत्वारः द्विशरीराः प्रज्ञप्ताः,<br>तद्यथा—<br>पृथ्वीकायिकाः, अप्कायिकाः,<br>वनस्पतिकायिकाः,<br>उदाराः त्रसाः प्राणाः ।<br>अधोलोके चत्वारः द्विशरीराः प्रज्ञप्ताः,<br>तद्यथा—<br>पृथ्यीकायिकाः, अप्कायिकाः,                                              | ४८३. ऊर्ध्व लोक में चार द्विशरीरी—-दूसरे<br>जन्म में सिद्ध गतिगामी हो सकते हैं—<br>१. पृथ्वीकायिक जीव, २. अप्कायिक<br>जीव, ३. वनस्पतिकायिक जीव, ४. उदार<br>तस प्राण—पञ्चेन्दिय जीव ।<br>४६४. अधोलोक में चार द्विशरीरी हो सकते<br>हैं—-<br>१. पृथ्वीकायिक जीव, २. अप्कायिक |
| ४⊭३. उड्डलोगे णं चत्तारि बिसरीरा<br>पण्णत्ता, तं जहा—<br>पुढविकाइया, आउकाइया,<br>वणस्सइकाइया,<br>उराला तसा पाणा ।<br>४⊭४. अहोलोगे णं चत्तारि बिसरीरा<br>पण्णत्ता, तं जहा—                         | अर्घ्वलोके चत्वारः द्विशरीराः प्रज्ञप्ताः,<br>तद्यथा—<br>पृथ्वीकायिकाः, अप्कायिकाः,<br>वनस्पतिकायिकाः,<br>उदाराः त्रसाः प्राणाः ।<br>अधोलोके चत्वारः द्विशरीराः प्रज्ञप्ताः,<br>तद्यथा—<br>पृथ्वीकायिकाः, अप्कायिकाः,<br>वनस्पतिकायिकाः,<br>उदाराः त्रसाः प्राणाः । | ४८३. ऊर्ध्व लोक में चार द्विशरीरी—-दूसरे<br>जन्म में सिद्ध गतिगामी हो सकते हैं—<br>१. पृथ्वीकायिक जीव, २. अप्कायिक<br>जीव, ३. वनस्पतिकायिक जीव, ४. उदार<br>तस प्राण—पञ्चेन्दिय जीव ।<br>४६४. अधोलोक में चार द्विशरीरी हो सकते<br>हैं—-                                    |

www.jainelibrary.org

सत्त-पदं सत्त्व-पदम् सत्त्व-पद ४८६. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, ४२६. पुरुष चार प्रकार के होते हैं----जहा.... तद्यथा----१. हीसत्त्व--विकट परिस्थिति में भी हीसत्त्वः, हीमनःसत्त्वः, चलसत्त्वः, हिरिसत्ते, हिरिमणसत्ते, लज्जावश कायर न होने वाला स्थिरसत्त्वः । चलसत्ते. थिरसत्ते । २. ह्रीमनःसत्त्व-विकट परिस्थिति में भी मन में कायर न होने वाला **३. चलसत्त्व**—अस्थिरसत्त्व वाला ४. स्थिरसत्त्व—सुस्थिरसत्त्व वाला<sup>९९</sup>। प्रतिमा-पदम् पडिमा-पदं प्रतिमा-पद ४८७. चत्तारि सेज्जपडिमाओ चतस्रः शय्याप्रतिमाः प्रज्ञप्ताः। ४८७. चार शय्या प्रतिमाएं''' हैं । पण्णत्ताओ । ४८८. चत्तारि वत्थपडिमाओ पण्णत्ताओ। चतस्रः वस्त्रप्रतिमाः प्रज्ञप्ताः । ४८८. चार वस्त्र प्रतिमाएं''' हैं। ४८६. चतारि पायपडिमाओ पण्णताओ। चतसः पात्रप्रतिमाः प्रज्ञप्ताः । ४८६. चार पात प्रतिमाएं<sup>१०१</sup> हैं। ४६०. चत्तारि ठाणपडिमाओ पण्णताओ। चतसः स्थानप्रतिमाः प्रज्ञप्ताः । ४६०. चार स्थान प्रतिमाएं हैं। सरीर-पदं **शरीर-प**दम् शरीर-पद चत्वारि शरीरकाणि जी**वस्पृष्टानि** ४९१. चार झरीर जीवस्पृष्ट—जीव के सहवर्ती ४९१. चत्तारि सरीरगा जीवपुडा प्रज्ञप्तानि, तद्यथा---पण्णत्ता, तं जहा.... होते हैं। वेउब्विए, आहारए, वैकियं, आहारकं, तैजसं, कर्मकम् । १. वैकिय २. आहारक ३. तैजस तेयए, कम्मए । ४. कार्मण'े । चत्वारि शरीरकाणि कर्मोन्मिश्रकाणि ४९२. चार शरीर कर्मउन्मिथक--कार्मण शरीर ४९२. चत्तारि सरीरगा कम्मुम्मीसगा प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— पण्णत्ता, तं जहा.... से संयुक्त ही होते हैं---औदारिकं, वैत्रियं, आहारकं, तैजसम्। ओरालिए, वेउव्विए, १. औदारिक २. वैक्रिय २. आहारक तेयए । आहारए, ४. तैजस<sup>१०४</sup>। फूड-पदं स्पृष्ट-पदम् स्पृष्ट-पद ४९३. चर्जीह अत्थिकाएहि लोगे फुडे चतुभिः अस्तिकार्यः लोक: स्पृष्ट: ४९३. चार अस्तिकायों से समूचा लोक स्पृष्ट---पण्णत्ते, तं जहा\_\_\_ प्रज्ञप्तः, तद्यथा— व्याप्त है--१. धर्मास्तिकाय से धम्मत्थिकाएणं, अधम्मत्थिकाएणं, धर्मास्तिकायेन, अधर्मास्तिकायेन, २. अधर्मास्तिकाय से ३. जीवास्तिकाय से जीवत्थिकाएणं, पुग्गलत्थिकाएणं। जीवास्तिकायेन, पुद्गलास्तिकायेन । ४. पुद्गलास्तिकाय से ।

४९४. चउहि बादरकाएहि उववज्ज-मार्णेहि लोगे फूडे पण्णत्ते, तं जहा\_\_\_ पुढविकाइएहि, आउकाइएहि, वाउकाइएहि, वणस्सइकाइएहि ।

#### तुल्ल-पद

४९४. चत्तारि पएसगगेणं तुल्ला पण्णत्ता, तं जहा\_\_ धम्मत्थिकाए, अधम्मत्थिकाए, लोगागासे, एगजीवे ।

#### णो सुपस्स-पदं

४९६. चउण्हमेगं सरीरं णो सुपरसं भवइ, तं जहा.... पुढविकाइयाणं, आउकाइयाणं, तेउकाइयाणं, वणस्सइकाइयाणं ।

## इंदियत्थ-पदं

४६७ चत्तारि इंदियत्था पुट्ठा देदेंति, तं जहा\_\_ सोइंदियत्थे, चाणिदियत्थे, जिबिभदियत्थे, फासिदियत्थे।

#### अलोग-अगमण-पदं

४९८. चउहि ठाणेहि जीवा य पोग्गला य णो संचाएंति बहिया लोगंता गमणयाए, तं जहा\_\_ गतिअभावेणं, णिष्वग्गहयाए, लुक्खताए, लोगाणुभावेणं।

#### ४३६

स्पृष्टः प्रज्ञप्तः, तद्यथा—

पृथ्वीकायिकैः, अपुकायिकैः, वायुकायिकैः, वनस्पतिकायिकैः ।

#### तुल्य-पदम्

चत्वारः प्रदेशाग्रेण तुल्याः प्रज्ञप्ताः, ४९५ चार प्रदेशाग्र (प्रदेश-परिमाण) से तद्यथा— धर्मास्तिकायः, अधर्मास्तिकायः, लोकाकाशः, एकजीवः।

## नो सुपश्य-पदम्

चतूर्णा एक शरीर नो सुपश्य भवति, तद्यथा— पृथ्वीकायिकानां, अप्कायिकानां, तेजस्कायिकानां, वनस्पतिकायिकानाम् ।

# इन्द्रियार्थ-पदम्

चत्वारः इन्द्रियार्थाः स्पृष्टाः वेद्यन्ते, तद्यथा---श्रोत्रेन्द्रियार्थः, घाणेन्द्रियार्थः, जिह्वे न्द्रियार्थः, स्पर्शेन्द्रियार्थः।

#### अलोक-अगमन-पदम्

चतुर्भिः स्थानैः जीवाश्च पुद्गलाश्च नो ४९८. चार कारणों से जीव तथा पुद्गल लोक बहिस्तात् **शक्नूव**न्ति 🚽 लोकान्तात गमनाय, तद्यथा---गत्यभावेन, निरूपग्रहतया, रूक्षतया, लोकानुभावेन ।

#### स्थान ४ : सूत्र ४९४-४९८

चतुर्भिः बादरकायैः उपपद्यमानैः लोकः ४९४. चार उत्पन्न होते हुए अपर्याप्तक बादर-कायिक जीवों से समूचा लोक स्पृष्ट है — १. पृथ्वीकायिक जीवों से २. अप्कायिक जीवों से ३. वायुकायिक जीवों से ४. वनस्पतिकायिक जीवों से।

#### तुल्य-पद

तुल्य हैं---असंख्य प्रदेशी हैं ---१. धर्मास्तिकाय २. अधर्मास्तिकाय ३. लोकाकाश ४. एक जीव।

## नो सुपश्य-पद

४९६. चार काय के जीवों का एक शरीर सुपश्य — सहज दृश्य नहीं होता — १. पृथ्वीकायिक जीवों का २. अप्कायिक जीवों का ३. तेजस्कायिक जीवों का ४. साधारण वनस्पतिकायिक जीवों का।

# इन्द्रियार्थ-पद

४६७. चार इन्द्रिय-विषय इन्द्रियों से स्पृष्ट होने पर ही संवेदित किए जाते हैं ---

- १. श्रोत्नेन्द्रियविषय-शब्द
- २. छाणेन्द्रियविषय—गंघ
- २. रसनेन्द्रियविषय----रस।
- ४. स्पर्शनेन्द्रियविषय—स्पर्श ।

#### अलोक-अगमन-पद

से बाहर गमन नहीं कर सकते---१. गति के अभाव से २. निरूपग्रहता — गति तत्त्व का आलम्बन न होने से ३. रूक्ष होने से ४. लोकानुभाव---लोक की सहज मर्यादा होने से \*\* ।

ज्ञात-पद णात-पद ज्ञात-पदम् ४९९. ज्ञात चार प्रकार के होते हैं— ४९९. चउच्चिहे णाते पण्णत्ते, तं जहा----चतुर्विधः ज्ञातः प्रज्ञप्तः, तद्यथा---१. आहरण--सामान्य उदाहरण आहरणं, आहरणतद्देशः, आहरणतद्दोषः, आहरणतद्वेसे, आहरणे, २. आहरण तद्देश—एकदेशीय उदाहरण आहरणतद्दोसे, उवण्णासोवणए । उपन्यासोपनयः । ३. आहरण तद्दोष—साध्यविकल आदि उदाहरण ४. उपन्यासोपनय----वादी के द्वारा कृत उपन्यास के विघटन के लिए प्रतिवादी द्वारा किया जाने वाला विरुद्धार्थं क उपनय\*\* । आहारणं चतुर्विध प्रज्ञप्तम्, तद्यथा ५००. आहरण चार प्रकार का होता है-४००. आहरणे चउव्विहे पण्णत्ते, तं १. अपाय---हेयधर्म का ज्ञापक दृष्टान्त जहा— २. उपाय---ग्राह्य वस्तु के उपाय वताने अवाए, उवाए, ठवणाकम्मे, अपायः, उपायः, स्थापनाकमे, वाला दृष्टान्त ३. स्थापनाकमं---प्रत्युत्पन्नविनाशी । पडुप्पण्णविणासी । स्वाभिमत की स्थापना के लिए प्रयुक्त जाने वाला दृष्टान्त ४. किया प्रत्युत्पन्नविनाशी----उत्पन्न दूषण का परिहार करने के लिए प्रयुक्त किया जाने वाला दृष्टान्त<sup>१०१</sup>। प्रज्ञप्त:, ५०१. आहरण तद्देश चार प्रकार का होता है---४०१. आहरणतद्देसे चउच्विहे पण्णत्ते, तं आहरणतद्देशः चतुर्विधः १. अनुशिष्टि-प्रतिवादी के मंतव्य के जहा\_\_ तद्यथा— उचित अंश को स्वीकार कर अनुचित अनुशिष्टि:, उपालम्भः, पृच्छा, अणुसिट्ठी, उवालंभे, का निरसन करना पुच्छा, णिस्सावयणे । निःश्रावचनम् । २. उपालंभ---दूसरे के मत को उसकी ही मान्यता से दूषित करना ३. पृच्छा --- प्रश्त-प्रतिप्रश्नों में ही पर मत को असिद्ध कर देना ४. निःश्रावचन---अन्य के वहाने अन्य को शिक्षा देना<sup>१०८</sup>। प्रज्ञष्त:, ५०२. आहरणतद्दोष चार प्रकार का होता है---५०२. आहरणतद्दोसे चउव्विहे पण्णत्ते,तं चतुर्विधः आहरणतद्दोषः १. अधर्मयुक्त-अधर्मबुद्धि उत्पन्न करने तद्यथा— জন্তাঁ—\_ वाला दृष्टांत अधर्मयुक्तः, प्रतिलोमः, आत्मोपनीतः, पडिलोमे, अधम्मजुत्ते, २. प्रतिलोम---अपसिद्धान्त का प्रतिपादक अत्तोवणीते, दुख्वणीते । दुरुपनीतः । दृष्टान्त अथवा 'शठे शाठ्यं समाचरेत्' ऐसी प्रतिकूलता की शिक्षा देने वाला दृष्टान्त ३. आत्मोपनीत-परमत में दोष दिखाने के लिए दृष्टान्त प्रस्तुत किया जाए और उससे स्वमत दूषित हो जाए ४. दुरुपनीत-दोषपूर्णनिगमन वाला

दुष्टान्त<sup>१०९</sup> ।

| ठाणं (स्थान)                                                                                                    | ४३द                                                                                                                                                                                                                                              | स्थान ४ : सूत्र ४०३-४०४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ४०३. उवण्णासोवणए चउव्व्हि पण्णत्ते,<br>तं जहा—<br>तव्वस्थुते, तदण्णवत्त्थुते,<br>पडिणिभे, हेतू ।                | उपन्यासोपनयः चतुर्विधः प्रज्ञप्तः,<br>तद्यथा—<br>तद्वस्तुकः, तदन्यवस्तुकः, प्रतिनिभः,<br>हेतुः।                                                                                                                                                  | १०३. उपन्यासोपनय चार प्रकार का होता है—<br>१. तदवस्तुक—वादी के द्वारा उपन्यस्त<br>हेतु से उसका ही निरसन करना<br>२. तदन्यवस्तुक—उपन्यस्तवस्तु से अन्य<br>में भी प्रतिवादी की वात को पकड़कर<br>उसे हरा देना<br>३. प्रतिनिभ—वादी के सदृश हेतु बनाकर<br>उसके हेतु को असिद्ध कर देना ।<br>४. हेतु — हेतु बताकर अन्य के प्रश्न का<br>समाधान कर देना <sup>81</sup> । |
| हेउ-पदं<br>४०४. हेऊ चउत्विहे पण्पत्ते, तं जहा—<br>जावए, थावए, वंसए, लूसए ।                                      | <b>हेतु-पदम्</b><br>हेतुः चतुर्विधः प्रज्ञप्तः, तद्यथा <u></u><br>यापकः, स्थापकः, व्यंसकः, लूषकः ।                                                                                                                                               | <b>हेतु-पद</b><br>४०४. हेतु चार प्रकार के होते हैं—<br>१. यापक—समययापक विश्वेषण बहुल<br>हेतु—जिसे प्रतिवादी शीघ्र न समझ सके<br>२. स्थापक—प्रसिद्ध व्याप्ति वाला—<br>साध्य को शीघ्र स्थापित करने वाला हेतु<br>२. व्यंसक—प्रतिवादी को छल में डालने<br>वाला हेतु<br>४. लूषक—व्यंसक के द्वारा प्राप्त आपत्ति<br>को दूर करने वाला हेतु <sup>***</sup> ।            |
| अहवा हेऊ चउव्विहे पण्णत्ते,<br>तं जहा पच्चक्ले अणुमाणे<br>ओवम्मे आगमे।<br>अहवा हेऊ चउब्विहे पण्णत्ते, तं<br>जहा | अथवाहेतुः चतुर्विधः प्रज्ञप्तः,<br>तद्यथाप्रत्यक्षं, अनुमानं, औषम्यं,<br>आगमः।<br>अथवाहेतुः चतुर्विधः प्रज्ञप्तः,<br>तद्यथा<br>अस्तित्वं अस्ति स हेतुः,<br>अस्तित्वं नास्ति स हेतुः,<br>नास्तित्वं नास्ति स हेतुः,<br>नास्तित्वं नास्ति स हेतुः। | अथवा—हेतु चार प्रकार के होते हैं—<br>१. प्रत्यक्ष, २. अनुमान, ३. उपमान,<br>४. आगम ।<br>अथवा—हेतु चार प्रकार के होते हैं–<br>१. विधि-साधक विधि-हेतु,<br>३. विधि-साधक विधि-हेतु,<br>३. निषेध-साधक विधि-हेतु,<br>४. निषेध-साधक निषेध-हेतु,                                                                                                                       |
| संखाण-पदं<br>४०४. चउब्विहे संखाणे पण्णत्ते, तं<br>जहा<br>परिकम्मं, ववहारे, रज्जू, रासी ।                        | <b>संख्यान-पदम्</b><br>चतुर्विधं संख्यानं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा—<br>परिकर्म, व्यवहारः, रज्जुः, राशिः ।                                                                                                                                             | <b>संख्यान-पद</b><br>५०५. संख्यान—गणित चार प्रकार का है—<br>१. परिकर्म, २. व्यवहार, ३. रज्जु,<br>४. राशि ।                                                                                                                                                                                                                                                    |

स्थान दे : सूत्र ४०६-४१०

| अंधगार-उज्जोय-पदं                                | अन्धकार-उद्योत-पदम्                    | अन्धकार-उद्योत-पद                                |
|--------------------------------------------------|----------------------------------------|--------------------------------------------------|
| <b>४०६. अहोलागे णं चतारि अंधगारं</b>             | अधोलोके चत्वारः अन्धकारं कुर्वन्ति,    | ४०६. अधोलोक में चार अंधकार करते हैं—             |
| करेंति, तं जहाणरगा, णेरइया,                      | तद्यथा—नरकाः, नैरयिकाः, पापानि         | १. नरक, २. नैरयिक, ३. पाप-कर्म,                  |
| पावाइं कम्माइं, असुभा पोग्गला ।                  | कर्माणि, अधुभाः पुद्गलाः ।             | ४. अञ्चभ पुद्गल ।                                |
| <b>५०७. तिरियलोगे णं चत्तारि उज्जो</b> तं        | तिर्यगुलोके चत्वारः उद्योतं कुर्वन्ति, | ४०७. तिर्यंक् लोक में चार उद्योत करते हैं—       |
| करेंति, तं जहा                                   | तद्यथा                                 | १. चन्द्र, २. सूर्य, ३. मणि, ४. ज्योति—          |
| चंदा, सूरा, मणी, जोती ।                          | चन्द्राः, सूराः, मणयः, ज्योतिषः ।      | अग्नि ।                                          |
| <b>४०</b> ८. उड्डलोगे णं चत्तारि उज्जोतं करेंति, | उर्ध्वलोके चत्वारः उद्योतं कुर्वन्ति,  | <b>४०</b> ⊳. ऊर्ध्व लोक में चार उद्योत करते हैं— |
| तं जहा—                                          | तद्यथा                                 | १. देव, २. देवियां, ३. विमान,                    |
| देवा, देवीओ, विमाणा, आभरणा ।                     | देवाः, देव्यः, विमानानि, आभरणानि ।     | ४. आभरण।                                         |
|                                                  |                                        |                                                  |

# चउत्थौ उद्देसो

#### पसप्पग-पदं

## प्रसर्पक-पदम्

४०६. चत्तारि पसप्पना पण्णत्ता, तं भोगाणं जहा\_\_अणुष्पण्णणं उष्पाएता एगे पसप्पए, पुन्बुष्पण्णाणं भोगाणं अविष्प-ओगेणं एगे पसप्पए, अणुष्पण्णाणं सोक्खाणं उष्पाइत्ता एगे पसम्पए, पुव्वुत्पण्णाणं सोक्खाणं अविष्प-ओगेणं एगे पसप्पए।

# आहार-पदम्

तद्यथा—

हिमशीतलः ।

५१०. णेरइयाणं चउब्विहे आहारे पण्णत्ते, तं जहा— इंगालोवमे, मुम्मुरोवमे, हिमसीतले । सीतले,

आहार-पदं

अनुत्पन्नानां भोगानां उत्पादयिता एकः प्रसर्पकः, पूर्वोत्पन्नानां भोगानां अविप्रयोगेण एकः प्रसर्पकः, अनुत्पन्नानां सौख्यानां उत्पादयिता एकः प्रसर्पकः, पूर्वोत्पन्नानां सौख्यानां अविप्रयोगेण एकः प्रसर्पकः ।

# प्रसर्पक-पद

चत्वार: प्रसर्पका: प्रज्ञप्ता:, तद्यथा - ५०६. प्रसर्पक चार प्रकार के होते हैं---१. कुछ अप्राप्त भोगों की प्राप्ति के लिए प्रसर्पण करते हैं, २. कुछ पूर्व प्राप्त भोगों के संरक्षण के लिए प्रसर्पण करते हैं, ३. कुछ अप्राप्त सुखों की प्राप्ति के लिए प्रसर्पण करते हैं, ४. कुछ पूर्व प्राप्त सुखों के संरक्षण के लिए प्रसर्पण करते हैं ।

## आहार-पद

- नैरयिकाणां चतुर्विधः आहारः प्रज्ञप्तः, ४१०. नैरयिकों का आहार चार प्रकार का होता है----
  - १. अंगारोपम —अल्पकालीन दाहवाला,
  - २. मुर्मु रोपम⊷दीर्घकालीन दाहवाला,
  - ३. शीतल, ४. हिमशीतल ।

अङ्गारोपमः, मुर्मुरोपमः, शीतलः,

| ठाणं (स्थान)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 880                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | स्थान ४ : सूत्र ५११-५१४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ४११ तिरिक्खजोणियाणं चउच्विहे<br>आहारे पण्णत्ते, तं जहा—<br>कंकोवमे, बिलोवमे,<br>पाणमंसोवमे, पुत्तमंसोवमे ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | तिर्यग्योनिकानां चतुर्विधः आहारः<br>प्रज्ञप्तः, तद्यथा—<br>कङ्कोपमः, विलोपमः, पाणमांसोपमः,<br>पुत्रमांसोपमः ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ५११. तिर्यचों का आहार चार प्रकार का होता<br>है १. कंकोपमसुख भक्ष्य और सुजीर्ण,<br>२. विलोपमजो चवाये बिना निगल<br>लिया जाता है, ३. पाणमांसोपम<br>चण्डाल के मांस की भान्ति घृणित,<br>४. पुत्रमांसोपमपुत्र मांस की भांति<br>दुःख भक्ष्य <sup>९१३</sup> ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ¥१२. मणुस्साणं चउव्विहे आहारे पण्णत्ते,<br>तं जहा<br>असणे, पाणे, खाइमे, साइमे ।<br>४१३. देवाणं चउव्विहे आहारे पण्णत्ते,<br>तं जहा<br>वण्णमंते, गंधमंते,<br>रसमंते, फासमंते ।                                                                                                                                                                                                                                                                     | तद्यथा<br>अशनं, पानं, खाद्यं, स्वाद्यम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ५१२. मनुष्यों का आहार चार प्रकार का होता<br>है—-<br>१. अशन, २. पान, ३. खाद्य, ४. स्वाद्य ।<br>५१३. देवताओं का आहार चार प्रकार का होता<br>है—-<br>१. वर्णवान्, २. गंधवान्, ३. रसवान्,<br>४. स्पर्शवान् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| आसीविस-पद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | आज्ञीविष-पदम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | आशीविष-पद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ११४. चत्तारि जातिआसीविसा पण्णत्ता,<br>तं जहा—<br>विच्छुयजातिआसीविसे,<br>मंडुक्कजातिआसीविसे,<br>उरगजातिआसीविसे,<br>उरगजातिआसीविसे ।<br>विच्छुयजातिआसीविसे स्स णं<br>भंते ! केवइए विसए पण्णत्ते ?<br>पभू णं विच्छुयजातिआसीविसे<br>अद्धभरहप्पमाणमेत्तं बॉर्डि विसेणं<br>विसपरिणयं विसट्टनाए, णो चेव णं<br>संपत्तीए करेंसु वा करेंति वा<br>करिस्संति वा ।<br>मंडुक्कजातिआसीविसस्स ण्णं<br>भंते ! केवइए विसए पण्णत्ते ?°<br>पभू णं मंडुक्कजातिआसीविसे | तद्यथा<br>वृश्चिकजात्याशीविषः,<br>मण्डुकजात्याशीविषः,<br>उरगजात्याशीविषः,<br>मनुष्यजात्याशीविषः ।<br>वृश्चिकजात्याशीविषस्य भगवन् !<br>कियान् विषयः प्रज्ञप्तः ?<br>प्रभुः वृश्चिकजात्याशीविषः अर्धभरत-<br>प्रमाणमात्रां वोस्दि विषेण विषपरिणतां<br>विकसन्तीं कर्त्तुम् । विषयः तस्य<br>विषार्थतायाः नो चैव संप्राप्त्या अकार्षुः<br>वा कुर्वन्ति वा करिष्यन्ति वा ।<br>मण्डुकजात्याशीविषस्य भगवन् । कियान्<br>विषयः प्रज्ञप्तः ?<br>प्रभुः मण्डुकजात्याशीविषः भरतप्रमाण- | <ul> <li>४१४. जाति-आशीविष चार होते हैं—<br/>१. जाती-आशीविष वृश्चिक, २. जाती-<br/>आशीविष मेंढेक, ३. जाती-आशीविष<br/>सर्प, ४. जाती-आशीविष मनुष्य।</li> <li>भगवन् ! जाती-आशीविष वृश्चिक के<br/>विष का प्रभाव कितने क्षेत्र में होता है<sup>१९९</sup>?<br/>गौतम ! जाती-आशीविष वृश्चिक अपने<br/>विष के प्रभाव से अर्धभरतप्रमाण शरीर<br/>को (लगभग दो सौ तिरेसठ योजन)<br/>विषपरिणत तथा विदलित कर सकता<br/>है। यह उसकी विपात्मक क्षमता है, पर<br/>घतने क्षेत्र में उनने अपनी क्षमता का न<br/>तो कभी उपयोग किया है. न करता है<br/>और न कभी करेगा।</li> <li>भगवन् ! जाती-आशीविष मंडुक के विष<br/>का प्रभाव कितने क्षेत्र में होता है ?<br/>गौतम ! जाती-आशीविष मंडुक अपने</li> </ul> |
| भंते <sup>!</sup> केवइए विसए पण्णत्ते ?°                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | विषयः प्रज्ञप्तः ?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | का प्रभाव कितने क्षेत्र में होता है ?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |

www.jainelibrary.org

888

विसपरिणयं विसट्टमाणि \*करित्तछ। विकसन्तीं कर्त्तुम् । विसए से विसद्रताए, णो चेव णं संपत्तीए करेंसू वा करेंति वा° करिस्संति वा।

•उरगजातिआसीविसस्स णंभंते ! केवइए विसए पण्णत्ते° ? उरगजातिआसीविसे पभ पां जंबुद्दीवपमाणमेसं बोंदि विसेणं •विसपरिणयं विसट्टमाणि करित्तए। विसए से विसट्ठताए, णो चेव णं संपत्तीए करेंसू वा करेंति वा° करिस्संति वा ।

विषय: तस्य विषार्थतायाः, नो चैव संप्राप्त्या अकार्षुः वा कुर्वन्ति वा करिष्यन्ति वा ।

उरगजात्याशीविषस्य भगवन् ! कियान् विषयः प्रज्ञप्तः ?

प्रभुः उरगजात्याशीविषः जम्बूद्वीप-प्रमाणमात्रां बोन्दि विपेण विषपरिणतां विकसन्तीं कर्त्तम् । विषयः तस्य विषार्थ-तायाः, नो चैव संप्राप्त्या अकार्षुः वा कुर्वन्ति वा करिष्यन्ति वा ।

•मणुस्सजातिआसीविसस्स प भंते ! केवइए विसए पण्णत्ते ?° पभू णं मणुस्सजातिआसीविसे समयखेत्तपमाणमेत्तं बोंदि विसेणं विसपरिणतं विसट्टमाणि करेत्तए । विसए से विसटुताए, णो चेव णं \*संपत्तीए करेंसुवा करेंति वा° करिस्संति वा ।

मनुष्यजात्याशीविषस्य भगवन् ! कियान् विषयः प्रज्ञप्तः ?

प्रभुः मनुष्यजात्याशीविषः समयक्षेत्र-प्रमाणमात्रां बोन्दि विषेण विषपरिणतां विकसन्ती कर्त्तुम् । विषयः तस्य त्रिषार्थ-तायाः, नो चैव संप्राप्त्या अकार्षुः वा कुर्वन्ति वा करिष्यन्ति वा ।

# वाहि-तिगिच्छा-पदं

४१४. चउव्विहे वाही पण्णत्ते, तं जहा\_\_ वातिए, पित्तिए, सिभिए, सण्णिवातिए ।

## व्याधि-चिकित्सा-पदम

चतुर्विधः व्याधिः प्रज्ञप्तः, तद्यथा\_\_ वातिकः, पैत्तिकः, इलैध्मिकः, सान्निपातिक: ।

# स्थान ४ : सूत्र ५१४-५१५

विषपरिणत तथा विदलित कर सकता है । यह उसकी विषात्मक क्षमता है, पर इतने क्षेत्र में उसने अपनी क्षमता का न तो कभी उपयोग किया है, न करता है और न कभी करेगा।

भगवन् 🦾 उरगजातीय आशीविष के त्रिष का प्रभाव कितने क्षेत्र में होता है ?

गौतम ! उरगजातीय आशीत्रिय अपने विष के प्रभाव से जम्बूढीप प्रमाण (लाख योजन) आरीर को विषयरिणत तथा विदलित कर सकता है। यह उसकी विषात्मक क्षमता है, पर इतने क्षेत्र में उसने अपनी क्षमता का न तो कभी उपयोग किया है, न करता है और न कभी करेगा।

भगवन् ! मनुष्यजातीय आशीविष के विष का प्रभाव कितने क्षेत्र में होता है ? गौतम ! मनुष्यजातीय आशीविष के विष का प्रभाव समय क्षेत्रजनाण (पैंतालीस लाख योजन) शरीर को विषपरिणत तथा विदलित कर सकता है । यह उसकी दिषात्मक क्षमता है, पर इतने क्षेत्र में उसने अपनी क्षमता का न तो कभी उपयोग किया है, न करता है और न कभी करेगा।

## व्याधि-चिकित्सा-पद

- **११**५. व्याधि चार प्रकार को होती है ---१. वातिक ---वायुविकार से होने वाली
  - २. पैत्तिक---पित्तविकार से होने वाली
  - ३. श्लैष्मिक --- कफविकार से होने वाली
  - ४. सान्नियातिक—तीनों के मिश्रण से होने वाली ।

- ४१६ चउव्विहा तिगिच्छा पण्णत्ता, तं जहा-विज्जो, ओसधाइं, आउरे, परियारए ।
- ४१७. चत्तारि तिगिच्छगा पण्णत्ता, तं जहा....आततिगिच्छए णाममेगे, णो परतिगिच्छए, परतिगिच्छए णाममेगे, णो आतति मिच्छए, एगे आततिगिच्छएवि, परतिगिच्छएवि, एगे णो आततिगिच्छए, णो परतिगिच्छए ।

#### वणकर-पदं

- ४१८. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_\_ वणकरे णाममेगे, णो वणपरिमासी, वणपरिमासी णाममेगे, णों बणकरे, एगे वणकरेवि, वणपरिमासीवि, एगे णो वणकरे, णो वणपरिमासी ।
- ५१९. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा.\_\_ वणकरे णाममेगे, णो वणसारवखो, वणसारवखी णाममेगे, णो वणकरे, एगे वणकरेवि, वणसारक्खीवि, एगे णो वणकरे, णो वणसारक्खी ।
- ४२०. चत्तारि पुरिसजाया पण्पत्ता, तं जहा\_\_

चर्तुविधा चिकित्सा प्रज्ञप्ता, तद्यथा\_ ११६. चिकित्सा के चार अंगहै--वैद्य:, औषधानि, आतुर:, परिचारक: ।

४४२

चत्वारः चिकित्सकाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा-४१७. चिकित्सक चार प्रकार के होते हैं ---आत्मचिकित्सक: नामैक:, नो परचिकित्सक:, परचिकित्सकः नामैकः, नोआत्मचिकित्सकः, एकः आत्मचिकित्सकोऽपि, परचिकित्सकोऽपि, एकः नो आत्मचिकित्सकः, नो परचिकित्सक: ।

#### व्रणकर-पदम्

चत्वारि पुरुषजातानि तद्यथा\_\_\_ व्रणकरः नामैकः, नो व्रणपरामर्शी, व्रणपरामर्शी नामैकः, नो व्रणकरः, एकः व्रणकरोऽपि, व्रणपरामर्झ्यपि, एकः नो व्रणकरः, नो व्रणपरामर्शी ।

पुरुषजातानि चत्वारि तद्यथा.... वणकरः नामैकः, नो व्रणसंरक्षी, व्रणसंरक्षी नामैकः, नो व्रणकरः, एकः व्रणकरोऽपि, व्रणसंरक्ष्यपि, एकः नो व्रणकरः, नो व्रणसंरक्षी।

पुरुषजातानि चत्वारि तद्यथा—

१. वैद्य २. आँषध ३. रोगी ४. परिचारक । १. कुछ चिकित्सक अपनी चिकित्सा करते हैं, दूसरों की नहीं करते २. कुछ चिकित्सक दूसरों को चिकित्सा करते हैं, अपनी नहीं करते ३. कुछ चिकित्सक अपनी भी चिकित्सा करते हैं और दूसरों की भी करते हैं ४. कुछ चिकित्सक न अपनी चिकित्सा करते हैं और न दूसरों की ही करते हैं ।

#### व्रणकर-पद

प्रज्ञप्तानि, ४१६. पुरुष चार प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष रक्त निकालने के लिए व्रण---भाव करते हैं, किन्तु उसका परिमर्श नहीं करते—उसे सहलाते नहीं २. कुछ पुरुष वण का परिमर्श करते हैं, किन्तू द्रण नहीं करते ३. कुछ पुरुष व्रणभी करते हैं और उसका परिमर्श भी करते हैं ४. कुछ पुरुष न व्रण करते हैं और न उसका परिमर्झ करते हैं ।

प्रज्ञप्तानि, ४१६. पुरुष चार प्रकार के होते हैं ---१. कुछ पुरुष वर्ण करते हैं, किन्तु उसका सरक्षण-देखभाल नहीं करते २. कुछ पुरुष वण का संरक्षण करते हैं, किन्दु व्रण नहीं करते ३. कुछ पुरुष व्रण भी करते हैं और उसका संरक्षण भी करते हैं ४. कुछ पुरुष न वण करते हैं और न उसका संरक्षण करते हैं ।

प्रज्ञप्तानि, ५२०. पुरुष चार प्रकार के होते हैं—

Jain Education International

वणकरे णाममेगे, णो वणसंरोही, वणसंरोही णाममेगे, णो वणकरे, एगे वणकरेवि, वणसंरोहीवि, एगे णो वणकरे, णो वणसंरोही।

# अंतोबाहिं-पदं

५२१. चत्तारि वणा पण्णत्ता, तं जहा.... अंतोसल्ले णाममेगे, णो बाहिंसल्ले, बाहिंसल्ले णाममेगे, णो अंतोसल्ले, एगे अंतोसल्लेवि, बाहिंसल्लेवि, एगे णो अंतोसल्ले, णो बाहिंसल्ले । १४३

व्रणकरः नामैकः, नो व्रणसंरोही, व्रणसंरोही नामैकः, नो व्रणकरः, एकः व्रणकरोऽपिं, व्रणसंरोह्यपि, एकः नो व्रणकरः, नो व्रणसंरोही।

# अन्तर्बहिः-पदम्

चत्वारः व्रणाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— अन्तःशल्यं नामैकं, नो बहिःशल्यं, बहिःशल्यं नामैकं, नो अन्तःशल्यं, एकं अन्तःशल्यमपि, बहिःशल्यमपि, एकं नो अन्तःशल्यं, नो बहिःशल्यम् ।

एवामेव चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा---अंतोसल्ले णाममेगे, णो बाहिंसल्ले, बाहिंसल्ले णाममेगे, णो अंतोसल्ले, एगे अंतोसल्लेवि, बाहिंसल्लेवि, एगे णो अंतोसल्ले, णो बाहिंसल्ले ।

एवमेव चत्वारिपुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— अन्तःशल्यः नामैकः, नो बहिःशल्यः, बहिःशल्यः नामैकः, नो अन्तःशल्य, एकः अन्तःशल्योऽपि, बहिःशल्योऽपि, एकः नो अन्तःशल्यः, नो बहिःशल्यः । स्थान ४ : सूत्र ४२१-४२२

## अन्तर्बहिः-पद

**५२१. व्रण चार** प्रकार के होते हैं— १. कुछ व्रण अन्तःशल्य (आन्तरिक घाव) वाले होते हैं किन्तु बाह्यशल्य वाले नहीं होते २ कुछ वण बाह्य शस्य वाले होते हैं, किन्तु अन्तःशस्य वाले नहीं होते ३. कुछ व्रण अन्तःशल्य वाले भी होते है और बाह्य शरूप्र वाले भी होते हैं ४ कुछ वर्णन अन्तःशरुष वाले होते हैं और न बाह्य शल्य वाले होते हैं। इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते हें--- १. कुछ पुरुष अन्तःश्वरुय वाले होते हें, किन्तु बाह्यशस्य वाले नहीं होते २. कुछ 9ुरुष बाह्यश्वरूव वाले होते हैं, किन्तु अन्त: शल्य वाले नहीं होते ३. कुछ पुरुष अन्तः शल्य वाले भी होते हैं और वाह्य शल्य वाले भी होते हैं ४. कुछ पुरुष न अन्तः गल्य वाले होते हैं और न बाह्य शल्य बाजे होते हैं।

५२२. चत्तारि वणा पण्णत्ता, तं जहा.... अंतोचुट्ठेणाममेगे, णो बाहिंदुट्ठे, बाहिंदुट्ठेणाममेगे, णो अंतोदुट्ठे, एगे अंतोदुट्ठंवि, बाहिंदुट्ठेचि, एगे णो अंतोदुट्ठे, णो बाहिंदुट्ठे।

चत्वारि त्रणानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— अन्तर्दुष्टं नामैकः, नो बहिर्दुष्टं, बहिर्दुष्टं नामैकः, नो अन्तर्दुष्टं, एकं अन्तर्दुष्टमपि, बहिर्दुष्टमपि, एकं नो अन्तर्दुष्टं, नो बहिर्दुष्टम् ।

४२२, व्रण चार प्रकार के होते हैं—

१. कुछ वण अन्तः टुप्ट (अन्दर से विक्रुत) होते हैं, किन्तु बाहर से दुप्ट नहीं होते २. कुछ वण बाहर से दुप्ट होते हैं, किन्तु अन्तः दुप्ट नहीं होते ३. कुछ वण अन्तः-दुष्ट भी होते हैं और बाह्य टुप्ट भी होते हैं ४. कुछ वण न अन्तः टुप्ट होते हैं और न बाह्य दुष्ट होते हैं।

एवामेव चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा... अंतोयुट्ठे णाममेगे, णो बाहिंदुट्ठे बाहिंदुट्ठे णाममेगे, णो अंतोयुट्ठे, एगे अंतोदुट्ठेवि, बाहिंदुट्ठेवि, एगे णो अंतोदुट्ठे, णो बाहिंदुट्ठे ।

#### 888

एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— अन्तर्दुष्ट: नामैक:, नो बहिर्दुष्ट:, बहिर्दुष्ट: नामैक:, नो अन्तर्दुष्ट:,

एकः अन्सर्दुष्टोऽपि, बहिर्दुष्टोऽपि, एकः नो अन्तर्दुष्टः, नो बहिर्दुष्टः ।

# सेयंस-पावंस-पदं

# ४२३ चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_\_ सेयंसे णाममेगे सेयंसे, सेयंसे णाममेगे पावंसे, पावंसे णाममेगे सेयंसे, पावंसे णाममेगे पावंसे ।

# श्रेयस्पापीयस्पदम्

चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्ता तद्यथा— श्रेयान् नामैकः श्रेयान्, श्रेयान् नामैकः पापीयान्, पापीयान् नामैकः श्रेयान्, पापीयान् नामैकः पापीयान् ।

# 

गावस णाममग सवसात्त सालसए पावंसे णाममेगे, पावंसेत्ति सालिसए। चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, भ तद्यथा\_\_

श्रेयान् नामैकः श्रेयानिति सहशकः, श्रेयान् नामैकः पापीयानिति सहशकः, पापीयान् नामैकः श्रेयानिति सहशकः, पापीयान् नामैकः पापीयानिति सहशकः।

# स्थान ४ : सूत्र ४२३-४२४

इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते है—

१. कुछ पुरुष अन्तः कुष्ट — अन्दर से मैले होते हैं, किन्तु बाहर से नहीं होते २. कुछ पुरुष बाहर से दुष्ट होते हैं, किन्तु अन्त: दुष्ट नहीं होते ३. कुछ पुरुष अन्तः दुष्ट भी होते हैं और बाह्य दुष्ट भी होते हैं ४. कुछ पुरुष न अन्तः दुष्ट होते हैं और न बाह्य दुष्ट होते हैं।

# श्रेयस्पापीयस्पद

प्रज्ञप्तानि, ५२३. पुरुष चार प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष बोध की दृष्टि से भी श्रेयान्---प्रशस्य होते हैं और आचरण की दृष्टि से भी श्रेयान् होते हैं २. कुछ पुरुष बोध की दृष्टि से श्रेयान् होते हैं, किन्तु आचरण की दृष्टि से पापीयान् होते हैं ३. कुछ पुरुष बोध की दृष्टि से पापीयान् होते हैं, किन्तु आचरण की दृष्टि से श्रेयान् होते हैं ४. कुछ पुरुष बोध की दृष्टि से श्रेयान् होते हैं ४. कुछ पुरुष बोध की दृष्टि से भी पापीयान् होते हैं और आचरण की दृष्टि में भी पापीयान् होते हैं ।

प्रज्ञप्तानि, ४२४. पुरुष चार प्रकार के होते हैं---

१. कुछ पुरुष बोध की दृष्टि से भी श्रेयान् होते हैं और आचरण की दृष्टि से भी श्रेयान के सदृश होते हैं २. कुछ पुरुष वोध की दृष्टि से श्रेयान् होते हैं, किन्तु आचरण की दृष्टि से पापीयान् के सदृश होते हैं ३. कुछ पुरुष बोध की दृष्टि से पापीयान् होते हैं, किन्तु आचरण की दृष्टि से श्रेयान् के सदृश होते हैं ४. कुछ पुरुष बोध की दृष्टि से भी पापीयान् होते हैं और आचरण की दृष्टि से भी पापीयान् के सदृश होते हैं ।

जहा\_\_\_

सेयंसे णाममेगे सेयंसेत्ति मण्णति. सेयंसे णाममेगे पावंसेत्ति मण्णति, पावंसे णाममेगे सेयंसेत्ति मण्णति, पावंसे णाममेगे पावंसेत्ति मण्णति ।

५२६. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ सेयंसे णाममेगे सेयंसेत्ति सालिसए मण्णति, सेयंसे णाममेगे पावंसेत्ति सालिसए मण्णति, पावंसे णाममेगे सेयंसेत्ति सालिसए मण्णति, पावंसे णाममेगे पावंसेत्ति सालिसए

#### आघवण-पदं

मण्णति ।

४२७ चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_\_ आघवइत्ता णाममेगे, णो पवि-भावइत्ता, पविभावइत्ता णाममेगे, णो आघवइत्ता, एगे आध-वइत्तावि, पविभावइत्तावि, एगे णो आघवइत्ता, णो पविभावइत्ता ।

४२८. चतारि पुरिसजाया पण्णता, तं जहा.\_\_\_ आधवइत्ता णाममेगे, णो उंछ-जीविसंपण्णे, उंछजीविसंपण्णे णाममेगे, णो आघवइत्ता, एगे आघवइत्तावि उंछजीविसंपण्णेवि, एगे णो आधवइत्ता, णो उंछजीवि-संपण्णे ।

पुरुषजातानि

श्रेयान् नामैकः श्रेयानिति मन्यते, श्रेयान् नामैकः पाणीयानिति मन्यते, पापीयान् नामैकः श्रेयानिति मन्यते, पापीयान् नामैकः पापीयानिति मन्यते ।

चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा---

श्रेयान् नामैकः श्रेयानिति सहशकः मन्यते, श्रेयान् नामैकः पापीयानिति सदृशकः मन्यते, पापीयान् नामैकः श्रेयानिति सहशकः मन्यते, पापीयान् नामैकः पापीयानिति सदृशकः मन्यते ।

#### आख्यापन-पदम्

चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा\_

आख्यापयिता नामैकः, नो प्रबि-भावयिता, प्रविभावयिता नामैक:, नो आख्यापयिता, एकः आख्यापयिताऽपि, प्रविभावयिताऽपि, एकः नो आख्याप-यिता, नो प्रविभावयिता ।

चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा---

आख्यापयिता नामैकः, नो उञ्छ-जीविकासम्पन्नः, उञ्छजीविकासम्पन्नः आख्यापयिता, एकः नामैकः, नो आख्यापयिताऽपि, उञ्छजीविका-सम्पन्नोऽपि, एकः नो आख्यापयिता, नो उञ्छजीविकासम्पन्नः ।

स्थान ४ : सूत्र ४२४-४२८

?. कुछ पुरुष श्रेयान् होते हैं और अपने आपको श्रेयान् ही मानते हैं २. कुछ पुरुष श्रेयान् होते हैं, किन्तु अपने आपको पापीयान् मानते हैं ३. कुछ पुरुष पापीयान् होते हैं, किन्तु अपने अपको श्रेयान् मानते हैं ४. कुछ पुरुष पापीयान् होते हैं और अपने आपको पापीयान् ही मानते हैं ।

. ४२६. पुरुष चार प्रकार के होते हैं⊸... १. कुछ पुरुष श्रेयान् होते हैं और अपने आपको श्रेयान् के सदृश ही मानते हैं २. कुछ पुरुष श्रेयान् होते हैं किन्तु अपने आपको पापीयान् के सदृश मानते हैं ३. कुछ पुरुष पापीयान् होते हैं, किन्तु अपने आपको श्रेयान् के सदृश मानते हैं ४. कुछ पुरुष पापीयान् होते हैं और अपने आपको पापीयान् के सदृश मानते हैं।

#### आख्यापन-पद

४२७. पुरुष चार प्रकार के होते हैं- -१. कुछ पुरुष आख्यायक (कथावाचक) होते हैं, किन्तु प्रविभावक<sup>ग्रभ</sup> (चिंतक) नहीं होते २. कुछ पुरुष प्रविभावक होते ईं, किन्तु आख्यायक नहीं होते ३. कुछ पुरुष आख्यायक भी होते हैं और प्रविभावक भी होते हैं ४ कुछ पुरुष न आख्यायक होते हैं और न प्रविभावक होते हैं।

**१२**५. पुरुष चार प्रकार के होते हैं----

१. कुछ पुरुष आख्यायक होते हैं, उञ्छ-जीविका सम्पन्न नहीं होते २. कुछ पुरुष उञ्छजीविका सम्पन्न होते हैं, आख्यायक नहीं होते ३. कुछ पुरुष आख्यायक भी होते हैं और उञ्छ्जीविका सम्पन्न भी होते हैं ४. कुछ पुरुष न आख्यायक होते हैं और न उञ्छ्जीविका सम्पन्न होते हैं।

## रुक्खविगुव्वणा-पदं

४२१. चउव्विहा स्वलविगुव्वणा पण्णता, तं जहा--पवालत्ताए, पत्तताए, पुष्फत्ताए, फलत्ताए ।

#### वादि-समोसरण-पदं

- ५३०. चत्तारि वादिसमोसरणा पष्णत्ता, तं जहा\_\_\_ किरियावादी, अकिरियावादी, अण्णाणियाबादी, वेणइयावादी ।
- ४३१ णेरइयाणं चत्तारि वादिसमो-सरणा पण्णत्ता, तं जहा.... किरियावादी, \*अकिरियावादी, अण्णाणियाबादी वेणइयावादी ।
- **४३२. एवमसुरकुमाराणवि जाव थणिय-**कुमाराणं, एवं...विगलिदियवज्जं जाव वेमाणियाणं ।

# मेह-पदं

५३३. चत्तारि मेहा पण्णत्ता, तं जहा... गज्जित्ता णाममेगे, णो वासित्ता, वासित्ता णाममेगे, णो गज्जित्ता, एगे गज्जित्तावि, वासित्तावि, एगे णो गज्जित्ता, णो वासित्ता।

> एवामेव चत्तारि पुरिसजाया, पण्णत्ता, तं जहा.... गज्जित्ता णाममेगे, णो वासित्ता, वासित्ता णाममेगे, णो गज्जित्ता, एगे गज्जित्तावि, वासित्तावि, एगे णो गज्जित्ता, णो वासित्ता।

# रुक्षविकरण-पदम्

चतुर्विधं रुक्षविकरण तद्यथा\_\_\_ प्रवालतया, पत्रतया, पुष्पतया, फलतया ।

888

## वादि-समवसरण-पदम्

चत्वारि वादिसमवसरणानि प्रज्ञष्तानि, ४३०. चार वादि-समवसरण हूँ----तर्यथा\_\_\_ कियावादी, अक्रियावादी, अज्ञानिकवादी, वैनयिकवादी। नैरयिकाणां चत्वारिवादिसमवसरणानि ४३१. नैरयिकों के चार वादी-समवसरण होते प्रज्ञप्तानि, तद्यथा\_ कियावादी, अक्रियावादी, अज्ञानिकवादी, वैनयिकवादी । एवम्--असुरकुमाराणामषि स्तनितकुमाराणाम्, एवम्-विकलेन्द्रिय-वर्जं यावत् वैमानिकानाम ।

## मेघ-पदम्

चत्वारः मेघाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा---गर्जिता नामैकः, नो वर्षिताः, वर्षिता नामैकः, नो गजिता, एकः गजिताऽपि, वर्षिताऽपि, एकः नो गजिता, नो वर्षिता।

एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— गर्जिता नामैकः, नो वर्षिता,

वर्षिता नामैकः, नो गर्जिता, एकः गर्जिताऽपि, र्वाषताऽपि, एकः नो गजिता, नो वर्षिता।

#### स्थान ४ : सुत्र ४२६-४३३

#### रुक्षविकरण-पद

प्रज्ञप्तम, ४२६ वृक्ष की विकिया चार प्रकार की होती है---१. प्रवाल के रूप में २. पत्न के रूप में ३. पुष्प के रूप में ४. फल के रूप में ।

# वादि-समवसरण-पद

१. कियावादी-- आस्तिक २. अक्रिया-वादी---नास्तिक ३. अज्ञानवादी ४. विनयवादी'''।

- हैं १ कियाबादी २. अक्रियाबादी ३. अज्ञानवादी ४. विनयवादी ।
- यावत् ४३२ इसी प्रकार असुरकुमारों यावत् स्तनित कुमारों के चार-चार वादि-समदसरण होते हैं। इसी प्रकार विकलेन्द्रियों को छोड़कर वैमानिक पर्यंत दंडकों के चार-चार वादि-समवसरण होते हैं ।

## मेध-पद

४३३. मेघ चार प्रकार के होते हैं— १. कुछ मेघ गरजने वाले होते हैं. बरसने वाले नहीं होते २. कुछ मेघ वरसने वाले होते हैं, गरजने वाले नहीं होते ३. कुछ मेघ गरजने वाले भी होते हैं और वरसते वाले भी होते हैं ४. कुछ मेघ न गरजने वाले होते हैं और न बरसने वाले ही होते हैं ।

> इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते हैं—

१. मुछ पुरुष गरजने वाले होते हैं, बरसने वाले नहीं होते, २. वुछ पुरुष बरसने वाले वाले होते हैं, गरजने वाले नहीं होते, ३. कुछ पुरुष गरजने वाले भी होते हैं और बरसने वाले भी होते हैं, ४. कुछ पुरुष न गरजने वाले होते है और न बर-सने वाले होते हैं।

५३४. चत्तारि मेहा पण्णत्ता, तं जहा— गज्जित्ता णाममेगे, णो विज्जु-याइत्ता, विज्जुयाइत्ता णाममेगे णो गज्जित्ता, एगे गज्जित्तावि, विज्जुयाइत्तावि, एगे णो गज्जित्ता, णो विज्जुयाइत्ता ।

#### ४४७

चत्वारः मेघाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— गजिता नामैकः, नो विद्योतयिता, विद्योतयिता नामैकः, नो गर्जिता, एकः गर्जिताऽपि, विद्योतयिताऽपि, एकः नो गर्जिता, नो विद्योतयिता।

एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि,

गजिता नामैकः, नो विद्योतयिता,

विद्योतयिता नामैकः, नो गजिता,

एकः गजिताऽपि, विद्योतयिताऽपि,

एकः नो गजिता, नो विद्योतयिता ।

तद्यथा 🗕

एवामेव चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता तं जहा---गज्जित्ता णाममेगे, णो विज्जु-याइत्ता, विज्जुयाइत्ता णाममेगे, णो गज्जित्ता, एगे गज्जित्तावि, विज्जुयाइत्तावि, एगे णो गज्जित्ता, णो विज्जुयाइत्ता ।

४३४. चत्तारि मेहा पण्णत्ता, तं जहा— वासित्ता णाममेगे, णो विज्जु-याइत्ता, विज्जुयाइत्ता णाममेगे, णो वासित्ता, एगे वासित्तावि, विज्जुयाइत्तावि,एगे णो वासित्ता, णो विज्जुयाइत्ता । चत्वारः मेघाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— वर्षिता नामैकः, नो विद्योत्तयिता, विद्योतयिता नामैकः, नो वर्षिता, एकः वर्षिताऽपि, विद्योतयिताऽपि, एकः नो वर्षिता, नो विद्योतयिता।

एवामेव चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा— वासित्ता णाममेगे, णो विज्जु-याइत्ता, विज्जुयाइत्ता णाममेगे, णो वासित्ता, एगे वासित्ता वि, विज्जुयाइत्तावि, एगे णो वासित्ता, णो विज्जुयाइत्ता । एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— वर्षिता नामैक:, नो विद्योतयिता, विद्योतयिता नामैक:, नो वर्षिता, एक: वर्षिताऽपि, विद्योतयिताऽपि, एक: नो वर्षिता, नो विद्योतयिता। स्थान ४ : सूत्र १३४-१३६

५३४. मेघ चार प्रकार के होते हैं---

१. कुछ मेघ गरजने वाले होते हैं, चमकने वाले नहीं होते, २. कुछ मेघ चमकने वाले होते हैं, गरजने वाले नहीं होते, ३. कुछ मेघ गरजने वाले भी होते हैं और चमकने वाले भी होते, ४. कुछ मेघ न गरजने वाले होते हैं और न चमकने वाले ही होते हैं । इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते हैं—-१. कुछ पुरुष गरजने वाले होते हैं, चमकने वाले नहीं होते, २. कुछ पुरुष चमकने वाले होते हैं, गरजने वाले नहीं होते, ३. कुछ पुरुष गरजने वाले भी होते हैं और चमकने वाले भी होते हैं, ४. कुछ पुरुष न गरजने वाले होते हैं और न चम-कने वाले ही होते हैं।

५३५. मेघ चार प्रकार के होते हैं— १. कुछ मेघ वरमने वाले होते हैं, चमकने वाले नहीं होते, २. कुछ मेघ चमकने वाले होते हैं, बरसने वाले नहीं होते, ३. कुछ मेघ वरसने वाले भी होते हैं और चमकने वाले भी होते है, ४. कुछ मेघ न बरसने वाले होते हैं और न चमकने वाले ही होते हैं । इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते हैं । इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते हैं । इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते हैं । इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते हैं , २. कुछ पुरुष वरसने वाले होते हैं, चम-कने वाले नहीं होते, २. कुछ पुरुष चमकने वाले होते हैं, बरसने वाले नहीं होते, ३. कुछ पुरुष वरसने वाले मी होते हैं और चमकने वाले भी होते हैं और न चम-कने वाले ही होते हैं ।

४३६. चतारि मेहा पण्णता, तं जहा-

चत्वारः मेघाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा----

५३६. मेघ चार प्रकार के होते हैं----

४४द

कालवासी णाममेगे, णो अकाल-वासी, अकालवासी णाममेगे, णो कालवासी, एगे कालवासीवि, अकालवासीवि, एगे णोकालवासी, णो अकालवासी। कालवर्षी नामैकः, नो अकालवर्षी, अकालवर्षी नामैकः, नो कालवर्षी, एकः कालवर्ष्यंपि, अकालवर्ष्यंपि, एकः नो कालवर्षी, नो अकालवर्षी।

एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि,

कालवर्षी नामैकः, नो अकालवर्षी,

अकालवर्धी नामैक:, नो कालवर्धी.

एकः नो कालवर्षी, नो अकालवर्षी।

अकालवर्ष्यप,

तद्यथा—

एक: कालवर्ष्यप,

एवामेव चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा— कालवासी णाममेगे, णो अकाल-वासी, अकालवासी णाममेगे, णो कालवासी, एगे कालवासीवि, अकालवासीवि, एगे णो कालवासी, णो अकालवासी।

४३७. चत्तारि मेहा पण्णत्ता, तं जहा— खेत्तवासी णाममेगे, णो अखेत्त-वासी, अखेत्तवासी णाममेगे, णो खेत्तवासी, एगे खेत्तवासीवि, अखेत्तवासीवि, एगे णो खेत्तवासी, णो अखेत्तवासी ।

चत्वारः मेघाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— क्षेत्रवर्षी नामैकः, नो अक्षेत्रवर्षी, अक्षेत्रवर्षी नामैकः, नो क्षेत्रवर्षी, एकः क्षेत्रवर्ष्यप, अक्षेत्रवर्ष्यपि, एकः नो क्षेत्रवर्षो, नो अक्षेत्रवर्षी।

एवामेव चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_\_\_ खेत्तवासी णाममेगे, णो अखेत्त-वासी, अखेत्तवासी णाममेगे, णो खेत्तवासी, एगे खेत्तवासीव, अखेत्तवासीवि, एगे णो खेत्तवासी, णो अखेत्तवासी।

एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— क्षेत्रवर्षी नामैकः, नो अक्षेत्रवर्षी, अक्षेत्रवर्षी नामैकः, नो क्षेत्रवर्षी, एकः क्षेत्रवर्ष्यप, अक्षेत्रवर्ष्यप, एकः नो क्षेत्रवर्षी, नो अक्षेत्रवर्षी।

#### स्थान ४ : सूत्र ४३७

१. कुछ मेघ समय पर बरसने वाले होते हैं, असमय में बरसने वाले नहीं होते, २. कुछ मेघ असमय में बरसने वाले होते हैं, समय पर बरसने वाले नहीं होते, ३. कुछ मेघ समय पर भी बरसने वाले होते हैं और असमय में भी बरसने वाले होते हैं, ४. कुछ मेघ न समय पर बरसने वाले होते हैं और न असमय में ही बरसने वाले होते हैं । इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते हैं - १ इछ प्रथ समय पर बरसने वाले होते हैं - १ इछ प्रथ समय पर

४३७. मेघ चार प्रकार के होते हैं---

१. कुछ मेघ उपजाऊ भूमि पर बरसने वाले होते हैं, ऊसर में बरसने वाले नहीं होते, २. कुछ मेघ ऊसर में वरसने वाल होते हैं, उपजाऊ भूमि पर बरसने वाले नहीं होते, ३. कुछ मेघ उपजाऊ भूमि पर भी बरसने वाले होते हैं और ऊत्तर पर भी बरसने वाले होते हैं, ४. कुछ मेघ न उपजाऊ भूमि पर बरसने वाले होते हैं और न ऊसर पर ही बरसने वाले होते हैं। इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते हैं--१. कुछ पुरुष उपजाऊ भूमि पर वरसने बाले होते हैं, ऊसर में बरसने वाले नहीं होते, २. कुछ पुरुष ऊसर में वरनने वाले होते हैं, उपजाऊ भूमि पर बरसने वाते नहीं होते, ३. कुछ पुरुष उपजाऊ भूमि पर भी बरसने वाले होते हैं और ऊसर पर भी बरसने वाले होते हैं, ४.कुछ पुरुष न उपजाऊ भूमि पर वरसने वाले होते हैं और न ऊसर पर बरसने वाले होते हैं।

## अम्म-पियर-पदं

५३८ चत्तारि मेहा पण्णत्ता, तं जहा... जणइत्ता णाममेगे, णो णिम्म-वइत्ता, णिम्मवइत्ता णाममेगे, णो जणइत्ता, एगे जणइत्ताबि, णिम्म-वइत्तावि, एगे णो जणइत्ता, णो णिम्मवइत्ता।

# अम्बा-पितृ-पदम्

चत्वारः मेघाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— जनयिता नामैकः, नो निर्मापयिता, निर्मापयिता नामैकः, नो जनयिता, एकः जनयिताऽपि, निर्मापयिताऽपि, एकः नो जनयिता, नो निर्मापयिता।

एवामेव चत्तारि अम्मपियरो पण्णत्ता, तं जहा— जणइत्ता णाममेगे, णो णिम्म-वइत्ता, णिम्मवइत्ता णाममेगे, णो जणइत्ता, एगे जणइत्ताबि, णिम्म-वइत्तावि, एगे णो जणइत्ता, णो णिम्मवइत्ता ।

# एवमेव चत्वारः अम्बापितरः प्रज्ञप्तः, तद्यथा—

जनयिता नामैकः, नो निर्मापयिता, निर्मापयिता नामैकः, नो जनयिता, एकः जनयिताऽपि, निर्मापयिताऽपि, एकः नो जनयिता, नो निर्मापयिता।

## राय-पदं

## राज-पदम्

१३६. चत्तारि मेहा पण्णता, तं जहा.... देसवासी णाममेगे, णो सव्ववासी, सव्ववासी णाममेगे, णो देसवासी, एगे देसवासीवि, सव्ववासीवि, एगे णो देसवासी, णो सव्ववासी।

> एवामेव चत्तारि रायाणो पण्णत्ता, तं जहा.... देसाधिवती णाममेगे, णो सव्वा-

धिवती, सव्ववाधिवती णाममेगे,

चत्वारः मेघाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा\_\_\_\_\_ देशवर्षी नामैकः, नो सर्ववर्षी, सर्ववर्षी नामैकः, नो देशवर्षी, एकः देशवर्ष्यपि, सर्ववर्ष्यपि, एकः नो देशवर्षी, नो सर्ववर्षी।

एवमेव चत्वारः राजानः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा--देशाधिपतिः नामैकः, नो सर्वाधिपतिः,

दशाधपातः नामकः, ना संवाधिपतिः, सर्वाधिपतिः नामैकः, नो देशाधिपतिः,

# अम्बा-पितृ-पद

**४३**५. मेघ चार प्रकार के होते हैं—

१. कुछ मेघ धान्य को उत्पन्न करने वाले होते हैं, उसका निर्माण करने वाले नहीं होते, २. कुछ मेघ धान्य का निर्माण करने वाले होते हैं, उसको उत्पन्न करने वाले नहीं होते, ३. कुछ मेघ धान्य को उत्पन्न करने वाले भी होते हैं और उसका निर्माण करने वाले भी होते हैं, ४. कुछ मेघ न धान्य को उत्पन्न करने वाले होते हैं और न उसका निर्माण करने वाले ही होते हैं।

इसी प्रकार माता-पिता भी चार प्रकार के होते हैं—

१. कुछ माता-पिता सन्तान को उत्पन्न करने वाले होते हैं, उसका निर्माण करने वाले नहीं होते, २. कुछ माता-पिता संतान का निर्माण करने वाले होते हैं, उसको उत्पन्न करने वाले नहीं होते, ३. कुछ माता-पिता संतान को उत्पन्न करने वाले भी होते हैं और उसका निर्माण करने वाले भी होते हैं, ४. कुछ माता-पिता न संतान को उत्पन्न करने वाले होते हैं और न उसका निर्माण करने वाले ही होते हैं।

#### राज-पद

४३९. मेघ चार प्रकार के होते हैं— १. कुछ मेघ किसी एक देश में ही वरसते हैं, सब देशों में नहीं, २. कुछ मेघ सब देशों में बरसते हैं, किसी एक देश में नहीं, ३. कुछ मेघ किसी एक देश में भी बरसते हैं और सब देशों में भी वरसते हैं, ४. कुछ मेघ न किसी एक देश में वरसते हैं और न सब देशों में ही बरसते हैं। इसी प्रकार राजा भी चार प्रकार के होते हैं—

> कुछ राजा एक देश के ही अधिपति होते हैं, सब देशों के अधिपति नहीं होते,

#### . .

णो देसाधिवती, एगे देसाधिव-

तीवि, सब्बाधिवतीवि, एगे णो

देसाधिवती, णो सब्वाधिवती ।

एकः देशाधिपतिरपि, सर्वाधिपतिरपि, एकः नो देशाधिपतिः, नो सर्वाधिपतिः ।

# मेह-पदं

ठाणं (स्थान)

## मेघ-पदम्

५४०. चत्तारि मेहा पण्णत्ता, तं जहा— पुक्खलसंवट्टते पज्जुण्णे, जीमूते जिम्मे । पुक्खलसंवट्टए णं महामेहे एगेणं वासेणं दसवाससहस्साइ भावेति । पज्जुण्णे णं महामेहे एगेणं वासेणं दसवाससयाइ भावेति । जीमूते णं महामेहे बहूहि वासेहिं एगं वासं भावेति वा ण वा भावेति । जीमूत: महामेघ: एकेन वर्षेण दशवर्षाणि भावयति ।

जिम्हः महामेघः बहुभिर्वर्षैः एकं वर्षं भावयति वा न वा भावयति ।

# आयरिय-पदं

## आचार्य-पदम्

चत्वारः करण्डकाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— ५४१. चत्तारि करंडगा पण्णत्ता, त जहा\_\_\_ सोवागकरंडए, श्वपाककरण्डकः, वेश्याकरण्डकः, वेसियाकरंडए, गृहपतिकरण्डकः, राजकरण्डक। गाहावतिकरंडए, रायकरंडए । एवमेव चत्वारः, आचार्याः प्रज्ञप्ताः, एवामेव चत्तारि आयरिया पण्णत्ता, तद्यथा---तं जहा— **श्वपाककरण्डकसमानः, वेश्याकरण्डक-**सोवागकरंडगसमाणे, वेसिया-गृहपतिकरण्डकसमानः, करंडगसमाणे, गाहावतिकरंडग-समानः, समाणे, रायकरंडगसमाणे । राजकरण्डकसमानः ।

# स्थान ४ : सूत्र १४०-१४१

२. कुछ राजा सब देशों के ही अधिपति होते हैं, एक देश के अधिपति नहीं होते, ३. कुछ राजा एक देश के भी अधिपति होते हैं और सब देशों के भी अधिपति होते हैं, ४. कुछ राजा न एक देश के अधिपति होते हैं और न सब देशों के ही अधिपति होते हैं ।

# मेध-पद

५४०. मेघ चार प्रकार के होते हैं---१. पुष्कलसंवर्त, २. प्रद्युम्न, ३. जीमूत, ४. जिम्ह । पुष्कलसंवर्त महामेघ एक वर्षा से दस हजार वर्ष तक पृथ्वी को स्निग्ध कर देता है, प्रद्युम्न महामेघ एक वर्षा से एक हजार वर्ष तक पृथ्वी को स्निग्ध कर देता है, जीमूत महामेघ एक वर्षा से दस वर्ष तक पृथ्वी को स्निग्ध कर देता है, जिम्ह महामेघ अनेक बार बरस कर एक वर्ष तक पृथ्वी को स्निग्ध करता है और नहीं भी करता ।

# आचार्य-पद

५४१. करण्डक चार प्रकार के होते हैं---१. श्वपाक-करण्डक---चाण्डाल का करण्डक, २. वेश्या-करण्डक, ३. गृहपति-करण्डक, ४. राज-करण्डक । इसी प्रकार आचार्य भी चार प्रकार के होते हैं----१. श्वपाक-करण्डक के समान,

- २. वेश्या-करण्डक के समान,
- ३. गृहपति-करण्डक के समान,
- ४. राज-करण्डक के समान<sup>११७</sup>।

४४२. चतारि ख्वखा पण्णत्ता, तं जहा-चत्वारः रुक्षाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा---सालपरियाए, साले णाममेगे शालः नामैकः ्शालपर्यायकः, साले णाममेगे एरंडपरियाए, शालः नामैकः एरण्डपर्यायक:, एरंडे णाममेगे सालगरियाए, एरण्डः नामैकः - शालपर्यायकः, एरंडे णाममेगे एरंडपरियाए। एरण्डः नामैकः ्एरण्डपर्यायकः ।

#### एवामेव चत्तारि आयरिया पण्णत्ता, एवमेव चत्वार: आचार्याः प्रज्ञप्ताः, त जहा.... तद्यथा— साले णाममेगे सालपरियाए, नामैक: शालः ्शालपर्यायकः, एरंडपरियाए, साले णाममेगे शालः नामॅकः एरण्डपर्यायकः:, एरंडे णाममेगे सालपरियाए, एरण्ड: नामैक: - शालपर्यायनः, एरंडे णाममेगे एरंडपरियाए । एरण्डः नामँकः एरण्डपर्यायकः।

४४३. चतारि रुक्खा पण्णत्ता, तं जहा चत्वारः रुक्षाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा साले णाममेगे सालपरिवारे, शालः नामैकः शालपरिवारः, साले णाममेगे एरंडपरिवारे, शालः नामैकः एरण्डपरिवारः, एरंडे णाममेगे सालपरिवारे, एरण्डः नामैकः शालपरिवारः, एरंडे णाममेगे एरंडपरिवारे । एरण्डः नामैकः एरण्डपरिवारः ।

एवामेव चत्तारि आयरिया पण्णत्ता, एवमेव चत्वारः आचार्याः प्रज्ञप्ताः, तं जहा\_\_ तद्यथा.... साले णाममेगे सालपरिवारे, शालः नामैकः शालपरिवार:, एरंडपरिवारे, साले णाममेगे शालः नामैकः एरण्डपरिवारः, एरंडे णाममेगे सालपरिवारे, एरण्डः नामैकः शालपरिवारः, एरंडे णाममेगे एरंडपरिवारे। एरण्डः नामैकः एरण्डपरिवारः।

¥४२. वृक्ष चार प्रकार के होते हैं— १. कुछ वृक्ष शाल जाति के होते हैं और वे शाल-पर्याय—विस्तृत छाया वाले होते हैं, २. कुछ वृक्ष शाल जाति के होते हैं और वे एरण्ड-पर्याय—अल्प छाया वाले होते हैं, ३. कुछ वृक्ष एरण्ड जाति के होते हैं और वे शाल-पर्याय वाले होते हैं, ४. कुछ वृक्ष एरण्ड जाति के होते हैं और वे एरण्ड-पर्याय वाले होते हैं।

> इसी प्रकार आचार्य भी चार प्रकार के होते हैं—

१. कुछ आचार्य शाल [जातिमान्] होते हैं और वे शाल-पर्याय —जान, किया, प्रभाव आदि से सम्पन्न होते हैं, २. कुछ आचार्य शाल [जातिमान्] होते हैं और वे एरण्ड-पर्याय---ज्ञान, किया, प्रभाव आदि से शून्य होते हैं, ३. कुछ आचार्य एरण्ड होते हैं और वे शाल-पर्याय से सम्पन्न होते हैं, ४. कुछ आचार्य एरण्ड होते हैं और वे एरण्ड-पर्याय से सम्पन्न होते हैं। १४३. वृक्ष चार प्रकार के होते हैं—

इसी प्रकार आचार्य भी चार प्रकार के होते हैं---

१. कुछ आचार्य शाल होते हैं और वे भाल-परिवार- -- योग्थ शिष्य-परिवार वाले होते हैं, २. कुछ आचार्य शाल होते हैं और वे एरण्ड-परिवार---- अयोग्य-शिष्य परिवार वाले होते हैं, ३. कुछ आचार्य एरण्ड होते हैं और वे शाल-परिवार वाले होते हैं, ४. कुछ आचार्य एरण्ड होते हैं और वे एरण्ड-परिवार वाले होते हैं।

#### ४४२

१. सालदुममज्भयारे, जह सालेणाम होइ दुमराया। इय सुंदरआयरिए, सुंदरसीसे मुणेयब्वे ॥

#### २. एरंडमज्भयारे,

जह साले णाम होइ दुमराया। इय सुंदरआयरिए, मंगुलसीसे मुणेयव्वे ॥

३. सालदुममज्भयारे, एरंडे णाम होइ दुमराया। इय मंगुलआयरिए, सुंदरसीसे मुणेयव्वे ॥

४. एरंडमज्भयारे, एरंडे णाम होइ दुमराया । इय मंगुलआयरिए, मंगुलसीसे मुणेयव्वे ॥

## भिक्खाग-पदं

५४४. चतारि मच्छा पण्णत्ता,तं जहा\_\_ पडिसोयचारी, अणुसोयचारी, अंतचारी, मज्भचारी ।

> एवामेव चत्तारि भिक्खागा पण्णत्ता, एवमेव चत्वार: भिक्षाकाः प्रज्ञप्ताः, त जहा\_\_ अणुसोयचारी, पडिसोयचारी, अंतचारी, मज्भचारी।

संग्रहणो-गाथा

१. शालद्रुममध्यकारे, यथा शालो नाम भवति द्रुमराजः । इति सुन्दर:आचार्यः, सुन्दरः शिष्यः ज्ञातव्यः ॥

२. एरण्डमध्यकारे, यथा शालो नाम भवति द्रुमराजः। एवं सुन्दरः आचार्यः, मंगुलः (असुन्दरः) शिष्यः ज्ञातव्यः ॥

३. शालद्रुममध्यकारे, एरण्डो नाम भवति द्रुमराजः । एवं मंगुलः आचार्यः, सुन्दरः शिष्यः ज्ञातव्यः ॥

४. एरण्ड**म**घ्यकारे, एरण्डोनाम भवति द्रुमराजः। एवं मंगुलः आचार्यः, मंगुलः शिष्यः ज्ञातव्यः ॥

#### भिक्षाक-पदम्

चत्वारः मत्स्याः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— अनुश्रोतश्चारी, प्रतिश्रोतश्चारी, अन्तचारी. मध्यचारी ।

तद्यथा\_\_ अनुश्रोतश्चारी, प्रतिश्रोतश्चारी, अन्तचारी, मध्यचारी।

# संग्रहणी-गाथा

१. जिस प्रकार झाल नाम का वृक्ष शाल-वृक्षों से घिरा हुआ होता है उसी प्रकार गाल-आचार्य स्वयं सुन्दर होते है और शाल परिवार---सुन्दर शिष्य परिवार से परिवृत होते है,

२. जिस प्रकार झाल नाम का वृक्ष एरण्ड-वृक्षों से घिरा हुआ होता है उसी प्रकार माल आचार्य स्वयं सुन्दर होते हैं और वे एरण्ड परिवार—असुन्दर शिष्यों से परिवृत होते हैं,

३. जिस प्रकार एरण्ड नाम का वृक्ष गाल-वृक्षों से घिरा हुआ होता है उसी प्रकार एरण्ड-आचार्य स्वयं असुन्दर होते है और वे काल\_परिवार—सुन्दर क्रिब्यों से परिवृत होते हैं,

४. जिस प्रकार एरण्ड नाम का वृक्ष एरण्ड-वृक्षों से घिरा हुआ होता है उसी प्रकार एरण्ड-आचार्य स्वयं भी असून्दर होते हैं और वे एरण्ड परिवार—असुन्दर शिष्यों से परिवृत होते है।

## भिक्षाक-पद

४४४. मल्य चार प्रकार के होते हैं—-१ अनुस्रोतचारी---प्रवाह के अनुकूल चलने वाले, २. प्रतिस्रोतचारी—प्रवाह के प्रतिकूल चलने वाले, ३. अन्तचारी— किनारों पर चलने वाले, ४. मध्यचारी--बीच में चलने वाले । इसी प्रकार भिक्षुक भी चार प्रकार के होते हैं–– १. अनुश्रोतचारी, २. प्रतिश्रोतचारी,

३. अन्तचारी, ४. मध्यचारी।

गोल-पद

# ४४३

स्थान ४ : सूत्र १४१-१४८

# गोल-पदम्

१४१. चत्तारि गोला पण्णत्ता, तं जहा— मधुसित्थगोले, जउगोले, दारुगोले, मट्टियागोले ।

> एवामेव चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा— मधुसित्थगोलसमाणे, जउगोल-समाणे, दारुगोलसमाणे, मट्टिया-गोलसमाणे ।

- ४४६. चत्तारि गोला पण्णत्ता, तं जहा— अयगोले, तउगोले, तंबगोले, सीसगोले । एवामेव चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा— अयगोलसमाणे, ⁰तउगोलसमाणे, तंबगोलसमाणे°,सीसगोलसमाणे ।
- ४४७. चत्तारि गोला पण्णत्ता, तं जहा— हिरण्णगोले, सुवण्णगोले, रयण-गोले, वयरगोले ।

एवामेव चसारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा.... हिरण्णगोलसमाणे, •सुवण्णगोल-समाणे, रयणगोलसमाणे°, वयर-गोलसमाणे ।

#### पत्त-पदं

५४८. चत्तारि पत्ता पण्णत्ता, तं जहा— असिपत्ते, करपत्ते, खुरपत्ते, कलंब-चीरियापत्ते । चत्वारः गोलाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— मधुसिक्थगोलः, जतुगोलः, दारुगोलः, मृत्तिकागोलः ।

एवमेव चत्वारिपुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— मधुसिक्थगोलसमानः, जतुगोलसमानः, दारुगोलसमानः, मृत्तिकागोलसमानः।

चत्वारः गोलाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— अयोगोलः, त्रपुगोलः, ताम्रगोलः, शीशगोलः । एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— अयगोलसमानः, त्रपुगोलसमानः, ताम्रगोलसमानः, शीशगोल्समानः ।

चत्वारः गोलाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— हिरण्यगोलः, सुवर्णगोलः, रत्नगोलः, वज्रगोलः ।

एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि, प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— हिरण्यगोलसमानः, सुवर्णगोलसमानः, रत्नगोलसमानः, वज्त्रगोलसमानः ।

#### पत्र-पदम्

चत्वारि पत्राणि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— असिपत्रं, करपत्रं, क्षुरपत्रं, कदम्ब-चीरिकापत्रम् ।

For Private & Personal Use Only

## गोल-पद

५४५. गोले चार प्रकार के होते हैं— १. मधुसिक्थ—मोम का गोला, २. जतु— लाख का गोला, ३. दारु—काष्ठ का गोला, ४. मृत्तिका —मिट्टी का गोला । इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते हैं----

१. मधुसिक्थ के गोले के समान, २. जतु के गोले के समान, ३. दारु के गोले के समान, ४. मृत्तिका के गोले के लमान<sup>?।८</sup>। १४६. गोले चार प्रकार के होते है---

१. लोह का गोला, २. द्रपु—राँगे का गोला, ३. ताँवे का गोला, ४. शीशे का गोला। इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते हैं—

१. लोहे के गोले के समान, २. लपु के गोले के समान, ३. ताँवे के गोले के समान, ४. शीशे के गोले के समान<sup>188</sup> ।

१४७. गोले चार प्रकार के होते है— १. हिरण्य—चाँदी का गोला, २. सुवर्ण —सोने का गोला, ३. रत्न का गोला, ४. वज्ज्ररत्न का गोला। इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते है— १. हिरण्य के गोले के समान, २. सुवर्ण के

र सहरूप प्रभाग के समान, २ रहन के गोले के समान, अ. वज्ररतन के गोले के समान<sup>१६०</sup> ।

#### पत्र-पद

५४८. पत्त—फलक चार प्रकार के होते है----१. असिपत्त—तलवार का पत, २. करपत्त—करोत का पत्न, ३. क्षुरपत्त----छूरे का पत्न, ४. कदम्बचीरिकापत्र-----तीखी नोक वाला घास या शस्त्र ।

#### 888

एवामेव चत्तारि पुरिसजाया एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, पण्णत्ता, तं जहा.... तद्यथा.... असिपत्तसमाणे, \*करपत्तसमाणे, असिपत्रसमानः, करपत्रसमानः, खुरपत्तसमाणे°, कलंबचीरिया-क्षुरपत्रसमानः, कदम्बचीरिकापत्रसमानः। पत्तसमाणे ।

#### कड-पदं

#### कंट-पदम्

**५४**६. चत्तारि कडा पण्णत्ता, तं जहा\_\_ सुंबकडे, विदलकडे, चम्मकडे, कंबलकडे ।

चत्वारः कटाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा----सुम्बकटः विदलकटः, चर्मकटः, कम्बलकटः ।

चत्तारि पुरिसजाया एवामेव पण्णत्ता, तं जहा.... सुंबकडसमाणे, \*विदलकडसमाणे, चम्मकडसमाणे, कंबलकडसमाणे ।

एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि, तद्यथा— सुम्बकटसमानः, विदलकटसमानः, चर्मेकटसमानः, कम्बलकटसमानः ।

# तिरिय-पदं

४४०. चउव्विहा चउप्पया पण्णत्ता, तं जहा.\_\_ एगखुरा, दुखुरा, गंडीपदा, सणप्फयाः।

तिर्यग्-पदम्

चतुर्विधाः चतुष्पदाः तद्यथा\_\_ एकखुराः द्विखुराः गण्डिपदाः सनखपदाः ।

४४१. चउव्विहा पक्खी पण्णत्ता, तं जहा---चम्मपक्खी, लोमपक्खी, समुग्ग-चर्मपक्षिणः, लोमपक्षिणः, समुद्गपक्षिणः, पनली, विततपनली। विततपक्षिण: ।

स्थान ३ : सूत्र ४४६-४४१

इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते हैं –

१. असिपत के समान—तूरन्त स्तेह-पाश को छेद देने वाला, २. करपत के समान---बार-बार के अभ्यास से स्नेह-पाश को छेद देने वाला, ३.क्षुरपत्न के समान— थोड़े स्नेह-पाश को छेद देने वाला, ४. कदम्ब चीरिका पत्र के समान—स्नेह छेद को इच्छा रखने वाला<sup>१२१</sup>।

#### कट-पद

**४४६. कट [चटाई ] चार प्रकार के होते हैं** ---१. सुम्बकट-—घास से बना हुआ, २. विदलकट --- बाँस के टुकड़ों से बना हुआ, ३. चर्मकट--चमड़े से बना हआ, ४. कम्बलकट । इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते हैं----

> १ सुम्वकट के समान—अल्प प्रतिवन्ध वाला, २. विदलकट के समान, बहु प्रतिबन्ध वाला, ३. चर्मकट के समान, बहुतर प्रतिबन्ध वाला, ४. कम्बलकट के समान, बहुतमप्रतिबन्ध वाला ।

# तिर्यग्-पद

प्रज्ञप्ता:, ५४०. चतुष्पद---जानवर चार प्रकार के होते हैं १. एक खुर वाले---घोड़े, गधे आदि, २. दो खुर वाले—गाय, भैंस आदि, ३. गण्डीपद—स्वर्णकार की अहरन की तरह गोल पैर वाले – हाथी, ऊंट आदि, ४. सनखपद----नख सहित पैर वाल----सिंह, कुत्ते आदि । चतुर्विधाः पक्षिणः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा\_ ५४१. पक्षी चार प्रकार के होते हैं---१. चर्मपक्षी—जिनके पंख चमडे के होते है, चमगादड़ आदि, २. रोमपक्षी- -

जिनके पंख रोएँदार होते हैं, हंस आदि, ३. समुद्गपक्षी-जिनके पंख पेटी की तरह खुलते हैं और बन्द होते हैं, ४. विततपक्षी ---जिनके पंख सदा खले ही रहते हैं '' ।

४४४

४४२. चउव्विहा खुडुपाणा पण्णत्ता, तं जहा....बेइंदिया, तेइंदिया, चर्डारदिया, संमूच्छिमपंचिदिय-तिरिक्खजोणिया ।

## भिक्खाग-पदं

४४३. चत्तारि पक्खी पण्णत्ता, तं जहा— णिवतित्ता णाममेगे, णो परिवइत्ता, परिवइत्ता णामसेगे, णो णिवतित्ता, एगे णिवतित्तावि, परिवइत्तावि, एगे णो णिवतित्ता, णो परि-वइत्ता ।

> एवामेव चत्तारि भिक्खागा पण्णता, तं जहा.... एगे णो णिवतित्ता, णो परिवइत्ता। एकः नो नियतिता, नो परिव्रजिता।

चतुर्विधाः क्षुद्रप्राणाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— १४२- क्षुद्र-प्राणी चार प्रकार के होते हैं---द्वीन्द्रियाः, त्रीन्द्रियाः, चतुरिन्द्रियाः, सम्मूच्छिमपञ्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकाः ।

# भिक्षाक-पदम्

चत्वारः पक्षिणः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा---निपतिता नामैकः, नो परिव्रजिता, परिव्रजिता नामैकः, नो निपतिता, एकः निपतिताऽपि, परिव्रजिताऽपि, एकः नो निपतिता, नो परिव्रजिता।

एवमेव चत्वारः भिक्षाकाः प्रज्ञप्ता, तद्यथा---णिवतित्ताणाममेगे, णो परिवइत्ता, निपतिता नामैकः, नो परिव्रजिता, परिवइत्ता णाममेगे, णो णिवतित्ता, परिव्रजिता नामैकः, नो निपतिता, एगे णिवतित्तावि, परिवइत्तावि, एकः निपतिताऽपि, परिव्रजिताऽपि,

# णिक्कट्ट-अणिक्कट्ट-पदं

निष्कृष्ट-अनिष्कृष्ट-पदम्

५५४. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा.... णाममेगे णिक्कट्रो, णिक्कट्रे णिक्कट्रे णाममेगे अणिक्कट्रे, अणिक्कट्रे णाममेगे णिक्कट्रे, अणिक्कट्रे णाममेगे अणिक्कट्रे।

#### चत्वारि पूरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— निष्कृष्टः नामैकः निष्कृष्ट:, निष्कृष्टः नामैकः अनिष्क्रुष्ट:, अनिष्कृष्ट: नामैक: निष्कुष्ट:, अनिष्कृष्ट: नामैक: अनिष्कृष्ट: ।

#### स्थान ३ : सूत्र ४४२-४४४

१. द्वीन्द्रिय, २. तीन्द्रिय, ३. चतुरीन्द्रिय, ४. संमूच्छिमपंचेन्द्रियतिर्थंक्यौनिक ।

## भिक्षाक-पद

५५३. पक्षी चार प्रकार के होते हैं --

१. कुछ पक्षी नीड़ से नीचे उतर सकते हैं, पर उड़ नहीं सकते, २ कुछ पक्षी उड़ सकते हैं पर नीड़ से नीचे नहीं उतर सकते ३. कुछ पक्षी नीड़ से नीचे भी उतर सकते हैं और उड़ भी सकते हैं, ४. कुछ पक्षी न नीड़ से नीचे उतर सकते हैं और न उड़ ही सकते हैं।

इसी प्रकार भिक्षुक भी चार प्रकार के होते हैं—

१. कुछ भिक्षुक भिक्षा के लिए जाते हैं, पर अधिक घूम नहीं सकते, २. कुछ भिक्षुक भिक्षा के लिए घूम सकते हैं पर जाते नहीं ३. कुछ भिक्षुक भिक्षा के लिए जाते भी हैं और घूम भी सकते हैं, ४. कुछ भिक्षुक न भिक्षा के लिए जाते हैं और न घूम ही सकते हैं।<sup>१२१</sup>

## निष्कृष्ट-अनिष्कृष्ट-पद

५५४. पुरुष चार प्रकार के होते हैं— १. कुछ पुरुष शरीर से भी निष्कृष्ट----क्षीण होते हैं और कपाय से भी निष्कृष्ट होते हैं, २. कूछ पुरुष शरीर से निष्कृष्ट, किन्तू कषाय से अनिष्कृष्ट होते हैं, ३. कुछ पुरुष शरीर से अनिकृष्ट, किन्तु कषाय से निष्कृष्ट होते हैं ४. कुछ पुरुष श्वरीर से भी अनिष्कृष्ट होते हैं और कषाय से भी अनिष्कृष्ट होते हैं।

ठाणं (स्थान) ४४६ स्थान ३ : सूत्र ४४४-४४८ पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, ४४५. पुरुष चार प्रकार के होते हैं— ४४४. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं चत्वारि तद्यथा---१. कुछ पुरुष शरीर से भी निष्कृष्ट होते जहा₋ णिक्कट्ठे णाममेगे णिक्कट्ठपा, निष्कुष्ट: नामैकः निष्कृष्टात्मा, हैं और उनकी आत्मा भी निष्कृष्ट होती णिक्कट्ठे णासमेगे अणिक्कट्रप्पा, निष्कृष्ट: नामैक: अनिष्कृष्टात्मा, है, २, कुछ पुरुष शरीर से निष्कृष्ट होते अणिक्कट्ठे णाममेगे णिक्कटुष्पा, अनिष्कृष्ट: नामैक: निष्कृष्टात्मा, हैं, पर उनकी आत्मा निष्कृष्ट नहीं अणिक्कट्टे णाममेगे अणिक्कट्रप्पा। अनिष्कृष्ट: नामैकः अनिष्कृष्टात्मा । होती, ३. कुछ पुरुष शरीर से अनिष्कृष्ट होते हें, पर उनकी आत्मा निष्कृष्ट होती है, ४. कुछ पुरुष शरीर से भी अनिष्कृष्ट होते हैं और आत्मा से भी अनिष्कृष्ट होते हैं। बुध-अबुध-पदं बुध-अबुध-पदम् बुध-अबुध-पद ४४६. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, ११६. पुरुष चार प्रकार के होते हैं----१. कुछ पुरुष ज्ञान से भी बुध होते हैं और जहा\_\_\_ तद्यथा— बुहे णाममेगे बुहे, बुधः नामैकः बुधः, आचरण से भी बुध होते हैं, २. कुछ पुरुष बुहे णाममेगे अबुहे, बुधः नामैकः अबुधः, ज्ञान से बुध होते हैं, किन्तु आचरण से अबुहे णाममेगे बुहे, अबुध: नामैकः बुधः, बुध नहीं होते, ३. कुछ पुरुष ज्ञान से अबुध अबुहे णाममेरे अबुहे । अबुधः नामैकः अबुधः । होते हैं, किन्तु आचरण से बुध होते हैं, ४. कुछ पुरुष ज्ञान से भी अवध होते हैं और आचरण से भी अबुध होते हैं।\*\*\* चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, ५५७. पुरुष चार प्रकार के होते हैं----५५७. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा.... तद्यथा\_\_ १. कुछ पुरुष आचरण से भी बुध होते हैं बुधे णाममेगे बुधहियए, बुधः नामैकः बुधहृदयः, और उनका हृदय भी बुध -- विवेचनाशील बुधे णाममेगे अबुधहियए, बुधः नामैकः अबुधहृदयः, होता है, २. कुछ पुरुष आचरण से वुध अबुधे णाममेगे बुधहियए, अबुधः नामैकः बुधहृदयः, होते हैं, पर उनका हृदय बुध नहीं होता, अबुधे णाममेगे अबुधहियए । अबुधः नामैकः अबुधहृदयः । ३. कुछ पुरुष आचरण से बुध नहीं होते, पर उनका हृदय बुध होता है, ४. कुछ पुरुष आचरण से भी अबुध होते हैं और उनका हृदय भी अबुध होता है । अणुकंपग-पदं अनुकम्पक-पद अनुकम्पक-पदम् ४४८ चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, ५१६- पुरुष चार प्रकार के होते हैं----१. कुछ पुरुष आत्मानुकंपक—-आत्म-हित तद्यथा— जहा\_\_\_ आयाणुकंपए णाममेगे, णो पराणु-आत्मानुकम्पकः नामैकः, नो परानु-में प्रवृत होते हैं, पर परानुकंपक---

कंपए, पराणुकंपए जाममेगे, णो आयाणुकंपए, एगे आयाणुकंपएवि, पराणुकंपएबि, एगे णो आयाणु-कंपए, णो पराणुकंपए।

## संवास-पदं

- ४४६. चउब्विहे संवासे पण्णत्ते, तं जहा— दिव्वे आसुरे रक्खसे माणुसे ।
- १६०. चउव्विघे संवासे पण्णत्ते, तं जहा\_\_\_\_\_ देवे णाममेगे देवीए साँद्ध संवासं गच्छति, देवे णाममेगे असुरीए साँद्ध संवासं गच्छति, असुरे णाम-मेगे देवीए साँद्ध संवासं गच्छति, असुरे णाममेगे असुरीए साँद्ध संवासं गच्छति ।
- ¥६१. चउव्विधे संवासे पण्णत्ते, तं जहा----देवे णाममेगे देवीए सद्धि संवासं गच्छति, देवे णाममेगे रक्खसीए सद्धि संवासं गच्छति, रक्खसे णाममेगे देवीए सद्धि संवासं गच्छति, रक्खसे णाममेगे रक्ख-सीए सद्धि संवासं गच्छति ।
- ४६२. चउब्विधे संवासे पण्णत्ते, तं जहा देवे णाममेगे देवीए सद्धि संवासं गच्छति, देवे णाममेगे मणुस्सीए सद्धि संवासं गच्छति, मणुस्से णाममेगे देवीए सद्धि संवासं गच्छति, मणुस्से णासमेगे मणु-स्सीए सद्धि संवासं गच्छति ।

४४७

कम्पकः, परानुकम्पकः नामैकः, नो आत्मानुकम्पकः, एकः आत्मानुकम्पको-ऽपि, परानुकम्पकोऽपि, एकः नो आत्मानुकम्पकः, नो परानुकम्पकः ।

#### संवास-पदम्

चतुर्विधः संवासः प्रज्ञप्तः, तद्यथा— दिव्यः, आसुरः, राक्षसः, मानुषः ।

चतुर्विधः संवासः प्रज्ञप्तः, तद्यथा\_\_\_\_\_ देवः नामैकः देव्या सार्धं संवासं गच्छति, देवः नामैकः असुर्या सार्धं संवासं गच्छति, असुरः नामैकः देव्या सार्धं संवासं गच्छति, असुरः नामैकः असुर्या सार्धं संवासं गच्छति ।

चतुर्विधः संवासः प्रज्ञप्तः, तद्यथा— देवः नामैकः देव्या सार्ध संवासं गच्छति, देवः नामैकः राक्षस्या सार्ध संवासं गच्छति, राक्षसः नामैकः देव्या सार्ध संवासं गच्छति, राक्षसःनामैकः राक्षस्या सार्ध संवासं गच्छति ।

चतुर्विधः संवासः प्रज्ञप्तः, तद्यथा\_\_ देवः नामैकः देव्या सार्धं संवासं गच्छति, देवः नामैकः मानुष्या सार्धं संवासं गच्छति, मनुष्यः नामैकः देव्या सार्धं संवासं गच्छति, मनुष्यः नामैकः मानुष्या सार्धं संवासं गच्छति ।

#### स्थान ४ : सूत्र ४४६-४६२

परहित में प्रवृत्त नहीं होते, जैसे — जिनकल्पिक मुनि, २. कुछ पुरुष परानु-कंपक होते हैं, पर आस्मानुकंपक नहीं होते, जैसे — कृतकार्य तीर्थकर, ३. कुछ पुरुष आत्मानुकंपक भी होते हैं और परानुकंपक भी होते हैं, जैसे ----स्थविर कल्पिक मुनि, ४. कुछ पुरुष न आत्मा-नुकंपक होते हैं और न परानुकंपक ही होते हैं, जैसे ------कूरकर्मा पुरुष ।<sup>184</sup>

#### संवास-पद

१९१६. संवास----मैथुन चार प्रकार का होता है---१. देवताओं का, २. असुरों का, ३. राक्षसों का, ४. मनुष्यों का । १६०. संवास चार प्रकार का होता है----

> १. कुछ देव देवियों के साथ संवास करते हैं, २. कुछ देव असुरियों के साथ संवास करते हैं, ३. कुछ असुर देवियों के साथ संवास करते हैं, ४. कुछ असुर असुरियों के साथ संवास करते हैं।

५६१. संवास चार प्रकार का होता है— १. कुछ देव देवियों के साथ संवास करते हैं, २. कुछ देव राक्षसियों के साथ संवास करते हैं, ३. कुछ राक्षस देवियों के साथ संवास करते हैं, ४. कुछ राक्षस राक्षसियों के साथ संवास करते हैं।

¥६२. संवास चार प्रकार का होता है—-१. कुछ देव देवियों के साथ संवास करते हैं, २. कुछ देव मानुषियों के साथ संवास करते हैं, ३. कुछ मनुष्य देवियों के साथ संवास करते हैं, ४. कुछ मनुष्य मानुषियों के साथ संवास करते हैं।

- ४६३. चउव्विधे संवासे पण्णत्ते, तं जहा.... असुरे णाममेगे असूरीए साँद्ध संवासं गच्छति, असुरे णाममेगे रक्लसीए सडि संवासं गच्छति, रवलसे णाममेगे असुरीए सद्धि संवासं गच्छति, रक्खसे णाममेगे रक्लसीए सर्डि संवासं गच्छति।
- ५६४. चउच्विधे संवासे पण्णत्ते, तं जहा.... असुरे णाममेगे असुरोए सांद्व संवासं गच्छति, असुरे णाममेगे मणुस्सीए सदि संवासं गच्छति, मणुस्से णाममेगे असुरोए सद्धि संवासं गच्छति, मणुस्से णाममेगे मणुस्सीए सांद्ध संवासं गच्छति ।
- ४६४ चउब्विधे संवासे पण्णत्ते, तं जहा.... रक्खसे णाममेगे रक्खसीए सद्धि संवासं गच्छति, रक्खसे णाममेगे मणुस्सीए सहिं संवासं गच्छति, मणुस्से णाममेगे रक्लसीए सद्धि संवासं गच्छति, मणुस्से णाममेगे मणुस्सीए सद्धि संवासं गच्छति।

#### अवद्धंस-पदं

- ४६६. चउग्विहे अवद्धंसे पण्णत्ते, तं जहा\_\_\_ आसुरे, आभिओगे, संमोहे, देवकिब्बिसे ।
- ४६७. वर्डीह ठाणेहि जीवा आसुरत्ताए कम्मं पगरेति, तं जहा\_ कोवसीलताए, पाहुडसीलताए, खंसत्तवोकम्मेणं, णिमित्ता-जीवयाए ।

चतुर्विधः संवासः प्रज्ञप्तः, तद्यथा— असुरः नामेकः असुर्या सार्धं संवासं गच्छति, असुरः नामैकः राक्षस्या सार्धं संवासं गच्छति, राक्षसः नामैकः असुर्या सार्धं संवासं गच्छति, राक्षसः नामैकः

राक्षस्या सार्धं संवासं गच्छति ।

चतुर्विधः संवासः प्रज्ञप्तः, तद्यथा— असुरः नामैकः असुर्या सार्धं संवासं गच्छति, असुरः नामैकः मानुष्या सार्ध संवासं गच्छति, मनुष्यः नामैकः असुर्या सार्धं संवासं गच्छति, मनुष्यः नामैकः मानुष्या सार्ध संवासं गच्छति ।

चतुर्विधः संवासः प्रज्ञप्तः, तद्यथा— राक्षसः नामैकः राक्षस्या सार्धं संवासं गच्छति, राक्षसः नामैकः मानुष्या सार्धं संवासं गच्छति, मनुष्यः नामैकः राक्षस्या सार्धं संवासं गच्छति, मनुष्यः नामैकः मानुष्या सार्ध संवासं गच्छति ।

# अपध्वंस-पदम्

चतुर्विधः अपध्वंसः प्रज्ञप्तः, तद्यथा\_

आसुरः, आभियोगः, सम्मोहः, देवकिल्बिष: । चतुभिः स्थानैः जीवा आसुरतया कर्म ५६७. चार स्थानों से जीव आसुरत्व-कर्म का प्रकुर्वन्ति, तद्यथा— कोपशीलतया, प्राभृतशीलतया,

संसक्ततपःकर्मणा, निमित्ताजीवतया।

- ४६३. संवास चार प्रकार का होता है— १. कुछ असुर असुरियों के साथ संवास करते हैं, २. कुछ असुर राक्षसियों के साथ संवास करते हैं, ३. कुछ राक्षस असुरियों के साथ संवास करते हैं, ४. कुछ राक्षस राक्षसियों के साथ संवास करते हैं।
- १६४. संवास चार प्रकार का होता है---१. कुछ असुर असुरियों के साथ संवास करते हैं, २. कुछ असुर मानुषियों के साथ संवास करते हैं, ३. कुछ मनुष्य असूरियों के साथ संवास करते हैं, ४. कुछ मनुष्य मानुषियों के साथ संवास करते हैं ।
- ४६१. संवास चार प्रकार का होता है---१. कुछ राक्षस राक्षसियों के साथ संवास करते हैं, २. कुछ राक्षस मानुषियों के साथ संवास करते हैं, ३. कुछ मनुष्य राक्षसियों के साथ संवास करते हैं, ४. कुछ मनुष्य मानुषियों के साथ संवास करते हैं।

## अपध्वंस-पद

- ५६६. अपध्वंस साधना का विनाश चार प्रकार का है —१. आसुर-अपध्वंस, २. अभियोग-अपध्वंस, ₹. सम्मोह-अपध्वंस, ४. देवकिल्विष-अपध्वंस ।<sup>१२६</sup>
  - अर्जन करता है—

१. कोपशीलता से, २. प्राभृत शीलता--कलहस्वभाव से, ३. संसक्त तपः कर्म-आहार, उपधिकी प्राप्ति के लिए तप करने से,४.निमित्त जीविता-निमित्त आदि बताकर आहार आदि प्राप्त करने से । \*\*\*

www.jainelibrary.org

| ठाणं (स्थान)                                                                                                                                                                                                     | 328                                                                                                                                                                                                           | स्थान ४ : सूत्र ५६८-५७१                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ५६८ चर्जीहं ठार्णीहं जीवा आभि-<br>ओगत्ताए कम्मं पगरेंति, तं जहा—<br>अत्तुक्कोसेणं, परपरिवाएणं,<br>भूतिकम्मेणं, कोउयकरणेणं ।                                                                                      | चतुर्भिः स्थानैः जीवा आभियोगतया कर्म<br>प्रकुर्वन्ति, तद्यथा—<br>आत्मोत्कर्षेण, परपरिवादेन, सूतिकर्मणा,<br>कौतुककरणेन ।                                                                                       | र६६. चार स्थानों से जीव आभियोगित्व-कर्म<br>का अर्जन करता है<br>१. आत्मोत्कर्षआत्म-मुणों का अभि-<br>मान करने से, २. पर-परिवाददूसरों<br>का अवर्णवाद बोलने से, ३. भूतिकर्म<br>भस्म, लेप आदि के द्वारा चिकित्सा करने<br>से, ४. कौतुककरणमंत्रित जल से स्नान                                                                            |
| ४६९ चर्डीह ठाणेहि जीवा सम्मोहत्ताए<br>कम्मं पगरेंति, तं जहा<br>उम्मग्गदेसणाए, मग्गंतराएणं,<br>कामासंसपओगेणं, भिज्जाणियाण-<br>करणेणं ।                                                                            | चर्तुभिः स्थानैः जीवा: सम्मोहतया कर्म ४<br>प्रकुर्वन्ति, तद्यथा—<br>उन्मार्गदेशनया, मार्गान्तरायेण, कामा-<br>शंसाप्रयोगेण, भिष्ठ्यानिदानकरणेन ।                                                               | कराने से । <sup>१३४</sup><br>६६. चार स्थानों से जीव सम्मोहत्व-कर्म का<br>अर्जन करता है—<br>१. उन्मार्ग देशना—मिथ्या धर्म का<br>प्ररूपण करने से, २. मार्गान्तराय—मोक्ष<br>मार्ग में प्रवृत्त व्यक्ति के लिए विध्न<br>उत्पन्न करने से, ३. कामाइंसाप्रयोग—<br>शब्दादि विषयों में अभिलावा करने से,<br>४. मिथ्यानिदानकरण—गृद्धि-पूर्वक |
| २७०. चउहि ठाणेहि जीवा देवकिव्बि-<br>सियत्ताए कम्मं पगरेति, तं जहा<br>अरहंताणं अवण्णं वदमाणे,<br>अरहंतपण्णत्तस्स धम्मस्स अवण्णं<br>वदमाणे, आयरियउवज्फायाण-<br>मवण्णं वदमाणे, चाउवण्णस्स<br>संघस्स अवण्णं वदमाणे । | चतुर्भिः स्थानैः जीवा देवकिल्बिषिकतया ५<br>कर्म प्रकुर्वन्ति, तद्यथा—<br>अर्हतां अवर्णं वदन्,<br>अर्हतप्रज्ञप्तस्य धर्मस्य अवर्णं वदन्,<br>आचार्योपाध्याययोः अवर्णं वदन्,<br>चतुर्वर्णस्य संघस्य अवर्णं वदन्। | निदान करने से। <sup>१९९</sup><br>७०. चार स्थानों से जीव देव-किल्विपिकत्व<br>कर्म का अर्जन करता है—-<br>१. अर्हन्तों का अवर्णवाद बोलन से,<br>२. अर्हन्त प्रज्ञप्त धर्म का अवर्णवाद वोलने<br>से, ३. आचार्य तथा उपाध्याय का अवर्ण-<br>वाद बोलने से, ४. चतुर्विध संघ का<br>अवर्णवाद बोलने से। <sup>१३°</sup>                          |
| पव्वज्जा-पदं                                                                                                                                                                                                     | प्रव्रज्या-पदम्                                                                                                                                                                                               | प्रव्रज्या-पद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ५७१. चउव्विहा पब्वज्जा पण्णत्ता, तं<br>जहा                                                                                                                                                                       | चतुर्विधा प्रव्रज्या प्रज्ञप्ता, तद्यथा १७                                                                                                                                                                    | 9१. प्रव्रज्या चार प्रकार की होती है                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| इहलोगपडिबद्धा, परलोगपडिबद्धा,<br>दुहतोलोगपडिबद्धा, अप्पडिबद्धा ।                                                                                                                                                 | इहलोकप्रतिबद्धा, परलोकप्रतिवद्धा,<br>द्वयलोकप्रतिवद्धा, अप्रतिबद्धा ।                                                                                                                                         | १. इहलोक प्रतिवद्धा—इस जन्म की<br>सुख कामना से ली जाने वाली, २. परलोक<br>प्रतिबद्धा —परलोक की मुख कामना से<br>ली जाने वाली ३ अभ्यतोक प्रतिवटा—                                                                                                                                                                                    |

ली जाने वाली, ३. उभयलोक प्रतिवद्धा— दोनों लोकों की सुख कामना से ली जाने वाली, ४. अप्रतिबद्धा—इहलोक आदि के प्रतिबंध से रहित।

| ठाणं (स्थान)                                                     | ४६०                                                                              | स्थान ४ : सूत्र ४७२-४७६                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ९७२. चउच्विहा पव्वज्जा पण्णत्ता, तं<br>जहा—                      | चतुर्विधा प्रव्रज्या प्रज्ञप्ता, तद्यथा—                                         | ५७२. प्रव्रज्या चार प्रकार की होती है<br>१. पुरतःप्रतिबद्धा—-शिष्य, आहार                                                                                                                                                                                                                                           |
| पुरओपडिबद्धा, मग्गओपडिबद्धा,<br>दुहतोपडिबद्धा, अप्पडिबद्धा ।     | पुरतःप्रतिबद्धा, 'मग्गतो' [पृष्ठतः]<br>प्रतिबद्धा, द्वयप्रतिबद्धा, अप्रतिबद्धा । | आदि की कामना से ली जाने वाली,<br>२.पृष्ठ्यतःप्रतिवद्धा—प्रव्रजित हो जाने<br>पर स्वजन-संबंध छिन्न नहीं हुए हों,<br>३. उभयप्रतिबद्धा—-उक्त दोनों से<br>प्रतिबद्ध ४. अप्रतिबद्धा—-उक्त दोनों से<br>अप्रतिबद्ध ।                                                                                                       |
| ५७३. चउव्विहा पव्वज्जा पण्णत्ता, तं<br>जहा                       | चतुर्विधा प्रव्रज्या प्रज्ञप्ता, तद्यथा—                                         | ४७३. प्रव्रज्या चार प्रकार की होती है—-<br>१. अवपात प्रव्रज्या— गुरु सेवा से प्राप्त                                                                                                                                                                                                                               |
| ओवायपव्वज्जा, अक्खातपच्वज्जा,<br>संगारपव्वज्जा, विहगमइपव्वज्जा । | अवपातप्रव्रज्या, आख्यातप्रव्रज्या,<br>संगरप्रव्रज्या, विहगगतिप्रव्रज्या ।        | की जाने वाली, ४. आख्यात प्रव्रज्या<br>दूसरों के कहने से ली जाने वाली,<br>३. संगरप्रव्रज्यापरस्पर प्रतिबोध देने<br>की प्रतिज्ञा पूर्वक ली जाने वाली,<br>४. विहगगति प्रव्रज्यापरिवार से वियुक्त<br>होकर देशांतर में जाकर ली जाने वाली ।                                                                              |
| ४७४. चउव्विहा पव्वज्जा पण्णत्ता, तं<br>जहा                       | चतुर्विधा प्रव्रज्या प्रज्ञप्ता, तद्यथा—                                         | २७४. प्रव्रज्या चार प्रकार की होती है—                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| •                                                                | तोदयित्वा, प्लावयित्वा, वाचयित्वा,<br>परिप्लुतयित्वा ।                           | १. कथ्ट देकर दी जाने वाली, २. दूसरे<br>स्थान में ले जाकर दी जाने वाली,<br>३. बातचीत करके दी जाने वाली,<br>४. स्निग्ध सुमधुर भोजन करवा कर दी<br>जाने वाली।                                                                                                                                                          |
| ५७५. चउव्विहा पव्वज्जा पण्णत्ता, तं<br>जहा                       | चतुर्विधा प्रव्रज्या प्रज्ञप्ता, तद्यथा—                                         | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| णडखइया, भडखइया, सीहखइया,<br>सियालखइया ।                          | सिंह खादिता, शृगाल खादिता ।                                                      | १. नटखादिता जिसमें नट की भाँति<br>वैराग्य गून्य धर्मकथा कहकर जीविका<br>चलाई जाए, २. भटखादिता—जिसमें<br>भट की भाँति बल का प्रदर्शन कर<br>जीविका चलाई जाए, ३. सिहखादिता—<br>जिसमें सिंह की भाँति दूसरों को डराकर<br>जीविका चलाई जाए, ४. श्रुगाल-<br>खादिता—जिसमें श्रुगाल की भाँति<br>दयापात्न होकर जीविका चलाई जाए। |
| <b>४७</b> ६. <del>च</del> उव्विहा किसी पण्णत्ता, तं जहा          | चर्तुर्विधा क्रुषि: प्रज्ञप्ता, तद्यथा—                                          | ४७६. कृषि चार प्रकार की होती है—                                                                                                                                                                                                                                                                                   |

| ठाणं (स्थान)                                                                                                                                          | ४६१                                                                                           | स्थान ४ : सूत्र ४७७-४८०                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| वाविया, परिवाविया, णिदिता,<br>परिणिदिता ।                                                                                                             | वापिता, परिवापिता, निदाता,<br>परिनिदाता ।                                                     | १. उप्त — एक बार बोई हुई, २. पर्यूप्त<br>एक बार बोए हुए धान्य को दो-तीन बार<br>उखाड़-उखाड़ कर लगाए जाए, जैसे—<br>चावल आदि, ३. निदात — एक बार घास<br>आदि की कटाई, ४. परिनिदात— बार-<br>बार घास आदि की कटाई ।                                                                                  |
| एवामेव चउव्विहा पव्वज्जा<br>पण्णत्ता, तं जहा<br>वाविता, परिवाविता, णिदिता,<br>परिणिदिता ।                                                             | एवमेव चतुर्विधा प्रव्रज्या प्रज्ञप्ता,<br>तद्यथा—<br>वापिता, परिवापिता, निदाता,<br>परिनिदाता। | इसी प्रकार प्रव्रज्या भी चार प्रकार की<br>होती है<br>१. उप्तसामायिक चारित में आरोपित<br>करना, २. पर्युप्तमहाव्रतों में आरोपित<br>करना, ३. निदातएक बार आलोचना,<br>४. परिनिदातबार-बार आलोचना।                                                                                                  |
| ४७७. चउव्विहा पव्वज्जा पण्णत्ता, तं<br>जहा<br>धण्णपुंजितसमाणा, धण्णविरल्लित-<br>समाणा, धण्णविक्खित्तसमाणा,<br>धण्णसंकट्टितसमाणा।                      |                                                                                               | ५७७. प्रवज्या चार प्रकार की होती है<br>१. साफ किए हुए धान्य-पुंज के समान<br>आलोचना-रहित, २. साफ किए हुए,<br>किन्तु बिखरे हुए धान्य के समानअल्प<br>अतिचार वाली, ३. बैलों आदि के पैरों<br>से कुचले हुए धान्य के समानबहु<br>अतिचार वाली,४. खलिहान पर लाये हुए<br>धान्य के समानबहुतरअतिचार वाली। |
| सण्णा-पदं                                                                                                                                             | संज्ञा-पदम्                                                                                   | संज्ञा-पद                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ४७⊏ चत्तारि सण्णाओ पण्णत्ताओ, तं<br>जहा<br>आहारसण्णा, भयसण्णा, मेहुण-                                                                                 | चतस्रः संज्ञाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा<br>आहारसंज्ञा, भयसंज्ञा, मैथुनसंज्ञा,                      | ४७८. संज्ञाएं <sup>।३१</sup> चार होती हैं<br>१. आहार संज्ञा, २. भय संज्ञा<br>३. मैथुन संज्ञा, ४. परिग्रह संज्ञा ।                                                                                                                                                                            |
| सण्णा, परिग्गहसण्णा ।<br>९७६. चउहि ठाणेहि आहारसण्णा<br>समुप्पज्जति, तं जहा<br>ओमकोट्ठताए, छुहावेयणिज्जस्स<br>कम्मस्स उदएणं, मतीए, तदट्ठोव-<br>ओगेणं । | परिग्रहसंज्ञा ।                                                                               | ४७६. चार स्थानों से आहार-संज्ञा उत्पन्न होती<br>है—<br>१. पेट के खाली हो जाने से, २. क्षुधा-<br>वेदनीय कर्म के उदय होने से, ३. आहार<br>की बात सुनने से उत्पन्न मति से,<br>४. आहार के विषय में सतत चिंतन करते<br>रहने से।                                                                     |
| ५६०. चर्डीह ठार्णेहि भयसण्णा<br>समुप्पज्जति, तं जहा                                                                                                   | चर्तुभिः स्थानैः भयसंज्ञा समुत्पद्यते,<br>तद्यथा                                              | ५्द०. चार स्थानों से भय-संज्ञा उत्पन्न होती<br>है-—                                                                                                                                                                                                                                          |

| •     | / \     |
|-------|---------|
| ठाण   | (स्थान) |
| - • • | 1       |

ओगेणं ।

भयवेयणिज्जस्स हीनसत्त्वतया, भयवेदनीयस्य कर्मणः होणसत्तताए, कम्मस्स उदएणं, मतीए, तदट्ठोव-उदयेन, मत्या, तदर्थोपयोगेन ।

- ४८१. चउहि ठाणेहि मेहणसण्णा समुप्प-ज्जति, तं जहा\_\_ चितमंससोणिययाए, मोहणिज्जस्स कम्मस्स उदएणं, मतीए, तदट्वोव-ओगेणं ।
- ४८२ चउहि ठाणेहि परिग्गहसण्णा समुप्पज्जति, तं जहा\_\_\_ अविमुत्तयाए, लोभवेयणिज्जस्स कम्मस्स उदएणं, मतीए, तदट्रोव-ओगेणं ।

#### काम-पद

४८३. चउव्विहा कामा पण्णत्ता, तं जहा\_\_ सिंगारा, कलुणा, बीभच्छा, रोहा। सिंगारा कामा देवाणं, कलुणा कामा मणुयाणं, बीभच्छा कामा तिरिक्लजोणियाणं, रोटा कामा णेरइयाणं ।

#### उत्ताण-गंभीर-पदं

**४**८४. चत्तारि उदगा पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ उत्ताणे णाममेगे उत्ताणोदए, उत्ताणे णाममेगे गंभीरोदए, गंभीरे णाममेगे उत्ताणोदए, गंभीरे णाममेगे गंभीरोदए।

तद्यथा----चितमांसशोणिततया, मोहनीयस्य

कर्मणः उदयेन, मत्या, तदर्थोपयोगेन ।

चतुभिः स्थानैः परिग्रहसंज्ञा समृत्पद्यते, तद्यथा— अविमुक्ततया, लोभवेदनीयस्य कर्मणः उदयेन, मत्या, तदर्थोपयोगेन।

#### काम-पदम्

चतुर्विधाः कामाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा\_\_ गृङ्खाराः, करुणाः, बीभत्साः, रौद्राः । **शृङ्गाराः कामाः देवानां**, करुणाः कामाः मनुजानां, वीभत्साः कामाः तिर्यंग्योनिकानां, रौद्रा: कामाः नैरयिकाणाम।

## उत्तान-गम्भीर-पदम्

चत्वारि उदकानि प्रज्ञप्तानि, तदयथा\_\_\_ १५४. उदक चार प्रकार के होते हैं---उत्तानं नामैकं उत्तानोदकं, उत्तानं नामैकं गम्भीरोदकं, गम्भीरं नामैकं उत्तानोदकं, गम्भीरं नामैकं गम्भीरोदकम् ।

#### स्थान ४ : सूत्र ४८१-४८६

१. सत्त्वहीनता से, २. भय-वेदनीय कर्म के उदय से, इ. भय की बात सुनने से उत्पन्न मति से, ४. भय का सतत चितन करते रहने से ।

चतुभिः स्थानैः मैथुनसंज्ञा समूत्वद्यते, ४५१. चार कारणों से मैथुन-संज्ञा उत्पन्न होती हे----

> १. अत्यधिक मांस-गोणित का उपचय हो जाने से, २. मोहनीय कर्म के उदय से---मोहाणुओं की सक्रियता से, ३. मैथ्न की वात मुनने से उत्पन्न मति से,

> ४. मैथुन का सतत चिंतन करते रहने से ।

४०२. चार कारणों से परिग्रह संज्ञा उत्पन्न होती है–१. अत्रिमुक्तता–परिग्रह पास में रहने से, २. लोभ-वेदनीय कर्म के उदय से, 3. परिग्रह को देखने से उत्पन्न मति से, ४. परिग्रह का सतत चिंतन करते रहने से ।

#### काम-पद

**५**९३. काम-भोग चार प्रकार के होते हैं---१. श्रांगार, २. कृत्ण, ३. बीभत्म, ४. रौट्र। देवताओं का काम श्रृंगार-रस प्रधान होता है, मनुष्यों का काम करुण-रस प्रधान होता है, निर्यचों का काम वीभत्स-रस प्रधान होता है, नैरयिकों का काम रौद्र-रस प्रधान होता है।

## उत्तान-गम्भीर-पद

१. एक उदक प्रतल---छिछना भी होता है और स्वच्छ होने के कारण उसका अन्त-स्तल भी दीखता है, २. एक उदक प्रतलः - छिछना होता है पर अस्वच्छ होने के कारण उसका अन्तस्तल नहीं दीखता, ३. एक उदक गंभीर होता है पर स्वच्छ होने के कारण उसका अन्तस्तल नहीं दीखता है. ४. एक उदक गंभीर होता है पर अस्वच्छ होने के कारण उसका अन्त-स्तल नहीं दिखता ।

| ठाणं (स्थान)                                                                                                                                                            | ४६३                                                                                                                                                                                | स्थान ४: सूत्र ४८१-१८६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| एवामेव चत्तारि पुरिसजाया<br>पण्णत्ता, तं जहा—<br>उत्ताणे णाममेगे उत्ताणहिदए,<br>उत्ताणे णाममेगे गंभीरहिदए,<br>गंभीरे णाममेगे उत्ताणहिदए,<br>गंभीरे णाममेगे गंभीरहिदए।   | एवमेव चत्वारिपुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि,<br>तद्यथा<br>उत्तानः नामैकः उत्तानह्र्दयः,<br>उत्तानः नामैकः गम्भीरहृदयः,<br>गम्भीरः नामैकः उत्तानहृदयः,<br>गम्भीरः नामैकः गम्भीरहृदयः।     | इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते<br>हैं—<br>१. कुछ पुरुष आकृति से भी अगंभीर होते<br>हैं और हृदय से भी अगंभीर होते हैं<br>२. कुछ पुरुष आकृति से अगंभीर होते हैं,<br>पर हृदय से गंभीर होते हैं ३. कुछ पुरुष<br>आकृति से गंभीर होते हैं, पर हृदय से<br>अग्नंभीर होते हैं ४. कुछ पुरुष आकृति से<br>भी गंभीर होते हैं और हृदय से भी गंभीर<br>होते हैं।                                                |
| ५८५. चत्तारि उदगा पण्णत्ता, तं जहा—<br>उत्ताणे णाममेगे उत्ताणोभासी,<br>उत्ताणे णाममेगे गंभीरोभासी,<br>गंभीरे णाममेगे उत्ताणोभासी,<br>गंभीरे णाममेगे गंभीरोभासी।         | चत्वारि उदकानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— १२५.<br>उत्तानं नामैकः उत्तानावभासि,<br>उत्तानं नामैकं गम्भीरावभासि,<br>गम्भीरं नामैकं उत्तानावभासि,<br>गम्भीरं नामैकं गम्भीरावभासि।          | १. एक उदक प्रतल होता है और स्थान-<br>विशेष के कारण प्रतल ही लगता है,<br>२. एक उदक प्रतल होता है, पर स्थान-<br>विशेष के कारण गंभीर लगता है, ३. एक<br>उदक गंभीर होता है, पर स्थान-विशेष<br>के कारण प्रतल लगता है, ४. एक उदक<br>गंभीर होता है और स्थान-विशेष के कारण<br>गंभीर ही लगता है।                                                                                                                 |
| एवामेव चत्तारि पुरिसजाया<br>पण्णता, तं जहा<br>उत्ताणे णाममेगे उत्ताणोभासी,<br>उत्ताणे णाममेगे गंभीरोभासी,<br>गंभीरे णाममेगे उत्ताणोभासी,<br>गंभीरे णाममेगे गंभीरोभासी । | एवमेव चत्वारि पुरुषआतानि प्रज्ञप्तानि,<br>तद्यथा—<br>उत्तानः नामैकः उत्तानावभासी,<br>उत्तानः नामैकः गम्भीरावभासी,<br>गम्भीरः नामैकः उत्तानावभासी,<br>गम्भीरः नामैकः गम्भीरावभासी । | इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते<br>हैं<br>१. कुछ पुरुष तुच्छ ही होते हैं और<br>तुच्छता का प्रदर्शन करने से तुच्छ ही<br>लगते हैं, २. कुछ पुरुष तुच्छ ही होते हैं,<br>पर तुच्छता का प्रदर्शन न करने से गंभीर<br>लगते हैं, ३. कुछ पुरुष गंभीर होते हैं, पर<br>तुच्छता का प्रदर्शन करने से तुच्छ लगते<br>है, ४. कुछ पुरुष गंभीर होते हैं और<br>तुच्छता का प्रदर्शन न करने से गंभीर ही<br>लगते हैं । |
| ४़≍६. चत्तारि उदही पण्णत्ता, तं जहा<br>उत्ताणे णाममेगे उत्ताणोदही,<br>उत्ताणे णाममेगे गंभीरोदही,                                                                        | चत्वारः उदधयः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— ५६६.<br>उत्तानः नामैकः उत्तानोदधिः,<br>उत्तानः नामैकः गम्भीरोदधिः,                                                                              | समुद्र चार प्रकार के होते हैं<br>१. समुद्र के कुछ भाग पहले भी प्रतल<br>होते हैं और बाद में भी प्रतल ही होते हैं,<br>२. समुद्र के कुछ भाग पहले प्रतल होते हैं                                                                                                                                                                                                                                           |

www.jainelibrary.org

|                                                                                                                                                                           | Υ.                                                                                                                                                                                 | रपारा व र तून ३८७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| गंभीरे णासमेगे उत्ताणोदही,<br>गंभीरे णाममेगे गंभीरोदही ।                                                                                                                  | गम्भीरः नामैकः उत्तानोदधिः,<br>गम्भीरः नामैकः गम्भीरोदधिः ।                                                                                                                        | पर वेला आने पर गंभीर हो जाते हैं,<br>३. समुद्र के कुछ भाग वेला आने के समय<br>गंभीर होते हैं पर उसके चले जाने पर<br>प्रतल हो जाते हैं, ४. समुद्र के कुछ भाग<br>पहले भी गंभीर होते हैं और वाद में भी<br>गंभीर ही होते हैं,                                                                                                                                                                                                                                     |
| एवामेव चत्तारि पुरिसजाया,<br>पण्णत्ता, तं जहा<br>उत्ताणे णाममेगे उत्ताणहियए,<br>उत्ताणे णाममेगे गंभीरहियए,<br>गंभीरे णाममेगे गंभीरहियए।<br>गंभीरे णाममेगे गंभीरहियए।      | एवमेव चत्वारिपुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि,<br>तद्यथा—<br>उत्तानः नामैकः उत्तानहृदयः<br>उत्तानः नामैकः गम्भीरहृदयः,<br>गम्भीरः नामैकः उत्तानहृदयः,<br>गम्भीरः नामैकः गम्भीरहृदयः ।      | इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते<br>हैं<br>१. कुछ पुरुष विशेष भावना की<br>अनुपलब्धि के कारण प्रतल होते हैं और<br>उनका हृदय भी प्रतल ही होता है, २. कुछ<br>पुरुष पहले प्रतल होते हैं, पर विशेष<br>भावना की उपलब्धि के बाद उनका हृदय<br>गंभीर हौ जाता है, ३. कुछ पुरुप पहले<br>गंभीर होते हैं, पर विशेष भावना के चले<br>जाने पर वे प्रतल हो जाते हैं, ४. कुछ<br>पुरुष विशेष भावना की स्थिरता के<br>कारण गंभीर होते हैं और उनका हृदय भी<br>गंभीर होता है। |
| ४८७. चत्तारि उदही पण्णत्ता, तं जहा—<br>उत्ताणे णाममेगे उत्ताणोभासी,<br>उत्ताणे णाममेगे गंभीरोभासी,<br>गंभीरे णाममेगे उत्ताणोभासी,<br>गंभीरे णाममेगे गंभीरोभासी।           | चत्वारः उदघयः प्रज्ञप्ताः, तद्यथाः—<br>उत्तानः नामैकः उत्तानावभासी,<br>उत्तानः नामैकः गम्भीरावभासी,<br>गम्भीरः नामैकः उत्तानावभासी,<br>गम्भीरः नामैकः गम्भीरावभासी।                | ५६७. समुद्र चार प्रकार के होते हैं —<br>१. समुद्र के कुछ भाग प्रतल होते हैं और<br>प्रतल ही लगते हैं, २. समुद्र के कुछ भाग<br>प्रतल होते हैं, पर गंभीर लगते हैं, ३. समुद्र<br>के कुछ भाग गंभीर होते हैं, पर प्रतल<br>लगते हैं, ४. समुद्र के कुछ भाग गंभीर                                                                                                                                                                                                     |
| एवासेव चत्तारि पुरिसजाया<br>पण्पत्ता, तं जहा—<br>उत्ताणे णाममेगे उत्ताणोभासी,<br>उत्ताणे णाममेगे गंभीरोभासी,<br>गंभीरे णासमेगे उत्ताणोभासी,<br>गंभीरे णाममेगे गंभीरोभासी। | एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि,<br>तद्यथा—<br>उत्तानः नामैकः उत्तानावभासी,<br>उत्तानः नामैकः गम्भीरावभासी,<br>गम्भीरः नामैकः उत्तानावभासी,<br>गम्भीरः नामैकः गम्भीरावभासी। | होते हैं और गंभीर ही लगते हैं।<br>इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते<br>हैं<br>१. कुछ पुरुष प्रतल होते हैं और प्रतल ही<br>लगते हैं, २, कुछ पुरुष प्रतल होते हैं, पर<br>गंभीर लगते हैं, ३. कुछ पुरुष गंभीर होते<br>हैं, पर प्रतल लगते हैं ४. कुछ पुरुष गंभीर<br>होते हैं और गंभीर ही लगते हैं।                                                                                                                                                            |

### तरग-पदं

४८८. चत्तारि तरगा पण्णत्ता, तं जहा.... समुद्दं तरामीतेगे समुद्दं तरति, समुद्दं तरामीतेगे गोप्पयं तरति, गोप्पयं तरामीतेगे समुद्दं तरति, गोप्पयं तरामीतेगे गोप्पयं तरति ।

#### तरक-पदम्

- चत्वारः तरकाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— समुद्रं तरामीत्येकः समुद्रं तरति, समुद्रं तरामीत्येकः गोष्पदं तरति, गोष्पदं तरामीत्येकः समुद्रं तरति, गोष्पदं तरामीत्येकः गोष्पदं तरति ।
- ४८६. चत्तारि तरगा पण्णत्ता, तं जहा----समुद्दं तरेत्ता णाममेगे समुद्दे विसीयति, समुद्दं तरेत्ता णाममेगे गोप्पए विसीयति, गोप्पयं तरेत्ता णाममेगे समुद्दे विसीयति, गोप्पयं तरेत्ता णाममेगे गोप्पए विसीयति ।

चत्वारः तरकाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— समुद्रं तरीत्वा नामैकः समुद्रे विषीदति, समुद्रं तरीत्वा नामैकः गोष्पदे विषीदति, गोष्पदं तरीत्वा नामैकः समुद्रे विषीदति, गोष्पदं तरीत्वा नामैकः गोष्पदे विषीदति।

पुण्ण-तुच्छ-पदं

५९०. चत्तारि कुंभा पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ पुण्णे णाममेगे पुण्णे, पुण्णे णाममेगे तुच्छे, तुच्छे णाममेगे पुण्णे, तुच्छे णाममेगे तुच्छे।

> एवामेव चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा.... पुण्णे णाममेगे पुण्णे, पुण्णे णाममेगे तुच्छे, तुच्छे णाममेगे पुण्णे, तुच्छे णाममेगे तुच्छे ।

# पूर्ण-तुच्छ-पदम्

| चत्वार | ः कुम्भाः प्र | ज्ञप्ताः, तद् | यथा |
|--------|---------------|---------------|-----|
| पूर्ण: | नामैकः        | पूर्णः,       |     |
| पूर्णः | नामैक:        | तुच्छ:,       |     |
| तुच्छ: | नामैकः        | पूर्ण:,       |     |
| तुच्छ: | नामैक:        | त्च्छः ।      |     |

एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— पूर्णः नामैकः पूर्णः, पूर्णः नामैकः तुच्छः, तुच्छः नामैकः पूर्णः,

तुच्छ: नामेक: तुच्छ: ।

#### तरक-पद

**५**८८. तैराक चार प्रकार के होते हैं—

१. कुछ तैराक समुद्र को तैरने का संकल्प करते हैं और उसे तैर भी जाते हैं, २. कुछ तैराक समुद्र को तैरने का संकल्प करते हैं और गोष्पद को तैरते हैं, ३. कुछ तैराक गोष्पद को तैरने का संकल्प करते हैं और समुद्र को तैर जाते हैं, ४. कुछ तैराक गोष्पद को तैराने का संकल्प करते हैं और गोष्पद को ही तैरते हैं।

५६९. तैराक चार प्रकार के होते हैं---१. कुछ तैराक सारे समुद्र को तैरकर किनारे पर आकर विषण्ण हो जाते हैं, २. कुछ तैराक समुद्र को तैरकर गोष्पद में विषण्ण हो जाते हैं, ३. कुछ तैराक गोष्पद को तैरकर समुद्र में विषण्ण हो जाते हैं, ४. कुछ तैराक गोष्पद को तैरकर गोष्पद में ही विपण्ण हो जाते हैं।

# पूर्ण-तुच्छ-पद

ईं---

५२०. कुंभ चार प्रकार के होते हैं— १. कुछ कुंभ आकार से भी पूर्ण होते हैं और मधु आदि द्रव्यों से भी पूर्ण होते हैं, २. कुछ कुंभ आकार से पूर्ण होते हैं, पर मधु आदि द्रव्यों से रिक्स होते हैं, ३. कुछ कुंभ मधु आदि द्रव्यों से अपूर्ण होते हैं, पर आकार से पूर्ण होते हैं, ४. कुछ कुंभ मधु आदि द्रव्यों से भी अपूर्ण होते हैं और आकार से भी अपूर्ण होते हैं। इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते

> १. कुछ पुरुष आकार से पूर्ण होते हैं और युणों से भी पूर्ण होते हैं. २. कुछ पुरुष आकार से पूर्ण होते हैं, पर गुणों से अपूर्ण होते हैं, ३. कुछ पुरुष आकार से अपूर्ण होते हैं, पर गुणों से पूर्ण होते हैं, ४. कुछ पुरुष आकार से भी अपूर्ण होते हैं और गुणों से भी अपूर्ण होते हैं।

चःवारः कुम्भाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा....

पूर्णः नामैकः पूर्णावभासी,

पूर्णः नामैकः तुच्छावभासी,

तुच्छः नामैकः पूर्णावभासी,

तुच्छः नामैकः तुच्छावभासी ।

पूर्णः नामैकः पूर्णावभासी,

पूर्ण: नामैक: तुच्छावभासी,

तुच्छः नामैकः पूर्णावभासी,

तुच्छः नामैकः तुच्छावभासी ।

तद्यथा---

एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि,

१९१ चत्तारि कुंभा पण्णत्ता, तं जहा— पुण्णे णाममेगे पुण्णोभासी, पुण्णे णाममेगे तुच्छोभासी, तुच्छे णाममेगे पुण्णोभासी, तुच्छे णाममेगे तुच्छोभासी ।

> एवामेव चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा.... पुण्णे णाममेगे पुण्णोभासी, पुण्णे णाममेगे तुच्छोभासी, तुच्छे णाममेगे पुण्णोभासी, तुच्छे णाममेगे तुच्छोभासी।

४९२ः चत्तारि कुंभा पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ पुण्णे णाममेगे पुण्णरूवे, पुण्णे णाममेगे तुच्छरूवे, तुच्छे णाममेगे पुण्णरूवे, तुच्छे णाममेगे तुच्छरूवे।

चत्वारः कुम्भाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— पूर्णः नामैकः पूर्णरूपः, पूर्णः नामैकः तुच्छरूपः, तुच्छः नामैकः पूर्णरूपः, तुच्छः नामैकः तुच्छरूपः ।

एवामेव चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा... पुष्णे णाममेगे पुष्णरूवे, पुष्णे णाममेगे तुच्छरूवे, तुच्छे णाममेगे पुष्णरूवे, तुच्छे णाममेगे तुच्छरूवे।

एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्वथा.... पूर्णः नामैकः पूर्णरूपः, पूर्णः नामैकः तुच्छरूपः, तुच्छः नामैकः पूर्णरूपः, तुच्छः नामैकः तुच्छरूपः। स्थान ४ : सूत्र ४९१-४९२

४९१. कुंभ चार प्रकार के होते हैं — १. कुछ कुंभ आकार से पूर्ण होते हैं और पूर्ण ही लगते हैं, २. कुछ कुंभ आकार से पूर्ण होते हैं, पर अपूर्ण से लगते हैं, ३. कुछ कुंभ आकार से अपूर्ण होते हैं, पर पूर्ण से लगते हैं, ४. कुछ कुंभ आकार से अपूर्ण होते हैं और अपूर्ण ही लगते हैं। इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते हैं —-

> १.कुछ पुरुष धन, श्रुत आदि से पूर्ण होते हैं और विनियोग करने के कारण पूर्ण ही लगते हैं, २.कुछ पुरुष धन, श्रुत आदि से पूर्ण होते हैं, पर उनका विनियोग नहीं करने के कारण अपूर्ण से लगते हैं, ३.कुछ पुरुष धन, श्रुत आदि से अपूर्ण होते हैं, पर उनका विनियोग करने के कारण पूर्ण से लगते हैं, ४.कुछ पुरुष धन, श्रुत आदि से अपूर्ण होते हैं और उनका विनियोग नहीं करने के कारण अपूर्ण ही लगते हैं !

५६२. कुंभ चार प्रकार के होते हैं ---१. कुछ कुंभ जल आदि से पूर्ण होते हैं और उनका रूप----आकार भी पूर्ण होता है, २. कुछ कुंभ जल आदि से पूर्ण होते हैं, पर उनका रूप पूर्ण नहीं होता, ३.कुछ कुंभ जल आदि से अपूर्ण होते हैं, पर उनका रूप पूर्ण होता है, ४. कुछ कुंभ जल आदि से अपूर्ण होते हैं और उनका रूप भी अपूर्ण होता है। इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते <u> ਵੈ</u> . ... १. कुछ पुरुष श्रुत आदि से भी पूर्ण होते हैं ओर रूप–त्रेष से भी पूर्ण होते हैं, २. कुछ पुरुष श्रुत आदि से पूर्ण होते हैं, पर रुप से अपूर्ण होते हैं, ३. कुछ पुरुष श्रुत आदि से अपूर्ण होते हैं, पर रूप से पूर्ण होते हैं, ४. कुछ पुरुष श्रुत आदि से भी अपूर्ण होते

हैं और रूप से भी अधूर्ण होते हैं 🞼

१९३. चत्तारि कुंभा पण्णत्ता, तं जहा— पुण्णेवि एगे पियट्ठे, पुण्णेवि एगे अवदले, तुच्छेवि एगे पियट्ठे, तुच्छेवि एगे अवदले। चत्वारः कुम्भाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा----पूर्णोऽपि एकः प्रियार्थः, पूर्णोऽपि एकः अपदलः, तुच्छोऽपि एकः प्रियार्थः, तुच्छोऽपि एकः अपदलः ।

एवामेव चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा---पुण्णेवि एगे पियट्टे •पुण्णेवि एगे अवदले, तुच्छेवि एगे पियट्टे, तुच्छेवि एगे अवदले।°

५. इसारि कुंभा पण्णत्ता, तं जहा... चत्व पुण्णेवि एगे विस्संदति, पूर्णोः पुण्णेवि एगे णो विस्संदति, पूर्णोः तुच्छेवि एगे णो विस्संदति, तुच्छे तुच्छेवि एगे णो विस्संदति, तुच्छे एवामेव चत्तारि पुरिसजाया एवमे पण्णत्ता, तं जहा.... तद्य पुण्णेवि एगे विस्संदति, पूर्णोः तुच्छेवि एगे विस्संदति, तुच्छे तुच्छेवि एगे णो विस्संदति, तुच्छे तुच्छेवि एगे णो विस्संदति, तुच्छे

एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि, प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— पूर्णोर्ऽपि एकः प्रियार्थः, पूर्णोर्ऽपि एकः अपदलः, तुच्छोर्ऽपि एकः प्रियार्थः, तुच्छोर्ऽपि एकः अपदलः ।

चत्वारः कुम्भाः प्रज्ञप्ता, तद्यथा...
 पूर्णोऽपि एकः विष्यन्दते,
 पूर्णोऽपि एकः नो विष्यन्दते,
 तुच्छोऽपि एकः नो विष्यन्दते,
 तुच्छोऽपि एकः नो विष्यन्दते ।
 प्रवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि,
 तद्यथा...
 पूर्णोऽपि एकः नो विष्यन्दते,
 पूर्णोऽपि एकः नो विष्यन्दते,
 तूच्छोऽपि एकः नो विष्यन्दते,

५९३. कुंभ चार प्रकार के होते हैं— १. कुछ कुंभ जल आदि से भी पूर्ण होते हैं और देखने में भी प्रिय लगते हैं, २. कुछ कुंभ जल आदि से पूर्ण होते हैं, २. कुछ कुंभ जल आदि से पूर्ण अपदल — असार होते हैं, ३. कुछ कुंभ जल आदि से अपूर्ण होते हैं, २. कुछ कुंभ जल आदि से अपूर्ण होते हैं, २. कुछ कुंभ जल आदि से अपूर्ण होते हैं, २. कुछ कुंभ जल आदि से अपूर्ण होते हैं, २. कुछ कुंभ जल आदि से भी अपूर्ण होते हैं और अपूर्ण पक्व होने के कारण अपदल भी होते हैं। इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते हैं---

> १. कुछ पुरुष श्रुत आदि से भी पूर्ण होते हैं और प्रियार्थ—परोपकारी होने के कारण प्रिय भी होते हैं, २. कुछ पुरुष श्रुत आदि से पूर्ण होते हैं, २. कुछ पुरुष श्रुत आदि से पूर्ण होते हैं, पर अपदल— परोपकार करने में अक्षम होते हैं, ३. कुछ पुरुष श्रुत आदि से अपूर्ण होते हैं, पर प्रियार्थ—परोपकार करने के कारण प्रिय होते हैं, ४. कुछ पुरुष श्रुत आदि से भी अपूर्ण होते हैं और अपदल—परोपकार करने में भी अक्षम होते हैं।

५६४. कुंभ चार प्रकार के होते हैं— १. कुछ कुंभ जल से पूर्ण होते हैं और झरते भी हैं, २. कुछ कुंभ जल से भी पूर्ण होते हैं और झरते भी नहीं. ३. कुछ कुंभ जल से भी अपूर्ण होते हैं और झरते भी हैं, ४. कुछ कुंभ जल से अपूर्ण होते हैं, पर झरते नहीं। इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते. हैं— १. कुछ पुरुष श्रुत आदि से भी पूर्ण होते हैं और विष्यन्दी—उनका विनियोग उन्नो नमें भी योने मैं २ कस प्रमाधन

करने वाले भी होते हैं, २. कुछ पुरुष अुत आदि से पूर्ण होते हैं, पर विष्यन्दी नहीं होते, ३. कुछ पुरुष अुत आदि से अपूर्ण होते हैं और विष्यन्दी होते हैं, ४. कुछ पुरुष श्रुत आदि से भी अपूर्ण होते हैं और विष्यन्दी भी नहीं होते ।

चरित्त-पदं

महु-विस-पदं

४९४. चत्तारि कुंभा पण्णत्ता, तं जहा.... भिष्णे, जज्जरिए, परिस्साई, अपरिस्साई । एवामेव चउव्विहे चरित्ते पण्णत्ते, त जहा.... भिण्णे, "जज्जरिए, परिस्साई, अपरिस्साई।

# चरित्र-पदम्

```
चत्वारः कुम्भाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—
भिन्नः, जर्जरितः,
                      परिश्रावी,
अपरिश्रावी ।
एवमेव चतुर्विधं चरित्रं प्रज्ञप्तम्,
तद्यथा—
भिन्नं, जर्जरितं, परिश्रावि, अपरिश्रावि।
```

चत्वारः कुम्भाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—

मधुकुम्भः नामॅकः मधुषिधानः,

मधुकूम्भः नामैकः विषपिधानः,

विषकुम्भः नामैकः मधुपिधानः,

विषकुम्भः नामैकः विषपिधानः ।

४६द

# मधु-विष-पदम्

४९६. चत्तारि कुंभा पण्णता, तं जहा— महुपिहाणे, णाममेगे महुकुभे विसपिहाणे, महुकुंभे णाममेगे महुपिहाणे, विसकुंभें णाममेगे विसकुंभे णाममेगे विसपिहाणे।

> एवामेव चत्तारि पूरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा----महुकुंभे णाममेगे महुपिहाणे, विसपिहाणे, महुकुंभे णाममेगे महुपिहाणे, विसकुंभे णाममेगे विसकुंभे णाममेगे विसपिहाणे।

एवमेव चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— मधुकुम्भः नामैकः मधुपिधानः, मधुकुम्भः नामैकः विषपिधानः, विषकुम्भः नामैकः मधुपिधानः, विषकुम्भः नामैकः विषपिधानः।

### संगहणी-गाहा

१. हिययमपावमकलुसं, जीहाऽवि य महुरभासिणी णिच्चं । जम्मि पुरिसम्मि विज्जति, से मधुकुंभे मधुपिहाणे ॥

### संग्रहणी-गाथा

 हृदयमपापमकलुष, जिह्वापि च मधुरभाषिणी नित्यं। यस्मिन् पूरुषे विद्यते, स मधुकुम्भः मधुपिधानः ॥

# स्थान ४ : सूत्र ४९४-४९६

# चरित्र-पद

४९४. कुंभ चार प्रकार के होते हैं— १. भिन्न-- फूटे हुए, २. जुर्जरित --पुराने, ३. परिश्रावी—झरने दाले, ४. अपरिश्रावी—-नहीं झरने वाले, इसी प्रकार चरित भी चार प्रकार का होता है—१. भिन्न—-मूल प्रायश्चित्त के योग्य, २. जर्जरित—छेद प्रायक्ष्वित्त के योग्य, ३. परिश्रावी—सूक्ष्म दोष वाला, ४. अपरिश्रावी---निर्दोष ।

# मधु-विष-पद

५९६. कुंभ चार प्रकार के होते हैं-→ १. कुछ कुंभ मधु से भरे हुए होते हैं और उनके ढक्कन भी मधुका ही होता है, २. कुछ कुंभ मधु से भरे हुए होते हैं, पर उनके ढक्कन विष का होता है, ३. कुछ क्ंभ विष से भरे हुए होते हैं, पर उनके ढक्कन मधुका होता हैं, ४. कुछ कुंभ विष से भरे हुए होते हैं और उनके ढक्कन भी विष का होता है ।

> इसी प्रकार पुरुष भी चार प्रकार के होते हैं ----

१. कुछ पुरुषों का हृदय भी मधु से भरा हुआ होता है और उनकी वाणी भी मधु से भरी हुई होती है, २. कुछ पुरुषों का हृदय मधु से भरा हुआ होता है, पर उनकी वाणी विष से भरी हुई होती है, ३. कुछ पुरुषों का हृदय विष से भरा हुआ होता है, पर उनकी वाणी मधु से भरी हुई होती है, ४.कुछ पुरुषों का हृदय विष से भरा हुआ होता है और उनकी वाणी भी विष से भरी हुई होती है।

### संग्रहणी-गाथा

(१) जिस पुरुष का हृदय निष्पाप और अकलुष होता है तथा जिसकी जिह्वा भी मधुर भाषिणी होती है वह पुरुष मधु-भृत और मधु के ढक्कन वाले कुम्भ के समान होता है ।

४६९

२. हिययमपावमकलुसं, जोहाऽवि य कडुयभासिणी णिच्चं । जिह्वापि च कटुकभाषिणी नित्यं । जम्मि पुरिसम्मि विज्जति, से मधुकुंभे विसपिहाणे ॥ ३. जंहिययं कलुसमयं, जीहाऽवि य मधुरभासिणी णिच्चं। जम्मि पुरिसम्मि विज्जति, से विसकुंभे महुपिहाणे ।। ४. जं हिययं कलुसमयं, जोहाऽविय कडुयभासिणी णिच्चं । जम्मि पुरिसम्मि विज्जति, से विसकुंभे विसपिहाणे ।)

#### उवसम्ग-पदं

- ५१७. चउध्विहा उवसग्गा पण्णता, तं जहा\_\_ दिव्वा, माणुसा, तिरिक्खजोणिया, आयसंचेयणिज्जा ।
- ५९८८. दिव्वा उवसग्गा चउव्विहा पण्णत्ता, तं जहा.... हासा, पाओसा, वीमंसा, पूढोवेमाता ।
- ४९९. माणुसा उवसग्गा चउव्विहा पण्णत्ता, तं जहा.... हासा, पाओसा, वीमंसा, कुसील-पडिसेवणया ।
- ६००. तिरिक्खजोणिया उवसग्गा चउव्विहा पण्णत्ता, तं जहा— भया, पदोसा, आहारहेउं, अवच्च-लेण-सारक्खणया ।

२. हृदयमपापमकलुष, यस्मिन् पुरुषे विद्यते, स मधुकुम्भः विषपिधानः ॥ ३. यत् हृदयं कलुषमयं, जिह्वाऽपि च मधुरभाषिणी नित्यं। यस्मिन् पुरुषे विद्यते, स विषकुम्भः मधुपिधानः ॥ ४. यत् हृदयं कलुषमयं, जिह्वाऽपि च कटुकभाषिणी नित्यं । यस्मिन् पुरुषे विद्यते, स विषकुम्भः विषपिधानः ॥

# उपसर्ग-पदम्

चतुर्विधाः उपसर्गाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—. १९७. उपसर्ग चार प्रकार के होते हैं---

दिव्याः मानुषाः, तिर्यग्योनिकाः, आत्मसंचेतनीयाः ।

तद्यथा— हासात्, प्रद्वेषात्, विमर्शात्, पृथग्विमात्राः ।

तद्यथा.... हासात्, प्रद्वेषात्, विमर्शात्, कुशील-प्रतिषेवणया ।

प्रज्ञप्ताः, तद्यथा---भयात् प्रदेषात्, आहारहेतोः, अपत्य-लयन-संरक्षणाय ।

#### स्थान ४: सूत्र ४९७-६००

(२) जिस पुरुष का हृदय निष्पाप और अकलुप होता है, पर जिसकी जिह्वा कटु-भाषिणी होती है वह पुरुष मधु-भृत और विष के ढक्कन वाले कुम्भ के समान होता है। (३) जिस पुरुष का हृदय कलुषमय होता है, पर जिह्वा मधुर-भाषिणी होती है वह पुरुष विष-भूत और मधु के ढक्कन वाले कुम्भ के समान होता है । (४) जिस पुरुष का हृदय कलुषमय होता है और जिह्वाभी कटु-भाषिणी होती है वह पुरुष विष-भृत और विष के ढक्कन

वाले कुम्भ के समान होता है।

#### उपसगे-पद

१. देवताओं से होने वाले, २. मनुष्यों से होने वाले, तिर्यञ्चों से होने वाले, ४. स्वयं अपने द्वारा होने वाले<sup>1३२</sup> । दिव्याः उपसर्गाः चतुर्विधाः प्रज्ञप्ताः, १९८०. देवताओं से होने वाले उपसर्ग चार प्रकार कें होते हैं----१. हास्यजनित, २. प्रदेषजनित, ३. विमर्श ---- परीक्षा की दृष्टि से किया जाने वाला, ४. पृथक्विमाता----उक्त तीनों का मिश्रित रूप । मानुषाः उपसर्गाः चतुर्विधाः प्रज्ञप्ताः, ५५६ मनुष्यों के ढारा होने वाले उपसर्ग चार प्रकार के होते हैं---१. हास्यजनित, २. प्रद्वेषजनित, ३. विमर्गजनित, ४. कुशील---प्रतिसेवन के लिए किया जाने वाला । तिर्यंग्योनिकाः उपसर्गाः चतुर्विधाः ६००. तिर्यञ्चों के द्वारा होने वाले उपसर्ग चार प्रकार के होते हैं----१. भयजनित, २. प्रद्वेषजनित, ३. आहार के टिनित्त से किया जाने वाला, ४. अपने बच्चों के आवास-स्थानों की सुरक्षा के लिए किया जाने वाला ।

६०१. आयसंचेयणिज्जा उवसग्गा चउव्विहा पण्णत्ता, तं जहा.... घट्टणता, पवडणता, थंभणता, लेसणता। आत्मसंचेतनीयाः उपसर्गाः चतुर्विधाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— घट्टनया, प्रपतनया, स्तम्भनया, इलेषणया।

#### कम्म-पदं

# कर्म-पदम्

- ६०२. चउव्विहे कम्से पण्णत्ते, तं जहा---सुभे णाममेगे सुभे, सुभे णाममेगे असुभे, असुभे णाममेगे सुभे, असुभे णाममेगे असुभे ।
- चतुर्विधं कर्म प्रज्ञप्तम्, तद्यथा.... शुभं नामैकं शुभं, शुभं नामैकं अशुभं, अशुभं नामैकं शुभं, अशुभं नामैकं अशुभम् ।
- ६०३. चउब्व्हि कम्मे पण्णत्ते, तं जहा— सुभे णाममेगे सुभविवागे, सुभे णाममेगे असुभविवागे, असुभे णाममेगे सुभविवागे, असुभे णाममेगे असुभविवागे ।
- ६०४. चउव्विहे कम्मे पण्णत्ते, तं जहा\_\_\_ पगडोकम्मे, ठितीकम्मे, अणुभाव-कम्मे, पदेसकम्मे ।
- चतुर्विधं कर्म प्रज्ञप्तम्, तद्यथा— जुभं नामैकं जुभविपाकं, जुभं नामैकं अजुभविपाकं, अजुभं नामैकं जुभविपाकं, अजुभं नामैकं अधुभविपाकम् ।
- चर्तुविधं कर्म प्रज्ञप्तम्, तद्यथा— प्रकृतिकर्म, स्थितिकर्म, अनुभावकर्म, प्रदेशकर्म ।

### स्थान ४ : सूत्र ६०१-६०४

६०१. अपने द्वारा होने वाले उपसर्ग चार प्रकार के होते हैं---

# कर्म-पद

- ६०२. कर्म चार प्रकार के होते हैं---१. कुछ कर्म शुभ---पुण्य प्रकृति वाले होते हैं और उनका अनुबन्ध भी शुभ होता है, २. कुछ कर्म शुभ होते हैं, पर उनका अनुबन्ध अशुभ होता है ३. कुछ कर्म अशुभ होते हैं, पर उनका अनुबन्ध शुभ होता है, ४. कुछ कर्म अशुभ होते हैं और उनका अनुबन्ध भी अशुभ होता है<sup>889</sup>।
- ६०३. कर्म चार प्रकार के होते हैं— १. कुछ कर्म ज्रुभ होते हैं और उनका विषाक भी ज्रुभ होता है, २. कुछ कर्म ग्रुभ होते हैं पर उनका विपाक अज्रुभ होता है, ३. कुछ कर्म अज्रुभ होते हैं, पर उनका विपाक ज्रुभ होता है, ४. कुछ कर्म अज्रुभ होते हैं और उनका विपाक भी अज्ञुभ होता है<sup>११४</sup>। ६०४. कर्म चार प्रकार के होते हैं—

```
१. प्रकृति-कर्म—कर्म पुद्गलों का स्वभाव,
२. स्थिति-कर्म—कर्म पुद्गलों की काल-
मर्यादा, ३. अनुभाववर्म—कर्म पुद्गलों
का सामर्थ्य, ४. प्रदेशकर्म—कर्म पुद्गलों
का संचय ।
```

### পওথ

#### स्थान ४ : सूत्र ६०४-६०९

### संघ-पदं

६०५. चउब्विहे संघे पण्णत्ते, तं जहा---समणीओ, समणा, सावगा, सावियाओं ।

# बुद्धि-पदं

६०६. चडब्विहा बुद्धी पण्णत्ता, तं जहा- चतुर्विधा बुद्धिः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा-उप्पत्तिया, वेणइया, कम्मिया, **परिणामिया** ।

#### मइ-पदं

६०७. चउब्विहा मई पण्पत्ता, तं जहा\_ उग्गहमती, ईहामती, अवायमती, धारणामती । अहवा.... वियरोदग-अरंजरोदगसमाणा, समाणा, सरोदगसमाणा, सागरो-दगसमाणा ।

#### जीव-पदं

- ६०८. चउव्विहा संसारसमावण्णगा जीवा पण्णसा, तं जहा----तिरिक्खजोणिया, णेरइया, मणुस्सा, देवा ।
- ६०९. चउव्विहा सव्वजीवा पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ मणजोगी, वइजोगी, कायजोगी, अजोगी ।

### सघ-पदम

चतुर्विधः संधः प्रज्ञप्तः, तद्यथा— श्रमणाः, श्रमण्यः, श्रावकाः, श्राविकाः ।

# बुद्धि-पदम्

औत्पत्तिकी, वैनयिकी, कार्मिकी, पारिणामिकी ।

# मति-पदम्

चतूर्विधा मतिः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा-अवग्रहमतिः, ईहामतिः, अवायमतिः, धारणामतिः । अथवा\_\_ चउब्विहा मती पण्णत्ता, तं जहा- चतुर्विधा मतिः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा-अरञ्जरोदकसमाना, विदरोदकसमाना, सरउदकसमाना, सागरोदकसमाना।

#### जीव-पदम्

चतुर्विधाः संसारसमापन्नकाः जीवाः ६०८. संसारी जीव चार प्रकार के होते हैं--१. नैरयिक, २. तिर्थंक्योनिक, प्रज्ञष्ताः, तद्यथा-३. मनुष्य, ४. देव । नैरयिकाः, तिर्यग्योनिकाः, मनुष्याः, देवा: । चतुर्विधाः सर्वजीवाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा- ६०१. संसारी जीव चार प्रकार के होते हैं ---१. मनोबोगी, २. बचोयोगी मनोयोगिनः, वाग्योगिनः, काययोगिनः, ३. काययोगी. ४. अयोगी । अयोगिनः ।

# संघ-पद

६०५. संघ चार प्रकार का होता है— १. श्रमण, २. श्रमणी, ३. श्रावक, ४. श्राविका ।

# बुद्धि-पद

६०६. बुद्धि चार प्रकार की होती है ---१. औत्पत्तिकी---सहज बुद्धि, २. वैनयिकी---गुरुश्श्रुषा से उत्पन्न बुद्धि, ३. कार्मिकी-कार्यं करते-करते बढ़ने वाली बुद्धि, ४. पारिणामिकी---आयु बढ़ने के साथ-साथ विकसित होने वाली बुद्धि<sup>१३५</sup> ।

# मति-पद

६०७. मति चार प्रकार की होती है----१. अवग्रहमति, २. ईहामति, ३. अवायमति, ४. धारणामति । अथवा---मति चार प्रकारको होती है— १. घड़े के पानी के समान—अत्यल्प, २. गढ़े के पानी के समान---अल्प, ३. तालाब के पानी के समान—बहुतर, ४. समुद्र के पानी के समान—अपरिमेय ।

# जीव-पद

#### ४७२

अहवा.\_\_ चउव्विहा सञ्वजीवा पण्णत्ता, तं जहा.... इत्थिवेयगा, पुरिसवेयगा, णपुंसकवेयगा, अवेयगा । अहवा.... चउव्विहा सब्वजीवा पण्णला, तं जहा\_\_ चक्खुदंसणी, अचक्खुदंसणी, ओहिदंसणी, केवलदंसणी। अहवा.... चउरिवहा सव्वजीवा पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ संजया, असंजया, संजयासंजया, णोसंजया णोअसंजया ।

# मित्त-अमित्त-पदं

६१०. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ मित्ते णाममेगे मित्ते, मित्ते णाममेगे अमित्ते, अमित्ते णाममेगे मित्ते, अमित्ते णाममेगे अमित्ते ।

६११. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा.\_\_\_ मित्ते णाममेगे मित्तरूवे, •मित्ते णाममेगे अमित्तरूवे, अमित्ते णाममेगे मित्तरूवे, अमित्ते णाममेगे अमित्तरूवे ।°

अथवा\_\_\_ चतुर्विधाः सर्वजीवाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा-स्त्रीवेदकाः, पुरुषवेदकाः, नपुंसकवेदकाः, अवेदकाः । अथवा.... चतुर्विधाः सर्वजीवाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा\_\_ चक्षुर्दर्शनिनः, अचक्षुर्दर्शनिनः, अवधिदर्शनिनः, केवलदर्शनिनः। अथवा.... चतुर्विधाः सर्वजीवाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा---संयताः, असंयताः, संयताऽसंयताः, नोसंयताः नोअसंयताः।

# मित्र-अमित्र-पदम्

चत्वारि पुरुषजातानि तद्यथा— मित्रं नामैक मित्रं, मित्रं अमित्रं, नामैक अमित्रं नामैकं मित्र, अमित्रं नामैकं अमित्रम् ।

प्रज्ञप्तानि, ६११. पुरुष चार प्रकार के होते हैं— चत्वारि पुरुषजातानि तद्यथा— मित्रं नामैकं मित्ररूपं, मित्रं नामैकं अमित्ररूपं, अमित्रं नामैकं मित्ररूपं, अमित्रं नामैकं अमित्ररूपम् ।

```
स्थान ४ : सूत्र ६१०-६११
```

अथवा— सब जीव चार प्रकार के होते हैं— स्त्रीवेदक, २. पुरुषवेदक, ३. नपुंसकवेदक, ४. अत्रेदक।

#### अथवा—-

सव जीव चार प्रकार के होते हैं---

१. चक्षुदर्भनी, २. अचक्षुदर्भनी, ३. अवधिदर्शनी, ४. केवलदर्शनी । अर्थवा---

सब जीव चार प्रकार के होते हैं---

संयत, असंयत, संयतासंयत, न संयत और न असंयत।

# मित्र-अमित्र-पद

प्रज्ञप्तानि, ६१०. पुरुष चार प्रकार के होते हैं---१. कुछ पुरुष व्यवहार से भी मित्र होते और हृदय से भी मित्र होते हैं, २. कुछ पुरुष व्यवहार से मित्र होते हैं, किन्तु हृदय से मिन्न नहीं होते, ३. कुछ पुरुष व्यवहार से मित नहीं होते, पर हृदय से मित्र होते हैं, ४. कुछ पुरुष न व्यवहार से मित्र होते हैं और न हृदय से मित्र होते हैं।

> १. कुछ पुरुष मिल होते हैं और उनका उपचार भी मितवत् होता है, २.कुछ पुरुष मित्र होते हैं, पर उनका उपचार अमितवत् होता है, ३. कुछ पुरुष अमित होते हैं, पर उनका उपचार मित्रवत् होता है, ४. कुछ पुरुष अमित होते हैं और उनका उपचार भी अमितवत् होता है ।

मुत्त-अमुत्त-पदं मुक्त-अमुक्त-पदम् मुक्त-अमुक्त-पद ६१२ चलारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं चत्वारि पुरुषजातानि प्रज्ञप्तानि, ६१२. पुरुष चार प्रकार के होते हैं---जहा\_\_ तद्यथा... १. कुछ पुरुष द्रव्य [वस्तु] से भी मुक्त मुत्ते णाममेगे मूत्तं, मूबतः नामेकः मूक्तः, होते हैं और भाव [वृत्ति] से भी मुक्त मुक्तः नामैकः अमुक्तः, मुत्ते णाममेगे अमुत्ते, होते हैं, २. कुछ पुरुष द्रव्य से मुक्त होते अमुत्ते णाममेगे मूत्ते, अमुक्तः नामैकः मुक्तः, हैं, पर भाव से अमुक्त होते हैं, ३. कुछ अमुत्ते णाममेगे अमुत्ते। अमुक्तः नामैकः अमुक्तः । पुरुष द्रव्य से अमुक्त होते हैं, पर भाव से मुक्त होते हैं, ४. कुछ पुरुष द्रव्य से भी अमुक्त होते हैं और भाव से भी अमुक्त होते हैं। ६१३. चत्तारि पुरिसजाया पण्णत्ता, तं प्र**ज्ञप्तानि,** ६१३. पुरुष चार प्रकार के होते हैं— चत्वारि पुरुषजातानि १. कुछ पुरुष मुक्त होते हैं और उनका जहा\_\_ तद्यथा\_ व्यवहार भी मुक्तवत् होता है, २. कुछ मुत्ते णाममेगे मुत्तरूवे, मुक्तः नामैकः मुक्तरूपः, पुरुष मुक्त होते हैं, पर उनका व्यवहार मुत्ते णाममेगे अमुत्तरूवे, मुक्तः नामैकः अमुक्तरूपः, अमुक्तवत् होता है, ३. कुछ पुरुष अमुक्त अमुत्ते णाममेगे मुत्तरूवे, अमुक्तः नामैकः मुक्तरूपः, होते हैं, पर उनका व्यवहार मुक्तवत् अमुत्ते णाममेगे अमुत्तरूवे । होता है, ४. कुछ पुरुष अमुक्त होते हैं अमुक्तः नामैकः अमुक्तरूपः । और उनका व्यवहार भी अमुक्तवत् होता है । गति-आगति-पद गति-आगति-पदम् गति-आगति-पदं ६१४. पंचेन्द्रियतिर्यक्योनिकों की चार स्थानों ६१४. पंचिदियतिरिक्खजोणिया चउगइया पञ्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकाः चतुर्गतिकाः में गति तथा चार स्थानों में आगति है—-चतुरागतिकाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा---चउआगइया पण्णत्ता, तं जहा.... पंचेन्द्रियतिर्यंक्**योनिक जीव पंचेन्द्रिय**-पंचिदियतिरिक्खजोणिए पंचिदिय-पञ्चेन्द्रियत्तिर्यग्योनिकः पञ्चेन्द्रिय-तिर्यक्ष्योनि में उत्पन्न होता हुआ नैर-तिर्यंग्योनिकेषु उपपद्यमानो नैरयिके स्यो तिरिक्खजोणिएस् उववज्जमाणे यिकों, तिर्यक्योनिकों, मनुष्यों तथा देवों णेरइएहिंतो वा, तिरिक्खजोणिए-वा, तिर्यग्योनिकेभ्यो वा, मनुष्येभ्यो वा, से आगति करता है, हितो वा, मणुस्सेहितो वा, देवेहितो देवेभ्यो वा उपपद्येत ।

> पंचेन्द्रियतिर्थक्**योनिक जीव पंचेन्द्रिय-**तिर्थक्**योनि को छोड़ता हुआ नैरयिकों,** तिर्यक्**योनिकों, मनु**ब्यों तथा देवों में यति करता है।

वा उववज्जेज्जा ।

•तिरिक्खजोणियत्ताए

गच्छेज्जा ।

से चेव णं से पंचिदियतिरिदख-

जोणिएपंचिदियतिरिक्खजोणियत्तं

विष्पजहमाणे णेरइयत्ताए वा,

मणुस्सत्ताए वा°, देवत्ताए वा

वा,

For Private & Personal Use Only

स चैव असौ पञ्चेन्द्रियतिर्यगुयोनिक:

पञ्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकत्वं विप्रजहत्

नैरयिकतया वा, तिर्यंग्योनिकतया वा,

मनुष्यतया वा, देवतया वा गच्छेत्।

६१४. मणुस्सा चउगइआ चउआगइआ\* पण्णत्ता, तं जहा.... मणुस्से मणुस्सेसु उववज्जमाणे णेरइएहिंतो वा, तिरिक्खजोणिए-हितो वा, मणुस्सेहितो वा, देवेहितो वा उववण्जेज्जा । ਜੋ ਚੇਰ ਯਂ से मणुस्से मणुसत्तं विष्पजहमाणे णेरइयत्ताए तिरिक्खजोणियत्ताए वा, वा, मणुस्सत्ताए वा, देवत्ताए वा गच्छेज्जा।°

### संजम-असंजम-पदं

- ६१६ बेइंदियाणं जीवा असमारभ-माणस्स चउब्विहे संजमे कज्जति, तं जहा.... जिब्भामयातो सोक्खातो अवव-रोवित्ता भवति, जिब्भामएणं दुक्खेणं असंजोगेत्ता भवति, फासा-मयातो सोक्खातो अववरोवेत्ता भवति, फासामएणं दुक्खेणं असंजोगित्ता भवति ।
- ६१७. बेइंदिया णं जीवा समारभमाणस्स चिउविधे असंजमे कज्जति, तं जहा....

जिब्भामयातो सोवखातो ववरोवित्ता भवति, जिब्भामएणं दुवखेणं संजोगित्ता भवति, फासा-मयातो सोवखाओ ववरोवेत्ता भवति, <sup>•</sup>फासामएणं दुवखेणं संजोगित्ता भवति ।° ४७४

मनुष्याः चतुर्गतिकाः चतुरागतिकाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा<u></u> मनुष्यः मनुष्येषु उपपद्यमानः नरयिकेभ्यो वा, तिर्यग्योनिकेभ्यो वा, मनुष्येभ्यो वा,

देवेभ्यो वा उपपद्येत ।

स चैव असौ मनुष्यः मनुष्यत्वं विप्र-जहत् नैरयिकतया वा, तिर्यग्योनिकतया वा, मनुष्यतया वा, देवतया वा गच्छेत् ।

#### स्थान ४ : सूत्र ६१४-६१७

चतुरागतिकाः ६१४ मनुष्य चार स्थानों से गति तथा चार स्थानों से आगति करता है----ानः नरयिकेभ्यो मनुष्य मनुष्य में उत्पन्न होता हुआ

नैरयिकों, तिर्यञ्चयोनिकों, मनुष्यों तथा देवों से आगति करता है,

मनुष्य, मनुष्यत्व को छोड़ता हुआ नैर-यिकों, तिर्यंक्**योनिकों, मनुष्यों तथा देवों** में गति करता है ।

# संयम-असंयम-पदम्

द्वीन्द्रियान् जोवान् असमारभमाणस्य चतुर्विधः संयमः कियते, तद्यथा—

जिह्वामयात् सौख्याद् अव्यपरोपयिता भवति, जिह्वामयेन दुःखेन असंयोजयिता भवति, स्पर्श्तमयात् सौख्याद् अव्यपरोप-यिता भवति, स्पर्श्तमयेन दुःखेन असंयोज-यिता भवति ।

द्वीन्द्रियान् जीवान् समारभमाणस्य चतुर्विधः असंयमः क्रियते, तद्यथा—

जिह्वामयात् सौख्याद् व्यपरोपयिता भवति, जिह्वामयेन दुःखेन संयोजयिता भवति,स्पर्शमयात् सौख्याद् व्यपरोपयिता भवति, स्पर्शमयेन दुःखेन संयोजयिता भवति ।

#### संयम-असंयम-पद

- ६१६. द्वीन्द्रिय जीवों का आरम्भ नहीं करने वाले के चार प्रकार का संयम होता है— १. रसमय सुख का वियोग नहीं करने से, २. रसमय दुःख का संयोग नहीं करने से, ३. स्पर्शमय सुख का वियोग नहीं करने से, ४. स्पर्शमय दुःख का संयोग नहीं करने से ।
- ६१७. द्वीन्द्रिय जीवों का आरम्भ करने वाले के चार प्रकार का असंयम होता है—-
  - १. रसमय सुख का वियोग करने से,
  - २. रसमय दुःख का संयोग करने से,
  - ३. स्पर्शमय सुख का वियोग करने से,
  - ४. स्पर्शमय दुःख का संयोग करने से ।

स्थान ४ : सूत्र ६१८-६२२

| किरिया-पदं                                                                                                                       | किया-पदम्                                                                                                                              | क्रिया-पद                                                                                                                                                                                                           |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ६१८. सम्मद्दिट्टियाणं णेरइयाणं चत्तारि<br>किरियाओ पण्णत्ताओ, तं जहा<br>आरंभिया, पारिग्गहिया, माया-<br>वत्तिया, अपच्चक्खाणकिरिया। | सम्यग्दृष्टिकानां नैरयिकाणां चतस्रः ६१व<br>कियाः प्रज्ञष्ताः, तद्यथा<br>आरम्भिकी, पारिग्रहिकी, मायाप्रत्य-<br>यिकी, अप्रत्याख्यानकिया। | ः. सम्यग्दृष्टि नैरयिकों के चार कियाएं<br>होती हैं~<br>१. आरम्भिकी, २. पारिग्रहिकी,<br>३. मायाप्रत्ययिकी,<br>४. अप्रत्याख्यानकिया ।                                                                                 |
| ६१६. सम्मद्दिट्ठियाणमसुरकुमाराणं<br>चत्तारि किरियाओ पण्णत्ताओ, तं<br>जहा                                                         | सम्यग्दृष्टिकानां असुरकुमाराणां चतस्रः ६११<br>कियाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—                                                               | . सम्यग्दृष्टि असुरकुमारों के चार कियाएं<br>होती हैं                                                                                                                                                                |
| •आरंभिया, पारिग्गहिया, माया-<br>वत्तिया, अपच्चक्खाणकिरिया ।<br>६२०. एवं—विर्गालदियवज्जं जाव<br>वेमाणियाणं ।                      | आरम्भिकी, पारिग्रहिकी, मायाप्रत्य-<br>यिकी, अप्रत्याख्यानक्रिया ।<br>एवम्विकलेन्द्रियवर्जं यावत् वैमा- ६२०<br>निकानाम् ।               | १. आरम्भिकी, २. पारिग्रहिकी,<br>३. मायाप्रत्ययिकी,<br>४. अप्रत्याख्यानकिया ।<br>•. इसी प्रकार विकलेन्द्रियों को छोड़कर<br>सभी दण्डकों में चार-चार कियाएं होती<br>है।                                                |
|                                                                                                                                  |                                                                                                                                        | <i>ღι</i>                                                                                                                                                                                                           |
| गुज-पदं                                                                                                                          | गुण-पदम्                                                                                                                               | गुण-पद                                                                                                                                                                                                              |
| ६२१. चर्डाह ठाणेहि संते गुणे णासेज्जा,<br>तं जहा—<br>कोहेणं, पडिणिवेसेणं, अकयभ्णुयाए,<br>मिच्छत्ताभिणिवेसेणं ।                   | चतुर्भिः स्थानैः संतो गुणान् नाशयेत्, ६२१<br>तद्यथा—<br>कोधेन, प्रतिनिवेशेन, अक्वतज्ञतया,<br>मिथ्याभिनिवेशेन ।                         | . चार स्थानों से पुरुष विद्यमान गुणों का<br>भी विनाश करता हैउन्हें अस्वीकार<br>करता है।<br>१. कोध से, २. प्रतिनिवेशदूसरों की<br>पूजा-प्रतिष्ठा सहन न करने से,<br>३. अक्रतज्ञता से, ४. मिथ्याभिनिवेश<br>दुराग्रह से। |
| ६२२. चउहिठाणेहि असंते गुणे दीवेज्जा,<br>तं जहा—<br>अब्भासवत्तियं परच्छंदाणुवत्तियं,<br>कज्जहेउं, कतपडिकतेति वा।                  | चतुभिः स्थानैः असंतो गुणान् दीपयेत्, ६२२<br>तद्यथा—<br>अभ्यासवतितं, परच्छन्दानुवतितं,<br>कार्यहेतोः, कृतप्रतिकृतक इति वा ।             |                                                                                                                                                                                                                     |

स्थान ४ : सूत्र ६२३-६२६

सरोर-पदं

शरीर-पदम्

६२३. णेरइयाणं चर्डीह ठाणेहि सरीरूपत्ती सिया, तं जहा.... कोहेणं, माणेणं, मायाए, लोभेणं।

६२४. एवं---जाव वेमाणियाणं ।

- ६२४. णेरइयाणं चउट्टाणणिव्वत्तिते सरीरे पण्णत्ते, तं जहा\_\_\_ कोहणिव्वत्तिए, "मागणिव्वत्तिए, मायाणिव्वत्तिए<sup>0</sup>, लोभणिव्वत्तिए ।
- ६२६. एवं--जाव वेमाणियाणं।

धम्म-दार-पदं

५२७. चत्तारि धम्मदारा पण्णत्ता, तं जहा\_\_ खंती, मुत्ती, अज्जवे, मह्वे ।

#### आउ-बंध-पदं

- ६२८. चर्डीहं ठाणेहिं जीवा णेरइया-उयत्ताए कम्मं पकरेंति, तं जहा– महारंभताए, महापरिग्गहयाए, पंचिदियवहेणं, कुणिमाहारेणं ।
- ६२१. चउहि ठाणेहि जीवा तिरिक्ख-जोणिय[आउय ? ]त्ताए कम्म पगरेंति, तं जहा.... णियडिल्लताए, माइल्लताए, अलियवयणेणं, कूडतुलकूडमाणेणं।

नैरयिकाणां चतुभिः स्थानैः शरीरोत्पत्तिः ६२३. चार कारणों से नैरयिकों के शरीर की स्यात्, तद्यथा— कोधेन, मानेन, मायया, लोभेन।

एवम्—यावत् वैमानिकानाम् ।

नैरयिकाणां चतुः स्थाननिर्वतितं शरीरं ६२४ नैरयिकों के ब्रसीर चार कारणों से प्रज्ञप्तम्, तद्यथा\_ कोधनिर्वतितं, माननिर्वतितं, मया-निर्वतितं, लोभनिर्वतितम् ।

एवम्—यावत् वैमानिकानाम् ।

## धर्म-द्वार-पदम्

चत्वारि धर्मद्वाराणि तद्यथा— क्षान्तिः, मुक्तिः, आर्जवं, मार्दवम् ।

# आयुर्बन्ध-पदम्

चतुभिः स्थानैः जीवाः नैरयिकायुष्कतया ६२६. चार स्थानों से जीव नरक योग्य कर्म का कर्म प्रकुर्वन्ति, तद्यथा\_\_ महारम्भतया, महापरिग्रहतया, पञ्चेन्द्रियवधेन, कुणिमाहारेण ।

चर्तुभिः स्थानैः जीवाः तिर्यग्योनिक (आयुष्क ?) तया कर्म प्रकुर्वन्ति, तद्यथा---मायितया, निक्वतिमत्तया, अलीकवचनेन, कूटतुलाकूटमानेन ।

# शरीर-पद

उत्पत्ति होती है ----१. कोध से, २. मान से,

- ३. माया से, ४. लोभ से।
- ६२४. इसी प्रकार सभी दण्डकों के चार कारणों से शरीर की उत्पत्ति होती है ।
- निर्वतित--निष्पन्न होते हैं---
  - १. कोध निर्वत्तित, २. मान निर्वत्तित, ३. माया निर्वत्तित,
    - ४. लोभ निर्वत्तित<sup>१३६</sup>।
- ६२६. इसी प्रकार सभी दण्डकों के शरीर चार कारणों से निर्वत्तित होते हैं।

### धर्म-द्वार-पद

प्रज्ञप्तानि, ६२७. धर्म के द्वार चार हैं---१.क्षान्ति, २.मुक्ति, ३ आर्जव, ४ माईव।

# आयुर्बन्ध-पद

अर्जन करता है— १. महारम्भ से-अमर्यादित हिंसा से, २. महापरिग्रह से--अमर्यादित संग्रह से, ३. पंचेन्द्रिय वध से,

४. कुणापाहार—-मांस भक्षण से ।

६२९. चार स्थानों से जीव तिर्यक्योनि के योग्य कर्म का अर्जन करता है----

- १. माया---मानसिक कुटिलता से,
- २. निकृत—ठगाई से,
- ३. असत्यवचन से,
- ४. कूट तोल-माप से ।

६३०. चउहि ठाणेहि जीवा मणुस्सा-उयत्ताए कम्मं पगरेंति, तं जहा\_\_\_ पगतिभहताए, पगतिविणोययाए, साणुक्कोसयाए, अमच्छरिताए ।

६३१. चडहिं ठाणेहिं जीवा देवाउयत्ताए कम्मं पगरेंति, तं जहा... संजमासंजमेणं, सरागसंजमेणं, aालतवोकम्मेण, अकामणिज्जराए। वालतपः कर्मणा, अकामनिर्जरया।

वज्ज-णट्टआइ-पदं

६३२. चउव्विहे वज्जे पण्णत्ते, तं जहा.... तते, वितते, घणे, भुसिरे।

- ६३३. चउव्विहे णट्टे पण्णत्ते, तं जहा.... अंचिए, रिभिए, आरभडे, भसोले।
- ६३४. चउव्विहे गेए पण्णत्ते, तं जहा.... उक्लिसए, पत्तए, मंदए, रोविंदए ।
- ६३४. चउव्विहे मल्ले पण्णत्ते, तं जहा\_\_ गंथिमे, वेढिमे, पूरिमे, संघातिमे ।

६३६. चउव्विहे अलंकारे पण्णत्ते, तं जहा\_\_ केसालंकारे, वत्थालंकारे, मल्लालंकारे, आभरणालंकारे ।

869

चतुर्भिः स्थानैः जीवाः मनुष्यायुष्कतया ६३० चार स्थानों से जीव मनुष्य योग्य कर्मों कर्म प्रकुर्वन्ति, तद्यथा— प्रकृतिभद्रतया, प्रकृतिविनीततया, सानुकोशतया, अमत्सरिकतया।

चतुभिः स्थानैः जीवा देवायुष्कतया कर्म ६३१. चार स्थानों से जीव देव योग्य कर्मों का प्रकुर्वन्ति, तद्यथा.... सरागसंयमेन, संयमासंयमेन,

# वाद्य-नृत्यादि-पदम्

चतुर्विधं वाद्यं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा---ततं, विततं, घनं, शुषिरम् ।

चतुर्विधं नाट्यं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा---अंचितं, रिभितं, आरभटं, भषोलम् ।

> चतुर्विधं गेयं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा-उत्क्षिप्तकं, पत्रकं, मंद्रकं, रोविंदकम् ।

चतुर्विधं माल्यं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा-ग्रन्थिमं, वेष्टिमं, पूरिमं, संघातिमम् । का अजेन करता है — १. प्रकृति भद्रता से, २. प्रकृति विनीतता से, ३. सदय-हृदयता से,

स्थान ४ : सूत्र ६३०-६३६

४. परगुणसहिष्णुता से ।

- अर्जन करता है—
  - १. सराग संयम से, २. संयमासंयम से,

३. बाल तपःकर्म से,

४. अकामनिर्जरा से<sup>?\*\*</sup> ।

# वाद्य-नृत्यादि-पद

६३२. वाद्य चार प्रकार के होते हैं---१. तत--वीणा आदि, २. वितत---ढोल आदि, ३. घन—कांस्य ताल आदि. ४. शुषिर—बांसुरी आदि<sup>१३८</sup>। ६३३. नाट्य चार प्रकार के होते हैं---१. अंचित, २. रिभित, ३. आरभट, ४. भषोल !!! ६३४. गेय चार प्रकार के होते हैं---१. उत्क्षिप्तक, २. पत्नक, ३. मंद्रक, ४. रोविन्दक<sup>१४०</sup> । ६३४. माला चार प्रकार की होती है---१. ग्रन्थिस---गुंथी हुई, २. वेष्टिस---फूलों को लपेटने से मुकुटाकार बनी हुई, ३. पुरिम---भरने से बनी हुई, ४. संघातिम --- एक पुष्प की नाल से

दूसरे पुष्प को जोड़कर बनाई हुई ।

चतुर्विधः अलङ्कारः प्रज्ञप्तः, तद्यथा— ६३६. अलंकार चार प्रकार के होते हैं⊶ केशालङ्कारः, वस्त्रालङ्कारः, १. केशालंकार, २. वस्तालंकार, ३. माल्यालंकार, ४. आभरणलंकार । माल्यालङ्कारः, आभरणालङ्कारः ।

६३७. चउव्विहे अभिषए पण्णत्ते, तं जहा..... दिट्ठं तिए, पाडिसुते, सामण्णओ-विणिवाइयं, लोगमज्भावसिते ।

# विमाण-पदं

६३८ सणंकुमार-माहिदेसु णं कप्पेस् विमाणा चउवण्णा पण्णत्ता, तं जहा\_\_ लोहिता, णीला, हालिद्दा, सुक्किल्ला ।

# देव-पदं

६३९. महासुक्क-सहस्सारेसु णं कप्पेसु देवाणं भवधारणिज्जा सरीरगा उक्कोसेणं चत्तारि रयणोओ उड्ड उच्चत्तेणं पण्णत्ता ।

# गढभ-पद

६४०. चत्तारि दगगब्भा पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ उस्सा, महिया, सीता, उसिणा।

६४१. चत्तारि दगगब्भा पण्णत्ता, तं

जहा.... हेमगा, अब्भसंथडा, सीतोसिणा, पंचरूविया ।

# संगहणी-गाहा

१. माहे उ हेमगा गब्भा, फग्गुणे अब्भसंथडा । सितोसिणा उ चित्ते. वइसाहे पंचरूविया ॥

दार्ष्टान्तिकः, प्रातिश्रुतः, सामान्यतो-विनिपातिकः, लोकमध्यावसितः ।

४७द

# विमान-पदम्

सनत्कुमार-माहेन्द्रेषु कल्पेषु विमानानि ६३५ सनत्कुमार और माहेन्द्र देवलोक में चतुर्वर्णानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा-नीलानि, लोहितानि, हारिद्राणि, হ্যুৰজানি ।

# देव-पदम्

महाशुक-सहस्रारेषु कल्पेसु देवानां भव- ६३९ महाशुक तथा सहस्रार देवलोक में देव-धारणीयानि ् शरीरकाणि उत्क<u>्र</u>ष्टेन चतस्रः रत्नीः ऊध्व उच्चत्वेन प्रज्ञप्तानि ।

# गर्भ-पदम्

चत्वारः दकगर्भाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा\_\_\_ ६४०. उदक के चार गर्भ होते हैं---

अवश्यायाः, महिकाः, शीताः, उष्णाः । चत्वारः दकगर्भाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— ६४१. उदक के चार गर्भ होते हैं---

हैमकाः, अभ्रसंस्तृताः, श्रीतोष्णाः, पञ्चरूपिकाः ।

# संग्रहणी-गाथा

१. माधे तु हैमकाः गर्भाः, फाल्गुने अभ्रसंस्तृताः । शीतोष्णास्तु चैत्रे, वैशाखे पंचरूपिकाः ।।

# स्थान ४ : सूत्र ६३७-६४१

चतुर्विधः अभिनयः प्रज्ञप्तः, तद्यथा... ६३७. अभिनय चार प्रकार का होता है---१. दार्थ्टान्तिक, २. प्राप्तिश्रुत, ३. सामध्यतोविनिपातिक, ४. लोकमध्यावसित ।

# विमान-पद

विमान चार वर्णों के होते हैं---१. नील वर्ण के, २. लोहित वर्ण के, ३. हारिद्र वर्ष के, ४. शुक्ल वर्ण के ।

# देव-पद

ताओं का भवधारणीय शरीर ऊंचाई में उल्कृष्टतः चार रतिन के होते हैं।

# गर्भ-पद

१. जोस, २. मिहिका-कूहासा, ३. अतिशीत, ४. अतिउष्ण ।

१. हिमपात, २. अभ्रसंस्तृत---आकाश का बादलो से ढँका रहना, ३. अतिशीतोष्ण, ४. पंचरूपिका—गर्जन, विद्युत, जल, वात तथा वादलों के संयुक्त योग से ।

# संग्रहणी-गाथा

माध में हिमपात से उदक गर्भ रहता है। फाल्गुन में आकाश के बादलों से आच्छन्न होने से उदक गर्भ रहता है। चैत्र में अतिशीत तथा अतिउष्ण से उदक गर्भ रहता है । वैशाख में पंचरूपिका होने से उदक गर्भ रहता है।

308

मानुषीगर्भाः ६४२. चत्तारि मणुस्सीगब्भा पण्णत्ता, चत्वारः तद्यथा---तं जहा\_\_\_ इत्थित्ताए, पुरिसत्ताए, णपुंसगत्ताते, स्त्रीतया, पुरुषतया, नप्सकतया, बिम्बतया । विबत्ताए ।

#### स्थान ४ : सूत्र ६४२-६४४

प्रज्ञप्ता:, ६४२ स्तियों के गर्भ चार प्रकार के होते हैं---१.स्तीके रूप में, २.पुरुष के रूप में, ३. नपुंसक के रूप में, ४. बिम्ब के रूप में—विभिन्न विचित्न आकृति के रूप में ।

#### संगहणी-गाहा

१. अप्पं सुक्कं बहुं ओयं, इत्थी तत्थ पजायति । अप्पं ओयं बहुं सुनकं, पुरिसो तत्थ जायति ।। २. दोण्हंपि रत्तसुक्काणं, तुल्लभावे णपुंसओ । इत्थी-ओय-समायोगे, बिंबं तत्थ पजायति ॥

### पुच्चवत्थु-पद

६४३. उष्पायपुव्वस्स णंचतारि चूलवत्थू पण्णत्ता ।

#### कव्व-पद

६४४. चउव्विहे कव्वे पण्णत्ते, तं जहा....

गज्जे, पज्जे, कत्थे, गेए ।

#### समुग्धात-पदं

६४५. णेरइयाणं चत्तारि समुग्घाता पण्णत्ता, तं जहा \_\_ वेयणासमुग्धाते, कसायसमुग्धाते, मारणंतियसमुग्धाते, वेउव्विय-समुग्घाते ।

#### संग्रहणी-गाथा

१. अल्पं शुत्रं बहु ओजः, स्त्री तत्र प्रजायते । अल्पं ओजः बहु शुक्रं, पुरुषस्तत्र जायते । २. द्वयोरपि रक्तशुकयोः, तुल्यभावे नपुंसकः । स्त्र्योजः समायोगे, बिम्बं तत्र प्र**जा**यते ।।

# पूर्ववस्तु-पदम्

उत्पादपूर्वस्य प्रज्ञप्तानि ।

#### काव्य-पदम्

चतुर्विधानि काव्यानि तद्यथा---गद्यं, पद्यं, कथ्यं, गेयम् ।

#### समुद्घात-पदम्

नैरयिकाणां चत्वारः समुद्घाताः प्रज्ञप्ता, ६४५. नैरयिकों के चार प्रकार का समुद्धात तद्यथा— वेदनासमुद्घातः, कषायसमुद्घातः, मारणांतिकसमुद्घातः, वैत्रियसमुद्<mark>घ</mark>ातः।

#### संग्रहणी-गाथा

शुक अल्प होता है और ओज अधिक होता है तब स्त्री पैदा होती है। ओज अल्प होता है और मुक्र अधिक होता है तब पुरुष पैदा होता है । रक्त और शुक्र दोनों समान होते हैं तब नपुंसक यैदा होता है । वायु-विकार के कारण स्वी के ओज के समायुक्त हो जाने से---जम जाने से बिव होता है ।

# पूर्ववस्तु-पद

चत्वारि चूलावस्तूनि ६४३. उत्पाद पूर्व [चौदह पूर्व में पहले पूर्व ] के चूला वस्तु चार हैं ।

#### काव्य-पद

प्रज्ञप्तानि, ६४४. काव्य चार प्रकार के होते हैं---१. गद्य, २. पद्य, ३. कथ्य, ४. गेय<sup>१४१</sup> ।

#### समुद्घात-पद

होता है— १. वेदना-समुद्धात, २. कषाय-समुद्धात, ३. मारणांतिक-समुद्धात ----अन्त समय [मृत्युकाल] में प्रदेशों का बहिर्गमन, ४. वैकिय-समुद्धात ।

६४६. एवं---वाउक्काइयाणवि ।

# चोदसपुव्वि-पदं

६४७. अरहतो णं अरिट्टणेमिस्स चत्तारि चोद्दसपुब्वीणमजिणाणं सया जिणसंकासाणं सव्वक्खरसण्णि-वाईणं जिणो [जिणाणं?] इव अवितथं वागरमाणाणं उक्कोसिया चउद्दसपुव्विसंपया हुत्था ।

# वादि-पदं

६४८. समणस्स णं भगवओ महावीरस्स चत्तारि सया वादीणं सदेवमणुया-सूराए परिसाए अपराजियाणं उक्कोसिता वादिसंपया हुत्था ।

### कप्प-पदं

- ६४९. हेट्टिल्ला चत्तारि कष्पा अद्धचंद-संठाणसंठिया पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ सोहम्मे, ईसाणे, सणंकुमारे, माहिदे ।
- ६४०.मज्भिल्ला चत्तारि कप्पा पडि-पुण्णचंदसंठाणसंठिया पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ बंभलोगे, लंतए, महासुक्के, सहस्सारे ।
- ६५१. उवरिल्ला चत्तारि कप्पा अद्धचंद-संठाणसंठिया पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ आणते, पाणते, आरणे, अच्चुते ।

४८०

एवम्\_वायुकायिकानामपि ।

# चतुर्दशपूर्वि पदम्

अर्हत: अरिष्टनेमे: चत्वारि शतानि ६४७ अर्हत् अरिष्टनेमि के चार सौ जिष्य चतुर्दशपूर्विणां अजिनानां जिनसंकाशानां सर्वाक्षरसन्निपातिनां जिनः (जिनानां ?) इव अवितथं व्याकुर्वाणानां उत्कर्षिता चतुर्दशपूर्विसंपदा आसीत् ।

# वादि-पदम्

श्रमणस्य भगवतः महावीरस्य चत्वारि ६४८. श्रमण भगवान् महावीर के चार सौ वादी शतानि वादिनां सदेवमनुजासुरायां परिषदि अपराजितानां उत्कर्षिता वादिसंपदा आसीत् ।

#### कल्प-पदम्

संस्थानसंस्थिताः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा\_\_\_ सौधर्मः, ईशानः, सनत्कुमारः, माहेन्द्रः ।

मध्यमाः चत्वारः कल्पाः परिपूर्णचन्द्र-

ब्रह्मलोकः, लांतकः, महाशुत्रः, सहसारः।

उपरितनाः चत्वारः कल्पाः अर्धचन्द्र₊ संथानसंस्थिताः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा.... आनतः, प्राणतः, आरणः, अच्युतः ।

### स्थान ४ : सूत्र ६४७-६५१

६४६. इसी प्रकार वायु के भी चार प्रकार का समुद्घात होता है।

# चतुर्दशपूर्वि पद

चौदह पूर्वों के ज्ञाता थे। वे जिन नहीं होते हुए भी जिन के समान सर्वाक्षर सन्निपातिक तथा जिन की तरह अवितथ भाषी थे। यह उनके चौदह पूर्वी क्रिब्यों की उत्कृष्ट सम्पदा थी।

# वादि-पद

शिष्य थे । वे देव-परिषद्, मनुज-परिषद् तथा असुर-५रिषद् से अपराजेय थे । यह उनके वादी शिष्यों की उत्कृष्ट सम्पदा थी ।

#### कल्प-पद

- अधस्तनाः चत्वारः कल्पाः अर्धचन्द्र- ६४१. निचले चार देवलोक अर्धचन्द्र-संस्थान से संस्थित होते हैं----
  - १. सौधर्म, २. ईशान,
  - ३. सनत्कुमार, ४. माहेन्द्र ।
  - ६५०. मध्य के चार देवलोक परिपूर्ण चन्द्र-संस्थान से संस्थित होते हैं---१. ब्रह्मलोक, २. लांतक, ३. महाशुक्र, ४. सहस्रार ।
  - ६५१. ऊपर के चार देवलोक अर्धचन्द्र-संस्थान से संस्थित होते हैं----१. आनत, २. प्राणत, ३. आरण, ४. अच्युत ।

समुद्द-पदं

समुद्र-पदम्

६४२. चत्तारि समुद्दा पत्तेयरसा पण्णत्ता, तं जहा.\_\_ लवणोदे, वरुणोदे, खीरोदे, घतोदे। लवणोदकः, वरुणोदः, क्षीरोदकः,

```
तद्यथा....
घुतोदकः ।
```

कसाय-पदं

#### कषाय-पदम्

६५३ चत्तारि आवत्ता पण्णत्ता, तं, जहा\_\_\_ खरावत्ते, उण्णतावत्ते, गूढावत्ते, आमिसावत्ते ।

चत्वारः आवर्त्ताः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—

खरावर्त्तः, उन्नतावर्त्तः, गूढावर्त्तः, आमिषावर्त्तः ।

# एवामेव चत्तारि कसाया पण्णत्ता, तं जहा....

खरावत्तसमाणे कोहे, उण्णतावत्त-समाणे माणे, गुढावत्तसमाणे माया, आमिसावत्तसमाणे लोभे। खरावत्तसमाणं को हं अणुपविट्ठे

जीवे कालं करेति, णेरइएस् তবৰড্জনি ।

•उण्णतावत्तसमाणं माणं अणु-पविट्टे जीवे कालं करेति, णेरइएस् उववज्जति ।

गूढावत्तसमाणं मायं अण्पविट्वे जीवे कालं करेति, णेरइएस् उववज्जति ।<sup>०</sup>

आमिसावससमाणं लोभमणुपविट्रे जीवे कालं करेति, णेरइएस् उववज्जति ।

एवमेव चत्वारः कषायाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा--खरावर्त्तसमानः कोधः, उन्नतावर्त्तसमानः मानः, गूढावर्त्तसमानः माया, आमिषावर्त्त-समानः लोभः । खरावत्तंसमानं कोधं अनुप्रविष्टः जीवः कालं करोति, नैरयिकेषु उपपद्यते ।

उन्नतावर्त्तसमानं मानं अनुप्रविष्टः जीवः कालं करोति, नैरयिकेषु उपपद्यते ।

गूढावर्त्तसमानां मायां अनुप्रविष्टः जीवः कालं करोति, नैरयिकेष उपपद्यते ।

आमिषावर्त्तसमानं लोभं अनुप्रविष्ट: जीवः कालं करोति, नैरयिकेष् उपपद्यते ।

# समुद्र-पद

चत्वारः समुद्राः प्रत्येकरसाः प्रज्ञप्ताः, ६४२ चार समुद्र प्रत्येक-रस---एक दूसरे से भिन्न रस वाले होते हैं----१. लवणोदक—नमक-रस के समान खारे पानी वाला, २. वरुणोदक— सुरा-रस के समान पानी वाला, ३. क्षीरोदक-दूध-रस के समान पानी वाला, ४. घृतोदक— धृत-रस के समान पानी वाला ।

#### कषाय-पद

६५३. आवर्त चार प्रकार के होते हैं---१. खरावर्त --- भंवर, २. उन्नतावर्त----पर्वत शिखर पर चढ़ने का मार्ग या वातूल, ३. गूढावर्त---गेंद की गुंथाई या वनस्प-तियों के अन्दर होने वाली गांठ, ४. आमिषावर्त---मांस के लिए शकुनिका आदि का आकाश में चक्कर काटना। इसी प्रकार कथाय भी चार प्रकार के होते हैं--- १. कोध---खरावर्त के समान, २. मान-जन्नतावर्त के समान, ३. माया - गूढावर्त के समान, खरायर्त के समान कोध में वर्तमान जीव मरकर नैरयिकों में उत्पन्न होता है।

> उन्नतावर्त के समान मान में वर्तमान जीव मरकर नैरयिकों में उत्पन्न होता है।

गूढावर्त के समान भाषा में वर्तमान जीव मरकर नैरयिकों में उत्पन्न होता है ।

आमिषावर्त के समान लोभ में वर्त्तमान जीव मरकर नैरयिकों में उत्पन्त होता है ।

#### णक्खत्त-पद

- ६५४. अणुराहाणक्खत्ते चउत्तारेपण्णते ।
- चउत्तारे ६४४. पुव्वासाढाणवलत्ते \* पण्पत्ते ।
- ६४६. उत्तरासाढाणक्लत्ते<sup>®</sup> चउत्तारे पण्णत्ते ।

#### पावकम्म-पद

- ६४७. जीवाणं चउट्टाणणिव्वत्तिते पोग्गले पावकम्मत्ताए चिणिसु वा चिणंति वा चिणिस्संति वा.... णेरइयणिव्वत्तिते, तिरिक्ख-जोणियणिव्वत्तिते, मणुस्स-णिव्वत्तिते, देवणिव्वत्तिते । ६४८. एवं--- उवचिणिसु वा उवचिणंति
  - वा उदचिणिस्संति वा। एवं\_चिण-उवचिण-बंध उदीर-वेय तह णिज्जरा चेव ।

#### पोग्गल-पद

- ६५९. चउपदेसिया खंधा अणंता पण्णत्ता ।
- ६६०. चउपदेसोगाढा पोग्गला अणंता पण्णत्तां ।
- ६६१. चउसमयट्ठितीया पोग्गला अणंता पण्णत्ता ।
- ६६२. चउगुणकालगा पोग्गला अणंता जाव चउगुणलुक्खा पोग्गला अणंता पण्णत्ताः ।

#### नक्षत्र-पदम्

अनुराधानक्षत्रं चतुष्तारं प्रज्ञप्तम् । पूर्वाषाढानक्षत्रं चतुष्तारं प्रज्ञप्तम् ।

४द२

उत्तराषाढानक्षत्रं चतुष्तारं प्रज्ञप्तम् ।

#### पापकर्म-पदम्

जीवाः चतुःस्थाननिर्वतितान् पुद्गलान् पापकर्मतया अचैषुः वा चिन्वन्ति वा चेष्यन्ति वा---नैरयिकनिर्वतितान्, तिर्यग्योनिक-मनुष्यनिर्वतितान्, निर्वतितान्, देवनिर्वतितान् । एवम्—उपाचैषुः वा उपचिन्वन्ति वा ६५६. इसी प्रकार जीवों ने चतुःस्थान निर्वतित उपचेष्यन्ति वा । एवम्---चय-उपचय-बन्ध उदीर-वेदाः तथा निर्जरा चैव ।

For Private & Personal Use Only

#### पुद्गल-पदम्

चतुःप्रदेशिकाः स्कन्धाः अनन्ताः, प्रज्ञप्ताः । ६४६. चतुःप्रादेशिक स्कंध अनन्त है । चतुः प्रदेशावगाढाः पुद्गलाः अनन्ताः ६६०. चतुःप्रदेशावगाढ पुर्गल अनन्त हैं । प्रज्ञप्ताः । चतुःसमयस्थितिकाः पुद्गलाः अनन्ताः ६६१ चार समय की स्थिति वाले पुद्गल अनन्त हैं । प्रज्ञप्ताः । चतुर्गुणकालकाः पुद्गला अनन्ताः यावत् ६६२. चार गुण काले पुद्गल अनन्त हैं। इसी प्रकार सभी वर्ण, गंध, रस तथा चतुर्गुणरूक्षाः पुद्गलाः अनन्ताः स्पर्शों के चार गुण वाले पुद्गल अनन्त **प्रज्ञ**प्ताः । ぎー

#### नक्षत्र-पद

- ६५४. अनुराधा नक्षत्न के चार तारे हैं। ६५५. पूर्वाषाढा नक्षत्न के चार तारे हैं।
- ६५६. उत्तराषाढा नक्षत्न के चार तारे हैं।

#### पापकर्म-पद

- ६१७. जीवों ने चार स्थानों से निर्वतित पुद्गलों को पाप कर्म के रूप में ग्रहण किया है, ग्रहण करते हैं तथा ग्रहण करेंगे---१. नैरयिक निर्वतित,
  - २. तिर्यक्योनिक निर्वतित,
  - ३. मनुष्य निर्वतित, ४. देव निर्वतित ।
  - पुद्गलों का उपचय, बंध, उदीरण, वेदन तथा निर्जरण किया है, करते हैं और करेंगे ।

www.jainelibrary.org

#### पुद्गल-पद

# टिप्पणियाँ स्थान-४

### १ अन्तक्रिया (सू० १)

मृत्यु-काल में मनुष्य का स्थूलशरीर छूट जाता है। सूक्ष्मशरीर---तैजस और कार्मण उसके साथ लगे रहते हैं। कार्मणशरीर के द्वारा फिर स्थूलशरीर निष्पन्न हो जाता है। अतः स्थूलशरीर के छूट जाने पर भी सूक्ष्मशरीर की सत्ता में जन्म-मरण की परम्परा का अन्त नहीं होता। उसका अन्त सूक्ष्मशरीर का विसर्जन होने पर होता है। जो व्यक्ति कर्म-बन्धन को सर्वथा क्षीण कर देता है, उसके सूक्ष्मशरीर छूट जाते हैं। उनके छूट जाने का अर्थ है-अन्तक्रिया या जन्म-मरण की परम्परा का अन्त । इस अवस्था में आत्मा गरीर आदि से उत्पन्न क्रियाओं का अन्त कर अक्रिय हो जाता है।

# २-४ भरत, गजसुकुमाल, सनत्कुमार, माता मरुदेवा (सू० १)

भरत—भगवान् ऋषभ केवलझान उत्पन्न होने के बाद धर्मोपदेश दे रहे थे। भरत भी वहां उपस्थित थे। भगवान् ऋषभ ने कहा—'इस अवसर्पिणीकाल में मैं पहला तीर्थकर हूं, मेरा पुत्र भरत इसी भव में मोक्ष जाएगा और मेरी मां मरु-देवा सिद्ध होने वालों में प्रथम होंगी।' इस कथन को सुन एक व्यक्ति के मन में विचिकित्सा पैदा टुई। उसने कहा—'आप पहले तीर्थंकर होंगे तथा मरुदेवा प्रथम सिद्ध होंगी, यह तथ्य समझ में आ सकता है, किन्तु भरत का मोक्षगमन बुद्धिगम्य नहीं होता।' भरत ने यह सुना। उसने दूसरे दिन उस व्यक्ति को बुला भेजा और कहा—'तेल से लबालव भरे इस कटोरे को लेकर तुम सारी अयोध्या में पूम आओ। यदि एक भी बूंद नीचे गिरेगी तो तुम्हें मार दिया जायेगा।'

इधर भरत ने सारे नगर में स्थान-स्थान पर नाट्य आदि की व्यवस्था करवा दी । वह व्यक्ति तेल का कटोरा लिए चला । उसे पल-पल मृत्यु के दर्शन हो रहे थे । उसका मन कटोरे में एकाग्र हो गया । सारे शहर में वह घूम आया । तेल का एक बिन्दु भी नीचे नहीं गिरा । भरत ने पूछा—'न्नात ! शहर में तुमने कुछ देखा ?'

'राजन् ! मुझे मौत के सिवाय कुछ नहीं दीख रहा था।'

'क्या तुमने नृत्य और नाटक नहीं देखे ?'

'नहीं !'

'देखो, थोड़े सगय के लिए एक मौत के डर ने तुम्हें कितना एकाग्र और जागरूक बना डाला । मैं मौत की लम्वी परम्परा से परिचित हूं । चक्रवर्तित्व का पालन करता हुआ भी मैं सत्ता, समृद्धि और भोग में आसक्त नहीं हूं ।'

अब भगवान् की बात उस व्यक्ति के गले उतर गई ।

भरत की अनासक्ति अयूर्व थी । उनके कर्म दहुत कम हो चुके थे ।

राज्य का पालन करते-करते कुछ कम छह लाख पूर्व बीत गए थे। एक बार वे अपने मज्जनगृह में आए और ग्रारीर का पूरा मण्डन किया। अपने ग्रारीर की ग्रोभा का निरीक्षण करने वे आदर्ग्रगृह में गए। एक सिंहासन पर बैठे और पूर्वाभि मुख होकर कांच में अपना सौन्दर्य देखने लगे। कांच में सारा अंग प्रतिबिम्बित हो रहा था। भरत उसको एकाग्रमन से देख रहे थे और मन-ही-सन प्रसन्न हो रहे थे।

इतने में ही एक अंगुली से अंगूठी भूमि पर गिर पड़ी । भरत को इसका भान नहीं रहा । वे अपने एक-एक अवयव की शोभा निहारते रहे । अचानक उनका ध्यान उस खाली अंगुली पर गया । उन्होंने सोचा— 'अरे ! यह क्या ? यह इतनी अशोभित क्यों लग रही है ? दिन में चन्द्रमा का ज्योत्स्ना जैसे फीकी पड़ जाती है, वैसे ही यह अंगुली भी गोभाहीन क्यों है ?' उन्हें भूमि पर पड़ी अंगूठी दीखी और जान लिया कि इसके बिना यह अंगुली गोभाहीन हो गई है। उन्होंने सोचा— 'क्या शरीर के दूसरे-दूसरे अवयव भी आभूषणों के बिना शोभाहीन हो जाते हैं ?' अब वे एक-एक कर सारे आभूषण उतारने लंगे। सारा शरीर शोभाहीन हो गया। शरीर और पौद्गलिक वस्तुओं की असारता का चिन्तन आगे बढ़ा। झुभ अध्यव-सायों से घातिकर्मचतुज्व्य नष्ट हुआ। उनके अन्त:करण में संयम का विकास हुआ और वे केवली हो गए। वे कठोर तपस्या किए बिना ही निर्वाण को प्राप्त हुए।

गजसुकुमाल—ढ़ारवती नगरी में वासुदेव कृष्ण राज्य करते थे । उनकी माता का नाम देवकी था । देवकी एक बार अत्यन्त उदासीन होकर बँठी थी । कृष्ण चरण-वंदन के लिए आए और माता को चिन्तातुर देख उसका कारण पूछा ।

देवकी ने कहा--- 'वत्स ! मैं अधन्य हूं। मैंने एक भी बालक को अपनी गोद में कीडारत नहीं देखा।'

क्रुष्ण ने कहा— 'मां ! चिन्ता मत करो । मैं ऐसा प्रयत्न करूंगा कि मेरे एक भाई हो ।' इस प्रकार मां को आश्वासन दे क्रुष्ण पौषधशाला में मए और तीन दिन का उपवास कर हरिणेंगमेषी देव की आराधना की । देव प्रत्यक्ष हुआ और बोला— 'तुम्हें एक सहोदर की प्राप्ति होगी ।' कृष्ण अपनी मां के पास आए और सारी बात उन्हें बताई । देवकी बहुत प्रसन्न हुई ।

एक बार देवकी ने स्वप्न में हाथी देखा। वह गर्भवती हुई और पूरे नौ मास और साढ़े आठ दिन बीतने पर उसने एक वालक का प्रसव किया। वारहवें दिन उसका नामकरण किया। स्वप्न में गज के दर्शन होने के कारण उसका नाम 'गजसुकुमाल' रखा।

उसी नगर में सोमिल बाह्यण रहता था। उसकी परनी का नाम सोमश्री और पुत्री का नाम सोमा था।

एक बार भगवान् अरिष्टनेमि वहां समवसृत हुए । वासुदेव कृष्ण अपनी समस्त ऋद्धि से सज्जित होकर गजसुकुमाल को साथ ले भगवान् के दर्जन करने गए । मार्ग में उन्होंने अत्यन्त सुन्दर कुमारी को देखा और उसके माता-पिता के विषय में जानकारी प्राप्त कर अपने कौटुम्बिक पुरुषों से कहा-—'जाओ, सोमिल से कहकर इस सोमा कुमारी को अपने अन्तःपुर में ले आओ । यह गजसुकुमाल की पहली पत्नी होगी ।'

कौटुम्बिक पुरुषों ने वैसा ही किया । सोमा कुमारी को राजा के अन्त:पुर में रख दिया ।

वासुदेव ऋष्ण सहस्राम्नवन में समवसृत भगवान् अरिष्टनेमि की पर्युपासना कर घर लौटे । गजसुकुमाल धर्मप्रवचन सुनकर प्रतिबुद्ध हुए । उन्होंने भगवान् से पूछा— 'भगवन् ! मैं माता-पिता की आज्ञा लेकर प्रद्रजित होना चाहता हूं ।' भगवान् ने कहा— 'जैसी इच्छा हो ।'

गजसुकुमाल भगवान् की पर्युपासना कर घर आए । माता-पिता को प्रणाम कर बोले—'मैंने भगवान् के पास धर्म सुना है । वह मुझे ध्विकर लगा । मेरी इच्छा है कि मैं प्रवजित हो जाऊं ।' देवकी को यह सुनते ही मूच्छा आ गई और वह धड़ाम से धरती पर गिर पड़ी । आश्वस्त होने पर उसने कहा—'वत्स ! तुम मेरे एकमात्न आक्वासन हो । मैं तुम्हारा वियोग क्षण-भर के लिए भी नहीं सह सकूंगी । तुम विवाह कर, सुखपूर्वक रहो ।' उसने अनेक प्रकार से गजसुकुमाल को समझाया परन्तु उन्होंने अपने आग्रह को नहीं छोड़ा ।

कृष्ण को जब यह वृत्तान्त ज्ञात हुआ, तब वे तत्काल वहां आए । गजसुकुमाल का आलिंगन कर, अपनी गोद में बिठा-कर बोले—-भ्रात ! तुम मेरे छोटे भाई हो । प्रव्रज्या की वात छोड़ दो । मैं तुम्हें इस द्वारवती नगरी का राजा बनाऊंगा, तुम्हारा राज्याभिषेक सम्पन्न करूंगा ।' गजसुकुमाल ने छुष्ण की बात पर घ्यान नहीं दिया ।

अभिनिष्क्रमण समारोह के पश्चात् कुमार गजसुकुमाल भगवान् अरिष्टनेमि के पास प्रव्रजित हो गए । उसी दिन अपरान्ह में वे भगवान् के पास आए और बोले—भंते ! आज ही मैं श्मशान में एक राग्नि की महाप्रतिमा स्वीकार करना चाहता हूं । आप आज्ञा दें ।

भगवान् ने कहा----'अहासुहं देवाणुप्पिया ! ---देवानुप्रिय ! जैसी इच्छा हो वैसा करो ।'

भगवान् की आज्ञा प्राप्त कर मुनि गजसुकुमाल क्ष्मशान में गए; स्थंडिल का प्रतिलेखन किया और दोनों पैरों को सटाकर, ईषद् अवनत होकर एक राति की महाप्रतिमा में स्थित हो गए । इधर ब्राह्मण सोमिल यज्ञ के लिए लकड़ी लाने के लिए नगर के बाहर गया हुआ था। घर लौटते-लौटते संघ्या हो चुकी थी। लोगों का आवयमन अवरुद्ध हो गया था। उसने क्ष्मज्ञान में कायोत्सर्ग में स्थित मुनि गजसुकुमाल को देखा। देखते ही वह कोध से लाल-पीला हो गया। उसने सोचा--- 'अरे! यही वह गजसुकुमाल है, जो मेरी प्यारी पुत्नी को छोड़कर प्रव्रजित हो गया है। अच्छा है, मैं इसका बदला लूं। ' उसने चारों ओर देखा और गीली मिट्टी से गजसुकुमाल के मस्तक पर एक पाल बांध दी। उसने एक कवेलू में दहकते अंगारे लिए और उनको मुनि के मस्तक पर पाल के बीच रख दिए। उसका मन भय से आकान्त हो गया। बह वहां से तेजी से चलकर घर आ गया। मुनि गजसुकुमाल का कोमल मस्तक सीझने लगा। अपार वेदना हुई। वेदना को समभाव से सहन करते हुए मुनि शुभ अध्यवसायों में लीन हो गए। घातिकर्मों का नाग हुआ। कैवस्य की प्राप्ति हुई और क्षण-भर में वे सिद्ध हो गए।' इस प्रकार अत्यन्त स्वल्प पर्याय-काल में ही वे मुक्त हो गए।

सनत्कुमार—हस्तितागपुर के राजा अश्वसेन ने अपने पुत्र सनत्कुमार को राज्य-भार देकर प्रक्रज्या ग्रहण कर ली । सनत्कुमार राज्य का परिपालन करने लगे । चौद्रह रत्न और नौ निधियां उत्पन्न हुई । वे चौथे चक्रवर्ती के रूप में विख्यात हुए । वे कुरुवंश के थे ।

एक बार इन्द्र ने इनके रूप की प्रशंसा की । दो देव ब्राह्मण वेष में हस्तिनागपुर आए और चकी को मनुष्य के शरीर की असारता का बोध कराया। चकी सनत्कुमार ने अपने शरीर का वैवर्ण्य देखा और सोचा—'संसार अनित्य है, संसार असार है। रूप और लावण्य क्षणस्थायी हैं।' उन्होंने प्रव्रज्या स्वीकार करने का दृढ़ निश्चय किया। ब्राह्मण वेषधारी दोनों देवों ने कहा—'धीर ! आपने बहुत ही सुन्दर निश्चय किया है। आप अपने पूर्वजों (भरत आदि) का अनुसरण करने के लिए उद्यत हैं। बन्य हैं आप।' वे दोनों देव वहां से चले गए।

चक्रवर्ती सनस्कुमार अपने पुत्न को राज्य-भार सौंपकर स्वयं आचार्य विरत के पास प्रव्नजित हो गए । सारे रत्न, सभी नरेन्द्र, सेना और नौ निधियां––छह मास तक चक्रवर्ती मुनि के पीछे-पीछे चलते रहे, किन्तु मुनि सनत्कुमार ने उन्हें नहीं देखा ।

आज उनके दो दिन के उपवास का पारण था। वे भिक्षा लेने गए। एक गृहस्थ ने उन्हें बकरी की छाछ दी। उसे वे पी गए। पुनः दूसरे दिन उन्होंने दो दिन का उपवास कर लिया। इस प्रकार तपस्था चलती रही और पारणे में प्रान्त और नीरस आहार लेते रहे। उनके शरीर का सन्तुलन विगड़ गया और वह सात रोगों से आक्रान्त हो गया—खुजली, ज्वर, खांसी, श्वास, स्वरभंग, अक्षिवेदना, उदरव्यथा। ये सातों रोग उन्हें अत्यन्त व्यथित करने लगे। किन्तु समतासेवी मुनि ने सात सौ वर्षों तक उन्हें सहा। तपस्या चलती रही। इस प्रकार उग्र तप के फलस्वरूप उन्हें पांच लब्धियां प्राप्त हुई —आम-यौं पधि, क्ष्वेलौषधि, विप्रुट्औषधि, जल्लौषधि और सर्वों षधि। इतनी लब्धियां प्राप्त होने पर भी मुनि ने उनका उपयोग अपनी व्याधियों का शमन करने के लिए नहीं किया।

एक वार इन्द्र ने अपनी सभा में सनत्कुमार की सहनज्ञक्ति की प्रज्ञंसा की । दो देव उसकी परीक्षा करने आए और बोले----'भंते ! हम आपके भरीर की चिकित्सा करना चाहते हैं ।' मुनि मौन रहे । तब उन्होंने पुनः अपनी बात दोहराई । अब भी मुनि मौन ही रहे । उनके वार-वार कहने पर मुनि ने कहा----'क्या आप शरीर की व्याधि के चिकित्सक हैं अथवा कर्म की व्याधि के ?' दोनों ने कहा----'हम शरीर की चिकित्सा करने वाले वैद्य हैं,।' तब मुनि सनत्कुमार ने अपनी अंगुली पर अपना थूक लयाया । अंगुली सोने की तरह चमकने लगी । मुनि ने कहा--- 'मैं शारीरिक रोगों की चिकित्सा करने में समर्थ हूं । यदि मेरे में सहनगतित नहीं होती तो मैं वैसा कर लेता । यदि आप संचित कर्म की व्याधि को मिटाने में समर्थ हैं तो बैसा प्रयत्न करें ।' दोनों देव आश्चर्य चकित रह गए । वे अपने मूल स्वरूप में आकर बोले---'भगवन् ! कर्म की व्याधि को मिटाने में आप ही सगर्थ हैं । हम तो आपकी परीक्षा करने यहां आए थे ।' वे वन्दन कर अपने स्थान की ओर लौट गए ।

१. आवश्यकमलयगिरिवृत्ति, पत्र ३४७, ३४८

मुनि सनत्कुमार पचास हजार वर्ष तक कुमार और लाख वर्ष तक चक्रदर्ती के रूप में रहकर प्रव्रजित हुए । वे एक लाख वर्ष तक श्रामण्य का पालन कर दुष्कर तप कर सम्मेदशिखर पर गए । वहां एक शिलातल पर मासिक अनशन किया । अनशन कर मुक्त हो गये ।'

माता मरुदेवी—महाराज ऋषभ प्रव्रजित हो गए। उन्हें केवलज्ञान की प्राप्ति हुई। उसी दिन चक्रवतीं भरत की आयुधशाला में चक की उत्पत्ति हुई। उसके सेवकों ने आकर भरत को बधाई देते हुए केवलज्ञान और चक्र की उत्पत्ति के विषय में बताया। भरत ने सोचा—'पहले पिता की पूजा करूं या चक्र की।' विचार करते-करते पिता की पूजा का महत्त्व उन्हें प्रतीत हुआ और उन्होंने उसके लिए सामग्री की तैयारी करने का आदेश दे दिया।

मरुदेवी ऋषभ की माता थी। उसने भरत की राज्यश्री देखकर सोचा—'मेरे पुत ऋषभ के भी ऐसी ही राज्यश्री थी। आज वह भूख और प्यास से पीड़ित होकर नग्न धूम रहा है।' वह मन-ही-मन घुटने लगी। पुत का शोक घना हो गया। मन क्लेश से भर गया। वह रोने लगी। भरत उधर से निकला। दादी को रोते देखकर बोला—'मां! तुम मेरे साथ चलो! मैं तुम्हें भगवान ऋषभ की विभूति दिखाऊं।' मरुदेवी हाथी पर बैठकर उनके साथ चली। वे भगवान के समवसरण के निकट आए। भरत ने कहा—'मां! देख, ऋषभ की ऋढि कितनी विपुल है। इस ऋढि के समक्ष मेरा ऐक्वर्य एक कोड़ी के समान है।' मरुदेवी ने चारों ओर देखा। सारा वातावरण उसे अनूठा लगा। उसने मन-ही-मन सोचा— 'ओह! मैंने मोह के वशीभूत होकर व्यर्थ ही शोक किया है। भगवान स्वयं ऐसी विपुल ऋढि के स्वामी हैं।' उसके विचार आगे बढ़े। झुभध्यान की श्रेणी में वह आरूढ़ हुई। सारा शरीर रोमांचित हो उठा। उसकी आंखें भगवान ऋषभ की ओर टकटकी लगाए हुए थीं। उसे केवलज्ञान उत्पन्न हुआ और क्षण-भर में ही वह मुक्त हो गई।

मरुदेवी अत्यन्त क्षीणकर्मा थी । उसके कर्म बहुत अल्प थे । 'उसने न विधिवत् प्रव्रज्या ही ली और न तप ही तपा । वह अल्प समय में ही मुक्त हो गई ।'

६-६ (सू० २-४)

सिण्झिहि ।

प्रस्तुत तीन सूत्रों में वृक्ष के उदाहरण से पुरुष की ऊंचाई-निचाई, परिणति और रूप का निरूपण किया मया है। ऊंचाई और निचाई के मानदण्ड अनेक होते हैं। अनुवाद में मनुष्य की ऊंचाई और निचाई को शरीर और गुण के मानदण्ड से समझाया गया है; वह मात्न एक उदाहरण है। प्रस्तुत सूत्र की व्याख्या सम्भावित सभी मानदण्डों के आधार पर की जा सकती है। उदाहरणस्वरूप—

- कुछ पुरुष ऐश्वर्य से भी उन्नत होते हैं और ज्ञान से भी उन्नत होते हैं।
- २. कुछ पुरुष ऐश्वर्य से उन्नत होते हैं, किन्तु ज्ञान से प्रणत होते हैं।
- ३, छुछ पुरुष ऐक्वर्य से प्रणत होते हैं, किन्तु ज्ञान से उन्नत होते हैं।
- ४. कुछ पुरुष ऐक्वर्य से भी प्रणत होते हैं और ज्ञान से भी प्रणत होते हैं।

#### उन्नत और प्रणत

कांपिल्यपुर नाम का नगर था। उसमें ब्रह्म नामक राजा राज्य करता था। उसकी रानी का नाम चूलनी था। चूलनी रानी के गर्भ से एक पुत उत्पन्न हुआ, जिसका नाम था ब्रह्मदत्त। पिता की मृत्यु के समय बालक छोटा था। उसे अनेक परिस्थितियों में से गुजरना पड़ा। बड़े होने पर वह चक्रवर्ती बना। वह सुख पूर्वक राज्य का परिपालन करता हुआ विचरण करने लगा।

<sup>9.</sup> उत्तराघ्ययन की वृत्ति में बतलाया गया है कि सनःकुमार तीसरे देवलोक में उत्पन्न हुए। उत्तराघ्ययन, सुखबोधावृत्ति, पत्र २४२ तत्य सिलायले आलोयणाविहाणेण मासिएण भक्तेण कालगती सणंकुमारे कप्पे उववन्नो । ततो चुतो महाविदेहे

२. अभिधान राजेन्द्र, दूसरा भाग, पृष्ठ १९४९, पाँचवां भाग, पृष्ट १६६९।

एक बार उस गांव में नट आए। उन्होंने नाटक शुरू किया। नाटक देखकर राजा की पुरानी स्मृति जागृत हो गई। उसने अपने पूर्व-जन्म के भाई का पता लगाया। वह साधु के वेष में था। राजा उनसे मिला। दोनों का आपस में बहुत बड़ा विचार-विमर्ग चला। साधु ने कहा—'भाई ! तुम पूर्व-जन्म में मुनि थे, आज भोगों में आसक्त होकर भोगों की चर्चा करते हो। इन्हें छोड़ो और अनासक्त जीवन जीओ। यदि ऐसा नहीं कर सकते हो तो असद् कर्म मत करो। श्रेष्ठ कर्म करो: जिससे तुम्हारा भविष्य उज्ज्वल हो।'

ब्रह्यदत्त ने कहा—'मैं जानता हूं, तुम्हारी हित-शिक्षा उचित है, किन्तु मैं निदान-वश हूं । आर्य कर्म नहीं कर सकता ! ब्रह्यदत्त नहीं माना । साधु चला गया । चक्रवर्ती ब्रह्यदत्त मर कर सातवें नरक में उत्पन्न हुआ ।

देखें----उत्तराध्ययन, अध्ययन १३

#### प्रणत और उन्नत

गंगा नदी के तट पर 'हरिकेश' का अधिपति वलको नामक चाण्डाल रहता था। उसकी पत्नी का नाम गौरी था। उसके गर्भ से एक पुत्र उत्पन्न हुआ, जिसका नाम बल रखा। वही बल आगे चलकर 'हरिकेश बल' नाम से प्रसिद्ध हुआ। वह काला और विरूप था। अपनी जाति में और अपने साथियों में नटखट होने के कारण उसे सर्वत्र तिरस्कार ही मिला करता था। वह जीवन से ऊब गया था।

मुनि का योग मिला। उसकी भावना बदल गई। वह साधु बन गया। विविध प्रकार की तपस्याएं प्रारम्भ की। तपः प्रभाव से अनेक शक्तियां उत्पन्त हो गईं। वे लश्चि-सम्पन्न हो गये। देवता भी उनकी सेवा में रहने लगे। साधना के क्षेत्र में जाति का महत्त्व नहीं होता। भगवान् महावीर ने कहा है----'यह तप का साक्षात् प्रभाव है, जाति का नहीं। चाण्डाल कुल में उत्पन्न हो कर भी हरिकेश मुनि अनेक गुगों से युक्त होकर जन-वन्द्य हुए।' उनके ऐहिक और पार-लौकिक----दोनों जीवन प्रशस्त हो गये।

देखें---उत्तराध्ययन, अध्ययन १२।

#### प्रणत और प्रणत

राजगृह नगर में काल सौकरिक नामक कदायी रहता था। वह प्रतिदिन ५०० भैंसे मारता था। प्रतिदिन के अभ्यास के कारण उसका यह दृढ़ संकल्प भी बन गया था।

एक बार राजा श्रेणिक ने उसे एक दिन के लिए हिंसा छोड़ने को कहा। जब उसने स्वीकार नहीं किया तो बलात् हिंसा छुड़ाने के लिए उसे कुएं में डाल दिया, क्योंकि भगवान महावीर ने राजा श्रेणिक को पहली नरक में नहीं जाने का कारण यह भी बताया था कि यदि सौकरिक एक दिन की हिंसा छोड़ दे तो नुम्हारा नई गमन रुक सकता है। सुबह निकाला मया तो उसके चेहरे पर बही प्रसन्नता थी जो प्रसन्नता हमेशा रहती थी। प्रसन्नता का कारण और कुछ नहीं था, संकल्प की कियान्विति ही थी।

राजा ने जिज्ञासा की----'आज तुमने भैंसे कैसे मारे ?'

उत्तर में वह बोला—'मैंने घरीर मैल के क्रुन्निम भैंसे बनाकर उनको मारा है ।' राजा अवाक् रह गया । काल सौकारिक यातना से परिपूर्ण अपनी अन्तिम जीवन-लीला समाप्त कर सप्तम नरक में नैरयिक बना ।

### उन्नत और प्रणत परिणत

राजगृह नगर था। महाझतक नाम का धनाढ्य व्यक्ति वहां रहता था। उसके रेवती आदि १३ पत्नियां थीं। रेवती के विवाहोपलक में उसके पिता से उसे करोड़ हिरण्य और दस हजार गायों का एक व्रज सिला था। महाझतक के साथ वह आनन्दपूर्वक जीवन बिता रही थी। प्रारम्भ में उसके विचार बहुत अच्छे थे। एक दिन उसके मन में विचार हुआ कि कितना अच्छा हो, इन सब १२ सपत्नियों को मार कर, इनकी सम्पत्ति लेकर पत्ति के साथ एकाकी काम-कीड़ा का

उपभोग करूं । उसने वैसा ही किया । शस्त और विष प्रयोग से अपनी बारह सौतों को मार दिया । उसकी कूरता इतने से संतुष्ट नहीं हुई । अब वह मांस, मंदिरा आदि का भी भक्षण कर उन्मत्त रहने लगी ।

एक बार नगर में कुछ दिनों के लिए 'जीव-हिंसा निषेध' की घोषणा होने पर वह अपने पीहर से प्रति दिन दो बछड़ों का मांस मँगाकर खाने लगी ।

महाशतक श्रमणोपासक एक दिन धर्म-जागरण में व्यस्त था। उस समय रेवती काम-विह्वल हो वहां पहुंची और विविध प्रकार के हाव-भाव प्रदर्शित कर भोगों की प्रार्थना करने लगी। उसकी इस प्रकार की अभद्र उन्मत्तता को देखकर महाशतक ने कहा—'आज से सातवें दिन तू 'विषूचिका' रोग से आकान्त होकर प्रथम नरक में उत्पन्न होगी।' यह सुनकर वह अत्यन्त भयभीत हुई । ठीक सातवें दिन उसकी मृत्यु हो गई ।

देखें—-उपासकदशा, अ० ⊏ा

#### उन्नत और प्रणत रूप

रोम के एक चित्रकार ने सुंदर और भव्य व्यक्ति का चिन्न बनाने का संकल्प किया । एक बार उसे एक छोटा लड़का मिल गया । वह अत्यन्त सुंदर था । उसका मन प्रसन्नता से भर गया । उसने चिन्न तैयार किया । वह चिन्न उसकी भावना के अनुरूप बना । सर्वत्न उसकी प्रशंसा होने लगी ।

एक दिन उसके मन में पहले चिस्न से विपरीत चित्न बनाने की भावना जगी । उसने वैसा ही व्यक्ति खोज निकाला, जिसके चेहरे से स्वार्थपरता, क्रूरता और कुरूपता झलकती थी । उसका चिन्न भी उसने तैयार किया ।

एक बार वह चित्रकार दोनों चित्नों को लेकर जा रहा था। एक व्यक्ति ने उन्हें देखा और वह जोर से रोने लगा। चितकार ने पूछा—'तुम क्यों रोते हो ?' वह बोला—'ये दोनों मेरे चित्र हैं।' चित्रकार ने पूछा—'दोनों में इतना अन्तर क्यों ?' वह बोला—पहला चित्र मेरी जवानी का और दूसरा चित्र बुढ़ापे का है। मैंने अपनी जवानी व्यसनों में पूरी कर दी। उन व्यसनों से कूरता और कुरूपता पैदा हुई।

वह प्रारम्भ में उन्नत और अन्त में प्रणत रूप वाला हो गया ।

#### प्रणत और उन्नत रूप

यह उस समय की घटना है जब गुजरात में महाराजा सिद्धराज राज्य करते थे। एक बार मध्यप्रदेश की 'ओड' जाति अकाल से ग्रस्त होकर अपनी आजीविका के लिए गुजरात पहुंची। राजा सिद्धराज ने 'सहस्रलिंग' तालाब खुदाने का निर्णय इसलिए किया कि प्रजा को राहत-कार्य मिल जाये। ओड जाति में टीकम नाम का एक व्यक्ति अपनी पत्नी व बच्चों को लेकर वहां चला आया। उसकी पत्नी का नाम जसमा था। जसमा वड़ी विचक्षण और वीर नारी थी। विचक्षणता और वीरता के साथ वह अत्यन्त सुन्दर भी थी। रूप प्रायः अभिशाप सिद्ध होता है। जसमा के लिए भी यही हुआ। उसका पति और उसके साथी मिट्टी खोदते और सिवयां उस मिट्टी को एक स्थान से दूसरे स्थान तक ढोती थीं। राजा सिद्धराज की दृष्टि जसमा पर पड़ी। उसने उसे अपने महलों में आने के लिए अनेक प्रलोभन दिए, किन्तु जसमा का हृदय विचलित नहीं हुआ। उसने इस कुचक्र की जानकारी अपने पति को दी और कहा कि अब हमें यहां नहीं रहना चाहिए। बहुत से लोग वहां से इनके साथ चल पड़े।

राजा को यह मालूम हुआ तो वह स्वयं घोड़े पर बैठ अपने सैनिकों को साथ ले चल पड़ा। निकट पहुंच कर राजा ने कहा—-'जसमा को छोड़ दो, और सब चले जाओ।' टीकम ने कहा—-'ऐसा नहीं हो सकता।' बहुत से लोग उसमें मारे गए, टीकम भी मारा गया। पति के मरने पर जसमा के जीवन का कोई मूल्य नहीं रहा। उसने हाथ में कटार लेकर अपने पेट में भोंकते हुए कहा—'यह मेरा हाड़-मांस का शरीर है। दुष्ट ! तू इसे ले और अपनी भूख झांत कर।'

जसमा छोटी जाति में उत्पन्न थी, प्रशत थी । किन्तु, उसने अपना बलिदान देकर नारीत्व के उन्नत रूप को प्रस्तुत किया । यह थी उसकी प्रणत और उन्नत अवस्था ।

#### ६-१४ (सू० ४-११)

इन सात सूत्रों में मन, संकल्प, प्रज्ञा और दृष्टि—इन चार बोधात्मक दृष्टिबिन्दुओं तथा भील, व्यवहार और पराक्रम—इन तीन कियात्मक दृष्टिबिन्दुओं से पुरुष की विविध अवस्थाओं का प्रतिपादन किया गया है। इन सूत्रों में उपमा-उपमेय या उदाहरण-बैली का प्रतिपादन नहीं है।

वृत्तिकार ने एक सूचना दी है कि एक परंपरा के अनुसार शील और आचार ये भिन्न हैं । इनको भिन्न मान लेने पर बोधात्मक-पक्ष की भांति क्रियात्मक-पक्ष के भी चार प्रकार हो जाते हैं । शील और आचार के दो स्वतन्त्र आकार इस प्रकार होंगे---

१. कुछ पुरुष ऐश्वर्य से उन्नत और उन्नत शील वाले होते हैं ।

२. कुछ पुरुष ऐश्वर्थ से उन्नत, किन्तु प्रणत शील वाले होते हैं।

२. कुछ पुरुष ऐश्वर्य से प्रणत, किन्तु उन्नत शील वाले होते हैं।

४. कुछ पुरुष ऐश्वर्य से प्रणत और प्रणत शील वाले होते हैं।

१. कुछ पुरुष ऐश्वर्य से उन्नत और उन्नत आचार वाले होते हैं।

२. कुछ पुरुष ऐश्वर्य से उन्नत, किन्तु प्रणत आचार वाले होते हैं।

३. कुछ पुरुष ऐश्वर्य से प्रणत, किन्तु उन्नत आचार वाले होते हैं।

४. कुछ पुरुष ऐश्वर्य से प्रणत और प्रणत आचार वाले होते हैं।

# ऐश्वर्य से उन्नत और उन्नत मन

उज्जयिनी का राजा भो जऐक्वर्य, विद्वत्ता और उदारता में अदितीय था। उसकी उदारता की घटनाएं इतिहास में आज भी लिपिबद्ध हैं। एक बार अमात्य ने सोचा कि यदि राजा इसी प्रकार दान देते रहे तो 'कोश' शीझ खाली हो जाएरा। वह राजा को दान से निवृत्त करने के उपाय सोचने लगा। एक वार अमात्य ने राजा के शयनघर पर एक पट्ट लगा दिया। उस पर लिखा था—'आपदर्थे धनं रक्षेत्' (आपत्ति के लिए धन को सुरक्षित रखना चाहिए)। राजा भोज सोने के लिए आये। उन्होंने पट्ट पर अंकित वाक्य को पढ़ा और उसके नीचे लिख दिया—'श्रीमतामापद: कुत:?' (ऐक्वर्य-सम्पन्न व्यक्तियों के लिए आपत्ति कहां है?) दूसरे दिन मंत्री ने देखा तो उसका चेहरा विधाद से भर गया। उसने फिर एक वाक्य नीचे लिख डाला—'कदाचिद् स्थ्यति देव:' (कभी भाग्य भी रुप्ट हो जाता है)। राजा ने जब इसे पढ़ा तो तत्काल समाधान की वाणी में स्वर फूट पड़ा—-'संचतिमपि नक्ष्यति' (संचित्त धन भी नहीं रहता)। मंग्री इसे पढ़ समझ गया कि राजा की प्रवृत्ति में अन्तर आने वाला नहीं है।

राजा भोज ऐश्वर्य से उन्नत थे तो उनके मन की उदारता भी कम नहीं थी।

# ऐश्वर्य से प्रणत और उन्नत मन

संस्कृत का महान् कवि माथ अत्यन्त दरिद्र ब्राह्मण था। एक दिन की घटना है—--एक व्राह्मण अवन्ति से मान के पास आया और अपनी जाचारी के स्वर में बोला-- मेरी कन्या की शादी है, मेरे पास कुछ नहीं है, कुछ सहायता दीजिए। माघ ने जब यह सुना तो वे बड़े असमंजस में पड़ गए। देने को पास में कुछ नहीं था। 'ना' भी कैसे कहा जाए। इधर-उधर दृष्टि दौड़ाई। कवि वे देखा--- पत्नी सोई है। उसके हाथ में पहने हुए हैं कंगण। मन ने कहा---क्यों न यह निकाल कर दे दिया जाए। वे चुपके से उठे और एक हाथ से कंगण निकाल कर जाने लगे तो पत्नी की नींद टूट गई। वह वोली----एक से क्या होगा ? यह दूसरा भी ले जाइए, वेचारे का काम हो जायेगा।' माध स्तब्ध रह गये। उन्होंने कंगण देकर ब्राह्मण को बिदा किया।

पास में ऐश्वर्य न होते हुए भी माध और उनकी पत्नी का मन कितना उन्नत था।

# ऐश्वर्य से प्रणत और प्रणत मन

एक गांव में एक भिक्षुक अपने वाल-बच्चों सहित रहता था । प्रति दिन वह गांव में जाता और जो कुछ पैसा, अन्न आदि मिलता, उससे अपना भरण-पोषण करता था । उसका मन अत्यन्त क्रपण था । दूसरों की सहायता की बात तो दूर रही, वह किसी दूसरे को दान देते हुए देखता तो भी उसके मन पर चोट-सी लगती थी ।

एक दिन की घटना है । वह घर पर आया, तब पत्नी ने उसके उदास चेहरे को देखकर पूछा—

'क्या गांठ से गिर पड़ा, क्या कछु किसको दीन ।

नारी पुछे सूमसू, क्यों है बदन मलीन॥

(क्या आज क्रुछ गिर पड़ा है या किसी को कुछ दिया है, जिससे कि आपका चेहरा उदासीन है) ।

वह बोला—-'तुम ठीक कहती हो । मेरा चेहरा उदास है, किन्तु इसलिए नहीं कि मैंने कुछ दिया है या मेरी गांठ से कुछ गिर पड़ा है, किन्तु इसलिए कि मैंने आज एक व्यक्ति को कुछ दान देते हुए देख लिया है—-

> 'नहीं गांठ से गिर पड़ा, ना कछु किसको दीन । देवत देख्या और को, ताते बदन मलीन ।।

# ऐश्वर्य से उन्नत और उन्नत संकल्प

भगवान ऋषभ के ज्येष्ठ पुत का नाम भरत था। वे चक्रवर्ती बने। उनके पास अतुल ऐष्टवर्य और साधन-सामग्री थी। इतना होने पर भी उनके विचार बहुत उन्नत थे। वे अपने ऐष्टवर्य में कभी मूढ़ नहीं बने। उन्होंने अपने मंगलपाठकों को यह आदेश दे रखा था कि प्रातःकाल में जागरण के समय वे 'मा हन, मा हन' (किसी को पीड़ित मत करो, किसी को मत मारो) इन शब्दों की घ्वनि करते रहें। भरत के जागते ही वे मंगलपाठक इस प्रकार की ध्वनि सतत करते रहते। इसके फलस्वरूप चक्रवर्ती भरत में अप्रमत्तता का विकास हुआ और वे चक्रवर्तित्व का पालन करते हुए भी उसी भव में मुक्त हो गये। वे ऐष्टवर्य और संकल्प—दोनों से उन्नत थे।

# ऐश्वर्य से उन्नत और प्रणत संकल्प

महापद्म नाम के राजा की रानी का नाम पद्मावती था। उनके पुण्डरीक और कुण्डरीक नाम के दो पुत्न थे महापद्म अपने पुत्न पुण्डरीक को राज्य-भार सौंप दीक्षित हो गये। एक बार नगर में एक आचार्य का आगमन हुआ। दोनों भाई आचार्य-अभिवंदना के लिए आये। उन्होंने धर्मोंपदेश सुना। दोनों की आत्मा स्वविकास की ओर उन्मुख हो गई। छोटा भाई सम्धु बन गया और बड़ा भाई श्रावक-धर्म स्वीकार कर पुनः राजधानी लौट आया।

कुण्डरीक कठोर साधनारत हो आत्म-विकास के क्षेत्र में प्रगति करने लगे। कठोर तपक्ष्वर्या से उनका शरीर क्रुश ही नहीं हुआ, अपितु रोगग्रस्त भी हो गया। वे विहार करते-करते अपने ही नगर 'पुण्डरीकिणी' में आ गये। राजा पुण्डरीक मुनि बंदन के लिए आए। उन्होंने कुण्डरीक मुनि की हालत देखी तो आचार्य से औषधोपचार के लिए प्रार्थना की। उपचार प्रारम्भ हुआ। शनैं: शनैं: रोग शान्त होने लगा। मुनि स्वस्थ हो गये, किन्तु इसके साथ-साथ उनका मन अस्वस्थ हो गया। वे सुखैषी बन गये। वहां से विहार करने का उनका मन नहीं रहा। भाई ने अव्यक्त रूप से उन्हें समझाया। एक बार तो वे विहार कर चले गये। वहां से विहार करने का उनका मन नहीं रहा। भाई ने अव्यक्त रूप से उन्हें समझाया। एक बार तो वे विहार कर चले गये। कुछ दिनों के बाद फिर उनका मन शिथिल हो गया। वे पुन: अपने नगर में चले आये। राजा पुण्डरीक ने बहुत समझाया, किन्तु इस बार निशाना खाली गया। आखिर पुण्डरीक ने अपनी राजसिक पोशाक उतार कर भाई को दे दी और भाई की पोशाक स्वयं पहन ली। एक भोगासक्त हो गया और एक योगासक्त हो गये। एक राजगद्दी पर मुशोभित हो गये और एक साधनारत हो आत्म-ऐक्ष्वर्य से सुसम्पन्त हो गये। सातवें तरक गया और योगरत होने वाला स्वर्ग में गया। इस कथानक में दोनों तथ्यों का प्रतिपादन है—

१. पुण्डरीक राज्य करता रहा और अन्त में भाई कुण्डरीक के लिए राज्य का त्याग कर मुनि बन गया—-वह ऐश्वर्य से उन्नत और संकल्प से भी उन्नत रहा न

२. कुण्डरीक राज्य के लिए मुनि वेष का त्याग कर राजा बना—वह ऐक्वर्य (श्रामण्य) से उन्नत होकर भी संकल्प से प्रणत था।

# ऐक्वर्य से प्रणत और उन्नत संकल्प

अब्राहम लिंकन अमेरिका के राष्ट्रपति थे। उनके पिता का नाम था टामस लिंकन। घर की आर्थिक स्थिति अत्यन्त कमजोर थी। यह घटना बचपन की है। पढ़ने का उन्हें बहुत शौक था। एक बार अपने अध्यापक एण्ड्रू ऋाफर्ड के पास वाशिंगटन की जीवनी थी। वे उसे पढ़ना चाहते थे। अपने अध्यापक के पास पहुंचे और अनुनय-विनय करने के बाद पुस्तक प्राप्त करने में सफल हुए। वे खुशी-खुशी अपने घर पहुंचे और लैम्प के प्रकाश में पुस्तक पढ़ने लगे। पुस्तक पढ़ने में इतने लीन हो गये कि समय का कुछ पता नहीं लगा। पिता ने कई बार सोने के लिए कहा, किन्तु उन्होंने उस पर ध्यान नहीं विया। आखिर जब फिर पिता ने डांटा तो पुस्तक को झरोखे में रख लैम्प बुझाकर लेट गये। नींद आ गई। सुबह उठकर पुस्तक को देखा तो वह बरसात के कारण पानी से कुछ खराब हो गई थी। बड़ें घवराये। अघ्यापक के सामने एक अपराधी की तरह खड़े हुए। अध्यापक ने कहा—'इसीलिए मैं किसी को पुस्तक देना नहीं चाहता। उसके सुरक्षित पहुँचने में मुझे संदेह रहता है। अब इसका वण्ड भरना होगा। 'अत्राहम ने कहा—-'मेरे पास फूटी कौड़ी भी नहीं है।' अध्यापक बोले - 'तीन दिन मेरे खेत में काम करो, फिर यह पुस्तक तुम्हारी हो जायेगी।' तीन दिन कड़ा परिश्वम किया। अध्यापक के सामने जब हाजिर हुए तो बहुत प्रसन्त थे। अब किताब उन्हें मिल गई। घर पर आए तो बहिन से कहा—'तीन दिन काम करना पड़ा तो क्या ? पुस्तक मेरी बन गई। अब इसे पढ़कर मैं भी ऐसा ही बनने का प्रयत्न करूँगा।' लिंकन ऐश्वयं से प्रणत थे, किन्तु संकल्प से उन्नत।

# ऐश्वर्य से प्रणत और प्रणत संकल्प

दो पड़ोसी थे। एक ईर्ष्यालु और दूसरा मत्सरी था। दोनों लोभी थे। एक बार धन प्राप्ति के लिए दोनों ने देवी के मंदिर में तपस्या प्रारम्भ की। दिन वीत गये। कुछ दिनों के वाद देवी प्रसन्त हुई और वोली—'बोलो !क्या चाहते हो ? जो पहले मांगेगा, दूसरे को उससे दुमुता दूंगी।' दोनों ने यह मुना तो लोभ का समुद्र दोनों के मन में उढ़ेलित हो उठा। दोनों सोचने लगे कि पहले कौन मांगे ?वह सोचता है यह मांगे और दूसरा सोचता है वह मांगे, जिससे मुझे दुगुना मिले। दोनों एक दूसरे की ओर देखते रहे किन्तु पहल किसीने नहीं की।

दोनों का मन दूषित था। ईर्ष्यालु ने सोचा—धन आदि मांगने से तो इसे दुगुना मिलेगा। इससे अच्छा हो, मैं क्यों नहीं देवी से यह प्रार्थना करूँ कि मेरी एक आंख फोड़ दे, इसकी दोनों फूट जाएगी। उसने वही कहा। देवी बोली— 'तथास्तु !' एक की एक आंख फूटी और दूसरे की दोनों।

इस प्रकार वे ऐण्वर्य और संकल्प दोनों से प्रणत थे।

# ऐश्वर्य से उन्नत और प्रज्ञा से उन्नत

थावरचापुत्न महल की ऊपरी मंजिल में मां के पास बैठा था। वहां उसके कानों में मधुर ध्वति आ रही थी। मां से पूछा— 'ये गीत बड़े मधुर हैं, मेरा मन पुन: पुन: सुनने को करता है। ये कहां से आ रहे हैं और क्यों आ रहे हैं ?' मां ने जिज्ञासा को समाहित करते हुए कहा- — 'पुत्न ! अपने पड़ोसी के घर पुत्न उत्पन्न हुआ है। ये गीत पुत्र-प्राप्ति की खुशी में गाये जा रहे हैं और वहीं से आ रहे हैं।' पुत्न का मन अन्य जिज्ञासा से भर गया। वह बोला— 'मां क्या मैं जन्मा था तव भी गाये गये थे ?' मां ने स्वीकृति की भाषा में कहा— हां, नाये गये थे।' इस प्रकार वार्तालाय चल ही रहा था कि इतने में गीतों का स्वर बदल गया। जो स्वर कानों को प्रिय था वही अब कांटों की तरह चूभने लगा। पुत्न ने पूछा—'मां ! ये गीत कैसे हैं ? मन नहीं चाहता इन्हें मुनने को ।' मां वोली —'वत्स ! ये कर्ण-कटु हैं । हृदय को रुलाने वाले हैं । जो बच्चा पैदा हुआ था, अब वह नहीं रहा ।' पुत्न वोला—'मां, मैं नहीं समझा ।' 'वह मर गया, उसकी मृत्यु हो गई' मां ने कहा । लड़के ने पूछा—'मृत्यु क्या होती है ?'

'जीवन की अवधि समाप्त होने का नाम मृत्यु है'—मां ने कहा। बालक ने पूछा—'क्या मैं भी महाँगा ?' मां ने कहा— 'हां, जो पैदा होता है वह निश्चित मरता है । इसमें कोई अपवाद नहीं है।'

पुल बोला—'क्या इसका कोई उपचार है ?' मां ने कहा—∹हां, है । भगवान अरिष्टनेमि इसके अधिक्रृत उपचारक है ।' एक वार अरिष्टनेमि वहां आए । थावरचापुल प्रवचन सुनने गया । प्रवचन से प्रतिवद्ध होकर, वह उनके शासन में प्रव्रजित हो गया । मुनि थावरचापुल ने कठोर साधना कर मोक्ष प्राप्त कर लिया ।

वे ऐक्ष्वर्यं और प्रज्ञा-—दोनों से उन्नत थे ।

# ऐश्वर्य से उन्नत और प्रज्ञा से प्रणत

एक सिद्ध महात्मा अपने शिष्यों के साथ कहीं जा रहे थे। मार्ग में एक तालाब आया। विश्वाम करने और पानी पीने के लिए वे वहां रुके। महात्मा तालाव के तट पर गये और जीवित मछलियां खाने लगे। शिष्यों ने भी गुरु का अनुकरण किया। महात्मा कुछ नहीं वोले। वे वहां से आगे चले। शिष्य भी चल पड़े। थोड़ी दूर चले कि एक तालाब आ गया। तालाब में मछलियां नहीं थीं।

महात्मा उसी प्रकार किनारे पर खड़े होकर निगली हुई मछलियों को पुनः उगलने लगे। शिष्य देखने लगे। उन्हें आश्चर्य हुआ। जितनी मछलियां निगली थीं वे सब जीवित थीं। शिष्य कव चूकने वाले थे। वे भी गले में अंगुली डाल कर मछलियां उगलने लगे, लेकिन वड़ी कठिनाई से वे एक-दो मछलियां निकाल सके, वे भी मरी हुई। महात्मा ने कहा----'मूर्खों! बिना जाने यों नकल करने से कोई बड़ा नहीं होता। प्रत्येक कार्य का रहस्य भी समझना चाहिए।'

शिष्य साधना की दृष्टि से ऐक्वर्ययुक्त थे किन्तु उनकी प्रज्ञा उन्नत नहीं थी।

# ऐश्वर्य से प्रणत और प्रज्ञा से उन्नत

वह एक दास था। स्वामि-भक्ति के कारण वह स्वामी का विश्वासपाव बन गया। स्वामी उसकी बात का भी सम्मान करता था। एक दिन वह मालिक के साथ वाजार गया। एक बूढ़ा दास दिक रहा था। दास प्रथा के युग की घटना है। दाम ने स्वामी से कहा—'इसे खरीद लीजिए।' स्वामी ने कहा—'इसका क्या करोगे ?' उसने कहा—'मैं इससे काम लूंगा।' मालिक ने उसके कहने से उसे खरीद लिया। उसे उसके पास रख दिया।

वह उसके साथ वड़ा दयालुतापूर्ण व्यवहार करता था । बीमार होने पर सेवा करता और भी अनेक प्रकार की सुविधाएं देता । मालिक ने उसके प्रति अपनत्व भरा व्यवहार देखकर एक दिन उससे पूछा-–'लगता है यह तुम्हारा कोई सम्बन्धी है ?' उसने कहा-–'नहीं यह मेरा सम्बन्धी नहीं है ।'

मालिक ने पूछा—'तो क्या मिल्र है ?'

उसने कहा—-'मित्र नहीं, यह मेरा क्षत्रु है । इसने मुझे चुराकर वेचा था । आज जब यह बिक रहा था तो सैने पहचान लिया ।'

मालिक ने पूछा— 'शतु के साथ दयापूर्ण व्यवहार क्यों ?

उसने कहा—'मैंने संतों से सुना है, शत्रु के प्रति प्रेम का व्यवहार करो । उसके प्रति दया रखो । बस ! मैं उसी शिक्षा को अमल में ला रहा हूं ।'

दास ऐश्वर्य से प्रणत अवश्य था, किन्तु उसकी प्रज्ञा उन्नत थी ।

# ऐश्वर्य से उन्नत और दृष्टि से उन्नत

आचार्यं का प्रवचन सुनने के लिए अनेक वाल, युवक और वृद्ध व्यक्ति उपस्थित थे। प्रवचन का विषय था— ब्रह्मचर्य। ब्रह्मचर्यं की उपादेयता पर विविध दृष्टियों से विमर्श हुआ। श्रोताओं के मन पर उसकी गहरी छाप पड़ी। अनेकों व्यक्ति यथाशस्य ब्रह्मचर्यं की साधना में प्रविष्ट हुए, जिनमें एक युवक और एक युवती का साहस और भी प्रशस्य था। दोनों ने महीने में पन्द्रह दिन ब्रह्मचारी रहने का संकल्प किया। युवक ने कृष्णपक्ष का और युवती ने शुक्लपक्ष का। दोनों तव तक अविवाहित थे। संयोग की बात समझिए कि दोनों प्रणय-सूव में आबद्ध हो गए।

परस्पर के बार्तालाप से जब यह भेद प्रकट हुआ तो एक क्षण के लिए दोनों विस्मित रह गए। पति का नाम विजय था और पत्नी का नाम विजया। विजया ने कहा—'पतिदेव ! अग्रप सहर्व दूसरा विवाह कीजिए।' मैं ब्रह्मचारिणी रहूंगी। विजय की आत्मा भी पौरुष से उद्दीप्त हो उठी। वह वोता — वया मैं ब्रह्मचारी नहीं रह सकता ? मैं रह सकता हूं। अपनी दृष्टि और मन को पवित रखना कठोर है, किन्तु जब इन्हें सत्य-दर्शन में नियोजित कर दिया जाता है तो कोई कठिन नहीं रहता।' दोनों सहज दशा में रहने लगे।

दोनों पति-पतिन ऐश्वर्य से उत्तत थे, साथ-साथ ब्रह्म वर्ष विषयक उनकी दृष्टि भी उत्नत थी।

# ऐश्वर्य से उन्नत और दृष्टि से प्रणत

विचारों की विशुद्धि के बिना मन निर्मल नहीं रहता। भतृंहरि को कौन नहीं जानता। वे एक सम्राट थे और एक योगी भी थे। सम्राट की विरक्ति का निमित्त बनी उन्हीं की महारानी पिंगला। रानी पिंगला राजा से सन्तुष्ट नहीं थी। उसका मन महावत में आसक्त हो गया था। महावत वेश्या से अनुरक्त था। राजा को इसकी सूचना मिली एक अमरफल से। घटना यों है—

एक योगी को अमरफल मिला । वह उसे राजा भर्तृहरि को देने के लिए लाया । भर्तृहरि ने उसे स्वयं न खाकर अपनी रानी पिंगला को दिया । पिंगला के हाथों से वह महावत के हाथों में चला आया और महावत ने उसे वेश्या के हाथों में खाने के लिए थमा दिया । उस फल का गुण था कि जो उसे खाए वह सदा युवक बना रहे ।

वेख्या अपने कार्य से लज्जित थी । उसे यौवन स्वीकार नहीं था । वह उस फल को राजा के सामने ले आई । राजा ने ज्यों ही उसे देखा, रानी के प्रति ग्लानि के भाव उभर आए ।

उसने कहा—

यां चिन्तयामि सततं मयि सा विरक्ता, साप्यन्यमिच्छति जनं स जनोऽन्यसक्ता:। अस्मात् कृते च परितुष्यति काचिदन्या, धिक् तां च तं च मदनं च इमां च मां च।

"जिसके विषय में मैं सतत सोचता हूं, वह मुझ से विरक्त है । वह दूसरे मनुष्य को चाहती है और वह दूसरा व्यक्ति किसी दूसरी स्वी में आसक्त है । मेरे प्रति कोई दूसरी स्वी आसक्त है । यह मोह-चक्र है । धिक्कार है उस स्वी को, उस पृष्ठष को, कामदेव को, इसको और मुझको ।" राजा भर्तृहरि राज्य को छोड़ संन्यासी वन गए ।

महारानी पिंगला ऐक्वर्य से उन्नत होते हुए भी ब्रह्मचर्य की दृष्टि से प्रणत थी ।

# ऐश्वर्य से प्रणत दृष्टि से उन्नत

एक योगी होज में स्नान कर रहे थे । उनकी दृष्टि हौजमें एक छटपटाते बिच्छू पर पिर पड़ी । तन्त का कम्ण हृदय दयाई हो उठा । तत्काल वे उसके पास गए और हाथ में ले बाहर रखने लगे । बिच्छू इसे क्या जाने ? उसने अपने सहज स्वभाववज्ञ संत के हाथ पर डंक लगा दिया । भलाई का यह पारितोषिक कैसा ? पीड़ा से हाथ प्रकम्पित हो उठा । बिच्छू पुनः पानी में गिर पड़ा । संत ने फिर उठाया और उसने फिर डंक भार दिया । वह पानी में गिरता रहा और संत अपना काम करते रहे । बाहर खड़े लोग कुछ देर देखते रहे । उनमें में किसी एक से रहा नहीं गया । उसने कहा— 'क्या आप इसके स्वभाव से अपरिचित हैं, जो इसके साथ भलाई कर रहे हैं ?'

संत ने अपना सहज स्मित हास्य बिखेरते हुए कहा—'मैं जानता हूं इसे, इसके स्वभाव को और अपने स्वभाव को भी । जब यह अपना दुष्ट स्वभाव नहीं छोड़ सकता तो मैं कैसे अपने शिष्ट स्वभाव को छोड़ दूँ। जिसे अपना सहज दर्जन नहीं है उसके लिए ही यह सब झंझट जैंसा है।'

संन्यासी के पास ऐक्वर्य नहीं था, किन्तु उनकी दृष्टि उन्नत थी ।

# ऐश्वर्य से उन्नत और शीलाचार से उन्नत

मगध के सम्राट् श्रेणिक की रानी का नाम चेलना था। चेलना रूप-सम्पन्न और शील-सम्पन्न थी। सर्दी के दिनों की घटना थी। रानी सोई हुई थी। उसका हाथ बाहर रह जाने से ठिठुर गया था। जैसे ही उसकी नींद टूटी तो उसके मुंह से निकल गया था कि 'उसका क्या होता होगा ?' श्रेणिक का मन उसके सतीरव में संदिग्ध बन गया।

वह भगवान् को अभिवंदन करने चला । मार्ग में अभयकुमार मिला । आदेश दिया— 'चेलना का महल जला दिया जाए ।' अभयकुमार कुछ समझ नहीं सका । 'इतस्तटी इतो व्याघ्रः' (इधर नदी 'और इधर बाघ) । वह सोचने लगा कि क्या करना चाहिए ? महल के पास की पुरानी राजशाला में आग लगवा दी । उधर श्रेणिक भगवान् के सन्निकट पहुंचा । भगवान् के मुख से जब यह सुना कि 'रानी चेलना श्रीलवती हैं' तो श्रेणिक सन्न रह गया । वह महलों की ओर दौड़ा । अभयकुमार से संवाद पाकर प्रसन्न हुआ । उसने चेलना से पूछा— 'तुमने कल रात में सोते-सोते यह कहा था कि 'उसका क्या होता होगा ?' इसका क्या तात्पर्य है ?' उसने कहा— 'राजन्, कल मैं उद्यानिका करने गई थी । वहां एक मुनि को ध्यान करते देखा । व नग्न खड़े थे । श्रीत लहर चल रही थी । मैं इतने सारे वस्तों में शीत के कारण ठिठुरने लगी । मैंने सोचा कि आश्चर्य है ! वे मुनि इतनी कठोर शीत को कैसे सह लेते हैं ? ये विचार बार-बार मन में संक्रान्त हुए । सारी रात उसी मुनि का ध्यान रहा । संभव है, स्वप्नावस्था में मुनि की अवस्था को देखकर मैंने कह दिया हो कि उसका क्या होता होगा ?'

चेलना की बात अुनकर राजा अवाक् रह गया । महारानी चेलना ऐख़्वर्य और शील दोनों से उन्नत थीं ।

# ऐश्वर्य से सम्पन्न और ज्ञीलाचार से प्रणत

राजा जितजलु की रानी का नाम सुकुमाला था। वह सुकुमार और सुन्दर थी। राजा उसके सौन्दर्य पर इतना आसक्त था कि वह अपने राज्य-कार्य में भी दिलचस्पी नहीं लेता था। मन्द्रियों ने निर्णय कर राजा और रानी दोनों को घोर जंगल में छोड़ दिया। वे जैसे-तैसे एक नगर में पहुंचे और अपनी आजीविका चलाने लगे। राजा ने नौकरी प्रारम्भ की। रानी अकेली झोंपड़ी में रहने लगी। उसका मन ऊव गया। वह राजा से बोली—-'अकेले मेरा मन नहीं लगता।' राजा ने एक दिन एक गवैये को देखा। वह बहुत सुन्दर गाता था। वह पंगु था। उसे रानी का मन बहलाने रख दिया।

रानी गायन सुनकर अपना समय व्यतीत करने लगी । उसके मधुर संगीत से धीरे-धीरे रानी का मन प्रेमासकत हो गया। रानी का सम्बन्ध उसके साथ जुड़ गया। पंगु ने कहा—'राजा विघ्न है। भेद खुल जाने पर हम दोनों को मार देगा. इसलिए इसका उपाय करना चाहिए।' रानी ने कहा—'मैं करूंगी।' एक दिन नदी-विहार के लिए दोनों गए। रानी ने गहरे पानी में राजा को धक्का मारा कि वह प्रवाह में बहते हुए दूर जा निकला। रानी वापिस लौट आई। दोनों आनन्द से रहने लगे।

रानी ऐश्वर्य से सम्पन्न थी, किन्तु उसका शील प्रणत था।

# ऐश्वर्य से प्रणत और झीलाचार से सम्पन्न

घटना लंदन के उपनगर की है । वह ग्वाला था । उसके घर पर एक विदेशी भारतीय ठहरा हुआ था । उसके यहां एक लड़की दूध की सप्लाई का काम करती थी । एक दिन उसका चेहरा उतरा हुआ सा था । विदेशी ने उससे इसका कारण पूछा, उसने कहा—'मैं रोज ग्राहकों को दूध देती हूं । आज दूध कुछ कम है । आज मैं अपने ग्राहकों को दूध कैसे दे पाऊंगी ? यही मेरी उदासी का कारण है ।'

असने कहा—'इसमें उदास होने जैसी कौन-सी बात है ? इसका उपाय मैं जानता हूं ।' उसने बिना पूछे ही अपना रहस्य खोल दिया । कहा—'जितना कम है, उतना पानी मिला दो ।'

यह सुनकर लड़की का खून खौल उठा । उसने उस युवक को अपने घर से निकालते हुए कहा—'मैं ऐसे राष्ट्रद्रोही को अपने घर में नहीं रखना चाहती ।'

वह ग्वालिन ऐश्वर्य से प्रणत किन्तु शील से सम्पन्न थी ।

# ऐश्वर्य से प्रणत और झीलाचार से प्रणत

एक सन्त अपने शिष्य के साथ बैठे थे। वहां एक व्यक्ति आया और शिष्य को मालियां वकने लगा। शिष्य अपने शील-स्वभाव में लीन था। वह सहता गया। काफी समय वीत गया। उसकी जवान बन्द नहीं हुई तो शिष्य की जवान खुल गई। उसने अपने स्वभाव को छोड़ असुरता को अपना लिया। संत ने जव यह देखा तो वे अपने बोरिये-विस्तर समेट चलने लगे। शिष्य को गुरु का यह व्यवहार बड़ा अटपटा लगा। उसने पूछा----'आप मुझे इस हालत में छोड़ कहां जा रहे हो ?'

संत ने कहा—'मैं तेरे पास था और तेरा साथी था जब तक तू अपने में था। जब तू ने अपने को छोड़ दिया तव मैं तेरा साथ कैसे दे सकता हूं ? तुम्हारे पास धन-दौलत नहीं है। तुम ऐश्वर्य से प्रणत हो किन्तु तुम अभी भील से भी प्रणत हो गए---नीचे गिर गये।'

# ऐश्वर्य से उन्नत और व्यवहार से उन्नत

फ़्रांस के बादशाह हेनरी चतुर्थ अपने अंगरक्षकों एवं मंदियों के साथ जा रहे थे। मार्ग में एक भिखारी मिला। उसने अपनी टोथी उतार कर अभिवादन किया। बादशाह ने स्वयं भी वैसा ही किया। अंगरक्षक और मंदियों को यह सुंदर नहीं लगा। किसी ने बादशाह से पूछा—'आप फ़्रांस के बादशाह हैं, वह भिखारी था। उसके अभिवादन का उत्तर आपने टोप उतारकर कैसे दिया ?'

वादशाह ने कहा—'वह एक सामान्य व्यक्ति है, किन्तु उसका व्यवहार कितना झिष्ट था । मैं बड़ा हूं तो क्या मेरा व्यवहार उससे अशिष्ट होना चाहिए ? बड़ा वही है जिसका व्यवहार सभ्य हो ।

हेनरी चतुर्थ ऐश्वर्य से सम्पन्न तो थे ही, साथ-साथ उनका व्यवहार भी उन्नत था।

# ऐश्वर्य से उन्नत और व्यवहार से प्रणत

एक भिखारी मांगता हुआ एक सम्पन्न व्यक्ति की दूकान पर आकर बोला—'कुछ दीजिए ।' धनी ने उसकी कुछ आवाजें सुनी-अनसुनी कर दी। उसने अपना प्रण नहीं छोड़ा तो उसे हार कर उस ओर देखना पड़ा। देखा, और कहा— 'आज नहीं, कल आना।' वह आश्र्यासन लेकर चला गया। दूसरे दिन बड़ी आज्ञा लिए सेठ की दूकान पर खड़े होकर आवाज लगाई। सेठ बोला—'अरे! आज क्यों आया है? मैंने तो तुझे कल आने के लिए कहा था।' वह विचारों में खोया हुआ पुनः चल पड़ा। ऐसे सात दिन बीत गये। तब उसे लगा यह सेठ बड़ा धृष्ट है, ब्यवहार जून्य है।

जिसे लोक-व्यवहार का वोध नहीं है, वह मूर्खों का शिरोमणि है। इसे अपना दण्ड मिलना चाहिए। मैं छोटा हूं और ये बड़े हैं। कैंग्ने प्रतिगोध नूं। अत्नतः प्रतिगोध ने एक उपाप डूंड़ निकाला। उसने कहीं से रूप-परिवर्तन की विद्या प्राप्त की।

एक दिन वह सेठ का रूप बनाकर आया । सेठ कहीं बाहर गया हुआ था । दूकान की चाभी लड़कों से लेकर दूकान पर आ बैठा । सब कुछ देखा । धन को अपने सामने रखकर लोगों को दान देने लगा । कुछ ही क्षणों में सारा झहर

ठाणं (स्थान)

इस अप्रत्याशित दान के संवाद से मुखरित हो उठा । लोक देखने लगे, जिसने पैसे को भगवान् मान सेवा की, आज अपने ही हाथों से वितरित कर कैसा पूण्य अर्जन कर रहा है ।

संयोग की बात घर का मूल-मालिक वह सेठ भी आ पहुंचा। उसने जब यह चर्चा सुनी तो सहसा विश्वास नहीं हुआ । वह आया । भीड़ देखी तो हक्का-बक्का रह गया । पुलिस के आदमियों में दोनों को हिरासत में ले लिया ।

राजा के सामने वह मध्मला आया तो राजा का सिर भी घूम गया। मंत्री को इसके निर्णय का अधिकार दिया। मंत्री ने सोचा—'दोनों समान हैं । इनका अन्तर ऊपर से निकालना असंभव है । संभव है, एक विद्या-सम्पन्न है । वही झुठा है ।' मंत्री ने सूझ-बूझ से काम लिया । दोनों को सामने खड़ा कर कहा---'जो इस कमल की नाल में से बाहर निकल जाएगा, वह असली।' जो रूप बदलना जानता था, उसने इस शर्त को स्वीकार कर लिया। दूसरे ही क्षण देखते-देखते वह कमल से बाहर निकल आया । मंत्री ने कहा—'पकड़ो इसे, यह नकली सेठ है ।'

उसने राजा को सही घटना सूनाते हुए कहा--- 'यदि यह सेठ मेरे साथ दुर्व्यवहार नहीं करता तो आज इसे इतने बड़े धन से हाथ नहीं धोना पड़ता। यह सेठ ऐष्वर्य से सम्पन्न है, किन्तु व्यवहार से प्रणत है।'

# ऐश्वर्य से प्रणत और व्यवहार से उन्नत

धटना जैन रामायण की है । राम, लक्ष्मण और सीता तीनों वनवासी जीवन-यापन करते हुए एक साधारण से गांव में पहुंचे । तीनों को प्यास सता रही थी । वे पानी की टोह में थे । किसी ने अग्नि-होत्री ब्राह्मण का घर बताया । घर साधारण था । गरीबी बाहर झांक रही थी । राम वहां पहुंचे । उस समय घर में ब्राह्मण-पत्नी थी । जैसे ही देखा कि अतिथि आये हैं, वह बाहर आई और बड़े मधुर शब्दों में उनका स्वागत किया । सबके लिए अलग-अलग आसन लगा दिये । सब बैठ गये। ठंडे पानी के लोटे सामने रख दिये। सबने पानी पिया। उसके मुद्र और सौम्य व्यवहार से सब वडे प्रसन्न हुए।

ब्राह्मणी ऐर्स्वर्य से प्रणत थी, किन्तु उसका व्यवहार उन्नत था ।

# ऐश्वर्य से प्रणत और व्यवहार से भी प्रणत

ब्राह्मण-पत्नी का कमनीय व्यवहार जिस प्रकार राम, लक्ष्मण और सीता के हृदय को वैध सका, वैसे उसके पति का नहीं। वह उसके सर्वथा उल्टा था। शिक्षा-दीक्षा में उससे बहुत बढ़ा-चढ़ा था, किन्तु व्यवहार से नहीं। जैसे ही वह घर में आया और अतिथियों को देखा तो पत्नी पर बरस पड़ा। कोधोन्मत्त होकर बोला----'पापिनी ' यह क्या किया तुमने ? किनको घर में बैठा रखा है ? जानती नहीं तु, मैं अग्नि-होती ब्राह्मण हूं । घर को अपवित कर दिया । देख, ये कितने मैले-कुचेले हैं । तू प्रतिदिन किसी-न-किसी का स्वागत करती रहती है । तू चली जा मेरे घर से ।' वह बेचारी शर्म के मारेजमीन में गढ़ गई । सीता के पीछे आकर बैठ गई ।

ब्राह्मण इतने से भी सन्तृष्ट नहीं हुआ । उसका कोध विकराल बना हुआ था । उसने कहा—-'मैं अभी जलता हुआ लक्कड़ लाकर तेरे मुंह में डालता हूं।' वह लक्कड़ लाने के लिए उठ खड़ा हुआ । कोध में विवेक नहीं रहता ।

ब्राह्मण ऐक्वर्य और व्यवहार दोनों से प्रणत था ।

# ऐश्वर्य से उन्नत और पराक्रम से उन्नत

भगवान् ऋषभनाथ के सौ पुत्रों में से भरत और बाहुबली दो बहुत विश्रुत हैं। भरत चक्रवर्ली थे। इन्हीं के नाम से इस देश का नाम भारत पड़ा । बाहुइली चक्रदर्ती नहीं थे, किन्तु वे एक चक्रवर्ती से भी। लोहा लेने वाले थे । भरत को। अपने चक्रवर्तित्व का गर्व था। उन्होंने अपने छोटे अठानबे भाइयों का राज्य ले लिया। उनकी लिप्सा शान्त नहीं बनी। उन्होंने वाहुबली के पास दूत भेजा । बाहुबली को अपने पौरुष पर भरोसा था और अपनी प्रजा पर । उन्होंने भरत के आदेश को चुनौती दे दी । भरत तिलमिला उठे । उन्होंने वाहवली के प्रदेश बाल्हीक पर आक्रमण कर दिया ।

बाल्हीक की प्रजा इस अग्याय के विरुद्ध तैयार होकर मैदान में उत्तर आई । भरत के दांत खट्टे हो गए । बहुत लम्बा युद्ध चला । उनका शारीरिक पराक्रम अद्वितीय था । उन्होंने अपनी मुष्टि भरत पर उठाई । उस मुष्टि का प्रहार यदि दे भरत पर कर देते तो भरत जमीन में गढ़ जाते । किन्तु इतने में ही उनका चैतसिक पराक्रम जाग उठा । वे तत्काल मुनि बने और लम्बे कायोरसर्ग में खड़े हो गए ।

बाहुबली ऐण्वर्यंशाली तो थे ही, साथ-साथ शारीरिक और चैतसिक—-दोनों पराकमों से उन्नत भी थे ।

# ऐश्वर्य से उन्नत और पराकम से प्रणत

एक धनवान सेठ रुपये लेकर आ रहा था। रास्ते में जंगल पड़ता था। वह अकेला था। भय उसे सता रहा था। थोड़ी दूर आगे गया, इतने में कुछ व्यक्तियों की आहट सुनाई दी। उसका शरीर कांप उठा। वह इधर-उधर ताण ढूंढ़ने लगा। उसे दिखाई दिया पास में एक मन्दिर। वह उसमें घुसकर देवी से प्रार्थना करने लगा। देवी ने कहा—वत्स ! डर मत। इस दरवाजे को बन्द कर दे। वह बोला—'मां! मेरे हाथ कांप रहे हैं, मेरे से यह नहीं होगा।'

देवी बोली---'तू जोर से आवाज कर ।'

उसने कहा–₋′मां ! मेरी जीभ सूख रही है । मेरे से आवाज कैसे हो ?'

देवी ने फिर कहा---'यदि तू ऐसा नहीं कर सकता तो एक काम कर, मेरी इस मूर्ति के पीछे आकर बैठ जा।' वह बोला---'मां ! मेरे पैर स्तव्ध हो गये। मैं यहां से खिसक नहीं सकता।'

देवी ने कहा --- 'जो इतना वलीव है, पराक्रमहीन है, मैं ऐसे कायर व्यक्ति की सहायता नहीं कर सकती ।'

सेठ ऐक्वर्य से सम्पन्न था, किन्तु पराक्रम से प्रणत ।

## ऐश्वर्य से प्रणत और पराक्रम से उन्नत

महाराणा प्रताप का 'भाट' दिल्ली दरबार में पहुंचा । बादशाह अकबर सभा में उपस्थित थे । बहुत से मन्त्रीगण सामने बैठे थे । उसने बादशाह को सलाम की । खुश होने के बनिस्वत वादशाह गुस्से में आ गया । इसका कारण था उसकी अशिब्टता । सामान्यतया नियम था कि जो भी व्यक्ति बादशाह को सलाम करे, वह अपनी पगड़ी उतार कर करे । प्रताप का भाट इसका अपवाद था । उसने वैसे नहीं किया ।

बादशाह ने कहा----'तुमने शिष्टता का अतिक्रमण कैसे किया ?' उसने कहा----'बादशाह साहब ! आपको ज्ञात होना चाहिए, यह पगड़ी महाराणा प्रताप की दी हुई है । जब वे आपके चरणों में नहीं झुकते तो उनकी दी हुई पगड़ी कैसे झुक सकती है ?' सारी सभा स्तब्ध २ह गई । उसके स्वाभिमान और अभय की सर्वत चर्चा होने लगी ।

भाट ऐक्वर्य से प्रणत था, किन्तु उसकी नस-नस में परात्रम बोल रहा था। वह पराक्रम से उन्नत था।

१६ (सू० १२)

ऋजुता और वक्रता के अनेक मानदण्ड हो सकते हैं । उदाहरणस्वरूप—

- १. कुछ पुरुष वाणी से भी ऋजु होते हैं और व्यवहार से भी ऋजु होते हैं।
- २. कुछ पुरुष वाणी से ऋजु होते हैं, किन्तु व्यवहार से वक्र होते हैं।
- ३. कुछ पुरुष वाणी से वक्र होते हैं, किन्तु व्यवहार से ऋजु होते हैं।
- ४. कुछ पुरुष वाणी से भी वक होते हैं और व्यवहार से भी वक होते हैं।

#### वक और वक

एक थी वृद्धा ! बुढ़ापे के कारण उसकी कमर झुक गई थी। वह गर्दन सीधी कर चल नहीं पाती थी। बच्चे उसे देख हँसते थे। कुछ शिष्ट और सभ्य व्यक्ति करुणा भी दिखाते थे। बुढ़िया चुपचाप सव सहन कर लेती, लेकिन जब वह लोगों की हँसी देखती तो उसे तरस कम नहीं आती, किन्तु लाचार थी।

एक दिन नारदजी घूमते हुए उधर आ निकले । मार्थ में बुढ़िया से उनकी भेंट हो गई । नारदजी को वड़ी दया

आई । उन्होंने कहा—'बुढ़िया ! तुम कहो तो मैं तुम्हारी 'कुबड़' (कुब्जापन) ठीक कर दूं, जिससे तुम अच्छी तरह चल सको ?'

बुढ़िया ने कहा----'भगवन् ! आपकी दया है । इसके लिए मैं आपकी कृतज्ञ हूं । किन्तु मुझे मेरे इस कुब्जेपन का इतना टु:ख नहीं है, जितना दु:ख है पड़ोसियों का मेरे साथ मखौल करने का । मैं चाहती हूं कि मेरे इन पड़ोसियों को आप कुवड़े बना दें जिससे मैं देख लूं कि इन पर क्या बीतती है ?'

नारदजी ने देखा कि इसका शरीर ही टेढ़ा नहीं है, किन्तु मन भी टेढ़ा है ।

१७ (सू० २३)

विशेष जानकारी के लिए देखें—दसवेआलियं ७।१ से ६ तक के टिप्पण ।

१६ (सू० २४)

प्रकृति से शुद्ध—जिस वस्त्र का निर्माण निर्मल तन्तुओं से होता है, वह प्रकृति से शुद्ध होता है।

स्थिति से गुद्ध-जो वस्त्र मैल से मलिन नहीं हुआ है, वह स्थिति से शुद्ध है।

प्रकृति और स्थिति की दृष्टि से शुद्धता का प्रतिपादन उदाहरणस्वरूप है । शुद्धता की व्याख्या अन्य दृष्टिकोणों से भी की जा सकती है, जैसे—

कुछ वस्त्र पहले भी शुद्ध होते हैं और बाद में भी शुद्ध होते हैं।

- २. कुछ वस्त पहले शुद्ध होते हैं, किन्तु बाद में अशुद्ध होते हैं।
- ३. कुछ वस्त पहले अशुद्ध होते हैं, किन्तु बाद में शुद्ध होते हैं।
- ४. कुछ वस्त पहले भी अशुद्ध होते हैं और बाद में भी अशुद्ध होते हैं ।

उक्त दृष्टान्त की तरह दार्थ्टान्तिक की व्याख्या भी अनेक दुष्टिकोणों से की जा सकती है !

#### १९ (सू० ३६)

प्रस्तुत सूत्र की चतुर्भङ्गी में प्रथम और चतुर्थ भंग---सत्य और सत्यपरिणत तथा असत्य और असत्यपरिणत---घटित हो जाते हैं, किन्तु द्वितीय और तृतीय भङ्ग घटित नहीं होते । उनका आकार यह है---

कुछ पुरुष सत्य, किन्तु असत्वपरिणत होते हैं।

कुछ पुरुष असत्य, किन्तु सत्यपरिणत होते हैं ।

सत्य असत्यपरिणत और असत्य सत्यपरिणत कैसे हो सकता है ? सत्य की व्याख्या एक नय से की जाए तो निश्चित ही यह समस्या हमारे सामने उपस्थित होती है । यहां उसकी व्याख्या दो नयों से की गई है, इसलिए यथार्थ में कोई जटिलता नहीं है । वृत्तिकार ने सत्य के दो अर्थ किए हैं । पहले अर्थ का सम्बन्ध वचन से है और दूसरे अर्थ का सम्बन्ध किया से है । एक आदमी वस्तु या घटना जैसी होती है. उसी रूप में उसका प्रतिपादन करता है । वह वचन की दृष्टि से सत्य होता है । यही आदमी प्रतिज्ञा करता है कि मैं अप्रामाणिक व्यवहार नहीं करूंगा, किन्तु कुछ समय बाद वह अप्रामाणिक व्यवहार करने लग जाता है । वह अपनी प्रतिज्ञा-भंग के कारण असत्यपरिणत हो जाता है । इस प्रकार वचन की दृष्टि से जो सत्य होता है, वह प्रतिज्ञा का अतिक्रमण करने के कारण किया-पक्ष में असत्यपरिणत हो जाता है ।

इसी प्रकार एक आदमी वस्तु या घटना के विषय में यथार्थभाषी नहीं होता, किन्तु प्रतिज्ञा करने पर उसका निष्ठा के साथ निर्वाह करता है । वह वचन-पक्ष में असत्य होकर भी किया-पक्ष में सत्यपरिणत होता है ।

इनकी अन्य नयों से भी मीमांसा की जा सकती है। मनुष्य की प्रकृति और चिन्तन-प्रवाह की असंख्य धाराएँ हैं। अतः उन्हें किसी एक ही दिशा में बांधा नहीं जा सकता।

# २० (सू० ५५)

जो पुरुष सेवा करने वाले को उचित काल में उचित फल देता है, वह आम्रफल की कलि के समान होता है।

जो पुरुष सेवा करने वाले को बहुत लम्वे समय के बाद फल देता है, वह ताड़फल की कलि के समान होता है।

जो पूरुष सेवा करने वाले को तत्काल फल देता है, वह वल्लीफल की कलि के समान होता है।

जो पुरुष सेवा करने वाले का कोई उपकार नहीं करता केवल सुन्दर शब्द कह देता है, वह मेषशृङ्ग की कलि के समान होता है। क्योंकि मेषशृङ्ग की कलि का वर्ण सोने जैसा होता है, किन्तु उससे उत्पन्न होने वाला फल अखाद्य होता है। यहां मेषशृङ्ग शब्द का अर्थ ज्ञातव्य है---

मेषशृङ्ग के फल मेढ़े के सींग के समान होते हैं, इसलिए इसे मेष-विषाण कहा जाता है। वृत्ति में इसका नाम आउलि बताया गया है—

मेषणृङ्गसमानफला वनस्पतिजातिः, आउलिविशेष इत्यर्थः----स्थानांगवृत्ति, पत १७४ ।

### २१ (सू० ४६)

जिस घुण के मुंह की भेदन-ज़क्ति जितनी अल्प या अधिक होती है उसी के अनुसार वह त्वचा, छाल, काष्ठ या सार को खाता है ।

जो भिक्षु प्रान्त आहार करता है, उसमें कर्मों के भेदन की शक्ति—सार को खाने वाले घुण के मुंह के समान अधिक-तर होती है ।

जो भिक्षु विगयों से परिपूर्ण आहार करता है, उसमें कमों के भेदन को शक्ति—त्वचा को खाने वाले घुण के मुंह के समान अत्यल्प होती है ।

जो भिक्षु रूखा आहार करता है, उसमें कमों के भेदन की शक्ति—काष्ठ को खाने वाले घुण के मुंह के समान अधिक होती है ।

जो भिक्षु दूध-दही आदि विगयों का आहार नहीं करता, उसमें कर्मों के भेदन की शक्ति—-छाल को खाने वाले घुण के मुंह के समान अल्प होती है ।

२२ (सू० ५७)

तृणवनस्पति-कायिक (तणवणस्सइकाइया)

वनस्पतिकाय के दो प्रकार हैं---सूक्ष्म और बादर । बादर वनस्पतिकाय के दो प्रकार हैं---

१. प्रत्येकशरीरी ।

२. साधारणशरीरी।

प्रत्येकशरीरी बादर वनस्पतिकाय के बारह प्रकार हैं'—

१. वृक्ष, २. गुच्छ, ३. गुल्म, ४. लता, ५. वल्ली, ६. पर्वम, ७. तृण, =. बलय, ९. हरित, १०. औषधि, ११. जलरुह, १२. कुहुण । इनमें तृण सातवां प्रकार है । सभी प्रकार की घास का तृण वनस्पति में समावेश हो जाता है ।

### २३ (सू० ६०)

ध्यान शब्द की विशद जानकारी के लिए ध्यान-शतक द्रष्टव्य है । उसके अनुसार चेतना के दो प्रकार हैं---चल और स्थिर । चल चेतना को चित् और स्थिर चेतना को ध्यान कहा जाता है ।<sup>र</sup>

**९. प्रज्ञापनाः-** पद १ ।

२. ध्यानग्रतक, २ः जं थिरमज्झवसाणं, झाणं जं चलं तयं चित्तं ।

घ्यान के वर्गीकरण में प्रथम दो ध्यान—आर्त और रौद्र उपादेय नहीं हैं । अन्तिम दो घ्यान—धर्म्य और शुक्ल उपादेय हैं । आर्त और रौद्र ध्यान शब्द की समानता के कारण ही यहां निर्दिष्ट हैं ।

२४-२७ (सू॰ ६१-६४)

प्रस्तुत चार सूत्रों में आर्त और रौद्र ध्यान के स्वरुप तथा उनके लक्षण निर्दिष्ट हैं । आर्त ध्यान में कामाक्रंसा और भोगाक्रंसा की प्रधानता होती है, और रौद्रध्यान में क्रूरता की प्रधानता होती है ।

ध्यानशतक में रौद्र ध्यान के कुछ लक्षण भिन्न प्रकार से निर्दिष्ट हैं ।

| स्थानांग    | ध्यानशतक   |
|-------------|------------|
| उत्सन्नदोष  | उत्सन्नदोष |
| वहुदोष      | बहुलदोष    |
| अज्ञानदोष   | नानाविधदोष |
| आमरणान्तदोष | आमरणदोष    |

इनमें दूसरे और चौथे प्रकार में केवल शब्द भेद है । तीसरा प्रकार सर्वथा भिन्न है । नानाविधदोष का अर्थ है — चमड़ी उखेड़ने, आंखें निकालने आदि हिसात्मक कार्यों में बार-बार प्रवृत्त होना । हिसाजनित नाना विध कूर कर्मों में प्रवृत्त होना अज्ञानदोष से भी फलित होता है । अज्ञान शब्द इस तथ्य को प्रगट करता है कि कुछ लोग हिसा प्रतिपादक शास्त्रों से प्रेरित होकर धर्म या अभ्यूदय के लिए नाना विध कूर कर्मों में प्रवृत्त होते हैं ।

२८-३४ (सू० ६४-७२)

इन आठ सूत्रों में धर्म्ध और ज़ुक्ल ध्यान के ध्येय, लक्षण, आलम्बन और अनुप्रेक्षाएं निर्दिष्ट हैं । धर्म्यध्यान—-

धर्म्यंध्यान के चार ध्येय वतलाए गए हैं। ये अन्य ध्येयों के संग्राहक या सूचक हैं। ध्येय अनंत हो सकते हैं। द्रव्य और उनके पर्याय अनन्त हैं। जितने द्रव्य और पर्याय हैं, उतने ही व्येय हैं। उन अनन्त घ्येयों का उक्त चार प्रकारों में समासीकरण किया गया है।

आज्ञाविचय प्रथम घ्येय है । इसमें प्रत्यक्ष-ज्ञानी द्वारा प्रतिपादित सभी तत्त्व ध्याता के लिए घ्येय बन जाते हैं । ध्यान का अर्थ तत्त्व की विचारणा नहीं है । उसका अर्थ है तत्त्व का साक्षात्कार । धर्म्यध्यान करने वाला आगम में निरूपित तत्त्वों का आलम्बन लेकर उनका साक्षात्कार करने का प्रयत्न करता है ।

दूसरा घ्येय है अपायविचय । इसमें द्रव्यों के संयोग और उनसे उत्पन्न विकार या वैभाविक पर्याय ध्येय बनते हैं ।

तीसरा ध्येय है विपाकविचय । इसमें द्रव्यों के काल, संयोग आदि सामग्रीजनित परिपाक, परिणाम या फल ध्येय बनते हैं।

चौथा ध्येय है संस्थानविचय । यह आकृति-विषयक आलम्बन है । इसमें एक परमाणु से लेकर विश्व के अशेष द्रव्यों के संस्थान ध्येय बनते हैं ।

धर्म्याध्यान करने वाला उक्त व्येयों का आलम्बन लेकर परोक्ष को प्रत्यक्ष की भूमिका में अवतरित करने का अभ्यास करता है । यह अध्ययन का विषय नहीं है, किन्तु अपने अध्यवसाय की निर्मलता से परोक्ष विषयों के दर्शन की साधना है ।

ध्यान से पूर्व ध्येय का ज्ञान प्राप्त करना आवश्यक होता है। उस ज्ञान की प्रक्रिया में चार लक्षणों और चार आलम्बनों का निर्देश किया गया है।

| ٩. | कलक्षणों की जानकारी के लिए देखेंस्यानांग १०।१०४     |  |
|----|-----------------------------------------------------|--|
|    | का टिप्पग ।                                         |  |
|    | वत्तिकार ने अवगाढ़ इचि का अर्थ द्वादझांगी का अवगाहन |  |

वृत्तिकार ने अवगाढ़६चि का अर्थ द्वादझांगी का अवगाहन किया है---स्वानांग वृत्ति, पत्न १७६ : अवगाहनमवगाढम्—ढादणाङ्गवगाहो विस्तराधिगम इति सम्भाव्यते तेन रुचिः ।

ख—आलम्बनी की जानकारी के लिए देखें—स्थानॉंग ४।२२०

ध्यान की योग्यता प्राप्त करने के लिए चित्त की निर्मलता आवश्यक होती है, अहंकार और समकार का विसर्जन आवश्यक होता है। इस स्थिति की प्राप्ति के लिए चार अनुप्रेक्षाओं का निर्देश किया गया है। एकत्वभावना का अभ्यास करने वाला अहं के पाश से मुक्त हो जाता है। अनित्यभावना का अभ्यास करने वाला ममकार के पाश से मुक्त हो जाता है। धर्म्यध्यान का शब्दार्थ----

जो धर्म से युक्त होता है, उसे धर्म्य कहा जाता है।<sup>1</sup> धर्म का एक अर्थ है आत्मा की निर्मल परिणति―-मोह और क्षोभरहित परिणाम<sup>र</sup>। धर्म का दूसरा अर्थ है --सम्यक्दर्ज्ञन, सम्यक्ज्ञान और सम्यक्चारित ।<sup>1</sup> धर्म का सीसरा अर्थ है---वस्तु का स्वभाव<sup>र</sup>। इन अथवा इन जैसे अन्य अर्थों में प्रयुक्त धर्म को ध्येय बनाने वाला ध्यान धर्म्यध्यान कहलाता है। धर्म्यध्यान के अधिकारी---

अविरत, देशविरत, प्रमत्तसंयति और अध्रमत्तसंयति—-इन सबको धर्म्यध्यान करने की योग्यता प्राप्त हो सकती है । शुक्लध्यान के अधिकारी----

शुक्लघ्यान के चार चरण हैं । उनमें प्रथम दो चरणों---पृथक्त्ववितर्क-सविचारी और एकस्ववितर्क-अविचारी---के अधिकारी श्रुतकेवली (चतुर्दशपूर्वी) होते हैं ।\* इस ध्यान में सूक्ष्म द्रव्यों और पर्यायों का आलम्बन लिया जाता है, इसलिए सामान्य श्रुतधर इसे प्राप्त नहीं कर सकते ।

१. पृथक्त्ववितर्क-सविचारी—

जब एक द्रव्य के अनेक पर्यायों का अनेक दृष्टियों —नयों से चिन्तन किया जाता है और पूर्व-श्रुत का अालम्बन लिया जाता है तथा शब्द से अर्थ में और अर्थ से शब्द में एवं मन, वचन और काया में से एक-दूसरे में संक्रमण नहीं किया जाता, गुक्लध्यान की उस स्थिति को पृथक्त्ववितर्क-सविचारी कहा जाता है ।

२. एकत्ववितर्क-अविचारी—-

जब एक इव्य के किसी एक पर्याय का अभेद दृष्टि से चिन्तन किया जाता है और पूर्व-श्रुत का आलम्बन लिया जाता है तथा जहां शब्द, अर्थ एवं मन, वचन. काया में से एक-दूसरे में संक्रमण नहीं किया जाता, शुक्लब्यान की उस स्थिति को एकत्ववितर्क-अविचारी कहा जाता है ।

३. सूक्ष्मक्रिय-अनिवृत्ति----

जब मन और वाणी के योग का पूर्ण निरोध हो जाता है और काया के योग का पूर्ण निरोध नहीं होता— क्वासोच्छ्वास जैसी सुक्ष्म किया शेष रहती है, उस अवस्था को सूक्ष्मक्रिय कहा जाता है । इसका निवर्तन-ह्रास नहीं होता, इसलिए यह अनिवृत्ति है ।

४. समुच्छिन्नकिय-अप्रतिपाति----

जब सूक्ष्म किया का भी निरोध हो जाता है, उस अवस्था को संमुच्छिन्तक्रिय कहा जाता है । इसका पतन नहीं होता, इसलिए यह अप्रतिपाति है ।

उपाध्याय यशोविजयजी ने हरिभद्रसूरिकृत योगबिन्दु के आधार पर शुक्लघ्यान के प्रथम दो चरणों की तुलना

- १. तत्त्वार्थभाष्य, १।२८ : धर्मादनपेतं धर्म्यम् ।
- तत्त्वानुशांसन, ४२, ४४ ः आत्मन: परिणामो यो, मोह-क्षोभ-विवर्जित: । स च धर्मोऽनपेतं यत्तस्माद्धम्यंमिः(यपि ॥ यक्त्वोत्त्मक्षमादिः स्याद्धर्मो दशतयः परः । तत्तोऽनपेतं यद्ध्यानं. तद्वा धर्म्यमितीरितम् ॥
- ३. तत्त्वानुभासन, ५१: सद्दुष्टि-ज्ञान-वृत्तानि, धर्मं धर्मेश्वरा विदुः। तस्माध्यदनपेतं हि, धर्म्यं तद्ध्यानमभ्यधुः॥

४. तत्त्वानुशासन, ४३, १४ :

शून्यीभवदिदं विश्वं, स्वरूपेण घृतं यतः। तस्माद्वस्तुस्वरूपं हि, प्रादुर्धमं महर्षयः॥ ततोऽनपेतं यज्ज्ञानं, तद्धर्म्यंध्यानमिष्यते। धर्मो हि वस्त्यायात्म्यमित्यार्षेऽन्यभिधानतः॥

४. तत्त्वार्थसूत, ६१३७ : शुक्ले चाद्ये पूर्वविदः ।

संप्रज्ञातसमाधि से की है ।' संप्रज्ञातसमाधि के चार प्रकार हैं—वितर्कानुगत, विचारानुगत, आनन्दानुगत और अस्मिता≁ नुगत ।' उन्होंने शुक्लघ्यान के शेष दो चरणों की तूलना असंप्रज्ञातसमाधि से की है ।'

प्रथम दो चरणों में आए हुए वितर्क और विचार शब्द जैन, योगदर्शन और बौद्ध तीनों की ध्यान-पढ़तियों में समान रूप से मिलते हैं। जैन साहित्य के अनुसार वितर्क का अर्थ श्रुतज्ञान और विचार का अर्थ संक्रमण है। ँ वह तीन प्रकार का होता है----

१. अर्थविचार—

अभी द्रव्य ध्येय बना हुआ है, उसे छोड़ पर्याय को ध्येय बना लेना । पर्याय को छोड़ फिर द्रव्य को ध्येय बना लेना अर्थ का संक्रमण है ।

२. व्यञ्जनविचार—

अभी एक श्रुतवचन घ्येय बना हुआ है, उसे छोड़ दूसरे श्रुतवचन को ध्येय बना लेना। कुछ समय बाद उसे छोड़ किसी अग्य श्रुतवचन को ध्येय बना लेना व्यञ्जन का संक्रमण है।

३. योगविचार—

काययोग को छोड़कर मनोयोग का आलम्बन लेना, सनोयोग को छोड़कर फिर काययोग का आलम्बन लेना योग-संक्रमण है ।

यह संऋमण श्रम को दूर करने तथा नए-नए ज्ञान-पर्यायों को प्राप्त करने के लिए किया जाता है, जैसे—हन लोग मानसिक ध्यान करते हुए थक जाते हैं, तब कायिकध्यान (कायोत्सर्ग, शरीर का शिथिलीकरण) प्रारम्भ कर देते हैं। उसे समाप्त कर फिर मानसिकध्यान प्रारम्भ कर देते हैं। पर्यायों के सूक्ष्मचिन्तन से थककर द्रव्य का आलम्बन ले लेते हैं। इसी प्रकार श्रुत के एक वचन से ध्यान उचट जाए तब दूसरे वचन को आलम्बन बना लेते हैं। नई उपलब्धि के लिए ऐसा करते हैं।

योगदर्शन के अनुसार वितर्क का अर्थ स्थूलभूतों का साक्षात्कार और विचार का अर्थ सूक्ष्मभूतों और तन्माताओं का साक्षात्कार है।'

बौढदर्शन के अनुसार वितर्क का अर्थ है आलम्बन में स्थिर होना और विकल्प का अर्थ है उस (आलम्बन) में एकरस हो जाना 1<sup>6</sup>

इन तीनों परम्पराओं में शब्द-साम्य होने पर भी उनके संदर्भ पृथक्-पृथक् हैं।

अाचार्य अकलंक ने ध्यान के परिकर्म (तैयारी) का बहुत सुन्दर वर्णन किया है । उन्होंने लिखा है'—

''उत्तमण्नरीरसंहनन होकर भी परीषहों के सहने की क्षमता का आत्मविश्वास हुए बिना ध्यान-साधना नहीं हो सकती । परीषहों की बाधा सहकर ही ध्यान प्रारम्भ किया जा सकता है । पर्वत, गुफा, वृक्ष की खोह, नदी, तट, पुल, श्मज्ञान, जीर्णउद्यान और शुन्यागार आदि किसी स्थान में ध्यान्न, सिंह, मुग, पशु-पक्षी, मनुष्य आदि के अगोचर, निर्जन्तु.

- जैनदृष्ट्यापरीक्षित पातञ्जलयोगदर्शनम्, १३२७, ९८ : तत्र पृथक्त्ववितर्कसविचारैकत्ववितर्काविचाराख्य शुक्लध्यान भेदद्वये संप्रज्ञात: समाधिवं त्त्ययनािं सम्यग्ज्ञानात् । तदुक्तम् — समाधिरेष एवान्यैः संप्रज्ञातोभिष्ठीयते । सम्यक् प्रकर्षरूपेण वृत्त्यर्थज्ञानतस्तया । (योगविन्दु ४१८)
- पातञ्जलयोगदर्शन, १।१७ : वितर्कविचारानन्दास्मितारूपानुगमात् संप्रज्ञातः ।
- जैनवृष्ट्यापरीक्षित पातञ्जलयोगदर्शनम्, १।९७,९८ : क्षपकश्रेणिषरिसमाप्ती केवलज्ञानलाभरत्वसंप्रज्ञात: समाधि:, भावमनोवृत्तीनां ग्राह्यग्रहणाकारशालिनीनामवग्रहादि कमेज तल सम्यक् परिज्ञानामावात् । अतएव भावमनसा

संज्ञाऽभवाद् द्रव्यमनसा च तत्सद्भावात् केवली नो संज्ञोत्यु-च्यते । तदिदमुक्तं योगविन्दी—

> असंप्रज्ञात एषोषि, समाधिगीयते पर्रैः । निरुद्धाशेषवृत्त्यादि— तत्स्वरूपानुवेधतः ।) धर्ममेघोऽमृतात्मा च, भवक्षजुः शिवोदयः । सत्त्वानन्दः परश्चेति,योऽयोर्ववार्थयोगतः ॥ (योगबिंग्टु ४२०,४२९)

- ४. तत्त्वार्थसूत, ९।४४ : विचारोऽर्थव्यञ्जनयोगसंक्रान्तिः ।
- ४. पातञ्जलयोगदर्शन, १।४२-४४।
- द. विशुद्धिमार्ग, भाग 9, पृष्ठ १३४।
- ७. तत्त्वार्थवार्तिक, १।४४।

समग्नीतोष्ण, अतिवायुरहित, वयो, आतप आदि से रहित, तात्पये यह कि सब तरफ से बाह्य-आभ्यन्तर बाधाओं से शून्य और पवित्र भूमि पर सुखपूर्वक पत्यङ्कासन में बैठना चाहिए । उस समय शरीर को सम, ऋजु और निश्चल रखना चाहिए । बाएं हाथ पर दाहिना रखकर न खुले हुए और न बन्द, किन्तु कुछ खुले हुए दांतों पर दांतों को रखकर, कुछ ऊपर किये हुए सीधी कमर और गम्भीर गर्दन किये हुए प्रसन्न मुख और अनिमिष स्थिर सोम्यदृष्टि होकर निद्रा, आलस्य, कामराग, रति, अरति, शोक, हास्य, भय, द्वेष, विचिकित्सा आदि को छोड़कर मन्द-मन्द श्वासोच्छ्वास लेने वाला साधु ध्यान की तैयारी करता है । वह नाभि के ऊपर हृदय, मस्तक या और कहीं अभ्यासानुसार चित्तवृत्ति को स्थिर रखने का प्रयत्न करता है । इस तरह एकाग्रचित्त होकर राग, द्वेष, मोह का उपश्रम कर कुशलता से शरीर कियाओं का निग्रह कर मन्द श्वासोच्छ्वास लेता हुआ निश्चित लक्ष्य और क्षमाशील हो बाह्य-आश्यन्तर द्रव्य पर्यायों का ध्यान करता हुआ वितर्क की सामर्थ्य से युक्त हो अर्थ और व्यञ्जन तथा मन, वचन, काय की पृथक्-पृथक् संक्रान्ति करता है । र्गाफर श्रक्ति की कमी से योग से योगान्तर और व्यञ्जन से व्यञ्जनान्तर में संक्रमण करता है ।'' धर्म्यध्यान की विशेष जानकारी के लिए देखें---- 'अतीत का अनावरण' (पृष्ठ ७६-५६) ध्यान का प्रथम सोपान---धर्म्यध्यान नामक लेख ।

# ३६ कोध (सू० ७६)

कोध की उत्पत्ति के निमित्तों के विषय में वर्तमान मनोविज्ञान की जानकारी जितनी आकर्षक है, उतनी ही ज्ञान-वर्धक है । कुछ प्रयोगों का विवरण इस प्रकार है—-

व्यक्ति जो कुछ भी करता है, वह चेतन अथवा अवचेतन मस्तिष्क के निर्देशपर ही होता है। साधारणतया हम जब भी मस्तिष्क की बात करते हैं, हमारा तात्यर्य चेतन मस्तिष्क से ही होता है, तार्किक बुद्धि से। पर क्रोध और हिंसा के बीज इस चेतन मस्तिष्क से नीचे कहीं और गहरे हुआ करते हैं। वैज्ञानिकों का कहना है कि चेतन मस्तिष्क— सैरेबियन कोरटेक्स तो मस्तिष्क के सबसे ऊपर की परत है, जो मनुष्य के विकास की अभी हाल<sup>7</sup>की घटना है। इसके बहुत नीचे 'आदिम मस्तिष्क' है....हिंसा और क्रोध की जन्मभूमि।

और वैज्ञानिकों का यह कथन जानवरों पर किये गये अनेकानेक परीक्षणों का परिणाम है। मस्तिष्क के वे विशेष विन्दु खोजे जा चुके हैं, जहां क्रोध का जन्म होता है। इस दिशा में प्रयोग करने वालों में डाक्टर जोस एम० आर० डेलगाडो अग्रणी हैं। उन्होंने अपने परीक्षणों द्वारा दूर जांत बैठे वन्दरों को विद्युत्धारा से उनके उन विशेष बिन्दुओं को छूकर लड़वाकर दिखला दिया है। सचमुच, यह सब जादू का-सा लगता है। कल्पना कीजिए —सामने एक बड़े से पिंजड़े में एक बंदर बैठा केला खा रहा है और आप बिजली का बटन दबाते हैं — अरे यह क्या, बंदर तो केला छोड़कर पिंजड़े की सलाखों पर झपट पड़ा है। दांत किटकिटा रहा है। हां, हिंसक हो गया है। और यह प्रयोग डाक्टर डेलगाडो ने मस्तिष्क के उन विशेष बिन्दु को विद्युत्धारा द्वारा उत्तेजित करके किया है। यही क्यों, उनके सांड वाले प्रयोग ने तो कमाल ही कर दिखाया था। क्रोधित सांड उनकी ओर झपटा, और उन तक पहुंचने से पहले ही ज्ञांत होकर एक गया। उन्होंने विद्युत्धारा से सांड का कोध ज्ञांत कर दिया था।

पर आदमी जानवर से कुछ भिन्त होता है। 'हम तभी हिंसक होते हैं, जब हम हिंसक होना चाहते हैं'। क्योंकि साधारण स्थितियों में ही हम अपनी भावनाओं पर नियंवण रखते हैं। पर कुछ लोगों का यह नियंत्रण काफी कमजोर होता है। प्रसिद्ध मनोविज्ञानसास्ती डाक्टर इविंन तथा डाक्टर मार्क के अनुसार, 'ऐसे व्यक्तियों के मस्तिष्क के आदिम हिस्से में कुछ विशेष घटता रहता है।'<sup>9</sup>

# ३७-३८ आभोगनिर्वतित, अनाभोगनिर्वतित (सू० ८८)

आभोगनिर्वतित—जो मनुष्य कोध के विपाक आदि को जानता हुआ कोध करता है, उसका क्रोध आभोगनिर्वतित

९. नवभारत टाइम्स, बम्बई, ९९ मई, ९९७०।

कहलाता है। यह स्थानांग के वृत्तिकार अभयदेव सूरिकी व्याख्या है। शिवार्च मलयगिर ने इसकी व्याख्या भिन्न प्रकार से की है। उनके अनुसार----एक मनुष्य किसी दूसरे मनुष्य के अपराध को भलीभांति जान लेता है। उसे अवराध मुक्त करने के लिए वह सोचता है कि सामने वाला व्यक्ति नम्रतापूर्वक कहने से मानने वाला नहीं है। उसे कोधरूर्ण मुद्रा ही पाठ पढ़ा सकती है। इस विचार से वह जान-बूझकर कोध करता है। इस प्रकार का कोध आभोगनिर्वतित-कहलाता है।

आचार्य मलयगिरि की व्याख्या अधिक स्पष्ट और हृदयग्राही है। इसकी व्याख्या अन्य नयों से भी की जा सकती है। कोई मनुध्य अपने त्रिषय में किसी दूसरे के द्वारा किए गए प्रतिकूल व्यवहार को नहीं जान लेता तब तक उसे क्रोध नहीं आता। उसकी यथार्थता जान लेने पर उसके मन में क्रोध उभर आता है। यह आभोगनिर्वतित क्रोध है---स्थिति का यथार्थ बोध होने पर निष्पन्न होने वाला क्रोध है।

अनाभोगनिर्वतित कोध—-जो मनुष्य क्रोध के विपाक आदि को नहीं जानता हुआ कोध करता है, उसका कोध अनाभोगनिर्वतित कोध कहलाता है ।<sup>३</sup>

मलयगिर के अनुसार—जो मनुष्य किसी विशेष प्रयोजन के बिना गुण-दोष के विचार से शून्य होकर प्रकृति की परवशता से कोध करता है, उसका कोध अनाभोगनिर्वतित कोध कहलाता है ।

कभी-कभी ऐसा भी घटित होता है कि कोई मनुष्य स्थिति की यथार्थता को नहीं जानने के कारण क्रुद्ध हो उठता है । कल्पना या संदेहजनित कोध इसी कोटि के होते हैं ।

कुछ लोगों को अपने बैभव आदि की पूरी जानकारी नहीं होती। फलतः वे धमंड भी नहीं करते। उसकी वास्तविक जानकारी प्राप्त होने पर उनमें अभिमान का भाव उभर आता है। कुछ लोगों के पास अभिमान करने जैसा कुछ नहीं होता, फिर भी वे अपनी तुच्छ संपदा को बहुत मानते हुए अभिमान करते रहते हैं। उन्हें विख्व की विपुल संपदा का ज्ञान ही नहीं होता। ये दोनों प्रकार के अभिमान कमक्षः आभोगनिर्वतित और अनाभोगनिर्वतित होते हैं।

माया और लोभ की व्याख्या भी अनेक नयों से कारणीय है ।

३६. प्रतिमा (सू० १६)

<mark>देखें</mark> २।२४३-२४८ का टिप्पण ।

४०. (सू० १४७)

वृत्तिकार ने प्रस्तुत सूल में प्रतिपादित भृतक का अर्थ निशीथभाष्य के आधार पर किया है ।' याताभृतक के विषय में भाष्यकार ने एक सूचना दी है, जैसे--- कुछआचार्यों का मत है कि यात्राभृतकों से याता में साथ चलना और कार्य करना----ये दोनों बातें निश्चित की जाती थीं ।

उच्चत्त और कब्बाल ये दोनों देशीय शब्द हैं । भाष्यकार ने कब्बाल का अर्थ ओड आदि किया है । इस जाति के लोग वर्तमान में भी भूमिखनन का कार्य करते हैं ।

- स्थानांगवृत्ति, पत्न ९⊏२ : आभोगो---ज्ञानं तेन निर्वतितो यज्जानन् कोपविपाकादि रुष्यति ।
- २. प्रज्ञापना, पद १४, मलयसिरिवृत्ति, पत्त २९९ : यदा परस्या-पराधं सम्यगवब्ध्य कोपकारणं च व्यवहारतः पुष्टमवलम्ब्य नान्ययास्य शिक्षोपजायते इत्याभोग्य कोपं च विधत्ते तदा स कोपो आभोगनिर्वतितः ।
- ३. स्यानांगवृत्ति, यत १८३ : इतरस्तु यदजाननिति ।
- ४. प्रझापना, पद १४, मलयगिरी वृक्ति, पत्न २६१ ः यदा त्वेन-मेवं तथाविधमृहूर्त्तवशाद् गुणदोषविचारणाशून्यः परवशी-भूय कोपं कुरुते तदा स कोपोऽनाभोगनिर्वात्ततः ।

४. स्थानांग वृत्ति, पत्न १९२;

६. निगीयभाष्य, ३७९९, ३७२० :

दिवसभयओ उ घिष्पत्ति, ळिण्णेण धणेण दिवसदेवसियं । जत्ता उ होति गमणं, उभयं वा एत्तियधणेणं । कथ्वाल उडुमादी, हत्थपितं कम्ममेत्तियं धणेणं । एच्चिरकालोच्चत्ते, कायब्वं कम्म जं बेंति ।। ४१. (सू० १६०)

२. कषायप्रतिसंलीनता ४. विविक्तणयनासनसेवन १।

प्रस्तुत सूत्र में कषायप्रतिसंलीनता के साधक व्यक्ति का प्रतिपादन किया गया है, प्रतिसंलीनता का अर्थ है—निर्दिष्ट वस्तु के प्रतिपक्ष में लीन होने वाला । औपपातिक के अनुसार कषायप्रतिसंलीनता का अर्थ इस प्रकार फलित है<sup>3</sup>—

१. कोधप्रतिसंलीन-कोध के उदय का निरोध और उदयप्राप्त कोध को विफल करने वाला।

२. मानप्रतिसंलीन-मान के उदय का निरोध और उदयप्राप्त मान को विफल करने वाला ।

३. मायाप्रतिसंलीन ---माया के उदय का निरोध और उदयप्राप्त माया को विफल करने वाला ।

४. लोभप्रतिसंलीन----लोभ के उदय का निरोध और उदयप्राप्त लोभ को विफल करने वाला ।

४२. (सू० १६२)

प्रस्तुत सूत्र में योगप्रतिसंलीनता के साधक व्यक्ति के तीन प्रकारों तथा इंद्रियप्रतिसंलीनता के साधक का निर्देश किया गया है।

औषपातिक के अनुसार इनका अर्थ इस प्रकार है—

- १. मनप्रतिसंलीन---अकुशल मन का निरोध और कुशल मन का प्रवर्तन करने वाला।
- २. वचनप्रतिसंलीन----अकुभल वचन का निरोध और कुशल वचन का प्रवर्तन करने वाला ।
- ३. कायप्रतिसंलीन—कूर्म की भांति शारीरिक अवयवों का संगोपन और कुझल काया की प्रवृत्ति करने वाला ।
- ४. इंद्रियप्रतिसंलीन— पांचों इंद्रियों के विषयों के प्रचार का निरोध तथा प्राप्त विषयों पर राग-द्वेध का निश्रह करने वाला 1<sup>3</sup>

# ४३-४७ (सू० २४१-२४४)

प्रस्तुत आलापक में विकथा का सांगोपांग निरूपण किया गया है । कथा का अर्थ है---वचन-पद्धति । जिस कथा से संयम में बाधा उत्पन्न होती है---ब्रह्मचर्य प्रतिहत होता है, स्वादवृत्ति वढ़ती है, हिमा को प्रोत्साहन मिलता है और राज-नीतिक दृष्टिकोण का निर्माण होता है, उसका नाम विकथा है ।

वृत्तिकार ने कुछ क्लोक उढ़ृत कर विकथा के स्वरूप को रपष्ट किया है। जातिकथा के प्रसंग में निम्न क्लोक उढ़ृत है----

धिग् ब्राह्मणीर्धवाभावे, या जीवन्ति मृता इव ।

धन्या मन्ये जने शूद्रीः, पतिलक्षेऽप्यनिन्दिताः ॥

ब्राह्मणी को धिक्कार है, जो पति के मरने पर जीती हुई भी मृत के समान है । मैं क्षूद्री को धन्य मानता हूं जो लाख पतियों का वरण करने पर भी निन्दित नहीं होती ।

विरुद्धा संयमबाधकत्वेन कथा—वचनपद्धर्तिविकया ।

२. ओवाइयं, मूल २७। ३. बोवाइर्यं, सूल २७।

ओवाइयं, सूत्र ३७ ।

४. स्यानांगव्त्ति, पद्ध १९६ :

कुल कथा— अहो चौलुक्यपुतीणां, साहनं जगतोऽधिकम ।

पत्युर्मृत्यौ विभन्त्यग्नौ, याः प्रेमरहिता अपि ॥

चौलुक्य पु्लियों का साहस संसार में सबसे अधिक और विस्मयकारी है, जो पति की मृत्यु होने पर प्रेम के बिना भी अग्नि में प्रवेश कर जाती है ।

रूपकथा---

चन्द्रवक्ता सरोजाक्षी, सद्गी: पीनघनस्तनी।

कि लाटी नो मता साऽस्य, देवानामपि दुर्लभा ॥

चन्द्रमुखी, कमलनयना, मधुर स्वर वाली और पुष्ट स्तन वाली लाट देश की स्वी क्या उसे सम्मत नहीं है ? जो देवों के लिए भी दुर्लभ है।

नेवथ्य कथा₋–

धिग् नारो रौदीच्या, बहुवसनाच्छादितांगुलतिकत्वात् ।

यद् यौवनं न यूनां चक्षुर्मोदाय भवति सदा ॥

उत्तराचल की नारी को धिक्कार है, जो अपने ग्रारीर को बहुत सारे वस्त्रों से ढॅक लेती है । उसका यौवन युवकों के चक्षुओं को आनंद नहीं देता।

- भाष्यकार ने स्त्री-कथा से होने वाले निम्न दोधों का निर्देश किया है'---
  - १. स्वयं के मोह की उदीरणा।
  - २. दूसरों के मोह की उदीरणा ।
  - ३. जनता में अपवाद।
  - ४. सूल और अर्थ के अध्ययन की हानि ।
  - ४. ब्रह्म चर्यकी अगुप्ति ।
  - ६. स्त्री प्रसंग की संभावना।

भक्तकथा करने से निम्न निर्दिष्ट दोष प्राप्त हैं'—

- १. आहार सम्बन्धी आसक्ति।
- २. अजितेन्द्रियता ।
- ३. औदरिकवाद लोगों द्वारा पेटु कहलाना ।

देशकथा करने से निम्न निर्दिष्ट दोष प्राप्त होते हैं' ---

- १. राग द्वेष की उत्पत्ति।
- २. स्वपक्ष और परपक्ष सम्बन्धी कलह ।
- ३. उसके ढ़ारा कृत प्रशंसा से आकृष्ट होकर दूसरों का उस देश में जाना। राजकथा करने से निम्न निर्दिष्ट दोष प्राप्त होते हैं\*---

- १. गुप्तचर, चोर आदि होने की आज्ञंका ।
- २. भुक्तभोगी अथवा अभुक्तभोगी का प्रव्रज्या से पलायन ।
- २. आशंसाप्रयोग----राजा आदि वनने की आकांक्षा।
- 9. निक्तीय भाष्य, गाया १२१
  - आय-पर-मोहुदीरणा, उड्डाहो सूत्तमादिपरिहाणी ।
- बंभव्वते अगुत्ती, पसंगदोसा य गमणादी ।। २. निशीधभाष्य, गाथा १२४
  - आहारमंतरेणाति, गहितो जायई स इंगालं। अजितिदिया ओयरिया, वातो व अणुण्णदोसा तु ।।
- ३. निशीयभाष्य, गाया १२७

रागद्दोसुव्यत्ती, संरक्ख-परपक्खत्री य अधिकरणं । बहुगुण इमो ति देसो, सोत्तुं गमणं च अण्णेसि ॥

४. निशीथभाष्य, गाया १३० चारिय चोराहिमरा-हितमारित-संक-कातुकामा वा । भुत्ताभुत्तोहावणं करेज्ज वा आसंसपयीगं ।।

इस कथा चतुष्टय में आसक्त रहने वाला मुनि आत्मलीन नहीं हो पाता । फलत: वह प्रत्यक्ष ज्ञान की उपलब्धि से बंचित रहता है ।'

# ४८-४२ (सू० २४६-२४०)

प्रस्तुत अल्गपक में कथा का विशद वर्णन किया गया है । आक्षेपिणी आदि कथा चतुष्टय की व्याख्या दशवैकालिक-निर्युक्ति, मूलाराधना, दशवैकालिक की व्याख्याओं, स्थानांगवृत्ति, धवला आदि अनेक ग्रन्थों में मिलसी है ।<sup>3</sup>

दशवैकालिक निर्युक्ति और मूलाराधना में इस कथा-चतुष्टय की व्याख्या समान है। स्थानांग वृत्तिकार ने आक्षेपणी की व्याख्या दशवैकालिक निर्युक्ति के आधार पर की है। यह वृत्ति में उढ़ृत निर्युक्ति गाथा से स्पष्ट होता है। धवला में इसकी व्याख्या कुछ भिन्न प्रकार से मिलती है। उसके अनुसार—नाना प्रकार की एकांत दृष्टियों और दूसरे ममयों की निराकरणपूर्वक शुद्धि कर छह द्रव्यों और नव पदार्थों का प्ररूपण करने वाली कथा को आक्षेपणी कहा जाता है। इसमें केवल तत्त्ववाद की स्थापना प्रधान है। धवलाकर ने एक झ्लोक उढ़त किया है उससे भी यही अर्थ पुष्ट होता है।

प्रस्तुत आलापक में आक्षेपणी के चार प्रकार निर्दिष्ट हैं । उनसे दशवैकालिक निर्युक्ति और मुलाराधना की व्याख्या ही पृष्ट होती है ।

हमने आचार, व्यवहार आदि का अनुवाद वृत्ति के आधार पर किया है । इन ामों के चार शास्त्र भी मिलते हैं । कुछ आचार्य इन्हें यहां शास्त्रवाचक मानते हैं । वृत्तिकार ने स्वयं इसका उल्लेख किया है ।' विशेष विवरण के लिए देखें दसवेआलियं, दा४९ का टिप्पण ।

विक्षेपणी की व्याख्या में कोई भिन्नता नहीं है।

स्थानांग वृत्तिकार ने संवेजनी (संवेदनी) की जो व्याख्या की है, वह दशवैकालिक निर्युक्ति आदि ग्रन्थों की व्याख्या से भिन्न है । उनके अनुसार इसमें वैकिय-शुद्धि तथा ज्ञान, दर्शन और चारित्न की शुद्धि का कथन होता है ।<sup>६</sup>

धवला के अनुसार इसमें पुण्यफल का कथन होता है ।° यह उक्त अर्थ से भिन्न नहीं है ।

निर्वेदनी की व्याख्या में कोई भिग्नता लक्षित नहीं होती। धवलाकार के अनुसार इसमें पाप फल का कथन होता है।<sup>८</sup>

प्रस्तुत आलापक में निर्वेदनी कथा के आठ दिकल्प किए गए हैं । उनसे यह फलित होता है कि पुण्य<sub>्</sub>और पाप दोनों के फलों का कथन करना इस कथा का विषय है । इससे स्थानांग वृत्तिकार कृत संवेजनी की व्याख्या की प्रामाणिकता सिद्ध होती है ।

- ९. स्थानांग, ४।२१४ ।
- २. क— दशवैकालिकनिर्युक्ति, गाया १९४-२०१। ख— मूलाराधना, ६४६,६४७।
- ३. षट्खण्डागम, भाग १, पृष्ठ ९०५ः तत्य अवखेवणी णाम छ्दव्व-गव-पयत्थाणं सरूदं दिगंतर-समयांतर-णिराकरणं सुद्धि करेंती परूवेदि ।
- ४. षट्खण्डागम, भाग १, पृ० १०६ : आक्षेपणीं तत्त्वविधानभूतां विक्षेपणीं तत्त्वदिगन्तक्षुढ्विम् । संदेगिनीं धर्मफलप्रपञ्चां निर्वेगिनीं चाह कथां विराग्राम् स
- स्थानांगवृत्ति, पत २००: अन्ये त्वभिदर्धति---आचारादयो ग्रन्था एव परिगृह्यन्ते, आचाराधभिधानादिति ।

६. य—दशवैकालिकनिर्युवित, गाथा २००:

- वीरिय विउब्वणिद्वी, नाण चरण दंसणाण तह इड्वी । उवइस्सइ खलु जहियं, कहाइ संवेयणीइ रसो ।।
- ख--मूलाराधना, ६५७: संवेयणी पुण कहा, णाणवरित-तववीरिय इड्डिगदा।
- ७. षट्खंडागम, भाग ९, पृष्ठ ९०४ : संवेयणी णाम पुण्य-फल-संकहा । काणि पुण्ण-फलानि ?तित्थयर-गणहूर-रिसि-चवकवट्टि-बलदेव-चामुदेव-गुर-विज्जाहरिद्वीक्षो ।
- 5. षट्खंडागम, भाग १, पृष्ठ १०५ : णित्र्वेयणी णाम-पाव-फल-संकहा । काणि पाव-फलाणी ? णिरय-तिरिय-कुमाणुस-जोणीसु जाइ-जरा-मरण वाहि-वेयणा-दालिहादीणि । संसार-सरीर-भोषेसु वेरग्गुप्पाइणी णिव्वेयणी णाम ।

# ५३ (सू० २४३)

प्रस्तुत सूत्र में अतिशायी ज्ञान-दर्शन की उपलब्धि की योग्यता का निरूपण किया गया है । उसकी उपलब्धि के सहायक तत्त्व दो हैं—आरीरिक दृढ़ता और अनासक्ति । और उसके बाधक तत्त्व भी दो हैं —आरीरिक क्रुआता और आस क्ति । इन्हीं के आधार पर प्रस्तुत चतुर्भज्जी की रचना की गई है ।

साधारण नियम के अनुसार अतिकायी ज्ञान-दर्शन की उपलब्धि उसी व्यक्ति को हो सकती है, जो दृढ़-शरीर और देहासक्ति से मुक्त होता है, किन्तु सामग्री-भेद से इसमें परिवर्तन हो जाता है, जैसे—-

एक मनुष्य अस्वस्थ या तपस्वी होने के कारण शरीर से कृत्र है, किन्तु देहासक्त नहीं है, इसलिए वह अतिशायी ज्ञानदर्शन को प्राप्त हो जाता है।

एक मनुष्य स्वस्थ होने के कारण झरीर से दृढ़ है, किन्तु देहासक्त है, इसलिए वह अतिशायी ज्ञान-दर्शन को प्राप्त नहीं होता ।

एक मनुष्य स्वस्थ होने के कारण शरीर से दृढ़ है और देहासक्त भी नहीं है, इसलिए वह अतिशायी ज्ञान-दर्शन को प्राप्त होता है ।

एक मनुष्य अस्वस्थ होने के कारण शरीर से क्वश है, किन्तु देहासक्त है, इसलिए वह अतिशायी ज्ञान-दर्शन को प्राप्त नहीं होता।

जिसमें देहासक्ति नहीं होती, उसे अतिशायी ज्ञान-दर्शन प्राप्त हो जाता है. भले फिर उसका शरीर क्वश हो या दृढ़ । जिसमें देहासक्ति होती है, उसे अतिशायी ज्ञान-दर्शन प्राप्त नहीं होता, भले फिर उसका शरीर क्वश हो या दृढ़ ।

इसकी व्याख्या दूसरे नय से भी की जा सकती है। प्रथम व्याख्या में प्रत्येक भंग का दो-दो व्यक्तियों से सम्बन्ध है। इस व्याख्या में प्रत्येक भंग का संबंध एक व्यक्ति की दो अवस्थाओं से होगा, जैसे—

कोई व्यक्ति क्रण शरीर होता है तब उसमें मोह प्रबल नहीं होता, देहासक्ति सुदृढ़ नहीं होती, प्रमाद अल्प होता है, किन्नु जव वह दृढ़ शरीर होता है तब मांस उपचित होने के कारण उसका मोह बढ़ जाता है. देहासक्ति प्रबल हो जाती है और प्रमाद वढ़ जाता है । इस कोटि के व्यक्ति के लिए प्रथम भंग है ।

कोई ब्गक्ति दृढ़ शरीर होता है, तव वह अपनी शारीरिक और मानसिक शक्तियों का व्यान आदि साधना पक्षों में नियोजन करता है, मोह विलय के प्रति जागरूक रहता है, किन्तु जब वह कुश शरीर हो जाता है, तब अपनी शारीरिक और मानसिक शक्तियों का साधनापक्षों में बैसा नियोजन नहीं कर पाता । इस कोटि के व्यक्ति के लिए दूसरे भंग की रचना है ।

प्रथम कोटि के व्यक्ति का सरीर के क्रश होने पर मनोबल दृढ़ होता है और शरीर के दृढ़ होने पर वह क्रश हो जाता है ।

दूसरी कोटि के व्यक्ति का मनोवल ग्ररीर के दृढ़ होने पर दृढ़ होता है और सरीर के क्रग होने पर क्रभ हो जाता है । तीसरी कोटि के व्यक्ति का मनोवल दृढ़ ही रहता है, भले फिर उसका शरीर क्रग हो या दृढ़ । चौथी कोटि के व्यक्ति का मनोवल क्रग ही होता है, भले फिर उसका शरीर क्रग हो या दृढ़ ।

# ५४-५७ विवेक, ब्युत्सर्ग, उञ्छ, सामुदानिक (सू० २५४)

प्रस्तुत सूत्र में कुछ शब्द विवेचनीय हैं— विवेक—शरीर और आत्मा का भेद-ज्ञान । व्युत्सर्ग—शरीर का स्थिरीकरण, कायोत्सर्ग मुद्रा । उञ्छ—अनेक घरों से थोड़ा-थोड़ा लिया जाने वाला भक्त-पान । सामुदानिक—समुदान का अर्थ है—भिक्षा ! उसमें प्राप्त होने वाले को सामुदानिक कहा जाता है ।

#### ४८, ४९ (सू० २४६-२४८)

महोत्सव के बाद जो प्रतिपदाएं आती हैं, उनको महा-प्रतिपदा कहा जाता है। निशीथ (१९।१२) में इंद्रमह, स्कंदमह, यक्षमह और भुतमह इन चार महोत्सवों में किए जाने वाले स्वाध्याय के लिए प्रायश्चित्त का विधान किया गया है। निशीथ-भाष्य के अनुसार इंद्रमह आषाढी पुणिमा को, स्कंदमह आश्विन पूणिमा को, यक्षमह कार्तिक पूणिमा और पुतमह चैती पूणिमा को मनाया जाता था।

चूणिकार ने बतलाया है कि लाट देश में इंद्रमह श्रावण पूर्णिमा को मनाया जाता था।<sup>र</sup> स्थानांग वृत्तिकार के अनुसार इंद्रमह आधिवन धूर्णिमा को मनाया जाता था।' वाल्मीकि रामायण से स्थानांग वृत्तिकार के मत की पुष्टि होती है।<sup>४</sup>

आधाढी पूर्णिमा, आधिवन पूर्णिमा, कार्त्तिक पूर्णिमा और चैती पूर्णिमा को महोत्सव मनाया जाता था। जिस दिन से महोत्सव का प्रारम्भ होता, उसी दिन से स्वाध्याय बंद कर दिया जाता था। महोत्सव की समाप्ति पूर्णिमा को हो जाती, फिर भी प्रतिपदा के दिन स्वाध्याय नहीं किया जाता। निशीथभाष्यकार के अनुसार प्रतिपदा के दिन महोत्सव अनुवृत्त (चालू) रहता है। महोत्सव के निमित्त एकव की हुई मदिरा का पान उस दिन भी चलता है। महोत्सव के दिनों में मद्य-पान से बावले बने हुए लोग प्रतिपदा को अपने मितों को बुलाते हैं, उन्हें मद्य-पान कराते हैं। इस प्रकार प्रतिपदा का दिन महोत्सव के परिशेष के रूप में उसी श्रृंखला से जुड़ जाता है।

उन दिनों स्वाध्याय न करने के कई कारण बतलाए गए हैं, उनमें एक कारण है----लोकविरुद्ध । महोत्सव के समय आगमन्त्राध्याय को लोग पसंद क्यों नहीं करते ? यह अन्वेषण का विषय है ।

अस्वाध्यायी की परम्परा का मूल वैदिक-साहित्य में ढूंढा जा सकता है । जैन-साहित्य में उसे लोकविरुढ होने के कारण मान्यता दी गई । आयुर्वेद के ग्रंथों में भी अस्वाध्यायी की परम्परा का उल्लेख मिलता है<sup>1</sup>---

> क्रुष्णेऽष्टमी तन्निधनेऽहनी द्वे, क्रुक्ले तथाऽप्येवमर्हाद्वसन्ध्यम् । अकालविद्युस्स्तनयित्नुघोषे. स्वतंत्तराष्ट्रक्षितिपव्यथासु ।। क्ष्मण्ञानयानायतनाहदेसु, महोरसवौत्पातिकदर्ष्वनेषु । नाध्येयमन्येषु च येषु विप्रा, नाधीयते नाजुचिना च नित्यम् ।।

कृष्णपक्ष की अष्टमी और कृष्णपक्ष की समाप्ति के दो दिन (अर्थात् चनुर्दशी और अमावस), इसी प्रकार शुक्लपक्ष की (अब्टमी, चतुर्दशी और पूर्णिमा), सूर्योदय तथा सूर्यास्त के समय, अकास (वर्षा ऋतु के विना) बिजली चमकना तथा मेधगर्जन होना, अपने शरीर तथा अपने सम्बन्धी तथा राष्ट्र और राजा के आपत्काल में, श्मशान में, सवारी (याता-काल) में, वध स्थान में तथा युद्ध के समय, महोत्सव तथा उत्पात (भूकम्पादि) के दिन, तथा जिन देशों में ब्राह्मण अनध्याय रखते हों उन दिनों में एवं अपवित्न अवस्था में अध्ययन नहीं करना चाहिए। देखें स्थानांग १०।२०,२१ का टिप्पण ।

९. निशीयमाध्य, ६०६४ :

आसाडी इंदमहो, कत्तिय-सुगिम्हओ य बोधब्वो । एते महामहा खलु, एतेसि चेव पाडिक्या ।।

- निशीवभाष्यचूर्णि, ६०६५ : इह लाडेसु सावण पोण्णिमाए भवति इंदमहो ।
- ३. स्थानांगवृत्ति, पत्न २०३ : इन्द्रमहः —अश्वयुक् पौर्णमासी ।
- ४. बाल्मीकि रामायण, किष्किंधा काण्ड, सर्ग १६, श्लोक ३६ : इन्द्रघ्वज इवोद्भूतः, पौर्णमास्यां महीतले । आण्वयुक् समये मासि, गतश्रीको विचेतनः ।।
- ५ निक्षीयभाष्य, ६०६०: छणिया ऽवसेसएणं, पाडिवएसु विछणाऽणुसज्जति । महवाउलत्त णेणं, असारिताणं च सम्माणो ॥
- ६. सुश्रुतसंहिता, २।६,१० ।

६०. (सू० २६४)

इस सूत्र में गर्हा के कारणों को भी कार्य-कारण की अभेद-दृष्टि से गर्हा माना गया है । यहां २।३८ का टिप्पण द्रब्टव्य है ।

# ६१-६३ (सू० २७०-२७२)

इन सूत्रों में धूमशिक्षा, अग्निशिक्षा और वातमण्डलिका (गोलाकार ऊपर उठी हुई हदा) के साथ स्त्री के तीन स्वभावों---मलिनता, ताप और चपलता की तुलना की गई है ।

### ६४-६६ (सू० २७४-२७७)

अरुणवरद्वीप जम्बूद्वीप से असंख्यातवां द्वीप है। उसकी वाहरी वेदिका के अन्त से अरुणवरसमुद्र में ४२ हजार योजन जाने पर एक प्रदेश (तुल्य अवगाहन) वाली श्रेणी उठती है और वह १७२१ योजन ऊंची जाने के पश्चात् विस्तृत होती है। सौधर्म आदि चारों देवलोकों को घेर कर पांचवें देवलोक (ब्रह्म-लोक) के रिष्ट नामक विमान-प्रस्तट तक चली गई है। वह जलीय पदार्थ है। उसके पुद्गल अन्धकारमय हैं। इसलिए उसे तमस्काय कहा जाता है। लोक में इसके समान दूसरा कोई अंधकार नहीं है, इसलिए इसे लोकांधकार कहा जाता है। देवों का प्रकाश भी उस क्षेत्र में हत-प्रभ हो जाता है. इसलिए उसे देवान्धकार कहा जाता है। उसमें वायु भी प्रवेश नहीं पा सकता, इसलिए उसे वात-परिध और वात-परिधक्षोभ कहा जाता है। देवों के लिए भी वह दुर्गम है, इसलिए उसे देव-आरण्य और देवब्यूह कहा जाता है।

# ६७-६९ (सू० २८२-२८४)

कषाय के चार प्रकार हैं—-क्रोध, मान, माया और लोभ । इन चारों के तरतमता की दृष्टि से अनंत स्तर होते हैं, फिर भी आत्मविकास के घात की दुष्टि से उनमें से प्रत्येक के चार-चार स्तर निर्धारित किए गए हैं —

| अनन्तानुबंधी | अप्रत्याख्यानावरण | प्रत्याख्यानावरण | संज्वलन  |
|--------------|-------------------|------------------|----------|
| १. कोध       | ५. कोध            | ९. कोध           | १३. कोध  |
| २. मान       | ६. मान            | १०. मान          | १४. मान  |
| ३. माया      | ७. माया           | ११. माया         | १५. माया |
| ४. लोभ       | इ. लोभ            | १२. लोभ          | १६. लोभ  |

अनन्तानुबंधी कषाय के उदय-काल में सम्यक्दर्शन प्राप्त नहीं होता । अप्रत्याख्यानावरण कषाय के उदय-काल में व्रत की योग्यता प्राप्त नहीं होती । प्रत्याख्यानावरण कषाय के उदय-काल में महाव्रत की योग्यता प्राप्त नहीं होती । संज्वलन कषाय के उदय-काल में वीतरागता उपलब्ध नहीं होती ।

इन तीन सूत्रों तथा ३१४ वें सूल में कषाय के इन सोलह प्रकारों की तरतमता सोलह दृष्टान्तों के ढारा निरूपित की गई है।

अनन्तानुबंधी लोभ की कृमिराग रक्त वस्त्र से तुलना की गई है ।

वृद्ध सम्प्रदाय के अनुसार कृमिराग का अर्थ इस प्रकार है। मनुष्य का रक्त लेकर उसमें कुछ दूसरी वस्तुएं मिलाकर एक वर्तन में रख दिया जाता है। कुछ समय बाद उसमें कृमि उत्पन्न हो जाते हैं। वे हवा की खोज में घूमते हुए, छेदों से बाहर आकर लार छोड़ते हैं। उन्हीं (लारों) को कृमि-मूत्र कहा जाता है। वे स्वभाव से ही लाल होते हैं।

दूसरा अभिमत यह है— रुधिर में जो ऋमि उत्पन्न होते हैं, उन्हें वहीं मसलकर कचरे को उतार दिया जाता है । उसमें कुछ दूसरी वस्तुएं मिला उसे रञ्जक-रस (क्रुमिराग) बना लिया जाता है । (335-035 off) 30-00

बंध का अर्थ है-—दो का योग । प्रस्तुत प्रकरण में उसका अर्थ है—-जीव और कर्म-प्रायोग्य पुद्गलों का संबंध । जीव के द्वारा कर्म-प्रायोग्य पुद्गलों का ग्रहण उसके चार प्रकार हैं—-

प्रकृतिबंध---स्थिति, रस और प्रदेश बंध के समुदाय को प्रकृतिबंध कहा जाता है ।' इस परिभाषा के अनुसार ज्ञेय तीनों बंधों के समुदाय का नाम ही प्रकृतिबंध है ।

प्रकृति का अर्थ है अंश या भेद । ज्ञानावरणीय आदि आठ प्रकृतियों का जो बंध होता है, उसे प्रकृतिबंध कहा जाता है । इसके अनुसार प्रकृति का अर्थ स्वभाव भी है । प्रुथक्-प्रुथक् कर्मों में जो ज्ञान आदि को आवृत करने का स्वभाव उत्पन्न होता है, वह प्रकृतिबंध है । रदिगम्बर-साहित्य में यह परिभाषा अधिक प्रचलित है ।

स्थितिबंध ---जीवगृहीत कर्म-पुद्गलों की जीव के साथ रहने की काल-मर्यादा को स्थितिबंध कहा है।

अनुभावबंध---कर्म-पुद्गलों की फल देने की शक्ति को अनुभावबंध कहा जाता है । अनुभवबंध, अनुभागबंध और रसबंध भी इसीके नाम हैं ।

प्रदेशवंध—न्यूनाधिक-परमाणु वाले कर्म-पुद्गलों के स्कंधों का जो जीव के साथ सबंध होता है. उसे प्रदेशवंध कहा जाता है।

प्राचीन आचार्यों ने इन बंधों का स्वरूप मोदक के दृष्टान्त द्वारा समझाया है । विभिन्न वस्तुओं से निष्पन्न होने के कारण कोई मोदक वातहर होता है, कोई पितहर, कोई कफहर, कोई मारक और कोई व्यामोहकर होता है । इसी प्रकार कोई कर्मज्ञान को आवर्त करता है, कोई व्यामोह उत्पन्न करता है और कोई सुख-दु:ख उत्पन्न करता है ।

कोई मोदक दो दिन तक विकृत नहीं होता, कोई चार दिन तक विकृत नहीं होता । इसी प्रकार कोई कर्म दस हजार वर्ष तक आत्मा के साथ रहता है, कोई पल्योपम और कोई सागरोपम तक आत्म के साथ रहता है ।

कोई मोदक अधिक मधुर होता है, कोई कम मधुर होता है । इसी प्रकार कोई कर्म तीव्र रस वाला होता है, कोई मंद रस वाला ।

कोई मोदक छटांक-भर का होता है, कोई पाव का । इसी प्रकार कोई कर्म अल्प परमाणु-समुदाय वाला होता है, कोई अधिक परमाणु-समुदाय वाला ।

उपकम—कर्म-संकंधों को विविध रूप में परिणत करने में जो हेतु बनता है, उस जीव-वीर्य का नाम उपकम है । उपकम का अर्थ आरंभ भी है । कर्म-स्कंधों की विभिन्न परिणतियों के आरम्भ को भी उपक्रम कहा जाता है ।

१. बंधन २. उद्वर्तना ३. अपवर्तना ४. सत्ता ४. उदय ६. उदीरणा ७. संक्रमण ५. उपश्रमन ६. निधत्ति १०. निकाचना

जीव और कर्म-पुद्गलों के संबंध को बंध कहा जाता है 👔

कर्मो की स्थिति एवं अनुभाव की जो वृद्धि होती है, उसे उद्वर्तना कहा जाता है । उनकी स्थिति एवं अनुभाव की जो हानि होती है, उसे अपवर्तना कहा जाता है ।

कर्म-पुद्गलों की अनुदित अवस्था को सत्ता कहा जाता है । कमेों के विपाक काल को उदय कहा जाता है । अपवर्तना के द्वारा निश्चित समय से पहले कमों को उदय में लाने को उदीरणा कहा जाता है । सजातीय कर्म-प्रकृतियों के एक-दूसरे में परिणमन करने को संक्रमण कहा जाता है ।

कर्म्मणः प्रकृतयः----अंशा भेदा झानावरणीयादयोऊटौ तासां प्रकृतेर्वा---अविशेषितस्य कर्म्मणो बन्ध: प्रकृतिबन्ध: ।

<sup>9.</sup> पंचसंग्रह, ४३२ ।

२. स्वार्तागवृत्ति, पत्र २०६ :

शुभ प्रकृति का अशुभ विपाक के रूप में और अशुभ प्रकृति का शुभ प्रकृति के रूप में परिणमन इसी कारण से होता है।

मोहकर्म को उदय, उदीरणा, निधत्ति और निकाचना के अयोग्य करने को उपशमन कहा जाता है। उदवर्तना एवं अपवर्तना के सिवाय क्षेष छह करणों के अयोग्य अवस्था को निधत्ति कहते हैं। जिस कर्म का उदवर्तना, अपवर्तना, उदीरणा, संक्रमण और निधत्ति न हो सके उसे निकाचित कहा जाता है। विपरिणमन----कर्म-स्कंधों के क्षय. क्षयोपशम, उद्वर्तना, अपवर्तना आदि के द्वारा नई-नई अवस्थाएं उत्पन्न करने

को विपरिणामना कहा जाता है । षट्खंडागम के अनुसार विपरिणामना का अर्थ है निर्जरा—

'विपरिणाम मुवक्कमो पयडि-ट्विदि-अणुभाग-पदेसाणं देस-णिज्जरं सयल-णिज्जरं च परूवेदि ।'

विपरिणामोपकम अधिकारप्रकृति, स्थिति, अनुभाग और प्रदेशों की देश निर्जरा और सकल निर्जरा का कथन करता

है।'देखें ४।६०३ का टिप्पण।

५०. (सू० ३२०)

ये अनुक्रम से ईशान, अग्नि, नैर्ऋत और वायव्य कोण में है ।

**द१ (सू० ३४०)** 

आजीवक श्रमण-परम्परा का एक प्रभावशाली सम्प्रदाय था । उसके आचार्य थे गोशालक । आजीवक भिक्षु अचेलक रहते थे । वे पंचाग्नि तपते थे । वे अन्य अनेक प्रकार के कठोर तप करते थे । अनेक कठोर आसनों की साधना भी करते थे ।

प्रस्तुत सूत्र में आए हुए उग्रतप और घोरतप से आजीवकों के तपस्वी होने की सूचना मिलती है। आचार्य नरेन्द्रदेव ने लिखा है—बुढ़ आजीवकों को सबसे बुरा समझते थे । तापस होने के कारण इनका समाज में आदर था । लोग निमित्त, बकुन, स्वप्न आदि का फल इनसे पुछते थे ।

रस-निर्यूहण और जिह्ने न्द्रिय-प्रतिसंलीनता---प्रे दोनों तप आजीविकों के अस्वाद व्रत के सूचक हैं।

प्रस्तुत सूत्र से आगे के तीन सूतों (३५१-३५३) में ऋमशः चार प्रकार के संयम, त्याग और अकिञ्चनता का निर्देश है। उनमें आजीवक का उल्लेख नहीं है और न ही इसका संवादी प्रमाण उपलब्ध है कि ये आजीवकों द्वारा सम्पत हैं। पर प्रकरणवक्षात् सहज ही एक कल्पना उद्भूत होती है---क्या यहां आजीवक सम्मत संयम, त्याग और अकिचनता का निर्देश नहीं है ?

**५२ (सू० ३**५४)

बौद्ध साहित्य में पत्थर, पृथ्वी और पानी की रेखा के समान मनुष्यों का वर्णन मिलता है ।

भिक्षुओ ! संसार में तीन तरह के आदमी हैं। कौन-सी तीन तरह के ?

पत्थर पर खिची रेखा के समान आदमी, पृथ्वी पर खिची रेखा के समान आदमी, पानी पर खिची रेखा के समान आदमी।

भिक्षुओ ! पत्थर पर खिची रेखा के समान आदमी कैसा होता है ? भिक्षुओ ! एक आदमी प्रायः कोधित होता है। उसका वह कोध दीर्वकाल तक रहता है, जैसे---भिक्षुओ ! पत्थर पर खिची रेखा झीझ नहीं मिटती, न हवा से न पानी से, चिरस्थायी होती है, इसी प्रकार भिक्षुओं ! यहां एक आदमी प्रायः कोधित होता है। उसका वह कोध दीर्घकाल तक रहता है। भिक्षुओ ! ऐसा व्यक्ति 'पत्थर पर खिची रेखा के समान आदमी' कहलाता है।

१. षट्खंडागम की प्रस्तावना, पृष्ठ ६३, खण्ड १, भाग ९, २- बौद्धधर्मदर्शन, पृष्ठ ४ ⊥ युस्तक २ ।

भिक्षुओ ! पृथ्वी पर खिची रेखा के समान आदमी कैंसा होता है ? भिक्षुओ ! एक आदमी प्राय: कोधित होता है । उसका वह कोध दीर्घकाल तक नहीं रहता. जैसे— भिक्षुओ ! पृथ्वी पर खिची रेखा शोघ्र मिट जाती है । हवा से या पानी से चिरस्थायी नहीं होती । इसी प्रकार भिक्षुओ ! यहां एक आदमी प्राय: कोधित होता है । उसका कोध दीर्घकाल तक नहीं रहता । भिक्षुओ ! ऐसा व्यक्ति 'पृथ्वी पर खिची रेखा के समान आदमी' कहलाता है ।

भिक्षुओ ! पानी पर खिंची रेखा के समान आदमी कैसा होता है ? भिक्षुओ ! कोई-कोई आदमी ऐसा होता है कि यदि कडुवा भी बोला जाय, कठोर भी बोला जाय, अप्रिय भी बोला जाय तो भी वह जुड़ा ही रहता है, मिला हो रहता है, प्रसन्न ही रहता है। जिस प्रकार भिक्षुओ ! पानी पर खिची रेखा शीघ्र विलीन हो जाती है, चिरस्थायी नहीं होती, इसी प्रकार मिक्षुओ ! कोई-कोई आदमी ऐसा होता है जिसे यदि कडुवा भी बोला जाय, कठोर भी बोला जाय, अप्रिय भी बोला जाय तो भी वह जुड़ा ही रहता, मिला ही रहताहै, प्रसन्न ही रहता है।

भिक्षुओ ! संसार में ये तीन तरह के लोग हैं।' विशेष जानकारी के लिए देखें---६७-६९ का टिप्पण।

# **⊏३ (सू० ३**४४)

प्रस्तुत सूत्र में भातों की लिप्तता-अलिप्तता तथा मलिनता-निर्मलता का तारतम्य उदक के दृष्टान्त द्वारा समझाया गया है। कर्दम के चिमटने पर उसे उतारना कथ्टसाध्य होता है। खंजन को उतारना उससे अल्प कष्टसाध्य होता है। बालुका लगने पर जल के सूखते ही वह सरलता से उतर जाता है। शैल (प्रस्तरखंड) का लेप लगता ही नहीं। इसी प्रकार मनुष्य के कुछ भाव कथ्टसाध्य लेप उत्पन्न करते हैं, कुछ अल्प कष्टसाध्य, कुछ सुसाध्य और कुछन्तेप उत्पन्न नहीं करते।

कर्दमजल की अपेक्षा खंजनजल अल्प मलिन, खंजनजल की अपेक्षा बालुकाजल निर्मल और बालुकाजल की अपेक्षा शैलजल अधिक निर्मल होता है । इसी प्रकार मनुष्य के भाव भी मलिनतर, मलिम, निर्मल और निर्मलतर होते हैं ।

कौटलीय अर्थशास्त्र में दुर्ग-निर्माण के प्रसङ्घ में खंजनोदक का उल्लेख हुआ है।' टिप्पणकार ने इसका अर्थ विस्छिन्न प्रवाह वाला उदक किया है। इसे पंकिल होने के कारण गति वैक्लव्यकर बतलाया गया है।'

वृत्तिकार ने खंजन का अर्थ लेपकारी कर्दम किया है ।

#### न४ (सू० ३११)

कुछ पुरुष दूसरे के मन में प्रीति (या विश्वास) उत्पन्न करना चाहते हैं और वैसा कर देते हैं—-इस प्रवृत्ति के तीन हेतु वृत्तिकार द्वारा निर्दिष्ट हैं`—

१. स्थिरपरिणामता।

- २. उचितप्रतिपत्तिनिपुणताः।
- ३. सौभाग्यवत्ता ।

जिस व्यक्ति के परिणाम स्थिर होते हैं, जो उचित प्रतिपत्ति करने में निपुण होता है या सौभाग्यशाली होता है, वह ऐसा कर पाता है । जिसमें ये विशेषताएं नहीं होतीं, वह ऐसा नहीं कर पाता ।

''कुछ पुरुष दूसरे के मन में अप्रीति उत्पन्न करना चाहते हैं, किन्तु वैसा कर नहीं पाते''

- २. कोटिलीय अर्थशास्त्र, अधिकरण २, अध्याय २, प्रकरण २१ ।
- ३. क—कौटिलीय जर्थशास्त्र, अधिकरण २, अध्याय २, प्रकरण २९:

विच्छिन्तप्रवाहोदकं क्वचित्-क्वचित् देवोदकविशिष्ट-फित्यर्थं: । ख — खंजनोदकम् — खञ्जनं पंकिंसरवाद् यतिर्ववलव्यकरमुदकं यस्मिस्तत् तथा भूतम् ।

- ४, स्थानांगवृत्ति, पत्न २२३ : खञ्जनं दीपादि खञ्जनतुल्य : पादादिलेएकारी कर्हम-विशेष एव ।
- ४. स्थानांगबूत्ति, पत्न २२४।

अंगुत्तरनिकाय, भाग 9, पृष्ठ २९९, २९२ ।

वृत्तिकार ने इसकी व्याख्या दो नयों से की है —

(१) अप्रीति उत्पन्न करने का पूर्ववर्ती भाव निवृत्त होने पर वह दूसरे के मन में अप्रीति उत्पन्न नहीं कर पाता।

(२) सामने वाला व्यक्ति अर्धातिजनक हेतु से भी प्रीत होने के स्वभाव वाला है, इसलिए वह उसके मन में अप्रीति उत्पन्न नहीं कर पाता । इसकी व्याख्या तीसरे नय से भी की जा सकती है—सामने वाला व्यक्ति यदि साधक या मूर्ख होता है तो अश्रीतिजनक हेतु होने पर भी उसके मन में अप्रीति उत्पन्न नहीं होती ।

भगवान् महावीर ने साधक को मान और अपमान में सम बतलाया है----

लाभालाभे सुहे दुक्खे, जीविए मरणे तहा ।

समो निंदा पसंसासु, तहा माणावमाणाओ ॥1

साधक लाभ-अलाभ, सुख-दु:ख, जीवन-मरण, निंदा-प्रज्ञंसा, सान-अपमान में सम रहता है । एक संस्कृत कवि ने मूर्ख को भी मान और अपमान में सम बतलाया है――

मूर्खरवं हि सखे ! ममापि रुचितं यस्मिन् यदेष्टौ गुणाः । निश्चितो बहुभोजनो ऽत्रपमनाः नक्तं दिवा शायकः ॥ कार्याकार्यविचारणान्धबधिरो मानापमाने समः ।

प्रायेणामयर्वाजतो दृढवपुर्मूर्खः सुखं जीवति ।।

मित ! मूर्खता मुझे भी प्रिय है, क्योंकि उसमें आठ गुण होते हैं। मूर्ख----

१. चिंता मुक्त होता है।

२. बहुभोजन करने वाला होता है।

३. लज्जारहित होता है।

४. रात और दिन सोने वाला होता है।

कर्तव्य और अकर्तव्य की विचारणा में अंधा और बहरा होता है।

६. मान और अपमान में समान होता है।

७. रोगरहित होता है।

दृढ़ झरीर वाला होता है।

वृत्तिकार की सूचना के अनुसार प्रस्तुत सूत्र का अनुवाद इस प्रकार भी किया जा सकता है—-पूरुष चार प्रकार के होते हैं---

कुछ पुरुष दूसरों के मन में—यह प्रीति करने वाला है—ऐसा बिठाना चाहते हैं और विठा भी देते हैं ।

२. कुछ पुरुष दूसरों के मन में-—यह प्रीति करने वाला है—-ऐसा बिठाना चाहते हैं, पर बिठा नहीं पाते ।

३. कुछ पुरुष दूसरों के मन में— यह अग्रीति करने वाला है —ऐसा बिठाना चाहते हैं और विठा भी देते हैं ।

४. कुछ पुरुष दूसरों के मन में — यह अप्रीति करने वाला है—ऐसा बिठाना चाहते हैं, पर बिठा नहीं पाते ।

**८४ (सू० ३६१)** 

प्रस्तुत सूत की व्याख्या उपकार की तरतमता आदि अनेक नयों से की जा सकती है। वृत्तिकार ने लोकोत्तर उपकार की दृष्टि से इसकी व्याख्या की है। जो गुरु पत वाले वृक्ष के समान होते हैं, वे अपनी श्रुत-सम्पदा को अपने तक ही सीमित रखते हैं। जो गुरु फूल वाले वृक्ष के समान होते हैं, वे शिष्यों को सूत-पाठ की वाचना देते हैं। जो गुरु फल वाले वृक्ष के समान होते हैं, वे शिष्यों को सूत्र के अर्थ की वाचना देते हैं। जो गुरु छाया वाले वृक्ष के समान होते हैं, वे शिष्यों को सूत्र वर्तन और अपाय-संरक्षण का पथ-दर्शन देते हैं। रे देखें — स्थानांग ३।१४वां टिप्पण।

१. उत्तराध्ययन, १९१९० ।

२. स्थानांगवृत्ति, पत्र २२४

# ≈६ (सू० ३६४)

ठाणं (स्थान)

राशि के दो भेद होते हैं—युग्म और ओज । समसंख्या (२,४,६,८) को युग्म और विषमसंख्या (१,३,४,७,८) को ओज कहा जाता है।' युग्म के दो भेद हैं—व्रृतयुग्म और द्वापरयुग्म । ओज के दो भेद हैं-—त्योज और कल्योज । इनकी व्याख्या इस प्रकार है—

282

#### द्र७ (सू० ३८९)

आकुलि का पुष्प सुन्दर होता है, किन्तु सुरभियुक्त नहीं होता । बकुल का पुष्प सुरभियुक्त होता है, किन्तु सुन्दर नहीं होता । जूही का पुष्प सुन्दर भी होता है और सुरभियुक्त भी होता है । बदरो का पुष्प न सुन्दर ही होता है और न सुरभियुक्त ही होता है ।

#### मम (सू० ४११)

प्रस्तृत सूत्र के दृष्टान्त में माधुर्य की तरतमता बतलाई गई है । आंवला ईषत्मधुर, द्राक्षा बहुमधुर, दुग्ध बहुतर-मधुर और क्वर्ररा बहुतममधुर होती है ।

आचायों के उपशम आदि प्रशान्त गुणों की माधुर्य के साथ तुलना की गई है । माधुर्य की भांति उपश्रम आदि में भी तरतमता होती है । किसी का उपश्रम (शांति) ईयत्, किसी का बहु, किसी का बहुतर और किसी का बहुतम होता है ।

#### **८१४ ०४) उन्**

- स्वार्थी या आलसी मनुष्य अपनी सेवा करते हैं, दूसरों की नहीं करते ।
- २. स्वार्थ-निरपेक्ष मनुष्य दूसरों की सेवा करते हैं, अपनी नहीं करते ।
- संतुलित मनोवृत्ति वाले मनुष्य अपनी सेवा भी करते हैं और दूसरों की भी करते हैं।
- ४. आलसी, उदासीन, निरपेक्ष, निराण या अवधूत मनोवृत्ति वाले मनुष्य न अपनी सेवा करते हैं और न दूसरों की करते हैं।

#### **६० (सू० ४१३**)

- निस्पृह मनुष्य दूसरों को सेवा देते हैं, किन्तु लेते नहीं।
- २. रुग्ण, वृढ, अशक्त या विशिष्ट साधना, णोध अथवा प्रवृत्ति में संलग्न मनुष्य दूसरों की सेवा लेते हैं किन्तु देते नहीं।
- क⊸स्थानांगवृत्ति, यत २२६: गणितपरिभाषायां समराभि-र्युग्मम्च्यते विषमस्तु ओज इति ।
- २. स्थानांगवृत्ति,पत्न २२६।
- ३. स्थानांगवृत्ति, पन्न २२९ ।
- ख— कोटलीयध्यंशास्त्र, २े अधिकरण, ३ अध्याय, २१ प्रकरण पृष्ठ ४० ।

- ३. संतुलित मनोवृत्ति, विनिमय या समता में विश्वास करने वाला मनुष्य दूसरों को सेवा देते भी हैं और लेते भी हैं।
- ४. निरपेक्ष या नितान्त व्यक्तिवादी मनोवृत्ति वाले मनुष्य न दूसरों को सेवा देते हैं और न लेते ही हैं।

### ९१ (सू० ४२१)

धर्म की प्रियता और दृढ़ता — ये दोनों क्रमिक विकास की भूमिकाएं हैं। व्यक्ति में पहले प्रियता उत्पन्न होती है फिर दृढ़ता आती है। इस दृष्टि से कुछ पुरुष प्रियधर्मा होते हैं, दृढ़धर्मा नहीं होते। यह भंग-रचना समुचित है। कुछ पुरुष दृढ़धर्मा होते हैं, प्रियधर्मा नहीं होते। यह दूसरे भंग की रचना संगत नहीं लगती। प्रियधर्मा हुए विना कोई दृढ़धर्मा कैंसे हो सकता है ? इस असंगति का उतर व्यवहारभाष्यकार तथा उसके आधार पर स्थानांग वृत्तिकार ने दिया है<sup>1</sup>----

कुछ पुरुषों की धृति और शक्ति दुर्बल होती है, किन्तु धर्म के प्रति उनकी प्रीति सहज हो जाती है । इस कोटि के पुरुष धर्म के प्रति सरलता से अनुरक्त हो जाते हैं, किन्तु उसका दृढ़ता पूर्वक पालन नहीं कर पाते । वे आपदा के समय में क्षुब्ध होकर स्वीक्रत धर्म चिरण से विचलित हो जाते हैं । <sup>3</sup>

कुछ पुरुषों की धृति और शक्ति प्रबल होती है, किन्तु उनमें धर्म के प्रति प्रीति उत्पन्न करना बहुत कठिन होता है। इस कोटि के पुरुष धर्म के प्रति सरलता से अनुरक्त नहीं होते, किन्तु वे जिस धर्माचरण को स्वीकार कर लेते हैं, जो प्रतिज्ञा करते हैं, उसे अंत तक पार पहुंचाते हैं। बड़ी-से-बड़ी कठिनाई आने पर भी वे स्वीकृत धर्म से विचलित नहीं होते। इस दृष्टि से सूस्रकार ने दूसरे भंग के अधिकारी पुरुष को दृढ़धर्मा कहा है। उसमें प्रियधर्मा का पक्ष गौण है, इसलिए सून्नकार ने उसे अस्वीकृत किया है।

६२ (सू० ४२२) :

धर्माचार्य —जो धर्म का उपदेश देता है, प्रथम बार धर्म में प्रेरित करता है, वह धर्माचार्य कहलाता है । वह गृहस्थ या श्रमण कोई भी हो सकता है ।\*

जो केवल प्रव्रज्या देता है, वह प्रव्राजनाचार्य होता है । जो केवल उपस्थापना करता है, वह उपस्थापनाचार्य होता है जो केवल धर्म में प्रेरित करता है, वह धर्माचार्य होता है ।

क्रम की दृष्टि से प्रथम धर्माचार्य, दूसरे प्रवाजनाचार्य और तीसरे उपस्थापनाचार्य होते हैं—ये तीनों पृथक्-पृथक् ही हों ---यह आवश्यक नहीं हैं । एक ही व्यक्ति धर्माचार्य, प्रवाजनाचार्य और उपस्थापनाचार्य भी हो सकता है ।'

जो केवल उद्देशन देता है, वह उद्देशनाचार्य होता है । जो केवल वाचना देता है, वह वाचनाचार्य होता है । पूर्व प्रकरण की भांति एक ही व्यक्ति धर्माचार्य, उद्देशनाचार्य और वाचनाचार्य हो सकता है ।

```
६३-६४ (सू० ४२४,४२४) :
```

धर्मान्तेवासी —जो धर्म-श्रवण के लिए आचार्य के समीप रहता है, वह धर्मान्तेवासी होता है।

```
    स्थानगंगवृत्ति, पत्न २३०।
```

```
२. व्यवहारभाष्य, १०१३४ :
```

- दसविहवेयावच्चे,अन्तयरे खिष्यमुज्जमं कुणइ । अञ्चेतमणिव्वाही, धितिविरियकिसे पढमभंगो ।।
- ३. व्यवहारभाष्य, १०।३६ :

दुक्खेण उगाहिज्जइ, बिइओ गहियं तु नेइ जा तीरं ।

४. क —व्यवहारभाष्य, १०।४० : जो पुण नो भयकारी, सो कम्हा भवति आयरिओ उ । भण्णति घम्मायरितो, सो पुण गहितो व समणो दा ॥ ख----स्यानांगवृत्ति, पत २३० : धम्मो जेणुवइट्टो, सो धम्मगुरू षिही व समणो वा ।

क—व्यवहारभाष्य, १०।४९ :

धम्सायरि पव्वायण, तह य उठावणा गुरु तइओ । कोइ तिहि संपन्नो, दोहि वि एक्केक्कएण वा ।। ख—स्थानसिदुत्ति, पत्न २३० : कोवि तिहि सजुत्तो, दोहि वि एक्केक्कगेणेव ।

जो केवल प्रव्रज्या ग्रहण की दृष्टि से आचार्य के पास रहता है वह प्रव्राजनान्तेवासी होता है । जो केवल उपस्थापना की दृष्टि से आचार्य के पास रहता है, वह उपस्थापनान्तेवासी होता है । एक ही व्यक्ति धर्मान्तेवासी, प्रव्राजनान्तेवासी और उपस्थापनान्तेवासी हो सकता है ।

### ६५ राहिनक (सू० ४२६) :

जो दीक्षापर्याय में बड़ा होता है वह राख्निक कहलाता है ।' विशेषविवरण के लिए दसवेआलियं म/४० का टिप्पण द्रष्टव्य है ।

#### ६६ (सू० ४३०) :

श्रमणों की उपासना करने वाले गृहस्थ श्रमणोपासक कहलाते है । उनकी श्रद्धा और वृत्ति की तरतमता के अधार पर उन्हें चार वर्गों में विभक्त किया गया है । जिनमें श्रमणों के प्रति प्रगाढ़ वत्सलता होती है, उनकी तुलना माता-पिता से की गई है । माता-पिता के समान श्रमणोपासक तत्त्वचर्चा व जीवननिर्वाह ---दोनों प्रसंगों में वत्सलता का परिचय देते हैं ।

जिनमें श्रमणों के प्रति वरसलता और उग्रता दोनों होती है, उनकी तुलना भाई से की गई है । इस कोटि के श्रमणो-पासक तत्त्वचर्षों में निष्ठुर वचनों का प्रयोग कर देते हैं, किन्तु जीवननिर्वाह के प्रसंग में उनका हृदय वत्सलता से परिपूर्ण होता है ।

जिन श्रमणोपासकों में सापेक्षप्रीति होती है और कारणवश प्रीति का नाश होने पर वे आपत्काल में भी उपेक्षा करते हैं, उनकी तुलना मित्र से की गई है । इस कोटि के श्रमणोपासक अनुकूलता में वत्सलता रखते हैं और कुछ प्रतिकूलता होने पर श्रमणों की उपेक्षा करने लग जाते हैं ।

कुछ अमणोपासक ईर्ष्यावश अमणों में दोष ही दोष देखते हैं, किसी भी रूप में उपकारी नहीं होते, उनकी तुलना सपत्नी(सौत)से की गई है।

#### ६७ (सू० ४३१) :

प्रस्तुत सूत्र में आन्तरिक योग्यता और अयोग्यता के आधार पर श्रमणोपासक के चार वर्ग किए गए हैं ।

आदर्श (दर्पण) निर्मल होता है । वह सामने उपस्थित वस्तु का यथार्थं प्रतिविम्ब ग्रहण कर लेता है । इसी प्रकार कुछ श्रमणोपासक श्रमण के तत्त्व-निरूपण को यथार्थ रूप में ग्रहण कर लेते हैं ।

ध्वजा अनवस्थित होती है। वह किसी एक दिशा में नहीं टिकती। जिधर की हवा होती है, उधर ही मुड़ जाती है। इसी प्रकार कुछ श्रमणोपासकों का तत्त्वबोध अनवस्थित होता है। उनके विचार किसी निश्चित बिन्दु पर स्थिर नहीं होते। स्थाणु शुष्क होने के कारण प्राणहीन हो जाता है। उसका लचीलापन चला जाता है। फिर वह झुक नहीं पाता। इसी प्रकार कुछ श्रमणोपासकों में अनाग्रह का रस सूख जाता है। उनका लचीलापन नष्ट हो जाता है। फिर वे किसी नये सत्य को स्वीकार नहीं कर पाते।

कपड़े में कांटा लग गया। कोई आदमी उसे निकालता है। कांटे की पकड़ इतनी मजबूस है कि वह न केवल उस वस्त्न को ही फाड़ डालता है, अपितु निकालने वाले के हाथ को भी बींध डालता है। कुछ अमणोपासक कदाव्रह से ग्रस्त होते हैं। उनका कदाग्रह छुड़ाने के लिए अमण उन्हें तत्त्वबोध देते हैं। वे न केवल उस तत्त्वबोध को अस्वीकार करते हैं, किन्तु तत्त्वबोध देने वाले अमण को दूर्वचनों से बींध डालते हैं।

स्थानांगवृत्ति, पत २३०: रात्निक: पर्यायज्येष्ठ: ।

१८ (सू० ४६७) :

प्रस्तुत सूत्र एक पहेली है । इसकी एक व्याख्या अनुवाद के साथ की गई है । यह अन्य अनेक नयों से भी व्याख्येय है—

- कुछ पुरुष एक से बढ़ते हैं, एक से हीन होते हैं श्रुत से बढ़ते हैं, सम्यक्दर्शक से हीन होते हैं।
- २. कुछ पुरुष एक से बढ़ते हैं, दो से हीन होते हैं— श्रुत से बढ़ते हैं, सम्यक्दर्शन और विनय से हीन होते हैं।
- ३. कुछ पुरुष दो से बढ़ते हैं, एक से हीन होते हैं ---श्रुत और चारित से बढ़ते हैं, सम्यक्दर्शन से हीन होते हैं।
- ४. कुछ पुरुष दो से बढ़ते हैं, दो से हीन होते हैं—श्रुत और अनुष्ठान से बढ़ते हैं, सम्यक्दर्शन और विनय से हीन होते हैं ।
- १. कुछ पुरुष एक से बढ़ते हैं, एक से हीन होते हैं -- कोध से बढ़ते हैं, माया से हीन होते हैं।
- २. कुछ पुष्प एक से बढ़ते हैं, दो से हीन होते हैं---कोध से बढ़ते हैं, माया और लोभ से हीन होते हैं ।
- ३. कुछ पुरुष दो से बढ़ते हैं, एक से हीन होते हैं---क्रोध और मान से बढ़ते हैं, माया से हीन होते हैं ।
- ४. कुछ पुरुष दो से बढ़ते हैं, दो से हीन होते हैं--कोध और मान से बढ़ते हैं, माया और लोभ से हीन होते हैं ।
- १. कुछ पुरुष एक से बढ़ते हैं, एक से हीन होते हैं ---तृब्णा से बढ़ते हैं, आयु से हीन होते हैं।
- २. कुछ पुरुष एक से बढ़ते हैं, दो से हीन होते हैं---तृष्णा से बढ़ते हैं, मैती और करुणा से हीन होते हैं ।
- ३. कुछ पुरुष दो से बढ़ते हैं, एक से हीन होते हैं—ईर्थ्या और ऋरता से बढ़ते हैं, मैत्री से हीन होते हैं।
- ४. कुछ पुरुष दो से बढ़ते हैं, दो से हीन होते हैं---मैत्नी और करुणा से बढ़ते हैं, ईर्ध्या और क्रूरता से हीन हाते हैं।
- १. कुछ पुरुप एक से बढ़ते हैं, एक से हीन होते हैं— बूद्धि से बढ़ते हैं. हृदय से हीन होते हैं ।
- २. कुछ पुरुष एक से बढ़ते हैं, दो से हीन होते हैं बुद्धि से बढ़ते हैं, हृदय और आचार से हीन होते हैं।
- ३. कुछ पुरुष दो से बढ़ते हैं, एक से हीन होते हैं---बुद्धि और हृदय से बढ़ते हैं, अनाचार से हीन होते हैं ।
- ४. कुछ पुरुप दो से बढ़ते हैं, दो से हीन होते हैं---ब्रुद्धि और हृदय से बढ़ते हैं, अनाचार और अश्रद्धा से हीन होते हैं।
- १. कुछ पुरुष एक से बढ़ते हैं, एक से हीन होते हैं―-सन्देह से बढ़ते हैं. मैवी से हीन होते हैं ।
- २. कुछ पुरुष एक से बढ़ते हैं, दो से हीन होते हैं---सन्देह से बढ़ते हैं, मैंत्री और मानसिक सन्दूलन से हीन होते हैं ।
- ३. कुछ पुरुष दो से बढ़ते हैं, एक से हीन होते हैं—मैत्नी और मानसिक सन्गुलन से बढ़ते हैं, सन्देह से हीन होते हैं ।
- ४. कुछ पुरुष दो से बढ़ते हैं, दो से हीन होते हैं —मैंबी और मानसिक सन्तुलन से बढ़ते हैं, सन्देह और अधैर्य से हीन होते हैं ।

६६ (सू० ४८६) :

हीसत्त्व और ह्रीमनःसत्त्व—इन दोनों में सत्त्व का आधार लोक-लाज है। कुछ लोग आन्तरिक सत्त्व के विचलित होने पर भी लज्जावझ सत्त्व को बनाए रखते हैं, भय को प्रदक्षित नहीं करते। जो ह्रीसत्त्व होता है, वह लज्जावझ झरीर और सन दोनों में भय के लक्षण प्रदर्शित नहीं करता। जो ह्रीमनःसत्त्व होता है, वह मन में सत्त्व को बनाए रखता है, किन्तु उसके शरीर में भय के लक्षण—रोमांच, कंपन आदि प्रकट हो जाते हैं।

```
१०० शय्या प्रतिमाएं (सू० ४८७) :
```

शय्या प्रतिमा का अर्थ है —संस्तार विषयक अभिग्रह । प्रथम प्रतिमा को पालन करने वाला मुनि निष्चय करता है कि मैं उद्दिष्ट [नामोल्लेखपुर्वक संकल्पित ] संस्तार मिलेगा तो ग्रहण करूंगा, दूसरा नहीं ।

द्वितीय प्रतिमा को पालन करने वाला मुनि निष्चय करता है कि मैं उद्दिष्ट [नामोल्लेखपूर्वक संकल्पित ] संस्तार में दृष्ट को ही ग्रहण करूंगा, अदृष्ट को नहीं । 392

ठाणं (स्थान)

तृतीय प्रतिमा को पालन करने वाला मुनि निश्चय करता है कि मैं उद्दिष्ट संस्तार यदि शय्यातर के घर में होगा तो ग्रहण करूंबा, अन्यथा नहीं।

चतुर्थ प्रतिमा को पालन करने वाला मुनि निश्चय करता है कि मैं उद्दिष्ट संस्तार यदि यथासंसृत [सहज ही विछा हुआ ] मिलेगा, उसको ब्रहण करूंगा, दूसरा नहीं ।'

# १०१ वस्त्र प्रतिमाएं (सू० ४८८)

वस्त प्रतिमा का अर्थ है - वस्त विषयक प्रतिज्ञा ।

प्रथम प्रतिमा को पालन करने वाला मुनि निश्चय करता है कि मैं उद्दिष्ट [नामोल्लेखपूर्वक संकल्पित ] वस्त्र की ही याचना करूंगा ।

द्वितीय प्रतिमा को पालन करने वाला मुनि निश्चय करता है कि मैं दृष्ट वस्त्रों की ही याचना करूंगा।

तृतीय प्रतिमा को पालन करने वाला मुनि निक्ष्चय करता है कि मैं शय्यातर के द्वारा भुक्त वस्त्रों की ही याचना कहंगा।

चतुर्थ प्रतिमा को पालन करने वाला मुनि निक्ष्चय करता है कि मैं छोड़ने योग्य वस्त्रों की ही याचना करूंगा ।

# १०२ पात्र प्रतिमाएं (सूत्र ४८६) :

पात्न प्रतिमा का अर्थ है—पाल विषयक प्रतिज्ञा ।

प्रथम प्रतिमा को पालन करने वाला मुनि निश्चय करता है कि मैं उद्दिष्ट पात की याचना करूंगा। द्वितीय प्रतिमा को पालन करने वाला मुनि निश्चय करता है कि मैं दृष्ट पात्न की याचना करूंगा। तृतीय प्रतिमा को पालन करने वाला मुनि निश्चय करता है कि मैं काम में लिए हुए पात्न की याचना करूंगा। चतुर्थ प्रतिमा को पालन करने वाला मुनि निश्चय करता है कि मैं छोड़ने योग्य पात्न की याचना करूंगा।

# १०३-१०४ (सू० ४९१,४९२) :

ग्ररीर पांच हैं----औदारिक, वैक्रिय, आहारक, तैजस और कर्मण । भिन्न-भिन्न अपेक्षाओं से इनके अनेक वर्गीकरण होते हैं ।

स्थूलता और सूक्ष्मता की दृष्टि से---

|      | ••                    |               |
|------|-----------------------|---------------|
|      | स्थूल                 | सूक्ष्म       |
|      | औदारिक                | <b>तै</b> जस  |
|      | वैंकिय                | कार्मण        |
|      | आहारक                 |               |
| कारण | और कार्य की दृष्टि से |               |
|      | कारण                  | कार्य         |
|      | कार्म् प              | औदारिक        |
|      |                       | वैक्रिय       |
|      |                       | आहारक         |
|      |                       | तै <i>ज</i> स |
|      |                       |               |

१. क-स्थानांगवृत्ति, पत्न २३१।

ख-----आयारचूला २१६२-६६।

२, क--स्थानांगवृत्ति, पत्र २३६ ।

ख---आयारचूला---६।१४-१६।

भववर्ती और भवान्तरगामी की दृष्टि से----भवान्तरगामी भववर्ती औदारिक तैजस वैक्रिय कार्मण आहारक साहचर्य और असाहचर्य की दृष्टि से— सहचारी असहचारी वैक्रिय औदारिक आहारक तैजस कार्मण

औदारिक शरीर जीव के चले जाने पर भी टिका रहता है और विशिष्ट उपायों से दीर्घकाल तक टिका रह सकता है। शेष चार शरीर जीव से पृथकृ होने पर अपना अस्तित्व नहीं रख पाते, तत्काल उनका पर्यायान्तर (रूपान्तर) हो जाता है।'

#### १०४ (सू० ४६८) :

आकाश के जिस भाग में धर्मास्तिकाय और अधर्मास्तिकाय व्याप्त होते हैं, उसे लोक कहा जाता है। धर्मास्तिकाय गतितत्त्व है। इसलिए जहां धर्मास्तिकाय नहीं होता वहां जीव और पुद्गल गति नहीं कर सकते। लोक से बाहर जीव और पुद्गलों की गति नहीं होने का मुख्य हेतु निरुपग्रहता---गतितत्त्व (धर्मास्तिकाय) के आलम्बन का अभाव है। शेष तीन हेतु उसी के पूरक हैं।

रूक्ष पुद्गल लोक से बाहर नहीं जाते, यह लोकस्थिति का दसवां प्रकार है<sup>3</sup> ।

#### १०६-१११ (सू० ४९६-४०४)

ज्ञात के अनेक अर्थ होते हैं—दृष्टान्त, आख्यानक, उपमानमात्न और उपपत्तिमात ।\*

दृष्टान्त—

तर्कंशास्त्र के अनुसार साधन का सद्भाव होने पर साध्य का नियमत: होना और साध्य के अभाव में साधन का नियमत: न होना—इसका कथन करने वाले निदर्शन को दृष्टान्त कहा जाता है।\*

#### अख्यानक—

दो प्रकार का होता है—-चरित और कल्पित ।

९. स्थानांगवृत्ति, पत्न २४० :

जीवेन स्पृष्टानि—व्याप्तानि जीवस्पृष्टानि, जीवेन हि स्पृष्टान्येव वैक्रियादीनि भवन्ति, न तु यथा औदारिकं जीवमुक्त-मपि भवति मृतावस्थायां तथैतानीति ।

- २. स्थानांग, १०।१
- ३. स्थानांगवृत्ति, पत्न २४९, २४२ : ज्ञातं—दृष्टान्तः,.....अथवा आख्यानकरूपं, ज्ञातं,.....अथवोपमान-मान्नं ज्ञातं,.....अथवा ज्ञातं — उपपत्तिमानं ।

४. वहो, पत्न २४९ :

ज्ञायते अस्मिन् सति दार्थ्यान्तिकोऽर्थ इति अधिकरणे क्तव्रस्ययोपादानात् ज्ञातं – दृष्टान्तः, साधनसद्भावे साध्यस्था-वथ्यंभावः साध्याभावे वा साधनस्यावश्यमभाव इत्दूपदर्जन-लक्षणो,यदाह–साध्येनानुगमो हेतोः, साध्याभावे च नास्तिता। ध्याप्यते यत्न दृष्टान्तः, स साधर्म्योतरो दिक्षा 1 चरित—-

जीवन-चरित से किसी बात को समझाना चरित झात है । जैसे—निदान दुःख के लिए होता है, यथा ब्रह्मदत्त का निदान ।

कल्पित--

कल्पना के द्वारा किसी तथ्य को प्रकट करना। यौवन आदि अनित्य हैं। यहां पदार्थ की अनित्यता को कल्पितज्ञात के द्वारा समझाया गया है।पीपल का पका पत्र गिर रहा था, उसे देख नई कोपलें हंस पड़ीं। पत बोला, तुम किस लिए हंस रही हो? एक दिन मैं भी तुम्हारे ही जैसा था और एक दिन आएगा, तुम भी मेरे जैसी हो जाओगी।'

ज्ञाताधर्मकथा सूत्र में चरित और कल्पित—दोनों प्रकार के झात निरूपित हैं, इसीलिए उस अंग का नाम ज्ञाता है ।

उपमान मात्र—

हाथ किसलय की भांति सुकुमार हैं।<sup>९</sup> इसमें किसलय की सुकुमारता से हाथ की सुकुमारता की उलना है।

उपपत्तिमात्र----

उपपत्ति ज्ञात का हेतु होती है । अभेदोपचार से उसे ज्ञात कहा जाता है । एक व्यक्ति जौ खरीद रहा था । किसी ने पूछा—'जौ किस लिए खरीद रहे हो ?' उसने उत्तर दिया—'खरीदे बिना मिलता नहीं ।''

आहरण--

जिससे अप्रतीत अर्थ प्रतीत होता है, वह आहरण कहलाता है। पाप दु:ख के लिए होता है, ब्रह्मदत की भांति । इसमें दार्ष्टान्तिक अर्थ सामान्य रूप में उपनीत है ।

आहरणतद्देस—

दृष्टान्तार्थं के एक देश से दार्ष्टान्तिक अर्थ का उपनयन करना । आहरणतद्देस कहलाता है । इसका मुंह चन्द्र जैसा है । यहां चन्द्र के सौम्यधर्म से सुख की तुलना है । चन्द्र के नेत्न, नासिका आदि नहीं है तथा वह कलंकित प्रतीत होता है । मुंह की तुलना में ये सब इष्ट नहीं है । इसलिए यह एकदेशीय उदाहरण है ।

आहरणतद्ोष---

आहरण सम्बन्धी दोष अथवा प्रसंग में साक्षात् टीखने वाला दोष अथवा साध्य विकलता आदि दोषों से युक्त आहरण को आहरणतद्दोष कहा जाता है। जैसे—शब्द नित्य है, क्योंकि वह अमूर्त है, जैसे घट। यह दृष्टान्त का साध्य-साधन-विकल नाम दोष है। घट मनुष्य के द्वारा कृत होता है इसनिए वह नित्य नहीं है। वह रूप आदि धर्म-युक्त है, इसलिए अमूर्त भी नहीं है।

```
९. स्थानांगवृत्ति,पत्न २४२ :
```

आध्यानकरूपं झातं, तच्च चरितकल्पितभेदात् दिधा, तत्न चरितं यथा निदानं दुःखाय ब्रह्यदत्तस्येव, कल्पितं यथा प्रमादवतः।मनित्यं यौननादोति देशनीयं, यथा पाण्डुपत्रेण किंशलयः।सं देशितं, तयाहि---

"अह तुब्भे तह अभ्हे तुब्भेऽविय होहिहा जहा अम्हे । अप्पाहेद पढंतं पंडुयपत्तं किसलयाणं ।"

२. वही, पत २४२ :

अववोषमानमातं ज्ञातं सुकुमारः करः किणलयमिव । ३. स्थानांगवृत्ति, पन्न २४२ :

अथवा ज्ञातम्—उपपत्तिमात्रं ज्ञासहेतुत्वात्, रूस्माचवा: क्रीयन्ते ? यस्मान्सुधा न लभ्यन्ते इत्यादिवदिति । ४. वही, पन २४२ :

अा—अभिविधिना हिन्यते—प्रतीतो नीयते अप्रतीतो-ऽयोंऽनेनेत्याहरणं, यत समुदिस एव दार्थ्टान्तिकोऽर्थः उपनीयते यया पापं दुःखाय ब्रह्मदत्तस्येवेति ।

५. वही, पत्न २४२ :

तस्य — आहारणार्थस्य देशस्तद्देशः स चासावुपचारादा-दरणं चेति प्राकृतत्वादाहरणशब्दस्य पूर्वनिपाते आहारणतद्वेग इति, भावार्थश्वात्र --- यत्र दृष्टान्तार्थदेशेनैव दाष्टीन्तिकार्थस्यो-पनयनं क्रियते तत्तद्देशे-दाहरणमिति, यथा चन्द्र इव मुख्यस्या इति, इह हि चन्द्रे सौम्यत्वलक्षणेनैव देशेन मुखस्योपनयनं नाचिष्टनेन नयन-नासार्वजितत्वकलद्भादिनेति । असभ्य वचनात्मक उदाहरण को भी आहरणतद्ोष कहा जाता है । मैं असत्य का सर्वथा परिहार करता हूं, जैस---गुरु के मस्तक को काटना । यह असभ्य वचनात्मक दृष्टान्त है ।

अपने साध्य की सिढि करते हुए दूसरे दोष को प्रन्तुत करना भी आहरणतद्दोष है । जैसे—किसी ने कहा कि लौकिक मुनि भी सत्य धर्म की वांछा करते हैं, जैसे---

वरं कूपशताद्वापी, वरं वाभीशताकत्: ।

वरं कतुशतात्पुतः, सत्यं पुत्रशतादरम् ।।

सौ कुंओं से एक वापी श्रेब्ड है । सौ वापियों से एक यज्ञ श्रेब्ड है । सौ यज्ञों से एक पुत्न श्रेब्ड है और .सौ पुत्नों से सत्य श्रेब्ड है ।

इससे श्रोता के मन में पुत्र, यज्ञ आदि संसार के कारण पुत तत्त्रों के प्रति धर्म की मावना पैदा होती है. यह भी दृष्टान्त का दोष है ।'

उपन्यासोपनय----

ः वादी अपने अभिमत अर्थ की सिद्धि के लिए दृष्टान्त का उपन्यास करता है, जैसे-—आत्मा अकता है, क्योंकि वह अमूर्त है, जैसे––आकाश ।

अपाय-----

इसका अर्थ है----हेय-धर्म का ज्ञापक दृष्टान्त । वह चार प्रकार का होता है । द्रव्य अपाय, क्षेत्र अपाय, काल अपाय, भाव अपाय ।

द्रव्य अपाय----

इसका अर्थ है----द्रव्य या द्रव्य से होने वाली अनिष्ट की प्राप्ति ।

एक गांव में दो भाई रहते थे। वे धन कमाने सौराष्ट्र देश में गए। धनार्जन कर वे पुनः अपने देश लौट रहे थे। दोनों के मन में पाप समा गया। एक-दूसरे को मारने की भावना से कोई उपाय ढूंढने लगे। यह भेद प्रगट होने पर उन्होंने धन से भरी नौली को एक नदी में डाल दिया। एक मछली उसे निगल गई। वही मछली घर लाई गई। बहन ने उसका पेट चीरा। नौली देख उसका मन खलचा गया। मां ने देख लिया। दोनों में कलह हुआ। सड़की ने मां के मर्म-त्थान पर प्रहार किया। वह मर गई। वह घन उसकी मृत्यु का कारण बना। यह द्रव्य-अपाय है।<sup>1</sup>

क्षेत्र अपाय-—

क्षेत्र या क्षेत्र से होने वाला अपाय । दशाई हरिवंश के राजा थे । कंस ने मथुरा का विध्वंस कर डाला । राजा जरासंध का भय बढ़ा, तव उस क्षेत्र को अपाय-बहुल जानकर दशाई वहां से द्वारवती चले गए। यह क्षेत्र अपाय है ।

काल अपाय----

काल या काल से होने वाला अपाय । कृष्ण के पूछने पर अरिष्टने मि ने कहा कि द्वारवती नगरी का नाग

- स्थानॉगवृत्ति, पत्र २४२ : तथा वादिना अभिमतार्थताधनाय इत्ते वस्तूपन्यासे सद्विघटनाय यः प्रतिवादिना विरुद्धार्थोपनयः क्रियते पर्यनुयोगोपन्यासे वा य उत्तरोपनयः स उपन्यासोपनयः ।
- ३. देखें----दशवैकालिक हारिभद्रीयावृत्ति, पत ३४,३६।
- ४. स्थातांगवृत्ति, पत्न २४३ ।

स्थानांगवृत्ति, पत २४२ ।

बारह वर्षों में ढ्रैपायन ऋषि द्वारा होगा । ऋषि ने जब यह सुना तब वे इसको टालने के लिए बारह वर्षों तक द्वार-वती को छोड़ अन्यत चले गए ।' यह काल का अपाय है ।

भाव अपाय—

ठाणं (स्थान)

भाव से होने वाली अनिष्ट की प्राग्ति । देखें--- दशवैकालिक हारिभद्रीयावृत्ति, पत्र ३७-३६ ।

४२३

उपाय---

इच्छित वस्तु की प्राप्ति के लिए प्रयत्न-विशेष का निर्देश करने वाला दृष्टास्त । यह चार प्रकार का होता है । द्रव्य उपाय, क्षेत्र उपाय, काल उपाय, भाव उपाय ।

द्रव्य उपाय----

किसी उपाय-विशेष से ही रवर्ण आदि धातु प्राप्त किया जा सकता है। इसकी विधि बताने वाला धातु-वाद आदि।<sup>3</sup>

क्षेत्र उपाय-----

क्षेत्न का परिकर्म करने का उपाय । हल आदि साधन क्षेत्न को तैयार करने के उपाय हैं।<sup>\*</sup> नौका आदि समुद्र को पार करने का उपाय है।<sup>\*</sup>

काल उपाय---

काल का ज्ञान करने का उपाय । घटिका, छाया आदि के द्वारा काल-ज्ञान करना ।'

भाव-उपाय-----

मानसिक भावों को जानने का उपाय ।' देखें— दशवैकालिक हारिभद्रीयावृत्ति, पत ४०-४२ ।

स्थापना कर्म---

- जिस दृष्टान्त से परमत के दूषणों का निर्देश कर स्वमत की स्थापना को जाती है, वह स्थापना कर्म कहलाता है। जैसे----सुत्रकृतांग के द्वितीय श्र्तस्कंध का पुंडरीक नाम का पहला अध्ययन।
- २. अथवा प्रतिवादी द्वारा प्रस्तुत दोषों का निराकरण कर अपने मत की स्थापना करना । जैसे— एक माला-कार अपने फूल वेचने के लिए वाजार में चला जा रहा था। उसे टट्टी जाने की बाधा हुई। वह राजमार्ग पर ही बैठकर अपनी वाधा से निवृत्त हुआ। कहीं अपवाद न हो, इसलिए उसने उस मल पर फूल डाल दिए और लोगों के पूछने पर कहा कि यहां हिंगुणीव'नाम का देव उत्पन्न हुआ है। लोगों ने भी वहां फूल चढ़ाए। वहां एक मन्दिर बन गया। इस दृश्टान्त में मालाकार ने प्राप्त दूषण का निराकरण कर अपने मत की स्थापना कर थी।
- ३. वाद काल में सहसा व्यभिचारी हेतु को प्रस्तुत कर, उसके समर्थन में जो दृष्टान्त दिया जाता है, उसे स्थापना कर्म कहते हैं ।

प्रत्युत्पन्नविनाशी—

तत्काल उत्पन्न किसी दोष के निराकरण के लिए किया जाने वाला दृष्टान्त ।

एक गांव में एक वणिक परिवार रहता था। उसके अनेक पुत्तियां और पुत्न-वधुएं थीं। एक बार नृत्यमंडली उस घर के पास ठहरी। घर की नारियां उन गंधवों में आसक्त हो गईं। बनिए ने यह जाना। उसने उपाय से उन गन्धवों के नृत्य में विघ्न उपरिक्षत करना प्रारम्भ किया। उन्होंने राजा से शिकायत की। राजा ने वनिए को बुलाया। बनिया बोला—मैं तो अपना काम करता हूं, प्रतिदिन इस समय पूजा करता हूं। तब राजा ने उन गन्धवों

- स्थानांगवृत्ति,पत्र २४३ ।
- २ वही, पत्र २४३ ।
- ३. वही, पत्न २४३।

- ४. दशवैकालिक, जिनदास चूणि, पृष्ठ ४४।
- ५. स्थानांगवृत्ति, पत्न २४३।
- ६ वही, पत्र २४३।

को अन्यत जाने का आदेश दे दिया । पुरे विवरण के लिए देखें—दशवैकालिक हारिभदीया ृत्ति, पत्न ४१ । आहरणतदेश चार प्रकार का होता है----

१. अनुशिष्टि----

सद्गुणों के कथन से किसी वस्तु को पुष्ट करना । 'वह करो'---इस प्रकार जहां कहा जाता है, उसे अनुशिष्टि कहते हैं । जैसे---सुभद्रा ने अपने आरोप को निर्मूल करने के लिए चालनी से पानी खींचकर चम्पा नगरी के नगर द्वारों को खोला, तब वहां के महाजनों ने 'यह शीलवती है' ऐसा अनुशासन-कथन किया था ।

२. उपलम्भ—

अपराध करने वाले शिष्यों को उपालम्भ देना । जैसे – विकाल वेला में स्थान पर आने से आर्या चन्दना ने साध्वी मृगावती को उपालम्भ दिवा था ।

३. पृच्छा ---

जिसमें क्या, कैसे, किसने आदि प्रश्नों का समावेश हो, वह दृष्टान्त । जिस प्रकार कोणिक ने भ० महावीर से प्रश्न किए थे ।

कोणिक श्रेणिक का पुत था। एक बार उसने भगवान् महावीर से पूछा—भंते ! चक्रवर्ती मरकर कहां जाते हैं ? भगवान् ने कहा—सातवीं नरक में । उसने पूछा—मैं कहां जाऊंगा ? भगवान् ने कहा—छठी नरक में उसने फिर पूछा—भंते ! मैं सातवीं नरक में क्यों नहीं जाऊंगा ? भगवान् ने कहा—चक्रवर्ती सातवीं नरक में जाते है । उसने कहा—क्या मैं चक्रवर्ती नहीं हूं ? मेरे पास भी चक्रवर्ती की भांति हाथी-घोड़े आदि है । भगवान् बोले—तेरे पर रत्ननिधि नहीं है । यह सुनकर कोणिक कृतिम रत्न तैयार करवा कर भरत क्षेत्र को जीतने चला । वैताढ्य के गुफाद्वार पर कृतमालिक यक्ष ने उसे मार डाला । वह छठी नरक में गया ।

यह 'पृच्छा ज्ञात' का उदाहरण है ।

४. निश्रावचन---

किसी के माध्यम से दूसरे को प्रबोध देना । भगवान् महावीर ने गौतम के माध्यम से दूसरे अनेक शिष्यों को प्रबोध दिया है । उत्तराध्ययन का 'द्रुमपत्नक' अध्ययन इसका उदाहरण है----

आहरणतद्दोष के चार प्रकार है----

१. अधर्मयुक्त----

जो दृष्टान्त सुनने वाले के मन में अधर्म-बुद्धि पैदा करता है । किसी के पुत्र को मकोड़े ने काट खाया । उसके पिता ने सारे मकोड़ों के बिलों में गर्म जल डलवा कर उनका नाश कर दिया । चाणक्य ने यह सुना । उसके मन में अधर्म-बुद्धि उत्पन्न हुई और उसने भी उपाय से सभी चोरों को विष देकर मरवा डाला ।

२. प्रतिलोम---

प्रतिकूलता का बोध देने वाला दृष्टान्त । इस प्रकार के दृष्टान्त का दूषण यह है कि वह श्रोता में दूसरों का अपकार करने की बुद्धि उत्पन्न करता है ।

३. आत्मोपनीत----

जो दृष्टान्त परमत को दूषित करने के लिए दिया जाता है, किन्तु वह अपने इष्ट मत को ही दूषित कर देता है, जैसे---एक बार एक राजा ने पिगल नाम के झिल्पी से तालाब के टूटने का कारण पूछा। उसने कहा---राजन् ! जहां तालाब टूटा है वहां यदि अमुक-अभुक गुण वाले पुरुष को जीवित गाड़ा जाए, तो फिर यह तालाब कभी नहीं टूटेगा। राजा ने अमात्य से ऐसे पुरुष को ढूंढ़ने की आज्ञा दी। अमात्य ने कहा---राजन् ! यह पिगल उक्त गुणों से युक्त है। राजा ने उसी पिंगल को वहां जीवित गड़वा दिया। पिंगल ने जो बात कही, वह उसी पर लागू हो गई।

४. दुरुपनीत---

जिस दृष्टान्त का उपसंहार (निगमन) दोष पूर्ण हो अथवा वैसा दृष्टान्त जो साध्य के लिए अनुपयोगी और रवमत दूषित करने वाला हो, जैसे----

एक परिव्राजक जाल लेकर मछलियां पकड़ने जा रहा था। रास्ते में एक धूर्त मिला। उसने कुछ पूछा और परिव्राजक ने असंगत उत्तर देकर अपने-आप को दूषित व्यक्ति प्रमाणित कर दिया।

एक व्यक्ति ने परिव्राजक के कन्धे पर रखे हुए जाल को देखकर पूछा—महाराज ! आपकी कंथा छिट्र-वाली क्यों है ?

परिव्राजक—यह मछली पकड़ने का जाल है।

व्यक्ति--नुम मछलियां खात हो ?

परि०--मैं मदिरा के साथ मछलियां खाता हूं।

व्यक्ति ----तुम मदिरा पीते हो ?

परि०—अकेला नहीं पीता. वेश्या के साथ पीता हुं ।

व्यक्ति---तुम वेश्या के पास भी जाते हो ? तुम धन कहां से लाते हो ?

व्यक्ति—-तुम्हारे शत्नु कौन हैं ?

परि०—जिनके घर में सेंध लगाता हूं ।

व्यक्त----तुम चोरी भी करते हो ?

परि०—हां, जुआ खेलने के लिए धन चाहिए ।

व्यक्ति—अरे, तुम जुआरी भी हो ?

परि०—-हां, क्यों नहीं। मैं दासी का पुत्न हूं, इसलिए जुआ खेलता हूं।

व्यक्ति ने सामान्य वात पूछी । किन्तु परिव्राजक उसको संक्षिप्त उत्तर न दे सका । अतः अन्त में उसकी पोपलीला खुल गई ।

तद्वस्तुक----

किसी ने कहा—समुद्र तट पर एक बड़ा वृक्ष है । उसकी शाखाए जल और स्थल दोनों पर हैं । उसके जो पत्ते जल में गिरते हैं वे जलचर जीव हो जाते हैं और जो स्थल में गिग्ते हैं वे स्थलचर जीव हो जाते हैं ।

यह सुन दूसरे आदमी ने उसकी बात का विघटन करते हुए कहा—-जो जल और स्थल के बीच में गिरते हैं, उनका क्या होता है ?

प्रथम व्यक्ति के द्वारा उपन्यस्त वस्तु को पकड़कर उसका विघटन करना तद्वस्तुक नाम का उपन्यासोपनथ होता है। इसे दृष्टान्त के आकार में इस प्रकार प्रस्तुत किया जा सकता है—जल और स्थल में पतित पत्न जलचर और स्थलचर जीव नहीं होते, जैसे—जल और स्थल के बीच में पतित पत्न। यदि जल और स्थल में पतित पत्न जलचर और स्थलचर जीव होते हों तो उनके बीच में पतित पत्न जलचर और स्थलचर का मिश्रित रूप होना चाहिए। ऐसा होता नहीं है, इसलिए यह बात मिथ्या है।

इसका दूसरा उदाहरण यह हो सकता है---जीव नित्य है, क्योंकि वह अमूर्त है, जैसे---आकाश । वादी द्वारा इस स्थापना के पश्चात् प्रतिवादी इसका निरसन करता है—जीव अनित्य है, क्योंकि वह अमूर्त है, जैसे---कर्म । तदन्यवस्तुक---

इसमें वस्तु का परिवर्तन कर वादी के मत का विघटन किया जाता है । जल में पतित पत्र जलचर और स्थल में पतित पत्न स्थलचर हो जाते हैं । ऐसा कहने पर दूसरा व्यक्ति कहता है—गिरे हुए पत्न ही जलचर और स्थलचर

वनते हैं । कोई आदमी उन्हें गिराकर खाए तो या ले जाए उनका क्या होगा े क्या वे मनुष्य गरीर के आश्रित जीव वर्नेगे े ऐसा नहीं होता, इसलिए वह भी नहीं होता ।

प्रतिनिभ-–

एक व्यक्ति ने यह घोषणा की कि जो व्यक्ति मुझे अपूर्व बात मुनाएगा, उसे मैं लाख रुपए के मूल्य का कटोरा दूंगा। इस घोषणा से प्रेरित हो बहुत लोग आए और उन्होंने नई-नई बातें सुनाईं। उमकी धार्श्या-जक्ति प्रवल थी। वह जो भी सुनता उसे धारण कर लेता। फिर सुनाने वालों से कहता—यह अपूर्व नहीं है। इसे मैं पहले से ही जानता हूं। इस प्रकार वह आने वालों को निराश लौटा देता। एक सिद्ध पुत्र आया। उसने कहा—

तुज्झ पिया मज्झ पिउणो, धारेइ अणूणयं सयसहस्सं ।

जइ सुय पुल्वं दिज्जउ, अह न मुयं खोरयं देहि ।।१।।

तेरा पिता मेरे पिता के लाख रुपये धारण कर रहा है । यदि यह श्रुत पूर्व है तो वे लाख रुपए लौटाओ और यदि यह श्रुत पूर्व नहीं है तो लक्ष मूल्य का कटोरा दो ।

यह प्रतिछलात्मक आहरण है ।

हेतु----

किसी ने पूछा— तुम किस लिए प्रक्रज्या का पालन कर उद्दे हो ? मुनि ने कहा— उसके विना मोक्ष नहीं होता, इसलिए कर रहा हूं ।

मुनि ने पूछा---तुम अनाज किस लिए खरीद रहे हो ? वह बोला----खरीदे बिना वह मिलता नहीं ।

मुनि बोले—-खरीदे बिना अनाज नहीं मिलता इसलिए, तुम खरीद, रहे हो । इसी प्रकार, प्रवज्या के बिना मोक्ष नहीं मिलता, इसलिए में प्रव्रज्या का पालन कर रहा हूं ।'

यापक----

इसमें वादी समय का यापन करता है । वृत्तिकार ने यहां एक उदाहरण प्रस्तूत किया है—

एक स्त्री अपने पति से सन्तुष्ट नहीं थी। वह किसी जार पुरुष के साथ प्रेम करती थी। घर में पति रहते से उसके कार्य में वह बाधक-स्वरूप था। उसने एक उपाय सोचा। पति को उष्ट्र का लिंड (मल, मींगणा) देकर कहा---प्रत्येक मींगणा एक-एक रुपए में बेचना। इससे कम किसी को मत वेचना। ऐसी शिक्षा दे उसको उज्जयिनी भेज दिया। पीछे से निर्भय होकर जार के साथ भोग करती रही। समय को बिताने के लिए पति को दूर स्थान पर भेज दिया। ऊंट का लिंड एक रुपए में बौन लेता, इसलिए पूरे लिंड बेचने में उसे काफी समय लग गया। इस प्रकार उसने कालयापना की।

हेतु के पीछे बहुल विशेषण लगाने से प्रतिवादी वाच्य को जल्दी नहीं समझ पाता। यथा, वायु सचेतन होती है, दूसरे की प्रेरणा से तिर्यग् और अनियत चलती है, गतिमान होने से, जैसे—गाय का शरीर। यहां प्रतिवादी जल्दी से अनेकान्तिक आदि दोष बताने में समर्थ नहीं होता। अथवा अप्रतीत व्याप्ति के द्वारा व्याप्ति-साधक अन्य प्रमाणों से शीघ्रता से साध्य की प्रतीति नहीं कर सकता। अपितु साध्य की प्रतीति में कालक्षेप होता है. जैसे वौद्वों की मान्यता के अनुसार वस्तु क्षणिक है, सत्त्व होने के कारण। सत्त्व हेतु सुनते ही प्रतिवादी को क्षणिकत्व का जान नहीं होता, क्योंकि सत्त्व अर्थ-क्रियाकारी होता है। यदि सत्त्व अर्थ-क्रियाकारी न माना जाए तो वन्ध्या का पुव भी सत्त्व कहलाएगा। नित्य वस्तु एक रूप होती है, उसमें अर्थ-क्रिया न तो कम से होती है और न एक साथ होनी है। इसलिए क्षण से भिन्त वस्तु में अर्थ किया कारित्व नहीं होता। इस प्रकार क्षणिक ही अर्थ-क्रियाकारी होता है। यह जो सत्त्व लक्षण वाला हेतु है, बह साध्य की सिद्धि में काल का यापन करता है।

९. स्थानांगवृत्ति, पत्र २४७।

स्थापक---

साध्य को भीघ स्थापित करने वाला हेतु । वृत्तिकार ने इसके समर्थन में एक लोक के मध्य का उदाहरण प्रस्तुत किया है- एक धूर्त परिव्राजक लोगों से कहता कि लोक के मध्य भाग में देने से अधिक फल होता है, और लोक का मध्य मैं ही जानता हूं । गांव-गांव में जाता और हर गांव में लोक का मध्य स्थापित कर लोगों को ठगता । इस प्रकार माया से अपना काम बनाता । एक गांव में एक आवक ने पूछा— लोक का मध्य एक ही होता है, गांव-गांव में नहीं होता । इस प्रकार उसकी असत्यना को पकड़ लिया और कहा — नुम्हारे द्वारा बताया गया लोक का मध्य मध्य नहीं है । यहां अग्नि है, धुआं होने के कारण इस धूम हेतु से साध्य अग्नि का ज्ञान शीघ्र हो जाता है । दूसरा पक्ष--- बस्तु नित्यानित्य है, द्रव्य और पर्याय की अपेक्षा से । उसी प्रकार प्रतीत द्रव्य की अपेक्षा से नित्य और पर्याय की अपेक्षा से अनित्य है ।

व्यंसक----

जो हेतू दूसरे को व्यामूढ बना देता है, उसे व्यंसक कहा जाता है ।

एक व्यक्ति अनाज से भरी गाड़ी लेकर नगर में प्रवेश कर रहा था। रास्ते में उसे एक मरी हुई तित्तरी मिली। उसने उसे गाड़ी पर रख दिया। नगर में एक धूर्न मिला। उसने याड़ीवान से पूछा—'शकट-तित्तरी कितने में दोगे ? गाड़ीवान् ने सोचा कि यह गाड़ी पर रखी हुई तित्तरी का मोल पूछ रहा है। उसने कहा-—तर्पणालोडित सत्तुओं के मोल पर इसे दूंगा।' उस धूर्त ने दो-चार व्यक्तियों को साक्षी रखा और सत्तुओं के मोल पर तित्तरी सहित गाड़ी लेकर चलने लगा। गाड़ीवान ने प्रतिपेध किया। धूर्त ने कहा-—इसने शकट-तित्तरी बेची है। अत: गाड़ी सहित तित्तरी मेरो होती है। गाड़ीवान विषण्ण हो गया।' यहां 'शकट-तित्तरी' यह व्यंसक दूसरों को भ्रम में डालने वाला हेतु है।

लूषक —

ब्वंसक हेतु के द्वारा आपादित दूषण का उसी प्रकार के हेतु से निराकरण करना ।

शाकटिक ने धूर्त से कहा----मुझे तर्पणालोडित सत्तू दो। वह धूर्त उसे घर ले गया और अपनी भार्या से कहा----इसे सत्तू आलोडित कर दो। वह वैसा करने लगी। तब शाकटिक उस स्त्री का हाथ पकड़कर उसे ले जाने लगा। धूर्त ने प्रतिरोध किया। शाकटिक ने कहा----मैंने शकट-तित्तरी तर्पणालोडित सत्तुओं के मोल बेची थी। मैं उसे ही ले जा रहा हूं। तू ने ही ऐसा कहा था। धूर्त अवाक् रह गया। शाकटिक द्वारा दिया गया हेतु लूषक था। इस हेतु ने उसे धूर्त के हेतु को नष्ट कर दिया।

११२ (सू० ४०४)

प्रस्तुत सूव में हेतु,ंशब्द का दो अर्थों में प्रयोग किया गया है—

१. प्रमाण

-२. अनुमानांग—जिसके बिना साध्य की सिद्धि निश्चित रूप से न हो सके, वैसा साधन<sup>९</sup>। यह अनुमान-प्रमाण का एक अंग है ।

प्रस्तुत सूत्र के तीन अनुच्छेद हैं । तीसरे अनुच्छेद में अनुमानांग हेनु प्रतिपादित है । प्रथम अनुच्छेद में वाद-काल में प्रयुक्त किए जाने वाले हेतु का वर्षीकरण है । द्वितीय अनुच्छेद में प्रमाण का निरूपण है । ज्ञेय के बोध में ज्ञान ही साधकतम होता है । उसी का नाम प्रमाण है ।ै ज्ञान साधकतम होता है, इसीलिए उसे हेतु (साधन-त्रचन) कहा गया है ।

अागम-साहित्य में प्रमाण के दो वर्गीकरण प्राप्त होते हैं —एक नंदी का और दूसरा अनुयोगद्वार का । नंदी का

९. प्रमाणनयतत्त्वालोकालंकार, ३।९९ः निश्चितान्ययान्पत्त्येकलक्षणो हेतुः । २. प्रमाणनयतस्वालोकालंकार, १।२-४।

वर्गीकरण दूसरे स्थान में संगृहीत है ।ै अनुयोगद्वार का वर्गीकरण यहां संगृहीत है । प्रथम वर्गीकरण जैन परम्परानुसारी है और इस वर्गीकरण पर न्यायदर्शन का प्रभाव है ।'

हेतु दो प्रकार के होते हैं----उपलब्धिहेतु (अस्तिहेतु) और अनुपलव्धिहेतु (नास्तिहेतु) । ये दोनों दो-दो प्रकार के होते हैं ।

१. विधिसाधक उपलब्धिहेतु ।

२. निषेधसाधक उपलब्धिहेतु ।

१. निषेधसाधक अनुपलब्धिहेतु ।

२. विधिसाधक अनुपलब्धिहेतु ।

प्रमाणनयतस्वालोक के अनुसार इनका स्वरूप इस प्रकार है—-

१. विधिसाधक उपलब्धिहेतु-विधिसाधक विधि हेतु-

साध्य से अविरुद्ध रूप में उपलब्ध होने के कारण जो हेतु साध्य की सत्ता को सिद्ध करता है, वह अविरुद्धोपलब्धि कहलाता है ।

अविरुद्ध उपलब्धि के छह प्रकार हैं---

१. अविरुद्ध-व्याप्य-उपलब्धि---

साध्य—- झब्द परिणामी है ।

हेतु—-वयोंकि वह प्रयत्न-जन्य है । यहां प्रयत्न-जन्यत्व व्याप्य है । वह परिणामित्व से अविरुद्ध है । इसलिए प्रयत्न-जन्यत्व से खब्द का परिणामित्व सिद्ध होता है ।

२. अविरुद्ध-कार्यं उपलब्धि----

साध्य—इस पर्वत पर अग्नि है ।

हेतु --क्योंकि घुआं है ।

धुआं अग्नि का कार्य है । वह अग्नि से अविरुद्ध है । इसलिए धूम-कार्य से पर्वत पर ही अग्नि की 'सद्धि होती है ।

३. अविरुद्ध-कारण-उपलब्धि----

साध्य— वर्षा होगी ।

हेतु—क्योंकि विशिष्ट प्रकार के बादल मंडरा रहे हैं ।

बादलों की विशिष्ट-प्रकारता वर्षा का कारण है और उसका विरोधी नहीं है ।

४. अविरुद्ध-पूर्वचर-उपलब्धि—

साध्य--एक मुहूर्त्त के बाद तिष्य नक्षत्र का उदय होगा ।

हेनु---क्योंकि पुनर्वसु का उदय हो चुका है ।

'पुनर्वसु का उदय' यह हेतु 'तिष्योदय' साध्य का पूर्वचर है और उसका विरोधी नहीं है ।

५. अविरुद्ध-उत्तरचर-उपलब्धि⊶

साध्य—एक मुहूर्स पहले पूर्वा-फाल्गुनी का उदय हुआ था ।

हेतु---क्योंकि उत्तर-फाल्गुनी का उदय हो चुका है ।

उत्तर-फाल्गुनी का उदय पूर्वा-फाल्गुनी के उदय का निष्चित उत्तरवर्ती है ।

६. अविरुद्ध-सहचर-उपलब्धि----

साध्य---इस आम में रूप-विशेष है।

हेतु—-क्योंकि रस-विशेष आस्वाद्यमान है ।

यहां रस (हेतु) रूप (साध्य) का नित्य सहचारी है ।

२. निषेध-साधक उपलब्धि-हेतु---निषेधसाधक विधिहेतु---

१. देखें --- २। ५६ का टिप्पण।

२. न्यायदर्शन, १।१।३ : प्रत्यक्षनुमानोपमानग्रब्दा: प्रमाणानि

साध्य से विरुद्ध होने के कारण जो हेतु उसके अभाव को सिद्ध करता है, वह विरुद्धोपलब्धि कहलाता है। विरुद्धोपलब्धि के सात प्रकार हैं----१. स्वभाव-विरुद्ध-उपलब्धि----साध्य---सर्वथा एकान्त नहीं है । हेतु—क्योंकि अनेकान्त उपलब्ध हो रहा है । अनेकान्त--एकान्त स्वभाव के विरुद्ध है । २. विरुद्ध-व्याप्य-उपलब्धि---साध्य -- इस पुरुष का तत्त्व में निश्चय नहीं है । हेतू----वयोंकि संदेह है । 'संदेह है' यह 'निश्चय नहीं है' इसका व्याप्य है, इसलिए सन्देह-दशा में निश्चय का अभाव होगा। ये दोनों विरोधी हैं । ३. विरुद्ध-कार्य-उपलब्धि----साध्य—-इस पुरुष का कोध शान्त नहीं हुआ है । हेतु---क्योंकि मुख-विकार हो रहा है । मुख-विकार कोध को विरोधी वस्तु का कार्य है । ४. विरुद्ध-कारण-उपलब्धि----साध्य—यह महर्षि असत्य नहीं बोलता । हेतु—क्योंकि इसका ज्ञान राग-द्रोष की कलुषता से रहित है । यहां असत्य-वचन का विरोधी सत्य-वचन है और उसका कारण राग-ढेघ रहित ज्ञान-सम्पन्न होना है । ५. अविरुट-पूर्वचर-उपलब्धि----साध्य—-एक मुहुत्तं के पश्चात् पुष्य नक्षत्न का उदय नहीं होगा । हेतू—क्योंकि अभी रोहिणी का उदय है । यहां प्रतिषेध्य पुष्य नक्षत्न के उदय से विरुद्ध पूर्वचर रोहिणी नक्षत्न के उदय की उपलब्धि है । रोहिणी के पश्चात् मुगभीर्ष, आर्द्रा और पुनर्वसु का उदय होता है । फिर पुष्य का उदय होता है । ६. विरुद्ध-उत्तरचर-उपलब्धि— साध्य--एक मुहूर्त्त के पहले मृगशिरा का उदय नहीं हुआ था। हेतु—क्योंकि अभी पूर्वा-फाल्गुनी का उदय है । यहां मृगशीर्थ का उदय प्रतिषेध्य है । पूर्वा-फाल्गुनी का उदय उसका विरोधी है । मृगशिरा के पश्चात् क्रमशः आर्द्रा, पूनर्वसू, पूष्य, अश्लेषा, मधा और पूर्वा-फाल्गुनी का उदय होता है । ७. बिरुद्ध-सहचर-उपलब्धि---साध्य---इसे मिथ्या ज्ञान नहीं है। हेतु-क्योंकि सम्यग्दर्शन है। मिथ्या ज्ञान और सम्यग्दर्शन एक साथ नहीं रह सकते । १. निषेध-साधक-अनुपलव्धि-हेतु---निषेध-साधक निषेधहेतु---प्रतिषेध्य से अविरुद्ध होने के कारण जो हेतु उसका प्रतिपेध्य सिद्ध करता है, वह अविरुद्धानुपलब्धि कहलाता है अविरुद्धानुपलब्धि के सात प्रकार हैं— १. अविरुद्ध-स्वभाव-अनुपत्तव्धि----

साध्य—यहां घट नहीं है।

हेतु----क्योंकि उसका दृश्य स्वभाव उपलब्ध नहीं हो रहा है ।

चक्षु का विषय होना घट का स्वभाव है । यहां इस अविरुद्ध स्वभाव से ही प्रतिषेध्य का प्रतिषेध है । २. अत्रिरुद्ध-व्यापक-अनूपलब्धि— साध्य—यहां पनस नहीं है । हेनु---क्योंकि वृक्ष नहीं है । वृक्ष व्यापक है. पनस व्याप्य । यह व्यापक की अनुपलब्धि में व्याप्य का प्रतिषेध है । ३. अविरुद्ध-कार्य-अनुपलब्धि----हेतु—क्योंकि अंकूर नहीं दीख रहे हैं । यह अविरोधी कार्य की अनुपलब्धि के कारण का प्रतिषेध है । ४. अविरुद्ध-कारण-अनुपलब्धि---साध्य –इस व्यक्ति में प्रशमभाव नहीं है। हेतु —क्योंकि इसे सम्यग्दर्शन प्राप्त नहीं हुआ है । प्रशमभाव----सम्यग्दर्शन का कार्य है । यह कारण के अभाव में कार्य का प्रतिषेध है । अविरुद्ध-पूर्वचर-अनुपलस्धि---साध्य--एक मुहूर्त्त के पण्चात् स्वाति का उदय नहीं होगा । हेतु-—क्योंकि अभी चित्रा का उदय नहीं है । यह चिता के पूर्ववर्ती उदय के अभाव द्वारा स्वाति के उत्तरवर्ती उदय का प्रतिषेध है । ६ अविरुद्ध-उत्तरचर-अनुपलब्धि---साध्य - एक मुहुत्तं पहले पूर्वभाद्रपदा का उदय नहीं हुआ था । हेतु---क्योंकि उत्तरभाद्रपदा का उदय नहीं है । यह उत्तरभाद्रपदा के उत्तरवर्ती उदय के अभग्रव के द्वारा पूर्वभाद्रपदा के पूर्ववर्ती उदय का प्रतिषेध है । ७. अविरुद्ध-सहचर-अनूपलब्धि---साध्य —इसे सम्यग्ज्ञान प्राप्त नहीं है । हेनू---क्योंकि सम्यगुदर्शन नहीं है। सम्यगुज्ञान और सम्यग्दर्शन दोनों निधत सहचारी हैं। इसलिए यह एक के अभाव में दूसरे का प्रतिपेध है। २. विधि-साधक अनुपलव्धि-हेतु--विधि-साधक निषेध हेतु---साव्य के चिरुद्ध रूप की उपलब्धि न होने के कारण जो हेतु उसकी सता को सिद्ध करता है, वह विरुद्धानुपलव्धि कहलाता है। विरुद्धानुपलब्धि हेतु के पांच प्रकार हैं----१. विरुद्ध-कार्य-अनुपलव्धि-साध्य ----इसके शरीर में रोग है। हेतु---क्योंकि स्वस्थ प्रवृत्तियां नहीं मिल रही हैं। स्वस्थ प्रवृत्तियों का भाव रोग-विरोधी कार्य है। उसकी यहां अनुपलब्धि है । २. विरुद्ध-कारण-अनुपलब्धि ---साध्य-यह मनुष्य कष्ट में फंसा हुआ है। हेत्—क्योंकि इसे इष्ट का संयोग नहीं मिल रहा है । कष्ट के भाव का विरोधी कारण इष्ट संयोग है, वह यहां

अनुपलब्ध है।

३. विरुद्ध-स्वभाव-अनुपलब्धि—

साध्य ---वस्तु समूह अनेकान्तात्मक है ।

हेतु---क्योंकि एकान्त स्वभाव ही अनुपलब्धि है। ४. विरुद्ध-व्यापक-अनुपलब्धि----साध्य----यहां छाया है। हेतु---क्योंकि उष्णता नहीं है। ४. विरुद्ध-सहचर-अनुपलब्धि-----साध्य-----इसे मिथ्या ज्ञान प्राप्त है। हेतु---क्योंकि इसे सम्यग्दर्शन प्राप्त नहीं है।

#### ११३ (सू॰ ४११) :

प्रस्तुत सूत्र में तिर्यञ्चजाति के आहार के प्रकार निर्दिष्ट हैं । उसका जो आहार सुखभक्ष्य सुखपरिणाम वाला होता है, उसे कंक के आहार की उपमा से समझाया गया है । कंक नाम का पक्षी दुर्जर आहार को भी सुख से खाता है और वह उसके सुख से पच जाता है ।' उसका जो आहार तत्काल निगल जाने वाला होता है, उसे बिल में प्रविध्ट होती हुई वस्नु की उपमा के द्वारा समझाया गया है ।'

#### ११४ (सू० ५१४) :

आश्री का अर्थ दाढ (दंष्ट्रा) है । जिसकी दाढ में विष होता है, वह आशीविष कहलाता है । वह दो प्रकार का होता है'—

१. कर्म-आशीविष (कर्म से आशीविष)

२. जाति-आशीविष (जाति से आशीविष) ।

प्रस्तुत सूत्र में जातीय आशीविष के प्रकार और उनकी क्षमता का निरूपण है ।

#### ११४ प्रविभावक (सू० ४२७) :

वृत्तिकार ने इसके दो संस्कृत रूप दिए हैं—प्रविभावयिता और प्रविभाजयिता । इसके अनुसार प्रस्तुत सूत्र के दो अर्थ फलित होते हैं—

१. कुछ पुरुष आख्यायक (प्रज्ञापक) होते हैं, किन्तु उदार क्रिया और प्रतिभा आदि गुणों से रहित होने के कारण धर्मशासन के प्रविभावयिता (प्रविभावक) नहीं होते ।

२. कुछ पुरुष सूच-पाठ के आख्यायक होते हैं, किन्तु अर्थ के प्रविभाजयिता (विवेचक) नहीं होते।\*

प्रविभावक का अर्थ हिसा से विरमण या आचरण भी हो सकता है । इस अर्थ के आधार पर प्रस्तुत *सू*त्र का अर्थ इस प्रकार होगा—

कुछ पुरुष वक्ता होते हैं. किन्तु आचारवान् नहीं होते ।

- स्यानॉमवृत्ति, पत्र २४९ : बिले प्रविश्वद्दव्यं विलमेव तेनोपमा यत्न स तथा, विले हि अलब्धरसःस्वादं झगिति यथा किल किञ्चित् प्रविशति एवं यस्तेषां गलबिले प्रविशति स तथो-च्यते ।
- स्यानांगवृत्ति, यत्न २४९१ : आश्यो--- दंष्ट्रास्तासु विषं येषां ते आशीविषाः, ते च कर्मतो जातितग्र्य, तत्र कर्मतस्तियँङ् मनुष्याः कुतोऽपि गुणादाशीविषाः स्युः, देवाग्र्चासहस्रापाच्छापादिना परव्यापादनादिति, उक्तञ्च---

आसी दाहा तग्गयमहाविसाऽऽसीविसा दुविह भेषा र

ते कम्मजाइभेएण, णेगहा चउव्विहविगगपा॥

४. स्थानांगवृत्ति, पत्न २१४।

२. कुछ पुरुष आचारवान् होते हैं, किन्तु वक्ता नहीं होते ।

३. कुछ पुरुष वक्ता भी होते हैं, और आचारवान् भी होते हैं।

४. कुछ पुरुष न वक्ता होते हैं और न आचारवान् ही होते हैं ।

# ११६ (सू० ५३०)

इस वर्गीकरण में भगवान् महावीर के समसामयिक सभी धार्मिक मतवादों का समावेश होता है । वृत्तिकार ने क्रियावादियों को अास्तिक और अक्रियावादियों को नास्तिक कहा है ।' किन्तु यह ऐकान्तिक निरूपण नहीं है । अक्रियावादी भी आस्तिक होते हैं । विशेष जानकारी के लिए देखें---उत्तरज्झवणाणि १०।२३ का टिप्पण ।

प्रस्तुत आलापक में नरक और स्वर्ग में भी चार वादि-समवसरणों का अस्तित्व प्रतिपादित किया है, यह उल्लेखनीय बात है ।

# ११७ (सू० ४४१)

करण्डक—-वस्त्न, आभरण आदि रखने का एक भाजन । यह वंश-सलाका को गूंथकर बनाया जाता है । इसके मुख की ऊंचाई कम और चौड़ाई अधिक होती है । प्रस्तुत सूत्र में करण्डक की उपमा के द्वारा आचार्य के विभिन्न कोटियों का प्रतिपादन किया गया है ।

श्वपाक-करण्डक में चमड़े का काम करने के उपकरण रहते हैं, इसलिए वह असार (सार-रहित) होता है।

वेण्या-करण्डक-—लाक्षायुक्त स्वर्णाभरणों से भरा होता है, इसलिए वह ण्वपाक-करण्डक की अपेक्षा सार होता है।

गृहपति-करण्डक—त्रिझिष्ट मणि और स्वर्णाभरणों से भरा होने के कारण वेश्या-करण्डक की अपेक्षा सारतर होता है ।

राज-करण्डक ---अमूल्य रत्नों से भूत होने के कारण गृहपति-करण्डक की अपेक्षा सारतम होता है।

इसी प्रकार कुछ आचार्य श्रुत-विकल और आचार-विकल होते हैं, वे श्वपाक-करण्डक के समान असार (सार रहित) होते हैं।

ुकुछ आचार्य अल्पश्रृत होने पर भी वाणी के आडम्बर से मुग्धजनों को प्रभावित करने वाले होते हैं, उनकी तुलना वेण्या-करण्डक से की गई है।

कुछ आचार्य स्व-समय और पर-सगय के ज्ञाता और आचार-सम्पन्न होते हैं. उनकी तुलना गृहपति-करण्डक से की गई है ।

कुछ आचार्य सर्वगुण सम्पन्न होते हैं. वे राज-करण्डक के समान सारतम होते हैं।

११८ (सू० ४४४)

मोम का गोला मृदु, लाख का गोला कठिन, काष्ठ का गोला कठिनतर और मिट्ठी का गोला कठिनतम होता है । इसी प्रकार सत्त्व की तरतमता के कारण कष्ट सहने में कुछ पुरुष भद्र, कुछ पुरुष दृढ़, कुछ पुरुष दुढ़तर और कुछ पुरुष दृढ़तम होते हैं ।

आचार्य भिक्षु ने इस दृष्टांत को बड़े रोचक ढंग से विकसित किया है—

चार व्यक्ति साधु के पास गए । उनका उपदेश सुन वे धर्म से अनुरक्त हो गए और मन वैराग्य से भर गया । जब वे बाहर आए तो कुछ लोग उनकी आलोचना करने लगे कि तुम व्यर्थ ही भीतर जाकर बैठ गए, केवल समय ही गंवाया ।

३ स्थानांगवृत्ति, पत्न २४६।

स्थानांगवृत्ति, पत्र २४४ ।

२. स्थानांगवृत्ति, पत्र २१ म।

जैसे---मोम का गोला सूर्थ के ताप से पिघल जाता है, वैसे ही उन चारों में से एक व्यक्ति ऐसी आलोचना सुन धर्म से विरक्त हो गया ।

शेष तीन व्यक्ति आलोचना करने वालों को उत्तर देकर अपने-अपने घर चले गए। घर में माता-पिता के सम्मुख धर्म की चर्चों की तो उन्होंने कठोर शब्दों में अपने पुत्रों को उपालंभ दिया और कहा—अपनी-अपनी स्त्री को लेकर हमारे घर से चले जाओ ! तीनों में से एक घबरा गया। अपनी माता से कहा—न्तू मेरे जन्म की दाता है, तुझे छोड़ मैं साधुओं के पास नहीं जाऊंगा। सूर्य के ताप से न पिघलने वाला लाख का गोला अग्नि के ताप से पिघल गया।

शेष दो व्यक्ति अपने माता-पिता के पास दृढ रहे, घवराए नहीं। फिर दोनों अपनी-अपनी पत्नी के पास गए। पत्नी उनकी बात सुन बौखला उठी। डराते हुए पति को कहा—लो, संभाखो अपने बच्चे और यह लो अपना घर। मैं तो कुएं में गिरकर मर जाऊंगी। मुझ से ये बच्चे नहीं संभाखे जाते। पत्नी के ये शब्द सुन दो में से एक घबरा गया और सोचा— अगर यह मर जाएगी तो संगे-संबंधियों में अच्छी नहीं लगेगी। इसलिए नारी से घबराकर धर्म से विरक्त हो गया। वह उठना-बैठना आदि सारा कार्य स्त्री के आदेश से करने लगा। सूर्य और अग्नि के ताप से न पिषलने वाला काष्ठ का गोला अग्न में जलकर राख हो गया।

'मैं जहर खाकर मर जाऊंगी, फिर देखूंगी तुम आनंदसे कैसे रहोगे'---स्त्री के द्वारा ऐसा डराने पर भी चौथा व्यक्ति डरा नहीं । वह अपने विचार में दृढ़ रहा और उसे करारा जवाब देता गया । मिट्टी का गोला अग्नि में ज्यों-ज्यों तपता है त्यों-त्यों लाल होता जाता है ।

११६ (सू० ५४६)

लोहे का गोला गुरु, त्रपु का गोला गुरुतर, ताम्बे का गोला गुरुतम और सीसे का योला अत्यन्त गुरु होता है । इसी प्रकार संवेदना, संस्कार या कर्म के भार की दृष्टि से कुछ पुरुष गुरु, कुछ पुरुष गुरुतर, कुछ पुरुष जुरुतम और कुछ पुरुष अत्यन्त गुरु होते हैं।

स्नेह भार की दृष्टि से भी इसकी व्याख्या की जा सकती है। पिता के प्रति स्नेहभार गुरु, माता के प्रति मुरुतर, पूल के प्रति गुरुतम और पत्नी के प्रति अत्यन्त गुरु होता है।

१२० (४४७)

प्रस्तुत सूत्र की व्याख्या गुण या मूल्य की दृष्टि से की जा सकती है। चांदी का गोला अल्प गुण या अल्प मूल्यवाला होता है। सोने का गोला अधिक गुण या अधिक मूल्यवाला होता है। रत्न का गोला अधिकंतर गुण या अधिकंतर सूल्यवाला होता है। वज्त्ररत्न (हीरे) का गोला अधिकतम गुण या अधिकतम मूल्यवाला होता है। इसी प्रकार समृद्धि, गुण या जीवन-मुल्यों की दृष्टि से पुरुषों में भी तरतमता होती है।

जिस मनुष्य की बुद्धि निर्मल होती है, वह चांदी के गोले के समान होता है। जिस मनुष्य में बुद्धि और आचार दोनों की चमक होती है, वह सोने के गोले के समान होता है। जिस मनुष्य में बुद्धि, आचार और पराकम तीनों होते हैं वह रत्न के गोले के समान होता है। जिस मनुष्य में बुद्धि, आचार, पराकम और सहानुभूति चारों होते हैं. वह वज्ररत्व के गोले के समान होता है।

१२१ (सू० ४४८)

असिपत की धार तेज होती है । वह छेट वस्तु को तुरंत छेद डालता है । जो पुरुष स्नेह-पाश को तुरंत छेद डालता है. उसकी तुलना असिपत्न से की गई है । जैसे धन्य ने अपनी पत्नी के एक वचन से प्रेरित हो तुरंत स्नेह-बंध छेद डाला ।'

१. स्यानांगवृत्ति, पत्र २१६ ।

२. देखें-स्थानॉग, १०।१४।

करपत्न (करौत) छेद्य वस्तु को कालक्षेप (गमनागमन) से छिन्न करता है। जो पुरुष भावना के अभ्यास से स्नेह-पाश को छिन्न करता है, उसकी तुलना करपत्न से की गई है। जैसे---शालिभद्र ने क्रमश: स्नेहबंध को छिन्न किया था।'

क्षुरपन्न (उस्तरा) बालों को काट सकता है । इसी प्रकार जो पुरुष स्तेहबंध का थोड़ा छेद कर सकता है, वह क्षुर-पबके समान होता है ।

कदम्बचीरिका (साधारण सस्त या घास की तीखी नोक) में छेदक शक्ति बहुत ही अल्प होती है । इसी प्रकार जो पुरुष स्नेहबंध के छेद का मनोरथ मान्न करता है, वह कदम्बचीरिका के समान होता है ।<sup>5</sup>

१२२ (सू॰ ४४१)

वृत्तिकार ने बताया है कि समुद्गपक्षी और विततपक्षी—ये दोनों भरतक्षेत्र में नहीं होते, किन्तु सुदूरवतीं द्वीप-समुद्रों में होते हैं ।'

१२३ (सू० ४४३)

कुछ पक्षी धृष्ट या अज्ञ होने के कारण नीड से उतर सकते हैं, किंतु शिशु होने के कारण परिव्रजन नहीं कर सकते ---इधर उधर घूम नहीं सकते ।

कुछ पक्षी पुष्ट होने के कारण परिव्रजन कर सकते हैं, पर भीरु होने के कारण नीड से उतर नहीं सकते ।

कुछ पक्षी अभय होने के कारण नीड से उतर सकते हैं और पुष्ट होने के कारण परिव्रजन भी कर सकते हैं ।

कुछ पक्षी अति शिशु होने के कारण न नीड से उतर सकते हैं और न परिव्रजन ही कर सकते हैं।

कुछ भिक्षु भोजन आदि के अर्थी होने के कारण भिक्षाचर्या के लिए जाते हैं, पर ग्लान, आलसी या लज्जालु होने के कारण परिव्रजन नहीं कर सकते—-वूम नहीं सकते ।

कुछ भिक्षु भिक्षा के लिए परिव्रजन कर सकते हैं, पर सूद्र और अर्थ के अध्ययन में आसक्त होने के कारण भिक्ष के लिए जा नहीं सकते ।\*

१२४ (सू० ४४६)

प्रस्तुत सूत्र में प्रयुक्त बुध शब्द के दो अर्थ किए जा सकते हैं---

विवेकवान् और आचारवान् ।

कुछ पुरुष विवेक से भी बुध होते हैं और आचार से भी बुध होते हैं ।

कुछ पुरुप विवेक से बुध होते हैं, किन्तु आचार से बुध नहीं होते हैं ।

कुछ पुरुष विवेक से अबुध होते हैं, किन्तु आचार से दुध होते हैं ।

कुछ पुरुष विवेक से भी अबुध होते हैं और आचार से भी अबुध होते हैं ।

वृत्तिकार ने 'आचारवान् पंडित होता है' इसके समर्थन में एक झ्लोक उद्धृत किया है—

पठकः पाठकण्चैव, ये चान्ये तत्त्वचिन्तकाः।

सर्वे व्यसनिनो राजन् ! यः कियावान् स पण्डितः ॥

पढ़ने वाले, पढ़ाने वाले और तत्त्व का चिन्तन करने वाले सब व्यसनी हैं। सह़ी अर्थ में पंडित वही है जो बाचारवान् है।'

```
१. देखें - स्थानांग, १०१९४ ।
```

- २. स्थानांगवृत्ति, पत्न २१६ ।
- ३, स्थानांगवृत्ति, पत्न २१९ ; समुद्गवत् पक्षी येथां ते समुद्गक-

पक्षिणः, समासान्त इन्, ते च वहिर्द्धीपसमुद्रेषु, एवं वितत पश्रिणोऽपोति ।

- ४. स्यानांगवृत्ति, पत्र २५६।
- ४ स्थानांगवृत्ति, पत्न २६० ।

#### १२४ (सू० ४४८)

प्रथम भंग के लिए वृत्तिकार ने जिनकल्पिक का उदाहरण प्रस्तुत किया है । जिनकल्पी मुनि आत्मानुकंपी होते हैं । वे अपनी ही संधना में रत रहते हैं, दूसरों के हित का चिन्तन नहीं करते ।

ंदूसरे भंग के लिए वृत्तिकार ने तीर्थंकर का उदाहरण प्रस्तुत किया है । तीर्थंकर परानुकंपी होते हैं । वे कृतकार्य होने के कारण पर-हित की साधना में ही रत रहते हैं ।

तीसरे भंग के लिए वृत्तिकार ने स्थविरकल्पिक का उदाहरण प्रस्तुत किया है । वे उभयानुकंपी होते **हैं** । वे अपनी और दूसरों---दोनों की हित-चिन्ता करते हैं ।

चतुर्थ भंग के लिए वृत्तिकार ने कालशौकारिक का उदाहरण प्रस्तुत किया है । वह अत्यन्त क्रूर था । उसे न अपने हित की चिन्ता थी और न दूसरों के हित की ।

इसकी अन्य नयों से भी व्याख्या की जा सकती है, जैसे---

स्वार्थ साधक, परार्थ के लिए समर्पित, स्वार्थ और परार्थ की संतुलित साधना करने वाला, आलसी या अकर्मण्य— इन्हें कमण्रः चारों भंगों के उदाहरण के रूप में प्रस्तुत किया जा सकता है ।

१२६-१३० (सू० ५६६-५७०)

देखें—उत्तरज्झयणाणि ३६।२४६ का टिप्पण ।

आसुर आदि अपध्वंस गीता की आसुरी मंपदा से तुलनीय है----

दम्भो दर्पोऽभिमानश्च, क्रोध: पारुष्यमेव च । अज्ञानं चाभिजातस्य, पार्थं सम्पदमासुरीम् ॥ काममाश्रित्य दुष्पूरं, दम्भमानमदान्विताः । मोहाद्गृहीत्वाऽसद्ग्राहान्प्रवर्त्तन्तेऽज्ञुचित्रताः ॥ चिन्तामपरिमेयां च, प्रलयान्तामुपाश्रिताः । कामोपभोगपरमा, एतावदिति निश्चिताः ॥ अश्यापाशशर्त्तर्बद्धाः, कामकोधपरायणाः । ईहन्ते कामभोगार्थंमन्यायेनार्थंसञ्च्चयान् ॥

१३१ संज्ञाएं (सू० ४७८)

देखें—१०<mark>।१०</mark>४ का टिप्पण ।

१३२ (सू॰ ५६७) :

प्रस्तुत सूत्र में उपसर्गचतुष्टय का प्रतिपादन किया गया है। उपसर्गका अर्थवाधा या कष्ट है। कर्ता के भेद से यह चार प्रकार का होता है—-

१. दिव्यउपसर्ग, २. मानुषउपसर्ग, ३. तिर्यंग्योनिजउपसर्ग, ४. आत्मसंचेतनीयउपसर्ग ।

९. श्रीमद्भगवद्गीता, १६।४।

२. वही, १६।१० ।

३. वहो, १६।१९ । ४. वहो, १६।१२ ।

मूलाचार में आत्मसंदेतनीय के स्थान पर चेतनिक का उल्लेख मिलता है।' इस उपसर्गचतुष्टय के सांख्य-सम्मत दुःखवय से तुलना की जा सकती है। सांख्यदर्शन के अनुसार दुःख तीन प्रकार का होता है—-

१. आध्यात्मिक, २. आधिभौतिक, ३. आधिदैविक ।

इनमें से आध्यात्मिक दुःख शारीर (शरीर में जात) और मानस (मन में जात) भेद से दो प्रकार का है। वात (वायु), पित्त और कफ की विषमता से उत्पन्न दुःख को शारीर तथा काम, कोध, लोभ, मोह, भय, ईर्ष्या, विषाद से उत्पन्न एवं अभीष्ट विषय की अप्राप्ति से उत्पन्न दुःख को मानस कहते हैं।

ये सभी दुःख आभ्यन्तर उपायों (शरीरान्तर्गत पदार्थ) से उत्पन्न होने के कारण 'आध्यात्मिक' कहलाते हैं ।

ं बाह्य (शरीरादिबहिर्भूत) उपायों से साध्य दुःख दो प्रकार का होता है—

आधिभौतिक, २. आधिदैविक।

उनमें से मनुष्य, पञ्च, पक्षी, सरीमृप (सर्पादि विसर्पणशील) तथा स्थावर (स्थितिशील वृक्षादि) से उत्पन्न होने वाला दु:ख आधिमौतिक है और यक्ष, राक्षस, विनायक (विघ्नकारी देवजातिविशेष) ग्रह आदि के आवेश (कुप्रभाव) से होने वाला दु:ख आधिदैविक कहलाता है ।<sup>९</sup>

> दिव्यउपसर्ग— आधिदैविक मानुष और तिर्यंग्योनिज—-आधिभौतिक आत्मसंचेतनीय—-आध्यात्मिक

#### १३३ (सू० ६०२) :

जिस व्यक्ति के मन में आसक्ति अल्प होती है, उसके जो पुष्पकर्म का बंध होता है, वह उसे अशुभ के चक्र में फंसाने वाला नहीं होता, उसमें मूढता। उत्पन्न करने वाला नहीं होता । इस प्रसंग में भरत चक्रवर्ती का। उदाहरण प्रस्तुत किया जा सकता है ।

जिस व्यक्ति के मन में आसक्ति प्रवल होती है, उसके जो पुण्यकर्म का बंध होता है, वह उसे अशुभ की ओर ले जाने वाला, उसमें मूढता उत्पन्न करने वाला होता है । इस प्रसंग में ब्रह्मदत्त चक्रवर्ती का उदाहरण प्रस्तुत किया जा सकता है । इसी प्रसंग को लक्ष्य में रखकर योगीन्दु ने लिखा था---

**पुण्णेण होइ विहवो, विहवेण मओ मएण मइमोहो**।

मइमोहेण य पावं, ता पुष्णं अम्ह मा होउ।।

पुण्य से वैभव होता है, बैभव से मद, मद से मतिमोह, मतिमोह से पाप। पाप मुझे इष्ट नहीं है, इसलिए पुण्य भी मुझे इष्ट नहीं है।

जो अशुभकर्म तीव्र मोह से अजित नहीं होते, वे शुभ कर्म के निमित्त बन जाते हैं। इस प्रसंग में उदाहरण के लिए वे सब व्यक्ति प्रस्तुत किए जा सकते हैं, जो दुःख से संतप्त होकर शुभ की ओर प्रवृत्त होते हैं। इसी आशय को लक्ष्य कर कपिल मुनि ने गाया था<sup>र</sup>—

अधुवे असासयंमि, संसारंमि टुक्खपउराएं ।

कि नाम होज्ज तं कम्मयं, जेणाहं दोग्गइं न गच्छेज्जा ।।

अध्रुव, अशाश्वत और दुःखबहुल संसार में ऐसा कौन-सा कर्म है, जिससे मैं दुर्गति में न जाऊं। इसी भावना के आधार पर ईश्वरकृष्ण ने लिखा था<sup>\*</sup>---

भूलाचार, ७२२८:
 जे केई उवसग्गा, देव भाषास तिरिक्ष चेदणिया ।

३. उत्तराध्ययन, ना१।

४. सांख्यकारिका, श्लोक १।

२. सांख्यकारिका, तत्त्वकोमुदी, पृष्ठ ३-४ :

दुःखत्रयाभिधाताज्जिज्ञासा तदपघातके हेतौ ।

दृष्टे साऽपार्था चेन्नैकान्ताः यन्ततोऽभावात् ॥

आध्यात्मिक, आधिभौतिक तथा आधिदैविक रूप विविध दुःख के अभिघात से उसको विनष्ट करने वाले हेतु (उपाय) के विषय में जिज्ञासा उत्पन्न होती है। यदि यह कहा जाए कि दुःख विनाशकारी दृष्ट (लौकिक) उपाय के विद्यमान होने के कारण यह (शास्त्रीय उपाय सम्बन्धी जिज्ञासा) व्यर्थ है, तो उत्तर यह है कि ऐसी बात नहीं है, क्योंकि लौकिक उपाय से दुःखत्नय का एकांत (अवश्यंभावी) और अत्यन्त (पुनः उत्पत्तिहीन) अभाव नहीं होता।

जिस व्यक्ति के तीन आसक्तिपूर्वक अशुभकर्म का बंध होता है, वह उसमें मूढता उत्पन्न करता रहता है।

१३४ (सू० ६०३):

कर्मवाद का सामान्य नियम है—सुचीर्ण कर्म का गुभ फल होता है और दुक्वीर्ण कर्म का अशुभ फल होता है ।

इस सिद्धान्त के आधार पर प्रथम और चतुर्थ भंग की संरचना हुई है। द्वितीय और तृतीय भंग इस सामान्य नियम के अपवाद हैं। इन भंगों के द्वारा कर्म के संक्रमण का सिद्धान्त प्रतिपादित किया गया है। यहां जैसा कर्म किया जाता है, वैसा ही फल भुगतना पड़ता है---इस सिद्धांत का संक्रमण-सिद्धान्त में अतिक्रमण होता है।

इसी प्रकार बंधनकाल का अगुभकर्म अुभकर्म पुद्गलों की प्रचुरता से संकान्त होकर विपाककाल में सुभ हो जाता है।

बौद्धसाहित्य में निर्ग्रन्थों के मुंह से संकमण-विरोधी तथा परिवर्तन-विरोधी बातें कहलाई गई हैं, जैसे —

और फिर भिक्षुओ ! मैं उन निगंठों को ऐसा कहता हूं—तो क्या मानते हो.आवुसो निगंठो ! जो यह इसी जन्म में वेदनीय (भोगा जानेवाला) कर्म है, वह उपकम से ≕या प्रधान से संपराय (दूसरे जन्म में) वेदनीय किया जा सकता है ?

. नहीं, आवुस !

और जो यह जन्मान्तर (संपराय) वेदनीय कर्म है, वह—-उपक्रम से ≕या प्रधान से इस जन्म में वेदनीय किया जा सकता है ?

नहीं, आवुस !

तो क्या मानते हो आवुसो ! निगंठो ! जो यह मुख-वेदनीय (सुख भोग करने वाला) कर्म है, क्या वह उपकम से =या प्रधान से दु:खवेदनीय किया जा सकता है ?

नहीं, आवुस !

तो क्या मानते हो आवुसो ! निगंठो! जो यह दुःख-वेदनीय कर्म है, क्या वह उपक्रम से ≕या प्रधान से सुख-वेदनीय किया जा सकता है ?

नहीं, आवुस !

तो क्या मानते हो आवुसो <sup>i</sup> निगंठो ! जो यह परिपक्व अवस्था ( = बुढाषा) वेदनीय कर्म है, क्या वह उपक्रम से = या प्रधान से अपरिपक्व-वेदनीय किया जा सकता है ?

नहीं, आवुस !

तो क्या मानते हो आवुसो ! निगंठो ! जो यह अपरिपक्व ( ⇔ गैज्ञव, जवानी ) वेदनीय कर्म है. क्या वह उपक्रम से —या प्रधान से परिपक्व-वेदनीय किया जा सकता है ? नहीं, आवस !

तो क्या मानते हो आवुसो ! निगंठो ! जो यह बहु-वेदनीय कर्म है. क्या वह उपक्रम से ⇔ या प्रधान से अल्प वेदनीय किया जा सकता है ?

नहीं, आवुस !

तो क्या मानते हो आवुसो ! निमंठो ! जो यह अल्प वेदनीय ( = भोगानेवाला) कर्म है, क्या वह उपकम से =या प्रधान से वहुवेदनीय किया जा सकता है ?

नहीं, आबुस !

तो क्या मानते हो आवुसो ! निगंठो ! जो यह अवेदनीय कर्म है, क्या वह उपक्रम से = या प्रधान से वेदनीय किया जा सकता है ?

नहीं, आबुस !

इस प्रकार आवुसो ! निगंठो ! जो यह वेदनीय कर्म है, क्या वह उपकम से ==या प्रधान से अवेदनीय किया जा सकता है ?

नहीं, आबुस !

इस प्रकार आवुसो ! निगंठो ! जो वह इसी जन्म में वेदनीय कर्म है. क्या वह उपक्रम से⇒्या प्रधान से पर जन्म में वेदनीय किया जा सकता है ?

नहीं, आवुस !

तो क्या मानते हो आवुसो ! निगंठो ! जो यह पर जन्म में वेदनीय कर्म है, वह उपक्रम से = या प्रधान से इस जन्म में वेदनीय किया जा सकता है ? ऐसा होने पर आयुष्मान् निगंठों का उपक्रम निष्फल हो जाता है, प्रधान निष्फल हो जाता है।'

उक्त संवाद की काल्पनिकता अस्तुत सूत्र में प्रतिपादित संक्रमण से स्पष्ट हो जाती है । यहां ४।२१०-२६६ का टिप्पण द्रष्टव्य है ।

```
१३४ (सू० ६०६) :
```

इसकी विस्तृत जानकारी के लिए देखें -- नंदी, मुख़ ३व ।

१३६ (सू० ६२४) :

सूत ६२३ में गरीर की उत्पत्ति के हेनु वतलाए गए हैं और प्रस्तुत सूत्र में उसकी निष्पत्ति (निर्वृत्ति) के हेतु निदिष्ट हैं । उत्पत्ति और निष्पत्ति एक ही किया के दो विभाग हैं । उत्पत्ति का अर्थ है प्रारम्भ और निष्पत्ति का अर्थ है प्रारब्ध की पूर्णता ।

```
१३७ (सू० ६३१) :
```

सरागसंयम----व्यक्ति-भेद से संयम दो प्रकार का होता है---

सरागसंयम----कषाययुक्त मुनि का संयम ।

वीतरागसंयम ---उपज्ञान्त या क्षीण कषाय वाले मुनि का मयम ।

वीतरागसंयमी के आयुष्य का बंध नहीं होता । इसीलिए यहां सरागसंयम (सकषायचारित्र) को देवायु के बंध का कारण बतलाया गया है ।

```
९. मण्डिसमनिकाय, देवदहसुत्त, ३।९।९ ।
```

संयमासंयम⊸ आंशिक रूप से व्रत स्वीकार करने वाले गृहस्थ के जीवन में संयम और असंयम दोनों होते हैं, इसलिए उसका संयम संयमासंयम कहलाता है ।

बालतपःकर्म अमिथ्यादृष्टि का तपक्ष्चरण ।

अकामनिर्जय----निर्जरा की अभिलाषा के बिना कर्मनिर्जरण का हेतुभूत आचरण ।

१३६ (सू० ६३२) :

१. तत—इसका अर्थ है— तंत्रीयुक्त वाद्य।

भरत ने ततवाद्यों में विषंची एवं चित्रा को प्रमुख तथा कच्छपी एवं घोषका को उनका अंगभूत माना है।'

चित्र वीणा सात तन्त्रियों से निवढ़ होती थी. और उन तन्त्रियों का वादन अंगुलियों से किया जाता था । विषंची में नौ तन्त्रियां होती थीं, जिनका बादन कोण' (वीणावादन का दण्ड) के ढारा किया जाता था ।\*

भरत ने कच्छपी तथा घोषका को स्वरूप के विषय में कुछ नहीं कहा है । संगीत रत्नाकर के अनुसार घोषका एकतन्त्री वाली वीणा है ।<sup>३</sup> कच्छपी सात तन्द्रियों से कम वाली वीणा होनी चाहिए ।

आचारचूला<sup>र</sup>…तथा निझीथ<sup>ा</sup> में वीणा, विपंची, बढीसग, तुणय, पवण, तुंबवीणिया, ढंकुण और झोड़य----ये वाद्य तत के अन्तर्गत गिनाए हैं ।

संगीत दामोदर में तत के २९ प्रकार गिनाए हैं --अलावणी, ब्रह्मवीणा, किन्नरी, लघुकिन्नरी, विषञ्ची, वल्लकी, ज्येष्ठा, चिस्रा, घोषवली, जपा, हस्तिका, कुनजिका, कूर्मी, सारंगी, पटिवादिनी, त्रिणवी, ज्ञतचन्द्री, नकुलौष्ठी, ढंसवी, ऊदंबरी, पिनाकी, निःशंक, शुष्फल, गदावारणहस्त, रुद्र, स्वरमणमल, कपिलास, मधुस्यंदी और घोषा ।'

२. यितत — चर्म से आनद्ध वाद्यों को वितत कहा जाता है। गीत और वास के साथ तान एवं लय के प्रदर्शनार्थ इन चमरिनद्ध वाद्यों का प्रयोग किया जाता था। इनमें मृदंग, पवण (तंतीयुक्त अवनद्ध वाद्ध), दर्दुर (कलज्ञाकार चर्म से मढ़ा वाद्ध), भेरी. डिडिम, मृदंग आदि मुख्य हैं। ये वाद्य कोमल भावनाओं का उद्दीपन करने के साथ-साथ वीरोचित उत्साह बढ़ाने में भी कार्यकर होते हैं। अतः इनका उपयोग धार्मिक समारम्भों तथा युद्धों में भी रहा है।

भरत के चर्मावनढ वाद्यों में सृदंग तथा दर्दुर प्रधान है तथा मल्लकी और पटह गौण ।

आयारचूला° में मृदंग, नन्दीमृदंग और झल्लरी को तथा निशीथ′ में मृदंग, नन्दी, झल्लरी, डमरूक, मडुय, सटुय, प्रदेश, गोलुकी आदि याद्यों को इसके अन्तर्गत गिनाया है ।

मुरज, पटह, ढक्का, विश्वक, दर्पवाद्य, घण, पणव, संस्हा, लाव, जाहव, त्रिवली, करट, कमठ, भेरी, कुडुक्का, हुडुक्का, झनसमुरली, झल्ली, ढुक्कली, दौंडी, शान, डमरू, ढमुकी, मड्डू, कुंडली, स्तुंग, दुंदुभी, अंग, मर्छल, अणीकस्थ----वे वाद्य भी वितत के अस्तर्गत माने जाते हैं ।

२. घन --कांस्य आदि धातुओं से निर्मित वाद्य घन कहलाते हैं । करताल, कांस्यवन, नयघटा, झुक्तिका, कण्ठिका, पटवाद्य, पट्टाघोष, घर्घर, झंझताल, मंजीर, कर्त्तरी, उष्कूक आदि इसके कई प्रकार हैं ।

९. भरतनाटच ३२।१४ :

विपंची चैद चित्रा च दारवीष्वंगसंज्ञिते । कच्छपीघोषकादीनि प्रत्यंगानि तथैव च म

- २. वही, २६।९१४ : सप्ततंत्री भवेत् चित्रा विपंची नवतंत्रिका । विपंची कोणवाद्या स्थान्चित्रा चांगुलिवादना ॥
- संगीतरत्नाकर, वाद्याध्याय, पृष्ठ २४८ : घोषकश्चैकतंत्रिका ।

- ४. अंगसुत्ताणि, भाग १, पृष्ठ २०९, आयारचूला १९।२ ।
- ४ निसीहज्झयणं १७।१३८ ।
- प्राचीन भारत के वाद्ययंत्र कल्याण (हिन्दु संस्कृति अंक) पृष्ठ ७२९-७२२ से उड्त ।
- ७. अंगसुत्ताणि, भाग १, पृष्ठ २०९, आयारचूला १९।१।
- नसीहज्झयण १७१९३७।
- प्राचीन भारत के वाद्ययंत्र कल्याण (हिन्दु संस्कृति अंक) पृष्ठ ७२१-७२२ ।

# स्थान ४ : टि० १३६-१४०

ठाणं (स्थान)

आयारचूला में ताल गब्दों के अन्तर्गत ताल, कंसताल, लत्तिय, गोहिय और किरिकिरिया को गिनाया है ।'

निश्रीथ में घन शब्द के अन्तर्गत ताल, कंसताल, लत्तिय, गोहिय, मकरिय, कच्छमी, महति, सणालिया और वालिया– ये वाद्य उल्लिखित हुए हैं।<sup>\*</sup>

४. शुषिर----फूंक से वजाए जाने वाले वाद्य । भरत मुनि ने इसके अन्तर्गत वंश को अंगभूत और झंख तथा डिक्किनी आदि वाद्यों को प्रत्यंग माना है।

यह माना जाता था कि वंशवादक को गीत सम्बन्धी सभी गुणों से युक्त तथा बलमपन्न और दृढ़ानिल होना चाहिए । जिसमें प्राणशक्ति की न्यूनता होती है वह शुषिर वाद्यों को बजाने में सफल नहीं हो सकता । भरत के नाट्यशास्त्र के तीसवें अध्याय में इनके वादन का विस्तृत वर्णन प्राप्त होता है।

वंशी प्रमुख वाद्य था और वह वेणुदण्ड से बनायी जाती थी ।

### १३६ (सू॰ ६३३) :

१. अंचित—नाट्यशास्त्र में १०८ करण माने जाते हैं । करण का अर्थ है—अंग तथा प्रत्यंग की कियाओं को एक साथ करना । अंचित तेवीसवां करण है । इस अभिनय-भंखीया में पादों को स्वस्तिक में रखा जाता है तथा दक्षिण हस्त को कटिहस्त [नृत्तहस्त की एक मुद्रा ] में और वामहस्त को व्यावृत्त तथा परिवृत्त कर नासिका के पास अंचित करने से यह मुद्रा बनती है ।'

सिर पर से सम्बन्धित तेरह अभियानों में यह आठवां है। कोई चिन्तातुर मनुष्य हाथ पर ठोड़ी टिकाकर सिर को नीचा रखे, उस मुद्रा को 'अंच्ति' माना जाता है । राजप्रश्नीय में इसे २४वां नाट्यभेद माना है ।

२. रिभित—इसके विषय में जानकारी प्राप्त नहीं है।

३. आरभट—माया, इन्द्रजाल, संग्राम, कोध, उद्भ्रान्त आदि चेष्टाओं से युक्त तथा वध, बन्धन आदि से उद्धत नाटक को आरभटी कहा जाता था। ईसके चार प्रकार हैं।"

राजप्रश्नीय सूत्र में आरभट को नाट्य-भेद का अठारहवां प्रकार माना है 🕻

४. भसोल--राजप्रश्नीय सूत्र में 'भसोल' को नाट्यभेद का उनसीसवां प्रकार माना है ।

स्थानांगवृत्तिकार ने परम्परागत जानकारी के अभाव में इनका कोई विवरण नहीं दिया है ।<sup>10</sup>

१४० (सू० ६३४) :

भरत नाट्यशास्त [३१।२८८-४१४] में सप्तरूप के नाम से प्रख्यात प्राचीन गीतों का विस्तृत वर्णन है। इन गीतों के नाम ये हैं—मंद्रक, अपरान्तक, प्रकरी.ओवेणक, उल्लोप्यक, रोविन्दक और उत्तर ।''

प्रस्तुत सूत्रगत चार प्रकार के गेयों में से दो का ---रोविन्दक और मंद्रक—का भरत नाट्योक्त रोक्निदक और मंद्रक — से नाम साम्य है।

- ९. अंगसुत्ताणि, भाग १, पृष्ठ २०६, आयारचूला ९१।३ ।
- २. निसीहज्झयणं १७।१३६।
- ३. भरतनाटच शास्त ३३:१७: अंगलक्षणसंयुक्तो, विज्ञेयो वंश एव,हि 1 शंखस्तु डिक्किनी चैव, प्रत्यंगे परिकीतिते ॥
- ४. वही, ३३।४६४।
- ५. भारतीय संगीत का इतिहास, पृष्ठ ४२५।
- ६. अप्टे डिक्शनरी में आरभट शब्द के अन्तर्गत उद्धत---माथेन्द्रजालसंग्रामकोधोद्भ्रान्तादिचेष्टितैः । संयुक्ता वधबन्धाचैष्द्धुतारभटी मता ॥

- ७. साहित्यदर्पंण ४२०।
- त्राजप्रश्तीय ।
- राजप्रश्नीय सू॰ १०१।
- १०. स्थानांगवृत्ति, पत्र २७२ : नाट्चगेयाभिनयसूत्राणि सम्प्रदायाभावात्र विवृतानि ।
- ११. भरतनाटचशास्त्र ३१।२८७।

१४१ (सू० ६४४):

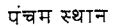
काव्य के मुख्य प्रकार दो ही होते हैं ---गद्य और पद्य । गद्य-काव्य छन्द आदि के बंधन से मुक्त होता है । पद्य-काव्य छन्द से निवद्ध होता है । कथ्य और वेय----ये दोनों काव्य के स्वतन्त्र प्रकार नहीं हैं । कथ्य का समावेश गद्य में और गेय का समावेश पद्य में होता है, अतः ये वस्तुतः गद्य और पद्य के ही अवान्तर प्रकार हैं । फिर भी स्वरूप की विशिष्टता के कारण इन्हें स्वतन्त्र स्थान दिया गया है । कथ्य-काव्य कथात्मक और पेय-काव्य संगीतात्मक होता है ।

योभ्यं, इह गञ्जपद्यान्तर्भविऽभीतरयोः कथामानधर्म्मविशिष्ठ-तया विश्वेषो विवक्षित इति ।

स्थानांभवृत्ति, पत्र २७४ : काव्यं —ग्रन्थ: —गद्यम् अच्छन्दो-निबद्धं शस्त्रपरिज्ञाध्ययनवत् पद्यं —छन्दोनिबद्धं विमुक्त्य-ध्ययनवत्, कथायां साधु कथ्यं ज्ञाताध्ययनवत्, गेयं —गान-

www.jainelibrary.org

# पंचमं ठाणं



www.jainelibrary.org

#### आमुख

प्रस्तुत स्थान में पांच की संख्या से संबद्घ विषय संकलित हैं । यह स्थान तीन उद्देशकों में विभक्त है । इस वर्गीकरण में तात्त्विक, भौगोलिक, ऐतिहासिक, ज्योतिष, योग आदि अनेक विषय हैं । इसमें कुछ विषय ज्ञानवर्धक होने के साथ-साथ सरस, आकर्षक और व्यावहारिक भी हैं । निदर्शन के लिए कुछेक प्रस्तुत किए जा रहे हैं ।

मलिनता या अणुदि आ जाने पर वस्तु की णुद्धि की जाती है। किन्तु , सबकी णुद्धि एक ही साधन से नहीं होती। उसके भिन्न-भिन्न साधन होते हैं। पांच की संख्या के सन्दर्भ में यहां णुद्धि के पांच साधनों का उल्लेख है ---

मिट्टी शुद्धि का साधन है। इससे वर्तन आदि साफ किए जाते हैं। पानी शुद्धि का साधन है। इससे वस्त्र, पाव आदि अनेक वस्तुओं की सफाई की जाती है। अग्नि शुद्धि का साधन है। इसने सोना, चांदी आदि की शुद्धि की जाती है। मन्त्र भी शुद्धि का साधन है। इससे वायुमण्डल शुद्ध किया जाता है और जाति से बहिष्क्वत व्यक्ति को शुद्ध कर जाति में सम्मिलित किया जाता है। ब्रह्मचर्य शुद्धि का साधन है। इसके आचरण से आत्मा की शुद्धि होती है<sup>९</sup>।

मन को दो अवस्थाएं होती हैं— सुषुष्ति और जागृति । जो जागता है, वह पाता है और जो सोता है, वह खोता है। जागृति हर व्यक्ति के लिए आवश्यक है। साधना का अर्थ ही है—निरन्तर जागरण । जब संयत साधक अपनी साधना में सुप्त होता है तो उस समय उसके भव्द, रूप, गंध, रस और स्पर्भ जागते हैं। जब ये जानृत होते हैं तब साधक साधना से दूर हो जाता है। जब संयत साधक अपनी साधना में जागृत रहता है तब शब्द, रूप, गंध और स्पर्भ सुप्त रहते हैं; उस समय मन पर इनका प्रभाव नहीं रहता। वे अकिचित्कर हो जाते हैं।

असंयत मनुष्य साधक नहीं होता । वह चाहे जागृत (निद्रामुक्त) हो अथवा सुप्त हो—-दोनों ही अवस्थाओं में उसके ग्रब्द, रूप, गंध, रस और स्पर्श जागृत रहते हैं, व्यक्ति को प्रभावित लिए रहते हैं ।

बहिर्मुख और अन्तर्मुख ये दो मन की अवस्थाएं हैं। जब व्यक्ति बहिर्मुख होता है तब मन को बाहर दौड़ने के लिए पांच इन्दियों का खुला क्षेत्र मिल जाता है। कभी वह मधुर और कटु जव्दों में रम जाता है तो कभी नाना प्रकार के रूपो व दृश्यों में मुग्ध हो जाता है। कभी मोठी सुगंध को लेने में तल्मय बन जाता है तो कभी दुर्गन्ध से दूर हटने का प्रयास करता है। कभी खट्टा, मीठा, कडुआ, कसैला और तिक्त रसों में आसक्त होता है तो कभी दुर्गन्ध से दूर हटने का प्रयास करता है। कभी खट्टा, मीठा, कडुआ, कसैला और तिक्त रसों में आसक्त होता है तो कभी मृदु और कटोर स्पर्श में अपने को खो देता है। इन पांच इन्द्रियों के विषयों में मन घूमता रहता है। यह मन की चंचल अवस्था है। जब मन अन्तर्मुखी वनना चाहता है तो उसे बाह्य भटकन को छोड़कर भीतर आना होता है—अपने भीतर झांकना होता है। भीतरी जगत् बाह्य दुनियां से अधिक विचिन्न और रहस्यमय है'।

प्रतिमा साधना को पढ़ति है । इसमें तपस्या भी की जाती है और कायोत्सर्ग भी किया जाता है । पांचवां स्थानक होने के कारण यहां संख्या की दृष्टि से पांच प्रतिमाओं का उल्लेख है—भद्रा, सुभद्रा, महाभद्रा, सर्वतोभद्रा और भद्रोत्तराँ । दूसरे स्थान में प्रतिमाओं के आजापक में भद्रोत्तरा को छोड़ शेष चार प्रतिमाओं का नामोल्लेख हुआ है ।

मन को दो अवस्थाएं होती हैं—स्थिर और चंचल । पानी स्थिर और ज्ञान्त रहता है तभी उसमें वस्तु का साध्य प्रतिबिम्ब हो सकता है । वात, पित और कफ के सम (शान्त) रहने से घरीर स्वस्थ रहता है । मन की स्थिरता मे ही कुछ

३. ५।१३४ । ४. ५।१६ ।

<sup>1 83918 9</sup> 

२ ४।१२४-१२७।

उपलब्ध होता है। चंचलता उपतब्धि में वाधक होती है। अवधिज्ञान मन की शिक्तिता से उपलब्ध होता है। अभूतपूर्व दृश्यों के देखने से यदि मन क्षुत्र्ध या कुनूहल से भर जाता है तो वह उपलब्ध हुआ अवधिज्ञान भी वापस चला जाता है। यदि मन कुत्ध नहीं होता है तो अवधि ज्ञान टिका रहता है'।

साधना व्यक्तिगत होती है। जब उसे सामूहिकता का रूप दिया जाता है, तब कई अपेक्षाएं और जुड़ जाती हैं। मामूहिकता में व्यवस्था होती है और नियम होते हैं। जहां नियम होते हैं वहां उनके भंग का भी प्रसंग बनता है। उसकी शुद्धि के लिए प्रायण्विक्त भी आवश्यक होता है। प्रायण्विक्त देने का अधिकारी कौन हो, किसकी बात को प्रामाणिक माना जाए—यह प्रश्न संघबद्धता में महज ही उठता है। प्रायण्वित्त देने का अधिकारी कौन हो, किसकी बात को प्रामाणिक माना जाए—यह प्रश्न संघबद्धता में महज ही उठता है। प्रायण्वित्त देने का अधिकारी कौन हो, किसकी बात है। यह विषय मुख्यतः प्रायण्विक्त सूत्रों से संबद्ध है। ज्यवहार यूत्र में यह चर्चित भी है। किन्तु, प्रस्तुत सूत्र में संख्या का संकलन है, इसलिए इनमें विषयों की विविधता होना स्वामाबिक है। इसीलिए इसमें आचार, दर्भन, गणित, इतिहाम और परम्परा—हन सभी विषयों का संग्रह किया गया है।

९, ४।२१३ २, ४।९२४३

# पंचमं ठाणं : पढमो उद्देसो

### मूल

# महब्बय-अणुव्वय-पदं

- १. पंच महव्वया पण्णत्ता, तं जहा— सब्वाओ पाणातिवायाओ वेरमणं, सब्वाओ मुसावायाओ वेरमणं, सब्वाओ अदिण्णादाणाओ वेरमणं, सब्वाओ मेहुणाओ वेरमणं, सब्वाओ परिग्गहाओ वेरमणं।
- २. पंचाणुव्वया पण्णत्ता, तं जहा— थूलाओ पाणाइवायाओ वेरमणं, थूलाओ सुसावयाओ वेरमणं, थूलाओ अदिण्णादाणाओ वेरमणं, सदारसंतोसे, इच्छापरिमाणे ।

#### इंदिय-विसय-पदं

- ४. पंच रसा पण्णत्ता, तं जहा— तित्ता,•ै कडुया, कसाया, अंबिला° मधुरा ।
- १. पंच कामगुणा पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ सद्दा, रूवा, गंधा, रसा, फासा ।
- ६. पंचहि ठाणेहि जीवा सज्जंति, तं जहा— सद्देहि, ∙रूवेहि, गंधेहि, रसेहि,° फासेहि ।

#### संस्कृत छाया

#### महावत-अणुव्रत-पदम्

### इन्द्रिय-विषय-पदम्

पञ्च वर्णाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— क्रुष्लाः, नीलाः, लोहिताः, हारिद्राः, शुक्लाः । पञ्च रसाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— तिक्ताः, कटुकाः, कषायाः, अम्ताः, मधुराः । पञ्च कामगुणाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— शब्दाः, रूपाणि, गन्धाः, रसाः, स्पर्ज्ञाः ।

पञ्चसु स्थानेषु जीवाः सज्यन्ते, तद्यथा<u>---</u> शब्देषु, रूपेषु, गन्धेषु, रसेषु, स्पर्शेषु ।

#### हिन्दी अनुवाद

### महात्रत-अणुत्रत-पद

- १. महाव्रत पांच हे ---
  - १. सर्व प्राणानियान से विरमण-
  - २. सर्व मुपावाद से विरमण,
  - ३. सर्व अदलादान से विरमण,
  - ४. सर्व मैथुन से विरमण,
  - .<mark>१. सर्व परि</mark>प्रह से किरमण ।
- २. अण्वत पांच हैं—
  - ्र. स्थूल प्राणातिषात से विरमण,
  - २. त्थूल मुषावाद से विरमण,
  - ३. ल्थूल अदत्तादान से विरमण,
  - ४. स्व<mark>दारसन्तोप, ४.</mark> इच्छापरिशाण ।

### इन्द्रिय-विषय-पद

- ३. वर्ण पांच हे---
  - १. इष्ण, २. नील, ३. रक्त, ४. पीत,
  - ५. झुक्ल ।
- ४. रस पांच हैं १. तीता, २. कडुआ, ३. कपैला, ४. खट्टा, ४. मीठा ।
- ४. कामगुण' पांच हैं—-१. घटद, २. रूप, ३. गंध, ४. रस, ४. रपर्या ।
- जीव पांच स्थानों से लिप्त होते हैं<sup>3</sup> -- १. णव्द से, २. रूप से, ३. गंध से, ४. रम से, ४. स्पर्श से ।

१४८

भञ्चसु स्थानेषु जीवाः रज्यन्ते,

७. •पंचीह ठाणेहि जीवा रज्जंति, तं जहा.... सद्देहि, रूवेहि, गंधेहि, रसेहि, फासेहि।

- पंचहि ठाणेहि जीवा गिज्मति, तं जहा— सद्देहि, रूवेहि, गंधेहि, रसेहि, फासेहि ।
- १०. पंचहि ठाणेहि जीवा अज्भोव-वज्जंति, तं जहा---सद्देहि, रूबेहि, गंधेहि, रसेहि, फासेहि।°
- ११. पंचहि ठाणेहि जीवा विणिधाय-मावज्जति, तं जहा— सद्देहि, °रूवेहि, गंधेहि, एसेहि°, फासेहि ।
- १२. पंच ठाणा अपरिष्णाता जीवाणं अहिताए असुभाए अखमाए अणिस्सेस्साए डुंअणाणुगामियत्ताए भवंति, तं जहा— सद्दा, •रूवा, गंधा, रसा,° फासा।
- १३ पंच ठाणा सुपरिण्णाता जीवाणं हिताए सुभाए <sup>●</sup>खमाए णिस्से-स्साएँ आणुगामियसाए भवंति, तं जहा— सद्दा, •रूवा, गंधा, रसा,°, फासा ।
- १४ पंच ठाणा अपरिण्णाता जीवाणं दुग्गतिगमणाए भवंति, तं जहा.... सद्दा, °रूवा, गंधा, रसा°, फासा ।

तद्यथः— शब्देषु, रूषेपु, गन्धेषु, रसेषु, स्पर्शेषु । पञ्चसु स्थानेषु जीत्राः मूच्छीन्ति, तद्यथा— शब्देपु, रूपेसु, गन्धेषु, रसेषु, स्पर्शेषु । पञ्चसु स्थानेषु जीवाः गृघ्यन्ति, तद्यथा— शब्देपु, रूपेपु, गन्धेषु, रसेपु, स्पर्शेषु ।

पञ्च्चसु स्थानेषु जीवाः अध्युषपद्यन्ते, तद्यथा\_\_ शब्देषु, रूपेषृ, गन्धेषु, रसेषु, स्पर्शेषु ।

पञ्चसु स्थानेषु जीवाः विनिघातमापद्यन्ते, तद्यथा... शब्देषु, रूषेषु, गन्धेषु, रसेषु, स्पर्शेषु ।

पञ्च स्थानानि अपरिज्ञातानि जीवानां अहिताय अशुभाय अक्षमाय अनिःश्रेय-साय अनानुगामिकत्वाय भवन्ति, तद्यथा—

शब्दाः, रूपाणि, गन्थाः, रसाः, स्पर्शाः ।

पञ्च स्थानाति सुपरिज्ञातानि जीवानां हिताय शुभाय क्षमाय निःश्रेयसाय आनुगामिकत्वाय भवन्ति, तद्यथा—

शब्दाः, रूपाणि, गन्धाः, रसाः, स्पर्शाः । पञ्च स्थानानि अपरिज्ञातानि जीवानां दुर्गतिगमनाय भवन्ति, तद्यथा... शब्दाः, रूपाणि, गन्धाः, रसाः, स्पर्शाः ।

- ७. जीव पांच स्थानों ते अनुरक्त होते हैं ---१. शब्द से, २. रूप से, ३. गंध ले, ४. रस से, ४. स्पर्झ से ।
- जीव पांच स्थानों से मूच्छित होते हैं— १. शब्द से, २. रूप से, ३. गंध से, ४. रस से, ४. स्पर्श से 1
- ६. जीव पांच स्थानों से गृढ़ होते हैं---१. शब्द से, २. रुप से, ३. गंध से, ४. रस से, ४. त्पर्श से।
- १०. जीव पांच स्थानों से अध्युपपन्न---आसकत होते हैं---१. जव्द से, २. रूप से, ३. गंध से, ४. रस से, ४. स्पर्श से।
- ११. जीव पांच स्थानों से विनिधात-मरण या विनाश को प्राप्त होते हैं---१. गब्द से, २. रूप से, ३. गंध से, ४. रस से, ४. स्पर्श से।
- ?२. ये पांच स्थान, जद परिज्ञात नहीं होते तव वे जीवों के अहित, अद्युभ, अक्षम, अनिःश्वेयस तथा अननुगामिकता के हेतु होते हैं<sup>3</sup>.

१. जब्द, २. रूप, ३. गंध, ४. रस, ४. स्पर्श ।

- १३. ये पांच स्थान जब सुपरिज्ञात होते हैं तब वे जीवों के हित, शुभ, क्षम, तिःश्रेयस तथा अनुगामिकता के हेतु होते हैं— १. गब्द, २. रूप, ३. गंध, ४. रस. ४. स्पर्ग।
- १४. ये पांच स्थान जब परिज्ञात नहीं होते तब वे जीवों के दुर्गति-गमन के हेतु होते हैं १. शब्द, २. रूप, ३. रांध, ४. रस, ४. स्पर्श ।

- १५. पंच ठाणा सुपरिण्णाता जीवाणं सुग्गतिगमणाए भवंति, तं जहा-सहा, \*रूवा, गंधा, रसा,° फासा । आसव-संवर-पदं
- १६ पंचहि ठाणेहि जीवा दोग्गति गच्छंति, तं जहा.... पाणातिवातेणं, \*मुसावाएणं, अदिण्णादाणेण,मेहजेलं,° परिग्महेलं
- १७. पंचहि ठाणेहि जीवा सोगति गच्छंति, तं जहा\_\_ पाणातिवातवेरमणेणं, "मुसावाय-वेरमणेणं, अदिण्णादाणवेरमणेणं, सेहणवेरमणेणं°, परिग्गह-वेरमणेणं ।

# पडिमा-पदं

१८. पंच पडिमाओ पण्पत्ताओ, तं जहा-भद्दा, सुभद्दा, महाभद्दा, सव्वतोभद्दा, भद्दुत्तरपडिमा ।

#### थावरकाय-पद

- १९. पंच थावरकाया पण्णत्ता, तं जहा.... इंदे थावरकाए, बंभे थावरकाए, सिष्पे थावरकाए, सम्मती थावरकाए, पायावच्चे थावरकाए । २०. पंच थावरकावाधिवती पण्णत्ता,
  - तं जहा— इंदे थावरकायाणिपती, •बंभे थावरकायाधिपती, सिष्पे थावरकायाधिपती, सम्मती थावरकायाधिपती,°

पायावच्चे थावरकायाधिपती ।

पञ्च स्थानानि सुपरिज्ञातानि जीवानां सुगतिगमनाय भवन्ति, तद्यथा---शब्दाः, रूपाणि, गन्धाः, रसाः, स्पर्शाः । आश्रव-संवर-पदम् पञ्चभिः स्थानैः जीवाः दुर्गति गच्छन्ति, तद्यथा.... प्राणातिपालेन, मृपावादेन, अदत्तादानेन, मैथुनेन, परिग्रहेण । पञ्चभिः स्थानैः जीवाः सुगति गच्छन्ति, तद्यथा— प्राणातिपातविरमणेन, मृपावादविरमणेन,

अदत्तादानविरमणेन, मैथुनविरमणेन, परिग्रहविरमणेन ।

# प्रतिमा-पदम्

पञ्च प्रतिमाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— भद्रा, सुभद्रा, महाभद्रा, सर्वतोभद्रा, भद्रोत्तरप्रतिमा ।

#### स्थावरकाय-पदम्

पञ्च स्थावरकायाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—

इन्द्रः स्थावरकायः, त्रह्या स्थावरकायः, शिल्पः स्थावरकायः, सम्मतिः स्थावर-कायः, प्राजापत्यः स्थावरकायः ।

गञ्च स्थावरकायाधिपतयः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा.... स्थावरकायाधिपतिः, इन्द्र: स्थावरकायाधिपतिः, ब्रह्मा शिल्पः स्थावरकायाध्रिपतिः, सम्मतिः स्थावरकायधिपतिः, प्राजापत्यः स्थावरकायाधिपतिः ।

### स्थान ४ : सूत्र १४-२०

१४, ये पाँच न्यान जब सुपरिज्ञात होते हैं। तब वे जीवों के सुगतिगमन के हेतू होते हैं----१. गवर, २. रूप. ३. गंत्र, ४. रस, ५. स्पर्भ ।

#### आश्रव-संवर-पद

- १६. पांच स्थानों से जीव दुर्यति को प्राप्त होते हैं --
  - १. त्राणातिपात से, २. मृषावाद से.
  - ४ मैथुन से, ३. अदत्तादान से
  - **थ्. परिग्रह** से ;
- १७. पांच स्थानों से जीव सुगति को प्राप्त होते हैं---
  - १. प्राणातिपात के वित्तमण से,
  - २. मृषावाद के विरमण से,
  - ३. अदत्तादान के विरमण से,
  - ४. नैथुन के विरमण से.
  - ५. परिग्रहण के विरमण से ।

# प्रतिमा-पद

१=. प्रतिमाएँ पांच हैं'---१. भद्रा, २. सुभद्रा, ३. महाभद्रा, ४. सर्वतोभद्रा, ५. भद्रोत्तरप्रतिमा ।

#### स्थावरकाय-पद

- १९. स्थावरकाय पांच है---
  - १. इन्द्रस्थावरकाय—-पृथ्वीकाय,
  - २. ब्रह्मस्थावरकाय---अप्काय,
  - ३. जिल्पस्थावरकाय तेजस्काय,
  - ४. सम्मतित्थावरकाय---वायुकाय,
  - <u>थ्र. प्राजापत्यस्थावरकाय —वनस्पतिकाय</u>
- २०. पांच स्थावरकाय के अधिपति पांच हैं\*---
  - १. इन्द्रस्थावरकायाधिपति,
  - २. ब्रह्मस्थावरकायाधिपति,
  - ३. शिल्पस्थावरकायाधिपति,
  - ४. सम्मतिस्थावर्श्वायाधिपति,
  - <mark>५. प्राजापत्यस्थाव रकायाधिपति ।</mark>

### 382

एডলা।

४४०

अइसेस-णाण-दंसण-पदं

२१. पंचॉह ठाणेहि ओहिदंसणे समुप्प-जिजउकामेवि तप्पडमयाए खंभा-एज्जा, तं जहा---१. अप्पभूतं वा पुढवि पासित्ता तप्पढमयाए खंभाएज्जा।

> २. कुंथुरासिभूतं वा पुढविं पासित्ता तप्पढमयाए खंभाएज्जा। ३. महतिमहालयं वा महोरग-सरीरं पासित्ता तप्पढमयाए खंभा-

> ४. देवं वा महिड्डियं •महज्जुइयं महाणुजागं महायसं महाबलं° महासोक्खं पासित्ता तप्पढमयाए खंभाएज्जा।

५. पुरेसु वा पोराणाइं उरालाइं महतिमहालयाइं महाणिहाणाइं पहीणसामियाइं पहीणसंउयाइं पहीणगुत्तागाराइं उच्छिण्णसामि-याइं उच्छिण्णसेउयाइं उच्छिण्ण-गुलगाराइं जाइं इमाइं गामागर-णगरखेड-कब्बड-मडंब-दोणमुह-पट्टणासम-संबाह-सण्णिवेसेसु सिंघा-डग-तिग-चउक्क-चच्चर-चउम्मुह-महापहपहेस् णगर-णिद्धमणसु मूसाण-सुण्णागार-गिरिकंडर-संति-सेलोबट्टावण-भवणगिहेसु संणिक्खि-त्ताइं चिट्ठंति, ताइं वा पासित्ता तप्पडमताए खंभाएज्जा। इच्छेतेहि पंचहि ठाणेहि ओहि-दंसणे समप्पज्जिउकामे तप्पढ-मयाए खंभाएज्जा।

# अतिशेष-ज्ञान-दर्शन-पदम्

पञ्चभिः स्थानैः अवधिदर्शनं समुत्पत्तु-काभमपि तत्प्रथमतायां ष्कभ्नीयात्, तद्यथा—

१. अल्पभूतां वा पृथ्वीं दृष्ट्वातत्-प्रथमतायां स्कभ्नीयात् ।

२. कुन्थुराशिभूतां वा पृथ्वीं दृष्ट्वा तत्प्रथमतायां स्कभ्नीयात् । ३. महातिमहत्वा महोरगदारीरंदृष्ट्वा तत्प्रथमतायां स्कभ्नीयात् ।

४. देवं वा महर्द्धिकं महाद्युतिकं महानुभागं महायश्वसं महावलं महासौख्यं दृष्ट्वा तत्प्रथमतायां स्कभ्नीयात् ।

५. पुरेषु वा पुराणानि उदाराणि महातिमहान्ति महानिधानानि प्रहीण-रवामिकानि प्रहीणसेतुकानि प्रहीण-गोत्रागाराणि उच्छिन्नस्वामिकानि उच्छिन्नसेतुकानि उच्छिन्नस्वामिकानि उच्छिन्नसेतुकानि उच्छिन्नगोत्रागाराणि यानि इमानि ग्रामाकर-नगरखेट-कर्बट-मडम्ब-द्रोणमुख-पत्तनाऽश्रम-संवाध-सन्निवेशेषु गुङ्गाटक-जिक-चतुष्क-चत्वर-चतुर्मुख-पत्तनाऽश्रम-संवाध-सन्तिवेशेषु गुङ्गाटक-जिक-चतुष्क-चत्वर-चतुर्मुख-महापश्रपथेषु नगर-क्षालेषु इमशान-शून्यागार-गिरिकन्दरा-शान्ति-शैलोपस्थापन-भवनगृहेषु सन्नि-क्षिप्तानि तिप्ठन्ति, तानि वा दृष्ट्वा तत्प्रथमतायां स्कभ्नीयात्---

इत्येतैः पञ्चिषिः स्थानैः अवधिदर्धनं समुत्पत्तुकामं तत्**प्रथमतायां** स्कभ्नीयात् ।

### अतिशेष-ज्ञान-दर्शन-पद

२१. पांच स्थानों से तत्काल उत्पन्न होता-होता अवधि-दर्णन अपने प्रारम्भिक क्षणों में ही विचलित हो जाता हैं'---

> १. हुःदी को छोटा-सा' देखकर वह अपने प्रारम्भिक क्षणों में ही विचलित हो जाता है ।

> २. कुंधु जैसे छोटे-छोटे जीवों से पृथ्वी को आकीर्ण देखकर वह अपने प्रार्रान्भक क्षणों में ही विचलित हो जाता है ।

> ३. बहुत वड़े महोरगों----सर्पों को देखकर वह अपने प्रारम्भिक क्षणों में ही विचलित हो जाता है।

> ४. महॉइक. महाद्युतिक, महानुभाग, सह(न् यजस्वी, महावज तथा महानौडव-वात देवों को देखकर वह अपने प्रारम्भिक क्षणों में ही विचलित हो जाता है।

> ४. नगरों में बड़े-बड़े खजानों को देखकर, जिनके स्टामी मर चुके हैं, जिनके मार्य प्रायः नष्ट हो चुके हैं. जिनके ताम और संकेत विस्मृतप्राय हो। चुके हैं, क्रिनके स्यामी उच्छिन हो चुके हैं। जिनके मार्य उच्छिन्न हो चुके हैं, जिनके नाम और गंकेत उच्छिन्न हो चुके हैं, जो ग्राम, आकर, नगर, खेट, कर्बट, मडंब, दोशमुख, पत्तन, आश्रम, संबाह, सन्निवेश आदि में तथा शृङ्गाटकों, तिराहों, चौकों', त्रौराहों<sup>स</sup>, देवकुलों<sup>१९</sup>, राजमार्गी<sup>19</sup>, गलियों 🔨 नालियों 🐂 रमज्ञानों, जुन्ययुहों, गिरिकन्दराओं. धान्तिमृहों<sup>१९</sup>, चैलगृहों<sup>१३</sup>, उपस्थानगृहों\*\* और भवन-गृहों\*\* में दबे हुए हैं, उन्हें देखकर वह अपने प्रारम्भिक क्षणों में ही विचलित हो जाता है। इन पांच स्थानों से तत्काल उत्पन्न होता-होता अवधि-दर्शन अपने प्रारम्भिक क्षणों में ही विचलित हो जाता है।

- \*\*\*
- २२. पंचींह ठार्णीह केवलवरणाणदंसणे समुप्पज्जिउकामे तप्पढमयाए जो खंभाएज्जा, तं जहा....

 अप्पभूतं दा पुढविं पासित्ता तप्पढमयाए भो खंभाएज्जा।
 •कुंथुरासिभूतं वा पुढविं पासित्ता तप्पढमयाए णो खंभ-एज्जा।

३. महतिमहालयं वा महोरगसरीरं ३. महातिमहत् पासित्ता तप्पडमयाए णो खंभा- दृट्वा तत्प्रथम एज्जा।

४. देवं वा महिड्रियं महज्जुइयं महाणुभागं महायसं महाबलं महासोक्खं पासित्ता तब्पढमयाए णो खंभाएज्जा ।

५. पुरेसु वा पोराणाइं उरालाइं महतिमहालयाई महाणिहाणाइं वहीणलेउयाइं पहोणसामियाइं पहीणगुत्तागाराइं उच्छिण्णसा-सियाइं उच्छिण्णसेउयाइं उच्छिण्ण-गुत्तामाराइं जाइं इमाइं गामागर-णगरलेड कब्बड-मडंब-दोणमुह-पट्टणासम-संबाह-सण्णिवेसेसु सिंघाडग-तिग-चउक्त-चच्चर-चउम्मुह-महापहपहेसु अगर-णिद्धमणेसु सुसाण-सुण्णागार-गिरिकंदर-संति-सेलोवट्ठावण<sup>°</sup> भवणगिहेसु सण्णिक्खिताइं चिट्रं ति, ताइं वा पासित्ता तप्पढमयाए णो **संभाए**ज्जा ≀

इच्चेतेहि पंचहि ठाणेहि <sup>•</sup>केवल-वरणाणदंसणे समुप्पज्जिउकामे तप्पढमयाए° णो खंभाएज्जा। पञ्चभिः स्थानैः केवलवरज्ञानदर्शनं समुत्पत्तुकामं तत्त्प्रथमतायां नो स्कभ्-गीयात्, तद्यया— १. अल्पभूतां वा पृथ्वीं दृष्ट्वा तत्प्रथमतायां नो स्कभ्नीयात् । २. कुन्युराशिभूतां वा पृथ्वीं दृष्ट्वा

तत्प्रथमतायां नो स्कभ्नीयात् ।

३. महातिमहत् वा महोरगदारीरं दृष्ट्वा तत्प्रथमतायां नो स्कभ्नीयात् ।

४. देवं वा मर्हद्धिकं महाद्युतिकं महानु-भागं महायशसं महाबलं महासौख्यं दृष्ट्वा तत्प्रथमतायां नो स्कभ्नीयात् ।

५. पुरेषु वा पुराणानि उदाराणि महाति-महान्ति महानिधानानि प्रहीणस्वामि-कानि प्रहीणसेतुकानि प्रहीणगोत्रागा-राणि उच्छिन्नगोत्रागाराणि यानि इमानि ग्रामागर-नगर-खेट-कर्बट-मडम्व-द्रोण-मुख-पत्तनाश्रम-संवाध-सन्निवेपेषु-वृङ्गाटक-त्रिक-चतुष्क-चत्वर-चतुर्मुख-महापथ-पथेसु नगर-क्षालेषु श्मशान-शून्यागार-गिरिकन्दरा-शान्ति-शैलोपन्थापन भत्रनगृहेषु सन्निक्षिप्तानि तिष्ठन्ति, तानि वा दृण्ट्वा तत्प्रथमतायां नो स्कम्नीयात् ।

इत्येतैः पञ्चभिः स्थानैः केवलवरज्ञान-दर्शनं समुत्पत्तुकामं तत्प्रथमतायां नो स्कभ्नीयात् । २२. धांच स्थानों से तत्काल उत्पन्न होता-होता केवलवरज्ञानदर्जन अपने प्रारम्भिक क्षणों में त्रिचलित नहीं हो द्ये"-—

 पृथ्वी को छोटा-मा देखकर बह अगने प्रारम्भिक क्षणों में विचलित नहीं होता ।
 कुंधु जैने छोटे-छोटे जीवों से पृथ्वी को आकीर्ण देखकर बह अपने प्रारम्भिक क्षणों में विचलित नहीं होता ।

३. बहुत वड़े-बड़े सहोरगों को देखकर वह अपने प्रारम्भिय क्षणों में वित्रलित गहीं होता ।

४. सहाँढिक, महाद्युतिक, महानुभाग, महान् यक्षस्वी, महावल तथा महासौख्य-वाले देवों को देखकर वह अपने प्रारम्भिक क्षणों में त्रिचलित नहीं होता।

 नगरों में बड़े-बड़े खजानों को देखकर, जिनके स्वामी मर चुके हैं, जिनके मार्ग प्रायः नष्ट हो चुके हैं. जिनके नाम और संकेत विस्मृतप्राय हो चुवे हैं, जिनके स्वामी उच्छिन्त हो चुके हैं, जिनके मार्ग उच्छिन्न हो चुके हैं, जिनके नाम और संकेत उच्छिन्न हो चुके हैं, जो ग्राम आकर, नगर. खेट, कर्बट. मडंब, झोगहुख. पत्तन, आश्रम, संबाह, सन्निवेश आदि में तथा श्टङ्काटकों, तिराहों, चौकों, चौराहों, देव-कुलों, राजमार्गों, गलिकों, नालियों, इम-शानों, जून्यगृहों, गिरिकन्दराओं, क्रान्ति-गृहों. जैलगृहों, उपस्थानगृहों और भवन-गृहों में दये हुए हैं, उन्हें देखकर वह अपने प्रारम्भिक क्षणों में विचलित नहीं होता ।

इन पांच त्त्यानों से तत्काल उत्पन्व होता-होता केवलवरज्ञानदर्शन अपने प्रारम्भिक क्षणों में विचलित नहीं होता ।

| ठाणं | (स्थान | ) |
|------|--------|---|
| ठाण  | (स्थान | ) |

#### ११२

सरोरं-पदं शरीर-पदम् शरीर-पद नैरयिकाणां शरीरकाणि पञ्चवर्णानि २३. नैरयिक जीवों के शरीर पांच वर्ण तथा २३. णेरइयाणं सरोरगा पंचवण्णा पञ्चरसानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा---मांच रस वाले होते हैं----पंचरसा पण्णत्ता, तं जहा.... किण्हा, •गोला, लोहिता, हालिद्दा, <sup>°</sup> कृष्णानि, नोलानि, लोहितानि, हारि-१. कृष्ण, २. नील, ३. लोहित, ४. पीत, द्राणि, शुक्लानि । ५. गुस्त । सुकिल्ला। १. तिक्त, २. कटुक, ३. कपाय, ४. अम्ल, तित्ता, कडुया, कसाया, कटुकानि, तिक्तानि, बजायाणि, अंबिला,<sup>°</sup> मधुरा। अम्लानि, मधुराणि । ५. मघुर । २४. इसी प्रकार वैमानिक तक के सभी दण्डक-२४. एवं ... णिरंतरं जाव वेमाणियाणं । एवम्—निरंतरं यावत् वैमानिकानाम्। जीवों के शरीर पांच वर्ण तथा पांच रस बाले होते हैं। २५. शरीर पांच प्रकार के होते हैं<sup>स</sup> — २५. पंच सरीरगा पण्णता, तं जहा.... पञ्च शरीरकाणि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा---औदारिकं, वैक्रियं, आहारकं, तैजसं, १. औदारिक, २. वैंकिय, ३. आहारक, ओरालिए, वेडव्विए, आहारए, कर्मकम् । ४. तैजस, ५. कर्मका तेयए, कम्मए । २६. औदारिक शरीर पांच वर्ष तथा पांच रस २६. ओरालियसरीरे पंचवण्णे पंचरसे औदारिकशरीरं पञ्चवर्णं पञ्चरसं वाला होता है---पण्णत्ते, तं जहा.... प्रज्ञप्तम्, तद्यथा---१. कृष्ण, २. नील, ३. लोहि्त, ४. नीत, किण्हे, \*णोले, लोहिते, हालिद्दे,° कृष्णं, नीलं, लोहितं, हारिद्रं, खुवलं । सुविकल्ले । तित्ते, "कडुए, कसाए, तिक्तं, कटुकं, कषायं, अम्लं, मधुरम् । ५. ञुक्ल । १. तिक्त, २. कटुक, ३. कथाय, ४. अम्ल, अंबिले,° महरे । ५. मधुर । २७. •वेउब्वियसरीरे पंचवण्णे पंचरसे वैक्रियशरीरं पञ्चवर्णं पञ्चरसं प्रज्ञप्तम्, २७. वैंकिय शरीर पांच वर्ण तथा पांच रस पण्णत्ते, तं जहा\_\_\_ वाला होता है---तद्यथा\_\_\_ किण्हे, णीले, लोहिते, हालिद्दे, कृष्णं, नीलं, लोहितं, हारिद्रं, जुक्लं । १. वृष्ण, २. नील, ३. लोहित, ४. पीत, सुक्किल्ले । तिक्तं, कटुकं, कथायं, अम्लं, मध्रम् । ४. शुक्ल । तित्ते, कडुए, कसाए, अंबिले, १. तिक्त, २. कटुक, ३. कषाय, ४. अम्ल, महरे । ५. मधुर । २८. आहारयसरीरे पंचवण्णे पंचरसे आहारकशरीरं पञ्जवर्ण २इ. आहारक शरीर पांच दर्ण तथा पांच रस पञ्चरसं पण्पत्ते, तं जहा\_\_\_ प्रज्ञप्तम्, तद्यथा— वाला होना है---किण्हे, णोले, लोहिते, हालिद्दे, कृष्णं, नीलं, नोहितं, हारिद्रं, शुक्लं । १. कृष्ण, २. नोल, ३. लोहित, ४. पीत, तिक्त, कटुक, कषाय, अम्ल, मधुरम् । सुबिकल्ले । ५. जुब्ल । तित्ते, कडुए, कसाए, अंबिले, १. तिक्त, २. कटुक, ३. कपाय, ४. अम्ल, मुहरे । <u> ५. मधुर ।</u> तैजसशरीरं पञ्चवर्णं पञ्चरसं प्रज्ञप्तम्, २१. तेययसरीरे पंचवण्णे पंचरसे २३. तैजस शरीर पांच दर्ण तथा पांच रस पण्णस, तं जहा\_\_ तद्यथा— बाला होता है---

किण्हे, णीले, लोहिते, हालिद्दे, सुक्किल्ले । तित्ते, कडुए, कसाए, अंबिले, महुरे ।

- ३०. कम्मगसरीरे पंचवण्णे पंचरसे पण्णत्ते, तं जहा.... किण्हे, णोले, लोहिते, हालिद्दे, सुविकल्ले । तित्ते, कडुए, कसाए, अंबिले, महुरे ।°
- ३१. सब्वेविणं बादरबोदिधरा कलेवरा पंचवण्णा पंचरसा दुगंधा अट्ठ-फासा ।

### तित्थभेद-पदं

- ३२. पंचींह ठाणेहिं पुरिम-पच्छिमगाणं जिणाणं दुग्गमं भवति, तं जहा\_\_\_\_ दुआइक्खं. दुव्विभज्जं, दुपस्सं, दुतितिक्खं, दुरणुचरं ।
- ३३. पंचहि ठाणेहि मज्भिमगाणं जिलाणं सुग्गमं भवति, तं जहा.... सुआइवखं, सुविभज्जं, सुपत्सं, सुतितिक्खं, सुरणुचरं ।

### अब्भणूण्णात-पदं

३४. पंच ठाणाइं समणेणं भगवता महावीरेणं समणाणं णिग्गंथाणं णिच्चं वण्णिताइं णिच्चं कित्तिताइं णिच्चं बुइयाइं णिच्चं पसस्थाइं

### ४४३

कृष्णं, नीलं, लोहितं, हारिद्रं, शुक्लं । तिक्तं, कटुकं, कपायं, अम्लं, मधुरम् ।

कर्मकशरीरं पञ्चवर्णं पञ्चरसं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा\_\_\_ कृष्णं, नीलं, लोहितं, हारिद्रं, शुक्लं । तिक्तं, कटुकं, कषायं अम्लं, मथुरम् ।

सर्वेपि बादरबोन्दिधराणि कलेवराणि पञ्चवर्णानि पञ्चरसानि द्विगन्धानि अष्टस्पर्शानि ।

# तीर्थभेद-पदम्

पञ्चभिः स्थानैः पूर्व-पश्चिमकानां जिनानां दुर्गमं भवति, तद्यथा— दुराष्ट्येयं, दुर्विभाज्यं, दुर्दर्शं, दुस्तितिक्षं, दुरनुचरम् ।

पञ्चभिः स्थानैः मध्यमकानां जिनानां सुगमं भवति, तद्यथा<u></u> स्वाख्येयं, सुविभाज्यं, सुदर्जं, सुतितिक्षं, स्वनुचरम् ।

#### अभ्यनुज्ञात-पदम्

पञ्च स्थानानि श्रमणेन भगवता महा-वीरेण श्रमणानां निर्ग्रन्थानां नित्यं वर्णि-तानि नित्यं कीत्तितानि नित्यं उक्तानि

#### स्थान ४ : सूत्र ३०-३४

१. कृष्ण, २. नील, ३. लोहि्त, ४. पीत, १. खुक्ल । १. तिक्न, २. कट्क, ३. कषाय, ४. अम्ल,

५. मवुर ।

- ३०. कर्मक शरीर पांच वर्ण तथा पांच रस वाला होना है ~
  - १. ऋष्ण, २. नील, ३. लोहिन, ४. पीत,
  - १. गुक्ल ∤
  - १. तिक्त, २. कटुक, ३. कषाय, ४. अम्ल, ४. मधुर ।
- ३१. बादर-स्थूलाकार अरीर को धारण करने वाले सभी कलेवर पांच वर्ष, पांच रस, दो गन्ध तथा आठ स्पर्क वाले होते हैं।

# तीर्थभेद-पद

- ३२. प्रथम तथा अन्तिम तीर्थंकर के शासन में पांच स्थान दुर्गम होते हैं<sup>99</sup>---
  - १. धर्म-तत्त्व का आख्यान करना,
  - २. तत्त्व का अपेक्षादृष्टि से विभाग करना,
  - ३. तत्त्व का युक्तिपूर्वक निदर्शन करना,
  - ४. उत्पन्न परीषहों को सहन करना,
  - ५. धर्म का आचरण करना ।
- ३३. मध्यवर्ती तीर्थंकरों के शासन में पांच स्थान सुगम होते हैं –
  - १. धर्म-तत्त्व का आख्यान करता,
  - २. तत्त्व का अपेक्षादृष्टि में विभाग करना,
  - ३. तत्त्व का युक्तिपूर्वक निदर्शन करना,
  - ४. उत्पन्न परीषहों को सहन करना,
  - ५. धर्म का आचरण क*र*ना ।

#### अभ्यनुज्ञात-पद

३४. अमण भगवान् महावीर ने अमण निर्ग्रन्थों के लिए पांच स्थान सदा दर्णित किए हैं, कीर्तित किए हैं, व्यक्त किए हैं, प्रगंसित

४४४

णिच्चमब्भणुण्णाताइं भवंति, तं जहा.... खंती, मुत्ती, अज्जवे, मद्दवे,

लाघवे। ३४. पंच ठाणाइं समणेणं भगवता

महावीरेणं <sup>•</sup>समणाणं णिग्गंथाणं णिच्चं वण्णिताइं णिच्चं कित्तिताइं णिच्चं बुइयाइं णिच्चं पसत्थाइं णिच्चं<sup>°</sup> अढभणुण्णताइं भवंति, तं जहा— सच्चे, संजमे, तवे, चियाए,

सण्य, सजम, तव, ।चयाए, बंभचेरवासे।

३६. पंच ठाणाइं समणेणं <sup>●</sup>भगवता महावीरेणं समणाणं णिग्गंथाणं णिच्चं वण्णिताइं णिच्चं कित्तिताइं णिच्चं बुइयाइं णिच्चं पसत्थाइं णिच्चं° अब्भणुण्णाताइं भवंति, तं जहा—

> उक्खित्तचरए, णिक्खित्तचरए, अंतचरए, पंतचरए, लूहचरए ।

नित्यं प्रशस्तानि नित्यं अभ्यनुज्ञातानि भवन्ति, तद्यथा— क्षान्तिः, मुक्तिः, आर्जवं, मार्दवं, लाघ-वम् ।

पञ्च स्थानानि श्रमणेन भगवता महा-वीरेण श्रमणानां निग्रंन्थानां नित्यं वर्णि-तानि नित्यं कीत्तितानि नित्यं उक्तानि नित्यं प्रशस्तानि नित्यं अभ्यनुज्ञातानि भवन्ति, तद्यथा—

सत्यं, संयमः, तपः, त्यागः, ब्रह्मचर्य-वासः ।

पञ्च स्थानानि श्रमणेन भगवता महा-वीरेण श्रमणानां निर्ग्रन्थानां नित्यं वर्णि-तानि नित्यं कीत्तितानि नित्यं उक्तानि नित्यं प्रशस्तानि नित्यं अभ्यनुज्ञातानि भवन्ति, तद्यथा—

उत्क्षिप्तचरकः, निक्षिप्तचरकः, अन्त्य-चरकः, प्रान्त्यचरकः, रूक्षचरकः । स्थान १ : सूत्र ३१-३७

किए हैं, अभ्यनुजात [अनुमत] किए है<sup>\*≉</sup>—

१.कांति, २.मुक्ति, ३.आर्जव, ४.मार्दव, ४.लाघव।

३४. श्रमण भगवान् महावीर ने श्रमण निर्ग्रन्थों के लिए पांच स्थान सदा वर्णित किए हैं, कीर्तित किए हैं, व्यक्त किए हैं, प्रशंसित किए है. अभ्यतुज्ञात किए हैं<sup>34</sup>—

> १. सत्य, २. संयम, ३. तप, ४. त्याग, ४. ब्रह्मचर्यवास।

३६. अमण भगवान् महावीर ने अमण निग्नंन्थों के लिए पांच स्थान सदा वर्णित किए हैं, कीर्तित किए हैं, व्यक्त किए हैं, प्रशंसित किए हैं, अभ्यनुजात किए हैं—

> १. उस्क्रिप्तचरक—-पाक-भाजन से वाहर निकाले हुए भोजन को ग्रहण करने वाला, २. निक्षिप्तचरक—पाक-भाजन में स्थित भोजन को ग्रहण करने वाला,

> ३. अल्यचरक<sup>२५</sup> ---वचा-खुचा भोजन करने वाला,

> ४. प्रान्त्यचरक<sup>२६</sup>―-बासी भोजन करने वाला ।

१. रूक्षचरक ⊸रुखा भोजन ग्रहण करने वाला ।

३७. श्रमण भगवान् महावीर ने श्रमण-निर्ग्नन्थों के लिए पांच स्थान सदा वर्णित किए हैं, कीर्तित किए हैं, व्यक्त किए हैं, प्रशंतित किए हैं, अभ्यकु्ज्ञात किए हैं—

३७. पंच ठाणाइं <sup>●</sup>समणेणं भगवता महावीरेणं समणाणं णिग्गंथाणं णिच्चं वण्णिताइं णिच्चं कित्तिताइं णिच्चं बुइयाइं णिच्चं पसत्थाइं णिच्चं° अब्भणुण्णाताइं भवंति तं जहा....

पञ्च स्थानानि श्रमणेन भगवता महा-वीरेण श्रमणानां निर्ग्रन्थानां नित्यं वर्णि-तानि नित्यं कीत्तितानि नित्यं उक्तानि नित्यं प्रशस्तानि नित्यं अभ्यनुज्ञातानि भवन्ति, तद्यथा.—

अण्णातचरए, अण्णइलायचरए, सोणचरए, संसट्ठकष्पिए, तज्जात-संसट्ठकष्पिए । अज्ञातचरक:, अन्नग्लायकचरक:, मौन-चरक:, संसृष्टकल्पिक:, तज्जातसंसृष्ट-कल्पिक: ।

#### स्थान ४ : सूत्र ३८-३९

१. अज्ञातचरक---जाति, कूल आदि को जताये बिना भोजन लेने वाला, २. अन्नग्लायकचरक<sup>३७</sup>—-विक्वत अन्न को खाने वाला. ३ मौनचरक---बिना बोले भिक्षा लेने वल्ता. ४. संसृष्टकल्पिक—लिप्त हाथ या कड़छी आदि से भिक्षा लेने वाला. ५. तज्जात संसृष्टकल्पिक---देय द्रव्य से लिप्त हाथ, कड़छी आदि से भिन्ना लेने वाला । ३५. क्षमण भगवान् महावीर ने क्षमण-निर्ग्रन्थों के लिए पांच स्थान सदा वर्णित किए हैं, कोर्तित किए हैं, व्यक्त किए हैं, प्रशंसित किए हैं, अभ्यनुंज्ञात किए हैं— १. औपनिधिक—पास में रखे हुए भोजन को लेने वाला, २. शुद्धैषणिक<sup>34</sup>—निर्दोष या व्यंजन रहित आहार लेने बाला, ३. संख्यादत्तिक---परिमित दत्तियों का आहार लेने बाला, ४. दृष्टलाभिक--मामने दीखने वाले आहार आदि को लेने वाला, ५. पृष्टलाभिक--- 'क्या भिक्षा लोगे' ? यह पूछे जाने पर ही भिक्षा लेने वाला। ३१. धमण भगवान् महावीर ने धमण-निर्यन्थों के लिए पांच स्थान सदा वर्षित किए हैं, कीर्तित किए हैं, व्यक्त किए हैं, प्रशंसित, किए हैं, अभ्यनुज्ञात किए हैं—-१. आचाम्लिक---ओदन, कुलमाप आदि में से कोई एक अन्त खाकर किया जाने बाला तप, २. निर्विकृतिक—घृत आदि विकृति का त्याग करने वाला, ३. पुर्वीधिक - दिन के गुर्वार्ध में भोजन नहीं करने वाला, ४. परिमितपण्डपातिक—परिमित द्रव्यों की भिक्षा लेने बाला, ५. भिन्नपिण्डपानिक—भोजन के टुकड़ों की भिक्षा लेने वाला ।

३८. पंच ठाणाइं •समणेणं भगवता महावीरेणं समणाणं णिग्गंथाणं णिच्चं वण्णिताइं णिच्चं कित्तिताइं णिच्चं बुइयाइं णिच्चं पसत्थाइं णिच्चं° अब्भणुण्णाताइं भवंति, तं जहा— उवणिहिए, सुद्धेसणिए, संखादत्तिए, दिठ्ठलाभिए, पुट्रलाभिए । पञ्च स्थानानि श्रमणेन भगवता महा-वीरेण श्रमणानां निर्ग्रन्थानां नित्यं वर्णि-तानि नित्यं कीत्तितानि नित्यं उक्तानि नित्यं प्रशस्तानि नित्यं अभ्यनुज्ञातानि भवन्ति, तद्यथा...

३९. पंच ठाणाई <sup>•</sup>समणेणं भगवता महावीरेणं समणाणं णिग्गंथाणं णिच्छं वण्णिताई णिच्चं कित्तिताइं णिच्चं बुइयाई णिच्चं पसत्थाइं णिच्चं° अब्भणुण्णाताइं भवंति, तं जहा---आयंबिलिए, णिव्विइए,

आयाबालए, ।णाव्वइए, पुरिमड्रिए, परिमितपिडवातिए, भिर्ण्णपिडवातिए । पञ्च स्थानानि श्रमणेन भगवता महा-वीरेण श्रमणानां निर्ग्रन्थानां नित्यं वर्णि-तानि नित्यं कीत्तितानि नित्यं उक्तानि नित्यं प्रशस्तानि नित्यं अभ्यनुज्ञातानि भवन्ति, तद्यथा—

आचाम्लिकः, निविकृतिकः, पूर्वीद्धिकः, परिमित्तपिण्डपातिकः, भिन्नपिण्ड-पातिकः ।

**XX**&

४० पंच ठाणाइं "समणेणं भगवता महावीरेणं समणाणं णिग्गंथाणं णिच्चं वण्णिताइं णिच्चं किस्तिताइं णिच्चं बुड्याइं णिच्चं पसत्थाइं णिच्चं अब्भणुण्णाताइं भवंति, तं जहा.... अरसाहारे, विरसाहारे, अंताहारे, पंताहारे, लुहाहारे।

४१. पंच ठाणाइं •समणेणं भगवता महावीरेणं समणाणं णिग्गथाणं णिच्चं वण्णिताइं णिच्चं कित्तिताइं णिच्चं बहुयाईं णिच्चं पसत्थाई णिच्चं° अब्भणुण्णाताइं भवंति, तं जहा\_\_\_ अरसजीवो, बिरसजीवो,

अंतजीवी, पंतजीवी, लुहजीवी।

४२ पंच ठाणाइं <sup>•</sup>समणेषं भगवता महावीरेणं समणाणं णिग्गंथाणं णिच्चं वण्णिताइं णिच्चं कित्तिताइं णिच्चं बुइयाइं णिच्चं पसत्थाइं णिच्चं अब्भणुण्णाताइं° भवंति, तं जहा\_\_ ठाणातिए, उक्कुडुआसणिए,

पञ्च स्थानानि श्रमणेन भगवता महा-वीरेण श्रमणानां निर्ग्रन्थानां नित्वं वर्णि-तानि नित्यं कीत्तितानि नित्यं उक्तानि नित्यं प्रशस्तानि नित्यं अभ्यनुज्ञातानि भवन्ति, तद्यथा—

अरसाहारः, विरसाहारः, अन्त्याहारः, प्रान्त्याहारः, रुक्षाहारः।

पञ्च स्थानानि श्रमणेन भगवता महा-वीरेणश्रमणानां निग्रन्थानां नित्यं वर्णि-तानि नित्यं कीत्तितानि नित्यं उक्तानि नित्यं प्रशस्तानि नित्यं अभ्यनुज्ञातानि भवन्ति, तद्यथा.\_\_

अरसजीवी, विरसजीवी, अन्त्यजीवी, प्रान्त्यजीवी, रूक्षजीवी।

पञ्च स्थानानि श्रमणेन भगवता महा-वीरेण श्रमणानां निग्रंन्थानां नित्यं वर्णि-तानि नित्यं कीत्तितानि नित्यं उक्तानि नित्यं प्रशस्तानि नित्यं अभ्यनुज्ञातानि भवन्ति, तद्यथा---

स्थानायतिकः, उत्कुटुकासनिकः, पडिमट्टाई, वीरासणिए णेसज्जिए। प्रतिमास्थायी, वीरासनिक: नैषद्यिक:।

४०. अमल भगवान् महावीर ने अमल-निर्प्रन्थों के लिए, पांच स्थान, सदा वर्णित किए हैं, कोनित किए हैं, व्यक्त किए हैं, प्रश्नसित किए हैं, अभ्यनूज्ञात किए हैं ----

१ अरसाहार --हींग आदि के बघार मे रहित भोजन लेने वाला, २. विरसाहार-पुराने धान्य का भोजन करने वाला,

- ३. अन्त्याहार, ४. प्रान्त्याहार,
- ४. रूआहार ।
- ४१. श्रमण भगवान् महावीर ने श्रमण-निर्ग्नन्थों के लिए पांच स्थान सदा वर्णित किए हैं, कीर्तित किए हैं, व्यक्त किए हैं, प्रशंसित किए है, अभ्यनुज्ञात किए हैं---१. अरसजीवी----जीवन-भर अरस आहार करने बाला, २. विरसजीवी<del> जीवन-</del> भर विरस आहार करने वाला. ३. अस्यजीवी. ४. प्रान्स्यजीवी ५. रूक्षजीवी ।
- ४२. श्रमण भगवान् महावीर ने श्रमण-निर्ग्रन्थों के लिए पांच स्थान सदा वर्णित किए हैं, कीतित किए हैं, व्यक्त किए हैं, प्रशंसित किए हैं. अभ्यनुज्ञात किए हैं---

१. स्थानायतिक \* --- कायोत्सर्ग मुद्रा से युक्त होकर ---दोनों बाहुओं को घुटनों की ओर झुकाकर---खड़ा रहने वाला,

२. उत्कुटुकासनिक-—उकड्रू बैठने वाला, ३. प्रतिमास्थायी<sup>३०</sup>- प्रतिमाकाल में कायोत्मर्ग की मुद्रा में अवस्थित,

४. वीरासनिक"--वीरासन की मुद्रा में अवस्थित.

५. नैषद्यिक<sup>२२</sup>-- विशेष प्रकार से बँटने बाला ।

४३. पंच ठाणाइं "समणेणं भगवता महावीरेणं समणाणं णिग्गंथाणं णिच्चं वण्णिताइं णिच्चं कित्तिताइं णिच्चं बुइयाईं णिच्चं पसत्थाई णिच्चं अब्भणुण्णाताइं° भवंति, तं जहा.... दंडायतिए, लगंडसाई, आतावए,

अवाउडए, अकंड्रयए।

पञ्च स्थानानि श्रमणेन भगवता महा-वीरेण श्रमणानां निर्ग्रन्थानां नित्यं वर्णि-तानि नित्यं कोत्तितानि नित्यं उक्तानि नित्यं प्रशस्तानि नित्यं अभ्यनूज्ञातानि भवन्ति, तद्यथा—

दण्डायतिकः, लगण्डशायी, आतापकः, अप्रावृतकः, अकण्डूयकः ।

#### महाणिज्जर-पदं

४४. पंचहि ठाणेहि समणे णिग्गंथे महाणिज्जरे महापज्जवसाणे भवति, तं जहा\_ अगिलाए आयरियवेयावच्च करेमाणे, अग्लान्या आचार्यवैयावृत्त्वं

अगिलाए उवज्फायवेयावच्चं करेमाणे, अगिलाए थेरवेयावच्चं करेमाणे, अग्लान्या अगिलाए तवस्सिवेयावच्चं करेमाणे, अग्लान्या तपस्त्रिवैयावत्त्यं अगिलाए गिलाणवेयावच्चं करेमाणे। अग्लान्या

- ४४. पंचहि ठाणेहि समणे णिग्गंथे महाणिज्जरे महापज्जवसाणे भवति, तं जहा\_\_ अगिलाए सेहवेयावच्चं करेमाणे, अगिलाए कुलवेयावच्चं करेमाणे, अगिलाए गणवेयावच्चं करेमाणे, अगिलाए संघवेयावच्चं करेमाणे,
  - अगिलाए साहम्मियवेयावच्चं करेमाणे ।

# महानिर्जरा-पदम्

पञ्चभिः स्थानैः श्रमणः निर्ग्रन्थः महा-निर्जर: महापर्यवसानः भवति. तद्यथा.....

कूर्वाण:, अग्लान्या उपाध्यायवैयावृत्त्यं कुर्वाण:, स्थविरवैयावत्त्यं कुर्वाण:, ক্ৰগি:, ग्लानवैयावृत्त्यं कुर्वाणः ।

पञ्चभिः स्थानैः श्रमणः निर्ग्रन्थः महा-निर्जर: महापर्यवसानः भवति. तद्यथा\_\_\_ शैक्षवैयावृत्त्यं अग्लान्या कुर्वाण:, कुलवैयावृत्त्यं अग्लान्या कुर्वाण:, गणवैयावृत्त्यं अग्लान्या कुवोण:, संघवैयावृत्त्यं अग्लान्या कूर्वाणः, अग्लान्या साधमिकवैयावृत्त्यं कूर्वाणः ।

४३. अमण भगवान् महात्रीर ने अमण-निर्ग्रन्थों के लिए पांच स्थान सदा बणित किए हैं, कीतित किए हैं, व्यक्त किए हैं, प्रशंसित किए हैं, अभ्यनुज्ञान किए हैं---

१. दण्डावनिक--पैरों को पसारकर बैठने वाला, २ लगंडणायी-सिर और एडी भूमि से मंलग्न रहे और शेष सारा गरीर ऊपर उठ जाए अथवा पृष्ठ भाग भूमि से संलग्न रहे और सारा गरीर ऊपर उठ जाए, इस मुद्रा में सोने वाला, ३. आता-पक<sup>11</sup>--- शीतनाप सहन करने वाला, ४. अप्रावृतक---वस्द-त्याग करने वाला । ४. अकण्डूयक – -खुजली नहीं करने वाला ।

# महानिर्जरा-यद

४४. पांच स्थानों से श्रमण निर्ग्रन्थ महानिर्जरा तथा महापर्यवसान वाला होता है\*---१. अग्लानभाव से आचार्य का वैयावृत्त्य करता हुआ,

> २. अग्लानभाव से उपाध्याय का वैयावृत्त्य करता हुआ,

> ३. अम्लानभाव से स्थविर का वैयावृत्त्व करता हुआ,

४. अम्लानभाव से तपरवी का वैद्यावृत्त्य करता हुआ,

५ अग्लानभाव से रोगी का वैयावृत्त्व करता हुआ ।

४५. पांच स्थानों से श्रमण निर्ग्रन्थ महानिर्जरा तथा महापर्यवसान वाला होता है\*----१. अग्लानभाव से शैक्ष—नवदीक्षित का वैयावृत्त्य करता हुआ,

> २. अग्लानभाव से कुल का वैयावृत्त्य करता हुआ,

> ३. अग्लानभाव से गण का वैयावृत्त्य करता हुआ,

४. अग्लानभाव से संघ का वैयावृत्त्य करता हआ,

५. आग्लानभाव से साधमिक का वैया-वृत्त्य करता हुआ ।

#### ሂሂፍ

### विसंभोग-पदं

- ४६. पंचहिं ठाणेहिं समणे णिग्गंथे साहस्मियं संभोइयं विसंभोइयं करेमाणे णातिवकमति, तं जहा.... १. सकिरियट्ठाण पडिसेवित्ता भवति ।
  - २. पडिसेवित्ता णो आलोएइ ।
  - ३. आलोइत्ता णो पट्टवेति ।
  - ४. पट्टवेत्ता णो णिव्विसति ।

५. जाइं इमाइं थेराणं ठिति-पकष्पाइं भवंति ताइं अतियंचिय-अतियंचिय पडिसेवेति, से हंदहं पडिसेवामि कि मं थेरा करेस्संति ?

# विसंभोग-पदम्

पञ्चभिः स्थानैः श्रमणः निर्ग्रन्थः सार्धमिकं सांभोगिकं वैसंभोगिकं कुर्वन् नातिकामति, तद्यथा—

१. सकियस्थानं प्रतिषेविना भवति ।

- २. प्रतिषेव्य नो आलोचयति ।
- ३. आलोच्य नो प्रस्थापयति ।
- ४. प्रस्थाप्य नो निर्विशति ।

५. यानि इमानि स्थविराणां स्थिति-प्रकल्पानि भवन्ति तानि अतित्रम्य-अतिकम्य प्रतिषेवते,तद् हंत अहं प्रति-षेवे कि मे स्थविराः करिष्यति ?

#### पारंचित-पदं

४७. पंचहि ठाणेहि समणे णिग्गंथे साहम्मियं पारंचितं करेमाणे णातिक्कमति, तं जहा—
१. कुले वसति कुलस्स भेदाए अब्भुट्ठित्ता भवति ।
२. गणे वसति गणस्स भेदाए अब्भुट्ठेत्ता भवति ।
३. हिसप्पेही ।
४. छिद्रप्पेही ।
४. अभिवखणं-अभिषखणं पसि-

णायतणाइं पउंजित्ता भवति ।

### पाराञ्चित-पदम्

पञ्चभिः स्थानैः श्रमणः निर्ग्रन्थः सार्धमिकं पाराञ्चितं कुर्वन् नाति-कामति, तद्यथा\_\_\_\_\_\_ १. कुले वसति कुलस्य भेदाय अभ्युत्थाता भवति । २. गणे वसति गणस्य भेदाय अभ्युत्थाता भवति । ३. हिंसाप्रेक्षी । ४. छिद्रप्रेक्षी । ५. अभीक्ष्णं-अभीक्ष्णं प्रक्नायतनानि प्रयोक्ता भवति ।

### विसंभोग-पद

४६. पांच स्थानों से श्रमण-निर्ग्रन्थ अपने सार्धांभक सांभोगिक<sup>३६</sup> को विसांभोगिक<sup>३७</sup> - मंडली-वाह्य करता हुआ आज्ञा का अतिकृषण नहीं करता —

> १. जो सकिषस्थान [अशुभ कर्म का बंधन करने वाले कार्य ] का प्रतिसेबन करता है, २. प्रतिसेवत कर जो आलोचना नहीं करना,

> ३. आलोचना कर जो प्रस्थापन<sup>∞</sup> नहीं करता,

अ. प्रस्थानपन कर जो निर्वेष<sup>ाः</sup> सहीं करता,

४. जो स्थविरों के स्थितिकल्प<sup>\*\*</sup> होते हैं उनमें से एक के बाद दूसरे का अतिक्रमण करता है, दूसरों के समझाने पर यह वहता है-----लो, मैं दोष का प्रतिसेवन करता हूं, स्थविर मेरा क्या करेंगे ?'

### पाराञ्चित-पद

४७. पांच स्थानों से श्रमण निर्ग्नन्थ अपने सा-धर्मिक को पाराञ्चित [दसवा प्रावश्चित संप्राप्त] करता हुआ आज्ञा का अतिकमण नहीं करता---

> १. जो जिस कुल में रहना है उसीमें भेद डालने का यरन करता है,

- २. जो जिस गण में रहता है उसीमें मेद डालने का यत्न करता है,
- ३. जो हिंसाप्रेक्षी होता है ⊶कुल, गण के सदस्यों का वध चाहता है,
- ४. जो छिद्रान्वेषी होता है,
- ४. जो वार-वार प्रश्तायतनों'' का प्रयोग करता है ।

#### 388

#### स्थान ५ : सूत्र ४८-४९

#### वुग्गहट्ठाण-पदं

४८. आयरियउवज्फायस्स णं गणंसि पंच बुग्गहट्ठाणा पण्णत्ता, तं जहा.... १. आयरियउवज्फाए णं गणंसि आणं वा धारणं वा णो सम्मं पउंजित्ता भवति ।

> २. आयरियउवज्भाए णं गणंसि आधारातिणियाए कितिकम्मं णो सम्मं पउंजित्ता भवति ।

३. आयरियउवज्फाए णं गणंसि जे सुत्तपज्जवजाते धारेति ते काले-काले णो सम्ममणुप्पवाइता भवति ।

४. अध्यरियउवज्भाए णं गणंसि गिलाणसेहवेयावच्चं णो सम्मम-ब्भुट्टित्ता भवति ।

५. आयरियउवज्भाए णं गणंसि अणापुच्छियचारी यावि हवइ, णो आपुच्छियचारी ।

### अवुग्गहट्ठाण-पदं

४६. आयरियउवज्फायस्स णं गणंसि पंचाबुगगहट्ठाणा पण्णत्ता, तं जहा— १. आयरियउवज्फाए णं गणंसि आणं वा धारणं वा सम्मं पउंजित्ता भवति ।

> २. •आयरियउवज्भाए णं गणंसि॰ आधारातिणिताए सम्मं किइकभ्मं पउंजित्ता भवति ।

३. आयरियउवज्भाए णं गणंसि जे सुत्तपज्जवजाते धारेति ते काले-काले सम्मं अणुपवाइत्ता भवति ।

#### व्युद्ग्रहस्थान-पदम्

आचार्योपाध्यायस्य गणे पञ्च व्युद्ग्रह-स्थानानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा----

१ आचार्योपाध्यायः गणे आज्ञां वा धारणां वा नो सम्यक् प्रयोक्ता भवति ।

२ आचार्योपाध्यायः गणे यथारात्नि-कतया क्वतिकर्म नो सम्यक् प्रयोक्ता भवति ।

३. आचार्योपाध्यायः गणे यानि सूत्र-पर्यवजातानि धारयति तानि काले-काले नो सम्यग् अनुप्रवाचयिता भवति ।

४. आचार्योपाध्यायः गणे ग्लानज्ञैक्ष-वैयावृत्त्यं नो सम्यग्अभ्युत्थाता भवति।

४. आचार्योपाध्यायः गणे अनापृच्छ्य-चारी चापि भवति, नो आपृच्छ्यचारी।

#### अब्युद्ग्रहस्थान-पदम्

आचार्योपाध्यायस्य गणे पञ्चाऽव्युद्ग्रह-स्थानानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— १. आचार्योपाध्यायः गणे आज्ञां वा धारणां वा सम्यक् प्रयोक्ता भवति ।

२. आचार्योपाध्यायः गणे यथारात्नि-कतया सम्यक् कृतिकर्म प्रयोक्ता भवति ।

३. आचार्योपाघ्यायः गणे यानि सूत्र-पर्यवजातानि धारयति तानि काले-काले सम्यक् अनुप्रवाचयिता भवति ।

#### व्युद्ग्रहस्थान-पद

४८. आचार्य और उपाध्याय के लिए गण में पांच विग्रह के हेतु हैं—-१. आचार्य तथा उपाध्याप गण में आज्ञा व धारणा<sup>४९</sup> का सम्यक प्रयोग न करें।

> २. आचार्य तथा उपाध्याव गण में यथा-रात्निक<sup>23</sup> क्वतिकर्म<sup>32</sup> का प्रयोग न करें,

> ३. आचार्यं तथा उपाध्याय जिन-जिन सूत-पर्यवजातों [सुत्रार्थं प्रकारों]को धारण करते हैं, उनकी उचित समय<sup>भ</sup> पर गण को सम्यक् वाचना न दें,

> ४. आचार्य तथा उपाध्वाय गण में रोगी तथा नवदीक्षित साबुओं का वैयावृत्त्य कराने के लिए जागरूक न रहें,

> ५. आचार्य तथा उपाध्याय गणको पूछे विनाही क्षेत्रान्तरसंक्रम करें, पूछकर न करें।

### अव्युद्ग्रहस्थान-पद

४१. आचार्य और उपाध्याय के लिए गण में पांच अविग्रह के हेनु हैं –

१. आचार्य तथा उपाध्याय गण में आज्ञा या धारणा का सम्यक् प्रयोग करें,

२. आचार्यं तथा उपाध्याव गण में यथा-रात्निक कृत्तिकर्मं का प्रयोग करें,

२. आचार्य तथा उपाष्टपाय जिन-जिन सून्न-पर्यवजातों को धारण करते हैं, उनकी उचित समय पर गण को सम्यक् वाचन। दें,

४६०

४. आयरियउवज्भाए गणंसि गिलाणसेहवेयावच्चं सम्मं अब्भुद्वित्ता भवति । ५. आयरियउवज्भाए गणंसि आपुच्छियचारी यावि भवति, णो अणापुच्छियचारी।

### णिसिज्जा-पदं

४. आचार्योपाध्यायः गणे ग्लानशैक्ष-वैयावृत्त्यं सम्यक् अभ्युत्थाता भवति । ५. आचार्योपाध्यायः गणे आपृच्छ्यचारी चापि भवति, नो अनाषृच्छ्यचारी ।

समपादपुता,

### निषद्या-पदम्

पञ्च निषद्याः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा\_\_\_ ४०. पंच णिसिज्जाओ पण्णत्ताओ, तं जहा.... गोदोहिया, उत्कृटुका, गोदोहिका, उक्कुड्या, समपायपुता, पलियंका, पर्यंका, अर्धपर्यंका । अद्धपलियंका ।

# आर्जवस्थान-पदम्

**५१. पंच अज्जवट्ठाणा पण्णत्ता, तं जहा-** पञ्च आर्जवस्थानानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा----साध्वार्जवं, साधुमार्दवं, साधुलाघवं, साधुअज्जवं, साधुमद्दवं, साधुक्षान्तिः, साधुमुक्तिः । साधुखंती, साधुलाघवं, साधुमुत्ती ।

#### जोइसिय-पदं

अज्जवद्वाण-पदं

४२. पंचविहा जोइसिया पण्णत्ता, तं जहा.... चंदा, सूरा, गहा, णवखत्ता, ताराओ ।

#### ज्योतिष्क-षदम्

ज्योतिष्काः पञ्चविधाः प्रज्ञप्ता:, तद्यथा— चन्द्रा:, सूराः, ग्रहाः, नक्षत्राणि, ताराः।

#### स्थान ५ : सूत्र ५०- ५२

४ आचार्य तथा उपाध्याय गण में रोगी तथा नवदीधित साधुओं का वैयावृत्त्य कराने के लिए जागरूक रहें,

४. आचार्यतथा उपाध्याय गणको पूछ-करक्षेत्रान्तर-मंत्रम करें, बिना पूछे न वर्रे ।

#### निषद्या-पद

४०. निषद्या<sup>४६</sup> पांच प्रकार की होती है— १. उत्कुटुका ---पुतों को भूमि से घुमाए बिना पैरों के बल पर बैठना, २. गोदोहिका—गाय की तरह बैठना या गाय टुहने की मुद्रा में बैठना, ३. समपादपुता—दोनों पैरों और पूतों को छुआ कर बैठना, ४. पर्यका—पद्मासन*,* **५. अर्ड्**पर्यका---अर्द्व**पद्मा**सन् ।

### आर्जवस्थान-पद

**५१. आर्जव---संवर के पांच स्थान है**<sup>∞</sup>—-१. साधुआर्जव---माया का सम्यक् निग्रह, २. साधुमार्दव---अभिमान का सम्यक् निग्नह.

३. साधुलाघव— गौरव का सम्यक् निग्रह,

- ४. साधुक्षांति--कोध का सम्यक् निग्रह,
- ५. साधमुक्ति-लोभ का सम्यक् निग्रह ।

#### ज्योतिष्क-पद

**४२. ज्योतिष्क पांच प्रकार के हैं**— १. चन्द्र, २. सूर्य, ३. ग्रह, ४. नक्षज्ञ, १. तारा ।

# रद्

### स्थान ४ : सूत्र ४३-४७

### देव-पदं

४३- पंचविहा देवा पण्णत्ता, तं जहा.... भवियदब्वदेवा, णरदेवा, धम्मदेवा, देवातिदेवा, भावदेवा ।

# परिचारणा-पदं

५४. पंचविहा परियारणा पण्णत्ता, तं जहा— कायपरियारणा, फासपरियारणा, रूवपरियारणा, सद्दपरियारणा, मणपरियारणा ।

# अग्गमहिसी-पदं

- ५५. चमरस्स णं असुरिंदस्स असुर-कुमाररण्णो पंच अग्गमहिसीओ पण्णत्ताओ, तं जहा— काली, राती, रघणी, विज्जू, मेहा।
- ४६ बलिस्स णं वइरोर्याणदस्स वइरो-यणरण्णो पंच अग्गमहिसीओ पण्णत्ताओ, तं जहा.... सुंभा, णिसुंभा, रंभा, णिरंभा, मदणा।

# अणिय-अणियाहिवइ-पदं

१७. चमरस्स णं असुरिंदस्स असुर-कुमारण्णो पंच संगामिया अणिया, पंच संगामिया अणियाधिवती पण्णत्ता, तं जहा.....

# देव-पदम्

पञ्चतिधाः देवाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— भव्यद्रव्यदेवाः, नरदेवाः, धर्मदेवाः, देवातिदेवाः, भावदेवाः ।

# परिचारणा--पदम्

पञ्चविधाः देवाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— कायपरिचारणा, स्पर्जपरिचारणा, रूपपरिचारणा, शब्दपरिचारणा, मन:-परिचारणाः।

# अग्रमहिषी-पदम्

चमरस्य असुरेन्द्रस्य असुरकुमारराजस्य पञ्च अग्रमहिष्यः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—

काली, रात्री, रजनी, विद्युत्, मेघा ।

बलेः वैरोचनेन्द्रस्य वैरोचनराजस्य पञ्च अग्रमहिष्यः प्रज्ञप्ताः, तद्वथा<u></u> शूंभा, निशुंभा, रंभा, निरंभा, मदना ।

अनीक-अनीकाधिपति-पदम्

तद्यथा-\_\_

चमरस्य असुरेन्द्रस्य असुरकुमारराजस्य

पञ्च सांग्रामिकाणि अनीकाति, पञ्च

सांग्रामिकाः अनीकाधिपतयः प्रज्ञप्ताः,

# देव-पद

- **४३. देव पांच प्रकार के हैं-**---
  - १. भव्य-द्रव्य-देव—भविष्य में होने वाला
  - देव, २. नरदेव—राजा,
  - ३. धर्मदेव --आचार्य, मुनि आदि,
  - ४. देवातिदेव----अर्हत्,
  - ५. भावदेव---देवगति में वर्त्तमान देव ।

# परिचारणा-पद

- ४४. परिचारणा" पांच प्रकार की होती है—
  - १. कायपरिचारणा, २. स्पर्शपरिचारणा,
  - ३. रूपपरिचारणा, ४. शब्दपरिचारणा,
  - ५. मन:परिचारणा ।

# अग्रमहिषी-पद

- ४४. असुरेन्द्र असुरकुमारराज चमर के पाच अग्रमहिषियां हैं—-
  - १. काली, २. राती, ३. रजनी,
  - ४. विद्युत्, ४. मेघा।
- ४६. वैरोचनेन्द्र वैरोचनराज बलि के पांच अग्रमहिषियां हैं----
  - १. खुम्भा, २. निशुस्भा, ३. रम्भा, २. २
  - ४. नीरम्भा, १. मदना ।

# अनीक-अनीकाधिपति-पद

५७. असुरेन्द्र असुरकुमारराज चमर के संथ्राम करने वाली पांच सेनाएं और पांच सेना-पनि हैं—-

पायत्ताणिए, पोढाणिए, कुंजराणिए, सहिसाणिए, रहाणिए, । दुमे पायत्ताणियाधिवती. सोदामे आसराया पीढाणियाधिवती, कुंथू हत्थिराया कुंजराणियाधिवती, लोहितक्ले महिसाणियाधिवती. किण्णरे रधाणियाधिवती । प्रद. बलिस्स णं वडरोर्याणदस्स वडरो-यणरण्णो पंच संगामियाणिया, पंच संगामियाणियाधिवती पण्णत्ता, तं जहा.... पायत्ताणिए, •पीढाणिए, क जराणिए, महिसाणिए° रधाणिए । महद्दूमे पायत्ताणियाधिवती, महासोदामे आसराया पीडाणियाधिवती, मालंकारे पति:, हत्थिराया कुंजराणियाधिपती, महालोहिअक्ले पति:. महिसाणियाधिपती, किंदुरिसे रधाणियाधिपती । ५९. धरणस्त णं णगकुमारिदस्स णागकुमाररण्णो यंच संगामिया अणिया, पंच संगामियाणियाधिषती पण्णत्ता, तं जहा.... तद्वथा---पायत्ताणिए जाव रहाणिए। भद्दसेणे वायत्ताणियाधिपती, जसोधरे आसराया पीढाणियाधिपती, सूदंसणे हल्थिराया कंजराणियाधिपती, पति:, णोलकंठे महिसाणियाधिपती, आणंदे रहाणियाहिवई।

पादातानीकं, पीठानीकं, कुञ्जरानीकं, महिषानीकं, रथानीकम् । द्रुमः पादातानीकाधिपतिः, सुदामा अश्वराजः पीठानीकाधिपतिः, कुन्थुः हस्तिराजः कुञ्जरानीकाधिपतिः, लोहिताक्षः महिषानीकाधिपतिः, किन्नरः रथानीकाधिपतिः ।

बलेःवैरोचनेन्द्रस्य वैरोचनराजस्य पञ्च सांग्रामिकानीकानि, पञ्च सांग्रामि-कानीकाधिपतयः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा---

पादातानीकं, पीठानीकं, कुञ्जरानीकं, महिपानीकं, रथानीकम् ।

महादुमः पादातानीकाधिपतिः, महासुदामा अश्वराजः पीठानीकाधि-पतिः, मालंकारः हस्तिराजः कुञ्जरानीकाधि-पतिः, महालोहिताक्षः महिषानीकाधिपतिः, किपुरुषः रथानीकाधिपतिः । धरणस्य नागकुमारेन्द्रस्य नागकुमार-राजस्य पञ्च सांग्रामिकाणि अनीकानि,

पञ्च सांग्रामिकानीकाधिपतयः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—-पादातानीकं यावत् रथानीकम् ।

भद्रसेनः पादातानीकाधिपतिः, यशोधरः अश्वराजः पीठानीकाधिपतिः,

सुदर्शनः हस्तिराजः कुञ्जरानीकाधि-पतिः, नीलकण्ठः महिषानीकाधिपतिः, आनन्दः रथानीकाधिपतिः ।

#### स्थान ४ : सूत्र ४८-४९

सनाएं ५१. पादातानीक---पदातिनेना, २. पीठानीक-अश्वसेना, ३. कुंजरानीक—हस्तीसेना, ४. महिवानीक ---भैंसों की सेना, ५. रथानीक---रथसेना । सनापति---१. दुम---पादातानीक अधिपति, २. अश्वराज सुदामा ---पीठानीक अधिपति, ३. हस्तिराज कुंथु — कुंजरानीक अधिपति, ४. लोहिताक्ष--महिषानीक अधिपति, ५. किन्नर - - रथानीक अधिपति । ४ - वैरोचनेन्द्र वैरोचनराज वली के संग्राम करने वाली पाँच सेनाएं हैं और पांच सेनापति हैं— त्तेनाएं---१. पादातानीक, २. पीठानीक, ३. कुंजरानीक, ४. महिषानीक, ५. रथानीक । सेनापति----१. महाद्रम-पादातानीक अधिपति, २.अश्वराज महा सुदामा—पीठानीक अधिपति, ३. हस्तिरज मालंकार—अधिपति, ४. महालोहिताक्ष---महिषानीक अधिपति ४. किंपुरुष --रथानीक अधिपति । **४६** नागङ्घमारेन्द्र नागङ्घमारराज धरण के संग्राम करने वाली पांच सेनाएं और पांच सनापति हैं----सनाएं----१. पादातानीक, २. पीठानीक, ३. कंजरानीक, ४. महिषानीक, ५. रथानीक । सेनापति---१. भद्रसेन----पादातानीक अधिपति, <ru>
√ अक्ष्वराज यक्रोधर---पीठानीक आं≊पति, ३. हस्तिराज सुदर्शन-कुंजरानीक अधिपति,

५. आनन्द—रथानीक अधिपति ।

| ठाणं (स्थान)                                                                                                                                                                                             | ४६३                                                                                                                                                                                                                       | स्थान ४ : सूत्र ६०-६२                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ६०. भूयाणंडस्स णं णागकुर्मारिंदस्स<br>णागकुमाररण्णो पंच, संगामि-<br>याणिया, पंच संगामियाणियाहिवई<br>पण्णत्ता, तं जहा                                                                                     | भूतानन्दस्य नागकुमारेन्द्रस्य नागकुमार-<br>राजस्य पञ्च सांग्रामिकानीकानि, पञ्च<br>सांग्रामिकानीकाधिपतयः प्रज्ञप्ताः,<br>तद्यथा—                                                                                           | ६०. नागकुमारेन्द्र नागकुमारराज भूतानन्द के<br>संग्राम करने वाली पांच सेनाएं तथा पांच<br>सेनापति हैं—<br>सेनाएं—                                                                                                                                                                        |
| पायत्ताणिए जाव रहाणिए ।<br>दक्खे पायत्ताणियाहिवई,<br>सुग्गोवे आसराया पोढाणियाहिवई,<br>सुविक्कमे हत्थिराया कुजराणिया-                                                                                     | पादातानीकं यावत् रथानीकम्,<br>दक्षः पादातानीकाधिपतिः,<br>सुग्रीव अश्वराजः पीठानीकाधिपतिः,<br>सुविकमः हस्तिराजः कुञ्जरानीकाधि-                                                                                             | १. पादातानीक, २. पीठानीक,<br>३. कुंजरानीक, ४. महिषानीक,<br>४. रखानीक ।<br>सेनापति—-                                                                                                                                                                                                    |
| हिवई, सेयकंठे महिसाणियाहिवई,<br>णंदुत्तरे रहाणियाहिवई ।                                                                                                                                                  | पतिः,<br>श्वेतकण्ठः महिषानीकाघिपतिः,<br>नन्दोत्तरः रथानीकाधिपतिः ।                                                                                                                                                        | १. दक्ष—पादातानीक अधिपति,<br>२. अग्र्वराज सुग्रीव—पीठानीक अधिपति <sup>,</sup><br>३.हस्तिराज सुविक्रम–कुंजरानीक अधिपति,<br>४. ग्वेतकंठ—महिषानीक अधिपति,<br>५. नन्दोत्तर—रथानीक अधिपति ।                                                                                                 |
| ६१. वेणुदेवस्स णं सुवण्णिदस्स सुवण्ण-<br>कुमाररण्णो पंच संगामियाणिया,<br>पंच संगामियाणियाहिपती पण्णत्ता,<br>तं जहा<br>पायत्ताणिए । एवं जधा धरणस्स<br>तधा वेणुदेवस्सवि ।<br>वेणुदालियस्स जहा भूताणंदस्स । | वेणुदेवस्य सुपर्णेन्द्रस्य सुपर्णकुमार-<br>राजस्य पञ्च सांग्रामिकानीकानि, पञ्च<br>सांग्रामिकानीकाधिपतयः प्रज्ञप्ताः,<br>तद्यथा—.<br>पादातानीकम् । एवं यथा घरणस्य तथा<br>वेणुदेवस्यापि ।<br>वेणुदालिकस्य यथा भूतानन्दस्य । | <ul> <li>६१. सुपर्णेन्द्र सुपर्णराज वेणुदेव के संग्राम करने<br/>वाली पांच सेनाएं और पांच सेनापति हैं</li></ul>                                                                                                                                                                         |
| ६२. जधा धरणस्स तहा सव्वेसि<br>दाहिणिल्लाणं जाव घोसस्स ।                                                                                                                                                  | यथा धरणस्य तथा सर्वेषां दाक्षिणा-<br>त्यानां यावत् घोषस्य ।                                                                                                                                                               | ५. आनन्द—-रथानीक अधिपति ।<br>६२. दक्षिण दिशा के शेष भवनपति इन्द्र—<br>हरिकान्त, अग्निशिख, पूर्ण, जलकान्त,<br>अमितगति, वेलम्ब तथा घोप के भी<br>पादातानीक आदि पांच संग्राम करने वाली<br>सेनाएं तथा भद्रसेन, अश्वराज, यशोधर,<br>हस्तिराज सुदर्शन नीलकंठ और आनन्द<br>ये पांच सेनापति हैं । |

- ६३. जधा भूताणदस्स तथा सब्वेसि उत्तरिल्लाणं जाव महाघोसस्स ।
- यथा भूतानन्दस्य तथा सर्वेषां औदी-च्यानां यावत् महाघोषस्य ।

६४ सक्कस्स णं देविंदस्स देवरण्णो पंच संगामिया अणिया, पंच संगा-मियाणियाधिवती पण्णत्ता, तं जहा---

पायत्ताणिए गीढाणिए कुंजराणिए उसभाणिए रथाणिए। हरिणेगमेसी पायत्ताणियाधिवती, बाऊ आसराया पीढाणियाधिवती, एरावणे हत्थिराया कुंजराणिया-धिपती, दामङ्घी उसभाणियाधिपती, माढरे रधाणियाधिपती।

६५. ईसाणस्स णं देविदस्स देवरण्णो पंच संगामिया अणिया जाव पायत्ताणिए, पीडाणिए, कुंजराणिए, उसभाणिए, रधाणिए। लहुपरक्कमे पायत्ताणियाधिवती, महावाऊ आसराया पीढाणिया-हिवतो, पुप्फदंते हत्थिराया कुंजराणियाहिवतो,

महादामड्ढी उसभाणियाहिवती। महामाढरे रधाणियाहिवती। शकस्य देवेन्द्रस्य देवराजस्य पञ्च सांग्रामिकाणि अनोकानि, पञ्च सांग्रा-मिकानोकाधिपतयः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—

पादातानीकं पीठानीकं कुञ्जरानीकं वृषभानीकं रथानीकम् । हरिनैगमेषी पादानीकाधिपतिः, वायुः अश्वराजः पीठानीकाधिपतिः, ऐरावणः हस्तिराजः कुञ्जरानीकाधि-पतिः, दार्माधः वृषभानीकाधिपतिः, माठरः रथानीकाधिपतिः । ईशानस्य देवेन्द्रस्य देवराजस्य पञ्च सांग्रामिकानीकानि यावत् पादातानीकं, पीठानीकं, कुञ्जरानीकं, वृषभानीकं, रथानोकम् ।

लघुपराकमः पादातानीकाधिपतिः, महावायुः अश्वराजः पीठानीकाधिपतिः, पुष्पदन्तः हस्तिराजः कुञ्जरानीकाधि-पतिः, महादार्माधः वृषभानीकाधिपतिः।

महामाठरः रथानीकाधिपति: ।

स्थान ४ : सूत्र ६३-६४

- ६३. उत्तर दिशा के झेष भवनपति इन्द्र— वेणुदालि, हरिस्सह, अग्निमानव, विभिष्ट, जलप्रभ, अमितवाहन, प्रभंजन और महा-घोष के भी पादातानीक आदि पांच संग्राम करने वाली सेनाएं तथा दक्ष, अस्वराज सुग्रीव, हस्तिराज, सुविकम, ब्वेतकंठ और नन्दोसर ये पांच सेनापति हैं।
- ६४. देवेन्द्र देवराज शक के संग्राम करने वाली पांच सेनाएं और पांच सेनापति हैं—-सेनाएं—-
  - १. पादातानीक, २. पीठानीक,
  - ३. कुंजरानीक, ४. वृषभानीक,

५. रथानीक ।

सेनापति—

- १. हरिनैगमेषी---पादातानीक अधिपति,
- २. अख्वराज वायु—पीठानीक अधिपति,
- ३- हस्तिराज ऐरावण--कुंजरानीक अधिपति
- ४. दार्माध– -वृषभानीक अधिपति,
- ५. माठर----रथानीक अधिपति ।
- ६४. देवेन्द्र देवराज ईशान के संग्राम करने वाली पांच सेनाएं और पांच सेनापति हैं----सेनाएं----
  - १. पादातानीक, 👘 २. पीठानीक,
  - ३. कुंजरानीक, ४. वृषभानीक,

*५*. रथानीक । -

सेनापति—

- १. लघुपराकम---पादातानीक अधिपति,
- २. अश्वराज महावायु--पीठानीक <mark>अधिपति,</mark>
- ३.हस्तिराज पुष्पदंत-कुंजरानीक अधिपति,
- ४ महादामधि---वृषभानीक अधिपति,
- <u> १. महामाठर रथानीक अधिपति ।</u>

| ठाणं (स्थान)                                                                                                   | ४६४                                                                                                                       | स्थान ४ : सूत्र ६६-६८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ६६ जथा सक्कस्स तहा सव्वेसि<br>दाहिणिल्लाणं जाव आरणस्स ।                                                        | यथा शकस्य तथा सर्वेपां दाक्षिणात्यानां<br>यावत् आरणस्य ।                                                                  | ६६. दक्षिण दिशा के वैमानिक इन्द्र—<br>सनत्कुमार, ब्रह्म, जुक, आनत तथा आरण<br>देवेन्द्रों के भी संग्राम करने वाली पांच<br>सेनाएं और पांच सेनापति हैं—-<br>सेनाएं—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                |                                                                                                                           | १. पादातानीक, २. पीठानीक,<br>३. कुंजरानीक, ४. वृषभानीक,<br>४. रथानीक ।<br>सेनापति<br>१. हरिनैगमेषीपादातानीक अधिपति,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                                                                                |                                                                                                                           | २. अण्वराज वायु—-पीठानीक अधिपति,<br>३.हस्तिराज ऐरावणकुंजरानीक अधिपति<br>४. दामधि—-वृषभानीक अधिपति,<br>१. माठर—रथानीक अधिपति।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ६७. जधा ईसाणस्स तहा सब्वेसि<br>उत्तरिल्लाणं जाव अच्चुतस्स ।                                                    | यथा ईशानस्य तथा सर्वेषां औदीच्यानां<br>यावत् अच्युतस्य ।                                                                  | <ul> <li>६७. उत्तर दिशा के वैमानिक इन्द्र—लांतक,<br/>सहस्रार, प्राणत तथा अच्युत देवेन्द्रों के<br/>भी संग्राम करने वाली पांच सेनाएं और<br/>और पांच सेनापति हैं—<br/>सेनाएं—<br/>१. पादातानीक, २. पीठानीक,<br/>३. कुंजरानीक, २. पीठानीक,<br/>३. कुंजरानीक, ४. वृषभानीक,<br/>५. रथानीक ।<br/>सेनापति—<br/>१. लघुपराक्रम—पादातानीक अधिपति,<br/>२. अश्वराज महावायुपीठानीक अधिपति,<br/>३. हस्तिराज पुष्पदंतकुंजरानीक अधिपति,<br/>४. महादामर्धि—वृषभानीक अधिपति,<br/>१. महामाठर—रथानीक अधिपति ।</li> </ul> |
| <b>देवठिति-पदं</b><br>६८ सक्कस्स णं देविदस्स देवरण्णो<br>अब्भंतरपरिसाए देवाणं पंच<br>पलिओवमाइं ठिती पण्णत्ता । | <b>देवस्थिति-पदम्</b><br>शकस्य देवेन्द्रस्य देवराजस्य अभ्यन्तर-<br>परिषदः देवानां पञ्च पल्योपमानि<br>स्थितिः प्रज्ञप्ता । | <b>देवस्थिति-पद</b><br>६८. देवेन्द्र देवराज शकॊन्द्र के अन्तरंग परिषर्<br>के सदस्य देवों की स्थिति  पांच पत्योपम<br>की है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |

www.jainelibrary.org

| ठाणं (स्थान)                                                                                                                   | र्रह                                                                                                                                                 | स्थान ४ : सूत्र ६९-७२                                                                                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ६९. ईसाणस्स णं देविदस्स देवरण्णो<br>अब्भंतरपरिसाए देवीणं पंच<br>पलिओवमाइं ठिती पण्णत्ता ।                                      | ईशानस्य देवेन्द्रस्य देवराजस्य अभ्यन्तर-<br>परिषदः देवीनां पञ्च पल्योपमानि<br>स्थितिः प्रज्ञप्ता ।                                                   | ६९. देवेन्द्र देवराज ईजान के अन्तरंग परिषद्<br>के सदस्य देवियों की स्थिति  पांच पल्यो-<br>पम की है । |
| पडिहा-पदं                                                                                                                      | प्रतिघात-पदम्                                                                                                                                        | प्रतिघात-पद                                                                                          |
| ७०. पंचविहा पडिहा पण्णत्ता, तं<br>जहा<br>गतिपडिहा, ठितिपडिहा,<br>बंधणपडिहा, भोगपडिहा,<br>बल-वोरिय-पुरिसयार-<br>. परक्कमपडिहा । | पञ्चविधाः प्रतिघाताः प्रज्ञप्ताः,<br>तद्यथा—<br>गतिप्रतिघातः, स्थितिप्रतिघातः,<br>बन्धनप्रतिघातः, भोगप्रतिघातः,<br>बल-वीर्य-पुरुषकार-पराकमप्रतिघातः। | ७०. प्रतिषात [स्पलन] पांच प्रकार का<br>होता है<br>१. गति प्रतिधात                                    |
| आजीव-पदं                                                                                                                       | आजीव-पदम्                                                                                                                                            | आजीव-पद                                                                                              |
| ७१. पंचविधे आजीवे पण्णत्ते, तं जहा                                                                                             | - पञ्चविधः आजीवः प्रज्ञप्ताः,<br>तद्यथा—                                                                                                             | ७१. आजीव पांच प्रकार का होता है<br>१. जात्याजीवजाति से जीविका करने                                   |
| जातीआजीवे, कुलाजीवे,                                                                                                           | े<br>जात्याजीवः, कुलाजीवः, कर्माजीवः,                                                                                                                | वाला,                                                                                                |
| कम्माजीवे, सिप्पाजीवे,<br>लिगाजीवे ।                                                                                           | शिल्पाजीवः, लिङ्गाजीवः ।                                                                                                                             | २. कुलाजीव—कुल से जीविका करने<br>वाला,                                                               |
|                                                                                                                                |                                                                                                                                                      | ३. कर्माजीव—-कृषि आदि से जीविका<br>करने वाला,                                                        |
|                                                                                                                                |                                                                                                                                                      | ४. शिल्पाजीव—कला से जीविका करने<br>वाला,                                                             |
|                                                                                                                                |                                                                                                                                                      | ५. लिगाजीव <sup>∿</sup> —वेष से जीविका करने<br>वाला ।                                                |
| राय-चिंध-पदं                                                                                                                   | राज-चिह्न-पदम्                                                                                                                                       | राज-चिह्न-पद                                                                                         |
| ७२. पंच रायककुधा पण्णत्ता, तं जहा_                                                                                             |                                                                                                                                                      | ७२. राजचिन्ह पांच प्रकार के होते हैं                                                                 |
| खग्गं, छत्तं, उप्फेसं,<br>पाणहाओ, वालवीअणी ।                                                                                   | तद्यथा<br>खड्गं, छत्रं, उष्णीषं,<br>उपानहौ, बालव्यजनी ।                                                                                              | १. खड्ग, २. छत, ३. उष्णीष — मुकुट,<br>४. जूते, ५. चामर ।                                             |
|                                                                                                                                |                                                                                                                                                      |                                                                                                      |

# उदिण्ण-परिस्सहोवसग्ग-पदं ७३. पंचहिं ठाणेहिं छउलत्थे णं उदिण्णे परिस्सहोवसग्गे सम्मं सहेज्जा खमेज्जा तितिक्खेज्जा अहिया-सेज्जा, तं जहा—

१. उदिण्णकस्मे खलु अयं पुरिसे उम्मत्तगभूते । तेण मे एस पुरिसे अक्कोसति वा अवहसति वा णिच्छोडेति वा णिब्भंछेति वा बंधेति वा रुंभति वा छविच्छेदं करेति वा, पमारं वा णेति, उद्दवेइ वा, वत्थं वा पडिग्गहं वा कंबलं वा पायपुंछणर्माच्छदति वा विच्छिदति वा भिंदति वा अवहरति वा ।

२. जक्साइट्ठे खलु अयं पुरिसे। तेण मे एस पुरिसे अक्कोसति वा<sup>•</sup> अवहसति वा णिच्छोडेति वा णिब्भंछेति वा बंधेति वा रुंभति वा छविच्छेदं करेति वा, पमारं वा णेति, उद्दवेइ वा, वत्थं वा पडिग्गहं वा कंबलं वा पायपुंछ-णर्माच्छदति वा विच्छिद्यति वा भिदति वा° अवहरति वा ।

३. समं च णं तब्भववेयणिज्जे कम्मे उदिण्णे भवति । तेण मे एस पुरिसे अक्कोसति वा <sup>9</sup>अवहसति वा णिच्छोडेति वा णिब्भंछेति वा बंधेति वा रुंभति वा छविच्छेदं करेति वा, पमारं वा णेति, उद्दवेइ वा, वत्थं वा पडिग्गहं वा कंबलं वा पायपुंछणर्मीच्छवति का विच्छिदति वा भिदति वा

# उदीर्ण-परीषहोपसर्ग-पदम्

पञ्चभिः स्थानैः छद्मस्थः उदोर्णान् परीपहोषसर्गान् सम्यक् सहेत क्षमेत तितिक्षेत अध्यासीत, तद्यथा—

१. उदीर्णकर्मा खलु अयं पुरुषः उन्मत्तक-भूतः । तेन मां एष पुरुषः आक्रोशति वा अपहसति वा निश्छोटयति वा निर्भर्त्स-यतिवा वध्नाति वा रुणद्धि वा छविच्छेदं करोति वा, प्रमारं वा नयति, उपद्रवति वा, वस्त्रं वा प्रतिग्रहं वा कम्बलं वा पादप्रोञ्छनं आच्छिनत्ति वा विच्छिनत्ति वा भिनत्ति वा अपहरति वा ।

# २. यक्षाविष्टः खलु अयं पुरुषः । तेन मां एप पुरुषः आकोशति वा अपहसति वा निरछोटयति वा निर्भर्त्सयति वा बन्नाति वा रुणद्वि वा छविच्छेदं करोति वा,

प्रमारं वा नयति, उपद्रवति वा, वस्त्रं वा प्रतिग्रहं वा कम्बलं वा पादप्रोव्च्छनं आच्छिनत्ति वा विच्छनत्ति वा भिनत्ति वा अपहरति वा ।

३. मम च तद्भववेदनीयं कर्म उदीर्ण भवति । तेन मां एष पुरुपः आक्रोशति वा अपहसति वा निरछोटयति वा निर्भर्त्सयति वा बध्नाति वा रुणद्धि वा छविच्छेदं करोति वा, प्रमारं वा नयति, उपद्रवति वा, वस्त्रं वा प्रतिग्रहं वा कम्बलं वा पादप्रोञ्छनं आच्छिनत्ति वा विच्छिनत्ति वा निनत्ति वा अपहरति वा ।

# उदीर्ण-परीषहोपसर्ग-पद

७३. पांच स्थानों से छद्मस्थ उदित परीषहों तथा उपनगों को अविचल भाव से सहता है, क्षांति रखता है, तितिक्षा रखता है और उनमे अप्रभावित रहता है—

> १. यह पुरुष उदीर्णकर्मा है. इसलिए यह उत्मत्त होकर मुझ पर आकोश करता है. मुझे गाली देता है, मेरा उपहास करता है, मुझे बाहर निकालने की धमकियाँ देता है, मेरी निर्भर्त्सना करता है, मुझे बाँधता है, रोकता है. अंगविच्छेद करता है. पमार<sup>46</sup> [मूच्छित] करता है, उपद्रुत करता है. वस्त्र, पात्र, कंबल, पादप्रोंच्छन आदि का आच्छेदन<sup>34</sup> करता है, विच्छे-दन<sup>34</sup> करता है, भेदन करता है या अप-हरण करता है।

> २. यह नुरुष यक्षाविष्ट है, इसलिए यह मुझ पर आकोश करता है, मुझे गाली देता है, मेरा उपहास करता है, मुझे बाहर निकालने की धमकियां देता है, मेरी निर्भर्त्यना करता है, मुझे बांधता है. रोकता है, अंगविच्छेद करता है, यूच्छित करता है, उपदुत करता है, वस्त्र, पाल कंवल, पादप्रोंछन आदि का आच्छेदन करता है, विच्छेदन करता है, भेदन करता है या अपहरण करता है।

3. इस भव में मेरे वेदनीय कर्म उदित हो गए हें, इसलिए यह पुरुष मुझ पर आकोज करता है, मुझे गाली देता है, मेरा उपहास करता है, मुझे वाहर निकालने की अम-कियों देता है, मेरी निर्भरसंना करता है, मुझे वर्ध्वता है, रोकता है, अंगविच्छेद करता है, मूच्छित करता है, उपद्रुत करता है, वस्व, पाव, कंबल, पादप्रोंच्छन आदि का आच्छेदन करता है, विच्छेदन करता करता है, भेदन करता है या अपहरण करता है 1

४. ममं व णं सम्ममसहमाणस्स अखममाणस्स अतितिक्खमाणस्स अणधियासमाणस्स किं मण्णे कज्जति ? एगंतसो मे पावे कम्मे कज्जति ।

४. ममं च णं सम्मं सिंहमाणस्स \*खममाणस्स तितिक्खमाणस्स° अहियासेमाणस्स कि मण्णे कज्जति ? एगंतसो मे णिज्जरा कज्जति ।

इच्चेतेहि पंचहि ठाणेहि छउमत्थे उदिण्णे परिसहोवसग्गे सम्मं सहेज्जा <sup>•</sup>खमेज्जा तितिक्खेज्जा<sup>°</sup> अहियासेज्जा।

७४. पंचहिं ठाणेहिं केवली उदिण्णे परिसहोवसग्गे सम्मं सहेज्जा •ैखमेज्जा तितिक्खेज्जा° अहिया-सेज्जा, तं जहा—

> १ लित्तचित्ते खलु अयं पुरिसे। तेण मे एस पुरिसे अक्कोसति वा •अवहसति वा णिच्छोडेति वा णिब्मंछेति वा बंधेति वा रुंमति वा छविच्छोदं करेति वा, पसारं वा णति, उद्देवेइ वा, वत्थं वा पडिग्गहं वा कंबलं वा पायपुछण-मच्छिदति वा विच्छिदति वा भिदति वा अवहरति वा।

२. दित्तचित्ते खलु अयं पुरिसे । तेण मे एस पुरिसे \*अक्कोसति वा अवहसति वा णिच्छोडेति वा णिब्मछेति वा बंधेति वा रुंभति वा छविच्छेदं रुरेति वा, पसारं वा णेति, उद्दवेइ वा, वत्थं वा पडिग्गहं वा कंबलं वा पायपुंछण- ४. मम च सम्यग् असहमानस्य अक्षम-मानस्य अतितिक्षमाणस्य अनध्यासमा-नस्य किं मन्ये किंग्रते ? एकान्तराः मम पापं कर्म किंयते ।

५. मम च सम्यक् सहमानस्य क्षममानस्य तितिक्षमाणस्य अध्यासमानस्य कि मन्ये कियते ? एकान्तशः मम निर्जरा कियते ।

इत्येतैः पञ्चभिः स्थानैः छद्मस्थः उदीर्णान् परीषहोपसर्गान् सम्यक् सहेत क्षमेत तितिक्षेत अध्यासीत ।

पञ्चभिः स्थानैः केवली उदीर्णान् परीषहोपसर्गान् सम्यक् सहेत क्षमेत तितिक्षेत अध्यासीत, तद्यथा....

१ क्षिप्तचित्तः खलु अयं पुरुषः । तेन मां एप पुरुषः आकोशति वा अपहसति वा निरछोटयति वा निर्भर्त्सयति वा बघ्नाति वा रुणढि वा छविच्छेदं करोति वा, प्रमारं वा नयति, उपद्रवति वा, वस्त्रं वा प्रतिग्रहं वा कम्बलं वा पाद-प्रोञ्छनं आच्छिनत्ति वा यिच्छिनत्ति वा भिनत्ति वा अपहरति वा ।

२. दूप्तचित्तः खलु अयं पुरुषः । तेन मां एष पुरुषः आक्रोशति वा अपहसति वा निरछोट यति वा निर्भर्त्संयति वा वघ्नाति वा रुणदि वा छविच्छेदं करोति वा, प्रमारं वा नयति, उपद्रवति वा, वस्त्रं वा प्रतिग्रहं वा कम्बलं वा पादप्रोञ्छनं ४. यदि मैं इन्हे अविचल भाव से सहन नहीं करूँगा, क्षान्ति नहीं रख्रैंगा, तिनिक्षा नहीं रख्रैंगा और उनसे प्रभावित रहूंगा तो मुझे क्या होगा ? मेरे एकान्त पाप-रुर्म का संचय होगा ।

१. यदि मैं अविचल भाव से सहन करूँगा आन्ति रखूँगा, तितिक्षा रखूँगा और उन से अप्रभावित रहूंगा तो मुझे क्या होगा ? मेरे एकान्त निर्जरा होगी ।

इन पांच स्थानों से छद्मस्थ उदित परीपहों तथा उपसर्गों को अविचल भाव से सहता है, क्षान्ति रखता है, तितिक्षा रखना है और उनसे अप्रभावित रहता है। ७४. पांच स्थानों से केवली उदित परीपहों और उपसर्गों को अविचल भाव से सहता है---क्षान्ति रखता है, तितिक्षा रखता है और उनसे अप्रभावित रहता है।

> १. यह पुरुष क्षिप्तचित्त वाला-- शोक आदि से वेभान है, इसलिए यह मुझ पर आकोश करता है, मुझे गाली देता है, मेरा उपहास करता है, मुझे वाहर निकालने की धमकियाँ देना है, मेरी निर्भर्स्तना करता है, मुझे बाँधना है, रोकता है, अंगविच्छेद करता है, बग्त, पाल, कंबल, पादप्रोंच्छन आदि का आच्छेदन करता है, विच्छेदन करता है, भेदन करता है या अपहरण करता है।

> २. यह पुरुष दृप्तचित्त — उन्मत्त है, इस लिए यह मुझ पर आकोण करता है, मुझे गाली देता है, मेरा उपहास करता है, मुझे बाहर निकालने की धर्माकयाँ देता है, मेरी निर्भर्त्सना करता है, मुझे बाँधता है, रोकता है, अंगविच्छेद करता है, मूच्छिन करता है, उपद्रुत करता है, वस्त्र,

मण्डिंछदति वा विच्छिदति वा भिदति वा अवहरति वा। ३. जनसाइट्ठे खलु अयं पुरिसे। तेण मे एस पुरिसे • अवकोसति वा अवहसति वा णिच्छोडेति वा णिब्भंछेति दा बंधेति वा रुंभति वा छविच्छोदं करेति वा, पमारं वा णेति उद्दवेइ वा वत्थं वा पडिग्गहं वा कंबलं वा पायपुंछण-मच्छिदति वा विच्छिदति वा भिदति वा° अवहरति वा।

४. ममं च णं तब्भववेयणिज्जे कम्मे उदिण्णे भवति । तेण मे एस पुरिसे "अक्कोसति वा अवहसति वा णिच्छोडेति वा णिक्संछेति वा बंधेति वा रुंभति वा छविच्छेदं करेति वा पमारं वा णेति उद्दवेइ वा, वत्थं ना पडिग्गहं वा कंबलं वा पायपुछणमच्छिदति वा विच्छिदति वा भिदति वा° अवहरति वा ।

५. ममं च णं सम्मं सहमाणं खम-माणं तितिवखमाणं अहियासेमाणं पासेत्ता बहवे अण्णे छउमत्था समणा णिग्गंथा उदिण्णे-उदिण्णे परीसहोवसगो एवं सम्मं सहिस्संति •खमिस्संति तितिवखस्संति° अहियासिस्संति । आच्छिनत्ति वा विच्छिनत्ति वा भिनत्ति वा अपहरति वा ।

228

३. यक्षाविष्टः खलु अयं पुरुषः । तेन मां एष पुरुषः आक्रोशति वा अपहसति वा निच्छोटयति वा निर्भर्त्सयति वा बध्नाति वा रुणद्धि वा छविच्छेदं करोति वा प्रमारं वा नयति, उपद्रवति वा वस्त्र वा प्रतिग्रहं वा कम्वलं वा पाद-प्रोञ्छनं आच्छिनत्ति वा विच्छिनत्ति वा भिनत्ति वा अपहरति वा ।

४. मम च तद्भववेदनीयं कर्म उदीणं भवति । तेन मां एष पुरुषः आकोशति वा अपहसति वा निश्छोटयति वा निर्भर्त्स्यति वा बध्नाति वा रुणद्धि वा छविच्छेदं करोति वा प्रमारं वा नयति उपद्रवति वा, वस्त्रं वा प्रतिग्रहं वा कम्बलं वा पादप्रोञ्छनं आच्छिनत्ति वा विच्छिनत्ति वा भिनत्ति वा अपहरति वा ।

५. मां च सम्यक् सहमानं क्षममाणं तितिक्षमाणं अध्यासमानं दृष्ट्वा बहवः अन्ये छद्मस्थाः श्रमणाः निर्ग्रन्थाः उदीर्णान्-उदीर्णान् परीषहोपसर्गान् एवं सम्यक् सहिष्यन्ते क्षमिष्यन्ते तिति-क्षिष्यन्ते अध्यासिष्यन्ते ।

इच्चेतेहि पंचहि ठार्णहि केवली उदिण्णे परीसहोवसगो सम्मं सहेज्जा®खमेज्जा तितिक्सेज्जा° अहियासेज्जा। इत्येतैः पञ्चभिः स्थानैः केवली उदीर्णान् परीषहोपसर्गान् सम्यक् सहेत क्षमेत तितिक्षेत अध्यासीत । पात, तंबल, पादप्रोंछन आदि का आच्छेदन करता है, विच्छेदन करता है, भेदन करता है या अपहरण करता है । ३. यह पुरुष यक्षाचिष्ट है इसलिए यह मुझ पर आक्रोश करता है. मुझे नाली देता है, मेरा उपहास करता है, मुझे वाहर निकालने की धमकियां देता है, मेरी निर्भर्त्सना करता है, मुझे वांधता है, रोकता है, अंगविच्छेद करता है, मूच्छित करता है, उपद्रुत करता है, वन्द, पात, कंबल, पादघ्रोंछन आदि का आच्छेदन करना है, विच्छेदन करता है, भेदन करना है, या अपहरण करता है,

४. मेरे इस भव में वेदनीय कर्म उदित हो गए हैं इसलिए यह पुरुष मुझ पर आकोश करता है, मुझे गाली देता है, मेरा उपहास करता है, मुझे वाहर निकालने की धम-कियां देता है, मेरी निर्भर्त्सना करना है, मुझे बांधता है, रोकता है, अंगविच्छेद करता है, मुच्छित करता है, उपद्रूत करना है, वस्त्र, पाल, कंवल, पादप्रोंछन आदि का आच्छेदन करता है, विच्छेदन करना है, भेदन करता है या अपहरण वारता है,

४. मुझे अविचल भाव से परीपहों को महता हुआ, धान्ति रखता हुआ, तितिक्षा रखता हुआ, आन्ति रखता हुआ देख-कर बहुत सारे छद्मस्थ श्रमण-निर्ग्रन्थ परी षहों और उपसगों के उदित होने पर उन्हें अविचल भाव से सहन करेंगे, धान्ति रखेंगे, तितिक्षा रखेंगे और उनसे अप्रभावित रहेंगे।

इन पांच स्थानों से केवली उदित परिपहों तथा उपसर्गों को अविचलभाव से सहता है, क्षान्ति रखता है, तितिक्षा रखता है और उनसे अप्रभावित रहता है।

#### ४७०

हेउ-पदं

- ७४. पंच हेऊ पण्णत्ता, तं जहा.... हेउं ण जाणति, हेउं ण पासति, हेउं ण बुज्क्षति, हेउं णाभिगच्छति, हेउं अण्णाणमरणं मरति ।
- ७६ पंच हेऊ पण्णत्ता, तं जहा— हेउणा ण जाणति, •हेउणा ण पासति, हेउणा ण बुज्फति, हेउणा णाभिगच्छति,° हेउणा अण्णाणमरणं मरति ।
- ७७. पंच हेऊ पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ हेउं जाणइ, •हेउं पासइ, हेउं बुज्फइ हेउं अभिगच्छइ,° हेउं छउमत्थमरणं मरति ।
- ७८. पंच हेऊ पण्णसा, तं जहा\_\_ हेउणा जाणइ, <sup>●</sup>हेउणा पासइ, हेउणा बुज्भइ, हेउणा अभिगच्छइ,° हेउणा छउमत्थमरणं मरइ ।

हेतु-पदम्

पञ्च हेतवः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— हेतुं न जानाति, हेतुं न पश्यति, हेतुं न बुध्यते, हेतुं नाभिगच्छति, हेतु अज्ञानमरणं म्रियते ।

पञ्च्च हेतवः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— हेतुना न जानाति, हेतुना न पश्यति, हेतुना न बुध्यते, हेतुना नाभिगच्छति, हेतुना अज्ञानमरणं स्रियते ।

पञ्च हेतवः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— हेतुं जानाति, हेतुं पश्यति, हेतुं बुघ्यते, हेतुं अभिगच्छति, हेतु छद्मस्थमरणं म्रियते ।

पञ्च हेतवः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— हेतुना जानाति, हेतुना पश्यति, हेतुना बुध्यते, हेतुना अभिगच्छति, हेतुना छद्मस्थमरणं च्रियते ।

# अहेउ-पदं

७९. पंच अहेऊ पण्पत्ता, तं जहा.... अहेउंण जाणति, •अहेउंण पासति, अहेउंण बुज्फति, अहेउंणाभिगच्छति,° अहेउंछउमत्थमरणं मरति ।

# अहेतु-पदम्

पञ्च अहेतवः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा---अहेतुं न जानाति,अहेतुं न पश्यति, अहेतुं न बुध्यते, अहेतुं नाभिगच्छति, अहेतु छद्मस्थमरणं च्रियते ।

# हेतु-पद

७५. हेतु (परोक्षज्ञानी) पांच हैं 🐃 🚽 १. हेतु को नहीं जानने वाला, २. हेतु को नहीं देखने वाला, ३. हेनु पर श्रद्धा नहीं करने वाला, ४. हेनु को प्राप्त नहीं करने वाला, ५. सहेतुक अज्ञानमरण मरने वाला । ७६. हुनु पांच हैं— १. हेतु से नहीं जानने वाला, २. हतु से नहीं देखने वाला, ३. हंतु से श्रद्धा नहीं करने वाला, ४. हेतु से प्राप्त नहीं करने वाला, ४. सहेतुक अज्ञानमरण से मरने वाला । ७७. हेतु पांच हैं ---१. हेतु को जानने वाला, २. हेतु को देखने त्राला, ३ हेतु पर श्रद्धा करने वाला, ४. हेतु को प्राप्त करने वाला, ५. सहेतुक छद्मस्थ-मरण मरने वाला । ७८. हेतु पांच हैं---१. हेतु से जानने वाला, २. हेतु से देखने वाला, ३. हेतु से श्रडा करने वाला, ४. हंतु से प्राप्त करने वाला, ५. सहेतुक छद्मस्थ-मरण से मरने वाला ।

# अहेतु-पद

- ७६. अहेतु पांच हैं—
  - १. अहेनु को नहीं जानने वाला,
  - २. अहेतु को नहीं देखने वाला,
  - ३. अहेतु पर श्रद्धा नहीं करने वाला,
  - ४. अहेनु को प्राप्त नहीं मरने वाला,
  - ५. अहेनु छद्मस्थ-मरण मरने वाला ।

= ०. पंच अहेऊ पण्णत्ता, तं जहा.... अहेउणाण जाणति, •अहेउणा ण पासति, अहेउणा ण बुज्फति, अहेउणा णाभिगच्छति, अहेउणा छउमत्थमरणं मरति। = १. पंच अहेऊ पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_\_ अहेउं जाणति, \*अहेउं पासति, अहेउं बुज्मति, अहेउं अभिगच्छति,° अहेउं केवलिमरणं मरति ।

**८२. पंच अहेऊ पण्णत्ता, तं जहा**.... अहेउणा जाणति, •अहेउणा पासति, अहेउणा बुज्भति, अहेउणा अभिगच्छति, ध अहेउणा केवलिमरणं मरति ।

### अणुत्तर-पदं

म३. केवलिस्स णं पंच अणुत्तरा पण्णत्ता, केवलिनः पञ्च अनुत्तराणि प्रज्ञप्तानि, तं जहा\_\_\_ अणुत्तरे णाणे, अणुत्तरे दंसणे, अणुत्तरे चरित्ते, अणुत्तरे तवे, अणुत्तरे वीरिए।

#### पंच-कल्लाण-पदं

८४. पउमप्पहे णं अरहा पंचचित्ते हुत्था, तं जहा.... १. चित्ताहि चुते चइत्ता गब्भं वक्कंते । २. चित्ताहिं जाते। ३. चित्ताहिं मुंडे भवित्ता अगाराओ

अणगारितं पव्वइए ।

पञ्च अहेतवः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— अहेतुना न जानाति, अहेतुना न पश्यति, अहेतुना न बुध्यते, अहेतुना नाभिगच्छति, अहेतुना छद्मस्थमरणं म्रियते । पञ्च अहेतवः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा-अहेतुं जानाति, अहेतुं पश्यति, अहेतुं बुध्यते, अहेतुं अभिगच्छति, अहेतु केवलिमरणं म्रियते ।

पञ्च अहेतवः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा\_\_ अहेतुना जानाति, अहेतुना पश्यति, अहेतुना बुध्यते, अहेतुना अभिगच्छति, अहेतुना केवलिमरणं म्रियते ।

#### अनुत्तर-पदम्

तद्यथा\_\_\_ अनुत्तरं ज्ञानं, अनुत्तरं दर्शनं, अनुत्तरं चारित्रं, अनुत्तरं तपः, अनुत्तरं वीर्यम् ।

## पञ्च-कल्याण-पदम्

पद्मप्रभः अर्हन् पञ्चचित्रः अभवत्, तद्यथा---१. चित्रायां च्युतः च्युत्वा गर्भं अव-कान्तः । २ चित्रायां जातः । ३. चित्रायां मुण्डो भूत्वा अगारात् अन-गारितां प्रव्रजितः ।

स्थान ४ : सूत्र ८०-८४

<o. अहेतु पांच हैं---१. अहेतु से नहीं जानने वाला, २. अहेतु से नहीं देखने वाला, ३. अहेतु से श्रद्धा नहीं करने वाला, ४. अहेतु से प्राप्त नहीं करने वाला, ५. अहेतुक छद्मस्थ-मरण से मरने वाला । = १. अहंतु पांच है--१. अहंतु को जानने वाखा, २. अहंतु को देखने वाला, ३. अहेतु पर अढा करने वाला, ४. अंहेतु को प्राप्त करने वाला, ५. अहेतुक केवली-मरण मरने वाला । **६२. अ**हेतु पांच हैं----१. अहेतु से जानने वाला, २. अहंनु से देखने वाला, ३. अहंतु से श्रद्धा करने वाला,

- ४. अहेन् से प्राप्त करने वाला,
- ५. अहेतुक केवली-परण से मरने वाला ।

#### अनुत्तर-पद

- ¤३. केवली के पांच स्थान अनुत्तर है<sup>™</sup> ---१. अनुत्तर ज्ञान, २. अनुत्तर दर्शन, ३. अनुत्तर चारित्र, ४. अनुत्तर तप,
  - ५. अनुत्तर वीर्व ।

#### पञ्च-कल्याण-पद

५४. पद्मप्रभ तीर्थकर के पंच-कल्याण चिद्रा नक्षत्न में हुए----

- १. चित्रा में च्युत हुए, च्युत होकर गर्भ में अवकान्त हुए,
- २. चित्रा नक्षत्र में जन्मे,
- ३. चिला नक्षल में मुण्डित होकर अगार-धर्म से अनगार-धर्म में प्रव्रजित हुए,

४७१

#### १७२

४. सित्ताहि अणंते अणुत्तरे णिव्वाधाए णिरावरणे कसिणे पडिपुण्णे केवलवरणाणदंसणे समुप्पण्णे ।

५. चित्ताहि परिणिव्युत्ते । ८५. पुष्फइंते णं अरहा पंचमूले हुत्था, तं जहा---मूलेणं चुते चइत्ता गब्भं वक्कंते ।

- ≂६. <sup>●</sup>सीयले णं अरहा पंचपुव्वासाढे हृत्था, तं जहा<u></u> पुव्वासाढाहिं चुते चइत्ता गब्मं वक्ष्कंते ।
- ८७. विमले गं अरहा पंचउत्तराभद्दवए हुत्था, तं जहा\_\_ उत्तराभद्दवर्धााह चुते चइत्ता गब्भं वक्कंते ।
- ८८. अणंते णं अश्हा पंचरेवतिए हुत्था, तं जहा\_\_\_ रेवर्तिहि चुते चइत्ता गब्भं वक्कंते ।
- ∽९. घम्मे जं अरहा पंचपूसे हुत्था, तं जहा---पूसेणं चुते चइत्ता गब्भं वक्कंते ।
- د०. संती णं अरहा पंचभरणीए हुत्था, तं जहा— भरणीहिं चुते चइत्ता शक्ष्मं वक्कंते ।
- ९१. कुंथू णं अरहा पंचकतिए हुत्था, तं जहा— कत्तियाहि चुते चइत्ता गब्भं वक्कंते ।

४. चित्रायां अनन्तं अनुत्तरं निर्व्याधातं निरावरणं इत्स्नं प्रतिपूर्णं केवलवर-ज्ञानदर्शनं समुत्पन्नं ।

५. चित्रायां परिनिर्वृतः । पुष्पदन्तः अर्हन् पञ्चमूलः अभवत्, तद्यथा—-मूले च्युतः च्युत्वा गर्भं अवकान्तः ।

शीतलः अर्हन् पञ्चपूर्वाषाढः अभवत्, तद्यथा— पूर्वाषाढायां च्युतः च्युत्वा गर्भं अव-क्रान्तः । विमलः अर्हन् पञ्चोत्तरभद्रपदः अभवत्, तद्यथा— उत्तरभद्रपदायां च्युतः च्युत्वा गर्भं अवक्रान्तः । अनन्तः अर्हन् पञ्चरैवतिकः अभवत्, तद्यथा— रेवत्यां च्युतः च्युत्वाः गर्भं अवक्रान्तः ।

धर्मः अर्हन् पञ्चपुष्यः अभवत्, तद्यथा.... पुष्ये च्युतः च्युत्वा गर्भं अवकान्तः ।

शान्तिः अर्हन् पञ्चभरणीकः अभवत्, तद्यथा—

भरण्यां च्युतः च्युत्वा गर्भं अवकान्त: ।

कुन्थु: अर्हन् पञ्चक्वत्तिकः अभवत्, तद्यथा—

कृत्तिकायां च्युतः क्युत्वा गर्भअव-कान्तः।

#### स्थान ४ : सूत्र ८४-९१

४. चित्रा नक्षत्न में अनन्त, अनुत्तर, निर्व्याधात, निरावरण, फ्रुत्स्न, प्रतिपूर्ण केवलज्ञानवरदर्शन को संप्राप्त हुए,

५. चित्रा नक्षत्र में परिनिवृत हुए ।

५२. पुष्पदन्त तीर्थंकर के पंच कल्याण मूल नक्षत्र में हुए----यूल में च्युत हुए, च्युत होकर गर्भ में

पुल म जुङ हुए, जुल हाकर गम म अवकान्त हुए।

- द६. शीतल तीर्थकर के पंच कल्याण पूर्वाषाढा नक्षत्र में हुए— गूर्वाषाढा में च्युत्त हुए, च्युत होकर गर्भ में अवकान्त हुए।
- ⊭७. विमल तीर्थंकर के पंच कल्याण उत्तरभाद्र-पद नक्षल में हुए— उत्तरभाद्रपद में च्युत हुए, च्युत होकर गर्भ में अवकान्त हुए।
- ८८. अनन्त तीर्थकर के पंच कल्याण रेवती नक्षत्न में हुए---रेवती में च्युत हुए, च्युत होकर गर्भ में अवकान्त हुए।
- ⊭ε. धर्म तीर्थकर के पंच कल्याण पुष्य नक्षत्र में हुए — पुष्य में च्युत हुए, च्ुत होकर गर्भ में

६१. कुंशु तीर्थंकर के पंच कल्याण कृत्तिका नक्षत्र में हुए— कृत्तिका में च्युत हुए, च्युत होकर गर्भ में

अवकान्त हुए ।

#### 

९२. अरे णं अरहा पंचरेवतिए हुत्था, तं जहा\_\_\_ रेवतिहिं चुते चइत्ता मब्भं वक्कंते ।

९३. मुणिसुव्वए णं अरहा पंचसवणे हुत्था, तं जहा\_\_ सवणेणं चुते चइत्ता गब्भं वक्कंते ।

- १४. णमी णं अरहा पंचआसिणीए हुत्था, तं जहा.... आसिणीहिं चुते चइत्ता गब्मं वक्कंते ।
- ९५. णेमी णं अरहा पंचचित्ते हुत्था, तं जहा---चित्ताहिं चुते चइत्ता गब्भं वक्कते ।
- ६६. पासे णं अरहा पंचविसाहे हुत्था, तं जहा... विसाहाहिं चुते चइत्ता गब्भं वक्कते ।°

१. हत्थुत्तराहि चुते चइता गब्भं वक्कते ।

२. हत्थुत्तराहि गब्भाओ गब्भं साहरिते ।

३. हत्थुत्तराहि जाते ।

४. हत्थुत्तराहि मुंडे भवित्ता •अगाराओ अणगारितं<sup>°</sup> पव्वइए । ५. हत्थुत्तराहि अणंते अणुत्तरे •णिव्वाद्याए णिरावरणे कसिणे पडिपुण्णे° केवलवरणाणदंसणे समुप्पण्णे । अरः अर्हन् पञ्चरैवतिकः अभवत्, तद्यथा—

रेवत्यां च्युतः च्युत्वा गर्भं अवकान्तः ।

मुनिसुव्रतः अर्हन् पञ्चश्रवणः अभवत्, तद्यथा.... श्रवणे च्युतः च्युत्वा गर्भं अवकान्तः ।

नमिः अर्हन् पञ्चाश्विनीकः अभवत्, तद्यथा---अश्विन्यां च्युतः च्युत्वागर्भ अवकान्तः ।

नेमिः अर्हन् पञ्चचित्रः अभवत्, तद्यथा<u></u>

चित्रायां च्युतः च्युत्वा गर्भे अवकान्तः ।

पार्श्वः अर्हन् पञ्चविद्याखः अभवत्, तद्यथा— विद्याखायां च्युतः च्युत्वा गर्भं अव-कान्तः । श्रमणः भगवान् महावीरः पञ्च-हस्तोत्तरः अभवत्, तद्यथा—

१. हस्तोत्तरायां च्युतः च्युत्वा गर्भं अवक्रान्तः ।

२. हस्तोत्तरायां गर्भात् गर्भं संहतः ।

३. हस्तोत्तरायां जातः । ४. हस्तोत्तरायां मुण्डो भूत्वा अगारात् अनगारितां प्रवजितः । १. हस्तोत्तरायां अनन्तं अनुत्तरं निव्यी-

धातं निरावरणं कृत्स्नं प्रतिपूर्णं केवल-वरज्ञानदर्शनं समुत्पन्नम् । स्थान ४ : सूत्र ६२-६७

६२. अर तीर्थंकर के पंच कल्याण रेवती नक्षत में हुए.— रेवती में च्युत हुए, च्युत होकर गर्भ में

रपता में ज्युत हुए, ज्युत हाकर गम म अवकान्त हुए।

६३. सुनिसुव्रत तीर्थंकर के पंच कल्याण श्रवग नक्षल में हुए— श्रवण में च्युत हुए, च्युत होकर गर्म में

अवकान्त हुए।

१४. नमि तीर्थंकर के पंच कल्याण अझ्विनी नक्षत में हुए— अस्विनी में च्युत हुए, च्युत होकर गर्भ में अवक्रान्त हुए।

६५. नेमि तीर्थंकर के पंच कल्याण चित्रा नक्षत्र में हुए—-चित्रा में च्युत हुए, च्युत होकर गर्भ में

अवकारत हुए । ९६. पाईव तीर्थंकर के पंच कत्याण विज्ञाखा

नक्षत्र में हुए—-विशाखा में च्युत हुए, च्युत होकर गर्भ में अवकान्त हुए ।

६७. अमण भगवान् महावीर के पंत्र कल्याण हस्तोत्तर [उत्तर फाल्गुनी] नक्षव में हुए<sup>∞</sup>—

१. हस्तोत्तर नक्षत्र में च्य्रुत हुए, च्य्रुत होकर गर्भ में अवकान्त हुए ।

२. हस्तोत्तर नक्षत में देवानंदा के गर्भ से विज्ञला के गर्भ में संहूत हुए ।

३. हस्तोत्तर नक्षत्र में जन्मे ।

४. हस्तोत्तर नक्षत्रमें मुण्डित होकर अगार-धर्म से अनगार-धर्म में प्रव्रजित हुए,

५. हस्तोत्तर नक्षत्न में अनन्त, अनुत्तर, निर्व्याद्यात, निरावरण, क्रत्स्न, प्रतिपूर्ण केवलज्ञानवरदर्शन को संप्राप्त हुए ।

# बीओ उद्देसो

# महाणदी-उत्तरण-पदं

- रू. णो कष्पड णिग्गंथाणं वा णिग्गं-थीण वा इमाओ उहिंद्राओ गणि-याओ वियंजियाओ पंच महण्ण-वाओ महाणदीओ अंतो माणस्स **दुक्खुत्तो वा तिक्खुत्तो वा उत्तरित्तए** संतरीतुं वा, तद्यथा— वा संतरित्तए वा, तं जहा.... गंगा, जउषा, सरऊ, एरावती, मही । पंचहि ठाणेहि कप्पति, तं जहा-
  - १. भयंसि वा,
  - २. दुब्भिक्खंसि वा,
  - ३. पव्वहेज्ज वा णं कोई,
  - ४. दओघंसि वा एज्जमाणंसि महता वा,
  - ५. अणारिएसु ।

# पढमपाउस-पदं

- हह. णो कप्पइ णिग्गंथाण वा णिग्गं-थीण वा पढमपाउसंसि गामाणु-गामं दूइज्जित्तए । पंचहि ठाणेहि कप्पइ, तं जहा---१. भयंसि वा, २. दुब्भिक्खंसि वा, ३. \*पव्वहेज्ज वा णं कोई, ४. दओघंसि वा एज्जमाणंसि°
  - महता वा, ४ अणारिएहि ।

# महानदी-उत्तरण-पदम्

नो कल्पते निर्ग्रन्थानां वा निर्ग्रन्थीनां वा इमाः उद्दिष्टाः गणिताः व्यञ्जिताः पञ्च महार्णवा महानद्यः अन्तः मासस्य द्विकृत्वो वा त्रिकृत्वो वा उत्तरीतुं वा

गङ्गा, यमुना, सरयूः, ऐरावती, मही । पञ्चभिः स्थानैः कल्पते, तद्यथा\_ १. भये वा, २. दूभिक्षे वा, ३. प्रव्यपयेत् (प्रवाहयेत्) वा कश्चित्, ४. उदकौघे वा आयति महता वा,

५. अनायें: 1

# प्रथम प्रावृट्-पदम्

नो कल्पते निर्ग्रन्थानां वा निर्ग्रन्थीनां वा प्रथमप्रावृषि ग्रामानुग्रामं द्रवितुम् ।

```
पञ्चभिः स्थानैः कल्पते, तद्यथा....
१. भये वा,
२.टुभिक्षेवा,
३. प्रव्यपयेत् (प्रवाहयेत्) वा कश्चित्,
४. उदकौघे वा आयति महता वा,
५. अनायैं: ।
```

# महानदी-उत्तरण-पद

- ६८. निग्रेन्थ और निग्रंन्थियों को महानदी के रूप में कथित, गणित और प्रख्यात इन पांच सहार्णव सहानदियों का महीते में दो बार या तीन बार से अधिक उत्तरण तथा संतरण नहीं करना चाहिए<sup>९</sup> जैसे---१. गंगा, २. यमुना, ३. सरयु, ४. ऐरावती, ५. मही । पांच कारणों से वह किया जा सकता है— १. शरीर, उपकरण आदि के अपहरण का भय होने पर, २. दुर्भिक्ष होने पर,
  - ३. किसी के द्वारा व्यथित या प्रवाहित किए जाने पर,
  - ४. बाढ़ आ जाने पर,
  - ५. अनार्यों द्वारा उपद्रुत किए जाने पर ।

# प्रथम प्रावृट्-पद

१६. निग्रंन्थ और निग्रंन्थियों को प्रथम प्रावृट्-चातुर्मास के पूर्वकाल में ग्रामानुग्राम विहार नहीं करना चाहिए । पांच कारणों से वह किया जा सकता है<sup>99</sup>---

> १. शरीर, उपकरण आदि के अपहरण का भय होने पर,

२. दुर्भिक्ष होने पर,

२. किसी के द्वारा व्यथित—ग्राम से निकाल दिए जाने पर,

- ४. बाह आ जाने पर,
- ५. अनार्थों द्वारा उपद्रुत किए जाने पर ।

#### स्थान ४ : सूत्र १००-१०२

#### वासावास-पर

वर्षावास-पदम्

१००. वासावासं पज्जोसविताणं णो कष्पइ णिग्गंधाण वा णिग्गंथीण वा गामाणुगामं दूइज्जित्तए । वंचहि ठाणेहि कप्पइ, तं जहा\_\_ १. णाणट्टमाए, २. दंसणट्ठयाए, ३. चरित्तद्रयाए, ४. आयरिय-उत्रज्भाया वा से वीस्ंभेज्जा । ५. आयरिय-उवज्कायाण वा

बहिता वेआवच्चकरणयाए ।

#### अणुग्घातिय-पदं

१०१. पंच अणुग्धातिया पण्णत्ता, तं जहा\_\_ हत्थकम्मं करेमाणे, मेहुणं पडिसेवेमाणे, रातीभोयणं भुंजेमाणं, सागारियपिडं भुंजेमाणे रायपिंडं भुंजेमाणे ।

# रायंतेउर-पवेस--पदं

१०२. पंचहिंठाणेहि समणे णिग्गंथे रायं-तेउरमणुपविसमाणे णाइक्कमति, तं जहा\_\_

> १. णगरे सिया सन्वतो समंता गुत्ते गुत्तदुवारे, बहवे समणमाहणा णो संचारंति भत्ताए वा पाणाए वा णिक्खमित्तए वा पविसित्तए वा, तेसि विण्णवणद्वयाए रायंतेउरमणु-यविसेज्जा ।

वर्षावासं पर्युषितानां निग्रेन्थानां वा निग्रेन्थीनां वा ग्रामानूग्रामं द्रविदुम् । पञ्चभिः स्थानैः कल्पते, तद्यथा---१. ज्ञानार्थाय, २. दर्शनार्थाय, ३. चरित्रार्थाय, ४. आचार्योपाध्यायौ वा तस्य विष्वग्-भवेतां.

४. आचार्योपाध्याययोः वा बहिस्तात् वैयावृत्त्यकरणाय ।

#### अनुद्धात्य-पदम्

हस्तकर्मे कुर्वन्, मैथुनं प्रतिषेवमागः, रात्रिभोजनं भुञ्जानः, सागारिकपिण्डं भूञ्जान:, राजपिण्डं भुञ्ज्जानः ।

#### राजान्तःपुर-प्रवेश-पदम्

पञ्चभिः स्थानैः । राजान्तःपुरं अनुप्रविशन् नातिकामति, तद्यथा-\_\_

१. नगरं स्यात् सर्वतः समन्तात् मुप्तं गुप्तद्वारं, बह्वः श्रमणमाहणाः नो शक्नुवन्ति भक्ताय वा पानाय वा निष्क-मितुं वा प्रवेष्टुं वा, तेषां विज्ञापनार्थाय राजान्तःपुरं अनुप्रविश्वेत् ।

#### वर्षावास-पद

नो कल्पते १००. निर्ग्रन्थ और निर्ग्रन्थियों को वर्षावास में पर्युपणा कल्पपूर्वक निवास कर ग्रामान्∽ ग्राम विहार नहीं करना चाहिए । पांच कारणों से वह किया जा सकता है<sup>६२</sup>— १. ज्ञान के लिए, २. दर्झन के लिए, ३. चरित के लिए, ४. आचार्य या उपा-ध्याय की मृत्यु के अवसर पर,

> ४. वर्षाक्षेत्र से बाहर रहे हुए आचार्य या उपाध्याय का वैयावृत्य करने के लिए ।

#### अनुद्घात्य-पद

- पञ्च अनुद्धात्याः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— १०१. पांच अनुद्धातिक [गुरु प्रायद्वित्त के योग्य | होते हैं —
  - १. हम्लकर्म करने वाला,
  - २. मैथुन की प्रतिसंबना करने वाला.
  - ३. रात्रि-भोजन करने वाला,

४. मागारिकपिड<sup>ः</sup>" [शय्यातरपिंड ] का भोजन करने वाला,

५. राजपिंड<sup>\*\*</sup> का भोजन करने वाला ।

#### राजान्तःपुर-प्रवेश-पद

श्रमणः निर्ग्रथ: १०२. पांच स्थानों से श्रमण-निर्ग्रन्थ राजा के अन्तःपुर में अनुप्रविष्ट होता हुआ आज्ञा का अतिकमण नहीं करता⊷--

> १. यदि नगर चारों ओर परकोटे से घिरा हुआ हो तथा उसके द्वार बन्द कर दिए गवे हों, बहुत सारे श्रमण और माहन भोजन-पानी के लिए नगर से बाहर निष्क-मण और प्रवेश न कर सकें, उस स्थिति में उनके प्रयोजन का विज्ञापन करने के लिए वह राजा के अन्तःपुर में अनुप्रविष्ट हो सकता है,

सेज्जा-संथारगं

मणुपविसेज्जा ।

२. पाडिहारियं वा पीढ-फलग-२. प्रातिहारिकं वा पीठ-फलक-ज्ञय्या-पच्चप्पिणमाणे संस्तारकं प्रत्यर्पयन् राजान्तःपुरमनू-रायंतेउरमणुपविसेज्जा । प्रविशेत् । ३. हयस्स वा गयस्स वा दुट्टस्स ३ हयस्य वा गजस्य वा दूष्टस्य आगच्छतः भीतः राजान्तःपुरं अनु-आगच्छमाणस्स भीते रायंतेउर-प्रविशेत् । ४ परो वा सहसा वा बलेन वा बाहून्

४. परो व णं सहसावा बलसा वा बाहाए गहाय रायंतेउरमणु-पवेसेज्जा ।

५ बहिता व णं आरामगयं वा उज्जाणगयं वा रायंतेउरजणो सव्वतो समंता संपरिक्खितततता णं सण्णिवेसिज्जा\_\_

इच्चेतेहिं पंचहिं ठाणेहिं समणे णिग्गंथे •रायंतेउरमणुपविसमाणे° णातिक्कमइ।

#### गब्भधरण-पदं

१०३. पंचहि ठाणेहि इत्थी पुरिसेण सद्धि असंवसमाणीवि गब्भं धरेज्जा. तं जहा\_\_\_ १. इत्थी दुव्वियडा दुण्णिसण्णा

सुक्कपोग्गले अधिट्विज्जा।

२. सुक्कपोग्गलसंसिट्ठेव से बत्थे

३. सइं वा से सुक्कपोग्गले अणुप-

४. परो व से सुक्कपोग्गले अणुष-

अंतोजोणीए अणुपवेसेज्जा ।

वेसेज्जा ।

वेसेज्जा ।

गर्भधरण-पदम्

पञ्चभिः स्थानैः स्त्री: पुरुषेण सार्धं असंवसन्त्यपि गर्भं घरेत्, तद्यथा----

४७६

गृहीत्वा राजान्तःपुरं अनुप्रवेशयेत् ।

४ बहिस्तात् वा आरामगतं वा उद्यान-

गतंवा राजान्तःषुरजनो सर्वतः समन्तात्

इत्येतैः पञ्चभिः स्थानैः श्रमणः निर्ग्रन्थ:

राजान्तःपुरं अनुप्रविशन् नातिकामति ।

संपरिक्षिप्य सन्निविशेत्—

१ स्त्री दुर्विवृता दुर्निषण्णा शुक्रपुद्-गलान् अधितिष्ठेत ।

२ गुऋपुद्गलसंसृष्टं वा तस्याः वस्त्रं अन्तः योन्यां अनुप्रविशेत् । ३ स्वयं वा सा शुत्रपुद्गलान् अनु-प्रवेशयेत् ।

४ परो वा तस्याः शुक्रपुद्गलान् अनु-प्रवेशयेत् ।

२. प्रातिहारिक<sup>६६</sup> पीठ, फलक, शय्या, संस्तारक को वापस देने के लिए राजा के अन्तःपुर में अनुप्रविष्ट हो सकता है,

३. दुष्ट घोड़े या हाथी आदि के सामने आ जाने पर रक्षा के लिए राजा के अन्तः-पुर में अनुप्रविप्ट हो सकता है,

४. कोई अन्य व्यक्ति अचानक बलपूर्वक बाहु पकड़ कर ले जाए तो राजा के अन्त:-पुर में अनुप्रविष्ट हो सकता है,

४. कोई साधु नगर के वाहर आराम<sup>∿</sup> या उद्यान'' में ठहरा हुआ हो और वहां कीड़ा करने के लिए राजा का अन्तःपुर आ जाए, राजपुरुप उस आराम को घेर लें---निर्गम व प्रवेण वन्द कर दें, उस स्थिति में वह वहीं रह सकता है ।

इन पांच स्थानों से श्रमण-निर्ग्रन्थ राजा के अन्तःपुर में अनुप्रविष्ट होता हुआ आज्ञा का अतिक्रमण नहीं करता ।

#### गर्भधरण-पद

- १०३. पांच कारणों से स्त्री पुरुष का सहवान न करती हुई गर्भ को धारण कर सकती है<sup>88</sup>---१. अनावृत तथा दुनिषण्ण-पुरुष बीर्य से संसृष्ट स्थान को गुह्य प्रदेश से आकांत कर बैठी हुई स्वी के योनि-देश में शुक-पुद्गलों का आकर्षण होने पर,
  - २. शुक-पुद्गलों से संसृष्ट वस्त्र के योनि-देश में अनुप्रविष्ट हो जाने पर,

३. पुर्ताथिनी होकर स्वयं अपने ही हाथों से गुक-पुर्गलों को योनि-देश में अनू-प्रविष्ट कर देने पर,

४. दूसरों के द्वारा शुक-पुर्गलों के योनि-देश में अनुप्रविष्ट किए जाने पर,

| ठाणं (स्थान)                                                                                | ৼড়ড়                                                                                     | स्थान ४ : सूत्र १०४-१०६                                                                                                                                |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ५. सीओदगवियडेण वा से आयम-<br>माणीए सुक्कपोम्मला अणुप-<br>वेसेज्जा                           | ५. शीतोदकविकटेन वाः तस्याः आचा-<br>मन्त्योः शुत्रपुद्गलाः अनुप्रविज्ञेयुः                 | ५. नदी, तालाव आदि में स्तान करती<br>हुई के योनि-देश में शुक्र-पुद्गलों के अनु-<br>प्रविष्ट हो जन्ते पर ।                                               |
| इच्चेतेहि पंचहि ठाणेहि •इत्थो<br>पुरिसेणं सढिि असंक्समाणीवि<br>गब्भं° घरेज्जा ।             | इत्येतैः पञ्चभिः स्थानैः स्त्री पुरुषेण<br>सार्धं असंवसन्ती गर्भं धरेत् ।                 | इन पांच कारणों से स्त्री पुरुष का सहवास<br>न करती हुई भी गर्भ को धारण कर<br>सकती है ।                                                                  |
| १०४. पंचहि ठाणेहिइत्थी पुरिसेण सद्धि<br>संबसयाणीवि गब्धं जो धरेज्जा,<br>तं जहा              | पञ्चभिः स्थानैः स्त्री पुरुषेण सार्ध १०∖<br>संवसन्त्यपि गर्भं नो घरेत्, तद्यथा—           | ४. पांच कारणों से स्वी पुरुष का सहवास<br>करती हुई भी गर्भ को धारण नहीं करती                                                                            |
| १. अप्पत्तजोव्वणा ।<br>२. असिकंतजोव्वणा ।<br>३. जातिवंभा ।                                  | १. अप्राप्तयौवना ।<br>२. अतिकान्तयौवना ।<br>३. जातिबन्ध्या ।                              | १. पूर्ण युवति <sup>30</sup> न होने से,<br>२. विगतवाँदना <sup>93</sup> होने से,<br>३. जन्म से ही वध्या होने से,                                        |
| ४. गेलण्णपुट्ठा ।<br>४. दोमणंसिया                                                           | ४न्ग्लानस्पृथ्टा ।<br>४. दौर्मनस्यिका—                                                    | ४. रोग से स्पृष्ट होने से,<br>१. शोकब्रस्त होने से ।                                                                                                   |
| इच्चेतेहि पंचहि ठार्णहि °इत्थो<br>पुरिसेण सद्धि संवसमाणीवि गब्भं°<br>णो धरेज्जा ।           | इत्येतैः पञ्चभिः स्थानैः स्त्री पुरुषेण<br>सार्धं संवसन्त्यपि गर्भं नो धरेत् ।            | इन पांच कारणों से स्त्री पुरुष का सहवास<br>करती हुई भी गर्भ को धारण नहीं करसकती I                                                                      |
| १०५. पंचहि ठाणेहि इत्थी पुरिसेण सद्धि<br>संवसमाणीवि णो गढभं धरेज्जा,<br>तं जहा              | पञ्चभिः स्थानैः स्त्री पुरुषेण सार्धं संव- १०५<br>सन्त्यपि नो गर्भं धरेत्, तद्यथा <u></u> | . पांच कारणों से स्त्री पुरुष का सहवास<br>करती हुई भी गर्भ को धारण नहीं करती—                                                                          |
| १. णिच्चोउया ।<br>२. अणोउया ।<br>३. वाणण्णसोया ।                                            | १. नित्यर्तुका ।<br>२. अनृतुका ।                                                          | १. सदा ऋतुमती रहने से,<br>२. कभी भी ऋतुमती न होने से,                                                                                                  |
| ४. वाविद्धसोया ।<br>४. अणंगपडिसेवणी                                                         | ३. व्यापन्नश्रोताः ।<br>४. व्याविद्धश्रोताः ।<br>१. अनङ्गप्रतिषेविणी—                     | ३. गर्भाणय के नष्ट हो जाने से,<br>४. गर्भाणय की शक्ति के क्षीण हो जाने से,<br>१. अप्राकृतिक काम-कीड़ा करने, अत्य-                                      |
| इच्चेतेहि <sup>●</sup> पंचहि ठाणेहि इत्थी<br>पुरिसेण सद्धिसंवसमाणीवि गब्भं°<br>णो घरेज्जा । | इत्येतैः पञ्चभिः स्थानैः स्त्री पुरुषेण<br>सार्धं संवसन्त्यपि गर्भं नो धरेत् ।            | धिक पुरुष सहवान करने या अनेक पुरुषों<br>का सहवास करने से <sup>अ</sup> ।<br>इन पांच कारणों से स्त्री पुरुष का सहवास<br>करती हुई भी गर्भ को धारण नहीं कर |
| १०६. पंचहि ठाणेहि इत्थी पुरिसेण सद्धि<br>संवसमाणीवि गब्भं णोे धरेज्जा,<br>तं जहा—.          | पञ्जिः स्थानैः स्त्री पुरुषेण सार्ध संव- १०६.<br>सन्त्यपि गर्भं नो धरेत्, तद्यथा          | सकती ।<br>पांच कारणों से स्वी पुरुष का सहवास<br>करती हुई भी गर्भ को धारण नहीं करती—-                                                                   |

www.jainelibrary.org

# १. उउंमि णो णिगामपडिसेविणी यांचि भवति । २. समागता वा से सुक्कपोग्गला पडिविद्धंसंति । ३. उदिण्णे वा से पित्तसोणिते । ४. पुरा वा देवकम्मणा ।

४. पुत्तफले वा णो णिव्विट्रे भवति-इच्चेतेहि पंचहि ठाणेहि इत्थी पुरिसेण सहि संवसमाणीवि गब्भं° णो धरेज्जा।

# णिग्गंथ-णिग्गंथो-एगओवास-पदं

१०७. पंचहि ठाणेहि णिग्गंथीओ य एगतओ ठाणं वा सेज्जं वा णिसी-हियं वा चेतेम।णा णातिककयंति तं जहा....

> १. अत्थेगइया णिग्गंथा य णिग्गंथीओ य एगं महं अगामियं दोहमद्धमडविमणु-**छिण्णावायं** पचिट्रा, तत्थेगयतो ठाणं वा सेज्जं वा णिसीहियं चेतेमाणा বা णातिक्कमंति ।

२. अत्थेगड्या णिग्गंथा य णिःगं-थीओ य गामंसि वा णगरंसि वा • खेडंसि वा कव्वडंसि वा मडंबंसि वा पट्रणंसि वा दोणमुहंसि वा आगरंसि वा णिगमंसि वा आसमंसि दा सण्णिवेसंसि वा° रायहाणिसि वा वासं उवागता, एगतिया जत्थ उवस्सयं लभंति, एगतिया णो लभंति, तत्थेगतो ठाणं वा "सेज्जं वा णिसीहियं वा चेतेमत्णा° णातिक्कमंति ।

१ ऋतौ नो निकामप्रतिषेविणी चापि भवति । २ समागता वा तस्याः स्त्रभूद्मलाः परिविध्वंसन्ते ।

- ३. उदीर्णं वा तस्याः पित्तशोणितम् ।
- ४. पूरा वा देवकर्मणा ।

५. पुत्रफले वा नो निर्दिष्टो भवति---इत्येतैः पञ्चभिःस्थानैः स्त्री पूरुषेण सार्धं संवसन्त्यपि गर्भं नो धरेतु ।

#### निर्ग्रन्थ-निर्ग्रन्थी-एकत्रवास-पदम्

पञ्चभिः स्थानैः निर्ग्रन्थाः निर्ग्रन्थ्यः च १०७ पांच स्थानों से निर्ग्रन्थ और निर्ग्रन्थियां एकतः स्थानं वा शय्यां वा निषीधिका वा कुर्वन्तो नातिकामन्ति, तद्यथा\_\_\_

१. सन्त्येके निर्ग्रन्थाश्च निर्ग्रन्थ्यश्च एकां महतीं अग्रामिकां छिन्नापातां दीर्घा-द्ध्वानं अटवों अनुप्रविष्टाः, तत्रैकतः स्थानं वा शय्यां वा निषीधिकां वा कुर्वन्तो नातिकामन्ति।

२. सन्त्येके निर्ग्रन्थारच निर्ग्रन्थ्याश्च ग्रामे वा नगरे वा खंटे वा कर्बटे वा मडम्बे वा पत्तने वा द्रोणनुखे वा आकरे वा निगमे वा आश्रमे वा सन्तिवेजे वा राजधान्यां वा वासं उपागताः एको यत्र उपाश्रयं लभन्ते, एको नो लभन्ते, तत्रैकतः स्थानं वा अय्यां वा निषीधिकां वा कुर्वन्तो नातिकामन्ति ।

१. ऋतुकाल में बीर्यपात होने तक पुरुष का ऽतिसेवन नहीं करने से,

२. नमागत शुक-पुद्गलों के विध्वस्त हो जाने से.

3. पित्त-प्रधान गोणित के उदीर्ण हो जाने से, ४. देव-प्रयोग से,

५. पुत्र फलदायी कर्म के अजित न होने से । इन पांच कारणों से स्त्री पुरुप का सहवास करती हुई भी गर्भ को धारण नहीं कर सकती ।

# निर्प्रन्थ-निर्ग्रन्थी-एकत्रवास-पद

एक स्थान पर कायोत्सर्ग, जयन तथा स्वाध्याय करते हुए आज्ञा का अतिकमण नहीं करते---

१. कदाचित् कुछ निर्ग्रन्थ और निर्ग्रन्थियां किसी विशाल, वस्तीजून्य, आवागमन-रहित तथा लम्बी अटवी में अनुप्रविष्ट हो जाने पर बहां एक स्थान पर कार्योत्सर्ग, अयन तथा स्वाध्याय करते हुए आजा का अतिकमण नहीं करते,

२. कदाचित् कुछ निग्रंन्थ और निर्द्रन्थियां ग्रास, नगर, सेट, कर्दट, भडम्ब, पत्तन, आकर. द्रोणमुख, निगम, आश्रम, सन्निवेश और राजधानी में गए। वहां दोनों में से किसी वर्ग को उपाश्रय मिले या किसी को न मिले तो वे एक स्थान पर कामोत्सर्ग, शवन नथा स्वाध्याय करते हुए आज्ञा का अलिकभण नहीं करते,

३. अत्थेगइया णिग्गंथा य णिग्गं-थोओ य णागकुमारावासंसि वा सुवण्णकुमारावासंसि वा वासं उवागता, तत्थेगओ <sup>•</sup>ठाणं वा सेज्जं वा णिसीहियं वा चेतेमाणा<sup>°</sup> णातिक्कमंति ।

४. आमोसगा दीसंति, ते इच्छंति णिग्गंथोओ चीवरपडियाए पडि-गाहित्तए, तत्थेगओ ठाणं वा •सेज्जं वा णिसीहियं वा चेतेमाणा° णातिकम्मंति ।

४. जुवाणा दोसंति, ते इच्छंति णिग्गंथीओ मेहुणपडियाए पडिमा-हित्तए, तत्थेगओ ठाणं वा •सेज्जं वा णिसीहियं वा चेतेमाणा° णातिनकमंति ।

इच्चेतेहि पंचहि ठाणेहि •णिग्गंथा णिग्गंथीओ य एगतओ ठाणं वा सेज्जं वा णिसीहियं वा चेतेमाणा' णातिक्कमंति ।

१०८.पंचहि ठाणेहि समणे णिग्गंथे अचेलए सचेलियाहि णिग्गंथीहि सद्धि संवसमाणे णाइवकमति, तं जहा—

> १. खित्तचित्ते समणे णिग्गंथे णिग्गंथेहिमविज्जमार्णोहं अचेलए सचेलियाहि णिग्गंथोहि सदि संवसमाणे णातिक्कमति ।

> २. •दित्तचित्ते समणे णिग्गंथे णिग्गंथेहिमविज्जमार्णोह अचेलए सचेलियाहि णिग्गंथीहि सद्धि संवसमाणे णातिक्कमति ।

३. सन्त्येके निर्ग्रन्थाश्च निर्ग्रन्थ्यश्च नागकुमारावासे वा सुपर्णकुमारावासे वा वासं उपागताः, तत्रैकतः स्थानं वा शय्यां वा निषिधीकां वा कुर्वन्तो नाति-कामन्ति ।

४ आमोषका दृश्यन्ते, ते इच्छन्ति निर्ग्रन्थीः चीवरप्रतिज्ञया परिग्रहीतुम्, तत्रैकतः स्थानं वाशय्यां वा निषीधिकां वा कुर्वन्तो नातिकामन्ति ।

५. युवानो दृश्यन्ते, ते इच्छन्ति निर्ग्रन्थीः मैथुनप्रतिज्ञया प्रतिग्रहीतुम्, तत्रैकतः स्थानं वा शय्यां वा निपीधिकां वा कुर्वन्तो नातिकामन्ति ।

इत्येतैः पञ्चभिः स्थानैः निग्रंन्थाश्च निर्ग्रन्थ्यस्च एकतः स्थानं वा शय्यां वा निषीधिकां वा कुर्वन्तो नातिकामन्ति ।

षञ्चभि: स्थानैः श्रमणः निर्ग्रन्थः अचेलकः सचेलकाभिः निर्ग्रन्थीभिः सार्ध संवसन् नातिकामति, तद्यथा—

१ क्षिप्तचित्तः श्रमणः निर्ग्रन्थः निर्ग्रन्थेषु अविद्यमानेषु अचेलकः सचेलकाभिः निर्ग्रन्थीभिः सार्ध संवसन् नातिकामति ।

२- दृप्तचित्तः श्रमणः निर्ग्रं न्थः निर्ग्रं न्थेषु अविद्यमानेषु अचेलकः सचेलकाभिः निर्ग्रं न्थोभिः सार्धं संवसन् नातिकामति । ३. कदाचित् कुछ निर्ग्रन्थ और निर्ग्रन्थियां नागकुमार आदि के आवास में रहें। वहां अतिविजनता होने के कारण निर्ग्रन्थियों की सुरक्षा के लिए एक स्थान पर कायो-रसर्ग, जयन तथा स्वाध्याय करते हुए अज्ञा का अतिकमण नहीं करते,

४. कहीं चोर बहुत हों और वे निर्म्नन्थियों के वस्त्रों को चुराना चाहते हों, वहां निर्म्रन्थ और निर्म्रन्थियां एक स्थान पर कायोत्सर्ग, गयन तथा स्वाध्याय करते हुए आज्ञा का अतिकमण नहीं करते । ४. कहीं युवक बहुत हों और वे निर्म्रन्थियों के ब्रह्मवर्ष को खण्डित करना चाहते हों, वहां निर्म्रन्थ और निर्म्रन्थियों के ब्रह्मवर्ष को खण्डित करना चाहते हों, वहां निर्म्रन्थ और निर्म्रन्थियों के ब्रह्मवर्ष को खण्डित करना चाहते हों, वहां निर्म्रन्थ और निर्म्रन्थियों पर कायोत्सर्ग, गयन तथा स्वाध्याय करने हुए आज्ञा का अतिक्रमण नहीं करते । इन पांच स्थानों से निर्म्रन्थ और निर्म्नन्थियां एक स्थान पर कायोत्सर्ग, गयन तथा स्वाध्याय करते हुए आज्ञा का अतिक्रमण नहीं करते ।

१००. पांच स्थानों से अत्रेत निर्ग्रंग्थ सजेल निर्ग्रन्थियों के साथ रहते हुए आजा का अतिकमण नहीं करते---

> १. जोक आदि से क्षिप्तचित्त निर्यन्थ, अन्य निर्यन्थों के न होने पर, स्वयं अचेल होते हुए, सचेल निर्यन्थियों के साथ रहता हुआ आज्ञा का अतिकमण नहीं करता, २. हर्ष आदि से दृष्तचित्त निर्यन्थ, अन्य निर्यन्थों के न होने पर, स्वयं अचेल होते हुए, सचेल निर्यन्थियों के साथ रहता हुआ आज्ञा का अतिकमण नहीं करता,

ሂፍο

३. जक्खाइट्रे समणे णिग्गंथे ३. यक्षाविष्ट: श्रमणः निर्ग्र न्थः निर्ग्रन्थेष् ।णग्गंथेहिमविज्जमाणेहि अचेलए अविद्यमानेषु अचेलकः सचेलकाभिः सचेलियाहि णिग्गंथीहि साँद्ध निश्रं न्थिभिः सार्धं संवसन् नातिकामति । संवसमाणे णातिक्कमति । अतिकमण नहीं करता, ४ उम्मायपत्ते समणे णिग्गंथे ४. उन्मादप्राप्त: श्रमण: निर्ग्रन्थः णिगांथेहिमविज्जमाणेहि अचेलए निग्रं न्थेषु अविद्यमानेषु अचेलकः सचेल-सचेलियाहि णिग्गंथीहि सांद्ध काभिः निर्ग्रंन्थोभिः सार्धं संवसन् संवसमाणे णातिक्फमति ।' नातिकामति । ५. निर्ग्र न्थीप्रवाजितकः श्रमणः निर्ग्र न्थः ४. जिग्गंथीपव्वाइयए समणेणिग्गंथे णिग्गंथेहि अविज्जमाणेहि अचेलए निर्ग्र न्थेषु अविद्यमानेषु अचेलकः सचेल-सचेलियाहि णिग्गंथीहि सदि काभिः निर्ग्रं न्थीभिः सार्धं संवसन् संवसमाणे णातिक्कमति। नातिकामति । आसव-संवर-पदं आश्रव-संवर-पदम् आश्रव-संवर-पद १०९. पंच आसवदारा पण्णत्ता, तं जहा-पञ्चाश्रवद्वाराणि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा\_\_ १०६. आश्रवद्वार पांच है---मिञ्छत्तं, अधिरती, पमादो, मिथ्यात्वं, अविरतिः, प्रमादः, कषायाः, २. अविरति -- अत्यागवृत्ति, कसाया, जोगा । योगाः । ३. प्रमाद---आस्मिक अनुत्साह, का व्यापार। ११०. पंच संबरदारा पण्णत्ता, तं जहा-पञ्च संवरद्वाराणि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा\_ ११०- संवरदार पांच हे-संमत्तं, विरती, अपमादो, सम्यवःवं, विरतिः, अत्रसादः, २. विरति -- त्यागभाव, अकसाइलं, अजोगित्तं । अकषायित्वं, अयोगित्वम् ।

#### दंड-पदं

१११. पंच दंडा पण्णता, तं जहा-अट्टादंडे, अणट्टादंडे, हिसादंडे, अकस्मादंडे, दिट्रीविष्वरियासियादंडे ।

#### दण्ड-पदम्

पञ्च दण्डाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— अर्थदण्डः, अनर्थदण्डः, हिसादण्डः, अकस्माद्दण्डः, दृष्टिविपर्यासिकीदण्डः।

#### स्थान ४ : सूत्र १०६-१११

३. यक्षाविष्ट निर्ग्रन्थ, अन्य निर्ग्रन्थों के न होने पर, स्वयं अचेल होते हुए, सचेल निर्ग्रन्थियों के साथ रहता हुआ आज्ञा का

४. वायु-प्रकोप आदि से उन्मत निग्रंन्थ, अन्य निर्ग्रन्थों के न होने पर, स्वयं अचेल होते हुए, सचेल निग्रंन्थियों के साथ रहता हुआ आज्ञा का अतिकमण नहीं करता, ५. निर्ग्रन्थियों द्वारा प्रव्नजित निर्ग्रन्थ, अन्य निर्ग्रन्थों के न होने पर, स्वयं अचेल होते हुए, सचेल निर्यन्थियों के साथ रहता हुआ आजा का अतिक्रमण नहीं करता।

१. मिथ्यात्व- -विपरीत तत्त्वश्रद्धा, ४. ऋवाय -आत्मा का राग-द्वेपात्मक उत्ताप, ५. योग—मन, वचन और काया

१. सायकृत्व-- -सम्यक् तत्त्वश्राज्ञ,

- ३. अप्रयाद---आत्मिक उत्साह,
- ४. अकपाय---राग-द्वेप से निवृत्ति,

#### दण्ड-पद

१११. दण्ड पांच 👸 🖂 अर्थदण्ड---प्रयोजवंतरा अपने या दुसरों के लिए जुस या स्थावर प्राणियों की हिंश करना, २. अनर्थदण्ड ---निष्प्रयोजन हिसा करना, ३. हिंसादण्ड -- 'यह मुझे मार रहा है, मारेगा या इसने अझको मारा था' – इसलिए हिंसा करना, ४. अकस्मात्दण्ड<sup>09</sup> - एक के वध के लिए प्रदार करने पर दूसरे का वध हो जाना । ५. दॉंप्टविपर्वासदण्ड- भीव को अमित जानकर दण्डित करना ।

| किरिया-पदं                                                                                                                                                                       | क्रिया-पदम्                                                                                                                                                                                  | किया-पद                                                                                                                                                                    |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ११२. पंच किरियाओ पण्णत्ताओ, तं<br>जहा—<br>आरंभिया, पारिग्गहिया,<br>मायावत्तिया,<br>अपच्चक्खाणकिरिया,<br>मिच्छादंसणवत्तिया ।                                                      | पञ्च कियाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—<br>आरम्भिकी, पारिप्रहिकी, मायाप्रत्यया,<br>अप्रत्याख्यानकिया, मिथ्यादर्शनप्रत्यया।                                                                           | ११२. किया पांच प्रकार की हैं <sup>94</sup> —-<br>१. आरम्भिकी, २. पारिग्रहिकी,<br>३. मायाप्रत्यया, ४. अप्रत्याख्यानक्रिया,<br>४. मिथ्यादर्शनप्रत्यया ।                      |
| ११३. सिच्छादिट्टियाणं णेरइयाणं पंच<br>किरियाओ क्ण्णत्ताओ, तं जहा—<br>•आरंभिया, पारिग्गहिया,<br>मायावत्तिया,<br>अपच्चत्रखाणकिरिया,<br>मिच्छादंसणवत्तिया।                          | मिथ्यादृष्टिकानां नैरयिकानां पंच<br>कियाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—<br>आरम्भिकी, पारिप्रहिकी,<br>मायाप्रत्यया, अप्रत्याख्यानकिया,<br>मिथ्यादर्शनप्रत्यया।                                         | ११३. विथ्यादॄष्टि नैरयिकों के पांच कियाएं<br>होती हैं <sup>आ</sup> —<br>१. आरम्भिकी, २. पारिग्रहिकी,<br>३. मायाप्रत्यया. ४. अप्रत्याख्यानकिया,<br>५. मिथ्यादर्शनप्रत्यया । |
| ११४. एवं—सब्वेसि णिरंतरं जाव<br>मिच्छद्दिट्टियाणं वेमाणियाणं,<br>णवरं—विर्गालदिया मिच्छद्दिट्टी<br>ण भण्णंति । सेसं तहेव ।                                                       | एवम्—सर्वेषां निरन्तरं यावत् मिथ्या-<br>दृष्टिकानां वैमानिकानां, नवरं—<br>विकलेन्द्रिया मिथ्यादृष्टयो न भण्यन्ते ।<br>शेषं तथैव ।                                                            | ११४. इसी प्रकार विकलेन्द्रियों तथा श्रेष सभी<br>मिथ्यादृष्टि वाले दण्डकों में पांचों ही<br>कियाएं होती हैं <sup>95</sup> ।                                                 |
| ११४. पंच किरियाओ पण्णत्ताओ, तं<br>जहा—<br>काइया, आहिगरणिया,<br>पाओसिया, पारितावणिया,<br>पाणातिवातकिरिया।                                                                         | पंच कियाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—<br>कायिकी, आधिकरणिकी,  प्रादौषिकी,<br>पारितापनिकी, प्राणातिपातकिया ।                                                                                          | ११५. किया पांच प्रकार की है <sup>००</sup> —<br>१. कायिकी, २. आधिकरणिकी,<br>३. प्रादोषिकी, ४. पारितापनिकी,<br>५. प्राणातिपातकिया ।                                          |
| ११६. णेरइयाणं पंच एवं चेव ।<br>एवं—णिरंतरं जाव वेमाणियाणं ।<br>११७. पंच किरियाओ पण्णत्ताओ, तं<br>जहा<br>आरंभिया, <sup>●</sup> पारिग्गहिया,<br>मायावत्तिया,<br>अपच्चक्खाणकिरिया,° | नैरयिकाणां पञ्च एवं चैव ।<br>एवम्—निरन्तरं यावत् वैमानिकानाम् ।<br>पञ्च क्रियाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा —<br>आरम्भिकी, पारिय्रहिकी,<br>मायाप्रत्यया, अप्रत्याख्यानकिया,<br>मिथ्यादर्शनप्रत्यया । |                                                                                                                                                                            |
| मिच्छादंसणवत्तिया ।<br>११८. णेरइयाणं पंच किरिया णिरंतरं<br>जाव वेमाणियाणं ।                                                                                                      | नैरयिकाणां पंच कियाः निरन्तर यावत्<br>वैमानिकानाम् ।                                                                                                                                         | ् ११⊏. सभी दण्डकों में ये पांचों कियाएं होती<br>हें <sup>८०</sup> ।                                                                                                        |

| ठाणं (स्थान)                                                                                                                                      | रूर                                                                                                                                                | स्थान ४ : सूत्र ११६-१२४                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ११९ पंच किरियाओ पण्णत्ताओ, तं<br>जहा—<br>दिट्ठिया, पुट्ठिया,<br>पाडुच्चिया, सामंतोवणिवाइया,<br>साहत्थिया।                                         | पञ्च क्रियाः प्रज्ञष्ताः, तद्यथा∽∽<br>दृष्टिजा, पृष्टिजा, प्रातित्यिकी,<br>सामन्तोपनिपातिकी, स्वाहस्तिकी ।                                         | ११९. किया पांच प्रकार की है <sup>сर</sup> —–<br>१. दृष्टिजा, २. पृष्टिजा, ३. प्रातित्यिकी,<br>४. सामंतोपनिपातिकी, १. स्वाहस्तिका ।                                                                                                                                                                                       |
| १२०. एवं णेरइयाणं जाव वेमाणियाणं ।                                                                                                                | एवं नैरयिकाणां यावत् वैमानिकानाम् ।                                                                                                                | १२०. सभी दण्डकों में ये पांचों क्रियाएं होती हैं <sup>८३</sup> ।                                                                                                                                                                                                                                                         |
| १२१ पंच किरियाओ पण्णत्ताओ, तं<br>जहा—<br>णेसत्थिया, आणवणिया,<br>वेयारणिया, अणाभोगवत्तिया,<br>अणवकंखवत्तिया।<br>एवं जाव वेमाणियाणं।                | पञ्च कियाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—<br>नैसृष्टिकी, आज्ञापनिका, वैदारणिका,<br>अनाभोगप्रत्यया, अनवकाङ्क्षप्रत्यया ।<br>एवं यावत् वैमानिकानाम् ।          | १२१. किया पांच प्रकार की है <sup>८।</sup><br>१. नैमृष्टिकी, २. आज्ञापनिकी,<br>३. वैदारणिका, ४. अनाभोगप्रत्यया,<br>५. अनवकांक्षप्रत्यया ।<br>सभी दण्डकों में ये पांचों कियाएं होती<br>है <sup>८४</sup> ।                                                                                                                  |
| १२२ पंच किरियाओ पण्णत्ताओ, तं<br>जहा—<br>पेज्जवत्तिया, दोसवत्तिया,<br>पओगकिरिया, समुदाणकिरिया,<br>ईरियावहिया।<br>एवं—मणुस्साणवि।<br>सेसाणं णत्थि। | पञ्च कियाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—<br>प्रेयःप्रत्यया, दोषप्रत्यया, प्रयोगकिया,<br>समुदानकिया, ऐर्यापथिकी ।<br>एवम्—मनुष्याणामपि । जेपाणां<br>नास्ति । | १२२. किया पांच प्रकार की है <sup>44</sup> —<br>१. प्रेयस्प्रत्यया, २. दोपप्रत्यया,<br>३. प्रयोगकियागमनागमन की किया,<br>४. सनुदानकिया मन, वचन और काया<br>की प्रवृत्ति । ४. ईर्यापथिकीजीतराग<br>के मन, वचन और काया की प्रवृत्ति से<br>होने वाला पुण्य-बंध ।<br>ये कियाएं मनुष्यों के ही होती हैं, दोप<br>दण्डकों में नहीं। |
| परिष्णा-पदं                                                                                                                                       | परिज्ञा-पदम्                                                                                                                                       | परिज्ञा-पद                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| १२३. पंचविहा परिष्णा पण्णत्ता, तं<br>जहा<br>उवहिपरिण्णा, उवस्सयपरिण्णा,<br>कसःप्रपरिण्णा,जोगपरिण्णा,<br>भत्तपाणपरिण्णा ।                          | पञ्चविधा परिज्ञा प्रज्ञप्ता, तद्यथा—<br>उपधिपरिज्ञा, उपाश्रयपरिज्ञा,<br>कपायपरिज्ञा, योगपरिज्ञा,<br>भक्तपानपरिज्ञा।                                | १२३. परिज्ञा [परित्याग] पांच प्रकार की<br>होती हैं -<br>१. उपधिपरिज्ञा, २. उपालवपरिज्ञा,<br>३. कपावपरिज्ञा, ४. योगपरिज्ञा,<br>१. भक्तपानपरिज्ञा।                                                                                                                                                                         |
| ववहार-पदं<br>१२४. पंचविहे ववहारे पण्णत्ते, तं जहा<br>आगमे, सुते, आणा, धारणा,<br>जीते ।                                                            | <b>व्यवहार-पदस्</b><br>पञ्चविधः व्यवहारः प्रज्ञप्तः, तद्यथा <u></u><br>आगमः, श्रृतं, आज्ञा, धारणा, जीतम् ।                                         | <b>व्यवहार-पद</b><br>१२४. व्यवहार पांच प्रकार का होता है <sup>८६</sup><br>१. आगम, २. श्रुत, ३. आज्ञा,<br>४ <sup>.</sup> धारणा, ५. जीत ।                                                                                                                                                                                  |

रेंदर्

जहा से तत्थ आगमे सिया, आगमेणं ववहारं पट्टवेज्जा। णो से तत्थ आगमे सिया जहा से तत्थ सुते सिया, सुतेणं ववहारं पट्टवेज्जा । णो से तत्थ सुते सिया \*जहा से तत्थ आणा सिया, आणाए ववहार पट्टवेज्जा। णो से तत्थ आणा सिया जहा से तत्थ धारणा सिया, घारणाए ववहारं पट्ठवेज्जा । णो से तत्थ वारणा सिया॰ जहा से तत्थ जीते सिया, जीतेणं

ववहारं पट्टवेज्जा। इच्चेतेहि पंचहि ववहारं पटु-वेज्जा—आगमेण •सुतेणं आणाए धारणाए° जीतेणं।

जधा-जधा से तत्थ आगमे \*सुते आणा धारणाँ जीते तथा-तधा ववहारं पट्टवेज्जा।

से किमाहु भंते ! आगमवलिया समणा णिग्गंथा ?

इच्चेतं पंचविधं ववहारं जया-जया जहि-जहि तया-तया तहि-तहि अणिस्सितोवस्सितं सम्मं ववहरमाणे समणे णिग्गंथे आणाए आराधए भवति।

#### सुत्त-जागर-पदं

१२४. संजयमणुस्साणं सुत्ताणं पंच जागरा संयतमनुष्याणां सुष्तानां पंच जागरा: १२५. संयत मनुष्य सुप्त होते हैं तब उनके पांच पण्णत्ता, तं जहा--

यथा तस्य तत्र आगमः स्याद्, आगमेन व्यवहारं प्रस्थापयेत् ।

नो तस्य तत्र आगमः स्याद् यथा तस्य तत्र श्रुतं स्यात्, श्रुतेन व्यवहारं प्रस्था-पर्यत् ।

नो तस्य तत्र श्रुतं स्याद्, यथा तस्य तत्र आज्ञा स्याद्, आज्ञया व्यवहारं प्रस्थापयेत् ।

नो तस्य तत्राज्ञा स्याद् यथा तस्य तत्र धारणा स्याद्, धारणया व्यवहारं अस्थापयेत् ।

नो तस्य तत्र धारणा स्याद् यथा तस्य तत्र जीतं स्याद्, जीतेन व्यवहारं प्रस्थापयत्\_\_\_

इत्येतः पञ्चभिः व्यवहारं प्रस्थापयेत्— आगमेन श्रुतेन आज्ञया धारणया जीतेन ।

यथा-यथा तस्य तत्र आगमः श्रुतं आज्ञा धारणा जीत तथा-तथा व्यवहार प्रस्थापयत् ।

तत् किमाहुः भगवन् ! आगमबलिकाः श्रमणाः !नग्रंन्थाः ?

इति एतत् पञ्चविधं व्यवहारं यदा-यदा यरिमन्-यस्मिन् तदा-तदा तस्मिन् तस्मिन् अनिश्रितांपाश्रितं सम्यग् व्यवहरन् श्रमणः निर्गन्थः आज्ञायाः आराधको भवति।

#### सुप्त-जागर-पदम्

प्रज्ञप्ताः, तद्यथा-\_\_ सद्दा, "रूबा, गंधा, रसा", फासा । शब्दा, रूपाणि, गन्धा:, रसा:, स्पर्शा: । स्थान ४ : सूत्र १२४

जहां आगम हो वहां आगम से व्यवहार की प्रस्थापना करे । जहां आगम न हो, श्रुत हो, वहां श्रुत से व्यवहार की प्रस्थापना करे। जहां श्रुत न हो, आज्ञा हो, वहां आज्ञा से व्यवहार को प्रस्थापना करे। जहां आज्ञा न हो, धारणा हो, वहां धारणा से व्यवहार की प्रस्थापना करे । जहां धारणा न हो, जीत हो, वहां जीत **से** व्यवहार की प्रस्थापना करे ।

इन पांचों से व्यवहार की प्रस्थापना करे— आगम से, श्रुत से, आज्ञा से, धारणा से और जीत से ।

जिस समय आगम, श्रुत, आज्ञा, धारणा और जीत में से जो प्रधान हो उसी से व्यवहार की प्रस्थापना करे ।

भंते ! आगमवलिक श्रमण-निर्ग्रन्थों ने इस विपय में क्या कहा है ?

आश्रुष्मान् श्रमणो ! इन पांचों व्यवहारों में जब-जब जिल-जिस विषय में जो व्यव-हार हो, तब-तब वहां-वहां उसका अनि-श्रितोपाश्रित-मध्यस्थभाव से सम्यग् व्यवहार करता हुआ श्रमण-निर्ग्रन्थ आज्ञा का आराधक होता है ।

#### सुप्त-जागर-५द

जागृत होते हैं—-१. शब्द, २. रूप, ३. गंध, ४. रस,

४ स्पर्श ।

स्थान ४ : सूत्र १२६-१३१

१२६ संजतमणुस्साणं जागराणं पंच मुत्ता पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ सद्दा, <sup>•</sup>रूवा, गंधा, रसा°, फासा ।

१२७. असंज्र्यमणुस्साणं सुत्ताणं वा जागराणं वा पंच जागरा पण्णत्ता, तं जहा.\_\_ सद्दा, \*रूवा, गंधा, रसा,° फासा।

रयादाण-वमण-पदं

- १२८. पंचहि ठाणेहि जीवा रयं आदि-ज्जंति, तं जहा.... पाणातिवातेणं •मुसावाएणं अदिण्णादाणेणं मेहुणेणं° परिग्गहेणं ।
- १२६. पंचहिं ठाणेहिं जीवा रयं वमंति, तं जहा\_\_\_ पाणातिवातवेरमणेणं, •मुसावायवेरमणेणं, अदिण्णादाणवेरमणेणं, मेहुणवेरमणेणं,° परिग्गहवेरमणेणं ।

# दत्ति-पदं

१३०. पंचमासियं णं भिक्खुपडिमं पडि-वण्णस्स अणगारस्स कर्ष्यति पंच दत्तीओ भोयणस्स पडिगाहेत्तए, पंच पाणगस्त ।

# उवघात-विसोहि-पदं

१३१. पंचविधे उवघाते पण्णत्ते, तं जहा-उग्गमोवधाते, उप्पायणोवधाते, एसणोवधाते, परिकम्मोवधाते, परिहरणोवघाते ।

संयत मनुष्याणां जागराणां पंच सुष्ताः १२६. संयत मनुष्य जागृत होते हैं तब उनके प्रज्ञप्ताः, तद्यथा\_\_ पांच सुप्त होते हैं----शब्दाः, रूपाणि, गन्धाः, रसाः, स्पर्शाः । १. शब्द, २. रूप, ३. गंध, ४. रस,

असंयत मनुष्याणां सुप्तानां वा जागराणां १२७. असंयन मनुष्य सुप्त हों या जागृत फिर वा पञ्च जागराः प्रज्ञग्ताः, तदयथा\_\_\_

शब्दाः, रूपाणि, गन्धाः, रसाः, स्पर्शाः ।

#### रज-आदान-वमन-पदम्

पञ्चिभिः स्थानैः जीवाः रजः आददति, १२६. पांच स्थानों से जीव कर्म-रजों का आदान तद्यथा.... प्राणातिपातेन, मृषावादेन, अदत्तादानेन, मैथुनेन, परिग्रहेण ।

पञ्चभिः स्थानैः जीवाः रजः वमन्ति, १२९. पांच स्थानों से जीव कर्म-रजों का वमन तद्यथा\_\_ प्राणातिपातविरमणेन, मृषावादविरमणेन, अदत्तादानविरमणेन, मैथ्नविरमणेन, परिग्रहविरमणेन।

# दत्ति-पदम्

पञ्चमासिकीं भिक्षुप्रतिमां प्रतिपन्नस्य १३०. पंचमासिकी भिक्षु-प्रतिमा से प्रतिपन्न अनगारस्य कल्पन्ते पञ्च दत्तीः भोज-नस्य परिग्रहीतुम्, पञ्च पानकस्य ।

# उपघात-विशोधि-पदम्

पञ्चविधः उपघातः प्रज्ञप्तः, तद्यथा— १३१. उपघात पांच प्रकार का होता है‴— उद्गमोपघातः, उत्पादनोपघातः, एषणोपघातः, परिकर्मोषघातः, परिधानोपघात: ।

# १. शब्द, २. रूप, ३. गंध, ४. रस, ५. स्पर्श ।

भी उनके पांच जागृत होते हैं—

५. स्पर्श ।

# रज-आदान-वमन-पद करते हैं—⊶ १. प्राणातिपात से, २. मृषाबाद से, ३. अदत्तादान से, ४. मैथ्न से, ५. परिग्रह से । करते हैं—-१. प्राणातिपात विरमण से, २. मुषावाद विरमण से, ३. अदत्तादान विरमण से, ४. मैथुन विरमण से, **४. परिग्रह** विरमण से ।

# दत्ति-पद

अनगार भोजन और पानी की पांच-पांच दत्तियां ले सकता है ।

# उपधात-विशोधि-पद

- - १. उद्गमोपघात, २. उत्पादनोषधात,
  - ३. एषगोपघात, ४. परिकर्मोपघात,
  - ५. परिहरणोपघात ।

जहा\_\_\_

# ठाणं (स्थान)

जहा\_\_\_

१३२ पंचविहा विसोही पण्णत्ता, तं

उग्गमविसोही, उप्पायणविसोही,

| एसणविसोही, परिकम्मविसोही,<br>परिहरणविसोही । | एषणाविशोधिः, परिकर्मविशोधिः,<br>परिधानविशोधिः ।    | ३. एषणा की विशोधि,<br>४. परिकर्म की विशोधि,<br>४. परिहरण की विशोधि । |
|---------------------------------------------|----------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|
| दुल्लभ-सुलभबोहि-पदं                         | दुर्लभ-सुलभबोधि-पदम्                               | दुर्लभ-सुलभबोधि-पद                                                   |
| १३३. पंचहि ठाणेहि जीवा दुल्लभबोधि-          | पञ्चभिः स्थानैः जीवाः दुर्लभबोधिकतया <sup>१३</sup> | ३. पांच स्थानों से जीव टुर्लभवोधिकत्वकर्म                            |
| यत्ताए कम्सं पकरेति, तं जहा                 | कर्म प्रकुर्वन्ति, तद्यथा                          | का अर्जन करता हैं."                                                  |
| अरहंताणं अवण्णं वरमाणे,                     | अर्हतां अवर्णं वदन्,                               | १. अईन्तों का अवर्षवाद करता हुआ,                                     |
| अरहंतपण्णत्तस्स घम्मरस अवण्णं               | अर्हत्प्रज्ञप्तस्य धर्मस्य अवर्णं वदन्,            | २. अर्हत्-प्रज्ञप्त धर्म का अवर्णवाद करता                            |
| वदमाणे,                                     |                                                    | हुआ, ३. आचार्य-उपाध्याय का अवर्णवाद                                  |
| आवरियउवज्भायाणं अवण्णं                      | आचार्योपाध्याययोः अवर्णं वदन्,                     | करना हुआ, ४. चनुर्वर्ण संघ का अवर्ण-                                 |
| वदमाणे,                                     |                                                    | बाद करता हुआ, ५. सप और ब्रह्मचर्य के                                 |
| चाउवण्णस्स संघरस अवण्णं                     | चतुर्वर्णस्य संघस्य अवर्ण वदन्,                    | विपाक से दिव्य-गति को प्राप्त देवों का                               |
| वदमाणे,                                     |                                                    | अवर्णवाद करता हुआ ।                                                  |
| विवक्क-तव-बंभचेराणं देवाणं                  | विपक्व-तपो-व्रह्यचर्याणां देवानां अवर्णं           |                                                                      |
| अवण्णं वदमाणे,                              | वदन् ।                                             |                                                                      |
| १३४. पंचहि ठार्णोह जीवा सुलभबोधि-           | पञ्चभिः स्थानैः जीवाः सुलभबोधिकतया <sup>९३°</sup>  | ४. पांच स्थानों से जीव-सुलभवोधिकत्वकर्म                              |
| यत्ताए कम्मं पकरेति, तं जहा                 | कर्म प्रकुर्वन्ति, तद्यथा                          | का अर्जन करता है                                                     |
| अरहंताणं वण्णं वदमाणे,                      | अर्हतां वर्णं वदन्,                                | १. अर्हन्तों का वर्णवाद <b>- स्ताधा कर</b> ता                        |
| •अरहंतपण्णत्तस्स धम्मस्स वण्णं              | अर्हत्प्रज्ञप्तस्य धर्मस्य वर्णं वदन्,             | हुआ, २. अईत्-प्रज्ञन्त धर्म का वर्णवाद                               |
| वदमाणे,                                     |                                                    | करता हुआ, ३. आचार्य-उपाध्याय का                                      |
| आयरियउवज्फायाणं वर्ण्य                      | आचार्योपाध्याययोः वर्णं वदन्,                      | वर्णवाद करता हुआ, ४. चतुर्दर्ण संघ का                                |
| वदमाणे,                                     | चतुर्वर्णस्य संघस्य वर्णवदन्,                      | वर्णवाद करता हुआ, - ४. तप और ब्रह्म-                                 |

चाउवण्णस्स संघरस वण्णं वदमाणे.» विवक्क-तव-बंभचेराणं देवाणं वण्णं वदमाणे ।

पडिसंलीण-अपडिसंलीण-पदं १३४. पंच पडिसंलीणा पण्णत्ता, तं

विपवद-तपो-ब्रह्मचर्याणां देवानां वर्णं ददन् ।

प्रतिसंलीन-अप्रतिसंलीन-पदम् पञ्च प्रतिसंलीनाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा\_\_\_ १३५. प्रतिबंलीनः पांच हें---

प्रतिसंलीन-अप्रतिसंलीन-पद

चर्य के विपाक से दिव्य-गति को प्राप्त

देवों का वर्णवाद करता हुआ ।

स्थान ४ : सूत्र १३२-१३४

१. उद्गम की विशोधि,

१. उत्पादन की विजोधि,

#### አዳደ

उद्गमविशोधिः, उत्पादनविशोधिः,

पञ्चविधा

तद्यथा\_\_\_

ৰিয়াঘি:

| ठाणं (स्थान)                                                                                                                                                                                                                  | ४८६                                                                                                                                                       | स्थान ४ : सूत्र १३६-१३६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| सोइंदियपडिसंलीणे,<br>•बक्खिंदियपडिसंलीणे,<br>धाणिदियपडिसंलीणे,<br>जिब्भिदियपडिसंलीणे,°<br>फासिदियपडिसंलीणे ।<br>१३६. पंच अपडिसंलीणा पण्णत्ता, तं<br>जहा—<br>सोतिदियअपडिसंलीणे,<br>धाणिदियअपडिसंलीणे,<br>जिब्भिदियअपडिसंलीणे,° | तद्यथा—<br>श्रोत्रेन्द्रियाप्रतिसंलीनः,<br>चक्षुरिन्द्रियाप्रतिसंलीनः,<br>ध्राणेन्द्रियाप्रतिसंलीनः,<br>जिह्व`न्द्रियाप्रतिसंलीनः,                        | <ol> <li>श्रोत्रेन्द्रिय प्रतिसंलीन,</li> <li>चक्षुरिन्द्रिय प्रतिसंलीन,</li> <li>झाणेन्द्रिय प्रतिसंलीन,</li> <li>रसनेन्द्रिय प्रतिसंलीन,</li> <li>रसनेन्द्रिय प्रतिसंलीन ।</li> <li>रस्पर्गनेन्द्रिय प्रतिसंलीन ।</li> <li>श्रद्धतेन्द्रिय अप्रतिसंलीन,</li> <li>द्धापेन्द्रिय अप्रतिसंलीन,</li> <li>द्याप्रेन्द्रिय अप्रतिसंलीन,</li> <li>द्याप्रेन्द्रिय अप्रतिसंलीन,</li> <li>रसनेन्द्रिय अप्रतिसंलीन,</li> <li>रसनेन्द्रिय अप्रतिसंलीन,</li> <li>रसनेन्द्रिय अप्रतिसंलीन,</li> <li>रसप्राप्तेन्द्रिय अप्रतिसंलीन,</li> <li>रसप्राप्तेन्द्रिय अप्रतिसंलीन,</li> <li>रसप्राप्तेन्द्रिय अप्रतिसंलीन,</li> </ol> |
| फासिदियअपडिसंलीणे ।<br>सं <mark>वर-असंवर-पदं</mark><br>१३७. पंचविधे संवरे पण्णत्ते, तं जहा—                                                                                                                                   | स्पर्वोन्द्रियात्रतिसंलीनः ।<br><b>संवर-असंवर-पदम्</b><br>पञ्चविधः संवरः प्रज्ञप्तः, तद्यथा                                                               | <b>संवर-असंवर-पद</b><br>१३७ संवर पांच प्रकार का टोता है—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| सोतिदियसंवरे, •ैचक्लिदियसंवरे,<br>घाणिदियसंवरे, जिन्मिदियसंवरे,°<br>फासिदियसंवरे।                                                                                                                                             | श्रोत्रेन्द्रियसंवरः, चक्षुरिन्द्रयसंवरः,<br>घ्राणेन्द्रियसंवरः, जिह्वेन्द्रियसंवरः,<br>स्पर्शेन्द्रियसंवरः ।                                             | १. श्रोवेन्द्रिय संवर,<br>२. चक्षुरिन्द्रिय संवर,<br>३. द्र्याणेन्द्रिय संवर,<br>४. रमनेन्द्रिय संवर,<br>४. रमनेन्द्रिय संवर,<br>४. स्पर्धनेन्द्रिय संवर।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                               | पञ्चविधः असंवरः प्रज्ञप्तः, तद्यथा—<br>श्रोत्रेन्द्रियासंवरः, चक्षुरिन्द्रियासंवरः,<br>घ्राणेन्द्रियासंवरः, जिह्वोन्द्रियासंवरः,<br>स्पर्शेन्द्रियासंवरः। | १३८. असंवर पांच प्रकार का होता है—-<br>१. श्रोत्नेन्द्रिय असंवर,<br>२. चक्षुरिन्द्रिय असंवर,<br>४. द्रापोन्द्रिय असंवर,<br>१. रसनेन्द्रिय असंवर,<br>१. स्पर्णनेत्द्रिय असंवर।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| संजम-असंजम-पदं                                                                                                                                                                                                                | संयम-असंयम-पदम्                                                                                                                                           | संयम-असंयम-प <b>द</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| १३९. पंचविघे संजमे पण्णत्ते, तं जहा<br>सामाइयसंजमे,<br>छेदोवट्ठावणियसंजमे,<br>परिहारविसुद्धियसंजमे,<br>सुहुमसंपराग्संजमे,<br>अहक्खायचरित्तसंजमे ।                                                                             | पञ्चविधः संयमः प्रज्ञप्तः, तद्यथा—<br>सामायिकसंयमः,<br>छेदोपस्थापनीयसंयमः,<br>परिहारविशुद्धिकसंयमः,<br>सूक्ष्मसंपरायसंयमः,<br>यथाख्यातचरित्रसंयमः ।       | १३९. संबम के पांच प्रकार हैं**<br>१. सामाधिक संयम,<br>२. छे .जस्थावनीय संयम,<br>३. परिहारविद्युद्धिक संयम,<br>४. सुध्मसंप्राय संयम,<br>५. यथाख्यातचरित्र संयम।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |

| ठाणं (स्थान)                           | र <i>ू</i> ७                                           | स्थान ५ : सूत्र १४०-१४४                              |
|----------------------------------------|--------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|
| १४०. एगिदिया णं जीवा असमारभमा-         |                                                        | १४० एकेन्द्रिय जीवों का असमारम्भ करता हुआ            |
| णस्स पंचविधे संजमे कज्जति, तं<br>जहा—  | पञ्चविधः संयमः क्रियते, तद्यथा                         | जीव पांच प्रकार का संयम करता है -                    |
| पुढविकाइयसंजमे,                        | पृथ्वीकायिकसंयमः,                                      | १. पृथ्वीकाय संयम, २. अप्काय संयभ,                   |
| •आउकाइयसंजमे,                          | अप्कायिकसंयमः,                                         | ३. तेजस्काय संयम, ४. बायकाय संयम,                    |
| तेउकाइयसंजमे,                          | तेजस्कायिकसंयमः,                                       | १. यनस्पतिकाथ संयम ।                                 |
| वाउकाइयसंजमे,॰                         | वायुकायिकसंयमः,                                        |                                                      |
| वणस्सतिकाइयसंजमे ।                     | वनस्पतिकायिकसंयमः ।                                    |                                                      |
| १४१. एगिदिया णं जीवा समारभमा-          | एकेन्द्रियान् जीवान् समारभमाणस्य                       | १४१. एकेन्द्रिय जीवों का समारम्भ करता हुआ            |
| णस्स पंचविहे असंजमे कज्जति,            | पञ्चविधः असंयमः क्रियते, तद्यथा—                       | जीव पाच प्रकार का असंयम करता है                      |
| तं जहा                                 |                                                        | <b>१.</b> पृथ्वीकाय असंयम <b>,</b>                   |
| पुढविकाइयअसंजमे,                       | पृथ्वीकायिकासंयमः,                                     | २. अपूकाय असंयम,                                     |
| *आउकाइयअसंजमे,                         | अप्कायिकासंयमः,                                        | ३. तेजस्काय अमंयम,                                   |
| तेउकाइयअसंजमे,                         | तेजस्कायिकासंयमः,                                      | ४. व⊪युकाय असंधन,                                    |
| वाउकाइयअसंजमे,                         | वायुकायिकासंयमः,                                       | ५. वरास्पतिकाय असंयम ।                               |
| वणस्सतिकाइयअसंजमे ।                    | वनस्पतिकायिकासंयमः ।                                   |                                                      |
| १४२. पंचिदिया णं जीवा असमार-           |                                                        | १४२. पंचेन्द्रिय जीवों का असमारम्भ करता हुआ          |
| भमाणस्स पंचविहे संजमे कज्जति,<br>नं चन | पञ्चविधः संयमः त्रियते, तद्यथा—                        | जीव पांच प्रकार का संघम करता है—                     |
| तं जहा                                 | <u> </u>                                               | १. थोलेन्द्रिय संयम,                                 |
| सोतिदियसंजमे,<br>*चर्षिस्वदियसंजमे,    | श्रोत्रेन्द्रियसंयमः,<br>जल्बन्दि ज्यनंत्रमः           | २. चक्षुरिन्द्रिय संयम,<br>२. च्य्येरेक्च चंच्च      |
| चाक्लादयसंजम,<br>घाणिदियसंजमे,         | चक्षुरिन्द्रियसंयमः,<br>द्राणेन्द्रियसंयमः,            | ३. त्राणेन्द्रिय संयम,                               |
| वारणादवर्त्तप्रम,<br>जिडिंभदियसंजमे    | द्राणान्द्रयसंयमः,<br>जिह्व <sup>े</sup> न्द्रियसंयमः, | ४. जिह्वे स्द्रिय संयम,<br>१. स्टर्शनेन्द्रिय संयम । |
| फासिदियसंजमे ।                         | ाज (व) गप्रयसयमः ।<br>स्पर्शेन्द्रियसंयमः ।            | ३, ९:शकाद्रय संयस् ।                                 |
| १४३. पंचिदिया णं जीवा समारभमाणस्स      |                                                        | १४३. पंचेन्द्रिय जीवों का समारम्भ करता हुआ           |
| पंचविधे असंजमे कज्जति, तं जहा-         | पञ्चविधः असंयमः त्रियते तद्यथा-                        | जीव पांच प्रकार का असंघन वरता है                     |
| सोतिदियअसंत्रमे,                       | श्रोत्रेन्द्रियासंयमः,                                 | १. श्रोन्नेन्द्रिज असंयम,                            |
| •चविखदियअसंजमे,                        | चक्षूरिन्द्रियासंयमः,                                  | २. चक्षरिन्द्रिय असंयस,                              |
| घाणिदियअसंजमे,                         | घाणेन्द्रियासंयमः,                                     | ३. झाणेन्द्रिय असंयम,                                |
| जिब्मिदियअसंजमे, <sup>°</sup>          | जिह्वे न्द्रियासंयमः,                                  | ४. जिह्वोन्द्रिय असंयम,                              |
| फासिंदियअसंजमे ।                       | स्पर्वेन्द्रियासंयमः ।                                 | ५. स्पर्शनेन्द्रिय अखंधम ।                           |
| १४४. सब्वपाणभूयजीवसत्ता यं असमार-      | सर्वप्राणभूतजीवसत्त्वान् समारभमाणस्य                   | १४४. सर्व प्राण, भूत, जीव और सत्त्वों का             |
| भमाणस्स पंचविहे संजमे कज्जति,          | पञ्चदिधः संयमः क्रियते, तद्यथा                         | असमारस्भ करता हुआ जीव गांच प्रकार                    |
| तं जहा                                 |                                                        | का संयम करता है                                      |

#### ሂፍፍ

एगिदियसंजमे, •बेइंदियसंजमे, तेइंदियसंजमे, चर्डारदियसंजमे, पंचिदिधसंजमे ।

१४५. सःववाणभूयजीवसत्ता णं समार-भमाणस्स पंचविहे असंजमे कज्जति, तं जहा\_\_\_ एगिदियअसंजमे, "बेइंदियअसंजमे, पंचिदिग्रअसंजमे ।

# तणवणस्सइ-पदं

१४६. पंचविहा तणवणस्ततिकाइया पण्णता, तं जहा.... अभावीया, मुलबीया, पोरबीया, खंधबीया, बीयरुहा ।

#### आयार-पदं

१४७. पंचविहे आयारे पण्णते, तं जहा\_\_\_ णाणायारे, दंसणायारे, चरित्तायारे, तवायारे, बीरियायारे

#### आयारपकष्प-पदं

१४८ पंचविहे आयारपकष्पे पण्णत्ते, तं जहा\_\_\_ मासिए उग्धातिए, मासिए अणुग्धातिए, चउमासिए उग्घातिए, चउमासिए अणुग्घातिए, आरोवणा।

एकेन्द्रियसंयमः, द्वीन्द्रियसंयमः, त्रीन्द्रियसंयमः, चतुरिन्द्रियसंयमः, पञ्चेन्द्रियसंयमः, । सर्वप्राणभूतजीवसत्त्वान् समारभमाणस्य १४५. सर्वं प्राण, भूत, जीव और सल्वों<sup>११</sup> का पञ्चविधः असंयमः त्रियते, तद्यथा---

एकेन्द्रियासंयमः, द्वीन्द्रियासंयमः तेइंदियअसंजमे, चउरिदियअसंजमे, त्रीन्द्रियासंयमः, चतुरिन्द्रियासंयमः, पञ्चेन्द्रियासंयम: ।

# तृणवनस्पति-पदम्

पञ्चविधाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा.... अग्रवीजाः, मुलबीजाः, पर्ववीजाः स्कन्ववीजाः, वीजरुहाः ।

#### आचार-पदम्

पञ्चविधः आचारः प्रज्ञप्तः, तद्यथा\_\_\_ १४७. आचार्\* के पांच प्रकार हैं --ज्ञानाचारः, दर्शनाचारः, चरित्राचारः, तप आचारः, वीर्याचारः।

#### आचारप्रकल्प-पदम

पञ्चविधः आचारप्रकल्पः तद्यथा.... मासिक उद्घातिक:, मासिकानुद्घातिकः, चातुर्मासिक उद्घातिक:, चातुर्मासिकानुद्घातिक:, आरोपणाः

स्थान ४ : सूत्र १४४-१४८

१. एकेन्द्रिय संयम, २. ढीन्द्रिय संयम, ३. तीन्द्रिय संयम, ४. चतुरिन्द्रिय संयम, १. पंचेन्द्रिय संयम ।

समारम्भ करता हुआ जीव पांच प्रकार का असंयम करता है----

१. एकेन्द्रिय असंयम,

२ द्वीन्द्रिय असंयम,

३. ज्रीन्द्रिय असंयम,

४. चतुरिन्द्रिय असंयम,

५. पंचेन्द्रिय असंयम् ।

# तृणवनस्पति-पद

तृणवनस्पतिकायिका: १४६. तृणवनम्पतिकायिक जीवों के पांच प्रकार 글??- --१. अन्नवीज, २. मूलबीज, ३. पर्ववीज, ४. स्कन्धबीज, ५. वीजरूह ।

#### आचार-पद

१. जानाचार, २. दर्शनाचार, ३. चरित्राचार, ४. तेप आचार, ४. दीर्वाचार ।

#### आचारप्रकल्प-पद

प्रज्ञप्त:, १४५. आचारप्रकल्प<sup>९,</sup> के पांच प्रकार हैं— १. मासिक उद्घातिक, 🗉 मासिक अनुदुत्रातिक, ३. चातुर्मानिक उद्घातिक, ४. चातुमांसिक अनुद्घातिक, १, जानेपणा।

#### ४८६

#### स्थान ४: सूत्र १४६-१४३

आरोवणा-पदं

१४६. आरोवणा पंचविहाँ पण्णत्ता, तं जहा.... पट्टविया, ठविया, कसिणा, अकसिणा, हाडहडा ।

#### वक्खारपव्वय-परं

- १५०. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स पुरत्थिमे णं सीयाए महाणदीए उत्तरे णं पंच वक्खारपव्वता, पण्णत्ता तं जहा.... मालवंते, चित्तकुडे, पम्हकूडे, णलिणकूडे, एगसेले ।
- १४१. जंबुद्दीवे दीवे संदरस्स पव्वयस्स पुरत्थिमे णं सीयाए महाणदीए दाहिणे णं पंच वक्लारपव्वता पथ्णत्ता, तं जहा..... वेसमणकुडे, अंजणे, तिकूडे, मायंजणे, सोमणसे ।
- १५२. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स पच्चत्थिमे णं सीओयाए महाण-दीए दाहिणे णं पंच वक्खार-पव्वता, पण्णत्ता, तं जहा— विज्जुप्पभे, अंकावती, पम्हावती, आसोविसे, सुहावहे।
- १५३. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स पच्चत्थिमे गं सीओयाए महाणदीए उत्तरे णं पंच वरखारपव्यता षण्णत्ता, तं जहा.... चंदपव्वते, सूरपव्वते, णागपव्वते, देवपव्वते, गंधमादणे ।

# आरोपणा-पदम्

आरोपणा पञ्चवित्रा तद्यथा---प्रस्थापिता, स्थापिता, कृत्स्ना, अकृत्स्ना, हाडहडा ।

#### वक्षस्कारपर्वत-पदम्

जम्बूढीपे द्वीपे मन्दरस्य पूर्वस्मिन् शीलायाः महानद्याः उत्तरे पञ्च वक्षस्कारपर्वताः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— माल्यवान्, चित्रकूट:, पक्ष्मकूट:, नलिनकूट:, एकशैल: । जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य पूर्वस्मिन् शीतायाः महानद्याः दक्षिणे पञ्च वक्षस्कारपर्वताः प्रज्ञप्ताः, तद्यथां----

त्रिकूटः, वैश्रमणकूटः, अञ्जनः, माताञ्जनः, सौमनसः ।

शीतोदायाः महानद्याः दक्षिणे पञ्च वक्षस्कारपर्वताः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—

विद्युत्प्रभः, अङ्गावती, पक्ष्मावती, आसोविपः, सुखावहः । जम्बुद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य पश्चिमे १४३. जम्ब्रुद्वीप द्वीप में मन्दर पर्वत के पश्चिम-शीतोदायाः महानद्याः उत्तरे पञ्च वक्षस्कारपर्वताः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—

चन्द्रपर्वतः, सूरपर्वतः, नागपर्वतः, देवपर्वतः, गन्धमादनः ।

#### आरोपणा-पद

प्रज्ञप्ता, १४६. आरोपणा<sup>९६</sup> के पांच प्रकार हैं—

१. प्रस्थापिता, २. स्थापिता, ३. इत्स्ना, ४. अकृत्स्ना, ५. हाडहड्ा ।

#### वक्षस्कारपर्वत-पद

पर्वतस्य १४०. जम्बूढीप द्वीप में मन्दर पर्वत के पूर्वभाग में तथा सीता महानदी के उत्तरभाग में पांच वक्षस्कार पर्वत हैं —

> १. माल्यवान्, २. चित्नकूट, ३. पक्ष्मकूट, ४. नलिनकूट, ५. एकज्ञैल ।

१५१. जम्बुद्वीप द्वीप में मन्दर पर्वत के पूर्वभाग में तथा सीता नदी के दक्षिणभाग में पांच वक्षस्कार पर्वत हैं---१. तिकूट, २. वैश्रमणकूट, ३. अंजन,

४. मातांजन, १. सौमनस ।

जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य पश्चिमे १५२. जम्बूद्वीप द्वीप में मन्दर पर्वत के पश्चिम-भाग में तथा सीतोदा महानदी के दक्षिण-भाग में पांच वक्षस्कार पर्वत हैं---

> १. विद्युतप्रभ, २. अंकावती,

३. पक्ष्मावती, ४. आश्रीविष,

५. सुखावह ।

भाग में तथा सीतोदा महानदी के उत्तर-भाग में पांच वक्षस्कार पर्वत हैं —

१. चन्द्रपर्वत, २. सूरपर्वत, ३. नागपर्वत,

४. देवपर्वत, ४. गंधमादन ।

# महादह-पदं

- १४४. जम्बुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स दाहिणे णं देवकुराए कुराए पंच महद्दहा पण्णत्ता, तं जहा-णिसहदहे, देवकुरुदहे, सूरदहे, सुलसदहे, विज्जुप्पभदहे ।
- १४५. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स उत्तरे णं उत्तरकुराए कुराए पंच महादहा पण्णत्ता, तं जहा.... णीलवंतदहे, उत्तरकुरुदहे, चंददहे, एरावणदहे, मालवंतदहे।

#### वक्खारपब्वय-पदं

१५६. सब्वेवि णं वक्खारपब्वया सौया-सीओयाओ महाणईओ मंदरं वा पच्वत पंच जोयणसताइं उड्ढ उच्चत्तेणं, पंचगाउसताइं उब्वेहेणं ।

#### धायइसंड-पुक्खरवर-पदं

१४७. धायइसंडे दीवे पुरस्थिमद्धे णं मंदरस्स पब्वयस्स पुरस्थिमे णं सीयाए महाणदीए उत्तरे णं पंच वक्खारपव्वता पण्णत्ता, तं जहा.... मालवंते, एवं जहा जंबुद्दीवे तहा जाव पुक्खरवरदीवडूं पच्चस्थि-वक्खारपव्वया दहा य मद्ध उच्चत्तं भाषियव्वं ।

#### समयक्लेत्त-पदं

१४८. समयक्खेत्ते णं पंच भरहाइं, पंच एरवताइं, एवं जहा चउट्टाणे बितीयउद्देसे तहा एत्थवि भाषि-यव्वं जाव पंच संदरा पंच मंदर-चूलियाओ, णवरं उसुयारा णत्थि।

#### महाद्रह-पदम्

```
जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य दक्षिणे ११४. जम्बूद्वीप द्वीप में मन्दर पर्वत के देवकुरु
देवकुरौ कुरौ पञ्च महाद्रहाः प्रज्ञप्ताः,
तद्यथा__
निषधद्रहः, देवकुरुद्रहः, सूरद्रहः,
सुलसद्रहः, विद्युःप्रभद्रहः ।
जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य उत्तरे ११४. जम्बूद्वीप द्वीप मन्दर पर्वत के उत्तरभाग
उत्तरकुरौ कुरौ पञ्च महाद्रहाः प्रज्ञप्ताः,
तद्यथा—
नीलवर्द्रहः, उत्तरकुरुद्रहः, चन्द्रद्रहः,
ऐरावणद्रहः, माल्यवद्द्रहः ।
```

#### वक्षस्कारपर्वत-पदम्

सर्वेपि वक्षस्कारपर्वताः शीताशीतोदे ११६ सभी वक्षस्कार पर्वत सीता, सीतोदा महानद्यौ मन्दरं वा पर्वतं पञ्च योजनशतानि ऊर्ध्व उच्चत्वेन, पञ्च-गव्यूतिशतानि उद्वेधेन ।

#### धातकोषण्ड-पुष्करवर-पदम्

धातकीषण्डे द्वीपे पौरस्त्यार्थे मन्दरस्य १४७. धातकीषण्ड ढीप के पूर्वार्ध में, मन्दर पर्वत पर्वतस्य पूर्वस्मिन् शीतायाः महानद्याः उत्तरे पञ्च वक्षस्कारपर्वताः प्रज्ञष्ताः, तद्यथा---

माल्यवान्, एवम् यथा जम्बूद्वीपे तथा यावत् पुष्करवरद्वीपार्धं पाश्चात्यार्धं वक्षस्कारपर्वताः द्रहाश्च उच्चलं भणितव्यम् ।

#### समयक्षेत्र-पदम्

समयक्षेत्रे पञ्चभरतानि, पञ्चैरवतानि, ११८. समयक्षेत्र में पांच भरत और पांच ऐरवत एवं यथा चतुःस्थाने, द्वितीयोद्देशे तथा अत्रापि भणितव्यं यावत् पञ्च मन्दराः पञ्च मंदरचूलिकाः, नवरं इषुकाराः न सन्ति ।

#### महाद्रह-पद

नामक कुरुक्षेत्र में पांच महाद्रह हैं---

१. निषधद्रह, २. देवकुरुद्रह, ३. सूरद्रह, ४. सुलसद्रह, ४. विद्युत्प्रभद्रह ।

में उत्तरकुरु नामक कुरुक्षेत में पांच महा-द्रह हैं----

> १. नीलवत्द्रह, २. उत्तरकुरुद्रह, ३. चन्द्रद्रह, ४. ऐरावणद्रह,

४. माल्यवत्द्रह ।

#### वक्षस्कारपर्वत-पद

महानदी तथा मन्दर पर्वत की दिशा में पांच सौ योजन ऊंचे तथा पांच सौ कोस गहरे हैं ।

#### धातकोषण्ड-पुष्करवर-पद

के पूर्व में तथा सीता महानदी के उत्तर में पांच दक्षस्कार पर्वत हैं----१. माल्पवान्, २. चित्रकूट, ३. पक्ष्मकूट, ४. नलिनकूट, ४. एकझैल । इसी प्रकार धातकीषण्ड द्वीप के पश्चि-मार्ध में तथा अर्धपुष्करवर । द्वीप के पुर्वार्ध और पश्चिमार्ध में भी जम्बूद्वीप की तरह पांच-पांच वक्षस्कार पर्वत, सहानदियां तथा द्रह और वक्षस्कार पर्वतों की ऊंचाई

#### समयक्षंत्र-पद

हैं ।

ភ្នំ៖

शेष वर्णन के लिए देखें [४/३३७]। विशेष यह है कि वहां इपुकार पर्वन नहीं है ।

#### ओगाहणा-पदं

- १४६. उसभे णं अरहा कोसलिए पंच धणुसताइं उड्टं उच्चत्तेणं होत्था।
- १६० भरहे णं राया चाउरंतचक्कवट्टी पंच धणुसताइं उड्ड उच्चत्तेणं होत्था ।
- १६१. बाहुबली णं अणगारे •पंच धणु-सताइं उड्डं उच्चत्तेणं होत्था।°
- १६२. बंभी णं अज्जा "पंच धणुसताइं उड्डां उच्चत्तेणं होत्था ।
- १६३. •सुन्दरी णं अज्जा पंच धणुसताइं उड्डा उच्चलेण होत्था ।॰

#### विबोध-पदं

१६४ पंचहि ठाणेहि सुत्ते विवुज्भेज्जा, तं जहा\_\_\_ सहेणं, फासेणं, भोयणपरिणामेणं, णिदृवखएणं, सुविणदसणेणं ।

# णिग्गंथी-अवलंबण-पदं

१६५. पंचहि ठाणेहि समणे णिग्गंथे णिग्गंथि गिण्हमाणे वा अवलंब-माणे वा णातिक्कमति, तं जहा\_\_ १ णिग्गंथि च णं अण्णयरे पसु-जातिए वा पक्खिजातिए वा ओहातेज्जा, तत्थ णिग्गंथे णिग्गंथि गिष्हमाणे वा अवलंबमाणे वा णातिक्कमति ।

> २. णिग्गंथे णिग्गंथि दुग्गंसि वा विसमंसि वा पक्खलमाणि वा पवडमाणि वा गिण्हमाणे वा अवलंबमाणे वा णातिक्कमति ।

# अवगाहना-पदम्

- ऋषभः अर्हन् कौझलिकः पञ्च धनुः- ११६ कौणलिक अर्हन्त ऋषभ पांच सौ धनुध रातानि ऊर्ध्व उच्चत्वेन अभवत् । ऊंचे थे। भरतः राजा चातुरन्तचक्रवर्ती पञ्च १६०. चातुरंत चक्रवर्ती राजा भरत पांच सौ धनुःशतानि उर्ध्वं उच्नत्वेन अभवत् । धनुप ऊंचे थे।
- वाहुबली अनगार: पञ्च धनुःशतानि १६१. अनगार वाहुबली पांच सौ धनुष ऊंचे थे । ऊर्ध्वं उच्चत्वेन अभवत । बाह्मी आर्या पञ्च धनुःशतानि ऊर्ध्व १६२. जायां ब्राह्मी अंचाई में पांच सौ धनुष थी। उच्चत्वेन अभवत्। सुन्दरी आर्या पञ्च धनुःशतानि ऊर्ध्व १६३. आर्या सुन्दरी ऊंबाई में पांच सौ धनुष उच्चत्वेन अभवत् । थी ।

# विबोध-पदम्

पञ्चभि: स्थानै: सुष्त: विबुध्येत, १६४ पांच कारणों से सुप्त मनुष्य विबुद्ध हो तद्यथा.... शब्देन, स्पर्शेन, भोजनपरिणामेन, निद्राक्षयेण, स्वप्नदर्शनेन ।

#### निर्ग्रन्थ्यवलम्बन-पदम्

पञ्चभिः स्थानैः श्रमणः निर्ग्रन्थः निग्रंन्थी गृह्णन् वा अवलम्बमानो वा नातिकामति, तद्यथा— १. निर्ग्रन्थीं च अन्यतरः पश्रजातिको

वा पक्षिजातिको वा अवघातयेत, तत्र निर्ग्रन्थः निग्रं न्थीं गृह्णन् वा अवलम्व-मानो वा नातिकामति ।

२. निर्ग्रन्थः निर्ग्रन्थीं दुर्गेवा विषमे वा प्रसरवलन्तीं वा प्रपतन्तीं वा गृह्णन् वा अवलम्बमानो वा नातिकामति।

#### अवगाहना-पद

# विबोध-पद

५. स्वप्नदर्शन से,

जाता है---१. शब्द से, २. स्पर्श से, ३. भोजन परि-णाम---भूख से. ४. निद्राक्षय से,

# निर्ग्रन्थ्यवलम्बन-पद

१६५. पांच कारणों से अमण-निग्रंन्थ निग्रंन्थी को पकड़ता हुआ, सहारा देता हुआ आज्ञा का अतिक्रमण नहीं करताः – १. कोई पशु या पक्षी निर्ग्रन्थी को उपहुत

करे तो उसे पकड़ता हुआ, सहारा देता हुआ निर्ग्रन्य आजा का अतिकमण नहीं करता ।

२. दर्गम" तथा ऊवड्-खाबड् स्थानों में प्रस्खलित<sup>36</sup> होनी हुई, गिरती हुई निर्ग्रन्थी को पकड़ता हुआ, सहारा देता हुआ निग्रंथ आज्ञा का अतिक्रमण नहीं करता ।

३. णिग्गंथे णिग्गंथि सेयंसि वा पंकंसि वा पणगंसि वा उदगंसि वा उक्कसमाणि वा उबुज्भमाणि वा गिण्हमाणे वा अवलंबमाणे वा णातिक्कमति ।

४. णिग्गंथे णिग्गंथि णावं आरु-भमाणे वा ओरोहमाणे वा णातिक्कमति ।

५. खित्तचित्तं दित्तचित्तं जक्खाइट्टं उम्मायपत्तं उवसग्गपत्तं साहि-गरणं सपायच्छित्तं जाव भत्तपाण-पडियाइविख्यं अट्ठजायं वा णिग्गंथे णिग्गंथिं भेण्हमाणे वा जवत्तंबमाणे वा णातिक्कमति । आयरयि-उवज्फाय-अइसेस-पदं

१६६. आयरिय-उवज्भायस्स णं गणंसि पंच अतिसेसा पण्णत्ता, तं जहा.... १. आयरिय-उवज्भाए अंतो उवस्सयस्स पाए णिगज्भिय-पष्फोडेमाणे णिगजिसय वा पमज्जेमाणे वा णातिक्कमति । २. आयरिय-उवज्झाए अंतो उवस्सयस्स उच्चारपासवणं विभिचमाणे वा विसोधेमाणे वा णातिक्कभति ।

> ३. आयरिय-उवज्फाए पभू इच्छा वेयायडियं करेज्जा, इच्छा णो करेज्जा ।

४. आयरिय-उवज्भाए अंतो उवस्सबस्स एगरातं वा दुरातं वा एगगो वसमाणे णातिक्कमति । ५. आयरिय-उवज्भाए बाहि उवस्सयस्स एगरातं वा दुरातं वा [एगओ?]वसमाणे णातिक्कमति । ३. निर्ग्रन्थः निर्ग्रन्थों सेके वा पङ्के वा पनके वा उदके वा अपकसन्तीं वा अपोह्यमानां वा गृह्णन् वा अवलम्ब-मानो वा नातिकामति ।

४. निर्ग्रंग्थः निर्ग्रंग्थीं नावं आरोहयन् वा अवरोहयन् वा नातिकामति ।

४. क्षिप्तचित्तां हप्तचित्तां यक्षाविष्टां उन्मादप्राप्तां उपसर्गप्राप्तां साधिकरणां सप्रायश्चित्तां यावत् भक्तपानप्रत्या-ख्यातां अर्थजातां वा निर्ग्रन्थ: निर्ग्रन्थीं गृह्णन् वा अवलम्बमानो वा नाति-कामति ।

#### आचार्योपाध्यायातिशेष-पदम्

आचार्योपाध्यायस्य गणे पञ्च अति- १६६. गणमें आचार्य तथा उपाध्याय के पांच शेखाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा\_\_\_\_\_\_\_अतिशेप [विशेष विधियां] होते है<sup>००</sup> — १. आचार्योपाध्यायः अन्तः उपाश्रयस्य १. आचार्य और उपाध्याय उपाथय में

. पादौ निगृह्य-निगृह्य प्रस्फोटयन् वा प्रमार्जयन् वा नातिकामति ।

२. आचार्योपाध्यायः अन्तः उपाश्रयस्य उच्चारप्रश्रवणं विवेचयन् वा विशोधयन् वा नातिकामति ।

३. आचार्योपाव्यायः प्रभुः इच्छा वैयावृत्त्यं कुर्यात्, इच्छा नो कुर्यात् ।

४. आचार्योपाध्यायः अन्तः उपाश्रयस्य एकरात्रं वा द्विरात्रं वा एकको वसन् नातिकामति ।

५. आचार्योपाध्यायः बहिः उपाश्रयस्य एकरात्रं वा द्विरात्रं वा (एककः ?) वसन् नातिकामति ।

#### स्थान ४ : सूत्र १६६

३. दल-दल में, कीचड़ में, काई में या पानी में फंसी हुई या बहती हुई निर्म्रन्थी को पकड़ता हुआ, सहारा देता हुआ निर्म्रन्थ आज्ञा का अतिक्रमण नहीं करना।

४. निर्ग्रन्थ निर्ग्रन्थी को नाव में चढाता हुआ या उतारता हुआ आज्ञा का अति-कमण नहीं करता ।

५. क्षिप्तचित्त<sup>1</sup>, दृप्तचित्त<sup>1</sup>, यभ्रा-विष्ट<sup>1</sup>, उन्मादप्राप्त<sup>1</sup>, उपमगंप्राप्त, कलहरत, प्रायश्चित्त से डरी हुई. अनज्ञन की हुई, किन्हीं व्यक्तियों द्वारा संयम से विचलित की जाती हुई या किसी आक-स्मिक कारण के समुत्पन्त हो जाने पर निर्ग्रन्थ निर्ग्रन्थी को पकड़ता हुआ, सहारा देता हुआ आज्ञा का अतिक्रमण नहींकरता।

#### आचार्योपाध्यायातिशेष-पद

, गण में आचार्य तथा उपाध्याय के पांच अतिशेप [विशेष विधियां] होते है<sup>२०३</sup> — १. आचार्य और उपाध्याय उपाश्रय में पैरों की धूलि को यतनापूर्वक [दूसरों पर न गिरे वैसे ] झाड़ते हुए, प्रमाजित करते हुए आजा का अनिक्रमण नहीं करते ।

२. आचार्य और उपाध्याय उपाक्ष्य में उच्चार-प्रश्ववण का ब्युत्सर्ग और विशो-धन करते हुए आज्ञा का अनिक्रमण नहीं करते।

३. आचार्य और उपाध्याय की इच्छा पर निर्भर है कि ये किसी साथु की सेवा करें या न करें।

४. आचार्यं और उपाध्याय उपाश्रय में एक रात या दो रात अकेले रहते हुए आज्ञा का अतिक्रमण नहीं करते ।

४. आचार्य और उपाध्याय उपाश्रज से बाहर एक रात या दो रात अकेले रहते हुए आज्ञा का अतिकमण नहीं करते ।

आचार्योपाध्याय-गणापक्रमण-पदं

स्थान ४ : सूत्र १६७-१६८

आयरिय-उवज्भाय-गणावक्कमण-पद

१६७ पंचहि ठाणेहि आयरिय-उवज्भा-यस्स गणावक्कमणे पण्णत्ते, तं ৰ্জনা—

> १. आयरिय-उवज्भाए गणंसि आणं वा धारणं वा णो सम्मं पउंजित्ता भवति ।

गणंसि २. आयरिय-उवज्माए आधारायणियाए कितिकम्मं वेणइयं णो सम्मं पउंजित्ता भवति। ३. आयरिय-उवज्माए गणंसि जे सुयपज्जवजाते धारेति, ते काले-सम्ममणुपवादेत्ता काले णो भवति ।

४. आयरिय-उवज्भाए गणंसि सगणियाए वा परगणियाए वा णिग्गंथीए बहिल्लेसे भवति । ४. मित्ते णातिगणे वा से गणाओ अवक्कमेज्जा, तेसि संगहोवग्ग-हट्टयाए गणावक्कमाणे पथ्णते ।

# इडि्टमंत-पदं

१६८. पंचविहा इड्रिमंता मणुस्सा पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ अरहता, चक्कवट्टी, बलदेवा, वासुदेवा, भावियप्पाणो अणगारा ।

पञ्चभिः स्थानैः आचार्योपाध्यायस्य १६७. पांच कारणों से आचार्य तथा उपाध्याय गणापकमणं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा-

१ आचार्योपाध्यायः गणे आज्ञां वा धारणां वा नो सम्यक् प्रयोक्ता भवति ।

२ आचार्योपाध्यायः गणे यथारात्नि-कतया कृतिकर्म वैनयिकं नो सम्यक प्रयोक्ता भवति ।

३. आचार्योपाध्यायः गणे यान् श्रुत-पर्यवजातान् धारयति, तान् काले-काले नो सम्यगनुप्रवाचयिता भवति ।

४. आचार्योपाध्याय: राण स्वराण-सत्कायां वा परगणसत्कायां वा निग्रं न्थ्यां वहिलेंश्यो भवति । ४ मित्रं ज्ञातिगणो वा तस्य गणात अपक्रमेत, तेषां संग्रहोपग्रहार्थं गणाव-कमणं प्रज्ञप्तम् ।

# ऋद्विमत्-पदम्

पञ्चविधाः ऋद्धिमन्तः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— अर्हन्तः, चक्रवत्तिनः, बलदेवाः, वासुदेवाः, भावितात्मानः अनगाराः ।

#### आचार्योपाध्याय-गणापजमण-पद

गण से अपक्रमण [निर्गमन] करते हैं 🚧 🚽

१. आचार्य तथा उपाध्याय गण में आज्ञा या धारणा का सम्वक् प्रयोग न कर सकें।

२. आचार्य तथा उपाध्याय गण में यथा-रात्निक कृतिकर्म -- वन्दन और वितय का सम्यक् प्रयोग च करें।

३. आचार्य तथा उपाध्याय जिन श्रुत-पर्यायों को धारण करते हैं, समय-समय पर उनकी गण को सम्यक् वाचना न दें।

४. आचार्य वथा उपाध्याय अपने गण की या दूसरे के गण की निर्प्रन्थी में वहिलेंख-आगवत हो जाएं ।

५. आचार्य तथा उपाध्याव के निव्र या स्वजन गण से अपक्रमित [निर्गत | हो जाएँ, उन्हें पुनः राण में सम्मिलित करने तथा सहयोग करने के लिए वे गण से अपक्रमण करते हैं ।

#### ऋद्धिमत्-पद

```
मनूच्या: १६८. ऋदिमान् मनुष्य पांच प्रकार के होते
                ž*'---
                 १. अर्हन्त,
                             २. चक्रवर्ती, ३. वलदेव,
                ४. वासुदेव, ४. भावितात्मा अनगार ।
```

# तइओ उद्देसो

अत्थिकाय-पदं १६६. पंच अत्थिकाया पण्णत्ता, तं जहा---

धम्मत्थिकाए, अधम्मत्थिकाए, आगासत्थिकाए, जीवत्थिकाए, **पोग्ल**त्थिकाए ।

१७०. धम्मत्थिकाए अवण्णे अगंधे अरसे अफासे अरूवी अजीवे सासए अबट्ठिए लोगदब्वे । से समासओ पंचविधे पण्णत्ते, तं जहा\_\_

दव्वओ, खेत्तओ, कालओ, भावओ, गुणओ ।

दव्वओ णं धम्मत्थिकाए एगं दध्व ।

खेत्तओ लोगपमाणमेत्ते । कालओ णकयाइ णासी, ण कयाइ ण भवति, ण कयाइ ण भविस्स-इत्ति-भुवि च भवति य भविस्सति य, धुवे णिइए सासते अक्खए अव्वए अवद्विते णिच्चे । भावग्री अवण्णे अगंधे ग्ररसे अफासे ।

गुणओ गमणगुणे।

१७१. अधम्मत्थिकाए अवण्णे "अगंधे अरसे अफासे अरूवी अजीवे सासए अवद्रिए लोगदव्वे । से समासओ पंचविधे पण्णते, तं जहा.\_\_ दव्वओ, खेत्तओ, कालओ, भावओ, गुणओ ।

अस्तिकाय-पदम् पञ्चास्तिकायाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— धर्मास्तिकायः, अधर्मास्तिकायः, आकाशास्तिकायः, जीवास्तिकायः, पुद्गलास्तिकाय: । धर्मास्तिकायः अवर्णः अगन्धः अरसः अस्पर्शः अरूपी अजीवः शाश्वतः अवस्थितः लोकद्रव्यम् । पञ्चविधः स समासतः प्रज्ञप्त:, तद्यथा---द्रव्यतः, क्षेत्रतः, कालतः, भावतः, गुणतः । द्रव्यतः धर्मास्तिकायः एक द्रव्यम् ।

क्षेत्रतः लोकप्रमाणमात्रः। कालतः न कदापि न आसीत्, न कदापि न भवति, न कदापि न भविष्यति इति-अभूच्च भवति च भविष्यति च, ध्रुवः निचितः शाश्वतः अक्षयः अव्ययः अवस्थितः नित्यः । भावतः अवर्णः अगन्धः अरसः अस्पर्शः ।

गुणतः गमनगुणः ।

अधर्मास्तिकायः अवर्णः अगन्धः अरसः १७१ अधर्मास्तिकाय अवर्ण, अगंध, अरस, अस्पर्शः अरूपी अजीवः शाश्वतः अवस्थितः लोकद्रव्यम् । स समासतः पञ्चविध: प्रज्ञप्त:, तद्यथा---द्रव्यतः, क्षेत्रतः, कालतः, भावत:, गुणत: ।

#### अस्तिकाय-पद

१६९. अस्तिकाय पांच हैं ---१. धर्मास्तिकाय, २. अधर्मास्तिकाय, ३. आकाणास्तिकाय, ४. जीवास्तिकाय **५. पूद्**गलास्तिकाय । १७०. धर्मास्तिकाय अवर्ण, अगंध, अरस, अस्पर्ध, अरूप, अजीव, शाश्वत, अवस्थित तथा लोक का एक अंशभूत द्रव्य है । संक्षेप में वह पांच प्रकार का है----१. इव्य की अपेक्षा, २. क्षेत्र की अपेक्षा, ३. काल की अपेक्षा, ४. भाव की अपेक्षा, ५. गुण की अपेक्षा। द्रव्य की अपेक्षा----एक द्रव्य है ।

> क्षेत्र की अपेक्षा---लोकप्रमाण है । काल की अपेक्षा- ... कभी नहीं था ऐसा नहीं है, कभी नहीं है ऐसा नहीं है, कभी नहीं होगा ऐसा नहीं है। वह अतीत में था, वर्तमान में है और भविष्य में रहेगा। अतः वह ध्रुव, निचित, शाश्वत, अक्षय, अव्यय, अवस्थित और नित्य है। भाव की अवेक्षा—अवर्ण, अगंध, अरस और अस्पर्श्व है । गुण की अपेक्षा—गमन-गुण है --गति में उदासीन सहायक है ।

अस्पर्श, अरूप, अजीव, शाण्वत, अवस्थित तथा लोक का एक अंशभुत द्रव्य है। संक्षेप में वह पांच प्रकार का है—

> १. द्रव्य की अपेक्षा, २. क्षेत्र की अपेक्षा, ३. काज को अपेक्षा, ४. भाव की अपेक्षा, ५. ग्रुण की अपेक्षा।

```
ठाणं (स्थान)
```

```
838
```

स्थान ४ : सूत्र १७२-१७३ द्रव्यतः अधर्मास्तिकायः एवां द्रव्यम् । दब्बओ णं अधम्मत्यिकाए एगं । द्रव्य की अपेक्षा 🖓 एक द्रव्य है। दब्वं । क्षेत्रतः लोकप्रमाणमात्रः । खेत्तओ लोगपमाणमेत्ते । क्षेत्र की अपेक्षा- -लोकप्रमाण है। काल की अपेक्षा कभी नहीं था ऐसा कालओ ण कयाइ णासी, ण कयाइ कालतः न कदापि न आसोत्, न कदापि नहीं है, चभी नहीं है ऐसा नहीं है, कभी ण भवति, ण कयाइ ण भविस्स-न भवति, न कदापि न भविष्यति नहीं होगा ऐसा नहीं है। वह अतीत में था, इत्ति—भुवि च भवति य भविस्सति इति-अभूच्च भवति च भविष्यति च, वर्तमान में है और भविष्य में रहेना। जुलु: य, धुवे णिइए सासते अक्खए ध्रुवः निचितः शाश्वतः अक्षयः अव्ययः बह ध्रुव निचित, शास्वत, अक्षय, अव्यय, अवस्थित और नित्य है। अव्वए अवद्रिते णिच्चे । अवस्थितः नित्यः । भावओ अवण्णे अगंधे अरसे भावतः अवर्षः अगन्धः अरसः अस्पर्धः । भाव की अपेक्षा अवर्ण, अगंध, अरम अफासे । और अस्पर्श है । गुणओ ठाणगुणे ।° गुणतः स्थानगुणः । गुण की अपेक्षा---स्थान गुण----स्थिति में उदासीन सहायक है । १७२. आगासत्थिकाए अवण्णे •अगंधे आकाशास्तिकायः अवर्णः अगन्धः अरसः 👘 १७२. आकाणास्तिकाय अवर्ण, अगंध, अरग, अरसे अफासे अरूवी अजीवे सासए अस्पर्शः अरूपी अजीव: शास्वतः अम्पर्शः अरूप, अजीव, णाव्यत, अवस्थित अवदूिए लोगालोगदब्वे । अवस्थितः लोकालोकद्रव्यम् । तथा लोक का एक अंशभूत द्रव्य है। से समासओ पंचविधे पण्णते, तं \_पञ्च्चविध: स समासतः प्रज्ञप्त:, संक्षेप में वह पांच प्रकार का है— तद्यथा— १. द्रव्य की अपेक्षा, २. क्षेत्र की अपेक्षा, जहा\_\_\_ दव्वओ, खेत्तओ, कालओ, द्रव्यतः, क्षेत्रतः, कालतः, भावतः, ३. काल की अपेक्षा, ४. भाव की अपेक्षा, भावओं, गुणओ । गुणतः । ५. गुण की अपेक्षा। द्रव्यतः आकाशास्तिकायः एकं द्रव्यम् । दव्वओ णं आगासत्थिकाए एगं द्रव्य की अपेक्षा एक द्रव्य है। दब्वं । क्षेत्रतः लोकालोकप्रमाणमात्रः । खेत्तअ लोगालोगपमाणमेत्ते । क्षेत्र की अपेक्षा -- लोक नथा अलोक-प्रमाण है । कालतः न कदापि न आसीत्, न कदापि कालओ ण कयाइ पासी, ण कयाइ काल की अपेक्षा कभी नहीं था ऐसा नहीं है, कभी नहीं है ऐसा नहीं है, कभी ण भवति, ण कयाइ ण भविस्स-न भवति, न कदापि न भविष्यति नहीं होगा ऐसा नहीं है। वह अर्तात में इति-अभूच्च भवति च भविष्यति च, इत्ति—भुवि च भवति य भविस्सति था, दर्तमान में है और भविष्य में रहेगा । य, धुवे णिइए सासते अनखए निचितः शाश्वतः अक्षयः ध्रुव: अनः वह ध्रुव, निचित, गाश्वत, जन्मग, अव्वए अवट्ठिते णिच्चे । अव्ययः अवस्थितः नित्यः । अञ्चय, अवस्थित और निल्य है। भावओ अवण्णे अगंधे अरसे भावतः अवर्णः अगन्धः अरसः अस्पर्यः । भाव की अपेक्षा--अवर्ण, अगंध, अरस अफासे । और और अस्पर्श है। गुण की अपेका ----अवगाहन गुण बाजा है। गुणओ अवगाहणागुणे ।° गुणतः अवगाहनागुणः । १७३. जीवत्थिकाए णं अवण्णे \*अगंघे जीवास्तिकायः अवर्णः अगन्धः अरसः १७३. जीवास्तिकाय अवर्ण, अगंध, अरस, अस्पर्भ, अरूप, अजीव, शाब्वत, अव-अस्पर्शः अरूपी जीवः शाश्वतः अवस्थितः अरसे अफासे अरूवी जीवे सासए स्थित तथा लोक का एक अंशभूत द्रव्य है। अवद्विए लोगदच्वे । लोकद्रव्यम् ।

#### ४९६

से समासओं पंचविधे पण्णत्ते, तं जहा\_\_\_ दब्वओ, खेत्तओ, कालओ, भावओ, गुणओ । दव्वओ णं जीवत्थिकाए अणंताइं दब्बाइं । खत्तओ लोगपमाणमेत्ते । कालओ ण कयाइ णासी, णकयाइ ण भवति, श कयाइ ण भविस्स-इत्ति—भूवि च भवति य भविस्सति य, धुवे णिइए सासते अवखए अव्दए अवद्रिते णिच्चे । भावओ अवण्णे अगंधे अरसे अफासे । गुणओ उवओगगूणे ।° १७४. पोग्गलत्थिकाए पंच्रवण्णे पंचरसे दुगंबे अट्ठ फासे रूवी अजीवे सासते अबद्विते •लोगदव्वे । से समाक्षओ पंचविधे पण्णत्ते. तं জন্থা.... दव्वओ, खेलओ, कालओ, भावओ, गुणओ ।° वव्वओ णं पोग्गलत्थिकाए अणंताइं दव्वाइं । खेत्तओ लोगपमाणमेत्ते । कालओ ण कथाइ णासि, •ण कयाइ ज भवति, ण कयाइ ज भविस्सइत्ति-भुवि च भवति य भविस्सति य, धुवे णिइए सालते अक्खए अव्यए अवद्विते॰ णिच्चे । भावओ बण्णमंते गंधमंते रसमंते फासमंते । गुणओ गहणमुणे ।

स समासतः पञ्चविध: प्रज्ञप्तः, तद्यथा\_\_ द्रव्यतः, क्षेत्रतः, कालतः, भावतः, गुणतः । जीवास्तिकायः अनन्तानि द्रव्यतः द्रव्याणि । क्षेत्रतः लोकप्रमाणमात्रः । कालतः न कदापि न आसीत्, न कदापि न भवति, न कदापि न भविष्यति इति.... अभूच्च भवति च भविष्यति च, भ्रुव: निचितः शाश्वतः अक्षयः अव्ययः अवस्थितः नित्यः। भावतः अवर्णः अगन्धः अरसः अस्पर्शः । गुणतः उपयोगगुणः । पुद्गलास्तिकायः पञ्चवर्णः पञ्चरसः द्विगन्धः अष्टस्पर्शः रूपी अजीवः शाश्वतः अवस्थितः लोकद्रव्यम् । पञ्चविध: स समासतः प्रज्ञप्त:, तद्यथा---द्रव्यतः, क्षेत्रतः, कालतः, भावतः, गुणतः । द्रव्यतः पुर्गलास्तिकायः अनन्तानि द्रव्याणि । क्षत्रतः लोकप्रमाणमात्रः । कालतः न कदापि नासीत्, न कदापि न भवति,न कदापि न भविष्यति इति.... अभूच्च भवति च गविष्यति च, झ्वः निचितः शाश्वतः अक्षय: अव्यय: अवस्थितः नित्यः । भावतः वर्णवान् गन्धवान् रसवान् स्पर्शवान् । गुणतः ग्रहणगुणः ।

#### स्थान ४ : सूत्र १७४

संक्षेप में वह पांच प्रकार का है ---

१. द्रव्य की अपेक्षा, २. क्षेत्र की अपेक्षा, ३. काल की अपेक्षा, ४. भाव की अपेक्षा, ४. गुण की अपेक्षा। द्रव्य की अपेक्षा—-अनन्त द्रव्य है।

क्षेत्र की अपेक्षा—लोकप्रमाप है। काल की अपेक्षा—कभी नहीं था ऐसा नहीं हैं, कभी नही है ऐसा नहीं है, कभी नहीं होगा ऐसा नहीं है। वह अतीत में था, वर्तभान में हैं और भविष्य में रहंगा। अतः वह ध्रुव, निचित, शाक्ष्वत, अक्षय, अव्यय, अवस्थित और नित्य है। भाव की अपेक्षा—अवर्ण, अगंध, अरस और अस्पर्श है।

गुण की अपेक्षा---उपयोग गुण वाला है।

१७४. पुद्गलास्तिकाय पंचवर्ण, पंचरस, द्वि-गंध, अप्टस्पर्श, रूपी, अजीव, शास्वत, अवस्थित तथा लोक का एक अंशभूत द्रव्य हे। संक्षेप में वह पांच प्रकार का है---

> १. द्रव्य की अपंक्षा, २. क्षेत्र की अपंक्षा, ३. काल की अपेक्षा, ४. माब की अपंक्षा, १. युग की अपेक्षा ।

इंब्य की अपेक्षा ---अनन्त द्रव्य है।

क्षेत्र की अपेक्षा—लोकप्रनाण है।

काल की अपेक्षा---कभी नहीं था ऐसा नहीं है, कभी नहीं है ऐसा नहीं है, कभी नहीं होगा ऐसा नहीं है। वह अतीत मंथा, वतंमान में है और भविष्य में रहेगा। अत: वह ध्रुव, निचित, शास्वत, अक्षत्र, अव्यय, अवस्थित और नित्य है।

भाव की अपेक्षा- वर्णधान्, गंधवान्, रसवान् तथा (पर्णवान् है। गुण की अपेक्षा --ग्रहण-गुण----समुदित होने की योग्यतावाला है।

#### ४९७

#### स्थान ५ : सूत्र १७५-१७६

#### गइ-पदं

१७४. पंच गतीओ पण्णत्ताओ, तं जहा— णिरयगती,तिरियगती,मणुयगती, देवगती, सिद्धिगती ।

#### इंदियत्थ-पदं

१७६. पंच इंदियत्था पण्णत्ता, तं जहा.... सोतिदियत्थे, •र्चावखदियत्थे, धाणिदियत्थे, जिन्भिदियत्थे,° फासिदियत्थे ।

#### मुंड-पदं

१७७. पंच मुंडा पण्णत्ता, तं जहा— सोतिदियमुंडे, •चविखबियमुंडे, घाणिदियमुंडे, जिब्भिदियमुंडे, फासिदियमुंडे । अहवा— पंच मुंडा पण्णत्ता, तं जहा— कोहमुंडे, माणमुंडे, मायामुंडे, लोभमुंडे, सिरमुंडे ।

#### बायर-पदं

१७८. अहेलोगे णं पंच बायरा पण्णत्ता, तं जहा— पुढविकाइया, आउकाइया, वाउकाइया, वणस्सइकाइया, ओराला तसा पाणा । १७६. उड्ढलोगे गं पंच बायरा पण्णत्ता, तं जहा— <sup>°</sup>पुढविकाइया, आउकाइया,

> वाउकाइया, वणस्सइकाइया, ओराला तसा पाणा ।°

#### गति-पदम्

पञ्च गतयः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— निरयगतिः, तिर्यंग्गतिः, मनुजगतिः, देवगतिः, सिद्धिगतिः ।

# इन्द्रियार्थ-पहम्

पञ्च्च इन्द्रियार्थाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— श्रोत्रेन्द्रियार्थः, चक्षुरिन्द्रियार्थः, घ्राणेन्द्रियार्थः, जिह्वेन्द्रियार्थः, स्पर्शेन्द्रियार्थः ।

#### सुण्ड-पदम्

पञ्च मुण्डाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— श्रोत्रेन्द्रियमुण्डः, चक्षुरिन्द्रियमुण्डः, द्राणेन्द्रियमुण्डः, जिह्वेन्द्रियमुण्डः, स्पर्शेन्द्रियमुण्डः । अथवा— पञ्च मुण्डाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— कोधमुण्डः, मानमुण्डः, मायामुण्डः, लोभमुण्डः, शिरोमुण्डः ।

#### बादर-पदम्

अधोलोके पञ्च वादराः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— पृथिवीकायिकाः, अप्कायिकाः, वायुकायिकाः, वनस्पतिकायिकाः, उदाराः त्रसाः प्राणाः । ऊर्ध्वलोके पञ्च वादरा प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— पृथिवीकायिकाः, अप्कायिकाः, वायुकायिकाः, वनस्पतिकायिकाः, उदाराः त्रसःः प्राणाः ।

#### गति-पद

१७५. गतियां पांच हैं—-१. नरकगति, २. तिर्यञ्चगति, ३. मनुष्यगति, ४. देवगति, ४. सिद्धिगति ।

# इन्द्रियार्थ-पद

१७६. इन्द्रियों के पांच अर्थ [विषय] हैं---१. श्रोत्रेन्द्रिय अर्थ, -२. चक्षुरिन्द्रिय अर्थ, ३. त्राणेन्द्रिय अर्थ, -४. जिह्वेन्द्रिय अर्थ, ४. स्पर्शवेन्द्रिय अर्थ ।

# मुण्ड-पद

१७७. मुण्ड [जयी] पांच प्रकार के होते हैं---१. श्रोत्रेन्द्रिय मुंड, २. चक्षुरिन्द्रिय मुंड, ३. झाणेन्द्रिय मुंड, ४. जिह्वे न्द्रिय मुंड, १. स्पर्शनेन्द्रिय मुंड । अथवा---मुंड पांच प्रकार के होते हैं---१. क्रोध मुंड, २. मान गुंड, ३. माया मुंड, ४. लोभ मुंड, ४. शिरो मुंड ।

#### बादर-पद

१७८. अघोलोक में पांच प्रकार के बादर जीव होते हैं<sup>२९६</sup>---१. पृथ्वीकायिक, २. अप्कायिक, ३. वायुकायिक, ४. वनस्पतिकायिक, ४. उदार लस प्राणी । १७९. ऊर्ध्वलोक में पाच प्रकार के वादर जीव होते हैं<sup>२०९</sup>---१. पृथ्वीकायिक, २. अप्कायिक, ३. वायुकायिक, ४. वनस्पतिकायिक, ४. उदार लस प्राणी ।

ठाणं (स्थान) 285 स्थान ४ : सूत्र १८०-१८४ १८०. तिरियलोगे णं पंच बायरा पण्णत्ता, तिर्यंगुलोके पञ्च बादरा: प्रज्ञप्ता:, १०० तिर्यक्लोक में पांच प्रकार के बादर जीव तं जहा..... होते हैं—--तद्यथा.... एगिदिया, •बेइंदिया, तेइंदिया, एकेन्द्रियाः, द्वीन्द्रियाः, त्रीन्द्रियाः, १. एकेन्द्रिय, २. ढ्रीन्द्रिय, ३. लीन्द्रिय, चर्डारदिया,° पंचिदिया। चतूरिन्द्रियाः, पञ्चेन्द्रियाः । ४. चत्ररिन्द्रिय, ५. पंचेन्द्रिय । १८४. पंचविहा बायरलेउकाइया पण्णत्ता, पञ्चिविधाः वादरतेजस्कायिकाः प्रज्ञप्ताः, १५१. बादर तेजस्कायिक जीव पांच प्रकार के तं जहा\_\_ तद्यथा\_\_ होते हैं --इंगाले, जाले, मुम्मुरे, अच्ची, अङ्गारः, ज्वाला, मुर्मरः, अचिः, १. अंगार, २. ज्वाला---अग्निशिखा, अलाते । ३. मुर्गर -चिनगारी, ४. अचि---लपट, अलातम् । ४. अलात---जलती हई लकड़ी। १८२. पंचविधा पञ्चविधा बादरवायुकायिकाः प्रज्ञप्ताः, १०२. वादर वायुकायिक जीव पांच प्रकार के बादरवाउकाइया पण्णत्ता, तं जहा\_\_ होते हैं- -तद्यथा----पाईणवाते, पडोणवाते, दाहिणवाते, प्राचीनवातः, प्रतिचीनवातः, दक्षिणवातः १ पूर्व वात, २. पश्चिम वात, उदोणवाते, विदिसवाते । उदीचीनवातः, विदिगवातः । ३. दक्षिण वात, ४. उत्तर वात. ४. विदिक् वात ≀ अचित्त-वाउकाय-पदं अचित्त-वायुकाय-पदम् अचित्त-वायुकाय-पद १८३. पंचविधा अचित्ता वाउकाइया पञ्चविधाः अचित्ताः वायुकायिकाः १८३. अचित्त वायुकाय पांच प्रकार का होता है\*~\_\_ पण्णत्ता, तं जहा\_\_ प्रज्ञष्ताः, तद्यथा\_\_\_ १ आकान्त – पैरों को पीट-पीट कर अवकंते, धंते, पीलिए, सरीराणुगते, आकान्तः, ध्मातः, पीडितः, सरीरानुगतः, चलने से उत्पन्न वायु, संमुच्छिमे । सम्मुच्छिमः । ः ध्मात—धौकनी आदि से उत्पन्न वायु, ३ पीडित गीले कपड़ों के निचोड़ने आदि से उत्पन्न वायु, ३. गरीरानुगत – उकार, उच्छ्वास आदि, ५. संमूच्छिम--पंखा झलने आदि मे उत्पन्न वायू । णियंठ-पद निर्ग्रन्थ-पदम् निर्ग्रन्थ-पद १८४. पंच णियंठा पण्णत्ता, तं जहा.... पञ्च निर्ग्रन्थाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा--**१**५४. निर्ग्रन्थ पांच प्रकार के होते हैं<sup>1.4</sup>— पुलाए, बउसे, कुसीले, णियंठे, पुलाकः, वकु्शः, कुशीलः, निग्रंन्थः, १. पूलाल –निःसार धान्यकणों के समान जिसका चरित्र नि:सार है, सिणाते । स्नातः । २. वकुश—-जिसके चरित्र में स्थान-स्थान पर धब्वे लगे हुए हैं, ३. कुणील---जिसका चरित्न कुछ-कुछ मलिन हो गया हो, ४. निर्ग्रन्थ --जिसका मोहनीय कर्म छिन्न हो गया हो, ५. स्वातकः --जिसके चार घात्यकर्म छिन्न हो गए हों।

| ठाणं (स्थान)                                                                                                               | 332                                                                                                                                           | स्थान ४ : सूत्र १८४-१८७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| १≍४. पुलाए पंचविहे पण्णत्ते, तं जहा—<br>णाणपुलाए, दंसणपुलाए,<br>चरित्तपुलाए, लिंगपुलाए,<br>अहासुहुमपुलाए णामं पंचमे ।      | पुलाकः पञ्चविधः प्रज्ञप्तः, तद्यथा— १०३<br>ज्ञानपुलाकः, दर्शनपुलाकः, चरित्रपुलाकः,<br>लिङ्गपुलाकः यथासूक्ष्मपुलाको नाम<br>पञ्चमः ।            | <ul> <li>पुलाक पांच प्रकार के होते हैं—</li> <li>१. झानपुलाक —स्खलित, मिलित आदि<br/>ज्ञान के अतिचारों का सेवन करने वाला,</li> <li>२. दर्णनपुलाक —सम्पक्त के अतिचारों<br/>का सेवन करने वाला,</li> <li>३. चरित्रपुलाक —मूलगुण तथा उत्तर-<br/>गुण — दोनों में ही दोष लगाने वाला,</li> <li>४. विंगपुलाक — मूलगुण तथा उत्तर-<br/>गुण — दोनों में ही दोष लगाने वाला,</li> <li>४. विंगपुलाक — शास्त्रविहित उपकरणों<br/>से अधिक उपकरण रखने वाला या बिना<br/>ही कारण अन्य लिंग को धारण करने<br/>वाला,</li> <li>४. यथासूक्ष्मपुलाक — प्रमादवश अकल्प-<br/>नीय वस्तु को ग्रहण करने का मन में भी<br/>चिन्तन करने वाला या उपर्युक्त पांचों<br/>अतिचारों में से कुछ-कुछ अतिचारों का<br/>सेवन करने वाला ।</li> </ul> |
| १=६. बउसे पंचविधे पण्णत्ते, तं जहा—<br>आभोगबउसे, अणाभोगबउसे,<br>संवुडबउसे असंवुडबउसे,<br>अहासुहुमबउसे णामं पंचमे ।         | वकुशः पञ्चविधः प्रज्ञप्तः, तद्यथा— १०६<br>आभोगवकुशः, अनाभोगवकुशः,<br>संवृतबकुशः, असंवृतवकुशः,<br>यथासूक्ष्मबकुशो नाम पञ्चमः ।                 | राजप करने पाला ।<br>. बकुझ पांच प्रकार के होते हैं<br>१. आभोगबकुशजान-बूझकर शरीर<br>की विभूषा करने वाला,<br>२. अनाभोगबकुशअनजान में शरीर<br>की विभूषा करने वाला,<br>३. संवृतवकुशस्निप-स्टिपकर शरीर<br>आदि की विभूषा करने वाला,<br>४. असंवृतवकुशप्रकटरूप में शरीर की<br>विभूषा करने वाला,<br>१. यथासूक्ष्मबकुशप्रकट या अप्रकट में<br>शरीर आदि की सूक्ष्म विभूषा करने<br>वाला ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| १म७. कुसीले पंचविधे पण्णत्ते, तं जहा<br>णाणकुसीले, दंसणकुसीले,<br>चरित्तकुसीले, लिंगकुसीले,<br>अहासुहुमकुसीले णामं पंचमे । | कुशीलः पञ्चविधः प्रज्ञप्तः, तद्यथा <sup>१८७</sup><br>ज्ञानकुशोलः, दर्शनकुशीलः,<br>चरित्रकुशीलः, लिङ्गकुशीलः,<br>यथासूक्ष्मकुशीलो नाम पञ्चमः । | . कुणील पांच प्रकार के होते हैं<br>१. ज्ञानकुणीलकाल, विनय आदि<br>जाताचार की प्रतिपालना नहीं करने<br>वाला,<br>२. दर्शनकुणीलनिष्कांक्षित आदि<br>दर्शनाचार की प्रतिपालना नहीं करने<br>वाला.<br>३. चरित्नकुणीलकौतुक, भूतिकर्म,<br>प्रक्ष्ताप्रस्न, निमित्त, आजीविका, कल्क-<br>कुरुका, लक्षण, विधा तथा मन्त्र का प्रयोग<br>करने वाला.<br>४. लिंगकुणीलवेष से आजीविका<br>करने वाला,<br>५. यथासूक्ष्मकुणीलअपने को तपस्वी<br>आदि कहने से होंग्रेत होने वाला ।                                                                                                                                                                                                                                                 |

| ठाणं (स्थान)                                                                                                                                                  | ६००                                                                                                                                                                                            | स्थान ४ : सूत्र १८८-१६०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| १८८. णियंठे पंचविहे पण्णत्ते, तं जहा—<br>पढमसमयणियंठे,<br>अपढमसमयणियंठे,<br>अचरिमसमयणियंठे,<br>अचरिमसमयणियंठे,<br>अहासुहुमणियंठे णामं पंचमे ।                 | निर्ग्रन्थः पञ्चविधः प्रज्ञप्तः, तद्यथा—<br>प्रथम्ससमयनिर्ग्रन्थः,<br>अप्रथमसमयनिर्ग्रन्थः,<br>चरमसमयनिर्ग्रन्थः,<br>अचरमसमयनिर्ग्रन्थो नाम पञ्चमः ।                                           | <ul> <li>१८८०. निर्ग्रंग्थ पांच प्रकार के होते हैं</li> <li>१ प्रथमसमयनिर्ग्रंग्थ - निर्ग्रंग्थ की काल-<br/>स्थिति अन्तर्मुहूर्त प्रमाण होती है । उस<br/>काल में प्रथम समय में वर्तमान निर्ग्रन्थ ।</li> <li>२. अप्रथमसमयनिर्ग्रंग्थप्रथम समय के<br/>अतिरिक्त शेष काल में वर्तमान निर्ग्रन्थ ।</li> <li>३. चरमसमयनिर्ग्रन्थ अन्तिम समय में<br/>वर्तमान निर्ग्रन्थ 1</li> <li>४. अचरमसमयनिर्ग्रन्थ अन्तिम समय<br/>के अतिरिक्त शेष समय में वर्तमान<br/>निर्ग्रन्थ ।</li> <li>४. यवासूक्ष्मनिर्ग्रन्थ प्रथम या अग्तिम<br/>समय की अपेक्षा किए बिना मामान्य रूप<br/>से सभी समयों में वर्तमान निर्ग्रन्थ ।</li> </ul> |
| १८६. सिणाते पंचविधे पण्णत्ते, तं जहा—<br>अच्छवी, असवले, अकम्मंसे,<br>संमुद्धणाणदंसणधरे—अरहा जिणे<br>केवली, अपरिस्साई ।                                        | स्नातः पञ्चविधः प्रज्ञप्तः, तद्यथा—<br>अच्छविः, अशवलः, अकर्मांशः,<br>संगुद्धज्ञानदर्शनधरः—अर्हन् जिनः केवली<br>अपरिश्रावी ।                                                                    | १८६. स्नातक पांच प्रकार के होते हूँ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| उपधि-पदं<br>१६०. कप्पति णिग्गंथाण वा णिग्गंथीण<br>वा पंच वत्थाइं धारिसए वा<br>परिहरेत्तए वा, तं जहा—<br>जंगिए, भंगिए, साणए, पोसिए,<br>तिरोडपट्टए णामं पंचमए । | <b>उपधि-पदम्</b><br>कल्पते निर्ग्रंन्थानां वा निर्ग्रंन्थीनां वा<br>पञ्च वस्त्राणि घत्तुं वा परिधातुं वा,<br>तद्यथा <u></u><br>जाङ्गिकं, भाङ्गिकं, सानकं, पोतकं,<br>तिरीटपट्टकं नाम पञ्चमकम् । | उपधि-पद<br>१६०. निर्ग्रन्थ तथा निर्ग्रन्थियां पांच प्रकार के<br>वस्त्र ग्रहण कर रुकती हैं तथा पहन<br>सकती हैं <sup>*1*</sup> —-<br>१. जांगमिक—-दस जीवों के अवयवों से<br>निष्पन्न कम्वल आदि,<br>२. भांगिकअतसी से निष्पन्न,<br>३. सानिक —-सन से निष्पन्न,<br>४. पोतकरूई से निष्पन्न,<br>४. तिरीटपट्टलोध की छान से निष्पन्न।                                                                                                                                                                                                                                                                                       |

| ठाणं (स्थान)                                                                                                                                                      | ६०१                                                                                                                                                                            | स्थान ४ : सूत्र १९१-१९४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| १९१. कप्पति णिग्गंथाण वा णिग्गंथीण<br>वा पंच रयहरणाइं धारित्तए वा<br>परिहरेत्तए वा, तं जहा<br>उण्णिए, उट्टिए, साणए,<br>पच्चापिच्विए, मुंजापिच्चिए<br>णामं पंचमए । | कल्पते निर्ग्रन्थानां वा निर्ग्रन्थीनां वा<br>पञ्च रजोहरणानि धत्तुं वा परिधातुं<br>वा, तद्यथा<br>और्णिकं, औष्ट्रिकं, सानकं,<br>पच्चापिच्चियं, मुञ्चापिच्चियं नाम<br>पञ्चमकम् । | १६१. निग्रंन्थ और निग्रंन्थियां पांच प्रकार के<br>रजोहरण ग्रहण तथा धारण कर सकती<br>हैं —<br>१. ऑणिक— ऊन से निष्पन्न,<br>२. औष्ट्रिक उट के केकों से निष्पन्न,<br>३. सानक— सन से निष्पन्न,<br>३. सानक— सन से निष्पन्न,<br>४. पच्चापिच्चिय <sup>१९९</sup> वस्वज नाम की<br>मोटी घास को कूटकर बनाया हुआ,<br>१. मुंजापिच्चिय <sup>१९३</sup> — मूंज को कुटकर<br>बनाया हुआ । |
| णिस्साद्वाण-पदं                                                                                                                                                   | निश्वास्थान-पदम्                                                                                                                                                               | निश्रास्थान-पद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| १९२. धम्मण्णं चरमाणस्स पंच<br>णिस्साट्ठाणा पण्णत्ता, तं जहा—<br>छक्काया, गणे, राया, गाहावती,<br>सरीरं ।                                                           | धर्मं चरतः पञ्च निश्रास्थानानि<br>प्रज्ञप्तानि, तद्यथा <u></u><br>षट्कायाः, गणः, राजा, गृहपतिः,<br>शरीरम् ।                                                                    | १९२. धर्म का आचरण करने वाले साधु के पांच<br>निश्रास्थानआलम्बन स्थान होने<br>है <sup>गल</sup><br>१. षट्काय, २. गण                                                                                                                                                                                                                                                     |
| णिहि-पदं                                                                                                                                                          | निधि-पदम्                                                                                                                                                                      | निधि-पद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| १९३. पंच णिही पण्णत्ता, तं जहा—<br>पुत्तणिही, मित्तणिही, सिप्पणिही,<br>धणणिही, धण्णणिही ।                                                                         | पञ्च निधयः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा–<br>पुत्रनिधिः, मित्रनिधिः, शिल्पनिधिः,<br>धननिधिः, धान्यनिधिः ।                                                                                | १९३. निधि <sup>११४</sup> पांच प्रकार की होती है—<br>१. पुत्रनिधि, २. मित्रनिधि,<br>३. शिल्पनिधि, ४. धननिधि,<br>१. धान्यनिधि ।                                                                                                                                                                                                                                        |
| सोच-पदं<br>१९४. पंचविहे सोए पण्णत्ते, तं जहा—<br>पुढविसोए, आउसोए, तेउसोए,<br>मंतसोए, बंभसोए ।                                                                     | <b>शोच-पदस्</b><br>पञ्चविधं शौचं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा<br>पृथ्वीशौचं, अप्शौचं, तेजःशौचं,<br>मन्तराौचं, ब्रह्मशौचम् ।                                                             | <b>झौच-पद</b><br>१९४. शौव <sup>सभ</sup> पांच प्रकार का होता है—-<br>१. पृथ्वी—- गिट्टीशौव, २. जलसौच,<br>३. तेजःशौच, ४. सन्द्रशौच,<br>१. ब्रह्मशौचब्रह्मचर्य आदि का<br>आचरण।                                                                                                                                                                                          |
| छउमत्थ-केवलि-पदं<br>१९५. पंच ठाणाइं छउमत्थे सव्वभावेणं<br>ण जाणति ण पासति, तं जहा                                                                                 | छ <b>द्मस्थ-केवलि-पदम्</b><br>पञ्च स्थानानि  छद्मस्थः सर्वभावेन न<br>जानाति न पश्यति, तद्यथा—                                                                                  | <b>छद् म्इस्थ-केवलि-पद</b><br>१९५. पांच स्थानों को छद्रस्य  सर्वभाव से <i>नहीं</i><br>जानता, देखता—                                                                                                                                                                                                                                                                  |

धम्मस्थिकायं, अधम्मत्थिकायं, आगासत्थिकाय, जीवं असरीरपडिबद्धं, परमाणुयोग्गलं । एधाणि चेव उप्पञ्जणाणदंसणघरे अरहा जिणे केवली सब्बभावेणं जाणति पासति, तं जहा\_\_\_ धम्मत्थिकायं, \*अधम्मत्थिकायं, आगास त्थिकायं, जोवं असरीरपडिबद्धं.॰ वरमाणुषोग्गलं ।

# महाणिरय-पदं

१९६. अधेलोगे णं पंच अणुत्तरा महति-महालया महाणिरया पण्णता, तं जहाँ\_\_\_ काले. महाकाले, रोरुए, महारोरुए, अप्पतिद्राणे ।

# महाविमाण-पदं

१९७. उडुलोगे णं वंच अणुत्तरा महति-महालया महाविमाणा पण्णत्ता, तं जहा\_\_ विजये, वेजयंते, जयंते, अपराजिते, सब्बट्रसिद्धे ।

#### सत्त-पदं

१९८८ पंच पुरिसजाया पण्णत्ता, तं जहा.... हिरिससे, हिरिभणसत्ते, चलसत्ते, थिरसत्ते, उदयणसत्ते ।

# भिक्लाग-पदं

१९६. पंच मच्छा पण्णत्ता, तं जहा----अणुसोतचारी, पडिसोतचारी,

धर्मास्तिकायं, अधर्मास्तिकायं, आकाशास्तिकायं, जीवं अशरीरप्रतिबद्धं, परमाण्पूद्गलम् । एतानि चैव उत्पन्नज्ञानदर्शनधरः अईन् जिनः केवली सर्वभावेन जानाति परयति, तदयथा----धर्मास्तिकायं, अधर्मास्तिकायं, आकाशास्तिकायं, जीव अशरीरप्रतिबद्ध. परमाणुपुद्गलम् ।

# महानिरय-पदम्

अधोलोके पञ्च अणुत्तराः महाति- १९६ अधोलोक<sup>\*\*\*</sup> में पांत्र अनुत्तर, सबसे बड़े महान्तो महानिरयाः प्रज्ञप्ताः, तदयथा\_\_\_ कालः, महाकालः, रौरुकः, महारौरुकः, अप्रतिष्ठान: ।

# महाविमान-पदम्

उर्ध्वलोके पञ्च अनुत्तराणि महाति- १६७ ऊर्ध्वलोक<sup>राभ</sup> में पांच अनुत्तर, सबसे बड़े महान्ति महाविमानानि प्रज्ञप्तानि, तदयथा\_\_\_ विजयः, वैजयन्तः, जयन्तः, अपराजितः, सर्वार्थसिद्धः ।

#### सत्त्व-पदम

पुरुषजातानि *ए*ञ्च प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— हीसत्त्वः, ह्रीमनःसत्त्वः, चलसत्त्व:, स्थिरसत्त्वः. उदयनसत्त्वः ।

भिक्षाक-पदम् पञ्च मत्स्याः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा---अनुश्रोतश्चारी, प्रतिश्रोतश्चारी,

#### स्थान ४ : सूत्र १९६-१९९

१. धर्मास्तिकाय, २. अध्रमांस्तिकाय, ३. अकाशास्तिकाय, ४. शरीरमुक्त जीव, **१. परमाण्**पुद्गल ।

केवलजान तथा दर्शन को धारण करने वाले अर्हन्त, जिन-तथा केवली इन्हें सर्व-भाव से जानते हैं, देखते हैं---

१ धर्मास्तिकाय, २. अधर्मास्तिकाय,

३. आकाशास्तिकाय ४. शरीरम्क्त जीव,

१. परमाण्जूद्गल ।

# महानिरय-पद

महानरकावास हैं- -१. काल, २. महाकाल, ३. रौरुक, ४. महारौरुक, ४. अप्रतिष्ठान ।

# महाविमान-पद

महादिमान हैं—-१. विजय, २. वैजयन्त, ३. जयन्त, ४. अपराजित, ५. सर्वार्थ सिद्ध ।

#### सत्त्व-पद

१६८, पुरुष पांच प्रकार के होते हैं\*\*\* ---१. हीसत्त्व, २. ह्रीमनःसत्त्व, ४. स्थिरसत्त्व, ३. चलसत्त्र, ४. उत्थनसत्त्व ।

#### भिक्षाक-पद

१९९. मरुष पांच प्रकार के होते हैं— १ अनुश्रोतचारी, २. प्रतिश्रोतचारी---हिलसा मछली आदि,

६०२

| •          | 1             | ۱. |
|------------|---------------|----|
| X111       | (स्थान        | 1  |
| <b>M</b> M | <u>ा रभाष</u> | 1  |
| - • •      | 1             |    |

६०३

अन्तचारी, मध्यचारी, सर्वचारी ।

अंतचारी, मज्भचारी सव्वचारी।

एवामेव पंच भिक्खागा पण्णत्ता, तं नहा.... अणुसोतचारी, \*पडिसोतचारी, अंतचारी, मज्फ्रचारी,° सव्वचारी।

# वणीमग-पदं

एवमेव पञ्च भिक्षाकाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा\_\_\_ अनुश्रोतश्चारी, प्रतिश्रोतश्चारी, अन्तचारी, मध्यचारी, सर्वचारी।

# वनीपक-पदम

२००. पंच वणीसगा पण्णता, तं जहा\_\_\_ अतिहिवणीमगे, किवणवणीमगे, माहणवणीमगे, साणवणीमगे, समणवणीमगे ।

पञ्च वनीषकाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा---अतिथिवनीषक:, कृपणवनीपकः, माहनवनीपकः, श्ववनीपकः, थमणवनीपक: ।

स्थान ४ : सूत्र २००-२०१

३. अन्तचारी, ४ मध्यचारी ४. सर्वचारी । इसी प्रकार भिक्षुक पांच प्रकार के होते हैं.\_\_\_ १. अनुश्रोतचारी, २. प्रतियोतचारी, ३. अन्तचारी, ४. मध्यचारी. ४. सर्वचारी ।

# वनोपक-पद

२००. वनीपक-याचक पांच प्रकार के होते <u>≩</u>!!!<\_\_. १. अतिथिवनीपक- अतिथिदान की प्रशंसा कर भोजन मांगने वाला। २. कृपणवनीषम- कृपणदान की प्रज़ंभा कर भोजन बाला । ३. माहनवनीपक- ब्राह्मणदान की प्रजंसा कर भोजन मांगने दाला । ४. ब्वबनीषक— कुत्ते के दान की प्रजंमा कर भोजन मांगने वाला । ५. श्रमणवनीपक---श्रमणदान को प्रशंसा कर भोजन मांगने वाला।

अचेल-पदं

२०१ पंचहिं ठाणेहिं अचेलए पसत्थे भवति, तं जहा.... अप्पा पडिलेहा, लाघविए पसत्थे, रूवे वेसःसिए, तवे अणण्णाते, विउले इंदियणिग्महे।

# अचेल-पदम

पञ्चभिः स्थानैः अचेलकः प्रशस्तो २०१ पांच स्थानों में अचेलक प्रशस्त होता भवति, तद्यथा\_\_\_ है!? .\_\_\_ अल्पा प्रतिलेखना, लाघविकं प्रशस्तं, रूपं वैश्वासिकं, तपोऽनुज्ञातं, विपुलः इन्द्रियनिग्रहः ।

# अचेल-पद

१. उसके प्रतिलेखना अल्प होती है. २. उसका लाधव प्रणस्त होता है, ३. उसका रूप |वेप| वैश्वासिक- -विश्वास-योग्व होता है, ४. उसका तप अनुज्ञात्- जिनानुमत होता है, १. उसके विपुल इन्द्रिय-निग्रह होता है।

#### ६०४

स्थान ४ : सुत्र २०२-२०४

उक्कल-पद

- उत्कल-पदम
- २०२. पंच उक्कला पण्पत्ता, तं जहा.... दंडुक्कले, रज्जुक्कले, तेणुक्कले, देसूक्कले, सब्बक्कले ।
- धञ्च उत्कलाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा---दण्डोत्कलः, राज्योत्कलः, रतेनोत्कलः, देशोत्कलः, सर्वोत्कलः।

उत्कल-पद

२०२. उत्कल "? [उत्कट] पांच प्रकार के होते हैं ---१. दण्डोत्कल--जिसके पास प्रबल दण्ड-शक्ति हो, २. राज्योत्कल---जिसके पास उत्कट प्रभुत्व हो, ३. स्तनोत्कल---जिसके पास चोरों का प्रबल संग्रह हो, ४. देशोत्कल-जिसके पास प्रवल जन-मत हो, ५. सर्वोत्कल--जिसके पास उक्त दण्ड आदि सभी उत्कट हों।

# समिति-पदं

#### समिति-पदम्

२०३ पंच समितीओ पण्णलाओ, तं जहा\_\_\_ इरियासमिती, भासासमिती, •एसणासनिती, आयाणभंड-मत्त-णिक्लेवणासमितोः उच्चार-पासवण-खेल-सिंघाण-जल्ल°-पारिठावणियासमिती।

# जीव-पटं

२०४. पंचविधा संसारसमावण्णगा जीवा षण्णत्ता, तं जहा.\_\_ एगिदिया, "बेइंदिया, तेइंदिया, चर्डारदिया,° पंचिदिया ।

# गति-आगति-पटं

२०५. एगिदिया पंचगतिया पंचागतिया पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ एगिदिए एगिदिएस उदवज्जमाणे एगिदिएहितो वा, "वेइंदिएहितो वा, तेइंदिएहितो वा, चउरिदिए-हितो वाँ, पंचिंदिएहितो वा, उवङजेङजा ।

पञ्च समितयः प्रज्ञप्ताः, तद्<mark>यथा</mark>— ईर्यासमितिः, भाषासमितिः, एपणासमिति:, आदानभाण्ड-अमत्र-निक्षेपणासमितिः,

उच्चार-प्रश्रवण-क्ष्वेल-सिंघाण-जल्ल-पारिष्ठापनिकासमिति:।

# जोव-पदम

प्रज्ञप्ताः, तद्यथा\_\_\_ एकेन्द्रियाः, द्वीन्द्रियाः, त्रीन्द्रियाः, चत्रिन्द्रियाः, पञ्चेन्द्रियाः।

# गति-आगति-पदम

एकेन्द्रियाः पञ्चगतिकाः पञ्चागतिकाः २०५. एकेन्द्रिय जीवों की पांच स्थानों में गति प्रज्ञप्ताः, तद्यथा---एकेस्ट्रिय: एकेस्ट्रियेष उपपद्यमानः एकेन्द्रियेभ्यो वा, द्वीन्द्रियेभ्यो वा, त्रीन्द्रियेभ्यो वा चतूरिन्द्रियेभ्यो वा पञ्चेन्द्रियेभ्यो वा उपपद्येत ।

# समिति-पद

२०३. समितियां पांच हैं--१. ईग्रांसमिति, २. भाषासमिति, ३. एपणासमिति, ४. आदान-भांड-अनल-निक्षेपणासमिति, ४. उच्चार-प्रथवण-क्ष्वेल-जल्ल-सिधाण-परिष्ठापनिकासमिति ।

# जोव-पद

पञ्चविधाः संसारसमापन्नकाः जीवाः २०४ संतारसमापन्नक जीव पांच प्रकार के होत ह — १. एकेन्द्रिय, २. द्वीन्द्रिय, ३. तीन्द्रिय, ४. चतुरिन्द्रिय, १. पंचेन्द्रिय ।

# गति-आगति-पद

तथा यांच स्थानों से आगतिहोती है----एकेन्द्रिय जीव एकेन्द्रिय शरीर में उत्पन्न होता हुआ एकेन्द्रिय, द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय और पंचेन्द्रिय से उत्पन्न होता है ।

से चेव णं से एगिदिए एगिदियतां विष्पजहमाणे एगिदियत्ताए वा, \*बेइंदियत्ताए वा, तेइंदियत्ताए वा, चउरिदियत्ताए वा°, पंचिदियत्ताए वा गच्छेज्जा ।

- २०६. बेंदिया पंचगतिया पंचागतिया एवं चेव ।
- २०७. एवं जाव पंचिदिया पंचगतिया पंचागतिया पण्णत्ता, तं जहा-पंचिदिए जाव गच्छेज्जा।

#### जीव-पदं

२०८. पंचविधा सव्वजीवा पण्णत्ता, तं जहा.... कोहकसाई, •माणकसाई, मायाकसाई,° लोभकसाई, अकसाई। अहचा\_\_\_ पंचविधा सव्वजीबा पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ °षेरइया, तिरिक्खजोणिया, मणुस्सा,° देवा, सिद्धा ।

#### जोणि-ठिइ-पदं

२०१. अह भंते ! कल-मसूर-तिल-मुग्ग-मास-णिप्फाव-कूलत्थ-आलिसंदग-सतीण-पलिसंयगाणं --- एतेलि णं धण्णाणं क्रुट्टाउलाणं "पत्लाउत्ताणं मंचाउत्ताणं मालाउत्ताणं ओलित्ताणं लित्ताणं लंछियाणं मूहियाणं पिहिताणं° केवइयं कालं जोणो संचिद्रति ?

स चैव असौ एकेन्द्रियः एकेन्द्रियत्वं विप्रजहत् एकेन्द्रियतया वा, द्विन्द्रियतया वा, त्रिन्द्रियतया वा, चतुरिन्द्रियतया वा, पञ्चन्द्रियतया वा गच्छेत्।

द्वीन्द्रियाः पञ्चगतिकाः पञ्चागतिकाः २०६. इसी प्रकार द्वीन्द्रिय जीवों की इन्हीं पांच एवं चैव ।

एवं यावत् पञ्चेन्द्रियाः पञ्चगतिकाः २०७. इसी प्रकार तीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय तथा पञ्चागतिकाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— पञ्चेन्द्रियः यावत् गच्छेत् ।

# जीव-पदम्

पञ्चविधाः सर्वजीवाः तद्यथा— कोधकषायी, मानकषायी, मायाकषायी, लोभकपायी, अकषायी ।

अथवा\_\_\_

पञ्चविधाः सर्वजीयाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा\_ नैरयिकाः, तिर्यंग्योनिकाः, मनुष्याः, देवाः. सिद्धाः ।

# योनि-स्थिति-पदम्

अथ भन्ते ! कला-मसूर-तिल-मुद्ग- २०९. भगवन् ! मटर, मसूर, तिल, मूंग, उड़द, मा<mark>य-निष्पाव-</mark>कुलत्थ-आलिसंदक <del>-</del> सतीणा-परिमन्थकानां –एतेवां धान्यानां कोण्ठागुप्तानां पल्यागुप्तानां मञ्चा-गुप्तानां मालागुप्तानां अवलिप्तानां लिप्तानां लाञ्छितानां मुद्रितानां पिहितानां कियन्तं कालं योनिः संतिष्ठते ?

For Private & Personal Use Only

स्थान ४ : सूत्र २०६-२०९

एकेन्द्रिय जीव एकेन्द्रिय शरीर को छोड़ता हुआ एकेन्द्रिय, द्वीन्द्रिय, सीन्द्रिय, चतु-रिन्द्रिय और पंचेन्द्रिय में जाता है।

स्थानों में गति तथा इन्हीं पांच स्थानों से आगति होती है।

पंचेन्द्रिय जीवों की भी इन्हीं पांच स्थानों में गति तथा इन्हीं पांच स्थानों से आगति होती है।

# जीव-पद

प्रज्ञप्ता:, २०व. सब जीव पांच प्रकार के होते हैं ---१. कोधकषायी, २. मानकषायी, ३. मायाकषायी, ४. लोभकषायी, ५. अकषायी ।

> अथवा— सब जीव पांच प्रकार के होते हैं---१. नैरयिक, २. तिर्यञ्च, ३. मनुष्य, ४. देव, ४. सिद्ध।

# योनि-स्थिति-पद

निष्णाद — सम. कुलथी, चवला, तुवर तथा काला चना---इन अन्नों को कोठे, प्रत्य, मचान और माल्य में डालकर उनके द्वार-देश को ढँक देन, लीप देने, चारों ओर से लीप देने, रेखाओ से लांछित कर देने, भिट्टी से मुद्रित कर देने पर उनकी योनि [उत्पादक-शक्ति] कितने काल तक रहती है ?

गोयमा ! जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं, उक्कोसेणं पच संवच्छराइं । तेण परं जोणी पमिलायति, <sup>•</sup>तेण परं जोणी पविद्वंसति, तेण परं जोणी विद्वंसति, तेण परं बीए अबीए भवति,<sup>c</sup> तेण परं जोणीवोच्छेदे पण्णत्ते ।

#### संबच्छर-पदं

- २१०. पंच संवच्छरा पण्णत्ता, तं जहा.... णक्लत्तसंवच्छरे, जुगसंवच्छरे, पमाणसंवच्छरे, लक्लणसंवच्छरे, सणिचरसंवच्छरे।
- २११. जुगसंवच्छरे पंचविहे पण्णत्ते, तं जहा---चंदे, चंदे, अभिवड्डिते, चंदे, अभिवड्डिते चेव। २१२. पमाणसंवच्छरे पंचविहे पण्णत्ते, तं
- जहा.... णक्खत्ते, चंदे, उऊ, आदिच्चे, अभिवड्रिते ।
- २१३. लक्खणसंवच्छरे पंचविहे पण्णत्ते, तं जहा—

```
संगहणी-गाहा
१ समगं णक्खत्ताजोगं जोयंति,
```

समगं उद्द परिणमंति । णच्चुण्हं णातिसीतो, बहृदओ होति णक्खत्तो ।। गौतम ! जघन्येन अन्तर्मुहूर्तं, उत्कर्षेण पञ्च संवत्सराणि । तेन परं योनिः प्रम्लायति, तेन परं योनिः प्रतिध्वंसते, तेन परं योनिः विध्वंसते, तेन परं बीजं अवीजं भवति, तेन परं योनिव्यवच्छेदः प्रज्ञप्तः ।

#### संवत्सर-पदम्

पञ्च संवरसराः प्रज्ञष्ताः, तद्यथा----नक्षत्रसंवत्सरः युगसंवत्सर: प्रमाणसंवत्सरः **लक्ष**णसंवत्सरः शनैश्चरसंवत्सर: । युगसंवत्सरः पञ्चविध: प्रज्ञप्त:, तद्यथा\_\_ चन्द्रः, चन्द्रः, अभिवधितः, चन्द्रः, अभिवधितः चैव । प्रमाणसंवत्सरः पञ्चविधः प्रज्ञप्त:, तद्यथा— नक्षत्रः, चन्द्रः, आदित्य:, ऋतुः, अभिवर्धित:। लक्षणसंवत्सर: पञ्चविधः प्रज्ञप्तः, तद्यथा---

#### संग्रहणी-गाथा

```
    १. समकं नक्षत्राणियोगं योजयन्ति,
समकं ऋतवः परिणमन्ति ।
नात्युष्णः नातिझीतः,
बहुउदकः भवति नक्षत्रः ॥
```

#### स्थान ४ : सूत्र २१०-२१३

गौतम ! जघन्य अन्तमुहूर्त तथा उत्क्रप्ट पांच वर्षे । उसके बाद वह म्लान हो जाती है, विष्वस्त हो जाती है, क्षीण हो जाती है, बीज अबीज हो जाता है और योनि का विच्छेद हो जाता है ।

#### संवत्सर-पद

| २१०. | संवत्सर पांच प्रकार का होता है <sup>192</sup> –– |
|------|--------------------------------------------------|
|      | १. नक्षलमंवत्सर, २. युगसंवत्सर,                  |
|      | ३. प्रमाणसंवत्सर, ४. लक्षणसंवत्सर,               |
|      | ४. शनिश्चरसंवत्सर ।                              |
| २११. | युगसंवत्सर पांच प्रकारका होता है <sup>।२।</sup>  |
|      | १ चन्द्र, २, चन्द्र, ३. अभिवधित,                 |
|      | ४. चन्द्र, ४. अभिवधित ।                          |
|      |                                                  |
| २१२. | प्रमाणसंवरसर पांच प्रकार का होता                 |
|      | \$ P =                                           |
|      | १. नक्षत्र, २. चन्द्र, ३. ऋतु, ४. आदित्य,        |
|      | ५. अभिवध्रित ।                                   |
| २१३. | लक्षणसंबत्सर पांच प्रकार का होता                 |
|      | \$ <sup>1</sup> **                               |

१. नक्षत्न, २. चन्द्र, ३. कर्म [ऋतु] ४. आदित्य, १. अभिवर्धित ।

#### संग्रहणी-गाथा

१. जिस संवत्सर में नक्षत समतया— अपनी तिथि का अतिवर्तन न करते हुए तिथियां के साथ योग करते हैं, ऋतुएं समतया—-अपनी काल-मर्यादा के अनु-सार परिणत होती है, न अति गर्मी होती है और न अति सदी तथा जिसमें पानी अधिक गिरता है, उसे नक्षत्नमंवत्सर कहते हैं।

२. ससिसगलपुण्णमासी, जोएइ विसमचारिणक्खले । कडुओ बहुदओ बा, तमाह संबच्छरं चंदं॥

३ विसमं पवालिणो परिणमंति, अणुदूसू देंति पुष्फफलं । वासंण सम्म वासति, तमाह संवच्छरं कम्मं ॥ ४ पुडविदगाणं तू रसं, पुष्फफलाणं तू देइ आदिच्चो । अप्पेणवि वासेणं, सम्मं णिष्फज्जए सासं ॥

५. आदिच्चतेयतविता, खणलयदिवसा उऊ परिणमंति । पूरिति रेण् थलयाइ, तमाह अभिवड्रितं जाण ॥

#### जीवस्स णिज्जाणमग्ग-पदं

२१४. पंचविधे जीवस्स णिङजाणमागे पण्णत्ते, तं जहा.... पाएहि, उरूहि, उरेणं, सिरेणं, सब्वंगेहि । पाएहिं णिज्जायमाणे णिरयगामी भवति । उर्लाह णिज्जायमाणे तिरियगामी भवति । उरेणं णिज्जायमाणे मणुयगामी भवति । सिरेणं णिज्जायमाणे देवगामी भवति । सव्वगेहिं णिज्जायमाणे सिद्धिगति- सर्वाङ्गैः निर्यान् सिद्धिगति-पर्यवसानः पज्जवसाणे पण्णत्ते ।

8013

२. शशिसकलपूर्णमासी, योजयति विषमचारिनक्षत्र:। कटूकः बहुदको बा, तमाहुः संवत्सरं चन्द्रम् ॥

३. विषमं प्रवालिन: परिणमन्ति अनृतुषु ददति पृष्पफलम । वर्षो न सम्यग् वर्षति, तमाहुः संवत्सरं कर्म ॥ ४. पृथिव्युदकानां तू रसं, पुष्पफलानां तु ददाति आदित्यः । अल्पेनापि वर्षेण. सम्यग् निष्पद्यते शस्यम् ॥

५. आदित्यतेजस्तप्ता. क्षणलवदिवसर्तवः परिणमन्ति । पूरयन्ति रेणभिः स्थलकानि, तमाहुः अभिवधितं जानीहि।

# जीवस्य-निर्याणमार्ग-पदम्

पञ्चविधः जीवस्य निर्याणमार्गः प्रज्ञप्तः, २१४. जीव के निर्याण-मार्गः भाव हें---तदयथा\_\_\_ पादैः, ऊरुभिः, उरसा, शिरसा, सर्वाङ्गैः । पादैः निर्यान् नरकगामी भवति । ऊरुभिः निर्यान् तिर्यगगामी भवति ।

उरसा निर्यान् मनुष्यगामी भवति ।

शिरसा निर्यान् देवगामी भवति ।

प्रज्ञप्तः ।

२. जिस संवत्रुर में चन्द्रमा सभी पूर्णि-माओं का स्पर्श करता है, अन्य नक्षत्र विषमचारी---अपनी तिथियों का अति-वर्तन करने वाले होते हैं. जो कटुक-→ अतिगर्मी और अतिसदी के कारण भयंकर होता है तथा जिसमें पानी अधिक गिरता है, उसे चन्द्र संवत्मर करते हैं ।

३. जिस संवत्सर में वृक्ष असमय अंकूरित हो जाते हैं, असमय में फूल तथा फल आ जाते है, वर्षा उचित माता में नहीं होती, उसे कर्म संवत्सर कहते हैं।

४. जिम संवत्सर में वर्षा अल्प होने पर भी सूर्य पृथ्वी, जल तथा फूलों और फलों को मधुर और स्निग्ध रस प्रदान करता है तथा फमल अच्छी होती है, उसे आदित्य संवरसर कहते हैं ।

४. जिस संबत्सर में सूर्य के नाप से क्षण, लव, दिवस और ऋतु तप्त जैसे हो उठते हैं तथा आंधियों से स्थल भर जाता है, उसे अभिवधित संवत्सर कहते हैं ।

# जीवस्य-निर्याणमार्ग-पद

१. पैर. २. ऊरु- घुटने से ऊपर का भाग, ३. हृदय, ४. सिर, ५. सारे अंग। १. पैरों से निर्वाण करने वाला जीव नरक-गामी होता है। २. ऊरु से निर्याण करने वाला जीव तिर्यकुगामी होता है। ३. हृदय से निर्याण करने वाला जीव मनुष्यगामी होता है। ४. सिर से निर्याण करने वाला जीव देव-गानी होता है । ५. सारे अंगों से निर्याण करने वाला जीव सिद्धगति में पर्यवसित होता है।

#### ६०इ

स्थान ४ : सूत्र २१४-२१७

## छेयण-पदं

२१४. पंचविहे छेयणे पण्णत्ते, तं जहा— उप्पाछेयणे, वियच्छेयणे, बंधच्छेयणे, पएसच्छेयणे, दोघारच्छेयणे ।

## छेदन-पदम्

पञ्चविधं छेदनं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा... उत्पादच्छेदनं, व्ययच्छेदनं, वन्धच्छेदनं, प्रदेशच्छेदनं, द्विधाच्छेदनम् ।

# छेदन-पद

## आणंतरिय-पदं

## आनन्तर्य-पदम्

२१६. पंचविहे आणंतरिए पण्णत्ते, तं जहा... उष्पायाणंतरिए, वियाणंतरिए, पएसाणंतरिए, समयाणंतरिए, सामण्णाणंतरिए ।

# पञ्चविधं आनन्तर्यं प्रज्ञः तद्यथा— उत्पादानन्तर्यं, व्ययानन्तर्यं, प्रदेशानन्तर्यं, समयानन्तर्यं, सामान्यानन्तर्यम् ।

## आनन्तर्य-पद

अनन्त-पद

प्रज्ञप्तम्, २१३. आनन्तर्थ [सातत्य] पांच प्रकार का होता है—-१. उत्पादआनन्तर्य—उत्पाद का अविरह, २. व्ययआनन्तर्य—विनाश का अविरह, ३. प्रदेशआनन्तर्य—प्रदेशों की संलग्नता, ४. समयआनन्तर्य—प्रदेशों की संलग्नता, ४. सामान्यआनन्तर्य—जिसमें उत्पाद, व्यय आदि विशेष पर्यायों की तिवक्षा न हो, वह आनन्तर्य ।

## अणंत-पदं

## अनन्त-पदम्

२१७. पंचविधे अणंतए पण्णत्ते, तं जहा-पञ्चविघं अनन्तकं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा\_ २१७. अनन्तक<sup>™</sup> पांच प्रकार का होता है— णामाणंतए, ठवणाणंतए, नामानन्तक, स्थापनानन्तकं, १. नामअनन्तक, २. स्थापताअनन्तक, दव्वाणंतए, गणणाणंतए, द्रव्यानन्तक, गणनानन्तक, ३. द्रव्यअनन्तक. ४, रणनाअनन्तक, पदेसाणंतछ् । प्रदेशानन्तकम् । ५. प्रदेशअनन्तक । अथवा\_पञ्चविधं अनन्तकं प्रज्ञप्तम्, अहवा---पंचविहे अणंतए पण्ले, अथवा—अनन्तक पांच प्रकार का होता तं जहा.... तद्यथा----है----एगतोऽणंतए, दुहओणंतए, एकतोऽनन्तकं, द्विधाउनन्तकं, १. एकत:अनन्तक, २. द्विधाअनन्तक, देस वित्था राणंतए, देशविस्ताराऽनन्तकं. ३. देशविस्तारअनन्तक, ४. सर्वविस्तार सर्वविस्ताराऽनन्तकं, शादवतानन्तकम् । सव्ववित्थाराणंतए, सासयाणंतए । अनन्तक, ४. जाङवत अनन्तक ।

णाण-पदं

२१म. पंचविहे णाणे पण्णत्ते, तं जहा\_\_\_ आभिणिवोहियणाणे, सुयणाणे, ओहिणाणे, मणपज्जवणाणे, केवलणाणे । २१६ पंचविहे णाणावरणिज्जे कम्मे पण्णत्ते, तं जहा....

- आभिणिबोहियणाणावरणिज्जे, •सुयणाणावरणिज्जे, ओहिणाणावरणिज्जे, मणपज्जवणाणावरणिज्जे,° केवलणाणावरणिज्जे ।
- २२०. पंचविहे सज्भाए पण्णत्ते, तं जहा\_\_ वायणा, पुच्छणा, परियट्टणा, अणुप्पेहा, धम्मकहा ।

### पच्चबखाण-पदं

२२१. पंचविहे पच्चक्खाणे पण्णत्ते, तं जहा\_\_ सद्दहणसुद्धे, विणयसुद्धे, अणुभासणासुद्धे, अणुपालणासुद्धे, भावसुद्धे ।

## ज्ञान-पदम्

पञ्चविधं ज्ञानं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा---आभिनिबोधिकज्ञानं, श्रुतज्ञानं, अवधिज्ञानं, मनःपर्यवज्ञानं, केवलज्ञानम् । पञ्चविधं ज्ञानावरणीयं कर्म प्रज्ञप्तम्, २१६. ज्ञानावरणीय कर्म के पांच प्रकार हैं— तद्यथा\_\_ आभिनिवोधिकज्ञानावरणीयं, श्रुतज्ञानावरणीयं, अवधिज्ञानावरणीयं, मनःपर्यवज्ञानावरणीयं, केवलज्ञानावरणीयम् । पञ्चविध: स्वाध्याय: तद्यथा--वाचना, प्रच्छना, परिवर्तना, अनुप्रेक्षा, धर्मकथा ।

### प्रत्याख्यान-पदम्

पञ्चविधं प्रत्याख्यान तद्यथा---श्रद्धानशुद्धं, विनयशुद्धं, अनुभाषणाशुद्धं, अनुपालनाशुद्धं, भावशुद्धम् ।

#### ज्ञान-पद

२१५. ज्ञान के पांच प्रकार हैं ---१. आभिनिवोधिकज्ञान, २. श्रुतज्ञान, ३. अवधिज्ञान, ४. मनःपर्यवज्ञान, ५ केवलज्ञान । १. आभिनिबोधिकज्ञानावरणीय, २. श्रुतज्ञानावरणीय, ३. अवधिज्ञानावरणीय, ४. मनःपर्यवज्ञानावरणीय, ५. केवलज्ञानावरणीय । प्रज्ञप्त:, २२०. स्वाध्याय '\*\* के पांच प्रकार हैं----

१. वाचना-अध्यापन, २. प्रच्छना-संदिग्ध विषयों में प्रश्न करता, ३. परिवर्तना---पठित ज्ञान की पुनरा-वृत्ति करना, ४. अनुप्रेक्षा — चिन्तन, ५. धर्मकथा – धर्मचर्चा ।

### प्रत्याख्यान-पद

प्रज्ञप्तम्, २२१. प्रत्याख्यान पांच प्रकार का होता है----१. श्रद्धानशुद्ध—श्रद्धापूर्वक स्वीकृत । २. विनयगुद्ध—दिनय-समाचरण पूर्वक स्वीकृत । ३. अनुभाषणाञुद्ध'\* — प्रत्याख्यान कराते समय गुरु जिस पाठ का उच्चारण करे उसे दोहराना । ४. अनुपालनाशुद्ध<sup>13°</sup>—कठिन परिस्थिति में भी प्रत्याख्यान का भंग न करना, उसका विधिवत् पालन करना । ५. भावशुद्ध<sup>१३१</sup>----राग-द्वेष या आकां--क्षात्मक मानसिक भावों से अदूषित ।

स्थान १ : सूत्र २२२-२२४

| पडिक्कमण-पदं                                                                                                                                                       | प्रतिक्रमण-पदम्                                                                                                                                                       | प्रतिक्रमण-पद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| २२२. पंचविहे पडिक्कमणे पण्णत्ते, तं<br>जहा<br>आसवदारपडिक्कमणे,<br>मिच्छत्तपडिक्कमणे,<br>कसायपडिक्कमणे,<br>जोगपडिक्कमणे,<br>भावपडिक्कमणे।                           | •                                                                                                                                                                     | २२२. प्रतिक्रमण <sup>१३३</sup> पांच प्रकार का होता है—-<br>१. आश्ववद्वारप्रतिक्रमण,<br>२. भिथ्यात्वप्रतिक्रमण,<br>३. कषायप्रतिक्रमण, ४. योगप्रतिक्रमण,<br>१. भावप्रतिक्रमण ।                                                                                                                                                     |
| सुत्त-पदं                                                                                                                                                          | सूत्र-पदम्                                                                                                                                                            | सूत्र-पद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| २२३. पंचहि ठाणेहि सुत्तं वाएज्जा, तं<br>जहा<br>संगहट्टयाए, उवग्गहट्टयाए,<br>णिज्जरट्टयाए,<br>सुत्ते वा मे पज्जवयाते भविस्सति,<br>सुत्तस्स वा अवोच्छित्तिणयट्टयाए । | पञ्चभिः स्थानैः सूत्रं वाचयेत्,<br>तद्यथा—<br>संग्रहार्थाय, उपग्रहार्थाय,<br>निर्जरार्थाय,<br>सूत्रं वा मम पर्यवजातं भविष्यति,<br>सूत्रस्य वा अव्यवच्छित्तिनयार्थाय । | <ul> <li>२९३. पांच कारणों से सूत्रों का अध्यापन कराना<br/>चाहिए</li> <li>१. संग्रह के लिए</li></ul>                                                                                                                                                                                                                              |
| २२४. पंचहिं ठाणेहिं मुत्तं सिक्खेज्जा, तं<br>जहा—<br>णाणट्ठयाए, दंसणट्ठयाए,<br>चरित्तट्ठयाए, वुग्गहविमोयणट्ठयाएग<br>अहत्थे वा भावे जाणिस्सामी-<br>तिकट्टु।         | तद्यथा<br>ज्ञानार्थाय, दर्शनार्थाय, चरित्रार्थाय,                                                                                                                     | २२४. पांच कारणों से अुत का अध्ययन करता<br>चाहिए<br>१. ज्ञान के लिएअभिनव तत्त्वों की<br>उपलब्धि के लिए ।<br>२. दर्शन के लिएअग्रित की पुष्टि के<br>लिए !<br>३. चरित्र के लिएआचार-विशुद्धि कै<br>लिए ।<br>४. ब्युद्ग्रह विमोचन के लिएदूसरों को<br>मिथ्या अभिनिवेश से मुक्त करने के लिए ।<br>४. मैं यथार्थ भावों को जानूंगा, इसलिए । |

### कप्प-पद

- २२४. सोहम्मीसाणेसु णं कप्पेसु विमाणा पंचवण्णा पण्णत्ता, तं जहा.... किण्हा, णोला, लोहिता. हालिद्दा,° सुक्किल्ला।
- २२६. सोहम्मीसाणेसु णं कष्पेसु विमाणा पंचजोयणसयाइं उड्रं उच्चत्तेणं पण्णताः ।
- २२७. बंभलोग-लंतएसु णं कप्पेसु देवाणं भवधारणिज्जसरीरगा उक्कोसेणं पंच रयणी उड्रं उच्चत्तेणं पण्णत्ता ।

## बंध-पदं

२२८ णेरइया णं पंचवण्णे पंचरसे पोग्गले बंधेंसु वा बंधंति वा बंधिस्संति वा, तं जहा\_\_\_ किण्हे, •ैणोले, लोहिते, हालिद्दे, सुक्किले । तित्ते, °कडुए, कसाए, अंबिले,° मधुरे ।

२२९. एवं जाव वेमाणिया ।

महाणदो-पदं

कल्प-पदम्

कल्पयो: विमानानि २२४. सौधर्म और ईणान देवलोक में विमान **सौ**धर्मेशानयोः पञ्चवर्णानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा\_\_\_ पांच वर्णों के होते हैं 💀 कृष्णानि, नीलानि, लोहितानि, १. कृष्ण, ्. नील, ३. लंदहित, हारिद्राणि, शुक्लानि । ४. हारिद्र, १. जुक्ल । सौधर्मेशानयोः कल्पयोः विमानानि २२६ सौधर्म और ईशान देवलोक में तिमान पञ्चयोजनशतानि ऊर्ध्वं उच्चत्वेन पांच सौ योजन ऊंचे हैं। **प्रज्ञ**प्तानि । ब्रह्मलोक-लान्तकयोः कल्पयोः देवानां २२७ ब्रह्मलोक तथा लांतक देवलोक में देव-भवधारणीयशरीरकाणि उत्कर्षेण पञ्च ताओं का भवधारणीय शरीर उत्कृष्टतः रत्नी: ऊर्ध्व उच्चत्वेन प्रज्ञप्तानि । पांच रत्नि ऊंचा होता है ।

## बन्ध-पदम्

नैरयिकाः पुद्गलान् अभान्त्सुः वा बध्नन्ति वा वन्धिष्यन्ति वा, तद्यथा— कृष्णान्, नीलान्, लोहिनान्, हारिद्रान्, ञुक्लान् । तिक्तान् कटुकान्, कथायान्, अम्सान्, मधुरान् ।

एवम्—यावत् वैमानिकाः ।

## महानदी-पदम्

१३०. जंबुद्दीवे दीवे संवरस्य पव्ययस्स दाहिणे णं गंगं महाअदि पंच महा-णदीओ समप्रेंति, तं जहा-जडजर, सरक, आवी, कोसी, मही ।

जम्सूहीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य दक्षिणे २३०. जम्बूहीप द्वीप में मन्दर पर्वत के दक्षिण-गङ्गा महानदीं पञ्च महानद्यः समार्थ-यन्ति, तद्यथा---यमुना, सच्यूः, आवी, कोशी, मही ।

## बन्ध-पद

कल्प-पद

पञ्चवर्णान् पञ्चरसान् २२५ नैरयिकों ने पांच वर्ण तथा पांच रसवाले पुद्गलों का बंधन [कर्मरूप में स्वीकरण] किया है, कर रहे हैं तथा करेंगे ---

- १. कृष्णवर्णवाले, ः, नीलवर्णवाले,
- ३. लोहितवर्णवासे, ४. हास्ट्रिवर्णवाल,
- ४. शृत्रवंत्रणंघाले ।
- १. तिक्तरमवाले, २. कटुरसवाले,
- ३. कषायरसवाले, ४. अम्लरसवाले,
- ४. मधुररगवाले ।
- २२९. इसी प्रकार चैमानिकों तक के सारे ही दण्डक-जीवों ने पांच वर्ण तथा पांच रस वाले पुद्रतों का बंधत [कर्मरूप में स्त्री-करण ] किया है, कर रहे हैं तथा करेंगे ।

# महानदी पद

भाग---भरतक्षेत्र में गंगा महानदी में पांच महानदियां मिलती हें<sup>स्म</sup>— ३. आत्री, १. वमुना, २. सरयू, **४. को**सी ५. मही ।

- २३१. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पच्वयस्स दाहिणे णं सिंधुं महाणदि पंच महाणदीओ समप्पेंति, तं जहा.... स∫त ?]दू, वितत्था, विभासा, एरावती, चंदभागा ।
- २३२ जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स उत्तरे णं रत्तं महाणदि पंच महाणदीओ समप्पेंति, तं जहा----किण्हा, महाकिण्हा, णीला, महाणीला, महातीरा।
- २३३. जंबूहीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स उत्तरे णं रत्तावति महाणदि पंच महाणदीओ समप्पेंति, तं जहा-इंदा, इंदसेणा, सुसेणा, वारिसेणा, महाभोगा।

तित्थगर-पदं

२३४. पंच तित्थगरा कुमारवासमज्भे वसित्ता मुंडा °भवित्ता अगाराओ अणगारियं° पव्वइया, तं जहा.... वासुपुज्जे, मल्ली, अरिट्ठणेमी, पासे, वीरे ।

### सभा-पदं

२३४. चमरचंचाए रायहाणीए पंच सभा पण्णत्ता, तं जहा\_\_ सभासुधम्मा, उववातसभा, अभिसेयसभा, अलंकारियसभा, ववसायसभा ।

जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य दक्षिणे २३१. जम्बूढीप ढीप में मन्दर पर्वत के दक्षिण-सिन्धूं महानदीं पञ्च महानद्य: समर्प-यन्ति, तद्यथा.... शतद्रुः, वितस्ता, विपाशा, ऐरावती, चन्द्रभागा ।

जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य उत्तरे २३२. जम्बूद्वीप द्वीप में मन्दर पर्वत के उत्तर-रक्तां महानदीं पञ्च महानद्य: समर्प-यन्ति, तद्यथा---कृष्णा, महाकृष्णा, नीला, महानीला, महातीरा । जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य उत्तरे रक्तावतीं महानदीं पञ्च महानद्य: समर्पपन्ति, तद्यथा... इन्द्रा, इन्द्रसेना, सूषेणा, वारिषेणा, महाभोगा ।

## तीर्थकर-पदम्

पञ्च तीर्थकराः क्रमारवासमध्ये उषित्वा २३४. पांच तीर्थंकर कुमारवास में रहकर मुण्ड मुण्डा भूत्वा अगारात् अनगारितां प्रव्रजिताः, तद्यथा— वासुपूज्यः, मल्ली, अरिष्टनेमिः, पार्श्वः, वीरः ।

### सभा-पदम्

चमरचञ्चायां राजधान्यां पञ्च सभाः २३४. चमरचंचा राजधानी में पांच सभाएं हैं— प्रज्ञप्ताः, तद्यथा\_\_ सभासुधर्मा, उपपातसभा, अभिषेकसभा, अलंकारिकसभा, व्यवसायसभा ।

स्थान ४ : सूत्र २३१-२३४

- भाग--भरतक्षेत्र में सिन्धु महानदी में पांच महानदियां मिलती हैं<sup>स्ड</sup>---
  - ३. विपासा--व्यास, ४. ऐरावती---रावी, ५. चन्द्रभागा--चिनाव ।
- भाग-ऐरवतक्षेत्र में रक्ता महानदी में पांच महानदियां मिलती हैं—

१. कृष्णा, २. महाकृष्णा, ३. नीला, ४. महानीला, ५. महातीरा।

२३३. जम्बूद्वीप द्वीप में मन्दर पर्वत के उत्तर-भाग---ऐरबतक्षेत्र में रक्तावती महानदी में पांच महानदियां मिलती हैं— १. इन्द्रा, २. इन्द्रसेना, ३. सुचेषा, ४. दारिखेणा, ५. महाभोगा ।

# तीर्थकर-पद

होकर, अगार को छोड़ अनगारत्व में प्रद्नजित हुए<sup>२३५</sup>---१. वासुपुज्य, २. मल्ली, ३. अरिष्टनेमि,

४. पार्श्व, ४. महावीर ।

### सभा-पद

- १. सुधर्मासभा -- अयनागार, २. उपपातसभा- प्रसंवगृह, ३. अभिषेकसभा — जहां राज्याभिषेक किया जाता है,
  - ४. अलंकारिकसभा—अलंकारगृह,

२३६. एगमेगे णं इंदट्ठाणे पंच सभाओ पण्णत्ताओ, तं जहा.... सभासुहम्मा, \*उववातसभा, अभिसेयसभा, अलंकारियसभा,° ववसायसभा ।

#### णक्खत्त-पदं

२३७. पंच णक्खत्ता पंचतारा पण्णत्ता, तं जहा--धणिट्रा, रोहिणी, पुणव्वसू, हत्थो, विसाहा ।

#### पावकम्म-पर्द

पंचद्राणणिव्वत्तिए २३८. जीवा णं पोग्गले पावकम्मत्ताए चिणिसु वा चिणंति वा चिणिस्संति वा तं जहा\_\_\_ एगिदियणिव्वत्तिए, •बेइंदियणिव्वत्तिए, तेइंदियणिव्वत्तिए, चर्डारदियणिव्वत्तिए,° पंचिंदियणिव्वत्तिए, एवं-चिण-उवचिण-बंध उदीर-वेद तह णिज्जरा चेव।

### षोग्गल-पदं

२३८. पंचपएसिया खंधा अणंता पण्णत्ता ।

२४०. पंचपएसोगाढा पोग्गला अणंता जाव पंचगुणलुक्खा पोग्गला अणंता पण्णत्ता ।

प्रज्ञप्ताः, तद्यथा.... सभासुधर्मा, उपपातसभा, अभिषेकसभा, – अलंकारिकसभा, व्यवसायसभा।

## नक्षत्र-पदम्

पञ्च नक्षत्राणि पञ्चताराणि प्रज्ञप्तानि, २३७. पांच नक्षत्न पांच तारोंवाले हैं---तद्यथा.... धनिष्ठा, रोहिणी, पुनर्वसुः, हस्तः, विशाखा ।

## पापकर्म-पदम्

जीवाः पञ्चस्थाननिर्वतितान् पुद्गलान् पापकर्मतया अचैषुः वा चिन्वन्ति वा चेष्यन्ति वा, तद्यथा—

एकेन्द्रियनिर्वतितान्, द्वीन्द्रियनिर्वतितान्, त्रीन्द्रियनिर्वतितान्, चतुरिन्द्रयनिर्वतितान्, पञ्चेन्द्रियनिर्वतितान् । उदीर-वेदाः तथा निर्जेरा चैव !

## पुद्गल-पदम्

पञ्चप्रदेशिकाः रकन्धाः प्रज्ञश्ताः । पञ्च्यप्रदेशावगाढाः पुद्गलाः अनन्ताः २४०.पंच-प्रदेशावगाढ़ पुद्गल अनन्त हैं। प्रज्ञप्ताः यावत् पञ्चगुणरूक्षाः पुद्गलाः अनन्ताः प्रज्ञप्ताः ।

### स्थान ४ : सूत्र २३६-२४०

एकैकस्मिन् इन्द्रस्थाने पञ्च सभाः २३६ इसी प्रकार प्रत्येक इन्द्र की राजधानी में पांच-पांच सभाएं हैं— १. सुधर्मासभा, २. उपपातसभा, ३. अभिषेकसभा, ४. अलंकारिकसभा, ५. व्यवसायसभा ।

#### नक्षत्र-पद

१. धनिष्ठा, २. रोहिणी, ३. पुनर्वसु, ४. हस्त, ५. विशाखा।

## पापकर्म-पद

२३८. जीवों ने पांच स्थानों से निर्वतित पुद्गलों का, पापकर्म के रूप में, चय किया है, करते हैं तथा करेंगे — १. एकेन्द्रियनिर्वतित पुद्गलों का, २. द्वीन्द्रियनिर्वतित पुद्गलों का, ३. त्रोन्द्रियनिर्वतित पुद्गलों का, ४. चतुरिन्द्रियनिर्वतित पुद्गलों का, ५. पंचेन्द्रियनिर्वतित पुद्गलों का । इसी प्रकार जीवों ने पांच स्थानों से निर्वतित पुद्गलों का, पापकर्म के रूप में,

उपचय, बंध, उदीरण, वेदन और निर्जरण किया है, करते हैं तथा करेंगे ।

#### पुद्गल-पद

अनन्ताः २३९. पंच-प्रदेशी स्वंध अनन्त है।

पांच समय की स्थिति वाले पुद्गल अनन्त हैं । पांच गुण काले पुद्गल अनन्त हैं । इसी प्रकार शेष वर्ण तथा गंध, रस और स्पर्क्षों के पांच गुण वाले पुद्गल अनन्त हैं।

## ६१३

# टिप्पणियाँ स्थान-५

## १. (सू० ५)

कामगुण---

काम का अर्थ है— अभिलाषा और गुण का अर्थ है— पुद्गल के धर्म । कामगुण के दो अर्थ हैं'—

मैथुन-इच्छा उत्पन्न करने वाले पुद्गल।

२. इच्छा उत्पन्न करने वाले पुर्गल ।

२. (सू० ६-१०)

इन सूतों में प्रयुक्त संग. राग, मूर्छा, गृद्धि और अध्युपपन्नता— ये शब्द आसक्ति के क्रमिक विकास के द्योतक हैं । इनकी अर्थ-परम्परा इस प्रकार है—-

- १. संग---इन्द्रिय-विषयों के साथ सम्बन्ध ।
- २. राग—इन्द्रिय-विषयों से लगाव ।
- ३. मूच्छी-इन्द्रिय-विषयों से उत्पन्न दोगों को न देख पाना तथा उनके गंबक्षण के लिए गतत जिल्लन करना।
- ४. गृद्धि प्राप्त इन्द्रिय-विषयों के प्रति असंतोष और अधार इन्द्रिय-विषयों की आवांका ।
- <mark>४. अध्युपपन्नता—-इन्द्रिय-विषयों के सेवन में एकचिस हो</mark> जाना; उनकी प्राप्ति में जानत दसचित्त हो जाना<sup>®</sup> ।
- ३. (सू० १२)

यहां अहित. अशुभ. अक्षम, अनिःश्रेयस और अननुगामिक— इन पांच शब्दों का प्रयोग प्रतिपाद्य विषय पर बल देने के लिए किया गया है । साधारणतया इनसे अहित शब्द का अर्थ ही ध्वनित होता है और प्रत्येक शब्द की अर्थ-भिन्नता पर विचार किया जाए तो इनके अर्थ इस प्रकार फलित होते हैं"—

अहित --अपाय । अद्युम -- पुष्यरहित । अक्षम --अनौचित्य या असामर्थ्य ।

- 9. स्थार्थाप्यृत्ति, पत्र २७७ : 'कामकृष्ण' क्ति कामस्य—मदता-भिलापस्थ अभिलाषमाखण्य वा स्वादका, गुणा-धर्मा: पुद्गलानां, काम्यन्त इति काक्ष्यते च ते गुणाश्चेति दा काश-गुणा इति ।
- रेषानांगवृत्तिः १८२७७, २७६ : सज्यन्ते साहः सम्बन्धं कुर्वन्तीति ४,....रज्यन्ते सङ्गकारणं रागं यान्तीति,

३. स्थानांगवृत्ति, पत्न २७८१

```
अनिःश्रेयस— अकल्याण ।
```

अननुगामिक—भविष्य में उपकारक के रूप में साथ नहीं देने वाला ।

४. (सू० १८)

देखें-⊸२।२४३-२४**६ का टिप्पण ।** 

## ४. (सू० २०)

जिस प्रकार दिशाओं के अधिपति इन्द्र, अग्नि आदि हैं, नक्षलों के अधिपति अश्वि, यम, दहन आदि हैं, शक दक्षिण लोक का अधिपति और ईशान उत्तर लोक का अधिपति है, उसी प्रकार पांच स्थावर कायों में भी कनशः इन्द्र, ब्रह्म, शिल्प, सम्मति और प्राजापत्य---अधिपति हैं।'

## ६-१९ (सू० २१)

प्रस्तुत सूत्र में अवधि दर्शन के विचलित होने के पाँच स्थानों का निर्देश है। विचलन का मूल कारण है मोह की चतुर्विध परिणति—विस्मय, दया, लोभ और भय का आकस्मिक प्राद्रुर्भाव। जो दृश्य पहले नहीं देखा था उसको देखते ही व्यक्ति का मन विस्मय से भर जाता है, जीवमय पृथ्वी को देख वह दया से पूर्ण हो जाता है तथा विपुल धन, ऐश्वर्य आदि देखकर वह लोभ से आकुल और अदृष्टपूर्व सपों को देखकर वह भयाकान्त हो जाता है। अत: विस्मय, दया, लोभ और भय भी उसके विचलन के कारण वनते हैं।<sup>3</sup>

इस सूत्र के कुछ विशेष शब्दों की मीमांसा-—

- १. पृथ्वी को छोटा-सा—
- वृत्तिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं---
- १. थोड़े जीवों वाली पृथ्वी।
- २. छोटी पृथ्वी ।

अवधि ज्ञान उत्पन्न होने से पूर्व साधक के मन में कल्पना होती है कि पृथ्वी बड़ी तथा बहुत जीवों वाली है, पर जब वह उसे अपनी कल्पना से विपरीत पाता है, तव उसका अवधिदर्शन क्षुब्ध हो जाता है ।ै

३. ग्राम नगर आदि के टिप्पण के लिए देखें २।३९० का टिप्पण । शेष कुछेक शब्दों की व्याख्या इस प्रकार है—

- श्टंगाटक- तीन मार्गो का मध्य भाग।<sup>\*</sup> इसका आकार यह होगा > ।
- २. तिराहा—जहाँ तीन मार्ग मिलते हों ।' इसका आकार यह होगा ⊥ ।
- ३. चौक---चार मार्गों का मध्य भाग । 'चतुष्कोण भूभाग ।
- ४. चौराहा----जहाँ चार मार्ग मिलते हों।" इसका आकार यह 🕂 होगा।

भिन्त-भिन्त व्याख्या ग्रन्थों में इसके अनेक अर्थ मिलते हैं----

- १. सीमाचतुष्क ।
- २. विषथभेदी ।
- ३. बहुतर रथ्याओं का मिलन-स्थान ।

९. स्यानांगवृत्ति, पत्र २७६।

- स्थानांगवृत्ति, पत्त २७९, २६०: अत्यन्तविस्मयदयाभ्या-मिति.....विस्मयाद् भयाद्वा अट्टब्टपूर्वतया विस्मयाल्लो-भार्व्वेति ।
- वही, पत्न २७६ : अल्पभूतां—स्तोकसत्त्वां पृषिवीं दृष्ट्वा, वा शब्दा विकल्पार्थाः, अनेकसत्त्वत्र्याकुलाभूरिति ।
- ४. स्थानग्रंगवृत्ति, पत्र २०० : शृङ्गाटकं--- त्निकोण रष्यान्तरम् ।
- ४. वही, पत्र २५० : त्रिकं —यत रब्यानां वर्य मिलति ।
- ६. वही, पत्न २००।
- ७. वही, पत्न २८० : चतुरुकं यत्न रथ्याचतुरुटयम् ।

४. चार मार्गों का समागम ।

४. छह मार्गों का समागम।<sup>\*</sup>

स्थानांग वृत्तिकार ने इसका अर्थ आठ रथ्याओं का मध्य किया है ।'

चतुर्मुख--- देवकुल आदि का मार्ग ।' देवकुलों के चारों ओर दरवाजे होते हैं ।

- ६. महापथ---राजमार्ग ।
- ७. पथ---सामान्यमार्ग ।
- नगर निर्द्धमन—नगर के नाले ।<sup>\*</sup>
- १. शांतिगृह—जहाँ राजा आदि के लिए शांतिकर्म—होम, यज्ञ आदि किया जाता है 1<sup>\*</sup>
- १०. ग्रैलगृह -- पर्वत को क्रुरेद कर बनाया हुआ मकान ।<sup>६</sup>
- ११. उपस्थानगृह---सभामण्डप।"
- १२. भवन-गृह—कुटुम्बीजन (घरेलू नौकर) के रहने का मकान ।

भवन और गृह का अर्थ पृथक रूप में भी किया जा सकता है। जिसमें चार शालाएं होती हैं उसे भवन और जिसमें कमरे (अपवरक) होते हैं वह गृह कहलाता था।

२०. (सू २२)

प्रस्तुत सूत्र में केवलज्ञान-दर्शन के विचलित न होने के पाँच स्थानों का निर्देश है । अविचलन के हेतु ये हैं<sup>4</sup>----

- १. यथार्थं वस्तुदर्शन ।
- २. मोहनीय कर्म की क्षीणता ।
- ३. भय, विस्मय और लोभ का अभाव ।
- ४. अति गंभीरता ।
- २१. (सू० २४)

शरीर पांच प्रकार के हैं—

१. औदारिक शरीर—स्थूल पुद्गलों से निष्पन्न, रसादि धातुमय शरीर। यह मनुष्य और तिर्यञ्चों के ही होता।

े. २. वैकिय शरीर—विविध रूप करने में समर्थ शरीर । यह नैरयिकों तथा देवों के होता है । वै क्रिय-लब्धि से सम्पन्न मनुष्यों और तिर्यञ्चों तथा वायुकाय के भी यह होता है ।

३. आहारकजरीर—आहारकलब्धि से निष्पन्न शरीर । आहारकलब्धि से सम्पन्न भुनि अपनी संदेह निवृत्ति के लिए अपने आत्म-प्रदेशों से एक पुतले का निर्माण करते हैं और उसे सर्वज्ञ के पास भेजते हैं । वह उनके पास जाकर उनसे संदेह की निवृत्ति कर पुनः मुनि के शरीर में प्रविष्ट हो जाता है । यह किया इतनी शीघ्र और अदृश्य होती है कि दूसरों को इसका पता भी नहीं चल सकता । इस क्षमता को आहारकलब्धि कहते हैं ।

- २. स्वानांगवृत्ति, पत्न २८०: चत्वरंरथ्याष्टकमध्यम् ।
- ३. स्थानांगवृत्ति, पद्व २८० : चतुर्मुखं-देवकुलादि ।
- ४. वही, पत्न २८० : नगरनिईमनेषु-तत्झालेषु ।
- ४. वही, पत्र २००: शान्तिगृहं----यत्न राज्ञां शान्तिकमंहोमादि कियते ।
- ६. वही, पत्न २८० : शैलगृहं---पर्वतमुत्कीर्थं यत्छतम् ।

- ७ वही, पञ्च २८० : उपस्थानगृह आस्यानमण्डव: ।
- त. वही, पत्न २००: भवनगृहं—यत्न कुटुम्बिनो वास्तव्या भवन्तीतिः स्तिव्या भवनं---चतुःगालादि गृहं तु अपवरकादि-मान्नम् ।
- स्थानांगवृत्ति, पत्न २८०: केवलज्ञानदर्शनं तु न स्कभ्नीयात् केवली बा याथात्म्येन वस्तुदर्शनात् क्षीणमोहनीयःवेन भय-विस्मयजोभाद्यभावेन अतिगम्भीरत्वाच्चेति ।

९. अल्पपरिचित शब्दकोष ।

४. तैजसगरीर— जिससे तेजोलव्धि (उपघात या अनुप्रह किया जा सके वह शक्ति) मिले और दीष्ति एवं पाचन हो वह गरीर ।

 श. कार्मणज्ञरीर-- कर्म-संगृह से निष्पत्न अथवा कर्मविकार को कार्मणवरीर वहते हैं । तैजस और कार्मणघरीर सभी जीवों के होते हैं ।

## २२. (सू० ३२)

उत्तराध्ययन के तेईसवें अध्ययन (२३, २६, २७) में बताया है कि प्रथम तीर्थकर के साधु ऋजुजड़ होते हैं, इसलिए उन्हें धर्म समझाना कटिन होता है । अग्तिम तीर्थकर के साधु दत्रजड़ होते हैं, उनके लिए धर्म का आचरण करना कटिन होता है । इस सूत्र में दोनों तीर्थकरों के साधुओं के लिए पाँच दुर्गम स्थान बताए हैं । यदि उनका विभाग किया जाए तो प्रथम तीन प्रथम तीर्थकर के साधुओं के लिए और अग्तिम दो अग्तिम तीर्थकर के साधुओं के लिए हैं और यदि विभाग न किया जाए तो इस प्रकार व्याख्या की जा सकती है—

प्रथम तीर्थंकर के साधुओं को समझने में कटिनाई होती है, इसीलिए उनके लिए धर्म के अनुपालन में भी कठिनाई होती है । अन्तिम तीर्थंकर के साधुओं में तितिक्षा और अनुपालन की शदित कम होती है, इसलिए तत्त्व का आख्यान करना भी उनके लिए दुर्गंम हो जाता है ।

देखें—–उत्तरज्झयणाणि, अध्ययन २३ ।

२३, २४. (सू० ३४, ३४)

देखें--- १०।१६ का टिप्पण ।

## २४, २६. अन्त्यचरक, प्रान्त्यचरक (सू० ३६)

वृत्तिकार ने अन्त्यचरक का अर्थ— बचा-खुचा जघन्य धान्य लेने वाला और प्रान्त्यचरक का अर्थ— असी जघन्य धान्य लेने वाला किया है।'

औषपातिक (सूत्र १६) की वृत्ति में इनका अर्थ किञ्चित् परिवर्तन के साथ किया है<sup>३</sup>--

अन्त्यचरक—जघन्य धान्य लेने वाला ।

प्रान्त्यचरक—बचा-खुचा या बासी अत्यन्त जघन्य धान्य लेने वाला ।

प्रस्तुत सूझ में प्रथम दो भिक्षाचर्या और शेष तीन रसपरित्याग के अन्तर्गत आते हैं । उस्झिप्तचरक और निक्षिप्त-चरक ये दोनों भाव-अभिग्रह हैं और शेष तीन द्रव्य-अभिग्रह ।

## २७. अग्नग्लायकचरक (सू० ३७)

वृत्तिकार ने इसके तीन संस्कृत रूप देकर उनकी भिन्न-भिन्न प्रकार से व्याख्या की हैं —

- १. अन्नग्लानकचरक—वासी अन्न खाने वाला ।
- २. अन्तग्लायकचरक—-अन्त के बिना ग्लान होकर----भूख की देदना से पीड़ित होकर खाने वाला ।
- ३. अन्यग्लायकचरक—दूसरे ग्लान व्यक्ति के लिए भोजन की गवेषणा करने वाला ।
- ९. स्थानांयवृत्ति, पत्न २८३: अन्ते भवमान्तं---भुक्तावज्ञेमं वल्लादि प्रकृष्टमान्तं प्रान्तं---तदेव पर्युषितम् ।
- अोपपार्तितः वृत्ति, पृथ्ठ ७४ : अन्त्यं जधन्यधाग्यं वल्लादि, पंताहारेत्ति — प्रकर्षेणान्त्यं वल्लाखेव भूक्तावश्चेषं पर्युपितं वा ।
- स्थानांगवृत्ति, पत्न २८३: अन्नद्दतायचरए त्ति अन्नग्लानको दोषान्तभूगिति-----अथवा अन्नं विना ग्लायक:-- समृत्पन्त-वेदनादिकारण एवेत्यर्थ:, अत्यस्मै वा ग्लायकाय भोजनार्थ चर-तीति अन्गर्सानकचरकोऽन्वग्काययःचरकोऽन्यग्लायकचरको वा।

औषपातिक वृत्ति में इसका एकमान्न अर्थ ---भोजन के बिना ग्लान होने पर प्रातःकाल ही वासी अन्न खाने वाला. किया है ।' यही अर्थ अधिक संगत लगना है ।

## २८. शुद्धैषणिक (सू० ३८)

वृत्तिकार ने इसका अर्थ—अनतिचार एपणा किया है । एपगा के जंकित आदि दस दोष हैं । उनसे रहित एषणा को बुद्धंषणा कहा जाता है ।

पिडैषणा और पानैषणा सात-सात प्रकार की होती हैं । इनमें से किसी एक या सानों एषणाओं से आहार लेने वाला बुढ़ैपणिक कहनाता है ।\*

औषपातिक के वृत्तिकार ने इसका अर्थ शंका आदि दोषरहित अथवा निर्व्यजन आहार लेने नाला किया है।\*

## २९. स्थानायतिक (सू० ४२)

स्थानांग वृत्तिकार ने इसके दो संस्कृत रूप दिए हैं ---स्थानातिद और स्थानातिग । स्थान का अर्थ कायोत्सर्ग है । स्थानातिद और स्थानातिग --इन दोनों का अर्थ है - -कायोत्सर्ग करने वाला ।\*

'ठाणातिए' पद में एकपदीय संधि होने के कारण वृत्तिकार को इस प्रकार की व्याख्या करनी पड़ी। इसमें सूलत: दो मध्द हैं ---ठाग -- आयतित्र। 'आं की संधि होने पर 'ठाणावतिय' बन जाता है। 'य' का लोप करने पर फिर अकार की संधि होती है और 'ठाणातिय रूप बन जाता है। इस संधिच्छेद के आधार पर इसका संस्कृत रूप 'स्थानायतिक' बनता है और यही रूप इसके अर्थ का सूचक है।

वृहत्तरूपभाष्य में 'ठाणायत' (स्थानापत) पाठ है ।' उत्तकी दृत्ति में स्त्रीलिंग के रूप में स्थानायतिका का प्रयोग मिलता है ।' जिस आसन में सीधा खड़ा होना होता है उसका नाम स्थानायतिक है । स्थान तीन प्रकार के होते हैं —ऊर्व-स्थान, निषीदनस्थान और शयनस्थान । स्थानायतिक ऊर्व्वस्थान का सूचक है ।

## ३०. प्रतिमास्थायी (सू० ४२)

वृत्तिकार ने प्रतिमा का अर्थ कायोत्सर्ग की मुद्रा में स्थित रहना किया है।' कहीं-कहीं प्रतिमा का अर्थ कायोत्सर्ग भी प्राप्त होता है।' बैठी या खड़ी प्रतिमा की भाँति स्थिरता से बैठने या खड़ा रहने को प्रतिमा कहा गया है। यह काय-वर्षेय तप का एक प्रकार है। इसमें उपवास आदि की अप्रेक्षा कायोत्सर्य, आसन व ध्यान की प्रधानता होती है। प्रतिमा की जानकारी के लिए देखें ---दशाश्चनस्वंध, दशा सात।

### ३१. वीरासनिक (सू० ४२)

सिंहासन पर बैठने से शरीर की जो स्थिति होती है, उसी स्थिति में सिंहासन के निकाल लेने पर िथत रहना वीरासन है । यह कठोर आसन है । इसकी साधना वीर मनुष्य ही कर सकता है । इसलिए इसका नाम 'वीरासन' है ।

विशेष विधरण के लिए देखें --- उत्तराध्ययन : एक समीआत्मक अध्ययन, पृष्ठ १४९, ११० ।

- औपपातिकस्व ११, वृत्ति पृष्ठ ७४ : अण्णगिलायए ति अन्नं-भोजनं दिना ग्लायति अन्नग्लायकः, स चाभिग्रहविशेषात् प्रातरेव दोषान्नभुगिति ।
- २. स्थानांगवृत्ति,पत्न २८४।
- औपपालिक सूत्र १६, वृत्ति पृष्ठ ७४ : मुट्रेसणिए ति गुद्धैवणा शङ्खादिदोपरहितता गुद्धस्य वा निव्यंञ्जनस्य कूरादेरेषणा यस्थास्ति स तथा।
- ४, स्थानांग्रवृत्ति, पञ्च २५४ : 'ठाणाइर' त्ति स्थानं—कार्योत्सर्गः तमतिददाति प्रकरोति अतिगच्छति वेति स्थानातिदः स्थाना-तिगोवेति

- ४. बृहद्कल्पभाष्य गाया ५६५३ ।
- ६. वही, गाथा १९१३, वृत्ति……।
- ७. स्यानांगवृत्ति, पद्म २८४ : प्रश्तिमया—एकराद्विक्या कायोत्सर्गविशेर्यर्णव तिर्ध्वत्वेक्षीलो यः स प्रतिमास्थायी ।
- मूलाचारदर्षण ५।२०७१ ःपडिमा —ऋवोत्सर्गः ।

## ३२. नैषद्यिक (सू० ४२)

इसका अर्थ है— बैठने की विधि । इसके पांच प्रकार हैं । देखें— स्थानांग ४।४० तथा ७।४६ का टिप्पण । विश्वेष विवरण के लिए देखें— उत्तराध्ययन : एक समीक्षात्मक अध्ययन, पृष्ठ १४३-१४४ ।

### ३३. आतापक (सू० ४३)

आतापना का अर्थ है--- प्रयोजन के अमुरूप सूर्य का आताप लेना । औषपातिक के वृत्तिकार ने आतापना के आसन-भेद से अनेक भेद प्रतिपादित किए हैं । आतापना के तीन प्रकार हैं----

१. निपन्न----सोकर ली जाने वाली----उत्क्रष्ट ।

२. अनिपन्न—बैठकर ली जाने वाली—मध्यम ।

३. ऊर्ध्वस्थित— खड़े होकर ली जाने वाली - जघन्य ।

निपन्न आतापना के तीन प्रकार हैं ---

१. अधोरुकशायिता, २. पार्श्वशायिता, ३. उत्तानशायिता।

अनिपन्न आतापना के तीन प्रकार हैं —

१. गोदोहिका, २. उत्कुटुकासनता, ३. पर्यङ्कासनता ।

ऊर्ध्वस्थान आतापना के तीन प्रकार हैं---

१. हस्तिशौंडिका, २. एकपादिका, ३. समपादिका।

इनमें पहला प्रकार उत्कृष्ट, दूसरा मध्यम और तीसरा जघन्य है ।

प्रस्तुत आठ सूत्रों [३६-४३] में विविध तप करने वाले मुनियों का उल्लेख है । इन सबका समावेश वाह्य-तप के छह प्रकारों में से तीन प्रकार— भिक्षाचर्या, रसपरित्याग और कायक्लेश के अन्तर्गत होता है । जैसे—

१. भिक्षाचर्या

उत्क्षिप्तचरक, निक्षिप्तचरक, अज्ञातचरक, अन्गलायकचरक, मौनचरक, संसृष्टकल्पिक, तज्जातसंसृष्टकल्पिक, औपनिधिक, झुर्ढंषणिक, संख्यादत्तिक, इष्टलाभिक, पृष्ठलाभिक, परिमितपिडपातिक, भिन्नपिडपातिक ।

२. रसपरित्याग

अन्त्यचरक, प्रान्त्यचरक, रूक्षचरक, आचाम्लिक, निर्विक्वतिक, पूर्वाधिक, अरसाहार, विरसाहार, अन्त्याहार, प्रान्त्याहार, रूक्षाहार, अरसजीवी, विरसजीवी. अन्त्यजीवी, प्रान्त्यजीवी, रूक्षजीवी ।

३. कायक्लेश

स्थानायतिक, उत्कुटुकासनिक, प्रतिमास्थायी, वीरासनिक, नैषद्धिक, दंडायतिक, लगंडशायी, आतापक, अप्रावृतक. अकण्डूयक ।

औषपातिक सूत्र १९ में प्रायः इन सबका इन बाह्य-तपों के प्रकारों में उल्लेख मिलता है । वहाँ भिन्नपिडपातिक तथा अरसजीवी, विरसजीवी, अन्त्यजीवी, प्रान्त्यजीवी और रूक्षजीवी का उल्लेख नहीं मिलता ।

३४, ३४. (सू० ४४, ४४)

दो सूत्रों में दस प्रकार के वैयावृत्त्य निर्दिष्ट हैं । वैयावृत्त्य का अर्थ है---सेवा करना, कार्य में प्रवृत्त होना । अग्लान-भाव से किया जाने वाला वैयावृत्त्य महानिर्जरा—बहुत कर्मों का क्षय करने वाला तथा महापर्यवसान— जन्म-मरण का आत्यन्तिक उच्छेद करने वाला होता है । अग्लान भाव का अर्थ है---अखिन्नता, बहुमान । र

१. औषपातिक सूत्र १९,वृत्ति पृष्ठ ७४, ७६ ।

२. स्थानांगवृत्ति, पत्न २५४ : अग्लान्या---अखिन्ततया बट्टमाने-नेत्वर्थः।

दस प्रकार ये हैं- 🕤

आचार्य----पे पाँच प्रकार के होते हैं----प्रव्राजतावार्य, दिगावार्य, उट्टेसनाचार्य, समुद्देशनाचार्य और वाचनावार्य।

२. उपाध्वाय----सूत्र का काचना देने काला ।

३. स्थविर अर्म में स्थिर करनेवाले । ये तीन प्रकार के होते हैं---

जातिस्थविर --- जिसकी आयु ६० वर्ष से अधिक है ।

पर्यायस्थविर – जिसका पर्याय-काल २० वर्ष या अधिक है ।

ज्ञानस्थविरः --स्थानांग तथा समवायांग का धारक ।

४. तपस्वी --मासक्षपण आदि बड़ी तपस्था करने वाला।

५. ग्लान--रोग आदि से असक्त, खिन्न।

६. बौक्ष--शिक्षा ग्रहण करने वाला, नवदीक्षित 🗈

कुल—एक आचार्य के शिष्यों का समुदाय ।

गण--कुलों का समुदाय।

१. संघ -गणों का समुदाय।

१०. सार्धामक---वेष और मान्यता में समानधर्मा।\*

वृत्तिकार ने शैक्ष वैयावृत्त्य के पश्चात् सार्धासक वैयावृत्त्य की व्याख्या प्रस्तुत की है । उन्होंने एक गाथा का भ उल्तेख किया है । उसमें भी यही कम है ।<sup>१</sup>

विझेष विवरण के लिए देखें- --१०।१७ का टिप्पण ।

३६-४०. (सूत्र ४६)

प्रस्तुत सूत्र के कुछ विद्येष शब्दों की व्याख्या—

१, सांभोगिक ---एक मंडली में भोजन करने वाला । यह इसका प्रतीकात्मक अर्थ है । स्वाध्याय, भोजन आदि सभी मंडलियों में जिसका सम्बन्ध होता है वह सांभोगिक कहलाता है ।

२. विसांभोगिक—-जिसका सभी मंडलियों से सम्बन्ध विच्छिन्त कर दिया जाता है वह विसांभोगिक है ।

- ३. प्रस्थापन— प्रायक्षित्त रूप में प्राप्त तप का प्रारंभ ।
- ४. निर्वेश –प्रायश्चित्त का पूर्ण निर्वाह या आसेवन ।
- ५. स्थितिकल्प --सामाचारी की योग्य मर्यादाएँ।\*

### १. प्रश्नायतनो (सू० ४७)

वृत्तिकार ने प्रक्ष्म के दो अर्थ किए हैं'--

१. अंगुष्ठ, कुडप आदि प्रश्नविद्या । रस के द्वारा वस्त्र, कांच, अंगुष्ठ, भुजा आदि में देवता को बुलाकर अनेक विश्व प्रश्नों का हल किया जाता है।<sup>९</sup> मूल प्रश्न व्याकरण सूल (दसवें अंग) में इन प्रश्न विद्याओं का समावेश था ।

''श्रील-सम्बन्धी शिक्षा ग्रहण करता है, चित्त-सम्बन्धी शिक्षा ग्रहण करता है तथा प्रज्ञा-सम्बन्धी शिक्षा ग्रहण करता है। इसलिए वह मिक्षु 'शैक्ष' कहलाता है।'' (अंगुत्तरतिकाथ भाग ९, पृब्ठ २३६) २. स्थानांगवृत्ति, पत्र २८४ ।

- वही, वृत्ति पत्र २६४ : 'मेह' ति गिअंकोर्जस्ववध्र जितः 'सार्धामकः समानधर्मा लिङ्गतः प्रवचनतक्ष्येति ।...उक्तं च— आयरिधउवज्झाएं ये स्तवस्सीगिलाणसेहाण । साहंमियकुलगणसंय संगयं तमिह कायव्वं ।।
- ४. स्थानांगवृत्ति, पत्न २८४, २८६ ।
- स्थानांगवृत्ति, पत्न २६६: प्रश्ता अंगुध्ठकुडघप्रश्तादयः सार्वद्यतृष्ठानपृच्छा वा।
- **६. वही, वृत्ति प**त्ने २०४ ।

<sup>9.</sup> बौद्ध साहित्य में जैश्र की परिभाषा इस प्रकार मिलती है— 'उस समय एक भिक्षु जहां भगवान थे, वहां पहुंचा । .....एक और वैठा हुआ वह भिक्षु भगवान से यह वोला— ''भन्ते ! 'जंख, बैक्ष' कहते हैं । क्या होने से बैक्ष होता है ?'' ''भिक्षु, सीखता है, इसलिए 'बीक्ष' कहलाता है । ''क्या सीखता है ?''

पापकारी अनुष्ठानों के विषय में प्रश्न करना । इनमें पहला अर्थ ही प्रासंगिक लगता है ।

## ४२. आज्ञा व धारणा (सू० ४८)

वृत्ति में आज्ञा और धारणा के दो-दो अर्थ किए गए हैं —

१. आज्ञा-(१) विध्यात्मक आदेश।'

- (२) कोई गीतार्थ देशान्तर गया हुआ है। दूसरा गीतार्थ अपने अतिचार की आलोचना करना चग्हता है। वह अगीतार्थ के समक्ष आलोचना नहीं कर सकता। तब वह अगीतार्थ के साथ गूढार्थ वाले वाक्यों द्वारा अपने अतिचार का निवेदन देशान्तरवासी गीतार्थ के पास कराता है। इसका नाम है आज्ञा।<sup>°</sup>
- २. धारणा (१) निषेधात्मक आदेश।\*
  - (२) वार-बार आलोचना के द्वारा प्राप्त प्रायश्चित्त विशेष का अवधारण करना ।\*

पांच व्यवहारों में ये दो व्यवहार हैं। इनका विस्तृत विवेचन ४।१२४ में किया है।

## ४३. यथारात्निक (सू० ४८)

इसका अर्थ है —दीक्षा-पर्याय में छोटे-बड़े के ऋम से । विशेष विवरण के लिए देखें—दसवेआलियं ६।४० का टिप्पण ।

## ४४. कृतिकर्म (सू० ४८)

इसका अर्थ है बन्दना । देखें---समवाओ १२।३ का टिप्पण ।

# ४५. उचित समय (सू० ४८)

इसका तात्पर्यार्थ यह है कि---कालकम से प्राप्त सूत्रों का अध्ययन उस-उस काल में ही कराना चाहिए ।' सूत्रों का अध्ययन-अध्यापन दीक्षा-पर्याय के कालानुसार किया जाता है । जैसे---तीन वर्ष की दीक्षा-पर्याय वाले को आचार, चार वर्ष की दीक्षा-पर्याय वाले को सूत्रकृत, पांत्र वर्ष वाते को दराात्रु तस्कंध, वृहत्कल्प और व्यवहार, आठ वर्ष वाले को स्थान और समवाय, दश वर्ष वाले को भगवती आदि ।'

## ४६. निषद्या (सू० ४०)

इसका अर्थ है—बैठने की विधि । इसके पांच प्रकार हैं । याह्य तप के पांचवें प्रकार ःकायक्लेश' में इनका समावेश होता है । कायोःसर्ग के तीत प्रकार हैं —ऊर्ध्वस्थान, निप्रीदनस्थान और श्वयनस्थान । निलीदनस्थान के अन्त ति इन पाँचों निपद्याओं का अन्तर्भाव होता है ।

देखें----अ४६ का टिप्पण।

- ९. स्यादांगवृत्ति, पत्न २⊏६ : 'आर्चा' हे सात्रो ! भवतेदं विधेय-मिन्धेवरूपामादिष्टिम् ⊥
- २. वही, वृत्ति पत्त २०६ : गूढ़ार्थपर्दरगीतार्थस्य पुरतो देशान्तर-स्यगीतार्थनिवेदनाय गीतार्थो यदतिचारनिवेदनं करोति साऽज्ञा।
- ३. वही, वृत्ति पत २८६ : धारणां, न विधेर्यामदमित्येवंरूपाम् ।
- वही, वृत्ति पत्र २८६ : असक्वदालोचनादानेन वत्प्रायण्चित्त-विशेषावधारणं सा धारणा ।
- १. वही, वृत्ति, पत्र २≤६ : काले काले-—वथावसरम् । कालक्कमेण पत्तं संवच्छरमाइणा उ जं जॅमि । तं तंमि चेव धीरो वाएज्जा सो ए कालोऽपं ॥
- ६. वही, वृत्ति पत्न २८६, २८७ ।

६२२

ठाणं (स्थान)

४७. (सू॰ ४१)

दसवें स्थान (सूत्र १६) में दस प्रकार का श्रमण-धर्म निदिष्ट है। पांचवें स्थान (सूत्र ३४-३१) में दस धर्म श्रमण के लिए प्रशस्त बतलाए गए हैं। प्रस्तुत सूत्र में श्रमण-धर्म के अंगभूत पाँच धर्मों को आर्जव-स्थान कहा है। आर्जव का अर्थ है—ऋजुता, मोक्ष। प्रस्तुत प्रसंग में उसका अर्थ संवर किया है। ये आर्जवस्थान सम्यग्दर्शन पूर्वक ही होते हैं, अतः इन सब के पूर्व साधु शब्द का प्रयोग किया गया है। तत्त्वार्थ सूत्र ६।६ में दसविध धर्म के पूर्व 'उत्तम' शब्द का प्रयोग मिलता है।

विशेष विवरण के लिए देखें १०।१६ का टिप्पण ।

४८. परिचारणा (सू० १४)

इसका अर्थ है— मैथून का आसेवन । इसके पांच प्रकार हैं—

१. कायपरिचारणा –स्त्री और पुरुष के काय से होने वाला मैथुन का आसेवन ।

२. स्पर्शंपरिचारणा- स्वी के स्पर्ध से होने वाला मैथुन का आसेवन ।

३. रूपपरिचारणा--- स्त्री के रूप को देखकर होने वाला मैथुन का आसेवन ।

४. णव्दपरिचारणा---स्त्री के लब्द सुनकर होने वाला मैथुन का आसेवन ।

मनःपरिचारणा—स्त्री के प्रति मानसिक संकल्प से होने वाला मैथुन का आसेवन ।

इसका तात्पर्य है कि कायपरिचारणा की भांति स्त्री को स्पर्श करने, रूप देखने, शब्द सुनने और मानसिक संकल्प देवों को मैथुन-प्रवृत्ति के आसेवन से तृष्ति हो जाती है ।

वृत्तिकार ने इन सबको देवताओं से संबंधित माना है । तत्त्वार्थ सूत्र में भी यही प्रतिपादित है। वारहवें देवलोक तक के देवों में मैथुनेच्छा होती है। उसके ऊपर के देवों में वह नहीं होती। देवियों का अस्तित्व केवल दूसरे देवलोक तक ही है।

सौधर्म और ईशान देवलोक में— कायपरिचारणा ।

सनत्कुमार और माहेन्द्र देवलोक में----स्पर्श्वपरिचारणा ।

द्रह्य और लान्तक में---रूपपरिचारणा ।

गुक और सहस्रार में—-शब्दपरिचारणा ।

रोष चार में—मन:परिचारणा।

इसके ऊपर के देवलोकों में किसी भी प्रकार की परिचारणा नहीं होती । मनुष्यों और तिर्यंव्यों में केवल काय-परिचारणा ही होती है ।

देखें----३।६ का टिप्पण ।

४६-४२. (सू० ७०)

बल----- ज्ञारीरिक ज्ञक्ति । वीर्य----आत्मज्ञक्ति । पुरुषकार----अभिमान विशेष; पुरुष का कर्त्तव्य । पराक्रम----अपने विषय की सिद्धि में निष्पन्न पुरुषकार; बल और वीर्य का व्यापार<sup>°</sup> ।

 स्थानांगवृत्ति, पत्न २५६ : बलं-शारोरं, नीर्म–जीवेप्रभवं, पुरुष-कार:—अभिमानविशेषः, पराक्रमः—स एव निष्पादितस्व-विषयोऽयवा पुरुषकारः—पुरुषकर्त्तव्यं, पराक्रमो—बलवीर्य-योव्यांपारणमिति ।

१. तत्त्वार्थं ४।७-६।

## ४३. लिंगाजीव (सू० ७१)

वृत्तिकार ने एक प्राचीन गाथा का उत्त्वेख करते हुए लिंगाजीव के स्थान पर गणाजीव की सूचना दी है । गणाजीव का अर्थ है- - अपने गण ( मल्ल आदि ) की किसी मिष से या साक्षात् सूचना देकर आजीविका करने वाला ।'

### ४४. प्रमार (सू० ७३)

इसका अर्थ है --मूछा । वृत्तिकार ने इसके तीन अर्थ किए हैं<sup>३</sup>----१. मूच्छा विशेष । २. मारणस्थान । ३. मृत्यु ।

### ५५. आच्छेदन (सू० ७३)

इसका अर्थ है---बलात् लेना, थोड़ा लेना 🖞

## ५६. विच्छेदन (सू० ७३)

इसका अर्थ है ---दूर ले जाकर रख देता; बहुत लेना।

#### ४७ (सू० ७४-६२)

इन सूतों (७१-५२) में चार हेतु-विषयक और चार अहेतु-विषयक हैं ।

पदार्थ दो प्रकार के होते हैं —हेतुगम्य और अहेतुगम्य ।

परोक्ष होने के कारण जो पदार्थ हेतु के द्वारा जाना जाता है, वह हेनुगम्य होता है, जैसे—दूर प्रदेश में स्थित अग्नि धुम के द्वारा जानी जाती है ।

ें जो पदार्थ निकटवर्ती या स्पब्ट होने के कारण प्रत्यक्ष रूप से अथवा किसी आप्त पुरुष के निर्देशानुसार जाना जाता है, वह अहेतुगम्य होता है ।

हेतु का अर्थ-—कारण अथवा साध्य का निश्चितगमक कारण होता है । यहां हेतु और हेतुवादी—दोनों हेतु खब्द द्वारा विवक्षित हैं । जो हेतुवादी असम्यग्दर्शी होता है वह कार्य को जानता-देखता है, पर उसके हेतु को नहीं जानता-देखता । वह हेतुगम्य पदार्थ को हेतु के द्वारा नहीं जानता-देखता ।

े े जो हेतुवादी सम्यक्दर्शी होता है वह कार्य के साथ-साथ उसके हेतु को भी जानता-देखता है । वह हेतुगम्य पदार्थ को हेतु के दारा जानता-देखता है ।

जो आंक्षिकरूपेण प्रत्यक्षज्ञानी होता है वह धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय आदि अहेतुगम्य पदार्थों या पदार्थ को अहेतुक (स्वाभाविक) परिणतियों को सर्वभावेन नहीं जानता-देखता । वह अहेतु (प्रत्यक्षज्ञान) के द्वारा अहेतुगम्य पदार्थों को सर्वभावेन नहीं जानता-देखता ।

जो पूर्ण प्रत्यक्षज्ञानी (केवली) होता है वह धर्मास्तिकाय. अधर्मास्तिकाय आदि अहेतुगम्य पदार्थों या पदार्थं की अहेतुक (स्वाभाविक) परिणतियों को सर्वभावेन जानता-देखता है । वह प्रत्यक्षज्ञान के द्वारा अहेतुगम्य पदार्थों को सर्वभावेन जानता-देखता है ।

- स्थानांगवृत्ति, पत्र २८९ : लिङ्गस्थानेऽन्यत्र गणोऽव्वीयते, यत उक्तम्—-
  - "जाईकुलगणकम्मे सिप्पे आजीवणा उ पंचविहा । सूयाए असूप्राए अप्पाप कहेइ एक्केक्के ॥''
- स्थानांगवृत्ति, पत्न २९० : प्रमारोे—मूर्च्छविश्वेषो मारणस्थानं वार्ग्याप्रमारं मरणमेव ।
- स्थानांगवृत्ति, पत्र २९० : आच्छिनत्ति—वलादुद्दालयति<sup>...</sup>
   अथवा ईपच्छिनत्ति।
- ४· स्थानांगवृत्ति पद्म २२० : दिच्छिनत्ति -- विच्छिन्तं करोति, दूरे व्यवस्थापयतीत्ययं:......अथवा विशेषेण छिनत्ति विच्छिनत्ति ।

उक्त व्याख्या के आधार पर यह फलित होता है कि प्रथम दो सूत्र असम्यग्दर्शी हेतुवादी तथा तीसरा-चौथा सूत्र सम्यग्दर्शी हेतुवादी की अपेक्षा से हैं । पांचव i-छटा सूत्र अपूर्ण प्रत्यक्षदानी और सातवां-आटवां सूत्र पूर्णप्रत्यक्षज्ञानी की अपेक्षा से हैं ।

मरण दो प्रकार का होता है —सहेतुक (सोपक्रम), अहेतुक (निरुपक्रम) । असम्यग्दर्शी हेतुवादी का अहेतुक मरण अज्ञानमरण कहलाता हे । सम्यग्दर्शी हेतुवादी का सहेतुक मरण छद्मस्थ मरण कहलाता है । अपूर्ण प्रत्यक्षजानी का सहेतुक मरण भी छद्मस्थ मरण कहलाता है । पूर्ण प्रत्यक्षज्ञानी का अहेतुक मरण केवली मरण कहलाता है ।

वृत्तिकार के अनुसार प्रथम दो सूत्रों में नकार कुत्सावाची और पांचवें-छठे सूत्रा में ावहा देशा निपेधवाची है ।' इस आधार पर प्रथम दो सूत्रों का अनुवाद इस प्रकार होगा—

- १. (क) हेनु को असम्यक् जानता है।
  - (ख) हेतु को असम्यक् देखता है।
  - (ग) हेनु पर असम्यक् श्रदा करता है।
  - (घ) हेतु को असम्यक् रूप से प्राप्त करता है।
- २. (क) हेतु से असम्यक् जानता है।
  - (ख) हेतु से असम्यक् देखता है।
  - (ग) हेतु से असम्यक् श्रद्धा करता है।
  - (ध) हेतु से असम्यक् रूप से प्राप्त करता है।

वृत्तिकार ने लिखा है कि प्रत्यक्षज्ञानी को अनुमान से जानने की आवश्यकता नहीं होती । इसलिए वह धूम आदि साधनों—हेतुओं को अहेतु के रूप में (उसके लिए वे हेतु नहीं हैं इस रूप में) जानता है । अहेतु का यह अर्थ अत्वाभाविक-सा लगता है ।

इन आठ सूतों (७४ से ८२) में प्रयुक्त चार कियापद (जानाति, पश्यति, बुध्यते, अभिगच्छति) जान के क्रम से प्रम्बन्धित हैं।

भगवती ५।१९१-१९८ में हेतु सम्बन्धी सूत्रों के कम में थोड़ा परिवर्तन है । वहां यहां बताए गए सातवें-आठवें सूत्र को पांचवें-छठे के कम में तथा पांचवें-छठे को सातवें-आठवें के कम में लिया गया है ।

## ५८. (सू० द३)

ज्ञानावरण और दर्शनावरण कर्म का सर्वथा क्षय होने पर अनुत्तर ज्ञान और अनुत्तर दर्शन की प्राप्ति होती है। मोहनीय कर्म का सर्वथा क्षय होने पर अनुत्तर चारिव की प्राप्ति होती है। तप चारित्न का ही भेद है। तेरहवें जीवस्थान के अग्तिम क्षणों में केवली क्रुवलध्यान के अग्तिम दो भेदों में प्रवृत्त होते हैं। यह उनका अनुत्तर तप है। ध्यान आभ्यंतर तप का ही एक प्रकार है। बीर्याग्तराय कर्म का सर्वथा क्षय होने पर अनुत्तर वीर्य की प्राप्ति होती है।

## ४९. (सू० ६७)

भगवान् महावीर का च्यवन, गर्भसंहरण, जन्म, प्रव्रज्या और कैवल्यप्राप्ति—ये पांच कार्य उत्तरफाल्गुनी नक्षत्न में हुए थे तथा उनका परिनिर्वाण स्वाति नक्षत्न में हुआ था । अन्यान्य तीर्थकरों का च्यवन, परिनिर्वाण आदि एक ही नक्षत में हुआ है । भगवान् महावीर के जन्म और परिनिर्वाण के नक्षत्न अलग-अलग हैं ।\*

२, वही, पत्र २९१।

- ३. स्थानांगवृत्ति, पत्न २०२ ।
- ४. स्थानांगवृत्ति, पत्र २६३ :

स्थानांगवृत्ति, पत्न २९१: नत्रः कुत्सार्थाःत्वात् ······नस्रो देश-निषेधार्थत्वात् ।

**६०.** (सू० ६८)

प्रस्तृत सूल में महानदियों के उत्तरण और संतरण की मर्यादा के अतिक्रमण का निषेध किया गया है और इसमें निषेध का अपदाद भी है । सुन्नकार ने निदिष्ट पाँच नदियों के लिए दो विजेषण प्रयुक्त किए हैं—महार्णव और महानदी ।

वृत्तिकार ने इनका अर्थ इस प्रकार किया है—-'

 महार्णव—समुद्र की भांति जिनमें अथाह जल हो या जो समुद्र में जा मिलती हों उन नदियों को महार्णव कहा जाता है।

२. महानदी-जो बहुत गहरी हो, उन्हें महानदी कहा जाता है।

वृत्तिकार ने एक गाथा (निशीथभाष्य गाथा ४२२३) का उल्लेख कर नदी-संतरण के व्यावहारिक दोपों का निर्देश किया है।

इन नदियों में बड़े-बड़े मत्स्य, मगरमच्छ आदि अनेक भयंकर जलचर प्राणी रहते हैं । अतः उनका प्रतिपल भय वना रहता है । इन नदी-मार्यों में अनेक चोर नौकाओं में घूमते हैं । वे मनुष्यों को मार-डालते है तथा उनके वस्त्र-आदि लुट-ले जाते हैं ।<sup>९</sup>

निक्रीथ (१२/४३) में भी नदी उत्तरण तथा संतरण का निषेध है । भाष्यकार ने अपायों का निर्देश देते हुए वताया है कि नौका संतरण से'—

- १. श्वापद और चोरों का भय ।
- २. अनुकम्पा तथा प्रत्वनीकता का दोष ।
- ३. संयम-विराधना. आत्म-विराधना का प्रसंग।
- ४. नौका पर चढ़ते-उत्तरते अनेक दोयों की सम्भावना । गंगा आदि नदियों के विवरण के लिए देखें—-१०।२१ ।

### ६१, ६२. (सु० ६६, १००)

वर्षावास तीन प्रकार का माना गया है---जघन्य, मध्यम और उत्कृष्ट ।

जघन्य- -सत्तर दिनों का--- संवत्सरी से कार्तिक मास तक ।

मध्यम- -चार मास का - श्रावण से कार्तिक तक ।

उत्क्रण्ट---छहमास का---आषाढ़ से मृगसर तक, जैसे---आपाढ़ विताकर वहीं चातुर्मास करें और मृगसर में वर्षा चालू रहने पर उसे वहीं विताएँ ।

यहाँ दो सूतों में (६६,१००) वताया गया है कि प्रथम-प्रावृट् में और वर्षावास में पर्युषणा कल्प के द्वारा निवास करने पर थिहार न किया जाए। प्रावृट् का अर्थ है—आषाढ़ और आवण अथवा चार मास का वर्षाकाल। आषाढ़ को प्रथम-प्रावृट् कहा जाता है। प्रथम-प्रावृट् में विहार न किया जाए -- अर्थात् आषाढ़ में विहार न किया जाए। प्रावृट् का अर्थ यदि चतुर्मास प्रमाण— वर्षाकाल किया जाए तो प्रथम-प्रावृट् में विहार के निपेध का अर्थ यह करना होगा कि पर्युषणा कल्प से पूर्ववर्ती पचास दिनों में विहार न किया जाए । पर्युषणा कल्पपूर्वक निवास करने के बाद विहार न किया जाए । इन्का

- ९. स्थानांगर्थृत्ति, पत्न २३४ : महार्णव इवा या बहूदकरवात् महार्णवगामिन्यों वा यास्ता वा महार्णवा महानद्यो—गुरु-निम्नगाः।
- २. स्थानांगवृत्ति, पत २९४ :
  - ओहारसगराइयां, घोरा तत्य उ सावया । सरीरोवहिमादीया, नायातेणा य कत्वइ ॥
- ३. निश्वीयभाष्य, साथा ४२२४ : सावयतेणे उभयं, अणुकंपादी विराहणा दिण्णि । संजम आउभयं वा, उत्तरणावृत्तरंते य ॥
- ४. स्यानांगवृत्ति, पत्न २२४ : अत्पाढश्रावणौ प्रावृट् ·····अथवा चतुर्मासत्रमाणो वर्षाकाल: प्रावृद्धिति विवक्षितः ।
- १. बही, पत्र २१४: आषाढस्तु प्रथमप्रावृट् ऋतूनां वा प्रथमेति प्रथमप्रावृट् ।

अर्थ है कि भाद्रञुक्ला पंचमी से कातिक तक विहार न किया जाए । इन दोनों -सूत्रों का संयुक्त अर्थ यह है कि -चातुमांस में विहार न किया जाय ।

प्रश्न होता है— चातुर्मास में विहार न किया जाए' इस प्रकार एक मूत्र द्वारा निपेध न कर, दो पृथक् सूत्रों (मूत १९, १००) द्वारा निषेध क्यों किया गया ? इसका समाधान ढूंढ़ने पर सहज ही हमारा घ्यान उस प्राचीन परम्परा की ओर खिच जाता है. जिनके अनुसार यह विदित है कि — मुनिपर्युषणा कल्पपूर्वक निवास करने के बाद साधारणतः विहार कर ही नहीं सकते । किन्तु पूर्ववर्ती पचास दिनों में उपयुक्त सामग्री के अभाव में विहार कर भी सकते हैं ।'

बौद्ध साहित्य में भी दो वर्षावासों का उल्लेख मिलता है---

"भिक्षुओ ! दो वर्षावास है।"

"कौन से दो ?"

'महला और पिछता।''<sup>3</sup>

प्रस्तुत सूत्र (१९) में वृत्तिकार ने 'पव्वहेज्ज' का अर्थ-—ग्राम से निकाल दिए जाने पर—-किया है' और इसके पूर्व-दर्ती सूत्र में इसी शब्द का अर्थ —व्यथित या प्रवाहित किए जाने पर—किया है ।'

#### ६३. सागारिकपिंड (सू० १०१)

इसका अर्थ है— शय्यातर के घर का भोजन, उपधि आदि । जिस मकान में साधु रहते हैं, उसके त्वामी को सय्यातर कहा जाता है । शय्यातर के घर का पिंड आदि लेने का निषेध है । इसके कई दोष हैं—.\*

१. तीर्थंकर की आजा का अतिक्रमण ।

- २. अज्ञातोञ्छ का सेवन ।
- ३. अलाधवता आदि-आदि ।

### ६४. राजपिंड (सू० १०१)

प्रस्तृत प्रसंग में वृत्तिकार ने राजा का अर्थ चकवर्ती आदि किया है। 'जो सूर्धाभिषिक्त है और जो सेनापति, अमात्य, पुरोहित, श्रेष्ठी और सार्थवाह—इन पाँच रत्नियों सहित राज्य-भोग करता है. उसे राजा कहा जाता है। '' उसके घर का भोजन राजपिंड कहलाता है। सामान्य राजाओं के घर का भोजन राजपिंड नहीं कहलाता। राजपिंड आठ प्रकार का होता है---अश्वन, पान, खाद्य, स्वाद्य, वस्त्र, पात्न, कंवल और पादप्रोंछन (रजोहरण)। '' राजपिंड के ग्रहण करने में भी अनेक दोप उत्पन्न होते है<sup>९</sup>-

- तीर्थकर की आजा का उल्लंघन।
- राज्याधिकारियों के प्रवेश और निर्गमन के समय होने वाला व्याघात ।
- ३) लोग, आशंका आदि-आदि।

विक्षेष विवरण के लिए देखें- -

- १. निशीथभाष्य, गाथा २४९६-२४११ ।
- २. दसवेआलियं, ३।३ में 'राधपिंडे किमिच्छए' का टिप्पण ।
- १. स्थानांगवृत्ति, पत्न २९४, २९४ ।
- २. अंगुत्तरनिकाय, भाग १, पृष्ठ द४ ।
- ३. स्थानांगदृति, पत्र २८४ : प्रव्यथेत---ग्रामाच्वालयेन्निष्काशयेत् ।
- ४. वही, पत्र, २६४ : "गण्वहेज्ज' ति प्रव्यथते --- वाधते अन्तर्भूत-कारितायत्वाद्वा प्रवाहयेत् कश्चित् प्रत्यनीक: ।
- ५. स्थानांगवृत्ति, पत्न २९६ ।
- ६. स्थानांगवृत्ति, पत्न, २९६ : राजा चेह चकवत्त्यादि:।

७. निशीथभाष्य, गाथा २४६७ ।

जो मुद्धा अभिसित्तो, पंचहि सहिओ पशुंजते रज्ज्ञं । तस्स तु पिंडो वज्जो, तव्विवरीयस्मि भयणा तु ।।

<, वही, गाथा २**१००**:

असणादिया चउरो, तस्थे पाए थ कंबले चेव । पाउंछ्णगा य तहा, अट्ठविहो राय-पिंडो उ ।।

१. वही, साथा २४०९-२४१२।

## ६४. अन्तःपुर (सू० १०२)

राजा के अन्तःपुर तीन प्रकार के होते हैं'----

- जीर्ण----जहाँ वृढ रानियाँ रहती हैं।
- २. नव-जहाँ युवा रानियाँ रहती हैं।
- ३. कन्यक --- जहाँ अप्राप्त यौवना राजकुमारियाँ (वारह वर्ष के उम्र तक की) रहती हैं।\*

इनके प्रत्येक के दो-दो प्रकार हैं --- स्वस्थानगत और परस्थानगत । सामान्यतः मुनि को अन्तःपुर में नहीं जाना चाहिए । क्योंकि वहाँ जाने से ----

- १. आज्ञा, अनवस्था, मिथ्यात्व और विराधना आदि दोष उत्पन्न होते हैं।
- २. दंडारक्षित, दौवारिक आदि के प्रवेश-निर्गमन से व्याघात होता है।
- वहाँ निरन्तर होने वाले गीत आदि में उपयुक्त होकर मुनि ईर्यासमिति और एषणात्तमिति में स्खलित हो सकता है।
- रानियों के आग्रह पर प्र्यंगार आदि की कथाएँ कहनी पड़ती हैं।
- धर्म-कथा करने से मन में अहं पैदा हो सकता है कि मैंने राजा-रानी को धर्म-कथन किया है।
- ६. वहाँ श्र्यंगार आदि के दृश्य व शब्द सुनकर स्वयं को अपने पूर्व क्रीडित भोगों की स्मृति हो सकती है आदि-आदि ।

वृत्तिकार ने भी चार गाथाएँ उढ़ूत कर इन्हीं उपायों का निर्देश किया है। ये गाथाएँ निशीधभाष्य की हैं।\* प्रस्तुत सूत्र में अंत:पुर में प्रवेश करने के कुछेक कारणों का निर्देश है । यह आपवादिक सुत्र है ।

## ६६. प्रातिहारिक (सू० १०२)

मुनि दो प्रकार की वस्तुएँ ग्रहण करता है---

- १. स्थायी रूप से काम आने वाली, जैसे----वस्त्र, पाल, कंवल, भोजन आदि-आदि।
- अस्थायी रूप से, काल-विज्ञेष के लिए, काम आनेवाली, जैसे—पट्ट, फलक, पुस्तक, शय्या, संस्तारक आदि-आदि।

जो वस्तु स्थायी रूप से मृहीत होती है, उसे मुनि पुनः नहीं लौटा सकता । जो वस्तु प्रयोजन-विन्नेष या अस्थायी रूप से गृहीत होती है उसे पुनः लौटा सकता है । इसे प्रातिहारिक वस्तु कहा जाता है ।<sup>\*</sup>

## ६७, ६८. आराम, उद्यान (सू० १०२)

आराम का अर्थ है—विदिध प्रकार के फूलों वाला बगीचा ।' उद्यान का अर्थ है—चम्पक आदि वृक्षों वाला बगीचा ।'

### **६९.** (सू० १०३)

प्रस्तुत सूत्र में पुरुष के सहवास के बिना भी गर्भ-धारण के पांच कारणों का उल्लेख है। इन सब में पुरुष के वीर्व-पुद्गलों का स्त्री योनि में समात्रिष्ट होनेसे गर्भ-धारण होने की बात कही गई है। वीर्य पुद्गलों के विना गर्भ-धारण का

निक्षीथभाष्य, गाथा २५९३:
 अंतेउरं च तिविधं, जुण्ण णवं चेत कण्णगाणं च।
 एककेक्कं पिय टुदिधं, सट्ठाणे चेथ परठाणे ॥
 र. वही, गाया २५२४-२५२०।

- ३. बही, साथा २४१३, २४९४, २४९६, ६४१९ ।
- ४. स्थानांगवृत्ति, गत्र २९७।
- स्वानांगवत्ति, पत्न २९७: आरामो विविधपुष्णजात्युप-क्रोभितः ।
- स्थानांगवृत्ति, पत्र २९७ : उद्यानं तु चम्प्रकवनाद्युपशोभित-मिति ।

उल्लेख नहीं है । वर्तमान में कृतिम गर्भाधान की प्रणाली से इसकी तुलना हो सकती है । सांड या पाडे के वीर्य-पुद्गलों को निकालकर रासायनिक विधि से सुरक्षित रखा जाता है और आवश्यकतावज्ञ नाय या भैंस की योनि से उनको शरीर में प्रविष्ट कराया जाना है । गर्भावधि पूर्ण होने पर गाय या भैंस प्रसव कर बच्चे को उत्पन्न करती है ।

इसी प्रकार अमेरिका में 'टेस्ट-ट्यूव-वेबीज' की वात प्रचलित है । पुरुष के वीर्य-पुद्गलों को काँच की एक नली में, उचिन रासायनिक मिथणों में रखा जाना है और यथासमय बच्चे की उत्पत्ति होती है । उसी काँच की नली में कुछ बड़े होने पर उसे निकाल दिया जाता है ।

प्रस्तुत सूत्र के प्रथम कारण को ध्यान में रखकर ही आगमों में स्थान-स्थान पर ऐसे उल्लेख किए गए हैं कि जहाँ स्वियों बैठी हों, उस स्थान पर मुनि को तथा जहाँ पुरुष बैठे हों उस स्थान पर साध्वी को एक अन्तर्मुहूर्त तक नहीं बैठना माहिए । यदि आवश्यकतावश बैठना ही पड़े तो भूमि का भलीभाँति प्रमार्जन कर बैठना चाहिए ।

दूसरे कारण में शुक्रपुद्गल से संसृष्ट वस्त्र का योनि के मध्य में प्रवेश होने पर भी गर्भधारण की स्थिति हो जाती है। वस्त्र ही नहीं, दूसरे-दूसरे पदार्थों से भी ऐसा हो सकता है। वृत्तिकार ने यहां एक उदाहरण प्रस्तुत किया है। कैणिकुमार की माता ने अपनी योनि की खुजली मिटाने अथवा रक्त-प्रवाह को रोकने के लिए केश को योनि में प्रविष्ट किया। वह केश शुक-पुद्गलों से संसृष्ट था। उसके फलस्वरूप वह गर्भवती हो गई, अथवा कभी अज्ञानवश शुक्र-संध्विष्ट वस्त्रों को पहनने पर वे अकस्मात् योनि में प्रवेश पा लें, तो भी ऐसी स्थिति उत्पन्न हो सकती है।

तीसरे कारण की भावना यह है कि यदि किसी स्त्री का पति नयुंसक है और वह स्त्री पुत्र-प्राप्ति की इच्छा रखती है किन्तु ग्रील भंग होने के भय से पर पुरुष के साथ काम-क्रीड़ा नहीं कर सकती । अतः वह स्वयं जुक-पुद्गलों को एकवित कर अपनी योनि में प्रविष्ट कर देती है । इससे भी गर्भधारण कर सकती है ।

चौथे कारण के प्रसंग में वृत्तिकार ने 'पर' का अर्थ 'श्वसुर आदि' किया है । इसका तात्पर्य यह है कि पति के नपुंसक होने पर पुत्न प्राप्ति की प्रवल इच्छा से प्रेरित होकर स्त्री अपने श्वसुर आदि ज्ञातिजनों द्वारा अपनी योनि में ज्ञुक पुद्गलों का प्रवेश करवाती है । उस समय इस प्रकार की पद्धति प्रचलित थी । इसे नियोग-विधि कहा जाता है ।

पांचवां कारण स्पष्ट है ।

ये सभी कारण एक दृष्टि से कृतिम गर्भाधान के प्रकार हैं । किसी विशिष्ट प्रणाती द्वारा जुक-पुर्गलों का योनि में प्रवेश होने पर गर्भ की स्थिति वनती है, अन्यथा नहीं ।

### ७०, ७१, (सू० १०४)

वृत्तिकार ने बारह वर्ष तक की कुमारी को अप्राप्तयौवना कहा है तथा पंचास या पचपन वर्ष के ऊपर की उम्र वाली स्त्री को अतिकान्तयौवना माना है ।'

उनकी मान्यता है कि बारह वर्ष से पचास वर्ष की उम्र तक स्वी में रज़ःस्राव होता है और वही उसकी गर्भवारण की अवस्था होगी है। सोलह वर्ष की कुमारी का बीस वर्ष के युवक के साथ सहवास होने से वीर्ववान् पुत्र की उत्पत्ति होती है, क्योंकि उस अवस्था में गर्भाग्रय, मार्ग, रक्त, जुक, अनिल और हृदय—ये शुद्ध होते हैं। सोलह और वीस वर्ष से कम अवस्था में सहवास होने पर संतान की प्राप्ति नहीं होती और यदि होती है तो वह रोगी, अल्पायु और अन्सानी होती है।

२. वही, पत्न २६८ः

मासि मासि रजः स्त्रीणामजसं स्रवति व्यहम् । वत्सराद् द्वादशादूध्वं, याति पच्चाशतः क्षयम् ॥ पूर्णवोडशवर्या स्त्रो, पूर्णविजेन संगता । शुद्धे गर्भाशये मार्गे, रक्ते शुक्रेऽनिले हुदि ॥ वीर्यवन्तं मुत्तं सूते, तन्नो न्यूनाव्दयोः पुनः । रोग्यल्पायुरधन्यो वा, गर्मो भवति नैव वा ॥

२ स्थानांगवृत्ति, पत्न २१६ : अप्राप्तयोवना प्राय आवर्षद्वादश-कादात्तीवाभावात् तथाऽतिकान्तयोवना वर्षाणां एञचपञ्चा-शतः पञ्चाशतो वा।

#### 377

## ठाणं (स्थान)

## ७२. (सू० १०४)

वृत्तिकार ने अणंगपडिसेविणी का एक दूसरा अर्थ भी किया है—–

अनंग अर्थात् काम का विभिन्न पुरुषों के साथ अतिशय आन्नेवन करने से स्त्री गर्भधारण नहीं करती जैसे⊷वेश्या ।

## ७३. अकस्मात्दंड (सू० १११)

सूत्रकृतांग २/२ में तेरह कियाओं का प्रतिपादन है । प्रस्तुत सूत्र में प्रतिपादित दंड उन्हीं के पांच प्रकार हैं ।

अकस्मात्दंड—-वृत्तिकार ने लिखा है कि मगधदेश में यह गब्द इसी रूप में आबाल-गोपाल प्रसिद्ध है । अत: प्राकृत भाषा में भी इसको इसी रूप में स्वीकार कर लिया है ।<sup>3</sup>

```
७४-द्रथ. (सू० ११२-१२२)
```

प्रस्तुत ग्यारह सूतों में पांच-पांच के कम से विभिन्न प्रकार की कियाओं का उल्लेख हुआ है । दूसरे स्थान में दो-दो के कम से इन्हीं कियाओं का उल्लेख है ।

देखें ---२।२-३७ के टिप्पण ।

### **द६** (सू० १२४)

पांच व्यवहार—भगवान् महावीर तथा उत्तरवर्ती आचार्यों ने संघ-व्यवस्था की दृष्टि से एक आचार-संहिता का निर्माण किया । उसमें मुनि के कर्त्तव्य और अकर्त्तव्य या प्रवृत्ति और निवृत्ति के निर्देश हैं । उसकी आगमिक संज्ञा 'व्यवहार' है । त्रिनसे यह व्यवहार संचालित होता है, वे व्यक्ति भी, कार्य-कारण की अभेदद्ष्टि से, 'व्यवहार' कहलाते हैं ।

प्रस्तुत सूव में व्यवहार संचालन में अधिकृत व्यक्तियों की झानात्मक क्षमता के आधार पर प्राथमिकता वतलाई गई है ।

व्यवहार संचालन में पहला स्थान आगमपुरुष का है । उसकी अनुपस्थिति में व्यवहार का प्रवर्तन श्रुतपुरुष करता है । उसकी अनुपस्थिति में आज्ञापुरुष, उसकी अनुपस्थिति में धारणापुरुष और उसकी अनुपस्थिति में जीतपुरुष करता है ।

आगम व्यवहार----इसके दो प्रकार हैं---प्रत्यक्ष और परोक्ष<sup>3</sup>। प्रत्यक्ष के तीन प्रकार हैं<sup>8</sup>---

१. अवधिप्रत्यक्ष, २. मनःपर्यंवप्रत्यक्ष, ३. केवलज्ञानप्रत्यक्ष ।

परोक्ष के तीन प्रकार हैं —

१. चतुर्दशत्रूर्वधर, २. दणपूर्वधर, ३. नौपूर्वधर ।

शिष्य ने यहां यह प्रश्न उपस्थित किया कि परोक्षज्ञानी साक्षात्रूप से श्रुत से व्यवहार करते हैं तो भला वे आगम-व्यवहारी कैसे कहे जा सकते हैं ? ' आचार्य ने कहा — ''जैसे केवलज्ञानी अपने अप्रतिहत ज्ञानवल से पदार्थों को सर्वरूपेण जानता है, वैसे ही श्रुतज्ञानी भी श्रुतवल से जान लेता है ।'

 स्थानांगवृत्ति, रत्र २९८२ : अनःङ्गं वा—काममपरापरपुरुष-सम्पर्कतोऽतिश्रयेन प्रतिषेवत इत्येवंशीलाऽनङ्गप्रतियेविणी ।

२, स्थानांगवृत्ति,पञ्च ३०९ : अकस्माद्दंडत्ति मराधदेशे गोपालवाला-चलादिअसिद्धोऽकस्मादिति शब्दः स इह प्राक्वतेऽपि तथैव प्रयुक्त इति ।

- व्यवहार, उद्देशक १०, भाष्यगाथा २०१ : अ।गमतो ववहारो मुणह जहा धीरपुरिसपल्नतो । पच्चप्रखोय परोक्खोसो दि य दुविहो मुणेयव्वो ॥
- ४. वही, भाष्यगाधा २०३ः ओहिमगपज्जवे य केवलनाणे य पच्चक्खे ।

५. व्यवहार, उद्देशक १०, भाष्य गाथा २०६३ पारोक्त्वं बवहारं आगमतो मुयधरा ववहरति । चोदसदसपुव्वधरा नवपुव्वियपंघहत्वी य ॥

६. वही, भाष्यगाथा २१० वृत्ति ---कथं केनप्रकारेण साक्षात् श्रुतेन व्यवहरन्तः आगमत्र्यव-हारिणः ;

७. वही, भाष्य गाथा २११ :

जह केवली वि जाणइ दव्वं च खेत्तं च कालभावं च । तह चउलक्खणमेवं सुयनाणीमेव जाणाति ॥

जिस प्रकार प्रत्यक्षज्ञानी भी समान अपराध में न्यून या अधिक प्रायक्ष्चित्त देता है, वैसे ही श्रुतज्ञानी भी आलोचक के राग-द्वेषात्मक अध्यवसायों को जानकर उनके अनुरूप न्यून या अधिक प्रायक्ष्चित्त देता है ।'

णिष्य ने पुनः प्रश्न किया कि प्रत्यक्षज्ञानी आलोचना करने वाले व्यक्ति के भावों को साक्षात् जान लेते हैं; किन्तु परोक्षज्ञानी ऐसा नहीं कर सकते, अतः न्यूनाधिक, प्रायध्वित्त देने का उनका आधार क्या है ? आचार्य ने कहा — 'वर्स! नालिका से यिरने वाले पानी के ढ़ारा समय जाना जाता है। वहां का अधिकारी व्यक्ति समय को जानकर, दूसरों को उसकी अवगति देने के लिए, समय-समय पर घंख बजाता है। शंख के गब्द को सुनकर दूसरे लोग समय का ज्ञान कर लेते हैं। इसी प्रकार श्रुसज्ञानी भी आलोचना तथा शुद्धि करने वाले व्यक्ति की भावनाओं को सुनकर यथार्थ स्थिति का ज्ञान कर लेते हैं। इसी फिर उसके अनुसार उसे प्रायक्ष्वित्त देते हैं। ' यदि वे यह जान लेते हैं कि अमुक व्यक्ति ने सम्यग् रूप से आलोचना नहीं की है, तो वे उसे अन्यत्न जाकर शोधि करने की वात कहते हैं।

आगमव्यवहारी के लक्षण—

आचार्थ के आठ प्रकार की संपदा होती है—आचार, श्रुल, शरीर, वचन, वाचना, मति, प्रयोगमति और संग्रह-परिज्ञा ! इनके प्रत्येक के चार-चार प्रकार हैं । इस प्रकार इसके ३२ प्रकार होते हैं । [देखें च।१४ का टिप्पण] ।

चार विनयप्रतिपत्तियां हैं'—

१. आचारविनय-आचार-विषयक विनय सिखाना।

२. श्रुतविनय—सूत्र और अर्थ की वाचना देना ।

३. विक्षेपणाविनय—जो धर्म से दूर हैं, उन्हें धर्म में स्थापित करना; जो स्थित हैं उन्हें प्रव्रजित करना; जो च्युत-धर्मा हैं, उन्हें पून: धर्मनिष्ठ बनाना और उनके लिए हित-संपादन करना।

४. दोषनिर्घातविनय—क्रोध-विनयन, दोष-विनयन तथा कांक्षा-विनयन के लिए प्रयत्न करना ।

जो इन ३६ गुणों में कुझल, आचार आदि आलोचनाई आठ गुणों से युक्त, अठारह वर्णनीय स्थानों का ज्ञाता, दस प्रकार के प्रायश्वित्तों को जानने वाला, आलोचना के दस दोषों का विज्ञाता, व्रत पट्क और काय पट्क को जानने वाला तथा जो जातिसंपन्न आदि दस गुणों से युक्त है---वह आगमव्यवहारी होता है ।'

शिष्य ने पूछा----'मंते !' वर्तमान काल में इस भरतक्षेत्न में आगमव्यवहारी का विच्छंद हो चुका है। अतः यथार्थ-शुद्धिदायक न रहने के कारण तथा दोधों की यथार्थशुद्धि न होने के कारण वर्तमान में चारित की विजुद्धि नहीं है। न कोई आज मासिक या पाक्षिक प्रायश्चित्त ही देता है और न कोई उसे ग्रहण करता है, इसलिए वर्तमान में तीर्थ केवल ज्ञान-दर्शन मय है, चारित्नमय नहीं। केवली का व्यवच्छेद होने के वाद थोड़े समय में ही चौदह पूर्वधरों का भी व्यवच्छेद हो जाता है। अतः यिशुद्धि कराने वालों के अभाव में चारित की विशुद्धि भी नहीं रहती। दूसरी बात है कि केवली. जिन आदि अपराध के अनुसार प्रायश्चित्त देते थे, न्यून या अधिक नहीं। उनके अभाव में छेदसूत्रधर मनचाहा प्रायश्चित्त देते हैं, कभी थोड़ा और कभी अधिक। अतः वर्तमान में प्रायश्चित्त देने वाले के व्यवच्छेद के साथ-साथ प्रायश्चित्त का भी लोप हो गया है।

चिनास्तीर्थकृतः परोक्षे आगमे उपसंहारं नालीधमकेन कुर्वते, इयमत भावनाः नाङिकायां गलग्त्यामुदकभलकपरिमाणती जानाति एतातत्युदके गलिते याभो दिवसस्य राखेर्वायत इति तभोज्यस्य परिज्ञानाय शङ्खं धप्रति । तन्न यथा सोज्यो जनः शखस्य शब्देन अतेन कालं वा यामलक्षणं जानाति तथा परोक्षागमगामिनोऽपि घोधिमालोचनां श्रुत्वा तस्य यथावस्थितं भावं जानन्ति , झात्दा च तदनुसारेण प्रायण्चित्तं ददाति ।

३. वहीं, भाष्यगाथा ३०३ : आयारे सुय विषए विवखेवण चेव होई वोधव्वे । दोसस्स निग्धाए विषए चउहैस पडिवत्ती ॥

- ४. व्यवहार, उद्देशक १०, भाष्य गाथा ६०५-३२७।
- ४. वही, भाष्य गाथा २२८-२३४।
- ६. व्यवहार, उद्देश्वरू १०, भाष्य गाथा ३३४-३३६ : एवं भणिते भणती ते वोच्छिन्ता उपसपयं इहइं । तेसु य वोच्छिन्तेमु नरिष विसुद्धां चरित्तस्सा ।। देतावि न दीसंती न वि करेता उपसंपयं केई । तित्य च नाणदंसणनिज्जवगा चेव वोच्छिन्ता ।। चोट्सपुब्वधराणं वोच्छेरो केवलीण वुच्छेए । केसि वी आदेसो पायच्छित्तं पि वोच्छिन्तं ।। जं जत्तिएष सुज्ज्ञइ पार्वे तस्स तहा देति पच्छित्तं । जिष चोट्दसपुब्वधरा सञ्चिवरीया जहिच्छाए ।।

व्यवहार, उद्देशक १०, भाष्य गाथा २१३ वृत्ति...।

२. वही, भाष्य गाथा २१९, वृत्ति---

आचार्य ने कहा—वत्स ! तू यह नहीं जानता कि प्रायश्चिक्तों का मूलविधान कहां हुआ है ? वर्तमान में प्रायश्चिक्त है या नहीं ?'

प्रत्याख्यान प्रवाद नामक नौवें पूर्व को तीसरी वस्तु में समस्त प्रायक्ष्वित्तों का विधान है। उस आकर ग्रन्थ से प्रायक्ष्वित्तों का निर्यूहण कर निशीथ, वृहत्कल्प और व्यवहार—इन तीन सूतों में उनका समावेश किया गया है।' आज भी विविध प्रकार के प्रायक्ष्वित्तों को दहन करने वाले हैं। वे अपने प्रायक्ष्वित्तों को विशेष उपायों से वहन करते हैं, अतः उनका वहन करना हमें दुग्गोचर नहीं होता। आज भी तीर्थ चारित्न सहित हैं तथा उसके निर्यापक भी हैं।'

[विस्तृत वर्णन के लिए देखें –व्यवहार, उद्देशक १०, भाष्य गाथा ३५१-६०२ ।]

२. श्रुत व्यवहार - जो वृहत्कल्प और व्यवहार को बहुत पढ़ चुका है और उनको सुन्न तथा अर्थ की दृष्टि से निपूणता से जानता है, वह श्रुतव्यवहारी कहलाता है । यहां श्रुत से भाष्यकार ने केवल इन दो सून्नों का निर्देश किया है

अाचार्य भद्रवाहु ने कुल, गण, संघ आदि में कर्त्तव्य-अर्कर्त्तव्य का व्यवहार उपस्थित होने पर द्वादशांगी से कल्प और व्यवहार--- इन दो सूत्रों का निर्थूहण किया था । जो इन दोनों सूत्रों का अवगाहन कर चुका है और इनके निर्देशानुसार प्रायष्टिचत्तों का विधान करता है वह श्रुतव्यवहारी कहलाता है।

३. आज्ञा व्यवहार — कोई आचार्य भक्तप्रत्याख्यान अतशन में व्यापृत हैं। ये जीवनगत दोषों की छुढि के लिए अन्तिम आलोचना के आकांक्षी हैं। वे सोचते हैं — 'आलोचना देने वाले आचार्य दूरस्थ हैं। मैं अज्ञक्त हो गया हूं, अतः उनके पास जा नहीं सकता तथा ये आचार्य भी यहां आने में असमर्थ हैं, अतः मुझे आज्ञा व्यवहार का प्रयोग करना चाहिए।' वे फिब्य को बुलाकर उन आचार्य के पास भेजते हैं और कहलाते हैं – 'आर्थ ! मैं आपके पास शोधि करना चाहता हूं।'

शिष्य वहां जाता है और आचार्य को यथोक्त वात कहता है। आचार्य भी वहाँ जाने में अपनी असमर्थता को लक्षित कर अपने मेधावी सिष्य को वहां भेजने की बात सोचते हैं। तब वे अपने गण में जो शिष्य आज्ञा-परिणामकर, अवग्रहण और धारणा में क्षम तथा सूत्र और अर्थ में मूइ न होने वाला होता है, उसे वहां भेजते हुए कहते हैं—'वत्स ! तुम वहां आलोचना-आकांक्षी आचार्य के पास जाओ और उनकी आलोचना को सुनकर यहां जौट आओ। '

आचार्य द्वारा प्रेषित मुनि के पास आलोचनाकांक्षी आचार्य सरल हृदय से सारी आलोचना करते हैं।° आगन्तुक मुनि आलोचक आचार्य की प्रतिसेवना और आलोचना की ऋमपरिपाटी का सम्यक् अवश्रहण और धारण कर लेता है । वे

- ९. व्यवहार, उद्देशक ९०, भाष्यगाथा ३४४ ः एव तुचोइयम्मी आयरितो भणइ न हुतुमे नायं। पत्रिष्ठत्तं कहियंतू किंधरती किंव वोच्छिन्नं ॥
- २. बही, भाष्य गाया ३४४: सब्बं पि व पच्छित्तं पच्चत्त्वाणस्स ततिय वर्त्युंमि । तत्तो वि य निच्छूठा पकष्पकष्पो य ववहारो ।।
- ३. वही, भाष्य गाथा २४६, वृत्ति—।
- ४. वही, भाष्य गाया ६०४, ६०७:

जो सुयमहिञ्जइ बहुं सुतत्थं च निउणं विजाणाति । कष्पे बबहारमि य सो उ पमाणं सुयहराणं ॥ कष्पस्स य निज्जुत्ति ववहारस्स व परमनिउणस्स । जो अल्थतो वियाणइ वबहारी सो अणुष्णाती ।।

५. वही, भाष्यगाथा ६००; वृत्ति--

कुलादिकार्येषु व्यवहारो उपस्थिते यद्भगवता भद्रवाहुस्या-मिना कल्पव्यवहारात्मकं मूतं निर्यूढं तदेवासुमज्जननिपुणतरार्थं परिभावनेन तन्मध्ये प्रविशन् व्यवहारविधि यथोक्तं मूल-मुच्चार्यं तस्यार्थं निर्दिशन् वः प्रयुंक्ते स क्षुतव्यवहारी धीर-पूरुषैः प्रज्ञप्तः । ६. व्यवहार, उद्देशक ९०, भाष्य गाथा ६९०-६९४, ६२७। समणस्स उत्तमट्ठे सल्लुद्धरणकरणे अभिमुहस्स । दूरत्याजन्य भवे छत्ती सगुणा उ आयरिया ॥ अपरक्कमो सि जाओं गंतुं जे कारणं च उप्पन्नं । अठारसमन्तयरे वसषगतो इच्छिमो आणं ।। अपरकम्मो तवस्सी गंतुं जे सोहिकारगसमीव । आगंतूं न बाएई सो सोहिकारोवि देसाउ ॥ अह पट्वेइ सीसं देसंतरगमणनट्रचेट्रागो । इच्छानज्जो काउं सोहिं तुब्भं सगामस्मि ॥ सोवि अपरक्कमगती सीसं पेसेइ धारणाकुसलं। एयस्स दाणि पुरओ करेइ सोहि जहावत्तं ॥ अपरक्तमो य सीसं आणापरिणामगं परिच्छेज्जा । रुवखे य कीय काए सुत्ते वा मोहणाधारि ।। एवं परिच्छिऊणं जोम्मं नाउण पैमवे तंतु। वच्चाहि तस्त्रगासं सोहि सोऊण अम्बन्छ म ७. वही, भाष्य गाथा ६२०३

अह सो गतो उ तड़ियं तस्स सगासम्मि सो करे साहि। दुगतिगचडविमुद्धं तिविहे काले विगडभावो।। कितने आगमों के ज्ञाता हैं ? उनकी प्रव्रज्या—पर्याय तपस्या से भावित है या अभावित ? उनकी गृहस्थ तथा व्रतपर्याय कितनी है ? शारीरिक बल का स्थिति क्या है ? वह क्षेत्र कैसा है ? --ये सारी वातें श्रमण उन आचाय को पूछता है। उनके कथनानुसार तथा स्वयं के प्रत्यक्ष दर्शन से उनका अवधारण कर वह अपने प्रदेश मे लौट आता है।' वह अपने आचाय के पास जाकर उसी कम से निवेदन करता है, जिस कम से उसने सभी तथ्यों का अवधारण किया था।'

आचार्य अपने शिष्य के कथन को अवधानपूर्वक सुनते हैं और छेदसूतों [कल्प और व्यवहार ] में निमग्न हो जाते हैं। वे पौर्वापर्य का अनुसंधान कर, सूत्रगत नियमों के तात्पर्य की सम्यग् अवगति करते हैं। उसी शिष्य को दुलाकर कहते हैं— 'जाओ, उन आचार्य को यह प्रायश्चित्त निवेदित कर आओ।'' वह शिष्य वहां जाता है और अपने आचार्य द्वारा कथित प्रायश्चित्त उन्हें सुना देता है। यह आज्ञाव्यवहार है।'

वृत्तिकार के अनुसार आज्ञाव्यव्हार का अर्थ इस प्रकार है—दो गीतार्थ आचार्य भिन्न-भिन्न देशों में हों, व कारण-वश मिलने में असमर्थ हों, ऐसी स्थिति में कहीं प्रायश्चित्त आदि के विषय में एक-दूसरे का परामर्श अपेक्षित हो, तो वे अपने शिष्यों को गूढपदों में प्रष्टव्य विषय को निगूहित कर उनके पास भेज देते हैं। वे गीतार्थ आचार्य भी इसी शिप्य के साथ गूडपदों में ही उत्तर प्रेषित कर देते हैं। यह आज्ञाव्यवहार है।

ें. धारणाव्यवहार —किसी गीतार्थ आचार्य ने किसी समय किसी शिष्य के अपराध की शुद्धि के लिए जो प्रायण्चित्त दिया हो, उसे याद रखकर, वैसी ही परिस्थिति में उसी प्रायण्चित्त-विधि का उपयोग करना धारणाव्यवहार कहलाता है। अथवा वैयावृत्य आदि विदोप प्रवृत्ति में संलग्न तथा अशेप छेदसूत्र को धारण करने में असमर्थ साधु को कुछ विदोप-विशेप पद उद्धृत कर धारणा करवाने को धारणा व्यवहार कहा जाता है।

उढारणा, विधारणा, संघारणा और संप्रधारणा—ये धारणा के पर्यायवाची शब्द हैं।°

- १. उद्वारणा—छेदसूत्रों से उद्धृत अर्थपदों को निपुणता से जानना ।
- विधारणा-—विशिष्ट अर्थपदों को स्मृति में धारण करना ।
- ३. संधारणा---धारण किए हुए अर्थपदों को आत्मसात् करना ।
- ४. संप्रधारणा-पूर्ण रूप से अर्थपदों को धारण कर प्रायश्वित्त का विधान करना।
- २. वही, भाष्य गाथा ६६० : आहारेउ सब्वं सो गंतूणं पुणो गुरुसघासं । तेसि निवेदेइ तहा जहाणपुब्वि गतां सब्वं ।।
- वही भाष्य गाथा ६६१ : सो ववहारविहण्णू अणुमज्जित्ता सुत्तोवएरेणं । सीसरस देइं आण् तस्स इम देहि पच्छित्तं ॥
- ४. व्यवहार, उद्देशक १०, भाष्यगाथा ६७३ : एवं संतूण तहि जहोवएसेण देहि पच्छित्तं । आणाए एस भणितो ववहारो धीरपुरुसेहिं ।?

- ५. स्थानांगवृत्ति, पत्र , २०२ : यदगीतार्धस्य पुरतो गृढार्यंपदैर्देणान्तरस्थगीतार्थ-निवेदनायातिचारालोचनमितरस्यापि तर्थव जुद्धिदानं साज्ञा।
- ६. वही, पन्न, ३०२:

गीतार्थसंविग्नेन द्रव्याद्यपेक्षया यत्रापराधे यथा या विश्वदिः कृता तामवधार्यं यदम्यस्तत्रैव तथैव तामेव प्रयुद्ध्वते सा धारणः । वैयावृत्यकरादेवी गच्छोगग्रहकारिणो असेपातू-चितस्योचितप्रायश्चित्तपदानां प्रदर्शितानां धरणं धारणेति ।

- ७. व्यवहार, उद्देशक १०, भाष्यगाथा ६७४ : उद्धारणा विघारणा संघारणा संघारणा चेव । नाऊण धीरपुरिसा धारणववहारं तं विति ॥
- द्र. बही, भाष्य गाथा ६७६-६७न पाबल्लेण उधेच्च व उद्धियपयधारणा उ उद्धारा। विविहेहि पयारेहि धारेयव्यं ति धारेउ ।। सं एगी भावस्सी दि्वकरणा ताणि एक्कमावेण । धारेयत्थपयाणि उ तम्हा संधारणा होई । जम्हा संपहारेउं वयहारं पउंजति । तम्हा कारणा तेण नायच्वा संपहारणा ।।

जो मुनि प्रवचनयशस्वी, अनुग्रहविशाारद, तपस्वी, सुश्रुत, बहुश्रुत, विनय और औच्तिय से युक्त वाणी वाला होता है, वह यदि प्रमादवश मूलगुणों या उत्तरगुणों में स्खलना कर देता है, तब पूर्वोक्त तीन व्यवहारों के अभाव में भी आचार्य छेदसूत्रों से अर्थपदों को धारण कर उसे यथायोग्य प्रायश्चित्त देते हैं। वह द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव से छेदसूत्र के अर्थ का सम्यग् पर्यालोचन कर, प्राग्तन, धीर, दान्त और प्रलीन मुनियों द्वारा कथित तथ्यों के आधार पर प्रायश्चित्त का विधान करते हैं। यह धारणाव्यवहार कहलाता है।'

यह भी माना जाता है कि किसी ने किसी को आलोचनाजुद्धि करते हुए देखा। उसने यह अवधारण कर लिया कि इस प्रकार के अपराध के लिए यह शोधि होती है। परिस्थिति उत्पन्न होने पर वह उसी प्रकार का प्रायश्चित्त देता है तो वह धारणाव्यवहार कहलाता है।'

कोई शिष्य आचार्य की वैयावृत्य में संलग्न है या गण में प्रधान शिष्य है या याता के अवसर पर आचार्य के साथ रहता है, वह छेदमूतों के परिपूर्ण अर्थ को धारण करने में असमर्थ होता है। तब आचार्य उस पर अनुब्रह कर छेदमूतों के कई अर्थ-पद उसे धारण करवाते हैं। वह छेदसूत्रों का अंशत: धारक होता है। वह भी धारणाव्यवहार का संचालन कर सकता है।<sup>3</sup>

१. जीतव्यवहार— किसी समय किसी अपराध के लिए आचार्यों ने एक प्रकार का प्रायदिचत्त-विधान किया । दूसरे समय में देश. काल, धृति, संहनन. वल आदि देखकर उसी अपराध के लिए जो दूसरे प्रकार का प्रायश्चित्त-विधान किया जाता है, उसे जीतव्यवहार कहते हैं।

किसी आचार्य के गच्छ में किसी कारणवश कोई सुन्नातिरिक्त प्रायश्चित्त प्रवर्तित हुआ और वह बहुतों द्वारा, अनेक बार, अनुवर्तित हुआ । उस प्रायश्चित्त-विधि को 'जीत' कहा जाता है ।\*

शिष्य ने यह प्रश्न उपस्थित किया कि चौदहपूर्वी के उच्छेद के साथ-साथ आगम, श्रुत, आज्ञा और धारणा----ये चारों व्यवहार भी व्यवच्छिन्न हो जाते हैं । क्या यह सही है ?'

आचार्य ने कहा— 'नहीं, यह सही नहीं है । केवली, मनःपर्यवज्ञानी, अवधिज्ञानी, चौदहपूर्वी, दण्नपूर्वी और नौपूर्वी----ये सत्र आगमव्यवहारी होते हैं, कल्प और व्यवहार सून्नधर श्रुतव्यवहारी होते हैं; जो छेदसूत के अर्थधर होते हैं, व

२. व्यवहार, उद्देशक १०, भाष्य गाथा ६२७-६२८: वहवा जेणण्णदया दिट्ठा सोही परस्स कीरंति । तास्सियं चेब पुणो उपण्णं कारणं तस्स ॥ सो तमि चेव दब्वे खेत्ते काले य कारिणे पुरिसो । तास्सियं अकरेंतो न हु सो आराहतो होइ ॥ सो तपि चेव दब्वे खेत्ते काले य कारणे पुरिसे । तारिसयं चिय भूया, कुब्वं आराहगो होई ॥

करी, भाष्य गाथा ६१०, ६१९: वेयावच्चकरों वा सीसो वा देसहिंधगो वावि। दुम्मेहता न तरइ आराहेउ बहुं जो उ॥ तस्स उ उडरिऊण अत्थगयाइं देनि आयरियो। जेहि उ करेइ कड्ज आहारेको उ सो देसं।

४. स्थानांगवृत्ति, पत ३०२ : ट्रव्यक्षेत्रकालभावपुरुषप्रतियेवानु-वृत्त्या संहननघृत्यादिपरिहाणिमपेक्ष्य यत्प्रायण्चित्तदानं यो वा यत्र गच्छे भूत्रातिरिवत. कारणत. प्रायश्चित्तव्यवहार: प्रवत्तितो बहुभिरन्येश्चानुवत्तितस्तज्जीतयिति ।

 व्यवहार, उद्देशक १०, भाष्यगाथा ६६६ : ववहारे चउक्कंपि य चोद्सपुब्वंमि बोच्छिन्नं ।

१ व्यवहार, उद्देशक १०, भाष्य गाथा ६८०-६८६ : पवयण जसंसि पुरिसे अणुग्गह विसारए तबस्सिमि । मुस्सुथबहू स्सुयं मि य विवत्रकपरियागसुद्धम्मि ।। एएसु धीरपुरिसा पुरिसजाएसु किंचि खलिएसु। रहिएवि धारयंता जहारिहं देति पच्छितं ॥ रहिए नाम असन्ने आइल्लम्मि वबहारतिययमि । ताहेबि धारइला वीमंसेऊण ज भणियं ।। पुरिसस्स अइयारं वियारइत्ताण जस्स जं जोग्गं । तं देंति उ पच्छित्तं जेणं देंती उ तं मुषए । जो धारितो सुत्तत्यो अणुओगविहोए धीरपुरिसेहि । आलीणपलीणेहि जयपाजुत्तेहि दन्तेहि ॥ अल्लीणों भाणादिसु पदे-पदे लीजा उ होंति पनीणा। कोहादी वा पलयं जेमि गया ते पलीणा उ ॥ जयणाजुत्तो पयत्तवा दतो जो उवरतो उ पावेहि। अहवा दतो इदियदमण नोइदिएणं च॥

और धारणा से व्यवहार करते हैं । आज भी छेदसूतों के सूत्र और अर्थ को धारण करने वाले हैं, अतः व्यवहारचतुष्क का व्यवच्छेद चौदहर्ग्वी के साथ मानना जुक्तिसंगत नहीं है ।'

जीतव्यवहार दो प्रकार का होता है—सावच जीतव्यवहार और निरवद्य जीतव्यवहार । वस्तुतः निरवद्य जीत व्यवहार से ही व्यवहरण हो सकता है सावच से नहीं । ैपरन्तु कहीं-कहीं सावच जीत व्यवहार का आश्रय भी लिया जाता है । जैसे-

कोई युनि ऐसा अपराध कर डालता है कि जिससे समूचे श्रमण-संघ की अवहेलना होती है और लोगों में तिरस्कार उत्पन्न हो जाता है। ऐसी स्थिति में जासन और लोगों में उस अपराध की विशुद्धि की अवयति करान के लिए अपराधी मुनि को गंधे पर चढ़ाकर सारे नगर में घुमाते हैं, पेट के बल रेंगते हुए नगर में जाने को कहते हैं, अरीर पर राख लगाकर लोगों के बीच जाने को प्रेरित करते हैं. कारागृह में प्रतिष्ट करते हैं---ये सब सादद्य जीतव्यवहार के उदाहरण हैं।

दस प्रकार के प्रायश्चित्तों का व्यवहरण करना निरवद्य जीतव्यवहार है । अपवाद रूप में सावद्य जीतव्यवहार का भी आलम्बन लिया जाता है ।' जो श्रमण दार-वार दोष करता है, बहुदोषी है, सर्वथा निर्दय है तथा प्रवचन-निरपेक्ष है, ऐमे व्यक्ति के लिए सावद्य जीतव्यवहार उचित होता है ।'

जो अमण वैराग्धवान्. प्रियधर्मा, अप्रमत्त और पापभीरु <mark>है, उ</mark>सके कहीं स्खलित हो जाने पर**ानिरवत्र जीतव्यवहार** उचित होता है ।'

जो जीतव्यवहार पार्श्वस्थ, प्रमत्तसंयत मुनियों द्वारा आजीर्ण है, भले फिर वह अनेक व्यक्तियों द्वारा आचीर्ण क्यों न हो, वह बुद्धि करने वाला नहीं होता ।'

जो जीतव्यवहार संवेगपरायण दान्त मुनिद्वारा आचीर्ण है, भले फिर वह एक ही मुनि ढारा आचीर्ण क्यों न हो, वह शुद्धि करने वाला होता है ।"

व्यवहार सायु-संघ की व्यवस्था का आधार-विन्दु रहा है । इसके माध्यम से संघ को निरन्तर जागरूक और विशुद्ध रखने का प्रयत्न किया जा रहा है । इसलिए चारित्र की आराधना में इसका महत्त्वपूर्ण स्थान है ।

द७. (सू० १३१)

देखें – १०।⊏४ का टिप्पण ।

९. व्यवहार, उद्देशक ९०, भाष्य गाथा ७०९-७०३ : केवलमणपञ्जवनाणिको य तत्तो य ओहिनाणजिणा । चोदसदसनवपुब्वी आगमबबहारिणो धीरा ॥ सुत्तेण बवहरंते कप्षवहारं धारिणो धीरा । अरबधरवहारंते आणाए धारणा ए य ॥ बत्रहारचउक्कप्रस, चोद्दसपुच्विम्मि छेदो जं । भणियं तं ते मिच्छा, जम्हा सुत्तं अरवी य धरए य ॥

२. व्यवहार, उद्देशक १०, भाष्य गाया ७१४: जंजीतं सायज्ञं न तेण जीएण होइ ववहारो । जंजीयमसायज्ञं तेण उ जीएण ववहारो ।।

२. वहो, भाष्य गाथा ७१६, वृत्ति----

छारहड्डिइडुमालापोट्टेणे य रिषणं तु सावज्जं । दसविह पायच्छित्तं होइ असावज्जं क्षीयं तु ॥

यत् प्रवचने लोके चापराठीवगुढवे समाचरितं झारा-वगण्डनं हडी गुस्तिगृहप्रवेशनं खरभारोपणं पोट्टोण उदरेण रंगणं तु शब्दस्वात् खरारूढं कृत्वा ग्राने सर्वतः पर्यटनसित्येव-मादि सावद्यं जीत, यत्तु दगविधभालोचनादिकं प्रायश्चित्तं तदसावद्यं जीत अपनादतः कदाचित्सायद्यमपि जीतं दद्यात् । ४. व्यवहार, उद्देशक १०, भाष्य गाया ७१७ :

उसण्णवहूक्षेसे निद्वंधसे प्रवयणे य निरवेतम्बी। एयारिसंमि पुरिसे दिज्जइ सावज्जे जीवंपि॥

बही, भाष्य गाथा ⇒१= ;

संविग्गे पिथब्रम्ने अपमत्ते य बज्जभीहस्मि कस्ट्रिड्यमाइ खलिए देथमसाबज्जं जीवंदु -

६. वही, भाष्य गावा ७२०:

जं जीयमसोहिकरं पःसत्थपमनसंजयाईण्णं । जइदि महाजणाइन्न न तेन जीएण ववहारो ॥

७. वही, भाष्यगाथा ७२९ :

जं जीयं सोहिकरं संवेग्धरायणेन दत्तेष । एगेण वि आइम्नं तेषं उ जीएण वव हारो ।।

**दद. (सू० १३२)** 

देखें—१०ाद४ का टिप्पण।

दृ (सू० १३३)

वृत्तिकार ने वोधि का अर्थ जैन-धर्म किया है ।ै यह एक अर्थ है । क्षोधि के दूसरे-दूसरे अर्थ भी हैं—ज्ञान, दर्णन और चारित्र प्राप्ति की चिंता आदि-आदि ।<sup>३</sup>

प्रस्तुत सूत्र में बोधि-दुर्लभता के पांच स्थान माने हैं ।

(१) अर्हत् का अवर्ण बोलना--

'अर्हत् कोई है ही नहीं । वे वस्तुओं के उपभोग के कटु परिणामों को जानते हुए भी उनका उपयोग क्यों करते है ? वे समवसरण आदि का आडम्बर क्यों रचते हैं ? — ऐसी बातें करना अर्हत् का अवर्णबाद है ।

(उनके अवश्यवेद्य सातावेदनीयकर्म तथा तीर्थंकर नामकर्म के वेदन से निर्जरा होती है । वे वीतराग होते हैं । अतः समवसरण आदि में उनकी प्रतिवढता नहीं होती ।)

(२) अर्हत् प्रज्ञम्त धर्मं का अवर्ण बोलना----

श्रुतधर्म का अवर्णवाद—प्राइत साधारण लोगों की भाषा है। शास्त्र प्राकृत भाषा में निवद्ध हैं आदि-आदि ।

चारितधर्म का अवर्णवाद—चारित्न से क्या प्रयोजन, दान ही श्रेय है –-ऐसा कहना धर्म का अवर्णवाद है ।

(३) आचार्य, उपाध्याय का अवर्ण बोलना ---

ये वालक हैं, मन्द हैं आदि-आदि ।

(४) चातुर्वर्ण संघ का अवर्ण बोलना—

यहाँ वर्ण का अर्थ प्रकार है । चार प्रकार का संघ—साधु, साध्वी, श्रावक और श्राविका ।

यह क्या संघ है जो अपने समवायबल से पशु-संघ की भाँति अमार्ग को भी मार्ग की तरह मान रहा है । यह ठीक नहीं है ।

(१) तप और ब्रह्यचर्य के परिपाक से देवत्व को प्राप्त देवों का अवर्ण वोलना---

जैसे---देवता नहीं हैं क्योंकि वे कभी उपलब्ध नहीं होते । यदि वे हैं तो भी कामासक्त होने के कारण उनमें कोई विशेषता नहीं है ।

## ٤०. प्रतिसंलीन (सू० १३४)

प्रतिसंलीनता बाह्य तप का छठा प्रकार है । इसका अर्थ हैं—विषयों से इन्द्रियों का मंहूत कर अपने-अपने गोलक में स्थापित करना तथा प्राप्त विषयों में राग-द्वेष का निग्नह करना ।

उत्तराध्ययन और तत्त्वार्थ मूत्र प्रतिसंलीनता के स्थान पर विविक्तशयनासन, विविक्तशय्या' आदि भी सिलने है । प्रतिसंलीनता के चार प्रकार हैं'—

(१) इन्द्रिय प्रतिसंलीनता। (२) कषाय प्रतिसंलीनता। (३) योग प्रतिसंलीनता। (४) विविक्त शयनासन सेवन्।

प्रस्तुत सूत्र में इन्द्रिय प्रतिसंलीनता के पाँच प्रकारों का उल्लेख है ।

विशेष विवरण के लिए देखें—

उत्तराध्ययन : एक समीक्षात्मक अध्ययन, पृष्ठ १६२, १६३ ।

स्यानांगवृत्ति, पत्न ३०५ : बोधि :—जिनधर्म: ।

४. उत्तराध्ययन ३०।२८; तत्त्वार्थं सूत्र ६।९९ ।

- २. देखें---३।९७६ का टिप्पण ।
- ३. स्थानांगवृत्ति, पत्न ३०५, ३०६।

१. औषपातिक, सूत्र १२।

६१. (सू० १३६)

प्रस्तुत सूत्र में संयम [चारित | के पाँच प्रकार निर्दिष्ट हैं —

- १. सामायिकसंयम --- सर्व सावद्य प्रवृत्ति का त्याग ।
- २. छेदोपस्थापनीयसंयम—-पाँच महाव्रतों को पृथक्-पृथक् स्वीकार करना । विभागझ: त्याग करना ।
- ३. परिहारविशुद्धिकसंयम--- तपस्या की विशिष्ट साधना करने का उपकम ।

४. सूक्ष्मसंपरायसंयम—-यह दशवें गुणस्थानवर्ती संयम है । इसमें कोध, मान और माया के अगु उप शान्त या क्षीण हो जाते हैं, केवल सूक्ष्म रूप से लोभाणुओं का वेदन होता है ।

४. यथाख्यातचारित्र संयम---वीतराग व्यक्ति का चारित्र ।

विशेष विवरण के लिए देखें----उत्तरज्झयणाणि २६।३२, ३३ का टिप्पण।

ह.२. (सू० १४४)

प्राण, भूत, जीव और सत्त्व—-ये चार शब्द कभी-कभी एक 'प्राणी' के अर्थ में भी प्रयुक्त होते हैं, किन्तु इनका अर्थ भिन्न है । एक प्राचीन ब्लोक में यह भेद स्पष्ट है -

प्राणा द्वितिचतुः प्रोक्ताः, भूतास्तु तरवः स्मृताः ।

जीवाः पञ्चेन्द्रिया ज्ञेयाः, श्रेषाः सत्त्वा इतीरिताः ।।

दो, तीन और चार इन्द्रिय वाले प्राण, वनस्पति जगत् भूत, पङचेन्द्रिय जीव और क्षेष [पानी, पृथ्वी, तेजस् और वायु के जीव ] सत्त्व कहलाते है ।

६३. (सू० १४६)

अग्रवीज आदि की व्याख्या के लिए देखें---दसवेआलियं ४। सूत्र द का टिप्पण ।

९४. आचार (सू० १४७)

आचार गब्द के तीन अर्थ हैं - -

आचरण, व्यवहरण, आसेवन ।'

आचार मनुष्य का कियात्मक पक्ष है । प्रस्तुत सूत्र में ज्ञान आदि के कियात्मक पक्ष का दिशा-निर्देश किया गया है ।

(१) ज्ञानाचार- श्रुतज्ञान (शब्दज्ञान) विषयक आचरण ।

यद्यपि ज्ञान पांच हैं किन्तु व्यवहारात्मक ज्ञान केवल अुतज्ञान ही है ।े ज्ञानाचार के आठ प्रकार हैं'—

१. काल - जो कार्य जिस काल में निदिष्ट है, उसको उसी काल में करना ।

- २. विनय ---ज्ञानप्राप्ति के प्रयत्न में विनम्र रहना ।
- बहुमान -- ज्ञान के प्रति आन्तरिक अनुराग ।
- ४. उपधान-- श्रुतवाचन के समय किया जाने वाला तप ।
- ५. अतिण्हदम-अपने वाचनावार्यं का गोपन न करना ।
- ६. व्यंजन --सूत्र का वाचन करना ।
- १. (क) स्थानांगवृत्ति, पत्न ६० :
  - आचरणमाचारो व्यवहार: ।
    - (ख) दही, पत्न, ३०२ : आजरणमाचारो ज्ञानादिविषयासेवेत्यर्थ: ।
- २. अनुयोगदार सूत्र २।

३. निर्भाध भाष्य, गाथा ≍ः काले विणये बहुमाते, उवधाने तहा अणिण्हवर्णे । वंजण्अत्थतदुभए, अट्टविधो णाःग्रमायारो ।।

- ७. अर्थ---अर्थबोध करना ।
- सूतार्थ- सूत और अर्थ का बोध करना।
- (२) दर्शनाचार—सम्यक्त्व विषयक आचरण । इसके आठ प्रकार हैं—निःशंकित, निःकांक्षित, निविचिकित्सा, अमूढ़द्रुष्टि, उपवृंहण, स्थिरीकरण, क्त्सलता और प्रभावना ।<sup>3</sup>
- (३) चारिताचार समिति-गुप्ति रूप आचरण। इसके आठ प्रकार हैं<sup>3</sup> -पांच समितियों और तीन गुष्तियों का प्रणिधान<sup>\*</sup>।
- (४) तप आचारक बारह प्रकार की तपस्याओं में कुशल तथा अग्लान रहना।\*
- (४) वीर्याचार –ज्ञान आदि के विषय में शक्ति का अगोपन तथा अनतिकम ।

#### ६५. आचारप्रकल्प (सू० १४८)

इसक्( अर्थ है ---निशीथ नाम का अव्ययन । यह आचारांग की एक जूलिका है । इसमें पांच प्रकार के प्रायक्विक्तों का वर्णन है । इनके आधार पर निशीथ के भी पांच प्रकार हो जाते हैं ।

#### हइ. आरोपणा (सू०१४९)

इसका अर्थ है----एक दोष से प्राप्त प्रायश्चित्त में दूसरे दोष के आसेवन से प्राप्त प्रायश्चित्त का आरोपण करना । इसके पांच प्रकार हैं----

- १. प्रस्थापिता—प्रायश्चित्त में प्राप्त अनेक तपों में से किसी एक तप को प्रारंभ करना ।
- २. स्थापिता--प्रायक्ष्वित्त रूप से प्राप्त तपों को स्थापित किए रखना, वैयावृत्त्य आदि किसी प्रयोजन से प्रारम्भ न कर पाना ।

३. क्रत्स्ना—वर्तमान जैन शासन में तप की उत्क्रष्ट अवधि छह मास की है। जिसे इस अवधि से अधिक तप (प्रायश्चित्त रूप में) प्राप्त न हो उसकी आरोपणा को अपनी अवधि में परिपूर्ण होने के कारण क्रत्स्ना कहा जाता है।

- ४. अक्रुस्स्ना—-जिसे छह मास से अधिक तप प्राप्त हो उसकी आरोपणा अपनी अवधि में पूर्ण नहीं होती। प्राय-श्चित्त के रूप में छह मास से अधिक तप नहीं किया जाता। उसे उसी अवधि में समाहित करना होता है। इस-लिए अपूर्ण होने के कारण इसे अक्रुस्स्ना कहा जाता है।
- हाइहडा----जो प्रायश्चित्त प्राप्त हो उसे शीघ्र ही दे देना ।

#### ह७-१०२. (सू० १६४)

दुर्ग---दुर्ग का अर्थ है----ऐसा स्थान जहाँ कठिनाइयों से जाया जाता है । दुर्ग के तीन प्रकार हैं'---

- १. वृक्षदुर्ग-संघन झाड़ी।
- २. क्वापद दुर्ग—हिंस पशुओं का निवास स्थान 👔
- ३. मनुष्यदुर्ग-म्लेच्छ मनुष्यों की वसति ।
- ९. निक्षीय भाष्य, गाथा १-२०।
- २. देखें--- उत्तरज्झयणाणि २०।३५ का टिप्पण ।
- निशीथ भाष्य, गाथा ३५ : परिधाणजोगजुत्तो, पंचहि समितीहि तिहि य गुत्तीहि । एस चरित्ताचारों अट्टविहो होति णायव्वो ।।
- ४. देखें---उत्तरज्झयणाणि, अध्ययन २४ ।
- देखें—उत्तरज्झयणाणि अध्ययन ३० ।
- ६, स्थानांगवृत्ति, पत्न ३९९ : दुःखेन गम्यत इति दुर्गाः, स च तिवा—वृक्षदुर्गाः श्यापददुर्गा मलेच्छादिमनुष्यदुर्गाः ।

प्रस्खलन, प्रपतन—वृत्तिकार ने प्रस्खलन और प्रपतन का भेद समझाते हुए एक प्राचीन गाथा का उल्लेख किया है। उसके अनुसार भूमि पर न गिरना अथवा हाथ या जानु के सहारे गिरना प्रस्खलन है और भूमि पर छड़ाम से पिर पड़ना प्रपतन है।'

क्षिप्तचित्त—राग, भय, मान, अपमान आदि से होने वाला चित्त का विक्षेप 🕴

दृष्तचित्त—लाभ, ऐश्वर्य, श्रूत आदि के मद से दृष्त अथवा सन्मान तथा दुर्जय भत्नु को जीतने से होने वाला दर्प ।³ यक्षाविष्ट⊶-पूर्वभव के वैर के कारण अथवा राग आदि के कारण देवता द्वारा अधिष्ठित ।⁵

उन्मादप्राप्त---उन्माद दो प्रकार का होता हैं'---

(१) यक्षादेश—देवता द्वारा प्राप्त उन्माद।

(२) मोहनीय---रूप, शरीर आदि को देखकर अथवा पित्तमूच्छी से होने वाला उन्माद।

१०३ (सू० १६६)

जैन शासन में व्यवस्था की दृष्टि से सात पदों का निर्देश है । उनमें आचार्य और उपाध्याय— दो पृथक् पद हैं । सुन के अर्थ की वाचना देने वाले आचार्य और सून्न की वाचना देने वाले उपाध्याय कहलाते थे । कभी-कभी दोनों कार्य एक ही व्यक्ति संपादित करते थे ।

किसी को अर्थ की वाचना देने के कारण वह आचार्य और किसी दूसरे को सूत्र की वाचना देने के कारण वह उपा-ध्याय कहलाता था ? <sup>६</sup>

प्रस्तुत सूव (१६६) में आचार्य-उपाध्याय के पाँच अतिशेष वतलाए हैं। अतिशेष का अर्थ है---विशेष विधि । व्यवहार सूत्र (६/२) में भी ये पांच अतिशेष निर्दिष्ट हैं। व्यवहार भाष्यकार ने इनका विस्तार से वर्णन करते हुए प्रत्येक अतिशेष के उपायों का निर्देश भी किया है।

- १. पहला अतिशेष है—-बाहर से आकर उपाश्रय में पैरों की धूलि को झाड़ना । धूली को यतनापूर्वक न झाड़ने से होने वाले दोषों का उल्लेख इस प्रकार है—
  - (१) प्रमार्जन के समय चरणधूलि तपस्वी आदि पर गिरने से वह कुफित होकर दूसरे गच्छ में जा सकता है ।
  - (२) कोई राजा आदि विशेष व्यक्ति प्रव्रजित है उस पर धूल गिरने से वह आचार्व को बुरा-भला कह सकता है।
  - (३) शैक्ष भी धूलि से स्पृष्ट होकर गण से अलग हो सकता है 🔭
- २. दूसरा अतिशेष है---- उपाश्रय में उच्चार-प्रस्रवण का व्युत्सर्जन और विशोधन करना ।

आचार्य-उपाध्याय शौचकर्म के लिए एक बार बाहर जाएं । बार-बार बाहर जाने से अनेक दोष उत्पन्न हो सकते हैं—

(१) जिस रास्ते से आचार्य आदि जाते हैं, उस रास्ते में स्थित व्यापारी लोग आचार्य आदि को देखकर उठते है, वन्दन आदि करते हैं। यह देखकर दूसरे लोगों के मन में भी उनके प्रति थूजा का भाव जागृत होता है। आचार्य आदि के

- ९. स्थानांग वृत्ति, पत्न ३९९ : "मूमीए असंपत्तं पत्तं वा हत्यजाणुग्रादीहिं । पक्खलर्ण नायव्वं पवडण भूमीए गत्तेहिं ॥"
- नही, पद्म ३१२ : क्षिप्तं नष्टं रागभयापमानेश्चित्तं यस्या: सा क्षिप्तचित्ता ।
- स्थानांगवृत्ति, पञ्च ३१२ : दूप्त सन्मानात् दर्ण्वच्चित्तं यस्थाः सा दृग्तचित्ता ।
- ४. वही, पत्र ३१२ : यक्षेण देवेन आविष्टा—-अधिष्ठिता यक्षा-विष्टा ।

४ वही, पत्न ३१२ :

उम्माओ खलु दुविही जक्खाएसो य मोहणिज्जो थ। जक्खाएसो बुत्तो मोहेण इमं तु बोच्छामि।।

- ६. स्थानांगवृत्ति, पत्न ३९३ : आचार्यंश्वासात्रुपाध्यायर्थ्वद्याचार्यो-पाध्याय, स हि केषाञ्चिदर्थदायकत्वादाचार्योज्य्वेषां सूत्र-दायकत्वादुपाध्याय इति ।
- ७. व्यवहार, उद्देशक ६, भाष्य गाथा ⊂३ आदि।

वार-बार बाहर जाने से वे लोग उनको देखते हुए भी नहीं देखने वालों की तरह मुंह मोड़ कर वैसे ही बैठे रहते हैं । यह देख कर अन्य लोगों के मन में भी विचिकित्सा उत्पन्न होती है और वे भी पूजा-सत्कार करना छोड़ देते हैं ।

(२) लोक में विशेष पूजित होते देख कोई ढ़ीबी व्यक्ति उनको विजन में प्राप्त कर मार डालता है ।

(३) कोई व्यक्ति आचार्य आदि का उद्धार करने के लिए जंगल में किसी नपुंसक दासी को भेजकर उन पर झूठा आरोप लगा सकता है ।

(४) अजानवंश गहरे जंगल में चले जाने से अनेक कठिनाइयां उपस्थित हो सकती हैं।

(४) कोई वादी ऐसा प्रचार कर सकता है कि बाद के डरसे आचार्य क्षीच के लिए चले गए । अरे ! मेरे अय से उन्हें अतिमार हो गया है ! चलो, मेरे भय से ये मर न जाएं । मुझे उनसे वाद नहीं करना है ।

(६) राजा आदि के बुलाने पर, समय पर उपस्थित न होने के कारण राजा आदि की प्रव्रज्या या श्रावकत्व के ब्रहण में प्रतिरोध हो सकता है।

(७) सूत्र और अर्थ की परिहानि हो सकती है ।

३. तीसरा अतिशेष है----सेवा करने की ऐच्छिकता ।

आचार्य का कार्य है कि वे सूत्र, अर्थ, मंत्र, विद्या, निमित्तशास्त्र, योगशास्त्र का परावर्तन करें तथा उनका गण में प्रवर्तन करें । सेवा आदि में प्रवृत्त होने पर इन कार्यों में व्याघात आ सकता है ।

व्यवहार भाष्यकार ने सेवा के अन्तर्गत भिक्षा प्राप्ति के लिए आचार्य के गोचरी जाने, न जाने के संदर्भ में बहुत विस्तृत चर्चा की है।'

चौथा अतिशेष है----एक-दो रात उपाश्रय में अकेले रहना ।

सामान्यतः आचार्य-उपाध्याय अकेले नहीं रहते । उनके साथ सदा शिष्य रहते ही हैं। प्राचीन काल में आचार्य पर्व-दिनों<sup>क</sup> में विद्याओं का परावर्तन करते थे। अतः एक दिन-रात अकेले रहना पड़ता था अथवा कृष्णा चतुर्दशी अमुक विद्या साधने का दिन है और शुक्ला प्रतिपदा अमुक विद्या साधने का दिन है, तब आचार्य तीन दिन-रात तक अकेले अज्ञात में रहते है। सूत में 'वा' शब्द है। साध्यकार ने 'वा' शब्द से यह भी ग्रहण किया है कि आचार्य महाप्राण आदि ध्यान की साधना करते समय अधिक काल तक भी अकेले रह सकते हैं। इसके लिए कोई निश्चित अवधि नहीं होती। जब तक पूरा लाभ न मिले या ध्यान का अभ्यास पूरा न हो, तब तक वह किया जा सकता है।

महाप्राणश्यान की साधना का उत्क्रष्ट काल बारह वर्ष का है । चक्रवर्ती ऐसा कर सकते हैं । वासुदेव, बलदेव के वह छह वर्ष का होता है । मांडलिक राजाओं के तीन वर्ष का और सामान्य लोगों के छह मास का होता है ।'

१. पांचवां अतिशेष है— एक-दो रात उपाश्रय से वाहर अकेले रहना ।

मन्त, विद्या आदि की साधना करते समय जव आचार्य वसति के अन्दर अकेले रहते हैं---तब सारा गण बाहिर रहता है और जब गण अन्दर रहता है तब आचार्य बाहर रहते हैं क्योंकि विद्या आदि की साधना में व्याक्षेप तथा अयोग्य व्यक्ति मंत्र आदि को सनकर उसका दूष्पयोग न करे. इत्तलिए ऐसा करना होता है।\*

व्यवहारभाष्य ने आचार्य के पांच अतिसेष और गिनाए हैं।' ये प्रस्तुत सूत्रगत अतिशेषों से भिन्न प्रकार के हैं।

- ३. व्यवहार, उद्देशक ६, भाष्यगाथा २४४ : वारहवासा भरहाहिवस्स, छन्चेव वासुदेवाणं । तिश्णि य मंडलियस्स, छम्मासाः पाग्यजणस्स ।।
- ४. वही,भाष्य गाथा २४८: बाश्रंतो गर्णाव गणो विक्खेवो माहुहोज्ज अग्गहणं । वसते हि परिखित्तो उ अत्यते कारणे तेहि।। ४. वही,भाष्य गथा २२६।

अन्मेवि अस्थि भणिया, अतिसेसा पंच होति अध्यरिए ।

९ देखें—ज्यवहार, उद्देशक ६, भाष्य गाथा—९२३-२२७।

२. पर्वका एक अर्थ है — सास और अद्वैमास के वीच की तिथि । अर्द्धमास के बीच की तिथि अध्टमो और मास के बीच की तिथि कृष्णा चतुर्देशी को पर्वकहा जाता है । इन तिथियों में विद्याएं सःधी जाती हें तथा चन्द्रप्रहण और सूर्यग्रहण के दिनों को भी पर्वमाना जाता है । (व्यवहारभाष्य ६।२४२ : पक्खरस अट्ठमी खलु मासस्स य पत्रिखलं मुणेयव्यं । अण्णंपि होइ पब्वं उवरागो चंदसूराणं ॥)

(३) बस्त्र प्रक्षालन। (४) प्रशंसन्।

(१) हाथ, पैर, नयन, दांत आदि धोना ।

आचार्यों के ये अतिशेष इसलिए हैं कि---१. वे तीर्थंकर के संदेशवाहक होते हैं।

४. वे सापेक्षता के सूलधार होते हैं।

१०४. (सू० १६७)

सुवर्णभूमि में चले गए हैं ।

ऐसा नहीं कर पाते तो वे गण से अपक्रमण कर देते हैं ।

मुखनयणदंतपायादि धोवणे को गुणोत्ति ते बुद्धी ।

अग्गि मतित्राणिपड्या तो होइ अणोतप्या चेव ॥

९ व्यवहार, उद्देशक ६, भाष्य गाथा २३७ :

के गण में रहने लगे ।'

२. वे सूत्र और अर्थरूप प्रवचन के दायक होते हैं। ३. उनकी वैयावृत्त्य करने से महान् निर्जरा होती है।

५. वे तीर्थ की अव्यवच्छित्ति के हेतु होते हैं।

स्वरूप कालिकाचार्य का उल्लेख किया है । उनका कथानक इस प्रकार है—

२. दूसरा कारण है—वंदन और विनय का सम्यक् प्रयोग न कर सकना ।

है तथा शरीर का सौन्दर्य भी वृद्धिगत होता है ।<sup>\*</sup>

मुख और दांत को घोने से जठराग्नि की प्रवलता होती है; आँख और पैर घोने से बुद्धि और वाणी की पटुता वढ़ती

१. गणापत्रमण का पहला कारण है– आज्ञा और धारणा का सम्यग् प्रयोग न होना। वृत्तिकार ने इसके उदाहरण

उज्जैनी नगरी में आर्यकालक विहरण कर रहे थे । वे सूत्र और अर्थ के धारक थे । उनका शिष्य-परिवार बहुत बड़ा

आर्यकालक के शिष्य अनुयोग सुनना नहीं चाहते थे। आचार्य ने उन्हें अनेक प्रकार से प्रेरणाएँ दीं, परन्तु वे इस ओर

शय्यातर को यह बात बताकर आचार्य कालक रात में ही वहां से चल पड़े । सुवर्णभूमि में पहुँचे । वे आचार्य सागर

जैन परम्परा की गण-व्यवस्था में आचार्य का स्थान सर्वोपरि है । वे वय, श्रुत और दीक्षा-पर्याय में ज्येष्ठ हों ही,

३. यदि आचार्य यह जान ले कि उनका शिष्य वर्ग अविनीत हो गया है, अत: सुख-सुविधाओं का अभिलागी वन गया

ऐसा नियम नहीं है । अत: उनका यह कर्त्तव्य है कि वे प्रतिक्रमण तथा क्षमायाचना के समय उचित विनय का प्रवर्तन करें । जो पर्याय-स्थविर तथा श्रुत-स्थविर हैं उनका वन्दन आदि से सम्मान करें । यदि वे अपनी आचार्य सम्पदा के अभिमान से

है, मन्द-प्रज्ञा वाला है---ऐसी स्थिति में अपने द्वारा श्रुत का उन्हें अध्यापन करना सहज नहीं है, तव से गणापकमण कर देते

था । उनके एक प्रशिष्य का नाम सागर था । बह भी सूत्र और अर्थ का धारक था । वह सुवर्णभूमि में विहरण कर रहा था ।

प्रवृत्त नहीं हुए । एक दिस आचार्य ने सोचा—'मेरे ये शिष्य अनुयोग सुनना नहीं चाहते । अतः इनके साथ मेरे रहने से क्या लाभ हो सकता है ? मैं वहाँ जाऊँ, जहाँ अनुयोग का प्रवर्तन हो सके। एक बार मैं इन्हें छोड़कर चला जाऊँगा तो इन्हें भी अपनी प्रवृत्ति पर पश्चात्ताप होगा और सम्भव है इसके मन में अनुयोग-श्रवण के प्रति उत्सुकता उत्पन्न हो जाए ।' आचार्य ने शय्यातर को बुलाकर कहा—'मैं अन्यत कहीं जाना चाहता हूँ । शिष्यों के पूछने पर तुम उन्हें कुछ भी मत बताना । जब ये तुम्हें बार-बार पूर्छे और विशेष आग्रह करें तो तुम उनकी भर्त्सना करते हुए कहना कि आचार्य अपने प्रशिष्य सागर के पास

(२) उत्कृष्टपान--जिस क्षेत्र या काल में जो उत्कृष्ट पेय हो वह देना ।

(१) उत्कृष्टभक्त —जो कालानुकूल और स्वभावानुकूल हो वैसा भोजन करना ।

२. वही, भाष्य गाथा १२२ ।

३. पूरे विवरण के लिए देखें---

बृहत्कल्प भाग ९, पृष्ठ ७३,७४।

हैं। यह वृत्तिसम्मत अर्थ है. किन्तु पाठ की शब्दावली से यह अर्थ ध्वनित नहीं होता। इसकी ध्वनि यह है---आचार्य उपाध्याय अपने प्रमाद आदि कारणों से सूत्रार्थ की समुचित ढंग से वाचना न देने पर गणापक्रमण के लिए वाध्य हो जाते हैं।

४. जब आचार्य अपने निकाचित कर्मों के उदय के कारण अपने गण की या दूसरे गण की साध्वी में आसक्त हो जाते हैं तो वे गण छोड़कर चले जाते हैं। अन्यथा प्रवचन का उड़ाह होता है।

साधारणतया आचार्य की ऐसी स्थिति नहीं आती, किन्तु—

'कम्माइं नुणं घणचिक्कणाइं गरुयाइं वज्जसाराइं ।

नाणड्वयंपि पुरिसं पंथाओ उप्पहं निति॥'

---जिस व्यक्ति के कर्म सघन, चिकने ओर वज्त्र की भांति गुरुक हैं, ज्ञानी होने पर भी, उसको वे पथच्युत कर देते हैं ।

५. जब आचार्य यह देखें कि उनके संगे-सम्बन्धी किसी कारणवज्ञ गण से अलग हो गए हैं तो उन्हें पुनः गण में सम्मिलित करने के लिए तथा उन्हें वस्त्र आदि का सहयोग देने के लिए स्वयं गण से अपक्रमण करते हैं ओर अपना प्रयोजन सिद्ध होने पर पुनः गण में सम्मिलित हो जाते हैं।'

#### १०४. (सू० १६८)

सामान्यतः ऋद्धि का अर्थ है—ऐश्वर्यं, सम्पदा । प्रस्तुत सूत्र में उसका अर्थ है—योगविभूतजन्य शक्ति । जो इससे सम्पन्न है, उसे ऋद्धिमान कहा गया है ।

वृत्तिकार ने अनेक योग-शक्तियों का नामोल्लेख किया है ।<sup>र</sup>

ये लब्धियाँ या पद कर्मों के उदय, क्षय, उपश्रम, क्षयोपशम से प्राप्त होते हैं ।

प्रस्तुत सूत्र में पांच प्रकार के ऋढिमान् पुरुषों का उल्लेख है। उनमें प्रथम चार की ऋद्विमत्ता, उनकी विशेष लब्धियाँ तथा तत्-तत् पद की अहंता से है। भावितात्मा अनगार की ऋद्विमत्ता केवल आमर्षों पधि आदि विभिन्न प्रकार की योग-जन्य लब्धियों से है।'

जिसकी आत्मा अभय, सहिष्णुता आदि भावनाओं तथा अनित्य, अक्षरण आदि बारह भावनाओं तथा प्रमोद आदि चार भावनाओं से भावित होती है, उसे भावितात्मा अनगार कहा जाता है ।

#### १०६, १०७. (सू० १७८, १७६)

प्रस्तुत दो सूत्रों में अधोलोक और ऊर्ध्वलोक में पाँच-पाँच प्रकार के वादर जीवों का निर्देश है । इनमें तेजस्कायिक जीवों का उल्लेख नहीं है । वृत्तिकार ने बताया है कि अधोलोक के ग्रामों में बादरतेजस् की अत्यन्त न्यूनता होती है । अतः उसकी विवक्षा नहीं की गई है । सामान्प्रतः वह तिर्यंग्लोक में ही उत्पन्न होता है ।

विशेष विवरण के लिए देखें—-प्रज्ञापना पद दो, मलयगिरिवृत्ति ।

३. स्थानांगवृत्ति, पन्न ३९६ : एतेषां च ऋद्धिमत्त्वमामर्षां षध्या-दिभिरर्हदादीनां तु चतुर्णा यथासम्भवमग्रमर्थां षध्यादिताऽर्ह-त्त्वादिना चेति ।

स्थानांगवृत्ति, पत्न ३१४ ।

२. स्थानांगवृत्ति, पत्न ३१४ ।

इन सूत्रों में व्रस प्राणी के साथ 'ओराल' (सं० उदार) फ़ब्द का प्रयोग है। उसका अर्थ है—स्थूल । तेजस् और वायुकायिक जीवों को भी व्रस कहा जाता है। उनका व्यवच्छेद कर द्वीन्द्रिय आदि जीवों का ग्रहण करने के लिए व्रस के साथ ओराल शब्द का प्रयोग किया गया है।'

१०८. (सू० १८३)

यह पाँच प्रकार की वायु उत्पत्ति काल में अचेतन होती है और परिणामान्तर होने पर सचेतन भी हो सकती है ।<sup>९</sup>

१०६. (सू० १८४)

१. पुलाक—निःसार धान्यकणों की भाँति जिसका चरित्न तिःसार हो। उसे पुलाकनिर्ग्रन्थ कहते हैं । इसके दो भेद हैं—लब्धिपुलाक तथा प्रतिषेवापुलाक । संघ-सुरक्षा के लिए, पुलाक-लब्धि का प्रयोग करने। वाला लब्धिपुलाक कहलाता है तथा ज्ञान आदि की विराधना करने वाला प्रतिषेवापुलाक कहलाता है ।

२. बकुण—जरीरविभुषा आदि के द्वारा उत्तरगुणों में दोष लगाने वाला बकुण निग्रंन्थ कहलाता है । इसके चरित्र में जुद्धि और अग्रुद्धि दोनों का सम्मिश्रण होने के कारण जवल—विचित्न वर्ण वाले चित्न की तरह विचित्रता होती है ।

३. कुशील — मूल तथा उत्तरगुणों में दोष लगाने वाला कुशील निर्प्रन्थ कहलाता है । इसके प्रमुख रूप से दो प्रकार हैं—प्रतिषेवनाकुशील तथा कषायकुशील । दोनों के पाँच-पाँच प्रकार हैं—

### प्रतिषेवनाकुशील —

- (१) ज्ञानकुशील
- (४) लिंगकुशील
- (२) दर्शनकुशील (५) यथासूक्ष्मकुशील
- (३) चरित्रकुशील

### **कषायकु**शोल—

- (१) ज्ञानकुक्षील—संज्वलन कषाय वश ज्ञान का प्रयोग करने वाला।
- (२) दर्शनकुशील ---संज्वलन कथाय दश दर्शन का प्रयोग करने वाला ।
- (३) चरित्नकुशील--संज्वलन कषाय से आविष्ट होकर किसी को शाप देने वाला ।
- (४) लिंगकुशील----कपायवश अन्य साधुओं का देष करने वाला।
- (४) यथासूक्ष्मकुशील --मानसिक रूप से संज्वलन कषाय करने वाला।

### ११०. (सू० १६०)

- प्रस्तुत सूत्र में पाँच प्रकार के वस्त बतलाये हैं । उनका विवरण इस प्रकार है ---
- १. जॉगमिक—जंगम (वस) जीवों से निष्पन्न । यह दो प्रकार का होता है ।'—
- (क) विकलेन्द्रिय (द्वीन्द्रिय, त्नीन्द्रिय और चतुरिन्द्रिय) जीवों से निष्पन्न । इसके अनेक प्रकार हैं----

- स्वानांगवृत्ति, पत्न ३१९: एते च पूर्वभचेतनास्ततः सचेतना अपि भवन्तीति ।
- बृहत्कल्पभाष्य, गाथा ३६६९ : जंगमजायं दंगिय, तं पुण दिगलिदियं च पंचिदी । एककेक्कां पि य: एत्तो, होति विभागेणऽणेगविहं ॥

<sup>9.</sup> स्थानांगवृत्ति, पत्र ३१६ : नवरमधऊद्र्ध्वलोकयोस्तैजसा बादरा न सन्तीति पंच ते उक्ताः, अन्यया षट् स्यूरिति, अधो-लोकधामेषु ये बादरास्तैजसास्ते अल्पतया न विविक्षताः, ये चोद्ध्वंकपाटद्वये ते उत्पत्तुकामत्वेगोत्पत्तिस्थानास्थितत्वादिति, 'ओरालतस' ति त्रसत्त्वं तेजोबायुष्वपि प्रसिद्धं अतस्तद्व्य-बच्छेदेन द्वीन्द्रियादिप्रतिपत्त्ययमोरालग्रहणं, ओरालाः---स्थूला एकेन्द्रियापेक्षयेति ।

```
ठाणं (स्थान)
```

(२) सुवर्णज --- क्रमियों से निष्पन्न सूत्र, जो स्वर्ण के वर्ण का होता है ।

(२) मलयज—मलण देश के कीड़ों से निष्पन्न वस्त्र।'

. (४) अंशुक⊶-चिकने रेशम से बनाया गया वस्त्र ।ै

प्रारम्भ में यह वस्त्र सफेद होता था। बाद में रक्त, नील, क्याम आदि रंगों में रंगा जाता था।\*

(४) चीनांशुक--कोशिकार नामक कीड़े के रेशम से बना वस्त्र अथवा चीन देश में उत्पन्न अत्यन्त मुलायम रेशम से बना वस्त्र ।

निशीथ की चूणि में सूक्ष्मतर अंशुक को चीनांशुक अथवा चीन देश में उत्पन्न वस्त्न को चीनांशुक माना है। आचारांग के वृत्तिकार शीलांकसूरि ने अंशुक और चीनांशुक को नाना देशों में प्रसिद्ध मान्न माना है।"

विशेषावश्यक भाष्य की वृत्ति में कीटज' के अन्तर्गत पाँच प्रकार के वस्त्र गिनाए गए हैं---पट्ट, मलय, अंशुक, चीनांशुक और क्रमिराग और इन सबको पट्टसूत्र विशेप माना है। 'इतना तो निश्चित है कि ये पाँचों प्रकार क्रमि की लाला से बनाए जाते थे।

(ख) पंचेन्द्रिय जीवों से निष्पन्न । इसके अनेक प्रकार है—-

- (१) औणिक-भेड़ के वालों से बना वस्त्र ।
- (२) औष्ट्रिक -- ऊँट के बालों से बना वस्त्र ।
- (३) मृगरोमज--- इसके अनेक अर्थ हैं---मृग के रोएँ से बना वस्त ।
- ॰ खरगोश या चूहे के रोएँ से बना वस्त्र । \*\*
- बालमृग के रोएँ से बना वस्त्र 1<sup>14</sup>
- रंकु मृग के रोएँ से बना वस्त्र, जिसे 'रांकव' कहा जाता था।'
- (४) कुतप---चर्म से निष्पन्न वस्त ।'' बकरी के रोएँ या चर्म से निष्पन्न वस्त्र ।'' बाल मृग के सूक्ष्म रोएँ से बना वस्त्र ।'' देशान्तरों में प्रसिद्ध कुतप रोएँ से बना वस्त्र ।'' चूहे के चर्म से बना वस्त्र ।'' चूहे के रोएँ से बना वस्त्र ।''
- (५) किट्ट--भेड़ आदि के रोम विशेष से बना वस्त्र ।<sup>\*\*</sup>यहाँ अप्रसिद्ध, देशान्तरों में प्रसिद्ध रोम विशेप से वना वस्त्र ।<sup>\*\*</sup>
- 9. ब्हत्कल्पभाष्य, गाथा ३६६२, दृति --'सुवन्ते' ति सुवर्णवर्णं सूत्रं केषाञ्चित् क्रमीणां भवति दन्निष्पन्नं सुवर्णसूवजम् ।
- २. वही, गाया ३६६२ वृत्ति ----मलयो नाम देशस्तत्संभव मलयजम् ।
- ३. बही, गाथा ३६६२, वृत्ति— अंशुक: ज्लक्षणपट: तन्निष्पनमंशुकम् ।
- ¥, यश्वस्तिलक का सांस्कृतिक अध्ययन, पृष्ठ १२९, १२० ।
- बृहत्कल्पभाष्य, गाथा ३६६२, वृत्ति— चीतांशुको ताम कोशिकाराख्य: कृमिस्तस्माद् जातं चीतांशुकम् ।
- ६. निद्यीथ ६।१०-१२ की चूणि : सुहमतरं चीणंगुयं भण्यति । चीणविसए वा जंतं चीणंसुयं ।
- ७, आचारांगवृत्ति, पत्र ३६२ : अंशुक्तचीनांगुकादीनि नानादेशेषु प्रसिद्धाभिधानानि ।
- द. विशेषावश्यक भाष्य, गाथा द७≒, वृत्ति— कीटतं तु पंचविद्यम्, तद्यथा—पट्टे, मलये, अंसुए, चीणं-सुयं, किमिराएं —एते पञ्चापि पट्टसूत्रविशेषा. ।
- निक्षीथ भाष्य, गाथा ७६० चूणि : मियाणलोमेसु मियलोमियं।

- ९०. स्थानांगवृत्ति, पत्न ३२९ : मृगरोमञं— श्रजलोमजं मूषकरोमञं वा ।
- ११. विश्वेषचूणि (बृहत्कल्पभाष्य,भाग ४,पृष्ठ १०१६ में उदृत) मियलोमे पब्वएयाणं रोमा ।
- ९२. अभिधान चिग्तामणि कोष ३।३३४ : रांकवं मृगरोमजम् ।
- ९३. वृहत्कल्पभाष्य,गाथा ३६६९,वृत्ति— कुपतो-जीणम् ।
- १४. बृहत्कल्पचूणि :---कुतवं छागलं ।
- ९४. विश्वेपचूणि: (वृहत्कल्प भाष्य, भाग ४, पृष्ठ ९०९६ में उद्धृत)
  - कुतवो तस्सेव अवयवा ।
- १६. निश्रीथभाष्य, याथा ७६०, चूर्णि— कुतत्रकिट्टावि रोमयिसेसा चेव देसंतरे, इह अपमिद्धा ।
- ९७. आचारांग वृत्ति, पत्न ३६२ ।
- १⊏. विश्वेषावश्यक भाष्य, गाथा ५७≒, वृत्ति— तत्न मूषिकखोमनिष्पन्नं कौतदम् ।
- १९. वहीं, गाथा २७२, वृत्ति —
- २•. वही, गाथा ८७८, वृत्ति---

<sup>(</sup>१) पट्टज-रेशमी वस्त्र ।

बकरी के रोएँ से बना वस्त्र।' भेड़ आदि के रोमों के मिश्रण से बना वस्त्र।'

अण्व आदि के लोम से निष्पन्न वस्त ।'

प्राचीनकाल में भेड़ों, ऊंटों, मृगों तथा वकरों के रोएँ को ऊखल में कूटकर वस्त्न जमाए जाते थे । उनको नमदे कहा जाता था । कुट्ट शब्द इसी का द्योतक है । निशीथ भाष्यवृत्ति में दुगुल्ल और तिरीड वृक्ष की स्वचाओं को कूटकर नमदे बनाने का उल्लेख है ।

- भांगिक---इसके दो अर्थ हैं---
- (१) अतसी से निष्पन्न वस्त्र।"
- (२) वंशकरील के मध्य भाग को कुटकर बनाया जाने वाला वस्त 🕴
- ६. तिरीटपट्ट---लोध की छाल से बना वस्त । तिरीड वृक्ष की छाल के तंतू सूत के तंतू के समान होते हैं। उनसे बने वस्त्र को तिरीटपट्ट कहा जाता है।"

आचारांग की वृत्ति में जांगिक का अर्थ ऊँट आदि की ऊन से निष्पन्न वस्त्र तथा भांगिक का अर्थ —विकलेन्द्रिय जीवों की लाला से निष्पन्न सूत से बने वस्त्र किया है।'

अनुयोगद्वार में पाँच प्रकार के वस्त्र बतलाए हैं----अंडज, बोंडज, कीटज, बालज और बल्कज ।\*

प्रस्तुत सूत्र में उल्लिखित पाँच प्रकारों में इनका समावेश हो जाता है—

जांगमिक—–अंडज, कीटज और वालज ।

```
भांगिक
सातिक
तिरोटपट्ट
```

पोतक -वोंडज ।

वृत्तिकार अभयदेवसूरी ने एक परम्परा का उल्लेख करते हुए कहा है कि यद्यपि मूल सूत्र में वस्त्रों के पांच प्रकार बतलाए हैं, परन्तु सामान्य विधि में मुनि को ऊन तथा सूत के कपड़े ही लेने चाहिए। इनके अभाव में रेशमी या बल्वज वस्त्र लिए जा सकते हैं। वे भी अल्प मूल्य वाले होने चाहिए। पाटलीपुत्र के सिक्के से जिसका मूल्य अठारह रुपयों से एक लाख रुपयों तक का हो बह महामूल्य वाला है।'°

# १११, ११२. पच्चापिच्चिय, मुंजापिच्चिय (सू० १९१)

१. 'वच्च' का अर्थ है—एक प्रकार की मोटी घास, जो दर्भ के आकार की होती है ।'' इसे बल्वज [वल्वज] कहते हैं । 'पिच्चिय' का अर्थ है - -क्रुट्टिक ।''

- विशेषचूणि (बृहत्कल्पभाष्य, भाग ४ पृष्ठ १०१६ में उद्धृत) किट्टिम सछगलिधारोमं ।
- २. विशेषावश्यकभाष्य, गाथा, ८७८, वृत्ति---।
- ३. विश्रेषावश्यकभाष्य, गाथा ८७८, वृत्ति— अश्वादि जीवसोमनिष्पन्नं किट्रिसम् ।
- ४. निशीथ ६।१०-१२ की चूर्णि।
- १. बृहत्कल्पभाष्य, गाथा ३६६३ : अतसीवंशीमादी उ भौग्यं.....।
- ६. वही, गाथा ३६६३ वृत्ति— वंशकरीलस्य मध्याद् यद् निष्पद्यते तद् वा।
- निसीथ ६।९०-१२ की चूर्णि तिरीडस्थ्खस्स वागो, तस्स तंतू पट्टसरिसो, सो तिरीलो पट्टो तम्मि कयाणि तिरोडपट्टाणि ।

प्रजासारांगवृत्ति, पत्न ३६९ : जंगियं ति जंगनोष्ट्राबूर्णानिष्पन्तं, तथा 'भंगियं' ति नानाभंगिकविकलेन्द्रियलालानिष्पन्नम् ।

- अनुयोगद्वार सूत्र ४०।
- १०. स्थानांगवृत्ति, पत्न ३२२ :

महामूल्यता च पाटलीपुतीयरूपकाष्टादशकादारभ्य रूपकलक्षं याद्यदिति ।

- १९. (क) बृहत्कल्पभाष्य, गाथा ३६७५ वृत्ति वच्चकं—दर्भा-कारं तृणविषेषम् ।
  - (ख) निशीय भाष्य, गांथा ५२०, चूर्णि --- वच्चको--- तणविसे-सोदर्भाकृतिर्भवति ।
  - (ग) आप्टे डिक्शनेरी-बल्वज---A Kind of Coarse grass.
- १२. निक्षीय भाष्य, गाथा २२०, चूणि—पिच्चिउत्ति वा, चिषि-उत्तिवा, कुट्टितो सि वा एगट्टे।

६४४

ठाणं (स्थान)

धर्मचकभूमि देश में यह प्रथा थी कि लोग इस घास को कूट कर, उसका क्षोद बना लेते थे । फिर उसके टुकड़े-टुकड़े कर उसके 'बोरे' बनाते थे । कहीं-कहीं प्रावरण और बिछौने भी बनाये जाते थे । इनसे सूत निकाल कर रजोहरण गूंथे जाते थे ।

२. मूंज को कूटकर — मूंज को भी इसी प्रकार कूट कर उनसे बने बोरों से तंतु निकाल कर रजोहरण बनाये जाते थे।<sup>3</sup>

ये दोनों प्रकार के रजोहरण प्रकृति से कठोर होते थे । विशेष विवरण के लिए देखें---

१. वृहत्कल्पभाष्य गाथा ३६७३-३६७९ ।

२. निशीथभाष्य गाथा ८१९ आदि-आदि ।

बृहत्कल्प में 'पिच्चिए' के साथ में 'जिप्पिए' पाठ मिलता है ।ै इन दोनों में अर्थ-भेद नहीं है। निशीथचूर्णि में 'पिच्चिअ,' 'चिप्पिअ' और 'कुट्टिअ' को एकार्थक बतलाया गया ।

११३. (सू० १९२)

निश्रास्थान का अर्थ है --आलम्बनस्थान, उपाकारक स्थान । मुनि के लिए पांच निश्रास्थान हैं । उनकी उपयोगिता के कुछेक संकेत वृत्तिकार ने दिए हैं, वे इस प्रकार है --

१. षट्काय---

- पानी की निश्वा—परिषेक, पान, प्रक्षालन, आचमन आदि-आदिं।
- अग्नि की निश्रा --- ओदन, व्यंजन, पानक, आचाम आदि-आदि ।
- वायु की निश्चा---अचित्त वायु का ग्रहण, दृति, भस्तिका आदि का उपयोग।
- बनस्पति की निश्रा -- संस्तारक, पाट, फलक, औषध आदि-आदि ।
- त्रस की निश्रा—चर्म, अस्थि, श्रृंग तथा गोबर, गोमूत, दूध आदि-आदि ।

२. गण—-गुरु के परिवार को गण कहा जाता है । गण में रहने वाले के विपुल निर्जरा होती है, विनय की प्राप्ति होती है तथा निरंतर होनेवाली सारणा-वारणा से दोष प्राप्त नहीं होते ।

 राजा-----राजा निश्रास्थान इसलिए है कि वह दुष्टों को निग्रह कर साधुओं को धर्म-पालन में आलंबन देता है । अराजक दशा में धर्म का पालन दुर्लम हो जाता है ।

४. गृहपति—वसति या उपाश्रय देनेवाला । स्थानदान संयम साधना का महान् उपकारी तत्त्व है प्राचीन श्लोक है—-'धृतिस्तेन दत्ता मतिस्तेन दत्ता, गतिस्तेन दत्ता सुखं तेन दत्तम् ।

गुणश्रीसमालिंगतेभ्यो वरेभ्यो, मुनिभ्यो मुदा येन दत्तो निवास: ।'

जो मुनि को उपाश्रय देता है, उसने उनको उपाश्रय देकर वस्त्र, अन्न, पान, शयन, आसन आदि सभी कुछ दे दिए ।

५. शरीर—-कालीदास ने कहा है --- 'शरीरमाद्यं खलु धर्म-साधनम् ।' शरीर से धर्म का स्नाव होता है, जैसे पर्वत से पानी का----

- 9,२. बृहत्कस्पभाष्य, गाया ३६७४, वृत्ति प्रसंचकभूमिकादी देशे 'वच्चकं' दर्भावारं तृषदिक्षेषं 'मुञ्जं च' शरस्तम्बं प्रथमं 'बिष्पित्या' कुट्टयित्वा तदीयो य: क्वोदस्तं कर्त्तंयस्ति । सतः 'तै:' वच्चकसूर्वर्मूञ्ज्वसूत्रैश्च 'योणी' बोरको व्यूयते, प्रावरणा-ऽऽस्तरणानि च 'देशी' देशविशेषं समासाह कुर्वान्त । अत्रस्त-न्निष्पन्नं रजोहरणं वच्चकचिष्पकं मुञ्जचिष्पकं वा भण्यतेः
- ३. बृहत्कल्प, उद्देशक २, चतुर्थ विभाग, पृष्ठ १०२२ ।
- ४. तिशोधभाष्य, गाया दर्रु, चूर्णि---

'शरीरं धर्म-संयुक्तं, रक्षणीयं प्रयत्नतः। शरीराच्छ्रवते धर्मः पर्वतात् सलिलं यथा ॥''

११४, निधि (सू० १९३)

निधि का अर्थ है—विशिष्ट वस्तु रखने का भाजन । वृत्तिकार ने पांच निधियों का वर्णन इस प्रकार किया है°— १. पुत्र निधि––पुत्न को निधि इसलिए माना गया है कि वह अर्थोपार्जन कर माता-पिता का निर्वाह करता है तथा

उनके आनन्द और सुख का हेतु बनता है ।

'जन्मान्तरफलं पुण्यं, तपोदानसमुद्भवम् ।

सन्ततिः शुद्धवंश्या हि, परत्तेह च शर्मणे ॥

२. मिन्न निधि—मिन्न अर्थं और काम का साधक होता है । वह आनन्द का कारण भी बनता है, अतः वह निधि है । कहा है—-

'कुतस्तस्यास्तु राज्यश्रीः कुतस्तस्य मृगक्षेणाः ।

यस्य शूरं विनीतं च, नास्ति मित्नं विचक्षणम् ॥

विद्यया राजपुज्य: स्याद् विद्यया कामिनीप्रिय:।

विद्या ही सर्वलोकस्य, वशीकरणकार्मणम् ॥

४. धन निधि---कोश । यह सारे जीवेन का आधारभूत तत्त्व है ।

नीतिवाक्यामृत में लिखा है---'सर्वसंग्रहेषु धान्यसंग्रहो महान्'---सभी संग्रहों में धान्य-संग्रह महत्त्वपूर्ण होता है।'

११४. शौच (सू० १९४)

शौच दो प्रकार का होता है—ट्रव्यशौच और भावझौच। इस सूत्र में प्रथम चार द्रव्यर्शांच के साधक हैं और अन्तिम भाव शौच का साधक है । शौच का अर्थ है—-शुद्धि ।

- पृथ्वीशौच----मिट्टी से होने वाली जुदि।
- २. जलशौच--जल से धोने से होने वाली शुद्धि।
- ३. तेजःश्रौच-- अग्नि या राख से होने वाली शुद्धि।
- ४. मंत्रशौच—मन्त्रविद्या से दोषों का अपनयन होने पर होने वाली झुद्धि ।
- प्र, ब्रह्मशौच ब्रह्मचर्य आदि सद् अनुष्ठानों के आचरण से होने वाली शुद्धि।

वृत्तिकार का कथन है कि ब्रह्मशौच से सत्यशौच, तप:शौच, इंद्रियनिग्रहशौच और सर्वभूतदयाशौच इन चारों को भी ग्रहण कर लेना चाहिए । ँ लौकिक मान्यता के अनुसार शौच सात प्रकार का है—आग्नेय, वारुण, ब्राह्म्य, वायव्य, दिव्य, पार्थिव और मानस । ँ

- ९. स्थानांगवृत्ति, पत्न ३२२, ३२३।
- २. स्थानांगवृत्ति, पत्न ३२३ ।
- ३. नीतिवाक्यामृत १८११
- ४. स्यानांगवृत्ति, पत्न ३२३ : अनेन च सत्यादिणोचं चतुर्विधमपि संगृहीतं, तब्वेदम् ---

''सत्यं शौचं तपः कोवं, शौचमिन्द्रियतिप्रहः । सर्वभूतदयाशोचं जलशोचञ्च पञ्चभम् ॥′′ ५. वही, पत्र ३२३, ३२४ लौकिकैः पुनरिदं सप्तछोक्तम् – यदाह सप्त स्नानानि प्रोक्तानि, स्वयमेव स्वयंभुवाः द्रव्यभावविषुढ्यर्थमृथीणां ब्रह्मचारिणाम् ॥ आग्नेयं वारुणं ब्राह,म्यं, वायव्यं दिव्यमेव च: पार्थिवं मानसं चैव स्नानं सप्तविधं स्मृतम् ॥ आग्नेयं भस्मना स्नानमवगाद्यं तु वारुणं। आपीहिष्ठामयं ब्राह,म्यं, वायव्यं तु गवां रजः ॥ सूर्यदृष्टं तु यद्दृष्ठं, तद्दिव्यमृपयो विद्रु: । पार्थिवं तु मृदा स्नानं, मनःशृद्धिस्तु मानसम् ॥

पातंजलयोगप्रदीप में शौच के दो प्रकार माने हैं---बाह्य और आभ्य तर ।

बाह्यक्षोच —मृत्तिका, जल आदि से पात्न, वस्त्र, स्थान, क्षरीर के अंगों को शुद्ध रखना, शुद्ध, सात्त्विक और निय-मित आहार से क्षरीर को सात्त्विक, नीरोग और स्वस्थ रखना तथा वस्ती, धोती, नेती आदि से तथा औषधि से क्षरीर-क्षोधन करना—ये बाह्यक्षोच हैं।

आभ्यन्तरशौच—ईर्ष्या, अभिमान, घृणा, असूया आदि मलों को मैत्नी आदि से दूर करना, बुरे विचारों को कुद्ध विचारों से हटाना, दुर्ब्यवहार को शुद्ध व्यवहार से हटाना मानसिक शौच है ।<sup>1</sup>

अविद्या आदि क्लेशों के मलों को विवेक-ज्ञान द्वारा दूर करना चित्त का शौच है ।

#### ११६. अघोलोक (सू० १९६)

इस मूत्र में अधोलोक से सातवां नरक अभिप्रेत है । उसमें ये पांच नरकावास हैं । इन पांचों को अनुत्तर मानने के दो कारण हैं---

इनमें वेदना सर्वोत्क्रष्ट होती है।

२. इनसे आगे कोई नरकवास नहीं है ।

वृत्तिकार का यह भी अभिमत है कि प्रथम चार नरकावासों को अनुत्तर मानने का कारण उनका क्षेत्र-विस्तार भी है । ये चारों असंख्य योजन के अप्रतिष्ठान नरकावास इसलिए अनुत्तर है कि वहां के नैरयिकों का आयुष्य-मान उत्कृष्ट होता है, तेतीस सागर का होता है ।<sup>९</sup>

#### ११७. ऊर्ध्वलोक (सू० १९७)

इस सूत्र में 'ऊर्ध्वलोक' से अनुत्तर विमान अभिप्रेत है । उसमें पांच विमान हैं । वे पांचों अनुत्तर इसलिए हैं कि उनमें देवों की संपदा और आयुष्य सबसे उत्कृष्ट होता है तथा। क्षेत्रमान भी बड़ा होता है ।

११८. (सू० १६८)

देखें—४।४८६ का टिप्पण ।

११९. (सू० २००)

देखें---दसवेआलियं ५।१।५१ का टिप्पण ।

१२०. (सू० २०१)

देखें---उत्तरज्झयणाणि २।१३ तथा २६। सूत्र ४२ के टिप्पण ।

१२१. उत्कल (सू० २०२)

वृत्तिकार ने 'उक्कल' के संस्कृत रूप 'उत्कट' और 'उत्कल' दोनों किए हैं । इसिभासिय के विवरण में उत्कट ही मिलता है । उत्कट के 'ट' को 'ड' और 'ड' को 'ल' करने पर 'उक्कल' रूप निर्मित होता है । इसका सहज संस्कृत रूप उत्कल है । इसिभासिय में प्रतिपादित सिद्धान्त से उत्कल का अर्थ उच्छेदवादी फलित होता है । इसिभासिय के एक अर्हत् ने पाँच

पातंजलयोगप्रदीप, पृष्ठ ३४८, ३४९ ।

उत्कलों की जो व्याख्या की है वह स्थानांग की व्याख्या से सर्वथा भिन्न है। स्थानांग के मूलपाठ में उत्कलों के नाम मात्र उल्लिखित हैं। अभयदेवसूरि ने उनकी व्याख्या किस आधार पर की, यह नहीं बताया जा सकता। संभवतः उनकी व्याख्या का आधार गाब्दिक अर्थ रहा है, किन्तु प्राचीन परम्परा उन्हें भी प्राप्त नहीं हुई। इसिभासिय में प्राप्त उत्कल की व्याख्या पढ़ने पर सहज ही ऐसी प्रतीति होती है।

- १. दंडोत्कल—दंड के दृष्टान्स द्वारा देहात्मैक्य की स्थापना कर पूनर्जन्म का उच्छेद मानने वाला ।
- २. रज्जूत्कल---रज्जु के दृष्टान्त द्वारा देहात्मैक्य की स्थापना कर पुनर्जन्म का उच्छेद मानने वाला।
- ३. स्तैम्योत्कल----दूसरों के शास्तों के दृष्टान्तों को अपना बतलाकर पर-कर्तृत्व का उच्छेद करने वाला।
- ४. देशोत्कल—जीव के अस्तित्व को स्वीकार कर उसके कर्तृत्व आदि धर्मों का उच्छेद मानने वाला ।
- ४. सर्वोत्कल-समस्त पदार्थों का उच्छेद मानने वाला।

प्रथम दो उत्कलों में दंड (डंडे) और रज्जु के दृष्टान्त के द्वारा 'समुदयमान्नमिदं कलेवरं' इस चार्वाकीय दृष्टिकोण का प्रतिपादन किया गया है—-'जिस प्रकार दंड का आदि भाग दंड नहीं है, मध्य भाग दंड नहीं है और अंत भाग दंड नहीं है, उसका समुदाय मान्न दंड है, वैसे ही पंचभूतात्मक शरीर का समुदाय ही आत्मा है, उससे भिन्न कोई आत्मा नहीं है ।'

रज्जु धागों का समूह मात्न है। धागों से भिन्न उसका अस्तित्व नहीं है। इसी प्रकार आत्मा भी पंच महाभूतों का समुदाय मात्न है। उससे भिन्न कोई आत्मा नहीं है। तीसरे उत्कल के द्वारा विचार के अपहरण की प्रवृत्ति बतलाई गई है। चौथे उत्कल के द्वारा आत्मवादियों के एकाङ्गी दृष्टिकोण का प्रतिपादन किया गया है। पाँचवें उत्कल के द्वारा सर्वोच्छेद-वादी दृष्टिकोण का प्रतिपादन किया गया है।'

अभयदेवसूरि ने दण्डोत्कट या दण्डोत्कल का अर्थ दण्ड-शक्ति के आधार पर किया है\*----

- जिसकी आज्ञा प्रवल हो ।
- २. जिसका अपराध के लिए दण्ड प्रबल हो।
- ३. जिसका सेना-बल प्रबल हो।
- ४. दण्ड के द्वारा जो बढ़ता हो ।
- अन्य उत्कटों की व्याख्या इस प्रकार है---

रज्जूक्कल- राज्य का प्रभुवा से उत्कट ।

तेणुक्कल—उत्कट चौर ।

देसुक्कल—देश (मंडल) से उत्कट।

सन्नुनकल--देश-समुदाय से उत्कट।

#### १२२-१२४. (सू० २१०-२१३)

इन चार सूत्रों में विभिन्न प्रकार के संवत्सरों तथा उनके भेद-प्रभेदों का उल्लेख है । अंतिम सूत्र (२१३) में नक्षत आदि पाँच संवत्सरों के लक्षणों का निरूपण है ।

से कि तं दंडुक्कले ? दंडुक्कले नामं जेणं दंडदिट्ठतेणं आदिल्लमज्झवसाणाणं प०णवणाए समुदयमेत्ताभिधाणाइं णटिष सरीरातो परं जीवोत्ति भवगतिवोछेयं वदति, से तं दंडुक्कले 1

से किंतं रज्जुककले ? रज्जुकले णामं जेणं रज्जु-दिट्ठं तेणं समुदयमेत्तपण्णवणा । पंचमहब्मूत--खंडमेत्तभि-धाणाइं; संसारसंसतीवोच्छे वदति, से तं रज्जुकल्ले ।

से कि तं तेणुक्कले ? तेणुक्कले णामं जैंणं अष्णसत्य-दिट्ठंतयाहेहि सपवखूब्भावणाणिरए "मम ते एत" भिति परकरूणच्छेदं वदति,से तं तेणुक्कले । से किंतं देसुनकले ? देसुनकले णामं जेणं अस्थिन्न एस इति सिद्धे जीवस्स अकत्तादिएहिंगाहेहि देसुच्छेय वदति, से तं देसुनकले।

से किंतं सब्बुक्कले ? । सब्बुक्कले णामं जेणं सब्वत सब्बसभवाभावा णो तच्चं सब्वतो सब्वहा सब्वकालं च णारिथत्ति सब्बच्छेदं वदति, संतं सब्बुक्कले ।

१. इसिभासिय, अध्ययन २०।

वृत्तिकार ने सभी संवत्सरों के स्वरूप तथा कालमान का निर्देश भी किया है । विवरण इस प्रकार है—

१. नक्षतसंवरसर---जितने काल में चन्द्रमा नक्षत्नमंडल का परिभोग करता है, उसे नक्षत्नमास कहते हैं। इसमें २७  $\frac{2}{50}$  दिन होते हैं। बारह मास का एक संवरसर होता है। नक्षत्नसंवरसर में [२७  $\frac{2}{50} \times 22$ ] ३२७  $\frac{28}{50}$  दिन होते हैं।' २. युगसंवरसर-- पाँच संवरसरों का एक युगसंवरसर होता है। इसमें तीन चन्द्रसंवरसर और दो अभिवर्द्धितसंवर्त्सर होते हैं। चंद्रसंवरसर में [२९ $\frac{32}{52} \times 22$ ] ३४४ $\frac{22}{52}$  दिन होते हैं और अभिवर्द्धित मंवरसर में [३१ $\frac{228}{228} \times 22$ ] ३८७  $\frac{28}{52}$ दिन होते हैं। चंद्रसंवरसर में [२९ $\frac{32}{52} \times 22$ ] ३४४ $\frac{22}{52}$  दिन होते हैं और अभिवर्द्धित मंवरसर में [३१ $\frac{228}{228} \times 22$ ] ३८७ $\frac{28}{52}$ दिन होते हैं।

अभिवद्धित संवत्सर में अधिकमास होता है ।'

३. प्रमाणसंवरसर---दिवस आदि के परिमाण से उपलक्षित संवत्सर ।

- यह भी पांच संवत्सरों का एक समवाय होता है---<sup>\*</sup>
- (१) नक्षत्नसंवत्सर।
- (२) चन्द्रसंवत्सर।
- (३) ऋतुसंवत्सर- इसमें प्रत्येक मास तीस अहोरात्र का होता है। संवत्सर में ३६० दिन-रात होते हैं।
- (४) आदित्यसंवत्सर—इसमें प्रत्येक मास साढे तीस अहोरात्र का होता है। संवत्सर में ३६६ दिन-रात होते हैं ।
- (५) अभिवधित संवत्सर ।
- ४. लक्षणसंवत्सर— लक्षणों से जाना जानेवाला संवत्सर । यह भी यांच प्रकार का है ।'

५. शनिश्चरसंवत्सर---जितने समय में शनिश्चर एक नक्षत्न अथवा बारह राशियों का भोग करता है उतने काल-परिमाण को शनिश्चरसंवत्सर कहा जाता है। नक्षत्नों के आधार पर श्वनिश्चरसंवत्सर अठाईस प्रकार का होता है। यह भी माना जाता है कि महाग्रह शनिश्चर तीस वर्षों में सम्पूर्ण नक्षत्न-मंडल का भोग कर लेता है।

६. कर्मसंवरसर— इसके दो पर्यायवाची नाम हैं—-

ऋतुसंवत्सर, सावनसंवत्सर ।'

# १२६. निर्याणमार्ग (सू० २१४)

मृत्यु के समय जीव-प्रदेश शरीर के जिन मार्गों से निर्गमन करते हैं, उन्हें नियोणमार्ग कहा जाता है।´ यहाँ उल्लि-खित पांच निर्याणमार्गों तथा उनके फलों का निर्देश केवल व्यावहारिक प्रतीत होता है ।

```
१२७. अनन्तक (सू० २१७)
```

देखें—१०।६६ का टिप्पण।

```
१. स्थानागवत्ति, पत्न २२७।
```

```
२. वही, पत्न ३२७।
```

```
    वही, पत ३२७।
अभिवधितारव्ये संवत्सरे अधिकमासः पततीति ।
```

¥. वही, पत ३२७।

- ५. वही, पत ३२७ ।
- ६. वही, पत्न ३२७:

यावता कालेन शर्नश्चरो नक्षत्रमेकमथवा ढादशापि

राशीन् भुंक्ते स शनैश्चरसंबरसर इति, यतःचन्द्रप्रज्ञाप्ति-सूतम्—'सनिच्छरसंवच्छरे अट्ठावीसविहे पन्तत्ते—अभीई सवणे जाव उत्तरासाढा, जंवा संवच्छरे महम्महे तीसाए संवच्छरेहि सब्वं नक्खत्तमंडलं समाणेइ' ति ।

७. वही, पत्र ३२ = : यस्य ऋगुसंवरसर सावनसंवरसरर्थ्वति पर्यायो ।

 चही, पन्न ३२६ : तिर्याणं— मरणकाले श्रारीरिणः श्रारीरा-न्विर्गमस्तस्य मार्गो निर्याणमार्गः ।

१२८. स्वाध्याय (सू २२०)

देखें—उत्तरज्झयणाणि २**६।१**६ तथा ३०।१४ के टिप्पण⊣

#### १२६-१३१. (सू० २२१)

अनुभाषणाजुढ़—इसमें गुरु प्रथम पुरुष की भाषा में बोलते हैं और प्रत्याख्यान करने वाला दोहराते समय उत्तम पुरुष की भाषा में बोलता है । मूलाचार में कहा है'—

'गुरु के प्रत्याख्यान-वचन का अक्षर, पद, व्यंजन, कम और घोष का अनुसरण कर दोहराना अनुभाषणाझुद्ध प्रत्या-ख्यान है :

अनुपालनाशुद्ध —दसको स्पष्ट करते हुए मूलाचार में कहा है कि आतंक, उपसर्ग, दुभिक्ष या कान्तार में भी प्रत्या-ख्यान का पालन करना, उसको भग न करना अनुपालनाझुद्धप्रत्याख्यान है ।'

भावजुड़ ---इसका अर्थ है---ञुभयोग से अञ्चभ योग में चले जाने जाने पर पुन: शुभयोग में लौट आना । जिससे मन:परिणाम राग-द्वेप से दूषित नहीं होता उसे भावजुद्ध प्रत्याख्यान कहा जाता है ।'

#### १३२. प्रतिक्रमण (सू० २२२)

प्रतिअमण का अर्थ है ---अशुभ योग में चले जाने पर पुनः कुभ योग में लौट आना । प्रस्तुत सून्न में विषय-भेद के आधार पर प्रतिक्रमण के पाँच प्रकार किए गए हैं----

१. आस्रवप्रतिक्रमण—-प्राणातिपात आदि आसवों से निवृत्त होना । इसका तात्पर्य है असंयम से प्रतिक्रमण करना ।

- २. मिथ्यारवप्रतिक्रमण- मिथ्यारव से पुनः सम्यक्तव में लौट आना ।
- ३. कषायप्रतिकमण---कषायों से निवृत्त होना ।
- ४. योगप्रतिक्रमण—मन, वचन और काया की अशुभ प्रवृत्ति से निवृत्त होना, अप्रज्ञस्त योगों से निवृत्ति ।

५. भावप्रतिक्रमण—इसका अर्थ है— मिथ्यात्व आदि में स्वयं प्रवृत्त न होना, दूसरों को प्रवृत्त न करना और प्रवृत्त होने वाले का अनुमोदन न करना।<sup>\*</sup>

विशेष की विवक्षा करने पर चार विभाग होते हैं----

| የ. | मिथ्यात्व प्रतिक्रमण | ३. कषायप्रतिक्रमण |
|----|----------------------|-------------------|
|    |                      |                   |

२. असंयम प्रतिक्रमण ४. योगप्रतिक्रमण

और उसकी विवक्षा न करने पर उन चारों का समावेश भाव प्रतिक्रमण में हो जाता है।

१३३, १३४. (सू० २३०, २३१)

देखें -१०।२५ का टिप्पण।

१३४. (सू० २३४)

देखें---समवाओ १९।५ का टिप्पण ।

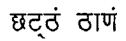
- ९. मूलाचार, श्लोक १४४ : अणुभासादि गुरुवयणं अक्खरपथवंजणं कमविमुद्धं । घोमदिसुद्धिनुद्धं एदं अणुभासणासुद्धं ।।
- २. वही, ब्लोक १४४ : अश्दंके उवसम्गे समे य दुन्भिक्खवुत्ति कंतारे । जं पालिदं ण भग्मं एदं अणुपालणासुद्धं ।। ३. वही, ब्लोक १४६ :
  - पता, ग्लाम् १२५ रायेण व दोसेण व मणपरिणामे ण दूसिद ज तु। तं पुण एच्च≆खाण भावविसुद्धं तु णाद्रव्यं।।
- ४. स्थानांगवृत्ति, पत्र ३३२ :

मिच्छत्ताइ न गच्छद्द न य गच्छ्तावेइ नाणुजाणाइ। जं मणवइकाएहि तं भणिवं भावपडिवकमणं 1

४. बही, पत्न ३२२ :

आश्रवद्वारादिः…ःमितिः…ःविश्रेप विवक्षायां तूक्ता एवं चल्वारो भेदाः, यदाह—

"मिच्छत्तपडिक्कमणं तहेव अस्संजमे पडिक्कमणं । कसायाण पडिक्कमणं जोगाण य अव्यसत्थाणं ॥



#### षष्ठ स्थान

www.jainelibrary.org

#### आमुख

प्रस्तुत स्थान में छह की संख्या से संबद्ध विषय संकलित हैं। यह स्थान उद्देशकों में विभक्त नहीं है। इस वर्गीकरण में गण-व्यवस्था, ज्योतिष, दार्शनक, तात्त्विक आदि अनेक विषय हैं। भारतीय दार्शनिकों ने दो प्रकार के तत्त्व माने है मूर्त और अमूर्त। मूर्ततत्त्व इन्द्रियों द्वारा जाने और देखे जा सकते हैं, इसलिए वे दृश्य होते हैं। अमूर्त तत्त्व इन्द्रियों द्वारा नहीं जाने और देखे जा सकते हैं, इसलिए वे अदृश्य होते हैं।

जैन दर्शन में छह द्रव्य माने गये हैं---धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय, आकाशास्तिकाय, काल, पुद्गलास्तिकाय और जीवास्तिकाय । इनमें पांच अमूर्त हैं । पुद्गल मूर्त है । ये सब ज्ञेय हैं । ये ज्ञाता के द्वारा जाने जाते हैं । जानने का साधन ज्ञान है । ज्ञान सबका विकसित नहीं होता । द्रव्यों के पर्याय अनंत होते हैं । वे सामान्य ज्ञानी द्वारा नहीं जाने जा सकते । वे थोड़े-से पर्यायों को जानते हैं । परमाणु और शब्द मूर्त हैं, फिर भी छट्मस्थ (परोक्षज्ञानी) उन्हें पूर्ण रूप से नहीं जान सकता । केवली उन्हें पूर्ण रूप से जान सकता है ।

मुख दो प्रकार का होता है—आत्मिक सुख और पौद्गलिक सुख । आत्मिक सुख पदार्थ-निरपेक्ष होता है । वह आत्मा का सहज स्वरूप है । आत्मरमण से उसकी प्रत्यक्ष अनुभूति होती है । पौद्गलिक सुख पदार्थ-सापेक्ष होता है । बाह्य वस्तुऑ का ग्रहण इन्दियों के ढारा होता है । रूप को देखकर, प्रब्द सुनकर, गन्ध को सूंघकर, रस चखकर और छूकर वस्तुएं ग्रहण की जाती हैं । उनके साथ प्रिय भाव जुड़ता है तो वे सुख देती हैं और उनके साथ अप्रिय भाव जुड़ता है तो वे दुख देती हैं ।

इन्द्रियां बाह्य और नश्वर हैं, इसलिए उनसे मिलने वाला सुख भी वाह्य और अस्थायी होता है।

जैन दर्शन यथार्थवादी है। वह अयथार्थ को अस्वीकार नहीं करता। इन्द्रियों से होने वाली सुखानुभूति यथार्थ है। उसे अस्वीकार करने से वास्तविकता का लोप होता है। इन्द्रिय-सुख सुख नहीं हैं, दुःख ही है। यह एकान्तिक दृष्टिकोण है। संतुलित दृष्टिकोण यह है कि इन्द्रियों से सुख भी मिलता है, दुःख भी होता है। आध्यात्मिक सुख की तुलना में इन्द्रिय-सुख का मूल्य भले नगण्य हो, पर जो है उसे यथार्थ स्वीक्ठति दी गई है। प्रस्तुत स्थान में इसलिए सुख और दुःख के छह-छह प्रकार बतलाए गए हैं।

शरीर को धारण करना चाहिए या नहीं ? भोजन करना चाहिए या नहीं ? इन प्रश्नों का उत्तर जैन दर्शन ने सापेक्ष दृष्टि से दिया है। आध्यात्मिक क्षेत्र में साधना का स्वतन्त मूल्य है। शरीर का मूल्य तभी है जब वह साधना में उपयोगी हो, भोजन का मूल्य तभी है जब वह साधना में प्रवृत्त गरीर का सहयोगी हो। जो शरीर साधना के प्रतिकूल प्रवृत्ति कर रहा हो और जो भोजन साधना में विघ्न डाल रहा हो उनकी उपयोगिता मान्य नहीं है। इसलिए शरीर को धारण करना या न करना, भोजन करना या न करना ये दोनों वातें सम्मत हैं। इसीलिए वतलाया गया है कि मुनि छह कारणों से भोजन कर सकता है, छह कारणों से उसे छोड़ सकता है।

आत्मवान् व्यक्ति साधना का पथ पाकर आगे वढ़ने का चिन्तन करता है, समय की लम्वाई के साथ अनुभवों का लाभ उठाता है। अनात्मवान् साधना के पथ पर चलता हुआ भी अपने अहं का पोपण करने लग जाता है। आत्मवान् व्यक्ति परिवार को बंधन मानकर उससे दूर रहने का प्रयत्न करता है, लेकिन अनात्मवान् परिवार में आसक्त होकर उसके जाल में

३. ६।४९, ४२ ।

१. ६१४।

२. ६:१७, १८ ।

फंस जाता है। आत्मवान् ज्ञान के आलोक में अपने जीवन-पथ को प्रश्नम्त करता है। विनीत और अनाग्रही वनकर जीवन को सरल बनाता है। अनात्मवान् ज्ञान से अपने को भारी बनाता है। तर्क, विवाद और आग्रह का आध्य लेकर वह अपने अहं को और अधिक बढ़ाता है। आत्मवान् तप की साधना से आत्मा को उज्ज्वल करने का प्रयत्न करता है। अनात्मवान् उसी तप से लब्धि (योगज शक्ति) प्राप्तकर उसका दुरुपयोग करता है। आत्मवान् लाभ होने पर प्रसन्न नहीं होता और बनात्मवान् लाभ होने पर अपनी सफलता का बखान करता है।

आत्मवान् पूजा और सत्कार पाकर उससे प्रेरणा लेता है और उसके योग्य अपने को करने के लिए प्रयत्न करता है। अनात्मवान् पूजा और सत्कार से अपने अहं को पोषण देता है।<sup>१</sup>

प्रस्तुत स्थान ६ की संख्या से सम्बन्धित है । इसमें भूगोल, इतिहास, ज्योतिष लोक-स्थिति, कालचक, तत्त्व, शरीर रचना, दुर्लभता और पुरुषार्थ को चुनौती देने वाले असंभव कार्य आदि अनेक विषय संकलित हैं ।

#### १. ४।३२, ३३ ।

# छट्ठं ठाणं

#### मूल

#### संस्कृत छाया

#### गण-धारण-पदं

१. छहिं ठाणेहिं संपण्णे अणगारे अरिहति गणंधारित्तए, तं जहा.... सड्ढी पुरिसजाते, सच्चे पुरिसजाते, मेहावी पुरिसजाते, बहुस्सुते पुरिसजाते, सत्तिमं, अप्पाधिकरणे ।

# णिग्गंथी-अवलंबण--पदं

२. छहि ठाणेहि णिग्गंथे णिग्गंथि गिण्हमाणे वा अवलंबमाणे वा णाइवकमइ, तं जहा... खित्तचित्तं, दित्तचित्तं, जक्खाइट्टं, उम्मायपत्तं, उवसग्गपत्तं, साहिकरणं ।

# साहम्मियस्स अंतकम्म-पदं

३. छहि ठाणेहि णिग्गंथा णिग्गंथोओ य साहम्मियं कालगतं समायरमाणा णाइक्कमंति, तं जहा... अंतोहितो वा बाहि णीणेमाणा, बाहीहितो वा णिब्बाहि णीणेमाणा, उवेहेमाणा वा, उवासमाणा वा, अणुष्णवेमाणा वा, तुसिणीए वा संपब्वयमाणा ।

# गण-धारण-पदम्

षड्भिः स्थानैः सम्पन्नः अनगारः अर्हति गणं धारयितुम्, तद्यथा— श्रद्धी पुरुषजातः, सत्यः पुरुषजातः, मेधावी पुरुषजातः, बहुश्रुतः पुरुषजातः, शक्तिमान्, अल्पाधिकरणः ।

# निर्ग्रन्थ्यवलम्बन-पदम्

षड्भिः स्थानैः निर्ग्रन्थः निर्ग्रंन्थीं गृह्लुन् वा अवलम्बयन् वा नातिकामति, तद्यथा— क्षिप्तचित्तां, इप्तचित्तां, यक्षाविष्टां,

उन्मादप्राप्तां, उपसर्गप्राप्तां, साधि-करणाम् ।

# सार्धामकस्य अन्तकर्म-पदम्

षड्भिः स्थानैः निर्ग्रं न्थाः निर्ग्रं न्थ्यश्च सार्धामकं कालगतं समाचरन्तः नाति-कामन्ति, तद्यथा---अन्तो वा बहिर्नयन्तः, बहिस्ताद् वा निर्बहिर्नयन्तः, उपेक्षमाणा वा, उपासमाना वा, अनुज्ञापयन्तो वा, तुष्णीकाः संप्रव्नजन्तः ।

# हिन्दी अनुवाद

#### गण-धारण-पद

- १. छह स्थानों से सम्पन्न अनगार गण को धारण करने में समर्थ होता है'—
  - १. श्रद्धाशील पुरुष, २. सत्यवादी पुरुष,
  - २. मेधावी पुरुष, ४. वहुश्रुत पुरुष,

४. शक्तिशाली पुरुष, ६. कलहरहित पुरुष ।

#### निर्ग्रन्थ्यवलम्बन-पद

- छह स्थानों से निग्रंन्थ निग्रंन्थी को पकड़ता हुआ, सहारा देता हुआ आज्ञा का अति-कुमण नहीं करता ---
  - निर्ग्रन्थी के -- १. क्षिप्तचित्त हो जाने पर,
  - २. दृष्तचित्त हो जाने पर,
  - ३. यक्षाविष्ट हो जाने पर,
  - ४. उन्माद-प्राप्त हो जाने पर,
  - ४. उपसर्ग-प्राप्त हो जाने पर, ६. कलह-प्राप्त हो जाने पर ।

# सार्धामक-अन्तकर्म-पद

- छह स्थानों से निर्धन्थ और निर्धन्थी अपने काल-प्राप्त साधर्मिक का अन्त्य-कर्म करती हुई आज्ञा का अत्तिक्रमण नहीं करती '—
  - उसे उपाश्रय से बाहर लाती हुई,
  - २. वस्ती के बाहर लाती हुई, अन्योध्य करवी वर्ष
  - ३. उपेक्षा करती हुई, ४ जब के प्राय **रव**क
  - ४. शव के पास रहकर राहि-जागरण करती हुई,
  - ५. उसके स्वजन गृहस्थों को जताती हुई, ६. उसे एकान्त में विसर्जित करने के लिए मौन भाव से जाती हुई ।

#### छउमत्थ-केवलि-पदं

४. छ ठाणाइं छउमत्थे सव्वभावेणं ण जाणति ण पासति, तं जहा.... धम्मत्थिकायं, अधम्मत्थिकायं, आयासं, जीवमसरीरपडिबढं, परमाणुपोग्गलं, सद्दं । एताणि चेव उप्पण्णणाणदंसणधरे अरहा जिणे °केवली° सव्वभावेणं जाणति पासति, तं जहा.... धम्मत्थिकायं, °अधम्मत्थिकायं, आयासं, जीवमसरीरपडिबढं, परमाणुपोग्गलं,° सद्दं ।

#### असंभव-पदं

- ४. छहि ठाणेहि सब्वजीवाणं णत्थि इड्रोति वा जुतीति वा जसेति वा बलेति वावीरएति वा पुरिसक्कार-परक्कमेति वा, तं जहा----
  - १. जीवं वा अजीवं करणताए ।
  - २. अजीवं वा जीवं करणताए । ३. एगसमए णं वा दो भासाओ भासित्तए ।

४. सयं कडं वा कम्मं वेदेमि वा मा वा वेदेमि ।

५. परमाणुपोग्गलं वा छिंदित्तए वा भिंदित्तए वा अगणिकाएणं वा समोदहित्तए ।

६. बहिता वा लोगंता गमणताए ।

#### जीव-पदं

६. छज्जीवणिकायापण्णत्ता, तं जहा— पुढविकाइया, <sup>●</sup>आउकाइया, तेउकाइया, वाउकाइया, वणस्सइकाइया,° तसकाइया।

#### ६५६

# छद्मस्थ-केवलि-पदम्

षट् स्थानानि छद्मस्थः सर्वभावेन न जानाति न पश्यति, तद्यथा— घर्मास्तिकायं, अधर्मास्तिकायं, आकाजं, जीवमशरीरप्रतिबद्धं, परमाणुपुद्गलं, शब्दम् । एतानि चैव उत्पन्नज्ञानदर्शनधरः अर्हन् जिनः केवली सर्वभावेन जानाति पश्यति, तद्यथा— धर्मास्तिकायं, अधर्मास्तिकायं, आकाशं, जीवमशरीरप्रतिबद्धं, परमाणुपुद्गलं, शब्दम् ।

#### असंभव-पदम्

षड्भिः स्थानैः सर्वजीवानां नास्ति ऋद्विरिति वा द्युतिरिति वा यशइति वा बलमिति वा वीर्यमिति वा पुरुषकार-पराक्रमइति वा, तद्यथा— १. जीवं वा अजीवं कर्त्तुम् ।

- २. अजीवं वा जीवं कर्त्तुम् ।
- ३. एकसमये वा द्वे भाषे भाषितुम् ।

४. स्वयं कृतं वा कर्म वेदयामि वा मा वा वेदयामि ।

५. परमाणुपुद्गलं वा छेत्तुं वा भेत्तुं वा अग्निकायेन वा समवदग्धुम् ।

६. बहिस्ताद् वा लोकान्ताद् गन्तुम् ।

#### जीव-पदम्

षड्जीवनिकायाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— पृथिवीकायिकाः, अप्कायिकाः, तेजस्कायिकाः, वायुकायिकाः, वनस्पतिकायिकाः, त्रसकायिकाः ।

#### छद्मस्थ-केवलि-पद

४. छद्मस्थ छह स्थानों को सर्वभावेन<sup>ः</sup> [पूर्ण-रूप से ] नहीं जानता-देखता—-

१. धर्मास्तिकाय, २. अधर्मास्तिकाय,

३. आकाशास्तिकाय, ४. शरीर-मुक्त जीव

<u> ४</u>. परमाणुपुद्गल, ६. <mark>श</mark>ब्द ।

विशिष्ट ज्ञान-दर्भन को धारण करने दाले अर्हत्, जिन, केवली इन्हें सर्वभावेन जानते-देखते हैं----

१. धर्मास्तिकाय, २. अधर्मास्तिका**क,** ३. आकाज्ञास्तिकाय, ४. गरीर-मुक्त जीव, ५. परमाण्**पुद्**गल, ६. ज्ञब्द ।

# असंभव-पद

- ५. सब जीवों में छह कार्य करने की ऋदि, द्युति, यण, बल, वीर्य, पुरुषकार तथा पराकम नहीं होता----
  - १. जीव को अजीव में परिणत करने की, २. अजीव को जीव में परिणत करने की,
  - ३. एक समय में दो भाषा बोलने की,

४. अपने द्वारा किए हुए कमों का वेदन करूं या नहीं इस स्वतन्त्र भाव की । १. परमाणु पुद्गल का छेदन-भेदन करने तथा उसे अग्निकाय से जलाने की,

६. लोकान्त से बाहर जाने की ।

# जीव-पद

- **६. जीवनिकाय छह** हैं----
  - १. पृथ्वीकायिक, 🦳 २. अप्कायिक,
  - ३. तेजल्कायिक, ४. यायुकायिक,
  - <u>५. वनस्पतिकायिक, ६. वसकायिक ।</u>

- ७. छ तारम्गहा पण्णता, तं जहा\_\_\_ सुक्के, बुहे, बहस्सती, अंगारए, सणिच्छरे, केतू ।
- छव्विहा संसारसमावण्णगा जीवा पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ पुढविकाइया, "आउकाइया, तेउकाइया, वाउकाइया, वणस्सइकाइयाः तसकाइया ।

गति-आगति-पदं

६. पुढविकाइया छगतिया छआगतिया पण्णत्ता, तं जहा\_\_ षुढविकाइएसु पुढविकाइए उववज्जमाणे पुढविकाइएहितो वा, "आउकाइएहिंसो बा, तेउकाइए-हितो वा, वाउकाइएहितो वा, वणस्सइकाइएहितो वा, तसकाइए-हितो वा उववज्जेज्जा।

से चेव णं से पुढविकाइए पुढवि-काइयत्तं विप्पजहमाणे पुढविका-इयत्ताए वा, "आउकाइयत्ताए वा, तेउकाइयत्ताए वा, वाउकाइयत्ताए वा, वणस्सइकाइयत्ताए वा,ँ तसकाइयत्ताए वा गच्छेज्जा। १०. आउकाइया छगतिया छआगतिया एवं चेव जाव तसकाइया ।

#### जीव-पदं

११. छव्विहा सव्वजीवा पण्णत्ता तं जहा-आभिणिबोहियणाणी, "सुयणाणी, ओहिणाणी, मणपज्जवणाणी,<sup>0</sup> केवलणाणी, अण्णाणी ।

#### षट् ताराग्रहाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा---**शुकः, बुधः, बृहस्पतिः, अङ्गारकः**, शनैंश्चरः, केतुः । षड्विधाः संसारसमापन्नकाः जीवाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— पृथिवीकायिकाः, अपुकायिकाः, तेजसुकायिकाः, वायुकायिकाः, वनस्पतिकायिकाः, त्रसकायिकाः ।

६४७

#### गति-आगति-पदम्

पृथिवीकायिकाः पड्गतिकाः पडा-गतिकाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— पृथिवीकायिकाः पथिविकायिकेप उपपद्यमानः पृथिवीकायिकेभ्यो वा, अप्कायिकेभ्यो वा, तेजस्कायिकेभ्यो वा, वायुकायिकेभ्यो वा, वनस्पतिकायिकेभ्यो वा, त्रसकायिकेभ्यो वा उपपद्येत ।

स चैव असो पृथिवीकायिकः पृथिवी-कायिकत्वं विप्रजहत् पृथिवीकायिकतया वा, अप्कायिकतया वा, तेजस्कायिक-तया वा, वायुकायिकतया वा, वनस्पति-कायिकतया वा, त्रसकायिकतया वा गच्छेत् ।

अप्कायिकाः षड्गतिकाः षडागतिकाः एवं चैव यावत् त्रसकायिकाः ।

#### जोव-पदम्

षड्विधाः सर्वजीवाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा\_\_\_ ११. सब जीव छह प्रकार के हैं ---आभिनिबोधिकज्ञानिनः, श्रुतज्ञानिनः, अवधिज्ञानिनः, मनःपर्यवज्ञानिनः, केवलज्ञानिनः, अज्ञानिनः।

#### स्थान ६ : सूत्र ७-११

- ७. छह ग्रह तारों **के आकार** वाले हैं\* 🧉
  - १. युक, ्. बुध, ३. वृहत्पति, ४. अंगारक, ४. गनिक्चर, ६. केतु ।

 संसारसमापन्नक जीव छह प्रकार के होने ÷.....

- १. पृथ्वीकालिक, २. अप्कायिक,
- ३. तेजस्कायिक, ४ वालकायिक,
- ५. वनस्पतिकायिक, ६. वसकायिक।

# गति-आगति-पद

 पृथ्वीकायिक जीव छह स्थानों में गति तथा छह स्थानों से आगति करते हैं 🗕 पृथ्वीकायिक जीव पृथ्वीकाय में उत्पन्न होता हुआ पृथ्वीका विकों से, अप्काधिकों से, तेजस्कायिकों से, वायुकायिकों से, वनम्पतिकाधिकों से तथा जलकायिकों से उत्पन्न होता है ।

पृथ्वीकायिक जीव पृथ्वीकाय को छोड़ता हुआ पृथ्वीकायिकों में, अष्कायिकों में, तेजस्कायिकों में, वायुकायिकों में, व**त-**स्पतिकागिकों में तथा वसकायिकों में उत्पन्न होता है ।

१० इसी प्रकार अप्कायिक, तेउस्कायिक, वायुकायिक, वनस्पतिकायिक तथा जस-कायिक जीव छह स्थानों में गति तथा छह स्थानों से आगति करते हैं ।

# जीव-पद

- - १. आभिनियोधिकज्ञानी, २. श्रुतजानी,
  - ३. अवधिज्ञानी, ४. मनःपर्यत्रज्ञानी,
  - ५. केवलज्ञानी, ६ अज्ञानी ।

अहवा\_छव्विहा सव्वजीवा पण्गत्ता, तं जहा---एगिदिया, "बेइंदिया, तेइंदिया, चर्डारदिया,<sup>0</sup> पंचिदिया, अणिदिया । अहवा\_\_\_छव्विहा सःवजीवा पण्णत्ता, तं जहा.... ओरालियसरीरी, वेउच्वियसरीरी, आहारगसरीरो, तेअगसरीरी, कम्मगसरीरी, असरीरी ।

#### तणवणस्सइ-पर्द

१२. छव्विहा तणवणस्सतिकाइया पण्णत्ता, तं जहा\_\_ अग्गबीया, मुलबीया, पोरबीया, खंधबीया, बीयरुहा, संमुच्छिमा ।

# णो-सूलभ-पदं

१३. छट्ठाणाइं सव्वजीवाणं णोसुलभाइं भवति, तं जहा— माणुस्सए भवे। आरिए खेत्ते जम्मं । सुकूले पच्चायाती । केवलोपण्णत्तस्स धम्मस्स सवणता । सुत्तस्स वा सद्दहणता । सद्दहितस्स वा पत्तितस्स वा रोइतस्स अद्वितस्य वा प्रतीतस्य वा रोचितस्य वा सम्मं काएणं फासणता ।

#### इंदियत्थ-पदं

१४. छ इंदियत्था पण्णत्ता, तं जहा-सोइंदियत्थे, \*चर्विखदियत्थे, जिहिंभदियत्थे,° घाणिदियत्थे, फासिदियत्थे, णोइंदियत्थे।

अथवा—षड्विधाः सर्वजीवाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा---एकेन्द्रियाः, द्वीन्द्रियाः, त्रीन्द्रियाः, पञ्चेन्द्रियाः, चतुरिन्द्रियाः, अनिन्द्रियाः । तद्यथा— औदारिकशरीरिणः, वैकियशरीरिणः, आहारकशरोरिण:, .तैजसशरीरिण:, कर्मकशरीरिणः, अशरीरिणः ।

६४८

#### तुणवनस्पति-पदम्

तृणवनस्पतिकायिकाः पड्विधाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— अग्रवीजाः, मुलबोजाः, पर्ववीजाः, स्कन्धबीजाः, वीजरुहाः सम्मूच्छिमाः ।

# नो-सूलभ-पदम्

पट्स्थानानि सर्वजीवानां नो सुलभानि भवन्ति, तद्यथा.... मानूष्यकः भवः । आर्ये क्षेत्रे जन्म । सुकूले प्रत्याजातिः । केवलिप्रज्ञप्तस्य धर्मस्य श्रवणं । श्रुतस्य वा श्रद्धानं । वा सम्यक् कायेन स्पर्शनम् ।

# इन्द्रियार्थ-पदम्

पड् इन्द्रियार्थाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— चक्षुरिन्द्रियार्थः, श्रोत्रेन्द्रियार्थः, जिह्व`न्द्रियार्थः, द्राणेन्द्रियार्थः, नोइन्द्रियार्थः । स्पर्धोन्द्रियार्थः,

#### स्थान ६ : सूत्र १२-१४

अथवा ---सब जीव छह प्रकार के है----१. एकेन्द्रिय, २. द्रीन्द्रिय, ३. त्रीन्द्रिय, ४. चतुरिन्द्रिय, ५. पञ्चेन्द्रिय, ६. अनीन्द्रिय ।

अथवा⊷ सव जीव छह प्रकार के हैं⊦ औदारिकशरीरी, २. वैकियशरीरी, ४. तंजसकरीरी, ३. आहारकणरीरी, ६. अशरीरी । ४. कार्मणशरीरी,

#### तुणवनस्पति-पद

१२. तृणवनस्पतिकायिक जीव छह प्रकार के १. अग्रवीज, २. मूलवीज, ३. पर्वबीज ४. स्कन्धवीज, ४. बीजरूह, ६. सम्मुच्छिम ।

# नो-सूलभ-पद

१३. छह स्थान सव जीवों के लिए सुलभ नहीं होते" ---

- १. सन्ष्यभव, २. आर्यक्षेत्र में जन्म,
- ३. मुकूल में उत्पन्न होना,
- ४. केदलीप्रज्ञप्त धर्म का सुनना ।
- ५. मुने हुए धर्म पर श्रद्धा.
- ६. श्रद्धित, प्रतीत तथा रोचित धर्म का

मम्यक कायस्पर्श----आचरण !

# इन्द्रियार्थ-पद

१४. इन्द्रियों के अर्थ [विषय] छह हैं"—

- १. ध्रोत्रेन्द्रिय का अर्थ----शब्द,
- २. चक्षरिन्द्रिय का अर्थ-—स्प,
- द्राणेन्द्रिय का अर्थ—-गन्ध,
- ४. जिह्वे न्द्रिय का अर्थ—रस,
- ५. स्पर्शनेन्द्रिय का अर्थे---स्पर्श,
- ६. नो-इन्द्रिय [मन] का अर्थ-—श्रुत ।

#### ६४६

#### स्थान ६ : सूत्र १४-१९

#### संवर-असंवर-पदं

- १५. छव्विहे संवरे पण्णत्ते, तं जहा— सोतिदियसंवरे, चर्षिखदियसंवरे, घर्णिपदियसंवरे, जिब्भिदियसंवरे,° फासिदियसंवरे, णोइंदियसंवरे ।
- १६. छव्विहे असंवरे पण्णत्ते, तं जहा\_\_ सोतिदियअसंवरे, ®चक्लिदियअसंवरे घाणिदियअसंवरे, जिब्भिदियअसंवरे॰ फासिदियअसंवरे, णोइंदियअसंवरे।

#### सात-असात-पदं

- १७. छव्विहे साते, पण्णत्ते, तं जहा\_\_\_ सोतिदियसाते, ●चविखदियसाते, घाणिदियसाते, जिब्भिदियसाते, फासिदियसाते,° णोइंदियसाते ।
- १८. छव्विहे असाते पण्णत्ते, तं जहा— षड्विधं असातं प्र सोतिदियअसाते, <sup>●</sup>चक्दिदियअसाते श्रोत्रेन्द्रियासातं, घाणिदियअसाते, जिब्भिदियअसाते, झाणेन्द्रियासातं, फासिदियअसाते,° णोइंदियअसाते । स्पर्शेन्द्रियासातं,

# संबराऽसंवर-पदम्

षड्विधः संवरः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा<u></u> श्रोत्रेन्द्रियसंवरः, चक्षुरिन्द्रियसंवरः, झाणेन्द्रियसंवरः, जिह्वेन्द्रियसंवरः, स्पर्शेन्द्रियसंवरः, नोइन्द्रियसंवरः ।

षड्विधः असंवरः, प्रज्ञप्तः, तद्यथा— श्रोत्रेन्द्रियासंवरः, चक्षुरिन्द्रियासंवरः, घ्राणेन्द्रियासंवरः, जिह्व`न्द्रियासंवरः, स्पर्शेन्द्रियासंवरः, नोइन्द्रियासंवरः ।

#### सात-असात-पदम्

षड्विधं सातं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा— श्रोत्रेन्द्रियसातं, चक्षुरिन्द्रियसातं, झाणेन्द्रियसातं, जिह्वेन्द्रियसातम् । स्पर्शेन्द्रियसातं, नोइन्द्रियसातम् । श्रुविधं असातं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा— श्रोत्रेन्द्रियासातं, चक्षुरिन्द्रियासातं, झाणेन्द्रियासातं, जिह्वेन्द्रियासातम् ।

#### संवराऽसंबर-पद

१४. संवर के छह प्रकार हैं ---

१. थोबेन्द्रिय संवर, २. चक्षुरिन्द्रिय संवर, ३. त्राणेन्द्रिय संवर, ३. जिह्ने न्द्रिय संवर, ४. स्पर्शनेन्द्रिय संवर, ६. नो-इन्द्रिय संवर ।

- १६. असंबर के छह प्रकार हैं- --
  - १. श्रोत्रेन्द्रिय असंबर,
  - २. चक्षुरिन्द्रिय असंवर,
  - ३. झाणेन्द्रिय असंवर,
  - ४. जिह्वे न्द्रिय असंवर,
  - ५. स्पर्शनेन्द्रिय असंबर,
  - ६. नो-इन्द्रिय असंवर ।

#### सात-असात-पद

- १७. सुख के छह प्रकार हैं—
  - १. श्रोत्रेन्द्रिय सुख, २. चक्षुरिन्द्रिय सुख,
  - ३. झाणेन्द्रिय सुख, ४. जिह्वे न्द्रिय सुख,
  - ५. स्पर्शनेन्द्रिय सुख, ६. नो-इन्द्रिय सुख ।
- १८. असुख के छह प्रकार हैं---
  - १. श्रोवेन्द्रिय असुन्द,
  - २. चक्षुरिन्द्रिय असुख,
  - ३. झाणेन्द्रिय असुख,
  - ४. जिह्वे न्द्रिय अमुख,
  - ५. स्पर्शनेन्द्रिय असुख,
  - ६. नो-इन्द्रिय असुख ।

#### पायच्छित्त-पदं

# प्रायश्चित्त-पदम्

१९. छव्विहे पायच्छित्ते पण्णत्ते, तं प जहा— आलोयणारिहे, पडिक्कमण्तरिहे, द तदुभयारिहे, विवेगारिहे, त विउस्सग्गारिहे, तवारिहे । व्य

पड्विधं प्रायश्चित्तं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा—

आलोचनाईं, प्रतिक्रमणाईं, तदुभयाईं, विवेकाईं, व्युत्सर्गाहं, तपोऽहंम् ।

#### प्रायश्चित्त-पद

- १९. प्रायश्वित के छह प्रकार हैं----१. आलोचना-योग्य, २. प्रतिक्रमण-योग्य, ३. तदुभय-प्रोग्य, ४. विवेक-योग्य,
  - ४. व्युत्सर्ग-योग्य, ६. तप-योग्य ।

| मणुस्स-पदं                             | मनुष्य-पदम्                                   | मनुष्य-पद                                         |
|----------------------------------------|-----------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| ०. छव्विहा मणुस्सा पण्णत्ता, तं        | षड्विधाः मनुष्याः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— 🔗      | ०. मनुष्य छह प्रकार के होते हैं—                  |
| जहा                                    |                                               | १. जम्बूढीप में उत्पन्न,                          |
| जंबूदीवगा,                             | जम्बूद्वीपगाः,                                | २. धानकीषण्ड द्वीप के पूर्वाई में उत्पन्न,        |
| धायइसंडदोवपुरस्थियद्वगा,               | धातकीषण्डद्वीषपौरस्त्यार्धगाः,                | ३. धातकीयण्ड द्वीप के पश्चिमार्द्ध में            |
| धायइसंडदीवपच्चत्थिमद्धगा,              | धातकीपण्डद्वीपपाश्चात्यार्धगाः,               | उत्पन्न,                                          |
|                                        | पुष्करवरद्वीपार्धपौरस्त्यार्धगाः,             | ४. अधंपुष्करवरद्वीप के पूर्वाई में उत्पन्न,       |
| - •                                    | पुष्करवरद्वीपार्धपाश्चात्यार्धगाः,            | ५. अर्धपुष्करवरद्वीप के पश्चिमाई में उत्पन्न,     |
| अंतरदीवगा ।                            | अन्तर्द्वीषगाः ।                              | ६. अन्तर्द्वीप में उत्पन्न ।                      |
| अहवा—छव्विहा मणुस्सा पण्णत्ता,         | अथवा—षड्विधाः मनुष्याः, प्रज्ञप्ताः,          | अथत्रा —मनुष्य छह प्रकार के होते हैं—             |
| -                                      | तद्यथा                                        | १. कर्मभूमि में उत्पन्न होने वाले                 |
| संमुच्छिममणुस्सा                       | सम्मूच्छिममनुष्याः                            | सम्मूच्छिम ।                                      |
| कम्मभूसगा, अकम्मभूमगा,                 | कर्मभूमिगाः (जाः) अकर्मभूमिगाः                | २ अकर्मभूमि में उत्पन्न होते वाले                 |
| अंतरदीवगा,                             | अन्तर्द्वीपगाः,                               | सम्मूच्छिम ।                                      |
| गब्भवक्कंति अमणुस्सा                   | गर्भावकान्तिकमनुष्याः                         | ३. अन्तर्ढीप में उत्पन्न होने वाले                |
| कम्मभूमगा अकम्मभूमगा                   | कर्मभूमिगाः अकर्मभूमिगाः अन्तर्-              | सम्मूच्छिम् ।                                     |
| अंतरदीवगा ।                            | द्वीपगाः ।                                    | ४. कर्मभूमि में उत्पन्न होने वाले गर्भज ।         |
|                                        |                                               | <b>१. अकर्मभूमि में उत्पन्न होने वाले गर्भज</b> । |
|                                        |                                               | ६. अन्तर्द्वीप में उत्पन्न होने वाले गर्भज ।      |
| १. छव्विहा इड्डिमंता मणुस्सा पण्णत्ता, | षड्विधाः ऋद्धिमन्तः मनुष्याः प्रज्ञप्ताः, 🤤   | . ऋद्धिमान् पुरुष छह प्रकार के होते हैं—          |
| तं जहा                                 | तद्यथा                                        | १. अर्हन्त, २. चक्रवर्ती, ३. बलदेव,               |
| अरहंता, चक्कवट्टी, बलदेवा,             | अर्हन्तः, चकर्वात्तनः, बलदेवाः,               | ४. वासुदेव, ४. चारण <sup>८</sup> , ६. विद्याधर ।  |
| वासुदेवा, चारणा, विज्जाहारा ।          | वासुदेवाः, चारणाः, विद्याधराः ।               |                                                   |
| २. छव्विहा अणिड्रिमंता मणुस्सा         | षड्विधाः अनृद्धिमन्तः मनुष्याः प्रज्ञप्ताः, 🔤 | २. अनृद्धिमान् पुरुष छह प्रकार के होते हैं—-      |
| पण्णत्ता, तं जहा                       | तद्यथा                                        | १. हैमवतज—हैमवत क्षेत्र में पैदा होने             |
| हेमवतगा,हेरण्णवतगा,हरिवासगा,           | हैमवतगाः हैरण्यवतगाः, हरिवर्षगाः,             | वाले, २. हैरण्यवतज, ३. हरिवर्षज,                  |
| रम्मगवासगा, कुरुवासिणो,                | रम्यक् <b>वर्षगाः, कुरुवासिनः, अन्तर्-</b>    | ४. रम्यकवर्षज, ५. कुरुवर्षज,                      |
| अंतरदीवगः ।                            | द्वीपगाः ।                                    | ६. अन्तर्द्वीपज ।                                 |
| कालचक्क-पद                             | कालचक-पदम्                                    | कालचन्न-पद                                        |
|                                        | पड्विधा अवर्सापणी प्रज्ञप्ता, :               |                                                   |

#### ६६१

सुसम-सुसमा, सुसमा, सुसम-दूसमा, दूसम-सुसमा, दूसमा, दूसम-दूसमा ।

- २४. छव्विहा उस्सप्पिणी पण्णत्ता, तं जहा\_\_ दुस्सम-दुस्समा, \*दुस्समा, दुस्सम-सुसमा, सुसम-दुस्समा, सुसमा,ँ सुसम-सुसमा ।
- २५. जंबुद्दीवे दीवे भरहेरवएसु वासेसु तीताए उस्सप्पिणोए सुसम-सुसमाए समाए मणुया छ धणुसहस्साइं ओवमाइं परमाउं पालयित्था ।
- २६. जंबुद्दीवे दीवे भरहेरवएसु वासेसु इमीसे ओसध्विणीए सुसम-सुसमाए समाए •मणुया छ धणुसहस्साइं उड्टमुच्चत्तेणं पण्णत्ता, গ্রহ্ম अद्धपलिओवमाइं परमाउं पालयित्था ।<sup>०</sup>
- २७. जंबुद्दीवे दोवे भरहेरवएसु वासेसु आगमेस्साए उस्सप्पिणीए सुसम-सुसमाए समाए "मणुवा छ धणु-सहस्साइं उड्डमुच्चत्तेण भविस्संति, $^{
  m o}$ छच्च अद्धपलिओवमाइं परमाउं पालइस्संति ।
- २८. जंबुद्दीवे दीवे देवकुरु-उत्तरकुरु-कुरासु मणुया छ धणुस्सहस्साइं उड्ट उच्तेणं पण्णत्ता, छच्च अद्ध-पलिओवमाइं परमाउं पालेंति ।
- २९ एवं धायइसंडदीवपुरस्थिमद्धे चत्तारि आलावगा जाव पुक्खर-वरदीवड्रुपच्चत्थिमद्धे चत्तारि आलावगाः।

सुषम-सुषमा, सुषमा, सुषम-दुःषमा, दुःषम-सुषमा, दुःषमा, दुःषम-दुःषमा ।

षड्विधा उत्सर्पिणी प्रज्ञप्ता, तद्यथा---

दुःषम-दुःषमा, दुःषमा, दुःषम-सुषमा, सुषम-दुःषमा, सुषमा, सुषम-सुषमा।

जम्बुद्वीपे द्वीपे भरतैरवतयोः वर्षयोः अतीतायां उत्सपिण्यां सुषम-सुषमायां समायां मनुजाः पड् धनुःसहस्राणि ऊर्ध्वं उड्डमुच्चत्तेणं हुत्था, छच्च अद्धपलि - उच्चत्वेन अभुवन्, षड् च अद्धंपल्योप-मानि परमायुः अपालयन् । जम्बूद्वीपे द्वीपे भरतैरवतयोः वर्षयोः अस्यां अवर्सीपण्यां सुषम-सुषमायां समायां मनुजाः षड् धनुःसहस्राणि ऊर्ध्वं उच्चत्वेन प्रज्ञप्ताः, षड् च अद्र्धपल्योप-मानि परमायुः अपालयन् ।

> जम्ब्रुद्वीपे द्वीपे भरतैरवतयोः वर्षयोः उत्सर्पिण्यां आगमिष्यन्त्यां सुषम-सुषमार्यां समायां मनुजाः षड् धनुः-सहस्राणि ऊर्ध्वं उच्चत्वेन भविष्यन्ति, षड्च अर्ढयल्योपमानि परमायुः पाल-यिष्यन्ति ।

> जम्बूद्वीपे द्वीपे देवकुरूत्तरकुरुकुर्वोः मनुजाः षड् धनुःसहस्राणि ऊर्ध्वं उच्च-त्वेन प्रज्ञप्ताः, षड् च अर्द्धपल्योपमानि परमायुः पालयन्ति ।

> एवं धातकीषण्डद्वीपपौरस्त्यार्थे चत्वार: आलापकाः यावत् पुष्करवरद्वीपार्ध-पाश्चात्यार्धे चत्वारः आलापकाः ।

#### स्थान ६ : सूत्र २४-२९

- १. सुपम-सुषमा, २. सुषमा, ३. सुपम-दुःषमा, ४. दुःषम-सुषमा,
- ५. डु:षमा, ६. दु:षम-दु:षमा ।
- २४. उत्सर्पिणी के छह प्रकार हैं—
  - २. दुःषमा, १. टु:षम-दु:षमा,
  - ३. टुःषम-सुषमा, ४. सुषम-दुःपमा, ५. सुषमा, ६. सुषम-सुषमा।
- २५. जम्बुद्वीप द्वीप के भरत-ऐरवत क्षेत्र की अतीत उत्सर्पिणी के सुषम-सुषमा काल में मनुष्यों की ऊंचाई छह हजार धनुष्य की थी तथा उनकी उत्कृष्ट आयु तीन पल्यो-पम की थी।

२६. जम्बूद्वीप द्वीप के भरत-ऐरवत क्षेत्न में वर्तमान अवसर्पिणी के सुषम-सुषमा काल में मनुष्यों की ऊंचाई छह हजार धनुष्य तथा उनकी उत्कृष्ट आयु तीन पल्योपम की है ।

- २७. जम्बूद्वीप द्वीप के भरत-ऐरवत क्षेत्र की आगामी उत्सर्पिणी के सुषम-सुषमा काल में मनुष्यों की ऊंचाई छह हजार धनुष्य होगी तथा उनकी उत्कृष्ट आयु तीन पल्योपम की होगी ।
- २८. जम्बूद्वीप द्वीप में देवकुरु तथा उत्तरकुरु में मनुष्यों की ऊंचाई छह हजार धनुष्य तथा उनकी उत्क्रप्ट आयु तीन पल्योपम की है।
- २९. इसी प्रकार धातकीषण्ड द्वीप के पूर्वाई और पश्चिमार्ध तथा अर्धवुष्करवरद्वीप के पूर्वार्ध और पश्चिमार्ध में भी मनुष्यों की ऊंचाई(सू० २६-२५ वत्)। छह हजार धनुष्य तथा उनकी आयु तीन पल्योपम की थी, है और होगी ।

संघथण-पदं

३०. छव्विहे संघयणे थण्णत्ते, तं जहा.... वइरोसभ-णाराय-संघयणे, उसभ-णाराय-संघयणे, णाराय-संघयणे, अद्धणाराय-संघयणे, खोलिया-संघयणे, छेवट्ट-संघयणे ।

#### संठाण-पदं

३१. छव्विहे संठाणे, पण्णसे तं जहा.... समचउरंसे, णग्गोहपरिमंडले, साई, खुज्जे, वामणे, हुंडे ।

#### अणत्तव-अत्तव-पदं

- ३२. छठाणा अणत्तवओ अहिताए असुभाए अखमाए अणीसेसाए अणाणु-गामियत्ताए भवंति, तं जहा... परियाए, परियाले, सुते, तवे, लाभे, पूयासक्कारे ।
  - ३३. छट्ठाणा अत्तवतो हिताए <sup>●</sup>सुभाए खमाए णीसेसाए<sup>○</sup> आणुगामियत्ताए भवंति, तं जहा---परियाए, परियाले, <sup>●</sup>सुते, तवे, लामे,∘ पूयासक्कारे ।

#### आरिय-पदं

३४. छव्दिहा जाइ-आरिया मणुस्सा पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_

#### संगहणी-गाहा

१. अंबट्ठा य कलंदा य, वेदेहा वेदिगादिया । हरिता चुंचुणा चेव, छप्पेता इब्भजातिओ ।।

# संहनन-पदम्

षड्विधं संहननं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा— वज्रर्षभ-नाराच-संहननं, ऋषभ-नाराच-संहननं, नाराच-संहननं, अर्धनाराच-संहननं, कील्किना-संहननं, सेवार्त्त-संहननम् ।

६६२

# संस्थान-पदम्

षड्विधं संस्थानं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा— समचतुरस्रं, न्यग्रोधपरिमण्डलं, सादि, कुब्जं, वामनं, हुण्डम् ।

#### अनात्मवत्-आत्मवत्-पदम्

षट्स्थानानि अनात्मवतः अहिताय अशुभाय अक्षमाय अनिःश्रेयसाय अनानु-गामिकत्वाय भवन्ति, तद्यथा— पर्यायः, परिवारः, श्रुतं, तपः, लाभः, पूजासत्कारः । षट्स्थानानि आत्मवतः हिताय शुभाय क्षमाय निःश्रेयसाय आनुगामिकत्वाय भवन्ति, तद्यथा— पर्यायः, परिवारः, श्रुतं, तपः, लाभः पूजासत्कारः ।

#### आर्य-पदम्

पड्विधाः जात्यार्था मनुष्याः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—

# संग्रहणी-गाथा

१. अम्बष्ठाश्च कलन्दाश्च, वैदेहाः वैदिकादिकाः । हरिता चुञ्च्चुणाः चैव, षडप्येताः इभ्यजातयः ।।

#### संहनन-पद

- ३०. संहनन के छह प्रकार हैं- -
  - १. वज्जऋषभनाराच संहनन,
  - २. ऋषभनाराच संहनन,
  - ३. नाराच संहनन, ४. अर्धनाराच संहनन,
  - ४. कीलिका संहनन, ६. सेवार्त संहनन ।

#### संस्थान-पद

३१. संस्थान के छह प्रकार हैं ---

- १. समचतुरस्र, २. न्यग्रोधपरिमण्डल,
- ३. स्वाती, ४. कुटज, ४. वामन,
- ६. हुण्ड ।

#### अनात्मवत् आत्मवत्-पद

- ३२. अनात्मवान् के लिए छह स्थान अहित, अशुभ, अक्षम, अनिःश्रेयस तथा अनानु-गामिकता [अशुभ अनुबन्ध] के हेतु होत है<sup>1</sup>---१. पर्याय—अवस्था या दीक्षा में बड़ा होना, २. परिवार, ३. श्रुत, ४. तप, १. लाभ, ६. पूजा-सत्कार।
- ३३. आरमवान् के लिए छह स्थान हित, गुभ, क्षम, निःश्रेयस तथा आनुगामिकता के हेतु होते हैं<sup>11</sup>---
  - १. पर्याय, २. परिवार, ३. श्रुत, ४. तप, ५ लगा ६ एल्स एक्सर, ५
  - ४. लाभ, ६. पुजा-सत्कार ।

# आर्य-पद

३४. जाति से आर्य मनुष्य छह प्रकार के होते हैं<sup>19</sup>—

# संग्रहणी-गाथा

१. अंवष्ठ, २. कलन्द, ३. वैंदह, ४. वैंदिक, ४. हरित, ६. चुंचुण। ये छहों इभ्य जाति के मनुष्य हैं।

३४. छव्विहा कुलारिया मणुस्सा पण्णत्ता, तं जहा.... उग्गा, भोगा, राइण्णा, इक्लागा, णाता, कोरच्वा। लोगट्रिती-पदं ३६. छव्विहा लोगट्रिती पण्णत्ता, तं जहा-आगासपतिद्वते वाए, वातपतिद्वते उदही, उदधिपतिद्विता पुढवी, पुढविपतिद्विता तसा थाव रा पाणा, अजीवा जीवपतिट्ठिता, जीवा कम्मपतिद्विता । दिसा-पदं ३७. छद्दिसाओ पण्णत्ताओ, तं जहा\_\_\_ पाईणा, पडीणा, दाहिणा, उदोणा, उड्डा, अधा । ३८. छहि दिसाहि जोवाणं गति पवत्तति, तं जहा..... पाईणाए, "पडीणाए, दाहिणाए, उदीणाए, उड्डाए,<sup>0</sup> अधाए। ३९. \*छहि दिसाहि जीवाणं°---आगई, वक्कंती, आहारे, बुड्ढी, णिवुड्वी, विगुव्वणा, गतिपरियाए, समुग्धाते, कालसंजोगे, दसंणाभिगमे, णाणाभिगमे, जीवाभिगमे, अजीवाभिगमे, •पण्णत्ते, तं जहा\_\_\_

पाईणाए, पडीणाए, दाहिणाए, उदीणाए, उड्डाए, अघाए ।॰ षड्विधाः कुलार्याः मनुष्याः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— उग्राः, भोजाः, राजन्याः, इक्षाकाः, ज्ञाताः, कौरव्याः । लोकस्थिति-पदम् षड्विधा लोकस्थितिः प्रज्ञप्ताः,तद्यथा— आकाशप्रतिष्ठितो वातः, वातप्रतिष्ठित उदधिः, उदधिप्रतिष्ठिता पृथिवी, पृथिवीप्रतिष्ठिताः त्रसाः स्थावराः प्राणाः, अजीवाः जीवप्रतिष्ठिताः ।

#### दिशा-पदम्

षड्दिशः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— प्राचीना, प्रतीचीना, दक्षिणा, उदीचीना, ऊर्ध्वं, अधः । षट्सु दिक्षु जीवानां गतिः प्रवर्त्तते, तद्यथा— प्राचीनायां, प्रतीचीनायां, दक्षिणायां, उदीचीनायां, ऊर्ध्वं, अधः । षट्सु दिक्षु जीवानां— आगतिः, अवकान्तिः, आहारः, वृद्धिः निवृद्धिः, विकरण, गतिपर्यायः, समुद्धातः, कालसंयोगः, दर्शनाभिगमः, ज्ञानाभिगमः, जीवाभिगमः, अजीवाभिगमः प्रज्ञप्तः, तद्यथा— प्राचीनायां, प्रतीचीनायां, दक्षिणायां, उदीचीनायांः ऊर्ध्वं, अधः ।

#### स्थान ६ : सूत्र ३४-३९

३५. कुल से आर्य मनुष्य छह प्रकार के होते है<sup>11</sup> —

> १. उग्र, २. भोज, ३. राजन्य ४. इक्ष्वाकु, ४. जात, ६. कौरव ।

#### लोकस्थिति-पद

- ३६. लोक-स्थिति छह प्रकार की है— ० जन्म<del>र का जन्म कि</del>
  - १. आकाश पर वायुप्रतिष्ठित है,
  - २. वायु पर उदधिप्रतिष्ठित है,
  - ३. उदधि पर पृथ्वीप्रतिष्ठित है,
  - ४. पृथ्वी पर व्रस-स्थावर जीवप्रतिष्ठित हैं,
  - ५. अजीव जीव पर प्रतिष्ठित है ।
  - ६. जीव कर्मा पर प्रतिष्ठित है ।

#### दिशा-पद

३७. दिशाएं छह हैं<sup>१०</sup>---१. पूर्व, २.पश्चिम, ३. दक्षिण, ४. उत्तर, ४. ऊर्ह्व, ६. अध: ।

३८. छहों ही दिशाओं में जीवों की गति [वर्तमान भव से अग्रिम भव में जाना] होती है--१. पूर्व में, २. पश्चिम में, ३. दक्षिण में, ४. उत्तर में, १. ऊर्थ्वदिशा में, ६. अधो दिशा में।

३९. छहाँ ही दिणाओं में जीवों के— आगति-- पुर्व भव से प्रस्तुत भव में आना अवकान्ति ---उत्पत्ति स्थान में जाकर उत्पन्न होना । अहार- -प्रथम समय में जीवनोपयोगी पुद्गलों का संचय करना । वृद्धि---शरीर की वृद्धि । होनि--- शरीर की हानि। विक्रिया----विकुर्वणा करना । गति-पर्याय—गमन करना । यहां इसका अर्थ परलोकगमन नहीं है । समुद्घात<sup>%</sup>---वेदना आदि में तन्मय होकर आत्मप्रदेशों का इधर-उधर प्रक्षेप करना। काल-संयोग —सूर्य आदि द्वारा क्वत काल-विभाग । दर्शनाभिगम---अवधि आदि दर्शन के ढारा वस्तु का परिज्ञान । ज्ञानाभिगम—अवधि आदि ज्ञान के द्वारा वस्तू का परिज्ञान ।

#### स्थान ६ : सूत्र ४०-४२

जीवाभिगम - अवधि आदि ज्ञान के द्वारा जीवों का परिज्ञान । आजीवाभिगम জিৰ্ঘা आदि ज्ञान के द्वारा पुद्गलों का परिज्ञान] होते हैं---१. पूर्व में, २. पश्चिम में, ३. दक्षिण में, ४. उत्तर में, १. ऊर्ध्वदिशा में. ६. अधोदिशा में ।

४०. इसी प्रकार पञ्चेन्द्रियतिर्यञ्च और मनुष्यों की गति-आगति आदि छह दिशाओं में होती हैं।

#### आहार-पद

४१. श्रमण-निर्ग्रन्थ छह कारणों से आहार करता हुआ आज्ञा का अतिकमण नहीं करता''—

#### संग्रहणी-गाथा

- १. वेदना---भूख की पीड़ा मिटाने के लिए।
- २. वैयावृत्त्य करने के लिए ।
- ३. ईर्थासपिति का पालन करने के लिए।
- ४. संयम की रक्षा के लिए ।
- ४. प्राण-धारण के लिए ।
- ६. धर्म-चिन्ता के लिए।
- ४२. श्रमण-निर्ग्रन्थ छह कारणों से आहार का परित्याग करता हुआ आजा का अति-कमण नहीं करता<sup>≀</sup>°—

#### संग्रहणी-गाथा

- १. आतंक---ज्यर आदि आकस्मिक बीमारी हो जाने पर।
- २. राजा आदि का उपसर्ग हो जाने पर ।
- ३. ब्रह्मचर्य को तितिक्षा[सुरक्षा]के लिए
- ४. प्राणिदया के लिए ।
- ५. तपस्या के लिए ।
- ६. शरीर का ब्द्रत्सर्ग करने के लिए ।

४०. एवं पंचिदियतिरिक्खजोणियाणवि, मणुस्साणवि ।

्एवं पञ्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकानामपि, मनूष्याणामपि ।

आहरन् नातिकामति, तद्यथा\_\_

आहार-पदम्

संग्रहणी-गाथा

१. वेदना-वैयावत्त्याय,

तथा प्राणवृत्तिकायै,

ईर्यार्थीय च संयमार्थीय ।

षष्ठं पुनः धर्मचिन्तायै ॥

४१. छोंह ठाणोंह समणे णिग्मंथे आहार- खड्भिः स्थानैः श्रमणः निग्रंन्थः आहारं माहारेमाणे णातिवकमति, तं जहा\_\_

संगहणी-गाहा

आहार-पदं

१. वेयण-वेयावच्चे, ईरियद्वाए य संजमद्वाए ।

तह पाणवत्तियाए, छट्टं पुण धम्मचिताए ।।

४२. छहि ठाणेहि समणे णिग्गंथे आहार वोच्छिदमाणे णातिक्कमति, तं जहा....

# संगहणी-गाहा

१. आतंके उवसग्गे, तितिक्खणे बंभचेरगुत्तीए। पाणिदया-तवहेउं, सरीरवुच्छेयणद्वाए ॥

पड्भिः स्थानैः श्रमणः निर्म्रन्थः आहारं व्युच्छिन्दन् नातिकामति, तद्यथा...

#### संग्रहणी-गाथा

१. आतङ्खे उपसगें, तितिक्षणे ब्रह्मचर्यगुप्त्याम् । प्राणिदया-तपोहेतोः, शरीरव्यूच्छेदना र्थाय ।।

#### ६६४

उम्माय-पदं ४३. छहि ठाणेहि आया उम्मायं पाउणेज्जा, तं जहा.... अरहंताणं अवण्णं वदमाणे । अरहंतपण्णत्तस्स धम्मस्स अवण्णं वदमाणे । आयरिय-उवज्भायाणं अवण्णं वदमाणे । चाउव्वण्णस्स संघरस अवण्णं वदमाणे । जबखावेसेण चेव । मोहणिज्जस्स चेव कम्मस्स उदएणं। मोहनीयस्य चैव कर्मणः उदयेन ! पमाद-पदं

४४. छव्विहे पमाए पण्णत्ते, तं जहा-मज्जपमाए, णिद्दपमाए, विसयपमाए, कसायपमाए, जूतपमाए, पडिलेहणापमाए ।

# पडिलेहणा-पदं

४४. छव्विहा पमायपडिलेहणा पण्णत्ता, तं जहा....

# संगहणी-गाहा

१. आरभडा संमद्दा, वज्जेयव्वा य मोसली ततिया। पप्भोडणा चउत्थी, विक्लित्ता वेइया छट्टी ।।

अप्पमायपडिलेहणा ४६. छन्विहा पण्णत्ता, तं जहा.... संगहणी-गाहा १. अणच्चावितं अवलितं, अणाणुबंधि अमोर्साल चेव । छप्पुरिमा णव खोडा, याणीपाणविसोहणी ।।

उन्माद-पदम् षड्भिः स्थानैः आत्मा उन्मादं प्राप्नुयात्, तद्यथा— अर्हतां अवर्ण वदन्। अर्हत्प्रज्ञप्तस्य धर्श्रस्य अवर्णं वदन् ।

आचार्योपाध्याययोः अवर्णं वदन् ।

चतुर्वर्णस्य संघस्य अवर्णं वदन् ।

यक्षावेशेन चैव।

#### प्रमाद-पदम्

षड्विधः प्रमादः प्रज्ञप्तः, तद्यथा----मद्यप्रमादः निद्राप्रमादः विषयप्रमादः कषायप्रमादः द्यूतप्रमादः प्रतिलेखना-प्रमादः ।

#### प्रतिलेखना-पदम्

षड्विधा प्रमादप्रतिलेखना प्रज्ञप्ता, तद्यथा—

# संग्रहणी-गाथा

१. आरभटा सम्मर्दा, वर्जयितव्या च मौशली तृतीया। प्रस्फोटना चतुर्थी, विक्षिप्ता वेदिका षष्ठी ॥ षड्विधा अप्रमादप्रतिलेखना प्रज्ञप्ता, तद्यथा— संग्रहणी-गाथा

१. अर्नतितं अवलितं, अननुबन्धिः अमोशली चैव । षट्पूर्वाः नव 'खोडां, पाणिप्राणविशोधिनी ॥

#### स्थान ६ : सूत्र ४३-४६

#### उन्माद-पद

४३. छह स्थानों से आत्मा उन्माद को प्राप्त होता है— १. अर्हन्तों का अवर्णवाद करता हुआ । २. अर्हत्-प्रज्ञप्त धर्म का अवर्णवाद करता हुआ । ३. आचार्य तथा उपाघ्याय का अवर्णवाद करता हुआ ।

४. चतुर्वर्ण संघ का अवर्णवाद करता हुआ

५. यक्षावेश से ।

६. मोहनीय कर्म के उदय से ।

#### प्रमाद-पद

४४. प्रमाद के छह प्रकार हैं---१. मद्यप्रभाद, २. निद्राप्रमाद ३. विषयप्रमाद, ४. कषायप्रमाद, <u> १</u>. दूतप्रमाद, ६. प्रतिलेखनाप्रमाद ।

# प्रतिलेखना-पद

४५. प्रमादयुक्त प्रतिलेखना के छह प्रकार ž<sup>16</sup>--

# संग्रहणी-गाथा

१. आरभटा, २. सम्मर्दा, ३. मोझली, ४. प्रस्फोटा, ५. विक्षिप्ता, ६. वेदिका ।

४६. अध्रमादयुक्त प्रतिलेखना के छह प्रकार ₹**"**—

#### संग्रहणी-गाथा

१. अनर्तित, २. अवलित, ३. अनानुबंधि,

- ४. अमोशली, ५. षट्पूर्व-नवखोटक,
- ६. हाथ में प्राणियों का विशोधन करना।

#### ६६६

#### स्थान ६ : सूत्र ४७-१४

लेसा-पदं

- ४७. छ लेसाओ पण्णत्ताओ, तं जहा\_\_\_ कण्हलेसा, "णीललेसा, काउलेसा, तेउलेसा, षम्हलेसाँ सुक्कलेसा।
- ४८. पंचिदयतिरिक्खजोणियाणं έğ लेसाओ पण्णत्ताओ, तं जहा\_\_\_ कण्हलेसा, "णीललेसा, काउलेसा, तेउलेसा, पम्हलेसा,ँ सुक्कलेसा ।
- ४९. एवं मणुस्स-देवाण वि।

# अग्गमहिसी-पदं

- ५०. सक्कस्स णं देविदस्स देवरण्णो सोमस्स महारण्णो छ अग्गमहि-सीओ पण्णत्ताओ ।
- ४१. सक्कस्स णं देविदस्स देवरण्णो पण्णत्ताओ ।

# देवठिति-पदं

५२. ईसाणस्स णं देविदस्स [ देवरण्णो ? ] मज्भिमपरिसाए देवाणं छ पलि-ओवमाइं ठिती पण्णत्ता ।

# महत्तरिया-पदं

- दिसाकुमारिमहत्तरियाओ પ્ર**ર**. છ पण्णत्ताओ, तं जहा\_\_\_ रूवा, रूवंसा, सुरूवा, रूववती, रूवकंता, रूवप्पभा।
- विज्जुकुमारिमहत्तरिताओ ५४. छ पण्णत्ताओ, तं जहा\_\_\_ अला, सक्का, सतेरा, सोतामणी, इंदा, धणविज्जुया ।

# लेश्या-पदम्

- षड् लेश्याः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा.... कृष्णलेश्या, नीललेश्या, कार्पोतलेश्या, तेजोलेश्या, पद्मलेश्या, ञुक्ललेश्या।
- पञ्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकानां पड् लेश्याः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— कृष्णलेश्या, नीललेश्या, कापोतलेश्या, तेजोलेश्या, पद्मलेश्या, झूक्ललेश्या ।

# एवं मनुष्य-देवानामपि ।

# अग्रमहिषो-पदम्

शकस्य देवेन्द्रस्य देवराजस्य सोमस्य महाराजस्य षड् अग्रमहिष्यः प्रज्ञप्ताः ।

शकस्य देवेन्द्रस्य देवराजस्य यमस्य जमस्स महारण्णो छ अग्गमहिसीओ महाराजस्य पड् अग्रमहिष्यः प्रज्ञप्ताः ।

# देवस्थिति-पदम्

ईशानस्य देवेन्द्रस्य (देवराजस्य ?) मध्यमपरिषदः देवानां षट् पल्योपमानि स्थितिः प्रज्ञप्ता ।

# महत्तरिका पदम्

षड् दिक्कुमारीमहत्तरिकाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा---रूपा, रूपांशा, सुरूपा, रूपवती, रूपकान्ता, रूपप्रभा । षड् विद्युत्कुमारीमहत्तरिकाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा---अला, शका, शतेरा, सौदामिनी, इन्द्रा, घनविद्युत् ।

#### लेश्या-पद

- ४७. लेश्याएं छह हैं---
  - १. खुष्णलेब्या, २. नीललेक्या,
  - ३. कापोतलेख्या, ४. तेजोलेश्या,
  - ५. पद्मलेश्या, ६. शुक्ललेश्या ।
- ४८. पञ्चेन्द्रिय तिर्यक-योनिकों के छह लेख्याएं होती हैं -
  - १. कृष्णलेखा, २. नीललेक्या,
  - ३. कापोतलेझ्या, ४. तेजोलेश्या,
  - ५ पद्मलेखा, ६. जुक्ललेष्या ।
- ४६. इसी प्रकार मनुष्यों तथा देवों के छह-छह लेख्याएं होती हैं।

# अग्रमहिषी-पद

- ४०. देवेन्द्र देवराज ग्रक्त के लोकपाल महाराज सोम के छह अन्नमहिषियां हैं।
- ५१. देवेन्द्र देवराज शक के लोकपाल महाराज यम के छह अग्रमहिषियां हैं।

# देवस्थिति-पद

४२. देवेन्द्र देवराज ईशान की मध्यम परिषद् के देवों की स्थिति छह पल्योपम की है।

# महत्तरिका-पद

५३. दिशाकुमारियों के छह महत्तरिकाएं है—

१. रूपा, २. रूपांशा, ३. सुरूपा, ४. रूपवती, ५. रूपकांता, ६. रूपप्रभा।

४४. विदुःकुमारियों के छह महत्तरिकाएं हैं 🛶

१. अला, २. शका, ३. शतेरा, ४. सौदामिनी, ४. इन्द्रा, ६. घनविद्युत् ।

| अग्गमहिसी-पदं                                                                                                                             | अग्रमहिषो-पदम्                                                                                                                                   | अग्रमहिषी-पद                                                                                                                                                                                                                            |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ४४. धरणस्स णंणागकुमारिदस्स णाग-<br>कुमाररण्णो छ अग्गमहिसीओ<br>पण्णत्ताओ, तं जहा                                                           | धरणस्य नागकुमारेन्द्रस्य नागकुमार-<br>राजस्य पड् अग्रमहिष्यः प्रज्ञप्ताः,<br>तद्यथा                                                              | ९९. नागकुमारेन्द्र नागकुमारराज धरण के<br>छह अग्रमहिषियां हैं                                                                                                                                                                            |
| अला, सक्का सतेरा,<br>सोतामणी, इंदा, घणविज्जुया ।<br>४६. भूताणंदस्स णं णागकुर्माारदस्स<br>णागकुमाररण्णो छ अग्गमहिसीओ<br>पण्णत्ताओ, तं जहा— | अला, शका, शतेरा, सौदामिनी,<br>इन्द्रा, घनविद्युत् ।<br>भूतानन्दस्य नागकुमारेन्द्रस्य नाग-<br>कुमारराजस्य षड् अग्रमहिष्यः प्रज्ञप्ताः,<br>तद्यथा— | १. ३खा, २. शका, ३. शतेरा,<br>४. सौदामिनी, ५. इन्द्रा, ६. घनविद्युत् ।<br>५६. नागाकुमारेन्द्र नागकुमारराज भुतानन्द<br>के छह अग्रमहिषियां हैं—                                                                                            |
| रूवा, रूवंसा, सुरूवा,<br>रूववंतो, रूवकंता, रूवप्पभा ।<br>१७. जहा धरणस्स तहा सब्वेसि दाहि-<br>णिल्लाणं जाव घोसस्स ।                        | रूपा, रूपांशा, सुरूपा, रूपवती,<br>रूपकांता, रूपप्रभा ।<br>यथा धरणस्य तथा सर्वेषां दाक्षिणात्यानां<br>यावत् घोषस्य ।                              | १. हपा, २. रूपांशा, ३. सुरूपा,<br>४. रूपवती, १. रूपकांता, ६. रूपप्रभा ।<br>१७. दक्षिण दिशा के भवनपति इन्द्र वेणुदेव,<br>हरिकांत, अग्निशिख, पूर्ण, जलकांत,<br>अमितगति, वेलम्ब तथा घोष के भी<br>[धरण की भांति] छह-छह अन्नमहिषियां<br>हैं। |
| ४८. जहा भूताणंदस्स तहा सब्वेसि<br>उत्तरिल्लाणं जाव महाघोसस्स ।                                                                            | •                                                                                                                                                | ३६. उत्तर दिशा के भवनपति इन्द्र वेणुदालि,<br>हरिस्सह, अग्निमानव, विश्विष्ट, जलप्रभ,<br>अमितवाहन, प्रभञ्जन और महाघोष के<br>भी [भूतानन्द की मांति] छ्ह-छ्ह अग्र-<br>महिषियां है।                                                          |
| सामाणिय-पदं                                                                                                                               | सामानिक-पदम्                                                                                                                                     | सामानिक-पद                                                                                                                                                                                                                              |
| ४६. घरणस्स णं णागकुर्मारिवस्स णाग-<br>कुमाररण्णो छस्सामाणिय-<br>साहस्सीओ पण्णत्ताओ ।                                                      | धरणस्य नागकुमारेन्द्रस्य नागकुमार-<br>राजस्य षट् सामानिकसाहस्त्र्यः<br>प्रज्ञप्ताः ।                                                             |                                                                                                                                                                                                                                         |
| ६०. एवं भूताणंदस्सवि जाव महा-<br>घोसस्स ।                                                                                                 | एवं भूतानन्दस्यापि यावत् महाधोषस्य ।                                                                                                             | ६०. इसी प्रकार नागकुमारेन्द्र नागकुमारराज<br>भूतानन्द, वेणुदालि, हरिस्सह, अग्निमानव,<br>त्रिणिप्ट, जलपुत, अमितावहन, प्रभञ्जज<br>और महाघोष के छह-छह हजार सामा-<br>निक है।                                                                |
| मइ-पदं                                                                                                                                    | मति-पदम्                                                                                                                                         | मति-पद                                                                                                                                                                                                                                  |
| ६१. छव्विहा ओगहमती पण्णत्ता, तं<br>जहा                                                                                                    | षड्विधा अवग्रहमतिः प्रज्ञप्ता,<br>तद्यथा—                                                                                                        | ६१. अवग्रहमति [सामान्य अर्थ के ग्रहण] के<br>छह प्रकार हैं*                                                                                                                                                                              |

| ठाणं (स्थान)                                                                                                                                              | ६६द                                                                                                                           | स्थान ६: सूत्र ६२-६४                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| खिष्पमोगिण्हति, बहुमोगिण्हति,<br>बहुविधमोगिण्हति, धुवमोगिण्हति,<br>अणिस्सियमोगिण्हति,<br>असंदिद्धमोगिण्हति ।                                              | क्षिप्रमवगृह्लाति, बहुमवगृह्लाति,<br>बहुविधमवगृह्लाति, ध्रुवमवगृह्लाति,<br>अनिश्वितमवगृह्लाति,<br>असंदिग्धमवगृह्लाति ।        | १. शीघ्र ग्रहण करना,<br>२. बहुत ग्रहण करना,<br>३. बहुत प्रकार की वस्तुओं को ग्रहण करना<br>४. ध्रुव [निश्चल] ग्रहण करना,<br>१. अनिथित ज्ञिनुमान आदि का सहारा<br>लिए बिना ग्रहण करना,<br>६. असंदिग्ध ग्रहण करना।                                                                                               |
| ६२. छव्दिहा ईहामतो पण्णत्ता, तं<br>जहा—<br>खिप्पमीहति, बहुमीहति,<br><sup>●</sup> बहुविधमीहति, धुवमीहति,<br>अणिस्तियमीहति, <sup>○</sup><br>असंदिद्धमीहति । | षड्विधा ईहामतिः प्रज्ञप्ता, तद्यथा—<br>क्षिप्रमोहते, बहुमीहते, बहुविधमीहते,<br>झुवमीहते, अनिश्रितमीहते,<br>असंदिग्धमीहते ।    | ६२. ईहामति [अवग्रह के द्वारा ज्ञात विषय की<br>जिज्ञासा] के छह प्रकार हैं <sup>भ</sup><br>१. शीघ्र ईहा करना, २. वहुत ईहा करना,<br>३. वहुत प्रकार की वस्तुओं की ईहा करना,<br>४. ध्रुव ईहा करना, ४. अनिश्रित<br>ईहा करना, ६. असंदिग्ध ईहा करना।                                                                 |
| ६३. छव्विधा अवायमती पण्णत्ता, तं<br>जहा—<br>खिप्पमवेति ⁰बहुमवेति,<br>बहुविधमवेति धुवमवेति<br>अणिस्सियमवेति ⁰ असंदिद्धमवेति।                               | षड्विधा अवायमतिः प्रज्ञप्ता,<br>तद्यथा—<br>क्षिप्रमवैति वहुमवैति,<br>बहुविधमवैति ध्रुवमवैति,<br>अनिश्रितमवैति असंदिग्धमवैति । | <ul> <li>६३. अवायमति [ ईहा के द्वारा ज्ञात विषय का<br/>निर्णय ] के छह प्रकार हैं<sup>1२</sup></li> <li>१. शोध्र अवाय करना,</li> <li>२. बहुत अवाय करना,</li> <li>३. बहुत प्रकारकी वस्तुओं का अवाय करना,</li> <li>४. ध्रुव अवाय करना,</li> <li>४. ध्रुव अवाय करना,</li> <li>६. असंदिग्ध अवाय करना ।</li> </ul> |
| तं जहा—-<br>बहुं धरेति, बहुविहं धरेति,<br>पोराणं धरेति, दुद्धरं धरेति,                                                                                    | · · ·                                                                                                                         | ६४. धारणामति [निर्णीत विषय को स्थिर<br>करने] के छह प्रकार हैं <sup>३३</sup><br>१. बहुत धारणा करना,<br>२. बहुत प्रकार की वस्तुओं की धारणा<br>करना, ३. पुराने की धारणा करना,<br>४. दुर्द्धर की धारणा करना,<br>५. अनिश्रित धारणा करना,<br>६. असंदिग्ध धारणा करना।                                               |
| तव-पदं<br>६४. छब्विहे बाहिरए तवे पण्णसे, तं<br>जहा                                                                                                        | <b>तपः-पदम्</b><br>षड्विधं बाह्यकं तपः प्रज्ञप्तम्,<br>तद्यथा <u>–</u>                                                        | <b>तपः-पद</b><br>६५. वाह्य-तप के छह प्रकार हैं <sup>भ</sup>                                                                                                                                                                                                                                                  |

अणसणं, ओमोदरिया, भिक्खायरिया, रसपरिच्चाए, कायकिलेसो, पडिसंलीणता ।

६६. छव्विहे अब्भंतरिए तवे पण्णत्ते, तं जहा— पायच्छित्तं, विणओ, वेयावच्चं, सज्भाओ, भाणं, विउस्सग्गो ।

# विवाद-पदं

६७. छव्विहे विवादे पण्णत्ते, तं जहा.... ओसक्कइत्ता, उस्सक्कइत्ता, अणुलोमइत्ता, पडिलोमइत्ता, भइत्ता, भेलइत्ता ।

# ६६९

अनशनं, अवमोदरिका, भिक्षाचर्या, रसपरित्यागः, कायक्लेशः, प्रतिसंलीनता । षड्वियं आभ्यन्तरिकं तपः प्रज्ञप्तम्, तद्यथा— प्रायश्चित्तं, विनयः, वैयावृत्त्यं, स्वाध्यायः, ध्यानं, व्युत्सर्गः ।

# विवाद-पदम्

षड्विधः विवादः प्रज्ञप्तः, तद्यथा— अवष्वष्क्य, उत्ष्वष्क्य, अनुलोम्य, प्रतिलोम्य, भक्त्वा, 'मिश्रीकृत्य´।

#### स्थान ६ : सूत्र ६६-६द

१. अनशन, २. अवमोदरिका, ३. भिक्षाचर्या, ४. रस-परित्याग,

- ५. काय-क्लेश, ६. प्रतिसंजीनता ।
- ६६. आभ्यन्तरिक-तप के छह प्रकार हैं<sup>२५</sup>----

१. प्रायदिचत्त, २. विनय, ३. वैयावृत्त्य, ४. स्वाध्याय, ५. ध्यान, ६. व्युत्सर्ग ।

#### विवाद-पद

६७. विवाद के छह अंग हैं [वादी अपनी विजय के लिए इनका सहारा लेता है]---१. वादी के तर्क का उत्तर ध्यान में न आने पर कालक्षेप करने के लिए प्रस्तुत विषय से हट जाना।

> २. पूर्ण तैयारी होते ही वादी को पराजित करने के लिए आगे आना ।

३. विवादाध्यक्ष को अपने अनुकूल बना लेना अथवा प्रतिपक्षी के पक्ष का एक बार समर्थव कर उसे अपने अनुकूल बना लेना।

४. पूर्ण तैयारी होने पर विवादाध्यक्ष तथा प्रतिपक्षी की उपेक्षा कर देना ।

५. सभापति की सेवा कर उसे अपने पक्ष में कर लेना ।

६. निर्णायकों में अपने समर्थकों का बहु-मत करना ।

#### क्षुद्र प्राण-पद

६न. क्षुद्र<sup>३६</sup> प्राणी छह प्रकार के होते हैं →

- १. होन्द्रिय, २. तीन्द्रिय, ३. चतुरिन्द्रिय,
- ४. सम्मूच्छिम पञ्चेन्द्रिय तिर्यकयौनिक,
- ५. तेजस्कायिक, ६. वायुकायिक ।

# खुड्डपाण-पदं

क्षुद्रप्राण-पदम्

षड्विधाः क्षुद्राः

# तद्यथा— द्वीन्द्रियाः, त्रीन्द्रियाः, चतुरिन्द्रियाः, सम्मूच्छिमपञ्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकाः, तेजस्कायिकाः, वायुकायिकाः ।

प्राणाः प्रज्ञप्ताः,

गोयरचरिया-पदं

६६. छव्विहा गोयरचरिया पण्णसा, तं जहा\_\_\_ पेडा, अद्धपेडा, गोमुस्तिया, पतंगवीहिया, संबुक्कावट्टा, गंतुंपच्चागता ।

#### महाणिरय-पदं

- ७०. जंबुद्दोवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स दाहिणे णं इमीसे रयणप्पभाए पुढवीए छ अवक्कंतमहाणिरया पण्णत्ता, तं जहा... लोले, लोलुए, उद्दट्टे, णिद्दट्टे, जरए, पज्जरए ।
- ७१. चउत्थीए णं पंकष्पभाए पुढवीए छ अवक्कंतमहाणिरया पण्णत्ता, तं जहा.... आरे, वारे, मारे, रोरे, रोरुए, खाडखडे ।

#### विमाण-पत्थड-पदं

७२. बंभलोगे णं कप्पे छ विमाण-पस्थडा पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ अरए, विरए, णीरए, णिम्मले, वितिमिरे, विसुद्धे ।

#### णवखत्त-पदं

७३. चंदस्स णं जोतिमिंदस्स जोति-सरण्णो छ णवखत्ता पुव्वंभागा समखेत्ता तीसतिमुहुत्ता पण्णत्ता, तं जहा---पुव्वाभद्दवया, कत्तिया, महा, पुव्वफग्गुणी, मूलो, पुव्वासाढा ।

# गोचरचर्या-पदम्

षड्विधा गोचरचर्या प्रज्ञप्ता, तद्यथा— पेटा, अर्धपेटा, गोमूत्रिका, पतङ्गवीथिका, शम्बूकावर्ता, गत्वाप्रत्यागता।

६७०

# महानिरय-पदम्

जम्बूढीपे ढीपे मन्दरस्य पर्वतस्य दक्षिणे अस्यां रत्नप्रभायां पृथिव्यां षट् अप-क्रान्तमहानिरयाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— लोलः, लोलुपः, उद्दग्धः, निर्दग्धः, जरकः, प्रजरकः ।

चतुर्थ्या पङ्कप्रभायां पृथिव्यां षड् अपकान्तमहानिरयाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— आरः, वारः, मारः, रोरः, रोरकः, खाडखडः ।

#### विमान-प्रस्तट-पदम्

ब्रह्मलोके कल्पे षड् विमान-प्रस्तटाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा<u></u> अरजाः, विरजाः, नीरजाः, निर्मलः, वितिमिरः, विशुद्धः ।

#### नक्षत्र-पदम्

चन्द्रस्य ज्यौतिषेन्द्रस्य ज्यौतिषराजस्य षड् नक्षत्राणि पूर्वभागानि समक्षेत्राणि त्रिशद्मुहूर्तानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा—

पूर्वभद्रपदा, कृत्तिका, मघा, पूर्वफाल्गुनी, मूला, पूर्वाषाढा ।

#### स्थान ६ : सूत्र ६३-७३

#### गोचरचर्या-पद

६९. गोचरचर्या के छह प्रकार हैं™— १. पेटा, २. अर्ध्वपेटा, ३. गोमूद्रिका, ४. पतंगवीथिका, ४. ग्रम्बुकावर्त्ता, ६. गरवाप्रत्यागता ।

#### महानिरय-पद

७०. जम्बूद्वीप द्वीप में मन्दर पर्वंत के दक्षिण-भाग में इस रत्नप्रभा पृथ्वी में छह अप-कांत [अतिनिक्रष्ट] नरकावास हैं<sup>२८</sup>---१. लोल, २. लोलुप, ३. उद्दग्ध, ४. निर्दग्ध, ४. जरक, ६. प्रजरक।

७१. चौथी पंकप्रभा पृथ्वी में छह अपक्रांत महानरकावास हैं<sup>९९</sup>— १. आर, २. वार, ३. मार, ४. रौर, ४. रौरूक, ६. खाडखड ।

#### विमान-प्रस्तट-पद

७२. ब्रह्मलोक देवलोक में छह विमान-प्रस्तट हैं<sup>३०</sup> – १. अरजस्, २. विरजस्, ३. नीरजस्, ४. निर्मल, **५. वितिमिर, ६. वि**शुद्धा

#### नक्षत्र-पद

७३. ज्यौतिषेन्द्र ज्यौतिषराज चन्द्र के अग्न-योगी, समक्षेवी और तीस मुहूर्त्त तक भोग करने वाले नक्षत छह है<sup>३३</sup>~~

> १. पूर्वभाद्रपद, २. कृतिका, ३. मघा, ४. पूर्वफाल्गुनी, ४. मूल, ६. पूर्वाषाढा ।

७४. चंदस्स णं जोतिसिंदस्स जोति-सरण्णो छ षक्खत्ता णत्तंभागा अवड्टवखेत्ता पण्णरसमुहत्ता पण्णत्ता, तं जहा---

सयभिसया, भरणी, भद्दा, अस्सेसा, साती, जेट्ठा ।

७५. चंदस्स णं जोइसिंदस्स जोतिसरण्णो छ णक्खत्ता उभयभागा दिवड्रु-खेला पणयालीसमुहुत्ता पण्णत्ता, तं जहा---रोहिणी, पुणव्वसू, उत्तराफग्गुणी, विसाहा, उत्तरासाढा, उत्तराभद्दवया ।

# इतिहास-पदं

- ७६. अभिचंदे णं कुलकरे छ धणुसयाइं उड्टं उच्चत्तेणं हुत्था ।
- ७७. भरहे णं राया चाउरंतचक्कवट्टी छ पुव्वसतसहस्साइं महाराया हुत्था ।
- ७८. पासस्स णं अरहओ पुरिसा-दाणियस्स छ सता वादीणं सदेव-मणुयासुराए परिसाए अपरा-जियाणं संपया होत्था ।
- ७६. वासुपुज्जे णं अरहा र्छाहं पुरिसस-तेहि सद्धि मुंडे <sup>●</sup>भवित्ता अगाराओ अणगारियं° पब्वइए ।
- ८०. चंदप्पभे णं अरहा छम्मासे छउ-मत्थे हुत्था ।

#### संजम-असंजम-पदं

द्र १. तेइंडिया णं जीवा असमारभमा-णस्स छव्विहे संजमे कज्जति, तं जहा— चन्द्रस्य ज्यौतिषेन्द्रस्य ज्यौतिषराजस्य षड् नक्षत्राणि नक्तंभागानि अपार्ध-क्षेत्राणि पञ्चदशमुहूर्तानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— शतभिषक्, भरणी, भद्रा, अश्लेषा, स्वाति, ज्येष्ठा । चन्द्रस्य ज्यौतिषेन्द्रस्य ज्यौतिषराजस्य षड् नक्षत्राणि जभयभागानि द्वर्घर्ध-क्षेत्राणि पञ्चचत्वारिंशद्मुहूर्तानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— रोहिणी, पुनर्वसुः, उत्तरफाल्गुनी, विशाखा, उत्तराषाढा, उत्तरभद्रपदा ।

# इतिहास-पदम्

अभिचन्द्रः कुलकरः षड् धनुःशतानि अर्थ्वं उच्चत्वेन अभवत् ।

भरतः राजा चातुरन्तचक्रवर्ती षड् पूर्वशतसहस्राणि महाराजः अभवत् ।

पार्श्वस्य अर्हतः पुरुषादानीयस्य षड् शतानि वादिनां सदेवमनुजासुरायां परिषदि अपराजितानां संपत् अभवत् ।

वासुपूज्यः अर्हन् षडभिः पुरुषशतैः सार्धं मुण्डो भूत्वा अगारात् अनगारितां प्रवजितः । चन्द्रप्रभः अर्हन् षण्मासान् छद्मस्थः अभवत् ।

#### संयम-असंयम-पदम्

त्रीन्द्रियान् जीवान् असमारभमाणस्य षड्विधः संयमः क्रियते, तद्यथा—

#### स्थान ६ : सूत्र ७४-८१

७४. ज्यौतिपेन्द्र ज्वौतिषराज चन्द्र के सम-योगी, अपार्ध क्षेती और पन्द्रह मुहूर्स तक भोग करने वाले नक्षत्न छह है<sup>३३</sup>—-१. शतभिषक्, २. भरणी, ३. भद्रा, ४. अक्ष्मेषा, ४. स्वाति, ६. ज्येष्ठा ।

७४. ज्यौतिषेन्द्र ज्यौतिषराज चन्द्र के उभय-योगी, द्वचर्ध क्षेत्वी और पैंतालीस मुहूर्त्त तक भोग करने वाले नक्षत्न छह हैं<sup>३३</sup>— १. रोहिणी, २. पुनर्वमु,

- ३. उत्तरफाल्गुनी, ४. विश्वाखा,
- ४. उत्तराषाढा, ६. उत्तरभाद्रपद।

# इतिहास-पद

- ७६. अभिचन्द्र कुलकर की ऊंचाई छह सौ धनुष्य की थी।
- ७७. चतुरन्तचक्रवर्ती राजा भरत छह लाख पूर्वो तक महाराज रहे।
- ७द. पुरुषादानीय [पुरुषप्रिय] अर्हत् पार्श्व के देवों, मनुष्यों तथा असुरों की परिषद् में अपराजेय छह सौ वादी थे ।
- ७१. वासुपूज्य अईत् छह सौ पुरुषों के साथ मुंड होकर अगार से अनगारत्व में प्रव्रजित हुए ।
- ⊭०. चन्द्रप्रभ अर्हत् छह महीनों तक छद्मस्थ रहे।<sup>१४</sup>

#### संयम-असंयम-पद

द१. त्रीन्द्रिय जीवों का आरम्भ न करने वाले केछ: प्रकार का संयम होता है—

भवति ।

भवति ।

भवति।

घाणामातो सोक्खातो अववरोवेसा

घाणामएणं दुक्खेणं असंजोएत्ता

जिब्भामातो सोक्खातो अववरोवेसा

\*जिब्भामएणं दुक्खेणं असंजोएत्ता

#### ६७२

घ्राणमयात् सौख्याद् अव्यपरोपयिता

म्राणमयेन दुःखेन असंयोजयिता भवति।

जिह्वामयात् सौख्याद् अव्यपरोपयिता

दुःखेन

असंयोजयिता

व्यपरोपयिता

भवति ।

भवति ।

जिह्वामयेन

स्थान ६ सूत्र ८२-८३

- १. झाणमय सुख का वियोग नहीं करने से,
- २. घ्राणमय दुःख का संयोग नहीं करने से,
- ३. रसमय सुख का वियोग नहीं करने से,
- ४. रसमय दुःख का संयोग नहीं करने से,
- ५. स्पर्शमय सुख का वियोग नहीं करने से,
- ६. स्पर्शमय दुःख का संयोग नहीं करने से।

</ <tr>
 दर, तीन्द्रिय जीवों का आरम्भ करने वाले के
 छह प्रकार का असंयम होता है—

- १. घ्राणमय सुख का वियोग करने से ।
- २. घ्राणमय दुःख का संयोग करने से ।
- ३. रसमय सुख का वियोग करने से ।
- ४. रसमय दुःख का संयोग करने से ।
- ५. स्पर्शमय सुख का वियोग करने से।
- ६. स्पर्शमय दुःख का संयोग करने से।

भवति। भवति । फासामातो सोक्खातो अववरोवेत्ता स्पर्शमयात् सौख्याद् अव्यपरोपयिता भवति। भवति । फासामएणं दुक्खेणं असंजोएता स्पर्शमयेन दुःखेन असंयोजयिता भवति । भवति।° द२. तेइंदिया णं जीवा समारभमाणस्स त्रीन्द्रियान् जीवान् समारभमाणस्य छव्विहे असंजमे कज्जति, तं जहा-षड्विधः असंयमः कियते, तद्यथा\_ घाणामातो सोक्खातो ववरोवेसा न्नाणमयात् सौख्याद् व्यपरोपयिता भवति । भवति । घाणामाएणं दुक्लेणं संजोगेत्ता घ्राणमयेन दुःखेन संयोजयिता भवति । भवति । • जिब्भामातो सोक्खातो ववरोवेत्ता जिह्वामयात् सौख्याद् व्यपरोपयिता भवति । भवति । जिब्भामएणं दुक्खेणं संजोगेत्ता जिह्वामयेन दुःखेन संयोजयिता भवति । भवति ।° फासामातो सोक्खातो ववरोवेत्ता स्पर्श्तमयात् सौख्याद् भवति । भवति । फासामएणं दुक्खेणं स्पर्श्वमयेन दुःखेन संयोजयिता भवति । संजोगेत्ता

भवति ।

# खेत्त-पव्वय-पदं

**८३. जंबुद्दीवे दीवे छ अकम्मभूमी**ओ पण्णत्ताओ, तं जहा— हेमवते, हेरण्णवते, हरिवस्से, रम्मगवासे, देवकुरा, उत्तरकुरा।

क्षेत्र-पर्वत्त-पदम् जम्बूद्वीपे द्वीपे षड् अकर्मभूम्यः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा..... हैमवतं, हैरण्यवतं, हरिवर्ष, रम्यक्वर्षं, देवकुरुः, उत्तरकुरुः ।

# क्षेत्र-पर्वत-पद

द३. जम्बूढीप द्वीप में छह अकर्मभूमियां हैं—

१. हैमवत, २. हैरण्यवत, ३. हरिवर्ष, ४. रम्यकवर्ष, ५. देवकुरु, ६. उत्तरकुरु ।

द४. जंबुद्दीवे दीवे छव्वासा पण्णत्ता, तं जहा---भरहे, एरवते, हमवते, हेरण्णवए, हरिवासे, रम्मगवासे । द४. जंबुद्दीवे दीवे छ वासहरपव्वता

- ८४. जडुद्दाव दाव छ मासहरपच्यता पण्णता, तं जहा\_\_\_\_\_\_\_\_\_ चुल्लहिमवंते, महाहिमवंते, णिसढे, णीलवंते, रुष्पी, सिहरी।
- ⊭६. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स दाहिणे णं छ कूडा पण्णत्ता, तं जहा.... चुल्लहिमवंतकूडे, वेसमणकूडे, महाहिमवंतकूडे, वेरुलियकूडे, णिसढकुडे, रुयगकुडे।
- ८७. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स उत्तरे णं छकूडा पण्णत्ता, तं जहा− णीलवंतकूडे, उवदंसणकूडे, रुप्पिकूडे, मणिकंचणकूडे, सिहरिकुडे, तिर्गिछिकूडे।

महादह-पदं

म्म. जंबुद्दीवे दीवे छ महद्दहा पण्णत्ता, तं जहा— पउमद्दहे, महापउमद्दहे, तिगिछिद्दहे, केसरिद्दहे, महापोंडरीयद्दहे, पुंडरीयद्दहे । तत्थ णं छ देवयाओ महिड्रियाओ जाव पलिओवमट्टितियाओ परिवसंति, तं जहा— सिरी, हिरी, धिती, कित्ती, बुद्धी, बच्छी । जम्बूढीपे द्वीपे षड्वर्षाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा– भरतं, ऐरवतं, हैमवतं, हैरण्यवतं, हरिवर्षं, रम्यक्वर्षम् । जम्बूद्वीपे द्वीपे पड् वर्षधरपर्वताः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— क्षुद्बहिमवान्, महाहिमवान्, निषधः, नीलवान्, रुवमी, शिखरी । जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य दक्षिणे पट् कूटानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा—

क्षुद्रहिमवत्कूटं, वैश्रमणकूटं, महाहिमवत्कूटं, वैडूर्यकूटं, निषधकूटं, रूचककूटम् । जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य उत्तरे षट् कूटानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा.... नीलवत्कूटं, उपदर्शनकूटं, हक्मिकूटं, मणिकाञ्चनकूटं, शिखरिकूटं, तिमिञ्छिकूटम् ।

#### महाद्रह-पदम्

जम्बूढ़ीपे ढीपे षड् महाद्रहाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा... पद्मद्रहः, महापद्मद्रहः, तिगिव्चिछद्रहः केशरीद्रहः, महापुण्डरीकद्रहः, पुण्डरीकद्रहः। तत्र षड् देव्यः महद्धिकाः यावत् पल्योपमस्थितिकाः परिवसन्ति, तद्यथा.... श्रीः, ह्रीः, धृतिः, कीर्तिः, वुद्धिः, लक्ष्मीः। ५४. जम्बूद्वीप में छह वर्ष [क्षेत्र] हैं—

१. भरत, २. ऐरवत, ३. हैमवत, ४. हैरण्यवत, ४. हरिवर्ष, ६. रम्यकवर्ष । ६४. जम्बूद्वीप द्वीप में छह वर्षधर पर्वत हैं---

- १. क्षुद्रहिमवान्, २. महान्हिमवान्,
- ३. निषध, ४. नीलवान्, ५. घ्वभी,
- ६. शिखरी ।

द६. जम्बूहीप द्वीप में मन्दर पर्वत के दक्षिण-भाग में छह कूट [ चोटियां ] हैं—-

१. क्षुद्रहिमवत्कूट, २. वैश्वमणकूट,
३. महाहिमवत्कूट, ४. वैडूर्वकूट,
५. निषधकूट, ६. रुचककूट।
५७. जम्बूट्टीप द्वीप में मन्दर पर्वत के उत्तरभाग में छह कूट हैं—
१. नीलवत्कूट, २. उपदर्शनकूट,
३. ६विमकूट, ४. मणिकाञ्चनकूट,
५. शिखरीकूट, ६. तिगिञ्छिकूट।

# महाद्रह-पद

५५. जम्बूढीप ढीप में छह महाद्रह हैं -१. पद्मद्रह, २. महापद्मद्रह,
३. तिगिव्छिद्रह, ४. केणरिद्रह,
५. महापुण्डरीकद्रह, ६. पुण्डरीकद्रह ।
उनमें छह महद्धिक, महायुति, महाशवित,
महाशय, महावल, महासुख तथा पल्योपम
की स्थिति वाली छह देवियां परिवास
करती हैं--१. श्री, २. ही, ३. धृति, ४. कीर्ति,
५. बुद्धि, ६. लक्ष्मी ।

#### **६७४**

णदो-पदं

∝ ह. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पब्वयस्स दाहिणेणं छमहाणदीओ पण्णत्ताओ, तं जहा— गंगा, सिंधू, रोहिया, रोहितंसा,

हरी, हरिकंता ।

६०. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पब्वयस्स उत्तरे णं छमहाणदीओ पण्णत्ताओ, तं जहा\_\_\_ णरकंता, णारिकंता, सुवण्णकूला,

रुप्पकूला, रत्ता, रत्तवती ।

- ९१. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स पुरत्थिमेणं सीताए महाणदीए उभयकूले छ अंतरणदीओ पण्णत्ताओ, तं जहा---गाहावती, बहवती, पंकवती, तत्तयला, मत्तयला, उम्मत्तयला।
- १२. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्ययस्स पच्चित्थिमे जं सीतोदाए महाणदीए उभयकूले छ अंतरणदीओ पण्णत्ताओ, तं जहा\_\_\_

खोरोदा, सीहसोता, अंतोवाहिणी, उम्मिमालिणी, फेणमालिणी, गंभोरमालिणी ।

धायइसंड-पुक्खरवर-पदं

९३. धायइसंडदीवपुरत्थिमद्धे णं छ अकम्मभूमीओ पण्णत्ताओ, तं जहा.\_\_

हेमवए, \*हेरण्णवते, हरिवस्से,

- रम्मगवासे, देवकुरा, उत्तरकुरा ।°

नदी-पदम्

जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य दक्षिणे षड् महानद्यः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—

गङ्गा, सिन्धुः, रोहिता, रोहितांशा, हरित्, हरिकान्ता । जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य उत्तरे षड् महानद्यः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—

नरकान्ता, नारीकान्ता, स्वर्णकूला, रूप्यकूला, रक्ता, रक्तवती । जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य पूर्व-स्मिन् शीतायाः महानद्याः उभयकूले षड् अन्तर्नद्यः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—

ग्राहवती, द्रहवती, पङ्कवती, तप्तजला, मत्तजला, उन्मत्तजला । जम्बूद्वोपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य परिचमे शीतोदायाः महानद्याः उभयकूले षड् अन्तर्नद्यः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा....

क्षीरोदा, सिंहस्रोताः, अन्तर्वाहिनी, उमिमालिनी, फेनमालिनी, गम्भीरमालिनी ।

**धातकोषण्ड-पुष्करवर-पदम्** धातकीषण्डद्वीपपौरस्त्यार्धे षड् अकर्म-भूम्यः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—

हैमवतं, हैरण्यवतं, हरिवर्षं, रम्यकत्रर्षं, देवकुरुः, उत्तरकुरुः । एवं यथा जम्बूद्वीपे द्वीपे यावत् अन्तर्नद्यः

#### नदी-पद

५९. जम्बूढीप ढीप में मन्दर पर्वत के दक्षिण भाग में छह महानदियां हैं----

१. गंगा, २. सिन्यु, ३. रोहिता,

४. रोहितांशा, ५. हरि, ६. हरिकांता ।

 ७म्बुद्वीप द्वीप में मन्दर पर्वत के उत्तर-भाग में छह महानदियां हैं----

१. नरकांता, २. नारीकांता

३. सुवर्णकूला, ४. रूप्यकूला,

५. रक्ता, ६. रक्तवती ।

- ६१. जम्बूढीप ढीप के मन्दर पर्वत के पूर्वभाग में सीता महानदी के दोनों किनारों में मिलने वाली छह अन्तर्नदियां हैं----१. ग्राहवती, २. द्रहवती, ३. पंकवती,
  - ४. तप्तजला, ४. मत्तजला,

६. उन्मत्तजला ।

६२. जम्बूढीप ढीप में मन्दर पर्वंत से पश्चिम-भाग में सीतोदा महानदी के दोनों किनारों में मिलने वाली छह अन्तर्नदियां हैं---

१. क्षीरोदा, २. सिंहस्रोता,

३. अन्तर्वाहिनी, ४. र्डाममालिनी,

५. फेनमालिनी, ५. गम्भीरमालिनी ।

#### धातकीषण्ड-पुष्करवर-पद

१३. धातकीषण्ड ढीप के पूर्वार्ध में छह अकर्म-भूमियां है----

१. हैमवत, २. हैरण्यवत, ३. हरिवर्ष,

४. रम्यकवर्षे, ४. देवकुरु, ६. उत्तरकुरु ।

६४. इसी प्रकार जम्बूढीप ढीप में जैसे वर्ष, वर्षधर आदि से अन्तर्-नदी तक का वर्णन किया गया है, वैसे ही यहां जानना चाहिए।

जाव पुक्खरवरदीवद्धपच्चत्थिमद्धे भाणितव्वं ।

#### उउ-पदं

९४. छ उद्द पण्णत्ता, तं जहा.... पाउसे, वरिसारत्ते, सरए, हेमंते, वसंते, गिम्हे ।

# ओमरत्त-पदं

अतिरत्त-पदं

६६. छ ओमरत्ता पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_\_\_ ततिए पव्वे, सत्तमे पव्वे, एक्कारसमे पक्ष्वे, पण्णरसमे पव्वे, एगूणवीस-इमे पव्वे, तेवीसइमे पव्वे ।

# अतिरात्र-पदम्

चतुर्विंशतितमं पर्व ।

अवमरात्र-पदम्

त्रिविंशतितमं पर्व ।

षड् अवमरात्राः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा---

तृतीयं पर्व, सप्तमं पर्व, एकादशं पर्व,

पञ्चदशं पर्वं, एकोनविंशतितमं पर्वं,

षड् अतिरात्राः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—

चतूर्थं पर्व, अष्टमं पर्व, द्वादशं पर्व,

षोडशं पर्व, विंशतितमं पर्व,

१७. छ अतिरित्ता पण्णत्ता, तं जहा-चउत्थे पव्वे, अट्ठमे पव्वे, दुवालसमे पव्वे, सोलसमे पव्वे, बीसइमे पव्वे, चउवीसइमे पव्वे।

# अत्थोग्गह-पदं

६८. आभिणिबोहियणाणस्सणं छव्विहे अत्थोग्गहे पण्णत्ते, तं जहा\_\_\_ अर्थावग्रह-पदम् आधिनिबोधिकजानस्म ।

आभिनिबोधिकज्ञानस्य षड्विधः अर्थावग्रहः प्रज्ञप्तः, तद्यथा—

For Private & Personal Use Only

# स्थान ६ : सूत्र ९४-९८

इसी प्रकार धातकीषण्ड द्वीप के पश्चि-मार्ध, पुष्करवरद्वीपार्ध के पूर्वार्ध और परिचमार्ध में जानना चाहिए ।

# ऋतु-पद

६५. ऋतुएं छह हैं<sup>३५</sup> ---१. प्रावृट्----आषाढ और श्रावण, २. वर्षा ----भाद्रपद और आश्विन, ३. शरद् - कार्तिक और मृयशिर, ४. हेमन्त --पौष और माध, ४. वसन्त --फाल्मुन और चैत्र, ६. ग्रीष्म --वैशाख और ज्येष्ठ।

# अवमरात्र-पद

- ६६. छह अवमरात्न [तिथिक्षय] होते हैं १. तीसरे पर्व --आषाढ-कृष्णपक्ष में,
  - २. सातवें पर्व---भाद्रपद-कृष्णपक्ष में,
  - ३. ग्यारहवें पर्व—कातिक-कृष्णपक्ष में,
  - ४. पन्द्रहवें पर्व----पौष-कृष्णपक्ष में,
  - ५. उन्नीसवें पर्व फाल्गुन-कृष्णपक्ष में,
  - ६. तेईसवें पर्व—वैसाख-क्रब्णपक्ष में ।

# अतिरात्र-पद

- ६७. छह अतिराव [तिथिवृद्धि] होते हैं—
  - १. चौथे पर्व--आषाढ-शुक्लपक्ष में,
  - २. आठवें पर्व —भाद्रपद-सुक्लपक्ष में,
  - ३. तारहवें पर्व---कार्तिक-शुक्लपक्ष में,
  - ४. सोलहवें पर्व∽∽पौष-जुक्लपक्ष में,
  - वीसवें पर्व—फाल्गुन-शुक्लपक्ष में,
  - ६. चौत्रीसवें पर्व---वैसाख-जुक्लपक्ष में,

# अर्थावग्रह-पद

९⊏. आभिनिवोधिक ज्ञान का अर्थावग्रह छह प्रकार का होता है---

#### ६७४

षड् ऋतवः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा---

प्रावृड्, वर्षारात्र:, शरद्,

हेमन्तः वसन्तः, ग्रीष्मः ।

यावत्

भणितव्यम् ।

ऋतु-पदम्

पुष्करवरद्वीपार्धपाश्चात्याधें

सोइंदियत्थोग्गहे, •र्चावखदियत्थोग्गहे, घाणिदियत्थोग्गहे, जिब्भिदियत्थोग्गहे, फासिदियत्थोग्गहे,° णोइंदियत्थोग्गहे । ओहिणाण-पदं

#### अवयण-पदं

१००. णो कष्पइ णिग्गंथाण वा णिग्गंथीण वा इमाइं छअवयणाइं वदित्तए, तं जहा— अलियवयणे, हीलियवयणे, खिसितवयणे, फरुसवयणे, गारत्थियवयणे, विउसवितं वा पुणो उदीरित्तए ।

#### कप्पस्स पत्थार-पदं

१०१. छ कप्पस पत्थारा पण्णत्ता, तं जहा\_\_ पाणातिवायस्स वायं वयनाणे । मुसाबायस्स वायं वयनाणे, अदिण्णादाणस्स वायं वयमाणे, अविरतिवायं वयमाणे, अपुरिसवायं वयमाणे, दासवायं वयमाणे\_\_ ६७६

श्रोत्रेन्द्रियार्थावग्रहः, चक्षुरिन्द्रियार्थावग्रहः, झाणेन्द्रियार्थावग्रहः, फिह्वेन्द्रियार्थावग्रहः, नो इन्द्रियार्थावग्रहः । **अवधिज्ञान-पदम्** पड्विघं अवधिज्ञानं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा— आनुगामिकं, अनानुगामिकं, वर्धमानकं,

हीयमानकं, प्रतिपाति, अप्रतिपाति ।

#### अवचन-पदम्

नो कल्पते निर्ग्रन्थानां वा निर्ग्रन्थीनां वा इमानि षड् अवचनानि वदितुम्, तद्यथा.... अलीकवचनं, हीलितबचनं, खिसितवचनं, परुषवचनं, अगारस्थितयचनं, व्यवद्यमितं वा पुनः उदीरयितुम् ।

#### कल्पस्यप्रस्तार-पदम्

षड् कल्पस्य प्रस्ताराः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— प्राणातिपातस्य वादं वदन्, मृषावादस्य वादं वदन्, अदत्तादानस्य वादं वदन्, अविरतिवादं वदन्, अपुरुषवादं वदन्, दासवादं वदन्—

#### स्थान ६ : सूत्र ६६-१०१

- १. ओलेन्द्रिय अर्थावग्रह,
- २. चक्षुरिन्द्रिय अर्थावग्रह,
- ३. झाणेन्द्रिय अर्थावग्रह,
- ४. जिह्वे न्द्रिय अर्थावग्रह,
- ५. न्पर्शनेन्द्रिय अर्थावग्रह,
- ६. नोइन्द्रिय अर्थावग्रह ।

#### अवधिज्ञान-पद

६९. अवधिज्ञान<sup>३६</sup> के छह प्रकार हैं --१. आनुगामिक, २. अनानुगामिक,
३. वर्धमान, ४. हीयमान, ५. प्रतिपाति,
६. अप्रतिपाति ।

#### अवचन-पद

- १००. निर्ग्रन्थ और निर्ग्रन्थियों को छह अवचन [गहित वचन] नहीं बोलने चाहिए---१. अलीकवचन---असत्यवचन, २. हीलितवचन---अवहेलनायुक्तवचन, ३. खिसितवचन---मर्मवेधीवचन,
  - ४. परुषवचन—कटुकवचन,

४ अगारस्थितवचन --मेरा पुत्र, मेरो माता ऐसा सम्बन्ध सूचक वचन । ६ उपश्रांत कलह को उभाडऩे वाला वचन ।

#### कल्प-प्रस्तार-पद

इच्चेते छकप्पस्स पत्थारे पत्थरेत्ता सम्ममपडिपूरेमाणे तट्ठाणपत्ते ।

# पलिमंथु-पदं

- १०२. छ कप्पस्स पलिमंथु पण्णत्ता, तं जहा— कोकुइते संजमस्स पलिमंथू, मोहरिए सच्चवयणस्स पलिमंथू, चक्खुलोलुए ईरियावहियाए पलिमंथू, तितिणिए एसणागोयरस्स पलिमंथू, इच्छालोभिते मोत्ति-मग्गस्स पलिमंथू, भिज्जाणिदाण-
  - मग्गस्स पलिमंथू, भिज्जाणिदाण-करणे मोक्खमगास्स पलिमंथू, सब्वत्थ भगवता अणिदाणता पसत्था।

#### ६७७

इत्येतान् षट् कल्पस्य प्रस्तारान् प्रस्तार्थं सम्यक् अप्रतिपूरयन् तत्स्थानप्राप्तः ।

#### पलिमन्थु-पदम्

षड् कल्पस्य परिमन्थवः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— कौकुचितः संयमस्य परिमन्थुः, मौखरिकः सत्यवचनस्य परिमन्थुः, चक्षुलोंलुपः ऐर्यापथिक्याः परिमन्थुः, 'तितिणिकः' एषणागोचरस्य परिमन्थुः, इच्छालोभिकः मुक्तिमार्गस्य परिमन्थुः, भिष्धानिदानकरणं मोक्षमार्गस्य परिमन्थुः, सर्वत्र भगवता अनिदानता प्रज्ञस्ता ।

#### स्थान ४ : सूत्र १०२-१०३

इस प्रकार कल्प के प्रस्तारों को स्थापित कर यदि कोई साधु उन्हें प्रमाणित न कर सके तो वह तत्स्थान प्राप्त होता है— आरोपित दोष के प्रायश्चित्त का भागी होता है।

# पलिमन्थु-पद

१०२. कल्प [साध्वाचार] के छह परिमंथु [प्रतिपक्षी] हैं<sup>°∠</sup>— १. कौकुचित ⊶चपलता करने वाला संयम का परिमंथु है। २. मौखरिक---वाचाल सत्यवचन का परिमंथु है। ३. चक्षुलोलुप---दृष्टि-आसक्त ईर्यापथिक

> का परिमंथु है । ४. तिंतिणक - -चिड़चिड़े स्वभाव वाला भिक्षा की एषणा का परिमंथु है ।

> ४. इच्छालोभिक ⊸अतिलोभी मुक्तिमार्ग का परिमंथु है ।

> ६. भिध्यानिदानकरण----आसक्तभाव से किया जाने वाला पौद्गलिक सुखों का संकल्प मोक्षमार्ग का परिमंथु है। भगवान् ने अनिदानता को सर्वत्न प्रशस्त कहा है।

#### कप्पठिति-पदं

१०३. छव्विहा कप्पट्टिती पण्णत्ता, तं जहा----सामाइयकप्पट्टिती, छेओवट्टावणियकप्पट्टिती, णिव्वट्ठकप्पट्टिती, णिव्वट्ठकप्पट्टिती, जिणकप्पट्टिती, थेरकप्पट्रिती ।

# कल्पस्थिति-पदम्

षड्विधा कल्पस्थितिः तद्यथा----सामायिककल्पस्थितिः, छेदोपस्थापनीयकल्पस्थितिः, निर्विशमानकल्पस्थितिः, निर्विष्टकल्पस्थितिः, जिनकल्पस्थितिः, स्थविरकल्पस्थितिः ।

# कल्पस्थिति-पद

- प्रज्ञप्ताः, १०३. कल्पस्थिति छह प्रकार की है"---
  - १. सामायिककरुपस्थिति,
  - २. छेदोषस्थापनीवकल्पस्थिति,
  - ३. निविशमानकल्पस्थिति,
  - ४. निर्विष्टकल्पस्थिति,
  - ५. जिनकल्पस्थिति,
  - ६. स्थविरकल्पस्थिति ।

#### महावीरस्स छट्टभत्त-पदं

१०४. समणे भगवं महावीरे छट्ठेणं भत्तेणं अपाणएणं मुंडे \*भवित्ता अगाराओ अणनारियं° पव्वइए । १०५. समणस्स णं भगवओ महावीरस्स छट्ठेणं भत्तेणं अपाणएणं अणंते अणुत्तरे •णिव्वाधाए णिरावरणे कसिणे पडिपुण्णे केवलवरणाण-दंसणे° समुप्पण्णे ।

१०६. समणे भगवं महावीरे छट्ठेणं भत्तेणं अपाणएणं सिद्धे •बुद्धे मूत्ते अंतगडे परिणिव्वुडे° सन्व-दुक्खप्पहीणे ।

#### विमाण-पदं

१०७. सणंकुमार...माहिदेसु णं कप्पेसु विमाणा छ जोयणसयाइं उड्ड उच्चत्तेणं पण्णत्ता ।

#### देव-पदं

१०८. सणंकुमार-माहिदेसु णं कप्पेसु देवाणं भवधारणिज्जगा सरीरगा उक्कोसेणं छ रयणीओ उड्र उच्चत्तेणं पण्णता ।

#### भोयण-परिणाम-पदं

१०९. छव्विहे भोयणपरिणामे पण्णत्ते, तं जहा—

मणुण्णे, रसिए, पीणणिज्जे,

#### महावीर का षष्ठभक्त-पद

- १०४. श्रमण भगवान् महावीर अपानक छटू-भवत तपस्या में मुण्ड होकर अगार से अनगारत्व में प्रव्नजित हुए ।
- १०५. श्रमण भगवान् महावीर को अपानक छट्न भक्त की तपस्था में अनन्त, अनुत्तर, निर्व्याघात, निरावरण, वृत्स्न, प्रतिपूर्ण केवलवरज्ञानदर्शन उत्पन्न हुआ।
- १०६ श्रमण भगवान् महावीर अपानक छट्ट-भवत में सिद्ध, बुद्ध, मुक्त, अन्तकृत और सर्वदुःखों से रहित हुए।

#### विमान-पद

१०७. सनत्कुमार तथा माहेन्द्र देवलोक के विमान छह सौ योजन ऊंचे होते हैं।

#### देव-पद

का भवधारणीय शरीर ऊंचाई में छह रत्नि का होता है ।

#### भोजन-परिणाम-पद

प्रज्ञष्त:, १०९ भोजन का परिणाम\* छह प्रकार का होता है— १. मनोज्ञ--मन में आह्लाद उत्पन्न करने वाला । ३. प्रीणनीय----रस, रक्त आदि धातुओं में समता लाने वाला। ४. बृंहणीय---धातुओं को उपचित करने वाला। ५. मदनीय--काम को बढ़ाने वाला । ६. दर्ष्पणीय—पुष्टिकारक ।

# श्रमणः भगवान् महावीरः षष्ठेन भक्तेन

अपानकेन मुण्डो भूत्वा अगारात् अनगारितां प्रव्रजितः । श्रमणस्य भगवतः महावीरस्य षष्ठेन भवतेन अपानकेन अनन्तं अनूत्तरं निर्व्याधातं निरावरणं कृत्स्न प्रतिपूर्णं केवलवरज्ञानदर्शनं समुत्पन्नम् ।

**६७**៩

महावीरस्य षष्ठभक्त-पदम्

श्रमणः भगवान् महावीरः षष्ठेन भक्तेन अपानकेन सिद्धः बुद्धः मुक्तः अन्तकृतः परिनिर्वृतः सर्वदुःखप्रक्षीणः ।

# विमान-पदम्

सनत्कुमार-माहेन्द्रयोः कल्पयोः विमानानि षड् योजनशतानि अध्वं उच्चत्वेन प्रज्ञप्तानि ।

# देव-पदम्

सनत्कुमार-माहेन्द्रयोः कल्पयोः देवानां १०५. सनत्कुमार तथा माहेन्द्र देवलोक में देवों भवधारणीयकानि शरीरकाणि उत्कर्षेण षड् रत्नीः ऊर्घ्वं उच्चत्वेन प्रज्ञप्तानि ।

#### भोजन-परिणाम-पदम्

षड्विधः भोजनपरिणामः तद्यथा....

मनोज्ञः, रसिकः, प्रीणनीयः, बिहणिज्जे, मयणिज्जे, दप्पणिज्जे । बृंहणीयः, मदनीयः, दप्पैणीयः । विस-परिणाम-पदं

विष-परिणाम-पदम्

११०. छव्विहे विसपरिणामे पण्णसे, तं जहा....

सोणिताणुसारी, अद्विमिजाणुसारी। शोणितानुसारि, अस्थिमज्जानुसारि।

पट्ट-पदं

१११. छव्विहे पट्टे पण्णत्ते, तं जहा\_\_\_\_ संसयपट्टे, वुग्गहपट्टे, अणुजोगी, अणुलोमे, तहणाणे, अतहणाणे ।

#### षड्विधः विषपरिणामः तद्यथा---

डवके, भुत्ते, णिवतिते, मंसाणुसारी, दष्टं, भुक्तं, निपतितं, मांसानुसारि,

# विष-परिणाम-पद

प्रज्ञप्तः, ११०. विथ का परिणाम छह प्रकार का होता है— १. दघ्ट---किसी विर्षंले प्राणी द्वारा काटे जाने पर प्रभाव डालने वाला । २. भुक्त--खाए जाने पर प्रभाव डालने वाला । स्पृष्ट होकर प्रभाव डालने वाला—त्वग्-विष, दृष्टिविष आदि। ४. मांसानुसारी-- मांस तक की धातुओं को प्रभावित करने वाला । ५. शोणितानुसारी—रक्त तक की धातुओं को प्रभावित करने वाला । ६. अस्थिमज्जानुसारी---- अस्थि-मज्जा तक की धातुओं को प्रभावित करने वॉला ।

# पृष्ट-पदम्

षड्विधं पृष्टं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा— संशयपृष्टं, व्युद्ग्रहपृष्टं, अनुयोगिः, अनुलोमं, तथाज्ञानं, अतथाज्ञानम्।

# पृष्ट-पद

१११. प्रश्न छह प्रकार के होते हैं----१. संशयप्रश्न – संशय मिटाने के लिए पूछा जाने वाला। २. व्युद्ग्रहप्रश्न-मिथ्या अभिनिवेश से दूसरे को पराजित करने के लिए धूछा जाने वाला । ३. अनुयोगी---व्याख्या के लिए पुछा जाने वाला । ४. अनुलोम—कुशलकामना से पूछा जाने याला । ५. तथाज्ञान—स्वयं जानते हुए भी दूसरों की ज्ञानवृद्धि के लिए पूछा जाने वाला । ६. अतथाज्ञान-स्वयं न जानने की स्थिति

में पूछा जाने वाला **।** 

#### ६८०

स्थान ६ : सूत्र ११२-११८

# विरहिय-पदं

११२. चमरचंचा णं रायहाणी उक्कोसेणं छम्मासा विरहिया उववातेणं ।

- ११३. एगमेगे णं इंदट्टाणे उक्कोसेणं छम्मासे विरहिते उववातेणं ।
- ११४. अधोसत्तमा णं पुढवी उक्कोसेणं छम्मासा विरहिता उववातेणं ।
- ११५. सिद्धिगती णं उक्कोसेणं छम्मासा विरहिता उववातेणं ।

#### आउयबंध-पदं

- ११६. छव्विधे आउपबंधे पण्णत्ते, तं जहा.\_\_ जातिणामणिधत्ताउए, गतिणामणिधत्ताउए, ठितिणामणिधत्ताउए, ओगाहणाणामणिधत्ताउए, वएसणामणिधत्ताउए, अणुभागणामणिधत्ताउए ।
- ११७. णेरइयाणं छव्विहे आउयवंषे पण्णत्ते, तं जहा\_\_\_ जातिणामणिहत्ताउए, •गतिणामणिहत्ताउए, ठितिणामणिहत्ताउए, ओगाहणाणामणिहत्ताउए, पएसणामणिहत्ताउए,° अणुभागणामणिहत्ताउए । ११८. एवं जाव वेमाणियाणं ।

# विरहित-पदम्

चमरचञ्चा राजधानी उत्कर्षेण षण्मासान् विरहिता उपपातेन ।

एकैकं इन्द्रस्थानं उत्कर्षेण षणुमासान् विरहितं उपपातेन ।

विरहिता उपपातेन ।

सिद्धिगतिः उत्कर्षेण विरहिता उपपातेन ।

# आयुर्बन्ध-पदम्

षड्विध: आयुर्बन्ध: प्रज्ञप्त:, तद्यथा ११६. आयुष्य का बंध छह प्रकार का होता है\*'-

जातिनामनिधत्तायुः, गतिनामनिधत्तायुः, स्थितिनामनिधत्तायुः, अवगाहनानामनिधत्तायुः, प्रदेशनामनिधत्तायुः, अनुभागनामनिधत्तायुः। नैरयिकाणां षड्विधः आयुर्बन्धः प्रज्ञप्तः, ११७. नैरयिकों के आयुष्य का बंध छह प्रकार तद्यथा— जातिनामनिधत्तायुः, गतिनामनिधत्तायुः, स्थितिनामनिधत्तायुः, अवगाहनानामनिधत्तायुः, प्रदेशनामनिधत्तायुः, अनुभागनामनिधत्तायु: ।

एवं यावत् वैमानिकानाम् ।

# विरहित-पद

- ११२, चमरचञ्चा राजधानी में उत्कृष्टरूप से छह महीनों तक उपपात का विरह [व्यवधान] हो सकता है।
- ११३. प्रत्येक इन्द्र के स्थान में उत्क्रब्टरूप से छह महीनों तक उपपात का विरह हो सकता है ।
- अधःसप्तमापृथिवी उत्कर्षेण षण्मासान् ११४ निचली सातवीं पृथ्वी में उत्कृष्ट रूप से छह गहीनों तक उपपात का विरह हो सकता है।
  - षण्मासान् ११५. सिडिंगति में उत्कृष्टरूप से छह महीनों तक उपपात का विरह हो सकता है ।

# आयुर्बन्ध-पद

१. जातिनामनिषिक्तायु, २. गतिनामनिषिक्तायु, ३. स्थितिनामनिषिक्तायु, ४. अवगाहनानामनिषिक्तायु, **१. प्रदेशनामनिषिक्**तायु, ६. अनुभागनामनिषिक्तायु । का होता है—-१. जातिनामनिषिक्तायु, २. गतिनामनिषिक्तायु, ३. स्थितिनामनिषिक्ताय,

- ४. अवगाहनानामनिषिक्तायु,
- ५. प्रदेशनामनिषिक्तायु,
- ६. अनुभागनामनिषिक्तायु ।

११८. इसी प्रकार वैमानिक तक के सभी दण्डकों के जीवों में आयुष्य का बंध छह प्रकार का होता है ।

#### ६८१

## स्थान ६ : सूत्र ११६-१२४

परभवियाउय-पदं

परभविकायुः-पदम्

११९. णेरइया णियमा छम्मासाव-सेसाउया परभवियाउयं पगरेंति ।

१२०. एवं—असुरकुमारावि जाव थणियकुमारा ।

१२१. असंखेञ्जवासाउया सण्णिपंचिदिय-तिरिक्खजोणिया णियमं छम्मा-सावसेसाउया परभवियाउयं पगरेंति ।

१२२. असंखेज्जवासाउया सण्णिमणुस्सा णियमं <sup>•</sup>छम्मासावसेसाउया परभवियाउयं<sup>°</sup> पगरेंति ।

१२३. वाणमंतरा जोतिसवासिया वेमाणिया जहा णेरइया । नैरयिका नियमं षण्मासावशेषायुषः परभविकायुः प्रकुर्वन्ति ।

एवम्—असुरकुमाराअपि यावत् स्तनित कुमाराः ।

असंस्येयवर्षायुषः संज्ञिपञ्चेन्द्रियतिर्यग-योनिकाः नियमं पण्मासावशेपायुषः परभविकायुः प्रकुर्वन्ति ।

असंख्येयवर्षांधुषः संज्ञिमनुष्याः नियमं षण्मासावञेपायुषः परभविकायुः प्रकृर्वन्ति ।

वानमन्तराः ज्यौतिषवासिकाः वैमानिकाः यथा नैरयिकाः ।

#### भाव-पदं

१२४. छव्दिधे भावे पण्णत्ते, तंजहा— ओदइए, उवसमिए, खइए, खओवसमिए, पारिणामिए, सण्णिवातिए ।

## पडिक्कमण-पदं

१२५्र. छव्विहे पडिक्कमणे पण्णत्ते, तं जहा— उच्चारपडिक्कमणे,

#### भाव-पदम्

षड्विधः भावः प्रज्ञप्तः, तद्यथा— औदयिकः, औपशमिकः, क्षायिकः, क्षायोपशमिकः, पारिणामिकः, सान्निपातिकः ।

#### प्रतिक्रमण-पदम्

षड्विधं प्रतिकमणं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा— उच्चारप्रतिकमणं,

# परभविकायुः-पद

११९. नैरयिक वर्तमान आयुष्य के छह मास दोष रह जाने पर निश्चय ही परभव के आयुष्य का बंध करते हैं ।

१२०. इसी प्रकार असुरकुमार से स्तनितकुमार तक के सभी भवनपति देव वर्तमान आयुष्य के छह मास शेष रहने पर निक्चय ही परभव के आुष्य का बंध करते हैं।

१२१. असंख्य वर्ष की आयु वाले समनस्क-तिर्यक्**योनिक-पञ्चेन्द्रिय वर्त्तमान आयुष्य** के छह मास शेय रहने पर निदचय ही परभव के आयुष्य का बंध करते हैं।

१२२. असंख्य वर्ष की आयुवाले समनस्क मनुष्य दर्तमान आयुष्य के छह मास कोय रहने पर निरचय ही परभव के आयुष्य का बंध करते हैं।

१२३. वानमंतर, ज्योतिष्क और वैमानिक देव वर्तमान आयुष्य के छह मास क्षेप रहने पर निश्चय ही परभव के आयुष्य का बंध करते है ।

#### भाव-पद

१२४. भाव<sup>३३</sup> के छह प्रकार हैं----१. औदयिक, २. औपश्रमिक, ३. क्षायिक, ४. क्षायोपशमिक, १. पारिणामिक, ६. सान्निपातिक।

#### प्रतिऋमण-पद

१२५. प्रतिक्रमण छह प्रकार का होता है— १. उच्चार प्रतिक्रमण—मल-त्याग करने के बाद वापस आकर ईर्यापथिकी सून्न के द्वारा प्रतिक्रमण करना । पासवणपडिक्कमणे, इत्तरिए, आवकहिए, जंकिचिमिच्छा, सोमणंतिए । ६द२

प्रस्रवणप्रतिक्रमणं, इत्त्वरिकं, घावत्कथिकं, यत्किव्चिद्मिथ्या, स्वापनान्तिकम् ।

### णक्खत्त-पदं

- १२६. कत्तियाणक्खत्ते छत्तारे पण्णत्ते ।
- १२७. असिलेसाणवलत्ते छत्तारे पण्णत्ते ।

#### पावकम्म-पदं

१२८. जीवा णं छट्ठाणणिव्वत्तिए पोग्गले पावकम्मत्ताए चिणिसु वा चिणंति चिणिस्संति वा, तं जहा— पुढविकाइयणिव्वत्तिए, •ैआउकाइयणिव्वत्तिए, तेउकाइयणिव्वत्तिए, वाउकाइयणिव्वत्तिए, वणस्सइकाइयणिव्वत्तिए, तसकायणिव्वत्तिए । एवं—चिण-उवचिण-बंध उदीर-वेय तह णिज्जरा चेव ।

# नक्षत्र-पदम्

कृत्तिकानक्षत्रं षट्तारं प्रज्ञप्तम् । अश्लेषानक्षत्रं षट्तारं प्रज्ञप्तम् ।

# पापकर्म-पदम्

जीवा षट्स्थाननिर्वतितान् पुद्गलान् पापकर्मतया अर्चेषुः वा चिन्वन्ति वा चेष्यन्ति वा, तद्यथा— पृथिवीकायिकनिर्वतितान्, अप्कायिकनिर्वतितान्, तेजस्कायिकनिर्वतितान्, वायुकायिकनिर्वतितान्, वनस्पतिकायिकनिर्वतितान्, वसकायनिर्वतितान् । एवम्—चय-उपचय-बन्ध उदीर-वेदाः तथा निर्जरा चैव ।

# स्थान ६ : सूत्र १२६-१२८

२. प्रस्रवण प्रतिक्रमण—मूत्र-त्याग करने बाद वापस आकर ईर्यापथिकी सूत्र के द्वारा प्रतिक्रमण करना । ३. इत्वरिक प्रतिक्रमण—दैवसिक, रात्निक आदि प्रतिक्रमण करना । ४. यावरकथिक प्रतिक्रमण—हिंसा आदि से सर्वथा निवृत्त होना अथवा आजीवन अनशन करना । ६. यत्किचित् मिथ्यादुष्कृत प्रतिक्रमण— साधारण अयतना होने पर उसकी विशुद्धि के लिए 'मिच्छामिदुक्कडं' इस भाषा में खेद प्रकट करना । ६. स्वप्नान्तिक प्रतिक्रमण—सोकर उठने के पश्चात् ईर्यापथिकी सूत्र के द्वारा प्रति-क्रमण करना ।

#### नक्षत्र-पद

- १२६. कृत्तिका नक्षत के छह तारे हैं ।
- १२७. अश्लेपा नक्षत्न के छह तारे हैं ।

# पापकर्म-पद

१२८. जीवों ने छह स्थान निर्वतित पुद्गलों को पापकर्म के रूप में ग्रहण किया था, करते है और करेंगे----

- १. पृथ्वीकायनिर्वतित,
- २. अप्कायनिर्वतित,
- ३. तेजस्कायनिर्वतित,
- ४. वायुकायनिर्वतित,
- ५. वनस्पतिकायनिर्वतित,
- ६. व्रसकायनिर्वतितः।

इसी प्रकार जीवों के षट्काय निवर्तित पुद्गलों का पापकर्म के रूप में उपचय, बंध, उदीरण, वेदन और निर्जरण किया है, करते हैं और करेंगे।

,

स्थान ६ : टि० १२६-१३२

पोग्गल-पदं

पुद्गल-पदम्

# पुद्गल-पद

| १२६ छप्पएसिया णं खंधा अणंता<br>पण्णत्ता।                           | षट्प्रदेशिकाः स्कन्धाः अनन्ताः प्रज्ञप्ताः ।                                   | १२६. छह प्रदेशी स्कन्ध अनन्त हैं ।                                                                                      |
|--------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| १३०. छप्पएसोगाढा पोग्गला अणंता<br>पण्णत्ताः।                       | षट्प्रदेशावगाढाः पुद्गलाः अनन्ताः<br>प्रज्ञप्ताः ।                             | १३०. छह प्रदेशावगाढ़ पुद्गल अनन्त हैं।                                                                                  |
| १३१. छसमयहितीया पोग्गला अणंता<br>पण्णत्ता ।                        | षट्समयस्थितिकाः पुद्गलाः अनन्ताः<br>प्रज्ञप्ताः ।                              | १३१ छह समय की स्थिति वाले पुद्गल<br>अनन्त हैं।                                                                          |
| १३२ छगुणकालगा पोग्गला जाव छगुण-<br>लुक्खा पोग्गला अणंता पण्णत्ता । | षट्गुणकालकाः पुद्गलाः यावत्<br>षड्गुणरूक्षाः पुद्गलाः अनन्ताः<br>प्रज्ञप्ताः । | १३२. छह गुण काले पुद्गल अनन्त हैं—<br>इसी प्रकार ज्ञेष वर्ण तथा गंध, रस और<br>स्पर्शो के छह गुण वाले पुद्गल अनन्त हैं । |

# टिप्पणियाँ स्थान-६

#### १. (सू० १)

प्रस्तुत सूत में गण धारण करनेवाले व्यक्ति के लिए छह कसौटियां निर्दिष्ट हैं—

१—अढा—-अश्रद्धावान् पुरुष मर्यादानिष्ठ नहीं हो सकता । जो स्वयं गर्यादानिष्ठ नहीं होता वह दूसरों को मर्यादा में स्थापित नहीं कर सकता ।' इसलिए गणी की प्रथम योग्यता 'अढा'— मर्यादाओं के प्रति विश्वास है ।

१. यथार्थवचन ।

२. प्रतिज्ञा के निर्वाह में समर्थ।

यथार्थभापी पुरुष ही यथार्थ का प्रतिपादन कर सकता है । जो की हुई प्रतिज्ञा के निर्वाह में समर्थ होता है, वही दूसरों में विश्वास उत्पन्न कर सकता है । गणी दूसरों के लिए विश्वस्त होना चाहिए । ैइसलिए उसकी दूसरी योग्यता 'सत्य' है ।

३---मेधा---आगम साहित्य में मेधावी के दो अर्थ प्राप्त होते हें---

१. मर्यादावान् ।

२. श्रुतग्रहण करने की शवित से संपन्न ।

जो व्यक्ति स्वयं मर्यादावान् है, वहीं दूसरों को मर्यादा में रख सकता है और वही व्यक्ति अपने गण में मर्यादाओं का अक्षुण्ण पालन करा सकता है।

जो व्यक्ति तीक्ष्ण बुद्धि से संपन्न होता है, वही श्रुतग्रहण करने में समर्थ होता है। ऐसा व्यक्ति ही दूसरों से श्रुतग्रहण कर अपने शिष्यों को उसका अध्यापन कराने में समर्थ हो सकता है। इस प्रकार वह स्वयं अनेक विषयों का ज्ञाता होकर अपने गण में शिष्यों को भी इसी ओर प्रेरित कर सकता है।' इसलिए उसकी तीसरी योग्यता 'मेधा' है।

४—बहुश्रुतता— जैन परम्परा में 'बहुश्रुत' व्यक्ति का बहुत समादर रहा है । उसे गण का एकमाव्र उपष्टम्भ माना है । उत्तराध्ययन सूत्र में 'बहुस्सुयपुआ' नाम का ग्यारहवां अध्ययन है । उसमें बहुश्रुत की महिमा बतलाई गई है । उत्तरवर्ती व्याख्या-ग्रंथों में भी बहुश्रुत व्यक्ति के विषय में अनेक विश्लेष नियम उपजब्ध होते हैं ।\*

प्रस्तुत सूत्र की वृत्ति में वताया गया है कि जो गणनायक वहुश्रुत नहीं होता, वह गण का अनुपकारी होता है । वह अपने शिष्यों की ज्ञानसंपदा कैसे बढ़ा सकता है ? जो गण या कुल अगीतार्थ (अवहुश्रुत) की निश्रा में रहता है, उसका

- स्थानांगवृत्ति, पत्न ३३४: सद्धि ति श्रद्धावान्, अश्रद्धावतो हि स्वयममर्यादावत्तितया परेषां मर्यादास्यापनाःयामसमर्थत्वात् गणधारणानहेंत्वम् ।
- वही, पत ३३४ : सत्यं सद्भ्यो---जीवेभ्यो हितत्या प्रतिज्ञात-ग्रूरतया वा, एवंभूतो हि पुरुषो गणपालक आदेयश्च स्यादिति ।
- ३. स्थानांगवृत्ति, पत ३३५ : मेधावि मर्यादया धावतीत्थेवंशील-मिति निरुक्तिवज्ञात्, एवंभूतो हि गणस्य मर्यादाप्रवत्तंको भवति, अयवा मेधाश्रुतग्रहणगवितस्तद्वत्, एवंभूतो हि श्रुत-मन्यतो झगिति गृहीत्वा शिष्याध्यापने समर्थो भवतीति ।
- ४. देखो—व्यवहार, उद्देशक १०, सूच १४; भाष्य गाथा— ४६-४९।

विस्तार नहीं होता । अगोतार्थं व्यक्ति बालवृढाकुलगच्छ का सम्यक्प्रवर्तन नहीं कर पाता ।'

इसलिए उसको चौथी योग्यता 'बहुश्रुतता' है ।

५—-शक्ति —गणनायक को शक्तिसम्पन्न होना चाहिए । उसकी शक्तिसंपन्नता के चार अवयव हैं—

१. शरीर से स्वस्थ व दृढ़संहनन वाला होना।

२. मंत्र के विधि-विधानों का ज्ञाता तथा अनेक मंत्रों की सिद्धियों से संपन्न ।

३. तंत्र की सिद्धियों से संपन्न ।

४. परिवार से संपन्न अर्थात् विशिष्ट शिष्यसंपदा से युक्त; विविध विषयों में निष्णात शिष्यों से परिवृत ।\* इसलिए उसकी पांचवीं योग्यता 'शक्ति' है ।

६. अल्पाधिकरणता—अधिकरण का अर्थ है—कलह या विग्रह । जो पुरुष स्वपक्ष या परपक्ष के साथ कलह करता रहता है उसका गौरव नहीं बढ़ता । जिसके प्रति गुस्त्व की भावना नहीं होती वह गण को लाभान्वित नहीं कर सकता ।ै इसलिए गणी की छठी योग्यता अकलह' (प्रशान्त भाव) है ।

२. (सू॰ ३)

प्रस्तुत सूत्र में कालगत निर्षथ अथवा निर्षथी की चिईरण-क्रिया का उल्लेख है। इसमें छह वातों का निर्देश है--

१. मृतक को उपाश्रय से बाहर लाकर रखना।

किसी साधु के कालगत हो जाने पर कुछेक दिधियों का पालन कर उसे उपार्थय से बाहर लाकर परिस्थापित क**र** देना ।

२. मृतक को उपाश्रय से वहिर्भाग से बस्ती के वाहर ले जाना ⊶साधु की उपस्थिति में मृतक का वहन साधु को ही करना चाहिए । इसकी विधि निम्न विवरण में द्रष्टव्य है ।

३. उपेक्षा—वृत्तिकार ने यहां उपेक्षा के दो प्रकारों की सुचना दी है—-

१. व्यापार की उपेक्षा ।

२. अव्यापार की उपेक्षा।

उन्होंने प्रसंगवश उपेक्षा के अर्थ भी भिन्न-भिन्न किए हैं । व्यापार उपेक्षा में उपेक्षा का अर्थ ब्रवृत्ति और अव्यापार उपेक्षा में उपेक्षा का अर्थ उदासीन भाव किया है ।

(१) व्यापार की उपेक्षा का अर्थ है—मृतक विपयक छेदन, वंधन आदि कियाएं जो परंपरा से प्रसिद्ध हैं, उनमें प्रवृत्त होना ।

(२) अव्यापार की उपेक्षा का अर्थ है—मृतक के संबंधियों द्वारा किए जाने वाले सत्कार की उपेक्षा करना—उसमें उदानीन रहना ै। यह अर्थ बहुत ही संक्षिप्त हैं । वृत्तिकार के रूमय में ये बंधन और छेदन की परंपराएं प्रचलित रही हों,

- स्थानांगवृत्ति, पत्न ३३४ : शक्तिमत् शरीरमन्द्रतन्त्रवरिवारादि-सामर्थ्ययुक्तं, तद्धि विविधास्वापरसु गणस्यारयनश्च निस्तारकं भवतीति ।
- ३ वही, पत्न ३३४ : अष्णाहिगरणन्ति अल्पं—अविद्यमानमधि-करणं—स्वपक्षपरपक्षविश्वयो विग्रहो यस्य तत्तया, तद्धचनु-वत्तंकतया गणस्पाहानिकारकं मवतीति ।
- ४. स्थानांगवृत्ति, पत्र ३३५ : उपेक्षा द्विविधा—व्यापारोपेक्षा अव्यापारोपेक्षा च, तत्र व्यापारोपेक्षया तमुपेक्षमाणा:, तद्विष-यायां छेदनयन्धनादिकायां समयप्रसिद्धकियायां व्याप्रियमाणा इत्यर्थः, अव्यापारोपेक्षया च मृतकस्वजनादिभिरत्तं सत्किय-माणम्पेक्षभाषाः तन्नोदासीना इत्यर्थः ।

किन्तु आज इन परंपराओं का प्रचलन नहीं है, अतः इनका हार्द समझ पाना अत्यन्त कठिन है । इन परंपराओं का विस्तृत उल्लेख बृहत्कल्पभाष्य तथा व्यवहारभाष्य में प्राप्त है । उनके संदर्भ में 'उपेक्षा' का अर्थ स्पष्ट हो जाता है ।

वृहत्कल्पभाष्य में इस प्रसंग में आए हुए बंधन और छेदन का अर्थ इस प्रकार है'—

बंधन—मृतक के दोनों पैरों के दोनों अंगूठे तथा दोनों हाथों के दोनों अंगूठे—चारों अंगूटों को रस्सी से बांधना तथा मुखवस्त्रिका से मुंह को ढँकना ।

छेदन— मृतक के अक्षत देह में अंगुली के बीच के पर्व का कुछ छेदन करना ।

व्यापार उपेक्षा का यह विस्तृत अर्थ है । अव्यापार उपेक्षा का तात्पर्य स्पष्ट नहीं है । भाष्यों में भी उसका कोई विवरण प्राप्त नहीं है । प्राचीन काल में मृतक मुनि के संबंधी किस प्रकार से मृतक मुनि का सत्कार करते थे, यह ज्ञात नहीं है ।

किन्तु यह संभव है कि अपने संबंधी सुनि के कालगत होने पर गृहस्थ मरण-महोत्सव आदि मनाते हों, मृतक के शरीर पर सुगंधित द्रव्य आदि चढ़ाते हों तथा पूर्ण साज-सज्जा से शद-यान्ना निकालते हों ।

४. शव के पास राविजागरण —प्राचीन विधि के अनुसार जो मुनि निद्राजयी उपायकुशल, महापराक्रमी, धैर्यसंपन्न, क्रुतकरण (उस विधि के ज्ञाता), अप्रमादी और अभीरु होते थे, वे ही मृतक के पास बैठकर राविजागरण करते थे ।

राति में वे मुनि परस्पर धर्मकथा करते अथवा उपस्थित श्रावकों को धर्मचर्चा सुनाते अथवा स्वयं सूत्र या धार्मिक आख्यानक का स्वाध्याय मधुर और उच्चस्वर से करते थे ।ै वृत्तिकार ने यहां दो पाठान्तरों की सूचना दी है'----'भयमाणा और अवसामेमाणा' । ये पाठान्तर बहुत महत्त्वपूर्ण हैं । इनके पीछे एक पुष्ट परंपरा का संकेत है ।

शव के पास रात्निजागरण करनेवाला भयभीत न हो । वह अत्यन्त अभय और धैर्यकाली हो तथा उपरोक्त गुणों से युक्त हो ।

दूसरा पाठान्तर है 'अवसामेमाणा' । इसका अर्थ है---उपश्रमन करनेवाला । इसके पीछे रही अर्थ-परंपरा इस प्रकार है---

णव का परिष्ठापन करने के बाद यदि वह व्यन्तराधिष्ठित होकर दो-तीन बार उपाश्रय में आ जाए तो मुनियों को अपने-अपने तपयोग की वृद्धि करनी चाहिए। इस प्रकार योग-परिवृद्धि करने पर भी वह व्यन्तराधिष्ठित मृतक वहां आए तो मुनि अपने बाएं हाथ में मूत्र लेकर उसका सिचन करे और कहे-—'अरे गुह्यक ! सचेत हो, सचेत हो । मूढ़ मत हो, प्रमाद मत कर।'

इतना करने पर भी वह गुह्यक एक, दो या उपस्थित सभी श्रमणों के नाम बताए तो उन-उन नाम वाले साधुओं को लुंचन करा लेना चाहिए और पांच दिन का उपवास करना चाहिए। जो इतना तप न कर सकें, वे एक, दो, तीन, चार उपवास करें। यह भी न करने पर गण से अलग होकर विहरण करें। उस उपद्रव के निवारण के लिए अजितनाथ और झांति-नाथ का स्तवन करें। यह उपझमन की विधि है।<sup>8</sup>

५. मृतक के संबंधियों को जताना—यह विधि रही है कि जो मुनि कालगत हुआ है और उसके ज्ञातिजन उस नगर में हैं तो उनको उसकी मृत्यु की सूचना देनी चाहिए। अन्यथा वे ऐसा कह सकते हैं कि हमें बिना पूछे ही आपने ज्ञव का परिष्ठापन कैसे कर दिया ? वे कलह आदि उत्पन्न कर सकते हैं।

 बृहत्करूपभाष्य, गाथा ३५२४ :
 करपायंगृट्ठे दोरेण बंधिउं पुत्तीए मुंह छाए । अरखयदेहे खणणं अंगुलिविच्चे ण बाहिरतो ॥

२. (क) वृहत्कल्पभाष्य, गावा ४४२२, ४४२३ : जितणिद्दुवायकुसला, ओरस्तवली य सत्तजुत्ता य । कतकरण अप्यमादी, अभीरुषा जागरंति तर्हि ॥ जागरणट्टाए तहिं, अन्नेसि वा वि तत्व धम्मकहा । सुत्तं धम्मकहं वा, मधुरगिरो उच्चसद्देणें ॥ (ख) आवश्यकचूर्णि, उत्तरमाग, पृष्ठ १०४ ।

- ३. स्थानांगवृत्ति, एत ३३४ : पाठान्तरेण 'भयमाणत्ति वा,... उवसामेमाणत्ति ।
- ४. बृहत्कल्पभाष्य, गाथा ११४४-११४१ :

६. विसर्जित करने के लिए मौन भाव से जाना—

निर्हरण के लिए जानेवाले को किसी से वातचीत नहीं करनी चाहिए । इधर-उधर दृष्टि-विक्षेप भी नहीं करना चाहिए ।

कालगत मुनि को निर्हरण किया की विधि का विस्तृत उल्लेख बृहत्कल्पभाष्य<sup>®</sup>, व्यवहारभाष्य<sup>®</sup> और आवश्यकचूणि<sup>®</sup> में मिलता है । बृहत्कल्पभाष्य के अनुसार उसका विवरण इस प्रकार है*--*--

मुनि के झव को ले जाने के लिए वहनकाष्ठ और महास्थंडिल (जहां मृतक को परिष्ठापित किया जाता है) का निरीक्षण करना चाहिए । तीन स्थंडिलों का निरीक्षण आवश्यक होता है ---

१. गांव के नजदीक, २. गांव के बीच में, ३. गांव से दूर।

इन तीनों की अपेक्षा इसलिए है कि एक के अव्यवहार्य होने पर दूसरा स्थंडिल काम में आ सके । संभव है, देखे हुए स्थंडिल को खेत के रूप में परिवर्तित कर दिया गया हो, अथवा उस क्षेत्र में पानी का जमाव हो गया हो, अथवा वहां हरि-याली हो गई हो, अथवा वहां वस प्राणियों का उद्भव हो गया हो अथवा वहां नया गाँव बसा दिया हो अथवा वहां किसी सार्थ ने अपना पड़ाव डाल दिया हो—इन सब संभावनाओं के कारण तीन स्थंडिल अपेक्षित होते हैं। एक के अवरुद्ध होने पर दूसरे और दूसरे के अवरुद्ध होने पर तीसरे स्थंडिल को काम में लेना चाहिए। मृतक को ढाई हाथ लम्बे सफेद और सुगंधित वस्त्र से ढंकना चहिए । उसके नीचे भी वैसा ही एक वस्त्र बिछाना चाहिए । तत्पश्चात् उसको उन वस्त्रों सहित एक डोरी से बांधकर, उस डोरी को ढंकने के लिए तीसरा अति उज्ज्वल वस्त्र ऊपर डाल देना चाहिए । सामान्यत: तीन वस्त्रों का उपयोग अवश्य होना चाहिए और आवश्यकतावश अधिक वस्त्रों का भी उपयोग किया जा सकता है । शत्र को मलिन वस्त्रों से ढंकने से प्रवचन की अवज्ञा होती हैं । लोक कहने लगते हैं—-'अरे! ये साधु मरने पर भी शोभा प्राप्त कहीं करते ।' मलिन वस्त्रों के कारण दो दोष उत्पन्न होते हैं---एक तो जो व्यक्ति उस सम्प्रदाय में सम्यक्त्य ग्रहण करना चाहते हैं, उनका मन उससे हट जाता है और जो व्यक्ति उस संघ में प्रवृजित होना चाहते हैं, वे भी उससे दूर हो जाते हैं। अतः शव को अत्यन्त शुक्ल और सुन्दर बस्तो से ढंकना चाहिए । जब भी साथु कालगत हुआ हो उसे उसी समय निकालना चाहिए, फिर चाहे रात हो या दिन । चेकिन राति में विशेष हिम गिरता हो. चोरों या हिंसक जानवरों का भय हो, नगर के द्वार बन्द हों, मृतक महाजनों द्वारा ज्ञात हो" अथवा किसी ग्राम की ऐसी व्यवस्था हो कि वहां रादि में शव को वाहर नहीं ले जाया जाता, मृतक के संबंधियों ने पहले से ऐसा कहा हो कि हमको पूछे बिना मृतक को न ले जाया जाए अथवा मृतक मुनि प्रसिद्ध आचार्य अथवा लम्बे समय तक अनणन का पालन कर कालगत हुआ हो, अथवा मास-मास की तपस्या करने वाला महान् तपस्वी हो तो शव को रात्नि के समय नहीं ले जाना चाहिए ।

इसी प्रकार यदि सफेद कपड़ों का अभाव हो, अथवा राजा अपने अन्त.पुर के साथ तथा पुरस्वामी नगर में प्रवेश कर रहा हो अथवा वह भट, भोजिक आदि के विशाल समूह के साथ नगर के बाहर जा रहा हो, उस समय नगर के द्वार लोगों से आकीर्ण रहते हैं, अत: शव को दिन में नहीं ले जाना चाहिए । रात्रि में उसका निईंरण करना चाहिए ।

साधु को कालगत होते ही, जब तक कि वायु से सारा शरीर अकड़ न जाए, उसके हाथ और पैरों को एकदम सीधे लम्बे फैला दें, और मुंह तथा आंखों के पुटों को बंद कर दें ।

साधु के शव को देखकर मुनि विषाद न करें किन्तु उसका विधि से व्युत्सर्जन करे । वहां यदि आचार्य हों तो वे सारी विधि का निर्वाह करें । उनके अभाव में गीतार्थं भुनि, उसके अभाव में अगीतार्थं मुनि जिसको मृतक की विधि का पूर्व अनुभव

- ९. बहुत्कल्पभाष्य, गाथा ४४९६-१४६४।
- २. व्यवहार, उद्देशक १०, भाष्यगाथा ४२०-४५१ ।
- ३. आवश्यकचूणि, उत्तरभाग, पृष्ठ १०२-१०६ ।
- **४. वृ**हत्कल्पभाष्य, गाथा ११०७ :

बासन्न मज्झ दूरे वाद्यातठ्ठा तु यंडिले तिन्नि । खेत्तुदय-हरिय-पाणा, णिविट्रमादी व वाघाए ॥ १. वृहत्कल्प के वृत्तिकार ने 'महानिनाद' का अर्थ महाजनों द्वारा ज्ञात किया है। किन्तु चूर्णि तथा विशेषचूणि में इसका अर्थं महान्निनाद (कोलाहल) किया है—देखो बृहत्कल्प-भग्रब्य, गाथा ५४९६, वृत्ति, भाग ४, पृष्ठ ९४६३ पर पाद-टिप्पण। हो, उसके अभाव में धैर्य आदि गुणों से संपन्न मुनि से सारी विधि कराई जाए । किन्तु शोक से या भय से विधि में प्रमाद न करे ।

श्रव के पास बैठे मुनि राति जागरण करें जो निद्राजयी, उपायकुशल, शक्तिसंपन्न, धैर्यशाली, कृतकरण, अत्रमादी तथा अभीह हों । शव के पास वैठकर वे उच्च स्वर से धर्मकथा करें ।

मृतक के हाथ और पैरों के अंगूठों को रस्सी से वांधकर उसके मुंह को मुखवस्त्रिका से ढंक दें तथा मृतक के अक्षत देह में उसकी अंगुली को मध्य से छेद डालें। फिर यदि शरीर में कोई व्यन्तर या प्रत्यनीक देवता प्रवेश कर दे तो वाएं हाथ में मूत्र लेकर मृतक के शरीर का सिचन करते हुए ऐसा कहे — हे गुह्यक ! सचेत हो. सचेत हो। सूढ़ मत बन, प्रमाद मत कर, संस्तारक से मत उठ।

उस समय उस मृत कलेवर में प्रवेश कर कोई दूसरा अपने विकराल रूप से डराए, अट्टहास करे, अथवा भयंकर शब्द करे तो भी उपस्थित मुनि उससे भयभीत न हों और विधि से शव का व्युत्सर्ग करें ।

णव के परिष्ठापन के लिए नैऋत कोण सबसे श्रेष्ठ है । उसके अभाव में दक्षिण दिशा, उसके अभाव में पश्चिम, उसके अभाव में आग्नेयी (दक्षिण-पूर्व) उसके अभाव में वायवी (पश्चिम-उत्तर), उसके अभाव में पूर्व, उसके अभाव में उत्तर-पूर्व दिशा का उपयोग करे।

इन दिशाओं में परिष्ठापन करने से अनेक हानि-लाभ होते हैं ।

नैऋत में परिष्ठापन करने से अन्त-पान और वस्त्र का प्रचुर लाभ होता है और समूचे संघ में समाधि होती है। दक्षिण में परिष्ठापन करने से जन्त-पान का अभाव होता है, पश्चिंग में करने से उपकरणों का अलाभ होता है, आग्नेथी में करने से साथुओं में परस्पर तू-तू मैं-मैं होती है, बायवी में करने से साथुओं में परस्पर तथा गृहस्थ और अन्य तीथिकों के साथ कलह बढ़ता है, पूर्व में करने से मण-भेद और चारित्र-भेद होता है, उत्तर में करने से रोग बढ़ता है और उत्तर-पूर्व करने से सुबरा कोई साथु (निकट काल में) मृत्यु को प्राप्त होता है।

भव को परिष्टापन के लिए ले जाते समय एक सुनि पास में सुढ़ पानक ले तथा उसमें चार अंगुल प्रमाण समान रूप से काटे हुए कुण लेकर, पीछे मुड़कर न देखते हुए, स्थंडिल की ओर गमन करें। यदि उस समय दर्भ प्राप्त न हो तो उसके स्थान पर चूर्ण अथवा केण्नर का उपयोग किया जा सकता हैं। यदि वहां कोई नृहस्थ हो तो भव को वहां रखकर हाथ-पैर धोएं तथा अन्यान्य विधियों का भी पालन करें, जिससे कि प्रवचन का उड़ाह न हो।

शय को उपाक्षय से निकालते समय या उसका परिष्ठापन करते समय उसका शिर गांव की ओर करे। गांव की ओर पैर रखने से अमंगल समझा जाता है ।

स्थंडिल भूमि में पहुंच कर एक मुनि उस कुश से संस्तारक तैयार करे। वह संस्तारक सर्वन्न होना चाहिए, अंचा-नीचा नहीं होना चाहिए। यदि कुश न मिले तो चूर्ण या नागकेशर के द्वारा अव्यवच्छिन्न रूप से ककार और उसके नीचे तकार बनाए। चूर्ण या नागकेशर के अभाव में किसी प्रलेप आदि के द्वारा भी ऐसा किया जा सकता है। यह विधि संपन्न कर झव को उस पर परिष्ठापित कर और उसके पास रजोहरण, मुख्यस्तिका और चोलपट्टक रखने चाहिए। इन यथाजात चिन्हों के न रखने से कालगत साधु मिध्यात्व को प्राप्त हो सकता है तथा चिन्हों के अभाव में राजा के पास जाकर कोई फिकायत कर सकता है कि एक मृत शन पड़ा है --यह सुनकर राजा कुपित होकर, आसपास के दो-तीन गांवों का उच्छेद भी कर सकता है।

९. बुह्त्कस्पभाष्य, गाथा ४४०४, ४५०६ : दिस अवरदक्ष्विणा दक्षित्रणा य अवरा य दक्षित्रणागुब्दा । अवरुत्तरा य पुक्वा, उत्तर पुक्वतरा चेव ॥ समाही य भत्त-पाणे, उवकरणे तुमंतुमा य कलहो य । भेदो गेलन्नं दा, चरिमा पुण कट्ठाए अण्णं ॥ स्थंडिल भूमि में मृतक का व्युत्सर्जन कर मुनि वहीं कायोत्सर्ग न करे किन्तु उपाश्रय में आकर आचार्य के पास, परिष्ठापन में कोई अविधि हई हो तो उसकी आलोचना करे।

यदि कालगत मुनि के शरीर में यक्ष प्रविष्ट हो जाए और शव उठ खड़ा हो तो मुनियों को इस विधि का पालन करना चाहिए—यदि शव उपाश्रय में ही उठ जाए तो उपाश्रय को छोड़ देना चाहिए। इसी प्रकार वह यदि मोहल्ले में उठे तो मोहल्ले को, गली में उठे तो गली को, गांव के बीच में उठे तो ग्रामार्ढ को, ग्रामढ़ार में उठे तो गांव को, गांव और उद्यान के बीच में उठे तो मंडल को, उद्यान में उठे तो देशखंड को, उद्यान और स्वाध्याय भूमि के बीच में उठे तो देश को तथा स्वाध्याय भूमि में उठे तो राज्य को छोड़ देना चाहिए।

णव का परिष्ठापन कर गीतार्थ मुनि एक ओर ठहर कर मुहूर्त मात्र प्रतीक्षा करे कि कही कालगत मुनि पुनः उठ न जाए ।

परिष्ठापन करने के बाद शव के उठ जाने पर मुनि को क्या करना चाहिए---इस विधि के निदर्शन में बृहत्कल्पभाष्य में टीकाकार वृद्धसंप्रदाय का उल्लेख करते हुए बताते हैं कि---

स्वाध्याय भूमि में शव का परिष्ठापन करने पर यदि वह किसी कारणवश उठे और वहीं पुनः गिर जाए तो मुनि को उपाश्रय छोड़ देना चाहिए। यदि वह उठा हुआ शव स्वाध्याय-भूमि और उद्यान के बीच में गिरे तो निवेसन (मोहल्ते) का त्याग कर दे। यदि उद्यान में गिरे तो उस गृहपंवित (साही) को छोड़ दे। यदि उद्यान और गांव के बीच में गिरे तो प्रामाई को छोड़ दे। यदि गांव के द्वार पर गिरे तो गांव को, गांव के मध्य गिरे तो मंडल को, गृहपंक्ति के वीच गिरे तो देशखंड को, निवेसन में गिरे तो देश को और वसति में गिरे तो राज्य को छोड़ दे।

मृतक साधु के उच्चारपात, प्रश्रवणपात और श्लेष्मपात तथा सभी प्रकार के संस्तारकों का परिष्ठापन कर देना चाहिए और यदि कोई बीमार मुनि हो तो उसके लिए इनका उपयोग भी किया जा सकता है ।

यदि मुनि महामारी आदि किसी छूत की बीमारी से मरा हो तो, जिन संस्तारक से उसे ले जाया जाए, उसके टुकड़े-टुकड़ कर परिष्ठापन कर दें । इसी प्रकार उसके अन्य उपकरण, जो उसके शरीर छुए गए हों, उनका भी परिष्ठापन कर दें ।

यदि साधू की मृत्यु महामारी आदि से न होकर. स्वाभाविक रूप से हुई हो तो मुहूर्त मात्र तक उसके शव को उपाश्रय में ही रखें । गांव के बाहर परिष्ठापित शव को देखने के लिए निमिक्तज्ञ मुनि दूसरे दिन जाएं और शुभ-अशुभ का निर्णय करें ।

जिस दिशा में मृतक का शरीर श्रुगाल आदि के द्वारा आकर्षित होता है उस दिशा में सुभिक्ष होता है और उस और विहार भी सुखपूर्वक हो सकता है। जितने दिन तक वह कलेवर जिस दिशा में अक्षतरूप से स्थित होता है, उस दिशा में उतने ही वर्षों तक सुभिक्ष होता है तथा पर-चक्र के उपद्रवों का अभाव रहता है। इससे विषरीत यदि उसका शरीर अत हो जाता है तो उस दिशा में दुभिक्ष तथा उपद्रव उत्पन्न होते हैं। यदि वह मृतक शरीर सीधा रहता है तो सर्वन्न सुभिक्ष और सुखविहार होता है। यह निमित्त-बोध केवल तपस्वी, आचार्य तथा लम्वे समय के अनशन से कालगत होनेवाले, मुनियों से ही प्राप्त होता है। सामान्य मुनियों के लिए ऐसा कोई नियम नहीं है।

यदि साधु राद्रि में कालगत हुआ हो तो वहनकाष्ठ की आज्ञा लेने के लिए शय्यातर को जगाए । किन्तु यदि एक ही मुनि शव को उटाकर ले जाने में समर्थ हो तो वहनकाष्ठ की कोई आवस्यकता नहीं रहती । अन्यथा दो, तीन, चार मुनि वहनकाष्ठ से मृतक को ले जाकर पुनः उस वहनकाष्ठ को यथास्थान लाकर रख दे ।<sup>3</sup>

व्यवहारभाष्य में स्थंडिल के विषय में जानकारी देते हुए लिखा है कि शिल।तल या शिलातल जैसा भूनिभाग प्रशस्त स्थंडिल है। अथवा जिस स्थान में गाएं वैठती हों, वकरी आदि रहती हों, जो स्थान दग्ध हो, जिस वृक्ष-समूह के नीचे बड़े-बड़े सार्थ विश्वाम करते हों, वैसे स्थान स्थंडिल के योग्य होते हैं।'

बृहत्कल्पभाष्य, गाथा ४१४३ वृत्ति, भाग ४, पन्न १४६९ ।

२. बृहत्कल्पभाष्य, गाथा ४४६६-५५६५ ।

३. व्यवहारभाष्य, अ४४९:

कहीं-कहीं बहुत समय से आचीर्ण कुछ परंपराएं होती हैं। कुछ गांव या नगरों में ऐसी मर्यादा होती है कि अमुक प्रदेश में ही मृतक का दाह-संस्कार होना चाहिए। कहीं वर्षा ऋतु में नदी के प्रवाह से स्थंडिल-प्रदेश बह जाता है, वहां

स्थंडिल-प्रदेश की मुविधा नहीं होती । आनदपुर में उत्तरदिशा में ही मृत मुनियों का परिष्ठापन किया जाता था।' इन सभी स्थानों में उस-उस मर्यादा का पालन करने में भी विधि का अपक्रमण नहीं होता। किसी गांव में सारा क्षेत्र यदि खेतों में विभक्त कर दिया गया, और बहां खेतों की सीमा में परिष्ठापन की आज्ञा न मिले तो मुनि शव को राजपथ में अथवा दो गांवों के बीच की सीमा में परिष्ठापित करे। यदि इन न्थानों का अभाव हो तो सामान्य श्रमशान में मृतक को ले जाए। और यदि वहां श्मशान पालक द्वार परही शव को रोक ले और अपना 'कर' मांगे तो वहां से हटकर ऐसे श्मशान में जाएं जहां अनाथ व्यक्तियों का दाह-संस्कार होता हो। यदि ऐसा स्थान न मिले तो पुनः नगर के उसी श्मशान पर जाए और श्मशान-पालक को उपदेश द्वारा समझाए। यदि वह न माने तो उसे मृतक के वस्त्व देकर शान्त करे। फिर भी यदि वह प्रवेश का निषेध करे तो नए बस्त्र लाने के लिए गांव में जाए। नए वस्त्र न मिलने पर राजा के पास जाकर यह शिकायत करे कि 'आधका श्मशानपालक मुनि का दाह-संस्कार करने नहीं देता। हम अकिंचन है। उसे 'कर' कैसे दें ? यदि राजा कहे कि श्मशानपालन अपने कर्त्तव्य में स्वनंत्र है। वह जैसा कहे वैसा आप करें, तो मुनि अस्थंडिल हरितकाय आदि के ऊपर धर्मास्तिकाय की कल्पना कर मृतक के शरीर का परिष्ठापन कर दे।

साधु यदि विद्यमान हों तो शव को साधु ही ले जाएं । उनके न होने पर मृतक को गृहस्थ ले जाएं अथवा बैलगाड़ी द्वारा उसे श्मग़ान तक पहुंचाए अथवा मल्लों के द्वारा वह कार्य सम्पन्न कराएं । यदि पाण—चांडाल आदि शव को उठाते हैं तो प्रवचन का उड्डाह होता है ।

यदि एकाकी साधु मृतक को वहन करने में असमर्थ हो तो गाँव में दूसरे संविग्न असांभोगिक मुनि हों तो उनकी सहायता ले । उनके अभाव में पार्श्वस्थ मुनियों का या सारूपिक या सिद्धपुद्र या श्रावकों का सहयोग ले । यदि ये न मिलें तो स्तियों की सहायता ले । इनका योग न मिलने पर मल्लगण, हस्तिपालगण, कुंभकारगण से सहयोग ले । यदि यह भी संभव न हो तो भोजिक (ग्राम-महत्तर, ग्रामपंच) से सहयोग मांगे । उसके निषेध करने पर संवर (कचरा उठाने वाले), नख-शोधक, स्नानकारक और क्षालप्रक्षालकों से सहयोग ले । यदि वे बिना मूल्य मृतक को ढोने से इन्कार करें तो उन्हें वस्त्रों से संतुष्ट कर अपना कार्य संपन्न कराएं ।

इस प्रकार परिष्ठापन विधि को संपन्न कर मुनि कालगत साधु के उपकरण ले आचार्य के पास आए और उन्हें सारी चीज सौंप दे। आचार्य उन चीजों को देखकर पुनः उसी मुनि को दें तब मुनि 'मस्तकेन वंदे' इस प्रकार कहता हुआ आचार्य के वचन को स्वीकार करे।

मुनि शव को जिस मार्ग से ले जाए उसी मार्ग से लौटकर न आए किन्तु दूसरा मार्ग ले । स्थंडिल भूमि में अविधि परिष्ठापन का कायोत्सर्ग न करे किन्तु गुरु के पास आकर कायोत्सर्ग करे । स्वाध्याय और तप की मार्गणा करे । शव का परिष्ठापन कर लौटते समय प्रदक्षिणा न दे । मृतक के उच्चार आदि के पात्नों का विसर्जन करे । दूसरे दिन यह जानने के लिए शव को देखने जाए कि उसकी गति ज्ञुभ हुई है या अशुभ तथा शव के लक्षण कैसे हैं ।

## ३. सर्वभावेन (सूत्र ४)

नंदीसूत में केवलज्ञान और श्रुतज्ञान दोनों का विषय समान बतलाया गया है ।<sup>\*</sup> दोनों में अन्तर इतना सा है कि

- व्यवहारभाष्य ७४४२ वृत्ति --- केषुचित् क्षेत्रेषु दिक्षु बहुकाला-चीर्णाः कल्पा भवन्ति । यथा अानन्दपुरे उत्तरस्यां दिशि संयताः परिष्ठापयन्ति ।
- २. व्यवहार, उद्देशक ७, भाष्यगाथा ४२०-४४९।
- ३. व्यवहार, उद्देशक ७, भाष्यगाथा ४२०, वृत्ति पत ७२ ।
- ४. नंदी सूत्र ३३: दब्बओ णं केवलताणी सव्वदव्वाइं जाणइ पासइ, खेत्तओ णं केवलताणी सब्वं छेत्तं जाणइ पासइ, कालओ णं केवलताणी सब्वं कालं जाणइ पासइ, भावओ णं केवलनाणी सब्वे भावे जाणइ पासइ।

नंदी सूत्र ९२७ : दब्बओ णं सुयनाणी उवउत्ते सव्वदक्वाइ जाणइ पासइ\*\*\*भावओं णं सुयनाणी उवठत्ते सब्वे भावे जाणइ पासइ 1

केवली प्रत्यक्षज्ञान से जानता है और श्रुतज्ञानी परोक्ष ज्ञान से । केवली द्रव्य को सब पर्यायों से जानता है और श्रुतकेवली कुछेक पर्यायों से जानता है । जो 'सर्वभावेन' किसी एक वस्तु को जानता है, वह सब कुछ जान लेता है । आचारांग में इस सिद्धान्त का प्रतिपादन इस प्रकार हुआ है—

जे एगं जाणइ, से सव्वं जाणइ । जे सव्वं जाणइ, से एगं जाणइ ॥ इसी आज्ञय का एक श्लोक न्यायशास्त्र में उपलब्ध होता है—– 'एको भावः सर्वथा येन दृष्टः, सर्वे भावाः सर्वथा तेन दृष्टाः । सर्वे भावाः सर्वथा येन दृष्टाः, एको भावः सर्वथा तेन दृष्टः ॥

# ४. तारों के आकारवाले ग्रह (सू०७)

जो तारों के आकारवाले ग्रह हैं, उन्हें ताराग्रह कहा जाता है । ग्रह नौ हैं—-सूर्यं, चन्द्र, संगल, बुद्ध, वृहस्पति, जुक, शनि, राहु और केतू । इनमें सूर्यं, चन्द्र और राहु---ये तीन ग्रह तारा के आकार वाले नहीं हैं । शेष छह ग्रह तारा के आकार वाले हैं । इसलिए उन्हें 'ताराग्रह' कहा गया है ।<sup>र</sup>

५. (सू० १२)

देखें—दसवेआलिय ४ । सूत्र द का टिप्पण ।

६. (सू० १३)

मिलाइए---उत्तरज्झयणाणि ३।७-११।

७. (सू० १४)

इन्द्रियां पांच हैं। उनके विषय नियत हैं, जैसे—श्रोत्नेन्द्रिय का शब्द, चक्षु इन्द्रिय का रूप, झाण इन्द्रिय का गन्ध, जिह्वे न्द्रिय का रस और स्पर्शनेन्द्रिय का स्पर्श । नोइन्द्रिय---मन का विषय नियत नहीं होता। वह 'सवर्थिग्राही' होता है। तत्त्वार्थ में उसका विषय 'श्रुत' बतलाया है'। श्रुत का अर्थ है शब्दात्मक ज्ञान । इसका तात्पर्य है कि मन सभी इन्द्रियों द्वारा गृहीत पदार्थों का ज्ञान करता है तथा शब्दानुसारी ज्ञान भी कर सकता है।

प्रस्तुत सूत्र में इन्द्रियों के विषय निर्दिष्ट नहीं हैं 🛽

चारण का अर्थ है—गमन और आगमन की विशेष लब्धि से सम्पन्न मुनि । वे मुख्यतः दो प्रकार के होते हैं---

१. जंघाचारण—जिन्हें चारित्न और तप की विशेष आराधना के कारण गमनागमन की लब्धि प्राप्त होती है, वे जंघाचारण कहलाते हैं ।

२. विद्याचारण—जिन्हें विद्या की आराधना के कारण गमनागमन की लब्धि प्राप्त होती है वे विद्याचारण कहलाते हैं ।

चारणों के कुछ अन्य प्रकारों का उल्लेख भी मिलता है। जैसे---

- स्थानांगवृत्ति,पल्ल ३३७: तारकाकारा ग्रहास्तारकग्रहा:, लोके हि नव ग्रहा: प्रसिद्धाः, तत्न च चन्द्रादित्यराहूणामतारकार-त्वादन्ये पट् तथोक्ता इति ।
- ३. तत्त्वार्थ सूत्र २।२१ : श्रुतमनिन्द्रियस्य ।

<sup>=.</sup> चारण (सू॰ २१)

९. आयारो अ७४।

#### ६९२

## ठाणं (स्थान)

१. व्योमचारण—पर्यंकासन में बैठकर अथवा कायोत्सर्ग की मुद्रा में स्थित होकर पैरों को हिलाए-डुलाए बिना आकाश में गमन करने वाले ।

२. जलचारण ----जलाशय के जीवों को कंष्ट पहुंचाए विना जल पर भूमि की तरह गमन करने वाले ।

३. जंघाचारण—भूमि से चार अंगुल ऊपर गमन करने वाले ।

४. पुष्पचारण—पुष्प के दल का आलंबन लेकर गमन करने वाले ।

५. श्रेणिचारण----पर्वत श्रेणि के आधार पर ऊपर-नीचे गमन करने वाले ।

६. अग्निशिखाचारण-अग्नि की शिखा को पकड़ कर अपने को विना जलाए गमन करने वाले ।

७. धूमचारण—–तिरछी या ऊंची गतिवाले धुएं का आलंबन ले तिरछी या ऊंची गति करने वाले ।

इ. मर्कटतन्तुचारण—मकड़ी के जाल का सहारा ले गमन करने वाले ।

٤. ज्योतिरश्मिचारण—सूर्य, चन्द्र, ग्रह, नक्षत्न आदि में से किसी की भी किरणों का आलंबन ले पृथ्वी की भांति अन्तरिक्ष में चलने वाले ।

१०. वायुचारण―–वायु के सहारे चलने वाले ।

११. नीहारचारण—हिमपात का सहारा लेकर निरालम्बन गति करने वाले ।

१२. जलदचारण—बादलों का आलम्बन ले गति करने वाले ।

१३. अवश्यायचारण —ओस का आलम्बन ले गति करने वाले ।

१४. फलचारण--फलों का आलम्बन ले गति करने वाले' ।

तत्त्वार्थ राजवातिक में किया विषयक ऋद्धि दो प्रकार की मानी है---चारणत्व और आकाशगामित्व । जल, जंबा पुष्प आदि का आलम्बन लेकर गति करना चारणत्व है और आकाश में गमन करना आकाशगामित्व है<sup>3</sup> ।

श्वेताम्बर आचार्यों ने ये भेद नहीं दिए हैं । किन्तु चारण के भेद-प्रभेदों में ये दोनों विभाग समा जाते हैं ।

#### ٤. संस्थान (सू० ३१)

इसका अर्थ है— गरीर के अवयवों की रचना, आकृति । ये छह हैं ।

वृत्तिकार के अनुसार इनकी व्याख्या इस प्रकार हैं'----

१. समचतुरस्र—-शरीर के सभी अवयव जहां अपने-अपने प्रमाण के अनुसार होते हैं, वह समचतुरस्न सस्थान है । अस्र का अर्थ है—कोण । जहां शरीर के चारों कोण समान हों वह समचतुरस्न है ।

२. न्यग्रोधपरिमण्डल —न्यग्रोध [वट] वृक्ष की भांति परिमण्डल संस्थान को न्यग्रोधपरिमण्डल कहा जाता है। न्यग्रोध [वट] का ऊपरी भाग विस्तृत अवयवों वाला होता है, किन्तु नीचे का भाग वैसा नहीं होता। उसी प्रकार न्यग्रोध-परिमण्डल संस्थान वाले व्यक्ति के नाभि के ऊपर के अवयव विस्तृत अर्थात् प्रमाणोपेत और नीचे के अवयव प्रमाण से अधिक या न्यून होते हैं।

३. सादि—इसमें दो शब्द हैं ---स +-आदि । आदि का अर्थ है---नाभि के नीचे का भाग । जिस शरीर में नाभि के नीचे का भाग प्रमाणोपेत है उस संस्थान का नाम सादि संस्थान है ।

४. कुब्ज—-जिस भरीर रचना में पैर, हाथ, शिर और गरदन प्रमाणोपेत नहीं होते, भ्रेष अवयव प्रमाणयुक्त होते हैं, उसे कुब्ज संस्थान कहा जाता है ।

५. वामन--जिस भरीर रचना में पैर, हाथ, शिर और गरदन प्रमाणोपेत होते हैं, शेष अवयव प्रमाण युक्त नहीं होते, उसे वामन संस्थान कहा जाता है।

१. प्रवचनसारोद्धार, द्वार ६८, वृत्ति पत्न १६८, १६६ ।

२. तत्त्वार्थराजवार्तिक, श३६, वृत्ति पृष्ठ २०२ ।

३. स्थानांगवृत्ति, पत्न ३३६ ।

६. हुंडक— जिस ग्रारीर रचना में कोई भी अवयव प्रमाणोपेत नहीं होता, उसे हुंडक संस्थान कहा जाता है । तत्त्वार्थवार्तिक में इनकी व्याख्या कुछ भिन्न प्रकार से की गई है, जैसे'---

१. समचतुरस्र — जिस शरीर-रचना में ऊर्ध्व, अधः और मध्यभाग सम होता है उसे समचतुरस्रसंस्थान कहा जाता है । एक कुशल शिल्पी द्वारा निर्मित चक्र की सभी रेखाएं समान होती हैं, इसी प्रकार इस संस्थान में सब भाग समान होते हैं ।

२. न्यग्रोधपरिमण्डल—जिस शरीर-रचना में नाभि के ऊपर का भाग वड़ा [विस्तृत ] तथा नीचे का भाग छोटा होता है उसे न्यग्रोधपरिमण्डल कहा जाता है । इसका यह नाम इसीलिए दिया गया है कि इस संस्थान की तुलना न्यग्रोध (वट) वृक्ष के साथ होती है ।

े. स्वाति—इसमें नाभि के ऊपर का भाग छोटा और नीचे का बड़ा होता है। इसका आकार बल्मीक की तरह होता है।

४. कुब्ज-—जिस शरीर-रचना में पीठ पर पुद्गलों का अधिक संचय हो, उसे कुब्ज संस्थान कहते हैं ।

वामन—जिसमें सभी अंग-उपांग छोटे हों, उसे वामन संस्थान रहते हैं।

६. हुण्ड —जिसमें सभी अंग-उपांग हुण्ड की तरह संस्थित हों, उसे हुण्ड संस्थान कहते हैं।

इनमें समचतुरस और न्यग्रोधपरिमण्डल संस्थानों की व्याख्या भिन्न नहीं है। तीसरे संस्थान का नाम और अर्थ--दोनों भिन्न हैं। अन्तिम तीनों संस्थानों के अर्थ दोनों व्याख्याओं में भिन्न हैं। राजवातिक की व्याख्या स्वाभाविक लगती है।

१०, ११. (सू० ३२, ३३)

प्रस्तुत सूत्रों में आत्मवान् और अनात्मवान् —ये दोनों भव्द विक्षेष विमर्भणीय हैं । प्रत्येक प्राणी आत्मवान् होता है, किन्तु यहां आत्मवान् विश्वेष अर्थ का सूचक है । जिस व्यक्ति को आत्मा उपलब्ध हो गई है, अहं विसर्जित हो गया है, वह आत्मवान् है ।

साधना के क्षेत्र में दो तत्त्व महत्त्वपूर्ण होते हैं---

१. अहं का विसर्जन । २. ममकार का विसर्जन ।

जिस व्यक्ति का अहं छूट जाता है, उसके लिए ज्ञान, तप, लाभ, पूजा-सत्कार आदि-आदि विकास के हेतु बनते हैं । वह आत्मवान् व्यक्ति इन स्थितियों में सम रहता है ।

अनात्मवान् व्यक्ति अहं को विसर्जित नहीं कर पाता । उसे जैसे-जैसे लाभ या पूजा-सत्कार मिलता रहता है, वैसे-वैसे उसका अहं बढ़ता है और वह किसी भी स्थिति का अंकन सम्यक् नहीं कर पाता । ये सभी स्थितियाँ उसके विकास में बाधक होती हैं । अपने अहं के कारण वह दूसरों को तुच्छ समझने लगता है ।

१. अवस्था या दीक्षा-पर्याय के अहं से उसमें विनम्रता का अभाव हो जाता है ।

२. परिवार के अहं से वह दूसरों को हीन समझने लगता है ।

३. श्रुत के अहं से उसमें जिज्ञासा का अभाव हो जाता है।

४. तप के अहं से उसमें कोध की माता बढ़ती है।

५. लाभ के अहं से उसमें ममकार बढ़ता है ।

६. पूजा-सत्कार के अहं से उसमें लोकैपणा बढ़ती है ।

१२, १३. (सू॰ ३४, ३४)

वृत्तिकार ने जात्यार्य का अर्थ विशुद्धमातृक [जिसका मातृपक्ष विशुद्ध हो] और कुल-आर्य का अर्थ विशुद्ध-पितृक

तत्त्वार्थवात्तिक पृष्ठ १७६, १७७ ।

[जिसका पितृषक्ष विशुद्ध हो ] किया है'। ऐतिहासिक दृष्टि से ज्ञात होता है कि प्राचीन भारत में दो प्रकार की व्यवस्थाए रही हैं—मातृसत्ताक और पितृसत्ताक । मातृसत्ताक व्यवस्था को 'जाति' और पितृसत्ताक व्यवस्था को 'कुल' कहा गया है ।

नागों की संस्था मातृसत्ताक थी। वैदिक आर्यों के कुछ समूहों में मातृसत्ताक व्यवस्था विद्यमान थी। ऋग्वेद में वरुण, मित्न, सविता, पूपन आदि के लिए 'आदित्य' विज्ञेषण मिलता था। अदिति कुछ बड़े देवों की माता थी। यह भी मातृ-सत्ताक व्यवस्था की सूचक है।

ऋग्वेद में पितृसत्ताक व्यवस्था भी निर्मित होने लगी थी ।

दक्षिण के केरल आदि प्रदेशों में आज भी मातृसत्ताक व्यवस्था विद्यमान है।

इतिहासकारों की मान्यता है कि देवी-पूजा मातृसत्ताक व्यवस्था की प्रतीक है। मातृपूजा की संस्था चीन से योरोप तक फैंली हुई थी। ईसाई धर्म में मेरी की पूजा भी इसी की प्रतीक है।

यह भी माना जाता है कि वैदिक गृहसंस्था पितृप्रधान थी और अवैदिक गृहसंस्था मातृप्रधान ।

प्रस्तुत सूत्रों (३४-३५) में छह मातृसत्ताक जातियों तथा छह पितृसत्ताक कुलों का उल्लेख है ।

प्रस्तुत सूत्र (३४) में अंबट्ठ आदि छह जातियों को इभ्य जाति माना है । जो व्यक्ति इभ––हाथी रखने में समर्थ होता है, वह इभ्य कहलाता है । जनश्रुति के अनुसार इनके पास इतना धन होता था कि उसकी राशि में सूंड को ऊंची किया हुआ हाथी भी नहीं दीख पाता था ै।

अंवष्ठ – इनका उल्लेख ऐतरेय ब्राह्मण [ म२१ ] में भी हुआ है । एरियन [ ६।१५ ] इन्हें अम्बस्तनोई के नाम से सम्बोधित करता है । ग्रीक आधारों से पता चलता है कि चिनाब के निचले हिस्से पर ये बसे हुए थे ।

वृत्तिकार ने कुल-आर्यों का विवरण इस प्रकार किया है—

उग्र---भगवान् ऋषभ ने आरक्षक वर्ग के रूप में जिनकी नियुक्ति की थी, वे उग्न कहलाए । उनके वंशजों को भी उग्न कहा गया है ।

भोज<sup>\*</sup>—जो गुरु स्थानीय थे वे तथा उनके वंशज ।

राजन्य ---जो मित्न स्थानीय थे वे तथा उनके वंशज ।

ईक्ष्वाकु—-भगवान् ऋषभ के वंशज ।

ज्ञात<sup>५</sup>---भगवान् महावीर के वंशज ।

कौरव—भगवान् शान्ति के वंशज ।

वृत्तिकार ने यह भी बताया है कि उग्र आदि के अर्थ लौकिक रूढि से जान लेने चाहिए ।

सिद्धसेनगणि ने तत्त्वार्थसूत्र के भाष्य में पितन्वय को जाति और मातन्वय को कुल माना है । उन्होंने जाति-आर्य में ईक्ष्वाकु, विदेह, हरि, अम्बष्ठ, झात, कुरु, वुम्वनाल [बुचनाल], उग्र, भोग [भोज] और राजन्य आदि को माना है तथा कुल-आर्य में कुलकर, चक्रवर्ती, वलदेव, बासुदेव के बंशजों को गिनाया है" ।

- स्थानांगवृत्ति, पत ३४० : जात्यार्थाः विषुद्धमातृका इत्यर्थः,... कुलं पैतृकः पक्षः ।
- २. स्थानांगवृत्ति, पत्न ३४० : इभमईन्तीतीभ्या:, यद् द्रव्यस्तू-पान्तरित उच्छित्तकदलिकादण्डो हस्ती न दृक्यते ते इभ्या इति श्रुति: ।
- ३. मैककिंडिल, पृष्ठ १११ नो० २ ।
- ४. देखें—दशवैकालिक २।⊏ का टिप्पण ।

- ४. 'नाय' का संस्कृत रूपान्तर 'झात' किया जाता है । हमारे मल में वह 'नाग' होना चाहिए । भगवान् महावीर 'नाग' दंख में उत्पन्न हुए थे । इसके पूरे विवरण के लिए देखें हमारी पुस्तक — 'अतीत का अनावरण' –– पृष्ठ १३१-९४३।
- ६. स्थानांगवृत्ति, यत ३४०: कुलं पैतुकः पक्षः, उग्रा आदिराजेना-रक्षकत्वेनं ये व्यवस्थापितास्तद्वंश्याश्च, ये तु गुरुत्वेन ते भोगास्त-द्वंश्याश्च ये तु वयस्यतयाऽऽचरितास्ते राजन्यास्तद्वंश्याश्च इक्ष्वाकवः प्रथमप्रजापतिवंशजा: ज्ञाताः कुरवश्च महावीर-शांतिजिनपूर्वजाः अथयते लोकरूढितो ज्ञेयाः ।
- ७. तत्त्वार्थाधिगमसूत्र, ३।१४, भाष्य तथा वृत्ति ।

तत्त्वार्थराजवातिक में भी ईक्ष्वाकु जाति और भोज कुल में उत्पन्न व्यक्तियों को जाति-आर्य माना है । उन्होंने अनृद्धिप्राप्त आर्यों की गिनती में जाति-आर्य को माना है, किन्तु कुल-आर्य के विषय में कुछ नहीं कहा है ।'

१४. (सू० ३७)

प्रस्तुत सूव में छह दिशाओं का उल्लेख है । इसमें विदिशाओं का ग्रहण नहीं किया गया है । वृत्तिकार ने इस अग्रहण के तीन संभावित कारण माने हैं—

१. विदिशाएं दिशाएं नहीं हैं ।

२. जीवों की गति आदि सभी प्रवृत्तियां इन छह दिशाओं में ही होती हैं।

३. यह छठा स्थान है, इसलिए छह दिशाओं का ही ग्रहण किया गया हे'।

१४. समुद्धात (सू० ३१)

विशेष विवरण के लिए देखें —७।१३५; ५।११० ।

१६, १७. (सू० ४१, ४२)

विशेष विवरण के लिए देखें—उत्तरज्झयणाणि, भाग २, पृष्ठ १९४, १९६ ।

१८, १६. (सू० ४४, ४६)

उत्तराध्ययन २६।२५, २६ में प्रतिलेखना की विधि और दोषों का उल्लेख है । यहाँ उनको प्रमाद प्रतिलेखना और अधमाद प्रतिलेखना के रूप में समक्षाया गया है ।

विशेष विवरण के लिए देखें — उत्तरज्झयणाणि, भाग १, पृष्ठ ३४३, ३४४। उत्तरज्झयणाणि, भाग २, पृष्ठ १९४, १९४।

२०-२३. (सू० ६१-६४)

सांव्यावहारिक प्रत्यक्ष ज्ञान के चार प्रकार हैं—अवग्रह, ईहा, अवाय और धारणा । प्रस्तुत चार सूत्नों (६१-६४) में एक-एक के छह-छह प्रकार बतलाए हैं, किन्तु उनके प्रतिपक्षी विकल्पों का उल्लेख नहीं है । धारणा के छह प्रकारों में, 'क्षिप्र' और 'ध्रुव' के स्थान पर 'पुराण' और 'दुर्धर' का उल्लेख है ।

तत्त्वार्थ सूत्र की क्वेताम्वरीय भाष्यानुसारिणी टीका में अवग्रह आदि के बारह-वारह प्रकार किए हैं।' इस प्रकार उन चारों भेदों के कुल ४५ प्रकार होते हैं।

तत्त्वार्थ (दिगम्बरीय परम्परा) में 'असंदिग्ध' और 'संदिग्ध' के स्थान पर 'अनुक्त' और 'उक्त' का निर्देश है ।\* तत्त्वार्थ (श्वेताम्बरीय परम्परा) में असंदिग्ध और संदिग्ध ही उल्लिखित है ।'

- ३. तत्त्वार्थ, ९।९६, भाष्यानुसारिणी टीका, पृष्ठ ८४ ।
- ४. वही, ९।९६: बहुबहुविधक्षिप्रानिःश्वितानुक्त ध्रुवाणां सेत-राणाम् ।
- दही, १।१६: बहुबहुविधक्षिप्रानिःश्वितासन्दिग्धध्रुवाणां सेत-राणाम् ।

तत्त्वार्थराजवतिक, ३।३६, वृत्ति ।

२. स्यानांगवृत्ति, पत्न ३४१ : विदिशो न दिशो विदिक्त्वादिति षडेवोक्ताः, अथवा एभिरेव जीवानां वक्ष्यमाणा यतिप्रभृतय: पदार्थाः प्राय: प्रवर्त्तन्ते, षट्स्यानकानुरोधेन वा विदिशो न विवक्षिता पडेव दिश उक्ता इति ।

#### यन्त्र

#### सांव्यावहारिक प्रत्यक्ष

| अवग्रह                    | -<br>ईहा                    | अवाय                      | धारणा                      |
|---------------------------|-----------------------------|---------------------------|----------------------------|
| १. क्षिप्रअक्षिप्र        | <br>१. क्षिप्रअक्षिप्र      | १. क्षिप्रअक्षिप्र        | <u>.</u><br>१. बहु — अबहु  |
| २. बहुअवहु                | २. बहुअबहू                  | २. बहुअबहु                | २. बहुबिधअबहुबिध           |
| ३. बहुविधअबहुविध          | ३. बहुविध-अबहुविध           | ३. बहुविधअबहुविध          | ३. पुराणअपुराण             |
| ४. ध्रुव—अध्रुव           | ४. ध्रुव—अध्रुव             | ४. ध्रुव~-अध्रुव          | ४. दुर्हर <b>—अदुर्ह</b> र |
| <b>५</b> . अनिथित—निश्रित | <u> ५</u> . अनिश्चित —निथित | <b>५. अनिथित</b> —निश्रित | ५. अनिश्रित—निथित          |
| ६. असंदिग्ध संदिग्ध       | ६. असंदिग्धसंदिग्ध          | ६. असंदिग्ध—संदिग्ध       | ६. असंदिग्धसंदिग्ध         |

२. बह --अनेक पदार्थों को एक-एक कर जानना ।

व्यवहारभाष्य के अनुसार इसका अर्थ है---पांच, छह अथवा सात सौ ग्रन्थों (स्लोकों) को एक बार में ही ग्रहण कर लेना<sup>६</sup>।

३. बहविध—अनेक पदार्थों को अनेक पर्यायों को जानना ।

व्यवहारभाव्य के अनुसार इसका अर्थ है—अनेक प्रकार से अवग्रहण करना । जैसे—स्वयं कुछ लिख रहा है; साथ-साथ दूसरे द्वारा कथित वचनों का अवधारण भी कर रहा है तथा वस्तुओं को गिन रहा है और साथ-साथ प्रवचन भी कर रहा है । ये सभी प्रवृत्तियां एक साथ चल रही हैं<sup>°</sup> ।

इसका दूसरा अर्थ है----अनेक लोगों द्वारा उच्चारित तथा अनेक वाद्यों द्वारा वादित अनेक प्रकार के शब्दों को भिन्त-भिन्त रूप से ग्रहण करना<sup>के</sup> ।

वर्तमान में सप्तसंधान नामक अवधान किया जाता है। उसमें अवधानकार के समक्ष तीन व्यक्ति तथा दो व्यक्ति दोनों पार्ध्यों में और दो व्यक्ति पीछे खड़े होते हैं। सामने दाले तीन व्यक्ति भिन्न-भिन्न चीजें दिखाते हैं; एक पार्श्व वाला एक शब्द दोलता है, दूसरे पार्श्व वाला तीन अंकों की एक संख्या कहता है; पीछे खड़े दो व्यक्ति अवधानकार के दोनों हाथों में दो वस्तुओं का स्पर्श्न करवाते हैं। ये सातों क्रियाएं एक साथ होती हैं।

४. घ्रुव–-सार्वदिक एकरूप जानना !

५. अनिश्चित—विना किसी हेतु की सहायता लिए जावना ।

व्यवहारभाष्य में इसका अर्थ है- -जो न पुस्तकों में लिखा गया है और जो न कहा गया है, उसका अवग्रहण रना<sup>थ</sup> ।

करना<sup>®</sup> ।

६. असंदिग्ध— निश्चित रूप से जानना ।

- ९. व्यवहार, उद्देशक १०, भाष्यगाथा २७⊏ः लहुग पुण पंच व छस्सत्त पंथसया ।।
- २ ३. वही, भाष्यगाथा २७६ : बहुहाणेगपयारं जह लिहति व धारए क्ष्णेइ वि या । अक्खाणगं कहेद सद्सपूहं व णेगविहं ।।

४. वही, भाष्यगाथा २८० :

····अणिस्तियं जन्न पोत्यए लिहिया। अणभासियं च······ २४, २४. (सू० ६४, ६६)

विशेष विवरण के लिए देखें— उत्तरज्झयणाणि, भाग २, पृष्ठ २५१-२०५ ।

२६. (सू० ६८)

प्राचीन मान्यता के अनुसार ये छह शूद्र कहलाते हैं'—

१. अल्प, २. अधम, ३. वैश्या, ४. कूरप्राणी, ५. मधुमक्खी, ६. नटी ।.

वृत्तिकार ने प्रस्तुत सूत्र में क्षुद्र का अर्थ अधम किया है ।' द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय सथा सेजस्कायिक और वायु-कायिक प्राणियों को अधम मानने के दो हेतु हैं---

१. इनमें देवताओं का उत्पन्न न होना ।

२. दूसरे भव में सिद्ध न हो पाना ।⁵

सम्मूच्छिम पंचेन्द्रिय तिर्यञ्च योनिक जीवों को अधम मानने के दो हेतु हैं—-

१. इनमें देवताओं का उत्पन्न न होना ।

२. अमनस्क होने के कारण पूर्ण विवेक का न होना ।\*

वाचनान्तर के अनुसार क्षुद्र प्राणी निम्न छह प्रकार के होते हैं' ---

१. सिंह, २. व्याझ, २. भेडिया, ४. चीता, ५. रीछ, ६. जरख।

२७. (सू० ६९)

विश्रेष विवरण के लिए देखें --उत्तरज्झयणाणि, भाग २, पृष्ठ २६६-२६१ ।

# २व-२६. (सू० ७०-७१)

नरक पृथिवियां सात हैं। उनमें ऋमश: १३, ११, ९, ७, ५, ३ और एक प्रस्तट हैं। इस प्रकार कुल ४६ प्रस्तट हैं। इन नरक पृथिवियों में ऋमश: इतने ही सीमन्तक आदि योल नरकेन्द्रक हैं। सीमन्तक के चारों दिशाओं में ४६ नरकावली और विदिशाओं में ४६ नरकावली हैं। सारे प्रस्तट ४६ हैं। प्रत्येक प्रस्तट की दिशा और विदिशा— उभयत: एक-एक नरक की हानि करने से सातवीं पृथ्वी में चारों दिशाओं में केवल एक-एक नरक और विदिशा में कुछ भी शेष नहीं रहता।

सीमन्तक की पूर्व दिशा में सीमन्तकप्रभ, उत्तर में सीमन्तक मध्यम, पश्चिम में सीमन्तकावर्त्त और दक्षिण में सीमन्तकावशिष्ट नरक है ।

सीमन्तक की अपेक्षा से चारों दिशाओं में तृतीय आदि नरक और प्रत्येक आवलिका में विलय आदि नरक होते हैं । इस सूत्र में वर्णित लोल आदि छह नरक आवलिकागत नरकों में गिने गए हैं । वृत्तिकार के कथनानुसार यह उल्लेख 'विमाननरकेन्द्र' ग्रन्थ में है । उसके अनुसार लोल और लोलुप—ये दोनों आवलिका के अन्त में हैं; उद्दभ्ध, निर्दभ्ध—थे दोनों

- स्थामांगवृत्ति, पत्न ३४७ : अल्पमधमं पणस्तीं क्रूरं सरवां नटीं
   च षट् शुद्वान् ।
- २. वही, पत्न ३४७ : परमिह क्षुद्राः---अधमाः ।
- वही, पत्र ३४७ : अधमत्वं च विकलेव्द्रियतेजोवायुतामनन्तर-भवे सिढिगमनाभावाद्ग्ग्तिया एतेषु देवानुत्पत्तेश्च ।
- ४. वही, एस ३४७ : सम्मूच्छिमपञ्चेन्द्रियातिरश्चां चाघमरवं तेषु देवानुत्पत्तेः, तथा पञ्चेन्द्रियत्वेऽप्पमनस्कतया विवेकाभावेन निर्गुणत्वादिति ।
- वही, पत्न ३४७ : वाचनान्तरे तु सिंहाः व्याघा वृका दीषिका ऋक्षास्तरक्षा इति क्षुदा उवताः कूरा इत्यर्थः ।

सीमन्तकप्रभ से बीसवें और इक्कीसवें नरक हैं; जरक और प्रजरक ---ये दोनों सीमन्तकप्रभ से पैतीसवें और छत्तीसवें नरक हैं । ये सारे नरक पूर्व दिशा की आवलिका में ही हैं ।

उत्तरदिशा की आवलिका में—-लोलमध्य और लोलुपमध्य । पश्चिमदिशा की आवलिका में—-लोलावर्त्त और लोलुपावर्त्त ।

दक्षिणदिशा की आवलिका में----लोलावशिष्ट और लोलूपावशिष्ट ।

चौथी नरकपृथ्वी में सात प्रस्तट और सात नरकेन्द्रक हैं । वृत्तिकार ने संग्रहगाथा का उल्लेख कर उनके नाम इस प्रकार दिए हैं—आर, मार, नार, ताम्र, तमस्क, खाडखड और खण्डखड ।

प्रस्तुत सूत्र में छह नाम उल्लिखित हैं---आर, वार, मार, रौर, रौरुक और खाडखड । ये नाम संग्रहगाथागत नामों से भिन्न-भिन्न हैं । छह नाम देने का कारण सम्भवत यह है कि ये छह अस्यन्त निक्रष्ट हैं ।

वृत्तिकार के अनुसार आर, मार और खांडखड—-ये तीन नरकेन्द्रक हैं । कई वार, रौर और रौरुक को प्रकीर्णक मानते हैं अथवा यह भी सम्भव है कि ये तीन भी नरकेन्द्रक हों, जो नामान्तर से उल्लिखित हुए हैं ।'

```
३० (सू० ७२)
```

```
वैमानिक देवों के तीन भेद हैं---
कल्प देवलोक [१२ देवलोक]
ग्नैवेयक
            [ १ देवलोक]
अनुत्तर
          [ ४ देवलोक]
इन सब में कुल ६२ विमान प्रस्तट हैं—
     १-२
                 -----
                            ξŞ
     5-8
                            १२
       ષ્
                             દ્
                 દ્
                             X
       9
                             <u> የ</u>
       5
                 .___
                             ۲
    6-90
                 ____
                             ۷
   ११-१२
                             ۲
   ग्नैवेयक
                 ----
                             3
   अनुत्तर
                ------
                             Ş
                कुल
                          ६२
```

प्रस्तुतसूत्र में पांचवें देवलोक के छह विमान-प्रस्तटों का उल्लेख है'।

## ३१-३३. (सू० ७३-७४)

नक्षत्र-क्षेत्र के तीन भेद हैं---

१. समक्षेत---चन्द्रमा द्वारा तीस मुहूर्त्त में भोगा जाने वाला नक्षत्त-क्षेत्त ∫आकाश-भाग हे ।

२. अर्द्धसमक्षेत्र---चन्द्रमा द्वारा १४ मुहर्त्त में भोगा जाने वाला नक्षत्न-क्षेत्र ।

१. स्थानांगवृत्ति, पत्न ३४८ ।

२. स्यानांगवृत्ति, पत ३४६ ।

३. द्वचर्द्ध समक्षेत्र—चन्द्रमा द्वारा ४५ मृहूर्त्त में भोगा जाने वाला नक्षत्त-क्षेत्र ।

समक्षेन्न में भोग में आने वाले छह नक्षत' चन्द्र ढारा पूर्व भाग—अग्र से सेवित होते हैं। चन्द्र इन नक्षत्नों को प्राप्त किए बिना ही इनका भोग करता है। ये चन्द्र के अग्रयोगी माने जाते हैं। अर्ढसमक्षेत्र में भोग में आने वाले छह नक्षत चन्द्र ढारा पहले तथा पीछे सेवित होते हैं। ये चन्द्र के समयोगी माने जाते हैं।

लोकश्री सूत्र में 'भरणी' नक्षत्न के स्थान पर 'अभिजित्' नक्षत्न का उल्लेख है।'

डेढ समक्षेत्र के नक्षत्र पैतालीस मुहूर्त्त तक चन्द्र के साथ योग करते हैं । ये नक्षत्र चन्द्र द्वारा आगे-पीछे दोनों ओर से भोगे जाते हैं ।

वृत्तिकार ने यहां एक संकेत देते हुए बताया है कि निर्धारित ऋम के अनुसार नक्षत्नों द्वारा युक्त होता हुआ चन्द्रमा सुभिक्ष करने वाला होता है और इसके विपरीत योग करने वाला टुर्भिक्ष उत्पन्न करता है<sup>1</sup> ।

समवायांग १५।५ में १५ मुहूर्त्त तक योग करने वाले नक्षत्नों का, तथा ४५।७ में ४५ मुहूर्त्त तक योग करने वाले नक्षत्नों का उल्लेख है।

३४. (सू० ८०)

आवस्यकनिर्युक्ति में चन्द्रप्रभ का छद्मस्थ-काल तीन मास का और पद्म प्रभ का छह मास का बतलायाहैँ। वृत्ति-कार के अनुसार प्रस्तुत उल्लेख मतान्तर का हैं'।

३४. (सू० ६४)

- ९. बृहत्कल्प, भाष्यगाथा १४२७ को वृत्ति में समक्षेत्र के ९५ नक्षत्र माने हैं—अध्विनी, क्रुत्तिका, नृगशिर, पुष्य, मधा पूर्वाफाल्गुमी, हस्त, चित्रा, अनुराधा, मूल, पूर्वाषाढा, श्रवण, धनिष्ठा, पूर्वभद्रपदा और देवती ।
- २. स्थानांगवृत्ति, पत्न ३४९ ।
- ३. वही, पत्न ३४९ :

उक्तक्रमेण नक्षद्वैर्युज्यमानस्तु चन्द्रमाः । सुभिक्षकृद्विपरीतं युज्यमानोऽन्यया भवेत् ।!

- ४. आवश्यकनिर्युवित, गाथा २६०,मलयगिरिवृत्ति पत्न २०६ : पद्यप्रभस्य वण्मासा;,.....चन्द्रप्रभस्य झ्य: ।
- स्यानांगवृत्ति, पत्न ३५० : चन्द्रप्रभस्य तु न्नीनिति मतान्तर-मिदमिति ।
- ६. स्थानांगवृत्ति, पत्न ३४९ : द्विमासप्रसाणकालविशेष ऋतुः, तत्नाघाढआवण्लक्षणा प्रावृट् एवं शेषाः अमेण, सौकिक-व्ययहारस्तु श्रावणाधाः वर्षा-शरद्वेमन्तशिणिरवसन्तग्रीष्मास्या ऋतव इति ।

#### ३६. अवधिज्ञान (सू० १९)

इसका शाब्दिक अर्थ है —मर्यादा से होने वाला मूर्त्त पदार्थों का ज्ञान । द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव की अपेक्षा से इसकी अनेक अवधियां —मर्यादाएं हैं, इसलिए इसे अवधिज्ञान कहा जाता है ।

प्रस्तुत सूत्र में इसके छह प्रकारों का उल्लेख है----

१. आनुगामिक—जो ज्ञान अपने स्वामी का सर्वत्र अनुगमन करता है उसे आनुगामिक अवधिज्ञान कहा जाता है । इसमें क्षेत्र की प्रतिबद्धता नहीं होती ।

२. अनानुगामिक—जो ज्ञान अपने उत्पत्ति क्षेत्न में ही बना रहता है उसे अनानुगामिक अवधिज्ञान कहा जाता है । यह एक स्थान पर रखे दीपक की भांति स्थित होता है । स्वामी जव उस क्षेत्र को छोड़ चला जाता है तव उसका ज्ञान भी लुप्त हो जाता है ।

३. वर्धमानक —जो ज्ञान उत्पत्तिकाल में छोटा हो और कनशः वढ़ता रहे, उसे वर्धमानक अवधिज्ञान कहा जाता है ! यह वृद्धि द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव चारों में होती है ।

४. हीयमानक—जो ज्ञान उत्पत्तिकाल में वडा हो और वाद में क्रमशः घटता जाए, उसे हीयमानक अवधिज्ञान कहा जाता है । इसमें विषय का स्त्रास होता जाता है ।

४. प्रतिपाति ----जो ज्ञान एक बार उत्पन्न होकर पुनः चत्रा जाए, उसे प्रतिपाति अवधिज्ञान कहा जाता है । ६. अप्रतिपाति ----जो ज्ञान एक वार उत्पन्न हो जाने पर नष्ट न हो, उसे अप्रतिपाति अवधिज्ञान कहा जाता है । अवधिज्ञान के दो प्रकार प्रस्तुत सूत्र के २।९६-९८ में वतलाए गए हैं ।

विश्रेष विवरण के लिए देखें---समवायांग, प्रकीर्ण समवाय १७२ तथा प्रज्ञापना पद ३३ ।

३७ (सू० १०१) :

कल्प का अर्थ है —-साबु का आचार और प्रस्तार का अर्थ है —-प्राथश्चित्त की उत्तरोत्तर वृद्धि । प्रस्तुत सूत्र में छह प्रस्तारों का उल्नेख है । उनका वर्णन इस प्रकार है —-

दो सायु कहीं जा रहे थे। बड़े सायु का पैर एक मरे हुए मेंडक पर पड़ा। तब छोटे सायु ने आरोप की भाषा में कहा —'आपने इस मेंडक को मार डाला ?' उसने कहा —'नहीं'। तब छोटे मायु ने कहा —'आपका दूसरा ब्रत [सत्यवत] भी टूट गया।' इस प्रकार किसी सायु पर आरोप लगाकर वह गुरु के समीप आता है, उसे लघुमासिक प्रायश्चित्त प्राप्त होता है। यह पहला प्रायश्चित्त-स्थान है।

वह गुङ से कहता है ⊸इसने मेंढक की हत्या की है।' तब उसे गुरुमासिक प्रावक्वित्त प्राप्त होता है। यह दूसरा प्रायव्चित-स्थान है।

तत्र आचार्य बड़े साबु से कहते हैं —'क्या तुमने मेंढक को मारा है ?' वह कहता है —'कहीं !' तव आरोप लगाने जाले को चतुर्लवु प्रायश्चित्त प्राप्त होता है। यह तीसरा प्रायश्चित्त-स्थान है। वह अवमरात्तिक पुनः अपनी बात दोहराता है और जब रात्निक मुनि पुनः यही कहता है कि मैंने मेंढक को नहीं 'मारा' तब उसे च गुर्गुरु प्रायश्चित्त प्राप्त होता है। यह चौथा प्रायश्चित्त-स्थान है।

तब अवमरात्निक आचार्य से कहता है—-'यदि आपको मेरी वात पर विश्वास न हो तो आप गृहस्थों से पूछ लें ।' आचार्य अपने वृषमों [सेवारत साब्रुओं] को भेजते हैं। वे जाकर पूछताछ करते हैं, तब उस काल में अवमरात्निक को पड्-लघु प्रायश्चित्त प्राप्त होता है। यह पांचवां प्रायश्चित्त-स्थान है।

उनके पूछने पर गृहस्थ कहें कि हमने इसको मेंढक मारते नहीं देखा है --तव अवमरात्निक को षड्गुरु प्रायश्चित्त प्राप्त होता है । यह छठा प्रायश्चित्त-स्थान है ।

वे वृषभ वापस आकर आचार्य से निवेदन करते हैं कि उस साधु ने कोई प्राणात्तिपाति नहीं किया तब आरोप लगाने वाले को छेद प्रायश्चित प्राप्त होता है । यह सातवां प्रायश्चित्त-स्थान है । उस समय अवमरात्निक कहता है—∹ये गृहस्थ हैं । ये झूठ बोलते हैं या सच ---इसका क्या विश्वास ?' ऐसा <mark>कहने</mark> पर मूल प्रायश्चित्त प्राप्त होता है । यह आठवां प्रायश्चित्त-स्थान है ।

यदि अवमरात्निक कहे कि 'ये साधु और गृहस्थ मिले हुए हैं, मैं अकेला रह गया हूं', तो उसे अनवस्थाप्य प्राय-श्चित्त प्राप्त होता है । यह नौवां प्रायरिचत्त-स्थान है ।

वह यदि यह कहे कि 'तुम सब प्रवचन से बाहर हो—जिनशासन से विलग हो', तव उसे पाराञ्चिक प्रायश्चित्त प्राप्त होता है । यह दसवां प्रायश्चित्त-स्थान है ।

इस प्रकार ज्यों-ज्यों वह अपने आरोप को सिद्ध करता है त्यों-त्यों उसका प्रायश्चित्त बढ़ता जाता है और व<mark>ह अन्तिम</mark> प्रायस्चित्त 'पाराब्वित' तक पहुंच जाता है ।

जो अपने अपराध का निन्दवन करता है और जो अपने झूठे आरोप को साधने का प्रयत्न करता है—दोनों के उत्तरोत्तर प्रायक्वित्त की वृद्धि होती है ।

यदि कोई आरोप लगाकर उसको साधने की चेष्टा नहीं करता और जो आरोप लगाने वाले पर रुष्ट नहीं होता— दोनों के प्रायण्चित्त की वृद्धि नहीं होती और यदि आरोप लगाने वाला बार-त्रार आरोप को साधने की चेष्टा करता है और दूसरा जिस पर आरोप लगाया गया है वह, उस पर वार-वार रुष्ट होता है----दोनों के प्रायण्चित्त की वृद्धि होती है ।

प्राणातिपात के विषय में होने वाली प्रायश्चित्त की वृद्धि के समान ही क्षेप मूषावाद आदि पांचों स्थानों में प्रायश्चित्त की वृद्धि होती है ।

विशेष विवरण के लिए देखें-⊸ ब्रहत्कल्पभाष्य, गाथा ६१२६-६१६२ ।

```
इन (सू० १०२) :
```

कौकुचित—इसका अर्थ है - चपलता । वह तीन प्रकार की होती है –

- १. स्थान से ।
- *्.* शरीर से ।
- ३. सापा से।

स्थान से – अपने स्थान से इधर-उधर घुमना; यन्त्र और नर्तक की भांति अपने गरीर को नचाना ।

शरीर ते—हाथ या गोफण से पत्थर फेंकना; भौहं, दाढ़ी, स्तन और पुतों को कम्पित करना ।

भाषा से—सीटी बजाना, लोगों को हंसाने के लिए। विचित्र प्रकार से बोलना, अनेक प्रकार की आवार्जे करना और भिन्त-भिन्न देशी भाषाओं में बोलना ।'

२. तिंतिणक— इसका अर्थ है—वस्तु की प्राप्ति न होने पर खिल्न हो बकवास करना । साथु जव गोचरी में जाता है और किसी वस्तु का लाभ न होने पर खिन्न हो जाता है तो वह एषणा की घुद्धि नहीं रख सकता । वह वैसी स्थिति में एषणीय या अनेषणीय को परवाह न कर ज्यों-त्यों वस्तु की प्राप्ति करना चाहता है । इसलिए यह एषणा का प्रतिपक्षी है ।

फिध्या निदान करण⊶-मिध्या का अर्थ है ⊸लोभ और निदान का अर्थ हैं—प्रार्थना या अभिलाषा । लोभ से की जाने वाली प्रार्थना अर्क्तध्यान को पोषण देती है, अतः वह मोक्ष मार्ग की पलिमन्यू है ।

भ० महावीर ने निदानता को सर्वत अप्रशस्त कहा है, फिर निदान के साथ 'भिष्या' [लॉभ ] शब्द का प्रयोग क्यों— यह सहज ही प्रब्न उठता है ।

वृत्तिकार का अभिमत है कि वैराग्य आदि गुणों की प्राप्ति के लिए किए जाने वाले निदान में आसक्ति भाव नहीं होता । वह वर्जित नहीं है । इस तथ्य को सूचित करने के लिए ही निदान के साथ 'भिष्ठ्या' शब्द का प्रयोग किया गया है ।

```
    (क) स्थानांगवृत्ति, पत्र ३४४ ।
```

(ख) देखें---- उत्तरन्झयणः णि, भाग २ ।

२. स्थानांगवृत्ति, पत ३४५ । विशेष विवरण के लिए देखें---वृहत्कल्पसूत्र ४।१९, भाष्यगाथा --- ६३११-६३४८ ।

#### ३९. (सू० १०३)

इस सूत्र में विभिन्न संयमों व साधना के स्तरों की सूचना दी गई है । मुनि के लिए पांच संयम होते हैं ---सामायिक, छेदोपस्थापनीय, परिहारविशुद्धिक, सूक्ष्मसंपराय और यथाख्यात ।'

भगवान् पार्श्व के समय में सामायिक संघम की व्यवस्था थी। भगवान् महावीर ने उसके स्थान पर छेदोपस्थापनीय संयम की व्यवस्था की। इन दोनों संयमों की मर्यादाएं अनेक दृष्टिकोणों से भिन्न थीं। पृथक्-पृथक् स्थानों में उनके संकेत मिलते हैं। भाष्यकारों ने दस कल्पों के द्वारा इन दोनों संयमों की मर्यादाओं की पृथक्ता प्रदर्शित की है। दस कल्प क्वेताम्बर और दिगम्बर—-दोनों परम्पराओं द्वारा सम्मत हैं—-

१. आचेलक्य—वस्त्र न रखना अथवा अल्प वस्त्र रखना । दिगम्बर परम्परा के अनुसार इसका अर्थ है---सकल परिग्रह का त्याग ।<sup>२</sup>

२. औद्देशिक—एक साधु के लिए बनाए गए आहार का दूसरे सांभोगिक साधु ढारा अग्रहण । दिगम्बर परम्परा के अनुसार इसका अर्थ है—साधू को उद्दिष्ट कर बनाए हुए भक्त-पान का अग्रहण ।\*

- ३. शय्यातरपिंड--- स्थानदाता से भक्त-पान लेने का त्याग ।
- ४. राजपिङ -राजपिंड का दर्जन ।
- ४. कृतिकर्म -- प्रतिकमण के समय किया जाने वाला वन्दन आदि।
- ६. बत--चतुर्याम या पंचमहाव्रतः।
- ७. ज्येष्ठ---दीक्षा पर्याय की ज्येष्ठता का स्वीकार ।
- ५. प्रतिक्रमण।
- मास रोषकाल में मासकल्प का विहार।
- १०. पर्युषणाकल्प---वर्षावासीय आवास की व्यवस्था।

भगवान् पार्श्व के समय में (१) प्रय्यातरपिंड का वर्जन, (२) चतुर्याम, (३) पुरुषज्येष्ठरव और(४) कृतिकर्म— ये चार कल्प अनिवार्य तथा झेप छह कल्प ऐच्छिक होते हैं। यह सामायिक संयम की मर्यादा है। भगवान् महादीर ने उक्त दसों कल्पों को श्रमण के लिए अनिवार्य बना दिया। फलतः छेदोपस्थापनीय संयम की मर्यादा में ये दसों कल्प अनिवार्य हो गए।

परिहारदिग्रुद्धिक संयम तपस्या की विशेष साधना का एक स्तर है । निर्विश्रमानकल्प और निर्विष्टकल्प—ये दोनों परिहारविशुद्धिक संयम के अंग हैं ।

निविशमानकल्पस्थिति—परिहारविशुद्ध चरित्र की साधना में अवस्थित चार तपोभिमुख साधुओं की आचार संहिता को निविशमानकल्प कहा जाता है। वे मुनि ग्रीब्म, शीत तथा वर्षा ऋतु में अवस्थित चार तपोभिमुख साधुओं की आचार संहिता भक्त (दो उपवास) तथा अब्टमभक्त (तीन उपवास), मध्यमत: क्रमश: षब्ठभक्त, अब्टमभक्त तथा दशमभक्त (चार उपवास) और उत्कृब्टत: अब्टमभक्त, दशमभक्त तथा द्वादशभक्त (पांच उपवास) तपस्या करते हैं। पारणा में भी अभिग्रह सहित आयंविल की तपस्या करते हैं। सभी तपस्वी जघन्यत: नव पूर्वी तथा उत्कृष्टत: दस पूर्वों के ज्ञाता होते हैं।

- २. मूलाराधना, पृष्ठ ६०९ :
  - संकलपरिग्रहत्याग आचेलक्यमित्यूच्यते ।
- ३. वही,पृष्ठ ६०२ ।

१. स्थानांग ४।१३२ ।

निर्विष्टकल्पस्थिति—इसका अर्थं है—परिहारविशुद्ध चरिव्न में पूर्वाभिहित तपस्या कर लेने के बाद जो पूर्व परिचारकों की सेवा में संलग्न रहते हैं, उनकी आचार-विधि ।

परिहारविशुद्ध चरित्न की साधना में नौ साधु एक-साथ अवस्थित होते हैं । उनमें चार साधुओं का पहला वर्ग तपस्या करता है । उस वर्ग को निर्विश्नमानकल्प कहा जाता है । चार साधुओं का दूसरा वर्ग उसकी परिचर्या करता है तथा एक साधु आचार्य होता है । उन चारों की तपस्या पूर्ण हो जाने पर शेष चार साधु तपस्या करते हैं तथा जो तपस्या कर चुके, वे तपस्या में संलग्न साधुओं की परिचर्या करते हैं ।

दोनों कगों की तपस्या पूर्ण हो जाने के बाद आचार्य तपस्या में अव्यवस्थित होते हैं और आठों ही साधु उनकी परिचर्या करते हैं '

जिनकल्पस्थिति—विशेष साधना के लिए जो संघ से अलग होकर रहते हैं, उनकी आचार-मर्यादा को जिनकल्पस्थिति कहा जाता है । वे अकेले रहते हैं । वे बारीरिक बक्ति और मानसिक दृढ़ता से सम्पन्न होते हैं । वे धृतिमान् और अच्छे संहनन से युक्त होते हैं । वे सभी प्रकार के उपसर्ग सहने में समर्थ तथा परीषहों का सामना करने में निडर रहते हैं ।

प्रवचनसारोद्धार के अनुसार जिनकल्पस्थिति का वर्णन इस प्रकार है—

आचार्य, उपाध्याय, प्रवर्त्तक, स्थविर और गणावच्छेदक—इन पांचों में से जो जिनकल्प को स्वीकार करना चाहते हैं, वे पहले तप, सत्त्व, सूत, एकत्व और बल—इन पांच तुलाओं से अपने-आप को तौलते हैं और इनमें पूर्ण हो जाने पर जिन-कत्थ स्वीकार करते हैं। इनके अतिरिक्त जो मुनि इस कल्प को अपनाना चाहते हैं, उनके लिए इन पांच तुलाओं का अभ्यास अनिवार्य नहीं होता। वे गच्छ के अन्दर रहते हुए आगमोक्त विधि से अपनी आत्मा का परिकर्म करते हैं और जव जिनकल्प स्वीकार करना होता है तब सबसे पहले वे सारे संघ को एकत्नित करते हैं। यदि ऐसा संभव न हो सके तो अपने गण को अवध्य ही एकतित करते हैं। पश्चात् तीर्थकर, गणधर, चतुर्दशपूर्वधर या संपूर्ण दश्वपूर्वधर के पास जिनकल्प स्वीकार करते हैं। इनमें से कोई उपलब्ध न होने पर वे वट, अरवत्थ, अशोक आदि वृक्षों के समीप जाकर जिनकल्प स्वीकार करते हैं। इनमें से कोई उपलब्ध न होने पर वे वट, अरवत्थ, अशोक आदि वृक्षों के समीप जाकर जिनकल्प स्वीकार करते हैं। इनमें से कोई उपलब्ध न होने पर वे वट, अरवत्थ, अशोक आदि वृक्षों के समीप जाकर जिनकल्प स्वीकार करते हैं। यदि वे गणी होते हैं तो अपने गण में गणधर की नियुक्ति कर सारे संघ से क्षमायाचना करते हैं। यदि वे गणी नहीं हैं, सामान्य साधु हैं, तो वे किसी की नियुक्ति नहीं करते किन्तु समूच गण से क्षमायाचना करते हैं। यदि समूचा गण उपस्थित न हो तो अपने गच्छ वाले श्रमणों से क्षमायाचना करते हैं। वे कहते हैं—'यदि प्रमादवर्श मैंने आपके प्रति सद्व्यवहार नहीं किया हो तो आप मुझे क्षमा करों। मैं निःशल्य और निष्काषय होकर आपसे क्षमायाचना करता हूं।' तब सभी साधु आनन्द के आंसू वहाते हुए हाथ जोड़कर, भूमि पर सिर को टिकाए, छोटे-बड़े के ऋम से क्षमायाचना करते हैं। इस क्षमायाचना से निम्न गुणों का उद्दीपन होता है।ौ

- १. नि:शल्यता ।
- २. विनय।
- ३. दूसरों को क्षमायाचना की प्रेरणा ।
- ४. हल्कापन ।
- क्षमायाचना के कारण अकेलेपन का स्थिर घ्यान या अनुभव ।
- ६. ममत्व का छेद ।

१. वृहत्कल्पमाध्य, गाथा ६४४७-६४८९ ।

२. वही, गाथा ६४८४, वृत्ति--।

३. बृहत्कल्पभाष्य, गाथा ९३७० : खामितस्स गुणा खलु, निंस्सल्लय विणय दीवणा मग्ये । लाघवियं एगत्तं, अप्पडिवंधी अ जिणकप्ये ।।

इस प्रकार क्षमायाचना कर वे अपने उत्तराधिकारी आचार्य को शिक्षा देते हुए कहते हैं—'गण में वाल, वृढ़ सभी प्रकार के मुनि हैं। सारणा-वारणा से संघ की सम्यक् देख-रेख करना। शिष्य और आचार्य का यही कम है कि आचार्य अव्यवच्छित्तिकारक ज्ञिष्य का निष्पादन कर, ज्ञवित रहते-रहते, जिनकल्प को स्वीकार कर ले। तुम भी योग्य शिष्य का निष्पादन करने के पश्चात् इस कल्प को स्वीकार कर लेना। जो बहुश्रुत और पर्याय ज्येष्ठ मुनि हैं, उनके प्रति यथोचित विनय करने में प्रमाद मत करना।

तप, स्वाध्याय, वैयावृत्य आदि-आदि साधनों के विभिन्न कार्य हैं । इनमें जो साधु जिस कार्य में रुचि रखता है. उस को उसी कार्य में योजित करना । गण में छोटे, बड़े, अल्पश्रुत या बहुश्रुत--किसी प्रकार के मुनियों का तिरस्कार मत करना ।

वे साधुओं को इंगित कर कहते हैं — ''आर्यो ! मैंने अमुक मुनि को योग्य समझ कर गण का भार सौंघा है । तुम कभी यह मत सोचना कि यह हमसे छोटा है, समान है, अल्पश्रुत वाला है । हम इसकी आज्ञा का पालन क्यों करें ? तुम हमेणा यह सोचना कि 'यह मेरे स्थान पर नियुक्त हैं, अतः पूज्य है ।' यह सोचकर उसकी पूजा करना, उसकी आज्ञा का अखंड पालन करना ।''

यह शिक्षा देकर वे वहां से अकेले ही चल पड़ते हैं। सारा संघ उनके पीछे-पीछे कुछ दूर तक चलता है। कुछ दूर जाकर संघ रुक जाता है और जिनकल्प प्रतिपन्न गुनि अकेले चले चलते हैं। जब तक वे दीखते हैं, तब तक सभी मुनि उन्हें एकटक देखते रहते है और जब वे दीखने बन्द हो जाते हैं तब वे अपने-अपने स्थान पर अत्यन्त आनन्दित होकर औट आते हैं। वे मन ही मन कहते हैं---अहो ! हमारे युद्धदेव ने सुखसेवनीय स्थविरकल्प को छोड़कर, अतिटुष्कर, जिनकल्प को स्वीकार किया है।

जिनकल्पिक मुनियों की चर्या आदि का विद्येष विवरण बृहत्कल्पभाष्य में प्राप्त होता है । वह इस प्रकार है—

१. श्रुत जिनकल्पी जघन्यतः प्रत्याख्यान नामक नौवें पूर्व की तीसरी आचारवस्तु के ज्ञाता तथा उत्कृप्टतः अपूर्ण दशपूर्वधर होते हैं । मंपूर्ण दशपूर्वधर जिनकल्प अवस्था स्वीकार नहीं करते ।

२. सहनन—वे वज्जऋषभनाराच सहनन वाले होते हैं ।

 उपसर्ग - उनके उपसर्ग हों ही, ऐसा कोई नियम नहीं है। किन्तु जो भी उपसर्ग उत्पन्न होते हैं, उन सबको वे समभाव से सहन करते हैं।

४. आतंक—रोग या आतंक उत्पन्न होने पर वे उन्हें समभाव से सहन करते हैं ।

- वेदना—उनके दो प्रकार की वेदनाएं होती हैं—
  - १. आभ्यूपगमिकी—लुंचन, आतापना, तपस्या आदि करने से उत्पन्न देदना ।
  - औपक्रमिकी ---अवस्था से उत्पन्न तथा कर्मों के उदय से उत्पन्न वेदना ।
- कतिजन— वे अकेले ही होते हैं।

स्थंडिल - वे उच्चार और प्रस्रवण का उत्सर्ग विजन तथा जहां लोग न देखते हों, ऐसे स्थान में करते हैं।

वे कृतकार्य होने पर (हेमन्त ऋतु के चले जाने पर) उसी स्थंडिल में वस्त्रों का परिष्ठापन कर देते हैं । अल्पभोजी और रूक्षभोजी होने के कारण उनके मल बहुत थोड़ा बंधा हुआ होता है, इसलिए उन्हें निर्लेपन (शुचि लेने) की आवश्यकता नहीं होती । बहुदिवसीय उपसर्ग प्राप्त होने पर भी वे अस्थंडिल में मल-मूत्न का उत्सर्ग नहीं करते ।

द. वसति—वे जैसा स्थान मिले वैसे में ही ठहर जाते हैं। वे साधु के लिए लीपी-पुती वसति में नहीं ठहरते। बिलों को धूल आदि से नहीं ढँकते; पशुओं द्वारा खाए जाने पर या तोड़े जाने पर भी वसति की रक्षा के लिए पशुओं का निवारण नहीं करते; द्वार बन्द नहीं करते; अर्गला नहीं लगाते।

६. उनके द्वारा वसति की याचना करने पर यदि गृहस्वामी पूछे कि आप यहां कितने समय तक रहेंगे ? इस जगह आप को मल-मूत्र का त्याग करना है, यहां नहीं करना है। यहां वैठें, यहां न बैठें। इन निर्दिष्ट तृण-फलकों का उपयोग

९. प्रबचनसारोद्धार, गाथा १४०, वृत्ति पत्र १२६-१२८ ।

करें, इनका न करें । गाय आदि पशुओं की देख-भाल करें, मकान की उपेक्षा न करें, उसकी सार-संभाल करते रहें तथा इसी प्रकार के अन्य नियंत्रणों की बातें कहे तो जिनकल्पिक मुनि ऐसे स्थान में कभी न रहे ।

१०. जिस वसति में बलि दी जाती हो, दीपक जलता हो, अग्नि आदि का प्रकाश हो तथा गृहस्वामी कहे कि मकान का भी थोड़ा ध्यान रखें या वह पूछे कि आप इस मकान में कितने व्यक्ति रहेंगे ? — ऐसे स्थान में भी वे नहीं रहते । वे दूसरे के मन में सूक्ष्म अप्रीति भी उत्पन्न करना नहीं चाहते, इसलिए इन सबका वर्जन करते हैं ।

११. भिक्षाचर्या के लिए तीसरे प्रहर में जाते हैं।

१२, सात पिडैंषणाओं में से प्रथम दो को छोड़कर क्षेष पांच एषणाओं से अलेपकृत भक्त-पान लेते हैं।

१३. मल-भेद आदि दोष उत्पन्न होने की संभावना के कारण वे आचामाम्ल नहीं करते । वे मासिकी आदि भिक्षु प्रतिमा तथा भद्रा, महाभद्रा, सर्वतोभद्रा आदि प्रतिमाएं स्वीकार नहीं करते ।

१४. जहां मासकल्प करते हैं, वहां उस गांव या नगर को छह भागों में विभक्त कर, प्रतिदिन एक-एक विभाग में भिक्षा के लिए जाते हैं !

१५. वे एक ही वसति में सात (जिनकल्पिकों) से अधिक नहीं रहते । वे एक साथ रहते हुए भी परस्पर संभाषण नहीं करते । भिक्षा के लिए एक ही वीथि में दो नहीं जाते ।

ै १६. क्षेत्र—जिनकल्प मुनि का जन्म और कल्पग्रहण कर्मभूमि में ही होता है । देवादि द्वारा संहरण किए जाने पर वे अकर्मभूमि में भी प्राप्त हो सकते हैं ।

१७. काल--अवसर्पिणी काल में उत्पन्न हों तो उनका जन्म तीसरे-चौथे अर में होता है और जिनकल्प का स्वीकार तीसरे, चौथे और पांचवें में भी हो सकता है । यदि उत्सपिणी काल में उत्पन्न हों तो दूसरे, तीसरे और चौथे अर में जन्म लेते हैं और जिनकल्प का स्वीकार तीसरे और चौथे अर में ही करते हैं ।

१८. चारित्र—सामायिक अथवा छेदोपस्थानीय संयम में वर्तमान मुनि जिनकल्प स्वीकार करते हैं । उसके स्वीकार के पश्चात वे सूक्ष्मसंपराय आदि चारित्न में भी जा सकते हैं ।

१९. तीर्थ-वे नियमतः तीर्थं में ही होते हैं।

२०. पर्याय—-जघन्यत: उनतीस वर्ष की अवस्था में (१ गृहवास के और २० श्रमण-पर्याय के) और उत्कृष्टत: गहरुष और साध-पर्याय की कुछ न्यून करोड़ पूर्व में, इस कल्प को ग्रहण करते हैं।

२१. आगम—जिनकल्प स्वीकार करने के बाद वे नए श्रुत का अध्ययन नहीं करते, किन्तु चित्त-विक्षेप से बचने के लिए पहले पढ़े हुए श्रुत का स्वाध्याय करते हैं।

२२. वेद—स्त्रीवेद के अतिरिक्त पुरुषवेद तथा असंक्लिष्ट नपुंसकवेद वाले व्यक्ति इसे स्वीकार करते हैं । स्वीकार करने के बाद वे सवेद या अदेद भी हो सकते हैं । यहां अवेद का तात्पर्य उपशान्त वेद से है । क्योंकि वे क्षपकश्रेणी नहीं ले सकते, उपश्रमश्रेणी लेते हैं । उन्हें उस भव में केवलज्ञान नहीं होता ।

२३. कल्प--वे दोनों कल्प-स्थितकल्प अथवा अस्थितकल्प वाले होते हैं।

२४. लिंग—कल्प स्वीकार करते समय वे नियमतः द्रव्य और भाव—दोनों लिंगों से युक्त होते हैं । आगे भावलिंग तो निश्चय ही होता है । द्रव्यलिंग जीर्ण या चोरों द्वारा अपहृत हो जाने पर हो भी सकता है और नहीं भी ।

२५. लेक्या—उनमें कल्प स्वीकार के समय तीन प्रशस्त लेक्याएं (तैअस, पद्म और शुक्ल) होती हैं। बाद में उनमें छहों लेक्याएं हो सकती हैं, किन्तु वे अप्रशस्त लेक्याओं में बहुत समय तक नहीं रहते और वे अप्रशस्त लेक्याएं अति संक्लिष्ट नहीं होतीं।

२६. ध्यान —वे प्रवर्द्धमान धर्म्य ध्यान में कल्प का स्वीकरण करते हैं, किन्तु बाद में उनमें आर्त्त-रौद्र ध्यान की सद्-भावना भी हो सकती है । उनमें कुशल परिणामों की उद्दामता रहती है, अतः ये आर्त्त-रौद्र ध्यान भी प्रायः निरनुबंध होते हैं ।

२७. गणना—एक समय में इस कल्प को स्वीकार करने वालों की उत्कृष्ट संख्या शतपृथक्त्व (६००) और पूर्व स्वीकृत के अनुसार यह सख्या सहस्रपृथक्त्व (१०००) होती है । पन्द्रह कर्मभूमियों में उत्कृष्टतः इतने ही जिनकल्पी प्राप्त हो सकते हैं।

२म. अभिग्रह—वे अल्पकालिक कोई भी अभिग्रह स्वीकार नहीं करते । उनके जिनकल्प अभिग्रह जीवन पर्यन्त होता है । उसमें गोचर आदि प्रतिनियत व निरपवाद होते हैं, अत: उनके लिए जिनकल्प का पालन ही परम विशुद्धि का स्थान है ।

२१. प्रव्रज्या—वे किसी को दीक्षित नहीं करते, किसी को मुंड नहीं करते। यदि ये जान जाएं कि अमुक व्यक्ति अवस्य ही दीक्षा लेगा, तो वे उसे उपदेश देते हैं और उसे दीक्षा-ग्रहण करने के लिए संविग्न गीतार्थ साधु के पास भेज देते हैं।

३०. प्रायश्चित्त—मानसिक सूक्ष्म अतिचार के लिए भी उनको जघन्यतः चतुर्गुरुक मासिक प्रायश्चित्त लेना होता है।

३१. निष्प्रतिकर्म---वे शरीर का किसी भी प्रकार से प्रतिकर्म नहीं करते। अाख आदि का मैल भी नहीं निकालते और न कभी किसी प्रकार की चिकित्सा ही करवाते हैं।

३२. कारण---वे किसी प्रकार के अपवाद का सेवन नहीं करते !

३३. काल—वे तीसरे प्रहर में भिक्षा करते हैं और विहार भी तीसरे प्रहर में ही करते हैं। झेष समय में वे प्राय: कायोत्सर्ग में स्थित रहते हैं।

३४. स्थिति—विहरण करने में असमर्थ होने पर वे एक स्थान पर रहते हैं, किन्तु किसी प्रकार के दोष का सेवन नहीं करते ।

३५. सामाचारी—साधु-सामाचारी के दस भेद हैं । इनमें से वे आवस्यिकी, नैषेधिकी, मिथ्याकार, आपृच्छा और उपसंपद्—इन पांच सामाचारियों का पालन करते हैं ।

स्थविरकल्पस्थिति—क्षो संघ में रहकर साधना करते हैं, उनकी आचार-मर्यादा को स्थविरकल्पस्थिति कहा जाता है। उनके मुख्य अंग ये हैं—-

(१) सतरह प्रकार के संयम का पालन । (२) ज्ञान, दर्शन, चारित्न की परम्परा का विच्छेद न होने देना। इसके लिए जिष्यों को ज्ञान, दर्शन और चारित्न में निपुण करना । (३) वृद्धा अवस्था में जंघाबल क्षीण होने पर स्थिरवास

करना ।⁰

भावसंग्रह के अनुसार जिनकल्पी और स्थविरकल्पी का स्वरूपचित्रण इस प्रकार है—

जिनकल्पी---जिनकल्प में स्थित श्रमण बाह्य और आभ्यन्तर ग्रन्थियों से रहित, निस्नेह, निस्पृह और वाग्गुप्त होते हैं । वे मदा जिन भगवान् की भांति विहरण करते रहते हैं ।<sup>3</sup>

यदि उनके पैरों में कांटा चुभ जाए या आंखो में धूलि गिर जाए तो भी वे अपने हाथों से न कांटा निकालते हैं और न धूल ही पोंछते हैं। यदि कोई दूसरा व्यक्ति वैसा करता है तो वे मौन रहते हैं<sup>3</sup>।

वे ग्यारह अंगों के धारक होते हैं । वे अकेले रहते हैं और धर्म्य-जुक्ल ध्यान में लीन रहते हैं । वे सम्पूर्ण कषायों के त्यागी, मौनवती और कन्दराओं में रहते हैं' ।

स्थविरकल्पी— इस दुःषमकाल में संहनन और गुणों की क्षीणता के कारण मुनि पुर, नगर और ग्राम में रहने लगे हैं, वे तप की प्रभावना करते हैं । वे स्थविरकल्पी कहलाते हैं' ।

वे मुनि समुदाय रूप में विहार कर अपनी शक्ति के अनुसार धर्म की प्रभावना करते हैं । वे भव्य व्यक्तियों को धर्म का श्रवण कराते हैं तथा शिष्यों का ग्रहण और पालन करते हैं<sup>६</sup> ।

- बहुत्कल्पभाष्य, गाथा ६४८५ ।
- २. भावसंग्रह, गाथा १२३ :
  - बहिरंतरंगथचुवा णिण्णेहा णिप्पिहाय जदवइणो । जिण इव विहरंति सदाते जिलकप्पे ठिया सवणा ॥
- ३. वहीं, शाथा १२० : जत्थ य कंटयभग्सो पाए णयणम्मि रयपविट्ठम्मि । फेडंति सयं मुणिणा परावहारे य तुण्हिक्का ।
- ४. वही, गाद्या ९२२ : एगारसंगधारी एआई धम्मसुक्कसाणी या। चत्तासेसकसाया मोणवई कंदरावासी॥

४. वही, गाथा १२७:

संहण्णस्स य, दुस्समकालस्स तवपहावेण। पुरन्यरगामवासी, थविरे कप्पे ठिया जाया।। ६. वही, गावा ९२९ :

समुदायेण विहारो, धम्मस्स पहावणं ससत्तीए । भवियाणं धम्मसवणं, सिस्साणं च पालणं गहणं ॥

पहले मुनिगण जितने कर्मों को हजार वर्षों में क्षीण करते थे, उतने कर्मों को वर्तमान में हीन संहनन वाले, स्थविर-कल्पी मुनि, एक वर्ष में क्षीण कर देते हैं'।

```
४०. परिणाम (सू० १०९) :
```

वृत्तिकार ने परिणाम के चार अर्थ किए हैं ----१. पर्याय, २. स्वभाव, ३. धर्म, ४. विपाक ।

प्रस्तुत सूत्र में परिणाम शब्द दो अर्थों में प्रयुक्त हुआ है—पर्याय और विपाक । प्रथम दो विभाग पर्याय के और शेष चार विपाक के उदाहरण हैं ।

४१. (सू० ११६) :

एक साथ जितने कर्म-पुद्गल जिस रूप में भोगे जाते हैं उस रूप-रचना का नाम निषेक है। निधत्त का अर्थ है---कर्म का निषेक के रूप में बन्ध होना। जिस समय आयु का बन्ध होता है तब वह जाति आदि छहों के साथ निधत्त -----निषिक्त होता है। अमुक आयु का बन्ध करने वाला जीव उसके साथ-साथ एकेन्द्रिय आदि पांच जातियों में से किसी एक जाति का, नरक आदि चार गतियों में से किसी एक गति का, अमुक समय की स्थिति---काल-मर्यादा का, अवगाहना-----औदारिक या वैक्रिय शरीर में से किसी एक शरीर का तथा आयुध्य के प्रदेशों---परमाणु-संचयों का और उसके अनुभाव---विपाकशवित का भी बन्ध करता है।

४२. भाव (सू० १२४) :

कर्म आठ हैं—ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय, देदनीय, मोहनीय, आयुष्य, नाम, गोत्न और अन्तराय । इनके मुख्य दो वर्ग हैं— घात्य और अघात्य । ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय, मोहनीय और अन्तराय— ये चार घात्य-कोटि और जोष चार अघात्य-कोटि के कर्म हैं । इनके उदय आदि से तथा काल-परिणमन से होने वाली जीव की अवस्था को भाव कहा जाता है । भाव छह हैं—

औदयिक—कर्मों के उदय से होने वाली जीव की अवस्था ।

औपशमिक---मोह कर्म के उपशम से होने वाली जीव की अवस्था।

क्षायिक-कर्मों के क्षय से होने वाली जीव की अवस्था।

क्षायोपशमिक—धात्य कर्मों के क्षयोपशम [उदित कर्मों के क्षय और अनुदित कर्मों के उपशम] से हरेने वाली जीव की अवस्था ।

मारिणामिक---काल-परिणमन से होने वाली जीव की अवस्था ।

सान्निपालिक---दो या अधिक भावों के योग से होने वाली जीव की अवस्था।

इसके २६ विकल्प होते हैं—

| दो के संयोग से—   | १० दिकल्प |
|-------------------|-----------|
| तीन के संयोग से — | १० विकल्प |
| चार के संयोग से   | ५ विकल्प  |
| पांच के संयोग से  | १ विकल्प  |
| ~ ~ ~ ~ ~         |           |

इनके विस्तार के लिए देखें—अनुयोगढार, सूत्र २०१-२९७।

 भावसंग्रह, गाथा ९३९ : वरिससहस्सेण पुरा जं कम्मं हणइ तेण काएण । तं संपद्द वरिसेप हु णिज्जरयद हीणसंहणणे ॥

२. स्थानांगवृत्ति, पत्न ३१६ :—

परिणामः ---पर्यायः स्वभावो धम्मं इति यावत् । ·· परिणामो --- विपाक: ।

परस्पर अविरुद्ध विकल्पों के आधार पर इसके १४ भेद होते हैं---

औदयिक, क्षायोपशमिक और पारिणामिक चारों गतियों में एक-एक—४ विकल्प

क्षायिक --चारों गतियों में---४ विकल्प

औपशमिक—चारों गतियों में—४ विकल्प

उपक्षम श्रेणी का ---[यह केवल एक मनुष्य गति में ही होता है]---१ विकल्प

केवली का─-[केवल मनुष्य में ही]—१ विकल्प

सिद्ध का --- १ विकल्प

इसका विस्तार इस प्रकार है—

#### उदय, क्षयोपशम और परिणाम से निष्पन्न सान्निपातिक के चार दिकल्प---

० तिर्थञ्च —औदयिक-तिर्थञ्चत्व, क्षायोपशमिक-इन्द्रियां, पारिणामिक-जीवत्व ।

- ० मनुष्य —औदयिक-मनुष्यत्व, क्षायोपशमिक-इन्द्रियां, पारिणामिक-जीवत्व ।
- देव—औदयिक-देवत्व, क्षायोपशमिक-इन्द्रियां, पारिणामिक-जीवत्व ।

#### क्षय के योग से निष्पन्न सान्निपातिक के चार विकल्प--

० नरक—औदयिक-नारकत्व, क्षायोपशमिक-इन्द्रियां, क्षायिक-सम्यक्त्व, पारिणामिक-जीवत्व । इसी प्रकार अन्य तीन गतियों में योजना करनी चाहिए ।

#### उपज्ञम के योग से निष्पन्न सान्त्रिपातिक के चार विकल्प---

० नरक-—औदयिक-नारकत्व, क्षायोपशमिक-इन्द्रियां, औपशमिक-सम्यक्त्व, पारिणामिक-जीवत्व । ─────────────────────────────────

इसी प्रकार अन्य तीन गतियों में योजना करनी चाहिए ।

उपश्चम श्रेणी से निष्पन्न सान्निपातिक का एक विकल्प केवल मनुष्य के ही होता है।

औदयिक-मनुष्यत्व, क्षायोपशमिक-इन्द्रियां, उपशान्त-कषाय, पारिणामिक-जीवत्व ।

० केवली से निष्पन्न सान्निपातिक का एक विकल्प---

औदयिक-मनुष्यत्व, क्षायिक-सम्यक्त्व, पारिणामिक-जीवत्व ।

० सिद्ध से निष्पन्न सान्निपातिक का एक विकल्प----

क्षायिक-सम्यक्त्व, पारिणामिक-जीवत्व ।

इन विकल्पों की समस्त संख्या १५ है।

पांचों भावों के १३ भेद भी किए गए हैं—

१. औपर्शमिक भाव के दो भेद----औपर्शमिक सम्यक्त्व और औपश्रमिक चारित्र ।

२. क्षायिक भाव के नौ भेद—दर्शन, ज्ञान, दान, लाभ, उपभोग, भोग, वीर्य,क्षायिक सम्यक्त्व और क्षायिक चारित्न ।

३. क्षयोपशमिक भाव के अठारह भेद—-चार ज्ञान, तीन अज्ञान, तीन दर्शन, पांच लब्धि, क्षायोपशमिक सम्यक्त्व, क्षायोपशमिक चारित्र और संयमासंयम ।

४. औदयिकभाव के २१ भेद—वार गति, चार कषाय, तीन लिंग, छह लेश्या, अज्ञान, मिथ्यात्व, असिद्धत्व और असंयम ।

प्र. पारिणामिक भाव के तीन भेद ---जीवत्व, भव्यत्व और अभव्यत्व'।

१. अनुयोगहार, सूत्र २७१-२१७।

# सत्तमं ठाणं

# सप्तम स्थान

www.jainelibrary.org

#### आमुख

साधना व्यक्तिगत होती है, फिर भी कुछ कारणों से उसे सामुदायिकरूप दिया गया। इस कार्य में जैन तीर्थंकरों का महत्वपूर्ण योगदान है। ज्ञान, दर्शन और चारिव्र की आराधना सम्यक्रूप से करने के लिए साधु संघ का सदस्य होता है। संघ में अनेक गण होते हैं। जिस गण में साधु रहता है उसकी व्यवस्था का पालन वह निष्ठा के साथ करता है। जब उसे यह अनुभूति होने लग जाय कि इस गण में रहने से मेरा विकास नहीं होता तो वह गण परिवर्तन के लिए स्वतन्त्र होता है। साधना की भूमिका के परिपक्व होने पर वह एकाकी रहने की स्वीक्वति भी प्राप्त कर सकता है। प्रस्तुत स्थान में गण-परिवर्तन के साथ हेतु बतलाए गए हैं।

साधना का सूत्र है अभय। भगवान् महावीर ने कहा —जो भय को नहीं जानता और नहीं छोड़ता वह अहिंसक नहीं हो मकता, सत्यवादी और अपरिग्ररही भी नहीं हो सकता। भय का प्रवेश तत्र होता है जब व्यक्ति दूसरे से अपने को हीन मानता है। मनुष्य को मनुष्य से भय होता है, यह इहलोक भय है। मनुष्य को पशु आदि से भय होता है, यह परलोक भय है। धन आदि पदार्थों के अपहरण का भय होता है। मृत्यु का भय होता है। पीड़ा या रोग का भय होता है। अपयण का भय होता है।<sup>3</sup>

अहिंसा के आचार्यों ने अभय को महत्वपूर्ण स्थान दिया। राजनीति के मनीषी भय की भी उपयोगिता स्वीकार करते हैं। उनका मत है कि दण्ड-भय के विना समाज नहीं चल सकता। प्रस्तुत आगम में विविध विषय संकलित हैं, इसलिए इसमें भय और दण्ड के प्रकार भी प्रतिपादित हैं। दण्डनीति के सात प्रकार बतलाए गए हैं, इनमें उनके कमिक विकास का इतिहास है। प्रथम कुलकर विमलवाहन के समय में हाकार नीति का प्रयोग शुरू हुआ। उस समय कोई अपराध करता उन्हें "हा! तूने ऐसा किया" यह कहा जाता। यह उनके लिए महान दण्ड होता। वे स्वयं अनुशासित और लज्जाशील थे। यह दण्ड नीति दूसरे कुलकर के समय तक चली। तीसरे कुलकर यशस्वी और चौथे कुलकर अभिचन्द्र के समय में दो दण्ड नीतियों का प्रयोग होने लगा। सामान्य अपराध के लिए हाकार और बड़े अपराध के लिए माकारनीति (मत करो) का प्रयोग किया जाता था। पांचवें प्रसेनजित, छट्ठे मरुदेव और सातवें नाभि कुलकर के समय में तीन दण्डनीतियां प्रचलित थीं। छोटे अपराध के लिए हाकार मध्यम अपराध के लिए माकार और बड़े अपराध के लिए धिक्कार की नीति का प्रयोग किया जाता था। उस समय तक मनुष्य ऋजु, मर्यादा-प्रिय और स्वयंशासित थे। जैसे-जैसे समाज व्यवस्था विकसित होती गई स्वयं का अनुशासन कम होता गया, वैसे-वैसे सामाजिक दण्ड का भी विकास होता गया। राज्य की स्थापना के साथ अनेक दण्ड प्रचलित हो गए, जैसे—-

परिभाषक—थोड़े समय के लिए नजरबंद करना—कोधपूर्ण झब्दों में अपराधी को 'यहीं बैठ खाओ' ऐसा आदेश देना ।

मंडलिबंध—नजरबंद करना—नियमित क्षेत्र मे बाहर न जाने का आदेश देना । चारक—-कैंद में डालना । छविच्छेद— हाथ पैर आदि काटना ।\*

9 1919 1

<sup>2. 11201</sup> 

३, ७१४०-४३।

दण्डनीति का विकास इस बात का सूचक है कि मनुष्य जितना स्वयं शासित होता है, दण्ड का प्रयोग उतना ही कम होता है। और आत्मानुशासन जितना कम होता है, दण्ड का प्रयोग उतना ही बढ़ता है। याज्ञवरक्यस्मृति में भी धिग्दण्ड का उल्लेख मिलता है। उसके अनुसार दण्ड के चार प्रकार हैं—

धिग्दण्ड—धिक्कार युक्त वचनों द्वारा बुरे मार्ग पर जाने से रोकना ।

वाग्दण्ड—कठोर वचनों के द्वारा अपराध करने वाले व्यक्ति को वैसा न करने की शिक्षा देना।

धनदण्ड— पैसे का दण्ड । बार-बार अपराध न करने के लिए निषेध करने पर भी न माने तब धन के रूप में जो दण्ड दिया जाता है, उसे धनदण्ड कहते हैं ।

वधदण्ड---अनेक बार समझाने पर जब अपराधी अपने स्वभाव को नहीं बदलता, तब उसे वध करने का दण्ड दिया जाता है।

मनुष्य अनेक शक्तियों का पुञ्ज है। उसमें विवेक है, चिंतन है। उसके पास भावाभिव्यक्ति के लिए भाषा का सशक्त माध्यम भी है। वह प्रारम्भ में अपने भावों को कुछेक शब्दों में अभिव्यक्त करता था, किन्तु विकसित अवस्था में उसकी भाषा विकसित हो गई और उसने अभिव्यक्ति में सौन्दर्य लाने का प्रयत्न किया। उस प्रयत्न में मद्य और पद्य शैली का विकास हुआ। लौकिक ग्रन्थों में उसकी विश्वद चर्चा मिलती है। काध्यशारत और संगीतशारत की दीर्घकालीन परम्परा है। सूत्रकार ने हेय और उपादेव की मीमांसा के साथ-साथ झेय विषयों का संकलन भी किया है। स्वर-मण्डल उसका एक उदाहरण है। इस संग्रह सूत्र में अन्यान्य विषयों का जहां नाम-निर्देश है वहां स्वर-मंडल का विश्वद वर्णन मिलता है।

प्रस्तुत स्थान सात की संख्या से सम्बन्धित है । इसमें जीव-विज्ञान, लोक-स्थिति संस्थान, गोव, नय, आसन, पर्वत, चक्रवर्तीरत्न, दुषमाकाल की पहचान, सुषमाकाल की पहचान, संयम-असंयम, आरंभ, धान्य की स्थिति का समय, देवपद, समुद्घात, प्रवचन-निण्हव, नक्षत्न, विनय के प्रकार, इतिहास और भूगोल-सम्बन्धी अनेक विषय संकलित हैं ।

याज्ञवरूक्यस्मृति, आचाराध्याय, राजधर्म, श्लोक ३६७ । धिग्दण्डस्त्वच वाग्दण्डो, धनदण्डो वधस्तव्या योज्या व्यस्ताः समस्ता वा, ह्यपराधवणादिमे ।

# सत्तमं ठाणं

मूल

संस्कृत छाया

गणावक्कमण-पदं

गणापक्रमण-पदम्

१. सत्तविहे गणावक्कमणे पण्णत्ते, तं जहा\_\_ सव्वधम्मा रोएमि। एगइया रोएमि, एगइया गो रोएमि। सव्वधम्मा वितिगिच्छामि । एगइया वितिगिच्छामि, एगइया णो वितिमिच्छामि । सव्यधम्मा जुहुणामि । एगइया जुहुणामि, एगइया णो जुहुणामि। इच्छामि णं भंते ! एगल्लविहार-पडिमं उबसंपिज्जत्ता णं विहरित्तए ।

### सुप्तविधं गणापकमणं प्रज्ञप्तम, तद्यथा— सर्वधर्मान् रोचयामि । एककान् रोचयामि, एककान् नो रोचयामि । सर्वधर्मान् विचिकित्सामि । एककान् विचिकित्सामि, एककान् नो विचिकित्सामि । सर्वधर्मान् जुहोमि । एककान् जुहोमि, एककान् नो जुहोमि । इच्छामि भदन्त ! एकाकिविहार-प्रतिमां उपसंपद्य विहर्तुम् ।

# हिन्दी अनुवाद

#### गणापऋमण-पद

 सात कारणों से गण से अपक्रमण किया जा सकता है—-

१. सब घर्मों [श्रुत व चारित्न के प्रकारों] में मेरी रुचि है। यहां उनकी पुति के साधन नहीं हैं । इसलिए भंते ! मैं इस गण से अपक्रमण करता हूं और दूसरे गण की उपसम्पदा को स्वीकार करता हूं । २. क्रुछेक धर्मों में मेरी रुचि है और कुछेक धर्मों में मेरी रुचि नहीं है। जिनमें मेरी रुचि है उनको पूर्ति के साधन यहां नहीं हैं। इमलिए भंते ! मैं इस गण से अप-कमण करता हूं और दूसरे गण की उप-सम्पदा को स्वीकार करता है। ३. सब धर्मों के प्रति मेरा संशव है । संशय को दूर करने के लिए भंते ! मैं इस गण से अपकमण करता हूं और दूसरे गण की उपसम्पदा को स्वीकार करता हूं। ४. कुछेक धर्मों के प्रति मेरा संशय है और कुछेक धर्मों के प्रति भेरा संशय नहीं है। संशय को दूर करने के लिए भंते ! मैं इस गण से अपक्रमण करता हूं और दूसरे गण को उपसम्पदा को स्वीकार करता हूं । ५. मैं सब धर्मों को दूसरों को देना चाहता हुं। इस गण में कोई योग्य व्यक्ति नहीं है जिसे कि मैं सब धर्म देसकूं। इसलिए भंते ! मैं इस गण से अपक्रमण करता हं और दूसरे गण की उपसम्पदा को स्वीकार करता हूं ।

६. मैं कुछेक धर्लों को दूसरों को देना चाहता हूं और कुछेक धर्मों को नहीं देना चाहता । इस गण में कोई योग्य व्यक्ति नहीं है जिसे कि मैं जो देना चाहता हूं वह दे सकूं । इसलिए भंते ! मैं इस गण से अपकमण करता हूं और दूसरे गण की उपसम्पदा को स्वीकार करता हूं ।

७. भंते ! मैं 'एकलविहार प्रतिमा' को स्वीकार कर विहरण करना चाहता हूं । इसलिए इस गण से अपक्रमण करता हूं ।

विभंगणाण-पदं

२. सत्तविहे विभंगणाणे पण्णत्ते, तं जहा\_\_\_ एगदिसि लोगाभिगमे, पंचदिसि लोगाभिगमे, किरियावरणे जीवे. मुदग्गे जीवे, अमुदग्गे जीवे, रूवी जीवे, सव्वमिणं जीवा। तत्थ खलु इमे पढमे विभंगणाणे---जयाणं तहारूवस्स समणस्स वा माहणस्स विभंगणाणे वा समुप्पज्जति । से णं तेणं विभंग-णाणेणं समुप्पण्णेणं पासति पाईणं वा पडिणं वा दाहिणं वा उदीणं वा उड्ड वा जाव सोहम्मे कप्पे। तस्स णं एवं भवति....अत्थि णं मम अतिसेसे णाणदंसणे समुष्पण्णे-एगदिसि लोगाभिगमे । संतेगइया समणा वा माहणा वा एवमाहंसू.... पंचर्विसि लोगाभिगमे ।

जे ते एवमाहंस, मिच्छं ते एव-माहंसू-पढमे विभंगणाणे। अहावरे दोच्चे विभंगणाणे-जया णं तहारूवस्स समणस्स वा माह-णस्स वा विभंगणाणे समूष्पज्जति। णं तेणं विभंगणाणेणं से समुप्पण्णेणं पासति पाईणं वा पडिणं वा दाहिणं वा उदीणं वा उड्ढं जाव सोहम्मे कथ्पे। तस्स णं एवं भवति-अत्थि णं मम अति-सेसे णाणदंसणे समूप्पण्णे...पंच-दिसि लोगाभिगमे । संतेगइया समणा वा माहणा वा एवमाहंसू...

# विभंगज्ञान-पदम्

सप्तविधं विभङ्गज्ञानं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा---एकदिशि लोकाभिगमः, पञ्चदिशि लोकाभिगमः, कियावरणः जीवः, 'मुदग्गः' जीवः, 'अमूदग्गाः' जीवः, रूपी जीवः, सर्वमिदं जीवः । तत्र खलु इदं प्रथमं विभञ्जज्ञानम्.... यदा तथारूपस्य श्रमणस्य वा माहनस्य वा विभङ्गज्ञानं समुत्पद्यते । स तेन विभङ्गज्ञानेन समुत्पन्नेन पञ्यति प्राचीनं वा प्रतीचीनां वा दक्षिणां वा उदीचीनां वा ऊर्ध्वं वा यावत् सौधर्म कल्पम् । तस्य एवं भवति अस्ति मम अतिशोधं ज्ञानदर्शनं समुत्पन्नम्–एकदिशि लोका-भिगमः । सन्त्येकके श्रमणा वा माहना वा एवमाहु:--पञ्चदिशि लोकाभिगमः। ये ते एवमाहः, मिथ्या ते एवमाहः---प्रथमं विभङ्गज्ञानम् ।

अथापरं द्वितीयं विभङ्गज्ञानम् । यद तथारूपस्य श्रमणस्य वा माहनस्य वा विभङ्गज्ञानं समुत्पद्यते । स तेन विभङ्ग-ज्ञानेन समुत्पन्नेन पश्यति प्राचीनां वा प्रतीचीनां वा दक्षिणां वा उदीचीनां वा ऊर्ध्वं वा यावत् सौधर्मं कल्पम् ।

तस्य एवं भवति—अस्ति मम अतिशेषं ज्ञानदर्शनं समुत्पन्नम्—पञ्चदिशि लोकाभिगमः । सन्त्येकके श्रमणा वा माहना वा एवमाहुः—एकदिशि लोका-भिगमः । ये ते एवमाहुः, मिथ्या ते

## विभंगज्ञान-पद

२. विभंगज्ञान [मिथ्यात्वी का अवधिज्ञान] सात प्रकार का होता है—
१. एकदिग्लोकाभिगम—-लोक एक दिशा में ही है।
२. पंचदिग्लोकाभिगम — लोक पांचों दिशाओं में ही है, एक दिशा में नहीं है।
३. क्रियावरणजीव—-जीव के क्रिया का ही आवरण है, कर्म का नहीं ।
४. मुदग्गजीव — जीव पुद्गल निर्मित ही है।
५. अमुदग्गजीव — जीव पुद्गल निर्मित ही है।
६. रूपीजीव — जीव रूपी ही है।

७. ये सव जीव हैं —सब जीव ही जीव हैं। पहला विभंगज्ञान --

जब तथारूप श्रमण-माहन को विभंगजान प्राप्त होता है तब वह उस विभंगजान से पूर्व, पश्चिम, दक्षिण, उत्तर व सौधर्म देवलोक तक की ऊर्ध्व दिशा में से किसी एक दिशा को देखता है, तब उसके मन में ऐसा विचार उत्पन्न होता है -- "मुझे अतिशायी ज्ञान-दर्शन प्राप्त हुआ है । मैं एक दिशा में ही लोक को देख रहा हूं । कुछ श्रमण-माहन ऐसा कहते हैं कि लोक पांच दिशाओं में है । जो ऐसा कहते हैं, वे मिथ्या कहते हैं"—- यह पहला विभंग-जान है ।

दूसरा विभंगज्ञान----

जब तथारूप श्रमण-नाहन को विभंगज्ञान प्राप्त होता है तव वह उस त्रिभंगज्ञान से पूर्व, पश्चिम, उत्तर, दक्षिण व सौधर्म देवलोक तक की ऊर्ध्व दिशा- --इन पांचों दिशाओं को देखता है। तव उसके मन में ऐसा विचार उत्पन्न होता है----- "मुझे अतिशायी ज्ञान-दर्शन प्राप्त हुआ है। मैं पांचों दिशाओं में ही लोक को देख रहा हूं। एगदिसि लोगाभिगमे । जे ते एवमाहंसु, मिच्छं ते एवमाहंसु.... दोच्चे विभंगणाणे ।

अहावरे तच्चे विभंगणाणे—जया णं तहारूवस्स समणस्स वा माह-णस्स वा विभंगणाणे समुप्पज्जति। से णं तेणं विभंगणाणेणं समु-प्पण्णेणं पासति पाणे अतिवाते-माणे, मुसं वयमाणे, अदिण्णमादिय-माणे, मेहणं पडिसेवमाणे, परिग्गहं परिभिष्हमाणे, राइभोयणं भुंजमाणे, पावंच णं कम्सं कीरमाणं णो पासति । तस्स णं एवं भवति----अत्थि णं मम अतिसेसे णाणदंसणे समृष्पण्णे \_\_ किरियावरणे जीवे। संतेगइया समणावा माहणावा एवमाहंसू\_\_णो किरियावरणे जीवे। जे ते एवमाहं हु, मिच्छं ते एवमाहंसु....तच्चे विभंगणाणे ।

अहावरे चउत्थे विभंधणाणे—जया णं तथारूवस्स समणस्स वा माह-णस्स वा •विभंगणाणे<sup>े</sup> सम्प्य-ज्ञति। से णं तेणं विसंगणाणेणं देवामेव पासति समुष्पण्णेणं बाहिरब्भंतरए पोग्गले परिया-इत्ता प्रदेगत्तं णाणत्तं फूसित्ता फुरित्ता फुट्टित्ता विकुट्वित्ता णं चिट्रित्तए । तस्स णं एवं भवति.... अत्थि णं मम अतिसेसे णाणदंसणे समुष्पण्णे-मुदग्गे जीवे संतेगइया समणावा माहणा वा एवमाहंसु.... अमूदग्गे जीवे। जे ते एवमाहंसू, मिच्छं ते एवमाहंस्—चउत्थे विभंगणाणे ।

290

एवमाहुः-दितीयं विभङ्गज्ञानम् ।

अथापरं चतुथँ विभङ्गज्ञानम्\_\_ यदा तथारूपस्य श्रमणस्य वा माहनस्य वा विभङ्गज्ञानं समृत्यदते। स तेन विभङ्गज्ञानेन समुत्पन्नेन देवानेव पश्यति बाह्याभ्यन्तरान् प्रदेगतान पर्यादाय पृथगेकत्वं नानात्वं स्पृष्ट्वा स्फोरयित्वा स्फोटयित्वा विकृत्य स्थातुम् । तस्य एवं भवति-अस्ति मम अतिशेषं ज्ञानदर्शनं समुत्पन्नम्\_\_'मूदग्गः' जीव । सन्त्येकके श्रमणां वा माहना वा एव-माह:--- 'अमूदग्गः' जीव: । ये ते एव--माहुः, मिथ्या ते एवमाहुः--चतुर्थं विभङ्गज्ञानम् ।

कुछ अमण-माहन ऐसा कहते हैं कि लोक एक दिशा में ही है । जो ऐसा कहते हैं, वे मिथ्या कहते हैं---यह दूसरा विभंगज्ञान है।

तीसरा विभंगज्ञान----

जब तथारूप श्रमण-माहन को विभंगज्ञान प्राप्त होता है तब वह उस विभंगज्ञान से जीवों को हिसा करते हुए, झूठ बोलते हुए, अदत्त प्रहण करते हुए, मैथुन सेवन करते हुए, परिग्रह प्रहण करते हुए और रात्नीभोजन करते हुए देखता है. किन्तु उन प्रवृत्तियों के द्वारा होते हुए कर्म-बन्ध को नहीं देखता, तब उसके मन में ऐसा विचार उत्पन्न होता है—''मुझे अति-णायी ज्ञान-दर्शन प्राप्त हुआ है। मैं देख रहा हूं कि जीव किया से ही आवृत है, कर्म से नही।

चौथा दिभंगज्ञान---

कुछ अमण-माहन ऐसा कहते हैं कि जीव पुद्गलों से बना हुआ नहीं है। जो ऐसा कहते हैं, वे मिथ्या कहते हैं —यह चौथा विभंगज्ञान है। अहावरे पंचमे विभंगणाणे—जया णं तधारूवस्स समणस्स <sup>•</sup>वा माह-णस्सवा विभंगणाणे<sup>°</sup> समुप्पज्जति । से णं तेणं विभंगणाणेणं समुप्पज्जो देवामेव पासति बाहिरब्भंतरए पोग्गलए अपरियाइता पुढेगत्तं णाणत्तं <sup>•</sup>फुसित्ता फुरित्ता फुट्टिता<sup>°</sup> विउच्वित्ता णं बिट्ठितए । तस्स णं एवं भवति—अस्थि <sup>•</sup>णं मम अतिसेसे णाणदंसणे<sup>°</sup> समुप्पण्णे— अमुदग्गे जीवे । संतेगइया समणा वा माहणा वा एवमाहंसु— मुदग्गे जीवे । जे ते एवमाहंसु, मिच्छं ते एवमाहंसु—पंचमे विभंगणाणे ।

अहावरे छट्टे विभंगणाणे....जया णं तहारूवस्स समणस्स वा माहणस्स वा \*विभंगणाणे° समुप्पज्जति। से णं तेणं विभंगणाणेण समुप्पण्णेणं देवामेव पासति बाहि-रब्भंतरए पोग्गले परियाइत्ता वा अपरियाइत्ता वा पुढेगत्तं णाणत्तं <u>फ</u>ुसित्ता <sup>•</sup>फुरित्ता फुट्टित्ता° विकुव्वित्ता णं चिट्ठित्तए । तस्स णं एवं भवति-अत्थि णं मम अति-सेसे णाणदंसणे समुष्पण्णे रूवी जीवे । संतेगइया समणा वा माहणा वा एवमाहंसु-अरूवी जीवे। जे ते एवमाहंसु, भिच्छं ते एवमाहंसु-छट्ठे विभंगणाणे ।

अहावरे सत्तमे विभंगणाणे—जया णं तहारूवस्त समणस्स वा माह-णस्सवा विभंगणाणे समुष्पज्जति। से णंतेणं विभंगणाणेणं समुष्पण्णेणं अथापरं पञ्चमं विभङ्गज्ञानम्—यदा तथारूपस्य श्रमणस्य वा माहनस्य वा विभङ्गज्ञानं समुत्पद्यते । स तेन त्रिभङ्ग-ज्ञानेन समुत्पन्नेन देत्रानेव पश्यति बाह्याभ्यन्तरान् पुद्गलकान् अपर्यादाय पृथगेकत्वं नानात्वं स्पृष्ट्वा स्फोरयित्वा स्फोटयित्वा तिकृत्य स्थातुम् । तस्य एवं भवति—अस्ति मम अतिझेषं ज्ञानदर्शनं समुत्पन्नम्—'अमुदग्गः' जीवः । सन्त्येकके श्रमणा वा माहना वा एव-माहुः—'मुदग्गः' जीवः । ये ते एवमाहुः, मिथ्या ते एवमाहुः—पञ्चमं विभङ्ग-ज्ञानम् ।

# 

अथापरं सप्तमं विभङ्गज्ञानम्—यदा तथारूपस्य श्रमणस्य वा माहनस्य वा विभङ्गज्ञानं समुत्पद्यते । स तेन विभङ्ग-ज्ञानेन समुत्पन्नेन पश्यति सूक्ष्मेण वायु- षांचवां विभंगज्ञान----

जब तथारूप श्रमण-माहन को विभंगज्ञान प्राप्त होता है। तव वह उस विभंगजान से देवों को बाह्य और आभ्यंतर पुद्गलों को ग्रहण किए विना विकिया करते हुए देखता है । वे देव पुद्गलों का स्पर्श कर, उनमें हलचल पैदा कर, उनका स्फोट कर, पृथक्-पृथक् काल व देश में कभी एक रूप व कभी विविध रूपों की विक्रिया करते हैं यह देख उसके मन में ऐसा विचार उत्पन्न होता है---- "मुझे अतिशायी ज्ञान-दर्शन प्राप्त हुआ है। मैं देख रहा हूं कि जीव गुद्गलों से बना हुआ नहीं ही है। कुछ अमण-माहन ऐसा कहते हैं कि जीव पुद्गलों से वना हुआ है। जो ऐसा कहते हैं, वे मिथ्या कहते हैं — यह पांचवां विभंगज्ञान है ।

ন্ততা বিশ্যযাল—

जब तथारूप श्रमण-माहन को विभंगज्ञान प्राप्त होता है तब वह उस विभंगज्ञान से देयों को बाह्य और आभ्यंतर पुद्गलों को प्रहण करके और प्रहण किए विना विकिया करते हुए देखता है। वे देव पुद्-गलों का स्पर्श कर, उनमें हलचल ैदा कर, उनका स्फोट कर, पुथक्-पृथक् काल व देश में कभी एक रूप व कभी विविध रूपों की विकिया करते हैं यह देख उसके मन में ऐसा विचार उत्पन्न होता है--"मुझे अतिशायी ज्ञान-दर्शन प्राप्त हुआ है। मैं देख रहा हूं कि जीव रूपी ही है। कुछ ध्रमण-माहन ऐसा कहते हैं, वे मिथ्या कहते हैं — यह छठा विभंगज्ञान है।

सातवां विभंगज्ञान---

जब तथारूप श्रमण-माहन को विभंगज्ञान प्राप्त होता है तब वह उस विभंगज्ञान से

पासई सुहुमेणं वायुकाएणं फुडं पोग्ग-लकायं एयंतं देयंतं चलंतं खुब्भंतं फंदतं घट्टतं उदीरेंतं तं तं भावं परिणमंतं । तस्स णं एवं भवति .... अत्थि णं मम अतिसेसे णाणवंसणे समुष्पण्णे\_सब्बमणं जीवा। संतेयइया समणा वा माहणा वा एवमाहंसु-जीवा चेव अजीवा चेवः जेते एवमाहंसु, मिच्छं ते एवमाहंसु । तस्त णं इमे चत्तारि जीवणिकाया णो सम्ममुवगता भवंति, तं जहा.... पुढविकाइया, आउकाइया, तेउकाइया, वाउकाइया । इच्चेतेहि चउहि जीवणिकाएहि

#### मिच्छादंडं पवत्तेइ... सत्तमे विभंगणाणे ।

### जोणिसंगह-पदं

३. सत्तविधे जोणिसंगहे पण्णत्ते, तं जहा— अंडजा, पोतजा, जराउजा, रसजा, संसेयगा, संमुच्छिमा, उब्भिगा ।

# गति-आगति-पदं

कायेन स्फूट पूद्गलकाय एजमान व्येजमान चलन्तं क्षुभ्यन्तं स्पन्दमानं घट्टयन्तं उदीरयन्तं तं तं आवं परिणमन्तम् । तस्य एवं भवति—अस्ति मम अतिशेषं ज्ञान-दर्शनं समुत्पन्नम्....सर्वे एते जीवाः । सन्त्येकके श्रमणा वा माहना वा एव-माहः--जीवाश्चैव अजीवाश्चैव। ये ते एवमाहुः, मिथ्या ते एवमाहुः । तस्य इमे चत्वारः जीवनिकायाः नो सम्यग-उपगता भवन्ति. तद्यथा---पृथिवीकायिकाः, अषुकायिकाः, तेजस्कायिकाः, वायुकायिकाः । इतिएतैः चतुभिः जीवनिकायैः मिथ्या-दण्डं प्रवर्तंयति.... सप्तमं विभङ्गज्ञानम् ।

# योनिसंग्रह--पदम्

सप्तविधः योनिसंग्रहः प्रज्ञप्तः, तद्यथा---अण्डजाः, पोतजाः, जरायुजाः, रसजाः, संस्वेदजाः, सम्मूच्छिमाः, उद्भिज्जाः ।

# गति-आगति-पदम्

अण्डजाः सप्तगतिकाः सप्तागतिकाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा<u></u>

अण्डजः अण्डजेषु उपपद्यमानः अण्डजेभ्यो वा पोतजेभ्यो वा जरायु-जेभ्यो वा रसजेभ्यो वा संस्वेदजेभ्यो वा सम्मूच्छिमेभ्यो वा उद्भिज्जेभ्यो वा उपपद्येत ।

स चैव असौ अण्डजः अण्डजत्वं विप्र-जहत् अण्डजतया वा पोतजतया

#### स्थान ७ : सूत्र ३-४

# योनिसंग्रह-पद

३. योनि-संग्रह के सात प्रकार हैं ---

१. अण्डज, २. पोत्तज, ३. जरायुज, ४. रसज, ४. संस्वेदज, ६. सम्पूच्छिम, ७. उद्भिज्ज ।

# गति-आगति-पद

४. अण्डज जीवों की सात गति और मात आगति होती है----

जो जीव अण्डजयोनि में उत्पन्त होता है वह अण्डज, पोतज, जरायुज, रसज, संस्वेदज, सम्मूच्छिम और उद्भिज्ज— इन सातों योनियों से आता है।

जो जीव अण्डजयोनि को छोड़कर दूसरी योनि में जाता है वह अण्डज, पोतज, जरापुज, रतज, संस्वेदज, सम्मूच्छिम

पोतगत्ताए वा, •ेजराउजत्ताए वा, रसजत्ताए वा, संसेयगत्ताए वा, संमुच्छिमत्ताए वा°, उब्भिगत्ताए वा गच्छेज्जा।

४. पोतगा सत्तगतिया सत्तागतिया एवं चेव । सत्तण्हवि गतिरागती भाणियव्वा जाव उक्तिभयत्ति ।

### संगहट्टाण-पदं

६. आयरिय-उवज्फायस्स णं गणंसि सत्त संगहठाणा वण्यत्ता, तं जहा\_\_

१. अ।यरिय-उवज्भाए णं गणंसि आणं वा घारणंवा सम्मं पउंजित्ता भवति ।

२. •आयरिय-उवरुक्ताए णं गणंसि आधारातिणियाए किति-कम्मं सम्ब पउंजित्ता भवति ।

३. आयरिय-उवज्भाए णं गणंसि जे सुत्तपज्जवजाते धारेतिते काले-काले सम्ममणुप्पवाइत्ता भवति । ४. आयरिय-उवज्भाए णं गणंसि गिलाणसेहवेयावच्चं सम्ममब्भुट्ठित्ता भवति ।°

४. आयरिय-उवज्भाए णं गणंसि आपुच्छियचारी यावि भवति, णो अणाणुपुच्छियचारी ॥

६. आयरिय-उवज्फाए णं गणंसि अणुप्पण्णाई उवगरणाई सम्मं उप्पाइत्ता भवति । वा जरायुजतया वा रसजतया वा संस्वेदजतया वा सम्मूच्छिमतया वा उद्भिज्जतया वा गच्छेत् ।

७१५

पोतजाः सप्तगतिकाः सप्तागतिकाः एवं चैव । सप्तानामपि गतिरागतिः भणितव्या यावत् उद्भिज्ज इति ।

### संग्रहस्थान-पदम्

आचार्योपाध्यायस्य गणे सप्त संग्रह-स्थानानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा—

१. आचार्थोपाध्यायः गणे आज्ञांवा धारणां वा सम्यक् प्रयोक्ता भवति ।

२. आचार्योपाध्यायः गणे यथारात्नि-कतयाकृतिकर्भ सम्यक् प्रयोक्ता भवति ।

 आचार्योपाध्यायः गणे यानि सूत्र-पर्यवजातानि धारयति तानि काले-काले सम्यग् अनुप्रवाचयिता भवति ।
 आचार्योपाध्यायः गणे ग्लानशैक्ष-वैयावृत्यं सम्यग् अभ्युत्थाता भवति ।

५. आचार्योपाध्याय: गणे आपृच्छ्यचारी चापि भवति, नो अनापृच्छ्यचारी ।

६. आचार्योपाध्यायः गणे अनुत्पन्नानि उपकरणानि सम्यग् उत्पादयिता भवति । स्थान ७ : सूत्र ४-६

और उद्भिज्ज--इन सातों योनियों में जाता है।

५. पोतज जीवों की सात गति और सात आगति होती है। इस प्रकार सभी योनि-संग्रहों की सात-सात गति और सात-सात आगति होती है।

#### संग्रहस्थान-पद

६. आचार्य तथा उपाध्याय के लिए गण में सात संग्रह के हेन्द्र हैं---

१. आचार्यं तथा उपाध्याय) गण में आज्ञा व धारणा का सम्यक् प्रयोग करें ।

२. आचार्य तथा उपाध्याय गण में यथा-रास्तिक --बड़े-छोटे के त्रम से कृतिकर्म [वन्दना] का सम्यक् प्रयोग करें। ३. आचार्य तथा उपाध्याय जित-जिन सूत्र-पर्यवजातों को धारण करते हैं, उनकी उचित सभय पर गण को सम्पक् वाचना दें। ४. आचार्य तथा उपाध्याय गण के ग्लान तथा नवदीक्षित साधुओं की यथोचित सेवा के लिए सत्तत जागरूक रहें।

५. आचार्य तथा उपाध्याय गण को पूछ-कर अन्य प्रदेश में विहार करें, उसे पूछे विना विहार न करें।

६. आचार्य तथा उपाध्याय गण के लिए अनुपलब्ध उपकरणों को यथाविधि उप-लब्ध करें ।

# -...

७. आखरिय-उवज्भाए णं गणंसि पुट्वुप्पण्णाइं उवकरणाइं सम्मं सारक्खेत्ता संगोवित्ता भवति, णो असम्मं सारक्खेत्ता संगोवित्ता भवति ।

#### असंगहट्राण-पदं

७. आयरिय-उवज्कायस्स णं गणंसि सत्त असंगहठाणा यण्णत्ता, तं जहा—

> १. आयरिय-उवज्फाए णं गणंसि आणं वा धारणं वा णो सम्मं पउंजित्ता भवति ।

२. <sup>9</sup>आयरिय-उवज्भाए णं गणंसि आधारातिणियाए किति-कम्मं णो सम्मं पउंजित्ता भवति । ३. आयरिय-उवज्भाए णं गणंसि जे सुत्तपज्जवजाते धारेति ते काले-काले णो सम्ममणुप्पदाइत्ता भवति ।

४. आयरिय-उवज्काए णं गणंसि गिलाणसेहवेयावच्चं णो सम्म-मब्भुद्वित्ता भवति ।

५. आयरिय-उवज्फाए णं मणंसि अणापुच्छियचारी यावि हवइ, णोआपुच्छियचारी ।

६. आयरिय-उवज्भाए णं गणंसि अणुष्पण्णाइं उवगरणाइं णो सम्मं उष्पाइत्ता भवति ।

७. आयरिय-उवज्फाए णंगणंसि° पच्चुप्पण्णाणं उवगरणाणं णो सम्मं सारक्खेत्ता संगोवेत्ता भवति ।

#### पडिमा-पदं

द. सत्त पिंडेसणाओ पण्णत्ताओ ।

अाचार्योपाध्याय: गणे पूर्वोत्पन्नानि उपकरणानि सम्यक् संरक्षयिता संगोप-यिता भवति, नो असम्यक् संरक्षयिता संगोपयिता भवति ।

### असंग्रहस्थान-पदम्

आचार्योपाध्यायस्य गणे सप्त असंग्रह-स्थानानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा—

१. आचार्योपाध्यायः गणे आज्ञां वा धारणांवानो सम्यक् प्रयोक्ता भवति ।

२. आचार्योपाध्यायः गणॆ यथारात्नि-कतया कृतिकर्म नो सम्यक् प्रयोक्ता भवति ।

३. आचार्योपाध्यायः गणे यानि सूत्रपर्य-वजातनि धारयति तानि काले-काले नो सम्यक्अनुप्रवाचयिता भवति ।

४. आचार्योपाध्यायः गणे ग्लानशैक्षवैया-वृत्यं नों सम्यग्अभ्युत्थाता भवति ।

x. आचार्योपाध्यायः गणे अनापृच्छ्य-चारी चापि भवति, नो आपृच्छ्यचारी ।

६. आचार्योपाध्यायः गणे अनुत्पन्नानि उपकरणानि नो सम्यक् उत्पादयिता भवति ।

७. आचार्योपाध्यायः गणे प्रत्युत्प-न्नानां उपकरणानां नो सम्यक् संरक्ष-यिता संगोपयिता भवति ।

### प्रतिमा-पदम्

सप्त पिण्डैषणाः प्रज्ञप्ताः ।

७. आचार्य तथा उपाध्याय गण में प्राप्त उपकरणों का सम्यक् प्रकार से संरक्षण तथा संगोपन करें, विधि का अतिक्रमण कर संरक्षण और संगोपन न करें।

### असंग्रहस्थान-पद

७. आचार्य तथा उपाध्याय के लिए गण में सात असंब्रह के हेतु हैं—

१. आचार्य तथा उपाध्याय गण में आज्ञा व धारणा का सम्यक् प्रयोग न करें।

 अग्त्रार्थ तथा उपाध्याय जण में यथा-रात्निक कृतिकर्म का सम्यक् प्रयोग न करें।

३. आचार्य तथा उपाध्याय जिन-जिन सूत्र-पर्यवजातों को धारण करते हैं, उनकी उचित समय पर गण को सम्यक् वाचना न दें।

४. आचार्य तथा उपाध्याय ग्लान तथा नवदीक्षित साधुओं की यथोचित सेवा के लिए सतत जागरूक न रहें ।

५. आचार्य तथा उपाध्याय गणको पूछे विनाअन्य प्रदेशों में विहार करें, उसे पूछकर विहार न करें।

६. आचार्य तथा उपाध्याय गण के लिए अनुपलव्ध उपकरणों को यथाविधि उप-लब्ध न करें।

७. अाचार्य तथा उपाध्याय गण में प्राप्त उपकरणों का सम्यक् प्रकार से संरक्षण और संगोधन न करें।

### प्रतिमा-पद

पण्ड-एषणाएं सात हैं 1<sup>4</sup>

- ९. सत्त पाणेसणाओ पण्णत्ताओ ।
- १०. सत्त उग्गहपडिमाओ पण्णत्ताओ ।

आयारचूला-पदं

- ११. सत्तसत्तिक्कया पण्णत्ता।
- १२ सत्त महज्भयणा पण्णत्ता। पडिमा-पदं
- १३. सत्तससमिया णं भिक्खुपडिमा एकूणपण्णत्ताए राइंदिएहि ऐगेण य छण्णउएणं भिक्खासतेणं अहासुत्तं •अहाअत्थं अहातच्चं अहामग्गं अहाकप्पं सम्मं काएणं फासिया पालिया सोहिया तीरिया किट्टिया॰ आराहिया यावि भवति । अहेलोगट्ठिति-पदं
- १४. अहेलोगे णं सत्त पुढवीओ पण्णत्ताओ ।
- १४. सत्त धणोदधीओ पण्णत्ताओ :
- १६. सत्त घणवाता पण्णत्ता ।
- १७. सत्त तणुवाता पण्णत्ता ।
- १८. सत्त ओवासंतरा पण्णत्ता ।
- १६. एतेसु णं सत्तसु ओवासंतरेसु सत्त तणुवाया पइट्रिया ।
- २०. एतेसु णं सत्तसु तणुवातेसु सत्त घणवाता पइट्ठिया ।
- २१. एतेसु णं सत्तसु घणवातेसु सत्त घणोदधी पतिट्विता ।
- २२. एतेसु णं सत्तसु धणोदधीसु पिंड-लगपिहुल-संठाण-संठियाओ सत्त पुढवीओ पण्णत्ताओ, तं जहा— पढमा जाव सत्तमा ।

सप्त पानैषणाः प्रज्ञप्ताः । सप्त अवग्रह-प्रतिमाः प्रज्ञप्ताः ।

**आचारचूला-पदम्** सप्तसप्तैककाः प्रज्ञप्ताः ।

सप्त महाध्ययनानि प्रज्ञप्तानि । प्रतिमा-पदम्

सप्तसप्तमिका भिक्षुप्रतिमा एकोनपञ्चा-शद्भिः रात्रिदिवैः एकेन च षण्णवत्या भिक्षाशतेन यथासूत्रों यथार्थं यथातत्त्वं यथामार्गं यथाकल्पं सम्यक् कायेन स्पृष्टा पालिता कोधिता तीरिता कीर्तिता आराधिता चापि भवति ।

# अधोलोकस्थिति-पदम्

अधोलोके सप्त पृथिव्यः प्रज्ञप्ताः ।

सप्त घनोदधयः प्रज्ञप्ताः । सप्त घनवाताः प्रज्ञप्ताः । सप्त तनुवाताः प्रज्ञप्ताः । सप्त अवकाशान्तराः प्रज्ञप्ताः ।

एतेषु सप्तसु अवकाशान्तरेषु सप्त तनु-वाताः प्रतिष्ठिताः । एतेषु सप्तसु तनुवातेसु रूप्त घनवाताः प्रतिष्ठिताः । एतेषु सप्तसु घनवातेषु सप्त घनोदघयः प्रतिष्ठिताः । एतेषु सप्तसु घनोदधिषु पिण्डलकपृथुल-संस्थान-संस्थिताः सप्त पृथिव्यः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— प्रथमा यावत् सप्तमा । स्थान ७: सूत्र १-२२

- पान-एषणाएं सात हैं।<sup>2</sup>
- १०. अवग्रह-प्रतिमाएं सात हैं।\*

### आचारचूला-पद

- ११. सात सप्तैकक<sup>र</sup> हैं—आचारचूला की दूसरी चूलिका के उद्देशक-रहित अध्ययन सात हैं ।
- १२: महान् अध्ययन सात हैं।'

# प्रतिमा-पद

१३. सप्त-सप्तमिका(७ × ७)भिक्षुप्रतिमा ४६ दिन-रात तथा १९६ भिक्षादत्तियों⁵ द्वारा यथासुव, यथाअर्थ, यथातत्त्व, यथामार्ग, यथाकल्प तथा सम्यक् प्रकार से काया से आचीर्ण, पालित, जोधित, पूरित, कीर्तित और आराधित की जाती है।

# अधोलोकस्थिति-पद

- १४. अधोलोक में सात पृथ्वियां हैं।
- १४. सात भनोदधि [टोस समुद्र] हैं।
- १६. सात घनवात [ठोस बायु] हैं।
- १७. सात तनुवात [पतली वायु] हैं।
- १८. सात अवकाशान्तर [तनुवात, घनवात आदि के मध्यवर्ती आकाश] हैं।
- १९. इन सात अवकाशान्तरों में। सात तनुवात प्रतिष्ठित हैं।
- २०. इन सात तनुवातों पर सात घनवात प्रतिष्ठित हैं।
- २१. इन सात घनवातों पर सात घनोदधि प्रतिष्ठित हैं।
- २२. इन सात घनोदधियों पर फूल की टोकरी की भांति चौड़े संस्थान वाली" सात पृथ्वियां प्रज्ञप्त हैं—

प्रथमा यावत् सप्तमी।

२३. एतासि णं सत्तण्हं पुढवीणं सत्त णामधेज्जा पण्णत्ता, तं जहा\_\_ घम्मा, वंसा, सेला, अंजणा, रिट्रा, मधा, माधवती।

२४. एतासि णं सत्तण्हं पुढवीणं सत्त गोत्ता पण्णत्ता, तं जहा.... रयणप्पभा, सक्करप्पभा, वालुअप्पभा, पंकष्पभा, धूमप्पभा, तमा, तमतमा।

#### बायरवाउकाइय-पदं

२५. सत्तविहा बायरवाउकाइया पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ पाईणवाते, पडीणवाते, दाहिणवाते, प्राचीनवातः, प्रतिचीनवातः, उदीणवाते, उडुवाते, अहेवाते, विदिसिवाते ।

धेयानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा----घर्मा, वंशा, शैला, अञ्जना, रिष्टा, मधा, माधवती । एतासां सप्तानां पृथिवीनां

गोत्राणि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— रत्नप्रभा, शर्कराप्रभा, बालुकाप्रभा, पंकप्रभा, घूमप्रभा, तमा, तमस्तमा ।

सप्त

#### बादरवायुकायिक-पदम्

सप्तविधा बादरवायुकायिकाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— उदीचीनवातः, दक्षिणवात:, ऊध्वेवात:, अघोवातः, विदिग्वातः ।

#### संठाण-पदं

२६. सत्त संठाणा पण्णत्ता, तं जहा.... दीहे, रहस्से, वट्टे, तंसे, चउरंसे, पिहले, परिमंडले।

## भयट्राण-पदं

२७. सत्त भयट्ठाणा पण्णत्ता, तं जहा— इहलोगभए,परलोगभए,आदाणभए, अकम्हाभए, वेयणभए, मरणभए, असिलोगभए।

#### संस्थान-पदम्

सप्त संस्थानानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा-दीर्घ, हुखं, वृत्तं, त्र्यसं, चतुरसं, पृथुलं, परिमण्डलम् ।

#### भयस्थान-पदम्

प्रज्ञप्तानि, भयस्थानानि, सप्त तद्यथा— इहलोकभयं, परलोकभयं, आदानभयं, अकस्मादभयं, वेदनाभयं, मरणभयं, अश्लोकभयम् ।

#### स्थान ७ : सूत्र २३-२७

२३. इन सात पृथ्वियों के नाम सात हैं— १. घर्मा, २. वंशा, ३. शैला, ४ अंजना, ४ रिष्टा, ६. मघा, ७. माधवती ।

- २४. इन सात पृथ्वियों के गोल सात हैं----
  - १. रत्नप्रभा, २. शर्कराप्रभा,
  - ३. बालुकाप्रभा, ४. पंकप्रभा,
  - **१**. धूमप्रभा, ६. तमा,
  - ७. तमस्तमा ।

#### बादरवायुकायिक-पद

२५. बादरवायुकायिक जीव सात प्रकार के होते हैं---१. पूर्व को वायु, २. पश्चिम की वायु, ३. दक्षिण की वायू, ४. उत्तर की वायू, ५. ऊर्ध्वदिशा की वायू, ६ अधोदिशा की वायू. ७. विदिशा की वायु ।

#### संस्थान-पद

२६. संस्थान सात हैं---१. दीर्थ, २. ह्रस्व, ३. वृत्त—गेंद की भांति गोल, ४. विकोण, ५. चतुष्कोण, ६. पृथुल ---विस्तीर्ण, ७. परिमण्डल----वलय की भांति गोल।

#### भयस्थान-पद

२७. भय के स्थान सात हैं----१. इहलोक भय-सजातीय से भय, जैसे --- मनुष्य को मनुष्य से होने वाला भय 1 २. परलोक भय-विजातीय से भय, जैसे---मनुष्य को तिर्यञ्च आदि से होने वाला भय। ३. आदान भय- धन आदि पदार्थों के

अपहरण करने वाले से होने वाला भय ।

#### 628

एतासां सप्तानां पृथिवीनां सप्त नाम-

७२२

#### स्थान ७: सूत्र २द-२९

४. अकस्मात् भय-किसी वाह्य निमित्त के बिना ही उत्पन्न होने वाला भय, अपने ही विकल्पों से होने वाला भय । ५. वेदना भय--पीड़ा आदि से उत्पन्न भय । ६. मरण भय — मृत्यु का भय ।

७. अञ्लोक भय---अकीर्ति का भय।

#### छदमस्थ-पद

२८. सात हेतुओं से छत्रस्थ जाना जाता है----१. जो प्राणों का अतिपात करता है। २. जो मृपा वोलता है । ३. जो अदत्त का ग्रहण करता है। ४. जो शब्द, स्पर्श, रस, रूप और गंध का आस्वादक होता है । <u>प्र. जो पूजा और सत्कार का अनुमोदन</u> करता है । ६. जो 'यह सावद्य-सपापहैं'---ऐसा कहकर भी उसका आसेवन करता है ।

७. जो जैसा कहता है वैसा नहीं करता ।

### केवली-पद

२६. सात हेतुओं से केवली जाना जाता है--१. जो प्राणों का अतिपात नहीं करता। २. जो मुषा नहीं बोलता । ३. जो अदस का ग्रहण नहीं करता ।

> ४. जो शब्द, स्पर्श, रस, रूप और गंध का आस्वादक नहीं होता।

> ५. जो पूजा और सत्कार का अनुमोदन नहीं करता ।

- ६. जो 'यह सावद्य---सपाप है'---ऐसा कहकर उसका आसेवन नहीं करता ।
- ७. जो जैसा कहता है वैसा करता है।

#### छउमत्थ-पदं

#### छद्मस्थ-पदम्

तद्यथा\_\_

२८. सर्लाह ठाणेहि छउमत्थं जाणेज्जा, तं जहा\_\_ पाणे अइबाएला भवति। भवति । मुसं वइत्ता अदिण्णं आदित्ता भवति । सहफरिसरसरूवगंधे आसादेला भवति। पूयासक्कारं अणुब्हेता भवति। डमं सावज्जंति पण्णवेत्ता पडि-सेवेत्ता भवति । णो जहावादी तहाकारी यावि भवति ।

### केवलि-पटं

२९. सर्साह ठाणेहि केवलीं जाणेज्जा, तं जहा\_\_ णो पाणे अइवाइत्ता भवति । णो सुसंवइत्ता भवति। णो अदिण्णं आदित्ता भवति । भवति । इमं सावज्जंति पण्णवेत्ता णो पडिसेवेत्ता भवति ।° जहावादी तहाकारी यावि भवति । यथावादी तथाकारी चापि भवति ।

वदिता भवति। मुषा भवति । अदत्तमादाता शब्दस्पर्शरसरूपगन्धानास्वादयिता भवति । पूजासत्कारं अनुबृंहयिता भवति । इदं सावद्यमिति प्रज्ञाप्य प्रतिषेवयिता भवति । नो यथावादी तथाकारी चापि भवति।

सप्तभिः स्थानैः छद्मस्थं जानीयात्,

प्राणान् अतिपातयिता भवति ।

# केवली-पदम्

सप्तभिः स्थानैः केवलिनं जानीयातु, तद्यथा---नो प्राणान् अतिपातयिता भवति । भवति । मुषा वदिता नो नो भवति। अदत्तमादाता णो सहफरिसरसरूवगंधे आसादेता नो कव्दस्पर्शरसरूपगन्धानास्वादयिता भवति। णो पुयासक्कार अणुबूहेत्ता भवति । नो पूजासत्कारं अनुबृ हयिता भवति । इदं सावद्यमिति प्रज्ञाप्य नो प्रतिषेवयिता भवति।

ठाणं (स्थान)

गोत्त-पदं

- ३०. सत्त मूलगोत्ता पण्णत्ता, तं जहा.... कासवा गोतमा वच्छा कोच्छा कोसिआ मंडवा वासिट्ठा ।
- ३१. जे कासवा ते सत्तविधा पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ ते कासवा ते संडिल्ला ते गोला ते बाला ते मुंजइणो ते पव्यतिणो ते वरिसकण्हा ।
- ३२. जे गोतमा ते सत्तविधा पण्णत्ता, तं जहा.... ते गोतमा ते गग्गा ते भारद्दा ते अंगिरसा ते सक्कराभा ते भक्खराभा ते उदत्ताभा ।
- ३३. जे वच्छा ते सत्तविधा पण्णत्ता, तं जहा.... ते वच्छा ते अग्गेया ते मित्तेया ते सेलयया ते अट्ठिसेणा ते चीय-कण्हा ।
- ३४. जे कोच्छा ते सत्तविधा पण्णत्ता, तं कहा.... ते कोच्छा ते मोंग्गलायणा ते
- पिंगलायणा ते कोडिणो [ण्णा ?] ते मंडलिणो ते हारिता ते सोमया। ३४. जे कोसिया ते सत्तविधा पण्णत्ता,
  - तं जहा... ते कोसिआ ते कच्चायणा ते सालंकायणा ते गोलिकायणा ते पविखकायणा ते अगिच्चा ते लोहिच्चा।

# गोत्र-पदम्

सप्त मूलगोत्राणि प्रज्ञप्तानि,तद्यथा— काश्यपाः गोतमाः वत्साः कुत्साः कौशिकाः माण्डवाः वाशिष्ठाः ।

ये काश्यपाः ते सप्तविधाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— ते काश्यपाः ते शाण्डिल्याः ते गोलाः ते बालाः ते मौञ्जकिनः ते पर्वतिनः ते वर्षकृष्णाः । ये गोतमाः ते सप्तविधाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा\_\_ ते गोतमाः ते गार्ग्याः ते भारद्वाजाः ते आङ्गिरसाः ते शर्कराभाः ते भास्कराभाः ते उदात्ताभाः । ये वत्साः ते सप्तविधाः प्रज्ञप्ता, तद्यथा— ते वत्साः ते आग्नेयाः ते मैत्रैयाः ते शाल्मलिनः ते शैलककाः ते अस्थि-षेणाः ते वीतकृष्णाः । ये कुत्सा, ते सप्तविधाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— ते कौत्साः मौद्गलायनाः ते पि[पै]-ज्जलायनाः ते कौडिन्याः ते मण्डलिनः ते हारिताः ते सौम्याः । ये कौशिकाः ते सप्तविधाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— ते कौशिकाः ते कात्यायनाः ते सालं-कायनाः ते गोलिकायनाः ते पाक्षि-कायणाः ते आग्नेयाः ते लौहित्याः ।

### गोत्र-पद

- ३०. मूल गोढ़ [एक पुरुष से उत्पन्न वंश-परम्परा] सात हैं----१. काश्यप, २. गौतम, ३. वत्स, ४. कुत्स, ४. कौशिक, ६. माण्डव (व्य) ७. वाशिष्ठ ।
- ३१. जो काश्यप हैं, वे सात प्रकार के हैं---१. काश्यप, २. साण्डिल्य, ३. गोल, ४. वाल, ४. मौञ्जकी, ६. पर्वती, ७. वर्षक्रब्ण।
- ३२. जो गौतम हैं, वे सात प्रकार के हैं---१. गौतम, २. गार्ग्य, २. भारद्वाज, ४. आंगिरस, १. शर्कराभ, ६. माल्कराभ, ७. उदत्ताभ।
- ३३. जो वत्स हैं, वे सात प्रकार के हैं ---१. वत्स, २. आग्नेय, ३. मैंत्रेय, ४. शाल्मली, ५. शैलक (ज्ञैलनक) ६. अस्थिषेण, ७. वीतकृष्ण।
- ३४. जो कौत्स हैं, वे सात प्रकार के हैं— १. कौत्स, २. मौद्गलायन, ३. पिंगलायन, ४. कौडिन्य, १. मण्डली, ६. हारित, ७. सौम्य ।
- ३५. जो कौशिक हैं, वे सात प्रकार के हैं---१. कौशिक, २. कात्यायन, ३. सालंकायन, ४. गोलिकायन, ५. पाक्षिकायन, ६. आग्नेय,
  - ७. लौहित्य ।

७२४

३६. जे मंडवा ते सत्तविधा पण्णत्ता, तं जहा... ते मंडवा ते आरिट्ठा ते संमुता ते तेला ते एलावच्चा ते कंडिल्ला ते खारायणा ।

३७. जे वासिट्ठा ते सत्तविधा पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ ते वासिट्ठा ते उंजायणा ते जारु-कण्हा ते वग्घावच्चा ते कोंडिण्णा ते सण्णी ते पारासरा ।

#### णय-पदं

३८. सत्त मूलणया पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_\_ णेगमे, संगहे, ववहारे, उज्जुसुते, सद्दे, समभिरूढे, एवंभूते । ये माण्डवाः ते सप्तविधाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— ते माण्डवाः ते आरिष्टाः ते सम्मुताः ते तैलाः ते ऐलापत्याः ते काण्डिल्याः ते क्षारायणाः । ये वाशिष्ठाः ते सप्तविधाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— ते वाशिष्ठाः ते उञ्जायनाः ते जर-त्कृष्णाः ते व्याघ्रापत्याः ते कौण्डिन्याः ते संज्ञिनः ते पाराधराः ।

#### नय-पदम्

सप्त मूलनयाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— नैगमः,संग्रहः, व्यवहारः, ऋजुसूत्रं,शब्दः, समभिरूढ़ः, एवंभूतः ।

#### स्थान ७ : सूत्र ३६-४०

३६. जो माण्डव हैं, वे सात प्रकार के हैं---

१. माण्डव, २. अरिष्ट, ३. संमुत, ४. तैल, ४. ऐलापत्य, ६. काण्डिल्य, ७. क्षारायण ।

३७. जो वाशिष्ठ हैं, वे सात प्रकार के हैं — १. वाशिष्ठ, २. उञ्जायन, ३. जरत्क्रब्ण, ४. व्याघ्रापत्य, ४. कौण्डिन्य, ६. संज्ञी, ७. पाराशर ।

#### नय-पद

३ म. मूलनय सात हैं---१. नैगम ---भेद और अभेदपरक दृष्टिकोण २. संग्रह ---केवल अभेदपरक दृष्टिकोण । ३. व्यवहार----केवल भेदपरक दृष्टिकोण । ३. व्यवहार----केवल भेदपरक दृष्टिकोण । ४. ऋजुसूत---वर्तमान क्षण को ग्रहण करने वाला दृष्टिकोण । ४. शब्द ----ष्डि से होने वाली शब्द की प्रवृत्ति को वताने वाला दृष्टिकोण । ६. समभिरूढ----व्युत्पत्ति से होने वाली शब्द की प्रवृत्ति को बतानेवाला दृष्टिकोण । ७. एवंभूत----वर्तमान प्रवृत्ति के अनुसार वाचक के प्रयोग को मान्य करने वाला दृष्टिकोण ।

#### स्वरमण्डल-पद

२९. स्वर<sup>१</sup> सात हैं----

१. पड्ज, २. ऋषभ, ३. गांधार, ४. मध्यम, ४. पंचम, ६. धैवत, ७. निपाद।

४०. इन सात स्वरों के सात स्वर-स्थान'' हैं----

#### सरमंडल-पदं

स्वरमण्डल-पदम्

३९. सत्त सरा पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_

### संगहणी-गाहा

१. सज्जें रिसभे गंधारे, मज्भिमे पंचमे सरे । धेवते चेव णेसादे, सरा सत्त वियाहिता ॥ ४०. एएसि णं सत्तण्हं सराणं सत्त सरद्वाणा पण्णत्ता, तं जहा—

# 

### संग्रहणी-गाथा

१. षड्जः ऋषभः गान्धारः, मध्यमः पञ्चमः स्वरः । धैवतः चैव निषादः, स्वराः सप्त व्याहृताः ॥ एतेषां सप्तानां स्वरानां सप्त स्वर-स्थानानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा—

स्थान ७ : सूत्र ४१-४३

१. सज्जं तु अग्गजिब्भाए, १ षड्जं त्वग्रजिह्वया, १ पड्ज का स्थान जिह्वा का अग्र भाग । उरेण रिसभं सरं। उरसा ऋषभं स्वरम् । २. ऋषभ का वक्ष । कंठुग्गतेणं गंधारं, कण्ठोदगतेन गान्धारं, ३. गांधार कण्ठ । मज्भजिब्भाए मज्भिमं ॥ मध्यजिह्नया मध्यमम् ॥ ४. मध्यम का जिह्वा का मध्य भाग। २. णासाए पंचमं ब्या, २. नासया पञ्चमं ब्रूयात्, ५. पंचन का नासा । दंहोट्टेण य घेवतं। दन्तौष्ठेन च धैत्रतम् । ६ थैवत का दांत और होठ का संयोग । मुद्धाणेण य णेसादं, मूर्ध्ना च निपाद, ७. निषाद का मूर्धा (सिर) । स्वरस्थानानि व्याहृतानि ।। सरट्राणा वियाहिता ॥ ४१. सत्त सरा जीवणिस्सिता पण्णला, सप्त स्वराः जीवनिःश्रिताः ४१. जीवनिःश्वित स्वर सात हैंग---तं जहा.... प्रज्ञप्ताः, तद्यथा---१. मयूर पड्ज स्वर में बोलता है । १. सज्जं रवति मयूरो, १. पड्जं रौति मयूर:, २ कुक्कुट ऋषभ स्वर में बोलता है । कुत्रकुडो रिसभं सरं । कुक्कुट: ऋषभं स्वरम् । ३. हंस गांधार स्वर में बोलता है। हंसो णदति गंधारं, हंसो नदति गान्धारं, ४. गवेलक\*\* मध्यम स्वर में वोलता है। मज्भिमं तु गवेलगा॥ मध्यमं तु गवेलकाः ।। ५, वसन्त में कोयल पंचम स्वर<sup>18</sup> में २. अह कुसुमसंभवे काले, २. अथ कुसुमसंभवे काले, बोलता है । कोइला पंचमं सरं । कोकिलाः पञ्चमं स्वरम् । ६ जौंच और सारस धैवत स्वर में छट्टंच सारसा कोंचा, षष्ठं च सारसाः कौञ्चाः, बोलते हैं । निषादं सप्तमं गजः ॥ णेसायं सत्तमं गजो ।। ७. हाथी निषाद स्वर में बोलता है । सप्त स्वराः अजीवनिःश्रिताः प्रज्ञप्ताः, ४२. सत्त सरा अजीवणिस्सिता पण्णत्ता, ४२. अजीवनिःश्वित स्वर सात हैं---तं जहा.... तद्यथा\_\_\_ १. मृदङ्ग से षड्ज स्वर निकलता है । १. सज्जं रवति मुइंगो, १. षड्जं रौति मृदङ्गः, २. गोमुखी—नरसिंघा " नामक वाजे से गोमुही रिसभं सरं । गोमुखी ऋषभं स्वरम् । ऋषभ स्वर निकलता है । संखो णदति गंधारं, शङ्खो नदति गान्धारं, ३. शंख से गांधार स्वर निकलता है । मज्भिमं पुण भल्लरी ॥ मध्यमं पुनः भल्लरी ।। ४ झल्लरी---झांझ से मध्यम स्वर निक-२. चउचलणपतिद्राणा, २. चतुरचरणप्रतिष्ठाना, लता है । गोहिया पंचमं सरं। गोधिका पञ्चमं स्वरम् । ५. चार चरणों पर प्रतिष्ठित गोधिका से आडंबरो धेवतियं, आडम्बरो धैवतिकं, पंचम स्वर निकलता है । महाभेरी य सत्तमं ॥ महाभेरी च सप्तमम् ॥ ६. ढोल से धैवत स्वर निकलता है। ७. महाभेरी से निपाद स्वर निकलता है। ४३ एतेसि णं सत्तण्हं सराणं सत्त एतेषां सप्तानां स्वराणां सप्त स्वर-४३. इन सातों स्वरों के स्वर-लक्षण सात हैं----सरलक्खणा पण्णत्ता, तं जहा.... लक्षणानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा-१. पड्ज स्वर वाले व्यक्ति आजीविका १. सज्जेण लभति वित्ति, पाते हैं । उनका प्रयत्न निष्फल नहीं १. षड्जेन लभते वृत्ति, कतं च ण विणस्सति । कृतं च न विनश्यति ।

गाबो मित्ता य पूत्ता य, णारीणं चेव वल्लभो ॥ २. रिसभेण उ एसज्जं, सेणावच्चं धणाणि य । वत्थगंघमलंकारं. इत्थिओ सयणाणि य ।। ३. गंधारे गीतजुत्तिण्णा, वज्जवित्ती कलाहिया। भवंति कइणो पण्णा, जे अण्णे सत्थपारगा ॥ ४. मज्भिससरसंपण्णा, भवंति सुहजीविणो । खावती पियती देती, मज्भिम-सरम्परिततो ।। ४. पंचमसरसंपण्णा, भवंति पुढवीपती । सूरा संगहकलारो, अजेगगणणायगा । ६. धेवतसरसंपण्णा, भवंति कलहप्पिया। साउणिया वग्गरिया, सोयरिया मच्छबंधा य ॥ ७. चंडाला मुट्टिया मेया, जे अण्णे पावक मिमणो । गोधातगा य जे चोरा. णेसायं सरमस्सिता ॥ ४४. एतेसि णं सत्तण्हं सराणं तओ गामा पण्णत्ता, तं जहा.... सज्जगामे मजिक्तमगामे गंधारगामे। ४५. सज्जगामस्स णं सत्त मुच्छणाओ पण्णत्ताओ, तं जहा\_\_ १. मंगी कोरव्वीया, हरी य रयणी य सारकंता य। छट्ठी य सारसी णाम, सुद्धसज्जा य सत्तमा ॥

गावो मित्राणि च पुत्राश्च, नारीणां चैव वल्लभ: ॥ २. ऋषभेण तु ऐश्वर्यं, सैनापत्यं धनानि च । वस्त्रगंधालंकारं. स्त्रियः शयनानि च ॥ ३. गान्धारे गीतयुक्तिज्ञाः, वाद्यवृत्तयः कलाधिकाः । भवन्ति कवयः प्राज्ञाः, ये अन्ये शास्त्रपारगाः ॥ ४. मध्यमस्वरसम्पन्नाः, भवन्ति सुख-जीविनः । खादन्ति पिबन्ति ददति, मध्यमस्वरमाश्रिताः ॥ ४. पञ्चमस्वरसम्पनाः, भवन्ति पृथिवीपतयः । शूराः **संग्रहकर्तारः**, अनेकगणनायकाः ।। ६ धेवतस्वरसम्पन्नाः, भवन्ति कलहप्रियाः । शाकुनिकाः वागूरिकाः, शौकरिका मत्स्यबन्धाश्च ॥ ७. चाण्डालाः मौष्टिका मेदाः, ये अन्ये पापकर्मिणः । गोधातकाश्च ये चौरा:. निषादं स्वरमाश्रिता: ।। एतेषां सप्तानां स्वराणां त्रयः ग्रामाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा.... षड्जग्रामः मध्यमग्रामः गान्धारग्रामः षड्जग्रामस्य सप्त मूर्च्छनाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा----१. मङ्गी कौरव्या, हरित् च रजनी च सारकान्ता च । षष्ठी च सारसी नाम्नी, शुद्धषड्जा च सप्तमी ॥

છરદ્

#### स्थान ७: सूत्र ४४-४४

होता। उनके गाएं, मित्र और पुत्र होते हैं। वे स्तियों को प्रिय होते हैं। २. ऋषभ स्वर वाले व्यक्ति को ऐश्वर्य, सेनापतित्व, धन, वस्त्र, गंध्र, आभूषण, स्त्री, गयन और आसन प्राप्त होते हैं।

 गांधार स्वर वाले व्यक्ति गाने में कुशल, श्रेष्ठ जीविका वाले, कला में कुशल, कवि, प्राज्ञ और विभिन्न शास्तों के पारगामी होते हैं।
 भध्यम स्वर वाले व्यक्ति सुख से जीते

हैं, खाते-पीते हैं और दान देते हैं ।

५. पंचम स्वर वाले व्यक्ति राजा, ज्ञूर, संग्रहकर्ता और अनेक गणों के नायक होते हैं ।

६. धैवतः स्वर वाले व्यक्ति कलहप्रिय, पक्षियों को मारने वाले तथा हिरणों, सूअरों और मछलियों को मारने वाले होते हैं।

७. निपाद स्वर वाले व्यक्ति चाण्डाल— फांसी देने वाले, मुट्ठीबाज (Boxers), विभिन्न पाप-कर्म करने वाले, गो-धातक और चोर होते हैं।

४४. इन सात स्वरों के तीन ग्राम हैं---१. षड्जध्राम, २. मध्यमग्राम, ३. गांधारग्रास । ४५. षड्जग्राम की मूर्च्छनाएं<sup>™</sup> सात हैं---१. मंगी, २. कौरवीया, ३. हरित,

४. रजनी, ५. सारकान्ता, ६. सारसी,

७. शुद्धषड्जा।

#### स्थान ७: सूत्र ४६-४द

४६. मण्भिमगामस्स णं सत्त मुच्छणाओ पण्णत्ताओ, तं जहा— तद्यथा---१. उत्तरमंदा रयणी, उत्तरा उत्तरायता । अस्सोकंता य सोवोरा, अभिरू हवति सत्तमा ॥ ४७. गंधारगामस्स णं सत्त मुच्छणाओ पण्णत्ताओ, तं जहा.... १. णंदी य खुद्दिमा पूरिमा, य चउत्थी य सुद्धगंधारा । उत्तरगंधारावि थ, पंचमिया हवती मुच्छा उ ॥ २. सुट्ठुत्तरमायामा, सा छट्टी णियमसो उ णायव्वा । अह उत्तरायता, कोडिमाय सा सत्तमी मुच्छा ॥ ४८. १. सत्त सरा कतो संभवंति ? गीतस्स का भवति जोणी ? कतिसमया उस्साया ? कति वा गोतस्स आगारा ? २. सत्त सरा णाभीतो, भवंति गोतं च रुण्णजोणीयं । पदसमया ऊसासा, तिण्णि य गीयस्स आनारा ॥ ३. आइमिउ आरभंता, समुब्बहंता य मज्क्रगारंमि । अवसाणे य भवेंता, तिण्णि य गेयस्स आगारा ॥ ४. छद्दोसे अट्ठगुणे, तिण्णि यवित्ताइं दो य भणितीओ । जो णाहिति सो गाहिइ, सुसिविखओ रंगमज्भम्मि ॥ ५. भीतं दुतं रहस्सं, गायंतो मा य गाहि उत्तालं।

मध्यमग्रामस्य सप्त मुर्च्छनाः प्रज्ञप्ताः, १. उत्तरमन्द्रा रजनी, उत्तरा उत्तरायता। अश्वकान्ता च सौवीरा, अभिरु (द्गता) भवति सप्तमी ।। गान्धारग्रामस्य सप्त मूच्छंनाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— १. नंदी च क्षुद्रिका पूरिका, च चतुर्थी च शुद्धगांधरा। उत्तरगांधारापि च, पंचमिका भवती मुच्र्छो तु ।। २. सुष्ठूत्तरायामा, सा वष्ठी नियमतस्त् ज्ञातव्या । अथ उत्तरायता, कोटिमाच सा सप्तमी मूर्च्छी ॥ १. सप्त स्वराः कृतः संभवन्ति ? गीतस्य का भवति योनिः ? कतिसमयाः उच्छ्वासाः ? कति वा गीतस्याकाराः ? २. सप्त स्वराः नाभितो, भवन्ति गीतं च रुदितयोनिकम् । पदसमयाः उच्छ्वासाः, त्रयश्च गीतस्याकाराः ॥ ३. आदिमुदु आरभमाणाः, समुद्वहन्तइच मध्यकारे । अवसाने च क्षपयन्तः, त्रयश्च गेयस्याकाराः ।। ४. षड्दोषाः अष्टगुणाः, त्रीणि च वृत्तानि द्वे च भणिती । यः ज्ञास्यति स गास्यति, सुशिक्षितः रंगमध्ये ॥ ५. भीतं द्रुतं ह्रस्वं, गायन् मा च गासीः उत्तालम् ।

४६. मध्यमग्राम की सूर्च्छनाएं<sup>१८</sup> सात हैं— १. उत्तरमन्द्रा, २. रजनी, ३. उत्तरा, ४. उत्तरायता, ४. अक्ष्वकान्ता, ६. सौवीरा, ७. अभिरुद्गता ।

४७. गांधारयाम की मूर्च्छनाएं<sup>२९</sup> सात हैं— १. नंदी, २. क्षुद्रिका, ३. षूरका, ४. कुढ़गांधारा, १. उत्तरगांधारा, ६. सुष्ठृतर आयामा, ७. उत्तरायता कोटिमा ।

४८. सात स्वर किनसे उत्पन्न होते हैं ? गीत" की योनि—जाति क्या है ? उसका उच्छ्वास-काल [परिभाण-काल] कितना होता है?और उसके आकर कितने होते हैं? सातों स्वर नाभि से उत्पन्न होते हैं। रुदन गेव की योनि हैं। जितने समय में किसी छन्द का एक चरण गाया जाता है, उतना उसका उच्छ्वास-काल होता है और उसके आकार तीन होते हैं – आदि में मृद्, मध्य में तीव और अन्त में मंद । गीत के छह दोष, आठ गुण, तीन वृत्त और दो भणितिमां होती हैं। जो इन्हें जानता है, वह सुशिक्षित व्यक्ति ही इन्हें रंगमञ्च पर गाता है। गीत के छह दोष<sup>२१</sup>---१. भीत ----भयभीत होते हुए गाना। २. द्रुत—-श्रीव्रता से गाता ( ३. ह्रस्व—शब्दों को लघु बनाकर गाना । ४. उत्ताल---ताल से आगे बड़कर या ताल के अनुसार न गाना । ५. काक स्वर---कौए की भांति कर्णकटु स्वर से गाना । ६. अनुनास –नाक से गाना । गीत के आठ गुण<sup>२१</sup>— १. पूर्ण---स्वर के आरोह-अवरोह आदि परिपूर्ण होना ।

७२८

काकस्सरमणुणास, च होंति गेयस्स छद्दोसा ॥ ६. पुण्णं रत्तं च अलंकियं, च वत्तं तहा अविघुटुं। मधुरं समं सुललियं, अट्ठ गुणा होंति गेयस्स ॥ ७. उर-कंठ-सिर-विसुद्धं, च गिज्जते मउय-रिभिअ-पदबद्धं। समतालपदुक्खेवं, सत्तसरसीहरं गेयं ॥ ज. णिद्दोसं सारवंतं च, हेउजुल मलंकियं । उवणीतं सोवयारं च, मितं मधुर मेव य ॥ ९. सममद्धसमं चेव, सब्बत्थ विसमं च जं। तिण्णि वित्तप्यगराइं, चउत्थं णोपलब्भती ।। १०. सक्तता पागता चेव, बोण्णि य भणिति आहिया। सरमंडलंमि गिज्जंते, पसत्था इसिभासिता ।। ११. केसी गायति मधुरं ? केसि गायति खरंच रुक्खंच? केसी गायति चउरं ? केसि विलंबं ? दुतं केसी ? विस्सरं पुण केरिसी ? १२. सामा गायइ मधुरं, काली गायइ खरंच रुक्खंच। गोरी गायति चउरं. काण विलंब, दुर्त अंधा ॥ विस्सरं पुण पिंगला । १३. तंतिसमं तालसमं, पादसमं लयसमं गहसमं च ।

काकस्वरं अनूनासं, च भवन्ति गेयस्य पड्दोषाः ॥ ६. पूर्ण रक्तं च अलंकृतं, च व्यक्तं तथा अविघुष्टम् । मधुरं समं सूललितं, अष्टगुणाः भवन्ति गेयस्य ॥ ७. उरः-कण्ठ-शिरो-विजुद्धं, च गौयते मृदुक-रिभित-पदवद्धम् ।' समतालपदोत्क्षेपं, सप्तस्वरसीभरं गेयम् ॥ निर्दोषं सारवन्तं च, हेतुयुक्त मलंकृतम् । उपनीतं सोपचारं च, मितं मधुरमेव च । ९. सममर्धसमं चैव, सर्वत्र विषमं च यतः। त्रयो वृत्तप्रकाराः, चतुर्थो नोपलभ्यते ॥ १०. संस्कृता प्राकृता चैव, द्वे च भणिती आहते। स्वरमण्डले गीयमाने, प्रश्नस्ते ऋषिभाषिते ॥ ११. कीदृशी गायति मधुरं ? कोदृशी गायति खरं च रूक्षञ्च ? कोदृशी गायति चतुरं ? कीदृशी विलम्वं ? द्रुतं कीदृशी ? विस्वरं पुनः कीदृशी ? १२. श्यामा गायति मधुरं, काली गायति खरञ्च रूक्षञ्च । गौरी गायति चत्ररं, काणा विलम्ब, द्रुतं अन्धा ॥ विस्वरं पुनः पिङ्गला। १३. तन्त्रीसमं तालसमं, पादसमं लयसमं ग्रहसमं च।

२. रक्त—गाए जाने वाले राग से परि-ष्कृत होना । ३. अलंकृत --विभिन्स स्वरों से सूशोभित होना । ४. व्यक्त---स्पष्ट स्वर वाला होना । ५. अविषुष्ट—नियत या नियमित स्वर-युवत होना । ६. मधुर---मधुर स्वरयुक्त होना । ७. समरभे-ताल, वीणा आदि का अनु-गमन करना । सुकुमार —ललित, कोमल-लययुक्त होना । गीत के ये आठ गुण और हैं—-१. उरोबिशुद्ध—जो स्वर वक्ष में विशाल होता है । २. जण्ठविशुद्ध---जो स्वर कण्ठ में नहीं फटता । ३. शिरोविधुद्ध---जो स्वर सिर से उत्पन्न होकर भी नासिका से मिश्रित नहीं होता। ४. मृदु--जो राग कोमल स्वर से नाया जाता है । ५. रिभित---घोलना---बहुल आलाप के कारण खेल-सा करते हुए स्वर । ६. पदबद्ध<sup>31</sup>—गेथ पदों से निबद्ध रचना । ७. समताल पदोत्क्षेप -जिसमें ताल, झांझ आदि का शब्द और नर्तक का पाद-निक्षेप---ये सब सम हों----एक दूसरे से मिलते हों । सप्तस्वरसीभर—जिसमें सातों स्वर तन्त्री आदि के सम हों। गेयपदों के आठ गुण इस प्रकार है---१. निर्दोप---बत्तीस दोष रहित होना। २. सारवत् – अर्थयुवत होना । ३. हेतुयुक्त-- हेतुयुक्त होना । ४. अलंकृत—काव्य के अलंकारों से युक्त होना । ५. उपनीत—उपसंहार युक्त होना । ६ सोपचार --- कोमल, अविरुद्ध और अलज्जनीय का प्रतिपादन करना अधवा व्यंग या हंसी युक्त होना । ७. मित – पद और उसके अक्षरों से परि-मित होना । मधुर--- शब्द, अर्थ और प्रतिपादन की दुर्ष्टि से प्रिय होना ! वृत्त—छन्द™तीन प्रकार का होता है-— १. सम--जिसमें चरण और अक्षर सम हों—चार चरण हों और उनमें लघु-गुरु अक्षर समान हों।

णीससिऊससियसमं, संचारसमा सरा सत्त ॥ १४ सत्त सरा तओ गामा, मुच्छणा एकविसती । ताणा एगूणपण्णासा, समत्तं सरमंडलं ॥

निःश्वसितोच्छ्वसितसमं, संचारसमा स्वराः सप्त ॥ १४. सप्त स्वराः त्रयः ग्रामाः, मूर्च्छना एकविंशतिः । ताना एकोनपञ्चाशत्, समाप्तं स्वरमण्डलम् ॥

390

२. अर्द्धसम—जिसमें चरण या अक्षरो में से कोई एक सम हो,या तो चार चरण हों या विषम चरण होने पर भी उनमें लघु-गुरु अक्षर समान हों। ३. सर्वविषम ---जिसमें चरण और अक्षर सव विषम हों। भणितियां—गीत की भाषाएं दो हैं— १. संस्कृत, २. प्राकृत । ये दोनों प्रशस्त और ऋषिभाषित हैं। ये स्वरमण्डल में गाई जाती हैं। मधुर गीत कौन गाती है ? परुष और रूखा गीत कौन गाती है ? चतुर गीत कौन गाती है ? विलम्ब गीत कौन गाती है ? द्रुत—शीघ्र गीत कौन गाती है ? विस्वर गीत कौन गाती है ? श्यामा स्त्री मधुर गीत गाती है। काली स्त्री परुष और रूखा गाती है। केशो स्त्री चतुर गीत गाती है । काणी स्त्री विलम्ब गीत गाती है। अंधी स्वी द्रुत गीत गाती है। र्षिगला स्त्री विस्वर गीत गाती है । सप्तस्वर-सीभर की व्याख्या इस प्रकार हे— १ तन्त्रीसम<sup>11</sup>- तन्त्री-स्वरों के साथ-साथ गाया जाने वाला गीत। २. तालसम<sup>™</sup>----ताल-वादन के साथ-साथ गाया जाने वाला गीत । ३. पादसम<sup>३८</sup>—स्वर के अनुकुल निर्मित गेय पद के अनुसार गाया जाने वाला गीत । ४. लयसम<sup>२९</sup>—वीणा आदि को आहत करने पर जो लय उत्पन्न होती है, उसके अनुसार गाया जाने वाला गीत। ४. ग्रहसम<sup>\*</sup>---वीणा आदि के द्वारा जो स्वर पकड़े, उसी के अनुसार गाया जाने वाला गीत। ६. निःश्वसितोच्छ्वसितसम-सांस लेने और छोड़ने के ऋम का अतिऋमण न करते हुए गाया जाने वाला गीत । ७. संचारसम- -सितार आदि के साथ गाया जाने वाला गीत । इस प्रकार गीत-स्वर तन्त्री आदि से सम्बन्धित होकर सात प्रकार का हो जाता है । सात स्वर, तीन ग्राम और इनकीस मुच्छे-नाएं हैं। प्रत्येक स्वर सात तानों" से गाया जाता है, इसलिए उसके ४९ भेद हो जाते हैं। इस प्रकार स्वरमण्डल समाप्त होता है ।

### कायकिलेस-पदं

४९. सत्तविधे कायकिलेसे पण्णत्ते, तं जहा\_\_ ठाणातिए, उक्कुडुयासणिए, पडिमठाई, वीरासणिए, णेसज्जिए, दंडायतिए, लगंडसाई।

### खेत्त-पव्वय-णदी-पदं

४०. जंबुद्दीवे दीवे सत्त वासा पण्णता, तं जहा.\_\_ भरहे, एरदते, हेमवते, हेरण्णवते, हरिवासे, रम्मगवासे, महाविदेहे । ५१. जंबुद्दीवे दीवे सत्त वासहरपव्वता

पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ चुल्लहिमवंते, महाहिमवंते, णिसढे, णीजवंते, रुष्पी, सिहरी, मंदरे।

- ४२. जंबुद्दीवे दीवे सत्त महाणदीओ लवणसमुहं समप्येंति, तं जहा.... गंगा, रोहिता, हरी, सोता, णरकंता, सुवण्णकूला, रत्ता ।
- ५३. जंबुद्दीवे दीवे सत्त महाणदीओ पच्चत्थाभिमुहीओ लवणसमह समप्पेंति, तं जहा\_ सिंधू, रोहितंसा, हरिकंता, सीतोदा, णारिकंता, रुप्पकुला, रत्तावतो ।
- ५४. धायइसंडदीवपुरत्थिमद्धे णं सत्त वासा पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ भरहे, "एरवते, हेमवते, हेरण्णवते, हरिवासे, रम्मगवासे,<sup>°</sup> महाविदेहे ।

# कायक्लेश-पदम्

सप्तविधः कायक्लेशः प्रज्ञप्तः, तद्यथा---स्थानायतिकः, उत्कुटुकासनिकः, प्रतिमास्थायी, वीरासनिकः, नैषद्यिकः, दण्डायतिकः, लगण्डशायी ।

630

# क्षेत्र-पर्वत-नदी-पदम्

जम्बूद्वीपे द्वीपे सप्त वर्षाणि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा---भरतं, ऐरवतं, हैमवतं, हैरण्यवतं, हरिवर्षं, रम्यकवर्षं, महाविदेष्ट: । जम्बुद्वीपे द्वीपे सप्त वर्षधरपर्वताः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा---क्षुद्रहिमवान्, महाहिमवान्, निषधः, नीलवान्, रुक्मी, शिखरी, मन्दर: । जम्बू द्वीपे द्वीपे सप्त महानद्यः, पुर्वाभि-मुखाः लवणसमुद्रं समर्पयन्ति, तद्यथा----

गङ्गा, रोहिता, हरित्, शीता, नरकान्ता, स्वर्णकुला, रक्ता ।

जम्बूद्वीपे द्वीपे सप्त महानद्यः पश्चिमाभि- ५३. जम्बूद्वीप द्वीप में सात महानदियां मुखाः लवणसमुद्रं समर्पयन्ति, तद्यथा\_\_\_

सिन्धूः, रोहितांशा, हरिकान्ता, शीतोदा, नारीकान्ता, रूप्यकुला, रक्तवती ।

धातकीषण्डद्वीपपौरस्त्यार्धे सप्त वर्षाणि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा---भरतं, ऐरवतं, हैमवतं, हैरण्यवतं, हरिवर्षं, रम्यकवर्षं, महाविदेह: ।

#### कायक्लेश-पद

- ४६. कायक्लेश<sup>३२</sup> के सात प्रकार हैं—
  - १. स्थानायतिक, २. उरकुटुकासनिक, ३. प्रतिमास्थायी. ४. वीरासनिक, ५. नैषरिक, ६. दण्डायतिक, ७. लगंडशायी ।

# क्षेत्र-पर्वत-नदी-पद

- ४०. जम्बूहीप द्वीप में सात वर्ष -क्षेत्र हैं---१. भरत, २ ऐरवत. ३. हैनबत, ४. हैरण्यवत, ५. हरिवर्ष, ६. रम्यकवर्ष. ७. महाविदेह ।
- भर्दे जम्बूद्वीप द्वीप में सात वर्षधर पर्वत हैं---१. क्षुद्रहिमवान्, २. महाहिमवान्, ३. तिषध, ४. नीलवान्, ४. रुक्मी, ६. शिखरी, ७. मन्दर।
- ४२. जम्बुद्वीप द्वीप में सात महानदियां दुर्वा-भिनुख होती हुई लवण-समुद्र में समाप्त होती हैं—
  - १. नंगा, २. रोहिता, ३. हरित्, ४. शीता, ५. नरकान्ता, ६. सुवर्णकूला, ७. रक्ता ।
- पश्चिमाभिमुख होती हुई लवण-समुद्र में समाप्त होती हैं---
  - १. सिधू, २. रोहितांशा, ३. हरिकांता, ४. शीतोदा, ५. नारीकांता, ६. घ्यकूला, ७. रक्तवती ।
- ५४. धातकीषण्डद्वीप के पूर्वाई में सात क्षेत्र ð.—
  - २. ऐरवत, १. भरत, ३. हैमवत, ४. हैरण्यवत, ५. हरिवर्ष, ६. रम्यकवर्ष,
  - ७. महाविदेह ।

- ४४. धायइसंडदीवपूरत्थिमद्धे णं सत्त वासहरपव्वता पण्णत्ता, तं जहा.... चुल्लहिमवंते, \*महाहिमवंते, णिसढे, णीलवंते, रूप्पी, सिहरी,° मंदरे ।
- ४६. धायइसंडदीवपुरत्थिमद्धे णं सत्त महाणदीओ पुरत्थाभिमुहीओ कालोयसमुद्दं समप्पेंति, तं जहा.... गंगा, \*रोहिता, हरी, सीता, णरकता, सुवण्णकुला,° रत्ता ।
- ५७. धायइसंडदीवपुरत्थिमद्धे णं सत्त महाणवीओ पच्चत्थाभिमुहीओ लवणसमुद्दं समर्प्येति, तं जहा.... सिध, \*रोहितंसा, हरिकंता, सीतोदा, णारिकंता, रुष्पकुला,° रत्तावत्ती ।
- ५८. धायइसंडदीवे, पच्चत्थिमद्वे णं सन्त वासा एवं चेव, णवरं-पूरत्था-भिमुहीओ लवणसमुद्दं समप्पेंति, पच्चत्थाभिमुहीओ कालोद । सेसं तं चेव ।
- ४६. पुक्खरवरदीवड्टपुरस्थिमद्धेणं सत्त वासा तहेव, णवरं-पुरस्थाभि-मुहीओ पुक्लरोदं समुद्दं समप्वेंति, पच्चत्थाभिम्हीओ कालोदं समहं समप्येंति । सेसं तं चेव ।
- ६० एवं पच्चत्थिमद्धेवि । णवरं-पुरत्थाभिमुहीओ कालोदं समुद्दं पच्चत्थाभिमुहीओ समप्पेति, पुक्लरोदं समप्पेंति। सव्वत्थ वासा वासहरपव्वता णदीओ य भाणितव्वाणि ।

धातकीषण्डद्वीपपौरस्त्यार्धे सप्त वर्षधर-पर्वताः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—

- क्षुद्रहिमवान्, महाहिमवान्, निषधः, नीलवान्, रुक्मी, शिखरी, मन्दर: ।
- धातकीपण्डद्वीपपौरस्त्यार्धे सप्त महा-पूर्वाभिमुखाः कालोदसमुद्रं नद्यः समपर्यंन्ति, तद्यथा.... गङ्गा, रोहिता, हरित्, शीता, नरकान्ता, सूवर्णकुला, रक्ता । घातकीषण्डद्वीपे पौरस्त्याई सप्त महानद्य: १७. धातकीषण्डद्वीप के पूर्वाई में सात महा-पश्चिमाभिमुखाः लवणसमुद्रं समर्पयन्ति,

तद्यथा—

सिन्धूः, रोहितांशा, हरिकान्ता, शीतोदा, नारीकान्ता, रूप्यकूला, रक्तवती ।

धातकीषण्डद्वीपे पाश्चात्यार्धे सप्त वर्षाणि एवं चैव, नवरं-पूर्वाभिमुखा लवणसमुद्रं समर्पयन्ति, पश्चिमाभि-मुखाः कालोदम् । शेषं तच्चैव ।

पुष्करवरद्वीपार्धपौरस्त्यार्ध सप्त वर्षाणि तथैव, नवरम्...पूर्वाभिमुखा पुष्करोदं समुद्रं समर्पंयन्ति, पश्चिमाभि-मुखाः कालोदं समुद्रं समर्पयन्ति । शेषं तच्चैव ।

एवं पाश्चात्याधेंऽपि। नवरम्\_\_ पूर्वाभिमुखाः कालोदं समुद्रं समर्पयन्ति, पश्चिमाभिमुखाः पुष्करोदं समर्पयन्ति । सर्वत्र वर्षाणि वर्षधरपर्वताः नद्यः च भणितव्याः ।

- **५५. धातकीषण्डद्वीप के पूर्वार्द्ध में सात वर्षधर** पर्वत हैं —
  - १. क्षुद्रहिमवान्, २. महाहिमवान्,
  - ३. निपध, ४. नीलवान, ५. स्वमी, ६. शिखरी, ५. मन्दर।
- ४६. धातकीषण्डद्वीप के पूर्वार्द्ध में सात महा-नदियां पूर्वाभिमुख होती हुई कालोद समुद्र में समाप्त होती हैं----१. गंगा, २. सेहिता, ः. हरित्, ४. क्षीता. १. नरकांता, ६. सूवर्णकुला, ७. रक्ता ।
- नदियां पदिचमाभिमुख होती हुई कालोद समुद्र में समाप्त होती हैं --
  - १. सिंधू, २. रोहितांश्चा, ३. हरिकांता,
  - ४. ज्ञीतोदा. ४. नारीकांता,
  - ६. रूप्यकूला, ७. रक्तवती ।
- ४८. धातकीषण्डद्वीप के पश्चिमार्ध में सात वर्ष, सात वर्षधर पर्वत और सात नदियों के नाम पूर्वार्धवर्ती वर्ष आदि के समान ही हैं। केवल इतना अन्तर आता है कि पूर्वाभिमुखी नदियां लवण समुद्र में और पश्चिमाभिमुखी नदियां कालोद समुद्र में समाप्त होती हैं।
- **४६. अर्धपुष्करवरद्वीप के पूर्वार्ध में सात वर्ष**, सात वर्षधर पर्वत और सात नदियों के नाम धातकोषण्डद्वीपवर्ती वर्ष आदि के समान ही हैं। केवल इतना अन्तर आता है कि **पूर्वाभिमुखी नदियां पुष्करोद समुद्र में** और पश्चिमाभिमुखी नदियां कालोद समुद्र में समाप्त होती हैं।
- ६०. अर्धपुष्करवरद्वीप के पश्चिमार्ध में सात वर्ष, सात वर्षधर पर्वत और सात नदियों के नाम धातकीषण्डद्वीपवर्ती वर्ष आदि के समान ही हैं । केवल इतना अन्तर आता है कि पूर्वाभिमुखी नदियां कालोद समुद्र में और पश्चिमाभिमुख नदियां पुष्करोद समुद्र में समाप्त होती हैं।

#### ંકર્

#### स्थान ७: सूत्र ६१-६४

#### कुलगर-पदं

६१. जंबुद्दीवे दीवे भारहे वासे तीताए उस्सप्पिणीए सत्त कुलगरा हुत्था, तं जहा\_\_

### संगहणी-गाहा

 श. मित्तदामे सुदामे य, सुपासे य सयंपभे । विमलघोसे सुधोसे य, महाघोसे य सत्तमे ॥
 ६२. जंखुद्दीवे दीवे भारहे वासे इमीसे ओलप्पिणीए सत्त कुलगरा हुत्था---१. पढमित्थ विमलवाहण,

चक्खुम जसमं चउत्थमभिचंदे । तत्तो य पसेणइए, सरुदेवे चेव णाभी य । ६३. एएसि गं सत्तण्हं कुलगराणं सत्त

भारियाओ हुत्था, तं जहा— १. चंदजस चंदकंता, सुरूव पडिरूव चक्खुकंता य । सिरिकंता मरुदेशी,

कुलकरइत्थीण णालाइं ॥

६४. जंबुद्दीवे दीवे भारहे वासे आग-मिस्साए उस्सप्पिणीए सत्त कुल-करा भविस्संति.... १. मित्तवाहण सुभोमे य,

सुष्पभे य सयंपभे । दत्ते सुहुमे सुबंधू य,

आगमिस्सेण होक्खती ॥

६४. विमलवाहणे णं कुलकरे सप्तविधा रुक्खा उवभोगत्ताए हव्वमार्गाच्छमु, तं जहा—

#### कुलकर-पदम्

जम्बूद्वीपे द्वीपे भारते वर्षे अतीतायां उर्त्सापण्यां सप्त कुलकराः अभूवन्, तद्यथा....

#### संग्रहणी-गाथा

१. मित्रदामा सुदामा च, सुपार्श्वच स्वयंप्रभ:। विमलघोष: सुघोषश्च, महाघोषश्च सप्तमः ॥ जम्बूदीपे द्वीपे भारते वर्षे अस्यां अवस-पिण्यां सप्त कुलकराः अभूवन्— १. प्रथमो विमलवाहनः, चक्षुष्मान् यशस्वान् चतुर्थोभिचन्द्रः। ततः प्रसेनजित्, मरुदेवरचैव नाभिश्च ॥ एतेषां सप्तानां कुलकराणां सप्त भार्याः अभूवन्, तद्यथा---१. चन्द्रयशाः चन्द्रकान्ता, सुरूपा प्रतिरूपा चक्षुष्कान्ता च । श्रीकान्ता मरुदेवी, कुलकरस्त्रीणां नामानि ॥ जम्बुद्वीपे द्वीपे भारते वर्षे आग-मिष्यन्त्यां उत्सपिण्यां सप्त कुलकराः भविष्यन्ति... १. मित्रवाहनः सुभौमश्च, सुप्रभश्च स्वयंप्रभः। दत्तः सूक्ष्मः सुबन्धुश्च, आगमिष्यताभविष्यति ॥ विमलवाहने कुलकरे सप्तविधाः रुक्षाः

उपभोग्यतायै अर्वाक् आगच्छन्, तद्यथा---

#### कुलकर-पद

६१. जम्बूढीप द्वीप के भरतक्षेत्र में अतीत उत्सर्पिणी में सात कुलकर हुए थे—

> १. मित्रदामा, २. सुदामा, ३. सुपार्श्व, ४. स्वयंत्रभ, ५. विमलघोष, ६. सुघोष, ७. महाघोष।

६२. जम्बूद्वीप द्वीप के' भरतक्षेत्र में इस अव-सर्पिणी में सात कुलकर<sup>88</sup> हुए थे— १. विमलवाहन, २. चक्षुष्मान, ३. यशस्वी, ४. अभिचन्द्र, ४. प्रसेनजित्, ६. मरुदेव, ७. नाभि ।

६३. इन सात कुलकरों के सात भार्याएं थीं---

१. चन्द्रयेशा, २. चन्द्रकांता, ३. सुरूपा, ४. प्रतिरूपा, ५. चक्षुष्कांता. ६. श्रीकांता, ७. मरूदेवी।

६४. जम्बूद्वीप ढीप के भरतक्षेत्र में आगामी उर्त्सापणी में सात कुलकर होंगे—

> १. मित्रवाहन, २. सुभौम, ३. सुघम, ४. स्वयंप्रभ, ४. दत्त, ६. सूक्ष्म, ७. सुबन्धु ।

६५. विमलवाहन कुलकर के सात प्रकार के वृक्ष निरन्तर उपभोग में आते थे---- जहा\_\_\_

हक्कारे,

परिभासे,

छविच्छेदे ।

१. मतंगया य भिगा,

मणियंगा य अणियणा,

सत्तमगा कष्परुक्खा य ॥

६६. सत्तविधा दंडनीति पण्णत्ता, तं

मक्कारे,

मंडलबंधे,

धिक्कारे,

चारए,

चित्तंगा चेव होंति चित्तरसा ।

#### ওইই

१. मदाङ्गकाश्च भृङ्गा, श्चित्राङ्गाश्चैव भवन्ति चित्ररसाः । मण्यङ्गाश्च अनग्नाः, सप्तमकः कल्परुक्षाश्च ।।

सप्तविधा दण्डनीति: प्रज्ञप्ता, तद्यथा– हाकारः, माकारः, धिक्कारः, परिभाषः, मण्डलबन्धः, चारकः, छविच्छेदः ।

# चक्कवट्टिरयण-पदं

- ६७. एगमेगस्स णं रण्णो चाउरंत-चक्कवट्टिस्स सत्त एगिदियरतणा पण्णत्ता, तं जहा.... चक्करयणे, छत्तरयणे, चम्मरयणे, दंडरयणे, असिरयणे, मणिरयणे, काकणिरयणे ।
- ६८. एगमेगस्स णं रण्णो चाउरंत-चक्कवट्टिस्स सत्त पंचिदियरतणा पण्णत्ता, तं जहा---सेणावतिरयणे, गाहावतिरयणे, बड्टुइरयणे, पुरोहितरयणे, इत्थिरयणे, आसरयणे, हत्थिरयणे।

### दुस्समा-लक्खण-पदं

६९. सत्तींह ठाणेंहि ओगाढं दुस्समं जाणेज्जा, तं जहा—

### चऋवत्तिरत्न-पदम्

एकैकस्य राज्ञः चातुरन्तचक्रवर्तिनः सप्त एकेन्द्रियरत्नानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा—

चकरत्नं, छत्ररत्नं, चर्मरत्नं, दण्डरत्नं, असिरत्नं, मणिरत्नं, काकिनीरत्नम् ।

एकैकस्य राज्ञः चातुरन्तचक्रवर्तिनः सप्त पञ्चेन्द्रियरत्नानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा---सेनापतिरत्नं, गृहपतिरत्नं, वर्धकिरत्नं, पुरोहितरत्नं, स्त्रीरत्नं, अश्वरत्नं, हस्तिरत्नम् ।

#### दुःषमा-लक्षण-पदम्

सप्तभिः स्थानैः अवगाढां दुष्षमां जानीयात्, तद्यथा—

#### स्थान ७ : सूत्र ६६-६९

१. मदाङ्गक, २. भृङ्ग, ३. चित्राङ्ग, ४. चित्ररस, ४. मण्यङ्ग, ६. अनम्नक, ७. कल्पवृक्ष ।

#### चन्नवत्ति रत्न-पद

६७. प्रत्येक चतुरंत चकवर्ती राजा के सात एकेन्द्रिय रत्न होते हैं<sup>३५</sup>---१. चकरत्न, २. छत्ररत्न, ३. चर्मरत्न, ४. दण्डरत्न, १. असिरत्न, ६. मणिरत्न, ७. काकणीरत्न ।

६८. चतुरस्त चऋवर्ती राजा के सात पञ्चेन्द्रिय रत्न होते हे<sup>३९</sup>—

```
१. सेनापतिरत्न, २. गृहपतिरत्न,
```

३. बर्द्धकीरत्न, ४. पुरोहितरत्न,

५. स्त्रीरत्न, ६. अश्वरत्न, ७. हस्तिरत्न।

### <mark>दुःषमा-</mark>लक्षण-पद

६९. सात स्थानों से दुष्षमाकाल की अवस्थिति जानी जाती है—

अकाले वरिसइ, काले ण वरिसइ, असाधू पुज्जंति, साधू ण पुज्जंति, गुर्रुहि जणो मिच्छं पडिवण्णो, मणोदुहता, वइदुहता।

#### ७३४

अकाले वर्षति, काले न वर्षति, असाधवः पूज्यन्ते, साधवो न पूज्यन्ते, गुरुभिः जनः मिथ्या प्रतिपन्नः, मनोदुःखता, वाग्दुःखता ।

#### सुसमा-लक्खण-पदं

७०. सत्तींह ठाणेंहि ओयाढं सुसमं जाणेज्जा, तं जहा— अकाले ण वरिसइ, काले वरिसइ, असाधूण पुज्जंति, साधू पुज्जंति गुरूहि जणो सम्मं पडिवण्णो, मणोसुहता, वइसुहता।

#### सुखमा-लक्षण-पदम्

सप्तभिः स्थानैः अवगाढां सूषमां जानीयात्, तद्यथा.... अकाले न वर्षति, काले वर्षति, असाधवो न पूज्यन्ते, साधवः पूज्यन्ते, गुरुभिः जनः सम्यक् प्रतिपन्नः, मनःसुखता, वाक्सुखता ।

### जीव~पदं

#### जीव-पदम्

७१. सत्तविहा संसारसमावण्णगा जीवा पण्णत्ता, तं जहा.... णेरइया, तिरिक्खजोणिया, तिरिवलजोणिणोओ, मणुस्सा, मणुस्सीओ, देवा, देवीओ ।

आउभेद-पदं

७२. सत्तविधे आउभेदे पण्णत्ते,तं जहा\_ सप्तविधः आयुर्भेदः प्रज्ञप्तः, तद्यथा\_

# सप्तविधाः संसारसमापन्नकाः जीवाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— नैरयिकाः, तिर्यग्योनिकाः, तिर्यग्योनिक्यः, मनुष्याः, मानुष्यः, देवाः, देव्यः ।

### आयुर्भेद-पदम्

#### स्थान ७ : सूत्र ७०-७२

- १. अकाल में वर्षी होती है।
- २, समय पर वर्षा नहीं होती ।
- ३. असाधुओं की पुजा होती है ।
- ४. साधुओं की पूजा नहीं होती।
- ५. व्यक्ति गुरुजनों के प्रति मिथ्या----
- अविनयपूर्ण व्यवहार करता है ।
- ६. मन-सम्बन्धी दु:ख होता है ।
- ७. वचन-सम्बन्धी दुःख होता है ।

### सुषमा-लक्षण-पद

७०. सात स्थानों से सुषमाकाल की अवस्थिति जानी जाती है— १, अकाल में वर्षा नहीं होती। २. समय पर वर्षा होती है। ३. असाधुओं की पूजा नहीं होती । ४. साधुओं की पूजा होती है । ५. व्यक्ति मुरुजनों के प्रति मिथ्या व्यव-हार नहीं करता । ६. मन-सम्बन्धी सुख होता है। ७. वचन-सम्बन्धी सुख होता है।

### जीव-पद

७१. संसारसमापन्नक जीव सात प्रकार के होते हैं --१. नैरयिक, २. तिर्यञ्चयोनिक, ३. तिर्थञ्चयोनिकी, ४. मनुष्य, ५. मानुषी, ६. देव, ७. देवी !

# आयुर्भेद-पद

७२. आयुष्य-भेद" [अकालमृत्यु] के सात कारण हैं---

संगहणी-गाहा

१. अज्भवसाण-णिमित्ते, आहारे वेयणा पराघाते । फासे आणापाणू, सत्तबिधं भिज्जए आउं ।।

### जीव-पदं

७३. सत्तविधा सव्वजीवा पण्णत्ता, तं जहा— पुढविकाइया, अखकाइया, तेउकाइया, खाउकाइया, वणस्सतिकाइया, तसकाइया, अकाइया । अहवा—सत्तविहा सव्वजीवा पण्णत्ता, तं जहा— कण्हलेसा \*णीललेसा काउलेसा तेउलेसा पम्ह लेसा° सुक्कलेसा अलेसा ।

### बंभदत्त-पदं

७४. बंभदत्ते णं राया चाउरंतचक्कवट्टी सत्त धणूइं उड्ढुं उच्चत्तेणं, सत्त य वाससयाइं परमाउं पालइत्ता कालमासे कालं किच्चा अधेसत्त-माए पुढवीए अप्पतिट्ठाणे णरए णेरइयत्ताए उववण्णे ।

### मल्ली-पब्वज्जा-पदं

७४. मल्ली णं अरहा अप्पसत्तमे मुंडे भवित्ता अगाराओ अणगारियं पव्वइए, तं जहा—

### ৬২४

# संग्रहणी-गाथा

१. अध्यवसान-निमित्ते, आहारो वेदना पराघातः । स्पर्शः आनापानौ, सप्तविधं भिद्यतेः आयुः ।।

# जीव-पदम्

सप्तविधाः सर्वजीवाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा-पृथिवीकायिकाः, अप्कायिकाः, तेजस्कायिकाः, वायुकायिकाः, वनस्पत्तिकायिकाः, त्रसकायिकाः, अकायिकाः । अथवा-सप्तविधः सर्वजीवाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा--कृष्णलेक्याः नीललेक्ष्याः कापोतलेक्याः तेजोलेक्ष्याः पद्मलेक्ष्याः कुक्ललेक्ष्याः अलेक्ष्याः ।

### व्रह्मदत्त-पदम्

ब्रह्मदत्तः राजा चातुरन्तचकवर्ती सप्त धर्नूषि ऊर्ध्वं उच्चत्वेन, सप्त च वर्ष-शतानि परमायुः पालयित्वा कालमासे कालं कृत्वा अधःसप्तमायां पृथिव्यां अप्रतिष्ठानेनरके नैरयिकत्वेन उपपन्नः ।

### मल्ली-प्रवज्या-पदम्

मल्ली अर्हन् आत्मसप्तमः मुण्डो भूत्वा अगाराद् अनगारितां प्रव्रजितः , तद्यथा—

# जीव-पद

७३. सभी जीव सात प्रकार के हैं— १. पृथ्वीकायिक, २. अष्कायिक, ३. तेजस्कायिक, ४. वानुकायिक, १. वनस्पतिकायिक, ६. तसकायिक, ७. अकायिक ।

> अथवा — सभी जीव सात प्रकार के हैं — १. कृष्णलेख्या वाले, २. नीललेक्या वाले, ३. कापोतलेच्या वाले, ४. तेजस्लेक्यावाले, ४. पद्मलेच्या वाले, ६. जुक्ललेक्या वाले, ७. अलेक्य ।

#### वह्यदत्त-पद

७४. चतुरंत चक्रवर्ती राजा व्रह्मदत्त की ऊंचाई सात धनुष्य की थी । वे सात सौ वर्षों की उत्क्रष्ट आजु का पालन कर, मरणकाल में मरकर, निचली सातवीं पृथ्वी के अप्रतिष्ठान नरक में नैरयिक के रूप में उत्पन्न हुए ।

### मल्ली-प्रव्न ज्या-पद

७५. अर्हत् मल्ली<sup>३८</sup>,अपने सहित सात राजाओं के साथ, मुण्डित होकर अगार से अनगार अवस्था में प्रव्रजित हुए—-

मल्लो विदेहरायवरकण्णगा, पडिबुद्धी इक्खागराया, चंदच्छाये अंगराया, रुप्पी कृणालाधिपती, संखे कासीराया, अदीणसत्त कूरुराया, जितसत्त् पंचालराया।

935

मल्ली विदेहराजवरकन्यका, प्रतिबुद्धिः इक्ष्वाकराजः चन्द्रच्छायः अङ्गराजः, रुक्मी कुणालाधिपतिः, काशीराजः. হাজ জ্ঞ: अदीनशत्रः कुरुराज:, জিরহারু: पञ्चालराजः ।

### दंसण-पदं

७६. सत्तविहे दंसणे पण्णत्ते, तं जहा----सम्मद्वंसणे, मिच्छद्वंसणे, सम्मामिच्छदंसणे, चक्खुदंसणे, अचनखुदंसणे. ओहिदंसणे, केवलदंसणे ।

### छउमत्थ-केवलि-पदं

- ७७. छउमत्थ-वीयरागे णं मोहणिज्ज-वज्जाओ सत्त कम्मपयडीओ वेदेति, तं जहा.... णाणावरणिज्जं, दंसणावरणिज्जं, वेयणिज्जं, आउयं, णामं, गोतं, अंतराइयं ।
- ७८. सत्त ठाणाइं छउमत्थे सन्वभावेणं ण याणति ण पासति, तं जहा\_\_\_ धम्मत्थिकायं, अधम्मत्थिकायं, आगासत्थिकायं. जीवं असरोरपडिबद्धं,

परमाणु पोग्गलं सद्दं, गंधं । अरहा जिणे केवली सव्वभावेणं° जाणति पासति, तं जहा---

# सप्तविधं दर्शनं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा----सम्यगदर्शन,

दर्शन-पदम्

मिथ्यादर्शन, सम्यग्मिथ्यादर्शनं, चक्षुर्दर्शनं, अचक्षुईर्शन, अवधिदर्शन, केवलदर्शनम् ।

### छद्मस्थ-केवलि-पदम्

छद्मस्थ-वीतरागः मोहनीयवर्जाः सप्त कर्मप्रकृतीः वेदयति, तद्यथा—

ज्ञानावरणीयं, दर्शनावरणीयं, वेदनीयं, आयूः, नाम, गोत्रं, अन्तरायिकम् । सप्त स्थानानि छद्मस्थः सर्वभावेन न जानाति न पश्यति, तद्यथा.... अधर्मास्तिकायं. धर्मास्तिकायं, आकाशास्तिकायं, जीवं अशरीरप्रतिवद्धं. परमाणुपूद्गलं, शब्दं, गन्धम् ।

एयाणि चेव उप्पण्णणाण •दंसणधरे एतानि चैव उत्पन्नज्ञानदर्शनधर: अर्हन् जिनः केवली सर्वभावेन जानाति पश्यति. तद्यथा--

### स्थान ७ : सूत्र ७६-२१

१. विदेह राजा की वरकन्या मल्ली । २. इक्ष्वाकूराज प्रतिबुद्धि--साकेत निवासी। ३. अंगजनपदका राजाचन्द्रच्छाय ---चम्पा निवासी। ४. कुषाल जनपद का राजा रुक्मी ---श्रावस्ती निवासी। ५. काशी जनपद का राजा शंख -- वारा-णसी निवासी । ६. कुरु देश का राजा अदीनश<del>न्नु</del>— हस्तिनापूर निवासी। ७. पञ्चाल जनपद का राजा जितशतू— कम्पिल्लपुर निवासी ।

# दर्शन-पद

७६. दर्शन के सात प्रकार हैं— १. सम्यग्दर्शन, २. मिथ्यादर्शन, ३. सम्यग्मिथ्यादर्शन, ४. चक्षुदर्शन, ५. अचक्षुदर्शन, ६. अवधिदर्शन, ७. केवलदर्शन ।

# छद्मस्थ-केवलि-पद

७७. छद्मस्थ-वीतराग मोहनीय कर्म को छोड-कर सात कर्म प्रकृत्तियों का वेदन करता है----

> १. ज्ञानावरणीय, २. दर्शनावरणीय,

३. वेदनीय, ४. आयुष्य, ५. नाम, ६. गोज्ञ, ७. अन्तराय ।

७८. सात पदार्थों को छद्मस्य सम्पूर्ण रूप से न जानता है, न देखता है—

> १. धर्मास्तिकाय, २. अधर्मास्तिकाय,

> ३. आकाशास्तिकाय, ४. शरीरमुक्तजीव,

५. परमाणुपुद्गल, ६. शब्द, ७. गंध।

विशिष्ट ज्ञान-दर्शन को धारणा करने वाले अर्हत्, जिन, केवली, इन पदार्थों को सम्पूर्ण रूप से जानते-देखते हैं---

धम्मत्थिकायं, \*अधम्मत्थिकायं, आगासत्थिकायं, जीव असरीरपडिबद्धं, परमाणुपोग्गलं, सद्दं,° गंधं ।

# महावीर-पदं

७९. समणे भगवं महावीरे वइरोस-भणारायसंघयणे समचउरंस-संठाण-संठिते सत्त रयणीओ उड्ड उच्चत्तेणं हुत्था ।

# विकहा-पदं

**८०. सत्त विकहाओ पण्णत्ताओ, तं** जहा\_\_\_ भत्तकहा, देसकहा, इत्थिकहा, रायकहा, मिउकालुणिया, दंसणभेवणी, चरित्तभेवणी ।

**८१. आयरिय-उवज्भायस्स**णं गणंसि सत्त अइसेसा पण्णत्ता, तं जहा.... १. आयरिय-उवज्भाए अंतो उवस्तयस्त पाए णिगिज्भिय-पप्फोडेमाणे वा **णिगिजिभय** पमज्जमाणे वा णातिक्कमति । २. \*आयरिय-उवज्भाए अंतो उवस्सयस्स उच्चारपासवणं विगिचमाणे वा विसोधेमाणे वा णातिक्कमति । ३. आयरिय-उवज्फाए पभू इच्छा वेयावडियं करेज्जा, इच्छा णो ७३७

धर्मास्तिकायं, अधर्मास्तिकायं, आकाशास्तिकायं, जीवं अञ्चरीरप्रतिबद्धं, परमाणुपूद्गलं, शब्दं, गन्धम् ।

# महावीर-पदम्

श्रमणः भगवान् महावीरः वज्जर्षभना-राचसंहननः समचतुरस्र-संस्थान-संस्थितः सप्त रत्नी: ऊर्ध्वं उच्चत्वेन अभवत् ।

# विकथा-पदम्

सप्त विकथाः, प्रज्ञप्ताः, तद्यथा-

स्त्रीकथा, भक्तकथा, देशकथा, राजकथा, मृदुकारुणिकी, दर्शनभेदिनी, चरित्रभेदिनी ।

# आयरिय-उवज्भाय-अइसेस-पदं आचार्य-उपाध्याय-अतिशेष-पदम्

आचार्योपाध्यायस्य गणे सप्तातिशेषाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— १. आचार्योपाध्यायः अन्तः उपाश्रयस्य पादौ निग्ह्य-निगृह्य प्रस्फोटयन् वा प्रमार्जयन् वा नातिकामति ।

२ आचार्योपाध्यायः अन्तः उपाश्वयस्य उच्चारप्रश्रवणं विवेचयन् वा विशोधयन् वा नातिक्रामति ।

३. आचार्योपाध्यायः प्रभुः इच्छा वैया-वृत्त्यं कुर्यात्, इच्छा नो कुर्यात् ।

#### स्थान ७ : सूत्र ७१-८१

- २. अधर्मास्तिकाय, १. धर्मास्तिकाय,
- ३. आकाशास्तिकाय, ४. शरीरमुक्तजीव,
- ५. परमाणुपुद्गल, ६. झब्द, ७. गंध ।

# महावीर-पद

७९. श्रमण भगवान् महावीर वज्त्रऋषभनाराच संघयण और समचतुरस्र संस्थान से संस्थित थे। उनकी ऊंचाई सात रत्नि की थी।

# विकथा-पद

५०. विकथाएं सात हैं---

१. स्त्रीकथा, २. भक्तकथा, ३. देशकथा, ४. राज्यकथा, ५. मृद्कार्रुणकी----वियोग के समय करुणरस प्रधान वार्ता । **६. दर्शनभेदिनी— सम्यक्**दर्शन का विनाश करने वाली वार्ता । ७. चारित्रभेदिनी---चारित का विनाश करने वाली वार्ता।

# आचार्य-उपाध्याय-अतिशोष-पद

द१. गण में आचार्य और उपाध्याय के सात अतिशेष होते हैं----

> १. आचार्य और उपाध्याय उपाश्रय में पैरों की धूलि को [दूसरों पर न गिरे वैसे ] झाड़ते हुए, प्रमाजित करते हुए आज्ञा का अतिक्रमण नहीं करते ।

२. आचार्य और उपाध्याय उपाश्रय में उच्चार-प्रस्रवण का व्युत्सर्ग और विशो-धन करते हुए आज्ञा का अतिक्रमण नहीं करते ।

३. आचार्य और उपाध्याय की इच्छा पर 🌾 निर्भर है कि वे किसी साधू की सेवा करें यान करें।

करेज्जा ।

४. आयरिय-उवज्भाए अंतो उवस्सयस्स एगरातं वा दुरातं वा एगगो वसमाणे णातिक्कमति । ५. आयरिय-उवज्भाए° बाहिं उवस्सयस्स एगरातं वा दुरातं वा (एगओ ?) वसमाणे णाति-क्कमति ।

- ६. उवकरणातिसेसे ।
- ७. भत्तपाणातिसेसे ।

#### ওইদ

४. आचार्योपाध्यायः अन्तः उपाश्रयस्य एकरात्रं वा द्विरात्रं वा एकको वसन् नातिकामति । ४. आचार्योपाध्यायः बहिः उपाश्रयस्य एकरात्रं वा द्विरात्रं वा (एककः ?) वसन् नातिकामति ।

. ६. उपकरणातिशेष: ।

७. भक्तपानातिशेषः ।

#### संजम-असंजम-पदं

८२. सत्तविधे संजमे पण्णत्ते, तं जहा— पुढविकाइयसंजमे, •आउकाइयसंजमे, तेउकाइयसंजमे, वाउकाइयसंजमे, वणस्सइकाइयसंजमे,° तसकाइयसंजमे, अजीवकाइयसंजमे।

द ३. सत्तविधे असंजमे पण्णत्ते, तं जहा.... पुढविकाइयअसंजमे, •आउकाइयअसंजमे, तेउकाइयअसंजमे, वाउकाइयअसंजमे, वणस्सइकाइयअसंजमे, तसकाइयअसंजमे, अजीवकाइयअसंजमे ।

#### संयम-असंयम-पदम्

सप्तविधः संयमः प्रज्ञप्तः, तद्यथा— पृथिवीकायिकसंयमः, अप्कायिकसंयमः, तेजस्कायिकसंयमः, वनस्पतिकायिकसंयमः, त्रसकायिकसंयमः, अजीवकायिकसंयमः ।

सप्तविधः असंयमः प्रज्ञप्तः, तद्यथा---

पृथिवीकायिकासंयमः, अप्कायिकासंयमः, तेजस्कायिकासंयमः, वायुकायिकासंयमः, वनस्पत्तिकायिकासंयमः, त्रसकायिकासंयमः, अजीवकायिकासंयमः।

#### स्थान ७ : सूत्र ८२-८३

४. आचार्य और उपाध्याय उपाश्रय के भीतर एक रात या दो रात तक अकेले रहते हुए आज्ञा का अतिक्रमण नहीं करते। ४. आचार्य और उपाध्याय उपाश्रय के बाहर एक रात या दो रात तक अकेले रहते हुए आज्ञा का अतिक्रमण नहीं करते। ६. उपकरण की विशेषता<sup>३६</sup>—उज्ज्वल बस्त धारण करना।

७. भक्त-पान की विशेषता – स्थिरबुद्धि के लिए उपयुक्त मृदु-स्तिग्ध भोजन करना ।

### संयम-असंयम-पद

५२. संयम के सात प्रकार हैं<sup>\*\*</sup> -१. पृथ्वीकायिक संयम ।
२. अप्कायिक संयम ।
३. तेजस्कायिक संयम ।
४. वायुकायिक संयम ।
५. वनस्पतिकायिक संयम ।
६. वसकायिक संयम ।
६. वसकायिक संयम ।
७. अजीवकायिक संयम ।
के ग्रहण और उपभोग की विरति करना ।

- <३. असंयम के सात प्रकार हैं<sup>\*1</sup>──
  - १. पृथ्वीकायिक असंयम ।
  - २. अप्कायिक असंयम ।
  - ३. तेजस्कायिक असंयम ।
  - ४. वायुकायिक असंयम ।
  - ५, वनस्पतिकायिक असंयम ।
  - ६. त्नसकायिक असंयम ।
  - ७. अजीवकायिक असंयम् ।

आरंभ-पदं

- ⊭४. सत्तविहे आरंभे पण्णत्ते, तं जहा— पुढविकाइयआरंभे, °आउकाइयआरंभे, तेउकाइयआरंभे, वाउकाइयआरंभे, वणस्सइकाइयआरंभे, तसकाइयआरंभे° अजीवकाइयआरंभे।
- **५५. ⁰सत्तविहे अणारंभे पण्णत्ते, तं** जहा\_\_ पुढविकाइयअणारंभे<sup>्</sup> ।
- म्६. सत्तविहे सारंभे पण्णत्ते, तं जहा— पुढविकाइयसारंभे<sup>ः</sup> ।
- ८७. सत्तविहे असारंभे पण्णत्ते, तं जहा⊸ पुढविकाइयअसारंभे<sup>०</sup> ।
- म्म्म. सत्तविहे समारंभे पण्णत्ते, तं जहा—-

पुढविकाइयसमारंभे<sup>०</sup> ।

⊭९. सत्तविहे असमारंभे पण्णत्ते, तं जहा<u>--</u> पुढविकाइयअसमारंभे<sup>०</sup> ।°

# जोणि-ठिइ-पदं

६०. अध भंते ! अदसि-कुमुम्भ-कोद्दव-कंगु-रालग-वरट्ट-कोट्ट्र्सग-सण-सरिसव-मुलगबीयाणं—एतेसि णं धण्णाणं कोट्ठाउत्ताणं यल्लाउत्ताणं भ्रेष्याउत्ताणं मालाउत्ताणं ओलित्ताणं लित्ताणं लंछियाणं मुद्दियाणं° पिहियाणं केवइयं कालं जोणी संचिट्ठति ? आरम्भ-पदम् सप्तविधः आरम्भः प्रज्ञप्तः, तद्यथा.... पृथिवीकायिकारम्भः, अप्कायिकारम्भः, तेजस्कायिकारम्भः, वायुकायिकारम्भः, वनस्पतिकायिकारम्भः, त्रसकायिकारम्भः, अजीवकायारम्भः । सप्तविधः अनारम्भः प्रज्ञप्तः, तद्यथा...

पृथिवीकायिकानारम्भः<sup>⊃</sup> । सप्तविधः संरम्भः प्रज्ञप्तः,तद्यथा— पृथिवीकायिकसंरम्भः<sup>⊃</sup> । सप्तविधः असंरम्भः प्रज्ञप्तः, तद्यथा— पृथिवीकायिकासंरम्भः<sup>○</sup> । सप्तविधः समारम्भः प्रज्ञप्तः, तद्यथा—

पृथिवीकायिकसमारम्भः<sup>०</sup> । सप्तविधः असमारम्भः प्रज्ञप्तः, तद्यथा<u></u> पृथिवीकायिकासमारम्भः<sup>०</sup> ।

# योनि-स्थिति-पदम्

अथ भन्ते ! अतसी-कुसुम्भ-कोद्रव-कंगू-रालक-वरट-कोदूपक-सन-सर्षप-मूलक-बीजानाम्—...एतेषां धान्यानां कोष्ठा-गुप्तानां पल्यागुप्तानां मञ्चागुप्तानां मालागुप्तानां अवलिप्तानां लिप्तानां लाच्छितानां मुद्रितानां पिहितानां कियत् कालं योनिः संतिष्ठते ? आरम्भ-पद

- ८ आरम्भ<sup>भ</sup> के सात प्रकार हैं—
  १ पृथ्वीकायिक आरम्भ ।
  २ अप्कायिक आरम्भ ।
  २ अप्कायिक आरम्भ ।
  २ तेजस्कायिक आरम्भ ।
  ४ वायुकायिक आरम्भ ।
  ४ वनस्पतिकायिक आरम्भ ।
  ६ लसकायिक आरम्भ ।
  ७ अजीवकायिक आरम्भ ।
  ९ अनारम्भ के सात प्रकार हैं—
  पृथ्वीकायिक अनारम्भ ।
- द६. संरम्भ<sup>३</sup>' के सात प्रकार हैं---पृथ्वीकायिक संरम्भ∘ ।
- असंरम्भ के सात प्रकार हैं—
   पृथ्वीकायिक असंरम्भ० ।
- प्रद. समारम्भ<sup>अ</sup> के सात प्रकार हैं---पृथ्वीकायिक समारम्भ० ।
- ⊭९. असमारम्भ के सात प्रकार हैं—-पृथ्वीकायिक असमारम्भ० ।

# योनि-स्थिति-पद

६०. भगवन् ! अलसी, कुसुम्भ. कोदव, कंगु, राल, गोलचना, कोदव की एक जाति, सन, सर्षप. मूलकबीज— ये धान्य जो कोष्ठ-गुप्त, पल्यगुप्त, मञ्च्चगुप्त, मालागुप्त, अवलिप्त, लिप्त, लांछित, मुद्रित, पिहित हैं, उनकी योनि कितने काल तक रहती है ?

गोयमा ! जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं, उक्कोसेणं सत्त संवच्छराइं । तेण परं जोणी पमिलायति <sup>\*</sup>तेण परं जोणी पविद्धंसति, तेण परं जोणी विद्धंसति, तेण परं वीए अबीए भवति, तेण परं जोणी वोच्छेदे पण्णत्ते ।

### ठिति-पदं

- ९१. बायरआउकाइयाणं उक्कोसेणं सत्त वाससहस्लाइं ठिती पण्णत्ता ।
- ९२. तच्चाए णं वालुयप्पभाए पुढवोए उक्कोसेणं णेरइयाणं सत्त साग-रोवमाइं ठिती पण्णत्ता ।
- ६३. चउत्थीए णं पंकष्पभाए पुढवीए जहण्णेणं णेरइयाणं सत्त सागरोव-माइं ठिती पण्णत्ता ।

### अग्गमहिसी-पदं

- ९४. सक्तरस णं देविंदस्स देवरण्णो वरुणस्स महारण्णो सत्त अग्गम-हिसीओ पण्णत्ताओ ।
- ९५. ईसाखस्स णं देविंदस्स देवरण्णो सोमस्स महारण्णोसत्त अग्गमहि-सीओ पण्णत्ताओ ।
- ९६. ईसाणस्स णं देविंदस्स देवरण्णो जमस्स महारण्णो सत्त अग्गमहि-सीओ पण्णत्ताओ ।

### देव-पद

६७. ईसाणस्स णं देविंदस्स देवरण्णो अब्भितरपरिसाए देवाणं सत्त पलिओवमाइं ठिती पण्णत्ता । गौतम ! जघन्येन अन्तर्मुहूर्तं, उत्कर्षेण सप्त संवत्सराणि। तेन परं योनि प्रम्ला-यति, तेन परं योनि प्रविध्वंसते, तेन परं योनि विध्वंसते, तेन परं वीजं

अबीजं भवति,तेन परं योनि व्यवच्छेदः प्रज्ञप्तः ।

# स्थिति-पदम्

बादरअप्कायिकानां उत्कर्षेण सप्त वर्ष-सहस्राणि स्थितिः प्रज्ञप्ताः । तृतीयायाः बालुकाप्रभायाः पृथिव्याः उत्कर्षेण नैरयिकाणां सप्त सागरोप-माणि स्थितिः प्रज्ञप्ता । चतुर्थ्याः पङ्कप्रभायाः पृथिव्याः जघन्येन नैरयिकाणां सप्त सागरोपमाणि स्थितिः प्रज्ञप्ता ।

### अग्रमहिषी-पदम्

शकस्य देवेन्द्रस्य देवराजस्य वरुणस्य महाराजस्य सप्त अग्रमहिष्यः प्रज्ञप्ताः ।

ईशानस्य देवेन्द्रस्य देवराजस्य सोमस्य महाराजस्य सप्त अग्रमहिष्यः प्रज्ञप्ताः ।

ईशानस्य देवेन्द्रस्य देवराजस्य यमस्य महाराजस्य सप्त अग्रमहिष्यः प्रज्ञप्ताः ।

### देव-पदम्

ईशानस्य देवेन्द्रस्य देवराजस्य आभ्यन्तरपरिषदः देवानां सप्त पल्योप-मानि स्थितिः प्रज्ञप्ता ।

#### स्थान ७ : सूत्र ६१-६७

गौतम! जघन्यतः अन्तर्महूर्त और उत्क्वष्टतः सात वर्ष तक । उसके वाद योनि म्लान हो जाती है, प्रविध्वस्त हो जाती है, विध्वस्त हो जाती है, बीज अबीज हो जाता है, योनि का व्युच्छेद हो जाता है<sup>\*\*</sup>।

# स्थिति-पद

- बादर अप्कायिक जीवों की उत्क्रष्ट स्थिति सात हजार वर्ष की है।
- ९२. तीसरी बालुकाप्रभा पृथ्वी के नैर*यिकों* की उत्कृष्ट स्थिति सात सागरोपम की है।
- ६३. चौथी पंकप्रभा पृथ्वी के नैरयिकों की जघन्य स्थिति सात सागरोपम की है।

# अग्रमहिषी-पद

- ९४. देवेन्द्र देवराज शक के लोकपाल महाराज वरुण के सात अग्रमहिषियां हैं ।
- ६४. देवेन्द्र देवराज ईज्ञान के लोकपाल महा-राज सोम के सात अग्रमहिषियां हैं।
- ९६. देवेन्द्र देवराज ईशान के लोकपाल महा-राज यम के सात अग्रमहिषियां हैं।

### देव-पद

९७. देवेन्द्र देवराज ईशान के आभ्यन्तर परि⊶ षद् वाले देवों की स्थिति सात पल्योपम की है ।

680

- 988
- ९८८. सक्कस्स णं देविदस्स देवरण्णो अग्गमहिसीणं देवीणं सत्त पलि-ओवमाइं ठिती पण्णत्ता ।
- ९९. सोहम्मे कप्पे परिभ्यहियाणं देवीणं उक्कोसेणं सत्त पलिओवमाइं ठिती पण्णत्ता ।
- १००. सारस्सयमाइच्चाणं (देवाणं?) सत्त देवा सत्तदेवसता पण्णता ।
- १०१. गहतोयत्सियाणं देवाणं सत्त देवा सत्त देवसहस्सा पण्णत्ता ।
- १०२. सणंकुमारे कष्पे उक्कोसेणं देवाणं सत्त सागरोवमाइं ठिती पण्णत्ता।
- १०३ माहिंदे कप्पे उक्कोसेणं देवाणं सातिरेगाडं सत्त सागरोवमाइं ठिती पण्णत्ता ।
- १०४. बंभलोगे कप्पे जहण्णेणं देवाणं सत्त सागरोवसाइं ठिती पण्णसा।
- १०४. बंभलोय-लंतएसु णं कप्पेसु विमाणा सत्त जोयणसताइं उड्रं उच्चत्तेणं पण्णत्ता ।
- १०६. भवणवासीणं देवाणं भवधारणिज्जा सरीरगा उक्कोसेणं सत्त रयणीओ उड्रां उच्चत्तेणं पण्णत्ता ।
- १०७. •ैवाणसंतराणं देवाणं भवधार-णिज्जा सरीरगा उक्कोसेणं सत्त रयणोओ उड्र उच्चत्तेणं पण्णत्ता।
- १०८. जोइसियाणं देवाणं भवधारणिज्जा सरीरगा उक्कोसेणं सत्त रयणीओ उड्टं उच्चत्तेणं पण्णत्ता ।
- १०९. सोहम्मीसाणेसु णं कष्पेसु देवाणं भवधारणिज्जा सरीरगा उक्कोसेणं सत्त रयणीओ उड्ठ उच्चत्तेणं पण्णता ।

- शकस्य देवेन्द्रस्य देवराजस्य अग्रमहि-षीणां देवीनां सप्त पल्योपमानि स्थितिः प्रज्ञष्ता ।
- सौधर्मे कल्पे परिगुहीतानां देवीनां उत्कर्षेण सप्त पल्योपमानि स्थितिः प्रज्ञप्ता ।
- देवाः सप्तदेवशतानि प्रज्ञप्तानि । गर्दतोयतुषितानां देवानां सप्त देवाः १०१. गर्दतोय और तुषिते जाति के देव स्वामी-सप्त देवसहस्राणि प्रज्ञप्तानि ।
- सनत्कुमारे कल्पे उत्कर्षेण देवानां सप्त १०२. सनत्कुमारकल्प के देवों की उत्कृष्ट स्थिति सागरोपमाणि स्थितिः प्रज्ञप्ता । माहेन्द्रे कल्पे उत्कर्षेण देवानां सातिरे- १०३. माहेन्द्रकल्प के देवों की उत्क्रष्ट स्थिति काणि सन्त सागरोपमाणि स्थितिः प्रज्ञप्ताः ।
- सागरोपमाणि स्थितिः प्रज्ञप्ताः । नानि सप्त योजनशतानि ऊर्ध्व उच्चत्वेन
- शरीरकाणि उत्कर्षेण सप्त रत्नीः अर्ध्वं उच्चत्वेन प्रज्ञप्तानि ।

प्रज्ञप्तानि ।

- शरीरकाणि उत्कर्षेण सप्त रत्नीः ऊर्ध्व उच्चत्वेन प्रज्ञप्तानि ।
- ज्योतिष्काणां देवानां भवधारणीयानि १०८. ज्योतिष्क देवों के भवधारणीय शरीर की शरीरकाणि उत्कर्षेण सप्त रत्नीः ऊर्ध्वं उच्चत्वेन प्रज्ञप्तानि।
- धारणीयानि शरीरकाणि उत्कर्षेण सप्त रत्नीः ऊर्ध्वं उच्चत्वेन प्रज्ञप्तानि ।

- स्थान ७ : सूत्र ६८-१०६
- १८८. देवेन्द्र देवराज जन्न के अग्रमहिषी देवियों की स्थिति सात पल्योपम की है।
- ६६. सौधर्मकल्प में परिगृहीत देवियों की उत्कृष्ट स्थिति सात पल्योपम को है।
- सारस्वतादित्यानां (देवानां ?) सप्त १००. सारस्वत और आदित्य जाति के देव स्वामीरूप में सात हैं और उनके सात सौ देवों का परिबार है ।
  - रूप में सात हैं और उनके सात हजार देवों का परिवार है<sup>४६</sup>।
  - सात सागरोपम की है।
  - कुछ अधिक सात सागरोपम की है।
- व्रह्मलोके कल्पे जधन्येन देवानां सप्त १०४. ब्रह्मलोककल्प के देवों की जघन्य स्थिति सात सागरोपम की है।
- व्रह्मलोक-लान्तकयो: कल्पयो: विमा- १०५. ब्रह्मलोक और लान्तक कल्पों में विमानों की ऊंचाई सात सौ योजन की है।
- भवनवासिनां देवानां भवधारणीयानि १०६. भवनवासी देवों के भवधारणीय शरीर की उत्कृष्ट जंचाई सात रतिन की है।
- वानमन्तराणां देवानां भवधारणीयानि १०७. वानमंतर देवों के भवधारणीय शरीर की उत्कृष्ट ऊंचाई सात रत्नि की है।
  - उत्कृष्ट ऊंचाई सात रत्नि की है।
- सौधर्मेशानयोः कल्पयोः देवानां भव- १०६. सौधर्म और ईशानकल्प के देवों के भव-धारणीय शरीर की उत्कृष्ट ऊंचाई सात रत्नि की है ।

स्थान ७: सूत्र ११०-११३

णंदीसरवर-पदं

नन्दीश्वरवर-पदम्

११०. णंदिस्सरवरस्स णं दीवस्स अंतो सत्त दीवा पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ जंबुद्दीवे, धायइसंडे, पोक्खरवरे, खीरवरे, वरुणवरे, घयवरे, खोयवरे ।

१११ णंदीसरवरस्स णं दीवस्स अंतो सत्त समुद्दा पण्णत्ता, तं जहा.... लवणे, कालोदे, पुनखरोदे, वरुणोदे, खीरोदे, घओदे, खोओदे।

### सेढि-पदं

११२. सत्त सेढीओ पण्णत्ताओ, तं जहा---उज्जुआयता,एगतीवंका,दुहतोवंका, एगतोखहा, द्रहतोखहा, चग्कवाला, अद्धचनकवाला ।

नन्दीश्वरवरस्य द्वीपस्य अन्तः सप्त द्वीपाः ११०. नन्दीश्वर वश्टीप के अन्तराल में सात प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— जम्बूद्वीपः, धातकीषण्डः, पुष्करवरः, वरुणवरः क्षीरवरः, घृतवरः, क्षोदवरः । नर्न्दीश्वरवरस्य द्वीपस्य अन्त: सप्त १११. नन्दीश्वरवरदीप के अन्तराल में सात समुद्राः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा–

लवणः, कालोदः, पुष्करोदः, वरुणोदः, क्षीरोदः, घृतोदः, क्षोदोदः ।

# श्रेणि-पदम्

सप्त श्रेण्यः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा\_\_\_ ऋज्वायता, एकतोवका, द्वितोवका, द्वित:खहा, एकत:खहा, चक्रवाला, अर्धचक्रवाला ।

नन्दीश्वरवर-पद

द्वीप हैं। १. जम्बूद्वीप, २. धातकीषण्ड, ३. पुष्करवर, ४. वरुणवर, ५. क्षीरवर, ६. घुतवर, ७. क्षोदवर । समुद्र हैं----१. लवण, २. कालोद, ३. पुष्करोद, ४. वरुणोद, ५. क्षीरोद, ६. घृतोद, ७. क्षोदोद् ।

# श्रेणि-पद

११२. श्रेणियां "----आकाश की प्रदेशपंक्तियां सात हैं----

> १. ऋ जुआयता---जो सीधी और लंबी हो। २. एकतोवका---जो एक दिशा में वक हो। ३. द्वितोवका- - जो दोनों ओर वक्र हो । ४. एकतःखहा—जो एक दिशा में अंकुश की तरह मुड़ी हुई हो; जिसके एक ओर क्षसनाड़ी का आकाश हो । ५. द्वितः खहा —जो दोनों ओर अंकुश की तरह मुड़ी हुई हो; जिसके दोनों ओर

- वसनाड़ी के बाहर का आकाश हो।
- ६. चक्रवाला---जो वलय की आकृति-वाली हो ।

७. अर्हचकवाला---जो अर्हवलय की आह तिवाकी हो ।

# अनीक-अनीकाधिपति-पद

चमरस्य असुरेन्द्रस्य असुरकुमारराजस्य ११३. असुरेन्द्र असुरकुमारराजचनर के सात सेनाएं और सात सेनापति हैं---

# अणिय-अणियाहिवइ-पदं

११३. चमरस्स णं असुरिदस्स असुर-कुमाररण्णो सत्त अणिया, सत्त अणियाधिपती पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_

# अनीक-अनीकाधिपति-पदम्

सप्त अनीकानि, सप्त अनीकाधिपतय: प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—

| पायत्ताणिए, पीढाणिए,<br>कुंजराणिए, महिसाणिए,<br>रहाणिए, णट्टाणिए,<br>गंधव्वाणिए।<br>•ेटुमे पायत्ताणियाधिवती,<br>सोदामे आसराया पीढाणिया- | पादातानीकं, पीठानीकं, कुञ्जरानीकं,<br>महिषानीकं, रथानीकं, नाट्यानीकं,<br>गन्धर्वानीकम् ।<br>द्रुमः पादातानीकाधिपतिः सुदामा<br>अश्वराजः पीठानीकाधिपतिः, कुन्थुः | सेनाएं—<br>१. पदातिसेना, २. अश्वसेना,<br>३. हस्तिसेना, ४. महिवसेना,<br>४. रथसेना, ६. नर्तकसेना,<br>७. गन्धर्वसेना—गायकसेना ।<br>सेनापति—<br>१. द्रुम—पदातिसेना का अधिपति । |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| धिवती, कुंथू हत्थिराया कुंजरा-                                                                                                          | हस्तिराजः कुञ्जरानीकाधिपतिः,                                                                                                                                   | २. अश्वराज सुदामा — अश्वसेना का                                                                                                                                            |
| णियाधिवती, लोहितक्खे महिसा-                                                                                                             | लोहिताक्षः महिषानीकाधिपतिः, किन्तरः                                                                                                                            | अधिपति । ३. हस्तिराज कुन्थु—                                                                                                                                               |
| णियाधिवती,° किण्णरे रधाणिया-                                                                                                            | रथानीकाधिपतिः, रिष्टः नाट्या-                                                                                                                                  | हस्तिसेना का अधिपति ।                                                                                                                                                      |
| धिवती, रिट्ठे णट्टाणियाधिवती,                                                                                                           | नीकाधिपतिः, गीतरतिः गन्धर्वा-                                                                                                                                  | ४. लोहिताक्ष —महिषसेना का अधिपति ।                                                                                                                                         |
| गीतरती गंधव्वाणियाधिवती ।                                                                                                               | नीकाधिपति: ।                                                                                                                                                   | <u> ४</u> . किन्नर.—-रथसेना का अधिपति ।                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                | ६. रिष्ट —नर्तकतेना का अधिपति ।                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                | ७. गीतरतिगंधर्वसेना का अधिपति ।                                                                                                                                            |
| ११४. बलिस्स णं वइरोर्याणदस्स वइरो-<br>यणरण्णो सत्ताणिया, सत्त अणिया-<br>धिपतो पण्णत्ता, तं जहा                                          | वर्लः वैरोचनेन्द्रस्य वैरोचनराजस्य ११४<br>सप्तानीकानि, सप्तानीकाधिपतय:<br>प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—                                                                 | . वैरोचनेन्द्र वैरोचनराज वली के सात<br>सेनाएं और सात सेनापति हैं: –<br>सेनाएं                                                                                              |
| पायत्ताणिए जाव गंधव्वाणिए ।                                                                                                             | पादातानीकं यावत् गन्धर्वानीकम् ।                                                                                                                               | १. पदातिसेना, २. अञ्चसेना,                                                                                                                                                 |
| महद्दुमेपायत्ताणियाधिपती जाव                                                                                                            | महाद्रुमः पादातानीकाधिपतिः यावत्                                                                                                                               | ३. हस्तिसेना, ४. महिषसेना,                                                                                                                                                 |
| किंपुरिसे रधाणियाधिपती,                                                                                                                 | किंपुरुषः रथानीकाधिपतिः,                                                                                                                                       | <b>४</b> . रथसेना, ६. नर्तंकसेना,                                                                                                                                          |
| महारिट्ठे णट्टाणियाधिपती,                                                                                                               | महारिष्टः नाट्यानीकाधिपतिः,                                                                                                                                    | ७. गन्धर्वसेना ।                                                                                                                                                           |
| गीतजसे गंधव्वाणियाधिपती ।                                                                                                               | गीतयशाः गन्धवनिकाधिपति: ।                                                                                                                                      | सेनापति—                                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                            |

स्थान ७ : सूत्र ११४

ा अधिपति । धेपति । धेपति । अधिपति । नी के सात \_ वसेना, हंषसेना, कसेना, १. महाद्रुम— पदातिसेना का अधिपति । २. अश्वराज महासुदामा—अक्वसेना का अधिपति । ३. हस्तिराज मालंकार---हस्तिसेना का अधिपति । ४. महालोहिताक्ष---महिषसेना का अधिपति । ५. किपुरुष—-रथसेना का अधिपति । ६. महारिष्ट---नर्तकसेना का अधिपति । ७. गीतयश--गायकसेना का अधिपति ।

११४. धरणस्स णं णागकुमारिंदस्स नाग-११५. नागकुमारेन्द्र नागकुमारराज धरण के धरणस्य नागकुमारेन्द्रस्य नागकुमार-सात सेनाएं और सात सेनापति हैं---कुमाररण्णो सत्त अणिया, सत्त राजस्य सप्तानीकानि सप्तानीकाधि-सेनाएं----अणियाधिपती पण्णत्ता, तं जहा---पतयः प्रज्ञप्ता, तद्यथा---१. पदातिसेना. २. अश्वसेना, पायत्ताणिए जाव गंधव्वाणिए। पादातानीकं यावत् गन्धवनिकम् । ३. हस्तिसेना, ४. महिषसेना, भहसेणे पायत्ताणियाधिपती जाव भद्रसेनः पादातानीकाधिपतिः यावत् ५. रथसेना, ६ नर्तकसेना, आणंदे रधाणियाधिपती, आनन्दः रथानीकाधिपतिः, ७. गन्धर्वसेना । णंदणे णट्टाणियाधिपती, नन्दनः नाट्यानीकाधिपतिः, सेनापति—-तेतली गंधव्वाणियाधिपती । तेतलिः गन्धर्वानीकाधिपतिः । १. भद्रसेन—पदातिसेना का अधिपति । २. अश्वराज यशोधर—अश्वसेना का अधिपति । ३. हस्तिराज सुदर्शन--हस्तिसेना का अधिपति । ४. नीलकण्ठ—महिषसेना का अधिपति । ४. आनन्द—–रथसेना का अधिपति । ७. तेतली—गन्धर्वसेना का अधिपति । भूतानन्दस्य नागकुमारेन्द्रस्य नागकुमार- ११६. नागकुमारेन्द्र नागकुमारराज भूतानन्द्के ११६. भूताणंदस्स णं नागकुमारिंदस्स नागकुमाररण्णो सत्त अणिया, राजस्य सप्त अनीकानि, सप्त अनी-सात सेनाएं और सात सेनापति हैं----सत्त अणियाहिवई पण्णत्ता, तं काधिपतय: प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— सेनाएं— जहा\_\_ १. पदातिसेना, २. अश्वसेना, पायत्ताणिए जाव गंधव्वाणिए। पादातानीकं यावत् गन्धर्वानीकम् । ३. हस्तिसेना, ४. महिपसेना, पादातानीकाधिपतिः दक्खे पायत्ताणियाहिवती जाव दक्ष: याव ५. रथसेना, ६. नर्तकसेना, णंदूत्तरे रहाणियाहिवई, नन्दोत्तरः रथानीकाधिपतिः, ७. गन्धर्वसेना । रती णट्टाणियाहिवई, रतिः नाट्यानीकाधिपतिः, सेनापत्ति----माणसे गंधव्वाणियाहिवई। मानसः गन्धर्वानीकाधिपतिः । १. दक्ष----पदातिसेना का अधिपति । २. अश्वराज सुग्रीव--अश्वसेनां का अधिपति। ३. हस्तिराज सुविकम---हस्तिसेना का अधिपति । ४. श्वेत कण्ठ---महिषसेना का अधिपति । ५. नन्दोत्तर--- रथसेना का अधिपति । ६. रति--- नर्तंकसेना का अधिपति ।

७. मानस---गन्धर्वसेना का अधिपति ।

| ठाणं (स्थान)                                                                                                                                                                                                                                            | ७४४                                                                                                                                                                                                                                                                               | स्थान ७ : सूत्र ११७-१२०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ११७. *जधा धरणस्स तथा सब्वेसि<br>दाहिणिल्लाणं जाव घोसस्स ।                                                                                                                                                                                               | यथा धरणस्य तथा सर्वेषां दाक्षिणा-<br>त्यानां यावत् घोषस्य ।                                                                                                                                                                                                                       | ११७. दक्षिण दिशा के भवनपति देवों के इन्द्र<br>वेणुदेव, हरिकांत, अग्निशिख, पूर्ण, जल-<br>कांत, अमितगति, वेलम्ब तथा घोष के<br>धरण की भांति सात-सात सेनाएं और<br>सात-सात सेनापति हैं ।                                                                                                                                                       |
| ११८ जधा भूतार्णवस्स तधा सव्वेसि<br>उत्तरिल्लाणं जाव महाघोसस्स ।°                                                                                                                                                                                        | यथा भूतानन्दस्य तथा सर्वेषां औदी-<br>च्यानां यावत् महाघोषस्य ।                                                                                                                                                                                                                    | ११८. उत्तर दिशा के भवनपति देवों के इन्द्र,<br>वेणुदालि,हरिस्सह, अग्निमानव,विशिष्ट,<br>जलप्रभ, अमितवाहन, प्रभञ्जन और<br>महाघोष के भूतानन्द की भांति सात-सात<br>सेवाएं और सात-मात सेवापति हैं।                                                                                                                                              |
| ११६ सक्कस्स णं देविंदस्स देवरण्णो<br>सत्त अणिया, सत्त अणियाहिवती<br>पण्णत्ता, तं जहा<br>पायत्ताणीए जाव रहाणिए,<br>णट्टाणिए, गंधव्वाणिए ।<br>हरिणेगमेसी पायत्ताणीयाधिपती<br>जाव माढरे रधाणियाधिपती,<br>सेते णट्टाणियाहिवती,<br>तुंबरू गंधव्वाणियाधिपती । | शकस्य देवेन्द्रस्य देवराजस्य सप्त अनी-<br>कानि, सप्त अनीकाधिपतयः प्रज्ञप्ताः,<br>तद्यथा—<br>पादातानीकं यावत् रथानीकम्, नाट्या-<br>नीकं, गन्धर्वानीकम् ।<br>हरिनैगमेषी पादातानीकाधिपतिः यावत्<br>माठरः रथानीकाधिपतिः,<br>श्वेतः नाट्यानीकाधिपतिः,<br>तुम्बरुः गन्धर्वानीकाधिपतिः । | ११९. देवेन्द्र देवराज शक के सात सेनाएं और<br>सात सेनापति हैं<br>सेनाएं<br>१. पदातिसेना, २. अश्वसेना, ३. हस्तिसेना,<br>४. महिषसेना, १. रथसेना, ६. नर्तकसेना,<br>७. गन्धर्वसेना ।<br>सेनापति<br>१. हस्तिग्मेषीपदातिसेन। का<br>अधिपति ।<br>२. अश्वराज वायुअश्वसेना का<br>अधिपति ।<br>३. हस्तिराज ऐरावणहस्तिसेना का<br>अधिपति ।<br>४. दार्मीड |
| १२०. ईसाणस्स णं देविंदस्स देवरण्णो<br>सत्त अणिया, सत्त अणियाहिवई<br>पण्णत्ता, तं जहा—<br>पायत्ताणिए जाव गंधव्वाणिए ।<br>लहुपरक्कमे पायत्ताणियाहिवती<br>जाव महासेते णट्टाणियाहिवती,<br>रते गंधव्वाणियाधिपती ।                                            | ईशानस्य देवेन्द्रस्य देवराजस्य सप्त<br>अनीकानि, सप्त अनीकाधिपतयः प्रज्ञप्ताः<br>तद्यथा—<br>पादातानीकं यावत् गन्धर्वानीकम् ।<br>लघुपराक्रमः पादातानीकाधिपतिः<br>यावत् महाश्वेतः नाट्यानीकाधिपतिः ।<br>रतः गन्धर्वानीकाधिपतिः ।                                                     | १२०. देवेन्द्र देवराज ईशान के सात सेनाएं और                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

६. महाफ्वेत—नतंकसेना का अधिपति । ७. रत—गन्धर्वसेना का अधिपति ।

- १२१. <sup>•</sup>जधा सक्कस्स तहा सर्व्वोस दाहिणिल्लाणं जाव आरणस्स ।
- १२२. जधा ईसाणस्स तहा सब्वेसि उत्तरिल्लाणं जाव अच्चुतस्स<sup>°</sup> ।
- १२३. चमरस्स णं असुरिंदस्स असुर-कुमाररण्णो दुमस्स पायत्ताणिया-हिवतिस्स सत्त कच्छाओ पण्णत्ताओ, तं जहा—

पढमा कच्छा जाव सलमा कच्छा।

- १२४. चमरस्स णं असुरिदस्स असुर-कुमाररण्णो दुमस्स पायत्ताणिया-धिपतिस्स पढमाए कच्छाए चउसट्ठि देवसहस्सा पण्णत्ता। जावतिया पढमा कच्छा तव्विगुणा दोच्चा कच्छा। जावतिया दोच्चा कच्छा तव्विगुणा तच्चा कच्छा। एवं जाव जावतिया छट्टा कच्छा तव्विगुणा सत्तमा कच्छा।
- १२४. एवं बलिस्सवि, णवरं—महद्दुमे सट्टिदेवसाहस्सिओ । सेसं तं चेव ।
- १२६. धरणस्स एवं--चेव, णवरं--अट्ठावीसं देवसहस्सा । सेसं तं चेव ।
- १२७. जधा धरणस्स एवं जाव महा-घोसस्स, णवरं–पायत्ताणियाधिपती अण्णे, ते पुब्वभणिता ।

- यथा राकस्य तथा सर्वेणां दाक्षिणात्यानां १२१. दक्षिण दिशा के देवेन्द्र देवराज सनत्कुमार, यावत् आरणस्य । ब्रह्म, सुक, आनत और आरण के, झक
- यथा ईशानस्य तथा सर्वेणां औदीच्यानां यावत् अच्युतस्य ।

चमरस्य असुरेन्द्रस्य असुरकुमारराजस्य द्रुमस्य पादातानीकाधिपतेः सप्त कक्षाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—

प्रथमा कक्षा यावत् सप्तमी कक्षा । चमरस्य असुरेन्द्रस्य असुरकुमारराजस्य द्रुमस्य पादातानीकाधिपतेः प्रथमायां कक्षायां चतुःषष्ठि देवसहस्राणि प्रज्ञप्तानि । यावती प्रथमा कक्षा तद्द्विगुणा द्वितीया कक्षा । यावती द्वितीया कक्षा तद्द्विगुणा

तृतीया कक्षा । एवं यावत् यावती षष्ठी कक्षा तद्द्विगुणा सप्तमी कक्षा ।

एवं वलेरपि, नवरं—महाद्रुमः षष्ठि-देवसाहस्रिकः शेषं तच्चैव ।

धरणस्य एवम्—चैव, नवरं—अष्टा-विंशतिः देवसहस्राणि शेषं तच्चैव ।

यथा धरणस्य एवं यावत् महाघोषस्य, नवरं—पादातानिकाधिपतयः अन्ये, ते पूर्वभणिताः । स्थान ७ : सूत्र १२१-१२७

- ११. दक्षिण दिशा के देवेन्द्र देवराज सनत्कुमार, ब्रह्म, सुक, आनत और आरण के, झक की भांति, सात-सात सेनाएं और सात-सात सेनापति हैं।
- १२२. उत्तर दिशा के देवेन्द्र देवराज माहेन्द्र, लांतक, सहस्रार, प्राणत और अच्युत के ईशान की भांति, सात-सात सेनाएं और सात-सात सेनापति हैं।
- १२३. असुरेन्द्र असुरकुमारराज चमर के पदाति सेना के अधिपति द्रुम के सात कक्षाएं हैं----

पहली यावत् सातवीं ।

- १२४. असुरेन्द्र असुरकुमारराज चमर के पदाति-सेना के अधिपति द्रुम की प्रथम कक्षा में ६४ हजार देव हैं। दूसरी कक्षा में उससे दुगुने—१२⊏००० देव हैं। तीसरी कक्षा में दूसरी से दुगुने—२५६००० देव हैं। इसी प्रकार सातवीं कक्षा में छठी से दुगुने देव हैं।
- १२५. वैरोचनेन्द्र वैरोचनराज बली के पदाति-सेना के अधिपति महाद्रुम की प्रथम कक्षा में ६० हजार देव हैं। अग्रिम कक्षाओं में कमश: दुगुने-दुगुने हैं।
- १२६. नागकुमारेन्द्र नागकुमारराज धरण के पदातिसेना के अधिपति भद्रसेन की प्रथम कक्षा में २० हजार देव हैं। अग्रिम कक्षाओं में कमशः दुगुने-दुगुने हैं।
- १२७. भूतानन्द से महाघोष तक के सभी इन्द्रों के पदाति सेनापतियों की कक्षाओं की देव-संख्या धरण की भांति ज्ञातव्य है। उनके सेनापति दक्षिण और उत्तर दिशा के भेद से भिन्न-भिन्न हैं, जो पहले बताए जा चुके हैं।

१२८. सक्कस्स णं देविंदस्स देवरण्णो हरिणेगमेसिस्स सत्त कच्छाओ पण्णत्ताओ, तं जहा.... पढमा कच्छा एवं जहा चमरस्स तहा जाव अच्चतस्स । णाणत्तं पायत्ताणियाधिपतीणं । ते पुच्वभणिता । देवपरिमाणं इमं.... सक्कस्स चउरासीति देवसहस्सा, ईसाणस्स असीति देवसहस्साइं जाव अच्चुतस्स लहुपरक्कमस्स दस देवसहस्सा जाव जावतिया छट्टा कच्छा तव्विगुणा सत्तमा कच्छा । देवा इमाए गाथाए अण्गंतव्वा\_\_\_

१. चउरासीति असीति, बावत्तरी सत्तरी य सद्वी य । पण्णा चत्तालीसा, तीसा बीसा य दससहस्सा ॥

शकस्य देवेन्द्रस्य देवराजस्य हरिनैग- १२८. देवेन्द्र देवराज शक के पदातिसेना के मेषिनः सप्त कक्षाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा----प्रथमा कक्षा एवं यथा चमरस्य तथा यावत् अच्युतस्य । नानात्वं पादातानीकाधिपतीनाम् । ते पूर्वभणिता। देवपरिमाणं इदम्.... शकस्य चतुरशीतिः देवसहस्राणि, ईशा-नस्य अशीतिः देवसहस्राणि यावत् अच्युतस्य लघुपराक्रमस्य दश देवसह-स्राणि यावत् यावती षष्ठी कक्षा तद्द्रि-गुणा सप्तमी कक्षा । देवा: अनया गाथया अनुगन्तव्याः---

१. चतुरशीतिरशीतिः, द्विसप्ततिः सप्ततिश्च षष्ठिश्च। पञ्चाशत् चत्वारिंशत्, त्रिशत् विंशतिश्च दशसहस्राणि ।।

#### स्थान ७ : सूत्र १२८

अधिपति हरिनेगमेषी के सात कक्षाएं हैं---पहली याबत् सातवीं । इसी प्रकार अच्युत तक के सभी देवेन्द्रों के पदातिसेना के अधिपतियों के सात-सात कक्षाएं हैं । उनके पदातिसेना के अधिपति भिन्त-भिन्न

हैं, जो पहले बताए जा चुके हैं। उनकी कक्षाओं का देव-परिमाण इस प्रकार है—-शक के पदातिसेना के अधिपति की प्रथम कक्षा में ८४ हजार देव हैं।

ईशान के पदातिसेना के अधिपति की प्रथम कक्षा में ६० हजार देव हैं ।

सनत्कुमार के पदातिसेना के अधिपति की प्रथम कक्षा में ७२ हजार देव हैं। माहेन्द्र के पदातिसेना के अधिपति को

प्रथम कक्षा में ७० हजार देव हैं। ब्रह्म के पदातिसेना के अधिपति की प्रथम

कक्षा में ६० हजार देव हैं।

लान्तक के पदातिसेना के अधिपति की प्रथम कक्षा में ४० हजार देव हैं।

शुक्र के पदातिसेना के अधिपति की प्रथम कक्षा में ४० हजार देव हैं।

सहस्रार के पदातिसेना के अधिपति की प्रथम कक्षा में ३० हजार देव हैं। प्राणत के पदातिसेना के अधिपति की प्रथम

कक्षा में २० हजार देव हैं। अच्युत के पदातिसेना के अधिपति की प्रथम कक्षा में १० हजार देव हैं। इन सब के शेष छहों कक्षाओं में पूर्ववत् उत्तरोत्तर दुगुने-दुगुने देव हैं ।

#### ওপ্র

#### स्थान ७ : सूत्र १२६-१३१

#### वयणविकप्प-पदं

१२६. सत्तविहे वयणविकष्पे पण्णत्ते, तं जहा\_\_ आलावे, अणालावे, उल्लावे, अणुल्लावे, संलावे, पलावे, विष्पलावे ।

### वचनविकल्प-पदम्

वचनविकल्पः सप्तविधः तद्यथा— आलापः, अनालापः, उल्लापः, अनुल्लापः, संलापः, प्रलापः, विप्रलापः।

#### वचनविकल्प-पद

प्रज्ञप्तः, १२९. वचन के सात विकल्प हैं---१. आलाप---थोड़ा बोलना। २. अनालाप----कुस्सित आलाप करना । ३. उल्लाप----काकू-ध्वनिविकार के द्वारा बोलना । ४. अनुल्लाप--कुस्सित ध्वनिविकार के द्वारा बोलना । ४. संलाप---परस्पर भाषण करना । ६. प्रलाग—निर्श्वक बोलना । ७, विप्रलाप-विरुद्ध वचन बोलना ।

#### विणय-पदं

#### विनय-पदम्

१३०. सत्तविहे विणए पण्णत्ते, तं जहा.... णाणविणए, दंसणविणए, चरित्तविणए, मणविणए, वइविषए, कायविषए, लोगोवयारविणए ।

# सप्तविधः विनयः प्रज्ञप्तः, तद्यथा-ज्ञानविनयः, दर्शनविनयः, चरित्रविनयः, मनोविनयः, वाग्विनयः, कायविनयः, लोकोपचारविनय: ।

# १३१. पसत्थमणविणए सत्तविधे पण्णत्ते, तं जहां----अपावए, असावज्जे, अकिरिए, णिरुवक्केसे, अणण्हयकरे, अच्छविकरे, अभूताभिसंकणे ।

प्रशस्तमनोविनयः सप्तविधः प्रज्ञप्तः, १३१. प्रशस्त मनविनय के सात प्रकार हैं---तद्यथा---अपापक:, असावद्य:, अक्रिय:, निरुप-क्लेश:, अनास्नवकर:, अक्षयिकर:, अभूताभिशङ्कनः ।

#### विनय-पद

१३०. विनय\* के सात प्रकार हैं---२. दर्शनविनय, १. ज्ञानविनय, ३. चरित्रविनय, ४. मनविनय----अकुशल मन का निरोध और कुशल की प्रवृत्ति, ५. वचनविनय—अकुशल वचन का निरोध और कुशल की प्रवृत्ति । ६. कायविनय—अकुशल काय का निरोध और कुशल की प्रवृत्ति । ७. लोकोपचारविनय-लोक-व्यवहार के अनुसार विनय करना । १. अपायक—मन को ग्रुभ चिन्तन में प्रवृत्त करना । २. असावद्य—मन को चोरी आदि गहित कर्मों में न लगाना । ३. अक्रिय—मन को कायिकी, आधि-करणिकी आदि कियाओं में प्रवृत्त न करना । ४. निरुपक्लेश —मन को शोक, चिन्ता अदि में प्रवृत्त न करना । अनास्नवकर—मन को प्राणातिपात आदि पांच आश्रवों में प्रवृत्त न करना | ६ अक्षयिकर-मन को प्राणियों को व्यथित करने में न लगाना । ७. अभूताभिजङ्कत —मन को अभयकर बनाना ।

स्थान ७ : सूत्र १३२-१३६

अप्रशस्तमनोविनय: सप्तविध: प्रज्ञप्त:, १३२. अप्रशस्त मनविनय के सात प्रकार हैं----१३२. अपसत्थमणविणए सत्तविधे पण्णत्ते, तं जहा\_\_ तद्यथा-पावए, सावज्जे, सकिरिए, पापकः, सावद्यः, सत्रियः, सोपक्लेशः, १. पापक, २. सावद्य, ३. सकिय, सउवक्केसे, अण्हयकरे, आस्नवकरः,क्षयिकरः, भूताभिशङ्कनः। ४. सोपक्लेश, ५, आस्तवकर, छविकरे, भूताभिसंकणे । **६.** क्षयिकर, ७. भूताभिणङ्कन । १३३. पसत्थवइविणए सत्तविधे पण्णत्ते, प्रशस्तवाग्विनय: सप्तविध: प्रज्ञप्त:, १३३. प्रशस्त वचनविनय के सात प्रकार हैं---तं जहा\_\_ तद्यथा— अपावए, असावज्जे, \*अकिरिए, अपापकः, असावद्यः, अक्रियः, निरुप-१. अपापक, २. असावद्य, ३. अक्रिय, ४. निरुपक्लेश, णिरुवक्केसे, क्लेशः, अनास्नवकरः, अक्षयिकरः, अणण्हयकरे, ५. अनास्नवकर, ६. अक्षयिकर, 🤄 ७. अभूताभिज्ञङ्कन । अच्छविकरे,° अभूताभिसंकणे । अभूताभिशङ्खनः । १३४. अपसत्थवइविणए सत्तविधे पण्णत्ते, अप्रशस्तवाग्विनयः सप्तविधः प्रज्ञप्तः, १३४. अप्रशस्त वचनवित्तय के सात प्रकार हैं – तं जहा\_\_\_ तद्यथा— पावए, सावज्जे, सकिरिए, पापकः, सावद्यः, सक्तियः, सोपक्लेशः, १. पापक, २. सावच, ३. संत्रिय, सउवकोसे, अण्हयकरे, छविकरे,° आस्नवकरः, क्षयिकरः, भूताझिङ्कृनः । ४. सोपक्लेश, ५. आस्नवकर, भूताभिसंकणे । क्षयिकर, ७. भूतःभियाङ्कन । १३४. पसत्थकायविणए सत्तविधे पण्णत्ते प्रशस्तकायविनयः सप्तविधः प्रज्ञप्तः, १३५. प्रशस्त कायविनय के सात प्रकार हैं---१. अग्युक्त गमन—यतनापूर्वक चलना । तद्यथा\_\_ तं जहा\_ २. आयुक्त स्थान ---यतनापूर्वक 🚽 खडा आयुक्तं गमनं, आयुक्तं स्थानं, आयुक्तं आउत्तं गमणं, आउत्तं ठाणं, होना, कायोक्सर्ग करना । आउत्तं णिसीयणं, आउत्तं, निषदनं, आयुक्तं त्वग्वर्तनं, आयुक्तं ३. आयुक्त निषदन —यतनापूर्वक बैठना । तुअट्टणं, आउत्तं उल्लंघणं, उल्लङघन, आयुक्तं प्रलङ्घन, ४. आयुक्त त्वग्वतंन---यतनापूर्वंक सोना । आयुक्तं सर्वेन्द्रिययोगयोजनम् । आउत्तं पल्लंघणं, आउत्तं ५. आयुक्त उल्लंघन-यतनापूर्वक उल्लं-सब्विदियजोगजुंजणता । धन करना। ६. आधुक्त प्रलंधन ७. आयुक्त सर्वेन्द्रिययोगयोजना—यतना-पूर्वक सब इन्द्रियों का प्रयोग करना । तद्यथा\_\_\_ तं जहा\_\_ अणाउत्तं गमणं, •अणाउत्तं ठाणं, अनायुक्तं गमनं, अनायुक्तं स्थानं, १. अनायुक्त गमन । अनायुक्तं निषदनं, अनायुक्तं त्वग्वर्तनं, २. अनायुक्त स्थान । अणाउत्तं णिसीयणं, ३. अनायुक्त निषदन : अनायुक्तं उल्लङ्घनं, अनायुक्तं प्रलङ्घनं, अणाउत्तं तुअट्टण, ४. अनायुक्त स्वग्दर्तन । अनायुक्तं सर्वेन्द्रिययोगयोजनम् । अणाउत्तं उल्लंघणं, ५. अनायुक्त उल्लंबन । अणाउत्तं पल्लंघणं,° ६. अनायुक्त प्रलंघन । अणाउत्तं सच्विदियजोगजुंजणता । ७. अनायुक्त सर्वे न्द्रिययोगयोजनता ।

तं जहा.... अब्भासवत्तितं, परच्छंदाणुवत्तितं, कज्जहेउं, कतपडिकतिता, अत्तगवेसणता, देसकालण्णता, सब्वत्थेसु अपडिलोमता ।

१३७. लोगोवयारविणए सत्तविधे पण्णत्ते,

कार्यहेतोः, कृतप्रतिकृतिता, आर्त्त-गवेषणता, देशकालज्ञता, सर्वार्थेषु अप्रतिलोमता।

#### स्थान ७ : सूत्र १३७-१३८

जोकोपचारविनय के सात प्रकार हैं—
अभ्यासवतित्व—श्रुत-ग्रहण करने के लिए आचार्य के समीप बैठना ।
परछन्दानुर्वतित्व—दूसरों के अभि-प्राय के अनुसार वर्तन करना ।
कार्यहेतु—'इसने मुझे ज्ञान दिया'— इसलिए उसका विनय करना ।
कृतप्रतिकृतिता—प्रत्युपकार की भावना से विनय करना ।
आर्त्तगवेषणता—रोगी के लिए औषध आदि की गवेषणा करना ।
देशकालज्ञता—अवसर को जानना ।
सर्वार्थ अप्रतिलोमता—सब विषयों में अनुकूल आचरण करना ।

#### समुग्घात-पदं

#### समुद्घात-पदम्

१३⊭. सत्त समुग्घाता पण्णत्ता, तं जहा.... वेयणासमुग्घाए, कसायसमुग्घाए, मारणंतियसमुग्घाए, वेउव्वियसमुग्घाए, तेजससमुग्घाए, आहारगसमुग्घाए, केवलिसमुग्धाए ।

#### समुद्घात-पद

१. वेदनासमुद्धात— असात वेदनीय कर्म के आश्रित होने वाला समुद्घात । २. कषाय समुद्धात---कषाय मोहकर्म के आश्रित होने वाला समुद्धात। ३. मारणान्तिक समुद्घात---आयुष्य के अन्तर्मुहूर्त्तं अवशिष्ट रह जाने पर उसके आश्रित होने वाला समूद्धात । ४. वैकिय समुद्धात---वैकिय नामकर्म के आश्रित होने वाला समुद्घात। ५. तैजस समुद्घाल- तैजनसनामकर्म के आश्रित होने वाला समुद्घात । ६. आहारक समुद्घात--आहारक नाम-कर्म के आश्रित होने वाला समुद्घात । ७. केवली समुद्धात---वेदनीय, नाम, गोत और आयुब्य कर्म के आश्रित होने बाला समुद्घात ।

# पवयणणिण्हग-पदं

- १४०. समणस्स णं भगवओ महावीरस्स तित्थंसि सत्त पवयणणिण्हगा पण्णत्ता, तं जहा.... बहुरता, जीवपएसिया, अवत्तिया, सामुच्छेइया, दोकिरिया, तेरासिया, अबद्धिया ।
- १४१. एएसि णं सत्तरुहं पवयणणिण्हगाणं सत्त धम्मायरिया हुत्था, तं जहा\_\_\_ जमाली, तीसगुत्ते, आसाढे, आसमित्ते, गंगे, छलुए, गोट्रामाहिले ।
- १४२. एतेसिणं सत्तण्हं पवयणणिण्हगाणं सत्तउप्पत्तिणगरा हुत्था, तं जहा\_\_\_

# संगहणी-गाहा

१. सावत्थी उस भपुरं, सेयविया मिहिलउल्लगातीरं । पुरिमंतरंजि दसपुरं, णिण्हगउष्पत्तिणगराइं ॥

### अणुभाव-पदं

१४३. सातावेयणिज्जस्स णं कम्मस्स सत्तविधे अणुभावे पण्णत्ते, तं जहा\_\_ मणुण्णा सद्दा, मणुण्णा रूवा, <sup>•</sup>मणुण्णा गंधा, मणुण्णा रसा,° मणुण्णा फासा, मणो सुहता, वइसुहता।

मनुष्याणां सप्त समुद्घाताः प्रज्ञप्ताः १३९. मनुष्यों में ये सातों प्रकार के समुद्धात एवं चैव ।

#### प्रवचननिद्धव-पदम्

श्रमणस्य भगवतः महावीरस्य तीर्थे सप्त १४०. श्रमण भगवान् महावीर के तीर्थ में प्रव-प्रवचननिह्नवाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा-\_\_

बहुरताः, जीवप्रदेशिकाः, अव्यक्तिकाः, सामुच्छेदिकाः, द्वेकियाः, त्रैराशिकाः, अबद्धिका: । एतेषां सप्तानां प्रवचननिह्नवानां सप्त धर्माचार्याः अभवन्, तद्यथा---तिष्यगुप्त:, जमालि:, आपाढः, अश्वमित्र:, गङ्ग:, षडुलूक:, गोष्ठा-माहिलः । एतेषां सप्तानां प्रवचननिह्नवानां १४२. इन सात प्रवचन-निह्नवों के उत्पत्ति-नगर सप्तोत्पत्तिनगराणि अभवन्, तद्यथा---

### संग्रहणी-गाथा

१. श्रावस्ती: ऋषभपुरं, श्वेतविका मिथिलाउल्लुकातीरम् । पुर्यन्तरञ्जिः दशपुरं, निह्नवोत्पत्तिनगराणि ॥

# अनुभाव-पदम्

भावः प्रज्ञप्तः, तद्यथा\_\_\_

मनोज्ञा: शब्दाः, मनोज्ञानि रूपाणि, मनोज्ञाः गन्धाः, मनोज्ञाः रसाः, मनोज्ञाः स्पर्शाः, मनःसुखता, वाक्सुखता ।

स्थान ७: सूत्र १३६-१४३

होते हैं।

### प्रवचननिह्नव-पद

चन-निह्नव" सात हुए हैं—

१. बहुरत, २. जीवप्रादेशिक, ३. अव्यक्तिक, ४. सामुच्छेदिक, ४ द्वैकिय, ६ तैराशिक, ७ अवद्विक। १४१. इन सात प्रवचन-निह्नवों के सात धर्माचार्य थे— १. जमाली, २. तिष्यगुप्त, ४. अश्वमित्र, ३. आषाढ, ५. यंग, ६. षडुलूक, ७. गोष्ठामाहिल ।

सात हैं—

१. श्रावस्ति, २. ऋषभपुर, ४. मिथिला, ३. श्वेतविका, <u> १</u>. उल्लुकातीर, ६. अन्तरंजिका, ७. दशपुर ।

### अनुभाव-पद

सातवेदनीयस्य कर्म्मण: सप्तविध: अनु- १४३. सातवेदनीय कर्म का अनुभाव सात प्रकार का होता है—

| १. मनोज्ञ शब्द,   | २. मनोज्ञ रूप,  |
|-------------------|-----------------|
| ३. मनोज्ञ गन्ध,   | ४. मनोज्ञ रस,   |
| ५. मनोज्ञ स्पर्श, | ६. मन की सुखता, |
| ७. वचन की सुखता।  |                 |

१४४. असातावेयणिङ्जस्स णं कम्मस्स सत्तविधे अणुभावे पण्णत्ते, तं जहा\_\_ अमणुण्णा सद्दा, •अमणुण्णा रूवा, अमणुण्णा गंधा, अमणुण्णा रसा, अमणुण्णा फासा, मणोदुहता,° वइदुहता ।

णवखत्त-पद

- १४४. महाणवखत्ते सत्त तारे पण्णत्ते ।
- १४६ अभिईयादिया णं सत्त णक्खत्ता पुब्बदारिया पण्णत्ता, तं जहा— अभिई, सवणो, धणिट्रा, सतभिसया, पुटवभद्दवया, उत्तरभद्दवया, रेवती ।
- १४७. अस्सिणियादिया णं सत्त णक्खत्ता दाहिणदारिया पण्णत्ता, तं जहा.... अस्तिणो, भरणी, कित्तिया, रोहिणी, मिगसिरे, अद्दा, पुणव्वसू ।
- १४८. पुरसादिया णं सत्त णक्खत्ता अवरदारिया पण्णत्ता, तं जहा.... पुस्सो, असिलेसा, मघा, पुव्वाफग्गुणी, उत्तराफग्गुणी, हत्थो, चित्ता ।
- १४९. सातियाइया णं सत्त णवखत्ता उत्तरदारिया पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ साती, विसाहा, अणुराहा, जेट्ठा, मूलो, पुव्वासाढा, उत्तरासाढा । कुड-पदं
- **१४०. जंबुद्दीवे दीवे सोमणसे दीवे ववखार-** जम्बूद्वीपे द्वीपे सौमनसे वक्षस्कारपर्वते १४०. जम्बूद्वीप द्वीप में सौमनस वक्षस्कारपर्वत

असातवेदनीयस्य कम्मंण: सप्तविध: १४४. असातवेदनीय कर्म का अनुभव सात अनुभावः प्रज्ञप्तः, तद्यथा.... अमनोज्ञाः शब्दाः, अमनोज्ञानि रूपाणि, अमनोज्ञाः गन्धाः, अमनोज्ञाः रसाः, अमनोज्ञाः स्पर्शाः, अमनोदुःखता, वाग्-दुःखता ।

७४२

#### नक्षत्र-पदम्

मघानक्षत्रं सप्त तारं प्रज्ञप्तम् । अभिजिदादिकानि सप्त नक्षत्राणि पूर्व-द्वारिकाणि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा... अभिजित्, श्रवणः, धनिष्ठा, शतभिषक्, पूर्वभद्रपदा, उत्तरभद्रपदा, रेवती ।

अश्विन्यादिकानि सप्त दक्षिणढारिकाणि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— अश्विनी, भरणी, कृत्तिका, रोहिणी, मृगशिरः, आर्द्रा, पुनर्वसुः ।

द्वारिकाणि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा.... पुष्यः, अश्लेषा. मघा, पूर्वफाल्गुनी, उत्तरफाल्गुनी, हस्त:, चित्रा ।

स्वात्यादिकानि सप्त नक्षत्राणि उत्तरद्वारिकाणि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा\_ स्वातिः, विशाखा, अनुराघा, ज्येष्ठा, मूलः, पूर्वाषाढा, उत्तराषाढा । कूट-पदम्

पब्वते सत्त कूडा पण्णत्ता,तं जहा... सप्त कूटानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा...

स्थान ७ : सूत्र १४४-१४०

प्रकार का होता है----१. अमनोज्ञ शब्द, २. अमनोज्ञ रूप, ३. अमनोज्ञ गन्ध, ४. अमनोज्ञ रस, ५. अमनोज्ञ स्पर्श, ६. मन की दुःखता, ७. वचन की दु:खता ।

#### नक्षत्र-पद

१४५. मधानक्षत्न सात तारों वाला होता है। १४६. अभिजित् आदि सात नक्षत्न पूर्वद्वार वाले हैं— १. अभिजित्, २. श्रवण, २. धनिष्टा, ४. शतभिषक्, ४. पूर्वभाद्रपद, ६. उत्तरभाद्र<mark>पद</mark>, ७. रेवती । नक्षत्राणि १४७. अश्विनी आदि साल नक्षज्ञ दक्षिणद्वार वाले हैं----१. अश्विनी, २. भरणी, ३. क्रुत्तिका, ४. रोहिणी, ४. मृयशिर, ६. आर्ट्रा, ७. पुनर्वसु । पुष्यादिकानि सप्त नक्षत्राणि अपर- १४०. पुष्य आदि सात नक्षत्र पश्चिमद्वार वाले हैं----१. पुष्य, २. अश्लेषा, ३. मधा, ४. पूर्वफाल्गुनी १. उत्तरफाल्गुनी, ७. चित्रा । ६. हस्त, १४६. स्वाति आदि सात नक्षत्न उत्तरद्वार वाले हैं— २. विणाखा, ३. अनुराधा, १. स्वाति, ४. ज्येष्ठा, ४. मूल, ६. पूर्वाषाढ़ा, ७. उत्तराषाढ़ा । कूट-पद के कूट सात हैं—

स्थान ७ : सूत्र १४१-१४३

### संगहणी-गाहा

१ सिद्धे सोमणसे या, बोद्धव्वे मंगलावतीकुडे । देवकुरु विमल कंचण, विसि ट्रकुडे य बोद्धव्वे ॥

१५१. जंबुद्दीवे दीवे गंधमायणे ववखार-पव्यते सत्त कुडा पथ्णत्ता, तं जहा\_\_\_ १. सिद्धे य गंधमायण, बोद्धव्वे गंधिलावतीकुडे । उत्तरकुरु फलिहे, लोहितक्खे आणंदणे चेव ॥

# कूलकोडि-पदं

१५२. विइंदियाणं सत्त जाति-कुलकोडि-जोणीपमुह-सयसहस्सा पण्णत्ता।

#### पावकम्म-पदं

१४३. जीवाणं सत्तद्राणणिव्वत्तिते पोग्गले पावकम्मत्ताए चिणिसुवा चिणंति वा चिणिस्संति वा, तं जहा-णेरइयनिव्वत्तिते, •तिरिक्खजोणियणिव्वत्तिते. तिरिक्खजोणिणीणिव्वत्तिते. मणुस्सणिव्वत्तिते, मणुस्सीणिव्वत्तिते,° देवणिव्वत्तिते, देवीणिव्वत्तिते । एव\_चिण-•ैउवचिण-बंध-उदोर-वेद तह° णिज्जरा चेव ।

#### संग्रहणी-गाथा

१ सिद्धः सौमनसश्च, बोद्धव्यं मङ्गलावतीकृटम् । देवकुरुः विमलः काञ्चनः, विशिष्टकूटं च बोद्धव्यम् ॥ जम्बूद्वीपे द्वीपे गन्धमादने वक्षस्कार- १९१. जम्बूद्वीप द्वीप में गंधमादन वक्षस्कार-पर्वते सप्त कूटानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा-

१. सिद्धरच गंधमादनो, बोद्धव्यं गन्धिलावतीकूटम् । उत्तरकुरुः स्फटिकः, लोहिताक्ष आनन्दनश्चैव ।।

# कुलकोटि-पदम्

प्रमुखशतसहस्राणि प्रज्ञप्तानि ।

# पापकर्म-पदम्

पापकर्मतया अचैषुः वा चिन्वन्ति वा चेष्यन्ति वा तद्यथा---नैरयिकनिर्वतितान्, तिर्यम्योनिकनिर्वतितान, तिर्यंग्योनिकीनिर्वतितान्, मनूष्यनिर्वतितान्, मानूषीनिर्वतितान्, देवनिर्वतितान्, देवीनिर्वतितान् । एवम्—चय-उपचय-वन्ध-उदीर-वेदाः तथा निर्जरा चैव ।

१. सिद्ध, २. सौमनस, ३. मंगलावती, ४. देवकुरु, ४. विमल, ६. कांचन, ও. বিগিष्ट ।

पर्वत के कूट सात हैं---

१ सिंह, २. गंधमादन, ३. गंधलावती, ४. उत्तरकुरु, ४. स्फटिक, ६. लोहिताक्ष, ७. आनन्दन ।

# कुलकोटि-पद

द्वीन्द्रियाणां सप्त जाति-कुलकोटि-योनि- १४२. डीन्द्रिय जाति के योनि-प्रवाह में होने वाली कुलकोटिया सात लाख है ।

# पापकर्म-पद

जीवाः सप्तस्थाननिर्वतितान् पुद्गलान् १४३. जीवों ने सात स्थानों से निर्वतित पुद्गलों का, पापकर्म के रूप में, चय किया है, करते हैं और करेंगे----

- १. नैरयिक निर्वतित पुद्गलों का।
- २. तियंक्योनिक निर्वतित पुद्गलों का ।
- ३. तिर्यक्योनिकी निर्वतित पुद्गलों का।
- ४. मनुष्य निर्वतित पूर्गलों का ।
- **४. मानुपी निर्वतित पुद्**गलों का ।
- ६. देव निर्वतित पुद्गलों का ।
- ७. देवी निर्वतित पुद्गलों का ।

इसी प्रकार जीवों ने सात स्थानों से निर्वतित पूद्गलों का पापकर्म के रूप में उपचय,बंध, उदीरण, वेदन और निर्जरण किया है, करते हैं और करेंगे ।

৬४४

पोग्गल-पदं

# पुद्गल-पदम्

# पुद्गल-पद

- १४४. सत्तपएसिया खंधा अणंता पण्णत्ता। सप्तप्रदेशिकाः स्कन्धाः अनन्ताः प्रज्ञप्ताः । ११४. सप्तप्रदेशी स्कंध अनन्त हैं।
- १४<mark>५. सत्तपएसोगाढा पोग्गला जाव</mark> सत्तगुणलुक्खा पोग्गला अर्णता पण्णत्ता ।

सप्तप्रदेशावगाढाः पुद्गलाः यावत् ११५. सप्तप्रदेशावगाढ पुद्गल अनन्त हैं। सप्तगुणरूक्षाः पुद्गलाः अनन्ताः सात समय की स्थिति वाले पु प्रज्ञप्ताः। अनन्त हैं।

र. सपप्रियसायमाउ पुर्पाल जगपा हा सात समय की स्थिति वाले पुद्गल अनन्त हैं। सात गुण वाले पुद्गल अनन्त हैं। इस प्रकार शेष वर्ण तथा गंध, रस और स्पर्शो के सात गुण वाले पुद्गल अनन्त

हैं ।

# टिप्पणियाँ स्थान-७

१,२ (सू॰ ८,६)

पिड-एषणाएं सात हैं----

- १. संसृष्ट-देयवस्तु से लिप्त हाथ या कड़छी आदि से आहार लेना।
- २. असंपृष्ट----देयवस्तु से अलिप्त हाथ या कड़छी आदि से आहार लेना ।
- ३. उद्धृत—थाली, बटलोई आदि से परोसने के लिए निकालकर दूसरे बर्तन में डाला हुआ आहार लेना ।
- ४. अल्पलेपिक---रूखा आहार लेना।
- ५. अवगृहीत—खाने के लिए थाली में परोसा हुआ आहार लेना ।
- ६. प्रगृहीत--- परोसने के लिए कड़छी या चम्मच आदि से निकाला हुआ आहार लेना ।
- ७. उज्झितधर्मा---जो भोजन अमनोज्ञ होने के कारण परित्याग करने योग्य हो, उसे लेना ।

पान-एषणा के प्रकार भी पिण्ड-एषणा के समान हैं । यहां अल्पलेपिक पानैयणा का अर्थ इस प्रकार है—-काञ्जी, ओसामण, गरम जल, चावलों का धोवन आदि अलेपकृत हैं और इक्षुरस, द्राक्षापानक, अम्लिका पानक आदि लेपकृत हैं ।'

३. (सू० १०)

अवग्रह-प्रतिमा का अर्थ है—स्थान के लिए प्रतिज्ञा या संकल्प । वे सात है—

- मैं अमुक प्रकार के स्थान में रहूँगा दूसरे में नहीं।
- मैं दूसरे साथुओं के लिए स्थान की याचना करूंगा तथा दूसरों के ढारा याचित स्थान में रहूँगा । यह गच्छान्त≡ गंत साधुओं के होती है।
- ३. मैं दूसरों के लिए स्थान की याचना करूंगा, किन्तु दूसरों के ढारा याचित स्थान में नहीं रहूंगा। यह यथालन्दिक साधुओं के होती है। उन मुनियों के सूल का अध्ययन जो शेष रह जाता है उसे पूर्ण करने के लिए वे आचार्य से सम्बन्ध रखते हैं। इसलिए वे आचार्य के लिए स्थान की याचना करते हैं, किन्तु स्वयं दूसरे साधुओं ढारा याचित स्थान में नहीं रहते।
- ४. मैं दूसरों के लिए स्थान की याचना नहीं करूंगा, परन्तु दूसरों के द्वारा याचित स्थान में रहूंगा। यह जिनकत्प दशा का अभ्यास करने वाले साधुओं के होती है।
- ५. मैं अपने लिए स्थान की याचना करूंगा, दूसरों के लिए नहीं । यह जिनकल्पिक साधुओं के होती है ।
- ६. जिसका मैं स्थान ग्रहण करूंगा उसी के यहां पलाल आदि का संस्तारक प्राप्त हो तो लूंगा अन्यथा उकडू या नैषद्यिक आसन में बैठा-बैठा रात बिताऊंगा। यह जिनकल्पिक या अभिग्रहधारी साधुओं के होती है।
- ७. जिसका मैं स्थान ग्रहण करूंगा उसी के यहां सहज ही बिछे हुए सिलापट्ट या काष्ठपट्ट प्राप्त हो तो लूंगा, अन्यथा ऊकडू या नैषधिक आसन में बैठा-बैठा रात बिताऊंगा । यह जिनकल्पिक या अभिग्रहधारी साधुओं के होती है ।

प्रवचनसारोढार, गाया ७४४, वृत्ति पल २१४, २१६ ;

४. (सू० ११)

सात सप्तैकक—

- स्थान सप्तैकक
- २. नैथेटिकी सप्तैकक
- ३. उच्चारप्रस्नवर्णावधि सप्तैकक
- ४. शब्द सप्तैकक
- **४.** रूप सप्तैकक
- ६. परक्रिया सप्तैकक
- ७. अन्योन्यकिया सप्तैकक ।

४. (सू॰ १२)

सूत्रकृताङ्ग सूत्र के दूसरे श्रुतस्कन्ध के अध्ययन पहले श्रुतस्कन्ध के अध्ययनों की अपेक्षा बड़े हैं, अत: उन्हें महान् अध्ययन कहे गए हैं। वे सात हैं----

- १. पुण्डरीक
- २. कियास्थान
- ३. आहारपरिज्ञा
- ४. प्रत्याख्यानक्रिया
- ५. अनाचारश्रुत
- ६. आर्द्रककुमारीय
- ७. नालन्दीय ।

# ६. भिक्षादत्तियों (सू० १३)

भिक्षादत्तियों का कम यह है—

| प्रथम सप्तक में   | —- ७  भिक्षादत्तियां      |
|-------------------|---------------------------|
| दूसरे सप्तक में   | १४ भिक्षादत्तियां         |
| तीसरे सप्तक में   | —२१ भिक्षादत्तियां        |
| चौथे सप्तक में    | २५ भिक्षादत्तियां         |
| पांचवें सप्तक में | —३४ भिक्षादत्तियां        |
| छठे सप्तक में     | ४२ भिक्षादत्तियां         |
| सातवें सप्तक में  | <b>४</b> १ भिक्षादत्तियां |
|                   | ~ <b></b> _               |
|                   | कुल १९६ भिक्षादत्तियां    |
|                   | ·                         |

# ७. चौड़े संस्थान वाली (सू० २२)

वृत्तिकार ने 'पिडलगपिठुलसंठाणसंठियाओ' को पाठान्तर माना है। उनके अनुसार मूल पाठ है--- 'छत्तातिच्छत्त-संठाणसंठियाओ'। इसका अर्थ है – एक छत्ते के बाद दूसरा छत्ता, इस प्रकार सात छत्ते हैं। उनमें नीचे का सबसे बड़ा है, ऊपर के कमण: छोटे हैं। सातों पृष्टिवयों का भी यही आकार है। वे कमण: नीचे-नीचे हैं।

१. स्थानांगवृत्ति, पत्न ३६९।

#### द. गोत्र (सू० ३०)

गोत्न का अर्थ है—एक पुरुष से उत्पन्न वंश-परम्परा । प्रस्तुत सून्न में सात भूलगोत्न वतलाए हैं । उस समय ये मुख्य गोत्न थे और धीरे-धीरे काल-व्यवधान से अनेक-अनेक उत्तर गोत्न विकसित होते गए । वृत्तिकार ने इन सातों गोझों के कुछ उदाहरण दिए हैं, जैसे—-

- (१) काश्यप गोल—मुनिसुन्नत और अरिष्टनेमि को छोड़कर शेष बावीस तीर्थंकर, सभी चक्रवर्ती [क्षतिय], सातवें से ग्यारहवें गणधर [ब्राह्मण] तथा जम्बूस्वामी आदि [वैश्य]—ये सभी कश्यप गोलीय थे। इसका तात्पर्य है कि इस गोत्न में इन तीनों वर्गों का समावेश था।
- (२) गोतम गोत्न मुनिसुव्रत और अरिष्टनेमि, नारायण और पद्म को छोड़कर सभी वलदेव-वासुदेव तथा इन्द्रभूति, अग्निभूति और वायुभूति ये तीन गणधर गोतम-गोवीय थे।
- (३) वत्सगोत्न—दशवैकालिक के रचयिता शय्यंभव आदि वत्सगोद्री थे।
- (४) कौत्सगोत्र--- शिवभूति आदि ।
- (४) कौणिकगोत -- पडूनुक, [रोहगुप्त] आदि ।
- (६) मांडब्य गोल --- मण्डुऋषि के वंशज ।
- (७) वाशिष्ठ गोत—वशिष्ठ के वंशज, छठे गणधर तथा आर्यसुहस्ती आदि ।'

#### १. नय (सू॰ ३८)

ज्ञान करने की दो पढ़तियां हैं—पदार्थग्राही और पर्यायग्राही । पदार्थग्राही में अनन्त धर्मात्मक पदार्थ को किसी एक धर्म के माध्यम से जाना जाता है । पर्यायग्राही पढ़ति में पदार्थ के एक पर्याय [धर्म या अवस्था] को जाना जाता है । पदार्थ-ग्राही पढ़ति को 'प्रमाण' और पर्यायग्राही पढ़ति को 'नय' कहा जाता है। प्रमाण इन्द्रिय और मन दोनों से होता है, किन्तु नय केवल मन से ही होता है, क्योंकि अंक्षों का ग्रहण मानसिक अभिप्राय से ही हो सकता है । नय सात हैं —

१. नैगमनय —द्रव्य में सामान्य और विशेष, भेद और अभेद आदि अनेक धर्मों के विरोधी युगल रहते हैं। नैगम-नय दोनों की एकाश्रयता का साधक है। वह दोनों को यथास्थान मुख्यज्ञा और गौणता देता है। जब भेद प्रधान होता है तब अभेद गौण हो जाता है और जब अभेद प्रधान होता है तव भेद गौण हो जाता है। नैगमनय के अनेक भेद हैं —भूतनैगम, वर्तमाननैगम, भावीनैगम अथवा द्रव्य-नेगम, पर्याय-नेगम, द्रव्य-पर्याय-नेगम।

२. संग्रहनय—यह अभेददृष्टि प्रधान है । यह भेद से अभेद की ओर बढ़ता है । सत्ता सामान्य—जैसे विश्व एक है. यह इसका चरम रूप है । गाय और भैंस में पशुत्व की समानता है । गाय और मनुष्य में भी समानता है, दोनों शरीरधारी हैं । गाय और परमाणु में भी ऐक्य है, क्योंकि दोनों प्रमेय हैं ।

३. व्यवहारनय—जितने पदार्थ लोक में प्रसिद्ध हैं, अथवा जो-जो पदार्थ लोक-व्यवहार में आते हैं, उन्हीं को मानने और अदृष्ट तथा अव्यवहार्य पदार्थों को न मानने को व्यवहारनय कहा जाता है। यह विभाजन की दृष्टि है। यह अभेद से भेद की ओर बढ़ता है। यह पदार्थ में अनन्त भेद कर डालता है, जैसे—विश्व के दो रूप हैं—चेतन और अचेतन। चेतन के दो प्रकार हैं, आदि-आदि।

यह नय दो प्रकार का है—उपचारबहुल और लौकिक।

उपचारबहुल, जैसे--पहाड़ जलता है ।

लौकिक, जैसे — भौंरा काला है ।

४. ऋजुसूत्रनय —यह वर्तमानपरक दृष्टि है । यह अतीत और भविष्य में वास्तविक सत्ता स्वीकार नहीं करती ।

५. शब्दनय—यह भिन्न-भिन्न लिंग, वचन आदि से युक्त शब्द के भिन्न-भिन्न अर्थ स्वीकार करता है। यह शब्द, रूप और उसके अर्थ का नियामक है। इसके अनुसार पहाड़ का जो अर्थ है वह 'पहाड़ी' शब्द व्यक्त नहीं कर सकता। जो

स्थानांगवृत्ति, पत्न २७० ।

अर्थ 'नदी' शब्द में है वह 'नत' में नहीं है । 'स्तुति' और 'स्तोत्न' के अर्थों में भी भिन्नता है । 'मनुष्य है' और 'मनुष्य हैं' इनमें एकवचन और बहुवचन के कारण अर्थ में भिन्नता है ।

६. समभिरुढनय— इसका कथन है कि जो शब्द जहां रूढ है, उसका वहीं प्रयोग करना चाहिए। स्थूल दृष्टि में घट, कुट, कुम्भ एकार्थक हैं। समभिरूढनय इसे स्वीकार नहीं करता। इसके अनुसार 'घट' और 'कुट' एक नहीं है। घट वह वस्तु है जो माथे पर रखा जाये और कुट वह पदार्थ है, जो कहीं बडा, कहीं चौड़ा, कहीं संकड़ा—इस प्रकार कुटिल आकारवाला हो। इसके अनुसार कोई भी शब्द किसी का पर्यायवाची नहीं है। पर्यायवाची माने जाने वाले शब्दों में भी अर्थ का बहुत बड़ा भेद है।

७. एवम्भूतनय—यह नय क्रिया में प्रवर्त्तमान अर्थ में ही उसके वाचक शब्द को मान्य करता है । इसके अनुसार अध्यापक तभी अध्यापक है जब वह अध्यापन क्रिया में प्रवर्तमान है । अध्यापन कराया था या कराएगा इसलिए वह अध्या-पक नहीं है ।

१०. स्वर (सू० ३९)

स्वर का सामान्य अर्थ है —ध्वनि, नाद। संगीत में प्रयुक्त स्वर शब्द का कुछ विशेष अर्थ होता है। संगीतरत्नाकर में स्वर की व्याख्या करते हुए लिखा है—जो ध्वनि अपनी-अपनी श्रुतियों के अनुसार मर्यादित अन्तरों पर स्थित हो, जो स्तिग्ध हो, जिसमें मर्यादित कम्पन हो और अनायास ही श्रोताओं को आकृष्ट कर लेती हो, उसे स्वर कहते हैं। इसकी चार अवस्थाएं हैं—

- (१) स्थानभेद (Pitch)
- (२) रूप भेद या परिणाम भेद (Intensity)
- (३) जातिभेद (Quality)
- (४) स्थिति (Duration)

स्वर सात हैं—घड्ज, ऋषभ, गान्धार, मध्यम, पञ्चम, धैवत और निषाद। इन्हें संक्षेप में —स, रि, ग, म, प, ध, नी कहा जाता है। अंग्रेजी में कमश: Do, Re, Mi, Fa, So, Ka, Si, कहते हैं और इनके सांकेतिक चिन्ह क्रमश: C, D, E, F, G, A, B हैं। सात स्वरों की २२ अतियां [स्वरों के अतिरिक्त छोटी-छोटी सुरीली ध्वनियां] हैं—पड्ज, मध्यम और पञ्चम की चार-चार, निषाद और गान्धार की दो-दो और ऋषभ और धैवत की तीन-तीन श्रुतियां हैं।

अनुयोगद्वार सूल [२९८-३०७] में भी पूरा स्वर-मंडल मिलता है । अनुयोगद्वार तथा स्थानांग—दोनों में प्रकरण की समानता है । कहीं-कहीं शब्द-भेद है ।

सात स्वरों की व्याख्या इस प्रकार है---

(१) षड्ज—नासा, कंठ, छाती, तालु, जिह्वा और दन्त—इन छह स्थानों से उत्पन्न होने वाले स्वर को षड्ज कहा जाता है।

(२) ऋषभ---नाभि से उठा हुआ वायु कंठ और शिर से आहत होकर वृषभ की तरह गर्जन करता है, उसे ऋषभ कहा जाता है।

(३) गान्धार–--नाभि से उठा हुआ वायु, कण्ठ और शिर से आहत होकर व्यक्त होता है और इसमें एक विशेष प्रकार की गन्ध होती है, इसलिए इसे गान्धार कहा जाता है ।

(४) मध्यम - नाभि से उठा हुआ वायु वक्ष और हृदय में आहत होकर फिर नाभि में जाता है। यह काया के मध्य-भाग में उत्पन्न होता है, इसलिए इसे मध्यम स्वर कहा जाता है।

(१) पंचम—नाभि से उठा हुआ वायु वक्ष, हृदय, कंठ और सिर से आहत होकर व्यक्त होता है । यह पांच स्थानों से उत्पन्न होता है, इसलिए इसे पंचम स्वर कहा जाता है ।

(६) धैवत----यह पूर्वोत्थित स्वरों का अनुसन्धान करता है, इसलिए इसे धैवत कहा जाता है।

(७) निषाद—इसमें सब स्वर निषण्ण होते हैं---इससे सब अभिभूत होते हैं, इसलिए इसे निषाद कहा जाता है।\* बौद्ध परम्परा में सात स्वरों के नाम ये हैं---

सहर्ष्य, ऋषभ, गान्धार, धैवत, निषाद, मध्यम तथा कैशिक।

कई विद्वान् सहर्ष्यं को षड्ज के पर्याय स्वरूप तथा कैशिक को पंचम स्थान पर मानते हैं।\*

#### ११. स्वर स्थान (सू० ४०)

स्वर के उपकारी—विश्रेषता प्रदान करने वाले स्थान को स्वर स्थान कहा जाता है । षड्जस्वर का स्थान जिह्वाग्र है । यद्यपि उसकी उत्पत्ति में दूसरे स्थान भी व्यापृत होते हैं और जिह्वाग्र भी दूसरे स्वरों की उत्पत्ति में व्यापृत होता है, किर भी जिस स्वर की उत्पत्ति में जिस स्थान का व्यापार प्रधान होता है, उसे उसी स्वर का स्थान कहा जाता है ।

प्रस्तुत सूत्र में सात स्वरों के सात स्वर स्थान बतलाए गए हैं।

नारदी शिक्षा में ये स्वर स्थान कुछ भिन्न प्रकार से उल्लिखित हुए हैं'—

षड्ज कंठ से उत्पन्न होता है, ऋषभ सिर से, गांधार नासिका से, मध्यम उर से, पंचम उर, सिर तथा कंठ से, धैवत ललाट से तथा निषाद शरीर की संधियों से उत्पन्न होता है।

इन सात स्वरों के नामों की सार्थकता बताते हुए नारदी शिक्षा में कहा गया है कि— 'षड्ज' संज्ञा की सार्थकता इसमें है कि वह नासा, कण्ठ, उर. तालु, जिह्वा तथा दन्त इन छह स्थानों से उद्भूत होता है। 'ऋषभ' की सार्थकता इसमें है कि वह ऋषभ अर्थात् बैल के समान नाद करने वाला है। 'गांधार' नासिका के लिए गन्धावह होने के कारण अन्वर्थक बताया गया है। 'मध्यम' की अन्वर्थकता इसमें है कि वह उरस् जैसे मध्यवतीं स्थान में आहत होता है। 'पंचम' संज्ञा इस-लिए सार्थक है कि इसका उच्चारण नाभि, उर, हृदय, कण्ठ तथा सिर्य-- इन यांच स्थानों में सम्मिलित रूप से होता है।'

१२. (सू० ४१)

नारदीशिक्षा में प्राणियों की व्वनि के साथ सप्त स्वरों का उल्लेख नितान्त भिन्न प्रकार से मिलता है'---

```
षड्ज स्वर—मयूर ।
ऋषभ स्वर—गाय ।
गांधार स्वर—वकरी ।
मध्यम स्वर—कौंच ।
पंचम स्वर—कोयल ।
धैवत स्वर—कोयल ।
निषाद स्वर—कुंजर ।
```

- १. स्यानांगवृत्ति, पत्न २७४।
- लंकावतार सूत—अय रावणो……सहष्यं-ऋषभ-भान्धार-धैवत-निषाद-मध्यम-कीशक-गीतस्वरग्राममूच्छंवरदियुक्तेच ……गाथाभिर्यीतैरनुयायतिस्म ।
- जरनल ऑफ म्यूजिक एकेडमी, मद्रास, सन् १९४४, खंड १६, पृष्ठ ३७।
- ४. नारदीशिक्षा १।४।६,७:

भण्ठादुत्तिष्ठते थड्जः, शिरसस्त्वृषभः स्मृतः । गान्धारस्त्वनुनासिक्य, उरसो मध्यमः स्वरः । उरसः शिरसः कण्ठादुत्वितः पंचमः स्वरः ! ललाटाद्वैवतं विद्याग्निषादं सर्वसन्धिजम् ।।

- ४, भारतीय संगीत का इतिहास, पुष्ठ १२१ ।
- ६. नारदीशिक्षा १।४।४,४ :

षड्जं मयूरो ददति, गावो रंमस्ति चर्षभम् । अजावदति तुगान्धारं, कोंचो वदति मध्यमम् ॥ पुष्पसाधारणे काले, पिको वक्ति च पंचमम् । अश्वस्तु धैवतं वक्ति, निषादं कुञ्जरः ॥

#### १३. गवेलक (सू० ४१)

वृत्तिकार ने गवेलक को दो शब्द—गव + एलक मानकर इससे गाय और भेड़—दोनों का ग्रहण किया है और विकल्प में इसे केवल भेड़ का पर्यायवाची माना है ।°

# १४. पंचम स्वर (सू० ४१)

प्रस्तुत सूल में प्रयुक्त 'अथ' शब्द का विशेष अर्थ है । गवेलक सदा मध्यम स्वर में बोलते हैं, वैसे ही कोयल सदा पञ्चम स्वर में नहीं बोलता । वह केवल वसन्त ऋतु में ही पञ्चम स्वर में बोलता है । <sup>3</sup>

# १४. नरसिंघा (सू० ४२)

एक प्रकार का बड़ा बाजा जो तुरही के समान होता है । यह फूंक से बजाया जाता है । जिस स्थान से फूंका जाता है वह संकडा और आगे का भाग कमशः चौड़ा होता चला जाता है ।

#### १६. ग्राम (सू० ४४)

यह शब्द सयूहवाची है । संवादी स्वरों का वह समूह ग्राम है जिसमें श्रुतियां व्यवस्थित रूप में विद्यमान हों और जो मूर्न्छना, तान, वर्ण, क्रम, अलंकार इत्यादि का आश्रय हो ।\* ग्राम तीन हैं—

षड्जग्राम, मध्यमग्राम और गान्धारग्राम ।

षड्जग्राम—इसमें पड्ज स्वर चतुःश्रुति, ऋषभ विश्रुति, गान्धार द्विश्रुति, मध्यम चतुःश्रुति, पञ्चम चतुःश्रुति, धैवत विश्रुति और निपाद द्विश्रुति होता है ।<sup>\*</sup> इसमें 'खड्ज-पञ्चम', 'ऋषभ-धैवत', 'गान्धार-निषाद' और 'खड्ज-मध्यम'— ये परस्पर संवादी हैं । जिन दो स्वरों में नौ अथवा तेरह श्रुतियों का अन्तर हो, वे परस्पर संवादी हैं ।

णार्क्नदेव कहते हैं--- षड्जग्राम नामक राग पड्जमध्यमा जाति से उत्पन्न सम्पूर्ण राग है। इसका ग्रह एवं अंशस्वर तार षड्ज है, न्यासस्वर मध्यम है, अपन्यासस्वर षड्ज है, अवरोही और प्रसन्नान्त अलंकार इसमें प्रयोज्य हैं। इसकी मूर्च्छना षड्जादि [उत्तरमन्द्रा] है। इसमें काकली-निषाद एवं अन्तर-गान्धार का प्रयोग होता है; वीर, रौद्र, अद्भुत रसों में नाटक की सन्धि में इसका विनियोग है। इस राग का देवता वृहस्पति है और वर्षाऋतु में, दिस के प्रथम प्रहर में, यह येय है। 'यह शुद्ध राग है।

मध्यमग्राम—इसमें 'ऋषभ-पञ्चम', 'ऋषभ-धैवत', 'गान्धार-निषाद' और 'षड्ज-मध्यम' परस्पर संवादी हैं । शार्ङ्गदेव का विधान है कि---

मध्यमग्राम राग का विनियोग हास्य एवं श्टंगार में है। यह राग गान्धारी, मध्यमा और पञ्चमी जातियों से मिल-कर उत्पन्न हुआ है। काकली-निषाद का प्रयोग इसमें विहित है। इस राग का अंग-ग्रह-स्वर मन्द्र षड्ज, न्याय-स्वर मध्यम और सूच्छेंना 'सौवीरी' है। प्रसन्नादि और अवरोही के द्वारा मुखसन्धि में इसका विनियोग है। यह राग ग्रीब्म ऋतु के प्रथम प्रहर में गाया जाता है। महर्षि भरत ने सात शुद्ध रागों में इसे गिना है। इसमें षड्जस्वर चतुःश्रुति, ऋषभ विश्रुति, गान्धार द्विश्रुति, मध्यम चतुःश्रुति, पञ्चम व्रिश्रुति, धैवत चतुःश्रुति और निषाद द्विश्रुति होता है।

गान्धार ग्राम ⊸महर्षि भरत ने इसकी कोई चर्चा नहीं की है । उन्होंने केवल दो ग्रामों को ही माना है । कुछ आचार्यों ने गान्धार ग्राम और तज्जन्य रागों का वर्णन करके लौकिक विनोद के लिए भी उनके प्रयोग का विधान किया है ।\*

- स्थानांगवृत्ति, पन्न ३७४ : गवेलग त्ति गावश्च एलकाश्च ऊरणका गवेलकाः अथवा सवेलका—ऊरणका एव इति ।
- स्यानांगवृत्ति, पल ३७४ : अये ति विशेषार्थ:, विशेषार्थता चैवं—यथा गवेलका अविशेषेण मध्यमं स्वरं नदन्ति न तथा कोकिलाः पञ्चमं, अगि तु कुमुमसम्भवे काल इति ।
- ३. मतङ्गः : भरतकोश, पृष्ठ ९⊏६ ।
- ४. भरत : (बम्बई संस्करण) अध्याय २५ पृष्ठ ४३४।
- ४. संगीतरत्नाकर (अड्यार संस्करण) राग, पृष्ठ २६-२७।
- ६. संगीतरत्नाकर (अड्यार संस्करण) राग, पृष्ठ ११
- ७. प्रो० रामकृष्णकवि, भरतकोश, पृष्ठ ५४२।

परन्तु अन्य आचार्यों ने लौकिक विमोद के लिए ग्रामजन्य रागों का प्रयोग निषिद्ध बतलाया है। ' नारद की सम्मति के अनुसार गान्धारग्राम का प्रयोग स्वर्ग में ही होता है। ' इसमें षड्ज स्वर विश्रुति, ऋषभ द्विश्रुति, गान्धार चतुःश्रुति, मध्यम-पञ्च्चम और धैवत ति-विश्रुति और निषाद चतुःश्रुति होता है। गान्धार ग्राम का वर्णन केवल संगीतरत्नाकर या उसके आधार पर लिखे गए ग्रन्थों में है।

इस ग्राम के स्वर वहुत टेढ़े-मेढ़े हैं अत: गाने में बहुत कठिनाइयां आती हैं । इसी दुरूहता के कारण 'इसका प्रयोग स्वर्ग में होता है'—ऐसा कह दिया गया है ।

वृत्तिकार के अनुसार 'मंगी' आदि इक्कीस प्रकार की मूर्च्छनाओं के स्वरों की विशद व्याख्या पूर्वगत के स्वर-प्राभृत में थी । वह अब लुप्त हो चुका है । इस समय इनकी जानकारी उसके आधार पर निर्मित भरतनाट्य, वैशाखिल आदि ग्रन्थों से जाननी चाहिए ।<sup>\*</sup>

```
१७-१९. मूच्छना (सू० ४४-४७)
```

इसका अर्थ है—सात स्वरों का ऋमपूर्वक आरोह और अवरोह ।ँमहर्षि भरत ने इसका अर्थ सात स्वरों का ऋम-पूर्वक प्रयोग किया है । मूर्च्छना समस्त रागों की जन्मभूमि है । यह चार प्रकार की होती है—

१. पूर्णा २. षाडवा ३. औडुविता ४. साधारणा ।'

अथवा----१. गुद्धा २. अंतरसंहिता ३. काकलीसंहिता ४. अन्तरकाकलीसंहिता ।

तीन सूत्रों [४५,४६,४७] में षड्ज आदि तीन ग्रामों की सात-सात मूर्च्छनाएं उल्लिखित हैं।

भरतनाट्य," संगीतदामोदर, नारदीशिक्षा<sup>८</sup> आदि ग्रंथों में भी मूर्च्छनाओं का उल्लेख है । वे भिन्न-भिन्न प्रकार से हैं । भरतनाट्य में गांधार ग्राम को मान्यता नहीं दी गई है ।

| मूल सूत्र                                              | भरतनाट्य                                                                   | संगीतदामोदर                                              | नारदीशिक्षा                                                               |
|--------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|
|                                                        | षड्व                                                                       | तप्राम की मूच्छनाएं                                      |                                                                           |
| मंगी<br>कौरवीया<br>हरित्<br>रजनी<br>सारकान्ता<br>सारसी | उत्तरमंद्रा<br>रजनी<br>उत्तरायता<br>शुद्धषड्जा<br>मत्सरीकृता<br>अश्वकान्ता | ललिता<br>मध्यमा<br>चित्रा<br>रोहिणी<br>मतंग्जा<br>सौवीरी | उत्तरमंद्रा<br>अभिष्ट्गता<br>अश्वकान्ता<br>सौवीरा<br>हृष्यका<br>उत्तरायता |
| द्रषड्जा                                               | अभिरुद्गता                                                                 | े बंग्मध्या                                              | रजनी                                                                      |

- प्रो० रामकृष्ण कवि, भरतकोश, पृष्ठ ४४२।
- २. बही, पृष्ठ ४४२ ।
- ३. स्थानांगवृत्ति, पत्र ३७४ :
- इह च मङ्गीप्रभृतीनामेकविभातिमूच्छंनानां स्वरविभोषाः 'पूर्वगते स्वरप्राभृते भणिताः अध्ना तु तद्दिनिगंतेभ्यो भरत-
- वैज्ञाखिलादिशास्त्रेम्यो विज्ञेया इति'। ४. संगीतरत्नाकर,स्वर प्रकरण, पृष्ठ १०३, १०४।
- **२. वही, पृष्ठ १**१४ ।
- ६. भरत अध्याय २८, पृष्ठ ४३४।

 अरतनाट्य २८।२७-३०: आद्या ह्युत्तरमन्द्रा स्याद्, रजनी चोत्तरायता। चतुर्थी णुद्धषड्जा तु, पंचमी मत्सरोक्कताः।। अश्वकान्ता तुषष्ठी स्यात्, सप्तर्मा चाभिरुद्गता। पड्जग्रामाधिता एता, विज्ञेयाः सप्त मूर्च्छनाः । सौवीरी हरिणाश्वा च, स्यात् कलोपनता तथा ॥ चतुर्थी शुढ्मध्यमा तु, मार्गवी पौरवी तथा ॥ हृष्यका चैव विज्ञेया, सप्तमी द्विजसत्तमाः । मध्यमग्रामजा ह्येता, विज्ञेयाः सम्त मूर्च्छनाः ।। ८, नारदीशिक्षा ९।२।९३,९४ ।

#### मध्यमग्राम को मूर्च्छनाएं

| उत्तरमंद्रा<br>रजनी<br>उत्तरा<br>उत्तरायता<br>अश्वकान्ता<br>सौवीरा<br>अभिरुद्गता                | सौवीरी<br>हरिणाक्ष्वा<br>कलोपनता<br>शुद्धमध्या<br>मार्गी<br>पौरवी<br>कृष्यका | पंचमा<br>मरसरी<br>मृदुसघ्यमा<br>शुद्धा<br>अन्द्रा<br>कलावती<br>तीव्रा | नंदी<br>विक्राला<br>सुमुखी<br>चित्रवती<br>सुखा<br>बला                             |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|--|
| गान्धारग्रास की मूर्च्छनाएं                                                                     |                                                                              |                                                                       |                                                                                   |  |
| नंदी<br>क्षुद्रिका<br>पूरका<br>गुढ़गांधारा<br>उत्तरगांधारा<br>सुष्ठुतरआयामा<br>उत्तरायता कोटिमा | गान्धार ग्राम का<br>अस्तित्व नहीं<br>माना है ।                               | सौद्री<br>ब्राह्मी<br>वेष्णवी<br>खेदरी<br>सुरा<br>नादावती<br>विशाला   | आप्यायनी<br>विश्वचूला<br>चन्द्रा<br>है <b>मा</b><br>कर्पादनी<br>मैत्री<br>बार्हती |  |

प्रस्तुत चार्ट से मूच्छंनाओं के नामों में कितना भेद है, यह स्पष्ट हो जाता है ।

नारदीशिक्षा में जो २१ मूर्च्छनाएं बताई गई हैं उनमें सात का सम्बन्ध देवताओं से, सात का पितरों से और सात का ऋषियों से है । शिक्षाकार के अनुसार मध्यमश्रामीय मूर्च्छनाओं का प्रयोग यक्षों द्वारा, षड्जग्रामीय मूर्च्छनाओं का ऋषियों तथा लौकिक गायकों द्वारा तथा गान्धारग्रामीय मूर्च्छनाओं का प्रयोग गन्धर्वों द्वारा होता है ।'

इस आधार पर मूर्च्छनाओं के तीन प्रकार होते हैं—देवमूच्छंनाएं, पितृमूच्छंनाएं और ऋषिमूर्च्छनाएं ।

#### २०. गीत (सू० ४८)

दशांशलक्षणों से लक्षित स्वरसन्तिवेश, पद, ताल एवं मार्ग-इन चार अंगों से युक्त गान 'गीत' कहलाता है।\*

#### २१, २२. गीत के छह दोष, गीत के आठ गुण (सूत्र ४८)

नारदीशिक्षा में गीत के दोषों और गुणों का सुन्दर विवेचन प्राप्त होता है । उसके अनुसार दोष चौदह और गुण दस हैं । वे इस प्रकार हैं---

#### चौदह दोष'—

शंकित, भीत, उद्धृब्ट, अव्यक्त, अनुनासिक, काकस्वर, शिरोगत, स्थानवर्जित, विस्वर, विरस, विश्लिष्ट, विषमा-हत, व्याकुल तथा तालहीन ।

प्रस्तुत सूत्रगत छह दोषों का समावेश इनमें हो जाता है---

| भीतभीत        | ताल-वर्जिततालहोन |
|---------------|------------------|
| द्रुतविषमाहत  | काकस्वरकाकस्वर   |
| ह्रस्वअव्यक्त | अनुनास—अनुनासिक  |

दस गुण<sup>8</sup>---

रक्त, पूर्ण, अलंकृत, प्रसन्न, व्यक्त, विक्रब्ट, श्लक्ष्ण, सम, सुकुमार और मधुर ।

९. नारदीशिक्षा ९।२।९३, ९४ । २. संगीतरत्नाकर, कल्लीनायकृत टीका, पृष्ठ ३३ । ३. नारदीशिक्षा ९।३।९२,९३ । ४. वही, ९।३।९ नारदीशिक्षा के अनुसार इन दस गुणों की व्याख्या इस प्रकार है----

१. रक्त-जिसमें वेणु तथा वीणा के स्वरों का गानस्वर के साथ सम्पूर्ण सामंजस्य हो ।

२. पूर्ण---जो स्वर और श्रुति से पूरित हो तथा छन्द, पाद और अक्षरों के संयोग से सहित हो।

३. अलंकृत---जिसमें उर, सिर और कण्ठ---तीनों का उचित प्रयोग हो ।

४. प्रसन्न-जिसमें गद्गद् आदि कण्ठ दोष न हो तथा जो निःशंकतायुक्त हो।

५. व्यक्त—जिसमें गीत के पदों का स्पष्ट उच्चारण हो, जिससे कि श्रोता स्वर, लिंग, वृत्ति, यार्तिक, वचन, विभक्ति आदि अंगों को स्पष्ट समझ सके।

- ६. विकृष्ट---जिसमें पद उच्चस्वर से गाए जाते हों।
- ७. श्लक्षण--जिसमें ताल की लय आद्योपान्त समान हो ।
- सम--जिसमें लय की समरसता विद्यमान हो।
- १. सुकुमार-जिसमें स्वरों का उच्चारण मृदु हो।
- १०. मधुर—जिसमें सहजकण्ठ से ललित पद, वर्ण और स्वर का उच्चारण हो'।

प्रस्तुत सूत्र में आठ गुणों का उल्लेख है । उपर्युक्त दस गुणों में से सात गुणों के नाम प्रस्तुत सूत्रगत नामों के समान हैं । अविघुष्ट नामक गुण का नारदीशिक्षा में उल्लेख नहीं है । अभयदेवक्कृत वृत्ति की व्याख्या का उल्लेख हम अनुवाद में दे चुके हैं । यह अन्वेषणीय है कि वृत्तिकार ने ये व्याख्याएं कहाँ से ली थीं ।

#### २३. सम (सू० ४८)

जहाँ स्वर—ध्वनि को गुरु अथवा लघु न कर आद्योपान्त एक ही ध्वनि में उच्चारित किया जाता है, वह 'सम' कहलाता है<sup>र</sup>।

```
२४. पदबद्ध (सू० ४८)
```

इसे निवद्धपद भी कहा जाता है । पद दो प्रकार का है——निवद्ध और अनिबद्ध । अक्षरों की नियत संख्या, छन्द तथा यति के नियमों से नियन्त्रित पदसमूह 'निवद्ध-पद' कहलाता है° ।

२४. छन्द (सू० ४८)

तीन प्रकार के छन्द की दूसरी व्याख्या इस प्रकार है---

- सम—जिसमें चारों चरणों के अक्षर समान हों।
- अर्ढसम—जिसमें पहले और तीसरे तथा दूसरे और चौथे चरण के अक्षर समान हों।
- सर्वविषम—जिसमें सभी चरणों के अक्षर विषम हों।\*

- २. भरत का नाट्यशास्त २६।४७:
  - सर्वसाम्याल् समो ज्ञेंयः, स्थिरस्त्वेकस्वरोऽपि यः ॥
- ३. भरत का नाट्यशास्त्र ३२।३९ : नियताक्षरसंबंध, छन्दोयतिसमन्दितम् । निबद्धं तु पदं ज्ञेयं, नानाछन्दःसमुद्भवम् ॥
- ४, स्थानांगवृत्ति, एल ३७६ : अन्ये तु व्याचक्षते समं यत्न चतुरुर्वपि पादेषु समान्यक्षराणि, अर्द्धसमं यत्न प्रथमतृतीययो-द्वितीयचतुर्थयोश्च समत्व, तया सर्वत्र—सर्वपादेषु विषमं च विषमाक्षरम् ।

१. नारदीशिक्षा ९।३।९-९९।

#### २६. तन्त्रीसम (सू० ४८)

अनुयोगढ़ार में इसके स्थान पर अक्षरसम है । जहाँ दीर्घ, ह्रस्व, प्लुत और सानुनासिक अक्षर के स्थान पर उसके जैसा ही स्वर गाया जाए, उसे अक्षरसम कहा जाता है<sup>१</sup> ।

#### २७. तालसम (सू०४८)

दाहिने हाथ से ताली बजाना 'काम्या' है । बाएं हाथ से ताली बजाना 'ताल' और दोनों हाथों से ताली वजाना 'संनिपात' है' ।

#### २८. पादसम (सू० ४८)

अनुयोगद्वार में इसके स्थान पर 'पदसम' है ।

#### २९. लयसम (सू० ४८)

तालकिया के अनन्तर [अगली तालकिया से पूर्व तक] किया जाने वाला विश्राम लय कहलाता है'।

#### ३०. ग्रहसम (सू० ४८)

इसे समग्रह भी कहा जाता है। ताल में सम, अतीत और अनागत—ये तीन ग्रह हैं। गीत, वाद्य और नृत्य के साथ होने वाला ताल का आरम्भ अवपाणि या समग्रह, गीत आदि के पश्चात् होने वाला ताल आरम्भ अवपाणि या अतीतग्रह तथा गीत आदि से पूर्व होने वाला ताल का प्रारम्भ उपरिपाणि या अनागतग्रह कहलाता है। सम, अतीत और अनागत ग्रहों में कमश: मध्य, दुत और विखंबित लय होता है'।

#### ३१. तानों (सू० ४८)

इसका अर्थ हैल्ल-स्वर-विस्तार, एक प्रकार की भाषाजनक राग । ग्राम रागों के आलाप-प्रकार भाषा कहलाते है<sup>६</sup> ।

#### ३२. कायक्लेश (सू० ४९)

कायक्लेश वाह्य तप का पांचवां प्रकार है। इसका अर्थ जिस किसी प्रकार से शरीर को कष्ट देना नहीं है, किन्तु आसन तथा देह-मूच्छा विसर्जन को कुछ प्रक्रियाओं से शरीर को जो कष्ट होता है, उसका नाम कायक्लेश है। प्रस्तुत सूत्र में इसके सात प्रकार निर्दिष्ट हैं। ये सब आसन से सम्बन्धित हैं। उत्तराध्ययन में भी कायक्लेश की परिभाषा आसन के सन्दर्भ में की गई हैं?। औपपातिक सूत्र में आसनों के अतिरिक्त सूर्य की आतापना, सदीं में वस्त्वविहीन रहना, शरीर को न खुजलाना, न थूकना तथा शरीर का परिकर्म और विभूषा न करना---ये भी कायक्लेश के प्रकार बतलाए गए हैं।

१. स्थानायतिक---कायोत्सर्गं में स्थिर होना ।

देखें -उत्तरज्झयणाणि भाग २, पृष्ठ २७१-२७४।

- २. अनुयोगद्वार ३०७। द वृत्ति पत्न ९२२ : यत्न दीर्घे अक्षरे दीर्घो गीतस्वर: क्रियते ह्रस्वे ह्रस्वः ध्तुते ध्तुत: सानुनासिके तु सानु -नासिक: तदक्षरसमम् ।
- २. भरत का संगोत सिद्धान्त, पुष्ठ २३५।
- ३. अनुयोगहार ३०७। ।
- ४. भरत का संगीतसिद्धान्त, पृष्ठ २४२।
- ५. संगीतरत्नाकर, ताल, पृष्ठ २६ ।
- ६. भरत का संगीतसिद्धान्त, पुष्ठ २२६ ।

- ७. उत्तराध्ययन ३०।२६ : ठाणा वोरासणाईया, जीवस्स उर्ेसुहावहा । उग्गा जहा घरिज्जंति, कायकिलेसं तमाहियं ॥
- ८. औषपातिक, सूत्र ३६ : से किं तं काषकिलेसे रे कायकिलेसे अणेगविहे पण्णते, तंजहा----ठाणट्विइए उवकुडुयासर्गिए पांड-मट्ठाई वीरासणिए नेसज्जिए आयावए अवाउदए अकंड्रुयए अणिट्ठुहुए सन्वगाय-परिकम्म-विभूस-विष्पसुषके ।

२. उत्कुटुकासन—दोनों पैरों को भूमि पर टिकाकर दोनों पुतों को भूमि से न छुहाते हुए जमीन पर बैठना । इसका प्रभाव वीर्यग्रन्थियों पर पड़ता है और यह ब्रह्मचर्य की साधना में बहुत फलदायी है ।

३. प्रतिमास्थायी—भिक्षु-प्रतिमाओं की विविध मुद्राओं में स्थित रहना ।

**देखें** —दशाश्रुतस्कन्ध, दशा सात ।

४. वीरासनिक—बढ़पद्मासन की भांति दोनों पैरों को रख, हाथों को पद्मासन की तरह रखकर बैठना । आचार्य अभयदेवसूरी ने सिंहासन पर बैठकर उसे निकाल देने पर जो मुद्रा होती है, उसे वीरासन माना है<sup>९</sup> । इससे धैर्य, सन्तुलन और कष्ट्सहिष्णुता का विकास होता है ।

मैपचिक — इसका अर्थ है बैठकर किए जाने वाले आसन । स्थानांग ४।४० में निषद्या के पांच प्रकार बतलाए हैं —

- १. उत्कुटुका---[पूर्ववत् ]
- २. गोदोहिका—-घुटनों को ऊंचा रखकर पंजों के बल पर बैठना तथा दोनों हाथों को दोनों साथलों पर टिकाना ।
- ३. समपादपुता—दोनों पैरों और पुतों को समरेखा में भूमि से सटाकर बैठना ।

४. पर्यङ्का—-जिनप्रतिमा की भांति पद्मासन में बैठना ।

<u>५</u>. अर्द्धपयंड्<del>का</del>—एक पैर को ऊरु पर टिकाकर बैठना ।

६. दण्डायतिक—दण्ड की तरह सीधे लेटकर दोनों पैरों को परस्पर सटाकर दोनों हाथों को दोनों पैरों से सटाना । इससे दैहिक प्रवृत्ति और स्नायविक तनाव का विसर्जन होता है ।

७. लगंडशायी—भूमि पर सीधे लेटकर लक्टट की भांति एडियों और सिर को भूमि से सटाकर शरीर को ऊपर उठाना । इससे कटि के स्नायुओं की शुद्धि और उदर-दोषों का शमन होता है ।

विशेष विवरण के लिए देखें—उत्तरज्झयणाणि—भाग २, पृष्ठ २७१-२७४।

# ३३. कुलकर (सू० ६२)

सुदूर अतीत में भगवान ऋषभ के पहले यौगलिक व्यवस्था चल रही थी। उसमें न कुल था, न वर्ग और न जाति। उस समय एक युगल ही सब कुछ होता था। काल के परिवर्तन के साथ यह व्यवस्था टूटने लगी तब 'कुल' व्यवस्था का विकास हुआ। इस व्यवस्था में लोग 'कुल' के रूप में संगठित होकर रहने लगे। प्रत्येक कुल का एक मुखिया होता उसे 'कुलकर' कहा जाता। वह कुल का सर्वेसर्वा होता और उसे व्यवस्था बनाए रखने के लिए अपराधी को दण्ड देने का अधि-कार भी होता था। उस समय मुख्य कुलकर सात हुए थे, जिनके नाम प्रस्तुत सूत्र में दिए गए हैं। इनका विस्तार से वर्णन आवश्यकनिर्युक्ति गाथा १४२-१६६ में हुआ है।

देखें — स्थानांग १०।१४३, १४४ का टिप्पण।

# ३४. दंडनीति (सू० ६६) :

प्रथम तीन दंडनीतियाँ कुलकरों के समय में प्रवर्तमान थीं। पहले और दूसरे कुलकर के समय में 'हाकार', तीसरे और चौथे कुलकर के समय में छोटे अपराध में हाकार और बड़े अपराध में 'माकार' दंडनीति प्रचलित थी। पाँचवें, छठे और सातवें कुलकरों के समय में छोटे अपराध के लिए हाकार, मध्यम अपराध के लिए माकार और वड़े अपराध के लिए धिक्कार दंडनीति प्रचलित थी।' शेष चार चकवर्ती भरत के समय में प्रवर्तित हुई।' एक अभिमत यह भी है कि अग्तिम चारो

- २. आवक्ष्यकनिर्युतित, गाया १६७, १६ न् : हत्रकारे मवडारे धिवकारे चेव दंडनीईओ । बुच्छं तासि विसेसं जहत्रकमं आणृपुव्वए ।। पढ्मबीयाण पढमा तइयचउत्थाण अभिनवा वीया । पंचमछट्रस्स य, सत्तमस्स तइया अभिनवा उ ।।
- ३. (क) आवश्यकनिर्युक्ति, गाथा १६९ : सेसा उ दंडनीई, माणकानिहीओ होति भरहस्स ।
  - (ख) आवश्यकनिर्युत्तितभाष्य, गाथा ३ (आवश्यकनिर्युक्ति अवचूर्णि पृष्ठ १७१ पर उद्ध्त) परिभाषणा उ पढमा, संडलवंधमि होइ वीया उ । चारग डविच्छेआई, भरहस्स च उश्विहानीई ॥

९. स्थानांगवृत्ति, पत्र ३७५ः वीरासनिको—यः सिंहासनविविष्टमिवास्ते । ०. ि——— ०००००००

में से प्रथम दो— परिभाषा और मंडलबंध—भगवान् ऋषभ ने प्रवर्तित की और अन्तिम दो चकवर्ती भरत के माणवकविधि से उत्पन्न हुई तथा वे चारों भरत के झासनकाल में प्रचलित रहीं।' आवश्यक हारिभद्रीय वृत्ति में चारों दंडनीतियों को भरत द्वारा ही प्रवर्तित माना है।' यह भी माना गया है कि बंध-बेड़ी का प्रयोग और घात-डंडे का प्रयोग ऋषभ के राज्य में प्रवृत्त हुए तथा मृत्युदंड भरत के राज्य से चला।'

३४-३६. (सू० ६७, ६८) :

प्रस्तुत दो सूत्रों में चकवर्ती के सात एकेन्द्रिय रत्न और सात पञ्चेन्द्रिय रत्नों का उल्लेख है ।

इन्हें रत्न इसलिए कहा गया है कि ये अपनी-अपनी जाति के सर्वोत्क्रब्ट होते हैं ।

चक्र आदि सात रत्न पृथ्वीकाय के जीवों के शरीर से बने हुए होते हैं, इसलिए इन्हें एकेन्द्रिय कहा जाता है। <sup>\*</sup> इन सातों का प्रमाण इस प्रकार है <sup>4</sup>--चक, छत्न और दंड--ये तीनों क्याम<sup>\*</sup>-तुल्य हैं---तिरछे फ़ैलाए हुए दोनों हाथों की अंगुलियों के अंतराल जितने बड़े हैं। चर्म दो हाथ लम्बा होता है। असि बत्तीस अंगुल का, मणि चार अंगुल लम्बा और दो अंगुल चौड़ा होता है तथा काकिणी की लम्बाई चार अंगुल होती है। इन रत्नों का मान तत्-तत् चक्रवर्ती की अपनी-अपनी अंगुल के प्रमाण से है।

इनमें चक, छत्न, दंड और असि की उत्पत्ति चक्रवर्ती की अग्र्युधशाला में तथा चर्म, मणि और कागणि की उत्पत्ति चक्रवर्ती के श्रीघर में होती है।

सेनापति, गृहपति, वर्ढंकि और पुरोहित—ये चार पुरुषरस्न हैं । इनको उत्पत्ति चक्रवर्ती की राजधानी विनीता में होती है ।

अश्व और हस्ती—ये दो पञ्चेन्द्रिय रत्न हैं। इनकी उत्पत्ति वैताढचगिरि की उपत्यका में होती है।

स्त्री रत्न की उत्पत्ति उत्तरदिशा की विद्याघर श्रेणी में होती है ।"

प्रवचनसारोद्धार में इन चौदह रत्नों की व्याख्या इस प्रकार है'—

१. सेनापति—यह दलनायक होता है तथा गंगा और सिन्धु नदी के पार वाले देशों को जीतने में दलिष्ठ होता है । २. गृहपति-–चक्रवर्ती के गृह की समुचित व्यवस्था में तत्पर रहने वाला । इसका काम है शाली आदि सभी

धान्यों, सभी प्रकार के फलों और सभी प्रकार की शाक-सब्जियों का निष्पादन करना।

- आवश्यकर्च्चाण, पृथ्ठ १३९: अन्नेसि परिभासा मंडलबंघो य उसभसामिणा उप्पावितो, चारगच्छविच्छेदो माणवर्गाग-घीतो।
- २. आवक्ष्यकनिर्युक्ति, अवर्चूणि पृथ्ठ १७६ में उद्धृत :---हारिमद्रीय-वृत्तौ तु चतुर्विधापि भरतेनैब प्रवत्तितेति ।
- ३. आदक्यकभाष्य, गाया १०, १९, आदश्यकनिर्युक्ति अवचूणि पृ० ५९३, १९४।
- ४. स्थानांगवृत्ति, पत्न ३७६ : रत्नं निगद्यते तत् जातौ जातौ यदुर्द्धण्ट मितिवचनात् चक्रादिनातिपु यानि वीर्यत उत्क्रण्टानि तानि चक्ररत्नादीनि मन्तव्यानि, तत्न चक्रादीनि सप्तैकेन्द्रि-याणि---पृथिवीपरिणामरूपाणि ।
- प्रत्यचनसारोद्धार, गाथा १२१६, १२१७ : चक्कं छत्तं दंढं तिल्निति एयाइं वाममित्ताइं । सम्मं दुहत्यदीहं बत्तीसं अंगुलाइ असी ।। चउरंगुलो मणी पुण तस्सद्धं चेद होई विच्छिन्तो । चउरंगुलप्पमाणाः सुवन्नवरकागिली नेया ।।

- ६. प्रवचनसारोद्धारवृत्ति, पत्र ३४९: चक्रं छत्रं दंडमित्येतानि तीण्यपि रत्नानि व्यासप्रमाणानि । व्यामो नाम प्रसारितो-भयवाहोः पुंसस्तिर्ययुह्ल्तद्वयांगुलयोरंतरालम् ।
- ७. आवश्यकचूणि,पृष्ठ २०७:भरहस्स णं रन्नो चक्करथणं छत्तरयणे बंडरयणे असिरयणे एते णं चत्तारि एमिदियरयणा आयुधसा-लाए समुप्पन्ना, चम्मरयणे मणिरयणे कागणिरयणे णव य महाणिहओ एते णं सिरिघरसि समुप्पण्णा, सेणावतिरयणे गाहावतिरयणे बद्धतिरयणे पुरोहितरयणे एते णं चत्तारि मणु-यरयणा विणीताए रायहाणीए समुप्पन्ना, आसरयणे हत्यिरयणे-एते णं दुरे पंचेंदियरयणा वेयड्डनिरिपादमुले समुप्पण्णा, इत्थिरयणे उत्तरिल्लाए विज्याहरसेढीए समुप्पन्ने।
- प्रवचनसारोदार वृत्ति, पत्न ३४०, ३४१।

३. पुरोहित—ग्रहों की गांति के लिए उपक्रम करने वाला।

४, हाथी } ५. घोड़ा } अत्यन्त वेग और महान् पराक्षम से युक्त ।

६. वर्धकी---गृह, निवेश आदि के निर्माण का कार्य करने वाला । यह तमिस्नगुहा में उन्मग्नजला और निमग्नजला---इन दो नदियों को पार करने के लिए सेतु का निर्माण करता है । चत्रवर्ती की सेना इन्हीं सेतुओं से नदी पार करती है ।

७. स्त्री—अत्यन्त अद्भुत् काम-जन्य सुख को देने वाली होती है ।

त. चक—सभी आयुधों में श्रेष्ठ तथा दुर्दम शत्रु पर विजय पाने में समर्थ।

२. छत्र ----यह चक्रवर्ती के हाथ का स्पशं पाकर बारह योजन लम्बा-चौड़ा हो जाता है। यह विशिष्ट प्रकार से निर्मित, विविध धातुओं से समलंकृत, विविध चिह्नों से मंडित तथा धूप, हवा, वर्षा से बचाने में समर्थ होता है।

१०. चर्म —बारह योजन लम्बे चौड़े छत्न के नीचे प्रातःकाल में बोए गए शाली आदि बीजों को मध्याह्न में उपभोग योग्य बनाने में समर्थ ।

११. मणि — यह वैंडूर्यमय, तीन कोने और छह अंश वाला होता है। यह छत्न और चर्म — इन दो रत्नों के बीच स्थित होता है। यह बारह योजन में विस्तृत चक्रवर्ती की सेना में सर्वत प्रकाश बिसेरता है। जब चक्रवर्ती तमिस्रगुहा और खंडप्रपात गुहा में प्रवेश करता है तब उसके हस्तिरत्न के शिर के दाहिनी ओर इस मणि को बाँध दिया जाता है। तब बारह योजन तक तीनों दिशाओं में दोनों पार्थ्वों में तथा आगे इसका प्रकाश फैलता है। इसको हाथ या सिर पर बाँधने से देव, तिर्यं क ''और मनुष्य द्वारा कृत सभी प्रकार के उपद्रव तथा रोग नष्ट हो जाते हैं। इसको सिर पर या शरीर के किसी अंग-उपांग पर घारण कर संग्राम में जाने से किसी भी शस्त्र-अस्त्र से वह व्यक्ति अवध्य और सभी प्रकार के भयों से मुक्त होता है। इस मणिरत्न को अपनी कलाई पर बाँध कर रखने वाले व्यक्ति का यौवन स्थिर रहता है तथा उसके केश और नख भी बढ़ते-घटते नहीं।

१२. काकिणी—यह आठ सौर्वाणक प्रमाण का होता है। यह चारों ओर से सम तथा विष को नष्ट करने में समर्थ होता है। जहाँ चाँद, सूरज, अग्नि आदि अंधकार को नष्ट करने में समर्थ नहीं होते, वैसी तमिस्नगुहा में यह काकिणी रत्न अन्धकार को समूल नष्ट कर देता है। इसकी किरणें बारह योजन तक फैलती हैं। यह सदा चक्रवर्ती के स्कंधावार में स्थापित रहता है। इसका प्रकाश रात को भी दिन बना देता है। इसके प्रभाव से चक्रवर्ती द्वितीय अर्धभरत को जीतने के लिए सारी सेना के साथ तमिस्नगुहा में प्रवेश करता है।

१३. खङ्ग (असि) ---संग्राम भूमि में इसकी शक्ति अप्रतिहत होती है। इसका वार खाली नहीं जाता।

१४. दंड—यह वज्रमय होता है। इसकी पाँचों लताएँ रत्नमय होती हैं और यह सभी शतुओं की सेनाओं को नष्ट करने में समर्थ होता है। यह चकवर्ती के स्कंधावार में जहाँ कहीं विषमता होती है, उसे सम करता है और सर्वत्न शांति स्थापित करता है। यह चकवर्ती के सभी मनोरथों को पूरा करता है तथा उसके हितों को साधता है। यह दिव्य और अप्रतिहत होता है। विशेष प्रयत्न से इसका प्रहार करने पर यह हजार योजन तक नीचे जा सकता है।

३७ आयुष्य-भेद (सू० ७२)

षट्राभृत में आयुःक्षय के कई कारण माने हैं'—

९. षट्प्राभृत, भावप्राभृत गाथा २४, २६: विसवेयणरत्तक्खयभयसत्थम्गहणसंकिलेसाणं । आहारुस्तासाणं णिरोहणा खिज्छए आऊ ॥ हिमजलणसलिलगुरुयरपव्वयतरुरुहणपडणभंगेहि । रसविज्जजोयद्यारणअणयषसंगेहि विविहेहि ॥

७. संक्लेश

- १. विष का सेवन
- २. वेदना
- ३. रक्तक्षय
- ४. भय
- ४. भस्त

इनके अतिरिक्त

- १. हिम—अत्यधिक ठंड
- २. अग्नि
- ३. जल

४. ऊँचे पर्वत से गिरना

बाहार का निरोध

६. भूत, पिशाच आदि से ग्रस्त

श्वासोच्छवास का निरोध

- ५. ऊँचे वृक्ष से गिरना
- ६. रसों या विधाओं का अविधिपूर्वक सेवन ।

ये भी अपमृत्यु के कारण होते हैं।

३८. अर्हत्-मल्ली (सू० ७४) :

आवश्यकनिर्युक्ति के अनुसार मल्लीनाथ के साथ तीन सौ पुरुष प्रव्रजित हुए थे ।' स्थानांग में भी इनके साथ तीन सौ पुरुषों के प्रव्रजित होने का ही उल्लेख है ।'

स्थानांग की वृत्ति में अभयदेवसूरि ने 'मल्लिजिन: स्वीणतैरपितिभि:'—मल्ली के साथ तीन सौ म्वियों के प्रव्रजित होने की भी वात स्वीकार की है।<sup>३</sup>

आवश्यकनिर्युक्ति गाथा २२४ की दीपिका में मल्लीनाथ के साथ तीन सौ पुरुष और तीन सौ स्वियों––छह सौ व्यक्तियों के प्रद्रजित होने का उल्लेख है ।<sup>४</sup>

प्रवचनसारोद्धार के वृत्तिकार का अभिमत <mark>भी</mark> यही है ।'

प्रस्तुत सूल में मल्जी के अतिरिक्त छह प्रधान व्यक्तियों के नाम गिनाए गए हैं। वे सब मल्ली के पूर्वभव के साथी थे और वे सब साथ-साथ दीक्षित भी हुए थे। प्रस्तुत भव में भी वे मल्ली के साथ दीक्षित होते हैं। वे मल्ली के साथ प्रवजित होने वाले तीन सौ पुरुषों में से ही थे। वे विशेष व्यक्ति थे तथा मल्ली के पूर्वभव के साथी थे, अत: उनका पृथक् उल्लेख किया गया है। उन सबका संक्षिप्त विवरण इस प्रकार है----

१. मल्ली—विदेह जनपद की राजधानी मिथिला में कुंभ नाम का राजा राज्य करता था। उसकी रानी का नाम प्रभावती था। उसने एक पुत्नी को जन्म दिया। माता-पिता ने उसका नाम मल्ली रखा। वह जब लगभग सौ वर्ष की हुई तब एक दिन उसने अवधिज्ञान से अपने पूर्वभव के छह मित्नों की उत्पत्ति के विषय में जाना और उनको प्रतिबोध देने के लिए एक उपाय ढूंढ़ा। उसने अपने घर के उपवन में अपना सोने का एक पोला प्रतिविम्ब बनाया। उसके मस्तक में एक छिद रखा गया था। वह उस छिद्र में प्रतिदिन अपने भोजन का एक ग्रास डाल देती और उस छिद्र को ढँक देती।

२. राजा प्रतिबुद्धि—साकेत नगरी में प्रतिबुद्धि राजा राज्य करता था। एक वार वह पद्मावती देवी द्वारा किये जाने वाले नागयज्ञ में भाग लेने गया और वहाँ अपूर्व श्रीदामगंडक (माला) को देखकर अतिविस्मित हुआ और अपने अमात्य से पूछा—'क्या तुमने पहले कहीं ऐसी माला देखी है ?' अमात्य ने कहा —'देव ! विदेह राजा की कन्या मल्ली के पास जो दामगंडक है, उसके लक्षांश से भी यह तुलनीय नहीं होती।' राजा ने पुनः पूछा—'वताओ वह कैसी है ?' अमात्य ने कहा —'देव ! विदेह राजा की कन्या मल्ली के पास जो दामगंडक है, उसके लक्षांश से भी यह तुलनीय नहीं होती।' राजा ने पुनः पूछा—'वताओ वह कैसी है ?' अमात्य ने कहा—'राजन् ! उस जैसी दूसरी है ही नहीं, तव भला मैं कैसे बताऊँ कि वह कैसी है ?'

- ९. आवण्यकनियुंक्ति, गावा २२४ ः पानो मल्लोअ तिहि तिहि सरुहि । २. स्थानांग ३।४३० ।
- ३. स्थानांगवृत्ति, पत्र १६८ ।

- Y. आवभ्यकनिर्युक्तिदीपिका, पत्न ६३ : मल्लिस्झिभिनृंशते: स्त्री-शतैश्चेत्यनुक्तमपि ज्ञेयम् ।
- ४. प्रवचनसारोद्वारवृत्ति, पत्र ६६ ।

#### स्थान ७ : टि० ३८

#### ठाणं (स्थान)

राजा का मन विस्मय से भर गया । उसका सारा अध्यवसाय मल्ली की ओर लग गया और उसने विवाह का प्रस्ताव देकर अपने दूत को मिथिला की ओर प्रस्थान कराया ।

३. राजा चन्द्रच्छाय—चम्पा नगरी में चन्द्रच्छाय नाम का राजा राज्य करता था। वहां अईन्नक नाम का एक समुद्र-व्यापारी रहता था। एक बार वह लम्बी सामुद्रिक यात्ना से निवृत्त हो अपने नगर में आया और दो दिव्य कुंडल राजा को मेंट देने राजसभा में गया। राजा ने पूछा— 'तुम लोग अनेक-अनेक देशों में घूमते हो। वहां तुमने कहीं कुछ आश्चर्य देखा है।' अईन्नक ने कहा—स्वामिन् ! इस बार सामुद्रिक यात्ना में एक देव ने हमको धर्म से विचलित करने के लिए अनेक उपसर्ग उत्पन्न किए। हम धर्म पर अडिंग रहे। देव ने विविध प्रकार से प्रयास किया, परन्तु वह हमें विचलित करने में असफल रहा तब उसने प्रसन्न होकर हमें दो कुंडल युगल दिये। हम जब मिथिला में गए तव एक कुंडल युगल हमने राजा कुंभ को उपहार रूप दिया। उसने अपने हाथों से मल्ली को वे कुंडल पहनाए। उस कन्या को देख हम अत्यन्त विस्मित हुए। ऐसा रूप और लावण्य हमने अन्यत्र कहीं नहीं देखा।'

राजा ने यह सुना और मल्ली कन्या को पाने के लिए छटपटा उठा । उसने अपने दूत को मिथिला की ओर प्रस्थान **कराया ।** 

४. राजा रुवमी—श्वावस्ती नगरी में रुवमीराज नाम का राजा राज्य करता था। उसकी पुली का नाम सुबाहु था। एक बार उसके चानुर्मासिक मज्जनक महोत्सव के समय राजा ने नगर के चौराहे पर एक सुन्दर मंडप वनवाया और उस दिन वह वहीं बैठा रहा। कन्या सुबाहु सज्जित होकर अपने पिता को बन्दन करने वहाँ आई। राजा ने उसे गोद में बिठा लिया और उसके रूप-लावण्य को अत्यन्त गौर से देखने लगा। उसने वर्षधर से पूछा—'क्या अन्य किसी कन्या का ऐसा मज्जनक महोत्सव कहीं देखा है ?' उसने कहा—'राजन् ! जैसा मज्जनक महोत्सव मल्ली कन्या का देखा है, उसकी तुलना में यह कुछ नहीं है। उसकी रमणीयता का यह लक्षांश भी नहीं है।'

राजा ने मल्ली का वरण करने के लिए अपने दूत के साथ विवाह का प्रस्ताव भेजा। दूत मिथिला की ओर चल पड़ा।

राजा शंख—एक बार कन्या मल्ली के कुंडलों की संधि टूट गई। उसे जोड़ने के लिए महाराज कुंभक ने स्वर्ण-कारों को बुलाया और कुंडलों को ठीक करने के लिए कहा। स्वर्णकार उन्हें ठीक करने में असमर्थ रहे। राजा ने उन्हें देश-निकाला दे दिया।

वे स्वर्णकार वाणारसी के राजा शंखराज की शरण में आए। राजा ने उनके देश-निष्कासन का कारण पूछा। उन्होंने सारा वृत्तान्त कह सुनऱ्या। राजा ने पूछा—'मल्ली कन्या कैसी है ?' उन्होंने उसके रूप और लावण्य की भूरि-भूरि प्रशंसा की।

राजा मल्ली में आसक्त हो गया। उसने विवाह का प्रस्ताव देकर अपने दूत को मिथिला की ओर भेजा।

६. राजा अदीनश्रत्न---एक बार मल्लीकुमारी के छोटे भाई मल्लदिग्न ने अपनी अन्तःपुर की चित्रशाला को चित्न-कारों से चितित कराया। उन चित्रकारों में एक युवक चित्रकार था। उसे चित्नकला में विशेष लब्धि प्राप्त थी। एक वार उसने परदे के भीतर बैठी हुई मल्ली का अंयूठा देख लिया। उस अंयूठे के आकार के आधार पर उसने मल्ली का पूरा चित्र चित्रित कर डाला। कुमार मल्लदिग्न अन्तःपुर की चित्रशाला में पहुंचा और विविध प्रकार के चिन्नों को देख विस्मय से भर गया। देखते-देखते उसने मल्ली का रूप देखा। उसे साक्षात् मल्लीकुमारी समझकर सोचा----'अहो ! यह तो मेरी बड़ी बहिन मल्ली है। मैंने यहां आकर इसका अविनय किया है।' वह अत्यन्त लजित्रत हो, एक ओर जाने लगा। जो धाय माता वहां उपस्थित थी, उसने कहा----'कुमार ! यह तो आपके भगिनी का चित्र-मात्र है।' यह सुनकर कुमार स्तंभित सा रह गया। अस्थान पर ऐसे चित्र को चित्रित करने के कारण उसने चित्रकार के वध का आदेश दे दिया। चित्रकारों का मन बहुत दु:खी हुआ। उन्होंने उसे छोड़ने के लिए कुमार से प्रार्थना की। किन्तु कुमार ने उसकी छेनी को तोड़कर उसे देश से निष्कासित कर डाला।

वह युवा चिन्नकार हस्तिनागपुर के राजा अदीनशन्नु की शरण में चला गया । राजा ने उसके आगमन का कारण पूछा । उसने सारी घटना कह सुनाई । राजा ने अपने दूत को विवाह का प्रस्ताव देकर मिथिला की ओर भेजा ।

राजा मल्ली को पाने अधीर हो उठा । उसने भी अपना दूत वहां भेज दिया ।

इस प्रकार साकेत, चम्पा, श्रावस्ती, वाणारसी, हस्तिनागपुर और कांपिल्प के राजाओं के दूत मिथिला पहुंचे और अपने-अपने महाराजा के लिए मल्ली की याचना की । राजा कुम्भ ने उन्हें तिरस्कृत कर नगर से निकाल दिया ।

वे छहों दूत अपने-अपने स्वामी के पास आए और सारी घटना कह सुनाई । छहों राजाओं ने अत्यन्त कुपित होकर मिथिला की ओर प्रस्थान कर दिया ।

राजा कुंभ ने यह सुना और वह अपनी सेना को सज्जित कर सीमा पर जा बैठा। युद्ध प्रारंभ हुआ। छहों राजाओं की सेना के समक्ष राजा कुम्भ की सेना ठहर नहीं सकी। वह हार गया। तब मल्ली ने भुप्त रूप से छहों राजाओं के पास एक-एक व्यक्ति को भेजकर यह कहलाया कि—आपको मल्ली वरण करना चाहती है। छहों राजा नगर में आए और उसी उद्यान में ठहरे जहां मल्ली की प्रतिमा स्थित थी। मल्ली की प्रतिमा को देख वे अत्यन्त आसक्त हो गए और निनिमेष दृष्टि से उसे देखने लगे। मल्लीकुमारी वहां आई और प्रतिमा के शिर पर दिए ढक्कन को उठाया। उससे दुर्गन्ध फूटने लगी। सभी नाक बंद कर दूर जा बैठे। मल्ली उनके समक्ष आकर बोली—'अरे! आपने नाक क्यों बंद कर डाला है ?' उन्होंने कहा—'दुर्गन्ध फूट रही है।' मल्ली ने पुद्गलों के परिणाम की ओर उनका घ्यान आकृष्ट करते हुए उन्हें कामभोगों में आसक्त न होने के लिए प्रेरित किया।

सभी को जातित्मृति उत्पन्न हुई। सभी प्रव्रज्या के लिए तैयार हुए। मरुली ने कहा— 'अग्प अपने-अपने राज्य में जाकर राज्य की व्यवस्था कर मेरे पास आएं।' सबने यह स्वीकार किया। पश्चात् मल्लीकुमारी छहों राजाओं को राजा कुंभ के पास ले आई और उन्हें कुंभ के चरणों में प्रणत कर विसर्जित किया।' अन्त में 'पोष शुक्ला एकादशी को कुमारी मल्ली इन छहों राजाओं के साथ तथा नन्द और नंदिमिन्न आदि नागवंशीय कुमारों तथा तीन सौ पुरुषों और तीन सौ स्त्रियों के साथ दीक्षिस हुई।'

वृत्तिकार का अभिमत है कि मल्ली को केवलज्ञान उत्पन्न होने के बाद उसने इन सबको दीक्षित किया था। वृत्तिकार के इस अभिमत का आधार क्या है, वह अन्वेष्टव्य है।

#### ३६. उपकरण की विशेषता (सू० ८१)

आचार्य और उपाध्याय के सात अतिशेष होते हैं, उनमें छठा है उपकरण-अतिशेष। इसका अर्थ है—अच्छे और उज्ज्वल वस्त्र आदि उपकरण रखना। यह पुब्ट परंपरा रही है कि आचार्य और रोगी साधु के वस्त्र वार-बार धोने चाहिए। क्योंकि आचार्य के वस्त्र न धोने से लोगों में अवज्ञा होती है और रोगी के वस्त्र न धोने से उसे अजीर्ण आदि रोग उत्पन्न होते हैं।

देखें — ४।१६६ का टिप्पण ।

- वही, पत्न ३५२ : पोषणुद्धैकादश्यामश्टमभक्तेताधिवतीनक्षत्नै तैः षड्भिर्नूपतिभित्तंस्दतन्दिमित्नादिभिर्नागवंशकुमारेस्तया बाह्य-पर्षदा पुरुषाणां व्रिभिः शतैरस्यन्तरपर्षदा च व्रिभिः शतै: सह प्रवेत्राज ।
- स्थानांगवृत्ति, पत्र ३५२ : उत्पन्नकेवलश्वन तान् प्रब्राजित-वानिति ।

🖲 स्थानांगवृत्ति, पत्न ३८४ :

आयरियगिलाणाणं मइला मइला पुणोवि धोवति । मा हु गुरूण अवन्तो लोगम्मि अजीरणं इयरे ॥

९. स्थानांगवृत्ति, पत्न ३८०-३८२ ।

४०-४१ (सू० ह२,ह३)

समवायांग में संयम<sup>1</sup> और असंयम<sup>°</sup> के सतरह-सतरह प्रकार बतलाए गए हैं। उनमें से यहां सात सात प्रकारों का निर्देश है।

```
४२-४४ (सू० ६४-६१)
```

४४. (सू०६०)

तीसरे स्थान [सून्न १२४] में शाली, ब्रीहि आदि कुछ धान्यों के योनि-विच्छेद का निरूपण किया है । प्रस्तुत सूत्र में उन धान्यों का निरूपण है जिनका योनि-विच्छेद सात वर्षों के पश्चात होता है ।

देखें—३।१२५ का टिप्पण ।

# ४६. (सू० १०१)

समवायांग ७७।३ में गर्दतोय और तुषित---दोनों के संयुक्त परिवार की संख्या सतहत्तर हजार बतलाई है । प्रस्तुत सूत्र से वह भिन्न है !

देखें-समवायांग ७७।३ का टिप्पण।

#### ४७. श्रेणियां (सू० ११२)

श्रेणी का अर्थ है—आकाश प्रदेश की वह पंक्ति जिसके माध्यम से जीव और पुद्गलों की गति होती है । जीव और पुद्गल श्रेणी के अनुसार ही गति करते हैं—एक स्थान से दूसरे स्थान में जाते हैं । श्रेणियां सात हैं—

१. ऋजु-आयता—-जब जीव और पुद्गल ऊंचे लोक से नीचे लोक में और नीचे लोक से ऊंचे लोक में जाते हुए सम-रेखा में गति करते हैं, कोई घुमाव नहीं लेते, उस मार्ग को ऋजु-आयात [सीधी और लंबी] श्रेणी कहा जाता है। इस गति में केवल एक समय लगता है।

२. एकतोवका —आकाश प्रदेश की पंक्तियां —श्रेणियां —ऋजु ही होती हैं। उन्हें जीव या पुद्गल की घुमावदार गति — एक दिशा से दूसरी दिशा में गमन करने की अपेक्षा से वक्रा कहा गया है। जब जीव और पुद्गल ऋजु गति करते-करते दूसरी श्रेणी में प्रवेश करते हैं तब उन्हें एक घुमाव लेना होता है इसलिए उस मार्ग को 'एकतोवका श्रेणी' कहा जाता

३. स्थानांगवृत्ति, पत्न ३०४ ।

४. तत्त्वार्थवार्तिक, पृष्ठ ५९३, ५९४ :

१. समवायांग, १७१२ ।

२. वही, १७।१ ।

है, जैसे—कोई जीव या पुद्गल नीचे लोक की पूर्व दिशा से च्युत होकर ऊंचे लोक की पश्चिम दिशा में जाता है तो पहले-पहल वह ऋजुगति के ढारा ऊंचे लोक की पूर्व दिशा में पहुंचता है—समश्रेणी गति करता है । वहां से वह पश्चिम दिशा की ओर जाने के लिए एक घुमाव लेता है।

३. द्वितोवका---जिस श्रेणी में दो घुमाव लेने पड़ते हैं उसे 'द्वितोवका' कहा जाता है। जब जीव ऊंचे लोक के अग्नि-कोण [पूर्य-दक्षिण] में मरकर तीचे लोक के वायव्य कोण [उत्तर-पश्चिम] में उत्पन्न होता है तब वह पहले समय में अग्नि-कोण से तिरछी-गति कर नैऋत कोण की ओर जाता है। दूसरे समय में बहां से तिरछा होकर वध्यव्य कोण की ओर जाता है । तीसरे समय में नीचे वायव्य कोण में जाता है । यह तीन समय की गति वसनाड़ी अथवा उसके बाहरी भाग में होती है । पुद्गल की गति भी इसी प्रकार होती है ।

४. एकतःखहा—जब स्थावर जीव तसनाड़ी के वायें पार्थ्व से उसमें प्रवेश कर उसके वायें या दाएँ किसी पार्श्व में दो या तीन घुमाव लेकर नियत स्थान में उत्पन्न होता है । उसके व्रसनाड़ी के बाहर का आकाश एक ओर से स्पृष्ट होता है है इसलिए इसे 'एकत.खहा' कहा जाता है । इसमें भी एकतोवका, द्वितोवका श्रेणी की भांति वक्र गति होती है किन्तु वसनाडी की अपेक्षा से इसका स्वरूप उनसे भिन्न है। पूर्गल की गति भी इसी प्रकार की होती है।

४. द्वितःखहा---जब स्थावर जीव द्वसनाड़ी के किसी एक पार्श्व से उसमें प्रवेश कर उसके बाह्यवर्ती दूसरे पार्श्व में दो या तीन घुमाव लेकर नियत स्थान में उत्पन्न होता है, उसके जसनाड़ी के बाहर का दोनों ओर का आकाश स्पृष्ट होता है इसलिए उसे 'द्वितःखहा' कहा जाता है । पूदगल की गति भी इसी प्रकार होती है ।

६. चक्रवाला—इस आकार में जीव की गति नहीं होती, केवल पूदगल की ही गति होती है।

७. अर्द्धचक्रवाला।

इन सात श्रेणियों का उल्लेख भगवती २४।३ और ३४।१ में भी मिलता है। ३४।१ में बताया गया है---ऋजु-आयत श्रेणी में उत्पन्न होने वाला जीव एक सामयिक विग्रहगति से उत्पन्न होता है। एकतोवका श्रेणी में उत्पन्न होने वाला जीव द्रि-सामयिक विग्रहगति से उत्पन्न होता है। द्वितोवका श्रेणी में उत्पन्न होने वाला जीव एक प्रतर में समश्रेणी में उत्पन्न होता है तो वह ति-सामयिक विव्रहगति करता है और यदि वह विश्वेणी में उत्पन्न होता है तो चतुःसामयिक विग्रहगति करता है ।

एक ओर से वक्र आदि आकारवाली प्रदेशों की पंक्तियां लोक के अन्त में स्थित प्रदेशों की अपेक्षा से हैं। इन सातों श्रेणियों की स्थापना इस प्रकार है----

| श्रेणो            |          | स्थापना    |
|-------------------|----------|------------|
| १, ऋजु-आयत        | ****     | — <u>—</u> |
| २. एकतोवका        |          |            |
| ३. द्वितोवका      |          |            |
| ४. एकत:खहा        |          | <b>~</b>   |
| ५. द्वित:खहा      | •        | <u> </u>   |
| ६. चन्नवाला       |          | 0          |
| ७. अर्द्धचक्रवाला | <u> </u> | С          |

#### ४८. विनय (सू० १३०)

विनय का एक अर्थ है—कर्म पुद्गलों का विनयन—विनाश करने वाला प्रयत्न । इस परिभाषा के अनुसार ज्ञान, दर्शन आदि को विनय कहा गया है, क्योंकि उनके द्वारा कर्म पुद्गलों का विनयन होता है । विनय का दूसरा अर्थ है—भक्ति-बहुमान आदि करना । इस परिभाषा के अनुसार ज्ञान-विनय का अर्थ है—ज्ञान की भक्ति-बहुमान करना । तपस्या का पूर्णांग एवं व्यवस्थित निरूपण औपपातिक में मिलता है । वहां ज्ञान-विनय के पांच, दर्शन-विनय के दो, चारित-विनय के पांच प्रकार बतलाए गए हैं।' संख्या की असमानता के कारण वे यहाँ निर्दिष्ट नहीं हैं।

१. बोवाइयं, सूत्र ¥०।

औपपातिक [सू०४०] में प्रशस्त और अप्रशस्त मन तथा वचन विनय के बारह-बारह प्रकार निर्दिष्ट हैं। किन्तु यहां संख्या नियमन के कारण उनके सात भेद प्रतिपादित हैं। कायविनय और लोकोपचार विनय के प्रकार दोनों में समान हैं।

EUU

#### ४९. प्रवचन-निन्हव (सू० १४०)

दीर्घकालीन परंपरा में विचारभेद होना अस्वाभाविक नहीं है। जैन परंपरा में भी ऐसा हुआ है। आमूलचूल विचार परिवर्तन होने पर कुछ साधुओं ने अस्य धमं को स्वीकार किया, उनका यहाँ उल्लेख नहीं है। यहां उन साधुओं का उल्लेख है जिनका किसी एक विषय में, चालू परंपरा के साथ, मतभेद हो गया और वे वर्तमान शासन से पृथक हो गए, किल्तु किसी अन्य धर्म को स्वीकार नहीं किया। इसलिए उन्हें अन्य धर्मी नहीं कहा गया, किल्तु जैन शासन के निन्हव [किसी एक विषय का अपलाप करने वाले] कहा गया है। इस प्रकार के निन्हव सात हुए हैं। इनमें से दो भगवान् महावीर की कैवल्यप्राप्ति के बाद हुए हैं और रोष पांच निर्वाण के बाद। इनका अस्तित्त-काल भगवान् महावीर के कैवल्य प्राप्ति के चौदह वर्ष से निर्वाण के बाद ६८४ वर्ष तक का है। यह विषय आगम-मंकलन काल में कल्पसूत्न से प्रस्तुत सूत्र में संक्रान्त हुआ है। उनका विवरण इस प्रकार है

 वहुरत—भगवान महावीर के कैवल्यप्राप्ति के चौदह वर्ष पश्चात् श्रावस्ती नगरी में बहुरतवाद की उत्पत्ति हुई। रेइसके प्ररूपक आचार्य जमाली थे।

्र जमालि कुंडपुर नगर के रहने वाले थे । उनकी माता का नाम सुदर्शना था । यह भगवान् महावोर की बड़ी बहिन थीं । जमाली का विवाह भगवान् की पुत्री प्रियदर्शना के साथ ट्रुआ ।ँ

वे पांच सौ पुरुषों के साथ भगवान् महावीर के पास दीक्षित हुए । उनके साथ-साथ उनकी पत्नी प्रियदर्शना भी हजार स्वियों के साथ दीक्षित हुई । जमाली ने ग्यारह अंग पढ़े । वे अनेक प्रकार की तपस्याओं से अपनी आत्मा को भावित कर विहार करने लगे ।

एक बार वे भगवान् के पास आये और उनसे अलग विहार करने की आज्ञा मांगी । भगवान् मौन रहे । वे भगवान् को दन्दना कर अपने पांच सौ निर्ग्रन्थों को साथ ले अलग विहार करने लगे ।

विहार करते-करते वे एकवार श्रावस्ती नगरी में पहुंचे। वहां तिन्दुक उद्यान के कोष्ठक चैत्य में ठहरे। तपस्या चालू थी। पारणा में वे अन्त-प्रान्त आहार का सेवन करते। उनका शरीर रोगान्नान्त हो गया। पित्तज्वर से उनका शरीर जलने लगा। वे बैठे रहने में असमर्थ थे। एक दिन घोरतम वेदना से पीड़ित होकर उन्होंने अपने श्रमण-निर्ग्रन्थों को बुलाकर कहा —श्वमणो ! विछौना करो। वे बिछौना करने लगे। पित्तज्वर की वेदना बढ़ने लगी। उन्हें एक-एक पल भारी लग रहा था। उन्होंने पूछा—विछौना कर लिया या किया जा रहा है। 'श्रमणों ने कहा – देवानुप्रिय ! विछौना किया नहीं, किया

- अावश्यकनिर्युक्ति, गाया ७८४ : णाणुप्पत्तीय दुवे, उप्पण्णा णिव्वुए सेसा ।
   २. बही, गाथा ७६३, ७९४ : चोद्दस सोलहसवासा, चोद्दस वीसुत्तरा य दोण्णिसया।
  - अद्वाक्षीसा य दुवे, पचेव सथा उ चोयाला॥ पंचसया चुलसीया
- ३. आवण्यकभाष्य, याथा १२४ : चउदस वासाणि तया जिणेण उप्पाडियस्स नाणस्सा । तो बहुरथाणदिट्ठी सावत्थीए समुष्पन्ना ।।
- ४. कुछ आचार्य यह भी मानते हैं कि ज्येष्ठा, सुंदर्शना, अनव-द्यांगी -- ये सभी नाम जमाली की पत्नी के हैं---अन्येतु व्याच-क्षते---ज्येष्ठा सुंदर्शना अनवद्यांगीति जमालिगृहिणी नामानि । (आवश्यक, मलयगिरिवृत्ति, पत्न ४०४ ।)
- ५. यहाँ आचार्य मलयगिरि ने घटनाकम और सिद्धान्त पक्ष का निरूषण किया है, वह मगवती सूत्र के निरूपण से भिग्न है। उनके अनुसार जमाली ने अपने श्रमणों से पूछा—'बिछौना किया या नहीं ? श्रमणों ने उत्तर दिया—'कर दिया।' जमालि उठा और उसने देखा कि विछौना अभी पूरा नहीं किया गया है। यह देख वह कुद्ध हो उठा। उसने सोचा—'कियमाण को इत कहना मिथ्या है। अर्द्ध संस्तृत संस्तारक (बिछौना) असंस्तृत ही है। उसे संस्तृत नहीं माना जा सकता।

(आवश्यक, मलयगिरिवृत्ति, पत्न ४०२ ।)

जा रहा है। यह सुन उनके मन में विचिकित्सा उत्पन्न हुई—भगवान् क्रियमाण को कृत कहते हैं, यह सिद्धान्त मिथ्या है। मैं प्रत्यक्ष देख रहा हूं कि विछौना किया जा रहा है, उसे कृत कैसे माना जा सकता है ? उन्होंने तात्कालिक घटना से प्राप्त अनुभव के आधार पर यह निश्चय किया—'कियमाण को कृत नहीं कहा जा सकता। जो सम्पन्न हो चुका है, उसे ही कृत कहा जा सकता है। कार्य की निष्पत्ति अंतिम क्षण में ही होती है, पहले-दूसरे आदि क्षणों में नहीं।' उन्होंने अपने निर्ग्रन्थों को बुलाकर कहा—भगवान महावीर कहते हैं.—

'जो चल्यमान है वह चलित है, जो उदीर्यमाण है, वह उदीरित है और जो निर्जीर्यमाण है वह निर्जीर्ण है । किन्तु मैं अपने अनुभव के आधार पर कहता हूं कि यह मिथ्या सिद्धान्त है । यह प्रत्यक्ष घटना है कि विछौना कियमाण है, किन्तु क्रत नहीं है । वह संस्तीर्यमाण है, किन्तु संस्तृत नहीं है ।'

कुछ निर्प्रन्थ उनकी बात से सहमत हुए और कुछ नहीं हुए । उस समय कुछ स्थविरों ने उन्हें समझाने का प्रयत्न किया, परन्तु उन्होंने स्थविरों का अभिमत नहीं माना । कुछ श्रमणों को जमाली के निरूपण में विश्वास हो गया । वे उनके पास रहे । कुछ श्रमणों को उनके निरूपण में विश्वास नहीं हुआ वे भगवान् महावीर के पास चले गए ।

साघ्वी प्रियदर्शना भी वहीं (श्रावस्ती में) कुंभकार ढंक के घर में ठहरी हुई थी। वह जमाली के दर्शनार्थ आई। जमाली ने अपनी सारी बात उसे कही। उसने पूर्व अनुराग के कारण जमाली की बात मान ली उसने आर्याओं को बुलाकर उन्हें जमाली का सिढान्त समझाया और कुंभकार को भी उससे अवगत किया। कुंभकार ने मन ही मन सोचा—साध्वी के मन में शंका उत्पन्न हो गई है, किन्तु मैं शंकित नहीं होऊंगा। उसने साध्वी से कहा – मैं इस सिढान्त का मर्म नहीं समझ सकता।

एक बार साध्वी प्रियदर्शना अपने स्थान पर स्वाध्याय—पौरुषी कर रही थी। ढंक ने एक अंगारा उस पर फेंका। साध्वी की संघाटी का एक कोना जल गया। साध्वी ने कहा —ढंक ! मेरी संघाटी क्यों जला दी ? तब ढंक ने कहा—'नहीं, संघाटी जली कहां है, वह जल रही है।' उसने विस्तार से 'क्रियमाण कृत' की बात समझाई। साध्वी प्रियदर्शना ने इसके मर्म को समझा और जमाली को समझाने गई। जमाली नहीं समझा, तब वह अपनी हजार साध्वियों तथा शेष साथुओं के साथ भगवान् की शरण में चली गई।

जमाली अकेले रह गए। वे चंपा नगरी में गए। भगवान् महावीर भी वहीं समवसृत थे। वे भगवान के समवसरण में गए और बोले— 'देवानुप्रिय! आपके बहुत सारे शिष्य असर्वज्ञदशा में गुरुकुल से अलग हुए हैं, वैसे मैं नहीं हुआ हूं। मै सर्वज्ञ होकर आपसे अलग हुआ हूं।' फिर कुछ प्रश्नोत्तर हुए। जमाली ने भगवान् की बातें सुनी, पर वे उन्हें अच्छी नहीं लगी। वे उठे और भगवान् से अलग चले गए और अन्त तक 'क्रियमाण कृत नहीं है'— इस सिद्धान्त का प्रचार करते रहे।'

बहुतरतवादी द्रव्य की निष्पत्ति में दीर्घकाल की अपेक्षा मानते हैं । वे कियमाण को कृत नहीं मानते किन्तु वस्तु के निष्पन्न होने पर ही उसका अस्तित्व स्वोकार करते है ।

२. जीवप्रादेशिक—भगवान् महावीर के कैवल्यप्राप्ति के सोलह वर्ष पश्चात् ऋषभपुर° में जीवप्रादेशिकवाद की उत्पत्ति हुई ।'

एक बार ग्रामानुग्राम विचरण करते हुए आचार्यवसु राजगृह नगर में आए और गुणग्नील चैत्य में ठहरे । वे चौदह-पूर्वी थे । उनके शिष्य का नाम तिष्यगुप्त था । वह उनसे आत्मप्रवाद-पूर्व पढ़ रहा था । उसमें भगवान् महावीर और गौतम का संवाद आया ।

गौतम ने पूछा—भगवन् ! क्या जीव के एक प्रदेश को जीव कहा जा सकता है ? भगवान्—नहीं !

- १. भगवती ६१३३; आवश्यक, मलयगिरिवृत्ति, पत्र ४०२-४०५।
- २. यह राजयृह का प्राचीन नाम था ।
  - (आवग्यकनिर्युनित दीपिका पद्म १¥३; ऋषभपुरं राजगृहस्याद्याह्ना)

३. आवश्यक भाष्यगाथा, ९२७

सोलसवासाणि तया जिणेग उष्पाडियस्स नास्णस्स । जीवपर्णसिअदिट्ठी उसभपुरम्भी समुष्पन्ना ॥ गौतम-भगवन् ! क्या दो, तीन वावत् संख्यात् प्रदेश को जीव कहा जा सकता है ? भगवान्---'नहीं । अखंड चेतन द्रव्य में एक प्रदेशन्यून को भी जीव नहीं कहा जा सकता है ।'

यह सुन तिष्यगुप्त का मन शंकित हो गया । उसने कहा—'अंतिम प्रदेश के बिना शेष प्रदेश जीव नहीं है, इसलिए अंतिम प्रदेश ही जीव है।' गुरु ने उसे समझाया, परन्तु उसने अपना आग्रह नहीं छोड़ा, तब उसे संघ से अलग कर दिया।

अब तिष्यगुप्त अपनी वात का प्रचार करते हुए अनेक गांवों-नगरों में गये। अनेक व्यक्तियों को अपनी बात सम-झाई। एक बार वे आलमकल्पा नगरो में आये और अंवसालवन में ठहरे। उस नगर में मित्नश्री नामका श्रमणोपासक रहता था। वह तथा दूसरे श्रावक धर्नोपदेश सुनने आए। तिष्यगुप्त ने अपनी मान्यता का प्रतिपादन किया। मित्नश्री ने जान लिया कि ये मिथ्या प्ररूपण कर रहे हैं। फिर भी वह प्रतिदिन प्रवचन सुनने आता रहा। एक दिन उसके घर में जीमनवार था। उसने तिष्यगुप्त को घर आने का निमन्त्रण दिया। तिष्यगुप्त भिक्षा के लिए गये, तव मित्नश्री ने अनेक प्रकार के खाद्य उनके सामने प्रस्तुत किए और प्रत्येक पदार्थ का एक-एक छोटा टुकड़ा उन्हें देने लगा। इसी प्रकार चावल का एक-एक दाना, घास का एक-एक तिनका और वस्त्र का एक-एक तार उन्हें दिया। तिष्यगुप्त ने मन ही मन सोचा कि यह अन्य सामग्री मुझे बाद में देगा। किन्तु इतना देने पर मित्रश्री तिष्यगुप्त के चरणों में वन्दन कर बोला—'अहो मैं धन्य हूं, क्रुतपुण्य हूं कि आप जैसे गुरुवनों का मेरे घर पादार्पण हुआ है।' इतना सुनते ही तिष्यगुप्त को कोघ आ गया और वे बोले- -'तुमने मेरा तिरस्कार किया है।' मिन्नश्री बोला—'नहीं, मैं भला आपका तिरस्कार क्यों करता? मैंने आपके सिद्धान्त के अनुसार ही आपकी मिक्षा दी है, भगवान् महावीर के सिद्धान्त के अनुसार नहीं। आप अंतिम प्रदेश को ही वास्तविक मानते हैं, दूसरे प्रदेशों को नहीं। बतः मैंने प्रत्येक पदार्थ का अंतिम भाग आपको दिया है, केष नहीं।'

तिष्यगुप्त समझ गए । उन्होंने कहा—'आर्य ! इस विषय में मैं तुम्हारा अनुशासन चाहता हूं ।' मिन्नश्री ने उन्हें समझा कर मूल विधि से भिक्षा दी ।

तिष्ययुप्त सिद्धान्त के मर्म को समझ कर पुन. भगवान् के शासन में सम्मिलित हो गए।

जीव के असंख्य प्रदेश हैं । किन्तु जीव प्रादेशिक मतानुसारी जीव के चरम प्रदेश को ही जीव मानते हैं, शेष प्रदेशों को नहीं ।

३. अव्यक्तिक—भगवान् महावीर के निर्वाण के २१४ वर्ष पश्चात् श्वेतबिका नगरी में अव्यक्तवाद की उत्पत्ति हुई ।ै इसके प्रवर्तक आचार्य आषाढ़ के शिष्य थे ।

क्ष्वेतबिका नगरी **के** पोसाल उद्यान में आचार्य आषाढ़ ठहरे हुए थे। वे अपने शिष्यों को योगाभ्यास कराते थे। उस गण में एकमाल वे ही वाचनाचार्य थे।

एक बार आचार्य आषाढ़ को हृदयशूल उत्पन्न हुआ और वे उसी रोग से मर गए। मर कर वे सौधर्म कल्प के नलिनीगुल्म विमान में उत्पन्न हुए। उन्होंने अवधिज्ञान से अपने मृत शरीर को देखा और देखा कि उनके शिष्य आगाढ योग में लीन हैं तथा उन्हें आचार्य की मृत्यु की जानकारी भी नहीं है। तब देवरूप में आचार्य आषाढ नीचे आए और पुन: उन्होंने अपने मृत शरीर में प्रवेश कर दिया। तत् पश्चात् उन्होंने अपने शिष्यों को जागृत कर कहा- - वैरान्निक करो।' शिष्यों ने वैसा ही किया। जब उनकी योग-साधना का कम पुरा हुआ तब आचार्य आषाढ देवरूप में प्रकट होकर बोले — 'श्रमणो ! मुझे क्षमा करें। मैंने असंयती होते हुए भी संयतात्माओं से बंदना करवाई है।' अपनी मृत्यु की तारी बात बता बे अपने स्थान पर चले गए।

अमणों को संदेह हो गया कि कौन जाने कौन साधु है और कौन देव ? निश्चयपूर्वक कुछ नहीं कहा जा सकता । सभी चीजें अव्यक्त हैं । उनका मन सन्देह में डोलने लगा । अन्य स्थविरों ने उन्हें समझ।या, पर वे नहीं समझे । उन्हें नंघ से अलग कर दिया ।

आवश्यक, मलयगिरिवृत्ति, पत्न ४०१, ४०६।

२. वावम्यकभाष्य, गाथा १२६ :

चउदस दो वाससया तइया सिद्धि गयरस वोरस्स । अञ्चलगाण दिट्ठी सेअविआए सम्प्यन्ता ।।

एक बार वे अमण विहार करते हुए राजगृह में आए। वहां मौर्यवंशी राजा बलभद्र श्रमणोपासक था। उसने श्रमणों के आगमन तथा उनके दर्शन की बात सुनी। उसने अपने चार पुरुषों को बुलाकर कहा — 'जाओ, उन श्रमणों को यहां ले आओ।' वे गए और श्रमणों को ले आए। राजा ने कहा — 'इन सभी श्रमणों के कोड़े मारो।' चार पुरुष यए और हाश्री को मारने के कोड़े ले आए। साधुओं ने कहा — 'राजन् ! हम तो जानते थे कि तुम श्रावक हो' तुम हमें मरवाओगे ?' राजा ने कहा — 'तुम चोर हो या चारक हो या गुप्तचर हां ? यह कौन जानता है ?' उन्होंने कहा — हम साधु हैं। राजा बोला — 'तुम श्रमण हो या चारक तथा मैं ही श्रावक हूं या नहीं — यह निश्चयपूर्वक कौन कह सकता है ?' इस घटना से वे सब नमझ गए। उन्हें अपने अज्ञान पर खेद हुआ। उन्होंने अपनी भ्रांति का निराकरण कर सत्य को पहचान लिया। राजा ने क्षमा-याचना करते हुए कहा — 'श्रमणो ! मैंने आपको प्रतिवोध देने के लिए ऐसा किया था। आप क्षमा करें' 1'

अव्यक्तवाद को माननेवालों का कथन है कि किसी भी वस्तु के विषय में निश्चयपूर्वक कुछ भी नहीं कहा जा सकता । सब कुछ अनिश्चित है, अव्यक्त है ।

अव्यक्तवाद मत का प्रवर्तन आचार्य आषाढ ने नहीं किया था। इसके प्रवर्तक थे उनके शिष्य। किन्तु इस मत के प्रवर्तन में आचार्य आषाढ का देवरूप निमिक्त बना था अतः उन्हें इस मत का आचार्य मान लिया गया। इसका दूसरा कारण यह भी हो सकता है कि आचार्य आषाढ के शिष्यों ने अव्यक्तवाद का प्रतिपादन किया। जिस समय यह घटना लिखी गई उस समय उनके शिष्यों के नाम का परिचय न रहा हो, अतः सांकेतिक रूप में अभेदोपचार की दृष्टि से आचार्य आषाढ को ही उस मत का प्रवर्तक बतलाया गया। इस प्रश्न के एक पहलू पर अभयदेवसूरि ने विमर्ण प्रस्तुत किया है। उनके अनुसार आचार्य आषाढ अव्यक्त मत को संस्थापित करने वाले श्रमणों के आचार्य थे। इसीलिए उन्हें अव्यक्तवाद के आचार्य के रूप में उल्लिखित किया गया है।

४. समुच्छेदिक—भगवान महावीर के निर्वाण के २२० वर्ष पश्चात् मिथिला पुरी में समुच्छेदवाद की उत्पत्ति हुई।' इसके प्रवर्तक आचार्य अश्वमित्र थे ।

एक बार मिथिलानगरी के लक्ष्मीगृह चैत्य में आचार्य महागिरि ठहरे हुए थे। उनके शिष्य का नाम कोण्डिन्य और प्रशिष्य का नाम अश्वमिद्र था। वह दसवें अनुप्रवाद (विद्यानुप्रवाद) पूर्व के नैपुणिक वस्तु (अध्याय) का अध्ययन कर रहा था। उसमें छिन्नछेदनय के अनुसार एक आलापक यह था कि पहले समय में उत्पन्न सभी नारक विच्छिन्न हो जाएँगे, दूसरे-तीसरे समय में उत्पन्न नैरयिक भी विच्छिन्न हो जाएँगे। इस प्रकार सभी जीव विच्छिन्न हो जाएँगे। इस पर्यायवाद के प्रकरण को सुनकर अश्वमित्र का मन शंकायुक्त हो गया। उसने सोचा, यदिवर्तमान समय में उत्पन्न सभी जीव विच्छिन्न हो जायेंगे तो सुक्रुत और दुष्क्रुत कर्मों का वेदन कौन करेगा? क्योंकि उत्पन्न होने के अन्तर ही सबकी मृत्यु हो जाती है।

गुरु ने कहा--- 'वत्स । ऋजुसूत नय के अभिप्राय से ऐसा कहा गया है, सभी नयों की अपेक्षा से नहीं । निर्ग्रत्थ प्रव-चन सर्वनयसापेक्ष होता है । अतः शंका मत कर । वस्तु में अनन्त धर्म होते हैं । एक पर्याय के विनाश से वस्तु का सर्वथा नाश नहीं होता, आदि-आदि । ' आचार्य के बहुत समझाने पर भी वह नहीं समझा । तब आचार्य ने उसे संघ से अलग कर दिया ।

एक बार बह समुच्छेदवाद का निरूपण करता हुआ कंपिस्लपुर में आया । वहां खंडरक्षा नाम के श्रावक थे । वे सभी शुल्कपाल (चुंगी अधिकारी)थे । उन्होंने उसे पकड़कर पीटा । उसने कहा—'मैंने तो सुना था कि तुम सब श्रावक हो । श्रावक होते हुए भी तुम साधुओं को पीटते हो ? यह उचित नहीं है ।'

श्रावकों ने उत्तर देते हुए कहा—'आपके मत के अनुसार वे श्रावक विच्छिन्न हो गए और जो प्रव्रजित हुए थे वे भी ब्युच्छिन्न हो गए । न हम श्रावक हैं और न आप साबु । आप कोई चोर हैं ।'

यह सुन उसने कहा---'मुझे मत पीटो, मैं समझ गया।' वह इस घटना से प्रतिबुद्ध हो संघ में सम्मिलित हो गया।

सोऽमञ्यक्तमतधर्माचार्यो, न चायं तन्मतप्ररूपकरदेन किन्तु प्रागवस्यायामिति । ३. आवश्यकभाष्य, गाया १३९:

वोसा दो वाससया तइया सिद्धि गयस्स वीरस्स । सामुच्छेइअदिट्टी, मिहिलपुरोए समुप्पन्ना ॥ ४. आवश्यक, मलयगिरिवृत्ति, पत्न ४०६, ४०६ ।

१. आवश्यक, मलयगिरिवृत्ति, पत ४०६, ४०७।

२. स्यानांगवृत्ति, पत्न ३८९ :

समुच्छेदवादी प्रत्येक पदार्थ का संपूर्ण विनाश मानते हैं वे एकान्त समुच्छेद का निरूपण करते हैं ।

 द्वैक्रिय—भगवान् महावीर के निर्वाण के २२द वर्ष पक्ष्चात् उल्लुकातीर नगर में द्विक्रियावाद की उत्पत्तिहुई ।' इसके प्रबर्तक आचार्य गंग थे।

प्राचीन काल में उल्लुका नदी के एक किनारे खेड़ा था और दूसरे किनारे उल्लुकातीर नाम का नगर था। वहां आचार्य महागिरी के शिष्य आचार्य धनगुप्त रहते थे। उनके शिष्य का नाम गंग था। दे भी आचार्य थे। दे उल्लुका नदी के इस ओर खेड़े में वास करते थे। एक बार दे शरद् ऋतु में अपने आचार्य को वंदना करने निकले। मार्ग में उल्लुका नदी के इस ओर खेड़े में वास करते थे। एक बार दे शरद् ऋतु में अपने आचार्य को वंदना करने निकले। मार्ग में उल्लुका नदी बी। दे नदी में उतरे। दे गंजे थे। ऊपर सूरज तप रहा था। नीचे पानी की ठंडक थी। उन्हें नदी पार करते समय सिर को सूर्य की गर्मी और पैरों को नदी की ठंडक का अनुभव हो रहा था। उन्होंने सोचा- 'आगमों में ऐसा कहा है कि एक समय में एक ही किया का वेदन होता है, दो का नहीं। किन्तु मुझे प्रत्यक्षतः एक साथ दो कियाओं का वेदन हो रहा है।' वे अपने आचार्य के पास पहुंचे और अपना अनुभव उन्हें सुनाया। युरु ने कहा---'दरस ! वास्तव में एक समय में एक ही किया का वेदन होता है, दो का नहीं। मन का कम बहुत सूक्ष्म है, अतः हमें उसकी पृथक्ता का पता नहीं लगता।' युरु के समझाने पर भी दे नहीं समझे, तब उन्हें संघ से अलग कर दिया।

अब आचार्य गंग संघ से अलग होकर अकेले विहरण करने लगे। एक बार वे राजगृह नगर में आए। वहां महातपः-तीरप्रभ नामका एक झरना था। वहां मणिनाग नामक नाग का चैत्य था। आचार्य गंग उस चैत्य में ठहरे। धर्म-प्रवचन सुनने के लिए पर्षद् जुड़ी। आचार्य गंग ने अपने ढैंकियवाद के मत का प्रतिपादन किया। तब मणिनाग ने उस परिषद् में कहा---अरे टुब्ट शिब्य! तू अप्रज्ञापनीय का प्रज्ञापन क्यों कर रहा है ? इसी स्थान पर एक बार भगवान् ने एक समय में एक ही किया के वेदन की बात का प्रतिपादन किया था। तू क्या उनसे अधिक ज्ञानी है ?अपनी विपरीत प्ररूपणा को छोड़ा. अन्यथा तेरा कल्याण नहीं होगा। मणिनाग की बात सुन आचार्य गंग के मन में प्रकम्पन पैदा हुआ और उन्होंने सोचा कि मैंने यह ठीक नहीं किया। वे अपने गुरु के पास आए और प्रायश्चित्त ले संघ में सम्मिलित हो गए।

द्वैकियवादी एक ही क्षण में एक साथ दो कियाओं का अनुवेदन मानते हैं ।

६. द्वैराशिक—भगवान् महावीर के निर्वाण के ४४४ वर्ष पश्चात् अंतरंजिका नगरी में द्वैराशिक मत का प्रवर्तन हुआ ।' इसके प्रवर्तक आचार्य रोहगुप्त (यडूलुक) थे।

प्राचीन काल में अंतरंजिका नाम की नगरी थी। वहाँ के राजा का नाम बलश्री था। वहां भूतगुह नाम का एक चैत्य था। एक बार आचार्य श्रीगुप्त वहाँ ठहरे हुए थे। उनके संसारपक्षीय भानेज रोहगुप्त उनका शिष्य था। एक बार वह दूसरे गांव से आचार्य को वंदना करने आ रहा था। वहाँ एक परिव्राजक रहता था। उसका नाम था पोट्ट शाल। वह अपने पेट को लोहे की पट्टी से बांध कर, जंबू वृक्ष की एक टहनी को हाथ में ले घूमता था। किसी के पूछने पर वह कहता—'ज्ञान के भार से मेरा पेट फट न जाए इसलिए मैं अपने पेट को लोहे की पट्टियों से बांधे रहता हूं तथा इस समूचे जम्बूद्वीप में मेरा प्रतिवाद करने वाला कोई नहीं, अत: जम्बू वृक्ष की शाखा को हाथ में ले घूमता हूं।' वह सभी धार्मिकों को वाद के लिए चुनौती दे रहा था। सारे गांव में चुनौती का पटह फेरा। रोहगुप्त ने उसकी चुनौती स्वीकार कर आचार्य को सारी बात सुनाई। आचार्य ने कहा---वत्स ! तूने ठीक नहीं किया। वह परिव्राजक अनेक विद्याओं का ज्ञाता है। इस दृष्टि से वह नुझसे बलवान् है। वह सात विद्याओं में पारंगत है---

- आवश्यकभाष्य, गाथा १३३ :
  - अट्ठावीसा दो वाससया तइया सिद्धिगयस्स वीरस्स।
  - दो किरियाणं दिट्ठी उल्लुगतीरे समुष्पन्ना ॥ ()
- २. (क) आवध्यक, मलयगिरि वृत्ति, पत्न ४०६, ४९०।
   (ख) विशेषआवश्यकमाष्य गाया २४५०:
   मणिनासेणारद्वो भयोववत्तिपडिवोहितोवोत्तुं।
   इच्छामो गुरुमूलं गंतूण ततो पडिक्कांतो॥

३. आवश्यकभाष्य, गाथा ९३५ : पंच सया चोयाला तइया सिद्धि गयस्स वीरस्स । पुरिमंतरंजियाए तेरासियदिट्रि उप्पन्ना ॥

स्थान ७ : टि० ४६

१. वृश्चिकविद्या

३. मूषकविद्या ५. वराहीविद्या ७. पोताकीविद्या

२. सर्पविद्या

४. सुगीविद्या

६. काकविद्या रोहगुप्त ने यह सूना। वह अवाक् रह गया। कुछ क्षणों के बाद वह बोला—'गुरुदेव ! अब क्या किया जाए ? क्या मैं कहीं भाग जाऊं ?' आचार्थ ने कहा--- 'वत्स! भय मत खा। मैं तुझे इन विद्याओं की प्रतिपक्षी सात विद्याएं सिखा देता हूं । तू आवश्यकतावश उनका प्रयोग करना ।' रोहगुप्त अत्यन्त प्रसन्न हो गया । आचार्य ने सात विद्याएं उसे सिखाई----

|                   | <b>N</b>  |
|-------------------|-----------|
| १. मायूरी         | ५. सिंही  |
| २. <b>न</b> ाकुली | ६. उलूकी  |
| ३. विडाली         | ७. उलावकी |
|                   |           |

४. व्याघ्री

आचार्य ने रजोहरण को मंत्रित कर रोहगुप्त को देते हुए कहा—-'वस्स ! इन सात विद्याओं से तू उस परिव्राजक को पराजित कर सकेगा। यदि इन विद्याओं के अतिरिक्त किसी दूसरी विद्या की आवश्यकता पड़े तो तू इस रजोहरण को घुमाना । तू अजेय होगा, तुझे तब कोई पराजित नहीं कर सकेगा । इन्द्र भी तुझे जीत ने में समर्थ नहीं हो सकेगा ।'

रोहगुप्त गुरु का आशीर्वाद ले राजसभा में गया। राजा बलश्री के समक्ष वाद करने का निश्चय कर परिवाजक पोट्रशाल को दूला भेजा । दोनों वाद के लिए प्रस्तूत हुए । परिव्राजक ने अपने पक्ष की स्थापना करते हुए कहा —राशि दो हैं—जीव राशि और अजीव राशि । रोहगुप्त ने जीव, अजीव और नोजीव इन तीन राशियों की स्थापना करते हुए कहा— परिवाजक का कथन मिथ्या है । विश्व में प्रत्यक्षत: तीन राशियाँ उपलब्ध होती हैं । नारक, तिर्यञ्च, मनुष्य आदि जीव हैं । घट, पट आदि अजीव हैं और छुछुंदर की कटी हुई पूंछ नोजीव है आदि-आदि । इस प्रकार अनेक युक्तियों के द्वारा रोहगुप्त ने परिव्राजक को निरुत्तर कर दिया ।

अपनी पराजय देख परिव्राजक अत्यन्त ऋुढ़ हो एक-एक कर सभी विद्याओं का प्रयोग करने लगा। रोहगुप्त सावधान था ही, उसने भी वारी-बारी से उन विद्याओं की प्रतिपक्षी विद्याओं का प्रयोग कर उनको विफल बना दिया। परिव्राजक ने जब देखा कि उसकी सभी विद्याएँ विफल हो रही हैं, तब उसने अन्तिम अस्त्र के रूप में गर्दभी विद्या का प्रयोग किया। रोहगूप्त ने भी अपने आचार्य द्वारा प्रदत्त अभिमंत्रित रजोहरण का प्रयोग कर उसे भी विफल कर डाला। सभी सभासदों ने परिव्राजक को पराजित घोषित कर उसका तिरस्कार किया ।

विजय प्राप्त कर रोहगृप्त आचार्य के पास आया और सारी घटना ज्यों की त्यों उन्हें मुनाई। आचार्य ने कहा---शिष्य ! तूने असत्य प्ररूपणा कैसे की ? तूने क्यों नहीं कहा कि राशि तीन नहीं हैं ?

रोहगुप्त बोला—भगवन् ! मैं उसकी प्रज्ञा को नीचा दिखाना चाहता था । अतः मैंने ऐसी प्ररूपणा कर उसको सिद्ध भी किया है।

आचार्य ने कहा—अभी समय है। जा और अपनी भुल स्वीकार कर आ !

रोहगूप्त अपनी भूल स्वीकार करने के लिए तैयार न हुआ और अन्त में आचार्य से कहा ---यदि मैंने तीन राण्नि की स्थापना की है तो उसमें दोष ही क्या है ? उसने अपनी बात को विविध प्रकार से सिद्ध करने का प्रवत्न किया। आचार्य ने अनेक युक्तियों से तीन राशि के मत का खंडन कर उसे सही तत्त्व पहचानने के लिए प्रेरित किया, परन्त सब व्यर्थ । अन्त में आचार्य ने सोचा—यह स्वयं नष्ट होकर अनेक दूसरे व्यक्तियों को भी भ्रान्त करेगा । अच्छा है कि मैं लोगों के समक्ष राजसभा में इसका निग्नह करूं। ऐसा करने से लोगों का इस पर विश्वास नहीं रहेगा और मिथ्या तत्त्व का प्रचार भी रुक जायगा ।

आवार्थ राजसभा में गए और महाराज वलश्री से कहा---'राजन् ! मेरे शिष्य रोहगूप्त ने सिद्धान्त के विपरीत तथ्य की स्थापना की है। हम जैन दो ही राशि स्वीकार करते हैं, किन्तु वह आग्रहवश इसको स्वीकार नहीं कर रहा है। आप उसको राजसभा में बुलाएं और मैं जो चर्चा करूं, वह आप सुनें।' राजा ने आचार्य की वात मान ली।

चर्चा प्रारंभ हई। छह मास बीत गए। एक दिन राजा ने आचार्य से कहा ---इतना समय बीत गया। मेरे राज्य का सारा कार्य अव्यवस्थित हो रहा है। यह वाद कव तक चलेगा ? आचार्य ने कहा--- 'राजन् ! मैंने जानबूझकर इतना समय बिताया है। आज मैं उसका निग्रह करूंगा।'

दूसरे दिन प्रातः वाद प्रारम्भ हुआ । आचार्यं ने कहा—यदि तीन राशि वाली दात सही है तो कुत्रिकापण में चर्ले । वहाँ सभी वस्तुएं उपलब्ध होती हैं ।

राजा को साथ लेकर सभी कुव्रिकापण में गए और वहां के अधिकारी से कहा—'हमें जीव, अजीव और नोजी<sup></sup> ये पदार्थ दो ।' वहाँ के अधिकारी देव ने जीव और अजीव ला दिए और कहा—नोजीव की श्रेणि का कोई पदार्थ विश्व में है ही नहीं । राजा को आचार्य के कथन की यथार्थता प्रतीत टुई ।

इस प्रकार आचार्य ने १४४ प्रक्नो' ढ़ारा रोहगुप्त का निभ्रह कर उसे पराजित किया । राजा ने आचार्य श्रीगुप्त का बहुत सम्मान किया और सभी पार्षदों ने रोहगुप्त का तिरस्कार कर उसे राजसभा से निष्काषित कर भगा दिया । राजा ने उसे अपने देश से निकल जाने का आदेश दिया और सारे नगर में जैन शासन के विजय की थोषणा करवाई ।

रोहगुप्त मेरा भानजा है, उसने मेरे साथ इतनी प्रत्यनीकता वरती है। वह मेरे साथ रहने के योग्य नहीं है। आचार्य के मन में कोध उभर आया और उन्होंने उसके सिर पर 'खेल-मल्लक' (इलेब्म पाव) फेंका, उससे रोहगुप्त का सारा जरीर राख से भर गया और वह अपने आग्रह के लिए संघ से पृथक् हो गया।

रोहगुप्त ने अपनी मति से तत्त्वों का निरूपण किया और वैशेषिक मत की प्ररूपणा की । उसके अनेक शिष्यों ने अपनी मेधा शक्ति से उन तत्त्वों को आगे बढ़ाकर उसको प्रसिद्ध किया । <sup>3</sup>

७ अवडिक—भगवान् महावीर के निर्वाण के ५८४ वर्ष पश्चात् दणपुर नगर में अबढिक मत का प्रारम्भ हुआ । इसके प्रवर्त्तक थे आचार्य गोष्ठामाहिल ।ै

उस समय दसपुर नाम का नगर था। वहाँ राजकुल से सम्मानित ब्राह्मणपुत आर्थरक्षित रहता था। उसने अपने पिता से पढ़ना प्रारम्भ किया। पिता का सारा ज्ञान जब वह पढ़ चुका तब विशेष अध्ययन के लिए पाटलिपुत्न नगर में गया और वहाँ चारों वेद, उनके अंग और उपांग तथा अन्य अनेक विद्याओं को सीखकर घर लौटा। माता के द्वारा प्रेरित होकर उसने जैन आचार्य तोसलिपुत्न से भागवती दीक्षा ग्रहण कर दृष्टिवाद का अध्ययन प्रारम्भ किया और तदनन्तर आर्य वज्ज के पास नौ पूर्वों का अध्ययन सम्पन्न कर दसवें पूर्व के चौवीस यविक ग्रहण किए।

आचार्य आर्यरक्षित के तीन प्रमुख शिष्य थे----दुर्वलिकापुष्यमित्न, फल्गुरक्षित और गोष्ठामाहिल । उन्होंने अन्तिम समय में दुर्बलिकापुष्यमित्र को गण का भार सौंपा।

एक बार आचार्य टुर्बलिकापुष्यमित अर्थ की वाचना दे रहे थे। उनके जाने के वाद विध्य उस वाचना का अनु-भाषण कर रहा था। गोष्ठामाहिल उसे सुन रहा था। उस समय आठवें कर्मववाद पूर्व के अंतर्यत कर्म का विवेचन चल रहा था। उसमें एक प्रथन यह था कि जीव के साथ कर्मों का यंव किस प्रकार होता है ? उसके समाधान में कहा गया था कि कर्म का बंध तीन प्रकार से होता है---

| ٩. | आवण्यकनिर्युक्तिदी | पिका में १४४ प्रश्नों का विवरण इस         |
|----|--------------------|-------------------------------------------|
|    | प्रकार प्राप्त है  |                                           |
|    | वैशेषिक षट्        | पदार्थं का निरूपण करते हैं                |
|    | १. द्रव्य          | ४. सामान्य                                |
|    | २. गुग             | ५. विक्षेप                                |
|    | ३. कर्म            | ६. समवाय                                  |
|    | द्रव्या के नी ध    | मेद हैंपृथ्वी, जल, अग्नि, वाय्, आकाश,     |
|    | काल, दिक्, मन अँ   | रि आत्मा।                                 |
|    | गुण में सतर        | ह भेद हैं—रूप, रस, गंध, स्पर्श, संख्या,   |
|    | परिमाण, पृथवत्व,   | संयोग, विभाग, परत्व, अपरत्व, बुद्धि, सुख, |
|    |                    |                                           |

दुःख, इच्छा, द्वेष और प्रयत्न । कर्म के पाँच भेद हैं----उत्क्षेपण, अवक्षेपण प्रसारण,

आकंचन और गमन 🗄

सत्ता के पाँच भेद हैं—सत्ता, सामान्य, सामान्यविशेष. विशेष और समवाय ≀

इन भेदों का योग ( < + 9७-- ४ + ४) = ३६ होता है । इनको पृथ्वो, अपृथ्वी, नो पृथ्वी, नो अपृथ्वी - इन चार विकल्पों से मुणित करने पर ३६ × ४ = १४४ भेद प्राप्त होते हैं ।

अखार्यने इसी प्रकार के १४४ प्रश्नों द्वारा रोहगुप्त को निस्तर कर उसका निग्रह किया। (आवश्यकनिर्युक्ति दीपिका पत ९४४, ९४६)

२. आवश्यक, मलयगिरिवृत्ति पत्न ४११-४११

३. आवश्यकभाष्य, गाया १४१ :

पंचसया चूलसीआ तइया सिद्धि गयस्स वोरस्स । अवद्धिगाण दिट्ठि दसपुरन्यरे समुप्पन्ना ॥ १. स्पृष्ट—कुछ कर्म जीव प्रदेशों के साथ स्पर्श मात्न करते हैं और कालाग्तर में स्थिति का परिपाक होने पर उनसे विलय हो जाते हैं । जैसे—सूखी भीत पर फेंकी गई रेत भींत का स्पर्श मात्न कर नीचे गिर जाती है ।

२ स्पृष्टबद्ध — कुछ कर्म जीव-प्रदेशों का स्पर्श कर बढ़ होते हैं और वे भी कालान्तर में विलग हो जाते हैं । जैसे — गीली भींत पर फेंकी गई रेत, कुछ चिपक जाती है और कुछ नीचे मिर जाती है ।

 स्पृष्टवद्ध निकाचित—कुछ कर्म जीव-प्रदेशों के साथ गाढ़ रूप में बंध प्राप्त करते हैं। वे भी कालान्तर में विलग हो जाते हैं।'

यह प्रतिपादन सुनकर गोष्ठामाहिल का मन विचिकित्सा से भर गया। उसने कहा —कर्म को जीव के साथ वढ़ मानने से मोक्ष का अभाव हो जाएगा, कोई भी प्राणी मोक्ष नहीं जा सकेगा। अतः सही सिद्धान्त यही <u>है</u> कि कर्म जीव के साथ स्पृष्ट होते हैं, बढ़ नहीं, क्योंकि कालान्तर में वे वियुक्त होते हैं। जो वियुक्त होता है, वह एकात्मक से बढ़ नहीं हो सकता। उसने अपनी शंका विष्य के समक्ष रखी। विध्य ने बताया कि आचार्य ने इसी प्रकार का अर्थ बत.या है।

गोष्ठामाहिल के गले यह बात नहीं उतरी । वह मौन रहा । एक बार नौवें पूर्व की वाचना चल रही थी । उसमें साधुओं के प्रत्याख्यान का वर्णन आया । उसका प्रतिपाद्य था कि यथाशक्ति और यथाकाल प्रत्याख्यान करना चाहिए । गोष्ठामाहिल ने सोचा—अपरिमाण प्रत्याख्यान ही श्रेयस्कर होता है, परिमाण प्रत्याख्यान में वांछा का दोष उत्पन्त होता है। एक व्यक्ति परिमाण प्रत्याख्यान के अनुसार पौरुषी, उपवास आदि करता है, किन्तु पौरुषी या उपवास का कालमान पूर्ण होते ही उसमें खाने-पीने की आशा तीव्र हो जाती है । अत: यह सदोष है । यह सोचकर वह विघ्य के पास गया और अपने विचार उनके समक्ष रखे । विंघ्य ने उसे सुना-अनसुना कर, उसकी उपेक्षा की । तब गोष्ठामाहिल ने आचार्य दुर्वलिकापुष्यमित्र के पास जाकर अपने विचार व्यक्त किए । आचार्य ने कहा—अपरिमाण का अर्थ क्या है ? क्या इसका अर्थ यावत् शक्ति है या भविष्यत् काल है ? यदि यावत् शक्ति अर्थ को स्वीकार किया जाए तो वह हमारे मन्तब्य का ही स्वीकार होगा और यदि दूसरा अर्थ लिया जाए तो जो व्यक्ति यहाँ से मर कर देवरूप में उत्पन्न होते हैं, उनमें सभी वर्तो के भंग का प्रसंग आ जाता है। अतः अपरिमित प्रत्याख्यान का सिद्धान्त अयथार्थ है। गोष्ठामाहिल को उसमें भी श्रद्धा नहीं हुई और वह विप्रतिपन्न हो गया। आचार्यने उसे समझाया। अपने आग्रह को छोड़ना उसके लिए संभव नहीं था। वह और आग्रह करने लगा। दूसरे गच्छों के स्थविरों को इसी विषय में पूछा। उन्होंने कहा—'आचार्य ने जो अर्थ दिया है, वह सही है।' गोष्ठामाहिल ने कहा—आप नहीं जानते । मैंने जैसा कहा है, वैसे ही तीर्थंकरों ने भी कहा है । स्थविरों ने पुन: कहा— 'आर्य! तुम नहीं जानते, तीर्थंकरों की आशातना मत करो।' परन्तु गोष्ठामाहिल अपने आग्रह पर दृढ़ रहा। तब स्यविरों ने सारे संघ को एकव्रित किया । समूचे संघ ने देवता के लिए कायोत्सर्ग किया । देवता उपस्थित होकर वोजा— कहो, क्या आदेश है ? संघ ने कहा----तीर्थंकर के पास जाओ और यह पूछो कि जो गोब्टामाहिल कह रहा है वह सत्य है या दुर्बेलिकापुष्यमित्न आदि संघ का कथन सत्य है ?े देवता ने कहा—'मुझ पर अनुग्रह करें तथा मेरे गमन में कोई प्रतिघात न हो इसलिए आप सब कायोत्सर्ग करें।' सारा संघ कायोत्सर्ग में स्थित हुआ । देवता गया और भगवान तीर्थंकर से पुछक्रर लौटा। उसने कहा—'संघ जो कह रहा है वह सत्य है; गोष्ठामाहिल का कथन मिथ्या है।' देवता का कथन सूनकर सब प्रसन्न हुए ।

गोष्ठामाहिल ने कहा--इस बेचारे में कौन सी शक्ति है कि यह तीर्थंकर के पास जाकर कुछ पुछे ?

लोगों ने उसे समझाया,पर वह नहीं माना । अग्त में पुष्वमित्न उसके साथ आकर वोले—आर्य ! तुम इस सिद्धान्त पर पुर्नीवचार करो, अन्यथा तुम संघ में नहीं रह सकोगे । योष्ठामाहिल ने उनके वचनों का भी आदर नहीं किया । उसका आग्रह पूर्ववत् रहा । तब संघ ने उसे बहिष्कृत कर डाला । <sup>१</sup>

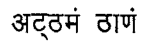
अबद्धिक मतवादी मानते हैं कि कर्म आत्मा का स्पर्श करते हैं, उसके साथ एकी पुत नहीं होते ।

 आवश्यक, मलयगिरि वृत्ति पत्न ४१६ में इनके स्थान पर बढ, वढसपुष्ट और बढसपुष्टतिकाचित—ये शब्द हैं। २. आवश्यक, मलयगिरिवृत्ति, पत्न ४९४-४१० ।

इन सात निन्हवों में जमाली, रोहगुप्त तथा गोष्ठामाहिल ये तीन अन्त तक अलग रहे, भगवान् के शासन में पुनः सम्मिलित नहीं हुए, शेष चार पुनः शासन में आ गए ।

| संख्या | प्रवर्तक आचार्य                                                     | नगरी                                                       | प्रवर्तित मल                                                | समय                                                                                                                                      |
|--------|---------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 8      | जमाली                                                               | श्रावस्ती                                                  | बहुरतवाद                                                    | भगवान् महावीर के कैवल्य<br>प्राप्ति के १४ वर्षं बाद ।                                                                                    |
| २      | तिष्यगुप्त                                                          | ॠषभपुर                                                     | जीवप्रादेणिकवाद                                             | भगवान् महावीर के कैंवल्य<br>प्राप्ति के १६ वर्ष बाद ।                                                                                    |
| おとれてい  | आचार्य आगाड़<br>अद्दवमित<br>गंग<br>रोहगुप्त (पडूलुक)<br>गोष्ठामाहिल | श्वेतबिका<br>मिथिला<br>उल्लुकातोर नगर<br>अंतरजिका<br>दशपुर | अव्यक्तवाद<br>समुच्छेदवाद<br>ढेंकिय<br>त्नैराशिक<br>अर्वाहक | निर्वाण के २१४ वर्ष बाद।<br>निर्वाण के २२० वर्ष बाद।<br>निर्वाण के २२८ वर्ष बाद।<br>निर्वाण के १४४ वर्ष बाद।<br>निर्वाण के १४४ वर्ष बाद। |

www.jainelibrary.org



#### अष्टम स्थान

www.jainelibrary.org

#### आमुख

प्रस्तुत स्थान आठ की संख्या से सम्बन्धित है । इसके उद्देशक नहीं हैं । इसमें जीवविज्ञान, कर्मशास्त्र, लोकस्थिति, गणव्यवस्था, ज्योतिष्, आयुर्वेद, इतिहास, भूगोल आदि अनेक विषय संकलित हैं । वे एक विषय से सम्बन्धित नहीं हैं । उनमें परस्पर भी सम्बद्धता नहीं है ।

मनुष्य की प्रकृति समान नहीं होती। कोई व्यक्ति सरल होता है, वह माया का आचरण नहीं करता। कोई व्यक्ति माया करता है और उसे अपना चातुर्य मानता है। जिसकी आत्मा में पाप के प्रति ग्लानि होती है, धर्म के प्रति आस्था होती है, क्वत कमों का फल अवश्य मिलता है—इस सिद्धान्त के प्रति विश्वास होता है, वह माया करके प्रसन्न नहीं होता। उसके हृदय में माया शल्य के समान सदा चुभती रहती है। व्यवहार में भी माया का फल अच्छा नहीं मिलता। परस्पर का सम्बन्ध टूट जाता है। दोनों दृष्टियों से माया का व्यवहार उसके लिए चिन्तनीय बन जाता है। वह माया की आलोचना करता है, प्रायधिचत्त और तपःकर्म स्वीकार कर आत्मा को गुद्ध बनाता है।

कुछ व्यक्ति ऐसे होते हैं जो माया करके मन में प्रसन्न होते हैं। अपने अहं को और अधिक जगाते हैं। मैंने जो कुछ किया दूसरा उसको समझ ही नहीं पाया। ऐसी भावना वाले व्यक्ति कभी माया को दूसरों के सामने प्रकट नहीं करते। वे सोचते हैं कि आलोचना करने से मेरी प्रतिष्ठा कम होगी, मेरा अपयश होगा। ऐसा सोचकर वे मायाचरण की आलोचना नहीं करते।'

अहं वस्तु से नहीं आता। अहं जागता है भावना से। अपनी भावना के द्वारा मनुष्य वस्तु में से अहं निकालता है। दूसरों से अपने को बड़ा समझने की भावना जाग जाती है या जगा दी जाती है, तब अहं अस्तित्व में आ जाता है और वह आकार ते लेता है। अहं का दूसरा नाम मद है। प्रस्तुत स्थान में आठप्रकार के मद बतलाए गए हैं। जातक किसी-न-किसी जाति में पैदा होता ही है। उच्चजाति और नीचजाति का विभाजन ही मद का कारण बनता है। कुल का मद होता है। बल का मद होता ही है, मैं शक्तिशाली हूँ। रूप का मद होता है, मैं सबसे सुन्दर हूँ। तपस्या का भी मद हो सकता है, जितना मैंने तप किया है, दूसरे वैसा तप नहीं कर सकते। ज्ञान का भी मद हो सकता है, मैंने इतना अध्ययन किया है। ऐष्वर्थ का मद होता है। ये मद मनुष्य को भटका देते हैं। मद करने वाले की मृदुता समाप्त हो जाती है।

माया और मद ये दोनों मनुष्य में मानसिक विकार पैदा करते हैं। जो व्यक्ति मन से विक्रत होता है वह शरीर से भी स्वस्थ नहीं होता। बहुत सारे जारीरिक रोगों के निमित्त मानसिक विकार बनते हैं। रुग्णमन शरीर को भी रुग्ण बना देता है। मानसिक रोगों की चिकित्सा का उपाय है धर्म। माया की चिकित्सा ऋजुता और मद की चिकित्सा मृदुता के द्वारा हो सकती है। मानसिक विकार मिटने पर शारीरिक रोग भी मिट जाते हैं। कुछ शारीरिक रोग शारीरिक दोषों से भी उत्पन्न होते हैं, उनकी चिकित्सा आयुर्वेद की पद्धति से की जाती है। आयुर्वेद के प्रन्थों में चिकित्सा पद्धति के बाठ अंग मिलते हैं। सूतकार ने आठ की संख्या में उनका भी संकलन किया है। इसी प्रकार निमित्त आदि लौकिक विषय भी इसमें संकलित है।

- १. ⊏। ६, १०
- २. ६ । २१
- ३. ५। २६
- ४. ५ । २३

| ठाणं | (स्थान) | ७६६          | स्थान ८ : आमुख |
|------|---------|--------------|----------------|
| 014  | (\~())  | <b>9 - 4</b> | (413 9 F 413 4 |

जैनदर्शन ने तत्त्ववाद के क्षेत्र में ही अनेकान्त का प्रयोग नहीं किया है; आचार और व्यवस्था के क्षेत्र में भी उसका प्रयोग किया है। साधना अकेले में हो सकती है या संघबद्धता में इस प्रग्न पर जैन आचार्यों ने सर्वांगीण दृष्टि से विचार किया। उन्होंने संघ को बहुत महत्त्व दिया। साधना करने वाला संघ में दीक्षित होकर ही विकास करता है। प्रत्येक व्यक्ति के लिए यह सम्भव नहीं कि वह अकेला रहकर साधना के उच्च शिखर पर पहुँच सके। किन्तु संघबद्धता साधना का एक-मान विकल्प नहीं है। अकेलेपन में भी साधना की जा सकती है। किन्तु यह कठिनाइयों से भरा हुआ मार्ग है। अकेला रहकर बही साधना कर सकता है जिसे विशिष्ट योग्यता उपलब्ध हो। सून्नकार ने एकाकी साधना की योग्यता के आठ मानदण्ड बतलाए हैं---

| 9. | श्वदा       | X  | शक्ति           |
|----|-------------|----|-----------------|
| २. | सत्य        | Ę  | अकलहत्व         |
| ş  | मेधा        | و  | धृति            |
| 8. | बहुश्रुतत्व | 5. | वीर्यसम्पन्नता' |
|    |             |    |                 |

ये योग्यताएँ संघबढ़ता में भी अपेक्षित हैं किन्तु एकाकी साधना में इनकी अनिवार्यता है। संघबढ़ता योग्यता के विकास के लिए है। उसका विकास हो जाए और साधक अकेले में साधना की अपेक्षा का अनुभव करे तो वह एकाकी विहार भी कर सकता है। इस प्रकार संघबढ़ता और एकाकी विहार दोनों को स्वीक्षति देकर सूत्रकार ने यह प्रमाणित कर दिया कि आचार और व्यवस्था को अनेकान्त को कसोटी पर कस कर ही उनकी वास्तविकता को समझा जा सकता है।

# अहमं ठाणं

मूल

#### संस्कृत छाया

# एगल्लविहार-पडिमा-पदं

- १. अट्ठांह ठाणेंहि संपण्णे अणगारे अरिहति एगल्लविहारपडिमं उवसंपिज्जित्ता णं विहरित्तए, तं जहा\_\_\_ सड्ढो पुरिसजाते, सच्चे पुरिसजाते, मेहावी पुरिसजाते,
  - बहुस्सुते पुरिसजाते, सत्तिमं, अप्पाधिगरणे, धितिमं, वीरियसंपण्णे ।

जोणिसंगह--पदं

२. अट्ठविधे जोणिसंगहे पण्णत्ते, तं जहा— अंडगा, पोतगा, <sup>●</sup>जराउजा, रसजा, संसेयगा, संमुच्छिमा,° उब्भिगा, उववातिया।

# गति-आगति-पदं

३. अंडगा अट्ठगतिया अट्ठागतिआ पण्णत्ता, तं जहा— अंडए अंडएसु उववज्जमाणे अंडएहिंतो वा, पोतएहिंतो वा, •जराउजेहिंतो वा, रसजेहिंतो वा, संसेयगेहिंतो वा, रसजेहिंतो वा, संसेयगेहिंतो वा, संमुच्छिमेहिंतो वा, उववातिएहिंतो वा उववज्जेज्जा ।

# एकलविहार-प्रतिमा-पदम्

अष्टभिः स्थानैः सम्पन्नः अनगारः अर्हति एकलविहारप्रतिमां उपसंपद्य विहर्तुम्, तद्यथा—

श्रद्धी पुरुषजातः, सत्यः पुरुषजातः, मेधावी पुरुषजातः, बहुश्रुतः पुरुषजातः, शक्तिमान्, अल्पाधिकरणः, धूतिमान्, वीर्थसम्पन्नः ।

# योनिसंग्रह-पदम्

अब्टविधः योनिसंग्रहः प्रज्ञप्तः, तद्यथा—

अण्डजाः, पोतजाः, जरायुजाः, रसजाः, संस्वेदजाः, सम्मूच्छिमाः, उद्भिज्जाः, औषपातिकाः ।

# गति-आगति-पदम्

अण्डजाः अष्टगतिकाः अष्टागतिकाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— अण्डजेष् अण्डजः उपपद्यमानः अण्डजेभ्यो वा, जरायुजेभ्यो पोतजेभ्यो वा, वा, रसजेभ्यो वा, संस्वेदजेभ्यो वा, सम्मूच्छिमेभ्यो वा, उद्भिज्जेभ्यो वा, औपपातिकेभ्यो वा उपपद्येत ।

# हिन्दी अनुवाद

# एकलविहार-प्रतिमा-पद

१. आठ स्थानों से सम्पन्न अनगार 'एकल-विहार प्रतिमा'<sup>1</sup> को स्वीकार कर विहार कर सकता है—

१. श्रद्धावान् पुरुष, २. सत्यवादी पुरुष, ३. मेधावी पुरुष, ४. बहुश्रुत पुरुष, ४. शक्तिमान् पुरुष, ६. अल्पाधिकरण पुरुष, ७. धृतिमान् पुरुष, *६.* वीर्यसम्पन्न पुरुष ।

# योनिसंग्रह-पद

२. योनिसंग्रह<sup>२</sup> आठ प्रकार का है—

१. अण्डज, २. पोतज, ३. जरायुज, ४. रसज, ४. संस्वेदज, ६. सम्मूच्छिम, ७. उद्भिज्ज, **८. औ**पपातिक ।

# गति-आगति-पद

३. अण्डज की आठ गति और आठ आगति होती है----

जो जीव अण्डज योनि में उत्पन्न होता है वह अण्डज, पोतज, जरायुज, रसज, संस्वेदज, सम्मूच्छििम, उद्भिज्ज और औपपातिक—इन आठों यौनियों से आता है।

से चेव णं से अंडए अंडगत्तं विष्प-जहमाणे अंडगत्ताए वा, पोतगत्ताए वा, •जराउजत्ताए वा, रसजत्ताए वा, संसेयगत्ताए वा, संमुच्छिमत्ताए वा,उब्भियत्ताएवा,° उववातियत्ताए वा गच्छेजा।

४. एवं पोतगावि जराउजावि सेसाणं गतिरागति णत्थि ।

#### कम्म-बंध-पदं

- ४. जीवा णं अट्ठ कम्मपगडीओ चिणिसु वा चिणंति वा चिणिस्संति वा, तं जहा\_\_\_\_\_\_ णाणावरणिज्जं, दरिसणावरणिज्जं, वेयणिज्जं, मोहणिज्जं, आउयं,
- णामं, गोत्तं, अंतराइयं । ६. णेरइया णं अट्ठ कम्मषगडीओ चिणिसुवा चिणंतिवा चिणिस्संति

७. एवं णिरंतरं जाव वेमाणियाणं।

वा एवं चेव ।

इ. जीवा णं अट्ठ कम्मपगडीओ उव-चिणिसु वा उवचिणंति वा उव-चिणिस्संति वा एवं चेव । एवं—चिण-उवचिण-बंध उदीर-वेय तह णिज्जरा चेव । एते छ चउवीसा दंडगा भाणियव्वा ।

#### आलोयणा-पदं

अट्ठहि ठाणेहि मायी मायं कट्ट\_\_\_\_

स चैव असौ अण्डजः अण्डजत्वं विप्र-जहत् अण्डजतया वा, पोतजतया वा, जरायुजतया वा, रसजतया वा, संस्वेदजतया वा, सम्मूच्छिमतया वा, उद्भिज्जतया वा, औषपातिकतया वा गच्छेत् ।

৩ন্দ

एवं पोतजा अपि जरायुजा अपि शेषाणां गतिः आगतिः नास्ति ।

#### कर्म-बन्ध-पदम्

जीवा अष्ट कर्मप्रकृतीः अचिन्वन् वा चिन्वन्ति वा चेष्यन्ति वा, तद्यथा....

ज्ञानावरणीयं, दर्शनावरणीयं, वेदनीयं, मोहनीयं, आयुः, नाम, गोत्रं, अन्तरायिकम् । नैरयिका अष्ट कर्मप्रकृती: अचिन्वन् वा चिन्वन्ति वा चेष्यन्ति वा एवं चैव ।

एवं निरन्तरं यावत् वैमानिकानाम् ।

जीवा अष्ट कर्मप्रकृतीः उपाचिन्वन् वा उपचिन्वन्ति वा उपचेष्यन्ति वा एवं चैव । एवम्—चय-उपचय-बन्ध उदीर-वेदाः तथा निर्जरा चैव । एते षट् चतुर्विंशति दण्डका भणितव्याः ।

आलोचना-पदम् अब्टभिः स्थानैः मायी मायां कृत्वा— स्थान ८ : सूत्र ४-६

जो जीव अण्डज योनि को छोड़कर दूसरी योनि में जाता है वह अण्डज, पोतज, जरायुज, रसज, संस्वेदज, सम्मूच्छिम, उद्भिज्ज और औपपातिक—इन आठों योनियों में जाता है।

४. इसी प्रकार पोतज और जरायुज जीवों की भी गति और आगति आठ प्रकार की होती है। शेष रसज आदि जीवों की गति और आगति आठ प्रकार की नहीं होती।

#### कर्म-बन्ध-पद

- ४. जीवों ने झानावरणीय, दर्शनावरणीय, वेदनीय, मोहनीय, आयुष्य, नाम, गोत और अन्तराय—इन आठ कर्म-प्रकृतियों का चय किया है, करते हैं और करेंगे।
- ६. नैरकियों ने ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय, वेदनीय, मोहनीय, आयुष्य, नाम, गरेत्न और अन्तराय---इन आठ कर्म-प्रकृतियों का चय किया है, करते हैं और करेंगे ।
- ७. इसी प्रकार वैमानिक तक के सभी दण्डकों ने आठ कर्म-प्रकृतियों का चय किया है, करते हैं और करेंगे।
- प्र. जीवों ने आठ कर्म-प्रकृतियों का चय, उपचय, वन्ध, उदीरण, वेदन और निर्ज-रण किया है, करते हैं और करेंगे। नैरयिक से वैमानिक तक के सभी दण्डकों ने आठ कर्म-प्रकृतियों का चय, उपचय, वंध, उदीरण, वेदन और निर्जरण किया है, करते हें और करेंगे।

#### आलोचना-पद

९, आठ कारणों से मायावी माया करके

णो आलोएज्जा, णो पडिक्कमेज्जा, •णो णिदेज्जा, णो गरिहेज्जा, णो विउट्टेज्जा, णो विसोहेज्जा, णो अकरणयाए अब्भुट्ठोज्जा, णो अहारिहं पायच्छित्तं तवीकम्मं° पडिवज्जेज्जा, तं जहा.... करिंसु वाहं, करेमि वाहं, करिस्सामि वाहं, अकित्ती वा मे सिया. अवण्णे वा में !सिया, अविणए वा मे सिया, कित्तो वा मे परिहाइस्सइ, जसे वा मे परिहाइस्सइ। १०. अट्टूहि ठाणेहि मायी मायं कट्ट\_\_ आलोएज्जा, \*पडिक्कमेज्जा,

आलेएिज्जा, "पडिक्कमेज्जा, णिदेञ्जा, गरिहेज्जा, विउट्टेज्जा, विसोहेज्जा, अकरणयाए अब्भुट्टोज्जा,

अहारिहं पायच्छित्तं तवोकम्म<sup>०</sup> पडिवज्जेज्जा, तं जहा<u></u>

१. मायिस्त णंअस्ति लोए गरहिते भवति ।

- २. उववाए गरहिते भवति ।
- ३. आयाती गरहिता भवति । ४. एगमवि मार्यो मार्यं कट्टु.... णो आलोएज्जा, <sup>●</sup>णो पडिक्कमेज्जा, णो र्णिदेज्जा, णो परिहेज्जा, णो विउट्टेज्जा, णो विसोहेज्जा, णो अकरणयाए अब्भुट्टेज्जा,

णो अहारिहं पायच्छित्तं तवोकम्मं° पडिवज्जेजा,

णत्थि तस्स आराहणा ।

४. एगमवि मायो मायं कट्टु\_\_ आलोएज्जा, ●पडिक्कमेज्जा, 958

नो आलोचयेत्, नो प्रतिकामेत, नो निन्देत, नो गर्हेत, नो व्यावर्तेत. नो विशोधयेत, नो अभ्युत्तिष्ठेत, अकरणतया नो यथाहँ प्रायश्चित्तं तपःकर्म प्रतिपद्येत, तद्यथा.... अकार्षं वाहं, करोमि वाहं, करिष्यामि वाहं, अकीर्तिः वा मे स्यात्, अवर्णो वा मे स्यात, अविनयो वा मे स्यात, कीर्ति: वा मे परिहास्यति, यशो वा मे परिहास्यति । अष्टभिः स्थानैः मायी मायां कृत्वा---प्रतिकामेत्, आलोचयेत्, निन्देत. गहत, व्यावर्त्त. विशोधयेत, अकरणतया अभ्युत्तिष्ठेत,

यथाईं प्रायश्चित्तं तपःकर्म प्रतिपद्येत, तद्यथा—

१ः मायिनः अयं लोकः गहितो भवति ।

२. उपपातः गहितो भवति । ३. आजातिः गहिता भवति। ४. एकामपि मायी मायां कृत्वा-आलोचयेत, नो नो ्रतिकामेत, नो निन्देत, नो गहेंत, नो व्यावर्तेत, विशोधयेत्, नो नो अकरणतया अभ्युत्तिष्ठेत, नो यथाह प्रायश्चित्तं तप:कर्म प्रतिपद्येत. नास्ति तस्य आराधना ।

५. एकामपि मायो मायां कृत्वा....

आलोचयेत्, प्रतिकामेत्, निन्देत्,

#### स्थान = : सूत्र १०

उसकी आलोचना, प्रतिकमण, निन्दा, गर्हा, व्यावर्तन तथा विशुद्धि नहीं करता, 'फिर ऐसा नहीं करूंगा'—ऐसा नहीं कहता, यथोचित प्रायश्चित्त तथा तपः-कर्म स्वीकार नहीं करता — १. मैंने अकरणीय कार्य किया है, २. मैं अकरणीय कार्य करूंगा, ४. मेरी अकीर्ति होगी, ४. मेरी अकीर्ति होगी, ४. मेरा अवर्ण होगा, ६. मेरा अवर्ण होगा, ६. मेरा अविनय होगा—पूजा सत्कार नहीं होगा, ७. मेरी कीर्ति कम हो जाएगी, ६. मेरा यश कम हो जाएगा।

१०. आठ कारणों से मायावी माया करके उसकी आलोचना, प्रतिक्रमण, निन्दा, गर्हा, व्यावर्तन तथा विशुद्धि करता है, 'फिर ऐसा नहीं करूंगा'—ऐसा कहता है, यथोचित प्रायश्चित्त तथा तप:कर्म स्वी-कार करता है<sup>3</sup>—

१. मायावीं का इहलोक गहित होता है,

२. उपपात गहित होता है,

३. आजाति—जन्म गहित होता है,

४. जो मायात्री एक भी माया का आच-रण कर उसकी आलोचना, प्रतिक्रमण, निन्दा, गहीं, व्यावर्तन तथा विछुद्धि नहीं करता, 'फिर ऐसा नहीं करूंगा'----ऐसा नहीं कहता, यथोचित प्रायश्चित्त तथा तपःकर्म स्वीकार नहीं करता उसके आराधना नहीं होती।

५. जो मायाबी एक भी माया का आच-रण कर उसकी आलोचना, प्रतिक्रमण,

णिदेज्जा, गरिहेज्जा, विउट्रेज्जा, विसोहेज्जा, अकरणायाए अब्सुट्रोज्जा, अहारिहं पायच्छित्तं तवोकम्मं° पडिवज्जेज्जा, अत्थि तस्स आराहणा । ६. बहुओवि मायी मायं कट्ट्\_\_ आलोएज्जा, णो •णो पडिक्कमेज्जा, णो णिदेज्जा, णो गरिहेज्जा, णो विउट्ट ज्जा, णो विसोहेज्जा, णो अकरणाए अब्भुट्र ज्जा, णो अहारिहं पायच्छित्तं तवोकम्मं° पडिवज्जेज्जा, णत्थि तस्स आराहणा। ७. बहओवि मायी मायं कट्ट\_\_\_ आलोएज्जा, •पडिक्कमेज्जा, णिदेज्जा, गरिहेज्जा, विउट्रेज्जा, विसोहेज्जा, अकरणतया अब्भुट्रेज्जा, अकरणयाए अहारिहं पायच्छित्तं तवोकम्मं पडिवज्जेज्जा,<sup>०</sup> अत्थि तस्स आराहणा । त. आयरिय-उवज्फायस्स वा मे अतिसेसे णाणदंसणे सम्प्पज्जेज्जा, से य मममालोएज्जा मायी णं एसे । अयागरेति वा तंबागरेति वा तउआगरेति वा सीसागरेति वा रुप्पागरेति वा सुवण्णागरेति वा तिलागणीति वा तूसागणीति वा बुसागणीति वा णलागणीति वा दलागणीलि वा सोंडियालिछाणि

गहेत, व्यावर्तेत् विशोधयेत, अभ्यूत्तिष्ठेत, अकरणतया यथाईं प्रायश्चित्तं तपःकर्म प्रतिपद्येत,

अस्ति तस्य आराधना । ६. बह्वीमपि मायी मायां कृत्वा\_ नो आलोचयेत, नो प्रतिकामेत, नो निन्देत, नो गहत, नो व्यावर्तेत, नो विशोधयेत्, अभ्युत्तिष्ठेत, नो अकरणतया नो यथाह प्रायश्चित्तं तपःकमे प्रतिपद्येत. नास्ति तस्य आराधना । ७. बह्वीमपि मायी मायां कृत्वा\_\_\_ प्रतिकामेत्, आलोचयेत्, निन्देतु, गहत, व्यावर्त्त, विशोधयेत,

यथाईं प्रायश्चित्तं तपःकर्म प्रतिपद्येत,

अभ्यूत्तिष्ठेत,

#### अस्ति तस्य आराधना ।

 आचार्य-उपाध्यायस्य वा मे अतिशेषं सम्दपद्येत, ज्ञानदर्शनं स च मां आलोकयेत् मार्या एपः।

मायो णं मायं कट्टु से जहाणामए- मायी मायां कृत्वा स यथानामकः.... अयआकर: इति वा ताम्राकर: इति वा त्रपुआकरः इति वा शीशाकरः इति वा रूप्याकरः इति वा सुवर्णाकरः इति वा तिलाग्निरिति वा तूषाग्निरिति वा ब्साग्निरिति वा नलाग्निरिति वा दलाग्निरिति वा शुण्डिकालिञ्छाणि वा

#### स्थान दः सुत्र १०

निन्दा, गहां, व्यावर्तन तथा विशुद्धि करता है, 'फिर से ऐसा नहीं करूंगा'--ऐसा कहता है, यथोचित प्रायश्चित्त तथा तपःकर्म स्वीकार करता है. उसके आरा-धना होती है।

६. जो मायावी बहुत माया का आचरण कर उसकी आलोचना, प्रतिक्रमण, निन्दा, गर्हा, व्यावर्तन तथा विशुद्धि नहीं करता, 'फिर ऐसा नहीं करूंगां---ऐसा नहीं कहता, यथोचित प्रायश्चित्त तथा तपः-कर्म स्वीकार नहीं करता, उसके आरा-धना नहीं होती ।

७. जो मायावी बहुत माया का आचरण कर उसकी आलोचना, प्रतिक्रमण, निन्दा, गहां, व्यावर्तन तथा विद्युद्धि करता है, 'फिर से ऐसा नहीं करूंगा'-ऐसा कहता है, यथोचित प्रायश्चित्त तथा तपःकर्म स्वीकार करता है, उसके आराधना होती है ।

 मेरे आचार्य या उपाध्याय को अति-शायी ज्ञान और दर्शन प्राप्त होने पर कहीं ऐसा जान न लें कि 'यह मायावी है ।' अकरणीय कार्य करने के वाद मायावी उसी प्रकार अन्दर ही अन्दर जलता है, जैस---लोहे को गालने की भट्री, ताम्बे को गालने की भट्टी, त्रपूको गालनेकी भट्टी, श्रीद्ये को गालने की भट्टी, चांदी को गालने की भट्टी, सोने को जलाने की भट्टी, तिल की अग्नि, तुप की अग्नि,

930

वा भंडियालिछाणि वा मोलिया-लिछाणि वा कुंभारावाएति वा कवेल्लुआवाएति वा इट्टावाएति वा जंतवाडचुल्लोति वा लोहारं-बरिसाणि वा।

तत्ताणि समजोतिभूताणि किसुक-फुल्लसमाणाणि उक्कासहस्साइं विणिम्मुयमाणाइं विणिम्मुयमा-णाइं, जालासहस्साइं पमुंचमाणाइं पमुंचमाणाइं, इंगालसहस्साइं पविक्खिरमाणाइं-पविक्खिरमाणाइं, अंतो-अंतो फियायंति, एवामेव मायी मायं कट्टु अंतो-अंतो फियाइ ।

जंवियणं अण्णे केइ वदंति तंपि य णं मायी जाणति अहमेसे अभि-संकिज्जामि-अभिसंकिज्जामि । मायी णं मायं कट्टु अणालोइय-पडिक्कंते कालमासे कालं किच्चा अण्णतरेसु देवलोगेसु देवत्ताए उववत्तारो भवंति, तं जहा— णो महिडिूएसु \*णो महज्जुइएसु णो महाणुभागेसु णो महायसेसु णो महाबलेसु णो महासोक्खेसु॰ णो दुरंगतिएसु, णो चिरट्ठितिएसु ! से णं तत्थ देवे भवति णो महिडिए णो महज्जुइए गो महाणुभागे णो महायसे गो महाबले णो महा-णो दूरंगतिएँ णो सोक्खे चिरद्रितिए ।

जाविय से तत्थ बाहिरब्भंतरिया यरिसा भवति, साविय णंणो आढाति णो परिजाणाति णो महरिहेणं आसणेणं उवणिमंतेति, भण्डिकालिञ्छाणि वा गोलिकालिञ्छाणि वा कुम्भकारापाकः इति वा कवेल्लुकापाकः इति वा इष्टापाकः इति वा यंत्रपाटचुल्लीति वा लोहकाराम्बरीषा वा ।

तप्तानि समज्योतिर्भूतानि किञ्चकपुष्प-समानानि उल्कासहस्राणि विनिर्मुञ्च्चन्ति विनिर्मुञ्चन्ति, ज्वालासहस्राणि प्रमुञ्चन्ति-प्रमुञ्चन्ति, अङ्गारसहस्राणि प्रविकिरन्ति-प्रविकिरन्ति, अन्तरन्तः ध्मायन्ति, एवमेव मायी मायां कृत्वा अन्तरन्तः ध्मायति ।

यद्यपि च अन्ये केपि वदन्ति तमपि च मायी जानाति अहमेपोऽभिराङ्क्ये-अभिराङ्क्ये ।

मायी मायां कृत्वा अनालोचिताप्रति-ऋन्तः कालमासे कालं कृत्वा अन्यतरेषु देवलोकेषु देवतया उपपत्ता भवति, तद्यथा—

नो मर्हाद्धकेषु, नो महाद्युतिकेषु, नो महानुभागेसु, नो महायशस्सु, नो महावलेषु, नो महासौख्येषु, नो दूरंगतिकेषु, नो चिरस्थितिकेषु । स तत्र देवः भवति नो मर्हाद्धकः नो महाद्युतिकः नो महानुभागः नो महा-यशाः नो महाबलः नो महासौख्यः नो दूरंगतिकः नो चिरस्थितिकः ।

यापि च तस्य तत्र बाह्याभ्यन्तरिका परिषद् भवति, साऽपि च नो आद्रियते नो परिजानाति नो महार्हेन आसनेन उपनिमन्त्रयते, भाषामपि च तस्य भाष- भूसे की अग्ति. नलाग्ति<sup>\*</sup> — नरकट की अग्ति, पत्तों की अग्ति, सुण्डिका का चूल्हा', भण्डिका का चूल्हा<sup>1</sup>, गोलिका का चूल्हा', घड़ों का कजावा, खपरैलों का कजावा, ईटों का कजावा, खपरैलों का कजावा, ईटों का कजावा, गुड़ वनाने की भट्टी, लोहकार, की भट्टी — तपती हुई, अग्तिमय होती हुई, किंशुक-फूल के समान लाल होती हुई, किंशुक-फूल के समान लाल होती हुई, किंशुक-फूल के समान लाल होती हुई, सिंहस्नों उल्काओं और सहस्रों ज्वालाओं को छोड़ती हुई, अन्दर ही अन्दर जलती है, इसी प्रकार मायावी माया करके अन्दर ही अन्दर जलता है।

यदि कोई आपस में बात करते हैं तो मायावी समझता है कि 'ये मेरे बारे में ही शंका करते हैं ।'

कोई मायावी माया करके उसकी आलो-चना या प्रतिक्रमण किए बिना ही मरण-काल में मरकर किसी देवलोक में देव के रूप में उत्पन्न होता है। किन्तु वह महान् ऋढिवाले, महान् द्युतिवाले, वैक्रियादि शक्ति से युक्त, महान् यशस्वी, महान् बलवाले, महान् सौध्यवाले, ऊंची गति वाले और लम्वी स्थिति वाले देवों में उत्पन्न नहीं होता। वह देव होता है किन्तु महान् ऋढिवाला, महान् द्युतिवाला, वैक्रिय आदि शक्ति से युक्त, महान् यश-स्वी, महान् बलवाला, महान् सौध्यवाला ऊंची गति वाला और लम्बी स्थिति वाला देव नहीं होता ।

वहां देवलोक में उसके बाह्य और आभ्यन्तर परिषद् होती है। परन्तु इन दोनों परि-षदों के मदस्य न उसको आदर देते हैं. न उसे स्वामी के रूप में स्वीकार करते हैं और न महान् व्यक्ति के योग्य आसन पर बैठने के लिए निमन्वित करते हैं।

भासंपिय से भासमाणस्त जाव चत्तारि पंच देवा अणुत्ता चेव अब्भुट्ठंति—मा बहुं देवे ! भासउ-भासउ ।

से णंततो देवलोगाओ आउक्खएणं भवक्खएणं ठितिक्खएणं अणंतरं चयं चइत्ता इहेव माणुस्सए भवे जाइं इयाइं कुलाइं भवंति, तं जहा—

अंतकुलाणि वा पंतकुलाणि वा तुच्छकुलाणि वा दरिद्दकुलाणि वा भिक्खागकुलाणि वा किवणकुलाणि वा, तहप्पगारेसु कुलेसु पुमत्ताए पच्चायाति ।

से णं तत्थ पुमे भवति दुरूवे दुवण्णे दुग्गंधे दुरसे दुफासे अणिट्ठे अकंते अप्पिए अमणुण्णे अमणामे होणस्सरे दीणस्सरे अणिट्ठस्सरे अकंतस्सरे अपियस्सरे अमणुण्णस्सरे अमणामस्सरे अणाएज्जवयणे पच्चायाते ।

जावि य से तत्थ बाहिरब्भंतरिया परिसा भवति, सावि य णंणो आढाति णो परिजाणाति णो महरिहेणं आसणेणं उवणिसंतेति, भासंपि य से भासमाणस्स जाव चत्तारि पंच जणा अणुत्ता चेव अब्अट्ट ति.—मा बहुं अज्जउत्तो ! भासउ-भासउ ।

मायी णं मायं कट्टु आलोचित-पडिवकंते कालमासे कालं किच्चा अण्णतरेसु देवलोगेसु देवत्ताए उववत्तारो भवंति, तं जहा— माणस्य यावत् चत्वारः पञ्च देवाः अनुक्ताश्चैव अभ्युत्तिष्ठन्ति—मा बहु देवः भाषतां-भाषताम् ।

स ततः देवलोकात् आयुःक्षयेण भवक्षयेण स्थितिक्षयेण अनन्तरं च्यवं च्युत्वा इहैव मानुष्यके भवे यानि इमानि कुलानि भवन्ति, तद्यथा----

अन्तकुलानि वा प्रान्तकुलानि वा तुच्छ-कुलानि वा दरिद्रकुलानि वा भिक्षाक-कुलानि वा कृपणकुलानि वा, तथाप्रकारेषु कुलेषु पुंस्त्वेन प्रत्यायाति ।

स तत्र पुमान् भवति दूरूपः दुर्वर्णः दुर्गन्धः दूरसः दुःस्पर्शः अनिष्ठः अकान्तः अप्रियः अमनोज्ञः अमनआपः हीनस्वरः दीनस्वरः अनिष्टस्वरः अकान्तस्वरः अप्रियस्वरः अमनोज्ञस्वरः अमनआप-स्वरः अनादेयवचनः प्रत्याजातः ।

यापि च तस्य तत्र बाह्याभ्यन्तरिका परिषद् भवति, सापि च नो आद्रियते नो परिजानाति नो महाहॅन आसनन उपनिमन्त्रयते, भाषामपि च तस्य भाषमाणस्य यावत् चत्वारः पञ्च जनाः अनुक्ताः चैव अभ्युत्तिष्ठन्ति\_मा बहु आर्थपुत्र ! भाषतां भाषताम् ।

मायी मायां कृत्वा आलोचित-प्रतिकान्तः कालमासे कालं कृत्वा अन्यतरेषु देव-लोकेषु देवतया उपपत्ता भवति, तद्यथा— जब वह भाषण देना प्रारम्भ करता है तब चार-पांच देव बिना कहे ही खड़े होते हैं और कहते हैं—'देव ! अधिक मत बोलो, अधिक मत बोलो।'

वह देव अग्रयु, भद्र और स्थिति के क्षय' होने के अनन्तर ही देवलोक से च्युत होकर इसी मनुष्य भव में अन्तकुल, प्रान्तकुल, तुच्छकुल, दरिद्रकुल, भिक्षाककुल, क्रपण-कुल<sup>1°</sup> तथा इसी प्रकार के कुलों में मनुष्य के रूप उत्पन्न होता है।

वहां वह कुरूप, कुवर्ण, दुर्गन्ध, अनिष्ट रस और कठोर स्पर्श वाला होता है। वह अनिष्ट, अकान्त, अप्रिय, अमनोज और मन के लिए अगम्य होता है। वह हीन-स्वर, दीनस्वर, अनिष्टस्वर, अकान्तस्वर, अप्रियस्वर, अमनोज्ञस्वर, अरुचिकरस्वर, और अनादेय वचन वाला होता है।

मायाबी माया करके उसकी आलोचना-प्रतिक्रमण कर मरणकाल में मृत्यु को पाकर किसी एक देवलोक में देव के रूप में उत्पन्न होता है। वह महान ऋदि वाले, महान् द्युति वाले, वैकिय आदि शक्ति से युक्त, महान् यशस्वी, महान् बल वाले, महान् सौख्य वाले, ऊंची गति वाले और लम्बी स्थिति वाले देवों में उत्पन्न होता है। महिड्डिएसु •महज्जुइएसु महाणु-भागेसु महायसेसु महाबलेसु महा-सोक्खेसु दूरंगतिएसुँ चिरट्वि-तिएसु ।

से णंतत्थ देवे भवति महिड्रिए •महज्जुइए महाणुभागे महायसे महाबले महासोक्खे दुरंगतिए॰ हारविराइयवच्छे चिरद्वितिए कडक-तुडितथंभितभुए अगद-कुंडल मट्टगंडतलकण्णपीढधारी विचित्तहत्थाभरणे विचित्त-विचित्तमाला-वत्थाभरणे मउली कल्लाणगपवरवत्थ-**प**रिहिते कल्लाणगपवर-गंध मल्ला णु ले**व**णधरे भासुरबोंदी पत्तंबवणसालधरे दिव्वेणं वण्णेणं दिव्वेणं गंधेणं दिव्वेगं रसेणं दिव्वेणं फासेणं दिव्वेणं संघातेणं दिव्वेणं संठाणेणं दिव्वाए इड्रोए दिव्वाए जुईए दिव्वाए पभाए दिव्वाए छायाए दिव्वाए अच्चीए दिच्वेणं तेएणं दिव्वाए लेस्साए दस दिसाओ उज्जोवेमाणे पभासेमाणे महयाहत-णट्ट-गीत-वादित-तंती-तल-ताल-तुडित-घणमुइंग-पडुप्प-वादितरवेणं दिव्वाइं भोगभोगाई भुंजमाणे विहरइ ।

जावि य से तत्थ बाहिरब्भंतरिया परिसा भवति, सावि य णं आढाइ परिजाणाति महरिहेणं आसणेणं उवणिमंतेति, भासंपि य से भास-माणस्स जाव चत्तारि पंच देवा अणुत्ता चेव अब्भुट्ठ ति---बहुं देवे ! भासउ-भासउ ।

मर्हाद्धकेषु महाद्युतिकेषु महानुभागेषु महायशस्सु महावलेषु महासौख्येपु दूरंगतिकेषु चिरस्थितिकेषु ।

देवो भवति महद्धिकः स নঙ্গ महाद्यतिक: महानुभागः महायशाः महावल: महासौख्यः दूरंगतिकः चिर-स्थितिक: हारविराजितवक्षाः कटक-त्रुटितस्तंभितभुजः अङ्गद-कुण्डल-मृष्ट-गण्डतलकर्णपीठधारी विचित्रहस्ता-भरणः विचित्रवस्त्राभरणः । विचित्र-मालामौलिः कल्याणकप्रवरवस्त्र-परिहित: कल्याणकप्रवरगन्ध-माल्यानूलेपनद्यरः भारुवरबोन्दी प्रलम्ब-वनमालाधरः दिव्येन वर्णेन दिव्येन मन्धेन दिव्येन रसेन दिव्येन स्पर्शेन दिव्येन संघातेन दिव्येन संस्थानेन दिव्यया ऋद्धया दिव्यया द्युत्या दिव्यया प्रभया दिव्यया छायया दिव्यया अच्चिषा दिव्येन तेजसा दिव्यया लेश्यया दश दिश: उद्योत्तयमानः प्रभासयमानः महताऽऽहत-मृत्य-गीत-वादित-तन्त्री-तल-ताल-तूर्य-घन-मृदङ्ग-पटुप्रवादित-रवेण दिव्यान् भोगभोगान् भुञ्जानः विहरति ।

यावि च तस्य तत्र बाह्याभ्यन्तरिका परिषद् भवति, सापि च आद्रियते परिजानाति महाहेन आसनेन उपनिमन्त्रयते, भाषामपि च तस्य भाष-माणस्य यावत् चत्वारः पञ्च देवा अनुक्ताश्चैव अभ्युत्तिष्ठन्ति—वहु देव ! भाषतां-भाषताम् । वह महान् ऋदिवाला, महान् चुतिवाला, वैकिय आदि शक्ति से युक्त, महान् यश-स्वी, महान् बल वाला, महान् सौख्य वाला, ऊंची गति वाला और लम्बी स्थिति वाला देव होता है। उसका वक्ष हार से शोभित होता है। वह भुजा में कड़े, तुटित और अंगद [वाजूबन्द] पहने हुए होता है। उसके कानों में लोल तथा कपोल तक कानों को घिसते हुए कृण्डल होते हैं। उसके हाथ में नाना प्रकार के आभूषण होते हैं। वह विचित वस्त्राभरणों, विचित्न मालाओं व सेहरों, मंगल व प्रवर वस्त्रों को पहने हुए होता है। वह मंगल और प्रवर सुगन्धित पुष्प तथा विलेपन को धारण किए हुए होता है । उसका शरीर तेजस्वी होता है । वह प्रलम्ब वनमाला [आभूषण] को धारण किए हुए होता है। वह दिव्य वर्ण, दिव्य गन्ध, दिव्य रस, दिव्य स्पर्श, दिव्य संघात [ भरोर की वनावट ], दिव्य संस्थान [ शरीर की आकृति ] और दिव्य ऋद्धि से युक्त होता है। वह दिव्यद्युति'' दिव्य-प्रभा, दिव्यछाया, दिव्यअचि, दिव्यतेज और दिव्यलेश्या" से दशों दिशाओं को उद्योतित करता है, प्रभासित'' करता है । वह आहत नाट्यों, गीतों" तथा कुशल वादक के द्वारा बजाए हुए वादिल, तन्त्री, तल, ताल, तृटित, धन और मृदङ्ग की महान् ध्वनि से युक्त दिव्य भोगों को भोगता हुआ रहता है।

उसके बाह्य और आभ्यन्तर दो परिषदें होती हैं। दोनों परिषदों के सदस्य उसका आदर करते हैं, उसे स्वामी के रूप में स्वीकार करते हैं और उसे महान व्यक्ति के योग्य आसन पर बैठने के लिए निमंक्ति करते हैं। जव वह भाषण देना प्रारम्भ करता है तब चार-पांच देव बिना कड़े ही खड़े होते हैं और कहते हैं—'देव ! और अधिक बोनो, और अधिक बोलो।'

ताओ देवलोगाओ से णं आउक्लएणं <sup>•</sup>भ<del>वक्</del>लएणं ठिति-वखएणं अणंतरं चयं° चइत्ता इहेव माणुस्सए भवे जाइं इमाइं कुलाइं भवंति.\_\_अड्डाइं •दित्ताइं विच्छिण्णविउल-भवण-सयणासण-जाण-वाहणाइं बहुधण-बहुजायरूव-रययाइं आओग-पओग-संपउत्ताइं-विच्छड्रियं-पउर-भत्तपाणाइं बहु-दासी-दास-गो-महिस-गवेलय-प्पभूयाईं बहुजणस्स अपरिभूताइं, तहप्पगारेसु कुलेसु पुमत्ताए

पच्चायाति । से णं तत्थ पुमे भवति सुरूवे सुवण्णे सुगंधे सुरसे सुफासे इट्ठो कंते <sup>•</sup>षिए मणुण्णे<sup>°</sup> मणामे अहीणस्सरे <sup>•</sup>अदीणस्सरे इट्ठस्सरे कंतस्सरे षियस्सरे मणुण्णस्सरे<sup>°</sup> मणामस्सरे आदेज्जवयणे पच्चायाते ।

जावि य से तत्थ बाहिरब्भंतरिया परिसा भवति, सावि य णं आढाति •परिजाणाति महरिहेणं आसणेणं उवणिमंतेति, भासंपि य से भास-माणस्स जाव चसारि पंच जणा अणुत्ता चेव अब्भुट्ठंतिँ ---बहुं अज्जउत्ते ! भासउ-भासउ ।

#### संवर-असंवर-पदं

११. अट्ठविहे संवरे पण्णत्ते, तं जहा— सोइंदियसंवरे, •ैचविखदियसंवरे, द्याणिदियसंवरे, जिब्भिदियसंवरे,॰ फार्सिदियसंवरे, मणसंवरे, वइसंवरे, कायसंवरे। स ततः देवलोकात् आयुःक्षयेण भवक्षयेण स्थितिक्षयेण अनन्तरं च्यवं च्युत्वा इहैव मानुष्यके भवे यानि इमानि कुलानि भवन्ति---आढ्यानि दीप्तानि विस्तीर्ण-विपुल-भवन-शयनासन-यान-वाहनानि बहुधन-बहुजातरूप-रजतानि आयोग-प्रयोग-संप्रयुक्तानि विच्छद्ति-प्रचुर-भक्तपानानि बहुदासी-दास-गो-महिष-गवेलक-प्रभूतानि बहुजनस्य अपरि-भूतानि, तथाप्रकारेषु कुलेषु पुंस्त्वेन प्रत्यायाति ।

स तत्र पुमान् भवति सुरूपः सुवर्णः सुगन्धः सुरसः सुस्पर्श्वः इष्टः कान्तः प्रियः मनोज्ञः मनआपः अहीनस्वरः अदीनस्वरः इष्टस्वरः कान्तस्वरः प्रियस्वरः मनोज्ञ-स्वरः मनआपस्वरः आदेयवचनः प्रत्याजातः ।

यापि च तस्य तत्र बाह्याभ्यन्तरिका परिषद् भवति, सापि च आद्रियते परिजानाति महार्हेन आसनेन उपनिमन्त्रयते, भाषामपि तस्य स भास-माणस्य यावत् चत्वारः पञ्च जनाः अनुक्ताञ्चैव अभ्युत्तिष्ठन्ति \_\_\_\_\_वट्ट आर्य-पुत्र ! भाषतां-भाषताम् ।

## संवर-असंवर-पदम्

अब्टविधः संवरः प्रज्ञप्तः, तद्यथा— श्रोत्रेन्द्रियसंवरः, चक्षुरिन्द्रियसंवरः, द्राणेन्द्रियसंवरः, जिह्वे न्द्रियसंवरः, स्पर्शेन्द्रियसंवरः, मनःसंवरः, वाक्संवरः, कायसंवरः ।

#### स्थान दः सूत्र ११

वह देव आयु, भव, और स्थिति के क्षय होने के अनन्तर ही देवलोक से च्युत होकर इसी मनुष्य भव में आढ्य, दीप्त तथा विस्तीर्ण और विपुल भवन, भयन, आसन, यान और वाहन वाले, बहुधन-बहुस्वर्ण तथा चांदी जाले, आयोग और प्रयोग [ऋण देने] में संप्रयुक्त, प्रचुर भक्त-पान का संग्रह रखने वाले, अनेक दासी-दास, गाय-भैंस, भेड़ आदि रखने वाले और बहुत व्यक्तियों के ढारा अप-राजित---ऐसे कुलों में मनुष्य के रूप में उत्पन्न होता है।

वहां वह सुरूप, सुवर्ण, सुगन्ध, सुरस और सुस्पर्श वाला होता है। वह इष्ट, कान्त, प्रिय, मनोज्ञ और मन के लिए गम्य होता है। वह अहीन स्वर, अदीन स्वर, इष्ट स्वर, कांत स्वर, प्रिय स्वर, मनोज्ञ स्वर, रुचिकर स्वर और आदेय वचन वाला होता है।

वहां उसके बाह्य और आभ्यन्तर दो परि-षदें होती हैं। दोनों परिषदों के सदस्य उसका आदर करते हैं, उसे स्वामी के रूप में स्वीकार करते हैं और उसे महान् व्यक्ति के योग्य आसन पर बैठने के लिए निमं-त्रित करते हैं। जब वह भाषण देना प्रारम्भ करता है तब चार-पांच मनुष्य बिना कहे ही खड़े होते हैं और कहते हैं----आर्यपुत ! और अधिक बोलो, और अधिक वोलो।'

## संवर-असंवर-पद

११. संवर आठ प्रकार का होता है---

- १. श्रोत्नेन्द्रिय संवर, २. चक्षुइन्द्रिय संवर,
- ३. छाणइन्द्रिय संवर,
- ४. जिह्वाइन्द्रिय संवर,
- ५.स्पर्श्वइन्द्रिय संवर,
- ६. मन संवर, ७. वचन संवर,
- **८**. काय संवर ।

१२. अट्ठविहे असंवरे पण्णत्ते, तं जहा\_\_\_ सोतिदियअसंवरे, •चर्षिखदियअसंवरे. घाणिदियअसंवरे, जिबिभदियअसंवरे, फासिदियअसंवरे, मणअसंवरे, वइअसंवरे°, कायअसंवरे।

#### फास-पद

१३. अट्ठ फासा पण्णत्ता, तं जहा.... कक्खडे, मउए, गरुए, लहूए, सीते, उसिणे, णिद्धे, लुक्खे ।

#### लोगद्विति-पदं

१४. अट्टविधा लोगट्रिती पण्णत्ता, तं जहा.... आगासपतिट्विते वाते, वातपति-द्विते उदही, •उदधिपतिद्विता पुढवी, पुढविपतिट्विता तसा थावरा पाणा, अजीवा जीवपतिद्विता,° जीवा कम्मपतिद्विता, अजीवा जीवसंगहीता, जीवा कम्म-संगहिता ।

#### गणिसंपया-पढं

१४. अट्टविहा गणिसंपया पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ आचारसंपया, सुयसंपया, सरीर-संपया, वयणसंपया, वायणासंपया, मतिसंपया, पओगसंपया, संगह-परिष्णा णाम अट्रमा।

X30

अष्टविधः असंवरः प्रज्ञप्तः, तद्यथा-चक्षुरिन्द्रियासंवर:, श्रोत्रेन्द्रियासंवरः, ध्राणेन्द्रियासंवरः, जिह्व न्द्रियासंवरः, स्पर्शेन्द्रियासंवरः, मनोऽसंवरः. वागसंवरः, कायासंवरः )

## स्पर्श-पदम्

अष्ट स्पर्शाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा\_\_ कर्कशः, मृदुकः, गुरुक:, लघुक:, शीतः, उष्णः, स्निग्धः, रूक्षः।

## लोकस्थिति-पदम्

अष्टविधा लोकस्थिति: प्रज्ञप्ता, तद्यथा\_\_ आकाशप्रतिष्ठितो वातः, वातप्रतिष्ठितः उदधिः, उदधिप्रतिष्ठिता पृथ्वी, पृथ्वीप्रतिष्ठिता त्रसाः स्थावराः प्राणाः, अजीवाः जीवप्रतिष्ठिताः. जीवाः कर्मप्रतिष्ठिताः, अजीवाः जीवसंगृहीताः, जीवाः कर्मसंगृहीताः ।

## गणिसंपत्-पदम्

अष्टविधा गणिसंपत् प्रज्ञप्ता, तद्यथा—

आचारसम्पत्, श्रुतसम्पत्, शरीरसम्पत्, वचनसम्पत्, वाचनासम्पत्, भतिसम्पत्, प्रयोगसम्पत्, संग्रहपरिज्ञानाम अष्टमी ।

## स्थान दः सूत्र १२-१४

- १२. असंबर आठ प्रकार का होता है---
  - १. श्रोत्रेन्द्रिय असंवर,
  - 🦏 चक्षुइन्द्रिय असंवर,
  - ३. झाणइन्द्रिय असंवर,
  - ४. जिह्वाइन्द्रिय असंवर,
  - ५. स्पर्शंइन्द्रिय असंवर,
  - ६. मन असंवर, ७. वचन असंवर,
  - काय असंवर ।

#### स्पर्श-पद

१३. स्पर्श आठ प्रकार का होता है — १. ककंश, २. मृदु, ३. गुरु, ४. लघु, ४. शीत, ६. उच्प, ७. स्निग्ध, ८. रूक्ष ।

## लोकस्थिति-पद

- १४. लोकस्थिति आठ प्रकार की होती है<sup>t</sup>'—
  - १. वायु आकाश पर टिका हुआ है,
  - २. समुद्र वायु पर टिका हुआ है,
  - ३. पृथ्वी समुद्र पर टिकी हुई है,

४. त्रस-स्थावर प्राणी पृथ्वी पर टिके हुए हैं,

- ५. अजीव जीव पर आधारित हैं,
- ६. जीव कर्म पर आधारित हैं,
- ७. अजीव जीव के द्वारा संगृहीत हैं,
- जीव कर्म के द्वारा संगृहीत हैं ।

## गणिसंपत्-पद

१५. गणिसम्पदा'' आठ प्रकार की होती है—

- १. आचार-सम्पदा---संयम की समृद्धि,
- २. श्रुत-सम्पदा --श्रुत की समृद्धि,
- ३. शरीर-सम्पदा--- शरीर-सौंदर्थ,
- ४. वचन-सम्पदा —वचन-कौशल, ४. वाचना-सम्पदा—-अध्यापन-पट्ता,
- ६. मति-सम्पदा----बुद्धि-कौशल,
- ७. प्रयोग सम्पदा—वाद-कौशल,
- संग्रह-परिज्ञा—संघ-व्यवस्था में निपुणता ।

## महाणिहि-पदं

१६. एगमेगे णं महाणिही अट्टचकक-वालपतिट्ठाणे अट्टट्ठजोयणाइं उड्ट उच्चत्तेणं पण्णत्ते ।

## समिति-पदं

१७. अट्ठ समितीओ पण्णत्ताओ, तं जहा---

इरियासमिती, भासासमिती, एसणासमिती, आयाणभंड-मत्त-णिक्खेवणासमिती, उच्चार-पासवण-खेल-सिंघाण जल्ल-परि-ठावणियासमिती, मणसमिती, वइसमिती, कायसमिती ।

#### आलोयणा-पदं

१८. अर्डुहि ठाणेहि संपण्णे अणगारे अरिहति आलोयणं पडिच्छित्तए, तं जहा— आयारवं, आधारवं, ववहारवं, ओवीलए, पकुव्वए, अपरिस्साई, णिज्जावए, अवायदंसी ।

## महानिधि-पदम्

एकंकः महानिधिः अष्टचक्रवालप्रतिष्ठानः अष्टाष्टयोजनानि ऊर्ध्वं उच्<mark>चत्वेन</mark> प्रज्ञप्तः ।

७९६

## समिति-पदम्

अष्ट समितयः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा-

ईर्यासमितिः, भाषासमितिः, एषणासमितिः, आदानभण्ड-अमत्र-निक्षेपणासमितिः, उच्चार-प्रस्नवण-क्ष्वेल, सिङ्घाण, जल्ल-पारिष्ठापनिकासमिति, मनःसमितिः, बाक्समितिः, कायसमितिः ।

#### आलोचना-पदम्

अष्टभिः स्थानैः सम्पन्नः अनगारः अर्हति आलोचनां प्रत्येषितुम्, तद्यथा—

आचारवान्, आधारवान्, व्यवहारवान्, अपव्रीडकः, प्रकारी, अपरिश्रावी, निर्यापकः, अपायदर्शी ।

## महानिधि-पद

१६. प्रत्येक महानिधि आठ-आठ पहियों पर आधारित है और आठ-आठ योजन ऊंचा है।

## समिति-पद

१७. समितियां '' आठ हैं---

१. ईर्यासमिति, २. भाषासमिति, ३. एषणासमिति, ४. आदान-भांड-अमत्र-निक्षेपणासमिति,

५. उच्चार-प्रस्रवण-क्ष्वेल-सिंघाण-

जल्ज-परिष्ठापनासमिति,

६. मनसमिति, ७. वचनसमिति,

≖. कायसमिति ।

#### आलोचना-पद

१८. आठ स्थानों से सम्पन्न अनगार आलो-चना देने के योग्य होता है—-१. आचारवान्-ज्ञान, दर्शन, चारिल, तप और वीर्य-इन पांच आचारों से युवत । २. आधारवान्---आलोचना सेने वाले के द्वारा आलोच्यमान समस्त अतिचारों को जानने वाला, २. व्यवहारवान् --आगम, थ्व, आज्ञा, धारणा और जीत--इन पांच व्यवहारों को जानने वाला। ४. अपव्रीडक -- -आलोचना करने वाले व्यक्ति में, वह लाज या संकोच से मूक्त होकर सम्यक् आलोचना कर सके वैसा, सहिस उत्पन्न करने वाला। ५. प्रकारी--आलोचना करने पर विश्चद्धि कराने वाला । ६ अपरिश्रावी---आलोचना करने वाले के आलोचित दोषों को दूसरे के सामने प्रकट न करने वाला । ७. निर्यापक--बड़े प्रायश्वित्त को भी निभा सके --ऐसा सहयोग देन वाला। <. अषायदर्शी—प्रायश्चित्त-भङ्ग से तथा सम्यक् आलोचना न करने से उत्पन्न दोषों को बताने वाला।

१९. अट्रहि ठाणेहि संपण्णे अणगारे अरिहति अत्तदोसमालोइत्तए, तं जहा\_\_\_ जातिसंवण्णे, कूलसंवण्णे, विणय-संपण्णे, णाणसंपण्णे, दंसणसंपण्णे, चरित्तसंपण्णे, खंते, दंते ।

#### पायच्छित्त-पदं

२०. अदूविहे पायच्छित्ते पण्णत्ते, तं जहा\_\_\_ आलोयणारिहे, पडिक्कमणारिहे, तद्भयारिहे, विवेगारिहे, विउसगारिहे, तवारिहे, छेयारिहे, मुलारिहे ।

मदद्राण-पदं

२१. अट्ठ मयट्राणा पण्णत्ता, तं जहा.... जातिमए, कुलमए, बलमए, रूवमए, तवमए, सुतमए, लाभमए, इस्सरियमए ।

## अकिरियावादि-पदं

एगावाई, अणेगावाई, मितवाई, णिम्मित्तवाई, सायवाई, समुच्छेदवाई, जितावाई, णसंतपर-लोगवाई ।

अष्टभिः स्थानैः सम्पन्नः अनमारः अर्हति आत्मदोषं आलोचयितूम्, तद्यथा-

जातिसम्पन्तः, कूलसम्पन्नः, विनय-सम्पन्नः, ज्ञानसम्पन्नः, दर्शनसम्पन्नः, चरित्रसम्पन्नः, क्षान्तः, दान्तः ।

## प्रायश्चित्त-पदम्

अष्टविधं प्रायश्चित्तं प्रज्ञप्तम, तद्यथा\_\_\_ आलोचनार्ह, प्रतिकमणार्ह, तदुभयाईं, विवेकाईं, व्युत्सगहि, तपोर्ह, छेदाई, मूलाईम् ।

#### मदस्थान-पदम्

अष्ट मदस्थानानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— जातिमद:, कूलमद:, बलमद:, रूपमदः, तपोमदः, श्रुतमदः, लाभमदः, ऐश्वर्यमदः ।

## अन्नियाबादि-पदम्

२२. अद्र अकिरियावाई पण्पत्ता, तं जहा- अष्ट अक्रियावादिनः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा-एकवादी, अनेकवादी, मितवादी. निर्मितवादी, सातवादी, समूच्छेदवादी, नित्यवादी, असत्परलोकवादी ।

#### स्थान ८ : सूत्र १६-२२

- १६ आठ स्थानों से सम्पन्न अनमार अपने दोषों की आलोचना करने के लिए योग्य होता है --
  - १. जाति सन्पन्न, २. कुल तम्पन्न,
  - ३. विनय सम्पन्न, ४. ज्ञान सम्पन्न,
  - ५. दर्शन सम्पन्न, ६. चरित सम्पन्न,
  - ७. क्षान्त, ५. दान्ते ।

## प्रायश्चित्त-पद

२०. प्रायश्चित्त'' आठ प्रकार का होता है— १. आलोचना के योग्य, २. प्रतिक्रमण के योग्य. ३. आलोचना और प्रतिक्रमण —दोनों के योग्य, ४. विवेक के योग्य, ५. व्यूत्सर्ग के योग्य, ६. तप के योग्य,

७. छेद के योग्य, ८. मूल के योग्य।

#### मदस्थान-पद

- २१. मद<sup>18</sup> के स्थान आठ हैं --१. जातिमद, २. कुलमद, ३. बलमद, ४. रूपमद, ४. तपोमद, ६. श्रुतमद,
  - ७. लाभनद, द, ऐश्वर्धमद।

## अंक्रियावादि-पद

२२. अक्रियावादी \* आठ हैं---

१. एकयादी—एक ही तत्त्व को स्वीकार करने वाले, २. अनेकवादी -- धर्म और धर्मी को सर्वथा भिन्न मानने वाले अथवा सकल पदार्थी को विलक्षण मानने वाले, एकत्व को सर्वथा अस्वीकार करने वाले, ३. मितवादी —जीवों को परिमित भानने वाले, ४. निर्मितवादी----ईश्वरकर्तृत्ववादी, १. सातवादी- -सुख से ही सुख की प्राप्ति मानने वाले, सुखवादी, ६. समृच्छेदवादी---क्षणिक-वादी । ७. निस्यवादी - लोक को एकान्त मानने वाले, ५. असत्परलोकवादी— परलोक में विश्वास न करने वाले।

#### 030

#### 230

#### स्थान द्र : सूत्र २३-२४

#### महाणिमित्त-पदं

२३.अट्ठविहें महाणिमित्ते पण्णत्ते, तं जहा\_\_\_\_\_\_ भोमे, उप्पाते, सुविणे, अंतलिवखे, अंगे, सरे, लवखणे, वंजणे ।

## वयणविभत्ति-पदं

२४. अट्टविधा वयणविभत्ती पण्णत्ता, तं जहा—

## महानिमित्त-पदम्

अष्टविधं महानिमित्तं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा\_\_ भौमं, उत्पातं, स्वप्नं, अन्तरिक्षं, अङ्गं, स्वरं, लक्षणं, व्यञ्जनम् ।

#### वचनविभक्ति-पदम्

अष्टविधा वचनविभक्तिः प्रज्ञप्ता, तद्यथा—

#### संगहणी-गाहा

१. णिद्देसे पढमा होती, बितिया उवएसणे । ततिया करणम्मि कता. संपदावणे ॥ चउत्थी २. पंचमीय अवदाणे, छट्री सस्सामिवादणे । सत्तमी सण्णिहाणत्थे, अट्रमी आमंतणी भवे ॥ ३. तत्थ पढमा विभत्ती, णिहेसे-सो इमो अहं व ति। बितिया उण उवएसे---भण कूण व इमं व तं वत्ति ॥ ४. ततिया करणम्मि कया.... णीतं व कतं व तेण व मए वा । हंदि णमो साहाए, हवति चउत्थी पदाणंमि ॥ ५. अवणे गिण्हसु तत्तो, इत्तोत्ति वा पंचमी अवादाणे। छट्री तस्स इमस्स वा, गतस्स वा सामि-संबंधे ।।

## संग्रहणी-गाथा

१. निर्देशे प्रथमा भवति, द्वितीया उपदेशने । तुतीया करणे कृता, चतुर्थी संप्रदापने ॥ २. पञ्चमी च अपादाने, षष्ठी स्वस्वामिवादने । सप्तमी सन्निधानार्थ, अष्टम्यामन्त्रणी भवेत् ।। ३. तत्र प्रथमा विभक्तिः, निर्देशे—सः अयं अहं वेति। द्वितीया पुनः उपदेशे---भण कृरु वा इमं वा तं वेति ।। ४. तृतीया करणे कृता— नीतंवा कृतंवा तेन वा मया वा । हंदि नमः स्वाहा, भवति चतुर्थी प्रदाने ॥ ४. अपनय गृहाण ततः, इतःइति वा पञ्चमी अपादाने। षष्ठी तस्यास्य वा, गतस्य वा स्वामि-सम्बन्धे ॥

#### महानिमित्त-पद

२३. महानिमिक्त आठ प्रकार का होता है—-१. भौम, २. उत्पात, ३. स्वप्न, ४. आन्तरिक्ष, ४. आङ्ग, ६. स्वर, ७. लक्षण, ६. व्यञ्जन ।

## वचनविभक्ति-पद

२४. वचन-विभक्ति के आठ प्रकार हैं----

१. निर्देश, २. उपदेश, ३. करण, ४. सम्प्रदान, ५. अपादान, ६. स्वस्वामिवचन, ७. सन्निधानार्थ, ५. आमंत्रणी।

निर्वेश के अर्थ में प्रथमा विभक्ति होती है, जैसे—बह, यह, मैं। उपदेश में द्वितीया विभक्ति होती है, जैसे---इसे बता, वह कर। करण में तृतीया विभक्ति होती है,जैसे— शकट से लाया गया है, मेरे द्वारा किया गया है। सम्प्रदान में चतुर्थी विभक्ति होती है, जैसे---नमःस्वाहा।

अपादान में पंचमी विभक्ति होती है, जैसे—घर से दूर ले जा, इस कोठे से ले जा। स्वस्वामिवचन में षथ्ठी विभक्ति होती है, जैसे—यह उसका या इसका नौकर है।

६. हवइ पुण सत्तमी तमिमम्मि आहारकालभावे य । आमंतणी भवे अट्टमी उ जह हे जुवाण ! त्ति ।।

## छउमत्थ-केवलि-पदं

२५. अट्ठ ठाणाइं छउमत्थे सच्वभावेणं ण याणति पासति, तं जहा— धम्मत्थिकायं, •अधम्मत्थिकायं, आगासत्थिकायं, जीवं असरीरपडिबद्धं, परमाणुपोग्गलं, सद्दं,° गंघं, वातं । एताणि चेव उप्पण्णणाणदंसणघरे अरहा जिणे केवली •सच्वभावेणं जाणइ पासइ, तं जहा— धम्मत्थिकायं, अधम्मत्थिकायं, जावं असरीरपडिबद्धं, परमाणुपोग्गलं, सद्दं,° गंघं, वातं ।

## आउवेद-पदं

२६. अट्ठविधे आउवेदे पण्णत्ते, तं जहा– कुमारभिच्चे, कायतिगिच्छा, सालाई, सल्लहत्ता, जंगोली, भूतवेज्जा, खारतंते, रसायणे । 330

६. भवति पुनः सप्तमी तस्मिन् अस्मिन् आधारकालभावे च । आमन्त्रणी भवेत् अष्टमी तु यथा हे युवन् ! इति ।।

## छद्मस्थ-केवलि-पद्म

अष्ट स्थानानि छद्मस्थः सर्वभावेन न जानाति न पश्यति, तद्यथा \_\_\_\_\_ धर्मास्तिकायं अधर्मास्तिकायं, आकाशास्तिकायं, जीवं अशरीरप्रतिबद्धं, परमाणुपुद्गलं, शब्दं, गन्धं, वातम् । एतानि चैव उत्पन्नज्ञानदर्शनधरः अर्हुन् जिनः केवली सर्वभावेन जानाति पश्यति, तद्यथा\_\_\_\_\_ धर्मास्तिकायं, अधर्मास्तिकायं, आकाशास्तिकायं, जीवं अशरीरप्रतिबद्धं, परमाणुपुद्गलं, शब्दं, गन्धं, वातम् ।

## आयुर्वेद-पदम्

अष्टविधः आयुर्वेदः प्रज्ञप्तः, तद्यथा— कुमारभृत्यं, कायचिकित्सा, शालाक्यं, शाल्यहत्यं, जंगोली, भूतविद्या, क्षारतन्त्रं, रसायनम् ।

#### स्थान दः सूत्र २४-२६

सन्निधानार्थं में सप्तमी विभक्ति होती है, जैसे—उसमें, इसमें। आमंत्रणी में आठवीं विभक्ति होती है, जैसे—हे जवान !

## छद्मस्थ-केवलि-पद

२५. आठ पदार्थों को छद्ममस्थ सम्पूर्णरूप से न जानता है, न देखता है – १. धर्मास्तिकाय, २. अधर्मास्तिकाय, ३. आकाशास्तिकाय ४. शरीरमुक्तजीव, ५. परमाणुपुद्गल ६. शब्द, ७. गंध, ५. वायु। प्रत्यक्ष ज्ञान-दर्शन को धारण करने वाले अर्हत्, जिन, केवली इन्हें सम्पूर्णरूप से जानते-देखते हैं –-१. धर्मास्तिकाय, २. अधर्मास्तिकाय, ३. आकाशास्तिकाय, ४. शरीरमुक्तजीव, ५. परमाणुपुद्गल, ६. शब्द, ७. गंध, ५. वायु।

## आयुर्वेद-पद

२६. आयुर्वेद<sup>३१</sup> के आठ प्रकार हैं—-१. कुमारभृत्य—बालकों का चिकित्सा-शास्त्र । २. कार्याचकित्सा --ज्वर आदि रोमों का चिकित्मा-झास्त्र । ३. शालाक्य--कान, मुँह, नाक आदि के रोगों की शल्य-चिकित्सा का शास्त्र 1 ४. शल्यहत्या---शल्य-चिकित्सा का शास्त्र ५. जंगोली----अंगदतंत्र---विष-चिकित्सा का शाल्त । ६. भूतविद्या---देव, असुर, गंधर्व, यक्ष, राक्षस, पिकाच आदि से प्रश्त व्यक्तियों की चिकित्सा का शास्त्र । 'अ क्षारतन्त्र—वाजीकरण तंत्र—वीर्य-पूष्टि का शास्त्र । रसायन —पारद आदि धातूओं के द्वारा की जाने वाली चिकित्सा का शास्त्र ।

## अग्गमहिसी-पदं

२७. सक्कस्स णं देविहस्स देवरण्णो अट्ठग्गमहिसीओ पण्णत्ताओ, तं जहा---पउमा, सिवा, सची, अंजू, अमला,

अच्छरा, णवमिया, रोहिणी।

२६. ईसाणस्स णं देविदस्स देवरण्णो अट्टग्गमहिसीओ पण्णत्ताओ, तं जहा— कण्हा, कण्हराई, रामा, रामरक्खिता, वसू, वसुगुत्ता,

वसुमित्ता, वसुंघरा ।

- २६. सक्कस्स णं देविदस्स देवरण्णो सोमस्स महारण्णो अट्टग्गमहिसीओ पण्णसाओ ।
- ३०. ईसाणस्स णं देविदस्स देवरण्णो वेसमणस्स महारण्णो अट्टागमहि-सीओ पण्णत्ताओ ।

#### महग्गह-पदं

३१. अट्ठ महग्गहा पण्णत्ता, तं जहा— चंदे, सूरे, सुक्के, बुहे, बहस्सती, अंगारे, सणिचरे, केऊ।

#### तणवणस्सइ-पदं

३२. अट्ठविधा तणवणस्सतिकाइया पण्णत्ता, तं जहा— मूले, कंदे, खंघे, तथा, साले, पवाले, पत्ते, पुष्फे ।

#### संजम-असंजम-पदं

३३. चर्डारदिया णं जीदा असमारभ-माणस्स अट्ठविधे संजमे कज्जति, तं जहा.\_\_

## अग्रमहिषो-पदम्

शत्रस्य देवेन्द्रस्य देवराजस्य अष्टाग्र-महिष्यः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा.—

पद्मा, शिवा, शची, अञ्जूः, अमला, अप्सराः, नवमिका, रोहिणी । ईशानस्य देवेन्द्रस्य देवराजस्य अप्टाग्र-महिष्यः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—

कृष्णा, कृष्णराजी, रामा, रामरक्षिता, वसूः, वसुगुप्ता. वसुमित्रा, वसुंधरा ।

शकस्य देवेन्द्रस्य देवराजस्य सोमस्य महाराजस्य अष्टाग्रमहिष्यः प्रज्ञष्ताः ।

ईशानस्य देवेन्द्रस्य देवराजस्य वैश्रमणस्य महाराजस्य अष्टाग्रमहिष्य: प्रज्ञप्ता: ।

#### महाग्रह-पदम्

अष्ट महाग्रहाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— चन्द्रः, सूरः, शुक्रः, बुधः, बृहस्पतिः, अङ्गारः, शनैश्चरः, केतुः ।

#### तृणवनस्पति-पदम्

अष्टविधाः तृणवनस्पतिकायिकाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—-मूलं, कन्दः, स्कन्धः, त्वक्, शाला, प्रवालं, पत्रं, पुष्पम् ।

#### संयम-असंयम-पदम्

चतुरिन्द्रियान् जीवान् असमारभमाणस्य अष्टविधः संयमः क्रियते, तद्यथा—

#### अग्रमहिषी-पद

२७. देवेन्द्र देवराज शक के आठ अग्रमहिषियां हैं —

> १.पद्मा, २.शिवा, ३.शची, ४.अंजू, ५.अमला, ६.अप्सरा, ७.नवमिका, ८. रोहिणी।

- २५. देवेन्द्र देवराज ईशान के आठ अग्र-महिषियां हैं—
  - १. कृष्णा, २. कृष्णराजी, ३. रामा, ४. रामरक्षिता, १. वसु, ६. वसुगुप्ता, ७. वसुमित्रा, ≍. वसुन्धरा।
- २६. देवेन्द्र देवराज शक्र के लोकपाल महाराज सोम के आठ अग्रमहिषियां हैं ।
- २०. देवेन्द्र देवराज ईशान के लोकपाल महा-राज वैश्रमण के आठ अग्रमहिषियां हैं।

#### महाग्रह-पद

३१. महाग्रह आठ हैं—-१. चन्द्र, २. सूर्य, ३. शुक्र, ४. बुध, ४. बृहस्पति, ६. अंगार, ७. शनिष्ट्चर, ६. केतु ।

#### तृणवनस्पति-पद

३२. तृणवनस्पतिकायिक आठ प्रकार के होते हैं —

१. मूल, २. कंद, ३. स्कंद, ४. त्वक्, ५. शाखा, ६. प्रवाल, ७. पत्न, ८. पुष्प् ।

#### संयम-असंयम-पद

३३. चतुरिन्द्रिय जीवों का आरम्भ नहीं करने वाले के आठ प्रकार का संयम होता है—- ठाणं (स्थान) 508 स्थान दः सूत्र ३४ चक्खुमातो सोक्खातो अववरो-चक्षुर्मयात् सौख्यात् अव्यपरोषयिता १. चक्षुमय सुख का वियोग नहीं करने से, वेत्ता भवति । भवति । चक्खुमएणं दुक्खेणं असंजोएत्ता चक्षुर्भयेन दुःखेन असंयोजयिता भवति । २. चक्षुमय दुःख का संयोग नहीं करने से, भवति । •घाणामातो सोक्खातो अववरो-झाणमयात् सोस्यात् अव्यपरोपयिता ३. झाणमय सुख का वियोग नहीं करने से, भवति । वेत्ता भवति । घाणासएणं दुक्लेणं असंजोएत्ता ट्र.खेन **द्राणम**येन असंयोजयिता ४. घ्राणमय दु:ख का संयोग नहीं करने से, भवति । भवति । जिह्वामयात् सौख्यात् अव्यपरोपयिता जिब्सामातो सोक्खातो अववरो-५. रसमय सुख का वियोग नहीं करने से, वेत्ता भवति । भवति । जिब्भामएणं दुक्खेणं असंजोएता जिह्नामयेन दु:खेन ६. रसमय दु:ख का संयोग नहीं करने से, असंयोजयिता भवति । भवति ।° स्पर्शमयात् सौख्यात् अव्यपरोपयिता फासामातो सोक्खातो अववरोवेत्ता ७. स्पर्श्वमय सुख का वियोग नहीं करने से, भवति। भवति । ∽. स्पर्शमय दुःख का संयोग नहीं करने से । फासामएणं दुक्खेगं असंजोएता स्पर्शमयेन दु खेन असंयोजयिता भवति । भवति । चतुरिन्द्रियान् जीवान् समारभमाणस्य ३४. चर्डारदियाणं जीवा समारभ-३४. चतुरिन्द्रिय जीवों का आरम्भ करने वाले अष्टविधः असंयमः त्रियते, तद्यथा---माणस्स अटूविधे असंजमे कज्जति, के आट प्रकार का असंयम होता है ---तं जहा\_\_\_ चक्खुमातो सोक्खातो ववरोवेत्ता चक्षुर्भयात् सौख्यात् १. चक्षुमय मुख का वियोग करने से, व्यपरोपयिता भवति । भवति । चक्षुर्भयेन चक्खुमएणं दुक्खेणं संजोगेता दु:खेन संयोजयिता २. चक्षुमय दुःख का संयोग करने से, भवति । भवति । •घाणामातो सोक्खातो ववरोवेत्ता झाणमयात् सौख्यात् व्यपरोपयिता ३. घ्राणमय सुख का वियोग करने से, भवति । भवति । घाणानएणं दुक्खेणं संजोगेत्ता दुःखेन **द्राणमये**न संयोजयिता ४. ध्राणमय दुःख का संयोग करने से, भवति । भवति । जिब्भामातो सोक्खातो ववरोवेत्ता जिह्वामयात् सौख्यात् व्यपरोपयिता ५. रसमय सुख का वियोग करने से, भवति । भवति । जिब्भामएणं दुक्खेणं संजोगेत्ता जिह्वामयेन दु:खेन संयोजयिता ६. रसमय दुःख का संयोग करने से, भवति ।° भवति । फासामातो सोक्खातो वचरोवेत्ता स्पर्शमयात् सौख्यात् व्यपरोपथिता ७. स्पर्शमय सुख का वियोग करने से,

भवति ।

भवति ।

संयोजयिता

स्थान दः सूत्र ३५-३द

फसामएणं दुक्खेणं संजोगेत्ता भवति ।

#### सुहुम-पदं

३५. अट्ट सुहुमा पण्णता, तं जहा— पाणसुहुमे, पणगसुहुमे, बीयसुहुमे, हरितसुहुमे, पुष्फसुहुमे, अंडसुहुमे, लेणसुहुमे, सिणेहसुहुमे ।

#### भरहचक्कवट्टि-पदं

३६. भरहस्स णं रण्णो चाउरंतचक्क-वट्टिस्स अट्ठ पुरिसजुगाइं अणुबद्धं सिद्धाइं <sup>•</sup>बुद्धाइं मुत्ताइं अंतगडाइं परिणिव्वुडाइं° सव्वदुक्खप्पहोणाइं, तं जहा.... आदिच्वजसे, महाजसे, अतिबले,

महाबले, तेयवीरिए, कत्तवीरिए, दंडवीरिए, जलवीरिए ।

#### पास-गण-पदं

३७. पासस्स णं अरहओ पुरिसा-दाणियस्स अट्ठगणा अट्ठ गणहरा होत्था., तं जहा.... सुभे, अज्जघोसे, वसिट्ठे, बंभचारी, सोमे, सिरिघरे, वोरभद्दे, जसोभद्दे ।

#### दंसण-पदं

३६. अट्ठविघे दंसणे पण्णत्ते, तं जहा— सम्भदंसणे, मिच्छदंसणे, सम्मामिच्छदंसणे, चक्खुदंसणे, ®अवक्खुदंसरो, ओहिदंसणे,° केवलदंसणे, सुविणदंसणे। स्पर्शमयेन दुःखेन भवति ।

#### सूक्ष्म-पदम्

अष्ट सूक्ष्मानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— प्राणसूक्ष्मं, पनकसूक्ष्मं, बीजसूक्ष्मं, हरितसूक्ष्मं, पुष्पसूक्ष्मं, अण्डसूक्ष्मं, लयनसूक्ष्मं, स्नेहसूक्ष्मं ।

#### भरतचक्रवति-पदम्

भरतस्य राज्ञः चतुरन्तचक्रवत्तिनः अष्ट पुरुषयुगानि अनुवद्धं सिद्धाः बुद्धाः मुक्ताः अन्तक्रताः परिनिर्वृताः सर्वदुःख-प्रक्षीणाः, तद्यथा—

आदित्ययशाः, महायशाः, अतिबलः, महाबलः, तेजोवीर्यः, कार्त्तवीर्यः, दण्डवीर्यः जलवीर्यः ।

## पार्श्व-गण-पदम्

पार्श्वस्य अर्हतः पुरुषादानीयस्य अष्ट गणाः अष्ट गणधराः अभवन् तद्यथा— शुभः, आर्यधोपः, वशिष्ठः, व्रह्मचारी, सोमः, श्रीधरः, वीरभद्रः, यशोभद्रः ।

#### दर्शन-पदम्

अष्टविधं दर्शनं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा— सम्यग्दर्शनं, मिथ्यादर्शनं, सम्यग्मिथ्यादर्शनं, चक्षुर्दर्शनं, अचक्षुर्दर्शनं, अवधिदर्शनं, केवलदर्शनं, स्वप्नदर्शनम् । स्पर्शमय दुःख का संयोग करने से ।

#### सूक्ष्म-पद

३४. मूक्ष्म आठ हैं—

१. प्राणसुक्ष्म, २. पनकसुक्ष्म, ३. बीजसूक्ष्म, ४. हरितसूक्ष्म, ४. पुष्पसूक्ष्म, ६. अण्डसूक्ष्म, ७. लयनसूक्ष्म, द. स्नेहसूक्ष्म।

#### भरतचक्रवति-पद

३६. चनुरन्त चकवर्ती राजा भरत के आठ उत्तराधिकारी पुरुषयुग —राजा लगातार सिद्ध, बुढ, मुक्त, परिनिर्वृत और समस्त दु:खों से रहित हुए<sup>33</sup>—

| १. आदित्ययभा, | २. महायशा,          |
|---------------|---------------------|
| ३. अतिबल,     | ४. महावल,           |
| ५. तेजोवीर्य, | ६. कार्त्तवीर्य,    |
| ७. दण्डवीर्य, | <b>८. जलवीर्य</b> । |

#### पार्श्व-पग-पद

३७. पुरुषादानीय<sup>३३</sup> अर्हत् पार्श्वं के आठ गण और आठ गणधर <sup>३४</sup> थे—

> १. जुम, २. आर्यवोष, ३. वशिष्ठ, ४. ब्रह्मचारी, ४. सोम, ६. श्रीधर, ७. वीरभद्र, ८. यशोभद्र ।

#### दर्शन-पद

३५. दर्शन'' आठ प्रकार का होता है---

१. सन्यग्दर्शन, २. मिथ्यादर्शन,

- ३. सम्यग्मिथ्यादर्शन, ४. चक्षुदर्शन**,**
- ५. अचक्षुदर्शन, ५. अवधिदर्शन,
- ७. केवलदर्शन, ५. स्वय्नदर्शन ।

#### ८०३

#### स्थान दः सूत्र ३१-४२

#### ओवमिय-काल-पदं

३९. अट्टविधे अद्धोवमिए पण्णत्ते, तं जहा— पलिओवमे, सागरोवमे, ओसप्पिणी, उस्सप्पिणी, पोग्गलपरियट्टे, तीतद्धा, अणागतद्धा, सब्बद्धा ।

#### अरिट्रणेमि-पदं

४०. अरहतो णं अरिट्ठणेमिस्स जाव अट्टमातो पुरिसजुगातो जुगंतकर-भूमि । दुवासपरियाए अंतमकासी ।

## महावीर-पदं

४१. समणेणं भगवता महावीरेणं अट्ठ रायाणो मुंडे भवेत्ता अगाराओ अणगारितं पव्वाइया, तं जहा....

#### संगहणी-गाहा

१. वीरंगए वीरजसे, संजय एणिज्जए य रायरिसी । सेये सिवे उद्दायणे, तह संखे कासिवद्धणे ।।

#### आहार-पदं

४२. अट्टविहे आहारे पण्णत्ते, तं जहा... मणुण्णे....असणे पाणे खाइमे° साइमे । अमणुण्णे...•असणे पाणे खाइमे° साइमे ॥

## औपमिक-काल-पदम्

अष्टविधं अद्ध्वौपम्यं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा---पल्योपमं, सागरोपमं, अवर्सापणी, उत्सर्पिणी,पुद्गलपरिवर्त्तं, अतीताद्ध्वा, अनागताद्ध्वा, सर्वाद्ध्वा।

#### अरिष्टनेमि-पदम्

अर्हतः अरिष्टनेमेः यावत् अष्टमं पुरुषयुगं युगान्तकरभूमिः ।

दिवर्षपर्याये अन्तमकार्षु: ।

### महावीर-पदम्

श्रमणेन भगवता महावीरेण अष्ट राजानः मुण्डान् भावयित्वा अगाराद् अनगारितां प्रवाजिताः, तद्यथा—

## संग्रहणी-गाथा

१. वीराङ्गकः वीरयशाः, संजय एणेयकश्च रार्जाषः । श्वेतः शिवः, उद्रायणः, तथा शङ्खः काशीवर्ढनः ॥

#### आहार-पदम्

अष्टविधः आहारः प्रज्ञप्तः, तद्यथा— मनोज्ञं—अश्वनं पानं खाद्यं स्वाद्यम् ।

#### औपमिक-काल-पद

- ३**१. औ**पमिक अद्धा<sup>ः</sup> [काल ] आठ प्रकार का होता है—
  - १. पल्योपम, २. सागरोपम,
  - ३. अवसर्पिणी, ४. उत्सर्पिणी,
  - ४. पुद्गलपरिवर्त, ६. अतीत-अद्धा,
  - ७. अनागत-अद्धा, ६. सर्व-अद्धा।

## अरिष्टनेमि-पद

४०. अहेंत् अरिष्टनेमि से आठवें पुरुषगुग तक युगान्तकर भूमि रही—मोक्ष जाने का कम रहा, आगे नहीं<sup>२०</sup>। अहंत् अरिष्टनेमि को केवलज्ञान प्राप्त किए दो वर्ष हुए थे, उसी समय से उनके शिष्य मोक्ष जाने लगे।

## महावीर-पद

४१. श्रमण भगवान् महावीर ने आठ राजाओं को मुण्डित कर, अगार से अनगार अवस्था में प्रवजित किया<sup>२८</sup>—-

> १. वीराङ्गक, २. वीरयशा, ३. संजय, ४. एणेयक, ४. सेय, ६. झिव, ७. उद्रायण, ८. झंख-काशीवर्द्धन ।

#### आहार-पद

४२. आहार आठ प्रकार का होता है— १. मनोज्ञ अज्ञन, २. मनोज्ञ पान, ३. मनोज्ञ खाद्य, ४. मनोज्ञ स्वाद्य, ४. अमनोज्ञ अज्ञन, ६. अमनोज्ञ पान, ७. अमनोज्ञ खाद्य, ६. अमनोज्ञ स्वाद्य ।

#### ५०४

#### स्थान द : सूत्र ४३-४५

#### कण्हराइ-पद

४३. उप्पि सणंकुमार-माहिंदाणं कप्पाणं हेट्ठि बंभलोगे कप्पे रिट्ठ-विमाण-पत्थडे, एत्थ णं अक्खाडग-समचउरंस-संठाण-संठिताओ अट्ठ कण्हराईओ पण्णत्ताओ, तं जहा....

> पुर्तत्थमे णंदो कण्हराईओ, दाहिणे णंदो कण्हराईओ, पच्चत्थिमे णं दो कण्हराईओ, उत्तरे णंदो कण्हराईओ। पुरत्थिमा अब्भंतरा कण्हराई दाहिणं बाहिरं कण्हराइं पुट्टा । दाहिणा अब्भंतरा कण्हराई पच्चत्थिमं बाहिरं कण्हराइं पुट्टा । पच्चत्थिमा अब्भंतरा कण्हराई उत्तर बाहिर कण्हराइ पुट्ठा । उत्तरा अब्भंतरा कण्हराई पुरस्थिमं बाहिरं कण्हराइं पुट्ठा । पूरत्थिमपच्चत्थिमिल्लाओ बाहि-राओ दो कण्हराईओ छलंसाओ। उत्तरदाहिणाओ बाहिराओ दो कण्हराईओ तंसाओ । सब्वाओ वि णं अब्मंतरकण्ह-राईओ चउरंसाओ ।

४४. एतासि णं अट्ठण्हं कण्हराईणं अट्ठ णामधेज्जा पण्णत्ता, तं जहा.... कण्हराईति वा, मेहराईति वा, मघाति वा, माघवतीति वा, वातफलिहेति वा, वातपलिक्लो-भेति वा, देवफलिहेति वा, देवपलिक्खोभेति वा।

#### कृष्णराजि-पदम्

उपरि सनत्कुमार-माहेन्द्रयोः कल्पयोः अधस्तात् ब्रह्मजोके कल्पे रिष्टविमान-प्रस्तटे, अत्र अक्षवाटक-समचतुरस्र-संस्थान-संस्थििताः अष्ट कृष्णराजयः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—

पौरस्त्ये हे कृष्णराजी, दक्षिणस्यां द्वे ऋष्णराजी, पाश्चात्ये द्वे कृष्णराजी, उत्तरस्यां द्वे कृष्णराजी। पौरस्त्या अभ्यन्तरा कृष्णराजिः दाक्षिणात्यां वाह्यां कृष्णराजि स्पृष्टा । दक्षिणा अभ्यन्तरा **कृष्णराजिः** पाश्चात्यां बाह्यां कृष्णराजि स्पृष्टा । पाश्चात्या कृष्णराजिः अभ्यन्तरा ओत्तराहीं बाह्यां कृष्णराजि स्पृष्टा । उत्तरा अभ्यन्तरा कृष्णराजिः पौरस्त्यां बाह्यां कृष्णराजि स्पृष्टा । पौरस्त्यपाश्चात्ये बाह्ये द्वे कृष्णराजी षडस्र े। बाह्य दे उत्तरदक्षिणे कृष्णराजी त्र्यस्रे । सर्वा अपि अभ्यन्तरकृष्णराजयः चतुरस्रा: । एतासां अष्टानां कृष्णराजीनां अष्ट नामधेयानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा----कृष्णराजीति वा, मेघराजीति वा मघेति वा, माघवतीति वा, वातपरिधा इति वा, वातपरिक्षोभा इति वा, देवगरिघा इति वा, देवपरिक्षोभा इति वा।

#### कृष्णराजि-षद

४३. सनत्कुमार और माहेन्द्र देवलोक के ऊपर तथा ब्रह्मलोक देवलोक के नीचे रिष्ट-विमान का प्रस्तट है । वहां अखाड़े के समान समचतुरस्र [चतुष्कोण] संस्थान वाली आठ ऋष्णराजियां— काले पुद्गलों की पंवितयां हैं --

१. पूर्व में दो (१,२) उच्छाराजियां हैं, २. दक्षिण में दो (३,४) कृष्णराजियां हैं, ३. पश्चिम में दो (४,६) कृष्णराजियां हैं, ४. उत्तर में दो (७,८) कृष्णराजियां हैं। पूर्व की आभ्यन्तर इष्णराजी दक्षिण की वाह्य कृष्णराजी से स्पृष्ट है। दक्षिण की आभ्यन्तर कृष्णराजी पश्चिम की बाह्य कृष्णराजी से स्पृष्ट है । पश्चिम की आभ्यन्तर कृष्णराजी उत्तर की बाह्य कृष्णराजी से स्पृष्ट है । उत्तर की आक्ष्यन्तर कृष्णराजी पूर्व की बाह्य कृष्णराजी से स्पृष्ट है। पूर्व और पश्चिम की बाह्य दो कृष्ण-राजियां षट्कोण वाली हैं। उत्तर और दक्षिण की बाह्य दो कृष्ण-राजियां सिकोण वाली हैं । समस्त आभ्यन्तर कृष्णराज्यां चतुष्कोण बाली हैं। ४४. इन आठ कृष्णराजियों के आठ नाम हैं----

- १. कृष्णराजी, २. मेघराजी, २. मघा,
- ४. माघवती, ५. वातपरिघ,
- ६. वातपरिक्षोभ, ७. देवपरिघ,
- **द्र. देवपरिक्षोभ** ।

- ४५. एतासि णं अट्टुण्हं कण्हराईणं अट्टसु ओवासंतरेसु अट्ठ लोगंतिय-विमाणा पण्णत्ता, तं जहा.... अच्ची, अच्चिमाली, बइरोअणे, पगंकरे, चंदाभे, सूराभे, सुपइट्टाभे, अग्लिच्चाभे ।
- ४६- एतेसु णं अट्ठसु लोगंतियविमाणेसु अट्ठविधा लोगंतिया देवा पण्णत्ता, तं जहा—

## संगहणी-गाहा

१. सारस्सतमाइच्चा, वण्ही वरुणा य गद्दतोया य ।

तुसिता अव्वाबाहा,

अग्गिच्चा चेव बोद्धव्वा ॥

- ४७. एतेसि णं अट्ठण्हं लोगंतिय-देवाणं अजहण्णमणुक्कोसेणं अट्ठ सागरोवमाइं ठिती पण्णत्ता । मज्फरपदेस-पदं
- ४८. अट्ठ धम्मस्थिकाय-मज्क्तपएसा पण्णत्ता ।
- ४<mark>१. अट्ठ</mark> अधम्मत्थिकाय-<sup>●</sup>मज्भपएसा पण्णत्ता ।°
- <mark>१०. अट्ट</mark> आगासत्थिकाय-<sup>●</sup>मज्भपएसा पण्णत्ता ।°
- ५१. अट्ठ जीव-मज्भपएसा पण्णत्ता।

#### महापउम-पदं

५२. अरहा णं महापउमे अट्ठ रायाणो मुंडा भवित्ता अगाराओ अणगारितं पव्वावेस्सति, तं जहा— पउमं, पउमगुम्मं, णलिणं, णलिणगुम्मं, पउमद्वयं, धणुद्धयं, कणगरहं, भरहं । 50%

एतासां अष्टानां कृष्णराजीनां अष्टस् अवकाशान्तरेषु अष्ट लोकान्तिक-विमानानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— अचिर्माली, अचि:, वैरोचनः, प्रभंकर:, चन्द्राभ:, सुराभः, सुप्रतिष्ठाभः, अग्न्यच्च्यभिः । अष्टसू लोकान्तिकविमानेषु एतेषु अष्टविधाः लोकान्तिकाः देवाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा---

## संग्रहणो-गाथा

१. सारस्वताः आदित्याः, बह्नयः वरुणाश्च गर्दतोयाश्च । तुषिताः अव्यावाधाः, अग्न्च्र्चाः चैव वोद्धव्याः ॥ एतेषां अष्टानां लोकान्तिकदेवानां अजघन्योत्कर्षेण अष्ट सागरोपमाणि स्थितिः प्रज्ञप्ता ।

#### मध्यप्रदेश-पदम्

अष्ट धर्मास्तिकाय-मध्यप्रदेशः प्रज्ञप्ताः ।

अष्ट अधर्मास्तिकाय-मध्यप्रदेशाः प्रज्ञप्ताः । अष्ट आकाशास्तिकाय-मध्यप्रदेशाः प्रज्ञप्ताः ।

अष्ट जोव-मध्यप्रदेशाः प्रज्ञप्ताः ।

#### महापद्म-पदम्

अर्हन् महापद्मः अष्ट राज्ञः मुण्डान् भावयित्वा अगाराद् अनगारितां प्रव्राजयिष्यति, तद्यथा---पद्मं, पद्मगुल्मं, नलिनं, नलिनगुल्मं, पद्मघ्वजं, धनुर्ध्वजं, कनकरथं, भरतम् ।

#### स्थान द्र : सूत्र ४६-४२

- ४५. इन आठ कृष्णराजियों के आठ अवका-शान्तरों में आठ लोकान्तिक विमास हैं— १. अचि, २. अचिमाली, ३. वैरोचन, ४. त्रभंकर, ५. चन्द्राभ, ६. सुराभ, ७. सुप्रतिष्ठाभ, द. अग्न्यर्चाभ ।
- ४६. इन आठ लोकान्तिक विमानों में आठ प्रकार के लोकान्तिक देव हैं —

१. सारस्वत, २. आदित्य, ३**. वह्नि,** ४. वरुण, ५. गर्दतोय, ६. तुषित, ७. अब्यावाघ, **६. अग्न्यर्च** ।

४७. इन आठ लोकास्तिक देवों की जवन्य और उत्कृष्ट स्थिति आठ-आठ सागरोपम की है ।

#### मध्यप्रदेश-पद

- ४८. धर्मास्तिकाय के आठ मध्यप्रदेश (रुचक प्रदेश) हैं।
- ४९. अधर्मास्तिकाय के आठ मध्यप्रदेश हैं।
- **५०**. आकाशास्तिकाय के आठ मध्यप्रदेश हैं ।
- ४१. जीव के आठ मध्यप्रदेश हैं ।

#### महापद्म-पद

- ५२. अहंत् महापद्म आठ राजाओं को मुण्डित-कर, अगार से अनगार अवस्था में प्रब-जित करेंगे∽-
  - १. पद्म, २. पद्मगुल्म, ३. चलिन,
  - ४. नलिनगुल्म, ५. पद्मध्वज,
  - ६. धनुष्ट्वंज, ७. कनकरथ, ५. भरत।

#### ५०६

#### स्थान दः सूत्र ४३-४७

#### कण्ह-अग्गमहिसी-पदं

५३. कण्हस्स णं वासुदेवस्स अट्ठ अगग-महिसीओ अरहतो णं अरिट्ठ-णेमिस्स अंतिते मुंडा भवेत्ता अगाराओ अणगारितं पव्वइया सिद्धाओ ⁰बुद्धाओ मुत्ताओ अंतगडाओ परिणिव्वुडाओ° सव्वदुक्खप्पहीणाओ, तं जहा—

#### संगहणी-गाहा

१. पडमावती य गोरी, गंधारी लक्खणा सुसीमा य । जंबवती सच्चभामा, रुष्पिणी अग्गमहिसीओ ॥

#### पुव्ववत्थु-पदं

५४. वीरियपुब्वस्स णं अट्ठ वत्थू अट्ठ चूलवत्थू पण्णत्ता ।

#### गति-पदं

५५. अट्ठगतीओ पण्णत्ताओ, तं जहा— णिरयगती, तिरियगती, ●मणुयगती, देवगती,ँ सिढ्रिगती, गुरुगती, पणोल्लणगती,पब्भारगती।

## दीवसमुद्द-पदं

- ५६. गंगा-सिंधु-रत्त-रत्तवति-देवीणं दीवा गङ्गा-सिन्धू-रक्ता-रक्तवती-देवीना अट्ट-अट्ट जोयणाइं आयामविक्खं- द्वीपा: अष्टाऽष्ट योजनानि आय भेणं पण्णत्ता । विष्कमभेण प्रज्ञप्ताः ।
- ४७. उक्कासुह-मेहमुह-विज्जमुह-विज्जु-दंतदीवा णं दीवा अट्ठ-अट्ठ जोयण-सयाइं आयामविक्संभेणं पण्णत्ता ।

## कृष्ण-अग्रमहिषी-पदम्

कृष्णस्य वासुदेवस्य अष्टाग्रमहिष्यः अर्हतः अरिष्टनेमेः अन्तिके मुण्डाः भूत्वा अगाराद् अनगारितां प्रव्रजिताः सिद्धाः बुद्धाः मुक्ताः अन्तकृताः परिनिर्वृताः सब्वदुःखप्रक्षीणाः, तद्यथा—

#### संग्रहणी-गाथा

१. पद्मावती च गौरी, गान्धारी लक्ष्मणा सुसीमा च । जाम्बवती सत्यभामा, रुविमणी अग्रमहिष्य: ।।

## पुर्ववस्तु-पदम्

वीर्यपूर्वस्य अग्ट वस्तूनि अग्ट चूलावस्तूनि प्रज्ञप्तानि ।

## गति-पदम्

अष्टगतयः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— निरयगतिः, तिर्यग्गतिः, मनुजगतिः, देवगतिः, सिद्धिगतिः, गुरुगतिः, प्रणोदनगतिः, प्राग्भारगतिः ।

## द्वीपसमुद्र-पदम्

गङ्गा-सिन्धू-रक्ता-रक्तवती-देवीनां द्वीपा: अष्टाऽष्ट योजनानि आयाम-विष्कम्भेण प्रज्ञप्ताः। उल्कामुख-मेधमुख=विद्युन्मुख-विद्युद्दन्त-द्वीपा द्वीपाः अष्टाऽष्ट योजनशतानि आयामविष्कम्भेण प्रज्ञप्ताः।

## कृष्ण-अग्रमहिषी-पद

५३. वासुदेव क्रुष्ण की आठ अग्रमहिषियां अहंत् अरिष्टनेमि के पास मुण्डित होकर, अगार से अनगार अवस्था में प्रव्रजित होकर सिंढ, बुढ, मुक्त, अन्सकृत, परिनिर्वृत और समस्त टुःखों से रहित हुई<sup>9</sup>—

> १. पद्मावती, २. गोरी, ३. गांधारी, ४. लक्ष्मणा, ५. सुसीमा, ६. जाम्बवती, ७. सत्यभामा, इ. रुक्षिणी ।

## पुर्ववस्तु-पद

५४. वीर्यप्रवाद पूर्व के आठ वस्तु [मूल अध्ययन] और आठ चूलिका-वस्तु हैं।

## गति-पद

| ११. गतिया आठ है <sup>९९</sup> | -                 |
|-------------------------------|-------------------|
| १. नरकगति,                    | २. तिर्यञ्चगति,   |
| ३. मनुष्यगति,                 | ४. देवगति         |
| ५. सिद्धिगति,                 | ६. गुरूगति,       |
| ७. प्रणोदनगति,                | ⊳. प्राग्भारगति । |

### द्वीपसमुद्र-पद

- १६. गंगा, सिन्धू, रक्ता और रक्तवती नदियों की अधिष्ठान्नी देवियों के द्वीप आठ-आठ क्वोजन लम्बे-चौड़े हैं<sup>३२</sup> ।
- ५७. उल्कामुख, मेघमुख, विद्युत्मुख और विद्यु-इन्त द्वीप आठ-आठ सौ योजन लम्बे-चौड़े हैं ।

- ४६- कालोदे णं समुद्दे अट्ठ जोयणसय-सहस्साइं चक्कवालविक्खंभेणं पण्णत्ते ।
- ५६. अब्भंतरपुक्खरद्धे णं अट्ट जोयण-सयसहस्साइं चक्कवालविक्खंभेणं पण्णत्ते ।
- ६०. एवं बाहिरपुक्खरद्वेवि ।

## काकणिरयण-पदं

६१. एगमेगस्स णं रण्णो चाउरंतचक्क-वट्टिस्स अट्ठसोवण्णिए काकणि-रयणे छत्तले दुवालसंसिए अट्ठ-कण्णिए अधिकरणिसंठिते ।

मागध-जोयण--पदं

६२. मागधस्स णं जोयणस्त अट्ठ धणु-सहस्साइं णिघत्ते पण्णत्ते ।

## जंबूदीव-पदं

- ६३. जंबू णं सुदंसणा अट्ठ जोयणाइं उड्टं उच्वत्तेणं, बहुसरुफ़देसभाए अट्ठ जोयणाइं विक्खंभेणं, साति-रेगाइं अट्ठ जोयणाइं सब्वग्गेणं पण्णत्ता ।
- ६४. कूडसामली णं अट्ठ जोयणाई एवं चेव ।
- ६५. तिमिसगुहा णं अट्ठ जोयणाइं उड्ड उच्<del>यत्ते</del>णं ।
- ६६. खंडप्पवातगुहा गं अट्ठ <sup>•</sup>जोयणाइं उड्वं उच्धत्तेणं ।°
- ६७. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स

कालोदः समुद्रः अप्ट योजनशतसहस्राणि चकवालविष्कम्भेण प्रज्ञप्तः ।

अभ्यन्तरपुष्करार्धः अष्ट योजनशत-सहस्राणि चत्रवालविष्कम्भेण प्रज्ञप्तः ।

एवं वाह्यपुष्करार्घोपि ।

## काकिनीरत्न-पदम्

एकैकस्य राज्ञः चतुरन्तचकर्वात्तनः अष्टसौर्वणिकं काकिनीरत्तं पट्तलं ढादशास्तिकं अष्टकणिकं अधिकरणीय-संस्थितम् ।

#### मागध-योजना-पदम्

मागधस्य योजनस्य अष्ट धनुःसहस्राणि निधत्तं प्रज्ञप्तम् ।

## जम्बूद्वीप-पदम्

जम्बू: सुदर्शना अष्ट योजनानि ऊर्घ्व उच्चत्वेन, बहुमध्यदेशभागे अष्ट योजनानि विष्कम्भेण, सातिरेकानि अष्ट योजनानि सर्वाग्रेण प्रज्ञप्ता ।

कूटझाल्मली अष्ट योजनानि एवं चैव।

तमिस्तमुहा अष्ट योजनानि ऊर्ध्व उच्चत्वेन । खण्डप्रपातगुहा अष्ट योजनानि ऊर्ध्व उच्चत्वेन । जम्बुद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य पौरस्त्ये

#### स्थान दः सूत्र ४द-६७

- १८. कालोद समुद्र की गोलाकार चौड़ाई आठ लाख योजन की है ।
- १९. आम्यन्तर पुष्करार्ध की गोलाकार चौड़ाई आठ लाख योजन की है ।
- ६०. इसी प्रकार वाह्य पुष्करार्ध की गोलाकार चौड़ाई आठ लाख योजन की है ।

## काकिनीरत्न-पद

६१. प्रत्येक चनुरन्त चक्रवर्ती राजा के आठ सुवर्ण<sup>३३</sup> जितना भारी काकिणी रत्न होता है। वह छह तल (मध्यखण्ड), बारहकोण, आठ कर्णिका (कोण-विभाग) और अह-रन के संस्थान वाला होता है।

## मागध-योजना-पद

६२. मगध में योजन'\* का प्रमाण आठ हजार धनुष्य का है ।

## जम्बूद्वीप-पद

- ६३. सुदर्शना जम्बू वृक्ष आठ योजन ऊँचा है। वह वहुमध्य-देशभाग [ठीक बीच] में आठ योजन चौड़ा और सर्व परिमाण में आठ योजन से अधिक है<sup>३</sup>'।
- ६४. कूटशाल्मली वृक्ष आठ योजन ऊंचा है। वह बहुमध्य-देशभाग में आठ योजन चौड़ा और तर्व परिमाण में आठ योजन से अधिक है<sup>३६</sup>।
- **६५. तमिस्र गुफा आठ योजन ऊंची है**।
- ६६. खण्डप्रभात गुफा आठ योजन ऊंची है।
- ६७. जम्बूद्वीप द्वीप के सन्दर पर्वत के पूर्व में

#### **দ**০ও

पुरत्थिमे णं सीताए महाणदीए उभतो कूले अट्ट वक्खारपट्वया पण्णत्ता, तं जहा---चित्तकूडे, पम्हकूडे, णलिणकुडे, चित्रकुट:, एगसेले, तिकूडे, वेसमणकूडे,अंजणे, मायंजणे । माताञ्जनः । ६८. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स जम्बूद्वीपे द्वीपे पच्चत्थिमे णं सीतोयाए महाणदीए उभतो कूले अट्ठ वदखारपव्वया पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ तद्यथा---अंकावती, पम्हावती, आसीविसे, अङ्कावती, मुहावहे, चंदपव्वते, सूरपव्वते, सुखावह: णागपव्वते, देवपव्वते । ६९. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स पुरस्थिमे णं सीताए महाणदीए उत्तरे णं अट्र चक्कवट्टिविजया पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ कच्छे, सुकच्छे, महाकच्छे, कच्छ:, कच्छगावती, आवत्ते, \*मंगलावत्ते, पुक्खले, पुक्खलावती । ७०. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स यव्वयस्स पुरत्थिमे णं सीताए महागदीए दाहिणे णं अट्ठ चक्कवट्टिविजया अष्ट

पण्णत्ता, तं जहा— वच्छे, सुवच्छे, <sup>●</sup>महावच्छे, वच्छगावती, रम्मे, रम्मते, रमणिज्ले,° मंगलावती ।

७१. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स पच्चत्थिमे णं सीतोयःए महाणदीए दाहिणे णं अट्ठ चक्कवट्टिविजया पण्णत्ता, तं जहा---पम्हे, <sup>●</sup>सुपम्हे, महपम्हे, पम्हगावती, संखे, णलिणे, कुमुए,° सलिलावती । शीतायाः महानद्याः उभतः कूले अष्ट वक्षस्कारपर्वताः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—

चित्रकूटः, पक्ष्मकूटः, नलिनकूटः, एकक्षैलः, त्रिकूटः, वैश्रमणकूट<mark>ः,</mark> अञ्जनः, माताञ्जनः ।

जम्बूढीपे ढीपे मन्दरस्य पर्वतस्य पारचात्ये शीतोदायाः महानद्याः उभतः कूले अष्ट वक्षस्कारपर्वताः, प्रज्ञप्ताः, तद्यया\_\_

अङ्कावती, पक्ष्मावती, आशीविषः, सुखावहः, चन्द्रपर्वतः, सूरपर्वतः, नागपर्वतः, देवपर्वतः । जम्बूद्वीपेद्वीपेमन्दरस्य पर्वतस्य पौरस्त्ये

शीतायाः महानद्याः उत्तरे अष्ट चक्रवत्ति-विजयाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा-\_\_

कच्छः, सुकच्छः, महाकच्छः, कच्छकावती, आवर्त्तः, मङ्गलावर्त्तः, पुष्कलः, पुष्कलावती । जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य पौरस्त्ये शीतायाः महानद्याः दक्षिणे अष्ट चक्रवर्त्तिविजयाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा...

वत्सः, सुवत्सः, महावत्सः, वत्सकावती, रम्यः, रम्यकः, रमर्णायः, मङ्गलावती ।

जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य पाश्चात्ये शीतोदायाः महानद्याः दक्षिणे अष्ट चक्रवत्तिविजयाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—

पक्ष्म, सुपक्ष्म, महापक्ष्म, पक्ष्मकावती, शङ्खः, नलिनं, कुमुदः, सलिलावती ।

#### स्थान दः सूत्र ६८-७१

शीता महानदी के दोनों तटों पर आठ वक्षस्कार पर्वत हैं----

१. चितकूट, २. पक्ष्मकूट, ३. वलिनकूट, ४. एकशैल, ४. तिकूट, ६. वैश्रमणकूट, ७. अञ्जन, ६. माताञ्ज्जन । ६२. जम्बूढीप द्वीप के मन्दर पर्वंत के पश्चिम

में श्रीतोदा महानदी के दोनों तटों पर आठ वक्षस्कार पर्वत हें----

श्रंकावती, २. पक्ष्मावती,
 शाशीतिष, ४. सुखावह,
 चन्द्रपर्वत, ६. सुरपर्वत,
 जागपर्वत, ८. देवपर्वत ।

६९. जम्बूढ़ीप ढीप के मन्दर पर्वत के पूर्व में शीता महानदी के उत्तर में चक्रवर्ती के आठ विजय हैं—

१. कच्छ, २. सुकच्छ, ३. महाकच्छ, ४. कच्छकावती, १. आवर्त्त, ६. मंगलावर्त्त, ७. पुष्कल, ६. पुष्कलावती ।

७०. जम्बूद्वीप द्वीप के मन्दरपर्वत के पूर्व में क्षीता महानदी के दक्षिण में चक्रवर्ती के आठ विजय हैं----

> १. वत्स, २. सुवरस, ३. महावत्स, ४. वत्सकावती, ५. रम्य, ६. रम्यक, ७. रमणीय. ८. मंगलावती ।

७१. जम्बूढीप ढीप के मन्दर पर्वत के पश्चिम में झीतोदा महानदी के दक्षिण में चक्रवर्ती के आठ विजय हैं—-

> १. पक्ष्म, २. सुपक्ष्म, ३. महापक्ष्म, ४. पक्ष्मकावती, ५. शंख, ६. नलिन, ७. कुमुद, ६. सलिलावती।

302

७२. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स पच्चत्थिमे णं सीतोयाए महाणदीए उत्तरे णं अट्ठ चक्कवट्टिविजया पण्णत्ता, तं जहा— वप्पे, सुवप्पे, <sup>●</sup>महावप्पे, वप्पगावती, वग्गू, सुवग्गू, गंधिले,° गंधिलावती।

७३. जंबुद्दीवे दोवे मंदरस्स पव्वयस्स पुरस्थिमे णं सीताए महाणदीए उत्तरे णं अट्ठ रायहाणीओ पण्णत्ताओ, तं जहा—.

खेमा, खेमपुरी, <sup>क</sup>रिट्ठा, रिट्ठपुरी, खग्गी, मंजूसा, ओसधी,°पुंडरीगिणी।

- ७४. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स पुरस्थिमे णं सीताए महाणईए दाहिणे णं अटु रायहाणीओ पण्णत्ताओ, तं जहा---सुसीमा, कुंडला, •अपराजिया, पभंकरा, अंकावई, पम्हावई, सुभा.° रयणसंचया।
- ७४. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स पच्चत्थिमे णं सीओदाए महाणदीए दाहिणे णं अट्ठ रायहाणीओ पण्णत्ताओ, तं जहा— आसपुरा, <sup>●</sup>सीहपुरा, महापुरा, विजयपुरा, अवराजिता, अवरा, असोया,°वीतसोगा।
- ७६. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पब्वयस्स पच्चत्थिमे णं सीतोयाए महाणईए उत्तरे णं अट्ठ रायहाणीओ पण्णत्ताओं, तं जहा— विजया, वेजयंती, <sup>●</sup>जयंती, अपराजिया, चक्कपुरा, खग्गपुरा, अवज्फा,<sup>°</sup> अउज्फा ।

जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य पाश्चात्ये शीतोदायाः महानद्याः उत्तरे अष्ट चक्रवर्त्तिविजयाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—

वप्रः, सुवप्रः, महावप्रः, वप्रकावती, वल्गुः, सुवल्गुः, गन्धिलः, गन्धिलावती ।

जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य पौरस्त्ये शीतायाः महानद्याः उत्तरे अष्ट राजधान्यः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा...

क्षेमा, क्षेमपुरी, रिप्टा, रिप्टपुरी, खड्गी, मञ्जूषा, औषधि:,पौंडरीकिणी। जम्बूद्वीपेद्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य पौरस्त्ये शीतायाः महानद्याः दक्षिणे अप्ट राजधान्यः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा---

सुसीमा,कुण्डला,अपराजिता, प्रभाकरा, अङ्कावती, पक्ष्मावती, शुभा, रत्नसंचया ।

जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य पाश्चात्ये शीतोदायाः महानद्याः दक्षिणे अष्ट राजधान्यः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—

अश्वपुरी, सिंहपुरी, महापुरी, विजयपुरी,अपराजिता,अपरा,अशोका, वीतशोका ।

जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य पाश्चात्ये शीतोदायाः महानद्याः उत्तरे अष्ट राजधान्यः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा....

विजया, वैजयन्ती, जयंती, अपराजिता, चक्रपुरी, खद्भपुरी, अवध्या, अयोध्या । स्थान दः सूत्र ७२-७६

७२. जम्बूद्वीप द्वीप के मन्दर पर्वत के पश्चिम में शीतोदा महानदी के उत्तर में चक्रवर्ती के आठ विजय हैं---

> १. वप्र, २. सुवप्र, ३. महावप्र, ४. वप्रकावती, ५. वल्गु, ६. सुवल्गु, ७. गन्धिल, द. मन्धिलावती ।

७३. जम्बूद्वीप द्वीप के मन्दरपर्वत के पूर्व में शीता महानदी के उत्तर में आठ राज-धानियां हैं----

> १. क्षेमा, २. क्षेमपुरी ६. रिष्टा, ४. रिष्टपुरी, ४ खड्गी. ६. मंजूषा, ७. औषधि, ८. पाँडरीकिणी।

७४. जम्बूढीप ढीप के मन्दर पर्वत के पूर्व में शीता महानदी के दक्षिण में आठ राज-धानियां हैं---

> १. सुसीमा, २. कुण्डला, ३. अपराजिता, ४. प्रभाकरा, ५. अंकावती, ६. पक्ष्मावती, ७. गुभा, ६. रत्नसंचया ।

७५. जम्बूद्वीप द्वीप के मन्दर पर्वत के पश्चिम में जीतोदा महानदी के दक्षिण में आठ राजधानियां हैं—-

> १. अक्ष्वपुरी, २. सिंहपुरी, ३. महापुरी, ४. विजयपुरी, ४. अपराजिता, ६. अपरा, ७. अशोका, द. वीतदोका ।

७६. जम्बूद्वीप द्वीप के मन्दर पर्वत के पश्चिम में शीतोदा महानदी के उत्तर में आठ राजधानियां हैं----

१. विजया, २. वैजयन्ती, ३. जयन्ती,
 ४. अपराजिता, ५. चकपुरी,
 ६. खड्गपुरी, ७. अवध्या, ५. अयोध्या।

जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य पौरस्त्ये शीतायाः महानद्याः उत्तरे उत्कर्षपदे अष्ट अर्हन्तः, अष्ट चक्रवर्तिनः, अष्ट बलदेवाः, अष्ट वासुदेवा उदपदिषत वा उत्पद्यन्ते वा उत्पत्स्यन्ते ा।

जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य पौरस्त्ये शीतायाः (महानद्याः ?) दक्षिणे उत्कर्षपदे एवं चैव ।

जम्बूढीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य पाश्चात्ये शीतोदायाः महानद्याः दक्षिणे उत्कर्षपदे एवं चैव ।

एवं उत्तरेणापि।

**∽०** एवं उत्तरेणवि ।

ठाणं (स्थान)

७७. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स

पुरत्थिमे णं सीताए महाणदीए

उत्तरे णं उक्कोसपए अट्ठ अरहंता,

अट्ठ चक्कवट्टी, अट्ठ खलदेवा, अट्ठ

वासुदेवा उप्पज्जिसु वा उप्पज्जति

पुरत्थिमे णं सीताए [ महाणदीए? ]

दाहिणे णं उक्कोसपए एवं चेव ।

७९. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स

पच्चत्थिमे णं सीओयाए महाणदीए

दाहिणे णं उक्कोसपए एवं चेव ।

वा उप्पज्जिस्संति वा।

७८. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स

- ८१. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स पुरत्थिमे णं सीताए महाणईए उत्तरे णं अट्ठ दोहवेयड्ढा, अट्ठ तिमिसगुहाओ, अट्ठ खंडगप्पवातगुहाओ, अट्ठ कयमालगा देवा, अट्ठ णट्टमालगा देवा, अट्ठ गंगाकुंडा, अट्ठ सिंधु-कुंडा, अट्ठ गंगाओ, अट्ठ सिंधुओ, अट्ठ उसभकूडा पव्वता, अट्ठ उसभकूडा देवा पण्णत्ता ।
- म२. जंबुद्दीवे दोवे मदरस्स पव्वयस्स पुरत्थिमे णं सीताए महाणदीए दाहिणे णं अट्ठ दीहवेअड्डा एवं चेव जाव अट्ठ उसभकुडा देवा पण्णत्ता।

जम्बूद्वीपेद्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य पौरस्त्ये शीतायाः महानद्याः उत्तरे अष्ट दीर्घ-वैताढचाः, तमिस्रगुहाः, अष्ट अष्ट खण्डकप्रपातगुहाः, अष्ट कृत मालकाः देवाः, अष्ट नृत्यमालकाः देवाः, अष्ट गङ्गाकुण्डानि, अप्ट सिन्धुकृण्डानि, अष्ट गंगाः, अण्ट सिन्धव:, अष्ट ऋषभकूटाः पर्वताः, अष्ट ऋषभकूटाः देवाः प्रज्ञप्ताः । जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य पौरस्त्ये शीतायाः महानद्याः दक्षिणे अष्ट दीर्घवैताढ्याः एवं चैव यावत् अष्ट ऋषभकूटाः देवाः प्रज्ञप्ताः ।

For Private & Personal Use Only

#### स्थान ८ : सूत्र ७७-८२

७७. जम्बूढीप ढीप के मन्दर पर्वत के पूर्व में श्रीता महानदी के उत्तर में उत्क्रण्टतः आठ अईत्, आठ चक्रवर्ती, आठ वलदेव और आठ वासुदेव उत्पन्न हुए थे, होते हैं और होंगे<sup>39</sup> ।

७८. जम्बूद्वीप द्वीप के मन्दर पर्वत के पूर्व में शीता [महानदी ?] के दक्षिण में उत्क्रप्टतः आठ अर्हत्, आठ चक्रवर्ती, आठ वलदेव और आठ वामुदेव उत्पन्न दुए थे, होते हैं और होंगे<sup>36</sup>।

- ७९. जम्बूढीप ढीप के मन्दर पर्वत के पश्चिम में शीतोदा महानदी के दक्षिण में उत्कृष्टत: आठ अर्हत्, आठ चक्रवर्ती, आठ वलदेव और आठ वासुदेव उत्पन्न हुए थे, होते हैं और होंगे<sup>३९</sup>।
- द०. जम्बूद्वीप द्वीप के मन्दर पर्वत के पश्चिम में शीतोदा सहानदी के उत्तर में उत्क्रष्टत: आठ अईत्, आठ चक्रवर्ती, आठ बलदेव और आठ वासुदेव उत्पन्न हुए थे, होते हैं और होंगे<sup>\*\*</sup>।
- द१. जम्बूद्वीप द्वीप के मन्दर पर्वत के पूर्व में शीता महानदी के उत्तर में आठ दीर्घ-वैताढ्य, आठ तमिस्रगुफाएं, आठ खण्डक-प्रपातगुफाएं, आठ कृतमालक देव, आठ नृत्यमालक देव, आठ गंगाफुण्ड, आठ सिन्धूकुण्ड, आठ गंगा, आठ सिन्धू, आठ ऋषभकूट पर्वत और आठ ऋषभकूट देव हैं।
- द२. जम्बूद्वीप द्वीप के मन्दर पर्वत के पूर्व में शीता महानदी के दक्षिण में आठ दीर्घ-वैताढ्य, आठ तमिस्रगुफाएं, आठ खण्डक-प्रपातगुफाएं, आठ इन्तमालक देव, आठ

#### 5११

णवरमेत्थ रत्त-रत्तावती, तासि चेव कुंडा ।

ठाणं (स्थान)

- द३. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स पच्चस्थिमे णं सीतोयाए महाणदीए दाहिणे णं अटु दीयवेयुा जाव अटु णट्टमालगा देवा,अटु गंगाकुंडा, अटु सिधुकुंडा, अटु गंगाओ, अटु सिधूओ, अटु उसभकूडा पव्वता, अटू उसभकूडा देवा पण्णत्ता ।
- ⊭४. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स पच्चत्थिमे णंसीओयाए महाणदीए उत्तरे णं अट्ठ दीहवेयड्ढा जाव अट्ठ णट्टमालगा देवा पण्णत्ता । अट्ठ रत्ता कुंडा, अट्ठ रत्तावतिकुंडा, अट्ठ रत्ताओ, <sup>●</sup>अट्ठ रत्तावतीओ, अट्ठ उसभकूडा पव्वता,<sup>°</sup> अट्ठ उसभ-कूडा देवा पण्णत्ता ।
- ५५. मंदरचूलिया णं बहुमज्फदेसभाए अह जोयणाई विक्खंभेणं पण्णत्ता ।

धायइसंड-पदं

- द६. धायइसंडदीवपुरत्थिमद्धे णं धायइरुक्खे अट्ठ जोयणाइं उड्ढं उच्चत्तेणं, बहुमज्भदेसभाए अट्ठ जोयणाइं विक्खंभेणं, साइरेगाइं अट्ठ जोयणाइं सव्वग्गेणं पण्णत्ते ।
- ⊭७. एवं धायइरुक्खाओ आढवेत्ता सच्चेव जंबूदीववत्तव्वता भाणि-यव्वा जाव मंदरचूलियत्ति ।

नवरं---अत्र रक्ता-रक्तवती, तासां चैव क्रण्डानि ।

जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य पाश्चात्ये शीतोदायाः महानद्याः दक्षिणे अष्ट दीर्घवैताढ्याः यावत् अष्ट नृत्य-मालकाः देवाः, अष्ट गंगाकुण्डानि, अष्ट सिन्धूकुण्डानि, अष्ट गंगाः, अष्ट सिन्धवः, अष्ट ऋषभकूटाः पर्वताः, अष्ट ऋषभकूटाः देवाः प्रज्ञप्ताः ।

जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य पाश्चात्ये शीतोदायाः महानद्याः उत्तरे अध्ट दीर्घवैताढ्याः यावत् अध्ट नृत्य-मालकाः देवाः प्रज्ञप्ताः । अध्ट रक्तवतीकुण्डानि, अध्ट रक्ताः, अध्ट रक्तवत्यः, अध्ट ऋषभकूटाः पर्वताः, अध्ट ऋषभकूटा देवाः प्रज्ञप्ताः । मन्दरचूलिका बहुमध्यदेशभागे अध्ट योजनानि विष्कम्भेण प्रज्ञप्ता ।

#### धातकीषण्ड-पदम्

धातकीषण्डद्वीपपौरस्त्यार्धे धातकीरुक्ष: अष्ट योजनानि ऊर्ध्वं उच्चत्वेन, बहुमध्यदेशभागे, अष्टयोजनानि विष्कम्भेण,सातिरेकाणि अप्ट योजनानि सर्वाग्रेण प्रज्ञप्तः ।

एवं घातकीरुक्षात् आरभ्य सा एव जम्बूद्वीपवक्तव्यता भणितव्या यावत् मन्दरचूलिकेति । स्थान द : सूत्र द३-द७

नॄत्यमालक देव, आठ रक्ताकुण्ड, आठ रक्तवतीकुण्ड, आठ रक्ता, आठ रक्त-वती, आठ ऋषभकूट पर्वत और आठ ऋषभकूट देव हैं।

- द३. जम्बूद्वीप द्वीप के मन्दर पर्वत के पश्चिम में शीतोदा महानदी के दक्षिण में आठ दीर्घवैताढ्य, आठ तमिस्रगुफाएं. आठ खण्डकप्रपातगुफाएं, आठ कृतमालक देव, आठ नृत्यमालक देव, आठ गंगाकुण्ड, आठ सिन्धूकुण्ड, आठ गंगा, आठ सिन्धू, आठ किन्धूकुण्ड, आठ गंगा, आठ सिन्धू, आठ ऋषभकूट पर्वत और आठ ऋपभकूट देव हैं।
- ५४. जम्बूद्वीप द्वीप से मन्दर पर्वत के पश्चिम में शीतोदा महानदी के उत्तर में आठ दीर्घवैताढ्य, आठ तमिस्नगुफाएं, आठ खण्डकप्रपातगुफाएं, आठ कृतमालक देव, आठ नृत्यमालक देव, आठ रवताकुण्ड, आठ रक्तवतीकुण्ड. आठ रवता, आठ रक्तवती, आठ ऋषभकूट पर्वत और आठ ऋषभकूट देव हैं।
- ५१. मन्दरचूलिका बहुमध्य-देशभाग में आठ योजन चौड़ी है।

#### धातकोषण्ड-पद

द६. धातकीषण्डद्वीप के पूर्वार्ध में धातकीवृक्ष आठ योजन ऊंचा है। वह वहुमध्यदेशभाग में आठ योजन चौड़ा और सर्वपरिणाम में आठ योजन से अधिक है।

म्र७. इसी प्रकार धातकीषण्ड के पूर्वार्ध में धातकीवृक्ष से लेकर मन्दरचूलिका तक का वर्णन जम्बूद्वीप की भांति वक्तव्य हैं।

८८. एवं पच्चतिथमद्धेवि महाधातइ-रुक्खातो आढवेत्ता जाव मंदर-चुलियत्ति ।

#### पुक्खरवर-पदं

- द€. एवं पुक्लरवरदीवडूपुरत्थिमद्धेवि पउमरुक्खाओ आढवेता जाव मंदरचुलियत्ति ।
- **१०. एवं पुक्खरवरदीवडूपच्च**त्थिमद्धेवि महापउमरुक्खातो जाव मंदर-चुलियत्ति ।

#### कूड-पद

६१. जंबुद्दीवे दीवे मंदरे पव्वते भट्ट-दिसाहत्थिकुडा सालवणे अट्ट पण्णत्ता, तं जहा\_\_

## संगहणी-गाहा

१. पउमुत्तर णीलवंते, मुहत्थि अंजणागिरी । कुमुदेय पलासे य, वर्डेसे रोयणागिरी ।।

#### जगती-पदं

६२. जंब्दीवस्स णं दीवस्स जगती अट्ठ जोयणाइं उड्टं उच्चत्तेणं, बहुमज्भ-देसभाए अट्ठ जोयणाइं विक्खंभेणं पण्णत्ता।

#### कूड-पदं

९३. जंब्रहीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स दाहिणे णं महाहिमवंते वासहर-पटवते अट्ठ कूडा पण्णत्ता, तं जहा— प्रज्ञप्तानि, तद्यथा—

एवं पारुचात्यार्धेऽपि महाधातकीरुक्षात् आरभ्य यावत् मन्दरचूलिकेति ।

#### पुष्करवर-पदम्

एवं पूष्करवरद्वीपार्धपौरस्त्यार्धेऽपि पद्मरुक्षात् आरभ्य यावत् मन्दर-चूलिकेति ।

पुष्करवरद्वीपार्धपाश्चात्यार्धेऽपि एवं महापद्मस्क्षात् यावत् मन्दरचूलिकेति ।

#### कूट-पदम्

जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरे पर्वते भद्रशालवने अष्ट दिशाहस्तिकूटानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा—

## संग्रहणी-गाथा

१. पद्मोत्तरं नीलवान्, सूहस्ती अञ्जनगिरिः । कुमुदर्श्च पलाशरुच, अवतंसः रोचनगिरिः ॥

#### जगती-पदम्

जम्बुद्वीपस्य द्वीपस्य जगती अष्ट योजनानि ऊर्ध्वं उच्चत्वेन, वहमध्यदेश-भागे अब्ट योजनानि विष्कम्भेण प्रज्ञप्ता ।

## कूट-पदम्

जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य दक्षिणे महाहिमवति वर्षधरपवंते अष्ट कुटानि

#### स्थान दः सूत्र दद-६३

==. इसी प्रकार धातकीषण्ड के पश्चिमार्ड में महाधातकी वृक्ष से लेकर मन्दरचूलिका तक का वर्णन जम्बूद्वीप की भांति वक्तव्य है ।

#### पुष्करवर-पद

- ८. इमी प्रकार अर्ढपुष्करवरदीप के पुर्वार्द्ध में पद्म वृक्ष से लेकर मन्दरचूलिका तक का वर्णन जम्बूद्रीप की भांति वक्तव्य है।
- ६०. इसी प्रकार अर्धपुष्करवरद्वीप के पश्चि-मार्द्ध में महापद्म बृक्ष से लेकर मन्दर-चूलिका तक का वर्णन जम्बूद्वीप की भांति वक्तव्य है ।

#### कूट-पद

६१. जम्बुद्वीप द्वीप के मन्दर पर्वत के भद्र-**शालवन में आठ दिशा-हस्तिकूट** [पूर्व आदि दिशाओं में हाथी के आकार वाले शिखर] हैं ---

> १. पद्मोत्तर, २. नीलवान् ३. सुहस्ती, ४. अंजनगिरि, ५. क्रुमुक, ६. पलाश, ७. अवतंसक, इ. रोचनगिरि ।

#### जगती-पद

६२. जम्बूद्वीप द्वीप की जगती आठ योजन ऊंची और बहुमध्यदेशभाग में आठ योजन चौड़ी है।

#### कूट-पद

३. जम्बूहीप द्वीप के मन्दर पर्वत के दक्षिण में महाहिमवान् वर्षधर पर्वत के आठ कूट हैं —

संगहणी-गाहा १. सिद्ध महाहिमवंते, हिमवंते रोहिता हिरीकुडे । हरिकंता हरिवासे, वेरुलिए चेव कुडा उ ॥ ९४. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स उत्तरे णं रुप्पिसि वासहरपव्वते अट्ट कूडा पण्पत्ता, तं जहा.... १. सिद्धे य रुप्पि रम्मग, णरकंता बुद्धि रुप्पकूडे या हिरण्णवते मणिकंचणे, य रुष्पिम्मि कुडा उ ।। ९४. जंबुहीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स पुरत्थिमे णं रुयगवरे पव्वते अट्ठ कूडा पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ १. रिट्ठे तवणिज्ज कंचण, रयत दिसासोत्थिते पलंबे य । अंजणे अंजणपुलए, रुयगस्स पुरस्थिमे कुडा ।। तत्थ णं अद्व दिसाकुमारिमहत्त-रियाओ महिड्रियाओ जाव पलि-ओवमद्वितीओ परिवसंति, तं जहा\_\_\_ २. णंदूत्तरा य णंदा, आणंदा णंदिवद्धणा । विजया य वेजयंतो. जयंती अपराजिया ।। ९६. जंदुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स दाहिणे णं रुपगवरे पच्चते अद्र कुडा यण्णत्ता, तं जहा.... १. कणए कंचणे पउमे, णलिणे ससि दिवायरे चेव । वेसमणे वेरुलिए,

रुयगस्स उ दाहिणे कुडा ॥

संग्रहणी-गाथा

१. सिद्धः महाहिमवान्, हिमवान् रोहितः ह्रीकुटं । हरिकान्ता हरिवर्ष, वैड्यं चैव कटानि तु ।। जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य उत्तरे रुक्मिणि वर्षधरपर्वते अष्ट कुटानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा\_\_ १. सिद्धश्च रुक्मी रम्यकः, नरकान्तः वुद्धिः रूप्यकूटं च । हिरण्यवान् मणिकाञ्चनं च, रुक्मिणि कुटानि तु ॥ जम्बूटीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य पौरस्त्ये रुचकवरे पर्वते अष्ट कूटानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा — १. रिष्टं तपनीयं काञ्चन, रजतं दिशासौवस्तिकं प्रलम्बदच । अञ्जनं अञ्जनपूलकं, रुचकस्य पौरस्त्ये कटानि ।। अष्ट दिशाकुमारीमहत्तरिकाः तत्र मर्हाद्धकाः यावत् पल्योपमस्थितिकाः परिवसन्ति, तद्यथा— २. नन्दोत्तरा च नन्दा, आनन्दा नन्दिवर्धना । विजया च वैजयन्ती. जयन्ती अपराजिता॥ जम्बुद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य दक्षिणे रुचकवरे पर्वते अष्ट कुटानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा.... १. कनकं काञ्चनं पद्म, नलिनं शशी दिवाकरश्चैव । वैश्रमणः वैड्यं, रुचकस्य तु दक्षिणे कुटानि ।।

१. सिंड, २. महाहिमवान्, ३. हिमवान्, ४. रोहित, ४. ह्रीकूट, ६. हरिकांत, ७. हरिवर्ष, ८. वैडूर्य ।

€४. जम्बूढीप ढीप के सन्दर पर्वत के उत्तर में रुक्मी वर्षधर पर्वत के आठ कुट हैं—

> १. सिद्ध, २. रुक्षमी, ३. रम्यक, ४. नरकांत, ४. वुद्धि, ६. रूप्यकूट, ७. हैरण्यवत, **-.** मणिकाञ्चन ।

६४. जम्बुढीप द्वीप के मन्दर पर्वत के पूर्व में रुचकवर पर्वत के आठ कुट हैं –

वहां महान् ऋद्विवाली यात्रत् एक पल्यो-षम की स्थिति वाली दिशाकुमारी महत्तरिकाएं रहती हैं----१. नन्दोत्तरा, २. नन्दा, ३. आनन्दा, ४. नन्दिवर्धना, ५. विजया ६. वैजयन्ती, ७. जयन्ती, द. अपराजिता ।

९६. जम्बुद्वीप द्वीप के मन्दर पर्वत के दक्षिण में रुचकवर पर्वत के आठ कूट हैं—

> १. कनक, २. काञ्चन, ३.पद्म, ४. नलिन, ५. शशी, ६. दिवाकर, ७. वैश्रमण, ≍. वैडूर्य ।

| ठाणं (स्थान)                                                                                                                                                                                                         | म्<br>इ                                                                                                                                                                                                                   | स्थान दः सूत्र ६७-६द                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| तत्य णं अट्ठ दिसाकुमारिमहत्त-<br>रियाओ महिड्टियाओ जाव पलि-<br>ओवमट्टितीयाओ परिवसंति, तं                                                                                                                              | तत्र अष्ट दिशाकुमारीमहत्तरिकाः<br>मर्हद्धिकाः यावत् पल्योपमस्थितिकाः<br>परिवसन्ति, तद्यथा—                                                                                                                                | वहां महान् ऋद्विवाली यावत् एक पल्यो-<br>पम की स्थिति वाली आठ दिशाकुमारी<br>महत्तरिकाएं रहती हैं—                                                                                                                                                                                               |
| जहा—<br>२. समाहारा सुप्पतिण्णा,<br>सुप्पबुद्धा जसोहरा ।<br>लच्छिवती सेसवती,<br>चित्तगुत्ता वसुंघरा ।<br>६७. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पब्वयस्स<br>पच्चस्थिमे णं रुषगवरे पव्वते अट्ठ                                    | २. समाहारा सुप्रतिज्ञा,<br>सुप्रबुद्धा यशोधरा ।<br>लक्ष्मीवती शेषवती,<br>चित्रगुष्ता वसुन्धरा<br>जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य<br>पाश्चात्ये रुचकवरे पर्वते अष्ट कूटानि                                            | १. समाहारा, २. सुप्रतिज्ञा,<br>३. सुप्रबुढा, ४. यथोधरा,<br>५. लक्ष्मीवती, ६. क्षेषवती,<br>७. चित्रगुप्ता, ६. वसुन्धरा ।<br>६७. जम्बूद्वीप द्वीप के मन्दर पर्वंत के पश्चिम<br>में रुचकवर पर्वत के आठ कूट हैं                                                                                    |
| कूडा पण्णत्ता, तं जहा—<br>१. सोस्थिते य अमोहे य,<br>हिमवं मंदरे तहा ।<br>रुअगे रुयगुत्तमे चंदे,<br>अट्टमे य सुदंसणे ।।<br>तत्थ णं अट्ठ दिसाकुमारिमहत्त-<br>रियाओ महिड्टियाओ जाव पलि-<br>ओवमट्ठितीयाओ परिवसंति, तं    | प्रज्ञप्तानि, तद्यथा—<br>१. स्वस्तिकश्च अमोहश्च,<br>हिमवान् मन्दरस्तथा ।<br>रुचकः रुचकोत्तमः चन्द्रः,<br>अष्टमश्च सुदर्शनः ।।<br>तत्र अष्ट दिशाकुमारोमहत्तरिकाः<br>महद्धिकाः यावत् पल्योपमस्थितिकाः<br>परिवसन्ति, तद्यथा— | १. स्वस्तिक, २. अमोह, ३. हिमवान्,<br>४. मन्दर, ४. रुचक, ६. रुचकोत्तम,<br>७. चन्द्र, ८. सुदर्ज्ञन ।<br>वहां महान् ऋद्विवाली यावत् एक पल्यो-<br>पम की स्थिति वाली आठ दिशाकुमारी<br>महत्तरिकाएं रहती हैं—                                                                                         |
| जहा—<br>२. इलादेवी सुरादेवी,<br>पुढवी पउमावती ।<br>एगणासा णवमिया,<br>सीता भद्दा य अट्टमा ॥<br>६६. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स<br>उत्तरे णं रुअगवरे पव्वते अट्ठ कूडा<br>पण्णत्ता, तं जहा—<br>१. रयण-रयणुच्चए या, | २. इलादेवी सुरादेवी,<br>पृथ्वी पद्मावती ।<br>एकनाशा नवमिका,<br>शीता भद्रा च अष्टमी ।।<br>जम्बूढीपे ढीपे मन्दरस्य पर्वतस्य उत्तरे<br>रुचकवरे पर्वते अष्ट कूटानि प्रज्ञप्तानि,<br>तद्यथा—-<br>१. रत्नं रत्नोच्चयश्च,        | <ol> <li>१. इलादेवी, २. सुरादेवी, ३. पृथ्वी,<br/>४. पद्मावती. ५. एकनासा, ६. नवमिका,<br/>७. सीता, ५. भद्रा।</li> <li>६८. जम्बूद्वीप द्वीप के मन्दर पर्वत के उत्तर में<br/>रुचकवर पर्वत के आठ कूट हैं—<br/>१. रत्न, २. रत्नोच्चय, ३. सर्वरत्न,<br/>४. रत्नसञ्चय, ५. विजय, ६. वैजयन्त,</li> </ol> |
| सब्वरयण रयणसंचए चेव ।<br>विजये य वेजयंते,<br>जयंते अपराजिते ।।<br>तत्थ णं अट्ठ दिसाकुमारिमहत्त-<br>रियाओ महड्वियाओ जाव पलि-<br>ओवमट्ठितीयाओ परिवसंति, तं<br>जहा                                                      | सर्वरत्नं रत्नसंचयश्चैव ।<br>विजयश्च वैजयन्तः,<br>जयन्तः अपराजितः ।।<br>तत्र अष्ट दिशाकुमारीमहत्तरिकाः<br>मर्हाद्धकाः यावत् पल्योपमस्थितिकाः<br>परिवसन्ति, तद्यथा—                                                        | ३. रत्नसञ्चय, ९. विजय, २. वजपन्त,<br>७. जयन्त, ६. अपराजित ।<br>वहां महान् ऋद्धिवाली यावत् एक पल्यो-<br>पम की स्थिति वाली आठ दिशाकुमारी<br>महत्तरिकाएं रहती हैं—                                                                                                                                |

#### Jain Education International

ठाणं (स्थान)

२. अलंबुसा मिस्सकेसी, पोंडरिगी य वारुणी। आसा सन्वगा चेव, सिरी हिरी चेव उत्तरतो ॥

#### महत्तरिया-पदं

९९. अट्र अहेलोगवत्थव्वाओ दिसा-कुमारिमहत्तरियाओे पण्णत्ताओ, तं जहा\_

#### संगहणी-गाहा

१. भोगंकरा भोगवती, सुभोगा भोगमालिणी । सुवच्छा वच्छमित्ता य, वारिसेणा बलाहगा ॥

१००. अट्र उडुलोगवत्थब्वाओ दिसा-कुमारिमहत्तरियाओ पण्णत्ताओ, तं जहा.... १. मेघंकरा मेघवती, सुमेघा मेधमालिणी । तोयधारा विचित्ता य पुष्फमाला अणिदिता ।।

#### कष्प-पद

१०१. अट्ठ कप्पा तिरिय-मिस्सोव-वण्णमा पण्णत्ता, तं जहा.... सोहम्मे, \*ईसाणे, सणंकुमारे, माहिंदे, बंभलोगे, लंतए, महासुक्के,° सहस्सारे ।

१०२ एतेसु णं अट्ठसु कष्पेसु अट्ठ इंदा पण्णत्ता तं जहा.... सक्के, \*ईसाणे, सणंकुमारे, माहिंदे, बंभे, लंतए, महासुक्के,° सहस्सारे ।

5१४

२. अलंबुषा मिश्रकेशी, पौंडरिकी च वारुणी। सर्वगा आशा चैव, श्री: ही: चैव उत्तरत: ।।

#### महत्तरिका-पदम्

अष्ट अधोलोकवास्तव्याः दिशाकुमारी-महत्तरिकाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा....

#### संग्रहणी-गाथा

१. भोगंकरा भोगवती, सुभोगा भोगमालिनी । सुवत्सा वत्समित्रा च, वारिषेणा बलाहका ॥

महत्तरिकाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—

१. मेघंकरा मेघवती, सुमेघा मेघमालिनी । तोयधारा विचित्रा च, पुष्पमाला अनिन्दिता ॥

#### कल्प-पदम्

प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— सौधर्मः, ईशानः, सनत्कुमारः, माहेन्द्रः, ब्रह्मलोकः, लान्तक:, महाशुकः, सहस्रार: । एतेषु अण्टसु कल्पेषु अप्टेन्द्राः प्रज्ञप्ताः, १०२. इन आठ कल्पों में आठ इन्द्र हैं---तद्यथा— शकः, ईशानः, सनत्कुमारः, माहेन्द्रः, ब्रह्मा, लांतकः, महाशुकः, सहस्रार:।

#### स्थान ८ : सूत्र ६६-१०२

२. मिश्रकेशी, १. अलंबुषा, ३. पौण्डरिकी ४. वारुणी, ५. आशा, ६. सर्वगा, ७.श्री, ८.ही।

## महत्तरिका-पद

६६. अधोलोक में रहने वाली दिशाकुमारियों की महत्तरिकाएं आठ हैं—-

> १. भोगंकरा, २. भोगवती, ३. सुभोगा, ४. भोगमालिनी, ५. सुवत्सा, ६. वत्समित्रा, ७. वारिषेणा, द. बलाहका ।

अध्ट ऊर्ध्वलोकवास्तव्या: दिशाकुमारी- १००. ऊंचे लोक में रहने वाली दिशाकुमारियों की महत्तरिकाएं आठ हैं—

| १. मेघंकरा,   | २. मेघवती,     |
|---------------|----------------|
| ३. सुमेघा,    | ४. मेघमालिनी,  |
| ५. तोयधारा,   | ६. विभिन्ना,   |
| ७. पुष्पमाला, | ∽. अनिन्दिता । |

#### कल्प-पद

अध्ट कल्पाः तिर्यग्-मिश्रोषपन्तकाः १०१ आठ कल्प [देवलोक] तिर्यग्-मिश्रोप-पन्नक [तिर्यञ्च और मनुष्य दोनों के उत्पन्न होने योग्थ ] हैं— १. सौधर्म, २. ईशान, ३. सनस्कुमार, ४. महिन्द्र, ४. ब्रह्म, ६. लान्तक, ७. महाजूक, ज. सहस्रार। १. गक, २. ईशान, ३. सनत्कूमार, ४. माहेन्द्र, ५. ब्रह्म, ६. लान्तक, ७. महाञुक, ८. सहस्रार ।

१०३. एतेसि णं अट्रण्हं इंदाणं अट्र परिया- एतेषां अध्टानां णिया विमाणा पण्णत्ता, तं जहा.... पालए, पुष्फए, सोमणसे, सिरिवच्छे, णंदियावत्ते, कामकमे, पीतिमणे, नणोरमे ।

#### पडिमा-पदं

१०४. अट्टद्रमिया णं भिक्खुपडिमा चउसट्रोए राइंदिएहि दोहि य अट्रासीतेहि भिवखासतेहि अहासूत्तं •अहाअत्थं अहातच्चं अहामग्गं अहाकष्पं सम्मं काएणं फासिया पालिया सोहिया तीरिया किट्टिया॰ अणुपालितावि भवति ।

## जीव-पद

१०४. अट्रविधा संसारसमावण्णगा जोवा पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ पढमसमयणेरइया, अपढमसमयणेरइया, •पढमसमयतिरिया, अपढमसमयतिरिया, वढमसमयमणुया, अपढमसमयमणुया, पढमस **स**यदेवा, अपढमसमयदेवा । १०६. अट्रविधा सव्वजीवा पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ णेरइया, तिरिक्खजोणिया, तिरिक्खजोणिणीओ, मणुस्सा, मणुस्सीओ, देवा, देवीओ, सिद्धा । अहवा—अट्रविधा

पण्णत्ता, तं जहा....

सध्यजीवा

इन्द्राणां पारियानिकानि विमानानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा\_\_\_ पालकं, पुष्पकं, सौमनसं, श्रीवत्स<mark>ं</mark>,

**न१**६

नन्द्यावत्तं,कामकमं,प्रीतिमन:,मनोरमम ।

## प्रतिमा-पदम्

रात्रिदिवैः द्वाभ्यां च आष्टाशीतैः भिक्षाशतैः यथासूत्रं यथार्थं यथातत्त्वं यथामार्गं यथाकल्पं सम्यक् कायेन स्पृष्टा पालिता शोधिता तीरिता कीर्तिता अनुपालिता अपि भवति ।

## जीव-पदम्

अष्टविधाः संसारसमापन्नकाः जीवाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा---प्रथमसमयनैरयिकाः, अप्रथमसमयनैरयिकाः, प्रथमसमयतिर्यञ्च:, अप्रथमसमयतिर्यञ्च:, प्रथमसमयमनुजाः, अप्रथमसमयमनुजाः, प्रथमसमयदेवाः, अप्रथमसमयदेवाः । अष्टविधा: सर्वजीवा: प्रज्ञप्ताः, तद्यथा\_\_\_ नैरयिकाः, तिर्यगुयोनिकाः, तिर्यगुयोनिक्यः, मनुष्याः, मानुष्यः, देवाः, देव्यः, सिद्धाः । अथवा—अष्टदिधा, सर्वजीवाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—

#### स्थान द : सूत्र १०३-१०६

अष्ट १०३ इन आठ इन्द्रों के आठ पारियानिक विमान<sup>४१</sup> हैं----१. पालक, २. पुष्पक, ः, सौमनस, ४. श्रीवत्स, ५. नन्दावर्त्त, ६. कामकम, ७. प्रीतिमन, ६. मनोरम ।

#### प्रतिमा-पद

अप्टाष्टमिका भिक्षुप्रतिमा चतुःषष्ठिक १०४. अष्टाष्टमिका (५×५) भिक्षु-प्रतिमा ६४ दिन-रात तथा २८५ भिक्षादत्तियों हारा वथासूत्र, यथाअर्थ, वथातत्त्व, वथा-मार्ग, यथाकल्प तथा सम्यक् प्रकार से काया से आचीर्ण, पालित, शोधित,पूरित, कोर्तित और अनुपालित की जाती है ।

## जीव-पद

१०५. संसारसमापन्नक जीव आठ प्रकार के हैं----१. प्रथम समय नैरयिक। २ अप्रथम समय नैरयिक। ३. प्रथम समय तिर्यञ्च। ४ अप्रथम समय तिर्यञ्च । १. प्रथम समय मनुष्य । ६. अप्रथम समय मनुष्य । देव । ७. प्रथम समय देव । ८. अप्रथम समय १०६. सभी जीव आठ प्रकार के हैं----१. नैरयिक, ्र. तिर्यञ्चयोनिक, ३. तिर्यञ्चयोनिकी, ४. मनूष्य, ५.मानुषी, ६.देव, ७.देवी, द. सिद्ध । अथवा—सभी जीव आठ प्रकार के हैं—

5१७

आभिणिबोहियणाणी, •सुयणाणी, ओहिणाणी, मणपज्जवणाणी, केवलणाणी, मतिअण्णाणी, सुत्तअण्णाणी, विभंगणाणी ।

#### संजम-पद

१०७. अट्रविधे संजमे पण्णत्ते, तं जहा-पढमसमयसुहुमसंपरागसराग-संजमे, अपढमसमयसुहुमसंपरागसराग-संजमे, पढमसमयबादरसंपरागसराग-संजमे, अपढमसमयबादरसंपरागसराग-संजमे, पढमसमयउवसंतकसायवीतराग-संजमे, अपढमसमयउवसंतकसायवीतराग-संजमे, पढमसमयखोणकसायबीतराग-संजमे, अपटमसमयखीणकसायवीतराग-

आभिनिबोधिकज्ञानी, श्रुतज्ञानी, अवधिज्ञानी, मनःपर्यवज्ञानी, केवलज्ञानी, मत्यऽज्ञानी, श्रुताज्ञानी, विभङ्गज्ञानी ।

#### संयम-पदम्

अष्टविधः संयमः प्रज्ञप्तः, तद्यथा-प्रथमसमयसूक्ष्मसंपरायसरागसंयमः,

अप्रथमसमयसूक्ष्मसंपरायसरागसंयमः,

प्रथमसमयबादरसंपरायसरागसंयम:,

अन्नथमसमयबादरसंपरायसरागसंयमः,

प्रथमसमयोपशान्तकषायवीतराग-संयम:, अप्रथमसमयोपशान्तकषायवीतराग-संयम:, प्रथमसमयक्षीणकषायवीतराग-संयम:, अप्रथमसमयक्षीणकषायवीतराग-संयमः ।

## पुढवि-पदं

संजमे ।

**१०**८. अट्ठ पुढवीओ पण्णत्ताओ, तं जहा− रयणप्पभा, \*सनकरप्पभा, पंकप्पभा, वालुअप्पभा, धूमप्पभा, तमा,ँ अहेसत्तमा, ईसिपब्भारा ।

देसभागे अट्ठजोयणिए खेत्ते अट्ठ जोयणाइं बाहल्लेणं पण्णत्ते ।

## पृथिवी-पदम्

अष्ट पृथिव्यः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा---रत्नप्रभा, शर्कराप्रभा, बालुकाप्रभा, तमा, पङ्कुप्रभा, धूमप्रभा, अधःसप्तमी, ईषत्प्राग्भारा ।

**१०९. ईसिपढभाराए णं पुढवीए बहुमज्भ-** ईषत्प्राग्भारायाः पृथिव्याः बहुमध्य- १०५. ईषत्त्राग्भारा पृथ्वी के बहुमध्यदेशभाग देशभागे अष्टयोजनिकं क्षेत्रं अष्ट योजनानि बाहल्येन प्रज्ञप्तम् ।

#### स्थान दः सूत्र १०७-१०६

१. आभिनियोधिकज्ञानी, २. श्रुतज्ञानी, ३. अवधिज्ञानी, ४. मनःपर्यवज्ञानी, ५. केवलज्ञानी, ६. मतिअज्ञानी, द. विभंगज्ञानी । ७. श्रुतअज्ञानी,

#### संयम-पद

१०७. संयम के आठ प्रकार हैं— १. प्रथमसमय सूक्ष्मसंपराय सराग-संयम् । २. अप्रथमसमय सूक्ष्मसंपराय सराग-संयम् । ३. प्रथमनमञ बादरमंपराय सराग-संयम । ४ अन्नथमसमय बादरसंपराय सराग-सयम । ५. प्रथमसमय उपशांतकषाय वीतराग-संयम् । ६. अप्रथमसमय उपशांतकषाय वीतराग-संयम् । ७. प्रथमसमय क्षीणकषाय वीतराग-संयम् । अप्रथमनमय क्षीणकृषाय चीतराग-संयम ।

## पृथिवी-पद

१०८. पृथ्वियां आठ हैं---२. शर्कराप्रभा, १. रत्नप्रभा, ४. पंकप्रभा, ३. बालुकाप्रभा, ५. धूमप्रभाः ६. तनः प्रभा, ७. अधःसन्तमी (महातमःप्रभा), ∝. ईषत्**द्राग्भारा** । में आठ योजन लम्बे-चौड़े क्षेत्र की मोटाई

आठ योजन की है !

११०. ईसिपब्भाराए णं पुढवीए अट्ठ णामधेःजा पण्णत्ता, तं जहा.... ईसति वा, ईसिपब्भाराति वा, तणूति वा, तणुतगुइ वा, सिद्धीति वा, सिद्धालएति वा, मुत्तीति वा, मुत्तालएति वा ।

## अब्भुट्ठे तव्व-पदं

१११. अट्ठहि ठाणेहि सम्मं घडितव्वं जतितव्वं परक्कमितव्वं अस्ति च णं अट्ठेणो पमाएतव्वं भवति--१. असुयाणं धम्माणं सम्मं सुणणत्ताए अब्भुट्ठे तब्वं भवति । २. सुताणं धम्माणं ओगिण्हणयाए उवधारणयाए अब्भुट्ठे तब्वं भवति । ३. णवाणं कम्माणं संजमेणम-करणताए अब्भुट्टेयव्वं भवति । ४. पोराणाणं कम्माणं तवसा विगिचणताए विसोहणताए अब्भुट्ठ तब्वं भवति । ४. असंगिहीतपरिजणस्स संगिण्हण- ५. असंगृहीतपरिजनस्य ताए अब्भुट्र यव्वं भवति । ६ सेहं आयारगोयरं गाहणताए अब्भुट्ठे यव्वं भवति ।

७. गिलाणस्स अगिलाए वेघावच्च-करणताए अब्भुट्टे यव्वं भवति । माहम्मियाणमधिकरणंसि उप्पण्णंसि तत्थ अणिस्सितोवस्सितो अपक्लग्गाही मज्भत्थभावभूते कह गु साहम्मिया अप्पसद्दा अप्पभंभा अप्पतुमंतुमा ? **उव**सामणताए अब्भुट्ट यव्वं भवति ।

ईषत्प्राग्भारायाः पृथिव्याः अष्ट ११०. ईषत्प्राग्भारा पृथ्वी के आठ नाम हैं—-नामधेयानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा... ईषत् इति वा, ईषत्प्राग्भारेति वा, तनुरिति वा, तनुतनुरिति वा, सिद्धिरिति वा, सिद्धालय इति वा, मुक्तिरिति वा, मुक्तालय इति वा।

#### अभ्युत्थातव्य-पदम्

अष्टाभिः स्थानैः सम्यग् घटितन्यं यतितव्यं पराक्रमितव्यं अस्मिन् च अर्थे नो प्रमदितव्यं भवति.\_\_ १. अश्रुतानां धर्माणां सम्यक् श्रवणताये अभ्युत्थातव्यं भवति । २. श्रुतानां धर्माणां अवग्रहणतायै उप-

धारणतायै अभ्युत्थातव्यं भवति । ३. नवानां कर्मणां संयमेन अकारणताये

अभ्युत्थातव्यं भवति ।

४. पुराणानां कर्मणां तपसा विवेचनतायँ विशोधनतायै अभ्युत्थातव्यं भवति ।

संग्रहणताये अभ्युत्थातव्यं भवति । ६ शैक्षं आचारगोचरं ग्राहणताये अभ्युत्थातव्यं भवति ।

वेयावृत्य-७. ग्लानस्य अग्लान्या करणतायै अभ्युत्थातव्यं भवति । सार्धीमकानां अधिकरणे उत्पन्ने तत्र अनिश्रितोपाश्रितो अपक्षग्राही मध्यस्थ-भावभूतः कथं नु सार्धामकाः अल्पशब्दाः अल्पभंभाः अल्पतुमन्तुमाः ? उपशमन-तायै अभ्युत्थातव्यं भवति ।

१. ईषत्, २. ईषत्प्राग्भारा, ३. तनु, ४. तनुतनु, ५. सिद्धि, ५. सिद्धालय, ७. मुक्ति, मुक्तालय ।

#### अभ्युत्थातव्य-पद

१११. साधक आठ वस्तुओं के लिए सम्यक् चेष्टा<sup>\*\*</sup> करे, सम्यक् प्रयत्न<sup>\*\*</sup> करे, सम्यक् पराक्रम\*\* करे और इन आठ स्थानों में किचित् भी प्रमाद न करे— १. अश्रुत धर्मों को सम्यक् प्रकार से सुनने

के लिए जागरूक रहे ।

२. सुने हुए धर्मों के मानसिक ग्रहण और

उनकी स्थिर स्मृति के लिए जागरूक रहे। ३. संयम के द्वारा नए कर्मों का निरोध करने के लिए जागरूक रहे।

४. तपस्या के द्वारा पुराने कर्मों का विवे-चन—पृथक्करण और विशोधन करने के लिए जागरुक रहे ।

४. असंगृहीत परिजनों---शिष्यों को आश्रय देने के लिए जागरूक रहे ।

६. शैक्ष ---नव-दीक्षित मुनि को आचार। गोचर" का सम्यग् बोध कराने के लिए जागरूक रहे।

७.ग्लान की अग्लानभाव से वैयावृत्य करने के लिए जागरूक रहे ।

म्र. साधमिकों में परस्पर कलह उत्पन्न होने पर—ये मेरे सार्धांमक किस प्रकार अपशब्द, कलह और तू-तू मैं-मैं से मुक्त हों-ऐसा चिन्तन करते हुए लिप्सा और अपेक्षा-रहित होकर, किसी का पक्ष न लेकर, मध्यस्थ-भाव को स्वीकार कर उसे उपशांत करने के लिए जागरूक रहे।

#### 588

#### स्थान दः सूत्र ११२-११४

#### विमाण-पदं

११२. महासुक्क-सहस्सारेसु णं कप्पेसु विमाणा अट्र जोयणसताइं उडु उच्चत्तेणं पण्णत्ता ।

#### वादि-पदं

११३. अरहतो णं अरिट्रणेमिस्स अट्रसया वादीणं सदेवमणुयासुराएपरिसाए वादे अपराजिताणं उक्कोसिया वादिसंपया हत्था ।

## केवलिसमुग्घात-पदं

११४. अट्रसमइए केवलिसमुग्धाते पण्णत्ते, तं जहा.\_\_ पढमेसमए दंड करेति, बीए समए कवाडं करेति, ततिए समए मंथं करेति, चउत्थे समए लोगं करेति, पंचमे समए लोगं पडिसाहरति, छट्टे समए मंथं पडिसाहरति, सत्तमे समए कवाडं पडिसाहरति, अट्टमे समए दंडं पडिसाहरति ।

## अष्ट योजनशतानि ऊर्ध्वं उच्चत्वेन

प्रज्ञप्तानि ।

## वादि-पदम्

विमान-पदम्

सदेवमनुजासुरायां परिषदि वादे अपराजितानां उत्कर्षिता वादिसंपत अभवत् ।

## केवलिसमुद्घात-पदम्

केवलिसमुद्घात: सामयिकः अष्ट प्रज्ञप्तः, तद्यथा— समये प्रथमे करोति, दण्डं द्वितीये करोति, समये कपाटं तुतीये समये मन्थ करोति, चतूर्थे समये लोकं करोति. पञ्चमे समये लोकं प्रतिसंहरति, बष्ठे समये मन्थं प्रतिसंहरति, सप्तमे समये कपाटं प्रतिसंहरति, अष्टमे समये दण्डं प्रतिसंहरति ।

#### अणुत्तरोववाइय-पदं

११४. समणस्स णं भगवतो महावीरस्स अट्र संया अणुत्तरोववाइयाणं गतिकल्लाणाणं <sup>•</sup>ठितिकल्लाणाणं,° आगमेसिभद्दाणं उक्कोसिया अणुत्तरोववाइयसंपया हुत्था ।

#### अनुत्तरोपपातिक-पदम्

श्रमणस्य भगवतः महावीरस्य अष्ट ११४. श्रमण भगवान् महावीर के अनुत्तरविमान शतानि अनुत्तरोपपातिकानां गति-स्थितिकल्याणानां कल्याणानां आगमिष्यद्भद्राणां उत्कर्षिता अन्-त्तरोपपातिकसंपत् अभवत् ।

#### विमान-पद

महाजुक-सहस्रारेषु कल्पेषु विमानानि ११२. महाजुक और सहस्रार कल्पों में विमान आठ सौ योजन ऊंचे हैं।

#### वादि-पद

अर्हत: अरिष्टनेमे: अष्टशतानि वादिनां ११३. अर्हत् अरिष्टनेमि के आठ सौ साधु वादी थे। वेदेव, मनुष्य और असूर – किसी की भी परिषद् में वादकाल में पराजित नहीं होते थे। यह उनकी उत्कृष्टवादी सम्पदा थी।

## केवलिसमुद्घात-पद

११४. केवली-समूद्घास\*\* आठ समय का होता है---१. केवली पहले समय में दण्ड करते हैं। २. दूसरे समय में कपाट करते हैं । ३. तीसरे समय में मंथान करते हैं। ४. चौथे समय में समूचे लोक को भर देते हैं । ५ पांचवें समय में लोक का- लोक में परिव्याप्त आत्म-प्रदेशों का संहरण करते हे । ६. छठे समय में मंथान का संहरण करते हे । ७. सातवें समय में कपाट का संहरण करते हैं । आठवें समय में दण्ड का संहरण करते हैं 1

#### अनुत्तरोपपातिक-पद

में उत्पन्न होने वाले साधु आठ सौ थे । वे कल्याण-गतिवाले. कल्याण-स्थिति वाले तथा भविष्य में निर्वाण प्राप्त करने वाले थे । वह उनकी उत्कृष्ट अनुत्तरोप-पातिक सम्पदा थी।

स्थान ८ : सूत्र ११६-१२०

#### वाणमंतर-पदं

११६. अट्ठविधा वाणमंतरा देवा पण्णत्ता, तं जहा\_\_ पिसाया, भूता, जनखा, रवखसा, किण्णरा, किंपुरिसा, महोरगा, गंधव्वा ।

११७ एतेसि णं अट्ठविहाणं वाणमंतर देवाणं अट्ठ चेइयरुक्खा पण्णत्ता, तं जहा\_\_

## संगहणो-गाहा

१. कलंबो उ पिसायाणं, वडो जक्खाण चेइयं। तुलसी भूयाण भवे, रक्खसाणं च कंडओ ॥ २. असोओ किण्णराणं च, किंपुरिसाणं तु चंपओ । णागरुक्लो भुयंगाणं, गंधव्वाण य तेंदुओ ।।

## जोइस-पदं

- ११८. इमीसे रयणप्पभाएपुढवौए बहुसम-भूमिभागाओ रमणिज्जाओ अट्ठजोयणसते उड्डमबाहाए सूर-विमाणे चारं चरति ।
- ११६ अट्ठ णक्खत्ता चंदेणं सद्धि पमद्वं जोगं जोएंति, तं जहा-कत्तिया, रोहिणी, पुणव्वसू, महा, विसाहा, अणुराघा, चित्ता, जेट्ठा ।

#### दार-पद

१२०. जंबुद्दीवस्स णंदीवस्स दारा अट्ठ जोयणाई उड्ड उच्चत्तेणं पण्णत्ता ।

## वानमन्तर-पदम्

```
अष्टविधाः वानमन्तराः देवाः प्रज्ञप्ताः, ११६. वाणमंतर आठ प्रकार के हैं----
तद्यथा---
पिशाचाः,
             भूताः, यक्षाः, राक्षसाः,
              किंपुरुषाः, महोरगाः,
किन्नरा:,
गन्धर्वा:।
एतेषां अष्टविधानां वानमन्तरदेवानां ११७. इन आठ वाणमंतर देवों के चैत्यवृक्ष आठ
अष्ट चैत्यरुक्षाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा---
```

## संग्रहणी-गाथा

१. कदम्बस्तु पिशाचानां, वटो यक्षानां चैत्यम् । तुलसीः भूतानां भवेत्, राक्षसानां च काण्डक: ॥ २. अशोक: किन्नराणां च, किंपुरुषाणां तु चम्पक: । नागरुक्ष: भुजङ्गानां, गन्धर्वाणां तु तिन्दुकः ॥

#### ज्योतिष-पदम्

अस्याः रत्नप्रभायाः पृथिव्याः बहुसम-रमणीयात् भूमिभागात् अब्टयोजनशतं ऊर्ध्वंअबाधया सूरविमानं चारं चरति ।

अष्ट नक्षत्राणि चन्द्रेण सार्धं प्रमर्दं योगं ११९. आठ नक्षत चन्द्रमा के साथ प्रमर्द [स्पर्श] योजयन्ति, तद्यथा\_\_ कृत्तिका, रोहिणी, पुनर्वसुः, मघा, चित्रा, विशाखा, अनुराधा, ज्येष्ठा ।

#### द्वार-पदम्

योजनानि ऊर्ध्वं उच्चत्वेन प्रज्ञप्तानि ।

#### वानमन्तर-पद

१. पिशाच, २. भूत, ३. यक्ष, ४. राक्षस, ५. किन्नर, ६. किंपुरुष, ७. महोरग, <.गन्धर्व ।

हैं----

१. पिणाचों का चैत्यवृक्ष कदंब है। २. यक्षों का चैत्यवृक्ष बट है। ३. भूतों का चैत्यवृक्ष तुलसी है । ४. राक्षसों का चैत्यवृक्ष काण्डक है। ४. किन्नरों का चैत्यवृक्ष अशोक है। ६. किंपुरुषों का चैत्यवृक्ष चम्पक है। ७. महोरगों का चैत्यवृक्ष नागवृक्ष है।

५. गंधवों का चैत्यवृक्ष तेंदुक-आबनूस है।

## ज्योतिष-पद

११८. इस रत्नप्रभा पृथ्वी के बहुसम [समतल] रमणीय भूभाग से आठ सौ योजन की **अचाई पर सूर्य विमान गति करता है** ।

योग\*° करते हैं— १. कृत्तिका, २. रोहिणी, ३. पुनर्वसु, ४. चित्रा, ६. विशाखा, ४. मघा, ७. अनुराधा, ५. ज्येष्ठा ।

#### द्वार-पद

जम्बूद्वीपस्य द्वीपस्य द्वाराणि अच्ट १२०. जम्बूद्वीप द्वीप के द्वार आठ-आठ योजन उंचे हैं।

१२१. सव्वेसिपि, णं दीवसमुद्दाणं दारा अट्रजोयणाइं उड्रं उच्चतेणं

#### बंधठिति-पदं

- १२२. पुरिसवेयणिज्जस्स णं कम्मस्स जहण्णेणं अट्रसंवच्छराइं बंधठिति पण्णत्ता ।
- १२३. जसोकित्तीणामस्स णं कम्मस्स जहण्गेणं अट्ठ मुहुत्ताइं बंधठिती पण्णता ।
- १२४. उच्चागोतस्स णं कम्मस्स \*जहण्णेणं अट्ठ मुहुत्ताइं बंधठिती पण्णत्ता ।

## कुलकोडि-पदं

१२४. तेइंदियाणं अट्र जाति-कुलकोडि-जोणीयमुह-सतसहस्सा पण्णत्ता ।

#### पावकम्म-पद

१२६. जीवा णं अट्ठठाणणिव्वत्तिते पोग्गले पावकम्मत्ताए चिणिसु वा चिणंति वा चिणिस्संति वा, तं जहा— पढमसमयणेरइयणिव्वत्तिते, •अपढमसमयणेरइयणिव्वत्तिते, पढमसमयतिरियणिव्वत्तिते, अपढमसमयतिरियणिव्वसिते, पढमस मयमणुयणिव्वत्तिते, अपढमसमयमणुयणिव्वत्तिते, पढमसमयदेवणिव्वत्तिते,° अपढमसमयदेवणिव्वत्तिते ।

> एवं—चिण-उवचिण-\*बंध उदोर-वेद तह° णिङजरा चेव ।

सर्वेषामपि द्वीपसमुद्राणां द्वाराणि अष्ट १२१. सभी द्वीप-समुद्रों के द्वार आठ-आठ योजन योजनानि ऊर्ध्व उच्चत्वेन प्रज्ञप्तानि । ऊंचे हैं।

## बन्धस्थिति-पदम्

पुरुषवे**द**नीयस्य कर्मण: संवत्सराणि अष्ट बन्धस्थितिः प्रज्ञप्ता ।

यशोकीर्त्तिनाम्न: कर्मण: अष्ट मुहत्ती बन्धस्थितिः प्रज्ञप्ता ।

मुहत्ती बन्धस्थितिः प्रज्ञप्ता ।

## कुलकोटि-पदम्

प्रमुख-शतसहस्राणि प्रज्ञप्तानि ।

## पापकर्म-पदम्

जोवाः अष्टस्थाननिर्वतितान् पूद्गलान् पापकर्मतया अचैषुः वा चिन्वन्ति वा चेष्यन्ति वा, तद्यथा— प्रथमसमयनैरयिकनिर्वतितान्, अप्रथमसमयनैरयिकनिर्वतितान्, प्रथमसमयतिर्यग्निर्वतितान्, अप्रथमसमयतियंग्निर्वतितान्, प्रथमसमयमनुजनिर्वतितान्, अप्रथमसमयमनुजनिर्वतितान्, प्रथमसमयदेवनिर्वतितान्, अप्रथमसमयदेवनिर्वतितान् ।

एवम्---चय-उपचय-बन्ध उदीर-वेदाः तथा निर्जरा चैव ।

## बन्धस्थिति-पद

जधन्येन १२२. पुरुपवेदनीय कर्म की बंध-स्थिति कम से कम आठ वर्षों की है।

जघन्येन १२३. यशःकीति नाम कर्म की बंध-स्थिति कम से कम आठ मुहर्त्त की है।

## उच्चगोत्रस्य कर्मण: जघन्येन अष्ट १२४. उच्च गोत कर्म की बंध-स्थिति कम से कम आठ मुहुत्तं की है ।

## कुलकोटि-पद

त्रीन्द्रियाणां अष्ट जाति-कूलकोटि-योनि- १२५. तीन्द्रिय जाति के योनि-प्रवाह में होने वाली कुल-कोटियां आठ लाख हैं\*\* ।

## पापकर्म-पद

१२६. जीवों ने आठ स्थानों से निर्वतित पुद्गलों का पापकर्म के रूप में चय किया है, करते हैं और करेंगे— १. प्रथमसमय नैरपिकनिर्वतित पूदगलों का । २. अप्रयमसमय नैरयिकनिर्वतित पुद्गलों का । ३. प्रथमसमय तिर्यञ्चनिर्वतित पुद्गलों কা। ४. अत्रथमसमय तिर्थञ्चनिर्वतित पुद्गलो কা। ५. प्रथमसमय मनुष्यनिर्वतित पुद्गलों का । ६. अप्रथमसमय मनुष्यनिर्वतित पुद्गलों কা। ७. प्रथमसमय देवनिर्वतित पुद्गलों का। द. अप्रथमसमय देवनिर्वतित पूर्गलों का। इसी प्रकार उनका उपचय, बन्धन, उदी-रण, वेदन और निर्जरण किया है, करते हैं और करेंगे ।

# पण्णत्ता ।

## स्थान दः सूत्र १२१-१२६

| ठाणं (स्थ | ान) |
|-----------|-----|
|-----------|-----|

| •         | •  |
|-----------|----|
| ्पोग्गल-प |    |
| 44.111 4  | ٩. |

पु**द्**गल-पदम्

## पुद्गल-पद

१२७. अट्ठपएसिया खंघा अणंता पण्णत्ता । अब्टप्रदेशिकाः स्कन्धाः अनन्ताः १२७. अब्टप्रदेशी स्कंध अनन्त हैं।

प्रज्ञप्ताः ।

१२८. अट्ठपएसोगाढा पोग्गला अणंता अष्टप्रदेशावगाढाः पुद्गलाः अनन्ताः १२८. अष्टप्रदेशावगाढ पुद्गल अनन्त है। पण्णत्ता जाव अट्ठगुणलुक्खा पोग्गला प्रज्ञप्ताः यावत् अष्टगुणरूक्षाः पुद्गलाः आठ समय की स्थिति वाले पुदगल अणंता पण्णत्ता । अनन्त हैं।

आठ गुण काले पुद्गल अनन्त हैं ।

इसी प्रकार जेव वर्ण तथा गंध, रस और

स्पर्शों के आठ गुण वाले पुद्गल अनन्त है।

## टिप्पणियाँ स्थान–द

#### १. एकलविहार प्रतिमा (सू० १)

एकलविहार प्रतिमा का अर्थ है---अकेला रहकर साधना करने का संकल्प । जैन परंपरा के अनुसार साधक तीन स्थितियों में अकेला रह सकता है'---

१. एकाकिविहार प्रतिमा स्वीकार करने पर ।

२. जिनकल्प प्रसिमा स्वीकार करने पर ।

मासिक आदि भिक्षु प्रतिमाएं स्वीकार करने पर।

प्रस्तुत सूल में एकाकिविहार प्रतिमा स्वीकार करने की योग्यता के आठ अंग बतलाए गए हैं । वे ये हैं<sup>3</sup>—

१. श्रद्धावान्—अपने अनुष्ठानों के प्रति पूर्णं आस्थावान् । ऐसे व्यक्ति का सम्यक्तव और चारित्र मेरु की भांति अडोल होता है ।

२. सत्य पुरुष—सत्यवादी । ऐसा व्यक्ति अपनी प्रतिज्ञा के पालन में निडर होता है, सत्याग्रही होता है ।

३. मेधावी--श्रुतग्रहण की मेधा से सम्पन्न ।

४. बहुश्रुत—जधन्यतः नौवें पूर्व की तीसरी वस्तु को तथा उत्कृष्टतः असम्पूर्ण दस पूर्वों को जानने वाला ।

५. शक्तिमान् — तपस्या, सत्त्व, सूत्र, एकत्व और बल इन पाँच तुलाओं से जो अपने आपको तोल लेता है उसे शक्ति-मान् कहा जाता है। छह मास तक भोजन न मिलने पर भी जो भूख से पराजित न हो, ऐसा अभ्यास तपस्या-तुला है। भय और निद्रा को जीतने का अभ्यास सत्त्व-तुला है। उन्हें जीतने के लिए वह पहली रात को, सब साधुओं के सो जाने पर, उपाश्रय में ही कायोत्सर्ग करता है। दूसरी बार उपाश्रय से बाहर, तीसरे चरण में किसी चौक में, चौथे में शून्य घर में और पांचवें कम में श्मज्ञान में रात में कायोत्सर्ग करता है। तीसरी तुला है सूत्र-भावना। वह सूत्र के परावर्तन से उच्छ्वास आदि काल के भेद को जानने की क्षमता प्राप्त कर लेता है। एकत्व-तुला के द्वारा वह आत्मा को शरीर से भिग्न जानने का अभ्यास कर लेता है। बल-तुला के द्वारा यह मानसिक बल को इतना विकसित कर लेता है कि जिसते अयंकर उपरार्थ उपरिथत होने पर भी उनसे बिचलित नहीं होता।

जो साधक जिनकल्प प्रतिमा स्वीकार करता है. उसके लिए ये पांच तुलाएं हैं । इनमें उत्तीर्ण होने पर ही वह जिन-कल्प प्रतिमा स्वीकार कर सकता है ।

६. अल्पाधिकरण --- उपशान्त कलह की उंदीरणा तथा नए कलहों का उद्भावन न करने वाला ।

७. धृतिमान् — अरति और रति में समभाव रखने वाला तथा अनुलोम और प्रतिलोम उपसगों को सहने में समर्थ।

२. वही, पत्न, ३९४ : ।

वीर्यसंपन्न-- स्वीकृत साधना से सतत उत्साह रखने वाला ।

 स्थानांगवृत्ति, पत्र ३९४ : एकाकिनो विहारो—ग्रामादिचर्या स एव प्रतिमाभिग्रहः एकाकिविहार प्रतिमा जिनकल्प प्रतिमा मासिक्यादिका वा भिक्षुप्रतिमा ।

ain Education International

## २. योनि-संग्रह (सू०२)

योनि-संग्रह का अर्थ है----प्राणियों की उत्पत्ति के स्थानों का संग्रह ।

जीव यहां से मरकर जहां उत्पन्न होता है, उसे 'गति' और जहाँ से आकर यहां उत्पन्न होता है. उसे 'आगति' कहते हैं।

अंडज, पोतज और जरायूज—इन तीन प्रकार के जीवों की गति और आगति आठ-आठ प्रकार की होती है ।

शेष रसज, संस्वेदिम, सम्मूच्छिम, उद्भिन्न और औपपातिक [नरक और देव] जीवों की गति और आगति आठ प्रकार की नहीं होती। ये नारक या देवयानि में उत्पन्न नहीं होते, क्योंकि इनमें (नारक तथा देवयोनि में) केवल पञ्चेन्द्रिय जीव ही उत्पन्न होते हैं। औपपातिक जीव भी रसज आदि योनियों में उत्पन्न नहीं होते। वे केवल पञ्चेन्द्रिय और एकेन्द्रिय जीवों की योनियों में ही उत्पन्न होते हैं।

३. (सू० १०)

जो व्यक्ति एक भी माया का आचरण कर उसकी दिशुद्धि नहीं करता. उसके तीनों जन्म गहित होते हैं---

१. उसका वर्तमान जीवन गहित होता है । लोग स्थान-स्थान पर उसकी निन्दा करते हैं और उसे बुरा-भला कहते हैं । वह अपने दोष के कारण सदा भीत और उद्विग्न रहता है तथा अपने प्रकट और प्रच्छन्न दोषों को घुमाता रहता है । इन आचरणों से वह अपना विक्वास खो देता है । इस प्रकार उसका वर्तमान जीवन निन्दित हो जाता है ।

२. उसका उपपात (देव जीवन) गहित होता है । मायावी व्यक्ति मरकर यदि देवयोनि में उत्पन्न होता है तो वह किल्बिषिक आदि नीच देवों के रूप में उत्पन्न होता है ।

३. उसका आयाति—जन्म गहित होता है । मायावी किल्बिषिक आदि देवस्थानों से च्युत होकर पुनः मनुष्य जन्म में आता है तब वह गहित होता है, जनता ढ़ारा सम्मानित नहीं होता ।<sup>र</sup>

जो मायावी अपनी माया की विशुद्धि नहीं करता, उसके अनथों की ओर संकेत करते हुए वृत्तिकार ने बताया है कि—-

जो व्यक्ति लज्जा, गौरव या विद्वता के यद से अपने अपराध को गुरु के समक्ष स्पष्ट नहीं करते, वे कभी आराधक नहीं हो सकते ।

जितना अनर्थ शस्त्र, विष, दुष्प्रयुक्त दैताल (भूत) और यंद्र तथा कृद्ध सर्प नहीं करता उतना अनर्थ आत्मा में रहा हुआ माया-शल्य करता है । इसके अस्तित्व-काल में सम्बोधि करयन्त दुर्लभ हो जाती है और प्राणी अनन्त जन्म-मरण करता है ।<sup>३</sup>

प्रस्तुत सूत्र में माया का आचरण कर उसकी आलोचना करने और न करने से होने वाले अनयों का स्पष्ट रूप से प्रतिपादन हुआ है । वृत्तिकार ने आलोचना करने वालों के कुछेक गुणों की ओर सकेत किया है । गुण मनोविज्ञान की दृष्टि से भी बहुत महत्त्वपूर्ण हैं ।

 स्थानांगवृत्ति, पत्न ३६४ ।
 स्थानांगवृत्ति, पत्न ३६७ ।
 स्थानांगवृत्ति, पत्न ३६७ : लज्जाए गारवेण य बहुस्सुयमएण वादि दुच्चरियं । जे न कहिति गुरूणं न हु ते प्राराहगा होंति ।। नवि तं सत्यं व विसं व दुप्पउत्तो व कुणइ वैयालो । जंतं व दुप्पउत्तं सप्पो व पमाइम्रो कुढो ।। जं कुणइ भावसल्लं म्रण्युद्धियं उत्तमट्ठकालम्मि : दुत्लहबोहीम्रत्तं ग्रण्युद्धियं उत्तमट्ठकालम्मि ।

आलोचना से आठ गुण निष्पन्न होते हैं'---

- १. लघता---मन अत्यन्त हल्का हो जाता है।
- २. प्रसन्नता—मानसिक प्रसक्ति बनी रहती है।
- ३. अत्मपरनियंत्रिता---स्व और पर नियंत्रण सहज फलित होता है।
- ४. आर्जव---ऋजुता बढ्ती है।
- x. जोधि—दोषों की विशुद्धि होती है।
- ६. टुष्करकरण -- टुष्कर कार्य करने की क्षमता बढ़ती है ।
- ७. आदर--आदर भाव बढ़ता है।
- ति:जल्यता मानसिक गांठें खुल जाती हैं और नई गांठें नहीं घुलती; ग्रन्थि-भेद हो जाता है।

४. नलाग्नि (सू० १०)

इसका अर्थ है—नरकट की अग्नि । नरकट पतली-लम्बी पत्तियों तथा पत्तले गांटदार डंटल वाला एक पौधा होता है ।

# ५-७ ञुण्डिकाः भण्डिकाः गोलिका का चूल्हा (सू० १०)

'सोंडिय' पेटी के आकार का एक भाजन होता है जो मद्य पकाने के लिए, आटा सिझाने के काम आता है। वृत्तिकार ने इसका अर्थ कजावा' किया है। रे

लिछाणि का अर्थ है --चूल्हा। बृत्तिकार ने प्राचीन मत का उल्लेख करते हुए गोलिय' नोडिय', और 'मंडिय' को अग्नि के आश्रयस्थान-- विभिन्न प्रकार के चूल्हे माना है।' कुछ व्याख्याकारों ने इन्हें विभिन्न देशों में रुढ आटे को पकाने वाली अग्नियों के प्रकार माना है।' वृत्तिकार ने वैकल्पिक अर्थ करते हुए 'भंडिका' को छोटी होडी और गोनिका' को बड़ी होडी माना है।'

```
द. बाह्य और आभ्यन्तर परिषद् (सू० १०)
```

देवताओं के कर्मकर स्थानीय देव और देवियां वाह्य परिषद की सदस्य होता हैं तथा पुत्र, कलत्र स्थानीय देव और देवियां आभ्यन्तर परिषद् के सदस्य होते हैं <sup>ह</sup>

```
ह. आयु, भव और स्थिति के क्षय (सू० १०)
```

आगमों में मृत्यु के वर्णन में प्राय: ये तीन शब्द संयुक्त रूप से प्रयुक्त होते हैं । ऐसे तो ये तीनों शब्द एकर्थंक हैं, किन्तु इनमें कुछ भेद भी है ।

आयुक्षयः—मनुष्य आदि की पर्याय के निमित्तभूत आयुष्य कर्म के पुद्गलों का निर्जरण । भवक्षय—वर्त्तमान भव (पर्याय) का सर्वथा विनाश ।

- ९. स्थानांगवृत्ति, पत्र ३९२ । लहुपाल्हाइयजणणं अप्षपरनियति ग्रज्जवं सोही । दुक्करकरणं आढा निस्सल्लत्तं च सोहिगुणा ॥
- स्थानांगवृत्ति, पत्न ३९६ : सुण्डिकाः पिटकाकाराणि सुरा-पिष्टस्वेदनभाजनानि कवेल्लयो वा संभाव्यन्ते ।
- वही, पत्त ३६८८ : उक्तं च बृद्धैः—गोलियसोंडियभेडिय-लिस्त्रणि ग्रम्नेराक्षयाः ।
- वही, पल ३९८ : अन्धैस्तु देशभेदम्ब्या एते पिष्टपाच-काम्ग्यादि भेदा इत्युक्तम् ।
- मही, पत्नं ३६६ ः भंडिका—स्वाल्यः वा एव महत्यो गोलिकाः।
- ६. वहीं, पत्न ३९८ः देवलोकेषु बाह्या ग्राप्रत्यासन्ना दासा-दिवत् अभ्यत्तरा प्रत्यासन्ना पुन्नकलचादिवत् परिषत् परि-वारो भवति ।

स्थितिक्षय—आयु: स्थिति के बंध का क्षय अथवा वर्तमान भव के कारणभूत सभी कर्मों का क्षय ।\*

```
१०. अंतकुल ....कृपणकुल (सू० १०)
```

यहां छह कुलों का नामोल्लेख हुआ है । ये कुल व्यक्तिवाची नहीं किन्तु समूहवाची हैं । इनसे उस समय की सामा-जिक व्यवस्था का एक रूप सामने आता है । वृत्तिकार ने उनकी व्याख्या इस प्रकार की है<sup>र</sup>—

अंतकुल--म्लेच्छकुल। वस्ट, छिपक आदि का कुल।

प्रांतकुल—चांडाल आदि के कुल ।

नुच्छकुल—छोटे परिवार वाले कुल, तुच्छ विचार वाले कुल ।

दरिद्रकुल — निर्धनकुल ।

भिक्षाककुल—भिक्षा से जीवन-निर्वाह करने वाले भिखमंगों के कुल ।

कृपणकुल -—दान द्वारा अज्जीविका चलाने वाले। कुल ; नट, नग्नाचार्य आदि के कुल जो खेल-तमाशा आदि दिखा-कर आजीविका चलाते हैं ।

### ११. दिव्यद्युति (सू० १०)

सामान्यतः आगमों में यह पाठ 'जुई या जुति' प्राप्त होता है । उसका अर्थ है 'द्युति' । वृत्तिकार ने जिस आदर्श को मानकर व्याख्या की है, उसमें उन्हें 'जुत्ति' पाठ मिला है । उसके आधार पर उन्होंने इसका संस्कृत पर्याय 'युक्ति' और उसका अर्थ—अन्याग्य 'भांतों' (विभागों वाला) किया है ।

### १२. दिव्यप्रभा…दिव्यलेश्या (सू० १०)

### १३. उद्योतित ---- प्रभासित (सू० १०)

उद्योतित का अर्थ है—स्थूल वस्तुओं को प्रकाशित करना और प्रभासित का अर्थ है —सू≆म वस्तुओं को प्रकाशित करना ऐसे ये दोनों शब्द एकार्थक भी हैं !<sup>४</sup>

### १४. आहत नाट्यों, गीतों (सू० १०)

वृत्तिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं\*---

- ३. स्थानांगवृत्ति, पत्न ३९९: युक्त्या-----प्रग्यान्यभक्तिभिस्तया विधद्रव्ययोजनेन ।
- ४. स्थानांगवृत्ति, पत्न ३६९ ः उद्योतयमानः—स्यूलवस्तूपदर्शनतः प्रभासयमानस्तु-—सूक्ष्मवस्तूपदर्शनत इति, एकाथिकत्वेऽपि चैतेषां न दोष: ।
- ५. स्थानांगवृत्ति, पत्र ३६६ :
  - (क) ग्रहत :---अनुबद्धो रवस्थैतद्विशेषणं नाट्यं नृत्तं तेन युक्तं गीतं नाट्यमीतम् ।

(ख) ग्रथवा 'आह-प' ति ग्राख्यानकप्रतिवद्धं यस्नाट्यं तेन युक्तं यत् तद् गीतम् । १. गायनबुक्त नृत्य ।

२. आख्यानक (कथानक) प्रतिबद्ध नाट्य और उसके उपयुक्त गीत ।

१४. (सू० १४)

प्रस्तुत सूत्र में लोकस्थिति के आठ प्रकारों में छठा प्रकार है—'जीव कर्म पर आधारित है' तथा आठवां प्रकार है—'जीव कर्म के द्वारा संगृहीत है ।' ये दोनों विवक्षा से प्रतिपादित हुए हैं। पहले में जीवों के अपग्राहकरव के रूप में कर्मों का आधार बिबक्षित है और दूसरे में कर्म जीवों को बांधने वाले के रूप में विवक्षित है।'

इसी प्रकार पांचवें और सातवें प्रकार में जीव और पुद्गल एक-दूसरे के उपकारी हैं, इसलिए उन्हें एक-दूसरे पर आधारित कहा है । तथा वे परस्पर एक-दूसरे से वंधे हुए हैं, इसलिए उन्हें एक-दूसरे द्वारा संगृहीत कहा है ।

१६ गणि संपदा (सू० १४)

प्रस्तुत सूत्र में गणी—आचार्य की आठ प्रकार की सम्पदाओं का उल्लेख है। दशाश्रुतस्कंध [दशा ४] में इन संपदाओं का पूरा विवरण प्राप्त होता है। वहां प्रत्येक संपदा के चार-चार प्रकार बतलाए हैं।

स्थानांग के वृत्तिकार ने इनके भेदों का संक्षिप्त विवरण प्रस्तुत किया है। वह इस प्रकार है—

१. आचार संपदा [संयम की समृद्धि]—-

- १. संयमध्रुवयोगयुक्तता---चारित में सदा समाधियुक्त होना।
- २. असंप्रग्रह---जाति, श्रुत आदि मदों का परिहार ।
- ३. अनियतवृत्ति—अनियत विहार। । व्यवहार भाष्य में इसका अर्थ अनिकेत भी किया है ।
- ४. बद्धशीलता—-शरीर और मन की निर्विकारता, अचंचलता ।

२. श्रुत संपदा [श्रुत की समृद्धि]---

- बहुश्रुतता—अंग और उपांग श्रुत में निष्णातता, युगप्रधान पुरुष ।
- २. परिचितसूत्रता—आगमों से चिर परिचित होना । व्यवहार भाष्य में वताया है कि जो व्यक्ति उत्त्रम, कम आदि अनेक प्रकार से अपने नाम की तरह श्रुत से परिचित होता है उसकी उस निपुणना को परिचितसूत्रता कहा जाता है ।
- ३. विचित्नसूत्रता—स्व और पर दोनों परम्पराओं के ग्रन्थों में निपुणता । व्यवहार भाष्य में इसके साथ-साथ इसका अर्थ उत्सर्ग और अपवाद को जाननेवाला भी किया है ।'
- ४. घोषविशुद्धिकर्त्ता—-अपने शिष्यों को सूत्र उच्चारण का स्पष्ट अभ्यास कराने में समर्थता ।

३. शरीर संपदा [शरीर सौन्दर्य]---

- १. आरोहपरिणाहयुक्तता-आरोह का अर्थ--ऊँचाई और परिणाह का अर्थ है---विझालता । इस संपदा का अर्थ है----विझालता । इस संपदा
- स्थानांगवृत्ति, पत्न ४०० : षष्ठ्यपदे जीवोषग्राहत्वेन कर्म्मण ग्राधारता विवक्षितेह सु तस्यैव जीववन्धनतेति विगेष: ।
- २. स्थानांगवृत्ति, पत्न ४०१।
- व्यवहारसूत्र, उद्देशक १०, भाष्यगाया २४८, पत्र ३७ : ग्रणिययचारी अणिययनिक्ती अगिहितो विहोइ प्रणि-केता।
- ४. वही, भाष्यगाथा २६९, पत्न ३५ : सगनामं व परिचियं उक्कमउक्कमतो बहूहि विगमेहि ।
- व्यवहारसूथ, उद्देशक १०, भाष्यपाथा २६१, पत्न ३४ : ससमयपरसमएहि य उस्सम्पोववाधतो चित्तं ॥

२. अनवत्नपता-अलज्जनीय अंगवाला होना। व्यवहारभाष्य में इसका अर्थ है-अहीनसर्वाङ्ग-जिसके सभी अंग अहीन हों ---पूर्ण हों ।' ३, परिपूर्ण इन्द्रियता--पांचों इन्द्रिया की परिपूर्णता और स्वस्थता । ४. स्थिरसंहननता---प्रथम संहनन--वज्यऋषभनाराच संहनन से युक्त 1 ४. वचन संपदा [वचन-कौशल]---१. आदेय वचनता-जिसके वचनों को सभी स्वीकार करते हों। २. मधुर वचनता—-व्यवहारभाष्य में इसके तीन अर्थ किए । १. अर्थयुक्तवचन । २. अपरुषवचन । ३. क्षीरासव आदि लब्धियुक्त वचन । ३. अनिश्रितवचनता---मध्यस्थ वचन। व्यवहारमाष्य में इसके दो अर्थ किए हैं — १. जो वचन कोध आदि से उत्पन्न न हो । २ जो वचन राग-ढेंष युक्त न हो । ४. असदिग्धवचनता –व्यवहारभाष्य में इसके तीन अर्थ किए हैं — १. अव्यक्तवचन ! २. अस्पष्ट अर्थ वाला वचन । ३. अनेक अर्थों वाला वचन । ५. वाचना संपदा [अध्यापन-कौशल]---१. विदित्वोद्देशन — शिष्य की योग्यता को जानकर उद्देशन करना । २. विदित्वा समुद्देशन—शिष्य की योग्यता को जानकर समुद्देशन करना । ३. परिनिर्वाध्यवाचना—पहले दी गई वाचना को पूर्ण हृदयंगम कराकर आगे की वाचना देना । ४. अर्थ निर्यापणा-अर्थ के पौर्यापर्य का बोध कराना । ६. मति संपदा [बुद्धि-कौञल]---१. अवग्रह २. ईहा ३. अवाय ४. धारणा। ७. प्रयोग संपदा [वाद-कौशल]---१. आत्म परिज्ञान—वाद या धर्मकथा में अपने सामर्थ्य का परिज्ञान । २. पुरुष परिज्ञान—वादी के मत का ज्ञान, परिषद् का ज्ञान । ३. क्षेत्र परिज्ञान—वाद करने के क्षेत्र का ज्ञान । ४. वस्तु परिज्ञान—वाद-काल में निर्णायक के रूप में स्वीक्रत सभापति आदि का ज्ञान । व्यवहारभाष्य में इसके दो अर्थ किए हैं। व्यवहारसूत्र, उद्देशक १०, भाष्यगाथा २६४, पत्न ३० : बही, भाष्यगाथा २६६, पत ३६ : ۹. ग्रन्वत्तं ग्रफुउत्थं ग्रत्थ बहुत्ता व होति संदिद्धं । तव्सजाए धाक्र सलदजणीयो अहीणसब्वंगी। विवरीयमसंदिद्धं वयण्रे......।। २. वही, भाष्यगाथा २६६. पत्र ३८: पढमगसंघवणथिरोः 🐄 ६. व्यवहारसूत, उद्देशक १०, भाष्यगाथा २८७, पत, ४९: ३. वही, भाष्यगाथा २६७, २६न. पत्र ३८ : वत्यु परवादी ऊ बहु ग्रागमितो न वा च णाऊणं । …… ग्रत्थावगाढं भवे महुरं ॥ दारुणभद्दस्सभावोत्ति ॥ रायावरायमच्चो अहवा ग्रपरूसवयणो खोरासवमादिलद्विजुत्तो वा ।

४. वही, भाष्यगाथा २६६, पन्न ३६ :

तिस्मित्र कोहाईहि अहवा वीयरागदोसेहि ।।

१. यह जानना कि परवादी अनेक आगमों का ज्ञाता है या नहीं ।

२. यह जानना कि राजा, अमात्य आदि कठोर स्वभाव वाले हैं अथवा भद्र स्वभाव वाले ।

- द. संग्रह-परिज्ञा [संघ व्यवस्था में नियुणता]
  - १. बालादियोग्यक्षेत्र —स्थानांग के वृत्तिकार ने यहां केवल 'वालादियोग्यक्षेत्र' मात लिखा है। इसका स्पष्ट आराय व्यवहारभाष्य में मिलता है। व्यवहारभाष्य में इसके स्थान पर 'वहुजनयोग्यक्षेत्र' राब्द है। भाष्यकार ने इसका अर्थ करते हुए दो त्रिकल्प प्रस्तुत किए है।' आचार्य को वर्षा ऋनु के लिए ऐसे क्षेत्र का निर्वाचन करता चाहिए जो विस्तीर्ण हो, जो समूचे संघ के लिए उपयुक्त हो।
  - ़. जो क्षेत्र वालक, दुर्वल,ग्जान तथा प्रावूर्णकों के लिए उपयुक्त हो । भाष्यकार ने आगे लिखा है कि ऐसे क्षेत्र की प्रत्युपेक्षणा न करने से साथुओं का संग्रह नहीं हो सकता तथा वे साधु दूसरे गच्छों में भी चले जा सकते हैं ।'
  - २. पीठ-फलग संप्राध्ति —पीठ-फलग आदि की उपलब्धि करना। व्यवहारभाष्य में इसका आशय स्पष्ट करते हुए लिखा है कि वर्षाकाल में मुनि अन्यत दिहार नहीं करते तथा उस समय वस्त्र आदि भी नहीं लेते। वर्षाकाल में पीठ-फलग के विना संस्तारक आदि मैंले हो जाते हैं तथा भूमि की शीतलता से कुन्धु आदि जीवों की उत्पत्ति भी होती है। अत: आचार्य वर्षाकाल में पीठ-फलग आदि की उचित व्यवल्या करें।<sup>8</sup>
  - ३. कालसमानयन—यथा समय स्वाध्याय, भिक्षा आदि की व्यवस्था करना । व्यवहारभाष्य में इसको स्पष्ट करते हुए वताया है कि आचार्य को यथासमय स्वाध्याय, उपकरणों की प्रत्युप्रेक्षा, उपधि का संग्रह तथा भिक्षा आदि की व्यवस्था करनी चाहिए।\*
  - ४. गुरु पूजा—-यथोचित विनय की व्यवस्था बनाए रखना । व्यवहार भाष्य में गुरु के तीन प्रकार किए हैं—-
  - १. प्रव्रज्या देनेवाला गुरु।
  - २. अध्यापन करानेवाला गुरु ।
  - ३. दीक्षा पर्याय में बड़े मुनि ।
  - इन तीनों प्रकार के गुरुओं की पूजा करना अर्थात् उनके आने पर खड़े होना, उनके दंड (यब्टि) को ग्रहण करना, उनके योग्य आहार का संपादन करना, विहार आदि में उनके उपकरणों का भार ढोना तथा उनका मर्दन आदि करना।

प्रवचन सारोद्धार में सातवीं सम्पदा का नाम 'प्रयोगमति' है ।<sup>९</sup> सम्पदाओं के अवान्तर भेदों में शाब्दिक भिन्नता है

- व्यवहारसूल उद्देशक १०, भाष्यगाथा २१०, पत्न ४९: बासे बहुजण जोग्गं विच्छिन्नं जंतु गच्छ्याग्रोग्गं। ग्रहवां वि बालदुव्वलगिलाणग्र्यादेसमादीणं।।
- २. बहो, भाष्यगाथा २११, पत्न ४१ :

खेत्ते असति असंगहिया ताहे वच्चंति ते उ अन्तरथ ।

- वही, भाष्यगाथा २८१, २९२, पत्न ४१ :
   ''न उ मइल्लेति निसेज्जा पीढफलगाण गहणंमि ।
  - विधरे न तु बासासुं अन्नकाले उ गम्मते णत्थ ।
  - पण्पासीयल कुंथादिया ततो गहण वासासु॥
- ४. वही, भाष्यगः(था २९३, पत्न ४९ : जंजमि होइ काले कायव्वं तं मम(णए तंमि । सज्झाय। पट्ट उवहो उष्पायण भिक्खमादी य ।।
- १. वही, भाष्यगाथा २९४, २९४, पत्न ४९, ४२: ग्रह गुरु जे णं पव्यावितो उ जस्स व ग्रहीति पासॅमि । ग्रहवा ग्रहागुरु खलु हवति रायणियतराया उ ।। तेसि ग्रव्वृट्ठाणं दंडस्गह् तह य होइ ग्राहारे । उवही वहणं वित्सामणं य संपूषणा एसा ॥

६. प्रवचनसारोद्धार, गाथा ५४२ ः ग्रायार सुय शरीरे वयणे वायण मई पद्योगमई । एएसु संपया खलु अठ्ठमिया संगहपरिण्णा॥

तथा कहीं-कहीं आधिक भिन्तता भी है। वह इस प्रकार है---

१. आचार संपदा—

१. चरणयुत, २. मदरहित, २. अनियतवृत्ति, ४. अचंचल।

२. श्रुतसंपदा--

१. युग (युग प्रधानता), २. परिचितसूत्र, ३. उत्सर्गी, ४. उदात्तघोष ।

३₊ कारीर संपदा—

- ४. वचन संपदा----
  - १. वादी, २. मधुर वचन, ३. अनिश्रित वचन, ४. स्फुट वचन ।
- ५. वाचना संपदा---

- २. परिणत वाचना---पहले दी हुई वाचना को हृदयंगम कराकर आगे की वाचना देना।
- ३. निर्यापयिता ---वाचना का अन्त तक निर्वाह करना।
- ४. निर्वाहक—-पूर्वापर की संगति बिठाकर अर्थ का निर्वाह करना ।
- ६. मति संपदा---
  - १. अवग्रह, २. ईहा, २. अवाय, ४. धारणा।
- ७. प्रयोगमति संपदा---
  - १. शक्तिज्ञान—वाद करने की अपनी शक्ति का जान ।
  - २. पुरुषज्ञान—-वादी के मत का ज्ञान ।
  - ३. क्षेत्रज्ञान,
  - ४. वस्तुज्ञान ।
- संग्रह परिज्ञा—
  - गणयोग्य उपग्रह—गण के निर्वाह योग्य क्षेत्र का संकलन ।
  - २. संसक्त संपद्—व्यक्तियों को अनुरूप देशना देकर उन्हें आकृष्ट करना।
  - ३. स्वाध्याय संपद् --- यथा समय स्वाध्याय, प्रत्युत्प्रेक्षण, भिक्षाटन उपधिग्रहण की व्यवस्था करना ।

४. शिक्षा उपसंग्रह संपद्—गुरु, प्रव्राजक, अध्यापक, रत्नाधिक आदि मुनियों का भार बहन करने, वैयावृत्य करने तथा विनय करने की शिक्षा देने में समर्थ ।'

प्रवचन सारोद्वार के वृत्तिकार ने मतान्तरों का भी उल्लेख किया है । उन्होंने जो ये उपभेद किए हैं उनका आधार दशाश्रुतस्कंध से कोई भिन्न ग्रन्थ रहा है ।

१. प्रवचनसारोडार, गाथा ४४३-१४६ :

चरणजुम्रो मयरहिम्रो ग्रनियववित्ती ग्रचंचलो चेव । जुग परिचिय उस्सम्गी उदत्तघोसाइ विन्नेम्रो ॥ चउरंसोऽकुटाई बहिरत्तणवज्जिम्रो तवे सत्तो । वाई महुरत्तर्जनस्सिय फुडवयगो संपया वयणेत्ति ॥ जोगो परियणवायण निज्जविया वायणाए निव्वहणे । प्रोग्गह ईहावाया धारण मइसंपया चउरोत्ति ॥ सत्ती पुरिसं खेत्तं वत्थुं नाउं प्रम्नोजए वायं । गणजोग्यं संसत्तं सज्भ्राए सिवछणं जाणे ॥

#### १७. समितियां (सू० १७)

उत्तराध्ययन २४।२ में ईर्या, भाषा, एषणा, आदान-निक्षेप और उत्सर्ष को समिति और मन, वचन और काया के गोपन को 'गुप्ति' कहा है। प्रस्तुत सूत्र में इन आठों को 'समिति' कहा गया है। मन, वचन और काया का निरोध भी होता है और सम्यक् प्रवर्तन भी। उत्तराध्ययन में जहाँ इनको 'गुप्ति' कहा है, वहां इनके निरोध की अपेक्षा की गई है और यहां इनके सम्यक् प्रवर्तन के कारण इनको समिति कहा है।

### १८. प्रायश्चित्त (सू० २०)

प्रस्तुत सूत में स्खलना हो जाने पर मुनि के लिए आठ प्रकार के प्रायश्चित्त वतलाए गए हैं। अपराध की लघुता और गुरुता के आधार पर इनका प्रतिपादन हुआ है। लघुता और गुरुता का निर्णय द्रव्य, क्षेत्रे, काल और माव के आधार पर किया जाता है। एक ही प्रकार के अपराध में भी प्रायदिचत्त की भिन्नता हो सकती है। यह प्रायश्चित्त देने वाले व्यक्ति पर किया जाता है। एक ही प्रकार के अपराध में भी प्रायदिचत्त की भिन्नता हो सकती है। यह प्रायश्चित्त देने वाले व्यक्ति पर किया जाता है। एक ही प्रकार के अपराध में भी प्रायदिचत्त की भिन्नता हो सकती है। यह प्रायश्चित्त देने वाले व्यक्ति पर निभंद है कि वह अपराध के किस पक्ष को कहाँ लघु और गुरु मानता है। प्रायश्चित्त दान की विविधता का हेतु पक्षपात नहीं, किन्तु विवेक है। निशीथ प्रायश्चित्त सूत्र है। उसमें विस्तार से प्रायश्चित्तों का उल्तेख है। यहां केवल आठ प्रकार के प्रायश्चित्तों का नामोल्लेख मात है। स्थानांग १०।७३ में प्रायश्चित्त के दस प्रकार वतलाए हैं। विशेष विवरण वहाँ से जात्रव्य है।

#### १९. मद (सू० २१)

अंगुत्तरनिकाय में मद के तीन प्रकार तथा उनसे होने वाले अपायों का निर्देश है ---

१. यौवन सद, २. आरोग्य मद, ३. जीवन मद।

इनसे मत्त व्यक्ति शरीर, वाणी और मन से दुष्कर्म करता है। वह शिक्षा को त्याग देता है। उसकी दुर्गति और पतन होता है। वह मर कर नरक में जाता है।

### २०. अफ़ियावादी (सू० २२)

चार समयसरणों में एक अक्रियावादी है।' वहां उसका अर्थ अनात्मवादी—किया के अभाव को मानने वाला, केंवल चित्तशुद्धि को आवश्यक एवं किया को अनावश्यक मानने वाला—किया है। प्रस्तुत सूत्र में इसका प्रयोग 'अनात्मवादी' और 'एकान्तवादी'—दोनों अर्थों में किया गया है। इन आठ वादों में छह वाद एकान्तदृष्टि वाले हैं। 'समुच्छेदवाद' और 'नास्तिमोक्षपरलोकवाद'—ये दो अनात्मवाद हैं। उपाध्याय यशोविजयजी ने धर्म्यंद्य की दृष्टि से जैसे चार्वाक को नास्तिक-अक्रियावादी कहा है, वैसे ही धर्माक्ष की दृष्टि से सभी एकांतवादियों को नास्तिक कहा है—

> 'धर्म्यंशे नास्तिको ह्येको, बाईस्पत्य: प्रकीतित: । धर्माशे नास्तिका ज्ञेथा:, सर्वेऽपि परतीथिका: ॥"

अक्रियावादियों के चौरासी प्रकार बतलाए गए हैं—\*

असियसयं किरियाणं अक्किरियाणं च होइ चुलसीती । अन्नाणिय सत्तद्री वेणइयाणं च वत्तीसा ।।

ग्रंगुत्तरनिकाय, प्रथम भाग, पृष्ठ ९४६, ९४०।

२. सूत्रकृतांग १।१२।१; भगवती २०।१।

३. तयोपदेश, श्लोक १२६ ।

४. सूत्रकृतांगनियुंक्ति, गाथा १९९।

प्रस्तुत सूत्र में उल्लिखित वादों का संकलन करते समय सूत्रकार के सामने कौन सी दार्शनिक धाराएं रही हैं, इस प्रश्न का उत्तर देना कठिन है, किन्तु वर्तमान में उन धाराओं के संवाहक दार्शनिक ये हैं—

१. एकवादी---

१. ब्रह्माद्वैतवादी-विदान्त ।

२. विज्ञानाद्वैतवादी---वौद्ध ।

३. शब्दाद्वैतवादी-—वैयाकरण।

ब्रह्माईंतवादी के अनुसार ब्रह्म, विज्ञानाईंतवादी के अनुसार विज्ञान और शब्दाढ़ैतवादी के अनुसार शब्द पारमार्थिक सस्व है, क्षेष तत्त्व अपारमार्थिक हैं, इसलिए ये सारे एकवादी हैं । अनेकान्तदृष्टि के अनुसार सभी पदार्थ संग्रहनय की दृष्टि से एक और व्यवहारनय की दृष्टि से अनेक हैं ।

२. अनेकवादी—वैशेषिक अनेकवादी दर्शन है । उसके अनुसार धर्म-धर्मा, अवयव-अवयवी भिन्न-भिन्न हैं ।' ३. मितवादी —

- जीवों की परिमित संख्या मानने वाले । इसका विमर्थ स्याद्वादमंजरी में किया गया है 15
- २. आत्मा को अगुष्टपर्व जितना अथवा झ्यामाक तंदुल जितना मानने वाले । यह औपनिषदिक अभिनत है ।
- 3. लोक को केवल सात द्वीप-समुद्र का मानने वाले । यह पौराणिक अभिमत है ।
- तिमितवादी—नैयायिक, वैजेपिक आदि लोक को ईण्यरकृत मानते है।

१. सालवादी-- बौद्ध ।

वृत्तिकार के अनुरार 'सातवाद' बौढ़ों का अभिमत है। 'इसकी पुष्टि सुत्रक्षतांग ३।४।६ से होती है। चार्वाक का साध्य सुख है, फिर भी उसे 'सातवादी' नहीं माना जा सकता क्योंकि 'सात सातेण विज्जति'—सुख का कारण सुख ही है, यह कार्थ-कारण का सिद्धान्त चार्वाक के अभिमत में नहीं हैं। बौद्ध दर्शन पुनर्जन्म में विश्वास करता है और उसकी मध्यम प्रतिपदा भी कठिनाइयों से अचकर चलने की है, इसांलए उसे 'सातवादी' माना जा सकता है।

मूलकृतांग के चूणिकार ने सातवाद को औढ़ सिद्धान्त माना है। 'सात सातेण विज्जति' 'इस क्लोक की भूमिका में उन्होंने खिखा है कि अब बौढ़ों का परामर्श किया जा रहा है ---'इदानी साक्याः परामृश्यन्ते'।'' भगवान् महावीर के अनु-सार कायवलेश भी सम्मत था। नूलकृतांग में उसका प्रतिनिधिवाक्य है---'अत्तहियं खु दुहेण लडभई'---आत्म-हित कब्ट से सिद्ध होता है। 'सातं सातेण विज्जई'-- इसी का प्रतिपक्षी सिद्धान्त है। इसके माध्यम से बौद्धों ने जैनों के नामने यह विचार प्रस्तृत किया था कि शारीरिक कब्ट की अपेक्षा मानसिक समाधि का सिद्धान्त श्रेष्ट है। उपर्ध-प्रारण के सिद्धान्तानुमार उन्होंने यह प्रतिपादित किया कि दृ:ख सुख का कारण नहीं हो सकता, इसलिए सुख सुख से ही लब्ध होता है।

सूत्रऋतांग के वृत्तिकार ने सातवाद को बौद्धों का अभिमत माना ही है, किन्तु साथ-साथ इसे परिपह से पराजित कुछ जैन मुनियों का अभिमत माना है ।'

६. समुच्छेदवादी –-प्रत्येक पदार्थ क्षणिक होता है । दूसरे क्षण में उसका उच्छेद हो जाता है । इसलिए बौद्ध समु-च्छेदवादी हैं ।

```
    स्याद्वादमंजरी, श्लोक ४ :
स्वतोनुवृत्तिव्यतिवृत्तिभाजो, भावा न भावान्तरनेयरूपा: ।
परात्मतत्त्वादतथात्मतत्त्वाद्, द्वयंवदन्तोकुजलाः स्खलन्ति ।।
```

- वही, क्ष्लोक २६ : मुक्तोपि वाभ्येतु भवं भवो वा भवस्थजून्योस्तु मितात्मवादे । पड्जीवक्षायं त्वमनन्तसंख्य, माख्यस्तथा नाथ यथा न दोष: ।।
- ३. न्यायसूत्र, ४।५।९१-२९ :

```
ईश्वरः कारणं पुरुषकर्माफल्यदर्शनात् ।
न पुरुषकर्माभावे फलानिष्पत्तेः ।
तत्कारितत्वादहेतुः ।
```

- ४. स्थानांगवृत्ति, एत ४०४।
- ४. सूबकृतांगचूणि, पृष्ठ १२१ ।
- सूत्रकृतांगवृत्ति, पत्र २६: एके शाक्यादयः स्वयूथ्या वा लोचा-दिनोषतप्ताः ।

#### **द**३३

ठाणं (स्थान)

७. नित्यवादी—-सांख्याभिमत सत्कार्यवाद के अनुसार पदार्थ कूटस्थ नित्य है । कारणरूप में प्रत्येक वस्तु का अस्तित्व विद्यमान है । कोई भी नया पदार्थ उत्पन्न नहीं होता और कोई भी पदार्थ नष्ट नहीं होता । केवल उनका आविर्भाव-तिरोभाव होता है ।'

असत् परलोकवादी—<sup>3</sup>चार्वाकदर्शन मोक्ष या परलोक को स्वीकार नहीं करता ।

२१. आयुर्वेद (सू० २६)

आयुर्वेद का अर्थ है—-जीवन के उपक्रम और संरक्षण का ज्ञान; चिकित्सा शास्त्र । वह आठ प्रकार का है—-

१. कुमारभृत्य—बाल-चिकित्सा शास्त्र । इसमें बालकों के पोषण और दूध सम्बन्धी दोषों का संजोधन तथा अन्य दोषजनित व्याधियों के उपज्ञमन के उपाय निर्दिष्ट होते हैं ।

२. कार्यचिकित्सा—-इसमें मध्य-अंग से समाश्रित ज्वर, अतिसार, रक्तजनित शोथ, उन्माद, प्रमेह, कुष्ठ आदि रोगों के शमन के उपाय निर्दिष्ट होते हैं ।

३. शालाक्य—मुंह के ऊपर के अंगों में (कान, मुंह, नयन और नाक) व्याप्त रोगों के उपज्ञमन का उपाय बताने वाला शास्त्र ।

 प्रंगोली—इसे विष-विद्यातक शास्त्र या अगद-तंत्र भी कहते हैं । सर्प आदि विर्धेले जीवों से डसे जाने पर उसको चिकित्सा का निर्देश करनेवाला शास्त्र ।

६. भूतविद्या—-भूत आदि के निग्रह के लिए विद्यातंत्र । देव, असुर, गन्धर्व, यक्ष, राक्षस, पितर, पिश्राच, नाग आदि से आविष्ट चित्तवाले व्यक्तियों के उपद्रव को मिटाने के लिए शांतिकर्म, बलिकर्म आदि का विधान तथा ग्रहों की शांति का निर्देश करने वाला शास्त्र ।

७. क्षारतंत्र-वीर्यपृध्टि के उपाय बताने वाला शास्त्र । सुश्रुत आदि ग्रन्थों में इसे वाजीकरण तंत्र कहा है !

८. रसायन—इसका शाब्दिक अर्थ है---अमृत-तुल्य रस की प्राप्ति । वय को स्थायित्व देने, आयुष्य को बढाने, बुद्धि को वुद्धिगत करने तथा रोगों का अपहरण करने में समर्थ रसायनों का प्रतिपादन करने वाला झास्त्र ।<sup>३</sup>

जयधवला में आयुर्वेद के आठ अंग इस प्रकार है<sup>\*</sup>--- १. शालाक्य २. कायचिकित्सा ३. भूततंत्र ४. शल्य ४. अगद-तंत्र ६. रसायनतंत्र ७. बालरक्षा द. बीजवर्द्धन ।

सूश्रुत में आयुर्वेद के आठ अंग ये हैं'---

१. शल्य, २. झालाक्य, ३. कायचिकित्सा, ४. भुतविद्या, ४. कौमारभृत्य, ६. अगदतंत्र, ७. रसायनतंत्र, द. दाजीकरणतंत्र ।

प्रस्तुत सूत्र में उत्लिखित आठ नामों से ये कुछ भिन्न हैं ; जंगोली के स्थान पर यहां 'अगदनंत्र' और क्षारतंत्र के स्थान 'वाजीकरण तंत्र' गब्द हैं । इनके कम में भी अन्तर है ।

- २. तत्त्वोपप्लवसिंह, पृष्ठ १ :
  - षृथिव्यापस्तेजोवायुर्रितितत्त्वानि । तत्समुदाये शरीरेन्द्रियविषयसंज्ञा ॥
- तत्सनुदाय शरारान्द्रव ३. स्थानांगवृत्ति, पत्न ४०६ ।

- ४. कसायपाहुङ, भाग ५, पृष्ठ ५४३ : णालाक्यं कायचिकित्सः भूततंत्र शल्यमगदतंत्र रसायनतंत्र बालरक्षा बीजवर्ढनमिनि आयुर्वेदस्य अब्टाङ्गानि ।
- ४. सुश्रुत, पृ० १: शल्यं शालाक्यं कार्यचिकित्सा भूतविद्या कौमारभृत्यमगदतंद्र रसायनतंत्र याजीकरणतंत्रमिति ।

१. सांख्यकारिका ६।

### २२. (सू० ३६)

प्रस्तुत सूत्र में उल्लिखित नाम अन्यत कुछ व्यत्यय और भिन्नता के साथ भी मिलते हैं'—

१. आदित्ययशा, २. महायशा, ३. अतिबल, ४. बलभद्र, ५. बलवीर्य, ६. कार्त्तवीर्य, ७. जलवीर्य, ६. दंडवीर्य १

### २३-२४. पुरुषादानीय ....गणधर (सू० ३७)

यह भगवान् पार्श्व की लोकप्रियता का सूचक है । दे जनता को बहुत प्रिय और उपादेय थे । भगवान् महावीर ने अनेक स्थानों पर 'पुरुसादाणीय' शब्द से उन्हें सम्बोधित किया है ।

समवायांग (समवाय =ाफ) में भगवान् पार्श्व के आठ गणों और आठ गणधरों के नाम कुछ परिवर्तन के साथ मिलते हैं---

१. शुभ २. शुभघोष ३. वसिष्ठ ४. ब्रह्मचारी ४. सोम ६. श्रीधर ७. वीरभद्र ८. यश।

गण और गणधरों के नाम एक ही थे—गण गणधरों के नाम से ही प्रसिद्ध थे ।

समवायांग और स्थानांगवृत्ति में अभयदेवसूरि ने लिखा है कि---स्थानांग और पर्युषणाकल्प में भगवान् पार्श्व के आठ ही गण माने गये हैं, किन्तु आवश्यकनिर्युक्ति में दस गणों का उल्लेख है । दो गणधर अल्पायुष्य वाले थे इसलिए यहां उनकी विवक्षा नहीं की गई है । <sup>र</sup>

समवायांग में आठों नाम एक श्लोक में हैं, इसलिए सम्भव है 'यश्न' यशोभद्र का संक्षेप हो । स्यानांग की कुछ हस्त-लिखित प्रतियों में 'वीरिते भइजसे'----ऐसा पाठ है । उसके अनुसार 'वीर्यभद्र' और 'यश'----पे नाम बनते हैं ।

### २४. दर्शन (सू० ३८)

प्रस्तुत सूत्र में दर्शन शब्द की समानता से आठ पर्याय वर्गीकृत हैं। किन्तु सय में दर्शन शब्द एक ही अर्थ में प्रयुक्त नहीं है। दर्शन का एक वर्ग है —सप्यग्दर्शन, मिथ्यादर्शन और सम्यग्मिथ्यादर्शन । इसमें दर्शन शब्द का प्रयोग 'श्रद्धा' के अर्थ में हुआ है।' इसका दूसरा वर्ग है —चक्षुदर्शन,अचक्षुदर्शन,अवधिदर्शन और केवलदर्शन। इसमें दर्शन शब्द का अर्थ है निर्विकल्पबोध, सामान्यबोध या अनाकारवोध।

स्वप्नदर्शन में दर्झन शब्द का अर्थ है —-प्रतिभासबोध । वृत्तिकार का अभिमत है कि स्वप्नदर्शन का अचक्षुदर्शन में अन्तर्भाव होने पर भी सुप्तायस्था के भेद प्रभेदों के कारण उसकी पृथक् विवक्षा की है ।

### २६. औपमिक अद्धा (सू० ३९)

काल के दो प्रकार हैं—-उपमाकाल और अनुपमाकाल (संख्या-परिमितकाल) । पत्य, सागर आदि उपमाकाल हैं । अवसपिणी आदि छह विभाग सागरोपम से निष्पन्न होते हैं, अतः उन्हें भी उपमाकाल माना है ।

- ९, (क) ग्रावश्यकनिर्युक्ति, गाथा ३६३ : राया स्राइच्चजसो, महाजसे ब्रइबले य बलभद्दे । बलविरिए कत्तविरिए, जलविरिए दंडविरिए य ॥
  - (ख) स्थानांगवृत्ति, पत्न ४०७, ४०६ ।
- २. (क) समवायांगवृति, पत्न १४: इदं चैतत्प्रमाणं स्थानाङ्को पर्युपणाकल्पे च श्रूयते, केवलमावश्यके ग्रन्यथा तत्न ह्युक्तम्—'दस नवयं गणाण नाणं जिणिदाणं, [ग्रावश्यकनिर्युक्ति गाथा २६८] ति कोऽर्थः ? पार्श्वस्य दश गणा: गणधराश्च, तदिह द्वयोरत्पायुष्क-त्वादिना कारणेत्राविवक्षाऽनुगन्तव्येति ।
  - (ख) स्थानांगवृत्ति, पत्र ४०८ ।

३. (क) तत्त्वार्यसूत्र १।२ ।

(ख) स्थानांगवृत्ति, पत्न ४०० ।

 स्थानांगवृत्ति, पत ४०६ : स्वष्नदर्धनस्थावक्षुदर्धनग्न्तभविऽपि सुप्तावस्थोपाधितो भेदो विवक्षित इति । 'समय' से लेकर 'शीर्थप्रहेलिका' तक का समय अनुपमाकाल कहा जाता है।

**पु**द्गल-परिवर्त—

जितने समय में जीव समस्त लोकाकाश के पुद्गलों का स्पर्श करता है, उसे पुद्गल-परिवर्त कहते हैं । उसका काल-मान असंख्य उत्सर्पिणी-अवसर्पिणी जितना है । इसके सात भेद हैं—

१. औदारिक पुद्गल-परावर्तन—औदारिक श्वरीर के योग्य समस्त पुद्गलों का औदारिक शरीर के रूप में अहण, परिणमन और उत्सर्ग करने में जितना समय लगता है उसे औदारिक पुद्गल-परावर्तन कहते हैं।

इसी प्रकार—-

- २. वैंक्रिय पुद्गल-परावर्तन।
- ३. तैजस पुद्गल-परावर्तन ।
- ४. कार्मण पुद्गल-परावर्तन।
- **५. मनः पुद्गल-परावर्तन**ा
- ६. वचन पुद्गल-परावर्तन।
- ७. प्राणापान पुद्गल-पगवर्तन-- होते हैं

२७. (सू० ४०)

प्रस्तूत सूत्र में पुरुषयुग का अर्थ है— एक व्यक्ति का अस्तित्वकाल और भूमि का अर्थ है—काल ।

इस सून्न का प्रतिपाद्य यह है कि अरिष्टनेमि के पश्चात् उनके आठ उत्तराधिकारी पुरुषों तक मोक्ष जाने का कम रहा । उसके पश्चात् वह क्रम अवरुढ हो गया । <sup>3</sup>

२८. (सू० ४१)

वृत्तिकार के अनुसार 'वीरंगए वीरजसे''' — इस गाथा के तीन चरण ही आदर्शों में उपलब्ध होते हैं। उन्होंने 'तह संखे कासिवढणए'— इस चतुर्थ चरण के द्वारा गाथा की पूर्ति की है, किन्तु यह चतुर्थ चरण कहाँ से लिया गया, इसका उन्होंने कोई उल्लेख नहीं किया है।'

भगवान् महावीर ने आठ राजाओं को दीक्षित किया । उनका परिचय इस प्रकार है----

१. वीरांगक, २<sup>.</sup> वीरयशा, ३. संजय —

वृत्तिकार ने तीनों राजाओं का कोई विवरण प्रस्तुत नहीं किया है । उत्तराध्ययन के अठारहवें अध्ययन में 'संजय' राजा का नाम आता है । किन्तु वह आचार्य गर्दभालि के पास दीक्षित होता है । अतः प्रस्तुत सूत्र में उल्लिखित 'संजय' कोई दूसरा होना चाहिए ।

४. एणेयक----

वृत्तिकार के अनुसार यह केतकार्ढ जनपद की श्वेतांबी नगरी के राजा प्रदेशी, जो भगवान का श्रमणोपासक था, का अधीनवर्ती कोई राजा था। ँ इसके विषय में विशेष सामग्री उपलब्ध नहीं है।

राजप्रश्नीय सूत्र' में प्रदेशी राजा के अंतेवासी राजा का नाम जितशतु दिया है। सम्भव है इसका गोत 'एणेय' हो

- २. स्थानांगवृत्ति, पञ्च ४०६ ः अध्टमं पुरुषयुगं---अष्टपुरुष-कालं यावत् युगान्तकरभूमिः पुरुषलक्षणयुगापेक्षयाऽन्त-कराणां-----भवक्षयकारिणां भूमिः----कालः सा आसीदिति, इदमुक्तं भव ति-----नेमिनाथस्य शिष्यप्रशिष्यऋमेणाष्टौ पुरुषान् यावन्निर्वाणं गतवन्तो म परत इति ।
- ३. स्थानांगवृत्ति, पत ४०⊏ः 'तह संखे कासिवढणए' इत्येवं चतुर्यंपादे सति गाथा भवति, न चैवं दृश्यते पुस्तकेष्विति ।
- ४. स्थानांगवृत्ति, पत्न ४०८ : स च केतकार्ढंजनपदश्वेतंत्रीनगरोराजस्य प्रदेशिनाम्नः श्रमणोपासकस्य निजकः कश्चिद्रार्जीयः ।
- ४. राजप्रश्नीय ४१६।

९. स्थानांगवृत्ति पत्न, ४०६ ।

और यहां प्रस्तुत सूत्र में उसका मूल नाम न देकर केवल गोत्र से ही उसका उल्तेख किया गया हो । वृत्तिकार ने भी उसका गोत्र 'एणेय' माना है ।<sup>९</sup>

७. उद्रायवण—भगवान् महावीर के समय में सिन्धु-सौवीर आदि १६ जनपदों, वीतभय आदि ३६३ नगरों में उद्रायण राज्य करता था । वह दस मुकुटबढ़ राजाओं का अधिपति और भगवान् महावीर का श्वावक था ।

राजा उद्रायण के पुत्न का नाम अभीचि (अभिजित्) था। राजा का इस पर बहुत स्तेह था। 'राज्य में गृद्ध होकर यह दुर्गति में न चला जाए'—ऐसा सोचकर उद्रायण ने राज्य-भार अपने पुत्न को न देकर अपने भानजे को दिया और स्त्रय भगवान महावीर के पास प्रत्नजित हो गया।

एक बार ऋषि उद्रायण उसी नगर में आया। अकस्मात् उसे रोग उत्पन्न हुआ। वैद्यों ने दही खाने के लिए कहा। महाराज केसी ने सोचा कि उद्रायण पुनः राज्य छीनने आया है। इस आर्थका से उसने विषमिश्रित दही दिया और उद्रायण उसे खाते ही मर गया।

उद्रायण में अनुराग रखने वाली किसी देवी ने वीतभय नगर पर पाषाण की वर्षा की । सारा नगर नष्ट हो गया । केवल उद्रायण का शय्यातर, जो एक कुंभकार था, वह बचा, शेष सारे लोग मारे गए ।'

८. शङ्ख —इस राजा के विषय में निश्चित जानकारी प्राप्त नहीं होती । मूलपाठगत विश्वेषण 'कासिवढणे' से यह जाना जा सकता है कि यह काशी जनपद के राजाओं की परम्परा में महत्त्वपूर्ण राजा था, जिसके समय में काशी जनपद का विकास हुआ।

वृत्तिकार भी 'अयं च न प्रतीतः' ऐसा कहकर इस विषय का अपना अपरिचय व्यक्त करते हैं । उन्होंने एक तथ्य की ओर व्यान खींचते हुए बताया है कि अन्तक्वतदशा (६।१६) में ऐसा उल्लेख है कि भगवान् ने वाराणक्षी में राजा अज़क को प्रवजित किया था । यदि वह कोई अपर है तो यह 'शंख' नाम नामान्तर है ।

- स्थानांगवृत्ति, पत्न ४०६ : एणेयको योजतः ।
- २. स्थानांगवृत्ति, पत्न ४०५ ।
- ३. इसका अर्थ है कि प्रत्येक पारणा में जो पूर्व आदि दिशाओं में कमश: पानी आदि सींचकर फल-पुष्प आदि खाते हैं---वैसे तापस ! औपपातिक (सू० ६४) में वानप्रस्य तापसों के अनेक प्रकार हैं। उनमें यह एक है।
- ४. भगवती १९११७-८७; स्थानांगवृत्ति, पत्र ४०६ ।
- ५. स्थानांगवृत्ति, पत्न ४०६ ।

उत्तराध्ययन वृत्ति (नेमिचन्द्रीय, पत्न १७३) में मथुरा नगरी के राजा शंख के प्रव्रजित होने का उल्लेख है । विपाक के अनुसार काशीराज अलक भगवान् महावीर के पास प्रव्रजित हुए थे ।

ऐसा भी उल्लेख मिलता है कि जब भगवान् पोतनपुर में समवसृत हुए तव शंख, वीर, शिव, भद्र आदि राजाओं ने दीक्षा ग्रहण की थी ।' इससे यह अनुमान किया जा सकता है कि सभी राजे एक ही दिन दीक्षित हुए थे ।

#### २१. महापद्म (सू० १२)

आगामी उत्सपिणी में होने वाले प्रथम तीर्थंकर । इनका विस्तृत वर्णन ८।६२ में है ।

३०. (सू० ५३)

प्रस्तुत सूत्र में ऋष्ण की आठ रानियों का उल्लेख है। इनका विस्तृत वर्णन अन्तऋतदशा में है। एक बार तीर्थंकर अरिष्टनेमि द्वारका में आए। वासुदेव ऋष्ण के पूछने पर उन्होंने द्वारका के दहन का कारण बताया। तब ऋष्ण ने नगर में यह घोषणा करवाई कि 'अरिष्टनेमि ने नगरी का विनाश बताया है। जो कोई व्यक्ति दीक्षित होगा, मैं उसके अभि-निष्क्रमण का सारा भार वहन करूंगा।' यह सुनकर कृष्ण की आठों रानियां भगवान् के पास दीक्षित हो गईं। वे बीस वर्ष तक संयम पर्याय का पालन कर, एक मास की मंलेखना कर मुक्त हुई ।'

#### ३१. (सू० ४४)

प्रस्तुत सूल में गति के प्रथम पांच प्रकार एक वर्ग के हैं और अन्तिम तीन प्रकार दूसरे वर्ग के हैं। द्वितीय वर्ग में गति का अर्थ है—एक स्थान से दूसरे स्थान में जाना।

गुरुगति---

परमाणु आदि की स्वाभाविक गति । इसी गति के कारण परमाणु व सूक्ष्म स्कंध किसी बाह्य प्रेरणा के बिना ऊंचे, नीचे और तिरछे लोक में गति करते हैं ।

प्रणोदनगति—

दूसरे की प्रेरणा से होने वाली गति—जैसे —मनुष्य आदि के द्वारा प्रक्षिप्त वाण आदि की गति । प्राग्भारगति—

दूसरे द्रव्यों से आकान्त होने पर होनेवाली गति । जैसे—नौका में भरे हुए माल से उसकी (नौका की) नीवे की ओर होने वाली गति ।

३२. (सू० ५६)

वृत्तिकार के अनुसार ये चारों भरत और ऐरवत की नदियां हैं । इनकी अधिष्ठातृ देवियों के निवासद्वीप तद्तद् नदियों के प्रपातकुंड के मध्यवर्ती द्वीप हैं ।<sup>\*</sup>

३३. सुवर्ण (सू० ६१)

प्रस्तुत सूच्न में काकिणीरत्न का विवरण दिया गया है । वह आठ सुवर्ण जितना भारी होता है । 'सुवर्ण' उस समय का तोल था । उसका विवरण इस प्रकार है—-

- 9. श्री गुणचन्द महावीरचरित्त, प्रस्ताव ८, पत्न ३३७ : भ्वत्तो पोयणपुरं, तर्हि च संखवीरसिवभद्दपगुहा नरिंदा दिक्खा गाहिया।'
- २. स्थानांगवृत्ति, पत्न ४९०, ४९९ ।

- ३. स्थानांगवृत्ति, पत्र ४११, ४१२ ।
- स्थानांगवृत्ति पत्न, ४९२ : नवरं गङ्गाद्या भरतैरवतनद्यस्त-दधिष्ठातृदेत्रीनां निवासद्वीपा बङ्गादिप्रपातकुण्डमध्यर्वत्तिनः ।

#### १ स्थानांगवृत्ति पत ४१२ : अप्टसौवणिक काकणिरत्नं, सुवर्ण-मानं तु चत्वारि मधुरतृणफलान्येकः श्वेतसर्थपः षोडण श्वेत-सर्षपा एक धान्यमापकफलं द्वे धान्यमाथकफले एका सुञ्जा पञ्च गुञ्जाः एकः कर्ममाथकः पोडण कर्ममायकाः एकः सुवर्षः, एतानि च मधुरतृगक्खादीनि भरतकालभावीनि यृह्यन्ते इदञ्च चतुरङ्गुल प्रमार्थं चउरंगुलप्पमाणा सुवन्नवरकागणी नेयत्ति वचनादिति ।

- २. स्थानांगवृत्ति, पत्त ४१२ : मागधग्रहणात् क्वचिदन्यदपि योजनं स्यादिति प्रतिपादितं, तव यस्मिन् देशे पोडशाभिर्धनुःशतैर्ग-व्यूत स्यात्तत्न षड्भिः सहस्रैश्चतुभिः गतेर्धनुषां योजनं भवतीति ।
- ३. एपिग्राफिक करनाटिका 11, 234, Page 98.

भिन्न मत प्रचलित रहे हैं। वर्तमान में दक्षिण भारत के मैसूर राज्य में अवणबेलगोल में ४७ फुट ऊंची बाहुबली की मूर्ति है । यह माना जाता है कि सम्राट् भरत के पुरुदेव ने पौदनपुर के पास १२४ धनुष्य ऊंची बाहुबली की मूर्ति बनानी चाही । किन्तु स्थान की अनु-पयुक्तता के कारण नहीं बना सके । तब चामुण्डराय [सन् ६⊏३] ने उसी प्रमाण की मूर्ति बनाई ।ै इसके आधार पर यह निष्कर्ष निकलता है कि ४२५ धनुष्य ४७ फुट के बराबर है । इसका फलितार्थ हुआ कि एकफुट लगभग सवा नौ धनुष्य जितना

होता है । इसका तात्पर्य यह हुआ कि म् हजार धनुष्य या म७० फुट का एक योजन होता है अर्थात् सवा फर्लांग से कुछ

प्रस्तुत सूच में मगध देश में व्यवहृत योजन का माप बताया है। इसका फलित है कि अन्यान्य देशों में योजन के भिन्न-भिन्न माप प्रचलित थे। जिस देश में सोलह सौ धनुष्यों का एक गव्यूत होता है वहां छह हजार चार सौ [६४००] धनुष्यों का एक यांजन होगा। यह सैंद्वान्तिक प्रतिपादन है। धनुष्य और योजन के माप के विषय में भिन्न-

. ५ रथरेणुओं का एक बालाग्र । . ५ बालाग्रों की एक लिक्षा ।

. ⊏ परमाणुओं का एक वसरेणु । - न वसरेणुओं का एक रथरेणु ।

४ मधुर तृणफलों [?] का एक श्वेत सर्षप । १६ श्वेत सर्वपों का एक धान्यमाषकफल ।

. अनन्त निक्ष्चयपरमाणुओं का एक परमाणु ।

वृत्तिकार ने योजन का विस्तार से माप दिया है । उसके अनुसार---

२ धान्यमाथकफलों की एक गुंजा । **५ गुंजाओं का एक कर्ममा**थक। १६ कर्ममाषकों का एक सुवर्ण।

- . ⊂ लिक्षाओं की एक यूका ।

ठाणं (स्थान)

३४. योजन (सू० ६२)

- . ५ यूकाओं का एक यव।
- . ५ यवों का एक अंगुल ।
- . २४ अंगुल का एक हाथ।

- . ४ हाथों का एक धनुष्य ।
- · दो हजार धनुष्यों का एक गव्यूत ।
- ' ४ गव्यूतों का एक योजन ।

अधिक का एक योजन होता है।

ये सारे तोल भरत चकवर्ती के समय में प्रचलित थे । यह काकिणीरत्न चार अंगुल प्रमाण का होता है ।\*

योजन भी भिन्न २ होते हैं । प्रस्तुत विवरण में भी चार गव्यूत का एक योजन माना है । गव्यूत का अर्थ है—वह दूरी जिसमें गाय का रंभाना सुना जा सके ।' सामान्यतः गाय का रंभाना एक फर्लांग तक सुना जा सकता है । इसके आधार पर चार फर्लांग का एक योजन होता है । कहीं-कहीं एक माइल का भी योजन माना है ।

#### ३४-३६. (सू० ६३, ६४)

जंबूटीप प्रज्ञष्ति के अनुसार ये वृक्ष आधे-आधे योजन भूमि में हैं तथा इनके तने की मोटाई आधे-आधे योजन की है। इस आधे-आधे योजन के कारण ही ऊंचाई या चौड़ाई में 'सातिरेक' शब्द का प्रयोग हुआ है। इसी आधार पर सर्व परिमाण में ये वृक्ष आठ-आठ योजन से कुछ अधिक हैं।

#### ३७-४०. (सू० ७७-८०)

इन चार सूत्रों के अनुसार आठ-आठ विजयों में आठ-आठ अहंत, चक्रवर्ती, बलदेव और यासुदेव होते हैं, किन्तु अर्हन्त, चक्रवर्ती बलदेव और वासुदेव एक साथ बत्तीस नहीं हो सकते। महाविदेह में कम से कम चार चक्रवर्ती या चार वासुदेव अवश्य होते हैं। जहां वासुदेव होते हैं वहां चक्रवर्ती नहीं होते। इसलिए एक साथ उत्दृष्टतः २८ चक्रवर्ती या २८ वासुदेव हो सकते हैं।<sup>3</sup>

### ४१. पारियानिक विमान (सू० १०३)

जो गमन के हेतुभूत होते हैं उन्हें पारियानिक विमान कहते हैं। पालक आदि आभियोगिक देव अपने-अपने स्वामी इन्द्रों के लिए स्वयं यान के रूप में प्रयुक्त होते हैं। पूर्वसूत्र (१०२) में उल्लिखित इन्द्रों के ये क्रमझ: विमान हैं। ये सारे नाम उनके आभियोगिक देवों के हैं। वे यान रूप में काम आते हैं। अत: उन्हीं के नाम से वे यान भी व्यवहृत होते हैं।' दसवें स्थान में इनका विवरण दिया गया है।<sup>\*</sup>

# ४२-४४. चेष्टा, प्रयत्न, पराक्रम, आचार-गोचर (सू० १११)

प्रस्तुत सूत्र में प्रयुक्त कुछ विशेष शब्दों का विमर्श----

- १. संघटना चेष्टा अप्राप्त की प्राप्ति ।
- २. प्रयतन—प्राप्त का संरक्षण ।
- ३. पराकम--- शक्ति-क्षय होने पर भी विशेष उत्साह बनाए रखना ।\*
- ४. आचार-गोचर----
  - १. साधु के आचार का गोचर [विषय] महाव्रत आदि ।
  - २. आचार—ज्ञान आदि पांच आचार । गोचर---भिक्षाचर्या ।\*

#### ४६. केवली समुद्घात (सू० ११४)

केवलज्ञानी के वेदनीय, नाम और गोत्न कर्म की स्थिति से आयुष्य कर्म की स्थिति कम रह जाने पर, दोनों को समान करने के लिए स्वभावतः समुद्घात किया होती है—आत्म-प्रदेश समूचे लोक में फैल जाते हैं। इस किया का कालमान

- स्थानांग वृत्ति, पत्न ४९७ : परियायते—गम्यते यैस्तानि परि-यानानि तान्येव परियानिकानि परियानं वा—गमनं प्रयोजनं येषां तानि परियानिकानि यानकारकाभियोगिकपालकादिदेव-क्वतानि पालकादीनि !
- ४. स्थानांग १०।९४०

- ५. स्थानांगवृत्ति, एत ४९८ : घटितव्यं अप्राप्तेषु योगः कार्यः, यतितव्यं — प्राप्तेषु तदवियोगार्थं यत्नः कार्यः, पराक्रमितव्यं — शक्तिक्षयेऽपि तत्पालने, पराक्रमः — उत्साहातिरेको विधेय इति ।
- ६. वही, पत्न ४१६ : आचार: साधुसमाचारस्तस्य, गोचरो-— विषयो द्रतपट्कादिराचारगोचर: अथवा आचारण्चज्ञानादि-विषय: पञ्चिधा, गोचरण्च — भिक्षाचयेंत्याचारगोचरम् ।

बुद्धिस्ट इंडिया, पृष्ठ ४१ :

Gavyuta, A cow's call.

२. स्थानांगवृत्ति, पत ४११ ।

आठ समय का है। पहले समय में केवली के आत्म-प्रदेश लोक के अन्त तक ऊर्ध्व और अधो दिशा की तरफ फैल जाते हैं। उनका विष्कंभ (चौड़ाई) शरीर प्रमाण होता है, इसलिए उनका आकार दंड जैसा बन जाता है। दूसरे समय में वे ही प्रदेश चौड़े होकर लोक के अन्त तक जाकर कपाटाकार बन जाते हैं। तीसरे समय में वे प्रदेश वातवलय के सिवाय समूचे लोक में फैल जाते हैं। इसे मन्थान कहते हैं। चौथे समय में वे प्रदेश पूर्ण लोक में फैल जाते हैं....आत्मा लोक व्यापी बन जाती हैं। इसके बाद पांचवें, छठे, सातवें, आठवें समय में आत्मा के प्रदेश फ्रमश: मन्थान, कपाट और दण्ड के आकार होकर पूर्ववत् देहस्थित हो जाते हैं। इन आठ समयों में पहले और आठवें समय में औदारिक योग, दूसरे,छठे और सातवें समय में औदारिक मिश्र योग तथा तीसरे, चौथे और पांचवें समय में कार्मण योग होता है।

रत्नशेखर सूरि आदि कई विद्वान यह मानते हैं कि जिस जीव का आयुष्य छह मास से अधिक है, यदि उसे केवल-ज्ञान हो जाए तो वह जीव निक्ष्चय ही समुद्घात करता है । किन्तु अन्य केवली समुद्घात करते ही हैं--- ऐसा नियम नहीं है । आर्यक्ष्याम ने एक स्थान पर कहा है----

अगंतूण समुग्धायमणंता केवली जिणा।

जाइमरणविष्पमुक्का, सिद्धि वरगति गया ।!

अनंत केवली और जिन विना समुद्घात किये ही जन्म-मरण से वित्रमुक्त हो सिद्ध हो गए।\*

जिनभद्रगणि क्षमाश्रमण का अभिमत इससे भिन्न है । वे कहते हैं कि प्रत्येक जीव मोक्ष प्राप्ति से पूर्व समुद्घात करता ही है । समुद्घात करने के पश्चात् ही केवली योग निरोध कर फैलेभी अवस्था को पाकर, अयोगी होता हुआ पांच हिस्व अक्षरों के उच्चारण करने के समय मात्र में मोक्ष प्राप्त कर लेता है ।

वैदिकों में प्रचलित आत्म व्यापकता के सिद्धान्त के साथ इसका समन्वय होता है । हेमचन्द्र, यशोविजय आदि विद्वानों ने इसका समन्वय किया है ।

दिगम्बरों की यह मान्यता है कि केवली समुद्घात करते हैं, किन्तु सैद्धान्तिक मान्यता यह है कि केवली समुद्घात करते नहीं, वह स्वतः होती है । समुद्घात करना आलोचनाई किया है ।

वृत्तिकार ने यहां यह उल्लेख किया है कि तीर्थंकर नेमिनाथ के शिष्यों में से किसी ने अधाति कर्मों का अत्युष्य कर्म के साथ समीकरण करने के लिए केवली समुद्घात किया था।<sup>३</sup>

इस उल्लेख से यह प्रश्न उपस्थित होता है कि क्या और किसी तीर्थकर के शिष्यों ने समुद्घात जहीं किया ? यदि किया था तो वृत्तिकार ने महावीर के ज़िष्यों का उल्लेख क्यों नहीं किया ? संभव है परंपरागत यही घटना प्रचलित रही हो, जिसका कि उल्लेख वृत्तिकार ने किया है ।

### ४७. प्रमर्दयोग (सू० ११९)

प्रमर्द योग का अर्थ है----स्पर्श योग । प्रस्तुत सून्नगत आठ नक्षत्न उभययोगी होते हैं । चन्द्रमा को उत्तर और दक्षिण दोनों ओर से स्पर्श करते है । चन्द्रमा इनके बीच से निकल जाता है ।

#### ४८. (सू० १२५)

तीन इन्द्रिय वाले जीवों की योनियां दो लाख हैं और उनकी कुलकोटियां आठ लाख । योनि का अर्थ है – उत्पत्ति स्थान और कुलकोटि का अर्थ है— उस एक ही स्थान में उत्पन्न होने वाली विविध जातियां । गोबर एक योनि है । उसमें कृमि, कीट, विच्छू आदि अनेक जातियां उत्पन्न होती हैं, उन्हें कुल कहा जाता है । जैसे – कृमिकुल, कीटकुल, वृश्चिककुल आदि ।

२. ऑक्श्यक, मलयथिरी बृत्ति पत्न ४३६ में उद्धत ।

 स्थानांगवृत्ति, पत्न ४९६ : एतेषां च नेमिनाथस्य विनेदानां मध्ये कश्चित्केवली भूत्वा वेदनीयादिकम्मस्सिधतीनामायुष्क-स्थित्या समीकरणार्थं केवलिसमुद्धातं कृत्वानिति ।

९ प्रज्ञापना पद २६ ।

णवमं ठाणं

## नवम स्थान

www.jainelibrary.org

#### आमुख

इसमें पचहत्तर सूत हैं। इनके विषय भिग्न-भिग्न हैं। इसका पहला सूत्र भगवान महावीर के समय की गण-व्यवस्था पर कुछ प्रकाण डालता हुआ गण की अखंडता के साधनभूत अमारसर्य का निरूपण करता है। प्रत्यनीकता अखंडता के लिए घुण है, अत: जो श्रमण, बाचार्य, उपाध्याय आदि का प्रत्यनीक होता है, कर्त्त व्य से प्रतिकूल आचरण करता है उसे गण से अलग कर देना ही श्रेयस्कर होता है।

ऐतिहासिक तथ्यों को अभिव्यक्ति देने वाले सूत्र इस स्थान में संकलित हैं। जैसे सूत्र संख्या २९, ६१ आदि-आदि। सूत्र ६० में भगवान महावीर के तीर्थ में तीर्थंकर नाम का कर्म-बंध करने वाले नौ व्यक्तियों का कथन है। उसमें सात पुरुष हैं और दो स्तियां। इनका अन्यान्य आगम-ग्रन्थों तथा व्याख्या-ग्रन्थों में वर्णन मिलता है। पोट्टिल अनगार का उल्लेख अनुत्तरोपपातिक सूच में भी मिलता है, किन्तु वहाँ महाविदेह क्षेत्र से सिद्ध होने की बात कही है और यहाँ भरत क्षेत्र से सिद्ध होने का उल्लेख है। अतः यह उससे भिन्न होना चाहिए। तीर्थंकर नामकर्म वंध के बीस कारण बतलाए हैं। इन नौ व्यक्तियों के तीर्थंकर नामकर्म बंध के भिन्न-भिन्न कारण प्रस्तुत हुए हैं।

सूत ६२ में महाराज श्रेणिक के भव-भवान्तरों का विवरण है। इस एक ही सूत्र में भगवान महावीर के दर्शन का समग्रता से अवबोध हो जाता है। इसमें समग्र भाव से महावीर का तत्त्वदर्शन, श्रमणचर्या और श्रावकचर्या का उल्लेख है।

इस स्थान के सूत १३ में रोगोत्पत्ति के नौ कारणों का उल्लेख है। वह बहुत ही मननीय है। इनमें आठ कारण आरीरिक रोगों को उत्पत्ति के हेतु हैं और इन्द्रियार्थ-विकोपन—मानसिक रोग को उत्पन्न करता है।वृत्तिकार ने बताया है कि अधिक बैठने या कठोर आसन पर बैठने से मसे का रोग होता है। अधिक खाने से अथवा थोड़े-थोड़े समय के अन्तराल में खाने से अजीर्ण तथा अनेक उदर रोग उत्पन्न होते हैं। ये सारे शारीरिक रोग हैं। मानसिक रोग का मूल कारण है— इन्द्रियार्थ-विकोपन अथवा काम-विकार। इससे जन्माद उत्पन्न होता है और वह सारे मानसिक सन्तुलन को बिगाड़ कर व्यक्ति में अनेक प्रकार के मानसिक रोगों की उत्पत्ति करता है। अन्ततः वह मरण के द्वार तक भी पहुंचा देता है। काम-विकार से उत्पन्न होने वाले दस दोष ये हैं—

| <ol> <li>स्त्री के प्रति अभिलाषा ।</li> </ol> | २. उसकी प्राप्ति के लिए प्रयत्न । |
|-----------------------------------------------|-----------------------------------|
| ३. उसका सतत स्मरण ।                           | ४. उसका उत्कीत्तंन।               |
| ४. प्राप्त न होने पर उद्वेग।                  | ६. प्रलाप ।                       |
| ७. जन्माद ।                                   | <b>५</b> . व्याधि ।               |
| ९. अकर्मण्यता ।                               | १०. मृत्यु ।                      |

इसी प्रकार अब्रह्मचर्य से वचने के नौ व्यावहारिक उपायों का भी ब्रह्मचर्य गुप्ति (सूत्र ३) के नाम से उल्लेख हुआ है। उनमें अन्तिम उपाय है—ब्रह्मचारी को सुविधावादी नहीं होना चाहिए। यह उपाय श्रमण को सतत श्रमझील और कष्ट-सहिष्णु बनने को प्रेरणा देता है।

इसी प्रकार सूत्र ११,१६ नक्षतों की चन्द्रमा के साथ स्थिति तथा अन्यान्य ज्योतिष के सूत्र भी संकलित हैं। ६५वें सूद में गुक-ग्रहण के अमण-क्षेत्र को नौ विधियों में बाँटकर उसका विवरण प्रस्तुत किया गया है।

सूच ६२ में राजा,ईश्वर, तलवार आदि अधिकारी वर्ग का उल्लेख है। इससे उस समय में प्रचलित विभिन्न नियुक्तियों का आधार मिलता है। टीकाकार ने राजा से महामांडलिक, जो आठ हजार राजाओं का अधिपति होता था, का ग्रहण किया है। इसी प्रकार अन्यान्य व्याख्याओं से भी उस समय की राज्य-व्यवस्था तथा सामाजिक व्यवस्था का जवबोध हो आता है। देखें टिप्पण संख्या २९ से ३७। इस प्रकार इस स्थान में भगवान पार्श्व, भगवान महावीर तथा महाराज श्रेणिक के विषय में विविध जानकारी मिलती है। कुछेक श्रावक-श्राविकाओं के जीवनोत्कर्ष का भी कथन प्राप्त है। इसलिए यह ऐतिहासिक दृष्टि से महत्वपूर्ण है।

### णवमं ठाणं

#### मूल

#### संस्कृत छाया

### विसंभोग-पदं

१. णर्वाह ठाणेहि समणे णिग्गंथे संभोइयं विसंभोइयं करेमाणे णातिक्कमति, तं जहा— आयारियपडिणीयं, उवज्कायपडिणीयं, उवज्कायपडिणीयं, अरपडिणीयं, कुलपडिणीयं, गणपडिणीयं, संघपडिणीयं, णाणपडिणीयं, दंसणपडिणीयं, चरित्तपडिणीयं।

### बंभचेरअज्भयण-पदं

२. णव बंभचेरा पण्णत्ता, तं जहा— सत्थपरिण्णा, लोगविजओ, \*सीओसणिज्जं, सम्मत्तं, आवंती, धूतं, विमोहो,ँ उवहाणसुयं, महापरिण्णा ।

# बंभचेरगुत्ति-पदं

३. णव बंभचेरगुत्तीओ पण्णत्ताओ, तं जहा---१. विषित्ताइंसयणासणाइं सेवित्ता भवति----

णो इत्थिसंसत्ताइं णो पसुसंसत्ताइं णो पंडगसंसत्ताइं ।

## विसंभोग-पदम्

स्थानैः श्रमण: निर्ग्रन्थः नवभिः वसभोगिक साम्भोगिकं कुर्वन् नातिकामति, तद्यथा— आचार्यप्रत्यनीक, - उपाध्यायप्रत्यनीकं, स्थविरप्रत्यनीकं, कुलप्रत्यनीकं, संघप्रत्यनीकं, गणप्रत्यनीकं, ज्ञानप्रत्यनीकं, दर्शनप्रत्यनीकं, चरित्रप्रत्यनीकम् ।

## ब्रह्मचर्याध्ययन-पदम्

नव ब्रह्मचर्याणि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— शस्त्रपरिज्ञा, लोकविजयः, शीतोष्णीयं, सम्यक्त्वं, आवन्ती, भूतं, विमोहः, उपधानश्रुतं, महापरिज्ञाः

## ब्रह्मचर्यगुप्ति-पदम्

नव ब्रह्मचर्यगुप्तयः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—

१. विविक्तानि शयनासनानि सेविता भवति—

नो स्त्रीसंसक्तानि नो पशुसंसक्तानि नो पण्डकसंसक्तानि ।

## हिन्दी अनुवाद

# विसंभोग-पद

- १. नौ स्थानों से श्रमण-निर्ग्रन्थ सांभोगिक साधु को विसांभोगिक' करता हुआ आज्ञा का अतिक्रमण नहीं करता —
  - १. आचार्य का प्रत्यनीक।
  - २. उपाध्याय का प्रत्यनीक।
  - ३. स्थविर का प्रत्यनीक ।
  - ४. कुल का प्रत्यनीक ।
  - ५. गण का प्रत्यनीक ।
  - ६. संघ का प्रत्यनीक ।
  - ७. ज्ञान का प्रत्यनीक ।
  - दर्शन का प्रत्यनीक ।
  - <mark>९. चारित्न का प्रत्यनीक</mark> ।

# ब्रह्मचर्याध्ययन-पद

२. द्रह्मचर्यं-—आचारांग सूत्र के नौ अध्यययन हैं—-१. शस्त्वपरिजा, २. लोकविजय, ३. शीतोष्णीय, ४. सम्यक्त्व, ५. आवन्ती-लोकसार, ६. धूत,

- ७. विमोह, ५. उपधानश्रुत,
- ९. महापरिज्ञा ।

# ग्रह्मचर्यगुप्ति-पद

३. ब्रह्यचर्य की गुष्तियां नौ हैं'—

१. ब्रह्मचारी विविक्त शयन और आसन का सेवन करता है। स्त्री, पशु और नपुं-सक से संसक्त शयन और आसन का सेवन नहीं करता।

कथां

कथयिता

स्त्रीणां

२. जो इत्थीणं कहं कहेता भवति। २. नो इत्थिठाणाइं सेवित्ता ३. णो भवति । ४. णो इत्थीणमिदियाइं मणोहराइं मणोरमाइं आलोइत्ता णिज्भाइता भवति 🗄 ४. णो पणीतरसभोई [भवति ? ] । ६. णो पाणभोंयणस्स अतिमात-माहारए सया भवति । पृय्वकोलियं ७.णो पुव्वरतं सरेता भवति । द. णो सद्दाणुवाती णो रूवाणु-सिलोगाणुवाती वाती णो [भवति ?]। ९. णो सातसोक्खपडिबद्धे यावि भवति ।

# बंभचेरअगुत्ति-पदं

४. णव बंभचेरअगुत्तीओ पण्णताओ, तं जहा.... १. णो विवित्ताइं सयणासणाइं सेवित्ता भवति---पसूसंसत्ताइं इत्थीसंसत्ताइ पडगसंसत्ताइं । २. इत्थीणं कहं कहेत्ता भवति । ३. इत्थिठाणाइं सेवित्ता भवति ।

४. इत्थोणं इंदियाइं \*मणोहराइं भवति ।

**प्र. पणीयरसभोई [भवति ?]** ।

भवति । ३. नो स्त्रीस्थानानि सेविता भवति । ४. नो स्त्रीणां इन्द्रियाणि मनोहराणि मनोरमाणि आलोकयिता निध्याता भवति । ५. नो प्रणीतरसभोजी (भवति ?) । ६. नो पानभोजनस्य अतिमात्रं आहारकः सदा भवति । ७. नो पूर्वरतं पूर्वकीडितं स्मत्ती भवति । ५. नो शब्दानुपाती नो रूपानुपाती नो श्लोकानुपाती (भवति ?)।

सातसौख्यप्रतिबद्धश्चापि १, नो भवति ।

## ब्रह्मचर्याऽगुप्ति-पदम्

ब्रह्मचर्याऽगुप्तयः नव प्रज्ञप्ताः, तद्यथा---नो विविक्तानि शयनासनानि सेविता भवति..... स्त्रीसंसक्तानि पशुसंसक्तानि पण्डक-संसक्तानि । २. स्त्रीणां कथियता कथां भवति । ३. स्त्रीस्थानानि सेविता भवति ।

इन्द्रियाणि मनोहराणि ४. स्त्रीणां **मणोरमाइं आलोइत्ता<sup>°</sup> णिज्भाइत्ता** मनोरमाणि आलोकयिता निध्याता भवति । ५. प्रणीतरसभोजी (भवति ?) ।

२. वह केवल स्तियों में कथा नहीं करता अथवा स्त्री की कथा नहीं करता ।

३. वह स्वियों के स्थानों का सेवन नहीं करता ।

४. वह स्त्रियों की मनोहर और मनोरम इन्द्रियों को नहीं देखता और न उनका अबधानपुर्वक चिन्तन करता है ।

**५. वह प्रणीतरस का भोजन नहीं करता**। ६. वह सदा पान-भोजन का अतिमात्रा में आहार नहीं करता ।

७. वह पूर्व अवस्था में आचीर्ण भोग तथा क्रीड़ाओं का स्मरण नही करता ।

द. वह ज्ञब्द, रूप और दलोक [कीति] का अनुपाती नहीं होता—उनमें आसकत नहीं होता ।

१. वह सात और सुख में प्रतिवद्ध नहीं होता ।

# ब्रह्मचर्याःगुप्ति-पद

४. ब्रह्मचर्य की अगुप्तियां नौ हैं —

१. व्रताचारी विविक्त शयन और आसन का सेवन नहीं करता । स्त्री, पुरुष और नपुंसक सहित ग्रयन और आसन का सेवन करता है ।

२. वह केवल स्त्रियों में कथा करता है अथवा स्त्री की कथा करता है।

३. वह स्तियों के स्थानों का सेवन करता है ।

४. वह स्तियों के मनोहर और मनोरम इन्द्रियों को देखता है और उनका अव-धानपूर्वक चिन्तन करता है ।

५. वह प्रणीतरस का भोजन करता है।

५. पाणभोयणस्त अइमायमाहारए सया भवति ।
७. पुव्वरयं पुव्वकीलियं सरित्ता
भवति ।
८. सद्दाणुवाई रूवाणुवाई सिलोगाणुवाई [भवति ?]
६. सायासोक्खपडिबद्धे यावि
भवति ।

# तित्थगर-पदं

५. अभिणंदणाओॄणं अरहओ सुमती अरहा णर्वाहं सागरोवमकोडी-सयसहस्सेहिं वीइवकंतेहिं समुप्पण्णे ।

#### सब्भावपयत्थ-पदं

६. णच सब्भावपयत्था पण्णत्ता, तं जहा.... जीवा, अजीवा, पुष्णं, पावं, आसचो, संवरो, णिज्जरा, बंधो, मोक्खो।

### जीव-पद

 णवविहा संसारसमावण्णगा जीवा पण्णत्ता, त जहा....
 पुढविकाइया, •आउकाइया, तेउकाइया, वाउकाइया,॰ वणस्सइकाइया, बेइंदिया, •तेइंदिया, चउरिंदिया,° पंचिदिया।

### गति-आगति-पदं

 पुढविकाइया णवगतिया णव-आगतिया पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ ६ पानभोजनस्य अतिमात्रमाहारकः सदा भवति । ७ पूर्वरतं पूर्वऋीडितं स्मर्त्ता भवति । ६ शब्दानुपाती रूपानुपाती श्लोका-नुपाती (भवति ?) । ६ सातसौस्यप्रतिवद्धश्चापि भवति ।

# तीर्थकर-पदम्

अभिनन्दनात् अर्हतः सुमतिः अर्हन् नवसु सागरोपमकोटिशतसहस्र`षु व्यतिकान्तेषु समुत्पन्नः ।

## सद्भावपदार्थ-पदम्

नव सद्भावपदार्थाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा<u></u> जीवाः, अजीवाः, पुण्यं, पापं, आश्रवः, संवरः, निर्जरा, बन्धः, मोक्षः ।

# जीव-पदम्

नवविधाः संसारसमापन्नकाः जीवा प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— पृथिवीकायिकाः, अप्कायिकाः, तेजस्कायिकाः, वायुकायिकाः, वनस्पत्तिकायिकाः, द्वीन्द्रियाः, त्रीन्द्रियाः, चतुरिन्द्रियाः, पञ्चेन्द्रियाः ।

# गति-आगति-पदम्

पृथिवीकायिकाः नवगतिकाः नवागतिकाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा\_\_

#### स्थान ६ : सूत्र ५-८

६. वह सदा पान-भोजन का अतिमा<mark>त्ना में</mark> आहार करता है ।

७. वह पूर्व अवस्था में आचीर्ण भोग तथा कोड़ाओं का स्मरण करता है ।

∝. वह शब्द, रूप और श्लोक [कीर्ति] का अनुपाती होता है—उनमें आसक्स होता है ।

२. वह सात और सुख में प्रतिवद्ध होता है ।

## तीर्थकर-पद

५. अर्हत् अभिनन्दन के पश्चात् नौ लाख करोड़ सागरोपम काल बीत जाने पर अर्हत् सुमति समुत्पन्न हुए ।

## सद्भावपदार्थ-पद

६. सद्भाव पदार्थ [अनुपचरित या पार-माथिक वस्तु] नौ हैं— १. जीव, २. अजीव, ३. पुण्य, ४. पाय, ४. आश्रव, ६. संवर, ७. निर्जरा, ६. बंध, ६. मोक्षा

# जीव-पद

७. संसारसमापन्तक जीव नौ प्रकार के हैं—
१. पृथ्वीकायिक, २. अप्कायिक,
३. तेजस्काययिक, ४. वायुकायिक,
४. वनस्पतिकायिक, ६. द्वीन्द्रिय,
७. वीन्द्रिय, ८. चतुरिन्द्रिय,

१. पञ्चेन्द्रिय ।

# गति-आगति-पद

द. पृथ्वीकायिक जीवों की नौ गति और नौ आगति होती है—

#### <u> ৯</u>४७

#### द४द

#### स्थान हः सूत्र ह-१०

पुढविकाइए पुढवीकाइएसु उववरूज- पृथिवीकायिक: पुथिवीकायिकेषु पृथ्वीकाय में उत्पन्न होने वाला जीव माणे पुढविकाइएहिंतो वा, उपपद्यमानः पृथिवीकायिकेभ्यो वा, पृथ्वीकाय, अप्काय, तेजस्काय, वायूकाय, •आउकाइएहितो वा, अपुकायिकेभ्यो वा, तेजस्कायिकेभ्यो वा, वनस्पतिकाय, द्वीन्द्रिय, त्वीन्द्रिय, चतू-तेउकाइएहितो वा, वायुकायिकेभ्यो रिन्द्रिय और पञ्चेन्द्रिय—इन नौ जातियों वा, वाउकाइएहितो वा, वनस्पतिकायिकेभ्यो वा, द्वीन्द्रियेभ्यो वा, से आता है । वणस्सइकाइएहितो वा, त्रीन्द्रियेभ्यो वा, चतुरिन्द्रियेभ्यो वा, बेइ दिएहितो वा, पञ्चेन्द्रियेभ्यो वा उपपद्येत । तेइंदिएहिंतो वा, चउरिदिएहितो वा, पंचिदिएहितो वा उववज्जेजा। से चेव णं से पृढविकाइए पृढ-स चैव असौ पृथिवीकायिक: पृथिवी-पृथ्वीकाय से निकलने वाला जीव पृथ्वी-विकायत्तं विष्पजहमाणे पुढविका-कायत्वं विप्रजहत् पृथिवीकायिकतया काय, अप्काय, तेजस्काय, वायुकाय, वन-स्पतिकाय, द्वीन्द्रिय, त्नीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय इयत्ताएवा, \*आउकाइयत्ताएवा, वा, अप्कायिकतया वा, और पञ्चेन्द्रिय-इन नौ जातियों में तेजस्कायिकतया वा, वायूकायिकतया वा, तेउकाइयत्ताए वा, वनस्पतिकायिकतया वा, द्वीन्द्रियतया वा, वाउकाइयत्ताए वा, जाता है । त्रीन्द्रियतया वा, चतुरिन्द्रियतया वा, वणस्सइकाइयत्ताए वा, पञ्चेन्द्रियतया वा गच्छेत्। बेइंदियत्ताए वा, तेइंदियत्ताए वा, चर्डारदियत्ताए वा,∘ पंचिदियसाए वा गच्छेज्जा। एवमपकायिका अपि यावत् पञ्चेन्द्रिया ६ इसी प्रकार अप्कायिक, तेजस्कायिक, ह. एवमाउकाइयावि जाव पंचि-वायुकायिक, वनस्पतिकायिक, द्वीन्द्रिय, दियति । इति । तीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय और पञ्चेन्द्रिय इन सभी प्राणियों की गति-आगति नौ-नौ हैं । जीव-पट जीव-पदम् जीव-पदं १०. सब जीव नौ प्रकार के हैं---१०. णवविधा सव्वजीवा पण्णत्ता, तं नवविधाः सर्वजीवा: प्रज्ञप्ताः, १. एकेन्द्रिय, २. द्वीन्द्रिय, तद्यथा.... जहा..... ३. त्रीन्द्रिय. ४. चतुरिन्द्रिय, एगिदिया, बेइंदिया, तेइंदिया, एकेन्द्रियाः, द्वीन्द्रियाः, त्रीन्द्रियाः, चतुरिन्द्रियाः, नैरयिकाः, पञ्चेन्द्रिय-५. नैरयिक, ६. पंचेन्द्रिय तिर्यचयोनिक, चर्डारदिया, णेरइया, पंचेंदिय-७. मनुष्य, ८. देव, ९. सिद्ध। तिरिक्खजोणिया मणुया देवा तिर्यग्योनिकाः,

सिद्धा ।

मनुजाः,

सिद्धाः ।

देवाः,

अहवा— णवविहा सव्वजीवा पण्णत्ता, तं जहा— पढमसमयणेरइया, अपढमसमयणेरइया, •पढमसमयतिरिया, अपढमसमयतिरिया, पढमसमयमणुया, अपढमसमयमणुया, पढमसमयदेवा,° अपढमसमयदेवा, सिद्धा ।

### ओगाहणा-पदं

- अगाहणा-पद ११. एवविहा सब्वजीवोगाहणा पण्णत्ता,
  - तं जहा.---पुढविकाइओगाहणा, आउकाइओगाहणा, •तेउकाइओगाहणा, वाउकाइओगाहणा, वणस्सइकाइओगाहणा, बेइंदियओगाहणा, तेइंदियओगाहणा,
  - चर्डारदियओगाहणा, पंचिदियओगाहणा ।

### संसार-पदं

१२. जोवा णं णवहिं ठाणेहिं संसारं वत्तिसु वा वत्तंति वा वत्तिस्संति वा, तं जहा— पुढविकाइयत्ताए, <sup>●</sup>आउकाइयत्ताए, तेउकाइयत्ताए, वाउकाइयत्ताए, वणस्सइकाइयत्ताए, बेइंदियत्ताए, तेइंदियत्ताए, चर्डारदियत्ताए,° पंचिदियत्ताए ।

अवगाहना-पदम्

तद्यथा---

प्रथमसमयनेरयिकाः,

प्रथमसमयतिर्यञ्चः,

प्रथमसमयमनुजाः,

प्रथमसमयदेवा:,

सिद्धाः ।

अप्रथमसमयमनुजाः,

**अ**प्रथमसमयतिर्यञ्चः,

अप्रथमसमयनैरयिकाः,

नवविधा सर्वजीवावगाहना प्रज्ञप्ता, तद्यथा— पृथिवीकायिकावगाहना, अप्कायिकावगाहना, तेजस्कायिकावगाहना, वायुकायिकावगाहना, वनस्पतिकायिकावगाहना, द्वीन्द्रियावगाहना, चतुरिन्द्रियावगाहना, पञ्चेन्द्रियावगाहना ।

### संसार-पदम्

जीवाः नवभिः स्थानैः संसारं अवतिषत वर्तन्ते वतिष्यन्ते वा वा वा, तदयथा— पृथिवीकायिकतया, अपुकायिकतया, तेजस्कायिकतया, वायुकायिकतया, वनस्पतिकायिकतया, द्वीन्द्रियतया, त्रोन्द्रियतया, चतुरिन्द्रियतया, पञ्च्चेन्द्रियतया ।

#### स्थान हः सूत्र ११-१२

**१**. सिद्ध ।

#### अवगाहना-पद

११. सव जीवों को अवगाहना नौ प्रकार की होती है—-

- १. पृथ्वीकायिक अवगाहना ।
- २. अप्कायिक अवगाहना ।
- ३. तेजस्कायिक अवगाहना ।
- ४. वायुकायिक अवगाहना ।
- ५. वनस्पतिकायिक अवगाहना ।
- ६. द्वीन्द्रिय अवगाहना ।
- ७. त्रीन्द्रिय अवगाहना ।
- चतुरिन्द्रिय अवगाहना ।
- १. पञ्चेन्द्रिय अवगाहना ।

## संसार-पद

१२. जीवों ने नौ स्थानों से संसार में परिवर्तन किया था, करते हैं और करेंगे---

- १. पृथ्वीकाय के रूप में।
- २. अप्काय के रूप में।
- ३. तेजस्काय के रूप में ।
- ४. वायुकाय के रूप में । ५. वनस्पतिकाय के रूप में ।
- र. दोन्द्रिय के रूप में।
- ७. त्रीन्द्रिय के रूप में।
- चतूरिन्द्रिय के रूप में ।
- पञ्चेन्द्रिय के रूप में ।

#### **इ**४ह

अप्रथमसमयदेषाः,

520

#### स्थान हः सूत्र १३-१४

रोगुप्पत्ति-पदं

१३. णवहि ठार्णेहि रोगुप्पत्ती सिया तं जहा.... अच्चासणयाए, अहितासणयाए, अतिणिद्दाए, अतिजागरितेणं, उच्चारणिरोहेणं,पासवणणिरोहेणं, अद्धाणगमणेणं,भोयणपडिकूलताए, इंदियत्थविकोवणयाए ।

### रोगोत्पत्ति-पदम्

नवभिः स्थानैः रोगोत्पत्तिः स्यात्, तद्यथा— अत्यशनतया (अत्यासनतया), अहिताशनतया, अतिनिद्रया, अतिजागरितेन, उच्चारनिरोषेन, प्रस्रवणनिरोथेन, अध्वगमनेन, भोजनप्रतिकूलतया, इन्द्रियार्थविकोपनतया ।

### दरिलणावरणिज्ज-पदं

१४. णवविधे दरिसणावरणिज्जे कम्मे पण्णत्ते, तं जहा----णिद्दा, णिद्दानिद्दा, पयला, पयलापयला, थीणगिद्धी, चक्खुदंसणावरणे, अचक्खुदंसणावरणे, ओहिदंसणावरणे, केवलदंसणावरणे ।

### दर्शनावरणीय-पदम्

नवविधं दर्शनावरणोयं कर्म प्रज्ञप्तम्, तद्यथा—

निद्रा, निद्रानिद्रा, प्रचला, प्रचलाप्रचला, स्त्यानगृद्धिः, चक्षुर्दर्शनावरणं, अचक्षुर्दर्शनावरणं, अवधिदर्शनावरणं, केवलदर्शनावरणम् ।

#### रागोत्पत्ति-पद

१३. रोग की उत्पत्ति के नौ स्थान हैं<sup>३</sup>---१. निरन्तर बैठे रहना या अतिभोजन करना ।

२. अहितकर आसन पर बैठना या अहित-

कर भोजन करना ।

- ३. अतिनिद्रा । 👘 ४. अतिजागरण ।
- ५. उच्चार [मल] का निरोध ।
- ६. प्रश्नवण का निरोध ।
- ७. पंथगमन । ६. भोजन की प्रतिकूलता ।
- ९. इन्द्रियार्थविकोपन—कामविकार।

## दर्शनावरणीय-पद

१४. दर्शनावरणीय कर्म के नौ प्रकार हैं<sup>≭</sup>— १. निद्रा—सोया हुआ व्यक्ति सुख से जाग जाए, वैसी निद्रा ।

> २. निद्रानिद्रा—घोरनिद्रा, सोया हुआ व्यक्ति कठिनाई से जागे, वैसी निद्रा ।

> ३. प्रचला---खड़े या बैठे हुए जो निद्रा आए।

> ४. प्रचला-प्रचला---चलते-फिरते जो निद्रा आए ।

> ४. स्त्यार्नाद्धि-—संकल्प किए हुए कार्य को निद्रा में कर डाले, वैसी प्रगाढतम निद्रा ।

> ६. चक्षुदर्शनावरणीय —चक्षु के द्वारा होने वाले दर्शन [सामान्य ग्रहण] का आवरण।

> ७. अचक्षुदर्शनावरणीय—चक्षु के सिवाय श्रेष इन्द्रिय और मन से होने वाले दर्शन का आवरण ।

> ५. अवधिदर्शनावरणीथ—मूर्त्तं द्रव्यों के साक्षात् दर्शन का आवरण।

९. केवलदर्ज्ञनावरणीय-—सर्व द्रव्य-पर्यायों के साक्षात् दर्शन का आवरण ।

### जोइस-पद

१५. अभिई णं णक्खत्ते सातिरेमे णव मृहत्ते चंदेण सद्धि जोगं जोएति ।

## ज्योतिष-पदम्

अभिजित् नक्षत्रं सातिरेकान् नव मुहूत्तान् चन्द्रेण सार्धं योगं योजयति ।

## ज्योतिष-पद

१५. अभिजित् नक्षत चन्द्रमा के साथ नो मुहूत से कूछ अधिक काल तक योग करता है**`।** 

१६. अभिइआइआ णं णव णक्खत्ताणं चंदस्स उत्तरेणं जोगं जोएंति, तं जहा— अभिई, सवणो, धणिट्ठा, <sup>●</sup>सयभिसया, पुव्वाभद्दवया,

उत्तरापोट्ठवया, रेवई, अस्सिणी, भरणी ।

१७. इमीसे णं रयणप्पभाए पुढवीए बहुसमरमणिज्जाओ भूमिभागाओ णव जोअणसताइं उड्टं अबाहाए उवरिल्ले तारारूवे चारं चरति ।

#### मच्छ-पदं

१⊏. जंबुद्दीवे णं दीवे णवजोयणिया मच्छा पर्विसिसु वा पविसंति वा पविसि-स्संति वा ।

### बलदेव-वासुदेव-पदं

१९. जंबुद्दीवे दीवे भारहे वासे इमीसे ओसप्पिणीए णवबलदेव-वासुदेव-पियरो हुत्था, तं जहा—

### संगहणी-गाहा

१, पयावती य बंभे, रोद्दे सोमे सेवेति य । महसीहे अग्गिसीहे, दसरहे णवमे य वसुदेवे ।। इत्तो आढत्तं जधा समवाये णिर वसेसं जाव.... एगा से गब्भवसही, सिज्फिहिति आगमेसेणं । अभिजिदादिकानि नव नक्षत्राणि चन्द्रस्योत्तरेण योगं योजयन्ति, तद्यथा— अभिजित्, श्रवण:, धनिष्ठा, शतभिषक्, पूर्वभाद्रपदा, उत्तरप्रोष्ठपदा, रेवती, अश्विनी, भरणी ।

अस्याः रत्नप्रभायाः पृथिव्याः बहुसम-रमणीयात् भूमिभागात् नव योजन-शतानि ऊर्ध्वं अवाधया उपरितनं तारारूपं चारं चरति ।

#### मत्स्य-पदम्

जम्बूद्वीपे द्वापे नवयोजनिकाः मत्स्याः प्राविशन् वा प्रविशन्ति वा प्रवेक्ष्यन्ति वा।

#### बलदेव-वासुदेव-पदम्

जम्बूद्वीपे द्वीपे भारते वर्षे अस्यां अवसर्पिण्यां नव बलदेव-वासुदेवपितरः अभवन्, तद्यथा—

# संग्रहणी-गाहा

१. प्रजापतिश्च ब्रह्मा, ध्द्रः सोमः शिवइति च। महासिंहोऽग्निसिंहो, दशरथः नवमश्च वसुदेवः ॥ इतः आरभ्य यथा समवाये निरवशेषं यावत्— एका तस्य गर्भवसतिः, सेत्स्यति आगमिष्यति ।

#### स्थान ह: सूत्र १६-१६

- **१६. अभि**जित् आदि नो नक्षत्न चन्द्रमा के साथ उत्तर दिशा से योग करते हैं<sup>६</sup>—
  - १. अभिजित्, २. श्रवण, ४. धनिष्ठा,
  - ४. शतभिषक्, ५. पूर्वभाद्रपद,
  - ६. उत्तरभाद्रपद, ७. रेवती,
  - <. अफ़्विनी, **६. भर**णी ।
- १७. इन रत्नप्रभा पृथ्वी के बहुसमरमणीय भू-भाग से नौ सौ योजन की ऊंचाई पर सब से ऊंचा तारा [शनैश्चर] गति करता है<sup>\*</sup>।

#### मत्स्य-पद

१८. जम्बूढीप द्वीप में नौ योजन के मत्स्यों ने प्रवेश किया था, करते हैं और करेंगे<sup>८</sup>।

## बलदेव⁻वासुदेव-पद

१६. जम्बूद्वीप द्वीप के भारतवर्ष में इस अव-सर्पिणी में बलदेव-वासुदेव के ये नौ पिता हुए—

> १. प्रजापति, २. ब्रह्म, ३. रौद्र, ४. सोम, १. शिव, ६. महासिंह, ७. अग्निसिंह म. दशरथ, ६. वसुदेव।

> यहां से आगे ज्ञेष सब समवयांग की भांति वक्तव्य है, यावत् वह आगामी काल में एक गर्भावास कर सिद्ध होगा ।

#### **ፍ** ሂ የ

२० जंबुद्दीवे दीवे भारहे वासे आगमे-साए उस्सप्पिणीए णव बलदेव-वासुदेवपितरो भविस्संति, णव बलदेव-वासुदेवमायरो भविस्संति । एवं जधा समवाए णिरवसेसं जाव महाभीमसेणे, सुग्गीवे य अपच्छिमे ।

> १. एए खलु पडिसत्तू, कित्तिपुरिसाण वासुदेवाणं । सब्वे वि चक्कजोही, हम्मेहिती सचक्केहि ॥

## महाणिहि-पदं

- २१. एगमेगे णं महाणिधी णव-णव जोयणाइं विक्खंभेणं पण्णत्ते ।
- २२. एगमेगस्स णं रण्णो चाउरंतचक्क-वट्टिस्स णव महाणिहिओ [णो ?] पण्णत्ता, तं जहा....

### संगहणी-गाहा

१. णेसप्पे पंडुयए, पिंगलए सव्वरयण महापउमे । काले य महाकाले, माणवग महाणिही संखे ।। २. णेसप्पंमि णिवेसा, गामागर-णगर-पट्टणाणं च । दोणमुह-मडंबाणं, खंधाराणं गिहाणं च । ३. गणियस्स य बोयाणं, माणुम्माणस्स जं पमाणं च । धण्णस्स य बीयाणं, उप्पत्ती पंडुए भणिया ।। न४२

जम्बूद्वीपे द्वीपे भारते वर्षे आगमिष्यति उत्सर्पिण्यां नव वलदेव-वासुदेवपितरः भविष्यन्ति, नव वलदेव-वासुदेवमातरो भविष्यन्ति ।

एवं यथा समवाये निरवशेषं यावत् महाभीमसेनः, सुग्रीवश्च अपश्चिमः ।

१. एते खलु प्रतिशत्रवः, कीर्त्तिपुरुषाणां वासुदेवानाम् । सर्वेऽपि चक्रयोधिनो, हनिष्यन्ति स्वचक्रै: ।

### महानिधि-पदम्

एकैकः महानिधिः नव-नव योजनानि विष्कम्भेण प्रज्ञप्तः । एकैकस्य राज्ञः चतुरन्तचक्रवर्तिनः नव महानिधयः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—

# संग्रहणी-गाथा

१. नैसर्पः पाण्डुक:, पिङ्गलकः सर्वरत्नं महापद्मं । कालश्च महाकाल:, माणवकः महानिधिः शङ्खः ।। २. नैसर्पे निवेशाः, ग्रामाकर-नगर-पट्टनानां च। द्रोणमुख-मडम्बानां, स्कन्धावाराणां गृहाणाञ्च ॥ ३ गणितस्य च बीजानां, मानोन्मानस्य यत् प्रमाणं च । च बीजानां, धान्यस्य उत्पत्तिः पाण्डुके भणिता ।।

२०. जम्बूद्वीप द्वीप के भारतवर्ष में आगामी उत्सर्पिणी में बलदेव-वासुदेव के नौ माता-पिता होंगे ।

> शेष सब समवायांग की भांति वक्तव्य है यावत् महाभीमसेन और मुग्नीव । ये कीत्तिपुरुष वासुदेवों के प्रतिशत्नु होंगे। ये सब चक्रयोधी होंगे और ये सब अपने ही चक्र से वासुदेव द्वारा मारे जाएंगे।

### महानिधि-पद

- २१. प्रत्येक महानिधि की चौड़ाई नौ-नौ योजन की है ।
- २२. प्रत्येक चतुरन्त चक्रवर्ती राजा के नौ महानिधि होते हैं----

१. नैसर्प, २. पाण्डुक, ३. पिंगल, ४. सर्वरत्न, ४. महापदा, ६. काल, ७. महाकाल, द. माणवक, ६. प्राख ।

ग्राम, आकर, नगर, पट्टण, द्रोणमुख, मडंब, स्कंघावार और गृहों की रचना का ज्ञान नैसर्प महानिधि से होता है ।

गणित तथा बीजों के मान और उन्मान का प्रमाण तथा धान्य और वीजों की उत्पत्ति का ज्ञान 'पाण्डुक' महानिधि से होता है।

४. सब्बा आभरणविही, पुरिसाणं जा यहोइ महिलाणं । आसाण यहत्थीण य, पिंगलगणिहिम्मि सा भणिया ॥ ४. रयणाइं सव्वरयणे, चोद्दस पवराइं चक्कवट्रिस्स । उष्पज्जंति एगिदियाइं, पंचिदियाई च ॥ ६. वत्थाण य उप्पत्ती, णिष्फत्ती चेव सव्वभत्तीणं ॥ रंगाण यधोयाण य, सन्वा एसा महापउमे ।) ७. काले कालण्णाणं, भव्व पुराणं च तीसु वासेसु । सिप्पसत्तं कम्माणि य, तिण्णि पयाए हियकराइं ॥

 लोहस्स य उप्पत्ती, होइ महाकाले आगराणं च । रुष्पस्स सुवण्णस्स य, मणि-मोत्ति-सिल-प्ववालाणं ॥ ९. जोधाण व उप्पत्ती, आवरणाणं च पहरणाणं च । सव्वा य जुडनीती, माणवए दंडणीती य ।। १०. णट्टविही णाडगविही, कव्वस्स चउव्विहस्स उष्पत्ती। संखे महाणिहिम्मी, तुडियंगाणं च सब्वेसि॥ ११. चक्कट्रपइट्राणा, अट्ठुस्सेहा यणव य विक्खंभे । बारसदीहा मजूस-संठिया जाह्लवीए मुहे ।।

নX३

४. सर्वः आभारणविधिः, पुरुषाणां या च भवति महिलानां ॥ अश्वानां च हस्तिनां च, पिङ्कलकनिधौ सा भणिता ।। ५. रत्नानि सर्वरत्ने, चतुर्दश प्रवराणि चक्रवर्त्तिनः । उत्पद्यन्ते एकेन्द्रियाणि पञ्चेन्द्रियाणि च ।। ६ वस्त्राणां च उत्पत्तिः, निष्पत्तिः चैव सर्वभक्तीनां। रङ्गवतां च धौतानां च, सर्वा एषा महापद्म ॥ ७. काले कालज्ञान, भव्यं पुराणं च त्रिपु वर्षेषु। शिल्पशतं कर्माणि च, त्रीणि प्रजायै हितकराणि ॥

द्र. लोहस्य चोत्पत्तिः, भवति महाकाले आकराणाञ्च । सुवर्णस्य रुष्यस्य च, मणि-मुक्ता-शिला-प्रवालानाम् ॥ योधानां चोत्पत्ति:, आवरणानां च प्रहरणानाञ्च। सर्वा युद्धनीति:, च माणवके दण्डनीतिइच ।। १०. नृत्यविधिः नाटकविधिः, चतुर्विधस्योत्पत्तिः । काव्यस्य शङ्खे महानिधौ, त्रुटिताङ्गानां च सर्वेषाम् ॥ ११. चकाष्टप्रतिष्ठानाः, अष्टोत्सेधाश्च नव च विष्कम्भे। द्वादश्वदीर्घाः मञ्जूषा-संस्थिताः जाह्नव्या मुखे ।।

स्त्री, पुरुष, घोड़े और हाथियों की समस्त आभारणविधि का ज्ञान 'पिंगल' महा-निधि से होता है ।

चकवर्ती के सात एकेन्द्रिय और सात पञ्चेन्द्रिय रत्न—इन चौदह रत्नों की उत्पत्ति का वर्णन 'सर्वरत्न' महानिधि से प्राप्त होता है।

रंगे हुए या स्वेत सभी प्रकार के वस्तों की उत्पत्ति व निष्पत्ति का ज्ञान 'महापद्य' सहानिधि से होता है।

अनागत व अतीत के तीन-तीन वर्षों के शुभाशुभ का कालज्ञान, सौ प्रकार के शिल्पोंं का ज्ञान और प्रजा के लिए हितकर सुरक्षा, क्वपि, वाणिज्य – इन तीन कर्मों का ज्ञान 'काल' महानिधि से होता है।

लोह, चांदी तथा सोने के आकर, मणि, मुक्ता, स्फटिक और प्रवाल की उत्पत्ति काज्ञान 'महाकाल' महानिधि से होता है।

थोद्धाओं, कवचों और आयुधों के निर्माण का ज्ञान तथा समस्त युद्धनीति और दण्ड-नीति का ज्ञान 'माणवक' महानिधि से होता है।

नृत्यविधिः नाटकविधि, चार प्रकार के काव्यों<sup>भ</sup> तथा सभी प्रकार के वाद्यों की विधि का ज्ञान 'शंख' महानिधि से होता है।

प्रस्येक महानिधि अरुठ-आठ चक्रों पर अब-स्थिति है। वे आठ योजन ऊंचे, नौ योजन चौड़े, वाहर योजन लम्बे तथा मंजूषा के संस्थान वाले होते हैं। वे सभी गंगा के मुहाने पर अवस्थित रहते हैं।

१२. वेरुलियमणि-कवाडा, कणगमया विविध-रयण-पडिपुण्णा। कनकमयाः विविध-रत्न-प्रतिपूर्णाः । ससि-सूर-चनक-लक्खण-अणुसम-जुग-बाह-वयणा य ।।

१३. पलिओवमट्ठितीया, णिहिसरिणामा य तेमु खलु देवा । जेसि ते आवासा, अक्किज्जा आहिवच्चा वा। १४. एए ते णवणिहिणो, पभुतधणरयणसंचयसमिद्धा । जे वसमुवगच्छती, सव्वेसि चक्कवट्टीणं ॥

## विगति-पदं

२३. णब विगतीओ पण्णत्ताओ, तं जहा\_\_\_ खीरं, दींध, णवणीतं, सींप्प, तेलं, गुलो, महं, मज्जं, मंसं ।

### बोंदी-पद

२४. णव-सोत-परिस्सवा बोंदी पण्णत्ता, तं जहा.... **दो सोत्ता, दो णेत्ता, दो घाणा**, मुहं, पोसए, पाऊ ।

### पुण्ण-पद

२४. णवविधे पुण्पे पण्णत्ते, तं जहा.... अण्णपुण्णे, पाणपुण्णे, वत्थपुण्णे, लेणपूण्णे, सयणपूण्णे, मणपूण्णे, वइपुण्णे, कायपूर्ण्ण, णमोक्कारपुण्णे ।

विकृति-पदम्

नव विकृतयः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा---

क्षीरं, दधि, नवनीतं, सर्पिः, तंलं, गुडः, मधु, मद्यं, मांसम् ।

## बोंदी-पदम्

नव-स्रोतः-परिश्रवा बोन्दी प्रज्ञप्ता, तद्यथा---द्वे श्रोत्रे, द्वे नेत्रे, द्वे घ्राणे, मुखं, उपस्थं, पायुः ।

### पुण्य-पदम्

नवविधं पुण्यं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा---अन्नपुण्य, पानपुण्य, वस्त्रपुण्यं, लयनपुष्य, शयनपुण्य, मनःपुण्यं, वाक्पुण्यं, कायपुण्यं, नमस्कारपुण्यम् ।

#### स्थान ६ : सूत्र २३-२५

उन निधियों के कपाट वैडूर्य-रत्नमथ और सुवर्णमय होते हैं। उनमें विविध रत्न जड़े हुए होते हैं। उन पर चन्द्र, सूर्य और चक के आकार के चिह्न होते हैं। वे सभी समान होते हैं और उनके दरवाजे के मुखभाग में खम्भे के समान वृत्त और लम्बी द्वार-शाखाएं होती हैं ।

वे सभी निधि एक पल्योपम की स्थिति-वाले होते हैं । जो-जो निधियों के नाम हैं उन्हीं नामों के देव उनमें आवास करते हैं। उनका कय-विकय नहीं होता और उन पर सदा देवों का आधिपत्य रहता है।

वे नौ निधि प्रभूत धन और रत्नों के संचय से समृद्धि होते हैं और वे समस्त चक्र-वर्तियों के वश में रहते हैं ।

### विकृति-पद

२३. बिकृतियां ११ नौ हैं---

| १. दूध, | २. दही,  | ३. नवनीत, |
|---------|----------|-----------|
| ४. घृत, | ५. तैल,  | ६. गुड,   |
| ७. मधु, | <. मद्य, | १. मांस । |

### बोंदी-पद

२४. शरीर में नौ स्रोत झर रहे हैं----

दो कान, दो नेत्र, दो नाक, मुंह, उपस्थ और अपान।

#### पुण्य-पद

२५. पुण्य के नौ प्रकार हैं— १. अन्नपुष्य, २. पानपुण्य, ३. वस्त्रपुण्य, ४. लयनपुण्य, ६. मनपुण्य, ५. शयनपुण्य, ७. वचनपुण्य, <. कायपुण्य, तमस्कारपृष्य ।

#### 528

१२. वैड्र्यमणि-कपाटाः,

शशि-सूर-चक-लक्षणानुसम-

युग-बाहु**-वदना**श्च ।।

येषां ते

ये

सर्वेषां

१३. पल्योपमस्थितिकाः,

अक्तेयाः आधिपत्याः वा ॥

१४ एते ते नव निधयः,

प्रभूतधनरत्नसंचयसम्द्राः ।

वशमुपगच्छन्ति,

चक्रवतिनाम् ॥

निधिसदृगुनामानश्च तेषु खलु देवाः ।

आवासाः,

#### पावायतण-पदं

२६ णव पावस्सायतणा पण्णत्ता, तं जहा— पाणातिवाते, मुसावाए, •अदिण्णादाणे, मेहुणे,° परिग्गहे, कोहे, माणे, माया, लोमे ।

# पावसुयपसंग-पदं

२७. णवविधे पावसुयपसंगे पण्णत्ते, तं जहा—

# संगहणी-गाहा

१. उप्पाते णिमित्ते मंते, आइक्लिए तिगिच्छिए । कला आवरणे अण्णाणे मिच्छापवयणे ति य।।

### <mark>पापायतन-</mark>पदम्

नव पापस्यायतनानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा---प्राणातिपातः, मृषावादः, अदत्तादानं, मैथुनं, परिग्रहः, कोधः, मानं, माया, लोभः ।

5XX

#### पापञ्रुतप्रसंग-पदम्

नर्वावधः पापश्रुतप्रसङ्गः प्रज्ञप्तः, तद्यथा—

### संग्रहणी-गाथा

१. उत्पातः निमित्तं मन्त्रः, आख्यातं चैकित्सिकं । कल्रा आवरणं अज्ञानं मिथ्याप्रवचनमिति च ।।

### स्थान हः सूत्र २६-२८

#### पापायतन-पद

२६. पाप के आयतन [स्थान] नौ हैं— १. प्राणातिपात, २. मृषावाद, ३. अदत्तादान, ४. मैथुन, ४. परिग्रह, ६. कोध, ७. मान, व. माया, ६. लोभ।

#### पापश्रुतप्रसंग-पद

२७. पापश्रुत-प्रसंग' के नौ प्रकार हैं---

१. उत्पात— अकृति-विप्लव और राष्ट्र-विप्लव का सूचक शास्त्र ।
२. निमित्त — अतीत, वर्तमान और भविष्य को जानने का शास्त्र ।
३. मंत्र — मंत्र-विद्या का प्रतिपादक शास्त्र ४. आख्यायिका — मातंग-विद्या — एक विद्या जिससे अतीत आदि की परोक्ष बातें जानी जाती हैं ।
४. चिकित्सा — आयुर्वेद आदि ।
६. कला — ७२ कलाओं का प्रतिपादक शास्त्र । ७. आवरण — वास्तुविद्या ।
६. अज्ञान — लोकिकश्रुत — भरतनाट्य आदि ।

**१. मिथ्याप्रवचन—कुर्तीथिकों के शास्त्र**।

### णेउणिय-पदं

२८. णव णेउणिया वत्थू पण्णत्ता, तं जहा---१. संखाणे णिमित्ते काइया पोराणे पारिहत्थिए । परपंडिते वर्ष्ड् य, भूतिकम्मे तिगिच्छिए ॥

## नैपुणिक-पदम्

नव नैपुणिकानि वस्तूनि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— १. संख्यानः नैमित्तिकः कायिकः पुराणः पारिहस्तिकः । परपण्डितः वादी च, भूतिकर्मा चैकित्सिकः ।।

# नैपुणिक-पद

२५. नैपुणिक<sup>14</sup> वस्तु [पुरुष] नौ हैं—
१. संख्यान—गणित को जानने वाला ।
२. नैमित्तिक—निमित्त को जानने वाला ।
३. कायिक—इडा, पिंगला आदि प्राण-तत्त्वों को जानने वाला ।
४. वौराणिक---इतिहास को जानने वाला,
४. वौराणिक---इतिहास को जानने वाला,
४. पारिहस्तिक—प्रकृति से ही समस्त कार्यों में दक्ष ।
६. परपण्डित—अनेक शास्त्रों को जानने वाला ।
७. वादी—वाद-लब्धि से सम्पन्न ।
५. युतिकर्म---भस्मलेप या डोरा बांधकर ज्वर आदि की चिकित्सा करने वाला ।
१. चैकित्सिक—चिकित्सा करने वाला ।

# આવે દિવા

#### 

#### गण-पदं

२६. समणस्स णं भगवतो महावीरस्स णव गणा हुत्था, तं जहा— गोदासगणे, उत्तरबलिस्सहगणे, उद्देहगणे,चारणगणे,उद्दवाइयगणे, विस्सवाइयगणे, कामड्रियगणे, माणवगणे, कोडियगणे।

## भिक्खा-पदं

३०. समणेणं भगवता महावीरेणं सम-णाणं णिग्गंथाणं णवकोडिपरिसुद्धे भिक्खे पण्णत्ते, तं जहा....

> ण हणइ, ण हणावइ, हणंतं णाणुजाणइ, ण पयइ, ण पयावेति, पयंतं णाणुजाणति, ण किणति, ण किणावेति, किणंतं णाणुजाणति ।

#### गण-पदम्

श्रमणस्य भगवतः महावीरस्य नव गणा: अभवन्, तद्यथा....

गोदासगणः, उत्तरबलिस्सहगणः, उद्देहगणः, चारणगणः, उद्दवाइयगणः, विस्सवाइयगणः, कार्मद्धिकगणः, मानवगणः, कोटिकगणः ।

# भिक्षा-पदम्

देव-पदम्

महाराजस्य

प्रज्ञप्ताः ।

ईशानस्य

प्रज्ञप्ताः ।

श्रमणेन भगवता महावीरेण श्रमणानां निर्ग्रन्थानां नवकोटिपरिजुद्धं भैक्षं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा—

न हन्ति, न घातयति, घ्नन्तं नानुजानाति, न पचति, न पाचयति, पचन्तं नानुजानाति, न क्रीणाति, न कापयति, क्रीणन्तं नानुजानाति ।

ईशानस्य देवेन्द्रस्य देवराजस्य वरुणस्य

नव

देवेन्द्रस्य

अग्रमहिषीणां नव पल्योपमानि स्थितिः

ईशाने कल्पे उत्कर्पेण देवीनां नव पल्यो-

पमानि स्थितिः प्रज्ञप्ताः ।

अग्रमहिष्य:

देवराजस्य

#### स्थान हः सूत्र २६-३३

#### गण-पद

- २६. श्रमण भगवान् महावीर के तौ गण " थे----
  - १. गोदासगण, २. उत्तरवलिस्सहगण,
  - ३. उद्देहगण, ४. चारणगण,
  - **४.** उद्दवाइयगण [ उडुपाटितगण ],
  - ६. विस्सवाइयगण [वेशपाटितगण],
  - ७. कार्माद्वकगण, ६. मानवगण,
  - १. कोटिकगण ।

### भिक्षा-पद

- ३०. श्रमण भगवान् महावीर ने श्रमण-निर्ग्रन्थों के लिए नौकोटिपरिशुद्ध भिक्षा का निरूपण किया है — १. न हनन करता है।
  - २. न हनन करवाता है ।
  - ३. न हनन करने वालों का अनुमोदन करता है।
  - ४. न पकाता है। ५. न पकवाता है।
  - ६. न पकाने वाले का अनुमोदन करता है।
  - ७. न मोल लेता है।
  - मोल लिवाता है।
  - सेल लेने वाले का अनुमोदन करता है।

#### देव-पद

- ३१. देवेन्द्र देवराज ईशान के लोकपाल महा-राज वरुण के नौ अग्रमहिषियां हैं ।
- ३२. देवेन्द्र देवराज ईशान की अग्रमहिषियों की स्थिति नौ पल्योपम की है।
- ३३. ईशान कल्प में देवियों की उत्कृष्ट स्थिति नौ पल्योपम को है।

# देव-पदं

- ३१. ईसाणस्स णं देविंदस्स देवरण्णो वरुणस्स महारण्णो णव अग्ग-महिसीओ पण्णत्ताओ ।
- ३२. ईसाणस्स णं देविंदस्स देवरण्णो अग्गमहिसीणं णव पलिओवमाइं ठिती पण्णत्ता ।
- ३३. ईसाणे कप्पे उक्कोसेणं देवीणं णव पलिओवमाइं ठिती पण्णत्ता ।

#### নমভ

स्थान हः सूत्र ३४-३८

३४. णव देवणिकाया पण्णला, तं जहा- नव देवनिकायाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा...

३४. नी देवनिकाय है\*\*--

संग्रहणी-गाथा संगहणी-गाहा १. सारस्सयमाइच्चा, वण्ही बरुणा य गद्दतीया य। तुसिया अञ्वाबाहा, अग्गिच्चा चेव रिट्ठा य । ३५. अव्वाबाहाणं देवाणं णव देवा णव देवसया पण्णत्ता ) ३६. •अग्निच्चाणं देवाणं णव देवा णव देवसया पण्णता। ३७. रिट्ठाणं देवाणं णव देवा णव देवस्था रिप्टानां देवानां नव देवाः नव देवशतानि पण्णत्ता<sup>°</sup> । ३८. णव गेवेज्ज-विमाण-पत्थडा पण्णत्ता, तं जहा.... हेद्रिम-हेद्रिम-गेविज्ज-विमाण-पत्थडे. हेट्रिम-मज्भिम-गेविज्ज-विमाण-पत्थडे, हेट्रिम-उवरिम-गेविज्ज-विमाण-पत्थडे, मजिभम-हेट्रिम-गेविज्ज-विमाण-पत्थडे, मज्भिम-मज्भिम-गेविज्ज-विमाण-पत्थडे, मज्भिम-उवरिम-गेविज्ज-विमाण-

पत्थडे, उवरिम-हेट्रिम-गेविज्ज-विमाण-पत्थडे. उवरिम-मज्भिम-गेविज्ज-विमाण-पत्थडे, उवरिम-उवरिम-गेविज्ज-विमाण-पत्थडे ।

१ सारस्वताः आदित्याः, बह्नयः वरुणाश्चः गर्दतोयाश्च । तूषिताः अव्यावाधाः, अग्न्यच्चीश्चैव रिष्टाश्च ॥ अव्यावाधानां देवानां नव देवाः नव देवज्ञतानि प्रज्ञप्तानि । अग्न्यर्च्चानां देवानां नव देवाः नव देवशतानि प्रज्ञप्तानि । प्रज्ञप्तानि । नव ग्रैवेयक-विमान-प्रस्तटाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा\_\_ अधस्तन-अधस्तन-ग्रैवेयक-विमान-प्रस्तट:; अधस्तन-मध्यम-ग्रैवेयक-विमान-प्रस्तट:, अधस्तन-उपरितन-ग्रैवेयक-विमान-प्रस्तट:, मध्यम-अधस्तन-ग्रैवेयक-विमान-प्रस्तट:, मध्यम-मध्यम-ग्रैवेयक-विमान-प्रस्तट:, मध्यम-उपरितन-ग्रैवेयक-विमान-प्रस्तट:, उपरितन-अधस्तन-ग्रैवेयक-विमान-प्रस्तटः, उपरितन-मध्यम-ग्रैवेयक-विमान-प्रस्तटः, उपरितन-उपरितन-ग्रैवेयक-विमान प्रस्तटः ।

१. सारस्वत, २. आदित्य, ३. बह्लि, ४. गर्दतोय, ६. तुषित, ४. वरुण, ७. अव्यावाध, ८. अग्न्यर्च, १. रिप्ट।

- ३५. अव्याबाध जाति के देव स्वामीरूप में नौ हैं और उनके नौसों देवों का परिवार है !
- ३६. अग्न्यर्च जाति के देव स्वामीरूप में नौ हैं और उनके नौ सौ देवों का परिवार है ।
- ३७. रिष्ट जाति के देव स्वामीरूप में नौ हैं और उनके नौ सौ देवों का परिवार है।
- ३८. ग्रैवेयक विमान के प्रस्तट नौ हैं----

१. निचले तिक के निचले ग्रैवेयक विमान का प्रस्तट । २. निचले तिक के मध्यम ग्रैवेयक विमान का प्रस्तट । ३. निचले तिक के ऊपर वाले ग्रैवेयक विमान का प्रस्तट । ४. मध्यम दिक के निचले ग्रैवेयक विमान का प्रस्तट । ५. मध्यम लिक के मध्यम ग्रैवेयक विमान का प्रस्तट । ६. मध्यम सिंक के ऊपर वाले ग्रैवेयक विमान का प्रस्तट । ७. ऊपर वाले तिक के निचले ग्रैवेयक विमान का प्रस्तट । प्र. उपर वाले विक के मध्यम ग्रैवेयक विमान का प्रस्तट। ऊपरवाले दिक के ऊपर वाले ग्रैवेयक विमान का प्रस्तट।

३१. एतेसि णं णवण्हं गेविज्ज-विमाण-पत्थडाणं णव णामधिज्जा पण्णत्ता, तं जहा—

संगहणी-गाहा

१. भद्दे सुभद्दे सुजाते, सोमणसे पियदरिसणे । सुदंसणे अमोहे य, सुप्पत्रुद्धे जसोधरे ।

आउपरिणाम-पदं

४०. णवविहे आउपरिणामे पण्णत्ते, तं जहा.... गतिपरिणामे, गतिबंधणपरिणामे, ठितिपरिणामे, ठितिबंधणपरिणामे, उड्ढांगारवपरिणामे, अहेगारवपरिणामे, दीहंगारवपरिणामे, रहस्संगारवपरिणामे ।

### पडिमा-पदं

४१. णवणवमिया णं भिक्खुपडिमा एगासीतीए रातिदिएहि चउहि य पंचुत्तरेहि भिक्खासतेहि अहासुत्तं •अहाअत्थं अहातच्चं अहामग्गं अहाकप्पं सम्मं काएणं फासिया पालिया सोहिया तोरिया किट्ठिया° आराहियायाजि भवति ।

### पायच्छित्त-पदं

४२. णवविधे पायच्छित्ते पण्णत्ते, तं जहा— एतेषां नवानां ग्रैवेयक-विमान-प्रस्तटानां नव नामधेयानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा—

**ፍሂፍ** 

### संग्रहणी-गाथा

१. भद्रः सुभद्रः सुजातः, सौमनसः प्रियदर्शनः । सुदर्शनः अमोहरच, सुप्रबुद्धः यशोधरः ।।

### आयुःपरिणास-पदम्

नवविधः आयुः परिणामः प्रज्ञप्तः, तद्यथा— गतिपरिणामः, गतिवन्धनपरिणामः, स्थितिपरिणामः, स्थितिबन्धनपरिणामः, ऊर्ध्वगौरवपरिणामः, अधोगौरवपरिणामः, तिर्यग्गौरवपरिणामः, इस्वगौरवपरिणामः ।

### प्रतिमा-पदम्

नवनवमिका भिक्षुप्रतिमा एकाशीत्या रात्रिदिवैः चतुर्भिः च पञ्च्चोत्तरैः भिक्षा-शतैः यथासूत्रं यथार्थं यथातत्त्वं यथा-मार्ग यथाकल्पं सम्यक् कायेन स्पृष्टा पालिता शोधिता तीरिता कीर्तिता आराधिता चापि भवति ।

### प्रायश्चित्त-पदम्

नवविधं प्रायश्चित्तं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा— ३६. ग्रैवेयक विमान के इन नौ प्रस्तटों के नौ नाम हैं—

> १.भद्र, २.सुभद्र, ३.सुजात, ४.सौमनस, ४. प्रियदर्शन, ६.सुदर्जन, ७.अमोह, ५.सुप्रबुढ, ६.यशोधर।

## आयुःपरिणाम-पद

४०. आयुपरिणाम के नौ प्रकार है<sup>स</sup>—

- १. गति परिणाम,
- २. गति-बंधन परिणाम,
- ३. स्थिति परिणाम,
- ४. स्थिति-बंधन परिणाम,
- ५. ऊर्ध्व गौरव परिणाम,
- ६. अधो गौरव परिणाम,
- ७. तिर्यक् गौरव परिणाम,
- दीर्घ गौरव परिणाम,
- ह्रस्व गौरव परिणाण।

## प्रतिमा-पद

४१. नव-नवमिका (६×६) भिक्षु-प्रतिमा ५१ दिन-रात तथा ४०५ भिक्षादत्तियों द्वारा यथासूत्र, यथाअर्थ, यथातत्त्व, यथा-मार्ग, यथाकल्प तथा सम्यक् प्रकार से काया से आचीर्ण, पालित, शोधित, पूरित, कीर्तित और आराधित की जाती है।

# प्रायश्चित्त-पद

४२. प्रायदिचत्त दौ प्रकार का होता है—

3%2

आलोयणारिहे, <sup>●</sup>पडिवकमणारिहे, तदुभयारिहे, विवेगारिहे, विउसग्गारिहे, तवारिहे, छेयारिहे,<sup>°</sup> मूलारिहे, अणवट्ठप्पारिहे । आलोचनाहं, प्रतिक्रमणार्हं, तदुभयार्हं, त्रिवेकार्हं, व्युत्सर्गार्हं, तपोर्हं, छेदार्हं, मूलार्ह, अनवस्थाप्यार्हम् ।

### कूड-पदं

४३. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्त दाहिणे णं भरहे दीहवेतड्डे णव कुडा पण्णस्ता, तं जहा\_\_

### संगहणी-गाहा

१. सिद्धे भरहे खंडग, माणी वेय**ु पुण्ण तिमिसगुहा ।** भरहे वेसमणे या, भरहे कूडाण णामाइं ।।

- ४४. जंबुद्दीवें दीवे मंदरस्स पव्वयस्स दाहिणे णं णिसहे वासहरपव्यते णव कूडा पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_\_\_ १. सिद्धे णिसहे हरिवस, विदेह हरि धिति अ सीतोया । अवरविदेहे रुयगे, णिसहे कूडाण णामाणि ।।
- ४४. जंबुद्दीवे दीवे मंदरपव्वते णंदणवणे णव कूडा पण्णत्ता, तं जहा— १. णंदणे मंदरे चेव, णिसहे हेमवते रयय रुयए य। सागरचित्ते वइरे, बलकुडे चेव बोढव्वे ॥

### कूट-एदम्

जम्दूढोपे ढ्रोपे मन्दरस्य पर्वतस्य दक्षिणे भरते दीर्घवैताढ्ये नव कूटानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा-

## संग्रहणी-गाथा

१. सिडो भरत: खण्डकः, माणिः वैदायद्यः पूर्णः तमिन्नगुहा । भरतो वैश्वमणश्च, भरते कुटानां नामानि ।। जम्बूढीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य दक्षिणे निपधे वर्षधरपर्वते कटानि चव प्रज्ञप्तानि तद्यथा.... १. सिद्धो निपधो हरिवर्ष, दिदेहः होः धृतिश्च शीतोदा । अपरविदेहः रुचको, निषधे कुटानां नामानि ।। जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरपर्वते नन्दनवने नद कुटानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा\_\_ १. नन्दनो मन्दर्श्चैव, निषधो हैमवतः रजतः रुचकञ्च । सागरचित्रं বজা, बलकृटं चेव बोद्धव्यम् ॥

#### स्थान हः सूत्र ४३-४५

१. आखोचना के योग्य,
२. प्रतिकमण के पोग्य,
३. आलोचना और प्रतिक्रमण — दोनों के योग्य, ४. विवेक के योग्य,
१. व्युत्सर्ग के योग्य, ६. तप के योग्य,
७. छेद के योग्य, ६. सूल के योग्य,
१. अनवस्थाप्य के योग्य ।

### कूट-पद

४३. जम्बूडीप द्वीप के मन्दर पर्वत के दक्षिण में भरत क्षेत्नवर्तों दीर्थ-वैताढ्य के नौ कूट हैं—

१. सिद्धायतन, २. भरत,
 ३. खण्डकप्रपालगुहा, ४. माणिभद्र,
 ४. वैताइय, ६. पूर्णभद्र, ७. तस्मिनुहा,
 ५. वैताइय, ६. पूर्णभद्र, ७. तस्मिनुहा,
 ५. भरत, ६. वैश्रमण ।
 ४४. जम्बूहीप हीप के मन्दर पर्वत के दक्षिण
 में निषधवर्षधर पर्वत के नौ कुट हैं---

१. सिद्धाप्रतन, २. निषध, ३. हरिवर्ष, ४. पूर्वविदेह, ४. हरि, ६. धृति ७. ग्रीतोदा, ८. अपरविदेह, ६. रुच्क ।

४५. जम्बूद्वीप हीप के मन्दर पर्वत के नन्दन-वन में नौ कूट हैं—-१. नन्दन, २. मन्दर, ३. निषध, ४. हैमवत, ४. रजत, ६. रुचक, ७. सायरचित्र, न. वज्ञ, ६. बल ।

४६ जबुद्दीवे दीवे मालवतवक्खार जम्बूद्वीपे द्वीपे माल्यवत्वक्षस्कारपर्वते पथ्वते णव कुडा पण्णत्ता, तं जहा-नव कुटानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— १. सिद्धे य मालवंते, १. सिद्धश्च माल्यवान्, उत्तरकुरु कच्छ सागरे रयते । उत्तरकुरुः कच्छः सागरः रजतः । सीता य पुण्णणामे, पूर्णनामा, शीता च् हरिस्सहकुडे य बोद्धव्वे ॥ हरिस्सहकृट च बोद्धव्यम् ॥ ४७. जंबुद्दीवे दीवे कच्छे दीहवेयडूे णव जम्बूद्वीपे द्वीपे कच्छे दीर्घवैताढ्ये नव कूटानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा-कूडा पण्णत्ता, तं जहा.... १. सिद्धे कच्छे खंडग, १. सिद्धः कच्छः खण्डकः, माणी वेयडू पुण्ण तिमिसगुहा । माणिः वैताढ्यः पूर्णः तमिस्रगुहा । कच्छे वेसमणे या, कच्छो वैश्ववणश्च, कच्छे कूडाण णामाइं । कच्छे नामानि । कुटानां ४८. जंबुद्दीवे दीवे सुकच्छे दोहवेयड्टे जम्बूद्वीपे द्वीपे सुकच्छे दीर्घवैताढ्ये णव कूडा पण्णत्ता, तं जहा\_\_ नव कूटानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— १. सिद्धे सुकच्छे खंडग, १. सिद्धः सुकच्छः खण्डकः, माणी वेयडू पुण्ण तिमिसगुहा । माणिः वैताढ्यःपूर्णः तमिस्नगुहा । सुकच्छे वेसमणे या, वैश्रमणश्च, सुकच्छो सुकच्छे कूडाण णामाइं । सुकच्छे नामानि ॥ कूटानां पोक्खलावइम्मि ४१. एवं জাব एवम् यावत् पुष्कलावत्यां दीहवेयड्वे । दीर्घवैताढ्ये । **५०. एवं वच्छे दीहवेयडू**े। एवं वरसे दीर्घवैताढ्ये। **५१. एवं जाव मंगलावति मिम दीहवेयडू ।** एवं यावत् मङ्गलावत्यां वैताढ्ये । जम्बूद्वीपे द्वीपे विद्युत्प्रभे वक्षस्कार-५२. जंबुद्दीवे दीवे विज्जुष्पभे वक्खार-पर्वते नव कूटानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— पःवते णव कुडा पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ १. सिद्धश्च विद्युन्नामा, १. सिद्धे अ विज्जुणामे, देवकुरा पम्ह कणग सोवत्थो ।

देवकुरा पद्म कनक सौवस्तिकः । शीतोदा च शतज्वल:,

चैव

हरिकूट

४७. जम्बूद्रीप द्वीप के कच्छवर्ती दीर्थवैताढ्य के नौ कूट हैं— १. सिद्धायतन, २. कच्छ, ३. खण्डकप्रपातगुहा, ४. माणिभद्र, ५. वैताढ्य, ६. पूर्णभद्र, ७. तमिस्रगुहा, ज्रुच्छ, १. वैश्रमण । ४नः जम्बूद्वीप द्वीप के सुकच्छवर्ती दीर्धवैताढ्य के नौ कूट हैं--१. सिद्धावतन, २. सुकच्छ, ३. खण्डकप्रपातगुहा, ४. माणिभद्र, ५. वैताढ्य, ६. पूर्णभद्र,

- ७. तमिस्रगुहा, **५. सुकच्छ**, ९. वैश्वमण ।
- ४६. इसी प्रकार महाकच्छ, कच्छकावती, आवर्त, मंगलावर्त, पुष्कल और पुष्कला⊣ वती में विद्यमान दीर्धवैताड्य के नौ-नौ कूट हैं ।
- ५०. इसी प्रकार वत्स में विद्यमान दीर्थवैताढ्य के नौ कूट हैं।
- ११. इसीधकार सुवत्स, महावत्स, वत्सकावती, रम्य, रम्यक, रमणीय और मंगलावती में विद्यमान दीर्घवैताढ्य के नौ-नौ कुट हैं ।
- ५२. जम्बुद्वीप द्वीप के मन्दर पर्वत के विद्युत्प्रभ वक्षस्कार पर्वत के नौ कूट हैं—
  - १. सिद्धायतन, २. विद्युत्प्रभ,
  - ३. देवकुरा, ४. पक्ष्म, ५. कनक,
  - ६. स्वस्तिक, ७. शीतोदा, ८. शतज्वल,
  - *१. ह*रि ।

दीर्घ-

सीओदा य सयजले,

हरिकूडे चेव बोद्धव्वे ॥

बौद्धव्यम् ॥

४६. जम्बूढीप ढीप के मन्दर पर्वत के (उत्तर में उत्तरकुरा के पश्चिम पार्श्व में ] माल्य-वान् वक्षस्कार पर्वत के नौ कूट हैं 🕞 १. सिद्धायतन, २. माल्यवान, ३. उत्तरकुरु, ४. कच्छ, ५. सागर, ६. रजत, ७. शीता, =. पुर्णभद्र, ९. हरिस्सह ।

भू३. जंबुद्दीवे दीवे पम्हे दीहवेयड्रे णव कूडा पण्णत्ता, तं जहा.... १. सिद्धे पम्हे खंडग, माणी वेयडू •पूण्ण तिमिसगुहा । पम्हे वेसमणे या, पम्हे कूडाण णामाइं ॥

५४. एवं चेव जाव सलिलावतिम्मि दीहवेयडू ।

**५५ एवं वर्ष्पे दीहवेयडू**ो

**५६. एवं जाव गंधिलावतिम्मि दोह-**

१. सिद्धे गंधिल खंडग, माणी वेयड्रु पुण्ण तिमिसगुहा । गंधिलावति वेसमणे, कुडाणं होंति णामाइं ।

एवं सब्वेसु दीहवेग्रड्टे सु दो कूडा सरिसणामगा, सेसा ते चेव ।

४७. जंब्रहीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स उत्तरे णं णेलवंते वासहरपव्वते णव कुडा पण्णत्ता, तं जहा----१. सिद्धे णेलवंते विदेहे, सीता कित्ती य णारिकंता य । अवरविदेहे रम्मगकूडे, उवदंसणे चेव ॥

जम्बूद्वीपे द्वीपे पक्ष्मणि दीर्घवैताढ्ये नव कटानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— १. सिद्धः पक्ष्म खण्डकः, माणिः वैताढ्यः पूर्णः तमिस्रगुहा । वैश्रमणश्च, पक्ष्म् नामानि ॥

कुटानां

एवं चैव यावत् सलिलावत्यां दीर्घ-वैताढ्ये ।

एवं वप्रे दीर्घवैताढ्ये ।

पक्ष्मणि

एवं यावत् गन्धिलावत्यां दीर्घवैताढ्ये वेयड्रेणव कडा पण्णत्ता, तं जहा... नव कुटानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा...

> १. सिद्धो गन्धिलः खण्डकः, माणिः वैताढ्यः पूर्णः तमिस्रगुहा । गन्धिलावती वैश्रमणः, कूटानां শৰন্বি नामानि ॥

एवं सर्वेषु दीर्घवैताढ्ये द्वे कूटे सद्शनामके, शेषाणि तानि चैव ।

> जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य उत्तरस्मिन् नीलवत् वर्षधरपर्वते नव कूटानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— १. सिद्धो नीलवान् विदेहः, शीता कीर्तिश्च नारीकान्ता च। अपरविदेहो रम्यककूटं, चैव ॥ उपदर्शनं

- ५३. जम्बूटीप द्वीप के मन्दर पर्वत के पक्ष्मवर्ती दीर्घवैताड्य के नौ कुट हैं---१. सिद्धायतन, २. पक्षम, ३. खण्डकप्रपातगुहा, ४. माणिभद्र, ५. वैताद्य, ६. पुणंभद्र,
  - ७. तमिस्रगुहा, द. पक्षम,
  - १. वैश्वमण ।
- ५४. इसी प्रकार सुपक्ष्म, महापक्ष्म, प्रश्मका-वती, जंख, नलिन, कुमुद और सलिला-वती, में विद्यमान दीर्घवैताड्य के नौ-नौ कुट हैं ।
- ५५. इसी प्रकार वप्र में विद्यमान दीर्घवैताढ्य के नौ कुट हैं।

५६. इसी प्रकार सुवप्र, महावप्र, वप्रकावती, वल्गु, सुवल्मू, मंधिल और मंधिलावती में में विद्यमान दीर्घवैताढ्य के नौ-नौ कूट ð.\_\_

- २. गंधिलावती, १. सिद्धायतन,
- ३. खण्डकप्रपातगुहा, ४. माणिभद्र,
- ६. पुर्णभद्र, ५. वैलाक्य,
- गंधिलावती, ७. तमिम्रगुहा
- ह. बश्चमण ।

सभी दीर्घवैताढ्यों के दो-दो [दूसरा और आठवां] कूट एक ही नाम के [उसी विजय के नाम के ] हैं और शेष सात कूट सबमें एक रूप हैं।

<u> १७. जम्बूढी</u>प द्वीप के मन्दर पर्वत के उत्तर में नीलवान् वर्षधर पर्वत के नौ कूट हैं---

> २. नीलवान, १. सिद्धायतन, ३, पूर्वविदेह, ४. शीता, ४. कीति, ७. अपरविदेह, ६, नारिकांता, उपदर्शन। **८. रम्य**क,

४८ जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पटदयस्स उत्तरे णं एरवते दीहवेतडूे णव कुडा पण्णत्ता, तं जहा---१. सिद्धेरवए खंडग, माणी वेयडू पुण्ण तिमिसगुहा । एरवते वेसमणे, एरवते कुडणामाइं ॥

#### पास-पदं

४९. पासे णं अरहा पुरिसादाणिए वज्जरिसहणारायसंघयणे समच-उड्टं उच्चत्तेणं हुत्था ।

## तित्थगरणामणिव्वत्तण-पदं

६०. समणरस णं भगवतो महावीरस्स तित्यसि णवहि जीवेहि तित्थगर-णामगोत्ते कम्मे णिव्वत्तिते, तं जहा..... संणिएणं, स्पासेणं, उदाइणा, पोट्रिलेणं अजगारेणं, दढाउणा,

## भावितित्थगर-पदं

रेबतीए ।

६१. एस णं अज्जो, १. कण्हे वास्देवे, २. रामे बलदेवे, इ. उदए पेढालपुत्ते, ४. पुट्टिले, ४. सतए गाहावती, ६ दारुए णियंठे, ७. सच्चई णियंठीपूत्ते, द. सावियबुद्धे अंब[म्म ?] डे परिव्वायए, ९ अज्जावि णं सुपासा पासा-वच्चिज्जा ।

जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य उत्तर-स्मिन् ऐरवते दीर्घवताढ्ये नव कुटानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— १. सिद्ध ऐरवतः खण्डकः, माणिः वैताढ्यः पूर्णः तमिस्रगृहा । एरवतो वैश्वमणः,

कुटनामानि ॥

द६२

## पार्श्व-पदम्

**ऐरव**ते

पार्श्वः अर्हन् पुरुषादानीयः बज्जर्पभ-नाराचसंहननः समचन्रस-संस्थान-उरंस-संठाण-संठिते णव रयणीओ संस्थितः नव रत्नीः ऊर्ध्वं उच्चत्वेन अभइत् ।

## तीर्थकरनामनिर्वर्तन-पदम्

श्रमणस्य भगवतः महावीरस्य तीर्थे नदभिः जीवैः तीर्थकरनामगोत्रं कर्म निर्वतितम्, तदयक्षा----

श्रेणिकेन, सुपार्झ्ल, उदायिना, पोट्टितन अनगारेण, हढायुषा, संखेणं, सतएणं, सुलसाए साविवाए, शङ्खेन, शतकेन, सुलसया श्राविकया, रेवत्या ।

## भावितीर्थकर-पदम्

एष आर्य ! १. इष्णः वासुदेवः, २. रामो बलदेवः, ३. उदकः पढालपुत्रः, ४. पोट्टिल:, गाहापति:, ५. शतकः ६. दारुक: िर्ग्रिन्थ:, ७. सत्यकिः निग्रंन्थीपुत्रः, प्राविकाबुद्धः अम्ब (मम्म ?) डः परिव्राजकः, १. आर्याअपि सुपार्श्वा पार्श्वापत्यीया ।

## स्थान हः सूत्र ४८-६१

४८. जम्बूढीप ढीप के सन्दर पर्वत के उत्तर में ऐरवत दीर्घवैताढ्य के नौ कृट हैं-—

- १. सिद्धायतन, २. ऐरवत, ३. खण्डकप्रधातगुहा, ४. माणिभद्र, ५. वैताढ्य ६. पूर्णभद्र,
- ७. डमिस्रगुहा, ५. ऐरवत,
- १. दैश्वमण ।

- पार्श्व-पद
- ४६. वज्जऋपभनाराचसंहनन वाले तथा सम-चनुरस संस्थान वाले पुरुषादानीय अर्हत् पार्थ्व की ऊंचाई नौ रतिन की थी।

## तीर्थकरनामनिर्वर्तन-पद

- ६०. श्रमण भगवान् महावीर के तीर्थ में नौ जीवों ने तीर्थकर नामगोल कर्म अजित किया था<sup>रट</sup>—
  - १. श्रेणिक, २. सुपार्श्व, ३. उदायी,
  - ४. पोट्टिल अनगार, ५. दृढायु,
  - ६. श्रावक शंख, ৬. প্রাৰক ছারক,

## भावितीर्थकर-पद

- ६१. आर्थो ! "
  - १. वासुदेव कृष्ण, २. वलदेव राम,
  - ३. उदकपेडालपुत्र, ४. पोट्टिल,
  - ५. गृहपति शतक, ६. निग्रंन्थ दारुक,
  - ७. निर्ग्नन्थीपुन सत्यकी,
  - ८ श्राविका के द्वारा प्रतिबुद्ध अम्मड परिव्राजक,
  - ९. पार्श्वनाथ की परम्परा में दीक्षित आर्या सुपादर्वा ।

उस्स प्पिणीए आगमेस्साए चाउज्जामं धम्मं पण्णवइत्ता सिज्भिहिति बुज्भिहिति मुच्चि-हिति परिणिव्वाइहिति सब्ब-दुवखाणं° अंतं काहिति ।

#### महापउम-पदं

६२. एस णं अज्जो ! सणिए राया भिभिसारे कालमासे कालं किच्चा इमीसे रयणप्पभाए पुढवीए सीमंतए णरए चउरासीतिवास-सहस्सट्वितीयंसि णिरयंसि णेर-इयत्ताए उववज्जिहिति।

> से णंतत्थ णेरइए भविस्सति-काले कालोभासे \*गंभीरलोम-भीमे उत्तासणए° हरिसे वण्णेणं । से ण परमकिण्हे तत्थ बेयणं वेदिहिती उज्जलं \*तिउलं पगाढं कडुयं कक्कसं चंडं **दुक्लं दुग्गं दिव्वं° दुर**हियासं ।

से तं ततो णरयाओ उब्बट्टेत्ता आगमेसाए उस्सप्पिणीए इहेव जंबुद्दीवे दीवे भारहे वासे वेयडू-गिरिपायमूले पुंडेसु जणवएसु सतदुवारे णगरे संमुइस्स कुलकरस्स भद्दाए भारियाए कुच्छिंसि पुमत्ताए पच्चायाहितो ।

तए णं सा भद्दा भारिया णवण्हं मासाणं बहुपडिपुण्णाणं अद्धट्टमाण य राइंदियाणं वोतिक्कंताणं मुकु-मालवाणिपायं अहीण-पडिपुण्ण-पंचिदियसरीरं लक्खण-वजण-•गुणोववेयं माणुम्माण-व्यमाण-पडिषुण्ण-सुजाय-सब्वंग-सुंदरंगं ससिसोमाकारं कतं पियदंसणं' सुरूव दारगं पयाहिती ।

चातुर्यामं आगमिष्यत्यां उत्सपिण्यां प्रज्ञाप्य सेत्स्यन्ति भोत्स्यन्ते मोक्ष्यन्ति परिनिर्वाध्यन्ति सर्वदुःखानां

#### महापद्म-पदम्

अन्तं करिष्यन्ति ।

धर्म

एष आर्य ! श्रेणिक: राजा भिभिसार: कालमासे कालं कृत्वा अस्याः रत्न*-*प्रभावाः पृथिव्याः, सीमन्तके नरके चतुरर्शीतिवर्षसहस्रस्थितिके निरये नैरयिकता उपपरस्यते ।

कालावभासः गम्भीरत्रोमहर्षः भोमः परमकृष्णः दर्णेन । स उत्रासनेकः वेदनां वेदयिष्यति उज्ज्वलां तंत्र त्रितुलां प्रगाढां कटुकां कर्कशां चण्डां दुःखां दुर्गा दित्र्यां दुरधिसहाम् ।

स ततः नरकात् उद्वर्च्य आगमिष्यन्त्यां उत्सर्पिण्यां इहैव जम्बुद्वीपे द्वीपे भरते वर्षे वैताढ्यगिरिपादमूले पुण्ड्रेणु जन-पदेषु शतद्वारे नगरे सन्मतेः कुलकरस्य भद्रायाः भार्यायाः कुक्षौ पुस्तया प्रत्याजनिष्यते ।

तदा सा भद्रा भार्या नवानां मासानां बहुप्रतिषुर्णानां अर्धोष्टमानां च रात्रि-दिवानां व्यतिकान्तानां सुकुमालपाणि-अहीन-प्रतिपूर्ण-पञ्चेन्द्रियशरीरं पार्व लक्षण-व्यञ्जन-गुणोपेतं मानोत्मान-प्रमाण-प्रतिपूर्ण-पुजात-सर्वाङ्ग-सुन्दराङ्गं शशिसौम्याकारं कान्तं प्रिय-दर्शनं सुरूपं दारकं प्रजनिष्यते ।

—ये नौ आगामी उत्सपिगी में चातुर्याम धर्मकी प्ररूपणाकर सिद्ध, बुद्ध, मुक्त, परिनिर्वृत तथा समस्त दुःखों से रहित होंगे ।

#### महापद्म-पद

६२. आर्यो !

राजा भिम्भिसार श्रेणिक मरणकाल में मृत्यु को प्राप्तकर इसी रत्नप्रभा पृथ्वी के सीमन्तक नरक के =४ हजार दर्ष की स्थिति वाले भाग में नारकीय के रूप में उत्पन्न होगा ।

वह वहां नैरयिक होगा। उसका वर्ण काला, काली आभा वाला, महानु लोम-हर्षक, विकराख, उद्वेगजनक और परम-कृष्ण होगा । वह वहां ज्वलन्त, मन, वचन और काय ---तीनों की कसौटी करने वाली, अत्यन्त तीव, प्रगाइ, केटुक, ककण, चण्ड, दुःलकर, दुर्ग की भांति अलंध्य, देत्र-निर्मित, असह्य भेदना का वेदन करेगा ।

वह उस नरक से निकलकर आगामी उत्पर्पिणी काल में इसो जम्बूद्रीप द्वीप के भरत क्षेत्र के वैताद्य पर्वत के पादमूल में 'पुण्डूरें'' जनपद के शतद्वार नगर में 'सन्मसि' कुलकरकी भद्रानामक भार्याकी कुक्ति में पुरुष के रूप में उत्पन्न होगा।

बह भद्रा भार्या परिपूर्ण नौ मास तथा साई सात दिन-रात बीत जाने पर सुकु-मार हाथ-पैर वाले, अहीन प्रतिपूर्ण पञ्चेन्द्रिय शरीर वाले, लक्षण व्यंजन<sup>११</sup> और गुणों से युक्त अवयव वाले, मान<sup>33</sup>-उन्मान<sup>३३</sup>-प्रमाण<sup>२३</sup> आदिते सर्वाङ्ग सुन्दर शरीर वाले, चन्द्रमा की भांति मौप्या-कार, कमनीय, प्रियदर्शन वाले सुरुप पुत का प्रसत करेगी ।

जं रर्घाणच णं से वारए पयाहिती, तं रर्याण च णं सतटुवारे णगरे सब्भंतरबाहिरए भारग्मसो य कुंभग्मसो य पडमवासे य रयणवासे य वासे वासिहिति ।

तए णं तस्स दारयस्स अम्मापियरो चीइक्कंते एक्कारसमे दिवसे असुइजायकम्मकरणे • णिवत्ते संपत्तें बारसाहे अयमेयारूवं गोर्ण्यं गुणणिष्कणं णामधिज्जं काहिति, जम्हा णं अम्हमिमंसि दारगंसि जातंसि समाणंसि सयदुवारे णगरे सहिंभतरबाहिरए भारग्गसो य कुंभरगसो य पडमवासे य रयण-वासे य वासे वुट्ठे, तं होउ णमम्ह-मिमस्स दारगस्स णामधिज्जं महा-पउमे-महापउमे । तए णं तस्स दारगस्त अम्मावियरो णामधिज्जं काहिति महापउमेत्ति ।

तए णं महापउमं दारगं अम्मा-पितरो सातिरेगं अट्ठवासजातगं जाणित्ता महता-महता रायाभि-सेएणं अभिसिचिहिति ।

से णं तत्थ राया भविस्सति महता-हिमवत-महंत-मलय∘मंदर-महिंद-सारे रायवण्णओ जाव रज्जं पसासेमाणे विहरिस्सति ।

तए णं तस्स महापउमस्स रण्णो अण्णदा कयाइ दो देवा महिड्रिया \*महज्जुइया महाणुभागा महायसा महाबला° महासोक्खा सेणाकम्मं काहिति, तं जहा— पुण्णभद्दे य, माणिभद्दे य। यस्यां रजन्यां च सदारकः प्रजनिष्यते, तस्यां रजन्यां च दातद्वारे नगरे साभ्यन्तर-बाह्यके भाराग्रश्श्च कुम्भाग्रश्श्च पद्मवर्धश्च रत्नवर्षश्च वर्षः वर्षिष्यति ।

तदा तस्य दारकस्य मातापितरौ एकादयें दिवसे व्यतिकान्ते निवृत्ते अशुचिजातकर्मकरणे संप्राप्ते ढादशाहे इदं एतद्रूपं गौणं गुणनिष्पन्नं नामधेयं करिष्यतः, यस्मात् अस्माकं अस्मिन् दारके जाते सनि शतद्वारे नगरे साभ्यन्तरबाह्यके भाराग्रशस्च कुम्भा-ग्रशस्च पद्मवर्षस्च रत्तवर्षशस्च वर्पः वृष्टः, तत् भवतु आवयोः अस्य दारकस्य नामधेयं महापद्मः-महापद्मः । तदा तस्य दारकस्य मातापितरौनामधेयं करिष्यतः महापद्मे ति ।

तदा महापदां दारकं मातापितरौ सातिरेकं अष्टवर्षजातकं ज्ञात्वा महता-महता राज्याभिषेकेन अभिषेक्ष्यतः । स तत्र राजा भविष्यति महता-हिमवत्-महा-मलय-मन्दर-महेन्द्रसारः राज्य-वर्णकः यावत् राज्यं प्रशासयन् विहग्प्यिति ।

तदा तस्य महापद्मस्य राज्ञः अन्यदा कदाचिद् द्वौदेवौ महद्धिको महाद्युतिकौ महानुभागौ महायरासौ महाबलौ महासोख्यौ सेनाकर्म करयिष्यतः, तद्यथा— पूर्णभद्रश्च, माणिभद्रश्च । स्थान हः सूत्र ६६-६

जिस राब्रि में वह वालक का प्रसव करेगी, उस रात को सारे शतद्वार नगर में भार और कुम्भ के प्रमाणवाले पद्म और रत्नों की वर्षा होगी।

ग्यारह दिन बीत जाने पर, उस बालक के माता-पिता प्रसव जनित अशुचि कर्म से निवृत्त हो वारहवें दिन उसका यथार्थ गुणनिप्पन्न नामकरण करेंगे। उस बालक के उत्पन्न होने पर समस्त इतद्वार नगर के भीतर-बाहर, भार<sup>भ</sup> और कुम्भ<sup>भ</sup> के प्रमाणवाले पद्म और रत्नों की वर्षा हुई थी, अतः हमारे बालक का नाम महापद्म होना चाहिए। यह पर्यालोचन कर उस बालक के माता-पिता उसका नाम महापद्म रखेंगे।

बालक महापद्म को आठ वर्ष से कुछ अधिक आयु वाला जानकर उसके माता-पिता उसे महान् राज्याभिषेक के द्वारा अभिषिक्त करेंगे । वह महान् हिमालय, महान् मलय, मेरु और महेन्द्र की भांति सर्वोच्च राजा होगा ।

अन्यदा कदाचित् महर्द्धिक, महाद्युति सम्पन्न, महानुभाग, महान् यश्वस्वी, महान् बली और महान् सुखी पूर्णभद्र<sup>39</sup> और माणिभद्र<sup>34</sup> नामक दो देव राजा महापद्म को सैनिक शिक्षा देंगे ।

तलवर-माडंबिय-कोडुंबिय-इब्भ-सेट्रि-सेणावति-सत्थवाह-प्पभितयो सद्दावेहिति, अण्णमण्णं एवं वइस्संति-जम्हा णं देवाणुष्पिया ! अम्हं महापउसस्स रण्णो दो देवा महिड्रिया \*महज्जुइया महाणु-भागा महायसा महाबला° महा-सोक्खा सेणाकम्मं करेंति, तं जहा.....

पुण्णभद्दे य, माणिभद्दे य। तं होउ ण मम्हं देवाणुष्पिया ! महापउमस्स रण्णो दोच्चेवि णाम-धेज्जे देवसेणे-देवसेणे । तते णं तस्स महापउमस्स रण्णो दोच्चेवि णामधेज्जे भविस्सइ देवसेणेति । तए णं तस्स देवसेणस्स रण्णो अण्णया कयाई सेय-संखतल-विमल-सण्णिकासे चउदंते हत्थिरयणे समुप्पज्जिहिति । तए णं से देवसेणे राया तं सेयं संखतल-विमल-सण्णिकासं चउदंतं हत्थिरयणं दुरूढे समाणे सतदुवारं णगरं मज्अंमज्भेणं अभिक्खणं-अभिक्खणं अतिज्जाहिति य णिज्जाहिति य ।

तए णं सतदुवारे णगरे बहवे राईसर-तलवर-\*माडंबिय-कोडुं-बिय-इब्भ-सेट्रि-सेणावति-सत्थवाह-प्पभितयो° अण्णमण्णं सहावेहिति, एवं वइस्संति—जम्हा णं देवाणुप्पिया! अम्ह देवसेणस्स रण्णो सेते संखतल-विमल-सण्णिकासे चउदंते हत्यि-रघणे समुष्पथ्णे, तं होउ णमम्हं

तएणं सतदुवारेणगरे बहवे राईसर- तदा शतदारे नगरे बहवः राजेश्वर-तलवर-माडम्बिक-कौटुम्बिक-इभ्य-श्रेष्ठि" सेनापति-सार्थवाह-प्रभृतयः अन्योन्यं शब्दाययिष्यन्ति, एवं वदिष्यन्ति... यस्मात् देवानुप्रियाः ! अस्माकं महा-पद्मस्य राज्ञः द्वौ देवौ महद्धिकौ महा-द्यतिको महानुभागौ महायशसौ महाबलौ महासोल्यौ सेनाकर्म कुर्वतः, तद्यथा—

न्दूर्

#### पूर्णभद्रश्च, माणिभद्रश्च ।

तद् भवतु अस्माकं देवानुप्रियाः ! महा-क्झस्य राज्ञः द्वितीयमपि नामधेयं देवसेनः-देवसेनः । तदा तस्य महा-पद्मस्य राज्ञः द्वितीयमपि नामधेयं भविष्यति देवसेनइति । तदा तस्य देवसेनस्य राज्ञः अन्यदा श्वेत-शङ्खतल-विमल-

कदाचित् सन्निकाशं चतुर्दन्तं हस्तिरत्नं समुत्प-त्स्यते । तदा स देवसेनः राजा तं श्वेतं शङ्खतल-विमल-सन्निकाशं चतुर्दन्तं हस्तिरत्नं आरूढः सन् शतद्वारं नगरं अभीक्ष्णं-अभीक्ष्णं मध्यंमध्येन अतियास्यति च निर्यास्यति च ।

तदा शतद्वारे नगरे बहवः राजेश्वर-तलवर-माडम्बिक-कौटुम्बिक-इभ्य-श्रेष्ठि-सेनापति-सार्थवाह-प्रभूतयः शब्दाययिष्यन्ति, अन्योन्यं एवं । वदिष्यन्ति\_यस्मात् देवानुप्रियाः ! अस्माकं देवसेनस्य राज्ञः श्वेतः शङ्ख-तल-विमल-सन्निकाशं चतुर्दन्तं हस्ति-रत्नं समूत्पन्नम्, तद् भवत् अस्माकं

तब उस शतद्वार नगर में अनेक राजा<sup>२९</sup>, ईश्वर'', तलवर'' माडम्बिक'', कौटु~ म्बिक<sup>३३</sup>, इम्य<sup>३४</sup>, श्रेष्ठि<sup>३५</sup> सेनापति<sup>६६</sup>, सार्थवाह" आदि इस प्रकार एक दूसरे को सम्बोधित करेंगे और इस प्रकार कहेंगे़— "देवानुप्रियो ! महद्धिक, महाद्युतिसंपन्न, महानुभाग, महान् यशस्वी, महान् बली और महान् सुखी पूर्णभद्र और माणिभद्र नामक दो देव राजा महापद्म को सैनिक शिक्षा दे रहे हैं। इसलिए देवानुप्रियो ! हमारे महापद्म राजा का दूसरा नाम 'देवसेन' होना चाहिए।" तब से उस महापद्म राजा का दूसरा नाम 'देवसेन' होगा ।

अन्यदा कदाचित् राजा देवसेन के विमल शंखतल के समान श्वेत चतुर्दन्त हस्तिरत्न उत्पन्न होगा । तब वे राजा देवसेन विमल शंखतल के समान श्वेत चतुर्दन्त हस्तिरत्न पर आरूढ होकर शतद्वार नगर के बीचोबीच होते हुए बार-बार प्रवेश औरनिष्क्रमण करेंगे। तब उस शतद्वार नगर में अनेक राजा, ईश्वर, तलवर, माडम्बिक, कौटुम्बिक, इम्य, श्रेष्ठी, सेनापति, सार्थवाह आदि इस प्रकार एक-दूसरे को सम्बोधित करेंगे और इस प्रकार कहेंगे—"देवानुप्रियो ! हमारे राजा देवसेन के विमल शंखतल के समान श्वेत चतुर्दन्त हस्तिरत्न उत्पन्न हुआ है । अतः देवानुप्रियो ! हमारे राजा देवसेन का तोसरा नाम 'विमलवाहन' होना चाहिए।" तव से उस देवसेन राजा का तीसरा नाम 'विमलवाहन' होगा । णामधेज्जे

देवाण्प्पिया ! देवसेणस्स तच्चेवि विमलवाहणे-[विमलवाहणे ?] । तए णं तस्स देवसेणस्स रण्णो तच्चेवि णाम-धेज्जे भविस्सति विमलवाहणेति । तए गंसे विमलवाहणे राया तीसं वासाइं अगारवासमज्भे वसित्ता अम्मापितीहि देवत्तं गतेहि गुरु-महत्तरएहिं अब्भणुण्णाते समाणे,

उदमि सरए, संबुद्धे अणुत्तरे मोक्खमग्गे पूणरवि लोगंतिएहिं जीयकप्पिएहि देवेहि,तरहि इट्राहि कंताहि पियाहि मणुण्णाहि मणा-माहि उरालाहि कल्लाणाहि सिर्वाहि धण्णहि मंगल्लाहि सस्सिरिआहि वग्गहि अभिणंदिज्जमाणे अभि-थव्वमाणे य बहिया सुभूमिभागे उज्जाणे एगं देवदूसमादाय मुंडे भवित्ता अगाराओ अणगारियं पव्वयाहिति ।

से णं भगवं जं चेव दिवसं मुडे भवित्ता \*अगाराओ अणगारियं पव्वयाहिति तं चेव दिवसं सयमेय-मेतारूवं अभिग्गहं अभिगिण्ह-हिति...जे केइ उवसग्गा उप्पज्जि-हिति, तं जहा—

दिव्वा वा माणसा ता तिरिक्ख-जोणिया वा ते सब्वे सम्मं सहिस्सइ खमिस्सइ तितिधिखस्सइ अहिया-सिस्सड ।

तए णं से भगवं अणगारे भविस्सति इरियासमिते भासासमिते एवं जहा वद्धमाणसामी तं चेव णिरवसेसं जाव अव्वावारविउसजोग जुत्ते ।

देवानुप्रियाः ! देवसेनस्य तृतीयमपि -नामधेयं विमलवाहनः (विमलवाहनः ?)। तदा तस्य देवसेनस्य राज्ञः तृतीयमपि नामधेयं भविष्यति विमलवाहनइति ।

द६६

तदा स विमलवाहनः राजा त्रिशत् वर्षाणि अगारवासमध्ये उषित्वा मातापित्रोः देवत्वं गतयोः गुरुमहत्तरकैः अभ्यनुज्ञातः सन्, ऋतौ शरदि, संबुद्धः अनुत्तरे मोक्षमार्गे पूनरपि लोकान्तिकै: जीतकल्पिकैः देवैः, ताभिः इष्टाभिः कान्ताभिः प्रियाभिः मनोज्ञाभिः मन-आपाभि: उदाराभिः कल्याणाभिः शिवाभिः धन्याभि: मङ्गलाभिः सश्रीकाभिः वागुभिः अभिनन्द्यमानः अभिष्ट्यमानश्च बाह्ये सूभूमिभागे उद्याने एकं देवदूष्यमादाय मुण्डो भूत्वा अगारात अनगारितां प्रव्रजिष्यति ।

स भगवान् यस्मिश्चैव दिवसे मुण्डो भत्वा अगारात् अनगारितां प्रव्रजिष्यति तुस्मिञ्चैव दिवसे स्वयमेव एतद्रूपं अभिग्रहं अभिग्रहिष्यति-ये केऽपि उप-सर्गा उत्पत्स्यन्ते, तद्यथा----

दिव्या वा मानूषा वा तिर्यग्योनिका वा तान् सर्वान् सम्यक् सहिष्यते क्षमिष्यते तितिक्षिष्यति अध्यासिष्यते ।

तदा स भगवान् अनगारः भविष्यति— ईर्यासमितः भाषासमितः एवं यथा वर्ध-मानस्वामी तच्चैव निरवशेषं यावत् अव्यापारव्युत्सृष्टयोगयुक्तः ।

राजा विमलवाहन तीस वर्ष तक गृहस्था-वास में रहेंगे। माता-पिता के स्वर्गस्थ होने पर वे अपने गुरुजनों और महत्तरों की आज्ञा प्राप्त करेंगे। वे शरद्ऋतु में जीतकल्पिक लोकान्तिक देवों द्वारा अनुत्तर मोक्षमार्ग के लिए संबुद्ध होंगे। वे इष्ट, कान्त, प्रिय, मनोज्ञ, मन:प्रिय, उदार, कल्याण, शिव, धन्य, मंगल, 'श्री' सहित वाणी से अभिनन्दित और अभिष्टुत [संस्तृत] होते हुए नगर के बाहर 'सुभूमिभाग' नामक उद्यान में एक देव-दूष्य रखकर, मुण्ड होकर, अगार से अन-गार अवस्था में प्रवजित होंगे ।

वे भगवान् जिस दिन मूण्ड होकर, अगार से अनगार अवस्था में प्रवृजित होंगे, उसी दिन वे स्वयं निम्न प्रकार का अभिग्रह स्वीकार करेंगे---

देवता मनुष्य या तिर्यंच सम्बन्धी जो कोई उपसर्ग उत्पन्न होंगे, उन सवको मैं भली-भांति सहन करूंगा, अहीनभाव से सहन करूगा, तितिक्षा करूंगा तथा अविचल भाव से सहन करूंगा।

वे भगवान् ईर्यासमित, भाषासमित भिगवान् वर्धमान की भांति सम्पूर्ण विषय वक्तव्य है, यावत् ] वे अव्यापार तथा व्युत्सुष्ट योग से युक्त होंगे ।

तस्स णं भगवंतस्स एतेणं विहारेणं विहरमाणस्स दुवालसहिं संबच्छ-रेहिं वीतिक्कंतेहिं तेरसहि य पक्कोंह तेरसमस्स णं संवच्छरस्स अंतरा वट्टमाणस्स अणुत्तरेणं णाणेणं जहा भावणाते केवलवर-णाणदंसणे समूप्पञ्जिहिति । जिणे भविस्सति केवली सब्वण्ण् सन्वदरिसी सणेरइय जाव पंच महब्वयाइं सभावणाइ छच्च जीवणिकाए धम्म देसेमाणे विहरिस्सति ।

से जहाणामए अज्जो ! मए समणाणं णिग्गंथाणं एगे आरंभठाणे, पण्णत्ते ।

एवामेव महापउमेवि अरहा सम-णागं णिग्गंथाणं एगं आरंभठाणं पण्णवेहिति ।

से जहाणामए अज्जो ! मए समणाणं णिग्गंथाणं दुविहे बंधणे पण्णत्ते, तं जहा....

षेङ्जबंधणे य, दोसबंधणे य। एवामेव महापउमेवि अरहा समणाणं णिग्गंथाणं दुविहं बंधणं पण्णवेहिती, तं जहा—

पेज्जबंधणं च, दोसबंधणं च । से जहाणामए अज्जो ! मए समणाणं णिग्गंथाणं तओ दंडा पण्णत्ता, तं जहा—

मणदंडे, वयदंडे, कायदंडे। एवामेव महापउमेवि अरहा समणाणं णिग्गंथाणं तओ दंडे पण्णवेहिति, तं जहा\_\_\_ मणोदंडं, वयदंडं, कायदंडं। तस्य भगवतः एतेन विहारेण विहरतः द्वादशैःसंवत्सरैः व्यतिकान्तैः त्रयोदशैश्च पक्षैः त्रयोदशस्य संवत्सरस्य अन्तरा वर्तमानस्य अनुत्तरेण ज्ञानेन यथा भावनायां केवलवरज्ञानदर्शनं समुत्प-त्स्यते। जिनः भविष्यति केवली सर्वज्ञः सर्वदर्शी सनैरयिक यावत् पञ्चमहा-व्रतानि सभावनानि षट्च जीवनिकायान् धर्मं दिशन् विहरिष्यति ।

## अथ यथानामकं आर्य ! मया श्रमणानां निर्ग्रन्थानां एकं आरम्भस्थानं प्रज्ञप्तम् । एवमेव महापद्मोऽपि अर्हन् श्रमणानां

र्पत्य पहतकाऽत्य अहम् अमयाता निर्ग्रन्थानां एकं आरम्भस्थानं प्रज्ञापयिष्यति ।

अथ यथानामक आर्य ! मया श्रमणानां निर्ग्रन्थानां द्विविधं बन्धनं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा---

प्रेयोबन्धनञ्च, दोषबन्धनञ्च ।

एवमेव महापद्मोऽपि अईन् श्रमणानां निर्ग्रन्थानां द्विविधं बन्धनं प्रज्ञापयिष्यति, तद्यथा—

प्रेयोबन्धनञ्च, दोषबन्धनञ्च ।

अथ यथानामकं आर्य ! मया श्रमणानां निर्ग्रन्थानां त्रयः दण्डाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—

मनोदण्ड:, वचोदण्ड:, कायदण्ड: । एवमेव महापद्मोऽपि अर्हन् श्रमणानां निर्ग्रन्थानां त्रीन् दण्डान् प्रज्ञापयिष्थति, तद्यथा—

मनोदण्डं, वचोदण्डं, कायदण्डम् ।

#### स्थान हः ६२

वे भगवान् इस विहार से विहरण करते हुए बारह वर्ष और तेरह पक्ष बीत जाने पर, तेरहवें वर्ष के अन्तराल में वर्तभान होंगे. उस समय उन्हें अनुत्तरज्ञान [भावना<sup>&</sup> अध्ययन की वक्तव्यता] के द्वारा केवलवरज्ञानदर्शन समुत्पन्न होगा। उस समय वे जिन, केवली, सर्वज्ञ, सर्व-दर्शी होकर नैरयिक आदि लोकों के पर्यायों को जानेंगे-देखेंगे। ये भावना सहित पांच महाव्रतों, छह जीवनिकायों और धर्म की देशना देते हुए विहार करेंगे।

आयों ! मैंने अमण-निग्रंन्थों के लिए एक आरम्भस्थान का निरूपण किया है, इसी प्रकार अर्हत् महापद्म भी श्रमण-निग्रंन्थों के लिए एक आरम्भस्थान का निरूपण करेंगे।

आर्यो ! मैंने श्वमण-निग्रंन्थों के लिए दो प्रकार के बन्धनों---प्रेयस्-बन्धन और द्वेष-बन्धन---का निरूपण किया है। इसी प्रकार अर्हत् महायद्य भी श्वमण-निर्ग्रन्थों के लिए दो प्रकार के बन्धनों---प्रेयस्-बन्धन और द्वेष-बन्धन---का निरूपण करेंगे।

आयों ! मैंने श्रमण-निर्ग्रन्थों के लिए तीन दण्डों—-मनोदण्ड, वचनदण्ड, कायदण्ड— का निरूपण किया है। इसी प्रकार अर्हत् महापद्म भी श्रमण-निर्ग्रन्थों के लिए तीन प्रकार के दण्डों---मनोदण्ड, वचनदण्ड और कायदण्ड—-का निरूपण करेंगे।

से जहाणामए •अज्जो ! मए चत्तारि समणाणं णिग्गंथाणं कसाथा पण्णत्ता, तं जहा.... कोहकसाए, माणकसाए, मायाकसाए, लोभकसाए । एवामेव महापउमेवि अरहा समणाणं णिग्गंथाणं चत्तारि कसाए पण्ण-वेहिसि, तं कहा.... कोहकसायं, माणकसायं, मायाकसायं, लोभकसायं। से जहाणामए अज्जो ! मए समणाणं णिग्गथाणं पंच कामगुणा पण्णत्ता, तं जहा— सहे, रूबे, गंधे, रसे, फासे । एवामेव महापउमेवि अरहा समणाणं णिग्नंथाणं पंच कामगुणे पण्णवेहिति, तं जहा-सह, रूवं, गंध, रसं, फासं। से जहाणामए अज्जो ! मए समणाणं णिग्गंथाणं छज्जीवणि-काया पण्णत्ता, तं जहा— पुढविकाइया, आउकाइया, तेउकाइया, वाउकाइया, वणस्सइकाइया, तसकाइया । एवामेव महापउमेवि अरहा सम-जाणं जिग्गंथाणं छज्जीवणिकाए पण्णवेहिति, तं जहा— पुढविकाइए, आउकाइए, तेउकाइए, वाउकाइए, वणस्सइकाइए, तसकाइए । से जहाणामए •अज्जो ! मए समणाणं णिग्गंथाणं° सत्त भयट्टाणा पण्णत्ता, तं जहा....

#### द६द

अथ यथानामकं आर्य ! मया श्रमणानां निर्ग्रन्थानां चत्वारः कषायाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—

कोधकषायः, मानकषायः, माथाकषायः, लोभकषायः।

एवमेव महापद्मोऽपि अर्हन् श्रमणानां निर्ग्रन्थानां चतुरः कषायान् प्रज्ञाप-यिष्यति, तद्यथा—

कोधकषायं, मानकषायं, मायाकषायं, लोभकषायं ।

अथ यथानामक आर्य ! मया श्रमणानां निग्नेन्थानां पञ्च कामगुणाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—

शब्दः, रूपं, गन्धः, रसः, स्पर्शः । एवमेव महापद्मोऽपि अर्हन् श्रमणानां निर्ग्रन्थानां पञ्च कामगुणान् प्रज्ञा-पयिष्यति, तद्यथा—

शब्दं, रूपं, गन्धं, रसं, स्पर्शम् 🗄

अथ यथानामकं आर्य ! मया श्रमणानां निर्ग्रन्थानां षट्जीवनिकायाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा....

अप्कायिकाः, पृथ्वीकायिकाः, वायुकायिकाः, तेजस्कायिकाः, वनस्पतिकायिकाः, त्रसकायिकाः। एवमेव महापद्मोऽपि अईन् श्रमणानां षट् जीवनिकायान् निर्ग्रन्थाना प्रज्ञापयिष्यति, तद्यथा---अप्कायिकान्, पृथ्वीकायिकान्, वायुकायिकान्, तेजस्कायिकान, वनस्पतिकायिकान्, त्रसकायिकान् । अथ यथानामकं आर्य ! मया श्रमणानां निग्रंन्थानां सप्त भयस्थानानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा—

#### स्थान हः सूत्र ६२

आर्यो ! मैंने अमण-निर्यन्थों के लिए चार कषायों—-कोध कषाय,मान कषाय, माया कषाय और लोभ कषाय—का निरूपण किया है। इसी प्रकार अर्हत् महापद्म भी अमण-निर्य्यन्थों के लिए चार कपायों— कोघ कषाय, मान कषाय, माया कपाय और लोभ कषाय–-का निरूपण करेंगे।

क्षार्यो ! मैंने श्रमण-निग्रंन्थों के लिए छह जीवनिकायों—-पृथ्वीकाय, अप्काय, तेज-स्काय, वायुकाय, वनस्पतिकाय और तस-काय—का निरूपण किया है। इसी प्रकार अर्हत् महापद्म भी श्रमण-निग्रंन्थों के लिए छह जीवनिकायों— पृथ्वीकाय, अप्काय, तेजस्काय, वायुकाय, वनस्पतिकाय और बसकाय—का निरूपण करेंगे।

आर्यो ! मैंने श्रमण-निर्ग्रन्थों के लिए सात भय-स्थानों---इहलोकभय, परलोकभय, आदानभय, अकस्मात्भय, देदनाभय, •इहलोगभए, परलोगभए, आदाणभए, अकम्हाभए, वेयणभए, मरणभए, असिलोगभए।° वेयणभए, मरणभए, असिलोगभए।° एवामेव महापउमेवि अरहा सम-णाणं णिगगथाणं सत्त भयट्ठाणे पण्णवेहिति, तं जहा— इहलोगभयं, तरलोगभयं, आदाणभयं, अकम्हाभयं, वेयणभयं, मरणभयं, असिलोगभयं।°

एवं अट्ठ मयट्ठाणे, णव बंभचेर-गुत्तीओ, दसविधे समणधम्मे, एवं जाव तेत्तीसमासातणाउत्ति । से जहाणामए अज्जो ! मए सम-णाणं णिग्गंथाणं णग्गभावे मुंड-भावे अण्हाणए अदंतवणए अच्छत्तए अणुवाहणए भूमिसेज्जा फलग-सेज्जा कट्टसेज्जा केसलोए बंभचेर-वासे परघरपवेसे लढावलढ-वित्तीओ पण्णत्ताओ ।

एवामेव महापउमेवि अरहा समणाणं णिग्गंथाणं णग्गभावं \*मुंडभावं अण्हाणयं अदंतवणयं अच्छत्तयं अणुवाहणयं भूमिसेज्जं फलगसेज्जं कट्ठसेज्जं केसलोयं बंभचेरवासं परघरपवेसं° लद्धावलद्धवित्ती पण्णवेहिती ।

से जहाणामए अज्जो ! मए सम-णाणं णिग्गंथाणं आधाकम्मिएति वा उद्देसिएति वा मीसज्जाएति वा अज्भोयरएति वा पूतिए कीते पासिच्चे अच्छेज्जे अणिसट्ठे अभिहडेति वा कतारभत्तेति वा दद€

इयलोकभयं, परलोकभयं, आदानभ<mark>यं,</mark> अकस्मात्भयं, वेदनाभयं, मरणभ<mark>यं,</mark> अश्लोकभयम् ।

एवमेव महापद्मोऽपि अहंन् श्रमणानां निर्ग्रन्थानां सप्त भयस्थानानि प्रज्ञाप-यिष्यति, तद्यथा---

इहलोकभयं, परलोकभयं, आदानभयं, अकस्मात्भयं, वेदनाभयं, मरणभयं, अश्लोकभयम् ।

मदस्थानानि, एवं अष्ट नव ब्रह्मचर्यगुप्तयः, दशविधः श्रमणधर्मः, एवम् यावत् त्रयस्त्रिशदासातनाइति । अथ यथानामकं आर्य ! मया श्रमणानां निर्ग्रन्थानां नग्नभावः मूण्डभाव: अदन्तधावनकं अस्नानकं अछत्रकं अनुपानत्कं भूमिशय्या फलक-शय्या काष्ठशय्या केशलोचः ब्रह्मचर्य-वासः परगृहप्रवेशः लब्धापलब्धवृत्तयः प्रज्ञप्ताः ।

एवमेव महापद्मोऽपि अर्हन् श्रमणानां निर्ग्रन्थानां नग्नभावं मुण्डभावं अस्नानकं अदन्तधावनकं अछत्रकं अनुपानत्कं भूमिशय्यां फलकशय्यां काष्ठशय्यां केशलोचं ब्रह्मचर्यंवासं परगृहप्रवेशं लब्धापलव्धवृत्तीः प्रज्ञापयिष्यति ।

अथ यथानामकं आर्य ! मया श्रमणानां निर्ग्रन्थानां आधार्कामकमिति वा औद्देशिकमिति वा मिश्रजातमिति वा अध्यवतरकमिति वा पूतिकं कीतं प्रामित्यं आच्छेद्यं अनिसृष्टं अभिहृत-मिति वा कान्तारभक्तमिति वा मरणभय और अश्लोकभय--का तिरूपण किया है, इसी प्रकार अर्हत् महापद्म भी सात भय-स्थानों---इहलोकभय, परलोक-भय, आदानभय, अकस्मात्भय, वेदना-भय, मरणभय और अश्लोकभय---का तिरूपण करेंगे।

आर्यो ! मैंने श्रमण-निग्रंन्थों के लिए आठ मदस्थानों, नौ ब्रह्मचर्यगुष्तियों, दश श्रमण-धर्मों यावत् तेतीस आशातनाओं का निरू-पण किया है। इसी प्रकार अर्हत् महापद्म भी श्रमण-निर्ग्रन्थों के लिए आठ मद-स्थानों, नौ ब्रद्मचर्यगुष्तियों, दश श्रमण-धर्मों यावत् तेतीस आशातनाओं का निरू-पण करेंगे।

आर्यो ! मैंने श्रमण-निग्रंन्थों के लिए नग्म-भाव, मुण्डभाव, स्नान का निषेध, दतौन का निषेध, छन्न का निषेध, जूतों का निषेध, भूमिश्वय्या, फलकशय्या, काठ-श्रव्या, केशलोंच, ब्रह्मचर्यवास, परघर-प्रवेश और लब्धापलब्ध वृत्ति का निरूपण किया है। इसी प्रकार अर्हत् महापदा भी श्रमण-निर्ग्रन्थों के लिए नग्नभाव, मुण्ड-भाव, स्थान का निषेध, दतौन का निषेध, छन का निर्येध, जूतों का निषेध, भूमि-शय्या, फलकशय्या<sup>15</sup>, काष्ठ्याथ्या<sup>27</sup>, केश-लोच, ब्रह्मचर्यवास, परघरप्रवेश और लब्धापलब्धवृत्ति<sup>84</sup> का निरूपण करेंगे।

आर्यो ! मैंने श्रमण-निर्ग्रन्थों के लिए आधाकर्मिक<sup>\*\*</sup>, औद्देशिक<sup>\*‡</sup>, मिश्रजात<sup>\*\*</sup>, अध्यवतर<sup>\*\*</sup>, पूतिकर्म<sup>\*\*</sup>, क्रीत<sup>\*\*</sup>, प्रामित्य<sup>\*2</sup> आच्छेद्य<sup>\*\*</sup>, अत्तिसृष्ट<sup>\*\*</sup>, अभ्याहृत<sup>\*\*</sup>, कान्तारभक्त<sup>\*\*</sup>, टुभिक्षभक्त<sup>\*\*</sup>, ग्लान-भक्त<sup>\*\*</sup>, वादैलिकामक्त<sup>\*\*</sup>, प्रापूर्णभक्त<sup>\*\*</sup>, दुब्भिक्खभत्तेति वा गिलाणभत्तेति वा वद्दलियाभत्तेति वा पाहुणभत्तेति वा मूलभोयणेति वा कंदभोयणेति वा फलभोयणेति वा बीयभोयणेति वा हरियभोयणेति वा पडिसिद्धे ।

एवामेव महापउमेवि अरहा सम-णाणं णिग्गंथाणं आधाकम्मियं वा \*उद्देसियं वा मीसज्जायं वा अज्फो-यरयं वा पूर्तियं कीतं पामिच्चं अच्छेज्जं अणिसट्ठं अभिहडं वा कंतारभत्तं वा दुब्भिक्खभत्तं वा गिलाणभत्तं वा वद्दलियाभत्तं वा पाहुणभत्तं वा मूलभोयणं वा कंद-भोयणं वा फलभोयणं वा बीय-भोयणं वा° हरितभोयणं वा पडिसेहिस्सति ।

से जहाणामए अज्जो ! मए सम-णाणं णिग्गंथाणं पंचमहव्वतिए सपडिक्कमणे अचेलए धम्मे पण्णत्ते । एवामेव महापउमेवि अरहा सम-णाणं णिग्गंथाणं पंचमहव्वतियं •सपडिक्कमणं अचेलगं धम्मं पण्णवेहिती ।

से जहाणामएअज्जो ! मए समणो-वासगाणं पंचाणुव्वतिए सत्त-सिक्खावतिए-दुवालसविधे सावग-धम्मे पण्णत्ते ।

एवामेव महापउमेवि अरहा समणो-वासगाणं पंचाणुव्वतियं <sup>●</sup>सत्त-सिक्खावतियं-दुवालसविधं<sup>,</sup> सावग-धम्मं पण्णवेस्सति ।

दुर्भिक्षभक्तमिति वा ग्लानभक्तमिति वा बार्दछिकाभक्तमिति वा प्राघूर्णभक्त-मिति वा मूलभोजनमिति वा कन्दभोजन-मिति वा फलभोजनमिति वा बीज-भोजनमिति वा हरितभोजनमिति वा प्रतिषिद्धम् ।

एवमेव महापद्मोऽपि अर्हन् श्रमणानां निर्ग्रन्थानां आधार्कामकं वा औद्देशिकं वा मिश्रजातं वा अध्यव-तरकं वा पूतिकं कीतं प्रामित्यं आच्छेद्यं अनिसृष्टं अभिहृतं वा कान्तारभक्तं वा दुभिक्षभक्तं वा ग्लानभक्तं वा बार्दलिकाभक्तं वा प्राघूर्णभक्तं वा मूलभोजनं वा कंदभोजनं वा फलभोजनं वा बीजभोजनं वा हरितभोजनं वा प्रतिषेत्स्यति ।

अथ यथानामकं आर्थ ! मया श्रमणानां निर्ग्रन्थानां पञ्चमहाव्रतिकः सप्रतिक्रमणः अचेलकः धर्मः प्रज्ञप्तः । एवमेव महापद्मोऽपि अर्हन् श्रमणानां निर्ग्रन्थानां पञ्चमहाव्रतिकं सप्रतिक्रमणं अचेलकं धर्मं प्रज्ञापयिष्यति ।

अथ यथानामकं आर्य ! माया श्रमणो-पासकानां पञ्चाणुत्रतिकः सप्तज्ञिक्षा-व्रतिकः—द्वादज्ञविधः श्रावकधर्मः प्रज्ञप्तः।

एवमेव महापद्मोऽपि अर्हन् श्रमणो-पासकानां पञ्चाणुव्रतिकं सप्तशिक्षा-व्रतिकं द्वादशविधं श्रावकधर्मं प्रज्ञापयिष्यति । मूलभोजन, कन्दभोजन, फलभोजन, बीज-भोजन और हरितभोजन का निषेध किया है। इसी प्रकार अर्हत् महापद्म भी श्रमण-निर्ग्रन्थों के लिए आधार्कमिक, औदेशिक, मिश्रजात, अध्यवतर, पूतिकर्म, कीत, प्रामित्य, आच्छेद्य, अनिमृष्ट, अभ्याहृत, कान्तारभक्त, दुर्भिक्षभक्त, ग्लानभक्त, वार्वलिकाभक्त, प्राधूर्णभक्त, मूलभोजन, कन्दभोजन, फलभोजन, बीजभोजन और हरितभोजन, का निषेध करेंगे।

आयों ! मैंने अमण-निग्रंन्थों के लिए प्रति-कमण और अचेलतायुक्त पांच महाव्रता-त्मक धर्म का निरूपण किया है। इसी प्रकार अर्हत् महापद्म भी श्रमण-निर्ग्रन्थों के लिए प्रतिक्रमण और अचेलतायुक्त पांच महाव्रतात्मक धर्म का निरूपण करेंगे।

आर्थो ! मैंने पांच अणुव्रत तथा सात शिक्षावत — इस वारह प्रकार के श्रावक-धर्म का निरूपण किया है। इसी प्रकार अर्हत् महापद्म भी पांच अणुव्रत तथा सात शिक्षाव्रत — इस वारह प्रकार के श्रावक-धर्म का निरूपण करेंगे। से जहाणामए अज्जो ! मए सम-णाणं णिग्गंथाणं सेज्जातर्रापडेति वा रार्यापडेति वा पडिसिद्धे । एवामेव महापउमेवि अरहा सम-णाणं णिग्गंथाणं सेज्जातर्रापंडं वा रार्यापंडं वा पडिसेहिस्सति । से जहाणामए अज्जो ! मम णव गणा एगारस गणधरा । एवामेव महापउमस्सवि अरहतो णव गणा

एगारस गणधरा भविस्संति । से जहाणामए अज्जो ! अहं तीसं वासाइं अगारवासमज्भे दसित्ता मंडे भवित्ता \*अगाराओ अणगारियं° पव्वइए, द्वालस संवच्छराइ तेरसपक्खा छउमत्थ-परियागं पाउणित्ता तेरसहिं पक्खेहिं ऊणगाइं तीसं वासाइं केवलि-परियागं पाउणित्ता, बायालीसं वासाइं सामण्णपरियागं पाउंणित्ता. बावत्तरिवासाइं सव्वाउयं पालइत्ता सिजिभस्सं \*बुजिभस्सं मुच्चिस्सं परिणिव्वाइरसं° सव्वदुक्खाणमंतं करेस्सं ।

एवामेव महापउमेवि अरहा तीसं वासाइं अगारवासमज्भे वसित्ता \*मंडे भवित्ता अगाराओ अणगारियंं पव्वाहिती, दुवालस संवच्छराइं \*तेरसपक्ला छउमत्थ-परियागं पाउणित्ता, तेरर्साह पक्सेहि ऊणगाई तीसं वासाइं केवलिपरियागं पाडणित्ता, बाया-लीसं वासाइं सामण्णपरियागं पाउणित्ता.° बावत्तरिवासाइं सब्वाउयं पालइत्ता सिज्भिहिती \*बुज्भिहिती मुच्चिहिती परि-णिव्वाइहिती° सब्बदुक्खाणमंतं काहिती\_

अथ यथानामकं आर्य ! मया श्रमणानां निर्ग्रन्थानां शय्यातरपिण्डमिति वा राजपिण्डमिति वा प्रतिषिद्धम् । एवमेव महापद्मोऽपि अर्हन् श्रमणानां निर्ग्रन्थानां शय्यातरपिण्डं वा राजपिण्डं वा प्रतिषेत्स्यति ।

अथ यथानामकं आर्य ! मम नव गणाः एकादश गणधराः । एवमेव महापद्म स्यापि अर्हमः नव गणाः एकादश गणधराः भविष्यन्ति ।

अथ यथानामकं आर्य ! अहं त्रिंशत् वर्षाणि अगारवासमध्ये उपित्वा मुण्डो भूत्वा अगारात् अनगारितां प्रव्नजितः, द्वादश संवत्सराणि त्रयोदश पक्षान् छद्मस्थपर्यायं प्राप्य त्रयोदशैः पक्षैः ऊनकानि त्रिंशद् वर्षाणि केवलिपर्यायं प्राप्य, द्वाचत्वारिंशद् वर्षाणि श्वामण्य-पर्यायं प्राप्य, द्विसप्ततिवर्षाणि सर्वायुः पालयित्वा असिधं अबोधिषं अमुचं परि-निरवासिषं सर्वदुःखानां अन्तमकार्षम्,

एवमेव महापद्मोपि अर्हन् त्रिशद् वर्षाणि अगारवासमध्ये उपित्वा मुण्डो भूत्वा अगारात् अनगारितां प्रव्रजिष्यति, द्वादश संवत्सराणि त्रयोदशपक्षान् छद्मस्थपर्यायं प्राप्य, त्रयोदशैः पक्षैः ऊनकानि त्रिंशद् वर्षाणि केवलिपर्यायं प्राप्य, द्वाचत्वारिंशद् वर्षाणि क्रामण्य-पर्यायं प्राप्य, द्विसप्ततिवर्षाणि सर्वायुः पालयित्वा सेत्स्यति भोत्स्यते मोक्ष्यति परिनिर्वास्यति सर्वदुःखानां अन्तं करिष्यति–

## स्थान हः सूत्र ६२

आर्यो ! मैंने श्रमण-निर्ग्रन्थों के लिए शब्यातरपिण्ड<sup>भ</sup> और राजपिण्ड<sup>भ्८</sup> का निषेध किया है। इसी प्रकार अर्हत् महा-पद्म भी श्रमण-निर्ग्रन्थों के लिए झब्यानर-पिण्ड और राजपिण्ड का निषेध करेंगे।

आर्थो ! मेरे नौ गण और ग्यारह गणधर हैं। इसी प्रकार अईत् महापद्म के भी नौ गण और ग्यारह गणधर होंगे।

आर्यो ! मैं तीस वर्ष तक मृहस्थावस्था में रहकर, मुण्ड होकर, अगार से अनगार अवस्था में प्रत्रजित हुआ। मैंने बाहर वर्ष और तेरह पक्ष तक छद्मस्थ-पर्याय का पालन किया, तीस वर्षों में तेरह पक्ष कम काल तक केवली-पर्याय का पालन किया---इस प्रकार वयालीस वर्ष तक श्रामण्य-पर्याय का पालन कर, बहत्तर वर्ष की पूर्णायु पालकर मैं सिद्ध, बुद्ध, मुक्त, परि-निर्वृत होजंगा तथा समस्त दुःखों का अंत करूंगा। इसी प्रकार अर्हतु महापद्म भी तीस वर्ष तक गृहस्थावस्था में रहकर, मुण्ड होकर, अगार से अनगार अवस्था में प्रव्रजित होंगे। वे बारह वर्ष और तेरह पक्ष तक छन्नस्थ-पर्याय का पालन करेंगे. तीस वर्षों में तेरह पक्ष कम काल तक केवली-पर्याय का पालन करेंगे----डस प्रकार वयालीस वर्ष तक श्रामण्य-पर्याय का पालन कर, बहत्तर वर्ष की पूर्णाय् पालकर वे सिड, बुढ, मुक्त, परिनिर्वृत्त होंगे तथा समस्त दु:खों का अन्त करेंगे।

संगहणी-गाहा १. जस्सोल-समायारो, अरहा तित्थंकरो महावीरो । तस्सील-समायारो, होति उ अरहा महापउमो ॥

## णक्खत्त-पदं

६३. णव णक्खत्ता चंदस्स पच्छंभागा पण्णत्ता, तं जहा....

## संगहणी-गाहा

१. अभिई समणो घणिट्ठा, रेवती अस्सिणि मग्गसिर पूसो । हत्थो चित्ता य तहा, पच्छंभागा णव हवंति ॥

## विमाण-पदं

६४. आणत-पाणत-आरणच्चुतेसु कप्पेसु विमाणा णव जोयणसयाइं उड्ट उच्चत्तेणं पण्णत्ता ।

## कुलगर-पदं

६४. विमलवाहणे णं कुलकरे णव धणु-सताइं उड्डूं उच्चत्तेणं हृत्था ।

## तित्थगर-पदं

६६. उसभेणं अरहा कोसलिएणं इमीसे ओसप्पिणीए णवहि सागरोबम-कोडाकोडीहि वीइक्कंताहि तित्थे पवत्तिते ।

## दीव-पदं

६७. घणउंत-लट्ठदंत-गूढदंत-मुद्धदंत-दीया गंदीवा णव-णव जोयण-सताइं आधासविक्खंभेणं पण्पत्ता ।

### ८७२

## संग्रहणी-गाथा

१. यच्छील-समाचारः, अर्हुन् तीर्थंकरो महावीरः । तच्छील-समाचारो, भविष्यति तु अर्हुन् महापद्मः ।।

## नक्षत्र-पदम्

नव नक्षत्राणि चन्द्रस्य पश्चाद्भागानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा—

## संग्रहणी-गाथा

१.अभिजित् श्रवणः धनिष्ठा, रेवतिः अश्विनी मृगशिराः पुष्यः । हस्तः चित्रा च तथा, पश्चाद्भागानि नव भवन्ति ।।

## विमान-पदम्

आनत-प्राणत-आरणाच्युतेषु कल्पेषु विमानानि नव योजनशतानि ऊर्ध्वं उच्चत्वेन प्रज्ञप्तानि ।

## कु**लकर-पदम्**

विमलवाहनः कुलकरः नव धनुशतानि ऊर्ध्वमुच्चत्वेन अभवत् ।

## तोर्थकर-पदम्

ऋषभेण अर्हता कौशलिकेन अस्यां अवर्साप्पण्यां नवभिः सागरोपमकोटि-कोटिभिः व्यतिकान्ताभिः तीर्थः प्रवर्तितः।

## द्वीप-पदम्

घनदन्त-लब्टदन्त-गूढदन्त-सुद्धदन्त-द्वीपाः द्वीपाः नव-नव योजनशतानि आयामविष्कम्भेण प्रज्ञप्ताः ।

## स्थान हः सूत्र ६२

नक्षत्र-पद

६३. नौ नक्षत्न चन्द्रमा के पृष्ठभाग में होते हैं\*\* चन्द्रमा उनका पृष्ठभाग से भोग करता है]—-

## विमान-पद

६४. आनत, प्राणत, आरण और अच्युत कल्पों में विमान नौ सौ योजन ऊंचे हैं।

#### कुलकर-पद

६५. कुलकर विमलवाहन नौ सौ धनुष्य ऊंचे थे ।

## तीर्थकर-पद

६६. कौशलिक अर्हत् ऋषभ ने इसी अवसर्पिणी के नौ कोटि-कोटि सागरोपम काल व्यतीत होने पर तीर्थ का प्रवर्तन किया था ।

## द्वीप-पद

६७. घनदन्त, लप्टदन्त, गूढदन्त, जुद्धदन्त— ये द्वीप नौ-सौ, नौ-सौ योजन लम्वे-चौड़े हैं ।

## स्थान हः सूत्र ६८-७२

## महग्गह-पदं

६म. सुक्कस्स णं महागहस्स णव वीहीओ पण्णत्ताओ, तं जहा.... हयवीही, गयवीही, णागवीही, वसहवीही, गोवीही, उरगवीही, अयवीही, मियवीही, वेसाणर-वीही।

#### कम्भ-पदं

६९. णवविधे णोकसायवेयणिज्ज्ञे कम्मे पण्णत्ते, तं जहा.... इत्थिवेए, पुरिसवेए, णपुंसगवेए, हासे, रती, अरती, भये, सोगे, दुगुछा।

## कुलकोडि-पदं

- ७०. चउरिदियाणं णव जाइ-कुलकोडि-जोणिपमुह-सयसहस्सा पण्णत्ता ।
- ७१. भुयगपरिसप्प-थलयर-पंचिदिय-तिरिक्खजोणियाणं णव जाइ-कुलकोडि-जोणिपमुह-सयसहस्सा पण्णत्ता ।

## षावकम्म-पदं

७२. जीवा णवट्ठाणणिव्वत्तिते पोग्गले पावकम्मत्ताए चिणिसु वा चिणंति वा चिणिस्संति वा, तं जहा----पुढविकाइयणिव्वत्तिते, •आउकाइयणिव्वत्तिते, तेउकाइयणिव्वत्तिते, वाउकाइयणिव्वत्तिते, बद्दंदियणिव्वत्तिते, तेद्दंदियणिव्वत्तिते,

## महाग्रह-पदम्

शुकस्य महाग्रहस्य नव वीथयः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— हयवीथिः, गजवीथिः, नागविथिः, वृषभवीथिः, गोवीथिः, उरगवीथिः,

अजवीथिः, मृगवीथिः, वैश्वानरवीथिः ।

## कर्म-पदम्

नवविधं नोकषायवेदनीयं कर्म प्रज्ञप्तम्, तद्यथा— स्त्रीवेद:, पुरुषवेद: नपुंसकवेद:, हास्यं, रति:, अरति:, भयं, शोकः, जुगुप्सा ।

## कुलकोटि-पदम्

चतुरिन्द्रियाणां नव जाति-कुलकोटि-योनिप्रमुख-शतसहस्राणि प्रज्ञप्तानि । भुजगपरिसर्प्प-स्थलचर-पञ्चेन्द्रिय-तिर्यं ग्योनिकानां नव जाति-कुलकोटि-योनिप्रमुख-शतसहस्राणि प्रज्ञप्तानि ।

## पापकर्म-पदम्

#### महाग्रह-पद

६०. महाग्रह शुक्र के नौ वीथियां हैं ''—

१. हयवीथि, २. गजवीथि,
३. नागवीथि, ४. वृषभवीथि,
४. गोवीथि, ६. उरगवीथि,
७. अजवीथि, ८. मृगवीथि,
१. वैण्वानरवीथि ।

## कर्म-पद

६९. नोकपायवेदनीय कर्म नौ प्रकार का है<sup>61</sup>----

१. स्तीवेद, २. पुरुषवेद, ३. नपुंसकवेद, ४. हास्य, ४. रति, ६. अरति, ७. भय, ६. स्रोक, ६. जुयूष्मा ।

## कुलकोटि-पद

- ७०. चतुरिन्द्रिय जाति के योनि-प्रवाह में होने वाली कुलकोटियां नौ लाख है ।
- ७१. पञ्चेन्द्रिय तिर्यञ्चयोनिक स्थलचर भुजग-परिसर्प के योनिप्रवाह में होने वाली कुल-कोटियां नौ लाख हैं।

## पापकर्म-पद

- ७२. जीवों ने नौ स्थानों से निर्वतित पुद्गलों का पापकर्म के रूप में चय किया है, करते हैं और करेंगे—
  - १. पृथ्वीकायिक निर्ववतित पुद्गलों का,
  - २. अप्कायिक निर्वतित पुद्गलों का,
  - ३. तेजस्कायिक निर्वतित पुद्गलों का,
  - ४. वायुकायिक निर्वतित पुद्गलों का,
  - वनस्पतिकायिक निर्वतित पद्गलों का,
  - ६. द्वीन्द्रिय निर्वतित पुद्गलों का,
  - ७. स्रीन्द्रिय निर्वतित पुद्गलों का,

चर्डीरदियणिव्वत्तिते,<sup>०</sup> पंचिदियणिव्वत्तिते । एवं—चिण-उवचिण-<sup>●</sup>बंध उदीर-वेद तह° णिज्जरा चेद ।

## पोग्गल-पदं

७३. णवपएसिया खंधा अणंता पण्णत्ता जाव णवगुणलुक्खा पोग्गसा अणंता पण्णत्ता । ৼ७४

चतुरिन्द्रियनिवर्तितान्, पञ्चेन्द्रियनिर्वतितान् । एवम्—चय-उपचय-बन्ध उदीर-वेदा: तथा निर्जरा चैव ।

## पुद्गल-पदम्

नवप्रदेशिकाः स्कन्धाः अनन्ताः प्रज्ञप्ताः यावत् नवगुणरूक्षाः पुद्गलाः अनन्ताः प्रज्ञप्ताः ।

#### स्थान हः सूत्र ७३

म. चतुरिन्द्रिय निर्वतित पुद्गलों का, १. पञ्चेन्द्रिय निर्वतित पुद्गलों का । इसी प्रकार उनका उपचय, बन्धन, उदी-रण, वेदन और निर्जरण किया है, करते हैं और करेंगे ।

## पुद्गल पद

७३. नवप्रदेशी स्कंध अनन्त हैं। नवप्रदेशावगाढनुद्गल अनन्त हैं। नौ समय की स्थिति वाले पुद्गल अनन्त हैं। नौ गुण काले पुद्गल अनन्त हैं। वर्षी प्रकार तेल वर्षों वर्षा गंग कर्या और

इसी प्रकार क्षेष वर्ण तथा गंध, रस**ूंऔर** स्पर्शों के नौ गुण वाले पुद्गल अनन्त हैं।

# टिप्पणियाँ स्थान–<del>६</del>

#### १. सांभोगिक ......विसांभोगिक (सू० १)

यहां संभोग का अर्थ है—सम्बन्ध । समवायांग सूत्र में मुनियों के पारस्परिक सम्बन्ध बारह प्रकार के बतलाए गए हैं। जिनमें ये सम्बन्ध चालू होते हैं वे सांभोगिक और जिनके साथ इन सम्बन्धों का विच्छेद कर दिया जाता है वे बिसां-भोगिक कहलाते हैं। साधारण स्थिति में सांभोगिक को विसांभोगिक नहीं किया जा सकता। विशेष स्थिति उत्पन्न होने पर ही ऐसा किया जा सकता है। प्रस्तुत सूत्र में संभोग विच्छेद करने का एक ही कारण निर्दिष्ट है। वह है—प्रत्य-नीकता—कर्त्तंब्य से प्रतिकूल आचरण ।

२. (सू० ३)

देखें---समवाओ १।१ का टिप्पण।

३. (सू० १३)

प्रस्तुत सूल में रोगोत्पत्ति के नौ कारण बतलाए हैं। उनमें से कुछएक की व्याख्या इस प्रकार है—

- १. अच्चासणयाए—वृत्तिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं—१. अत्यासन से—निरन्तर बैठे रहने से। इससे मसे आदि रोग उत्पन्न होते हैं। २. अत्यशन से—अति भोजन करने से। इससे अजीर्ण हो जाने के कारण अनेक रोग उत्पन्न हो सकते हैं।
- २. अहियासणयाए----वृत्तिकार ने इसके तीन अर्थ किए हैं----
  - अहितासन से—-पाषाण आदि अहितकर आसन पर बैठने से अनेक रोग उत्पन्न होते हैं।
  - २. अहित-अशन से --- अहितकर भोजन करने से ।
  - अध्यसन से—किए हुए भोजन के जीर्ण न होने पर पुनः भोजन करने से—'अजीर्ण भुज्यते यत्तु, तदध्यसनमुच्यते।'
- ३. इन्द्रियार्थ-विकोपन—इसका अर्थ है—कामविकार। कामविकार से उन्माद आदि रोग ही उत्पन्न नहीं होते किन्तु वह व्यक्ति को मृत्यु के द्वार तक भी पहुंचा देता है।वृत्तिकार ने कामविकार के दस दोषों का कमश: उल्लेख किया है—

| १. काम के प्रति अभिलाषा | ६. प्रलाग |
|-------------------------|-----------|
|-------------------------|-----------|

- २. उसको प्राप्त करने की चिन्ता ७. उन्माद
- ३. उसका सतत स्मरण ५. व्याधि
- ४. उसका उत्कीर्त्तन ६. जड़ता, अकर्मण्यता
- ५. उद्वेग

**१०. मृ**त्यु

ये दोष एक के बाद एक आते रहते हैं।'

४. (सू० १४)

तत्त्वार्थसूत मा७ में भी दर्शनावरणीय कर्म की ये नौ उत्तर प्रकृतियां उल्लिखित हैं । प्रस्तुत सूत्र से उनका क्रम कुछ भिन्न है । वहां पहले चक्षु, अचक्षु, अवधि और केवल है और बाद में निद्रापंचक का उल्लेख है ।

तत्त्वार्थसूत्र के श्वेताम्बरीय पाठ और भाष्य में निद्रा आदि के पश्चात् 'वेदनीय' शब्द रखा गया है, जैसे—निद्रा-वेदनीय, निद्रानिद्रावेदनीय आदि ।'

दिगम्बरीय पाठ में इन शब्दों के बाद 'वेदनीय' शब्द नहीं है। राजवातिक और सर्वार्थसिद्धि टीका में इनके बाद दर्शनावरण जोड़ने को कहा गया है।'

स्थानांग के वृत्तिकार अभयदेवसूरी ने निद्रापंचक का जो अर्थ किया है वह मूल अनुवाद में प्रदत्त है । उन्होंने थीण-गिद्धी के दो संस्कृत रूपान्तर दिए हैं<sup>3</sup>—

१. स्त्यानद्वि २. स्त्यानगृद्धि ।

बौढ साहित्य में इसका रूप स्त्यानऋदि मिलता है ।

तत्त्वार्थं वार्तिक के अनूसार निद्रापंचक का विवरण इस प्रकार है\*—–

 तिद्रा--मद, खेद और क्लम को दूर करने के लिए सोना निद्रा है। इसके उदय से जीव तम:अवस्था को प्राप्त होता है।

२. निद्रा-निद्रा----बार-वार निद्रा में प्रवृत्त होना निद्रा-निद्रा है। इसके उदय से जीव महातमः अवस्था को प्राप्त होता है।

३. प्रचला जिस नींद से आत्मा में विशेष रूप से प्रचलन उत्पन्न हो उसे प्रचला कहा जाता है। शोक, श्रम, मद आदि के कारण इसकी उत्पत्ति होती है। यह इन्द्रिय-व्यापार से उपरत होकर बैठे हुए व्यक्ति के शरीर और नेत्न आदि में विकार उत्पन्न करती है। इसके उदय से जीव बैठे-बैठे ही खुर्राटे भरने लगता है। उसका शरीर और उसकी आंखें विचलित होती हैं और वह व्यक्ति देखते हुए भी नहीं देख पाता।

४. प्रचला-प्रचला—प्रचला की बार-बार आवृत्ति से जव मन वासित हो जाता है, तब उसे प्रचला-प्रचला कहा जाता है। इसके उदय से जीव बैठे-बेठे ही अत्यन्त खुरांटे लेने लगता है और वाण आदि के द्वारा शरीर के अवयव छिन्न हो जाने पर भी वह कुछ नहीं जान पाता।

५. स्त्यानमृद्धि – इसका शाब्दिक अर्थ है स्वय्न में विशेष शक्ति का आविर्भाव होना । इसकी प्राप्ति से जीव सोते-सोते ही अनेक रौद्र कर्म तथा बहुविध कियाएं कर डालता है ।

गोम्मट्टसार के अनुसार निद्रापंचक का विवरण इस प्रकार है'---

(१) 'स्त्यानगृद्धि' के उदय से जगाने के बाद भी जीव सोता रहता है । वह उस सुप्त अवस्था में भी कार्य करता है, बोलता है ।

(२) 'निद्रा-निद्रा' के उदय से जीव आंखें नहीं खोल सकता ।

(३) 'प्रचला-प्रचला' के उदय से लार गिरती है और अंग कांपते हैं।

- (४) 'निद्रा' के उदय से चलता हुआ जीव ठहरता है, बैठता है, गिरता है।
- स्थानांगवृत्ति, पत्न ४२३, ४२४।
- २. तत्त्वार्थं सूत्र =।'э
- ३. तत्त्वार्थवार्त्तिक पृ० **४७२** ।

- ४. स्थानांगवृत्ति, पत्न ४२४ ।
- तत्त्वार्थवात्तिक, पृष्ठ ४७२, ४७३ ।

६. गोम्मट्रसार, कर्मकाण्ड, याथा २३-२५ ।

(५) 'प्रचला' के उदय से जीव के नेत कुछ खुले रहते हैं और वह सोते हुए भी थोड़ा-थोड़ा जागता है और बार-वार मंद-मंद सोता है ।

५-७. (सू० १४-१८)

मिलाइए---समवाओ ६।४-७।

#### द. (सू० १द)

यद्यपि लवण समुद्र में पांच सौ योजन के मत्स्य होते हैं किन्तु नदा के मुहाने पर जगती के रंध्र की उचितता से केवल नौ योजन के मत्स्य ही प्रवेश पा सकते हैं । अथवा जागतिक नियम ही ऐसा है कि इससे ज्यादा बड़े मत्स्य उसमें आते ही नहीं ।' ये मत्स्य लवण समुद्र से जंबुद्वीप की नदियों में आ जाते हैं ।

मिलाइये-समवाओ शदा

#### १. महानिधि (सू० २२)

प्रस्तुत सूत्र में नौ निधियों का उल्लेख है। निधि का अर्थ है—खजाना। वृत्तिकार का अभिमत है कि चकवर्त्ती के अपने राज्य के लिए उपयोगी सभी वस्तुओं की प्राप्ति इन नौ निधियों से होती है, इसीलिए इन्हें नव निधान के रूप में गिनाया जाता है। प्रचलित परम्परा के अनुसार ये निधियां देवकृत और देवाधिष्ठित मानी जाती हैं। परन्तु वास्तव में ये सभी आकर ग्रन्थ हैं. जिनसे सभ्यता और संस्कृति तथा राज्य संचालन की अनेक विधियों का उद्भव हुआ है। इनमें तत् तत् विषयों का सर्वाङ्गीण ज्ञान भरा था, इसलिए इन्हें निधि के रूप में माना गया। ये आकर ग्रन्थ अपने विषय की पूर्ण जान-कारी देते थे। हम इन नौ निधियों को ज्ञान की विभिन्न झाखाओं में इस प्रकार बांट सकते हैं—

- १. नैसर्प निधि--वास्तुशास्त्र ।
- २. पांडुक निधि-गणितशास्त्र तथा वनस्पतिशास्त्र ।
- ३. पिंगल निधि—मंडनशास्त्र।
- ४. सर्वरत्न निधि---लक्षणशास्त्र।
- ५. महापद्म निधि---वस्त्र-उत्पत्तिशास्त्र ।
- ६. काल निधि—कालविज्ञान, शिल्पविज्ञान और कर्मविज्ञान का प्रतिपादक महाग्रन्थ।
- ७. महाकाल निधि-धातुवाद।
- माणवक निधि—राजनीति व दंडनीतिशास्त ।
- १. शंख निधि- नाट्य व वाद्यशास्त ।

#### १०. सौ प्रकार के झिल्प (सू० २२)

कालनिधि महाग्रन्थ में सौ प्रकार के शिल्पों का वर्णन है । वृत्तिकार ने घट, लोह, चिन्न, वस्त्र और नापित---इन पांचों को मूल शिल्प माना है और प्रत्येक के बीस-बीस भेद होते हैं, ऐसा लिखा है ।ै वे बीस-वीस भेद कौन-कौन से हैं, यह

 स्थानांगवृत्ति, एव ४२६ : शिल्पश्चतं कालनिधो वत्तंते, शिल्प-श्वतं च घटलोहचित्रवस्त्वशिल्पानां प्रत्येकं विंशतिभेदत्वादिति।

स्थानांगवृत्ति, पत्र ४२४: लवणसमुद्रे यद्यपि पञ्च्चणतयोज-नायामा मत्स्या भवन्ति तथापि नदीमुखेषु जगतीरन्ध्रौचित्ये-नैतावतामेव प्रवेश इति, लोकानुभावो वाज्यमिति ।

स्थानांसवृत्ति, एव ४२६ चकर्वतिराज्योपयोगीनि द्रव्याणि सर्वाण्यपि नवसु निधिष्ववतरन्ति, नव निधानतया व्यवह्रियन्त इत्यर्थः ।

इनके पाँच-पाँच विक्रुतिगत होते हैं । उनका विवरण इस प्रकार है---

अन्वेषणीय है। सूत्रकार को सौ शिल्प कौन से गम्य थे, यह निश्चय पूर्वक नहीं कहा जा सकता।

## ११. चार प्रकार के काव्य (सू० २२)

वृत्तिकार ने काव्य के चार-चार विकल्प प्रस्तुत किए हैं'—

१. धर्म, अर्थ, काम और मोक्ष का प्रतिपादक ग्रन्थ ।

- २. संस्कृत, प्राकृत, अषम्रंश या संकीर्ण भाषा [मिश्वित-भाषा] निबद्ध ग्रन्थ।
- ३. सम, विषम, अर्ढं सम या वृत्त में निबद्ध ग्रन्थ।
- ४. गद्य, पद्य, गेय और वर्णपद भेद में निबद्ध ग्रन्थ।
- १२. विकृतियां (सू० २३)

विकृति का अर्थ है विकार । जो पदार्थ मानसिक विकार पैदा करते हैं उन्हें विकृति कहा गया है ।' प्रस्तुत सूत्र में नौ विकृतियों का उल्लेख है ।

प्रवचनसारोढ़ार' में दस विकृतियों का कथन है । उनमें अवगाहिम [पक्वान्न] विकृति का अतिरिक्त उल्लेख है । जो पदार्थ घी अथवा तेल में तला जाता है, उसे अवगाहिम कहते है । [स्थानांगवृत्ति में लिखा है कि पक्वान्न कदाचित् अवि-कृति भी होता है, इसलिए विकृतियां नौ निदिष्ट हैं । यदि पक्वान्न को विकृति माना जाए तो विकृतियां दस हो जाती है ।

प्रवचनसारोद्धार के वृत्तिकार ने विक्रुति के विषय में प्रचलित प्राचीन परंपरा का उल्लेख करते हुए अनेक तथ्य उपस्थित किए हैं। अवगाहिम विक्रुति के विषय में उन्होंने विशेष जानकारी दी है। उनका कथन है कि घी अथवा तेल से भरी हुई कड़ाही में एक, दो, तीन घाण निकाले जाते हैं तब तक वे सब पदार्थ अवगाहिम विक्रुति के अन्तर्गत आते हैं। यदि उसी घी या तेल में चौथा घाण निकाला जाता है [चौथी बार उसी में कोई चीज तली जाती है] तब वह निर्विक्रुति हो जाती है। ऐसे पदार्थ योगवहन करनेवाले मुनि भी ले सकते हैं। यदि वृल्हे पर चढ़ी हुई उसी कड़ाही में बार-बार घी या तेल डाला जाता है तो चौथे घाण में भी वह वस्तु निर्विक्रतिक नहीं होती।

दूध मिश्रित चावल में यदि चावलों पर चार अंगुल दूध रहता है तो वह निर्विकृतिक माना जाता है। और यदि दूध पांच अंगुल से ज्यादा होता है तो विकृति माना जाता है। इसी प्रकार दही और तेल के विषय में भी जानना चाहिए। गुड़, घी, और तेल से बने पदार्थों में यदि वे एक अंगुल ऊपर तक सटे हुए हों तो बे विकृति नहीं हैं। मधु और मांस के रस से बने हुए पदार्थों में यदि वे रस में आद्ये अंगुल तक सटे हुए हों तो विकृति के अन्तर्गत नहीं आते। जिन पदार्थों में गुड़, मांस, नव-नीत आदि के आर्द्रांमलक जितने छोटे-छोटे टुकड़े (श्रण वृक्ष के मुकुट जितने छोटे) मिश्रित हों, वे पदार्थ भी निर्विकृतिक माने जाते है। और जिनमें इनके बड़े-बड़े टुकड़े मिश्रित हों वे विकृति में गिने जाते हैं।

प्राचीन आगम व्याख्या साहित्य में तीन श∝द प्रचलित हैं---विकृति, निर्विकृति और विकृतिगत । विकृति और निर्विकृति की बात हम ऊपर कह चुके हैं ।

विकृतिगत का अर्थ है—दूसरे पदार्थों के मिश्रण से जिस विकृति की शक्ति नष्ट हो जाती है उसे विकृतिगत कहा जाता है। इसके तीस प्रकार हैं। दूध, दही, घी, तेल, गुड और अवगाहिम—इनके पाँच-पाँच विकृतिगत होते हैं। उनका विवरण इस प्रकार है—

- ९. स्थानांगवृत्ति, पत ४२०: काव्यस्य चतुर्विधस्य धर्मार्थकाम-मोक्षलक्षणपुरुषार्थप्रतिबद्धग्रन्थस्य अथवा संस्कृतप्राकृतापभ्रंश-सङ्कीर्णभाषानिवद्धस्य अथवा समविषमार्द्धसमवृत्तबद्धतया गद्यतया चेति अथवा गद्यपद्यगेयवर्णपदभेदवद्धस्येति ।
- प्रवचनसारोद्धारवृत्ति, पत्न १३ : विकृतयो---मनसो विकृति-हेतुत्वादिति ।
- प्रवचनसारोद्धार, गाथा २९७:
   दुद्धं दहि नवणीयं घयं तहा तेल्लमेव गुड मज्जं 1 मह मंसं चेव तहा ओगाहिमगं च विगइओ ।।
- स्थानांगवृत्ति, एतः ४२७: पक्वान्नं तुं कदाचिदति क्रतिरधि तेनैता नव, अस्यथा तु दशापि भवन्तीति ।

२. बिना नया घी और तेल डाले उसी कढ़ाई में तीन घाण निकल चुकने के पश्चात् चौथे घाण में जोयदार्थ निष्पन्न होते हैं वे विकृतिगत हैं।

अवगाहिम के पांच विकृतिगत---

१. तवे पर घी डालकर एक रोटी पका ली और पुनः दूसरी बार उसमें घी डाले बिना दूसरी रोटी पकाई जाए वह विकृतिगत है।

307

५. नमक युक्त दही का मट्ठा-इसमें सोगरी आदि न डालने पर भी वह विकृतिगत होता है, उनके डालने पर तो

२. दुग्धाटी-मावा होना या दही अथवा छाछ के साथ दूध को पकाने से पकने वाला पदार्थ ।

स्थान ६: टि० १२

www.jainelibrary.org

४. पकाया हुआ गुड ।

गुडधानिका आदि ।

४. खांड ।

३. शक्कर।

२. गुड का पानी।

१. आधा पका हुआ ईक्षु रस ।

गुड के पांच विकृतिगत —

लाक्षा आदि द्रव्य में पकाया गया तैल ।

३. निर्भञ्जन---पक्वान्न से जला हुआ तैल ।

२. तिलकुट्टि ।

१. तैलमलिका।

तेल के पांच विक्रतिगत---

विस्यंदन----दही की मलाई पर तैरते हुए घृत-बिन्दुओं से बना पदार्थ।

४. निर्भञ्जन-पक्वान्न से जला हुआ घृत ।

१. औषधपनन घृत ।

२. भूतकिट्टिका---भूत का मैल ।

घृत के पांच विकृतिगत---

ठाणं (स्थान)

४. खीर

होता ही है ।

१. घोलवडे ।

दूध के पांच विक्रतिगत—

दही के पांच विक्रुतिगत ।

२. घोल-कपड़े से छना हुआ दही।

४. करंबक—दही युक्त चावल ।

१. दुग्धकांजिका—दूध की राब।

३. दुग्धावलेहिका--चावलों के आटे में पकाया हुआ दूध । ४. दुग्धसारिका— द्राक्षा डालकर पकाया हुआ दूध ।

३. शिखरिणी-हाथ से मथकर चीनी डाला हुआ दही ।

550

४. कढ़ाही में निष्यन्न सुकुमारिका [मिष्टान्न] को निकालने के पश्चात् उसी कढ़ाही में घी या तेल लगा हुआ रह जाता है। उसमें पानी डालकर सिझाई हुई लपसी (लपनश्री) विक्वतिगत है।

भी या तेल से संदिलण्ट वर्तन में पकाई हुई पूषिका।

वृत्तिकार का अभिमत है कि यद्यपि खीर आदि द्रव्य साक्षात् विक्वतियां नहीं हैं, किन्तु विक्वतिगत हैं। फिर भी ये विशेष पदार्थ हैं तथा ये भी मनोविकार पैदा करते हैं। जो निविकृतिक की साधना करते हैं उनके लिए ये कल्प्य हैं, परन्तु इनके सेवन से उनके कोई विशेष निर्जरा नहीं होती । अतः निर्विकृतिक तप करनेवाले इनका सेवन नहीं करते ।

जो व्यक्ति विविध तपस्याओं से अपने आप को अत्यन्त क्षीण कर चुका है, वह यदि स्वाध्याय, अध्ययन आदि करने में असमर्थ हो तो वह इन विकृतिगत का आसेवन कर सकता है । उसके महान् कर्म-निर्जरा होती है ।'

विकृति विषयक वह परंपरा काफी प्राचीन प्रतीत होती है । प्रवचनसारोद्धार ग्यारहवीं शताब्दी की रचना है, किन्तु यह परम्परा तत्कालीन नहीं है ।

ग्रन्थकार ने इसका वर्णन आवश्यक चूणि (उत्तर भाग, पृष्ठ ३१९, ३२०) के आधार पर किया है 🕴 इसकी रचना लगभग चार शताब्दी पूर्व की है। यह परंपरा उससे भी प्राचीन रही है।

वर्तमान में विक्रुति संबंधी मान्यताओं में बहुत परिवर्तन हो चुका है ।

१३. पापश्रुतप्रसंग (सू० २७)

प्रस्तुत सूत्र में नौ पापश्रुत प्रसंगों का उल्लेख है। जो शास्त्र पापबन्ध का हेतु होता है, उसे पापश्रुत कहा जाता है। प्रसंग का अर्थ है आसेवन<sup>°</sup> या उसका विस्तार ।

समबायांग २९।१ में उनतीस पापश्रुत प्रसंगों का उल्लेख है। वहां मूल में आठ पापश्रुत प्रसंग माने हें--भौम, उत्पात, स्वप्न, अन्तरिक्ष अंग, स्वर, व्यंजन और लक्षण। यह अष्टांग निमित्त है। इनके सूत्र, वृत्ति और वार्तिक के भेद से २४ प्रकार होते हैं । शेष पांच अन्य हैं । परन्तु प्रस्तुत सूत्र में उल्लिखित नौ नाम इससे सर्वथा भिन्न हैं । ऐसे तो समवायांग में उल्लिखित 'निमित्त' के अन्तर्गत ये सारे आ जाते हैं । फिर भी दोनों उल्लेखों में बहुत बड़ा अन्तर है ।

वृत्तिकार ने प्रसंग का एक अर्थ विस्तार किया है और वहां सूत्र, वृत्ति और वार्तिक का संकेत दिया है ।<sup>\*</sup> यदि हम यहां प्रत्येक के ये तीन-तीन भेद करें तो [ E × ३ ] २७ भेद होते हैं।

वत्तिकार ने तद्-तद् पापश्रुत प्रसंगों के ग्रन्थों का भी नामोल्लेख किया है' --

- १. उत्पाद-राष्ट्रोत्पात आदि ग्रन्थ।
- २. निमित्त—कूटपर्वत आदि ग्रन्थ∃
- ३. मंत्र—जीवोद्धरण गारुड आदि ग्रन्थ ।
- ४. आवरण––वास्तुविद्या आदि ग्रन्थ ।
- ५. अज्ञान---भारत, काव्य, नाटक आदि ग्रन्थ ।

विस्तृत टिप्पण के लिए देखें----समवायांग, २९, टिप्पण १।

१४. नैपुणिक (सू० २८)

निपुण का अर्थ है—-सूक्ष्मज्ञान । जो सूक्ष्मज्ञान के धनी हैं उन्हें नैपुणिक कहा जाता है। इसका दूसरा अर्थ है—-अनु-प्रवाद नामक नौवें पूर्व के इन्हीं नामों के नौ अध्ययन । 🛀

- ¥. वही, **प**त्न ४२⊂ ।
- ६. बही, पन्न ४२८ : निपुणं—सूक्ष्मज्ञानं**·····**पुरुषा इत्यर्थ: ।……अयवा अनुप्रवादाभिधानस्य……अध्ययन-विशेषा एवेति।

प्रवचनसारोद्धारवृत्ति, पत्न १४, १६ ।

२. प्रवचनसारोढार, गाथा २३४: आवस्सय चुण्णीए परिभणियं एत्थ वण्णियं कहियं।

३. स्थानांगवृत्ति, पत्न, ४२० : प्रसङ्गः--तथासेवारूपः । ४. वही, पत ४२६: प्रसङ्घ: – …विंस्तरो वा—सून्नवृत्तिवर्गतक-रूप

१. संख्यान---गणितशास्त्र या गणितशास्त्र का सूक्ष्म ज्ञानी ।

- २. निमित्त---चूडामणि आदि निमित्त झास्त्रों का ज्ञाता ।

४. पौराणिक----बहुत वृद्ध होने के कारण बहुविध बातों का ज्ञान रखने वाला व्यक्ति अथवा पुराणशास्त्रों का विशिष्ट

ज्ञानी ।

- पारिहस्तिक—प्रकृति से ही सभी कार्यों को उचित समय में दक्षता से करने वाला।
- ६. परपंडित—बहुत शास्त्रों को जानने वाला अथवा पंडित मित्रों के घने संपर्क में रहने वाला ।
- ७. वादी --वाद करने की लब्धि से सम्पन्न अथवा मंत्रवादी, धातुवादी (रसायनशास्त्र को जानने वाला) ।
- ८. भूतिकर्म —मंत्रित राख आदि देकर ज्वर आदि को दूर करने में निपुण।
- चैकित्सिक विविध रोगों की चिकित्सा में निपुण ।<sup>t</sup>

१५. नौ गण (सू० २६)

यह विषय मूलत: कल्पसूत्र में प्रतिपादित है । नौ की संख्या के अनुरोध से इसे आगमन-संकलन काल में प्रस्तुत सूत्र में संकलित किया गया है ।

एक सामाचारी का पालन करने वाले साधु-समुदय को गण कहा जाता है । प्रस्तुत सूत्र में नौ गणों का उल्लेख है—

१. गोदासगण—प्राचीन गोती आर्य भद्रवाहु स्थविर के चार शिष्य थे—गोदास, अग्निदत्त, यज्ञदत्त और सोमदत्त। गोदास काञ्यपगोती थे। उन्होंने गोदास गण की स्थापना की। इस गण से चार शाखाएं निकलीं—तामलिप्तिका, कोटि-वर्षिका, पांड्वर्द्धनिका और दासीखर्वटिका।

२. उत्तरबलिस्सहगण—माठरगोत्नी आर्यं संभूलविजय के बारह शिष्य थे । उनमें आर्यं स्थूलभद्र एक थे । इनके दो ब्रिब्य हुए---आर्यं महागिरि और आर्यं सुहस्ती । आर्यं महागिरि के आठ शिष्य हुए, उनमें स्थविर उत्त र और स्थविर बलि-स्सह दो थे । दोनों के संयुक्त नाम से 'उत्तरवलिस्सह' नाम के गण की उत्पत्ति हुई ।

३. उद्देहगण-----आर्य सुहस्ती के बारह अंतेवासी थे। उनमें स्थविर रोहण भी एक थे। ये काश्यपगोली थे। इनसे 'उट्टेहगण' की उत्पत्ति हुई।

४. चारणगण—स्थविर श्रीगुप्त भी आर्थ सुहस्ती के शिष्य थे। ये हारित गोल के थे। इनसे चारणगण की उत्पत्ति हुई।

५. उडुपाटितगण---स्थविर जशभद्र आर्थ सुहस्ती के शिष्य थे। ये भारद्वाजगोत्री थे। इनसे उडुपाटितगण की उत्पत्तिहुई।

ू. वेशपाटितगण-स्थविर कामिट्ठी आर्य सुहस्ती के शिष्य थे। ये कुंडिलगोदी थे। इनसे वेशपाटितगण की उत्पत्ति हुई।

७. कार्माद्धकगण—यह वेशपाटितगण का एक कुल था ।

मानवगण—आर्य सुहस्ती के शिष्य ऋषिगुप्त ने इस गण की स्थापना की 1 ये वाशिष्टगोती थे।

कोटिकगण—स्थविर सुस्थित और सुप्रतिबद्ध से इस गण को उत्पत्ति हुई।

प्रत्येक गण की चार-चार झाखाएं और उद्देह आदि गणों के अनेक कुल थे । इनकी विस्तृत जानकारी के लिए देखें— कल्पसूत्र, सुन्न २०६—२१६ ।

९. स्थानांगवृत्ति, पत्न ४२५।

## १६. (सू० ३४)

कृष्णराजी, मधा आदि आठ कृष्णराजिओं के आठ अवकाशान्तरों में आठ लोकान्तिकविमान हैं[स्था० मा४४, ४४] इनमें सारस्वत आदि आठ लोकान्तिक देव रहते हैं। नौंवा देवनिकाय रिष्ट लोकान्तिक देव कृष्णराजि के मध्यवर्ती रिष्टाभ-विमान के प्रस्तट में निवास करते हैं। ये नौ लोकान्तिक देव हैं। ये ब्रह्म देवलोक के समीप रहते हैं अतः इन्हें लोकान्तिक देव कहा जाता है। इनकी स्थिति आठ सागरोपम की होती है और ये सात-आठ भव में मुक्त हो जाते हैं। तीर्थंकर की प्रवरण्या से एक वर्ष पूर्व ये स्वयंसंबुद्ध भगवान् से अपनी रीति को निभाने के लिए कहते हैं—'भगवन् ! समस्त जीवों के हित के लिए आप अब तीर्थ का प्रवर्तन करें।'

१७. (सू० ४०)

आयुष्य के साथ इतने प्रश्न और जुड़े हुए होते हैं कि—

- (१) जीव किस गति में जायेगा ?
- (२) वहां उसकी स्थिति कितनी होगी ?
- (३) वह ऊंचा, नीचा या तिरछा ---कहां जायेगा ?

(४) वह दूरवर्ती क्षेत्र में जायेगा या निकटवर्ती क्षेत्र में ? इन चार प्रक्ष्नों में आयु परिणाम के नौ प्रकार समा जाते हैं, जैसे—प्रश्न १ में (१, २) प्रश्न २ में (३, ४), प्रश्न ३ में (१, ६, ७) प्रश्न ४ में (८, ९)। जब अगले जीवन के आयुष्य का बन्ध होता है तब इन सभी बातों का भी उसके साथ-साथ निश्चय हो जाता है।

वृत्तिकार ने परिणाम के तीन अर्थ किए हैं—स्वभाव, शक्ति और धर्म' ।

आयुष्य कर्म के परिणाम नौ हैं—

(१) गति परिणाम—इसके माध्यम से जीव मनुष्यादि गति को प्राप्त करता है ।

(२) गतिबन्धन परिणाम—इसके माध्यम से जीव प्रतिनियत गतिकर्म का बंध करता है, जैसे—जीव नरकायु-स्वभाव से मनुष्यगति, तिर्यंग्गति नामकर्म का बंध करता है, देवगति और नरकगति का बंध नहीं करता ।

(३) स्थिति परिणाम—इसके माध्यम से जीव भवसंबंधी स्थिति (अन्तर्मुहूर्त से तेतीस सागर तक) का बन्ध करता है ।

(४) स्थिति बंधन परिणाम —इसके माध्यम से जीव वर्तमान आयु के परिणाम से भावी आयुष्य की नियत स्थिति का बन्ध करता है, जैसे —तिर्यंग आयुपरिणाम से देव आयुष्य का उत्क्रष्ट बंध अठारह सागर का होता है ।

(४) ऊर्ध्वगौरव परिणाम—मौरव का अर्थ है गमन । इसके माध्यम से जीव ऊर्ध्व-गमन करता है ।

(६) अधोगौरव परिणाम—इसके माध्यम से जीव अधोगमन करता है ।

(७) तिर्यंग् गौरव परिणाम—इसके माघ्यम से जीव को तिर्यंक् गमन की शक्ति प्राप्त होती है ।

(द) दीर्घगौरव परिणाम-इसके माध्यम से जीव लोक से लोकान्त पर्यन्त दीर्घगमन करता है।

(१) हस्वगौरव परिणाम - इसके माध्यम से जीव हस्वगमन (थोड़ा गमन) करता है।

वृत्तिकार ने यहां 'अन्यथाप्यूह्यमेतद्'—इसकी दूसरे प्रकार से भी व्याख्या की जा सकती है—कहा है<sup>र</sup>ा वह दूसरा प्रकार क्या है, यह अन्वेषणीय है।

यहां गति शब्द का वाच्यार्थ किया जाए तो ये परिणाम परमाणु आदि पर भी घटित हो सकते हैं ।

स्थानांगवृत्ति, पत्न ४३० : परिणाम: --- स्वभाव: शक्तिः धर्म्म २. स्थानांगवृत्ति, पत्न ४३० । इति ।

१८. (सू० ६०)

भगवान् महावीर के तीर्थ में तीर्थकर गोत्न बांधने वाले नौ व्यक्ति हुए हैं । उनका वर्णन इस प्रकार हैं—

 श्रेणिक----ये मगध देश के राजा थे । इनका विस्तृत विवरण निरयावलिका सूत्र में प्राप्त है । ये आगामी चौबीसी में पद्मनाम नाम के प्रथम तीर्थंकर होंगे ।

२. सुपार्श्व- ⊶ये भगदान् महावीर के चाचा थे। इनके विषय में विश्वेष जानकारी प्राप्त नहीं है। ये आगामी चौबीसी में सूर देव नाम के दूसरे तीर्थंकर होंगे।

३. उदायी— यह कोणिक का पुल था। उसने अपने पिता की मृत्यु के बाद पाटलीपुत्र नगर बसाया और वहीं रहने लगा। जैन धर्म के प्रति उसकी परम आस्था थी। वह पर्व-तिथियों में पौषध करता और धर्म-चिन्ता में समय व्यतीत करता था। धार्मिक होने के साथ-साथ वह अत्यन्त पराक्रमी भी था। उसने अपने तेज से सभी राजाओं को अपना सेवक बना दिया था। वे राजा सदा यही चिंतन करते कि उदायी राजा जीवित रहते हुए हम सुखपूर्वक स्वच्छंदता से नहीं जी सकते।

एक बार किसी एक राजाने कोई अपराध कर डाला। उदायी ने अत्यन्त कुद्ध होकर उसका राज्य छीन लिया। राजा वहां से पलायन कर शरण पाने अन्यत्र जा रहाथा। बीच में ही उसकी मृत्यु हो गई। उसका पुत भटकता हुआ उज्जयिनी नगरी में गया और राजा के पास रहने लगा। अवन्तीपति भी उदायी से कुद्ध था। दोनों ने मिलकर उदायी को भार डालने का पड्यन्त रचा।

वह राजपुत्र उज्जयिनी से पाटलीपुत्न आया और उदायी का सेवक बन रहने लगा । उदायी को यह मालूम नहीं था कि यह उसके ग्रत्नु राजा का पुत्र है । वह राजकुमार उदायी का छिद्रान्वेषण करता रहा परन्तु उसे कोई छिद्र न मिला ।

उसने जैन मुनियो को उदायो के प्रासाद में बिना रोक-टोक आते-जाते देखा। उसके मन में भी राजकुल में स्व-च्छन्द प्रवेश पाने की लालसा जाग उठी। वह एक जैन आचार्य के पास प्रत्नजित हो गया। अब वह साधु-आचार का पूर्णत: पालन करने लगा। उसकी आचारनिष्ठा और सेवाभावना से आचार्य का मन अत्यन्त प्रसन्न रहने लगा। वे इससे अति प्रभा-वित हुए। किसी ने उसकी कपटता को नहीं आंका।

महाराज उदायी प्रत्येक अष्टमी और चतुर्दशी को पौषघ्र करते थे और आचार्य उसको धर्मकथा सुनाने के लिए पास में रखते थे ।

एक बार पौषध दिन में आचार्य सायंकाल उदायो के निवास-स्थान पर गए । वह प्रव्रजित राजपुत्न भी आचार्य के उपकरण ले उनके साथ गया । उदायी को मारने की इच्छा से उसने अपने पास एक तीखी कैची रख ली थी । किसी को इसका भेद मालूम नहीं था । वह साथ-साथ चला और उदायी के समीप अपने आचार्य के साथ बैठ गया ।

आचार्य ते धर्मप्रवचन किया और सो गए । महाराज उदायी भी थक जाने के कारण वहीं भूमि पर सो गए । वह मुनि जागता रहा । रौद्र ध्यान में वह एकाग्र हो गया और अवसर का लाभ उठाते हुए अपनी कैंची राजा के गले पर फेंक दी । राजा का कोमल कंठ छिद गया । कंठ से लहु बहने लगा।

वह पापी श्रमण वहां से बाहर चला गया । पहरेदारों ने भी उसे श्रमण समझकर नहीं रोका ।

रक्त की धारा बहते-वहते आचार्य के संस्तारक तक पहुंच गई। आचार्य उठे। उन्होंने कटे हुए राजा के गले को देखा। वे अवाक् रह गए। उन्होंने शिष्य को वहाँ न देखकर सोचा—'उस कपटी श्रमण का ही यह कार्य होना चाहिए, इसी-लिए वह कहीं भाग गया है।' उन्होंने मन ही मन सोचा—'राजा की इस मृत्यु से जैन शासन कलकित होगा और सभी यह कहेंगे कि एक जैन आचार्य ने अपने ही श्रावक राजा को मार डाला। अतः मैं प्रवचन की ग्लानि को मिटाने के लिए अपने आप की घात कर डाल्, । इससे यह होगा कि लोग सोचेंगे—राजा और आचार्य को किसी ने मार डाला। इससे शासन बदनाम नहीं होगा।'

आचार्य ने अन्तिम प्रत्याख्यान कर उसी कैंची से अपना गला काट डाला।

प्रात:काल सारे नगर में यह बात फैल गई कि राजा और आजार्य की हत्या उस शिष्य ने की है। वह कपटवेशधारी

किसी राजा का पुत्न होना चाहिए । सैनिक उसकी तलाश में गए, परन्तु वह नहीं मिला । राजा और आचार्य का <mark>दाह-</mark> संस्कार हुआ ।

वह उदायीमारक श्रमण उज्जयिनी में गया और राजा से सारा वृतान्त कहा । राजा ने कहा—'अरे दुष्ट ! इतने समय तक का श्रामण्य पालन करने पर भी तेरी जधन्यता नहीं गई ? तूने ऐसा अनार्यं कार्यं किया ?तेरे से मेरा क्या हित सध सकता है । चला जा, तू मेरी आंखों के सामने मत रह ।' राजा ने उसकी अत्वन्त भर्त्सना की और उसे देश से निकाल डाला ।'

४ पोट्टिल अनगार—अनुत्तरोपपातिक में पोट्टिल अनगार को कथा है। उसके अनुसार ये हस्तिनागपुर के वासी थे। इनकी माता का नाम भद्रा था। इन्होंने बत्तीस पत्नियों को त्याग कर भगवान् महावीर के पास प्रव्रज्या ग्रहण की। अन्त में एक मास की संलेखना कर सर्वार्थसिद्ध में उत्पन्न हुए। वहाँ से च्युत होकर महाविदेह क्षेत्र में सिद्ध हो गए। परन्तु प्रस्तुत प्रसंग में उनके भरत क्षेत्र में सिद्ध होने की बात कही है। इससे लगता है कि ये अनगार कोई अन्य हैं।

४ दृढ़ायु—इनके विषय में विशेष जानकारी प्राप्त नहीं है ।

६,७ शंख तथा शतक—ये दोनों श्रावस्ती नगरी के श्रावक थे। एक बार भगवान् महाबीर श्रावस्ती पधारे और कोष्ठक चैत्य में ठहरे। अनेक श्रावक-श्राविकाएं वन्दन करने आईं। भगवान् का प्रवचन सुना और सब अपने-अपने घर की ओर चले गए। रास्ते में शंख ने दूसरे श्रावकों से कहा----'दंवानुप्रियो ! घर जाकर आहार आदि विपुल सामग्री तैयार करो। हम उसका उपभोग करते हुए पाक्षिक पर्व की आराधना करते हुए विहरण करेंगे।' उन्होंने उसे स्वीकार किया। बाद में शंख ने सोचा - -'अशन आदि का उपभोग करते हुए पाक्षिक पौषध की आराधना करना मेरे लिए श्रेयस्कर नहीं है। मेरे लिए श्रेयस्कर यही होगा कि मैं प्रतिपूर्ण पौषध करूं।'

वह अपने घर गया और अपनी पत्नी उत्पला को सारी वात बताकर पौषधशाला में प्रतिपूर्ण पौषध कर बैठ गया ।

प्रातःकाल हुआ । झंख भगवान् के चरणों में उपस्थित हुआ । भगवान् को वन्दना कर वह एक स्थान पर बैठ गया । दूसरे श्रावक भी आए । भगवान् को वन्दना कर उन सबने धर्मप्रवचन सुना ।

पश्चात् वे शंख के पास आकर बोले —इस प्रकार हमारी अवहेलना करना क्या आपको शोभा देता है ? भगवान् ने यह सुन उनसे कहा—-शंख की अवहेलना मत करो । यह अवहेलनीय नहीं है । यह प्रियधर्मा और दृढ़धर्मा है । यह सुदृष्टि जागरिका' में स्थित है ।\*

५ मुलसा--राजगृह में प्रसेनजित नामका राजा राज्य करता था। उसके रथिक का नाम नाग था। सुलसा उसकी भार्या थी। नाग सुलसा से पुत्र-प्राप्ति के लिए इन्द्र की आराधना करता था। एक बार सुलसा ने उससे कहा—'तुम दूसरा विवाह कर लो।' नाग ने कहा—'मैं तुम्हारे से ही पुत्र चाहता हूं।'

एक बार देवसभा में सुलसा के सम्यक्त्व की प्रशंसा हुई । एक देव उसकी परीक्षा करने साधु का वेश बनाकर आया । सुलसा ने उसके आगमन का कारण पूछा । साधु ने कहा—'तुम्हारे घर में लक्षपाक तैल है । वैद्य ने मुझे उसके सेवन के

- 9. परिशिष्ट पर्वं, सर्गे ६,पृथ्ट १०४-१०६ ।
- २. वृत्तिकार ने शतक की पहचान पुष्कलो से की है— (स्थानांगवृत्ति पत्र, ४३२ : पुष्कली नामा श्वमणोपासक: शतक इत्यपरनाम) भगवती (१२।१) में पुष्कली का शतक नाम प्राप्त नहीं है । वृत्तिकार के सामने इसका क्या आधार रहा है, यह कहा नहीं जा सकता ।
- ३. जागरिकाएं तीन हैं---
  - १. **बुद्ध जागरिका—**केवली की जागरणा ।
  - २. अबुद्ध जागरिका छ्द्मस्थ मुनियों की जागरणा ।
  - ३. सुदृष्टि जागरिका--श्रमणोपासकों की जागरणा ।
- ४. विशेष विवरण के लिए देखें -- भगवती १२।२०, २९ ।

#### ŧ

## ठाणं (स्थान)

लिए कहा है। वह मुझे दो।' सुलसा खुशी-खुशी घर में मई और तैल का पात उतारने लगी। देव-माया से वह गिरकर टूट गया। दूसरा और तीसरा पात्न भी गिरकर टूट गया। फिर भी सुलसा को कोई खेद नहीं हुआ। साधुरूप देव ने यह देखा और प्रसन्न होकर उसे बत्तीस गुटिकाएं देतें हुए कहा—'प्रत्येक गुटिका के सेवन से तुम्हें एक-एक पुत्र होगा।' विशेष प्रयोजन पर तुम मुझे याद करना। मैं आ जाऊंगा।' यह कहकर देव अन्तर्हित हो गया।

सुलसा ने—'सभी गुटिकाओं से मुझे एक ही पुत्र हो' —ऐसा सोचकर सभी गुटिकाएं एक साथ खा ली । अब उदर में बत्तीस पुन्न बढ़ने लगे । उसे असह्य वेदना होने लगी । उसने कायोत्सर्ग कर देव का स्मरण किया, देव आया । सुलसा ने सारी बात कह सुनाई । देव ने पीड़ा ग्रान्त की । उसके बत्तीस पुत्र हूए ।

१ रेवती—एक बार भगवान् महावीर मेंढिकग्राम नगर में आए । वहां उनके पित्तज्वर का रोग उत्पन्न हुआ और वे अतिसार से पीड़ित हुए । यह जनप्रवाद फैल गया कि भगवान् महावीर गोझालक की तेजोलेश्या से आहत हुए हैं और छह महीनों के भीतर काल कर जाएंगे ।

भगवान् महावीर के शिष्य मुनि सिंह ने अपनी आतापना तपस्या संपन्न कर सोचा---'मेरे धर्माचार्य भगवान् महावीर पित्तज्वर से पीड़ित हैं। अन्यतीथिक यह कहेंगे कि भगवान् गोशालक की तेजोलेश्या से आहत होकर मर रहे हैं। इस चिंता से अत्यन्त दुखित होकर मुनि सिंह मालुकाकच्छ वन में गए और सुबक-सुबक कर रोने लगे। भगवान् ने यह जाना और अपने शिष्यों को भेजकर उसे बुलाकर कहा----'सिंह ! तूने जो सोचा है वह यथार्थ नहीं है। मैं आज से कुछ कम सोलह वर्ष तक केवली पर्याय में रहूंगा। जा, तू नगर में जा। वहां रेवती नामक श्राविका रहती है। उसने मेरे लिए दो कुप्माण्ड-फल पकाए हैं। वह मत लाना। उसके घर विजोरापाक भी बना है। वह वायुनाशक है। उसे ले आना। वही मेरे लिए हितकर है।'

सिंह गया । रेवती ने अपने भाग्य की प्रशंसा करते हुए, मुनि सिंह ने जो मांगा, वह दे दिया । सिंह स्थान पर आया, महावीर ने बिजोरापाक खाया । रोग उपशान्त हो गया ।

आगामी चौवीसी में इनका स्थान इस प्रकार होगा----

- श्रेणिक का जीव पद्मनाभ नाम के प्रथम तीर्थंकर ।
- २. सुपार्श्व का जीव सुरदेव नाम के दूसरे तीर्थंकर ।
- ३. उदायी का जीव सुपार्श्व नाम के तीसरे तीर्थंकर ।
- ४. पोट्टिल का जीव स्वयंप्रभ नाम के चौथे तीर्थंकर ।
- ५. दृढ़ायु का जीव सर्वानुभूति नाम के पांचवें तीर्थंकर ।
- ६. शंख का जीव उदय नाम के सातवें तीर्थंकर ।
- ७. शतक का जीव शतकीति नाम के दसवें तीर्थंकर।
- मुलसाका जीव निर्ममत्व नाम के पन्द्रहवें तीर्थंकर।

इनमें से ग्रांख और रेवती का वर्णन भगवती में प्राप्त है परन्तु वहां इनके भावी तीर्थंकर होने का उल्लेख नहीं है । इनके कथानकों से यह स्पष्ट नहीं होता कि उनके तीर्थंकरगोत्र बंधन के क्या-क्या कारण हैं ।

#### १६. (सू० ६१)

उदकपेढालपुत्त—इनका मूल नाम उदक और पिता का नाम पेढाल था । ये उदकपेढालपुत्त के नाम से प्रसिद्ध थे । ये वाणिज्य ग्राम के निवासी थे । ये भगवान् पार्श्व की परम्परा में दीक्षित हुए । एक बार ये नालन्दा के उत्तर-पूर्व दिशा में स्थित हस्तिद्वीपवनषण्ड में ठहरे हुए थे । इन्हें श्रादक विषय पर विशेष संशय उत्पन्त हुआ । गणधर गौतम से संशय- निवारण कर ये चतुर्याम धर्म को छोड़ पञ्चयाम धर्म में दीक्षित हो गए ।'

षोट्टिल और शतक—

इनका वर्णन ११६० के टिप्पण में किया जा चुका है।

दास्क—वृत्तिकार के अनुसार ये वासुदेव के पुत्र थे तथा अरिष्टनेमि के पास दीक्षित हुए थे। उन्होंने इनके विशेष विवरण के लिए अनुत्तरोपपातिक सूल की ओर संकेत किया है। परन्तु उपलब्ध अनुत्तरोपपातिक में 'दारुक' नाम के किसी अनगार का विवरण प्राप्त नहीं है। अन्तकृत सूल के तीसरे वर्ग के बारहवें अध्ययन में दारुक अनगार का विवरण है। उनके पिता का नाम वासुदेव और माता का नाम धारणी था। वे यहां विवक्षित नहीं हो सकते। क्योंकि वे तो अन्त-कृत हो गए और प्रस्तुत सूल में आगामी उत्सर्पिणी में सिद्ध होने वालों का कथन है। अतः ये कौन अनगार थे—इसको जानने के स्रोत उपलब्ध नहीं हैं।

सत्यकी--- वैशाली गणतन्त्र के अधिपति महाराज चेटक की पुत्री का नाम सुज्येष्ठा था। वह प्रव्रजित हुई और अपने उपाश्रय में कायोरसर्ग करने लगी ।

वहां एक पेढाल परिव्राजक रहता था। उसे अनेक विद्याएं सिद्ध थीं। वह अपनी विद्या को देने के लिए योग्य व्यक्ति की खोज कर रहा था। उसने सोचा—यदि किसी ब्रह्मचारिणी स्वी से पुझ उत्पन्न हो तो ये विद्याएं बहुत कार्यकर हो सकती हैं। एक बार उसने साध्वी को कार्योत्सर्य में स्थित देखा। उसने मंत्र विद्या से धूमिका व्यामोह (वातावरण को धूमिल बनाकर) से साध्वी में वीर्य का निवेश किया। उसके गर्भ रहा। एक पुत्न उत्पन्न हुआ। उसका नाम सत्यकी रखा। एक बार वह साध्वी अपने पुत्न के साथ भगवान् के समवसरण में गई। उस समय वहां कालसंदीप नाम का विद्याघर आया और भगवान् से पूछा—'मुझे किससे भय है ?' भगवान् ने सत्यकी की ओर इशारा करते हुए कहा—'इस सत्यकी से।' तव कालसंदीप उसके पास आकर अवज्ञा करते हुए वोला—'अरे! तू मुझे मारेगा ?' यह कह कर उसे अपने पैरों में गिराया।

एक बार पेढाल परिक्राजक ने साध्वियों से सत्यकी को ले जाकर उसे विद्याएं सिखाई । पांच जन्म तक वह रोहिणी विद्या ढारा मारा गया । छठे जन्म में जब आयु-काल केवल छह महीनों का रहा तब उसने उसे साधना छोड़ दिया । सातवें जन्म में वह सिद्ध हुई । वह उस सत्यकी के ललाट में छेद कर शरीर में प्रवेश कर गई । देवता ने उस ललाट-विवर को तीसरी आंख के रूप में परिवर्तित कर दिया । सत्यकी ने देवता की स्थापना की । उसने कालसन्दीप को मार डाला और वह विद्याधरों का राजा हो गया । तब से वह सभी तीर्थकरों को वंदना कर नाटक दिखाता हआ विहरण कर रहा है ।

अम्मड परिव्राजक—एक बार श्रमण भगवान् महावीर चम्पा नगरी में समवसृत हुए । परिव्राजक विद्याधर श्रमणो-पासक अम्मड ने भगवान् से धर्म सुनकर राजगृह की ओर प्रस्थान किया । उसे जाते देख भगवान् ने कहा—'श्राविका सुलसा को कुशल समाचार कहना ।' अम्मड ने सोचा—'पुण्यवती है सुलसा कि जिसको स्वयं भगवान् अपना कुशल समाचार भेज रहे हैं । उसमें ऐसा कौन-सा गुण है ? मैं उसके सम्यक्त्व की परीक्षा करूंगा ।'

अम्मड परिव्राजक के वेश में सुलसा के घर गया और बोला—'आयुष्मति ! मुझे भोजन दो, तुम्हें धर्म होगा।' सुलसा ने कहा— 'मैं जानती हूं किसे देने से धर्म होता है।'

अम्मड आकाश में गया, पद्मासन में स्थित होकर विभिन्न लोगों को विस्मित करने लगा 1 लोगों ने उसे भोजन के लिए निमन्वण दिया। उसने निमंत्रण स्वीकार करने से इन्कार कर दिया।पूछने पर उसने कहा—'मैं सुलसा के यहां भोजन लूँगा।' लोग दौड़े-दौड़े गए और सुलसा को बधाइयां देने लगे। उसने कहा—'मुझे पाखंडियों से क्या लेना है।' लोगों ने अम्मड से यह बात कही। अम्मड ने कहा—-यह परम सम्यग्दृष्टि है। इसके मन में व्यामोह नहीं है। वह तब लोगों को साथ ले मुलसा के घर गया। सुलसा ने उसका स्वागत किया। वह उससे प्रतिबद्ध हुआ।

१. सूतकृतांग २।७ में यह विवरण प्राप्त है विग्तु वहां सिंढ, बुढ होने की बात नहीं है। अनुत्तरोपपातिक के तीसरे वर्ग के आठवें अध्ययन में पेढालपुत्त का वर्णन है। वहां उनका स्वार्थ-सिंढ में उपपात, वहां से महाविदेह में सिद्ध होने की बात कही है।

वृत्तिकार ने बताया है कि औपपातिक सूत (४०) में अम्मड परिव्राजक के महाविदेह में सिद्ध होने की बात बताई है । वह कोई अन्य है ।<sup>९</sup>

सुपार्क्वा—यह पार्श्व की परम्परा में प्रव्रजित साध्वी थी ।

समवायांग सूत्र २५० में आगामी उत्सर्पिणी में होने वाले २४ तीर्थंकरों के नाम हैं । उसके अनुसार यहां उल्लिखित नामों में से छठा 'निग्रैन्थदारूक' और नौंवा 'आर्या सुपार्श्वी' को छोड़कर शेष सात तीर्थकर होंगे ।

वृत्तिकार का अभिमत है कि इनमें से कुछ मध्यम तीर्थकर के रूप में तथा कई केवली के रूप में होंगे ।'

२०. पुण्ड्र (सू० ६२)

विध्याचल के समीप का भूभाग ।

```
२१. लक्षण-व्यञ्जन (सू० ६२)
```

लक्षण— सामुद्रिकशास्त्र में उक्त मनुष्य का मान, उन्माद आदि । शरीर पर चक्र आदि के चिह्न तथा रेखाएं । ये जन्मगत होते हैं ।

व्यंजन— ग्ररीर पर होने वाले मध, तिल आदि । ये जन्म के साथ या बाद में भी उत्पन्न होते हैं 👎

२२-२४. मान-उन्मान-प्रमाण (सू० ६२)

जल से भरे कुण्ड में उस पुरुष को उतारा जाता है जिसका 'मान' जानना होता है । उस पुरुष के अन्दर पैठने पर जितना जल कुंड से बाहर निकलता है, वह यदि एक द्रोण [१६ सेर] प्रमाण होता है, तब उस पुरुष को मानोपपन्न कहा जाता है ।\*

उन्मान—तराजू में तोलने पर जिस व्यक्ति का भार 'अर्द्धभार' [डेढ मन ढाई सेर] प्रमाण होता है, उस व्यक्ति को उन्मानोपपन्न कहा जाता है ।'

प्रमाण--जिस व्यक्ति की ऊंचाई अपने अंगुल से एक सौ आठ अंगुल होती है, उसे प्रमाणोपपन्न कहा जाता है।

## २५-२६. भार और कुंभ (सू० ६२)

भार—चार तोले का एक पल होता है । दो हजार पलों का एक 'भार' होता है । चौसठ तोले का एक सेर मानने पर तीन मन पांच सेर का एक 'भार' होगा ।

भार का दूसरा अर्थ है---एक पुरुष द्वारा उठाया जाने वाला वजन ।°

- सथानांगवृत्ति, पत्न ४३४ : यश्चोपपातिकोपाङ्गे महाविदेहे सेत्स्यतीत्थभिधीयते सोऽन्य इति सम्भाव्यते ।
- २. स्थानांगवृत्ति, पत्न ४३४ : एतेषु च मध्यमतीर्थकरत्वेनो-त्पत्स्यग्ते केचित्केचित्तु केवलित्वेन ।
- स्थानांगवृत्ति, पत्र ४३८ ः लक्षणं--पुरुषलक्षणं शास्त्राभिहित... व्यञ्जनं --- मषतिलकादि ......

माणुम्माणपमाणादि लक्खणं वंजणं तु मसमाई। सहजं च लक्खणं वंजणं तु पच्छा समुष्पन्नं ॥

- ४, स्थानांगवृत्ति, पत्न ४३६ : मानं----जलद्रोणप्रमाणता, सा ह्ये दं ---जलभूते कुण्डे प्रमातव्यपुरुष उपवेश्यते, ततो यज्जलं कुण्डास्निगंच्छति तद्यदि द्रोणप्रमाणं भवति तदा स पुरुषः मानोपपन्न इत्युच्यते ।
- ४. स्थानांगवृत्ति, पत्र ४३८ : उन्मानं तुलारोपितस्यार्ढमार-प्रमाणता ।
- ६. स्थानांगवृत्ति, पत्र ४३⊏ : प्रमाणं—आत्माङ्गुलेनाग्टोत्तर-शताङ्गुलोच्छ्यता ।
- अ. स्थानांगवृत्ति, पत्र ४३६ : विंक्रत्वा पलज्ञतैर्भारो भवति अथवा पुरुषोत्स्रेपणीयो भारो भारक इति ।

कुंभ—बत्तीस सेर अथवा ३२ × ६४ ≕ २०४५ तोलों का एक कुंभ होता है ।'

## २७-२८. पूर्णभद्र .....और माणिभद्र (सू० ६२)

पूर्णभद्र—-दक्षिण यक्षनिकाय का इन्द्र ।<sup>३</sup> माणिभद्र—-उत्तर यक्षनिकाय का इन्द्र ।<sup>१</sup>

## २६-३७. राजा.....सार्थवाह (सू० ६२)

राजा---यहां इसके द्वारा 'महामांडलिक' शब्द अभिप्रेत है ।' आठ हजार राजाओं के अधिपति को महामांडलिक कहा जाता है ।'

ईश्वर—इसके अनेक अर्थ हैं—-युवराज, मांडलिक—चार हजार राजाओं का अधिपति, अमात्य अथवा ृंअणिमा आदि आठ लब्धियों से युक्त ।'

तलवर—कोतवाल । प्राचीन काल में राजा परितुष्ट होकर जिसे पट्टबंध से विभूषित करता था उसे तलवर कहा जाता था ।\*

माइंबिक— महंब का अधिपति । जिसके आसपास कोई नगर न हो उसे 'मडंब' कहते हैं 🖆

कौटुम्बिक---कतिपय कुटुम्बों का स्वामी ।

इभ्य--धनवान् । जिसके पास इतना धन हो कि उसके धन के ढेर में छिपा हुआ हाथी भी न मिले । ''

श्रेग्ठी -- नगरसेठ । इसके मस्तक पर श्रीदेवी से अंकित सोने का एक पट्ट बंधा रहता था।''

सेनापति—हाथी, अदत, रथ और पैदल—इन चतुर्विध सेनाओं का अधिपति । इसकी नियुक्ति राजा करता था ।'' सार्थवाह—सथवाडों का नायक ।''

## ३८. भावना (सू० ६२)

पांच महाव्रत की पचीस भावनाएं हैं । इनके विवरण के लिए देखें---आयारचूला १५।४३-७८; उत्तरज्झयणाणि, भाग २, पृष्ठ २९७, २९८ ।

#### ३९-४०. फलकज्ञया, काष्ठसया (सू० ६२)

फलकशय्या —पतले और लम्बे काष्ठ से बनी शय्या । काष्ठशय्या—मोटे और लम्बे काष्ठ से बनी शय्या ।

- स्थानांगवृत्ति, पत्न ४३० : कुम्भ आढकषष्ठ्यादिप्रमाणतः ।
- २. स्थानांगवृत्ति, पत्र ४३६ : पूर्णभद्रण्च---दक्षिणयक्षनिकायेन्द्रः ।
- ३. स्थानांगवृत्ति, पत्न ४३२. : माणिभद्रश्च—उत्तरयक्ष-निकायेन्द्रः ।
- ४. स्थानांगवृत्ति, पत्न ४३६ : राजा महामांडलिकः ।
- वही, यत ४३६ : विलोयपर्णसी ।
- ६. स्थानांगवृत्ति, पत्न ४३१ : ईग्वरो⊸-युवराजो माण्डलिकोऽ-मात्यो वा, अन्ये च व्याचक्षते—अणिमाद्यष्टविद्यैश्व्ययंशुक्त ईश्वर इति ।
- ७. स्थानांगवृत्ति, पस्र ४३९: तलत्रर:—परितुष्टनरपतिप्रदत्त-पट्टवन्धनभूषित: ।

- स्थानांगवृत्ति, पत ४३१: माडम्बिकः—छिन्नमडम्बाधिपः ।
- ६ स्थानागवृत्ति, पत्न ४३६ : कौटुम्बिकः—कतिपयकुटुम्बप्रभुः ।
- १०. स्थानांगवृत्ति, पव ४३१ : इभ्यः अर्थवान् । स च किल यदीयपुञ्जीक्वतद्रव्यराज्यन्तरितोः हस्त्यपि नोपलभ्यत इत्येता-वत्ताऽर्येनेति भावः ।
- १९. स्थानांगवृत्ति, पञ्च ४३६ः श्रेष्ठी—श्रीदेवताध्यासितसौवर्णपट्ट-भूषितोत्तमाङ्गः पुरज्येध्ठो वणिक् ।
- १२. स्थानांगवृत्ति, पत्न ४३६ ः ¦सनापतिः---नृपतिनिरूपितो हस्त्यग्व-रथयदातिसमुदायलक्षणध्याः सेनायाः प्रभुरित्यर्थः ≀
- १३. स्थानांगवृत्ति, पत्र ४३८, सार्थवाहकः---सार्थनायकः ।

558

## ४१. सब्वापलब्धवृत्ति (सू० ६२)

सम्मानपूर्वक प्राप्त भिक्षा और असम्मानपूर्वक प्राप्त भिक्षा ।

## ४२. आयार्कामक (सू॰ ६२)

श्रमण के लि<mark>ए वना</mark>या गया आहार आदि ।

## ४३-४८ औद्देशिक, मिश्रजात, अध्यवतर, पुतिकर्म, कोत, प्रामित्य (सू० ६२)

देखें---दसदेआलियं ३।२ का टिप्पण ।

## ४९-४०. आच्छेद्य, अनिसृष्ट (सू० ६२)

अतिमृःट—जो वस्तु अनेक व्यक्तियों के अधिकार की हो और उन व्यक्तियों में से एक याअधिक व्यक्ति उस वस्तु को देता न चाहते हों, ऐसी वस्तु ग्रहण करना अनिसृब्ट दोष है ।³

#### ५१. अभ्याहृत (सू० ६२)

देखें---दसवेआलियं ३।२ का टिप्पण ।

#### ५२-४६. कान्तारभक्त.....प्राधूर्णभक्त (सू० ६२)

कान्तारभक्त—-प्राचीनकाल में मुनियों का गमनागमन सार्थवाहों के साथ-साथ होता था। कभी वे अटवी में सायु पर दया लाकर, उसके लिए भोजन बनाकर दे देते थे। इसे कान्तारभक्त कहा जाता है।

टुसिक्षभक्त—भयंकर दुष्काल होने पर राजा तथा अन्य धनाढ्य व्यक्ति भक्त-पान तैयार कर देते थे । वह टुभिक्ष-भक्त कहलाता था ।'

```
ग्लानभक्त-इसके तीन अर्थ हैं---
```

- (१) आरोग्यशाला [अस्पताल] में दिया जाने वाला भोजन ।
- (२) आरोग्यशाला के बिना भी सामान्यत: रोगी को दिया जाने वाला भोजन ।\*
- (२) 'रोग के उपशमन के लिए दिया जाने वाला भोजन 🧃

वाईलिकाभक्त—आकाश में बादल छाए हुए हैं। वर्षा गिर रही है। ऐसे समय में भिक्षु भिक्षा के लिए नहीं जा सकते । यह सोचकर गृहस्थ उनके लिए विश्वेषत : दान का निरूपण करता है। वह बार्दलिकाभक्त कहलाता है।

निशीथ चूणि में इसका अर्थ इस प्रकार है—

सात दिनों तक वर्षा पड़ने पर राजा साथुओं के निमित्त भोजन बनवाता है।"

प्राघूर्णभक्त—अतियि को दिया जाने वाला भोजन । वृत्तिकार ने प्राघूर्णक के दो अर्थ किए हैं—

- (१) आगन्तुक भिक्षुक (२) गृहस्थ ।
- स्थानीयवृत्ति, पत्रं ४४३: 'आच्छेद्यं' बताद् भृत्यादिसत्क-माच्छिद्य यत्स्वामी साध्वे ददाति ।
- २. स्थानांगवृत्ति, पत्न ४४३ : अनिसृष्टं साधारणं बहूनामेकादिनाः अननुज्ञातं दीवमानम् ।
- ३. निर्शाय २१६ चूणिः----जे दुब्भिक्खं राया देति तं दुब्भिक्खजातं।
- ४. निशीथ २।६ चूर्णिः---ऑरोग्गसालाए वा…विणाविक्षारोग्म-सालाए ज गिलाणस्स दिज्जति तं गिलाणभक्तं ।
- स्थानांगवृत्ति, पत्न ४४३ : रोगोपणान्तये यद्दाति ।
- ६ स्थानांगवृत्ति, पत्न ४४३ : बर्दुलिका---मेघाडम्बरं तत्र हि वृष्ट्या भिक्षाश्रमणाक्षमो भिन्नुकलोको भवतीति गृही तदर्थ विशेषतो भक्तं दानाय निरूपयतीति ।
- ७. निशीथ २१६ चूणि:---सत्ताहबद्दले पडते भत्तं करेति राया अपुज्याणं वा अविधीण भत्तं करेति राया।

इसके आधार पर प्राधूर्णभक्त के दो अर्थ होते हैं—

(१) आगन्तूक भिक्षुओं के निमित्त बनाया गया भोजन ।

(२) भिक्षुओं के लिए बनवाकर दूसरे गृहस्थ द्वारा दिया जाने वाला भोजन ।'

निज्ञोय चूर्णि में इसका अर्थ है—-राजा के मेहमान के लिए बनाया गया भोजन ।°

वृत्तिकार ने कांतारभक्त आदि को आधाकर्म आदि के अन्तर्गत माना है।

४७. शय्यातर पिंड (सू० ६२)

स्थानदाता का पिड। इसके अन्तर्गत चारों प्रकार का आहार, वरव्र, पाव, कम्बल, पादप्रोछन, सूचि, नखकत्तेरी और कर्णकोधनी—ये भी स्थानदाता के हों तो वे भी शब्यातर पिड के अन्तर्गत आते हैं।'

विज्ञेप विवरण के लिए देखें—दसवेआलियं ३।४ का टिप्पण ।

४८. राजपिंड (सू० ६२)

देखें—दसवेआलियं ३।२ का टिप्पण ।

४९. (सू० ६३)

वृत्तिकार ने यहां मतान्तर का उल्लेख किया है'। उसके अनुसार दस नक्षत्र चन्द्रमा का पश्चिम से योग करते हैं। वे ये हैं---

१. अण्विनी २. भरणी ३. श्रवण ४. अनुराधा ४. धनिष्ठा ६. रेवती ७. पुष्य म. मृगशिर ९. हस्त १०. चिला ।

६०. (सू० ६८)

शुक ग्रह समधरणीतल से नौ सौ योजन ऊपर भ्रमण करता है। उसके भ्रमण-क्षेत्र को नौ वीथियों [क्षेत्र-विभागों] में विभक्त किया गया है। प्रत्येक वीथि में प्राय: सीन-तीन नक्षत्न होते हैं। भद्रबाहुसंहिता के अनुसार उनका वर्णन इस प्रकार है<sup>६</sup>—

- १. नागवीथी---भरणी, कृत्तिका, अश्विगी ।
- २. गजवीथी-मृगणिरा, रोहिणी, आर्दा।
- ३. ऐरावणपथ-पुष्या, आश्लेषा, पुनवंसु।

 स्थानांगवृत्ति, पत्न ४४३ : प्राघूर्णका---आगन्तुकाः भिक्षुका एव तदर्थं यद्भवतं तत्तवा, प्राघूर्णको वा गृही स यद्दापयति नदर्थं संस्कृत्य तत् तथा ।

- निशीध ६।६ चूर्णिः—रण्णो को ति पाहुणयो आगतो तस्म भत्तं आदेसभत्तं ।
- स्थानांगवृत्ति, पत्र ४४३ : कान्तारभक्तादय आधाकर्मादि भेदा एव ।
- ४. स्थानांगवृत्ति, पत्र ४४४ ।

४. स्थानांगवृत्ति, पत्न ४४४ : मतास्तरं पुनरेवम्----अस्सिणिभरणी समणो अणुराहधणिट्ठरेवईपूसो । म गिरङ्ःयों चता पच्छिमजोगा मुणेवव्या ।। ६. भद्रबाहुसंहिता ११।४४-४६ :

- नागडीथीति विज्ञेया, भरषी-कृत्तिकाण्डििनी ।
   सत्त्वानां रोहिणी चार्द्रा, गजवीथीति निदिशेत् ॥
- ऐरावणपथं विन्दात्, पुख्याश्लेषापुनर्वनुः ।
   फाल्गुनौ च मधा चैव, वृषवीथीसि संजिता ॥

० गोवीथी रेवती चैंत, ढ्वै च प्रौष्ठपदे तथा। जरद्गत्रपर्थं विद्याच्छ्रवणं वमु-बारुणम् ॥

- अजवीथी विशाखा च चिंता स्वाति करस्तथा ।
   ज्येध्ठामूलाऽनुराधासु मृगवीथीति संझिता ।।

४. वृषवीथी—उत्तरफल्गुनी, पूर्वफल्गुनी, मघा ।

गोवीथी—रेवती, उत्तरप्रोष्ठपद, पूर्वप्रोष्ठपद।

६. जरद्गवपथ--श्रवणा, पुनर्वसु, जतभिषग् ।

७. अजवीथी—विशाखा, चित्रा, स्वाति, हस्त ।

मृगवीथी----ज्येष्ठा, मूला, अनुराधा ।

१. वैश्वानरपथ---अभिजित्, पूर्वाषाढा, उत्तराषाढा ।

स्थानांग वृत्तिकार ने भद्रवाहुकृत आर्याछन्द के श्लोकों का उद्धरण देकर नौ वीथियों के नक्षत्नों का उल्लेख किया है।' ये क्लोक प्रकाशित भद्रवाहुसंहिता में उपलब्ध नहीं होते । यह अन्वेष्टव्य है कि वृत्तिकार ने ये क्लोक किस ग्रन्थ से उट्टृत किए हैं।

वृत्तिकार का अभिमत है कि कहीं-कहीं हयवीथी के स्थान पर नागवीथी और नागवीथी के स्थान पर ऐरादणपथ भी मिलता है।<sup>5</sup>

इन विभिन्न वीथियों के नक्षतों के विपय में भी सभी एकमत नहीं हैं । वराहमिहिरकृत बृहत्संहिता तथा वाजसनेयी प्रातिसाख्य आदि ग्रंथों में नक्षत्र विषयक मतभेद स्पष्ट दृष्गोचर होता है ।

युक ग्रह जब इन वीथियों में विचरण करता है तब होने वाले लाभ-अलाभ की चर्चा करते हुए वृत्तिकार ने भद्रबाहु-कृत दो उलोक उद्धृत किए हैं । उनके अनुसार जब शुक ग्रह प्रथम तीन वीथियों में विचरण करता है तब वर्षा अधिक, धान्य मुलभ और धन की वृद्धि होती है । जब वह मध्य की तीन वीथियों में विचरण करता है तब धन-धान्य आदि मध्यम होते हैं और जब वह अन्तिम तीन वीथियों में विचरण करता है, तब लोकमानस पीड़ित होता है, अर्थ का नाग्र होता है ।

भद्रबाहुसंहिता के पन्द्रहवें अध्याय में इसका विस्तृत विवेचन उपलब्ध होता है ।

६१. (सू० ६९)

'नो' शब्द के कई अर्थ होते हैं—निषेध, आंशिक निषेध, साहचर्य आदि । प्रस्तुत प्रसंग में उसका अर्थ है—साहचर्य। क्रोध, मान, माया और लोभ—ये चार कषाय हैं । प्रत्येक के चार-चार भेद होते हैं—अनन्तानुवंधी, अप्रत्याख्यान, प्रत्या-ख्यान और संज्वलन । इन सोलह कपायों के साहचर्य से जो कर्म उदय में आते हैं, उन्हें नोकपाय कहा जाता है । प्रस्तुन सूल में वे निदिप्ट हैं। जैसे बुध ग्रह स्वयं कुछ भी फल नहीं देता है, किन्तु दूसरे ग्रहों के साथ रहकर अपना फल देता है, इसी प्रकार ये नोकपाय भी मूल कपायों के साथ रहकर फल देते हैं।

जो कर्म नोकषाय के रूप में अनुभूत होते हैं वे नोकषायवेदनीय कहलाते हैं। वे नौ हैं---

(२) पुरुषवेद— शरीर में श्लेष्म के प्रकोप से खट्टाखाने की अभिलापा उत्पन्न होती है। उसी प्रकार इस कर्म के उदय से पुरुष की स्त्री के प्रति अभिलापा होती है।

(३) नपुंसकवेद— गरीर में पित्त और श्लेष्म ---दोनों के प्रकोप से भुने हुए पदार्थों को खाने की इच्छा उत्पन्न

 स्थानांगवृत्ति, पद्व ४४४ : भरणो स्वात्यान्नेयं नागाख्या वीथिरुत्तरे मार्ग्ये । रोहिण्पादिरिभाख्या चादित्यादि: सुरगजाख्या ।। वृषभाख्या पैत्र्यादि: श्रदण्पादि मंध्यमे जरद्गवाख्या: ।

- प्रंप्ठपदादि चतुष्के गोवीथि स्तासु मध्यफलम् ॥ अजवीथी हस्तादि र्मृगवीथी वैन्द्रदेवतादि स्यात् । दक्षिणमार्गे वैक्त्रानर्ध्यापाढद्वयं ब्राह् भ्यम् ॥
- बही, एव ४४१ : या चेह हयवीथी साज्यत नागवीथीति रुद्ध नागवीथी चैरावणपदमिति ।

 वही, पत्र ४४५ : एतासु भृगुविचरति नागगजैरावतीपु वीथिपु चेत् । बहु वर्षेत् पर्जन्यः सुलभौषधयोऽर्थवृद्धिण्च ॥ पश्रुसंज्ञासु च मध्यमशस्यफलादिर्यदा चरेद् भृगुजः ।

अजमृगवैश्वातरवीथिष्वर्थंभयाद्तिो लोक: ।।

ain Education International

न्द्दर

ठाणं (स्थान)

होती है। उसी प्रकार इस कर्म के उदय से नपुंस**क व्यक्ति के मन में स्त्री और** पुरुष के प्रति अभिलाषा होती है।

(४) हास्य - इस कर्म के उदय से सनिमित्त या अनिमित्त हास्य उत्पन्न होता है।

(४) रति-इस कर्म के उदय से पदार्थों के प्रति रुचि उत्पन्न होती है।

(६) अरति-इस कर्म के उदय से पदार्थों के प्रति अरुचि उत्पन्न होती है।

(७) भय--इस कर्म के उदय से सात प्रकार का भय उत्पन्न होता है।

(=) शोक-इस कर्म के उदय से आक्रन्दन आदि लोक उत्पन्न होता है।

(१) जुगुप्सा-इस कर्म के उदय से जीव में घृणा के भाव उत्पन्न होते हैं।'

तत्त्वार्थ दाध में 'नोकषाय' के स्थान पर 'अकषाय' झब्द का प्रयोग है । यहां 'अ' निषेध अर्थ में नहीं किन्तु ईषड् अर्थ में प्रयुक्त है ।' अकषायवेदनीय के नौ प्रकारों का वर्णन इस प्रकार है—

(१) हास्य --- इसके उदय से हास्य की प्रवृत्ति होती है।

- (२) रति-इसके उदय से देश आदि को देखने की उत्सुकता उत्पन्न होती है।
- (३) अरति--इसके उदय से अनौत्सुक्य उत्पन्न होता है।
- (४) भय-इसके उदय से उद्देग उत्पन्न होता है। उद्वेग का अर्थ है भय। वह सात प्रकार का होता है।
- (४) शोक—इसका परिणाम चिन्ता होता है ।
- (६) जुगुप्सा-- इसके उदय से व्यक्ति अपने दोषों को ढांकता है।

(७) स्वीवेद—इसके उदय से मृदुता, अस्पष्टता, क्लीवता, कामावेश, नेत्नविश्रम, आस्फालन और पुंस्कामिता -आदि स्वीभावों की उत्पत्ति होती है ।

- (=) पुंवेद- इसके उदय से पुंस्त्वभावों की उत्पत्ति होती है।
- (१) नपुंसकवेद—इसके उदय से नपुंसकभावों की उत्पत्ति होती है।

स्थानांगवृत्ति, पत्न ४४५ ।

- २. तत्त्वार्थवातिक, पृष्ठ ४७४ ः ईपदर्थत्वात् नञः ।
- ३. बहो,पृष्ठ १७४ ।

# दसमं ठाणं

## दशम स्थान

www.jainelibrary.org

#### आमुख

इसमें एक सौ अठहत्तर सूत्र हैं। इन सूत्रों में विषयों की बहुविधता है। सूत्र(९३)में दस प्रकार के शस्त्रों का उल्लेख है । अग्नि, विष, नमक, स्नैह, क्षार तथा अस्लता—ये छह द्रव्य शस्त्र हैं तथा मन की दुष्प्रवृत्ति, वचन की दुष्प्रवृत्ति, कावा की दुष्प्रवृत्ति तथा मन की आसक्ति—ये चार भावशस्त्र हैं।

इसके पन्द्रहवें सूत्र में प्रव्रज्या के दस प्रकार वतलाए हैं। वास्तव में ये सब प्रव्रज्या के कारण हैं। प्रव्रज्या ग्रहण के अनेक कारण हो सकते हैं। उनमें से यहां दस कारणों का संकलन किया गया है। आगमकार ने उदाहरणों का कोई उत्लेख नहीं किया है। टीकाकार ने उदाहरणों का नामोल्लेख मात्र किया है। हमने अन्यान्य स्रोतों से उन उदाहरणों की त्वप्ट करने का प्रयत्न किया है, देखें—टिप्पण संख्या ६।

इसके सत्तरहवें सूत्र में वैयापृत्य या वैयावृत्य का उल्लेख है। वैयावृत्य का अर्थ है—तेवा करना और वैयापृत्य का अर्थ है—कार्य में व्यापृत करना। सेवा संगठन का अटूट सूत्र है। सेवा दो प्रकार की होती है— गारीरिक और चैततिक। गारीरिक अस्वस्था को सरलता से मिटाया जा सकता है किन्तु चैतसिक अस्वस्था को मिटाने के लिए धृति और उपाय की आवश्यकता होती है। इस सूत्र में दोनों का सुन्दर वर्णन है, देखें—टिप्पण संख्या =।

सून (९६) में वचन के अनुयोग के दस प्रकार बतलाए हैं। इनसे शब्दों के अर्थों को समझने का विज्ञान प्राप्त होता है। एक शब्द के अनेक अर्थ होते हैं। उनको समझने के लिए वचन के अनुयोग का ज्ञान होना अत्यग्त आवश्यक है, देखें---टिप्पण संख्या ३६।

भारतीय संस्कृति में दान की परम्परा बहुत प्राचीन है। दान देने के अनेक कारण वनते हैं। कुछ व्यक्ति भव से दान देते हैं, कुछ ख्याति के लिए और कुछ दया से प्रेरित होकर। प्रस्तुत सूच (९७) में दस दानों का निरूपण तम्कालीन समाज में प्रचलित प्रेरणाओं का इतिहास प्रस्तुत करता है, देखें—टिप्पण ३७।

सूत (१०३) में भगवान महावीर के दस स्वप्नों का सुन्दर वर्णन है।

इस स्थान में यतन्तत्र विज्ञान सम्बन्धी तथ्यों का भी उद्घाटन हुआ है। जैन परम्परा में आहारसंज्ञा, भयनंज्ञा आदि दस संज्ञाएँ मान्य रही हैं। संज्ञा के दो अर्थ होते हैं—संवेगात्मक ज्ञान या स्मृति तथा मनोविज्ञान। इन दस संजाओं में आठ संज्ञाएँ संवेगात्मक हैं और दो संज्ञाएँ—लोकसंज्ञा और ओघसंज्ञा ज्ञानात्मक हैं।

आज का विज्ञान छठी इन्द्रिय की कल्पना करता है। उसकी तुलना ओधसंज्ञा से की जा सकती है। विस्तःर के लिए देखें—टिप्पण ४४।

इस स्थान में विभिन्न आगमों का विवरण प्राप्त होता है. जो आज अप्राप्त है। सूच्न (१९०) में दस दशाओं का कथन है, ऐसे दस आगमों का कथन है जिनमें दस-दस अध्ययन हैं। प्रथम छह दशाओं का विवरण आज भी प्राप्त है किन्तु अन्तिम चार—वंधदणा,द्विगृद्धिदणा, दीर्घदणा और संक्षेपिकदशा का कोई भी विवरण प्राप्त नहीं है। वृत्तिकार लीलांकसूरि भी 'अस्माकं अप्रतीताः' इतना कहकर विराम ले लेते हैं। इसका अभिप्रायः यही है कि विक्रम की वारहवीं श्रती तक आने-आते ये चारों प्रन्थ अविरित हो गए थे।

सूत्र (१९६) में प्रक्नब्याकरण सूत्र के दस अध्ययनों का उल्लेख है। इनके आधार पर समूचे मूत्र के विषयों की परिकल्पना की जा सकती है। वर्तमान में उपलब्ध प्रक्रब्याकरण इससे सर्वथा भिन्न है। इसके रूप का निर्णय करा हुआ,

किसने किया, यह ज्ञात नहीं है। इतना निश्चित है कि यह अर्वाचीन क्रुति है और नामसाम्य के कारण इसका समावेश आगम सुची में कर लिया गया।

इसी प्रकार आगम ग्रन्थों की विशेष जानकारी के लिए टिप्पण ४५ से ५५ द्रप्टव्य हैं।

कुछेक सूत्रों में सामाजिक विधि-विधानों का भी सुन्दर निरूपण हुआ है। सूल (१३७) में दस प्रकार के पत्नों का उल्लेख है। इनकी व्याख्याएँ विभिग्न प्रकार की सामाजिक विधियों की ओर संकेत करती हैं। 'क्षेत्रज' पुत्न की व्याख्या में बताया गया है कि किसी स्वी का पति मर गया है, अथवा वह नपुंसक या सन्तानावरोधक ध्याधि से ग्रस्त है तो कुल के मुख्यों की आज्ञा से उस स्वी में, नियोग विधि से, सन्तान उत्पन्न करना भी वैध माना जाता था। इस विधि से उत्पन्न सन्तान को 'क्षेत्रज पुत्न' कहा जाता है। मनुस्मृति में बारह प्रकार के पुत्नों का उल्लेख हुआ है। विशेष विवरण के लिए देखें टिप्पण ४३।

मूल (१३४) में दस प्रकार के धर्मों का उल्लेख है। 'धर्म' आज चर्चा का विषय बन चुका है। इस सूत्र में धर्म और कर्त्त व्य का प्रथक निर्देश बहुत सुन्दर ढंग से हुआ है।

मूद्र (१६०) में दसों आश्चयों का वर्णन है। आश्चर्य का अर्थ है---कभी-कभी घटित होने वाली घटना । इनमें से १, २, ४, और ६ भगवान महावीर के समय में और शेप भिन्न-भिन्न तीर्थंकरों के समय में हुए हैं। इन दसों आश्चर्यों की पृष्ठप्रमुमि में अनेक ऐतिहासिक तथ्य गर्भित हैं। इनमें दूसरा आश्चर्य है --भगवान महावीर का गर्भापहरण । इसके सन्दर्भ में अनेक तथ्यों की जानकारी प्राप्त होती है। विशेष विवरण के लिए देखें --टिप्पण ६१।

इस स्थान में भी पूर्ववत् विषयों की बहुविधता है। मुख्य रूप से इसमें न्याय शास्त्र के अनेक स्थल, गणित शास्त्र मुख्य भेदों का उल्लेख, वचनानुयोग के प्रकार तथा गणितानुयोग और द्रव्यानुयोग के अनेक सूत्र संकलित हैं। दसवां स्थान होने के कारण इसमें प्रत्येक विषय का कुछ विस्तार से वर्णन हुआ है। इसी प्रकार जीव विज्ञान से सम्वन्धित दस प्रकार के सूक्तों का अध्ययन अत्यन्त महत्त्वपूर्ण है। शब्द विज्ञान के विषय में दस प्रकार के श्रव्य, दस प्रकार के अनेक सूत्र सूक्तों का अध्ययन अत्यन्त महत्त्वपूर्ण है। शब्द विज्ञान के विषय में दस प्रकार के श्रव्य, दस प्रकार के अतीत के इन्द्रिय-विषय, दस प्रकार के वर्तमान के इन्द्रिय-विषय तथा दस प्रकार के अनागत इन्द्रिय-विषय—ये चारों सूत्र बहुत ही महत्वपूर्ण हैं। ये इस बात की ओर संकेत करते हैं कि जो भी शब्द वोला जाता है उसकी तरंगें बाकाशिक रिकार्ड में अंकित हो जाती हैं। इसके आधार पर भविष्य में उन तरंगों के माध्यम से उच्चारित शब्दों का संकलन किया जा सकता है।

### दसमं ठाणं

#### मूल

#### संस्कृत छाया

### लोगट्ठिति-पदं

१. दसविवा लोगट्ठितो पण्णत्ता, तं जहा\_\_

१. जण्जं जीवा उद्दाइला-उद्दाइला तत्थेव-तत्थेव भुज्जो-भुज्जो पच्चा-यंति—एवंष्पेना लोगट्विती पण्णक्ता।

२. जञ्जं जोवाणं सया समितं पावे कभ्मे कज्जति—एवंप्पेगा लोगट्विती पण्णसा ।

३. जण्णं जीवाणं सया समितं मोहणिज्जे पावे कम्मे कज्जति— एवंप्पेगा लोगट्ठिती पण्णत्ता ।

४. ण एवं भूतं दा सच्वं वा भविस्तति वाजं जीवा अलोवा भविस्तंति, अजीवा वा जीवा भविस्तंति\_एवंप्पेगा लोगट्टिती पण्णत्ता।

प्र. ण एवं भूतं वा भव्वं वा भविस्सति वा जं तसा पाणा वोच्छिज्जिस्संति थावरा पाणा भविस्संति, थावरा पाणा वोच्छि-ज्जिस्संति तसा पाणा भविस्संति... एवंप्पेगा लोगट्ठिती पण्णत्ता। ६. ण एवं भूतं वा भव्वं वा भविस्सति वा जं लोगे अलोगे भविस्सति, अलोगे वा लोगे भविस्सति....एवंप्पेगा लोगट्ठिती पण्णत्ता।

### **लोकस्थिति-पदम्** दर्शविधा लोकस्थितिः

दर्शावधा लोकस्थितिः प्रज्ञप्ता, तद्यथा----

१. यत् जीवा अपद्राय-अपद्राय तत्रैव-तत्रैव भूयः-भूयः प्रत्याजायन्ते—एव-मप्येका लोकस्थितिः प्रज्ञप्ता ।

२. यत् जीवैः सदा समितं पापं कर्म कियते—एवमध्येका लोकस्थितिः प्रज्ञप्ता ।

३. यत् जीवैः सदा समितं मोहनीयं पापं कर्म क्रियते—एवमप्येका सोक-स्थितिः प्रज्ञप्ता ।

४. न एवं भूतं वा भाव्यं वा भदिव्यति वा यज्जीवा अजीवा भविष्यन्ति, अजीवा वा जीव। भविष्यन्ति—एव-मप्येका लोकस्थितिः प्रज्ञप्ता ।

५. न एवं भूतं वा भाव्यं वा भविष्यति वा यत् त्रसाः प्राणा व्यवच्छेत्स्यन्ति स्थावराः प्राणाः भविष्यन्ति, स्थावराः प्राणाः व्यवच्छेत्स्यन्ति त्रसाः प्राणाः भविष्यन्ति एदमप्येका लोकस्थितिः प्रज्ञप्ता।

६. न एवं भूतं वा भविष्यति वा यत् लोकोऽलोको भविष्यति, अलोको वा लोको भविष्यति—एवमप्येका लोक-स्थितिः प्रज्ञप्ता ।

#### हिन्दो अनुवाद

### लोकस्थिति-पद

१. लोकस्थिति दस प्रकार की है ---

१. जीव बार-बार मरते हैं और वहीं जोक में बार-बार प्रत्युत्पन्न होते हैं --यह एक लोकस्थिति है ।

२. जीवों को सदा. प्रसिक्षण सापकर्म [ज्ञानस्वरण आदि] का बंध होता है---यह एक सोकस्थिति है।

३. जीवों के सदा, प्रतिक्षण मोहनीय पाय-कर्म का बंध होता है—यह एक लोक-स्थिति है।

४. न ऐला बभी हुआ है, न ऐसा हो गड़ा है और न ऐसा कथी होगा कि जीव अजीव हो जाए और अर्जाव जीव हो जाए---यह एक लोधस्थिति है।

१. न ऐसा कभी हुआ, न ऐसा हो रहा है और न ऐसा कभी होगा कि तस जीवों का व्यवच्छेद हो जाए और सब जीव स्थावर हो जाएं, स्थावर जीवों का व्यवच्छेद हो जाए और सब जीव वस हो जाएं ---यह एक लोकस्थिति है।

६. न ऐसा कभी हुआ, न ऐसा हो रहा है और न ऐसा कभी होगा कि लोक अलोक हो जाए और अलोक लोक हो जाए— यह एक लोकस्थिति है।

६. जाव ताव जीवाण य पोग्ग-लाण य गतिपरियाए ताव ताव लोए, जाव ताव लोगे ताव ताव जीवाण य पोग्गलाण य गति-परियाए------एवंप्पेगा लोगट्ठिती पण्णत्ता।

१०. सव्वेसुवि णं लोगंतेसु अबद्ध-पासपुट्ठा पोग्गला लुक्खत्ताए कज्जंति, जेणं जीवा य पोग्गला य णो संचायंति बहिया लोगंता गमणयाए—एवंप्पेगा लोगट्ठिती पण्णत्ता ।

### इंदियत्थ-पदं

२. दसविहे सद्दे पण्णत्ते, तं जहा....

### संगह-सिलोगो

१. णोहारि पिडिमे लुक्खे, भिण्णे जज्जरिते इ य । दीहे रहस्से पुहत्ते य, काकणी खिखिणिस्सरे ॥ ७. न एवं भूतं वा भाव्यं वा भविष्यति वा यल्लोकः अलोके प्रवेक्ष्यति, अलोकः वा लोके प्रवेक्ष्यति—एवमप्येका लोक-स्थितिः प्रज्ञप्ता।

म. यावत् तावत् लोकः तावत्-तावज्जीवाः, यावत् तावत् जीवास्तावत्तावल्लोकः—एवमप्येका लोकस्थितिः प्रज्ञप्ता ।

९. यावत् तावज्जीवानां च पुद्गलानाञ्च गतिपर्यायः तावत् तावल्लोकः, यावत् तावल्लोकः तावत् तावज्जीवानाञ्च पुद्गलानाञ्च गतिपर्यायः—एवमप्येका लोकस्थितिः प्रज्ञप्ता ।

१० सर्वेष्वपि लोकान्तेषु अवद्धपार्ध्वन् स्पृष्टाः पुद्गलाः रूक्षतया कियन्ते, येन जीवास्च पुद्गलाश्च नो शक्नुवन्ति बहिस्ताल्लोकान्तात् गमनतायै—एव-मप्येका लोकस्थितिः प्रज्ञप्ता ।

### इन्द्रियार्थ-पदम्

दर्शविधः शब्दः प्रज्ञप्तः, तद्यथा\_\_

### संग्रह-श्लोक

१. निर्हारी पिण्डिमः रूक्षः, भिन्नः जर्जरितोऽपि च । दीर्घः ह्रस्वः पृथक्त्वश्च, काकणी किकिणीस्वरः ॥ ध्य जहां जीव और पुद्गलों का गतिपर्याय है वहां लोक है और जहां लोक है वहां जीव और पुद्गलों का गतिपर्याय है— यह एक लोकस्थिति है।

१०. समस्त लोकान्तों के पुद्गल दूसरे रूक्ष पुद्गलों के द्वारा अबद्वपार्श्वस्पृष्ट [अबद्ध और अस्पृष्ट] होने पर भी लोकान्त के स्वभाव से रूक्ष हो जाते हैं, जिससे जीव और पुद्गल लोकान्त से बाहर जाने में समर्थ नहीं होते—-यह एक लोकस्थिति है।

### इन्द्रि यार्थ-पद

२. शब्द के दस प्रकार हैं---

१. निर्हारी—घोषवान् शब्द, जैसे— घण्टा का। २. पिण्डिम —घोषवजित शब्द, जैसे—नगाड़े का । ३. रूक्ष—जैसे—कौवे का । ४. भिन्न—वस्तु के टूटने से होने वाला शब्द । ४. जर्जरित—जैसे—तार वाले बाजे का शब्द । ६. दीर्घ'—जो दूर तक सुनाई दे, जैसे—मेघ का शब्द । ७. ह्रस्व<sup>3</sup>—सूक्ष्म शब्द, जैसे—वीणा का । ६. पृथक्त्व–अनेक बाजों का संयुक्त शब्द । १. काकणी—काकली, सूक्ष्मकण्ठों की गीतध्वनि ।

१०. किंकिणी स्वर—घूघरों की ध्वति।

३. दस इंदियत्था तीता पण्णत्ता, तं इन्द्रियार्थाः अतीताः प्रज्ञप्ताः, दश जहा\_\_\_ तद्यथा— देसेणवि एगे सद्दाइं सुणिसु। शब्द सुने थे। देशेनापि एके शब्दान् अश्रौषुः । सव्वेणवि एगे सद्दाइं सुणिसु। सर्वेणापि एके शब्दान् अश्रौषु:। सुने थे । देसेणवि एगे रूवाइं पासिसु। देशेनापि एके रूपाणि अद्राक्षुः। सब्वेणवि एगे रूवाइं पासिस् । सर्वेणापि एके रूपाणि अद्राक्षः। देखे थे। \*देसेणवि एगे गंधाई जिधिसु। देशेनापि एके गन्धान् अघ्रासिषः । देखे थे । सब्वेणवि एगे गंधाई जिघिसु। सर्वेणापि एके गन्धान् अझासिषु: । देसेणवि एगे रसाइं आसादेंसु। देशेनापि एके रसान् अस्वादिषत । गंध सूंघे थे । सन्वेणवि एगे रसाई आसादेंसू। सर्वेणापि एके रसान् अस्वादिषत । देसेणवि एगे फासाइं पडिसंवेदेंसु<sup>°</sup> । देशेनापि एके स्पर्शान् प्रतिसमवेदयन् । संघे थे। सञ्वेणवि एगे फासाइं पडिसंवेदेंसु। सर्वेणापि एके स्पर्शान् प्रतिसमवेदयन् । च खेथे। च खेथे। ४. दस इंदियत्था पडुष्पण्णा पण्णत्ता, दश इन्द्रियार्थाः प्रत्युत्पन्नाः प्रज्ञप्ताः, तं जहा\_\_ तद्यथा.... सूचता है । देसेणवि एगे सद्दाइं सुर्णेति। देशेनापि एके शब्दान् श्वण्वन्ति । सब्वेणवि एगे सहाइं सूणेंति। सर्वेणापि एके शब्दान् श्रृण्वन्ति । हैं । •देसेणवि एगे रूवाइं पासंति। देशेनापि एके रूपाणि पश्यन्ति । देखता है । सब्वेणवि एगे रूवाइं पासंति। सर्वेणापि एके रूपाणि पश्यन्ति । देसेणवि एगे गंधाइं जिघंति। देशेनापि एके गन्धान् जिन्नन्ति। है । सर्वेणापि एके गन्धान् जिन्नन्ति । सब्वेणवि एगे गंधाई जिंघति। देसेणवि एगे रसाइं आसार्देति । सूंघता है। देशेनापि एके रसान् आस्वदन्ते । सब्वेणवि एगे रसाइं आसादेंति । सर्वेणापि एके रसान् आस्वदन्ते। है । देसेणविएगे फासाइं पडिसंवेदेंति । देशेनापि एके स्पर्शान् प्रतिसंवेदयन्ति । चखता है । सब्वेगवि एगे फासाइं पडिसंबेदेंति। सर्वेणापि एके स्पर्शान् प्रतिसंवेदयन्ति ।

३. इन्द्रियों के अतीतकालीन विषय दस हैं----१. किसी ने शरीर के एक भाग से भी २. किसी ने समस्त शरीर से भी शब्द ३. किसी ने शरीर के एक भाग से भी रूप ४. किसी ने समस्त शरीर से भी रूप ५. किसी ने झरीर के एक भाग से भी ६ किसी ने समस्त शरीर से भी गंध ७. किसी ने शरीर के एक भाग से भी रस म. किसी ने समस्त शरीर से भी रस ८. किसी ने शरीर के एक भाग से भी स्पर्शों का संवेदन किया था । १०. किसी ने समस्त शरीर से भी स्पर्शों का संवेदन किया था। ४. इन्द्रियों के वर्तमानकालीन विषय दस है---१. कोई शरीर के एक भाग से भी ज्ञब्द २. कोई समस्त शरीर से भी शब्द सुनता ३. कोई शरीर के एक भाग से भी रूप ४. कोई समस्त शरीर से भी रूप देखता १. कोई शरीर के एक भाग से भी गंध ६. कोई समस्त शरीर से भी गंध सुंधता ७. कोई शरीर के एक भाग से भी रस कोई समस्त शरीर से भी रस चखता है । ६. कोई शरीर के एक भाग से भी स्पर्शों का संवेदन करता है । १०. कोई समस्त शरीर से भी स्पर्शों का

संवेदन करता है।

४. दस इंदियत्था अणागता पण्णत्ता, तं जहा....

देसेणवि एगे सद्दाइं सुणिस्संति । सब्वेणवि एगे सद्दाइं सुणिस्संति । • देसेणवि एगे रूवाइं पासिस्संति । सज्वेणवि एगे रूवाइं पासिस्संति । देसेणवि एगे गंथाइं जिघित्संति । सब्वेणवि एगे गंधाइं जिघित्संति । सब्वेणवि एगे रसाइं आसादेल्संति । सब्वेणवि एगे रसाइं आसादेल्संति । देसेणवि एगे राह्रां आसादेल्संति ।

सञ्चेभवि ्गे फासाई पडि-मंबेदेरसंति ।

### अच्छिष्ण-पोग्गल-चलण-पदं

६ दलहिं ठाणेहिं अच्छिण्णे पोग्गले चलेज्झा, तं जहा\_\_ आहारिज्जन्नाणे या चलेज्जा। परिणामेज्जसाणे वा चलेज्जा । उल्दसिज्जमार्भे वा चलेज्जा। णिस्सलिज्जमाणे वा चलेज्जा। वेदेज्जमाणे वा चलेज्जा। णिज्जरिज्जमाणे वा चलेज्जा। विउव्विज्जमाणे वा चलेज्जा। परियारिज्जमाणे वा चलेज्जा। जक्खाइट्रे वा चलेज्जा । वातपरिगए चलेज्जा । वा

दश इन्द्रियार्थाः अनागताः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— देशेनापि एके शब्दान् श्रोष्यन्ति । सर्वेणापि एके शब्दान् श्रोप्यन्ति । देशेनापि एके रूपाणि द्रक्ष्यन्ति । सर्वेणापि एके रूपाणि द्रक्ष्यन्ति । देशेनापि एके गन्धान् झास्यन्ति । सर्वेणापि एके गन्धान् झास्यन्ति । देशेनापि एके रसान् आस्वदिष्यन्ति । सर्वेणापि एके रसान् आस्वदिष्यन्ति । देशेनापि एके रसान् आस्वदिष्यन्ति । देशेनापि एके रसान् आस्वदिष्यन्ति । देशेनापि एके स्पर्शान् प्रतिसंवेदयिष्यन्ति ।

अच्छिन्ग-पुद्गल-चलन-पदम्

दशांभः स्थानंः अच्छिन्नः पुद्गलः चलेत्, तद्वया\_\_\_ अह्तियमाणो वाः चलेत् ।

परिणम्धमानो वा चलेत्। उच्छ्वस्यमानो वा चलेत्। निःश्वस्यमानो वा चलेत्। वेद्यमानो वा चलेत्। निर्जीर्थमाणो वा चलेत्। विकयमाणो वा चलेत्। परिचार्यमाणो वा चलेत्। यक्षाविष्टो वा चलेत्। वातपरिगतो वा चलेत्। १—इन्द्रियों के भविष्यत्कालीन विषय दस हैं—

१. कोई शरीर के एक भाग से भी झब्द मुनेगा।

२. कोई समस्त गरीर से भी झब्द सुनेगा। ३. कोई सरीर के एक भाग से भी रूप देखेगा।

४. कोई समस्त शरीर से भी रूप देलेगा। ४. कोई शरीर के एक जान से भी **गंध** सूंवेना।

६. कोई समस्त शरीर से भी गंध सूंबेगा। ७. कोई सरीर के एक भाग से भी रस बहेथा।

कोई समस्त करीर से भी रख चतेगा।
कोई वरीर के एक भाग से भी स्पर्धों का संविदन करेगा।

१०. योई सथस्त खरीर से भी स्पर्शों का संवेदन करेगा।

### अच्छिन्न-पुर्गल-चलन-पर

६. दस स्थानों से अच्छिन्न [स्इंध में संलग्न ] पुरगत चलित होगा 🖯 🚄 १. आहार के रूप में लिया लग्ता तआ पुद्गन चलित होता है । २. आहार के रूप में परिणत जिना जाता हुआ पूर्वाल चलित होना है। ३. उच्छ्वास के रूप में लिया जाता हआ पुद्गल चलित होता है । ४. निल्वास के रूप में लिया जाता हुआ पुद्गल चलित होता है । ४. वेद्यमान पुद्गल चलित होता है। ६. निर्जीर्यभान पुद्गल चलित होता है। ७. वैकिथ शरीर के रूप में परिणमनान प्दगल चलित होता है। परिचारणा [संभोग] के समय पुद्-गल चलित होता है । शारीर में यक्ष के प्रविष्ट होने पर पुद्गल चलित होता है । १०. देहगत वायु या सामान्य वायु की प्रेरणा से पुद्गल चलित होता है ।

### कोधुप्पत्ति-पदं

७. दर्शाह ठाणेहि कोधुप्पत्ती सिया, तं चहा\_\_\_ मणुण्णाइं मे सह-फरिस-रस-रूव-गंधाइं अवहरिसु। अमणुष्णाईं में सद्द-फ़रिस-रस-ख्व-गंधाईं उवहारिम् । मणुण्लाइ से सट्ट-फरिस-रस-स्व-गंशाई अवहरह । अमण्जुणाइं मे सद्द-फरिस-\*रस-रूब°-गंधाइं उदतरति ! मणुण्णाइं से सह- "फरिय-रस-रूब-गंधाइं° अवहरिस्सति । अमजुण्णाई मे सह-<sup>6</sup>फरिस-रस-रूत्र गंधाइं° उपहरिस्सति । मणुण्णाइं भे सद- फिरिस-रत-रूब°-गंधाइं अवहरिंस्टु वा अवहरइ वा अवहरिल्सति वा। अमण्ण्णाइं से पह- करिस-रश-रूव-गंगइं २वहरित्वा उवहरति बा उदहरिस्सति जा। रूव-गंवाइं अवहरिस या अवहरति । वा अवहरिस्लति वा, उबहरिसु वा उपहरति वा उवहरिस्सति वा अहं च णं आयरिय-उवज्झा-याणं सम्मं वट्राक्षि, ममं च णं मिच्छं आयरिय-उवज्काया विष्पडिवण्णा ।

### कोधोत्पत्ति-पदम्

दशभिः स्थानैः कोधोत्पत्तिः स्यात्, तदयथा— मनोज्ञान् मे शब्द-श्पर्श-रस-रूप-गन्धान् अपाहार्पीत् । अभनोजान् में हाब्द-स्पर्ध-रस-रूप-गन्धान् उपाहाधीत् । मनोजान् मे बाध्व-स्पर्श-रत-रूप-सन्धान् जपहरति । अमलोजान भे बाब्द-स्पर्श-स्म-रूप-गन्धान् उपहरति । मतोजान् मे शब्द-राजी-रल-स्पर-गन्धान् अपहरिष्यति । अमनोज्ञान मे शब्द-स्पर्श-रस-रूप-गन्धान् उपहरिष्यति । मनोज़ान् मे शब्द-स्पर्श-रस-रूप-गन्धान् अपाहाधीत् वा अपहरति वा अपहरि-ष्यति वा । अमतीजान् में दाव्द-स्पर्ध-रप्त-रूप-गन्धान उपाहाणींत वा उपहरति वा उपहरिष्यनि वा । संयुष्ण्यःमणुष्णाइं मेलद्- "करिस-रस- मनोजाऽमनोज्ञान् मे सवद-स्पर्ध-रस-रूप-गन्धान् अपाहार्वीत् वा अपहरति वा अपहरिष्पति वा, उपाहार्पति वा उपहरति वा उपहरिष्यति वा । अहं च आचार्योपाध्याययोः सम्यम् वर्त्ते,

मां च आचार्योपाध्यायौ मिथ्या विप्रति-पन्नौ ।

### कोधोत्पत्ति-पद

७. दस कारणों से कोध की उत्पत्ति होती है---१. अमुक व्यक्ति ने मेरे मनोज्ञ शब्द, स्पर्श, रस, रूप और गंध का अपहरण किया था ।

२. अगुम व्यक्ति ने अमनोज शब्द, स्पर्श, रस, रूप और गंध मुझे उपहल किए हैं । ३. अमुक व्यक्ति मेरे सलोज याव्द, रपर्श, रस, राप और गंध का अपहरण लरता है।

४. अमुक व्यक्ति अमनोज जञ्द, स्पर्ज्ञ, रस, रून और गंध मुझे उपहुत करता है । अगुल व्यक्ति मेरे मनोज शब्द स्पर्श, रस, रूप और गंध का अपहरण करेगा। ६. अमुक व्यक्ति अयनोज मन्द, स्पर्भ, रस, स्प और गंध मुझे उपहुल करेगा । ७. अमुक व्यक्ति ने मेरे मनोज्ञ शब्द, स्पर्ध, रस, रूप और गंध का अपहरण किया था, करता है और करेगा। जनुक व्यक्ति ने अमनोज शब्द, स्पर्ध,

रस क्य और गंब एक्के उपहुत किए हैं, करना है और करेना ।

६. अनुक व्यक्ति ने मनोज्ञ तथा अमनोज झब्द, न्पर्श, रङ, रूप और अंध का अप-हरण किया है, करता है और करेगा तथा उपहुत किए हैं, करना है और करेगा ।

१०. मैं आचार्य और उपाध्याय के प्रति सम्यग् वर्तन [अनुकूल व्यवहार] करता हं, परन्तु आचार्य और उपाध्याय मेरे साथ मिथ्यावर्तन [प्रतिकूल व्यवहार] करते हैं ।

#### 803

संजम-असंजम-पदं

द. दसविधे संजमे पण्णत्ते, तं जहा\_\_\_\_ पुढविकाइयसंजमे, \*आउकाइयसंजमे, तेउकाइयसंजमे, वाउकाइयसंजमे,° वणस्त्रतिकाइयसंजमे, बेइंदियसंजमे, तेइंदियसंजमे, चर्डारदियसंजमे, पंचिदियसंजमे, अजीवकायसंजमे ।

٤. दसविधे असंजमे पण्णत्ते, तं जहा.... पूढविकाइयअसंजमे, आउकाइयअसंजमे, तेउकाइयअसंजमे, वाउकाइयअसंजमे, वणस्सतिकाइयअसंजमे, •बेइंदियअसंजमे, तेइंदियअसंजमे, चउरिदियअसंजमे, पंचिदियअसंजमे,° अजीवकायअसंजमे ।

संवर-असंवर-पदं

१०. दसविधे संवरे पण्णत्ते, तं जहा-सोतिदियसंवरे, \*चनिखदियसंवरे, धाणिदियसंवरे, जिब्भिदियसंवरे,° फासिदियसंवरे. मणसंवरे. वयसंवरे. कायसंवरे, उवकरणसंवरे, सूचीकुसग्गसंवरे ।

संयम-असंयम-पदम् दशविधः संयमः प्रज्ञप्तः, तद्यथा---पृथ्वीकायिकसंयमः, अपुकायिकसंयम:, तेजस्कायिकसंयमः, वायुकायिकसंयमः, वनस्पत्तिकायिकसंयमः, द्वीन्द्रियसंयमः, त्रीन्द्रियसंयमः, चतुरिन्द्रियसंयमः, पञ्चेन्द्रियसंयमः, अजीवकायसंयमः । दर्शविध: असंयम: प्रज्ञप्तः, तद्यथा----पृथ्वीकायिकासंयमः, अप्कायिकासंयमः, तेजस्कायिकासंयमः, वायुकायिकासंयमः, वनस्पतिकायिकासंयमः, द्वीन्द्रियासंयमः, त्रीन्द्रियासंयमः, चतुरिन्द्रियासंयमः, पञ्चेन्द्रियासंयमः, अजीवकायासंयमः।

#### संवर-असंवर-पदम्

दशविधः संवरः प्रज्ञप्तः, तद्यथा---श्रोत्रेन्द्रियसंवर:, चक्षुरिन्द्रियसंवरः, जिह्वेन्द्रियसंवरः, घाणेन्द्रियसंवरः, स्पर्शेन्द्रियसंबरः, मनःसंवरः, वचःसंवरः, कायसंवरः, उपकरणसंबर:, शुचीकुशाग्रसंवरः ।

#### संयम-असंयम-पद

 संयम के दस प्रकार हैं----१. पृथ्वीकायिक संयम, २. अप्कायिक संयम, ३. तेजस्कायिक संयम, **४. वायुकायिक संयम**, ५. बनस्पतिकायिक संयम, ६. द्वीन्द्रिय संयम, ७. त्रीन्द्रिय संयम, ५. चतुरिन्द्रिय संयम, १. पञ्चेन्द्रिय संयम, १०. अजीवकाय संयम । असंयम के दस प्रकार हैं----१. पृथ्वीकायिक असंयम, २. अप्कायिक असंयम, ३. तेजस्कायिक असंयम, ४ वायुकायिक असंयम, ४. वनस्पतिकायिक असंयम, ६. द्वीन्द्रिय असंयम, ७. तीन्द्रिय असंयम, ∝. चतुरिन्द्रिय असंयम, ६. पञ्चेन्द्रिय असंयम,

१०. अजीवकाय असंयम् ।

- संवर-असंवर-पद
- १०. संवर के दस प्रकार हैं----
  - १. श्रोत-इन्द्रिय संवर,
  - २. चक्षु-इन्द्रिय संवर,
  - ३. झाण-इन्द्रिय संवर,
  - ४. रसन-इन्द्रिय संवर,
  - ५. स्पर्शन-इन्द्रिय संवर,
  - ६. मन संवर, ७. वचन संवर,
  - <. कॉय संवर, </li> उपकरण संवर<sup>\*</sup>,
  - १०. सूचीकुशाग्र संवर` ।

मनोसंबरः,

कायासंवरः,

११. दसविधे असंवरे पण्णत्ते, तं जहा\_\_ दशविधः असंवरः प्रज्ञप्तः, तद्यथा----सोतिदियअसंवरे, \*चविखदियअसंवरे, चक्षुरिन्द्रियासंवरः, श्रोत्रेन्द्रियासंवर, घाणिदियअसंबरे, जिब्निदियअसंवरे, घाणेन्द्रियासंवरः, जिह्वेन्द्रियासंवरः, फासिदियअसंवरे, मणअसंवरे, स्पर्शेन्द्रियासंवरः, वयअसंवरे, कायअसंवरे, वचोसंवरः. उवकरणअसंवरे,° उपकरणासंवरः, शूचीकुशाग्रासंवरः । सूचीकुसग्गअसंवरे,

### अहमंत-पदं

#### अहमन्त-पदम्

तं जहा\_\_\_

जातिमएण वा, कुलमएण वा, •बलमएण वा, रूवमएण वा, तवमएण वा, सुतमएण वा, लाभमएण वा, इस्सरियमएण वा, णागसुवण्णा वा मे अंतियं हब्व-मागच्छति,

पुरिसधम्मातो वा मे उत्तरिए आहोधिए णाणदंसणे समुष्पण्णे।

### समाधि-असमाधि-पदं

१३. दसविधा समाधी पण्णत्ता, तं जहा\_\_ पाणातिवायवेरमणे, मुसावायवेरमणे,

अदिण्णादाण् वेरमणे, मेहुणवेरमणे, परिग्गहवेरमणे, इरियासमिती, भासासमिती, एसणासमिती, आयाण-भंड-मत्त-णिक्खेवणासमिति, उच्चार-पासवण-खेल-सिंघाणग-जल्ल-पारिद्वावणियासमिती।

१२. दर्साह ठाणेहिं अहमंतीति थंभिज्जार दशभिः स्थानैः अहमन्तीति स्तभ्नीयात्, तद्यथा\_\_

> जातिमदेन वा, कुलमदेन वा, बलमदेन वा, रूपमदेन वा, वा, श्रुतमदेन वा, तपःमदेन लाभमदेन वा, ऐश्वर्यमदेन वा, नागसुपर्णाः वा ममान्तिकं अर्वाग् आगच्छन्ति, पुरुषधर्मात् वा मम औत्तरिकं आघो-वधिकं ज्ञानदर्शनं समुत्पन्नम् ।

### समाधि-असमाधि-पदम्

दशविधः समाधिः प्रज्ञप्तः, तद्यथा-

प्राणातिपातविरमणम्. मुषावादविरमणम्, अदत्तादानविरमणम्, मैथुनविरमणम्, परिग्रहविरमणम्, ईर्यासमितिः, भाषासमितिः, एषणासमिति:, आदान-भण्ड-अमत्र-निक्षेपणासमितिः, उच्चार-प्रश्रवण-श्लेष्म-सिधाणक-जल्ल-पारिष्ठापनिकासमितिः ।

#### स्थान १० : सूत्र ११-१३

११. असंवर के दस प्रकार है--१. श्रोत-इन्द्रिय असंवर, २. चक्षु-इन्द्रिय असंवर, ३. छाण-इन्द्रिय असंवर, ४. रसन-इन्द्रिय असंवर, ५. स्पर्शन-इन्द्रिय असंवर, ६. मन असंबर, ७. वचन असंवर, काय असंवर, १. उपकरण असंवर, १०. सूचीकुशाग्र असंवर । अहमन्त-पद १२. दस स्थानों से व्यक्ति अपने-आप को अन्त [चरमकोटि का] मानकर स्तब्ध होता है—-<mark>१. जाति के मद से, २. कुल के मद से</mark>, ३. बल के मद से, ४. रूप के मद से, ५. तप के मद से, ६. श्रुत के मद से, ७. लाभ के मद से, द ऐश्वर्य के मद से, सागकुमार अथवा सुपर्णकुमार मेरे पास दौड़े-दौड़े आते हैं। १०. साधारण पुरुषों के ज्ञान-दर्शन से अधिक अवधिज्ञान और अवधिदर्शन मुझे प्राप्त हुए हैं।

### समाधि-असमाधि-पद

१३. समाधि के दस प्रकार हैं—

१. प्राणातिपात विरमण,

२. मृषावाद-विरमण,

- ३. अदत्तादान-विरमण,
- ६. ईर्यासमिति, ७. भाषासमिती

с. एषणासमिति, १. आदान-भण्ड-अमत्र-निक्षेप-समिति, १०. उच्च{र-प्रश्चवण-श्लेष्म-सिंघाण-जल्ल-पारिष्ठाप-निका-समिति ।

#### 803

१४. दसविधा असमाधी पण्णत्ता, तं जहा---पाणातिवाते, <sup>●</sup>मुसावाते, अदिण्णादाणे, मेहुणे,<sup>°</sup> परिग्गहे, इरियाऽसमिती, <sup>●</sup>भासाऽसमिती, एसणाऽसमिती, उत्तवार-भंड-मत्त-णिक्स्वेवणाऽ वणाव्यक्तिती, उत्त्त्वार-पासवण-स्रेल-सिधाणम- दशविधः असमाधिः प्रज्ञप्तः, तद्यथा—

प्राणातिपातः, मृषावादः, अदत्तादानं, मैथुनं, परिग्रहः, ईर्याऽसमितिः, भाषाऽसमितिः, एषणाऽसमितिः, आदान-भण्ड-अमत्र-निक्षेपणाऽसमितिः, उच्चार-प्रश्रत्रण-रलेष्म-सिंघाणक-जल्ल-पारिष्ठापनिकाऽसमितिः ।

#### पञ्चज्जा-पदं

१४. दसविधा पच्वज्जः पञ्चता, तं जहा—

जल्ल-पारिद्रावणिवाऽसमिती ।

### संगहफी-गाहा

१. छंदा रोसा परिभुष्का, सुविका पडित्सुता चेव । सारणिया रोभिणिया, अणाढिता देवसण्णसी ।। वच्छागुबंधिया । प्रव्रज्या-पदम्

दराविधा प्रव्रज्या प्रज्ञप्ता, तद्यथा---

#### संग्रहणी-गाथा

१. छन्दा रोषा परिचुना,
 स्वप्ना प्रतिश्रुता चैव ।
 स्मारणिका रोगिणिका,
 अनाहता देवसंज्ञप्ति: ।।
 वत्साऽनुवन्धिका ।

१. छन्दा ---अगनी या दुसरों की इच्छा से লী আৰু হানী। २. रोधा अरोप्र से नी जाने वाली। ३. परिद्युया-दरिद्रता से खी जाने वाली । ४. म्व**म्ता**—्वष्त के निभित्त से ली जाने वाली या स्वप्न में ली जाने वाली । ५. प्रतिश्रता----पहले की टुई प्रतिज्ञा के कारण ली जाने वाली। ६. रमारणिका---जन्मान्तरों की समृति होने पर ली जाने वाली। ७. रोगिणिका—-रोग का निमित्त मिलने पर ली जाने वाली। प्रनादता-अनादर होने पर ली जाने वाली । देवसंज्ञप्ति - देव के द्वारा प्रतिबुद्ध हो कर ली जाने वाली। १०. वत्सानुवन्धिका---दीक्षित होते हुए पूत्र के निमित्त से ली जाने वाली 🗄

१४. असमाधि के दस प्रकार हैं --१. प्राणातिपात का अविरमण,
२. मृषावाद का अविरमण,
३. अदत्तादास का अविरमण,
३. अदत्तादास का अविरमण,
४. मैथुन का अविरमण,
४. मैथुन का अविरमण,
६. ईर्या की असमिति ---असम्यक् प्रवृत्ति.
७. भाषा की असमिति ---असम्यक् प्रवृत्ति.
७. भाषा की असमिति,
६. आदान-भण्ड-अमल-विश्वेप की असमिति
१०. उच्चार-प्रलदण-क्लेध्स-सिंधाण-जल्तप्रतिग्रमा की असमिति ।

#### **प्रव**ज्या-पद

#### समणधम्म-पदं

१६. दसविधे समणधम्मे पण्णत्ते, तं जहा— खंती,मुत्ती,अज्जवे मद्दवे,लाघवे, सच्चे, संजमे, तवे, चियाए, बंभचेरवासे।

#### वेयावच्च-पदं

१७. दसविधे वेयावच्चे पण्णत्ते, तं जहा— आयरियदेयावच्चे, उवज्फायवेयावच्चे, थेरवेयावच्चे, तवस्सिवेयावच्चे, गिलाणवेयावच्चे, सेहवेयावच्चे, कुलवेयावच्चे, गणवेयावच्चे, संघवेयावच्चे,

## साहम्मियवेयाव च्चे ।

#### परिणाम-पदं

- १८. दसविधे जीवपरिणामे पण्णत्ते, तं जहा— गतिपरिणामे, इंदियपरिणामे, कसायपरिणामे, लेसापरिणामे, जोगपरिणामे, उबओगपरिणामे, णाणपरिणामे, दंसणपरिणामे,
- चरित्तपरिणामे, वेयपरिणामे। १६ इसविघे अजीवपरिणामे पण्णत्ते, तं जहा.... बंधणपरिणामे, गतिपरिणामे, संठाणपरिणामे, भेदपरिणामे, वण्णपरिणामे, रसपरिणामे,
  - गंधवरिणामे, फासवरिणामे, अगुरुलहुपरिणामे, सद्दवरिणामे ।

#### 803

#### श्रमणधर्म-पदम्

दशविधः श्रमणधर्मः प्रज्ञप्तः, तद्यथा— क्षान्तिः, मुक्तिः, आर्जवं, मार्दवं, लाघवं, सत्यं, संयमः, तपः, त्यागः, ब्रह्मचर्यवासः।

### वैयावृत्त्य-पदम्

दशविर्ध वैयावृत्त्यं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा---आचार्यवैयावृत्त्यं, उपाध्यायवैयावृत्त्यं, स्थविरवैयावृत्त्यं, तपस्विवैयावृत्त्यं, ग्लानवैयावृत्त्यं, शैक्षवैयावृत्त्यं, सुलवैयावृत्त्यं, गणवैयावृत्त्यं, सार्धामकवैयावृत्त्यम् ।

### परिणाम-पदम्

दशविध: जीवपरिणामः प्रज्ञप्त:, तद्यथा---गतिपरिणाम:, इन्द्रियपरिणामः, लेश्यापरिणामः, कषायपरिणामः, उपयोगपरिणामः, योगपरिणाम:, ज्ञानपरिणामः, दर्शनपरिणामः, चरित्रपरिणामः, वेदपरिणामः । दशविध: अजीवपरिणामः प्रज्ञप्तः, तद्यथा---बन्धनपरिणामः. गतिपरिणाम:. संस्थानपरिणामः, भेदपरिणामः, वर्णपरिणामः, रसपरिणामः, गन्धपरिणामः. स्पर्श्वपरिणामः, अगुरुलघुपरिणामः, शब्दपरिणामः ।

#### श्रमणधर्म-पद

१६. श्रमण-धर्म के दस प्रकार हैं<sup>®</sup> → १. क्षान्ति, २. मुक्ति -- निर्लोभता, अनासक्ति। ३. आर्जव, ४. मार्दव, ४. लाघव, ६. सत्य, ७. संयम, ⊏. तप, ६. त्याग -- अपने साम्भोयिक साधुओं को भोजन आदि का दान, १०. ब्रह्म चर्य-वास।

## वैयावृत्त्य-पद

### परिणाम-पद

१=. जीव-परिणाम के दस प्रकार है'---

- १. गतिपरिणाम, २. इन्द्रियपरिणाम, ३. कपायपरिणाम, ४. लेक्यापरिणाम, ४. योगपरिणाम, ६. उपयोगपरिणाम,
- ७. ज्ञानपरिणाम, द. दर्शनपरिणाम,
- द्यारितवरिणाम, १०. वेदपरिणाम,
- १९. अजीव-परिणाम के दस प्रकार हैं<sup>\*\*</sup>---

```
१. वन्धनपरिणाम— संहत होना ।
२. गतिपरिणाम, ३. संस्थानपरिणाम,
४. भेदपरिणाम— टूटना ।
५. वणंपरिणाम, ६. रसपरिणाम,
७. गंधपरिणाम, ६. स्पर्शंपरिणाम,
१. अगुरुलघुपरिणाम,
१०. शब्दपरिणाम ।
```

असज्भाइय-पदं

२०. दसविधे अंतलिक्खए असज्फाइए पण्णत्ते, तं जहा— उक्कावाते, दिसिदाघे, गज्जिते, विज्जुते, णिग्घाते, जुवए, जक्खालित्ते, धूमिया, महिया रयुग्धाते ।

२१. दसविधे ओरालिए असज्फाइए पण्णत्ते, तं जहा----अट्ठि, मंसे, सोणिते, असुइसामंते, सुसाणसामंते, चंदोवराए सूरोवराए, पडणे, रायवुग्गहे, उवस्सयस्स अंतो ओरालिए सरीरगे।

संजम-असंजम-पदं

२२. पंचिदिया णं जीवा असमारभ-माणस्स दसविधे संजमे कज्जति, त जहा\_\_ सोतामयाओ सोक्खाओ अववरो-वेत्ता भवति । सोतामएणं दुक्खेणं असंजोगेत्ता भवति । \*चक्खुमयाओ सोक्खाओ अववरो-वेत्ता भवति । चक्खुमएणं दुक्खेणं असंजोगेत्ता भवति । घाणामयाओ सोक्खाओ अववरो-वेत्ता भवति । घाणामएणं दुक्खेणं असंजोगेता भवति । जिब्भामयाओ सोक्खाओ अववरो-वेत्ता भवति । जिब्भामएणं दुक्खेणं असंजोगेत्ता भवति ।

फासामयाओ सोक्खाओ अववरो-वेत्ता भवति° । फासामएणं दुक्खेणं असंजोगेत्ता भवति ॥ 808

#### अस्वाध्यायिक-पदम्

दशविधं आन्तरिक्षकं अस्वाध्यायिकं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा— उल्कापातः, दिग्दाहः, र्गाजते, विद्युत्, निर्घातः, यूपकः, यक्षादीप्तं, धूमिका, महिका, रजउद्घातः ।

दशविधं औदारिकं अस्वाध्यायिकं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा— अस्थि, मांसं, शोणितं, अशुचिसामन्तं, श्मश्चानसामन्तं, चन्द्रोपरागः, सूरोपरागः, पतनं, राजविग्रहः, उपाश्रयस्यान्तः औदारिकं शरीरकम् ।

#### संयम-असंयम-पदम्

पञ्चेन्द्रियान् जीवान् असमारभमाणस्य दर्शावधः संयमः क्रियते, तद्यथा—

श्रोत्रमयात् सौख्यात् अव्यपरोपयिता भवति । दू:खेन श्रोत्रमयेन असंयोजयिता भवति । सौख्यात् अव्यपरोपयिता चक्षुर्मयात् भवति । असंयोजयिता चक्षुर्मयेन उू:खेन भवति । न्नाणमयात् सौख्यात् अध्यपरोपयिता भवति । असंयोजयिता **ध्रा**णमयेन दू:खेन भवति । जिह्वामयात् सौख्यात् अव्यपरोषयिता भवति । दु:खेन असंयोजयिता जिह्वामयेन भवति । स्पर्शमयात् सौख्यात् अव्यपरोपयिता भवति । दूःखेन असंयोजयिता स्पर्शमयेन भवति ।

#### अस्वाध्यायिक-पद

- २०. अन्तरिक्ष-सम्बन्धी अस्ताध्याय के दस प्रकार है<sup>1र</sup>—
  - १. उल्कापात, २. दिग्दाह, ३. गर्जन,
  - ४. विद्युत्, ५. निर्घात—कौंधनाः।
  - ६. यूपक, ७. यक्षादीप्त, ५. धूमिका,
  - १. महिका, १०. रजउद्घात ।
- - १०. उपाश्रय के भीतर सौ हाथ तक कोई औदारिक कलेवर के होने पर।

#### संयम-असंयम-पद

- २२. पञ्चेन्द्रिय जीवों का आरम्भ नहीं करने वाले के दस प्रकार का संयम होता है —
  - १. श्रोतमय सुख का वियोग नहीं करने से,
  - २. श्रोत्रमय दुःख का संयोग नहीं करने से,
  - ३. चक्षुमय सुख का वियोग नहीं करने से,
  - ४. चक्षुमय दुःख का संयोग नहीं करने से,
  - <mark>५. झाणमय सु</mark>ख का वियोग नहीं करने से,
  - ६. झाणमय दुःख का संयोग नहीं करने से,
  - ७. रसमय सुख का वियोग नहीं करने से,
  - रसमय दुख का संयोग नहीं करने से,
  - स्पर्श्रमय सुख का वियोग नहीं करने से.
  - १०. स्पर्शमय दुःख का संघोग नहीं करने से ।

#### स्थान १० : सूत्र २३-२४

२३. \*पंचिदिया णं जीवा समारभ-पञ्चेन्द्रियान् जीवान् समारभमाणस्य २३. पञ्चेन्द्रिय जीवों का आरम्भ करने वाले माणस्स दसविधे असंजमे कज्जति, दशविधः असंयमः कियते, तद्यथा-के दस प्रकार का असंयम होता है—-तं जहा\_\_\_ सोतामयाओ सोक्खाओ ववरोवेत्ता श्रोत्रमयात् सौख्यात् व्यपरोपयिता १. श्रोद्रमय सुख का वियोग करने से । भवति । भवति । श्रोत्रमयेन सोतामएणं दुक्खेणं संजोगेता *दु*:खेन संयोजयिता २. श्रोत्रमय दुःख का संयोग करने से । भवति । भवति। चक्खुमयाओ सोक्खाओ ववरोवेत्ता चक्षुर्मयात् सौख्यात् व्यपरोपयिता ३. चक्षुमय सुख का वियोग करने से । भवति । भवति। चनखुमएणं दुक्खेणं संजोगेता चक्षुर्मयेन दुःखेन संयोजयिता ४. चक्षुमय दुःख का संयोग करने से । भवति । भवति । घाणामयाओ सोक्खाओ ववरोवेत्ता सौख्यात् व्यपरोपयिता घ्राणमयात् ४. झाणमय सुख का वियोग करने से । भवति । भवति । न्नाणमयेन घाणामएणं दूक्खेणं संजोगेता दुःखन संयोजयिता ६. झाणमय दुःख का संयोग करने से । भवति । भवति । सौख्यात् व्यपरोपयिता जिब्भामयाओ सोक्खाओ ववरो-जिह्वामयात् ७. रसमय सुख का वियोग करने से। भवति । वेत्ता भवति । जिब्भामएणं दुक्खेणं संजोगेत्ता जिह्वामयेन दुःखेन संयोजयिता रसमय टुःख का संयोग करने से। भवति। भवति । स्पर्श्तमयात् फासामयाओ सोक्खाओ ववरो-सौख्यात् व्यपरोपयिता १. स्पर्शंमय सुख का वियोग करने से। वेत्ता भवति । भवति। फासामएणं दुक्खेणं संजोगेता स्पर्शमयेन दुःखेन संयोजयिता १० स्पर्शमय दुःख का संयोग करने से। क्तबति° । भवति ।

#### सुहुम-पद

२४. दस सुहुमा पण्पत्ता, तं जहा.... पाणसुहुमे, पणगसुहुमे, \*बीयसुहुमे, हरितसुहुमे, पुष्फसुहुमे, अंडसुहुमे, लेणसुहुमे,° सिणेहसुहुमे, गणियसुहुमे, भंगसुहुमे ।

#### सूक्ष्म-पदम्

दश सूक्ष्माणि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— प्राणसूक्ष्मं, पनकसूक्ष्मं, बीजसूक्ष्मं, हरितसूक्ष्मं, पुष्पसूक्ष्मं, अण्डसूक्ष्मं, लयनसूक्ष्मं, स्तेहसूक्ष्मं, गणितसूक्ष्मं, भङ्गसूक्ष्मम् ।

#### सूक्ष्म-पद

२४. सूक्ष्म दस हैं<sup>19</sup>— १. प्राणसूक्ष्म—सूक्ष्म जीव । २. पनकसूक्ष्म—काई । ३. बीजसूक्ष्म—चावल आदि के अग्रभाग की कलिका । ४. हरितसूक्ष्म—सूक्ष्म तृण आदि । ४. पुष्पसूक्ष्म—द्येटी आदि के अण्डे । ७. लयनसूक्ष्म—कोडीनगरा । ६. अण्डसूक्ष्म—कोडीनगरा । ६. रनेहसूक्ष्म—कोडीनगरा । ६. गणितसूक्ष्म—सूक्ष्म बुद्धिगम्य गणित । १०. भंगसूक्ष्म—सूक्ष्म बुद्धिगम्य विकल्प ।

महाणदी-पदं

२५. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स दाहिणे णं गंगा-सिंधु-महाणदीओ दस महाणदीओ समर्प्येति, तं जहा—

> जउणा, सरऊ, आवी, कोसी, मही, सतद्दू, वितत्था, विभासा, एरावती, चंदभागा ।

२६. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स उत्तरे णं रत्ता-रत्तवतीओ महा-णदीओ दस महाणदीओ समप्पेंति, तं जहा... किण्हा, महाकिण्हा, णीला, महाणीला, महातीरा, इंदा, •इंदसेणा, सुसेणा, वारिसेणा,°

### रायहाणी-पदं

महाभोगा।

२७. जंबुद्दीवे दीवे भरहे वासे दस राय-हाणीओ पण्णत्ताओ, तं जहा—

### संगहणी-गाहा

१ चंपा महुरा वाणारसी य सावत्थि तह य साकेतं। हत्थिणउर कंपिल्लं, मिहिला कोसंबि रायगिहं॥

#### १०५

### महानदी-पदम्

जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य दक्षिणे गङ्गा-सिन्धू-महानद्योः दश महानद्यः समर्पयन्ति, तद्यथा—

यमुना, सरयू:, आवी, कोशी, मही, शतद्रु:, वितरता, विपाशा, ऐरावती, चन्द्रभागा।

जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य उत्तरे रक्तारक्तवत्यो महानद्योः दश महानद्यः समर्पयन्ति, तद्यथा—

कृष्णा, महाकृष्णा, नीला, महानीला, महातीरा, इन्द्रा, इन्द्रसेना, सुषेणा, वारिषेणा, महाभोगा।

### राजधानी-पदम्

जम्बूद्वीपे द्वीपे भरते वर्षे दश राजधान्य: प्रज्ञप्ताः,तद्यथा—

#### संग्रहणी-गाथा

१. चंपा मथुरा वाणारसी च श्रावस्तिः तथा च साकेतम् । हस्तिनापुरं कांपिल्यं, मिथिला कोशाम्बी राजगृहम् ।

### महानदी-पद

२४. जम्बूद्वीप ड्रीप के मन्दर पर्वत के दक्षिण में महानदी गंगा और सिंघू में दल महा-नदियां मिलती हैं<sup>१४</sup>—

१. यमुना, २. सरयू, ३. आपी, ४. कोझो, ५. मही, ६. खतदू, ७. वितस्ता, ८. दिपाझा, ६. ऐरावती, १०. चन्द्रभागा।

२६. जम्बूद्वीप ट्वीप के मन्दर पर्वत के उत्तर में महानदी रक्ता और रक्तवती में दस महानदियां मिलती हैं—-

१. कृष्णा, २. महाकृष्णा, ३. नीला, ४. महानीला, १. तीरा, ६. नहातीरा, ७. इन्द्रा, ६. इन्द्रसेना, ६. वारिषेषा, १०. महाभोगा।

### राजधानी-पद

२७. जम्बूद्वीप द्वीप के भरतवर्ष में दस राज-धानियां प्रज्ञप्त हैं<sup>१४</sup>---

- १. चम्पा—अंगदेश की । २. मथुरा—सूरसेन की । ३. वाराणसी-—काशी राज्य की । ४. श्रावस्ती— कुणाल की । ४. साकेत—कोशल की । ६. हस्तिनापुर—कुरु की । ७. कांपिल्य—पांचाल की ।
- द. मिथिला—विदेह की ।
- १. कौशाम्बी—वत्स की।
- १०. राजगृह—मगध की ।

#### राय-पदं

२८. एयासु णं दससु रायहाणीसु दस रायाणो मुंडा भवेत्ता <sup>●</sup>अगाराओ अणगारियं<sup>०</sup> पव्वइया, तं जहा— भरहे, सगरे, मधवं, सणंकुमारे, संती, कुंथू, अरे, महापउमे, हरिसेणे, जयणामे ।

#### मंदर-पद

२९. जंबुद्दीवे दीवे मंदरे पव्वए दस जोयणसयाइं उव्वेहेणं, घरणितले दस जोयणसहस्साइं विक्खंभेणं, उर्वारं दस जोयणसयाइं विक्खंभेणं, दसदसाइं जोयणसहस्साइं सव्वगोणं पण्णत्ते ।

#### दिसा-पदं

- ३०. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पब्वयस्स बहुमज्फ्रदेसभागे इमीसे रयणप्प-भाए पुढवीए उवरिम-हेट्टिल्लेसु खुडुगपतरेसु, एत्थ णं अट्ठपएसिए रुधगे पण्णत्ते, जओ णं इमाओ दसदिसाओ पवहंति, तं जहा... पुरस्थिमा, पुरस्थिमदाहिणा, दाहिणा, दाहिणपच्चस्थिमा, पच्चस्थिमा, पच्चत्थिमुत्तरा, उत्तरा, उत्तरपुरस्थिमा, उड्ढा, अहा ।
- ३१. एतासि णं दसण्हं दिसाणं दस णामधेज्जा पण्पत्ता, तं जहा....

#### 303

#### राज-पदम्

एतासु दशसु राजधानीसु दश राजानः मुण्डाः भूत्वा अगाराद् अनमारितां प्रव्रजिता, तद्यथा—

भरतः, सगरः, मघवा, सनत्कुमारः, शान्तिः, कुन्थुः, अरः, महापद्मः, हरिषेणः,जयनामः।

#### मन्दर-पदम्

जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरः पर्वतः दश योजन-शतानि उद्वेधेन, धरणितले दश योजन-सहस्राणि विष्कम्भेण, उपरिदश योजन-शतानि विष्कम्भेण, दशदशानि योजन-सहस्राणि सर्वाग्रेण प्रज्ञप्तः ।

### दिशा-पदम्

जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य बहु-मध्यदेशभागे अस्याः रत्नप्रभायाः पृथिव्याः उपरितन-अधस्तनेषु क्षुल्लक-प्रतरेषु, अत्र अष्टप्रादेशिकः रुचकः प्रज्ञप्तः, यत इमा दश दिशः प्रवहन्ति, तद्यथा—

पौरस्त्या, पौरस्त्यदक्षिणा, दक्षिणा, दक्षिणपाश्चात्या, पाश्चात्या, पाश्चात्योत्तरा, उत्तरा, उत्तरपौरस्त्या, ऊर्ध्व, अधः ।

एतासां दशानां दिशां दश नामधेयानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा—

#### राज-पद

२५. इन दस राजधानियों में दस राजा मुंडित होकर, अगार से अणगार अवस्था में प्रव्रजित हुए थे<sup>।९</sup>—

१. भरत, २. सगर, ३. मघवा, ४. सनत्कुमार, ५. प्रान्ति, ६. कुन्थु, ७. अर, ६. महापद्म, ६. हरिबेण, १०. जय।

#### मन्दर-पद

२६. जम्बूढीप ढीप में मन्दर पर्वत एक हजार योजन गहरा है---भूगर्भ में है । भूमितल पर उसकी चौड़ाई दस हजार योजन की है। ऊपर---पण्डकवन के प्रदेश में---एक हजार योजन चौड़ा है। उसका सर्व परि-माण एक लाख योजन का है।

### दिशा-पद

३०. जम्वूद्वीप द्वीप में मन्दर पर्वत के बहुमध्य-देशभाग में इसी रत्नप्रभा पृथ्वी के ऊपर के क्षुल्लकप्रतर में गोस्तनाकार चार प्रदेश है तथा निचले क्षुल्लकप्रतर में भी गोस्त-नाकार चार प्रदेश हैं। इस प्रकार यह अष्टप्रादेशिक रचक हैं। इससे दस दिशाएं निकलती हैं---

| १. पूर्व,         | २. पूर्व-दक्षिण,        |
|-------------------|-------------------------|
| ३. दक्षिण,        | ४ दक्षिण-परिचम,         |
| <b>१.</b> पश्चिम, | ६. पश्चिम-उत्तर,        |
| ७. उत्तर,         | <b>⊏. उत्तर-पूर्व</b> , |
| ९. ऊर्घ्व.        | १०. अधस् ।              |
|                   |                         |

३१. इन दस दिशाओं के दस नाम हैं—

संगहणी-गाहा १. इंदा अग्गेइ जम्मा य, णेरती वारुणी य वायव्वा । सोमा ईसाणी य, विमला य तमा य बोढव्वा ॥ लवणसमुद्द-पदं

- ३२. लवणस्स णं समुद्दस्स दस जोयण-सहस्साइ गोतित्थविरहिते खेत्ते पण्णत्ते ।
- ३३. लवणस्स णं समुद्दस्स दस जोयण-सहस्साइं उदगमाले पण्णत्ते । पायाल-पदं
- ३४. सब्वेवि णं महापाताला दसदसाइं जोयणसहस्साइं उब्वेहेणं पण्णत्ता, मूले दस जोयणसहस्साइं विक्खं-भेणं पण्णत्ता, बहुमज्भदेसभागे एगपएसियाए सेढीए दसदसाइं जोयणसहस्साइं विक्खंभेणं पण्णत्ता, उर्वीर मुहमूले दस जोयणसहस्साइं विक्खंभेणं पण्णत्ता ।

तेसि णं महापातालाणं कुड्डा सब्व-वइरामयासव्वत्थ समा दस जोय-णसयाइं बाहल्लेणं पण्णत्ता ।

३४. सब्वेवि णं खुद्दा पाताला दस जोयणसताइं उब्वेहेणं पण्णत्ता, मूले दसदसाइं जोयणाइं विक्खं-भेणं पण्णत्ता, बहुमज्भदेसभागे एगपएसियाए सेढीए दस जोयण-सताइं विक्खंभेणं पण्णत्ता, उर्वार मुहमूले दसदसाइं जोयणाइं विक्खं-भेणं पण्णत्ता ।

> तेसि णं खुड्डापातालाणं कुड्डा सब्व-वइरामया सब्वत्थ समा दस जोय-णाइं बाहल्लेणं पण्णत्ता ।

### संग्रहणी-गाथा

```
१. ऐन्द्री आग्नेयी याम्याच,
नैर्ऋतीवारुणीचवायव्या।
सौम्या ऐशानी च,
विमलाचतमाचबोद्धव्या॥
```

#### लवणसमुद्र-पदम्

लवणस्य समुद्रस्य दश योजनसहस्राणि गोतीर्थविरहितं क्षेत्रं प्रज्ञप्तम् ।

लवणस्य समुद्रस्य दश योजनसहस्राणि उदगमाला प्रज्ञप्ता ।

#### पाताल-पदम्

सर्वेषि महापातालाः दश्चदशानि योजन-सहस्राणि उद्वेधेन प्रज्ञष्ताः, मूले दश योजनसहस्राणि विष्कम्भेण प्रज्ञप्ताः, बहुमध्यदेशभागे एकप्रादेशिक्या श्रेण्या दशदशानि योजनसहस्राणि विष्कम्भेण प्रज्ञप्ताः, उपरि मुखमूले दश योजन-सहस्राणि विष्कम्भेण प्रज्ञप्ताः।

तेषां महापातालानां कुड्यानि सर्व-वज्ञमयानि सर्वत्र समानि दश्च योजन-शतानि वाहल्येन प्रज्ञप्तानि । सर्वेषि क्षुद्राः पातालः दश योजनशतानि

उद्वेधेन प्रज्ञप्ताः, मूले दशदशानि योजनानि विष्कम्भेण प्रज्ञप्ताः, बहु-मध्यदेशभागे एकप्रादेशिक्या श्रेण्या दश योजनशतानि विष्कम्भेण प्रज्ञप्ताः, उपरि मुखमूले दशदशानि योजनानि विष्कम्भेण प्रज्ञप्ताः ।

तेषां क्षुद्रापातालानां कुड्यानि सर्व-वज्रमयानि सर्वत्र समानि दश योज-नानि बाहल्येन प्रज्ञप्तानि । १. ऐन्द्री, २. आग्नेथी, ३. याम्या, ४. नैऋ्ती, १. वारुणी, ६. वायव्या, ७. सोमा, ८. ईशानी, १. विमला, १०. तमा।

#### लवणसमुद्र-पद

३२. लवण समुद्र का दस हजार योजन क्षेत्र गोतीर्थ-विरहित<sup>१९</sup> [समतल] है।

३३. लवण समुद्र की उदकमाला<sup>™</sup> [वेला] दस हजार योजन चौड़ी है ।

#### पाताल-पद

३४. सभी महापातालों की गहराई एक लाख योजन की है। मूल-भाग में उनकी चौड़ाई दस हजार योजन की है। मूल-भाग की चौड़ाई से दोनों ओर एक प्रदेशात्मक श्रेणी की वृद्धि होते-होते वहुमध्यदेशभाग में एक लाख योजन की चौड़ाई हो जाती है। ऊपर मुख-भाग में उनकी चौड़ाई दस हजार योजन की है।

उन महापातालों की भींतें वज्रमय और सर्वव्र वराबर हैं । उनकी मोटाई एक हजार योजन की है ।

३५. सभी छोटे पातालों की गहराई एक हजार योजन की है । मूल-भाग में उनकी चौड़ाई सौ योजन की है । मूलभाग की चौड़ाई से दोनों ओर एक प्रदेशात्मक श्रेणी की वृद्धि होते-होते बहुमध्यदेशभाग में एक हजार योजन की चौड़ाई हो जाती है । ऊपर मुख भाग में उनकी चौड़ाई सौ योजन की है ।

> उन छोटे पातालों की समस्त भोंतें वज्त-मय और सर्वत बराबर हैं। उनकी मोटाई दस योजन की है।

#### पव्वय-पदं

- ३६. धायइसंडगा णं मंदरा दस जोयण-सयाइं उव्वेहेणं, धरणीतले देसू-णाइं दस जोयणसहस्साइं विक्खं-भेणं, उर्वार दस जोयणसयाइं विक्खंभेणं पण्णत्ता ।
- ३७. पुक्खरवरदीवड्रुगा णं मंदरा दस-जोयणसयाइं उब्वेहेणं, एवं चेव ।
- ३८. सब्वेवि णं वट्टवेयड्टपव्वता दस जोयणसयाइं उड्ढं उच्चत्तेणं, दस गाउयसयाइं उव्वेहेणं, सव्वत्थ समा पल्लगसंठिता; दस जोयणसयाइं विक्खंभेणं पण्णत्ता ।

#### खेत्त-पदं

३९. जंबुद्दीवे दीवे दस खेत्ता पण्णत्ता,तं जहा— भरहे, एरवते, हेमवते, हेरण्णवते, हरिवस्से, रम्मगवस्से, पुव्वविदेहे, अवरविदेहे, देवकुरा, उत्तरकुरा।

#### पव्वय-पदं

- ४०. माणुसुत्तरे णं पव्वते मूले दस बावीसे जोयणसते विक्खंभेणं पण्णत्ते ।
- ४१. सब्वेविणं अंजण-पथ्वता दस जोय-णसयाइं उब्वेहेणं, मूले दस जोयण-सहस्साइं विक्खंभेणं, उर्वारं दस जोयणसताइं विक्खंभेणं पण्णत्ता ।
- ४२. सब्वेविणं दहिमुहपव्वता दस जोयण-सताइं उब्वेहेणं, सव्वत्थ समा पल्लगसंठिता, दस जोयणसहस्साइं विक्खंभेणं पण्णत्ता ।

### पर्वत-पदम्

धातकीषण्डका मन्दरा दश योजन-शतानि उद्वेधेन, धरणीतले देशोनानि दश योजनसहस्राणि विध्कम्भेण, उपरि दश योजनशतानि विष्कम्भेण प्रज्ञप्ता:।

\$\$3

पुष्करवरद्वीपार्धका मन्दरा दश योजन-शतानि उद्वेधेन, एवं चैव ।

सर्वेषि वृत्तवैताड्यपर्वता दश योजन-शतानि ऊर्ध्वं उच्चत्वेन, दश गव्यूति-शतानि उद्वेधेन, सर्वत्र समानि पत्यक-संस्थिताः, दश योजनशतानि विष्कम्भेण प्रज्ञप्ताः ।

### क्षेत्र-पदम्

जम्बूद्वीपे द्वीपे दश क्षेत्राणि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा— भरतं, ऐरवतं, हैमवतं, हैरण्यवतं, हरि-वर्षं, रम्यकवर्षं, पूर्वविदेहः, अपरविदेहः, देवकुरुः, उत्तरकुरुः ।

### पर्वत-पदम्

मानुषोत्तरो पर्वतो मूले दश ढाविंशति योजनशतं विष्कम्भेण प्रज्ञप्तः ।

सर्वेषि अञ्जन-पर्वता दश योजन-शतानि उद्वेधेन, मूले दश योजन-सहस्राणि विष्कम्भेण, उपरि दशयोजन-शतानि विष्कम्भेण प्रज्ञप्ताः । सर्वेषि दधिमुखपर्वता दश योजन-शतानि उद्वेधेन, सर्वत्र समाः पत्यक-संस्थिताः, दश योजनसहस्राणि विष्कम्भेण प्रज्ञप्ताः ।

### पर्वत-पद

- ३६. धातकीषण्ड के मन्दर पर्वत एक हनार योजन गहरे हैं— भूगर्भ में हैं। भूमितल पर उनकी चौड़ाई दस हजार योजन से कुछ कम है। वे ऊपर एक हजार योजन चौड़े हैं।
- ३७. अर्ढ्यपुष्करवर द्वीप के मन्दर पर्वंत एक हजार योजन गहरे हैं—भूगर्भ में हैं । रोष पूर्ववत् ।
- ३८. सभी वृत्तवैताढ्य पर्वतों की ऊपर की ऊंचाई एक हजार योजन की है। उनकी गहराई एक हजार गाऊ की है। वे तर्वत्र सम हैं। उनका आकार पल्य जैसा है। उनकी चौड़ाई एक हजार योजन की है।

#### क्षेत्र-पद

३६. जम्बुद्वीप द्वीप में दस क्षेत्र हैं— १. भरत, २. ऐरवत, ३<sub>.</sub> हैमवत, ४. हैरण्यवत, ४. हरिवर्ष, ६. रम्यकबर्ष, ७. पूर्वविदेह, म. अपरविदेह, ६. देवकुरा, १०. उत्तरकुरा।

### पर्वत-पद

- ४०. मानुषोत्तर पर्वतका मूल भाग १०२२ योजन चौड़ा है।
- ४१. सभी अंजन पर्वतों की गहराई एक हजार योजन की है। मूलभाग में उनकी चौड़ाई दस हजार योजन की है। ऊपर के भाग में उनकी चौड़ाई एक हजार योजन की है।
- ४२. सभी दधिमुख पर्वतों की गहराई एक हजार योजन की हैं। वे सर्वत सम हैं। उनका आकार पल्य जैसा है। वे दस हजार योजन चौड़े हैं।

- ४३. सब्वेबि णं रतिकरपब्वता दस जोधणसताइं उड्ढं उच्चत्तेणं, दसगाउयसताइं उब्वेहेणं, सब्वत्थ समा फल्लरिसंठिता, दस जोयण-सहस्साइं विक्खभेणं पण्णत्ता ।
- ४४. रुयगवरे णं पव्वते दस जोयण-सयाइं उब्बेहेणं, मूले दस जोयण-सहस्साइं विक्खंभेणं, उर्वार दस जोयणसताइं विक्खंभेणं पण्णत्ते।
- ४५. एवं कुंडलवरेवि ।

### दवियाणुओग-पदं

- ४६. दसविहे दवियाणुओगे पण्णत्ते तं जहा----दवियाणुओगे, माउषाणुओगे, एगट्टियाणुओगे, करणाणुओगे, अप्पितणप्पिते, भाविताभाविते, बाहिराबाहिरे, सासतासासते, तहणाणे, अतहणाणे । उप्पातपट्यय-पदं
- ४७ चनरस्त ण असुरिंदस्स असुर-कुमाररण्णो तिगिछिकूडे उप्पात-पव्वते मूले दस बावोसे जोयणसते विक्खंभेणं पण्णत्ते ।
- ४८. चमरस्स णं असुरिंदस्स असुर-कुमाररण्गो सोमस्स महारण्णो सोमप्पभे उप्पातपव्वतेदस जोयण-सयाइं ,उड्टू उच्चत्तेणं, दस गाउय-सताइं उब्वेहेणं, मूले दस जोयण-सयाइं विक्खभेणं पण्णत्ते ।
- ४९. चमरस्स णं अमुरिंदस्स असुर-कुमाररण्णो जमस्स महारण्णो जमप्पभे उप्पातपब्वते एवं चेव ।
- ४०. एवं वरुणस्सवि ।
- ५१ एवं वेसमणस्सवि ।

सर्वेषि रतिकरपर्वता दश योजन-शतानि ऊर्ध्व उच्चत्वेन, दशनव्यूति-शतानि उद्वेधेन, सर्वत्र समाः फल्लरि-संस्थिताः, दश योजनसहस्राणि विष्कम्भेण प्रज्ञप्ताः । रुचकवरः पर्वतः दश योजनशतानि उद्वेधेन, मूले दश योजनसहस्राणि विष्कम्भेण, उपरि दश योजनशतानि विष्कम्भेण प्रज्ञप्तः ।

एवं कुण्डलव रोऽपि ।

#### द्रव्यानुयोग-पदम्

दशविधः द्रव्यानुयोगः प्रज्ञप्तः, तद्यथा\_\_\_

द्रव्यानुयोगः, मातृकानुयोगः, एकार्थिकानुयोगः, करणानुयोगः, अर्पितानर्पितः, भाविताभावितः, बाह्याबाह्यं, शाश्वताशाश्वतं, तथाज्ञानं, अतथाज्ञानम् ।

#### उत्पातपर्वत-पदम्

चमरस्य असुरेन्द्रस्य असुरकुमारराजस्य तिगिछिकूट: उत्पातपर्वतः मूले दश द्वाविंशति योजनशतं विष्कम्भेण प्रज्ञप्तः ।

चमरस्य असुरेन्द्रस्य असुरकुमारराजस्य सोमस्य महाराजस्य सोमप्रभः उत्पात-पर्वतः दश योजनशतानि ऊर्ध्वं उच्च-त्वेन, दश गब्यूतिशतानि उद्वेधेन, मूले दश योजनशतानि विष्कम्भेण प्रज्ञप्तः ।

चमरस्यः असुरेन्द्रस्य असुरकुमारराजस्य यमस्य महाराजस्य यमप्रभः उत्पात-पर्वतः एवं चैव । एवं वरुणस्यापि । एवं वैश्रमणस्यापि ।

- ४३. सभी रतिकर पर्वतों की ऊपर की ऊंचाई एक हजार योजन की है। उनकी गहराई एक हजार गाऊ की है। वे सर्वव्र सम हैं। उनका आकार झालर जैसा है। उनकी चौड़ाई दस हजार योजन की है।
- ४४. रुचकवर पर्वत की गहराई एक हजार योजन की है। मूलभाग में उसकी चौड़ाई दस हजार योजन की है। ऊपर के भाग की चौड़ाई एक हजार योजन की है।
- ४५. कुण्डलवर पर्वत रुचकवर पर्वत की भांति वक्तव्य है ।

#### उत्पातपर्वत-पद

```
४६. दव्यानुयोग के दस प्रकार हैं<sup>≀८</sup>—
```

| १ द्रव्यानुयोग, | २ मातृकानुयोग,         |
|-----------------|------------------------|
| ३ एकाथिकानुयोग, | ४. करणानूयोग,          |
| ४ अपितानपित,    | <b>६ भाविताभावित</b> , |
| ও. ৰাদ্যাৰান্থ, | द. शस्विताण स्वत,      |
| ६. तथाज्ञान,    | १०. अतथाज्ञान ।        |

### उत्पातपर्वत -पद

४७. असुरेन्द्र असुरकुमारराज चपर के तिगि-छिकूट नामक उत्पात पर्वत<sup>१९</sup> का मूलभाग १०२२ योजन चौड़ा **है** ।

४८-५१. असुरेन्द्र, असुरकुमारराज चमर के लोकपाल महाराज सोम,यक्ष, वरुण और वैश्रमण के स्वनामख्यात—सोमप्रभ, यम-प्रभ, वरुणप्रभ और वैश्रमणप्रभ — उत्पात पर्वतों की ऊपर से ऊंचाई एक-एक हजार योजन की है । उनकी गहराई एक-एक हजार गाऊ की है । मूलमाग में उनकी चौड़ाई एक-एक हजार योजन की है ।

- ५२. बलिस्स णं वइरोयणिवस्स वइ-रोयणरण्णो स्वगिदे उष्पातपव्वते मूले दस बावीसे जोयणसते विक्खं-भेणं पण्णत्ते ।
- ५३. बलिस्स णं वइरोयणिंदस्स वइरो-यणरण्णो सोमस्स एवं चेव, जधा चमरस्स लोगपालाणं तं चेव बलिस्सवि ।
- ४४. धरणस्स णं णागकुमारिंदस्स णाग-कुमाररण्णो धरणप्पने उप्पात-पब्वते दस जोयणसयाइं उड्ड उच्च तेषं, दस गाउयसताइ उच्वेहेणं, मुले दस जोयणसताइं विवखंभेणं ।
- णागकुर्माारदस्स ५५. धरणस्त णं णागकुमाररण्णो काल-बालस्स महारण्गो कालवालप्पभे उप्पातमब्वते जोयणसयाइं उड्ठं उच्चत्तेणं एवं चेव ।
- ४६. एवं जाव संखवालस्स ।
- ४७. एवं भूताणंदस्सवि ।

५८. एवं लोगपालाणवि से जहा-धरणस्स ।

धरणस्य नागकुमारेन्द्रस्य नागकुमार-राजस्य धरणप्रभः उत्पातपर्वतः दश योजनशतानि ऊध्वं उच्चत्वेन, दश गव्यूतिशतानि उद्वेधेन, मुले दश योजनशतानि विष्कम्भेण।

દેશર

योजनशतं

बलेः वैरोचनेन्द्रस्य वैरोचनराजस्य

सोमस्य एवं चैव, यथा चमरस्य लोक-

वैरोचनराजस्य

विष्कम्भेण

বহা

मुले

वैरोचनेन्द्रस्य

रुचकेन्द्र: उत्पातपर्वंत:

पालानां तच्चैव बलेरपि।

- धरणस्य नागकुमारेन्द्रस्य नागकुमार- ५५,५६.नागकुमारेन्द्र नागकुमारराज धरण के राजस्य कालपालस्य महाराजस्य काल-पालप्रभः उत्पातपर्वतः योजनज्ञतानि ऊर्ध्वं उच्चत्वेन एवं चैव।
- एवं यावत् शङ्खपालस्य ।
- एवं भूतानन्दस्यापि ।

एवं लोकपालानामपि तस्य यथा धरणस्य ।

- ४२. वैरोचनेन्द्र वैरोचनराज बलि के रुचकेन्द्र नामक उत्पात पर्वत का मूलभाग १०२२ योजन चौड़ा है।
- ४३. वैरोचनेन्द्र वैरोचनराज बलि के लोकपाल महाराज सोम, यम, वैश्रमण और वरुण के स्वनामख्यात उत्पात पर्वतों की ऊपर से ऊंचाई एक-एक हजार योजन की है। उनको गहराई एक-एक हजार गाऊ की है। मूलभाग में उनकी चौड़ाई एक- एक हजार योजन की है।

४४. नागकुमारेन्द्र नागकुमारराज धरण के धरणप्रभ नामक उत्पात पर्वत की ऊपर से ऊंचाई एक हजार योजन की है। उसकी गहराई एक हजार गाऊ की है । मूलभाग में उसकी चौड़ाई एक हजार योजन की है ।

- लोकपाल महाराज कालपाल, कोलपाल, शैलपाल और शंखपाल के स्वनामख्यात उत्पात पर्वतों की ऊपर से ऊंचाई सौ-सौ योजन की है। उनकी गहराई एक-एक हजार गाऊ की है। मूलभाग में उनकी चौड़ाई एक-एक हजार योजन की है।
- ५७. भूतेन्द्र भूतराज भूतानन्द के भूतानन्दप्रभ नामक उत्पात पर्वत की ऊपर से ऊंचाई एक हजार योजन की है । उसकी महराई एक हजार गाऊ की है। मूलभाग में उसकी चौड़ाई एक हजार योजन की है।

५८. इसी प्रकार इसके लोकपाल महाराज कालपाल, कोलपाल, शंखपाल, शैलपाल के स्वनामख्यात उत्पात पर्वतों की ऊपर से ऊंचाई एक-एक हजार योजन की है। उनकी गहराई एक-एक हजार गाऊ की है। मूलभाग में उनकी चौड़ाई एक-एक हजार योजन की है ।

बले:

द्वाविंशति

प्रज्ञप्त: ।

- 883
- ५९. एवं जाव थणितकुमाराणं सलोग-पालाणं भाणियव्वं, सव्वेसिंउप्पाय-पव्वया भाणियव्वा सरिणामगा ।
- ६०. सक्कस्स णं देविदस्स देवरण्णो सक्कष्पभे उप्पातपव्वते दस जोय-णसहस्साइं उड्डं उच्चत्तेणं, दस गाउयसहस्साइं उब्वेहेणं, मूले दस जोयणसहस्साइं विक्खंभेणं पण्णत्ते।
- ६१. सक्कस्स णं देविदस्स देवरण्णो सोमस्स महारण्णो । जधा सक्कश्स तथा सब्वेसि लोगगलाणं, सब्वेसि च इंदाणं जाव अच्चुयत्ति । सर्व्वेसि पमाणमेगं ।

ओगाहणा-पदं

- ६२. बायरवणस्सइकाइयाणं उक्कोसेणं दस जोयणसयाइं सरीरोगाहणा पण्णत्ता ।
- ६३. जलचर-पॉंचदियतिरिवखजोणि-याणं उक्कोसेणं दस जोयणसताइ सरीरोगाहणा पण्णसा ।
- ६४. उरपरिसप्प-थलचर-पंचिदियति-रिवखजो/णयाणं उक्कोसेणं ●दस जोयणसताइं सरीरोगाहणा पण्णत्ता ।°

### तित्थगर-पदं

६४. संभवाओ णं अरहातो अभिणंदणे अरहा दसहि सागरोवमकोडिसत-सहस्सेहि वोतिक्कंतेहि समुप्पण्णे । एवं यावत् स्तनितकुमाराणां सलोक-पालानां भणितव्यम्, सर्वेषां उत्पात-पर्वताः भणितव्याः सहग्नामकाः ।

शकस्य देवेन्द्रस्य देवराजस्य शकप्रभः उत्पातपर्वतः दश योजनसहस्राणि ऊर्ध्वं उच्चत्वेन, दश गव्यूतिसहस्राणि उद्वेधेन, मूले दश योजनसहस्राणि विष्कम्भेण प्रज्ञप्तः ।

शकस्य देवेन्द्रस्य देवराजस्य सोमस्य महाराजस्य ।

यथा शत्रस्य तथा सर्वेषां लोकपाला-नाम्, सर्वेषां च इन्द्राणां यावत् अच्चुत-इति । सर्वेषां प्रमाणमेकम् ।

#### अवगाहना-पदम्

बादरवनस्पतिकायिकानां उत्कर्षेण दश योजनशतानि शरीरावगाहना प्रज्ञप्ता ।

- जलचर-पञ्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकानां उत्कर्षेण दश योजनशतानि शरीराव-गाहना प्रज्ञप्ता ।
- उरःपरिसर्ष-स्थलचर-पञ्चेन्द्रियतिर्यग्-योनिकानां उत्कर्षेणदश्च योजनशतानि शरीरावगाहना प्रज्ञप्ता ।

### तीर्थकर-पदम्

सम्भवाद् अर्हतः अभिनन्दनः अर्हन् दशषु सागरोपमकोटिशतसहस्रेषु व्यति-क्रान्तेषु समुत्पन्नः ।

#### स्थान १० : सूत्र ४६-६४

- १९. इसी प्रकार सुपर्णकुमार यावत् स्तनित-कुमार देवों के इन्द्र तथा उनके सोकपालों के स्वनामख्यात उत्पात पर्वतों का वर्णन धरण तथा उसके लोकपालों के उत्पात पर्वतों की भांति वक्तव्य है।
- ६०. देवेन्द्र देवराज शक के शकप्रभ नामक उत्पात पर्वत की ऊपर से ऊंचाई दस हजार योजन की है। उसकी महराई दस हजार गाऊ की है। मूलभाग में उसकी चौड़ाई दस हजार योजन की है।
- ६१. देवेन्द्र देवराज शक के लोकपाल महाराज सोम के सोमप्रभ उत्पात पर्वत का वर्णन शक के उत्पात पर्वत की भांति दक्तव्य है। रोष सभी लोकपालों तथा अच्ुत पर्वन्त सभी इन्द्रों के उत्पात पर्वतों का वर्णन शक की भांति वक्तव्य है। क्योंकि उन सबका क्षेत्र-प्रमाण एक जैसा है।

#### अवगाहना-पद

- ६२. बादर वनस्पतिकाधिक जीवों के ग्रारीर की उत्कृष्ट अवगाहना एक हजार योजन की है ।
- ६३. तिर्यग्योनिक जलचर पञ्चेन्द्रिय जीवों के शरीर की उत्कृष्ट अवगःहना एक हजार योजन की है।
- ६४. तियंग्योनिक स्थलचर पञ्चेन्द्रिय उर-परिसपों के शरीर की उत्कृष्ट अवगाहना एक हजार योजन की है ।

### तोर्थकर-पद

६५. अर्हत् संभव के वाद दस लाख करोड़ सागरोपम काल व्यतीत होने पर अईत् अभिनन्दन समुह्पन्न हुए ।

#### 293

#### अणंत-पदं

६६. दसविहे अणंतए पण्णत्ते, तं जहा.... णामाणंतए, ठवणाणंतए, दव्वाणंतए, गणणाणंतए, पएसाणंतए, एगतोणंतए, देस वित्था राणंतए, दुहतोणंतए,

#### अनन्त-पदम्

दशविधं अनन्तकं प्रज्ञष्तम्, तद्यथा— नामानन्तकं, स्थापनानन्तकं, द्रव्यानन्तक, गणनानन्तक, प्रदेशानन्तक, एकतोनन्तक, द्विधानन्तक, देशविस्तारानन्तक, सव्ववित्थाराणंतए, सासताणंतए । सर्वविस्तारानन्तकं, शाश्वतानन्तकंम् ।

#### पुव्ववत्थु-पदं

- ६७. उप्पायपुव्वस्स णं इस वत्थू पण्णत्ता ।
- ६इ. अत्थिणत्थिष्पवायपुव्वस्स णं दस चूलवत्थू पण्णत्ता । एडिसेवणा-पद
- ६९. दसविहा पडिसेवणा पण्णत्ता, तं जहा.\_\_

#### संगहणी-गाहा १. दष्प पमायऽणाभोगे,

आउरे आवतीसु य। संकिते सहसक्कारे, भयष्पओसा य वीमंसा ॥

पूर्ववस्तु-पदम् उत्पादपूर्वस्य दश वस्तुनि प्रज्ञप्तानि । अस्तिनास्तिप्रवादपूर्वस्य दश चूला-वस्तूनि प्रज्ञप्तानि।

#### प्रतिषेवणा-पदम्

दशविधा प्रतिषेवणा प्रज्ञप्ता, तद्यथा\_\_

#### संग्रहणी-गाथा

१ दर्षः प्रमादोनाभोगः, आतुरे आपत्सु च। शङ्किते सहसाकारे, भयं प्रदोषाच्च विमर्श: 🛙

### स्थान १० : सूत्र ६६-६९

#### अनन्त-प द

६६. अनन्तक '' के दस प्रकार हैं— १. नाम अनन्तक —किसी वस्तु का अनंत ऐसा नाम । २. स्थापना अनन्तक-—किसी वस्तु में अनन्तक की स्थापना [ आरोपण ] । ३. द्रव्य अनन्तक-⊸परिणाम की दृष्टि से अनन्त । ४. गणना अनन्तक ––संख्या की दृष्टि से अनन्त । ५. प्रदेश अनन्तक — अवयवों की दृष्टि से अनन्त । ६. एकत: अनन्तक — एक ओर से अनन्त, जैसे - — अतीत काल । ७. उभयतः अनन्तक---दो ओर से अनन्त, जैसे--अतीत और अनागत काल । ५. देशविस्तार अनन्तक---प्रतरकी दृष्टि में अनन्त । ९. सर्वविस्तार अनन्तक—व्यापकता की दृष्टि से अनन्त । १०. शाश्वत अनन्तक ----शाश्वतता की दृष्टि से अनन्त ।

### पूर्ववस्तु-पद

- ६७. उत्पाद पूर्व के वस्तु [अध्याय ] दस हैं ।
- ६८. अस्तिनास्तिप्रवाद पूर्व के चुला-वस्तु दस हैं ।

### प्रतिषेवणा-पद

६९. प्रतिवेषणा के दस प्रकार हैं<sup>२१</sup>--१. दर्षप्रतिषेवणा—दर्ध [उद्धतभाव] से किया जाने वाला प्राणातिपात आदि का आसेवन । २. प्रमादप्रतिषेवणा-- कषाय, त्रिकथा आदि से किया जाने वाला प्राणा-तिपात अदि का आसेवन । ३. अनाभोग प्रतिषेवणा -- विस्मृतिवस किया जाने वाला प्राणातिपात आदि का आसेवन । ४. आतुरप्रतिषेवणा—भूख-प्यास और रोग से अभिभूत होकर किया जाने वाला प्राणातिपात आदि का आसेवन । ५. आपत्प्रतिषेवणा—आपदा प्राप्त होने पर किया जाने वाला प्राणातिपात आदि का आसेवन । ६. शंकितप्रतिषेवणा----एषणीय आहार आदि को भी बंका सहित लेने से होने वाला प्राणातिगात आदि का आसेवन । ७. सहसाकरणप्रतिषेवणा---अकस्मात् होने वाला प्राणातिपात आदि का आसेवन । ८. भयप्रतिषेवणा---भयवश होने वाला प्राणातिपात आदि का असेवन। ९. प्रदोषप्रतिषेवणा-कोध आदि कषाय से किया जाने वाला प्राणति-पात आदि का आसेवन । १०. विमर्शप्रति-षेवणा—णिष्यों की परीक्षा के लिए किया जाने वाला प्राणातिपात आदि का आसेवन ।

#### स्थान १० : सूत्र ७०-७१

आलोयणा-पदं

७०. दस आलोयणादोसा पण्णत्ता, तं जहा\_\_ १. आकंपइत्ता अणुमाणइत्ता, जं दिट्ठे बायरं च सुहुमं वा । सद्दाउलगं, छण्णं

आलोचना-पदम् आलोचना दोषाः दश प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— १. आकम्प्य अनुमन्य, यद् दृष्टं बादरं च सूक्ष्मं वा । छन्नं शब्दाकुलक, बहुजनं अव्यक्तं तत्सेवी ॥

आलोचना-पद ७०. आलोचना के दस दोध हैं\*\*---

> १. आकम्प्य—सेवा आदि के द्वारा आलो-चना देने वाले की आराधना कर आलो-चना करना । २. अनुमान्य---मैं दुर्बल हूं, मुझे थोड़ा प्रायश्चित्त देना-इस प्रकार अनूनय कर आलोचना करना। ३. यद्दृष्ट—आचार्यं आदि के द्वारा जो दोष देखा गया है—उसी की आजोचना करना। ४. बादर--केवल बड़े दोषों की अलोचना करना। ४. सूक्ष्म---केवल छोटे दोषों की आलोचना करना । ६. छन्न---आचार्य न सुन पाए वैसे आलोचना करना। ७. शब्दाकुल--जोर-जोर से बोलकर दूसरे अगीतार्थ साधु सुने वैसे आलोचना करना । ८. बहुजन—एक के पास आलो-चना कर फिर उसी दोष की दूसरे के पास अलोचना करना। ६. अव्यक्त—अगीतार्थ के पास दोपों की आलोचना करना। १०. तत्सेवी-अलोचना देने वाले जिन दोपों का स्वयं सेवन करते हैं, उनके पास उन दोषों की आलोचना करना।

- ७१. दस स्थानों से सम्पन्न अनगार अपने दोषों की आलोचना करने के लिए योग्य होता है\*\*---
  - १. जातिसम्पन्न, २. कुलसम्पन्न,
  - ३. विनयसम्पन्न, ४. ज्ञानसम्पन्न,
  - ५. दर्शनसम्पन्न, ६. चारित्रसम्पन्न,
  - ७. क्षांत, ५. दांत, १. अमायात्री,
  - १०. अपञ्चात्तापी ।

७१. दसहिं ठाणेंहि संपण्णे अणगारे अरिहति अत्तदोसमालोएत्तए, तं जहा— जाइसंपण्णे, कुलसंपण्णे, \*विणयसंघण्णे, णाणसंघण्णे, दंसणसंपण्णे, चरित्तसंपण्णे,°

दंते, अमायी, खंते, अपच्छाणुतावी ।

जातिसम्पन्नः, कुलसम्पन्नः, विनयसम्पन्नः, ज्ञानसम्पन्न: चरित्रसम्पन्नः, दर्शनसम्पन्नः, अमायी,

दशभिः स्थानैः संपन्नः अनगारः अर्हति

आत्मदोषं आलोचयितुम्, तद्यथा---

दान्तः, क्षान्त:, अपश्चात्तापी ।

बहुजण अव्वत्त तस्सेवी ।।

|                                                                                                       | - , -                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ७२. दस हि ठाणेहि संपण्णे अणगारे<br>अरिहति आलोयणंपडिच्छित्तए,तं<br>जहा.—                               | दशभिःस्थानैः सम्पन्नः अनगारः अर्हति<br>आलोचनां प्रतिदातुम्, तद्यथा—                                                  | ७२. दस स्थानों से सम्पन्न अनगार आले:चना<br>देने के योग्य होता है <sup>२४</sup>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| आयारवं, आहारवं, •ववहारवं,<br>ओवीलए, पकुव्वए, अपरिस्साई,<br>णिज्जावए,°अवायदंसी, पियधम्मे,<br>दढधम्मे । | आचारवान्,आधारवान्,व्यवहारवान्,<br>अपन्नोडकः, प्रकारी, अपरिश्रावी,<br>निर्यापकः, अपायदर्शी, प्रियधर्मा,<br>दृढधर्मा । | १. आचारवान् — ज्ञान, दर्णन, चारित, तप<br>और वीर्य- इन पांच आचारों से युवत ।<br>२. आधारवान् — आलोचना लेने वाले के<br>द्वारा आलोच्यमान समरत अतिचारों को<br>जानने वाला ! ३. व्यवहारवान् —<br>आगम, श्रुत, आज्ञा, धारणा और जीत —<br>इन पांच व्यवहारों को जानने वाला ।<br>४. अपवीडक — आलोचना करने वाले<br>व्यक्ति में, वह लाज या संकोच से मुक्त<br>होकर सम्यक् आलोचना कर सके वैसा,<br>साहस उत्पन्न करने वाला । ४. प्रकारी —<br>आलोचना करने पर विशुद्धि कराने वाला ।<br>६. अपरिश्चावी — आलोचना करने वाले<br>के आलोचित दोषों को दूसरों के सामने<br>प्रगट न करने वाला । ७. निर्यापक — बड़े<br>प्रायश्चित्त को भी निभा सके — ऐसा<br>सहयोग देने वाला । ५. अपायदर्शी —<br>प्रायश्चित्त-भङ्ग से तथा सम्यक् आलोचना<br>न करने से उत्पन्न दोषों को बताने वाला ।<br>१. प्रियधर्मा — जिसे धर्म प्रिय हो ।<br>१०. दृढ़धर्मा — जो आपत्काल में भी धर्म<br>से विचलित न हो । |
| पायच्छित्त-पदं                                                                                        | प्रायश्चित्त-पदम्                                                                                                    | प्रायश्चित्त-पद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ७३. दसविधे पायच्छित्ते पण्णत्ते, तं<br>जहा—                                                           | दशविधं प्रायश्चित्तं प्रज्ञप्तम्,<br>तद्यथा—                                                                         | ७३. प्रायश्चित्त दस प्रकार का होता है <sup>34</sup> —                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| आलोयणारिहे, •पडिक्कमणारिहे,                                                                           | आलोचनाहैं, प्रतिक्रमणाहैं, तदुभयाहैं,<br>विवेकाहैं, व्युत्सर्गार्हैं, तपोर्हं, छेदार्ह,<br>मूलाहैं, अनवस्थाप्यार्ह,  | <ul> <li>१. आलोचना-योग्य</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |

. हेलना पूर्वक पुनर्दीक्षा ।

٤१५

मिथ्यात्व-पदम्

मिच्छत्त-पदं

७४. दसविधे मिच्छत्ते पण्णत्ते, तं जहा-अधम्मे धम्मसण्णा, धम्मे अधम्मसण्णा, उमग्गे मग्गसण्णा, मग्गे उम्मग्गसण्णा, अजीवेसु जीवसण्णा, जीवेसु अजीवसण्णा, असाहुसु साहुसण्णा, साहुसु असाहुसण्णा, अमुत्तेसु मुत्तसण्णा।

#### तित्थगर-पदं

- ७४. चंदप्पभे णं अरहा दस पुव्वसत-सहस्साइ सव्वाउयं पालइत्ता सिद्धे \*बुद्धे मुत्ते अंतगडे परिणिव्वुडे सव्वद्रुक्खप्पहीणे ।
- ७६. धम्मे णं अरहा दस वाससयसह-स्साइं सव्वाउयं पालइत्ता सिद्धे बुद्धे मुत्ते अंतगडे परिणिव्वुडे सव्वदुक्खप्पहीणे<sup>०</sup> ।
- ७७. णमी णं अरहा दस वाससयसह-स्साइं सव्वाउयं पालइत्ता सिद्धे <sup>•</sup>बुद्धे मुत्ते अंतगडे परिणिव्वुडे सव्वदुक्खप्वहीणे<sup>°</sup> ।

## वासुदेव-पदं

७८. पुरिससीहे णं वासुदेवे दस वाससय-सहस्साइं सब्वाउयं पालइत्ता छट्टीए तमाए पुढवीए णेरइयत्ताए उववण्णे । दशविधं मिथ्यात्वं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा— अधर्मे धर्मसंज्ञा, धर्मे अधर्मसंज्ञा, उन्मार्गे मार्गसंज्ञा, जोवेषु जीवसंज्ञा, जीवेषु अजीवसंज्ञा, असाधुषु साधुसंज्ञा, साधुषु असाधुसंज्ञा, साधुषु असाधुसंज्ञा, मुक्तेषु अमुक्तसंज्ञा ।

### तीर्थकर-पदम्

चन्द्रप्रभः अर्हन् दश पूर्वशतसहस्राणि सर्वायुः पालयित्वा सिद्धः बुद्धः मुक्तः अन्तकृतः परिनिवृंतः सर्वदुःख-प्रक्षीणः ।

धर्मः अर्हन् दश वर्षंशतसहस्राणि सर्वायुः पालयित्वा सिद्धः बुद्धः मुक्तः अन्तक्रतः परिनिर्वृतः सर्वदुःखप्रक्षीणः ।

नमिः अर्हन् दश वर्षसहस्राणि सर्वायुः पालयित्वा सिद्धः बुद्धः मुक्तः अन्तक्वतः परिनिर्वृतः सर्वदुःखप्रक्षीणः ।

### वासुदेव-पदम्

पुरुषसिंहः वासुदेवः दश वर्षशतसहस्राणि सर्वायुः पालयित्वा षष्ठ्यां तमायां पृथिव्यां नैरयिकतया उपपन्नः ।

#### स्थान १०: सूत्र ७४-७८

#### मिथ्यात्व-षद

७४. मिथ्यात्व के दस प्रकार हैं---१. अधर्म में धर्म की संज्ञा। २. धर्म में अधर्म की संज्ञा। ३. अमार्ग में मार्ग<sup>३९</sup> की संज्ञा। ४. मार्ग में अमार्ग की संज्ञा। ४. अजीव में जीव की संज्ञा। ६. जीव में अजीव की संज्ञा। ७. असाधु में साधु की संज्ञा। ६. अमुक्त में अनुक्त की संज्ञा। १०. मुक्त में अमुक्त की संज्ञा।

### तीर्थकर-पद

- ७५. अर्हत् चन्द्रप्रभ दस लाख पूर्व का पूर्णायु पालकर सिढ, बुढ, मुक्त, अन्तकृत, परि-निर्वृत और समस्त दुःखों से रहित हुए ।
- ७६. अर्हत् धर्म दस लाख वर्ष का पूर्णायु पाल-कर सिद्ध, बुद्ध, मुक्त, अन्तकृत, परिनिर्वृत और समस्त दुःखों से रहित हुए ।
- ७७. अर्हत् नमि दस हजार वर्षं का पूर्णायु पालकर सिढ,बुढ, मुक्त, अन्तक्रत, परि-निर्वृत और समस्त दु:खों से रहित हुए ।

### वासुदेव-पद

७८. पुरुषसिंह नामक पांचवें वासुदेव दस लाख वर्ष का पूर्णायु पालकर 'तमा' नामक छठी पृथ्वी में नै रयिक के रूप में उत्पन्न हुए ।

### तित्थगर-पदं

७९. णेमी णं अरहा दस धणूइं उड्ड उच्चत्तेणं, दस य वाससयाइ सब्वाउयं पालइत्ता सिद्धे <sup>•</sup>बुद्धे मुत्ते अंतगडे परिणिब्वुडे सब्व-दुक्ख<sup>्</sup>प्पहीणे ।

### वासुदेव-पदं

प्त०. कण्हे णं वासुदेवे दस धणूइं उड्ढ उच्चत्तेणं, दस य वाससयाइं सव्वाउथं पालइत्ता तच्चाए वालु-यष्पभाए पुढवीए णेरइयत्ताए उववण्णे ।

### भवणवासि-पदं

- ⊭१. दसविहाभवणवासी देवा पण्णत्ता, तं जहा— असुरकुमारा जाव थणियकुमारा ।
- = इ२. एएसि णं दसविधाणं भवणवासीणं देवाणं दस चेइयरुक्खा पण्णत्ता, तं जहा—

### संगहणी-गाहा

१. अस्सत्थ सत्तिवण्णे, सामलि उंबर सिरीस दहिवण्णे । वंजुल पलास वग्घा, तते य कणियाररुक्खे ॥

### 383

#### तीर्थकर-पदम्

नेमिः अर्हन् दश धनूंषि ऊर्ध्व उच्च-त्वेन दश च वर्षशतानि सर्वायुः पाल-यित्वाः सिद्धः बुद्धः मुक्तः अन्तकृतः परिनिर्वृतः सर्वदुःखप्रक्षोणः ।

### वासुदेव-पद

क्रुप्णः वासुदेवः दश धनूंषि ऊर्ध्वं उच्चत्वेन, दश च वर्षशतानि सर्वायुः पालयित्वा तृतीयायां वालुकाप्रभायां पृथिव्यां नैरयिकतया उपपन्नः ।

### भवनवासि-पदम्

दशविधाः भवनवासिनः देवाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— असुरकुमाराः यावत् स्तनितकुमाराः ।

### एतेषां दशविधानां भवनवासिनां देवानां दश चैत्यरुक्षाः प्रज्ञप्ताः,तद्यथा—

### संग्रहणी-गाथा

| १. अरवत     | यः           | सप्तपर्णः,  |
|-------------|--------------|-------------|
| शाल्मल्युदु | म्बरः शिरीषः | दधिपर्णः ।  |
| वंजुल       | पलाश         | व्याघ्रा:,  |
| ततश्च       | कर्णिव       | जरस्क्ष: ।। |

#### स्थान १० : सूत्र ७६-८२

### तीर्थकर-पद

७१. अर्हत् नेमि के गरीर की ऊंचाई दस धनुष्य की थी । वे एक हजार वर्ष का पूर्णायु पालकर सिढ, बुढ़, मुबत, अन्तकृत,परि-निर्वृत और समस्त दुःखों से रहित हुए ।

## वासुदेव-पद

द०. वासुदेव कृष्ण के शारीर की ऊंचाई दस धनुष्य की थी । ये एक हजार दर्ष का पूर्णायु पालकर 'वालुकाप्रभ' नामक तीसरी पृथ्वी में नैरयिक के रूप में उत्पन्न हुए ।

### भवनवासि-पद

- ५१. भवनवासी देव दस प्रकार के हैं—-१. असुरकुमार, २. नागक्रुमार, ३. सुपर्णकुमार, ४. विद्युत्कुमार, ६. अग्निकुमार, ६. ढीपकुमार, ७. उदधिकुमार, ६. दिलाकुमार, ६. वायुकुमार, १०. स्तनितकुमार।
- ६२. इन भवनवासी देवों के दस चैत्य वृक्ष हैं—
  - १. अक्ष्वत्थ—-पीपल । २. सप्तपर्ण-—सात पत्तों वाला पलाण । ३. क्वाल्मली-—सेमल । ४. उदुम्बर—-गू**लर ।** ५. क्विरीष । ६. दधिपर्ण । ७. बंजुल—-अज्ञोक । ६. व्याझ<sup>36</sup>—-लाल एरण्ड ।
  - १०. कणिकार---कनेर।

### १२०

#### सोक्ख-पदं

⊭३. दसविधे सोक्खे पण्णत्ते,तं जहां---१. आरोग्ग दीहमाउं, अड्ढोज्जं काम भोग संतोसे । अस्थि सुहभोग णिक्खम्म-मेवतत्तो अणाबाहे ।।

### सौख्य-पदम्

दशविधं सौख्यं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा.... १. आरोग्यं दीर्घमायुः, आढ्यत्वं कामः भोगः संतोषः । अस्ति शुभभोगः निष्क्रमः एव ततोऽनाबाधः ॥

#### स्थान १० : सूत्र द३-द४

#### सौख्य-पद

स३. सुख के दस प्रकार है<sup>32</sup>—
१. आरोग्य,
२. दीर्घ आयुष्य,
३. आढचता—धन की प्रचुरता ।
४. काम—गंध, दऔर रूप ।
५. भोग —गंध, रस और स्पर्ध ।
६. सन्तोष<sup>33</sup>—अल्पइच्छा ।
७. अस्ति—जब-जब जो प्रयोजन होता है उसकी तब-तब पूर्ति हो जाना ।
६. सन्तोष <sup>34</sup>—अल्पइच्छा ।
७. अस्ति—जब-जब जो प्रयोजन होता है उसकी तब-तब पूर्ति हो जाना ।
६. सन्तोष <sup>34</sup>—अत्पइच्छा ।
६. सन्तोष उस्ते न्त्र पूर्वि हो जाना ।
६. निष्क्रमण—प्रेष्ठज्या ।
१०. अनावाध—जन्म, मृत्यु आदि की बाधाओं से रहित—मोक्ष-सुख ।

#### उवघात-विसोहि-पदं

८४. दसविधे उवघाते पण्णत्ते, तं
जहा—
जग्गमोवघाते, उप्पायणोवघाते,
•एसणोवघाते, परिकम्मोवधाते,°
परिहरणोवघाते, णाणोवघाते,
दंसणोवघाते, चरित्तोवघाते,
अचियत्तोवघाते, सारवखणोवघाते ।

#### उपघात-विशोधि-पदम्

दशविधः उपघातः प्रज्ञप्तः, तद्यथा---

उद्गमोपघातः, एषणोपघातः, परिधानोपघातः, दर्शनोपघातः, अप्रीत्युपघातः, उत्पादनोपघातः, परिकर्मोपघातः, ज्ञानोपघातः, चरित्रोपघातः, संरक्षणोपघातः।

#### उपघात-विशोधि-पद

८४. उपचात के दस प्रकार हैं---१. उद्गम [भिक्षा सम्बन्धी दोषों] से होने वाला चारित का उपघात । २. उत्पाद [भिक्षा सम्बन्धी दोषों] से होने वाला चारित का उपघात । ३. एपणा [भिक्षा सम्बन्धी दोषों] से होने वाला चारित का उपघात । ४. परिकर्म [वस्त-पात्न आदि संवारने] से होने वाला चारित का उपघात । ५. परिहरण [अकल्प्य उपकरणों के उप-भोग | से होने वाला चारित्न का उपघात । ६. प्रमाद आदि से होने वाला ज्ञान का अपघात । ७. शंका आदि से होने वाला दर्शन का ওপম্বার। म. समितियों के भंग से होने वाला चारित का उपघात। ६.अप्रीति उपघात-अप्रीति से होने वाला विनय आदि का उपघात । १०.संरक्षण उपघात—- शरीर आदि में

१०. संरक्षण उपधात—- शरीर आदि मे मूर्च्छा रखने से होने वाला परिग्रह-विरति का उपघात ।

| ठाणं (स्थान)                                                                                                                                                                                            | <b>६</b> २१                                                                                                                                                                                            | स्थान १०ः सूत्र ५४-५७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| द्र¥. दसविधा विसोही पण्णत्ता, तं<br>जना                                                                                                                                                                 | दशविधा विशोधि: प्रज्ञप्ता, तद्यथा—                                                                                                                                                                     | ∽४. विशोधि के दस प्रकार हैं—-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| जहा—<br>उग्गमविसोही, उप्पायणविसोही,<br>•एसणाविसोही, परिकम्मविसोही,<br>परिहरणविसोही, णाणविसोही,<br>दंसणविसोही, चरित्तविसोही,<br>अचियत्तविसोही,°<br>सारक्खणविसोही ।                                       | उद्गमविशोधिः, उत्पादनविशोधिः,<br>एषणाविशोधिः, परिकर्मविशोधिः,<br>परिधानविशोधिः, ज्ञानविशोधिः,<br>दर्शनविशोधिः, चरित्रविशोधिः,<br>अप्रीतिविशोधिः, संरक्षणविशोधिः .                                      | १. उद्गम की विशोधि ।<br>२. उत्पादन की विशोधि ।<br>३. एषणा की विशोधि ।<br>४. परिकर्म-विशोधि ,<br>४. परिहरण-विशोधि ।<br>६. जान की विशोधि ।<br>६. चारित की विशोधि ।<br>६. अप्रीति की विशोधिअप्रीति का<br>निवारण ।<br>१०. संरक्षण-विशोधि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| संकिलेस-असंकिलेस-पदं                                                                                                                                                                                    | संक्लेश-असंक्लेश-पदम्                                                                                                                                                                                  | संक्लेश-असंक्लेश-पद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| म्रइ. दसविधे संकिलेसे पण्णत्ते, तं<br>जहा—<br>उवहिसंकिलेसे, उवस्सयसंकिलेसे,<br>कसायसंकिलेसे, भत्तपाणसंकिलेसे,<br>मणसंकिलेसे, वइसंकिलेसे,<br>कायसंकिलेसे, णाणसंकिलेसे,<br>दंसणसंकिलेसे, चरित्तसंकिलेसे । | दशविधः संक्लेशः प्रज्ञप्तः, तद्यथा—<br>उपधिसंक्लेशः, उपाश्रयसंक्लेशः,<br>कषायसंक्लेशः, भक्तपानसंक्लेशः,<br>मनःसंक्लेशः, वाक्संक्लेशः,<br>कायसंक्लेशः, ज्ञानसंक्लेशः,<br>दर्शनसंक्लेशः, चरित्रसंक्लेशः। | <ul> <li>५६. संक्लेंग के दस प्रकार हैं*—</li> <li>१. उपधि-संक्लेश—-उपधि विषयक असमाधि ।</li> <li>२. उपाश्रय-संक्लेश—स्थान विषयक असमाधि ।</li> <li>३. कपाय-संक्लेश—कषाय से होने वाली असमाधि ।</li> <li>४. भक्तपान-संक्लेश—भक्तपान से होने वाली असमाधि ।</li> <li>४. भक्तपान-संक्लेश — भक्तपान से होने वाली असमाधि ।</li> <li>४. भक्तपान-संक्लेश ।</li> <li>६. वाणी के द्वारा होने वाला संक्लेश ।</li> <li>६. वाणी के द्वारा होने वाला संक्लेश ।</li> <li>६. काया से होने वाला संक्लेश ।</li> <li>६. काया से होने वाला संक्लेश ।</li> <li>६. वाणी के द्वारा होने वाला संक्लेश ।</li> <li>६. दर्शन-संक्लेश—ज्ञान की अविशुद्धता ।</li> <li>६. दर्शन-संक्लेश—दर्शन की अविशुद्धता,</li> <li>१. चारित्र-संक्लेश—चारित्न की अवि-<br/>शुद्धता ।</li> </ul> |
| ८७. दसविहे असंकिलेसे पण्णत्ते, तं जहा-                                                                                                                                                                  | दशविधः असंक्लेशः प्रज्ञप्तः, तद्यथा                                                                                                                                                                    | -<br>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| उवहिअसंकिलेसे,                                                                                                                                                                                          | उपध्यसंक्लेश:, उपाश्रयासंक्लेश:,                                                                                                                                                                       | १. उपधि-असंक्लेश,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| *उवस्सयअसंकिलेसे,                                                                                                                                                                                       | कषायासंक्लेशः, भक्तपानासंक्लेशः,                                                                                                                                                                       | २. उपाश्रय-असंक्लेश,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| कसायअसंकिलेसे,                                                                                                                                                                                          | मनोऽसंक्लेशः, वागसंक्लेशः,                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| भत्तपाणअसंकिलेसे,                                                                                                                                                                                       | कायासंक्लेशः, ज्ञानासंक्लेशः,                                                                                                                                                                          | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| मणअसंकिलेसे,<br>वइअसंकिलेसे,<br>कायअसंकिलेसे,<br>णाणअसंकिलेसे,<br>दंसणअसंकिलेसे,°<br>चरित्तअसंकिलेसे ।                                                                                                  | दर्शनासंक्लेशः, चरित्रासंक्लेशः ।                                                                                                                                                                      | ४. मन-असक्लेश,<br>६. वचन-असंक्लेश,<br>७. काय-असंक्लेश,<br>६. ज्ञान-असक्लेश,<br>१. दर्शन-असक्लेश,<br>१०. चारित-असक्लेश ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |

www.jainelibrary.org

बल-पदं

८८. दसविधे बले पण्णत्ते, तं जहा— सोतिदियबले, <sup>●</sup>चक्लिदियबले, घाणिदियबले, जिडिंभदियबले,<sup>°</sup> फासिदियबले, णाणबले, दंसणबले, चरित्तबले, तवबले, वीरियबले ।

भासा-पदं

sæ. दसविहे सच्चे पण्णत्ते, तं जहा\_\_\_

संगहणी-गाहा

१. जणवय सम्मय ठवणा, णामे रूवे पडुच्चसच्चे य । ववहार भाव जोगे, दसमे ओवम्मसच्चे य ॥

٤०، दसविधे मोसे पण्णत्ते, तं जहा\_\_\_ १. कोधे माणे माया, लोभे पिज्जे तहेव दोसे य । हास भए अक्खाइय, उवधात णिस्सिते दसमे ।।

.९१. दसविधे सच्चामोसे पण्णत्ते, तं जहा---उप्पण्णमीसए, विगतमीसए,

उप्पण्ण-विगतमीसए, जीवमीसए, अजीवमीसए, जीवाजीवमीसए, अणंतमीसए, परित्तमीसए, अद्वामीसए, अद्वढामीसए।

#### बल-पदम्

दर्शविधं वलं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा— श्रोत्रेन्द्रियबलं, चक्षुरिन्द्रियवलं, घ्राणेन्द्रियबलं, जानबलं, दर्शनवलं, स्पर्शेन्द्रियबलं, ज्ञानबलं, दर्शनवलं, चरित्रबलं, तपोबलं, वीर्यवलं ।

#### भाषा-पदम्

दशविधं सत्यं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा-

#### संग्रहणी-गाथा

१. जनपदः सम्मतं स्थापना, नाम रूपं प्रतीत्यसत्यं च । व्यवहारः भावः योगः, दशमं औषम्यसत्यञ्च ॥

दर्शविधं मृषा प्रज्ञप्तम्, तद्यथा... १. कोधे माने मायायां, लोभे प्रेयसि तथैव दोषे च । हासे भये आख्यायिकायां, उपघाते निश्रितं दर्शमम् ।।

दशविधं सत्यमृषा प्रज्ञप्तम्, तद्यथा--

उत्पन्नमिश्रकं, विगतमिश्रकं, उत्पन्न-विगतमिश्रकं, जीवमिश्रकं, अजीवमिश्रकं, जीवाजीवमिश्रकं, अनन्तमिश्रकं, परीतमिश्रकं, अघ्वामिश्रकं, अघ्वाऽघ्वामिश्रकम् ।

#### बल-पद

म्म. बल [सामर्थ्य] के दस प्रकार हैं— १. श्रोवेन्द्रियवल, २. चक्षुइन्द्रियवल, ३. घ्राणइन्द्रियवल, ४. जिह्वाइन्द्रियवल, ४. स्पर्शइन्द्रियवल, ६. ज्ञानवल, ७. दर्शनवल, म. चारित्नबल, ६. तपोवल, १०. वीर्यवल ।

#### भाषा-पद

∽६. सत्य के दस प्रकार हैं<sup>३१</sup>---

१. जनपद सत्य, २. सम्मत सत्य, ३. स्थापना सत्य, ४. नाम सत्य, ४. रूप सत्य, ६. प्रतीरथ सत्य, ७. व्यवहार सत्य, ५. भाव सत्य, ९. योग सत्य, १०. औपम्य सत्य । €०. मृथा-वचन के दस प्रकार है<sup>™</sup>— १. कोध निश्चित, २. मान निश्चित, ३. माया निश्चित, ४. लोभ निश्चित, ४. प्रेयस् निश्चित, ६. द्वेष निश्चित, ७. हास्य निश्चित, ५. भय निश्चित, ९. आख्यायिका निश्चित १०. उपघात निश्चित । ६१. सत्यामृषा [मिश्रवचन] के दस प्रकार हैं — १. उत्पन्नमिश्रक, २. विगतमिश्रक, ६. उत्पन्नविगतमिश्रत, ४. जीदमिश्रक, ५. अजीवमिश्रक, ६. जीवअजीवमिश्रक, ७. अनन्तमिश्रक, =. परीतमिश्रक, अद्धा [काल] मिश्रक,

१०. अद्धा-अद्धा [कालांश] मिश्रक।

दिट्टिवाय-पदं

६२. दिट्ठिवायस्स णं दस णामधेज्जा पण्णत्ता, तं जहा— दिट्ठिवाएति वा, हेउवाएति वा, भूयवाएति वा, तच्चावाएति वा, भूयवाएति वा, तच्चावाएति वा, सम्मावाएति वा, धम्मावाएति वा, भासाविजएति वा, पुव्वगतेति वा, अणुजोगगतेति वा, सव्वपाणभूतजीवसत्तमुहावहेति वा।

#### सत्थ-पदं

६३. दसविधे सत्थे पण्णत्ते, तं जहा....

संगह-सिलोगो १. सत्थमग्गी विसं लोणं, सिणेहो खारमंबिलं । दुष्पउत्तो मणो वाया, काओ भावों य अविरती ॥

### दोस-पदं

६४. दसविहे दोसे पण्णत्ते, तं जहा— १. तज्जातदोसे मतिभंगदोसे, पसत्थारदोसेपरिहरणदोसे । सलवखण-क्कारण-हेउदोसे, संकामणं णिग्गह-वत्थुदोसे ।।

# दृष्टिवाद-पदम्

दृष्टिवादस्य दश नामधेयानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा—

\$93

दृष्टिवाद इति वा, हेतुवाद इति वा, भूतवाद इति वा, तत्त्ववाद इति वा, सम्यग्वाद इति वा, धर्मवाद इति वा, भाषात्रिचय इति वा, पूर्वगत इति वा, अनुयोगगत इति वा, सर्वप्राणभूतजीवसत्त्वमुखावह इति वा।

#### शस्त्र-पदम्

दशविधं शस्त्रं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा---

#### संग्रह-श्लोक

१. शस्त्रं अग्निः विषं लवणं, स्नेहः क्षारः आम्लम् । दुष्प्रयुक्तः मनो वाक्, कायः भावश्च अविरतिः ॥

### दोष-पदम्

दशविधः दोषः प्रज्ञप्तः, तद्यथा— १. तज्जातदोषः मतिभङ्गदोषः, प्रशास्तृदोषः परिहरणदोषः । स्वलक्षण-कारण-हेतुदोषः, संकामणं निग्रह-वस्तुदोषः ।।

### दृष्टिवाद-पद

- ६२. दृष्टिवाद के दस नाम हैं—
  - **१. दू**ष्टि**वाद,** २. हेतुवा**द**,
  - ३. भूतवाद, ४. तत्त्ववाद [तथ्यवाद],
  - ५. सम्यग्वाद, ६. धर्मवाद,
  - ७. भाषाविचय [भाषाविजय],
  - पूर्वगत,
     १. अनुयोगगत,
  - १०. सर्वध्राणभूतजीवसत्त्वसुखावह ।

#### शस्त्र-पद

६३. शस्व<sup>३३</sup> के दस प्रकार हैं—

१. अग्नि, २. विष, ३. लवण, ४. स्नेह, ५. क्षार, ६. अम्ल, ७. दुष्प्रयुक्त मन, द. दुष्प्रयुक्त वचन, १. दुष्प्रयुक्त काया, १०. अविरति— ये चारों [७, ८, १, १०] भाव—आत्म-परिणामात्मक शस्त्र हैं।

### दोख-पद

**६४. दोष के दस प्रकार हैं**™— १. तज्जातदोष---वादकाल में प्रतिवादी से क्षुब्ध होकर मौन हो जाना । ३. मतिभंगदोष--तत्त्व की विस्मृति हो जाना । ३. प्रशास्तृदोष—सभ्य या सभानायक की ओर से होने वाला दोष। ४. परिहरणदोष—वादी द्वारा उपन्यस्त हेतु का छल या जाति से परिहार करना। ५. स्वलक्षणदोप-वस्तु के निर्दिष्ट लक्षण में अव्याप्त, अतिव्याप्त, असम्भव दोष का होना । ६. कारणदोष —कारण सामग्री के एकांश को कारण मान लेना; पूर्ववर्ती होने मात से कारण मान लेना । ७. हेतुदोष—असिद्ध, विरुद्ध, अनैकांतिक आदि दोष । <. संकमणदोध-प्रस्तुत प्रमेय को छोड़ा अप्रस्तुत प्रमेय की चर्चा करना। १. निग्रहदोष--छल आदि के द्वारा प्रति-वादी को निगृहीत करना । १०. वस्तुदोष ---पक्ष के दोष ।

893

#### स्थान १०: सूत्र ६४-६६

### विसेस-पदं

९५. दसविधे विसेसे पण्णत्ते, तं जहा.... १. वत्थु तज्जातदोसे य, दोसे एगट्ठिएति य । कारेण य पडुष्पण्णे, दोसे णिच्चेहिय अट्ठमे ।। अत्तणा उवणीते य, विसेसे ति य ते दस ॥

### विशेष-पदम्

दशविधः विशेषः प्रज्ञप्तः, तद्यथा— १. वस्तु तज्जातदोषश्च, दोष एकार्थिक इति च। कारणं च प्रत्युत्पन्नं, दोषो नित्यः अधिकोष्टमः ॥ आत्मना उपनीतं च, विशेषः इति च ते दश ॥ विशेष-पद

६५. विशेष के दस प्रकार हैं<sup>३५</sup>— १. वस्तुदोषविशेष-पक्ष-दोष के विशेष प्रकार । २. तज्जातदोषदिशेष—वादकाल में प्रति-वादी से प्राप्त क्षेत्र के विशेष प्रकार । ३. दोषविशेष-अतिभंग आदि दोषों के विशेष प्रकार । ४ एकाथिकविशेष---पर्यायवाची शब्दों में निर्ह्थवितभेद से होने वाला अ-वैशिष्ट्य । ४. कारणविशेष—कारण के विशेष प्रकार । ६. प्रत्युत्पन्नदोप विशेष—वस्तु को क्षणिक सानने पर कृतनाश शीर आकृत योग नामक दोष । ७. नित्यदोषविशेष-–वस्तु को सर्वथा नित्य मानने पर प्राप्त होने वाले दोष के विशेष प्रकार । प्रिकदोषविशेष---वादकाल में दृष्टान्त, निगमन आदि का अतिरिक्त प्रयोग । का एक प्रकार। १०. विशेष---वस्तु का भेदारमक धर्म। शुद्धवागनुयोग-पद ६६. शुद्धवचन [वाक्य-निरपेक्ष पदों] का अनु÷ योग दस प्रकार का होता है<sup>३६</sup>-१. चंकार अनुयोग—चकार के अर्थ का विचार। २. मंकार अनुयोग—-मकार का विचार । ३. पिकार अनुयोग--- 'अपि' के अर्थ का विचार । ४. सेयंकार अनूयोग—'से' अथवा 'सेय' के अर्थं का विचार । ५. सार्यकार अनु**योग**-—'सार्य' आदि निपात शब्दों के अर्थ का विचार । ६.एकत्व अनूयोग---'एक वचन' का विचार। ७. पृथक्त्व अनुयोग-बहुवचन का विचार । संकामित अनुयोग → विभक्ति और वचन के संक्रमण का विचार । १०. भिन्न अनुयोग-कमभेद, कालभेद आदि का विचार।

### सुद्धवायाणुओग-पदं

#### शुद्धवागनुयोग-पदम्

९६. दसविधे सुद्धवायाणुओगे पण्णत्ते, तं जहा— चंकारे, मंकारे, पिंकारे, सेपंकारे, सायंकारे, एगत्ते, पुधत्ते, संजूहे, संकामिते, भिण्णे । दशविधः शुद्धवागनुयोगः प्रज्ञप्तः, तद्यथा— चकारः, मकारः, अपिकारः, सेकारः, सायंकारः एकत्वं, पृथक्त्वं, संयूथं, संकामितं, भिन्नम् ।

#### १९३

दाण-पदं

गति-पदं

- ६८. दसविधा गती पण्णत्ता, तं जहा— णिरयगती, णिरयविग्गहगती, तिरियगती, तिरियविग्गहगती, •मणुयगती, मणुयविग्गहगती, देवगती, देवविग्गहगती,° सिद्धिगती, सिद्धिविग्गहगती। मुंड-पदं
- . इस मुंडा पण्णत्ता, तं जहा— सोतिदियमुंडे, •चकिसदियमुंडे, घाणिदियमुंडे, जिकिंभदियमुंडे,° फासिदियमुंडे, जिकिमुंडे, •माणमुंडे, मायामुंडे,° लोभमुंडे, सिरमुंडे।

### **दान-पदम्** दशविधं दानं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा— संग्र**ह-श्लोक** १. अनुकम्पा संग्रहश्चैव, भयं कारुणिक इति च । लज्जया गौरवेण च, अधर्म: पुनः सप्तमः ॥ धर्मश्च अष्टमः उक्तः, करिष्यतीति च कृतमिति च ॥

#### गति-पदम्

दर्शविधा गतिः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— निरयगतिः, निरयविग्रहगतिः, तिर्यगतिः, तिर्यग्विग्रहगतिः, मनुजगतिः, मनुजविग्रहगतिः, देवगतिः, देवविग्रहगतिः, सिद्धिगतिः, सिद्धिविग्रहगतिः ।

#### मुण्ड-पदम्

दश मुण्डाः प्रज्ञप्ताः तद्यथा— श्रोत्रेन्द्रियमुण्डः, चक्षुरिन्द्रियमुण्डः, झाणेन्द्रियमुण्डः, जिह्वेन्द्रियमुण्डः, स्पर्शेन्द्रियमुण्डः, कोधमुण्डः, मानमुण्डः, मायामुण्डः, लोभमुण्डः, सिरोमुण्डः ।

#### स्थान १० : सूत्र ६७-६६

दान-पद

६७. दान के दस प्रकार हैं<sup>३७</sup> ---

१. अनुकम्पादान—करुणा से देना।
२. संग्रहदान—सहायता के लिए देना।
३. भयदान—भय से देना।
४. लारुष्यकदान—मृत के पीछे देना।
४. लारुष्यकदान—मृत के पीछे देना।
४. लज्जादान—तज्जादश देना।
६. गौरवदान—यंश के लिए देना, गर्व-पूर्वक देना।
७. अधर्मदान—हिंसा, असत्य आदि पापों
में आसक्त व्यक्ति को देना।
६. धर्मदान—संयमी को देना।
६. कृतमितिदान—अमुक ने सहयोग किया था, इसलिए उसे देना।
१०. करिष्यतिदान—अमुक आगे सहयोग करेगा, इसलिए उसे देना।

#### गति-पद

**६**⊆. गति के दस प्रकार हैं<sup>≉</sup>—

- १. नरकगति, २. नरकविग्रहगति,
- <u>३</u>, तिर्यञ्चगति, ४. तिर्यञ्चविग्रहगति,
- ५. मनुष्यगति, ६. मनुष्यविग्रहगति,
- ७. देवगति, ६. देवविग्रहगति,
- ६. सिद्धिगति, १०. सिद्धिविग्रहगति।

### मुण्ड-पद

६६. मुण्ड के दस प्रकार हैं—-१. श्रोत्नेन्द्रिय मुण्ड ---श्रोत्नेन्द्रिय के विकार का अपनयन करने वाला । २. चक्षुइन्द्रिय मुण्ड —चक्षुइन्द्रिय **के** विकार का अपनयन करने <mark>दाला</mark> । ३. झाणइन्द्रिय मुण्ड---झाणइन्द्रिय के विकार का अपनयन करने वाला । ४. जित्त्वाइन्द्रिय मुण्ड—रसनइन्द्रिय के विकार का अपनयन करने वाला । ५.स्पर्शइन्द्रिय मुण्ड--स्पर्शनइन्द्रिय के विकार का अपनयन करने वाला । ६. कोध मुण्ड ---कोध का अपनयन करने वाला । ७. मान मुण्ड—मान का अपनयन करने वाला । ५. माया मुण्ड---माया का अपनयन करने वाला । ९. लोभ मुण्ड—→ लोभ का अपनयन करने वाला। १०. शिर मुण्ड---- जिर के केशों का अपनयन करने बाला ।

દરદ્

संखाण-पदं १००. दसविधे संखाणे पण्णत्ते, तं जहा-संगहणी-गाहा १. परिकम्मं ववहारो, रज्जू रासी कला-सवण्णे य। जावंतावति वग्गो, घणो य तह वग्गवग्गोवि ।। कप्पो य०। १०१. दसदिधे पच्चक्खाणे पण्णत्ते, तं जहा\_\_ १. अणागयमतिवकंतं, कोडीसहियं णियंटितं चेव । सागारमणागारं, परिमाणकडंणिरवसेसं । संकेयगं चैव अद्धाए, पच्चक्खाणं दसविहं तु ॥

संख्यान-पदम् दशविधं संख्यानं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा-संग्रहणी-गाथा १. परिकर्म व्यवहारः, रज्जुः राशिः कला-सवर्णं च । यावत्तावत् इति वर्गः, घनइच तथा वर्गवर्गोऽपि 🛮 कल्परच । दशविधं प्रत्याख्याने तद्यथा---१. अनागतमतिकान्तं, कोटिसहितं नियन्त्रितं चैव । सागारमनागार, परिमाणकृतं निरवशेषम् ॥ संकेतक चैव अध्वायाः, प्रत्याख्यानं दशविधं तु ।।

**सरूयान-पद** १००. संख्यान के दस प्रकार हैं<sup>11</sup>— १. परिकर्म, २. व्यवहार, ३. रज्जू, ४. राज्ञि, ५. कलासवर्ण, ६. यावत्**तावत्**, ७. वर्ग, ८. धन, १. वर्गवर्ग,

१०. कल्प ।

प्रज्ञप्तम्, १०१. प्रत्याख्यान के दस प्रकार है<sup>२०</sup>— १. अनागतप्रत्याख्यान—भविष्य में कर-णोव तप को पहले करना । २. अतिकान्तप्रत्याख्यान—वर्तमान में करणीय तप नहीं किया जा सके, उसे भविष्य में करना । ३. कोटिसहितप्रत्याख्यान—एक प्रत्या-ख्यान का अन्तिम दिन और दूसरे प्रत्या-ख्यान का प्रारम्भिक दिन हो, वह कोटि सहित प्रत्याख्यान है ।

४. नियन्तितप्रत्याख्यान—नीरोग या ग्लान अवस्था में भी 'मैं अमुक प्रकार का तप अमुक-अमुक दिन अवश्य करूंगा'— इस प्रकार का प्रत्याख्यान करना ।

<mark>५. साकारप्रत्याख्यान</mark>—{अपवाद सहित ] प्रत्याख्यान ।

६. अनाकारप्रत्याख्यान—[अपवादरहित] प्रत्यास्थान ।

७. परिमाणकृतप्रत्याख्यान—दत्ति,कवल, भिक्षा, गृह, द्रव्य आदि के परिमाण युक्त प्रत्याख्यान ।

⊾. निरवश्चेषप्रत्याख्यान—अशन, पान, खाद्य और स्वाद्य का सम्पूर्ण परित्याग युक्त प्रत्याख्यान ।

१. संकेतप्रत्याख्यान—संकेत या चिह्न सहित किया जाने वाला प्रत्याख्यान ।

१०. अध्वाप्रत्याध्यान—मुहूर्त्त, पौरुषी आदि कालमान के आधार पर किया जाने वाला प्रत्याख्यान ।

| ्ठाणं (स्थान)                                                                                                                           | १२७                                                                                                                                              | स्थान १० : सूत्र १०२-१०३                                                                                                      |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| सामायारी-पदं                                                                                                                            | सामाचारी-पदम्                                                                                                                                    | सामाचारी-पद                                                                                                                   |
| १०२. दसविहा सामायारी पण्णत्ता, तं<br>जहा                                                                                                | दशविधा सामाचारी प्रज्ञप्ता, १<br>तद्यथा—                                                                                                         | ०२. सामाजारी के दस प्रकार हैं <sup>श</sup> —                                                                                  |
| संगह-सिलोगो                                                                                                                             | संग्रह-श्लोक                                                                                                                                     |                                                                                                                               |
| १. इच्छा मिच्छा तहक्कारो,<br>आवस्सिया य णिसीहिया।<br>आपुच्छणा य पडिपुच्छा,<br>छंदणा य णिमंतणा॥<br>उवसंपया य काले,<br>सामायारी दसविहा उ। | १. इच्छा मिथ्या तथाकारः,<br>आवश्यकी च नैपेधिकी ।<br>आप्रच्छना च प्रतिपृच्छा,<br>छन्दना च निमन्त्रणा ॥<br>उवसंपदा च काले,<br>सामाचारी दशविधा नु ॥ | <ul> <li>१. इच्छा</li></ul>                                                                                                   |
| स्वरकोन समिल सर्व                                                                                                                       | महावीर-स्वप्न-पदम्                                                                                                                               | महावीर-स्वप्न-पद                                                                                                              |
| महावोर-सुमिण-पदं                                                                                                                        |                                                                                                                                                  | ०३. थमण भगवान् महावीर छद्मस्थकालीन                                                                                            |
| १०३. समणे भगवं महावीरे छउमत्थ-<br>                                                                                                      | श्रमणः भगवान् महावीरः छद्मस्थ- <sup>१</sup><br>कालिक्यां अन्तिमरात्रिकायां इमान् दश                                                              | अवस्था में रात के अन्तिम भाग में दस                                                                                           |
| कालियाए अंतिमराइयंसीइमे दस<br>महासुमिणे  पासित्ता णं पडिबुद्धे,<br>तं जहा—                                                              | महास्वप्नान् दृष्ट्वा प्रतिबुद्धः,<br>तद्यथा—                                                                                                    | सहास्वप्न देखकर प्रतिद्वुद्ध हुए <sup>४९</sup> ।                                                                              |
| स जहा—<br>१. एगं च णं महं घोररूवदित्तधरं<br>तालपिसायं सुमिणे पराजितं<br>पासित्ता णं पडिबुद्धे ।                                         | ः एकं च महान्तं घोररूपदीप्तघरं<br>तालपिशाचं स्वप्ने पराजितं दृष्ट्वा<br>प्रतिबुद्धः ।                                                            | १. महान् घोररूप वाले दीप्तिमान् एक<br>तालपिशाच [ताइ जैसे लम्बे पिशाच]<br>को स्वप्न में पराजित हुआ देखकर प्रति-<br>बुद्ध हुए । |
| २. एगं च णं महं सुक्किलपक्खगं                                                                                                           | २. एकं च महान्तं शुक्लपक्षकं पुंस्को-                                                                                                            | २. श्वेत पंखों वाले एक बड़े पुंस्कोकिल                                                                                        |
| पुंसकोइलगं सुमिणे पासित्ता णं<br>पडिबुद्धे ।                                                                                            | किलकं स्वप्ने दृष्ट्वा प्रतिबुद्धः ।                                                                                                             | को स्वप्न में देखकर प्रतिवुद्ध हुए ।                                                                                          |

www.jainelibrary.org

३. एगं च णं महं चित्तविचित्त-पक्लगं पुंसकोइलं सुविणे पासित्ता णं पडिबुद्धे ।

४. एगं च णं महं दामदुगं सब्व-रयणामयं सुमिणे पासित्ता णं पडिबुढे ।

४. एगं च णं महं सेतं गोवग्गं सुमिणे पासित्ता णं पडिबुढे । ६. एगं च णं महं पउमसरं सव्वओ समंता कुसुमितं सुमिणे पासित्ता णं पडिबुढे ।

७. एगं च णं महं सागरं उम्मी-वीची-सहस्सकलितं भुयाहिं तिण्णं सुनिणे पासित्ता णं पडिबुद्धे ।

पुग्तन पासरात ज पाउपुद्ध । ८. एगं च णं महं दिणयरं तेयसा जलंतं सुमिणे पासित्ता णं पडिबुद्धे । १. एगं च णं महं हरि-वेरुलिय-वण्णाभेणं णियएणमंतेणं माणु-सुत्तरं पव्वतं सव्वतो समंता आवेडियं परिवेडियं सुमिणे पासित्ता णं पडिबुद्धे ।

१०. एगं च णं महं मंदरे पव्वते मंदरचूलियाए उर्वारं सीहासण-वरगयमत्ताणं सुमिणे पासित्ता णं पडिबुद्धे ।

१. जण्णं समणे भगवं महावीरे एगं च णं महं घोररूवदित्तघरं तालपिसायं सुमिणे पराजितं पासित्ता णं पडिबुद्धे, तण्णं समणेणं भगवता महावीरेणं मोहणिज्जे कम्मे मूलओ उग्धाइते । ३ एकं च महान्तं चित्रविचित्रपक्षकं पुंस्कोकिलं स्वप्ने दृष्ट्वा प्रतिबुद्धः ।

४. एकं च महद् दामद्विकं सर्वरत्नमयं स्वप्ने दृष्ट्वा प्रतिबुद्धः ।

५. एकं च महान्तं इवेतं गोवर्गं स्वप्ने दृष्ट्वा प्रति**बुद्धः ।** 

६. एकं च महत् पद्मसरः सर्वतः समन्तात् कुसुमितं स्वप्ने दृष्ट्वा प्रतिबुद्धः ।

७. एकं च महान्तं सागरं उम्मि-वीचि-सहस्रकलितं भुजाभ्यां तीर्णं स्वप्ने दृष्ट्वा प्रतिबुद्धः ।

द. एकं च महान्तं दिनकरं तेजसा ज्वलन्तं स्वप्ने दृष्ट्वा प्रतिबुद्धः ।

१. एकं च महान्तं हरि-वैडूर्य-वर्णाभेन निजकेन आन्त्रेण मानुषोत्तरं पर्वतं सर्वतः समन्तात् आवेष्टितं परिवेष्टितं स्वप्ने दृष्ट्वा प्रतिबुद्धः ।

१०. एकं च महान्तं मंदरे पर्वते मन्दर-चूलिकायाः उपरि सिंहासनवरगतं आत्मनं स्वप्ने दृष्ट्वा प्रतिबुद्धः ।

१. यत् श्रमणः भगवान् महावीरः एकं च महान्तं घोररूपदीप्तधरं तालपिशाचं स्वप्ने पराजितं दृष्ट्वा प्रतिबुद्धः, तत् श्रमणेन भगवता महावीरेण मोहनीयं कर्म मूलतः उद्घातितम् ।

#### स्थान १०: सूत्र १०३

३. चित्तविचित्त पंखों वाले एक बड़े पुंस्कोकिल को स्वय्न में देखकर प्रतिबुद्ध हुए ।

४. सर्व रत्नसय दो बड़ी मालाओं को स्वप्न में देखकर प्रतिबुद्ध हुए ।

४. एक महान् क्वेत गोवर्ग को स्वप्न में देखकर प्रतिबुद्ध हुए ।

६. चहुं ओर कुमुमित एक बड़े पद्मसरोवर को स्वप्न में देखकर प्रतिबुद्ध हुए।

७. स्वप्न में हजारों ऊमियों और वीचियों से परिपूर्ण एक महासागर को भुजाओं से तीर्ण हुआ देखकर प्रतिबुद्ध हुए। ६. तेज से जाज्वल्यमान एक महान् सूर्य को स्वप्न में देखकर प्रतिबुद्ध हुए। ६. स्वप्न में देखकर प्रतिबुद्ध हुए। ६. स्वप्न में भूरे व नीले वर्ण वाली अपनी आंतों से मानुपोत्तर पर्वत को चारों ओर से आवेष्टित और परिवेष्टित हुआ देख-कर प्रतिबुद्ध हुए।

१०. स्वप्न में महान् मन्दर पर्वंत की मन्दर-चूलिका पर अवस्थित सिंहासन के ऊपर अपने आपको बैठे हुए देखकर प्रतिबुद्ध हुए ।

१. श्रमण भगवान् महावीर महान् घोर-रूप वाले दीष्तिमान् एक तालपिशाच [ताड जैसे लम्बे पिशाच] को स्वप्न में पराजित हुआ देखकर प्रतिबुद्ध हुए, उसके फलस्वरूप भगवान् ने मोहनीय कर्म को मूल से उखाड़ फेंका ।

२. जण्णं समणे भगवं महावीरे एगं च णं महं सुक्किलपक्खरां °पुंसकोइलगंसुमिणे पासित्ता णं° पडिबुद्धे, तण्णं समणे भगवं महावीरे सुक्कज्फाणोवगए विहरइ। ३. जण्ण समणे भगवं महावीरे एगं च णं महं चित्तविचित्तपक्खगं ंपुंसकोइलगं सुविणे पासित्ता णं° पडिबुद्धे. तण्णं समणे भगवं महावीरे संसमय-परसमयियं चित्तविचित्तं दुवालसंगं गणिपिडगं आघवेति पण्णवेति परुवेति दंसेति णिदंसेति उवदंसेति, तं जहा-आयारं, \*सूयगडं, ठाणं, समवायं, विवा [ आ? ] हपण्णत्ति, णायधम्मकहाओ, उवासगदसाओ, अंतगडदसाओ, अणुत्तरोववाइय-पण्हावागरणाइं, दसाओ, विवागसुयं,° दिट्ठिवायं ।

४. जण्णं समणे भगवं महावीरे एगं च णं महं दामदुगं सव्वरयणा-•मयं सुमिणे पासित्ता णं पडिबुढे, तण्णं समणे भगवे महावीरे दुविहं धम्मं पण्णवेति, तं जहा—

अगारधम्मं च, अणगारधम्मं च। x. जण्णं समणे भगवं महावीरे एगं च णं महं सेतं गोवग्गं सुमिणे <sup>•</sup>पासित्ता णं<sup>°</sup> पडिबुद्धे, तण्णं समणस्स भगवओ महावीरस्स चाउव्वणाइण्णे संघे, तं जहा— समणा, समणीओ, सावगा, सावियाओ। २. यत् श्रमणः भगवान् महावीरः एकं च महान्तं ज्ञुक्लपक्षकं पुंस्कोकिलकं स्वप्ने दृष्ट्वा प्रतिबुद्धः, तत् श्रमणः भगवान् महावीरः ज्ञुक्लघ्यानोषगतः विहरति ।

३. यत् श्रमणः भगवान् महावीरः एकं च महान्तं चित्रविचित्रपक्षकं गुंस्कोकिलं स्वप्ने दृष्ट्वा प्रतिवुद्धः, तत् श्रमणः भगवान् महावीरः स्वसमय-परसामयिकं चित्रविचित्रकं द्वादशाङ्ग गणिपिटकं आख्याति प्रज्ञापयति प्ररूपयति दर्शयति निदर्शयति, उपदर्शयति तद्यथा\_

आचारं, सूत्रकृतं, स्थानं, समवायं, व्याख्याप्रज्ञप्ति, ज्ञातधर्मकथाः, उपासकदशाः, अन्तकृतदशाः, अनुत्तरोपपातिकदशाः,

विपाकसूत्रं,

प्रश्नव्याकरणानि, दृष्टिवादम् ।

४. यत् श्रमणः भगवान् महावीरः एकं च महद् दामद्विकं सर्वरत्नमयं स्वप्ने दृष्ट्वा प्रतिवृद्धः, तत् श्रमणः भगवान् महावीरः दिविधं धर्मं प्रज्ञापयति, तद्यथा—

अगारधर्मञ्च, अनगारधर्मञ्च ।

५. यत् श्रमणः भगवान् महावीरः एकं च महान्तं क्षेतं गोवर्गं स्वप्ने दृष्ट्वा प्रतिबुद्धः, तत् श्रमणस्य भगवतः महावीरस्य चातुर्वर्णाकीर्णः संघः, तद्यथा—

श्रमणाः, श्रमण्यः, श्रावकाः, श्राविकाः।

#### स्थान १०: सूत्र १०३

२. श्रमण भगवान् महावीर इवेत पंखों वाले एक बड़े पुंस्कोकिल को देखकर प्रसिबुद्ध हुए, उसके फलस्वरूप भगवान् जुक्लध्यान को प्राप्त हुए।

३. श्रमण भगवान् महावीर चित्त-विचित्न पंखों वाले एक बड़े पुंस्कोकिल को स्वप्न में देखकर प्रतिबुद्ध हुए. उसके फलस्वरूप भगवान् ने स्व-समय और पर-समय का निरूषण करने वाले, द्वादशांग गणिपिटक का आख्यान किया, प्रज्ञापन किया, प्ररू-पण, किया, दर्शन, निदर्शन और उपदर्शन किया ।

आचार, सूत्रकृत, स्थान, समवाय, विवाहप्रज्ञप्ति, ज्ञाताधर्मकथा, उपासक-दशा,अन्तकृतदशा,अनुत्तरोपपातिकदशा, प्रश्नव्याकरण, विपाक और दृष्टिवाद ।

४. श्रमण भगवान् महावीर सर्वरत्नमय दो बड़ी मालाओं को स्वप्न में देखकर प्रतिबुद्ध हुए, उसके फलस्वरूप भगवान् ने अगारधर्म [गृहन्थ-धर्म] और अनगार-धर्म [साधु-धर्म]—इन दो धर्मों की प्ररूपणा की।

४. श्रमण भगवान् महावीर एक महान् श्वेत गोवर्ग को स्वप्न में देखकर प्रतिवुद्ध हुए, उसके फलस्वरूप भगवान् के चतुर्वर्णा-त्मक—श्रमण, श्रमणी, श्वावक और श्राविका—संघ हुआ।

६. जण्णं समणे भगवं महावीरे एगं च णं महं पडमसरं •सव्वओ समंता कुसुमितं सुमिणे पासित्ता णं° पडिबुद्धे, लण्णं समणे भगवं महावीरे चउव्विहे देवे पण्णवेति, तं जहा---

भवणवासी, वाणमंतरे. जोइसिए, वेमाणिए ।

७ जण्ण समणे भगव महावीरे एगं च णं महं सागरं उम्मी-बीची-\*सहस्सकलितं भुयाहि तिण्णं सुमिणे पासित्ता णंं पडिबुद्धे, तं णं समणेगं भगवता महावीरेणं अणादिए अणवदग्गे दीहमद्धे चाउरते संसारकंतारे तिष्णे । म. जण्णं समणे भगवं महावीरे एगंच णं महं दिणयरं \*तेयसा जलंतं सुमिणे पासित्ता णं<sup>०</sup> पडिबुद्धे, तण्णं समणस्स भगवओ महावीरस्स अणंते अणुत्तरे \*णिव्वाधाए णिरा-वरणे कसिणे पडिपुण्णे केवलवर-णाणदंसणे° समुप्पण्णे ।

.ह. जण्णं समणे भगवं महावीरे एगं च णं महं हरि-बेरूलिय-°वण्णाभेणं णियएणमंतेणं माणु-मुत्तरं पव्वतं सव्वतो समंता आवेढियं परिवेढियं सुमिणे पासित्ता णंग् परिवुव्वंति समण्यासुरे लोगे परिगुव्वंति इति खलु समणे भगवं महावीरे । **६३०** ए. भगतान

६ यत् श्रमणः भगवान् महावीरः एकं च महत् पद्मसरः सर्वतः समन्तात् कुसुमितं स्वप्ने दृष्ट्वा प्रतिवुद्धः, तत् श्रमणः भगवान् महावीरः चतुर्विधान् देवान् प्रज्ञापयति, तद्यथा—

भवनवासिनः, वानमन्तरान्, ज्योतिष्कान्, वैमानिकान् ।

७ यत् श्रमणः भगवान् महावोरः एकं च महान्तं सागरं उम्मि-वीचि-सहस्र-कलितं भुजाभ्यां तीर्णं स्वग्ने दृष्ट्वा प्रतिवुद्धः, तत् श्रमणेन भगवता महावीरेण अनादिकं अनवदग्रं दीर्घाद्-ध्वानं चातुरन्तं संसारकान्तारं तीर्णम् ।

८. यत् श्रमणः भगवान् महावीरः एकं च महान्तं दिनकरं तेजसा ज्वलन्तं स्वप्ने दृष्ट्वा प्रतिबुद्धः, तत् श्रमणस्य भगवतः महावीरस्य अनन्तं अनुत्तरं निर्व्याघातं निरावरणं कृत्स्नं प्रतिपूर्णं केवलवरज्ञानदर्शनं समुत्पन्नम् ।

ध्यत् श्रमणः भगवान् महावीरः एकं च महान्तं हरिवैडूर्यवर्णाभेन निजकेन आन्त्रेण मानुषोत्तरं पर्वतं सर्वतः समन्तात् आवेष्टितं परिवेष्टितं स्वप्ने दृष्ट्वा प्रतिबुद्धः, तत् श्रमणस्य भगवतो महावीरस्य सदेवमनुजामुरे लोके उदाराः कीर्ति-वर्ण-शब्द-श्लोकाः 'परिगुव्वति' (परिगुप्यन्ति) ----इति खलु श्रमणः भगवान् महावीरः, इति खलु श्रमणः भगवान् महावीरः। ६. श्रमण भगवान् महावीर चहुं ओर कुसुमित एक बड़े पद्मसरोवर को स्वप्न में देखकर प्रतिबुद्ध हुए. उसके फल-स्वरूप भगवान् ने भवनपति, वानमन्तर, ज्योतिष और वैमानिक इन चार प्रकार के देवों की प्ररूपणा की ।

७. श्रमण भगवान् महावीर स्वप्न में हजारों र्ऊीमयों और वीचियों से परिपूर्ण एक महासागर को भुजाओं से तीर्ण हुआ देखकर प्रतिवुद्ध हुए, उसके फलस्वरूप भगवान् ने अनादि, अनन्त, प्रलम्ब और चार अन्तवाले संसार रूपी कावन को पार किया।

प्रमण भगवान् महावीर तेज से जाज्वल्यमान एक महान् सूर्य को स्वप्न में देखकर प्रतिबुद्ध हुए, उसके फलस्वरूप भगवान् को अनन्त, अनुत्तर, निर्क्याघात, निरावरण, पूर्ण, प्रतिपुर्ण, केवलज्ञान और केवलदर्श्वन प्राप्त हुए।

१. श्रमण भगवान् महावीर स्वप्न में भूरे व नीले वर्ण वाली अपनी आंतों से मानु-षोत्तर पर्वत को चारों ओर से आवेष्टित और परिवेष्टित हुआ देखकर प्रतिबुद्ध हुए. उसके फलस्वरूप भगवान् की देव, मनुष्य और अमुरों के लोक में प्रधान कीर्ति, वर्ण, शब्द और श्लाघा व्याप्त हुई। 'श्रमण भगवान् महावीर ऐसे हैं, श्रमण भगवान महावीर ऐसे हैं'—ये शब्द सर्वत फैल गए।

१०. जण्णं समणे भगवं महावीरे एगं च णं महं मंदरे पव्वते मंदर-च्लियाए उवरि "सोहासणवरगय-मत्ताणं सूमिणे पासित्ता णं° पडिबुद्धे, तण्णं समणे भगवं सदेवमणुयासुराए महावीरे परिसाए मज्भगते केवलिपण्णत्तं धम्मं आघवेति पण्णवेति "परुवेति दंसेति णिदंसेति° उवदंसेति ।

#### रुचि-पदं

१०४ दसविधे सरागसम्महंसणे पण्णत्ते, तं जहा\_\_\_

#### संगहणी-गाहा

१. णिसग्गुवएसरुई, आणारुई सुत्तबीयरुइ मेव। अभिगम-वित्थाररुई, किरिया-संखेव-धम्मरुई ॥

953

१०. यत् श्रमणः भगवान् महावीरः एकं च महान्तं मन्दरेपर्वते मन्दरचूलिकायाः उपरि सिंहासनवरगतमात्मानां स्वप्ने दृष्ट्वा प्रतिबुद्धः, तत् श्रमणः भगवान् महावीरः सदेवमनुजासुरायां परिषदि मध्यगतः केवलिप्रज्ञप्तं धर्मं आख्याति प्रज्ञापयति प्ररूपयति दर्शयति निदर्शयति उपदर्शयति ।

#### रुचि-पदम्

दशविधं सरागसम्यग्दर्शनं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा---

#### संग्रहणी-गाथा

१. निसर्गोपदेशरुचि:, आज्ञारुचिः सूत्रबी जरुचिरेव । अभिगम-विस्ताररुचि:, किया-संक्षेप-धर्मरुचिः ॥

#### स्थान १० : सूत्र १०४ १०४

१०. श्रमण भगवान् महावीर स्वप्न में महान् मन्दर पर्वत की मन्दरचूलिका पर अव-स्थित सिंहासन के ऊपर अपने आपको बैठे हुए देखकर प्रतिबुद्ध हुए, उसके फल-स्वरूप भगवान् ने देव, मनुष्य और असुर की परिषद् के बीच में केवलीप्रज्ञप्त धर्म का आख्यान किया, प्रज्ञापन किया, प्ररूपण किया, दर्शन, निदर्भन और उपदर्शन किया ।

#### रुचि-पद

१०४. सराग-सम्यग्दर्शन के दस प्रकार हैं\*\*- --१. निसर्ग रुचि--- नैसर्गिक सम्यग्दर्शन । २. उपदेश रुचि---उपदेशजनित सम्यग-दर्शन । ३. आज्ञा रुचि - वीतराग द्वारा प्रतिपा-दित सिद्धान्त से उत्पन्न सम्वग्दर्शन । ४. सूत रुचि – सूत्र ग्रन्थों के अध्ययन से उत्पन्न सम्यग्दर्शन । भूबीज रुचि--सत्य के एक अंश के सहारे अनेक अंशों में फैलने वाला सन्यग् दर्शन । ६. अभिगम रुचि- विशाल ज्ञानराणि के आशय को समझने पर प्राप्त होने वाला सम्यन्दर्शन । ७. विस्तार रुचि - -प्रमाण और नव कीं विविध भंगियों के बोध से उत्पन्त सम्यग्-दर्शन । म. किया रुचि — कियाविषयक सम्यग्-दर्शन । १. संक्षेप रुचि -- मिथ्या आग्रह के अभाव में स्वल्प ज्ञान जनित सम्यग्दर्शन । १०. धर्म रुचि—धर्म विषयक सम्यग्दर्जन । संज्ञा-पद १०५. संज्ञा के दस प्रकार है\*\*---

| १. आहारसजा,     | २. भयसजा,         |
|-----------------|-------------------|
| ३. मैथुनसंज्ञा, | ४. परिग्रहसंज्ञा, |
| ५. कोधमंजा,     | ६. मानसंज्ञा,     |
| ७. मायासंज्ञा,  | <. लोभसंज्ञा,     |
| ६. लोकसंज्ञा,   | १०. ओघसंज्ञा ।    |

#### सण्णा-पदं

संज्ञा-पदम्

१०५. दस सण्णाओ पण्णत्ताओ, तं जहा\_ •भयसण्णा, आहारसण्णा, मेहणसण्णा,° षरिग्तहसण्णा, •माणसण्णा कोहसण्णा, मायासण्णा,° लोभसण्णा, लोगसण्णा, ओहसण्णाः ।

# दश संज्ञाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—

आहारसंजा, भयसंज्ञा, मैथुनसंज्ञा, परिग्रहसंज्ञा, कोधसंज्ञा. मानसंज्ञा, मायासंज्ञा, लोभसंज्ञा, लोकसंजा, ओघसंज्ञा ।

१०६. णेरइयाणं दस सण्णाओ एवं चेव । १०७. एवं णिरंतरं जाव वेमाणियाणं ।

# वेयणा-पदं

१०८. णेरइया णं दसविधं वेयणं पच्चणु-भवमाणा विहरंति, तं जहा\_ सीतं, उसिणं, खुधं, पिवासं, कंडुं, परज्भं, भयं, सोगं, जरं, वाहि।

# छउमत्थ-केवलि-पद

१०९. दस ठाणाइं छउमत्थे सन्वभावेणं ण जाणति ण पासति, तं जहा\_\_ धम्मत्थिकायं, •अधम्मत्थिकायं आगासत्थिकायं.

> जीवं असरोरपडिबद्धं, परमाणुपोग्गलं, सद्दं, गंधं,° वातं, अयं जिणे भविस्सति वाणवा भविस्सति,

अयं सव्वद्रवलाणमंतं करेस्सति वा ण वा करेस्सति ।

एताणि चेव उप्पण्णणाणरंसणधरे अरहा \*जिणे केवली सब्वभावेणं जाणइ पासइ....

धम्मत्थिकायं, अधम्मत्थिकायं, आगासत्थिकायं.

जीवं असरीरपडिबद्धं,

परमाण्पोग्गलं, सद्दं, गंधं, वातं, अयं जिणे भविस्सति वा ण वा भविस्सति.°

अयं सव्वदूक्खाणमंतं करेस्सति वा ण वा करेस्सति ।

नैरयिकाणां दश संज्ञाः एवं चैव । एवं निरन्तरं यावत् वैमानिकानाम् ।

832

# वेदना-पदम्

विहरन्ति, तद्यथा\_ शीतां उष्णां, क्षुधं, पिपासां, कण्डुं, परज्भं (परतन्त्रतां), भयं, शोकं, जरां, व्याधिम् ।

# छद्मस्थ-केवलि-पदम्

दश स्थानानि छद्मस्थः सर्वभावेन न जानाति न पश्यति, तद्यथा-धर्मास्तिकायं, अधर्मास्तिकायं, आकाशास्तिकायं. जीव अशरीरप्रतिबद्धं,

परमाण्पूर्गलं, शब्दं, गन्धं, वातं, अयं जिनो भविष्यति वा न त्रा भविष्यति,

अयं सर्वदुःखानां अन्तं करिप्यति वा न वा करिप्यति । एतानि चैव उत्पन्तज्ञानदर्शनधरः अर्हन् जिनः केवली सर्वभावेन जानाति पश्यति— धमांस्तिकायं. अवमोस्तिकाय, आकाशास्तिकाय, जीवं अझरीरप्रतिवद्धं, परमाणुपुद्गलं, शब्दं, गन्धं, वातं, अयंजिनः भविष्यति वा न वा भविष्यति,

अयं सर्वद्रःग्वानां अन्तं करिष्यति वा न वा करिप्यति ।

#### स्थान १० : सूत्र १०६-१०६

१०६,१०७. नैरयिकों से लेकर बैमानिक तक के सभी दण्डकों के जीवों में दस संज्ञाएं होती ŧΪ

#### वेदना-पद

नैरयिका दशविधां वेदनां प्रत्यनुभवन्त: १०६. नैरयिक दस प्रकार की वेदना का अनुभव करते हैं— १. भीत, २. ऊष्ण, ३. क्षुधा, ४. पिपासा, ४. खुजलाना, ६. परतंत्रता, द. शोक, ७. भय, ९. जरा, १०. व्याधि ।

# छद्मस्थ-केवलि-पद

१०१. दस पदार्थों को छन्नस्थ सम्पूर्ण रूप से न जानता है, न देखता है— १. धर्मास्तिकाय, २. अधर्मास्तिकाय, ३. आकाणास्तिकाय, ४. शरीरमुक्तजीव, ४. परमाणुपुद्गल, ६. शब्द, ७. गंध, य. वायु, १. यह जिन होगा या नहीं ? १०. यह सभी दुःखों का अन्त करेगा या नहीं ?

> विशिष्ट ज्ञान-दर्शन को धारण करने वाले अईत्, जिन, केवली इनको सम्पूर्ण रूप से जानत, देखते हैं—

> १. धर्मास्तिकाय, 👘 २. अधर्मास्तिकाय,

३. आकाशास्तिकाय, ४. शरीरमुक्तजीव,

५. परमाणुपुद्गत, ६. शब्द ७. गंध,

प्र. वायु, १. यह जिन होगा या नहीं ?

१०. यह सभी दुःखों का जन्त करेगा या नहीं ?

| ठाणं (स्थान)                                                                                                                                                                                                              | 553                                                                                                                                                                                                           | स्थान १० : सूत्र ११०-११३                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| दसा-पदं                                                                                                                                                                                                                   | दशा-पदम्                                                                                                                                                                                                      | द्ञा-पद                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ११०. दस दसाओ पण्णत्ताओ, तं जहा—<br>कम्मविवागदसाओ,<br>उवासगदसाओ,<br>अंतगडदसाओ,<br>अणुत्तरोववाइयदसाओ,<br>आयारदसाओ,<br>पण्हावागरणदसाओ,<br>बंघदसाओ, दोगिद्धिदसाओ,<br>दीहदसाओ, संखेवियदसाओ ।<br>१११. कम्मविवागदसाणं दस अज्भयणा | दश दशाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—<br>कर्मविपाकदशा, उपसाकदशा,<br>अन्तकृतदशा, अनुत्तरोपपातिकदशा,<br>आचारदशा, प्रश्तव्याकरणदशा,<br>बन्धदशा, द्विगृद्धिदशा, दीर्घदशा,<br>संक्षेपिकदशा।<br>कर्मविपाकदशानां दश अध्ययनानि | ११०. दशा—दस अध्ययन वाले आगम दस<br>है <sup>४९</sup> —<br>१. कर्मविवाकदणा, २. उपासकदशा,<br>३. अन्तक्रतदणा,<br>४. अन्तत्ररोपपातिकदणा,<br>४. आचारदणा—दणाश्वरम्प्रकन्ध.<br>६. प्रइनव्याकरणदशा, ७. बंबदणा,<br>६. द्रिगृद्धिदणा, १. दीवेदशा,<br>१०. संक्षेपिकदणा ।<br>११११. कर्मविपाकदणा के अध्ययन दस है <sup>84</sup> — |
| पण्णत्ता, तं जहां                                                                                                                                                                                                         | प्रज्ञप्तानि, तद् <b>यथा</b>                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| संगह-सिलोगो<br>१. मियापुत्ते य गोत्तासे,                                                                                                                                                                                  | सं <b>ग्रह-श्लोक</b><br>१. मृगापुत्रः च गोत्रासः,                                                                                                                                                             | १ प्रमान २ गोनाम २ अहर                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| अंडे सगडेतियावरे ।<br>माहणे पंदिसेणे,<br>सोरिए य उदुंबरे ॥<br>सहसुद्दाहे आमलए,                                                                                                                                            | अण्डः शकटइति चापरः ।<br>माहनः नन्दिषेणः,<br>शौरिकश्च उदुम्बरः ।<br>सहसोद्दाहः आमरकः,                                                                                                                          | १. मुगापुत, २. गोवास, ३. अण्ड,<br>४. ग्रकट, ५. ब्राह्मज, ६. नन्दिखेण,<br>७. गौरिक, ६. उदुम्बर,<br>९. सहस्रोद्दाह आमरक,<br>१०. कुमारलिच्छ्वी ।                                                                                                                                                                     |
| कुमारे लेच्छई इति ।।<br>२१२. उवासगदसाणं दस अज्कयणा<br>पण्णत्ता, तं जहा—                                                                                                                                                   | कुमारः लिच्छवीति ।।<br>उपासकदशानां दश अध्ययनानि<br>प्रज्ञप्तानि, तद्यथा—                                                                                                                                      | ११२. उपासकदशा के अध्ययन दस हैं <sup>*</sup> "—                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| २. आणंदे कामदेवे आ,<br>गाहावतिचूलणीपिता ।<br>सुरादेवे चुल्लसतए,<br>गाहावतिकुंडकोलिए ।।<br>सद्दालपुत्ते महासतए,<br>णंदिणीपिया लेइयापिता ।।                                                                                 | १. आनन्दः कामदेवश्च,<br>गृहपतिचूलनीपिता ॥<br>सुरादेवः चुल्लशतकः,<br>गृहपतिकुण्डकोलिकः ।<br>सद्दालपुत्रः महाशतकः,<br>नन्दिनीपिता लेईयकापिता ॥                                                                  | १. आनन्द, २. कामदेव,<br>३. गृहपति चूलिनीपिटा,<br>४. सुरादेव, ५. चुल्लक्षतक,<br>६. गृहपति कुण्डकोलिक,<br>७. सद्दालपुत्त, ⊏. महाशतक,<br>६. चन्दिनीपिता, १०, लेयिकापिता।                                                                                                                                             |
| ११३. अंतगडदसाणं दस अज्भयणा<br>पण्णत्ता, तं जहा—<br>१. णमि मातंगे सोमिले,<br>रामगुत्ते सुदंसणे चेव ।<br>जमाली य भगाली य,<br>किंकसे चिल्लाए ति य ॥<br>फाले अंबडपुत्ते य,<br>एमेते दस आहिता ॥                                | अन्तकृतदशानां दश अध्ययनानि<br>प्रज्ञप्तानि, तद्यथा—<br>१ नमिःमातङ्गः सोमिलः,<br>रामगुष्तः सुदर्शनदत्त्वैन ।<br>जमालिदत्त भगालिरच,<br>किंकघःचिल्वक इति च ॥<br>पालः अम्मडपुत्रश्च,<br>एवमेते दश आहृताः ॥        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |

| ठाणं (स्थान)                                                                                                                                                                                                                                                                         | १३४                                                                                                                                                                                                                                                                                        | स्थान १०ः सूत्र ११४-११६                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ११४. अणुत्तरोववातियदसाणं दस<br>अज्भवणा पण्णत्ता, तं जहा—<br>१. इसिदासे य घण्णे य,<br>सुणक्खते कातिए ति य ।<br>संठाणे सालिभद्दे य,<br>आणंदे तेतली ति य ।।<br>दसण्णभद्दे अतिमुत्ते,<br>एमेते दस आहिया ।।                                                                               | अनुत्तरोपपातिकदशानां दश अध्ययनानि<br>प्रज्ञप्तानि, तद्यथा—<br>१. ऋषिदासश्च धन्यश्च,<br>सुनक्षत्रश्च कार्तिक इति च ।<br>संस्थानः शालिभद्रश्च,<br>आनन्दः तेतलिः इति च ॥<br>दशार्णभद्रः अतिमुक्तः,<br>एवमेते दश आहृताः ।                                                                      | ११४. अनुत्तरोपपातिकदशा के अध्ययन दस<br>है <sup>*९</sup> —<br>१. ऋषिदास, २. धन्य, ३. सुनक्षत्न,<br>४. कार्त्तिक, १. संस्थान, ६. शालिभद्र,<br>७. आनन्द, ६. तेतली, ६. दशार्णभद्र,<br>१०. अतिमुक्त ।                                                                                                                  |
| ११४. आयारदसाणं दस अज्भयणा<br>पण्णत्ता, तं जहा<br>वीसं असमाहिट्ठाणा,<br>एगवीसं सबला,<br>तेत्तीसं आसायणाओ,<br>अट्ठविहा गणिसंपया,<br>दस चित्तसमाहिट्ठाणा,<br>दस चित्तसमाहिट्ठाणा,<br>एगारस उवासगपडिमाओ,<br>बारस भिक्खुपडिमाओ,<br>पज्जोसवणाकप्पो,<br>तीसं सोहणिज्जट्ठाणा,<br>आजाइट्ठाणं। | आचारदशानां दश अध्ययनानि<br>प्रज्ञप्तानि, तद्यथा—<br>विंशतिः असमाधिस्थानानि,<br>एकविंशतिः शबलाः,<br>त्रयस्त्रिशदाशातनाः,<br>अष्टविधा गणिसंपद्,<br>दश चित्तसमाधिस्थानानि,<br>एकादश उपासकप्रतिमाः,<br>द्वादश भिक्षुप्रतिमाः,<br>पर्युषणाकल्पः,<br>त्रिंशन्मोहनीयस्थानानि,<br>आजात्तिस्थानम् । | १११. आचारदद्या [ दशाश्रुतस्कन्ध] के अव्ययन<br>दस हैं <sup>भार</sup><br>१. वीस असमाधिस्थान,<br>२. इक्कीस शवलदोष,<br>३. तेतीस आशातना,<br>४. अष्टविध गणिसम्पदा,<br>४. दस चित्त-समाधिस्थान,<br>६. रयारह उपासकप्रतिमा,<br>६. रयारह भिक्षुप्रतिमा,<br>६. वारह भिक्षुप्रतिमा,<br>६. तोस मोहनीयस्थान,<br>१०. आजानिस्थान । |
| ११६ पण्हावागरणदसाणं दस अज्भयणा<br>पण्णत्ता, तं जहा                                                                                                                                                                                                                                   | प्रश्नव्याकरणदशानां दश अध्ययनानि<br>प्रज्ञप्तानि, तद्यथा—<br>उपमा, संख्या,<br>ऋषिभाषितानि,<br>आचार्यभाषितानि,<br>महावीरभाषितानि,<br>क्षौमकप्रश्ना:,<br>कोमलप्रश्ना:,<br>अद्दाग (आदर्श) प्रश्ना:,<br>अंगुष्ठप्रश्ना:<br>बाहुप्रश्ना: ।                                                      | ११६. प्रश्नव्याकरणदशा के अष्ययन दस हैं''<br>१. उपमा, २. संख्या, ३. ऋषिभाषित,<br>४. आचार्यभाषित, ४. महावीरभाषित,<br>६. क्षौमकप्रश्न, ७. कोमलप्रश्न,<br>६. आदर्शप्रश्न, १. अंगुष्ठप्रश्न,<br>१०. बाहुप्रश्न ।                                                                                                       |

www.jainelibrary.org

स्थान १०: सूत्र ११७-१२१ ठाणं (स्थान) X53 वन्धदशानां दश अध्ययनानि प्रज्ञप्तानि, ११७. बंधदशा के अध्ययन दस हैं"---११७. बंधदसाणं दस अङ्फयणा पण्णत्ता, तद्यथा— तं जहा— ्र मोक्ष, ३. देवर्दि, १. बंध, बंधे य मोक्से य देवड्रि, बन्धरुच मोक्षरुच देवर्द्धिः, ४. दशामण्डल, ५. आचार्यविप्रतिपत्ति, दशारमण्डलोऽपि च । दसारमंडलेवि य । ६. उपाध्यायवित्रतिपत्ति, ७. भावना, आचार्यविप्रतिपत्तिः, आयरियविष्पडिवत्ती, १०. कर्म। व मुक्ति, १, सात, उपाध्यायविप्रतिपत्तिः, उवज्भायविष्पडिवत्ती, भावना, विमुक्तिः, सातं, कर्म । भावणा, विमुत्ती, सातो, कम्मे । अध्ययनानि ११८. द्विगृद्धिदशा के अव्ययन दस हैं<sup>99</sup>— द्विगुद्धिदशानां दश ११८ दोगेद्धिदसाणं दस अङ्भयणा प्रज्ञप्तानि, तद्यथा---पण्णत्ता, तं जहा— वाए, विवाए, उववाते, सुखेत्ते, वादः, विवादः, उपपातः, सुक्षंत्रं, १. वाद, २. विवाद, ३. उपपात, सुमिणा, कसिणे, बायालीसं ४. सुक्षेत्र, ५. कुरस्न, ६. बयालीस स्वष्न, कृत्स्नं, द्वाचत्वारिंशत् स्वप्नाः, ७. तीस महास्वप्न, 🖷 बहत्तर सर्वस्वप्न, तीसं महासुमिणा, बावर्त्तारं सध्वसुमिणा, त्रिशन् महास्वप्नाः, ६. हार, १०. रामगुप्त । द्विसप्तातिः स**र्व**स्वप्नाः हारः,रामगुप्तश्च, हारे, रामगुत्ते, य, एवमेते दश आहताः। एमेते दस आहिता । दीर्घदशानां दश अध्ययनानि प्रज्ञप्तानि, ११६/ दीर्वदशा के अध्ययन दस हैं\*'---११९. दीहदसाणं दस अज्भयणा पण्णत्ता, तद्यथा— त्तं जहा.... १. चन्द्र, २. सुर्य, ३. शुक्र, ४. श्रीदेवी, १. चंदे सूरे य सुक्के य, १. चन्द्र: सूरश्च शुकश्च, ५. प्रभावती, ्दः द्वीपसनुद्रोपपत्ति**,** श्रीदेवी प्रभावती। सिरिदेवी पभावती । ७. बडुपुत्नी मन्दरा, द्वीपसमुद्रोपपत्तिः, दीवसमुद्दोववत्ती, ≤. स्थविर सम्भूतविजय, बहूपुत्ती मंदरेति य ॥ बहुपुत्री मन्दरा इति च ॥ स्थविर पक्ष्म, स्थविरः संभूतविजयइच, थेरे संभूतविजए य, १०. उच्छ्वास-निःश्वास । स्थविरः पक्ष्मा उच्छ्वासनिःश्वासः ॥ थेरे पम्ह ऊसासणीसासे ॥ अध्ययनानि १२०. संक्षेपिकदशा के अध्ययन दस हैं\*\*----१२०. संखेवियदसाणं दस अज्भयणा सं**क्षे**पिकदशानां বহা १. क्षुल्लिका विमानप्रविभक्ति, प्रज्ञप्तानि, तद्यथा----पण्णत्ता, तं जहा\_\_ २. महती विमानप्रविभक्ति, क्षुद्रिका विमानप्रविभक्तिः, खुड्डिया विमाणपविभत्ती, ३. अंग चूलिका ---अग्चार आदि अंगों की महल्लिया विमाणपविभत्ती, महती विमानप्रविभक्तिः, अङ्गचूलिका, चूलिका, अंगचूलिया, वग्गचूलिया, वर्गचूलिका, विवाहचूलिका, ४. वर्गचूलिका—अन्तकृतदशा की चूलिका, ५. विवाहचूलिका —भगवती की चूलिका, विवाहचू लिया, अरुणोववाते, अरुणोपपातः, वरुणोपपातः, गरुडोपपातः, ७. वरुणोपपाात, ६. अरुणोपपात, वेलन्धरोषपातः, वैश्वमणोपपातः ।। वरुणोववाते, गरुलोववाते, ८ वेलंधरोपपात, ५. गरुडोपपात, वेलंधरोववाते, वेसमणोववाते । १०. वैश्रमणोपपात । कालचनक-पद कालचक-पदम् कालचन्न-पद काल: १२१. अवसपिणी काल दस कोटि-कोटि सागरो-सागरोवमकोडाकोडीओ सागरोपमकोटिकोटी: दश १२१. दस कालो ओसप्पिणीए । अवसर्पिण्याः । यम का होता है।

www.jainelibrary.org

ठाणं (स्थान) 383 स्थान १० : सूत्र १२२-१२७ काल: १२२. उत्सर्पिणी काल दस कोटि-कोटि सागरो-सागरोवमकोडाकोडोओ दश सागरोपमकोटिकोटी: १२२. दस उत्सपिण्याः । पम का होता है। कालो उस्सप्पिणीए। अणंतर-परंपर-उववण्णादि-पदं अनन्तर-परम्पर-उपपन्नादि-पदम् अनन्तर-परम्पर-उपपन्नादि-पद १२३. दसविधा णेरइया पण्णत्ता, तं नैरयिकाः १२३. नैरयिक दस प्रकार के हैं— दशविधाः प्रज्ञप्ताः, १. अनन्तर उपपन्न--जिन्हें उत्पन्न हुए तद्यथा \_\_ जहा\_\_\_ एक समय हुआ । अणंतरोववण्णा, परंपरोववण्णा, अनन्तरोपपन्नाः, परम्परोपपन्नाः, २. परम्पर उपपन्न--जिन्हें उत्पन्न हुए दो आदि समय हुए हों। अणंतरावगाढा, परंपरावगाढा, अनन्तरावगाढाः, परम्परावगाढाः, ३. अनन्तर अवगाढ----विवक्षित क्षेत्न से परम्पराहारकाः, अणंतराहारगा, परंपराहारगा, अनन्तराहारकाः, अव्यवहित आकाश प्रदेश में अवस्थित। ४. परम्पर अवगाढ-विवक्षित क्षेत्र से अणंतरपज्जत्ता, परंपरपज्जत्ता, अनन्तरपर्याप्ताः, परम्परपर्याप्ताः, व्यवहित आकाश-प्रदेश में अवस्थित। चरिमा, अचरिमा । चरमाः, अचरमाः । ५. अनन्तर आहारक—प्रथम समय के एवम्—निरंतरं यावत् वैमानिकाः । एवं—णिरंतरं जाव वेमाणिया । आहारक । ६ परम्पर आहारक--दो आदि समयों के आहारक । ७. अनन्तर पर्याप्त-प्रथम समय के पर्याप्त । परम्पर पर्याञ्च—दो आदि समयों के पर्याप्त । उत्पन्न होने वाले । १०. अचरम--जो भविष्य में नरकगति में उत्पन्न होंगे । इसी प्रकार वैमानिक तक के सभी दण्डकों के जीवों के दस-दस प्रकार हैं। नरक-पद णरय-पद नरक-पदम् ्रद्श १२४. चौथी पंकप्रभा पृथ्वी में दस लाख नरका-१२४. चउत्थीए णं पंकप्पभाए पुढवीए, चतुर्थ्यां पंकप्रभायां पृथिव्यां दस णिरयावाससतसहस्सा पण्णत्ता। निरयावासशतसहस्राणि प्रज्ञप्तानि । बास हैं। स्थिति-पद ठिति-पदं स्थिति-पदम् १२५. रयणप्पभाए पुढवीए जहण्णेणं णेर- रत्नप्रभायां पृथिव्यां जघन्येन नैरयिकाण<sub>ां</sub> १२५. रत्नप्रभा पृथ्वी के नैरयिकों की जघन्य स्थिति दस हजार वर्ष की है। इयाणं दसवाससहस्साइं ठिती दश्चवर्षसहस्राणि स्थितिः प्रज्ञप्ता । पण्णत्ता । चतुर्थ्या पङ्कप्रभायां पृथिव्यां उत्कर्षेण १२६. चौथी पंकप्रभा पृथ्वी के नैरयिकों की १२६. चउत्थीए णं पंकष्पभाए पुढवीए उत्कृष्ट स्थिति दस सागरोपम की है। नैरयिकाणां दश सागरोपमाणि स्थितिः उक्कोसेण णेरइयाणं दस सागरो-वमाइं ठिती पण्णत्ता । प्रज्ञप्ता । पञ्चम्यां धूमप्रभायां पृथिव्यां जघन्येन १२७ पांचवीं धूमप्रभा पृथ्वी के नैरयिकों की १२७ पंचमाए णं धूमप्पभाए पुढवोए नैरयिकाणां दश सागरोपमाणि स्थितिः जघन्य स्थिति दस सागरोपम की है। जहण्णेणं णेरइयाणं दस सागरी-बमाइं ठिती पण्णत्ता । प्रज्ञप्ता ।

- १२८. असुरकुमाराणं जहण्णेणं दसवास-सहस्साइं ठिती पण्णत्ता । एवं जाव थणियकुमाराणं ।
- १२६. बायरवणस्स तिकाइयाणं उक्कोसेणं दसवाससहस्साइं ठिती पण्णत्ता ।
- १३०. वाणमंतराणं देवाणं जहण्णेणं दस-वाससहस्साइं ठिती पण्णत्ता ।
- १३१. बंभलोगे कप्पे उक्कोसेणं देवाणं दस सागरोवमाइं ठिती पण्णत्ता ।
- १३२. लंतए कप्पे देवाणं जहण्णेणं दस सागरोवमाइं ठिती पण्णता । भाविभद्दत्त-पदं
- १३३. वसहिं ठाणेहिं जीवा आगमेसि-भइत्ताए कम्मं पगरेति, तं जहा\_\_ अणिदाणताए, दिट्ठिसंपण्णताए, जोगवाहिताए, खंतिखमणताए, जितिदियताए, अमाइल्लताए, अपासत्थताए, सुसामण्णताए, पदयणवच्छल्लताए, पवयणउबभावणताए ।

#### आसंसष्पओग-पदं

१३४. बसबिहे आसंसप्पओगे पण्णत्ते, तं জ্ঞান্য না इहलोगासंसप्पओगे, परलोगासंसध्दओगे, दुर्ओलोगासंसप्पओगे, जीविपासंसप्पओगे, मरणासंसप्पओने, दालासंसण्यओले, भोगासंसप्पक्षोगे, लाभासंसप्पओगे, पूर्यासंसप्पओगे, संबकारासंसप्पओगे।

अतुरकुमारणां जधन्येन दशवर्षसहस्राणि १२०. असुरकुमार देवों की जघन्य स्थिति दस स्थितिः प्रज्ञप्ता । एवं यावत् स्तनितकुमाराणाम् ।

बादरवनस्पतिकायिकानां उत्कर्षेण दश- १२६. बादर वनस्पतिकायिक जीवों की उत्कृष्ट वर्षसहस्राणि स्थितिः प्रज्ञप्ताः । वानमन्तराणां देवानां जघन्येन दशवर्ष- १३०. वानमन्तर देवों की जघन्य स्थिति दस सहस्राणि स्थितिः प्रज्ञप्त । ब्रह्मलोके कल्पे उत्कर्षेण देवानां दश १३१. ब्रह्मलोककल्प--पांचवें देवलोक के देवों सागरोपमाणि स्थितिः प्रज्ञप्ता । लान्तके कल्पे देवानां जघन्येन दश १३२. लान्तककल्प—छठे देवलोक में देवों की सागरोपमाणि स्थितिः प्रज्ञप्ता ।

# भाविभद्रत्व-पदम्

दशभिः स्थानैः जीवाः आगमिष्यद्- १३३. दस स्थानों से जीव भावी कल्याणकारी भद्रतायै कर्म प्रकुर्वन्ति, तद्यथा— अनिदानतया, दृष्टिसम्पन्नतया, योगवाहितया, क्षान्तिक्षमणतया, जितेन्द्रियतया, अमायितया, अपाश्वेस्थतया, सुश्रमणतया, प्रवचनवत्सलतया, प्रवचनोद्भावनतया ।

# आशंसाप्रयोग-पदम्

दर्शावधः आज्ञंसाप्रयोगः तद्यथा--इहलोकाशंसाप्रयोगः, परलोकाशंसाप्रयोग:, द्वयलोकाशंसाप्रयोगः, जीविताशंसाप्रयोगः, मरणाशंसाप्रयोगः, कामाशंसाप्रयोगः, भोगाशंसाप्रयोगः, लाभाशंसाप्रयोगः, पूजाशंसाप्रयोगः, सत्काराशंसाप्रयोग: ।

स्थान १०: सूत्र १२८-१३४

- हजार दर्ष की है । इसी प्रकार स्तनितकुमार तक के सभी भवनपति देवों की जघन्य स्थिति दस हजार वर्ष की है ।
- स्थिति दस हजार वर्ष की है।
- हजार वर्ष की है ।
- की उत्कृष्ट स्थिति दस सागरोपम की है ।
- जधन्य स्थिति दस सागरोपम की है।

#### भाविभद्रत्व-पद

कर्म करने हैं---१. अनिदानता—भौतिक समृद्धि के लिए

साधना का विनिमय न करना । २. दृष्टिसंपन्नता — सम्यक्दुष्टि की आराधना । ३. योगवाहिता<sup>२६</sup> ----समाधि-पूर्ण जीवन । ४. क्षान्तिक्षमणता---समर्थ होते हुए भी क्षमा करना । ५. जित्तेन्द्रियता । ६ ऋत्रुता। ७. अपार्श्वस्थता--ज्ञान, दर्शन और चारित के आचार की शिथि-लता न रखना । ८. सुश्रामण्य । ९. प्रवचन वत्सलता---आगम और शासन के प्रति प्रगाढ अनुराग । १०. प्रवचन-उद्भावनता-आगम और शासन की प्रभावना ।

#### आशंसाप्रयोग-पद

प्रज्ञप्ताः, १३४. आशंसाप्रयोग के दस प्रकार हैं---

१. इहलोक की आशंसा करना। २. परजोक की आशंसा करना । ३. इहलोक और परलोक की आशंस। करना । ४. जीवन की आशंसा करना । **४. मरण की आ**गंसा करना । ६. काम [शब्द और रूप] की आशंसा करना । ७.मोग [गंध, रस और स्पर्श] की आशंसा करना । प्राप्त की आशंसा करना। रु. पूजा की आशंसा करना । १०. सत्कार की आशंसा करना ।

धम्म-पदं

१३४. दसविधे धम्मे पण्णत्ते, तं जहा— गामधम्मे, णगरधम्मे, रट्ठधम्मे, पासंडधम्मे, कुलधम्मे, गणधम्मे, संघधम्मे, सुयधम्मे, चरित्तधम्मे, अत्थिकायधम्मे ।

# धर्म-पदम्

दशविधः धर्मः प्रज्ञप्तः, तद्यथा— ग्रामधर्मः, नगरधर्मः, राष्ट्रधर्मः, षाषण्डधर्मः, कुलधर्मः, गणधर्मः, संघधर्मः, श्रुतधर्मः, चरित्रधर्मः, अस्तिकायधर्मः ।

83द

# थेरपदं

१३६. दस थेरा पण्णत्ता, तं जहा— गामथेरा, णगरथेरा, रट्ठथेरा, पसत्थथेरा, कुलथेरा, गणथेरा, संघथेरा, जातिथेरा, सुअथेरा, परियायथेरा।

# स्थविर-पदम्

दश स्थविराः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— ग्रामस्थविराः, नगरस्थविराः, राष्ट्रस्थविराः, प्रशास्तृस्थविराः, कुलस्थविराः, गणस्थविराः, संघस्थविराः, जातिस्थविराः, श्रुतस्थविराः, पर्यायस्थविराः ।

# पुत्त-पदं

१३७. दस पुत्ता पण्णत्ता, तं जहा— अत्तए, खेत्तए, दिण्णए, विण्णए, उरसे, मोहरे, सोंडोरे, संबुड्डे, उवयाइते, धम्मंतेवासी।

# पुत्र-पदम्

दश पुत्राः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा— आत्मजः, क्षेत्रजः, दत्तकः, विज्ञकः, औरसः, मौखरः, शौण्डीरः, संवर्धितः, औपयाचितकः, धर्मान्तेवासी ।

#### स्थान १० : सूत्र १३५-१३७

# धर्म-पद

१३५. धर्म के दस प्रकार हैं— १. ग्रामधर्म—गांव की व्यवस्था— आचार-परम्परा। २. नगरधर्म----नगर की व्यवस्था। ३. राष्ट्रधर्म — राष्ट्र की व्यवस्था । ४. पाषण्डधर्म----पाषण्डों ---श्रमण सम्प्र-दायों का अचार । ५. कूलधर्म—उग्र आदि कृलों का आचार । ६. गणधर्म— गण-राज्यों की व्यवस्था । ७. संघधर्म-गोष्टियों की व्यवस्था 1 भाङ्गी की आराधना । चारितधर्म—संयम की अष्टाधना। १०. अस्तिकायधर्म—गति सहायक द्रव्य— धर्मास्तिकाय । स्थविर-पद १३६. स्थविर दस प्रकार के होते हैं''---१. ग्रामस्थविर, *्*. नगरस्थविर, ३. राष्ट्रस्थविर, ४. प्रशास्तान्थविर— प्रश्नासक ज्येष्ठ, ५. कुलस्थविर, ६. गणम्धविर, ७. संघन्धविर, जातिस्थविर—साठ वर्ष की आयु वाला । श्रुतस्थविर—समवाय आदि अंगों को धारण करने वाला । १०. पर्यायस्थविर---बीस वर्ष की दीक्षा-पर्याय बाला । पुत्र-पद १३७, पुत्र दस प्रकार के होते हैं\*\*---१. आत्मज-अपने पिता से उत्पन्न ।

- द. संवर्द्धित पोषित अनाथ-गुन ।
- ह. औषयाचितक—देवता की आराधना
- से उत्पन्न पुत्र अथवा सेवक।
- १०. धर्मान्तेवासी-धर्म-शिष्य ।

353

स्थान १० : सूत्र १३८-१४०

अणुत्तर-पदं अनुत्तर-पदम् अनुत्तर-पद **१३८. केवलिस्स णंदसअणुत्तरा पण्णत्ता,** केवलिन: दश अनुत्तराणि प्रज्ञप्तानि, १३८. केवली के दस अनुत्तर होते हैं---तं जहा\_\_\_ तद्यथा\_ अणुत्तरे णाणे, अणुत्तरे दंसणे, अनुत्त र<u>ं</u> ज्ञानं, अनुत्तरं दर्शन, १. अनुत्तर ज्ञान, २. अनुत्तर दर्शन, अणुत्तरे चरित्ते, अणुत्तरे तवे, अनुत्तरं चरित्रं, अनुत्तरं तपः, ३. अनुत्तर चारित, ४. अनुत्तर तप, अणुत्तरे वीरिए, अणुत्तरा खंती, वीर्यं, अनुत्तरं अनुत्तरं क्वान्ति:, **१. अनुत्तर** वीर्य, ६. अनुत्तर क्षान्ति, अणुत्तरा मुत्ती, अणुत्तरे अज्जवे, अनुत्तरा मुक्तिः, अनूत्तरं आर्जवं, ७. अनुत्तर मुक्ति, अनुत्तर आर्जव, अनुत्तरं मार्दवं, अनुत्तरं लाघवम् । अणुत्तरे मद्दवे, अणुत्तरे लाघवे । ६ अनुत्तर मार्दव, १०. अनुत्तर लाघव। कुरा-पदं कुरु-पदम् कुरु-पद १३६. सनयखेत्ते णं दसकुराओ पण्णताओ, समयक्षेत्रे प्रज्ञप्ता:, १३९. समयक्षेत्र में दस कुरा हैं---दशकुरव: तं जहा\_\_ तद्यथा---पांच देवकुरा । पांच उत्तरकुरा । पंच देवकुराओ, पंच उत्तरकुराओ । पञ्च देवकुरवः, पञ्चोत्तरकुरवः । यहां दस विशाल महाद्रुम हैं----तत्र दश महातिमहान्तः महाद्रुमाः तत्थ णं दस महतिमहालया महा-१. जम्बू सुदर्शना, २. धातकी, दुसा पण्णत्ता, तं जहा.... प्रज्ञप्ताः, तद्यथा\_\_\_ ३. महाधातकी, ४. पद्म, जंबू सुदंसणा, धायइरुक्खे, जम्बूः सुदर्शना, ५. महापद्म और पांच कूटशाल्मली । धातकीरुक्ष:, महाधायइरुक्ले, पउमरुक्ले, महाधातकीरुक्ष:, पद्मरुक्ष:, महापउमरुक्खे, पंच कूडसामलीओ । महापदारुक्षः, पञ्च कूटशाल्मल्यः । तत्थ णं दस देवा महिड्रिया जाव तत्र दश देवा मर्हाद्धकाः यावत् परिव-वहां महद्धिक, महाद्युति सम्पन्न, महानु-परिवसंति, तं जहा\_\_ भाग, महान् यशस्वी, महान् वली और सन्ति, तद्यथा----महान् सुखी तथा पत्योषम की स्थितिवाले अणाहिते जंबुद्दीवाधिवती, अनादृतः जम्बूद्वीपाधिपतिः, सूदर्शनः दस देव रहते हैं— सुदंसणे, पियदंसणे, पोंडरीए, प्रियदर्शनः, पौण्डरोकः, महापौण्डरीकः, १. जम्बूहीपाधिपति अनादृत, २. सुदर्शन, महापोंडरीए, पंच गरुला वेणुदेवा। पञ्च गरुडाः वेणुदेवाः । ३. प्रियदर्शन, ४. पौंडरीक, ४. महापौंडरीक और पांच गरुड़ वेणुदेव। दुस्समा-लक्खण-पदं दुःषमा-लक्षण-पद दुःषमा-लक्षण-पदम् १४०. दर्साहं ठार्णेहि ओगाढं दुस्समं दशभिः स्थानैः अवगाढां दुःषमां जानी- १४०. दस स्थानों से दुष्पमा काल की अवस्थिति जाणेज्जा, तं जहा.... जानी जाती है---यात्, तद्यथा---१. असमय में वर्षा होती है, अकाले वरिसइ, काले ण वरिसइ, अकाले वर्षति, काले न वर्षति, २. समय पर वर्षा नहीं होती, असाह पूइज्जंति, असाधवः पूज्यन्ते, साधवः न पूज्यन्ते, २. असाधुओं की पूजा होती है, ४. साधुओं की पुजा नहीं होती, साह ण पूइज्जंति, जनो मिथ्यात्वं प्रतिपन्नः, गुरुषु ४. मनुष्य गुरुजनों के प्रति मिथ्या व्यवहार गुरुसु जणो मिच्छं पडिवण्णो, अमनोज्ञाः शब्दाः, अमनोज्ञानि रूपाणि, करता है, ६. शब्द अमनोज्ञ हो जाते हैं, अमणुण्णा सह्ा, अमनोज्ञाः गन्धाः, अमनोज्ञाः रसाः,

७. रस अमनोज हो जाते हैं, फप अमनोज्ञ हो जाते हैं,

- गंध अमनोज हो जाते हैं,
- १०. स्पर्श अमनोज्ञ हो जाते हैं।

•अमणुग्णा रूवा, अमणुण्णा गंधा,

अमणुण्णा रसा अमणुणा° फासा।

अमनोज्ञाः स्पर्शाः ।

www.jainelibrary.org

#### 083

स्थान १० : सूत्र १४१-१४२

सुसमा-लवखण-पदं सुबमा-लक्षण-पदम् सुषमा-लक्षण-पद दराभिः स्थानैः अवगाढां सुषमां जानी- १४१. दस स्थानों से सुपमा काल की अवस्थिति १४१. दर्सांह ठाणेंहि ओगाउं सुसम जानी जाती है ---जाणेज्जा, तं जहा— यात्, तद्यथा---१. असमय में वर्षा नहीं होती, अकाले ण वरिसति, अकाले न वर्षति, काले वर्षति, २. समय पर वर्षा होती है, असाधवो न पूज्यन्ते, साधवः पूज्यन्ते, •काले वरिसति, ३. असाधूओं की पूजा नहीं होती. असाह ण पूइज्जंति, गुरुषु जनः सम्यक् प्रतिपन्नः, ४. साधुओं की पूजा होती है, मनोज्ञा: शब्दाः, मनोज्ञानि रूपाणि, साह पूइज्जंति, ५. मनुष्य गुरुजनों के प्रति राम्यग्-गुरुसु जणो सम्मं पडिवण्णो, मनोज्ञाः गन्ध⊺ः, मनोज्ञाः रसाः, व्यवहार करता है, मणुण्णा सद्दा, मणुण्णा रूवा, मनोज्ञाः स्पर्शाः । ६. शब्द मनोज्ञ होते हैं, मणुण्णा गधा, मणुण्णा रसा, ७. रस मनोज्ञ होते हैं, इ. रूप मनोज्ञ होते हैं, मणुण्णा फासा । गंध मनोज्ञ होते हैं, १०. स्पर्श मनोज्ञ होते हैं। रुक्ख-पदं रुक्ष-पदम् वृक्ष-पद १४२. सुसमसुसमाए णं समाए दसविहा सुखमसुषमायां समायां दज्ञाविधाः रुक्षाः १४२. सुषम-सुपमा काल में दस प्रकार के वृक्ष रुक्खा उवभोगत्ताए उपभोग्यतायै अर्वाग् आगच्छन्ति, उपभोग में आते हैं----हन्बमा-गच्छंति, तं जहा— तद्यथा— संग्रहणी-गाथा संगहणी-गाहा १. मदाङ्गकाश्च भृङ्गाः, भिगा, १. मदाङ्गक—मादक रस वाले, १. मतंगया घ त्रुटिताङ्गाः दीपाः ज्योतिषाः चित्राङ्गाः । तुडितंगा दीव जोति चित्तंगा । २. भृङ्ग—भाजनाकार पत्तों वाले, मणियंगा, मण्यङ्गाः, ३. तुटिताङ्ग—वाद्यध्वनि उत्पन्न करने चित्तरसा चित्ररमाः वाले, ४. दीपाङ्ग—प्रकाश करने वाले, गेहागारा अणियणा अनग्नाश्च ॥ य ॥ गेहाकारा ५. ज्योतिअङ्ग—अग्नि की भांति अष्मा सहित प्रकाश करने वाले, ६. चित्राङ्ग-मालाकार पुष्पों से लथे हुए, ७. चित्ररस—विविध प्रकार के मनोज्ञ रस वाले, मणिअंग—आभरणाकार अवयवोंवाले,

- गेहाकार---घर के जाकार वाले,
- १०. अनग्न---नग्नत्त्र को डांक्रने के उपयोग में आने वाले ।

#### कुलगर-पद

कुलकर-पदम्

कुलकर-पद

१४३. जंबुद्दीवे दीवे भरहे वासे तीताए जम्बूद्वीपे द्वीपे भरते वर्षे अलीतायां उत्स-१४३. जम्बूद्वीप ढीप के भरत क्षेत्र में अतीत उस्सध्पणीए दस कुलगरा हत्था, पिण्यां दश कुलकराः अभवन्, तद्यथा— उत्सर्पिणी में दस कुलकर हुए थे---तं जहा\_\_

संगहणी-गाहा

१. सयंजले सयाऊ य,

कक्कसेणे भीमसेणे,

महाशीमसेणे य सत्तमे ॥

दढरहे दसरहे, सयरहे।

अणंतसेणे य अजितसेणे य ।

# संग्रहणी-गाथा

१. स्वयंजलः शतायुरच, अनन्तसेनश्च अजितसेनश्च । कर्कसेनो भीमसेनः, महाभीमसेनश्च सप्तमः ॥ दृढरथो दशरथः, शतरथः।

१४४. जंबुद्दीवे दीवे भारहे वासे आगमी-साए उस्सष्पिणीए दस कुलगरा भविस्संति, तं जहा— सीमंकरे, सीमंधरे, खेसकरे, खेमंधरे, विमलवाहणे, संमुती, पडिसुते, दढधणू, दसधणू, सतघणू ।

#### वक्खारपव्वय-पदं

- १४४ जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पथ्वयस्स पुरत्थिमेणं सीताए महाणईए उभओकूले दस वक्खारपव्वता पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ मालवंते, चित्तकूडे, पम्हकूडे, •णलिणकुडे, एगसेले, तिकूडे, वेसमणकूडे, अंजणे, मायंजणे,° सोमणसे ।
- १४६. जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्वयस्स पच्चत्थिमे णं सीओदाए महाणईए उभओकूले दस वक्खारपव्वता पण्णत्ता, तं अहा...

उत्सपिण्यां दश कुलकराः भविष्यन्ति, तद्यथा— सीमंकरः, सीमंधरः, क्षेमंकरः, क्षेमंधरः, विमलवाहनः, सन्मतिः, प्रतिश्रुतः, दृढधनुः, दशधनुः, शतधनुः ।

# वक्षस्कारपर्वत-पदम्

जम्बूद्वीपे द्वीपे पूर्वस्मिन् शीतायाः महानद्याः उभतः कूले दश वक्षस्कारपर्वताः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा\_\_\_ चित्रकूट:, माल्यवान्, पक्ष्मकूट:, नलिनकूट:, एकशैलः, त्रिकूटः,

वैश्रमणकूटः, अञ्जनः, माताञ्जनः, सौमनसः ।

शीतोदायाः महानद्याः उभतः कूले दश वक्षस्कारपर्वताः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा-

#### १. स्वयंजल, २. शतायु, ३. अनन्तसेन, ४. अजितसेन, ४. कर्कसेन, ६. भीमसेन, ७. महाभीमसेन, म. दुढ़रथ, ६. दशरथ, १०. शतरथ ।

जम्बूद्रीपे द्वीपे भारते वर्षे आगमिष्यन्त्यां १४४. जम्बूढीप ढीप के भरत क्षेत्र में आगमी उत्सर्पिणी में दस कुलकर होंगे---१. सीमंतक, २. सीमंधर, ३. क्षेमंकर, ४. क्षेमंधर, ५. विमलवाहन, ६. सन्मति, ७. प्रतिश्रुत, ≍. दृढ़धनु, ९. दशधनू, १०. शतधनु ।

# वक्षस्कारपर्वत-पद

मन्दरस्य पर्वतस्य १४४. जम्बूढीप द्वीप के मन्दर पर्वत के पूर्व में महानदी शीता के दोनों तटों पर दस वक्षस्कार पर्वत हैं----

- १. माल्यवान्, २. चित्रकूट, ३. पक्ष्मकूट
- ४. नलिनकूट, ५. एकग्रैंल, ६. त्रिकूट,
- ७. वैश्रमणकूट, জ্জ্জন,
- १०. सौमनस । १. माताञ्जन,

जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य पश्चिमे १४६. जम्बूटीप द्वीप के मन्दर पर्वत के पश्चिम में महानदी भोतोदा के दोनों तटों पर दस वक्षस्कार पर्वत हैं—-

विज्जुप्पभे, •अंकावती, पम्हावती, आसीविसे, सुहावहे, चंदपव्वते, सूरपव्वते, णागपव्वते, देवपव्वते,° गंधमायणे ।

धायइसंडपुरत्थिमद्धे वि १४७. एवं वक्खारा भाणियच्या जाव पुक्खर-वरदीवडूपच्छत्थिमद्धे ।

#### कप्प-पदं

१४८ दस कप्पा इंदाहिट्ठिया पण्णत्ता, तं जहा\_\_ सोहम्मे, •ईसाणे, सणंकूमारे, माहिंदे, बंभलोए, लंतए, महा-सुक्के,°सहस्सारे, पाणते, अच्चुते ।

- १४६. एतेसु णं दससु कप्पेसु दस इंदा पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ ईसाणे, \*सणंकुमारे, संक्के, माहिदे, बंभे, लंतए, महासूक्के, सहस्सारे, पाणते,° अच्चुते ।
- १४०. एतेसि णं दसण्हं इंदाणं दस परि-जाणिया विमाणा पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ •सोमणसे, पालए, पुष्फए, सिरिवच्छे, णंदियावसे, कामकमे, पीतिमणे, मणोरमे,° विमलवरे,

सव्वतोभद्दे ।

पडिमा-पदं

१५१. दसदसमिया णं िभिक्खपडिमा एगेण रातिदियसतेणं अद्धछट्ठे हि य भिक्खासतेहि अहायुत्तं \*अहाअत्थं अहातच्च अहामग्गं अहाकव्य सम्मं काएणं फासिया पालिया सोहिया तीरिया किट्रिया' आराहिया यावि भवति ।

विद्युत्प्रभ:, अङ्कावती, पक्ष्मावती, आशीविपः, सुखावहः, चन्द्रपर्वत:, सूरपर्वतः, नागपर्वतः, देशपर्वतः, गन्धमादनः । एवं धातकोपण्डपौरस्त्यार्थेऽपि वक्षस्काराः १४७. इसी प्रकार धातकीपण्ड के पूर्वार्ध और भणितव्याः यावत् पुष्करवरद्वीपार्ध-पाश्चात्यार्धे ।

883

#### कल्प-पदम

दश कल्पाः इन्द्राधिष्ठिताः प्रज्ञप्ताः, १४८. इन्द्राधिष्ठित कल्प दस हैं---तद्यथा\_\_\_ सौधर्मः, ईशानः, सनत्कुमारः, माहेन्द्रः, ब्रह्मलोक:, लान्तक:, महाशुक:, सहस्रार:, प्राणतः, अच्युतः । तद्यथा\_\_ शकः, ईशानः, सनत्कुमारः, माहेन्द्रः, ब्रह्मा, लान्तक:, महाशुक:, सहस्त्रार:, प्राणतः, अच्युतः । एतेपां दशानां इन्द्राणां दश पारियानि- १५०. इन दस इन्द्रों के पारियानिक विमान दस कानि विमानानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा....

पालकं, पुष्पकं, सौमनसं, श्रीवत्सं, नन्द्यावत्तं, कामकमं, प्रीतिमनः, मनोरमं, विमलवरं, सर्वतोभद्रम् ।

# प्रतिमा-पदम्

दशदर्श्वामिका भिक्षुप्रतिमा एकेन रात्रि- १११. दस दर्शनिका (१० × १०) भिक्षु-प्रतिमा दिवशतेन अर्धपष्ठैश्च भिक्षाशतैः यथा-सूत्रं यथार्थं यथातथ्यं यथामार्गं यथा-कल्पं सम्यक् कायेन स्पृष्टा पालिता शोधिता तीरिता कीर्तिता आराधिता चापि भवति।

#### स्थान १० : सूत्र १४७-१५१

- १. विद्युतप्रभ, २. अङ्गावती, ३. पक्ष्मावती, ४. आसीविप, ४. सुखावह, ६. चन्द्रपर्वत, ७. सूरपवंत, नागपर्वत, ६. देवपर्वंत, १०. गंधमादन । पश्चिमार्ध में तथा अर्द्धपुष्करवर द्वीप के पूर्वार्ध और पश्चिमार्ध में शीता और शीतोदा महानदियों के दोनों तटों पर दस दस वक्षस्कार पर्वत है । कल्प-पद १. सौधर्म, २. ईशान, ३. सनत्कुमार, ४. माहेन्द्र, ५. ब्रह्मजोक, ६. लान्तक, ও. সুক্ষ, ५. सहस्रार, ६. प्राणत, १०. अच्यूत । २. ईशान, ३. सनत्कुमार, १. शक,
  - ४. माहेन्द्र, ५. ब्रह्म, ६. लान्तक, ७. महागुक, द. सहस्रार, १. प्राणत, १०. अच्युत ।

हैं—

१. पालक, २. पुष्पक, ३. सौमनम, ४. श्रीवत्स, ४. नंद्यावर्त्त, ६. कामकम, ७. प्रीतिमान, ८. मनोरम, १. विमलवर, १०. सर्वतोभद्र ।

#### प्रतिमा-पद

सौ दिन-रात तथा ५५० भिक्षा-दत्तियों द्वारा वथासूत्र, यथाअर्थ, यथातथ्य, वथा-मार्ग, यथाकल्प तथा सम्यक् प्रकार से काया से आचीर्ण, पालित, शोधित, पूरित, कीर्तित और आराधित की जाती है ।

स्थान थः सूत्र १४२-१४३

| जीव-पदं                              | जीव-पदम्                                      | जीव-पद                                                                                                          |
|--------------------------------------|-----------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ११२ दसविधा संसारसमावण्णमा जोवा       | दशविधाः संसारसमापन्नकाः जीवाः                 | १५२. संसारसमापन्नक जीव दस प्रकार के हैं                                                                         |
| पण्णत्ता, तं जहा                     | प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—                          |                                                                                                                 |
| पढमसमयएगिदिया,                       | प्रथमसमयैकेन्द्रियाः,                         | <b>१. प्रथमसमय एकेन्द्रिय</b> ।                                                                                 |
| अपढमसमयएगिदिया,                      | अप्रथमसमयैकेन्द्रियाः,                        | २. अप्रथमसमय एकेन्द्रिय ।                                                                                       |
| •ैपढमसमयबेइंदिया,                    | प्रथमसमयद्वीन्द्रियाः,                        | ३. प्रथमसमय द्वीन्द्रिय ।                                                                                       |
| अपढमसमयबेइंदिया,                     | अप्रथमसमयद्वीन्द्रियाः,                       | ४. अप्रथमसमय द्वीन्द्रिय ।                                                                                      |
| पढमसमयतेइंदिया,                      | प्रथमसमयत्रीन्द्रियाः,                        | ५. प्रथमसमय तीन्द्रिय ।                                                                                         |
| अपढमसमयतेइंदिया,                     | अप्रथमसमयत्रीन्द्रियाः,                       | ६. अप्रथमसमय तीन्द्रिय ।                                                                                        |
| पढमसमयचर्डारदिया,                    | प्रथमसमयचतुरिन्द्रियाः,                       | ७. प्रथमसमय चतुरिन्द्रिय ।                                                                                      |
| अपढमसमयचर्डारदिया,                   | अप्रथमसमयचतुरिन्द्रियाः,                      | <. अप्रथमसमय चतुरिन्द्रिय ।                                                                                     |
| <b>गढम</b> समयपंचिदिया, <sup>°</sup> | प्रथमसमयपञ्चेन्द्रियाः,                       | <b>९. प्रथमसमय प</b> ञ्चेन्द्रिय ।                                                                              |
| अपढमसमयपंचिदिया ।                    | अप्रथमसमयपञ्चेन्द्रियाः ।                     | <b>१०.</b> अप्रथमसमय पञ्चेन्द्रिय ।                                                                             |
| १५३. दसविधा सव्वजीवा पण्णत्ता, तं    | दर्शविधाः सर्वजीवाः प्रज्ञप्ताः,              | १४३. सर्व जीव दस प्रकार के हैं                                                                                  |
| जहा                                  | तद्यथा                                        |                                                                                                                 |
| पुढविकाइया, <sup>●</sup> आउकाइया,    | पृथिवीकायिका:, अप्कायिकाः,                    | १. पृथ्वीकायिक, २. अप्कायिक,                                                                                    |
| तेउकाइया, वाउकाइया, <sub>°</sub>     | तेजस्कायिकाः, वायुकायिकाः,                    | in the second |
| वणस्सइकाइया, बेंदिया, *तेइंदिया,     | वनस्पतिकायिकाः, द्वीन्द्रियाः,                | ४. वनस्पतिकायिक, ६. द्वीस्द्रिय,                                                                                |
| चर्डारदिया,° पंचेंदिया, आंणदिया।     | त्रीन्द्रियाः चतुरिन्द्रियाः, पञ्चेन्द्रियाः, | ७. त्नीन्द्रिय ६. चतुरिन्द्रिय,                                                                                 |
|                                      | अनिन्द्रियाः ।                                | <b>९. पञ्चेन्द्रिय, १०. अनिन्द्रिय</b> ।                                                                        |
| अहवा—दसविधा सव्वजीवा                 | अथवा_दशविधाः सर्वजीवाः प्रज्ञप्ताः,           | अथवा—सर्व जीव दस प्रकार के हैं—                                                                                 |
| पण्णत्ता, तं जहा                     | तद्यथा                                        |                                                                                                                 |
| पढमसमयणेरइया,                        | प्रथमसमयनैरयिकाः,                             | १. प्रथमसमय नैरयिक,                                                                                             |
| अपढमसमयणेरइया,                       | अप्रथमसमयनैरयिकाः,                            | २. अप्रथमसमय नैरयिक,                                                                                            |
| *पढमसमयतिरिया,                       | प्रथमसमयतिर्यञ्चः,                            | ३. प्रथमसमय तिर्यञ्च,                                                                                           |
| अपढमसमयतिरिया,                       | अप्रथमसमयतिर्यञ्चः,                           | ४. अप्रथमसमय तिर्यञ्च,                                                                                          |
| पढमसमयमणुया,                         | प्रथमसमयमनुजाः,                               | ५. प्रथमसमय मनुष्य,                                                                                             |
| अपडमसमयमणुया,                        | अप्रथमसमयमनुजाः,                              | ६. अप्रथमसमय मनुष्य,                                                                                            |
| पढमसमयदेवा,°                         | प्रथमसमयदेवाः,                                | ७. प्रथमसमय देव,                                                                                                |
| अपढमसमयदेवा,                         | अप्रथमसमयदेवाः,                               | <ul> <li>म्ह्रायमसमय देव,</li> <li>म्ह्रायमम् किन्द्र</li> </ul>                                                |
| पढमसमयसिद्धा,                        | प्रथमसमयसिद्धाः,                              | <ol> <li>प्रथमसमय सिद्ध,</li> <li>अन्यसमय प्रित्य ।</li> </ol>                                                  |
| अपढमसमयसिद्धा ।                      | अप्रथमसमयसिद्धाः ।                            | १०. अप्रथमसमय सिद्ध ।                                                                                           |

वा अच्चासातेज्जा, से य अच्चा-

सातिते सभाणे परिकुविते तस्स

तेयं णिसिरेज्जा। से तं परितावेति,

से तं परितावेत्ता तामेव सह

तेयसा भासं कुज्जा।

ठाणं (स्थान) 883 सताउय-दसा-पदं शतायुष्क-दशा-पदम् १४४. वाससताउयस्स णं पुरिसस्स दस वर्षशतायुषः पुरुषस्य दश दशाः प्रज्ञप्ताः, १५४. भतायु पुरुष के दस दशाएं होती हैं '---दसाओ पण्णताओ, तं जहा---तद्यथा— संगह-सिलोगो संग्रह-श्लोक १. बाला किड्डा मंदा, १. बाला कीडा मन्दा, बला पण्णा हायणी। वला সঙ্গা हायिनो । पवचा पब्भारा, प्रपञ्चा प्राग्भारा, मुम्मुही सायणी तथा ॥ मृन्मुखो शायिनी तथा।। तृणवनस्पति-पदम् तणवणस्सइ-पद दर्शविधाः तृणवनस्पतिकायिकाः प्रज्ञप्ताः, १५५. तृणवनस्पतिकायिक दस प्रकार के होते १४४. दसविधा तणवणस्सतिकाइया पण्णत्ता, तं जहा\_\_\_ तद्यथा\_ मूले, कंदे, "खंधे, तया, साले, मूलं, कन्दः, स्कन्धः, त्वक्, शाखा, प्रवालं, पत्रं, पुष्पं, फलं, बीजम् । पवाले, पत्ते, पुष्के, फले, बीधे । सेढि-पदं श्रेणि-पदम् सर्वी अपि विद्याधरश्रेण्य: दश-दश ११६. दीर्घवैताड्य पर्वत के सभी विद्याधरनगरों १४६ सव्वाओवि णं विज्जाहरसेढीओ योजनानि विषकम्भेण प्रज्ञप्ताः । दस-दस जोयणाइ विक्खंभेणं पण्णत्ता । सर्वाअपि आभियोगश्रेण्यः १९७. सव्वाओवि णं आभिओगसेढीओ योजनानि विष्कम्भेण प्रज्ञप्ताः । दस-दस जोयणाइं विक्खंभेणं पण्णताः । ग्रँवेयक-पदम् गेविज्जग-पदं ग्रैवेयकविमानानि दश योजनशतानि १४५.ग्रैवेयकविमानों की ऊपर की ऊंचाई दस १५८ गेविज्जगविमाणा णं दस जोयण ऊर्ध्व उच्चत्वेन प्रज्ञप्तानि । सयाइं उड्वं उच्चत्तेणं पण्णत्ता । तेयसा भासकरण-पदं तेजसा भस्मकरण-पदम् १९६ दर्सीह ठाणेहि सह तेयसा भासं दशभिः स्थानैः सह तेजसा भस्म कुर्यातु, कुज्जा, तं जहा\_\_\_ तद्यथा---१. केइ तहारूवं समणं वा माहणं १. कोपि तथारूपं श्रमणं वा माहनं वा

अत्याशात (द) येत्, स च अत्याशाति-(दि) तः सन् परिकुपितः तस्य तेजः निसृजेत । स तं परितापयति, स तं परिताप्य तमेव सह तेजसा भस्म कुर्यात् ।

For Private & Personal Use Only

स्थान १० : सूत्र १५४-१५९

शतायुष्क-दशा-पद

१. बाला, २. कीड़ा, ३. मन्दा, ४. वला, ५. प्रज्ञा, ६. हायिनी, ७. प्रपञ्चा, ५. प्राग्भारा, ९. मृन्मुखी, १०. शायिनी ।

# तृणवनस्पति-पद

हैं -१. मूल, २. कन्द, ३. स्कन्ध, ४. त्वक्, ४. शाखा, ६. प्रवाल, ७. पत्न, न.पुष्प्. ९. फल, १०. वीज । श्रेणि-पढ

की श्रेणियां दस-दस योजन चौड़ी हैं।

दश-दश १९७. दीर्ववैताड्य पर्वत के सभी आभियोगिक श्रेणियां 💱 [आभियोगिक देवों की श्रेणियां ] दस-दम योजन चौड़ी हैं।

# ग्रैवेयक-पद

सौ योजन की है।

# तेज से भस्मकरण-पद

१४६. दस कारणों से श्रमण-माहन [अत्याशातना करने वाले को ] तेज से भस्म कर डालता हैं — १. कोई व्यक्ति तथारूप--तेजोलब्धि-सम्पन्न श्रनण-माहन की अत्वाशातना करता है। वह अत्याज्ञातना से कुपित होकर, उस पर तेज फेंकता है। वह तेज उस व्यवित को परितापित करता है, परितापित कर उसे तेज से भस्म कर देता है ।

२. केइ तहारूवं समणं वा माहणं वा अच्चासातेज्जा, से य अच्चा-सातिते समाणे देवे परिकुविए तस्स तेयं णिसिरेज्जा। से तं परितावेति, से तं परिता-वेत्ता तामेव सह तेयसा भासं कुज्जा।

३. केइ तहारूवं समजं वा माहणं वा अच्चासातेज्जा, से य अच्वा-सातिते समाणे परिकुविते देवेवि य परिकुविते ते दुहओ पडिण्णा तस्स तेयं णिसिरेज्जा । ते तं परितावेति, ते तं परितावेत्ता तामेव सह तेयसा भासं कुज्जा ।

४. केइ तहारूवं समणं वा माहणं वा अच्चासातेज्जा, से य अच्चा-सातिते [समाणे ?] परिकुविए तस्स तेयं णिसिरेज्जा। तत्थ प्रोडा संमुच्छंति, ते फोडा भिज्जंति, ते फोडा भिण्णा समाणा ताम्व सह तेयसा भासं कुज्जा।

१. केइ तहारूवं सलगं या माहणं दा अच्वासातेज्जा, से य अच्चा-रातिते [समाणे ?] देवे परि-कुबिए तस्स तेयं णिसिरेज्जा। तत्थ फोडा संमुच्छंति, ते फोडा शिज्जंति, ते फोडा भिण्णा समाणा टामेव सह तेयसा भासं कुज्जा। २. कोपि तथारूपं श्रमणं वा माहनं वा अत्याशातयेत्, स च अत्याशातितः सन् देवः परिकुपितः तस्य तेजः निष्ठुजेत् । स तं परितापयति, स तं परिताप्य तमेव सह तेजसा भस्म कुर्यात् ।

३. कोपि तथारूप श्रमणं वा माहनं वा अत्याशातयेत्, स च अत्याशातितः सन् परिकुपितः देवोपि च परिकुपितः तौ ढौ (कृत) प्रतिज्ञौ तस्य तेजः निसृजेताम् । तौ त परितापयतः, तौ तं परिताप्य तमेव सह तेजसा भस्म कुर्याताम् ।

४. कोपि तथारूपं श्रमणं वा माहनं वा अत्याशातयेत्, स च अत्याशातितः (सन् ?) परिकुपितः तस्य तेजः निनृजेत्। तत्र स्फोटाः सम्मूच्र्छन्ति, ते स्फोटाः भिद्यन्ते, ते स्फोटाः भिन्नाः सन्तः तमेव सह तेजसा भस्म कुर्युः।

४. कोपि तथारूपं श्रमणं वा माहनं वा अत्याशातयेत्, स च अत्याशातितः (सन्?) देवः परिकुपितः तस्य तेजः निसृजेत्। तत्र स्फोटाः सम्मूर्च्छन्ति, ते स्फोटाः भिद्यन्ते, ते स्फोटाः भिन्नाः सन्तः तमेव सह तेजसा भरम कुर्युः।

#### स्थान १० : सूत्र १५६

२. कोई व्यक्ति तथारूप — तेजोलब्धि-संपन्न श्रमण-माहन की अत्याशातना करता है। उसके अत्याशातना करने पर कोई देव कुपित होकर अत्याशातना करने वाले पर तेज फेंकता है। वह तेज उस व्यक्ति को परितापित करता है, परितापित कर उसे तेज से भस्म कर देता है।

३. कोई व्यक्ति तथारूप — तेजोलब्धि-सम्पन्न श्रमण-माहन की अत्याशातना करता है। उसके अत्याशातना करने पर मुनि व देव दोनों कुपित होकर उसे मारने की प्रतिझा कर उस पर तेज फेंकते हैं। वह तेज उस व्यक्ति को परितापित करता है, परिताफित कर उसे तेज से भस्म कर देता है।

४. कोई व्यक्ति तथारूप — तेजोलब्धि-सम्पन्न श्रमण-माहन की अत्याशातना करता है। तब वह अत्याशातना से कुपित होकर, उस पर तेज फेंकता है। तव उसके शरीर में स्फोट (फोड़े) उत्पन्न होते हैं। वे फूटते हैं और फूटकर उसे तेज से भस्म कर देते हैं।

५. कोई व्यक्ति तथारूप—तेजोवब्धि-सम्पन्न श्रमण-माहन की अत्याझातना करता है। उसके अत्याझातना करने पर कोई देव कुपित होकर, आझातना करने वाले पर तेज फेंकता है। तब उसके बारोर में स्फोट उत्पन्न होते हैं। वे फूटते हैं और फूटकर उसे तेज से भस्म कर टेने हैं।

६. केइ तहारूवं समणं वा माहणं वा अच्चासातेज्जा, से य अच्चा-सातिते [समागे ?] परिकुविए देवेवि य पश्किुविए ते दुहओ पडिण्णा तस्स तेयं णिसिरेज्जा। तत्थ फोडा संमुच्छंति, "ते फोडा भिज्लंति, ते फोडा भिष्णा समाणा तामेव सह तेयसा° भासं कुज्जा । ७. केइ तहारूवं समणं वा माहणं वा अच्चासातेज्जा, से य अच्चा-सातिते [समाणे ?] परिकुविए तस्स तेयं णिसिरेज्जा। तत्थ फोडा संयुच्छंति, ते फोडा भिज्जंतिः तत्थ पूला संमुच्छंति, ते पुला-भिज्जंति, ते पूला भिष्णा समाणा तामेव सह तेयसा भासं कुज्जा । द. \*केइ तहारूवं समणं वा माहणं वा अच्चासातेज्जा, से य अच्चा-सातिते [समाणे ?] देवे परि-कुविए तस्स तेयं णिसिरेज्जा। तत्थ फोडा संमुच्छंति, ते फोडा भिज्जति, तत्थ पुला संमुच्छति, ते पुला भिज्जंति, ते पुला भिण्णा समाणा तामेव सह तेयसा भासं कुञ्जा ।

६. केइ तहारूवं समणं वा माहणं वा अच्चासातेज्जा, से य अच्चा-सातिते [समाणे?] परिकुविए देवेवि य परिकुविए ते दुहओ पडिण्णा तस्स तेयं णिसिरेज्जा। तत्थ फोडा संमुच्छंति, ते फोडा भिज्जंति, तत्थ पुला संमुच्छंति, ते पुला भिज्जंति, ते पुला भिण्णा समाणा तामेव सह तेयसा भासं कूज्जा।° ६. कोपि तथारूपं श्रमणं वा माहनं वा अत्याशातयेत्, स च अत्याशातितः (सन्?) परिकुपितः देवोपि च परि-कुपितः तौ द्वौ (क्रुत) प्रतिज्ञौ तस्य तेजः निसृ जेताम् । तत्र स्फोटाः सम्मूच्छन्ति, ते स्फोटाः भिद्यन्ते, ते स्फोटाः भिन्नाः सन्तः तमेव सह तेजसा भस्म कुर्युः ।

७. कोपि तथारूपं श्रमणं वा माहनं वा अत्याशातयेत्, स च अत्याशातितः (सन्?) परिकुपितः तस्य तेजः निसृजेत्। तत्र स्फोटाः सम्मूच्र्छन्ति, ते स्फोटाः भिद्यन्ते, तत्र पुलाः सम्मूच्र्छन्ति, ते पुलाः भिद्यन्ते, ते पुलाः भिन्नाः सन्तः तमेव सह तेजसा भस्म कुर्युः ।

म. कोपि तथारूपं श्रमणं वा माहनं वा अत्याशातयेत्, स च अत्याशातितः (सन्?) देवः परिकुपितः तस्य तेजः निसृजेत् । तत्र स्फोटाः सम्मूर्च्छन्ति, ते स्फोटाः भिद्यन्ते, तत्र पुलाः सम्मूर्च्छन्ति, ते पुलाः भिद्यन्ते, ते पुलाः भिग्नाः सन्तः तमेव सह तेजसा भस्म कुर्युः ।

१. कोपि तथारूपं श्रमणं वा माहनं वा अत्याशातयेत्, स च अत्याशातितः (सन् ?) परिकुपितः देवोपि च परि-कुपितः तौढौ (क्वत) प्रतिज्ञौ तस्य तेजः निसृजेताम् । तत्र स्फोटाः सम्मूच्छंन्ति, ते स्फोटा भिद्यन्ते, तत्र पुलाः सम्मूच्छंन्ति, ते पुलाः भिद्यन्ते, ते पुलाः भिन्नाः सन्तः तमेव सह तेजसा भस्म कुर्युः । ६. कोई व्यक्ति तथारूप—तेजोलब्धि-सम्पन्न श्रमण-माहन की अत्याक्षातना करता है। उसके अत्याभातना करने पर मुनि व देव दोनों कुपित होकर उसे मारने की प्रतिज्ञा कर उस पर तेज फेंकते हैं। तब उसके शरीर में स्फोट उत्पन्न होते हैं। वे फूटते हैं और फूटकर उसे तेज से भस्म कर देते हैं।

७. कोई व्यक्ति तथारूप—तेजोलब्धि-संपन्न श्रमण-माहन की अत्याशातना करता है। तब वह अत्याशातना से कुपित होकर, उस पर तेज फेंक्ता है। तव उसके अरीर में स्फोट उत्पन्न होते हैं। वे फूटते हैं। उनमें पुल [फुंसियां] निकल्ती हैं। वे फूटती हैं और फूटकर उसे तेज से भस्म कर देती हैं।

प. कोई व्यक्ति तथारूप—तेजोलब्धि-सम्पन्न अमण-माहन की अत्याञातना करता है। उसके अत्यायातना करने पर कोई देव कुपित होकर अत्यादातना करने याले पर तेज फेंकता है। तव उसके वरीर में स्फोट उत्पन्न होते हैं। वे फूटते हैं। उनमें पुल [फूंसियां] निकलती हैं। वे फूटती हैं और फूटकर उसे तेज से भरम कर देती हैं।

१. कोई व्यक्ति तथारूप—तेजोलब्धि-सम्पन्त श्रमण-माहन की अत्याजातना करता है। उसके अत्याजातना करने पर मुनि व देव—दोनों कुपित होकर उसे मारने की प्रतिज्ञा कर, उस पर तेज केंकते हैं। तब उसके शरीर में स्फोट उत्पन्न होते हैं, वे फूटते हैं, उनमें पुल [फुंसियां] निकलती हैं। वे फूटतीं हैं और फुटकर उसे तेज से भस्म कर देती है।

१०. केइ तहारूवं समणं वा माहणं वा अच्चासातेमाणे तेयं णिसि रेज्जा, से य तत्थ णो कम्मति, णो पकम्मति, अंचिअंचियं करेति, करेत्ता आयाहिण-पयाहिणं करेति, करेत्ता उड्टं वेहासं उप्पतति, उप्पतेत्ता से णंततो पडिहते पडि-णियत्तति, पडिणियत्तित्ता तमेव सरीरगं अणुदहमाणे-अणुदहमाणे सह तेयसा भासं कुज्जा—जहा वा गोसालस्स मंखलिपुत्तस्स तवे तेए ।

#### अच्छेरग-पदं

१६०. दस अच्छेरगा पण्णत्ता, तं जहा— संगहणी-गाहा १. उवसग्ग गब्भहरणं, इत्थीतित्थं अभाविया परिसा । कण्हस्स अवरकंका, उत्तरणं चंदसूराणं ।। २. हरिवंसकुलप्पत्ती, चमरुप्पातो य अट्ठसयसिद्धा । अस्संजतेसु पूआ, दसवि अणंतेण कालेण ।। १०. कोपि तथारूपं श्रमणं वा माहनं वा अत्याशातयन् तेजः निसृजेत्, स च तत्र नो कमते, नो प्रकमते, आञ्च्चिताञ्चितं करोति, कृत्वा आदक्षिण-प्रदक्षिणां करोति, कृत्वा ऊर्ध्वं विहायः उत्पतति, उत्पत्य स ततः प्रतिहतः प्रतिनिवर्त्तते, प्रतिनिवृत्त्य तदेव शरीरकं अनुदहत्-अनुदहत् सह तेजसा भस्म कुर्यात् यथा वा गोशालस्य मह्वलीपुत्रस्य तपस्तेजः ।

# आइचर्यक-पदम्

दश आश्चर्यकाणि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा १६०. आरचर्य दस है<sup>84</sup>---संग्रहणी-गाथा १. उपसर्ग----तीर्थंक १. उपसर्गा: गर्भहरणं, २. गर्भहरण---भगव स्त्रीतीर्थं अभाविता परिषत् । रुष्ठणस्य अपरकंका, २. स्त्री का तीर्थंकर उत्तरणं चन्द्रसूरयो: ॥ धर्मोपदेशक की दिफ २. हरिवंशकुलोत्पत्ति:, १. छुष्ण का अपरकं चमरोत्पातश्च अष्टदशतसिद्ध: । असंयतेषु यूजा, पर आना । दशापि अनन्तेन कालेन ॥ ७. हरिवंश कुल की

#### स्थान १० : सूत्र १६०

१०. कोई व्यक्ति तथारूप--तेजोलब्वि-सम्पन्न श्रमण-माहन की अत्याशातना करता हुआ उस पर तेज फ्रेंकता है । वह तेज उसमें घुस नहीं सकता। उसके ऊपर-नीच, नीचे-ऊपर आता-जाता है, दांए-बांग् प्रदक्षिणा करता है । वैसा कर आकाश में चला जाता है। वहां से लौटकर उस श्रमण-माहन के प्रबल तेज से प्रतिहत होकर वापस उसी के पास चला जाता है, जो उसे फेंकता है। उसके शरीर में प्रवेश कर उसे उसकी तेजोलब्धि के साथ भस्म कर देता है । जिस प्रकार मंखलीपूत गोशालक ने भगवान् महावीर पर तेज का प्रयोग किया था। वीतरागता के प्रभाव से भगवान् भस्मसात् नहीं हुए। वह तेज लौटा और उसने गोशालक को ही जला डाला ।]

#### आञ्च्यक-पद

१. उपसर्ग—तीर्थंकरों के उपसर्ग होना । २. गर्भहरण—भगवान् महावीर का गर्भाषहरण । ३. स्त्री का तीर्थंकर होना । ४. अभावित परिषद्---तीर्थकर के प्रथम धर्मोपदेशक की विफलता । ५. कृष्ण का अपरकंका नगरी में जाना । ६. चन्द्र और सूर्य का विमान सहित पृथ्वी पर आना। ७. हरिवंश कुल की उत्पत्ति । म. चमर का उत्पात—चमरेन्द्र का सौ-धर्म-कल्प [प्रथम देवखोक] में जाना । १. एक सौ आठ सिद्ध----एक समय में एक साथ एक सौ आठ व्यक्तियों का मुक्त होना । १०. असंयमी की पूजा। ---- ये दसों आश्चर्य अनन्तकाल के व्यव-धान से हुए हैं।

# स्थान १०:सूत्र १६१-१६९

#### कंड-पदं

- १६१. इमोसे णं रयणप्पशाए पुढवीए रयणे कंडे दस जोयणसयाइं बाहल्लेणं पण्णत्ते ।
- १६२. इमीसे णं रयणप्पभाए पुढवीए दस जोधणसताइं वइरे कंडे बाहल्लेणं पण्णत्ते ।
- १६३. एवं वेरुलिए लोहितक्खे नसार-गल्ले हंसगब्भे पुलए सोगंघिए जोतिरसे अंजणे अंजणपुलए रतयं जातरूवे अंके फलिहे रिट्ठे । जहा\_रवणे तहा सोलसविधा भाणितव्वा।

#### उब्वेह-पदं

- १६४. सब्वेबि णं दीव-समुद्दा दस जोयण-सताइं उच्वेहेणं पण्णला ।
- १६५. सब्वेवि णं महादहा दस जोयणाइं उन्वेहेणं पण्णत्ता ।
- १९९. सच्वेवि णं सलिलकुंडा दस जोय-णाइं उच्चेहेणं पण्णत्ता ।
- १६७. सीता-सीतीया णं महाणईओ मुहमूले दस-दस जोयणाइं उव्वेहेणं पण्णत्ताओ ।

#### णक्खत्त-पदं

- १६८. कत्तियाणक्खत्ते सव्ववाहिराओ मंडलाओ दत्तमे मंडले चारं चरति ।
- १६९ अणुराधाणक्लत्ते सव्वब्भंतराओ मंडलाओ दसमे मंडले चारं चरति ।

#### काण्ड-पदम्

- अस्या: रत्नप्रभाया: पृथिव्या: रत्नं १६१-१६३. रत्नकाण्ड, वज्रकाण्ड, बैडूर्वकाण्ड, काण्डं दश योजनशतानि बाहल्येन प्रज्ञप्तम् ।
- अस्याः रत्नप्रभायाः पृथिव्याः वज्त्रं काण्डं दशयोजनशतानि बाहल्येन प्रज्ञप्तम् ।
- एवं वैडूर्य लोहिताक्षं मसारगल्लं हंसगभँ पुलकं सौगन्धिकं ज्योतीरसं अञ्जनं अञ्जनपुलकं रजतं जातरूपं अङ्क स्फटिकं रिष्टम् । यथा\_रत्नं तथा षोडशविधाः भणितव्या: ।

#### उद्वेध-पदम्

सर्वेषि द्वीप-समुद्राः दश योजनशतानि १६४ सभी द्वीप-समुद्र दस सौ-दस सौ योजना उद्वेधेन प्रज्ञप्ताः । सर्वेपि महाद्रहाः दश योजनानि उद्वेधेन १६४. सभी महाद्रह दस-दस बोजन गहरे हैं। प्रज्ञप्ताः । सर्वाण्यपि सलिलकुण्डानि दशयोजनानि १६६ सभी सलिलकुंड [प्रपातहुण्ड] उन-दस उद्वेधेन प्रज्ञप्तानि । शीता-शीतोदाः महानद्यः मुखमूले दश- १६७. शीता अंग्र जीतोदा महानदिनों का मुख-दश योजनानि उद्वेधेन प्रज्ञप्ताः ।

#### नक्षत्र-पदम्

कृत्तिकानक्षत्रं सर्वबाह्यात् मण्डलात् १६८. कृत्तिका नक्षत्न चन्द्रमा के सर्व-वाद्यमंडल दशमे मण्डले चारं चरति।

अनुराधानक्षत्रं सर्वाभ्यन्तरात् मण्डलात् १६९. अनुराधा नक्षत्न चन्द्रमा के सर्वाभ्यन्तर दशमें मण्डले चारं चरति ।

#### काण्ड-पद

लोहिताक्षकाण्ड, मसारगल्तककाण्ड, ह<u>ं</u>स-गर्भकाण्ड, पुलककाण्ड, सौगन्द्रिककाण्ड, ज्योतिरसकाण्ड, अञ्जनकाण्ड, अञ्जन-पुलककाण्ड, रजतकाण्ड, जातसप्काण्ड, अङ्कलाण्ड, स्फटिककाण्ड और रिष्ट-काण्ड---इनमें से प्रत्येक काण्ड दस सौ-दस सौ योजन मोटा है।

#### उद्वेध-पद

- गहरे हैं ।
- योजन गहरे हैं।
  - मूल [समुद-प्रवेश स्थान] दह-दस योजन गहरा है।

#### नक्षत्र-पद

- से दसवें मंडल में गति करता है।
- मंडल से दसवें मंडल में गति करता है।

णाणविद्धिकर-पदं

१७०. दस णक्खत्ता णाणस्स विद्धिकरा पण्णत्ता, तं जहा\_\_

# संगहणी-गाहा

१. थिगसिरमहा पुस्सो, तिण्णि य पुच्वाइं मूलमस्सेसा । हत्थो चित्ता य तहा, दस विद्धिकराइं णाणस्त ॥ कुलकोडि-पदं

- १७१. चउप्पयथलयरपंचिदियतिरिवल-जोणियाणं दस जाति-कुलकोडि-जोणिपमूह-सतसहस्सा पण्णत्ता ।
- १७२. उरपरिसप्पथलयरपंचिंदियति-रिक्खजोणियाणं दस जाति-कुल-कोडि-जोणिपमुह-सत्ततहस्सा एण्पता ।

#### पावकम्म-पद

१७३. जीवा णं दसठाणणिव्वत्तिते पोग्गले पावकम्मत्ताए चिणिसुवा चिणंति वा चिणिस्संति वा, तं जहा-पटमसमयएगिदियणिव्वत्तिए, •अपढमसमयएगिदियणिव्वत्तिए, पढमसमयबेइंदियणिव्वत्तिए, अपढमसमयबेइंदियणिव्वत्तिए, पढमसमयतेइंदियणिव्वत्तिए, अपढमसमयतेइंदियणिव्वत्तिए, पढमसमयचर्डारदियणिव्वत्तिए, अपढमसमयचडरिं वियणिव्वसिए, पटमसमयपंचिदियणिव्वत्तिए. अपढमसमय पाँचदिर्थणिव्वसिए ।

# ज्ञानवृद्धिकर-पदम्

383

दश नक्षत्राणि ज्ञानस्य वृद्धिकराणि १७० ज्ञान की वृद्धि करने वाले नक्षत्न दस हैं---प्रज्ञप्तानि, तद्यथा\_\_

# संग्रहणी-गाथा

१. मृगशिरा आर्द्रा पुष्यः, त्रीणि च पूर्वाणि मूलमश्लेषा। हस्तश्चित्रा च तथा, दश वृद्धिकराणि ज्ञानस्य ॥

# कुलकोटि-पदम्

चतुष्पदस्थलचरपञ्चेन्द्रितिर्यग्योनिकानां १७१. पञ्चेन्द्रिय विर्यञ्चकोनिक दद्य जाति-कुलकोटि-योनिप्रमुख-शत-सहस्राणि प्रज्ञप्तानि । उरःपरिसर्पस्थलचरपञ्चेन्द्रियतिर्यग-योनिकानां दश जाति-कुलकोटि-योनि-प्रमुख-जतसहस्राणि प्रज्ञप्तानि ।

#### पापकर्म-पदम्

जीवा दशस्थान निर्वतितान् पुद्गलान् पायकर्मतया अचैषुः वा चिन्वन्ति वा चेप्यन्ति वा, तद्यथा---प्रथमसमयैकेन्द्रियनिर्वतितान्, अप्रथमसमयैकेन्द्रियनिर्वतितान्, प्रथमसमयदीन्द्रियनिर्वतितान्, अप्रथमसमयद्वीन्द्रियनिर्वतितान्, प्रथमसमयत्रीन्द्रियनिर्वतितान्, अप्रथमसमयत्रीन्द्रियनिर्वतितान्, प्रथमसमयचत्रिन्द्रियनिर्वतितान्, अप्रथमसमयचतूरिन्द्रियनिर्वतितान्, प्रथमसमयपञ्चेन्द्रियनिर्वेतितान्, अप्रथमसमयपञ्चेन्द्रियनिर्वतितान् ।

# ज्ञानवृद्धिकर-पद

१. मृगणिरा, २. आद्रों, ३. पुष्य, ४. पूर्वापाढा, ४. पूर्वभाद्रपद, ६. पूर्वफाल्गुनी, ७. मूल,

स्थान १० : सूत्र १७०-१७३

अञ्लेपा, १. हस्त, १०. चिता।

#### कुलकोटि-पद

स्थलचर चतुष्पद के थोनिप्रवाह में होने वाली कुल-कोटियां दस लाख हैं।

१७२. पञ्चेन्द्रिय तिर्थञ्चरोनिक स्थलचर उर:-परिसर्प के योनिववाह में होने बाली कुल-कोटियां दस लाख हैं।

# षापकर्स-पद

१७३. जीवों ने दस स्थानों से निर्वतित पुद्गलों का पापकर्मके रूप में चय किया है, करते हैं और करेंगे---

> १. प्रथमसनय एकेन्द्रियनिर्वतित पुर्मलों का। २. अध्यक्षसमय एकेन्द्रियनिर्वतित पुद्गलों का। ३. प्रथमसमय होग्द्रिय-निर्वतित पुर्गलों का। ४. अप्रथमसमय द्वीन्द्रियनिर्वतित ुद्गलों का । ५. प्रथम-समय लीन्द्रियनिर्वतित पुद्रलों का। ६. अप्रथमसमय वीस्ट्रियनिर्वतित पुद्गलों का । ७. प्रथमसमय चतुरिन्द्रियनिर्वतित पुद्गलों का । इ. अप्रथमसमय चनुरि-स्द्रियनिर्वतित पुद्गलों का। ९. प्रथम-समय पञ्चेन्द्रियनिर्वतित पुर्वन्तों का । पञ्चेन्द्रियनिवेतित १०. अप्रथमसमय पुद्गलों का ।

| ठाणं (स्थान)                                                                        | 0 X 3                                                                        | स्थान १० : सूत्र १७४-१७द                                                                |
|-------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| एवं—चिण-उवचिण-बंध<br>उदीर-वेय तह णिज्जरा <b>चेव</b> ।                               | एवम्—चय-उपचय-बन्ध<br>उदीर-वेदा: तथा निर्जरा चैव ।                            | इसीं प्रकार उनका इपचय, वंधन, उदीरण,<br>वेदन और निर्जरण किया है, करते हैं और<br>करेंगे । |
| पोग्गल-पदं                                                                          | पुद्गल-पदम्                                                                  | पुद्गल-पद                                                                               |
| १७४. दसपएसिया खंघा अणंता पण्णत्ता ।                                                 | दशप्रदेशिकाः स्कन्धाः अनन्ताः<br>प्रज्ञप्ताः ।                               | १७४. दस प्रदेशी स्कन्ध अनन्त हैं ।                                                      |
| १७४. दसपएसोगाढा पोग्गला अणंता<br>पण्णत्ता ।                                         | दशप्रदेशावगाढाः पुद्गलाः अनन्ताः<br>प्रज्ञप्ताः ।                            | १७४. दस प्रदेशावगाढ पुद्गल अनन्त हैं ।                                                  |
| १७६. दससमयठितीया पोग्गला अणंता<br>पण्णत्ता ।                                        | दशसमयस्थितिकाः पुद्गलाः अनन्ताः<br>प्रज्ञप्ताः ।                             | १७६. दस समय की स्थिति वाले पुद्गल<br>अनन्त हैं।                                         |
| १७७. दसगुणकालगा पोग्गला अणंता<br>पण्णत्ता ।                                         | दशगुणकालकाः पुद्गलाः अनन्ताः<br>प्रज्ञप्ताः ।                                | १७७. दस गुण वाले पुद्गल अनन्त हैं ।                                                     |
| १७८. एवं वण्णेहिं गंधेहिं रसेहिं फासेहिं<br>दसगुणलुक्खा पोग्गला अणंता<br>यण्णत्ता । | एवं वर्णे: गन्धैः रसैःस्पर्शेः दशगुणरूक्षाः<br>पुद्गलाःअनन्ताः प्रज्ञप्ताः । | १७द. इसी प्रकार शेष वर्ण तथा गंध, रस और<br>स्पर्शों के दस गुण वाले पुद्गल अनन्त<br>हैं। |

ग्रन्थ परिमाण ग्रक्षर परिमाण—१६५४४द ग्रनुंष्टुप् श्लोक परिमाण—५१७० अक्षर

.

# टिप्पणियाँ स्थान-१०

१,२. दोई, हस्व (सू० २)

वृत्तिकार ने प्रस्तुत सूत्र में प्रयुक्त दीर्थ (दीह) और ह्रस्व (रहस्स) शब्दों के दो-दो अर्थ किए हैं°—

(१) दीर्घ-दीर्घवर्णाश्रित शब्द ।

(२) दूरश्रव्य—दूर तक सुनाई देने वाला ज्ञब्द, किन्तु इसका अर्थ दूरश्रव्य की अपेक्षा प्रलम्बध्वनि वाला ज्ञब्द अधिक संगत लगता है।

ह्रस्व-(१) ह्रस्ववर्णाश्रित शब्द ।

(२) लघुध्वनि वाला भब्द ।

३. (सू० ६)

प्रस्तुत सूत्र का प्रतिपाद्य यह है कि शरीर या किसी स्कंध से संबद्ध पुद्धल दस कारणों से चलित होता है—-स्थानान्तरित होता है ।

वृत्तिकार के अनुसार दसों स्थानों की व्याख्या प्रथमा और सप्तमी—दोनों विभक्तियों से की जा सकती है ।

१. खाद्यमान पुद्गल अथवा खाने के समय पुद्गल चलित होता है।

२. परिणत होता हुआ पुद्गल अथवा जठराग्नि के द्वारा खल और रस में परिणत होते समय पुद्गल चलित होता है।

יעו דבא דא זוזיגיוניגייבי ב

३. उच्छ्वासवायु का पुद्गल अथवा उच्छ्वास के समय पुद्गल चलित होता है।

४. निःश्वासवायु का पुद्गल अथवा निःश्वास के समय पुद्गल चलित होता है ।

वेद्यमान कर्म-पुद्गल अथवा कर्मवेदन के समय पुद्गल चलित होता है।

६. निर्जीयंमान कर्म-पुर्गल अथवा कर्म निर्जरण के समय पुर्गल चलित होता है ।

७. वैक्रियशरीर के रूप में परिणत होता हुआ पुद्गल अथवा वैक्रिय शरीर की परिणति के समय पुद्गल चलित है।

होता है !

- परिचर्यमाण (मैथुन में संप्रयुक्त) वीर्य के पुद्गल अथवा मैथुन के समय पुद्गल चलित होता है।
- यक्षाविष्टभरीर अथवा यक्षावेश के समय पुद्गल (शरीर) चलित होता है।
- १०. देहगतवायु ते प्रेरित पुद्गल अथवा शरीर में वायु के बढ़ने पर बाह्य वायु से प्रेरित पुद्गल चलित होता है।

स्थानांगवृत्ति, पत्र ४४७ ्दीर्घो—दीर्घवर्णाधिको दूरश्रव्यो वा... ह्रस्वो-- ह्रस्दवर्णाश्रयो विवक्षया लघुर्वा ।

२. स्थानांगवृत्ति, पत्र ४४०।

#### ४,५. उपकरण संवरसूचीकुझाग्रसंवर (सू०१०)

उपकरणसंव—-रउपधि के दो प्रकार हैं—-ओध उपधि और उपग्रह उपधि । जो उपकरण प्रतिदिन काम में आते हैं उन्हें 'ओव' और जो कोई विशिष्ट कारण उपस्थित होने पर संयम की सुरक्षा के लिए स्वीक्रत किए जाते हैं उन्हें 'उपग्रह' उपधि कहा जाता है ।'

उपकरण संवर का अर्थ है—-अप्रतिनियत और अकल्पनीय वस्त्र आदि उपकरणों का अस्वीकार अथवा बिखरे हुए वस्त्र आदि उपकरणों को व्यवस्थित रख देना ।

यह उल्लेख औधिक उपधि की अपेक्षा से है ।<sup>९</sup>

सूचीकुझाग्रसंवर—-सूई और कुशाग्र का संवरण (संगोपन) कर रखना, जिससे वे शरीरोपघातक न हों । ये उपकरण ओघिक नहीं होते किन्तु प्रयोगजनवश कदाचित् रखे जाते हैं ।

सूची और कुशाग्र—ये दो शब्द समस्त औपग्रहिक उपकरणों के सूचक हैं।

प्रस्तुत सूत्र में प्रथम आठ भाव-संवर और शेष दो द्रव्य-संवर है **।**\*

६. (सू० १४)

प्रस्तुत सूत्र में प्रद्रज्या के दस प्रकार बतलाए गए हैं । प्रव्रज्या ग्रहण के अनेक कारण हो सकते हैं । उनमें से कुछेक कारणों का यहाँ उल्लेख है । वृत्तिकार ने दसों प्रकार की प्रव्रज्याओं के उदाहरणों का नामोल्लेख मात्र किया है । उनका विस्तार इस प्रकार है----

१. छन्दा---अपनी इच्छा से लो जाने वाली प्रवज्या ।

(क) एक बौढ़ भिक्षु थे। उनका नाम था गोविद। एक जैन आचार्य ने उन्हें अठारह बार बाद में पराजित किया। इस पराजय से खिन्न होकर उन्होंने सोचा—'जब तक मैं इनके (जैनों के) सिढान्तों को पूर्ण रूप से समझ नहीं लेता, तब तक इनको वाद-प्रतिवाद में जीत नहीं सकूंगा।'

ऐसा सोचकर वे उन्हों जैन आचार्य के पास आए, जिन्होंने उन्हें पराजित किया था। उन्होंने ज्ञान सीखना प्रारम्भ किया । धीरे-धीरे उन्होंने सारा ज्ञान सीख लिया। इस चेप्टा से ज्ञानावरण कर्म का क्षय होने पर उन्हें ज्ञान की प्राप्ति हुई।

एक बार वे आचार्य के पास गए । अपनी सारी बात उनके समक्ष सरलता से रखते हुए उन्होंने कहा—-'आप मुझे व्रत (प्रव्रज्या) ग्रहण करायें ।' आचार्य ने उन्हें दीक्षित कर दिया । अन्त में वे सूरि पद पर अधिब्ठित हुए और वे गोविन्द-वाचक के नाम से प्रसिद्ध हुए ।'

- वही, वृत्ति पत्न ४४८ : एष तूपलक्षणत्वात्समस्तोपग्रहिकोप-करणापेक्षो द्रष्टच्य:, इह चान्त्यपदढयेन द्रव्यसंवराबुस्ताविति ।
- ४. स्थानॉगवृत्ति, पत्न ४४६।
- ४. मुनि पुभ्यवित्रवजी ने गोविंदवाचक का अस्तित्व काल विकम की पाँचवीं शताब्दी माना है। (महाबीर जैन विद्यालय रजत महोत्भव अंक, पृष्ठ १९९-२०१) इन्होंने गोविंदनियुँक्ति' नामक दार्गनिक प्रन्थ की रचना की जिसमें एकेन्द्रिय जीवों की सिद्धि कांगई है।(निशीध भाष्य गाथा ३६४६, चुणि)।...

बृहत् करूप के वृतिकार दर्शत-विशुद्धि कारक ग्रेंथ्यों का नामोल्लेख करते हुए सन्मतितर्क और तत्वार्थ के साथ-साथ गोबिदनिर्शुन्ति का भी उल्लेख करते हैं---

- (क) वृहत्कल्पभाष्य गाथाः २२८०, वृत्ति—दर्भनविशुद्धि-कारणीया गोविदनिर्युक्तिः, आदि शब्दात् सम्म (न्म) ति —तत्त्वार्थप्रभृतीनि च, शास्त्राणि …।
- (ख) वही, भाष्य गाथा १४७३, वृत्ति—आवश्यकर्चूाण में भी 'गोविंदनिर्धृतित' को दर्जन प्रभावक शास्त्र माना है। (आवश्कर्चूणि)पूर्वभाग, पृष्ठ ३४३:— दरिसर्णवि दरिसणप्सावगाणि । सत्थाणि जहा गोविंदनिज्जुत्तिमादीणि । निजीयमाध्य में गोविंदवाचक का उदाहरण 'भावस्तेन' के अन्तर्गत लिया है।
- (क) निग्नीथभाष्य गाथा ३६४६: गोविंदज्जोणाणे । (ख) वही, गाया ६२४४ : ···गोविंदखवज्जा ।

दशवैकालिक नियुषित में भी गोविदवाचक का नामोल्लेख हुआ है।

दशवैकालिकनियुक्तिं गाथा ५२ ।

<sup>9.</sup> डोघनिर्युक्ति गाथा ६६=, वृत्ति पृष्ठ ४६९ : तत्न ओघोषधि-नित्यमेव यो गृह्यते, अवत्रहोषधिस्तु कारणे आपन्ने संयमार्थं यो गृह्यते सोऽवग्रहोषधिरिति ।

स्थानांगवृत्ति, पत्र ४४६ : उपकरणसंवर :---अप्रतिनियता-कल्पनीयवस्त्राद्यग्रहणरूपोऽथवा विप्रकीर्णस्य वस्त्राद्यपुकरणस्य संवरणमुपकरणसंवर:, अयं चौचिकोपकरणापेक्षः ।

(ख) प्राचीन काल में नासिक्य (वर्तमान में नासिक) नामका नगर था। वहाँ नंद नामका वणिक् रहता था। उसकी पत्नी का नाम सुन्दरी था। वह उसको अत्यन्त प्रिय थी। क्षणभर के लिए भी वह उससे विलग होना नहीं चाहता था। इस अत्यन्त प्रीति के कारण लोग उसको 'सुन्दरीनंद' के नाम से पुकारने लगे।

नंद का भाई पहले ही दीक्षित हो चुका था। उसने अपने छोटे भाई की आसक्ति के विषय में सुना और सोचा कि वह नरकगामी न हो जाए, इसलिए उसको प्रसिवोध देने वहाँ आया। सुन्दरीनंद ने उसे भक्त-पान से परिलाभित किया। मुनि ने उसको अपने पात्न साथ जेकर चलने को कहा। सुन्दरीनंद ने सोचा—-थोड़े समय बाद मुझे विद्यजित कर देगा, किन्तु मुनि उसे अपने स्थान (उद्यान) पर ले गए। मार्ग में लोगों ने सुन्दरीनंद के हाथों में साधु के पास देखकर कहा— सुन्दरीनंद ने दीक्षा ले ली है।

मुनि उद्यान में पहुंचे और सुन्दरीनंद को प्रव्रजित होने के लिए प्रतिवोध दिया । सुन्दरीनंद पर उसका कोई प्रभाव नहीं पड़ा ।

मुनि वैश्रियलब्धि से सम्पन्न थे। उन्होंने सोचा---इसको समझाने का अब कोई दूसरा उपाय नहीं है। मैं इसे कुछ विश्लेष के ढ़ारा प्रलोभित करूँ। उन्होंने कहा----चलो, हम मेरु पर्वत पर घूम आएं।' मुन्दरीनंद अपनी परनी को छोड़ जाने के लिए तैयार नहीं हुआ। मुनि ने उसे कहा---अभी हम मुहूर्त्त भर में लौट आयेंगे। उसने स्वीकार कर लिया। मुनि उसे मेरु पर्वत पर ले गए और थोड़े समय बाद लौट आए। परन्तु सुन्दरीनंद का मन नहीं बदला।

तब मुनि ने एक दानरयूगल की विकुर्वणा' की और सुन्दरीनंद से पूछा— वानरी और सुन्दरी में कौन सुन्दर है ? उसने कहा—भगवन् ! यह कैसी तुलना ? जितना सरसव और मेरु में अन्तर है, इतना इन दोनों में अन्तर है।' तदनन्तर मुनि ने विद्याधर युगल की विकुर्वणा की और वही प्रश्न पूछा । सुन्दरीनंद ने कहा— भगवन् ! दोनों तुत्य है' पक्ष्वात् मुनि ने देवयुगल की विकुर्वणा कर वही प्रक्ष्न पूछा । देवांगना को देखकर सुन्दरीनंद ने कहा— भगवन् ! इसके समक्ष सुन्दरी वानरी जैसी लगती है।' मुनि बोले— 'देवांगना की प्राप्ति थोड़े से धर्माचरण से भी हो सकती है।'

यह सुनकर सुन्दरीनंद का मन लोभ से भर गया और उसने प्रव्रज्या ग्रहण कर ली।

२. रोप से ली जाने वाली प्रव्रज्या---

प्राचीन समय में रथवीरपुर नगर के दोपक उद्यान में आचार्य आर्यवृष्ण सवसृत थे । उसी नगर में एक मल्ल भी रहता था । उसका नाम था शिवभूति । वह अत्यन्त पराक्रमी और साहसिक था ।

एक वार वह राजा के पास गया और नौकर रख लेने के लिए प्रार्थना की । राजा ने कहा—'मैं परीक्षा लूंगा । यदि सू उसमें उत्तीर्ण हो गया तो तुझे रख लूंगा ।'

एक दिन राजा ने उसे बुलाकर कहा—'मल्ल !आज कृष्ण चतुर्दशी है । क्ष्मशान में चामूंडा काः मन्दिर है । वहां आओ और बलि देकर लौट आओ ।' राजा ने उसको बलि चढ़ाने के लिए पशु और मदिरा भरे पान दिए ।

आवश्यक के टीकाकार मलयगिरि ने यहां मतान्तर का उल्लेख करते हुए लिखा है कि वानरयुगल, विद्याधरयुगल और देव-युगल — ये तीनों युगल वहां साक्षात् देखे थे। आवश्यक, मंखपगिरि वृत्ति पत्र ४३३ : अग्नेभणति सच्चगं चेव दिट्ठं। बौढ लेखक अध्वधोप (ई० चौथी शताव्यी) ने भौंदरानंद काव्य लिखा है उसकी कथावस्तु भी इससे मिसती-गुलती है। उदान' में आठ वर्ग हैं। उसके तीसरे वर्ग का नाम 'नंदवर्ग' है। इसमें मुख्य रूपसे महात्मा बुद्ध के मौसेरे भाई नंद की कथा है। वह बहुत विलासी था। महात्मा बुद्ध ने उसे वित्रिध प्रकार से समझाकर सांसारिक आसवित से मुक्त कर अपने धर्म में दीक्षित किया। यह कथा भी इस कथानक के समान प्रतात होती है।
 आवश्यक मजयगिरिवृत्ति पत्र, ४३३;

आवश्यकचूर्णि, पूर्वभाग पृष्ठ ४६६ ।

दूसरी ओर राजा ने अपने दूसरे कर्मकरों को बुलाकर कहा—'तुम छुपकर वहां जाओ और इसे इस-इस प्रकार से डराने का प्रयास करो ।'

राजा की आज्ञा पाकर मल्ल शिवभूति श्मशान में गया और बलि दे, पशुओं को मारकर वहीं खा गया।

उधर दूसरे व्यक्ति मिलकर भयंकर सन्द करने लगे किन्तु मल्ल ग्रिवभूति के रोमांच भी नहीं हुआ । अपने कार्य से, निवृत्त हो, वह राजा के पास गया । उसके अनूठे साहस की बात राजा के पास पहले ही पहुंच चुकी थी । राजा ने उसे अपने पास रख लिया ।

एक बार राजा ने अपने सेनापति को कुलाकर कहा—'जाओ, मथुरा को जीत आत्रो।' सेनापति ने अपनी सेना के साथ वहां से प्रस्थान किया। मल्ल शिवभूति भी साथ में था। कुछ दूर जाकर जिवभूति ने सेनापति से कहा—हमने राजा से पूछा ही नहीं कि किस मथुरा को जीतना है —मथुरा या पांडुमथुरा ? सब चितित हो गए। राजा को पुन: पूछना अपने सिर पर आपत्ति को लेना है। ऐसा सोच कर शिवभूति ने कहा—'दोनों मथुराओं को साथ ही जीत लेना चाहिए।' सेनापति ने कहा—'दल को दो भागों में नहीं बांटा जा सकता और एक-एक पर विजय प्राप्त करने में बहुत समय लग सकता है।' शिवभूति ने कहा—'जो दुर्जेय है वह मुझे दी जाए।' पांडुमथुरा को जीतने का कार्य उसे सौप दिया गया। वह वहां गया और दुर्ग को तोड़कर किनारे पर रहने वाले लोगों की उत्पीड़न करने लगा। उसके भय से सारा नगर खाली हो गया। नगर को जीतकर वह राजा के पास आया। राजा ने प्रसन्न होकर कहा—'बोल, तू क्या चाहता है ?' उसने कहा—'राजन ! आप मुझे यह छूट दें कि मैं जहां चाहूं वहां घूम-फिर सकूं।' राजा ने उसके घर पहुंचे बिना न सोती और न भोजन ही करती। इस प्रकार कुछ दिन बीते। वह अत्यन्त निराश हो गई। उसकी पत्नी उसके घर पहुंचे बिना न सोती और न भोजन ही करती। इस प्रकार कुछ दिन बीते। वह अत्यन्त निराश हो गई। एक बार उसने अपनी सासू से सारी बात कही। सासू ने कहा—जा, तू खा-पी ले और सो जा। आज मैं मूखी-प्यासी उसकी प्रतीक्षा में जागती रहूंगी। वह पत्नी सो गई। माँ जानती रही।

आधी रात बीत गई थी। शिवभूति आया और द्वार खोलने के लिए कहा। माता ने उपालंभ देते हुए कहा – 'जहां इस समय द्वार खुले रहते हों, वहां चला जा।' यह सुन शिवभूति का मन कोध से भर गया। वह वहाँ से चला। साधुओं के उपाश्रय के पास आया और देवा कि द्वार खुले हैं। वह भीतर गया। आचार्य बैठे थे। वन्दना कर वह बोला— 'आप मुझे प्रव्रजित करें।' आचार्य ने प्रव्रज्या देने की अनिच्छा प्रगट की। तब उसने स्वयं लुंचन कर डाला। आचार्य ने तब उसे साधु के अन्य उपकरण दिए। अब वे साथ-साथ विहरण करने लगे।

३. गरीबी के कारण ली जाने वाली प्रव्रज्या---

एक बार आचार्य सुहस्ती कौशाम्बी नगरी में आए । मुनिजन भिक्षा के लिए नगरी में घूमने लगे । एक गरीव व्यक्ति ने उन्हें देखा । वह भूखा था । उसने मुनियों के पास जाकर भोजन माँगा । मुनियों ने कहा —'हमारे आचार्य के पास भोजन माँगो । हम वही उपाश्रय में जा रहे हैं ।' वह उनके साथ उपाश्रय में गया और उसके आचार्य से भोजन देने की प्रार्थना की । आचार्य ने कहा—वत्स हम ऐसे भोजन नहीं दे सकते । यदि तुम प्रव्रज्या ग्रहण कर लो, तो हम तुम्हें भरपेट भोजन देंगे ।

वह क्षधा से अत्यन्त पीड़ित था। उसने प्रव्रज्या ग्रहण कर ली।

४. स्वप्न के निमित्त से ली जानेवाली प्रव्रज्या-

प्राचीन काल में गगानदी के तट पर पुष्पभद्र नामका एक सुन्दर नगर था । वहां के राजा का नाम पुष्पकेतु और रानी का नाम पुष्पवती था । वह अत्यन्त सुन्दर और सुकुमार थी । एक बार उसने एक युगल का प्रसव किया । पुन्न का नाम पुष्पचूल और पून्नी का नाम पुष्पचूला रखा गया । वे दोनों बालक साथ-साथ बढ़ने लगे । दोनों में बहुत स्नेह था । एक बार राजा ने

आवश्यक मलयगिरिवृत्ति, पत्न, ४१८, ४९१ ।

२. अभिधानराजेन्द्र, भाग ७, पृष्ठ १९७ ।

सोचा—''इन दोनों बालकों का परस्पर गाढ़ स्नेह है । यदि ये अलग हो गए तो जीवित नहीं रह सर्केंगे । तो अच्छा है, मै इनको परस्पर विवाह-सूत्र में बांध दूं ।''

राजा ने अपने मित्रों, पौरजनों तथा मंद्रियों से पूछा—''अन्तःपुर में जो रत्न उत्पन्न होता है, उसका स्वामी कौन है ?'' सभी ने एक स्वर से कहा—'राजा उसका स्वामी है।' राजा ने परस्पर दोनों का विवाह कर डाला। रानी ने इसका विरोध किया, परस्तु राजा ने रानौ की वात नहीं सुनी। राजा से अवमानित होने पर रानी ने दीक्षा ग्रहण कर ली। व्रतों का पालन कर वह मृत्यु के बाद देवी वनी।

राजा पुष्पकेतु की मृत्यु के पश्चात् कुमार पुष्पचूल राजा बना और अपनी परनी के साथ (वहिन के साथ) भोग भोगता हुआ आनन्द में रहने लगा।

ु इधर देवने अवधिज्ञान से अकृत्य में नियोजित अपनी पुत्नी पुष्पचूला को देखा और सोचा—'यह मेरी प्राणप्रिया पुत्नी है । इस कुकर्म से कहीं नरक में न चली जाए । अतः मुझे प्रयत्न करना चाहिए ।'

एक बार देव ने पुष्पवूला को नरक के दारुण टुःखों से पीड़ित नारकों को दिखाया । पुष्पवूला का मन कॉप उठा । उसने स्वय्न की बात अपने पति से कही । पुष्पवूल ने इस उपद्रव को जान्त करने के लिए वाग्तिकर्म करवाया । परन्तु देव प्रतिदिन पुष्पचूला को नरक के दारुण दृश्य दिखाने लगा ।

राजा ने अपने नगर के अन्यतीथिकों को बुलाकर नरक के विषय में पूछा । उनसे कोई समाधान न मिलने पर राजा ने आचार्य अग्निकापुस्न को बुला भेजा और वही प्रश्न पूछा । आचार्य ने नरक के यथार्थ स्वरूप का चित्रण किया । रानी का मन आश्वस्त हुआ । उसने नरक गमन का कारण पूछा । आचार्य ने उसके कारणों का निरूपण किया ।

कुछ दिन पञ्चात् रानी ने स्वप्त में स्दर्ग के दृश्य देखे । आचार्य अन्निकापुत्र से समाधान पाकर वह प्रव्रजित हो गई ।'

५. प्रतिश्रुत (प्रतिज्ञा) के कारण ली जाने वाली प्रव्रज्या----

उसने कहा— 'कहना सरल है, करना अत्यन्त कठिन । आप दीक्षा क्यों नहीं ले लेते ?'

धन्यक बोला—हां, तुम्हारा कहना ठीक है । आज मैं प्रतिज्ञा करता हूं कि मैं शोघ्र ही दीक्षा ले लूंगा ।' इस प्रतिज्ञा के आधार पर वह जालीभद्र के साथ भगवान् के पास दीक्षित हो गया ।

६. जन्मान्तरों की स्मृति से ली जाने वाली प्रवज्या-

विदेह जनपद की राजधानी मिथिला के राजा कुम्भ की पुत्री का नाम मल्लीकुमारी था । उसके पूर्व भव के छह साथी थे । उनकी उत्पत्ति इस प्रकार हुई—

- १. साकेत नगरी में राजा प्रतिवृद्धि के रूप में 🕛
- २. चंपा नगरी में राजा चन्द्रच्छाय के रूप में ।
- श्रावस्ती नगरी में राजा रुक्मी के रूप में।
- ४. वाराणसी नगरी में शंखराज के रूप में ।
- ५, हम्तिनागपुर नगर में राजा अदीनशत्रु के रूप में ।

परिशिष्टपतं, समं ६, मृष्ठ ९९०१

६. कांपिल्यपुर में राजा जितशत्नु के रूप में ।

इन सबको प्रतिबोध देने के लिए कुनारी ने एक उपाय किया (देखें ७।७१ का टिप्पण) । उन्हें अपने-अपने पूर्वभव की स्मारणा कराई । सभी राजाओं की जाति-स्मृतिज्ञान उत्पन्न हुआ और वे सब मल्ली के साथ दीक्षित हो गए ।

७. रोग के कारण ली जाने वाली प्रव्रज्या—

एक बार इन्द्र ने चौथे चक्रवर्ती सनत्कुमार के रूप की प्रजंसा की। दो देवों ने इसे स्वीकार नहीं किया और वे परीक्षा करने के लिए ब्राह्मण के रूप में वहां आए। दोनों प्रासाद के अन्दर गए और सीधे राजा के पास पहुंच गए। राजा उस समय तैल-मर्दन कर रहा था। ब्राह्मण रूप देवों ने उसके अनावृत रूप को देखा और अत्यन्त आश्चर्य चकित हुए। वे एकटक उसको निहारने लगे। राजा ने पूछा—आप यहां क्यों आए हैं ? उन्होंने कहा—''तीनों लोक में आपके रूप की प्रशंसा हो रही है। उसे आंखों से देखने के लिए हम यहां आए हैं ।'' राजा गर्व से उन्मत्त होकर बोला—''मेरा वास्तविक रूप आपको देखना हो तो आप राजसभा में आएं। मैं जब राजसभा में सजधज कर बैठता हूं तब मेरा रूप दर्शनीय होता है।'' दोनों सभा भवन में आने का वादा कर चले गए।

राजा शीघ्र ही अभ्यंजन संपन्न कर, शरीर के सभी अंगोपांगों का श्वरंगार कर सभा में गया और एक ऊंचे सिंहासन पर जा बैठा।

दोनों ब्राह्मण आए । राजा के रूप को देख खिन्न स्वर में बोले— ''अहो ! मनुष्यों का रूप, लावण्य और यौवन क्षणभंगर होता है।''

राजा ने पूछा----यह आपने कैसे कहा ?

उन्होंने सारी बात बताई।

राजा ने अपने विभूषित अंग-प्रत्यंगों का सूक्ष्मता से निरीक्षण किया और सोचा—मेरे यौवन का तेज इतने ही समय में क्षीण हो गया। संसार अनित्य है, शरीर असार है। रूप और यौवन का अभिमान करना मूर्खता है। भोगों का सेवन करना उन्माद है। परिग्रह पाश है, बंधन है। यह सोचकर वह अपने पुन्न को राज्य का भार सौंप आचार्य विरत के पास प्रव्रजित हो गया।

उपर्युक्त विवरण उत्तराध्ययन की वृहद्वृत्ति (अध्ययन १८) के अनुसार है ।

स्थानांगवृत्तिकार ने रोग से ली जाने वाली प्रत्रज्या में 'सनत्कुमार' के दृष्टान्त की ओर संकेत किया है। किन्तु उत्तराध्ययन वृहद्वृत्तिगत विवरण में चक्रवर्ती सनत्कुमार के प्रव्रज्या से पूर्व, रोग उत्पन्न होने की बात का उल्लेख नहीं है। प्रव्रज्या के बाद प्रान्त और नीरस आहार करने के कारण उनके शरीर में सात व्याधियां उत्पन्न होती है—ऐसा उल्लेख अवश्य है।

परम्परा से भी यही सुना जाता रहा है कि उनके शरीर में रोग उत्पन्न हुए थे और उन रोगों की ओर ब्राह्मण वेष-धारी देवों ने संकेत भी किया था। इस संकेत से प्रतिबुद्ध होकर चक्रवर्ती सनत्कुमार दीक्षित हो जाते हैं।

यह सारा कथानक-भेद है ।

∝. अनादर के कारण ली जाने वाली प्रव्रज्या—

मगध जनपद में नंदि नाम का गांव था। वहां गौतम ब्राह्मण रहता था। उसकी पत्नी का नाम धारणी था। एक बार वह गर्भवती हुई। गर्भ के छह मास बीते तब गौतम ब्राह्मण मर गया और धारणी भी एक पुत्न का प्रसव कर मर गई। ऐसी स्थिति में बालक का पालन उसका मामा करने लगा। उसने उसका नाम नंदीषेण रखा। जव बड़ा हुआ तव वह अपने मामा के यहां ही नौकर के रूप में रह गया।

गांव के लोग नंदियेण के विषय में बातचीत करते और उसे बुरा-भला कहते । वे उसको अनादर की दृष्टि से देखने लगे । यह बात नंदियेण को अखरने लगी । एक दिन उसके मामा ने कहा—वत्स ! लोगों की बातों पर ध्यान मत दे । मैं तुझे कुंबारा नहीं रखूंगा । यदि दूसरा कोई अपनी पुत्नी नहीं देगा तो मैं अपनी पुत्नी के साथ तेरा बिवाह कराऊंगा । मेरे तीन पूत्तियां है । नंदिपेण बहुत कुरूप था । अतः तीनों पुत्नियों ने उमके साथ विवाह करने से दन्कार कर दिया ।

नंदिषेण को यह बहुत बुरा लगा । 'ऐसे तिरस्कृत जीवन से मरना अच्छा है' — ऐसा सोचकर वह घर से निकला और आत्महत्या करने के लिए उचित अवसर की प्रतीक्षा करने लगा । उस समय उसका संपर्क एक मुनि से हुआ । उन्होंने उसके विचार परिवर्तित किए और वह नंदीवर्ढन सूरी के पास प्रत्रजित हो गया ।'

देवता के प्रतिवोध से ली जाने वाली प्रव्रज्या—

इस विषय में मुनि मेतार्य की कथा प्रसिद्ध है। मेतार्य पूर्वभव में पुरोहित पुत्र थे। उनकी राजपुत के साथ मैत्री थी। राजपुत के चाचा सागरचन्द्र प्रवजित हो चुके थे। सागरचन्द्र ने दोनों—-राजपुत और पुरोहित पुत्र को कपट से प्रवजित कर दिया। राजपुत ने यह सोचकर इस कपट को सहन कर लिया कि चलो. ये मेरे चाचा ही तो हैं। किन्तु पुरोहित पुत्र के मन में आचार्य सागरचन्द्र के प्रति वहुत दुगुंछा पैदा हो गई। एक बार दोनों मित्रों ने आपस में यह प्रतिज्ञा की कि जो देवलोक से च्युत होकर पहले मर्स्यलोक में जाएगा, उसे प्रतिवोध देने का कार्य दुसरे को करना होगा। दोनों मर कर देव बने। पुरोहित पूत्र का जीव देवलोक से पहले च्युत हुआ और राजगुह नगर के मेय चांडाल की पत्नी के गर्भ में आया।

चांडाल की स्त्री की मैंत्री एक सेठानी के साथ थी। वह नगर में मांस बेचने के लिए जाया करती थी। एक दिन सेठानी ने कहा—बहिन ! तू अन्यत्न मत जा। मैं ही सारा मांस खरीद लूंगी। चांडालिनी प्रतिदिन वहां आती और मांस देकर चली जाती। दोनों की मैंत्री सघन होती गई।

सेठानी भी गर्भवती थी। किन्तु उसके सदा मृत संतान ही उत्पन्न होती थी। इस बार भी उसने एक मृत कन्या का प्रसव किया।

इधर चांडालिनी ने पुत्र का प्रसव किया । सेठानी ने अपनी मृत पुत्री उसे दी और उसका पुत्र ले लिया । अति प्रेम के कारण चांडालिनी ने कुछ भी आनाकानी नहीं की । सेठानी ने वच्चे को लेकर चांडालिनी के पैरों पर रखते हुए कहा—-तेरे प्रभाव से यह जीवित रहे । उसका नाम मेतार्य रखा ।

अब मेतार्य सेठ के घर बढ़ने लगा। उसने अनेक कलाएं सीखीं और यौवन में प्रवेश किया। पूर्वभव के देवमित्र को अपनी प्रतिज्ञा (संकेत) का स्मरण हो आया। वह देवलोक से मेतार्थ के पास आया और अपने संकेत का स्मरण कराते हुए उसे प्रतिबोध दिया, किन्तु मेतार्य ने उसकी वात नहीं मानी।

अब उसका विवाह आठ धनी कन्याओं के साथ एक ही दिन होना निष्चित हुआ। वह पालकी में बैठ नगर में घूमने लगा। तब देव मेय के शरीर में प्रविष्ट हुआ। मेय जोर-जोर से रोते हुए कहने लगा—'हाय! यदि मेरी पुत्री भी आज जीवित होती तो मैं भी उसके विवाह की तैयारी करता।' उसकी पत्नी ने यह मुना। वह आई और बीती हुई सारी घटना उसे सुनाई। यह सुनकर देव के प्रभाव से चांडाल मेय उठा और सीधा मेतार्य की शिविका के पास गया और मेतायं को शिविका से नीचे गिराते हुए कहा—'अरे, तुम एक नीच जाति के होते हुए भी उच्च जाति की कम्याओं के साथ विवाह कर रहे हो।' उसने मेतार्य को एक गड़े में ढकेल दिया। सारे नगर में मेतार्य की निन्दा होने लगी। आठ कन्याओं ने उसके साथ विवाह करने से इन्कार कर दिया। तदन्तर देव ने आकर मेतार्य को सारी बात बताई और प्रव्रज्या के लिए तैयार होने के लिए कहा।

मेतार्य ने कहा—'मैं तैयार हूं । किन्तु तुम मेरे अवर्णवाद को धो डालो । मैं वारह वर्ष तक यहां रहकर फिर प्रव्रजित हो जाऊंगा ।'

देव ने पूछा—'अवर्णवाद को मिटाने के लिए मैं क्या कर सकता हूं ?'

मेतार्य ने कहा---मेरा विवाह राजकन्या के साथ करा दो। सारा अवर्णवाद मिट जायेगा।

देवता ने मेतार्य को एक बकरा दिया । वह प्रतिदिन रत्नमय मींगना करता था । मेतार्य ने उन रत्नों से एक थाल भर कर राजा के पास भेजा और राजकुमारी की मांग की । राजा ने उसकी मांग अस्वीकार कर दी ।

अभिधानराजेन्द्र, भाग ४, वृष्ठ ९७४७।

वह प्रतिदिन रत्नों से भरा थाल राजा के पास भेजता रहा । एक दिन अमात्य अभयकुमार ने पूछा—ये इतने रत्न कहां से आए हैं ? उसने कहा—'मेरे घर एक बकरा है । वह प्रतिदिन इतने रत्न देता है ।' अभयकुमार ने उसे मंगवाया, किन्तु उस बकरे ने वहां गोबर के मिगने दिए । अभयकुमार ने उसका कारण पूछा, तब मेतार्य ने कहा—'यह देव प्रभाव से सोने की मिगनिएं देता है । यदि आपको विश्वास न हो तो और परीक्षा कर सकते हैं ।'

अभवकुमार ने कहा—'हमारे महाराज प्रतिदिन वैभारगिरि पर्वत पर भगवत् वंदन के लिए जाते हैं । उन्हें बड़ी कठिनाइयों से पर्वत पर चढ़ना पड़ता है । अतः ऊपर तक रथ-मार्ग का निर्माण करा दे ।'

मेतार्य ने अपने देवमित्न से वैसा ही रथ-मार्ग बनवा दिया । (आज भी उसके अवशेष मिलते हैं ।)

दूसरी बार अभयकुमार ने कहा—'राजगृह नगर के परकोटे को सोने का बनवाओ ।' मेतार्य ने वह भी कार्य पूरा कर डाला ।

तीसरी बार अभयकुमार ने कहा—'मेतार्य ! अब तुम यहां एक समुद्र लाकर उसमें स्नान कर शुद्ध हो जाओगे तो राजकुमारी को हम तुम्हें सौंप देंगे ।'

देव-प्रभाव से मेतार्थ इसमें भी सफल हुआ । राजकुमारी के साथ उसका विवाह संपन्न हुआ । वह अपनी नवोढा पत्नी के साथ शिविका में बैंट कर नगर में गया ।

राजकन्या के साथ मेतार्य के परिणय को वार्ता सारे शहर में फैल गई। अब आठ कन्याओं के पिताओं ने भी यह सुना और अपनी-अपनी कन्या पुनः देने का प्रस्ताव किया। मेतार्य ने उन सब कन्याओं के साथ दिवाह कर लिया।

वारह दर्ष बीत गए । देवमित आया और प्रव्रजित होने की प्रेरणा दी ।

मेतार्य की सभी पस्नियों ने देव से अनुरोध किया कि और कारह वर्ष तक इनका सहवास रहते दें । देव उनकी प्रार्थना को स्वीकार कर चला गया ।

वारह वर्ष और बीत जाने पर मेतार्थ अपनी सभी पत्नियों के साथ प्रव्रजित हो गया।<sup>1</sup>

१०, पुत के अनूबंध से ली जाने वाली प्रव्रज्या----

अवंती जनपद में तुंबवन नाम का गांव था। वहां धनगिरि नाम का इध्यपुत रहता था। उसकी पत्नी का नाम सुनन्दा था। जब वह गर्भवती हुई तब धनगिरि आर्थ सिंहगिरि के पास दीक्षित हो गया। नौ मास पूर्ण होने पर सुनन्दा ने एक वालक को जन्म दिया। वालक को देखने के लिए आगत कुछ महिलाओं ने कहा—'कितना अच्छा होता यदि इस बालक के पिता दीक्षित नहीं होते।' वालक (जिसका नाम वच्च रखा गया था) ने यह सुना और वह उन्हीं वाक्यों को बार-वार स्मरण करने लगा। ऐसा करने से उसे जाति-स्मृतिज्ञान उत्पन्न हुआ। वह अपने पूर्वभव को देखकर रोने लगा और रात-दिन खूब रोते ही रहता। माता इनसे बहुत कष्ट पाने लगी। छह महीने बीत गए।

एक बार मुनि धनसिरि तथा आर्यसमित उसी नगर में आए और भिक्षा मांगने निकले । वे सुनंदा के घर आए ! सुनंदा ने कहा— इस बालक को ले जाओ । ' मुनि उसे लेना नहीं चाहते थे । तब सुनंदा ने पुनः कहा— 'इतने समय तक मैंने इस वालक की रक्षा की है, अब आप इसकी रक्षा करें ।' मुनि ने कहा—कहीं तुम्हें बाद में पश्चात्ताप न करना पड़े ? सुनंदा ने कहा— नहीं ! आप इसे ले जाएं । मुनि ने साध्यकर उस छह महीने के बालक को ले लिया और अपने पात्न में रख चोलपट्ट से बांध दिया । बालक ने रोना बंद कर दिया ।

मुनि धनगिरि उपाश्रय में आए । झोली को भारी देखकर आचार्य ने हाथ पसारा । धनगिरि ने झोली आचार्य के हाथ थमा दी । अति भारी होने के कारण आचार्य ने कहा—अरे ! यह तो वज्र जैसा भारी-भरकम है । आचार्य ने झोली खोली और देवकुमार सदृण सुन्दर बालक को देखकर कहा—'आयों ! इस वालक की रक्षा करो । यह प्रवचन का प्रभावक होगा ।'

अत्यन्त भारी होने के कारण बालक का नाम वज्ज रखा और साध्वियों को सौंप दिया । साध्वियों ने उस वालक को शय्यातर के घर रखा और वे शय्यातर उसका भरण-पोषण करने लगे ।

आवश्यक, मलयगिरिवृत्ति, पत्न ४७७, ४७६ ।

एक बार सुनंदा ने उस बालक को मांगा। शय्यातर ने उसे देने से इन्कार करते हुआ कहा कि यह हमारी धरोहर है 1 इसे हम नहीं दे सकते । वह प्रतिदिन आती और अपने पुन्न को स्तनपान कराकर चली जाती । इस प्रकार तीन वर्ष बीत गए }

एक बार मुनि धनगिरि विहार करते हुए वहां आए । सुनंदा के मन में पुत्र-प्राप्ति की लालसा तीव्र हुई । वह राज-सभा में गई और अपने पुत को पुन: दिलाने की प्रार्थना की । राजा ने धनयिरि को बुला भेजा । उसने कहा---'इसीने मुझे दान में दिया था ।' सारे नगर ने सुनंदा का पक्ष लिया । राजा ने कहा---'मेरा कौन अपना है और कौन पराया ? मेरे लिए सब समान हैं । बालक जिसके पास चला जाए, वह उसीका हो जाएगा ।' सबने यह बात मान ली । प्रश्न उठा कि पहले कौन बुलायेमा ? किसी ने कहा कि धर्म पुरुषोत्तम होता है अतः पुरुष ही पहले पुकारेगा । किसी ने कहा--- नहीं, माता दुष्करकारिणी होती है, अतः उसी का यह अधिकार होना चाहिए ।

माता सुनंदा ने बालक को प्रलोभित करने के लिए कुछेक खिलौनों को दिखाते हुए कहा—'वज्ज ! आ, इधर आ !' बालक ने माता की ओर देखा, किन्तु उस ओर पैर नहीं बढ़ाए । माता ने तीन बार उसे पुकारा, वह नहीं आया ।

तब पिता मुनि धनगिरि ने कहा—'वज्र ! ले, कर्मरज का प्रमार्जन करने के लिए यह रजोहरण ग्रहण कर । वालक दौड़ा और रजोहरण हाथ में ले लिया ।

राजा ने मुनि धनगिरि को बालक सौंप दिया । उसकी विजय हुई ।

सुनंदा ने सोचा—मेरे पति, भाई और पुत्त— 'सभी प्रव्रजित हो गए हैं, तो भला मैं घर में क्यों रहूं ।' वह भी प्रव्रजित हो गई । अब बालक वज्र उसके पास रहने लगा ।'

७. (सूत्र १६)

पाँचवें स्थान में दो सूत्रों (३४-३४) में दस धर्मों का उल्लेख मिलता है। वहाँ वृत्तिकार से उनका अर्थ इस प्रकार किया है<sup>3</sup>----

- १. क्षांति--क्रोधनिग्रह।
- २. मुक्ति—लोभनिग्रह।
- ३. आर्जव-मायानिग्रह।
- ४. मार्दव—माननिग्रह।
- साधव---उपकरण की अल्पता; ऋदि, रस और सात---इन तीनों गौरवों का त्याग।
- ६. सत्य--काय-ऋजुता, भाव-ऋजुता, भाषा-ऋजुता और अविसंवादनयोग---कथनी-करनी की समानता ।
- ७. संयम--हिंसा आदि की निवृत्ति।
- न. तप ।
- १. त्याग-अपने सांभोगिक साधुओं को भक्त आदि का दान ।
- १०. ब्रह्मचर्यवास-कामभोग विरति।

१. वृत्तिकार ने दस धर्म की एक दूसरी परम्परा का उल्लेख किया है। यह तत्त्वार्थसूत्रानुसारी परम्परा है। उसके अनुसार दस धर्म के नाम और कम में कुछ अन्तर है।

- २. स्थानांगवृत्ति, पत्न २६२, २५३ ।
- ३. वही, पत्न २८३ :

"रपंती य मद्दउज्जव मुत्ती तवसंजमे य बोद्धव्वे । सच्च सीय आर्किचणं च बंभं च जइधम्मी ॥

आवश्यक, मलयगिरिवृत्ति, पत्न ३८७, ३८८ ।

१. उत्तम क्षमा, २. उत्तम मार्दव, ३. उत्तम आर्जव ४. उत्तम शीच, ४. उत्तम सत्य, ६. उत्तम संयम, ७. उत्तम तप, ८. उत्तम त्याग, ६. उत्तम आर्किञ्चन्य, १०. उत्तम ब्रह्मचर्य ।

तत्त्वार्थवातिक के अनुसार इनकी व्याख्या इस प्रकार है—

२. मार्दव—जाति,ऐग्वर्य,श्रुत, लाभ आदि का मद नहीं करना; दूसरे के ढ़ारा परिभव के निमित्त उपस्थित करने पर भी अभिमान नहीं करना ।

३. आर्जव-मन, वचन और काया की ऋजुता।

४. शौच—लोभ की अत्यन्त निवृत्ति । लोभ चार प्रकार का है—जीवनलोभ, आरोग्यलोभ, इन्द्रियलोभ और उपभोगलोभ । लोभ के तीन प्रकार और हैं — (१) स्वद्रव्य का अत्याग (२) परद्रव्य का अपहरण (३) धरोहर की हड़प ।<sup>5</sup>

५. सत्य ।

६. संयम—प्राणीपीड़ा का परिहार और इत्द्रिय-विजय । संवम के दो प्रकार हैं →(१) उपेक्षासंयम—राग-द्वेषात्मक चित्तवृत्ति का अभाव । (२) अपहुत संयम—भावगुद्धि, कायगुद्धि आदि ।

७. तग ।

त्थाग—सचित्त तथा अचित्त परिग्रह को निवृत्ति ।

आकिञ्चन्य—भरोर आदि सभी बाह्य वस्तुओं में ममस्य का त्यागः

१०. ब्रह्मचर्य----कामोत्तेजक वस्तुओं तथा दृश्यों का वर्णन तथा गुरु की आज्ञा का पालन 👫

आचार्य कुन्दकुन्द द्वारा विरचित 'द्वादशानुप्रेक्षा' के अन्तर्गत 'धर्म अनुप्रेक्षा' में इन दस धर्मों की व्याख्याएँ प्राप्त हैं । वे उपर्यु क्त व्याख्याओं से यत्न-तज्ञ भिन्न हैं । वे इस प्रकार हैं----

- १. क्षमा—कोधोत्पत्ति के वाह्य कारणों के प्राप्त होने पर भी कोध न करना ।
- २. मार्दव—कुल, रूप, जाति, दुद्धि, तप, श्रुत और झील का गर्वन करना ।
- ३. आर्जव—-क्रुटिलभाव को छोड़कर निर्मल हृदय से प्रवृत्ति करना ।
- ४. सत्य -- दूसरों को संताप देने वाले वचनों का त्याम कर, स्व और पर के लिए हितकारी वचन बोलना :
- ४. ज्ञीच—कांक्षाओं से निवृत्त होकर वैराग्य में रमण करना ।
- ६. संयम -- प्रत तथा समितियों का यथार्थ पालन, दण्ड-त्याग तथा इन्द्रिय-जय ।
- तप— विषयों तथा कषायों का निग्रह कर अपनी आत्मा को घ्यान और स्वाघ्याय से भात्रित करना ।
- त्याग आसक्ति को छोड़कर पदार्थों के प्रति वैराग्य रखना।
- आकिञ्चन्य—निस्संग होकर अपने सुख-दू:ल के भावों का निग्रह कर निर्द्ध न्द्र रूप से विहरण करना।

तत्त्वार्थवार्तिक' पृष्ठ ४२३ ।

२. वही, पुष्ठ १२३।

३. बही, पृष्ठ ४६४-६००।

#### (सूत्र १७)

वृत्तिकार ने 'वेयावच्चे' के दो संस्कृत रूप दिए हैं 'वैयावृत्त्य' और वैयापृत्य'। इनका अर्थ है— सेवा करना, कार्य में व्यापृत होना। प्रस्तुत सूत्र में व्यक्ति-भेद व समूह-भेद से उसके दस प्रकार बतलाए गए हैं। केवल संध-वैयावृत्त्य या सार्धामक-वैयावृत्त्य से काम चल सकता था किन्तु विशेष व स्पष्ट अवबोध के लिए इन सभी भेद-प्रभेदों का उल्लेख किया गया है। वास्तव में ये सभी एक ही धर्म-संघ के अंग-प्रत्यंग हैं।

तत्त्वार्थ ९।२४ में निर्दिष्ट वैयावृत्त्य के दस प्रकारों तथा प्रस्तुत सूत्र के दस प्रकारों में नाम-भेद तथा ऋम-भेद है । तत्त्वार्थ राजवातिक के अनुसार वैयावृत्त्य का अर्थ तथा भेद और व्याख्या इस प्रकार है—

वैयावृत्त्य का अर्थ है—आचार्य, उपाध्याय आदि जब व्याधि, परिषह या मिथ्यात्व से प्रस्त हों तब इन दोषों का प्रतीकार करना । रोग आदि की स्थिति में उन्हें प्रासुक औषधि, आहार-पान, वसति, पीठ, फलक, संस्तरण आदि धर्मौं-पकरण उपलब्ध करना तथा उन्हें सम्यक्त्व में पुनः स्थापित करना वैयावृत्त्य है । बाह्य द्रव्यों की प्राप्ति के अभाव में अपने हाथ से कफ, क्षेष्म आदि मलों का अपनयन कर अनुकूलता पैदा करना वैयावृत्त्य है ।

वह दस प्रकार का है—

१. आचार्य का वैयावृत्त्य—भव्य जीव जिनकी प्रेरणा से व्रतों का आचरण करते हैं, उनको आचार्य कहा जाता है । उनका वैयावृत्त्य करना ।

२. उपाध्याय का वैयावृत्त्य—जो मुनि व्रत्त शोल और भावना के आधार हैं, उनके पास जाकर विनय से श्रुत का अध्ययन करते हैं उन्हें उपाध्याय कहा जाता है। उनका वैयावृत्त्य करना ।

३. तपस्वी का वैयावृत्त्य— मासोपवास आदि तप करने वाला तपस्वी कहलाता है। उनका वैयावृत्त्य करना।

४. ग्रैक्ष का वैयावृत्त्य — जो श्रुतज्ञान के शिक्षण में तरपर और व्रतों की भावना में निपुण है उसे ग्रैक्ष कहते हैं। उसका वैयावृत्त्य करना ।

 षट्प्रामृत, द्वादशानुप्रेक्षा, श्लोक ७१-८९ । कोहुप्पत्तिस्स पुणो बहिरंगं जदि हवेदि सवखादं। ण कुणदि किंचि वि कोह तस्स खमा होदि धम्मोत्ति ॥ कुलरूवजादिबुद्धिसु तवसुदसीलेसु गारवं किंचि। जो ण वि कुर्व्वाद समणो मद्दवधम्मं हवे तस्स ॥ मोत्तूण कुडिलभावं णिम्मलहिदयेण चरदि जो समणो । अज्जवधम्मं तइषो तस्स दु संभवदि णियमेण ॥ परसंतावयकारणवयणं मोत्तूण सपरहिदवयणं । जो वददि भिक्खू तुरियो तस्स दु धम्मो हवे सज्ज्वं ॥ वेरग्गभावणाजुत्तो । कंखाभावणिवित्ति किच्चा जो बट्टदि परममुणी तस्त दु धम्मो हवे सोच्चं॥ वदसमिदिपालणाए दंडच्चाएण इंदियजएण । परिणममाणस्स युणो संजमधम्मो हवे णियमा ॥

विसयकसायविणिग्गहभाषं काऊण भग्नणसज्भाए । जो भावइ घप्पाणं तस्स तवं होदि णियमेण ॥ णिव्वेयतियं भावइ मोहं चइऊण सव्वदव्वेसु । जो तस्स हवे चायो इदि भणिदं जिणवरिंदेहि ॥ होऊण य णिस्संगो णियभावं णिग्गहित्तु सुहदुहदं । णिछंदेण दु वट्टदि अणयारो तस्स किंचण्हं ॥ सब्वंगं पेच्छंतो इत्यीणं तामु मुयदि दुब्भावं । सो बम्हचेरभावं सुक्कदि खलु दुढरं धरदि ॥ सावयधम्मं चत्ता जदिधम्मे जो हु वट्टए जीयो । सो ण य वज्जदि मोक्खं धम्मं इदि चितये णिच्चं ॥

आवश्यकचूणि, उत्तर भाग, पृष्ठ १९७।

४. ग्लान का वैयावृत्त्य--जिसका शरीर रोग आदि से आक्रान्स है, वह ग्लान है। उसका वैयावृत्त्य करना ।

६. गण का वैयावृत्त्य--स्थविर मूनियों की संगति को गण कहा जाता है। उसका वैयावृत्त्य करना।

७. कुल का वैयावृत्त्य --दीक्षा देने वाले आचार्य की शिष्य-परम्परा को कुल कहा जाता है। उसका वैयावृत्त्य करना ।

- १. साधु का वैयावृत्त्य-चिरकाल से प्रव्रजित साधक को साधु कहा जाता है । उसका वैयावृत्त्य करना ।
- १०. मनोज्ञ का वैयावृत्त्य —मनोज्ञ के तीन अर्थ हैं
  - १. अभिरूप---जो अपने ही संघ के साधु के वेश में है।
  - २. जो संसार में अपनी विद्वत्ता, वाक्-कोशल और महाकुलीनता के कारण प्रसिद्ध है।
  - ३. संस्कारी असंयत सम्यक्-दृष्टि ।

स्थानांग में उक्त सार्धामक और स्थविर 'वैयावृत्त्य' का इसमें उल्लेख नहीं है । उनके स्थान पर साझ और मनोज़ ये दो प्रकार निर्दिष्ट हैं । स्थानांग वृत्ति में सार्धमिक का अर्थ साधु किया गया है ।'

वैयावृत्त्य करने के चार कारण बतलाए गए हैं---

- १. समाधि पैदा करना।
- २. विचिकित्सा दूर करना, ग्लानि का निवारण करना ।
- ३. प्रवचन वात्सल्य प्रकट करना ।
- ४. सनाथता----निःसहायता या निराधारता की अनुभूति न होने देना ।<sup>\*</sup>

व्यवहार भाष्य में प्रत्येक वैयावृत्त्य स्थान के तेरह-तेरह द्वार उल्लिखित हैं, वे ये हैं----

- १. भोजन लाकर देना ।
- २. पानी लाकर देना ।
- ३. संस्तारक देना ।
- ४. आसन देना ।
- ५. क्षेत्र और उपधि का प्रतिलेखन करना ।
- ६. पाद प्रमार्जन करना अथवा औषधि पिलाना ।
- ७. आंख का रोग उत्पन्न होने पर औषघि लाकर देना।
- मार्ग में विहार करते समय उनका भार लेना तथा मर्दन आदि करना ।
- राजा आदि के ऋद्ध होने पर उत्पन्न क्लेश से निस्तार करना ।
- १०. शरीर को हानि पहुंचाने वाले तथा उपधि को चुरानेवालों से संरक्षण करना ।
- ११. बाहर से आने पर दंड (यब्टि) ग्रहण कर रखना ।
- १२. ग्लान होने पर उचित व्यवस्था करना ।
- १३. उच्चार पात्र, प्रश्रवण पात्न और श्लेष्म पात्न की व्यवस्था करना ।

प्रस्तुत प्रसंग में तीर्थंकर के वैयावृत्त्य का कोई उल्लेख नहीं है। शिक्ष्य ने आचार्य से पूछा— 'क्या तीर्थंकर का वैयावृत्त्य नहीं करना चाहिए ? क्या वैसा करने से निर्जरा नहीं होती ? आचार्य ने कहा— 'दस व्यक्तियों के मघ्य में आचार्य का ग्रहण किया गया है। इसमें तीर्थंकर समाविष्ट हो जाते है। यहां आचार्य शब्द केवल निर्देशन के लिए है।

- २. स्थानांगवृत्ति, पत्र ४४१ : समानो धर्मेः सधर्मेस्तेन चरन्तीति सार्धाप्रकाः साधवः।
- तत्त्वार्थराजवात्तिक (दूसरा भाग) पुष्ठ ६२४ : समाध्याघ्यान-विचिकित्साभावप्रवचनवात्सल्याद्यभिव्यक्त्यर्थम् ।

आचार्य का अर्थ है—स्वयं आचार का पालन करना तथा दूसरों से उसका पालन करवाना। इस दृष्टि से तीर्थंकर स्वयं आचार्य होते हैं। स्कन्दक ने गौतम गणधर से पूछा—'आपको किसने यह अनुशासन दिया ?'

गौतम ने कहा---'धर्माचार्य ने ।'

यहाँ आचार्य का अभिप्राय तीर्थकर से है।'

पाँचत्रें स्थान के दो सूत्रों [४४-४४] में अग्लान भाव से दस प्रकार के वैयावृत्य करने वाला, महान कर्मक्षय करने वाला और आत्यन्तिक पर्यवसान वाला होता है---ऐसा कहा है ।

**ह.** (सू० १८)

परिणाम का अर्थ है—एक पर्याय से दूसरे पर्याय में जाना। इसमें सर्वथा विनाश और सर्वथा अवस्थान—भ्रोव्य नहीं होता। यह कथन द्रव्यायिक नय की अपेक्षा से है। पर्यायायिक नय की अपेक्षा से परिणम का अर्थ है—सत् पर्याय का विनाण और असत् पर्याय का उत्पाद।

प्रस्तुत सूत्र में जीव के दस परिणाम बतलाए हैं । वे जीव के परिणमनशील अध्यवसाय या अवस्थाएं हैं । इन दस परिणामों के अवान्तर भेद चालीस हैं----

१. गति परिणाम—चार गतियां—नरक, तिर्यञ्च, मनुष्य और देव ।

- २. इंद्रिय परिणान-पांच इन्द्रियाँ-स्पर्शन, रसन, घ्राण, चक्षुः और श्रोत ।
- ३. कषाय परिणाम---चार कषाय---क्रोध, मान, माया और लोभ।
- ४. लेक्या परिणाम—छह लेक्या—कृष्ण, नील, कापोत, तेज, पद्म और क्षुक्ल ।
- ५. योग परिणाम -तीन योग-मन, वचन और काय।
- उपयोग परिणाम—दो उपयोग—साकार और अनाकार ।
- ७. ज्ञान परिणाम—पाँच ज्ञान—मति, श्रुत, अवधि, मनःपर्यंव और केवल ।
- दर्शन परिणाम—तीन दर्शन--चक्षु:दर्शन, अचक्षु:दर्शन और अवधिदर्शन ।
- चारित्न परिणाम—पांच चारित—सामायिक, छेदोपस्थापन, परिहारविशुद्धि, सूक्ष्मसंपराय और यथाब्यात ।
- १०. वेद परिणाम-तीन वेद--पुरुषवेद, स्त्रीवेद और नपुंसकवेद।
- १०. (सू० १९)

पुद्गलों के परिणाम (अव्यवस्थान्तर) को अजीव परिणाम कहा जाता है। वह दस प्रकार का है'----

१. बंधन परिणाम---पुद्गलों का परस्पर सम्बन्ध स्तिग्धता और रूक्षता के कारण होता है। (देखें---तत्त्वार्थ सुन्न ४।३२-३६)

बंधन तीन प्रकार का होता है---

- १. प्रयोग बंध--जीव के प्रयोग से होने वाला बंध ।
- २. विश्वसाबंध---स्वभाव से होने वाला बंध।
- ३. मिश्र बंध--जीव के प्रयत्न और स्वभाव--दोनों से होने वाला बंध।
- २. गति परिणाम---पुद्गलों की गति । यह दो प्रकार का है---
  - १. स्पृशद्गतिपरिणाम-प्रयत्न विशेष से क्षेत्र-प्रदेशों का स्पर्श करते हुए गति का होना ।
  - २. अस्पृणद्गतिपरिणाम---क्षेत्नप्रदेशों का स्पर्श्व न करते हुए गति का होना।
- ९. व्यवहारभाष्य ९०¦९२३-१३३।
- २. स्थानांगवृत्ति, पत्न ४४०, ४४९ ।

जैसे—बहुत ऊंचे मकान से पत्थर गिराने पर उसके गिरने का कालभेद तथा अनवरत गति करने वाले पदार्थों का देशान्तर प्राप्ति का कालभेद प्राप्त होता है—यह अस्पृशद्गति परिणाम है।

विकल्प से इसके दो भेद और होते हैं—

दीर्घगति परिणाम और हुस्वगति परिणाम ।

- ३. संस्थान परिणाम—संस्थान का अर्थ है—आकृति । उसके दो प्रकार हैं—
  - इत्थंस्थ— नियत आकार वाला । इसके पांच प्रकार हैं— परिमंडल, वृत्त, निकोण, चतुष्कोण और आयात ।
- २. अनिःश्वंस्थ—अनियत आकार वाला।
   ४. भेद परिणाम—यह पाँच प्रकार का है—
- ० खंडभेद---मिट्टी की दरार।
- ० अनुतटभेद----बांस या ईक्षु को छीलना ।
- चूर्णभेद—चूर्ण, जैसे—-आटा ।
- उत्करिकाभेद—काठ आदि का उत्किरण ।

तत्त्वार्थवातिक में इसके छह भेद निर्दिष्ट हैं। उनमें इन पांच के अतिरिक्त एक चूर्णिका को और माना है। चूर्ण और चूर्णिका का अर्थ इस प्रकार दिया है---

- १. चूर्ण—जौ, गेहूं आदि के सत्तू में होनेवाली कणिका ।
- २. चूणिका---- उड़द. मूँग आदि का आटा।'
- ४. वर्णपरिणाम—इसके पांच प्रकार हैं —कृष्ण, पीत, नील, रक्त और क्ष्वेत ।
- ६ गंध परिणाम—इसके दो प्रकार हैं—सुगंध और दुर्गन्ध ।
- ७. रस परिणाम—-इसके पांच प्रकार हैं----तिक्त, कटु, कसैला, आम्ल और मधुर ।
- य. स्पर्श परिणाम— इसके आठ प्रकार हैं कर्कश, मृदु, गुरु, लघु, शीत, उष्ण, स्निग्ध और रूक्ष ।

६. अगुरुलघुपरिषाम—अत्यन्त सूक्ष्म परिणाम । भाषा, मन और कर्म वर्गणा के पुद्गल अत्यन्त सूक्ष्म परिणाम बाले होते हैं । यह निश्चय नय की अपेक्षा से है । व्यवहार नय की अपेक्षा से इसके चार भेद होते हैं—

- १. गुरुक—पत्थर आदि । इसका स्वभाव है नीचा जाना ।
- २. लघुक—धूम आदि । इसका स्वभाव है ऊंचा जाना ।
- ३. गुरुलघुक---वायु आदि । इसका स्वभाव है---तिर्यग् गति करना ।
- ४. अगुरुलघुक--जो न गुरु होता है और न लघु, जैसे--भाषा आदि की वर्गणाएं ।
- १०. शब्द परिणाम-देखें स्थानांग २।२।

इनमें वर्ण, गंध, रस और स्पर्श-ये चार पुद्गल के मुण हैं और केष परिणाम उनके कार्य हैं।

११. (सू॰ २०, २१)

जैन परम्परा में अस्वाध्यायिक वातावरण में स्वाध्याय करने का निषेध है । आवश्यक सूत्र (४) के अनुसार अस्वा-ध्यायिक में स्वाध्याय करना ज्ञान का अतिचार है । इस निषेध के पीछे अनेक कारण रहे हैं । उनका आकलन व्यवहारभाष्य, निश्रीथभाष्य तथा स्यानांगवृत्ति आदि अनेक ग्रन्थों में प्राप्त है । निषेध के कुछेक कारण यहाँ प्रस्तुत किये जा रहे हैं—

१. श्रुतज्ञान की अभक्ति । २. लोकविरुद्ध व्यवहार । ३. प्रमत्तछलना । ४. विद्या साधन का वैगुण्य । १. श्रुतज्ञान के आचार की विराधना । ६. अहिंसा । ७. उड्डाह । ८. अप्रीति ।

तत्त्वार्थवार्तिक ४।२४, पृष्ठ ४८६ : चूर्णो यवगोधूमादीनां सक्तुकणिकादिः ।.....चूर्णिका माषमुद्गादीनाम् ।

प्रथम पाँच कारण उक्त दोनों भाष्यों में निर्दिष्ट हैं<sup>।</sup> और सेप तीन कारण भाष्य तथा फलित रूप में प्राप्त होते हैं । ग्राममहत्तर की मृत्यु के समय स्वाघ्याय का वर्जन न करने पर लोक गर्हा करते थे—

'हमारे गांव का मुखिया चल बसा है और ये साधु पढ़ने में लगे हुए हैं। इन्हें उसका कोई दु:ख ही नही है।' इस लोक गहा से बचने के लिए ऐसे प्रसंगों पर स्वाध्याय का वर्जन किया जाता था।'

इसी प्रकार युद्ध आदि के समय भी स्वाध्याय का वर्जन न करने पर लोक उड्डाह (अपवाद) करते थे—'हमारे शिर पर जापदाओं के पहाड़ टूट रहे हैं, पर ये साधु अपनी पढ़ाई में लीन हैं।' इस उड्डाह से अचने के लिए भी स्वाध्याय का वर्जन किया जाता था।'

भाष्य-निर्दिष्ट स्वाध्याय-वर्जन के कारणों का अध्ययन करने पर सहज ही यह निष्कर्ष निकलता है कि स्वाध्याय-वर्जन के बहुत सारे कारण उस समय को प्रचलित लौकिक और अन्य सांप्रदायिक मान्यताओं पर आधृत हैं . व्यवहार पालन की दृष्टि में इन्हें स्वीकार किया गया है । इनमें सामयिक स्थिति की झलक अधिक है ।

कूछ कारण ऐसे भी हैं जिनका संबंध लोक व्यवहार से नहीं है, जैसे— कुहासा गिरने पर स्वाच्याय का वर्जन अहिंसा की दृष्टि से किया गया है । कुहासा गिरने के समय सारा वातावरण अप्काय के जीवों से आकान्त हो जाता है । उस समय मुनि को किसी प्रकार की कायिकी और वाचिकी चेष्टा नहीं करनी चाहिए ।<sup>४</sup>

व्यन्तर आदि देवताओं के द्वारा या निर्वात आदि के पीछे भी व्यन्तर आदि देवताओं के हाथ होने की कल्पना की गई है । वे व्यत्तर साथु को ठग सकते हैं, इस संभावना से भी वैसे प्रसंगों में स्वाघ्याय का वर्जन किया गया है ।

अतीत की बड़ुत सारी मान्यताएं, गर्हा के मानदंड और अप्रीति के निमित्त आब व्यवहृत नहीं है । इसलिए अस्वा-ध्याविक के प्रकरण का जितना ऐतिहासिक मूल्य है उतना व्यावहारिक सूल्य नहीं है । अस्तुत प्रकरण में इतिहास के अनेक तथ्य उद्घाटित होते हैं ।

इस तथ्य को थ्यान में रखकर इसे विस्तार से प्रस्तुत किया गया है ।

प्रस्तुत स्थान के वीसवें सूत में दस प्रकार के आंतरिक्ष अस्वाध्यायिक बतलाए गए हैं। उनका विवरण इस प्रकार है---

१. उल्कापात - पुच्छल तारे आदि का टूटना । उल्कापात के समय आकाश में रेखा दीख पड़ती है ।

निश्रीथ भाष्य में निर्दिष्ट है कि कुछ उल्काएँ रेखा खींचती हुई गिरती हैं और कुछ केवल उद्योत करती हुई गिरती है।

२. दिग्दाह—पुद्गलों की विचित्र परिणति के कारण कभी-कभी दिशाएं प्रज्वलित जैसी हो उठती हैं। उस समय का प्रकाश छिन्नमूल होता है—भूमि पर स्थित नहीं दिखाई देता। किन्तु आकाश में स्थित दीखता है।

३. गर्जन—बादलों का गर्जन । व्यवहारभाष्य में इसके स्थान पर सुंजित अब्द है । उसका अर्थ है—सुंजमान महा-ध्वनि ।ै

- (क) व्यवहारभाष्य आ३९६ :
  - सुत्रनागंत्रि अभत्ती लोगविरुद्धं पमत्तछलणा य। बिज्जासाहणवेगुण धम्मयाए य मा कुणसु ॥
  - (ख) निषीवभाष्य गाथा ६९७९ः मुयनाणम्मि अक्ती लोगविरुद्धं पमत्तछलणा य । तिज्जासाहण वड्गुण्ण धम्मयाए य मा क्रुणमु ।।
- २. निग्रीयभाष्य गाथा ६०६७ : महतरपगते बहुपविखते, व सत्तघरग्रंतरमते वा।
  - णिद्दुक्ख त्ति य गरहा, ण करेंति सणीयगं वा वि ॥
- ३. निशीयमाय्याथा ६०९४: सेणाहिव भोइ महयर, पुंसित्थीणं च मल्लजुद्धे वा। लोट्ठादि-भंडणे वा, गुज्भमुट्ठाहमवियतं । चूणि---जणोभणेज्ज,---अम्हे आवइपताणं इम सज्मायं करें-तित्ति अचियतं हवेज्जः
- ४. व्यवहारभाष्य ७।२७६ ः पढमंगि सव्वचिठ्ठा सज्झातो वा निवारतो नियमा । सेसेगु असज्ज्ञाती चेट्ठा न निवारिया अण्णा ॥
- ५. निशीयमाध्य गाथा ६०८९ : उक्का सरेहा पगासजुत्ता वा ।
- ६. व्यवहारभाष्य ७।२८८ः : ःानिग्धायगुंजितेःाः दुत्ति—गुञ्जमानो महाध्वनिर्गु-जितम् ।

४. विद्युत्—बिजली का चमकना ।

४. निर्धात—बादलों से आच्छादित या अनाच्छादित आकाश में व्यन्तरकृत महान् गर्जन की घ्वनि ।' यहां गर्जित और विद्युत् की भांति निर्घात भी स्वाभाविक पौद्गलिक परिणति होना चाहिए। इस आधार पर इसका अर्थ होगा— प्रचण्ड शब्द युक्त वायु।

यूपक—इसका अर्थ है—-चन्द्र-प्रभा और सन्ध्या-प्रभा का मिश्रण ।<sup>१</sup>

व्यवहारभाष्य में इसका अर्थ संघ्याच्छेदावरण [संध्या के विभाग का आवरण] किया है ।ै

इसकी भावना यह है कि जुक्ल पक्ष की द्वितीया, तृतीया और चतुर्थी को चन्द्रमा संध्यागत होता है इसलिए संध्या का यथार्थ ज्ञान नहीं हो पाता । फलत: रात्रि में स्वाध्याय-काल का ग्रहण नहीं किया जा सकता । अत: उस समय कालिक सूत्रों का अस्वाध्यायिक रहता है ।<sup>४</sup>

कई आचार्यों का अभिमत है कि शुक्लपक्ष की प्रतिपदा, द्वितीया और तृतीया—इन तीन तिथियों में, सूर्य के उदय और अस्त के समय, ताम्रवर्ण जैसे लाल और इष्टणश्याम असोघ मोघा [आकाश में प्रलम्ब श्वेत श्रेणियां] होते हैं, उन्हें यूपक कहा जाता है। कुछ आचार्य इसमें अस्वाध्यायिक नहीं मानते और कुछ मानते हैं। जो मानते हैं उनके अनुसार यूपक में दो प्रहर तक अस्वाध्यायिक रहता है।'

७. यक्षादिप्त—स्थानांगवृत्ति में इसका अर्थ स्पष्ट नहीं है । व्यवहार भाष्य की वृत्ति के अनुसार इसका अर्थ है — किसी एक दिशा में कभी-कभी दिखाई देने वाला विद्युत् जैसा प्रकाश ।<sup>६</sup>

म. धूमिका—यह महिका का ही एक भेद है।

इसका वर्ण धूम की तरह काला होता है ।

महिका—-तुषारापात, कुहासा ।

ये दोनों [धूमिका और महिका] कातिक आदि गर्भ मासों° [कार्त्तिक, मृगझिर, पौष और माघ] में गिरती हैं ।

१०. रज उद्घात—स्वाभाविक रूप से चारों ओर धूल का गिरना।

प्रस्तुत स्थान के इक्कीसवें सूत्र में औदारिक अस्वाध्याय के दस भेद बतलाए हैं। उनमें प्रथम तीन---अस्थि, मांस और रक्त --की विचारणा द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव से इस प्रकार की है।

(१) द्रव्य से-अस्थि, मांस और शोणित । क्वचित्, चर्म, अस्थि, मांस और शोणित ।

(२) क्षेत्र से---मनुष्य संबंधी हो तो सौ हाथ और तिर्यञ्च सम्बन्धी हो तो साठ हाथ।

(३) काल से—मनुष्य सम्बन्धी—मृत्यु का एक अहोरात्र। लड़की उत्पन्त हो तो आठ दिन। लड़का उत्पन्न हो तो सात दिन।

हड्डियां यदि सौ हाथ के भीतर स्थित हों तो मनुष्य की मृत्यु दिन से लेकर बारह वर्षों तक। यदि हड्डियां चिता में दग्ध या वर्षा से प्रवाहित हों तो अस्वाध्यायिक नहीं होता। यदि हड्डियां भूमि से खोदी गई हों तो अस्वाध्यायिक होता है। तिर्यञ्च सम्बन्धी हो तो जन्म-काल से तीसरे प्रहर तक। यदि बिल्ली चूहे आदि का घात करती हो तो एक अहोराव्र तक अस्वाध्यायिक रहता है।

(४) भाव से—नंदी आदि सूत्रों के अव्ययन का वर्जन ।

- ४. अशुचिसामन्त—रक्त, मून्न और मल की गन्ध आती हो और वे प्रत्यक्ष दीखते हों तो अस्वाध्यायिक होती है।
- २. स्थानांगवृत्ति, पत्न ४४१ : संध्याप्रभा चन्द्रप्रभा च यद् युगपद् भवतस्तत् जुयगोत्ति भणितम् ।
- ३. व्यवहारभाष्य ७।२९६ । संग्माच्छेयोवरणो उ जुवतो……।

- ४. स्थानांगवृत्ति, एत्र ४१९।
- व्यवहारभाष्य ७।२८६, वृत्तिपत ४६।
- ६. व्यवहारमाध्य ७१२४ वृत्ति पत्र ४६ : यक्षालिप्तं नाम एकस्यांदिशि अन्तरान्तरा यद् दृश्यते विद्युत् सदृशः प्रकाशः ।
- ज्यवहारभाष्य ७२७६ वृत्ति पत्न ४६ : गर्भमास्रो नाम कार्ति-कादि यावत् माघमासः ।

५. इमझानसामन्त— झवस्थान के समीप अस्वाध्यायिक होता है।

६-७. चन्द्रग्रहण, सूर्यग्रहण—चन्द्रग्रहण में जघन्यत: आठ प्रहर और उत्कृष्टत: वारह प्रहर तक अस्वाध्यायिक रहता है। सूर्यग्रहण में जघन्यत: वारह प्रहर और उत्कृष्टत: सोलह प्रहर तक अस्वाध्यायिक रहता है। इनका विस्तार इस प्रकार है—

१. जिस रात्री में चन्द्रग्रहण होता है उसी रात्री के चार प्रहर और दूसरे दिन के चार प्रहर —इस प्रकार जघन्यतः आठ प्रहर का अस्वाध्यायिक होता है। यदि प्रातःकाल में चन्द्रग्रहण होता है और चन्द्रग्रहण-काल में अस्त हो जाता है तो उस दिन के चार प्रहर, उम रात के चार प्रहर और दूसरे दिन के चार प्रहर — इस प्रकार बारह प्रहर होते हैं।

२. यदि सूर्य ग्रहण-काल में ही अस्त होता है तो उस रात्नी के चार प्रहर, चार दूसरे दिन के और चार प्रहर उस रात्नी के—इस प्रकार जघन्यतः बारह प्रहर होते हैं।

यदि सूर्य-ग्रहण प्रातःकाल ही प्रारम्भ हो जाता है तो उस दिन-रात के चार-चार प्रहर तथा दूसरे दिन-रात के चार-चार प्रहर—इस प्रकार उत्कृष्टत: १६ प्रहर होते हैं ।

कई यह मानते हैं कि सूर्य-ग्रहण जिस दिन होता है वह दिन और रात अस्वाध्याय-काल हे तथा चन्द्रग्रहण जिस रात में होता है और उसी रात में समाप्त हो जाता है, तो वह रात और जब तक दूसरा चन्द्र उदित नहीं हो जाता तब तक अस्वाध्याय काल है।

व्यवहार भाष्य में चन्द्रग्नहण और सूर्वग्रहण को सदैव अस्वाध्याय । (अन्तरिक्ष अस्वाध्याय ) में गिनाया है ।<sup>र</sup> स्थानांग सून में वे औदारिक वर्ग में गृहीत हैं । वृत्तिकार को बताया है कि ये यद्यपि अन्तरिक्ष से संबंधित हैं फिर भी इनके विमान पृथिवीकायिक होने के कारण इन्हें औदारिक माना है ।

अन्तरिक्ष वर्ग में उक्त उल्का आदि आकस्मिक होते हैं और चन्द्र आदि के विमान शाक्ष्वत्त होते हैं। इस विलक्षणता के कारण ही उन्हें दो भिन्न वर्गों में रखा गया है। किन्तु पाठ का अवलोकन करने पर ऐसा प्रतीत होता है कि आन्तरिक्ष वर्ग वाले सूत्र में दस की संख्या पूर्ण हो जाती है, अतः चन्द्रोपराग और सूर्योपराग भी औदारिकता को घ्यान में रखकर उनका समावेश औदारिक वर्ग में किया गया।

पतन-----राजा, अमात्य, सेनापति, ग्रामभोगिक आदि विशिष्ट व्यक्तियों का मरण।

दंडिक के मर जाने पर, जब तक क्षोभ नहीं मिट जाता तबतक अस्वाध्यायिक रहता है । दूसरे दण्डिक की नियुक्ति हो जाने पर भी एक अहोरात तक अस्वाध्याय-काल रहता है । इसी प्रकार दूसरे-दूसरे विशिष्ट व्यक्तियों के मर जाने पर भी एक अहोरात्न का अस्वाध्याय काल जानना चाहिए ।

€. राज-व्युद्ग्रह—राजा आदि के परस्पर विग्रह हो जाने पर जब तक विग्रह उपगान्त नहीं होता तब तक अस्वा-घ्याय-काल रहता है।

वृत्तिकार ने सेनापति, ग्राममहत्तर, प्रसिद्ध म्न्नी-पुरुष आदि के परस्पर कलह हो जाने पर भी अस्वाध्याय-काल माना है।

व्यवहार भाष्य के वृत्तिकार ने यह भी बताया है कि जब दो ग्रामों के बीच परस्पर वैमनस्य हो जाने पर नवयुवक अपने-अपने ग्राम का पक्ष लेकर पथराव करते हैं अथवा हाथापाई करते हैं, तब स्वाध्याय नहीं करना चाहिए तथा मल्लमुद्ध आदि प्रवर्तित होते समय भी अस्वाध्याय-काल रहता है। व्युद्ग्रह के प्रारंभ से लेकर उपशान्त न होने तक अस्वाध्याय-काल है। जब सारा वातावरण भयमुक्त हो जाता है तब भी एक अहोरात्न तक अस्वाध्याय-काल रहता है।'

व्यवहारभाष्य, सप्तमभाग वृत्ति पत ४९, १०।

३. स्थानांगवृत्ति, पत्न ४४२।

- ४. वही, पन्न ४१२ ।
- ४. व्यवहारभाष्य, सप्तमभाग, पत्न ४१।

२. वही, वृत्तिपत्न ५० ।

१०. बस्ती के अन्दर मनुष्य आदि का उद्भिन्न कलेवर हो तो सौ हाथ तक अस्वाघ्यायिक रहता है और अनुद्भिन्न होने पर भी, गंध आदि के कारण सौ हाथ तक अस्वाघ्यायिक रहता है। जब उसका परिष्ठापन हो जाता है तब वह स्थान शुद्ध हो जाता है।

व्यवहार सूत [उद्देशक ७] में वतलाया गया है कि मुनि अस्वाध्यायिक वातावरण में स्वाध्याय न करे, किन्तु स्वाध्यायिक वातावरण में ही स्वाध्याय करे । भाष्यकार ने अस्वाध्यायिक के दो प्रकार बतलाए हैं—आत्म-समुत्थित और पर-समुत्थित ।'

अपने शरीर में व्रण आदि से रक्त झरना—यह आत्म-समुत्थित अस्वाध्यायिक है ।

परसमुत्थ अस्वाध्यायिक पांच प्रकार का होता है—

१. संयमघाती २. औत्पातिक ३. देवप्रयुक्त ४. व्युद्यह ४. शरीर संबंधी ।

१. संयमघाती--इसके तीन भेद हैं---

- १. महिका २. सचित्त रज ३. वर्षा ---इसके तीन प्रकार हैं---
- बुद्बुद्---जिस वर्षा से पानी में बुलबुले उठते हों।
- अद्वुद् सहित वर्षा ।
- फुंआरवाली वर्षा।

निश्चीथ चूर्णि के अनुसार महिका सूक्ष्म होने के कारण गिरने के समय ही सर्वत व्याप्त होकर सब कुछ अष्काय से भावित कर देती है । इसलिए महिका-पात के समय ही स्वाध्याय, गमनागमन आदि चेष्टाएं वर्जनीय हैं ।<sup>3</sup>

सचित्त रज यदि निरंतर गिरता है तो वह तीन दिन के पश्चात् सब कुछ पृथ्वीकाय से भावित कर देता है अत: तीन दिन के पश्चात् जितने समय तक सचित्त रज:पात हो उत्तने समय तक स्वाध्याय वर्जित है ।'

वर्षा के तीनों प्रकार कमश: तीन, पांच और सात दिनों के पश्चात् सब कुछ अञ्कायमादित कर देते हैं । अतः तीन, पांच और सात दिनों के पश्चात् जितने दिनों तक वर्षापात हो उतने समय तक स्वाध्याय वर्जित है ।<sup>४</sup>

इनका द्रव्य,क्षेत्न, काल और भाव—इन चार दृष्टियों से वर्जन किया गया है ।

द्रव्य दृष्टि से----महिका, सचित्त रज और वर्षा----ये वर्जनीय हैं ।

क्षेत्र दृष्टि से—जिस क्षेत्र में ये गिरते हैं, वह क्षेत्र वर्जनीय है ।

कालदृष्टि से-जितने समय तक गिरते हैं, उतने समय तक स्वाध्याय आदि वर्जनीय हैं।

भाव दृष्टि से---गमनागमन, स्वाध्याय, प्रतिलेखन आदि वर्जनीय हैं।"

२. औत्पातिक---इसके पांच प्रकार हैं---

(१) पांगुवृष्टि (२) मांस वृष्टि (३) रुधिरवृष्टि (४) केशवृष्टि (४) शिलावृष्टि ।

मांस और रुधिर वृष्टि के समय एक अहोराल और शेष तीनों में जब तक उनकी वृष्टि होती हो तब तक सूच का स्वाध्याय वजित है।

३. देवप्रयुक्त—

(१) गन्धर्वनगर—चक्रवर्ती आदि के नगर में उत्पात होने की संभावना होने पर उस उत्पात का संकेत देने के लिए देव उसी नगर पर एक दूसरे नगर का निर्माण करते हैं और वह स्पष्ट दिखाई देता रहता है। (२) दिग्दाह (३) विद्युत् (४) उल्का (५) गजित (६) यूपक (७) चन्द्रग्रहण (०) सूर्यग्रहण (६) निर्घात (१०) गुञ्जित।

इनमें गन्धर्व नगर निश्चित ही देवकृत होता है, शेष दिग्दाह आदि देवकृत भी होते हैं और स्वाभाविक भी । <sup>६</sup> देवकृत

- व्यवहार भाष्य अ२६८ : असज्माइयं च दुविहं आयसमुत्थं च परसमुत्थं च ।।
- ३,४. वही, गाथा ६०६२, ६०५३।
- ५. निशीयभाष्य गाया ६०⊂३।
- २. निशीधभाष्य गाथा ६०⊏२, ६०⊏३ चूॉण —
- ६. व्यवहारभाष्य ७।२८१ ।

में स्वाध्याय का निषेध है किन्तु जो स्वाभाविक होते हैं उनमें स्वाध्याय का वर्जन नहीं होता । अमुक गर्जन आदि देवकृत हैं अथवा स्वाभाविक इसका निर्णय नहीं किया जा सकता । इसलिए स्वाभाविक गर्जन आदि में भी स्वाघ्याय आदि का वर्जन किया जाता है ।

इसी प्रकार सूर्य के अस्त होने पर (एक मुहूर्त्त तक), आधी रात में सूर्योदय से एक मुहूर्त्त पूर्व और मध्यान्ह में भी स्वाध्याय वर्जित है।

चैस की पूर्णिमा, आषाढ़ की पूर्णिमा, आसोज की पूर्णिमा और कार्तिक की पूर्णिमा तथा उनके साथ आने वाली प्रति-पदा को भी स्वाध्याय नहीं करना चाहिए । क्योंकि इन चार तिथियों में बड़े उत्सवों का आयोजन होता है । साथ-साथ जिस देश में जो-जो महान उत्सव जितने दिन तक होते हैं, उतने दिनों तक स्वाध्याय का वर्जन करना चाहिए । जिस उत्सव में अनेक प्राणियों का वद्य होता हो, उस महोत्सब के आरम्भ से लेकर पूर्ण होने तक स्वाध्याय नहीं करना चाहिए ।

४. व्युद्ग्रह—दो राजा परस्पर लड़ते हों, दो सेनापति लड़ते हों, मल्लयुद्ध होता हो, दो ग्रामों के बीच कलह होता हो, अथवा लोग परस्पर लड़ते हों—मारपीट करते हों तथा रजःपर्व [होली जैसे पर्व ] के दिनों में भी स्वाध्याय का वर्जन करना चाहिए ।

राजा की मृत्यु के पश्चात् जब तक दूसरे राजा का अभिषेक नहीं हो जाए, तब तक स्वाध्याय का वर्जन करना चाहिए । क्योंकि लोगों के मन में, विशेषत: राजवर्गीय लोगों के मन में यह विचार उत्पन्न हो सकता है कि आज हम तो विपत्ति से गुजर रहे हैं और ये पठन-पाठन कर रहे हैं । राजा की मृत्यु का इन्हें शोक नहीं है ।

इन सभी व्युद्ग्रहों में, जितने काल तक व्युद्ग्रह रहे उतने दिन तक, तथा व्युद्ग्रह के उपणान्त होने पर एक अहो-रात तक स्वाध्याय नहीं करना चाहिए ।

ग्राम का स्वामी, ग्राम का प्रधान, बहुपरिवार वाले व्यक्ति अथवा शय्यातर की मृत्यु होने पर [अपने उपाश्रय से यदि सात घर के भीतर हों तो ] एक अहोरात तक अस्वाध्यायिक रहता है । ऐसी वेला में स्वाघ्याय आदि करने पर लोगों में गर्हा होती है, अप्रीति होती है ।

५. शरीर सम्बन्धी— शारीरिक अस्वाध्याय के दो प्रकार हैं---(१) मनुष्य सम्बन्धी, (२) तिर्यंञ्च सम्बन्धी । मनुष्य या तिर्यञ्च का कलेवर, रुधिर आदि पडा हो तो स्वाध्याय का वर्जन करना चाहिए।

#### **কুন্ত বি**হা**ব**—

प्रकृति में अनेक प्रकार की विचित्न घटनाएं घटित होती हैं। इन घटनाओं की अद्भुतता तथा ग्रह, उपग्रह और नक्षलों में होने वाले अस्वाभाविक परिवर्तनों को अभ-अशुभ मानने की प्रवृत्ति समूचे संसार में रही है। इसके साथ-साथ विभिन्न प्रकार की वृष्टियों, आकाशगत अनेक दृश्यों एवं बिजली से सम्बन्धित घटनाओं से भी शुभ-अशुभ की कल्पनाएं होती हैं।

ग्रीस तथा रोम में भूकम्प, रक्तवर्षा, पाषाणवर्षा तथा दुग्धवर्षा को अत्यन्त अशुभ माना गया है'।

जायान में भूकम्प, बाढ़ तथा आंधी को युद्ध का सूचक माना जाता रहा है ।

बेबीलोन में वर्ष के प्रथम मास में नगर पर धूलि का गिरना तथा भूकम्प अञ्चभ माने जाते हैं'।

ई रान में मेध गर्जन, बिजली की चमक तथा धूलि मेघों को अशुभ माना जाता है\*।

दक्षिण पूर्वी अफ्रीका में अशनिवृष्टि, करकावृष्टि को अशुभ का द्योतक माना जाता रहा है ।

इङ्गलैण्ड के देहातों में कड़क के साथ विजली का चमकना ग्राम के प्रमुख व्यक्ति की मृत्यु का सूचक माना जाता है<sup>6</sup>।

- 1. Dictionary of Greek and Roman antiquities, Page, 417.
- Encyclopedia of Religion and Ethics, Vol.
   4, Page 806.
- 3. The Book of the Zodiac, page 119.
- 4. The wild Rue, Pages 99-100.
- 5. The History of the Mankind, Vol. 1 Page 56.
- 6. Encylopedia of Superstitions, Page 196.

अफ़ीका और पोलैण्ड' तथा रोम एव चीन' में उल्कादर्शन को अबुभ माना जाता है । इस्लाम धर्म में उल्का को भूत-पिशाच तथा दैत्य के रूप में माना गया है' ।

अथर्ववेदसंहिता में भूकम्प, भूमि का फटना, उल्का, धुमकेतू, सूर्यग्रहण आदि को अग्रभ माना है\*।

ब्राह्मण ग्रन्थों में धूलि, मांस, अस्थि एवं रुधिर की वर्षा, आकाश में गन्धर्व-जगरों का दर्शन अशुभ के दोतक माने गए हैं'।

बाल्मीकि रामायण में रुधिरवृष्टि को अत्यन्त अञुभ माना गया है<sup>६</sup>।

इसी प्रकार उत्तरवर्ती संस्कृत काव्यों में भूप्रकम्पन, उल्कापात, रुधिरवृष्टि, करकवृष्टि, दिग्दाह, महावात, वज्रपात, श्रूलिवर्षा आदि-आदि को अञुभ माना गया है ।

लगता है, इन लौकिक मान्यताओं के आधार पर अस्वाध्यायिक की मान्यता का प्रचलन हुआ है । अस्वाध्यायिक के विशेष विवरण के लिए देखें—

- व्यवहार भाष्य ७१२६६-३२० ।
- निशीधभाष्य गाथा ६०७४-६१७१।
- अग्वश्यकनिर्युक्ति माथा १३६५-१३७४ ।

१२. (सू० २४)

देखें—दसवेआलियं **८**।१५ **के** टिप्पण ।

१३. (सू॰ २४)

प्रस्तुत सूत्र में गंगा-सिंधू में मिलने वाली दस नदियों के नामोल्लेख हैं। प्रथम पांच यंगा में और क्षेष पांच सिंधू में मिलने वाली गदियां हैं। उनका परिचय इस प्रकार है---

१. गंगा—इसका उद्गम स्थल हिमालय में गंगोली है । यह १५२० मीज लम्बी है । यह पश्चिमोत्तर बिहार और बंगाल में बहती हुई बंगाल की खाड़ी में जा मिलती है ।

२. सिंधू---इसका उद्गम-स्थल कैलाश पर्वत का उत्तरीय अंचल है। इसकी लम्बाई १००० मील है और यह भारत के पश्चिम-उत्तर और पश्चिम-दक्षिण में बहती हुई अरब समुद्र में जा मिलती है। प्राचीन समय में यह नदी जिन क्षेत्नों से होकर बहती थी उसे सप्तसिन्धु कहते थे क्योंकि इसमें उस समय छह अन्य मंदियां मिलती थीं। उनमें बतद्रु आदि पांच नदियां तथा छठी नदी सरस्वती थी।

३. यमुना—यह गंगा में मिलने वाली सबसे लम्बी नदी है। उद्गम से संगम तक इसकी लम्बाई ५६० मील है। इनका उद्गम हिमालय के यमुनोत्नी से हुआ है। यह प्राय: विन्ध्य क्षेत्र के पार्वत्य प्रान्तों की उत्तरी सीमा तथा संयुक्त प्रान्त के उपजाऊ मैदानों में बहती हुई इलाहाबाद (प्रयाग) के पास गंगा में जा मिलती है। इसका जल स्वच्छ तथा कुछ हरा है।

४. सरयू—इसे घाघरा, घग्घर भी कहते हैं। यह ६०० मील लम्बी है और छनरे से १४ मील पूर्व गंगा में जा मिलती है।

- 1. The Golden Bough, Part 3, Page, 65-66.
- Encyclopedia of Religion and Ethics, Vol. X, Page 371.
- 3. The Golden Bough, Part 3, Page 53.
- ४. अथर्ववेद-संहिता १९१९१८ ।

- ४. धट्विंगद्राह्मण प्रपाठक ४, खंड ८ ।
- ६. (क) बाल्मीकि रामायण, अरण्यकाण्ड २३।९ तस्मिन् याते जनस्यानादशिवं झोणितोदकम् । अभ्यवर्षन् महामेघस्तुमुलो गर्दभारुणः ।।
  - (ख) वही, युद्धकांड ३४।२४, २६; ४९।३३; ४७।३८; ६६।४९; १०००२९ ।

५. आपी (राप्ती ?)—राप्ती का उद्गम नेपाल राज्य के उत्तरी ऊंची पर्वतमाला से होता है। यह बरहज (?) के पास घाघरा नदी में जा मिलती है।

६. कोशी—-इसके दो नाम और हैं —कौशिकी और सप्त-कौशिकी। सम्भव है, इसका नाम किसी ऋषिकन्या के आधार पर पड़ा हो। नेपाल के पूर्वी भाग में हिमालय से निकली हुई अनेक नदियों के योग से इसका निर्माण हुआ है। यह कुल ३०० मील लम्बी है, परन्तु भारत में केवल ≤४ मील तक प्रवाहित होकर, कोलगांव से कुछ उत्तर में गंगा में जा मिलती है। यह नदी अपने वेग, बाढ़ और मार्ग बदलने के लिए प्रसिद्ध है।

७. मही- –यह एक छोटी नदी है जो पटना के पास हात्रीपुर में गंगा से मिलती है । गण्डक नदी भी वहीं गंगा में मिलती है ।

द. शतद्र—इसको 'सतलज' भी कहते हैं। यह नौ सौ मील लम्बी है। इसका उद्गम स्थल मानसरोवर है। यह अनेक धाराओं से मिलती हुई पीठनकोट के पास सिन्धु नदी में जा मिलती है।

१. वितस्ता—इसका वर्तमान नाम झेलम है । यह नदी कश्मीर घाटी के उत्तरपूर्व में सीमास्थित पहाड़ों से निकल कर उत्तर-पश्चिम की ओर प्रवाहित होती है । कई छोटी नदियों को साथ लिए, कश्मीर और पंजाब में बहती हुई, यह नदी झंग जिले में चिनाब नदी में जा मिलती है और उसके साथ सिन्धु में जा गिरती है । इसकी लम्बाई ४५० मील है ।

१०. विपासा—इसे वर्तमान में व्यास कहते हैं। यह २६० मील लम्बी है और पंजाव की पांचों नदियों में सबसे छोटी है। यह कपूरथला की दक्षिण सीमा पर सतलज नदी में जा मिलती है। कहा जाता है कि व्यास की सुन्दर स्तुति सुनकर इस नदी ने सुदामा की सेना को रास्ता दिया था। अत: इसका नाम व्यास पड़ा।

११. ऐरावती ---इसका प्राचीन नाम 'परुष्णी' भी था । वर्तमान में इसे 'रावी' कहते हैं । यह हिमालय के दक्षिण अञ्चल से निकलकर कश्मीर और पंजाब में बहती है । यह ४५० मील लम्बी है । यह सरायसिन्धू से कुछ ही आगे बढ़ने पर चिनाब नदी में जा मिलती है ।

१२. चन्द्रभागा—इसको वर्तमान में 'चिनाब' कहते हैं । चन्द्रा और भागा—इन दो नदियों से मिलकर यह नदी बनी है । यह अनेक नदियों को अपने साथ मिलाती हुई मुल्तान की दक्षिणी सीमा पर सतलज नदी में जा मिलती है । इसकी लम्बाई लगभग ६०० मील है ।

#### १४. (सू० २७)

१. चंपा—यह अंग जनपद को राजधानी थी । इसकी आधुनिक पहिचान भागलपुर से २४ मील दूर पर स्थित 'चम्पापुर' और चम्पानगर से की है ।

देखें उत्तराध्ययनः एक समीक्षात्मक अध्ययन, पृष्ठ ३६०, ३६१ ।

२. मथुरा — यह सूरसेन देश की राजधानी थी। वर्तमान मथुरा के नैऋत्य कोण में पांच माइल पर बसेे हुए महोली गाँव से इसकी पहचान की गई है।

मद्रास प्रान्त में 'बैंगई' नदी के किनारे बसे हुए गाँव को भी मथुरा कहा जाता था । वहां पाँडचराज की राजधानी थी । वर्त्तमान में जो 'मदुरा' नाम से प्रसिद्ध है, उसका प्राचीन नाम मथुरा था ।

३. वाराणसी—यह काशी जनपद की राजधानी थी। नौवें चक्रवर्ती महापद्म यहाँ से प्रव्नजित हुए थे।

देखें— उत्तराध्ययन: एक समीक्षात्मक अध्ययन, पृष्ठ ३७६, ३७७।

४. श्रावस्ती – यह कुणाल जनपद की राजधानी थी। इसकी आधुनिक पहचान सहेर-महेर से की जाती है। तीसरे चक्रवर्ती 'मघवा' यहां से प्रव्रजित हुए थे।

देखें—-उत्तराध्ययनः एक समीक्षात्मक अध्ययन, पृष्ठ ३५४, ३५४ ।

४. साकेत—यह कोशल जनपद की राजधानी थी। प्राचीन काल में यह जनपद दो भागों में विभक्त था—उत्तर

कोशल और दक्षिण कोशल । सरयू नदी पर बसी हुई अयोध्या नगरी दक्षिण कोशल की राजधानी थी और राष्ती नदी पर बसी हई श्रावस्ती नगरी उत्तर कोशल की राजधानी थी ।

बौद्ध ग्रन्थों में यह माना गया है कि प्रसेनजित कोशल राजा बिम्बिसार से महापुण्य श्रेष्ठी धनंजय को साथ ले अपने नगर श्रावस्ती की ओर जा रहा था। उसकी इच्छा थी कि ऐसे पुण्यवान् व्यक्ति को अपने नगर में बसाया जाए। जब वे श्रावस्ती से सात योजन दूर, रहे तब संध्या का समय हो गया। वे वहीं रुक गए। धनंजय ने राजा प्रसेनजित से कहा— मैं नगर में बसना नहीं चाहता। यदि आपकी आजा हो तो मैं यहीं वस जाऊं।' राजा ने आज्ञा दे दी। धनंजय ने वहां नगर बसाया। वहां सायं ठहरा गया था, इसलिए उस नये नगर का नाम साकेत रखा गया।'भरत और सगर ये दो चक्रवर्ती यहां से प्रव्रजित हुए।

५. हस्तिनापुर—यह कुरु जनपद की राजधानी थी। इसकी पहचान मेरठ जिले के मवाना तहसील में मेरठ से २२ मील उत्तर-पूर्व में स्थित हस्तिनापुर गांव से की गई है। इसका दूसरा नाम नागपुर था।

सनत्कुमार चक्रवर्ती तथा शांति, कुंथु और अर — ये तीन चक्रवर्ती तथा तीर्थंकर यहां से प्रवजित हुए थे ।

देखें—उत्तराघ्ययनः एक समीक्षात्मक अघ्ययन, पृष्ठ ३७४।

७. कांपिल्य— यह पाञ्चाल जनपद की राजधानी थी। कन्निंघम ने इसकी पहचान उत्तर प्रदेश के फरुखाबाद जिले में फतेहगढ से २८ मील उत्तर-पूर्व, गंगा के समीप में स्थित 'कांपिल' से की है। कायमगंज रेलवे स्टेशन से यह केवल पांच मील दूर है। दसवें चक्रवर्ती हरिषेण यहां से प्रव्रजित हुए थे।

देखें----उत्तरघ्ययनः एक समीक्षात्मक अघ्ययन, पृष्ठ ३७३, ३७४।

१. कौशाम्बी—यह वत्स जनपद की राजधानी थी। इसकी आधुनिक पहचान इलाहाबाद से दक्षिण-पश्चिम में स्थित 'कोसम' गांव से की है।

देखें उत्तराध्ययन: एक समीक्षात्मक अध्ययन, पृष्ठ ३७६, ३८० ।

१०. राजगृह—यह मगद्य जनपद की राजधानी थी । महाभारत के सभापर्व में इसका नाम 'गिरिव्रज' भी दिया है । महाभारतकार तथा जैन ग्रन्थकार यहां पांच पर्वतों का उल्लेख करते हैं । किंतु उनके नामों में मतभेद है—

महाभारत—वैहार [वैभार], वाहार, वृषभ, ऋषिगिरि, चैत्यक ।

वायुपूराण—वैभार, विपुल, रत्नकूट, गिरिव्रज, रत्नाचल 🕴

जैन—वैभार, विपुल, उदय, सुवर्ण, रत्नगिरि ।

सम्भव है इन्हीं पर्वतों के कारण राजगृह को 'गिरिव्रज' कहा गया हो । जयधवला में उढ़ृत श्लोकों तथा तिलोयपण्णत्ती में राजगृह का एक नाम 'पंचर्शलपुर' और 'पंचर्शलनगर' मिलता है । उनमें कुछ पर्वतों के नाम भी भिन्न हैं—

विपुल, ऋषि, वैभार, छिन्न और पांडु । र

वर्तमान में इसका नाम 'राजगिर' है। यह बिहार से लगभग १३-१४ मील दक्षिण में है। आवश्यक चूणि में यह वर्णन है कि पहले यहां क्षितिप्रतिष्ठित नाम का नगर था। उसके क्षीण होने पर जितशव्यु राजा ने इसी स्थान पर 'चनकपुर' नगर बसाया। तदनन्तर वहां ऋषभपुर नगर बसाया गया। बाद में 'कुशाग्रपुर'। इसके पूरे जल जाने के बाद श्रेणिक के पिता प्रसेनजित ने राजगृह नगर बसाया। भगवती २।११२, ११३ में राजगृह में उष्ण झरने का उल्लेख आता है और उसका नाम 'महातपोपतीरप्रभ' है। चीनी प्रवासी फाहियान और हयुयेन्सान ने अपनी डायरी में इन उष्ण झरनों को देखने का उल्लेख करते हैं। बौद्ध ग्रन्थों में इन उष्ण झरनों को 'तपोद' कहा है।

ग्यारहवें चक्रवतीं 'जय' यहां से प्रव्रजित हुए थे ।

धम्मपद, अट्टकथा ।

२. कषायपाहुड़ १, पृष्ठ ७३; तिसोयपण्णत्ती १।६४-६७।

# १५. (सू० २८)

प्रस्तुत सूत्र में दस राजधानियों में दस राजाओं ने मुनिदीक्षा ली, इस प्रकार का सामान्य उल्लेख किया है। किन्तु किस राजा ने कहां दीक्षा ली, इसका कोई उल्लेख नहीं है और न ही राजधानियों तथा राजाओं का कमश: उल्लेख है। बृत्तिकार ने आवश्यक निर्युक्ति और निशीथ भाष्य के आधार पर प्रस्तुत सूत्र की स्पष्टता की है। आवश्यक निर्युक्ति के अनुसार चकर्वातयों के जन्म-स्थान इस प्रकार हैं'—

603

१. भरत—साकेत । २. सगर-—साकेत । ३. मधवा—श्रावस्ती । ४-⊏. सनत्कुमार, शांति, कुंथु अर और सुभूम—हस्तिनागपुर । ९. महापद्म—वाराणसी । १०. हरिषेण—कांपिल्य । ११. जय—राजगृह । १२. अह्यदत्त— कांपिल्य ।

इनमें सुभूम और ब्रह्मदत्त प्रव्रजित नहीं हुए थे ।'

निशीथभाष्य में प्रस्तुत विषय भिन्न प्रकार से वर्णित है। उसके अनुसार बारह चक्रवर्ती दस राजधानियों में उत्पन्न हुए थे। कौन चक्रवर्ती किस राजधानी में उत्पन्न हुआ उसका स्पष्ट निर्देश वहां नहीं है। वहां केवल इतना सा उल्लेख प्राप्त है कि शांति, कुंथु और अर---ये तीन एक राजधानी में उत्पन्न हुए थे और शेष नौ चक्रवर्ती नौ राजधानियों में उत्पन्न हुए, यह स्वतः प्राप्त हो जाता है।

प्रस्तुत सूत्र में दस चकवर्ती राजाओं के प्रवज्या-नगरों का उल्लेख है, किन्तु उनके जन्म-नगरों का उल्लेख नहीं है। वृत्तिकार ने लिखा है कि जो चकवर्ती जहां उत्पन्न हुए वहीं प्रव्रणित हुए। इस नियम के आधार पर निशीयभाष्य का निरूपण समीचीन प्रतीत होता है। प्रस्तुत सूत्र में दस प्रव्रज्या-नगरों का उल्लेख है और उक्त नियम के अनुसार उनके उत्पत्ति-नगर भी वे ही हैं, तब वे दस होने ही चाहिएं। आवश्यक निर्युनित में किस अभिप्राय से चकवर्तियों के छह उत्पत्ति नगरों का उल्लेख किया है—यह कहना कठिन है।

उत्तराध्ययन में इन दसों की प्रव्रज्या का उल्लेख है, किन्तु प्रव्रज्या नगरों का उल्लेख नहीं है।'

## १६. गोतीर्थं विरहित (सू० ३२)

गोतीर्थ का अर्थ है—तालाव आदि में गायों के उतरने की भूमि । यह कमश: निम्न, निम्नतर होती है । लवण समुद्र के दोनों पार्श्वों में पिचानवें-पिचानवें हजार योजन तक पानी गोतीर्थाकार (कमश: निम्न, निम्नतर) है । उनके बोच में दस हजार योजन तक पानी समतल है । उसी को 'गोतीर्थ विरहित' कहा गया है ।'

आवश्यकनिर्युक्ति गाथा ३८७ :

जम्मण विणीअउज्भा सावस्थी पंच हत्यिणपुर्रमि । वाणारसि कंपिल्ले रायगिहे चेव कंपिल्ले ॥

२. स्थानांगवृत्ति, पत्न ४१४: द्वौ च सुभूमत्रह्यदत्ताभिधानो न प्रत्रजितौ ।

३. (क) निश्रीयभाष्य गाथा २५१०, २५१९ : चंपा महुरा वाणारसी य सावत्थिमेव साएतं । हत्थिणपुर कंपिल्लं, मिहिला कोसंबि रायमिहं ॥ सती कुंयू य अरो, तिण्णि वि जिणचक्की एकहिं जाया । तेण देस होंति जत्थ व, केसव जाया जणाइण्णा ॥

(ख) स्थानांगवृत्ति, पत्न ४५४।

- ४. स्थानांगवृत्ति, पत्न ४१४ : ये च यत्नोत्पन्नास्ते तत्नैव प्रद्रजिताः ।
- ५. उत्तराध्ययन १८१३४-४३<sub>।</sub>
- ६. स्थानांगवृत्ति, पत्न ४५५ : गवां तीर्थं --- तडानादाववतारमार्गे गोतीर्थं, ततो गोतीर्थंमिव मोतीर्थं----अवतारवती भूमिः, तद्वि-रहितं सममित्यर्थः, एतच्च पञ्चनवतियोजनसहस्राण्य-वींग्मागत: परभागतश्च गोतीर्थंरूपां भूमि विहाय मध्ये भवतोति ।

#### १७. उदकमाला (सू० ३३)

उदकमाला का अर्थ है—-पानी की शिखा—वेला। यह समुद्र के मध्य भाग में होती है। इसकी चौड़ाई दस हजार योजन की और ऊंचाई सोलह हजार योजन की है।'

#### १८. (सू०४६)

अनुयोग का अर्ध है व्याख्या । व्यास्त्र्येय वस्तु के आधार पर अनूयोग चार प्रकार का है—

१. चरणकरणानुयोग २. धर्मकथानुयोग ३. गणितानुयोग ४. द्रव्यानुयोग ।

द्रव्यानुयोग के दस प्रकार हैं—

१. द्रव्यानुयोग—जीव आदि पदार्थों के द्रव्यत्व की व्याख्या। द्रव्य का अर्थ है—गुण-पर्यायवान पदार्थ। जो सह-भावी धर्म है वे गुण कहलाते हैं और जो काल या अवस्थाकृत धर्म होते हैं वे पर्याय कहलाते हैं। जीव में ज्ञान आदि सह-भावी गुण और मनुष्यत्व, बालत्व आदि पर्यायकृत धर्म होते हैं, अतः वह द्रव्य है।

२. मातृकानुयोग—–उत्पाद, व्यय और ध्रौव्य को मातृकापद कहते हैं। इसके आधार पर द्रव्यों की विचारणा करना मातृकानुयोग है।

३. एकाथिकानुयोग—-एकार्थवाची या पर्यायवाची शब्दों की व्याख्या। जैसे—-जीव, प्राणी, भूत और सत्त्व—ये एकार्थवाची हैं ।

४. करणानुयोग—साधनों की व्याख्या । एक द्रव्य की निष्पत्ति में प्रयुक्त होने वाले साधनों का विचार जैसे—-घड़े की निष्पत्ति में मिट्टी, कुंभकार, चक्र, चीवर, दंड आदि कारण साधक होते हैं, उसी प्रकार जीव की कियाओं में काल, स्वभाव, नियति, कर्म अादि साधक होते हैं ।

५. अपित-अर्नापत—इस अनुयोग के द्वारा द्रव्य के मुख्य और गौण धर्म का विचार किया जाता है।

द्रव्य अनेक धर्मात्मक होता है, किन्तु प्रयोजनवश किसी एक धर्म को मुख्य मानकर उसकी विवक्षा की जाती है। वह 'अर्पणा' है और शेष धर्मों की अविवक्षा होती है वह 'अनपर्णी' है। उमास्वाति ने अनेक धर्मात्मक द्रव्य की सिद्धि के लिए इस अनुयोग का प्रतिपादन किया है।

६. भावित-अभावित---द्रव्यान्तर से प्रभावित या अप्रभावित होने का विचार ।

भावित — जैसे — जीव प्रशस्त या अप्रशस्त वातावरण से भावित होता है । उसमें संसर्ग से दोष या गुण आते हैं । यह जीव की भावित अवस्था है ।

अभावित --वृत्तिकार ने इसकी व्याख्या में वज्त्रतंडुल का उदाहरण दिया है । यह या तो संसर्ग को प्राप्त नहीं होता या संसर्ग प्राप्त होने पर भी उससे भावित नहीं होता ।

७. वाह्य-अबाह्य—वृत्तिकार ने बाह्य और अबाह्य के दो अर्थ किए हैं—

(१) बाह्य—असदृश या भिन्न । जैसे—जीव द्रव्य आकाश से बाह्य है—चैतन्य धर्म के कारण उससे विलक्षण है । वह आकाश से अवाह्य भी है—अमूर्त्त धर्म के कारण उससे सदृष है ।

(२) जीव के लिए घट आदि द्रव्य वाह्य हैं तथा कर्म और चैतन्य आन्तरिक (अबाह्य) है।

नंदी सूत्र में अवधिज्ञान का बाह्य और अबाह्य की दृष्टि से विचार किया गया है । इससे इस अनुयोग का यह अर्थ फलित होता है कि द्रव्य के सार्वदिक (अबाह्य) और असार्वदिक (बाह्य) धर्मों का विचार करना ।<sup>४</sup>

- स्थानांगवृत्ति, पत्न ४४४ : उदकमाला उदकशिखा वेलेत्ययॅ:, दशयोजनसहस्राणि विष्कम्भतः उच्चैस्त्वेन घोडशसहस्राणीति, समुद्रमध्यभागादेवोत्यितेति ।
- २. तत्त्वार्थसूव ५।३९ : अपितानपित सिद्धेः ।
- ३. स्थानांगवृत्ति, पत्न ४१७ ।
- ४. नंदीसूस (पुण्यविजयजी द्वारा सम्पादित) पृष्ठ ३१ ।

- म. शाश्वत-अज्ञाश्वत---द्रव्य के शाश्वत, अशाश्वत का विचार।
- तथाज्ञान—द्रव्य का यथार्थ विचार।
- १०. अतथाज्ञान―–द्रव्य का अयथार्थ विचार ।

#### १६. उत्पात पर्वत (सू० ४७)

नीचे लोक से तिरछे लोक में आने के लिए चमर आदि भवनपति देव जहां से ऊर्ध्वगमन करते हैं उन्हें उत्पात पर्वत कहा जाता है।

#### २०. अनन्तक (सू० ६६)

जिसका अन्त नहीं होता उसे अनन्त कहा जाता है। प्रस्तुत सूत्र में उसका अनेक संदर्भों में प्रयोग किया गया है। संदर्भ के साथ प्रत्येक शब्द का अर्थ भी आंशिक रूप में परिवर्तित हो जाता है। नाम और स्थापना के साथ अनन्त शब्द का प्रयोग किसी विशेष अर्थ का सूचक नहीं है। इनमें नामकरण और आरोपण की मुख्यता है, किन्तु 'अनन्त' के अर्थ की कोई मुख्यता नहीं है।

वृत्तिकार ने नामकरण के विषय में एक उदाहरण प्रस्तुत किया है । सामयिक भाषा (आगमिक संकेत) के अनुसार वस्त का नाम अनन्तक है ।'

द्रव्य के साथ अनन्त का प्रयोग द्रव्यों की व्यक्तिशः अनन्तता का सूचक है। गणना के साथ अनन्त शब्द के प्रयोग का संबंध संख्या से है। जैन गणित में गणना के तीन प्रकार हैं—संख्यात, असंख्यात और अनन्त। संख्यात की गणना होती है। असंख्यात की गणना नहीं होती, पर वह सान्त होता है। अनन्त की न गणना होती है और न उसका अन्त होता है। प्रदेश के साथ अनन्त शब्द द्रव्य के अवयवों का निर्धारण करता है। जीव के प्रदेश असंख्य होते हैं। आकाश और अनन्त प्रदेशी पुद्गलस्कंधों के प्रदेश अनन्त होते हैं। एकतः और उभयतः इन दोनों के साथ अनन्त शब्द का प्रयोग काल-विस्तार को सूचित करता है।

देशविस्तार और सर्वविस्तार के साथ अनन्त शब्द का प्रयोग दिग् और क्षेत्र के विस्तार को सूचित करता है। पांचर्वे स्थान में वृत्तिकार ने देश विस्तार का अर्थ दिगात्मक विस्तार तथा प्रस्तुत सूत्र में उसका अर्थ एक आकाश प्रतर किया है।"

इस प्रकार विभिन्न संदर्भों के साथ अनन्त शब्द विभिन्न अर्थों की सूचना देता है । यह अनन्त शब्द की निक्षेप पढ़ति का एक उदाहरण है ।

- स्थानांगवृत्ति, पत ३२६: नामानन्तकं अतनप्कमिति यस्य नाम, यथा समयभाषया वस्त्रमिति ।
- २. स्थानांगवृत्ति, पत्न ३२९: एकतः एकेनांगेनायामसक्षणेना-नन्तकमेकतोऽनन्तकम् – एकश्रेणीकं क्षेत्रं, द्विधा–आयाम-विस्ताराभ्यामनन्तकं द्विधानन्तकं – प्रतरक्षेत्रम् ।
- स्थानांगवृत्ति, पद्म ४४६ : एकतोऽनन्तकमतीताद्धा अनागताद्धा वा, द्विधाऽनन्तर्क सर्वद्धा ।
- ४. स्थानांगवृत्ति, पत्न ३२९ : क्षेत्रस्य यो रुचकापेक्षया पूर्वा-द्यन्यतरदिग्लक्षणो देशस्तस्य विस्तारो—विष्कम्भस्तस्य प्रदेशा-पेक्षया अनन्तकं देशविस्तारानन्तकम् ।
- स्थानांगवृत्ति, पत्न ४१९: देशविस्तारानग्तकं एक आकाण्ञ-प्रतरः।

२१ (सू॰ ६९)

निशीथभाष्य में प्रतिषेवणा के दो प्रकार बतलाए गए हैं-⊷दर्प प्रतिषेवणा और अल्प प्रतिषेवणा ।'

दर्ष का अर्थ है—व्यायाम, बल्गन और धावन ।<sup>3</sup> निशीथभाष्य की चूर्णि में व्यायाम के अर्थ की स्वष्टता दो उदाहरणों से की गई है, जैसे—लाठी चलाना, पत्थर उठाना। वल्गन का अर्थ कूदना और धावन का अर्थ दौड़ना है। बाहुयुद्ध आदि भी इसी प्रकरण में सम्मिलित हैं।<sup>1</sup> भाष्यकार ने दर्प का एक अर्थ प्रमाद किया है।<sup>4</sup> दर्प से होने वाली प्रतिषेवणा दर्पिका प्रतिषेवणा कहलाती है। यह प्रमाद या उद्धतता से होने वाला दोषाचरण है। दर्पिका प्रतिवेषणा मूलगुण और उत्तर-गुण दोनों की होती है।

दर्प प्रतिषेवणा निष्कारण की जाने वाली प्रतिषेवणा है । कल्प प्रतिषेवणा किसी विशेष प्रयोजन के उपस्थित होने पर की जाती है ।'भाष्यकार ने दर्पिका और कल्पिका—इन दोनों को प्रमाद प्रतिषेवणा और अप्रमाद प्रतिषेवणा से अभिन्न माना है । उसके अनुसार प्रमादप्रतिषेवणा ही दर्पिका प्रतिषेवणा है और अप्रमादप्रतिषेवणा ही कल्पिका प्रतिषेवणा है ।'

प्रस्तुत गाथा में कल्पिका प्रतिषेवणा या अप्रभाद प्रतिषेवणा का उल्लेख नहीं है किन्तु इसमें आए हुए अनाभोग और और सहसाकार उसी के दो प्रकार हैं।

अनाभोग का अर्थ है---अत्यन्त विस्मृति ।

अनाभोग प्रतिसेवी किसी भी प्रमाद से प्रमत्त नहीं होता। किंतु कदाचित् उसे ईर्यासमिति आदि के समाचरण की विस्मृति हो जाती है। यह उसकी अनुपयुक्तता (उपयोग जून्यता) की प्रतिवेषणा है।' सद्साकार प्रतिषेवणा में उपयुक्त अवस्था होने पर भी दैहिक चंचलता की विवशता के कारण प्राणातिपात आदि का समाचरण हो जाता है।'°

कंटकाकीर्ण पथ में चलने वाला मनुष्य सावधान होते हुए भी कहीं न कहीं पैर को पूर्ण नियन्तित न रखने के कारण बींध लेता है । इसी प्रकार सावधानी पूर्वक प्रवृत्ति करते हुए मुनि से भी शारीरिक चंचलता के कारण कहीं न कहीं प्राणाति-पात आदि का समाचरण हो जाता है ।'' इसमें न प्रमाद है और न विस्मृति, किन्तु शारीरिक विवशता है ।

आतुर प्रतिदेषणा—

भाष्यकार ने आतुर के तीन प्रकार बतलाए हैं''—

(१) क्षुधातुर (२) पिपासातुर (३) रोगातुर ।

इससे कामातुर और कोधातुर आदि का वर्णन सहज ही प्राप्त हो जाता है।

- ९. निशीयभाष्य गाया ८८: दप्पे सकारणंगि ४,दुविश्वा पडिसेवणा समासेणं । एक्केक्का वि य दुविधा मूलगुणे उत्तरगुणे य ।।
- २. निज्ञीथभाष्य गावा ४६४ : वायामवम्बणदी, णिक्कारणधावणं तु दप्यो तु ।
- ३. निभीधभाष्य गाथा ४६४ : चूणि—वायामो जहा लगुडि-भमाडणं, उवलयकडुणं, वग्गणं मल्लवत् । आदि सदगहणा बाहु-जुढकरणं चीवरडेवणं वा धावणं खडुयप्पवणं । ।
- ४. निशीयभाष्य गाथा ६९ : दप्पो तु जो पमादो ।
- ४. निशीयभाष्य गाथा ८८: वूणि—स्कारणंभि य त्ति णाण-दंसणाणि अहिकिच्च संजमादि-जोगेसु य असरमाणेसु पडिसेव त्ति, सा कप्पे ।

इ. निशीथभाष्य गाथा १०:

दप्पे कप्प पमत्ताणभोग आहज्वतो य चरिमा तु । पडिलोम-परूवणता, अत्थेणं होति अणुलोमा ॥

- ७. निश्तीथभाष्यगथा ६० : चूणि जा सा अपमन्त-पडिसेवा सा] दुविहा — अणाभोगा आहच्चओ य !
- निशीयभाष्य गाथा ९४ : चूणि---अणाभोगो णाम अत्यंतविस्मृतिः
- ٤. निणीयभाष्यगाथा ९५: ण पमादो कातव्वो, जतण-पडिसेवणा अतो पढसं । सा तु अणाभौगेणं, सहसक्कारेण वा होज्जा ।।
- १९. निश्तीथमाव्य गाथा १००: असि कंटकविसमादिसु, गच्छंतो सिविखओ वि जत्तेणं। चुक्कइ एमेव मुणी, छलिज्जति अष्यमत्तो वि ॥
- ९२. निशीथभाष्य गया ४७६ : पढम-बितिषदुतो वा नाधितो वा जंसेवे आतुरा एसा । दव्वादिअलंभे पुण, चउविद्या आवती होति ॥

आपद्प्रतिषेवणा---आपत् की व्याख्या चार दृष्टियों से की गई है ।'

१. द्रव्यतः आपत्—मुनि योग्य आहार आदि की अव्राप्ति ।

२. क्षेत्रतः आपत्---अरण्यविहार आदि की स्थिति ।

३. कालतः आपत्—दुभिक्ष आदि का समय ।

४. भावत: आपत् —शरीर की रुग्णावस्था ।

शंकित प्रतिषेवणा—प्रस्तुत सूत्र की संग्रह गाथा में 'ग्नंकितप्रतिषेवणा' का उल्लेख है । निशीथ भाष्य में इसके स्थान पर 'तितिण' प्रतिषेवणा का उल्लेख है ।' शंकित प्रतिषेवणा का अर्थ वही है जो अनुवाद में प्राप्त है । तितिण प्रतिषेवणा का अर्थ आहार आदि प्राप्त न होने पर गिड़गिड़ाना ।'

विमर्श प्रतिषेवणा—र्चूणिकार के अनुसार शिष्यों की परीक्षा के लिए गुरुजन सचित्त भूमि आदि पर चलने लग जाते थे। इस कार्य पर शिष्य की प्रतिक्रिया जान वे उसकी श्रद्धा या अश्रद्धा का निर्णय करते थे।\*

निशीथभाष्य में प्रतिषेवणा का प्रकरण बहुत विस्तृत है । तात्कालिक धारणा की जानकारी के लिए यह बहुत ही महत्त्वपूर्ण है ।

२२. (सू० ७०)

प्रस्तुत सूत्र में जो संग्रहीत गाथा है वह निशीथभाष्य चूर्णि में भी मिलती है।' मूलाचार में भी कुछ शाब्दिक परि-वर्तन के साथ यही गाथा प्राप्त है।' निशीथ चूर्णि, स्थानांगवृत्ति, तत्त्वार्थंवार्तिक, मूलाचार की वसुनन्दि कृत वृत्ति आदि का तुलनात्मक अध्ययन करने पर ऐसा प्रतीत होता है कि इन दोषों की अर्थ-परम्परा कहीं-कहीं विस्मृत हुई है। उस विस्मृत परम्परा का अर्थ शाब्दिक आधार पर किया गया है। इस मत की पुब्टि के लिए दो शब्द — 'अणुमाणइत्ता'और 'छन्त' प्रस्तुत किए जा सकते हैं। अभयदेवसूरि ने 'अणुमाणइत्ता' का अर्थ — आलोचनाचार्य मृदु दंड देने वाले हैं या अमृदु दंड देने वाले हैं ऐसा 'अनुमान कर' मृदु प्रायश्वित्त की सम्भावना होने पर] 'आलोचना करना' — किया है।

निशीथभाष्य चूर्णि में इसका अर्थ—अनुनय कर—किया गया है । <sup>८</sup>

तत्त्वार्थवातिक और मूलाचार के अर्थ आगे दिए गए हैं। इनमें 'अनुनय कर' या 'आलोचनाचार्य को करुणाई बना-कर′—यह अर्थ अधिक प्रासंगिक लगता है।

स्थानांगवृत्ति`और निशीथभाष्यचूणिं' में 'छन्न' का अर्थ है—इतने धीमे स्वर में आलोचना करना, जिसे वह स्वयं ही सुन सके, आलोचनाचार्य न सुन पाएं ।

तत्वार्थवातिक तथा मूलाचार में 'छन्न' का आशय उक्त अर्थ से भिन्न है ।

 निभीयभाष्य गाथा ४७७ : दप्पपमादाणाभोगा आसुरे आवतीसु य । तितिणे सहस्तक्कारे भयप्पदोसा य वीमंसा ॥

- निज्ञीयभाष्य गाया ४८० : चूणि—आहारादिसु अलब्भमाणेसु तिडितिडे ।
- ४. निशीथभाष्य, गाथा ४८० : चूर्णि ।
- निक्षोधभाष्य भाग ४, पृष्ठ ३६३।
- ६. मूलाचार, शीलगुणाधिकार, गाया १४ : अक्वंपिय अणुमाणिय जं दिट्ठं बाद रंच सुहुमं च । छण्णं सद्दाकुलियं बहुजणमब्वत्त तस्सेवी ॥

- ७. स्वानांगवृत्ति, पत्र ४६० : 'अणु्माणइत्ता' अनुमानं कृत्वा, किमयं मृत्यृदण्ड उतोग्रदण्ड इति झात्वेत्यर्थः, अयमभिप्रायो-अस्य – यद्ययं मृदुदण्डस्ततो दास्याम्यालोचनामन्यथा नेति ।
- म. निशीथ भाष्य, भाग ४, पृष्ठ ३६३ : "चरमं योवं एस पच्छित्तं दाहिति ण वा दाहिति ॥ पुव्वामेव आयरियं अणुणेति—-"दुब्दलो हं योवं में पच्छित्तं देज्यह ॥"
- स्थानांगवृत्ति, यत ४६० : प्रच्छन्नमालोचयति यथात्मनैव श्रुणोति नाचार्यः ।
- १०. निशीधभाष्य भाग ४ पृष्ठ ३६३ : चूर्णि—"छण्णं" ति— तहा अवराहे अप्पसद्देण उच्चरइ जहा अप्पना चेव सुलेति, गो गुरु।

९. निशोधभाष्य, गाथा ४७६, चूर्णि ।

हमने प्रस्तुत सूत्र का अनुवाद स्थानांगवृत्ति और निशीथभाष्यवूणि के आधार पर किया है। इसलिए उनके आधार पर शेष शब्दों पर विचार नहीं किया गया है। तत्वार्थवातिक में आलोचना के दस दोषों का विवरण प्राप्त है किन्तु उसमें सब दोषों का नामोल्लेख नहीं है। केवल तीसरे दोष का नाम 'मायाचार' और चौथे का 'स्थूल' दिया है। मूलाचार तथा उसकी वृत्ति में इन सभी दोषों का नामोल्लेख पूर्वक विवरण दिया गया है। इन दोनों का तुलनात्मक अध्ययन हम तीचे प्रस्तुत कर रहे हैं---

१. 'गुरु को उपकरण देने से वे मुझे लघु प्रायश्चित्त देंगे'—ऐसा सोचकर उपकरण देना । यह पहला दोष है ।

मुलाचार में पहला दोष 'आकंप्य' है । इसका अर्थ है —आचार्य को भक्त, पान, उपकरण आदि दे अपना आत्मीय बनाकर दोष निवेदन करता ।

२. 'मैं प्रकृति से दुर्बल हूं, ग्लान हूं, उपवास आदि करने में असमर्थ हूं, यदि आप लघु प्रायश्चित्त दें तो मैं दोष निवेदन करूं<sup>!</sup>—यह कह कर दोष निवेदन करना । यह दूसरा दोष है ।

मूलाचार में दूसरा दोष 'अनुमान्य' है । इसका अर्थ है—-प्रारीर की शक्ति, आहार और बल की अल्पता दिखाकर, दीन वचनों से आचार्य को अनुमत कर----उनके मन में करुणा पैदा कर दोष निदेदन करना ।

३. दूसरे द्वारा अज्ञात दोषों को छुप्तकर केवल ज्ञान दोषों का निवेदन करना —पह मायाचार नामका तीसरा दोष है।

मूलाचार में इसे तीसरा 'दृष्ट' दोष माना है ।

४. आलस्य या प्रमादवश अन्य अपराधों की परवाह न कर केवल स्थूल दोषों का निवेदन करना ।

मूलाचार में इसे चौथा 'बादर' दोष माना है !

<u> १</u>. महादुश्वर प्रायश्वित्त प्राप्त होने के भय से महान दोषों का संवरण कर छोटे प्रमाद का निवेदन करना । यह पांचवां दोष है ।

मूलाचार में इसे पांचवां 'सूक्ष्म' दोष माना है ।

६. इस प्रकार का दोष हो जाने पर क्या प्रायक्ष्चित प्राप्त हो सकता है, इसको उपायों द्वारा जानकर गुरु की उपासना कर दोष का निवेदन करना । यह छठा दोष है ।

मुलाचार में छठा दोष 'प्रच्छन्त' है । इतका अये है ⊸किसी मिस से दोध-कयन कर स्वयं प्रायधिचत्त ले लेना ।

७. पाक्षिक, चातुर्मासिक, सांवत्सरिक प्रतिक्रमण के समय अनेक साधु आलोचना करते हैं । उस समय कोलाहल-पूर्ण वातावरण में दोष-कथन करना । यह सातवां दोष है ।

मूलाचार में इसे सातवां 'शन्दाकुलित' दोष माना है ।

५. गुरु के द्वारा दिया गया प्रायश्चित्त युक्त है या नहीं, आगम विहित है या नहीं—इस प्रकार शंकाणील होकर दूसरे साधुओं से पूछताछ करना । यह आठवां दोष है ।

यूलाचार में आठवां दोष 'बहुजन' है । इसका अर्थ है—-एक आचार्य को अपने दोष का निवेदन कर, प्रायक्ष्चित्त लेकर उसमें श्रद्धा न करते हुए पुन: दूसरे आचार्य के पास उस दोष का निवेदन करना ।

E. जिस किसी उद्देश्य से अपने जैसे ही अगीतार्थ के समक्ष अपने दोयों का निवेदन करना।

मूलाचार में नौंवा दोष 'अव्यक्त' है । इसका अर्थ हैं —लघु प्रायश्चित्त के निमित्त अव्यक्त (प्रायश्चित्त देने में अकुशल) के समक्ष अपने दोषों का निवेदन करना ।

१०. 'मेरा दोष इसके दोष के समान है। उसको यही जानता है। इसको जो प्रायश्चित्त प्राप्त हुआ [है वही मेरे लिए भी युक्त है'---ऐसा सोचकर अपने दोपों का संवरण करना यह दसवां दोष है।

भूलाचार में दसवां दोष 'तत्सेवी' है । इसका अर्थ है —जो व्यक्ति अपने समान ही दोषों से युक्त है उसको अपने दोष का निवेदन करना, जिससे कि वह बड़ा प्रायश्चित्त न दे ।

इन दोनों ग्रन्थों में अनेक स्थलों पर अर्थ-भेद स्पब्ट परिलक्षित होता है ।

पट्प्राभृत की श्रुतसागरीय वृत्ति में आलोचना के दस दोषों का संग्रह गाथा में उल्लेख है । वह गाथा मूलाचार की है, किन्तु इन दोषों की मूलाचारगत व्याख्या और श्रुतसागरीय व्याख्या में कहीं-कहीं बहुत बड़ा मत-भेद है ।

मूलाचार की वृत्ति का अर्थ ऊपर दिया जा चुका है । श्रुतसागरीय की व्याख्या निम्न प्रकार से है—-

१. आकंपित---आचार्य मुझे दंड न दे दें----इस भय से आलोचना करना।

२. अनुमानित----यदि इतना पाप किया जाएगा तो उससे निस्तार नहीं होगा, ऐसा अनुमान कर आलोचना करना।

३. यत्दृष्ट—जो दोष किसी के द्वारा देखा गया है, उसी की आलोचना करना।

४. बादर—केवल स्थूल दोषों का प्रकाशन करना ।

सूक्ष्म—केवल सूक्ष्म दोषों का प्रकाशन करना।

- ६. छन्त---गुप्त रूप से केवल आचार्य के पास अपना दोष प्रकट करना, दूसरे के पास नहीं।
- ७. शल्दाकुल--- जब शोरगुल हो तब अपने दोष को प्रगट करना ।
- बहुजन—जब बहुत बड़ा संघ एकज्ञित हो, तब दोष प्रगट करना ।
- अध्यक्त—दोष को अव्यक्त रूप से प्रगट करना ।
- १०. तत्सेवी--जिस दोप का प्रकाशन किया है, उसका पून: सेवन करना।
- २३. (सू० ७१)

मिलाइए-स्थानांग ५।१५; तुलना के लिए देखें निशीथभाष्य, भाग ४, पृष्ठ ३६२ आदि ।

२४. (सू० ७२)

प्रस्तुत सूत्र में आलोचना देने वाले अनगार के दस गुणों का उल्लेख है । आठवें स्थान के अठारहवें सूत्र में आठ गुणों का उल्लेख हुआ है और यहां उनके अतिरिक्त दो गुण और उल्लिखित हैं ।

इन दस गुणों में सातवां गुण है—'निर्यापक' । आठवें स्थान में वृत्तिकार ने इसका अर्थ'—'बड़े प्रायश्चित्त को भी निभा सके'—ऐसा सहयोग देने वाला, किया है । प्रस्तुत सूत्र में उसका अर्थ'—ऐसा प्रायश्चित्त देने वाला जिसे प्रायश्चित्त लेने वाला निभा सके—किया है । ये दोनों अर्थ भिन्न हैं ।

'नियपिक' प्रायध्वित देने वाले का विशेषण है, इसलिए प्रथम अर्थ ही संगत लगता है ।

२४. (सू० ७३)

प्रस्तुत सूल में दस प्रकार के प्रायश्चित्त निर्दिष्ट हैं। इनका निर्देश दोषों की लघुता और गुरुता के आधार पर किया गया है। कई दोष आलोचना प्रायश्चित्त ढारा, कई प्रतिक्रमण प्रायश्चित्त ढारा है और कई पारांचिक प्रायश्चित्त ढ्वारा शुद्ध होते हैं। इसी आधार पर प्रायश्चित्तों का निरूपण किया गया है।

आचार्य अकलंक ने बताया है कि जीव के परिणाम असंडपेय लोक जितने होते हैं । जितने परिणाम होते हैं उतने ही अपराध होते हैं और जितने अपराध होते हैं उतने ही उनके प्रायध्वित्त होने चाहिए, किन्तु ऐसा नहीं है । प्रायश्चित्त के जो

 वही, वृत्ति, पत्न ४६१ : 'निज्जवए' यस्तथा प्राथक्वित्तं दत्ते यथा परो निर्वोद्धमलं भवतीति ।

१. षट्प्राभृत १।१, श्रुतसागरीय वृत्ति पृष्ठ १ ।

स्थानांगवृत्ति, पक्ष ४०२ : 'निज्जवए सि निर्वाषयति तथा करोति यथा गुर्व्वपि प्रायश्चित्तं शिष्यो निर्वाहयतीति निर्यापक इति ।

प्रकार निर्दिष्ट हैं वे व्यवहार नय की दृष्टि से पिडरूप में निर्दिष्ट हैं।'

दिगंबर परम्परानुसारी तत्त्वार्थ सूत्र तथा उसकी व्याख्या—तत्त्वार्थवात्तिक में प्रायश्चित्त के नौ ही प्रकार निर्दिष्ट हैरे—

१. आलोचना २. प्रतिक्रमण ३. तदुभय ४. विवेक ४. व्युत्सर्ग ६. तप ७. छेद ८. परिहार ६. उपस्यापना ।

इनमें दसवें प्रायश्चित्त—पारांचिक का उल्लेख नहीं है । 'मूल' प्रायश्चित्त के स्थान पर 'उपस्थापना' का उल्लेख है । वहां इसका वही अर्थ किया गया है, जो क्वेताम्बर आचार्यों ने 'मूल' का किया है ।'

तत्त्वार्थवार्तिक में 'अनवस्थाप्य' का भी उल्लेख नहीं है, किन्तु उसमें 'परिहार' नामक प्रायक्षित्रत्त का उल्लेख है, जो श्वेताम्बर परम्परा में प्राप्त नहीं है । इसका अर्थ है—-पक्ष, मास आदि काल-मर्यादा के अनुसार प्रायश्वित्त प्राप्त मुनि को संघ से बाहर रखना ।

प्रायदिचत्त प्राप्ति के प्रकरण में अनुपस्थापन और पारांचिक प्रायश्चित्त का विधान किया गया है । किन्तु उनका अर्थ श्वेताम्बर परम्परा से भिन्न है ।

अपकृष्ट आचार्य के पास प्रायश्चित्त ग्रहण करना अनुपस्थापन है और तीन आचार्यों तक, एक आचार्य से अन्य आचार्य के पास प्रायश्चित्त ग्रहण के लिए भेजना पारांचिक है ।'

तत्त्वार्थवर्धतिक में प्रायश्चित्त प्राप्ति का विवरण इस प्रकार हैं —

१. विद्या और ध्यान के साधनों को ग्रहण करने आदि में विनय के बिना प्रवृत्ति करना दोध है, उसका प्रायक्षित्त है आलोचना।

२. देश और काल के नियम से अवश्य करणीय विधानों को धर्म-कथा आदि के कारण भूल जाने पर पुन: करने के समय प्रतिक्रमण प्रायश्चित्त ।

३. भय, शीझता, विस्मरण, अज्ञान, अशक्ति और आपत्ति आदि कारणों से महाव्रतों में अतिचार लग जाना— इसके लिए छेद के पहले के छहों प्रायश्चित्त हैं।

४. जक्ति का गोपन न कर प्रयत्न से परिहार करते हुए भी किसी कारणवश अप्रासुक के स्वयं ग्रहण करने या ग्रहण कराने में, त्यक्त प्रासुक का विस्मरण हो जाए और ग्रहण करने पर उसका स्मरण हो जाए तो उसका पुन: उत्सर्म (विवेक) करना ही प्रायश्वित्त है।

४. टुःस्वप्न, दुश्चिन्ता, मलोत्सर्ग, मूत्र का अतिचार, महानदी और महा अटवी को पार करने में व्युत्सर्ग प्राथश्वित्त है ।

६. बार-बार प्रमाद, बहुदृष्ट अपराध, आचार्य आदि के विरुद्ध वर्तन करना, सम्यग्दर्भन की विराधना होने पर कमश: छेद, मूल अनुपस्थापन और पारांचिक प्रायश्चित्त दिया जाता है ।

प्रायश्चित्त के निम्न निर्दिष्ट प्रयोजन हैं"—

१. प्रमादजनित दोषों का निराकरण । २. भावों की प्रसन्तता । ३. शल्य रहित होना । ४. अव्यवस्था का निवारण । ४. मर्यादा का पालन । ६. संयम की दृढ़ता । ७. आराधना ।

प्रायश्चित्त एक प्रकार की चिकित्सा है। चिकित्सा रोगी को कष्ट देने के लिए नहीं की जाती, किन्तु रोग निवारण के लिए की जाती है। इसी प्रकार प्रायश्चित्त भी राग आदि अपराधों के उपश्रमन के लिए दिया जाता है।

- तत्त्वार्थवार्तिक ६।२२ : जीवस्यासंख्येयलोकपरिणामाः परि-णामविकल्पाः, अपराधाश्च तावन्त एव, न तेषां तावद्विकल्पं प्रायश्चित्तामस्ति ।
- २. बही : शरर।
- ३. वही ६।२२ : पुनर्दीक्षाप्रायणमुपस्थापना ।

 अ. तत्त्वार्थवार्तिक ६।२२ : पक्ष मासादिविभागेन दूरत : परिवर्जनं परिहार: ।

५. दही ६।२२ ।

- ६. वही ६।२२ ।
- ७. बही ६।२२ ।

निक्रीथभाष्यकार ने तीर्थंकर की धनवंतरी से, प्रायक्ष्वित्त प्राप्त साधु की रोगी से, अपराधों की रोगों से और प्रायक्वित्त की औषध से तुलना की है।'

## २६. मार्ग (सू० ७४)

प्रस्तुत सूत्र में 'मार्ग' शब्द मोक्ष-मार्ग का सूचक है। सूत्रकृतांग [प्रथम श्रुतस्कंध] के ग्यारहवें अध्ययन का नाम 'मार्ग' है। उसमें अहिंसा को 'मार्ग' बताया गया है। उत्तराध्ययन के अठाईसवें अध्ययन का नाम 'मोक्षमार्गगति' है। उसमें ज्ञान, दर्शन, चारित और तप को मार्ग कहा गया है।

तत्वार्थं के प्रथम सूत्र में सम्यक् दर्शन, सम्यक् ज्ञान और सम्यक् चारित को मोक्ष मार्ग कहा है।' इन व्याख्या-विकल्पों में केवल प्रतिपादन-पद्धति का भेद है, किन्तु आशय-भेद नहीं है।

#### २७. व्याझ (सू० ८२)

प्रस्तुत सूत्र में दस भवनपति देवों के दस चैत्यवृक्षों का उल्लेख है । उसमें वायुकुमार के चैत्यवृक्ष का नाम 'वप्प' है । आदर्शों तथा मुद्रित पुस्तकों में 'वप्पा' 'वप्पो' 'वप्पे' ये शब्द मिलते हैं । किन्तु उपलब्ध कोषों में वृक्षवाची 'वप्र' शब्द नहीं मिलता । यहां 'वग्ध' [सं० व्याघ्र] शब्द होना चाहिए था । पाइयसइमहण्णव में व्याघ्र शब्द के दो अर्थ किए हैं---

१. लाल एरण्ड का वृक्ष । २. करंज का पेड़ ।

आप्टे की संस्कृत इंगलिश डिक्शनेरी में भी 'व्याध्र' शब्द का अर्थ 'रक्त एरंड' किया है । अत: यहां 'सम्घ' [व्याध्र] शब्द ही उपयुक्त लगता है ।

२८. (सू० ८३)

बौढ़ परम्परा में तेरह प्रकार के सुख-युगलों की परिकल्पना की गई है । उन युगलों में एक को अधम और एक को श्रेष्ठ माना है ।\*

- १. गृहस्थ सुख, प्रव्रज्या सुच ।
- २. कामभोग सुख, अभिनिष्क्रमण सुख ।
- ३. लौकिक सुख, लोकोत्तर सुख ।
- ४. सास्रव सुख, अनास्रव सुख ।
- ५. भौतिक सुख, अभौतिक सुख ।
- ६. आर्यं सुख, अनार्यं सुख ।
- ७. शारीरिक सुख, चैतसिक सुख !
- प्रीति सुख, अप्रीति सुख ।
- आस्वाद सुख, उपेक्षा सुख ।
- १०. असमाधि सुख, समाधि सुख ।
- ११. प्रीति आलंबन सुख, अप्रीति आलंबन सुख ।
- १२. आस्वाद आलंबन सुख, उपेक्षा आलंबन सुख ।
- १३. रूप आलंबन सुख, अरूप आलंबन सुख ।
- ९. निर्धाधभाष्य, गाथा ६१०७ : धष्णंतरितुल्लो जिणो, णायब्वी आतुरोवमो साहू । रोगा इव अवराहा, ओसहसरिसा य पच्छित्ता ॥
- २. उत्तराध्ययत २८।१ : मोनखमग्गराई तच्चं, सुणेह जिणभासियं । चउकारणसंज्त्तं, माणदंसणलक्खणं ।।
- ३. तत्त्वार्थं ९।९ : सम्यग्दर्शनज्ञानचारिताणि मोक्षमार्गः ।
- ४. अंगृत्तरनिकाय, प्रथमभाग, पृष्ठ = १-= ३ ।

२९. सन्तोष (सू० ८३)

इसका अर्थ है— अल्पेच्छता । वह आनन्दरूप होती है, इसलिए मुख है । संसार के सभी मुख संतोष-प्रसूत होते हैं । अपने सामर्थ्य के अनुसार पुरुषार्थ करने के पक्ष्वात् जो फलप्राप्ति होती है उसमें तथा प्राप्त अवस्था में प्रसन्नचित्त रहना और सब प्रकार की तृष्णाओं को छोड़ देना संतोष है ।

मनुस्मृति में संतोष को सुख का मूल और असंतोष को दुख का मूल माना है।\*

संतोष और तुष्टि में अन्तर है । संतोष चित्त की प्रसन्नता है और तुष्टि चित्त का आलस्य और प्रमाद आवरण । सांख्यकारिका में तुष्टि के नौ प्रकार बतलाए हैं । उनमें चार आध्यात्मिक और पांच बाह्य हैं ।

'प्रकृति से आत्मा सर्वथा पृथक् है'—ऐसा समझकर भी जो साधक असद् उपदेश से सन्तुष्ट होकर आत्मा के श्रवण, मनन आदि द्वारा उसके विवेकज्ञान के लिए प्रयत्न नहीं करता, उसके चार आध्यात्मिक तुष्टियाँ होती हैं---

१. प्रकृति-तुष्टि----प्रकृति स्वयमेव विवेक उत्पन्न कराकर कैवल्य प्रदान करेगी, इस आझा से धारणा, ध्यान आदि का अभ्यास न करना, यह प्रकृतितुष्टि है ।

२. उपादान-तुष्टि—विवेकख्याति संग्यास से उत्पन्न होती है। इसलिए ध्यान से संग्यास ग्रहण उत्तम है। यह उपादान-तुष्टि है। इसका दूसरा नाम 'सलिल' है।

३. काल-तुष्टि—–फलोत्पत्ति के लिए काल की अपेक्षा होती है । प्रव्रज्या से भी तस्काल निर्वाण नहीं होता । काल के परिपाक से सिद्धि होती है, अत: उद्विग्ननताः से कोई लाभ नहीं है । यह काल-तुष्टि है ।

४. भाग्य-तुष्टि—-विवेकज्ञान न प्रकृति से, न काल से और न प्रब्रज्या ग्रहण से उत्पन्न होता है । मुक्त होने में भाग्य ही हेतु है, अन्य नहीं—इस उपदेश से जो तुष्टि होती है, उसे भाग्यतुष्टि कहते हैं ।

आत्मा से भिन्न प्रकृति, महान् अहंकार आदि को आत्मस्वरूप समझते हुए जीव को वैराग्य होने पर जो तुष्टियाँ होती हैं, वे बाह्य हैं । वे पॉच प्रकार की हैं—

१. पार-तुष्टि--- 'धनोपार्जन के उपाय दुःखद हैं'--- इस विचार से विषयों के प्रति वैराग्य होना पार-तुष्टि है।

२. सुपार-तुष्टि--- 'धन के रक्षण में महान् कष्ट होता हैं'--इस विचार से विषयों से उपरत होना सुपार-तुष्टि है।

३. पारापार-तुष्टि--- 'धन भोग से नष्ट हो जाएगा'-- इस विचार से विषयों से उपरत होना पारापार-तुष्टि है।

४. अनुत्तमाम्भ-नुष्टि—'विषयों के प्रति वासना भोग से वृद्धिगत होती है और उनकी अप्राप्ति में कष्ट होता है'— इस विचार से विषयों से उपरत होना अनुत्तमाम्भ-तुष्टि कहलाती है ।

 उत्तमाम्म-तुष्टि— 'भूतों को पीड़ा दिए बिना विषयों का उपभोग नहीं हो सकता— इस विचार से हिसा से उपरत होना उत्तमाम्भ-तुष्टि है।<sup>1</sup>

३०. (सु०हह)

देखें----३।४३८ का टिप्पण।

३१. (सू० द १)

भगवान् ने कहा— 'आर्यो ! सत्य दस प्रकार का होता है—

9. स्थानांगवृत्ति′ पत्न ४६३ ः संतोषः----अल्पेच्छता तत् सुखमेव आनन्दानुरूपत्वात् संतोषस्य, उक्तं च---आरोगसारियं माणसुत्तणं सच्चसारिओ धम्मो । विज्ञा निच्ळयसारा सुहाईं सन्तोक्षसराइं॥

२ मनुस्मृति ४।१२ ः संतोषमूलं हि सुखं, दुःखमूलं विपर्ययः ।

 सांध्यकारिका ४०, तत्त्वकौमुदीव्याख्या, पृष्ठ ९४४-९४८ । आध्यात्मिकाश्चतसः प्रकृत्युपादानकालभाग्याख्याः । बाह्या विषयोपरमात् पञ्च च नवतुष्ट्योभिमताः ।।

१. जनपद सत्य २. सम्मत सत्य ३. स्थापना सत्य ४. नाम सत्य ५. रूप सत्य ६. प्रतीत्थ सत्य ७. व्यवहार सत्य ८. भाव सत्य १. योग सत्य १०. औपम्य सत्य ।

१. आयों ! किसी जनपद के निवासी पानी को 'नीरु' (कन्नड़) कहते हैं और किसी जनपद के निवासी पानी को 'सण्णी' (तमिल) कहते हैं ।

आर्यो ! नीरु और तण्णी के अर्थदो नहीं है। केवल जनपद के भेद से ये शब्द दो हैं। पानी को नीरु और तण्णी कहना जनपद सत्य है।

२. आर्यो ! कमल और मेंढक—दोनों कीचड़ में उत्पन्न होते हैं, फिर भी कमल को पंकज कहा जाता है, मेंढक को नहीं कहा जाता !

आर्यो ! जिस अर्थ के लिए जो शब्द रूढ़ होता है वही उसके लिए प्रयुक्त होता है। आर्थो ! यह सम्मत सत्य है।

३. अगर्यो ! एक वस्तु में दूसरी वस्तु का आरोपण किया जाता है । भतरंज के मोहरों को हाथी, ऊंट, वजीर आदि कहा जाता है । आर्यो ! यह स्थापना सत्य है ।

४. आयों ! किसी का नाम लक्ष्मीपति है और किसी का नाम अमरचन्दा लक्ष्मीपति को भोख मांगते और अमर-चन्द को मरते देखा है।

आयों ! गुणविहीन होने पर भी किसी व्यक्ति या वस्तु को उस नाम से अभिहित किया जाता है। आयों ! यह नाम सत्य है।

४. आर्यो ! एक स्त्रीवेषधारी पुरुष को स्त्री, नट वेषधारी पुरुष को नट और साधु वेषधारी पुरुष को साधु कहा जाता है।

आर्यो ! किसी रूप विशेष के आधार पर व्यक्ति को वही मान लेना रूप सत्य है।

६. आर्यो ! अनामिका अंगुलि कनिष्ठा की अपेक्षा से बड़ी है और वह मध्यमा की अपेक्षा से छोटी है । छोटा होना और बड़ा होना सापेक्ष है । पत्थर लोह से हल्का है और काठ से भारी है । हल्का होना और भारी होना सापेक्ष है । एक वस्तु की तुलना में छोटी-बड़ी या हल्की-भारी होती है । आर्यो ! यह प्रतीत्य सत्य है ।

७. आर्यो ! कहा जाता है—पर्वत जलता है, मार्ग जाता है, गांव आ गया । परन्तु यथार्थ में ऐसा कहां होता है ।

आर्थो ! क्या पर्वत कभी जलता है ? क्या मार्ग चलता है ? क्या गांव एक स्थान से दूसरे स्थान पर आता है ?

आयों ऐसा नहीं होता । पर्वत पर रहा ईधन जलता है, मार्ग पर चलने वाला पथिक जाता है, गांव की ओर जाने वाला मनुष्य वहां पहुंच जाता है । आर्थो ! यह व्यवहार सत्य है ।

इ. आयों ! प्रत्येक वस्तु में अनन्त पर्याय होते हैं। कुछ पर्याय व्यक्त होते हैं और शेष अव्यक्त । काल-मर्यादा के अनुसार व्यक्त पर्याय अव्यक्त हो जाते हैं और अव्यक्त पर्याय व्यक्त । वस्तु का प्रतिपादन व्यक्त पर्याय के आधार पर किया जाता है। दूध सफोद है। क्या उसमें दूसरे वर्ण नहीं हैं ? उसमें पांचों वर्ण हैं। किन्तु वे सब व्यक्त नहीं है। केवल द्वेत वर्ण व्यक्त है। इसलिए कहा जाता है कि दुध सफेद है। आर्यो ! यह भाव सत्य है।

९. आर्यो ! एक आदमी इधर से आ रहा है । दूसरा उसे पुकारता है—'दंडी' इधर आओ, और वह आ जाता है । ऐसा क्यों होता है ? उसके पास दंड है, इसलिए वह अपने आप को दंडी समझता है , दूसरे भी उसे दंडी समझते हैं आर्यो ! यह योग सत्य है ।

१०. आर्यो ! कहा जाता है—आंखें कमल के समान हैं। आंखें विकस्वर हैं और कमल भी विकस्वर होता है। इस समान धर्म के आधार पर आंखों को कमल से उपमित किया गया है। आर्यो ! यह औपम्य सत्य है।

तत्वार्थवातिक में दस प्रकार के सत्य-सदभावों के नाम और विवरण प्राप्त हैं । उनमें कमभेद, नामभेद और व्याख्या भेद है । वह इस प्रकार है—

| स्थानांग                     | तत्वार्थवातिक |
|------------------------------|---------------|
| १. जनपद सत्य                 | नाम सत्य      |
| २. सम्मत सत्य                | रूप सत्य      |
| ३. स्थापना सत्य              | स्थापना सरेय  |
| ४. नाम सत्य                  | प्रतीत्य सत्य |
| ५. रूप सत्य                  | संवृति सत्य   |
| ६. प्रतीत्य सत्य             | संयोजना सत्य  |
| ७. व्यवहार सत्य              | जनपद सत्य     |
| <ol> <li>भाव सत्य</li> </ol> | देश सत्य      |
| ६. योग सत्य                  | भाव सत्य      |
| १०. औपम्य सत्य               | समय सत्य      |

तत्वार्थवातिक के अनुसार उनकी व्याख्या इस प्रकार है----

१. नाम सत्य—किसी भी सचेतन या अचेतन वस्तु के गुणविहीन होने पर भी, व्यवहार के लिए उसकी वह संज्ञा करना ।

२. रूप सत्य—वस्तु की अनुपस्थिति में भी रूप मात्न से उसका उल्लेख करना, जैसे—पुरुष के चित्न को देखकर उसमें चैतन्य गुण न होने पर भी उसे पुरुष शब्द से व्यवहृत करना ।

३. स्थापना सत्य—-मूल वस्तु के न होने पर भी किसी में उसका आरोपण करना । जैसे ----भ्रतरंज में हाथी, घोड़े, वजीर की कल्पना कर मोहरों को उन-उन नामों से बुखाना ।

४. प्रतीत्य सत्य---आदि-अनादि औपश्रमिक आदि भावों की दृष्टि से कहा जाने वाला वचन।

४. संवृति सत्य — लोक व्यवहार में प्रसिद्ध प्रयोग के अनुसार कहा जाने वाला वचन । जैसे — पृथ्वी, पानी आदि अनेक कारणों से उत्पन्न होने पर भी कमल को पंकज कहना ।

६. संयोजना सत्य----धूप, उबटन आदि में तथा कमल, मकर, हंस, सर्वतोभद्र, कौंचब्यूह आदि में सचेतन, अचेतन द्रव्यों के भाव, विधि आकार आदि की योजना करने वाला वचन।

७. जनपद सत्य—आर्य और अनार्य रूप में विभक्त बत्तीस देशों में धर्म, अर्थ, काम और मोक्ष की प्राप्ति कराने बाला बचन ।

द. देश सत्य—ग्राम, नगर, राज्य, गण, मन, जाति, कुल, आदि धर्मों के उपदेशक वचन ।

٤. भाव सत्य—छ्वस्थता के कारण यथार्थ न जानते हुए भी संयती या श्रावक को सर्व धर्म पालन के लिए—'यह प्रासूक है' 'यह अप्रासुक है'—ऐसा बताने वाला वचन ।

१०. समय सत्य-आगमों में वर्णित पदार्थी का यथार्थ निरूपण करने वाला वचन 🕴

३२. (सू० ६०)

आर्यो ! झूठ बोलने के दस कारण हैं----

तत्त्वार्थवातिक १।२०।

१. कोध २. मान ३. माया ४. लोभ ५. प्रेम ६. द्वेष ७. हास्य ≂. भय ६. आख्यायिका १०. उपघात । आर्यो ! कूछ मनूष्य क्रोध के वशीभूत होकर झूठ योलते हैं। वे कभी-कभी अपने मिन्न को भी शतु बता देते हैं।

विधा : कुछ मनुष्य अध्य क पशान्तर हामर कुठ जालत हो पनमान्त्रमा जाना तिय का गर राजु नेपा रेज रे ऐसा क्यों होता है ? आर्यो ! क्रोध के आवेश में उन्हें यह भान नहीं रहता कि यह मेरा मिल है या शत्रु !

आर्यो ! कुछ मनुष्य मान के वशीभूत होकर झूठ बोलते हैं । वे निर्धन होने पर भी अपने आपको धनवान् बता देते हैं । ऐसा क्यों होता है ? आर्यो ! वे मान के आवेश में उद्धत होकर अपने को धनवान् बताते हैं !

आर्यो ! कुछ मनुष्य माया के वशीभूत होकर झूठ बोलते हैं। एक नकटा यह कहते हुए घूम रहा है— 'नाक कटालो, भगवान् का दर्शन हो जाएगा ।' एक मद्य विक्रेता यह कहते हुए घूम रहा है—मद्यपान करो, सब चिन्ताओं से मुक्ति मिल जाएगी । ऐसा क्यों होता है ? आर्यो ! माया के आवेश में मनुष्यों को यह भान नहीं रहता कि दूसरों को ठगना कितना बुरा होता है ।

जायों ! कुछ मनुष्य लोभ के वशीभूत होकर झूठ बोलते हैं । एक मनुष्य अल्पमूल्य वस्तु को बहुमूल्य बताता है । ऐसा क्यों होता है ? आयों ! लोभ के आवेश में वह भूल जाता है कि दूसरों के हित का विघटन करना कितना बड़ा पाप है ।

आयों ! कुछ मनुष्य प्रेम के वज्ञीभूत होकर झूठ बोलते हैं। वे अपने व्यक्ति के समक्ष यह कह देते हैं---''मैं तो आपका दास हूं।'' ऐसा क्यों होता है ? आयों ! प्रेम में व्यक्ति अंधा हो जाता है। उसे नहीं दीखता कि मैं किसके सामने क्या कह रहा हूं।

आर्यों ! कुछ मनुष्य द्वेष के वशीभूत होकर झूठ बोलते हैं। वे कभी-कभी गुणवान् को निर्गुण बता देते हैं। ऐसा क्यों होता है ? आर्यो ! द्वेष में व्यक्ति दूसरे को नीचा दिखाने में ही अपना गौरव समझता है।

आयों ! कुछ मनुष्य हास्य के वक्षीभूत होकर झूठ बोलते हैं । वे कभी-कभी मजाक में एक दूसरे की चीज उठा लेते हैं और पूछने पर नकार जाते हैं । ऐसा क्यों होता है ? आर्यो ! वे मन बहलाने के लिए ऐसा करते हैं ।

आयों ! कुछ मनुष्य भय के वश्वीभूत होकर झूठ बोलते हैं। वे यह सोचते हैं कि —यदि मैं ऐसा करूंगा तो वह मुझे भार डालेगा। इस भय से वे सत्य नहीं बोलते। ऐसा क्यों होता है ? आर्यो ! भय मनुष्य को असमंजस में डाल देता है।

आर्यो कुछ मनुष्य आख्यायिका के माघ्यम से झूठ वोलते हैं। ये आख्यायिका में अयथार्थ का गुंफन कर झूठ बोलते हैं। ऐसा क्यों होता है ? आर्यो ! वे सरसता के सहारे असत् को सत् रूप में प्रस्तुत करना चाहते हैं।

आर्यो ! कुछ मनुष्य उपघातकारक (प्राणी पीड़ाकारक) वचन बोलते हैं। वे चोर को चोर कहकर उसे पीड़ा पहुंचाने का यत्न करते हैं । ऐसा क्यों होता है ? आर्यो ! दूसरों को पीड़ा देने की भावना जाग जाने पर वे ऐसा करते हैं ।

उमास्वाती ने असत् के प्रतिपादन को अनृत कहा है।'

अनृत के दो अंग होते हैं ---विपरीत अर्थ का प्रतिपादन और प्राणी-पीडाकर अर्थ का प्रतिपादन ।ैं प्रस्तुत सूत्र में प्रति-पादित मृषा के दस प्रकारों में प्रारम्भ के नौ प्रकार विपरीत अर्थ के प्रतिपादक हैं और दसवां प्रकार प्राणी पीडाकर अर्थ का प्रतिपादक है ।

स्थानांग के वृत्तिकार ने अभ्याख्यान के संदर्भ में उपघात मिश्रित की व्याख्या की है। इसलिए उन्होंने अचोर को चोर कहना—इस अभ्याख्यान वचन को उपघात-निश्रित मृषा माना है।<sup>र</sup> हमने उपघात-निश्रित की व्याख्या दझबैकालिक ७/११ के सन्दर्भ में की है। उसके अनुसार अचोर को चोर कहना उपघात-निश्रित मृषा नहीं है, किन्तु चोर को चोर कहना उपघात-निश्रित मृषा है।<sup>र</sup>

४. दशवँकालिक ७।৭२, ৭३ :

तहेव काणं काणे त्ति पंडगं पंडगे त्ति वा! वाहियं वा वि रोगि त्ति तेणं चोरे ति नो वए ॥ एएणन्नेज वट्ठेण परो जेणुवहम्मई । आयार-भाव-वोसन्नू न तं भासेऽज पन्नवं॥

तत्त्वार्थं सूत्र ७.१४ : असदस्धिधानमनृतम् ।

तत्त्वार्थराजवातिक ७।१४ : अमदिति पुनरुच्यमाने अप्रशस्तार्थ यत् तत्सर्वमनृतमुक्तं भवति । तेन विपरीतार्थस्य प्राणिपीडा-करस्य चानृतत्वमूषपन्नं भवति ।

३, स्थानांगवृत्ति, पत्नं ४६४ : उवघावनिस्सिए त्ति उपघाते— प्राणिवर्धे निधितं—आधितं दक्षमं मृषा, अचौरेऽयमित्यभ्या-ख्यानवचनम् ।

३३ जस्त्र (सू० ६३)

वध या हिंसा के साधन को शस्त्र कहा जाता है । वह दो प्रकार का होता है---द्रव्य शस्त्र और भाव शस्त्र । प्रस्तुत सूत्र में दोनों प्रकार के शस्त्रों का संकलन है । इनमें प्रथम छह द्रव्य शस्त्र हैं, बेष चार भाव शस्त्र हैं---आन्तरिक शस्त्र हैं ।

३४. (सू॰ ६४)

वाद का अर्थ है गुरु-शिष्य के बीच होने वाली ज्ञानवर्धक चर्चा अथवा वादी और प्रतिवादी के बीच जयलाभ के लिए होने वाला विवाद ।<sup>९</sup>

प्रस्तृत सूत्र में वादकाल में होने वाले दोषों का निरूपण है ।

१. तज्जातदोष----वृत्तिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं----

(१) मुरु आदि के जाति, आचरण आदि विषयक दोष बतलाना।

(२) वादकाल में प्रतिवादी से क्षुब्ध होकर मौन हो जाना।' अनुवाद द्वितीय अर्थानुसारी है । इसकी तुलना न्याय-दर्शन सम्मत 'अननुभाषण' नामक निग्रहस्थान से की जा सकती है । तीन बार सभा के कहने पर भी वादी द्वारा विज्ञान तत्त्व का उच्चारण न करना 'अननुभाषण' नामक निग्रह स्थान है ।'

२. मतिभंगदोष—इसकी तुलना 'अप्रतिभा' नामक निग्रह स्थान से की जा सकती है । प्रतिपक्षी के आक्षेप का उत्तर न सूझने पर बादी का मौन रह जाना अथवा भय, प्रमाद, विस्मृति या संकोचवण उत्तर न दे पाना 'अप्रतिभा' नामक निग्नह-स्थान है !

३. प्रशास्तृदोध-सभानायक और सभ्य-ये प्रशास्ता कहलाते हैं। वे झुकाव या अपेक्षा के वश प्रतिवादी को विजयी बना देते हैं। प्रमेय की विस्मृति होने पर उसे याद दिला देते हैं। इस प्रकार के कार्य प्रशास्ता के लिए अनाचरणीय होते हैं। इसलिए इन्हें प्रशास्तृदोध कहा जाता है।

४. परिहरणदोष—-वृत्तिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं'—

(१) अपने दर्शन की मर्यादा या लोकरूढ़ि के अनुसार अनामेव्य का आसेवन नहीं करना ।

(२) वादी द्वारा उपन्यस्त हेतु का सम्यक् परिहार न करना । उदाहरण स्वरूप —बौद्ध तार्किक ने पक्ष की स्थापना की —

'शब्द अतिस्य है क्योंकि वह कृत है, जैसे घट । इस पर मीमांसक का परिहार यह है—तुम शब्द की अतिस्यता सिद्ध करने के लिए घटगत कृतस्व को साधन बता रहे हो या शब्दगत कृतकरव को ? यदि घटगत कृतकरव को साधन बता रहे हो तो वह शब्द में नहीं है, इसलिए तुम्हारा हेतु असाधारण अनैकांतिक है । '

इस प्रकार का परिहरण सम्यक् परिहार नहीं है। यह (परिहरण दोष) मसानुज्ञा निग्रहस्थान से नुलनीय है। उसका अर्थ है—अपने पक्ष में लगाए गए दोष का समाधान किए बिना दूसरे क्क्ष में उसी प्रकार के दोप का आरोपण करना मता-नुज्ञा निग्रह स्थान है।\*

- २. दही, वृत्तिपत्र ४६७ : तस्य गुर्वादेर्ज्ञातं —जातिः प्रकारो वा जन्मममैकर्मादिलक्षणः तज्ज्ञातं सदेव दूषणमितिक्वत्वा दोष-स्तज्जातदोषः तथाविश्वकुलादिनां दूषणमित्यर्थः, अथवा तस्मात्-प्रतिवाखादेः सकाशाज्जातः क्षोभाग्मुखस्तम्भादि लक्षणो दोष-स्तज्जातदोषः ।
- न्यायदर्शन ४।२।१७ : विज्ञातस्य परिषदातिरभिहितस्याप्यनु-च्चारणमननुभाषणम् ।
- ४. स्थायदर्शन ४।२।९९ : उत्तरस्याऽप्रतिपत्तिरप्रतिभा ।

**१. स्थानांगवृ**त्ति, पत्र ४६७ :

परिहरणं—आसेवा स्वदर्शनस्थित्या लोकरूद्या वा अनासेव्यस्य तदेव दोष: परिहरणदोष:, अषचा परिहरणं----अनासेवनं समग्रूद्या सेव्यस्य वस्तुनस्तदेव तस्माद्वा दोष: परिहरणदोष, अथवा वादिनोपन्यस्तस्य दूषणस्य असम्यक्-परिहारो जात्युत्तरं परिहरण दोष इति ।

- ६. स्थानांगवृत्ति, पत्न ४६७ ।
- ७. न्यायदर्शन ४।२।२१ ः स्वयक्षदोधाध्युपगमात् परपक्षदाषप्रसय । मतानुज्ञा ।

स्थानांगवृत्ति, पत्न ४६७ ।

५. लक्षणदोष----

अव्याप्त-जो लक्षण लक्ष्य के एक देश में मिलता है, वह अव्याप्त लक्षणदोष है। जैसे पशु का लक्षण विषाण 1

अतिव्याप्त—जो लक्षण लक्ष्य और अलक्ष्य दोनों में मिलता है वह अतिव्याप्त लक्षणदोष है । जैसे—वायु का लक्षण गतिशीलता ।

असंभव----जो लक्षण अपने लक्ष्य में अंशतः भी नहीं मिलता, वह असंभव लक्षण-दोष है । जैसे----पुद्गल का लक्षण चैतस्य ।'

६. कारण दोष—मुक्त जीव का सुख निरूपम होता है—इस वाक्य में सर्व विदित साध्य और साधन धर्म से अनुगत दृ्ध्टान्त नहीं है, इसलिए यह उपपत्ति माझ है । परोक्ष अर्थ का निर्णय करने के लिए प्रयुक्त उपपत्ति को कारण कहाजाता है ।

७. हेतुदोष—

असिद्ध-अज्ञान, संदेह या विपर्यय के कारण जिस हेतु के स्वरूप को प्रतीति नहीं होती, वह असिद्ध हेतुदोष है। जैसे--अब्द अनित्य है. क्योंकि वह चाक्षुप है।

विरुद्ध---विवक्षित साध्य से विपरीत पक्ष में व्याप्त हेतु विरुद्ध हेतु दोष है । जैसे शब्द नित्य है, क्योंकि वह कृतक है ।

अनैकान्तिक—जो हेतु साध्य के अतिरिक्त दूसरे साध्य में भी घटित होता है, वह अनैकान्तिक हेतु दोष है। जसे यह असर्वज्ञ है, क्योंकि वोलता है।<sup>२</sup>

द. संक्रमण दोष—प्रस्तुत प्रमेय को छोड़कर अप्रस्तुत प्रमेय की चर्चा करता, परमत द्वारा असम्मत तत्त्व को उसका मान्य तत्त्व वतलाना या प्रतिवादी के पक्ष को स्वीकार करना ।

यह हेत्वन्तर और अर्थान्तर निग्रहस्थान से तुलनीय है । हेत्वन्तर का अर्थ है—अपने पहले हेतु को छोड़कर दूसरे हेतू को उपस्थित करना । अर्थान्तर का अर्थ है—प्रस्तुत अर्थ से असम्बद्ध अर्थ का प्रतिपादन करना ।\*

६. निग्नहदोष — इसका अनुवाद वृत्ति के आधार पर किया गया है । त्याय दर्णन के अभिवाय से भी इसकी व्याख्या इस प्रकार की जा सकती है । वादी के नित्रहस्थान में न पड़ने पर भी प्रतिवादी द्वारा उसको निग्नहस्थान में पड़ा हुआ कहना निग्नहदोष है । त्यायदर्शन की भाषा में इसे 'निरनुयोज्यानुयोग' कहा जाता है ।'

१०. वस्तुदोष---पक्ष के दोष पाँच हैं---

- १. प्रत्यक्षनिरा<del>हत शब्द अ</del>श्रावण है (श्रवण का विषय नहीं है) । २. अनुमान नियकृत— शब्द नित्य है ।
- प्रतीति निराकृत—गशी चंद्र नहीं है। ४. स्ववचन निराकृत—मैं कहता हूं वह मिथ्या है।
- **५.** लोकरूडिनिराकृत—मनुष्य की खोपड़ी पवित्न है।

## ३४. (सूत्र ९४)

जिस धर्म के द्वारा अभिन्नता का वोध होता है उसे सामान्य और जिससे भिन्नता का बोध होता है उसे विशेष कह। जाता है। सामान्य संग्राहक और विशेष विभाजक होता है। प्रस्तुन सूत्र में दस विशेष संगृहीत हैं। मूल पाठ में दस विशेषों के नाम उल्लिखित नहीं हैं। उनका प्रतिपादन एक संग्रह गाथा के द्वारा किया गया है। वह गाथा कहाँ से संगृहीत है, यह अभी ज्ञात नहीं हो सका है। इसलिए इसके संक्षिप्त नामों का ठीक-ठीक अर्थ लगाना बड़ा जटिल है। वृत्तिकार ने इनके अर्थ किए हैं. किन्तु स्थान-स्थान पर प्रदर्शित विकल्पों से जात होता है कि उनके सामने इनकी निर्णायक अर्थ-परम्परा नहीं

- २. भिक्षुन्यायकणिका ३।१७,९८,९८।
- ३. न्यायदर्शन ४।२।६,७।

४. वही, ४।२।२३ : अतिग्रहस्थाने तिग्रहस्थानाभियोगो निरनुयोज्यानुयोग:।

भिक्षुन्यायकणिका १।७,५,६ ।

थी। उदाहरण के लिए हम 'अत्तणा उवणीते य' इस पद को लेते हैं। वृत्तिकार ने दोनों में शेष का अध्याहार कर इनकी व्याख्या की है।' किम्तु अन्य स्थलों के अवलोकन से ऐसा प्रतीत होता है कि 'अत्तणा उवणीते' (सं० आत्मना उपनीतं) यह विशेष का एक ही प्रकार होना चाहिए। चौथे स्थान (सूत्र ४०२) से आहरणतद्दोष (साध्यविकल उदाहरण) का तीसरा प्रकार 'अत्तोवणीत' (सं० आत्मोपनीत) है। परमत में दोष दिखाने के लिए दृष्टान्त प्रस्तुत किया जाए और उससे स्वमत दूषित हो जाए, उसे 'आत्मोपनीत' नामक आहरणतद्दोष कहा जाता है।

ऐसा करने पर विश्लेष की संख्यानौ रह जाती है। इस संग्रहगाथा के चतुर्थं चरण में 'विसेसे' और 'ते' ये दो शस्द हैं। वृत्तिकार ने इस विशेष को भावनावाक्य माना है और 'ते' को विश्लेष का सर्वनाम ।ै उन्होंने 'अत्तणा' और 'उवणीत' को पृथक् माना इसलिए उन्हें ऐसा करना पड़ा। यदि इन्हें दो नहीं माना जाता तो विश्लेष का दसवाँ प्रकार 'विश्लेष' होता । इसका अर्थ विशेष नामक वस्तु-धर्म किया जा सकता है। वस्तु में दो प्रकार के धर्म होते हैं---सामान्य और विश्लेष । विश्लेष के दो प्रकार हैं---सुण और पर्याय।<sup>3</sup>

इसी प्रकार प्रत्युत्पन्न का वृत्तिगत अर्थ भी विचारणीय है। वृत्तिकार के अनुसार इसका अर्थ है—वस्तु को केवल वार्तमानिक या प्रत्युत्पन्न मानने पर कृतकर्म के प्रणाझ और अकृत कर्म के भोग की आपत्ति होना। गाथा में 'पडुपन्न' शब्द पडुप्पन्नविणासी' का संक्षिप्त रूप हो सकता है। 'पढुष्पन्नविणासी' आहारण का एक प्रकार है। उसका अर्थ है—उत्पन्न दूषण का परिहार करने के लिए प्रयुक्त किया जाने वाला दृष्टान्त ।

प्रस्तुत सूत्र में विशेष का वर्गीकरण है । विशेष सामान्य के प्रतिपक्ष में होता है । इससे यह फलित होता है कि इन दसों विशेषों के प्रतिपक्ष में दस सामान्य होने चाहिए जैसे—-

| वस्तुदोषविज्ञेष | — | वस्तुदोषसामान्य          |
|-----------------|---|--------------------------|
| तज्जातदोषविशेष  |   | तज्जातदोषसामान्य         |
| दोषविशेष        | _ | दोषसामान्य               |
| एकाथिकविशेष     | _ | एकाथिक सामान्य आदि-आदि । |
|                 |   |                          |

सूत्रकार के सामने निर्दिष्ट वर्गीकरण के सामान्य और विशेष क्या रहे हैं, इसे जानने के साधन सुलभ नहीं हैं । फिर भी यह अनुसंधेय अवस्य है । वृत्तिकार ने दोष विशेष के अन्तर्गत पूर्व सूत्र निर्दिष्ट मतिभंग, प्रशास्तृ, परिहरण, स्वलक्षण, कारण, हेतु, संकमण, निग्रह आदि दोषों का संग्रह किया है । उनके अनुसार प्रस्तुत सूत्र में ये विशेष की कोटि में आते हैं ।

एकार्थिक विशेष की व्याख्या समभिरूढ नय की दृष्टि से की जा सकती है। साधारणतया शन्दकोषों में एक वस्तु के अनेक नामों को एकार्थक या पर्यायवाची माना जाता है। किन्तु समभिरूढ नय की दृष्टि से शब्द एकार्थक नहीं होते। वह निरुक्ति की भिन्नता के आधार पर प्रत्येक शन्द का स्वतंत्र अर्थ स्वीकार करता है; जैसे—भिक्षा करने वाला भिक्षु, मौन करने वाला वाचंयम, इन्द्रिय और मन का दमन करने वाला दान्त।

अधिक दोष विशेष न्यायदर्शन के 'अधिक' नामक निग्नहस्थान से तुलनीय है ।'

- ३६. (सू०९६)
  - १. चंकार अनुयोग---चकार शन्द के अनेक अर्थ हैं---
    - (१) समाहार--संहति, एक ही तरह हो जाना ।
    - (२) इतरेतरयोग—मिलित व्यक्तियों या वस्तुओं का सम्बन्ध ।
    - (३) समुच्चय-शन्दों या वाक्यों का योग।
- १. स्थानांगवृत्ति, पत्न ४६८ :
  - अत्तणत्ति आत्मना कृतमिति शेषः । उपनीतं प्रापितं परेफोति क्षेषः ॥
- २. स्थानांगवृत्ति, पत्न ४६९ : चकारयोविशेषशब्दस्य च प्रयोगो भावनावाक्ये दर्शितः ।
- प्रमाणनयतत्त्वालोकालंकार ४।६ : विश्वेषोऽपि द्विरूपो गुण: पर्यायक्त्व।
- ४. प्रमाणनयतत्त्वालोकालंकार ७।३६ : पर्यायशब्देषु निरुक्ति-भेदेन भिन्नमर्थमभिरोहन् समभिरूढः ।
- ४. न्यायदर्शन ४।२१९३ 'हेतूदाहरणाधिकमधिकम् ।

(४) अन्बाचय---मुख्य काम या विषय के साथ गौण काम या विषय जोड़ना।

(६) पादपूरण---पदपूर्ति ।

जैसे—'इत्यियो समणाणि य'—यहाँ 'च' शब्द समुच्चय के अर्थ में प्रयुक्त है।

२. मंकार अनुयोग—-जेणामेव······तेणामेव यहाँ 'मकार' का प्रयोग आगमिक है, अलाक्षणिक है—-प्राकृत व्याकरण से सिद्ध नहीं है । उसके अनुसार इसका रूप 'जेणेव' 'तेणेव' होता है ।

३. पिकार अनुयोग—'अपि' गन्द के अनेक अर्थ हैं, जैसे—सम्भावना, निवृत्ति, अपेक्षा, समुच्चय, गर्हा, शिष्या-मर्षण—विचार, अलंकार तथा प्रश्न । 'एवंपि एगे आसासे'—यहाँ 'अपि, का प्रयोग, ऐसे भी' और, अन्यथा भी'—इन दो प्रकारान्तों का समुच्चय करता है ।

४. सेयंकार अनुयोग—'से' शत्द के अनेक अर्थ हैं, जैसे⊶अथ, वह, उसका आदि । 'से भिक्खु'—यहाँ से का अर्थ अय है।

'न से चाइसि वुच्चइ'---यहाँ से का अर्थ वह (दे) है।

अथवा 'सेय' शन्द के अनेक अर्थ हैं, जैसे —श्रेयस् — कल्याण ।

एष्यत्काल---भविष्यत काल आदि ।

'सेयं मे अहिज्जिऊं अज्झयणं'—यहाँ 'सेय' शब्द 'श्रेयस्' ने क्यं में प्रयुक्त है।

'सेय काले अकम्म वावि भवइ'---यहाँ 'सेय' शब्द भविष्यत काल का द्योतक है।

सायंकार अनुयोग---'सायं' शब्द के अनेक अर्थ हैं, जैसे ---सत्य, सद्भाव, प्रश्न आदि।

६. एकत्व अनुयोग—

'नाणं च दंसणं चेव, चरित्ते य तवो तहा ।

एस मग्गुत्ति पग्नत्तो, जिणेहि वरदंसिहि ।। उत्तरा ॥२व।२

यहाँ ज्ञान, दर्शन, चरित्र और तप के समुदितरूप को ही मोक्ष-मार्ग कहा है । इसलिए बहुतों के लिए भी 'मग्ग' यह एकवचन का प्रयोग है ।

७. पृथक्त्व अनुयोग-जैसे-धम्मत्थिकाये, धम्पत्थिकायदेसे,धम्मत्थिकायप्पदेसा-

यहाँ—-धम्मरिथकायप्पदेसा----इसमें दो के लिए बहुवचन नहीं है किन्तु धर्मास्तिकाय के प्रश्नों का असंख्यत्व बतलाने के लिए है ।

संयूथ अनुयोग--- 'सम्मत्तदंसणसुद्धं' इस समासान्त पद ,का विग्रह अनेक प्रकार से किया जा सकता है, जैसे --

(१) सम्यग्दर्शन के द्वारा शुद्ध (तृतीया)

- (२) सम्यग्दर्शन के लिए शुद्ध (चतुर्थी)
- (३) सम्यग्दर्शन से शुद्ध (पंचमी)

९. संक्रामित अनुयोग — जैसे — 'साहूणं वंदणेणं नासति पात्रं असंक्रिया भावा' साधु को बंदना करने से पाप का नाश होता है और साबु के पास रहने से भाव अशंकित होते हैं। यहाँ वंदना के प्रसंग में 'साहूणं' घष्ठी विभक्ति है। उसका भाव अशंकित होने के सम्बन्ध में पंचमी विभक्ति के रूप में संक्रमण कर लेना चाहिए।

वचन-संक्रमण—जैसे—'अच्छंदा जे न भुंजति, न से चाइत्ति वुच्चइ'—यहाँ 'से चाई' यह बहुवचन के स्थान में एक-वचन है ।

१०. भिन्न अनुयोग—जैसे—'तिविहं तिविहेगं'—यह संग्रह-वाक्य है। इसमें (१) मणेणं वायाए कायेणं (२) न करेमि, न कारवेमि, करंतं पि अन्नं न समणुजागामि—इन दो खंडों का संग्रह किया गया है। द्वितीय-खंड 'न करेमि' आदि तीन वाक्यों में 'तिविहेणं' का स्पष्टीकरण है और प्रथम खंड 'मणेणं' आदि तीन वाक्यांशों में 'तिविहेणं' का स्पष्टीकरण है। यहाँ 'न करेमि' आदि बाद में हैं और 'मणेणं' आदि पहले। यह कम-भेद है।

कालभेद--जैसे 'सक्के देविदे देवराया वंदति नमंसति'--यहाँ अतीत के अर्थ में वर्तमान की किया का प्रयोग है।

वृत्तिकार ने लिखा है कि १०।६४,१५,९६---ये तीन सून्न अत्यन्त गम्भीर होने के कारण दूसरे प्रकार से भी विमर्श-नीय हैं । यह दूसरा प्रकार क्या हो सकता है यह अन्वेषणीय है ।'

३७. (सू० ६७)

भारतीय संस्कृति में दान की परम्परा बहुत प्राचीन है । दान का अर्थ है—देना । इस देने की पृष्ठभूमि में अनेक प्रेरणाएं काम करती रही हैं । दे प्रेरणाएं एक जैसी नहीं हैं । कुछ व्यक्ति दूसरों की दीन-दशा से द्रवित होकह दान देते हैं, भय से प्रेरित होकर दान देते हैं और कुछ अपनी ख्याति के लिए दान देते हैं ।

प्रस्तुत सुलगत दस दानों का निरूपण तत्कालीन समाज में प्रचलित प्रेरणाओं का इतिहास है।

वाचकमुख्य उमास्वाति ने उनकी व्याख्या इस प्रकार की है।

१. अनुकम्पादान—

'कृपणेऽनाथदरिद्रे व्यसनप्राप्ते च रोगझोकहते ।

यद्दीयते ऋषार्थादनुकम्पा तद्भवेद्दानम् ॥

—कृपण, अनाथ, दरिद्र, दुःखी, रोगी और शोकग्रस्त व्यक्ति पर करुणा लाकर जो दान दिया जाता है, वह अनु-कम्पा दान है ।

२. संग्रहदान—

'अभ्युदये व्यसने वा यरिकञ्चिद्दीयते सहायार्थम् ।

तत् संग्रहतोऽभिमतं, मुनिभिर्दानं न मोक्षाय ॥

किसी भी व्यक्ति को उसके अभ्युदयकाल या कष्टदशा में सहायता देने के लिए जो दान दिया जाता है, वह संग्रह दान है।

३. भयदान---

'राजारक्षपुरोहितमधुमुखमावल्लदण्डपाग्निषु च।

यद्दीयते भयार्थात् तद्भयदानं बुधैर्ज्ञेयम् ॥'

— जो दान राजा, आरक्षक, पुरोहित, मधुमुख, चुगलखोर और कोतवाल आदि के भय से दिया जाता है, वह भय-दान है ।

४. कारुण्यदान—कारुण्य का अर्घ गोक है। अपने प्रियजन का वियोग होने पर उसके उपकरण—वस्त्र, खटिया, आदि दान में देते हैं। इसके पीछे एक लौकिक मान्यता है कि उसके उपकरण दान में देने पर वह जन्मान्तर में सुखी होता है। इस प्रकार का दान कारुण्यदान कहलाता है। वास्तव में यह कारुण्यजन्य (ग्रोकजन्य) दान है। फिर भी कार्यकारण का अभेद मानकर इसकी संज्ञा कारुण्यदान की गई है।

५. लज्जादान—

"अभ्ययितः परेण तु यद्दानं जनसमूहमध्यगतः।

परचित्तरक्षणार्थं लज्जायास्तद्भवेदानम् ॥"

जनसमूह के बीच कोई किसी से याचना करता है तब बह दाता दूसरे की बात रखने के लिए दान देता है, यह लज्जादान है।

६. गौरवदान—

'नट्टनत्तंमुष्टिकेभ्यो दानं संबंधिबंधुमित्नेभ्यः । यद्दीयते यशोर्थं गर्वेण तु तद् भवेद्दानम् ।।'

 स्थानांगवृत्ति पन्न ४७०: इदं च दोषादि सूत्रत्नयमन्ययापि विमर्शनीयं गम्भीरत्वादस्थेति ।

जो दान अपने यज्ञ के लिए नट, नृत्यकार, मुक्केबाजों तथा अपने सम्बन्धि, बन्धु और मित्रों को दिया जाता है, वह गौरव दान है ।

७. अधर्मदान—

'हिंसानृतचौयोंद्यतपरदारपरिग्रहप्रसक्तेभ्यः ।

यद्दीयते हि तेषां तज्जानीयादधर्माय ॥'

जो व्यक्ति हिंसा, झूठ, चोरी, व्यभिचार और संग्रह में आसक्त हैं, उन्हें जो दान दिया जाता है, वह अधर्म दान है । ५. धर्मदान---

'समतृणमणिमुक्तेभ्यो यद्दानं दीयते सुपात्रेभ्यः ।

अक्षयमतुलमनन्तं, तद्दानं भवति धर्माय ॥'

जो तृण, मणि और मुक्ता में समभाव वाले हैं, जो सुपात हैं, उन्हें दिया जाने वाला दान धर्मदान है। यह दान अक्षय है, अतूल है और अनन्त है।

करिष्यतिदान--भविष्य में यह मेरा उपकार करेगा, इस बुद्धि से किया जाने वाला दान करिष्यतिदान है।
 क्रुतमिति दान---

'ञतशः कृतोषकारो दत्तं च सहस्रशो ममानेन ।

अहमपि ददामि किञ्चित् प्रत्युपकाराय तद्दानम् ॥'

'इसने मेरा सैकड़ों बार उपकार किया है और इसने मुझे हजारों बार दिया है । मैं भी इसका कुछ प्रत्युपकार करूं ।' इस भावना से दिया जाने वाला दान कृतमिति दान है ।'

३८. (सू० ६८)

विग्रहगति—यहाँ वृत्तिकार ने इसका अर्थं —आकाश विभाग का अतिक्रमण कर होने वाली गति—किया है।\*

भगवती में एक-सामयिक, द्वि-सामयिक, व्रि-सामयिक और वनुःसामयिक विग्रहगति का उल्लेख मिलता है। एक-सामयिक विग्रहगति में जो विग्रह शब्द है उसका अर्थ वक्र या घुमाव नहीं है । वहाँ बताया है कि एक-सामयिक विग्रहगति से वही जीव उत्पन्न होता है जिसका उत्पत्ति-स्थान ऋजु-आयात श्रेणी में होता है।\*

ऋजु श्रेणो में उत्पन्न होने वाले की गति ऋजु होती है । उसमें कोई घुमाव नहीं होता । तत्वार्थ टीका में इस विग्रह का अर्थ अवच्छेद या विराम किया गया है ।'

प्रथम चार गतियों में उत्पन्न होने वाले जीव ऋजु और वक्र—इन दोनों गतियों से गमन करते हैं। वृत्तिकार का यह आशय है कि प्रत्येक गति के दूसरे पद में 'विग्रह' का प्रयोग है, इसलिए प्रथम पद की व्याख्या ऋजु गति के आधार पर की जानी चाहिए।

सिद्धगति में उत्पन्न होने वाले जीव केवल ऋजु गति से ही गमन करते हैं। उनके विग्रहगति नहीं होती। फलत: 'सिद्धि विग्गहगति' यह दसवां पद ही नहीं बनता। वृत्तिकार ने इसका अर्थ----'सिद्धि अविंग्गहगती' इस पाठ के आधार पर

- २. स्थानांगवृत्ति, पत्न ४७९ : विग्रहान्—क्षेत्र विभागान् अतिकम्थ गतिः गमनम् ।
- भगवती २४।२ : गोयमा ! एगसमइएण वा दुसमइएण वा तिसमइएण वा चउसमइएण वा...।
- ४. भगवती ३४।३ : उज्जुआयवाए सेढीए उववज्जमाणे एगसम-इएणं विग्गहेणं उववज्जेज्जा ।
- ५. तत्त्वार्थाधिगमसूत्र २।२१, वृत्तिपत्र १८३, १८४ : एक समयेन वा विग्रहेणोत्पद्येतेति, विग्नहभव्दोऽत्नावच्छेदवचको न वत्रता-भिधापीत्यतोऽयमर्थं:—एक समयेन वाऽवच्छेदेन विरामेण । कस्यावच्छेदेनेति चेत् ? सामर्थ्याद् गतेरेव, एकसमय-परिणाम-मतिकालोत्तरभाविनाऽवच्छेदेनोत्पद्येत ।

**९. स्थानांगवृत्ति, पत्न ४७०, ४७९** ।

किया है। इस अर्थ को स्वीकार करने पर सिद्धि गति के दोनों पदों का एक ही अर्थ हो जाता है। इस समस्या का समाधान हमें भगवती सूत्र के उक्त पाठ से ही मिल सकता है। वहाँ विग्रह शब्द ऋजु और विग्रह गति वाली परम्परा से सम्बन्धित नहीं है। वह उस परम्परा से सम्बन्धित है जिसमें पारलौकिक गति के लिए केवल विग्रह शब्द ही प्रयुक्त होता है। जहां ऋजु और विग्रह —य दोनों गतियाँ विवक्षित हैं, वहाँ एक-समय की गति को ऋजुगति और द्विसमय आदि की गति को वक्ष्गति माना जाता है। इस परम्परा में एक सामयिक गति को भी विग्रह गति माना गया है।

३९. (सू० १००)

प्रस्तुत सूत्र में गणित के दस प्रकार निर्दिष्ट हैं----

१. परिकर्म—यह गणित की एक सामान्य प्रणाली है। भारतीय प्रणाली में मौलिक परिकर्म आठ माने जाते हैं— (१) संकलन [जोड़] (२) व्यवकलन [वाकी], (३) गुणन [गुणन करना], (४) भाग [भाग करना], (५) वर्ग [वर्ग करना] (६) वर्गभूल [वर्गमूल निकालना] (७) घन [घन करना] (६) घनमूल [घनमूल निकालना]। परन्तु इन परिकर्मो में से अधिकांश का वर्णन सिद्धान्त प्रन्थों में नहीं मिलता।

ब्रह्मगुप्त के अनुसार पाटी गणित में बीस परिकर्म हैं.— (१) संकलित (२) व्यवकलित अथवा ब्युत्कलिक (३) गुणन (४) भागहर (४) वर्ग (६) वर्ग मूल (७) घन (६) घनमूल (६-१३) पांच जातियां' (अर्थात् पांच प्रकार के भिन्नों को सरल करने के नियम) (१४) व्रैराशिक (१४) व्यस्तव्रैराशिक (१६) पंचराशिक (१७) सप्तराशिक (१८) नवराशिक (१६) एकदसराशिक (२०) भाण्ड-प्रति-भाण्ड'।

प्राचीन काल से ही हिन्दू गणितज्ञ इस बात को मानते रहे हैं कि गणित के सब परिकर्म मूलतः दो परिकर्मो—संकलित और व्यवकलित—पर आश्चित हैं। दिगुणीकरण और अर्धीकरण के परिकर्म जिन्हें मिस्न, यूनान और अरब वालों ने मौलिक माना है। ये परिकर्म हिन्दू ग्रन्थों में नहीं मिलते। ये परिकर्म उन लोगों के लिए महत्त्वपूर्ण थे जो दशमलव पढ़ति से अनभिज्ञ थे।

२. व्यवहार – ब्रह्मदत्त के अनुसार पाटीगणित में आठ व्यवहार हैं---

(१) मिश्रक-व्यवहार (२) श्रेढी-व्यवहार (३) क्षेत्रे-व्यवहार (४) खात-व्यवहार (५) चिति-व्यवहार (६) कार्कावेक व्यवहार (७) राशि-व्यवहार (५) छाया-व्यवहार ।<sup>\*</sup>

पाटीगणित — यह दो शब्दों से मिलकर बना है — (१) पाटी और (२) गणित। अतएव इसका अर्थ है। वह गणित जिसको करने में पाटी की आवस्यकता पड़ती है। उन्नीसवीं शताब्दी के अन्ततक कागज की कमी के कारण प्राय: पाटी का ही प्रयोग होता था और आज भी गांवों में इसकी अधिकता देखी जाती है। लोगों की धारणा है कि यह शब्द भारतवर्ष के संस्कृतेतर साहित्य से निकलता है, जो कि उत्तरी भारतवर्ष की एक प्रान्तीय भाषा थी। 'लिखने की पाटी' के प्राचीनतम संस्कृतेतर साहित्य से निकलता है, जो कि उत्तरी भारतवर्ष की एक प्रान्तीय भाषा थी। 'लिखने की पाटी' के प्राचीनतम संस्कृत पर्याय 'पलक' और 'पट्ट' हैं, न कि पाटी।'' 'पाटी', शब्द का प्रयोग संस्कृत साहित्य में प्राय: ५वीं शताब्दी से प्रारम्भ हुआ। गणित-कर्म को कभी-कभी धूली कर्म भी कहते थे, क्योंकि पाटी पर धूल विछा कर अंक लिख जाते थे। बाद के कुछ लेखकों ने 'पाटी गणित' के अर्थ में 'व्यक्त गणित' का प्रयोग किया है, जिसमें कि वीजगणित से, जिसे वे अव्यक्त गणित कहते थे पृथक् समझा जाए। जब संस्कृत ग्रन्थों का अरबी में अनुवाद हुआ तब पाटीगणित और धूली कर्म शब्दों का भी अरबी में अनुवाद कर लिया गया । अरबी के संगत शब्द कमशः 'इल्म-हिसाब-अलतख्त' और 'हिसाब-अलगूवार' है।

- ९. पांच जातियां ये हैं---१. भाग जाति, २. प्रभाग जाति, ३. भागानुबन्ध जाति, ४. भःगापवाद जाति, ४. भाष-भाग जाति।
- २. वाह्यस्कुटसिद्धास्त, अध्याय १२, श्लोक १ ।

- ३. हिंदून्यणित, पृष्ठ ११८ ।
- ४. बाह्यस्फुटसिद्धान्त, अध्याय १२, झ्लोक १ ।
- अमेरिकन मैथेमेटिकल मथली, जिल्द ३५, पृष्ठ ५२६।
- ६. हिन्दूगणितशास्त्र का इतिहास भाग १ : पृष्ठ १९७, ९९९,

पार्टीगणित के कुछ उल्लेखनीय ग्रन्थ---(१) वक्षाली हस्तलिपि (लगभग ३०० ई०), (२) श्रीधरकृत पार्टी गणित और तिशातिका (लगभग ७५० ई०), (३) गणित सार संग्रह (लगभग ५५० ई०), (४) गणित तिलक (१०३६ ई०), (५) लीलावती (११५० ई०) (६) गणितकौमुदी (१३५६ ई०) और मुनिश्वर कृत पार्टीसार (१६५० ई०)---इन ग्रन्थों में उपर्यूक्त वीस परिकर्मों और आठ व्यवहारों का वर्णन है। सूत्रों के साथ-साथ अपने प्रयोग को समझाने के लिए उदाहरण भी दिए गए हैं---भास्कर द्वितीय ने लिखा है कि लल्ल ने पार्टीगणित पर एक अलग ग्रन्थ लिखा है।

यहां श्रेणी व्यवहार का एक उदाहरण प्रस्तुत किया जाता है । सीढ़ी की तरह गणित होने से इसे सेटी-व्यवहार या श्रेणी-व्यवहार कहते हैं । जैसे—एक व्यक्ति किसी दूसरे को चार रुपये देता है, दूसरे दिन पांच रुपये अधिक, तीसरे दिन उससे पांच रुपये अधिक । इस प्रकार पन्द्रह दिन तक वह देता है । तो कुल कितने रुपये दिये ?

प्रथम दिन देता है उसे 'आदि घन' कहते हैं। प्रतिदिन जितने रुपये बढ़ाता है उसे 'चय' कहते हैं। जितने दिनों तक देता है उसे 'गच्छ' कहते हैं। कुल धन को श्रेणी-व्यवहार या संवर्धन कहते हैं। अग्तिम दिन जितना देता है उसे 'अन्त्यधन' कहते है। मध्य में जितना देता है उसे 'मध्यधन' कहते हैं।

विधि — जैसे — गच्छ ३१ हैं। इनमें एक घटाया ११ — १ — १४ रहे। इसको चय से १४ × १ गुणा किया— ७० आये। इसमें आदि धन मिलाया ७० - ४ = ७४। यह अन्त्य धन हुआ। ७४ + ४ आदि धन = ७५ का आधा ३१ मध्य धन हुआ।

३६×१४ गच्छ=४८४ संवर्धन हुआ।

इसी प्रकार विजातीय अंक एक से नौ या उससे अधिक संख्या की जोड़, उस जोड़ की जोड़, वर्गफल और घनफल की जोड़, इसी गणित के विषय हैं।

३. रज्जु – इसे क्षेत्र-गणित कहते हैं । इससे तालाब की गहराई, वृक्ष की ऊंचाई आदि नापी जाती है ।

भुज, कोटि, कर्ण, जात्यतिस्र, व्यास, वृत्तक्षेत्र और परिधि आदि इसके अंग हैं।

४. राशि — इसे राशि-व्यवहार कहते हैं । पार्टीगणित में आए हुए आठ व्यवहारों में यह एक है । इससे अन्त की ढेरी की परिधि से उसका 'घनहस्तफल' निकाला जाता है ।

अन्न के ढेर में बीच की ऊंचाई को वेध कहते हैं। मोटे अन्न चना आदि में परिधि का १/१० भाग वेध होता है। छोटे अन्न में परिधि का १/११ भाग वेध होता है। ग्रूर घान्य में परिधि का १/९ भाग वेध होता है। परिधि का १/६ करके उसका वर्ग करने के बाद परिधि से गुणन करने से धनहस्तफल निकलता है। जैसे – एक स्थान पर मोटे अन्न की परिधि ६० हाथ की है। उसका घनहस्तफल क्या होगा ?

६०÷१०=६ बेध हुआ ।

परिधि ६० ÷ ६ = १० इसका वर्ग १० × १० = १०० हुआ। १०० × ६ वेध = ६०० घनहस्तफल होगा।

५. क्लासवर्ण — जो संख्या पूर्ण न हो, अंशों में हो — उसे समान करना 'कलासवर्ण' कहलाता है । इसे समच्छेदीकरण, सवर्णन और समच्छेदविधि भी कहते हैं (हिन्दू गणितशास्त्र का इतिहास, पृष्ठ १७६)। संख्या के ऊपर के भाग को 'अंश' और नीचे के भाग को 'हर' कहते हैं।

जैसे--१/२ और १/३ है। इसका अर्थ कलासवर्ण ३/६ २/६ होगा।

<. यावत् तावत् - इसे गुणकार भी कहते हैं<sup>१</sup>।

पहले जो कोई संख्या सोची जाती है उसे गच्छ कहते हैं । इच्छानुसार युणन करने वाली संख्या को वाञ्छ या इष्ट-संख्या कहते हैं ।

गच्छ संख्या को इष्ट-संख्या से गुणन करते हैं । उसमें फिर इष्ट मिलाते हैं । उस संख्या को पुन: गच्छ से गुणा करते हैं । तदनन्तर गुणनफल में इष्ट के दूगूने का भाग देने पर गच्छ का योग आता है । इस प्रक्रिया को 'यावत् तावत्' कहते हैं

९. स्थानांगवृत्ति पन्न ४७९ : जावं तावंति वा गुणकारोत्ति वा एगट्ठा।

जैसे — कल्पना करो कि इष्ट १६ है, इसको इष्ट १० से गुणा किया — १६ × १० ⇔ १६०। इसमें पुन: इष्ट १० मिलाया (१६० + १० = १७०)। इसको गच्छ से गुणा किया (१७० × १६ = २७२०) इसमें इष्ट की दुगुनी संख्या से भाग दिया २७२० ÷ २० = १३६, यह गच्छ का योगफल है। इस वर्ग को पार्टी गणित भी कहा जाता है'।

833

७. वर्ग -- वर्ग शब्द का जाब्दिक अर्थ है 'पंक्ति' अथवा 'समुदाय'। परन्तु गणित में इसका अर्थ 'वर्मघात' तथा 'वर्गक्षेत्र' अथवा उसका क्षेत्रफल होता है। पूर्ववर्ती आचार्यों ने इसकी व्यापक परिभाषा करते हुए लिखा है कि 'समचतुरझ (अर्थात् वर्गाकार क्षेत्र) और उसका क्षेत्रफल वर्ग कहलाता है। दो समान संख्याओं का गुणन भी वर्ग हैं। परन्तु परवर्ती लेखकों ने इसके अर्थ को सीमित करते हुए लिखा है -- ''दो समान संख्याओं का गुणनफल वर्ग हैं'। वर्ग के अर्थ में कृति शब्द का प्रयोग भी मिलता है. परन्तु बहुत कम'। इसे समद्विराश्चिघात भी कहा जाता है। भिन्न-भिन्न विद्वानों ने इसकी भिन्न-भिन्न विधि यों का निरूपण किया है।

ब. चन -- इसका प्रयोग ज्यामितीय और गणितीय -- दोनों अर्थों में अर्थात् ठोस घन तथा तीन समान संख्याओं के गुणनफल को सूचित करने में किया गया है। आर्यभट्ट प्रथम का मत है -- तीन समान संख्याओं का गुणनफल तथा बारह बराबर कोणों (और भुजाओं) वाला ठोस भी घन हैं'। श्रीधर, महाबीर और भाष्कर दितीय का कथन है कि तीन समान संख्याओं का गुणनफल घन है। घन के अर्थ में 'वृन्द' शब्द का भी यत-कुत प्रयोग मिलता है। इसे 'समतिराशिघात' भी कहा जाता है। घन निकालने की विधियों में भी भिन्नता है।

E. वर्ष-दर्ग — वर्ग को वर्ग से गुणा करना। इसे 'समचतुर्घात' भी कहते हैं। पहले मूल संख्या को उसी संख्या से गुणा करना। फिर गुणनफल की संख्या को गुणनफल की संख्या से गुणा करना। जो संख्या आती है उसे वर्ष-वर्ग फल कहते हैं। जैसे — ४ × ४ == १६ × १६ = २५६। यह वर्ग-वर्ष फल है।

१०. कला गणित में इसे 'ककच-व्यवहार' कहते हैं। यह पाटीगणित का एक भेद है। इससे लकड़ी की चिराई और पत्थरों की चिताई आदि का ज्ञान होता है। जैसे – एक काष्ठ मूल में २० अंगुल मोटा है और ऊपर में १६ अंगुल मोटा है। वह १०० अंगुल लम्बा है। उसको चार स्थानों में चीरा तो उसकी हस्तात्मक चिराई क्या होगी ? मूल मोटाई और ऊपर की मोटाई का योग किया – २० + १६ = ३६। इसमें २ का भाग दिया ३६ ÷ २ = १६। इसको लम्बाई से गुणा किया – १०० × १८ = १८०० । फिर इसे चीरने की संख्या से गुणा किया १८०० × ४ = ७२०० । इसमें १७६ का भाग दिया ७२०० ÷ ४७६ = १२ १/२। यह हस्तात्मक चिराई है।

स्थानांग वृत्तिकार ने सभी प्रकारों के उदाहरण नहीं दिए हैं । उनका अभिप्राय यह है कि सभी प्रकारों के उदाहरण मन्द तुडि यानों के लिए सहजतथा ज्ञातव्य नहीं होते अतः उनका उल्लेख नहीं किया गया है।

नूत्रकृतांग २।१ की व्याख्या के प्रारंभ में 'पौंडरीक' शब्द के निक्षेप के अवसर पर वृत्तिकार ने एक गाथा उद्धृत की है, उसमें गणित के दस प्रकारों का उल्लेख किया है<sup>1</sup>। वहां नौ प्रकार स्थानांग के समान ही हैं। केवल एक प्रकार भिन्त रूप से उल्लिखित है। स्थानांग का कल्प शब्द उसमें नहीं है। वहां 'पुद्गल' शब्द का उल्लेख है, जो स्थानांग में प्राप्त नहीं है।

४०. (सू० १०१)

प्रस्तुत सूत्र में विभिन्न परिस्थितियों के निमित्त से होने वाले प्रत्याख्यान का निर्देश किया गया है। सूलाचार में कुछ

- स्थानांगवृत्ति पत्न ४७९ : इदं च पाटीगणितं तं श्रूयते ।
- २. आर्थभटीय, गणितपाद, क्लोक ३ ।
- ३. ख़िशतिका, पृष्ठ १ ।
- ४. हिन्दूगणितणास्त्र का इतिहास, गृष्ठ १४७ ।
- ४. आर्यभटीय, गणितपाद, झ्लोक २ ।
- ६. বিমনিকা, ণুচ্চ ६।

- ७. गणित-सारसंग्रह, पृष्ठ ९४
- जीलावती, पृष्ठ १।
- ६. स्थानांगवृत्ति, पत्र ४७२ ।
- १०. सूत्रकुतांग २।५, वृत्तिपत ४ :
  - परिकम्म रज्जुरासी ववहारे तह कलासवण्णे य । पुग्गल जावं तावं घणे य घणवग्ग वग्गो य ॥

नाम-परिवर्तन के साथ इनका निर्देश मिलता है । उसकी अर्थ-परम्परा भी कुछ भिन्न है । स्थानांग वृत्तिकार अभवदेवसूरि ने अनागत प्रत्याख्यान का प्रयोजन इस प्रकार बतलाया है—

'पर्युषण पर्व के समय आचार्य, तपस्वी, ग्लान आदि के वैयावृत्य में संलग्न रहने के कारण मैं प्रत्याख्यान-तपस्था नहीं कर सर्कूगा'—इस प्रयोजन से अनागत तप वर्तमान में किया जाता है ।

मूलाचार के वृत्तिकार वसुसंदि श्रमण के शब्दों में चतुर्दशी आदि को किया जाने वाला तप द्वयोदशी आदि को कर लिया जाता है ।

इसी प्रकार विशिष्ट प्रयोजन उपस्थित होने पर पर्युषण पर्व आदि में करणीय तप नहीं किया जा सका, उसे बाद में किया जाता है ।

वसुनंदि श्रमण के शब्दों में चतुर्दशी आदि को किया जाने वाला उपवास प्रतिपदा आदि तिथियों में किया जा सकता है । यह अतिकान्त प्रत्याख्वान भी सम्मत रहा है ।

कोटि सहित प्रत्याख्यान की अर्थ-परम्परा दोनों में भिन्न है । अभवदेवसूरि के अनुसार इसका अर्थ है—प्रथम दिन के उपवास की समाप्ति और दूसरे दिन के उपवास के प्रारंभ के बीच समय का व्यवधान न होना ।

त्रसुनंदि श्रमण के अनुसार यह संकल्प समन्दित प्रत्याख्यान को प्रकिया है । किसी मुनि ने संकल्प किया—'अगले दिन स्वाध्याय-त्रेला पूर्ण होने पर यदि शक्ति ठीक रही तो मैं उपवास करूंगा, अन्यथा नहीं करूँगा ।'

स्थानांग में प्रत्याख्यान के चौथे प्रकार का नाम 'नियंद्रित' है मूलाचार में चौथे प्रत्याख्यान का नाम 'विखंडित' है।

यहाँ नाम-भेद होने पर भी अर्थ-भेद नहीं है । स्थानांग वृत्ति में एक सूचना यह प्राप्त होती है कि यह प्रस्याख्यान वज्तऋषभनाराच संहतन वाले चौदह पूर्वधर, जिनकल्पी और स्थविरों के होता था । वर्त्तमान में यह व्युच्छिन्न माना जाता है ।

पाँचवें और छठे प्रत्याख्यान का दोनों में अर्थ-भेद है। अभयदेवसूरि ने 'आकार' का अर्थ अपवाद और वसुनंदि श्रमण ने उसका अर्थ भेद किया है। अनाभोग (विस्मृति), सहसाकार (आकस्मिक) महत्तर की आज्ञा आदि प्रत्याख्यान के अपवाद होते हैं। अभयदेवसूरि ने बताया है कि साकार प्रत्याख्यान में सभी अपवाद व्यवहार में लाए जा सकते हैं। अनाकार प्रत्याख्यान में 'महत्तर' की आज्ञा आदि अपवाद व्यवहार में नहीं लाए जा सकते। अनाभोग और सहसाकार की छूट उसमें भी रहती है।

वसुनंदी श्रमण ने भेद का आग्रय इस प्रकार स्पष्ट किया है—'अनुक नक्षत्न में अमुक तपस्या करनी है' इस प्रकार नक्षत्न आदि के भेद के आधार पर दीर्घकालीन तपस्याएं करना साकार प्रत्याख्यान है। नक्षत्न आदि का विचार किए जिना स्वेच्छा से उपवास आदि करना अनाकार प्रत्याख्यान है। मूलाचार में 'परिणानकृत' के स्थान पर 'परिणामगत' शब्द है। स्थानांग वृत्तिकार ने इसे दत्ति, कवल आदि के उदाहरण से समझाया है और मूलाचार वृत्तिकार ने इसे तपस्या के काल-परिणाम के उदाहरण के द्वारा समझाया है। इनके मूल आश्रय में कोई भेद प्रतीत नहीं होता।

स्थानांग में आठवें प्रत्याख्यान का नाम 'निरवशेष' है और मूलाचार में 'अपरिशेष' है । वसुनंदि श्रमण ने इसका अर्थ----यावज्जीवन संपूर्ण आहार का परित्याग किया है । श्वेताम्बर साहित्य में यावज्जीवन का अर्थ अभिहित नहीं है ।

स्थानांग में प्रत्याख्यान का नवां प्रकार है 'संकेतक' और दसवां प्रकार है 'अध्वा'। मूलाचार में नवां प्रत्याख्यान है 'अध्वानगत' और दसवां है 'सहेतुक'।

नवें और दसवें प्रत्याख्यान के विषय में दोनों परंपराओं में कमभेद, नामभेद और अर्थभेद— तीनों हैं । अभयदेवसूरी ने 'संकेतक' की जो व्याख्या की है, उसके आधार पर यह फलित होता है कि उन्होंने मूलपाठ 'संकेतक' माना है ।' संकेत

१. स्थानांगवृत्ति पत्न ४७३ ः केतनं केतः—िचिङ्गमङ्मुण्ठमुष्टि-ग्रन्थिगृहादिकं स एव केतकः सह केतकेन सकेतकं प्रन्थादि-सहितमित्यथं: ।

प्रत्याक्ष्यान की व्यास्था इस प्रकार मिलती है—कोई गृहस्थ खेत पर गया हुआ है। उसके प्रहर दिन तक का प्रत्याख्यान है। प्रहर दिन बीत गया। भोजन न मिलने पर वह सोचता है—मेरा एक भी क्षण बिना त्याग के न जाए; इसलिए वह प्रत्या-ख्यान करता है कि—-'जब तक यह दीप नहीं बुझेगा या जब तक मैं घर नहीं जाऊंगा या जब तक पसीने की बूंदें नहीं सुखेंगी या जब तक मेरी मुद्ठी नहीं खुलेगी तब तक मैं कुछ भी न खाऊँगा और न पीऊँगा।

अभयदेवसूरि ने अथ्वा प्रत्याख्यान का अर्थ---पौरुषी आदि कालभान के आधार पर किया जाने थाला. प्रत्याख्यान किया है। वसुनंदि श्रमण ने अथ्वानजगत प्रत्याख्यान का अर्थ मार्ग विषयक प्रत्याख्यान किया है। यह अटवी, नदी आदि पार करते समय उपवास आदि करने की पढ़ति का सूचक है। सहेतुक प्रत्याख्यान का अर्थ है---उपसर्ग आदि आने पर किया जाने वाला उपवास।

इस प्रकार की पूर्ण जानकारी के लिए स्थानांग वृत्ति पत्न ४७२, ४७२, भगवती ७।२, आवश्यक निर्युक्ति अध्ययन ६ और मुलाचार षड् आवश्यकाधिकार गाथा १४०, १४१ द्रष्टव्य हैं ।

दोनों परंपराओं में कुछ पाठों और अयों का भेद सचमुच आश्चर्यजनक है। इसकी पृष्ठभूमि में पाठ-परम्परा का परिवर्तन और अर्थ-परंपरा की विस्मृति अन्वेषणीय है। संकेत और अथ्वा प्रत्याख्यान के स्थान पर सहेतुक पाठऔर उसका अर्थ तथा अध्वानजगत का अर्थ जितना स्वाभाविक और उस समय की परंपरा के निकट लगता है उतना सकेत और अथ्वा का नहीं लगता।

#### ४१. (सू० १०२)

भगवती (२५.१५५५) में इन सामाचारियों का कम यही है, किन्तु उत्तराध्ययन [अध्ययन २६] में उनका कम भिन्न है। कमभेद के अतिरिक्त एक नाम भेद भी है। 'निमंत्रणा' के स्थान पर 'अभ्युत्थान' है। किन्तु इनके तात्पर्यार्थ में कोई अन्तर नहीं है। उत्तराध्ययन की निर्युक्ति में 'निमंत्रणा' ही है।' अभ्युत्थान का अर्थ है- –गुरुषूजा। ज्ञान्त्याचार्य ने इसका अर्थ गौरवाई आचार्य, ग्लान, बाल आदि मुनियों के लिए यथोचित्त आहार, भेषज आदि लाना—किया है।'

मूलाराधना तथा मूलाचार में 'आवस्सिया' <mark>के</mark> स्थान पर 'आसिया' शब्द का प्रयोग मिलता है । अर्थ में कोई भेद नहीं है ।

मुलाचार में 'निमंतणा' के स्थान पर 'सनिमंतणा' का प्रयोग मिलता है । विशेष विवरण के लिए देखें—-उत्तरज्झयणाणि २६।१-७ का टिप्पण।

#### ४२ (सू० १०३)

भगवान् महावीर अपने जन्नस्थान कुण्डपुर से अभिनिष्क्रमण कर झातखंड उपवन में एकाकी प्रव्रजित हुए। वह मृगर्जीर्थ इष्टणा दशमी का दिन था। याठ मास तक विहार कर वे अपने पिता के मित्र के आश्रम में पर्युषणाकल्प के लिए टहरे। वहां दो महीने रहकर, वे अकाल में ही वहां से निकल कर अस्थिग्राम सन्निवेश के बाहिर शूलपाणि यक्षायतन में ठहरे। वहां शूलपाणि ने उन्हें अनेक कष्ट दिए। तब व्यन्तर देव सिद्धार्थ ने उसे भगवान् महावीर का परिचय दिया। शूलपाणि का कोध उपशांत हुआ। वह भगवान् की भक्ति करने लगा।

ज्ञूलपाणि यक्ष ने भगवान् को रात्नी के [कुछ समय कम] चारों प्रहर तक परितापित किया। अंतिम रात्नी में भगवान् को कुछ नींद आई और तत्र उन्होंने दस स्वप्न देखे।

उत्तराध्ययन निर्युत्ति गाथा ४०२ :

२. उत्तराध्ययन वृहद्वृत्ति, पत्न ४२४,९३४ ।

३. (४) मूल)राधना गाथा २०४६ ।

<sup>(</sup>ख) मूलाचार, समाचाराधिकार गाथा १२१ ।

यहां अंतिम राख्नि का अर्थ है —राख्नी का अवसान, राख्नी का अंतिम भाग 🔥

'छउमत्थकालियाए अंतिमराइयंसि'— इस पाठ को देखने पर यही धारणा वनती है कि छद्मस्थकाल की अंतिम रात्नी में भगवान् महाबीर ने दस स्वप्न देखे। किंतु आवश्यकनिर्युक्ति आदि उत्तरवर्ती ग्रन्थों तथा व्याख्याग्रन्थों के साथ इस धारणा की संगति नहीं बैठती। वृत्तिकार मे जो अर्थ किया है वह प्रस्तुत पाठ और उत्तरवर्ती ग्रन्थों की संगति विठाने का प्रयत्न है।

एक बार भगवान् महावीर अस्थिग्राम गए । वहां एक वाणव्यन्तर का मंदिर था । उसमें शूलपाणि यक्ष की प्रभाव-शाली प्रतिमा थी । जो व्यक्ति उस मन्दिर में राविवास करता, वह यक्ष द्वारा मारा जाता था । लोग वहां दिनभर रहते और रात को अन्यत्न चले जाते । वहाँ इन्द्रयमी नामक ब्राह्मण पुजारी रहता था । वह भी दिन-दिन में मंदिर में रहता और रात में पास वाले गांव में अपने घर चला जाता ।

भगवान् महावीर वहां आए। बहुत सारे लोग एकतित हो गए। भगवान् ने मंदिर में रात्निवास करने की आज्ञा मांगी। देवकुलिक (पुजारी) ने कहा—मैं आज्ञा नहीं दे सकता। गाँववाले जानें। भगवान् ने गाँववालों से पूछा। उन्होंने कहा—'यहां नहीं रहा जा सकता। आप गाँव में चलें।' भगवान् ने कहा—'नहीं, मुझे तुम आज्ञा मान्न दे दो। मैं यहीं रहना चाहता हूं।' तब गांववालों ने कहा—जच्छा, आप जहां चाहें बहां रहें।' भगवान् मंदिर के अंदर गए और एक कोने में कायोत्सर्य मुद्रा कर स्थित हो गए।

पुजारी इन्द्रशर्मा मंदिर के अंदर गया । प्रतिमा की पूजा की और भगवान् को संवोधित कर कहा—'चलो. यहाँ क्यों खड़े हो ? अन्यथा मारे जाओगे ।' भगवान् मौन रहे । व्यन्तर देव ने सोचा—'देवकुलिक और गांव के जोगों द्वारा कहने पर भी यह भिक्षु यहाँ से नहीं हट रहा है । मैं भी इसे अपने आग्रह का मजा चखाऊँ ।'

सांझ की वेला हुई 1 शूलपाणि ने भीषण अट्टहास कर महावीर को डराना चाहा । लोग इस भयानक जब्द से कांप उठे । उन्होंने सोचा— 'आज देवार्य मौत के कवल बन जाएँगे ।'

उसी गांव में एक पार्श्वापरियक परिव्राजक रहता था । उसका नाम उत्पल था । वह अष्टांग निमित्त का जानकार था। उसने सारा वृत्तान्त मुना । किन्तु रात में वहां जाने का साहस उसने भी नहीं किया ।

भूलपाणि यक्ष ने जब देखा कि उसका पहला वार खाली गया है, तब उसने हाथी, पिभाच और भयंकर सर्प के रूप धारण कर भगवान को डराना चाहा। भगवान अब भी अडोल खड़े थे। यह देख यक्ष का कोध उभर आया। उसने एक साथ सात वेदनाएं उदीर्ण कीं। अब भगवान के सिर, नासा, दांत, कान, आंख, नख और पीठ में भयंकर वेदना होने लगी। एक-एक वेदना भी इतनी तीव्र थी कि उससे मनुष्य मृत्युपा सकता था। सातों का एक साथ आक्रमण अत्यन्त अनिष्टकारी था किन्तु भगवान अडोल थे। वे ध्यान की श्रेणी में ऊपर चढ़ रहे थे।

यक्ष अत्यन्त श्रान्त हो गया । वह भगवान् के चरणों में गिर पड़ा और बोला—-'भट्टारक ! मुझ पापी को आप क्षमा करें ।' भगवान् अब भी वैसे ही मौन खड़े थे ।

इस प्रकार उस रात के चारों प्रहरों में भगवान् को अत्यन्त भयानक कष्टों का सामना करना पड़ा । रात के पिछले प्रहर के अंतिम भाग में भगवान् को नींद आ गई । उसमें उन्होंने दस महास्वप्न देखे । स्वप्न देख वे प्रतिवृद्ध हो गए ।

प्रस्तूत सूत्र में दस स्वप्न तथा उनकी फलश्रुति निर्दिष्ट है।

प्रातःकाल हुआ । लोग आए । अप्टांग निमित्तज्ञ उत्पल तथा देवकुलिक इन्द्रशर्मा भी वहाँ आए । वहाँ का सारा वातावरण सुर्याधमय था । वे मंदिर में गए । भगवान् को देखा । सब उनके चरणों में गिर पड़े ।

उत्पल आगे वढ़ा और बोला— स्वामिन् ! आपने रात के अंतिम भाग में दस स्वप्न देखे हैं। उनकी फलश्रुति मैं अपने ज्ञान-वल से जानता हूँ। आप स्वयं उसके ज्ञाता हैं। भगवान् ! आपने जो दो मालाएँ देखी थी उस स्वप्न की फलश्रुमि च नहीं जान पाया। आप क्वपा कर बताएं।

स्थानांगवृत्ति, पद्ध ४०६ : अतिमराइयसि ति अन्तिमा----अन्तिमभागरूपा अवयथ स्वत्तायोषचारात् सा चानौ राहिका चान्तिमराहिका तस्यां राह्यरूपांत इत्यर्थः ।

भयवान् ने कहा—'उत्पल ! जो तुम नहीं जानते, वह मैं जानता हूं ! इस स्वप्न का अर्थ यह है कि मैं दो प्रकार के धर्मों को प्ररूपणा करूँगा—सागार धर्म और अनगार धर्म ।'

उत्पल भगवान् को वंदन कर चला गला । भगवान् ने वहां पहला वर्षावास बिताया ।'

बौढ़ साहित्य में भी बुद्ध के पांच स्वप्नों का उल्लेख है।

जिस समय तथागत बोधिसत्व ही थे, बुद्धत्व लाभ नहीं हुआ था, तब उन्होंने पॉच महान् स्वप्न देखे-

१. यह महापृथ्वी उनकी महान् शैय्या बनी हुई थी; पर्वतराज हिमालय उनका तकिया था;पूर्वीय समुद्र वायें हाथ से पश्चिमीय समुद्र दाहिने हाथ से और दक्षिण समुद्र दोनों पांचों से ढंका था ।

२. उनकी नाभी से तिरिया नामक तिनकों ने उगकर आकाश को जा छुआ था ।

३. कुछ काले सिर तथा ग्रदेत रंग के जीव पांव से ऊपर की ओर बढ़ते-बढ़ते घुटनों तक ढँककर खड़े हो गए ।

४. विभिन्त वर्णों के चार पक्षी चारों दिशाओं से आए और उनके चरणों में मिरकर सभी सफेद वर्ण के हो गए।

५. तथागत गूथ पर्वत पर ऊपर-ऊपर चलते है और चलते समय उससे सर्वथा अलिप्त रहते हैं । इनकी फलश्रुति इस प्रकार है---

१. अनुपम सम्यक् संबोधि को प्राप्त करना ।

२. आर्य अष्टांगिक मार्ग का ज्ञान प्राप्त कर, उसे देव-मनुष्यों तक प्रकाशित करना।

३. बहत से क्वेत वस्त्रधारी गृहस्थ प्राणान्त होने तक तथागत के शरणागत होना ।

४. क्षत्निय, ब्राह्मण, वैश्य और झूद्र—चारों वर्ण वाले तथागत द्वारा उपदिष्ट धर्म-विनय के अनुसार प्रव्नजित हो अनुपम विमुक्षित को साक्षाल करेंगे ।

५. तथागत चीवर, भिक्षा, ग्रयनासन, ग्लान-प्रत्यय और भैषज्य-परिष्कारों को प्राप्त करने वाले हैं। तथागत इनके प्रसि अनासक्त, मूच्छित रहते हैं। वे इनमें बिना उलझे हुए, इनके दुष्परिणामों को देखते हुए मुक्त-प्रज्ञ हो इनका उप-भोग करते हैं।<sup>3</sup>

दोनों श्रमण नेताओं द्वारा दृष्ट स्वप्नों में शब्द-साम्य नहीं है, किन्तु उनकी पृष्ठभूमि और तात्पर्य में बहुत सामीप्य प्रतीत होता है।

४३. (सू० १०४)

देखें—उत्तरज्झयणाणि २⊏।१६ का टिप्पण ।

४४. (सू० १०५)

प्रस्तुत प्रकरण में संज्ञा के दो अर्थ किए गए हैं—आभोग [संवेगाःमक ज्ञान या स्मृति] और मनोविज्ञान ।ै संज्ञा के दस प्रकार निर्दिष्ट हैं । उनमें प्रथम आठ प्रकार संवेगात्मक तथा अंतिम दो प्रकार ज्ञानात्मक हैं । इनकी उत्पत्ति बाह्य और आन्दरिक उत्तेजना से होती है । आहार, भय, मैथुन और परिग्रह इन चार संज्ञाओं की उत्पत्ति के चार-चार कारण चतुर्थ स्थान में निर्दिष्ट हैं । कोध, मान, साया और लोभ—इन चार संज्ञाओं की उत्पत्ति के कारणों का निर्देश भी प्राप्त होता है ।

ओषसंज्ञा—वृत्तिकार ने इसका अर्थ—सामान्य अववोध किया, दर्शनोपयोग या सामान्य प्रवृत्ति—किया है।<sup>५</sup> तरवार्थ भाष्यकार ने ज्ञान के दो निमित्तों का निर्देश किया है। इन्द्रिय के निमित्त से होने वाला ज्ञान और अनिन्द्रिय के

- २. अंगुत्तरनिकाव, द्वितीय भाग, पृष्ठ ४२१-४२७।
- स्थानांगर्वृत्ति, पत ४७८ : संज्ञानं संज्ञा आभोग इत्यर्थ: मनो-विज्ञानमित्यन्ये ।
- ४. स्थानांग ४।४७६-४=६

४. स्थानांग ४।००-०३

६. स्थानांगवृत्ति, एव ४७९ : मतिज्ञानाद्यावरणक्षयोपज्ञमाच्छ्व्दाज्ञ-गोचरा सामान्यावबोधकियैव संज्ञायतेऽनयेत्योघसंज्ञा, तथा तद्विश्वेषावबोधकियैव संज्ञायते ऽनयेति लोकसंज्ञा ।

आवश्यक, मलयगिरि वृत्ति, पत्न २६२, २७० ।

निमित्त से होने वाला ज्ञान । स्पर्श, रस, गन्ध, रूप और शब्द का ज्ञान स्पर्शन, रसन, घ्राण, चक्षु और श्रोत इन्द्रिय से होता है। यह इन्द्रिय निमित्त से होनेवाला ज्ञान है। अनिन्द्रिय के निमित्त से होने वाले ज्ञान के दो प्रकार हैं—मानसिक ज्ञान और ओघज्ञान । इन्द्रियज्ञान विभागात्मक होता है, जैसे—नाक से गंध का ज्ञान होता है, चक्षु से रूप का ज्ञान होता है। ओघज्ञान निर्विभाग होता है। वह किसी इन्द्रिय या मन से नहीं होता। किन्तु वह चेतना की, इन्द्रिय और मन से पृथक्, एक स्वतंत किया है।'

सिद्धसेनगणि ने ओघज्ञान को एक उदाहरण के द्वारा स्पष्ट किया है—वल्ली वृक्ष आदि पर आरोहण करती है । उसका यह आरोहण-ज्ञान न स्पर्शन इन्द्रिय से होता है और न मानसिक निमित्त से होता है । वह चेतना के अनावरण की एक स्वतंद्व किया है ।<sup>९</sup>

वर्तमान के बैज्ञानिक एक छठी इन्द्रिय की कल्पना कर रहे हैं । उसकी तुलना ओघसंज्ञा से की जा सकती है । उनकी कल्पना का विवरण इन शब्दों में हैं'—

सामान्यतया यह माना जाता है कि हमारे पांच ज्ञानेन्द्रियां हैं,---आंख, कान, नाक, त्वचा और जिह्वा ।

वैज्ञानिक अब यह मानने लगे हैं कि इन पांच ज्ञातेन्द्रियों के अतिरिक्त एक छठी ज्ञानेन्द्रिय भी है ।

इसी छटी इन्द्रिय को अंग्रेजी में 'ई-एस-पी' (एक्स्ट्रासेन्सरी पर्सेप्शन) अथवा अतीन्द्रिय अंतः करण कहते हैं ।

कई वैज्ञानिक ऐसा मानते हैं कि प्रकृति ने यह इन्द्रिय वाकी पांचों जानेन्द्रियों ते भी पहले मनुष्य को उसके पूर्वजों को तथा अनेक पशु-पक्षियों को प्रदान की थी। मनुष्य में तो यह शक्ति जब तक ही प्राकृतिक रूप में पाई जाती है, क्योंकि सभ्यता के बिकास के साथ-साथ उसने इसका अभ्यास' त्याग दिया। अनेक पशु-पक्षियों में यह अब भी देखने में आती है। उदाहरण के लिए--

१. भूकंप या तूफान आने से पहले पगु-पक्षी उसका आभास पाकर अपने बिलों, घोंसलों या अन्य सुरक्षित स्थानों में पहुंच जाते हैं ।

र. कई मछलियां देख नहीं सकतीं, परन्तु सूक्ष्म विद्युत् धाराओं के जरिए पानी में उपस्थित रुकावटों से बचकर संचार करती हैं ।

आधुनिक दुग में आदिम जातियों के मनुष्यों में भी *य*ह छठी इन्द्रिय काफी हद तक पायी जाती है । उदाहरण के लिए----

१. आस्ट्रेलिया के आदिवासियों का कहना है कि वे धुंए के मंकेत का प्रयोग तो केवल उद्दिष्ट व्यक्ति का ध्यान खींचने के लिए करते हैं और इसके बाद उन दोनों में विचारों का आदान-प्रदान मानसिक रूप से ही होता है।

२. अमरीकी आदिवासियों में तो इस छठी इस्द्रिय के लिए एक विशिष्ट नाम का प्रयोग होता है और वह है इन्को।'

लोकसंज्ञा —वृत्तिकार ने इसका अर्थ––विशेष अववोध किया, ज्ञानोपयोग और विशेष प्रवृत्ति—किया है ।\* ओघसंज्ञा के संदर्भ में इसका अर्थ विभागात्मक ज्ञान [इन्द्रियज्ञान और मानसज्ञान] किया जा सकता है ।

आवसरों के संसर्प में द्वार्थ अप राजा गर रहे कर हुए के किस मान्यता किया है ँ किन्तु वह मूलस्पर्शी प्रतीत नहीं श्रीलांकमूरी ने आचारांग वृत्ति में लोकसंज्ञा का अर्थ लौकिक मान्यता किया है ँ किन्तु वह मूलस्पर्शी प्रतीत नहीं

होता ।

 तत्त्वार्थमाव्य १।२४ ः तत्रेन्द्रियनिमित्तं स्पर्शनादीतां पञ्चानां स्पर्शादिषु पञ्चस्वेव स्वदिषयेषु । अनिन्द्रिपनिमित्तं मसोवृत्ति-रोप्रकानं च ।

.. ....

- २. तस्वार्थसूत्र, भाष्यानुभारिणी टीठा ११३४, वृ० ३२. स्रोध:---मामास्य अध्विभत्तव्र्यं यत्र व स्पर्शवादीनोन्द्रियाणि तानि मर्वानिमित्तमार्ध्रायन्ते, केवलं मत्यावरणीयअयोगरुम एव तस्य तानस्योत्पत्तौ निमित्तं, यथा---वल्ल्यादीतां नोक्रार्द्धारु-सर्वप्रज्ञानं व स्पर्श्वनर्तिमत्तं न मनं निमित्तमिति, तस्यात् तत्व मत्यज्ञानावरणक्षयोग्रजम एव केवलो निमित्तीक्रियते ओप-झातस्य ।
- नवभारत टाइम्स (वम्बई) २४ मई १९७० ।
- ४. स्थानांगवृत्ति, पत्र ४७६ ।

५. आचारांगवृत्ति पत्र ११ : लोकसज्ञा स्वच्छन्दघटितविकल्पस्पा> लौकित्राचरिता । आचारांग निर्युक्ति में संज्ञा के चौदह प्रकार मिलते हैं°—

१. आहार संज्ञा, २. भय संज्ञा, ३. परिग्रह संज्ञा, ४. मैथुन संज्ञा, ४. सुख-दुःख संज्ञा, ६. मोह संज्ञा,

७. विचिकित्सा संज्ञा, ५. कोध संज्ञा, ६. मान संज्ञा १०. माया संज्ञा, ११. लोभ संज्ञा, १२. शोक संज्ञा, १३. लोक संज्ञा, १४. धर्म संज्ञा।

प्रस्तुत प्रसंग में कुछ मनोवैज्ञानिक तथ्य भी ज्ञातव्य हैं । मनोविज्ञान ने मानसिक प्रतिकियाओं के दो रूप माने हैं---भाव (Feeling) और संवेग [Emotion].

भाव सरल और प्राथमिक मानसिक प्रतिक्रिया है। मंवेग जटिल प्रतिक्रिया है।

भय, कोध, प्रेम, उल्लास, ह्रास, ईर्ष्या आदि को संवेग कहा जाता है । उसकी उत्पत्ति मनौवैंज्ञानिक परिस्थिति में होती है और वह शारीरिक और मानसिक यंत्र को प्रभावित करता है ।

संवेग के कारण बाह्य और आन्तरिक परिवर्तन होते हैं । बाह्य परिवर्तनों में ये तीन मुख्य हैं---

१. मुखाकृति अभिव्यंजन (Facial expression)

२. स्वराभिव्यंजन (Vocal expression)

३. शारीरिक स्थिति (Bodily posture)

आन्तरिक परिवर्तन—

१. क्वास की गति में परिवर्तन (Changes in respiration)

२. हृदय की गति में परिवर्तन (Changes in heart beat)

३. रक्तचाप में परिवर्तन (Changes in blood pressure)

४. पाचनकिया में परिवर्तन (Changes in gastro intestinal or digestvie function)

४. रक्त में रासायनिक परिवर्तन (Chemical Changes in blood)

६. त्वक् प्रतिक्रियाओं तथा मानस-तरंगों में परिवर्तन (Changes in psychogalvanic responses and Brain waves)

७. ग्रन्थियों की कियाओं में परिवर्तन (Changes in the activities of the glands)

मनोविज्ञान के अनुसार संवेग का उद्गम स्थान हाइपोथेलेमस (Hypothalamus) माना जाता है । यह मस्तिष्क के मध्य भाग में होता है । यही संवेग का संचालन और नियन्त्रण करता है । यदि इसको काट दिया जाए तो सारे संवेग नष्ट हो जाते हैं ।

भाव रागात्मक होता है । उसके दो प्रकार हैं---सुखद और दुःखद । उसकी उत्पत्ति के लिए बाह्य उत्तेजना आवश्यक नहीं होती ।

४४. (सू० ११०)

१. कर्न विपाक दशा---ग्यारहवें अंग का प्रथम श्रुतस्कंध । इसमें अशुभ कर्मों के विपाक का प्रतिपादन है ।

२. उपासकदशा--यह सातवां अंग है। इसमें भगवान् महाबीर के प्रमुख दस उपासकों---शावकों का वर्णन है।

भावारांग निर्यूक्ति गाथा ३९ः
 आहार भव परिग्यह मेहण नुखद्दख मोह वितितिच्छा ।
 कोह माण माया लोहे सोगे लोगे य धम्मोहे ॥
 स्थानांमदृत्ति, पत्र ४८०ः दशाधिकाराभिधायकत्वादृषाः

## स्थान १०: टि० ४६

३. अन्तकृतदशा—यह आठवां अंग है । इसके आठ वर्ग हैं । इसके प्रथम वर्ग में दस अध्ययन हैं । इसमें अन्तकृत— संसार का अन्त करने वाले व्यक्तियों का वर्णन है ।

४. अनुत्तरोगपातिकदगा—यह नौंवा अंग है। इसमें पांच अनुत्तर विमान में उत्पन्न होने वाले जीवों का वर्णन है।

५. आचारदशा---इसका रूढ नाम है---दशाश्रुतस्कंध । इसमें पांच प्रकार के आचारों---ज्ञानआचार, दर्शनआचार, तपआचार और वीर्यआचार का वर्णन है ।

६. प्रश्नव्याकरणदज्ञा----यह दसवां अंग है । इसमें अनेकविध प्रश्नों का व्याकरण है ।

७-१०---वृत्तिकार ने झेष चार दशाओं का विवरण नहीं दिया है । 'अस्माकं अप्रतीता'---'हमें ज्ञात नहीं हैं'---ऐस। कहकर छोड़ दिया है ।'

४६. (सू० १११)

कर्मविपाकदशा—वृत्तिकार के अनुसार यह ग्यारहवें अंग 'विपाक' का प्रथम श्रुतस्कंध है ।'

विपाक के दो श्रुतस्कंध हैं—टु:खविपाक और सुखविपाक । प्रत्येक में दस-दस अघ्ययन हैं ।

वर्तमान में उपलब्ध विपाक सूत के प्रथम श्रुतस्कंध [यु:खविपाक] के दस अध्ययन ये हैं---

१. मृगापुत २. उज्झितक ३. अभग्नसेन ४. शकट ४. वृहस्पतिदत्त ६. नंदिवर्द्धन [नदिषेण] ७. उम्बरदत्त ६. शौरिकदत्त ६. देवदत्त १०. अंजू।

दूसरे श्रुतस्कंध [सुखविपाक] के दस अध्ययन ये हैं ---

१. सुबाहु २. भद्रनंदी ३. सुजात ४. सुवासव ४. जिनदास ६. वैश्रमण ७. महाबल ६. भद्रनंदि ९. महण्चन्द्र १०. वरदत्त।

प्रस्तुत सूत्र में आए हुए नाम विपाक सूत्र के प्रथम श्रुतस्कंध (दु:ख विपाक) के दस अध्ययनों के हैं । दूसरे श्रुतस्कंध के अध्ययनों की यहां विवक्षा नहीं को है । इससे पूर्ववर्ती सून्न (१०।११०) की वृत्ति में वृत्तिकार ने इसका उल्लेख करते हुए द्वितीय श्रतस्कंध के अध्ययनों की अन्यत्न चर्चा की बात कही है ।'

पूर्ववर्ती सूत्र की वृत्ति से यह भी प्रतीत होता है कि विपाक सूत्र के प्रथम श्रुतस्कंध का नाम कर्मविपाकदशा है।'' कर्मविपाक दशा के अध्ययन उपलब्धविपाक सूत्र के प्रथम श्रुतस्कंध के अध्ययन

| मृगापुत्न    |
|--------------|
| उज्झितक      |
| अभग्नसेन     |
| ष कट         |
| बृहस्पतिदत्त |
| नंदिवर्द्धन  |
| उम्बरदत्त    |
| गौरिकदत्त    |
| देवदत्ता     |
|              |
|              |

- दस्थानांगवृत्ति, पत्र ४०० : तथा बन्धदणा डियुद्धिदणा दीर्थदणा संप्रेषिक-माम्चारस्याप्रसारतीता इति ।
- २. स्थ)नांगवृत्ति, पत्न ४६० ः\*\*\*कर्मविधाकदशाः, विषाकश्रुता-स्वस्यैकादणाङ्गस्य प्रथमश्रृतस्कन्धः ।
- वहो, पत्न ४०० : द्वितीयश्रुतस्कन्धोऽभ्यस्य दशाध्ययनात्मक एव, न चासाबिहा%फत:, उत्तरत विवरिष्यमाणत्वादिति ।
- ४. स्थानांग वृत्ति ४८० ; कम्मंण :—अणुभस्य विषाक':—फलं कर्मविषाकः तत्प्रतिपादना दशाध्ययनाःमकत्वाह्णाः कम्मं. विषाकदशाः विषाकश्रुतास्थस्यैवादजाङ्गस्य प्रथमश्रुतस्कन्ध: ।

दोनों के अध्ययन से नामों का अन्तर स्पष्ट हो जाता है। विपाक सूत्र में अध्ययनों के कई नाम व्यक्तिपरक और कई नाम वस्तु परक [घटना परक] हैं।

प्रस्तुत सूत्र में वे नाम केवल व्यक्ति परक हैं । दो अध्ययनों में कम-भेद हैं । प्रस्तुत सूत्र में जो आठवां अध्ययन है वह विपाक का सातवां अध्ययन है और इसका जो सातवां अध्ययन है वह विपाक का आठवां अध्ययन है । सभी अध्ययनों से सम्बन्धित घटनाएं इस प्रकार है—

१. मृयापुत्र—प्राचीन समय में मृगगाम नाम का नगर था । वहां विजय नाम का क्षत्रिय राजा राज्य करता था । उसकी रानी का नाम मृगा था । उसके एक पुत्र हुआ । उसका नाम मृगापुत्र रखा गया ।

एक वार महावीर के समवसरण में एक जात्यन्ध व्यक्ति आया। उसे देखकर गौतम ने भगवान् से पूछा—'भदन्त ! क्या इस नगर में भी कोई जात्यन्ध व्यक्ति है ?' भगवान् से उन्हें मृगपुत्न की बात कही, जो जन्म से अन्धा और आकृति रहित था। गौतम के मन में कुतूहल हुआ और वे भगवान की आज्ञा ले उसे देखने के लिए उसके घर गए। गौतम का आगमन सुन मृगादेवी बाहर आई। बन्दना कर आगमन का कारण पूछा। गौतम ने कहा—'मै तेरे पुत्न को देखने के लिए आया हूं।' मृगावती ने भौंहरे का द्वार खोला और गौतम को अपना पुत्न दिखाया। गौतम ज उस अत्यन्त घृणास्पद प्राणी को देखकर आश्चर्यंचकित रह गए। वे भगवान् के पास आए और पूछा---'भगवन् ! यह पिछले जन्म में कौन था ?' भगवन् ने कहा---'पुराने जमाने में विजयवर्द्धमान' नाम का एक लेट (क्षुद्र गांव) था। वहां मकायी नाम का राष्ट्रकूट' (गवर्नर) था। वह रिक्वत, भेंट आदि लेता था। लोगों को वह बहुत पीड़ित करता था। एक वार वह अनेक रोगों से ग्रस्त हुआ और मर कर नरक गया। वहाँ से च्युत होकर वह यहां मृगावती के गर्भ से पुत्रष्टप में उत्पन्न हुआ है। वह केवल लोडे के आवार दा इन्द्रिय-विहीन और अत्यन्त पुर्यन्यप्रत है। यहां में मरकर यह पुतः नरक में जाएगा।

२. गोतास — हस्तिनागपुर में भीम नाम का पशु चौर (कुटग्राह) रहता था। उसकी भार्या का नाम उत्पला था। एक बार वह गर्भवती हुई। तीन मास पूर्ण होने पर उसे पशुओं के विभिन्न अक्यायों का मांस लाने का दोहद उत्पन्न हुआ। उसने अपने पति भीम से यह बात कही। पति ने उसे आश्वासन दिया। एक रात्रि में वह भीम घर से निकला और नगर में जहां गौवाड़ा था वहां आया। उसने अनेक पशुओं के विभिन्न अवयत्र काटे और घर आ उन्हें अपनी स्वी को खिलाया। दोहद पूरा हुआ। नौ मास व्यतीत होने पर उसने एक पुत्र का प्रसव किया। जन्मते ही वालक जोर-जोर से चिललाने लया। उसकी आवाज सुनकर अनेक पशुओं के विभिन्न अवयत्र काटे और घर आ उन्हें अपनी स्वी को खिलाया। दोहद पूरा हुआ। नौ मास व्यतीत होने पर उसने एक पुत्र का प्रसव किया। जन्मते ही वालक जोर-जोर से चिल्लाने लया। उसकी आवाज सुनकर अनेक पशुओं के विभिन्न अवयत्र काटे और घर आ उन्हें अपनी स्वी को खिलाया। दोहद पूरा हुआ। नौ मास व्यतीत होने पर उसने एक पुत्र का प्रसव किया। जन्मते ही वालक जोर-जोर से चिल्लाने लया। उसकी आवाज सुनकर अनेक पशु भयभीत हो, इधर-उधर दौड़ने लये। माता-पिता ने उसका नाम 'गोतास'' रखा। युवा अवस्था में उसने अनेक वार गोमांस खाया, अनेक दुराचार सेवन किए और अनेक पशुओं के अवयवों से अपनी भूख शांत की। इन पाप कर्मों से वह दूसरे नरक में नारक के रूप में उत्पन्न हुआ। वहां से च्युत होकर वह वाणिज्यन्नाम नगर के सार्थवाह विजय की भार्या भद्रा के नर्भ में आया। उसका नाम उग्नितकर रखा गया। एवा अवस्था में वह कामच्वज गणिका में जासकत हो गया। एक बार वह नणिका के साथ काम-भोग भोग रहा था। राजा भी वहां जा पहुचा। उतने 'उज्जितक' को देखा। उसका कोध उभर आया। उसने उसे पकड़ कर खूव पीटा। तिल-तिल कर उसके घास का छेवत कर उस के साथ का त्र कर उस मिलर हो गया।

प्रस्तुत सूत्र में इस अव्ययन का नाम पूर्वभव के नःम के आधार पर 'गोडास' रखा गया और विपाक सूत्र में अग्ले भव के नाम के आधार पर उज्झितक रखा गया है ।

३. अंड—-पुरिमतालपुर में निन्नक नाम का एक व्यापारी रहता था । वह अनेक प्रकार के अंडों का व्यापार करता था। उसके पुरुष जंगल में जाते और अनेक प्रकार के अंडे चुरा ले आते थे। इस प्रकार निन्नक ने बहुत पाप संचित किए। मरकर वह नरक में गया। वहां से निकलकर वह चोरों के सरदार विजय की पत्नी खंडश्री के गर्भ में आया। नौ मास पूर्ण होने पर खंडश्री ने पुत्र का प्रसव किया। उसका नाम 'अभग्नसेन' रखा गया। युवा होने पर उसका विवाह आठ सुन्दर

यहां 'गौ' शब्द सामान्य पशुवाची है । इसका अर्थ है—पशुओं को तास देनेवाला।

कन्याओं से किया। पिता की मृत्यु के पश्चात् वह चोरों का अधिपति हुआ। वह लूट-खसोट करने लगा। जनता वाहि-वाहि करने लगी। पुरिमताल की जनता अपने राजा महाबल के पास गई और सारी बात कही। राजा ने युक्ति से अभग्नसेन को पकड़वाया। उसके तिल-तिल मांस का छेदन कर उसे खिलाया और उसे उसी का रक्त पिलाकर उसकी कदर्थना की। वह मरकर नरक गया।

प्रस्तुत सूत्र में अध्ययन का 'अंड' नाम पूर्वभव के व्यापार के आधार पर किया गया है और विपाक सूत्र में अग्रिम-भव के नाम के आधार पर 'अभग्नसेन' रखा है ।

४. शकट— शाखांजनी नगर में सुभद्रा नाम का सार्थवाह रहता था। उसकी भार्या का नाम भद्रा था। उसके पुत्र का नाम 'शकट' था। युवा अवस्था में वह सुदर्शना नाम की गणिका में अनुरक्त हो गया। एक बार वहाँ के अमात्य सुषेण ने उसे वहां से भगा कर स्वयं सुदर्शना गणिका के साथ भोग भोगने लगा। एक बार शकट पुनः वहां आया और यणिका के साथ भोग भोगने लगा। अमात्य ने यह देखा। उसने गणिका और शकट को पकड़वा कर मरवा डाला। वह नरक में गया।

१. ब्राह्मण—-प्राचीन काल में सर्वतोभद्र नाम का नगर था। वहां जितगतु नाम का राजा राज्य करता था। उसके पुरोहित का नाम महेश्वरदत्त था। राजा ने अपने सत्वुओं पर विजय पाने के लिए यज्ञ प्रारम्भ किया। उस यज्ञ में अनेक ब्राह्मण नियुक्त किए गए। महेश्वरदत्त उसमें प्रमुख था। उस यज्ञ में प्रतिदिन चारों वर्ण का एक-एक लड़का. अध्टमी आदि में दो-दो लड़के, चानुर्मास में चार-चार छह मास में आठ-आठ और वर्ष में सोलह-सोलह तथा प्रतिपक्ष की सेना आने पर आठ सौ-आठ सौ लड़कों की बलि दी जाती थी। इस प्रकार का पाप-कर्म कर महेश्वरदत्त नरक मे उत्पन्न हुआ।

वहां से निकल कर वह कौशाम्बी नगरी में सोमदत्त पुरोहित की भार्या वसुदत्ता के गर्भ में पुत्न रूप में उत्पन्त हुआ। उसका नाम बृहस्पतिदत्त रखा।

कुमार बृहस्पतिदत्त वहां से राजा उदयन का पुरोहित तुआ । यह रनिवास में आने-जाने लगा । उसके लिए कोई प्रतिबन्ध नहीं था । एक बार राजा ने उसे पद्मावती रानी के साथ सहवास करते देख लिया । अत्यन्त कुढ़ होकर राजा ने उसे मरवा डाला ।

६. नंदीपेण—प्राचीन काल में सिंहपुर नाम का नगर था। वहां सिंहरथ राजा राज्य करता था। टुर्योधन उसका काराध्यक्ष था। वह चोरों को बहुत कष्ट देता था और उन्हें विविध प्रकार को यानन एं देता था। उस क्रूरता के कारण वह मरकर नरक में गया।

वहां से निकल कर वह मथुरा नगरी के राजा श्रीदाम के यहां पुत्न रूप में उत्पन्न हुआ। उसका नाम नदिषेण (नंदिवर्द्धन) रखा। एक बार उसने राजा को मारकर स्वयं राजा बनने का षड्यंत रचा। षडयंत का पता लगने पर राजा ने उसे राजद्रोह के अपराध के कारण दंडित किया। राजा ने उसे पकड़वाकर नगर के प्रमुख चौराहे पर भेजा। वहां राज-पुरुषों ने उसे गरम पिघले हुए लोहे से स्नान कराजा; गरम सिंहासन पर उसे बिठाया और आरतेल से उनका अभिषेक किया और मरकर नरक में गया।

७. शौरिक —पुराने जमाने में नंदीपुर नाम का नगर था। वहां मित्र नाम का राजा राज्य करता था। उसके रसोइए का नाम श्रीक था। वह हिसा में रत, मांसप्रिय और लोलुपी था। मरकर वह नरक में गया।

वहां से निकलकर वह शौरिक नगर में शौरिकदत्त नाम का मछुआ हुआ। उसे मछलियों का मांस बहुत प्रिय था। एक बार उसके गले में मछली का कांटा अटक गया। उसे अनुल वेदना हुई। उस तीव्र वेदना में मरकर वह नरक में गया।

विपाक सूत्र में यह आठवां अध्ययन है और सातवां अध्ययन है---'उंबरदत्त' ।

८. उंबरदत्त—प्राचीन काल में विजयपुर नगर में कनकरथ नाम का राजा राज्य करता था । उसके वैद्य का नाम धन्वन्तरी था। वह मांसप्रिय और मांस खाने का उपदेश देता था। मरकर वह नरक में गया।

वहां से निकलकर वह पाडलीषण्ड नगर के सार्थवाड़ सागरदत्त के यहां पुत्र रूप में उत्पन्न हुआ। उसका नाम उद्रुम्बर

रखा। एक बार उसे सोलह रोग' हुए। उनकी तीव्र वेदना से मरकर वह नरक में गया।

E. सहस्रोद्दाह—-प्राचीन समय में सुप्रतिष्ठ नगर में सिंहसेन नाम का राजा राज्य करता था। उसके पांच सौ रानियां थीं। वह श्यामा नाम की रानी में बहुत आसक्त था। इससे अन्य ४६६ रानियों की माताओं ने श्यामा को मार डालने का षड्यन्त रचा। राजा सिंहसेन को इस षड्यंत्र का पता चला। उसने अपने नगर के बाहर एक बड़ा घर बनवाया। उसमें खान-पान की सारी सुविधाएं रखी। एक दिन उसने उन ४६६ रानी-माताओं को आमन्तित किया और उस घर में ठहराया। जब सब आ गई तब उसने उस घर में आग लगवा दी। सब जल कर राख हो गई। राजा मरकर नरक में गया।

वहां से निकल कर वह जीव रोहितक नगर में दत्तसार्थवाह के घर पुत्री के रूप में उत्पन्न हुआ। उसका नाम देवदत्त रखा गया। पुष्पनंदी राजा के साथ उसका विवाह सम्पन्न हुआ। राजा पुष्पनंदी अपनी माता का बहुत विनीत था। वह हर समय उसकी भवित करता और उसी के कार्य में रत रहता था। देवदत्ता ने अपनी सास को अपने आनन्द में विघ्न समझकर उसे मार डाला। राजा को यह वृत्तान्त ज्ञात हुआ। उसने विविध प्रकार से देवदत्ता की कदर्थना कर उसे मरवा डाला।

सैकड़ों व्यक्तियों को एक साथ जला देने के कारण, अथवा सहसा अग्नि लगाकर जला देने के कारण उसका नाम 'सहस्रोहाह' अथवा सहसोदाह है ।

इस कथानक की मुख्य नायिका देवदत्ता होने के कारण विपाक सूत्र में इस अध्ययन का नाम 'देवदत्ता' है !

१०. कुमार लिच्छई—प्राचीन समय में इन्द्रपुर नगर में पृथिवीश्री नाम की गणिका रहती थी। वह अनेक राज-कुमारों और बणिक् पुत्रों को मंत्र आदि से वश्रीभूत कर उसके साथ भोग भोगती थी। वह मरकर छठी नरक में गई। वहां से निकल कर वह बद्धंमान नगर के सार्थवाह घनदेव के घर पुत्नी के रूप में उत्पन्न हुई। उसका नाम अंजू रखा। उसका विवाह राजा विजय के साथ हुआ। वह कुछ वर्ष जीवित रही और योनिशूल से मृत्यु को प्राप्त कर नरक में गई।

इस अध्ययन का नाम 'कुमार लिच्छई' हैं मीमांसनीय है। प्रस्तुत सूत्र में इसका नाम लिच्छवी कुमारों के आचार पर रखा गया है । विपाक सूत्र में इसका नाम 'अंजू' है । जो कथानक की मुख्य नायिका है । इन सबका विस्तृत विवरण विपाक सूत्र के प्रथम श्रुतस्कंध से जानना चाहिए ।

#### ४७. (सू० ११२)

भगवान् महावीर के दस प्रमुख श्रावक थे। उनका पूरा विवरण उपासकदशा सु**त** में प्राप्त है। संक्षेप में वह इस प्रकार है—

१. आनन्द—यह वाणिज्यग्राम [बनियाग्राम] में रहता था । यह असुल वैभवशाली और साधन-सम्पन्न था । भगवान् महावीर से बोधि प्राप्त कर इसने बारह व्रत स्वीकार किए तदनन्तर श्रावक की ग्यारह प्रतिमाएं सम्पन्न की । उसे अवधिज्ञान प्राप्त हुआ । गौतम गणधर ने इस पर विश्वास नहीं किया और वे आनन्द से इस विषय में विवाद कर बैठे । भगवान् ने गौतम को आनन्द से क्षमायाचना करने के लिए भेजा ।

२. कामदेव—यह चम्पानगरी का वासी श्रावक था । एक देवता ने इसकी धर्म-दृढ़ता की परीक्षा करने के लिए उप-सर्ग किए । यह अविचलित रहा ।

सोलह रोग ये हैं—

१. ग्वास, २. खांसी, ३. ज्वर, ४. दाह. ४. उदरणूल,
 ६. भर्यदर, ७. अर्ज. ६. अजीर्ण, १. ग्रंधापन, १०. जिरःणूल,
 ११. जर्शच, १२. अक्षिवेदना, १३. कर्णवेदना, १४. खुजली,
 १४. जसोदर, १६. कोढ़।

३. चुलनीपिता—यह वाराणसी [बनारस] का वासी धनाढ्य श्रायक था। एक बार यह भगवान् के पास धर्म प्रवचन सुन प्रतिवुद्ध हुआ। बारह व्रत स्वीकार किए। तत्पश्चात् प्रतिमाओं का वहन किया।

एक बार पूर्वरात में उसके सामने एक देव प्रकट हुआ और अपनी प्रतिज्ञाओं का त्याग करने के लिए कहा । चुलनी-पिता ने ऐसा करने से इन्कार कर दिया । तव देव ने उसकी दृढ़ता की परीक्षा करने के लिए उसके सामने उसके छोटे-बड़े पुत्नों को मार डाला । अन्त में देवता ने उसकी माता को मार डालने की धनकी दी । तब चुलनीपिता अपने व्रत से विचलित हो गया और उसको पकड़ने के लिए दौड़ा । देव आकाशमार्भ से उड़ गया । चुलनीपिता के हाथ में केवल खम्भा आया और वह जोर से चिल्ला उठा । यथार्थता का ज्ञान होने पर उसने अतिचार की आलोचना की ।

४. सुरादेव—यह वाराणसी में रहने वाला श्रावक था। इसकी पत्नी का नाम धन्ना था। इसने भगवान् महावीर से श्रावक के बारह व्रत स्वीकार किए। एक बार वह पोेषध में स्थित था। अर्द्ध रात्रि के समय एक देव प्रकट हुआ और बोला— 'देवानुप्रिय ! यदि तू अपने व्रतों को भंग नहीं करेगा तो मैं तेरे सभी पुत्रों को मारकर उबलते हुए तेल की कड़ाही में डाल दूंगा और एक साथ सोलह रोग उत्पन्न कर तुझे पीड़ित करूंगा।' यह सुन सुरादेव विचलित हो गया और वह उसे पकड़ने दौड़ा। देव अन्तहित हो गया। वह चिल्लाने लगा। यथार्थ ज्ञात होने पर उसने आलोचना कर शुद्धि की।

५. चुल्लशतक—यह आलंभीनगरी का वासी था। एक बार यह पौषधशाला में पौषध कर रहा था। एक देव ने उसे धर्म छोड़ने के लिए कहा। चुल्लशतक अपने धर्म में दृढ़ रहा। जब देवता उसका सारा धन अपहरण कर ले जाने लगा तब वह च्युत हुआ और उसे पकड़ने दौड़ा। अन्त में देवमाया को समझ वह आभ्वस्त हुआ। वह प्रायश्चित्त ले शुद्ध हुआ।

६. कुण्डकोलिक—यह कांपिल्यपुर का वासी श्रावक थाः एक बार वह मध्याह्न में अशोकवन में आया और शिला-पट्ट पर बैठ धर्मध्यान में स्थित हो गया। उस समय एक देव आया और उसे गोशालक का मत स्वीकार करने के लिए कहा— कुण्डकोलिक ने इसे अस्वीकार कर डाला। वाद-विवाद हुआ। अन्त में देव पराजित होकर चला गया। कुण्डकोलिक अपने सिद्धान्त पर बहुत ही दृढ़ हुआ।

७. सद्दालपुत्त — यह पोलासपुर का निवासी कुम्भकार आजीवक मत का अनुयायी था। एक बार मध्याह्न के समय अशोकवन में धर्म्यध्यान में स्थित था। उस समय एक देव प्रगट होकर बोला — 'कल यहाँ विकालज्ञाता, केवलज्ञानी और केवलदर्शनी महामानव आयेंगे। तुम उनकी भक्ति करना। दूसरे दिन भगवान् महावीर वहाँ आये। वह उनके दर्शन करने गया और प्रतिबुद्ध हो उनका झिष्धत्व स्वीकार कर लिया। गोशालक को यह बात मालूम हुई। वह पुनः उसे अपने मत में लाने के लिए प्रयास करने लगा। शकडाल तनिक भी विचलित नहीं हुआ।

एक बार वह प्रतिमा में स्थित था । एक देव उसकी दृढ़ता की परीक्षा करने आया और उसकी भार्या को मार डालने की बात कही । उससे डरकर वह व्रतच्युत हो गया ।

५. महाझतक—यह राजगृह नगर का निवासी श्रावक था। इसके तेरह पत्नियां थीं। इसकी प्रधान पत्नी रेवती ने अपनी बारह सौतों को मार डाला।

एक बार महाभतक पौषध कर रहा या । रेवती वहाँ आई और कामभोग की प्रार्थना करने लगी । महाभतक ने उसे कोई आदर नहीं दिया ।

एक वार वह श्रावक की ग्यारह प्रतिमाओं का पालन कर रहा था। उसे अवधिज्ञान उत्पन्न हुआ। इसी बीच रेवती पून: वहाँ आई और उसने भोग की प्रार्थना की, किन्तु वह विचलित नहीं हुआ।

८. नन्दिनीपिता—-यह श्रावस्ती का निवासी श्रावक था। चौदह वर्ष तक श्रावक के वर्तों का पालन कर पन्द्रहवें वर्ष में वह गृहस्थी से विलग हो धर्म्य-ध्यान में समय बिताने लगा। उसने बीस वर्ष पर्यन्त श्रावक-पर्याय का पालन किया।

१०. लेखिकापिता—-यह श्रावस्ती नगरी का निवासी था। इमने बोस वर्ष पर्यन्त श्रावक-पर्याय का पालन किया।

४८. (सू० ११३)

प्रस्तुत सूत्र में अन्तक्रुतदशा के दस अध्ययनों के नाम दिये गये हैं ।

वर्तमान में उपलब्ध इस सूत्र के आठ वर्ग हैं । पहले दो वर्गों में दस-दस, तीसरे में तैरह, चौथे-पांचवें में द<mark>स-दस, छ</mark>ठे में सोलह, सातबें में तेरह और आठवें में दस अध्ययन हैं ।

वृत्तिकार के अनुसार नमि आदि दस नाम प्रथम दस अध्यथनों के नाम हैं । ये नाम अन्तकृत साधुओं के हैं, किन्तु वर्तमान में उपलब्ध अन्तक्वतदशा के प्रथम वर्ग के अध्ययन-संग्रह में ये नाम नहीं पाए जाते । वहाँ इनके बदले ये नाम उप-लब्ध होते हैं –

| १. गौतम, | २. समुद्र,   | ३. सागर,    | ४. गम्भीर,             | ५. स्तिमित,  |
|----------|--------------|-------------|------------------------|--------------|
| ६. अचल,  | ७. कांपिल्य, | < अक्षोभ्य, | <b>६. प्रसेनजित्</b> , | १०. विष्णु । |

इसलिए सम्भव है कि प्रस्तुत सूत्र के नाम किसी दूसरी वाचना के हैं। ये नाम जन्मान्तर की अपेक्षा से भी नहीं होने चाहिए, क्योंकि उनके विवरणों में जन्मान्तरों का कथन नहीं हुआ है'।

छठे वर्ग के सोलह उद्देशकों में 'बिकमर्ि और 'सुदर्शन' ये दो नाम आए हैं। ये दोनों यहाँ आए हुए आठवें और पांचवें नाम से मिलते हैं। चौथे वर्ग में जाली और मयाली नाम आये हैं जो कि प्रस्तुत सूत्र में जमाली और भगाली से बहुत निकट हैं।

सत्त्वार्थवातिक में अन्तकृतदशा के विषयवस्तु के दो विकल्प प्रस्तुत हैं---(१) प्रत्येक तीर्थंकर के समय में होने वाले उन दसन्दस केवलियों का वर्णन है जिन्होंने दस-दस भीषण उपसर्ग सहन कर सभी कमों का अन्त कर अन्तकृत हुए थे।

(२) इसमें अर्हत् और आचार्यों को विधि तथा सिद्ध होने वालों की अस्तिम विधि का वर्णन है । महावीर के तीर्थ में अस्तकृत होने वालों के दस नाम ये हैं— नमि, मतंग, सोमिल, रामपुख, सुदर्शन, यमलीक, बलीक, किष्कम्बल, पाल और अम्बष्ठपुत्र<sup>3</sup> । प्रस्तुन सूत्र के कुछ नाम इनसे मिलते हैं ।

# ४६. [सू० ११४]

अनुनरोषपातिक दशा के तीन वर्ग हैं । प्रथम वर्ग में दस, दूसरे में तेरह और तीसरे में दस अध्ययन हैं ।

प्रस्तुत यूत्र में दस अध्ययनों के नाम हैं—-ये सम्भवतः तीसरे वर्ग के होने चाहिए । वर्तमान में उपलब्थ अनुत्तरोप-पातिक सूत्र के तीसरे वर्ग के दस अध्ययनों के प्रथम तीन नाम प्रस्तुत सूत्र के प्रथम तीन नामों से मिलते हैं । उनमें ऋम-भेद अवश्य है । शेष नाम नहीं मिलते । उपलब्ध अनुत्तरोपपातिक के तीसरे वर्ग के दस अध्ययनों के नाम इस प्रकार हैं—-

१. धन्य, २. सुनक्षत्न, ३. ऋषिदास, ४. पेल्लक, ५. रामपुत्न, ६. चन्द्रमा, ७. प्रोप्टक<sup>ः</sup> ८. पेढालपुत्न, ६. पोट्टिल, १०. विहल्ल [वेहल्ल] । प्रस्तूत सूत्र के नाम तथा अनुत्तरोपपातिक के नाम किन्हीं दो भिन्न-भिन्न वाचनाओं के <mark>होने</mark> चाहिए ।

तत्त्वार्थराजवातिक में ये दस नाम इस प्रकार है—ऋषिदास, वान्य,<sup>\*</sup> सुनक्षन्न, कातिक, नन्द, नन्दन, गालिभद्र, उभय, बारिषेण और चिलातपुत्र । दिषयवम्सु के दो विकल्प हैं—

"नोंयम, १ समुद्द, ३ मागर, ३ गंभीरे, ४ चेव होइ थिमिए, ६ व⊣

अयले ६ कॉयित्ले ७ खलु अक्खोभ = पसेपई ६ विष्टू १०।) इति तटो वाचनान्तरापेक्षाणीमानीति संभावयामः, न च जन्मान्तरनामःपेक्षयैतानि, भविष्यर्ग्ताति वभ्च्यं, जन्मान्त-राणां तवानभिश्चीयमानन्वादिति ।।

- २. तत्त्वार्थराजवातिक १।२० ।
- ३. वृत्तिकार ने पोट्टिके इव' पाठ सानकर उसका संस्कृत रूप 'फोव्ठक इति' दिया है । प्रकाशित पुस्तक में पिट्टिमाइव' पाठ और उसका अर्थ 'पृष्टिमातृक' मिलता है ।
- ४. इसके स्थान पर 'धन्य' पाठान्तर दिया हुआ है। वस्तुतः मूलपाठ धन्य ही होता चाहिए। ऐसा होने पर दोनों परम्पराओं में एक ही नाम हो जाता है।

<sup>9.</sup> स्थानांगवृत्ति, पत ४०२ : इह चाप्टौ वर्गास्तत प्रथमवर्गे दणा-ध्ययनानि, तानि चामूनि— 'नमी' त्यादि सार्द्ध रूपकम्, एतानि च नमीत्यादिकान्यन्तकृत्याधनामानि अन्तकृद्याङ्ग प्रथमवर्गे ध्ययनसंग्रहेनोपलभ्यन्ते यत्तस्तदाभिधीयते—

१. महावीर के तीर्थ से अनुत्तरोपपातिक विमानों में उत्पन्न होने वाले दस मुनियों का वर्णन ।

२. अनुत्तर विमानों में उत्पन्न होने वाले जीवों का आयुष्य, विक्रिया आदि का दर्णन' ।

दस मुमुक्षुओं का संक्षिप्त विवरण इस प्रकार है —

१. ऋषिदास—यह राजगृह का निवासी था। इसकी माता का नाभ भद्रा था। इसने ३२ कथ्याओं के साथ विवाह किया तथा प्रव्रज्या ग्रहण कर, मासिक संलेखना से देहत्याग कर सर्वार्थसिद्ध में उत्पन्न हुआ।

२. धन्य --- काकंदी में भद्रा नामक सार्थवाह रहती थी। उसके एक पुन्न था। उसका नाम था धन्य। उसका विवाह ३२ कन्याओं के साथ हुआ। भगवान् महावीर से धर्म श्रवण कर वह दीक्षित हो गया। प्रव्रज्या लेकर वह तपोयोग में संलग्न हो गया। उसने बेले-बेले (दो-दो दिन के उपवास) की तपस्या और पारणे में आचाम्ल प्रारंभ किया। विकट तपस्या के कारण उसका शरीर केवल ढांचा मात्र रह गया। एक बार भगवान् महावीर ने मुनि धन्य को अपने चौदह हजार शिष्यों में 'दुष्कर करनी' करने वाला बताया।

३. सुनक्षत्र—यह काकंदी का निवासी था। इसकी माता का नाम भद्रा था। भगवान् महावीर से प्रव्रज्या ग्रहण कर इसने ग्यारह अंगों का अध्ययन किया और अनेक वर्षों तक श्रामण्य का पालन किया।

४. कार्तिक—-भगवती १⊏।३⊑-१४ में हस्तिनागपुरवासी कार्तिकसेठ का वर्णन है । उसने प्रव्रज्या ग्रहण की और वह मरकर सौधर्म कल्प में उत्पन्न हुआ । वृत्तिकार का कथन है कि वह कोई अन्य है और प्रस्तुत सूत्र में उल्लिखित कार्तिक कोई दूसरा होना चाहिए ।ै इसका विवरण प्राप्त नहीं है ।

<u> ५. सट्ठाण [स्वस्थान]</u>—विवरण अज्ञात है ।

६. झालिभद्र-- यह राजगृह का निवासी था। इसके पिता का नाम गोभद्र और माता का नाम भद्रा था। शालिभद्र ने ३२ कन्याओं के साथ विवाह किया और वहुत ऐक्ष्वर्यमय जीवन जीया। इसके पिता गोभद्र मरकर देवयोनि में उत्पन्न हुए और शालिभद्र के लिए विविध भोग-सामग्री प्रस्तुत करने लगे।

एक बार नेपाल का व्यापारी रत्नकंबल बेचने वहां आया । उनका मुल्य अधिक होने के कारण किसी ने उन्हें नहीं खरीदा । राजा ने भी उन्हें खरीदने से इन्कार कर दिया ।

हताश होकर व्यापारी अपने देश लौट रहा था। भद्रा ने सारे कंवल खरीद लिए। कंबल सोलह थे और भद्रा को पुत्र-वधुएं ३२ थीं। उसने कंबलों के बत्तीस टुकड़े कर उन्हें पोंछने के लिए दे दिए।

राजा ने यह बात सुनी । वह कुतूहलवश शालिभद्र को देखने आया । माता ने कहा—-'पुन्न ! तुम्हें देखने स्वामी घर आए हैं ।' स्वामी की बात सुन उसे वैराग्य हुआ और जब भगवान् महावीर राजगृह आए तब वह दीक्षित हो गया ।

प्रस्तुत सूत्र में इसी शालिभद्र का उल्लेख होना संभव है, किन्तु उपलब्ध अनुत्तरोपपातिक सूत्र में इस नाम का अध्ययन प्राप्त नहीं है । तत्त्वार्थवातिक से भी अनुत्तरोपपातिक के 'शालिभद्र' नामक अध्ययन की पुष्टि होती है ।'

७. आनंद—भगवान् के एक शिष्य का नाम 'आनंद' था। वह बेले-बेले की सपस्या करता था। एक बार वह पारणा के दिन गोचरी के लिए निकला। गोशाल ने उससे बातचीत की। भिक्षा से निवृत्त हो आनंद भगवान् के पास आया और सारी बातें उन्हें कही।

इसका विशेष विवरण प्राप्त नहीं है।

आनंद नामक मुनि का एक उल्लेख निरयावलिका के 'कप्पर्वाडेसिया' के नौवें अध्ययन में प्राप्त होता है । किन्तु वहाँ उसे दशवों देवलोक में उत्पन्न माना है तथा महाविदेह क्षेत्र में सिद्ध होने की बात कही है । अत: यह प्रस्तुत सूत्र में उल्लिखित आनंद से भिन्न है ।

द. तेतली—ज्ञाताधर्मकथा [१।१४] में तेतलीपुत्र के दीक्षित होने और सिद्धभति प्राप्त करने की बात मिलती है।

 स्थानांगवृत्ति, पद्म ४८३ : सोऽयमिह सम्भाव्यते, केवल-मनुत्तरोपपातिकाङ्गे नाधीत इति ।

<sup>9.</sup> तत्त्वार्थराजवातिक ११२० ।

स्थानांगवृत्ति, पत्न ४०३ ः यो भगवत्यां श्रूयते सोऽन्य एव अयं पुनरन्योऽनुत्तर सुरेषूपगन्न इति ।

प्रत्तुत सूत्र में उल्लिखित 'तेतली' से यह भिन्न है । इसका विशेष विवरण प्राप्त नहीं है ।<sup>\*</sup>

१. दशार्णभद्ध—दशार्णपुर नगर के राजा का नाम दशार्णभद्र था। एक बार भगवान् महावीर वहां आए। राजा अपने ठाट-बाट के साथ दर्शन करने गया। उसे अपनी ऋद्धि और ऐश्वर्य पर बहुत गर्व था। इन्द्र ने इसके गर्व को नष्ट करने की बात सोची। इन्द्र भी अपनी ऋद्धि के साथ भगवान् को बन्दन करने आया। राजा दशार्णभद्र ने इन्द्र की ऋद्धि देखी। उसे अपनी ऋद्धि क्षीण प्रतीत हुई। बैराग्य बढ़ा और वह वहीं भगवान् के पास दीक्षित हो गया।

प्रस्तुत सूत्र में उल्लिखित यही दशार्णभद्र होना चाहिए । अनुत्तरोपपातिक सूत्र में इसका नामोल्लेख नहीं है । कहीं-कहीं इसके सिद्धगति प्राप्त करने का उल्लेख भी मिलता है ।<sup>२</sup>

१०. अतिमुक्तक—पोसालपुर नगर में विजय नाम का राजा राज्य करता था। उसकी रानी का नाम 'श्री' था। उसके पुन्न का नाम अतिमुक्तक था। जब वह छह वर्ष का था, तव एक बार गणधर गौतम को भिक्षा-चर्या के लिए घूमते देखा। वह उनकी अंगुली पकड़ अपने घर ले गया। भिक्षा दी और उनके साथ-साथ भगवान् के पास आ दीक्षित हो गया ।

उपर्युक्त विवरण अन्तकृतदशा के छठे वर्ग के पन्द्रहवें अध्ययन में प्राप्त है । प्रस्तुत सूत्र का अतिमुक्तक मुनि मरकर अनुत्तरोपपातिक में उत्पन्न होता है । अत: दोनों दो भिन्न-भिन्न व्यक्ति होने

चाहिए ।ै

अनुत्तरोपपातिक सूत्र के तीनों वर्गों में कहीं भी इसका उल्तेख नहीं है ।

५०. (सू० ११५)

प्रस्तुत सूत्र में दशाश्चतस्कंत्र के दस अध्ययनों के विषयों का सूचन है । इनमें से कई एक विषय समवायांग में भी आए हैं।

| १. | वीस असमाधिस्थान      | समवाय २० |
|----|----------------------|----------|
| ₹. | इक्कीस सबल           | समवाय २१ |
| ₹. | तेतीस आशातना         | समवाय ३३ |
| ۲. | दस चित्तसमाधिस्थान   | समवाय १० |
| ¥. | ग्यारह उपासक-प्रतिमा | समवाय ११ |
| ξ. | बारह भिक्षु-प्रतिमा  | समवाय १२ |
| છ. | तीस मोहनीय स्थान     | समवाय ३० |

दशाश्रुतस्कंध गत इन विषयों के विवरणों में तथा समवायांग गत विवरणों में कहीं-कहीं कम-भेद, नाम-भेद तथा व्याख्य-भेद प्राप्त होता है। इन सबकी स्पष्ट मीसांसा हम समवायांग सूत्र के सानुवाद संस्करण में तत्-तत् समवाय के अन्तगंत कर चुके हैं।

१. असमाधिस्थान—असमाधि का अर्थ है —अप्रशस्तभाव। जिन कियाओं से असमाधि उत्पन्न होती है वे अस-माधिस्थान हैं। वे वीस हैं।

देखें---समवायांग, समवाय २०।

२. शबल —जिस आचरण द्वारा चरित धब्बों वाला होता है, उस आचरण या आचरणकर्ता को 'शवल' कहा जाता है । वे इक्कीस हैं ।

देखें-समवायांग, समवाय २१।

- स्थानांगवृत्ति, पत्न ४६३: तेतलिसुत इति यो ज्ञाताघ्ययनेषु श्रूयते, स नायं, तस्य सिद्धिगमनश्रवणात् ।
- स्थानांगवृत्ति, पत्न ४८४ : सोआ्वं दजार्णभद्रः सम्भाव्यते, पर-मनुत्तरोपपातिकांगे नाधीतः, क्वजित् सिद्धस्च श्रूयते इति ।
- स्थानग्रंगवृत्ति, पद्ग ४५४ : इह त्वयमनुत्तरोपपातिकेषु दज्ञ-माध्ययनतयोक्तस्तदपर एवग्यं भविष्यतीति ।

३. आशातना—जिन कियाओं से ज्ञान आदि गुणों का नाश किया जाता है, उन्हें आझातना कहते हैं । अशिष्ट और उद्दंड व्यवहार भी इसी के अन्तर्गत है । आशातना के तेतीस प्रकार हैं ।

देखें----समवायांग, समवाय ३३ ।

४. गणि संपदा--इसका अर्थ है--आचार्य की अतिशायी विशेषताएं अर्थात् आचार्य के आचार, ज्ञान, शरीर, वचन झादि विशेष गुण ।

६. उपासक-प्रतिमा---श्रावकों के विशेष व्रत ।

देखें --समवायांग, समवाय ११।

७. भिक्षु-प्रतिमा---मुनियों के विशेष अभिग्रह ।

देखें---समवायांग, समवाय १२।

पर्युषणाकल्प----मूल प्राकृत शब्द है 'पज्जोसवणाकप'।

वृत्तिकार ने 'पज्जोसवणा' के तीन संस्कृत रूप दिये हैं----

- (१) पर्यासवना— जिससे द्रव्य, क्षेन्न, काल और भाव संबंधी ऋतुबद्ध-पर्यायों का परित्याग किया जाता है।
- (२) पर्युपश्रमना---जिसमें कषायों का उपश्रमन किया जाता है।
- (३) पर्युषणा-जिसमें सर्वथा एक क्षेत्र में जघन्यत: सतरह दिन और उत्कृष्टत: छह मास रहा जाता है।'

१. मोहनीयस्थान-मोहनीय कर्म बंध की कियाएं। ये तीस हैं।

देखें---समवायांग, समवाय ३०।

१०. आजातिस्थान— आजाति का अर्थ है— जन्म । वह तीन प्रकार का होता है— सम्मूर्छन, गर्भ और उपपात ।

#### ४१. (सू० ११६)

स्थानांग में निर्दिष्ट प्रश्नव्याकरण का स्वरूप वर्तमान में उपलब्ध प्रश्नव्याकरण से सर्वथा भिन्न है ।

प्रस्तुत सूत्र में उल्लिखित दस अध्ययनों के नामों से समूचे सूत्र के विषय की परिकल्पना की जा सकती है । इस्ंसूत में प्रश्न-विद्याओं का प्रतिपादन था । इन विद्याओं के द्वारा वस्त्र, कांच, अंगुष्ठ, हाथ आदि-आदि में देवता को बुलाया जाता था और उससे अनेक विध प्रश्न हल किए जाते थे ।

इस विवरण वाला सूत्र कव लुप्त हुआ यह निश्त्रय पूर्वक नहीं कहा जा सकता और वर्तमान रूप का निर्माण किसने, कब किया यह भी स्पष्ट नहीं है । यह तो निश्चित है कि वर्तमान में उपलब्ध रूप 'प्रश्नव्याकरण' नाम का वाहक नहीं हो सकता ।

उपलब्ध प्रश्नव्याकरण के अध्ययन ये हैं----

- १. प्राणातिपात विरमण
- २. मृषावाद
- ७. मॄषावाद विरमण
- ३. अदत्तादान
- जदत्तादान विरमण
  मैथुन विरमण
- १०. परिग्रह विरमण

दिगंबर साहित्य में भी प्रदनव्याकरण का वर्ण्य-विषय वही निर्दिष्ट है जिसका निर्देश यहां किया गया है।

**९.** स्थानांगवृत्ति, पत्न ४८४ ।

४. मैथुन

५. परिग्रह

- स्थानांगवृत्ति, पत्न ४८४ : प्रश्नव्याकरणदशा इहोक्तरूपा न दृश्यन्ते दृश्यमानास्तु पञ्चाश्रवपञ्चसंवरात्मिका इति ।
- स्थानांगवृत्ति, पत्न ४८५ : प्रश्तविद्या: यकाभिः क्षीमकादिषु देवतावतारः क्रियते इति ।
- ४. तत्वार्थवातिक १।२०*।*

# ४२, ४३, ४४ (सू० ११७-११६)

वृत्तिकार ने बंधदशा के विषय में लिखा है कि वह श्रौत-अर्थ से व्याख्येय है।' द्विगृद्धिदशा और दीर्घदशा को उन्होंने स्वरूपतः अज्ञात बतलाया है और दीर्घदशा के अध्ययनों के विषय में कुछ संभावनाएं प्रस्तुत की हैं।' तंदी की आगम सूची में भी इतका उल्तेख नहीं है। दीर्घदशा में आये हुए कुछ अध्ययनों का निरयावलिका के कुछ अब्ययनों के नाम साम्य हैं। जैसे ---

| दीर्वदशा           | निरयावलिका                         |
|--------------------|------------------------------------|
| चन्द्र             | चन्द्र [तीसरा वर्ग पहला अध्ययन]    |
| सूर्य              | सूर्य [ ,, ,, दूसरा अध्ययन]        |
| शुक                | <u> </u>                           |
| श्रीदेवी           | श्रीदेवी [चौथा वर्ग पहला अध्ययन ]  |
| प्रभावती           |                                    |
| द्वीपसमुद्रोपपत्ति |                                    |
| बहृपुत्नीमंदरा     | बहुपुतिका [तोसरा वर्ग चौथा अध्ययन] |
| संभूतविजय          |                                    |
| पक्ष्म             |                                    |
| उच्छ्वास नि:श्वास  |                                    |

वृत्तिकार ने निरयावलिका के नाम-साम्य वाले पांच तथा अन्य दो अध्ययनों का संक्षिप्त विवरण प्रस्तुत करने के बाद बोब तीन अध्ययनों को [छठा द्वीपसमुद्रोपपत्ति, नौंवा स्थविर पक्ष्म तथा दसवां उच्छ्वासनिःक्वास ] 'अप्रतीत' कहा है—-सेपाणि नीण्यप्रतीतानि ।°

उनके अनुसार सात अध्ययनों का विवरण इस प्रकार है—

१. चन्द्र—एक बार भगवान् महावीर राजगृह में समसवृत थे। ज्योतिब्कराज चन्द्र वहां आया। भगवान् को बंदन कर, नाट्य-विधि का प्रदर्शन कर चला गया। गणधर गौतम ने भगवान् से उसके विषय में पूछा। तब भगवान् बोले—यह पूर्वभव में श्रावस्ती नगरी में अंगजित् नाम का श्रावक था। यह पार्थ्वनाथ के पास दीक्षित हुआ। श्रामण्य की एक बार विराधना की। वहां से मरकर यह चन्द्र हुआ है।

२. सूर्य --- यह पूर्व भव में श्रावस्ती नगरी में सुप्रतिष्ठित जाम का श्रावक था । इसने भी पार्श्वनाथ के पास संयम ग्रहण किया, किन्तु उसे कूछ विराधित कर सूर्य हुआ ।

३. शुक एक बार शुक ग्रह राजगृह में भगवान् को बंदना कर लौटा 1 गौतम के पूछने पर भगवान् ने कहा — 'यह पूर्व भव में वाराणसी में सोमिल नामक बाह्मण था । एक वार यह लौकिक धर्म-स्थानों का निर्माण करा कर 'दिक्प्रोक्षक' तापस बना । विविध तप करने लगा । एक वार इसने यह प्रतिज्ञा की कि जहाँ कहीं मैं गड्ढे में गिर जाऊंगा वहीं प्राण छोड़ दूँगा । इस प्रतिज्ञा को ले, काष्ठ्यमुद्रा से मुंह को बांध उत्तर दिशा की ओर इसने प्रस्थान किया । पहले दिन एक अशोक वृक्ष के नीचे होम आदि से निवृत्त हो बैठा था । एक देव ने वहां आवाज दी — 'अहो सोमिज ब्राह्मण महर्षे ! तुम्हारी प्रव्रज्या दुब्प्रव्रज्या है ।' पांच दिन तक भिन्न-भिन्न स्थानों में यही आवाज मुनायी दी । पांचर्वे दिन इसने देव से पूछा—मेरी प्रव्रज्या दुष्प्रव्रज्या

स्थानांगवृत्ति, पद्व ४८५ बन्धदक्षानामपि बन्धाद्यध्ययनानि श्रौतेनार्येन व्याख्यातव्यानि ।

२. वहो, पत्न ४८५ : द्विगृद्धिदशाक्ष्वस्वरूपतो उप्यनवसिताः । दीर्घ-दक्षाः स्वरूपतोऽजनगता एव, तद्ध्य्ययनानि तु कानिचिन्नर-कावनिकाश्रुतस्कन्धे उपलभ्यन्ते ।

३. वहो, वृत्ति पत्न ४**५६** ।

क्यों है ?देव ने कहा—तूने अपने पृहीत अणुब्रतों की विराधना की है । अभी भी तू पुन: उन्हें स्वीकार कर ।' तापस ने वैसे ही किया ⊨श्रावकत्व का पालन कर वह जुक देव हुआ है ।

४. श्रीदेवी — एक बार श्रीदेवी सौधर्म देवलोक से भगवान् महावीर को बंदना करने राजगृह में आई। नाटक दिखाकर जब वह लौट गई तब गौतम ने इसके पूर्वभव के विषय में पूछा। भगवान् ने कहा— 'इस राजगृह में सुदर्शन सेठ रहता था। उनकी पत्नी का नाम 'प्रियां था। उसकी सबसे बड़ी पुत्नी का नाम 'भूता' था। वह पार्श्वनाथ के पास प्रवजित हुई, किन्तु उसका अपने शरीर के प्रति बहुत ममत्व था। वह उसकी सार-संभाल में लगी रहती थी। उसने अतिचार की आलोचना नहीं की। मरकर वह देवलोक में उत्पत्न हुई।

. प्रभावती – यह चेटक महाराजा की पुत्नी थी । इसका विवाह वीतभयनगर के राजा उद्रायण के साथ हुआ । य<mark>ह</mark> निरयाद्दनिका सूत्र में उपलब्ध नहीं है ।

७. स्थविर संभूतविजय—ये भद्रबाहु स्वामी के गुरुघ्राता और स्थूलभद्र तथा शकडालपुत्र के दीक्षा-गुरु थे ।

४४. (सू० १२०)

वृत्तिकार ने संक्षेपिकदशा सूत्र के स्वरूप को अज्ञात माना है 🥇

नदीसूत में कालिक-श्रुत की सूची में इन सभी अध्ययनों के नाम मिलते हैं।\*

ऐसा प्रतीत होता है कि नंदी में प्राप्त दस ग्रन्थों का एक अनुतस्कंध के रूप में संकलन कर उन्हें अध्ययनों का रूप दिया गया है।

१. क्षुल्लिकाविमानप्रविभक्ति–

२. महतीविमानप्रविभवित--जिस ग्रन्थपद्धति में आवलिका में प्रविष्ट तथा इतर विमानों का विभाजन किया जाता है उसे विमानप्रविभक्ति कहा जाता है। ग्रन्थ के छोटे और वड़े रूप के कारण इन्हें 'क्षुल्लिका' और 'महती' कहा गया है।

३. अंगचूलिका---आचार आदि अंगों की चूलिका ।

४. वर्गचूलिका—अन्तक्रृतदशा को चूलिका ।

५. व्याख्याचूलिका—भगवती सूत्र की चूलिका <mark>।</mark>

व्यवहारभाष्य की वृत्ति में अंगचूलिका और वर्गचूलिका का अर्थ भिन्न किया है । उपासकदशा आदि पांच अंगों की चुलिका को अंगचूलिका और महाकल्पश्रुत की चुलिका को वर्गचूलिका माना है।\*

इन पांचों —दो विमान प्रविभक्तियां तथा तीन चूलिकाओं को ग्यारह वर्ष की संयम-पर्याय वाला मुनि ही अध्ययन कर सकता है।'

९. स्थारांगवृत्ति, पत्न ४⊏६ : संक्षेपिकदशा ुअष्यनवगतस्वरूपा एव ।

- नंदी, मलयगिरीयाबृत्ति, पत्न २०६ : आवलिकाप्रविष्टाना-मितरेषां त्रा विमानानां प्रविभक्ति: प्रविभजनं यस्यां ग्रन्थ-पद्धती सा विमानप्रविभक्ति: ।
- ४. व्यवहार उद्देशक १०, भाष्यगाथा १०७, वृत्ति पत्र १०ः : अंगाणमंगचूली महकप्पसुयस्स वगाचूलिओ ..... अंगानामुपासकदबाप्रभृतीनां पञ्चानां चूलिका निरा-वलिका अंगचूलिका, महाकल्पश्रुतस्य दूलिका वर्गचूलिका ।
- ४. व्यवहारमाप्य १०१२६।

२. नंदी सू**व** ७न ।

इसके अनुसार निरयावलिका के पांच वर्गों का नाम अंगचूलिका होता है ।

६. अरुणोपपात [अरुण + अवपात] ---अरुण नामक देव का वर्णन करने वाला ग्रन्थ ! इस ग्रन्थ का परावर्तन करने से अरुण देव का उपपात (अवपात) होता है---वह परावर्तन करनेवाले व्यक्ति के समक्ष उपस्थित हो जाता है ।

नंदी के चूणिकार ने एक घटना से इसे स्पष्ट किया है—

एक बार श्रमण अरुणोपपात ग्रन्थ के अध्ययन में संलग्न होकर उसका परावर्तन कर रहा था। उस समय अरुणदेव का आसन चलित हुआ। उसने त्वरता के साथ अवधिज्ञान का प्रयोग कर सारा वृतान्त जान लिया। वह अपने पूर्ण दिव्य ऐक्वर्य के साथ उस श्रमण के पात आया; उसे बन्दना कर हाथ जोड़ कर, भूमि से कुछ ऊंचा अधर में बैठ गया। उसका मन वैराग्य से भरा था और उसके अध्यवसाय विशुद्ध थे। वह उस ग्रन्थ का स्वाध्याय सुनने लगा। ग्रन्थ का स्वाध्याय समाप्त होने पर उसने कहा—'भगवन् ! आपने बहुत अच्छा स्वाध्याय किया; बहुत अच्छा स्वाध्याय की यृद्धि हुई और वह पुनि को बन्दना-नमस्कार कर पुनः अपने स्थान पर लौट गया।

इसी प्रकार क्षेत्र चार—वरुणोपपात, गरुडोपपात, वेलंधरोपपात और वैश्रमणोपपात— के विषय में भी वक्तब्य है ।<sup>३</sup>

#### १६. योगवाहिता (सू० १३३)

वृत्तिकार ने योगवहन के दो अर्थ किए हैं'—

१. श्रुतउपधान करना, २. समाधिपूर्वक रहना ।

प्राचीन समय में प्रत्येक आगम के अध्ययन-काल में एक निश्चित विधि से 'योगवहन' करना होता था । उसे श्रुत-उपधान' कहते थे ।

देखें—३।वद का टिप्पण ।

४७. (सू० १३६)

स्थविर का अर्थ है---ज्येष्ठ । वह जन्म, श्रुत, अधिकार, गुण आदि अनेक संदर्भों में होता है ।

ग्राम, नगर और राष्ट्र की व्यवस्था करनेवाले बुद्धिमान्, लोकमान्य और सक्षक्त व्यक्तियों को क्रमश: ग्रामस्थविर, नगरस्थविर और राष्ट्रस्थविर कहा जाता है ।

४. प्रशस्तास्थविर-धर्मोपदेशक ।

१-७. कुलस्थविर, गणस्थविर, संघस्थविर—वृत्तिकार ने सूचित किया है कि कुल, गण और संघ की व्याख्या लौकिक और लोकोत्तर दोनों दृष्टियों से की जा सकती है। कुल, गण और संघ ये तीनों शासन की इकाइयां रही हैं। सर्व-प्रथम कुल की व्यवस्था थी। उसके पत्त्वात् गणराज्य और संघराज्य की व्यवस्था भी प्रचलित हुई थी। इसमे जिस व्यक्ति पर कुल आदि को व्यवस्था तथा उसके विघटनकारी का निग्रह करने का दायित्व होता, वह स्थविर कहलाता था। यह लौकिक व्यवस्था-पक्ष है।

लोकोत्तर व्यवस्था के अनुसार एक आचार्य के शिष्यों को कुल, तीन आचार्य के शिष्यों को गण और अनेक आचाय के शिष्यों को संघ कहा जाता है ।

- (ख) नदी, मलयगिरीयावृत्ति, पत २०६, २०७ ।
- (ग) स्थानांगवृत्ति, पत्न ४५६ ।
- २. स्थानांगवृत्ति, पत्न ४⊏६ : एवं वरुणोपपातादिष्वपि भणितव्य-मिति ।
- ३. स्थानांगवृत्ति, पत्न ४८७ ।
- ४. स्थानांगवृत्ति, पत्न ४८६ : ये कुलस्य गणस्य संघस्य लौकिकस्य लोकोत्तरस्य च व्यवस्थाकारिणस्तद्त्रंक्तुश्च निकाहकास्ते तथोच्यन्ते ।

९. (क) नंदी, चूर्णि पृष्ठ ४९।

इनमें जिस व्यक्ति पर शिष्यों में अनुत्पन्न श्रद्धा उत्पन्न करने और उनकी श्रद्धा विचलित होने पर उन्हें पुनः धर्म में स्थिर करने का दायित्व होता है वह स्थविर कहलाता है ।

∽. जाति स्थविर—जन्म पर्याय से जो साठ वर्ष का हो ।

श्रत स्थविर ---स्थानांग और समवायांग का धारक।<sup>†</sup>

१०. पर्वाय स्थविर---बीस वर्ष की संयम-पर्याय वाला ।

व्यवहार भाष्य में इन तीनों स्थविरों की विशेष जानकारी देते हुए बताया है कि -- जाति स्थविरों के प्रति अगु-कम्पा; श्रुत स्थविर की पूजा और पर्याय स्थविर की वन्दना करनी चाहिए ।

जाति स्थविर को काल और उनकी प्रकृति के अनुकूल आहार, आवश्यकतानुसार उपशि और वसति देनी चाहिए । उनका संस्तारक मृदु हो और जब एक स्थान से दूसरे स्थान पर ले जाना पड़े तो दूसरा व्यक्ति उसे उठाए । उन्हें यथास्थान पानी पिलाए ।

श्रुत स्थविर को क्वतिकर्म और वन्दनक देना चाहिए तथा उनके अभिप्राक्ष के अनुसार चलना चाहिए । जब वे आयें तब उठना, उन्हें बैठने के लिए आसन देना तथा उनका पाद-प्रमार्जन करना, जब वे सामने हों तो उन्हें योग्य आहार ला देना, यदि परोक्ष में हों तो उनकी प्रशंसा और गुणकीर्त्तन करना तथा उनके सामने ऊंचे आसन पर नहीं बैठना चाहिए ।

पर्याय स्थविर चाहे फिर वे गुरु, प्रवाजक या वाचनाचार्य न भी हों, फिर भी उनके आने पर उठना चाहिए तथा उन्हें बन्दना कर उनके दंड (लाठी) को ग्रहण करना चाहिए ।<sup>९</sup>

५८. (सू० १३७)

प्रस्तुत सूत्र में दस प्रकार के पुत्रों का उल्तेख है । वृत्तिकार ने उनकी व्याख्याएं प्रस्तुत की है । उन्होंने आत्मज पुत्न की ब्याढरा में आदित्ययशा का उदाहरण दिया है । इससे आत्मज का आभय स्पष्ट होता है ।

क्षेत्रज की व्याख्या में उन्होंने पांडवों का उदाहरण दिया है । लोकरूढि के अनुसार युधिष्ठिर आदि कुन्ति के पुत्न नियोग तथा धर्म आदि के द्वारा उत्पन्न माने जाते हैं ।

वृत्ति में 'उवजाइय' पाठ उद्धृत है । उसकी व्याख्या औपयाचितक और आवपातिक—इन दो रूपों में की है । औप-याचितक का अर्थ वही है जो अनुवाद में दिया हुआ है । आवपातिक का अर्थ होता है—सेवा से प्रसन्न होकर स्वीकार किया हआ पूत्र ।

मनुम्मृति में बारह प्रकार के पुत्र वतलाए गए हैं—औरस, क्षेत्रज्ञ, दत्त, क्वत्निम, गूढोत्पन्न, अपविद्ध, कानीन, सहोड, क्रोत, पौनर्भव, स्वयंदत्त और शौद्र। इसकी व्याख्या इस प्रकार है—<sup>\*</sup>

१. औरस--विवाहित पत्नी से उत्पन्न पुत्र ।

. श्रेव्रज—मृत, नपुंसक अथवा सग्तानावरोत्रक व्याधि से पीड़ित मनुष्य की स्त्री में, नियोग विधि से कुल **के** मुख्यों की आज्ञा प्राप्त कर उत्पन्न किया जाने वाला पुत्र ।

बोधायन धर्मसूब के अनुसार पति के मृतक, नपुंसक अथवा रोगी होने पर उसकी पत्नी नियोग-विधि से पुत प्राप्त कर सकती थी, यह नियोग दो पुत्रों की प्राप्ति तक ही सम्मत थां । विधवा की सम्पत्ति पर अधिकार करने के लिए भी लोग कभी-कभी नियोग स्थापित कर लेते थे, किन्तु यह सम्मत नहीं था, 'नियोग द्वारा प्राप्त पुत्र वैध व धर्म्य नहीं माना जाता।'

9. रथानांग सूत्र ३।१८७ में स्थानांग और समवायांग के धारक को श्रुत स्थविर कहा है। प्रस्तुत सूत्र की व्याख्या में घृत्तिकार ते 'श्रुतस्थविररा:—समवायाद्याङ्ग्रधारिणः' (वृत्तिपत्र ४०२) समवाय आदि प्रंगों को धारण करनेवाला श्रुत स्थविर होता है — ऐसा विखा है आदि से उन्हें क्या अभिप्रेत था यह स्पष्ट नहीं है।

व्यवहार सूत्र में भी स्थानांग बौर समवायांगधर को श्रुतस्थविर माना है। (ठाणसमवायक्षरे सुयथेरे---व्यव-हार १०। सूत्र १४)

- २. व्यवहार १०।१४, भाष्यगाथा ४६-४९; वृत्तिपत्न १०१।
- स्थानांगवृत्ति पत ४८९: 'उवजाइय' त्ति उपयाचिते -- देवता-राधने भव: औपयाचितकः, अथवा अवपातः---सेवा सा प्रयोजनमस्येत्यावपातिकः----सेवक इति हृदयम् ।
- ४. मनुस्मृति ६।१६४-९७९ ।
- थ्. बोधायेन धर्मसूत्र २।२।९७; २।२।६८-७० ।
- ६. वसिष्ठ धर्मसूत्र १७१७।
- ७. आपस्तम्त्र धर्मसुत्र २।१०।२७।४-७ ।

३. दत्त (दलिम) — गोद लिया हुआ पुत ।

४. कृतिम—जो गुण-दोष में विचक्षण. पुत्रगुणयुक्त समान-जातीय है उसे अपना पुत्र बना लिया जाता है–वह कृतिम पुत्र कहलाता है ।

प्र. गुढोत्पन्न---जिसका उत्पादक बीज ज्ञात न हो वह गुढोत्पन्न पुत्र कहलाता है ।

६, अपविद्धः भाता-पिता के द्वारा त्यक्त अथवा दोनों में से किसी एक के मर जाने पर किसी एक द्वारा त्यक्त पून को पून रूप में स्वीकृत किया जाता है, वह अपविद्ध पुन कहलाता है।

७. कानीन-- कन्या के गर्भ से उत्पन्न पुत्र।

⊭. सहोड—ज्ञात या अज्ञात अवस्था में जिस गर्भवती का विवाह संस्कार किया जाता है, उससे उत्पन्न पुत्र को महोट कहा जाता है।

<mark>१. क्रीतक—खरी</mark>दा हुआ पुत्र ।

१०. पौनर्भव--पति द्वारा परित्यक्त, विधवा या पुनर्विवाहित स्त्री के पुत्र को पौनर्भव कहा जाता है ।

११. स्वयंदत्त—जिसके माता-पिता मर गए हों, अथवा माता-पिता ने बिना ही कोई कारण जिसका त्याग कर दिया हो, वह पूत्र स्वयंदत्त कहलाता है ।

१२. शौद्र (पारशव)---ब्राह्मण के द्वारा शूद्र स्त्री से उत्पन्न पुत्र को शौद्र कहा जाता है।

प्रस्तुत सूत्र में गिनाए गए दस नाम तथा मनुस्मृति के १२ नामों में केवल तीन नाम समान हैं—क्षेत्रज. दत्तक और क्षोरस । प्रस्तुत सूत्र का 'संवर्द्धित पुत्र' और मनुस्मृति का 'अपविद्धपुत्र'—इन दोनों की व्याख्या समान है । 'दत्तक' की व्याख्या में दोनों एकमत हैं, किन्तु क्षेत्रज और और स की व्याख्या भिन्न-भिन्न है ।

कौटलीय अर्थशास्त्र में भी प्रायः मनुस्मृति के समान ही पुतों के प्रकार निर्दिष्ट हैं ।\*

#### ४६ (सू० १४४)

भारतीय साहित्य में सामान्यतया मनुष्य को शतायु माना गया है। वैदिक ऋषि जिजीविषा के स्वर में कहता है— हम वर्धमान रहते हुए सौ शरद, सौ हेमन्त और सौ वसन्त तक जीएं।ै प्रस्तुत सूत्र में शतायु मनुष्य की दस दणाओं का प्रतिपादन है। प्रत्येक दशा दस-दस वर्ष की है। दशवैकालिक निर्युक्ति (गाथा १०) में भी इन दस दशाओं का निरूपण प्राप्त है। इनकी व्याख्या के लिए हरिभद्रसूरि ने दशवैकालिक की टीका मे पूर्व मुनि रचित दस गाथाएं उढ़ृत की हैं। वे ही गाथाएं अभयदेवसूरि ने स्थानांग वृत्ति में उढ़ृत की हैं। उनके अनुसार दस दशाओं के स्वरूप और कार्य का वर्णन इस प्रकार है---

१. वाला----यह नवजात शिशु की दशा है। इसमें मुख-दुःख की अनुभूति तीव नहीं होती।

२. कीड़ा—इसमें खेलकूद की मनोवृत्ति अधिक होती है; कामभोग की तीव्र अभिलाषा उत्पन्न नहीं होती।

३. मन्दा —इस दशा में मनुष्य में काम-भोग भोगने का सामर्थ्य हो जाता है । वह विशिष्ट बल-बुद्धि के कार्य-प्रदर्शन में मन्द रहता है ।

४. वला--इसमें वल-प्रदर्शन की क्षमता प्राप्त हो जाती है।

प्रज्ञा-इसमें मनुष्य स्वी, धन आदि की चिग्ता करने लगता है और कुटुम्बवृद्धि का विचार करता है।

- ६. हायनी---इसमें मनुष्य भोगों से विरक्त होने लगता है और इन्द्रियवल क्षीण हो जाता है ।
- ७. प्रपञ्चा—इसमें मुंह से थूक गिरने लगता है, कफ बढ़ जाता है और बार-बार खांसना पड़ता है ।
- ≍ः प्राग्भारा—इसमें चमड़ी में झुरियां पड़ जाती हैं और बुढ़ापा घेर लेता है । मनुष्य नारी-बल्लभ नहीं रहता ।

२. ऋग्वेद, १०।१६१।४ : शतं जीव शरदो वर्धमानः शतं हेमन्ता-ञ्छतमुवसन्तान् ।

कौटलीय अर्थणाम्त्र ३।६; पृष्ठ ९७४।

मृन्मूखी---इसमें गरीर जरा से आकान्त हो जाता है, जीवन-भावना नष्ट हो जाती है।

१०. णायनी---इसमें व्यक्ति हीनस्वर, भिन्नस्वर, दीन, विपरीत, विचित्त (चित्तणून्य), दुर्बल और दुःखित हो जाता है। यह दशा व्यक्ति को निद्रार्घूणित जैसा बना देती है।'

हरिभद्रसूरि ने नवीं दशा का संस्कृत रूप 'मृत्मूखी' और दसवीं का 'शायिनी' किया है 🖞

अभयदेवसूरि ने नवीं दशा का संस्कृतरूप 'सुङ्मूखी' और दसवीं का 'शायनी' और 'शयनी' किया है।

#### ६०. आभियोगिक श्रेणियां (सू० १४७)

ये आभियोगिक देव सोम आदि लोकपालों के आज्ञावर्ती हैं। विद्याधर श्रेणियों से दस योजन ऊपर जाने पर इतकी श्रेणियां हैं।

# **६१.** (सू० १६०)

प्रस्तुत सूझ में दस आश्चर्यों का वर्णन है। आश्चर्य का अर्थ है—कभी-कभी घटित होने वाली घटना। जो घटना सामान्यलया नहीं होती, किन्तु स्थिति-विशेष में अनस्तकाल के बाद होती है, उसे आश्चर्य कहा जाता है। जैन शासन में आदिकाल से भगवान् महावीर के काल तक दस ऐसी अद्भुत घटनाएं घटी, जिन्हें आश्चर्य की संज्ञा दी गई है। वे घटनाएं भिन्स-भिन्न तीर्थकरों के समय में घटित हुई हैं। इनमें १, २, ४,६, और ६ भगवान् महावीर से तथा शेष भिन्न-भिन्न तीर्थकरों के शासनकाल से सम्बन्धित हैं। उनका संक्षिप्त विवरण इस प्रकार है—

१. उपसर्ग—तीर्थंकर अत्यन्त पुण्यशाली होते हैं। सामाग्यतया उनके कोई उपसर्ग नहीं होते। किन्तु इस अव-सर्पिणीकाल में तीर्थंकर महावीर को अनेक उपसर्ग हुए। अभिनिष्क्रमण के पश्चात् उन्हें मनुष्य, देव और तिर्यञ्च क्रत उप-सर्पी का सामना करना पड़ा। अस्थिक ग्राम में शूलपाणि यक्ष ने महावीर को अट्टहास से डराना चाहा; हाथी, पिशाच और सर्प का रूप धारण कर डराया और अन्त में भगवान् के शरीर के सात्त अवयवो— सिर, कान, नाक, दांत, नख, आंख और पीठ—में भयंकर वेदना उत्पन्न की।

एक बार महावार ग्लेच्छदेश दृढ़भूमि 'के' बहिर्भाग में आए । वहां पेढाल उद्यान के पोलासचैत्य मे ठहरे और तैले की तपस्या कर एक रात्रि की प्रतिमा में स्थित हो गए । उस समय 'संगम' नामक देव ने एक रात में २० मारणान्तिक कप्ट दिए ।

सत्तमि च दसं पत्तो, आणुपुर्व्वोइ जो नरो । निट्ठूहइ चिक्कणं खेलं, खासइ य अभिक्खणं ॥ ७॥ संकुचियवलीचम्मो, संपत्तो अट्टर्मि दसं । णारीणमणभिष्पेओ, जराए परिणामिओ ॥ ५॥ णवमी मम्मुही नाम, जं नरो दसमस्तिओ । जराघरे विणस्संतो, जीवो वसइ अकामओ ॥ ६॥ हीणभिन्नसरो दीणो, विवरीओ विचित्तओ । दुब्बलो दुविखओ सुवइ, संपत्तो दर्साम दर्स ॥ ६०॥

- २. दशवैकालिक हारिभद्रीयावृत्ति, पत्र ५ ।
- ३. स्यानांमवृत्ति, पद्र ४९३: मोचनं मुक् जराराक्षर्सा समा-कान्तशरीरगृहस्य जीवस्य मुचं प्रति मुखं----आभिमुख्यं यस्यां सा मुड्मुखीति,...गाथयति स्वापयति निद्रावन्तं करोति या क्षेते वा यस्यां सा भायनी भायनी वा ।

१. दसबकालिक हारिभद्रीयावृत्ति, पद्म ६; ६ आसां च स्वरूपायेदमुक्सं पूर्वमुनिभि :----जा यमितस्स जंतुस्स जा सा पढमिया दसा । ण तत्थ सुहदुवखाई, बहु जाणंति बालया ॥९॥ बियइं च दसं पत्तो, णाणाकिड्डाहि किडुद्द। न तत्थ कामभोगेहि, तिव्वा उप्पज्जई मई ॥२॥ तबद्द च दसं पत्तो पंच कामगुणे नरो । समत्थो भुंजिउं भोए, जद्द से अत्थि घरे धुवा ॥३॥ चउत्थी उ बला नाम, जं नरो दसमस्सिओ ! समत्थो बलं दरिसिऊं जद्द होइ निरुवह्वो ॥४॥ पंचमि तु दसं पत्तो, आणुपुव्योइ जो नरो । इच्छियत्यं विचितेइ, कुढुंवं वाऽभिकंखई ॥४॥ छट्ठी उ हायणी नाम, जं नरो दसमस्सिओ । बिरज्जइ य कामेमु, इंदिएसु य हायई ॥६॥

कैवलज्ञान उत्पन्न होने के वाद तीर्थंकरों के कोई उपसर्ग नहीं होते । किन्तु भयवान् महावीर को केवलज्ञान प्राप्ति के वाद गोद्यालक ने अपनी तेजोलब्धि से बहुत पीड़ित किया—यह एक आश्चर्य है ।'

२. गर्भापहरण — भगवान् महावीर देवानंदा ब्राह्मणी के पर्भ में आषाढ शुक्ला ६ को आए, तब उसने चौदह स्वप्न देखे थे। बयासी दिन के बाद सौधर्म देवलोक के इन्द्र ने अपने पैदल सेना के अधिपति 'हरिनैगमेधी' को बुला कर कहा----'तीर्थंकर सदा उग्र, भोग, क्षत्रिय, इक्ष्वाकु, ज्ञात, कौरव्य और हरिवंश आदि विश्वाल कुलों में उत्पन्न होते हैं। भगवान् महा-वीर अपने पूर्व कर्मों के कारण ब्राह्मण कुल में आए हैं। तुम जाओ, और उस गर्भ को सिद्धार्थ क्षत्रिय की पत्नी विश्वला के गर्भ में रख दो।' वह देव तत्काल वहां गया। उस दिन आधिवन कृष्णा वयोदशी थी। रात्रि का प्रथम प्रहर बीत चुका था। दूसरे प्रहर के अन्त में उसने हस्सोत्तरा नक्षत्र में गर्भ का संहरण कर तिश्वला के गर्भ में रख दिया।'

गर्भ-संहरण का उल्लेख स्थानांग', समवयांग,' कल्पसूत्र', आचारचूला' और रायपसेणइय'—इन आगमों तथा निर्युक्ति साहित्य में मिलता है। भगवतीसूत्र' में गर्भ-संहरण की प्रक्रिया का उल्लेख है, किन्तु महावीर के गर्भ-संहरण का उल्लेख नहीं है। देवानंदा के प्रकरण में भगवान् महावीर ने देवानंदा को अपनी माता और स्वयं को उसका आत्मज बतलाया है।' इसमें गर्भ-संहरण का संकेत अवश्य मिलता है फिर भी उसका प्रत्यक्ष उल्लेख वहां नहीं है।

दिगम्बर साहित्य में इस घटना का कोई उल्लेख नहीं है।

इस घटना का प्रथम स्रोत कल्पसूत्र प्रतीत होता है। अन्य सभी आगमों में वही स्रोत संकान्त हुआ है। कल्पसूत्रकार ने किम आधार पर इस घटना का उल्लेख किया, इसका पता लगाना बहुत ही महत्त्वपूर्ण है, किन्तु उसके शोध के उपादान अभी प्राप्त नहीं है। इस घटना का वर्णन कल्पसूत जितना प्राचीन तो है ही। कल्पसूत्र की रचना वीर निर्वाण की दूसरी शतान्दी में हुई है। यह काल श्वेताम्बर और दिगम्बर परम्परा के पृथक्तरण का काल है। यह सम्भव है कि इस काल में लिखिन आगम की घटनाओं को दिगम्बर आदायों ने महत्त्व न दिया हो। यह भी हो सकता है कि आगमों के अस्वीकार के साथ-साथ दिगम्बर साहित्य में अन्य घटनाओं की भांति इस घटना का विलोप हो गया हो। यह भी हो सकता है कि इस काल है पौराणिक घटना का आगमों में संक्रमण हो गया हो। क्षत्नियों और ब्राह्मणों के बीच स्पर्धा चलती थी। ब्राह्मणों के जातिमद को खंडित करने के लिए इस घटना की कल्पना की गई हो, जैसा कि हरमन जेकोबी ने माना है।'

इस प्रकार इस घटना के विषय में अनेक सम्भावित विकल्प किये जा सकते हैं।

यहां गर्भ-संहरण का विषय विचारणीय नहीं है । उसकी पुष्टि आगम-साहित्य, आयुर्वेद-साहित्य, वैदिक-साहित्य और प्रतंमान के वैज्ञानिक-साहित्य से भी होती है । यहां विचारणीय विषय है — महावीर का गर्भ-संहरण ।

भगवान् महावीर का जीवनवृत्त किसी भी प्राचीन आगम में उल्लिखित नहीं है। आचारांग में उनके साधक जीवन का संक्षेप में बहुत व्यवस्थित वर्णत है। उनके गृहस्थ जीवन की घटनाओं का उसमें वर्णन नहीं है। आयारचूला के 'भावना अध्ययन' में भगवान् महावीर के गृहस्थ जीवन का वृत्त उल्लिखित है, पर वह कल्पसूत्र का ही परिवर्तित संस्करण प्रतीत होता है। क्योंकि भावनाध्ययन का वह मुख्य विषय नहीं है। कल्पमूत्र पहला आगम है, जिसमें महावीर का जीवनवृत्त संक्षिप्त किन्नू व्यवस्थित ढंग से मिलता है।

बौद्ध और वैदिक विद्वान् अपने-अपने अवतारी पुरुषों के साथ दैवी चमत्कारों की घटनाएं जोड़ रहे थे। इस कार्य में जैन विद्वान् भी पीछे नहीं रहे। सभी परम्परा के विद्वानों ने पौराणिक साहित्य की मुष्टि की और अपने अवतारी पुरुषों को अलौकिक रूप प्रदान किया। हरिनैगमेथी देवता के द्वारा भगवान् महावीर का गर्भ-संहरण होना उस पौराणिक युग का एक प्रतिविम्ब प्रतीत होता है।

- विक्षेप विवरण के लिए देखें---आचारांग ९।६; आदश्यक-निर्युक्ति, अवचूणि, भाग ९, पृष्ठ २७३-२३३ ।
- २. आवस्यकनिर्युक्ति, अवचूणि, प्रथमभाग, पृष्ठ २६२, २६३ ।
- ३. स्थानांग १०।१६० ।
- ४. समवायांग, दरार; दरे।९ ।
- ४. कल्पसूत, सू० २७ ।

- ६. आचारचूला १४।९,३,४,६1
- ७. रायपसेणियं, सूत्र १९२ ।
- भगवती, शाउद,७७ i)
- समवती, १।१४८ ।
- 10. The Sacred Book. of the East, Vol.XXII: Page 31.

भगवान् महावीर देवानंदा को अपनी माता और स्वयं को उसका आत्मज बसलाते हैं----यह एक विचारणीय प्रश्न हैं। यह हो सकता है कि देवानंदा महावीर के पालन-पोषण में धायमाता के रूप में रही हो और गर्भ-संहरण की धुष्टि के लिए अर्थवादी शैली में उसे माता के रूप में निरूपित किया गया हो। आगम-संकलन काल में इस प्रकार के प्रयत्न की संभावना को अस्वीकार नहीं किया जा सकता।

३. स्त्रीतीर्थंकर—सामान्यतः तीर्थंकर पुरुष ही होते हैं, ऐसा माना जाता है । इस अवसर्पिणी में मिथिला नगरी के अधिपति कुंभकराज की पुत्री मल्ली उन्नीसवें तीर्थंकर के रूप में विख्यात हुई । उसने तीर्थ का प्रवर्तन किया । दिगम्बर आजार्य इससे सहमत नहीं हैं वे मल्ली को पुरुष मानते हैं ।

४. अभावित परिषद्—बारह वर्ष और साढ़े छह मास तक छद्यस्य रहने के पश्चात् भगवान् को वैशाख शुक्ला दशमी को जूम्भिका गांव के बहिर्भाग में केवलज्ञान की प्राप्ति हुई । उस समय महोत्सव के लिए उपस्थित चतुर्विध देवनिकाय ने समवसरण की रचना की । भगवान ने देणना दी । किसी के मन में विरति के भाव उत्पन्न नहीं हुए । तीर्थकरों की देशना कभी खाली नहीं जाती । किन्तु यह अभूतपूर्व घटना थी ।

उनकी **दू**सरी देशना मध्यमपापा में हुई और वहां गौतम आदि गणधर दीक्षित हुए ।

५. कृष्ण का अपरकंका नगरी में जाना--धातकीखंड की अपरकंका नगरी में राजा पद्मनाम राज्य करता था। एक बार नारद ने उससे द्रौपदी की बहुत प्रचंसा की। उसने अपने मिल देव की सहायता से द्रौपदी का अपहरण कर दिया। इधर नारद ने इस अपहरण का वृत्तान्त कृष्ण वासुदेव को सुनाया। कृष्ण ने लवण समुद्र के अधिपतिदेव सुस्थित की आराधना की और पांचों पांडवों को साथ ले अपरकंका की ओर चल पड़े। वहां पद्मनाभ के साथ घोर संग्राम हुआ। वहां वासुदेव कृष्ण ने शंखनाद किया। सत्पश्वात् पद्मनाभ को युद्ध में हराकर द्रौपदी को ले द्वारका में आ गए।

उसी धातकीखंड में चंपा नाम की नगरी थी। वहां कपिल वासुदेव रहते थे। एक वार अहंत् मुनिसुव्रत वहां gखभद्र चैत्य में समवसृत हुए। वासुदेव कपिल धर्मदेशना सुन रहे थे। इतने में ही उन्हें कृष्ण का झंखनाद सुनाई दिया। तब उन्होंने मुनिसुव्रत से झंखनाद के विषथ में पूछा। मुनिसुवत ने उन्हें कृष्ण संबंधी जानकारी देते हुए कहा — एक ही क्षेत्र में, एक ही समय में दो अरहंत, दो चक्रवर्ती, दो बलदेव और दो वासुदेव नहीं हुए, नहीं हैं और नहीं होंगे।

उन्होंने सारा वृत्तान्त कह सुनाया। तब वासुदेव कपिल वासुदेव कृष्ण को देखने गए। तब तक कृष्ण लवण समुद्र में बहुत दूर तक चले गए थे। वासुदेव कपिल ने कृष्ण के व्वज के अग्रभाग को देखा और ग्रंखनाद किया। जब कृष्ण ने यह ग्रंखनाद सुना तब उन्होंने इसके प्रत्युत्तर पुनः ग्रंखनाद किया। दो भिन्न-भिन्न क्षेत्रों के दो वासुदेवों का ग्रंखनाद से मिलना हुआ।

ू इस प्रसंग में प्रस्तुत सूत्र में वासुदेव ऋष्ण का अपरकंका राजधानी में जाने को आश्चर्य माना है । सामान्य विधि यह है कि वासुदेव अपनी क्षेत्र-मर्यादा को छोड़कर दूसरे वासुदेव की क्षेत्र मर्यादा में नहीं जाते । भरत क्षेत्र के वासुदेव ऊष्ण का धातकीखंड के वासुदेव कपिल की क्षेत्र मर्यादा में जाना एक अनहोनी घटना थी, इसलिए इसे आश्चर्य माना गया है ।

ज्ञाताधर्मकथा (अ० १६) के आधार पर दो वासुदेवों का परस्पर मिलन भी एक आश्रवर्य है। धातकीखंड के वामुदेव कपिल के पूछने पर मुनिसुव्रत कहते हैं---यह कभी नहीं हुआ, न है और न होगा कि दो अरंहत, दो चकवर्ती, दो बलदेव और दो वासुदेव कभी परस्पर मिलते हों। कपिल ने कहा- -'मैं उनसे मिलना चाहता हूं। मेरे घर आए अतिथि का मैं स्वागत करना चाहता हूं:'

मुनिसुव्रत ने कहा---एक ही स्थान में दो अईत्. दो चकवर्ती, दो बलदेव और दो वामुदेव नहीं होते । यदि कारणवश एक दूसरे की सीमा में आ जाते हैं तो वे कभी मिलते नहीं। किंतु कपिल का मन कुतूहल से भरा था। वह कृष्ण को देखने समुद्रतट पर गया और समुद्र के मध्य जाते हुए कृष्ण के वाहन की ध्वजा को देखा। तब कपिल ने जंखनाद किया। दांख-शध्द से कृष्ण को यह स्पष्टतया जताया कि 'मैं कपिल वामुदेव तुम्हें देखने के लिए उत्कंठित हूं अतः पूनः जौट आओ। ' इत्या ने

आवझ्यकनिर्म्युक्ति, गाया ५३६; अवचूणि, प्रथमभाग पृ० २६६ ।

शंख-सब्द के माध्यम से यह बात जानी । तब उन्होंने शंखनाद कर उसे यह बताया कि 'हम बहुत दूर आ गए हैं । तुम कुछ मत कहो ।' इस प्रकार शंख-समाचारी के माध्यम से दोनों का मिलन हुआ ।'

स्थानांग में वासुदेव के क्षेत्रातिक्रमण को आश्चर्य माना है । और ज्ञाताधर्मकथा नें दो वासुदेवों के परस्पर मिलन को आश्चर्य माना है ।

६. चन्द्र और सूर्य का विमान सहित पृथ्वी पर आना -- एक बार भगवान् महावीर कौशाम्बी नगरी में विराज रहे थे। उस समय दिन के अन्तिम प्रहर में चन्द्र और सूर्य अपने-अपने मूल शाक्ष्वत-विमानों सहित समवसरण में भगवान् महावीर को वंदना करने आए। शाक्ष्वत विमानों सहित आना---एक आक्ष्वयं है। अन्यथा वे उत्तरवैक्रिय द्वारा निर्मित विमानों में आते हैं।<sup>3</sup>

७. हरिवंश कुल की उत्पत्ति — प्राचीन समय में कौशांबी नगरी में सुमुख नाम का राजा राज्य करता था। एक बार बसंत ऋनु में वह कीड़ा करने के लिए उद्यान में गया। रास्ते में उसने माली वीरक की पत्नी वनमाला को देखा। वह अत्यन्त सुन्दर और रूपवती थी। दोनों एक दूसरे में आसक्त हो गए। राजा उसे एकटक निहारने लगा और वहीं स्तब्ध सा खड़ा हो गया। तब उसके सचिव सुमति ने उसे आगे चलने के लिए कहा। ज्यों-त्यों वह लीला नामक उद्यान में आया और अपनी सारी मनोकामना सचिव के समक्ष रखी। सचिव ने उसे आश्वस्त किया और आयेथिका नामकी परिव्राजिका को वनमाला के पान भेजा। परिव्राजिका वनमाला के पास गई और उसे भी चिन्तामग्न दशा में देखकर उससे सारी बात जान ली। उसने सचिव से आकर कहा — राजा और वनमाला का मिलन प्रात:काल हो जाएगा। सचिव ने राजा से यह बात कही। वह अत्यन्त प्रसन्न हुआ।

प्रातःकाल परिव्राजिका वनमाला को लेकर राजा के पास आई । राजा ने वनमाला को अपने महलों में रखा और उसके साथ सुख-भोग करने लगा ।

वनमाला को घर में न पाकर उसका पति वीरक ग्रथिल सा इधर-उधर घूमने लगा। एक बार वह महलों के नीचे से गुजर रहा था। उस समय राजा वनमाला के पास बैठा था। उसके कानों में 'हा! वनमाला ! हा! वनमाला !'——मे शब्द पड़े। उसने सोचा, अहो ! हमने बहुत दुष्कर्म किए हैं। इसके फलस्वरूप हमें नरक प्राप्ति होगी। इस प्रकार वह आत्म-निंदा करने लगा। इतने में ही आकाश में बिजली चमकी और वह महलों पर आ गिरी। राजा-रानी दोनों मर गए।

वहां से मरकर दोनों हरिवर्ष क्षेत्र में हरि और हरिणी के नाम से —युगलरूप में उत्पग्न हुए । वे दोनों वहां मुख-पूर्वक रहने लगे ।

इधर बनमाला का पति वीरक भी मरकर सौधर्म देवलोक में किल्विषिक देव हुआ। उसने अवधिज्ञान से अपना पूर्व-भव देखा और अपने बात्रु हरि और हरिणो को जाना । उसने सोचा --यदि ये दोनों यहां मरेंगे तो यौगलिक होने के कारण अवश्य ही देवलोक में जायेंगे। अत: मैं इन्हें दूसरे क्षेत्र में रख दूँ ताकि वे यहां दु:ख भोगें---यह सोचकर उसने दोनों को उठाकर भरतक्षेत्र के चम्पापूरी में ला छोड़ा।

उस समय चम्पापुरी के राजा चन्द्रकीर्ति की मृत्यु हो गई थी। मंत्री दूसरे राजा की टोह में इधर-उधर घूम रहे थे। उस समय आकाशस्थित देव ने कहा -- 'पुरुषो ! मैं आपके लिए हरिवर्ष से एक युगल लाया हूं। वह राजा-रानी होने के लिए योग्य हैं। इस युगल को आप लोग कल्पद्रुम के फलों के साथ-साथ पद्यु और पक्षियों का मांस भी देना ।'

प्रजा ने देव की बात स्वीकार कर हरि को अपना राजा स्वीकार किया । देव ने अपनी सक्ति से उस युगल की आयु: स्थिति कम कर दी तथा उनकी अवगाहना भी केवल सौ धनुष्यमात रखी । देव अर्न्ताहत हो गया ।

हरि राजा हुआ । उसने वहुत वर्षों तक राज्य किया । उसके नाम से हरिवंश का प्रचलन हुआ ।

प्रवचनसारोद्धार, पत २१७, २१८ ।

२. वही, पत्न २५८ ।

३. क---प्रवचनसारोद्धार वृत्ति, पत्न २४८, २४९ ।

ख-----वसुदेवहिण्डी, दूसरा भाग, पुष्ठ ३५६, ३१७ ।

#### स्थान १० : टि० ६१

#### ठाणं (स्थान)

'वह पराक्षमी है। यदि मैं किसी भी प्रकार से उससे पराजित हो जाऊंगा तो कितकी शरण लूंगा' — यह सोचकर चमरेन्द्र सुसुमारपुर में आया। वहां भगवान् महावीर प्रतिमा में स्थित थे। वह भगवान् के पास आकर बोला — 'भगवन् ! मैं आपके प्रभाव से इन्द्र को जीत लूंगा — ऐसा कहकर उसने एक लाख योजन का बैक्रिय रूप बनाया। चारों ओर अपने शस्त्र को घुमाता हुआ, गर्जन करता हुआ, उछलता हुआ, देशों को भयभीत करता हुआ, दर्ष से अन्धा होकर सौधर्मेन्द्र की ओर लपका। एक पैर उसने सौधर्मावतंत्रक विमान की वेदिका पर और दूसरा पैर मुधर्मा (सभा) में रखा। उसने अपने शस्त्र से इन्द्रकील पर तीन बार प्रहार किया और सौधर्मेन्द्र को बुरा-भला कहा।

सौधर्मेन्द्र ने अवधिज्ञान से सारी बात जान ली । उसने चमरेन्द्र पर प्रहार करने के लिए वज्र फेंका । चमरेन्द्र उसको देखने में भी असमर्थ था । वह वहाँ से डर कर भागा । वैक्रिय शरीर का संकोच कर भगवान् के पास आया और दूर से ही — 'आपकी शरण है, आपकी शरण है' — ऐसा चिल्लाता हुआ, अत्यन्त सूक्ष्म होकर भगवान् के पैरों के वीच में प्रवेश कर गया । शक्र ने सोचा — 'अर्हद् आदि की निश्ना के बिना कोई भी अमुर वहाँ नहीं जा सकता' । उसने अवधिज्ञान से सारा पूर्व वृत्तान्त जान लिया । वज्र भगवान् के अत्यन्त निकट आ गया । जब वह केवल चार अंगुल गात दूर रहा, तब इन्द्र ने उसका संहरण कर डाला । भगवान् को वंदना कर वह बोला — 'चमर ! भगवान् की कृपा से तुम यच गए । अब तुम मुक्त हो, ढरो नत ! इस प्रकार चमर को आक्ष्वासन देकर शत्र अपने स्थान पर चला गया । जक्र के चले जाने पर चमर बाहर आया और अपने स्थान की और लौट गया ह

एक सौ आठ सिद्ध – वृत्तिकार ने इसका कोई विवरण नहीं दिया है।

वमुदेवहिण्डो के अनुसार भगवान् ऋषभ अपने ६६ पुत्न तथा आठ पौतों के साथ परिनिर्वृत हुए थे<sup>र</sup>। इस प्रकार उस्ट्रप्ट अवगाहना वण्ले एक साथ एक सौ आठ (**११** ÷ द + १) सिद्ध हुए ।

उत्तराध्ययन सूत्र में तीन प्रकार से एक साथ एक सौ आठ सिद्ध होने की बात कही है –

- निर्ग्रन्थ वेश में एक साथ एक सौ आठ (३६।५२)।
- २. मध्यम अवगाहना में एक साथ एक सौ आठ (३६।१३)।
- तिरछे लोक में एक साथ एक सौ आठ (३६।४४)।

प्रस्तुत सूत्र में जो आश्चर्य माना गया है, वह इसलिए कि भगवान् ऋषभ के समय में उत्कृष्ट अवगाहना थी । उत्कृष्ट

१. प्रवचनसारोढार, पत्न २५६, २६० ।

वसुदेर्वाहर्ण्डी, भाग १, पृष्ठ १०४ : एगूणपुत्तसएव अट्ठुहि य बत्तुएर्हि सह एससमयेण निच्बुओ।

अवगाहना में एक साथ कैवल दो ही व्यक्ति सिद्ध हो सकते हैं'। प्रस्तुत सूब में एक सौ आठ व्यक्ति उत्कृष्ट अवगाहना में मुक्त हुए – इसलिए उसे अक्ष्चर्य माना है<sup>९</sup>।

आवश्यकनिर्युक्ति में ऋषभ के दस हजार व्यक्तियों के साथ सिद्ध होने का उल्लेख मिलता है<sup>:</sup> । इसकी आगमिक संदर्भ के साथ कोई संगति नहीं वैठती । वसुदेवहिण्डी के एक प्रसंग के संदर्भ में एक अनुमान किया जा सकता है कि निर्युक्तिकार ने संक्षिप्त और सापेक्ष प्रतिपादन किया, इसलिए वह भ्रामक लगता है ।

वसुदेवहिण्डी के अनुसार ऋषभ के दस हजार अनगार [१०८ कम] भी उसी नक्षन्न में, बहुत समय बाद तक, सिद्ध हुए है<sup>8</sup>।

प्रवचनसारोढार में भी वसुदेवहिण्डी को उढ़त करते हुए इसी तथ्य की पुष्टि की गई है<sup>भ</sup>।

इन उढ़रणों के आधार पर यह अनुमान किया जा सकता है कि दस हजार अनगारों के एक ही नक्षत में सिद्ध होने के कारण उनका भगवान ऋषभ के साथ सिद्ध होना बतलाया गया है ।

१०. असंयति पूजा — तीर्थंकर सुविधि के निर्वाण के बाद, कुछ समय बीतने पर, हुण्डावर्सपिणी के प्रभाव से साधु-परम्परा का विच्छेद हुआ। तब लोगों ने स्थविर श्रावकों को, धर्म के ज्ञाता समझकर, धर्म के विषय में पूछा। श्रावकों ने अपनी-अपनी बुद्धि के अनुसार धर्म की प्ररूपणा की। लोगों को कुछ समाधान मिला। वे धर्म-कथक स्थविर श्रावकों को दान देने लगे; उनकी पूजा, सत्कार करने लगे। अपनी पूजा और प्रतिष्ठा होते देख धर्म कथक स्थविरों के मन में अहंभाव उत्पन्न हुआ। उन्होंने नये भास्त्रों की रचना की और भूमि, भय्या, सोना, चाँदी, गो, कन्या, हाथी, घोड़े आदि के दान की प्ररूपणा की तथा यह भी घोषित किया कि — 'संसार में दान के अधिकारी हम ही हैं, दूसरे नहीं।' लोगों ने उनकी वात मान ली। धर्म के नाम पर पाखण्ड चलने लगा। लोग विप्रतारित हुए। दूसरे धर्म-प्ररूपकों के अभाव में वे गृहस्थ ही धर्मगुरु का विरुद बहन करते हुए अपनी-अपनी इच्छानुसार धर्म की व्याख्या करने लगे। तीर्थंकर शीतल के तीर्थ-प्रवर्तन से पूर्व तक यही स्थिति रही, असंयति पूजा का बोल-बाला रहा।

प्रवचनसारोढ़ार के वृत्तिकार का अभिमत है कि उपरोक्त दस आश्चर्य केवल उपलक्षण मात्र हैं । इनके अतिरिक्त इसी प्रकार की विशेष घटनाएं समय-समय पर होती रही है<sup>६</sup>। दस आश्चर्यों में से कौन-कौन से किसके समय में हुए, इसका विवरण इस प्रकार है<sup>3</sup> —

प्रथम तीर्थंकर ऋषभ के समय में – एक साथ १०० सिद्ध होना ।

दसवें तीर्थंकर शीतल के समय में -- हरिवंश की उत्पत्ति ।

उन्नीसवें तीर्थंकर मल्ली का स्वी के रूप में तीर्थंकर होना ।

बावीसवें तीर्थंकर अरिष्टनेमि के समय में -- कृष्ण वासृदेव का कपिल वासुदेव के क्षेत्र [अपरकङ्का] में जाना अथवा दो वासुदेवों का मिलन ।

चौबीसवें तीर्थंकर महावीर के समय में --

१. गर्भापहरण, २. उपसर्ग, ३. चमरोत्पाद, ४. अभावित परिषद, ४. चन्द्र और सूर्य का अवतरण। [ये पांचों कमणः हए हैं]

नौवें नीर्थंकर सुविधि से सोलहवें तीर्थकर शान्ति के काल तक – असंयति पूजा ।

वृत्तिकार का अभिमत है कि असंवति पूजा प्रायः सभी तीर्थंकरों के समय में होती रही है, किन्तु नौवें तीर्थंकर सुविधि से सोलहवें तीर्थंकर झान्ति के समय तक सर्वथा तीर्थच्छेदरूप असंयति पूजा हुई है<sup>4</sup> ।

- प्रवचनसारोद्धार, पत्र २६०: एतदाञ्चर्य मुख्ट्रण्टावसाहतायामेव ज्ञातव्यम् ।
- ३. आवश्यकनिर्धुवित, गाथा ३१९ : दसहि सहस्सेहि उसभो
- ४. बसुदेवहिल्डी, भारे २, पृष्ठ २८४ : सेसाण वि य अणगाराणं दस महस्साणि अट्ठसवऊणगाणि सिद्धाणि तम्मि चेव रिक्खे समयंतरेसु बहुसु ।
- ५. प्रवचनसारोडार, पत्न २६० ।

- ६. प्रवचनसारोद्धारवृत्ति, पत्न २६१ : उपलक्षणं चैतान्याञ्चयणि, अतोऽन्येऽप्येवमादयो भावा अनन्तकालमाविनः आश्चर्यरूपा द्रष्टव्या: ।
- ७. प्रवचनसारोढार, गाथा २२२, ८२६ : रिमहे अट्ठुऽहियससं सिद्धं सीयलजिणमि हरिवंसो । नेमि जिणेऽवरकंकागमणं, कण्णहस्स संपन्नं ॥ इत्थीतित्थं मत्त्ती पूया असंजयाण नवमजिणे । अवसेसा अछेच्या वीरजिणिदस्स तित्थंमि ॥
- प्रवचनसारोद्वार वृत्ति, पत्र २६१ ।

९. उत्तराध्ययन ३६।१३ ।

- १. विशेषनामानुक्रम
- २. प्रयुक्त ग्रन्थ-सूची

www.jainelibrary.org

# परिशिष्ट-१

# विशेषनामानुक्रम

| अउलंग            | समय के प्रकार       | 3=815              | अंतरदीव         | जनपद                 | ४।३२ <b>१-३२</b> व        |
|------------------|---------------------|--------------------|-----------------|----------------------|---------------------------|
| अउय              | समय के प्रकार       | २।३५६              | अंतरदीवग        | प्राणी               | ६१२०,२२                   |
| अंक              | धातु और रत्न        | 801883             | अंतरदीवग        | प्राणी               | ३1४० <b>,४३,४६</b>        |
| अंकुस            | गृह                 | 35518              | अंतलिक्ख        | प्राच्यविद्या        | दार३                      |
| अंग              | जनपद और ग्राम       | ভাত্য              | अंताहार         | मुनि                 | X120                      |
| अंग              | प्राच्यविद्या       | दा२३               | अंतेउर          | गृह                  | १।१०२                     |
| अंगचूलिया        | ग्रन्थ का एक अध्ययन | 801 830            | अंतेमुहुत्त     | समय के प्रकार        | ३।१२५; ४।२०६;७।६०         |
| अंगद             | आभूषण               | =120               | अंतोवाहिणी      | नदी                  | २।३३९;३।४६१;              |
| अंगपविट्ठ        | आगम का एक वर्ग      | 21808              |                 |                      | 5162                      |
| जंगबाहिर (रिय)   | आगम का एक वर्ग      | २११०४,१०५; ४११द६   | अंबट्ठ          | जाति, कुल और गोन्न   | द्दा३४ <b>।</b> १         |
| अंगवाहिरिय       | ग्रन्थ              | ४।१⊏६              | अंब (म्म?) ड    | व्यक्ति              | 8188                      |
| अंगार            | ग्रह                | ४।३३४,५।३१         | अंबडपुत्त       | ग्रन्थ का एक अध्ययन  | 80158316                  |
| अंगारय           | ग्रह                | ६१७                | अंब             | वनस्पति              | ४।४४                      |
| अंगिरस           | जाति, कुल और गोल    | ७।३२               | अकंडूयय         | मुनि                 | X183                      |
| अंगुट्ठपसिण      | ग्रन्थ का एक अध्ययन | १०११९              | अकम्मभूमग       | प्राणी               | ६।२०                      |
| अंगुल<br>अंगुल   | मान के प्रकार       | <b>११२४</b> २      | अकम्मभूमि       | जनपद                 | ३।४४९,४२०,४६३;            |
| अंचिय            | नाटच                | ४।६३३              |                 |                      | 81309; 8153,83            |
| अंजण             | पर्वत               | २ा३३६,४।३११,५।१५१, | अक∓मभूमिय       | प्राणी               | ३।४०,४३,४६                |
|                  |                     | ८१९७,१०१४१,१४४     | अकिरियावादि (इ) | अन्यतीर्थिक          | ४।४३०; ५१२२               |
| अंजण             | धातु और रत्न        | १०।१६३             | अक्खाडग         | गृह                  | 31360; 81336;             |
| अंजणग            | पर्वत               | 8155=383           |                 |                      | 5183                      |
| अंजषपुलय         | धातु और रत्न        | १०।१६३             | अगड             | जलाशय                | २1३६०                     |
| ਤ<br><b>ਤੱ</b> ਤ | ग्रन्थ का एक अध्ययन | 80188818           | अगत्थि          | ग्रह                 | राइर्प्र                  |
| अंडय (ग,ज)       | प्राणी              | ३।३६.३७,३१,४०,४२,  | अग्गवीय         | वन <del>स</del> ्पति | ४।५७; ५।१४६; ६। <b>१२</b> |
| · · ·            |                     | ૪૨,૪૫,૪૬; ૭ા૨,૪;   | अग्गिल्ल        | ग्रह                 | २।३२ <b>४</b>             |
|                  |                     | मा२,३              | अग्गिसीह        | व्यक्ति              | 8 3813                    |
| अंतगडदसा         | ग्रन्थ              | १०११०३,११०,११३     | अग्मेइ          | दिशा                 | १०:३१ <b>।</b> १          |
| अंतचरय           | मुनि                | <b>ध</b> ।३६       | अग्गेय          | गोत्र                | 6 2 3                     |
| अंतजीवि          | मुनि                | र्राष्ठ१           | अजितसेण         | व्यक्ति              | 80188318                  |
| अंतरंजि          | पु<br>ग्राम         | હારપ્રર            | अज्जम           | नक्षत्नदेव           | २1३२४                     |
| अंतरणदी          | नदी                 | ३।४४९-४६३;६१९१,    | अट्ठट्ठमिया     | भिक्षु-प्रतिमा       | ना१०४                     |
|                  |                     | ६२,६४              | अट्ठमी          | तिथी                 | ४।३६२                     |
|                  |                     |                    |                 |                      |                           |

ठाणं

| अट्टविहा गणिसंपय     | ।<br>ग्रन्थ का एक अध्य <b>यन</b> | १०१११४                  | अपराजित     | ग्रह          | २।३२४               |
|----------------------|----------------------------------|-------------------------|-------------|---------------|---------------------|
| अट्टि                | भरीरधातु                         | २।१४६-१६०;३१४६४;        | अप(व)राजिया | राजधानी       | २।३४१; =।७४-७६      |
| Č                    | -                                | 81253; 80128            | अवदिय       | निन्हव        | \$18:00             |
| षद्विमिजा            | शरीरधातु                         | 31868                   | अभिङ्       | नक्षत         | रावरद; दाप्रद;      |
| अट्ठिसेण             | जाति. कुल और मोत्र               | ७।२३                    |             |               | 61885; 8182,85,5318 |
| भडंड                 | समय के प्रकार                    | 3=512                   | अभिचंद      | व्यकित        | ६।७६; २।६२।१        |
| अडडंग                | समय के प्रकार                    | २ <b>।३</b> न६          | अभिणंदण     | व्यक्ति       | 812; 20152          |
| अड्रुरत्त            | समय के प्रकार                    | <u>४।२</u> ४७           | अभिसेयसभा   | गृह           | <u> १।२३४.२३६</u>   |
| अणंत                 | व्यक्ति                          | र्शादद                  | अभीरु       | स्वर          | ભાર્ટ્રાર્ટ         |
| अणंतसेण              | व्यवित                           | १०।१४३।१                | अम्मा       | परिवार सदस्य  | ३।५७;४।४३०,४३५;     |
| अणागतदा              | समय के प्रकार                    | 5138                    |             |               | हाइर                |
| <b>अ</b> णियट्टि     | ग्रह                             | २।३२४                   | अय          | नक्षत्नदेव    | र।३२४               |
| अणियण                | वनस्पति                          | अद्रा१;१०। <b>१४२।१</b> | अयकरग       | ग्रह          | २।३२४               |
| अणुजोगगत             | ग्रन्थ                           | 20182                   | अयण         | समय के प्रकार | 3=\$19              |
| अणुत्तरोववाइयदस      | ।। ग्रन्थ                        | १०।१०३,११०,११४          | अयागर       | खान           | द।१०                |
| अणुराहा (धा)         | नक्षत्र                          | २।३२३;४।६४४; ७।१४६      | अर          | व्यक्ति       | ३१४३४;४:६२;१०।२५    |
| 3                    |                                  | =1298; 20125E           | अरंजर       | पाव           | राद्वछ              |
| अण्णद्यालचरय         | मुनि                             | राइ७                    | अरय         | ग्रह          | २।३२४               |
| अंतग्र वां वां       | लौकिकग्रन्थ                      | 812318                  | अरसजीवि     | मुनि          | र्स्टर्ड            |
| अण्णागमरण            | मरण                              | ४।७४.७६                 | अरसाहार     | मुनि          | X1人0                |
| अण्माणियदादि         | अन्यतीथिक                        | 81X30                   | अस्टिरुणेमि | व्यक्ति       | २।४३८;४।६४७;४।२३४;  |
| अण्गातचरय            | मुनि                             | राइ७                    |             |               | दा४०,४३,११३         |
| अतिमुत्त             | ग्रन्थ                           | ६०१११४।४                | अरुण        | ग्रह्         | २।३२४               |
| अतियाणगिह            | गृह                              | २।३६ <u>१</u>           | अरुणप्पभ    | पर्वत         | 81358               |
| अतिहिवगीमग           | याचक                             | ४१२००                   | अरुणोवनात   | ग्रन्थ        | १०११२०              |
| अत्यणि <b>कुर</b>    | समय के प्रकार                    | २।३स६                   | अलंकारियसभा | गृह           | <b>५</b> ।२३४,२३६   |
| अत्थणिकुरंग          | समय के प्रकार                    | २।३८६                   | अवज्झा      | राजधानी       | २!३४०; मा७६         |
| अत्थिणस्थिष्पत्रायपु | ुब्ब ग्रन्थ                      | १०।६न                   | अवत्तिय     | निन्हव        | ७११४०               |
| अदसी                 | <b>वन</b> स्पति                  | ७१६०                    | अवरकंका     | राजधानी       | १०११६०११            |
| अदिति                | नक्षत्नदेव                       | २।३२४                   | अवरण्ह      | समय के प्रकार | 81588 558           |
| अदोणसत्तु            | व्यवित                           | 010X                    | अवरविदेह    | ज <b>न</b> पद | रा२७०,३११,३३३;      |
| अद्दा                | नक्षत                            | १।२४१; २।३२३;           |             |               | 31305; 30138        |
|                      |                                  | 91829;80183018          | अवरा        | राजधानी       |                     |
| अद्दागपसिण           | ग्रन्थ                           | १०।११ <u>६</u>          | अवव         | समय के प्रकार | 3≈६।२               |
| अद्धंगुलग            | मान के प्रकार                    | १।२४न                   | अववंग       | समय के प्रकार | रे।३८ ट             |
| अद्धपलिओवम           | समय के प्रकार                    | ६१२५-२=                 | अवाउडय      | मुनि          | X183                |
| अद्रपलियंका          | आसन                              | *1*0                    | अवादाण      | व्याकरण       | नार४।२, <b>४</b>    |
| अद्भरह               | जनपद                             | 81888                   | असग         | खाद्य         | ३११७-२०;४१२७४,      |
| अद्धोवमिय            | समय के प्रकार                    | रा४०५; नाइट             |             |               | २वद,४१२; दा४२       |

চাগ

|            |                     |                     |                 |                     | •                      |
|------------|---------------------|---------------------|-----------------|---------------------|------------------------|
| असि        | <b>श</b> स्त्र      | ४।१४द               | आयंबिलिय        | मुनि                | \$13C                  |
| असिरयण     | चकत्रतीरत           | હાદ્દહ              | आयरिय           | ्<br>पद             | 818138                 |
| असिलेसा    | नक्षत्र             | ६११२७;७११४न         | आयरियभासिय      | ग्रन्थ का एक अध्ययन | १०।११६                 |
| असोग       | ग्रह                | रा३२४               | आयामय           | पानक                | २। <b>२</b> ७≂         |
| असोगवण     | वन                  | ४।३३६।१,३४०।१       | आयार            | ग्रन्थ              | <b>{o</b> ]{o]         |
| असोय       | वनस्पति             | न।११७१२             | अायारदसा        | ग्रन्थ              | १०।११०,११५             |
| असोया      | राजधानी             | २।३४१; ५१७४         | भाषावणता        | तपः कर्म            | रे।३८६                 |
| अस्स       | नक्षत्नदेव          | <b>२</b> ।३२४       | आरभड            | नाटच                | राद्रद                 |
| अस्सत्थ    | वनस्पति             | १०१२२११             | आराम            | उद्यान—वन           | २।३६०; ४।१०२           |
| अस्सिणिय   | नक्षत्र             | ৩११४७               | आरिट्ठ          | गोव                 | ©l₹€                   |
| अस्सिणी    | नक्षत्र             | २।३२३; ३।४२६;       | आलिसंदग         | वनस्पति             | XIROE                  |
|            |                     | ७११४७; हा१६; द३११   | आवंती           | ग्रन्थ              | <b>ह</b> ।२            |
| अस्सेसा    | नक्षत               | ६१७४; १०११७०११      | अविरण           | लौकिक ग्रन्थ        | हार् अर्               |
| अस्सीकंता  | स्वर                | <u> </u>            | आवस्सय          | ग्रन्थ              | २।१०५                  |
| अह         | समय के प्रकार       | શાદર                | आवस्सयवतिरित्त  | ग्रन्थ              | २।१०५,१०६              |
| अहा (धा)   | दिशा                | ३।३२०-३२३;६।३७-     | आवास            | गृह                 | હાર્ર્યુટ્             |
|            |                     | ₹€; १०1३०           | आवासपञ्चय       | पर्वत               | 81530,33 <b>8</b>      |
| अहासंथड    | संस्तारक            | ३ <b>।४२२-</b> ४२४  | आवी             | नदी                 | *1230; 20122           |
| अहोरत्त    | समय के प्रकार       | २।३८६,३।४२७         | आस              | प्राणी              | रार्वह २७७; हारराष्ट्र |
| आइक्खिय    | लौकिक ग्रन्थ        | हारणार              | आसपुरा          | राजधानी             | २।३४१; दा७५            |
| आउ         | नक्षत्रदेव          | <b>२</b> ।३२४       | आसम             | वसति के प्रकार      | २।३६०; ४१२१,२२,        |
| आउर        | चिकित्सा            | ४।५१६               |                 |                     | 803                    |
| आउवेद      | चिकित्सा            | <b>८।२</b> ६        | आसमित्त         | व्यक्ति             | ७।१४१                  |
| आगमणगिह    | गृह                 | j1x\$ <b>5-x5\$</b> | <b>अ</b> स्रियण | चक्रवर्तीरत्न       | ७।६८                   |
| आगर        | वसति के प्रकार      | २१३९०,४१२१,२२,      | आसाढ            | व्यक्ति             | હાર્ષ્ટ                |
|            |                     | १०७,६१२२१२,न        | आसाढपडिवया      | मास                 | ४।२५६                  |
| आगार       | स्वर                | હાંત્ર≃1ર્-કં       | आसासण           | ग्रह                | राइरप्र                |
| आजाइट्राण  | ग्रन्थ का एक अध्ययन | 801882              | आसिणी           | नक्षत्र             | XIEX                   |
| आडंबर      | वाद्य               | ७।४२।२              | आसीविस          | पर्वत               | २।३३६;४।३१२;           |
| आणद        | ग्रन्थ              | 30188518:88818      |                 |                     | ٤١१४२;१०1१४६=١६=;      |
| अाणाषाणु   | समय के प्रकार       | २१३८८; ३१४२७        | आहुणिय          | ग्रह                | २ <b>।</b> ३२४         |
| आदिच्चजस   | व्यक्ति             | <b>८।</b> २६        | इंगाल           | ग्रह                | <b>४।</b> १७७          |
| आभंकर      | ग्रह                | २।३२४               | इंगालग          | ग्रह                | २।३२ <b>४</b>          |
| आभरण       | अलंकार              | ३।३६५;४।५०=;=।१०    | इंदग्गि         | नक्षत्र देव         | र।३२४                  |
| आभरणालंकार | अलंकार              | ¥।६३६               | इंदग्गीव        | ग्रह                | <b>FIZEX</b>           |
| आम         | वनस्पति             | 81606               | इंदमह           | उत्सव               | ४।२४ <i>६</i>          |
| आमंतणी     | व्याकरण             | =15815'ई            | इंदसेणा         | नदी                 | ४।२३३; १०।२६           |
| आमलग       | वनस्पति             | R1R8 ई              | इंदा            | नदी                 | ४।२३३;१०।२६            |
| आमलय       | ग्रन्थ              | 80188818            | इंदा            | दिशा                | 8013818                |

| इयखास                                            | जाति, कुल और गोव     | 513X                 | उत्तरा                    | स्वर           | ७१४६११                                     |
|--------------------------------------------------|----------------------|----------------------|---------------------------|----------------|--------------------------------------------|
| द्वखाग                                           | जनपद                 | ye'iey               | उत्तरापोट्ठवया            | नक्षत्र        | <u>१</u> 1१६                               |
| इट्टावाय                                         | कारखाना              | 512 o                | उत्तराफग्गुणी             | नक्षत्र        | ગારેવર, ૪૪૬; ૬૧૭૪;                         |
| इत्थीरयण                                         | चत्रवर्धीरत्न        | ३।१०३ ७।६म           |                           |                | ७११४=                                      |
| र्दभ                                             | राजपरिकर             | हाइर                 | <b>उत्तराभद्</b> वय       | नक्षत्र        | र्ष द ७                                    |
| इसिदास                                           | ग्रन्थ का एक अध्ययन  | 80185918             | उत्तरा (र) भद्दवया        | নঞ্চর          | र।३२३,४४४; ४।≂७;                           |
| इसिमासिय                                         | ग्रन्थ का एक अघ्ययन  | १०।११६               |                           |                | ६।७४;७१४६                                  |
| ईसर                                              | राजपरिकर             | हाइर                 | उत्तरायत्ता<br>(२२०-      | स्वर           | 312518                                     |
| ईसाणी                                            | दिशा                 | १०।३१।१              | उत्तरायत्ता (कोडिम<br>    |                | 618612                                     |
| उंजायण                                           | जाति, कुल और गोत्न   |                      | उत्तरासाडा                | नक्षत्न        | २।३२३; ४ <b>।६</b> ४६; ६।७४;               |
| उंत्रर                                           | वनस्पति              | १०।द२।१              |                           |                | 61225                                      |
| उक्कालिय                                         | ग्रन्थ का प्रकार     | २1१०६                | उदहि (धि)                 | जलाशय          | २।३९०;३।३१९;४।२५९,<br>४८९४८४, ३।३१९;४।२५९, |
| उक्कूडुआ-                                        | A TO ANK             | (                    |                           |                | ४८६,४८७; ६।२६;<br>८११४                     |
| रा रू डुना<br>स.णिअ                              | आसन                  | ४।४२;७।४३            | उदाइ                      | च्यक्ति        | 6160                                       |
|                                                  | आसन                  | x18,3019C            | उपार<br>उदुंबर            | ग्रन्थ         | 80188818                                   |
| उक्कुडुया<br>उक्खितचरय                           | _                    |                      | • उन्<br>उद्दबाइयगण       | जैनगण          | 817E                                       |
|                                                  | मुनि<br>गेम          | ४।३६<br>४८३४         | उद्दायण                   | व्यक्ति        | दा४१ <b>।१</b>                             |
| उक्खित्तय<br>—                                   |                      | 81638                | चदिट्ठा                   | तिथी           | ४।३६२                                      |
| उगा<br>                                          | जाति, कुल और गोव<br> |                      | उद्देह <b>गण</b>          | जैनगण          | 8178                                       |
| उम्गतव                                           | तपकर्म<br>           | 81380                | उष्पल                     | समय के प्रकार  | २।३=६                                      |
| उच्चत्तभयय                                       | कर्मकर<br>           | 81880                | उप्पतंग                   | समय के प्रकार  | २1३=६                                      |
| ন্তর্ব্যাগ                                       | उद्यान, वन           | २।३९०;४।१०२; ११६२    | उप्पात                    | लौकिक ग्रन्थ   | हारअह                                      |
| उज्जाणगिह                                        | गृह्                 | २।३ <b>६१</b>        | उष्पायपन्वेय              | पर्वत          | १०१४७-४९,४२,४४,४४,                         |
| उट्टिय                                           | रजोहरण               | 83812                |                           |                | ¥, ĉ, <b>ç</b> o                           |
| उडु                                              | समय के प्रकार        | २।३८९; १११०६,२१२,    | उप्पायपुन्व               | ग्रन्थ         | 81283;80120                                |
|                                                  |                      | २१३।१,४; ६।६४; ८।६२  | उष्फेस                    | राजचिन्ह       | <u> १</u> ७२                               |
| उड्डा                                            | दिशा                 | ३।३२०-३२३; ६।३७-३९;  | उब्भिग                    | प्राणी         | ७।३-४;=।२,३                                |
|                                                  |                      | \$0130               | उम्मत्तज (य) ला           | नदी            | २१३३६;३।४६०;६।६१                           |
| उण्णिय                                           | रजोहरण               | 83812                | उस्मिमालिणी               | नदी            | २।३३६;३।४६२;६१९२                           |
| उत्तरकुस                                         | जनपद                 | २१२७१,२७७,३१६,३४=;   | उरग                       | সাগী           | 81X 6 <b>R</b>                             |
|                                                  |                      | ३१४५०; ४१३०८; ४११४४; | उरपरिसप्प                 | प्राणी         | इ।४२-४४; १०१६४,१७२                         |
|                                                  |                      | ६।५३, ६३; १०।३६,१३   | उल्लगातीर                 | ग्राम          | ७११४२११                                    |
| उत्तरकुरु<br>                                    | जनपद                 | ३१११५; ४१३०७; ६१२६   | उवज्झाय                   | पद             | 81838                                      |
| उत्त रकुरुदह्                                    | हर् <u>ह</u><br>     | 21822                | उ३णिहिय                   | मुनि           | ४।३=                                       |
| उत्तरकुरुमहद्दुम<br>                             | वनस्पति<br>          | रा३३३                | उव्सा                     | ग्रन्थ         | 501555                                     |
| उत्तरगंधारा<br>ि                                 | स्वर<br>             | હા૪ાશ                | उववात                     | ग्रन्थ         | १०१११८                                     |
| उत्तरपच्चतिथभिरू<br>                             |                      | ४।३४४, ३४६           | তরবার্রেশ্বা<br>সম্পর্কির | गृह<br>मामी    | र्था२३४.२३६<br>नाम ३                       |
| उत्तरपुरस्थिम<br>उत्तरपुरस्थिमिच्य               | दिशा<br>जिल्ल        | 80130<br>VIII VIII   | उववातिब<br>जन्मपूर        | प्राणी<br>प्रत | द[२,३<br>३।४१६-४२१ - ५३१ - ७               |
| उत्तरपुरस्थिमि <del>ल्</del> ल<br>उत्तरवलिस्सहगण | दिशा<br>जैनगण        | 81388,388<br>8158    | उवस्तय                    | गृह            | ३।४१६-४२१; ५।१०७,<br>१६६; ७।≈१; १०।२१      |
| उत्तरवालन्त्रहगण<br>उत्तरमंदा                    |                      | 3713<br>1012219      | ਕਰਤਾਅਧਰਿਆ                 | प्रतिमा        | २१२४३;४१९६                                 |
| '2U148:                                          | स्वर                 | ७।४६।१               | उक्हागपडिमा               | 3171 <b>11</b> | 11704, DIC4                                |

8058

ठाणं

|       | ٠ |
|-------|---|
| A 310 | r |
| Qίν   | Ł |
|       |   |

| उवासगदसा                    | ग्रन्थ                         | १०११०३,११०,११२           | कंबलकड                           | उपकरण                        |                              |
|-----------------------------|--------------------------------|--------------------------|----------------------------------|------------------------------|------------------------------|
| उवासगपडिमा<br>उदासगपडिमा    | ग्रन्थ<br>ग्रन्थ               | 20122X                   | <b>कं</b> स                      |                              | 37876<br>21904               |
|                             | <sup>%ेव</sup><br>पर्वत        | टोटई-टर्<br>रर           | न-<br>कंसवण्ण                    | ग्रह<br>ग्रह                 | रा३२४                        |
| उसभेकूड<br>चरण्यार          | ग्राम्                         | બાર્ષરાર્                | कंसवण्णाभ                        |                              | 2132X                        |
| उसभपुर<br>जगगरणक्तग         | प्रति<br>पर्वत                 | रा३३६                    | कक्तंध                           | ग्रह<br>गट                   | रा३२४<br>घटना                |
| उसुगारपञ्चय<br>चनपार        | पर्वत<br>पर्वत                 | रार्यर<br>धार्द्रपद      | र नवक से ग                       | ग्रह<br>व्यक्ति              | २।३२४<br>२ - १०४२ - १०       |
| ज्सुयार<br>चन्न्यपिषणी      | पपत<br>समय के प्रकार           | २०१३०३; ३१९१,६२          | ননন্থ ন<br>কৃত্ব[যুগ্            |                              | \$0158£15                    |
| उस्सप्पिणी<br>जन्मरम        | समय के प्रकार<br>समय के प्रकार | 618518<br>618518         | २ <sup>,</sup> ज्यादूज<br>कच्छ   | जाति, कुल और गोव्न<br>विजय   | 917X                         |
| उस्सास<br>                  |                                | रार्<br>इ।३७६            | নন্দ্র                           | ।वजय<br>पर्वत                | २।३४०; =।६९<br>००४           |
| उस्सेइम<br>———              | पाजय<br>सरमा ने स्वाप          | रार्डर<br>७।४८।२         | कच्छगावती                        | पवत<br>विजय                  | e¥13                         |
| ऊसास<br>                    | समय के प्रकार<br>समय के प्रकार |                          | कच्छभ                            |                              | बा <b>द्</b> हे              |
| ऊसासणोसास<br>               | ग्रन्थ का एक अध्ययन            |                          | -                                | प्राणी<br><del>जिल्ल</del> ा | ३1 <b>१३४</b>                |
| एगस्ल-                      |                                |                          | कच्छावती<br>कच्चो <del>च्य</del> | विजय<br>                     | 51580                        |
| विहारपडिमा                  | प्रतिमा<br>जन्मी               | ३।४६६; ७।१; न।१          | कउजोदग<br><del>ज</del> न्हान्नन  | ग्रह                         | २।३२४                        |
| एगखुर                       | प्राक्षी                       | RIARO                    | कट्ठसिला<br>                     | संस्तारक                     | ३।४२२-४२४                    |
| एगजडि                       | ग्रह                           | २।३२४                    | কর্তক                            | आभूषण                        | द।१०<br>                     |
| एगवीसं सवला                 | ग्रन्थ का एक अध्ययन            |                          | कण                               | ग्रह                         | २।३२४                        |
| एगसेल                       | पर्वत                          | 21335; 81380; 21820;     | कुणकुंगग                         | ग्रह                         | २।३२४                        |
|                             |                                | ≂।६७;१०।१४४              | कणग                              | ग्रह                         | २।३२५                        |
| एगावाइ                      | अन्यतीथिक                      | =।२२                     | कणगरह                            | व्यक्ति                      | ना४२                         |
| एगारस                       |                                |                          | कणगविताणग                        | ग्रह                         | २।३२४                        |
| उवासगवडि माओ<br>            | ग्रन्थ का एक अध्ययन            |                          | कणगसंताणग                        | ग्रह                         | २।३२४                        |
| एगि <b>दियरय</b> ण          | चक्रवतिरत्न                    | ୰୲ଽ୰                     | कणियार                           | बनस्पति                      | 8012518                      |
| <del>ए</del> णिज्ज <b>य</b> | व्यक्ति                        | =1x š1 š                 | कण्णपीढ                          | आभूषण                        | 5180                         |
| एरंड                        | बनस्पति                        | 81885'823'82318-3        | कण्ह                             | व्यक्ति                      | 5123;6128;१०150,१६०११        |
| एरवय (त)                    | जनपद                           |                          | कत्तवीरिय                        | व्यक्ति                      | न।३६                         |
| एरावणदह                     | द्रह                           | X18XX                    | कत्तियपाडिवया                    | तिथि                         | ४।२४६                        |
| एरावती                      | नदी                            | ४।६८,२३१;१०।२४           | कत्तिया                          | नक्षत्र                      | <b>१</b> १६१;६।७३,१२६;=।११६; |
| ए <b>लाव</b> च्च            | ाति, कुल और मोव                | ા ભારક                   |                                  |                              | १०११६८                       |
| ओभास                        | ग्रह                           | २।३२४                    | कष्प हेव ख                       | वनस्पति                      | હાદ્યાર                      |
| ओमोय (द)रिया                | तन                             | ३।३५१;६।६४               | कष्प रुव ख ग                     | वनस्पति                      | ३।३६४                        |
| ञोय                         | शरीरधातु                       | ४।६४२।१,२                | कस्त्रड                          | वप्तति के प्रकार             | २।३६०; ४।२१,२२,१०७           |
| ओसध                         | चिकित्सा                       | ¥1224                    | <b>क</b> व्दडग्                  | ग्रह                         | २।३२४                        |
| <b>क्षो</b> सधि             | राजधानी                        | २।३४१; ≂।७३              | कब्दालभयय                        | कर्मकर                       | ४।१४७                        |
| ओसप्पिणी                    | समय के प्रकार                  | २।३०४; ३।८६,६०           | कम्म्                            | ग्रन्थ का एक अध्ययन          | 80188918                     |
| कंगु                        | धान्य                          | 6160                     | कम्मभूमि                         | जन्पद                        | 0351F                        |
| -<br>कंडय                   | वनस्पति                        | =1\$\$0;?                | कम्मविदागदसा                     | ग्रन्थ                       | १०1११०,१११                   |
| कडिल्ल                      | जाति, कुल और गोव               | । ७।३६                   | करंडग                            | उपकरण                        | <b>८</b> 1४८४                |
| कंतारभत्त                   | भक्त                           | 8152                     | करकरिंग                          | ग्रह                         | रा३२४                        |
| कंथग                        | प्राणी                         | ४१४७२,४७३                | करण                              | व्याकरण                      | =15x18'x                     |
| कद                          | वनस्पति                        | =132; 8152; 801888       | करपत्त                           | श्वरत                        | ४।१४द                        |
| कंप्पिल                     | राजधानी                        | 8012018                  | कल                               | धान्य                        | XIROE                        |
| <b>ৰ্কৱ</b> ল               | साधु के उपकरण                  | <u>ধ</u> াও <b>३,</b> ७४ | कलंद                             | जाति, कुल और गोव             |                              |
|                             | <b>`</b>                       |                          |                                  |                              | · · · ·                      |

| कलंब<br>चर्न             | वनस्पति<br>चनस्तर्भन                 | दा११७।१<br>४००४-         | कुरा                   | जनपद और ग्राम             | 359109                     |
|--------------------------|--------------------------------------|--------------------------|------------------------|---------------------------|----------------------------|
| कलंबचीरिया<br>           | वनस्पति<br>चौरिक्क प्रान्य           | ४।५४न                    | कुलस्थ                 | धान्य                     | 21208                      |
| कला<br>स्वेतन्त्रसम्बद्ध | लौकिक ग्रन्थ<br>जनसम्बद्             | १।०७।१<br>नामन           | कुसुमसंभव              | मास                       | અ૪ડીડ                      |
| कवेल्लुआवाय<br>चरित्रज्ञ | कारखाना                              | 5180                     | कुसुम्भ                | धान्य                     | ७१९०                       |
| कसिण<br>जनग              | ग्रन्थ का एक अध्ययन<br>प्राच्यविद्या | ्णर्रप<br>हारदार्        | कूडसामलि               | वनस्पत्ति                 | २।२७१,३३०,३३२,             |
| काड्य<br>काक             | ग्राज्यापद्या<br>ग्रह                | भा <b>र</b> ्थ<br>भारत्य |                        |                           | ३४८,३४६; ँ।६४;             |
| काक्रणिरयण               | <sup>७९</sup><br>चक्रवर्तिरत्न       | णद७;≓ा६१                 |                        | जन्म<br>र                 | 359108                     |
| कातिय                    | न्नून्थ<br>न्नून्थ                   | १०१११४११                 | कूडागार<br>            | गृह्<br>                  | २।३२०;४।१⊏६                |
| कामड्रियगण               | जैनगण                                | EIRE                     | कूडागारसाला<br>चेन (न) | गृह<br>                   | ४।१≈७<br>२००० - २२२        |
| कामदेव                   | ग्रन्थ का एक अध्ययन                  |                          | केतु(उ)<br>ञ–ि−−       | ग्रह<br>                  | ६।७; ≂।३१                  |
| कायतिगिच्छा              | चिकित्सा                             | <u>হা</u> হ্ <u>হ</u>    | केसरि <b>दह</b>        | द्रह                      | ३।४९६                      |
| কাল                      | ग्रह                                 | राइरथ                    | केसरि <b>इ</b> ह       | द्रह                      | २।२८६,२६२;६१८८             |
| काल                      | व्यक्ति                              | 81383                    | केसालंकार              | अलंकार                    | ४।६३६                      |
| कालवालपभ                 | पर्वत                                | १०।५५                    | कोइला<br>              | प्राणी                    | ७।४१।२                     |
| कालिय                    | ग्रन्थ का प्रकार                     | २११०६                    | कोंच                   | प्राणी                    | હા૪શર                      |
| कालोद (य)                | सनुद्र                               | રારૂષ્ઠદ,૪૪७;૨ા૧૨૨,૧૨૪;  | कोंडिण्ण               | जाति, कुल और गोव          |                            |
|                          |                                      | ७१४६-६०,१११; ५१४५        | कोच्छ                  | जाति, कुल और गोव          | 9150,38                    |
| कास                      | ग्रह                                 | २।३२४                    | को (कु)ट्ठ             | गृह                       | २११२४;४१२०६;७१८०           |
| कासव                     | जाति, कुल और गोब                     | [ '6]30,3 <b>?</b>       | कोडिण                  | जाति, कुल और गोव्र        | 19132                      |
| कासी                     | जनपद और ग्राम                        | ७१७४                     | कोडियगण                | जैन गण                    | 3513                       |
| किंकस                    | ग्रन्थ का एक अध्ययन                  | [ \$ 01\$ \$ 31 \$       | कोडुंबि                | परिवार                    | ३११३ <del>४</del>          |
| किण्हा                   | नदी                                  | ४।२३२;१०।२६              | कोडुंबिय               | राजप <b>रिकर</b>          | हाइ२                       |
| कित्तिया                 | नक्षत्न                              | राइरइ;४।३३२;७११४७        | कोद्व                  | धान्य                     | 6120                       |
| किरियावादि               | अन्यतीथिक                            | ४१४३                     | कोद्दूलग               | धान्य                     | ७१६०                       |
| किवणवणीमग                | याचक                                 | 21200                    | कोमनगरिण               | ग्रन्थ का एक अध्ययन       | 801885                     |
| गंडकोलिय                 | ग्रन्थ का एक अध्ययन                  | १०११२११                  | कोरव्त                 | जाति, कुल और गोव          | . हाइऱ                     |
| कुंडल                    | आभूषण                                | 5120                     | कोरन्त्रीय।            | स्वर                      | હા૪૪ા ર                    |
| कुँडलवर                  | पर्वत                                | 31820; 20188             | कोस                    | मान के प्रकार             | <b>१।</b> २४ <b>द</b>      |
|                          | राजधानी                              | २।३४१; <b>≈</b> ।७४      | कोसंबी                 | राजधानी                   | १० <b>।</b> २७ <b>।१</b>   |
| कुंडला<br>कुंथु          | व्यक्ति                              | 31232; 23312; 20175      | कोसिय                  | जाति, कुल और गोत          |                            |
| के <b>अ</b>              | प्राणी                               | <b>श</b> ाद१,२२          | कोसी                   | नदी                       | ४।२३०;१०।२४                |
| कुंथु<br>कुंभ            | पाल                                  | 81280-288                | ਾਤ ਤ                   | खाद्य                     | 81888                      |
| <b>कुंभग्ग</b> सो        | धातु और रत्न                         | हाइ२                     | खंडराप्पदायगुहा        | गुफा                      | R1238; 5158                |
| कुंभारावाय               | कारखाना                              | दा१०                     | खंडप्पवायगुहा          | ्<br>गुफा                 | दाइइ                       |
| कुक्कुड<br>कुक्कुड       | प्राणी                               | હાજકાર                   | खंधबीय                 | वनस्पति                   | ૪ાપ્રઝ; પ્રાક્ષ્ટ્ર ફાક્રર |
| उ 'ठ⁻<br>कुणाल           | जनपद और ग्राम                        | ভাত্য                    | खभग                    | राजचिन्ह्                 | <b>XI</b> 97               |
| कुमार                    | ग्रन्थ का एक अध्ययन                  |                          | खग्ग <u>प</u> ुरा      | राजधानी                   | २।३४१ ; मा७६               |
| कुमारभिच्च<br>कुमारभिच्च | जन्म एक जन्मपर<br>चिकित्सा           | ्ः (२९२<br>स्रा२६        | खग्गर्युः<br>खग्गी     | राजधानी                   | २1३४१; ≒।७३                |
| -                        | विजय                                 |                          | खण                     | राजवानाः<br>समय के प्रकार | राइन्ह; प्रार्थ्यास्       |
| कुमुन                    | . ૧ ગપ                               | २।३४०; ८।७१              | ভাগ                    | রাশ্প শাস্থিয়া 🕻         | र्रे १९६३ ४,६९४ १ <b>२</b> |
|                          |                                      |                          |                        |                           |                            |

ंठाणं

| ( )                 | प्राणी                 | ३!५२,४४                  | गणावच्छेद             | पद                       | ३।३६२;४।४३४                                                  |
|---------------------|------------------------|--------------------------|-----------------------|--------------------------|--------------------------------------------------------------|
| सहच(य)र<br>सर्वन्ती | त्राणा<br>प्राणी       |                          | गरेग                  | पद                       | ३।३६२;४।४३४                                                  |
| खहचरी<br>चारन       |                        | २११७-२०;४१२७४,२८८,       | गणिषिडग               | प्रन्थ                   | १०:१०३                                                       |
| खाइन                | षाद्य                  | X85:=185                 | रुव                   | प्राणी                   | ४।३८४-३८७; ५११०२                                             |
|                     | चिकित्सा               | दारद्                    | गवसूमाल               | व्यक्ति                  | ४ <b>।</b> १                                                 |
| खारतंत<br>          |                        |                          | गरुत्राप<br>गरुलोववात | ग्रन्थ                   | 801820                                                       |
| खारायण<br>२-        | जाति, कुल और ग्राम<br> | ४।१८३,४११; ६।२३          | नवेलग                 | प्राणी                   | 318318;580                                                   |
| खीर<br>२०२० ()      | खाद्य<br>ननी           |                          | गह                    | ग्रह                     | x1X5                                                         |
| खीरोया (दा)         | नदी<br>                | २।३३६;३।४६१;६। <b>६२</b> | गर्<br>गाउ            | *२<br>मान के प्रकार      | ४।३०६; ४।१४६                                                 |
| खुद्दिमा            | स्वर<br>               | 918,918<br>213.0 NICS    |                       | मान के प्रकार            | २।३०६,३२६,३२९,३४४,                                           |
| खेड                 | वसति के प्रकार         | २।३६०; ४।२१,             | गाउप                  | નાવ પરંત્ર પ્રાપ્        |                                                              |
|                     |                        | 22,800                   |                       |                          | ३४६,३४१,३४२; ३।११३,<br>११४,४।३४४; १०।३⊏,                     |
| खेमंकर              | ग्रह                   | राइर्थ                   |                       |                          |                                                              |
| खेमंकर              | व्यक्ति                | 801888                   | <b>ग</b> ाम           | वसति के प्रकार           | ४३,४ <b>८,४४,६०</b><br>२।३६० <b>; ५</b> ।२ <b>१</b> ,२२,१०७; |
| खेमंधर              | व्यक्ति                | 801882                   | 4.4                   | 10/0 10 4715             | हार्रार                                                      |
| खेमपुरी             | राजधानी                | २।३४१; ५।७३              | गाम                   | स्वर                     | હાઉઠ,૪૬११४                                                   |
| खेमा                | राजधानी                | २।३४१; ⊏।७३              |                       | प्राणी                   | આજગ્રા શ્                                                    |
| खोमगपसिण            | ग्रन्थ का एक अध्ययन    |                          | यात्र<br>भारतन्त्री   | त्रापा<br>नदी            | २!३३६                                                        |
| खोमिय               | वस्त                   | 31388                    | गाहवती<br>सन्सर्कत    | परत<br>परिक <b>र</b>     | राष्ट्र; हाद१;                                               |
| गंग                 | व्यक्ति                | ७११४१                    | <b>गःहा</b> वति       | परतम्र                   | 20122712                                                     |
| गंगप्पवायद्ह        | द्रह                   | २।२९६,३३५                | <b>F</b>              | चकवतिरत्न                | ७।६५                                                         |
| गंगा                | नदी                    | २।३०१;३१४४७;४१६८,        | गाहावतिरयण<br>        |                          |                                                              |
|                     |                        | २३०;६१८६;७१४२,४६;        | गहावती<br>ि           | नदी<br>                  | 51X82; 5168                                                  |
|                     |                        | ≈।४६, ≈१,≈३; १०।२४       | मिद्ध <b>पट्ठ</b>     | मरण                      | २।४१३                                                        |
| गडीपद               | प्राणी                 | 81880                    | गिम्ह                 | ऋतु                      | 518X                                                         |
| गंथिम               | मारुव                  | ४।६३५                    | गिरिकं <b>दरा</b><br> | गुफा<br>                 | <u>१</u> ।२१,२२                                              |
| गंधमाय (द) ण        | पर्वत                  | २।२७७,३३६;४।१३४;         | गिरिपडण<br>-          | मरण                      | २।४१२                                                        |
|                     |                        | ४।१४३; ७।१४१; १०११४६     | गिलाणभत्त             | শক                       | हाइर                                                         |
| गंधार               | स्वर                   | ७।३९१,४०११,४१।१,४२।१,    | गिह                   | गृह                      | हाररार                                                       |
|                     |                        | ४३।३                     | गीत                   | स्वर                     | ડા૪≈1१,२                                                     |
| गंधारगाम            | स्वर                   | ૭ા૪१,૪૬                  | गुत्तागार             | गृह                      | ४।२१,२२                                                      |
| गंधारी              | व्यक्ति                | द। <b>१३</b> ११          | गुल                   | खाद्य                    | EF713                                                        |
| गंधावाति            | पर्वत                  | रार७४,३३४;४१३०७          | <b>बे</b> य           | स्वर्                    | ७१४=१३,४-७                                                   |
| गंधिल               | विजय                   | २।३४०;=१७२               | गेहागार               | वनस्पति                  | ६०:१४२११                                                     |
| मंधिलावती           | त्रिजय                 | रा२४०; ना७२; हा४६        | गो                    | प्राणी                   | 5180                                                         |
| गंभीरमालिणी         | नदी                    | रार३८;३१४५२;६१८२         | गोट्टामाहिल           | व्यक्ति                  | હાશ્યર                                                       |
| स्थारस्य म          | जाति, कुल और गोव       | ७।३२                     | गोत (य) म             | व्यक्ति                  | इ।इइ६; ११२०६; ७१६०                                           |
| गज                  | प्राणी                 | 318812                   | गोतम (गोतम)           | जाति, कुल <b>और गो</b> त | ଔୡଢ଼ୄଌୄୖଽ                                                    |
| गण<br>गणध (ह)र      | पद                     | ३।३्६्२;४।४३४; मा३७;     | गोतम (गौतम)           | जाति, कुल और गोल         | ७1३ २                                                        |
| 1.1.4 (6) ,         | ••                     | EIER                     | गोत्तास               | ग्रन्थ का एक अव्ययन      | १०१११११                                                      |
|                     |                        |                          |                       |                          |                                                              |

ठाणं

| गोथूभ         | पर्वत                          | र्राइड०                   | चंपय        | वनस्पति             | <b>⊏।११७</b> ।२              |
|---------------|--------------------------------|---------------------------|-------------|---------------------|------------------------------|
| गोदासगण       | জঁৰ মৃগ                        | દારદ                      | चंपा        | राजधानी             | १०।२७!१                      |
| गांदोहिया     | आसन                            | 2120                      | चक्कजोहि    | ন্যবিত্ত            | 812018                       |
| गोधूम         | धान्य                          | 3187X                     | चक्कपुरा    | राजधानी             | २१३४१ ; ना७६                 |
| गोमुही        | वाद्य                          | ७।४२।१                    | चदकरयण      | चक्रवतिरत्न         | ଡାଟ୍ଓ                        |
| गोरी          | व्यक्ति                        | =12318                    | चक्खुकंता   | व्यक्ति             | ७।६३।१                       |
| गोल           | जाति, कुल और गोत               | 313 2                     | चक्खुम      | व्यक्ति             | ७।६२।१                       |
| गोलिकात्रण    | जाति, <mark>कुल औ</mark> र गोझ | XFIO                      | चच्चर       | पथ                  | <b>४</b> ।२१ २२              |
| गोलियालिछ     | कारखाना                        | =180                      | चम्मकड      | उपकरण               | 317,26                       |
| गोसाल         | व्यक्ति                        | 801388                    | चम्भपक्खि   | प्राणी              | 81888                        |
| गोहिया        | ৰাহ্য                          | 618215                    | चम्मरयण     | चकर्वातरत्न         | ७१६७                         |
| घण            | वाद्य                          | २।२१६,२ <b>१७;</b> ४।६३२; | चाउद्सी     | तिथी                | ४।३६२                        |
|               |                                | द।१०                      | चाउलधोवण    | पाणक                | <b>३</b> ।३७६                |
| घय            | खाद्य                          | १।१९४                     | चारणगण      | जैनगण               | 3,513                        |
| ঘূগ           | प्राणी                         | ४।४६                      | चारय        | राज्यनीति           | ७।६६                         |
| घोरतव         | लव्धि                          | 名目主式の                     | चित्त       | मास                 | 8162815                      |
| घोस           | वसति <b>के प्रकार</b>          | 21360                     | चित्तंग     | वनस्पति             | ७१६४११;१०११४२११              |
| चउक्स         | <b>प</b> थ                     | xi28,32                   | चित्तकूड    | पर्वत               | RIERE; 81880;                |
| चउत्थभत्तिय   | मुनि                           | ३।३७६                     |             |                     | ४११४०; दाई७; १०११४४          |
| चउदंत         | प्राणी                         | धाइर                      | चित्तरस     | वनस्पति             | બાદ્ધાર;                     |
| चउष्पय        | प्राणी                         | 21270; 501505             | चित्ता      | नक्षत्र             | ११२४२; २१३२३; ४११२७,         |
| चउम्मुह       | पर्थ                           | <b>स्तर</b> , २२          |             |                     | \$196; XIE <b>X; 81</b> 885; |
| चंद           | ग्रह्                          | २।३२१,२७६; ३।१४४;         |             |                     | =1११८; हाइरा१;               |
|               |                                | ४:१७४,३३२,४०७; ४।४२;      |             |                     | १०११७०११                     |
|               |                                | ६।७३-७४; न।३१,११६;        | चिल्लय      | ग्रन्थ का एक अध्ययन | १०१११३११                     |
|               |                                | 8192,24,53;20124012       | चीवर        | वस्त्र              | X180.a                       |
| चंद           | ग्रन्थ का एक अध्ययन            | 80122618                  | चुंचुण      | जाति, कुल और गोव    |                              |
| चंदकता        | व्यक्ति                        | હાદ રા શ                  | चुत (य)वन   | उद्यान              | RISSE18'SR018'SR0            |
| चंदच्छाय      | व्यक्ति                        | ঙাওধ                      | चुल्लसतय    | ग्रन्थ का एक अध्ययन |                              |
| चंदजसा        | व्यक्ति                        | ७।६३।१                    | चुल्लहिमवंत | पर्वत               | २।२७२,२ <b>≈१,२=७</b> ,३३४;  |
| चंददह         | द्रह                           | 21822                     |             |                     | ३।४५३,४४७;४।३२१;             |
| चंदपडिमा      | तरः कर्म                       | २।२४न                     |             |                     | ६।⊂४; ७।४१,४४                |
| चंदपण्पत्ति   | ग्रन्थ                         | 31236;81846               | चूलणीपिउ    | ग्रन्थ का एक अध्ययन |                              |
| चं दपव्वत (य) | पर्वत                          | २।३३६;४।३१३;४।१४३;        | चूलवत्यु    | -                   | ४।६४३; न।४४; १०१६न           |
|               |                                | 5125; 801888              | चूलियंग     | समय के प्रकार       | २।३६६                        |
| चंदप्पभ       | ब्यवित                         | रा४४१; हाद०; १०१७४        | चूलिया      | समय के प्रकार       | २।२८०                        |
| चंदभागा       | नदी                            | रार३१;१०।२४               | चेइय        | गृह                 | ३।३६२;४३४;६।११७।१            |
| चंदगदण        | <b>उद्य</b> ।न                 | 8133818,38018             | चेइयथूभ     | स्तूप               | राइइह                        |

१०२८

| ठाणं                  |                     | ٢                        | ०२६                  |                             | परिशिक्ट-१                |
|-----------------------|---------------------|--------------------------|----------------------|-----------------------------|---------------------------|
| चेइयरुक्ख             | वनस्पति             | ३।⊏४;४ <b>!३३</b> €,४४⊏; | आम                   | समय के प्रकार               | ३।१६१-१७२                 |
| •                     |                     | =1880;801=5              | जः स् <b>म</b> ण्ह्  | जाति कुल और गोत्न           | <b>अ</b> दि ३             |
| चोट्सपुव्वि           | मुनि                | ४।६४७                    | जियसत्तु             | व्यदिन                      | ভাত্য                     |
| छउमत्थमरण             | मरण                 | 2109-50                  | जीवपएसिय             | निन्हव                      | 6:580                     |
| छ्ट्टभत्तिव           | मुनि                | ३।३७७                    | जुग                  | समय के प्रकार               | २।३०६-३११,३८२             |
| छत्त                  | -<br>राजचिन्ह       | १७२                      | जुमनंबच्छर           | समय के प्रकार               | ४।२१०,२१३                 |
| छत्तरयण               | चत्रवतिरत्न         | ভাহ্ড                    | जुग                  | बाहन                        | ४।३७४४-३७⊏                |
| छलुय                  | व्यक्ति             | 61888                    | जेट्टा               | नक्षत्र                     | २।३२३; ३।४२६; ६।७४;       |
| छविच्छे <b>द</b>      | राज्यनीति           | ७१६६                     |                      |                             | 51988; =1888              |
| जउणा                  | नदी                 | ४।६५,२३०;१०।२४           | जोयण                 | मान के प्रकार               |                           |
| जउव्वेद               | लौकिक ग्रंथ         | ३।३६४                    | झल्ल री              | वाद्य                       | ४।३४४; ७।४२।१; १०।४३      |
| जंगिय                 | वस्त                | ३।३४१;४।१६०              | झुसिर                | वाच                         | <b>४।</b> ६३२             |
| जंगोली                | चिकित्सा            | न।२६                     | टाग                  | ग्रन्थ                      | 801503                    |
| जंतवाड <b>चुल्</b> ली | कारखाना             | 5ito                     | ठाणपडिमा             | प्रतिमा                     | 81880                     |
| जंववती                | व्यक्ति             | न्दार्थ ३।१              | ठानसम्वायधर          | मुनि                        | ३।१८७                     |
|                       |                     |                          | ठाणातिय              | आसन                         | १४२;७१४६                  |
| जंबुद्दीवपण्पत्ति     | ग्रन्थ              | 818=5                    | णई(दी)               | जलाशय                       | २।३०२ <b>।३०</b> ६        |
| जंबू                  | बनस्पति             | २।२७१;८१६३;१०१३९         | णडअंग                | समय के प्रकार               | २।३व <b>६</b>             |
| जंबूदीव               | जनपद                | 5150,82;8188             | णउय                  | समय के प्रकार               | र्। <b>३</b> ≍१           |
| जडियाइलग              | ग्रह                | २।३२४                    | णंदणवण               | उपवन                        | 51585;81385;8188          |
| जणवय                  | वसति के प्रकार      | हाइर; १०१८हा१            | णंदिणीपिउ            | ग्रन्थ का एक अध्ययन         |                           |
| जत्ताभयय              | कर्मकर              | ४।१४७                    | पंदिसेग              | मन्य का एक अध्ययन           | 8012818                   |
| जसप्यभ                | पर्वत               | १०१४६                    | णदी                  | स्वर                        | હા૪.૩ <b>ા</b> શ          |
| जमालि                 | निह्नुव             | હાશ્રૅશ                  | णक्खत्तसंवच्छर       | समय के प्रकार               | रार्१०                    |
| जमालि                 | ग्रन्थ का एक अध्ययन | 60165316                 | णगर                  | वसति के प्रकार              | २।३६०; ४।२१,२२,१०२,       |
| जय                    | व्यक्ति             | 8015=                    |                      |                             | १०७; ७११४२;१४२।१;         |
| जयंती                 | राजधानी             | २:३२१; ⊏।७६              |                      | -                           | ६।२२१२,६२                 |
| অহারজ                 | प्राणी              | ७।३,४; ६१२-४             | णमि                  | व्यक्ति                     | 1158; 20100               |
| जलच(य)र               | प्राणी              | ३।५२,४५;१०।६३            | णमि                  | ग्रन्थ का एक अध् <b>ययन</b> |                           |
| जलचरी                 | प्राणी              | 3188                     | णरकंतप्पवायद्ह       | इह                          | २।२ <b>६</b> द            |
| जलणपचेस               | मरण                 | 51885                    | णरकता                | नदी                         | રારદર; દાદ૦; હાપ્રર, પ્રદ |
| जलपवेस                | मरग                 | २।४१२                    | णलिण                 | विजय                        | २।३४०; दा७ <b>१</b>       |
| जलवीरिय               | व्यवित              | <b>द</b> ।३६             | শলিশ                 | समय के प्रकार               | २।३ <b>=</b> ६            |
| जव                    | धान्य               | ३।१२ <b>४</b>            | <u> </u>             | व्यक्ति                     | म1 <b>१२</b>              |
| অধসন                  | धान्य               | <b>२</b> ११२४            | णलिर्णग              | समय के प्रकार               | र, इंदर्ड                 |
| जवमज्झा               | तप                  | २।२४८;४।६८               | णत्वि <b>णगु</b> म्म | व्यक्ति                     | =1X2                      |
| जसम                   | व्यक्ति             | હાદ્રાર્                 | णवणवामिया            | प्रतिमा                     | 588                       |
| जसोभद्द               | व्यक्ति             | द दि ७                   | णवणीत                | ভাৱ                         | ४।१=३-१=४; ९।२३           |
| जह्नदी                | नदी                 | દાવરાશ્ય                 | णसंतपरलोगवाइ         | अन्यतीथिक                   | १।२२                      |

| णागकुमारावास     | गृह                 | 81362; 81800          | णेसाद ( य )        | स्वर              | ७।३९।१,४०।२,४१।२,              |
|------------------|---------------------|-----------------------|--------------------|-------------------|--------------------------------|
| णागपस्वत         | पर्वत               | 81335; 81383; 81883;  |                    |                   | <b>४३</b> ।৩                   |
|                  |                     | दाइद;१०।१४६           | तउआगर              | खान               | <b>=180</b>                    |
| गासहत्वव         | दनस्पति             | ≂।११७।१               | तंती               | बाद्य             | <b>ت</b> ا{ره                  |
| णान              | जाति, कुल और गोन्न  | दा३४                  | तंबागर             | खान               | <b>⊏</b>  १०                   |
| पाभि             | व्यक्ति             | ७।६२।१                | तच्चांवाय          | ग्रन्थ            | 20155                          |
| णायधम्मकहा       | ग्रन्थ              | 801803                | तज्जातसंसठ्ठकप्पिय | मुनि              | X130                           |
| णारिकंतप्पवायद्ह | द्रह                | 2126=                 | तट्ठु              | ॅ<br>नक्षत्नदेव   | <b>४।</b> ३२४                  |
| णारि(री)कंता     | नदी                 | २।२६२; ६।६०; ७।४३,४७  |                    |                   |                                |
| प्राया           | वाह्न               | ४।१६४                 | तणवणस्सइकाइय       | वनस्पति           | ३११०४; ४१४७; ४११४६;            |
| णिक्खित्तचरय     | मुनि                | ४।३६                  |                    |                   | ६११२; मा३२; १०१११              |
| णिगम             | वसति के प्रकार      | २1३ <b>६</b> ०        | तत                 | वाद्य             | २।२१४, २१६; ४।६३२              |
| णिताबाइ          | अन्यतीथिक           | नारर; शा१०७           | तत्तज (य) ला       | नदी               | RIZZE; ZIXE0; EIE?             |
| णिद्धमण          | मार्ग               | ५१२१,२२               | तब्भवमरण           | मरण               | रा४१२                          |
| জিম্দ্যাৰ        | धान्य               | <u>१</u> २०६          | तमा                | दिशा              | १०।३१।१                        |
| णिमित्त          | लौकिक <b>ग्रन्थ</b> | <b>हा</b> २०1१        | तया                | वनस्पति           | FIZ?; 201822                   |
| णिमित्त          | प्राच्य विद्या      | 819018                | तल                 | वाद्य             | 5180                           |
| णिम्मितवाइ       | अन्यतीर्थिक         | हार्                  | तलवर               | राजपरिकर          | <b>६</b> ।६२                   |
| णियत्स्व         | <b>ग्र</b> ह        | राषस्थ                | तलाग               | অলাস্ব            | <b>२</b> ।३१०                  |
| णियाणमरण         | मरण                 | <b>২</b> । <b>४१२</b> | त्राण              | स्वर              | ७१४०११४                        |
| णिरति            | नक्षत्रदेव          | २।३२४                 | तारग्गह            | ग्रह              | হ।ও                            |
| णिसढ(ह)          | पर्वत               | २।२७३,२८३,२८६,२९१,    |                    |                   |                                |
|                  |                     | ३३४;३।४४३;४।३०६;      |                    |                   |                                |
|                  |                     | दा≓४; ७।४१,४४; ६।४४   | ताल                | वनस्पत्ति         | RXX                            |
| णिसहदह           | द्रह                | X18XX                 | রাল                | वाद्य             | द <u>ा</u> १०                  |
| গিমিড্রা         | आसन                 | XIX 0                 | तिकूड              | पर्वत             | २।३२६; ४ <b>।३११; ४।१४१</b> ;: |
| णोल              | ग्रह                | २।३२ <b>४</b>         |                    |                   | नाद्व; १०११४५                  |
| णीलवंत           | पर्वत               | २।२७३,२६४,२६६,२६२,    | तिग                | पथ                | ¥।२१, २ <b>२</b>               |
|                  |                     | ३३४; ३।४४४; ४।३०९;    | तिगिछदह            | द्रह              | \$1XX                          |
|                  |                     | ६।≈४;७।४१-४४          | तिगिछिकूड          | पर्वत             | 80180                          |
| णीलवंतदह         | द्रह                | <u> २</u> ।१९५५       | तिगिछद्दह          | द्रह              | २।२८६; २ <b>६१; ६</b> ।८८      |
| णीला             | नदी                 | XI२३२ <b>;१०।२६</b>   | तिगिच्छग           | चिकित्सा          | 81280                          |
| णीलुप्पल         | वनस्पति             | २ <b>।४३</b> द        | तिगिच्छा           | चिकित्सा          | ४।४१६                          |
| णीलोभास          | ग्रह                | <u>२</u> ।३२४         | तिगिच्छय           | लौकिक ग्रन्थ      | દારહાર                         |
| णेउणियवत्थु      | दक्ष पुरुष          | <u>१</u> ।२म          | तिगिच्छय           | प्राच्यविद्याविद् | <b>६</b> ।२८।१                 |
| णेमि             | व्यक्ति             | ११९४; १०१६९           | तिणिसलता           | वनस्पति           | ४।२८३                          |
| णेरती            | दिशा                | 9015919               | तित्थंकर           | घद                | 815218                         |
| षोलवंत           | पर्वत               | 61219                 | तित्थग (य) र       | पद                | 81526;5183=-888;               |
| णेसज्जिय         | आसन                 | 3×10; 51×2            |                    |                   | ३।४३४; ४!२३४                   |
|                  |                     |                       |                    |                   |                                |

চার্গ

| तिमासिया                 | प्रतिसा               | ३।३८७                    | दग                        | ग्रह                  | राइर४               |
|--------------------------|-----------------------|--------------------------|---------------------------|-----------------------|---------------------|
| तिमिसगुहा                | गुफा                  | २।२७६; मा६४, म१          | दगपंचवण्ण                 | ग्रह                  | राइरद               |
| तिरीडपट्टय               | वस्त                  | 21880                    | दढधणु                     | व्यक्ति               | 801888              |
| तिख                      | ग्रह                  | २।३२४                    | दउरह                      | व्यक्ति               | 80188318            |
| तिल                      | धान्य                 | XIZOE                    | दढाउ                      | व्यक्ति               | 6120                |
| तिलपुष्फवण्ण             | ग्रह                  | राइर्प्र                 | दत्त                      | व्यक्ति               | ७।६४,१              |
| तिलोदय                   | पानक                  | 51300                    | दधिमुहग                   | पर्वत                 | 81380, 388          |
|                          | । ग्रन्थ का एक अध्ययन | १०१९१४                   |                           | । ग्रन्थ का एक अध्ययन | 801882              |
| तीसगुत्त                 | -<br>व्यक्ति          | 615x5                    | दसण्णभद्                  | ग्रन्थ का एक अध्ययन   |                     |
| तुडित (वुटित)            | आभूषण                 | <b>4</b> 180             | दसदसमिया                  | प्रतिमा               | 801828              |
| तुहित (य) (तूर्य)        | बार्य                 | 5180; EIRRIRO            | दसधणु                     | व्यक्ति               | 801528              |
| उ (७२९४२)<br>तुडितंग     | वनस्पति               | १०११४२११                 | दसपुर                     | ग्राम                 | ७११४२११             |
| नुडिय (बुटित)            | समय के प्रकार         | २।३८६                    | दसरह                      | ध्यक्ति               | 8158810; 80188318   |
| तुडियंग                  | समय के प्रकार         | २।३¤६                    | दसा                       | ग्रन्थ                | 801880              |
| तुलसी<br>तुलसी           | वनस्पति               | E188018                  | दसारमंडल                  | ग्रन्थ का एक अध्ययन   | 8018 (918           |
| ञ्ज्ञ<br>तुसो <b>द</b> य | पानक                  | 31300                    | दह                        | जलाशय                 | 21260-263           |
| तेंदुय                   | वनस्पति               | दा११७।२                  | दहवती                     | नदी                   | રારદ; રા૪૪૬; દ્રાદ૬ |
|                          | ग्रन्थ का एक अध्ययन   |                          | दहि(धि)                   | खाद्य                 | ४।१८२; ६।२३         |
| तेयवीरिय                 | व्यक्ति               | रारेद                    | दहिमुह                    | पर्वत                 | १०।४२               |
| तेतली                    | ग्रन्थ                | 80188818                 | दहिवण्ण                   | वनस्पति               | १०।द२।१             |
| तेरासिय                  | निन्हव                | 91880                    | दारग (य )                 | परिवार का सदस्य       | દાદ્                |
| तेल                      | जाति, कुल और गोव      |                          | दारुपाय                   | पान                   | <b>३</b> ।३४६       |
| तेल                      | खाद्य                 | શરર                      | <b>दा</b> स्य             | ब्यक्ति               | हाइ?                |
| तेल्ल                    | खाद्य                 | ३।द७; ४।१८४              | दास                       | कर्मकर                | ३।२४; ६।१०          |
| तेल्लाषूत्र              | ৰাৱ                   | १।२४न                    | दासी                      | कर्मकर                | 5120                |
|                          | गृह                   | 51360; 81380             | दाहिणपच्चरिथम             | दिशा                  | 80130               |
| थलच(य)र                  | प्राणी                | ३।४२,४४; ६।७१; १०।६४,    | दाहिणपच्चत्थिमिल्ल        | न दिशा                | ४।३४४, ३४७          |
|                          |                       | १७१, १७२                 | <b>दा</b> हिणपुरस्थिमिल्ल | दिशा                  | ४।३४४, ३४६          |
| थलचरी                    | प्राणी                | 3815                     | दिट्ट तिय                 | अभिनय                 | 81530               |
| थालीपाग                  | साद्य                 | ৶য়ঢ়                    | दिट्ठलाभिय                | मुनि                  | <b>१</b> १३ म       |
| थेर                      | पद                    | ३।३६२,४८८; ४।४३४;        | दिट्टिवाय                 | ग्रन्थ                | ४।१३१, १०।६२,       |
|                          |                       | XIXX,X4; E18; 80120,     |                           |                       | <b>{</b> o₹         |
|                          |                       | १३६                      | दिवस                      | समय के प्रकार         | શાર્શ્રાય; દાદર     |
| थेर                      | ग्रन्थ का एक अध्ययन   | \$ 13 \$ \$ 19 \$ 6 1 \$ | दिवसभयय                   | कर्मकर                | ४११४७               |
| थोव                      | समय के प्रकार         | <b>३</b> ८८; ३।४२७       | दीव                       | वनस्पति               | 80188518            |
| दंड                      | राज्यनोति             | 31800                    | दीवसमुद्दोववत्ति          | ग्रन्थ                | 81388108            |
| दंडरयण                   | चक्रवतिरत्न           | ঙাইও                     | दीवसागरपण्णत्ति           | ग्रन्थ                | ३।१३६; ४।१८६        |
| दंडवीरिय                 | व्यक्ति               | न।३६                     | दोहदसा                    | ग्रन्थ                | 399,099109          |
| दंडायतिय                 | वासन                  | X1X3; 01XE               |                           |                       |                     |
|                          |                       |                          |                           |                       |                     |

| <u>م</u> ک                        | -2-                    |                                       | धिक्कार            |                                       |                         |
|-----------------------------------|------------------------|---------------------------------------|--------------------|---------------------------------------|-------------------------|
| दीहवेयड्रु                        | पर्वत                  | 21205-250;5152-53;                    |                    | राज्यनीति<br>चन                       | ଓ: କ୍ଷ୍<br>ଭାରତନ        |
|                                   |                        | €१४३, ४७- <b>४१, ५</b> २-४६,<br>ग− си | धुर<br>प्रचलेन्द्र | ग्रह                                  | २।३२ <b>४</b><br>२।३२४  |
|                                   |                        | १८,६७<br>- २२१                        | धूमकेउ<br>अक्त     | ग्रह                                  | RIRRX<br>RIRRX          |
| दुंदुभग                           | <u>म्रह</u> ्          | হা <u>র</u> ্থ<br>১০০০                | धूया<br>केन्च      | परिवार सदस्य<br>                      | ३।३६२; ४।४३४            |
| टुख <u>ु</u> र                    | प्राणी                 | 81220                                 | धेवत<br>२. ८ -     | स्वर                                  | હાર્દર્, ૪૦:૨           |
| टुजडि                             | ग्नह                   | २।३२४                                 | धेवतिय             | स्वर                                  | હા૪રાર                  |
| दुब्भिवखभत्त                      | भक्त                   | हाइ२                                  | पइल्ल              | ग्रह                                  | <u>२</u> (३२ <b>४</b>   |
| दुवलसंग                           | ग्रन्थ                 | 801803                                | पउत<br>प्रान्त     | समय के प्रकार                         | २।३८६<br>२.२ <b>-</b> २ |
| <u>दुस्समट्रुस्समा</u>            | समय के प्रकार          | १।१३५; ३।६२;६।२४                      | प <b>उ</b> तंग<br> | समय के प्रकार                         | Ri3≂8                   |
| दुस्समनुसमा                       | समय के प्रकार          | १।१३७; ३।६२; ६।२४                     | पउम                | समय के प्रकार                         | २1३ <b>८</b>            |
| दुस्समा                           | समय के प्रकार          | १११३६; ३१९२; ६१२४                     | पडम                | व्यक्ति                               | 5122                    |
| दूसमदुसमा                         | समय के प्रकार          | १।१३१; ३६०; ६।२३                      | पडमंग              | समय के प्रकार                         | २।३६६                   |
| दूसमसुसमा                         | समय के प्रकार          | १।१३३; ३।६०; ६।२३                     | पउमगुस्म           | व्यक्ति                               | <b>८।</b> १२            |
| दूसमा                             | समय के प्रकार          | १११३२; ३८०; ६१२३                      | पउमदह              | द्रह                                  | 31888, 880              |
| देवकुरा                           | जनपद                   | ३१४६६; ४।३०⊏                          | पउम <i>द्</i> ह    | द्रह                                  | २।२८७, ३३७; ६।८४        |
| देवकुरुदह                         | द्रह                   | X16发尽                                 | पडमद्वय            | ब्यक्ति                               | नाथर                    |
| देवकुरुमहेद्दुम                   | वनस्पति                | २।३३३                                 | प उम <b>्प</b> ह   | व्यक्ति                               | २१४४०;४।⊏४              |
| देवदुस                            | वस्त्र                 | हाइ२                                  | प उम्र रुवर्ख      | वनस्पति                               | २१३४८; माम्ह; १०११३६    |
| देवपव्दत                          | पर्वत                  | २।३३६;४।३१३;४।१४३;                    | पंउमवास            | गृह                                   | हाइर                    |
|                                   |                        | डाइड; १०।१४६                          | पउमसर              | जलाशय                                 | 201203                  |
| देवसेण                            | व्यक्ति                | દાદર                                  | पउमावती            | व्यक्ति                               | मार्थ्र १               |
| दोकिरिय                           | निन्हव                 | ७।१४०                                 | पओस                | समय के प्रकार                         | ४।२४म                   |
| दोगिद्धिदसा                       | ग्रन्थ                 | 201820,885                            | पंकवती             | नदी                                   | रावेवेट; वा४४६; दाहर    |
| दोणमुह                            | वसति के प्रकार         | 21320; 1128,22, 2033                  | पंचम               | स्वर                                  | ७।३९१, ४०।२, ४१।२       |
|                                   |                        | <b>म्रा</b> २२।२                      |                    |                                       | ४४।२                    |
| धणिट्रा                           | नक्षत्र                | २१३२३; ४१२३७; ७११४६;                  | पंचमासिया          | प्रतिमा                               | X1850                   |
| urigi                             |                        | हार्रद, दर्रार्                       | पंचाल              | ज <b>नपद</b>                          | yerey                   |
| ះពា                               | मान के प्रकार          | १।२४८; ४।१४६-१६३;                     | पंडियमरण           | मरण                                   | <b>२।४१६, ४२१</b>       |
| धणु                               |                        | ६।२४-२=, ७६; ७।७४;                    | पंतचरय             | मुनि                                  | ४।३६                    |
|                                   |                        | =127; E12X; 20108,=0                  |                    | ु<br>मुनि                             | द्राद्रई                |
| *********                         | व्यवित                 | जार <b>र</b>                          | पंताहार            | मुनि                                  | X1X0                    |
| धणुद्ध <b>य</b><br>धण्णा          | -पान्स<br>वनस्थति      | सार्पर, प्रान्वह; वाहव                | पत्रंथग            | प्राणी                                | ४।४६६-४७१, ४७४-४७६      |
| धण्ण<br>सम्ब                      | प्रत्थ का एक अव्ययन    |                                       | पक्स               | समय के प्रकार                         | २।३८६; ६।६२             |
| ध्वन्तुः<br>स्टब्स्               | व्यक्ति                | ३।५३०; ४।८६; १०।७६                    | पविखकायण           | जाति, कुल और गोव                      |                         |
| ध्रम्म<br>(                       |                        |                                       | <b>पच्नू</b> स     | समय के प्रकार                         | ४/२४म                   |
| भ्रम्मादाय<br>करणज्ञ <del>े</del> | ग्रन्थ<br>पर्नन        | 20182<br>20182                        | पड्जोसवणाकष्प      | ग्रन्थ का एक अध्ययन                   |                         |
| धरणप्पभ                           | पर्वत<br>चार्यत और राम | १०1५४<br>३४४६३                        | पट्टग<br>पट्टग     | वसति के प्रकार                        | रा३६०; ४१२१,२२, १०७;    |
| धायदसंड<br>अपर्क (क) काल          | जनपद और ग्राम<br>जनपदि | ξ ¥€ξ<br>2133α: σ =5 σ:0°             | 'E''               | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | EIRR:R                  |
| धायई (इ) रुत्रख                   | वनस्पति                | २)३३०; द द६्र७;<br>१०,१३२             | पडागा              | उपकरण                                 | 81838                   |
|                                   |                        | १०।१३९                                | וויוק ד            | VTB/1                                 | · • · · · ·             |

For Private & Personal Use Only

| 31 | T  |
|----|----|
| 41 | 71 |

| पडिग्गह                    | साधु के उपकरण                  | ४।७३, ७४                      | प्रत्ल           | 172                           | 319 38 - 21 3 - 61 - 60 -    |
|----------------------------|--------------------------------|-------------------------------|------------------|-------------------------------|------------------------------|
| पडिवुद्धि                  | व्यक्ति                        | אפיוט                         | पल्नग            | गृह<br>संस्थान                | ₹1१२४; ४।२०६; ७।६०<br>००।३न  |
| पडिमट्ठार (ठा)इ            | आसण                            | ર્યાયર; હાયદ                  | पवत्ति           | पद                            | {o 25;                       |
| पडिरूवा                    | ब्यक्ति                        | હાદ્રરાષ્ટ્ર                  | पवाय (त) इह      | द्रह                          | ३।३६२, ४३४<br>२००४ २० - २ -  |
| पडियुत्त                   | व्यक्ति                        | 801888                        | पवाल<br>पवाल     | ×रु<br>वनस्पति                | 21288-300,302                |
| पडी(डि)णा                  | दिशा                           | €!₹७- <b>३</b> €; ७!२         | पवाल             |                               | मादेर; १०११११                |
| प्भग                       | वनस्पति                        | र,२७-२८, ७,२<br>४।१६४         | पवालि            | धातु और रत्न<br>वनस्पति       | <b>8।</b> २२।≓               |
| पञगसुहुम                   | प्राणी                         | टाइंग्र' हेगाउंठ              | पब्दति           |                               | <u>४।२</u> ९३।३              |
| प⁰णति                      | ग्रन्थ                         | ३।१३६; ४।१⊏६                  | पसेणइय           | जाति, कुल और गोत्न<br>व्यक्ति |                              |
| पण्हावागरण                 | ग्रन्थ                         | <b>१०</b> १०३                 | पहरण<br>पहरण     |                               | ७३६२।१                       |
| पण्हावागरणदसा              | त्रन्थ<br>ग्रन्थ               | १०११४०, ११६                   | पहरप<br>पाईणा    | शस्त्र<br>दिशा                | হারহার                       |
| पत                         | <sup>श्राच</sup><br>वनस्पति    |                               | बारणा            | 164(1                         | २1१६७-१६६; ६1३७-३ <b>६</b> ; |
| पत्तय                      | गरभार<br>गेय                   | नाइर; १०११४ <b>४</b><br>४//// | (र) जन           |                               | ঙাহ                          |
|                            | गव<br>व्याकरण                  | 81538<br>                     | पाउस<br>पाओनगण्ण | ऋतुं<br>                      | ¥317                         |
| पदाण<br>पभंकर              |                                | <b>द</b>  २४।४<br>२)३२४       | पाओवगमण<br>पानन  | मरण                           | २१४१४, ४१४                   |
| पभावती                     | म्रह्<br>सन्दर्भ जन्म जन्मन    | २ <b>।</b> ३२४                | पागत<br>वागर     | भाषा                          | ७१४८।१०                      |
|                            | ग्रन्थ का एक अच्ययन<br>जन्म ने |                               | पागार<br>        | मुरद्वा साधन                  | 3158                         |
| पमाणसंवच्छर<br>पण <b>र</b> | समय के प्रकार<br>              | श्री२१०, २१२                  | पाणहा<br>====ि   | राजचिन्ह                      | <b>ধ।</b> ७२                 |
| पमुह                       | ग्रह                           | रा३२४                         | पानपडिमा<br>:    | प्रतिमा                       | ४ <b>।</b> ४न् <i>६</i>      |
| पग्ह<br>                   | <b>বি</b> जय                   | २१३४०; ८१४३                   | पागपुंछण         | साधु के उपकरण                 | ४१७३, ७४                     |
| प≠ह<br>                    | ग्रन्थ का एक अध्ययन            |                               | पारासर           | जाति, कुल और गोत्न<br>-       | ଡ଼ମେଟ                        |
| पम्हकूड                    | पर्वत                          | २।३३६; ४।३१०; ४११४०;          | पारिहृत्थिय      | प्राच्य विद्या और विद्        | €ार्दा१                      |
|                            | <b>~</b>                       | नाद७; १०११४ <u>४</u>          | पावसृयपसंग       | लौकिक ग्रन्थ                  | 8170                         |
| पम्हगावती<br>• • • • •     | विजय                           | २।३४०; =।७१                   | पास              | व्यक्ति                       | रा४३६; ३१४३३; ४१६६,          |
| पम्हावती (ई)               | पर्वत                          | २।३३६;४।३१२;४।१३२;            |                  |                               | २३४; ६।७न; ना३७;             |
| <b>N</b> ( <b>N</b> )      |                                | नाहन; १०१४६                   |                  |                               | 3/13                         |
| पम्हावती (ई)               | राजधानी                        | रा३४१; मा७४                   | थोहुगभत्त        | भत्त                          | हाद्र                        |
| पयावति                     | नक्षत्रदेव                     | राइन्४                        | षाहुणिय          | ग्रह                          | राइर्थ                       |
| पयावति                     | व्यक्ति                        | 813813                        | पिउ              | परिवार सदस्य                  | <b>इं</b> ।द७                |
| परपंडित                    | प्राच्य विद्याविद्             | 812=18                        | पिंगल            | ग्रह                          | राइरप्र                      |
| परिभास                     | राज्यनीति                      | ७।६६                          | पिंगालायण        | जाति, कुल और गोत              | :915 X                       |
| परिमितपिंडवातिय<br>-       | मुनि                           | 2512                          | पिडेसणा          | भिक्षा                        | 9 <u>1</u> 5                 |
| परियारय                    | चिकित्सा                       | ४1X १६                        | पिट्ठिवडेंसिया   | वाहन                          | रे।द७                        |
| पलंब                       | ग्रह                           | २।३२४                         | पिति             | नक्षत्रदेव                    | र1इंट् <u>र</u>              |
| पलंब                       | आभूषण                          | 5180                          | पिति             | परिवार सदस्य                  | 81830                        |
| पंजास                      | वनस्पति                        | नाहर; १०१न २११                | पित्त            | शरीर धातु                     | X180E                        |
| पलिओवम                     | समय के प्रकार                  |                               | पित्तिय          | चिकित्सा                      | 81222                        |
| पलिमंथग                    | धान्य                          | 30518                         | पियंगु           | धान्य                         | 35815                        |
| पलियंका                    | आसन                            | X1X0                          | पियर             | परिवार सदस्य                  | 3150; 81230; 8188,           |
| पल्ल                       | समय के प्रकार                  | 51801818-3                    |                  |                               | २०,६२                        |
|                            |                                |                               |                  |                               |                              |

| पीढ                      | साधु के उपकरण                | <b>४।१०</b> २                 | पुव्व                         | समय के प्रकार                      | राइद्दः ३।४२७; ६।७७;    |
|--------------------------|------------------------------|-------------------------------|-------------------------------|------------------------------------|-------------------------|
| पुंड                     | जनपद और ग्रा <b>म</b>        | 8152                          |                               |                                    | 2019X                   |
| पुंडरीगिणी               | राजधानी                      | দ।ও३                          | पुब्वंग                       | समय के प्रकार                      | २।३५६;३४२७              |
| पुंडरीयद्ह               | द्रह                         | २।३३७; ६।६६                   | पुब्धगत                       | ग्रह्थ                             | १०१९२                   |
| पुंसको <b>इ</b> ल        | प्राणी                       | 801803                        | पुक्वण्ह्                     | समय के प्रकार                      | ४।२४द                   |
| पुंसकोइलग                | সাগী                         | 801803                        | पुब्बरत्त                     | समय के प्रकार                      | ४।२५४, २५४              |
| पुक्खरणी                 | जनाशय                        | २।३६०                         | पु <b>व्ववि</b> देह           | जन्मद                              | २१२७०,३१९,३३३;४१३०५;    |
| पुक्खर <b>द्ध</b>        | जनपद                         | <b>۲۱٤٤, ٤٥</b>               |                               |                                    | 358108                  |
| ुउ<br>पुक्खरवर           | जनपद                         | राइ४१; ४।३१६।१                | पुञ्वा (व्व)फ्रग्गुणी         | नक्षत्र                            | २।३२३, ४४४; ६।७३;       |
| पुक्खरवरदीव              | जनपद                         | 39818                         |                               |                                    | ७।१४८                   |
| पुनखरवरदीवड्ढ            | जनपद                         | २।३४७,३४९,३४०; ३ <b>।१०</b> ० | पुब्वा (ब्व) भद्दवया          | नक्षत                              | २।३३३,४४३;६७७३;         |
| 3.014141404              | ~1.1 8.4                     | ११२,११६,११८,१२०,              |                               |                                    | 61885; 6185             |
|                          |                              | २१,४६२; ४।११७; ६२०            | पुव्वासाढा                    | नक्षत्र                            | २।३२३;४।६१४;१।द६;       |
|                          |                              |                               | वद्रम (तलन)                   | नक्षत्नदेव                         | ६।७३; ७।१४६<br>२।३२४    |
|                          |                              | २६,६४; ७११६;                  | पुस्स (पूषण)<br>पुस्स (पुष्य) | नकत्रद<br>नक्षत्र                  | ७११४८;१०११७०११<br>७११४८ |
|                          |                              | 5158, 20; 201280              | उर्ख (उप्प)<br>पूरिम          | गपाल<br>माल्य                      | X153X                   |
| पुक्खरिणी<br>            | जलाशय<br>চিক্ল               | 585-35518<br>575-5-5518       | <sub>र</sub> ारम<br>पूरिमा    | स्वर                               | ତା <b>୪ତା୧</b>          |
| पु <b>न्</b> खेल<br>६८०२ | বি <mark>ज</mark> य<br>চিল্ল | 213X0; =188                   | रूर<br>यूस                    | नक्षत्र                            | रावरव; राप्ररह; हाइहाह  |
| पुक्खलावई(ती)<br>c       | विजय                         | २।३४०; ६।६९                   | ्र<br>पेच्छाघरमं <b>डव</b>    | गृह                                | 81536                   |
| पुट्टिल                  | व्यक्ति                      | हाद१                          | पेढालपुत्त                    | <sup>२९</sup><br>व्यक्ति           | 8148                    |
| पुट्ठलाभिय<br>           | मुनि                         | ५।३≈                          | पोंडरिगिणी                    | राजधानी                            | राइ४१                   |
| पुणव्वसु                 | नक्षत                        | रा३२३; ४१२३७; ६७४;            | पोंडरीयदह                     | द्रह                               | \$18XE                  |
|                          |                              | 91820; =1885                  | पोंडरीयद्दह<br>-              | द्रह                               | २।२६७;३।४४९             |
| पुण्णमासिणी              | तिथि                         | 8,365                         | पोक्ख रव <b>र</b>             |                                    | ७।११०                   |
| पुण्णमासी                | तिथि                         | X128218                       | पोक्खलावई                     | विजय                               | 3813                    |
| पुत्त                    | परिवार सदस्य                 | ३।३६२; ४।४३४; ४।१०६           | पोग्गलपरियट्ट                 | समय के प्रकार                      | ३।४२८; ५।३६             |
|                          |                              | ७१४३११; १०११३७                | पोट्टिल                       | व्यक्ति                            | <b>हाद</b> ०            |
| युष्फ                    | वनस्पति                      | ४।३९९; ४।२१३।३,४;             | पोत्तिय                       | वस्त्र                             | X1850                   |
|                          |                              | ⊏।३२; १०।१४४                  | पोरवीय                        | वनस्पति                            | 8183;81886;8185         |
| पुष्फकेतु                | ग्रह                         | रा३२४                         | <b>योरा</b> ग                 | प्राच्य विद्या <b>विद्</b>         | हारना१                  |
| पुष्कदंत                 | व्य <del>वि</del> त          | २।४४१; ४।≈४                   | पोसह                          | धार्मिक <b>आच</b> रण               | ४।३६२                   |
| पुष्फसुहुम               | प्राणी                       | =।३४; १०।२४                   | पोसहोववास                     | धार्मि <b>क</b> आचरण               | ४।३६२                   |
| पुर                      | वसति के प्रकार               | XIR8,RR                       | फागुण                         | मास                                | ४।६४१।१                 |
| पुरिमड्विय               | मुनि                         | XI3E                          | দল                            | वनस्पति                            | X1808,X88; X128313,X;   |
| पुरिससीह                 | व्यक्ति                      | 8010=                         | फलग                           | माज के जनकाल                       | होइ२;१०११४<br>स्राह्य   |
| पुरी                     | वसति के प्रकार               | હાશ્૪રાશ                      | फलन<br>फलिह                   | साधु के उपकरण<br>घातु और रत्न      | ¥ा१०२; ६।६२<br>१०।१६३   |
| पुरोहितर <b>यण</b>       | चक्रवतिरत्न                  | ७।६न                          | মানহ<br>দ্যাল                 | यागु जार रत<br>ग्रन्थ का एक अध्ययन |                         |
| ु<br>पुलय                | धानु और रत्न                 | 801863                        | केणमालिणी                     | नदी                                | राइदेह; दा४६२; दाहर     |
| पु <b>व्व</b>            | दिशा                         | २१२७६,२७७;४।३१८११,            | बंध                           | ग्रन्थ का एक अच्ययन                |                         |
| 5                        |                              | \$3618,38018                  | बंधदसा                        | ग्रन्थ                             | šolššo, ššæ             |
|                          |                              |                               |                               |                                    | , / <b>.</b>            |

ठागं

#### परिक्रिष्ट-१

|                         | व्यक्ति                  | 012210                                          | भरह                        | व्यक्ति                     | ४।१, ३६३; ४११६०; ६।७७;          |
|-------------------------|--------------------------|-------------------------------------------------|----------------------------|-----------------------------|---------------------------------|
| ্ৰ<br>খননা হ            |                          | 818818<br>2019                                  | 4.6                        | -414/1                      | नाइद, ध्र <b>; १०</b> २८        |
| वंभचारि<br>नंनरेन       | व्यक्ति                  | म।३७<br>२२२                                     | ਮੁੜਕਸਿਤ                    | <b>77</b>                   |                                 |
| बंभचेर<br>              | ग्रन्थ<br>क्लिक          | 513<br>500-00-00-00-00-00-00-00-00-00-00-00-00- | भवलगिह<br>भारतेल           | गृह                         | श्रारश, २२<br>ऑटबब              |
| बंभद <del>स</del><br>⊸⊃ | व्यक्ति<br>              | २।४४८;४।३६३;७।७४                                | भसोल                       | नाट्य<br>•                  | 81633                           |
| बंभी                    | व्यक्ति                  | 21852                                           | भाइल्लग                    | कर्म <b>कर</b>              | <b>३</b> ।३ <b>४</b>            |
| बम्ह                    | नक्षत्रदेव               | २।३२४                                           | भाति                       | परिवार सदस्य                | 81830<br>81830                  |
| बलदेव                   | व्यक्ति<br>२-            | 3913                                            | भारग्गसो<br>               | धातु और रतन                 | <b>६</b> ।६२                    |
| बहस्सति                 | नक्षत्रदेव               | २।३२४                                           | भारद्                      | जाति, कुल और गोत<br>        |                                 |
| बहस्सति                 | ग्रह                     | २।३२४; ६१७; ५१३१                                | भारह                       | <b>জন্ম</b> য               | २१२७द; ३ <b>११०४</b> ; ७१६१,    |
| बहुरत                   | निह्नव                   | 61820                                           |                            |                             | ६२, ६४; ६।१९, २०;               |
| बहूपुत्ती               | ग्रन्थ                   | 8138818                                         |                            |                             | 501588                          |
| बारस                    |                          |                                                 | भारिया                     | परिवार सदस्य                | ७१६३; हाइ२                      |
| भिक्खुपडिमाओ            | ग्रन्थ का एक अध्ययन      | 801882                                          | भावकेउ                     | ग्रह                        | २।३२१; ४११७८,३३४                |
| बालपंडियमरण             | मरण                      | 31286,222                                       | भावणा                      | ग्रन्थ का एक अध्य <b>यन</b> | १०११९७१                         |
| बालमरण                  | मरण                      | ३।५१६,५२०                                       | भास                        | ग्रह                        | राइन्ध                          |
| <b>ब</b> हुपसिण         | ग्रन्थ का एक अध्ययन      | १०।११६                                          | भासरासि                    | ग्रह                        | २।३२ <b>४</b>                   |
| बाहुबलि                 | व्यक्ति                  | <b>%।</b> १६१                                   | भिग                        | वनस्पति                     | હાદ્દ્રાર; <b>ર</b> ાર્ડેસ્ટાર્ |
| बीयरूह                  | वनस्पति                  | શાશ્યદ્; દાશ્ર                                  | মিমিমাर                    | व्यक्ति                     | eix?                            |
| बीयसु <b>हुम</b>        | वनस्पति                  | =1=x.8015x                                      | भिक्खाग                    | याचक                        | 8125, 288, 223; 21866           |
| नान उठ्छा<br>बीसं       |                          |                                                 | भिक्खुपडिमा                | प्रतिमा                     | ३।३८७-३८६; ५११३०;               |
| भाष<br>असमाहिट्ठाणा     | मन्य का एक अध्ययन        | . 80185X                                        |                            | ,                           | 9153: =160x: E1x6:              |
| भंगिय<br>भंगिय          | वस्त्र                   | £13XX; X1860                                    |                            |                             | 801888                          |
|                         | नक्षत्नदेव               | र।३२४                                           | भिष्णपिडवा <b>तिय</b>      | मुनि                        | <u>भार</u>                      |
| भग<br>•••               | ग्रन्थ का एक अध्ययन      |                                                 | भीमसेण                     | उप<br>ब्यक्ति               | 8018x518                        |
| भगालि<br>भगिणी          | परिवार सदस्य             | \$I\$E5;RIR\$R                                  |                            | সাখী                        | ३१४४-४७                         |
| মাজনা                   | परिवार सदस्य             | ३।३६२;४।४३४                                     | भुजपरिसप्प<br>अन्तर्पारम्प | त्राणी<br>प्राणी            | 8013                            |
|                         | पद                       | ३।८७                                            | भुयगपरिसप्प<br>            |                             |                                 |
| भट्टि<br>भणिति          | स्वर                     | ७१४८१४,१०                                       | भूतवेज्जा                  | चिकित्सा                    | नार६                            |
| महा                     | प्रतिमा<br>जन्मन         | २।२४५;४१६७;४११=                                 | भूतिकम्म                   | प्राच्यविद्या               | र्धार्डार्                      |
| भहा<br>जना              | नक्षत<br>व्य <b>क्ति</b> | ६।७४<br>६।६२                                    | भूयवाय                     | ग्रन्थ                      | 80182                           |
| सहा<br>भयग              |                          | 5132:81880                                      | भेद                        | राज्यनीति                   | 31800                           |
| भरणी                    | नक्षत                    | २।३२३;३।४२६;४।३३२;                              | भोग                        | जाति, कुल और गोब            | ि ३।३४; ६ <b>।३४</b>            |
|                         |                          | राह०; ६१७४; ७११४७; ६११६                         | भोम                        | प्राच्य विद्या              | ≂ा२३                            |
| भरह                     | ज <b>ৰ</b> ণ <b>ৰ</b>    | २:२६८, २९४, ३०१, ३०३-                           | मंखलिपुत्त                 | व्यक्ति                     | १०।१५९                          |
|                         |                          | ३०६, ३०६, ३१४, ३२०,<br>३२६-३३३,३४७,३४०; ३।      | मंगाखावती                  | विजय                        | 51380; 2100; 2128               |
|                         |                          | 398,028,888,889,99                              | मंगलावत्त                  | <b>विज</b> य                | 21:X0; 515E                     |
|                         |                          | ३६०, ४५१; ४।१३६, ३०४-                           | मंगी                       | स्वर                        | ११४४११                          |
|                         |                          | 304, 330,888; 81885;                            | मंच                        | गृह                         | ३।१२४;४१२०६; ७१९०               |
|                         |                          | ६१२४-२७, ८४; ७१४०, ४४;<br>६१४३, ६२; १०१२७, ३६,  | मंजूसा                     | राजधानी                     | २।३४१; मा७३                     |
|                         |                          | श्वित्र, द्र, ८०१२७, २८,<br>१४३                 | मंजूसा                     | उपकरण                       | <b>हा</b> न्स् <b>१</b>         |
|                         |                          | <b>a</b> - 1                                    | P                          |                             |                                 |

চাল

परिशिष्ट- १.

| मंडलबंध             | राज्यनीति                                                      | ७१६६                    | 17                  |               |                                          |
|---------------------|----------------------------------------------------------------|-------------------------|---------------------|---------------|------------------------------------------|
| गुउत्तेच<br>मंडलि   | जाति, कुल और गोत्न                                             |                         | मसारगल्ल<br>ननन     | धातु और रत्न  | १०।१६२                                   |
| गण्डः<br>मंडव       | जात, कुल और गो <del>ब</del><br>जाति, कुल और गो <del>ब</del> ्र |                         | मसूर                | धान्य         | XIZOE                                    |
| गडन<br>मंडय         | जात, कुल आर गान<br>दसति के प्रकार                              |                         | महज्झयण<br>         | ग्रन्थ        | હાર્ગ્                                   |
|                     | भत्ताता के अक्तार                                              | २।२२०; ४२१, २२,१०७;     | महणई                | जलाशय         | रा१रद                                    |
| मंडजीय              | राजा                                                           | <b>६</b> ।६२।२<br>२।०२४ | महद्दह              | जलाशय         | २।२९७, २९९; ४।१४४;                       |
|                     | राजा<br>प्राणी                                                 | ३।१३ <u>४</u>           |                     |               | <b>६</b> १८ द                            |
| मंडुक्क<br>मंत      | त्राजा<br>लोकिक ग्रन्थ                                         | 8128                    | महप <b>म्ह</b>      | विजय          | २।३४०; ≂।७१                              |
| मरा<br>मंदय         | ल्याकिक प्रस्थ<br>गेय                                          | €ान् <b>७</b> ।?        | महसीह               | व्यक्ति       | \$13\$13                                 |
| मद्य<br>मंदर        |                                                                | ४।६२४                   | महा (घ)             | नक्षत्र       | राइर२; ६७२; ७११४४,                       |
|                     | पर्वत<br>मन्द्र का प्रज जागानन                                 | 81282-288               |                     |               | १४८; =!११९                               |
| मंदरा<br>नंन        | ग्रन्थ का एक अध्ययन<br>                                        |                         | महाकच्छ             | ৰিঅয          | २।३४०; <b>६</b> ।२ <b>६</b>              |
| मंस                 | गरीर धातु                                                      | २११४६-१६०; ३१४९४;       | महाकालग             | ग्रह          | २।३२४                                    |
|                     |                                                                | 818=2; 6123; 20128      | महाकिण्हा           | नदी           | श्वरहर, <b>१०।२६</b>                     |
| मदकार<br>—— (– ) ि– | राज्यनीति                                                      | ७।३६                    | महाघोस              | व्यक्ति       | ଜାଟ୍ରାହ                                  |
| मग्ग(ग)सिर          | नक्षत्र<br>— २ -                                               | रावरव; वाररह; हादवार    | मह <b>'</b> णिमित्त | प्राच्यविद्या | द <u>ि</u> वे                            |
| मध्य                | व्यक्ति<br>चन्द्र                                              | <b>१०</b> ।ত্ন          | महाणीला             | नदी           | ४।२२२; १०।२६                             |
| मच्छ                | प्राणी                                                         | ३।३६-३६, १३४; ४।५४४;    | महातीरा             | नदी           | शारहर; १०१२६                             |
|                     | 7                                                              | ४।१६४; ६।१∝             | महादह               | जलाश्वय       | ३ा४४४, ४ <b>४७, ४</b> ४द;                |
| मच्छत्रंध           | कर्मकर                                                         | હાયરાદ્                 |                     |               | राष्ट्र, १०११६४                          |
| मुज्ज               | खाद्य                                                          | ४।१८४;६।२३              | महाध'यईरुक्ख        | वनस्पति       | २1३२२; दादद;                             |
| मण्डिम              | रूबर                                                           | ७।३६११,४०११,२४११,४२११   |                     |               | 358108                                   |
| मज्ज्जिमगाम         | स्वर्                                                          | હા૪૪, ૪૬                | महापुउम्            | व्यक्ति       | मार्रस; हाइ२, इसा१;                      |
| मणि                 | धानु और रत्न                                                   | ४१४०७; ६१२२१८           |                     |               | १०१२५                                    |
| मणिपेडिया           | आसन                                                            | 81536<br>25518          | महापउमद् (द)ह       | द्रह          | २।२५५, २१०, ३३७;                         |
| मणियंग              | वनस्पति<br>-                                                   | ७।इ.स.१; १०११४२।१       |                     |               | ३।४४४; ६।६६                              |
| मणिरयण              | चऋवतिरत्व                                                      | ঙাহ্ভ                   | महापउमरुक्ख         | वनस्पति       | 21342; 5120;                             |
| मणुस्सवेत्त         | जनपद                                                           | হাওপত                   |                     |               | 358108                                   |
| मत गय               | बनस्पति                                                        | ७१९४११; १०११४२११        | महापह               | પથ            | श्रा२१, २२                               |
| मत्तन(य)ला          | नदो                                                            | राइ३८; रा४६; ६१८१       | महापडिवया           | तिथि          | ४।२५६                                    |
| मयूर                | प्राणी<br>-                                                    | ७१४१११                  | महाषुरा             | राजधानी       | २1२४१; <b>२१७</b> ४                      |
| मरुदेव              | व्यक्ति                                                        | ७।इ२।१                  | महापोंडरीयद्दह      | द्रह          | रारमन, २१३; २१४४६;                       |
| मरुदेवा             | व्यक्ति                                                        | 815                     |                     | •             | र्गदद                                    |
| मरुदेवी             | व्यक्ति                                                        | ভাইইাই                  | महाबल               | व्यक्ति       | ≒।३६                                     |
| मलय                 | पर्वत                                                          | <u>६</u> ।६२            | महाभद्दा            | प्रतिमा       | 21282; 8180;                             |
| मल्ल                | माल्य                                                          | ४१६३४                   |                     |               | الاح                                     |
| मल्ल                | ঝামুদদ                                                         | 5120                    | महाभीमसेण           | व्यक्ति       | EIZ0; 80188218                           |
| मल्लालंकार          | अलंकार                                                         | ४।६३६                   | महाभेरी             | वाद्य         | ডা¥হাহ<br>ডা¥হাহ                         |
| मल्लि               | व्यक्ति                                                        | २१४३६;३१४३२;४१२३४;      | महाभोगा             | नदो           | रार्ट्स; १०१२६                           |
|                     |                                                                | ডাত্র                   | महावच्छ             | विजय          | x1(44), (0144<br>21380; 5160             |
|                     |                                                                |                         | •                   |               | 1.1. · · · · · · · · · · · · · · · · · · |

|                  |                     | •                         | 1-           |                             |                            |
|------------------|---------------------|---------------------------|--------------|-----------------------------|----------------------------|
| महावण्प          | विजय                | २।३४०; दाखर               | मास (मास)    | समय के प्रकार               | २१३८६; ३११८६; ४१६८;        |
| महाविदे <b>ह</b> | जनपद                | २।२६७;३११०७, ३६०;         |              |                             | ६।≂०,११२-११४,११९,          |
|                  |                     | ४११३७, ३०५, ३१४;          |              |                             | १२१,१२२;हाइ२               |
|                  |                     | ৬।২০-২४                   | मास (माप)    | धान्य                       | 30512                      |
| महावीर           | व्यक्ति             | <u> १।२४६;२१४११, ४१३,</u> | माह          | मास                         | RIERSI <b>S</b>            |
|                  |                     | ४१४; ३।३३६, ४३१, ४३४      | माहण         | ग्रन्थ काएक अध्यय <b>न</b>  | 801858'8                   |
|                  |                     | ४।४३२, ६४=; १।३४-४३,      | माहणवणीमग    | याचक                        | ४।२००                      |
|                  |                     | ६७;६११०४-१०६;             | मिगसिर       | नक्षत्र                     | 91289; 80189012            |
|                  |                     | ७।७९,१४०;६।४१,११४;        | मितवाइ       | अन्यतीथिक                   | दाव्                       |
|                  |                     | हारह, ३०, ६०, ६२।१;       | मित्तदाम     | व्यक्ति                     | ७१६१११                     |
|                  |                     | 801603                    | मित्तवाहण    | व्यक्ति                     | ાકા <b>દ્</b> યા <b>શ્</b> |
| महावीरभासिय      | ग्रन्थ का एक अध्ययन | १०।११६                    | मित्तेय      | जाति, कुल और गोव            | અસ્ટિસ                     |
| महासतय           | ग्रन्थ का एक अध्ययन | १०३११२११                  | मित्राकुत्त  | ग्रन्थ का एक अध्ययन         | 20188813                   |
| महासुमिण         | ग्रन्थ का एक अध्ययन | 8=8108                    | मिहिला       | राजधानी                     | હાશ્૪૨ાશ; શ્વારહાય         |
| महाहिमवंत        | पर्वत               | २१२७३, २=२, २८म, २६०,     | मुइंग        | वाद्य                       | ७११४२११; ८११०              |
|                  |                     | ३३४;३।४१३;६।६४;           | मुंजइ        | जाति, कुल औ <b>र गो</b> त्र | અરિષ્ઠ                     |
|                  |                     | ७।४१, ४४; ⊂।६३            | मुंजापिच्चिय | रजोहरण                      | 23912                      |
| महि्द            | पर्वत               | દાલર                      | मुग्ग        | धान्य                       | 30515                      |
| महिदज्झय         | उपकरण               | 81336                     | मुच्छणा      | स्वर्                       | ७।४४-४७,४८; ४८।१४          |
| महिस             | प्राणी              | द <u>ा</u> १०             | मुच्छा       | स्वर्                       | હા∀≑ાશ,૨                   |
| मही              | नदी                 | शहन, २३०; १०१२४           | मुद्रिय      | जाति                        | 918319                     |
| महु              | खाद्य               | ४।६८४;६।२३                | मुणिसुव्वय   | व्यक्ति                     | 5183= <b>; 8183</b>        |
| महुरा            | राजधानी             | १०।२७।१                   | मुद्दिया     | वरस्पति                     | 81888                      |
| महोरग            | ঘাণী                | ३।४६४;४।२१,२२             | मुहुत्त      | समय के प्रकार               | २।३८६;३।३६ <b>१,</b> ४२७;  |
| माउ              | परिवा <b>रसदस्य</b> | ३।१०३                     |              |                             | ४।४३३; ६१७३-७४;            |
| मार्डबिय         | राजपरिकर            | દાદ્                      |              |                             | =12=3,258; 8122            |
| माणवग            | ग्रह                | २। <b>३</b> २ <b>४</b>    | मूल          | नक्षत्र                     | २।३२३; ४।≈४; ६।७३;         |
| मोणवगण           | जैनगण               | ଌ୲ଽଌ                      |              |                             | 91986; 8018:3018           |
| माणुमुत्तर       | पर्वत               | इंडिट०; ४१३०३; १०१४०,     | मूल          | वनस्पति                     | =1३२; हाद२; १०११११         |
|                  |                     | १०३                       | मूलगबीय      | वनस्वति                     | 6160                       |
| मातंग            | ग्रन्थ का एक अध्ययन | १०१११३११                  | मूलबीय       | वनस्पति                     | ४।४७; ४।१४६; ६।१२          |
| मातं(यं)जण       | पर्वत               | २।३३६;४।३११;४।१४१;        | मोक्ख        | ग्रन्थ का एक अध्ययन         | 80158318                   |
|                  |                     | नाद७; १०।१४४              | मोग्गलायण    | जाति, कुल और गोव            | ७।३४                       |
| माता (या)        | परिवार सदस्य        | 31365:81838:8150          | मोणचरय       | मुनि                        | <b>४</b> ।३७               |
| मालवंत           | पर्वत               | २[२७७,३३६;४।३१४;          | मोत्ति       | धातु और रत्न                | 81221ª                     |
|                  |                     | X18X0,8X9,818E;           | मोयपडिमा     | तपः कर्म                    | 3919789;8186               |
|                  |                     | ४०। ४९४                   | यम           | नक्षत्रदेव                  | <u>२।३२४</u>               |
| मालवंतदह         | द्रह                | X18XX                     | रतय          | धानु और रत्न                | 201553                     |
|                  |                     |                           |              |                             |                            |

8030

ठाणं

र्पारशिष्ट-१

| -               |                      | •                          | •                       |                         |                                    |
|-----------------|----------------------|----------------------------|-------------------------|-------------------------|------------------------------------|
| रतिकर           | पर्वत                | 8018 <i>3</i>              | राइण्ण                  | जाति, कुल और गोव        | ३।३४;६। <b>३</b> ४                 |
| रतिकरग          | <b>पर्व</b> त        | 81328 <b>-38</b> =         | रात                     | समय के प्रकार           | <b>५।१६६;७।८१</b>                  |
| रत्त            | शरीर घातु            | ४।६४२।२                    | राम                     | व्यक्ति                 | 8158                               |
| रत्तप्श्वायद्दह | द्रह                 | 21200                      | रामगुत्त                | ग्रन्थ का एक अध्ययन     |                                    |
| रत्तवती         | नदी                  | ३।४४=; ६१९०; <b>=।</b> ४६; | रायकरंडय (ग)            | उपकरण                   | 81888                              |
|                 |                      | 80124                      | रायगिह                  | राजधानी                 | \$017,918                          |
| रत्ता           | नदी                  | २।३०२;३।४४६;४।२३२;         | रायग्गल                 | ग्रह                    | २।३२४                              |
|                 |                      | ६१९०,७१४२,४६; न।४६,न२,     | रायभिसेय                | अनुष्ठान                | ्रहाइ२                             |
|                 |                      | द४;१०१२६                   | रालग                    | धान्य                   | 9160                               |
| रनाकुंड         | জলাগ্যয              | <b>द</b> !द४               | राहु                    | ग्रह                    | २।३२४                              |
| रत्तावइपवायद्ह  | द्रह                 | ₹1300, <b>₹</b> ₹⊏         | रिट्ठपुरी               | राजधानी                 | २।३४१;=।७३                         |
| रत्तावतिकुंड    | जलाशय                | 5158                       | रिट्ठा<br>रिट्ठा        | राजधानी                 | 21388;=103                         |
| रत्तावती(ई)     | नदी                  | २१३०२; ४१२३३; ७१४३,        | रिभिय                   | नाट्य                   | ४।६३३;७।४=।७                       |
|                 |                      | ४७; माम२,म४                | रिव्वेद                 | लौकिक ग्रन्थ            | रा३६८                              |
| रम्म            | विजय                 | 515,80° थे.80              | रिसभ                    | स्वर                    | ७।३११,४० <b>।१,</b> ४१।१,४२।१,     |
| रम्मगवरिस       | जनपद                 | 815°A                      |                         |                         | 8315                               |
| रम्मगवस्स       | जनपद                 | 36109                      | रुक्खमूलगिह             | <i>1</i> 12             |                                    |
| रम्मय           | जनपद                 | २।२७४,२६=                  |                         | गृह<br>नक्षत्रदेव       | ३।४१ <b>६-४२१</b><br>२।३२४         |
| रम्मय (ग)       | <b>बिज्ञ्य</b>       | 51320;5100                 | रुद्<br>रूप्व           | ग्लस्रप<br>धातु और रत्न |                                    |
| रम्मय(ग) वास    | जनपद                 | २१२६६,३१७,३३३,४४०,         | रूप<br>रूपकूलप्पवायद्दह | -                       | 8।२२।द<br>२:२१६                    |
|                 |                      | ४४२;६।८३,८४,९३;            |                         | द्रह<br>नदी             | 33515<br>21213 - 325-5260          |
|                 |                      | ७१८०,१४;                   | रुप्पकूला               | - 1 Ce 1                | २।२९३,३३६;६ <b>।६०;</b><br>७।४३.४७ |
| रयग             | धानु और रत्न         | हारराष्ट्र,१२,१४;          | रुष्पागर                | खान                     |                                    |
|                 |                      | १०११६१,१६३                 | रूपागर<br>रुपाभास       |                         | 5} <b>₹</b> 0                      |
| रयणसंचया        | राजधानी              | २।३४१; =।७४                | रूना नाल<br>हण्डि       | ग्रह<br>पर्वत           | २।३२५५<br>२।३२९५                   |
| रयणि (रतिन)     | मान के प्रकार        | ११२५०                      | હાળ્ય                   | ୳ଡ଼ୄମ                   | २१२७३,२२४,२दद,२६३,                 |
| रयणी (रत्नी)    | मान के प्रकार        | २।३=६; ३।१३=; ४।६३८;       |                         |                         | 338; 31888;61=8;0188;              |
|                 |                      | रारर७; ६११०७;७१७९,         | ~                       |                         | <b>११;</b> ≂।€४                    |
| ·               |                      | 202-202; 8128              | रुप्पि                  | ग्रह                    | २।३२४                              |
| रयणी (रजनी)     | समय के प्रकार        | <b>ह</b> ।६२               | रुप्पि                  | व्यक्ति                 | હાહર                               |
| रयणी            | स्वर                 | હાજરાર,૪૬ાર                | रुष्पिणी                | व्यक्ति<br>-            | =1X318                             |
| रयय(त)          | धातु और रत् <b>न</b> | न । १०                     | रुय (अ)गवर<br>~         | पर्वत                   | 31820;=168-6=;80188                |
| रयहरण           | साबु के उपकरण        | 83912                      | रुषगिद                  | पर्वत                   | १०।४२                              |
| रसज             | प्राणी               | ७।३,४; ८।२,३               | रेवती (ई)               | नक्षत्र                 | २१३२३;४१८८,६२;७११४६;               |
| रसायण           | चिकित्सा             | <b>F</b> 178               | <b>.</b>                | ~                       | 618515318                          |
| राइं(ति)दिय     | समय के प्रकार        | ३।१२३,१≈६;७।१३;            | रेवती                   | ब्यक्ति                 | हाइ०                               |
|                 |                      | न।१०४; हा४१,६२;            | रोद्द                   | व्यक्ति                 | \$13\$13                           |
|                 |                      | 801878                     | रोविदिय                 | गेय                     | 21652                              |
|                 |                      |                            |                         |                         |                                    |

१०३द

ठरणं

|    | ٠   |
|----|-----|
| 21 | म   |
| 01 | ×1. |

| रोहिणी                                   | নঞ্চর                | રાર્વરુ;પ્રારચ્છ;૬ હષ્ર;                   | वग्गु                | विजय                              | 013 Marca 0                 |
|------------------------------------------|----------------------|--------------------------------------------|----------------------|-----------------------------------|-----------------------------|
|                                          |                      | ७।१४७;६।११६                                | च™ुरिय               | त्यू<br>कर्म् <i>कर</i>           | २।३४०;द¦७२<br>७४३।६         |
| रोहितंसा                                 | नदी                  | 3880;61=6;0183,80                          | ग पुरस्य<br>बग्द     | वनस्पति                           | ७।४३।६<br>०-२-२-४           |
| रोहियंसध्यवायद्ह                         | द्रह                 | रार्ह्स                                    | वग्धावच्च            |                                   | \$01≂₹!\$                   |
| रोहियपावायदृह                            | रू<br>इह             | रार्टर<br>सर्हर                            | वच्छ<br>दच्छ         | जाति, कुल <b>और</b> गोत्न<br>विजय |                             |
| रोहिया(ता)                               | ×₀<br>नदी            | रार्टर<br>२।२६०,३३६;६ <b>⊏६;</b>           | ৭ <i>০</i> ৩<br>বच্छ |                                   | <b>হা</b> ই४०; ⊄াও০         |
| (all all all all all all all all all all |                      | પાર્ટ્ઝ, રર્ટ, ર થ <b>ટ</b> ,<br>હાથર, શ્ર | यच्छ<br>वच्छगावती    | जाति. कुल और गोत<br>विजय          |                             |
| लक्षण                                    | प्राच्यविद्या        | जार कर प<br>दार् <b>३</b>                  | প অসম বর্য<br>বীতন্  |                                   | 41380;5100                  |
| ल <b>बखण</b> संबच्छर                     | समय के प्रकार        | ्र<br>सार्ह्र १०,२१३                       |                      | बारा<br>पर्नन                     | 81635                       |
| ल <b>क्खण</b> ा                          | व्यक्ति              | र। १२२२<br>द। १३११                         | वट्ट्वेयड्ड          | पर्वत                             | २१२७४,२७४;४१३०७;            |
| लगंडसाइ<br>लगंडसाइ                       | असन                  |                                            | 77                   |                                   | 8012=<br>108                |
|                                          |                      | X183;3188                                  | य ड<br>जनननन्त्र     | वनस्पति<br>—— ४                   | न्दरि : ७११                 |
| लव<br>च                                  | समय के प्रकार<br>समय | २।३८१३।४२७;४।२१३।४                         | वड्रुइरयण<br>        | चकर्शतरत्न                        | ७३६८                        |
| लवण                                      | समुद्र               | २।३२७,३२८,४४७;३।१३४;                       | वणमाला               | अभूषण                             | न्दा १०                     |
|                                          |                      | ४।३३२,३ ३५;७११११;                          | वणसड                 | वन                                | २१३६०;४।२७३,३३६-            |
|                                          |                      | 80135'33                                   | ~                    |                                   | 883                         |
| लवणसमुद्                                 | समुद्र               | 81328-338;                                 | वणीमग                | যালক                              | لالترمه                     |
| ,                                        |                      | ७।४२,४३,४६                                 | वत्थपडिमा            | प्रतिमा                           | ४१४८८                       |
| लवणोद                                    | समुद्र               | ४।६५२                                      | <b>दरथालं का र</b>   | अलंकार                            | 8' É Ś Ś                    |
| लाउयपाद                                  | पाल                  | <u> 51386</u>                              | वस्थु (वस्तु)        | ग्रन्थ का एक अध्ययन               | 51885: #188:                |
| लूहचरय                                   | मुनि<br>-            | X156                                       | _                    |                                   | 80123                       |
| लूहजीवि                                  | मुनि                 | X1X5                                       | दद्लियाभत्त          | भक्त                              | <b>ह</b> ।६२                |
| लूहाहार                                  | मुनि                 | रा४०                                       | वद्दामणग             | ग्रह                              | २।३२ <b>४</b>               |
| लेड्यापिउ                                | ग्रन्थ का एक अध्ययन  | 80188718                                   | दृष्य                | विजय                              | राइ४०; =1७२; हा४४           |
| लेच्छइ                                   | ग्रन्थ का एक अव्ययन  | १०११११                                     | वप्पगावती            | विजय                              | २।३४०; म:७२                 |
| लोगमज्झावसित                             | अभिनय                | 81533                                      | दयणविभत्ति           | व्याकरण                           | <b>म्हार्</b> ४             |
| लोगविजय                                  | ग्रन्थ का एक अध्ययन  | શર                                         | बरट्ट                | धान्य                             | ७१६०                        |
| लोमपविख                                  | प्राणी               | <u> १</u> ।४४४                             | वरिसकण्ह             | जाति, कुल और गोव                  | હાર્                        |
| लोह                                      | धातु और रत्व         | 812715                                     | वरिसारत्त            | ऋतु                               | <b>६</b> ।६४                |
| लो <b>हारंबरिस</b>                       | कारखाना              | दा१०                                       | वर्ण                 | नक्षत्नदेव                        | राइर४                       |
| लोहिच्च                                  | जाति, कुल और गोव     | ७।३४                                       | वरुगोववात            | ग्रन्थ                            | १०११२०                      |
| लोहितक्ख                                 | ग्रह                 | २ <b>३२</b> ४                              | दलयमरण               | मरण                               | <i>५१,</i> ४६ ई             |
| लोहि <b>त</b> क्ख                        | धातु और रत्न         | १०।१६३                                     | वस्लि                | वनस्पति                           | אזא                         |
| वइर                                      | धातु और रत्न         | <b>१०18</b> ६२                             | ववसायसभा             | गृह                               | <b>श</b> ार३४,२३६           |
| वइरमज्झा                                 | तपः कर्म             | २।२४८;४।६८                                 | वसंत                 | ऋतु                               | रार४०१४; ६१९४               |
| वइसाह                                    | मास                  | 8128515                                    | वसट्टमरण             | मरण                               | 21888                       |
| वंजण                                     | प्राच्यदिद्या        | दरिवे                                      | वसिट्ठ               | व्यक्ति                           | দ(३৩                        |
| वंजुल                                    | वनस्पति              | 8015219                                    | वसृ                  | नक्षत्रदेव                        | राइर४                       |
| वंसीमूल                                  | वनस्पति              | ४।२८२                                      | वसुदेव               | व्यक्ति                           | \$13813                     |
| वग्गचूलिया                               | ग्रन्थ               | 801820                                     | वाउ                  | नक्षत्नदेव                        | राइर४                       |
| **                                       |                      |                                            |                      |                                   | <b>M</b> ( ) X <sup>+</sup> |

ठाण

|                          | राजधानी                             | १०१२७३१                  | विमलघोस              | व्यक्ति                                    | (ALC 010                      |
|--------------------------|-------------------------------------|--------------------------|----------------------|--------------------------------------------|-------------------------------|
| वाणारसी<br>वातिय         | राजवाक<br>चिकित्सा                  | ડાયરથ<br>ડાયરથ           | विमलवाहण             | व्यापत<br>व्य <b>वि</b> त                  | ७।६१।१<br>७।६२।१,६४; १।६२,६४; |
|                          | प्राच्य विद्याविद्                  | E17518                   | 11.11.61             | ~114(1                                     | १०११४४<br>१०११४४              |
| वादि<br>                 | प्राच्य पद्धाः पद्<br>दिश्वा        | १०१३१।१                  | बिमला                | दिशा                                       | 5013518<br>201252             |
| वायव्वा<br>              | ापका<br>नदी                         | रणकरार<br>शर्रेड्ड;१०रि६ | विनाणपविभत्ति        | प्रसा<br>ग्रन्थ का एक अव्ययन               |                               |
| वारिसेणा<br>२            |                                     | २०२२१२२<br>१०२२१११       | विमुत्ति             | प्रत्य का एक अध्ययन<br>ब्रन्थ का एक अध्ययन |                               |
| वारुणी                   | दिशा<br>स्पर्धन का और सोव           |                          | वि <b>य</b> ङ        | अन्य का एक अध्ययन<br>ग्रन्थ का एक अध्ययन   |                               |
| <b>वा</b> ल<br>- २००० २० | जाति, कुल और गोब<br>रीन             |                          | वियडगिह<br>वियडगिह   | -                                          |                               |
| वालवीअणी                 | राजचिन्ह<br>                        | र् <u>था</u> धर<br>२।३९- | वियडदत्ति            | गृह<br>नगः मर्ज                            | 808-308                       |
| वावी                     | जलाश <b>य</b>                       | 513E0                    | षियडवात<br>वियडावाति | तपःकर्म<br>कर्नन                           | ३।२४ <b>द</b>                 |
| वासावास                  | धार्मिक अनुष्ठान<br>— — — क्वेन —)= | 11800                    | लियडालाक्ष<br>वियर   | पर्वंत<br>                                 | २१२७४,३३४;४१३०७               |
| वासिट्ठ                  | जाति, कुल और गो <del>व</del> ्न     |                          |                      | <b>जलाश्च</b>                              | ४।६०७                         |
| वासुपुज्ज                | व्यक्ति                             | 21880;XIZ38;E10E         | वियालग<br>जिनसनी जिन | ग्रह<br>                                   | ×155X                         |
| वाहि                     | चिकित्सा<br>-                       | AIX4X                    | विरसजीवि<br>         | मुनि<br>—ि                                 | X1X8                          |
| विउसग्गपडिमा             | तप: कर्म                            | 51522; 5125              | विरसाहार<br>ि        | मुनि                                       | x180                          |
| विगतसोग                  | ग्रह                                | २।३२४                    | विवागसुय<br>ि        | ग्रन्थ                                     | 801503                        |
| विगयसोगा                 | राजधानी                             | २।२४१                    | विवाय                | न्न <del>न्</del> थ                        | १०।११५                        |
| विच्छुय                  | प्राणी                              | ४।४१४                    | विवाह्चूलिया         | ग्रन्थ का एक अध्ययन                        |                               |
| <sub>वि</sub> जय         | जनपद                                | २।३९०;३।१०७;             | विवा(आ)हपण्णत्ति     | _                                          | 801803                        |
|                          |                                     | न।६६-७२                  | विविद्धि             | नक्षत्रदेव                                 | 51558                         |
| विजयदूसग                 | वस्त्र                              | 35518                    | विवेगपडिमा           | तपःकर्म                                    | २१२४४;४१६६                    |
| विजयपूरा                 | राजधानी                             | રાર૪૧;=૧૭૪               | विसंधि               | प्रह                                       | <u>२।३२४</u>                  |
| विजया                    | राजधानी                             | २।३४ <b>१;द</b> 1७६      | विसभक्खण             | मरण                                        | र्ग४१२                        |
| রিত্র                    | चिकित्सा                            | 81885                    | विसाल                | ग्रह                                       | रावर्थ                        |
| विज्जुष्पभ               | पर्वत                               | २१२७६,३३६;४1३१४;         | विसाहा               | नक्षत्र                                    | २।३२३;४८६,२३७; ६।७४;          |
| -                        |                                     | ४११४२;९१४२;१०११४६        |                      |                                            | 91888; 51888                  |
| विज्जप् <b>भदह</b>       | द्रह                                | X18XX                    | विस्स                | नक्षत्रदेव                                 | राइर४                         |
| विण्हु                   | नक्षत्रदेव                          | 21358                    | विस्सवाइयगण          | जैन गण                                     | શારદ                          |
| वितत                     | वाद्य                               | २।२१४,२१७; ४।६३२         | वीतसोगा              | राजधानी                                    | 519X                          |
| वितत                     | ग्नह                                | <i>ર</i> 132 <b>X</b>    | वीयमण्ह              | जाति, कुल और गोत्र                         | ७१३३                          |
| विततपक्षि                | प्राणी                              | 81888                    | वीर                  | व्यक्ति                                    | ४।२३४                         |
| वितत्य                   | ਸ਼ਫ਼                                | र्। २२ र                 | वीरंगय               | व्यक्ति                                    | 513818                        |
| वितत्या                  | नदी                                 | ४।२३१;१०।२४              | <b>दीर</b> जस        | व्यक्ति                                    | =125155                       |
| वित्त                    | स्वर                                | ૭ા૪૬ા૪,૬                 | वीरभद्द              | व्यक्ति                                    | द ३७                          |
| विदलकड                   | उपकरण                               | 8,886                    | वीरायणिय             | आसन                                        | શાહર; ૭:૪૬                    |
| विदेह                    | जनपद                                | ७१७४                     | वीरियपुब्व           | ग्रन्थ                                     | =1XX                          |
| विभत्ति                  | व्याकरण                             | न।२४।३                   | वीहि                 | धान्य                                      | ३।१२ <i>५</i>                 |
| विभासा                   | नवी                                 | X1238; 2019X             | वेडवंती              | राजधानी                                    | २।३४१; ६।७६                   |
| विमल                     |                                     | राइर्प्                  | वेहिम                | माल्य                                      | ४।६३४                         |
| त्रिमल                   | व्यक्ति                             | ४्। द ७                  | वेणड्यावादि          | अन्यतीर्थिक                                | ४।४३०                         |
|                          |                                     | •                        |                      | / •                                        | •                             |

| •     |  |
|-------|--|
| ठाँगा |  |
|       |  |

| वेदिग                      | जाति, कुल और गोन         | 813818                     | संसट्ठकष्पिय                  | मुनि                 | <u> </u>            |
|----------------------------|--------------------------|----------------------------|-------------------------------|----------------------|---------------------|
| नेदेह<br>देदेह             | जाति, कुल और गोत्न       |                            | संसेइम                        | उ<br>पानक            | ३।३७६               |
| न २०<br>वेहलिय             | -                        | १०१०३,१६३                  | संसेवन                        | प्राणी               | ७।३,४; दा२,३        |
| व रुलियमणि<br>वे रुलियमणि  | -                        | रार्र<br>हार्राहर          | सक्कत                         | भाषा                 | 9 ¥=!?o             |
| वेसमणोववात<br>वेसमणोववात   | ग्रन्थ का एक अच्ययत      |                            | संकराम                        | जाति, कुल और गोत     |                     |
| वेसियाकरंडय (ग)            |                          | x1XX8<br>(-1())-           | सगड<br>सगड                    | ग्रन्थ का एक अध्ययन  |                     |
| वात्तवासरख्य (ग)<br>वेहाणस |                          | २।४१३                      | सगर<br>सगर                    | व्यक्ति              | १०१२५               |
| प्राणस<br>संख              | गरग                      | राइर्प्र                   |                               | ब्यक्ति              | દાદ્                |
| संख<br>संख                 | <sup>श्र</sup> ्<br>विजय | ۲۱۶۲۵; ۲۱۵۶<br>۲۱۶۲۵; ۲۱۵۶ | स <b>स्वप्</b> पवायपुष्व      | ग्रन्थ               | 51885<br>C.4.       |
| संख<br>संख                 | पण्प<br>वाद्य            | ७१४२११                     | सच्चभामा                      | व्यक्ति              | द। ४ ३। १           |
|                            | वाद<br>व्यक्तित          | 61641 =18818; EIE0         | रा <b>भ्य ग</b> तना<br>सङ्ग्र | स्वर                 | ७।३६१,४०११,४१११,    |
| संख<br>                    |                          |                            |                               | \ <b>4</b> \         | ४२।१,४३।१           |
| संखत्रण्ण<br>नंन्याणाः भ   | प्रह                     | 21322                      | सज्जगान                       | स्वर                 | હા૪૪,૪૨<br>હા૪૪,૪૨  |
| संखवण्णाभ<br>              | मह                       | २।३२४                      |                               |                      |                     |
| संख                        | ग्रन्थ का एक अध्ययन      |                            | सग<br>मार्गसम्बद्ध            | धान्य<br>सर्पनित     | 9160<br>X1919-1     |
| संखाण                      | प्राच्यविद्याविद्<br>    | हारदार्थ                   | सणंकुमार<br>सणकान             | व्यक्ति<br>सन्ते     | 818;20175<br>Name   |
| सं <b>बा</b> दत्तिय        | मुनि                     | <b>श्रा</b> ३्द            | सणप्फन<br>चर्षणप्कन           | प्राणी<br>           | 21XX0               |
| संखेवियदसा                 | ग्रन्थ<br>- ो            | १०१११०,१२०                 | सणिचर<br>जल्लावरमंत्र=चर      | ग्रह<br>समय के जन्मन | 5132<br>ND20        |
| संघाडी                     | साधु के उपकरण            | 3218                       | सणिचरसंवच्छर<br>चणिच्चन       | समय के प्रकार<br>गत  | X1280               |
| संवातिम                    | माल्य                    | राद्इर                     | सणिच्चर<br>चलिच्चर            | ग्रह                 | २।३२४               |
| संझा                       | समय के प्रकार            | 81583                      | सणिच्छर<br>चरिल्ल्लान्टिल्ल   | ग्रह<br>निर्मालक     | ξ19<br>Μυριου       |
| संठाण                      | ग्रन्थ का एक अध्ययन      |                            | सण्णिवातिय<br>——————          | चिकित्सा<br>         | 81X87               |
| संडिल्ल                    | जाति, कुल और गोव्र       |                            | सण्णिवेस<br>С                 | वसति के प्रकार       | २।३६०;४।२१,२२,१०७ । |
| संति                       | व्यक्ति                  | २१४३०,४३४; ४१९०;           | सण्णिहाणरथ                    | व्याकरण              | <u>दार्थन्</u>      |
|                            |                          | १०१२८                      | सतदुवार                       | जनपद और ग्राम        | £152                |
| संति                       | गृह                      | શ્વાર, રર                  | सतद्दु                        | नदी                  | १०१२५               |
| संथारग                     | साबु के उपकरण            | इ।४२२-४२४; ४।१०२           | सतधणु                         | व्यवित               | 8016.99             |
| संपदावण                    | व्याकरण                  | <b>८१</b> २४।२             | सतय                           | ब्यचित               | દાદ્દ૦,૬૧           |
| संपलियंक                   | आसन                      | 35518                      | सतीमा                         | धान्य                | रा२०१               |
| संबाह                      | वसति के प्रकार           | २१३६०; ४१२१,२२             | सत्तवण्णवग                    | उपवन                 | ४।३३६।१,३४०।१       |
| संभव                       | व्यक्ति                  | <b>१</b> ०1६४              | सत्तसत्तमिया                  | प्रतिमा              | હારંર               |
| संभूतविजय                  | ग्रन्थ का एक अध्ययन      | न १०१११६११                 | सत्ति <del>व</del> क्रय       | ग्रन्थ का एक अध्ययन  | <b>।</b> ७।११       |
| संमुइ(ति)                  | व्यक्ति                  | 8125;801888                | सत्तिवण्ण                     | बनस्पति              | <b>१</b> ०।=२1१     |
| संमुत                      | जाति, कुल और गोब         | ৰ ভাইহ                     | सत्थपरिण्णा                   | ग्रन्थ का एक अध्ययन  | F 813               |
| संलेहण                     | तपःकर्न                  | २११६६; ३१४६६; ४९७,         | सत्यवाह                       | राजवरिकर             | <b>ह</b> ।६२        |
|                            |                          | 81365                      | सत्थोव डिण                    | मरण                  | र1४१२<br>र          |
| संवच्छर                    | समय के प्रकार            | राइन्ह; ३११२४; ४१२०६,      | सद्दालपुत्त                   | ग्रन्थ का एक अध्यय   | न १०११२११           |
|                            |                          | २१०,२१३1३;७१६०;            |                               | पर्वत                | २।२७४,३३४;४।३०७     |
|                            |                          | =1997; 8197                | सद्दुद्दैश्व                  | ग्रन्थ का एक अध्यय   | न ४।३३७             |
| संबुक्क                    | उपकरण                    | ¥175E                      | सतद्दु                        | नदी                  | श्रा२३१             |

| सप्प           | नक्षत्तदेव          | २।३२४                     | सव्वसुमिण      | ग्रन्थ का एक अध्ययन  | १०।११५                 |
|----------------|---------------------|---------------------------|----------------|----------------------|------------------------|
| सप्पि          | खारा                | ४।१न३; हा२३               | सस्सानिवादण    | व्याकरण              | হাহ্যাহ                |
| सभा            | गृह                 | ४।२३४,२३६                 | सहसुदाह        | ग्रन्थ का एक अध्ययन  |                        |
| समणवणीमग       | रू<br>याचक          | 21200                     | सहस्सपाग       | खाद्य                | ३।द ७                  |
| समपायपुत्ता    | आसन                 | 2120                      | सहिय           | ग्रह                 | 51358                  |
| समयक्खेत्त     | जनपद                | ३।१३२;४।४⊂२,४१४;          | साइम           | खाद्य                | ३।१७-२०;४।२७४,२८८;     |
|                |                     | ५।१४५;१०।१३६              |                |                      | ४।४१२; ∈।४२            |
| समगय           | ग्रन्थ              | 6188,20;                  | साउणिय         | कर्मकर               | ગા૪રાદ્                |
|                |                     | 801803                    | साकेत          | राजधानी              | १०।२७।१                |
| समाहिषडिमा     | तप <b>ःकर्म</b>     | २।२४३;४।६६                | सागर           | जलाशय                | ४१६०७;१०११०३           |
| समुग्गपत्रिख   | प्रागी              | ४।५५१                     | सागरोवम        | समय के प्रकार        | 21802                  |
| समुच्छेदवाइ    | अन्यतीर्थिक         | दारर                      | साणय           | वर <b>न्न</b>        | 21820                  |
| सम्मत्त        | ग्रन्थ का एक अध्ययन | શર                        | साणय           | रजोहरण               | 21868                  |
| सम्मावाय       | ग्रन्थ              | १०१९२                     | साणवणीमग       | याचक                 | X1200                  |
| सयजल           | व्य किस             | १०1१४ <b>≤</b> 1१         | स्रात          | ग्रन्थ का एक अध्ययन  | १०1११७११               |
| सर्वेषभ        | ग्रह                | २।३२४                     | सा <b>तिय</b>  | नक्षत्र              | 38910                  |
| सवंपभ          | व्यक्ति             | હાદ્દશાંશ,દ્રષ્ઠાંશ       | साम            | राज्यनीति            | 51800                  |
| सयंभुरमण       | समुद्र              | २।१३३,१३४                 | सामण्णओविणि-   |                      |                        |
| संयपाग         | खाद्य               | इ।≂७                      | वाइय           | अभिनय                | <b>४।</b> ६३७          |
| सव (त)भिसया    | नक्षत्र             | ગારેરારે; દ્રા૭૪; હાર્૪દ; | सामलि          | जाति, कुल और गोद     | ७।३३                   |
|                |                     | हा११६                     | सामलि          | वनस्पति              | 801=718                |
| सयरह           | व्यक्ति             | १०११४३११                  | सामवेद         | लौकिक ग्र <b>न्थ</b> | ३।३ <b>९</b> म         |
| सयाउ           | व्यक्ति             | १०१४३११                   | सामिसंबंध      | ट्याकरण              | वार्थाष्               |
| सर             | जलाभय               | 93819                     | सामुच्छेइय     | निन्हव               | ७११४०                  |
| सरऊ            | नदी                 | ४१९८८,२३०;१०१२४           | सायवाइ         | अन्यतीथिक            | दा२२                   |
| सरय            | ऋतु                 | 8128012; 5152;            | सारकंता        | रचर                  | ভাষমাই                 |
|                |                     | <b>हा</b> इ२              | सारस           | प्राणी               | ગપ્રકાર                |
| सरिसव          | धान्य               | ७।६०                      | सारमु          | स्वर                 | હા૪૪ા૪                 |
| सलिलकुंड       | जलाशय               | 801625                    | सारहि          | कर्मकर               | <b>૩</b> ૬૬ <i>ા</i> ૪ |
| सलिलावत्री     | विजय                | २।३४०; ना७१; हा४४         | साल            | ग्र ह                | २।३२४                  |
| सल्लहत्त       | चिकित्सा            | ≈।२६                      | साल            | वनस्पति              | ४।४४२,४४३,१४३।१,३      |
| सव (म) ण       | नक्ष <b>त्र</b>     | २।३२३; ३।४२६; ४।६३;       | सालंकायण       | जाति, कुल और गोत     | હાર્ક્સ                |
|                |                     | ७।१४६; हा१६; इरा१         | सालाइ          | चिकिस्सा             | म <b>।</b> २६          |
| सबिनु          | नक्षत्नदेव          | २।३२४                     | सालि           | धान्य                | <b>३।१२</b> ४          |
| सब्बतोभद्दा    | तपःकर्म             | २१२४६;४१६७;               | सालिभद्द       | प्रन्थ का एक अध्ययन  | 801588.8               |
|                |                     | <b>५</b> ।१८              | सानत्थी (त्थि) | राजधानी              | ७११४२११;१०१२७११        |
| सब्बद्धा       | समय के प्रकार       | मा३६                      | सास            | वनस्पति              | N-583tR                |
| सव्वपाणभूतजीव- |                     |                           | सिघाडक         | षथ्                  | ३।३६७; ४।२१,२२         |
| सत्तसुहावह     | ग्रन्थ              | १०१६२                     | सिंधुकुंड      | অলাম্য               | द।⊂१,⊂३                |
|                |                     |                           |                |                      |                        |

| सिंधुष्पवा यहह                     | N. P.               | रार्ह्य                            | मीन ग <sup>3</sup> रे⊐र  |                      |                    |
|------------------------------------|---------------------|------------------------------------|--------------------------|----------------------|--------------------|
| रिष्ठु । पा पर्छ<br>सिंघू          | ^२<br>नदी           | 51208; 218X0;                      | सीहसीता<br>सीहासण        | नदी<br>अपनन          | २।३३९; ३।४६१; हाइ२ |
|                                    | ~ E <b>* 4</b> 4    | પ્રાર્થર; માન્દ; હાથર,             |                          | आसन<br>              | १।इड्ह;१०१०३       |
|                                    |                     | १७,२१,२१,२२,७२२,<br>१७,२१८,६३,१०२४ | सुन्दरी<br>संवसन         | व्यक्ति              | १११६३              |
| सिभिय                              | चिकित्सा            |                                    | सुंबकड<br>स्टब्स्        | उपकरण<br>िच्च        | RIXRE              |
| सिणेहविगति<br>सिणेहविगति           |                     | <u> </u>                           | सु कच्छ<br>              | विजय                 | २।३४०; ना६१; १।४५  |
|                                    | खाद्य<br>संगणी      | x15=x                              | सुवक<br>                 | गरीरधातु             | २।२३६; ४।६४२।१,२   |
| सिणेहसुहुम<br>सिन्द्रप्रान्द (ज) ल | प्राणी<br>सन्नित्   | नाहर; १०१२४                        | सुक्क                    | ग्रह                 | २।३२४; ६।७;≂।३१;   |
| सिद्धायत (य) ज                     | मन्दिर<br>——-       | 81556885'883                       |                          |                      | 8।६ <b>द</b>       |
| सिप्प<br>जिल्लान                   | कला<br><b>२</b>     | हार्टा ३                           | सुक्क                    | ग्रन्थ का एक अध्ययन  | \$138\$10\$        |
| सिप्पाजीव<br>जिन्दी के ब           | कलाजीवी             | राउ१                               | सुवद्वेत                 | ग्रन्थ               | 80188=             |
| सिरिकंता                           | व्यक्ति             | હાદ્રાશ                            | सुगिम्हगपाडिवया          | तिथि                 | ४।२५६              |
| सिरिदेव <u>ी</u>                   | ग्रन्थ का एक अध्ययन | 20122812                           | सुम्गीव                  | व्यक्ति              | ē[₹o               |
| सिरिधर                             | व्यक्ति             | मा३०                               | सुघोस                    | व्यक्ति              | હાદ્રશાર           |
| सिरीस                              | वच्स्पति            | १०१नम् ११                          | मुट्ठुत्तरमायामा         | स्वर                 | 312,915            |
| सिव                                | व्यक्ति             | 518818; 8618618                    | सुणकखत्त                 | प्रन्थ का एक अध्ययन  | २०१११४११           |
| सिहरि                              | पर्वत               | रार्७२,२६६,२६७,३३४;                | सुण्णागार                | गृह                  | धा२२,२२            |
|                                    |                     | ३।४३४,४१६; ४।३२६;                  | न्रु <sub>ग्</sub> हा    | परिवार <b>सद</b> स्य | डाइड्स्; ४१४३४     |
|                                    |                     | ६।⊂४; ७।४१,४४                      | जुत                      | परिवा <b>र सदस्य</b> | ११९४               |
| सीओसणिज्ज                          | ग्रन्थ का एक अध्ययन | <b>ह</b> ार्                       | सुदंसण                   | ग्र∓अ                | 80122218           |
| सीतप्पवायह्ह                       | द्रह                | ୍ମକ୍ଷତ                             | सुदंसणा                  | वनस्पति              | राव्य१;वाइ२;१०१३३  |
| सीता <b>(</b> या)                  | नदी                 | २।२९२; ३।४४९,४६०;                  | भुदाम                    | व्यक्ति              | હાદ્રીર્           |
|                                    |                     | ४१३१०;३११;४११४०,                   | सुद्धयंधारा              | स्वर                 | ગ૪૭ાર              |
|                                    |                     | 822.224,223;4162;                  | नुद्धवियड                | पानक                 | ३।३७म              |
|                                    |                     | ७११२,४६; ना६७,६१,७०,               | सुहसज्जा                 | स्वर्                | ७१४४११             |
|                                    |                     | ७३,७४,७७,७६,६१,६२;                 | सुद्धेसणिय               | मुनि                 | X13=               |
|                                    |                     | 201282,289                         | सुध(ह)म्मा               | गृह                  | <u> १</u> २३४,२३६  |
| सीनोदप्पवायद्ह                     | द्रह                | e3915                              | सुपम्ह                   | त्रिजय               | २।३४०;≍।७ <b>१</b> |
| सीतोदा                             | नदी                 | राव्हर; रा४६१,४६२;                 | मुपास                    | व्यक्ति              | 615818; 6150       |
|                                    |                     | ४।३१२,३१३; ४।१४२,                  | सुपासा                   | व्य <b>क्ति</b>      | हाद?               |
|                                    |                     | १४३,१४६; ६१६२; ७१४३,               | सुष्वभ                   | व्यक्ति              | ७।६४।१             |
|                                    |                     | १७; नाइन,७१,७२,७१,                 | सुनंधु                   | व्यक्ति              | હાદ્યાર            |
|                                    |                     | ७६,७९,८३,५४;१०।१४६,                | नुभद्दा                  | तरःकर्म              | २।२४४; ४।६७; ५।१द  |
|                                    |                     | १६७                                |                          | रजिधानी              | २१३४१; मा७४        |
| सीमंकर                             | व्यक्ति             | 201228                             | ्<br>सुभूम               | व्यक्ति              | ন্য হয় ব          |
| सीमंधर                             | व्यक्ति             | 201228                             | ्रू<br>मुभूमिभाग         | उद्यान               | <u> </u>           |
| सीसपहेलियंग                        | समय के प्रकार       | राइन्ह                             | <u>यु</u> भूगेम<br>सुभोम | व्यक्ति              | ७। <b>६४</b> । १   |
| सीसपहेलिया                         | समय के प्रकार       | 33519                              | गुमति<br>नुमति           | व्यक्ति              | 514511<br>514      |
| सीसागर                             | खान                 | =1?0                               | रुपाय<br>सुरादेव         | ग्रन्थ का एक अध्ययन  | <u> १०।२१२।२</u>   |
| सीह्पुरा                           | राजधानी             | राद्४१: नाख्य                      | पुरुष<br>सुरुवा          | व्यक्ति              | ७१६३।१             |
| 2189 V                             | x1=4.961-14         | 112219104                          | भुरमा                    |                      | A:4413             |

रुष्णं

| मुलभदह                  | द्रह                | X18XX                                 | सेट्ठि         | राजपरिकर            | हाइ२                   |
|-------------------------|---------------------|---------------------------------------|----------------|---------------------|------------------------|
| -<br>भुलसा              | व्यक्ति             | ٤١६०                                  | सेणावति        | राजपरिकर            | रा१३६; हाइ२            |
| -<br>सुवग्गु            | विजय                | राइ४०; मा७२                           | सेणावतिरयण     | चक्रवतिरत्न         | ७१६=                   |
| ্ৰন্থ                   | विज <b>य</b>        | ২ঃ২४০; নাও০                           | सेणिय          | ĕयक्ति              | हाइ०,६२                |
| -<br>मुबण्ज             | धातु और रत्न        | <b>ह</b> ।२२।इ                        | सेयंकर         | ग्रह                | राइर्ध्                |
| -<br>गुवण्णकुमारवास     | गृह                 | 81367; 81800                          | सेयविया        | ग्राम               | ७।१४२।१                |
| ्<br>मुवण्णकूलप्पयायह्ह | -                   | 33918                                 | सेलोवट्ठाण     | गृह                 | श्वर, २२               |
| भुवण्णकूला              | नदी                 | ३१४४८;६१६०;७१४२,४६                    | सेलयय          | जाति, कुल और गोव    |                        |
| मुवण्णागर               | खान                 | <b>=1</b> 20                          | सोगंधिय        | धातु और रत्न        | १०।१६१                 |
| मुह्रदप्प               | ति ज <b>य</b>       | २।३४०: मा७२                           | सोणित (य)      | _                   | 21244-240,245; 31862;  |
| ु<br>सुविण              | ग्रन्थ का एक अध्ययन |                                       |                | 5                   | 21802; 80128           |
| ्<br>सु <b>व्द</b> त    | ग्रह                | रादर्थ                                | सोत्थिय        | ग्रह                | राइर्थ                 |
| ्<br>सुसमदुरसमा         | समय के प्रकार       | १।१३न; २१९२; ६।२४                     | सोम            | नक्षत्नदेव          | २७३२४                  |
| नुसमदूसमा               | समय के प्रकार       | १1१२०;२1३०२,३०४ २१म,                  | सोम            | ग्रह                | रादरश                  |
| 5 16                    |                     | २११०; ६१२३                            | त्तोम          | व्यक्ति             | 5120; 812012           |
| ्रुसम्मूसमा             | समय के प्रकार       | ۱۹۹۹,۹۵0; RI394;                      | सोमणस          | पर्वत               | रार७६ ३३६; ४।३१६;      |
| 2                       |                     | 2160,62,882; 81308-                   |                |                     | 21828; 31820; 201832   |
|                         |                     | ३०६;६।२३-२७; १०।१४२                   | सोमय           | जाति, कुल और गोत्न  |                        |
| सुसमा                   | सनय के प्रकार       | १1१२६,१३६;२1३०५,३१७;                  | सोमा           | दिशा                | 8013818                |
| 3                       |                     | ; \$ \$ \$ -30 \$, 53, 0315           | सोमिल          | ग्रन्थ का एक अध्ययन |                        |
|                         |                     | ६१२३,२४; ७१७०; १०११४१                 | सोवरिय         | -<br>कर्मकर         | ¥ાર્ટ્ર; હા¥ર્રાદ્     |
| सुसिर                   | वाद्य               | २।२१६,२१७                             | सोरिय          | ग्रन्थ का एक अध्ययन |                        |
| सुरीमा                  | राजधानी             | 51385; =108                           | सोवण्गिय       | कर्मकर              | द। <b>द</b> १          |
| अन्य<br>युस्रीमा        | व्यक्ति             | नार ३।१                               | सोवरिथय        | ग्रह                | <u> २।३२४</u>          |
| मुसेणा                  | नदी                 | ४।२३३; १०।२६                          | सोवागकरंडय (ग) |                     | <b>८।</b> ४४४          |
| सुहावह<br>सुहावह        | पर्वत               | स्। ३३६; ४।३१२; ५।१५२;                | सोवीरय         | पानक                | 31305                  |
| 5                       |                     | न्नाह्न; १०११४६                       | सोवीरा         | स्वर                | ७।४९।१                 |
| <b>स्</b> ट्रहुम        | व्यक्ति             | ७।६४।१                                | हंस            | प्राणी              | 618615                 |
| ्ड<br>सूयगड             | ग्रन्थ              | १०१९०३                                | हंसगव्भ        | धातु और रत्न        | १०।१६३                 |
| सूर                     | ग्रह                | <b>२</b> ।३७६; ३।११७; ४ <b>।</b> १७६, | हबकार          | राजनीति             | ७।६६                   |
| <u>с</u>                |                     | ४०७; ४।४२; ना३१;                      | हत्थ           | नक्षत्र             | २।३२३; ४।२३७;७।१४८;    |
|                         |                     | हाररा१२; १०।१६०११                     |                |                     | €}६३,१० <b>।१७०</b> ।१ |
| सूर                     | ग्रन्थ का एक अध्ययन | १०।११६।१                              | हत्य           | मान के प्रकार       | ४।४६                   |
| स्ररदह                  | द्रह                | X15XX                                 | हरिथ           | प्राणी              | ४।२३६-२४०, २४०।४;      |
| सू <b>रप</b> ष्पति      | ग्रन्थ              | ३।१३६; ४।१⊏६                          |                |                     | <u> </u>               |
| मूरपध्वत (य)            | पर्वत               | २।३३६;४।३१३; ४११४३;                   | हत्थिणउर       | राजधानी             | १०।२७।१                |
| N Y                     |                     | साहस; १०११४६                          | हृत्थिरयण      | चक्रदतिरस्न         | ७।६८                   |
| सूरिय                   | गृह                 | २।३२२; ४।३३२                          | हत्थुत्तरा     | नक्षत               | 2160                   |
| सेज्जपडिमा              | प्रतिमा             | ४।४७७                                 | हय             | प्राणी              | ४।३८०-३८३; ४।१०२       |
|                         |                     |                                       |                |                     |                        |

# वरिशिष्ट-१

| हरि             | नदी              | २।२९१; ६१८६; ७१४२,४६ | हार          | ग्रन्थ का एक अध्ययन | १०।११द                               |
|-----------------|------------------|----------------------|--------------|---------------------|--------------------------------------|
| हरि             | प्रह             | २।३२४                | हारित        | जाति, कुल और गोव    | ४६।৩                                 |
| हरि             | स्वर             | ७१४४११               | हिमवंत       | पर्वत               | धादर                                 |
| हरिएसबल         | व्यक्ति          | ४।३६३                | हूहूअंग      | समय के प्रकार       | २ <b>।३</b> द <b>६</b>               |
| हरिकंतप्पवायद्ह | हर               | २।२६६                | हहूय         | समय के प्रकार       | <b>२</b> ।३ <b>≈</b> ६               |
| हरिकंता         | नदी              | रा२६०; ६१८६; ७११३,४७ | हेउवाय       | जु <b>न्ध</b>       | 93109                                |
| हरित            | जाति, कुल और गोव | <i>६</i> ।३४।१       | हेमंत        | ऋतु                 | ४१२४०1४; ६१९४                        |
| हरित सुहुम      | वनस्पति          | नाइप्र; १०१२४        | हेमवत (य)    | जनपद                | २१२६६,२७४,२६४,३१८,                   |
| हरिपवायदृह      | द्रह             | २।२६६                |              |                     | इंड्ड्; डा४४९,४ <b>४१;</b>           |
| हरिवस           | जाति, कुल और गोव | 80185018             |              |                     | ४।३०७; ६१८३,८४,६६;                   |
| हरिवरिस         | ज <b>न</b> पद    | 81500                |              |                     | ७१४०,५४; १०१३९                       |
| हरिवस्स         | जनपद             | ६।⊏३.६३; १०।३€       | हेरण्णवत (य) | जनपद                | रा२६ <b>६,२७४,२</b> ६६.३ <b>१</b> =, |
| हरिवास          | जनपद             | २।२६६,२७४,२६६,३१७,   |              |                     | \$\$\$; \$IXX0,XX5;                  |
|                 |                  | 333; 31888, 828;     |              |                     | ४।३०७; ६१८३,५४,६३;                   |
|                 |                  | हाद४; ७१४०,४४        |              |                     | 38103 (XX; Solse                     |
| हरिसेण          | व्यक्ति          | १०१२८                |              |                     |                                      |

रुाणं

www.jainelibrary.org

# परिशिष्ट-२

# प्रयुक्त ग्रन्थ-सूची

#### अथर्वंवेद

अनुयोगद्वार अनुयोगद्वार चूर्णि अनुयोगद्वार वृत्ति अभिधानचिन्तामणि अभिधान राजेन्द्र अल्प परिचित शब्दकोष आचारांग आचारांग चूर्णि आचारांग निर्युक्ति क्षाचारांग वृत्ति आप्टे डिक्शनरी आयारचूला आयारो आर्यभट्टीय गणितपाद आवश्यक चूणि आवश्यकनिर्युक्ति आवश्यकनिर्युक्ति अवचूणि आवश्यकनिर्युक्ति दीपिका आवश्यकनिर्यु क्ति भाष्य आवश्यक भाष्य आवश्यक मलयगिरि वृत्ति इसिभासिय उत्तराध्ययन उत्तराध्ययन निर्युक्ति उत्तराध्ययन वृहद्वृत्ति उपासकदज्ञा वृत्ति उवासगदसाओ **क्षोधनिर्य** कित **भो**घनिर्युक्ति वृत्ति

औपपातिक (ओवाइय) औषपातिक वृत्ति अंगसुत्ताणि अंगुत्तरनिकाय कठोपनिषद् कल्पसूत कल्याण कसायपाहुड काललोकप्रकाश कौटिल्य अर्थशास्त्र गणितसार संग्रह गोम्मट्टसार चरक छान्दोग्य उपनिषद् जीवाभिगम तत्त्वार्थ तत्त्वार्थभाष्य तत्त्वार्थराजवातिक तत्त्वार्थवार्ति**क** तत्त्वार्थसूत्र तत्त्वार्थसूत्र भाष्य तत्त्वार्थसूत्र भाष्यानुसारिणी टीका तत्त्वार्थंसूव वृत्ति तत्त्वार्थाधिगम सूत्र तत्त्वानुशासन तत्त्वोपप्लवसिं**इ** त्निंशतिका तुलसी रामायण थेरगाथा दशवैकालिक

दशवैकालिकः एक समीक्षात्मक अध्ययन

दशवैकालिक चूर्णि दशवैकालिक हारिभद्रीयावृत्ति दसवेआलियं दीधनिकाय देशी नाममाला धम्मपद <mark>घ्यानशत</mark>क म्यायदर्शन न्यायसूत्र नयोपदेश नारदीशिक्षा निशीथ निशीथ चूणि निशीथ भाष्य निसीहज्झयण नीतिवादयामृत नदी नंदी वृत्ति परिशिष्ट पर्व पाइयसद्महण्णव पातंजल योगदर्शन पातंजल योगप्रदीप पंचसंग्रह प्रज्ञापना प्रमाणनयतत्त्वालोकालंकार प्रवचनसारोद्धार प्रवचनसारोद्धार वृत्ति प्राचीन भारत के वाद्ययंत्र वाह्य स्फुट सिद्धान्त बृहरंकरुप वृहत्कल्पचूणि बृहत्कल्पभाष्य वृहदारण्यक वृहदारण्यकभाष्य बौद्धर्भदर्शन भगवती भगवद्गीता भद्रबाहुसंहिता भरत भरत का संगीत सिद्धान्त भरत कोश (प्रो० रामकृष्ण कवि)

#### 8085

भरत कोश (मतंग) भरत नाट्य भारतीय ज्योतिष भारतीय संगीत का इतिहास भावसंग्रह মিধু ন্যায়কলিকা मज्झिमनिकाय मनुस्मृति महावीर चरित (श्री गुणचन्द्र कृ माण्डुक्यकारिका भाष्य मूलाचार मूलाचार दर्षण मूलाराधना यशस्तिलक का सांस्कृतिक अध्यय **याज्ञवल्क्**यस्मृति योगदर्शन रत्नमुनि स्मृति ग्रन्थ राजप्रश्नीय लीलावती लोकप्रकाझ लंकावतार सूत्र वसुदेवहिण्डी बाल्मीकि रामायण विवागसुयं विशुद्धि मग्ग विशेषावश्यक भाष्य विष्णु पुराण वैशेषिक दर्शन व्यवहार भाष्य व्यवहार सूत्र शतपथ ब्राह्मण शांकर भाष्य, ब्रह्म सुन्न षट्खंडागम षट्प्राभृत षट्प्राभृत (श्रुतसागरीय वृत्ति) षट्प्राभृतादि संग्रह षट्विंश बाह्मण सन्मति प्रकरण समवायांग समवायांग वृत्ति साहित्यदर्पण

# सांख्यकारिका सांख्यकारिका (तत्त्वकोमुदो व्याख्या) मुश्रृतसंहिता सूत्रकृतांग सूत्रकृतांग वृत्ति मंगोतदामोदर संगीतरत्नाकर (मल्लीनाय ठीका) स्थानांग स्थानांग स्थानांग वृत्ति स्वाद्वाद मंजरी स्वरूप संबोधन हिन्दु गणित शास्त्र का इडिहान

#### 380%

- American Mathematical Monthly.
- A Sanskrit English Dictionary.
- Dictionary of Greck and Roman Antiquities.
- · Encyclopedia of Religion and Ethics.
- Encyclopedia of Superstitions.
- Journal of Music Academy, Madras.
- Mackrindle.
- The Book of the Zodiac.
- The History of Mankind.
- The Wild Rule.
- The Sacred Books of the East, Vol. 22.
- The Golden Bough.

www.jainelibrary.org

