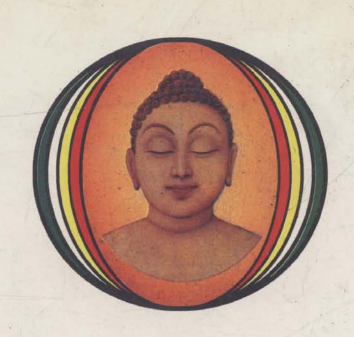
भ

ग

व

45

विआहपण्णत्ती



नित नया उन्मेष जिस मस्तिष्क का संधान है। वाचना के प्रमुख तुलसी का सकल अनुदान है। भाष्य-युग की शृंखला में एक नव्य प्रयोग है। राष्ट्रभाषा में विनिर्मित ''भगवती''-अनुयोग है॥

गणाधिपति तुलसी

संपादक : भाष्यकार

आचार्य महाप्रज्ञ

# भ ग व ई विआहपणती

[ खण्ड - 9 ] (शतक १,२)

(मूलपाठ, संस्कृत छाया, हिन्दी अनुवाद, भाष्य तथा परिशिष्ट—शब्दानुक्रम आदि, जिनदास महत्तर कृत चूर्णि एवं अभयदेवसूरिकृत वृत्ति सहित )

> <sub>वाचना-प्रभुख</sub> गणाधिपति तुलसी

*संपारकः भाष्यकार* आचार्य महाप्रज्ञ

जैन विश्वभारती संस्थान

(मान्य विश्वविद्यालय) लाडनूं, राजस्थान-३४१३०६

#### प्रकाशकः

श्रीचन्द रामपुरिया कुलाधिपति जैन विश्वमारती संस्थान (मान्य विश्वविद्यालय), लाडनूं

© जैन विश्वभारती संस्थान, लाडनूं

प्रथम संस्करण : १६६४

पृष्ठ संख्या : ४२ + ४१४

मूल्य : ५६५/-US \$ 40.00

#### कम्प्यूटर द्वारा टाईप-सेटिंग

कम्प्यूटर विभाग, जैन विश्व भारती संस्थान, लाडनूं (राजस्थान) कोड - JVBI/CD/BHAGWAI/0001/94

#### मुद्रण :

निओ आफ्सेट प्रेस, नई दिल्ली

## BHAGAWAI VIAHAPANNATTĪ

[ **Volume - 1** ] (Shatak 1, 2)

(Prakrit Text, Sanskrit Renderings, Hindi Translation and Critical Annotations with Appendices—Indices, Chūrni of Jinadasa Mahattara and Vrtti of Abhayadevasūri)

Synod Chief
(Vachanā-pramukha)
GANADHIPATI TULSI

Editor and Annotator (Bhāshyakara)

ACHARYA MAHAPRAJNA

#### **JAIN VISHVA BHARATI INSTITUTE**

(Deemed University)

Ladnun, Rajasthan-341306

#### Publisher:

Srichand Rampuria Chancellor Jain Vishva Bharati Institute (Deemed University), Ladnun (Raj.)

#### © Jain Vishva Bharati Institute

First Edition: 1994

Pages: XLII+414

Price : Rs. 595/-US \$40

#### Typeset by:

Computer Department Jain Vishva Bharati Institute Ladnun (Raj.)

Code No.: JVBI/CD/BHAGWAI/0001/94

#### Printed by:

Neo Offset, New Delhi, Phones: 6822911, 6823601, 6910427

#### समर्पण

11911

पुद्घो वि पण्णा-पुरिसो सुदक्खो, आणा-पहाणो जिण जस्स निद्यं। सद्यप्पओगे पवरासयस्स, भिक्खुस्स तस्स प्पणिहाणपुट्यं॥ जिसका प्रज्ञा-पुरुष पुष्ट पटु, होकर भी आगम-प्रधान था। सत्य-योग में प्रवर चित्त था उसी भिक्षु को विमल भाव से॥

11711

विलोडियं आगमदुद्धमेव, लद्धं सुलद्धं णवणीय मच्छं। सज्झायसज्झाणस्यस्स निद्यं, जयस्स तस्स प्यणिहाणपुद्यं॥ जिसने आगम-दोहन कर कर, पाया प्रवर प्रचुर नवनीत। श्रुत-सद्ध्यान लीन चिर चिंतन, जयाचार्य को विमल भाव से॥

113 11

पवाहिया जेण सुयस्स धारा, गणे समत्थे मम माणसे वि। जो हेउभूओ रस पवायणस्स, कालुरस तस्स प्यणिहाणपुळ्यं॥ जिसने श्रुत की धार वहाई, सकल संघ में, मेरे मन में। हेतुभूत श्रुत-सम्पादन में, कालुगणी को विमल भाव से॥

विनयावनत गणाधिपति तुलसी

## भगवती भाष्य

#### वाणी-वन्दना

सत्य की अभिव्यक्ति में अक्षर सहज अक्षर बना। वन्दना उस आप्त-वाणी की करें पुलकितमना। भारती कैवल्य-पथ से अवतरित अधिगम्य है। सुचिर-संचित तम-विदारक रम्य और प्रणम्य है।

#### वीर-वन्दना

पुरुष के पुरुषार्थ का अधिकृत प्रवक्ता जो रहा। चेतना-निष्णात हो जो कुछ हुआ सबको सहा। समन्वय का सूत्र सम्यग् दृष्टि का पहला चरण। वीर प्रभु के चरण-चिह्नों का करें हम अनुसरण।।

#### भिक्षु-वन्दना

अगम आगम के पदों का काव्य था जिसने लिखा। सहज प्रज्ञा से अपथ का पंथ था जिसको दिखा। भिक्षु का वर मार्गदर्शन भाग्य से उपलब्ध है। सूत्र-सम्पादन नियति का वह बना प्रारब्ध है।

#### जय-कालु-वन्दना

सुचिर पोषित आप्त-वाङ्मय-धेनु का दोहन किया।
मुनिप जय ने भिक्षु-गण में प्रवर सूर्योदय किया।
उदय की इस उर्वरा का बीज हर आलेख है।
पूज्य कालू के सुचिन्तन का नया अभिलेख है।।

#### वाचना-ग्रमुख गणाधिपति तुलसी-वन्दना

नित नया उन्मेष जिस मस्तिष्क का संधान है! वाचना के प्रमुख तुलसी का सकल अनुदान है! भाष्य-युग की शृंखला में एक नव्य प्रयोग है! राष्ट्रभाषा में विनिर्मित ''भगवती''-अनुयोग है!

विनयावनतः अाचार्यं महाप्रज्ञ

#### अन्तस्तोष

अन्तस्तोष अनिर्वचनीय होता है उस माली का जो अपने हायों से उप्त और सिञ्चित द्रुम-निकुञ्ज को पल्लवित, पुष्पित और फलित हुआ देखता है, उस कलाकार का जो अपनी तूलिका से निराकार को साकार हुआ देखता है और उस कल्पनाकार का जो अपनी कल्पना को अपने प्रयत्नों से प्राणवान् बना देखता है। चिरकाल से मेरा मन इस कल्पना से भरा था कि जैन-आगमों का शोध-पूर्ण सम्पादन हो और मेरे जीवन के बहुश्रमी क्षण उसमें लगें। संकल्प फलवान् बना और वैसा ही हुआ। मुझे केन्द्र मान मेरा धर्म-परिवार उस कार्य में संलग्न हो गया। अतः मेरे इस अन्तस्तोष में मैं उन सबको समभागी बनाना चाहता हूं, जो इस प्रवृत्ति में संविभागी रहे हैं। संक्षेप में वह संविभाग इस प्रकार है—

संपादक: भाष्यकार — आचार्य महाप्रज्ञ सहयोगी संस्कृत छाया, अनुवाद — महाश्रमणी साध्वी प्रमुखा कनकप्रभा सहयोगी सम्पादन-भाष्य — महाश्रमण मुदित कुमार मुनि हीरालाल मुनि महेन्द्र कुमार

संविभाग हमारा धर्म है। जिन-जिनने इस गुरुतर प्रवृत्ति में उन्मुक्त भाव से अपना संविभाग समर्पित किया है, उन सबको मैं आशीर्वाद देता हूं और कामना करता हूं कि उनका भविष्य इस महान् कार्य का भविष्य बने।

गणाधिपति तुलसी

#### प्रकाशकीय

मुझे यह लिखते हुए अत्यन्त हर्ष हो रहा है कि 'जैन विश्व भारती' द्वारा आगम-प्रकाशन के क्षेत्र में जो कार्य सम्पन्न हुआ है, वह मूर्धन्य विद्वानों द्वारा स्तुत्य और वहुमूल्य बताया गया है।

हम बत्तीस आगमों का पाठान्तर, शब्दसूची तथा 'जाब' की पूर्ति से संयुक्त सुसंगादित मूल पाठ प्रकाशित कर चुके हैं। उसके साथ-साथ आगम-प्रन्थों का मूलपाठ, संस्कृत छाया, हिन्दी अनुवाद एवं प्राचीनतम व्याख्या-सामग्री के आधार पर सूक्ष्म ऊहापोह के साथ लिखित विस्तृत मौलिक टिप्पणों से मंडित संस्करण प्रकाशित करने की योजना भी चलती रही है।

इस शृंखला में पांच आगम प्रन्थ प्रकाशित हो चुके हैं-

- १. दसवेआत्मियं
- २. उत्तरज्झवणाणि
- ३. सूयगडो
- ४. ठाणं
- ५. समवाओ

प्रस्तुत आगम भगवई विआहपण्णती उसी शृंखला का छठा आगम है। बहुश्रुत वाचना-प्रमुख पणाधिपति श्री तुलसी एवं अप्रतिम विद्वान् संपादक-भाष्यकार आचार्य श्री महाप्रज्ञ ने जो श्रम किया है, वह ग्रन्थ के अवलोकन से स्वयं स्पष्ट होगा ।

प्रस्तुत ग्रन्थ में भगवई विआहपण्णत्ती के प्रथम दो शतकों का समावेश है।

संपादन-भाष्य-सहयोगी महाश्रमण मुनि श्री मुदित कुमारजी, मुनि श्री महेन्द्र कुमारजी और मुनि श्री हीरालालजी ने इसे सुसज़ित करने में श्रम किया है। संस्कृत छाया और हिन्दी अनुवाद महाश्रमणी साध्वी प्रमुखा श्री कनकप्रभाजी ने सम्पन्न किया है। ग्रन्थ की स्वय्छ प्रति तैयार करने में आदरणीय समणीवृन्द का वहुत सहयोग रहा है।

प्रस्तुत आगम का प्रकाशन कम्प्यूटर द्वारा सेटिंग कर किया गया है जिसमें गणाधिपति श्री तुलसी की शिष्या-द्वय समणी शशीप्रज्ञा एवं प्रतिभाष्रज्ञा ने वहुत परिश्रम किया है। जैन विश्व भारती में श्री बजरंगलाल जैन, कम्प्यूटर पोइंट द्वारा स्थापित कम्प्यूटर विभाग के माध्यम से यह कार्य सम्पन्न हुआ है। आर्थिक सहयोग के लिए भी हम उनके ऋणी हैं।

ऐसे सुसम्पादित आगम ग्रन्थ को प्रकाशित करने का सौभाग्य जैन विश्व भारती संस्थान (मान्य विश्वविद्यालय) को प्राप्त हुआ है। आशा है पूर्व प्रकाशनों की तरह यह प्रकाशन भी विद्वानों की दृष्टि में अत्यन्त उपयोगी सिद्ध होगा।

सुजानगढ़ ३०-१-€४ श्रीचन्द रामपुरिया कुलाधिपति, जैन विश्व भारती संस्थान

#### सम्पादकीय

भगवर्इ विआहपण्णती का प्रथम भाग पाठक के सम्मुख प्रस्तुत हो रहा है। इसके सम्पूर्ण मूलपाठ का सम्पादन अंगसुत्ताणि भाग २ में हो चुका है। हमने जो सम्पादन-शैली स्वीकृत की है, उसमें पाठ-शोधन और अर्थ-बोध दोनों समवेत हैं। अर्थ-बोध के लिए शुद्ध पाठ अपेक्षित है और पाठ-शृद्धि के लिए अर्थ-बोध अनिवार्य है।

प्रस्तुत संस्करण अर्थ-बोध कराने वाला है। इसमें मूल पाठ के अतिरिक्त संस्कृत छाया, हिन्दी अनुवाद और सूत्रों का हिन्दी भाष्य समयेत है। पाठ-सम्पादन का काम जटिल है। अर्थ-बोध का काम उससे कहीं अधिक जटिल है। कथा-भाग और वर्णन-भाग में तात्पर्य-बोध की जटिलता नहीं है। किन्तु तत्त्व और सिद्धान्त का खण्ड बहुत गम्भीर अर्थ वाला है। उसकी स्पष्टता के लिए हमारे सामने दो आधारभूत ग्रन्थ रहे हैं—

- 9. अभयदेव सूरिकृत वृत्ति—इसे अभयदेवसूरि ने स्वयं विवरण ही माना है और उसे पढ़ने पर वह विवरण-ग्रन्थ का बोध ही कराता है. व्याख्या-ग्रन्थ का बोध नहीं देता।
- २. भगवती-जोड—इसमें श्रीमञ्जयाचार्य ने अभयदेवसूरि की वृत्ति का पूरा उपयोग किया है। 'धर्मसी का टबा' का भी अनेक स्थलों पर उपयोग किया है। इनके अतिरिक्त आगम और अपने तत्त्वज्ञान के आधार पर अनेक समीक्षात्मक वार्तिक लिखे हैं। हमने भाष्य के लिए आगम-सूत्रों, श्वेताम्बर दिगम्बर परम्परा का ग्रन्थ-साहित्य, वैदिक और बौद्ध परम्परा के अनेक ग्रन्थों का उपयोग किया है। 'आयारों' का भाष्य संस्कृत भाषा में लिखा गया है। भगवती का भाष्य हिन्दी में लिखा गया है। ठाणं, सूयगडो आदि की सम्पादन-शैली यह रही—मूल पाठ संस्कृत छाया, हिन्दी अनुवाद तथा स्थान और अध्ययन की समाप्ति पर टिप्पण अथवा भाष्य। भगवती की सम्पादन-शैली में एक नया प्रयोग किया गया है। प्रत्येक सूत्र अथवा प्रत्येक आलापक (प्रकरण) के साथ भाष्य की समायोजना है। अन्त में छह परिशिष्ट हैं, जैसे—
  - नामानुक्रम
  - २. भाष्यविषयानुक्रम
  - ३. पारिभाषिक शब्दानुक्रम
  - ४. आधारभूत ग्रन्थ सूची ।
  - ५. जिनदास महत्तरकृत चूर्णि—दो शतक **।**
  - ६. अभयदेवस्रिकृतं वृत्ति--दो शतकः।

प्रत्येक शतक के पहले एक आमुख है। पाद-टिप्पण में सन्दर्भ-वाक्य उद्धृत हैं।

उपलब्ध आगम-साहित्य में भगवती सूत्र सबसे बड़ा ग्रन्थ है। तत्त्वज्ञान का अक्षयकोष है। इसके अतिरिक्त इसमें प्राचीन इतिहास पर प्रकाश डालने वाले दूर्लभ सूत्र विद्यमान हैं। इस पर अनेक विद्वानों ने काम किया है। किन्तु जितने श्रम-बिन्दु झलकने चाहिए, उतने नहीं झलक रहे हैं, यह हमारा विनम्र अभिमत है। गुरुदेव की भावना थी कि भगवती पर गहन अध्यवसाय के साथ कार्य होना चाहिए। हमने उस भावना को शिरोधार्य किया है और उसके अनुरूप फलश्रुति भी हुई है। इसका मूल्यांकन गहन अध्ययन करने वाले ही कर पाएगें। हमारा यह निश्चित मत है कि सभी परम्पराओं के ग्रन्थों के व्यापक अध्ययन और व्यापक दृष्टिकोण के बिना प्रस्तुत आगम के आशय को पकड़ना सरल नहीं है। उदाहरण के लिए एक शब्द को प्रस्तुत करना अभीष्ट है। प्रथम शतक के एक सूत्र (३४६) में 'अवरा' पाठ है। पंडित बेचरदास जी ने उसका अर्थ दूसरी एक नाड़ी (तथा बीजी पण एक नाड़ी छै) किया है।

चरकसंहिता के अनुसार-गर्भस्य शिशु को रसवाहिनियों से पोषण प्राप्त होता है। गर्भ की नाभि में नाड़ी लगी रहती है, नाड़ी में अपरा (Placenta) लगी रहती है और अपरा का संबंध माता के हृदय के साथ लगा रहता है। माता का हृदय उस अपरा को स्यन्दमान (जिसमें रस-रक्त आदि का वहन होता है) शिराओं द्वारा रस-रक्त से आप्लावित किए रहता है।

श्रीमद् भगवती सूत्र वेचरदास जी द्वारा अनुवादित, संपादित, प्रथम खण्ड, पृ. १८२ ।

२. चरक संहिता, शारोरस्थान, ६।२३ '

#### सहयोगानुभूति

जैन परस्परा में याचना का इतिहास बहुत प्राचीन है। आज से १५०० वर्ष पूर्व तक आगम की चार वाचनाएं हो चुकी हैं। देवर्द्धिगणी के बाद कोई सुनियोजित आगम-वाचना नहीं हुई। उनके वाचना-काल में जो आगम लिखे गए थे, वे इस लम्बी अवधि में बहुत ही अव्यवस्थित हो गए। उनकी पुनर्व्यवस्था के लिए आज फिर एक सुनियोजित वाचना की अपेक्षा थी। गणाधिपति पुज्य गुरुदेव श्री तुलसी ने सुनियोजित सामूहिक वाचना के लिए प्रयत्न भी किया था, परन्तु वह पूर्ण नहीं हो सका। अन्ततः हम इसी निष्कर्ष पर पहुंचे कि हमारी वाचना अनुसन्धानपूर्ण, तटस्थ दृष्टि-समन्वित तथा सपरिश्रम होगी, तो वह अपने-आप सामूहिक हो जाएगी। इसी निर्णय के आधार पर हमारा यह आगम-वाचना का कार्य प्रारम्भ हुआ।

हमारी इस वाचना के प्रमुख गणाधिपति श्री तुलसी हैं। वाचना का अर्थ अध्यापन है। हमारी इस प्रवृत्ति में अध्यापन-कर्म के अनेक अंग हैं—पाठ का अनुसंधान, भाषान्तरण, समीक्षात्मक अध्ययन आदि आदि। इन सभी प्रवृत्तियों में गुरुदेव का हमें सिक्रय योग, मार्ग-दर्शन और प्रोत्साहन प्राप्त है। यही हमारा इस गुरुतर कार्य में प्रवृत्त होने का शक्ति-बीज है।

प्रस्तुत ग्रन्थ भगवती का सानुवाद और सभाष्य संस्करण है। इसमें भगवती के प्रथम दो शतक व्याख्यात हैं। मूलपाठ, संस्कृत छाया, हिन्दी अनुवाद, भाष्य और उसके सन्दर्भ-स्थल—ये सब प्रस्तुत संस्करण के परिकर हैं। अनुवाद-कार्य साध्वी प्रमुखा कनकप्रभाजी ने संपन्न किया है। भाष्य-लेखन और सम्पादन में महाश्रमण मुनि मुदित कुमार, मुनि महेन्द्र कुमार और मुनि हीरालालजी सहयोगी रहे हैं। परिशिष्टों के निर्माण एवं सम्पादन में उक्त मुनियों के अतिरिक्त साध्वियों एवं समिणयों का भी योगदान है।

प्रस्तुत ग्रन्थ के सम्पादन में अनेक साधु-साध्वियों का योग है। गुरुदेव के वरद हस्त की छाया में बैठकर कार्य करने वाले हम सब संभागी हैं। फिर भी मैं उन सब साधु-साध्वियों के प्रति सद्भावना व्यक्त करता हूं जिनका इस कार्य में स्पर्श हुआ है।

आचार्य महाप्रज्ञ

#### संकेत-निर्देशिका

अ.चू.—अगस्त्य चूर्णि (दशवैकालिक)

अंत.—अंतगडदसाओ

अणु.—अणुओगदाराइं

अनु. चू.-अनुयोगद्वारचूर्णि

अनु. मल. वृ.-अनुयोगद्वार मलधारीय वृत्ति

अनु. हा.वृ.—अनुयोगद्वार हारिभद्रीय वृत्ति

अभि.-अभिधान चिन्तामणि

आ. चू.–आचारांग चूर्णि

आ. चूला-आयार चूला

आ. वृ.--आचारांग वृत्ति

आप्टे.--आप्टे का संस्कृत इंग्लिश कोश

आव.--आवस्सयं

आव. चू.—आवश्यक चूर्णि

आव. नि.-आवश्यक निर्युक्ति

उत्तर.—उत्तरज्झयणाणि

उत्तरा. नि.—उत्तराध्ययन निर्युक्ति

उत्तरा.बृ. वृ.—उत्तराध्ययन बृहद् वृत्ति

उत्तरा.वृ.—उत्तराध्ययन वृत्ति

उवा.--उवासदसाओ

ओघ.--ओघनिर्युक्ति

ओ/ओवा.—ओवाइयं

औप. वृ.—औपपातिक वृत्ति

क. पा.—कसाय पाहुडं

गो. सा.—गोम्मट सार

छा. उ.—छान्दोग्य उपनिषद्

जंबु.—जंबुदीवपण्णत्ती

जम्बू. वृ.-जम्बूद्वीप प्रज्ञप्ति वृत्ति

जि. चू.-जिनदास चूर्णि

जीवा --जीवाजीवाभिगमे

जीवा. व.-जीवाजीवाभिगम वृत्ति

जै. सि.को.--जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

ज्ञाता. वृ.-ज्ञाताधर्मकथा वृत्ति

ज्ञान. प्र.-ज्ञान बिन्दु प्रकरण

त. रा. वा.--तत्त्वार्थ वार्तिक (राजवार्तिक)

त. सू.—तत्त्वार्थ सूत्र

त. सू. भा. वृ—तत्त्वार्थाधिगम-सूत्र-भाष्यानुसारिणी वृत्ति

ति. प.-तिलोय पण्णत्ती

दशवै. अ. चू.--दशवैकालिक अगस्त्य चूर्णि

दशवै. जि. चू.--दशवैकालिक जिनदास चूर्णि

दशवै. नि.—दशवैकालिक निर्युक्ति

दशवै. हा. टी.--दशवैकालिक हारिभद्रीय टीका

दसवे.--दसवेआलियं

नंदी चू.--नंदी चूर्णि

नन्दी हा. वृ.--नन्दी हारिभद्रीय वृत्ति

नन्दी वृ.—नन्दी वृत्ति

नाया.—नायाधम्मकहाओ

नि. चू.--निशीथ चूर्णि

नि. भा. चू. —निशीधभाष्य चूर्णि

निरया.—निरयावलियाओ

निसीह.—निसीहज्झयणं

पं. सं. (श्वे.)--पञ्च संग्रह (श्वेताम्बर)

पं. सं. दि.-पञ्चसंग्रह (दिगम्बर)

पण्ण,--पण्णवणा

पण्हा.--पण्हावागरणाइं

पा. यो. द.-पातञ्जलयोगदर्शनम्

प्र. न. त.-प्रमाणनयतत्त्वालोकालंकार

प्र. सा.-प्रवचन सार

प्र. सारो. वृ.-अवचन सारोद्धार वृत्ति

प्रज्ञा. वृ.-प्रज्ञापना वृत्ति

बृ. क. भा.-बृहत्कल्प माष्य

भ. चू.-भगवती चूर्णि

भ. जो.--भगवतीजोड़

भ .-- भगवई विआहपण्णती

भ. वृ.-भगवती वृत्ति

मनु.—मनुसमृति

राज. वृ.--राजप्रश्नीय वृत्ति

राय:--रायपसेणइयं

वि. भा.-विशेषावश्यक भाष्य

वि. भा. वृ.-विशेषावश्यक भाष्य वृत्ति

विजयोदया वृ.--विजयोदया वृत्ति

व्य. भा. वृ.-व्यवहार भाष्य वृत्ति

व्य. भा. --व्यवहार भाष्य

श्वे. उ.-श्वेताश्वतर उपनिषद्

ष. खं.—षट्खण्डागम

सम.-समवाओ

सम. प.--समवाओ, पइण्णग समवाओ

सम. वृ.—समवायांग वृत्ति

सम्मति-सम्मति प्रकरणम्

सूत्र. चू.-सूत्रकृतांग चूर्णि

सूत्र. नि.-सूत्रकृतांग निर्युक्ति

सूत्र. वृ.-सूत्रकृतांग वृत्ति

सूय.-सूयगडो

सूर.-सूरपण्णती

स्था. वृ.–स्थानाङ्ग वृत्ति

हा. वृ.-हारिमद्रीय वृत्ति

अ.--अध्ययन

उ.---उद्देशक

खं.—खण्ड

गा.—गाथा (पद्य)

भा.-भाग

प.—पत्र

पृ.--पृष्ठ

पु.--पुस्तक

सू.--सूत्र

### भूमिका

नाम—भगवान् महावीर की वाणी द्वादशांगी में संकलित है। उस द्वादशांगी के पाँचये अंग का नाम है—'विआहएण्णत्ती'। इसका संस्कृत रूप है—'व्याख्याप्रज्ञित'। प्रश्नोत्तर की शैली में लिखा जाने वाला ग्रन्थ व्याख्याप्रज्ञित कहलाता है। व्याख्या का अर्थ है विवेचन करना और प्रज्ञित का अर्थ है समझाना। जिसमें विवेचनपूर्वक तत्त्व समझाया जाता है उसे व्याख्याप्रज्ञिति कहा जाता है। नंदीसूत्र में चार प्रज्ञितीयों का उल्लेख है—जम्बूद्वीपप्रज्ञिति, द्वीपसागरप्रज्ञिति, चन्द्रप्रज्ञिति और सूर्यप्रज्ञिति। इनमें प्रथम तीन कालिकश्रुत हैं और सूर्यप्रज्ञिति उत्कालिकश्रुत हैं। 'कसायपाहुड' में परिकर्म के पांच अधिकार बतलाए गए हैं—चन्द्रप्रज्ञिति, सूर्यप्रज्ञिति, जम्बूद्वीपप्रज्ञिति, द्वीपसागरप्रज्ञिति और व्याख्याप्रज्ञिति। शे श्वेताम्बर साहित्य में व्याख्याप्रज्ञिति का उल्लेख केवल द्वादशांगी के पांचवे अंग के रूप में ही मिलता है। यदि द्वादशांगी के ग्यारह अंगों को बारहवें अंग (दृष्टिवाद) से उद्धृत माना जाए तो दिगम्बर साहित्य के आधार पर व्याख्याप्रज्ञिति को परिकर्म के पांचवें अधिकार (व्याख्याप्रज्ञिति) से उद्धृत माना जा सकता है। इन दोनों की विषयवस्तु भी समान है। व्याख्याप्रज्ञिति नाम का परिकर्म रूपी-अरूपी, जीव-अजीव, भव्य-अभव्य के प्रमाण और लक्षण, मुक्त-जीवों तथा अन्य वस्तुओं का वर्णन करता है। तत्त्वार्यराजवार्तिक तथा नंदी और समवायांग में भी व्याख्याप्रज्ञिति अंग के विषय-प्रतिपादन का उल्लेख मिलता है, वह भी जीव-अजीव आदि द्वव्यों के वर्णन की सूचना देता है। समवायांग और नंदी में व्याख्याप्रज्ञिति और व्याख्या—ये दोनों नाम मिलते है। व्याख्या व्याख्याप्रज्ञिति का ही संक्षिप्त रूप है। अभयदेवसूरि ने प्रस्तुत सूत्र के प्रारम्भ में व्याख्याप्रज्ञिति एद की व्याख्या की है। उनके अनुसार प्रस्तुत आगम में गौतम आदि शिष्यों द्वारा पूछे गए प्रश्नों के उत्तर में महावीर ने जो प्रतिपादन किया, उसकी प्रज्ञापना है। इसलिए इसका नाम व्याख्याप्रज्ञिति है। उन्होंने इसके चार अर्थ और किए हैं—

- व्याख्या + प्रज्ञा + आप्ति = व्याख्याप्रज्ञाति ।
- २. व्याख्या + प्रज्ञा + आत्ति = व्याख्याप्रज्ञाति। इसमें व्याख्या की प्रज्ञा से अर्थ की प्राप्ति होती है, इसलिए यह व्याख्याप्रज्ञाप्ति अथवा व्याख्याप्रज्ञात्ति है।
  - व्याख्याप्रज्ञ + आप्ति = व्याख्याप्रज्ञापि ।
  - ४. व्याख्याप्रज्ञ + आत्ति = व्याख्याप्रज्ञाति।

व्याख्याप्रज्ञ भगवान् महावीर के द्वारा गणधरों को अर्थ की प्राप्ति हुई है, इसलिए इस आगम का नाम व्याख्याप्रज्ञाप्ति अथवा व्याख्याप्रज्ञात्ति है।

ये चारों अर्थ बौद्धिक हैं। प्राकृत व्याकरण की दृष्टि से किए जा सकते हैं, इसिलए किए गए हैं। ये मूलस्पर्शी नहीं हैं। विआहपण्णत्ती का कुछ आदर्शों में विवाहपण्णत्ती पाठ भी मिलता है। यह संभवतः लिपिकारों के प्रमाद से हुआ है। अभयदेवसूरि ने इस पाठ की भी व्याख्या की है—

- वि + वाह + प्रज्ञित = विवाहप्रज्ञिति । इसमें विविध या विशिष्ट अर्थप्रवाहों का प्रज्ञापन है, इसलिए यह विवाहप्रज्ञिति है।
- २. वि + बाध + प्रज्ञप्ति = विबाधप्रज्ञप्ति । इसमें बाधारहित अर्थात् प्रमाण से अबाधित अर्थ का निरूपण है, इसलिए यह विबाधप्रज्ञप्ति है।

प्रस्तुत आगम का दूसरा नाम 'भगवती' है। व्याख्याप्रज्ञित सूत्र की अपनी विशिष्टता थी, इसलिए भगवती इसका एक विशेषण या। समवायांग में वियाहपण्णत्ती के साथ भगवती विशेषण रूप में प्रयुक्त है। आगे चलकर यह विशेषण नाम बन गया। इस सहस्राब्दी में व्याख्याप्रज्ञित की अपेक्षा 'भगवती' नाम अधिक प्रचलित है।

- १. नंदी,सू.७६⊺
- २. वही,सू.५७३
- क.पा.प्रथम अधिकार,पृ.१३२—पिरयमं चंद-सूर-जंबूदीव-दीवसायर-वियाहपण्णितभेएण पंच-विहं ।
- ४. वही,प्रथम अधिकार,पृ.९३३ —

जा पुण वियाहपण्णती सा रूवि-अरूवि-जीवाजीवदव्वाणं भवसिद्धिय-अभवसिद्धियाणं । पमाणस्स तल्लक्खणस्स अर्णतर-परंपरसिद्धाणं च अण्णेसिं च वत्यूणं वण्णणं कुणइ ।।

- ५. त.स.वा.९३२०;नंदी,सू त्रशुःसम.प.सू.६३**।**
- ६. सम.प.सू.च्ट,६३;नंदी,सू.च०,७५।
- ७. म.व्.प.२।
- ८. वही,प.२-इयं च भगवतीत्यपि पूज्यत्वेनाभिधीयते।
- ६. सम. ६४ । १९ वियाहपण्णतीए णं भगवतीए चउरासीइं प्यसहस्सा पदग्गेणं पण्णता ।

#### विषयवस्तु

समवायांग और नंदी के अनुसार प्रस्तुत आगम में ३६ हजार प्रश्नों का व्याकरण है। तत्त्वार्थराजवार्तिक, षट्खण्डागम और कसायपाहुड के अनुसार प्रस्तुत आगम में ६० हजार प्रश्नों का व्याकरण है। प्रस्तुत आगम के विषय के सम्बन्ध में अनेक सूचनाएँ मिलती हैं। समवायांग में बताया गया है कि अनेक देवों, राजाओं और राजर्षियों ने भगवान् से विविध प्रकार के प्रश्न पूछे और भगवान् ने विस्तार से उनका उत्तर दिया। इसमें स्वसमय, परसमय, जीव, अजीव, लोक और अलोक व्याख्यात हैं। नंदी में भी यही विषयवस्तु निर्दिष्ट है, किन्तु उसमें समवायांग की भांति प्रश्नकर्ताओं का उल्लेख नहीं है। आश्चर्य है कि समवायांग में सबसे बड़े प्रश्नकार गौतम का उल्लेख नहीं है। आचार्य अकलंक के अनुसार प्रस्तुत आगम में जीव है या नहीं है—इस प्रकार के अनेक प्रश्न निरूपित हैं। आचार्य वीरसेन के अनुसार प्रस्तुत आगम में प्रश्नोत्तरों के साथ-साथ ६६ हजार छित्रच्छेद नयों , ज्ञापनीय शुभ और अशुभ का वर्णन है। विरस्ता विरसेन के अनुसार प्रस्तुत आगम में प्रश्नोत्तरों के साथ-साथ ६६ हजार छित्रच्छेद नयों , ज्ञापनीय शुभ और अशुभ का वर्णन है।

उक्त सूचनाओं से प्रस्तुत आगम का महत्त्व जाना जा सकता है। वर्तमान ज्ञान की अनेक शाखाओं ने अनेक नए रहस्यों का उद्घाटन किया है। हम प्रस्तुत आगम की गहराइयों में जाते हैं तो हमें प्रतीत होता है कि इन रहस्यों का उद्घाटन अतीत में भी हो चुका था। प्रस्तुत आगम तत्त्वविद्या का आकरग्रन्थ है। इसमें चेतन और अचेतन—इन दोनों तत्त्वों की विशद जानकारी उपलब्ध है। संभवतः विश्व विद्या की कोई भी ऐसी शाखा नहीं होगी जिसकी इसमें प्रत्यक्ष या अप्रत्यक्ष रूप में चर्चा न हो। तत्त्वविद्या का इतना विशाल ग्रंथ अभी तक ज्ञात नहीं है। इसके प्रतिपाद्य विषय का आकलन करना एक जटिल कार्य है। अंगसुत्ताणि भाग दो में इसकी विस्तृत विषयसूचि उपलब्ध है। फिर भी कुछ विषयों की चर्चा करना अपेक्षित है।

प्रस्तुत आगम में तत्त्विवद्या का प्रारम्भ 'चलमाणे चिलए' इस प्रश्न से होता है। ' जैन-दर्शन में प्रत्येक तत्त्व का प्रतिपादन अनेकान्त की दृष्टि से होता है। एकान्त दृष्टि के अनुसार चलमान और चिलत—दोनों एक क्षण में नहीं हो सकते। अनेकान्त की दृष्टि के अनुसार चलमान और चिलत—दोनों एक क्षण में होते हैं। समूचे आगम में अनेकान्त दृष्टि का पूरा उपयोग किया गया है। अनेकान्त का स्वरूप है नयवाद या दृष्टिवाद । मध्ययुग में तर्कप्रधान आचार्यों ने अनेकान्त का प्रमाण के साथ सम्बन्ध स्थापित किया है, वह मौलिक नहीं है। अनेकान्तवाद के अनुसार प्रमाण औपचारिक है, वास्तविक है नय। इस प्रश्न की व्याख्या ऋजुसूत्र नय से होती है। जयध्यन्ता में पच्यमान-पक्क की व्याख्या ऋजुसूत्र नय के आधार पर की गई है। इसी प्रकार क्रियमाण कृत, भुज्यमान भुक्त, बद्ध्यमान बद्ध और सिद्ध्यमान सिद्ध आदि की व्याख्या एकसमयवर्ती पर्याय को सूचित करने वाले ऋजुसूत्र नय के द्वारा होती है। अभयदेवसूरि ने इसकी व्याख्या निश्चय नय के अनुसार की है। उनका कहना है कि व्यवहारनय के अनुसार चिलत को ही चिलत कहा जा सकता है और निश्चय नय के अनुसार चलमान को भी चिलत कहा जा सकता। का सकता। विश्वय नय के उत्पत्ति और निष्पत्ति का क्षण एक ही है। जिस क्षण में उत्पत्ति है उसी क्षण में निष्पत्ति हो जाती है। उत्पत्ति और निष्पत्ति की शृंखला चालू रहती है।

भगवान् महादीर के अस्तित्व-काल में धर्मदर्शनों का बहुत बड़ा समयाय था। श्रमण और वैदिक—दोनों परम्पराओं के सैकड़ों सम्प्रदाय प्रचलित थे। महावीर ने अपनी दीर्घ तपस्या से सूक्ष्म सत्यों का साक्षात्कार और उनका प्रतिपादन किया। षड्जीवनिकाय लोक-अलोकवाद, पञ्चास्तिकाय, परमाणुवाद, तमस्काय, कृष्णराजि—ये जैन दर्शन के सर्वधा स्वतन्त्र अस्तित्व के प्रज्ञापक हैं। कुछ पश्चिमी विचारकों ने लिखा है—जैन दर्शन अन्यान्य दर्शनों के विचारों का संग्रह-मात्र है, उसका स्वतन्त्र अस्तित्व कहीं है। उनकी इस स्थापना को हम सर्वधा निराधार नहीं मानते, इसका एक आधार भी है। मध्य युग के आचार्यों ने न्याय या तर्कशास्त्र के जिन ग्रंथों की रचना की उनमें बौद्ध और नैयायिक आदि दर्शनों के विचारों का संग्रह किया गया है। उन ग्रंथों को पढ़कर जैन दर्शन के बारे में उक्त धारणा होना अस्वाभाविक नहीं है। जैन दर्शन का वास्तविक स्वरूप आगम सूत्रों में निहित है। मध्यकालीन ग्रन्थ खंडन-मंडन के ग्रन्थ हैं। हमारी दृष्टि में वे दर्शन के प्रतिनिधि ग्रन्थ नहीं हैं। पहली भ्रान्ति यह है कि तार्किक ग्रन्थों को दार्शनिक ग्रन्थ माना जा रहा है। दूसरी भ्रान्ति इसी मान्यता के आधार पर पल रही है कि जैन दर्शन दूसरे दर्शनों के विचारों का संग्रह-मात्र है। पहली भ्रान्ति टूटे बिना दूसरी भ्रान्ति नहीं टूट सकती। जैन दर्शन के आधारभूत और मौलिक ग्रन्थ आगम-ग्रन्थ हैं। ये दर्शन का प्रतिनिधित्व करते हैं। इनका ग्रन्थीर अध्येता नहीं कह सकती। जैन दर्शन के आधारभूत करने की आवश्यकता नहीं है। आपके द्वारा प्रतिपादित षड्जीवनिकायवाद आपके सर्वज्ञता को सिद्ध करने के लिए मुझे बहुत प्रमाण प्रस्तुत करने की आवश्यकता नहीं है। आपके द्वारा प्रतिपादित षड्जीवनिकायवाद आपके सर्वज्ञत्व का प्रबल्तम साक्ष्य है।"

१. सम.प.सू.६३;नंदी,सू.८५।

२. त.रा.वा.९।२०;ष.खं.९,पृ.९०९;क.पा.प्रथम अधिकार,पृ.९२५।

३. सम.प.सू.६३ !

४. नंदी,सू.च्५।

५. त.रा.वा.११२०१

६. जिस व्याख्यापद्धित में प्रत्येक श्लोक और सूत्र की स्वतन्त्र, दूसरे श्लोकों और सूत्रों से निरपेक्ष व्याख्या की जाती है उस व्याख्या पद्धित का नाम छित्रच्छेद

७. क.पा.प्रथम अधिकार,पृ.९२५।

c. 91991

<sup>€.</sup> क.पा.प्रथम अधिकार,पृ.२२३,२२४।

१०, भ.वू.५.१६।

क्रात्रिंशद् क्रात्रिंशिका,१।१३—
 य एव षड्जीविनकायविस्तरः, परैरनालीढपथस्वयोदितः।
 अनेन सर्वव्रपिक्षणक्षमास्वयि प्रसादोदयसोत्यवाः स्थिताः॥

भगवान् महावीर ने जीवों के छह निकाय बतलाए। उनमें त्रस निकाय के जीव प्रत्यक्ष सिद्ध हैं। वनस्पित निकाय के जीव अब विज्ञान द्वारा भी सम्मत हैं। पृथ्वी, पानी, अग्नि और वायु—इन चार निकायों के जीव विज्ञान द्वारा स्वीकृत नहीं हुए। भगवान् महावीर ने पृथ्वी आदि जीवों का केवल अस्तित्व ही नहीं बतलाया, उनका जीवनमान, आहार, श्वास, चैतन्यविकास, संज्ञाएं आदि पर भी पर्याप्त प्रकाश डाला है। पृथ्वीकायिक जीवों का न्यूनतम जीवनकाल अन्तर्मुहूर्त्त का और उत्कृष्ट जीवनकाल बाईस हजार वर्ष का होता है। वे श्वास निश्चित क्रम से नहीं लेते—कभी कम समय से और कभी अधिक समय से लेते हैं। उनमें आहार की इच्छा होती है। वे प्रतिक्षण आहार लेते हैं। उनमें स्पर्शनिन्द्रिय का चैतन्य स्पष्ट होता है। चैतन्य की अन्य धारायें अस्पष्ट होती हैं। मनुष्य जैसे श्वासकाल में प्राणवायु का ग्रहण करता है वैसे पृथ्वीकाय के जीव श्वासकाल में केवल वायु को ही ग्रहण नहीं करते, किन्तु पृथ्वी, पानी, अग्नि, वायु और वनस्पित—इन सभी को ग्रहण करते हैं।

पृथ्वी की भांति पानी आदि के जीव भी श्वास लेते हैं, आहार आदि करते हैं। वर्तमान विज्ञान ने वनस्पति जीवों के विविध पक्षों का अध्ययन कर उनके रहस्यों को अनावृत किया है, किन्तु पृथ्वी आदि के जीवों पर पर्याप्त शोध नहीं की। वनस्पति क्रोध और प्रेम प्रदर्शित करती है। प्रेमपूर्ण व्यवहार से वह प्रफुल्लित होती है और घृणापूर्ण व्यवहार से वह मुरझा जाती है विज्ञान के ये परीक्षण हमे महावीर के इस सिद्धान्त की ओर ले जाते हैं कि वनस्पति में दस संज्ञाएं होती हैं। वे संज्ञाएं इस प्रकार हैं—आहारसंज्ञा, भयसंज्ञा, मैथुनसंज्ञा, परिग्रहसंज्ञा, क्रोधसंज्ञा, मानसंज्ञा, मायासंज्ञा, लोभसंज्ञा, ओघसंज्ञा और लोकसंज्ञा। इन संज्ञाओं का अस्तित्व होने पर वनस्पति अस्पष्ट रूप में वही व्यवहार करती है जो स्पष्ट रूप में मनुष्य करता है

प्रस्तुत विषय की चर्चा एक उदाहरण के रूप में की गई है। इसका प्रयोजन इस तथ्य की ओर इंगित करना है कि इस आगम में ऐसे सैकड़ों विषय प्रतिपादित हैं, जो सामान्य बुद्धि द्वारा ग्राह्म नहीं है। उनमें से कुछ विषय विज्ञान की नई शोधों द्वारा अब ग्राह्म हो चुके हैं और अनेक विषयों को परीक्षण के लिए पूर्वमान्यता के रूप में स्वीकार किया जा सकता है।

#### पंचास्तिकाय

पं. दलसुख मालविणया ने लिखा है — पंचास्तिकाय और षड्द्रव्य की कल्पना नव तत्त्व या सात तत्त्व के बाद हो हुई है। उनका प्रमाण हमें भगवती सूत्र से मिल जाता है। वहां प्रश्न किया गया है कि लोकान्त में खड़ा रहकर देव अलोक में अपना हाथ हिला सकता है या नहीं ? उत्तर दिया गया कि नहीं हिला सकता और उसका कारण बताया है कि 'जीवाणं आहारोवचिया पोग्गला, वोदिचिया पोग्गला, कलेवरिचया पोग्गला, पोग्गलमेव पप्प जीवाण य अजीवाण य गतिपरियाए आहिझइ अलोए णं नेवित्थ जीवा नेवित्थ पोग्गला। '' स्पष्ट है कि जीव और अजीव की गित का कारण पुद्गल को माना गवा है। यदि भगवती के इस स्तर की रचना के समय में धर्मास्तिकाय द्रव्य की कल्पना स्थिर हो गई होती तो ऐसा उत्तर नहीं मिलता। धर्मास्तिकाय आदि की प्ररूपणा क्या भगवान् महावीर ने की है ? ऐसे प्रश्न भी अन्य तीर्थिकों के हुए है, यह भी सूचित करता है कि यह कोई नई बात दार्शनिक क्षेत्र में चल पड़ी थी। ' भगवती में ही धर्मास्तिकाय आदि के जो पर्याय दिए गए हैं वह भी उन्हें द्रव्य मानने के पक्ष में नहीं हैं। '

पं मालविणयाजी की उक्त स्थापना समीक्षणीय है, मालविणयाजी ने लिखा है- सूत्रकृतांग के काल तक पंचास्तिकाय और षड्द्रव्य की चर्चा ने तत्त्व-विचारणा में स्थान पाया नहीं है। <sup>°</sup>

आचारांग और सूत्रकृतांग में दर्शन के आधारभूत तत्त्वों की खोज एक सुसुंगत उपक्रम नहीं है। महावीर ने किसी आगम की रचना नहीं की। उन्होंने जो कहा उसको आधार मानकर गणधरों और स्थिवरों ने आगम की रचना की। आचार आदि अंग सूत्रों की रचना एक योजनाबद्ध ढंग से की गई थी। समवायांग और नंदी में उपलब्ध ढादशांगी के विवरण से इस तथ्य की पुष्टि होती है।

आचारांग में निर्म्रंथों के आचार गोचर, विनय-वैनियक, शिक्षा-भाषा आदि आख्यात हैं। ' सूत्रकृतांग में लोक-अलोक, जीव-अजीव, स्वसमय-परसमय की सूत्र रूप में सूचना है। ' स्थानांग में स्वसमय परसमय, जीव-अजीव, लोक-अलोक की स्थापना या प्रज्ञापना है।'

<sup>9. 4.9 | 32 |</sup> 

२. वही,६!२५३,२५४।

३. जैन दर्शन का आदिकाल,पृ.३४,३५ I

<sup>8. 98 199</sup>E F

५. ७।२१३,२१६।

ξ. **२०**198-9€1

७. जैन दर्शन का आदिकाल,पृ.३५।

८. नंदी,सू.८९;सम.प.सू.८६।

६. नंदी,सू.८२;सम.प.सू.६०।

१०. नंदी,सू.८३;सम.प.सू;६९ ।

समदायांग में जीव-अजीव, लोक-अलोक, स्वसमय-परसमय की समस्थिति का निरूपण है अथवा संक्षिप्त विमर्श है। व्याख्याप्रज्ञप्ति में जीव-अजीव, लोक-अलोक, स्वसमय-परसमय की व्याख्या है।

आचारांग में आत्मा और जीव की चर्चा आचार के प्रसंग में की गई है। वहां द्रव्यमीमांसा का स्वतन्त्र स्थान नहीं है। यद्यपि आचार-मीमांसा द्रव्यमीमांसा से जुड़ी हुई है। आचार को समझने के लिए द्रव्य को समझना आवश्यक है। दार्शनिक दृष्टि को स्थिर किए बिना आचार का सिद्धान्त प्रस्थापित नहीं हो सकता। प्रत्येक दार्शनिक पहले अपने दर्शन को स्थिर करता है फिर उसके आधार पर आचार का सिद्धान्त प्रस्थापित करता है। सूत्रकृतांग में भी द्रव्यमीमांसा प्रासंगिक है। उसका विस्तृत रूप व्याख्याप्रज्ञप्ति में ही मिलता है। दार्शनिक विकास की रूपरेखा इसके आधार पर निश्चित की जा सकती है। व्याख्याप्रज्ञप्ति में लोक की व्याख्या पंचास्तिकाय के आधार पर की गई है। उत्तरवर्ती साहित्य में धर्मास्तिकाय और अधर्मास्तिकाय को लोक और अलोक का विभाजक माना गया है, वैसा स्पष्ट उल्लेख व्याख्याप्रज्ञप्ति में उपलब्ध नहीं है। फिर भी इस बात को अस्वीकार नहीं किया जा सकता कि भगवान् महावीर ने जीव और अजीव की प्ररूपणा से पहले लोक और अलोक की प्ररूपणा की है। मालवणियाजी सूत्रकृतांग की जिस सूचि को सात पदार्थ या नव तत्त्व का आधार मानते हैं उस सूची में सबसे पहले लोक और अलोक का, उसके पश्चात् जीव और अजीव का उल्लेख है। ै लोक और अलोक के विभाग का आधार धर्मास्तिकाय है। आकाश दो प्रकार का है—लोकाकाश और अलोकाकाश। धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय, लोकाकाश, जीवास्तिकाय और पुद्गलास्तिकाय—ये पांचों लोकप्रमाण हैं—जितने आकाश में ये व्याप्त हैं उतना ही लोक है, जहाँ ये नहीं हैं वह अलोक है। कोकस्थिति का सिद्धान्त है—जहाँ तक लोक है यहाँ तक जीव है और जहाँ तक जीव है वहाँ तक लोक है—यह लोकस्थति का आठवां प्रकार है। जहाँ तक जीवों और पुद्गलों का गतिपर्याय है वहाँ तक लोक है और जहाँ तक लोक है वहां तक जीवों और पुद्गलों का गतिपर्याय है—यह लोकस्थिति का नौवां प्रकार है। सभी लोकान्तों के पुद्गल दूसरे रूक्ष पुद्गलों के द्वारा अबद्धपार्श्वस्पृष्ट (अबद्ध और अस्पृष्ट) होने पर भी लोकान्त के स्वभाव से रूक्ष हो जाते हैं। जिससे जीव और पुद्गल लोकान्त से बाहर जाने में समर्थे नहीं होते—यह लोकस्थिति का दसवां प्रकार है।

यह सही है कि अलोक में जीव और पुद्गल नहीं हैं और लोकान्त के सभी भागों में रूक्ष पुद्गल हैं, इसिलए गित नहीं होती। मुक्त आत्मा की गित लोकान्त तक ही क्यों होती है, आगे अलोक में क्यों नहीं होती? वह गित पुद्गल-परमाणु के योग से नहीं होती, इसिलए अलोक में जीव नहीं है, अजीव नहीं है—यह नियम भी बाधक नहीं बन सकता। लोकांत के परमाणु रूक्ष हैं, यह नियम भी उसमें बाधक नहीं बन सकता। मुक्त आत्मा की गित अलोक में नहीं होती, इसका नियामक तत्त्व धर्मास्तिकाय ही हो सकता है। जहाँ तक गित का माध्यम है वहाँ तक अर्थात् लोकान्त तक मुक्त आत्मा चली जाती है, उससे आगे अलोक में धर्मास्तिकाय नहीं है इसिलए वह वहाँ नहीं जा सकती। नव तत्त्व से पूर्व लोक और अलोक का उल्लेख प्राप्त है तथा नवतत्त्व की व्यवस्था में मोक्ष तत्त्व का समावेश है। इन दोनों आधारों पर इस निष्कर्ष पर पहुंचना कठिन नहीं है कि नवतत्त्व की व्यवस्था पंचास्तिकाय की अवधारणा के साथ जुड़ी हुई है। षड् द्रव्य पंचास्तिकाय का विकसित रूप है। पंचास्तिकाय में काल सम्मिलित नहीं है, क्योंकि वह अस्तिकाय नहीं है। वह एक द्रव्य है, इसिलए षड् द्रव्य में परिगणित है। यह बहुत संभव है कि जैनदर्शन में द्रव्य के अर्थ में अस्तिकाय का प्रयोग प्राचीन है और द्रव्य का प्रयोग उसके बाद का है, इसिलए पंचास्तिकाय का सिद्धान्त लोक-अलोक, जीव-अजीव और मोक्ष के सिद्धान्त के साथ ही स्थापित हुआ था।

लोक की परिभाषा पंचास्तिकाय के आधार पर की गई है। प्रश्न पूछा गया—लोक क्या है ? इसका उत्तर मिला—पंचास्तिकाय लोक है। पंचों अस्तिकाय क्षेत्र की दृष्टि से लोकप्रमाण मात्र होते हैं।

धर्मास्तिकाय में गित होती है, वह गित का प्रेरक नहीं। आगमन-गमन, भाषा, उन्मेष, मनोयोग, वचनयोग, काययोग—ये जितने चल या गितशील भाव हैं, वे सब धर्मास्तिकाय में गित करते हैं। सूत्र में 'धम्मस्थिकाय' का निर्देश है। इसका अर्थ है—धर्मास्तिकाय में गित होती है, धर्मास्तिकाय के द्वारा गित नहीं होती। जीव शरीर, इन्द्रिय, मनयोग, वचनयोग, काययोग और आनापान के पुद्गलों को ग्रहण करते हैं और उनके द्वारा वे गितशील बनते हैं। धर्मास्तिकाय के होने पर भी पुद्गल के सहयोग के बिना जीव की गित नहीं होती। अलोक मे पुद्गल नहीं है, इसलिए वहां जीव नहीं जा सकते।

अलोक में जीव की गति नहीं होती, इसमें मुख्य कारण वहाँ पुद्गल का अभाव है और गौण कारण है—धर्मास्तिकाय का अभाव। इससे यह निष्कर्ष नहीं निकाला जा सकता कि धर्मास्तिकाय की कल्पना स्थिर हो गई होती तो ऐसा उत्तर नहीं मिलता।

स्थानांग में बतलाया गया है--चार कारणों से जीव और पुद्गल लोक से बाहर नहीं जा सकते। उनमें धर्मास्तिकाय के अभाव

नंदी,सू.८४;सम.प.सू.६२ ।

२. नंदी,सू.च४,सम.प.सू.च३ 🛚

३. सूय.२ ! ५ । १२,१३ ।

४. भ.२ । १३८ ।

५. वही,२।१४१-१४५।

६. ठाणं,१०।१।

७. भ.१३।५५

द. वही,२ । १२४-१२६;२ । १४१-१४५ ।

६. वही,१३।५६,६०।

का स्पष्ट निर्देश है। चार कारण ये हैं---

- 9. गति का अभाव।
- २. निरुपग्रहता-गतितत्त्व के आलंबन का अभाव।
- ३. सक्षता।
- ४. लोकानुभाव-लोक की सहज सामर्थ्य।

तीसरे स्थान में परमाणु के गति-स्खलन के कारण बतलाए गए हैं। वहां गतितत्त्व का उल्लेख नहीं है। सब स्थानों पर एक ही प्रकार के कारण निर्दिष्ट नहीं हैं। मिन्न-भिन्न स्थलों पर भिन्न-भिन्न कारण निर्दिष्ट हैं।

अन्ययूथिक पंचास्तिकाय के विषय में संदिग्ध थे। उनका तर्क धा—िजसे हम नहीं जानते-देखते, उसका अस्तित्व कैसे हो सकता है ? भगवान् महावीर के श्रमणोपासक मद्दुक ने उनसे कहा—इन्द्रियज्ञानी जिसे नहीं जानता, नहीं देखता उसका अस्तित्व नहीं होता, ऐसा नहीं है। इससे पंचास्तिकाय की स्थापना के काल का निर्णय नहीं होता।

सूयगड़ों में क्रियावाद के पन्द्रह अंग बतलाए गए हैं - 9. आत्मा २. लोक ३. आगित ४. गित ५. शाश्वत ६. अशाश्वत ७. जाित ८. मरण ६. च्यवन १०. उपपात ११. अधोगमन १२. आश्रव १३. संवर १४. दुःख १५. निर्जरा।

प्रस्तुत आगम का बड़ा भाग क्रियावाद के निरूपण से व्याप्त है। क्रियावाद की व्यवस्था तत्त्वदर्शन के आधार पर हुई है, इसलिए उसमें अस्तिकायवाद और नवतत्त्ववाद दोनों परस्पर एक दूसरे के पूरक के रूप में व्याख्यात हुए हैं।

भगवान् महावीर ने पांच अस्तिकायों का प्रतिपादन किया। वे पंचास्तिकाय कहलाते हैं। उनमें धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय और आकाशास्तिकाय—ये तीनों अमूर्त होने के कारण अदृश्य हैं। जीवास्तिकाय अमूर्त होने के कारण दृश्य नहीं है, फिर भी शरीर के माध्यम से प्रकट होने वाली चैतन्य-क्रिया के द्वारा वह दृश्य है। पुद्गलास्तिकाय (परमाणु और स्कन्ध) मूर्त होने के कारण दृश्य है। हमारे जगत् की विविधता जीव और पुद्गल के संयोग से निष्मन्न होती है। डा. वाल्टर शुद्रिंग ने लिखा है—जीव-अजीव और पंचास्तिकाय का सिद्धान्त महावीर की देन है। यह उत्तरकालीन विकास नहीं है। प्रस्तुत आगम में जीव और पुद्गल का इतना विशव निरूपण है जितना प्राचीन धर्मग्रन्थों या दर्शनग्रन्थों में सुलभ नहीं है।

प्रस्तुत आगम का पूर्ण आकार आज उपलब्ध नहीं है, किन्तु जितना उपलब्ध है, उसमें हजारों प्रश्नोत्तर चर्चित हैं। ऐतिहासिक दृष्टि से आजीवक संघ के आचार्य मंखिलगोशाल, जमालि, शिवराजिष, स्कन्दक संन्यासी आदि प्रकरण बहुत महत्त्वपूर्ण हैं। तत्त्वचर्चा की दृष्टि से जयन्ती, मद्दुक श्रमणोपासक, रोह अनगार, सोमिल ब्राह्मण, भगवान् पार्श्व के शिष्य कालासवेसियपुत्त, तुंगिया नगरी के श्रावक आदि प्रकरण पठनीय हैं। गणित की दृष्टि से पार्श्वापत्यीय गांगेय अनगार के प्रश्नोत्तर बहुत मूल्यवान् हैं।

- ठाणं,४।४६८—चउिं ठाणेहिं जीवा य पोग्गला य णो संवाएंति बहिया लोगंता गमणयाए, तं जहा—गतिअभावेणं, णिरुवग्गहयाए, लुक्खताए, लोगाणु-भावेणं।
- ठाणं,३।४८६—तिविहे पोग्मलपिडघाते पण्णत्ते, तं जहा—परमाणुपोग्मले परमाणुपोग्मलं पप्प पिडहण्णिञ्जा, लुक्खत्ताए वा पिडहण्णिञ्जा, लोगंते वा पिडहण्णिञ्जा।
- ३. १८ | १३४-१४२ |
- ४. सूय.१ । १२ । २०,२१ —

अत्ताण जो जाणइ जो य लोगं जो आगतिं जाणइऽणागिं च । जो सासयं जाण असासयं च जाितं मरणं च चयणोववातं॥ अहो वि सत्ताण विउष्टणे च जो आसवं जाणित संवरं च। दुक्खं च जो जाणइ णिजरं च सो भासिउमरिहति किरियवादं॥

4. The Doctrines of the Jainas, p. 126—The five fundamental facts constitute the world, or, rather, the world and the non-world (Viy. 608 a). Their qualities are laid down in Viy. 147 h. They all share in eternity. The space embraces both the world and the non-world, whereas the remaining four are concerned with the expansion of the world. For the dimensions of parts of the world proportional to motion, stop and space see

Viy. 151a ff. and, nearly consonant, 775 a. All atthikaya except the jiva are inanimate (ajiva), and with the single exception of matter, all are immaterial (aruva). The last two sentences explicitly represent Mv.'s personal conception (Viy. 324 b). (F.n.—Some of the audience had difficulties in understanding this as we are told in two reports (Viy. 323b,750b). Dissenters led by Kalodai ask Goyama and the layman Madduya respectively for an interpretation. While Goyama is at a loss for an answer, Madduya declares himself incompetent in the matter, but when pressed he shows by pointing out to the wind, sweet scent particles, fire made by rubbing two sticks, persons living beyond the seas, and gods, all being existent without being visible, that something, even though nothing can be said about it except by a Kevalin, yet may exist. Mahavira commends him for not having taught things he does not understand and for thus having evaded giving offence (asayana) to the sacred law, the Arhats and the Kevalins.)

भगवान् महावीर के युग में अनेक धर्म-सम्प्रदाय थे। साम्प्रदायिक कट्टरता बहुत कम थी। एक धर्मसंघ के मुनि और परिव्राजक दूसरे धर्म संघ के मुनि और परिव्राजकों के पास जाते, तत्त्वचर्चा करते और जो कुछ उपादेय लगता वह मुक्त भाव से स्वीकार करते। प्रस्तुत आगम में ऐसे अनेक प्रसंग प्राप्त होते हैं, जिनसे उस समय की धार्मिक उदारता का यथार्थ परिचय मिलता है।

प्रस्तुत आगम भगवानू महावीर के दर्शन या तत्त्व-विद्या का प्रतिनिधि सूत्र है। इसमें महावीर का व्यक्तित्व जितना प्रस्फुटित है उतना अन्यत्र नहीं है। डा. वाल्टर शुब्रिंग ने प्रस्तुत आगम के सन्दर्भ में महावीर को समझने के लिए मार्मिक भाषा प्रस्तुत की है। उन्होंने लिखा हैं —''महावीर एक सूव्यवस्थित (निरूपण के) पुरस्कर्ता हैं। उन्होंने अपने निरूपणों में प्रकृति में पाए जाने वाले तत्त्वों को स्थान दिया, जैसा कि विआहपण्णत्ती के कुछ अवतरणों से स्पष्टतया परिलक्षित होता है। उदाहरणार्थ—रायगिह (राजगृह) के समीपस्थ उष्णजल स्रोत, जहां वे स्वयं अवश्य गए होंगे, के सम्बन्ध में उनकी व्याख्या (६६४), वायु सम्बन्धी उनका सिद्धान्त (३१०) तथा अग्रि एवं वायु जीवों के सामदायिक जीवन आदि के विषय में उनकी व्याख्या। आकाश में उड़ने वाले पदार्थ की यति मन्द होती जाती है, विआहपण्णती; १७६ बी; जीवाभिगम, (३७४बी)—यह निष्कर्ष महावीर ने सम्भवतः गुरुत्वाकर्षण के प्रभाव के आधार पर निकाला होगा। इसी प्रकार, एक सरपट चौकड़ी भरते हुए अश्व के हृदय और यकृत के बीच उद्भूत 'कव्वडय' नामक वायु के द्वारा 'खू-खू' की आवाज की उत्पत्ति (विआहपण्पत्ती, ४६६बी.) को भी हम विस्मृत नहीं कर सकते। इससे भी अधिक महत्त्वपूर्ण तथ्य यह है कि प्राचीन भारत के जिन मनीषियों के विषय में हमें जानकारी है उन सब में सर्वाधिक ज्ञानवान मनीषी महावीर को संख्या और गणित के प्रति रुचि थी तथा उनके प्रवचनों में इन विषयों का असाधारण वैशिष्ट्य झलकता है। यद्यपि बहुत सारे प्रसंगों में यह सिद्ध करना कठिन है कि उनमें से कितना निरूपण उनका अपना है तथा कितना दूसरों का है, फिर भी कहीं-कहीं वे स्वयं स्पष्ट रूप से अपने आपको अमुक सिद्धान्त के निरूपक के रूप में घोषित करते हैं। वे स्वयं कहतेहैं—''एवं खलु, गोयमा, मए सत्त सेढीओ पण्णत्ताओ ।'' (विआहपण्णत्ती, ६५४बी.)— इस प्रकार मैंने सात श्रेणियों का निरूपण किया है।—इन सबके सन्दर्भ में परमाणुओं और आकाश-प्रदेशों के जधन्य एवं उत्कृष्ट अंकों का विवेचन किया है, जो हमें गणनात्मक चिन्तन तक पहुंचाता है। इन सब में हमें एक परिवारगत रुचि दृष्टिगोचर हो रही है। जहां इसके साथ इसको प्रयोग में लाने की रुचि भी जुड़ती है, वहां सम्भवतः हम महावीर के मौलिक विचार से साक्षात्कार करते हैं।"

डा. डेल्यू. ने लिखा है<sup>3</sup>—"निष्कर्ष रूप में मैं कहना चाहूंगा कि 'अन्यतीर्थिक आगम-पाठों' में अनेक विविधतापूर्ण विषयों की जो चर्चा की गई है, वे महावीर के व्यक्तित्व को एक चिन्तक एवं एक प्रणेता के रूप में प्ररूपित करते हैं तथा उस अद्भुत युग का चित्रण भी, जब धर्म और दर्शन का सृजनात्मक दौर चल रहा था। ऐसा प्रतीत होता है कि महावीर उस युग के अन्य किसी भी दार्शनिक की

- 9. The Doctrines of the Jainas, p.p.40,41—Even individual traits borrowed from nature have been incorporated into the total conception by Mahavira, the systematizer, as is shown by many paassages of the Viy. Thus his explanation for a hot spring he must have visited near Rayagiha (94), his theory of the wind (110), and the life-community of fire and wind (105). The fact that the movement of a flying object slows down (Viy. 176 b; Jiv. 374 b) was probably concluded by Mahavira from the effect of gravitation. Nor should we omit the wind Kavvadaya (Viy. 499b) arising between the heart and the liver and causing within a galloping horse the sound of khu khu. Above all, however the most versatile thinker we know of in ancient India, had a liking for figures and arithmetic, that characterizes his speeches most extraordinarily. In most cases we are not able to prove which considerations are his own and which are of others, but he calls himself the author of a theory of the 7 possible lines (evam khalu, Goyamā, mae satta sedhio pannattão, Viy. 954b). In referring to them the
- minimum and maximum numbers of the atoms and space units are being discussed, and this leads us up to the calculative reflections. In them a certain family likeness seems to become apparent, and where it goes together with a special liking for applying it we are probably confronted with an original idea of Mahavira's.
- 2. J. Deleu's article on "Lord Mahavira and the Anyatirthikas" in "Mahavira and His Teachings," p.193—"In conclusion I would like to state, that the great diversity of topics discussed in the anyatirthika texts is illustrative both of Mahavira's personality as a thinker and a teacher, and of that wonderful time of creative ferment in religion and philosophy that was his. It would seem that Mahavira, more than anyone around him, even more than the Buddha, was inspired by the spiritual unrest and eagerness of his day. Speaking of the Buddha, and probably comparing him with the Jina, Frauwallner, in his History of Indian Philosophy, expressed the opinion that 'his (the Buddha's) contribution to the enlargement of the range of philosophical ideas in his time was a rather smallone'. A severe verdict indeed, which, however,

<sup>1.</sup> E. Frauwaliner, Geschietite der Indischen Philosophie (Salzburg 1953), vol. I,p.247; cf. also p.253.

तुलना में, यहां तक कि बुद्ध की तुलना में भी अपने समय के आध्यात्मिक उत्साह एवं उत्कटता से अधिक प्रेरित थे।

"फ्राउवालनार ने अपने ग्रन्थ हिस्ट्री आफ इण्डियन फिलासोफी में बुद्ध के विषय में सम्भवतः जिन (महावीर) से उनकी तुलना करते समय, यह अभिमत व्यक्त किया है कि उनका (बुद्ध का) दार्शनिक विचारों के क्षेत्र के विकास में अपेक्षाकृत बहुत थोड़ा योगदान मिला। यद्यपि यह फैसला बहुत अधिक कड़ा है, फिर भी यह एक मजबूत आधारभित्ति पर आधारित है कि बुद्ध अपने समकालीन दार्शनिकों के सामने आने वाले प्रश्नों के उत्तर देने से साफ इन्कार कर देते थे। चूंकि महावीर ने इन सभी प्रश्नों के बहुत ही व्यवस्थित रूप से उत्तर दिए; इसलिए उन्हें जो प्राचीन भारत के ज्ञानी चिन्तकों में सर्वाधिक ज्ञानी कहा गया है, वह बिलकुल उचित ही है। "

प्रस्तुत आगम में गति-विज्ञान, भावितात्मा द्वारा नाना रूपों का निर्माण, भोजन और नाना रूपों के निर्माण का सम्बन्ध, चतुर्दशपूर्वी द्वारा एक वस्तु के हजारों प्रतिरूपों का निर्माण, भावितात्मा द्वारा आकाशगमन, पृथ्वी आदि स्थावर जीवों का श्वास-उच्छ्वास, सार्वभौम धर्म का प्रवचन, गतिप्रवाद अध्ययन की प्रज्ञापना, कृष्णराजि, तमस्काय, परमाणु की गति, दूरसंचार आदि अनेक महत्त्वपूर्ण प्रकरण हैं। उनका वैज्ञानिक दृष्टि से अध्ययन अपेक्षित है।

#### विभाग और अवान्तर विभाग

समवायांग और नंदीसूत्र के अनुसार प्रस्तुत आगम के सौ से अधिक अध्ययन, दस हजार उद्देशक और दस हजार समुद्देशक हैं। <sup>14</sup> इसका वर्तमान आकार उक्त विवरण से भिन्न है। वर्तमान में इसके एक सौ अड़तीस शत या शतक और उन्नीस सौ पद्यीस उद्देशक मिलते हैं। प्रथम बत्तीस शतक स्वतन्त्र हैं। तेतीस से उनचालीस तथः के सात शतक बारह-बारह शतकों के समवाय हैं। चालीसवां शतक स्वतन्त्र है। कुल मिलाकर एक सौ अड़तीस शतक होते हैं। उनमें इकतालीस मुख्य और शेष अवान्तर शतक हैं।

शतकों में उद्देशक तथा अक्षर-परिमाण इस प्रकार है—

| शतक    | उद्देशक | अक्षर-परिमाण   | शतक            | उद्देशक | अक्षर-परिमाण         | शतक     | उद्देशक | अक्षर-परिमाण        |
|--------|---------|----------------|----------------|---------|----------------------|---------|---------|---------------------|
| 9      | 90      | <b>३</b> ८८६७  | 98             | 3.8     | 94E3E                | 39      | 99      | 5388                |
| 3      | 90      | <b>33</b> 48   | 919            | 919     | <b>ቲ</b> ሂፃ <b>२</b> | 32      | ₹६      | 3 5 3               |
| 3      | 90      | ३६७३२          | 9×             | 90      | <b>२२४</b> ५२        | ३३ (९२) | १२४     | <b>३०</b> ੮€        |
| 8      | 90      | ড৮২            | 96             | 90      | £0319                | ३४(९२)  | 928     | τ <b>ξξ</b> ξ       |
| ¥      | 90      | २५६६९          | २०             | 90      | 9 E T 199            | ३५ (९२) | 932     | 8959                |
| Ę      | 90      | <b>१८६०</b> २  | ২৭ (জাত বৰ্ণ)  | ÇΦ      | 9 E 3 O              | ३६ (१२) | १३२     | ७३१                 |
| ٠<br>ف | 90      | २४६३५          | २२ (छह वर्ग)   | Ęo      | १०६८                 | ३७ (१२) | १३२     | <b>ዓ</b> ንሂ         |
| τ      | 90      | ४८५३४          | २३ (पांच वर्ग) | ķο      | <b>9</b> 9 ሂ         | ३८ (१२) | 932     | ₹9                  |
| ŧ      | 3.8     | <b>ሄ</b> ሂቲቲ\$ | २४             | २४      | <b>३</b> £€२६        | ३€ (१२) | 937     | 93€                 |
| 90     | 38      | €€०७           | र २५           | 92      | <b>६०१</b> ५४        | 80(58)  | 739     | 503 R               |
| 99     | 92      | 3 <b>23</b> 3× | २६             | 33      | <del>ዩ</del> ዩትት     | ¥9      | 966     | ३५१६                |
| 92     | 90      | ३२८६४          | २७             | 99      | 960                  |         |         |                     |
| 93     | 90      | ₹9€9¥          | २६             | 33      | ६६४                  | 9₹≒     | 1683"   | <sup>1</sup> ६९७२९४ |
| 9 8    | 90      | १६०३३          | ર€             | 99      | १०२७                 |         |         |                     |
| 9 %    | ٥       | <b>३</b> ६६२२  | 30             | ₹६      | ₹/∂É/R               |         |         |                     |

is soundly based on the Buddha's well-known stern refusal to consider a great many question that occupied his contemporaries. Because of his systematic approach to all these questions, Mahavira has, I think, rightly been called 'the most versatile thinker we know of in ancient India.', 1

- 9. 319999781
- २. ३!१<del>८६-१६</del>९;३|१<del>६</del>४-१६६|
- 3. 319€91
- 8. ५199२,<del>9</del>931
- ६. ३।१६७२१८।
- ६. २ | २-६:६ | २५३-२५७ |
- ७. ६।६-३३।

- t. tl?{?,?{}}
- £. [156-99c]
- 90. 8190-551
- 99. 98 | 998
- 92. 519031
- १३. सम.प.सू.६३;नंदी,सू.८५ ह
- 9४. बीसवें शतक के छट्टे उद्देशक में पृथ्वी, अप्, और वायु इन तीनों की उत्पत्ति का निरूपण है। एक परम्परा के अनुसार यह एक उद्देशक है, दूसरी परम्परा के मत में ये तीन उद्देशक हैं। इस परम्परा के अनुसार प्रस्तुत आगम के कुल उद्देशक 9६२६ हैं।

<sup>1.</sup> W. Schubring, The Doctrine of the Jainas (Delhi etc., 1962), p.40.

प्रस्तुत आगम के अध्ययन को शत कहा जाता है। समवायांग और नन्दी में अध्ययन शब्द का ही प्रयोग मिलता हैं—'एगे साइरेगे अज्झयणसते।' इसका अर्थ है कि व्याख्याप्रज्ञित के सौ से अधिक शतक हैं, किन्तु चूर्णिकार ने शत को अध्ययन के अर्थ में माना हैं—'इह सतं चेव अज्झयणसण्णं।' इसका अर्थ उक्त पाठ से फलित नहीं होता, किन्तु परम्परा से लिया गया है। भगवती के पाठसंक्षेपीकरण में तथा संग्रहणी गायाओं में अनेक स्थलों पर शत शब्द का प्रयोग मिलता है। उदाहरण स्वरूप—

- जहा सक्कस्य वत्तव्यया तइयसए तहा ईसाणस्स वि।
- २. एवं एएणं कमेणं जहेच उववायसए अट्टावीसं उद्देसगा भणिया तहेच उच्चट्टणासए वि अट्टावीसं उद्देसगा भाणियच्वा निरवसेसा। <sup>१</sup>

समवायांग और नंदी में व्याख्याप्रज्ञित के विवरण में अध्ययन शब्द का प्रयोग तथा मूल आगम में शत शब्द का प्रयोग है, इसलिए शत और अध्ययन को पर्यायवाची माना गया है। शत का अर्थ सौ होता है। जिसमें सौ श्लोक या प्रश्न हो उसे शतक कहा जाता है। वर्तमान रूप में इस अर्थ की कोई सार्थकता दृष्ट नहीं है।

#### रचनाशैली

प्रस्तुत आगम में ३६ हजार व्याकरणों का उल्लेख है। इससे पता चलता है कि इसकी रचना प्रश्नोत्तर की शैली में की गई थी। नंदी के चूर्णिकार ने बतलाया है कि गौतम आदि के द्वारा पूछे गए प्रश्नों तथा अपृष्ट प्रश्नों का भी भगवान् महावीर ने व्याकरण किया था। वर्तमान आकार में आज भी यह प्रश्नोत्तर शैली का आगम है। प्रश्न की भाषा संक्षिप्त है और उनके उत्तर की भाषा भी संक्षिप्त है। 'से नूणं भंते'—इस भाषा में प्रश्न का और 'हंता गोयमा'—इस भाषा में उत्तर का आरम्भ होता है। '

#### 'से नूणं भंते ! चलमाणे चलिए।' 'इंता गोयमा ! चलमाणे चलिए।'

कहीं-कहीं उत्तर के प्रारम्भ में केवल संबोधन का प्रयोग होता है, हंता का प्रयोग नहीं होता — 'गोयमा ! चलमाणे चलिए'। उद्देशक के प्रारम्भ में नगर आदि का वर्णन मिलता है—तेणं कालेणं तेणं समएणं रायगिहे नामं नयरे होत्या—वण्णओ।

उद्देशक की पूर्ति पर भगवान् द्वारा दिए गए उत्तर की स्वीकृति और विनम्र वन्दना का उल्लेख मिलता है-

'सेवं भंते ! सेवं भंते ! त्ति भगवं गोयमे समणं भगवं महावीरं वंदित नमंसति, वंदित्ता नमंसित्ता संजमेणं तवसा अप्याणं भावेमाणे विहरित॥''

प्रश्न और उत्तर की भाषां सहज-सरल है। अनेक स्थलों पर गद्यकाव्य जैसी छटा दृष्टिगत होती है—"

पृत्विं भंते ! अंडए, पच्छा कुक्कडी ? पुर्व्विं कुक्कडी, पच्छा अंडए ?

रोहा ! से णं अंडए कओ ?

भयवं ! कुकुडीओ।

सा णं कुक्कडी कओ ?

भंते ! अंडयाओ।

एवामेव रोहा ! से य अंडए, सा य कुकुडी पुट्टिं पेते, पच्छा पेते—दो वेते सासया भावा, अणापुपुट्टी एसा रोहा !

विषय की दृष्टि के अनुसार उत्तर बहुत विस्तार से दिए गए हैं। <sup>32</sup> कहीं कहीं प्रश्न विस्तृत है और उत्तर संक्षित, इसलिए प्रतिप्रश्न भी मिलता है। 'से केणट्टेणं भंते'—इस भाषा में प्रतिप्रश्न प्रारम्भ होता है और विषय का निगमन 'से तेणट्टेणं'—इस भाषा में होता है—<sup>33</sup>

| १. सम.प.सू.६३;नंदी,सू.८५।                                                   | E. 9192,931       |
|-----------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| २. नंदी चूर्णि,सू.८६,पृ.६५— इह सतं चेव अज्झयणसण्णं।                         | €. 9 1 8 1        |
| ३. देखेंआगम शब्दकोश,अंगसुत्ताणि शब्द सूची।                                  | १०. १   ५१        |
| 8, 818}                                                                     | ११. १ । २६५ ।     |
| ५. ३२  ६                                                                    | १२. ८!२६-३६।      |
| ६. नंदी चू.सू.८६। पृ.६५—'गोतमादिएहिं पुट्ठे अपुट्ठे वा जो पण्हो तव्वागरणं!' | १३. १ । ३१२,३१३ । |
| v. 9199,9 <del>2</del> 1                                                    |                   |

अत्यि णं भंते ! जीवा य पोग्गला य अण्णमण्णबद्धा, अण्णमण्णपुट्धा, अण्णमण्णमोगाढा, अण्णमण्णसिणेहपडिबद्धा, अण्णमण्णघडत्ताए चिइंति ? हंता अत्यि।

से केणट्टेणं भंते! एवं वुच्चइ—अत्थि णं जीवा य पोग्गला य अण्णमण्णबद्धा, अण्णमण्णपुट्धा, अण्णमण्णमोगाढा, अण्णमण्ण-सिणेहपडिबद्धा, अण्णमण्णघडत्ताए चिट्ठंति ?

गोयमा ! से जहाणामए हरदे सिया पुष्णे पुष्णपमाणे वोलट्टमाणे वोसट्टमाणे समभरघडताए चिट्टइ।

अहे णं केइ पुरिसे तंसि हरदंसि एगं महं नावं सयासवं सयछिद्दं ओगाहेजा। से नूणं गोयमा ! सा नावा तेहिं आसवदारेहिं आपूरमाणी-आपूरमाणी पुण्णा पुण्णपमाणा वोलष्टमाणा वोसष्टमाणा समभरघडत्ताए चिट्टइ ?

हंता चिट्ठइ।

से तेणड्रेणं गोयमा ! एवं वुच्चइ—अत्थि णं जीवा य पोग्गला य अण्णमण्णवद्धा, अण्णमण्णपुट्टा, अण्णमण्णमोगाढा, अण्णमण्ण-सिणेहपडिबद्धा, अण्णमण्णघडत्ताए चिट्ठंति ?

अधिकांशतया प्रश्नोत्तर-पद्धति में प्रत्यक्ष शैली का प्रयोग किया गया है। प्रश्नकर्त्ता प्रश्न पूछता है और भगवान् उत्तर देते हैं। कहीं-कहीं रचनाकार ने परोक्ष शैली का भी प्रयोग किया है——'

अह भंते ! योनंगूलवसभे, कुकुडवसभे, मंडुक्कवसभे—एए णं निस्सीला निव्वया निग्गुणा निम्मेरा निष्पच्चक्खाणपोसहोववासा कालमासे कालं किच्चा इमीसे रयणप्पभाए पुढवीए उक्कोसं सागरोवमिंडतीयंसि नरगंसि नेरइयत्ताए उववज्रेजा ?

समणे भगवं महावीरे वागरेइ—उववज्जमाणे उववन्ने ति वत्तव्वं सिया।

इससे अगले दो सूत्रों में भी यही शैली मिलती है। कहीं-कहीं स्फुट प्रश्न हैं<sup>2</sup>, तो कहीं-कहीं एक ही प्रकरण से सम्बन्धित प्रश्नोत्तर की शृंखला चलती है।<sup>3</sup>

शतक के प्रारम्भ में संग्रहणी गाथा होती है। उसमें उस शतक के सभी उद्देशकों की सूची मिल जाती है। गद्य के मध्य में भी संग्रहणी गाथाएं प्रचुरता से मिलती हैं। उदाहरण के लिए चतुर्थ शतक का पांचवां और आठवां तथा छड़े शतक का १३२, १३४ वां सूत्र द्रष्टव्य हैं।

प्रस्तुत आगम के दो संस्करण मिलते हैं। एक संक्षिप्त संस्करण और दूसरा विस्तृत संस्करण। विस्तृत संस्करण का ग्रन्थमान सवा लाख श्लोकप्रमाण है, इसलिए उसे सवालक्खी भगवती कहा जाता है। उसकी एक प्रति हमारे पुस्तक-संग्रह में है। इन दोनों संस्करणों में कोई मौतिक भेद नहीं है। लघु संस्करण में जो समर्पण सूत्र है—पूरा विवरण देखने के लिए किसी दूसरे आगम को देखने की सूचना दी गई है, उसको पूरा लिख दिया गया है। प्रस्तुत आगम में समर्पण सूत्रों की संख्या बहुत बड़ी है। प्रथम शतक के चौदहवें सूत्र से ही समर्पण सूत्रों का प्रारम्भ हो जाता है और वह इकतालीसवें शतक तक चलता है। समर्पण-सूत्रों की पूरी तालिका इस प्रकार है:—

#### प्रथम शतक

| समर्पण सूत्र                                                      | प्रमाण     | निर्दिष्ट स्थल           |
|-------------------------------------------------------------------|------------|--------------------------|
| १. जहा उत्सासपदे                                                  | 98         | यण्य.यद ७                |
| २. जहा पण्णवणाए पदमए आहारुद्देसए                                  | 94         | पण्यापद २८१३-२४          |
| ३. ठिती—जहाठितीपदे                                                | <b>३</b> २ | पण्ज.पद ४                |
| ४. आहारो वि—जहा पण्णवणाए पटमे आहारुद्देसए                         | 3 9        | पण्ण,पद २८ <b>ो</b> ३-६७ |
| ५. तेस्साणं बीओ उद्देसो माणियव्यो जाव इड्डी                       | 907        | पण्प.पद १७∫३६-८६         |
| ६. अंतिकिरियापयं नेयव्यं                                          | 997        | पण्या,पद २०              |
| ७. कम्मपगडीए पटमो उद्देसो नेयक्यो जा <del>व अणुका</del> यो समस्रो | 908        | पण्यायद २३ १९-२३         |
| ८. वकंतीपर्य भाणियव्यं                                            | <br>88@    | पण्ण,पद ६                |

<sup>9. 92 | 954 |</sup> 

३. ६ । १२२-१२७;१० । २४-३८ ।

#### द्वितीय शतक

| समर्पण सूत्र                                                           | प्रमाण            | निर्दिष्ट स्थल                      |
|------------------------------------------------------------------------|-------------------|-------------------------------------|
| १. आहारगमो नेयव्यो                                                     | 8                 | पण्ण.पद २८।३०                       |
| २. समुरधायपदं नेयव्वं                                                  | ७४                | पण्ण.पद ३६ ११-५२,५ <del>६-६</del> ३ |
| ३. जीवाभिगमे नेरइयाणं जो बितिओ उद्देसो सो नेयव्वो                      | ७५                | जीवा. ३।७६-१२७                      |
| ४. पटमित्लो इंदियउद्देसओ नेयब्बो                                       | ७७                | पण्या.पद १५।१-५७                    |
| ५. जहा केसिसामिस्स                                                     | <del>६</del> ६    | सय.सू. ६६३                          |
| ६. एवं भासापदं भाणियव्वं                                               | 994               | पण्ण.पट ९९                          |
| ७. जहा ठाणपदे देवाणं वत्तव्यया                                         | 990               | पण्ण,यद २।३०-६७                     |
| ५. जीवाभिगमे जो वेमाणिउद्देसो सो भाणियव्यो                             | 390               | जीवा. ३।१०५७-११३०                   |
| <ul><li>६. एवं जीवाभिगमवत्तव्यया नेयव्या</li></ul>                     | १२३               | जीवा. ३।२५ <del>६</del> -६३४        |
| <u>त</u> ृर्त                                                          | ोय शतक            |                                     |
| <ol> <li>जहेव रायम्पसेणइज्रे जाव दिव्वं</li> </ol>                     | २७                | राय.सू. ७-१२०                       |
| २. जहा जीवाभिगमे सवणसमुद्दवत्तव्वया                                    | १५२               | जीवा. ३ । ७२३-७६५                   |
| ३. वण्णओ जहा सयपसेणइजे                                                 | 488               | सय.सू. ६६४                          |
| ४. जहा सूरियामविमाणस्स वत्तव्वया                                       | २५०               | सय.सू. १२६-२५०                      |
| ५. जीवाभिगमे जोइसियउद्देसओ नेयब्बो अपरिसेसो                            | २७६               | जीवा. ३   ६७६-१०३७                  |
| चत्                                                                    | <b>प्</b> र्थ शतक |                                     |
| <ol> <li>प्रणावणाए तेस्सापए तइओ उद्देसओ भाणियव्यो जाव नाणाई</li> </ol> | Ø                 | पण्ण.पद १७ । ६०-११३                 |
| २. एवं चउत्यो उद्देसो पण्णवणाए चेव तेस्सापदे नेयचो जाव                 | ۳,                | पण्ण.पद १७।११४-१४६                  |
| पंच                                                                    | ाम शतक            |                                     |
| १. जहा अणुओगदारे                                                       | €ø                | अणु.सू. ५१६-५५१                     |
| २. जहा जीवाभिगमे आलावगो तहा नेयव्यो जाव दुरिहयासं                      | 9३८               | जीवा. ३ । १९०                       |
| ঘ্                                                                     | र शतक             |                                     |
| <ol> <li>आहारुद्देसओ जो पण्णवणाए सो सब्बो निरवसेसो नेयब्बो</li> </ol>  | 9 <del>=</del>    | पण्ण.पद २८                          |
| २. जहा जीवाभियमे देवुदेसए                                              | 994               | जीवा.३ । १०५६,१०६६,<br>१०६८,१०७१    |

| समर्पण सूत्र                                                                                       | प्रसाण         | निर्दिष्ट स्थल                                         |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|--------------------------------------------------------|
| ३. एत्तो आढतं जहा जीवाभिगमे                                                                        | <b>१५</b> ६    | जीवा. ३।७८४-७८७                                        |
| ४. बंयुद्देसो पण्णवणाए नेयव्यो                                                                     | १६२            | पण्ण.पद २४                                             |
| सप्तम शतक                                                                                          |                |                                                        |
| ९. एवं जहेव पण्णवणाए तहेव भाणियव्वं जाव देमाणिया                                                   | <del>ረ</del> ጸ | पण्ण.पद ३२                                             |
| २. एवं जहा जीवाभिगमे जाव सम्मत्तिकिरियं                                                            | ۯ              | जीवा. ३।१५३-२११                                        |
| ३. एवं जहा जीवाभिगमे जाव नो                                                                        | ŧŧ             | जीवा. ३।१४७-१८२                                        |
| ४. एवं जहा रायपसणइज्रे जाव खुद्धियं वा महातियं वा                                                  | <b>ን</b> ሂ ፍ   | राय.सू. ७७२                                            |
| ५. सुनिउपेहिं एवं जहा ओववाइए जाव                                                                   | १७५            | ओ.सू. ५७                                               |
| ६. मंगतजयसद्दकयालीए एवं जहा उववाइए                                                                 | १७६            | ओ.सू. ६३                                               |
| ७. एवं जहा उववाइए                                                                                  | 900            | ओ.सू. ६५                                               |
| अष्टम शतक                                                                                          |                |                                                        |
| ९. एवं जहा पण्णवणाए तहेव निरवसेसं जाव जे संठाणओ                                                    | ४२             | पण्पा.यद १।५-६                                         |
| २. ओगाहणसंठाणे                                                                                     | ६०             | पण्ण.पद २१।५०-५५                                       |
| ३. ओगाहणसंटाणे                                                                                     | <b>६</b> २     | पण्ण.पद २१ ।७२                                         |
| ४. ओगाहणसंठाणे                                                                                     | <b>ξ</b> 8     | पण्णा,पद २१ <del> ६</del> ४                            |
| ५. एवं जहा रायप्पसेणहजे नाणाणां भेदो तहेव इह भाणियव्यो                                             | <b>\$</b> 5    | राय.सू. ७४१-७४५                                        |
| ६. जहा नंदीए जाव चत्तारि                                                                           | १०२            | नंदी,सू. ६७                                            |
| ७. जहा नंदीए जाव भावओ                                                                              | १८६            | नंदी,सू. २२                                            |
| ८. जहा नंदीए जाव आवओ                                                                               | 3 20           | नंदी,सू. २५                                            |
| ६. संचिद्गुणा जहा कायित्रतीए<br>अंतरं सत्तं जहा जीवाभिगमे<br>अप्पाबहुगाणि तिण्णि जहा बहुवत्तव्वयाए | 9 €३-२०७       | पण्ण.पद १८।८०-८४<br>जीवा. ६।३३,३४<br>पण्ण.पद ३।१०१-१०३ |
| १०. जहा पण्णवणाए जाव नालिएरी                                                                       | २१७            | पण्णा,पद १।४३                                          |
| ११. जहा पण्णवणापदे जाव फला                                                                         | ₹9.€           | पण्ण.षद ११३५,३६                                        |
| १२. चरिमपदं निरवसेसं भाणियव्वं                                                                     | २२५            | पण्ण,पद १०                                             |
| १३. किरियापदं निरवसेसं भाणियवं                                                                     | २२८            | पण्ण,पद २२                                             |
| १४. एत्तो आरब्भ पयोगपयं निरवसेसं भाणियव्वं                                                         | ₹€३            | षण्य.पद १६।१७-५५                                       |
| १५. जहा जीवाभिगमे तहेव निरवसेसं                                                                    | \$80           | जीवा.३ । ८४२, ८४३                                      |
| १६. जहा जीवाभिगमे                                                                                  | <b>181</b>     | जीवा.३ । ८४५, ८४६                                      |

| समर्पण सूत्र                                                   |         | प्रमाण् | निर्दिष्ट स्थल                   |
|----------------------------------------------------------------|---------|---------|----------------------------------|
| १७. जहा ओगाहणसंठाणे                                            |         | 115     | पण्ण.पद २१ १२-२०                 |
| १ ८. जहा ओगाहणसंठाणे                                           |         | ३८७     | पण्ण.पद २१।५०-५५                 |
| ९ <del>६</del> . जहा ओगाहणसंठाणे                               |         | ४०६     | प्ण्ण.पद २१।७२                   |
| २०. जहा ओगाहणसंठाणे                                            |         | 893     | पण्ण.पद २९।७६।७७                 |
|                                                                | नवम शतक |         |                                  |
| ९. एवं जंबुद्दीवपण्णत्ती भाणियव्या जाव एदामेद                  |         | 9       | जंबु.वक्ष.१-६                    |
| २. एवं जहा जीवाभिगमे जाव एगं०                                  |         | ₹       | जीवा.३।७०३                       |
| ३. (क) एवं जहा जीवाभिगमे जाब ताराओ                             |         | 8       | जीवा.३ ∃७२२                      |
| (ख) एवं जहा जीवाभिगमे जाव एग०                                  |         | 8       | जीवा.३ ∖ द०६,द२०,द३०,<br>द३४,द३७ |
| ४. एवं जहा जीवाभिगमे                                           |         | ø       | जीवा.३।२९६-२२६                   |
| ५. जहा ओववाइए जाव एगाभिमुहे                                    |         | १ ५७    | ओ.सू. ५२                         |
| ६. एवं जहा ओवयाइए                                              |         | १५७     | ओ.सू. ५२,५६                      |
| ७. जहा ओववाइए जाव सत्यवाह०                                     |         | 9 ሂ ፍ   | ओ.सू. ५२                         |
| ८. जहा ओववाइए जाव खत्तिय०                                      |         | 9 ሂ ፍ   | <b>ઓ.સૂ.</b>                     |
| ६. ओवबाइए परिसावण्णओ तहा भाणियव्वं                             |         | १६२     | ઓ.સૂ. ५२,६३                      |
| ९०. जहा आवस्सए जाव सव्यदुक्खाणं                                |         | 900     | आव. ४। <del>६</del>              |
| ९९. वहा ओववाइए जाव                                             |         | १८०     | ઓ.સૂ.                            |
| १२. एवं जहा रायप्पसेणइज्जे जाव अट्टसएणं                        |         | १६२     | तय.सू. २६०                       |
| <ol> <li>एवं जहा सूरियामस्स अलंकारो तहेन जान चित्तं</li> </ol> |         | 9€0     | तय.सू. २८५                       |
| <b>९४. जहा रायप्पसेण</b> हज्जे                                 |         | 9€9     | त्तय.सू. १७                      |
| ९५. जहा ओववाइए जाव गगप॰                                        |         | २०४     | ओ.सू. ६४                         |
| १६. एवं जहा ओववाइए तहेव भाणियन्वं                              |         | २०४     | ઓ.સૂ. ૬૪                         |
| ९७. जहा ओववाइए                                                 |         | २०४     | ओ.सू. ५२                         |
| १८. जहा ओववाइए जाव अभिनंदंता                                   |         | २०६     | ओ.सू. ६८                         |
| १६. एवं जहा ओवबाइए कूणिओ जाव निग्गळड                           |         | २०६     | ओ.सू. ६६                         |
|                                                                | दशम शतक |         |                                  |
| १. एवं ओगाहणासंठाणं निख्यसेसं भाणियव्वं                        |         | ŧ       | एष्ण, पद २१                      |

| समर्पण सूत्र                                              | प्रमाण          | निर्दिष्ट स्थल                                          |
|-----------------------------------------------------------|-----------------|---------------------------------------------------------|
| २. एवं जोणीपदं निरवसेसं भाणियव्वं                         | 9 ሂ             | दण्ण,पद €                                               |
| ३. एवं वेयाणापदं निरवेससं भाणियव्वं                       | 9 ६             | पण्ण, धद ३५                                             |
| ४. जहां दसाहिं जाव आराहिया                                | 95              | दसाओ, ७।५-२५                                            |
| ५. जहा सूरियाभस्स                                         | ७२              | राय.सू. ७                                               |
| ६. एवं जहा जीवाभिगमो जोइसिय उद्देसए                       | €o              | जीवा. ३ । १०२३-१०२६                                     |
| ७. जहा रायण्यसेणइञ्जे                                     | €€              | सय.सू. १२४,१२५                                          |
| ८. जह सूरियाभेजह सूरियाभस्स                               | ŧŧ              | राय.सू. १२६-६६६                                         |
| <ul><li>एवं जहा जीवाभिगमे तहेव निरवसेसं जाव</li></ul>     | १०२             | जीवा. ३।२२७                                             |
| एकादश शतक                                                 |                 |                                                         |
| १. जहा वक्कंतीए वणस्सइकाइयाणं जाव ईसाणेति                 | ર               | पण्ण.पद ६ । ८६                                          |
| २. एवं जहा आहारुद्देसए                                    | <b>₹</b> £      | पण्ण.यद २८।३६                                           |
| ३. एवं जहा वकंतीए उव्वट्टणाए                              | ₹               | पण्णा,पद ६।१०४                                          |
| ४. जहा सूरियकंते                                          | ሂጜ              | राव.सू. ६७३                                             |
| ५. जहा ओवबाइए जाब                                         | <del>१६</del>   | ओ.सू. ६४                                                |
| ६. जहा ओववाइए कूणियस्स                                    | ६१              | ओ.सू. ६८                                                |
| ७. एवं वहा जीवाभिगमे जाव सर्वभूरमण                        | ଓଡ              | जीवा. ३ ∃२ <del>५६</del>                                |
| ८. जहां ओववाइए जाव गहणयाए                                 | <b>4</b> 4      | ओ.सू. ५२                                                |
| ६. एवं जहेव ओववाइए तहेव                                   | <b>44</b>       | ओ.सू. १८५-१६५                                           |
| ९०. एवं ठिइमदं निखसेसं भाणियव्वं                          | 9 40            | पण्ण.पद ४                                               |
| <ol> <li>जहा ओवयाइए तहेव अट्टणसाला तहेव मजणधरे</li> </ol> | 935             | ओ.सू. ६३                                                |
| ९२. एवं जहा ददपइण्णस्स जाव                                | <del>ዓ</del> ሂሄ | उवंगसुत्ताणि भाग ४, खण्ड १,<br>पृ.६४ वाचनान्तर; सू. ८०४ |
| १३. एवं जहा दढम्पइण्णे जाव अलं०                           | १५६             | ओ.सू. १४६-१४८,<br>राष.सू. ८०६-८०६                       |
| <b>१४. जहा सय</b> प्यसेणइझे जाव पडिस्रवे                  | १ ५७            | राय.सू. १३७                                             |
| १५. जहा रायप्पसेणइञ्जे                                    | <b>१</b> ५७     | राय.सू. ३२                                              |
| १६. जहा रायप्पसेणइजे जाव अट्ट                             | 9½ <del>६</del> | रायः.सू. १६१                                            |
| १७. जहा ओक्याइए जाव                                       | 94 <del>€</del> | ओ.सू. ७०                                                |
| १६. जहा केसिसामिस्स                                       | १६२             | राय.सू. ६८६                                             |
|                                                           |                 |                                                         |

| समर्पण सूत्र                                                   | प्रमाण           | निर्दिष्ट स्थल                                             |
|----------------------------------------------------------------|------------------|------------------------------------------------------------|
| <b>९६. धम्मकहा जहा केसिसामिस्स</b>                             | 9 & &            | राय.सू. ६६३                                                |
| २०. जहा अम्मडो जाव बंभलोए                                      | 9 <b>६</b> ६     | ओ.सू. १४० का टिप्पण तथा इसी<br>सूत्र का टिप्पण द्रश्टव्यम् |
| द्वादश शतक                                                     |                  |                                                            |
| १. जहा जीवाभिगमे पढमो नेरइयज्देसो                              | Ęڻ               | जीवा. ३ । ३-७५                                             |
| २. भेदो जहा वक्तीए                                             | 9६६              | पण्ण.धद ६। <del>८८-६</del> २                               |
| ३. वक्कंतीए मेदेणं                                             | 4 to 5           | पण्ण <sub>-</sub> पद ६ । <del>६</del> २                    |
| ४. एवं जहा वकंतीए भवभवासीणं                                    | 900              | पण्ण.पर ६   ८१                                             |
| ५. जहा वकंतीए                                                  | 940              | पण्ण.पद ६ 1 १०१, १०२                                       |
| ६. एवं जहा जीवाभिगमे तिविहे देवपुरिसे अप्पाबहुयं               | १ <del>६</del> ८ | जीवा. २। <del>६</del> ६                                    |
| त्रयोदश शतक                                                    |                  |                                                            |
| १. एवं परियारणापदं निरवसेसं                                    | 80               | पण्य-पद ३४                                                 |
| २. एवं जहा जीवाभिगमे बितिए नेरइयउद्देसए                        | ४५               | जीवा. ३।१२४,१२५                                            |
| ३. एवं जहा नेरइयउद्देसए                                        | ४६               | जीवा. ३।९२६                                                |
| ४. जहा रायप्पसेणइझे जाव दुवारवयणाई                             | ₹%               | राय.सू. ७५५                                                |
| ५. पढमो नेरइयउद्देसओ जाव निरवसेसो                              | <del>4</del> 3   | पण्या.पद २८१९-१०५                                          |
| ६. जहा रायप्यसेणइजे जाद कल्लाण.                                | <del>\$</del> 5  | राय.सू. १६५                                                |
| ७. जहा कूणिओ ओक्वाइए                                           | 900              | <b>ઓ.સુ. </b>                                              |
| ८. एवं बंधद्विइ-उद्देसी भाणियव्वी निरवसेसी बहा पण्णवणाए        | 980              | पण्ण.पद २३                                                 |
| ६. जहा पण्णवणाए जाव आहारसमुन्धायेत्ति                          | १६८              | पण्ण.पद ३६।५३-५८                                           |
| चतुर्दश शतक                                                    |                  |                                                            |
| १. एवं जहां जीवाभिगमे बितिए नेरइयउद्देसए                       | 89               | जीवा. ३।९२५                                                |
| २. एवं परिणामपयं निरवसेसं भाणियवं                              | ५२               | पण्ण. पद १३                                                |
| ३. एवं जहा ओववाइए जाव आसहगा                                    | 908              | ओ.सू. ११५-११७                                              |
| ४. एवं वहा ओववाइए अम्मडस्स वत्तव्वया जाव दरपड्ण्णो अंतं काहिति | 990-993          | ओ.सू. ११६-१५४                                              |

#### पञ्चदश शतक

| समर्पण सूत्र                                                             | <b>प्रमा</b> ण | निर्दिष्ट स्थल                 |
|--------------------------------------------------------------------------|----------------|--------------------------------|
| १. एवं जहा भावणाए जाव एगं देवदूसमादाय                                    | २०             | आयारचूला, १५।२६- <del>२६</del> |
| २. जहा ठाणपदे जाव पंच बडेंसगा                                            | 909            | पण्ण.पद २।५४                   |
| ३. जहा पओगपदे जाव बोरं                                                   | १२५            | पण्ण.पद १६।५५.                 |
| ४. जहा पण्णवणाए जाव जाहगाणं                                              | १८६            | पण्ण.पद १।७६                   |
| ५. जहा पण्णवणापदे जाव गोमयकीडाणं                                         | १६६            | <del>पण्ण.पद</del> १।५१        |
| ६. एवं जहा ओववाइए दढप्पइण्णवत्तव्वया                                     | १८६            | ओ.सू. १४१-१५३                  |
| ७. एवं जहा ओववाइए                                                        | <b>१</b> दर्स  | ओ.सू. १५४                      |
| सोलहवां शतक                                                              |                |                                |
| १. एवं जहा पण्णवणाए                                                      |                |                                |
| वेदावेउद्देसओ                                                            |                | पण्ण.पद २७                     |
| वेदावंघो वि तहेव,                                                        |                | पण्ण.पद २६                     |
| बंघावेदो वि तहेव,                                                        |                | पण्ण.पद २५                     |
| बंधाबंघो वि तहेव                                                         | 84             | पण्ण.पद २४                     |
| २. परिवारो जहा सूरियाभस्स                                                | ५५             | राय.सू. ५६                     |
| ३. एवं जहा सूरियाभो                                                      | ξo             | राय.सू. ६२                     |
| ४. एवं जहा उवओग पदं पण्णवणाए तहेव निख्तसेसं नेयव्वं, पासणवापदं च नेयव्वं | 904            | पण्ण.पद २६,३०                  |
| ५. ओहीपदं निरवसेसं भाषियव्वं                                             | 9 २ ३          | षण्ण.पद ३३                     |
| सत्तरहवां शतक                                                            |                |                                |
| ९. जहा अणुओगदारे छन्नामं                                                 | 910            | अणु.सू. २७१-२६७                |
| २. जहा ठाणपदे                                                            | ६५             | पण्ण.पद २१५१                   |
| अठारहवां शतक                                                             |                |                                |
| १. एवं जहा रायपसेणइज्रे चित्ते जाव चक्खुभूए                              | 80             | राय.सू. ६७५                    |
| २. एवं जहा इंदियउद्देसए पढमे जाव वेमाणिया                                | ६६             | पण्ण-पद १५।४४-४६               |
| ३. कसायपदं निरवसेसं भाणियव्वं                                            | <b>5</b> 5     | वण्ण.षद १४                     |
| ४. एवं जहा रायपसेणइज्रे चित्तो                                           | २२१            | तय. सू. ६६५                    |

#### उन्नीसवां शतक

| समर्पण सूत्र                           | प्रमाण         | निर्दिष्ट स्थल                  |
|----------------------------------------|----------------|---------------------------------|
| १. एवं जहा पण्णवणाए चजत्यो लेसुदेसओ    | 9              | पण्ण.पद १७१९१४-१४६              |
| २. एवं जहा पण्णवणाएं गन्भुद्देसी       | 3              | पण्ण.पद १७ ११५६-१७२             |
| ३. एवं जहा पण्णवणाए पढमे आहारुद्देसए   | 99             | पण्ण.पद २८।५-२०                 |
| ४. एवं जहा वकंतीए                      | ९ ६            | पण्ण.पद ६१६२-६५                 |
| ५. एवं उव्बट्टणा जहा वकंतीए            | २०             | पण्ण.पट ६ १ १०३                 |
| ६. उबवाओ ठिती उव्बट्टणा य जहा पण्णवणाए | <del>२</del> २ | पण्ण.पर ६ । ८६ १;४ । ७२;६ । ९०४ |
| ७. जहा पञ्जवणाएं                       | ६३             | पण्ण.पद ३५।१७-२३                |
| ८. एवं जहा जीवाभिगमे दीवसमुद्धदेसो     | Ęģ             | जीवा. ३ । २ <i>५</i> ६-६७५      |
| बीसव                                   | ं शतक          |                                 |
| १. ठिती जहा पण्णवणाए                   | 3              | पण्ण.पद ४।६८,१०१                |
| २. एवं बितिओ इंदिउद्देसओजहा पण्णवणाए   | 48             | पण्ण.षद १५।५८-१४३               |
| इक्कीसव                                | गं शतक         |                                 |
| १. जहा वकंतीए तहेब उबवाओ               | 9              | पण्ण.पर ६। ८६                   |
| बाईसव                                  | ां शतक         |                                 |
| ९. जहा धण्णवणाए गाहाणुसारेणं           | ¥              | पण्ण.पर १ । ३ ७                 |
| २. जहा पण्णवणाए पढमे पदे               | ¥              | पण्ण-एद १   ३ ६                 |
| ३. पण्णवणागाहाणुसारेणं                 | Ę              | पण्ण.पद १ । ४०                  |
| चौबीस                                  | वां शतक        |                                 |
| १. जहा वकंतीए                          | १६४            | पण्ण.यद ६ १ ५३-५५               |
| २. सरीरोगाहाणा जहा ओगाहणसंठाणे         | २४३            | पण्ण.पद २९   ६७                 |
| ३. ओगाहणा जहा ओगाहणसंठाणे              | २€३            | पण्ण.पद २९ ।७०,७१               |
| ४. जहा ठितिपदे                         | ₹₹             | पण्ण.पद ४।२१३-२६६               |
| पद्मीसव                                | गं शतक         |                                 |
| १. जहा अजीवपञ्जवा                      | 99-98          | पण्ण.पद ५ । १२४-१२७             |

| समर्पण सूत्र                                         | प्रमाण                                           | निर्दिष्ट स्थल       |
|------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|----------------------|
| २. एवं जहा पण्णवणाए पढमे आहारुदेसए                   | २५                                               | पण्य.पद २८१५-१६      |
| ३. एवं जहा भासापदे                                   | २६                                               | षण्ण.पद. ११ । ४६-६८  |
| ४. एवं अंगपरूक्षणा भाणियव्या जहा नंदीए               | €७                                               | नंदी.सू. ६१-१२७      |
| ५. अप्पाबहुवं उहा बहुवत्तव्वयाए                      | <del>4</del> 5                                   | पण्ण.पद. ३१३८,३६     |
| ६. जहा बहुबत्तव्ययाएं तहेवसकाइयअप्पबहुगं तहेव        | <del></del> <del></del> <del></del> <del> </del> | पण्ण.पद. ३ । ४०      |
| ७. जहा बहुवत्तव्यपाए                                 | 900                                              | पण्ण.पद. ३ ! १२४     |
| ८. जहा बहुवत्तव्ययाए                                 | 909                                              | षण्ण.षद. ३   १७४     |
| ६. अप्पाबहुगं वहा बहुवत्तव्यगए                       | 998                                              | यण्ण.पद. ३ । ११४-१२२ |
| ९०. सरीरगपदं निरवसेसं भाणियव्यं जहा पण्णवणाए         | 980                                              | पण्ण.पद. १२          |
| <b>९९. पञ्जवापदं निरवसेसं भाणियन्वं जहा पण्णवणाए</b> | २४६                                              | पण्ण.यद. ५           |
| १२. एवं निओदा भाणियव्या जहा जीवाभिगमे                | २७४                                              | जीवा. ५।३७-६०        |
| ९३. जहा ओनवाइए जाव सुद्धेसिपए                        | ५६६                                              | ઓ.સૂ. ३४             |
| ९४. जहा ओवबाहए जाव नूहाहारे                          | ५७०                                              | ओ.सू. ३५             |
| ९५. जहा ओक्वाइए जाव सब्बगाय०                         | ধূত্ব                                            | ओ.सू. ३६             |
| इकती                                                 | सवां शतक                                         |                      |
| ९. जहा बक्रंतीए                                      | 3                                                | पृष्णु,पद ६ । ७०-७३  |
| २. जहा वकंतीए                                        | Ę                                                | पण्ण.यद ६ १७३-५०     |
| ३. जहा वक्रंतीए                                      | ড                                                | पण्ज्.पद. ६ १७०-७२   |
| ४. जहा वसंतीए                                        | 93                                               | पण्ण्.पद ६ १७७       |
| ५. जहा वकंतीए                                        | 94                                               | पण्यापद ६ । ७ ८-८०   |
| बत्तीः                                               | सवां शतक                                         |                      |
| ९. जहा वकंतीए                                        | 9                                                | पण्ण.पद. ६ ] ६६,१००  |
| चौती                                                 | सर्वा शतक                                        |                      |
| ९. जहा ठाणपदे                                        | 33                                               | पण्ण.पद. २।१-१५      |
| २. जहा वकंतीए                                        | ØĘ                                               | यण्ण.पद ६ । ६२-६५    |
| ३. जहा ठाणपदे                                        | 8.9                                              | पष्ण.पद २   १        |

#### छत्तीसवां शतक

समर्पण सूत्र

प्रमाण

निर्दिष्ट स्थल

१. जहां वक्तंतीए

पण्ण.पद ६।८६

#### इकतालीसवां शतक

१. जहा वकंतीए

₹

पण्ण.पद ६ । ७०-७२

२. जहा वक्कंतीए

२६

पण्ण.पद ६ । ७०-६८

व्याख्याप्रज्ञप्ति अंगप्रविष्ट श्रुत के अन्तर्गत एक महत्त्वपूर्ण अंग है। उसमें अंग बाह्य आगमों के निर्देश क्यों ? यह प्रश्न सहज ही उत्पन्न होता है। इस प्रश्न को पंडित मालवर्णिया ने बहुत व्यवस्थित ढंग से उभारा है। उन्होंने लिखा है—

"माथुरीवाचनान्तर्गत अंग आगमों में जैसे कि भगवती-व्याख्याप्रज्ञीत जैसे बहुमान्य आगम में भी जहाँ भी विवरण की वात है— वहाँ अंगबाह्य उपांगों का औपपातिक, प्रज्ञापना, जीवाजीवाभिगम आदि का आश्रय लिया गया है। यदि ये विषय मौलिक रूप से अंग के होते तो उन अंगबाह्यों में ही अंगनिर्देश आवश्यक था। ऐसा न करके अंग में उपांग का निर्देश यह सूचित करता है कि त्व्विषयकी मौलिक विचारणा उपांगों में हुई है और उपांगों से ही अंग में जोड़ी गई है।

"यह भी कह देना आवश्यक है कि ऐसा क्यों किया गया। जैन-परम्परा में यह एक धारणा पक्की हो गयी है कि भगवान् महावीर ने जो कुछ उपदेश दिया वह गणधरों ने अंग में ग्रिथत किया। अर्थात् अंगग्रन्थ गणधरकृत हैं और तिंदतर स्थिवरकृत हैं। अत एव प्रामाण्य की दृष्टि से प्रथम स्थान अंग को ही मिला है। अत एव नर्या बात को भी यदि प्रामाण्य अर्पित करना हो तो उसे भी गणधरकृत कताना आवश्यक था। इसी कारण से उपांग की चर्चा को भी अंगांतर्गत कर लिया गया है। यह तो प्रथम भूमिका की चन्त हुई, किन्तु इतने से संतोष नहीं हुआ तो बाद में दूसरी भूमिका में यह परम्परा भी चलाई गई कि अंगबाह्य भी गणधरकृत हैं और उसे पुराण तक बढ़ाया गया। अर्थात् जो कुछ जैन नाम से चर्चा हो उस सबको भगवान् महावीर और उनके गणधर के साथ जोड़ने की यह प्रवृत्ति इसलिए आवश्यक थी कि यदि उसका संबंध भगवान् और उनके गणधरों के साथ जोड़ा जाता है तो फिर उसके प्रामाण्य के विषय में किसी को संदेह करने का अवकाश मिलता नहीं है। इस प्रकार चारों अनुयोगों का मूल भगवान् महावीर के उपदेश में ही है, यह एक मान्यता दृढ हुई।"

इस प्रश्न के कुछ पहलुओं पर विमर्श अपेक्षित है। महावीरकालीन साधुओं का अध्ययन ग्यारह अंगों या द्वादशांगी तक सोमित है। उसमें अंगबाह्य श्रुत का कोई उल्लेख नहीं है। महावीर के निर्वाण के पश्चात् उत्तरवर्त्ती काल में अनेक आगम रचे गए। उन्हें अंगबाह्य श्रुत माना गया। यदि वे आगम स्थिवरीं द्वारा रचित होते तो उन्हें आगम की कोटि में स्थान नहीं मिलता। आगम के प्रामाण्य की एक निश्चित मर्यादा थी। केवलज्ञानी, मनःपर्यवज्ञानी, अवधिज्ञानी, चतुर्दशपूर्वी और दशपूर्वी द्वारा रचित ग्रन्थ ही आगम की कोटि में मान्य हो सकता था। नंदी सूत्र के अनुसार चतुर्दशपूर्वी और अभिज्ञदशपूर्वी नियमतः सम्यग् श्रुत होते हैं। उससे नीचे नवपूर्वी आदि के लिए वह नियम नहीं है। इसका तार्त्सर्य यह है कि चतुर्दशपूर्वी और दशपूर्वी नियमतः सम्यग्दृष्टि सम्पन्न होते हैं। नवपूर्वी आदि सम्यग्दृष्टि और मिथ्यादृष्टि—दोनों हो सकते हैं।

अंगबाह्य आगम स्थिवरों द्वारा रचित हैं। सभी स्थिवर चतुर्टशपूर्वी और दशपूर्वी नहीं थे। प्रामाण्य की कसौटी के अधार पर उन्हें आगम की कोटि में स्वीकार नहीं किया जा सकता। यह एक समस्या थी। इसका समाधान किया गया—जो आगमपुरुष नहीं है उसके वचन का प्रामाण्य नहीं हो सकता, किन्तु यदि वह अंग-सूत्रों के आधार पर रचना करता है तो उसका वचन प्रमाण हो सकता है। देविधिंगणी ने आगम वाचना के समय इसी आधार पर स्थिवरकृत ग्रन्थों को आगम की कोटि में परिगणित किया। अंगवाह्य श्रुत उत्तरकालीन रचना है, इसलिए वह व्यवस्थित रूप में उपलब्ध है। उसका कोई भी हिस्सा विच्छिन्न नहीं है, विच्छिन्नता की वात अंगों के साथ जुड़ी हुई है, इसलिए वे अंगवाह्य श्रुत की भांति व्यवस्थित नहीं हैं। प्रस्तुत आगम में 'चलमाणे चलिए'—यह पहला प्रश्न है। इसके वाद ही नैरियकों की कितनी स्थिति है और वे कितने काल से श्वासोच्छ्वास लेते हैं—ये प्रश्न आते हैं और वहीं से प्रज्ञापना को देखने का

<sup>9.</sup> जैन दर्शन का आदिकाल, पृ.९३।

यन,पृ.५ ।

व्यवहारभाष्य और भगवतीवृत्ति में नवपूर्वी को भी आगम माना गया है।
 विशेष जानकारी के लिए देखें - दशवैकालिकः एक समीक्षालक अध्य-

३. नन्दी चू.सू.६६,५ृ.४८,४६।

निर्देश शुरू हो जाता है। पहले प्रश्न के साथ इन प्रश्नों का कोई संबन्ध स्थापित नहीं होता। सम्बन्ध-स्थापना या व्यवस्था की दृष्टि से ग्यारहवें और बारहवें सूत्र के पश्चात् सोलहवां सूत्र होना चाहिए। इसमें किसी दूसरे आगम को देखने की जरूरत नहीं है और पूर्व प्रश्न के साथ इनका सबंध भी जुड़ता है। इसी प्रकार इकतीसवें सूत्र के पश्चात् तेतीसवां सूत्र होना चाहिए। बत्तीसवें सूत्र में फिर प्रज्ञापना को देखने का निर्देश है। ऐसी कल्पना की जा सकती है कि नैरियक के प्रसंग में नैरियक सम्बंधी पूरी जानकारी देने के लिए प्रज्ञापना का कुछ भाग प्रस्तुत सूत्र में साक्षात् लिखा गया और शेष भाग को देखने की सूचना की गई। इसी प्रकार प्रथम शतक के एक सौ एकवें सूत्र में साक्षात् लिखा गया और शेष भाग को देखने की सूचना की गई। इसी प्रकार प्रथम शतक के एक सौ एकवें सूत्र में मोहनीय कर्म के विषय में चर्चा है। इस प्रसंग मे सभी कर्मों का बोध कराने के लिए प्रज्ञापना के कर्मप्रकृति पद का निर्देश है। जहाँ-जहाँ प्रज्ञापना, जीवाजीवाभिगम आदि का निर्देश है वे सब प्रस्तुत आगम में परिवर्धित विषय हैं। यह कल्पना उन प्रकरणों के अध्ययन से स्पष्ट हो जाती है। इसकी संभावना नहीं की जा सकती कि प्रस्तुत आगम में निर्देशित विषय पहले विस्तृत रूप में थे और संकलन काल में उन्हें संक्षित किया गया और उनका विस्तार जानने के लिए अंगबाह्य सूत्रों का निर्देश किया जा सकता था? वह किया गया है। इससे स्पष्ट है कि उन निर्देशों से संबंधित विषय प्रस्तुत आगम में जोड़कर उसे व्यवस्थित करने का प्रयल किया गया है।

अंग सूत्रों में अंगबाह्य सूत्रों का निर्देश उनका (अंगबाह्य सूत्रों का) प्रामाण्य स्थापित करने के लिए किया गया है, इस कल्पना में कोई विशेष अर्थ प्रतीत नहीं होता। दशवैकालिक, उत्तराध्ययन तथा छेदसूत्रों का प्रामाण्य स्थापित करने के लिए भी उनका निर्देश किया जाता। दूसरी बात, अंग-सूत्रों में अंगबाह्य सूत्रों का सर्वाधिक निर्देश व्याख्याप्रज्ञप्ति में ही मिलता है। यदि प्रामाण्य स्थापना की बात होती तो उनका निर्देश प्रत्येक अंग में भी किया जा सकता था। ऐसा नहीं है। इससे वहीं कल्पना पुष्ट होती है कि संकलन-काल में प्रस्तृत आगम के रिक्त स्थानों की पूर्ति तथा प्रासंगिक विषय का परिवर्धन किया गया।

उक्त स्थापना की पृष्टि के लिए एक तर्क और प्रस्तुत किया जा सकता है। आठवें शतक के एक सौ चार सूत्र से 'क्या जीव ज्ञानी अथवा अज्ञानी'—यह प्रकरण शुरू होता है। इस प्रसंग में इसकी पृष्टभूमि के रूप में सूत्र ६७ से ५०३ तक ज्ञान की चर्चा है। चर्चा का प्रारम्भ कर पूरा विवरण देखने के लिए 'रायपसेणइय' सूत्र का निर्देश किया गया है, 'श्रुत अज्ञान की विशेष जानकारी के लिए नंदी का निर्देश किया गया है। दे इस ऐतिहासिक कालक्रम से भ्रम उत्पन्न हुए हैं। कौटिलीय अर्थशास्त्र, माठर और पुराण आदि प्रन्थों की रचना व्याख्याप्रज्ञित्त की रचना के बाद और नंदी की रचना से पूर्व हुई थी। इसलिए व्याख्याप्रज्ञित में उनका निर्देश एक भ्रम उत्पन्न करता है। इससे स्पष्ट होता है कि इस प्रकार के सूत्र प्रसंग की स्पष्टता के लिए जोड़े गए थे।

पांचवे शतक में प्रमाण के चार प्रकार बतलाए गए हैं—प्रत्यक्ष, अनुमान, औपम्य और आगम। इनको विशेष जानकारी के लिए अनुयोगद्वार का निर्देश किया गया है। व्याख्याप्रज्ञित की रचना के समय जैन-ज्ञान-मीमांसा में प्रमाण का विकास नहीं हुआ था। इन चार प्रमाणों का समावेश आर्यरक्षित ने अनुयोगद्वार में किया था। व्याख्याप्रज्ञित में इनका संदर्भ बहुत भ्रम पैदा करता है नदी की शुतअज्ञान की व्याख्या तथा अनुयोगद्वार का प्रमाण-चतुष्टय—ये सब उत्तरकालीन विकास हैं।

दोनों आगमों के पाठों का तुलनात्मक अध्ययन करने पर यह स्पष्ट हो जाता है-

#### नंदी

से किं तं मिच्छसुयं ? मिच्छसुयं — जं इमं अण्णाणिएहिं मिच्छदिट्ठिहिं सच्छंद-वुद्धिमइ-विगण्पियं, तं जहा — १. भारहं २. रामायणं ३,४ हंभीमासुरुत्तं १. कोडिल्लयं ६. सगभिद्दयाओ ७. घोडमुहं ८. कप्पासियं ६. नागसुहुमं १०. कणगसत्तरी ११.वइसेसियं १२. बुद्धवयणं १३. वेसियं १४. काविलं ११. लोगाययं १६. सिहतंतं १७. माढरं १८. पुराणं १६. वागरणं २०. नाडगादि। अहवा — बावत्तरिकलाओ चतारि य वेया संगोवंगा।

#### व्याख्याप्रज्ञप्ति

से किं तं सुयअण्णाणे ? सुयअण्णाणे—जं इमं अण्णाणिएहिं मिध्छादिद्विएहिं सच्छंद्युद्धि-मइ-विग्गपियं, तं जहा—भारहं, रामायणं जहा नंदीए जाव चत्तारि वेदा संगोवंगा ।

आगमसंकलन के समय कुछ मानदण्ड निश्चित किए गए। उनके अनुसार नगर, राजा, चैत्य, तपस्वी, परिव्राजक आदि का एक जैसा वर्णन किया जाता है। इससे ऐतिहासिक समस्याएं उत्पन्न होती हैं।

भगवती के मूल पाठ और संकलनकाल में परिवर्धित पाट का निर्णय करना यद्यपि सरल कार्य नहीं है, फिर भी सूक्ष्म अध्यवसाय के साथ यह कार्य किया जाए तो असंभव भी नहीं।

डा. शुद्रिंग आदि विदेशी विद्वानों ने रचना के आधार पर मूल पाठ और परिवर्धित पाठ का निर्धारण किया है। उनका एक ऑभमत

२. नंदी,सू.६७।

यह है कि बीस शतक प्राचीन हैं और अगले शतक परिवर्धित हैं। यह विषय भाषा, वाक्यरचना आदि की दृष्टि से सूक्ष्मता के साथ अन्वेषणीय है। अन्वेषण के पश्चात् ही उत्तरवर्ती शतकों में परिवर्धित भाग अधिक है,यह स्वीकार किया जा सकता है। चौबांसवां शतक भाषा और वाक्य-रचना की दृष्टि से पूर्ववर्ती शतकों से भिन्न प्रतीत होता है। इसमें प्रस्तुत आगम की सहज सरलता नहीं है, किन्तु प्रज्ञापना जैसी जटिलता है। पद्यीसवें शतक के बारे में यह नहीं कहा जा सकता। फिर भी उसमें कुछ परिवर्धित नहीं है, यह भी नहीं कहा जा सकता। प्रतिसेवना, आलोचना, सामाचारी, प्रायश्चित्त विषयकसूत्र छेदसूत्रों और उत्तराध्ययन से संकलित हैं।

डा. डेल्यू. ने इस विषय का स्पर्श इन शब्दों में किया हैं—"विआहपण्णित में चर्चित विषयों की विविधता और अनेक स्थलों पर इस चर्चा में आने वाले विभिन्न व्यक्तियों तथा परिस्थितियों का विषय में दी गयी जानकारी—यह सारा व्यवस्थित पद्धित से दिए जाने वाले विवरण जैसा नहीं है। इसी कारण से हमारे पास यहां एक ऐसा विवरण उपलब्ध है, जो कि महावीर के सिद्धान्त वस्तुतः कैसे थे, उस विषय में निरूपण करता है, न कि उन सिद्धान्तों का जिन्हें उत्तरकाल में व्यवस्थित रूप दिया गया। वस्तुतः तो ऐसा यही एक मान्न यथार्थतः महत्त्वपूर्ण आगमिक विवरण उपलब्ध है। हां, यह अवश्य है कि परम्परा ने बहुत प्रकार से महावीर की यात्रा तथा वे जिन नगरों एवं उद्यानों में गए उनके सम्बन्ध में और वे जिन लोगों से मिले व उनकी उपदेश देने की पद्धित के विषय में एकरूप विवेचन प्रस्तुत कर उक्त विवरण को रूढ-सा बना दिया है। फिर भी यहां जो महत्त्वपूर्ण बिन्दु है वह यह है कि महावीर जिन स्थानों में वस्तुतः रहे थे, जिन लोगों से वस्तुतः मिले थे, अमुक प्रश्नों के बरे में जिन विचारों को उन्होंने निरूपित किया था, जिन अन्य लोगों के अभिप्राय को उन्होंने समर्थन दिया था या असमर्थन दिया था, अपने समय के जिन व्यक्तियों, पदार्थों और घटनाओं के विषय में उन्होंने टिप्पणी की थी, उनके विषय में यहां बताया गया है; तथा संक्षेप में यह कि यहां महावीर अपने काल की स्थितियों और परिरिश्वितयों के परिप्रेश्य में एक सिक्रिय व्यक्ति के रूप में अधिक प्रतीत हो रहे हैं। दूसरे शब्दों मे—विआहपण्णत्ती के केन्द्रीय शतकों में एक मात्र वे असली संवादात्मक आगम-पाठ उपलब्ध हैं (जिन्हें पण्णत्ती कहा जाता है) जिनका अनुसरण आगे चलकर प्रज्ञापना जैसे संवादात्मक आगमों में (जिन्हें गोण पण्णत्ती कहा जा सकता है) तथा विआहपण्णती में प्रक्षित पाठों में किया गया है:"

#### पाठ-विमर्श

प्रस्तुत आगम के पर्चीसर्वे शतक में तप का विस्तृत प्रकरण है। यह औपपातिक में भी उपलब्ध होता है। इसमें चार ध्यानों का निरूपण है। ध्यानचतुष्ट्यी का निरूपण स्थानांग में भी मिलता है! इनमें कहीं-कहीं क्रम-भेद और कहीं-कहीं मौलिक अन्तर है। शुक्लध्यान के लक्षण और आलम्बन के विषय में व्याख्याप्रज्ञप्ति तथा स्थानांग और औपपातिक में पाठ का विपर्यय मिलता है—

stereotyping the description of Mv.'s peregrination, of the towns and sanctuaries he visited, of the people he met and of his method of teaching. The important point, however, is that here Mv. is actually said to have stayed at places, to have approved or disapproved of other people's opinions, to have commented upon persons, things and events of his time, that, in fine, Mv. here appears more as an active personality set against the background of its environmental conditions and circumstances. In other words: the nucleus sayas of the Viy. are, or rather contain, the only genuine dialogue text (pannatti) to be found in the canon, the example imitated by would-be dialogue texts (secondary pannattis) such as pannav."

६.ओ.सू.३०-४४।

<sup>9.</sup> २५ | ५५9

२. २५ | ५५२-५५४

३. २५।५५५

४. २५।५५६

५. विआहपण्णती की भूमिका,पृष्ठ३४-३५—"On the whole the texts and fragments embodied in the Viy. by way of references and quotations, derive from the systematic enunciation of the doctrine. If they are eliminated from the nucleus sayas, what is left proves to be a rather bewildering amalgam of detached teaching. The diversity of the topics discussed and in many cases that of the persons and the circumstances attending these discussions all but defy methodical description that is because here we have a record, of what Mv.'s teaching actually was like, not of what later systematization has made of it. Of course, tradition has, in many ways, formalized this record by

| शुक्त ध्यान के लाक्षण | शुक्ल | ध्यान | कें | लाक्षण |
|-----------------------|-------|-------|-----|--------|
|-----------------------|-------|-------|-----|--------|

| व्याख्याप्रज्ञप्ति | क्षान्ति | मुक्ति     | आर्जव | भादेव      |
|--------------------|----------|------------|-------|------------|
| स्थानांग           | अव्यय    | असम्मोइ    | विवेक | व्युत्सर्ग |
| औपपातिक            | विवेक    | व्युत्सर्ग | अव्यथ | असम्मोह    |
| man ema de arroque |          |            |       |            |

#### शुक्त ध्यान के आलम्बन

| व्याख्याप्रज्ञप्ति | अव्यय    | असम्मोह | विवेक | व्युत्सर्ग |
|--------------------|----------|---------|-------|------------|
| स्थानांग           | क्षान्ति | मुक्ति  | आर्यव | मार्दव     |
| औपपातिक            | क्षान्ति | मुक्ति  | आर्जव | मार्दव     |

ध्यानशतक में स्थानांग और औपपातिक का क्रम मिलता है। अव्यथ, असम्मोह आदि शुक्ल ध्यान के लक्षण हो सकते हैं। ध्यानशतक में इसे विस्तार के साथ समझाया गया है। ैं प्रतीत होता है कि स्मृतिदोष अथवा लिपिदोष के कारण यह विपर्यय हो गया।

#### धर्म ध्यान के लक्षण

| व्याख्याप्रज्ञप्ति | आज्ञारुचि      | निसर्गरुचि    | सूत्ररुचि | अवगाढरुचि   |
|--------------------|----------------|---------------|-----------|-------------|
| स्यानांग           | आज्ञारुचि      | निसर्गरुचि    | सूत्रक्रि | अवगादरुचि   |
| औपपातिक            | आज्ञारुचि      | निसर्गरुचि    | उपदेशरुचि | सूत्ररुचि   |
| धर्म ध्यान के      | आलम्बन (       |               |           |             |
| व्याख्याप्रज्ञप्ति | वाचना          | प्रतिप्रच्छना | परिवर्तना | धर्मकथा     |
| स्थानांग           | वाचना          | प्रतिप्रच्छना | परिवर्तना | अनुप्रेक्षा |
| औपपातिक            | याचना          | प्रच्छना      | परिवर्तना | धर्मकथा     |
| धर्म ध्यान की      | ो अनुप्रेक्षाँ |               |           |             |

| व्याख्याग्रज्ञप्ति | एकत्वानुप्रेक्षा  | अनित्यानुप्रेक्षा | अशरणानुप्रेक्षा  | संसारानुप्रेक्षा |
|--------------------|-------------------|-------------------|------------------|------------------|
| स्यानांग           | एकानुप्रेक्षा     | अनित्यानुप्रेक्षा | अशरणानुग्रेक्षा  | संसारानुप्रेक्षा |
| औपपाति <b>क</b>    | अनित्यानुप्रेक्षा | अशरणानुप्रेक्षा   | एकत्वानुप्रेक्षा | संसारानुप्रेक्षा |

#### शुक्त ध्यान के प्रकार

| १.व्याख्याप्रज्ञप्ति | <u>पृथकृत्ववितर्कसविचारी</u>  | एकत्ववितर्कअविचारी | सूक्ष्मक्रियंअनिवृत्ति  | समुच्छित्रक्रियंअप्रतिपाति |
|----------------------|-------------------------------|--------------------|-------------------------|----------------------------|
| २.स्यानांग           | <b>पृयक्</b> त्ववितर्कसविचारी | एकत्ववितर्कअविचारी | सूक्ष्मक्रियंअनिवृत्ति  | समुच्छित्रक्रियंअप्रतिपाति |
| ३.औपपातिक            | <b>पृथक्</b> त्ववितर्कसविचारी | एकत्ववितर्कअविचारी | सूक्ष्मक्रियंअप्रतिपाति | समुच्छित्रक्रियंअनिवृत्ति  |

#### देशी शब्दों का प्रयोग

प्रस्तुत आगम में यत्र-तत्र देशी शब्दों का भी प्रयोग मिलता है---

देहोबहिबोसम्मं निरसंगो सच्चहा कुणइ॥

५. भ.२५ । ६०६;ठाणं,४ । ६६;ओ.सू.४३ ।

६. भ.२५ । ६०७;ठाणं,४ । ६७;ओ.सू.४३ ।

७. भ.२५ | ६०८;ठाणं,४ | ६८;ओ.सू.४३ ।

द. भ.२५ ।६०६;ठाणं,४ ।६६;ओ.सू.४३ ।

१. भ.२५ | ६१०;ठाणं,४ | ७०;ओ.सू.४३ |

२. भ.२५ | ६१९;ठाणं,४ | ७१;ओ.सू.४३ |

३. ध्यान-शतक,६६,६०।

४. वही ,६१,६२---

चालिज्ञइ बीभेइ य धीरो न परीसहोवसग्पेहिं। सुहुमेसु न संगुज्झइ भावेसु न देवमायासु॥ देहविवित्तं पेच्छइ अप्पाणं तह य सव्वसंजीगे।

| देशी शब्द     | प्रमाण       | देशी शब्द  | प्रमाण |
|---------------|--------------|------------|--------|
|               | ₹1€⊻         | <b>मगओ</b> | ७।१५२  |
| गड्ड<br>बोंदि | ₹199₹        | ष्ठाणे     | ५।२५   |
| खत            | <b>01990</b> | चिक्खल     | द।३५७  |
| डोंगर         | 1990         | मत्या      | €I8€   |
| गङ्ड          | 01990        | नत्थ       | €1989  |
| संकुडित       | 199£         | छण्        | €195€  |
| टोल           | ©]99€        |            |        |

#### रचनाकार, रचनाकाल

प्रस्तुत आगम द्वादशांगी का पांचवा अंग है। इसमें भगवान् महावीर की वाणी गणधर सुधर्मा के द्वारा संकलित है, इसलिए इसके रचनाकार गणधर सुधर्मा हैं। इसका प्रस्तुत संस्करण देवर्द्धिगणी की वाचना के समय का है। ई. पू. पांच सौ से ईस्वी सन् पांच सौ तक के सूत्र इसमें मिलते हैं। गौतम ने पूछा-भंते ! पूर्वगत श्रुत कब तक चलेगा ? भगवान् ने उत्तर दिया--गौतम ! मेरे निर्वाण के एक हजार वर्ष तक पूर्वगत श्रुत चलेगा -

''जंबुद्दीये णं भंते ! दीये भारहे वासे इमीसे आसम्पिणीए देवाणुप्पियाणं केवतियं कालं पुट्यमए अणुसञ्जिस्सिति ?

गोयमा ! जंबुद्दीवे णं दीवे भारहे वासे इमीसे ओसप्पिणीए ममं एगं वाससहस्सं पुव्वगए अणुसज्जिस्सिति।"

यह सुत्र संकलनाकालीन रचना है। देविर्द्धिगणिक्षमाश्रमण ने पार्श्वनाथ की परंपरा देवगुप्त से एक पूर्व अर्थ सहित और दूसरे पूर्व का केवल मूल पाठ पद्धा था। अंतिम पूर्वधारी सत्यमित्र माने जाते हैं : उनके स्वर्गवास के पश्चात् पूर्वश्रुत का सर्वथा विच्छेद हो गया। धर्मसागरगणि लिखित तपागच्छ पद्घविल में इसका उल्लेख मिलता है —श्रीवीरात् वर्षसहस्रे १००० गते सत्यमित्रे पूर्वव्यवच्छेदः पूर्वविच्छेदः।

भगवानु महावीर के प्रवचन में कहीं भी भविष्यवाणी नहीं है। यह सामयिक स्थिति का आकलन करने वाला सूत्र देविर्द्धिगणी की वाचना के समय जोड़ा गया प्रतीत होता है।

समर्पण-सूत्रों या निर्देश-सूत्रों के अध्ययन से भी यह तथ्य प्रमाणित होता है कि प्रस्तुत आगम में अनेक शताब्दियों की रचना का संकलन किया गया है। गणिपिटक की जानकारी के लिए नंदी सूत्र का निर्देश किया गया है। उसमें निर्युक्ति का उल्लेख है। यह उत्तरकालीन पाठरचना है। प्रस्तुत आगम में विभिन्न पाठों के रचनाकाल का निर्धारण करना बहुत आवश्यक कार्य है। इससे दार्शनिक विकास के कालक्रम को समझने में पर्याप्त सहायता मिल सकती है।

## आकार और वर्तमान आकार

प्रस्तुत आगम का ग्रन्थमान अनुष्टुप् श्लोक के अनुपात से १६ हजार श्लोक प्रमाण माना जाता है। हमने अंगसुत्ताणि भाग दो में प्रकाशित प्रस्तुत आगम के संस्करण में अनेक स्थलों पर जाव शब्द की पूर्ति की है। उससे इसका ग्रन्थमान १६२८६<sup>7</sup>/२ श्लोक प्रमाण हो गया है। इसका सवा लाख प्रमाण वाला भी संस्करण मिलता है, जिसका उल्लेख पहले किया जा चुका है। समयायांग और नंदी में इसका प्राचीन रूप और आकार मिला है। यह इस प्रकार है-

| सूत्रांग       | प्रमाण     | सूत्रांग         | प्रमाण              |
|----------------|------------|------------------|---------------------|
| १. वाचना       | अनेक       | ५. निर्युक्तियां | संख्येय             |
| २. अनुयोगद्वार | संख्येय    | ६. संग्रहणियां   | संख्येय             |
| ३. वेद्य छन्द  | संख्येय    | ७. प्रतिपत्तियां | संख्येय             |
| ४. श्लोक       | संख्येय    | ८. अंग           | पांचवां             |
| ६. श्रुतस्कन्ध | एक         | १३. व्याकरण      | छत्तीस हजार         |
| ९०. अध्ययन     | सौ से अधिक | १४. यद           | दो लाख अड्डासी हजार |
| ९९. उद्देशक    | दस हजार    | <b>९५. पद</b>    | चौरासी हजार         |
| १२. समुद्देशक  | दस हजार    |                  |                     |

- 9. 20 1001
- २. आत्पप्रबोध,३३ [९ [
- ३. पट्टावली समुचय,भा.१,प्.५१ ।
- ४. २५ | ६६,६७ कतिविहे णं भंते ! गणिपिडए पण्णते ? गोयमा ! दुवालसंगे गणिपिडए पण्णत्ते, तं जहा-आयारो जाव दिष्टिवाओ ।
  - के कि नं अपनाके ? अपनाकों मां समामाणां कियांशाणां आतार-पोकर- विणय-
- वेणइय-सिक्खा-भासा-अभासा-चरण-करण-जाया-गरया-वित्तिओ आघविज्ञति, एवं अंगपरूवणा भाणियव्या जहा नंदीए जाव।

सुत्तत्यो खलु पढमो, बीओ निजुत्तिमीसओ भणिओ ! तइओ य निरवसेसो, एस विही होइ अण्ओमे ॥

- ५. नंदी,सू. ८५ के अनुसरर !
- ६. सम.प.स्.६३ के अनुसार है।

जयधवला के अनुसार व्याख्याप्रज्ञित में दो लाख अड्डाईस हजार पद हैं।

#### व्याख्याग्रन्थ

प्रस्तुत आगम की निर्युक्ति वर्तमान में उपलब्ध नहीं है। इसके विवरण में संख्येय निर्युक्तियों का उल्लेख है: ये निर्युक्तियां आगम के साथ जुड़ी हुई थी या स्वतन्त्र व्याख्या-ग्रन्थ के रूप में थीं, इसका अभी कोई समाधान नहीं हुआ। नंदी सूत्र में उपलब्ध ग्यारह अंगों के विवरण में सभी अंगों में संख्येय निर्युक्तियों का उल्लेख है। वर्तमान में केवल दो अंगसूत्रों—आचाराङ्ग और सूत्रकृतांग की निर्युक्तियां मिलती हैं, शेष, अंगों की निर्युक्तियां उपलब्ध नहीं हैं।

प्रस्तुत आगम में कुछ निरुक्त मिलते हैं-

- जम्हा आणमइ वा, पाणमइ वा, उस्ससइ वा, नीससइ वा तम्हा पाणे ति वत्तव्वं सिया।
- २. जम्हा भूते भवति भविस्सति य तम्हा भूए ति वत्तव्वं सिया ।
- ३. जम्हा जीवे जीवति, जीवत्तं आउयं च कम्मं उवजीवति तम्हा जीवे ति वत्तव्वं सिया । <sup>\*</sup>
- ४. जम्हा सत्ते सुभासुभेहिं कम्मेहिं तम्हा सत्ते त्ति वत्तव्वं सिया। <sup>६</sup>
- ५. जन्हा तित्तकडुकसायंबितमहुरे रसे जाणइ तम्हा विण्णु ति वत्तवं सिया।
- ६. जम्हा देदेति य सुह-दुक्खं तम्हा वेदे ति वत्तव्वं सिया। से तेणट्टेणं पाणे ति वत्तव्वं सिया जाव वेदे ति वत्तव्वं सिया।
- ७. जे लोकइ से लोए।

इन निरुक्तों को भी निर्युक्ति कहा जा सकता है। हरिभद्रसूरि ने निर्युक्ति का अर्थ निक्षेपनिर्युक्ति आदि किया है। " यहां यह अर्थ घटित हो सकता है। निर्युक्ति अनुगम के तीन प्रकार हैं।"—

- निक्षेप निर्युक्ति अनुगम
- २. उपोद्घात निर्युक्ति अनुगम
- ३. सूत्रस्पर्शी निर्युक्ति अनुगम

प्रस्तुत आगम में निक्षेप-निर्युक्ति का स्थान-स्थान पर प्रयोग मिलता है<sup>33</sup>—

- दव्यओं लोए सअंते खेत्तओं लोए सअंते कालओं लोए अणंते भावओं लोए अणंते।
- दव्यओ जीवे सअंते खेत्तओ जीवे सअंते कालओ जीवे अणंते भावओ जीवे अणंते।

इस प्रकार २।१२५-१२६, ४।२०५; च।१८४-१६१; ११।३५, १०६; १४।८१; १६।११; २५।२५, २८—ये स्थल द्रष्टव्य हैं।

## चूर्णि

चूर्णि अभी मुद्रित नहीं है। वह हस्तिलिखित मिलती है। उसकी पत्र संख्या ८० है। उसका ग्रंथमान ३५६० श्लोक परिभाण है। उसके प्रारंभ में मंगलाचरण नहीं है और अन्त में प्रशस्ति नहीं है। रचनाकार और रचनाकाल का कोई उल्लेख नहीं है। चूर्णि की भाषा प्राकृत प्रधान है। इसे प्राकृत प्रधान चूर्णियां—नंदीचूर्णि, अनुयोगद्वारचूर्णि, दशवैकालिकचूर्णि, आचारांगचूर्णि, सूत्रकृतांगचूर्णि, और जीतकल्प चूर्णि की कोटि में रखा जाता है। विद्वानों के अनुसार भगवतीचूर्णि के रचनाकार जिनदास महत्तर हैं

१-. क.पा.प्रथम अधिकार,पृ.६३,६४।

२. नंदी.सू.८१-६९ ।

३-८. २ | १५।

६. ५।२५५।

<sup>9</sup>०. बंदी,हा.वृ.पृ.'७६ —निर्युक्तानां युक्तिर्निर्युक्तिरिति वाच्ये युक्तशब्दलोपात् निर्युक्तिरिति, एताश्च निर्क्षपनिर्युक्त्याद्याः।

११. अणु.सू.७१९।

**९२. २**.।¥५,४६।

वृत्ति

प्रस्तुत आगम पर नवाङ्गीटीकाकार अभयदेवसूरि की वृत्ति उपलब्ध है। सं. १९२८ अणहिलपाटक नगर में इस वृत्ति का निर्माण संपन्न हुआ। इसका ग्रन्थमान अनुष्टुप् श्लोक के अनुपात से १८६१६ है। वृत्ति का प्रारम्भ मंगलाचरण के साथ किया गया है—

सर्वज्ञमीश्वरमनन्तमसङ्गगय्यं सार्व्वीयमस्मरमनीशमनीहमिछम्।
सिद्धं शिवं शिवकरं करणव्यपेतं, श्रीमजिनं जितिरिपुं प्रयतः प्रणौमि॥ १॥
नत्वा श्रीवर्द्धमानाय, श्रीमते च सुधर्मणे।
सर्वानुयोगवृद्धेभ्यो, वाण्यै सर्वविदस्तथा॥ २॥
एतट्टीकायूर्णी जीवामिगमादिवृत्तिलेशांश्च।
संयोज्य पञ्चमाङ्गं विवृणोमि विशेषतः किञ्चित्॥ ३॥

वृत्ति की परिसमाप्ति पर प्रशस्ति के सोलह श्लोक हैं। उनमें अपनी परम्परा का परिचय और वृत्ति के शोधनकार द्रोणसूरी के प्रति कृतज्ञता, सहायकों के प्रति आभार, रचनापूर्ति का काल तथा ग्रंथमान का उल्लेख है—

यदुक्तमादाविह साधुयोधैः श्रीपञ्चमाङ्गोत्रतकुञ्जरोऽयम्। सुखाधिगम्योऽस्विति पूर्वगुर्वी, प्रारभ्यते वृतिवरत्रिकेयम् ॥ १ ॥ समर्थितं तत्पदुबुद्धिसाधुसाहायकात्केवलमत्र सन्तः। सद्दुद्धिदात्र्याऽपगुणांत्लुनन्तु, सुखग्रहा येन भवत्यथैषा॥२॥ चांद्रे कुले सद्वनकक्षकल्पे, महाद्रुमो धर्मफलप्रदानात्। छायान्यितः शस्तविशालशाखः, श्रीवर्द्धमानो मुनिनायकोऽभूत्॥३॥ तत्युष्पकल्पौ विलसद्विहारसद्गन्धसम्पूर्णदिशौ समन्तात्। **बभू**वतुः शिष्यवरावनीचवृत्तिश्रुतज्ञानपरागवन्तौ ॥ ४ ॥ एकस्तयोः सूरिवरो जिनेश्वरः, ख्यातस्तथान्यो भुवि वुद्धिसागरः। तयोर्विनेयेन विबुद्धिनायलं, बृतिः कृतैषाऽभयदेवसूरिणा ॥ ५॥ तयोरेव विनेयानां, तत्पदं चानुकुर्वताम्। श्रीमतां जिनचन्द्राख्यसद्धभूणां नियोगतः ॥ ६ ॥ श्रीमञ्जिनेश्वराचार्यशिष्याणां गुणशालिनाम् ! जिनभद्रभुनीन्द्राणामस्माकं चांहिसेविनः॥ ७॥ यशश्चन्द्रगणेर्गाढसाहाय्यात् सिद्धिमागता । परित्यक्तान्यकृत्यस्य, युक्तायुक्तविवेकिनः ॥ ८ ॥ युग्मम् । शास्त्रार्थनिर्णयसुसौरभलम्पटस्य, विद्वन्मधुव्रतगणस्य सदैव सेव्यः। श्रीनिर्वृताख्यकुलसन्नदपद्मकल्पः, श्रीद्रोणसूरिरनवद्ययशःपरागः॥ ६॥ शोधितवान् वृत्तिमिमां युक्तो विदुषां महासमूहेन ! शास्त्रार्थनिष्कनिकषणकषपट्टककल्पबुद्धीनाम् 🔢 १० 🛚 विशोधिता तावदियं सुधीभिस्तथापि दोषाः किल संभवन्ति। मन्मोहतस्तांश्च विहाय सद्भिस्तद्ग्राह्ममासाभिमतं यदस्याम् ॥ १९ ॥ यदवाप्तं मया पुण्यं, वृत्ताविह शुभाशयात्। मोहाद् वृत्तिजमन्यद्य, तेनागो मे विशुद्ध्यतात्॥ १२॥ प्रथमादर्शे लिखिता विमलगणिप्रभृतिभिर्निजविनेयैः। कुर्वद्भिः श्रुतभक्तिं दक्षैरियकं विनीतैश्च ॥ १३ ॥ अस्याः करणव्याख्याश्रुतिलेखनपूजनादिषु यथार्हप् । दायिकसुतमाणिक्यः प्रेरितवानस्पदादिजनान् ॥ १४ ॥ अष्टाविंशतियुक्ते वर्षसहस्रे शतेन चाभ्यधिके। अणहिलपाटकनगरे कृतेयमच्छुप्तधनियसतौ ॥ १५ ॥ अष्टादशं सहस्राणि, षट् शतान्यथं षोडश ! इत्येवमानमेतस्याः, श्लोकमानेन निश्चितम् ॥ १६ ॥

## वृत्तिकार ने मूल टीका और चूर्णिकार का अनेक बार उल्लेख किया है-

| मूलटीकाकृता १२ चूर्णिकार मतमुपजीव्य<br>वृद्धैस्तु काञ्चिद्धाचनामाश्रित्येदं व्याख्यातम् ६४ चूर्णिकारः पुनरेवमाह<br>वृद्धैरयं विशेष उक्तः ६३ परिपूर्णस्त्ववीचिद्रव्याणीति टीकाकारः,<br>घटवदिति चूर्णिव्याख्या, टीकाकारस्त्वेवमाह ६४ चूर्णिकारस्त्वाहारद्रव्यवर्गणामिषकृत्येदम्<br>एतच्च टीकाकारव्याख्यानं वाचनान्तरविषयमिति ६४ वृद्धै व्याख्यातम् | ित्रपत्र<br>६४२<br>६४२<br>६४६<br>६५६<br>६७३<br>६७३ |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|
| वृद्धैस्तु काञ्चिद्धाचनामाश्रित्येदं व्याख्यातम् ६४ चूर्णिकारः पुनरेवमाह<br>वृद्धैरयं विशेष उक्तः ६३ परिपूर्णस्त्ववीचिद्रव्याणीति टीकाकारः,<br>घटवदिति चूर्णिव्याख्या, टीकाकारस्त्वेवमाह ६४ चूर्णिकारस्त्वाहारद्रव्यवर्गणामधिकृत्येदम्<br>एतच्च टीकाकारव्याख्यानं वाचनान्तरविषयमिति ६४ वृद्धै व्याख्यातम्                                        | \$ 8 8 8 8 8 8 8 9 8 9 8 9 8 9 8 9 8 9 8           |
| वृद्धैरयं विशेष उक्तः ६३ परिपूर्णस्त्ववीचिद्रव्याणीति टीकाकारः,<br>घटवदिति चूर्णिव्याख्या, टीकाकारस्त्वेवमाह ६४ चूर्णिकारस्त्वाहारद्रव्यवर्गणामधिकृत्येदम्<br>एतच्च टीकाकारव्याख्यानं वाचनान्तरविषयमिति ६४ वृद्धै व्यक्तिम्                                                                                                                      | \$ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \           |
| घटवोदितं चूर्णिकारस्त्वाहारद्रव्यवर्गणामधिकृत्येदम्<br>एतच्च टीकाकारव्याख्यानं वाचनान्तरविषयमिति ८४ वृद्धै र्वाख्यातम्                                                                                                                                                                                                                           | ६ <u>५</u> ६<br>६ <u>५ ६</u><br>६ ६ ५              |
| एतच्च टीकाकारव्याख्यानं याचनान्तरविषयमिति ५४ वृद्धै व्याख्यातम्                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ६ <u>५</u> ६<br>६ <u>५ ६</u><br>६ ६ ५              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | € Ý €<br>€ € ੮<br>€ 0 ₹                            |
| टीकाकारेण तु ५६ पार्श्वस्थीभूता इति टीकाकारः                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ६६५<br>६७३                                         |
| टीकाकाख्याख्यानं त्विह ६५ 'पासावद्मिज' ति चूर्णिकारः                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ६६५<br>६७३                                         |
| चूर्णिकारोपि आह १५० प्रस्तावाद्युत्तुकमाहुर्वृद्धाः                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ६७३                                                |
| वृद्धेतु व्याख्यातम् १५४ इह बद्धवाख्या                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                    |
| अन्योन्यमनुप्रविशन्ते इति वृद्धाः १६७ वृद्धैरप्यनाज्यातत्वात्, आह च चूर्णिकारः                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                    |
| अवालधूनि महान्ति वरिष्ठानीति वृद्धाः १७४ इह टीकाव्याख्या                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ६८४                                                |
| आह च चूर्णिकारः १७६ वृद्धाः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 1009                                               |
| वृद्धाः पुनरेवमाहः १८४ चूर्णिकारः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Bos.                                               |
| चूर्णिकारमतं तु १६५ चीर्णिकारेण त                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ७०५                                                |
| वृद्धोक्तोभिधीयते २४१ झूरित इति टीकाकारः                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ७०५                                                |
| वृद्धव्याख्या तु २६६ विततोद्धवितताभिति वृद्धाः                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ७०५                                                |
| न्द्र्<br>वृद्धव्याख्या तु २६३ वक्रामिति वृद्धा                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ७०५                                                |
| आहं च भाष्यकारः, आहं च भाष्यकारः ३५८ इयं चेह वृद्धोक्ता गाया                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 208                                                |
| वृद्धैः पुनः पश्यतीत्यत्रेदमुक्तम् ३५८ आह च चूर्णिकारः                                                                                                                                                                                                                                                                                           | <b>τ9</b> ξ                                        |
| चूर्णिकारव्याख्या, टीकाकारव्याख्या तु ३६५ अत एवोर्क्त चर्णिकारेष                                                                                                                                                                                                                                                                                 | <b>τ</b> ₹ 0                                       |
| इहात्पबहुत्वाधिकारे वृद्धा गाया इह बैता वृद्धोक्ताः संग्रहमाया                                                                                                                                                                                                                                                                                   | <b>τξ</b> 8                                        |
| एवं प्रपञ्चितवन्तः ४१४ चूर्णिकारव्याख्या                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | <b>53</b> 9                                        |
| इत्येतस्य चूर्ण्यनुसारेण व्याख्या ४१७ टीकाकारस्तु साक्षेपपरिहारं चेह प्राह                                                                                                                                                                                                                                                                       | <b>*</b> \$\$                                      |
| इति च बृद्धाःइति च बृद्धाः ४६४ वृद्धाः                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | #Ø£                                                |
| आह च भाष्यकारः ४८७ चूर्णिकारः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 556                                                |
| इह पूज्यव्याख्या ४६२ केनचिद्धत्तिकृतेहान्यत्र च ग्रन्थे व्याख्यानमध्येनमेव                                                                                                                                                                                                                                                                       | <b>₹</b> ₹                                         |
| अयं च सूत्रार्योऽभूमिर्वृद्धोक्तगायाभिर्यावनीयः ५२८ चूर्णिकारस्त्वाह                                                                                                                                                                                                                                                                             | ξοų                                                |
| एतच्च टीकामुपपीव्य व्याख्यातम्, इह कश्चिदाह एतच्च टीकाकारव्याख्यानम्, चूर्णिकारव्याख्यानमप्येनमेव                                                                                                                                                                                                                                                | £95                                                |
| ननु देवत्वाच्युतस्यानन्तरमेवइति टीकाकारमतमवसीयते १८७ चूर्प्यां तूक्तम्—जं वत्याई                                                                                                                                                                                                                                                                 | £28                                                |
| उक्तञ्च चूर्ण्याम् ६०० चूर्ण्यां तूक्तम् झंझा                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | £28                                                |
| इह चूर्णिकोस्व्याख्यानमिदम् ६११ उक्तं च वृद्धैरिह                                                                                                                                                                                                                                                                                                | £7£                                                |
| वृत्तिकृता त्वेवमुक्तम् ६११ प्राक्तनशतभङ्गकाशंचाश्रित्य वृद्धरुक्तम्                                                                                                                                                                                                                                                                             | ₹89                                                |
| इह च प्रकरणे इमे वृद्धोक्तगावे ६९२ इदं च प्रायोवृत्तिमङ्गीकृत्योक्तं,अन्यवा पञ्चसामधिक्यपि                                                                                                                                                                                                                                                       | 401                                                |
| वूर्णिकारेण पुनः कायसूत्राणि ६२३ गृतिः सम्भवति                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ŧξο                                                |
| इति च वृद्धाः इति च वृद्धाः व्याख्या शतस्यास्या कृता सकर्षः, टीकाऽत्यिका येन न चास्तिः                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                    |
| वल्त्याद्याकान्तत्यादिति च वृद्धाः ६२८ मन्दैकनेत्रो बत पश्यताद्वा, दृश्यान्यकष्टं कथमुद्यतोऽपि ॥ १ ॥                                                                                                                                                                                                                                             |                                                    |

# विषयानुक्रम

# प्रथम शतक

| . सूत्र        |                                | पृष्ठ             | सूत्र           |                                       | पृष्ठ                    |
|----------------|--------------------------------|-------------------|-----------------|---------------------------------------|--------------------------|
|                |                                |                   |                 | varia sta ta                          |                          |
| प्रथम उद्देशक  |                                |                   | 9€9-9€€         | पुद्गल और जीव<br>की त्रैकालिकता का पद | ££-909                   |
| 9-3            | मंगल-पद                        | 0 ½-9 9           | २००-२१०         | मोक्ष-पद                              | 909-908                  |
| 8-90           | उत्सेप-पद                      | 99-20             | 400-430         | नावा-भूष                              | , o , - , o a            |
| 99,92          | चलमान पद                       | 29- <b>23</b>     | पांचवां उद्देश  | <b>5</b>                              |                          |
| 93-32          | नैरियकों की स्थिति आदि का पद   | २३-३ <b>१</b>     | २११,२१२         | पृथ्वी-पद                             | १०५                      |
| ₹₹-₹<br>-      | आरंभ-अनारंभ-पद                 | ३१-३६             | २१३-२१५         | आवास-पद                               | १०५,१०६                  |
| <b>३€-</b> ४३  | ज्ञानादि का भवान्तर-संक्रमण-पद | ३६-३€             | २१६-२४४         |                                       | 90६-99७                  |
| 88,80          | असंवृत-संवृत-अनगार-पद          | <b>३€-४२</b>      |                 | में क्रोधोपयुक्त आदि भंग-पद           | •                        |
| ४८-५१          | असंयत का वानमंतरदेव-पद         | ४२-४६             | २४५-२५५         | असुरकुमार आदि का नानादशाओं            | 996-929                  |
| द्वितीय उद्देश | क                              |                   |                 | में क्रोधोपयुक्त आदि भङ्ग-पद          |                          |
| ५्२            |                                | ४७                |                 |                                       |                          |
| ५३-५६          | कर्म-वेदन-पद                   | ४७,४८             | छट्टा उद्देशक   | _                                     |                          |
| ६०-६५          | नैरियक आदि जीवों का समान       | ४६-५३             | २५६-२६७         | सूर्य-पद                              | १२२-१२५                  |
| ,              | आहार, समान शरीर आदि-पद         |                   | २६८-२७५         | स्पर्शना-पद                           | १२५-१२७                  |
| <b>८६-१०</b> १ | मनुष्यों आदि का समान आहार,     | ५३-६२             | २७६-२८७         | क्रिया-पद                             | १२७-१२६                  |
| .,             | सगान शरीर आदि-पद               |                   | २८८-३०६         | रोह के प्रश्न-पद                      | १२६-१३६                  |
| 902            | लेश्या-पद                      | ६२,६३             | <b>३०€-३</b> 99 | लोकस्थिति-पद                          | १३६-१३८                  |
| 903-999        | जीवों का भव-परिवर्तन-पद        | ६३-६६             | 397,393         | जीव-पुद्गल-पद                         | १३८-१४०                  |
| 992,993        | अन्तक्रिया-पद                  | ६६,६७             | 398-390         | स्नेहकाय-पद                           | 980,989                  |
| 998-990        | असंज्ञी-आयुष्य-पद              | <b>EO-09</b>      | सातवां उद्देश   | <b>क</b>                              |                          |
| तृतीय उद्देश   | <b>.</b>                       |                   | ₹9₹-338         | े देश-सर्व-पद                         | १४२-१४६                  |
| 995-930        | •<br>कांक्षामोहनीय-पद          | ५७-५७             | <b>३३५-३३</b> € | विग्रहगति-पद                          | 986,980                  |
| 939,937        | श्रद्धा-पद                     | ७५-७६             | 336             | आयु-पद                                | 985,98£                  |
| 933-935        | अस्ति-नास्ति-पद                | ७६-७६             | ₹80-₹8€         |                                       | 98 <del>€</del> -958     |
| 93€            | भगवान् की समता का पद           | <b>७€,</b> ₹0     | ३५०-३५२         | मात्रिक-पैत्रिक-अंग-पद                | 948,944                  |
|                | · ·                            |                   | 343,348         | गर्भ का नरक-गमन-पद                    | 944                      |
| १४०-१७३        | कांक्षामोहनीय का बंध आदि-पद    | <b>τ</b> ο-€३     | 344-345         | गर्भ का देवलोक-गमन-पद                 | 9 ሂ ሂ - 9 ሂ <del>ር</del> |
| चतुर्थ उद्देशव | 5                              |                   | 411 41          | 11 40 435036 111 13                   | 722 724                  |
| १७४            | कर्म-पद                        | €३,€४             | आठवां उद्देश    | ा <b>क</b>                            |                          |
| १७५-१८८        | उपस्थान-अपक्रमण-पद             | €8-€७             | ३५६             | बाल का आयुष्य-पद                      | 9ሂ€                      |
| 926,960        | कर्म-मोक्ष-पद                  | <del>६</del> ७-६६ | ३६०,३६१         |                                       | १५६,१६०                  |

| पृष्                     | <del></del>               | सूत्र         | पृष्ठ                     |                       | सूत्र                     |
|--------------------------|---------------------------|---------------|---------------------------|-----------------------|---------------------------|
| १-पद ०००-१ ६४            | अप्रत्याख्यानक्रिया-पद    | ४३४-४३५       | १६०,१६१                   | बालपंडित का आयुष्य-पद | ३६२,३६३                   |
| 958,959                  | आधाकर्ग-पद                | ४३६-४३७       | 9६9-9६६                   | क्रिया-पद             | ३६४-३७२                   |
| १६६                      | प्रासु-एषणीय-पद           | ४३६-४३६       | १६६,१६७                   | जय-पराजय-पद           | ३७३,३७४                   |
|                          | शाश्वत-अशाश्वत-पद         | 880-883       | १६७-१६६                   | बीर्य-पद              | ३७५-३८४                   |
|                          | 5                         | दसवां उद्देशव |                           | ī                     | ावमां उद्देश <del>व</del> |
| -पद १८८-१८६              | परसमयवक्तव्यता-पद         | ४४२           | 9७9-9७६                   | गुरु-लघु-पद           | ३८४-४१६                   |
| ा-पद <del>१८६-</del> १६१ | स्वसमय वक्तव्यता-पद       | 883           | 9 <i>७</i> ६-9 <i>७</i> ७ | प्रशस्त-पद            | ४९७-४९८                   |
| सियकी-पद १६२,१६३         | ऐर्यापथिकी-साम्परायिकी-पद | 888-886       | १७७                       | कांक्षाप्रदोष-पद      | ४१६                       |
| 9€3                      | उपपात-पद                  | ४४६-४४८       | 9७ <b>ᠸ-</b> 9७€          | इह-पर-भविक-आयु-पद     | ४२०-४२२                   |
|                          |                           |               | १७६-१८३                   | कालासवैश्यपुत्र-पद    | 853-853                   |
|                          |                           | शतक           | द्वितीय                   |                       |                           |
| <i>वृष्ट</i>             |                           | सूत्र         | पृष्ट                     |                       | सूत्र                     |

|                                         |                                             |                    |               | <del></del>                    |                  |
|-----------------------------------------|---------------------------------------------|--------------------|---------------|--------------------------------|------------------|
| प्रथम उद्देशक                           | <b>.</b>                                    |                    | सातवां उद्देश | क                              |                  |
| -09                                     | ,<br>उत्क्षेप-पद                            | 966                | 998,996       |                                | २८१              |
| ०२-० <del>६</del><br>० <del>६</del> -१२ | श्वासोच्छ्वास-पद<br>वायुकाय का कायस्थिति-पद | १६६-२०२<br>२०२,२०३ | आठवां उद्देश  | क                              |                  |
| 93-9€                                   | **************************************      | २०४-२०७            | 995-979       | चमरसभा-पद                      | २८२-२८४          |
| २०-७३                                   | स्कन्दककथा-पद                               | २०७-२५१            | नवमां उद्देशव | 5                              |                  |
| द्वितीय उद्देश                          | <b>*</b>                                    |                    | १२२,१२३       | समयक्षेत्र-पद                  | २८४              |
| -                                       |                                             | 212211             | दसवां उद्देशक |                                |                  |
| -08                                     | समुद्घात-पद                                 | २५२-२५४            | १२४-१३५       | अस्तिकाय-पद                    | २८५-२६१          |
| तृतीय उद्देशव                           | 5                                           |                    | १३६,१३७       | जीवत्व-उपदर्शन-पद              | २६१-२६२          |
| *                                       | पृथ्वी-पद                                   | २५५,२५६            | १३८-१४०       |                                | २६२-२६४          |
|                                         |                                             |                    | 989-985       |                                | २६४-२६५          |
| चतुर्य उद्देशक                          |                                             |                    | १४६-१५३       | स्पर्शना-पद                    | २६५-२६७          |
| ७७,७८                                   | इन्द्रिय-पद                                 | २५७                | 22            |                                |                  |
|                                         |                                             |                    | परिशिष्ट      |                                |                  |
| पांचवा उद्देशक                          | <b>T</b>                                    |                    |               |                                |                  |
| ७६,८०                                   | परिचारणा-वेद-पद                             | २५६-२६०            |               | नामानुक्रम (व्यक्ति और स्थान)  | ३०३-३०४          |
| <b>₹9-</b> €9                           | गर्भ-पद                                     | २६०-२६३            |               | भाष्यविषयानुक्रम               | ३०५-३१०          |
| €२-999                                  | तुंगियानगरी-श्रमणोपासक-पद                   | २६३-२७६            |               | पारिभाषिक शब्दानुक्रम          | ३११-३२€          |
| 992-998                                 | उष्णजलकुण्ड-पद                              | २७६-२६०            |               | आधारभूत ग्रन्थ-सूची            | ३३०-३३६          |
| _                                       | <b>.</b>                                    | ,                  | :             | जिनदास महत्तरकृत चूर्णि-चो शतक | ३३८-३३६          |
| छड्डा उद्देशक                           |                                             |                    |               | अभयदेवसूरिकृत वृत्ति—दो शतक    | <b>\$80-8</b> 92 |
| 994                                     | भाषा-पद                                     | २६१                |               |                                |                  |
|                                         |                                             |                    |               |                                |                  |

# पढमं सतं

# प्रथम शतक

## आमुख

प्रस्तुत है भगवती का पहला शतक। इसमें दर्शनशास्त्र, आचारशास्त्र, जीवविद्या, लोकविद्या, मृष्टिविद्या, परामनोविज्ञान आदि अनेक विषयों का गंभीर परामर्श हुआ है। जैन दर्शन के अनुसार मृष्टि का विकास जीव और पुद्गल के योग से हुआ है। मूल तत्त्व दो हैं— जीव और अजीव। उनका अस्तित्व त्रैकालिक है, अनादि है। प्रत्येक अस्तित्व में उत्पाद, व्यय, ध्रौव्य की त्रिपदी का समन्वय है। ध्रौव्यांश अनादि है। उत्पाद और व्यय परिणमन के अंग हैं। यह परिणमन ही मृष्टि का मूल वीज है।

रोहक के प्रश्न के उत्तर में भगवान् महाबीर ने कहा—रोहक ! जीव और अजीव—ये हैं । उनमें पहले पीछे का क्रम नहीं है। पहले जीव और पश्चाद् अजीव—यह नहीं है। पहले अजीव और पश्चाद् जीव—यह भी नहीं है। दोनों में पौर्वापर्य नहीं है। यह सिद्धान्त वेदान्त के चैतन्यद्वित से भिन्न है। उसके अनुसार ब्रह्म या चेतन से जड़ पदार्थ की उत्पत्ति होती है।

इस सिद्धान्त में जड़ाद्वैतवाद का भी अस्वीकार है। उसके अनुसार जड़ पदार्थ से चैतन्य की उत्पत्ति होती है।

चेतन और अचेतन दोनों का स्वतन्त्र अस्तित्व है, फिर उनमें संबंध स्थापित कैसे हो सकता है ?—यह प्रश्न दर्शन के क्षेत्र में बहुचर्चित रहा है और आज भी है। इस प्रश्न का एक नया समाधान उपलब्ध है। जीव और पुद्गल दोनों में एक ख़ेह नाम का तत्त्व होता है। इस तत्त्व के कारण उन दोनों में संवंध स्थापित हो जाता है।

रेने देकार्ते ने शरीर और मन की निरपेक्ष सत्ता का प्रतिपादन किया। स्पिनोज्ञा ने शरीर और मन में अद्वैत की स्थापना की। आधुनिक वैज्ञानिक शरीर और मन में अन्तःक्रिया (Interaction) मानते हैं। मनोविज्ञान के क्षेत्र में इस अन्तःक्रिया के सिद्धान्त के आधार पर अनेक समस्याएं मुलझाई गई हैं। शरीर का मन पर और मन का शरीर पर प्रभाव होता है, यह स्पष्ट है। शरीर और मन दोनों भिन्न सत्ताएं हैं; फिर एक दूसरे का प्रभाव एक दूसरे पर कैसे होता है ? देकार्ते ने शरीर और मन की पारस्परिक क्रियाओं का संवंध-सूत्र पाइनियल ग्लैंड को वतलाया है। इससे प्रश्न का सही समाधान नहीं होता। शरीर और जीव दोनों में कोई ऐसा संवंध-सूत्र होना चाहिए जिससे वे एक-दूसरे को परस्पर प्रभावित कर सकें। स्नेह का संवंध जीव और पुद्गल दोनों से है। उसके आधार पर पारस्परिक संवंध की व्याख्या सरल हो जाती है।

जीव और पुद्गल का संबंध शरीर-धारण, आहार-ग्रहण, कर्म-वंध, कर्म-विपाक आदि अनेक रूपों में होता है। इस प्रसंग में जीवविद्या और कर्मविद्या के अनेक नए पक्षों पर विमर्श हुआ है। <sup>\*</sup>

परामनोविज्ञान (Parapsychology) विज्ञान की नई और दर्शन की बहुत पुरानी शाखा है। उसका एक महत्त्वपूर्ण अंग है—पुनर्जन्म। एक जीव वर्तमान जीवन को समाप्त कर नए जीवन का प्रारंभ करता है। गीता की भाषा में—

> ''वासांसि जीर्णानि यया विहाय नवानि गृह्णाति नरोपराणि। तथा शरीराणि विहाय जीर्णान्यन्यानि संयाति नवानि देही॥'' रै

५. सूत्र १६९-१६६।

२. सूत्र २€91

३. सूत्र ४४०।

४. द्रष्टय्य सूत्र ३१२, ३१३ का भाष्य ।

५. जीवविद्या के लिए द्रष्टव्य सूत्र— जीवन का स्थिति-काल—१३-१६,३२ सम-आहार, समग्रीर आदि—६०-१०० संसार-संस्थान काल—१०३-१९१ स्थिति-स्थान —२१६-२५४ स्नेहकाय—३१४-३१६ आयुष्य—३५६-३६३,४२०,४२१ वीर्य—३५५-३६२,३६७-३६६ जीव और लेश्या—-१०१,१०२,४०८-४१६
गुरुत्व-लघुत्व- ३८४-३६१
जीव और पुद्गल - १६,२७।
कर्मविद्या के लिए द्रष्टव्य सूत्र—
चित्रत-अचित्रत—-२८-३१
कर्म-वेदन—-१३-५६
उपस्थापन, अवक्रमण--१७५-१८८
कांक्षामोहनीय—-१९८-१३०,१४०-१७२
कर्म-मृक्ति--१७४
कर्म-मोस---१८६,१६०
जय-पराजय—-३७३,३७४,४०७।
६. भगवद्गीता, २।२२।

"मनुष्य जैसे पुराने वस्त्रों को छोड़ नए बस्त्रों को धारण करता है, वैसे ही देही (जीव) पुराने शरीर को छोड़ नए शरीर को धारण करता है।"

प्रस्तुत शतक में एक जीवन से दूसरे जीवन के मध्य होनेवाली गति (अंतराल गति) का विवेचन मिलता है। पुनर्जन्म की आयु का संवेदन कब होता है ? अंतराल गति में जीव इन्द्रिय-ज्ञान और शरीर से युक्त होता है या वियुक्त ?—इन प्रश्नों पर विचार किया गया है। पुनर्जन्म से संबंध रखने वाले अनेक सूत्र हैं। म

गर्भ-विद्या के सूत्रों की तुलना आयुर्वेद के मौलिक ग्रन्थ चरक और सुश्रुत से होती है। गर्भस्थ शिशु वैक्रिय लब्धि के द्वारा सेना का निर्माण कर युद्ध करता है और वह मरकर नरक में उत्पन्न हो जाता है। कोई गर्भस्थ शिशु धार्मिक प्रवचन सुनं उसमें लीन हो जाता है, गर्भ-अवस्था में उसकी मृत्यू होती है और वह स्वर्ग में उत्पन्न हो जाता है।

जैन दर्शन के विकास में जीवविज्ञान (Biology) का मुख्य आधार रहा है। पुद्गल का विवेचन जीव के सहायक द्रव्य के रूप में हुआ है।

जीव-विकास का चरम बिंदु है मोक्ष । जैनों का आचारशास्त्र जीव और मोक्ष के अन्तराल में विकसित हुआ है। प्रस्तुत शतक में आचार के अनेक पक्ष चर्चित हैं। किया से अन्तक्रिया तक उनकी यात्रा करना बहुत महत्त्वपूर्ण है।

प्रस्तुत शतक के 90 उद्देशक हैं। उनमें विषय की क्रमबद्धता नहीं है। एक विषय से संबंध रखने वाले सूत्र अनेक उद्देशकों में उपलब्ध हैं। इसका हेतु यह है कि भगवती में प्रश्नों और उत्तरों का संग्रह है। कर्म के विषय में एक प्रश्न पहले पूछा गया और दूसरा प्रश्न कुछ समय के अन्तराल से पूछा गया। उनको उसी रूप में रखा गया है। सूत्रकार ने संकलन-काल में विषय के वर्गीकरण को प्रधानता नहीं दी। प्रस्तुत शतक को पढ़ते समय इस तथ्य की स्मृति रखना आवश्यक है।

क्रिया---२७६-२८६,३६४-३७२,४३४, ४३५,४४४, ४४५

आरम्भ अनारम्भ—३३-३६ श्रद्धा—१३१,१३२ लाघद—४१७,४१६ सामायिक—४२३-४३३ साधु और मोक्ष—४४-४७,२००-२०६ अंतकर—४१<del>६</del>

अंतक्रिया—१९२ |

<sup>9.</sup> सूत्र ३३५-३३८!

२. सूत्र ३३६!

३. सूत्र ३४०-३४३ (

४. सूत्र ३६-४३,४८-५०,११३-११६,३१८-३३४।

५. द्रष्टव्य सूत्र ३४०-३४६ का भाष्य।

६. सूत्र ३५३,३५४।

७. सूत्र ३३५-३५६।

८. द्रष्टव्य सूत्र—

## पढमं सतं : पहला शतक

पढमो उद्देसो : पहला उद्देशक

| मूल                                                                                                                                                         | संस्कृत छाया                                                                                                           | हिन्दी अनुवाद                                                                                                                                                                                        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| मंगल-पर्द                                                                                                                                                   | मंगल-पदम्                                                                                                              | मंयल पद <sup>9</sup>                                                                                                                                                                                 |
| <ol> <li>नमो अरहंताणं,</li> <li>नमो सिद्धाणं,</li> <li>नमो आयरियाणं,</li> <li>नमो उवज्झायाणं,</li> <li>नमो सब्बसाहूणं।</li> <li>नमो बंभीए तिवीए।</li> </ol> | नमः अर्हद्भ्यः<br>नमः सिद्धेभ्यः<br>नमः आचार्येभ्यः<br>नमः उपाध्यायेभ्यः<br>नमः सर्वसाधुभ्यः।<br>नमो ब्राह्मयै लिप्यै। | <ol> <li>अर्हतों को नमस्कार         सिद्धों को नमस्कार         अाचार्यों को नमस्कार         उपाध्यार्यों को नमस्कार         सब साधुओं को नमस्कार         २. ब्राह्मी लिपि को नमस्कार     </li> </ol> |
| संगहणी गाहा                                                                                                                                                 | संग्रहणी गाया                                                                                                          | संग्रहणी गाथा                                                                                                                                                                                        |
| रायगिह १ चलण २ दुक्खे,<br>३ कंखपओसे य ४ पगइ ५ पुढवीओ।<br>६ जावंते ७ नेरइए ,<br>८ बाले ६ गुरुए य १० चलपाओ ॥१ ॥                                               | राजगृहे चलनः दुःखः,<br>कांक्षाप्रदोषश्च प्रकृतिः पृथिव्यः।<br>यावान् नैरियकः,<br>बालः गुरुकश्च चलनाः॥                  | प्रथम शतक में दस उद्देशक हैं—राजगृह में<br>प्रश्नोत्तर—9 चलमान चिलित २ दुःख ३ कांक्षा-<br>प्रदोष ४ कर्म-प्रकृति ५ पृथ्वियां ६ यायान् ७<br>नैरियक ८ बाल ६ गुरुक १० चलमान अचलित।                       |
| ३. नमो सुयस्स ॥                                                                                                                                             | नमः श्रुताय ।                                                                                                          | ३. श्रुत को नमस्कार!                                                                                                                                                                                 |

#### भाष्य

#### ९. मंगल-पद

प्रस्तुत आगम गंगल-पद के साथ प्रारम्भ होता है। इसमें तीन मंगल-सूत्र हैं। प्रथम मंगल में अर्हत्, सिद्ध, आचार्य, उपाध्याय और मुनि को नमस्कार किया गया है और दूसरे मंगल में ब्राह्मी लिपि को। इसके बाद संग्रहणी गाथा है और फिर तीसरे मंगल में श्रुत को नमस्कार किया गया है। मंगल का प्रयोजन है—इष्ट अर्थ की प्राप्ति। निर्विद्य रूप से शास्त्र या लौकिक कार्यों की परिसमाप्ति तथा वांछित अभिसिद्धि के लिए जो किया जाता है, वह मंगल है; इसीलिए

शास्त्र के आदि, मध्य तथा अंत में मंगल करने का विधान किया गया है। आदि मंगल से शत्रुओं के द्वारा आने वाले विघ्नों का विघात, मध्य मंगल से बिना किसी विक्षेप के शास्त्र की सुम्पन्नता तथा अंत मंगल से आयुष्मान् श्रोता की उपलब्धि होती है।

मुख्य रूप में मंगल दो प्रकार का होता है—द्रव्य मंगल और भाव मंगल। लौकिक कार्यों में अक्षत, कुंकुम, दही, नारियल आदि पदार्य मंगल माने जाते हैं। लोकोत्तर कार्यों में अपने इष्ट देवता का

मंगलं चैव शास्त्रादी, वाच्यमिष्टार्थसिद्धये ॥

२. (क) वि.भा.गा. १३,,१४---

तं मंगलमाईए मज्झे, पञ्जंतए य सत्थस्स । पढमं सत्थस्याऽविग्घपारगमणाय णिदिष्ठं ॥ तस्सेव य थेज्ञत्थं, मज्झिमयं अन्तिमं पि तस्सेव । अव्बोच्छित्तिणिमित्तं, सिस्सपिससादिवंसस्स ॥

(ख) प्रमाण-मीमांसा,११११ --- मंगले च सति परिपन्थिविग्नविघाताद् अक्षे-पेण शास्त्रसिद्धिः आयुष्पच्छोतृकता च भवति।

१. प्रज्ञा.वृ.प.१—

स्मरण ही मंगल है।

प्राचीन आगम-साहित्य में प्रन्थ के प्रारम्भ में मंगल-विन्यास करने की पद्धित नहीं थी। उत्तरकाल में इस पद्धित का विकास हुआ। वृत्तिकार आचार्य अभयदेवसूरि का अभिमत है कि आगम स्वयं एक मंगल है। उसमें दूसरे-दूसरे मंगलों का समावेश करने का कोई औद्यित्य नहीं बनता। इससे अनवस्था दोष की प्राप्ति होती है। फिर भी शिष्य की मित को मंगलमय बनाने तथा शिष्ट परम्परा के निर्वाह के लिए प्रस्तुत मूत्र में ऐसा प्रयत्न किया गया। उन्होंने ऐतिहासिक दृष्टि प्रस्तुत नहीं की, केवल प्राचीन परम्परा की ओर ध्यान अवश्य आकर्षित किया है। उन्होंने लिखा है " पूर्व वृत्तिकार ने पूर्वव्याख्यात नमस्कार आदि ग्रन्थ की व्याख्या नहीं की। उनके सामने इसका कोई कारण रहा है।" यह कारण क्या रहा होगा, इस पर उन्होंने कोई प्रकाश नहीं डाला। हमारे अभिमत से इसका कारण यह है कि मंगल-सूत्र रचनाकालिक नहीं हैं, वे उत्तरकाल में जुड़े हैं। इसीलिए चूर्णि और मूलवृत्ति में वे व्याख्यात नहीं हैं।

प्रस्तुत सूत्र के पन्द्रहवें शतक के प्रारम्भ में भी मंगल-वाक्य उपलब्ध होता है नमो सुयदेवयाए भगवर्डए। अभयदेवसूरि ने इसकी व्याख्या नहीं की है, इससे लगता है कि प्रारम्भ के मंगल-वाक्य, लिपिकारों या अन्य किसी आचार्य ने, वृत्ति की रचना से पूर्व जोड़ दिये थे और मध्ययती-मंगल वृत्ति की रचना के बाद जुड़ा। पन्द्रहवें शतक का पाठ विद्यकारक माना जाता था, इसलिए इस अध्ययन के साथ मंगलवाक्य जोड़ा गया, यह बहुत संभव है। मंगलवाक्य के प्रक्षिप्त होने की वात अन्य आगमों से भी पुष्ट होती है।

दशाश्रुतस्कंघ की वृत्ति में मंगल-वाक्य के रूप में नमस्कार मंत्र व्याख्यात है, किन्तु चूर्णि में वह व्याख्यात नहीं है। इससे स्पष्ट है कि चूर्णि के रचनाकाल में वह प्रतियों में उपलब्ध नहीं था और वृत्ति की रचना से पूर्व वह उनमें जुड़ गया था। पञ्जोसणाकणों (कल्पसूत्र) दसाओं का आठवां अध्ययन है। उसके प्रारम्भ में भी नमस्कार-मन्त्र लिखा हुआ मिलता है। आगम-अनुसंधाता मुनि पुण्यविजयजी ने इसे प्रक्षिप्त माना है। उनके अनुसार प्राचीनतम ताइपत्रीय प्रतियों में यह उपलब्ध नहीं है और वृत्ति में भी व्याख्यात नहीं है। यह अध्य अध्ययन होने के कारण इसमें मध्य मंगल भी नहीं हो सकता। इसलिए यह प्रक्षिप्त है। पण्यवणा के प्रारंभ में भी नमस्कार-मंत्र लिखा हुआ है, किन्तु हरिभद्रसूरि और मलयिगिरे—इन दोनों व्याख्याकारों के द्वारा यह व्याख्यात नहीं है।

पण्णवणा के रचनाकार श्री श्यामार्य ने मंगल-वाक्य-पूर्वक रचना

का प्रारम्भ किया है। इससे ज्ञात होता है कि ई. पू. पहली शताब्दी के आसपास आगम-रचना से पूर्व मंगल-वाक्य लिखने की पद्धित प्रचित्त हो गयी। प्रज्ञापनाकार का मंगल-वाक्य उनके द्वारा रचित है। इसे 'निवद्ध-मंगल' कहा जाता है। दूसरों के द्वारा रचे हुए मंगल-वाक्य उद्धृत करने को 'अनिवद्ध-मंगल' कहा जाता है। प्रिते-लेखकों ने अपने प्रति-लेखन में कहीं कहीं 'अनिवद्ध-मंगल' का प्रयोग किया है। इसीलिए मंगल-वाक्य लिखने की परम्परा का सही समय खोज निकालना कुछ जिटल हो गया।

प्रस्तुत आगम पांचवां अंग है। उपलब्ध आयारो आदि ग्यारह अंगों में प्रस्तुत आगम को छोड़कर किसी भी अंग-सूत्र के प्रारम्भ में नमस्कार-मंगल उपलब्ध नहीं है:

सुपं मे आउसं ! तेणं भगवया एवमक्खायं—-(आयारो,१।१)
बुज्जें क्ष तिउटेक्का, बंघणं परिजाणिया । (सूयगडो,१।११९)
सुपं मे आउसं ! तेणं भगवया एवमक्खायं—-(ठाणं,१।१)
सुपं मे आउसं ! तेणं भगवया एवमक्खायं—-(समवाओ,१।१)
तेणं कालेणं तेणं समएणं चंपा नामं नयरी होत्या । (नायाधम्मकहाओ, १।१)
तेणं कालेणं तेणं समएणं चंपा नामं नयरी—(उवासगदसाओ,१।१)
तेणं कालेणं तेणं समएणं चंपा नामं नयरी । (अंतगडदसाओ, १।१)
तेणं कालेणं तेणं समएणं रायगिहे नयरे । (अणुत्तरीववाइयदसाओ, १।५)
जंबु ! इणमो अण्हय-संवर-विणिख्डयं पवयणस्य निस्संदं । (पण्हावागरणाई,

## तेणं कालेणं तेणं समएणं चंपा नामं नयरी होत्था। (विवागसुयं,१।९)

आयारो आदि अंगों के प्रारम्भिक मूत्रों का अध्ययन करने पर यह प्रश्न उपस्थित होता है कि केवल प्रस्तुत अंग के प्रारम्भ में ही नमस्कार-मंगल का विन्यास क्यों ? इसका उत्तर पाना कठिन नहीं है। लगता है, रचनाकाल में प्रस्तुत आगम का प्रारम्भ भी 'तेणं कातेणं तेणं समएणं रायगिहे नामं नयरे होत्या' इस वाक्य से ही था, किन्तु लिपिकारों द्वारा लिखित नमस्कार-मंगल-सूत्र मूल के माथ जुड़ गये और उन्हें मौलिक अंग मान लिया गया।

## २. अर्हतों को नमस्कार....सब साधुओं को नमस्कार नमस्कार महामंत्र के पाट-भेद

नमस्कार महामंत्र का बहुत प्रचलित पाठ यह हैः—गमो अरहंताणं, णमो सिद्धाणं, णमो आयरियाणं, णमो उक्झायाणं, णमो लोए

प्रक्षिप्तमेवैतत् सूत्रमिति ।

४. पण्ण. पद १,गा.१-

ववगयजरमरणभए, सिद्धे अभिवंदिकण तिविहेणं । वंदामि जिणवरिंदं, तेलोकगुरुं महावीरं ॥

५. ष.खं.धवला,पु.१,खं.१,भा.१,सू.१,पृ.४१—तद्य मंगलं दुविहं णिवद्धमणि-वद्धमिदि। तत्थ णिवद्धं णाम, जो मुत्तस्सादीए मुत्तकत्तारेण णिवद्ध-देवदाणमोक्कारो तं णिवद्धमंगलं । जो मुत्तस्सादीए मत्तारेण कयदेवदाणमोक्कारो तमणिवद्धमंगलं ।

९. भ.वृ.९।२— ननु अधिकृतशास्त्रस्यैव मङ्गलत्वात् िकं मङ्गलेन ? अनवस्यादि-दोषप्राप्तेः । सत्यं, किन्तु शिष्यमितमंगलपिरग्रहार्थं मंगलोपादानं शिष्टसमय-परिपालनाय चेत्युक्तमेवेति ।

वही, १ । ४—अयं च प्राग् व्याख्यातो नगरकारादिको ग्रन्थो वृत्तिकृता न व्याख्यातः कुतोऽपि कारणादिति ।

३. कल्पसूत्र (मुनि पुण्यविजयजी द्वारा संपादित) पृ.३—कल्पसूत्रारम्भे नैतद् नमस्कारसूत्ररूपं सूत्रं भूम्ना प्राचीनतमेषु ताडपत्रीयादशेषु दृश्यते, नापि टीकाकृदादिभिरेतदादृतं व्याख्यातं वा, तथा चास्य कल्पसूत्रस्य दशाश्रुत-स्कंधस्याष्टमाध्ययनत्वात्र मध्ये मंगलस्यत्वेनापि एतत्सूत्रं संगतिमिति

सव्वसाहूणं ।

प्राचीन ग्रन्थों में इसके अनेक पदों एवं वाक्यों के पाठान्तर मिलते हैं---

णमो—नमो । अरहंताणं—अरिहंताणं,अरुहंताणं ! आयरियाणं—आइरियाणं ! णमो लोए सब्बसाहूणं—णमो सब्बसाहूणं ! नमो अरहंतानं, नमो सबसिधानं । पाटान्तर-विमर्श

णमो, नमो—प्राकृत में आदि में 'न' का 'ण' विकल्प से होता है, इसलिए नमो, णमो—ये दोनों रूप मिलते हैं।

अरहंताणं, अरिहंताणं—प्राकृत में 'अर्ह' धातु के दोनों रूप बनते हैं—अरहइ, अरिहइ। अरहंताणं और अरिहंताणं ये दोनों 'अर्ह' धातु के शतृ प्रत्ययांत रूप हैं। अरहंत और अरिहंत इन दोनों में कोई अर्थ-भेद नहीं है। व्याख्याकारों ने अरिहंत शब्द को संस्कृत की दृष्टि से देखकर उसनें अर्थ-भेद किया है। अरि+हन्त= शत्रु का हनन करने वाला! यह अर्थ शब्द-साम्य के कारण किया गया है। आवश्यक नियुक्ति में यह अर्थ उपलब्ध है। अर्हता का अर्थ इसके बाद किया गया है। इस अर्थभेद के होने पर अरहंत और अरिहंत थे एक ही धातु के दो रूपों में निष्पन्न दो शब्द नहीं होते, किन्तु भिन्न-भिन्न अर्थ वाले दो शब्द वन जाते हैं।

आवश्यक सूत्र के निर्युक्तिकार ने अरहंत, अरिहंत के तीन अर्थ किये हैं—

- पूजा की अर्हता होने के कारण अरहंत।
- २. अरि का हनन करने के कारण **अरिहंत**।
- ३. रज-कर्म का हनन करने के कारण अस्हित।

वीरसेनाचार्य ने अरिहंताणं पद के चार अर्थ किये हैं—

- 9. और का हनन करने के कारण अरिहंत।
- २. रज का हनन करने के कारण अरिहंत।
- ३. रहस्य के अभाव से अ**रिहं**त !
- ४. अतिशय पूजा की अर्हता होने के कारण अरिहंत । प्रथम तीन अर्थ अरि+हंता—इन दो पदों के आधार पर किये

गये हैं और चौथा अर्थ अर्ह धातु के अर्हता पद के आधार पर किया गया है।

भाषा की दृष्टि से नमो और णमो तथा अरहंताणं और अरिहंताणं—इन दो में मात्र रूपभेद है, किन्तु मंत्रशास्त्रीय दृष्टि से 'न' और 'ण' के उद्यारण की भिन्न-भिन्न प्रतिक्रिया होती है! ' 'ण' मूर्धन्य वर्ण है। उसके उद्यारण से जो धर्षण होता है, जो मस्तिष्कीय प्राण-विद्युत् का संचार होता है, वह 'न' के उद्यारण से नहीं होता।

अरहंताणं के अकार और अरिहंताणं के इकार का भी मंत्रशास्त्रीय अर्थ एक नहीं है। मंत्रशास्त्र के अनुसार अकार का वर्ण स्वर्णिम और स्वाद नमकीन होता है तथा इकार का वर्ण स्वर्णिम और स्वाद कथैला होता है। अकार पुल्लिंग और इकार नपुंसकलिंग होता है।

अरुहंताणं—यह पाठ-भेद भगवती सूत्र की वृत्ति में व्याख्यात है। वृत्तिकार अभयदेवसूरि ने इसका अर्थ 'अपुनर्भव' किया है। जैसे बीज के अत्यन्त दग्ध होने पर इससे अंकुर नहीं फूटता, वैसे ही कर्म-बीज के अत्यन्त दग्ध हो जाने पर भवांकुर नहीं फूटता।

आवश्यक निर्युक्ति और धवला में अरुहंत पाठ व्याख्यात नहीं है। इससे प्रतीत होता है कि यह पाठान्तर उनके उत्तरकाल में बना है। ऐसी अनुश्रुति भी है कि यह पाठान्तर तिमल और कन्नड़ माधा के प्रभाव से हुआ है। किन्तु इसकी पुष्टि के लिए कोई स्पष्ट प्रमाण प्राप्त नहीं है।

अरुह शब्द का प्रयोग आचार्य कुन्दकुन्द के साहित्य में मिलता है। उन्होंने अरुहंत और अरहंत का एक ही अर्थ में प्रयोग किया है। वे दक्षिण के थे, इसलिए अरहंत के अर्थ में अरुह का प्रयोग दक्षिण के उद्यारण से प्रभावित है, इस उपपत्ति की पृष्टि होती है। बोधपाहुड में उन्होंने 'अर्ह्त्' का वर्णन किया है। उसमें २८,२६, ३०,३२—इन चार गाथाओं में अरहंत का प्रयोग है और ३१,३४, ३६,३६,४९—इन पांच गाथाओं में अरुह का प्रयोग है।

आचार्य हेमचन्द्र ने उपलब्ध प्रयोगों के आधार पर अर्हत् शब्द के तीन रूप सिद्ध किये हैं—अरुहो, अरहो, अरिहो, अरहन्तो, अरहन्तो, अरिहंतो।

डॉ.पिशेल ने अरहा, अरिहा, अरुहा और अरिहन्त का विभिन्न भाषाओं की दृष्टि से अध्ययन प्रस्तुत किया है —

१. आव.नि.गा.६१६, ६२०—

इंदियविसयकसाये परीसहे वेयणाओ उवसम्मे । एए अरिणो हंता, अरिहंता तेण बुद्यंति ॥ अट्ठविहं वि य कम्मं, अरिभूअं होइ सच्चजीवाणं । तं कम्ममर्रि हंता, अरिहंता तेण वृद्यंति ॥

२. वही,मा.६२९,६२२--

अरिहंति वंदणनमंसणाइं अरिहंति पूअसकारे । सिद्धिगमणं च अरिहा अरहंता तेण वुद्धंति ॥ देवासूरमणुएसु अरिहा पूआ सुरुत्तमा जन्हा ।

३. वही, गा.€२२----

अरिणो रयं च हंता अरिहंता तेण बुधंति ॥

- ४.प.खं.धवला,पु.१,खं.१,भा.१,सू.१,पृ.४२-४४—अरिहननादरिहन्ता।..... रजोहननाद् या अरिहंता।.....रहस्याभावाद् या अरिहंता।....अतिशयपूजा-र्हत्याद् यार्हन्तः ।
- ५. विद्यानुशासन, योगशास्त्र,पृ.६०,६९ ।
- ६. भ.वृ.९।९—-अरुहंताणमित्यपि पाटान्तरं, तत्र असेहद्भ्यः अनुपजायमाने-भ्यः क्षीणकर्मवीजत्यात्, आह च---

दग्धे वीजे यथाऽत्यन्तं, प्रादुर्भवति नांकुरः । कर्मवीजे तथा दग्धे, न रोहति भवांकुरः॥

- ७. हेमशब्दानुशासन, ८ । २ । १९९ उच्चार्हति ।
- ८. पिशेल, प्राकृत भाषाओं का व्याकरण, पारा १४० ।

अरहा, अरहन्त—अर्द्धमागधी अरिहा—शीरसेनी अरुहा—जैन महाराष्ट्री अलिहंताणं—मागधी

आयरियाणं, आइरियाणं—आगम साहित्य में यकार के स्थान में इकार के प्रयोग मिलते हैं वयगुत्त वहगुत्त! वयर वहर। इस प्रकार आयरिय और आइरिय में रूपभेद हैं।

णमो लोए सब्बसाहूणं, णमो सब्बसाहूणं—अभयदेवसूरि के अनुसार भगवती सूत्र के मंगलवाक्य के रूप में उपलब्ध नमस्कार मंत्र का पांचवां पद 'णमो सब्बसाहूणं' है। 'णमो लोए सब्बसाहूणं' का उन्होंने पाठान्तर के रूप में उल्लेख किया है—णमो लोए सब्बसाहूणं ति कचित्पाटः। इस पाठान्तर की व्याख्या में उन्होंने बताया है कि 'सर्व' शब्द आंशिक सर्व के अर्थ में भी प्रयुक्त होता है। अतः परिपूर्ण सर्व का बोध कराने के लिए इस पाठान्तर में 'लोक' शब्द का प्रयोग किया गया है। 'लोक' और 'सर्व'—इन दोनों शब्दों के होने पर यह प्रश्न होना स्वाभाविक ही है और अभयदेवसूरि ने इसी का समाधान किया है।

दशाश्रुतस्कंघ के वृत्तिकार ब्रह्मऋषि ने भी णमो लोए सब्बसाहूणं को पाठान्तर के रूप में व्याख्यात किया है। इसकी व्याख्या में वे अभयदेवसूरि का अक्षरशः अनुसरण करते हैं।

हमने अभयदेवसूरि की वृत्ति के आधार पर भगवती सूत्र में णमो सबसाहूणं को मूल पाठ और णमो लोए सबसाहूणं को पाठान्तर स्वीकृत किया है। इसका यह अर्थ नहीं है कि णमो लोए सबसाहूणं सर्वत्र पाठान्तर है। आवस्सयं में हमने णमो लोए सबसाहूणं को ही मूल पाठ माना है। हमने आगम-अनुसंधान की जो पद्धति निधारित की है, उसके अनुसार हम प्राचीनतम प्रति या चूर्णि, वृत्ति आदि व्याख्या में उपलब्ध पाठ को प्राथमिकता देते हैं। सबसे अधिक प्राथमिकता आगम में उपलब्ध पाठ को देते हैं। सबसे अधिक प्राथमिकता आगम में उपलब्ध पाठ को देते हैं। आगम के द्वारा आगम के पाठ-संशोधन में सर्वाधिक प्रामाणिकता प्रतीत होती है। इस पद्धति के अनुसार हमें सर्वत्र 'णमो लोए सबसाहूणं' इसे मूलपाठ के रूप में स्वीकृत करना चाहिए था, किन्तु नमस्कार मन्त्र किस आगम का मूलपाठ है, इसका निर्णय अभी नहीं हो पाया है। यह जहां कहीं उपलब्ध है, वहां ग्रन्थ के अवयव के रूप में उपलब्ध नहीं है, मंगलवाक्य के रूप में उपलब्ध है। आवस्सयं के प्रारंभ में

नमस्कार मन्त्र मिलता है। किन्तु वह आवस्सयं का अंग नहीं है। आवस्सयं के मूल अंग सामायिक, चतुर्विशस्तव आदि हैं। इस दृष्टि से भगवती सूत्र में नमस्कार मंत्र का जो प्राचीन रूप हमें मिला, वही हमने मूलरूप में स्वीकृत किया। अभयदेवसूरि की व्याख्या से प्राचीन या उसके समकालीन कोई भी प्रति प्राप्त नहीं है। यह वृत्ति ही सबसे प्राचीन है। इसलिए वृतिकार द्वारा निर्दिष्ट पाठ और पाठान्तर को स्वीकार करना ही उचित प्रतीत हुआ।

नमो अरहंतानं, नमो सव-सिघानं—यह पाठान्तर खारवेल के हाथीगुंफा लेख में मिलता है। इसमें अंतिम नकार भी णकार नहीं है, सिद्ध के साथ सर्व शब्द का योग है और 'सिघानं' में द्वित्व 'ध' प्रयुक्त नहीं है। यह पाठ भी बहुत पुराना है, इसलिए इसे भी उपेक्षित नहीं किया जा सकता ।

## नमस्कार महायन्त्र का भूल झोत और कर्त्ता

नमस्कार महामन्त्र आदि-मंगल के रूप में अनेक आगमों और ग्रन्थों में उपलब्ध होता है, किन्तु इससे उसके मूल खोत का पता नहीं चलता। महानिशीय में लिखा है कि पंचमंगल-महाश्रुतस्कंध का व्याख्यान सूत्र की निर्युक्ति, भाष्य और चूर्णियों में किया गया था और वह व्याख्यान तीर्थंकरों के द्वारा प्राप्त हुआ था। कालदोष से वे निर्युक्ति, भाष्य और चूर्णियां विच्छित्र हो गयीं। फिर कुछ समय बाद वजस्वामी ने नमस्कार महामन्त्र का उद्धार कर उसे मूल सूत्र में स्थापित किया। यह बात यृद्ध सम्प्रदाय के आधार पर लिखी गयी है। इससे भी नमस्कार मंत्र के मूल स्रोत पर कोई प्रकाश नहीं पड़ता।

आवश्यक नियुक्ति में वज्रसूरि के प्रकरण में उक्त घटना का उल्लेख भी नहीं है। वज्रसूरि दस पूर्वधर हुए हैं। उनका अस्तित्वकाल ई.पू.पहली शताब्दी है। शय्यंभवसूरि चतुर्दशपूर्वधर हुए हैं और उनका अस्तित्वकाल ई.पू.प्-६ शताब्दी है। उन्होंने कायोत्सर्ग को नमस्कार के द्वारा पूर्ण करने का निर्देश किया है। दशवैकालिक सूत्र की दोनों चूर्णियों और हारिभद्रीय वृत्ति में नमस्कार की व्याख्या 'णमो अरहंताणं' मंत्र के रूप में की है।

आचार्य वीरसेन ने षट्खण्डागम के प्रारम्भ में दिये गए नमस्कार मंत्र को निवद्धमंगल बतलाया है। इसका फलित यह होता है कि नमस्कार महामंत्र के कर्त्ता षट्खण्डागम के रचयिता आचार्य पुष्पदन्त हैं। आचार्य वीरसेन ने यह किस आधार पर लिखा, इसका कोई

१. भ.व.१।१।

२. वही, १ १९—तत्र सर्वशब्दस्य देशसर्वतायागिप दर्शनादपरिशेषसर्वतोपदर्शना-र्थमुच्यते 'लोके'—मनुष्यलोके न तु गच्छादौ ये सर्वसाधवस्तेभ्यो नमः।

३. हस्तलिखित वृत्ति,पत्र ४।

४. प्राचीन भारतीय अभिलेख, द्वितीय खण्ड, पृ.२६ ।

५. महानिशीय,अ.५;अभिधानराजेन्द्र,पृ.१८३६—एयं तु जं पंचमंगलमहासुय-क्खंधस्स वक्खाणं, तं महया पवंधेणं अणंतगयपञ्जवेहिं सुत्तस्स य पियभूयाहिं णिजुत्तिभासधुन्नीहिं जहेव अणंतनाणदंसणधरेहिं तित्धयरेहिं वक्खाणियं, तहेव समासओ वक्खाणिजंतं आसि, अहऽत्रयाकालपरिहाणिदोसेणं ताओ णिजुत्ति-मासचुन्नीओ वुच्छित्राओ । इओ य बद्यतेणं कालेणं समएणं महद्दिपत्ते पयाणु-

सारी वहरसामी नाम दुवालसंगसुअहरे समुप्पन्ने। तेण य पंचमंगल-महासुयक्खंधस्स उद्धारो मूलसुत्तस्स मज्झे लिहिओ....एस वृड्ढसंपयाओ।

६. दसवे.५191६३—णगोक्रारेण पारिता।

७. (क) अ.चू.पृ. १२३----नमो अरहंताणं 'ति एतेण वयणेण काउस्सम्मं पारेता ।
 (ख) जि.चू.पृ.१८६ ।

<sup>(</sup>ग) हा.वृ.प.१८०— नमस्कारेण पारियत्वा 'नमो अरहंताणं' इत्यनेन।

प.खं. धवला, पु. १, खं. १, भा. १, सू. १, पु. ४२ - इदं पुण जीवहाणं णिवद्ध-मंगलं । एतो इमेसि चोइसण्हं जीवसमासाणं इदि एदरस सुत्तस्सादीए णिवद्धं 'णमो अरहताण' इद्यादि देवदाणमोकारदंसणादो ।

अन्य प्रमाण उपलब्ध नहीं होता। जैसे भगवती सूत्र की प्रतियों के प्रारम्भ में नमस्कार महामंत्र लिखा हुआ था और अभयदेवसूरि ने उसे सूत्र का अंग मानकर उसकी व्याख्या की, वैसे ही आचार्य पुष्पदन्त को उसका कर्ता बतला दिया। आचार्य पुष्पदन्त का अस्तित्व-काल वीर-निर्वाण की सातवीं शताब्दी (ई.पहली शताब्दी) है। खारवेल का शिलालेख ई.पू.१५२ का है। उसमें नमो अरहंताणं नमो सबसियानं—ये पद मिलते हैं। इससे नमस्कार महामंत्र का अस्तित्व-काल आचार्य पुष्पदन्त से बहुत पहुले चला जाता है! शय्यंभयसूरि का दसवेआलियं में प्राप्त निर्देश भी इसी ओर संकेत करता है। भगवान् महावीर दीक्षित हुए तब उन्होंने सिद्धों को नमस्कार किया था। उत्तरज्झयणाणि के बीसवें अध्ययन के प्रारम्भ में सिद्धाणं नमो किचा, संजयाण च भावओ---सिद्धों और साधुओं को नमस्कार किया गया है। इन सबसे यह निष्कर्ष निकलता है कि नमस्कार की परिपार्टी बहुत पुरानी है, किन्तु भगवान् महावीर के काल में पंच मंगलात्मक नमस्कार मंत्र प्रचलित था या नहीं--इस प्रश्न का निश्चयात्मक उत्तर देना सरल नहीं है। महानिशीय के उक्त प्रसंग के आधार पर कहा जा सकता है कि वर्तमान स्वरूप वाला नमस्कार महामंत्र भगवान भहावीर के समय में प्रचलित था। किन्तु उसकी पुष्टि के लिए कोई दूसरा प्रमाण अपेक्षित है। आवश्यक निर्युक्ति में एक महत्त्वपूर्ण सूचना मिलती है। नियंक्तिकार ने लिखा है--पंच परमेष्ठियों को नमस्कार कर सामायिक करना चाहिए। यह पंचनमस्कार सामायिक का ही एक अंग है।

इससे यह निष्कर्ष निकलता है कि नमस्कार महामंत्र उतना ही पुराना है जितना सामायिक सूत्र। सामायिक आवस्सयं का प्रथम अध्ययन है। नंदी में आयी हुई आगम की सूची में उसका उल्लेख है। नमस्कार महामंत्र का वहां एक श्रुतस्कन्ध या महाश्रुतस्कन्ध के रूप में कोई उल्लेख नहीं है। इससे भी अनुमान किया जा सकता है कि यह सामायिक अध्ययन का एक अंगभूत रहा है। सामायिक के प्रारम्भ में और उसके अन्त में पंच परमेष्ठी को नमस्कार किया जाता था। कायोत्सर्ग के प्रारम्भ और अन्त में भी पंचनमस्कार की पद्धित प्रचलित थी। आचार्य भद्रवाहु के अनुसार नंदी और अणुओगदाराइं को जानकर तथा पंचमंगल को नमस्कार कर सूत्र का प्रारम्भ किया जाता है। संभव है इसीलिए अनेक आगमसूत्रों के प्रारम्भ के नमस्कार महामंत्र लिखने की पद्धित प्रचलित हुई। जिनभद्रगणी क्षमाश्रमण ने उसी आधार पर नमस्कार महामंत्र को

सर्वश्रुतान्तर्गत वतलाया। उनके अनुसार पंचनमस्कार करने पर ही आचार्य सामायिक आदि आवश्यक और क्रमशः शेष श्रुत शिष्यों को पढ़ाते थे। प्रारम्भ में नमस्कार मंत्र का पाठ देने और उसके वाद आवस्सयं का पाठ देने की पढ़ित थी। इस प्रकार अन्य सूत्रों के प्रारम्भ में भी नमस्कार मंत्र का पाठ किया जाता था। इस दृष्टि से उसे सर्वश्रुताभ्यन्तरवर्ती कहा गया। फिर भी नमस्कार मंत्र को जैसे सामायिक का अंग बतलाया है, वैसे किसी अन्य आगम का अंग नहीं बताया गया है। इस दृष्टि से नमस्कार महामंत्र का मूल स्रोत सामायिक अध्ययन ही सिद्ध होता है। आवस्सयं या सामायिक अध्ययन के कर्ता यदि गौतम गणधर को माना जाए, तो पंचमंगल रूप नमस्कार महामंत्र के कर्ता भी गौतम गणधर ही ठहरते हैं।

#### ३. ब्राह्मी लिपि को नमस्कार

लिपि का अर्थ है—अक्षर-विन्यास । नंदी में अक्षर के तीन—प्रकार वतलाए गए हैं—१. संज्ञाक्षर २. व्यञ्जनाक्षर और ३. लट्यकर।

पट्टिका या पत्र आदि पर होनेवाली अक्षर की संस्थानाकृति (अक्षरों की लिखावट) का नाम संज्ञाक्षर है। संज्ञाक्षर, लिपि और वर्णविन्यास—ये सब पर्यायवाधी हैं।

मनुष्य के चिंतन, स्मृति और कल्पना का माध्यम है भाषा । वह अक्षरात्मक होती है। शब्द और अर्थ की पर्यालोचना कर मनुष्य जानता है, वह लब्ध्यक्षर है। अपनी जानी हुई बात का उद्यारण करता है, वह व्यञ्जनाक्षर है। उसे आकार देता है, वह संज्ञाक्षर है। इससे फलित होता है कि मनुष्य ने सबसे पहले जानना सीखा, फिर बोलना और उसके पश्चात् लिखना। मनुष्य के पास अपने भावों को अभिव्यक्ति देने के दो वड़े माध्यम हैं—उद्यारण और अक्षर-विन्यास।

जैन साहित्य के प्राग्-ऐतिहासिक सन्दर्भों के अनुसार ब्राह्मी लिपि का संबन्ध भगवान ऋषभ के साथ जुड़ता है। भगवान ऋषभ ने दाएं हाथ से ब्राह्मी को अठारह लिपियों का ज्ञान कराया और वाएं हाथ से सुन्दरी को गणित-विद्या सिखाई। दिगम्बर आचार्य जिनसेन ने भी इसका उल्लेख किया है। माना जाता है कि ब्राह्मी को लिपि का ज्ञान कराया, इसलिए उस लिपि का नाम 'ब्राह्मी' हो गया। किन्तु यह मत भी मीमांसनीय है। ब्राह्मी को अठारह लिपि

कयपंचनमोक्कारी करेड़ सामाइयंति सोऽभिहितो । सामाइयंगमेव य जं सो सेसं अतो वोच्छं ॥

3. वही.गा.१०२६<del>--</del>

नंदिभणुओगदारं विहिवदुवग्घाइयं च नाऊणं । काऊण पंचमंगलमारंभो होइ सुत्तरसः ॥

४. वि.भा.गा.६---

सो सव्वसुतक्खंधव्यन्तरभूतो जओ ततो तसा । आवासयाणुयोगादिगहणगहितोऽणुयोगोऽवि ॥ आईय णमोकारो जइ पच्छाऽऽवासयं ततो पुच्वं । तस्स भणितेऽणुयोगे जुत्तो आवासयस्स ततो ॥

- ६. नंदी,सू.५६—से किं तं अक्खरसुयं ? अक्खरसुयं तिविहं पण्णतं, तं जहा—9. सण्णक्खरं २. वंजणक्खरं ३. लिद्धअक्खरं ।
- ७. नन्दी वृ.प.१८८ ।
- स. आव.नि.गा.२०७ का भाष्य- लेहं लिवीविहाणं जिणेण वंभीइ दाहिणकरेणं ।
   गणिअं संखाण सुंदरीइ वामेण उवइट्ठं ।।
- ६. आदिपुराण, १६।१०४-१०८-

विभुः करद्वयेनाभ्यां लिखन्नक्षरमालिकाम् ।

आ.चूला,१५ । ३२-- तओ णं समणे भगवं महावीरे दाहिणेणं दाहिणं वामेणं वामं पंचमुद्धियं लोयं करेत्ता सिद्धाणं णमोकारं करेइ ।

२. आव.नि.गा.१०२७--

५. वही.गा.**८**--

का ज्ञान कराया गया। उनमें से केवल एक लिपि का नाम ब्राह्मी है. शेष सब के नाम स्वतन्त्र हैं। समबाओं में ब्राह्मी लिपि के अठारह प्रकार बतलाए गए हैं: १.ब्राह्मी २.यवनानी ३.दोसउरिया ४.खरोष्ट्रिका ८.अक्षरिपृष्टिका ५.खरशाहिका ६.प्रभाराजिका ७.उद्यतरिका **६.भोगवतिका** १०.वैनतिकी ११.निह्नविका १२.अंकलिपि १५.आदर्शलिपि १३.गणितलिपि १४.गंधर्वलिपि 9६.माहेश्वरी 9७.द्राविडी १८.पोलिंदी। इसकें आधार पर यह निष्कर्ष निकाला जा सकता है कि ब्राह्मी प्रथम या प्राचीनतम लिपि है। अन्य लिपियों का उसके आधार पर विकास हुआ है। इसलिए शेष सतरह लिपियों को ब्राह्मी लिपि का परिवार कहा जा सकता है। भगवान ऋषभ ने ब्राह्मी को लिपि सिखाई; इसलिए उसका नाम ब्राह्मी हो गया, यह बात संगत हो सकती है, किन्तु भगवान ने ब्राह्मी को अठारह लिपियां सिखाई; इसलिए लिपि का नाम ब्राह्मी प्रचलित हो गया, यह बात तर्कसंगत नहीं लगती।

ब्राह्मी लिपि के नामकरण के विषय में अनेक कल्पनाएं मिलती हैं। किन्तु ऐतिहासिक आधार पर कुछ भी कहा जा सके, यह कठिन है। फिर भी इतना कहा जा सकता है कि प्राकृत भाषा और ब्राह्मी लिपि परस्पर सम्बन्धित रही हैं। भाषा-आर्य वे होते हैं जो अर्धमागधी (प्राकृत) बोलते हैं और जिनकी लिपि ब्राह्मी होती है। जैन आचार्यों ने जैसे प्राकृत भाषा को माध्यम बनाया, वैसे ही ब्राह्मी लिपि को भी माध्यम बनाया; इसीलिए प्रस्तुत आगम के प्रारम्भ में ब्राह्मी लिपि के नमस्कार का उल्लेख जुड़ा हुआ है।

जयाचार्य ने वृत्तिकार के मत की मीमांसा की है। उन्होंने लिखा है—''वृत्तिकार ने लिपि का अर्थ अक्षर-विन्यास किया है। अक्षर-विन्यास को नमस्कार कैसे किया जा सकता है ? निक्षेप की दृष्टि से लिपि के दो प्रकार हो जाते हैं—द्रव्यलिपि और भावलिपि! द्रव्यलिपि अक्षरात्मक और भावलिपि अक्षरज्ञानात्मक होती है!'

तिपि के दो प्रकार हो जाते हैं—द्रव्या पि अक्षरात्मक और भावलिपि अक्षरह उपादिशिल्लिपि संख्यास्थानं चाङ्कैरनुक्रमात् ॥ ततो भगवतो वक्त्रान्निःसृतामक्षरावलीम् । सिद्धं नम इति व्यक्तमङ्गलां सिद्धमानुकाम् ॥ अकारादिहकारान्तां शुद्धां मुक्तावलीमिव । स्वरव्यञ्जनभेदेन द्विधा भेदमुपेयुषीम् ॥

संयोगाक्षरसंभूतिं नैकवीजाक्षरैश्चिताम् ॥ समवादीधरद् ब्राह्मीं मेधाविन्यतिसुन्दरि ।

अयोगवाहपर्यन्तां सर्वविद्यासु संतताम् ।

सुन्दर्गः गणितं स्थानक्रमैः सम्यगधारयत् ॥

१. सम.१८१५ ।

- २. भ.वृ.९।२ लिपिः --पुस्तकादावक्षरिवन्यासः सा चाष्टादशप्रकाराऽपि श्रीम-त्राभेयजिनेन स्वमुताया ब्राह्मीनामिकाया दर्शिता तती ब्राह्मीत्यभिधीयते ।
- देखें, डा. प्रेमसागर जैन, विश्व की मूल लिप्टि ब्राह्मी, पृ.५७-७०.
- ४. पण्ण. १।६८—भासारिया जे णं अद्भमगहाए भासाए भासिति, जत्य वि य णं यंभो लिवी पवतः ।
- ५. भ.जो.११११६६५७३ -

नमो बंभीए लिबीए, लिपिकर्ता नाभेय । चरण सहित धुर जिन लिपिक, अर्थ धर्मसी एह ॥ जयाचार्य ने नयदृष्टि से विचार करते हुए लिखा है कि जैसे एवंभूत नय की दृष्टि से प्रस्थक के कर्ता को प्रस्थक कहा जाता है, वैसे ही यहां लिपिकर्ता भगवान ऋषभ को लिपि मानकर उन्हें नमस्कार किया गया है।

## ४. श्रुत को नमस्कार

जैन दर्शन की ज्ञानमीमांसा में ज्ञान के पांच प्रकार प्रज्ञप्त हैं। उनमें दूसरा ज्ञान है श्रुतज्ञान। उसके दो भेद हैं— द्रव्यश्रुत और भावश्रुत । लिपि और उद्यारण ये दोनों द्रव्यश्रुत हैं। उनसे होने वाला अर्थबोध भावश्रुत है।

वृतिकार ने यहां श्रुत का अर्थ द्वादशांगी या अर्हत्प्रवचन किया है। एक प्रश्न उपस्थित हुआ—मंगल के लिए इष्ट देवता को नमस्कार किया जाता है। श्रुत इष्ट देवता नहीं है, फिर उसे नमस्कार कयों ? इसके समाधान में वृत्तिकार ने लिखा है—श्रुत इष्ट देवता ही है, क्योंकि अर्हद् भी उसे नमस्कार करते हैं। अर्हद् जैसे सिद्ध को नमस्कार करते हैं। इसके समर्थन में उन्होंने 'नमस्तीर्थाय' इस वाक्य को उद्धृत किया है। तीर्थ का अर्थ श्रुत है। उसका आधार होने के कारण संघ भी तीर्थ कहलाता है।

श्रुत इष्ट देवता ही हैं। वृत्तिकार के इस अभिभत का समर्थन दिगम्बर-साहित्य में भी मिलता हैं—आप्त पुरुषों ने जिनवाणी और जिनदेव में किञ्चिद भी अन्तर नहीं बतलाया है। इसलिए जिनवाणी की सभित्ति पूजा करने वाला परमार्थतः जिनदेव की ही पूजा करता है।

अर्हत् सिद्धों को नमस्कार करते हैं, इसका समर्थन आयारचूला से होता है। अर्हत् तीर्थ को ननस्कार करते हैं, यह मत अगम के द्वारा समर्थित नहीं है, यह आगम-युग के बाद की अवधारणा है।

पाथा ना कर्ता भणी, पाथी कहियै ताहि । एवंभूतनय नैं मते, अनुयोगदुवार रै मांहि ॥ अथवा लिपि ते भायिलापे, जे मुनि नैं आधार । नमस्कार छै तेहनै, एहचूं दीरौ सार ॥ तीर्थ नाम जिम सूत्र नों, ते संघ में आधार । तिण सूं संघ नै तीर्थ कह्युं, तिम भावे लिपि सार ॥ वृत्तिकार द्रव्य लिपि कही, ते लिपि छै गुणशून्य । नमस्कार तेहनैं करीं, ते तो वात अबून्य ॥

- ६. भ.वृ.१।३—'नरां सुयस्स' ति नगस्कारोऽस्तु 'श्रुताय' द्वादशाङ्गीरूपाया-र्हत्रवचनाय ।
- ७. भ.वृ.९+३-~ नन्विष्टदेवतानमस्कारो मङ्गलार्थो भवति, न च श्रुतिमिष्टदेवतेति कथमयं मंगलार्थ झंत १अत्रोज्यते श्रुतिभष्टदेवतैव, अर्हतां नमस्करणीयत्वात् सिद्धवत, नमस्कर्विन्ते च श्रुतमर्हन्तो नमस्तीर्थाये ति भणनात्।
- चं. आशाध्यर, सागास्थर्मामृत, २१४४ -ये यजन्ते श्रुतं भक्त्या, ते यजन्तेऽञ्जसा जिनम्
  न किञ्चिदन्तरं प्राहराप्ता हि श्रुतदेवयोः ॥
- ६. देखें,पीछे पृ.६ का पा.टि.१।

अर्हत् अर्हत्-प्रवचन को नपस्कार करे, इसमें अन्तर्विरोध है। अर्हत्-प्रवचन द्रव्यश्रुत है, ज्ञान का निभित्त है। जयाचार्य ने निमित्त को ननस्कार करने की समीक्षा की है।

#### उक्खेव-परं

## उत्क्षेप-पदम्

#### उत्क्षेप-पद

४. तेणं कालेणं तेणं समएणं सयगिहे नामं नयरे होत्या--वण्णओ !!

तस्मिन् काले तस्मिन् समये राजगृहं नाम नगरम् आसीत् – वर्णकः ।

४. उस काल और उस समय<sup>7</sup> राजगृह नाम का नगर था<sup>र</sup>--- नगर का वर्णन। <sup>र</sup>

#### भाष्य

#### १. उस काल और उस समय

यहां काल और समय दो शब्दों का प्रयोग हुआ है। काल प्रलम्ब कालखण्ड का और समय निश्चित कालावधि का सूचक है। वृतिकार के अनुसार 'काल' पद के द्वारा वर्तभान अवसर्पिणी के चतुर्थ विभाग का बोध होता है और 'समय' पद के द्वारा उस काल-खण्ड का बोध होता है जिसमें भगवान महाधीर ने प्रवचन किया

उक्त दोनों पदों पर नय-दृष्टि से विचार करना उपयुक्त होगा। समिभरूढ नय की दृष्टि से कोई भी दो शब्द एकार्थक नहीं होते। प्रत्येक शब्द का अपना स्वतंत्र अर्थ होता है। एक अर्थ को बताने के लिए अनेक पर्यायवाची शब्दों का प्रयोग आगम-संरचना की एक शैली है। अनेक देशों के शिष्यों को समझाने के लिए तत्तद्-देश-प्रचलित अनेक समानार्थक शब्दों का प्रयोग किया जाता था।

शब्दकोश के विकास की दृष्टि से अनेक शब्द प्रयुक्त किये जाते थे। अतः शब्द-नय की दृष्टि से इसका प्रयोग बांछनीय है।

#### २. राजगृह नाम का नगर था

'तेणं कालेणं तेणं समएणं रायगिहे नामं नयरे होत्या' में देश और काल का निर्देश है। आइंस्टीन के सापेक्षवाद के अनुसार देश और काल से निरपेक्ष किसी भी वस्तु को समझा नहीं जा सकता। जर्मन दार्शनिक इम्मेन्युअल काण्ट ने भी देश और काल को वहत नहत्त्व दिया है। आचार्य सिद्धसेन ने अर्थवोध के लिए कम से कम द्रव्य, क्षेत्र, काल, भाव, पर्याय, देश, संयोग और भेद—इन आठ नयों को अनिवाय माना है। राजगृह का परिवर्तित रूप आज राजिंगर है। पांच पर्वतों से घिरा हुआ यह नगर भगवान महावीर का मुख्य विहार-क्षेत्र था। यहां भगवान् ने चौदह चातुर्मास-प्रवास किए थे। प्रस्तुत आगम में राजगृह का अनेक वार उल्लेख हुआ है। यहां के

संवाद और पूछे गये प्रश्नों के उत्तर सर्वाधिक संख्या में संकलित हैं। अतः प्रस्तुत आगम को राजगृह का प्रबद्धन कहा जा मकता है। बृत्तिकार ने प्रश्न उपस्थित किया है—'राजगृह' बतंभान में विद्य-मान है, फिर उसके लिए 'होत्था' इस अतीतकालीन क्रिया का प्रयोग क्यों किया गया ? इसके समाधान में उन्होंने लिखा है कि भगवान महावीर के समय में वह जिस वैभव से सम्पन्न था, वैसा सुधमां के काल में नहीं रहा। इसका यह समाधान अधिक स्वाभाविक होगा कि पर्यायार्थिक दृष्टि से महावीर के साथ किए गए संवाद के समय जो राजगृह था, वह रचना-काल के समय परिवर्तित हो चुका था।

## ३. वर्णनवाची आलापक

अढाई हजार वर्ष पहले लेखन की प्रणाली बहुत क्रम प्रचलित थी। मध्यकाल में लेखन की पर्द्धात चली। किन्तु इस्त-लेखन का कार्य वहुत जटिल था। ग्रन्थ-गौरव से वधने तथा लेखन की सुविधा की दृष्टि से सूत्र-शैली का विकास हुआ। "'वर्णक' उसी का प्रतांक है। इस पद के द्वारा अनपेक्षित वर्णन से वचा जा सकता है। ओवाइयं की रचना इसी उद्देश्य से हुई थी। उसमें नगर, उद्यान, राजा आदि के वर्णन प्राप्त हैं। प्रस्तुत आगम में अनेक स्थानों पर 'वण्णओ' का प्रयोग किया गया है।

वर्णन को भी शैलीगत माना जा सकता है। सभी नगर और सभी चेल्य एक जैसे नहीं होते, जैसे—काव्यानुशासन में कवि-समय (काव्य-सिद्धान्त) सत्य होता है। उसके अनुसार जलाशयमात्र में क्रमल का वर्णन किया जा सकता है । इसी प्रकार नगर आदि का वर्णन रचनाशैलीयत सत्य है। इसलिए प्रत्येक नगर के साथ इस वणन को आयोजना की जा सकर्ता है।

## ५. तस्स णं रायगिहरस नगरस्स बहिया

तस्य राजगृहस्य नगरस्य वहिस्ताद्

५. उस राजगृह नगर के वाहर उत्तरपूर्व दिशामाग

- 9. (क) भ.जो.91919<del>६</del>०---नमोश्रुत ते भावश्रुत, चरणयुक्त श्रुतच्त । लिपि शब्दे तो देशश्रुत, इहां सर्व श्रुतमंत ॥
  - (ख) वहा,पू.२०-२२ ।
- २. सम्पति.३।६० ।

- ३. भ.७.९।४- निवदानीमपि तत्रगरमस्यतः कथमुक्तमभवदिति 🕆 उच्यत. वर्णकग्रन्थोक्तविभूतियुक्त तदेवाभवत् न तु सुधर्मस्वाभिनो वाचनादानकाले. अवसर्विगीत्वात्कालस्य तदीयशूभभावानां हानिभावात् ।
- ४. भ.बृ.११४ 'यन्नओ' ति इह स्थानक नगरवणको चात्यः ग्रन्थगारवभयादिह तस्यालिखितन्यात ।

उत्तरपुरत्थिमे दिसीभागे गुणसिलए नामं चेइए होत्था ॥ उत्तरपौरस्त्ये दिग्भागे गुणशिलकं नाम चैत्यम् में गुणशिलक नाम का चैत्ये था। आसीत्।

#### भाष्य

#### १. चैत्य

'चैत्य' शब्द के अनेक अर्थ होते हैं—चिता संबंधी, प्रत्येक आत्मा, वल्मीक (चींटी आदि की चाली हुई मिट्टी का ढेर) सीमाचिह्न बनाने वाले पत्थरों का निर्मित ढेर, स्मारक, समाधि-मंदिर, यज्ञशाला, धर्मस्थान, वेदिका, मृगवन, मंदिर, प्रतिबिम्ब, 'उदुम्बर, पीपल, वट आदि धार्मिक वृक्ष', सड़क के किनारे उगने वाले कोई भी वृक्ष।

आगम-साहित्य में यह अनेक स्थानों में प्रयुक्त हुआ है, जिसके विभिन्न अर्थ आगम के व्याख्या-ग्रन्थों में उपलब्ध होते हैं; जैसे—

> व्यन्तर का आयतन—(क) चितेर्लेप्यादिचयनस्य मानः कर्म्म विति चैत्यं—सञ्जाभन्दत्वाद्देविष्यं तदाश्रयत्वाद् तद्गृहमिष् चैत्यं तचेह व्यन्तरायतनम् ।
>  (ख) चैत्यं—व्यन्तरायतनम् ।

२. इष्ट देवता की प्रतिमा<del> चैत्यं इष्टदेवता</del> प्रतिमा।

- ३. उद्यान<del>् वैत्यम् उद्यानम्</del>। <sup>१</sup>
- ४. चित्त को आह्नादित करने वाला<del>— चैत्याः चित्तात्हादकाः</del>। े
- ५. इष्ट देवता का आयतन—चैत्यं च इष्टदेवतायतनम्"ः
- ६. पण्हावागरणाई में 'चेइयद्रे' पाठ प्राप्त होता है!

श्रीमञ्जयाचार्य ने यहां प्रयुक्त 'चेइय' शब्द के दो अर्थ किये हैं—पहला झान और दूसरा केवली। 'उन्होंने चैत्य के 'केवली' अर्थ की पुष्टि के लिए रायपसेणइयं का पाठ उद्धृत किया है, जिसमें भगवान् महावीर को चेइय कहा गया है।" इसकी वृक्ति में मलयगिरि ने लिखा है—चैत्यं सुप्रशस्तमनोहेतुत्वात्"—सुप्रशस्तमन का हेतुभूत!

भगवती के वृत्तिकार के अनुसार चैत्य शब्द यहां व्यन्तरायतन के अर्थ में प्रयुक्त है।

## ६. सेणिए राया, चिल्लणा देवी ॥

श्रेणिको राजा, चिल्लणा देवी।

भगवं तिसन् काले तिसन् समये श्रमणो भगवान् तंबुद्धे महावीरः आदिकरः तीर्थकरः स्वसंबुद्धः डरीए पुरुषोत्तमः पुरुषितंहः पुरुषवरपुण्डरीकः तोग- पुरुषवरगन्धहस्ती लोकोत्तमः लोकनाथः बुदए लोकप्रदीपः लोकप्रघोतकरः अभयदयः चक्षु-गारही दयः मार्गदयः शरणदयः धर्मदेशकः धर्म-सारिधः धर्मवरचतुरन्तचक्रवर्ती अप्रतिहत-बुद्धे वासकः (ज्ञायकः) बुद्धः वोधकः मुक्तः मोच-कः सर्वज्ञः सर्वदर्शी शिवमचलमरुजमनंत- ६. वहां श्रेणिक राजा था और उसकी पटरानी थी चिल्लणा।

७. उस काल और उस समय प्रवचन के आदिकर्ता, तीर्थकर, स्वयंसंबुद्ध, पुरुषोत्तम, पुरुषिंह, पुरुषों में प्रवर गन्धहस्ती, लोक में प्रवर गुण्डरीक, पुरुषों में प्रवर गन्धहस्ती, लोक में उत्तम, लोक के नाथ, लोक में प्रदीप, लोक में प्रदीप, लोक में प्रदीप, लोक में प्रदीतकर, अभयदाता, चक्षुदाता, मार्गदाता, शरणदाता, धर्मदेशक, धर्म के सारिथ, धर्म के प्रवर चतुर्दिग्जयी चक्रवर्ती, अप्रतिहत प्रवर ज्ञान-दर्शन, के धारक, निरावरण, ज्ञाता, ज्ञान देने वाले, बुद्ध, बोध देने वाले, मुक्त, मुक्त करने वाले, सर्वज्ञ, सर्वदर्शी, शिव, अचल, अरुज.

- ७. तेणं कालेणं तेणं समएणं समणे भगवं महावीरे आइगरे तित्यगरे सहसंबुद्धे पुरिसुत्तमे पुरिससीहे पुरिसवरपोंडरीए पुरिसवरणेंडरीए पुरिसवरणेंडरीए पुरिसवरणेंडरीए पदीवे लोगपञ्जोयगरे अभयदए चक्खुदए मग्गदए सरणदए धम्मदेसए धम्मसारही धम्मवरचाउरंतचक्कवट्टी अप्यडिह्वयरनाण-दंसणधरे वियट्टछउमे जिणे जाणए बुद्धे बोहए मुत्ते मोयए सव्वष्ण्यू सव्वदरिसी सिव-मयलमठयमणंतमक्खयमव्वाबाहं सिद्धि-
- 9. आप्टे.—चैत्य—Relating to a pile, the individual soul, the ant-hill, a pile of stones forming a landmark, a monument, tombstone, a sacrificial shed, a place of religious worship, altar, sanctuary, a temple, a reflection, a religious fig-tree, any tree growing by the side of streets.
- २. भ.वृ.१!५ |
- ३. औप.वृ.पृ.८।
- ४. वही,पु.९०।
- ५. उत्तरा.बृ.वृ.प.३०६। देखें, उत्तर. ६।६ का टिप्पण । इसके साथ यह भी मननीय है कि समवाओं में चौबीस तीर्थंकरों के चौबीस चैत्यवृक्षों का उल्लेख है—'एतेसिं णं चउवीसाए तित्यगराणं चउवीसं चेइयरुक्खा होत्या ।'

- (पइण्णग समयाओं सू. २३९)। इसकी वृत्ति में चैत्पवृक्ष का अर्थ किया है 'बद्धपीट वृक्ष जिनके नीचे तीर्थंकरों को केवलज्ञान उत्पन्न हुआ' (चेइयरुक्खे त्ति बद्धपीठवृक्षाः येषामधः केवलान्युत्पन्नानीति चृ.प.१४४)।
- ६. जम्बू.वृ.प.५६३ ।
- ७. वही,प.१२३ ।
- ८. पण्हा.८१६ ।
- ६. प्रश्नोत्तर तत्त्ववोध, ६।३१८-३२५ ।
- १०. स्थ. सू. ६—तं गच्छामि णं समणं भगवं महावीरं वंदामि....कल्लाणं मंगलं देवयं चेइयं पञ्जवासामि ।
- ११. राज.वृ.पू. ५२ 🕴

गतिनामधेयं ठाणं संपाविजकामे जाव पुत्राणुपुत्र्विं चरमाणे गामाणुगामं दूइजमाणे सुहंसुहेणं विहरमाणे जेणेव रायिगहे नगरे जेणेव गुणसिलए चेइए तेणेव उवागच्छइ, उवागच्छित्ता अहापडिस्त्वं ओग्गहं ओिग-ण्हइ, ओगिण्हित्ता संजमेणं तवसा अप्पाणं भावेमाणे विहरइ॥ नक्षयमच्यावाधं सिद्धिगतिनामधेयं स्थानं संप्राप्तुकामः यावत् पूर्वानुपूर्वी चरन् ग्रामानुग्रामं दवन् सुखंसुखेन विहरन् यत्रैव राजगृहं
नगरं यत्रैव गुणशिलकं चैत्यं तत्रैव
उपागच्छति, उपागम्य यथाप्रतिरूपम् अवग्रहम् अवगृह्णाति, अवगृह्य संयमेन तपसा
आत्मानं भावयन् विहरति।

अनन्त, अक्षय, अव्याद्याध, सिद्धिगति नामक स्थान की संप्राप्ति के इच्छुक यावत् श्रमण भगवान् महाबीर क्रमानुसार विचरण, ग्रानानुप्राम में परिव्रजन और सुखपूर्वक विहार करते हुए जहां राजगृह नगर और गुणशिलक चैत्य हैं, वहां आते हैं, वहां आकर वे प्रवास-योग्य स्थान की अनुमति लेते हैं, अनुमति लेकर संयम और तप से अपने आपको भावित करते हुए रह रहे हैं।

#### भाष्य

## १. हाता, ज्ञान देने वाले

'राग-द्वेष को जीतने वाला जिन होता है तथा मित, श्रुत, अविध और मनःपर्यव—इस ज्ञान-चतुष्ट्यों के द्वारा जो जानता है, वह ज्ञायक है'—यह अभयदेवसूरि की व्याख्या है। यहां 'जिन' शब्द विमर्शनीय है। 'जिण' शब्द 'चिण' शब्द का प्राकृत रूप है। जिण के 'च' को 'ज' हुआ है। प्राकृतसर्वस्व में विण का अर्थ है—प्रत्यक्षज्ञानी! प्रत्यक्ष के अर्थ में वि धातु का प्रयोग वेदकालीन है। प्राकृत में चकार को जकार होता है। आर्प प्राकृत में ऐसे अनेक प्रयोग मिलते हैं। धर्म ध्यान के चार प्रकार हैं—आणाविजते, अपायविजते, विवायविजते, संवाणविजते। यहां 'विजत' शब्द विचय का प्राकृत रूप है। अभयदेवसूरि ने इसका संस्कृत रूप विचय किया है। अभयदेवसूरि ने इसका संस्कृत रूप विचय किया है। अणुओगदाराई में अधीतग्रन्थ के विषय में 'सिक्खितं हतं जितं मितं परिजितं' शब्द प्रयुक्त हुए हैं। इनमें वित और परिचित का प्राकृत रूप जित और परिजित है। शिक्षित के बाद वह विषय 'स्थित' अर्थात् अविस्मृत होता है। वित का अर्थ है—तत्काल स्मृति में आने योग्य हो जाना। "

हरिभद्रसूरि ने **दश्रवैकातिक** की वृत्ति में 'जित' शब्द का अर्थ 'परिचित' किया है। अन्य स्थानों पर चकार के स्थान पर ज़कार का प्रयोग मिलता है। जिण शब्द का पारम्परिक अर्थ राग-द्वेष को जीतने वाला है। यह अर्थ 'जि' धातु से घटित होता है, किन्तु जिण शब्द का संस्कृत रूप 'विण' करने पर उसका संबंध वि धातु से हो जाता है। इस आधार पर इसका अर्थ केवली या प्रत्यक्षज्ञानी होता है।

टाणं में तीन प्रकार के जिन बतलाए गये हैं—तओ जिणा पण्णता, तं जहा—ओहिणाणजिणे, मणपञ्जवणाणजिणे, केवलणाण-जिणे।

अवधिज्ञानी, मनःपर्यवज्ञानी और केवलज्ञानी—ये तीनों प्रत्यक्षज्ञानी हैं।

व्याख्याकारों ने 'जिन' शब्द की व्युत्पत्ति 'राग-हेष-विजेता' की है, किन्तु इसका अर्थ सर्वज्ञ किया है। ' स्थानांग के वृत्तिकार यदि जिन शब्द का अर्थ प्रत्यक्षज्ञानी करते, तो उन्हें अवधिज्ञानी और मनःपर्यवज्ञानी को उपचरित जिन और केवलज्ञानी को निरुपचरित जिन मानना आवश्यक नहीं होता, जैसा कि उन्होंने माना है। ' दाणं के अनुसार चतुर्दशपूर्वी मुनि जिन न होते हुए भी जिन

- २. आप्टे.— चि (Vedic) to perceive.
- ३. हेमचन्द्र, प्राकृत व्याकरण,९ 19७७ किचिद्यस्य जः--पिशाची--पिसाजी !
- ४. ठाणं,४ | ६५ |
- ५. स्था.वृ.प.१७६ आ अभिविधिना ज्ञायन्तेऽर्था यया सा आज्ञा प्रवचनं सा विचीयते निर्णीयते पर्यालोच्यते वा यस्मिंस्तदाज्ञाविचयं धर्मध्यानमिति प्राकृतत्वेन विजयमिति ।
- ६. अनु.सू.१३;अनु.मल.वृ.प.१३ ।
- ७. (क) अनु.चू.पृ.७—जं परवत्तयतो परेण वा पुच्छितस्त आदिमञ्झते सब्बं वा सिग्यमागच्छति तं जितं ।
  - (ख) अनु.हा.वृ.प.६—जितमिति परिपाटीं कुर्वतो दुतमामच्छति।
  - (ग) अनु.मल.वृ.प.१४—परावर्तनं कुर्वतः परेण वा क्रवित् पृष्टस्य यच्छीघ्र-मागच्छति तज्जितं ।
- <. हा.वृ.प.२३५ जितां परिचिताम् ।

- ६. (क) आ.चू.प्र.७६।
  - (ख) वि.भा.गा.८५९।
  - (ग) वि.भा.कोट्याचार्य, व.प.२७३—परिचितमेव।
  - (ध) नमस्कार स्वाध्याय, प्राकृत विभाग, पृ.५३; महानिशीथ—थिरं परि-चियं।
  - (ङ) सूय.२।२।३० -अदुत्तरं च ण पुरिसविजयं विभंगमाइक्खिस्सामि।
- १०. ठाणं,३!५१२ !
- (क) नि.भा.चू.भाग ४,पृ.३५७ जिणा केवलिणो ।
  - (ख) स्था.व.प.१६४--जिनाः सर्वज्ञाः।
  - (ग) वि.भा.कोट्याचार्य वृ.प.५६० जिनाः केवलिनः।
- १२. स्था.वृ.प.१६४---तओ जिणेत्यादि सुगमा, नवरं रागद्वेषमोहान् जयन्तीति जिनाः—-सर्वज्ञाः तथा जिना इव ये वर्तन्ते निश्चयप्रत्यक्षज्ञानतया तेऽपिजिना-स्तत्रावधिज्ञानप्रधानो जिनोऽवधिजिनः एवमितरावि, नवरमाद्यावुणचिरतावि-तरो निरुपचारः उपचारकरणं तु प्रत्यक्षज्ञानित्विमिति।

भ.वृ.९।७—जयति—निराकरोति ग्रगद्वेषादिरूपानग्रतीनिति जिनः । जाना-ति छाद्यस्थिकज्ञानचतुष्टयेनेति ज्ञायकः ।

सदृश होते हैं और वे जिन की भांति ही अपना व्याकरण करते हैं। वृत्तिकार ने लिखा है कि वे सर्वज्ञ नहीं हैं, इसलिए जिन नहीं हैं, किन्तु सकल संशयों का उच्छेद करने में वे जिन के सनान हैं। उक्त विवेचन से यह फलित होता है कि 'जिन' का अर्थ प्रत्यक्षज्ञानी अथवा अतीन्द्रिय ज्ञानी है।

प्रस्तुत प्रकरण में 'जिणे जाणए' यह एक युगल है। यह ज्ञान से संबंधित है। इसके आगे 'बुद्धे बोहए' 'मुत्ते मोयए'—ये दो युगल उल्लिखित हैं। 'खुद्ध' का अर्थ है झाता और 'बोधक' का अर्थ है बोध देने वाला। मुक्त का अर्थ है प्रन्थि से मुक्त और मोधक का अर्थ है दूसरों को ग्रन्थि से मुक्त कराने वाला। इसी प्रकार 'जिन' का अर्थ है झाता और जाणब का अर्थ है—दूसरों को ज्ञान देने वाला। जैसे उत्तरवर्ती दोनों पुगल एकविषयक हैं, वैसे ही जिणे और जाणए एकविषयक हैं। जावब का अर्थ झापक होता है। जाणब और जावब —ये दोनों पद एक अर्थ वाले हैं।

- द. परिसा निग्गया। धम्मो कहिओ। पडिगया परिसा॥
- ६. तेणं कालेणं तेणं समएणं समणस्स भगवओ महावीरस्स जेट्ठे अंतेवासी इंदभूती नामं अणगारे गोयमसगोत्ते णं सत्तुरसेहे समचउरंससंटाणसंठिए वज्जरिसम-नारायसंघयणे कणगपुत्तगनिघसपम्हगोरे उग्गतवे दित्ततवे तत्ततवे महातवे ओराले घोरे घोरगुणे घोरतवस्सी घोरबंभचेरवासी उच्छूटसरीरे संखित्तविउलतेयलेरसे चोहस-पुची चउनाणोवगए सव्वक्खरसिजवाती समणस्स भगवओ महावीरस्स अदूरसामंते उद्दंजाणू अहोसिरे झाणकोड्डोयगए संजमेणं तवसा अण्याणं भावेमाणे विहरड ।।

परिषद् निर्मता। धर्मः कथितः। प्रतिगता। परिषद्।

तस्मिन् काले तस्मिन् समये श्रमणस्य भगवतः महावीरस्य ज्येष्टः अन्तेवासी इन्द्रभूतिः नाम अनगारः गौतमसगोत्रः सप्तोत्सेधः समचतुरस्र-संस्थानसंस्थितः वज्रर्थभगाराचसंहननः कनकपुलकनिकषपक्ष्मगौरः उग्रतपाः दीप्ततपाः तस्तपाः महातपाः 'ओराले' घोरः घोरगुणः घोरतपस्वी घोरब्रह्मचर्यवासी उल्लिप्तशरीरः संक्षिप्तविपुलतेजोलेश्यः चतुर्दशपूर्वी चतुः ज्ञांनोपगतः सर्वाक्षरसंनिपाती श्रमणस्य भगवतो महाबीरस्य अदूरसामन्ते कथ्वंजानुः अधःशिराः ध्यानकोष्ठोपगतः संयमेन तपसा आत्मानं भावयन् विहरति ।

- परिषद् ने नवर से निर्ममन किया। भगवान् ने धर्म कहा। धरियद् वापस नगर ने चली गई।
- ६. उस काल और उस सभय श्रमण भूगवान् महावीर के ज्येष्ट अन्तेवासी <sup>र</sup> गीतभसगीत्र <sup>र</sup> सात हाथ की ऊंचाई वाले, समचनुष्ठ संस्थान से संस्थित, वज्रऋषभनाराच संहनन-युक्त<sup>°</sup>, कसीटी पर खचित स्वर्ण-रेखा तथा पद्मकेसर की भांति पोताभ गीर वर्ण वाले<sup>र</sup>, उग्रतपस्वी, दीप्ततपस्वी, तप्ततपस्वी, महातपस्वी, महानू, घोर, घोर गुणों से युक्त, घोरतपरवी, घोरव्रह्मचर्थवार्सा, लघि-माऋद्धि-सम्पन्न , विपूल तेजोलेश्या को अन्तर्लीन रखने वाले<sup>र</sup>, चतुर्दशपूर्वी<sup>र</sup>, चार ज्ञान से समन्वित और सर्वाक्षरसन्निपाती लब्धि से युक्त रें इन्त्रभूति नामक अनगार श्रमण भगवान महावीर के न अति दूर और न अति निकट, कृथ्वंजानु अधःसिर (उकडू आसून् की मुद्रा में) अार ध्यानकोष्ठ में लीन होकर<sup>9२</sup> संयुग् और तप से अपने आपको भावित करते हुए रह रहे हैं।

#### भाष्य

## 9. सूत्र <del>६</del>

प्रस्तुत सूत्र में प्रथम गणधर इन्द्रभूति के अंतरंग और बाह्य व्यक्तित्व का समग्रता से निरूपण हुआ है। इसमें आनुवंशिकी (जेनेटिक साइंस), आकृति-विज्ञान, मनोविज्ञान आदि की दृष्टियों से कई नये तथ्य उपलब्ध होते हैं। व्यक्तित्व-निर्माण में अनेक घटक तत्त्वों का योग होता है। यह प्रस्तुत सूत्र के आधार पर स्पष्टता से जाना जा सकता है।

#### २. अन्तेवासी

अन्तेवासी का शाब्दिक अर्थ है—निकट रहने वाला। इन्द्रभूति गौतम सदा भगवान् महावीर के सन्निकट रहते थे, इसलिए उन्हें अन्तेवासी कहा गथा! वाँद्ध साहित्य में अन्तेवासी को 'सिंद्धं विहारी'—आचार्य के साथ विहार करने वाला, रहने वाला कहा गथा है।

गणं में अन्तेवासी के चार प्रकार बतलाए गये हैं—
"कुछ प्रव्राजना-अन्तेथासी होते हैं, उपस्थापना-अन्तेवासी नहीं होते।
कुछ उपस्थापना-अन्तेथासी होते हैं, प्रव्राजना-अन्तेथासी नहीं होते।
कुछ प्रव्राजना-अन्तेथासी भी होते हैं, उपस्थापना-अन्तेथासी भी होते हैं।
कुछ न प्रव्राजना-अन्तेथासी होते हैं और न उपस्थापना-अन्तेथासी होते हैं।
हैं, वे धर्मान्तेथासी होते हैं।" \*

ठाणं,३।५३४—समणस्स णं भगवतो महावीरस्स तिण्णि सया चउद्दसपुव्वीणं अजिणाणं जिणसंकासाणं सव्वक्खरसित्रवातीणं जिणा इव अवितहं वागर-माणाणं उक्कोसिया चउद्दसपुव्विसंपया हुत्था।

२. स्था.व.प.२७४—अजिनानामसर्वज्ञत्वात् जिनसंकाशानामविसंवादिवचनत्वात्

यथापृष्टनिर्व्यकृत्याद्य ।

३. सम.१।२।

४. सुत्तनिपात, ३।१९।

५. ठाणं, ४।४२४।

प्रवाजना-अन्तेवासी जो केवल प्रव्रज्या (मुनि-दीक्षा या सामायिक चारित्र) की दृष्टि से आचार्य के पास रहे।

उपस्थापना अन्तेवासी जो केवल उपस्थापना (महाव्रत आरो-पण या छेदोपस्थापनीय चारित्र) की दृष्टि से आचार्य के पास रहे।

यर्मान्तेवासी---जो केवल धर्म-श्रवण के लिए आचार्य के पास रहे।

यह जरूरी नहीं कि प्रत्येक प्रकार का अन्तेवासी भिन्न-भिन्न आचार्य के पास रहे।

एक ही व्यक्तिः धर्मान्तेवासी, प्रव्राजना-अन्तेवासी और उपस्था-पना-अन्तेवासी हो सकता है।

इसी प्रकार उद्देशना-अन्तेवासी, वाचना-अन्तेवासी और धर्मान्ते-धासी के विकल्प भी ज्ञातव्य हैं।

#### ३. गौतमसगोत्र

व्यक्तित्व-निर्माण का आधारभूत तत्त्व है वंश-परम्परा। आनु-वंशिकी के अनुसार व्यक्ति वैसा ही बनता है, जैसा वह संस्कार-सूत्र (gcne) और गुणसूत्र (chromosome) लेकर आता है। इन्द्रभूति, उस समय के प्रतिष्ठित गौतम नाम के गोत्र में उत्पन्न हुए थे। स्वस्थ वंश-परंपरा से उन्हें आभिजात्य संस्कार सहज उपलब्ध थे।

## ४. सात हाथ ऊंचाई वाले, समचतुरस्र संस्थान से संस्थित, वज्रऋषभनाराच संहनन-युक्त

इन तीनों विशेषणों के द्वारा आर्य गौतम की लंबाई, विशिष्ट शरीर-रचना (आकृति) और संहनन (अस्थिबन्ध) की सूचना मिलती है। उनके शरीर की ऊंचाई सात हाथ की धी। चौबीस अंगुल का एक हाथ होता है।

आज मनोविज्ञान के क्षेत्र में उक्त तथ्यों के आधार पर व्यक्ति की मनोवृत्तियों और उसके सम्पूर्ण आंतरिक व्यक्तित्व का विश्लेषण किया जाता है। मनोविज्ञान के अनुसार व्यक्तित्व-विकास में तीन शारीरिक तत्त्वों का विशेष प्रभाव पड़ता है। वे ये हैं—9. जैव-रसायन २. शारिरिक गठन और स्वास्थ्य ३. तन्त्रिका-तंत्र। आकार, रूप, रंग, वजन, शरीर-परिमाण—ये व्यक्तित्व के प्रत्यक्ष पहलु हैं। आगम-साहित्य में उपलब्ध व्यक्तित्व-वर्णन के ये दो पहलु—संस्थान और संघात आधुनिक दृष्टि से भी विशेष मूल्यवान हैं। आज शरीर-संस्थान के आधार पर व्यक्तित्व-विश्लेषण की पद्धति बहुत विकसित हो चुकी है। किस प्रकार की आंखों वाला, किस प्रकार की नाक वाला, किस प्रकार के चेहरे वाला व्यक्ति कैसा होता है, उसका स्वभाव कैसा होता है, वह कीन-से कार्यक्षेत्र में सफल होता है, ठिगने व्यक्ति की मनोवृत्तियां कैसी होती हैं और लम्बे की कैसी होती हैं—इन सबका विशद वर्णन उपलब्ध होता है।

#### समवतुरस्र संस्थान

संस्थान का अर्थ है आकृति, शरीर के अवयवों की रचना।

आगम-साहित्य में आकृति के आधार पर मनुष्य को छह वर्गों में वर्गीकृत किया गया है— १.समचतुरस्र २.न्यग्रोध परिमंडल ३.सादि ४.कुब्ज ५.वामन ६.हंड।

वृत्तिकार के अनुसार समचतुरस्र संस्थान की व्याख्या इस प्रकार है: सन—नाभि के ऊपर और नीचे के अवयव सकल पुरुष-लक्षणों से युक्त होने के कारण तुल्य; चतुरस्र का अर्थ है—प्रधान! जिसके अवयव सम और प्रधान हों, उसे समचतुरस्र संस्थान कहते हैं।

वृत्तिकार ने इसके तीन वैकल्पिक अर्थ किये हैं--

- 9. शरीर-लक्षण के जी प्रमाण कहे गये हैं, धारों कोण उसीके अविसंवादी हों, उसे समचतुरस्र संस्थान कहा जाता है। कोण का अर्थ है——चारों दिशाओं (ऊपर, नीचे, दाएं और बाएं) से उपलक्षित शरीर के अवयव।
- २. शरीर के चारों ही कोण न न्यून और न अधिक हों, उसे समचतुरस्र कहा जाता है—पर्यंक-आसन में वैठे हुए व्यक्ति के
  - (१) दोनों जानुओं का अन्तर

संस्थान को समधतुरस्र कहा जाता है।

- (२) आसन और ललाट के उपरी भाग का अन्तर
- (३) दक्षिण स्कन्ध से वाम जानु का अन्तर
- (४) बाम स्कन्ध से दक्षिण जानु का अन्तर । ये चार कोण हैं । ३. पर्यकासन में बैठने पर जिसकी ऊंचाई और विस्तार समान हों—उस

स्थानांग वृत्ति में समचतुरस्र का अर्थ इस प्रकार किया गया है —शरीर के सभी अवयव जहां अपने-अपने प्रभाण के अनुसार होते हैं, वह समचतुरस्र संस्थान है। अस्र का अर्थ है—-कोण। जहां शरीर के चारों कोण समान हों, वह समचतुरस्र संस्थान है।

तत्त्वार्यराजवार्तिक में इसकी व्याख्या भिन्न प्रकार से की गई है—समचतुरस्र—जिस शरीर रचना में ऊर्ध्व, अधः और मध्य भाग सम होता है, उसे समचतुरस्र संस्थान कहा जाता है। एक कुशल शिल्पी के द्वारा निर्मित चक्र की सभी रेखाएं समान होती हैं, इसी प्रकार इस संस्थान में सब भाग समान होते हैं।

**पवता** के अनुसार समान मान और उन्मान वाला शरीर-संस्थान समचतुरस्र है। समचतुरस्र की अनेक व्याख्याएं उपलब्ध हैं। इनमें वृत्तिकार द्वारा व्याख्यायित दूसरा और तीसरा विकल्प अधिक संगत लगता है।

#### वज्रक्षभनाराच संहनन

संहनन का अर्थ है--अस्थि-संचय!

अस्थि-कील के लिए 'वज़', परिवेष्टन अस्थि के लिए 'ऋषभ' और परस्पर गूंधी हुई आकृति के लिए 'नाराच' शब्द का प्रयोग किया गया है।

जिस शरीर में परस्पर गूंथी हुई अस्थियों और परिवेष्टित

१. ठाणं, ४।४२५।

२. भ.६।९३४-- वउवीसं अंगुलाइं रयणी।

३. भ.वृ.९।६।

४. स्था.वृ.प.३३८।

५. त.स.वा.षृ.५७६,५७७।

६. ष.खं.धवला,पु.१३,खं.५,भा.५,सू.१०७,पृ.३६५।

ग्रन्थियों को अस्थि-कील द्वारा आर-पार कसा हुआ हो, उसको वज्र-ऋषभ-नाराच संहनन कहते हैं—



कुछ आचार्य अस्थियों को ही कीलिका मानते हैं।

## ५. कसौटी पर खचित स्वर्ण-रेखा तथा पद्म-केसर की भांति पीताम गौरवर्ण वाले

इस विशेषण से वर्ण के आधार पर गणधर गौतम के व्यक्तित्व का वर्णन किया गया है। इससे एक बात और ध्वनित होती है कि अच्छे व्यक्तित्व के लिए मात्र गौरवर्ण ही पर्याप्त नहीं हैं, वह दीप्तिमान भी होना चाहिए। महत्त्व मात्र रंग का नहीं, आभा का भी होता है। आर्य गौतम का देह स्वर्णाभ था। वृत्तिकार ने इसका अर्थ 'कसौटी पर खींची हुई स्वर्ण-रेखा' तथा 'पद्म के पक्ष्म की भांति गौर' किया है। यहां पक्ष्म को रेखा से पृथक कर दो अथं किए गए हैं। यह संगत नहीं है। वृत्तिकार द्वारा उद्धृत वृद्धव्याख्या का अर्थ संगत है। वृद्धव्याख्या के अनुसार इसका अर्थ है—स्वर्ण-रेखा के पक्ष्म की भांति गौर । 'पम्ह' शब्द का संस्कृत रूप 'पद्म' नहीं बनता, किन्तु 'पक्ष्म' बनता है। उसका अर्थ है पद्म-केसर।

#### ६. उग्र तपस्वी......घोरब्रह्मचर्यवासी

उग्गतवे से लेकर सव्वक्खरसिवाती तक चौदह विशेषणों के द्वारा गौतम की योगज विभूतियों—लब्धियों का महत्त्वपूर्ण वर्णन किया गया है। वृत्तिकार ने उग्गतवे आदि पदों का केवल शाब्दिक अर्थ किया है—

ज्यतपस्वी—असाधारण तप करने वाला! दीप्ततपरवी—प्रज्वलित धर्मध्यान रूप तप करने वाला! तप्ततपरवी—जिसका तप मूर्तिमान् वन जाए! महातपस्वी आशंसा से मुक्त तप करने वाला।

ओराल अल्पसत्त्व के लिए भयंकर अथवा प्रधान तप करने वाला! ओराल देशी शब्द हैं! वृत्तिकार ने इसका अर्थ भीम किया है, किन्तु अन्य आचार्यों का मत उद्धृत करते हुए उन्होंने इसका अर्थ उदार—प्रधान किया है। पंचसंग्रह में 'ओराल' के अनेक पर्यायवाची शब्द बतलाए गए हैं। उनमें एक है—महान्।

> योर—परीषहजयी और इन्द्रियजयी तप करने वाला । घोरगुण—असाधारण मौलिक गुणों का विकास करने वाला। घोरतपरवी—घोर तप करने वाला ।

**घोरब्रह्मचर्यवासी**—अल्पसत्त्व मनुष्यों के द्वारा दुरनुचर ब्रह्मचर्य की आराधना करने वाला। <sup>\*</sup>

दिगम्बर परम्परा के साहित्य को देखने से पता चलता है कि उप्पति आदि का अर्थाम्नाय श्वेताम्बर परम्परा में विस्मृत हो गया। इसीलिए वृत्तिकार ने उसकी शब्दाश्रयी व्याख्या की। चूर्णि में इसकी व्याख्या उपलब्ध नहीं है।

तत्त्वार्यराजवार्तिक में इन में से कुछ पदों की भूलस्पर्शी व्याख्या उपलब्ध होती है। वहां तप के अतिशय की ऋदि के सात प्रकार बतलाए गए हैं—उग्रतप, दीप्ततप तप्ततप महातप घोरतप वीरपराक्रम और घोरब्रह्मचर्य!

ज्ञातपस्वी—जो मुनि एक, दो यावत् मासिक आदि उपवास थोग में से किसी एक उपवास-योग की आराधना प्रारंभ कर जीवन पर्यन्त उसका निर्वाह करता है, वह उग्रतपस्वी कहलाता है। आजीवक सम्प्रदाय में भी उग्रतप की परम्परा प्रचलित थी। टाणं में आजीवकों के चार प्रकार के तप बतलाए गये हैं—उग्रतप, घोरतप, रसनिर्यूहण, जिह्नेन्द्रिय-प्रतिसंलीनता।

दीप्रतपस्वी—दीर्घकालीन उपवास करने पर भी जिसका कायिक, वाचिक और मानसिक वल प्रवर्धमान रहता है, मुंह में

३. हेमचन्द्र, प्राकृतव्याकरण,२ १७४---पश्म-श्म-ण-स्म-ह्यां-म्हः ।

४. पं.सं.(दि.)१1६३ - पुरु महमुदारुरालं एगट्टं।

५. भ.वृ.१।६—'उग्गतवे'ित उग्रम्—अप्रघृष्यं तपः अनशनादि यस्य स उग्रतपाः, यदन्येन प्राकृतपुंसा न शक्यते चिन्तियतुमपि तिद्धिथेन तपसा युक्त इत्यर्थः। 'दिततवे'ित दीसं—जाज्वल्यमानदहन इव कर्म्यवनपहनदहन-समर्थतया ज्वलितं तपो—धर्मध्यानादि यस्य स तथा। 'तत्ततवे'ित तसं तपो येनासी तसतपाः एवं हि तेन तत्तपस्तसं येन कर्माणि संताप्य तेन तपसा स्वा त्याऽपि तपो रूपः संतापितो यतोऽन्यस्यास्यास्पृश्यमिय व जातमिति। 'महातवे'ति आशंसादोषरहितत्वाछशस्ततपाः। 'ओराले'ति भीम उग्रादिविशेषणविशिष्टतपःकरणात्पार्थस्थानामल्पसत्त्वानां भयानक इत्यर्थः। अन्ये त्वाहुः—'ओराले'ति उदारः प्रधानः। 'घोरे'ति घोरः अतिनिर्धृणः परीष हेन्द्रियादिरिपुगणविनाशमाभित्य निर्दय इत्यर्थः। अन्ये त्वात्पनिरपेक्षं घोर माहुः। 'घोरगुणे'ति घोरा—अन्यैर्दुरनुचरा गुणा—मूलगुणादयो यस्य स तथा। 'घोरतवस्सि'ति घोरैस्तपोभिस्तपस्वीत्यर्थः। 'घोरवंभचेरवासि'ति घोरैत्वारा प्रणान्यसन्त्येर्दुरनुचरत्वाद्यद् ब्रह्मचर्यं तत्र वस्तुं शीलं यस्य स तथा।

६.त.रा.वा.३।३६---तपोऽतिशयर्द्धः सप्तविधा—उग्र-दीप्त-तप्त-महा-घोर-तपो-वीरपराक्रम-घोरब्रह्मचर्यभेदात्।

७.वही,३१३६-—चतुर्थषष्ठाष्टमदशमद्वादशपक्षमासाद्यनशनयोगेष्वन्यतमयोगमारभ्य आमरणादनिवर्तका उग्रतपसः।

 च. ठाणं,४।३५०—आजीवियाणं चउव्यिहे तये पण्णते, तं जहा—उग्गतवे, घोर-तवे, रसणिज्ञहणता, जिब्बिंदियपडिसंलीणता।

<sup>9.</sup> भ.वृ.१ E |

२. वही, १ । ६ — कनकस्य — मुवर्णस्य 'पुलगं'ति यः पुलको — लवस्तस्य यो निकषः — कषपट्टके रेखालक्षणः तथा 'पग्ह'ति पद्मपक्ष्माणि — केशराणि — तद्वद्गीरो यः स तथा । वृद्धव्याख्या तु — कनकस्य न लोहादेर्यः पुलकः — सारो वर्णातिशयस्तव्यधानो यो निकषो रेखा तस्य यत्पक्ष्म — बहलत्वं तद्वद्गीरो यः स तथा । अथवा — कनकस्य यः पुलको — दुतत्वे सति विन्दुस्तस्य निकषो — वर्णतः सदृशो यः स तथा 'पग्ह'ति पद्मं तस्य चेह प्रस्तावात्केशराणि गृह्यन्ते ततः पद्मवदुगीरो यः स तथा ।

दुर्गन्य नहीं होती, निःश्वास में पद्मोत्पल आदि जैसी सुरभि फूटती है और शरीर की दीप्ति प्रच्युत नहीं होती, वह दीप्ततपस्वी कहलाता 813

तप्ततपरनी तपे हुए लोह के तबे पर गिरा हुआ जलकण जैसे तत्काल सुख जाता है, वैसे ही जिस मुनि के द्वारा किया हुआ शुष्क और अल्प आहार तत्काल परिणत हो जाता है, यह मल और रक्त के रूप में परिणत नहीं होता, वह तसतपस्वी कहलाता है!

महातपरनी - सिंहनिष्क्रीडित आदि महान् उपदास का अनुष्ठान करने वाला महातपस्वी कहलाता है।

**धोरतपरवी** चात, पित्त, कफ और सन्निपात से होने वाले नाना प्रकार के रोगों से आक्रान्त होने पर भी जो अनशन एवं कायक्लेश आदि के तप से पराङ्मुख नहीं होता, तथा हिंस पशुओं एवं चोर आदि से घिरे हुए प्रदेश में आवास करता है, वह घोरतपस्वी कहलाता है।

**पोरब्रह्मचर्यवासी** जिसका ब्रह्मचर्यवास अस्खलित होता है, चारित्रमीह के प्रकृष्ट विलय (क्षयोपशम) से जिसके स्वप्न भी नष्ट हो जाते हैं, वह घोरब्रह्मचर्यवासी कहलाता है।

#### ७. लियमाऋदिसम्पन्न

उच्चृद्धशरीर (उल्लिप्त शरीर)—इस पद के दो अर्थ किये जा सकते हैं---

9. शरीर के हल्का होने से ऊपर उठने वाला। जो लघिमा-ऋद्धि-सम्पन्न होते हैं, वे अपने शरीर को वायु से भी हल्का कर सकते हैं।

यह ऋदि 'विक्रिया ऋदि' का एक प्रकार है। 'विक्रिया ऋदि' में अणिमा, महिमा, लिघमा, गरिमा आदि ऋदियों का समावेश होता है। इन्द्रभूति गीतम प्रसिद्ध रूप से महान् ऋद्धिधर माने जाते हैं। **महापुराण** के अनुसार वे जब भगवान् महावीर के पास ५०० शिष्यों के साथ दीक्षित हुए, तब उन्हें सातों ऋद्धियां प्राप्त हो गई। बुद्धि, विक्रिया, तप, बल, औषध, रस और क्षेत्र (अक्षीण)--ये सात ऋद्धियां हैं। \* लिघमाऋद्धि इसी विक्रिया ऋद्धि के अन्तर्गत समाविष्ट

२. शरीर-निरपेक्ष- चृत्तिकार के अनुसार इसका अर्थ है---

जिसने शरीर के संस्कार का त्याग किया है, वह उज्झित-शरीर अर्थात् शरीर-निरपेक्ष कहलाता है।

मुनित्व का पहला लक्षण है—देहासिक से मुक्त होना। जो शारीरिक परिकर्न (शरीर का संवारना, सजाना) या संस्कार से मुक्त नहीं होता, वह आत्मा या चैतन्य के प्रति समर्पित नहीं हो सकता। भगवान् महावीर ने शरीर-निरपेक्ष साधना को बहुत महत्त्व दिया, इसीलिए उनकी साधना-पद्धति में अभ्यङ्ग, स्नान, अञ्जन, मर्दन आदि की वर्जना की गई है।

## ८. दिपुल तेजोलेश्या को अन्तर्लीन रखने वाला

नन्दी चूर्णि में लेश्या का अर्थ रिंम किया गया है। रिंम--रस्सी लेस्स इस आधार पर उसका संस्कृत रूप 'लेश्या' किया जाता है, वह विमर्शनीय बन जाता है।

वृत्तिकार ने तेजोलेश्या का अर्थ तेजो--ज्वाला किया है। यहां तेजोलेश्या का प्रयोग एक ऋद्धि (लब्धि या योगज विभूति) के अर्थ में हुआ है। ठाणं के अनुसार यह ऋद्धि तीन कारणों से उपलब्ध होती है। इसकी तुलना हठयोग की कुण्डलिनी से की जा सकती है। कुण्डलिनी की दो अवस्थाएं होती हैं—सुप्त और जागृत! तेजोलेश्या की भी दो अवस्थाएं होती हैं— संक्षिप्त और विपुल ! इसके द्वारा हजारों किलोमीटर में अवस्थित वस्तु को भस्म किया जा सकता है। इसी प्रकार बहुत दूर तक अनुग्रह भी किया जा सकता है। इसके द्वारा अनुग्रह और निग्रह दोनों किये जा सकते हैं। साधारणतया अप्रयोग की स्थिति में वह संक्षिप्त की अवस्था में रहती है! इन्द्रभूति गीतम को यह ऋद्धि उपलब्ध थी। किन्तु वे उस विपुत्त तेजोलेश्या को संक्षिप्त अवस्था में बनाए रखते थे। ऋदिसम्पन्न होते हुए भी उस ऋद्धि का प्रयोग नहीं किया करते थे। "

## ६. चतुर्दशपूर्वी, चार ज्ञान से समन्वित

ज्ञान मीमांसा के अनुसार ज्ञान पांच हैं<del>ं ग</del>तिज्ञान, श्रुतज्ञान, अवधिज्ञान, मनःपर्यवज्ञान, केवलज्ञान। " इनमें प्रथम दो परोक्ष या इन्द्रियसंबद्ध और अन्तिम तीन प्रत्यक्ष या अतीन्द्रिय ज्ञान हैं।

बारहवां अंग दृष्टिवाद है। वह वर्गीकृत रूप में पांच भागों में विभाजित है। उसमें तीसरा विभाग पूर्वगत है। उसमें चौदह पूर्वों का समावेश हुआ है। 3 उनका ज्ञाता चतुर्दशपूर्वी या श्रुत केवली

- २. वही,३1३७--वायोरपि लघुतरशरीरता लिधमा ।
- वही, ३।३६--विक्रियागोचरा ऋदिरनेकविधा-अणिमा महिमा लिघिमा गरिमा..... 1
- ४. महापुराण,७४।३६६-३७०।
- ५. तिलोयपण्णती,४१६६६।
- ६. भ. महावीर के अनेक शिष्य विभिन्न प्रकार की ऋदियों के धारक ये जिनमें विउव्यणिष्टि (विक्रिया ऋद्धि) का भी उल्लेख है। (ओवा. २४) ।
- ७. भ.वृ. ११६—उच्छ्द्दशरीरे ति उच्छ्द्रभ् उज्झितमिवोज्झितं शरीरं येन तत्-संस्कारत्यागाता तथा।

- च. नन्दी चू.पृ.४—'लेसा' ति रस्सीयो । विस्तार के लिए देखें भ. १ । १०२ का भाष्य ।
- ६. ठाणं, ३।३८६ तिहिं ठाणेहिं समणे णिग्यंये संखित्तविउलतेउलेस्से भवति, तं जहा--आयावणताए, खंतिखपाए, अपाणगेणं तवोकमेणं।
- 9०. भ.वृ.९।<del>६ संक्षिप्ता शरीरान्तर्</del>लीनत्वेन हस्वतां गता, विपूला— विस्तीर्णा अनेकयोजनप्रमाणक्षेत्राश्रितवस्तुदहनसमर्थत्वात्तेजोलेश्या-विशि-ष्टतपोजन्यलब्धिविशेषप्रभवा तेजोज्वाला यस्य स तथा।
- 99. नंदी, २—नाणं पंचविहं पण्णतां, तं जहा-आभिणिबोहियनाणं, सुयनाणं, ओहिनाणं, मणपञ्जवनाणं, केवलनाणं।
- १२. वही, ६२।
- १३. वही, १०४।

त.रा.वा.३।३६ महोपवासकरणेऽपि प्रवर्धमानकायवाङ्मानसब्लाः विग-न्धरहितवदनाः पद्मोत्पलादिसुरभिनिश्चासा अप्रच्युतमहादीप्तिश्चरीरा दीप्त-तपसः!

कहलाता है। चौदह पूर्वों का श्रुतज्ञान में अन्तर्भाव होता है। किन्तु श्रुतज्ञानी का चतुर्दशपूर्वी होना अनिवार्य नहीं है। चतुर्दशपूर्वी होने का अर्थ है—प्रकृष्ट श्रुतज्ञानी होना। श्रुतकेवली की तुलना केवली से की गई है। केवली सब द्रव्यों और सब पर्यायों को साक्षात् जानता है और श्रुतकेवली उन्हें श्रुत के आधार पर जानता है।

इन्द्रभूति गीतम गणधर थे। गणधर द्वादशांगी की रचना करते हैं, यह सर्वसम्मत तथ्य है! उत्तरज्ज्ञयणाणि में इन्द्रभूति गीतम को बारह अंगों का ज्ञाता कहा गया है!

अध्ययन के विषय में तीन परम्पराएं मिलती हैं-

- १. ग्यारह अंगों का अध्येता 🕻
- २. बारह अंगों का अध्येता।
- ३. चौदह पूर्वों का अध्येता। '

जिनभद्रगणि क्षमाश्रमण के अनुसार दृष्टिवाद में समस्त शब्दज्ञान का अवतार हो जाता है, फिर भी ग्यारह अंगों की रचना अल्पमेधा पुरुषों और स्त्रियों के लिए की गई।

यद्यपि वारह अंगों को पढ़ने वाले और चौदह पूर्वों को पढ़ने वाले—ये भिन्न-भिन्न उल्लेख मिलते हैं, फिर भी यह नहीं कहा जा सकता कि चौदह पूर्वों के अध्येता बारह अंगों के अध्येता नहीं थे और बारह अंगों के अध्येता चतुर्दशपूर्वी नहीं थे। गौतम स्वामी को 'द्वादशांगवित्' कहा गया है। वे चतुर्दशपूर्वी और अंगधर दोनों थे, यह कहने का प्रकार-भेद रहा है कि श्रुतकेवली को कहीं 'द्वादशांगवित्' और कहीं 'चतुर्दशपूर्वी' कहा गया है।

ग्यारह अङ्ग पूर्वों से उद्धृत या संकलित हैं। इसलिए जो चतु-र्दशपूर्वी होता है, वह स्वाभाविक रूप से ही द्वादशांगवित् होता है। बारहवें अङ्ग में चौदह पूर्व समाविष्ट हैं। इसलिए जो द्वादशांगवित् होता है, वह स्वभावतः ही चतुर्दशपूर्वी होता है। अतः हम इस निष्कर्ष पर पहुंचते हैं कि आगम के प्राचीन वर्गीकरण दो ही हैं— 9. चौदह पूर्व और २. ग्यारह अङ्ग। द्वादशांगी का स्वतन्त्र स्थान नहीं है। यह पूर्वों और अङ्गों का संयुक्त नाम है।

वृत्तिकार ने बतलाया है कि इन्द्रभूति गौतम चतुर्दश पूर्वों के रचियता थे, इसलिए उन्हें 'चतुर्दशपूर्वी' कहा गया है।

नंदी, ९२७ - तत्थ दव्वओ णं सुयनाणी उवउत्ते सव्वदव्वाइं जाणइ पासइ ।
 .....भावओ णं सुयनाणी उवउत्ते सव्वे मार्चे जाणइ पासइ ।

२. आव.नि.गा.६२--

अत्यं भासइ अरहा, सुत्तं गंथन्ति गणहरा निउणं। सासणस्स हियट्ठाए, तओ सुत्तं पवत्तए ॥

- ३,५. उत्तर.२३।७—बारसंगविक बुद्धे ।
- ४. अंत.६।९५।६६—सामाइयगाइयाइं एकारस अंगाई अहिज्ञह।
- ६. वही,३।६।९९६—चोद्दस पुव्याइं अहिज्ञइ।
- ७. वि.भा.गा.५५४---

जइवि य भूतावाए वओगयस्स ओयारो । निज्जूहणा तहावि हु, दुम्मेहे पष्प इत्थी य ॥

 स.वृ.१।६— चतुर्दश पूर्वीण विद्यन्ते यस्य तेनैव तेषां रिचतत्वादसौ चतुर्दश-पूर्वी। १०. सर्वाक्षरसञ्जिपाती लब्बि से युक्त

विशेषावश्यकभाष्य में ऋद्धि के अनेक प्रकार बतलाए गये हैं। उनमें 'सर्वाक्षरसन्निपात' की परिगणना नहीं है। तत्त्वार्यराजवार्तिक में बुद्धि-ऋद्धि के अठारह प्रकार बतलाए गये हैं। उसनें भी इसका उल्लेख नहीं है।

वृत्तिकार ने 'सव्यक्खरसन्निवाती' के दो अर्थ किये हैं--- 9. सब अक्षरों के संयोग के ज्ञाता, २. श्रद्य अक्षरों के वक्ता।

औपपातिक वृत्ति में 'सन्वक्खरसन्निवाइयाए' पाठ तथा वैकल्पिक रूप से 'सन्वसक्खरसन्निवाइयाए' पाठ न्याख्यात हैं। ये दोनों वाणी के विशेषण हैं। श्रमण भगवान् महावीर ने सर्वाक्षरसन्निपाती की वाणी के द्वारा धर्म-प्रवचन किया। <sup>32</sup>

इससे यह स्पष्ट प्रतीत होता है कि प्रस्तुत पद का संबंध बाणी से है । 'बोइसपुन्नी' और 'चउनाणोवगए' इन दो पदों के द्वारा गौतम के ज्ञानातिशय और 'सव्यक्खरसिन्नियाती' इस पद के द्वारा उनके बचनातिशय का निर्देश किया गया है।

## 99. न अति दूर और न अति निकट ऊर्ध्वजानु अधःसिर (उकडू आसन की मुद्रा में)

इन्द्रभूति गीतम भगवान् महावीर के पार्श्ववर्ती स्थल में ठहरे हुए थे, वह स्थल बहुत निकट भी नहीं था और बहुत दूर भी नहीं था!

ऊर्ध्वजानु अधःशिरा के दो अर्थ किए जा सकते हैं—उकडू आसन और सर्वांगासन! मुनि के लिए शुद्ध पृथ्वी (आसन-रहित भूमि) पर बैठना वर्जित था! उसका एक कारण अहिंसा की दृष्टि और दूसरा कारण मानसिक एकाग्रता की सिद्धि के लिए पृथ्वी के आकर्षण से बचाव करना था। मुनि के लिए दो प्रकार के उपकरणों का विधान है—औधिक और औपग्रहिक। अनिवार्य उपकरण औधिक कहलाते हैं और ऋतुविशेष में रखे जाने वाले औपग्रहिक। गीतम के पास औपग्रहिक निषद्या नहीं थी, इसलिए वे उकडू आसन में बैठते थे। घेरण्डसंहिता में उत्कटासन का लक्षण इस प्रकार बतलाया गया है—दोनों पैरों के अंगुठों को भूमि पर टिका, दोनों एडियों को

- ६. वि.मा.गा.७७५-७६।
- ९०. त.स.वा.३।३६।
- 99. भ.वृ.91६— सर्वेषां वाऽक्षराणां सित्रपाताः सर्वाक्षरसित्रपातास्ते यस्य ज्ञेय-तया सन्ति स सर्वाक्षरसित्रपाती, श्रव्याणि वा—श्रवणसुखकारीणि अक्षराणि साङ्गरोन नितरां वदित्ं शीलगस्येति श्रव्याक्षरसंनिवादी।
- १२. औप.वृ.पृ.१४७—सव्व(सव्वत्त)क्खरसन्निवाइयाए सुव्यक्तः अक्षरसन्निपातो-वर्णसंयोगो यस्यां सा तथा तया.....सव्वक्खरसन्निवाइयाए सर्वाक्षराणां सन्नि-पातः—अवतारो यस्यामस्ति सर्वे वाक्षरसन्निपाताः—संयोगाः सन्ति यस्यां सा सर्वाक्षरसन्निपातिका तया ।
- 9३. भ.वृ.९१६ तत्र दूरं च-विप्रकृष्टं सामन्तं च संनिकृष्टं तित्रिषेधाददूर-सामन्तं तत्र, नातिदूरे नातिनिकट इत्यर्थः।
- १४. दसवे. ८ । १ सुद्धपुढवीए न निसिए । देखें, दसवे. ८ । १ का टिप्पण ।

निरालम्ब कर ऊपर को उठा दो। गुह्यस्थान को एडियों पर रखो, यह उत्कटासन है।

हठयोगप्रदीपिका में ऊर्ध्व नाभेरघस्तातुः (३।७६) और अधः-**शिराश्चोर्ध्यपदः (३** ! ६१)—ऐसे प्रयोग मिलते हैं। सर्वांगासन और शीर्षासन में भी यह मुद्रा बनती है! इसका बहुत संभव अर्थ उकडू आसन ही है। ठाणं में पांच प्रशस्त स्थान बतलाए गए हैं। उनमें एक उकडू आसन है! वहां निषद्या के पांच प्रकार निर्दिष्ट हैं। उनमें पहली निषद्या उत्कटिका है। ै निषद्या ध्यान का आसन है। भगवान महावीर स्वयं उकडू--गोदोहिका आदि निषद्याओं में ध्यान किया करते थे। भगवान की ध्यान-मुद्रा के लिए भी 'ऊर्ध्वजानु अधःसिर' की मुद्रा का प्रयोग किया गया है।

#### १२. ध्यानकोष्ठक में लीन होकर

'ध्यानकोष्ठ' पद एकाग्रता का सूचक है। कोठे में डाला हुआ अनाज इधर-उधर नहीं बिखरता, वैसे ही एकाग्रता की साधना के द्वारा इन्द्रियां, मन और वृत्तियां इधर-उधर नहीं दौड़ती, किन्तु एक ध्येय पर ही स्थिर हो जाती हैं। कोष्ठ का तात्पर्य है ध्येय! जब ध्यान अपने ध्येय में लीन हो जाता है. उस अवस्था में चित्त की

१०. तए णं से भगदं गोयमे जायसहे जाय-ततः स भगवान् गीतमः जातश्रद्धः जात-संसए जायकोउहल्ले उप्पन्नसङ्खे उप्पन्नसंसए संशयः जातकृतूहलः उत्पन्नश्रद्धः उत्पन्न-उपत्रकोउहल्ले संजायसङ्घे संजायसंसए संशयः उत्पत्रकृतूहलः संजातश्रद्धः संजात-संजायकोउहल्ले समुप्पन्नसङ्खे समुप्पन्नसंसए संशयः संजातकृत्हलः समृत्पन्नश्रद्धः समृत्पन्न-समुप्पत्रकोउहल्ले उद्घाए उद्देति, उद्देता संशयः समुत्पन्रकुतूहलः उत्थया उत्तिष्ठति, जेणेव समणे भगवं महावीरे तेणेव उवा-उत्थाय यत्रैव श्रमणः भगवान् महावीरः तत्रैव गच्छइ, उवागच्छित्ता समणं भगवं महावीरं उपागच्छति, उपागम्य श्रमणं भगवन्तं महावीरं तिक्खुत्तो आयाहिण-पयाहिणं करेड्, करेता त्रिः आदक्षिण-प्रदक्षिणां करोति, कृत्वा वंदते

'कोष्ठ' का एक अर्थ आन्तरिक अंग या अवयव है। इस

'ध्यान-कोष्ट' अवस्था का निर्माण होता है। पतञ्जलि ने इसे 'देशबन्ध'

या 'प्रत्ययैकतानता' कहा है।

आधार पर ध्यानकोष्ठ का अर्थ-ध्यान के लिए उपयुक्त शरीरवर्ती चैतन्य-केन्द्र नाभि, कण्ठ, हृदय, फुप्फुस, जीभ आदि किया जा सकता है। यह अर्थ अधिक प्रासंगिक है। व्यास-भाष्य में 'देश-बन्ध' के लिए बाह्यदेश का गीण रूप में और शरीर के अंगों का मुख्य रूप में निर्देश मिलता है।

## १३. संयम और तप से अपने आपको भावित करते हुए

वृत्तिकार ने संयम का अर्थ संवर किया है। ठाणं में संयम और संबर का पृथक् निर्देश है। संयम का अर्थ नियमन अथवा उपाति है। " संवर का अर्थ निरोध है।"

इन्द्रभृति गीतम के मन, वचन और शरीर का संयम स्वतः सिद्ध था, इनसे उनकी आत्मा सहज भावित थी।

जिससे कर्म की निर्जरा होती है, वह तप है। उसके खारह प्रकार हैं।

> १०. उस समय भगवान् गौतभ के मन में एक श्रद्धा (इच्छा), एक संशय (जिज्ञासा) और एक कुतूहल जन्मा; एक श्रद्धा, एक संशय और एक कुत्रहल उत्पन्न हुआ; एक श्रद्धा, एक संशय और एक कुतूहल बढ़ा तथा एक श्रद्धा, एक संशय और एक कुतूहल प्रबलतम बना। वे वे उठने की मुद्रा में उठते हैं, उठकर जहां श्रमण भगवान महावीर हैं, वहां आते हैं, वहां आकर श्रमण भगवान्

- घेरण्डसंहिता, द्वितीयोपदेश २३— अंगुष्ठाभ्यामवष्टभ्य धरां मुल्फे च खे मतौ। तत्रोपरि गूदं न्यस्य, विज्ञेयमुत्कटासनम् ॥
- २. ठाणं, ५१४२—पंच ठाणाइं समणेणं भगवता महावीरेणं समणाणं णिग्गंथाणं, णिच्चं विण्णिताइं, णिच्चं कित्तिताईं, णिच्चं वुइयाईं, णिच्चं पसत्थाईं, णिच्चं अव्ध-जुण्णाताइं भवंति, तं जहा—टाणातिए, उक्कुडुआसणिए, पडिमट्ठाई, वीरासणिए, जेसञ्जिए।
- ३. वही, ५१५०--पंच णिसिञाओ पण्णताओ, तं जहा-- उक्कृ हुया, गोदोहिया, समपायपुता, पलियंका, अद्धपलियंका।
- ४. आ.चूला,१५।३८ —सालरुक्खस्स अदूरसामंते, उक्कुडुयस्स, गोदोहियाए आयावणाए आयावेमाणस्स, छट्ठेणं भत्तेणं अपाणएणं, उड्ढंजाणुअहोसिरस्स, धम्मज्झाणोदगयस्स, झाणकोट्टोवगयस्स, सुक्रज्झाणंतरियाए वट्टमाणस्स, निव्वाणे, कसिणे, पडिपुण्णं, अव्वाहए, णिरावरणे, अणते, अणुत्तरे, केवल-वरणाण्दंसणे समुप्पण्णे ।
- ५. भ.यो.द.३।९,२—देशवन्धश्चित्तस्य धारणा । तत्र प्रत्ययैकतानता ध्यानम् ।
- ६. आप्टे.—कोष्ठ—Any one of the viscera of the body such as the heart, lungs etc.

- ७. पा.यो.द.व्यास-भाष्य,३ । १---नाभिचक्रे हृदयपुण्डरीके मूर्ध्नि ज्योतिषि नासि-काग्रे जिहाग्र इत्येवमादिषु देशेषु, बाह्ये वा विषये चित्तस्य वृत्तिभात्रेण बन्ध इति धारणा ।
- द. भ.वृ.९<del>।६- 'संजमेपां'ति संवरेपा</del> ।
- ६. (क) ठाणं, २।४५-४६—दो ठाणाइं अपरियाणेता आया णो केवलेणं संजमेणं संजमेञ्जा, तं जहा--आरंभे चेव, परिग्पहे चेव।
  - दो ठाणाइं अपरियाणेता आया णो केवलेणं संवरेणं संवरेञ्जा, तं जहा--आरंभे चेब. परिगाहे चेब।
  - (ख) वहीं, ३।१६६, १६७ -- तिहिं जामेहिं आया केवलेणं संजमेणं संजमेखा, तं जहा- -पढ़मे जामे, मज्झिमे जामे, पच्छिमे जामे। तिहिं जामेहिं आया केवलेणं संबरेणं संबरेजा, तं जहा......।
- १०. जीतकल्प भाष्य,गा.११०७— सं एगिभावम्मि, जमउवरम एगीभावउवरमणं।

सम्म जमो वा संजमो, मणवङ्कायाण जमणं तु ॥

- ११. स्था.वृ.प.१७—संब्रियते कर्षकारणं प्राणातिपात्सदि निरुध्यते येन परिणामेन स संबर:।
- १२. देखें,भ.२५।५५७६१६।

वंदइ नमंसइ, वंदित्ता नमंसित्ता णद्यासमे णातिदूरे सुस्सूसमाणे णमंसमाणे अभिमुहे विणएणं पंजलियडे पञ्जुवासमाणे एवं वयासी— नमस्यति, बन्दित्वा नमस्यित्वा न अत्यासन्नः नातिदूरः शुश्रूषमाणः नमस्यन् अभिमुखः विनयेन कृतप्राञ्जितः पर्युपासीनः एव-मवादीत्— महावीर को दाई ओर से प्रारंभ कर तीन बार प्रदक्षिणा<sup>२</sup> करते हैं, वन्दन-नमस्कार करते हैं, वन्दन-नमस्कार करते हैं, वन्दन-नमस्कार कर न अति निकट, न अति दूर शुश्रूषा और नमस्कार की मुद्रा में उनके सम्मुख सविनय बद्धाञ्जिल होकर पर्युपासना करते हुए इस प्रकार बोले—

#### भाष्य

## गौतम के मन में एक श्रद्धा, एक संशय और एक कुत्रहल जन्मा......प्रवलतम बना

श्रद्धा का अर्थ है इच्छा, रुचि अथवा उत्सुकता। 'पातञ्जल योग-भाष्य में इसका अर्थ चित्त का संप्रसाद किया है। इसका अर्थ चिश्वास भी होता है, पर यहां वह प्रासंगिक नहीं है। संशय का अर्थ है जिज्ञासा और कुत्तृहल का अर्थ है आश्चर्य। यह दर्शन के उद्भव की त्रिपदी है। किसी भी अज्ञात वस्तु के विषय में एक इच्छा पैदा होती है, फिर उसे 'जानने की इच्छा' पैदा होती है। तीसरी अवस्था में एक आश्चर्य का भाव उत्पन्न होता है। इस प्रक्रिया से दर्शन का विकास हुआ है। लेटो और अरस्तु ने भी आश्चर्य की अवस्था में ज्ञान का अभ्युदय माना है। प्रस्तुत आगम में इस त्रिपदी का अनेक बार प्रयोग हुआ है।

जात, उत्पन्न, सञ्जात और समुत्पन्न—ये चारों शब्द क्रिनक विकास के सूचक प्रतीत होते हैं। जैसे बीज बोया जाता है, अंकुरित होता है, पौधा वृद्धिंगत होता है और अन्त में पूर्ण रूप से निष्पन्न हो जाता है, वैसे जात अर्थात् अस्तित्व में आना (जन्मा), उत्पन्न अर्थात् पैदा होना (उत्पन्न हुआ), सञ्जात अर्थात् वृद्धिंगत होना (बढ़ा), समुत्पन्न अर्थात् पूर्ण रूप से निष्पन्न होना (प्रवलतम बना)।

वृत्तिकार के अनुसार 'जात' का अर्थ है—प्रवृत्त बार 'उत्पन्न' का अर्थ है—जो पहले नहीं था उसका होना। '

इस प्रकार यद्यपि 'उत्पन्न' पद को हेतु रूप मानकर अर्थ घटित करने का प्रयत्न किया गया है, फिर भी क्रम की दृष्टि से यह क्रम संगत लगता है। अतः इन चारों शब्दों को क्रिमिक विकास का द्योतक मानना अधिक संगत प्रतीत' होता है।

## २. दायीं ओर से प्रारंभ कर तीन बार प्रदक्षिणा

आदक्षिण-प्रदक्षिणा कृतिकर्म का एक प्रकार है! वृत्तिकार ने इसका अर्थ किया है—-दक्षिण हस्त से प्रारंभ कर चारों और प्रदक्षिणा करना।

प्राचीन काल में अपने इष्ट देव या गुरु के चारों ओर घूनकर प्रदक्षिणा की जाती थी। उसका प्रारंभ गुरु के दाएं हाथ की ओर से होता और प्रदक्षिणा करने वाले के शरीर का दायां भाग निरन्तर गुरु की ओर रहता। वृत्तिकार ने भी 'प्रदक्षिण' पद की व्याख्या के द्वारा इसी बात की ओर संकेत किया है। इस प्रकार आदक्षिण और प्रदक्षिण दोनों पद परिक्रमा की विधि के सूचक बन जाते हैं। प्रदक्षिण का अर्थ नमस्कार या सम्मान-पूर्ण व्यवहार भी है। " षट्खण्डागम में 'आदाहीणं पदाहीणं' पाठ मिलता है। 'आदाहीणं' का अर्थ आत्माधीनम् किया गया है।" इस प्रसंग में इस अर्थ की संगति विमर्शनीय है। दिगम्बर सम्प्रदाय तथा दक्षिण भारत में प्रदक्षिणा की परम्परा आज भी प्रचलित है। वर्तमान में श्वेताम्बर जैन परम्परा में इसका प्रचलन नहीं है। अभी वंदना के समय हाथों को बद्धांजिल कर दायीं ओर से प्रारंभ कर तीन बार घुमाने की परम्परा प्रचलित है। यह आवर्त है, प्रदक्षिणा नहीं है, कृतिकर्म में बारह आवर्त किये जाते हैं।

भ.वृ.१।१०—श्रद्धा—इच्छा वश्यमाणार्थं तत्त्वज्ञानं प्रति।

२. पा.यो.द.व्यास-भाष्य, १ १२०--श्रद्धा चेतसः संप्रसादः !

आप्टे.—जात—brought into existence; उत्पन्न—emerged (उत्+पत्= to emerge into view); सञ्जात—grown; समुत्यन्न— (सम्+उत्+पत्=) spring up, rise.

४. भ.वृ.९।१०--जाता प्रवृत्ता ।

५. वही,१19०--उत्पन्ना--प्रागभूता सती भूता।

६. (क) भ.वृ.१।१०।

<sup>(</sup>ख) भ.जो.प्रथम खण्ड,पृ. ४३ पादटिप्पण।

७. तुलना करें दसवे. ७ । ३५ ।

च. भ.वृ.९।९०—आदक्षिणाद्—दक्षिणहस्तादारभ्य प्रदक्षिणाः—परितो प्राप्य-तो दक्षिण एव आदक्षिण-प्रदक्षिणः।

६. आर्ट. -- प्रदक्षिणः, प्रदक्षिणा, प्रदक्षिणम् — Circumambulation from left to right so that the right side is always turned towards the person or object circumambulated, a reverential salutation made by walking in this manner.

१०. वही--प्रदक्षिण--respectful, reverential.

११.**व.खं.पु.१३,खं.५,भा.४,सू.२** ८,पृ. ८ <del>८ - त</del>मादाहीण पदाहीण तिक्खुत्तं... ।

१२. (क) सम. १२।३—दुवालसावते कितिकम्मे पण्णते [तं जहा— दुओणयं जहाजायं, कितिकम्मं वारसावयं। चउसिरं तिगुत्तं च, दुपवेसं एगनिक्खमणं ॥११ ॥]

<sup>(</sup>ख) ष.खं.धवत्ता,पु.१३,खं.५,भा.४,सू.२८,पृ.८८—तियोणदं चदुसिरं बारसावत्तं तं सब्वं किरियाकमं णाम।

## चलमाण-पदं

99. से नृणं भंते ! चलमाणे चलिए ? उदी-रिज्जमाणे उदीरिए ? वेदिजमाणे वेदिए? पिड्जमाणे पहीणे ? छिज्जमाणे छिण्णे ? भिज्जमाणे भिण्णे ? दज्जमाणे दड्दे ? भिज्जमाणे मए ? निज्जरिजमाणे निज्जिण्णे ? हंता गोयमा ! चलमाणे चलिए । उदीरि-जमाणे उदीरिए । वेदिजमाणे वेदिए । पिड्जमाणे पहीणे । छिज्जमाणे छिण्णे । भिज्जमाणे मिण्णे । दज्जमाणे दड्दे । भिज्जमाणे मए । निज्जरिजमाणे निज्जिण्णे ।।

9२. एए णं भंते ! नव पदा कि एगड़ा नाणाधोसा नाणावंजणा ? उदाहु नाणड़ा नाणाधोसा नाणावंजणा ? गोयमा ! चलमाणे चिलए, उदीरिजमाणे उदीरिए, वेदिज्ञमाणे वेदिए, पिहज्जमाणे पहीणे—एए णं चत्तारि पदा एगड़ा नाणाधोसा नाणावंजणा उप्पण्णपक्खस्त । छिज्ञमाणे छिण्णे, भिज्ञमाणे भिण्णे, वज्झमाणे दहे, मिञ्जमाणे मए, निजिरिज्ञमाणे निजिण्णे—एए णं पंच पदा नाणड़ा नाणाधोसा नाणावंजणा विगय-

## चलत्-पदम्

अथ नूनं भदन्त ! चलत् चिलतम् ? उदीर्यमाणम् उदीरितम् ? वेद्यमानं वेदितम् ? प्रहीयमाणं प्रहीणम् ? छिद्यमानं छिन्नम् ? भिद्यमानं भिन्नम् ? दह्यमानं दग्धम् ? प्रियमाणं मृतम् ? निर्जीर्यमाणं निर्जीर्णम् ? हन्त गीतम ! चलत् चिलतम्, उदीर्यमाणम् उदीरितम्, वेद्यमानं वेदितम्, प्रहीयमाणं प्रहीणम्, छिद्यमानं छिन्नम्, भिद्यमानं भिन्नम्, दह्यमानं दग्धम्, प्रियमाणं मृतम्, निर्जीर्यमाणं निर्जीर्णम्।

एते भदन्त ! नव पदाः किम् एकार्थाः नानाघोषाः नानाव्यञ्जनाः ? उताहो नानार्थाः नानाघोषाः नानाव्यञ्जनाः ? गौतम ! चलत् चलितम्, उदीर्यमाणम् उदीरितम्, वेद्यमानं चेदितम्, प्रहीयमाणं प्रहीणम्—एते चल्वारः पदाः एकार्थाः नाना-घोषाः नानाव्यञ्जनाः उत्पन्नपक्षस्य । छिद्यमानं छित्रम्, मिद्यमानं भिन्नम्, दद्यमानं दग्धम्, ब्रियमाणं मृतम्, निर्जीर्यमाणं निर्जीर्णम्—एते पंच पदाः नानार्थाः नानाघोषाः नानाव्यञ्जनाः विगतपक्षस्य ।

#### चलमान-पद

99. भन्ते ! क्या चलमान चिलत, उदीर्यमाण उदी-रित, वेद्यमान वेदित, प्रहीयमाण प्रहीण, छिद्यमान छित्र, भिद्यमान भित्र, दह्यमान दग्ध, प्रियमाण मृत, निर्जीर्यमाण निर्जीर्ण होता है ?

हां, गौतम ! चलमान चिलत, उदीर्यमाण उदीरित, वेद्यमान वेदित, प्रहीयमाण प्रहीण, छिद्यमान छिन्न, भिद्यमान भिन्न, दह्यमान दग्ध, म्रियमाण मृत, निर्जीर्यमाण निर्जीण होता है।

9२. भन्ते ! क्या ये नव पद एकार्थक, नानाधोष और नानाव्यञ्जन वाले हैं अथवा नाना-अर्थ, नानाधोष और नानाव्यञ्जन वाले हैं ?
गौतम ! चलमान चिलत, उदीयंमाण उदीरित, वेद्यमान वेदित और प्रहीयमाण प्रहीण—ये चार पद उत्पाद-पक्ष की अपेक्षा से एकार्थक, नानाधोष और नानाव्यञ्जन वाले हैं!
छिद्यमान छिन्न, भिद्यमान भिन्न, दह्यमान दग्ध, म्रियमाण मृत और निर्जीर्यमाण निर्जीर्ण—ये पांच पद व्यय-पक्ष की अपेक्षा से नाना-अर्थ, नानाघोष और नोनाव्यञ्जन वाले हैं।

#### भाष्य

## १. सूत्र ११,१२

पक्खस्स ॥

प्रस्तुत आगम में गीतम के प्रश्न और महावीर के उत्तर की एक शृंखला है। उस शृंखला का यह पहला प्रश्न है। इसके नी पद हैं। प्रत्येक पद का संबन्ध पुद्गल से है।

कार्य की उत्पत्ति के दो प्रकार हैं—नैसर्गिक और प्रायोगिक। नैसर्गिक कार्य की उत्पत्ति का कालमान एक 'समय' (काल का अविभाज्य अंश) है। प्रायोगिक कार्य की उत्पत्ति का कालमान दोर्घ होता है। अस्तित्व (सत्) का लक्षण है उत्पाद, व्यय और ध्रौव्य। उत्पाद और व्यय ये दोनों अस्थिरांश हैं, परिवर्तनचक्र के प्रतीक्र हैं। ध्रौव्य स्थिरांश हैं, वह अपरिवर्तनीय का प्रतिनिधित्व करता है। अस्तित्व परिवर्तनीय और अपरिवर्तनीय दोनों का समन्वय है।

उसे प्राचीन शब्दावली में 'अस्तिकाय' और उत्तरकालीन (दार्शनिक युग की) शब्दावली में 'द्रव्य' कहा जाता है। द्रव्य का ध्रीव्यांश सदा अनुत्पन्न रहता है। पर्यायांश की दृष्टि से वह उत्पन्न और नष्ट होता रहता है। उत्पाद, व्यय और ध्रीव्य—ये तीनों अस्तित्वगत हैं, इसलिए वह त्रैकालिक है।

प्रश्न उपस्थित हुआ कि उत्पाद, व्यय और धौव्य—इन तीनों का काल अभिन्न हैं या भिन्न ? तीनों एक साथ होते हैं या भिन्न-भिन्न क्षणों में ? इस प्रश्न पर जैन दर्शन में नय-दृष्टि से विद्यार किया गया। आचार्य सिद्धसेन के अनुसार इन तीनों का काल अभिन्न भी है, और भिन्न भी।

तिर्णिण वि उप्पायाई अभिण्णकाला य भिष्णकाला य । अत्थंतरं अणत्थंतरं च दवियाहि णायव्या ।।

सम्मति.३।३५—-

क्रमवर्ती दो पर्यायों की दृष्टि से उत्पाद और व्यय समकालीन होते हैं। पूर्व पर्याय का अन्तिम बिन्दु और उत्तर पर्याय का आदि बिन्दु एक है। ठाणं के अनुसार चार अघात्य कर्मों के क्षय और आत्मा के सिद्ध होने का समय एक ही है, क्योंकि ये दोनों क्रमवर्ती पर्याय हैं। पूर्व पर्याय का व्यय और उत्तर पर्याय का उत्पाद जिस समय में होता है, उसी समय में वह वस्तु सामान्य रूप से स्थिर भी होती है। इस दृष्टि से उत्पाद, व्यय और घ्रीव्य तीनों का एक काल माना जा सकता है। एक पर्याय की दृष्टि से उत्पाद और व्यय का काल भिन्न होता है। एक पर्याय की उत्पत्ति का आदि बिन्दु और अन्तिम बिन्दु भिन्न-भिन्न होते हैं। इसी प्रकार दोनों की काल-सीमाओं में रहने वाला द्रव्य भी भिन्न हो जाता है। इसे हम घट के उदाहरण से समझने का प्रयत्न करेंगे। एक घट बन रहा है। वह एक समग्र घट के रूप में उत्पद्यमान है-बन रहा है। जितने भाग में वह बन चुका है, उतने रूप में वह उत्पन्न है—बन गया है और जो भाग बनना शेष है, उसकी अपेक्षा से वह घट उत्पत्त्यमान है-बनने वाला है। उस उत्पद्यमान घट में जितने पूर्व पर्याय छोड़े जाते हैं, वे विगच्छत् नष्ट हो रहे हैं। जितना भाग बन चुका, उतने पर्याय विगत नष्ट हो चुके हैं। जो भाग बनना शेष है, उसके पर्याय विगमिष्यत्—नष्ट होने वाले हैं। इस प्रकार प्रत्येक द्रव्य त्रैकालिक होता है। रे जैन दर्शन के अनुसार द्रव्य त्रैकालिक है और पर्याय वर्तमानकालिक है। यह परिणामी-नित्यवाद का सिद्धान्त है। इसमें द्रव्य और पर्याय दोनों मान्य हैं।

प्रस्तुत सूत्र द्रव्य के सामान्य पक्ष को गौण करके विशेष पक्ष को ग्रहण करने वाली नय-दृष्टि का सूत्र है। सत्तार्यराजवार्तिक और जयधवता में प्रस्तुत सिद्धान्त की व्याख्या ऋजुसूत्र के नय के दृष्टिकोण से है। ऋजुसूत्र वर्तमान पर्याय की सत्ता का प्रतिपादन करता है। 'पच्यमान-पक्ष' इसमें दो पक्ष हैं। पच्यमान वर्तमान है और पक्क अतीत। ये दोनों विरोधी धर्म एक साथ कैसे हो सकते हैं ? आचार्य ने इस प्रश्न के समाधान में बताया है कि पचन-क्रिया के पहले अविभागी समय में वस्तु का कोई अंश पका या नहीं पका ? यदि नहीं पका तो यह दूसरे आदि समयों में भी नहीं पकेगा! इस पक-अंश की अपेक्षा से यह 'पच्यमान-पक्क' सिद्धान्त सही है। जितने अंश में वस्तू पक चूकी है, उसकी अपेक्षा से वह वस्तू पक है। उसका पूरा पाक नहीं हुआ है, इस अपेक्षा से वह पच्यमान भी है। अभयदेवसूरि ने इस सिद्धान्त को पट के उदाहरण से समझाया है। यदि प्रथम तंतु-प्रवेश के समय पट उत्पन्न नहीं होता है, तो फिर वह कभी उत्पन्न नहीं हो सकता तथा क्रिया की व्यर्थता सिद्ध होगी। आचार्य मलयगिरि ने भी क्रियमाण-कृत, अभ्यवहियमाण-अभ्यवहृत (खाया जा रहा—खाया जा चुका) और परिणम्यमान-परिणत— (जिसका परिषमन हो रहा है--परिणमन हो चुका) इस सिद्धान्त की स्वीकृति ऋजुसूत्र नय द्वारा बतलाई है। प्रस्तुत दृष्टिकोण का निष्कर्ष यह है कि उत्पत्ति और विनाश की प्रक्रिया को समझने के लिए द्रव्य और पर्याय के संयुक्त रूप का स्वीकार आवश्यक है। केवल द्रव्य या केवल पर्याय के आधार पर उत्पत्ति या विनाश की व्याख्या नहीं की जा सकती।

एक समय में एक द्रव्य में अनेक उत्पाद और विनाश होते हैं और अनेक ध्रौव्य भी होते हैं।

'चलमाणे चिलए' आदि नव पद हैं। इनमें पहले चार पद उत्पाद-पर्याय की अपेक्षा से और शेष पांच पद व्यय-पर्याय की अपेक्षा से बतलाए गए हैं। अभयदेवसूरि ने पहले चार पदों की व्याख्या 'केवलज्ञान' के उत्पाद की अपेक्षा से की है। इस व्याख्या में उन्होंने पूर्ववर्ती टीकाकार के मत का अनुसरण किया है। उनके अनुसार जो कर्म चिलत होते हैं, उनकी ही उदीरणा होती है। उदीरित का ही वेदन होता है, और वेदित का ही क्षय होता है;

जो आउंचणकालो सो चेव पसारियस्स वि ण जुत्तो । तेसिं पुण पडिवत्ती—विगमे कालंतरं णखि ॥ उप्पञ्जमाणकालं उप्पण्णं ति विगयं विगच्छंतं। दवियं पण्णवयंतो तिकालविसयं विसेसेइ ॥

- ३. (क) त.स.वा.१ । ३३, पृ. **६**७ ।
  - (ख) क.पा. प्रथम अधिकार, पृ.२०३,२०४।
- ४. भ.वृ.९। १९१ कथं पुनस्तद्वर्तमानं सदतीतं भवतीति ? अत्रोच्यते यथा पट उत्पद्यमानकाले प्रथमतन्तुप्रयेशे उत्पद्यमान एवोत्पन्नो भवतीति, उत्पद्यमानत्वं च तस्य प्रथमतन्तुप्रयेशकालादारभ्य पट उत्पद्यते इत्येवं व्यपदेशदर्शनात् प्रसिद्धमेव, उत्पन्नत्वं तुपपत्त्या प्रसाध्यते, तथाहि — उत्पत्तिक्रियाकाल एव
- प्रथमतन्तुप्रवेशेऽसावृत्यन्नः, यदि पुनर्नोत्पन्नोऽभविष्यत्तदा तस्याः क्रियाया वैयर्थ्यमभविष्यत् निष्फलत्वाद्, उत्पाद्योत्पादनार्था हि क्रियाः भवन्ति, यथा च प्रथमे क्रियाक्षणे नासावृत्यन्नस्तथोत्तरेष्विष क्षणेष्वनुत्यन्न एवासौ प्राप्नोति, को ह्युत्तरक्षणिक्रियाणामात्मनि रूपिवशेषो ? येन प्रथमया नोत्यन्नस्तदुत्तराभिस्तृत्याद्यते, अतः सर्वदैवानुत्यत्तिप्रसङ्गः, दृष्टा चोत्पत्तिः, अन्त्यतन्तुप्रवेशे पटस्य दर्शनात्, अतः प्रथमतन्तुप्रवेशकाल एव किञ्चिदुत्यन्नं पटस्य यावद्योत्पन्नं न तदुत्तरिक्रिययोत्पाद्यते, यदि पुनरुत्पाद्येत तदा तदेकदेशोत्पादन एव क्रियाणां कालानां च क्षयः स्यात्, यदि हि तदंशोत्पादनिरपेक्षा अन्याः क्रिया भवन्ति तदोत्तरांशानुक्रमणं युज्येत, नान्यथा।
- प्रज्ञा.वृ.प.५०६—इह प्रत्युत्पन्नभावप्रज्ञापनां करोति नयः ऋजुसूत्रो न शेषा नैगमादयः, ऋजुसूत्रश्च क्रियमाणं कृतं अभ्यविहयमाणमभ्यवहृतं परिणभ्यमानं परिणतमभ्युपगच्छति ।
- ६. सम्पति.३१४९---

एगसनयम्मि एकदवियस्स बहुया वि होति उप्पाया। उप्पायसमा विगमा टिईउ उस्सग्गओ णियमा॥

 <sup>(</sup>क) ठाणं,४।१४४—पढमसमयसिद्धस्स णं चतारि कम्मंसा जुगवं खिञ्जंति, तं जहा—वेयणिञ्जं, आउयं, णामं, गोतं।

<sup>(</sup>ख) जयाचार्य, झीणी चरचा, ढाल १७, गा. ६— प्रथम समय नां सिद्ध च्यार कर्मा नां अंश खपावै रे। चौथे ठाणै प्रथम उद्देश, बुद्धियंत न्याय मिलावै रे ॥

२. सम्मति.३।३६,३७--

इसिलए ये धार पद एकार्थक हैं—एक ही उत्पाद-पर्याय को सिद्ध करने वाले हैं। अन्तिम पांच पद भित्रार्थक हैं—व्यय-पर्याय के विभिन्न रूपों का प्रतिपादन करने वाले हैं।

आचार्य अकलंक ने 'चलमाणे चिलए' सिद्धान्त की व्याख्या ऋजुसूत्र नय के आधार पर की है। अभयदेवसूरि इसकी व्याख्या निश्चय नय के आधार पर करते हैं। उनका अभिमत यह है कि व्यवहार नय की दृष्टि से जो चिलित हो गया, वह चेलित कहलाता है। निश्चय नय की दृष्टि से चलत् भी चलित कहलाता है। <sup>३</sup>

इस सिद्धान्त में पर्याय की प्रधानता है; इसलिए ऋजुसूत्र नय के साथ इसकी अधिक संगति है। अभयदेवसूरि ने इन नी परों की व्याख्या कर्म के आधार पर की है। उन्होंने मतान्तर का भी उल्लेख किया है। मतान्तर के द्वारा इन परों की व्याख्या सामान्य रूप से की गई है। इसलिए इन्हें केवल कर्म के साथ नहीं जोड़ना चाहिए। दोनों अभिमतों की जानकारी के लिए निम्नांकित कोष्टक देखें—

| वृत्ति का मत |                                                                                      | मतान्तर                                 |  |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|--|
| ९. चलन       | अकर्म-स्कन्धों का विपाक के अभिमुख होना, उदय में आना !                                | अस्यिर पर्याय                           |  |
| २. उदीरण     | आयामी काल में उदय में आने वाले कर्म का प्रयत्न के द्वारा उदय<br>में प्रक्षेपण करना । | स्थिर बस्तु को प्रेरित करना।            |  |
| ३. वेदन      | उदय में आए हुए कर्म-स्कन्धों का वेदन करना।                                           | कम्पमान पर्याय !                        |  |
| ४. प्रहाप    | जीव-प्रदेशों से कर् <del>ग स्कन</del> ्धों का पृथक् होना।                            | गिरना-स्थान से च्युत होना।              |  |
| ५. छेदन      | स्थितिबन्ध का छेदन, स्थिति का अल्पीकरण।                                              | कुठार आदि से होने वाला छेदन।            |  |
| ६. मेदन      | अनुभाग का भेदन, कर्म के रस का मन्दीकरण।                                              | खण्डखण्ड किया जाने वाला भेदन पर्याय।    |  |
| ७. दहन       | कर्मस्कन्धों का प्रज्वलन।                                                            | अग्नि के द्वारा होने वाली ज्वलन-क्रिया। |  |
| ८. म्रज      | आयुष्य के कर्म-स्कन्धों का समापन।                                                    | प्राण-त्याग ।                           |  |
| ६. निर्जरा   | समस्त कर्म-स्कन्धों का जीव-प्रदेशों से पृथक् होना । *                                | पृद्यमयन अथवा बहुत पुराना होना।         |  |

इस क्रियाकाल और निष्ठाकाल (सम्पन्नता-काल) के अभेद के सिद्धान्त का प्रस्तुत आगम में अनेक बार प्रयोग किया गया है— 91309 में यह 'क्रियमाण-कृत' के रूप में उल्लिखित है। 9188२,४३ में यह सिद्धान्त पूर्वपक्ष और उत्तरपक्ष के रूप में निरूपित है। ६1२२८ में जमाली ने इस सिद्धान्त के प्रति विप्रतिपत्ति प्रकट की है। 9२19५६-9६९ में यह सिद्धान्त 'उपपद्यमान-उत्पन्न' के रूप में प्रतिपादित हुआ है।

#### शब्द-विमर्श

एकार्यक एक अर्थ या प्रयोजन वाले।
नानार्यक भिन्न अर्थ या प्रयोजन वाले।
नानायोष विभिन्न उदात्त आदि घोषों से युक्त।
नानायञ्जन विभिन्न अक्षरों से युक्त।

## नेरइयाणं ठितिआदि-पदं

## नैरयिकाणां स्थित्यादि-पदम्

## नैरियकों की स्थिति आदि का पद

१३. नेरइयाणं भंते ! केवइयं कालं टिती पण्णता ? गोयमा ! जहण्णेणं दस वाससहस्साइं, उक्कोसेणं तेसीसं सागरोवमाइं टिती पण्णता !!

नैरियकाणां भदन्त ! कियन्तं कालं स्थितिः प्रज्ञप्ता ? गीतम ! जधन्यतः दश वर्षसहस्राणि, उत्क-र्षतः त्रयस्त्रिशत् सागरोपमाणि स्थितिः प्रज्ञप्ता ।

93. भन्ते ! नैरियक जीवों की स्थिति कितने काल की प्रज्ञप्त है ? गौतम ! जधन्य दस हजार वर्ष, उत्कृष्ट तेतीस

गौतम ! जघन्य दस हजार वर्ष, उत्कृष्ट तेतीस सागरीपम की स्थिति प्रज्ञान है।

- 9. म.वृ.१।१२—एषां च पदानामेकार्थानागपि सतामयमर्थः सामर्थ्यप्रापितकगः, यदुत—पूर्वं तझलित—उदेतीत्यर्थः, उदितं च वेद्यते अनुमूयत इत्यर्थः। तद्य द्विधा—स्थितिक्षयादुदयप्राप्तं उदीरणया चोदयमुपनीतं, ततश्चानुभवानन्तरं तत् प्रहीयते, दत्तफलत्वाजीवादपयातीत्यर्थः। एतद्य टीकाकारमतेन व्याख्यातम्।
- २. वही, १ 19२ छिद्यमानपदे हि स्थितिखण्डनं विगम उक्तः, भिद्यमानपदे त्वनुभावभेदो विगमः, दह्यमानपदे त्वकर्मताभवनं विगमः, ब्रियमाणपदे पुनरायुः-कर्माभावो विगमः, निर्जीर्यमाणपदे त्वशेषकर्माभावो विगम उक्तः । तदेवमेतानि विगतपक्षस्य प्रतिपादकानीत्युच्यन्ते ।
- ३. वही,१११२— न च वक्तव्यं —िकमेतैश्चलनादिभिरिह निरूपितैः ? अतत्त्व-रूपत्वादेषाम् । अतत्त्वरूपत्वस्थातिद्धत्वात् तदिसिद्धश्च निश्चयनयमतेन वस्तु-स्वरूपस्य प्रज्ञापयितुमारब्धत्वात्, तथाहि— व्यवहारनयश्चलितमेव चिलतमिति मन्यते, निश्चयनयस्तु चलदिप चिलतमिति ।
- ४. वही, १।१२—अन्ये तु कर्मेतिपदस्य सूत्रेऽनिभधानाञ्चलनादिपदानि सामान्येन व्याख्यान्ति. न कम्मपिक्षयैव।
- ५. वहीं, १।११,१२।

9४. नेरइया णं भंते ! केवइकालस्स आणमंति वा ? पाणमंति वा ? फससंति वा ? णीससंति वा ? जहा उस्सासपदे॥ नैर्यिकाः भदन्त ! कियत्कालाद् आनन्ति वा? अपानन्ति वा? उच्छ्वसन्ति वा? निःश्व-सन्ति वा? यथा उच्छ्वासपदे। 9४. भन्ते ! नैरियक जीव कितने काल से आन, अपान तथा उच्छ्वास और निःश्वास करते हैं? 9

यह पण्णवणा के 'उच्छ्वास-पद' (७) की भांति वक्तव्य है।

#### भाष्य

## आन, अपान तथा उच्छ्वास और निःश्वास करते हैं

व्याकरण की दृष्टि से अन् और श्वस् दोनों एकार्यक धातुएं हैं—अन-श्वसुक्-प्राणने। इस आधार पर आणमंति और ऊससंति को दोहरा प्रयोग कहा जा सकता है। सूत्र-रचनाशैली के अनुसार इस प्रकार के दोहरे प्रयोग अनेक स्थानों पर मिलते हैं।

आन का अर्थ है—'श्वास लेना' और अपान का अर्थ है—'श्वास छोड़ना'।' वृत्तिकार के अनुसार इन्हीं दोनों पदों को स्पष्ट करने के लिए उच्छ्वास और निःश्वास पद का प्रयोग हुआ है। वृत्तिकार ने वैकल्पिक रूप में आनमन्ति की णमु धातु से संबंध-योजना की है।

कुछ आचार्यों के मतानुसार श्वासोच्छ्वास दो प्रकार का होता है—आध्यात्मिक (आन्तरिक) श्वासोच्छ्वास और बाह्य श्वासोच्छ्-वास । आध्यात्मिक श्वास, निःश्वास को आन, अपान तथा बाह्य को उच्छ्वास, निःश्वास कहा जाता है।

व्यावहारिक भाषा में प्राण और श्वास दोनों एकार्थक माने जाते हैं, किन्तु वास्तव में दोनों एक नहीं हैं। प्राण हमारी जीवनी-शक्ति है और श्वास वायुमण्डल से लिए जाने वाले श्वास-वर्गणा के पुद्गल हैं। प्रस्तुत सूत्र में श्वासोच्छ्वास-प्राण और श्वासोच्छ्वास इन दोनों का निर्देश है।

'पण्णवणा' सूत्र में कहा गया है कि नैरियक जीव निरन्तर श्वासोच्छ्वास नेते हैं, क्योंकि वे अत्यन्त दुःखी हैं। जो अत्यन्त दुःखी होता है, वह निरन्तर श्वास नेता है और निरन्तर श्वास छोड़ता है। श्वासोच्छ्वास-प्राण की क्रिया के लिए 'आनमन्ति पाणमन्ति' का तथा श्वासोच्छ्वास की क्रिया के लिए 'ऊससंति नीससंति' का प्रयोग किया गया है।

प्राण और श्वास दोनों में गहरा सम्बन्ध है। श्वास के साथ प्राण-तत्त्व का आकर्षण होता है। श्वास लेते समय प्राण-शक्ति और श्वास छोड़ते समय अपान-शक्ति सिक्रिय रहती है। इसलिए उच्छ्वास-नि:श्वास की आन्तरिक शक्ति को आनापान और बाहरी शिक्त को उच्छ्वास-नि:श्वास कहा जाता है। आधुनिक वैज्ञानिक अवधारणा में ऑक्सीजन का ग्रहण और कार्बन-डाइऑक्साइड का निष्कासन फुप्फुस में भी होता है और शरीर की कोशिकाओं में भी होता है। फुप्फुस और कोशिकाओं के भीतर होने वाली ये क्रियाएं क्रमशः बाह्य और आन्तरिक शक्ति की प्रक्रियाएं हैं। इनकी क्रमशः उच्छ्वास-नि:श्वास और आन्तरिक शक्ति की प्रक्रियाएं हैं। इनकी क्रमशः

१५. नेरइया णं भंते ! आहारद्वी ?

हंता गोयभा ! आहारडी । जहा पण्णवणाए पढमए आहारुद्देसए तहा भाणियव्वं— नैरियकाः भदन्त ! आहारार्थिनः?

हन्त गीतम ! आहारार्थिनः । यथा प्रज्ञापनायां प्रथमकः आहारोद्देशकः तथा भणितव्यः । ९५. भन्ते ! क्या नैरियक जीव आहार की इच्छा करते हैं ?

हां, गौतम ! वे आहार की इच्छा करते हैं। यह पण्णवणा के 'आहार-पद' (२८) के प्रथम उद्देशक की भांति वक्तव्य है।

## संगहणी गाहा

िर्इ उस्सासाहारे, किं वाऽऽहारेंति सन्त्रओ वावि, कितभागं सन्त्राणि व, कीस व भुजो परिणमंति ?॥ १॥

## संग्रहणी गाया

स्थितिः उच्छ्वासाहारौ, किं वाऽऽहरन्ति सर्वतो वापि! कतिभागं सर्वाणि वा, कीदृशं चा भूयः परिणमन्ति ?॥

## संग्रहणी गाथा

नैरियकों की स्थिति कितनी है ? ये कितने काल से उच्छ्यास लेते हैं ? क्या वे आहार के इच्छुक हैं ? वे किस प्रकार का आहार करते हैं ? ये सब आत्म-प्रदेशों से आहार करते हैं ? वे कितने भाग का आहार करते हैं ? वे आहार-परिणाम-योग्य सब पुद्गलों का आहार करते हैं ? वे उसका किस रूप में परिणमन करते हैं ?

५. आप्टे. –आनः—Inhalation अपान—Breathing out.

२. भ.वृ.९।९४—अथवा आनमन्ति प्राणमन्तीति 'णमु प्रक्षत्वे' इत्यस्यानेकार्थत्वेन

श्वसनार्थत्वात्। ३. पण्ण. ७।१

९६. <sup>9</sup>भन्ते ! क्या नैरियक जीवों के पूर्वगृहीत

१६. नेरइयाणं भंते ! पुन्चाहारिया पोग्गला परिणया ? आहारिया आहारिजमाणा पोग्गला परि-णया ? अणाहारिया आहारिजिस्समाणा पोग्गला परिणया ? अणाहारिया अणाहारिजिस्समाणा पोग्गला परिणया ? गोयमा ! नेरइयाणं पुव्वाहारिया पोग्यला परिणया । आहारिया आहारिजमाणा पोग्गला परिणया परिणमंति य। अणाहारिया आहारिजिस्समाणा पोग्गला णो परिणया. परिणमिस्संति । अणाहारिया अणाहारिजिस्समाणा पोग्गला णो परिणया, णो परिणमिस्संति II

नैरियकाणां भदन्त ! पूर्वाहृताः पुदुगलाः परिणताः ? आहृताः आह्रियमाणाः पृदुवलाः परिणताः ? अनाहृताः आहरिष्यमाणाः पुदुगलाः परि-णताः? अनाहताः अनाहरिष्यमाणाः पुदगलाः परिणता ? गौतम ! नैरयिकाणां पूर्वाहृताः पुद्गलाः परि-णताः । आहृताः आहियमाणाः पुदुगलाः परिणताः परिणमन्ति च। अनाहताः आहरिष्यमाणाः पुदुगलाः नो परिणताः, परिणस्यन्ति । अनाहृताः अनाहरिष्यमाणाः पुद्यलाः नो परिणताः, नो परिणंस्यन्ति।

पुद्गल परिणत हुए हैं ?
पूर्वगृहीत और गृह्यमाण पुद्गल परिणत हुए हैं ?
पूर्वअगृहीत और भविष्य में गृह्यमाण पुद्गल परिणत हुए हैं ?
पूर्वअगृहीत और भविष्य में अगृह्यमाण पुद्गल परिणत हुए हैं ?
पूर्वअगृहीत और भविष्य में अगृह्यमाण पुद्गल परिणत हुए हैं ।
पूर्वगृहीत और गृह्यमाण पुद्गल परिणत हुए और परिणत हो रहे हैं ।
पूर्वअगृहीत और भविष्य में गृह्यमाण पुद्गल परिणत नहीं हुए हैं, किन्तु वे परिणत होंगे ।
पूर्वअगृहीत और भविष्य में अगृह्यमाण पुद्गल परिणत नहीं हुए हैं और परिणत नहीं होंगे ।

१७. नेरइयाणं भंते ! पुच्चाहारिया पोग्गला
 चिया? पुच्छा—
 जहा परिणया तहा चिया वि ॥

नैरियकाणां भदन्त ! पूर्वाहृताः पुद्गलाः चिताः ? पृच्छा— यथा परिणताः तथा चिताः अपि । ५७. भन्ते ! क्या नैरियक जीवों के पूर्वगृहीत पुद्गल चित हुए हैं ? यह प्रश्न है ! जैसे परिणत का सूत्र है, चित का सूत्र भी वैसे ही वक्तव्य है !

९ च. एवं उवचिया, उदीरिया, वेइया, निजि-ण्णा। एवम् उपचिताः, उदीरिताः, वेदिताः, नि-र्जीर्णाः। ९ च. इसी प्रकार उपचित, उदीरित, वेदित और निजीर्ण वक्तव्य हैं।

## संगहणी गाहा

परिणय चिया उवचिया उदीरिया वेइया य निज्जिण्णा। एकेकम्मि पदम्मि, चउन्बिहा पोग्गला होति॥ १॥

९६. नेरइयाणं भंते ! कइविहा पोग्गला भिजं-ति ? गोयमा ! कम्मदव्यवग्गणमहिकिद्य दुविहा पोग्गला भिजंति, तं जहा—अणू चेव, बादरा चेव ॥

२०. नेरइयाणं भंते ! कइविहा पोग्गला चित्रंति ? गोयमा ! आहारदब्बवग्गणमहिकिच दुविहा पोग्गला चित्रंति, तं जहा—अणू चेय, बादरा चेव !!

२१. एवं उवचिज्ञंति ॥

#### संप्रहणी गाथा

परिणताः चिताः उपचिताः, उदीरिताः वेदिताश्च निर्जीर्णाः। एकैकस्मिन् पदे, चतुर्विधाः पुदुगलाः भवन्ति॥

नैरियकाणां भदन्त ! कितविधाः पुद्गलाः भिद्यन्ते ? गीतम ! कर्मद्रव्यवर्गणामधिकृत्य द्विविधाः पुद्गलाः भिद्यन्ते, तद् यथा-—अणवश्चैव, बादराश्चैव।

नैरियकाणां भदन्त ! कतिविधाः पुद्गलाः चीयन्ते ? गौतम ! आहारद्रव्यवर्गणामधिकृत्य द्विविधाः पुद्गलाः चीयन्ते, तद् यथा—अणवश्चैव, बादराश्चैव।

एवम् उपचीयन्ते।

## संग्रहणी गाया

परिणत, चित, उपचित, उदीरित, वेदित और निर्जीर्ण--इनमें से प्रत्येक पद में पुद्गल के पूर्वोक्त चार भंग होते हैं।

9£. भन्ते ! नैरियक जीवों के पुद्गलों का भेदन कितने प्रकार का होता है ? गौतम ! कर्म-पुद्गल-वर्गणां की अपेक्षा से पुद्गलों का भेदन दो प्रकार का होता है, जैसे —अणु और बादर!

२०. भन्ते ! नैरियक जीवों के पुद्गलों का चय कितने प्रकार का होता है ? गौतम ! आहार-पुद्गल-वर्गणा<sup>8</sup> की अपक्षा से पुद्गलों का चय दो प्रकार का होता है, जैसे— अणु और वादर।

२१. इसी प्रकार उपचय वक्तव्य है।

२२. नेरइया णं भंते ! कड़विहे पोग्गले उदी-रेंति ? गोयमा ! कम्मदव्यवग्गणमहिकिच द्विहे पोग्गले उदीरेंति, तं जहा-अणू चेव, बादरा चेव !!

नैरियकाः भदन्त ! कतिविधान् पुदुगलान् उदीरयन्ति ? गीतम ! कर्मद्रव्यवर्गणामधिकृत्य द्विविधान् पुद्गलान् उदीरयन्ति, तद् यथा—अणूश्यैव, वादरांश्चैव ।

२२. भन्ते ! नैरयिक जीव पुदुगलों की उदीरणा कितने प्रकार की करते हैं ? गौतम ! कर्म-पुद्गल-वर्गणा की अपेक्षा से दो प्रकार के पुद्मलों की उर्दारण। करते हैं, जैसे— अणु और वादर।

२३. सेसा वि एवं चेव भाणियव्या वेदेति, निजरेंति 🛚

शेषाः अपि एवं चैव भणितव्याः—वेदयन्ति, निर्जीरयन्ति ।

२३. शेष सूत्र भी इसी प्रकार दक्तव्य हैं—वेदन करते हैं, निर्जरा करते हैं।

२४. एवं ओयट्टेंसु, ओयट्टेंति, ओयट्टिस्संति।

संकामिस्, संकामेति, संकामिस्सति। निहत्तिंसु, निहत्तेंति, निहत्तिस्संति।

एवम् अपावर्तिषत, अपवर्तन्ते, अपवर्ति-ष्यन्ते । सनक्रामिषुः, संक्रामन्ति, संक्रमिष्यन्ति । अनिधत्तियषुः, निधत्तयन्ति, निधत्तिय-ष्यन्ति ।

२४. इसी प्रकार अपवर्तन किया था, करते हैं और करेंगे। संक्रमण किया था. करते हैं और करेंगे। निधत्तन किया था. करते हैं और करेंगे।

निकाएंस, निकायंति, निकाइस्संति।

अनिकाचयिषुः, निकाचयन्ति, निकाचयि-

निकाचन किया था. करते हैं और करेंगे।

## संगहणी गाहा

भेदिया चिया उवचिया, उदीरिया वेदिया य निजिण्णा i ओयट्रणसंकामण-निहत्तणनिकायणे तिविहकालो ॥ १ ॥

## संग्रहणी गाथा

भेदिताः चिताः उपचिताः, उदीरिताः वेदिताश्य निर्जीर्णाः । अपवर्तनसंक्रमण-निधत्तननिकाचनानि त्रिविधकालः ।।

## संग्रहणी गाथा

भेदित, चित्त, उपचित, उदीरित, वेदित, निर्जीणं, अपवर्तन, संक्रमण, निधत्तन और निकाचन---इन पदों के साथ अतीत, वर्तमान और अनायत तीनों काल वक्तव्य हैं।

#### भाष्य

## १. सूत्र १६-२४

सोलहवें सूत्र से चौबीसवें सूत्र तक कुछ विशिष्ट शब्द प्रयुक्त हुए हैं-परिणमन, भेद, चय, उपचय, उदीरणा, वेदना, निर्जरा, अपवर्तना, उद्वर्तना, संक्रमण, निधत्ति और निकाचना।

परिणम्न-अवस्थान्तर होना । भेद--पृथक् होना। चय, उपचय--वृद्धि, अतिवृद्धि। उदीरणा आदि सभी पद कर्म-पुदुगलों से सम्बद्ध हैं— उदीरणा-जो कर्म-पुद्गल अनुदित हैं, उनका परिणामविशेष के द्वारा उदय-प्राप्त कर्मदलिकों में प्रक्षेप कर देना।

वेदना---उदय-प्राप्त कर्म-पुद्गलों का जब तक उनका अनुभाग या रसविपाक समाप्त न हो जाए, तव तक अनुभव करना।

निर्जरा-वेदना के पश्चात् पुदुगलों का जीव-प्रदेशों से पृथक् होना ।

भोगे हुए पुद्गल वेदित और पृथक हुए पुद्गल निर्जीर्ण कहलाते हैं।

अपवर्तना-- वीर्यविशेष के द्वारा कर्म की स्थिति और अनुभाग को क्रम करना।

उद्धर्तना-वीर्यविशेष के द्वारा कर्म की स्थिति और अनुभाग को बढ़ा देना।

संक्रमण-वीर्यविशेष के द्वारा सजातीय कर्म-प्रकृतियों का एक दुसरे में संक्रान्त होना। इसमें प्रकृति, स्थिति, अनुभाग और प्रदेश---ये चारों एक रूप से दूसरे रूप में संक्रान्त हो जाते हैं। जैसे कोई व्यक्ति सातवेदनीय कर्न का अनुभव कर रहा है, उस समय उसके अशुभ कर्म की परिणति प्रवल हो गई; परिणामस्वरूप सातवेदनीय असातवेदनीय में संक्रान्त हो गया।

संक्रमण के कुछ अपचाद हैं—आयुष्य कम की चार उत्तर प्रकृतियों का परस्पर संक्रमण नहीं होता। इसी प्रकार मोह कम की

१. भ.वू.९।२४—यथा कस्यचित् सद्वेद्यमनुभवतोऽशुभकर्मपरिणतिरेर्वेविधा जाता येन तदेव सहेधश्सद्वेद्यतया संक्रामतीति।

मुख्य दो प्रकृतियां—दर्शनमोह और चारित्रमोह का भी परस्पर संक्रमण नहीं होता।

निषति चीर्यविशेष के द्वारा कर्न को उद्वर्तना और अपवर्तन। के अतिरिक्त शेष करणों के अयोग्य बना देना।

निकाचना —वीर्यविशेष के द्वारा कर्म को उस अवस्था में व्यवस्थापित करना, जो उद्वर्तना आदि किसी भी करण के द्वारा बदला न जा सके; जो अवश्य भोगा जाए।

कर्मशास्त्र में बन्धन, संक्रमण, उद्वर्तना , अपवर्तना, उदीरणा, उपशामना, निधत्ति और निकाचना ये आठ करण माने जाते हैं।

प्रस्तुत प्रकरण में अपवर्तना, संक्रमण, निधत्ति और निकाचना इन चार करणों का उल्लेख है। वृत्तिकार ने उपलक्षण से उद्वर्तना का ग्रहण किया है।

इस विषय की विशेष जानकारी के लिए ठाणं, ४।२६०-२६६, के टिप्पण ७०-७६ द्रष्टव्य हैं।

महावीर का दर्शन आत्मवादी दर्शन है! आत्मवादी दर्शन के तीन मुख्य फलित हैं—१. पुरुषार्थवाद २. कर्मवाद ३. पुनर्जन्मवाद।

पुरुषार्थवाद ईश्वर-कर्तृत्व का अस्वीकार है। ईश्वर-कर्तृत्व और पुरुषार्थ दोनों की एक-साथ सार्थकता सिद्ध नहीं होती। यदि ईश्वर-कर्तृत्व है तो पुरुषार्थ व्यर्थ होगा और यदि पुरुषार्थ की सार्थकता है, तो ईश्वर-कर्तृत्व अर्थहीन वन जाएगा। ईश्वर-कर्तृत्व के आधार पर प्राणी-जगत में होने वाले परिवर्तनों की व्याख्या नहीं की जा सकती; इसलिए भगवान् महावीर ने पुरुषार्थ के सिद्धान्त का प्रतिपादन किया। यह आत्म-कर्तृत्ववाद है। प्रत्येक आत्मा अपने वीर्य के द्वारा कुछ करता है और उसका परिणाम भुगतता है।

आत्मा के द्वारा जो कुछ किया जाता है वह कर्म है। कर्म का एक अर्थ है प्रवृत्ति और उसका दूसरा अर्थ है प्रवृत्ति के द्वारा आत्मा के साथ कर्मप्रायोग्य पुदुगलों का वंध या संबंध।

पुरुषार्थवाद और कर्मवाद में विरोध प्रतीत होता है। यदि प्राणी-जगत् में होने वाला परिवर्तन कर्म के द्वारा सम्पदित होता है, तो पुरुषार्थ की व्यर्थता सिद्ध होगी और यदि वह पुरुषार्थ के द्वारा सम्पदित होता है, तो कर्म की व्यर्थता हो जायेगी। इस विरोध का भगवान् महावीर ने परिहार किया। उनका दर्शन है कि कर्म पुरुषार्थ के द्वारा किया जाता। है। पुरुषार्थ कर्म के द्वारा नहीं किया जाता। इसलिए प्राणी-जगत् में होने वाले परिवर्तन का मूल हेतु पुरुषार्थ है। कर्म उसका गौण हेतु है। पुरुषार्थ के द्वारा किये हुए कर्म को भी बदला जा सकता है। प्रस्तुत सूत्र में बदलने के चार नियम निर्दिष्ट हैं—उदीरणा, अपवर्तना, उद्वर्तना और संक्रमण।

पुरुपार्थ की भी सीमा है। उसके द्वारा सब कुछ नहीं किया जा सकता। कुछ कर्न अपरिवर्तनीय भी हैं, जैसे—निकाचित कर्म पुरुपार्थ के द्वारा बदला नहीं जा सकता। इस प्रकार प्रस्तुत सूत्र में पुरुषार्थ और कर्म की सीमा-विषयक एक नया दृष्टिकोण उपलब्ध होता है। वह यह है कि पुरुषार्थ और कम दोनों सापेक्ष हैं। कर्म सर्वशक्तिसम्पन्न नहीं है। पुरुषार्थ के द्वारा उसमें परिवर्तन किया जा सकता है। पुरुषार्थ भी सर्वशक्तिसम्पन्न नहीं है। निकाचित कर्म को बदलने के लिए वह अकिञ्चिक्तर हो जाता है। इसलिए दोनों की शक्ति सापेक्ष है, कहीं कर्म बलवान है और कहीं पुरुपार्थ ।

बौद्ध साहित्य में निर्प्रन्थों के मुंह से तंक्रमण-विरोधी तथा परिवर्तन-विरोधी वातें कहलाई गई हैं, जैसे—''और फिर मिक्षुओ! मैं उन निगंठों को ऐसा कहता हूं—'तो क्या मानते हो आबुसो ! निगंठो ! जो यह इसी जन्म में वेदनीय (भोगा जाने वाला) कमं है, वह उपक्रम से (या प्रधान से) संपराय (दूसरे जन्म में) वेदनीय किया जा सकता है ?'

'नहीं, आवुस !'

'और जो यह जन्मान्तर (संपराय) वेदनीय कर्म है, वह—उपक्रम से (या प्रधान से) इस जन्म में वेदनीय किया जा सकता है ?'

'नहीं,आवुस 📙

'तो क्या मानते हो, आवुसो ! निगंठो ! जो यह सुख-वेदनीय (सुख भोग करने वाला) कर्म है, क्या वह उपक्रम से (या प्रधान से) दु:खवेदनीय किया जा सकता है ?'

'नहीं,आवुस !'

'तो क्या मानते हो, आवुसो निगंठो ! जो यह दु:ख वेदनीय कर्न है, क्या वह उपक्रम से (या प्रधान से) सुख-वेदनीय किया जा सकता है ?'

नहीं, आयुस !'

'तो क्या मानते हो आवुसो ! निगंठो ! जो यह अवेदनीय कर्म है, क्या उपक्रम से (या प्रधान से) वेदनीय किया जा सकता है ?'

'नहीं, आवुस !'

'तो क्या मानते हो आवुसो ! निगंठो ! जो यह परिपक्क अवस्था (बुढ़ापा) वेदनीय कर्न है, क्या वह उपक्रम से (या प्रधान से) अपरिपक्क वेदनीय किया जा सकता है ?'

'नहीं,आवुस !'

'तो क्या मानते हो आवुसो ! निगंठो ! जो यह अधरिपक (शैशव,जवानी) वेदनीय कर्म है, क्या वह उपक्रम से (या प्रधान सं) परिपक-वेदनीय किया जा सकता है ?

'नहीं, आवुस !'

'तो क्या मानते हो आवुसो ! निगंठो ! जो यह वहु-वेदनीय कर्म है, क्या वह उपक्रम से (या प्रधान से) अल्प-वेदनीय किया जा

૧. મ.વૃ.૧ |૧€ |

वंधणसंकमणुब्बट्टणा य अववट्टणा उदीरणया।

उवसामणा निहत्ती निकायणा चत्ति करणाई॥

 भ.वृ.१।२४—अपवर्त्तनस्य घोपलक्षणत्वादुद्वर्त्तनमपीह दृश्यं, तद्य स्थित्या-देवृद्धिकरण-स्वरूपम्।

२. कर्मप्रकृति, वंधनकरण, गा.२---

सकता है ?'

'नहीं, आवुस !

'तो क्या मानते हो आवुसो ! निगठो ! जो यह अल्प-वेदनीय कर्म है, क्या वह उपक्रम से (या प्रधान से) बहु-वेदनीय किया जा सकता है ?'

'नहीं, आवुस !'

'इस प्रकार आवुसो ! निगंठो ! जो यह वेदनीय कर्न है, क्या वह उपक्रम से (या प्रधान से ) अवेदनीय किया जा सकता है?' ''नहीं, आवृस!'

'ऐसा होने पर आयुष्मान् निगंठों का उपक्रम निष्फल हो जाता है, प्रधान निष्फल हो जाता है।''

#### २. सूत्र १६

सूत्र १६ से आगे अनेक सूत्रों में अणु और वादर शब्द का प्रयोग हुआ है। अणु का अर्थ है सूक्ष्म और वादर का अर्थ है स्थूल। कर्म-पुद्गल चतुःस्पर्शी होने के कारण सूक्ष्म होते हैं, उनकी स्थूल परिणित नहीं होती। आहार-द्रव्य के पुद्गल अष्टस्पर्शी होने के कारण केवल स्थूल होते हैं,उनकी सूक्ष्म परिणित नहीं होती। इस अवस्था में कर्म-पुद्गलों को स्थूल और आहार-पुद्गलों को सूक्ष्म सापेक्ष दृष्टि से कहा गया है। वृत्तिकार ने उस अपेक्षा का स्पष्टीकरण किया है। उसके अनुसार कर्म-द्रव्य की सूक्ष्मता और स्थूलता कर्मपुद्गलों की अपेक्षा से हैं, किसी अन्य पदार्थ की अपेक्षा से नहीं। इसी प्रकार आहार-पुद्गलों की सूक्ष्मता और स्थूलता भी स्वयर्गणा की अपेक्षा से हैं, किसी अन्य पदार्थ की अपेक्षा से नहीं।

## ३. कर्म-पुद्गल-वर्गणा

वर्गणा का अर्थ है समान जाति वाले तत्त्वों का वर्गीकरण। जीव और पुद्गल दोनों की अपनी-अपनी वर्गणाएं होती हैं। ठाणं में इसका विशद वर्णन मिलता है। वहां पहले जीवों की अनेक वर्गणाएं बतलाई गई हैं। उसके पश्चात् परमाणु और स्कन्धों की वर्गणाएं निर्दिष्ट हैं।

- १. मज्झिम निकाय, देवदत्तसुत्त, ३।१।१।
- भ.वृ.१११६ ततशाणवश्च बादराश्च, सूक्ष्माश्च स्यूलाश्चेत्यर्थः। सूक्ष्मत्वं स्यूलत्वं चैषां कर्म्मद्रव्यापेक्षयैचावगन्तव्यं, नान्यापेक्षया, यत औदारिकादि-द्रव्याणां मध्ये कर्म्मद्रव्याण्येव सूक्ष्माणीति।
- ३. ठाणं,१।१४१-२२६।
- ४. वही,१!२३०-२४७।
- ५. वि.भा.गा.६२७—ओराल-विखव्वाहार-तेय-भासाणपाण-मण-कम्मे ।
- ६. कर्मप्रकृति, १६, २०--

अग्गहणंतिरयाओ, तेयगभासामणे य कमी च। धुवअधुवअधिता, सुन्ना चउअंतरेसुप्पि॥ पत्तेगतणुसु वायर-सुहुमनिगोए तहा महाखंधे। गुणनिष्कत्रसनामो, असंखभागंगुलवगाहो॥

७. त.रा.वा.२।३०।४,पृ.१४०-- त्रयाणां शरीराणां षण्णां पर्याप्तीनां योग्य-

पौद्गलिक वर्गणाओं के मुख्य आठ प्रकार हैं— १. औदारिक वर्गणा २. वैक्रिय वर्गणा ३. आहारक वर्गणा ४. तैजस वर्गणा ४.भाषा वर्गणा ६. धासोच्छ्वास वर्गणा ७. मनोवर्गणा ८. कार्मण वर्गणा। <sup>४</sup>

इस प्रकार वर्गणाओं के अनेक प्रकार हैं।

## ४. आहार-पुद्गल-वर्गणा

औदारिक, वैक्रिय और आहारक इन तीन शरीरों तथा छहों पर्याप्तियों के योग्य पुद्गलों के ग्रहण का नाम आहार है। यह आचार्य अकलंक की परिभाषा है। पञ्चसंग्रह के अनुसार औदारिक आदि तीन शरीरों की वर्गणा तथा भाषावर्गणा और मनोवर्गणा के योग्य पुद्गलों को ग्रहण करने वाला आहारक कहलाता है। इस परिभाषा के अनुसार भाषा और मनोवर्गणा के पुद्गलों का ग्रहण करना भी आहार है। इससे यह फलित होता है कि आहारक की व्याख्या में आहार शब्द का प्रयोग व्यापक अर्थ में हुआ है!

'कर्म प्रकृति' में तीन शरीर की वर्गणा के ग्रहण को आहार बतलाया गया है।  $^{\circ}$ 

ये परिभाषाएं ओज आहार की अपेक्षा से की गई हैं।

जो खाया-पिया जाता है, यह आहार है, यह सामान्य धारणा है। विमर्श करने पर इसका अर्थ बहुत व्यापक है। आहार के चार प्रकार हैं—ओज आहार, लोम आहार, प्रक्षेप आहार, मनोभक्ष्य आहार। "ओज आहार तैजस और कर्म-शरीर के द्वारा ग्रहण किया जाता है। कोई प्राणी मृत्यु के पश्चात् दूसरे जन्म-स्थल में पहुंचकर सर्वप्रथम आहार लेता है, वह ओज आहार कहलाता है। " उस समय उस प्राणी के स्थूल शरीर नहीं होता, इसलिए वह तैजस शरीर और उसके सहवर्ती कर्म शरीर के द्वारा ग्रहण किया जाता है। औदारिक या वैक्रिय शरीर के निष्पत्तिकाल में औदारिक मिश्र या वैक्रिय शरीर के निष्पत्तिकाल में औदारिक या वैक्रिय शरीर की पर्यात् प्राणियों के लोम आहार होता है। यह त्वचा (स्पर्शनेन्द्रिय) के द्वारा जीवनपर्यन्त निरन्तर गृहीत होता है। प्रक्षेप आहार मुख के द्वारा गृहीत होने वाला आहार है।

पुद्गलग्रहणमाहारः।

द्र. पं.सं.(दि.)१ । १७६~--

आहारइ सरीराणं तिण्हं एक्कदरवग्गगाओ य। भासा मणस्स गिययं तन्हा आहारओ भणिओ॥

६. कर्मप्रकृति,गा.५८--

....आहारगवग्गणा तितणू॥

- १०. पण्या, २८ १५०२-१०५ ।
- ११. प्रज्ञा.वृ.प.५१०—ओजः उत्पत्तिदेश आहारयोग्यपुद्गलसमूहः।
- 9२. सूत्र.वृ.प. ५७ तैजसेन शरीरेण तत्सहचित्तेन च कार्गणेनाभ्यां हा-भ्यामप्याहारयति यावदपरमौदारिकादिकं शरीरं न निष्पद्यते, तथा चौक्तम्-

तेएण कम्मएणं आहारेइ अणंतरं जीवो । तेण परं मिरसेणं जाव सरीरस्स निष्फत्ती ॥ मनोभक्ष्य आहार मानसिक संकल्प के द्वारा सम्पन्न होता है। ' आहार शरीर के चय और उपचय का कारण है। यहां उसकी दृष्टि से ही चय और उपचय का विचार किया गया है। अनाहार के समय बहुत कम होते हैं। कोई भी प्राणी अधिक अनाहारक नहीं रह सकता।

२५. नेरइया णं भंते ! जे पोम्मले तेया-कम्मताए गेण्हंति, ते किं तीतकालसमए गेण्हंति ? पडुप्पत्रकालसमए गेण्हंति ? अणागयकालसमए गेण्हंति ?

गोयमा ! नो तीयकालसमए गेण्हंति, पडुप्पत्रकालसमए गेण्हंति, नो अणागय-कालसमए गेण्हंति !!

२६. नेरइया णं भंते ! जे पोग्गले तेया-कम्मताए गहिए उदीरेंति, ते किं तीयकाल-समयगहिए पोग्गले उदीरेंति ? पडुपन्न-कालसमए घेप्पमाणे पोग्गले उदीरेंति ? गहणसमयपुरक्खडे पोग्गले उदीरेंति ?

गोयमा ! तीयकालसमयगहिए पोग्गले उदीरेंति, नो पुडुपञ्चकालसमए घेप्पमाणे पोग्गले उदीरेंति, नो गहणसमयपुरक्छडे पोग्गले उदीरेंति॥

२७. एवं बेदेंति, निजरेंति ॥

नैरियकाः भदन्त ! यान् पुद्गलान् तैजसक-र्मतया गृह्णन्ति, तान् किम् अतीतकालसमये गृह्णन्ति ? प्रत्युत्पञ्चकालसमये गृह्णन्ति ? अनागतकालसमये गृह्णन्ति ?

गौतम ! नो अतीतकालसमये गृह्मन्ति, प्रत्यु-त्पन्नकालसमये गृह्मन्ति, नो अनागतकाल-समये गृह्मन्ति।

नैरियकाः भदन्त ! यान् पुद्गलान् तैजस-कर्मतया गृहीतान् उदीरयन्ति, तान् किम् अतीतकालसमयगृहीतान् पुद्गलान् उदीरय-न्ति ? प्रत्युत्पञ्चकालसमये गृह्यमाणान् पुद्गलान् उदीरयन्ति ? ग्रहणसमयपुरस्कृतान् पुद्गलान् उदीरयन्ति ?

गौतम ! अतीतकालसमयगृहीतान् पुद्गलान् उदीरयन्ति, नो प्रत्युत्पत्रकालसमये गृह्यमाणान् पुद्गलान् उदीरयन्ति, नो ग्रहणसमय-पुरस्कृतान् पुद्गलान् उदीरयन्ति।

एवं वेदयन्ति, निर्जीर्यन्ति।

२५. <sup>9</sup>भन्ते ! नैरियक जीव तैजस और कर्म-शरीर के रूप में जिन पुद्गलों को ग्रहण करते हैं, क्या उन्हें अतीत काल-समय में ग्रहण करते हैं? वर्तमान काल-समय में ग्रहण करते हैं ? भविष्य काल-समय में ग्रहण करते हैं ?

गौतम ! अतीत काल-समय में ग्रहण नहीं करते, वर्तमान काल-समय में ग्रहण करते हैं, भविष्य काल-समय में ग्रहण नहीं करते ।

२६. भन्ते ! नैरियक जीव तैजस और कर्म-शरीर के रूप में गृहीत जिन पुद्गलें की उदीरणा करते हैं, क्या अतीत काल-समय में गृहीत उन पुद्गलों की उदीरणा करते हैं ? क्या वर्तमान काल-समय में गृह्यमाण पुद्गलों की उदीरणा करते हैं ? क्या ग्रहण-समय के पुरोवर्ती (ग्रहीष्यमाण) पुद्गलों की उदीरणा करते हैं ?

गौतम ! अतीत काल-समय में गृहीत- पुद्गलों की उदीरणा करते हैं, वर्तमान काल-समय में गृह्यमाण पुद्गलों की उदीरणा नहीं करते, ग्रहण-समय के पुरोवर्ती (ग्रहीष्यमाण) पुद्गलों की उदीरणा नहीं करते।

२७. इसी प्रकार वेदन और निर्जरण करते हैं।

#### भाष्य

## १. सूत्र २५-२७

संसारी जीव के साथ दो शरीर—तैजस और कार्मण अनादि काल से जुड़े हुए हैं। शरीर-संरचना की प्रकृति यह है कि पहले ग्रहण किए हुए पुद्गलों का पृथक्करण और नए पुद्गलों का ग्रहण होता रहता है। पद्मीसचें सूत्र में पुद्गल के ग्रहण का नियम प्रतिपादित है। पुद्गल का ग्रहण केवल वर्तमान काल में होता है, अतीत और भविष्य काल में नहीं होता।

9. पण्ण.२२।१०५—देवा सब्बे जाव वेमाणिया ओयाहारा वि मणभक्खी वि ! तत्य णं जेते मणभक्खी देवा तेसि णं इच्छामणे समुप्पज्जइ—इच्छामो णं मणभक्खणं करित्तए। तए णं तेहिं देवेहिं एवं मणसीकते समाणे खिप्पामेव जे पोग्गला इट्ठा कंता पिया सुमा मणुण्णा मणामा ते तेसिं मणभक्खताए परिणमंति, से जहाणामए—सीता पोग्गला सीयं पप्प सीयं चेव अतिवितताणं चिट्ठांति, उसिणा वा पोग्गला उसिणं पप्प उसिणं चेव अतिवितताणं चिट्ठांति,

उदीरणा, वेदना और निर्जरा के नियम इससे भिन्न हैं। उदीरणा अतीत काल में गृहीत पुद्गलों की ही होती है, गृह्यमाण और गृहीष्यमाण पुद्गलों की नहीं होती। वेदना और निर्जरा का भी यही नियम है।

#### २. काल-समय

काल एक अखण्ड प्रवाह है। समय उसकी सूक्ष्मतम इकाई

एवामेव तेहिं देवेहिं मणभक्खणे से इच्छामणे खिप्पामेव अवेति।

- २. भ.वृ.१।२०—आहारदव्यवग्गणमिहिगिद्येति यदुक्तं तत्रायमिप्रायः—शरीर-माश्रित्य चयोपचयौ प्राण् व्याख्यातौ, तौ चाहारद्रव्येभ्य एव भवतो नान्यतः, अत आहारद्रव्यवर्गणामिकृत्येत्युक्तमिति ।
- ३. द्रष्टव्य भ.७११।

है। वृत्तिकार ने काल और समय की शाब्दिक मीमांसा की है। काल का अर्थ है कृष्ण और समय का अर्थ है सिद्धान्त या आचार। काल और समय का प्रयोग कर सूत्रकार ने यह सूचित किया है कि यहां समय का सम्बन्ध काल से है, सिद्धान्त या आचार से नहीं और काल का सम्बन्ध समय से है, कृष्ण वर्ण से नहीं। शब्द-विमर्श

प्रत्युत्पन चर्तमान ।

पुरस्कृत पुरस्कृत का अर्थ है वर्तमान समय का पुरोवर्ती समय। इसका तात्पर्यार्थ है ग्रहीष्यमाण।

२८. नेरइया णं भंते ! जीवाओ किं चितयं कम्मं बंधंति ? अचलियं कम्मं बंधंति ?

गोयमा ! नो चलियं कम्मं बंधति, अचलियं कम्मं बंधति ॥

२६. नेरइया णं भंते ! जीवाओ किं चलियं कम्मं उदीरेंति ? अचलियं कम्मं उदीरेंति?

गोयमा ! नो चलियं कम्मं उदीरेंति, अचलियं कम्मं उदीरेंति॥

३०. एवं वेदेंति, ओयहेंति, संकामेंति, निहत्तेंति, निकाएंति॥

३१. नेरइया णं भंते ! जीवाओ किं चितरं कम्मं निज्ञोंति ? अचितरं कम्मं निज्ञोंति?

गोयमा ! चलियं कम्मं निजरेति, नो अचलियं कम्मं निजरेति॥

संगहणी गाहा

बंधोदयवेदोयइसंकमें सह निहत्तणनिकाए। अचलिय-कम्मं तु भवे, चलियं जीवाउ निजरए॥ १॥ नैरियकाः भदन्त ! जीवात् किं चिततं कर्म बध्नन्ति ? अचिततं कर्म बध्नन्ति ?

गौतम ! नो चलितं कर्म वध्नन्ति, अचलितं कर्म बध्नन्ति ।

नैस्यिकाः भदन्त ! जीवात् किं चलितं कर्म उदीरयन्ति ? अचलितं कर्म उदीरयन्ति ?

मीतम ! नो चलितं कर्म उदीरयन्ति, अचलितं कर्म उदीरयन्ति ।

एवं वेदयन्ति, अपवर्तन्ते, संक्रामन्ति, निधत्तयन्ति, निकाचयन्ति।

नैरियकाः भदन्त ! जीवात् किं चलितं कर्म निर्जीर्यन्ति ? अचलितं कर्म निर्जीर्यन्ति ?

गौतम ! चलितं कर्म निर्जीर्यन्ति, नो अचलितं कर्म निर्जीर्यन्ति !

संग्रहणी गाया

बन्धोदयवेदापवर्तसंक्रमाः तथा निधत्तननिकाचौ । अचलित-कर्म तु भयेत्, चलितं जीवान् निर्जीर्येत्॥ २८. <sup>9</sup>भन्ते ! नैरियक जीव क्या जीव-प्रदेशों से चिलत कर्म का बन्ध करते हैं अथवा अचिलत कर्म का बंध करते हैं ?

गीतम ! वे चलित कर्म का वन्ध नहीं करते, अचलित कर्म का बन्ध करते हैं।

२६. भन्ते ! नैरियक जीव क्या जीव-प्रदेशों से चिलत कर्म की उदीरणा करते हैं अथवा अचिलत कर्म की उदीरणा करते हैं ? गीतम ! वे चिलत कर्म की उदीरणा नहीं करते, अचिलत कर्म की उदीरणा करते हैं।

३०. इसी प्रकार अचिलत कर्म का वेदन, अपवर्तन, संक्रमण, निधत्तन और निकाचन करते हैं।

३१. भन्ते ! नैरियक जीव क्या जीव-प्रदेशों से चिलत कर्म की निर्जरा करते हैं अथवा अचलित कर्म की निर्जरा करते हैं ? गीतम ! वे चिलत कर्म की निर्जरा करते हैं, अचलित कर्म की निर्जरा करते हैं,

# संग्रहणी गाया

बन्ध, उदय, रे वेदन, अपवर्तन, संक्रमण, निधत्तन और निकाचन जीव-प्रदेशों से अचलित कर्म का होता है तथा निर्जास जीव-प्रदेशों से चलित कर्म की होती है।

भाष्य

# १. सूत्र २८-३१

यहां 'चिलत' और 'अचिलत' शब्द का प्रयोग सापेक्ष है। जीव-प्रदेशों के द्वारा गृहीत होकर जो कर्म-पुद्गल स्थित हो जाते हैं, वे अचिलत हैं और जो स्थिर अवस्था को छोड़कर प्रकम्पित हो जाते हैं, वे चिलत कहलाते हैं। <sup>3</sup>

जीव कर्म-पुद्गलों का ग्रहण करता है, तब वे चिलत ही होते हैं। ग्रहण के पश्चात् जीव-प्रदेशों में स्थित होकर वे अचलित हो जाते हैं! इस अपेक्षा से बन्ध-अवस्था को अचलित कहा गया है। उदीरणा, वेदना, अपवर्तन, संक्रमण, निधित और निकाचना—ये सव

भ. वृ. १ । २५—कालरूपः समयो न तु समाचाररूपः । कालोऽपि समयरूपो न तु वर्णादिस्वरूप इति परस्परेण विशेषणात् कालसमयः ।

२. भ. वृ. १।२६ —ग्रहणसमयः पुरस्कृतो—वर्त्तमानसमयस्य पुरोवर्त्ती येथां ते ग्रहणसमयपुरस्कृताः प्राकृतत्वादेवं निर्वेशः, अन्यथा पुरस्कृतग्रहणसमया इति

स्याद, ग्रहीप्यमाणा इत्यर्थः।

३.वही.१।२८—जीवप्रदेशेभ्यश्चलितं - तेष्यनबस्थानशीलं - तदितरत्त्वचलि-तम्।

कर्म-पुद्गलों की अचलित अथवा जीव-प्रदेशों से संयुक्त अवस्थाएं हैं। जीव-प्रदेशों से विचलित कर्म-प्रदेशों का निर्जरण होता है, इस अपेक्षा से निर्जरा विचलित कर्म-पुद्गलों की ही होती है। वाण में पुद्गल के चिलत होने के दस कारण बतलाए गए हैं। उनमें निर्जरा के समय पुद्गल के चेलित होने का उल्लेख मिलता है! देखें यन्त्र—

|         | जीव-प्रदेशों से अचलित | जीव-प्रदेशों से चलित |
|---------|-----------------------|----------------------|
| बन्ध    | a<br>E                | नहीं                 |
| उदीरणा  | 6                     | 11                   |
| वेदना   | н                     | н                    |
| अपवर्तन | H                     | и                    |
| संक्रमण | la .                  | и                    |
| निधत्ति | Ü                     | 41                   |
| निकाचना | ii ii                 | н                    |
| निर्जरा | नहीं                  | है                   |

#### २. उदय

सूत्र-पाठ में 'उदीरण' शब्द का प्रयोग और संग्रहणी गाथा में 'उदय' शब्द का प्रयोग हुआ है। वृत्तिकार के अनुसार 'उदय' शब्द

के द्वारा 'उदीरणा' का ग्रहण अपने आप हो जाता है।

३२. एवं ठिई आहारो य भाणियव्यो । ठिती जहा ठितिपदे तहा भाणियव्या सव्यजीवाणं । आहारो वि जहा पण्ण-वणाए पढमे आहारुदेसए तहा भाणियव्यो, एत्तो आढतो नेरइया णं भंते ! आहारुदे ? जाव दुक्खताए भुजो-भुजो परिण्णमंति ।।

एवं स्थितिः आहारश्च भणितव्यौ । स्थितिः
—यथा स्थितिपदे तथा भणितव्या सर्वजीवानाम् । आहारोऽपि—यथा प्रज्ञापनायां
प्रथमः आहारोद्देशकः तथा भणितव्यः, इतः
आरब्धः—नैरियकाः भदन्त ! आहारार्थिनः?
यावद् दुःखत्येन भूयो-भूयः परिणमन्ति ।

३२. इसी प्रकार स्थिति और आहार वक्तव्य हैं। 'स्थिति-पद' में जो स्थिति निर्दिष्ट है, सब जीवों की स्थिति वैसे ही वक्तव्य है। आहार भी प्रज्ञापना के 'आहार-पद' के प्रथम उद्देशक की भांति वक्तव्य है—भन्ते! क्या नैरियक जीव आहार की इच्छा करते हैं? यहां से प्रारंभ कर यावत् वे गृहीत पुद्गलों को दुःख रूप में पुनः-पुनः परिणत करते हैं, यहां तक वक्तव्य है।

# आरंभ-अणारंभ-पदं

# ३३. जीवा णं भंते ! किं आयारंभा ? परा-रंभा? तदुभयारंभा ? अणारंभा ? गोयमा ! अत्येगइया जीवा आयारंभा वि, परारंभा वि, तदुभयारंभा वि, णो अणा-रंभा । अत्येगइया जीवा नो आया रंभा, नो परारंभा, नो तदुभयारंभा, अणारंभा !!

# ३४. से केण्डेणं भंते! एवं वृद्यइ— अत्थेग-इया जीवा आयारंभा वि, परारंभा वि, तदु-भयारंभा वि, णो अणारंभा ? अत्थेगइया

## आरम्भ-अनारम्भ-पदम्

जीवाः भदन्तः ! किम् आलारम्भाः ? परा-रम्भाः ? तदुभयारम्भाः ? अनारम्भाः ? गौतम ! अस्त्येकके जीवाः आलारम्भाः अपि, परारम्भाः अपि, तदुभयारम्भाः अपि, नो अनारम्भाः । अस्त्येकके जीवाः नो आला-रम्भाः, नो परारम्भाः नो तदुभयारम्भाः अना-रम्भाः।

तत् केनार्थेन भदन्तः ! एवमुच्यते— अस्त्येकके जीवाः आत्मारम्भाः अपि, परा-रम्भाः अपि, तदुभयारम्भाः अपि, नो अना-

#### आरम्भ-अनारम्भ-पद

- ३३. <sup>9</sup>भन्ते! जीव क्या आलारम्भक हैं ? परारम्भक हैं ? उभयारम्भक हैं ? अनारम्भक हैं ? गीतम! कुछ जीव आलारम्भक मी हैं. परारम्भक भी हैं, उनारम्भक नहीं हैं। कुछ जीव न आलारमक हैं, न परारम्भक हैं, न उभयारम्भक हैं, न उभयारम्भक हैं, न उभयारम्भक हैं, अनारम्भक हैं।
- ३४. भन्ते ! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है—-कुछ जीव आत्मारम्भक भी हैं, परारम्भक भी हैं, उभयारम्भक भी हैं, अनारम्भक नहीं हैं ? कुछ

वा चलेला।

३. भ.वृ.५ । ३५ - उदयशब्देनोदीरणा गृहोतीत !

भ.वृ.१ । ३१ - निर्जरा तु पुढ़लानां निरनुभावीकृतानागत्मप्रदेशेभ्यः सातनप् ।
 सा च नियमाद्यलितस्य कर्मणो नार्चालतस्येति ।

२. ठाणं,९०१६ - दसेहिं ठाणेहिं अव्छिण्ये पोमाले चलेखया.....गिञ्जरिअभागे

जीवा नो आयारंभा, नो परारंभा, नो तदुभयारंभा, अणारंभा ?

गोयमा ! जीवा दुविहा पण्णता, तं जहा - संसारसमावण्णगा य असंसारसमा-वण्णगा थ। तत्थ णं जेते असंसारस-मावण्णमा, ते णं सिद्धा ! सिद्धा णं नो आयारंभा नो परारंभा, नो तद्भयारंभा, अणारंभा। तत्थ णं जेते संसार-समावण्णगा, ते दुविहा पण्णता, तं जहा —संजवा य असंजया य । तत्य णं जेते संजया ते दुविहा पण्णत्ता, तं जहा —पमत्तसंजया य अप्पमत्तसंजया य । तत्य णं जेते अप्यमत्तसंजया. ते णं नो आयारंमा, नो परारंमा, नो तदुभयारंमा, अणारंभा । तत्य णं जेते यमत्तसंजया, ते सुहं जोगं पडुच नो आयारंभा, नो परारंभा, नो तद्भयारंभा, अणारंभा। असुभं जोगं पडुच आयारंभा वि, परारंभा वि, तदुभयारंभा वि, नो अणारंभा। तत्य णं जेते असंज्या, ते अविरतिं पडुच आयारंमा वि परारंभा वि, तदुभयारंभा वि, नो अणारंभा । से तेणड्डेणं गोयमा ! एवं वृद्यइ —अत्येगइया जीवा आयारंभा वि, परारंभा वि, तदुभयारंभा वि, नो अणा-रंमा । अत्येगुडया जीवा नो आयारंमा, नो परारंभा, नो तदुभयारंभा, अणारंभा ॥

रम्भाः ? अस्त्येकके जीवाः नो आत्मारम्भाः, नो परारम्भाः, नो तदुभयारम्भाः, अनारम्भाः? गीतम ! जीवाः द्विविधाः प्रज्ञप्ताः, तद् यथा असंसारसमापन्न-— संसारसमापत्रकाश्च काश्च। यत्र ये एते असंसारसमापन्नकाः, ते सिद्धाः। सिद्धाः नो आत्मारम्भाः, नो परारम्भाः, नो तदुभयारम्भाः, अनारम्भाः। तत्र ये एते संसारसमापत्रकाः, ते द्विविधाः प्रज्ञप्ताः, तद् यथा--संयताश्च असंयताश्च । तत्र ये एते संयतास्ते द्विविधाः प्रज्ञप्ताः, तद् यथा—प्रमत्तसंयताश्च अप्रमत्तसंयताश्च । तत्र ये एते अप्रमत्तसंयताः, ते नो आत्मा-रम्भाः, नो परारम्भाः, नो तद्भयारम्भाः, अनारम्भाः । तत्र ये एते प्रमत्तसंयताः, ते शुभं योगं प्रतीत्व नो आतारम्भाः, नो परारम्भाः, नो तद्भयारम्भाः, अनारम्भाः। अशुभं योगं प्रतीत्य आत्मारम्भाः अपि. परारम्भाः अपि. तद्भयारम्भाः अपि, नो अनारम्भाः । तत्र ये एते असंयताः, ते अविरतिं प्रतीत्य आला-रम्भाः अपि, परारम्भाः अपि, तदुभयारम्भाः अपि, नो अनारम्भाः । तत् तेनार्थेन गौतम ! एवमुच्यते अस्येकके जीवाः आत्मारम्भाः अपि, परारम्भाः अपि, तदुभयारम्भाः अपि, नो अनारम्भाः । अस्त्येकके जीवाः नो आत्मा-रम्भाः, नो परारम्भाः, नो तदुभयारम्भाः, अनारम्भाः ।

जीव न आत्मारम्भक हैं, न परारम्भक हैं, न उभयारम्भक हैं, अनारम्भक हैं?

गीतम! जीव दो प्रकार के प्रज्ञप्त हैं, जैसे--संसार-समापन्न और असंसारसमापन्न। जो असंसार-समापन्न हैं, वे सिद्ध हैं। सिद्ध न आत्मारम्भक हैं, न प्रारम्भक हैं, न उभयारम्भक हैं, अनारम्भक हैं। जो संसारसमापन्न जीव हैं, वे दो प्रकार के प्रज्ञप्त हैं, जैसे—संयत और असंयत I जो संयत हैं, वे दो प्रकार के प्रज्ञप्त हैं, जैसे—प्रमत्त संयत और अप्रमत्त संयत । जो अप्रमत्त संयत हैं, वे न आत्मारम्भक हैं, न परारम्भक हैं, न उभयारम्भक हैं, अनारम्भक हैं। जो प्रमत संयत हैं, वे शुभयोग की अपेक्षा न आत्मारम्भक हैं. न परारम्भक हैं. न उभयारम्भक हैं, अनारम्भक हैं। अशुभ योग की अपेक्षा वे आत्मारम्भक भी हैं, परारम्भक भी हैं, उभयारम्भक भी हैं, अनारम्भक नहीं हैं। जो असंयत हैं, वे अविरति की अपेक्षा आत्मारम्भक भी हैं. परारम्भक भी हैं. उभयारम्भक भी हैं. अनारम्भक नहीं हैं। गीतम ! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है-कुछ जीव आत्मारम्भक भी हैं, परारम्भक भी हैं, उभयारम्भक भी हैं, अनारम्भक नहीं हैं। कुछ जीव न आलारम्भक हैं, न परारम्भक हैं. न उभयारम्भक हैं. अनारम्भक हैं।

#### भाष्य

# १. सूत्र ३३,३४

'आरम्भ' शब्द का सामान्य अर्थ है प्रवृत्ति का प्रारम्भ । शब्दकोष में इसके अनेक अर्थ उपलब्ध होते है—जैसे—प्रस्तुति, शुरु, कार्य, प्रयत्न, अभिमान, वध, उत्पत्ति, उपक्रम, तीव्रता आदि । धर्मग्रंथों में इसका अर्थ है—हिंसा । वैदिक काल में 'आलम्भ' का प्रयोग पशुबलि के अर्थ में होता था । 'रलयोरेकत्वम्' इस न्याय के आधार पर उत्तरवर्ती साहित्य में आरम्भ का प्रयोग हिंसा के अर्थ में होने लगा । अभयदेवसूरि ने आरम्भ का अर्थ 'जीवों का उपघात या उपद्रवण' किया है। उनकी दृष्टि में इस शब्द का प्रयोग सामान्यतः

प्रत्येक आश्रवद्वार की प्रवृत्ति के लिए किया जा सकता है।

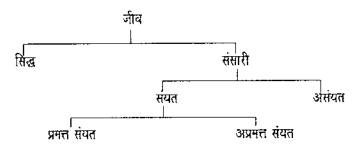
प्रस्तुत प्रकरण में 'आरम्भ' शब्द का प्रयोग अविरति (अब्रत) और योग आश्रव के संदर्भ में हुआ है—"असुमं जोगं पहुच आयारंमा वि।" "अविरति पहुच आयारंमा वि।" तात्पर्य में हिंसा आदि आश्रवों के दो रूप फलित होते हैं—अविरति और अशुभ योग—दुष्प्रवृत्ति। देखें, यन्त्र—

भ.वृ.९ र ३३ — आरम्मो — जीवोपघातः उपद्रवणमित्यर्थः, सामान्येन वाश्रवद्वारप्रवृत्तिः ।

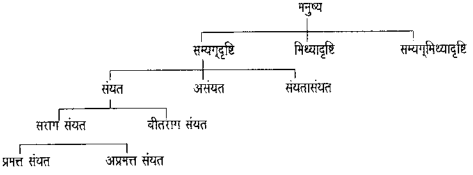
| प्राणातिपात | अविरति        | आत्मारम्भ  |
|-------------|---------------|------------|
| **          | दुष्प्रवृत्ति | **         |
| मृषावाद     | अविरति        | ***        |
| 11          | दुष्प्रवृत्ति | 11         |
| अदत्तादान   | अविरति        | <i>r</i> 1 |
| 77          | दुग्प्रवृत्ति | 17         |
| मैथुन       | अविरति        | **         |
| ••          | दुष्प्रवृत्ति | **         |
| परिव्रह     | अविरति        | **         |
| 17          | दुष्प्रवृत्ति | 1.7        |
| व्रती की    | दुष्प्रवृत्ति | 1,7        |
| 11          | विरति         | अनारभ      |
| ,,          | सत्प्रवृत्ति  | ***        |

फलितार्थ की भाषा में अव्रती जीव अनारम्भ या अहिंसक नहीं हो सकता। व्रती शुभयोग की अवस्था में अनारम्भ हो सकता है। वह अशुभ योग की अवस्था में अनारम्भ नहीं हो सकता।

३४वें सूत्र में आध्यात्मिक दृष्टि से जीवों का वर्गीकरण किया गया है-



इसी शतक के ६७वें सूत्र में मनुष्यों का वर्गीकरण मिलता है। वह इससे कुछ विकसित है—



उपर्युक्त सूत्र में सम्यग्दृष्टि मनुष्य के तीन प्रकार बतलाए गए हैं—संयत, असंयत और संयतासंयत। इस आधार पर जयाचार्य ने प्रश्न उपस्थित किया—यहां जीवों के संयत और असंयत दो भेद बतलाए गए हैं। संयतासंयत का समावेश किसमें किया जाए—संयत में या असंयत में ? इसके समाधान में उन्होंने लिखा—यहां संयत के दो भेद किए गए हैं—प्रमत्त संयत और अप्रमत्त संयत। इनमें संयतासंयत का समावेश नहीं हो सकता। उसके अविरति आश्रव विद्यमान है, इस अपेक्षा से उसका समावेश असंयत में किया जा सकता है। पञ्चेन्द्रिय तिर्यञ्च में संयतासंयत भी होते हैं। उन्हें अविरति की अपेक्षा से 'सारम्म' बतलाया गया है। इसी प्रकार संयता-

भ.9 । ६७ — तस्थ णं जेते सम्मदिद्वी ते तिथिहा पण्णता, तं जहा — संजया, अस्संजया, संजयासंजया ।

२. भ.जो.१।५।१५-१८---

संसारी ना किया दोय भेद, संजती असंजती मुबेद। संजतासंजती कियो नांह्यो, हिवै श्रायक किण मांहे आयो ? ॥ संजती ना वै भेद सुतत्थ, प्रमत संजती ने अप्रमत।

संयत मनुष्य का भी अविरित के कारण असंयत में समावेश होता है।

#### प्रमत्त संयत और अप्रमत्त संयत

आश्रव के पांच प्रकार हैं--मिथ्यात्व, अविरति, प्रमाद, कषाय और योग। जो संयति प्रमाद आश्रव की विद्यमानता में साधना करता है, वह प्रमत्तसंयति कहलाता है। इस संयति में अप्रमाद समग्रता से नहीं होता, इसलिए वह अशुभ प्रवृत्ति भी कर लेता है। अप्रमत्तसंयति की साधना सर्वात्मना जागरूकतापूर्ण होती है; इसलिए वह अशुभ प्रवृत्ति नहीं करता। प्रमत्तसंयति के दो क्रियाएं होती हैं---आरम्भिकी और मायाप्रत्यया। अप्रमत्तसंयति के आरम्भिकी क्रिया नहीं होती, केवल मायाप्रत्यया क्रिया होती है। रे प्रमत्तसंयति में छहों लेश्याएं होती हैं। अप्रमत्तसंयति में केवल तीन प्रशस्त लेश्याएं ही होती हैं।

शुभ-योग और अशुभ योग-शरीर, वाणी और भन की प्रवृत्ति को योग कहा जाता है। " मोहनीय कर्म के उदय से निष्पन्न प्रवृत्तियों से युक्त होकर वह अशुभ बन जाता है और उससे वियुक्त होकर वह शुभ बनता है।

#### अविरति

जीव के आन्तरिक अध्यवसायों में एक अव्यक्त आकांक्षा विद्यमान रहती है, वह अविरित है। सारी आकांक्षाएं उसी की अभिव्यक्ति हैं।

३५. नेरड्या णं भंते ! किं आयारंभा ? परारंभा ? तदुभयारंभा ? अणारंभा ? गोयमा ! नेरइया आयारंभा वि, परारंभा वि, तद्भयारंभा वि, नो अणारंभा !!

नैरियकाः भदन्त ! किं आत्मारम्भाः ? परारम्भाः ? तद्भयारम्भाः ? अनारम्भाः ? गौतम ! नैरियकाः आत्मारम्भाः अपि. परारम्भाः अपि, तद्भयारम्भाः अपि, नो अनारम्भाः ।

३५. भन्ते ! नैरयिक जीव क्या आत्मारम्भक हैं ? परारम्भक हैं ? उभयारम्भक हैं ? अनारमकहैं? गौतम ! नैरियक जीव आत्मारम्भक भी हैं, परारम्भक भी हैं, उभयारम्भक भी हैं, अनारम्भक नहीं हैं।

## ३६. से केणद्रेणं ?

गोयमा ! अविरतिं पडुच । से तेणहेणं गोयमा ! एवं वुचइ—नेरइया आयारंभा वि, परारंभा वि, तद्भयारंभा वि, नो अणारंभा 🔢

तत् केनार्थेन ? गौतम ! अविरतिं प्रतीत्य। तत् तेनार्थेन गौतम ! एवमुच्यते - नैरियकाः आत्मारम्भाः अपि, परारम्भाः अपि, तदुभयारम्भाः अपि, नो अनारम्भाः।

३६. यह किस अपेक्षा से है ? गौतम ! अविरति की अपेक्षा से ! गौतम ! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है- नैरियक जीव आत्मारम्भक भी हैं, परारम्भक भी हैं, उभयारम्भक भी हैं. अनारम्भक नहीं हैं।

३७. एवं जाव पंचिदियतिरिक्खजोणिया। मणुस्सा जहा जीवा, नवरं---सिद्धविरहिया भाणियव्या । वाणमंतरा, जोडसिया. वेमाणिया जहा नेरडया ।।

यावत् पञ्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकाः। मनुष्याः यथा जीवाः, नवरं—सिद्धविरहिताः भणितव्याः। वानमत्तराः, ज्योतिषिकाः, वैमानिकाः यथा नैरियकाः।

३७. इस प्रकार यावत्<sup>9</sup> पञ्चेन्द्रिय तिर्यग्योनिक नैरियक की भांति वक्तव्य हैं। मनुष्य जीव की भांति वक्तव्य हैं। केवल इतना अन्तर है कि मनुष्य के प्रकरण में सिद्ध (असंसारसमापन्न) का सूत्र वक्तव्य नहीं है। वानमंतर, ज्योतिष्क और वैमानिक देव नैरियक की भांति वक्तव्य हैं।

३८. सलेस्सा जहा ओहिया। कण्हलेसस्स, नीललेसस्स, काउलेसस्स जहा ओहिया जीवा, नवरं-पमत्ताप्पमत्ता न भाणि-यवा। तेउलेसस्स, पम्हलेसस्स, सुक-लेसरस जहा ओहिया जीवा, नवरं---सिद्धा न भाणियवा ।।

सलेश्याः यथा औघिकाः। कृष्णलेश्यस्य, नीललेश्यस्य, कापोतलेश्यस्य यथा औधिकाः जीवाः, नवरं प्रमत्ताप्रमत्ताः न भणि-तव्याः। तेजोलेश्यस्य, पद्मलेश्यस्य, शुक्ल-लेश्यस्य यथा औधिकाः जीवाः, नवरं— सिद्धाः न भणितव्याः।

३८. लेश्यायुक्त जीव सामान्य जीव<sup>रे</sup> की भांति वक्तव्य हैं। कृष्णलेश्या, नीललेश्या और कापोत-लेश्या से युक्त जीव सामान्य जीव की भांति वक्तव्य हैं। केवल इतना अन्तर है---(कृष्ण आदि तीन लेश्याएं अप्रमत्त संयति में नहीं होती, इसलिए) यहां प्रमृत्त और अप्रमृत का विभाग वक्तव्य नहीं है। <sup>३</sup> तेजोलेश्या, पद्मलेश्या और शुक्ललेश्या से युक्त जीव सामान्य जीव की भाति

प्रमत्त संजती छठो गुणठाणो, अप्रमत्त सातमां थी जाणो !! यां में तो श्रावक नहीं आवै, पंचमे गुण श्रावक पावै। अविरत आश्री असंजती मांय, इणरो जाणै समदृष्टि न्याय॥ सर्व संसारी ना सुविचार, दोय भेद किया जगतार। तीजो भेद इहां कियो नाहीं, तिणसुं अदिरत आश्री असंजती मांहि॥

भ.जो.५।५।२४,२५----

इहां जय जश आखै न्याय, वीसमां दण्डक रै मांय!

आत्म, पर, उभयारंभा कहाया, तिर्यंच श्रावक सहु इहां आया॥ तिम मनुष्य श्रावक में लंभ, अन्नत आश्री आत्मादि आरंभ। अव्रतरी क्रिया देश थी ताहि, अव्रत आश्री असंजती मांहि॥

- २. भ.१।<del>६</del>७।
- ३. वही,९।१०९। देखें १।३८ के भाष्य का पा.टि.३।
- ४. त.सू.६।१—कायवाङ्मनःकर्म योगः।

वक्तव्य हैं। केवल इतना अन्तर है—लेश्यासूत्र में सिद्ध का सूत्र वक्तव्य नहीं है।

#### भाष्य

# १,२. यावतु, सामान्य जीव

'यावत्' और 'औघिक' ये दोनों शब्द रचना-शैली से सम्बद्ध हैं। जहां जीव-सामान्य का वर्णन होता है, उसका कोई भेद विवक्षित नहीं होता, उसकी सूचना 'औधिक' पद के द्वारा दी गई है। उदाहरणस्वरूप, ३३ वें और ३४ वें सूत्र का वर्णन औधिक है। ३५ वें, ३६ वें सूत्र में नैरियक का वर्णन है। ३७ वें सूत्र में 'यावत्' पद के द्वारा पञ्चेन्द्रिय तिर्यञ्च तक की वर्गणाओं की सूचना दी गई है। प्रस्तुत आगम की रचना-शैली में चौवीस वर्गणाओं का इसी वर्गणा-पद्धति से निरूपण किया गया है। इसीलिए अनेक विषयों का प्रतिपादन नैरियक से ही प्रारम्भ होता है। इन चौबीस वर्गणाओं का क्रमबद्ध नामोल्लेख ठाणं में मिलता है। उन्हें दण्डक भी कहा गया है। इस आधार पर दण्डक और वर्गणा एकार्यक वन जाते हैं। संसार के सभी जीव चौवीस वर्गणाओं में वर्गीकृत होते हैं—

- नारकीय जीवों की वर्गणा
- २. असुरकुमार देवों की वर्गणा
- ३. नागकुमार देवों की वर्गणा
- ४. सूपर्णकुमार देवों की वर्गणा
- ५. विद्युत्कुमार देवों की वर्गणा
- ६. अग्निकुमार देवों की वर्गणा
- ७. द्वीपकुमार देवों की वर्गणा
- उदिधकुमार देवों की वर्गणा
- £. दिशाकुमार देवों की वर्गणा
- १०. वायुकुमार देवों की वर्गणा
- ११. स्तनितकुमार देवों की वर्गणा
- १२. पृथ्वीकायिक जीवों की वर्गणा
- अफायिक जीवों की वर्गणा
- तेजस्कायिक जीवों की वर्गणा
- ९५. वायुकायिक जीवों की वर्गणा
- वनस्पतिकायिक जीवों की वर्गणा
- ई।न्द्रिय जीवों की वर्गणा
- १६. त्रीन्द्रिय जीवों की वर्गणा
- १६. चतुरिन्द्रिय जीवों की वर्गणा
- २०. पञ्चेन्द्रिय तिर्यञ्च योनिक जीवों की वर्गणा

- २१. मनुष्यों की वर्गणा
- २२. वानमंतर देवों की वर्गणा
- २३. ज्योतिष्क देवों की वर्गणा
- २४. वैमानिक देवों की वर्गणा

प्रस्तुत आगम में 'दण्डक' शब्द का प्रयोग अनेक स्थानों में मिलता है, जैसे---

- ११६—''आउएण वि दो दंडगा—एगत्तपोहत्तिया।''
- 919२५—''एएणं अभिलावेणं दंडओ भाणियव्यो जाव वेमाणियाणं।''
- 9 19२६—"एवं कोंति। एत्य वि दंडओ जाव वेमाणियाणं।"

उक्त सूत्रों में दण्डक का प्रयोग समान वाक्य-पद्धति के अर्थ में हुआ है।

चौबीस दण्डक का प्रयोग प्रस्तुत आगम में भी मिलता है। १ ! २७६-२८० तक प्राणातिपात क्रिया का औधिक वर्णन है। २८५-२६६ तक उसका चौर्वास दण्डक के रूप में वर्णन है— ''चउवीसं दंडगा भाषियन्य। ''

## ३. प्रमत्त-अप्रमत्त का विभाग वक्तव्य नहीं है

लेश्या का अर्थ है—जीव का परिणाम और परिणामधारा में सहयोगी पुद्गल-द्रव्य। उसके छह प्रकार हैं---कृष्ण, नील, कापीत, तेजः, पद्म और शुक्ल!

इनमें प्रथम तीन अप्रशस्त हैं और अन्तिम तीन प्रशस्त ! प्रथम लेश्या-त्रिक में संयति के प्रमत्त और अप्रमत्त ये दो भेद वक्तव्य नहीं हैं। यह पाठ विमर्शनीय है। वृत्तिकार ने इसका विभर्श किया है। उनके अनुसार अप्रशस्त लेश्या-त्रिक में संयतत्व नहीं होता, इसलिए यहां प्रमत्त और अप्रमत्त विशेषण की वर्जना की गई है। कयाचार्य ने वृत्तिकार के विनर्श की सनीक्षा की है। उनके अनुसार अप्रशस्त लेश्या वाले जीव असंयति और संयति दोनों होते हैं। किन्तु इनमें संयति को प्रमत्त और अप्रमत्त इन दो भागों में विभक्त करने का कोई प्रयोजन नहीं है। इसका हेतु यह है कि अग्रमत्त संयति में अग्रशस्त लेश्या नहीं होती।

#### ५. भ.जो.९।५।२८-३२

कृष्ण नील कापीन ने जाणी, ओघिक सप्तारी जेम पिछाणी । णवरं प्रमत अप्रपत्त वे भेद, नीह करिया न मणया वद ॥ संसारी ना किया भेद दोय, मंजती नै असंजती जीय। संजती ना दौय भेद कीधा, प्रमादी ने अप्रमादी साध्यः 🖯

१. ठाणं,१।१४५-१६४।

२. वही, १।१६० – चउर्वासदंडओ;१।२१३ - धउर्वासदंडया

३. वही, ३ । ५१७,५१८ ।

४. भ.वृ.९ ।३६ - कृष्णादिषु हि अप्रशस्तभावलेश्यासु संयतत्वं नास्ति, यद्योच्यते -'पूर्व्यपडिवण्णओ पुण अत्रयरीए उ लेसाए'ति, तद्द्रव्यलेश्यां प्रतीत्येति मन्त्रव्यं ततस्तात् प्रमताद्यभावः।

प्रस्तुत आगम के पद्मीसवें शतक में बतलाया गया है कि 'कषायकुशीलनिर्प्रंथ' के छहों लेश्याएं होती हैं। इसकी वृत्ति में अभयदेवसूरि ने लिखा है कि कषायकुशीलनिर्प्रंथ सकषाय होने के कारण छहों लेश्याओं में प्राप्त होता है। पण्णवणा में बतलाया गया है कि कृष्ण लेश्या वाला जीव मनःपर्यवज्ञान को उपलब्ध हो सकता है। केवल संयत जीव ही मनःपर्यवज्ञानी होता है; इससे संयत में कृष्ण लेश्या का अस्तित्व सिद्ध होता है। पण्णवणा के वृत्तिकार मलयिगिर के अनुसार प्रमत्त संयत में कृष्ण लेश्या के मन्द अनुभाव वाले अध्यवसाय-स्थान होते हैं। इन प्रमाणों के आधार पर जयाचार्य का विमर्श संगत प्रतीत होता है।

सलेश्य के क्रियासूत्र में बतलाया गया है—कृष्ण लेश्या और नील लेश्या वाले मनुष्यों में सराग और वीतराग तथा प्रमत्त और अप्रमत्त इनका वक्तव्य आवश्यक नहीं है। वृत्तिकार ने फिर उसी सिद्धांत की पुनरावृत्ति की है। उन्होंने लिखा है कि औधिक दण्डक के अनुसार मनुष्य के तीन भेद होते हैं—असंयत, संयतासंयत और संयत। संयत के दो भेद—सराग संयत और वीतराग संयत तथा सराग संयत के प्रमत्त संयत और अप्रमत्त संयत ये दो भेद होते हैं। फिर भी कृष्ण और नील लेश्या में यह पाठ अनुसरणीय नहीं है। इसका हेतु यह है कि इन लेश्याओं का उदय होने पर संयम उपलब्ध नहीं होता। सराग और वीतराग के प्रकरण में वृत्तिकार ने लिखा है—तेजस् और पद्म लेश्या में वीतरागता उपलब्ध नहीं होती; इसलिए इनमें सराग और वीतराग का विशेषण विवक्षित नहीं है।

वृत्तिकार ने सराग और वीतराग के विशेषण के लिए जिस युक्ति का प्रयोग किया है, वही युक्ति प्रमत्त और अप्रमत्त के विशेषण में घटित होती है। अप्रशस्त लेश्या-त्रिक में अप्रमत्तता प्राप्त नहीं होती; इसलिए कृष्ण आदि तीन लेश्या-संयुक्त संयति में प्रमत्त और अप्रमत्त की विवक्षा नहीं की जा सकती। जयाचार्य ने क्रिया-सूत्र के प्रकरण में फिर अपने पूर्ववर्ती विमर्श का समर्थन किया है।

## नाणादीणं भवंतर-संकमण-पदं

# ज्ञानादीनां भवान्तर-संक्रमण-पदम्

## ज्ञान आदि का भवान्तर-संक्रमण-पद

३६. इहमविए मंते ! नाणे ? परभविए नाणे? तदुभयमविए नाणे ?

इहभविकं भदन्त ! ज्ञानम् ? परभविकं ज्ञानम्? तदुभयभविकं ज्ञानम् ?

गोयमा ! इहभविए वि नाणे, परभविए वि नाणे, तदुभयभविए वि नाणे !! गीतम ! इहभविकमपि ज्ञानम्, परभविकमपि ज्ञानम्, तदुभयभविकमपि ज्ञानम्। ३६. <sup>9</sup>भन्ते ! क्या (कोई) ज्ञान इस जन्म तक ही सीमित रहता है ? क्या ज्ञान अगले जन्म में साथ जाता है ? क्या ज्ञान वर्तमान जन्म और भावी जन्म दोनों में विद्यमान रहता है ?

गौतम ! (कोई) ज्ञान इस जन्म तक भी सीमित रहता है, अगले जन्म में भी साथ जाता है, वर्तमान जन्म और भावी जन्म दोनों में भी विधमान रहता है।

तिम कृष्णादिक त्रिहुं ना भेद दोय, संजती नै असंजती होय।
संजती ना वे भेद न थुणवा, प्रमत्त अप्रमत्त भेद न भणवा॥
प्रमादी में कृष्णादिक पावै, अप्रमादी में ए त्रिहुं नावै।
तिण सूं संजती ना वे भेद, निह भणवा इम कह्यूं वेद॥
धुर भेद संजत वर्ज्यों नांहि, तिण सूं कृष्णादि साधु रै मांहि।
संजत शुभ जोग थी अणारंभ, अशुभ जोग आश्रयी आरंभ॥
विस्तृत विमर्श के लिए इसी ढाल की ३३-१४६ तक गाथाएं मननीय हैं।

- 9. भ.२५ ।३७५,३७६ कसायकुसीले पुच्छा । गोयमा ! सलेस्से होज्रा, नो अलेस्से होज्रा ॥ जइ सलेस्से होज्रा, से मं भंते ! कतिसु लेस्सासु होज्रा? गोयमा ! छसु लेस्सासु होज्रा, तं जहा कण्हलेस्साए जाय सुक्कलेस्साए ।
- २. भ.वृ. १!३६ कसायकुशीलस्तु षट्ष्विप सकषायमेव आश्रित्य।
- ३. पण्ण. १७। १९२ कण्हलेस्से णं भंते! जीवे कित्सु णाणेसु होजा? गोयमा! दोसु वा तिसु वा चउसु वा णाणेसु होजा—दोसु होमाणे आभिणि-बोहिय-सुयणाणेसु होजा, तिसु होमाणे आभिणिवोहिय-सुयणाण-ओहिणाणेसु होजा, अहवा तिसु होमाणे आभिणिवोहिय-सुयणाण-मणपञ्जवणाणेसु होजा, चउसु होमाणे आभिणिवोहियणाण-सुयणाण-ओहिणाण-मणपञ्जवणाणेसु

होजा। एवं जाव पम्हलेस्से।

- ४. प्रज्ञा.वृ.प.३५७—इह लेश्यानां प्रत्येकमसंख्येयलोकाकाशप्रदेशप्रमाणानि अध्यवसायस्थानानि, तत्र कानिचिन्मंदानुभावान्यध्यवसायस्थानानि, प्रमत्त-संयतस्यापि लभ्यन्ते, अत एव कृष्ण-नील-कापोतलेश्याः प्रभत्तसंयतस्यापि गीयन्ते।
- ५. भ.३।१०१।
- ६. भ.वृ.९।१०५—मनुष्यपदे क्रियासूत्रे यद्यप्यौधिक-दण्डकं तिविहा मणुस्सा पत्रता, तं जहा —संजया, असंजया, संजयासंजया । तत्थ णं जेते संजया ते दुबिहा पत्रता, तंजहा—सरागसंजया य बीयरागसंजया य । तत्थ णं जेते सरागसंजया ते दुविहा पत्रता, तं जहा—पमत्तसंजया य अप्पमत्तसंजया य'ति पठितं, तथाऽपि कृष्णनीललेश्यादण्डकयोर्नाध्येतव्यं, कृष्णनीललेश्योदये संयमस्य निषद्धत्यात् ।
- ७. वही, ९ । १००१ केवलभौधिकदण्डके क्रियासूत्रे मनुष्याः सरामवीतरामविशेषणा अधीताः, इह तु तथा न वाच्याः, तेजःपद्मलेश्ययोर्वीतरामत्वासम्भवात्, शुक्ललेश्यायामेव तत्सम्भवात् । प्रमत्वाप्रमतास्तूच्यन्त इति ।
- ८. भ.जो.१।७,९७१-१८०।

४०. इहभविए मंते ! दंसणे ? परभविए दंसणे ? तदुभयमविए दंसणे ? इहभविकं भदन्त ! दर्शनम् ? परभविकं दर्शनम् ? तदुभयभविकं दर्शनम् ?

४०. भन्ते ! क्या दर्शन (सम्यकृत्व) इस जन्म तक ही सीमित रहता है ? क्या दर्शन अगले जन्म में साथ जाता है ? क्या दर्शन वर्तमान जन्म और भावी जन्म दोनों में विद्यमान रहता है ?

गोयमा ! इहभविए वि दंसणे, परभविए वि दंसणे, तदुभयभविए वि दंसणे।।

गीतन ! इहमविकमपि दर्शनम्, परभविकमपि दर्शनम्, तदुभवभविकमपि दर्शनम् । भाबी जन्म दोनों में विद्यमान रहता है ? गौतम ! दर्शन इस जन्म तक भी सीमित रहता है, अगले जन्म में भी साथ जाता है, वर्तमान जन्म और भावी जन्म दोनों में भी विद्यमान रहता है।

४१. इहभविए मंते ! चरित्ते ? परमविए चरित्ते ? तदुभयभविए चरित्ते ?

इहभविकं भदन्त ! चरित्रम् ? परभविकं चरित्रम् ? तदुभयभविकं चरित्रम् ? ४१. भन्ते ! क्या चारित्र इस जन्म तक ही सीमित रहता है ? क्या चारित्र अगले जन्म में साथ जाता है ? क्या चारित्र वर्तमान और भावी जन्म दोनों में विद्यमान रहता है ?

गोयमा ! इहमविए चरित्ते, नो परभविए चरित्ते, नो तदुभयभविए चरित्ते !!

गौतम ! इहमविकं चरित्रम्, नो परभविकं चरित्रम्, नो तदुभयभविकं चरित्रम् । गौतम ! चारित्र इस जन्म तक ही सीमित रहता है, वह अगले जन्म में साथ नहीं जाता, वर्तमान जन्म और भावी जन्म दोनों में विद्यमान नहीं रहता!

४२. इहमविए भंते ! तवे ? परभविए तवे ? तदुभयभविए तवे ? इहभविकं भदन्त ! तपः ? परभविकं तपः? तदुभयभविकं तपः ?

४२. भन्ते ! क्या तपस्या इस जन्म तक ही सीमित रहती है ? क्या तपस्या अगले जन्म में साथ जाती है ? क्या तपस्या वर्तमान जन्म और भावी जन्म दोनों में विद्यमान रहती है ?

गोयमा ! इहमविए तवे, नो परभविए तवे, नो तदुभयभविए तवे ॥

गौतम ! इहभविकं तपः, नो परभविकं तपः, नो तदुभयभविकं तपः। गौतम ! तपस्या इस जन्म तक ही सीमित रहती है, अगले जन्म में साथ नहीं जाती, वर्तमान जन्म और भावी जन्म दोनों में विद्यमान नहीं रहती!

४३. इहभविए मंते ! संजमे ? परभविए संजमे ? तदुभयभविए संजमे ?

इहमविकः भदन्त ! संयमः ? परभविकः संयमः ? तदुभयभविकः संयमः ?

४३. भन्ते ! क्या संयम इस जन्म तक ही सीमित रहता है ? क्या संयम अगले जन्म में साथ जाता है ? क्या संयम वर्तमान जन्म और भावी जन्म दोनों में विद्यमान रहता है ?

गोयमा ! इहमविए संजमे, नो परभविए संजमे, नो तदुभयभविए संजमे॥

गौतम ! इहभविकः संयमः, नो परभविकः संयमः, नो तदुभयभविकः संयमः।

गौतम ! संयम इस जन्म तक ही सीमित रहता है, अगले जन्म में साथ नहीं जाता, वर्तमान जन्म और भावी जन्म दोनों में विद्यमान नहीं रहता।

#### भाष्य

# १. सूत्र ३६-४३

जैन दर्शन ने पुनर्जन्म को केवल स्वीकार ही नहीं किया है, उसकी अनेक समस्याओं को सुलज्ञाने का प्रयत्न किया है। प्रस्तुत आगम में पुनर्जन्म की अनेक समस्याओं पर विचार किया गया है। मृत्यु के पश्चात् आत्मा दूसरे जन्म में जाती है, तो वह अकेली ही जाती है या उसके साथ कुछ दूसरे तत्त्व भी जाते हैं ? उसका यात्रा-पथ कितना होता है ? वह कैसे जाती है ? उसका नया जन्म कैसे होता है ?—इन प्रश्नों और इनसे सम्बद्ध अनेक प्रश्नों का समाधान मांगा गया है और भगवान् ने वह दिया है।

प्रस्तुत आलापक में पांच प्रश्न पूछे गए हैं—क्या आत्मा

पुनर्जन्म की यात्रा में ज्ञान, दर्शन, चारित्र, तप और संयम को साथ लेकर जाती है या उन्हें यहीं छोड़कर जाती है ? भगवान् ने इन प्रश्नों के उत्तर में बताया— ज्ञान और दर्शन—ये दोनों आत्मा के साथ जाते हैं। चारित्र, तप और संयम—ये तीनों ऐहभविक ही होते हैं, वे आत्मा के साथ नहीं जाते!

इसी प्रकार शरीर के बारे में पूछा गया कि नया जन्म लेते समय आत्मा सशरीर होती है या अशरीर ?

भगवान् ने कहा---''गौतम ! वह कथञ्चित् सशरीर होती है

और कथञ्चित् अशरीर।"

"भन्ते ! यह कैसे ?"

भगवान् ने कहा—''स्यूल (औदारिक, वैक्रिय और आहारक) शरीर की अपेक्षा से वह अशरीर होती है और सूक्ष्म (तैजस) और सूक्ष्मतर (कार्मण) शरीर की अपेक्षा से वह सशरीर होती है। इससे फलित होता है—आला मृत्यु के पश्चात् और नया जन्म लेने से पूर्व स्थूल शरीर से मुक्त रहती है। फिर प्रश्न होता है—स्थूल शरीर नहीं है, तो ज्ञान कहां रहेगा ? इस जिज्ञासा से प्रेरित होकर फिर पूछा—''भन्ते! आला इन्द्रिय-सहित अवस्था में जन्म लेती है या अनिन्द्रिय अवस्था में ?''

''गीतम ! कथञ्चित् वह सइंद्रिय होती है और कथञ्चित् अनिन्द्रिय।''

"भन्ते ! यह कैसे ?"

भगवान् ने कहा—''गीतम ! इन्द्रिय-संस्थानों (द्रव्येन्द्रिय) की अपेक्षा से वह अनिन्द्रिय होती है और ज्ञानात्मक इंद्रिय (भावेन्द्रिय) की अपेक्षा से सइंद्रिय।"

इससे फलित होता है कि एक जन्म से दूसरे जन्म के मध्य में ज्ञान सत्तारूप में रहता है, अभिव्यक्त नहीं होता। वह शरीर-रचना के पश्चात्, नाड़ी-तंत्र की रचना के वाद अभिव्यक्त होता है। उदाहरण के लिए, जाति-स्मृति (पूर्व जन्म की स्मृति) को लिया जा सकता है। इद्रिय और मन से होने वाले ज्ञान का आधारभूत कोश कर्म-शरीर है। स्थूल शरीर के नाड़ी-तंत्र या मस्तिष्क में उनके संवादी कोशों की रचना होती है। जिस आत्मा में दो इंद्रियों के विकास की सत्ता है, उसके दो इंद्रियों की रचना होगी। इसी प्रकार तीन, चार और पांच इन्द्रियों की रचना भी सूक्ष्म शरीर के कोशों के आधार पर ही होगी। नाड़ी-तंत्र या मस्तिष्क में ज्ञान-कोशों की रचना की तरतमता का आधार भी कर्म-शरीरगत कोश ही बनते हैं। इसे सूत्ररूप में इस प्रकार प्रस्तुत किया जा सकता है—जिस आला के ज्ञानावरण कर्म का जितना क्षयोपशम होता है, उसके उतने ही कोश कर्म-शरीर में निर्मित हो जाते हैं और उसके संवादी कोश नाड़ी-तंत्र या मस्तिष्क में निर्मित होते हैं।

इस सारे दार्शनिक चिन्तन को ध्यान में रखते हुए भगवान् ने

कहा--- ''ज्ञान पारभविक भी होता है।''

जैसे हमारे मस्तिष्क में वर्तमान जन्म के स्मृति-कोश होते हैं, वैसे ही पूर्वजन्म के स्मृति-कोश होते हैं या नहीं, यह एक जटिल प्रश्न है। आज के शरीर-शास्त्री और मनोवैज्ञानिक उन कोशों को खोज नहीं पाए हैं, किंतु कर्मशास्त्रीय दृष्टि से जिसमें पूर्वजन्म की स्मृति की संभावना है, उसमें उन कोशों की विद्यमानता की सम्भावना भी की जा सकती है। मस्तिष्क का बहुत बड़ा भाग मौन क्षेत्र (silent area) या अन्धकार क्षेत्र (dark area) है। हो सकता है, उस क्षेत्र में वे स्मृतिकोश उपलब्ध हो जाएं।

वृत्तिकार के अनुसार ऐहभविक का अर्थ है—केवल वर्तमानभववर्ती। वह भवान्तर में साथ नहीं जाता। पारभविक का अर्थ है—दूसरे जन्म में साथ जाने वाला! तदुभयभविक का शाब्दिक अर्थ होता है—जो वर्तमान जन्म में होता है और भावी जन्म में भी साथ जाता है। यह अर्थ पारभविक से भिन्न नहीं होता; इसलिए तदुभयभविक का अर्थ 'जन्म-जन्मान्तर तक साथ जाने वाला' होना चाहिए!

वृत्तिकार ने तदुभयभविक के अन्तर्गत पारभविक का 'परतर भव' अर्थ कर इस विकल्प की सार्थकता बतलाई है, किंतु परतर भव का ग्रहण पारभविक में ही हो सकता है; इसलिए इस तीसरे भंग को केवल भंगरचना का प्रकार ही माना जा सकता है। इसमें कोई नई बात प्रतिपादित की गई है, ऐसा नहीं लगता।

ज्ञान और दर्शन दोनों का अनुगमन होता है; इसलिए इसके तीनों विकल्प सम्मत हैं। यहां दर्शन का अर्थ सम्यक्त्य है। यारित्र, तप और संयम का अनुगमन नहीं होता; इसलिए इनका केवल ऐहभविक विकल्प ही सम्मत है, शेष दो विकल्पों का निषेध किया गया है। वृत्तिकार के अनुसार चारित्र अनुष्ठान-रूप होता है और अनुष्ठान शरीर में ही सम्भव है।

चारित्र, तप और संयम तीनों आचरण-पक्ष के तत्त्व हैं। सामायिक आदि की आराधना को चारित्र और संयम दोनों कहा गया है। समवाओं में संयम के सतरह प्रकार बतलाए गए हैं। तप चारित्र का ही एक प्रकार है।

१. भ.५।३४२, ३४३।

२. वही,११३४०, ३४९१

३. भ.वृ.९।३६ वर्तमानजन्मिन यहर्तते न तु भवान्तरे तदैहभविकम्। काकुपाठाग्रेह प्रश्नताऽवसेया, तेन किमैहमिविकं ज्ञानमृत 'परभविए'ति परभवे—वर्तमानानन्तरभाविन्यनुगामितयां यहर्तते तत्पारभविकम्। आहो- स्वित् 'तदुभयभविए'ति तदुभयस्पयोः इहपरलक्षणयोर्भवयोर्यदनुगामितया वर्त्तते तत्तदुभयभविकम्, इदं चैवं न पारभविकाद् मिद्यत इति परतरभवेऽपि यदनुयाति तद् प्राह्मम्। इहभवव्यतिरिक्तत्वेन परतरभवस्यापि परभवत्वात्। इस्वतानिर्देशश्चेह सर्वत्र प्राकृतत्वादिति प्रश्नः, निर्वचनभपि सुगमं। नवरम् 'इहभविए'ति ऐहमविकं यदिहाधीतं नान्तरभवेऽनुयाति, पारभविकं

यदनन्तरभवेऽनुयाति, तदुभयभविकं तु यदिहाधीतं परभवे परतरभवे चानुवर्त्तत इति ।

४. वही,91४०---दर्शनमिह सम्यक्त्वमवसेयं, मोक्षमार्गाधिकारात्।

५. वही, १। ४९ — अनुष्ठानरूपत्वात् चारित्रस्य शरीराभावे च तदयोगात्।

६. उत्तर.२८।३२,३३।

छाणं,५ १९३६ — पंचिवधे संजमे पण्णते, तं जहा — सामाइयसंजमे, छेदो-बद्वावणियसंजमे, एरिहारिबसुद्धिसंजमे, सुहुमसंपरागसंजमे, अहक्खायचरित-संजमे ।

<sup>€.</sup> सम्,9७१२ ।

# असंवुड-संवुड-अणगार-पदं

४४. असंबुडे णं भंते ! अणगारे सिज्झइ, बुज्झइ, मुच्चइ, परिनिच्चाइ, सव्वदुक्खाणं अंतं करेइ ? गोयमा ! णो इणड्डे समद्वे॥

४५. से केण्डेणं भंते ! एवं बुचइ—असंबुडे णं अणगारे नो सिज्झइ, नो बुज्झइ, नो मुचइ, नो परिनिव्वाइ, नो सब्बदुक्खाणं अंतं करेड ? गोयमा ! असंवुडे अणगारे आउयवज्ञाओ सत्त कम्मपगडीओ सिढिलबंघणबद्धाओ घणियबंघणबद्धाओ पकरेइ, हस्सकालठिइ-याओ दीहकालिड्याओ पकरेड, मंदाणु-भावाओ तिव्वाणुभावाओ पकरेइ, अप्प-पएसग्गाओ बहुप्पएसग्गाओ पकरेड्; आउयं च णं कम्मं सिय बंघइ, सिय नो बंघइ, अस्सायावेयणिजं च णं कम्मं भुजो-भुज्जो उवचिणाइ, अणाइयं च णं अणवदग्गं दीहमद्धं चाउरंतं संसारकंतारं अणु-परियट्टइ । से तेणडेणं गोयमा ! असंबुडे अणगारे नो सिज्झइ, नो बुज्झइ, नो मुचई, नो परिनिब्बाइ, नो सब्बदुक्खाणं अंतं करेड ॥

४६. संबुडे णं भंते! अणगारे सिज्झइ, बुज्झइ, मुद्यइ, परिनिच्चाइ, सव्बदुक्खाणं अंतं करेइ? हंता! सिज्झइ, बुज्झइ, मुद्यइ, परिनिच्चाइ, सव्बदुक्खाणं अंतं करेइ।।

४७. से केणहेणं भंते ! एवं वृच्चइ—संवृडे णं अणगारे सिज्झइ, बुज्झइ, मुच्चइ, परि-निव्याइ, सव्वदुक्खाणं अंतं करेइ ? गोयमा ! संवृडे अणगारे आउयवज्ञाओ सत्त कम्मपगडीओ धणियवंधणबद्धाओ सिढिल-वंधणबद्धाओ पकरेइ, दीहकालद्विइयाओ हस्सकालद्विइयाओ पकरेइ, तिव्याणु-भावाओ मंदाणुभावाओ पकरेइ, बहुप्पएस-ग्गाओ अप्पएसग्गाओ पकरेइ; आउयं च णं कम्मं न बंघइ, अस्सायावेयणिज्ञं च णं कम्मं नो भुजो-भुजो उवचिणाइ, अणादीयं च णं अणवदग्गं दीहमद्धं चाउरन्तं संसार-कंतारं वीईवयइ। से तेणहेणं गोयमा! एवं

# असंवृत-संवृत-अनगार-पदम्

असंवृतः भदन्त ! अनगारः सिद्ध्यित, 'बुज्झइ', मुञ्चित, परिनिर्चाति, सर्वदुःखा-नामन्तं करोति ? गौतम ! नो अयमर्थः समर्थः ?

तत् केनार्थेन भदन्त ! एवमुच्यते — असंवृतः अनगारः नो सिद्ध्यति, नो 'बुज्झइ', नो परिनिर्याति, नो सर्वदु:खानामन्तं करोति ?

गीतम ! असंवृतः अनगारः आयुर्वर्जाः सस कर्मप्रकृतीः शिथिलवन्धनवद्धाः 'धणिय'-बंधनबद्धाः प्रकरोति, हस्वकालस्थितिकाः दीर्घकालस्थितिकाः प्रकरोति, मन्दानुभावाः तीव्रानुभावाः प्रकरोति, अल्पप्रदेशाग्राः बहु-प्रदेशाग्राः प्रकरोति, आयुश्च कर्म स्यात् बघ्नाति, स्यान् नो बघ्नाति, असातवेदनीयं च कर्म भूयो-भूयः उपचिनोति, अनादिकं च 'अणवदग्गं' दीर्घाध्वानं चतुरन्तं संसार-कान्तारम् अनुपर्यटति । तत् तेनार्थेन गौतम! असंवृतः अनगारः नो सिद्ध्यति, नो 'बुज्झइ', नो मुञ्चति, नो परिनिर्वाति, नो सर्वदःखानामन्तं करोति ।

संवृतः भदन्त ! अनगारः सिद्ध्यति, 'बुज्झ-इ', मुञ्चति, परिनिर्चाति, सर्वदुःखानामन्तं करोति ? हन्त ! सिद्ध्यति, 'बुज्झइ', मुञ्चति, परि-

हत्तः ! सिद्ध्यति, 'बुज्झई', मुञ्चति, परि निर्वाति, सर्वदु:खानामन्तं करोति।

तत् केनार्थेन भदन्त ! एवमुच्यते संवृतः

अनगारः सिद्ध्यति, 'बुज्झइ', मुज्बति, परि-निर्वाति, सर्वदुःखानामन्तं करोति ? गौतम! संवृतः अनगारः आयुर्वजाः सप्त कर्म-प्रकृतीः 'धणिय'बन्धनबद्धाः शिथिलबन्धन-बद्धाः प्रकरोति, दीर्घकालस्थितिकाः हस्व-कालस्थितिकाः प्रकरोति, तीन्नानुभावाः मन्दा-नुभावाः प्रकरोति, बहुप्रदेशाग्राः अल्प-प्रदेशाग्राः प्रकरोति; आयुश्च कर्म न बध्नाति, असातवेदनीयं च कर्म न भूयो-भूयः उप-चिनोति, अनादिकं च 'अणबदग्गं' दीर्घाध्वानं चतुरन्तं संसारकान्तारं व्यतिव्रजिति। तत् ते-नार्थेन गौतम! एवमुच्यते—संवृतः अनगारः

# असंवृत-संवृत-अनगार-पद

४४. <sup>9</sup>भन्ते ! क्या असंवृत अनगार सिद्ध, प्रशान्त, मुक्त और परिनिवृत होता है, सब दुःखों का अन्त करता है ?<sup>२</sup> गौतम ! यह अर्थ संगत नहीं है।

४५. भन्ते ! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है— असंवृत अनगार सिद्ध, प्रशान्त, मुक्त और परिनिर्वृत नहीं होता, सब दु:खों का अन्त नहीं करता ?

गौतम! असंवृत अनगार आयुष्य कर्म को छोड़कर शेष सात कर्मों की शिथिल बन्धनबद्ध प्रकृतियों को गाढ बन्धनबद्ध करता है, अल्पकालिक स्थितिवाली प्रकृतियों को दीर्घकालिक स्थितिवाली करता है, मन्द अनुभाव वाली प्रकृतियों को तीव्र अनुभाव वाली प्रकृतियों को तीव्र अनुभाव वाली प्रकृतियों को वहुप्रदेश-परिमाण वाली करता है; आयुष्य कर्म का बन्ध कदाचित् करता है और कदाचित् नहीं करता, वह असातवेदनीय कर्म का बहुत-बहुत उपचय करता है और आदि-अन्तर्हान दीर्घपथवाले चतुर्गत्यात्मक संसार-कान्तार में पर्यटन करता है! गौतम! इस अपेक्षा से असंवृत अनगार सिद्ध, प्रशान्त, मृक्त और परिनिर्वृत नहीं होता, सब दुःखों का अन्त नहीं करता!

४६. भन्ते ! क्या संवृत अनगार सिद्ध, प्रशान्त, मुक्त और परिनिर्वृत होता है, सब दुःखों का अन्त करता है ?

हां ! वह सिद्ध, प्रशान्त, मुक्त और परिनिर्वृत होता है, सब दुःखों का अन्त करता है।

४७. भन्ते ! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है--संवृत अनगार सिद्ध, प्रशान्त, मुक्त और परिनिर्वृत होता है, सब दुःखों का अन्त करता है ? गौतम ! संवृत अनगार आयुष्य कर्म को छोड़कर शेष सात कर्मों की गाढ बन्धनवद्ध प्रकृतियों को शिथिल बन्धनबद्ध करता है, दीर्घकालिक स्थिति वाली प्रकृतियों को अल्पकालिक स्थिति वाली करता है, तीच्र अनुभाव वाली प्रकृतियों को मन्द अनुभाव वाली करता है, बहुप्रदेश-परिभाण वाली प्रकृतियों को अल्पप्रदेश-परिभाण वाली करता है; वह आयुष्य कर्म का बन्ध नहीं करता, असात-वेदनीय कर्म का बहुत-बहुत उपचय नहीं करता और आदि-अन्तहीन दीर्घपथवाले चतुर्गत्यात्मक वुच्चइ संवुडे अणगारे सिज्झइ, बुज्झइ, मुच्चइ, परिनिव्वाइ, सव्दुक्खाणं अंतं करेइ॥ सिद्ध्यति 'बुज्झइ', मुज्यति, परिनिर्वाति, सर्वदुःखानामन्तं करोति। संसार-कान्तार का व्यतिक्रमण करता है। गौतम! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है—संवृत अनगार सिद्ध, प्रशान्त, मुक्त और परिनिर्वृत होता है, सब दुःखों का अन्त करता है।

#### भाष्य

## १. सूत्र ४४-४७

#### असंबृत-संबृत

'असंवृत' शब्द का प्रयोग दो अर्थों में मिलता है। इसका एक अर्थ है—मन, वाणी और काय का संवर नहीं करने वाला' अथवा उत्तरगुण में दोष की प्रतिसेवना करने वाला। इसका दूसरा अर्थ है—संयम से च्युत हो जाने वाला।

प्रस्तुत आगम में इन दोनों अर्थों में असंवृत का प्रयोग मिलता है। 'बकुस निर्ग्रन्थ' के पांच प्रकारों में दो प्रकार हैं—असंवृत बकुस और संवृत बकुस। बकुस निर्म्रन्थ मूलगुण की विराधना नहीं करता, केवल उत्तरगुण की विराधना करता है। यहां 'असंवृत' का प्रयोग मुनि-धर्म से च्युत होने वाले के लिए किया गया है। इसीलिए उसे अनादि-अनन्त संसार में परिभ्रमण करने वाला बतलाया गया है। वृत्तिकार ने भी इसकी यही व्याख्या की है।

यह विमर्शनीय है कि प्रत्येक संवृत अनगार भी सिद्ध, प्रशान्त, मुक्त नहीं होता, फिर असंवृत अनगार के लिए यह प्रश्न क्यों उपस्थित किया गया है? इसका समाधान यह है—प्रस्तुत आलापक में चरम कोटि के असंवृत और संवृत को ध्यान में रखकर प्रश्न पूछा गया है; उसी के आधार पर भगवान् ने उसका समाधान दिया है। मध्यम कोटि के असंवृत अनगार अनादि-अनन्त संसार में भ्रमण नहीं करते और मध्यम कोटि के संवृत अनगार भी सिद्ध, प्रशान्त, मुक्त नहीं होते।

इसी प्रकार 'संवृत' शब्द का भी दो अर्थों में प्रयोग किया गया है! पहला अर्थ है—अचरम शरीरी संवृत अनगार और दूसरा—चरम शरीरी संवृत अनगार। प्रस्तुत संवृत अनगार का सूत्र चरम शरीरी संवृत अनगार की अपेक्षा से प्रतिपादित है! अचरनशरिरो संवृत अनगार परम्पर रूप में तिद्ध. प्रशान्त, मुक्त हो सकता है। इस अपेक्षा से उसके लिए भी प्रस्तुत सूत्र घटित हो सकता है। वृत्तिकार ने प्रश्न उपस्थित किया है कि परम्पर रूप में असंवृत का भी सिद्ध. प्रशांत, मुक्त होना अवश्यंभायी है, फिर दोनों में अन्तर क्या है। उन्होंने समाधान की भाषा में कहा—संवृत परम्पर रूप में अधिकतम सात-आठ भव में मुक्त हो जाता है। असंवृत परम्पर रूप में अधिकतम अपार्ध पुद्गल तक संसार में परिभ्रमण कर सकता है; इसलिए संवृत और असंवृत की शृंखला में अधिक अन्तर है, उन्हें एक कोटि में नहीं गिना जा सकता।

#### कर्म-परिवर्तन का सिद्धांत

जैन दर्शन में कर्म का परिवर्तन मान्य है। कुछ दार्शनिक कर्म के परिवर्तन को मान्य नहीं करते थे। उनके द्वारा कर्म को ईश्वर का स्थान प्राप्त हो चुका था। भगवान् महावीर ने जीव के पारिणामिक भाव को कर्म से मुक्त बतलाया। उससे जीव को निरन्तर कर्म-मुक्त होने की शक्ति प्राप्त होती रहती है और जीव का पुरुषार्थ कर्म के परिवर्तन में भी सक्षम बना रहता है।

प्रस्तुत आलापक में कर्म-परिवर्तन की जिन चार अवस्थाओं का उल्लेख किया गया है, वे कर्म-बन्ध की इन चार अवस्थाओं से संबन्धित हैं—१. प्रकृति बंध, २. स्थिति-बन्ध, ३. अनुभाग-बन्ध. ४. प्रदेश बन्ध। अशुभ और शुभ दोनों प्रकार की भावधारा के साथ कर्म की अवस्था में परिवर्तन होता रहता है।

परिवर्तन के वे रूप वनते हैं— 5. शिथिल वन्धन गाढ बन्धन में बदल जाता है। २. माढ बन्धन शिथिल बन्धन में बदल जाता है।

यह प्रकृति-बन्ध का पीएवतन है। अशुभ परिणामधारा के कारण अशुभ प्रकृति का शिक्षित बन्धन तींच्र बन्धन में बदल जाता है और शुभ परिणामधारा के कारण अशुभ प्रकृति का तीव्र बन्धन धिथिल बन्धन १ वदन जाता है।

५. दसबै,१०१७ -

मणवयकावसुसंबुई जे स भिज्ञ्लु 🛭

२ भाजो.११६।३४ -

असंबुडी चरण-प्रष्ट, सूत्रे फल वियश हे उगाँ। राज्ये काल उत्कार, देमूण कार्य-प्राच करां। १३

- ३ भ २२ (३०६,३५०)
- ४. वही,५०३५५।
- ५. भ.चू.५ (७६ ) संयुत्तः अनगणः प्रमत्माग्रमात्तवल्धिः, स च चरमशरीमः स्याद चरमश्रतिमे चा, एक यश्चमण्डामारनभ्योजयेदे सूत्रं, यस्त्रयसम्बर्धास्
- स्वद्रमत्रकार वस्त्रकारः () वार्की द्रवतेषः । तत् वस्त्रमध्येषास्यकृतन्त्राणि सूत्रोत्तर्वते । स्वतं अकृताः स्वतं वार्का स्वतं । स्वतं वार्का स्वतं । स्वतं वार्का स्वतं । स्
- ક, કેલે, કરાડ, અને માજ :
- 5. 初れカール

वृत्तिकार ने शिथिल बन्धन के तीन अर्थ किए हैं—स्पृष्टता, बद्धता और निधत्तता। गाढ बन्धन के बद्धावस्था, निधतावस्था और निकाचितावस्था—ये तीन अर्थ किए हैं, किंतु ये विमर्श मांगते हैं।

'बन्धन' प्रकृति-बन्ध की एक सामान्य अवस्था है। उसकी विशेष अवस्थाएं सात हैं। उनमें निधत्त छठी अवस्था है। उसमें उद्धर्तन और अपवर्तन हो सकते हैं; संक्रमण, उदीरणा और उपशामना—ये करण नहीं होते। निकाचना सातवीं अवस्था है। उसमें उद्धर्तन और अपवर्तन भी नहीं होते, कोई भी करण नहीं होता। इसलिए यदि गाढ बन्धन का अर्थ निकाचना किया जाए, तो स्थिति और रस का परिवर्तन नहीं हो सकता।

प्रस्तुत शतक के ३५७ वें सूत्र में 'बढ, पुद्ग, निहत्त, कड, पद्मिय, अभिनिविद्ग, अभिसमण्णायय, उदिण्ण' इतनी कर्म की अवस्थाएं मिलती हैं। इनमें बढ़ और पुद्रु (स्पृष्ट) इन दो अवस्थाओं को शिथिल-बद्ध माना जा सकता है और निधत्त को गाढ अवस्था माना जा सकता है। इस अर्थ को स्वीकार करने पर स्थिति-परिवर्तन, रस-परिवर्तन और प्रदेश-परिमाण के परिवर्तन में बाधा नहीं आती। आयुष्य कर्म का बन्ध एक जन्म में एक बार ही होता है; इसिलए उसका विकल्प है—उसका बन्ध हो भी सकता है, नहीं भी हो सकता।

असातवेदनीय कर्न सप्त कर्म-प्रकृतियों के अन्तर्गत प्राप्त है, फिर उसका पृथक् उल्लेख क्यों ? इसका समाधान यह है कि असंवृत अनगार के अशुभ भावधारा के कारण असात वेदनीय का अधिकतम बन्ध होता है—ऐसा बतलाने के लिए इसका स्वतन्त्र रूप में निर्देश किया गया है।

# २. सिद्ध.....सव दुःखों का अन्त करता है।

प्रस्तुत आलापक में पांच क्रियापद हैं। इन पांच पदों द्वारा मुक्त होने की पांच अवस्थाओं का प्रतिपादन किया गया है।

पहली अवस्था है—सिद्ध होना। जिसका प्रयोजन सिद्ध हो जाता है, वह सिद्ध अवस्था है।

दूसरी अवस्था है- प्रशान्त होना या बुझ जाना।

- 9. भ.यृ.१।४५ —श्लयबन्धनं स्पृष्टता वा बद्धता वा निधतता वा, तेन बद्धाः आत्मप्रदेशेषु संबन्धिताः पूर्वावस्थायामशुभतरपरिणामस्य कथञ्चिदभावा-विति शिथिलवन्धनबद्धाः, एताश्चाशुमा एव द्रष्टव्याः । असंवृतभावस्य निदा-प्रस्तावात् ताः किमित्याहः—'धिणयवंधणबद्धाओ पकरेति'ति गाढतरबन्धना बद्धावस्था वा निधत्तावस्या वा निकाचिता वा 'प्रकरोति'।
- २. वही, १।४५—आयु: पुनः कर्म स्यात् कदाचिद् बध्नाति, स्यात् न बध्नाति । यस्मात्त्रिभागाद्यवशेषायुषः परभवायुः प्रकुर्व्वन्ति, तेन यदा त्रिभागादिस्तदा बध्नाति । अन्यदा न बध्नातीति ।
- ३. वही, १ । ४५— असातवेदनीयं च—दुःखवेदनीयं कर्म पुनः 'मूयो भूयः' पुनः पुनः 'उपिचनोति' उपितं करोति । ननु कर्मसप्तकान्तर्यर्तित्वादसातवेदनीयस्य पूर्वोक्तविशेषणेभ्यः एव तदुपचयप्रतिपत्तैः किभेतद्ग्रहणेन ? अत्रोच्यते— असंवृतोऽत्यन्तदुःखितो भवतीति प्रतिपादनेन भयजननादसंवृतत्वपरिहारार्थ-

तीसरी अबस्था है—कर्म-बन्धन से मुक्त होना। चौथी अवस्था है—परिनिर्वृत—निःस्पन्द—गतिरहित हो गाना।

पांचवीं अवस्था है—सब दुःखों का अन्त कर देना।

वृतिकार ने पूर्ववर्ती चार अवस्थाओं के अर्थ भिन्न प्रकार से किए हैं। उन्होंने सिज्बइ बुज्बइ मुच्चइ और परिनिव्वाइ इन पदों की अन्तिम क्षण से पूर्व की अवस्था मानकर व्याख्या की है। केवल सब्बदुक्खाणं अंतं करेइ को अन्तिम क्षण की अवस्था माना है।

वृत्तिकार के अनुसार सिज्बइ का अर्थ है—'चरमशरीरी जीव सिद्धिगमन के योग्य हो जाता है', किन्तु यह अर्थ चिन्तनीय है। सिद्ध-अवस्था शरीर-मुक्ति के पश्चात् प्राप्त होती है। प्रश्न पूछा गया—

# ''किहें पडिहया सिद्धा, किहें सिद्धा पड़िड्या! किहें बोंदिं चइत्ताणं, कत्य गंतूण सिज्झई ?''

"सिद्ध कहां रुकते हैं ? कहां स्थित होते हैं ? कहां शरीर को छोड़ते हैं ? और कहां जाकर सिद्ध होते हैं ?" इसके समाधान में कहा गया—

# ''अलोए पडिहया सिद्धा, लोयग्ये य पड्डिया। इहं बोटिं चइत्ताणं, तत्य गंतूण सिज्झई ॥''

''सिद्ध अलोक में रुकते हैं। लोक के अग्रभाग में स्थित होते हैं। मनुष्य-लोक में शरीर को छोड़ते हैं और लोक के अग्रभाग में जाकर सिद्ध होते हैं।"  $^{5}$ 

इस आधार पर सिज्जड़ का अर्थ वृतिगत अर्थ से भिन्न पड़ता है।

वृत्तिकार ने बुज्बइ का अर्थ इस प्रकार किया है—सिद्धिगमन योग्य जीव जब केवली होकर समस्त जीव आदि पदार्थों को जानता है, उस समय वह युद्ध कहलाता है।

किन्तु 'मोक्षपद' के अनुसार जो कोई जीव सब दुःखों का अन्त करता है, वह पहले उत्पन्न-ज्ञान-दर्शनधर अर्हत्, जिन और केवली होता है। उसके पश्चात् वह सिद्ध, प्रशान्त, मुक्त, परिनिर्वृत होता है, सब दुःखों का अन्त करता है। इस दृष्टि से वृत्तिकार

मिदमित्यदुष्टमिति ।

- ४. वही,९।४४—सिध्यन्ति स्म—निष्ठितार्था भवन्ति स्म।
- ५. वही, ११४४—'सिज्झइ'ित सिध्यति अवातचरमभवतया सिद्धियमनयोग्यो भवति! 'बुज्झइ'ित स एव यदा समुत्यन्नकेवलज्ञानतया स्वपरपर्यायोपेता- निर्विखलान् जीवादिपदार्थान् जानाति तदा बुध्यत इति व्यपदिश्यते। 'मुच्चइ'ित स एव संजातकेवलवोधो भवोपग्राहिकर्मिभः प्रतिसमयं विमुच्यमानो मुच्यत इत्युच्यते। 'परिनिव्वाइ'ित स एव तेषां कर्मपुद्गलानामनुसमयं यथा यथा क्षयमाप्रोति तथा तथा शीतीभवन् परिनिर्वातीति प्रोच्यते। 'सव्वदुक्खाणमंतं करेइ'ित स एव चरमभवायुषोऽन्तिमसमये क्षपिताशेषकर्मांशः सर्वदुःखानामन्तं करोतीति।
- ६. उत्तर.३६।५५,५६।
- **७. भ.**१ रिव्ह

द्वारा कृत बुज्बह की व्याख्या विमर्शनीय है। प्रस्तुत प्रकरण में बुज्बह यह देशी धातु होनी चाहिए! इसका अर्थ है—बुझ जाना, शान्त हो जाना। यह मुक्त होने की दूसरी अवस्था है। इसमें जन्म-मरण की आग बुझ जाती है।

यृत्तिकार ने मुचइ का अर्थ 'भवोपग्राही कर्मों से प्रति समय मुक्त होना' किया है। किन्तु यह भी उपर्युक्त तर्क से विमर्शनीय है। मुक्त होना सिद्ध होने से प्रथम समय में ही होता है।

वृत्तिकार के अनुसार परिनिन्धाइ का अर्थ है—'जैसे-जैसे कर्म क्षय होते जाते हैं, वैसे-वैसे आत्मा शीतीभूत, शान्त या परिनिर्वृत हो जाती है।' यह अर्थ भी विमर्शनीय है। 'वा' धातु का एक अर्थ गति भी है (वांक्—गतिबन्धनयोः)। इस आधार पर परिनिर्वाण का अर्थ 'गतिरहित' या निःस्पन्द' किया जाना चाहिए। मुक्त होने वाला जीव मुक्तिस्थान में पहुंचकर गति-शून्य हो जाता है।

वृत्तिकार के अनुसार चरम भव के आयुष्य के अन्तिम समय में सिद्ध होने वाला जीव अशेष कर्मों को क्षीण कर सब दुःखों का अन्त कर देता है। इसका संवादी पाठ ठाणं में उपलब्ध होता है। जयाचार्य ने भगवती की जोड़ में इन पांच पदों के वृत्तिसम्मत अर्थ का अनुसरण नहीं किया है।

## शब्द-विमर्श

## ३. बहुत-बहुत

वृत्तिकार ने इसका अर्थ 'पुनः पुनः' किया है। किन्तु प्रसंगवश इसका 'बहुत-बहुत' अर्थ संगत है।

#### ४. अन्तहीन

'अवदग्ग' अन्तयाचक देशीशब्द है। 'अणवदग्ग' का अर्थ है अनन्त।

## असंजयस्स वाणमंतरदेव-पदं

# ४८. जीवे णं भंते ! अस्तंजए अविरए अप्यडिहयपचक्खायपावकम्मे इओ चुए पेचा देवे सिया ?

गोयमा ! अत्थेगइए देवे सिया, अत्थेगइए णो देवे सिया !!

४६. से केणट्टेणं भंते ! एवं वृच्चइ—जीवे णं अस्संजए अविरए अप्पडिहयपचक्खायपाव-कम्मे इओ चुए पेचा अत्येगइए देवे सिया, अत्येगइए नो देवे सिया ?

गोयमा ! जे इमे जीवा गामागर-नगर-रायहाणि-खेड-कब्बड-मडंब-दोणमुह-पट्टणासम-सिण्णिवेसेसु अकामतण्हाए, अ-कामछुहाए, अकामबंभचेखासेणं, अकाम-सीतातव-दंस-मसग-अण्हाणग-सेय-जल्ल-मल-पंक-परिदाहेणं अप्पतरं वा भुजतरं वा कालं अप्पाणं परिकिलेसंति, परिकिले-सित्ता कालमासे कालं किद्या अण्णयरेसु वाणमंतरेसु देवलोगेसु देवत्ताए उववत्तारो भवंति॥

## असंयतस्य वानमन्तरदेव-पदम्

जीवः भदन्त ! असंयतः अविरतः अप्रतिहत-प्रत्याख्यातपापकर्मा इतः च्युतः प्रेत्य देवः स्यात् ?

गौतम ! अस्त्येककः देवः स्यात्, अस्त्येककः नो देवः स्यात्।

तत् केनार्थेन भदन्तः ! एवमुच्यते—जीवः असंयतः अविरतः अप्रतिहतप्रत्याख्यात-पापकर्मा इतः च्युतः प्रेत्य अस्त्येककः देवः स्यात्, अस्येककः नो देवः स्यात् ?

गौतम ! ये इमे जीवाः ग्राम-आकर-नगर-निगम-राजधानी-खेट-कर्वट-मडम्ब-द्रोणमुख-पत्तनाश्रम-सिन्नवेशेषु अकामतृष्णया, अकाम-सुधया, अकामब्रह्मचर्यवासेन, अकामशीता-तप-दंश-मशक-अस्नानक-स्वेद-जल्ल'-मल-पंक-परिदाहेन अल्पतरं वा भूयस्तरं वा कालं आत्मानं परिक्लेशयन्ति, परिक्लेश्य कालमासे कालं कृत्वा अन्यतरेषु देवलोकेषु देवतया उपपत्तारो भवंति।

# असंयत का वानमंतरदेव-पद

४८. <sup>9</sup>भन्ते ! असंयत, अविरत और अतीत पापकर्म का प्रतिक्रमण तथा अनागत पापकर्म का प्रत्याख्यान न करने वाला जीव इस तिर्यंच या मनुष्य जन्म से मरकर क्या अगले जन्म में देव होता है ?

गीतम ! कोई जीव देव होता है और कोई जीव देव नहीं होता।

४६. भन्ते ! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है—असंयत, अविरत और अतीत पापकर्म का प्रतिक्रमण तथा अनागत पापकर्म का प्रत्याख्यान न करने वाला कोई जीव इस तिर्यंच या मनुष्य जन्म से मरकर अगले जन्म में देव होता है और कोई जीव देव नहीं होता ?

गौतम ! ग्राम, आकर, नगर, निगम, राजधानी, खेट, कर्वट, मडम्च, द्रोणमुख, पत्तन, आश्रम और सिन्नवेश में रहने वाले जो ये जीव निर्जरा की अभिलाषा के विना प्यास और भूख सहन करते हैं, ब्रह्मचर्य का पालन करते हैं, सर्दी, गर्मी, दंश-मशक, अस्नान, स्वेद, रज, मैल, पंक (गीला मैल) के परिताप द्वारा थोड़े समय या अधिक समय तक अपने आपको परितप्त करते हैं, अपने आपको परितप्त कर मृत्यु-काल में मृत्यु का वरण कर किसी एक वानमंतर देवलोक में देवरूप में उपपन्न होते हैं।

९. भ.वृ.२ | ५२ |

ठाणं,४।१४४—पदमसमयसिद्धस्स णं चत्तारि कम्मंसा जुगवं खिञ्जंति, तं जहा—वेयणिञ्जं, आउयं, णामं, गोतं।

३. भ.वृ.१।४५—'अवयग्पं'ति देशी वचनोऽन्तवाचकस्ततस्तित्रेषेथाद् अण-वयग्गं, अनन्तमित्यर्थः।

५०. केरिसा णं भंते ! तेसि वाणमंतराणं देवाणं देवलोगा पण्णता ?

गोयमा ! से जहानामए इहं असोयवणे इ या, सत्तवण्णवणे इ वा, चंपयवणे इ वा, चूयवणे इ वा, तिलगवणे इ वा, लउयवणे इ वा, नग्गोहवणे इ वा, छत्तोहवणे इ वा, असणवणे इ वा, सणवणे इ वा, अयसिवणे इ वा, कुसुंभवणे इ वा, सिद्धत्थवणे इ वा, बंधुजीवगवणे इ वा, णिद्धं कुसुमिय-माइय-लवइय-थवइय-गुलुइय-गोच्छिय-जमिय-जुविलय-विणमिय-पणिय-सुविभत्तपिंडि-मंजरि-बर्डेसगधरे सिरीए अतीव-अतीव जवसोभेमाणे-जबसोभेमाणे चिट्ठइ। कीदृशाः भदन्त ! तेषां वानमन्तराणां देवानां देवलोकाः प्रज्ञप्ताः ?

गौतम ! यथानामकम् इह अशोकवनं वा, सप्तपर्णवनं वा, चम्पकवनं वा, चूतवनं वा, तिलकवनं वा, लकुचवनं वा, न्यग्रोधवनं वा, छत्रीधवनं वा, असनवनं वा, शणवनं वा, अतसीवनं वा, कुसुम्भवनं वा, सिद्धार्थवनं वा, बन्धुजीवकवनं वा, नित्यं कुसुमित-मयूरित-लयकित-स्तयिकत-गुल्मिकत-गुच्छित-यमिल-त-युगलित-विनमित-प्रणमित-सुविभक्त पिण्डीमञ्जर्यवतंसकधरं श्रिया अतीव-अतीव उपशोभमानं-उपशोभमानं तिष्ठति !

एवामेव तेसिं वाणमंतराणं देवाणं देवलोगा जहण्णेणं दसवाससहस्सिडितीएहिं, उक्कोसेणं पिलओवमडितीएहिं, बहूहिं वाणमंतरेहिं देवेहि य देवीहि य आइण्णा वितिकिण्णा उनत्यडा संयडा फुडा अवगाढा सिरीए अतीव-अतीव उवसोभेमाणा-उवसोभेमा-णा विट्ठांति।

एरिसगा णं गोयमा ! तेसिं वाणमंतराणं देवाणं देवलोगा पण्णता। से तेणहेणं गोयमा ! एवं वुचइ—जीवे णं अस्संजए अविरए अपडिहयपचक्खायपावकम्मे इओ चुए पेचा अत्येगइए देवे सिया, अत्येगइए नो देवे सिया ॥

एवमेव तेषां वानमन्तराणां देवानां देवलोकाः जघन्येन दससहस्रवर्षस्थितिकैः उत्कर्षेण पल्योपमस्थितिकैः बहुभिः वानमन्तरैः देवैश्च देवीभिश्च आकीर्णाः व्यतिकीर्णाः उपस्तृताः संस्तृताः सृष्टाः गाढावगाढाः श्रिया अतीव-अतीव उपशोभमाना-उपशोभमानाः तिष्ठ-न्ति।

ईदृशकाः गीतम ! तेषां वानमन्तराणां देवानां देवलोकाः प्रज्ञानाः । तत् तेनार्थेन गीतम ! एवमुच्यते—जीवः असंयतः अविरतः अप्रतिहतप्रत्याख्यातपापकर्मा इतः च्युतः प्रेत्य अस्त्येककः देवः स्यात्, अस्त्येककः नो देवः स्यात्!

५०. भन्ते ! उन चानमंतर देवों के देवलोक किस प्रकार के प्रज्ञात हैं ?

गौतम ! जैसे इस मनुष्य लोक में सदा पुष्पित (कुसुमिय), बीराया हुआ (माइय), नए पल्लवों (लवइय) और फूलों के गुच्छों से लदा हुआ (थवइय), शाखाओं से घरा हुआ (गुलुइय), पत्र-गुच्छों से लदा हुआ (गोच्छिय), समश्रीण में स्थित वृक्षों वाला (जमिलय), युग्म रूप में स्थित वृक्षों वाला (जुविलय), फूलों और फलों के भार से विनत, प्रणत, सुव्यवस्थित लुम्बी (पिण्डी) और मञ्जरी-रूप मुकुट से युक्त, अशोक-वन, सप्तपर्ण (सतौना)-वन, चम्पक-वन, आप्र-वन, तिलकवन, लकुच (वरइल)-वन, न्यग्रोध (वट)-वन, छन्नीध-वन, असन (बीजक, विजयसार)-वन, शण-वन, अलसी-वन, कुसुम्भ-वन, श्वेत सर्षप का वन और वन्धुजीवक (दुपहरिया के वृक्ष) का वन कान्ति से अतीव-अतीव उपशोभित-उपशोभित रहता है।

इसी प्रकार उन वानमंतर देवों के देवलोक जघन्यतः दस हजार वर्ष की स्थितिवाले और उत्कर्षतः एक पल्योपम की स्थितिवाले अनेक वानमंतर देवों और देवियों से आकीर्ण, व्यति-कीर्ण, उनके ऊपर और नीचे आने से ढके हुए, आच्छादित, स्पृष्ट<sup>3</sup> (आसन, शयन आदि द्वारा परिभुक्त) और अत्यधिक अवगाढ़ अतीव-अतीव उपशोभित-उपशोभित हो रहे हैं।

गीतम ! वानमंतर देवों के देवलोक इस प्रकार के प्रज्ञप्त हैं! गीतम ! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है—असंयत, अविरत, अतीत पापकर्म का प्रतिक्रमण और अनागत पापकर्म का प्रत्याख्यान करनेवाला कोई जीव इस तियँच या मनुष्य जन्म से मरकर अगले जन्म में देव होता है और कोई जीव देव नहीं होता।

#### भाष्य

## १. सूत्र ४६-५०

पुनर्जन्म के सिद्धान्त का एक महत्त्वपूर्ण तथ्य यह है कि मनुष्य मृत्यु के पश्चात् फिर मनुष्य ही नहीं होता, वह नरक, तिर्यञ्च या देव किसी भी गति में उत्पन्न हो सकता है। इन सब गतियों में उत्पन्न होने के कुछ नियामक तत्त्व हैं। उनका निर्देश भगवती,

८ ४२५-४२८ में किया गया है। देव गति के नियामक तत्त्व चार बतलाए गए हैं—9. सराम संयम २. संयमासंयम ३. बाल तप ४.अकाम निर्जरा। ¹

प्रस्तुत सूत्र अकाम निर्जरा का एक उदाहरण है। एक ऐसा

उयकम्मा सरीरप्ययोगनामाए कम्मत्स उदएणं देवाउयकम्मासरीरप्ययोगवंधे।

भ.८।४२८—देवाउयकम्मासरीरप्ययोगवंधे णं भंते ! कस्स कम्पस्स उदएणं? गोयमा ! सरागसंजमेणं, संजमासंजमेणं, बालतवोकमेणं, अकामविज्ञराए देवा-

जीव जिसके कोई संयम नहीं है, कोई व्रत नहीं है, जिसने पापकर्म का कोई प्रत्याख्यान नहीं किया है, वह जीव भी मृत्यु के पश्चात् देव बन सकता है। इसका हेतु है—अकाम निर्जरा। जो व्यक्ति निर्जरा का अभिलाधी नहीं है, जिसका कर्म-निर्जरण का अभिप्राय भी नहीं है, फिर भी निर्जरा की हेतुभूत क्रिया होने पर उसके निर्जरा हो जाती है। उसे अकाम निर्जरा कहा जाता है। भूख और प्यास सहना, ब्रह्मचारी रहना, सर्दी-गर्मी आदि सहना—ये सब निर्जरा के हेतु हैं। केवल एक ही शर्त है कि इनको सहन करने में परिणाम संक्लिष्ट नहीं होने चाहिए। तत्त्वार्यराजवार्तिक में दीर्घकाल-रोगी आदि का भी उल्लेख किया गया है। यह सूत्र मिथ्यादृष्टि असंयमी के लिए प्रतिपादित है। सम्यग्दृष्टि असंयमी 'व्यन्तर देव' का आयुष्य-बन्ध नहीं करता। वह केवल 'वैमानिक देव' का ही आयुष्य-बन्ध करता है।

## शब्द-विमर्श

## २. ग्राम.....सत्रिवेश

ग्राम, आकर, नगर, निगम, राजधानी, खेट, कर्बट, मडम्ब, द्रोणमुख, पत्तन, आश्रम और सिन्नवेश—ये शब्द बारह बस्ती के प्रकार हैं:

#### 9. ग्राम

- जो बुद्धि आदि गुणों को ग्रसित करे। यह व्युत्पतिपरक अर्थ है। अथवा जहां १८ प्रकार के कर लगते हों।
  - २. जहां कर लगते हैं।

- 3. जिसके चारों ओर कांटे की बाड़ हो अथवा मिट्टी का परकोटा हो।
  - ४. कृषक आदि लोगों का निवास-स्थान।
  - ५. जनपद का एक हिस्सा । र्

## २. आकर

- 9. सोना, लोहे आदि की खान। <sup>t</sup>
- २. खान आदि का समीपवर्ती गांव, मजदूर-बस्ती। 🔭

#### ३. नगर

- जिसमें कर नहीं लगता हो। <sup>33</sup> यह व्युत्पत्तिपरक अर्थ है।
- २. जो राजधानी हो।
- ३. जो पण्यक्रिया आदि में निपुण चारों वर्णों के लोगों से सिहत है, जो अनेक जातियों से सम्बन्द है, जहां विभिन्न शिल्पवाले लोग रहते हैं और जिसमें सभी देवताओं से सम्बन्धित स्थान होते हैं। 32

अर्थशास्त्र<sup>31</sup> में राजधानी के लिए 'नगर' या 'दुर्ग' और साधारण कस्बों के लिए 'ग्राम' शब्द प्रयुक्त हुआ है। प्रस्तुत प्रकरण में नगर और राजधानी दोनों का उल्लेख है। इससे जान पड़ता है कि नगर बड़ी बस्तियों का नाम है, भले फिर वे राजधानी हों या न हों। राजधानी वह होती है, जहां से राज्य का संचालन होता है।

#### ४. निगम

व्यापारियों की बस्ती।

- भ.वृ.१ । ४६ अकामानां निर्जराद्यनिमलािषणां सताम् अकामो वा निरिम्प्रायः ।
- २. त.रा.वा.६।२०—दीर्घकालरोगिणः असंक्लिष्टः तरुपिरिशिखरपातिनः अन-शनज्वलनजलप्रवेशनविषमक्षणधर्मबुद्धयः व्यन्तरमानुषतिर्यक्षु ।
- ३. (क) भ.३०।१०, १९।
  - (ख) त.रा.वा.६।२१—सम्यक्त्यञ्च ।

सम्यक्त्वं देवस्यायुष आश्रव इत्यविशेषाभिधानेऽपि सौधर्मादिविशेष-गतिर्भयति। कुतः पृथक्करणात् यद्यविशेषगतिरेवेष्टा स्यात् पृथक्करणमनर्थकं स्यात् पूर्वसूत्रे एयोच्यते। यद्येवं पूर्वसूत्र उक्त आश्रवविधिः अविशेषेण प्रसक्तः तेन सरागसंयमसंयमासंयमाविप भवनवास्याद्यायुष आश्रवी प्रसक्ती ?

- न, अतस्तदिसिद्धे नैष दोषः। कुतः ? अतस्तिसिद्धे यत एव सम्यक्त्यं सौधर्मादिष्विति नियम्यते तत एव तयोरिप नियमिसिद्धः, नासित सम्यक्त्ये सरागसंयमसंयमस्यम्बयपदेश इति।
- ४. (क) उत्तरा.बृ.वृ.प.६०५—ग्रसति गुणान् गम्यो बाऽद्यदशानां कराणामिति ग्रामः।
  - (ख) दशवै.हा.टी.प.१७४—ग्रसति बुद्ध्यादीन् गुणानिति ग्रामः।
- ५. ति.चू.भाग ३, पृ.३४६—करादियाण गम्मो गामो।
- ६. दशवैकालिकः एक समीक्षात्मक अध्ययन, पृ.२२०।
- ७. उत्तरा.बृ.वृ.प.६०५ ।
- द. भ.वृ.१ I ४६ I

- E. (क) वही.918E1
  - (ख) नि.चू.भाग ३, पृ.३४६— सुवण्णादि आगरो।
  - (ग) स्था.वृ.प.८३ —लोहाद्युत्पत्तिभूमयः।
- १०. उत्तरा.बृ.वृ.प.६०५!
- 99. (क) भ.व.9 । ४६।
  - (ख) स्था.वृ.प.६२—नैतेषु करोऽस्तीति नकराणि।
  - (ग) दशवै.हा.टी,प.१७४---नास्मिन् करो विद्यते इति नकरम्।
  - (घ) नि.चू.भाग ३,पृ.३४७—ण करा जस्य तं णगरं।
  - (ङ) उत्तरा.बु.वु.प. ६०५।
- 9२. विनयविजय कृत लोक-प्रकाश, सर्ग ३९, श्लोक ६— नगरे राजधानी स्यात्।
- १३. आप्टे.—नगर—

पण्यक्रियादिनिपुणैश्चातुर्वण्यंजनैर्युतम् । नेकजातिसम्बद्धं, नैकशिल्पीसमाकुलम् । सर्वदैवतसम्बद्धं, नगरत्वभिधीयते ॥

- १४. उत्तर.३०।१६ का टिप्पण।
- 9५. (क) भ.वृ.१।४<del>६ विणिग्जनप्रधानं स्थानम्।</del>
  - (ख) स्या.वृ.प.८२.—निगमाः वणिग्-निवासाः।
  - (ग) नि.चू.भाग.३,९.३४६--विणयवग्गो जत्थ वसति ते भेगमं।

२. जहां से अनेक प्रकार के भाण्ड निर्यात किए जाते हैं।

## ५. राजधानी

- ९. वह बस्ती जहां राजा रहता हो। <sup>र</sup>
- २. जहां राजा का अभिषेक हुआ हो 🖟
- ३. जनपद का मुख्य नगर।

#### ६. खेट

जिसके चारों ओर धूलि का प्राकार हो।

#### ७. कर्बट

- 9. पर्वत की ढलान। <sup>६</sup>
- २. कुनगर<sup>®</sup>। चूर्णिकार जिनदास ने 'कुनगर' का अर्थ किया है----जहां क्रय-विक्रय न होता हो ।
  - ३. बहुत छोटा सन्निवेश ।
  - ४. जिले का प्रमुख नगर।
  - ५. वह नगर जहां बाजार हो।"
- ६. जहां माया, कूटसाक्षी आदि अप्रामाणिक या अनैतिक व्यवसाय होता है।

#### ८. मडम्ब

- जिसके एक योजन तक कोई दूसरा गांव न हो।
- २. जिसके ढाई योजन तक कोई दूसरा गांव न हो।"
- ३. जिसके चारों ओर आधे योजन तक गांव न हो।<sup>१६</sup>
- ४. जिसके चारों ओर दूर तक कोई सन्निवेश न हो।"६

#### ६. द्रोणमुख

- जहां जल और स्थल दोनों निर्गम और प्रवेश के मार्ग हों । <sup>38</sup>
   उत्तराध्ययन के वृत्तिकार ने इसके लिए भृगुकच्छ (भरींच,
  गुजरात) और ताम्रलिप्ति (तामलुक, बंपाल) का उदाहरण दिया है। <sup>38</sup>
  - २. समुद्र के किनारे बसा हुआ गांव, ऐसा गांव जिसमें जल और स्थल से पहुंचने का मार्ग हो!
  - ३. ४०० गांवों की राजधानी।<sup>१६</sup>

#### १०. पत्तन

- 9. (क) जलपत्तन-जलमध्यवर्ती द्वीप I
  - (ख) स्थलपत्तन—निर्जल भूभाग में होने वाला। <sup>\*°</sup>

उत्तराध्ययन के वृत्तिकार ने जलपत्तन के प्रसंग में काननद्वीप और स्थलपत्तन के प्रसंग में मथुरा का उदाहरण प्रस्तुत किया है।

२. जहां विविध देशों से सामान का आयात-निर्यात होता हो, वह व्यापारिक क्षेत्र। <sup>२२</sup> (आज की भाषा में जिसे बन्दरगाह कहा जाता है—जैसै बम्बई, कलकत्ता आदि।)

#### ११. आश्रम

- तापसों का निवास-स्थान।
- २. तीर्थस्थान । <sup>२३</sup>

## १२. सन्निवेश

- यात्रा से आए हुए मनुष्यों के रहने का स्थान।
- २. सार्थ (यात्रीदल) और कटक (सेना) का निवास-स्थान I रहे
- उत्तरा.वृ.वृ.प. ६०१—निगमयन्ति तस्मिन्ननेकविधभाण्डानीति निगमः।
- २. नि.चू.भाग ३,पृ.३४६--जत्थ राया वसति सा रायहाणी।
- ३. स्था.वृ.प.८२,८३—राजधान्यो—यासु राजानोऽभिषिच्यन्ते।
- ४. उत्तरा.बृ.वृ.प.६०५।
- (क) भ.वृ. १।४६।
  - (ख) नि.चू.भाग३,पू.३४६—खेडं णाम धूलीपागारपरिक्खितःं।
- §. A Sanskrit English Dictionary by Sir Monier Williams, p. 259.
- ७. (क) भ.वृ. १।४६।
  - (ख) नि.चू.भाग३, पृ.३४६—कुणगरो कव्वडं।
- च. दशवै.जि.चू.पृ.३६०।
- €. (क) उत्तरा.बृ.वृ.प. ६०५∤
  - (ख) दशवै.हा.टी.प.२७५।
- A Sanskrit English Dictionary by Sir Monier Williams, p. 259.
- ११. दशयैकालिकः एक समीक्षात्मक अध्ययन, पृ. २२०।
- १२. दशवै.जि.चू.प्.३६०,अ.चू.प्.२५५।
- १३. नि.चू.भाग३,पृ.३४६—जोयणब्मंतरे जस्स गामादी णस्थि तं पडंबं !
- १४. उत्तरा.बृ.वृ.प.६०५।
- १५. स्था.वृ.प.८३<del> मङम्बा</del>नि सर्वतोऽर्द्धयोजनात् परतोऽवस्थितग्रामाणि ।

- १६. भ.वृ.१।४६—सर्वतो दूरवर्ती सन्निवेशान्तरम्।
- ९७. (क) नि.चू.भाग३,पृ.३४६— दोण्णि मुहा जस्स तं दोण्णमुहं जलेण वि भंडमायच्छंति।
  - (ख) स्था.व.प.च३।
  - (ग) भ.वृ.१।४६।
- १६. उत्तरा.बृ.वृ.प.६०५।
- १६. कौटिल्य अर्थशास्त्र,२२—चतुःशतग्राम्यो द्रोणमुखम्।
- २०. (क) नि.चू.भाग ३,पृ. ३४६।
  - (ख) उत्तरा.वृ.वृ.प.६०५।
  - (ग) स्था.वृ.प.८३।
- २९. उत्तरा.वृ.वृ.प.६०५।
- २२. भ.वृ.१।४६१
- रें३. (क) नि.चू.भाग३, पृ.३४६।
  - (ख) उत्तरा.बृ.वृ.प.६०५।
  - (ग) भ.वृ.१।४६।
- २४. स्या.वृ.प.८३।
- २५. (क) उत्तरा.बृ.वृ.प.६०५।
  - (ख) नि.चू.भाग३,पृ.३४६,३४७।
- २६. स्था.वृ.प.८३—सार्थकटकादेः।

श.१ः उ.१ः सू.४८-५१

३. आकीर्ण.....सृष्ट

आकीर्ण व्याप्त (spread)।

व्यतिकीर्ण मिश्रित, एकीभूत (mixed, united) 1

दके हुए - उनके ऊपर और नीचे आने से ढके हुए। संस्कृत-इंग्लिश शब्दकोश में 'उपस्तृ' का एक अर्ध 'to strew or cover with' किया गया है। र

आच्छादित ऊपर से फैलाकर ढक देना  $^{k}$  (to overspread)  $^{k}$  1

स्पृष्ट- वृत्तिकार ने इसके दो संस्कृत रूप किए हैं 'स्पृष्ट' और 'स्फुट'।

५१. सेवं भंते ! सेवं भंते ! ति भगवं गोयमे समणं भगवं महावीरं वंदति नमंसति, वंदित्ता नमंसित्ता संजमेणं तदसा अप्पाणं भावेमाणे विहरति ॥

तदेवं भदन्त ! तदेवं भदन्त ! इति भगवान् गीतमः श्रमणं भगवन्तं महावीरं वन्दते नमस्यति, वन्दित्वा नमस्यित्वा संयमेन तपसा आत्मानं भावयन् विहरति।

५७. भन्ते ! वह ऐसा ही है, भन्ते ! वह ऐसा ही है। अब इस प्रकार भगवान् गीतम श्रमण भगवान् महावीर को वन्दन-नमस्कार करते हैं, वन्दन-नमस्कार कर वे संयम और तप से अपने आपको भावित करते हुए विहरण कर रहे हैं।

9. मंते ! वह ऐसा ही है, मंते ! वह ऐसा ही है !

#### भाष्य

भारतीय संस्कृति विनम्रता की संस्कृति है। उसके आधार पर गुरु और शिष्य के सम्बन्धों की परम्परा स्थापित हुई है। उसमें एक सम्बन्ध है—जिज्ञासा और समाधान। शिष्य जिज्ञासा करता है और गुरु उसका समाधान देता है। समाधान के समय गुरु के मन में शिष्य के ज्ञान-वृद्धि की भावना रहती है। समाधान के पश्चात् शिष्य का मन आनन्द-पुलकित और भाव-विभोर हो उठता है। वह सहज ही कृतज्ञता के स्वर में बोल उठता है—"भन्ते! आपने मुझे नया आलोक दिया है, नई दृष्टि दी है। आपने जो कहा वह बिलकुल सही है।" यह कृतज्ञता की अभिव्यक्ति एक नई प्रेरणा को संजीवित करती है। गुरु के मन में शिष्य को और अधिक ज्ञान देने की माबना पल्लवित हो जाती है। इस प्रकार यह अहोभाव ज्ञान की परम्परा के चिरजीवी होने का सूत्र बन जाता है।

१. भ.वृ.१ १५० ।

२. आप्टे.!

३. वही ।

४. वही !

५. म.वृ.१।५० - तैरेवाक्रीडमानैरन्योन्यस्पर्धया समन्ततश्चरद्भिराच्छादिता इति।

६. आप्टे.।

# बीओ उद्देसो : दूसरा उद्देशक

| - | _   |
|---|-----|
| ш | -   |
| ~ | IV. |
|   |     |

# संस्कृत छाया

# हिन्दी अनुवाद

५२. रायगिहे नगरे समोसरणं। परिसा णिग्गया जाव एवं वयासी— राजगृहे नगरे समवसरणम्। परिषद् निर्गता यावद् एवमवादीत्— ५२. राजगृह नगर में भगवान् का समबसरण। परिषद् ने नगर से निर्गमन किया। भगवान् ने धर्म कहा। परिषद् वापस नगर में चली गई, यावत् गीतम स्वामी बोले —

# कम्म-वेयण-पदं

# कर्म-वेदन-पदम्

## कर्म-वेदन-पद

५३. जीवे णं भंते ! सयंकडं दुक्खं वेदेइ ? गोयमा ! अत्वेगइयं वेदेइ, अत्येगइयं नो वेदेइ ।।

जीवः भदन्त ! स्वयंकृतं दुःखं वेदयति ?

गौतम ! अस्त्येककं वेदयति, अस्त्येककं नो वेदयति। ५३. <sup>9</sup>भन्ते ! क्या जीव स्वयंकृत दुःख का वेदन करता है ? गीतम ! जीव किसी दुःख का वेदन करता है, किसी दुःख का वेदन नहीं करता।

५४. से केणडेणं भंते ! एवं वुचड्-अत्येगइयं वेदेइ ? अत्येगइयं नो वेदेइ ? तत् केनार्थेन भदन्त ! एवमुच्यते—अस्त्ये-ककं वेदयति ? अस्त्येककं नो वेदयति ? ५४. भन्ते ! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है —जीव किसी दुःख का वेदन करता है, किसी दुःख का वेदन नहीं करता ?

गोयमा ! उदिण्णं वेदेइ, नो अणुदिण्णं वेदेइ । से तेणदेणं गोयमा ! एवं वुचइ— अत्येगइयं वेदेइ, अत्येगइयं नो वेदेइ ॥ गीतम ! उदीणं वेदयति, नो अनुदीणं वेदयति । तत् तेनार्थेन गीतम ! एवमुच्यते— अस्त्येककं वेदयति , अस्त्येककं नो वेदयति । दुःख का वेदन नहीं करता ! गीतन ! जीव उदीर्ण (उदय-प्राप्त) दुःख का वेदन करता है, अनुदीर्ण (अनुदय-प्राप्त) दुःख का वेदन नहीं करता । गीतम! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है—जीव किसी दुःख का वेदन करता है, किसी दुःख का वेदन नहीं करता ।

५५. एवं जाव वेमाणिए ।।

एवं यावद् वैमानिकः।

वेदयन्ति ।

५५. (नैरियक से लेकर) वैमानिक तक इसी प्रकार वक्तव्य है।

५६. जीवा णं भंते ! सयंकडं दुक्खं वेदेंति ? गोयमा ! अत्येगइयं वेदेंति ? अत्येगइयं नो वेदेंति ॥ जीवाः भदन्त ! स्वयंकृतं दुःखं वेदयन्ति ?

गीतम ! अस्त्येककं वेदयन्ति, अस्त्येककं नो

५६. भन्ते ! क्या जीव स्वयंकृत दुःख का वेदन करते हैं ? गौतम ! जीय किसी दुःख का वेदन करते हैं, किसी दुःख का वेदन नहीं करते !

५७. से केणड्रेणं मंते ! एवं वुचड्— अत्थेगडयं वेदेंति ? अत्थेगडयं नो वेदेंति? तत् केनार्थेनं भदन्त ! एवमुच्यते—अस्त्ये-ककं वेदयन्ति ? अस्त्येककं नो वेदयन्ति ? ५७. भन्ते ! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है—जीव किसी दुःख का वेदन करते हैं, किसी दुःख का वेदन नहीं करते ?

गोयमा ! उदिण्णं वेदेंति, नो अणुदिण्णं वेदेंति । से तेणद्वेणं गोयमा ! एवं युच्चइ —अत्थेगइयं वेदेंति, अत्थेगइयं नो वेदेंति । गौतम ! उदीर्णं वेदयन्ति, नो अनुदीर्णं वेदयन्ति । तत् तेनार्थेन गौतम ! एवमुच्यते — अस्त्येककं वेदयन्ति, अस्त्येककं नो वेदयन्ति । गौतम ! जीव उदीर्ण दुःख का वेदन करते हैं, अनुदीर्ण दुःख का वेदन नहीं करते। गौतम ! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है—जीव किसी दुःख का वेदन करते हैं, किसी दुःख का वेदन नहीं करते। ५८. एवं जाव वेमाणिया॥

एवं यावद् वैमानिकाः।

५६. (नैरियकों से लेकर) वैमानिकों तक इसी प्रकार वक्तव्य है।

५६. जीवे णं भंते ! सयंकडं आउयं वेदेइ ?

गोयमा ! अत्येगइयं वेदेइ, अत्येगइयं नो वेदेइ । जहा दुक्खेणं दो दंडगा तहा आउ-एण वि दो दंडगा—एगत्त-पोहत्तिया ॥ जीवः भदन्त ! स्वयंकृतं आयुः वेदयति ?

गीतम ! अस्त्येककं वेदयति, अस्त्येककं नो वेदयति । यथा दुःखेन द्वौ दण्डकौ तथा आयुषाऽपि द्वौ दण्डकौ—एकत्वपृथक्-त्वकौ। ५६. भन्ते ! क्या जीव स्वयंकृत आयुष्य का वेदन करता है ?

गीतम ! जीव किसी आयुष्य का वेदन करता है, किसी आयुष्य का वेदन नहीं करता ! जैसे— दु:ख के दो दण्डक (वाक्य-रचना विकल्प) बत-लाए गए हैं, वैसे ही आयुष्य के भी दो दण्डक वक्तव्य हैं—एकवचन वाला और वहुवचन वाला !

#### भाष्य

## १. सूत्र ५३-५€

दार्शनिक क्षेत्र में कर्मवेदन के विषय में तीन धारणाएं प्रचलित हैं—ईश्वरकर्तृत्ववाद, अज्ञेयवाद और कर्मवाद । कुछ दार्शनिक मानते हैं कि प्राणी को सुख-दुःख का फल ईश्वर के द्वारा प्राप्त होता है, यह ईश्वरकर्तृत्ववाद है। कुछ दार्शनिक गानते हैं कि सुख-दु:ख के फल-भोग का हेतु अज्ञात है, यह अज्ञेयवाद है। सुख दुःख का फल अपने किए हुए कर्मों के द्वारा प्राप्त होता है, यह कर्मवाद है। जैन दर्शन कर्मवादी दर्शन है। वह प्रत्येक वेदन को अपने किए हए कर्म का फल मानता है। इसीलिए स्वयंकृत कर्म का प्रश्न उपस्थित किया गया है। इसी से जुड़ा प्रश्न वेदन का, कर्न के भोग का है। क्या कोई जीव एक जन्म में अपने किए हुए सारे कर्मों का वेदन कर लेता है? यदि कर लेता है तो पहले किसका करेगा और बाद में किसका? इस पौर्वापर्य का निर्धारण कौन करेगा ? इस प्रश्न के उत्तर में भगवानू ने कहा कि कर्न के वेदन की एक व्यवस्था है, वह स्वयंकृत है, उस व्यवस्था का नाम है काल-मर्यादा। कर्म-बन्ध के समय उसकी स्थिति और फल देने की क्षमता का निर्धारण हो जाता है। जैसे ही स्थिति का परिपाक होता है, वैसे ही कर्म विपाकाभिमुखी होकर उदय में आता है। जिसका उदय होता है, उसी का वेदन होता है। जिसका उदय नहीं होता. उसका वेदन नहीं होता। इसी कर्मवाद के रहस्य को अभिव्यक्ति देने के लिए भगवान् ने कहा—किसी कर्म का वेदन होता है, किसी का नहीं होता!

वृत्तिकार ने दुःख का अर्थ कर्म किया है। उन्होंने लिखा है कि सांसारिक सुख भी बस्तुतः दुःख होता है, दुःख का हेतु कर्म होता है। इसलिए वहां दुःख का अर्थ कर्म है। किन्तु यहां दुःख और वेदन दो पदों का योग है; इसलिए यहां दुःख का अर्थ वेदनीय कर्म तक सीमित रखना संगत लगता है।

दूसरा प्रश्न आयुष्य से सम्बन्धित है। आयुष्य का बन्ध पूर्वजन्म में हो जाता है, किन्तु उसका वेदन नए जन्म के साथ ही प्रारम्भ होता है। इस आधार पर कहा जा सकता है कि सुख-दु:ख और आयु के वेदन में नया जन्म नियामक की भूमिका निभाता है। पातञ्जन योगदर्शन के 'सित मूने तिह्वपाको जात्यायुर्भोगाः' सूत्र के साथ इसकी तुलना की जा सकती है। वृत्तिकार ने आयुष्य के विषय में वृद्धोक्तभावना का उल्लेख किया है। उसके अनुसार कोई जीव सातवीं नारकी के योग्य आयु कर्म का बन्ध कर लेता है और कालान्तर में परिणामधारा के परिवर्तन के साथ तीसर नरक के योग्य कर्म का निर्वर्तन कर लेता है। इस प्रकार की घटना के आधार पर कहा जाता है कि कोई जीव अनुदीर्ण, पूर्ववद्ध आयु का वेदन नहीं करता। जिस स्थान का आयु-बन्ध करता है, वही पैदा होता है, तब वह उदीर्ण आयु का वेदन करता है।

वृक्तिकार ने प्रश्न उपस्थित किया है कि प्रस्तुत आलापक में एकवचन और बहुवचन का प्रयोग क्यों ? इसके उत्तर में उन्होंने लिखा है कि कुछ स्थलों में एकवचन और बहुवचन का विषय वदल जाता है। उदाहरणस्वरूप—क्षायोपशमिक सम्यकृत्व की स्थिति एक जीव की अपेक्षा उसकी स्थिति सर्वकालिक है। किन्तु यहां ऐसा भेद नहीं है। दु:ख ओर आयुष्य के वेदन का नियम जो एक जीव के लिए है, वहीं सब जीवों के लिए है। सांख्यिकी (statistics) के अनुसार समिष्ट और व्यष्टि में सर्वथा समान नियम लागू हो, यह आवश्यक नहीं है। पर यहां समानता का नियम लागू हो रहा है, यह उसका उदाहरण है।

१. भ.वृ.१।५३

२. पा.यो.द.२।१३।

३. भ.वृ.१।५६।

# नेरइयादीणं समाहार-समसरीरादि-पदं

# नैरियकादीनां समाहार-समशरीरादि-पदम्

# नैरियक आदि जीवों का समान आहार, समान शरीर आदि-पद

६०. नेरइया णं मंते ! सब्बे समाहारा ? सब्बे समसरीरा ? सब्बे समुस्सासनीसासा? गोयमा ! नो इणड्डे समड्डे ॥ नैरियकाः भदन्त ! सर्वे समाहाराः ? सर्वे समशरीराः ? सर्वे समोच्छ्वासनिःश्वासाः ? गौतम ! नो अयमर्थः समर्थः । ६०. <sup>9</sup>भन्ते ! क्या सब नैरियक समान आहार, समान शरीर और समान उच्छ्वास-निःश्वास वाले हैं ?

गीतम ! यह अर्थ संगत नहीं है।

६१. से केणडेणं मंते ! एवं वुचइ—नेरइया नो सब्वे समाहारा ? नो सब्वे समसरीरा? नो सब्वे समुस्सासनीसासा ?

गोयमा ! नेरइया दुविहा पण्णता, तं जहा
— महासरीरा य, अप्पसरीरा य । तत्य
णं जेते महासरीरा ते बहुतराए पोग्गले
आहारेंति, बहुतराए पोग्गले परिणामेंति,
बहुतराए पोग्गले उरससंति, बहुतराए
पोग्गले नीससंति; अभिक्खणं आहारेंति,
अभिक्खणं परिणामेंति, अभिक्खणं

जससंति, अभिक्खणं नीससंति। तत्व णं जेते अप्पसरीरा ते णं अप्पतराए पोग्गले आहारेंति, अप्पतराए पोग्गले परिणामेंति, अप्पतराए पोग्गले उस्ससंति, अप्पतराए पोग्गले नीससंति; आहर्च आहारेंति, आहर्च परिणामेंति, आहर्च उस्ससंति, आहर्च नीससंति। से तेणडेणं

गोयमा ! एवं बुच्चइ—नेरइया नो सब्वे समाहारा, नो सब्वे समसरीरा, नो सब्वे समुस्सासनीसासा ॥

- ६२. नेरइया णं मंते ! सब्बे समकम्मा ? गोयमा ! नो इणडे समडे ॥
- ६३. से केणट्रेणं भंते ! एवं युद्धइ—नेरइया नो सब्बे समकम्मा ? गोयमा ! नेरइया दुविहा पण्णत्ता, तं जहा —पुब्बोववन्नगा य, पच्छोववन्नगा य । तत्य णं जेते पुब्बोववन्नगा ते णं अप्पकम्म-तरागा । तत्य णं जेते पच्छोववन्नगा ते णं महाकम्मतरागा । से तेणट्रेणं गोयमा ! एवं युद्धइ—नेरइया नो सब्बे समकम्मा !!
- ६४. नेरइया णं मंते ! सब्वे समवण्णा ? गोयमा ! नो इणहे समहे !!

तत् केनार्थेन भदन्त ! एवमुच्यते—नो सर्वे समाहाराः ? नो सर्वे समशरीराः ? नो सर्वे समोच्छ्वासनिःश्वासाः ?

गौतम! नैरियकाः द्विविधाः प्रज्ञप्ताः, तद् यथा
— महाशरीराः च, अल्पशरीराः च, तत्र ये
एते महाशरीराः ते बहुतरान् पुद्गलान्
आहरन्ति, बहुतरान् पुद्गलान् पिरणमयन्ति,
बहुतरान् पुद्ग्लान् उच्छ्यसन्ति, बहुतरान्
पुद्गलान् निःश्वसन्ति, अभीक्ष्णम् आहरन्ति,
अभीक्ष्णं परिणमयन्ति, अभीक्ष्णम् उच्छ्यसन्ति, अभीक्ष्णं निःश्वसन्ति।

तत्र ये एते अल्पशरीराः ते अल्पतरान् पुद्गलान् आहरन्ति, अल्पतरान् पुद्गलान् परिणमयन्ति, अल्पतरान् पुद्गलान् उच्छ-वसन्ति, अल्पतरान् पुद्गलान् निःश्वसन्ति; आहत्य आहरन्ति, आहत्य परिणमयन्ति, आहत्य उच्छ्वसन्ति, आहत्य निःश्वसन्ति।

तत् तेनार्थेन गीतम ! एवमुच्यते नैरियकाः नो सर्वे समाहाराः, नो सर्वे समशरीराः, नो सर्वे समोच्छ्वासनिःश्वासाः ।

नैरियकाः भदन्त ! सर्वे समकर्माणः ? गीतम ! नो अयमर्थः समर्थः ।

तत् केनार्थेन भदन्त! एवमुच्यते—ौरियकाः नो सर्वे समकर्माणः ?
गीतम ! नैरियकाः द्विविधाः प्रज्ञासाः, तद्
यथा—पूर्वोपपन्नकाः च, पश्चादुपपन्नकाः च। तत्र ये एते पूर्वोपपन्नकाः ते अल्पतस्ककर्माणः। तत्र ये एते पश्चादुपपन्नकाः ते
महत्तरककर्माणः। तत्र तेनार्थेन गौतम !
एवमुच्यते—नैरियकाः नो सर्वे समकर्माणः।

नैरियकाः भदन्त ! सर्वे समवर्णाः ? गौतम ! नो अयमर्थः समर्थः। ६१. भन्ते ! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा हैं — सब नैरयिक समान आहार, समान शरीर और समान उच्छ्वास-निःश्वास वाले नहीं होते ? गौतम ! नैरविक दो प्रकार के प्रज्ञप्त हैं, जैसे---महाशरीरी और अल्पशरीरी। इनमें जो महाशरीरी हैं, वे बहुतर पुदुगलों का आहार करते हैं, वहुतर पूदुगलों का परिणमन करते हैं और बहुतर पुदुगलों का उच्छ्वास करते हैं, वहुतर पुद्गलों का निःश्वास करते हैं; बार-वार आहार करते हैं, बार-बार परिणमन करते हैं, बार-बार उच्छ्वास करते हैं और बार-बार निःश्वास करते हैं। इनमें जो अल्पशरीरी हैं, वे अल्पतर पुद्गलों का आहार करते हैं, अल्पतर पुद्गलों का परिणमन करते हैं, अल्पतर पुदुगलों का उच्छ्वास करते हैं और अल्पतर पुदुगलों का निःश्वास करते हैं; वे कदाचित् (नियमित समय में) आहार करते हैं, कदाचितु परिणमन करते हैं, कदाचित् उच्छ्वास करते हैं और कदाचित् निःश्वास करते हैं। गीतम! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है—सब नैरियक समान आहार, समान शरीर और समान उच्छ्वास-निःश्वास वाले नहीं होते।

६२. भन्ते ! क्या सब नैरियक समान कर्म वाले हैं ? गौतम ! यह अर्थ संगत नहीं है।

६३. भन्ते ! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है

—सव नैरियक समान कर्म वाले नहीं हैं ?

गीतम ! नैरियक दो प्रकार के प्रज्ञप्त हैं, जैसे पूर्व

उपपन्न और पश्चाद् उपपन्न । इनमें जो पूर्व

उपपन्न हैं, वे अल्पतरकर्म वाले हैं । इनमें जो

पश्चाद् उपपन्न हैं, वे महत्तरकर्म वाले हैं । गीतम!

इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है—सब नैरियक

समान कर्म वाले नहीं हैं ।

६४. भन्ते ! क्या सब नैरयिक समान वर्ण वाले हैं? गीतम ! यह अर्थ संगत नहीं है। ६५. से केणद्रेणं भंते ! एवं युचइ—नेरइया नो सब्बे समवण्णा ? गोयमा ! नेरइया दुविहा पण्णत्ता, तं जहा —पुब्वोववत्रगा य, पच्छोववत्रगा य । तत्य णं जेते पुब्वोववत्रगा ते णं विसुद्धवण्ण-तरागा । तत्य णं जेते पच्छोववत्रगा ते णं अविसुद्धवण्णतरागा । से तेणद्रेणं गोयमा! एवं वुचइ—नेरइया नो सब्वे समवण्णा ॥

६६. नेरइया णं भंते ! सब्बे समलेस्सा ?

गोयमा ! नो इणड्डे समड्डे ॥

६७. से केणडेणं भंते ! एवं वुचइ—नेरइया नो सब्बे समलेस्सा ? गोयमा ! नेरइया दुविहा पण्णता, तं जहा —पुब्वोववन्नगा य, पच्छोववन्नगा य । तत्य णं जेते पुब्वोववन्नगा ते णं विसुद्धलेस्स-तरागा । तत्थ णं जेते पच्छोववन्नगा ते णं अविसुद्धलेस्सतरागा । से तेणडेणं गोयमा! एवं वुचइ—नेरइया नो सब्बे समलेस्सा ।।

६८. नेरइया णं भंते ! सब्वे समवेयणा?

गोयमा ! नो इणद्वे समद्वे ॥

६६. से केणडेणं भंते ! एवं वुचइ—नेरइया नो सब्वे समवेयणा ? गोयमा ! नेरइया दुविहा पण्णता, तं जहा —सण्णिभूया य, अस्रिण्णभूया य । तत्य णं जेते स्रिण्णभूया ते णं भहावेयणा। तत्य णं जेते अस्रिण्णभूया ते णं अप्यवेयण-तरागा। से तेणडेणं गोयमा एवं वुचइ— नेरडया नो सब्वे समवेयणा ॥

७०. नेरइया णं भंते ! सब्वे समिकिरिया ?

गोयमा ! नो इणडे समडे ॥

७१. से केणडेणं भंते ! एवं वुद्यइ—नेरइया नो सब्वे समिकिरिया ? गोयमा ! नेरइया तिविहा पण्णत्ता, तं जहा —सम्मदिद्टी, मिच्छदिद्टी, सम्मामिच्छ-दिट्ठी । तत्य णं जेते सम्मदिद्टी तेसि णं चत्तारि किरियाओ पण्णताओ, तं जहां— तत् केनार्थेन भदन्त ! एवमुच्यते—र्नरियकाः नो सर्वे समवर्णाः ?
गौतम ! नैरियकाः द्विविधाः प्रज्ञसाः, तद् यथा
—पूर्वोपपत्रकाः च, पश्चादुपपत्रकाः च, तत्र
ये एते पूर्वोपपत्रकाः ते विशुद्धतरकवर्णाः ।
तत्र ये एते पश्चादुपपत्रकाः ते अविशुद्धतरकवर्णाः । तत् तेनार्थेन गौतम ! एवमुच्यते—

नैरियकाः भदन्त ! सर्वे समलेश्याः ?

गौतम ! नो अयमर्थः समर्थः।

नैरियकाः नो सर्वे समवर्णाः।

तत् केनार्थेन भदन्त ! एवमुच्यते— नैरियकाः नो सर्वे समलेश्याः ?
गौतम! नैरियकाः द्विविधाः प्रज्ञाताः, तद्
यथा—पूर्वोपपन्नकाः च, पश्चादुपपन्नकाः च। तत्र ये एते पूर्वोपपन्नकाः ते विशुद्धतरकलेश्याः । तत्र ये एते पश्चादुपपन्नकाः ते अविशुद्धतरकलेश्याः । तत् तेनार्थेन गौतम !
एवमुच्यते— नैरियकाः नो सर्वे समलेश्याः ।

नैरियकाः भदन्त ! सर्वे समवेदनाः ?

गीतम ! नो अयमर्थः समर्थः।

तत् केनार्थेन भदन्त ! एवमुच्यते — नैरियकाः नो सर्वे समवेदनाः ?
गोतम ! नैरियकाः द्विविधाः प्रज्ञाताः तद् यथा
— संज्ञिभूताश्च, असंज्ञिभूताश्च ! तत्र ये एते संज्ञिभूताः ते महावेदनाः । तत्र ये एते असंज्ञिभूताः ते अल्पतरकवेदनाः । तत् तेनार्थेन गीतम ! एवमुच्यते — नैरियकाः नो सर्वे समवेदनाः।

नैरियकाः भदन्त ! सर्वे समक्रियाः ?

गौतम ! नो अयमर्थः समर्थः ।

तत् केनार्थेन भदन्त ! एवमुच्यते—नैरियकाः नो सर्वे समक्रियाः ? गौतम! नैरियकाः त्रिविधाः प्रज्ञप्ताः, तद् यथा —सम्यगृदृष्टयः मिथ्यादृष्टयः सम्यगृमिथ्या-दृष्टयः । तत्र ये एते सम्यग्दृष्टयः तेषां चतस्रः क्रियाः प्रज्ञप्ताः, तद् यथा—आरम्भिकी, ६५. भन्ते ! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है

—सब नैरियक समान वर्ण वाले नहीं हैं ?

गौतम ! नैरियक दो प्रकार के प्रज्ञप्त हैं, जैसे—
पूर्व उपपन्न और पश्चाद् उपपन्न । इनमें जो पूर्व

उपपन्न हैं, वे विशुद्धतर वर्ण वाले हैं । इनमें जो

पश्चाद् उपपन्न हैं, वे अविशुद्धतर वर्ण वाले हैं।

गौतम ! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है—

सब नैरियक समान वर्ण वाले नहीं हैं।

६६. भन्ते ! क्या सब नैरियक समान लेश्या बाले हैं ?

गौतम ! यह अर्थ संगत नहीं है।

६७. भन्ते ! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है

—सब नैरियक समान लेश्या वाले नहीं हैं ?

गीतम ! नैरियक दो प्रकार के प्रज्ञप्त हैं, जैसे—
पूर्व उपपन्न और पश्चाद् उपपन्न । इनमें जो पूर्व
उपपन्न हैं, वे विशुद्धतर लेश्या वाले हैं । इनमें
जो पश्चाद् उपपन्न हैं, वे अविशुद्धतर लेश्या वाले
हैं । गीतम ! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा
है—सब नैरियक समान लेश्या वाले नहीं हैं ।

६८. भन्ते ! क्या सब नैरियक समान वेदना वाले हैं ?

गीतम ! यह अर्थ संगत नहीं है।

६६. भन्ते ! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा हैं

—सब नैरियिक समान वेदना वाले नहीं हैं ?

गौतम ! नैरियिक दो प्रकार के प्रज्ञप्त हैं, जैसे —

संज्ञिभूत और असंज्ञिभूत ! इनमें जो संज्ञिभूत हैं,

वे महान् वेदना वाले हैं ! इनमें जो असंज्ञिभूत

हैं, वे अल्पतर वेदना वाले हैं! गौतम ! इस

अपेक्षा से यह कहा जा रहा है—सब नैरियक

समान वेदना वाले नहीं हैं।

७०. भन्ते ! क्या सब नैरियक समान क्रिया वाले हैं ?

गौतम ! यह अर्थ संगत नही हैं।

७९. भन्ते ! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है —सब नैरियक समान क्रिया बाले नहीं हैं? गौतम ! नैरियक तीन प्रकार के प्रज्ञप्त हैं, जैसे —सम्यगृदृष्टि, मिथ्यादृष्टि और सम्यग्मिथ्यादृष्टि ! इनमें जो सम्यगृदृष्टि हैं, उनके चार क्रियाएं प्रज्ञप्त हैं, जैसे—आरंभिकी, पारिग्रहिकी, मायाप्रत्यया आरंभिया, पारिग्गहिया, मायावत्तिया, अष्णस्चक्छाणिकरिया । तत्य णं जेते मिच्छादिट्टी तेसि णं पंच किरियाओ कज्ञंति, तं जहा—आरंभिया, पारिग्गिहिया, मायावित्तिया, अष्णस्चक्छाण-किरिया, मिच्छादंसणवित्तिया। एवं सम्मा-मिच्छिदिट्टीणं पि। से तेणट्टेणं गोयमा! एवं बुस्स् नेरइया नो सच्चे समकिरिया॥

पारिग्रहिकी, मायाप्रत्ययां, अप्रत्याख्यान-क्रिया। तन्न ये एते मिध्यादृष्टयः तेषां पञ्च क्रियाः क्रियन्ते, तद् यथा—आरम्भिकी, पारिग्रहिकी, मायाप्रत्यया, अप्रत्या-ख्यानिक्रया, मिध्यादर्शनप्रत्यया। एवं सम्यग्-मिध्यादृष्टयोऽपि। तत् तेनार्थेन गौतम। एव-मुच्यते—नैरियकाः नो सर्वे समक्रियाः।

और अप्रत्याख्यानक्रिया। इनमें जो मिथ्यादृष्टि हैं, उनके पांच क्रियाएं होती हैं, जैसे—आरंभिकी, पारिग्रहिकी, मायाप्रत्यया, अप्रत्याख्यानक्रिया और मिथ्यादर्शनप्रत्यया। इसी प्रकार सम्यग्-मिथ्यादृष्टि जीवों के भी पांच क्रियाएं होती हैं। गौतम! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है—सब नैरियक समान क्रिया वाले नहीं हैं।

७२. नेरइया णं मंते ! सब्वे समाउया ? समोववत्रगा ? गोयमा ! णो इणद्रे समद्रे ॥

नैरियकाः भदन्त ! सर्वे समायुषः ? सर्वे समोपपन्नकाः ? गौतम ! नो अयमर्थः समर्थः !

७२. भन्ते ! क्या सब नैरियक समान आयु वाले हैं? क्या वे एक साथ उपपन्न हैं? गौतम ! यह अर्थ संगत नहीं है।

७३. से केणट्टेणं भंते ! एवं वुचइ—नेरइया नो सब्वे समाउया ? नो सब्वे समोववज्ञणा? तत् केनार्येन भदन्त ! एवमुच्यते - नैरियकाः नो सर्वे समायुषः ? नो सर्वे समोपपन्नकाः ?

७३. मन्ते ! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है — सब नैरियिक समान आयु वाले नहीं हैं और एक साथ उपपन्न नहीं हैं ?

गोयमा ! नेरइया चउब्बिहा एण्णता, तं जहा—१. अत्येगइया समाउया समो-ववत्रगा २. अत्येगइया समाउया विसमो-ववत्रगा ३. अत्येगइया विसमाउया समो-ववत्रगा ४. अत्येगइया विसमाउया समो-ववत्रगा ४. अत्येगइया विसमाउया विसमाउया विसमाउया विसमाउया निसमोववत्रगा । से तेणडेणं गोयमा ! एवं वुद्यइ—नेरइया नो सब्वे समाउया, नो सब्वे समोववत्रगा ॥

गौतम ! नैरियकाः चतुर्विधाः प्रज्ञाताः, तद् यथा—9.अस्त्येकके समायुषः समोपपन्नकाः २.अस्त्येकके समायुषः विषमोपपन्नकाः ३.अस्त्येकके विषमायुषः समोपपन्नकाः ४.अस्त्येकके विषमायुषः विषमोपपन्नकाः। तत् तेनार्थेन गौतम ! एवमुच्यते —नैरियकाः। नो सर्वे समायुषः, नो सर्वे समोपपन्नकाः। गौतम ! नैरियक चार प्रकार के प्रज्ञात हैं, जैसे— 9.कुछ नैरियक समान आयु वाले और एक साथ उपपन्न हैं, २.कुछ नैरियक समान आयु वाले और भिन्न काल में उपपन्न हैं, ३.कुछ नैरियक विषम आयु वाले और एक साथ उपपन्न हैं, ४.कुछ नैरियक विषम आयु वाले और भिन्न काल में उपपन्न हैं। गौतम ! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है—सब नैरियक समान आयु वाले नहीं हैं और एक साथ उपपन्न नहीं हैं।

७४. असुरकुमारा णं भंते ! सब्वे समाहारा? सब्वे समसरीरा ? जहा नेरइया तहा भाणियव्वा, नवरं— कम्म-वण्ण-लेरसाओ परिवत्तेयव्वाओ (पुब्योववन्ना महाकम्मतरा, अविसुद्ध-वण्णतरा, अविसुद्धलेसतरा। पच्छोववन्ना पसत्वा। सेसं तहेव)।।

असुरकुमाराः भदन्त ! सर्वे समाहाराः ? सर्वे समशरीराः ? यथा नैरियकाः तथा भणितव्याः, नवरं— कर्म-वर्ण-लेश्याः परिवर्त्तितव्याः (पूर्वोपपन्नाः महत्तरकर्माणः अविशुद्धतरवर्णाः अविशुद्ध-तरलेश्याः । पश्चादुपपन्नाः प्रशस्ताः ! शेषं तथैव)। ७४. भन्ते ! क्या सब असुरकुमार देव समान आहार और समान शरीर वाले हैं ?

यह पूरा प्रकरण नैरियक जीवों की भांति वक्तव्य है । केवल इतना अन्तर है—कर्म, वर्ण और लेश्याओं का विषय परिवर्तनीय है—नारकीय जीवों के वर्णन से विपरीत रूप में वक्तव्य है। (पूर्व उपपन्न होने वाले असुरकुमार देव महत्तर कर्मवाले, अविशुद्धतर वर्ण और अविशुद्धतर लेश्या वाले हैं। पश्चाद् उपपन्न असुरकुमार देव अल्पतर कर्म वाले, विशुद्धतर वर्ण और विशुद्धतर लेश्या वाले हैं। शेष नैरियक की भांति वक्तव्य हैं।)

७५. एवं जाव विणय्कुमारा॥

एवं यावत् स्तनितकुमाराः ।

७५. इसी प्रकार नागकुमार से लेकर स्तनितकुमार तक के देवों के विषय में वक्तव्य हैं।

७६. पुढविकाइयाणं आहार-कम्म-वण्ण-लेस्सा जहा णेरइयाणं ।। पृथिवीकायिकानां आहार-कर्म-वर्ण-लेश्याः यथा नैरयिकाणाम् ।

 ७६. पृथ्वीकायिक जीवों के आहार, कर्म, वर्ण और लेश्या नैरियक जीवों की भांति वक्तव्य हैं। ७७. पुढविकाइया णं भंते ! सब्वे समवेदणा?

हंता गोयमा ! पुढविकाइया सब्चे सम-वेदणा॥

७८. से केणडेणं भंते ! एवं वृच्चइ—पुढवि-काइया सब्ये समवेदणा ? गोयमा ! पुढविकाइया सब्ये असण्णी असण्णिभूतं अणिदाए वेदणं वेदेंति । से तेणडेणं गोयमा ! एवं वृच्चइ—पुढवि-काइया सब्ये समयेदणा ॥

७६. पुढविकाइया णं भंते ! सब्वे समिकिरिया? हंता गोयमा ! पुढविकाइया सब्वे सम-

किरिया।

द०. से केणट्टेणं भंते ! एवं युद्धइ— पुढिवि-काइया सब्ये समिकिरिया ? गोयमा ! पुढिविकाइया सब्वे मायीमिच्छा-दिट्ठी । ताणं णेयितयाओ पंच किरियाओ कर्ज्ञति, तं जहा—आरंगिया, पारिग्गहि-या, मायावित्तया, अप्यद्मक्खाणिकिरिया, मिच्छादंसण्यत्तिया । से तेणट्ठेणं गोयमा ! एवं युद्धइ—पुढिविकाइया सब्वे सम-किरिया ॥

८१. समाज्या, समोववत्रगा जहा नेरइया तहा भाणियव्या ॥

८२. जहा पुढविकाइया तहा जाव चउरिदिया॥

८३. पॅरिवेदियतिरिक्खजोणिया जहा णेरइया, नाणत्तं किरियासु ॥

८४. पंचिंदियतिरिक्खजोणिया णं भंते ! सब्वे समिकिरिया ? गोयमा ! णो इणद्वे समद्वे ॥ पृथिवीकायिकाः भदन्त! सर्वे समवेदनाः?

हन्त गौतम ! पृथिवीकायिकाः सर्वे सम-वेदनाः।

तत् केनार्थेन भदन्त! एयमुच्यते—पृथिवी-कायिकाः सर्वे समवेदनाः ? गौतम ! पृथिवीकायिकाः सर्वे असंज्ञिनः असंज्ञिभूतां अनिदया वेदनां वेदयन्ति । तत् तेनार्थेन गौतम ! एवमुच्यते—पृथिवी-कायिकाः सर्वे समवेदनाः।

पृथिवीकायिकाः भदन्त ! सर्वे समक्रियाः ?

हन्त गौतम ! पृथिवीकाियकाः सर्वे सम-क्रियाः।

तत् केनार्थेन भदन्त ! एवमुच्यते—पृथिवी-कायिकाः सर्वे समक्रियाः ? गौतम ! पृथिवीकायिकाः सर्वे मायिनिध्या-दृष्टयः। तेषां नैयतिक्यः पंच क्रियाः क्रियन्ते, तद् यथा—आरंभिकी, पारिग्रहिकी, माया-प्रत्यया, अप्रत्यख्यानिक्रया, मिध्यादर्शन-प्रत्यया। तत् तेनार्थेन गौतम ! एवमुच्यते —पृथिवीकायिकाः सर्वे समक्रियाः।

समायुषः, समोपपन्नकाः यथा नैरयिकाः तथा भणितव्याः ।

यथा पृथिवीकायिकाः तथा यावच् चतु-रिन्द्रियाः।

पञ्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकाः यथा नैरयिकाः, नानात्वं क्रियासु।

पञ्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकाः भदन्तः ! सर्वे सम-क्रियाः ? गौतमः! नो अयमर्थः समर्थः ! ७७. भन्ते ! क्या सब पृथ्वीकायिक जीव समान वेदना वाले हैं ?

हां, गौतम ! सव पृथ्वीकायिक जीव समान वेदन। वाले हैं।

७६. भन्ते ! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है — सब पृथ्वीकायिक जीव समान वेदना वाले हैं? गीतम ! सब पृथ्वीकायिक जीव असंज्ञी (अमन-रक) हैं। वे असंज्ञी के होने वाली वेदना को अव्यक्त रूप में (मूर्च्छित की भांति) अनुभव करते हैं। गौतम ! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है—सब पृथ्वीकायिक जीव समान वेदना वाले हैं।

७६. भन्ते ! क्या सब पृथ्वोकायिक जीव समान क्रिया बाले हैं ?

हां, गौतम ! सव पृथ्वीकायिक जीव समान क्रिया वाले हैं।

५०. भन्ते ! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है —सव पृथ्वीकायिक जीव समान क्रिया वाले हैं? गौतम ! सव पृथ्वीकायिक जीव मार्यामिथ्यादृष्टि हैं। उनके निश्चित रूप से पांचों क्रियाएं होती हैं, जैसे—आरम्भिकी, पारिग्रहिकी, मायाप्रत्य-या, अप्रत्याख्यानिक्रया और मिथ्यादर्शनप्रत्य-या। गौतम ! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है—सव पृथ्वीकायिक जीव समान क्रिया वाले हैं।

६१. पृथ्वीकायिक जीवों के समान आयु और एक साथ उपपन्न होने का प्रकरण नैरियक जीवों की भांति वक्तव्य है।

६२. अप्कायिक जीवों से लेकर चतुरिन्द्रिय जीवों तक पूरा प्रकरण पृथ्वीकायिक जीवों की भांति वक्तव्य है।

८३. पञ्चेन्द्रिय तिर्यग्योनिक जीव नैरियक जीवों की भांति वक्तव्य हैं, केवल क्रिया का विषय भिन्न है।

दश्र. भन्ते ! क्या सच पंचेन्द्रिय तिर्यग्योनिक जीव समान क्रिया वाले हैं ? गीतम ! यह अर्थ संगत नहीं हैं। ६५. से केणडेणं भंते ! एवं वृद्यइ—— पंचिदियतिरिक्खजोणिया नो सब्बे सम-किरिया ?

गोयमा ! पंचिंदियतिस्विक्जोणिया तिविहा पण्णत्ता, तं जहा—सम्मदिद्टी, मिच्छ-दिद्टी, सम्मामिच्छिदिद्टी।

तत्य णं जेते सम्मदिट्टी ते दुविहा पण्णता, तं जहा—असंजया य, संजयासंजया य । तत्य णं जेते संजयासंजया, तेसि णं तिण्णि किरियाओ कज्ञंति, तं जहा—आरंभिया, पारिग्गहिया, मायावित्तया।

असंजयाणं चत्तारि । मिच्छादिट्ठीणं पंच । सम्मामिच्छदिट्ठीणं पंच !!

# मणुस्सादीणं समाहार-समसरीरादि-पदं

द६. मणुस्सा णं भंते ! सब्वे समाहास ? सब्वे समसरीरा ? सब्वे समुस्सासनीसासा? गोयमा ! नो इणडुे समद्वे ॥

च्छ. से केणडेणं भंते ! एवं वृच्चइ—मणुस्सा नो सब्वे समाहारा ? नो सब्वे समशरीरा? नो सब्वे समुस्सासनीसासा ? गोयमा ! मणुस्सा दुविहा पण्णता, तं जहा —महासरीरा य, अप्पसरीरा य ! तत्य णं जेते महासरीरा ते बहुतराए पोग्गले आहारेंति, बहुतराए पोग्गले परिणामेंति, बहुतराए पोग्गले उस्ससंति, बहुतराए पोग्गले नीससंति; आहच्च अहारेंति, आहच्च परिणामेंति, आहच्च उस्ससंति आहच्च नीससंति ॥

तत्व णं जेते अप्यसरीस ते णं अप्यतसए पोग्गले आहारेंति, अप्यतसए पोग्गले परि-णामेंति, अप्यतसए पोग्गले उस्ससंति, अप्यतसए पोग्गले नीससंति; अभिक्खणं आहरेंति, अभिक्खणं परिणामेंति, अभि-बस्तणं उस्ससंति, अभिक्खणं नीससंति । से तेणदेणं गोगगा ! एवं बुचड् — मणुस्ता नो सन्दे समाहास, भी सन्ते स्वरूपोन्, नी सन्ते समस्तासनीयासा ।

दद, गणुरसा एं भेते ! सब्वे सनकम्पा ? - भोजमा ! नो इणहे समहे॥ तत् केनार्थेन भदन्त ! एवमुच्यते—पञ्चे-न्द्रियतिर्यग्योनिकाः नो सर्वे समक्रियाः?

गौतम ! पञ्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकाः त्रिविधाः प्रज्ञप्ताः, तद् यथा— सम्यग्दृष्टयः मिथ्यादृष्टयः सम्यग्मिथ्यादृष्टयः।

तत्र ये एते सम्यग्दृष्टयः ते द्विविधाः प्रज्ञप्ताः, तद् यथा—असंयताः च, संयतासंयतः च । तत्र ये एते संयतासंयताः, तेषां तिस्रः क्रियाः क्रियन्ते, तद् यथा—आरंभिकी, पारिप्रहि-की, मायाप्रत्यया।

असंयतानां चतस्त्रः। मिथ्यादृष्टीनां पञ्च। सम्यग्मिथ्यादृष्टीनां पञ्च।

# मनुष्यादीनां समाहार-समशरीरादि-पदम्

मनुष्याः भदन्त ! सर्वे समाहाराः ? सर्वे सम-शरीराः ? सर्वे समोच्छ्वासनिःश्वासाः ? गीतम ! नो अयमर्थः समर्थः।

तत् केनार्थेन भदन्त ! एवमुच्यते—मनुष्याः नो सर्वे समाहाराः ? नो सर्वे समशरीराः ? नो सर्वे समशरीराः ? नो सर्वे समोच्छ्वासनिःश्वासाः ? गौतम ! मनुष्याः द्विविधाः प्रज्ञप्ताः, तद् यथा —महाशरीराः च, अल्पशरीराः च । तत्र ये एते महाशरीराः ते बहुतरान् पुद्गलान् आहरंति, बहुतरान् पुद्ग्लान् परिणमयन्ति, बहुतरान् पुद्ग्लान् परिणमयन्ति, बहुतरान् पुद्ग्लान् निःश्वसन्ति; आहत्य आहरनि, आहत्य परिणमयन्ति, आहत्य उच्छ्वसन्ति, आहत्य परिणमयन्ति, आहत्य उच्छ्वसन्ति, आहत्य परिणमयन्ति, आहत्य उच्छ्वसन्ति,

तत्र ये एते अल्पशर्मासः ते अल्पतसन् पुद्-गलान् आहर्यन्तः, अल्पतरान् पुद्गलान् परि-णमयन्ति, अल्पतरान् पुद्गलान् उच्छ्वसन्ति, अल्पतरान् पुद्गलान् निःश्वसन्तिः अभीक्ष्णम् अहरन्ति, अभोक्षां परिणनयन्तिः अभीक्ष्णम् उन्ध्वमन्तिः, अभोक्षां निःश्वमन्तिः । तत् नेन्ध्यमन्तिः, अभोक्षां निःश्वमन्तिः । तत् नेन्ध्यमन्तिः, जीक्ष्मन्यते-न्तनमृद्याः निः एवे सभाद्यसः, नी सर्वे एउपश्रेसः नी भर्वे मुलेन्ध्वसर्वन्यस्याः ।

वनुष्याः भदन्तः ! भवे समकर्माणः : : गोतम् ! नो अयमधेः समर्थः ! चर्. भन्ते ! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है— सब पंचेन्द्रिय तिर्यग्योनिक जीव समान क्रिया वाले नहीं हैं ?

गौतन ! पंचेन्द्रिय तिर्यग्योनिक जीव तीन प्रकार के प्रज्ञप्त हैं, जैसे—सम्यग्दृष्टि, निथ्यादृष्टि और सम्यगृमिथ्यादृष्टि ।

इनमें जो सम्यग्दृष्टि हैं, वे दो प्रकार के प्रज्ञप्त हैं, जैसे—असंयत और संयतासंयत !

इनमें जो संयतासंयत हैं, उनके तीन क्रियाएं होती हैं, जैसे—आरम्भिकी, पारिग्राहिकी, मायाप्रत्य-या।

असंयत जीवों के चार, मिथ्यादृष्टि और सम्यग्-मिथ्यादृष्टि जीवों के पांच क्रियाएं होती हैं।

# मनुष्यों आदि का समान आहार, समान शरीर आदि-पद

द्द. भन्ते ! क्या सब मनुष्य समान आहार, समान शरीर और समान उच्छ्वास-निःश्वास वाले हैं ? गीतम ! यह अर्थ संगत नहीं है।

च्छ. भन्ते ! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है—सब मनुष्य समान आहार, समान शरीर और समान उच्छ्वास-निःश्वास वाले नहीं हैं?

गीतम ! मनुष्य दो प्रकार के प्रज्ञप्त हैं, जैसे— महाशरीति और अल्पशरीरी।

इनमें जो महाशरीरी हैं, वे बहुतर पुद्गलों का आहार करते हैं, बहुतर पुद्गलों का परिणमन करते हैं, बहुतर पुद्गलों का उच्छ्वास करते हैं और बहुतर पुद्गलों का निःश्वास करते हैं। वे कदाचित् आहार करते हैं, कदाचित् परिणमन करते हैं, कदाचित् उच्छ्वास करते हैं और कदाचित निःश्वास करते हैं।

इनमें जो अल्पशरीरी हैं, वे अल्पतर पुद्गलों का अहार करते हैं, अल्पतर पुद्गलों का अहिण्यन करते हैं, अल्पतर पुद्गलों का उच्छ्यास करते हैं। और अल्पतर पुद्गलों का निःश्वाम करते हैं। वे वार-वार आहार करते हैं, वार-वार परिणमन करते हैं, वार-वार उच्छ्यास करते हैं और वार-वार निःश्वाम करते हैं। पीतम ! इस अपेक्षा में यह कहा जा रहा है—मव मनुष्य रम्मन आहार, यसन शरीर और समान उच्छ्याम निःश्वाम वर्ले नहीं हैं।

६६. भन्ते ! क्या सब मनुष्य सनान कर्म वाले हैं? गीटम ! यह अर्थ संगत नहीं है! ५६. से केणरेणं भंते ! एवं वृच्चइ—मणुस्सा नो सब्वे समकम्मा ? गोयमा ! मणुस्सा दुविहा पण्णत्ता, तं जहा —पुव्योववञ्जगा य, पच्छोववञ्जगा य । तत्थ णं जेते पुत्र्योववञ्जगा ते णं अध्यकम्म-तरागा । तत्थ णं जेते पच्छोववञ्जगा ते णं महाकम्मतरागा । से तेणरेणं गोयमा ! एवं वृच्चइ—मणुस्सा नो सब्वे समकम्मा ।।

६०. मणुस्सा णं भंते ! सन्वे समवण्णा? गोयमा ! नो इणडे समडे ॥

६१. से केणहेणं भंते ! एवं वृद्यइ—मणुस्सा नो सब्बे समवण्या ? गोयमा ! मणुस्सा दुविहा पण्णत्ता, तं जहा —पुब्योववन्नगा य, पच्छोववन्नगा य । तत्य णं जेते पुब्योववन्नगा ते णं विसुद्धवण्य-तरागा । तत्य णं जेते पच्छोववन्नगा ते णं अविसुद्धवण्यातरागा । से तेणहेणं गोयमा! एवं बुद्यइ—मणुस्सा नो सब्बे समवण्या ।

६२. मणुस्सा णं भंते ! सब्वे समलेस्सा ? गोयमा ! नो इणड्डे समड्डे॥

६३. से केणडेणं भंते ! एवं वुचड—मणुस्सा नो सन्ते समलेरसा ? गोयमा ! मणुस्सा दुविहा पण्णत्ता, तं जहा —पुन्वोववज्ञगा य, पच्छोववज्ञगा य । तत्य णं जेते पुन्नोववज्ञगा ते णं विसुद्ध-लेरसतरागा । तत्य णं जेते पच्छोववज्ञगा ते णं अविसुद्धलेरसतरागा। से तेणडेणं गोयमा ! एवं वुचड—मणुस्सा नो सन्ते समलेरसा।।

६४. मणुस्सा णं भंते ! सब्बे समवेषणा ? गोयमा ! नो इणद्रे समद्रे !।

६५. से कणहेणं भंते! एवं युद्यइ—मणुस्सा नो सन्वे समवेयणा? गोयमा! मणुस्सा दुविहा पण्णत्ता, तं जहा —सण्णिभूया य, असण्णिभूया य! तत्य णं जेते सण्णिभूया ते णं महावेयणा! तत्य णं जेते असण्णिभूया ते णं अप्यवे-यणतरागा। से तेणहेणं गोयमा! एवं युद्यइ —मणुस्सा नो सन्वे समवेयणा॥ तत् केनार्थेन भदन्त ! एवमुच्यते—मनुष्याः नो सर्वे समकर्माणः ?
गौतम ! मनुष्याः द्विविधाः प्रज्ञप्ताः, तद् यथा
—पूर्वोपपत्रकाः च, पश्चादुपपत्रकाः च ।
तत्र ये एते पूर्वोपपत्रकाः ते अल्पतरककर्माणः। तत्र ये एते पश्चादुपपत्रकाः ते
महत्तरककर्माणः। तत् तेनार्थेन गौतम ! एव-

मनुष्याः भदन्त ! सर्वे समवर्णाः ? गौतम ! नो अयमर्थः समर्थः।

मुच्यते मनुष्याः नो सर्वे समकर्माणः।

तत् केनार्थेन् भदन्त ! एवमुच्यते—मनुष्याः नो सर्वे समवर्णाः ? गौतम ! मनुष्याः द्विविधाः प्रज्ञप्ताः, तद् यथा —पूर्वोपपत्रकाः च, पश्चादुपपत्रकाः च । तत्र ये एते पूर्वोपपत्रकाः ते विशुद्ध-तरकवर्णाः । तत्र ये एते पश्चादुपपत्रकाः ते अविशुद्धतरकवर्णाः । तत् तेनार्थेन गौतम ! एवमुच्यते—मनुष्याः नो सर्वे समवर्णाः ।

मनुष्याः भदन्त ! सर्वे समलेश्याः ? गीतम ! नो अयमर्थः समर्थः।

तत् केनार्येन भदन्त! एवमुच्यते—मनुष्याः नो सर्वे समलेश्याः ?
गौतम! मनुष्याः द्विविधाः प्रज्ञप्ताः, तद् यथा
—पूर्वोपपत्रकाः च, पश्चादुपपत्रकाः च।
तत्र ये एते पूर्वोपपत्रकाः ते विशुद्धतरक
लेश्याः! तत्र ये एते पश्चादुपपत्रकाः ते
अविशुद्धतरकलेश्याः। तत् तेनार्थेन गौतम!
एवमुच्यते—मनुष्याः नो सर्वे समलेश्याः।

मनुष्याः भदन्त ! सर्वे समवेदनाः ? गीतम ! नो अयमर्थः समर्थः।

तत् केनार्थेन भदन्त ! एवमुच्यते मनुष्याः नो सर्वे समवेदनाः ? गीतम ! मनुष्याः द्विविधाः प्रज्ञप्ताः, तद् यया — संज्ञिभूताश्च, असंज्ञिभूताश्च । तत्र ये एते संज्ञिभूताः ते महायेदनाः । तत्र ये एते असंज्ञिभूताः ते अल्पतरकवेदनाः । तत् तेनार्थेन गीतम ! एवमुच्यते मनुष्याः नो सर्वे समयेदनाः । ८६. भन्ते ! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है —सब मनुष्य समान कर्म वाले नहीं है? गौतम ! मनुष्य दो प्रकार के प्रज्ञप्त हैं, जैसे— पूर्व उपपन्न और पश्चाद् उपपन्न । इनमें जो पूर्व उपपन्न हैं, वे अल्पतर कर्म वाले हैं। जो पश्चाद् उपपन्न हैं, वे बहुतर कर्म वाले हैं। गौतम ! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है—सब मनुष्य समान कर्म वाले नहीं हैं।

६०. भन्ते ! क्या सब मनुष्य सनान वर्ण वाले हैं?गौतम ! यह अर्थ संगत नहीं है।

६१. भन्ते ! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है---सब मनुष्य समान वर्ण वाले नहीं हैं? गौतम ! मनुष्य दो प्रकार के प्रज्ञप्त हैं, जैसे— पूर्व उपपन्न और पश्चाद् उपपन्न ! इनमें जो पूर्व उपपन्न हैं, वे विशुद्धतर वर्ण वाले हैं। जो पश्चाद् उपपन्न हैं, वे अविशुद्धतर वर्ण वाले हैं। गौतम! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा हैं—सब मनुष्य समान वर्ण वाले नहीं हैं।

६२. भन्ते ! क्या सब मनुष्य समान लेश्या वाले हैं? गीतम ! यह अर्थ संगत नहीं है।

६३. भन्ते ! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है — सब मनुष्य समान लेश्या वाले नहीं हैं ? गौतम ! मनुष्य दो प्रकार के प्रज्ञात हैं, जैसे — पूर्व उपपन्न और पश्चाद् उपपन्न । इनमें जो पूर्व उपपन्न हैं, वे विशुद्धतर लेश्या वाले हैं । जो पश्चाद् उपपन्न हैं, वे अविशुद्धतर लेश्या वाले हैं । गौतम ! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है — सब मनुष्य समान लेश्या वाले नहीं हैं ।

६४. भन्ते ! क्या सब मनुष्य समान वेदना वाले हैं? गौतम ! यह अर्थ संगत नहीं है!

६५. भन्ते ! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है — सब मनुष्य समान वेदना वाले नहीं हैं? गौतम ! मनुष्य दो प्रकार के प्रज्ञप्त हैं, जैसे— संज्ञिभूत और असंज्ञिभूत ! इनमें जो संज्ञिभूत हैं, वे महा वेदना वाले हैं । जो असंज्ञिभूत हैं, वे अल्पतर वेदना वाले हैं। गौतम ! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है— सब मनुष्य समान वेदना वाले नहीं हैं। ६६. मणुस्सा णं भंते ! सब्वे समकिरिया ? गोयमा ! नो इणहे समहे।।

६७. से केणडेणं मंते ! एवं वृद्यइ—मणुस्सा नो सब्वे समिकिरिया? गोयमा ! मणुस्सा तिविहा पण्णत्ता, तं जहा —सम्मिदिडी, मिच्छिदिडी, सम्मामिच्छ-दिडी । तत्य णं जेते सम्मिदिडी, ते तिविहा पण्णता, तंजहा—संजया, असंजया, संजयासंजया।

तत्य णं जेते संजया ते दुविहा पण्णत्ता, तं जहा—सरागसंजया य, वीतरागसंजया य। तत्य णं जेते वीतरायसंजया, ते णं अकिरिया । तत्य णं जेते ससगसंजया ते दुविहा पण्णता, तं जहा-पमत्तसंजया य, अप्पमत्तसंजया य। तत्य गं जेते अप्पमत्तसंजया, तेसि गं एगा मायावत्तिया किरिया कज़इ। तत्य णं जेते पमत्तसंजया, तेसि णं दो किरियाओं कर्ज़ित, तं जहा- आरंभिया य. मायावत्तिया य । तत्य णं जेते संजयासंजया, तेसि णं आइ-ल्लाओ तिण्णि किरियाओ कज़ंति, तं जहा ---आरंभिया, पारिग्महिया, माया-वत्तिया। असंजवाणं चत्तारि किरियाओ कजंति--आरंभिया, पारिग्गहिया, माया-वत्तिया, अध्यद्यक्खाणिकरिया । मिच्छदिद्वीणं पंच-आरंभिया, पारिगा-हिया, मायावत्तिया, अपचक्खाणिकरिया, मिच्छादंसंगवत्तिया । सम्मामिखदिद्रीणं

६८. मणुस्सा णं भंते ! सब्वे समाउया? सब्वे समोववत्रगा ? गोयमा ! नो इणट्टे समद्र ॥

६६. से केणट्रेणं भंते ! एवं वृद्यइ—मणुस्सा नो सब्वे समाउया? नो सब्वे समोववत्रण?

गोयमा ! मणुस्सा चउव्विहा पण्णता, तं जहा--- १.अत्येगद्दया समाउया समो- मनुष्याः भदन्त ! सर्वे समक्रियाः ? गौतम ! नो अयमर्थः समर्थः।

तत् केनार्थेन भदन्त ! एवमुच्यते—मनुष्याः नो सर्वे समक्रियाः ?
गौतम ! मनुष्या त्रिविधाः प्रज्ञसाः, तद् यथा
—सन्यगृदृष्टयः, मिथ्यादृष्टयः, सन्यगृमिथ्यादृष्टयः ।
तत्र ये एते सन्यगृदृष्टयः, ते त्रिविधाः प्रज्ञसाः,
तद् यथा—संयताः, असंयताः, संयतासंयताः ।
तत्र ये एते संयताः ते द्विविधाः प्रज्ञसाः, तद्

तत्र ये एते बीतरागसंयताः ते अक्रियाः।

यथा— सरागसंयताः च. वीतरागसंयताः च ।

तत्र ये एते सरागसंयताः ते द्विविधाः प्रज्ञप्ताः, तद् यथा-प्रमत्तसंयताः च, अप्रमत्तसंयताः च। तत्र ये एते अप्रमत्तसंयताः, तेषाम् एका मायाप्रत्यया क्रिया क्रियते। तत्र ये एते प्रमत्तसंयताः, तेषां द्वे क्रिये क्रियेते, तद् यथा-आरंभिकी च, नाया-प्रत्यया च । तत्र ये एते संयतासंयताः, तेषाम् आदिमाः तिस्रः क्रियाः क्रियन्ते, तद् यथा-आरम्भि-की, पारिग्रहिकी, मायाप्रत्यया । असंयतानां चतस्रः क्रियाः क्रियन्ते---आरम्भिकी. पारिग्रहिकी. मायाप्रत्यया. अप्रत्याख्यानक्रिया । मिथ्यादृष्टीनां पञ्च--आरम्भिकी, पारि-ग्रहिकी, मायाप्रत्यया, अप्रत्याख्यानक्रिया,

मनुष्याः भदन्त ! सर्वे समायुषः ? सर्वे समो-पपन्नकाः ? गीतम ! नो अयमर्थः समर्थः।

निथ्यादर्शनप्रत्यया । सम्यग्निथ्यादृष्टीनां

पञ्च ।

तत् केनार्थेन भदन्त ! एवमुच्यते- मनुष्याः नो सर्वे समायुषः ? नो सर्वे समोपपन्नकाः ?

गीतम ! मनुष्याः चतुर्विधाः प्रज्ञप्ताः, तद् यद्या — १.अस्त्येकके समायुषः समोपपन्नकाः ! ६६. भन्ते ! क्या सब मनुष्य समान क्रिया वाले हैं? गौतम ! यह अर्थ संगत नहीं हैं।

६७. भन्ते ! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है —सब मनुष्य समान क्रिया वाले नहीं हैं? गौतम ! मनुष्य तीन प्रकार के प्रज्ञप्त हैं, जैसे— सन्यग्दृष्टि, मिथ्यादृष्टि, सम्यग्निथ्यादृष्टि ।

इनमें जो सम्यग्दृष्टि हैं, वे तीन प्रकार के प्रज्ञप्त हैं, जैसे—संयत, असंयत और संयतासंयत।

जो संयत हैं, वे दो प्रकार के प्रज्ञप्त हैं, जैसे— सरागसंयत और बीतरागसंयत।

जो बीतरागसंयत हैं, वे अक्रिय हैं—उनके ये पांचों क्रियाएं नहीं होती। जो सरागसंयत हैं, वे दो प्रकार के प्रज्ञप्त हैं, जैसे —प्रमत्तसंयत और अप्रमत्तसंयत।

जो अप्रमत्तसंयत हैं, उनके एक मायाप्रत्यया क्रिया होती है। जो प्रमत्तसंयत हैं, उनके दो क्रियाएं होती हैं, जैसे —आरंभिकी और मायाप्रत्यया।

जो संयतासंयत हैं, उनके प्रथम तीन क्रियाएं होती हैं, जैसे—आरंभिकी, पारिग्रहिकी और माया-प्रत्यया।
असंयत जीवों के चार क्रियाएं होती हैं—आरंभिकी, पारिग्रहिकी, मायाप्रत्यया और अप्रत्याख्यानक्रिया।
मिथ्यादृष्टि जीवों के पांच क्रियाएं होती हैं—आरंभिकी, पारिग्रहिकी, मायाप्रत्यया, अप्रत्याख्यानक्रिया ।
सथ्यादृष्टि जीवों के पांच क्रियाएं होती हैं—आरम्भिकी, पारिग्रहिकी, मायाप्रत्यया। सम्यग्-स्थ्यादृष्टि जीवों के भी पांच क्रियाएं होती हैं।

६८. भन्ते ! क्या सव मनुष्य समान आयु वाले हैं? क्या वे एक साथ उपपन्न हैं ? गौतम ! यह अर्थ संगत नहीं है।

६६. भन्ते ! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है— सब मनुष्य समान आयु वाले नहीं हैं और एक साथ उपपन्न नहीं हैं ? गीतम ! मनुष्य चार प्रकार के प्रज्ञप्त हैं, जैसे— कुछ मनुष्य समान आयु वाले और एक साथ

पंच 🏻

ववन्नगा । २.अत्येगइया समाउपाविसमो-ववन्नगा । ३.अत्येगइया विसमाउया समोववन्नगा । ४.अत्येगइया विसमाउया विसमोववन्नगा । से तेणडेणं गोयमा ! एवं बुद्धइ—मणुस्सा नो सब्वे समाउया, नो सब्वे समोववन्नगा ।। २.अस्त्येकके समायुषः विषमोपपत्रकाः।
३.अस्त्येकके विषमायुषः समोपपत्रकाः।
४.अस्त्येकके विषमायुषः विषमोपपत्रकाः।
तत् तेनार्थेन गीतम ! एवमुच्यते—मनुष्याः
नी सर्वे समायुषः, नो सर्वे समोपपत्रकाः।

उपपन्न हैं, कुछ मनुष्य समान आयु वाले और भिन्न काल में उपपन्न हैं, कुछ मनुष्य विषम आयु वाले और समकाल में उपपन्न हैं, कुछ मनुष्य विषम आयु वाले और भिन्न काल में उपपन्न हैं! गीतम! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है—सब मनुष्य समान आयु वाले और एक साथ उपपन्न नहीं हैं।

१००. वाणमंतर-जोतिस-वेमाणिया जहा असुरकुमारा, नवरं — वेयणाए णाणतं — मायिमिच्छदिद्वीउववत्रगा य अप्पवेयण-तरा, अमायिसम्मदिद्विउववत्रगा य महावे-यणतरा माणियन्त्रा जोतिसवेमाणिया॥ वानमन्तर-ज्यौतिष-वैमानिकाः यथा असुर-कुमाराः, नवरं—वेदनायां नानात्वं—मायि-मिध्यादृष्ट्युपपन्नकाः च अल्पतरवेदनाः अमा-यिसम्यगृदृष्ट्युपपन्नकाः च महत्तरवेदनाः भणितव्याः ज्यौतिषवैमानिकाः । १००. बानमंतर, ज्योतिष्क और वैमानिक देव अमुरकुमार देवों की तरह वक्तव्य हैं। केवल वेदना में भिन्नता है—(व्यंतर देवों का वेदना-प्रकरण अमुरकुमार की भांति ज्ञातव्य हैं) — ज्योतिष्क और वैमानिक देवों में (असंज्ञी जीव उत्पन्न नहीं होते)। जो मायी मिथ्यादृष्टि उपपन्न हैं, वे अल्पतर वेदना वाले और अमायी सम्यग्दृष्टि उपपन्न हैं, वे महत्तर वेदना वाले हैं।

#### भाष्य

#### १. सूत्र ६०-१००

प्रस्तुत आलापक में नैरयिक के विषय में नौ प्रश्नों की मार्गणा की गई है-प्रथम तीन प्रश्नों का एक वर्ग है। ये तीनों प्रश्न जीवन के साथ जुड़े हुए हैं। आहार, शरीर और उच्छ्वास-निःश्वास—ये तीनों जीवन के अनिवार्य अंग हैं; इसलिए आहार की मात्रा, शरीर-परिमाण और उच्छ्वास-निःश्वास के परिमाण के विषय में जिज्ञासा की गई है। उसके उत्तर में भगवान ने कहा—सबका शरीर एक जैसा नहीं होता, किसी का शरीर बड़ा होता है और किसी का छोटा। शरीर-भेद के आधार पर आहार और श्वास की मात्रा में भी अन्तर आ जाता है। बड़े शरीर वाला अधिक आहार करता है और छोटे शरीर वाला अल्प आहार करता है, यह प्राकृतिक नियम है। वृत्तिकार ने इस प्रसंग को हाथी और खरगोश के उदाहरण द्वारा समझाया है। नरियक के रोम-आहार होता है। वृत्तिकार ने इस नियम को बाहुल्यापेक्ष बतलाया है। किन्तु शरीर के परिभाण-भेद को देखते हुए यह स्वाभाविक नियम प्रतीत होता है। दुःख (मानसिक सन्ताप या तनाव) की मात्रा के आधार पर श्वास की संख्या में भी परिवर्तन हो जाता है। अल्प दुःख-श्वास-उच्छ्वास की संख्या अल्प, अधिक दुःख--श्वास-उच्छ्वास की संख्या अधिक। अल्प शरीर वालों

के लिए इसका नियम विपरित है। पृथ्वीकाय आदि जीवों के आहार, शरीर और उच्छ्वास-निःश्वास आदि नैरियंक की भांति बतलाए गए हैं। पृथ्वीकायिक आदि जीवों के शरीर की जघन्य और उल्लृष्ट अवगाहना अंगुल के असंख्यातवें भाग की होती है। फिर अल्प शरीर पर महाशरीर का नियम कैसे लागू होगा ? यह प्रश्न अत्यन्त जिल्ल है। किन्तु सूक्ष्मता का जगत् बहुत बड़ा है। इतनी सूक्ष्मतम अवगाहना में भी बहुत बड़ा तारतम्य है। पण्णवणा में उस तारतम्य को चतुःस्थानपतित (असंख्येयभाग हीन, संख्येयभाग हीन, संख्येयभाग अधिक, संख्येयगुण हीन; असंख्येयभाग अधिक, संख्येयभाग अधिक, संख्येयभाग अधिक, संख्येयगुण अधिक, असंख्येयगुण अधिक) बतलाया गया है। इस आधार पर पृथ्वीकायिक जीवों के शरीर को अल्प और महान् दो भागों में विभक्त किया गया है। उनमें महाशरीर वाले लोम-आहार के द्वारा बहुतर पुद्गलों का आहार करते हैं और वार-बार उच्छ्वास-निःश्वास करते हैं। अल्प शरीर वालों का व्यवहार इसके विपरीत होता है।

आहार और उच्छ्वास-निःश्वास के विषय में मनुष्य का नियम

९. पण्ण.२१ | ६६,६७ |

म.वृ.१ (६१—दृश्यते हि लोके बृहच्छरीरो बह्नाशी स्वल्प-शरीरश्चाल्पभोजी, हस्तिशशकवत्।

३. पण्ण.२८।१०२; भ.जो.१।७।४४।

४. भ.वू.११६१ बाहुल्यापेक्षं चेदमुच्यते, अन्यया बृहच्छरीरोऽपि कश्चि-

दल्पमश्नाति अल्पशरीरोऽपि कश्चिद् भूरि भुङ्के, तथाविध-मनुष्यवत्। न पुनरेवमिह, बाहुल्यपक्षस्यैवाश्रयणात्।

५. पण्ण.२५ । ४० ।

६. वही,५19५६।

७. भ.वृ.९।७६ — केवलमाहारसूत्रे भावनैवं---पृथिवीकायिकानामङ्गुलासंख्येय-

शेष प्राणियों से भित्र है। महाशरीर वाले मनुष्य बहुतर पुद्गलों का आहार और उच्छ्वास-निःश्वास लेते हैं, किन्तु दे बार-बार आहार आदि नहीं लेते। अल्प शरीर वाले बार-बार आहार और उच्छ्वास-निःश्वास लेते हैं। यौगलिक महाशरीर वाले होते हैं। उनका आहार मात्रा की दृष्टि से अल्प होता है, किन्तु सधनता (density) की दृष्टि से बहुतर होता है, इसलिए महाशरीर वालों को बहुतर पुद्गलों का आहार करने वाला कहा गया है।

## कर्म, वर्ण, लेश्या

कर्म, वर्ण और लेश्या—ये तीनों जीवन के आन्तरिक पक्ष से सम्बन्धित हैं। पूर्वोपपन्न नैरियक आयुष्य तथा अन्य कर्मों का अधिक वेदन कर लेता है, इसलिए वह अल्प कर्म वाला हो जाता है। पश्चाद् उपपन्न होने वाला उनका अधिक वेदन नहीं कर पाता, इसलिए वह पूर्वोपपन्न की अपेक्षा महाकर्म वाला रहता है।

वर्ण-सूत्र का भी यही नियम है। पूर्वोपपन्न के कर्म अल्प होते हैं, इसलिए उसका वर्ण विशुद्ध हो जाता है। पश्चाद् उपपन्न में कर्म की बहुलता होती है, इसलिए उनका वर्ण पूर्वोपपन्न की अपेक्षा अविशुद्धतर होता है।

लेश्या-सूत्र का नियम भी यही है।

वृत्तिकार ने 'वर्ण' को बाह्य द्रव्य लेश्या और लेश्या को भाव लेश्या बतलाया है! इन दोनों सूत्रों से आन्तरिक आभामण्डल और बाह्य आभामण्डल दोनों फलित होते हैं।

असुरकुमार देव के विषय में कर्म, वर्ण और लेश्या का नैरियक से विपर्यय प्रतिपादित है। उसका रहस्य यह है—पूर्वोपपत्र देवों के भोग के कारण कर्म का बन्ध अधिक होता जाता है। इस अपेक्षा से पूर्वोपपत्र देव महाकर्म वाले और पश्चाद उपपत्र देव अल्प कर्म

भागमात्रशरीरत्वेऽप्यल्पशरीरत्वम्, इतरद्य इत आगमवाचनादवसेयम्— 'पुढविकायस्स ओगाहणट्ठायाए चउट्ठाणविडए'ति, ते च महाशरीरा लोमा-हारतो बहुतरान् पुद्गलानाहारयन्तीति उच्छ्वसन्ति च अभीक्ष्णं महाशरीर-त्वादेव । अल्पशरीराणामल्पाहारोच्छ्वासत्वमल्पशरीरत्वादेव । कादाचित्कत्वं च तयोः पर्याप्तकेतरावस्थापेक्षमवसेयम् ।

- 9. भ.वृ.१ । ६७—इह स्थाने नारकसूत्रे 'अभिक्खणं आहारेती'त्यधीतम् इह तु 'आहद्ये'त्यधीयते, महाशरीरा हि देवकुट्विदिमियुनकाः, ते च कदाचिदेवा-हारयन्ति कावलिकाहारेण, 'अट्ठमभत्तस्स आहारो'ति वचनात् । अल्पशरीर-स्वभीक्ष्णमल्पं च, बालानां तथैव दर्शनात्, संमूर्च्छिममनुष्याणामल्पशरीराणा-मनवरतमाहारसंभवाद्य ।
- ठाणं,४।५८३—चउव्विहा कामा पण्णता, तं जहा—सिंगारा, कलुणा, वीभच्छा, रोद्दा। सिंगारा कामा देवाणं, कलुणा कामा मणुयाणं, वीभच्छा कामा तिरिक्खजोणियाणं, रोद्दा कामा णेरहयाणं।
- 3. 4.6 194, 96 1
- ४. वही,६।१३२।
- ५. वही,१४.। ८४-८८।
- ६. भ.वृ.१।७४—कर्मावीनि नारकापेक्षया विपर्वयेण वाच्यानि, तथाहि—नारका ये पूर्वोत्पन्नास्तेऽल्पकर्मकशुद्धतरवर्णशुभतरलेश्या उक्ताः, असुरास्तु ये पूर्वो-

वाले होते हैं। उनके निर्जरा के कारण कम और कर्म-बन्ध के कारण अधिक होते हैं। अनुत्तरीपपातिक देवों के भी निर्जरा अल्प वतलाई गई है। इसके समर्थन में 'लवसत्तम' और अनुत्तरीपपातिक देवों को उद्धृत किया जा सकता है। लवसत्तम देवों का यदि सात लव (लगभग ४मिनिट २१ सैकिण्ड का) आयु शेष होता तो वे मुक्त हो जाते। अनुत्तरीपपातिक देवों के यदि बेला (दो उपवास) जितना आयुष्य और होता तो वे मुक्त हो जाते। वे नए कर्मों का अर्जन करते हैं, इसलिए लम्बी अविध तक देव-आयु में रहकर फिर मनुष्य जीवन में आते हैं।

वर्ण और लेश्या कर्म से जुड़े हुए हैं, इसलिए उनका परिवर्तन स्वाभाविक है। वृत्तिकार ने कर्म आदि के परिवर्तन के लिए जो तर्क प्रस्तुत किए हैं, वे पूर्णतः व्याप्त नहीं हैं।

#### वेदनावाद

यहां 'वेदना' शब्द से सात और असात दोनों गृहीत हैं। नैरियंकों के प्रसंग में असात वेदना मुख्य और सात वेदना गौण तथा देवों के प्रसंग में सात वेदना मुख्य और असात वेदना गौण रूप में प्राह्म है। सभी तिर्यग्योनिक एवं मनुष्यों के प्रसंग में विमात्रा (अनियत परिमाण) में सात-असात वेदना होती है।

यहां नैरियकों को दो भागों में विभक्त किया गया है— संज्ञिभूत और असंज्ञिभूत। जो जीव अमनस्क भव से मरकर समनस्क भव में उत्पन्न होता है, उसे असंज्ञिभूत कहा गया है। जो जीव समनस्क भव से मरकर समनस्क भव में उत्पन्न होता है, उसे संज्ञिभूत कहा गया है।

यृत्तिकार अभयदेवसूरि ने तथा प्रज्ञापना वृत्ति में आचार्य मलयिगिरि ने असंज्ञिभूत के कई अर्थ किए हैं, किन्तु अल्पवेदन

त्पञ्चास्ते महाकर्माणोऽशुद्धवर्णा अशुभतरलेश्याश्चेति कथम् ? ये हि पूर्वोत्पञ्चा असुरास्तेऽतिकन्दर्पदर्पाध्मातचित्तत्वाञ्चारकाननेकप्रकारत्या यातनया यात-यन्तः प्रभूतमशुभं कर्म संचिन्वन्तीत्यतोऽभिधीयन्ते ते महाकर्माणः । अथवा ये बद्धायुषस्ते तिर्यगादिप्रायोग्यकर्मप्रकृतिवन्धनान्महाकर्माणः तथाऽशुद्धवर्णा अशुभलेश्याश्च ते । पूर्वोत्पञ्चानां हि क्षीणत्वात् शुभकर्मणः शुभो वर्णो लेश्या च हसतीति । पश्चादुत्पञ्चास्त्वबद्धायुषोऽल्पकर्माणो बहुतरकर्मणामयन्धनाद-शुभकर्मणामक्षीणत्वाद्य शुभवर्णादयः स्यूरिति ।

- ७. भ.७।१०३-१०५।
- च. (क) म.वृ.९१६८ सञ्जा सम्यग्दर्शनं तद्वन्तः सञ्जिनः सञ्जिनो भूताः सञ्जिन्तं गताः सञ्जिभूताः । अथवाऽसञ्जिनः सञ्जिने भूताः सञ्जिभूताः, व्विप्रत्यययोगात्, मिथ्यादर्शनमपहाय सम्यगदर्शनजन्मना समुत्यन्न इति यावत् । तेषां च पूर्वकृतकर्मविपाकमनुस्मरतामहो महदुःखसङ्कटमिदमकस्मादस्माकमापतितं, न कृतो भगवदर्हत्रणीतः सकलदुःखक्षयकरो विषयविषपविषपिरभोगविप्रलब्धवेतोभिधंर्मं इत्यतो महद्दुःखं मानसमुपजायतेऽतो महावेदनास्ते । असञ्जिभूतास्तु मिथ्यादृष्टयः ते तु स्वकृतकर्मफलमिदमित्येवमजानन्तोऽनुपत्तममानसा अल्पवेदनाः स्युतित्येके । अन्ये त्याहः सञ्जिनः सञ्जिपञ्चेन्त्रियाः सन्तो भूताः नारकत्वं गता सञ्जिभूताः, ते महावेदनाः । तीव्राशुभाध्यवसायेनाशुभतास्त्वनुभूतपूर्वाः

और अनिदा—इन दो नियमों के आधार पर असंज्ञिभूत का उक्त अर्थ ही घटित होता है।

अमनस्क जीव में पुण्य या पाप का बन्ध तीव्र अध्यवसाय के साथ नहीं होता, इसिलए वह अगले समनस्क जीवन में भी पुण्य या पाप का अल्प वेदन करता है। दूसरी बात यह है कि अमनस्क जीव समनस्क भव में उत्पन्न होकर भी अधिकसित मस्तिष्क वाला या मूर्च्छित चेतना वाला अथवा बेदना के मूल कारणों का सम्यग् निर्धारण न करने वाला होता है, इसिलए उसकी वेदना को अल्प बेदना और अनिदावेदना कहा गया है। यह पुनर्जन्म के सिद्धान्त का भी महत्त्वपूर्ण सुत्र है।

समनस्क जीव समनस्क भव से मरकर फिर समनस्क भव में जन्म लेता है, उस संज्ञिभूत जीव के निदा और महावेदना होती है। इसका कारण स्पष्ट है—वह समनस्क होने के कारण पुण्य या पाप का बन्ध तीव्र अध्यवसाय के साथ कर सकता है और वह वेदना के मौलिक कारणों का विवेक भी कर सकता है।

अमनस्क जीवों की वेदना को अल्प या महान् नहीं कहा जा सकता; उनकी वेदना अनिदा ही होती है, इसलिए वे समवेदना वाले होते हैं।

ज्योतिष्क और वैमानिक देवों में अमनस्क जीव उत्पन्न नहीं होते। इसलिए उनके असंज्ञिभूत और संज्ञिभूत भेद नहीं किए जा सकते। उनमें मायी मिथ्यादृष्टि उपपन्नक देवों के सात वेदना अल्प होती है और अनायी सम्यन्दृष्टि उपपन्नक देवों के सात वेदना अधिक होती है। मायी मिथ्यादृष्टि उपपन्नक देवों के अनिदा वेदना होती है और अमायी सम्यन्दृष्टि उपपन्नक देवों के जिदा वेदना होती है। देखें यन्त्र—

|                              | संज्ञिभूत          | असंज्ञिभूत           | सातवेदना                | असातवेदना     | मायी मिथ्यादृष्टि    | अमायी सम्यग्दृष्टि |
|------------------------------|--------------------|----------------------|-------------------------|---------------|----------------------|--------------------|
| नैरयिक                       | महावेदना<br>(निदा) | अल्पवेदना<br>(अनिदा) | गीण                     | मुख्य         |                      |                    |
| असुरकुमार                    | महायेदना<br>(निदा) | अल्पवेदना<br>(अनिदा) | मुख्य                   | गीण           |                      |                    |
| पृथ्वीकाय<br>से चतुरिन्द्रिय | Х                  | समवेदना              | विमात्रा (उ             | अनियत परिमाण) |                      |                    |
| पञ्चेन्द्रिय तिर्यञ्च        | महावेदना<br>(निदा) | अल्पवेदना<br>(अनिदा) | विमात्रा (अनियत परिमाण) |               |                      |                    |
| मनुष्य                       | महावेदना<br>(निदा) | अल्पवेदना<br>(अनिदा) | विमात्रा (अनियत परिमाण) |               |                      |                    |
| <b>बानमंतर</b>               | महावेदना<br>(निदा) | अल्पवेदना<br>(अनिदा) | मुख्य                   | गौण           |                      |                    |
| ज्योतिष, वैमानिक             |                    |                      | मुख्य                   | गीण           | अल्पवेदना<br>(अनिदा) | महावेदना<br>(निदा) |

#### क्रियावाद

क्रिया का अर्थ है- कर्मबन्ध की हेतुभूत प्रवृत्ति। यहां क्रिया

के पांच प्रकारों की मार्गणा की गई है। टाणं में इनका विस्तृत वर्णन है। वेदना और क्रिया में कार्यकारणभाव सम्बन्ध है। मंडितपुत्र ने

सञ्जिभवाः, ते चासञ्जित्वादेवात्यन्ताशुभाध्यवसायाभावाद्रलप्रभायाभनति-तीव्रवेदननरकेषूत्पादादल्पवेदनाः अथवा सञ्जिभूताः पर्यातकीभूताः, असञ्जिनस्तु—अपर्याप्तकाः, ते च क्रमेण महावेदना इतरे च भवनीति प्रतीयत एवेति।

- (ख) प्रज्ञा.वृ.प.५५७,५८।
- (क) प्रज्ञा.वृ.प.५५७—तत्र नितरां निश्चितं वा सन्यग् दीयते चित्तमस्यामिति निदा ।
  - (ख) भ.वृ.१।७६—'अणिदाए' त्ति अनिर्धारणया वेदनां वेदयन्ति । वेदना-मनुभवन्तोऽपि न पूर्वोपात्ताशुभकर्मपरिणतिरियमिति मिथ्यादृष्टित्वादवगच्छ-

- न्ति । विमनस्कत्वाद् वा मत्तमूर्च्छितादिति भावना ।
- २. (क) पण्णा.३५।२२,२३।
  - (ख) भ.नृ.१ १९०० यत् प्रागुक्तं सञ्चितः सम्यग्ट्रष्टयोऽसञ्चित्तत्तिः इति तद्वृद्धव्याख्यानुसारेणैवेति । ज्योतिष्कवैमानिकेषु त्वसञ्चितो नोत्पद्यन्तेऽतो वेदनापदे तेष्वधीयते 'दुविहा जोतिसिया गायिभिच्छदिट्टी उचचन्नगा ये'त्यादि, तत्र मायिभिच्यादृष्टयोऽल्पयेदना इतरे च महावेदनाः शुभवेदनामाश्चित्येति ।
- ३. (क) ठाणं,५१९९२-९२२; देखें ठाणं,२१३७ का टिप्पण १
  - (ख) म.३।१३४-१३६।

पूछा—भंते ! पहले क्रिया होती है और बाद में वेदना ? अथवा पहले वेदना और बाद में क्रिया ?

भगवान् मंडितपुत्र ! पहले क्रिया और बाद में वेदना होती है। पहले वेदना और बाद में क्रिया—ऐसा नहीं होता।

वृत्तिकार ने प्रश्न उपस्थित किया है कि कर्म-बन्ध के हेतु मिथ्यात्व, अविरित, कषाय और योग—ये आश्रव माने जाते हैं, फिर आरम्भ आदि को कर्म-बन्ध का हेतु मानने पर क्या परस्पर विरोध नहीं होगा ? इसके समाधान में उन्होंने लिखा है कि आरम्भ और परिग्रह योग के भेद हैं। ये सारी क्रियाएं आश्रव से ही संबद्ध हैं. इसलिए इनमें परस्पर विरोध नहीं है।

चौबीस दण्डकों में क्रिया की प्राप्ति का क्रम इस प्रकार है—मिथ्यादृष्टि और सम्यग्मिथ्यादृष्टि जीव में पांच क्रियाएं, असंयत सम्यगदृष्टि जीव में चार क्रियाएं, संयतासंयत में तीन क्रियाएं, प्रमत्तसंयत में तीन क्रियाएं, प्रमत्तसंयत में एक क्रिया और वीतराग इन क्रियाओं की अपेक्षा से अक्रिय होता है। इस प्रसंग में पण्णवणा का सक्रिय-अक्रिय प्रकरण द्रष्टव्य है।

संयतासंयत के तीन क्रियाएं बतलाई गई हैं। इनमें अप्रत्याख्यानक्रिया का उल्लेख नहीं है। 'संयतासंयत' शब्द से यह स्पष्ट है कि वह संयत है और साध-साथ असंयत भी है। जब वह असंयत है, तो अप्रत्याख्यानक्रिया का उल्लेख क्यों नहीं किया गया? यह प्रश्न सहज ही उठता है। वृत्तिकार इस विषय में मौन है। जयाचार्य ने इस प्रश्न पर विमर्श किया है। उनके अनुसार संयतासंयत में अप्रत्याख्यान क्रिया का स्कन्ध (पूर्णरूप) नहीं होता, इस अपेक्षा से सुत्रकार ने उसकी यहां विवक्षा नहीं की। इसके समर्थन में उन्होंने दो तर्क प्रस्तुत किए हैं-(१) गीतम के प्रश्न के उत्तर में भगवान ने कहा---पूर्व दिशा में धर्मास्तिकाय नहीं है, उसका देश और प्रदेश हैं। (२) आग्नेय कोण में जीव नहीं हैं, किन्तु जीव के देश हैं, प्रदेश हैं। धर्मास्तिकाय और जीव का निषेध स्कन्ध की अपेक्षा से किया गया है। इसी प्रकार संयतासंयत में स्कन्ध की अपेक्षा से अप्रत्याख्यान क्रिया का अग्रहण किया गया है। संयतासंयत में अप्रत्याख्यान क्रिया के देश का अस्वीकार नहीं किया जा सकता। एक प्रश्न के उत्तर में भगवान ने बतलाया-गीतम ! किसी एक

प्राणी को मारने का त्याग करने वाले को भी एकान्त बाल नहीं कहा जा सकता। श्रमणोपासक (संयतासंयत) के प्रत्याख्यान और अप्रत्याख्यान दोनों होते हैं। इस अपेक्षा से उसे बाल-पण्डित कहा गया है। आगम-साहित्य में संयतासंयत के प्रत्याख्यान और अप्रत्याख्यान के अनेक प्रमाण मिलते हैं। प्रमत्तसंयत के आरम्भिकी क्रिया निरन्तर नहीं होती, फिर भी इसकी विवक्षा की गई है। संयतासंयत के अप्रत्याख्यानक्रिया निरन्तर होती है, फिर भी उसकी विवक्षा नहीं की गई है। अतः विवक्षा-भेद को समझना बहुत आवश्यक है। पञ्चसंग्रह में संयतासंयत के देशविरति गुणस्थान में कर्म-बन्ध की चर्चा की है। वहां अविरति को कर्म-बन्ध का मिश्र या आधा हेतु बतलाया गया है। इससे भी अपूर्ण अप्रत्याख्यान क्रिया की पुष्टि होती है। तत्त्वार्थराजवार्तिक में भी यही मत प्राप्त है।

प्रमत्तसंयत में आरम्भिकी क्रिया का स्वीकार किया गया है, फिर पारिप्रहिकी क्रिया का स्वीकार क्यों नहीं ? जैसे मुनि से कदाचित् पृथ्वी आदि जीवों का आरम्भ या उपमर्द हो जाता है, वैसे कदाचित् वह धर्मीपकरण पर मूर्च्छा भी कर सकता है। वृत्तिकार ने परिग्रह के दो अर्थ किए हैं—धर्मीपकरण के अतिरिक्त वस्तु का स्वीकरण और धर्मीपकरण पर मूर्च्छा।" मुनि के भी धर्मीपकरण पर मूर्च्छा होना असम्भव नहीं है। फिर उसमें पारिग्रहिकी क्रिया का ग्रहण क्यों नहीं ?

प्रमत्तसंयत मुनि अनारम्भ भी होता है और अपरिग्रही भी होता है। फिर भी वह अशुभ योग की अपेक्षा से आरम्भ करने वाला हो जाता है। भी इसलिए उसमें आरम्भिकी क्रिया का ग्रहण किया गया है। पारिग्रहिकी क्रिया का सम्बन्ध अविरित या अप्रत्याख्यान से है। प्रमत्तसंयत्त अविरित का प्रत्याख्यान कर देता है। इस अपेक्षा से उसमें पारिग्रहिकी क्रिया का ग्रहण नहीं किया गया है। पण्णवणा में प्रमत्तसंयत के आरम्भिकी क्रिया बतलाई गई है। पारिग्रहिकी क्रिया संयतासंयत के होती है। इन दोनों की व्यक्ति का नियम इस प्रकार है—जिसके पारिग्राहिकी क्रिया होती है, उसके आरम्भिकी क्रिया नियमतः होती है। जिसके आरम्भिकी क्रिया होती है, उसके पारिग्राहिकी क्रिया विकल्पतः होती है। भिण्णवणा २२।६९-६४ में भी इसका संवादी प्रकरण विद्यमन है।

चउपग्रइओ बंघो पढमे आणंतरतिए तिपग्रइओ। मिस्सय विदिओ उवरिमदुगं च देसेक्वदेसम्मि॥

१, भ.३।१४०।

२. भ.वृ.९ १७९ — ननु निथ्यात्वाविरितकषाययोगाः कर्मबन्धहेतव इति प्रसिद्धिः, इह तु आरम्भादयस्तेऽभिहिता इति कथं न विरोधः? उच्यते — आरम्भपिर-प्रहशच्दाभ्यां योगपिरप्रहो, योगानां तद्रूपत्वात् शेषवन्धहेतुपिरप्रहः प्रतीयत एवेति ।

३. पण्ण.२२ ७, ८।

४. भ.जो.१ l७19३४-१३£1

५. भ.9०।५६।

६. वही,901६ ।

७. सूय.२।२।७५-विरयाविरइं पड्डा बालपंडिए आहिज्ञइ।

द. (क) वही,२१२*।७*३, २१७१२३।

<sup>(</sup>ख) ओवा.सू.१६१।

६. पं.सं.(दि.),पृ.१०५,गा.७८--

त.त.चा.भा.२,पृ.५६४,८।२-—संयतासंयतस्याविरतिभिश्राः प्रमादकषाय-योगाश्च ।

 <sup>99.</sup> भ.वृ.१ ।७९ —पिरप्रहो—धर्मोपकरणवर्जवस्तुस्वीकारो धर्मोपकरणभूच्छा
 च. स प्रयोजनं यस्याः सा पारिग्रहिकी ।

१२. द्रष्टव्य,म.१।३४१

१३. पण्य.२२ |३८|

यह क्रिया का सिद्धान्त मानसिक चेतना से परे का सिद्धान्त है। पृथ्वीकाय से लेकर अमनस्क पञ्चेन्द्रिय तक के जीवों में पांचों क्रियाएं होती हैं। इससे स्पष्ट फलित होता है कि आत्मा का अस्तित्व मन से बहुत गहरे में है। मन केवल उसका सतही स्तर है। "मन एव मनुष्याणां कारणं बन्यमोक्षयोः"—यह एक स्थूल सिद्धान्त है। कर्मबन्ध के कारण उसके भीतर चेतना के सूक्ष्म स्तर तक विद्यमान हैं।

# जन्म और आयुष्यवाद

जन्म और आयु दोनों परस्पर संबद्ध हैं। उत्पत्ति का नाम जन्म

और उसके कालमान का नाम आयु है। इनके चार विकल्प बनते हैं—जो एक साथ उत्पन्न होते हैं और जिनकी आयु समान होती है, उनका समावेश प्रथम विकल्प में होता है। जिनकी आयु समान होती है, किन्तु जन्म का काल भिन्न होता है, उनका समावेश दूसरे विकल्प में होता है। जो एक साथ उत्पन्न होते हैं और जिनकी आयु समान नहीं होती, उनका समावेश तीसरे विकल्प में होता है। जिनका जन्मकाल भी भिन्न होता है और आयु भी समान नहीं होती, उनका समावेश चौथे विकल्प में होता है।

१०१. सलेस्सा णं भंते ! नेरइया सब्वे समाहारगा ?

सलेश्याः भदन्त ! नैरियकाः सर्वे समा-हारकाः?

ओहियाणं, सत्तेस्साणं, सुक्रतेस्साणं— एतेसिं णं तिण्डं एको गमो ।

औधिकानां, सलेश्यानां, शुक्ललेश्यानां— एतेषां त्रयाणां एको गमः।

कण्हलेस्स-नीतलेस्साणं पि एगो गमो, नवरं —वेदणाए मायिमिच्छदिट्ठीउववन्नगा य, अमायिसम्मदिट्ठीउववन्नगा य भाणि-यन्ता। कृष्णलेश्य-नीललेश्यानाभि एको गमो। नवरं—-वेदनायां मायिमिथ्यादृष्ट्युपपन्नकाः च, अमायिसन्यग्दृष्ट्युपपन्नकाः च भणि-तव्याः।

मणुस्सा किरियासु सराग-वीयरागा पमत्तापमत्ता न भाणियव्वा । काउतेस्साण वि एसेव गमो, नवरं— नेरइया जहा ओहिए दंडए तहा भाणि-थव्वा । मनुष्याः क्रियासु सराग-वीतरागाः प्रमत्ता-प्रमत्ताः न भणितव्याः । कापोतलेश्यानामपि एष एव गमो, नवरं— नैरियकाः यथा औधिकः दण्डकः तथा भणि-तव्याः ।

तेउलेस्सा, पम्हलेस्सा जस्स अत्य जहा ओहिओ दंडओ तहा भाणियव्या, नदरं— मणुस्सा सराग-बीयरागा न भाणियव्या। तेजोलेश्या पद्मलेश्या यस्य अस्ति यथा औधिकः दण्डकः तद्या मणितव्याः, नवरं— मनुष्याः सराग-वीतरागाः न भणितव्याः। 909. <sup>9</sup>भन्ते ! क्या सब सलेश्य नैरयिक (आदि चौबीस दण्डक) समान आहार, शरीर, उच्छ्वास--निःश्वास, कर्म, वर्ण, लेश्या, वेदना, क्रिया, और उपपात वाले हैं?

औधिक (निर्विशेषण नैरियक सू. १।६०-७३), सलैश्य (लेश्या-विशेषण-युक्त चौबीस दण्डक) और शुक्ल लेश्यायुक्त (बीस, इक्कीस और चौबीसयें दण्डक बाले) इन तीनों की बक्तव्यता एक समान है। (तात्पर्य की भाषा में सलेश्य औधिक के समान हैं)।

कृष्णलेश्या और नीललेश्या-युक्त नैरियक आदि दण्डक की वक्तव्यता एक समान है, केवल वेदना में भिन्नता है—मायी मिथ्यादृष्टि उपपन्नक (नैरियक) महत्तर वेदना वाले, अमायी सम्यग्दृष्टि उपपन्नक (नैरियक) अल्पतर वेदना वाले होते हैं।

क्रिया-सूत्र में मनुष्य के सराग और वीतराग, प्रमत्त और अप्रमत—ये भेद वक्तव्य नहीं हैं।

कापोतलेश्या-युक्त नैरियक आदि के लिये भी यही (कृष्णलेश्या के समान) वक्तव्यता है। केवल बेदना-सूत्र में नैरियक की वक्तव्यता औधिकसूत्र के समान है।

जिन जीवों के तेजोलेश्या और पद्मलेश्या होती हैं, वे औधिक सूत्र की भांति वक्तव्य हैं। केवल क्रिया-सूत्र में मनुष्य के सराग और वीतराग—ये भेद बक्तव्य नहीं हैं।

# संगहणी गाहा

# दुक्खाउए उदिष्णे, आहारे कम्म-वष्ण-लेस्सा य । समवेयण-समकिरिया, समाउए चेव बोधबा ॥१॥

# संग्रहणी गावा

दुःखायुष् उदीर्णम्, आहारः कर्म-वर्ण-नेश्याश्च। समवेदना-समक्रिया, समायुः चैव बोद्धव्याः।।

# संग्रहणी गाया

[पूर्व आलापक में] उदीर्ण दुःख और आयु का वेदन, समान आहार, कर्म, वर्ण, लेश्या, वेदना, क्रिया और आयु—ये इतने विषय ज्ञातव्य हैं।

#### भाष्य

#### १. सूत्र १०१

प्रस्तुत सूत्र की रचना संक्षिप्त है। इसलिए यह जटिल-सा बन गया है। पण्णवणा में इस विषय का पाठ विस्तृत है। उसके सन्दर्भ में प्रस्तुत पाठ का अध्ययन बहुत स्पष्ट हो सकता है, इसलिए पण्णवणा का वह पाठ अविकल रूप से यहां प्रस्तुत किया जा रहा है:—

सलेस्सा णं भंते ! णेरइया सच्चे सभाहारा समसरीरा समुस्सास-जिस्सासा ? स झेव पुट्टा एवं जहा ओहिओ गमओ तहा सलेस्सगमओ वि णिरवसेसो भाणियचो जाव वेमाणिया ॥

कण्हलेस्सा णं भंते ! णेरहया सब्बे समाहारा समसरीरा समुत्सा-सिणस्सासा पुच्छा । गोयमा ! जहा ओहिया, णवरं जेरहया वैरणाए माइमिच्छहिद्विउववण्णाम य अमाइसम्मदिद्विउववण्णाम य भाणियव्या । सेसं तहेव जहा ओहियाणं ।

असुरकुमारा जाद वाजमंतरा एते बहा ओहिया, गवरं— मणूसाणं किरियार्हि विसेसो बाद तत्य जं जेते सम्मद्दिष्टी ते तिविहा पण्णता, तं जहा—संजया असंजया संजवासंजया य, बहा ओहि- याजं। जोइसिय-बेमाणिया आइस्तिगासु तिसु लेस्सासु ण पुच्छिजंति।

एवं वहा किण्हलेस्सा चारिया तहा णीललेस्सा वि चारियव्या। काउलेस्सा णेरइपहिंतो आरब्भ जाव वाणमंतरा, णवरं—काउलेस्सा जेरइया वेदणाए वहा ओहिया।

तेउलेस्साणं भंते ! अँसुरकुमाराणं ताओ चेव पुच्छाओ। योयमा।
जहेव ओहिया तहेव, णवरं—वेदणाए जहा जोतिसिया। पुढविआउ-वणस्सइ-पंचेंदियतिरिक्ख-मणूसा जहा ओहिया तहेव भाणियव्या,
णवरं—मणूसा किरियाहि जे संजया ते पमत्ता य अपमत्ता य भाणियव्या,
सरागा वीयरागा णत्यि।

वाणमंतरा तेउलेस्साए जहा असुरकुमारा एवं जोतिसियवेमाणिया वि सेसं तं चेव।

एवं पम्हलेस्सा वि माणियना, णवरं---जेसि अस्य । सुकलेस्सा वि तहेव जेसि अस्य । सन्यं तहेव जहा ओहियाणं गमओ, णवरं---पम्हलेस्सा-सुकलेस्साओ पंचेंदिय-तिरिक्खजोणिय-मणूस-वेमाणियाणं चेव, ण सेसाणं ति ।

#### समाहारगा

इस पद के द्वारा आहार, शरीर और उच्छ्वास-निःश्वास आदि नी पदों का ग्रहण किया गया है।

## <u>सुक्कलेस्साणं</u>

शुक्ल लेश्या का सम्बन्ध नारकीय जीवों से नहीं हैं, वह पञ्चेन्द्रिय तिर्यञ्च, मनुष्य और वैमानिक देवों में ही पायी जाती है।

प्रथम नरक में कृष्ण और नील लेश्या नहीं होती, इसलिए बेदना-सूत्र औधिक नरकसूत्र की भांति वक्तव्य नहीं है; इसलिए वहां मायी मिथ्यादृष्टि उपपन्नक और अमायी सम्यन्दृष्टि उपपन्नग ये दो भेद किये गये हैं।

सराग, वीतराग, प्रमत्त और अप्रमत्त वक्तव्य नहीं हैं। इसके विमर्श के लिए १।३८ का भाष्य द्रष्टव्य है।

# ण्वरं---णेरइया

प्रथम नरक में कापोत लेश्या पायी जाती है, इसलिए कापोत लेश्या वाले नैरियक का सूत्र औधिक सूत्र की भांति वक्तव्य है। उसमें संज्ञिभूत और असंज्ञिभूत ये दो भेद प्राप्त होते हैं।

## णवरं---मणुस्सा

तेजोलश्या और पद्मलेश्या में वीतरागता नहीं होती, इसलिए उन लेश्याओं में सराग और वीतराग के भेद वक्तव्य नहीं हैं।

## मायी मिथ्यादृष्टि और अमायी सम्यग्दृष्टि

आगम-साहित्य में मिथ्यादृष्टि के साथ मायी और सम्यग्दृष्टि के साथ अमायी विशेषण अनेक स्थानों पर मिलता है। इस विशेषण के आधार पर मिथ्यादृष्टि और सम्यग्दृष्टि के दो-दो प्रकार हो जाते हैं—9. मिथ्यादृष्टि और मायी मिथ्यादृष्टि २. सम्यग्दृष्टि और अमायी सम्यग्दृष्टि। सविशेषण मिथ्यादृष्टि और सम्यग्दृष्टि का विशेष अर्थ क्या है, यह विमर्शनीय है।

ठाणं में क्रिया के बारह युगल हैं । उनमें मायाप्रत्यया क्रिया का उल्लेख दो स्थानों पर हुआ है। छठे युगल में मायाप्रत्यया क्रिया और मिथ्यादर्शनप्रत्यया इन—दो क्रियाओं का एक साथ प्रयोग हुआ है। वहां मायाप्रत्यया क्रिया के दो अर्थ बतलाये गये हैं—आत्मभाववञ्चना और परभाववञ्चना। तत्त्वार्थराजवार्तिक में मायाप्रत्यया क्रिया का अर्थ है—ज्ञान, दर्शन आदि के विषय में प्रवंचना करना।

बारहवें युगल में प्रेय:प्रत्यया और दोषप्रत्यया इन दो क्रियाओं का उल्लेख है। प्रेय:प्रत्यया क्रिया के दो प्रकार हैं—मायाप्रत्यया

१. पण्या.१७।२८-३५।

भ.वृ.१।१०९—अनेनाहारशरीरोच्छ्वासकर्म्यवर्णलेश्यावेदनाक्रियोपपाताख्य पूर्वोक्तनवपदोपेतनारकादिचतुर्विश्वतिपददण्डको लेश्यापदविशेषितः सूचितः।

वही, 9 ा 909—'जस्तित्य' इत्येतस्य वस्यमाणपदस्येह सम्बन्धाद्यस्य शुक्ल-लेश्याऽस्ति स एव, तद्दण्डकेऽध्येतव्यः, तेनेह पञ्चेन्द्रियतिर्यञ्चो मनुष्या वैमा-निकाश्च वाच्याः, नारकादीनां शुक्ललेश्याया अभावादिति ।

४. वही,९।९०९—केवलमौधिकदण्डके क्रियासूत्रे मनुष्याः सरागवीतरागविशेषणा अधीताः इह तु तथा न वाच्याः, तेजःपद्मलेश्ययोवीतरामत्यासम्भवात्, शुक्ल-लेश्यायामेव तासम्भवात् । प्रमताप्रमत्तास्त्च्यन्त इति ।

५. ठाणं,२।१७-१८।

६. त.स.चा.६।५ - ज्ञानदर्शनादिषु विकृतिर्वञ्चनं मायाक्रिया।

और लोभप्रत्यया।

वृत्तिकार ने माया का अर्थ ऋजुता का अभाव किया है। उपलक्षण से उन्होंने क्रोध आदि के ग्रहण का संकेत भी किया है। किन्तु क्रोध और मान-ये द्वेषप्रत्यया क्रिया के भेद हैं। इसलिए उनका ग्रहण यहां अपेक्षित नहीं है। उक्त आधार-सूत्रों की मीमांसा करनें से यह फलित होता है कि आरम्भिकी आदि पांच क्रियाओं के समृह में जो मायाप्रत्यया क्रिया है, उसका सम्बन्ध प्रेयःप्रत्यया क्रिया से है। इसका क्षय नवें गुणस्यान में होता है। एक अवधारणा से माया को पूरे कथाय का वाचक माना गया है, उसी अर्थ के आधार पर जयाचार्य ने मायाप्रत्यया क्रिया की प्राप्ति दसवें गुणस्थान तक बतलाई है। मायी मिथ्यादृष्टि के साथ जो मायी शब्द है, उसका सम्बन्ध छठे युगल की गायाप्रत्यया क्रिया से होना चाहिए। गायाप्रत्यया और मिथ्यादर्शनप्रत्यया का युगल किसी सापेक्ष दृष्टि से होना चाहिए। शल्य के प्रकरण में भी मिच्यादर्शन के साथ माया का उल्लेख है। इस आधार पर मायी मिथ्यादृष्टि का अर्थ माया-शल्य-युक्त मिथ्यादृष्टि और अमायी सम्यग्दृष्टि का माया-शल्य-रहित सम्यग्दृष्टि किया जा सकता है। इसका तात्पर्य सत्य और असत्य की भाषा में खोजा जा सकता है। सत्य और ऋजुता दोनों अभित्र हैं, इसी प्रकार माया

और असत्य भी अभिन्न हैं। सत्य का अर्थ है—ऋजुता और अितंवादन योग। असत्य का अर्थ है माया और विसंवादन योग। विसंवाद का एक अर्थ है—थोखा देने वाली प्रवृत्ति। इस आधार पर मायाप्रत्यया के दो भेदों (आत्ममाववञ्चन और परभाववञ्चन) और विसंवादनयोग को समानार्थक कहा जा सकता है। अमाया और अितंबादनयोग—ये भी समानार्थक हो जाते हैं।

शैव दर्शन में पांच प्रकार के पाश निर्दिष्ट हैं---- 9. मल पाश २. कर्म पाश ३. माया पाश ४. महामाया पाश ५. रोधक शक्ति। माया पाश के कारण मनुष्य का शरीर और इन्द्रियां निर्मित होती हैं। उसकी बाह्य परिस्थिति भी माया पाश से बनती है। यह माया अनादि है।

मिथ्यादृष्टि के शरीर-निर्माण और जन्म-मरण की परम्परा अनादिकाल से अबाधगति से चली आ रही होती है। उसमें कोई अबरोध पैदा नहीं होता। इस दृष्टि से मिथ्यादृष्टि को मायी अथवा माया पाश-युक्त कहा जा सकता है। सम्यग्दर्शन जन्म-मरण की परम्परा का पहला अवरोध है। इस अपेक्षा से सम्यग्दृष्टि को अमायी अथवा माया पाश से मुक्त कहा जा सकता है।

## लेस्सा-पदं

# १०२. कइ णं भंते । लेस्साओ पण्णताओ? गोयमा ! ४ लेस्साओ पण्णताओ, तं जडा कण्डलेस्सा, नीतलेस्सा, काउलेस्सा, तेउलेस्सा, पम्डलेस्सा, सुकलेस्सा। लेस्सा णं बीओ उद्देशो माणियको जाव इही।।

# लेश्या-पदम्

कित भदन्त ! लेश्याः प्रज्ञाताः? गीतम! षट् लेश्याः प्रज्ञाताः, तद् यया— कृष्णलेश्या, नीललेश्या, कापोतलेश्या, तेजो-लेश्या, पद्मलेश्या, शुक्ललेश्या । लेश्यानां द्वितीयः उद्देशः भणितव्यः यावद् ऋदिः।

## लेश्या-पद

९०२. भन्ते ! लेश्याएं कितनी प्रज्ञप्त हैं ? गौतम! लेश्याएं छह प्रज्ञप्त हैं, जैसे—कृष्णलेश्या, नीललेश्या, कापोतलेश्या, तेजोलेश्या, पद्मलेश्या और शुक्ललेश्या। यहां (पण्णवणा के) लेश्या-पद का दूसरा उद्देशक ऋद्धि (सूत्र ३६-८६) तक वक्तव्य है।

#### भाष्य

#### ९. लेश्या

लेश्या का अर्थ है परिणामधारा या भावधारा। अधिकांश्र व्याख्याकारों ने लेश्या को श्लेष या लेश के रूप में व्याख्यात किया है। अभयदेवसूरि के अनुसार लेश्या के द्वारा कर्म-पुद्रलों का संश्लेष होता है, इसलिए इसका नाम लेश्या है। पश्चसंग्रह में लेश्या का अर्थ 'पुण्य-पाप का लेप' या 'आत्मीकरण करने वाली क्रिया' है। ये

- १. ठाणं,२।३५,३६।
- २. भ.वृ.९।७९ गाया अनार्जवं उपलक्षणत्वाकोधादिरपि च ।
- ३. ठाणं,२ (३७)
- ४. झी.च.६।६—

अष्टम नवमां दशमां रै मांय, पांच आसव तेहिज पाय । किरिया भायावतिया संपराय॥

- ५. ठाणं,३।३८५।
- ६. वही,४।१०२,१०३।
- ७. प्रश्ना.वृ.प.३३० लिध्यते श्रिलच्यते आला कर्नणा सहानयेति लेश्या,

- कृष्णादिद्रव्यसाचिव्यादात्मनः परिणामविशेषः, उक्तं च— कृष्णादिद्रव्यसाचिव्यात् परिणामोऽयमात्मनः। स्फटिकस्येव तत्रायं, लेश्याशब्दः प्रवर्तते ॥
- प.मृ.९ १९०२ -- तत्रात्मनि कर्मपुद्रलानां लेशनात् -- संश्लेषणाल्लेश्या, योग-परिणामश्यैताः, योगनिरोधे लेश्यानामभावात् । योगश्य शरीरनामकर्मपरि-णतिविशेषः ।
- ६. पं.सं.(दि.)जीवसमास,गा.१४२—
   लिपड् अपीकीरइ एयाए णियय पुण्ण पार्च च ।
   जीवो ति होड लेसा लेसागुणजाणयक्खाया ॥

निर्वचन लेश्या को 'लिश्' धातु से निष्पन्न मानकर किये गये हैं। नंदी चूर्णि में लेश्या का अर्थ रिश्न किया गया है। 'रस्सी' का संस्कृत रूप बनता है—रिश्न। रस्सी देशी शब्द भी है। उसका अर्थ है रज्जु। मावधारा को रिश्न और रज्जु दोनों रूपों में अंकित किया जा सकता है, रिश्न और रस्सी का प्राकृत लस्सी हो सकता है। उधारण के संक्रमण से 'लेस्स' होना भी असंभव नहीं है।

हमारे परिणाम तैजस् शरीर से प्रमावित होकर विद्युतीकरण को प्राप्त कर इस स्थूल शरीर—औदारिक और वैक्रिय-शरीर में संकान्त होते हैं। अभयदेवसूरि ने लेश्या को योग-परिणाम और मलयगिरि ने आल-परिणाम बतलाया है। अभयदेवसूरि ने योग का अर्थ शरीर नामकर्म का एक प्रकार का परिणमन किया है।

नाम कर्म की एक प्रकृति है शरीर नामकर्म। ते लेश्या या मावधारा की संरचना में तीन तत्त्वों का योग है—9. शरीर २. वीर्य-लब्धि ३. कषाय का उदय या विलय! लेश्या के सहकारी द्रव्य (द्रव्य लेश्या) योगवर्गणा में समाविष्ट होते हैं। आठ वर्गणाओं में लेश्याओं की कोई स्वतंत्र वर्गणा नहीं है। वह शरीर-योग-वर्गणा की

एक अवान्तर वर्गणा है। योगपरिणाम- या आलपरिणाम-रूप लेश्या (भाव लेश्या) कषाय के उदय या विलय से सम्बद्ध हैं। वीर्य-लब्धि का भावधारा की प्रकृति में सहयोग हैं। शिवशर्माचार्य के अनुसार प्रकृति- और प्रदेश-बन्ध का हेतु योग तथा स्थिति- और अनुभाग-बन्ध का हेतु कषाय है। इसका तात्पर्य है कि स्थिति की तरतमता का निर्धारण कषाय तथा अनुभाग की तरतमता का निर्धारण लेश्या से होता है। जाति-स्मृति, अवधि, मनःपर्याय और केवल इन सब ज्ञानों की उत्पत्ति में शुभ अध्यवसाय, शुभ परिणाम और लेश्या की विशुद्धि की अनिवार्यता मानी गई है। इससे भी प्रतीत होता है कि अनुभाग की तरतमता में लेश्या एक हेतु है। इस प्रकार योग और लेश्या का स्वरूपमेद और कार्यमेद स्पष्ट हो जाता है। जयाधार्य ने रहस्य की भाषा में लिखा है—" जहां योग है वहां लेश्या है और जहां लेश्या है वहां योग है। योग और लेश्या में क्या अन्तर है—इसका रहस्य गृढ है।"

निम्नदर्शित कोष्ठक में इन दोनों का अन्तर दर्शाया गया है-

|                                                                                                                    | मोग                                                                                                                                                                                                     | तेला                                                                                                                                          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <ol> <li>आलिक स्वरूप</li> <li>पौद्रलिक स्वरूप</li> <li>प्रवर्तक शक्ति</li> <li>घटक शक्ति</li> <li>कार्य</li> </ol> | मन, वधन, शरीर की प्रवृत्ति<br>जौदारिक, वैक्रिय, आहारक, कार्मण वर्गणा, मात्रा वर्गणा, मनोवर्गणा<br>वीर्य-लब्धि<br>शरीर ना <del>ग-कर्म</del><br>९ समी वर्गणाओं का ग्रहण<br>२. गति<br>३. क्रिया<br>४. वाणी | जीव का परिणाम (मावधारा)<br>तैजस वर्गणा<br>वीर्य-सन्धि<br>शरीर नाम-कर्म<br>१. मार्वो का निष्पादन <sup>1</sup><br>२. आमामडंस या वर्ण का हेतुत्व |
| ६. कर्म-बन्ध                                                                                                       | ५. विंतन<br>प्रकृति-, प्रदेश-बन्ध का हेतुत्व                                                                                                                                                            | अनुभाग-बन्ध की तातमता का हेतुत्व                                                                                                              |

नन्दी चू.पृ.४—'लेख'ित रस्तीयो ।

'जोगा पयिष्ठपएसं ठिई अणुभागं कसायओ कुणइ' इति वचनात् प्रकृतिप्रदेशबन्धहेतुत्वनेव स्यात्र कर्मस्यितिहेतुत्वनिति, तदिप न सनीचीनं, यथोक्तमावार्यापरिक्रानात्, अपि च—न लेश्याः स्थितिहेतवः, किन्तु कषायाः,
लेश्यास्तु कषायोदयान्तर्गताः अनुभाग-हेतवः, अत एव च 'स्थितिपाकविशेषस्तस्य भवति लेश्याविशेषेण' इत्यत्रानुभागप्रतिप्रत्यर्थं पाकग्रहणं, एतश्च
सुनिश्चितं कर्म्पप्रकृतिटीकादिषु, ततः सिद्धान्तपरिक्रानगि न सम्यक् तेषामस्ति,
यदणुक्तम्—'कर्मिनिस्यन्दो लेश्या, निस्यन्दरूपते हि यावत् कषायोदयः
ताविश्वस्यन्दस्यापि सद्भावात् कर्मस्थितिहेतुत्वमि युज्यते एवेत्यादि, तदप्यभ्लीलं, लेश्यानामनुभागबन्धहेतुतया स्थितिबंधहेतुत्वायोगात्, ... ।

५. झी.च.१ <del>६</del>—

जिहां सलेसी तिहां सजोगी, जोग तिहां कही लेस।
जोग लेस्या में कांयक फेर है, जाण रह्या जिण रेस।

६. माव के विस्तार के लिए देखें, उत्तर. अ.३४।

२. पण्णा, २३ [३८,४९]

पं.सं.दि. शतक अधिकार, गा. ५९३ (मूलगाथा, ६८)—
 जोगा पयडिपदेसा, ठिदि अणुमार्ग कसायदो कुणइ ।
 कालभवखेतपेही, उदओ सविवाग अविवागो ॥

४. प्रज्ञा.वृ.प.३३०,३३१—यः स्यितिपाकविशेषो लेश्यावशादुपगीयते शास्त्रान्तरे स सम्यगुपपन्नः, यतः स्थितिपाको नामानुमाग उच्यते, तस्य निमित्तं कषायो-दयान्तर्गत कृष्णादिलेश्यापरिणामाः, ते च परमार्थतः कषायस्वरूपा एव, तदन्तर्गतत्वात्, केवलं योगान्तर्गतद्रव्यसहकारिकारणभेदवैचित्र्याभ्यां ते कृष्णादिनेषे मिन्नाः तारतम्यभेदेन विचित्राश्चोपजायन्ते, तेन यद् भगवता कर्मप्रकृतिकृता शिवशर्माधार्येण शतकाख्ये ग्रन्थेऽभिहितं 'ठिई अणुभागं कसायओ कुणइ' इति तदिप समीचीनमेव, कृष्णादिलेश्यापरिणामानामपि कषायोदयान्तर्गतानां कषायरूपत्वात्, तेन यदुच्यते कैश्चिद्—योगपरिणामत्वे लेश्यानां

# जीवाणं भवपरिवट्टण-पदं

90३. जीवस्स णं भंते ! तीतद्धाए आदिइस्स कइविहे संसारसंचिद्वणकाले पण्णते ?

गोयमा ! चउन्बिहे संसारसंचिद्वणकाले पण्णते, तं जहा नेरइयसंसारसंचिद्वण-काले, तिरिक्खजोणियसंसारसंचिद्वण-काले, मणुस्ससंसारसंचिद्वणकाले, देव-संसारसंचिद्वणकाले।

- १०४. नेरइयसंसारसंचिद्वणकाले णं भंते ! कतिविहे पण्णत्ते? गोयमा ! तिविहे पण्णत्ते, तं जहा—सुत्र-काले, असुत्रकाले, मिस्सकाले॥
- १०५. तिरिक्खजोणियसंसारसंचिद्वणकाले णं भंते! कतिबिहे पण्णत्ते? गोयमा! दुविहे पण्णत्ते, तं जहा—असुझ-काले य, मिस्सकाले य ॥
- १०६. मणुस्तसंसारसंचिद्वणकाले णं भंते ! कतिविहे पण्णते ? गोयमा ! तिविहे पण्णते, तं जहा—सुत्र-काले, असुत्रकाले, मिस्सकाले
- १०७. देवसंसारसंचिद्वणकाले णं भंते ! कतिविहे पण्णत्ते ? गोयमा ! तिविहे पण्णत्ते, तं जहा—सुत्र-काले, असुत्रकाले , मिस्सकाले ॥
- १०६. एतस्स णं भंते ! नेरइयसंसारसंचिद्वण-कालस्स — सुत्रकालस्स, असुत्रकालस्स, मीसकालस्स य कयरे कयरेहिंतो अप्पे वा? बहुए वा ? तुल्ले वा ? विसेसाहिए वा? गोयमा! सव्यत्थोंदे असुत्रकाले, मिस्सकाले अणंतगुणे, सुत्रकाले अणंतगुणे।।
- १०६. तिरिक्खजोणियाणं सव्यत्योवे असुत्र-काले, मिरसकाले अणंतगुणे ॥
- १९०. मणुस्त-देवाण य सन्दत्थोवे असुन्न-काले, मिस्सकाले अणंतगुणे, सुन्नकाले अणंतगुणे॥

# जीवानां भव-परिवर्तन-पदम्

जीवस्य भदन्त ! अतीताध्वनः आदिष्टस्य कतिविधः संसारसंस्थानकालः प्रज्ञतः ?

गौतन ! चतुर्विधः संसारसंस्थानकालः प्रज्ञप्तः, तद् यथा—नैरयिकसंसारसंस्थानकालः, तिर्य-ग्योनिकसंसारसंस्थानकालः, मनुष्यसंसार-संस्थानकालः, देवसंसारसंस्थानकालः।

नैरियक्संसारसंस्थानकालः भदन्त ! कतिविधः प्रज्ञप्तः ? गौतम ! त्रिविधः प्रज्ञप्तः, तद् यथा— शून्यकालः, अशून्यकालः मिश्रकालः।

तिर्यम्योनिकसंसारसंस्थानकालः भदन्त ! कितिविधः प्रज्ञप्तः ? गौतम ! द्विविधः प्रज्ञप्तः, तद् यथा—अशून्य-कालः. मिश्रकालः ।

मनुष्यसंसारसंस्थानकालः भदन्त ! कतिविधः प्रज्ञप्तः ? गौतम ! त्रिविधः प्रज्ञप्तः, तद् यथा——शून्य-कालः अशून्यकालः, मिश्रकालः ।

देवसंसारसंस्थानकालः भदन्त ! कतिविधः प्रज्ञप्तः ? गौतम ! त्रिविधः प्रज्ञप्तः, तद् यथा—शून्य-कालः अशून्यकालः, निश्रकालः!

एतस्य भदन्त ! नैरियकसंसारसंस्थानकालस्य
—शून्यकालस्य, अशून्यकालस्य मिश्र-कालस्य च कतरः कतरेभ्यः अल्पो वा ? बहुर्चा ? तुल्यो वा ? विशेषाधिको वा ? गीतम ! सर्वस्तोकः अशून्यकालः, मिश्रकालः अनन्तगुणः, शून्यकालः अनन्तगुणः।

तिर्वग्योनिकानां सर्वस्तोकः अशून्यकालः, विश्रकालः अनन्तगुणः।

मनुष्य-देवानां च सर्वस्तोकः अशून्यकालः, मिश्रकालः अनन्तगुणः, शून्यकालः अनन्त-गुणः।

## जीवों का भव-परिवर्तन-पद

90३. भन्ते ! आदिष्ट (विशेषणो से विशिष्ट) जीव का अतीत काल में संसार में अवस्थान-काल कितने प्रकार का प्रज्ञप्त है ? गीतम ! उसका संसार में अवस्थान-काल चार प्रकार का प्रज्ञप्त है, जैसे—नैरियक-संसार-अवस्थान-काल, तिर्यग्योनिक-संसार-अवस्थान-काल, मनुष्य-संसार-अवस्थान-काल और देव--संसार-अवस्थान-काल!

१०४. भन्ते ! नैरियकों का संसार-अवस्थान-काल कितने प्रकार का प्रज्ञप्त है? गौतम ! वह तीन प्रकार का प्रज्ञप्त है, जैसे— शून्यकाल, अशून्यकाल और मिश्रकाल।

५०५. भन्ते ! तिर्यग्योनिक जीवों का संसार-अवस्थान-काल कितने प्रकार का प्रज्ञप्त है? गौतम ! वह दो प्रकार का प्रज्ञप्त है, जैसे— अशून्यकाल और मिश्रकाल।

१०६. भन्ते ! मनुष्यों का संसार-अवस्थान-काल कितने प्रकार का प्रज्ञप्त है? गौतम ! वह तीन प्रकार का प्रज्ञप्त है, जैसे— शून्यकाल, अश्न्यकाल और मिश्रकाल।

५०७. भन्ते ! देवों का संसार-अवस्थान-काल कितने प्रकार का प्रज्ञप्त है ? गौतम ! वह तीन प्रकार का प्रज्ञप्त है, जैसे— शून्यकाल, अशून्यकाल और निश्रकाल।

१०६. भन्ते ! नैरियक जीवों के संसार-अवस्थान--काल के शून्यकाल, अशून्यकाल और मिश्रकाल में कीन किनसे अल्प, बहुत, तुल्य अथवा विशेषाधिक है? गौतम ! सबसे अल्प अशून्यकाल है, मिश्रकाल उससे अनन्तगुना अधिक है और शून्यकाल मिश्रकाल से अनन्तगुना अधिक है।

90६. तियंग्योनिक जीवों के संसार-अवस्थान-काल में सवसे अल्प अशून्यकाल है और मिश्रकाल उससे अनन्तगुना अधिक है!

990. मनुष्य और देवों के संसार-अवस्थान-काल में सबसे अल्प अशून्यकाल है, मिश्रकाल उससे अनन्तगुना अधिक है और शून्यकाल मिश्रकाल से अनन्तगुना अधिक है। १११. एयस्स णं भंते ! नेरइयसंसार-संचिद्वणकालस्स, तिरिक्खजोणियसंसार-संचिद्वणकालस्स, मणुस्ससंसारसंचिद्वण-कालस्स, देवसंसारसंचिद्वणकालस्स, कयरे कयरेहितो अप्ये वा ? बहुए वा ? तुल्ले वा ? विसेसाहिए वा ?

गोयमा ! सब्बत्योये मणुस्ससंसारसंचिद्वण-काले, नेरइयसंसारसंचिद्वणकाले असंखेज-गुणे, देव संसारसंचिद्वणकाले असंखेज-गुणे, तिरिक्खजोणियसंसारसंचिद्वणकाले अणंतगुणे ॥ एतस्य भदन्त! नैरियकसंसारसंस्थानकालस्य तिर्यग्योनिकसंसारसंस्थानकालस्य, ननुष्य-संसारसंस्थानकालस्य, देवसंसारसंस्थानकाल-स्य, कतरः कतरेभ्यः अल्पो वा ? बहुर्या ? तुल्पो वा ? विशेषाधिको वा ?

गौतम ! सर्वस्तोकः मनुष्यसंसारसंस्थानकालः, नैरियकसंसारसंस्थानकालः असंख्येयगुणः, देवसंसारसंस्थानकालः असंख्येयगुणः । तिर्य-ग्योनिकसंसारसंस्थानकालः अनन्तगुणः । 999. भन्ते ! नैरियक, तिर्यग्योनिक, मनुष्य और देव—इनके संसार-अवस्थान-काल में कीन किनसे अल्प, अधिक, तुल्य अथवा विशेषाधिक है ?

गीतम ! मनुष्यों का संसार-अवस्थान-काल सबसे अल्प है, नैरियक जीवों का संसार-अवस्थान-काल उससे असंख्येयगुना अधिक है, देवों का संसार-अवस्थान-काल उससे असंख्येयगुना अधिक है और तिर्यग्योनिक जीवों का संसार-अवस्थान-काल उससे अन-तगुना अधिक है।

#### भाष्य

## १. सूत्र १०३-१११

जीव एक भव से दूसरे भव में जन्म लेता है। यह जन्म-मरण का चक्र अनादिकालीन है। इस चक्र में वह अनेक गतियों में जन्म लेता है। जिस गति में जितने समय तक अवस्थिति होती है, उस कालांश को संसार-अवस्थान-काल या संस्थान-काल कहा जाता है।

यह प्रश्न सृष्टिवाद की अनुचिन्तना में बहुत ही महत्त्वपूर्ण है। इसके पीछे एक दार्शनिक पृष्ठभूमि रही है। भगवान् महावीर के समय में एक दार्शनिक मान्यता प्रचलित थी—जो जीव जैसा है, वह जन्मान्तर में भी वैसा ही रहता है। इस मान्यता को जन्मान्तर-सादृश्यवाद कहा जा सकता है। गणधरवाद के अनुसार आर्य सुधर्मा इस सिद्धान्त के समर्थक थे। उनकी धारणा का आधार वह दर्शन-सूत्र था—"पुरुषो मृतः सन् पुरुषत्वमेवाश्नुते पशवः पशुत्वम्।" जन्मान्तर-सादृश्यवादी मानते थे—'मनुष्य सदा मनुष्य रहता है और पशु सदा पशु ही रहता है और स्त्री सदा स्त्री। किसी भी जीव का गति या योनि की दृष्टि से कोई परिवर्तन नहीं होता।'

प्रस्तुत आलापक में इस मान्यता पर अनेकान्त-दृष्टि से विचार किया गया है। उसका फलित है कि अपरिवर्तनीयता अमुक कालांश तक हो सकती है, किन्तु वह सार्यित्रक और सार्यकालिक नहीं है। ठाणं में जीवों के जन्म-मरण के चक्र को कायस्थिति और भवस्थिति इन दो भागों में विभक्त किया गया है। एक ही काय (जाति) में निरंतर जन्म लेना कायस्थिति है और एक जन्म की आयुःस्थिति का नाम भवस्थिति है।

देव और नैरियक मृत्यु के अनन्तर फिर देवगित और नरकगित में जन्म नहीं लेते। इसलिए उनके केवल भवस्थिति होती है, काय-स्थिति नहीं होती। मनुष्य लगातार सात-आठ जन्मों तक फिर ननुष्य और पञ्चेन्द्रिय तिर्यञ्च फिर पञ्चेन्द्रिय तिर्यञ्च का जन्म ले सकता है। इस अनेकांत दृष्टि के आधार पर 'मनुष्य मरकर मनुष्य होता है और पशु मरकर पशु होता है' इसे मान्य किया जा सकता है।

## शब्द-विमर्श

आदिष्ट नैरियक आदि विशेषणों से विशेषित। संसार—एक भव से दूसरे भव में संचरण। संस्थान—अवस्थिति या अवस्थान।

संस्थान-काल एक ही गति में जीय के अयस्थान की अवधि।

अशुन्य-काल शून्य, अशुन्य और मिश्रकाल एक ही गति में रहे सभी जीवों की अपेक्षा से है। किसी भी विवक्षित वर्तमान काल में जिस गति में जितने जीव हैं, उतने ही रहते हैं। उनमें से न कोई मरता है और न कोई नया जन्म लेता है, वह कालांश अशुन्यकाल है।

मित्रकाल किसी भी विवक्षित वर्तमान काल में जिस गति

सित इतरौ सुझानौ भविष्यत इति । तत्र वर्त्तमानकाले सप्तसु पृथिवीसु ये नारका वर्त्तन्ते तेषां नध्याद्यावत्र कश्चिदुद्वर्तते, न चान्य उत्पद्यते, तावन्मात्रा एव ते आसते, स कालस्तात्रारकानङ्गीकृत्याशून्य इति भण्यते ।

१. गणधरवाद,पू.६४।

२. ठाणं,२।२५६-२६९।

३. जीवा.६।२९२।

४. भ.वृ.१।१०६ तत्राशून्यकालत्तावदुच्यते अशून्यकालस्वरूपपरिज्ञाने हि

में जितने जीव हैं, उनमें से कुछ निकलकर दूसरी गति में जन्म लेकर फिर वहीं उत्पन्न होते हैं और कुछ वहीं रहते हैं; जब तक कि उनमें से एक जीव भी शेष रहता है, वह कालांश मिश्रकाल कहलाता है।

शून्यकाल किसी भी विवक्षित वर्तमान काल में जिस गति में जितने जीव होते हैं, उनमें से सबके सब वहां से निकल जाते हैं, एक भी शेष नहीं रहता, वह कालांश शून्यकाल कहलाता है।

अशून्य-काल में आदिष्ट गित में जीवों का आगमन और निर्गमन दोनों रुक जाते हैं। यह स्थिति नरक, मनुष्य और देव गित में उत्कृष्टतः बारह मुहूर्त तक रहती है। विकलेन्द्रिय और सम्मूर्च्छिम तिर्यञ्च पञ्चेन्द्रिय में यह स्थिति अन्तर्मुहूर्त तक रहती है। मिश्रकाल में आगमन और निगमन दोनों चालू रहते हैं। शून्यकाल में पुरानी

पीढी समाप्त हो जाती है, नई पीढी जन्म लेती है।

अशून्य-काल की अपेक्षा मिश्रकाल को अनंतगुना बतलाया गया है, वह उन जीवों की अपेक्षा से हैं, जो वर्तमान में नैरियक हैं और दूसरी गति में जन्म लेने के पश्चात् पुनः नरकगति में उत्पन्न होने वाले हैं। यह प्रतिपादन अगर वर्तमान नरकभव की अपेक्षा से होता तो अशून्यकाल की अपेक्षा मिश्रकाल अनंतगुना नहीं होता! कारण स्पष्ट है कि एक जन्म की आयु असंख्येयकाल से अधिक नहीं होती!

नरक आदि गति से निकलने वाला जीव वनस्पति में अनन्त--अनन्त काल तक रह जाता है, इस अपेक्षा से शून्य-काल मिश्रकाल से अनन्तगुना बतलाया गया है।

# अंतकिरिया-पदं

# अन्तक्रिया-पदमु

१९२. जीवे णं भंते ! अंतिकिरियं करेजा? गोयमा ! अत्येगइए करेजा, अत्येगइए नो करेजा । अंतिकिरियापयं नेयव्वं ॥ जीवः भदन्त ! अन्तक्रियां कुर्यात्? गीतम ! अस्त्येककः कुर्यात्, अस्त्येककः नो कुर्यात् । अन्तक्रियापदं ज्ञातव्यम् ।

### अन्तक्रिया-पद

99२. भन्ते ! क्या जीव अन्तक्रिया करता है ? गीतम ! कोई जीव करता है, कोई जीव नहीं करता ! यहां पण्णवणा का अंतक्रियापद (पद-२०) ज्ञातव्य है।

#### भाष्य

### १. अन्तक्रिया

अन्तिक्रिया सब दुःखों के अन्त करने की प्रक्रिया का नाम है। यह अवस्था अन्तिम है। इसके पश्चात् कोई क्रिया नहीं होती। जन्म और मृत्यु का पर्यवसान हो जाता है। आला तैजस और कार्मण शरीर से मुक्त हो जाती है। वृत्तिकार के अनुसार कर्म-क्षय की यह अन्तिम क्रिया है। वशेष जानकारी के लिए देखें— पण्णवणा का बीसवां पद तथा ठाणं, ४।९ और उसका टिप्पण।

# अस्रिण-आउय-पदं

# ११३. अह मंते ! असंजयमवियदव्यदेवाणं, अविराहियसंजमाणं, विराहियसंजमाणं, अविराहियसंजमासंजमाणं, विराहियसंज-मासंजमाणं, असण्णीणं, तावसाणं, कंद-ण्येयाणं, चरग-परिव्यायगाणं, किब्बिसिया-णं, तेरिच्छियाणं, आजीवियाणं, आमि-ओगियाणं, सर्लिगीणं दंसणवावण्णगाणं

# असंज्ञि-आयुष्य-पदम्

अथ भदन्त ! असंयतभव्यद्रव्यदेवानाम् अवि-राधितसंयमानां, विराधितसंयमानाम्, अविरा-धितसंयमासंयमानां, विराधितसंयमासंयमा-नाम्, असंज्ञिनां, तापसानां, कान्दर्पिकानां, धरक-परिद्राजकानां, किल्विषिकानां, तैर-श्चिकानाम्, आजीविकानाम्, आभियोगि-कानां, स्वलिङ्गिनां, दर्शनव्यापन्नकानाम्—

# असंज्ञी-आयु-पद

993. <sup>9</sup>भन्ते ! देवत्व प्राप्त करने योग्य असंयमी रे संयम की आराधना करने वाले, <sup>3</sup> संयम की विराधना करने वाले, <sup>8</sup> संयमासंयम की आराधना करने वाले, संयमासंयम की विराधना करने वाले असंज्ञी, रं तापस, <sup>६</sup> कान्दर्षिक, <sup>8</sup>चरकपरिव्राजक, <sup>६</sup> किल्विषिक, <sup>६</sup> तिर्यञ्च, <sup>९०</sup> आजीविक, <sup>९९</sup> आभि-योगिक और दर्शनभ्रष्ट स्वतीर्थिक—जैन मृनि-

"भित्रमुहृत्तो विगलिदिएसु सम्मुच्छिमेसुवि स एव।"

भ.वृ. १।१०६ मिश्रकालस्तु तेषामेव नारकाणां मध्यादेकादय उद्दृत्ताः यावदेकोऽपि शेषस्तावन्मिश्रकालः।

२. वही,9190६ शून्यकालस्तु यदा त एवादिष्टसामयिका नारकाः साम-स्त्येनोद्धता मवन्ति, नैकोऽपि तेषां शेषोस्ति स शून्यकाल इति !

३. (क) वही, ९ । ९०६ चान्तर्मुहूर्त्तमात्रः अयं च यद्यपि सामान्येन तिरश्चा-मुक्तस्ताऽपि विकलेन्द्रियसंमूच्छिमानाभेवावसेयः, तेषाभेवान्तर्मुहूर्तमानस्य विरह-कालस्योक्तत्वात्, यदाह—

एकेन्द्रियाणां तूहर्त्तनोपपातिवरहाभावेनाशून्यकालाभाव एव, आह च एगो असंखमागो वट्टइ उव्बष्टणोववायंमि। एकिनगोए निद्धं एवं सेसेसु वि स एव॥ पृथिव्यादिषु पुनः 'अणुसमयमसंखेझ'ति वचनाद्विरहाभाव इति। (ख) भ.जो.९। ८ । ७३९।

४. भ.वृ.१ । १९१२ — अन्त्या च सा पर्यन्तवर्त्तिनी क्रिया चान्त्यक्रिया, अन्तस्य वा
 कर्मान्तस्य क्रिया अन्तक्रिया, तां कृत्स्वकर्मक्षयलक्षणां मोक्षप्रासिमित्यर्थः ।

— एतेसिं णं देवलोगेसु उववज्रमाणाणं करस कहिं उववाए पण्णते ?

गोयमा ! असंजयभवियदव्यदेवाणं जहण्णेणं भवणवासीसु, उक्कोसेणं उविस्मिगेवेजएसु ! अविराहियसंजमाणं जहण्णेणं सोहम्मे कप्पे, उक्कोसेणं सव्वइसिद्धे विमाणे ! विराहिय-संजमाणं जहण्णेणं भवणवासीसु, उक्कोसेणं सोहम्मे कप्पे ! अविराहियसंजमासंजमाणं जहण्णेणं भवणवासीसु, उक्कोसेणं अद्युए कप्पे ! विराहियसंजमासंजमाणं जहण्णेणं भवणवासीसु, उक्कोसेणं जोइसिएसु ! असण्णीणं जहण्णेणं भवणवासीसु, उक्कोसेणं जोइसिएसु ! असण्णीणं वाणमंतरेसु !

अवसेसा सब्ये जहण्णेणं भवणवासीसु, जक्कोसेणं योच्छामि—तावसाणं जोति-सिएसु, कंदणियाणं सोहम्मे कणे, चरग-परिव्यायगाणं बंभलोए कणे, किब्बिसियाणं लंतगे कणे, तेरिच्छियाणं सहस्सारे कणे, आजीवियाणं अद्युए कणे, आभिओगियाणं अद्युए कणे, सिलंगीणं दंसणवावत्रगाणं जवरिमगेविज्ञेसु।। एतेषां देवलोकेषु उप्रपद्यमानानां कस्य क उपपातः प्रज्ञप्तः?

गौतम ! असंयतभव्यद्रव्यदेवानां जघन्येन भवनवासिषु, उत्कर्षेण उपरिमप्रैवेयकेषु ! अविराधितसंयमानां जघन्येन सौधर्मे कल्पे, उत्कर्षेण सर्वार्थसिद्धे विभाने । विराधि-तसंयमानां जघन्येन भवनवासिषु, उत्कर्षेण सौधर्मे कल्पे । अविराधितसंयमासंयमानां जघन्येन सौधर्मे कल्पे, उत्कर्षेण अच्युते कल्पे । विराधितसंयमासंयमानां जघन्येन भवनवासिषु, उत्कर्षेण ज्यौतिषिकेषु । असंज्ञिनां जघन्येन भवनवासिषु, उत्कर्षेण वानमन्तरेषु ।

अवशेषाः सर्वे जघन्येन भवनवासिसु, उत्कर्षेण वस्यामि तापसानां ज्यौतिषिकेषु, कांदर्पिकानां सीधर्मे कल्पे, चरक-परि-व्राजकानां ब्रह्मलोके कल्पे, किल्चिषिकानां लान्तके कल्पे, तैरश्चिकानां सहस्रारे कल्पे, आजीविकानाम् अच्युते कल्पे, आभियोगि-कानाम् अच्युते कल्पे, स्वलिङ्गिनां दर्शनव्या-पञ्चकानाम् उपरितनग्रैवेयकेषु। वेषधारी<sup>93</sup>—ये देवलोक में उपपन्न हों तो किसका कहां उपपात प्रज्ञान है ?

गीतम! देवत्व प्राप्त करने योग्य असंयमी जघन्यतः भवनवासी, उत्कर्षतः उपिरवर्ती ग्रैबेयकों में, संयम की आराधना करने वाले जघन्यतः सीधर्म कल्प, उत्कर्षतः सर्वार्थसिद्ध विमान में, संयम की विराधना करने वाले जघन्यतः भवनवासी, उत्कर्षतः सीधर्म कल्प में, संयमासंयम की आराधना करने वाले जघन्यतः सीधर्म कल्प, उत्कर्षतः अच्युतकल्प में, संयमासंयम की विराधना करने वाले जघन्यतः भवनवासी, उत्कर्षतः ज्योतिष्क देवो में, असंज्ञी जीव जघन्यतः भवनवासी, उत्कर्षतः ज्योतिष्क देवो में, असंज्ञी जीव जघन्यतः भवनवासी, उत्कर्षतः वानमंतरों में उपपन्न होते हैं।

अवशेष सब जधन्यतः भवनवासी में उपपन्न होते हैं। उनका उत्कर्षतः उपपात इस प्रकार होगा— तापस ज्योतिष्क देवों में, कान्दर्पिक सौधर्म कल्प में, चरक-परिव्राजक ब्रह्मलोक कल्प में, किल्वि-षिक लान्तक कल्प में, तिर्यञ्च सहस्रार कल्प में, आजीविक अच्युत कल्प में, आभियोगिक अच्युत कल्प में, दर्शनभ्रष्ट स्वतीर्थिक—जैन मुनि वेषधारी उपरिवर्ती ग्रैवेयकों में उपपन्न होते हैं।

#### भाष्य

# १. सूत्र ११३

प्रस्तुत सूत्र में देवगति में उत्पन्न होने योग्य जीवों का संकलन किया गया है। किस प्रकार की निर्जरा और संयम-साधना से देवों के विभिन्न स्तरों पर तिर्यञ्च और मनुष्य जन्म लेते हैं। उनका एक वर्गीकरण किया गया है। यह वर्गीकरण पण्णवणा में भी मिलता है। ओवाइयं में भी इस विषय का एक लंबा प्रकरण है। उसमें कुछ विशद चर्चा उपलब्ध है।

# २. देवत्व प्राप्त करने योग्य असंयमी

प्रस्तुत वर्गीकरण का पहला सूत्र है—असंयत भव्य द्रव्य देव। इसमें उन श्रमणों का संग्रह किया गया है जो श्रमण का जीवन जी रहे हैं, श्रमण की सामाचारी का अनुपालन कर रहे हैं, किन्तु वास्तव में उनमें श्रामण्य का स्पर्श नहीं हुआ है। उनकी मिथ्या-दृष्टि छूटी नहीं है। इसमें भव्य और अभव्य दोनों प्रकार के मनुष्य हो सकते हैं। वे द्रव्य क्रिया के कारण उद्य ग्रैवेयक तक जा सकते हैं। श्रमण का अनुष्ठान होने पर भी वे चारित्र के परिणाम से शून्य होते हैं इसलिए उन्हें असंयत कहा गया है।

'भव्य-द्रव्य-देव'—यह पारिभाषिक शब्द है। जिसमें देव होने की योग्यता प्राप्त हो जाती है उसे भव्य-द्रव्य-देव कहा जाता है। वृत्तिकार ने बतलाया है कि मिथ्यादृष्टि व्यक्ति भी साधु की पूजा-प्रतिष्ठा देखकर साधुत्व के प्रति आकर्षित हो जाता है और साधु-जीवन की क्रिया का अनुपालन कर सकता है।

ननु कथं तेऽभय्या भव्या वा श्रमणगुणधारिणो भवन्ति ? इति, अत्रो-च्यते—तेषां हि महामिथ्यादर्शनमोहप्रादुर्भावे सत्यपि चक्रवर्तिप्रभृत्यनेकभूपति-प्रवरपूजासत्कारसन्यानदानान् साधून् समवलोक्य तदर्थं प्रव्रज्याक्रियाकलापा-नुष्ठानं प्रति श्रद्धा जायते। ततश्च ते यथोक्तक्रियाकारिण इति।

१. पण्ण,२०१६१।

२. ओवा.सू.८८-१६० ।

३. भ.यृ.९ १९९३ — असंयता — चरणपरिणामशून्याः भव्याः देवत्वयोग्या अत एव द्रव्यदेवाः, समासश्चैवं — असंयताश्च ते भव्यद्रव्यदेवाश्चेति असंयतभव्य-द्रव्यदेवाः ।

४. भ.१२ ।१६४।

५. भ.वृ.१।११३--असंयताश्च ते सत्यप्यनुष्ठाने चारित्रपरिणामशून्यत्वात्।

वृत्तिकार ने एक प्राचीन मत का उल्लेख किया है। उस मत के अनुसार यहां असंयत सन्यादृष्टि का ग्रहण होता है। वृत्तिकार ने इस मत को अमान्य ठहराया है और उसकी समीक्षा की है। उनके अनुसार सन्यादृष्टि देशविरत होने पर भी अच्युत (बारहवें स्वर्ग) से ऊपर उत्पन्न नहीं होता। प्रस्तुत सूत्र में निह्नवों का ग्रहण भी नहीं किया जा सकता। उनका प्रतिपादन अंतिम सूत्र में किया गया है, इसलिए असंयत भव्य-द्रव्य-देव मिथ्यादृष्टि ही होता है।

### ३. संयम की आराधना करने वाले

प्रव्रज्याकाल से लेकर जीवन के अंत तक जिसके चरित्र का परिणाम खण्डित नहीं होता वह विराधनारिहत संयम का अधिकारी माना जाता है। संयम की प्रारम्भिक साधना में संज्वलन कषाय का और प्रमत गुणस्थान का अस्तित्व रहता है, इस स्थिति में स्वल्य माया आदि दोष का संभव होने पर भी चारित्र का उपधात नहीं किया जाता; इसलिए उस जागरूक मुनि का संयम अविराधित माना गया है।

# ४. संयम की विरायना करने दाले

वृत्तिकार ने इस विषय की समीक्षा में लिखा है कि आर्या सुकुमालिका ने संयम की विराधना की थी और वह दूसरे स्वर्ग (ईशान कल्प) में उत्पन्न हुई; इसिलए उत्कर्षतः सौधर्म कल्प में उत्पन्न होने का नियम कैसे घटित हो सकता है ? इसका समाधान उन्होंने इस प्रकार किया है कि आर्या सुकुमालिका ने संयम के उत्तरगुण की विराधना की थी, उसने मूल गुण की विराधना नहीं की थी। विराधित संयम की कोटि में संयम की अधिकतम विराधना करने वालों का ग्रहण किया गया है। कुछ अंशों में विराधना करने वाले मुनि अच्युत तक के स्वर्ग में उत्पन्न होते हैं। वृत्तिकार के समाधान की पृष्टि नायाधम्मकहाओं और भगवई से भी होती है।

# ५. असंजी

अमनस्क जीवों के मन का विकास नहीं होता, फिर भी अकाम

भ.वृ.१ । १९३ — तत्रैतेऽसंयतसम्यग्दृष्टयः किलेत्येके, यतः किलोक्तम्
अणुव्वयमहव्वयेहि य बालतवोऽकामनिज्ञसए य ।
देवाउयं निबंधइ सम्महिद्वि य जो जीवो ।

एतद्यायुक्तं, यतोऽभीषामुकृष्टत उपिरम्प्रैवेयकेषूपपात उक्तः । सम्यग्दृष्टीनां तु देशिवरतानामपि न तत्रासौ विद्यते, देशिवरत्तश्रावकाणामच्युतादूर्ध्वमगमनात् । नाम्येते निह्नवाः तेषामिहैव भेदेनाभिधानात् । तस्मान्मिथ्यादृष्ट्य एव अभव्या भव्या वा असंयतभव्यद्रव्यदेवाः श्रमणगुणधारिणो निखिलसामाचार्यनुष्ठान-युक्ताः द्रव्यिलिंगधारिणो गृह्यन्ते । ते ह्यिखलकेवलिक्रयाप्रभावत एवोपिरम-ग्रैवेयकेषूर्यद्यन्त इति ।

- वही, १ । १९३ प्रव्रज्याकालादारभ्याभग्नचारित्रपरिणामानां संज्वलनकषाय-सामर्थ्यात् प्रमत्तगुणस्थानकसामर्थ्याद्वा स्वल्यमायादिदोषसम्भवेऽध्यनाचरित-चरणोपघातानामित्यर्थः ।
- ३. यही, ९ 1 ९ ९ ३ इह कश्चिदाह विराधितसंयमानामुळर्षेण सौधर्मे कल्पे इति यदुक्तं, तळ्थं घटते ? द्रौपद्याः सुकुमालिकाभवे विराधितसंयमाया ईशाने उत्पादश्रवणात् इति । अत्रोच्यते — तस्याः संयमविराधना उत्तरगुणविषया

निर्जरा के कारण वे उध्य गति में उत्पन्न हो जाते हैं। यहां 'असंज्ञी' पद अमनस्क तिर्यञ्च पंचेन्द्रिय का सूचक है। चतुरिन्द्रिय तक के जीव देवगति में उत्पन्न नहीं होते। इसलिए यहां 'असंज्ञी' पद के द्वारा अमनस्क तिर्यञ्च पंचेन्द्रिय का ही ग्रहण किया गया है।

#### ६. तापस

**दशवैकालिक निर्युक्ति में** पांच प्रकार के श्रमण बतलाए गए हैं—

> निर्ग्रन्थ जैन मुनि शाक्य बौद्ध भिक्षु तापस जटाधारी वनवासी मुनि गेरुक निर्दण्डी परिव्राजक आजीवक गोशालक के शिष्य ।

इसके आधार पर कहा जा सकता है कि तापस श्रमणों का एक सम्प्रदाय था। ओवाइयं में तापसों के अनेक प्रकार बतलाए गए हैं।

# ७. कान्दर्पिक, किल्विषिक और आमियोगिक

उक्त तीनों पद तीन भावनाओं से संबद्ध हैं। कन्दर्पी भावना से भावित साधु कान्दर्पिक, किल्चिषी भावना से भावित साधु किल्चिषिक और अभियोगी भावना से भावित साधु आभियोगिक कहलाते हैं। ये व्यवहारदृष्टि से चारित्रवान होते हैं। यह वृत्तिकार की व्याख्या है। अतेबाइयं में इनके लिए 'श्रमण' शब्द का प्रयोग किया गया है। पण्णवणा में उनका जघन्यतः उत्पाद भवनवासी में बतलाया गया है। पण्णवणा में उनका जघन्यतः उत्पाद सीधर्म देवलोक में बतलाया गया है। भवनवासी में उत्पन्न होना विमर्शनीय है। किल्चिषिक देव तीन प्रकार के होते हैं और वे तीनों वैमानिक देवों के स्तर हैं। कन्दर्पी भावना वाले हास्य-कुत्हलप्रधान प्रवृत्ति करतें हैं। ओबाइयं में कन्दर्पी भावना वालों का सीधर्म देवलोक में कान्दर्पिक के रूप में उत्पन्न होना बतलाया गया है। वहां उनके

बकुशत्वमात्रकारिणी न मूलगुणविराधनेति। सौधर्मोत्पादाश्च विशिष्टतर-संयमविराधनायां स्यात्। यदि पुनर्विराधनामात्रमपि सौधर्मोत्पत्तिकारकं स्यात्तदा बकुशादीनामुत्तरगुणादिप्रतिसेवावतां कथमच्युतादिषूत्पतिः स्यात्? कथञ्चिद्विराधकत्वात्तेषामिति।

- ४. (क) नाया.१ ११६ १९९६ ।
  - (ख) भ.२५।३३७।
- ५. भ.वृ.९ । ९९३---मनोलब्धिरहितानामकामनिर्जरावताम् ।
- ६. पण्प.६।५०३, ५०४।
- ७. ओवा.स्.<del>६</del>४।
- च. वही,सू.६५—से जे इमे मामागर-णयर-णिगम-रायहाणि-खेड-कब्बड-दोणमुह मडंब-पट्टणासम-संबाह-सण्णिवेसेसु पव्वइया समणा भवंति, तं जहा—कंद-पिया कुक्कुइया मोहरिया गीयरइपिया नद्यणतीला।
- ६. पण्या,२० |६९ |
- १०. भ.६।२३७२३६।

जधन्य उत्पाद की कोई चर्चा नहीं है। किल्विषी भावना वाले ज्ञान और ज्ञानी की अवहेलना नहीं करते हैं। ओवाइयं के अनुसार वे आचार्य, उपाध्याय आदि के प्रतिकूल प्रवृत्ति करने वाले होते हैं। प्रस्तुत आगम में भी इसका संवादी पाठ मिलता है। अभियोगी भावना वाले विद्या और मन्त्र का प्रयोग करते हैं। उत्तरन्त्रयणाणि में पांच भावनाएं बतलाई गई हैं, उनमें ये तीनों उल्लिखित हैं।

### ८. चरक और पछि।जक

ये दोनों श्रमण-सम्पदाय के अंगभूत हैं। आगम के व्याख्या--साहित्य में चरक और परिव्राजक का बार-बार उल्लेख मिलता है। दश्वैकालिक नियुक्ति में श्रमण के बीस पर्यायदाची नाम बतलाए गए हैं। उनमें चरक और परिव्राजक इन दोनों का समावेश है। अोबाइयं में परिव्राजकों के नी सम्प्रदायों का उल्लेख मिलता है—सांख्य, योगी, कापिल, भार्गव, इंस, परमहंस, बहुउदक, कुटिव्रत और कृष्ण--परिव्राजक। वहां आठ ब्राह्मण परिव्राजक और आठ क्षत्रिय परिव्राजकों का उल्लेख भी मिलता है। प्रारम्भ में परिव्राजक तथा चरक का सांख्य दर्शन से सम्बन्ध रहा। उत्तरकाल में उनका विस्तार हो गया।

### €. तिर्यञ्च

यहां गाय, अश्व आदि उन तिर्यञ्चों का ग्रहण किया गया हैं जो देशव्रत का पालन करते हैं। जोवाइवं में इसका विशद विवेचन मिलता है। उसके अनुसार संझी पंचेन्द्रिय तिर्यग्योनिक जलचर, स्थलचर और खेचर जीव जातिस्मरण ज्ञान को ग्राप्त कर पांच अणुव्रतों को स्वीकार करते हैं, बहुत सारे शील व्रत आदि के द्वारा अपने आपको भावित कर अनशनपूर्वक मरकर उत्कर्षतः सहस्रारकल्प तक उत्पन्न हो जाते हैं। इस विषय में प्रस्तुत आगम २४।३५२ तथा

पण्णवणा ६।१०५-१०६ द्रष्टव्य है।

#### १०. आजीविक

यह एक श्रमण-सम्प्रदाय था। भगवान् महायीर के समय में यह बहुत प्रसिद्ध और शक्तिशाली संघ था। मंखलिपुत्र गोशालक इसी सम्प्रदाय के आचार्य बने थे। इस सम्प्रदाय के बारे में आगम-साहित्य तथा आगम के व्याख्या-साहित्य में पर्याप्त जानकारी मिलती हैं। बीद्ध-साहित्य में वर्णित छह तीर्थंकरों में मक्खली गोशालक का आजीवकों के तीर्थंकर के रूप में उल्लेख है। इस विषय में प्रस्तुत आगम का पन्द्रहवां शतक द्रष्टव्य है। डॉ. ए. एल. बाशम ने 'आजीवकों के द्विगृहान्तरिक त्रिगृहान्तरिक आदि सात प्रकार बतलाए गए हैं। ''

# ११. दर्शनभ्रष्ट स्वतीर्यिक जैन मुनि वेषघारी

इन दो पदों के द्वारा निह्नवों की सूचना दी गई हैं । ठाणं में सात निह्नवों के बारे में जानकारी मिलती है। अने ओवाइयं के अनुसार चर्या और लिंग की दृष्टि से ये प्रारम्भ में श्रमण होते हैं, किंतु किसी कारणवश उनका दृष्टिकोण मिथ्या हो जाता है और वे मिथ्याभिनिवेश के कारण तीर्थंकर द्वारा प्ररूपित सिद्धान्तों का अपलाप करते हैं। "विस्तृत विवरण के लिए देखें ठाणं ७।१४० का टिप्पण।

वृत्तिकार ने 'आजीयक' शब्द का अर्थ 'नग्न रहने वाले श्रमणों का एक प्रकार' किया हैं। कुछ व्याख्याकार इसका अर्थ 'गोशालक-सम्प्रदाय' मानते हैं। यह मतान्तर का उल्लेख हैं। वृत्तिकार ने इसका तीसरा अर्थ किया है—पूजा-प्रतिष्ठा के लिए तपश्चरण करने वाले!"

णाणस्स केवलीणं, धम्मायरियस्स संधसाहूणं । माई अवञ्चवाई, किव्वितियं भावणं कुणई ॥

अतस्तेषां अमियोजनं—विद्यामन्त्रादिभिः परेषां वशीकरणाद्यभियोगः, स द्विधा. यदाह—

दुविही खलु अभिओगो, दब्बे भावे य होइ नायब्बो। दब्बंगि होति जोगा, विज्ञा गंता य भावंगि ॥इति। सोऽस्ति येषां तेन वा चरन्ति ये ते आभियोगिक वा। ते च ब्यवहारत-श्चरणवन्त एव गन्त्रादिप्रयोकारः, यदाह----

कोउयभूइकमे परिणापसिणे निमित्तमाजीवी। इहिरससायगरुओ अहिओगं भावणं कुणइ॥ इति।

(ख) ओवा.सू.१५६।

पव्यइए अणगारे, पासंडे चरग तावसे भिक्खू। परिवाइए य समणे, निगांधे संजए मुत्ते ॥ तिन्ने ताई दविए, मुणी य खंते दंत विरए य। लुहे तिरहेऽविय, हवंति समणस्स नामाई॥

- ७. ओवा.सु.६६1
- ᢏ. भ.वृ.९।९९३—'तिरश्चां' गवाश्वादीनां देशविरतिभाजान् ।
- ६. ओवा.सू.१५६,१५७।
- 90. दीघनिकाय, खण्ड १,५.४९,२।१।३—अय देव, मक्खलि गोसालो सङ्घी चेव गणी च गणाचिरयो च, जातो, यसस्सी, तित्यकरो, साधुसम्मतो बहुजनस्स, रत्तञ्जू, चिरपव्यजितो, अद्धगतो, वयोअनुम्पत्तो ।
- 99. History and Doctrines of Ajivakas.
- **१२. ओवा.सू.१५**६ !
- १३. ठाणं,७।१४०-१४२।
- १४. ओवा.सू.१६०।
- 9५.म.वृ.९।९९३—पाषण्डियिशेषाणां नाग्न्यधारिणां, गोशालकशिष्याणामि-त्यन्ये। आजीवन्ति वा येऽविवेकिलोकतो लिब्यपूजाख्यात्यादिभिस्तप-श्चरणादीनि ते आजीविकाऽस्तित्वेनाजीविका अतस्तेषाम्।

<sup>9.</sup> ओवा.सू.<del>६</del>५1

२. वही,सू.१५५

३. भ.६३२४०।

४. (क) भ.वृ.१।१९३ - किल्विषं - पापं तदस्ति येषां ते किल्विषिकाः, ते च व्यवहारतश्चरणवन्तोऽपि ज्ञानायुवर्णवादिनः, यथोक्तम् -

५. उत्तर.३६।२५६।

६. दशवै.नि.गा.९५८, ९५६।

श.१: उ.२: सू.११४,११५

998. कतिविहे णं भंते ! असण्णिआउए पण्णते ?

गोयमा ! चउन्बिहे असण्णिआउए पण्णते, तं जहा—नेरइयअसण्णिआउए, तिरिक्ख-जोणियअसण्णिआउए, मणुस्सअसण्णि-आउए, देवअसण्णिआउए॥ कतिविधं भदन्त ! असंझ्यायुः प्रज्ञप्तम्?

गौतम ! चतुर्विधं असंझ्यायुः प्रज्ञप्तम्, तद् यथा—नैरियकासंझ्यायुः तिर्थग्योनिका-संझ्यायुः, मनुष्यासंझ्यायुः, देवासंझ्यायुः। 998. भन्ते ! असंज्ञी-आयु कितने प्रकार की प्रज्ञप्त हैं?
गीतम ! असंज्ञी-आयु चार प्रकार की प्रज्ञप्त है,
जैसे—नैरियक असंज्ञी-आयु, तिर्यग्योनिक
असंज्ञी-आयु, मनुष्य असंज्ञी-आयु, देव असंज्ञी-आयु।

#### भाष्य

# १. असंज्ञी-आयु

असंज्ञी का अर्थ है अमनस्क । जिस जीव के मन का विकास नहीं होता, वह असंज्ञी कहलाता है। जो जीव असंज्ञी अवस्था में अगले जन्म के योग्य आयु का बन्ध करता है उसका नाम असंज्ञी-आयु है। यह भावी नैगम नय की अपेक्षा से व्याख्या की गई है। भावी नैगम नय, नैगम नय का एक भेद है जिसका विषय है—भविष्य में वर्तमान का आरोपण करना। जैसे—जब जीव असंज्ञी तिर्यञ्च अवस्था में नरक या देव गति का आयुष्य-बन्ध करता है, उस आयु बन्ध को असंज्ञी-आयुष्य-बन्ध कहा जाता है, जबिक देव

और नारक असंज्ञी होते ही नहीं। यहां भविष्य में वर्तमान का आरोपण किया गया हैं।

# २. नैरियक असंज्ञी-आयु

नैरियक असंज्ञी-आयु का तात्पर्य हैं नैरियक-प्रायोग्य असंज्ञी-आयु यानि असंज्ञी जीव जब नरक का आयुष्य-बन्ध करता है। शेष तीनों इसी प्रकार व्याख्येय हैं।

99५. असण्णी णं भंते ! जीवे किं नेरइयाउयं पकरेइ ? तिरिक्खजोणियाउयं पकरेइ ? मणुरसाउयं पकरेइ ? देवाउयं पकरेइ ?

हंता गोयमा ! नेरइयाज्यं पि पकरेइ, तिरि-क्खजोणियाज्यं पि पकरेइ, मणुस्साज्यं पि पकरेइ, देवाज्यं पि पकरेइ ।

नेरइयाउयं पकरेमाणे जहण्णेणं दसवास-सहस्साइं, उक्कोसेणं पिलओवमस्स असं-खेजइभागं पकरेइ। तिरिक्खजोणियाउयं पकरेमाणे जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं, उक्कोसेणं पिलओवमस्स असं-खेजइभागं पकरेइ। मणुस्साउयं पकरेमाणे जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं, उक्कोसेणं पिलओवमस्स असंखेजइभागं पकरेइ। देयाउयं पकरेमाणे जहण्णेणं दसवास-सहस्साइं, उक्कोसेणं पिलओवमस्स असंखे-जहमागं पकरेइ।। असंज्ञी भदन्त ! जीवः किं नैरियकायुः प्रकरोति ? तिर्यग्योनिकायुः प्रकरोति ? मनु-ष्यायुः प्रकरोति ? देवायुः प्रकरोति ?

हन्त गौतम ! नैरियकायुरिप प्रकरोति, तिर्यग्-थोनिकायुरिप प्रकरोति, मनुष्यायुरिप प्रकरो-ति, देवायुरिप प्रकरोति ।

नैरियकायुः प्रकुर्वन् जधन्येन दशसहस्र-यर्षाणि, उत्कर्षेण पल्योपमस्य असंख्येयभागं प्रकरोति ।

तिर्यग्योनिकायुः प्रकुर्वन् जघन्येन अन्त-र्मुहूर्त्तम्, उत्कर्षेण पल्योपमस्य असंख्येयभागं प्रकरोति ।

मनुष्यायुः प्रकुर्वन् जघन्येन अन्तर्मुहूर्तम्, उत्कर्षेण पल्योपमस्य असंख्येयभागं प्रकरो-ति।

देवायुः प्रकुर्वन् जधन्येन दश सहस्रवर्षाणि, उत्कर्षेण पत्योपमस्य असंख्येयभागं प्रकरो-ति। 99५. भन्ते ! क्या असंज्ञी जीव नैरियक-आयु का बन्ध करता है ? <sup>9</sup> तिर्यग्योनिक-आयु का बन्ध करता है ? मनुष्य-आयु का बन्ध करता है ? देव-आयु का बन्ध करता है ?

हां, गीतम! वह नैरियक-आयु का भी बन्ध करता है। तिर्यग्योनिक-आयु का भी बन्ध करता है। मनुष्य-आयु का भी बन्ध करता है और देव--आयु का भी बन्ध करता है।

नैरियक-आयु का बन्ध करने वाला जघन्यतः दस हजार वर्ष और उत्कर्षतः पत्योपम के असंख्येय भाग का बन्ध करता है।

तिर्यग्योनिक-आयु का बन्ध करने वाला जघन्यतः अन्तर्मुहूर्त और उत्कर्षतः पल्योपम के असंख्येय भाग का बन्ध करता है।

मनुष्य-आयु का बन्ध करने वाला जघन्यतः अन्त-र्मुहूर्त्त और उत्कर्षतः पत्योपम के असंख्येय भाग का बन्ध करता है।

देव-आयु का बन्ध करने वाला जधन्यतः दश हजार वर्ष और उत्कर्षतः पल्योपम के असंख्येय भाग का बन्ध करता है।

भ.वृ.१।११४—असञ्ज्ञी सन् यत्परभवयोग्यमायुर्बध्नाति तदसञ्ज्ञ्यायुः।

३. भ.व.९ । १९१४ -- नैरयिकप्रायोग्यमसञ्ज्यायुर्नैरयिकासञ्ज्यायुः, एवमन्यापि ।

२. असंज्ञी मनुष्य नरक और देवगति का आयुष्य-बंध नहीं करता !

#### भाष्य

### १. बन्ध करता है

यहां 'प्रकरोति' का अर्थ 'बंध करना' है। ' पकरेड़—इस धातु का कुछ विशिष्ट अर्थ भी है। इस विषय में म. १।४३६-४३६ का आलापक द्रष्टव्य है। वहां बंधइ और पकरेड़ दोनों धातु-पदों का प्रयोग है। बंघइ का अर्थ सामान्य है—बांधना। पकरेइ का अर्थ कर्म की प्रकृति आदि में परिवर्तन करना है।

99६. एयस्स णं मंते ! नेरइयअसण्णी-आउयस्स, तिरिक्खजोणियअसण्णीआउय-स्स, मणुस्सअसण्णीआउयस्स, देवअस-ण्णीआउयस्स कयरे कयरेहिंतो अप्पे वा ? बहुए वा ? तुल्ले वा ? विसेसाहिए वा? गोयमा ! सन्तत्योवे देवअसण्णिआउए, मणुस्सअसण्णिआउए असंखेज्रगुणे, तिरि-क्खजोणियअसण्णिआउए असंखेज्रगुणे, नेरइयअसण्णिआउए असंखेज्रगुणे ॥ एतस्य भदन्त ! नैरियकासंझ्यायुषः, तिर्यग्-योनिकासंझ्यायुषः, मनुष्यासंझ्यायुषः, देवा-संझ्यायुषः, कतरः कतरेभ्यः अल्पो वा ? बहुर्वा ? तुल्यो वा ? विशेषाधिको वा ?

गौतम ! सर्वस्तोकः देवासंज्ञ्यायुः, मनुष्या-संज्ञ्यायुः अख्येयगुणः, तिर्वग्योनिकासंज्ञ्यायुः असंख्येयगुणः, नैरियकासंज्ञ्यायुः असंख्येय-गुणः । ९१६. १ भन्ते! नैरियक-असंज्ञी-आयु, तिर्यग्योनिक-असंज्ञी-आयु, मनुष्य-असंज्ञी-आयु, और देव-असंज्ञी-आयु, इनमें कौन किससे अल्प, अधिक, तुल्य या विशेषाधिक है ?

गीतम ! देव की असंज्ञी-आयु सबसे अल्प हैं। मनुष्य-असंज्ञी-आयु उससे असंख्येयगुना है, तिर्य-ग्योनिक-असंज्ञी-आयु उससे असंख्येयगुना है और नैरियक-असंज्ञी-आयु उससे असंख्येयगुना है।

#### भाष्य

# १. सूत्र ११६

# आयुष्य का अल्पबहुत्व

जयाचार्य ने आयुष्य के अल्पबहुत्य का विमर्श किया है। उन्होंने लिखा है कि प्रस्तुत आगम के चौबीसवें शतक के द्वितीय उद्देशक की टीका में यह निर्दिष्ट है—"संमूर्च्छिम की उत्कृष्ट आयु एक करोड़ पूर्व-प्रमाण होती है।" इसका हेतु यह है कि संमूर्च्छिम जीव अपनी आयु के प्रमाण में ही देव-आयु का बंध कर सकता है, उससे अधिक नहीं कर सकता।

सबसे अल्प माना गया है।

यौगलिक मनुष्य की अपेक्षा से मनुष्य—आयु को उससे असंख्यातगुना तथा तिर्यञ्च यौगलिक की अपेक्षा से उससे असंख्यात-गुना माना गया है। रत्लप्रभा के चौथे प्रस्तर में मध्यम आयु में उत्सन्न होता है, इस अपेक्षा से नरक का आयु तिर्यञ्च से असंख्यातगुना होता है।

१९७. सेवं भंते ! सेवं भंते !

तदेवं भदन्त ! तदेवं भदन्त !

99७. भन्ते वह ऐसा ही है, भन्ते वह ऐसा ही है।

<sup>9.</sup> भ.व.9199६—'पकरेड्' ति बध्नाति !

२. वही,२।१९७—इह पल्योपमासंख्येयभागग्रहणेन पूर्वकोटी ग्राह्या, यतः संमूच्छिमस्योत्कर्षतः पूर्वकोटिप्रमाणमायुर्भवति, स चोत्कर्षतःस्वायुष्कतुल्यमेव देवायुर्वध्नाति नातिरिक्तं, अत एवोक्तं चूर्णिकारेण—"उक्कोरेणं स तुल्ल-

पुव्वकोडी आयुयतं निव्वतेइ, न य संमुच्छिमो पुव्वकोडीआयुयताओ परो अस्थि"ति।

३. भ.जो.९।१०।२२ का वार्तिक !

# तइओ उद्देशो : तीसरा उद्देशक

| त्र्या ४६ता - तातरा ४६२ाक                                                                                       |                                                                                                                 |                                                                                                                                                                           |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| मूल                                                                                                             | संस्कृत छाया                                                                                                    | हिन्दी अनुवाद                                                                                                                                                             |  |
| कंखामोहणिज-पदं                                                                                                  | काङ्क्षामोहनीय-परम्                                                                                             | कांक्षामोहनीय-पद                                                                                                                                                          |  |
| ११८. जीवाणं भंते !कंखामोहणिजे कम्मे<br>कडे ?<br>हंता कडे॥                                                       | जीवानां भदन्त ! कांक्षामोहनीयं कर्म कृतम्? हन्त कृतम् ।                                                         | ९९ र. <sup>९</sup> भन्ते ! क्या जीवों के कांक्षामोहनीय <sup>२</sup> कर्म<br>कृत <sup>३</sup> होता है ?<br>हां, कृत होता है।                                               |  |
| ११६. से मंते ! किं १. देसेणं देसे कडे ? २. देसेणं सब्बे कडे ? इ. सब्बेणं देसे कडे ? ४. सब्बेणं सब्बे कडे ?      | तस्य भदन्त ! किं १. देशेन देशः कृतः ?<br>२. देशेन सर्वं कृतम् ? ३. सर्वेण देशः कृतः?<br>४. सर्वेण सर्वं कृतम् ? | 99 ६. भन्ते ! क्या 9. देश के द्वारा देश कृत होता<br>है? २. देश के द्वारा सर्व कृत होता है? ३. सर्व<br>के द्वारा देश कृत होता है? ४. सर्व के द्वारा सर्व<br>कृत होता है?   |  |
| गोयमा ! १. नो देसेणं देसे कडे २. नो<br>देसेणं सब्वे कडे ३. नो सब्वेणं देसे कडे<br>४. सब्वेणं सब्वे कडे ॥        | गीतम ! ९. नो देशेन देशः कृतः २. नो<br>देशेन सर्वं कृतम् ३. नो सर्वेण देशः कृतः<br>४. सर्वेण सर्वं कृतम्।        | गौतम ! १. देश के द्वारा देश कृत नहीं होता।<br>२. देश के द्वारा सर्व कृत नहीं होता। ३. सर्व<br>के द्वारा देश कृत नहीं होता। ४. सर्व के द्वारा<br>सर्व कृत होता है।         |  |
| १२०. नेरइयाणं मंते ! कंखामोहणिज्ञे कम्मे कडे ?<br>हंता कडे ॥                                                    | नैरियकाणां भदन्त ! कांक्षामोहनीयं कर्म<br>कृतम् ?<br>हन्त कृतम् ।                                               | ९२०. भन्ते ! क्या नैरियक जीवों के कांक्षामोहनीय<br>कर्म कृत होता है ?<br>हां, कृत होता है !                                                                               |  |
| १२१. से भंते ! किं १. देसेणं देसे कडे ?<br>२. देसेणं सच्चे कडे ? ३. सच्चेणं देसे<br>कडे? ४. सच्चेणं सच्चे कडे ? | तस्य भदन्त ! किं 9. देशेन देशः कृतः ?<br>२. देशेन सर्वं कृतम् ?३. सर्वेण देशः कृतः?<br>४. सर्वेण सर्वं कृतम् ?  | 9२9. भन्ते ! क्या 9. देश के द्वारा देश कृत होता<br>है? २. देश के द्वारा सर्व कृत होता है ? ३. सर्व<br>के द्वारा देश कृत होता है ? ४. सर्व के द्वारा<br>सर्व कृत होता है ? |  |
| गोयमा ! १. नो देसेणं देसे कडे २. नो<br>देसेणं सब्वे कडे ३. नो सब्वेणं देसे कडे<br>४. सब्वेणं सब्वे कडे॥         | गौतम ! १. नो देशेन देशः कृतः २. नो<br>देशेन सर्वं कृतम् ३. नो सर्वेण देशः कृतः<br>४. सर्वेण सर्वं कृतम्।        | गौतम ! १. देश के द्वारा देश कृत नहीं होता। २. देश के द्वारा सर्व कृत नहीं होता। ३. सर्व के द्वारा देश कृत नहीं होता। ४. सर्व के द्वारा सर्व कृत होता है।                  |  |
| १२२. एवं जाव वेमाणियाणं दंडओ<br>भाणियब्बो॥                                                                      | एवं यावद् वैमानिकानां दण्डकः भणितव्यः।                                                                          | १२२. (असुरकुमारों से लेकर) वैमानिकों तक सभी<br>दण्डक इसी प्रकार बक्तव्य हैं।                                                                                              |  |
| १२३. जीवा णं मंते ! कंखामोहणिजं कम्मं<br>करिंतु ?<br>हंता करिंतु !!                                             | जीवा भदन्त !काङ्क्षामोहनीयं कर्म अका-<br>र्षु: ?<br>हन्त अकार्षु:।                                              | ९२३. भन्ते ! क्या जीवों ने कांक्षामोहनीय कर्म<br>किये थे ?<br>हां, किये थे ।                                                                                              |  |
| १२४. तं भंते ! किं १. देसेणं देसं करिंसु ?<br>२. देसेणं सन्बं करिंसु ? ३. सन्बेणं देसं                          | तस्य भदन्त ! किं १. देशेन देशम् अकार्षुः?<br>२. देशेन सर्वम् अकार्षुः ? ३. सर्वेण देशम्                         |                                                                                                                                                                           |  |

२. देसेणं सन्दं करिंसु ? ३. सन्नेणं देसं २. देशेन सर्वम् अकार्षुः ? ३. सर्वेण देशम् किया था ? २. देश के द्वारा सर्व किया था ? ४. सर्वे के द्वारा सर्व किया था ? ४. सर्वे के द्वारा सर्व किया था ? ४. सर्वे के द्वारा सर्व किया था ?

गोयमा ! १. नो देसेणं देसं करिंसु २. नो देसेणं सब्बं करिंसु ३. नो सब्बेणं देसं करिंसु ४. सब्बेणं सब्बं करिंसु ॥ गीतम ! ९. नो देशेन देशम् अकार्षुः २. नो देशेन सर्वम् अकार्षुः ३. नो सर्वेण देशम् अकार्षः ४. सर्वेण सर्वम् अकार्षः । गौतम! उन्होंने १. देश के द्वारा देश नहीं किया। २. देश के द्वारा सर्व नहीं किया। ३. सर्व के द्वारा देश नहीं किया। ४. सर्व के द्वारा सर्व किया था।

१२५. एएणं अभिलावेणं दंडओ भाणियव्यो जाव वेमाणियाणं॥ एतेन अभिलापेन दण्डकः भणितव्यः यावद् वैमानिकानाम्। 9२५. इस अभिलाप (पाठ-पद्धति) द्वारा वैमानिकों तक सभी दण्डक वक्तव्य हैं।

१२६. एवं करेंति । एत्थ वि दंडओ जाव वेमाणियाणं ॥ एवं कुर्वन्ति। अत्रापि दण्डकः यावद् वैमानिकानाम्। 9२६. इसी प्रकार (वर्तमान में जीव कांक्षामोहनीय कर्म) करते हैं । यहां भी वैमानिकों तक सभी दण्डक वक्तव्य हैं।

१२७. एवं करिस्संति । एत्य वि दंडओ जाव वेमाणियाणं॥ एवं करिष्यन्ति। अत्रापि दण्डकः यावद् वैमानिकानाम्। 9२७. इसी प्रकार (भविष्य में जीव कांक्षामोहनीय कर्म) करेंगे। यहां भी वैमानिकों तक सभी दण्डक वक्तव्य हैं।

१२६. एवं चिए, चिणिसु, चिणांति, चिणि-स्तंति । उवचिए, उवचिणिसु, उवचिणांति, उवचिणिस्तंति । उदीरेंसु, उदीरेंति, उदी-रिस्तंति । वेदेंसु, वेदेंति, वेदिस्तंति । निज्ञरेंसु, निज्ञरेंति, निज्जरिस्तंति । एवं चितः, अचैषुः, चिन्चित्तं, चेष्यन्ति। उपचितः, उपाचैषुः, उपचिन्चित्तं, उप-चेष्यन्ति। उदैरिरन्, उदीरयन्ति, उदीर-यिष्यन्ति। अवेदयिषुः, वेदयन्ति, वेद-यिष्यन्ति। निरजारिषुः, निर्जीर्यन्ति, निर्जिर-ष्यन्ति। 9२ द्र. इसी प्रकार चित<sup>8</sup> है, चय किया था, चय करते हैं और चय करेंगे! उपचिव्व<sup>8</sup> है, उपचय किया था, उपचय करते हैं और उपचय करेंगे! उदीरणा<sup>र</sup> की थी, उदीरणा करते हैं और उदीरणा करेंगे! बेदन हैं किया था, बेदन करते हैं और वेदन करेंगे! निर्जरण करेंगे!

# संगहणी गाहा

कड-चिय-उवचिय-उदीरिया वेदिया य निजिण्णा। आदितिए चउभेदा, तियभेदा पच्छिमा तिण्णि ॥ १॥

# संग्रहणी गाया

कृत-चित-उपचित-उदीरिता चेदिताः च निर्जीर्णाः। आदित्रिके चतुर्भेदाः, त्रिकभेदाः पश्चिमाः त्रयः॥

# संग्रहणी गाथा<sup>5</sup>

कृत, चित, उपचित, उदीरित, वेदित और निर्जीर्ण—ये छह प्रकार हैं। इनमें प्रथम तीन के चार-चार भेद हैं और शेष तीन के तीन-तीन भेद हैं।

#### भाष्य

# १. सूत्र ११६-१२६

प्रस्तुत आलापक में एक कर्मशास्त्रीय समस्या का समाधान किया गया है। जीव उन्हीं कर्म-पुद्गलों को ग्रहण करता है, जो उसके प्रदेशों (आत्म-प्रदेशों) में अचगाढ़ होते हैं। इसका तात्पर्य यह है कि जिन आकाश-प्रदेशों पर आत्मा के प्रदेश व्याप्त होते हैं, उन्हीं आकाश-प्रदेशों पर रहे हुए कर्म-पुद्गल जीव द्वारा ग्रहण किए जाते हैं, किन्तु उन आकाश-प्रदेशों के अनन्तर और परम्पर प्रदेशों में अवगाढ़ कर्म-पुद्गलों का वह ग्रहण नहीं करता।

कर्म-प्रहण की प्रक्रिया इस प्रकार है—कभी जीव एक-दो से लेकर अनेक आल-प्रदेशों पर अवगाढ कर्म-पुद्गलों को ग्रहण करता है और कभी सभी आल-प्रदेशों पर अवगाढ कर्म-पुद्गलों को ग्रहण करता है। ये दोनों प्रकार के पुद्गल जीव के सभी प्रदेशों द्वारा ग्रहण किए जाते हैं। कर्म-प्रकृति में इसी सब्वेणं (सर्वालना) के नियम का निरूपण मिलता है। पस्तुत आगम तथा पण्णवणा में आहार के विषय में यही नियम मिलता है। वृत्तिकार ने भी इस नियम को

एमभवि गहणदव्वं, सव्वप्णयाए जीवदेसिम । सव्वप्णया सव्वत्य वावि सव्वे गहणखन्धे ॥

१. कर्म प्रकृति,२१—

२. (क) भ.६। १८६।

<sup>(</sup>ख) पण्ण.२८।२०—आयसरीरखेत्तोगाढे पोग्गले सव्वप्पणवाए आहारमाह-

जीव का स्वभाव मानकर उसकी व्याख्या की है।

इस नियम का दूसरा खण्ड है सर्बा। इसका तात्पर्य है कि एक काल में जितने कर्म-पुद्गलों का ग्रहण करना है उनका एक साथ ग्रहण किया जाएगा, उनका आंशिक ग्रहण नहीं होगा। इस प्रकार सब्वेणं सब्बे का नियम ग्राहक और ग्रहणीय द्रव्य दोनों से सम्बन्धित है। प्रस्तुत सूत्र के चार विकल्पों में यह चौथा विकल्प सम्मत है, शेष तीनों विकल्प कर्म-बन्ध के सम्बन्ध में मान्य नहीं हैं।

#### २. कांक्षामोहनीय

कांक्षा का अर्थ है अभिलाषा। विभिन्न दृष्टिकोणों या मतवादों के सामने आने पर कांक्षामोह की स्थिति बनती है। 'यह सही है' या 'वह सही है' इस प्रकार का विकल्प 'शंका' है। इसके पश्चात् 'इसे स्वीकार करूं' या 'उसे स्वीकार करूं' इस प्रकार की अभि-लाषात्मक मनोदशा 'कंक्षा' है।

कांक्षा के साथ 'मोहनीय' शब्द का योग है। कांक्षा के द्वारा चेतना में एक प्रकार का मोह पैदा हो जाता है; इसलिए इसे मोहनीय कर्म कहा गया है।

वृत्तिकार ने कांक्षामोहनीय का अर्थ मिथ्यात्व मोहनीय किया है। किन्तु इसी शतक के १७० वें सूत्र के सन्दर्भ में विमर्श करने पर प्रतीत होता है कि कांक्षामोहनीय का सम्बन्ध ज्ञानावरणीय कर्म से है, मोहनीय कर्म के अवान्तर भेद दर्शन-मोहनीय से नहीं है। द्रष्टव्य १।१६६-१७२ का भाष्य।

### ३. कृत

इसका अर्थ है कर्म रूप में बद्ध।

### ४. चित, उपचित

चित और उपचित का सामान्य अर्थ है— संचित होना और पुष्ट होना। कर्म-शास्त्र के प्रसंग में इनकी विशेष व्याख्या है— कर्म-पुद्गलों का जीव-प्रदेशों के साथ सम्बन्ध होते रहना, यह चय-अवस्था है। अभयदेवसूरि के अनुसार प्रदेश और अनुभाग आदि की वृद्धि का नाम चय है। उन्होंने मतान्तर का उल्लेख किया है। उसके अनुसार कर्म-पुद्गलों के ग्रहण-मात्र का नाम चय है। आचार्य

मलयगिरि ने चित का अर्थ 'उत्तरोत्तर स्थितियों में प्रदेश-हानि और रस-वृद्धि के द्वारा अवस्थापित करना' किया है।

भगवती, प्रथम शतक के नीयें उद्देशक की वृत्ति में अभयदेवसूरि ने चिणाइ का सम्बन्ध अनुभाग-बन्ध अथवा 'निधतावस्था' से बतलाया है। पण्णवणा में भी बन्ध की छह अवस्थाएं प्रतिपादित हैं—१.बद्ध २. स्पृष्ट ३. बद्धस्पर्शस्पृष्ट ४. संचित ६. उपचित। इसी प्रकार उपचित पद के भी भिन्न-भिन्न अर्थ मिलते हैं—अभयदेवसूरि के अनुसार 'प्रदेश और अनुभाग आदि की बार-बार वृद्धि करना' उपचय है। मतान्तर के अनुसार चित के अबाधाकाल को छोड़कर वेदन के योग्य निषेक की रचना करना उपचय है।

प्रथम शतक के नीवें उद्देशक की वृत्ति में अभयदेवसूरि ने उबिचणाइ का संबन्ध प्रदेश-बन्ध अथवा 'निकाचना' से बतलाया है।

आचार्य मलयगिरि ने उपचित का अर्थ 'संक्रमण के द्वारा उपचय करना' किया है। <sup>17</sup>

'चित' और 'उपचित' इन दोनों पदों की व्याख्याओं का तुलनात्मक अध्ययन करने पर पता चलता है कि सब व्याख्याकार इस विषय में एकमत नहीं हैं। 'चित' का 'अनुभाग-वृद्धि' अर्थ संगत लगता है। इस विषय में आचार्य मलयगिरि और अभयदेवसूरि दोनों सहमत हैं। 'उपचित' का अर्थ 'कर्म-पुद्गलों की निषेक-रचना' संगत प्रतीत होता है। अभयदेवसूरि ने मतान्तर के सन्दर्भ में जो गाया उद्धृत की है, वह कर्म-प्रकृति की है—

# मोतूण सगमबाहे, पढमाए टिइए बहुतरं दव्वं। एत्तो विसेसहीणं, जावुक्कोसं ति सव्वेर्ति।

निषेक-रचना का अर्थ 'बध्यमान कर्म-प्रकृतियों के अपने-अपने अबाधाकाल को छोड़कर कर्म-दिलकों और उनके स्थिति-काल में सामञ्जस्य स्थापित करना' है। इससे फलित होता है कि 'उपचय' का सम्बन्ध 'स्थिति-बन्ध' के साथ है।

यह आश्चर्य है कि प्रस्तुत आगम में उबचिणाइ धातु का प्रयोग सात-वेदनीय और असात-वेदनीय के साथ मिलता है।"

"भोतूण सगमवाहं, पढमाइ ठिईए बहुतरं दव्वं ! सेसं विशेषहीणं, जावुक्कोसंति सव्वासिं॥"

भ.वृ.१।११६--जीवस्याभाव्यात् सर्वस्थप्रदेशायगाद्वतदेकसगयवन्धनीय-कर्मपुद्गलबन्धने सर्वजीवप्रदेशानां व्यापार इत्यत उच्यते---सर्वालना।

२. वही, ९ । ९९६---'सर्वं' तदेककालकरणीयं कांक्षामोहनीयं कर्म !

३. वही,9199६—मोहयतीति मोहनीयं कर्म तद्य चारित्रमोहनीयमपि भवतीति विशिष्यते —कांक्षा—अन्यान्यदर्शनग्रहः, उपलक्षणत्वाद्यास्य शंकादिपरि-ग्रहः । ततः कांक्षाया मोहनीयं कांक्षामोहनीयं मिय्यात्वमोहनीयमित्यर्थः ।

४. वही, १ । १२<del>८ - चयः - प्रदेशानुमागादेवधिनम्</del> ।

५. वही, ९ । ९२८ - अन्ये त्वाहुः - चयनं कर्गपुद्रत्वोपादानमात्रम् ।

६. प्रज्ञा.वृ.प.४५६—वितस्य उत्तरोत्तरस्थितिषु प्रदेशहान्या रसवृद्ध्या अवस्था-पितस्य ।

७. भ.वृ.९।४३६—'किं चिणाइ'ति अनुभागबन्धाऽपेक्षया निधत्तावस्याऽपेक्षया वा।

८. यण्ण.२३ १९३ ।

६. भ.वृ.१।१२<del>८ उपचयस्तदेव पौनःपुन्येन</del> !

९०. वही,१।१२८ उपचयनं तु चितस्याबाधाकालं मुक्त्वा वेदनार्थं निषेकः, स चैयम् प्रथमस्यितौ बहुतरं कर्मदलिकं निषिञ्चति ततो द्वितीयायां विशेषहीनं एवं यावदुक्तृष्टायां विशेषहीनं निषिञ्चति, उक्तं च—

११. वही, १।४३६—'किं उविचणाइ'ति प्रदेशवन्धाऽपेक्षया निकाचनाऽपेक्षया वैति।

प्रज्ञा.वृ.प.४५६—उपचितस्य समानजातीय-प्रकृत्यन्तरदिलक-संक्रमेणोपचयं नीतस्य ।

१३. कर्मप्रकृति,८३।

<sup>98. 4.9 1835 - 83</sup>E1

### ५. उदीरणा

अनुदित कर्न को 'अपवर्तना' करण के द्वारा उदय में लाना।

६. वेदन

कर्म का अनुभव करना।

७. निर्जरण

जीव-प्रदेशों से कर्न-प्रदेशों का पृथक्करण।

१२६. जीवा णं भंते ! कंखामोहणिजं कम्मं वेदेंति ? हंता वेदेंति !!

५३०. कहण्णं मंते ! जीवा कंखामोहणिजं कम्मं वेदेंति ? गोयमा ! तेहिं तेहिं कारणेहिं संकिया, कंखिया, वितिगिंछिया, भेदसमावज्ञा, कलुससमायज्ञा—एवं खलु जीवा कंखामोहणिजं कम्मं वेदेंति !! जीवाः भदन्त ! कांक्षामोहनीयं कर्म वेद-यन्ति?

हन्त वेदयन्ति।

कयं भदन्त ! जीवाः कांक्षामोहनीयं कर्म बेदयन्ति ? गौतम !तैः तैः कारणैः शङ्किताः, काङ्क्षि-ताः, विचिकित्तिताः, भेदसमापन्नाः, कलुष-समापन्नाः—एवं खलु जीवाः कांक्षामोहनीयं कर्म बेदयन्ति ।

८. संग्रहणी गाया

कृत, चित और उपचित में चार-चार विकल्पों का निर्देश किया गया है। कृत, चित और उपचित कर्म चिरस्थायी होता है; इसिलए तीन काल की क्रिया के अतिरिक्त एक सामान्य क्रिया का प्रयोग किया गया है। उदीरणा, वेदना और निर्जरा—ये चिरस्थायी नहीं होते; इसिलए इनके लिए केवल त्रिकालवर्ती क्रिया का ही प्रयोग किया गया है।

9२६. <sup>9</sup>भन्ते ! क्या जीव कांक्षामोहनीय कर्म का वेदन करते हैं ? हां, करते हैं।

9३०. भन्ते ! जीव कांक्षामोहनीय कर्म का बेदन कैसे करते हैं ? गीतम! उन-उन कारणों से जीव शंकित, कांक्षित, विचिकित्सित, भेद-समापन्न, कलुष-समापन्न हो जाते हैं! इस प्रकार जीव कांक्षामोहनीय कर्म का बेदन करते हैं!

#### भाष्य

# १. सूत्र १२६,१३०

प्रस्तुत आलापक में कांक्षामोहनीय कर्म-वेदन के पांच हेतु बत-लाए गए हैं:

- 9. शंका-तत्त्व के विषय में सन्देह!
- २. कांक्षा—कुतत्त्व की आकांक्षा।

१३१. से नूणं भंते ! तमेव सद्यं णीसंकं,

जं जिणेहिं पवेडयं ?

- विचिकित्सा—धार्मिक आराधना के फल के विषय में सन्देह।
- भेद—तत्त्व या सत्य के प्रति मति का द्वैथ—अनिर्णायक स्थिति का होना।
- कलुष—तत्त्व के प्रति निर्मल बुद्धि का अभाव।

प्रस्तुत आगम के दूसरे शतक के प्रथम उद्देशक में 'शंकिता' आदि पांच पदों के अर्थ वृत्तिकार ने भित्र प्रकार से किए हैं। वहां सन्दर्भ भिन्न है; इसिलए अर्थ-परिवर्तन होना स्वाभाविक है। वृत्तिकार ने प्रस्तुत प्रकरण में भेद का अर्थ मित का द्वैधभाव और कलुष का अर्थ 'यह ऐसा नहीं है' इस प्रकार का मित-विपर्यास किया है।

वृत्तिकार ने प्रश्न उपस्थित किया है—जीव कांक्षामोहनीय का वेदन करता है—इसका प्रतिपादन पूर्व सूत्र में हो चुका, पुनः इसका प्रतिपादन क्यों ? इसके समाधान में उन्होंने एक गाया उद्धृत की है। इसका अर्थ है कि पूर्वप्रतिपादित तथ्य का पुनः प्रतिपादन किया जाता है, उसके तीन कारण हैं—प्रतिषेध, अनुज्ञा और हेतु-विशेष की उपलब्धि। इस 'वेदन-सूत्र' में वेदन के हेतुओं का विशेष उल्लेख किया गया है; इसलिए यह सार्थक है।

# सद्धा-पर्द

# श्रद्धा-परम्

अध नूनं भदन्त ! तदेव सत्यं निःशङ्कं, यज् जिनैः प्रवेदितम् ?

939. <sup>3</sup>भन्ते ! क्या वही सत्य और निःशंक है, जो जिनों (अर्हतों) द्वारा प्रवेदित है ?

- 9. भ.वृ.९१९२८ नन्वाचे सूत्रत्रये कृतचितोपचितान्युक्तांनि उत्तरेषु कस्मात्रो-दीरितवेदितानिर्जीणांनि ? इति, उच्यते कृतं चितमुपचितं च कर्म चिरम्प्य-वितष्ठत इति करणादीनां त्रिकालक्रियामात्रातिरिक्तं चिरावस्थानलक्षणकृतत्वा-द्याश्रित्य कृतादीन्युक्तानि । उदीरणानां तु न चिरावस्थानमस्तीति त्रिकालवर्तिना क्रियामात्रेणैव तान्यभिद्धितानीति ।
- २. वही,२ [२७]
- ३. वही,९४९२०-भेदसमापन्ना इति-किमिदं जिनशासनमाहोस्विदिदम् इत्येवं

जिनशासनस्वरूपं प्रति मतेर्द्वैधीभावं गताः, अनध्यवसायरूपं वा मतिभङ्गं गताः, अथवा यत एव शङ्कितादिविशेषणा अत एव मतेर्द्वैधीभावं गताः, 'कतुषसमापत्राः' नैतदेवमित्येवं मतिविपर्यासं गताः!

४. वही,9 !9२६— पुव्यमणियं पि पच्छा जं भण्णइ तत्थ कारणं अत्थि । पडिसेहो य अणुत्रा, हेउविसेसोवलंभो ति ॥

श्रद्धा-पद

श.१: उ.३: सू.१३१,१३२

हंता गोयमा ! तमेव सच्चं णीसंकं, जं जिणेहिं पवेइयं॥

9३२. से नूणं भंते ! एवं मणं घारेमाणे, एवं पकरेमाणे, एवं चिट्टेमाणे, एवं संबरेमाणे आणाए आराहए भवति ?

हंता गोयमा ! एवं मणं घारेमाणे, एवं पकरेमाणे, एवं चिट्ठेमाणे, एवं संवरेमाणे आणाए आसाहए भवति ॥ हन्त गौतम ! तदेव सत्यं निःशङ्कं, यज् जिनैः प्रवेदितम्।

अद्य नूनं भदन्त ! एवं मनः धारयन्, एवं प्रकुर्वन्, एवं चेष्टमानः, एवं संवृण्वानः आज्ञा-याः आराधको भवति ?

हन्त गीतम ! एवं मनः धारयन्, एवं प्रकुर्वन्, एवं चेष्टमानः, एवं संवृण्वानः आज्ञायाः आराधको भवति। हां, गीतम ! वही सत्य और निःशंक है, जो जिनों द्वारा प्रवेदित है।

9३२. भन्ते ! क्या (जिनों द्वारा प्रवेदित है, वही सत्य और निःशंक है) इस प्रकार के मन को धारण करता हुआ, उत्पन्न करता हुआ, इस प्रकार की चेष्टा करता हुआ, इस प्रकार मन का संवर करता हुआ<sup>?</sup> आज्ञा का आराधक होता है ? हां, गीतम ! इस प्रकार के मन को धारण करता हुआ, उत्पन्न करता हुआ, इस प्रकार की चेष्टा करता हुआ, इस प्रकार मन का संवर करता हुआ आज्ञा का आराधक होता है !

#### भाष्य

### १. सूत्र १३१,१३२

तमेव सचं णीसंकं जं जिणेहिं पवेड्वं—यह कांक्षामोहनीय का आलम्बन-सूत्र है। अध्याल की अनेक भूमिकाएं हैं। उसकी पहली भूमिका है सम्यग् श्रद्धा।

ज्ञेय तीन प्रकार का होता है---

- १. सुखाधिगम-जो सरलता से जाना जा सके।
- २. दुरिधगम-जो कठिनाई से जाना जा सके।
- अनिधिगम—जो परोक्ष ज्ञान से न जाना जा सके।

मुखाधिगम के विषय में शंका का अवकाश विशेष नहीं होता। दुरिधगम के विषय में शंका का कुछ अवकाश रहता है। अनिधगम परोक्ष ज्ञान का विषय नहीं होता, इसलिए वह शंका का मुख्य क्षेत्र बनता है। विभिन्न मान्यताएं हैं और विभिन्न विचार। इस अवस्था में ज्ञाता यह निर्णय नहीं कर पाता कि सम्यक् क्या है और मिथ्या क्या है? सम्यक् और मिथ्या की कसीटी क्या है? यह अनिर्णय की अवस्था कांक्षामोहनीय के वेदन का निमित्त बन जाती है। उस स्थिति में उक्त सूत्र आलम्बन बनता है।

'जो जिन द्वारा प्रवेदित है, वही सत्य है'—इस वाक्य से यह अर्थ ध्वनित होता है—जो जिन द्वारा प्रवेदित है, वही सत्य है, शेष नहीं। इसलिए 'एव' शब्द की व्याख्या सत्य के साथ करना अधिक संगत प्रतीत होता है। 'जो जिन द्वारा प्रवेदित है वह सत्य ही है'—इस वाक्य में दूसरों द्वारा प्रवेदित सत्य भी सुरक्षित है।

आचार्य सिद्धसेन ने दो प्रकार के पदार्थ बतलाए हैं हेतुगम्य

और अहेतुगम्य। इन्द्रिय-ज्ञान की तीमा में विषय वनने वाले पदार्थ हेतुगम्य हैं। इन्द्रिय-ज्ञान की तीमा से परे जो सूक्ष्म और अमूर्त हैं, वे अहेतुगम्य हैं। इतीलिए उन्होंने लिखा है कि आगम या अतीन्द्रिय के विषय में अहेतुवाद का और स्थूल पदार्थों के विषय में हेतुवाद का प्रयोग करना चाहिए। उक्त सूत्र अहेतुवाद का आधारभूत सूत्र है।

आचार्य सिद्धसेन का ससमय-पण्णवओ यह वचन आणाए आराहए का अनुवाद जैसा लगता है। उपाध्याय यशोविजयजी ने प्रस्तुत सूत्र को द्रव्य सम्यक्त्व का प्रतिपादक बतलाया है। किन्तु वह विमर्शनीय है। वास्तव में प्रस्तुत सूत्र अतीन्द्रिय ज्ञान या अतीन्द्रिय ज्ञानी द्वारा प्रतिपादित सत्य की स्वीकृति का सूचक है। रे शब्द-विमर्श

- २. मन को धारण करता हुआ....संवर करता हुआ
  - मन को धारण करता हुआ-—आस्थायुक्त मन को धारण करता हुआ।
  - मन को उत्पन्न करता हुआ---उस सत्य की ओर मन को गतिशील करता हुआ।
- चेशा करता हुआ उस दिशा में मन की निरन्तरता बनाता हुआ अथवा चेष्टा करता हुआ।
- संवर करता हुआ—असत्य से अपने आपको निवृत्त करता हुआ।

दुविहो धम्मावाओ अहेउवाओ य हेउवाओ य ।
तत्य उ अहेउवाओ भवियाऽभवियादओ भावा ॥
भविओ सम्महंसण-णाण-चरित्तपडिवत्तिसंपन्नो ।
णियमा दुक्खंतकडो ति लक्खणं हेउवायस्स ॥
जो हेउवायपक्खंमि हेउओ आगमे य आगमिओ ।
सो ससमयपण्णवओ सिद्धंतविराहओ अन्नो ॥

९. सम्पति.३।४३-४५---

२. तुलना—आयारो, ५।६५ तथा उसका भाष्य !

ज्ञान-प्र.४०—अत एव चरणकरणप्रधानानामपि स्वसमयपरसमयमुक्तव्या-पाराणां द्रव्यसम्यकृत्वेन चारित्रव्यवस्थिताविष भावसम्यकृत्याभावः प्रतिपादितः संमती महावादिना ! द्रव्यसम्यकृत्वं च—'तदेव सत्यं निःशंकं यिजनेन्द्रैः प्रवेदितम्' इति ज्ञानाहितवासनारूपम्, माषतुषाद्यनुरोधाद् गुरुपारतंत्र्यरूपं वा इत्यन्यदेतत् ।

४. भ.वृ.९।१३२—'तदेव सत्यं निःशङ्कं यञ्जिनैः प्रवेदित'मित्यनेन प्रकारेण

### अत्यि-नत्यि-परं

# अस्ति-नास्ति-पदम्

#### अस्ति-नास्ति-पद

१३३. से नूणं भंते ! अत्यत्तं अत्यत्ते परि-णमङ ? नत्यत्तं नत्यित्ते परिणमङ ?

अथ नूनं भदन्त ! अस्तित्वम् अस्तित्वे परि-णमति ? नास्तित्वं नास्तित्वे परिणमति ?

९३३. <sup>१</sup>भन्ते ! क्या अस्तित्व अस्तित्व में (उत्पाद-पर्याय उत्पाद-पर्याय में) परिणत होता है ? नास्तित्व नास्तित्व में (व्यय-पर्याय व्यय-पर्याय में) परिणत होता है ?

हंता गोयमा ! अत्यत्तं अत्यते परिणमइ । नत्यत्तं नत्यत्ते परिणमइ ।।

हन्त गीतम ! अस्तित्वम् अस्तित्वे परिणमति । नास्तित्वं नास्तित्वे परिणमति।

हां, गीतम ! अस्तित्व अस्तित्व में परिणत होता है और नास्तित्व नास्तित्व में परिणत होता है।

१३४. जं णं भंते ! अत्यत्तं अत्यित्ते परि-णमइ, नत्यित्तं नत्यित्ते परिणमइ, तं किं पयोगसा ? वीससा ? गोयमा ! पयोगसा वि तं (अत्यत्तं अत्यित्ते परिणमृह, नित्यत्तं नित्यत्ते परिणमृह)।

यद् भदन्त !अस्तित्वम् अस्तित्वे परिणमति, नास्तित्वं नास्तित्वे परिणमति, तत् किं प्रयोगेण ? विस्नसा ? गीतम ! प्रयोगेण अपि तद् (अस्तित्वम् अस्ति- १३४. भन्ते !जो अस्तित्व अस्तित्व में परिणत होता है और नास्तित्व नास्तित्व में परिणत होता है, वह किसी प्रयोग से<sup>र</sup> होता है अथवा स्वभाव से<sup>३</sup> ?गीतम ! वह प्रयोग से भी होता है (अस्तित्व अस्तित्व में परिणत होता है और नास्तित्व नास्तित्व में परिणत होता है)।

वीससा वि तं (अत्यित्तं अत्यित्ते परिणमइ, नत्यत्तं नत्यत्ते परिणमइ)॥

णमति)। विस्नसा अपि तद् (अस्तित्वम् अस्तित्वे परि-णमति. नास्तित्वं नास्तित्वं परिणमति ।

त्वे परिणमति, नास्तित्वं नास्तित्वे परि-

वह स्वभाव से भी होता है (अस्तित्व अस्तित्व में परिणत होता है और नास्तित्व नास्तित्व में परिणत होता है)।

१३५. जहा ते भंते ! अत्यत्तं अत्यत्ते परिण-मइ, तहा ते नत्थित्तं नत्थिते परिणमइ?

यथा तब भदन्त ! अस्तित्वम् अस्तित्वे परि-णमति, तथा तच नास्तित्वं नास्तित्वं परिण-मति ? यथा तव नास्तित्वं नास्तित्वे परिणमति, तथा १३५. भन्ते ! जैसे तुम्हारा<sup>४</sup> अस्तित्व अस्तित्व में परिणत होता है, वैसे ही क्या तुम्हारा नास्तित्व नास्तित्व में परिणत होता है ?

जहा ते नत्यित्तं नत्यित्ते परिणमइ, तहा ते अत्यितं अत्यित्ते परिणमइ ?

तव अस्तित्वम् अस्तित्वे परिणमति ?

जैसे तुम्हारा नास्तित्व नास्तित्व में परिणत होता है. वैसे ही क्या तुम्हारा अस्तित्व अस्तित्व में परिणत होता है ?

हां, गौतम ! जैसे मेरा अस्तित्व अस्तित्व में परिणत

होता है. वैसे ही मेरा नास्तित्व नास्तित्व में परिणत

हंता गोयमा ! जहां में अत्यत्तं अत्यित्ते परिणमइ, तहा में नत्थितं नत्थिते परिणमइ । जहां में नित्यत्तं नित्यत्ते परिणमइ, तहा में अत्यित्तं अत्यित्ते परिणमइ॥

हन्त गीतम ! यथा मम अस्तित्वम् अस्तित्वे परिणमति, तथा मन नास्तित्वं नास्तित्वं परि-णमति । यथा मम नास्तित्वं नास्तित्वे परिणमति, तथा <sup>"</sup>मम अस्तित्वम् अस्तित्वे परिणमति ।

होता है। जैसे मेरा नास्तित्व नास्तित्व में परिणत होता है. वैसे ही नेरा अस्तित्व अस्तित्व में परिणत होता है।

### भाष्य

# १. सूत्र १३३-१३५

भारतीय दर्शन में ईश्वरवाद और अनीश्वरवाद-ये दो धारणाएं रही हैं। ईश्वरवादी दार्शनिक पदार्थ के उत्पाद और विनाश को ईश्वर-प्रयत्न-जन्य मानते थे। भगवान् महावीर ने उत्पाद और विनाश के साथ ईश्वर का सम्बन्ध स्वीकार नहीं किया। उनका दर्शन था कि उत्पाद और विनाश दोनों प्राणी के प्रयल से भी होते हैं और उसके प्रयत्न के बिना (अप्रयत्नजनित) भी होते हैं। मिट्टी का पिण्ड घडा बन रहा है। उसके पीछे प्राणी का प्रयल है। आकाश

में बादल मंडरा रहे हैं। उसके पीछे प्राणी का प्रयत्न नहीं है, वह स्वाभाविक परिणमन है। परमाणुओं के मिलने से स्कन्ध बन रहा है, वह अप्रयत्नजन्य है। इस प्रकार जिस उत्पाद-पर्याय के पीछे प्राणी का प्रयत्न हो, उसे प्रायोगिक और जिसके पीछे किसी का प्रयत्न न हो, उसे स्वाभाविक मानना न्यायसंगत है। जैसे वैशेषिक दर्शन प्रत्येक उत्पद्यमान पदार्थ को प्रायोगिक मानता है, वैसे जैन दर्शन प्रत्येक पदार्थ को प्रायोगिक नहीं मानता, वह प्रायोगिक और

मनी मानसम् उत्पन्नं सत् धारयन् स्थिरीकुर्वन् 'एवं पकरेमाणे'ति उक्तरूपेणा-नुत्पन्नं सत् प्रकृर्वन् विवधानः। 'एवं चिट्टमाणे'ति उक्तन्यायेन मनश्चेष्टयन् नान्यमतानि सत्यानीत्यादिचिन्तायां व्यापारचन्, चेष्टमानो वा विधेयेषु तपो-

ध्यानादिषु, 'एवं संवरेमाणे'ति उक्तवदेव मनः संवृण्यन् -- मतान्तरेभ्यो निवर्त्तयन् प्राणातिपातादीनु वा प्रत्याचक्काणो जीव इति गम्यते।

वैस्रसिक दोनों मानता है। जिस प्रकार उत्पाद-पर्याय प्रायोगिक और वैस्रसिक दोनों प्रकार का होता है, उसी प्रकार व्यय-पर्याय भी दोनों प्रकार का होता है। पानी की बर्फ जमाई, यह पानी का प्रयत्नजनित विनाश है। ऋतु के प्रभाव से पानी का बर्फ हो जाना पानी का अप्रयत्नजनित विनाश है।

अस्तित्व का एक अर्थ है सत् या सता। यहां उसका अर्थ उत्पाद-पर्याय है। इसी प्रकार नास्तित्व का अर्थ अभाव नहीं, विनाश-पर्याय है। यह अर्थ 'प्रयोग' और 'विस्नसा' के आधार पर निष्पन्न होता है। अस्तित्व और नास्तित्व दोनों का परिणमन प्रयोग से हो सकता है और स्वभाव से भी। सत्तालक अस्तित्व स्वभाव से परिणत होता है. किसी प्रयोग से नहीं। इसे जैन दर्शन में अनादि पारिणामिक भाव कहा जाता है। छहों द्रव्य अनादि पारिणामिक भाव हैं; वे ईश्वरकृत नहीं हैं। ईश्वरकारणवादी परमाणु और चेतन-द्रव्य को उत्पन्न नहीं मानते। वे केवल अवयवीमात्र को ईश्वरकृत मानते हैं। औपनिषद दर्शन में आकाश को ईश्वरजन्य माना गया है। इस ईश्वरकर्तृत्ववादी धारणा को अस्वीकार करने के साथ-साथ जैन दर्शन ने मूल द्रव्य और पर्याय का विस्तार से विवेचन किया है। उस सारे विस्तार को दो शब्दों में समेटा गया है---अनादि पारिणामिक और सादि पारिणामिक। मूल द्रव्य अनादि पारिणामिक हैं। उनके जो पर्याय हैं वे सादि पारिणामिक हैं। प्रस्तुत आलापक में सादि पारिणामिक की चर्चा की गई है। इसलिए यहां अस्तित्व और नास्तित्व उत्पाद- और विनाश-पर्याय से संबद्ध हैं। आचार्य सिद्धसेन और अकलंक ने प्रायोगिक और वैस्रसिक की सूक्ष्म दृष्टि से चर्चा की है। अभयदेवसूरि ने अस्तित्व और नास्तित्व की व्याख्या तीन विकल्पों के साथ की है-

9. स्वरूप की अपेक्षा से अस्तित्व—अंतुलि का सहज भाव से

सीधा होना। उसका वक्र पर्याय में चले जाना अस्तित्व का अस्तित्व में परिणमन है। मिट्टी का नास्तित्व तन्तु में है। तन्तु का मृत्तिका-नास्तित्व-रूप पट में बदलना नास्तित्व का नास्तित्व में परिणमन है।

- २. सत् का सत् के रूप में परिणमन होना। नास्तित्व अर्थात् अत्यन्ताभाव का अत्यन्ताभाव के रूप में परिणमन होना।
- 3. अस्तित्व का अस्तित्व में होना—जैसे पट पटत्व में होता है! नास्तित्व का नास्तित्व में होना—जैसे अपट अपटत्व में होता है।

### शब्द-विमर्श

# २. प्रयोग से (पओगसा)

यह मागधी भाषा का प्रयोग है। तृतीया विभक्ति में सकार का प्रयोग मागधी का लक्षण है। वृत्तिकार ने इसे आगमिक प्रयोग माना है।  $^{1}$ 

# ३. स्वभाव से (वीससा)

संस्कृत शब्दकोशों में विश्नसा का अर्थ बुढापा या व्यय मिलता है। किन्तु यहां इसका प्रयोग स्वभाव के अर्थ में किया गया है।

# ४. तुम्हारा (ते)

'ते' पद की वृत्तिकार ने दो दृष्टियों से व्याख्या की है-

'ते' अर्थात् तुम्हारे मत में अथवा तुम्हारा। पहला प्रश्न प्रमेय के विषय में किया गया है और दूसरा प्रश्न प्रमाता के विषय में किया गया है; इसलिए 'ते' पद का दूसरा अर्थ अधिक संगत लगता है।

9.(क) सम्मति.३।३२-३४<del>---</del>

उप्पाओ दुवियप्यो पओगजणिओ य वीससा चेव!
तत्य उ पओगजणिओ समुदयवायो अपरिसुद्धो!!
साभाविओ वि समुदयकओ व्य एगंतिओ (एगतिओ) व्य होजाहि।
आगासाईआणं तिण्हं परपद्धओऽणियमा!!
विगमस्स वि एस बिही समुदयजणियम्मि सो उ दुवियप्यो।
समुदयविभागमेतं अत्यंतरभावगमणं च ॥

(ख)त.स.वा.५।२४।

२. भ.वृ.९।९३३—अस्तित्वम्—अङ्गुल्यादेः अङ्गुल्यादिभावेन सत्त्वम्, उक्तं च—

### सर्वमस्ति स्वरूपेण, पररूपेण नास्ति च । अन्ययां सर्वभावानामेकत्वं संप्रसज्यते॥

तभ्रेह ऋजुत्वादिपर्यायरूपमवसेयम्, अङ्गुल्यादिद्रव्यास्तित्वस्य कथञ्चिद्रज्ञादिपर्याया व्यतिरिक्तत्वाद् अस्तित्वे —अङ्गुल्यादेरवाङ्गुल्यादिभावेन सत्त्वे वक्रत्वादिपर्याये इत्यर्थः। 'परिणमति' तथा भवति, इदमुक्तं भवति—द्रव्यस्य प्रकारान्तरेण सत्ता प्रकारान्तरसत्तायां वर्तते, यया मृद्द्रव्यस्य पिण्डप्रकारेण सत्ता घटप्रकारसत्तायांमिति।

'नत्थित्तं नत्थिते परिणमइ'ति नास्तित्वम्—अगुल्यादेरङ्गुष्ठादिभावेनासत्त्वं तद्याङ्गुष्ठादिभाव एव । ततश्चाङ्गुल्यादेर्नास्तित्वमङ्गुष्ठाद्यस्तित्वस्वमङ्गुल्यादे- र्नास्तित्वे अङ्गुष्ठादेः पर्यायान्तरेणास्तित्वरूपे परिणमति, यथा मृदो नास्तित्वं तन्त्वादिरूपं मृत्रास्तित्वरूपे पटे इति । अथवाऽस्तित्वमिति—धर्मधर्मिणोरभेदात् सद्वस्तु अस्तित्वे—सन्त्वे परिणमति, तत्सदेव भवति, नात्यन्तं विनाशि स्याद्, विनाशस्य पर्यायान्तरगमनमात्ररूपत्वाद्, दीपाविविनाशस्यापि तमिस्रादिरूपतया परिणामात्। तथा 'नास्तित्वम्' अत्यन्ताभावरूपं यत् खरविषाणादि तत् 'नास्तित्व' अत्यन्ताभाव एव वर्त्तते, नात्यन्तमसतः सन्त्वमस्ति, खरविषाणस्येवेति, उक्तञ्च—

#### नासतो जायते भावो, नाभावो जायते सतः।

अथवाऽस्तित्वमिति धर्मभेदात् सद् 'अस्तित्वे' सत्त्ये वर्त्तते, यथा पटः पटत्व एव, नास्तित्वं चासत् 'नास्तित्वे' असत्त्वे वर्तते, यथा अपटोऽपटत्व एवेति।

- भ.व.१।१३४—'पओगस'ति सकारस्यागमिकत्वात् ।
- ४. वही,१!९३४—'वीसस'ित यद्यपि लोके विश्वसाशब्दो जरापर्यायतया रूढस्त-थाऽपीह स्वभावार्थी दृश्यः, इह प्राकृतत्वाद् 'वीससाए' ति वाच्ये 'वीससा' इत्युक्तमिति।
- ५. वही, ९ 19३५—'ते' इति तव मतेन अथवा सामान्येनास्तित्वनास्तित्वपरिणामः प्रयोगिविश्वसाजन्य उक्तः, सामान्यश्च विधिः क्रिचिदतिशयवित वस्तुन्यन्य-थाऽपि स्याद् अतिशयबांश्च भगवानिति तमाश्चित्य परिणामान्यथा त्वमा-शङ्कमान आह—'जहा ते' इत्यादि, 'ते' इति तवे सम्बन्धि अस्तित्वम् ।

१३६. से नूणं भंते ! अत्थितं अत्थिते गमणिजं ? नित्थत्तं नित्थत्ते गमणिजं ? हंता गोयमा ! अत्थितं अत्थिते गमणिजं । नित्थत्तं नित्थते गमणिजं ।। अय नूनं भदन्त ! अस्तित्वम् अस्तित्वे गमनीयम् ? नास्तित्वं नास्तित्वं गमनीयम् ? हन्त गीतम ! अस्तित्वम् अस्तित्वे गमनीयं। नास्तित्वं नास्तित्वं गमनीयं। 9३६. भन्ते !क्या अस्तित्व अस्तित्व में गमनीय<sup>9</sup> (ज्ञेय) है ?क्या नास्तित्व नास्तित्व में गमनीय है? हां, गीतम ! अस्तित्व अस्तित्व में गमनीय है। नास्तित्व नास्तित्व में गमनीय है।

#### भाष्य

### १. गमनीय

वृत्तिकार ने **गमनीय** का अर्थ 'प्रज्ञापनीय' किया है। किन्तु 'प्रयोग' और 'विस्नसा' इन दोनों हेतुओं के सन्दर्भ में इसका अर्थ 'गम्य' या 'ज्ञेय' अधिक संगत लगता है।

9 ३ ७. जं णं भंते !अत्थित्तं अत्थिते गमणिञ्जं, नत्थितं नत्थिते गमणिञ्जं, तं किं पयोगसा? वीससा ? गोयमा ! पयोगसा वि तं (अत्थित्तं अत्थित्ते गमणिञ्जं, नत्थित्तं नत्थिते गमणिञ्जं) । वीससा वि तं (अत्थितं अत्थिते गमणिञ्जं, नत्थितं नत्थिते गमणिञ्जं) ॥

१३८. जहा ते मंते ! अत्थित्तं अत्थित्ते गमणिजं, तहा ते नित्थित्तं नित्थित्तं गमणिजं?

जहा ते नित्यत्तं नित्यत्ते गर्माणजं, तहा ते अत्यित्तं अत्यित्ते गर्माणजं ? हंता गोयमा ! जहा मे अत्यित्तं अत्यित्ते गर्माणजं, तहा मे नित्यत्तं नित्यत्ते गर्माणजं ! जहा मे नित्यत्तं नित्यत्ते गर्माणजं, तहा मे अत्यित्तं अत्यित्ते गर्माणजं!!

### भगवओ समता-पदं

१३६. जहा ते मंते ! एत्यं गमणिजं, तहा ते इहं गमणिजं ? जहा ते इहं गमणिजं, तहा ते एत्यं गमणिजं ?

हंता गोयमा ! जहा मे एत्यं गमणिजं, तहा मे इहं गमणिजं। जहा मे इहं गमणिजं, तहा मे एत्यं गमणिजं॥ यद् भदन्त ! अस्तित्वम् अस्तित्वे गमनीयं, नास्तित्वं नास्तित्वे गमनीयं तत् किं प्रयोगेण? विस्नसा ? गीतम! प्रयोगेण अपि तद् (अस्तित्वम् अस्ति-त्वे गमनीयं, नास्तित्वं नास्तित्वे गमनीयं)। विस्नसा अपि तद् (अस्तित्वम् अस्तित्वे गम-नीयं, नास्तित्वं नास्तित्वे गमनीयम्)।

यथा तब भदन्त ! अस्तित्वम् अस्तित्वे गम-नीयं, तथा तब नास्तित्वं नास्तित्वे गमनीयम् ?

यथा तव नास्तित्वं नास्तित्वे गमनीयं, तथा तव अस्तित्वम् अस्तित्वे गमनीयम् ? हंत गौतम ! यथा मम अस्तित्वम् अस्तित्वे गमनीयं, तथा मम नास्तित्वं नास्तित्वे गम-नीयम्।

यथा नम नास्तित्वं नास्तित्वे गमनीयम्, तथा नम अस्तित्वम् अस्तित्वे गमनीयम् ।

# भगवतः समता-पदम्

यथा तव भदन्त ! एतिसन् गमनीयं, तथा तव अस्मिन् गमनीयं ? यथा तव अस्मिन् गमनीयं, तथा तव एतिसन् गमनीयम् ?

हन्त गौतम ! यथा मम एतिस्निन् गमनीयं, तथा मम अस्मिन् गमनीयम्। यथा मम अस्मिन् गमनीयं, तथा मम एतिस्मिन् गमनीयम्।

- 9३७. भन्ते ! जो अस्तित्व अस्तित्व में गमनीय है और नास्तित्व नास्तित्व में गमनीय है, वह किसी प्रयोग से गमनीय है अथवा स्वभाव से ? गौतम ! वह प्रयोग से भी (अस्तित्व अस्तित्व में गमनीय है और नास्तित्व नास्तित्व में गमनीय है) वह स्वभाव से भी (अस्तित्व अस्तित्व में गमनीय है और नास्तित्व नास्तित्व में गमनीय है)!
- 9३६. भन्ते ! जैसे तुम्हारा अस्तित्व अस्तित्व में गमनीय है, वैसे ही क्या तुम्हारा नास्तित्व नास्तित्व में गमनीय है ? जैसे तुम्हारा नास्तित्व नास्तित्व में गमनीय है, वैसे ही क्या तुम्हारा अस्तित्व अस्तित्व में गमनीय है? हां, गीतम ! जैसे मेरा अस्तित्व अस्तित्व में गमनीय

जैसे मेरा नास्तित्व नास्तित्व में गमनीय है, वैसे ही मेरा अस्तित्व अस्तित्व में गमनीय है ।

है, वैसे ही मेरा नास्तित्व नास्तित्व में गमनीय है।

# भगवान् की समता का पद

9३६. भन्ते ! जैसे तुम्हारे लिए 'अत्र' (समीपतरवर्ती पर्याय) गमनीय है, वैसे ही क्या तुम्हारे लिए 'इह' (समीपवर्ती पर्याय) गमनीय है ?जैसे तुम्हारे लिए 'इह' गमनीय है, वैसे ही क्या तुम्हारे लिए 'अत्र' गमनीय है ?

हां, गीतम ! जैसे मेरे लिए 'अत्र' गमनीय हैं, वैसे मेरे लिए 'इह' गमनीय हैं। जैसे मेरे लिए 'इह' गमनीय है, वैसे मेरे लिए 'अत्र' गमनीय हैं।

१. भ.वृ.९।९३६ - अस्तित्वमस्तित्वे गमनीयं सद्वस्तु सत्त्वेनैव प्रज्ञापनीयमित्यर्थः।

#### भाष्य

### १. सूत्र १३€

एत्यं और इहं दोनों शब्दों का एक साथ प्रयोग हुआ है! साधारणतया दोनों एकार्थक प्रतीत होते हैं, किन्तु वास्तव में ये एकार्थक नहीं हैं। एत्यं एतत् शब्द का प्रतिरूपक अव्यय है। इसका अर्थ है—समीपतरवर्ती। इहं इदं शब्द का प्रतिरूपक अव्यय है। इसका अर्थ है—समीपवर्तवर्ती। प्रस्तुत प्रकरण (सू. १३३-१३६) में परिणमइ इस क्रिया-पद का तथा गमणिजं इस अर्थक्रियापद का प्रयोग मिलता है। 'परिणाम' का अर्थ स्वजातिगत परिवर्तन है। यह अपरि-

स्पन्दात्मक होता है। इसमें एक धर्म की निवृत्ति होती है और दूसरे धर्म की उत्पत्ति, किन्तु अर्थान्तर में गंमन नहीं होता। 'गमनीय' यह स्थूल परिवर्तन का सूचक है, इसमें जात्यन्तर या अर्थान्तर में गमन होता है। जल में तरंग होना यह परिणमन है। जल का बर्फ हो जाना यह अर्थान्तर-गमन है। इस प्रकार 'गमनीय' शब्द के प्रज्ञापनीय, ज्ञेय, परिवर्तनीय आदि अनेक अर्थ किए जा सकते हैं।

| कंखामोहणिजस्स बंधादि-पदं                                                                     | कांङ्क्षामोहनीयस्य बन्धादि-पदम्                                                                | कांक्षामोहनीय का बंध आदि-पद                                                                                                                                                                                   |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| १४०. जीवा णं भंते !कंखामोहणिजं कम्मं                                                         | जीवाः भदन्त ! काङ्क्षामोहनीयं कर्म बध्न-                                                       | १४०. <sup>9</sup> भन्ते ! क्या जीव कांक्षामोहनीय कर्म का                                                                                                                                                      |
| बंगंति ?                                                                                     | न्ति ?                                                                                         | बंध करते हैं ?                                                                                                                                                                                                |
| हंता बंगंति॥                                                                                 | हंत बध्नन्ति !                                                                                 | हां, करते हैं।                                                                                                                                                                                                |
| 989. कहण्णं भंते ! जीवा कंखामोहणिजं<br>कम्मं बंधीते ?<br>गोयमा ! पमादपद्यया, जोगनिमित्तं च ॥ | कथं भदन्त ! जीवाः काङ्क्षामोहनीयं कर्म<br>षध्मन्ति ?<br>गौतम ! प्रमादप्रत्ययाद् योगनिमित्तं च। | 989. भन्ते ! जीव कांक्षामोहनीय कर्म का बंध<br>किस हेतु से करते हैं ?<br>गौतम ! उसका प्रत्यय-हेतु <sup>२</sup> (परिणामी कारण)<br>प्रमाद और निमित्त-हेतु <sup>३</sup> योग (मन, वचन और<br>काया की प्रवृत्ति) है। |
| 9४२. से णं भंते ! पमादे किंपवहे ?                                                            | अथ भदन्त ! प्रमादः किंप्रवहः ?                                                                 | 9४२. भन्ते ! प्रमाद किससे उत्पन्न होता है ?                                                                                                                                                                   |
| गोयमा ! जोगप्पवहे ॥                                                                          | गौतम ! योगप्रवहः।                                                                              | गीतम ! प्रमाद योग से उत्पन्न होता है।                                                                                                                                                                         |
| 9४३. से णं भंते ! जोए किंपवहे ?                                                              | अथ भदन्त ! योगः किंप्रवहः ?                                                                    | १४३. भन्ते ! योग किससे उत्पन्न होता है ?                                                                                                                                                                      |
| गोयमा ! वीरियप्पवहे ॥                                                                        | गौतम ! वीर्यप्रवहः ।                                                                           | गीतम ! योग वीर्य से उत्पन्न होता है।                                                                                                                                                                          |
| 988. से णं भंते ! वीरिए किंपवहे ?                                                            | अथ भदन्त ! वीर्यं किंप्रवहम् ?                                                                 | 9४४. भन्ते ! वीर्य किससे उत्पन्न होता है ?                                                                                                                                                                    |
| गोयमा ! सरीरप्पवहे ॥                                                                         | गौतम ! शरीरप्रवहम् ।                                                                           | गौतम ! वीर्य शरीर से उत्पन्न होता है।                                                                                                                                                                         |
| १४५. से णं भंते ! सरीरे किंपवहे ?                                                            | अथ भदन्त ! शरीरं किंप्रवहम् ?                                                                  | १४५. भन्ते ! शरीर किससे उत्पन्न होता है ?                                                                                                                                                                     |
| गोयमा ! जीवप्पवहे !।                                                                         | गौतम ! जीवप्रवहम् !                                                                            | गीतम ! शरीर जीव से उत्पन्न होता है।                                                                                                                                                                           |
| 9४६. एवं सति अत्यि उद्दाणेइ वा, कम्मेइ                                                       | एवं सित अस्ति उत्थानम् इति वा, कर्म इति                                                        | १४६. ऐसा होने पर उत्थान <sup>४</sup> , कर्म <sup>४</sup> , बल <sup>६</sup> , बीर्य <sup>७</sup>                                                                                                               |
| वा, बलेइ वा, वीरिएइ वा, पुरिसकार-                                                            | वा, बलम् इति वा, वीर्यम् इति वा, पुरुष-                                                        | और पुरुषकार <sup>६</sup> -पराक्रम <sup>६</sup> का अस्तित्व सिद्ध                                                                                                                                              |
| परक्रमेइ वा॥                                                                                 | कार-पराक्रम इति वा।                                                                            | होता है।                                                                                                                                                                                                      |

#### भाष्य

# १. सूत्र १४०-१४६

प्रस्तुत आलापक में जीव की स्वतन्त्रता और उसके कर्तृत्व के सिद्धान्त का प्रतिपादन किया गया है। जीव अपने पराक्रम से कर्म का

आप्टे.—'अदस्' शब्द—'इदमस्तु संनिकृष्टं, सनीपतरवर्ति चैतदो रूपम् । अदसस्तु विप्रकृष्टं, तदिति परोक्षे विजानीयात् ॥'

बन्ध करता है। कर्म-बन्ध नियित से जुड़ा हुआ नहीं है। नियितियादी अवधारणा का अस्वीकार ही उत्थान, कर्म, बल, वीर्य, पुरुषकार और पराक्रम का स्वीकार है। नियितिवाद के अनुसार जीय के कर्म-बन्ध उत्थान आदि से नहीं होता! भगवान् महावीर पुरुषार्थवाद के प्रतिपादक हैं। वृत्तिकार ने नियितवाद की चर्चा गौशालक के नामोल्लेखपूर्वक की है।

कर्मवाद जैन दर्शन का एक महत्त्वपूर्ण सिद्धान्त है। उसके अन्तर्गत कर्म के बन्ध, उदय, क्षय, क्षयोपशम आदि विषयों पर विचार किया गया है। प्रस्तुत आलापक में कांक्षामोहनीय के बन्ध के हेतुओं का निर्देश है। बन्ध के तो हेतु बतलाए गए हैं—प्रमाद और योग। पण्णवणा में कर्म-बन्ध के संक्षेप में राग और द्वेष ये दो कारण बतलाए गए हैं। राग के दो प्रकार हैं—माया और लोभ तथा द्वेष के दो प्रकार हैं—क्रोध और मान। विस्तार में कर्म-बन्ध के ये चार कारण बन जाते हैं! वाणं में भी इन चार हेतुओं का उल्लेख मिलता है। वहां पांच आखानों का भी उल्लेख मिलता है। उत्तरवर्ती साहित्य में भी कर्म-बन्ध के पांच कारण बतलाए गए हैं। सबसे पहले कर्म-बन्ध के पांच हेतुओं का प्रयोग उमास्वाति ने किया है—मिध्यादर्शनाविरतिप्रमादकवाययोगा बन्धहेतवः। उत्तरवर्ती ग्रन्थकार उसका अनुगमन करते रहे हैं। किन्तु कर्म-शास्त्र में कर्म-बंध के चार कारण बतलाए गए हैं, जिनमें प्रमाद का उल्लेख महीं है। वै

कालक्रम की दृष्टि से विमर्श करने पर कर्म-बन्ध के हेतुओं का प्रस्तुत आलापकवर्ती वर्गीकरण प्राचीन प्रतीत होता है। प्रस्तुत आगम के आठवें शतक में भी प्रमाद और योग का बन्धहेतु के रूप में उल्लेख मिलता है। किया के हेतु के रूप में भी इन दोनों का उल्लेख मिलता है।

वृत्तिकार ने प्रमाद का एक अर्थ मद्य आदि किया है। रेंप्रमाद का यह वर्गीकरण ठाणं में उपलब्ध है। वहां प्रमाद के छह प्रकार निर्दिष्ट हैं— मद्य, निद्रा, विषय, कषाय, द्यूत और प्रतिलेखन।" उन्होंने वैकल्पिक रूप में प्रमाद के अन्तर्गत मिथ्यात्व, अविरति और कषाय का निर्देश किया है और दो गाथाएं उद्धृत कर उसकी पुष्टि की है! उन गाथाओं में प्रमाद के आठ प्रकार बतलाए गए हैं— 9. अज्ञान २. संशय ३. मिथ्याज्ञान ४. राग ५. द्वेष ६. मतिश्रंश ७. धर्म में अनादर ८. योग (मन, वचन और काया) का दुष्प्रणिधान।" वाणं में प्रमाद को दुःख या कर्म-बन्ध का हेतु कहा गय है! "तत्त्वार्वराज्वार्तिक में प्रमाद के पन्द्रह प्रकार मिलते हैं— विकथा चतुष्क— 9. स्त्रीकथा २. भक्तकथा ३. देशकथा ४. राजकथा। कषायचतुष्क— ५. क्रोध ६. मान ७. माया ८. लोभ ६-१३. पांच इन्द्रियों की राग-द्वेषात्मक परिणति। १४. निद्रा १५. प्रणट (विषय)।"

प्रमाद के उक्त वर्गीकरणों से उसकी कोई निश्चित परिभाषा फिलत नहीं होती। जितनी सावध प्रवृत्तियां हैं, उन्हें यदि प्रमाद माना जाए, तो योग का कोई उससे भिन्न अर्थ नहीं होगा। उस अवस्था में अशुभ योग और प्रमाद एकार्थक बन जाएंगे। दो हेतुओं का उल्लेख है; इसलिए दोनों की सीमा स्वतन्त्र होनी चाहिए। इस सीमा की दृष्टि से विचार करने पर हम इस निष्कर्ष पर पहुंच जाते हैं कि कर्म-बन्ध की प्रक्रिया में मुख्यतः दो कर्म हेतुभूत बनते हैं—मोहकर्म और नामकर्म। अपाद मोह कर्म की सूचना देने वाला पद है और योग नाम कर्म का सूचक पद है।

जयाचार्य ने धर्मसी मुनि का मत उद्धृत किया है। धर्मसी मुनि ने 'योग' का अर्थ अशुभ योग किया है! किन्तु प्रमाद और योग के सम्बन्ध पर विचार करने पर यह अर्थ विमर्शनीय लगता है। यदि योग को अशुभ मान लिया जाए, तो फिर प्रमाद का अर्थ क्या होगा ? यहां प्रमाद स्वयं सावध योगरूप है, फिर प्रमाद और योग में कोई भेदरेखा नहीं खींची जा सकती; इसलिए प्रमाद का

9. भ.नृ.९।१४६—'एवम्' उक्तन्यायेन जीवस्य काङ्क्षामोहनीयकर्मबन्धकत्वे सित 'अस्ति' विद्यते न तु नास्ति। यथा गोशालकमते नास्ति जीवानामुखानादि, पुरुषार्थासाधकत्वात्, नियतित एव पुरुषार्थासन्देः, यदाह—

''प्राप्तव्यो नियतिबलाश्रयेण योऽर्यः । सोऽवश्यं भवति नृणां शुभोऽशुभो वा । भूतानां महति कृतेऽपि हि प्रयत्ते । नाभाव्यं भवति न भाविनोऽस्ति नाशः ॥'' इति ।

एवं हि अप्रामाणिकाया नियतेरभ्युपगमः कृतो भवति, अध्यक्षसिद्धपुरुषकारा-पलापश्च स्यादिति ।

- २. देखें,१।९९८का भाष्यांक २।
- ३. पण्ण.२३।६।
- ४. ठाणं,४) ६२-६५।
- ५. वही,५ 19**०€** 1
- ६. त.सू.८।९।
- ७. पं.सं.(दि.) चतुर्थ अधिकार 'शतक', गा.७७, पृ.१०५— मिच्छासंजम हुंति हु कसाय जोगा य बंधहेऊ ते। पंचदुवालसभेया कमेण पणुवीस पण्णरसं॥
- ८. भ.८।३६६।

- ६. वही,३।१४१,१४२।
- १०. भ.व.१।१४१ -- प्रमादश्च मद्यादिः।
- ११. ठाणं,६।४४।

१२. भ.वृ.१।१४१—अथवा प्रभादग्रहणेन मिथ्यात्वाबिरतिकषायलक्षणं बन्धहेतु-त्रयं गृहीतम् । इष्यते च प्रमादेऽन्तर्भावोऽस्य, यदाह—

"पमाओ य मुणिंदेहिं, भणिओ अहमेयओ। अण्णाणं संसओ चेव, मिच्छानाणं तहेव य॥ रागो दोसो महब्भंसो, धर्मांगि य अणायरो।

जोगाणं दुप्पणीहाणं, अट्टहा वञ्जियव्वओ ॥ " ति 🔢

- १३. ठाणं, ३!३३६।
- १४. त.रा.वा.७1१३,पृ.५४०—पञ्चदशप्रमादपरिणतो वा । अथवा चत्त्रृभिः विकथाभिः कषायचतुष्टयेन पञ्चिभिरिन्द्रियैः निद्राप्रणयाम्यां च परिणतो यः स प्रमत इति कथ्यते ।
- १५. भ.८।४२०-४३३]
- १६. भ.जो.१ |१२ |२४--
  - हां रे सुगुणा ! अर्थ कियो धर्मसीह, मिथ्यात्वी ए परमादी !
  - हां रे सुगुणा ! अशुभ जोगी पिण तेह, समदृष्टि कांख न बांधी ॥

अर्थ मोहनीय कर्न के उदय से होने वाली मूर्च्छा अथवा अशुभ व्यापार और योग का अर्थ नामकर्न के उदय से होने वाली शरीर, वाणी और मन की प्रवृत्ति है। प्राणी की सारी प्रवृत्तियां जीव और शरीर दोनों के संयोग से होती हैं। शरीर का निर्माण जीव के द्वारा होता है। वीर्य दो प्रकार का होता है क्रियालक (सकरण) और अक्रियालक (अकरण)। जीव का अपरिस्पन्दालक वीर्य केवल जीव से संबद्ध होता है। जीव का परिस्पन्दालक वीर्य शरीर से उत्पन्न होता है। उसी के द्वारा मन, वचन और शरीर की प्रवृत्तियां संचालित होती हैं।

उमास्वाति ने योग का अर्थ काय, वाक् और मन का कर्न किया है। सिद्धसेनगणी ने योग की प्रक्रिया में चार तत्त्वों का उल्लेख किया है—आत्मा, शरीर, करण और योग। उनकी तुलना जीवप्रवह शरीर, शरीरप्रवह दीर्य और वीर्यप्रवह योग से की जा सकती है। विशेष जानकारी के लिए द्रष्टव्य भ. ६।५-१४ का भाष्य।

शरीर और मन की समस्या दार्शनिक जगत् में एक गुल्धी बनी हुई है। इस प्रकरण से इसका सहज समाधान हो जाता है। मन का संचालन शरीर-जनित वीर्य से होता है। इससे शरीर और मन के सम्बन्धं को सहज ही समझा जा सकता है। योग (मन, वचन और काया की प्रवृत्ति) मोहकर्म के उदय से जुड़कर प्रमाद बन जाता है, इसलिए प्रमाद का उत्पत्तिस्रोत योग माना गया है। २. प्रत्यय

मूल कारण, उपादान अथवा परिणामी कारण।

98७. से नूणं भंते ! अप्पणा चेव उदीरिति? अप्पणा चेव गरहित ? अप्पणा चेव संव-रेति ? हंता गोयमा ! अप्पणा चेव उदीरिति । अप्पणा चेव गरहित । अप्पणा चेव संव-रेति ॥

१४८. जं णं मंते ! अप्पणा चैय उदीरेति, अप्पणा चेव गरहित, अप्पणा चेव संवरेति, तं किं—१. उदिण्णं उदीरेति ? २. अणु-दिण्णं उदीरेति ? ३. अणुदिण्णं उदीरेणा-भिवयं कम्मं उदीरेति ? ४. उदयाणंतर-पञ्जकडं कम्मं उदीरेति ?

अय भवन्त ! आत्मना चैव उदीरयित ? आत्मना चैव गर्हते ? आत्मना चैव संवृणोति ?

हंत गीतम ! आत्मना चैव उदीरयति । आत्मना चैव गर्हते । आत्मना चैव संवृणोति ।

यद् भदन्त ! आलना चैव उदीरयति, आलना चैव गर्हते, आलना चैव संवृणोति, तत् किं — 9. उदीर्णम् उदीरयति ? २. अनुदीर्णम् उदीरयति ? ३. अनुदीर्णम् उदीरणाभविकं कर्म उदीरयति ? ४. उदयानन्तरपश्चात्-कृतं कर्म उदीरयति ?

३. निमित्त

सहकारी कारण।

४. उत्थान

कार्य की निष्पत्ति के लिए प्रस्तुत होना।

५. कर्म

प्रवृत्त होना।

६. बल

शारीरिक सामर्थ्य !

७. बीर्य

मन, याणी आदि का सञ्चालन करने वाली शारीरिक ऊर्जा या प्राणशक्ति।

८. पुरुषकार

पौरुषाभिमान,"मैं ऐसा कर सकता हूं"इस प्रकार की अव-धारणा।

€. पराक्रम

कार्य-निष्पत्ति में सक्षम प्रयत्न।

वृत्तिकार ने वीर्य का अर्थ 'जीव का उत्साह' किया है। किन्तु मूल पाठ में वीर्य को शरीर से उत्पन्न बतलाया गया है। वृत्ति में 'पुरुषकार' का वैकल्पिक अर्थ पुरुष-क्रिया किया गया है। इस विषय में ठाणं, १।४४ सूत्र और उसका टिप्पण द्रष्टव्य है।

9४७. <sup>9</sup>भन्ते ! क्या जीव अपने आप ही उदीरणा करता है ? अपने आप ही गर्हा करता है ? अपने आप ही संवरण करता है ? हां, गीतम ! जीव अपने आप ही उदीरणा करता

हा, भारत : जाब अपने आप हा उदारणा करता है, अपने आप ही गर्हा करता है और अपने आप ही संवरण करता है।

9 ४ ८. भन्ते ! जीव अपने आप ही जो उदीरणा करता है, अपने आप ही जो गर्हा करता है, अपने आप ही जो संवरण करता है, वह क्या—9. उदीर्ण (उदय-प्राप्त) की उदीरणा करता है ? २. अनुदीर्ण की उदी-रणा करता है ? ३. अनुदीर्ण किन्तु उदीरणायोग्य कर्म की उदीरणा करता है ? ४. अथवा उदय के अनन्तर पश्चात्कृत (भुक्त) कर्म की उदीरणा करता है ?

शरीरप्रवहम्। शरीरं विना तदभावादिति !

- ३. त.सू.६ १९ ।
- ४. त.सू.भा.वृ.६।१।
- ५. भ.वृ.९।१४६ वीर्य<del>म्</del> जीवोत्साहः।
- ६. वही, 919४६ पुरुषकारश्च पौरुषामिमानः पराक्रमश्च स एव साघिताभिमत-प्रयोजनः पुरुषकारपराक्रमः अथवा पुरुषकारः पुरुषिकया सा च प्रायः स्त्री-क्रियातः प्रकर्षवती भवतीति तत्स्वभावत्वादिति विशेषेण तद्ग्रहणम्, पराक्रम-स्तु शत्रुनिराकरणमिति ।

भ.वृ.१।१४५—इह यद्यपि शरीरस्य कर्मापि कारणं न केवलं एव जीव-स्तयाऽपि कर्मणो जीवकृतत्वेन जीवप्राधान्यात् जीवप्रवहं शरीरिमत्युक्तम् ।

वही,919४३,9४४—चीर्यं नाम वीर्यान्तरायकर्मक्षयक्षयोपशमसमुत्यो जीय-परिणामविशेषः।

<sup>&#</sup>x27;सरीरप्पवहे'ति वीर्यं द्विधा—सकरणमकरणं च, तत्रालेश्यस्य केवितनः कृत्व्वयोर्ज्ञेयदृश्ययोः केवलं ज्ञानं दर्शनं चीपयुञ्जांनस्य योऽसावपरिस्पन्दोऽप्रतिघो जीवपरिणामविशेषस्तदकरणं तदिह नाधिक्रियते। यस्तु मनोवाकायकरणसाधनः सलेश्यजीवकर्तृको—जीवप्रदेशपरिस्पन्दात्मको व्यापारोऽसौ सकरणं वीर्यं तद्व

गोयमा ! १. नो उदिण्णं उदीरेति । २. नो अणुदिण्णं उदीरेति । ३. अणुदिण्णं उदी-रणाभवियं कम्मं उदीरेति । ४. नो उदया-णंतरपञ्जाकडं कम्मं उदीरेति ॥

9 ४ ६. जं णं भंते ! अणुदिण्णं उदीरणाभिवयं कम्मं उदीरिति, तं कि उद्घाणेणं, कम्मेणं, बलेणं, वीरिएणं, पुरिसकार-परक्रमेणं अणुदिण्णं उदीरणाभिवयं कम्मं उदीरिति ? उदाहु तं अणुद्धाणेणं, अकम्मेणं, अवलेणं, अवीरिएणं, अपुरिसकारपरक्रमेणं अणु-दिण्णं उदीरणाभिवयं कम्मं उदीरिति ? गोयमा ! तं उद्घाणेण वि, कम्मेण वि, बलेण् ण वि, वीरिएण वि, पुरिसकार-परक्रमेण वि अणुदिण्णं उदीरणाभिवयं कम्मं उदीरे-ति । णो तं अणुद्धाणेणं, अकम्मेणं, अव-लेणं, अयीरिएणं, अपुरिसकारपरक्रमेणं अणदिण्णं उदीरणाभिवयं कम्मं उदीरिति ।।

१५०. एवं सित अत्थि उडाणेइ वा, कम्मेइवा, बलेइ वा, वीरिएइ वा, पुरिसकार--परक्रमेइ वा ।।

९५९. से नूणं भंते ! अप्पणा चेव उवसामेइ? अप्पणा चेव गरहइ ? अप्पणा चेव संवरेइ?

हंता गोयमा ! अप्पणा चेव उवसामेइ ! अप्पणा चेव गरहइ । अप्पणा चेव संवरेइ ॥

१५२. जं णं भंते ! अप्पणा चेव उवसामेइ, अप्पणा चेव गरहित, अप्पणा चेव संवरिति, तं कि—१. उदिष्णं उवसामेइ? २. अणु-दिष्णं उवसामेइ? ३. अणुदिण्णं उदीरणा-भवियं कम्मं उवसामेइ? ४. उदयाणंतर-पच्छाकडं कम्मं उवसामेइ?

गोयमा ! १. नो उदिण्णं उवसामेइ। २.अणुदिण्णं उवसामेइ। ३. नो अणुदि-ण्णं उदीरणाभवियं कम्मं उवसामेइ। ४. नो उदयाणंतरपच्छाकडं कम्मं उवसामेइ॥ गीतम ! १. नो उदीर्णम् उदीरयति ! २. नो अनुदीर्णम् उदीरयति । ३. अनुदीर्णम् उदी-रणाभविकं कर्न उदीरयति । ४. नो उदया-नन्तरपश्चात्कृतं कर्म उदीरयति ।

यद् भदन्त ! अनुदीर्णम् उदीरणाभिवकं कर्म उदीरयित, तत् किम् उत्थानेन, कर्मणा, बलेन, वीर्येण, पुरुषकार-पराक्रमेण अनु-दीर्णम् उदीरणाभिवकं कर्म उदीरयित ? अथवा तद् अनुत्यानेन, अकर्मणा, अबलेन, अवीर्येण, अपुरुषकारपराक्रमेण अनुदीर्णम् उदीरणाभिवकं कर्म उदीरयित ?

गीतम ! तद् उत्थानेन अपि, कर्मणा अपि, बलेन अपि, वीर्येण अपि, पुरुषकार-परा-क्रमेण अपि अनुदीर्णम् उदीरणाभविकं कर्म उदीरयति । नो तद् अनुत्थानेन, अकर्मणा, अबलेन, अवीर्येण, अपुरुषकारपराक्रमेण अनुदीर्णम् उदीरणाभविकं कर्म उदीरयति !

एवं सित अस्ति उत्थानम् इति वा, कर्म इति या, बलम् इति वा, वीर्यम् इति वा, पुरुष-कार-पराक्रम इति वा।

अय नूनं भदन्त ! आलना चैव उपशम-यति? आलना चैव गर्हते ? आलना चैव संवृणोति ? हन्त गौतम ! आलना चैव उपशमयति।

हन्त गीतम ! आत्मना चैव उपशमयति। आत्मना चैव गईते । आत्मना चैव संवृणो-ति।

यद् भदन्त ! आसना चैव उपशमयित, आसना चैव गर्हते, आसना चैव संवृणोति, तत् किं—१. उदीर्णम् उपशमयित ? २. अनुदीर्णम् उपशमयित ? ३. अनुदीर्णम् उदीरणा-भविकं कर्म उपशमयित ? ४. उदीरणानन्तर-पश्चात्कृतं कर्म उपशमयित ?

गीतम! १. नो उदीर्णम् उपशनयति । २.अनु-दीर्णम् उपशनयति । ३. नो अनुदीर्णम् उदी-रणाभविकं कर्म उपशनयति । ४. नो उदया-नन्तरपश्चात्कृतं कर्म उपशनयति । गीतम ! जीव १. उदीर्ण की उदीरणा नहीं करता । २. अनुदीर्ण की उदीरणा नहीं करता । ३. अनु-दीर्ण किन्तु उदीरणायोग्य कर्म की उदीरणा करता है । ४. उदय के अनन्तर पश्चात्कृत कर्म की उदीरणा नहीं करता ।

9४६. भन्ते ! जीव अनुदीर्ण किन्तु उदीरणायोग्य कर्म की जो उदीरणा करता है, वह क्या उत्थान, कर्म, बल, वीर्य, पुरुषकार-पराक्रम से करता है अथवा अनुत्थान, अकर्म, अवल, अवीर्य, अपुरुषकारपराक्रम से करता है ?

गीतम ! जीव अनुदीर्ण किन्तु उदीरणायोग्य कर्म की जो उदीरणा करता है, वह उत्थान से भी, कर्म से भी, बल से भी, वीर्य से भी और पुरुष-कार-पराक्रम से भी करता है, किन्तु अनुत्यान, अकर्म, अबल, अवीर्य और अपुरुषकारपराक्रम से नहीं करता।

१५०. ऐसा होने पर उत्थान, कर्म, बल, घीर्य और पुरुषकार-पराक्रम का अस्तित्व सिद्ध होता है।

9 ५ १. भन्ते ! क्या जीव अपने आप ही उपशमन करता है ? अपने आप ही गर्हा करता है ? अपने आप ही संवरण करता है ? हां, गीतम ! जीव अपने आप ही उपशमन करता है, अपने आप ही गर्हा करता है, अपने आप ही

संबरण करता है।

9 ६२. भन्ते ! जीव अपने आप ही जो उपशमन करता है, अपने आप ही जो गर्हा करता है, अपने आप ही जो संवरण करता है, वह क्या— 9. उदीर्ण का उपशमन करता है ? २. अनुदीर्ण का उपशमन करता है ? ३. अनुदीर्ण किन्तु उदी-रणायोग्य कर्म का उपशमन करता है ? ४. अथवा उदय के अनन्तर पश्चात्कृत (भुक्त) कर्म का उपशमन करता है।

गौतम ! जीव १. उदीर्ण का उपशमन नहीं करता। २. अनुदीर्ण का उपशमन करता है । ३. अनुदीर्ण किन्तु उदीरणायोग्य कर्म का उपशमन नहीं करता। ४. उदय के अनन्तर पश्चात्कृत कर्म का उपशमन नहीं करता।

१५३. जं णं मंते । अणुदिण्णं उवसामेइ, तं किं उडाणेणं, कम्मेणं, बलेणं, वीरिएणं, पुरिसकार-परक्कमेणं अणुदिण्णं उवसामेइ ? उदाहु तं अणुडाणेणं, अकम्मेणं, अबलेणं, अवीरिएणं, अपुरिसकारपरक्कमेणं अणु-दिण्णं उवसामेड ?

गोयमा ! तं उद्घाणेण वि, कम्मेण वि, बलेण वि, वीरिएण वि, पुरिसकार-पर-क्कमेण वि अणुदिण्णं उवसामेइ। णो तं अणुद्वाणेणं, अकम्मेणं, अवलेणं, अवीरि-एणं अपुरिसकारपरक्कमेणं अणुदिष्णं उव-सामेड।।

- १५४. एवं सित अत्यि उद्घाणेइ वा, कम्मेइ वा, बलेइ वा, वीरिएइ वा, पुरिसकार--परक्रमेइ वा ।।
- 9 ५५. से नूणं भंते ! अप्पणा चेव वेदेति ? अप्पणा चेव गरहति ? हंता गोयमा ! अप्पणा चेव वेदेति । अप्पणा चेव गरहति !!
- १५६. जं णं भंते! अप्पणा चेव वेदेति, अप्प-णा चेव गरहति, तं किं—१. उदिष्णं वेदे-ति? २. अणुदिष्णं वेदेति? ३.अणुदिण्णं उदीरणामवियं कम्मं वेदेति? ४. उदया-णंतरपच्छाकडं कम्मं वेदेति?

गोयमा ! १. उदिण्णं वेदेति। २. नो अणुदिण्णं वेदेति। ३. नो अणुदिण्णं उदी-रणाभवियं कम्मं वेदेति। ४. नो उदया-णंतरपञ्छाकडं कम्मं वेदेति॥

१५७. जं णं मंते ! उदिण्णं वेदेति तं कि उद्वाणेणं, कम्मेणं, बलेणं, वीरिएणं, पुरिस-कार-परक्रमेणं उदिण्णं वेदेति ? उदाहु तं अणुद्वाणेणं, अकम्मेणं, अबलेणं, अवीरि-एणं, अपुरिसकारपरक्रमेणं उदिण्णं वेदेति? गोयमा ! तं उद्वाणेण वि कम्मेण वि, वलेण वि वीरिएण वि, पुरिसकार-परक्रमेण वि उदिण्णं वेदेति । नो तं अणुद्वाणेणं, अकम्मेणं, अबलेणं, अवीरिएणं, अपुरिस-कारपरक्रमेणं उदिण्णं वेदेति ॥ यद् भदन्त ! अनुदीर्णम् उपशानयति, तत् किम् उत्यानेन, कर्नणा, बलेन, बीर्येण, पुरुषकार-पराक्रमेण अनुदीर्णम् उपशानयति ? अथवा तद् अनुत्थानेन, अकर्मणा, अबलेन, अवी-र्येण, अपुरुषकारपराक्रमेण अनुदीर्णम् उप-शानयति ?

गौतम ! तद् उत्थानेन अपि, कर्मणा अपि, बलेन अपि, वीर्येण अपि, पुरुषकार-परा-क्रमेण अपि अनुदीर्णम् उपशमयति । नो तद् अनुत्यानेन, अकर्मणा, अबलेन, अवीर्येण, अपुरुषकारपराक्रमेण अनुदीर्णम् उपशम-यति ।

एवं सित अस्ति उत्थानम् इति वा, कर्म इति वा, बलम् इति वा, वीर्यम् इति वा, पुरुष-कार-पराक्रम इति वा।

अथ नूनं भदन्त ! आत्मना चैव वेदयित ? आत्मना चैव गर्हते ? इन्त गौतम ! आत्मना चैव वेदयित । आत्मना चैव गर्हते ।

यद् भदन्त ! आत्मना चैव वेदयति, आत्मना चैव गर्हते, तत् किम्—१. उदीर्णं वेदयति? २. अनुदीर्णं वेदयति ? ३. अनुदीर्णम् उदी-रणाभविकं कर्म वेदयति ? ४. उदयानन्तर-पश्चातुकृतं कर्म वेदयति ?

गौतम ! १. उदीर्णं वेदयति । २. नो अनुदीर्णं वेदयति । ३. नो अनुदीर्णम् उदीरणाभविकं कर्म वेदयति । ४. नो उदयानन्तरपश्चात्कृतं कर्म वेदयति ।

यद्.भदन्त ! उदीर्णं वेदयति तत् किम् उत्थाने-न, कर्मणा, बलेन, वीर्येण, पुरुषकार-परा-क्रमेण उदीर्णं वेदयति ? अथवा तद् अनुत्था-नेन, अकर्मणा, अबलेन, अवीर्येण, अपुरुष-कारपराक्रमेण उदीर्णं वेदयति ?

गौतम ! तद् उत्थानेन अपि, कर्मणा अपि, बलेन अपि, वीर्येण अपि, पुरुषकार-परा-क्रमेण अपि उदीर्णं वेदयति ! नो तद् अनुत्था-नेन, अकर्मणा, अबलेन, अवीर्येण, अपुरुष-कारपराक्रमेण उदीर्णं वेदयति । 9 १३. भन्ते ! जीय अनुदीर्ण कर्म का जो उपशमन करता है, वह क्या उत्थान, कर्म, बल, वीर्य और पुरुषकार-पराक्रम से करता है ? अथवा अनु-त्थान, अकर्म, अबल, अवीर्य और अपुरुषकार-पराक्रम से करता है ?

गीतम ! जीव अनुदीर्ण कर्म का उपशमन उत्थान से भी, कर्म से भी, वल से भी, वीर्य से भी और पुरुषकार-पराक्रम से भी करता है, किन्तु अनु-त्थान, अकर्म, अबल, अवीर्य और अपुरुषकार-पराक्रम से नहीं करता।

१५४. ऐसा होने पर उत्थान, कर्म, बल, वीर्य और पुरुषकार-पराक्रम का अस्तित्व सिद्ध होता है।

9 ४४. भन्ते ! क्या जीव अपने आप ही वेदन करता है ? अपने आप ही गर्हा करता है ? हां, गीतम ! जीव अपने आप ही वेदन करता है और अपने आप ही गर्हा करता है।

9 १६. भन्ते ! जीव अपने आप ही जो वेदन करता है और अपने आप ही जो गर्हा करता है, वह क्या—9. उदीर्ण का वेदन करता है ? २. अनु-दीर्ण का वेदन करता है ? ३. अनुदीर्ण किन्तु उदीरणायोग्य कर्म का वेदन करता है? ४. अथवा उदय के अनन्तर पश्चात्कृत (भुक्त) कर्म का वेदन करता है ?

गीतम ! जीव १. उदीर्ण का वेदन करता है।
२. अनुदीर्ण का वेदन नहीं करता। ३. अनुदीर्ण किन्तु उदीरणायोग्य कर्म का वेदन नहीं करता।
४. उदय के अनन्तर पश्चात्कृत कर्म का वेदन नहीं करता।

९५७. भन्ते ! जीव उदीर्ण कर्म का जो वेदन करता है, वह क्या उत्थान, कर्म, बल, वीर्य और पुरुष-कार-पराक्रम से करता है ? अथवा अनुत्थान, अकर्म, अबल, अवीर्य और अपुरुषकारपराक्रम से करता है ?

गीतम ! जीव उदीर्ण कर्म का जो वेदन करता है, वह उत्थान से भी, कर्म से भी, बल से भी, वीर्य से भी और पुरुषकार-पराक्रम से भी करता है, किन्तु अनुत्थान, अकर्म, अबल, अवीर्य और अपुरुषकारपराक्रम से नहीं करता। १५८. एवं सित अत्थि उद्घाणेइ वा, कम्मेइ वा, बलेइ वा, वीरिएइ वा, पुरिसकार-परक्रमेइ वा ॥

१५६. से नूणं भंते ! अप्पणा चेव निजरेति? अप्पणा चेव गरहति ? हंता गोयमा ! अप्पणा चेव निजरेति ! अप्पणा चेव गरहति !!

१६०. जं णं मंते ! अप्पणा चेव निजरेति, अप्पणा चेव गरहित, तं किं— १. उदिण्णं निजरेति ? २. अणुदिण्णं निजरेति ? ३.अणुदिण्णं ज्वीरणाभिवयं कम्मं निजरेति ? ४. उदयाणंतरपच्छाकडं कम्मं निजरेति ?

गोयमा ! १. नो उदिण्णं निजरेति । २. नो अणुदिण्णं निजरेति । ३. नो अणुदिण्णं उदीरणाभवियं कम्मं निजरेति । ४. उदया-णंतरपच्छाकडं कम्मं निजरेति ॥

१६१. जं णं मंते! उदयाणंतरपच्छाकडं कम्मं निजरिति, तं किं उद्दाणेणं, कम्मेणं, बलेणं, बीरिएणं, पुरिसकार-परक्रमेणं उदयाणं-तरपच्छाकडं कम्मं निजरिति ? उदाहु तं अणुद्वाणेणं, अकम्मेणं, अवलेणं, अवी-रिएणं अपुरिसकारपरक्रमेणं उदयाणंतर-पच्छाकडं कम्मं निजरिति ? गोयमा! तं उद्वाणेण वि, कम्मेण वि, बलेण वि, बीरिएण वि, पुरिसकार-पर-क्रमेण वि उदयाणंतरपच्छाकडं कम्मं निजरिति। णो तं अणुद्वाणेणं, अकम्मेणं, अवलेणं, अवीरिएणं, अपुरिसकारपरक्रमेणं उदयाणंतरपच्छाकडं कम्मं निजरिति।।

९६२. एवं सित अत्थि उड्डाणेइ वा कम्मेइ वा, बलेइ वा, वीरिएइ वा, पुरिसकार--परक्रमेइ वा।। एवं सित अस्ति उत्थानम् इति वा, कर्म इति वा, बलम् इति वा, वीर्यम् इति वा, पुरुष-कार-पराक्रम इति वा।

अध नूनं भदन्त ! आत्मना चैव निर्जरयित ? आत्मना चैव गर्हते ? हन्त गीतम ! आत्मना चैव निर्जरयित ! आत्मना चैव गर्हते !

यद् भदन्त ! आत्मना चैव निर्जरयित, आत्मना चैव गर्हते, तत् किं—१. उदीर्ण निर्जरयित? २. अनुदीर्ण निर्जरयित ? ३. अनुदीर्णम् उदीरणाभविकं कर्म निर्जरयित ? ४. उदया-नन्तरपश्चात्कृतं कर्म निर्जरयित ?

गीतम ! १. नो उदीर्णं निर्जरयति ! २. नो अनुदीर्णं निर्जरयति ! ३. नो अनुदीर्णम् उदीरणाभविकं कर्न निर्जरयति ? ४. उदया-नन्तरपश्चातुकृतं कर्म निर्जरयति ।

यद् भदन्त ! उदयानन्तरपश्चात्कृतं कर्म निर्जरयित, तत् किं उत्थानेन, कर्मणा, बलेन, वीर्येण, पुरुषकार-पराक्रमेण उदयानन्तर-पश्चात्कृतं कर्म निर्जरयित ? अथवा तद् अनुत्यानेन, अकर्मणा, अबलेन, अवीर्येण, अपुरुषकारपराक्रमेण उदयानन्तरपश्चात्कृतं कर्म निर्जरयित ? गीतम ! तद् उत्थानेन अपि, कर्मणा अपि,

गीतम ! तद् उत्यानन अपि, कर्मणा अपि, बलेन अपि, बीर्येण अपि, पुरुषकार--पराक्रमेण अपि उदयानन्तरपश्चात्कृतं कर्म निर्जरयति । नो तद् अनुत्थानेन, अकर्मणा, अबलेन, अबीर्येण, अपुरुषकारपराक्रमेण उदयानन्तरपश्चात्कृतं कर्म निर्जरयति ।

एवं सित अस्ति उत्थानम् इति वा, कर्म इति वा, बलम् इति वा, वीर्यम् इति वा, पुरुषकार--पराक्रम इति वा। ऐसा होने पर उत्थान, कर्म, बल, बीर्य और पुरुषकार-पराक्रम का अस्तित्व सिद्ध होता है।

9५६. भन्ते ! क्या जीव अपने आप ही निर्जरा करता है ? अपने आप ही गर्हा करता है ? हां, गौतम ! जीव अपने आप ही निर्जरा करता है, अपने आप ही गर्हा करता है।

९६०. भन्ते ! जीव अपने आप ही जो निर्जरा करता है, अपने आप ही जो गर्हा करता है, वह क्या १. उदीर्ण की निर्जरा करता है ? २. अनुदीर्ण की निर्जरा करता है ? ३. अनुदीर्ण किन्तु उदी-रणायोग्य कर्म की निर्जरा करता है ? ४. अथवा उदय के अनन्तर पश्चात्कृत (भुक्त) कर्म की निर्जरा करता है ?

गौतम ! १. जीव उदीर्ण की निर्जरा नहीं करता ! २. अनुदीर्ण की निर्जरा नहीं करता ! ३. अनुदीर्ण किन्तु उदीरणायोग्य कर्म की निर्जरा नहीं करता ! ४. उदय के अनन्तर पश्चात्कृत कर्म की निर्जरा करता है ।

१६१. भन्ते ! जीव उदय के अनन्तर पश्चात्कृत कर्म की जो निर्जरा करता है, वह क्या उत्थान, कर्म, बल, वीर्य, और पुरुषकार-पराक्रम से करता है अथवा अनुत्थान, अकर्म, अवल, अवीर्य और अपुरुषकारपराक्रम से करता है ?

गौतम ! जीव उदय के अनन्तर पश्चात्कृत कर्म की जो निर्जरा करता है, वह उत्थान से भी, कर्म से भी, बल से भी, वीर्य से भी और पुरुषकार--पराक्रम से भी करता है, किन्तु अनुत्थान, अकर्म, अवल, अवीर्य और अपुरुषकारपराक्रम से नहीं करता !

9६२. ऐसा होने पर उत्थान, कर्म, बल, वीर्य और पुरुषकार-पराक्रम का अस्तित्व सिद्ध होता है।

#### भाष्य

### १. सूत्र १४७-१६२

इन सभी सूत्रों में आत्मकर्तृत्व या पुरुषार्थवाद के सिद्धान्तों का प्रतिपादन किया गया है। उदीरणा, गर्हा, संवर, उपशामना, वेदना और निर्जरा—ये सब जीव के द्वारा अपने उत्थान आदि से कृत होते हैं।

#### उदीरणा

उदीरणा कर्म के आठ करणों में पांचवां करण है। इसका अर्थ है अपक कर्म को समय से पूर्व पकाना। कर्म का उदय दो प्रकार का होता है—9.उदय २.उदीरणा-उदय। काल-परिपाक होने पर कर्म का जो सहज उदय होता है वह उदय है। प्रयत्न के द्वारा कर्म का जो अकाल-प्राप्त उदय होता है वह उदीरणा-उदय है। पञ्चसंग्रह में सहज उदय को 'संप्राप्ति उदय' और उदीरणा-उदय को 'असंप्राप्ति उदय' कहा गया है। तत्त्वार्षराज्वार्तिक में अयथाकाल-विपाक को उदीरणा-उदय बताया गया है।

### उदीर्ण

फल देने में परिणत कर्म-पुद्र्ग्ल का स्कन्ध उदीर्ण कहलाता है। उदीर्ण की उदीरणा नहीं होती, यह स्पष्ट है। वृत्तिकार ने तर्क की भाषा में लिखा है—यदि उदीर्ण की उदीरणा की जाए, तो उदीरणा का कहीं अंत ही नहीं होगा।

# अनुदीर्ण

कर्म-पुद्गल का जो स्कन्ध अभी फल देने में परिणत नहीं है, वह अनुदीर्ण कहलाता है ।

.वृत्तिकार ने इसके दो अर्थ किये हैं—9. चिर भविष्य में जिसकी उदीरणा होने वाली है। २. भविष्य में जिसकी उदीरणा नहीं होने वाली है।

चिर भविष्य में की जाने वाली उदीरणा वर्तमान काल में नहीं हो सकती। जो कर्म उदीरणा के योग्य नहीं होता, उसकी उदीरणा भविष्य में भी नहीं हो सकती। उदीरणा के अयोग्य तीन अवस्थाएं होती हैं—उपशम, निधत्ति और निकाचना।

# अनुदीर्ण उदीरणाभव्य कर्म

प्रस्तुत प्रकरण में 'उदीरणा-भव्य' (उदीरणायोग्य) कर्म का प्रसंग है। प्रत्येक कर्म की उदीरणा नहीं होती, किन्तु उसी कर्म की उदीरणा होती है, जो उदीरणा-योग्य बन जाता है। योग्यता की कसौटी उसके भेद द्वारा निर्धारित है। उसके चार भेद होते हैं-

 प्रकृति-उदीरणा, २. स्थिति-उदीरणा, ३. अनुभाग-उदीरणा, ४.प्रदेश-उदीरणा।

# प्रकृति-उदीरणा की योग्यता

पण्पतपा के अनुसार कर्म की १४ र प्रकृतियां हैं। कर्म-ग्रन्थ में १५ र कर्म प्रकृतियों का भी उल्लेख मिलता है। दिगम्बर साहित्य में भी १४ र प्रकृतियां विवक्षित हैं। पञ्चसंग्रह के अनुसार १९० प्रकृतियां उदीरणा के योग्य होती हैं। दिगम्बर परम्परा के अनुसार १२२ प्रकृतियां उदीरणा के योग्य होती हैं। 2

# स्थिति-उदीरणा की योग्यता

स्थिति-उदीरणा के दो भेद निर्दिष्ट हैं---उदीरणा-प्रायोग्य और उदीरणा-अप्रायोग्य। बन्धाविलका, संक्रमाविलका और उदयाविलका —ये तीनों स्थितियां उदीरणा के अप्रायोग्य होती हैं। शेष सारी प्रायोग्य होती हैं।

अनुभाग और प्रदेश-उदीरणा के जघन्य, उत्कृष्ट आदि भेदों की जानकारी के लिए पज्यसंग्रह इष्टव्य है।

# उदयानन्तर-पश्चात्कृत (भुक्त)कर्म

उदय के अनन्तर समय में कर्म का वेदन होता है। वेदन के पश्चात् वह अकर्म बन जाता है। इसिलए उसे उदय के अनन्तर पश्चात्कृत—अतीत अवस्था को प्राप्त कर्म कहा गया है।"

उक्त चार विकल्पों में उदीरणा के लिए तीसरा विकल्प सम्मत है। उपशमन में दूसरा विकल्प सम्मत है। उपशम-अवस्था में उदीर्ण कर्म का क्षय और अनुदीर्ण कर्म के विपाकोदय और प्रदेशोदय का सर्वथा स्थगन हो जाता है। इसलिए उपशमन अनुदीर्ण कर्म का ही होता है। <sup>32</sup> वेदना में प्रथम विकल्प सम्मत है। निर्जरा में चतुर्थ विकल्प सम्मत है। गौतम ने पूछा—भंते! जो वेदना है वह निर्जरा है ? जो निर्जरा है वह वेदना है ? भगवान् ने कहा—गौतम! यह

बंधणसंकमणुव्बद्दणाः य अववद्दणाः उदीरणयाः। उवसामणाः निहत्तीः निकायणाः चतिः करणाइं॥

- २. पं.सं.(श्वे.)गा.२५३---
  - संपत्तिए य उदये पओगओ दिस्सए उईरणा सा । सेचिका ठिईहिं जाही दुविहा मूलोत्तराए य ॥
- ३. त.रा.वा.६।३६,पृ.६३१---अययाकाल-विपाक उदीरणोदयः।
- ४. ष.खं.धवला,पु.१३,खं.४,भा.२,सू.२,पृ.३०३—फलदातृत्वेन परिणतः कर्म-पुदुगलस्कन्धः उदीर्णः।
- ५. म.वृ.१।१४<del>८ उदीर्णस्याप्युदीरणे उदीरणाऽविरागप्रसंगात्।</del>
- ६. कर्म प्रकृति,गा.२ की टीका, पृ.४८,४६३
- ७. (क)पं.सं.(श्वे.)गा.२२५-

जं करणे णो कष्टिय, उदए दिजङ उदीरणा एसा। पगङ्डिङ्अणुभागन्यएसमृतुत्तरिकभागा॥

(ख) ष.खं.धवला,पु.१५,पृ.४३—उदीरणा चउव्विहा पयडीट्टिदीअणुभाग-पदेसउदीरणा चेदि । भूलपगईसु पंचण्हं, तिहा दोण्हं चउव्विहा होइ। आउस्ससाइ अधुवा, दसुत्तरसय उत्तरासिंपि ॥

उत्तरासामपि---उत्तरप्रकृतीनामपि । दशोत्तरशतसंख्यानां पञ्चविधज्ञानाव-रण-दर्शनावरण-चतुष्टय-मिथ्यात्व-तैजस-सप्तक-वर्णादिविंशति-स्थिरास्थिर-शुभा-शुभ-गुरुत्तघु-निर्माणान्तरायपञ्चकरूपाष्टचत्वारिंशद्-वर्जानां सर्वशेषप्रकृती-नामिस्पर्धः।

- १०. पं.सं.(दि.)३।४४-४८।
- ११. म.वृ.१।१४८----उदयेनान्तरसमये पश्चात्कृतम् --अतीततां नीतं यत्तत्तया तदिप नोदीरयति, तस्यातीतत्वाद् अतीतस्य चासत्त्वाद् असतश्चानुदीरणी-यत्वादिति।
- ९२. वही,१।१५१ उपशमश्चोदीर्णस्य क्वयः अनुदीर्णस्य च विपाकतः प्रदेशत-श्चानुभवनं, सर्वथैव विष्कम्भितोदयत्विगत्यर्थः। अयं धानादिनिथ्यादृष्टेरीप-शमिकसम्पकृत्वलाभे उपशमश्रेणिगतस्य चेति।

१. कर्म प्रकृति,गा.२-

८. पण्ण.२३।२४-५६।

६. पं.सं.(श्वे.)गा.२२६--

अर्थ संगत नहीं है। येदना कर्म की होती है, निर्जरा नोकर्म की होती है। इसका तात्पर्य है कि जब तक कर्म कर्म रहता है, तब तक वह आत्म-प्रदेशों से पृथक् नहीं होता। वह नोकर्म बनकर ही उनसे पृथक् होता है।

'उदीरणा' और 'उपशनन' के साथ 'गर्हा' और 'संवर' इन

दो पदों का प्रयोग किया गया है। गर्हा अतीत-कालीन कर्म की होती है। संवर वर्तमानकालीन कर्म का होता है। जयाचार्य के अनुसार उदीरणा और उपशमन के साथ इनकी अनिवार्यता नहीं हैं। ये बहुलतया होते हैं, इसलिए इनका निर्देश किया गया है। वेदन और निर्जरा के साथ केवल गर्हा का प्रयोग किया गया है। वहां संवर संभव नहीं है।

९६३. नेरइया णं भंते ! कंखामोहणिजं कम्मं वेदेंति ? जहा ओहिया जीवा तहा नेरइया जाव थणियकुमारा॥

नैरियकाः भदन्त ! काङ्क्षामोहनीयं कर्म वेदयन्ति ? यथा औधिकाः जीवाः तथा नैरियकाः यावत् स्तनितकुमाराः । 9६३. भन्ते ! क्या नैरियक जीव कांक्षामोहनीय कर्म का वेदन करते हैं। जैसे समुद्यय में जीव की वक्तव्यता है, वैसे ही नैरियक जीयों से स्तनितकुमार तक वक्तव्य हैं।

१६४. पुढियकाइया णं भंते ! कंखामोहणिजं कम्मं वेदेंति ? हंता वेदेंति ॥ पृथ्वीकायिकाः भदन्त काङ्क्षामोहनीयं कर्म वेदयन्ति ? हन्त वेदयन्ति। 9६४. भन्ते ! क्या पृथ्वीकायिक जीव कांक्षा-मोहनीय कर्म का वेदन करते हैं ? हां. वेदन करते हैं !

१६५. कहण्णं भंते ! पुढिविकाइया कंखा-मोहिणिज्ञं कम्मं वेदेंति ? गोयमा ! तेसि णं जीवाणं णो एवं तका इ वा, सण्णा इ वा, पण्णा इ वा, मणे इ या, वई ति या—अम्हे णं कंखामोहिणिजं कम्मं वेदेमो, वेदेंति पुण ते ॥ कथं भदन्त ! पृथ्वीकायिकाः काङ्क्षामोहनीयं कर्म येदयन्ति ?
गीतम ! तेषां जीवानां नो एवं तर्क इति वा,
संज्ञा इति वा, प्रज्ञा इति वा, मन इति वा,
वाग् इति वा—वयं काङ्क्षामोहनीयं कर्म
येदयामः, वेदयन्ति पुनः ते।

9६५. भन्ते ! पृथ्वीकायिक जीव कांक्षामोहनीय कर्म का वेदन कैसे करते हैं ? गीतम ! उन जीवों के तर्क, रें संज्ञा, रें प्रज्ञा, मन और वचन नहीं होते । हम कांक्षामोहनीय कर्म का वेदन करते हैं—ऐसा उन्हें बोध नहीं होता, फिर भी वे वेदन करते हैं !

१६६. से नूणं भंते ! तमेव सद्यं नीसंकं, जं जिणेहिं पवेइयं ? हंता गोयमा ! तमेव सद्यं नीसंकं, जं जिणेहिं पवेइयं। सेसं तं चेव जाव अत्थि उद्वाणेइ वा, कम्मेइ वा, बलेइ वा, वीरिएइ वा पुरिसकार--परकमेइ था॥ अय नूनं भदन्त ! तदेव सत्यं निःशङ्कं, यज् जिनैः प्रवेदितम् ? हन्त गीतम ! तदेव सत्यं निःशङ्कं, यज् जिनैः प्रवेदितम् ! शेषं तद्यैव यावद् अस्ति उत्यानम् इति वा, कर्म इति वा, बलम् इति वा, वीर्यम् इति वा, प्रवकार-पराक्रम इति वा। 9६६. भन्ते ! क्या वही सत्य और निःशंक है, जो जिनों (अर्हतों) द्वारा प्रवेदित है ? हां, गौतम ! वही सत्य और निःशंक है, जो जिनों द्वारा प्रवेदित है। शेष आलापक—इससे उत्थान, कर्म, बल, वीर्य और पुरुषकार-पराक्रम का अस्तित्व सिद्ध होता है—वहां तक वक्तव्य है।

१६७. एवं जाव चउरिंदिया ॥

एवं यावच् चतुरिन्द्रियाः।

9६७. अप्काय आदि एकेन्द्रिय, द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय और चतुरिन्द्रिय का आलापक पृथ्वीकायिक जीवों की भांति वक्तव्य है।

१६८. पंचिंदियतिरिक्खजोणिया जाव वेमा-णिया जहा ओहिया जीवा।।

पंचेन्द्रियतिर्यग्योनिकाः यावद् वैमानिकाः यथा औधिकाः जीवाः। १६८. तिर्यक् पञ्चेन्द्रिय जीवों से वैमानिक देवों तक का आलापक समुद्धय जीव की भांति वक्तव्य है।

#### भाष्य

### १. सूत्र १६४-१६८

पृथ्वी के जीवों की चेतना अविकसित होती है। उनमें बौद्धिक, मानसिक और वाचिक विकास नहीं होता। इस अवस्था में उनमें

९. भ.७।७५।

२. भ.जो.१।१२।४४।

कांक्षामोहनीय का वेदन कैसे संभव हो सकता है ? यह प्रश्न स्वाभाविक है। सूत्रकार ने स्वयं इस प्रश्न को उपस्थित किया है। इसके समाधान में उन्होंने लिखा है— पृथ्वीकाय के जीवों में बीद्धिक, मानसिक और वाचिक विकास नहीं होता। वे नहीं जानते कि हम कांक्षामोहनीय कर्म का वेदन कर रहे हैं, फिर भी उसका वेदन करते हैं। इस समाधान से यह फलित होता है कि वेदन के दो प्रकार हैं— व्यक्त और अव्यक्त। अविकसित जीवों में कांक्षामोहनीय कर्म का वेदन अव्यक्त होता है। वह इन्द्रिय-गम्य नहीं है। इसलिए इस सन्दर्भ में तमेव सन्दं णीसंकं यह साक्ष्य उद्धृत किया गया है।

२. तर्क

वृत्तिकार ने इसका अर्थ 'विनर्श' किया है। स्थानांग वृत्ति में अभयदेवसूरि ने विस्तार से इसका अर्थ किया है। इन्द्रिय-प्रत्यक्ष ज्ञान के क्रम में चार मुख्य तत्त्व हैं—अवग्रह, ईहा, अवाय और धारणा। इस क्रम में ईहा के पश्चात् और अवाय के पूर्व एक प्रकार का विशेष विमर्श होता है, जैसे—'जो दिखाई दे रहा है वह सिर खुजला रहा है। इसलिए वह खम्भा नहीं है, वह पुरुष की चेष्टा है!' इस प्रकार का विमर्श तर्क कहलाता है।

9६६. अत्यि णं भंते ! समणा वि निग्गंया कंखामोहणिज्ञं कम्मं वेएंति ? हंता अत्यि ।।

१७०. कहण्णं भंते ! समणा निग्गंया कंखामोहणिखं कम्मं वेदेंति ?

गोयमा! तेहिं तेहिं नाणंतरेहिं, दंसणंतरेहिं, चिरतंतरेहिं, लिंगंतरेहिं, पवयणंतरेहिं, पावयणंतरेहिं, कपंतरेहिं, मगंतरेहिं, मतं-तरेहिं, मंगंतरेहिं, णयंतरेहिं, नियमंतरेहिं, पमाणंतरेहिं संकिता कंखिता विति-किच्छिता भेदसमावज्ञा कनुससमावज्ञा— एवं खनु समणा निग्गंया कंखामोहणिजं कम्मं वेदेंति॥

909. से नूणं भंते ! तमेव सद्यं नीसंकं, जं जिणेहिं पवेदितं ? हंता गोयमा ! तमेव सद्यं नीसंकं, जं जिणेहिं पवेदितं !! भी कहा जा सर अस्ति भदन्त ! श्रमणाः अपि निर्ग्रन्थाः

काङ्क्षामोहनीयं कर्म वेदयन्ति ? हन्त अस्ति।

कथं भदन्त ! श्रमणाः निर्ग्रन्थाः काङ्शा-मोहनीयं कर्म वेदयन्ति ?

गीतम ! तैः तैः ज्ञानान्तरैः, दर्शनान्तरैः, चरि-त्रान्तरैः, लिङ्गान्तरैः, प्रवचनान्तरैः, प्रवच-न्यन्तरैः, कल्पान्तरैः, मार्गान्तरैः, मतान्तरैः, भङ्गान्तरैः, नयान्तरैः, नियमान्तरैः, प्रमाणा-न्तरैः शङ्किताः काङ्क्षिताः विचिकित्सिताः भेदसमापन्नाः कलुषसमापन्नाः—एवं खलु श्रमणाः निर्ग्रन्थाः काङ्क्षामोहनीयं कर्म वेद-यन्ति ।

अथ नूनं भदन्त ! तदेव सत्यं निशङ्कं, यज् जिनैः प्रवेदितम् ?

हन्त गीतम ! तदेव सत्यं निशङ्कं, यज् जिनैः प्रवेदितम्।

३. संज्ञा

इसके अनेक अर्थ होते हैं— ज्ञान, प्रत्यिभज्ञा, विवेक, संवेदन आदि आदि । यहां 'संज्ञा' का अर्थ प्रत्यिभज्ञा किया जा सकता है। नन्दी में आभिनिबोधिक ज्ञान के अनेक प्रकार बतलाए गए हैं। उनमें एक प्रकार संज्ञा है। मलयिगिर ने संज्ञा का अर्थ व्यञ्जनावग्रह के उत्तर काल में होने वाला एक प्रकार का मतिज्ञान किया है। अभयदेवसूरि ने इसका यही अर्थ किया है। उनास्वाति ने मति, स्मृति, संज्ञा, चिंता और अभिनिबोध— इनको एकार्थक माना है। प्रमाणनयतत्त्वातोकालंकार में परोक्ष के पांच प्रकार बतलाए गए हैं। उनमें स्मृति के बाद प्रत्यिभज्ञा का उल्लेख है। सिद्धसेन गणी ने संज्ञा का अर्थ प्रत्यिभज्ञा (यह वही है, जिसे मैंने पूर्वाह्न में देखा था) किया है। इस आधार पर संज्ञा की प्रत्यिभज्ञा से तुलना की जा सकती है।

#### ४. प्रज्ञा

वृत्तिकार ने इसका अर्थ 'संपूर्ण विषयों का ज्ञान' किया है। यह एक विशिष्ट ज्ञान है। इसे प्रातिभ ज्ञान अथवा औत्पत्तिकी बुद्धि भी कहा जा सकता है।

> ९६६. भन्ते ! क्या श्रमण निर्ग्रन्थ भी कांक्षामोहनीय कर्म का वेदन करते हैं ? हां, करते हैं !

> 9७०. भन्ते ! श्रमण निर्प्रन्थ कांक्षामोहनीय कर्म का बेदन कैसे करते हैं ?

गौतम ! उन-उन ज्ञानान्तर, दर्शनान्तर, चरित्रा-त्तर, लिंगांतर, प्रवचनान्तर, प्रवचनी-अन्तर, कल्पान्तर, मार्गान्तर, मतान्तर, भंगान्तर, नया-त्तर, नियमान्तर और प्रमाणान्तर से वे शंकित, कांक्षित, विचिकित्सित, भेद-समापन्न और कलुष-समापन्न हो जाते हैं। इस प्रकार श्रमण निर्ग्रन्थ कांक्षामोहनीय कर्म का वेदन करते हैं।

909. भन्ते ! क्या वही सत्य और निःशंक है, जो जिनों द्वारा प्रवेदित है ?

हां, गौतम ! वही सत्य और निःशंक है, जो जिनों द्वारा प्रवेदित है !

- (क) स्था.वृ.प.१६—तर्कणं तर्को—विमर्शः अवायात् पूर्वा ईहाया उत्तरा प्रायः शिरः कण्डूयनादयः पुरुषधर्मा इह घटन्त इति सम्प्रत्ययरूपा।
- (ख) भ.वृ.१।१६५ तर्को विगर्शः।
- २. नंदी,सू.५४,गा.६ i
- ३. नंदी,वृ.प.१८७)
- ४. भ.वृ.९।१६५ संज्ञाः अर्थावग्रहरूपं ज्ञानम्।
- ५. त.सू.१ । १३ मतिः समृतिः संज्ञा चिन्ताऽमिनिबोध इत्यनर्यान्तरम् ।

- ६. प्र.न.त.३ १२ स्मरणप्रत्यभिज्ञानतकीनुमानागमभेदात् तत् पञ्चप्रकारम् (
- ७. त.सू.भा.वृ.९।९३ संज्ञा ज्ञानं नाम यत्तैरेवेन्द्रियैरनुभूतमर्थं प्राक् पुन-र्विलोक्य स एवाऽयं यमहमद्राक्षम् पूर्वाह्न इति संज्ञा ज्ञानमेतत्।
- म.व.१११६५—प्रज्ञा--अशेषविशेषविषयं ज्ञानमेवम् ।
- ६. नंदी,सू.३८,गा.२--

पुट्यमदिद्वमसुयमयेइय-तक्खण विसुद्धगहियत्या । अव्याहय-फलजोगा, बुद्धि उप्पतिया नाम ॥ 9७२. एवं जाव अत्थि उद्घाणेइ वा, कम्मेइ वा, बलेइ वा, वीरिएइ वा, पुरिसकार--एरक्रमेड वा।। एवं यावद् अस्ति उत्यानम् इति वा, कर्म इति वा, बलम् इति वा, वीर्यम् इति वा, पुरुषकार--पराक्रम इति वा। १७२. इस प्रकार यावत् उत्थान, कर्म, बल, वीर्य और पुरुषकार-पराक्रम का अस्तित्व सिद्ध होता है।

#### भाष्य

### १. सूत्र १६६-१७२

प्रस्तुत आलापक में निर्प्रन्थ शब्द व्यवच्छेदक है। 'श्रमण' शब्द जैन, आजीवक और बीद्ध आदि सभी श्रमणों का वाचक है। श्रमण के साथ निर्प्रन्थ शब्द का प्रयोग जैन श्रमणों का वाचक हो जाता है। श्रमण-निर्प्रन्थ अर्थात् महावीर के मुनि।

जैन मुनि भी कांक्षामोहनीय कर्न का येदन करते हैं। येदन के पांच कारण बतलाए गए हैं—शंका, कांक्षा, विचिकित्सा, भेद और कलुष। एक ही विषय में अनेक निरूपण, वितर्क और विकल्प सामने आते हैं, तब कांक्षामोहनीय कर्म का वेदन शुरू हो जाता है।

जयाचार्य ने कांक्षानोहनीय कर्म के वेदन का अर्थ मिथ्यात्य-मोहनीय का वेदन किया है। उनका तर्क है—जिस समय कांक्षा-मोहनीय कर्म का वेदन होता है, तब मिथ्यात्व आ जाता है। यह अर्थ वृत्तिकार द्वारा सम्मत मिथ्यात्व-मोहनीय के आधार पर किया गया है। जयाचार्य ने १४ वें शतक की जोड़ में मिथ्यात्व का अर्थ दस बोलों (संज्ञार) में से किसी एक बोल में विपरीत श्रद्धा करना किया है।

प्रस्तुत तेरह 'अंतरों' में तत्त्व-श्रद्धा का प्रश्न नहीं है। यह विभिन्न विचारों के प्रति होने वाली आकांक्षा है। आधार्य भिक्षु के अनुसार तीर्थंकर द्वारा प्रतिपादित तत्त्वों में विपरीत श्रद्धा करने से मिथ्यात्व आ जाता है, किंतु अन्य विषयों में विपरीत श्रद्धा करने से असत्य का दोष लगता है, पर सम्यकृत्व का नाश नहीं होता—

> "साची सरघा भाषी जयनाष, ते ऊंघो सरध्यां आदै मिध्यात ! और उंघो सरघपी आवे, तो श्रुट साये पिण सरघा न जावे !! "

आचार्य भिक्षु ने 'ज्ञान-मोह' शब्द की मीमांसा में लिखा है— ज्ञानमोह से ज्ञान में व्यामोह उत्पन्न होता है, वह ज्ञानावरणीय कर्म का उदय है, वह निश्चित ही मोहनीय कर्म का उदय नहीं है—

> "नाण मोह चाल्यो सूतर मझै, ते झान में उपने व्यामोह। ते झानावरणी रा उदा बकी, ते मोह निश्वै नहीं होय॥"

इस आधार पर कांक्षामोहनीय का सम्बन्ध भी ज्ञानमोह की भांति ज्ञानावरण से माना जा सकता है। कसायपाहुड में बतलाया गया है कि गणधर के संशय, विपर्यय और अनध्यवसाय होने पर उनके संशय को दूर करना दिव्यध्विन का स्वभाव है। आनन्द श्रमणोपासक के अवधिज्ञान के विषय में गीतम गणधर को शंका, कांक्षा और विचिकित्सा उत्पन्न हुई थी। आनन्द ने कहा—''भंते! यथार्थ भाव के लिए जिनप्रवचन में आलोचना नहीं की जाती, वह अयथार्थ भाव के लिए जिनप्रवचन में आलोचना नहीं की जाती, वह अयथार्थ भाव के लिए की जाती है। मैं जो यह कह रहा हूं, वह यथार्थ है। आपने जो कहा, वह यथार्थ नहीं है; इसलिए आप ही आलोचना करें।'' आनन्द द्वारा ऐसा कहने पर गौतम गणधर शंका, कांक्षा और विचिकित्सा से समापन्न हो गए।

तायिक्षंश देवों के विषय में भी गौतम शंकित, कांक्षित और विचिकित्सित हुए। इन दोनों सन्दर्भों से यह स्पष्ट फलित होता है कि शंका, कांक्षा और विचिकित्सा का संबन्ध ज्ञानावरण के उदय से भी है। उत्तरञ्ज्ञयणाणि में ब्रह्मचर्य-गुप्ति के प्रसंग में शंका, कांक्षा, विचिकित्सा और भेद—इन चारों का उल्लेख मिलता है।

सम्यक्त्व के पांच अतिचार हैं। उनमें प्रथम तीन हैं—शंका, कांक्षा और विचिकित्ता। " इनका सम्बन्ध दर्शनमोह से है। निष्कर्ष की भाषा में कहा जा सकता है कि जहां शंका, कांक्षा और विचिकित्ता मूल तत्त्व से सम्बद्ध होते हैं, वहां दर्शनमोह का वेदन होता है और जहां वे अन्य विषयों से सम्बद्ध होते हैं, वहां ज्ञानमोह का वेदन होता है। तेरह अंतरों के प्रसंग में कांक्षामोहनीय कर्म के वेदन का सम्बन्ध ज्ञानमोह से प्रतीत होता है।

प्रस्तुत आलापक में ज्ञानमोह-विषयक तेरह अन्तरों का उल्लेख किया गया है। यह एक ऐतिहासिक प्रकरण है। इससे जैन शासन में प्रचलित अनेक मतों, विचारभेदों की जानकारी मिलती है।

जैन धर्म ग्रन्थ-प्रधान नहीं, पुरुष-प्रधान रहा है। इसमें अनेक

<sup>9.</sup> भ.जो. ९ । १३ । १९० का वार्त्तिक ।

२. ठाणं,१० ७४।

भ.जो.ढाल २६२, गाथा ३—
 मोहनीं उन्माद ना, वे भेद इक निथ्यात्व ही !
 तसं उदय थी सरधै ज ऊंचौ, दस बोलां मैं एक ही !!

४. इन्द्रियवादी चीपाई, दा.७,गा.६।

५. व**ही.डा.९०,गा.३३** ।

६. क.पा.प्रथम अधिकार,गा.१,पृ.१२६—संसयविवज्ञासायज्झवसायमावगय-

गणहरदेवं पडि वट्टमाणसहावा !

७. उवा.१।७६ २०।

द. म.90[४<del>६</del>[

इ. उत्तर.9६ | ३ — बंभयारिस्स बंभचेरे संका दा, कंखा दा, वितिरिच्छा दा समु-प्यजिङ्गा भैयं वा लभेङ्गा ।

उवा.१!३१— सम्मत्तस्स पंच अतियारा पेयाला जाणियव्वा, न समायित्वा,
 तं जहा—१. संका २. कंखा ३. वितिगिच्छा.....।

पुरुषों का प्रामाण्य स्वीकार किया गया है। प्रामाण्य की पांच श्रेणियां बतलाई गई हैं—केवलज्ञानी, मनःपर्यवज्ञानी, अवधिज्ञानी, चतुर्दश-पूर्वधर और दशपूर्वधर! इन श्रेणियों से भिन्न विशिष्ट आचार्य भी सापेक्ष दृष्टि से अनेक तत्त्वों का प्रतिपादन करते हैं। ये सापेक्ष प्रतिपादन एक सामान्य मुनि के लिए कांक्षामोहनीय-वेदन के हेतु बन जाते हैं। भगवान् महावीर के निर्वाण की दसवीं शताब्दी तक जैन शासन में जो मत-मतान्तर स्थापित हुए, उन सबका लेखा-जोखा प्रस्तुत आलापक में विद्यमान है। एक हजार वर्ष तक की पूरी परम्परा का विशद अध्ययन करने पर पूरा एक ग्रन्थ बन जाता है। यहां हम इस विषय पर संक्षेप में विचार करेंगे:

#### हानान्तर

ज्ञान के विषय में अनेक भूमिकाएं उपलब्ध थीं। प्रथम भूमिका पांच ज्ञान की है। सयपसेणइयं में वह उपलब्ध है। परतुत आगम में ज्ञान के पांच प्रकार प्रज्ञप्त हैं—9. आभिनिबोधिकज्ञान २. श्रुत-ज्ञान ३. अवधिज्ञान ४. मनःपर्यवज्ञान ५. केवलज्ञान।

विवरण के लिए रायपसेणइयं देखने का निर्देश हैं। इतन की दूसरी भूमिका दो ज्ञान की है। वह ठाणं में उपलब्ध है। उसमें ज्ञान के दो भेद किए गए हैं—प्रत्यक्ष और परीक्ष। अवधि, मनःपर्यय और केवलज्ञान को प्रत्यक्ष के अवान्तर भेद के रूप में प्रतिपादन है। आभिनिवोधिक और श्रुतज्ञान परीक्ष के अवान्तर भेद वतलाए गए हैं। भगवती में आभिनिवोधिकज्ञान के चार भेद प्रज्ञप्त हैं। ठाणं में आभिनिवोधिकज्ञान के दो भेद प्रज्ञप्त हैं—श्रुतिनिश्रित और अश्रुतनिश्रित। इनके दो अवान्तर भेद प्रतिपादित हैं—व्यञ्जनावग्र ह और अर्थावग्रह। यहां ईहा, अवाय और धारणा का उल्लेख नहीं है। तीसरी भूमिका नंदी में उपलब्ध है। उसमें ज्ञान के पांच प्रकारों का निर्देश कर फिर उनका प्रत्यक्ष और परोक्ष इन दो भागों में समाहार किया गया है। प्रत्यक्ष के दो प्रकार निर्देश हैं:

इन्द्रिय-प्रत्यक्ष नोइन्द्रिय प्रत्यक्ष श्रोत्रेन्द्रिय-प्रत्यक्ष अवधि चक्षुरिन्द्रिय-प्रत्यक्ष मनःपर्यव घ्राणेन्द्रिय-प्रत्यक्ष केवल रसनेन्द्रिय-प्रत्यक्ष स्पर्शनेन्द्रिय-प्रत्यक्ष

भगवती में प्रत्यक्ष और परोक्ष का विभाग नहीं है। टाणं में प्रत्यक्ष के अन्तर्गत इन्द्रिय-प्रत्यक्ष का विभाग नहीं हैं। वह केवल नंदी में ही प्राप्त है। इस प्रकार आगम-साहित्य में ज्ञान के तीन वर्गी-करण उपलब्ध हैं। सिद्धसेन दिवाकर ज्ञान के तीन प्रकारों को ही मान्य करते हैं। उनके अनुसार श्रुतज्ञान मतिज्ञान से भिन्न नहीं हैं और मन:पर्यवज्ञान अवधिज्ञान से भिन्न नहीं है। इस प्रकार देविधिगणी के समय तक ज्ञान की पृथक्-पृथक् भूमिकाएं बन गई थीं। इसी-लिए ज्ञानान्तर को कांक्षामोहनीय के वेदन का एक हेतू माना गया।

वृत्तिकार ने अयिधिज्ञान और मनःपर्यवज्ञान के उदाहरण के द्वारा इस विषय की चर्चा की है।  $^{\varsigma}$ 

### दर्शनान्तर

दर्शन के चार प्रकार हैं—चक्षुदर्शन, अचक्षुदर्शन, अवधिदर्शन और केवलदर्शन । इस विषय में एक मत यह रहा है कि दर्शन के तीन प्रकार ही पर्याप्त हैं । चक्षुदर्शन और अचक्षुदर्शन—इन दोनों में भेदरेखा खोंचने का कोई स्पष्ट आधार नहीं मिलता । यह चिन्तन-भेद कांक्षामोहनीय के वेदन का हेतु बना है । वृत्तिकार ने चक्षुदर्शन और अचक्षुदर्शन की चर्चा के साथ क्षायोपशमिक और औपशमिक दर्शन की चर्चा भी की है ।

षडिन्द्रियनोइन्द्रियजानि दर्शनानि स्यु र्न द्वे एवेति । अत्र समाधिः— सामान्य-विशेषात्मकत्वाहस्तुनः क्रचिद्विशेषतस्त्रित्रदेशः क्रचिद्यं सामान्यतः । तत्र चक्षु-दंर्शनिमिति विशेषतः अचक्षुर्दर्शनिमिति च सामान्यतः । यद्य प्रकारान्तरेणापि निर्देशस्य सम्भवे चक्षुर्दर्शनमचक्षुर्दर्शनं चेत्युक्तं तदिन्द्रियाणामप्राप्तकारित्व-प्राप्तकारित्वविभागात् । मनसस्त्वप्राप्तकारित्वेऽपि प्राप्तकारीन्द्रियवर्गस्य तदनु-सरणीयस्य बहुत्वात्तदृर्शनस्याचक्षुर्दर्शनशब्देन ग्रहणमिति ।

अथवा दर्शनम् --सम्यकृत्वं, तत्र च शंका---

"मिच्छलं जमुदिन्नं तं खीणं अणुदियं च उवसंतं।" इत्येवं लक्षणं क्षायोपशमिकम्! औपशमिकमप्येवं लक्षणमेव यदाह—-

"खीणम्भि उदिज्ञम्भी अणुदिञ्जते य सेसभिच्छते।

अंतोमुहृत्तमेतं उवसमसम्मं लहड् जीवो॥"

ततोऽनयो नं विशेषः उक्तश्चासाविति, समाधिश्च--क्षयोपशमो हि उदीर्णस्य क्षयोऽनुदीर्णस्य च विपाकानुभवापेक्षयोपशमः, प्रदेशानुभवस्तूदयोऽस्त्येव, उपशमे तु प्रदेशानुभवोऽपि नास्तीति, उक्तं च--

"वेएइ संतकमं खओवसमिएसु नाणुभावं सो। उवसंतकसाओ पुण वेदेइ ण संतकमं ति॥"

प्रश्नोत्तर तत्त्वबोध,१६३१२। इस विषय में कुछ आधार्यों का मतभेद है।
 इसकी विस्तृत चर्चा के लिए देखें, दशवैकालिकः एक समीक्षालक अध्ययन,
 पृ.४,६।

२. राय.सू.७४०-७४५।

३. भ.८ १६७,६८।

४. ठाणं,२ [१०१-१०३ |

५. नंदी,सू.२-६।

६. द्वात्रिंशद् द्वात्रिंशिका, १६। १२— वैयर्ध्यातिप्रसङ्गाभ्यां, न मत्यभ्यधिकं श्रुतम् ।

७. ज्ञान. प्र.५५।

च. भ.वृ.११९०—यदि नाम परमाण्वादिसकलस्विपद्रव्यावसानविषयग्राहकत्वेन संख्यातीतस्वपाण्यवधिज्ञानानि सन्ति तित्किमपरेण मनःपर्यायज्ञानेन ? तिद्विषय-भूतानां मनोद्रव्याणामविधिनैव दृष्टत्वात्, उच्यते चागमे मनःपर्यायज्ञानमिति ।

६. वही, ९ १ ९७० — दर्शनम् — सामान्यवोधः, तत्र यदि नामेन्द्रियानिन्द्रियनिमित्तः सामान्यार्थविषयो बोधो दर्शनं तदा किमेकश्चक्षुर्दर्शनमन्यस्त्वचक्षुर्दर्शनम् ? अथैन्द्रियानिन्द्रियमेदाद् भेदस्तदा चक्षुष इव श्रोत्रादीनामपि दर्शनभावात् !

### चारित्रान्तर

भगवान् पार्श्व के शासन-काल में चारित्र के तीन प्रकार थे—सामायिक, सूक्ष्मसम्पराय और यथाख्यात। भगवान् महावीर के शासन-काल में चारित्र के पांच प्रकारों की निरूपणा की गई—सामायिक, छेदोपस्थापनीय, परिहारविशुद्धि, सूक्ष्मसंपराय और यथाख्यात। यह अन्तर भी कांक्षामोहनीय कर्म के वेदन का हेतु बना है। वृत्तिकार ने सामायिक और छेदोपस्थापनीय चारित्र के अन्तर की चर्चा की है।

# **लिङ्गान्तर**

भगवान् पार्श्व के शिष्यों का लिंग—वेश वस्त्र-प्रधान था! भगवान् महावीर के शिष्यों का लिंग अवस्त्र अथवा साधारण वस्त्र वाला था! चातुर्याम और पञ्चयाम तथा लिंगभेद के आधार पर केशी और गीतम के शिष्यों में एक चिंता उत्पन्न हुई थी। इस विप्रत्यय के बारे में केशी और गीतम में एक संवाद भी हुआ। विप्रत्या ने भी यही चर्चा की है।

### प्रवचनान्तर और प्रवचनी-अंतर

प्रवचन का अर्थ है आगम अथवा द्वादशांगी और प्रवचनी का अर्थ है प्रवचनकार। ऐसा प्रतीत होता है कि श्वेताम्बर और दिगम्बर दोनों परम्पराओं के भेद-काल में प्रवचन और प्रवचनियों के विषय में भिन्न-भिन्न अवधारणाएं रही हैं। वे अवधारणाएं ही कांक्षामोहनीय कर्म के वेदन का हेतु बनी हैं। वृत्तिकार ने प्रवचनान्तर के विषय में चतुर्याम और पंचयाम के प्रतिपादक आगमों की चर्चा की है। किन्तु यह विषय चारित्रान्तर की व्याख्या में आ सकता है; इसिलए यह विमर्शनीय है। वृत्तिकार ने पावपणी शब्द के दो संस्कृत रूप विए हैं—प्रावचन और प्रावचनिक। उनके अनुसार दीर्घकाल में प्रावचनिकों की पृथक्-पृथक् सामाचारी रही। इससे शंका और कांक्षा का जन्म हुआ। जयाचार्य ने प्रवचनी द्वारा किए गए निरूपण-भेद

का उल्लेख किया है, वह भी मननीय है।

### कल्पान्तर

€9

कल्पस्थिति या कल्प की व्यवस्था छह प्रकार की बतलाई गई
है—सामायिक कल्पस्थिति, छेदोपस्थापनीय कल्पस्थिति, निर्विश्यमान
कल्पस्थिति, निर्विष्ट कल्पस्थिति, जिनकल्पस्थिति, स्थविरकल्पस्थिति।
इसका सम्बन्ध मुख्यतः पार्श्वनाथ और महावीर के भेद से रहा है।
भगवान् पार्श्व के शासनकाल में आचार की व्यवस्था सामायिक के
आधार पर निर्धारित थी और भगवान् महावीर के शासनकाल में
छेदोपस्थापनीय आदि कल्पों का विकास हुआ था। यह शासनभेद
कांक्षामोहनीय कर्म के चेदन का हेतु बना था। जयाचार्य ने इस
प्रसंग में कांक्षा-विषयक एक दूसरा दृष्टिकोण भी प्रस्तुत किया—
जिनकल्प की अवस्था में भी केवलज्ञान उत्पन्न नहीं होता। फिर
इतना कष्ट क्यों सहा जाए ? क्या इससे स्थविरकल्प अच्छा नहीं
है?

#### मार्गान्तर

आगम-साहित्य में 'मार्ग' शब्द का अनेक सन्दर्भों में प्रयोग हुआ है। उदाहरणस्वरूप—ज्ञान, दर्शन, चारित्र और तप—इस चतुष्ट्यी का नाम मार्ग है।'' उमास्वाति ने सम्यग् दर्शन, ज्ञान और चारित्र को मोक्षमार्ग बतलाया है।'' सूयमडों का ग्यारहवां अध्ययन 'मार्ग' का प्रतिपादन करता है। उसमें ज्ञान का फलित अर्थ है अहिंसा। ठाणं में 'मार्ग में उन्मार्ग की संज्ञा और उन्मार्ग में मार्ग की संज्ञा करने को' मिथ्यात्व कहा गया है।'' प्रस्तुत प्रकरण में सूत्रकार मार्ग शब्द के द्वारा क्या बोध कराना चाहते हैं, यह ऐतिहासिक सन्दर्भ में ही खोजा जा सकता है।

वृत्तिकार ने 'मार्ग' का अर्थ 'परम्परागत सामाचारी' किया है। <sup>33</sup>यह अर्थ प्रासंगिक हो सकता है, किन्तु इतिहास इससे भी आगे जाने को बाध्य करता है। भगवानु पार्श्य के शासनकाल में प्रतिक्रमण

''रिउवक्कजडा पुरिनेयराण सामाइए वयारुहणं। मणयमसुद्वेवि जओ सामाइए हुंति हु वयाइं॥' इति।

- ३. उत्तर.२३।१० ३३।
- ४. भ.वृ.९।१९० लिंगम् साधुवेशः। तत्र च यदि मध्यमिनिर्नर्ययालब्यवस्न-रूपं लिंगं साधूनामुपिदेष्टं, तदा किमिति प्रथमचरमिनाम्याम् सप्रमाणधवल-वसनरूपं तदेवोक्तं ? सर्वज्ञानामिवरोधिवचनत्वादिति। अत्रापि ऋजुजड-वक्रजड-ऋजुप्रज्ञशिष्यानाश्चित्य भगवतां तस्योपदेशः, तथैव तेषामुपका-रसम्भवादिति समाधिः।

- ५. भ.२०।७५।
- ६. भ.वृ.१।१७०--तथा प्रवचनमधीते वेति वा प्रावचनः--- कालापेक्षया वह्वा-गमः पुरुषः । तत्रैकः प्रावचनिक एवं कुरुते अन्यस्त्वेवमिति किमत्र तत्त्वमिति? समाधिश्येह—्यारित्रमोहनीयक्षयोपशमिवशेषेण उत्सर्गापवादादि भावितत्त्वेन च प्रावचनिकानां विचित्रा प्रवृत्तिरिति नासौ सर्वथाऽपि प्रमाणम्, आगमा-विरुद्धप्रवृत्तेरेव प्रमाणत्वादिति ।
- ७. भ.जो.९।९३।४८-५०।
- ८. ठाणं,६।१०३।
- ६. भ.जो.९।९३।५६-५८।
- १०. उत्तर.२८।२1
- त.सू.१।१ सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि मोक्षमार्गः।
- १२. ठाणं,१०१७४४
- 9३. भ.वृ. ९ । १७० मार्गः पूर्वपुरुषक्रमागता सामाचारी । तत्र केषांचिद् द्विश्-चैत्यवंदनानेकविधकायोत्सर्गकरणादिकाऽऽवश्यकसामाचारी तदन्येषां तु न तथेति किमत्र तत्त्वमिति ? समाधिश्च — गीतार्थाशठप्रवर्तिताऽसौ सर्वाऽपि न विरुद्धा, आचरितलक्षणोपेतत्वात् । आचरितलक्षणं चेदम् —

१. भ.२५।४५८ संग्रहणी गाथा १-५।

२. भ.वृ.९।१९०० चारित्रम् चरणं तत्र च यदि सामायिकं सर्वसावद्यविरति-लक्षणं छेदोपस्थापनीधमपि तल्लक्षणमेव, महाव्रतानामवद्यविरतिरूपत्वात्, तत् कोऽनयोभेदः ? उक्तश्चासाविति, अत्र समाधिः ऋजुजडवक्रजङानां प्रथम-चरमजिनसाधूनामाश्वासनाय छेदोपस्थापनीयमुक्तं। व्रतारोपणे हि मनाक् सामायिकाशुद्धावपि व्रताखण्डनाच्चारित्रिणो वयं चारित्रस्य व्रतस्यत्वादिति बुद्धिः स्यात्, सामायिकमात्रे तु तदशुद्धौ भग्नं नश्चारित्रं, चारित्रस्य सामायिक-मात्रत्वादित्येवमनाश्वासस्तेषां स्यादिति, आहं च

एक अनिवार्य आवश्यक कर्म नहीं था। भगवान् महावीर के शासनकाल में प्रतिक्रमण एक अनिवार्य आवश्यक कर्म था। मार्ग का एक अर्थ 'सामायिक आदि षड् आवश्यक कर्म' भी होता है। जयाचार्य ने साधु-साध्वी-विषयक सामाचारी भेद की चर्चा की है। यह मार्गान्तर मुनियों में कांक्षा और शंका का हेतु बनता है। जयाचार्य ने कल्पान्तर के प्रकरण में आवश्यक की चर्चा की है। उनके अनुसार स्थितकल्पी मुनि के लिए आवश्यक नियत होता है और अस्थितकल्पी मुनि के लिए वह अनियत होता है।

#### मतान्तर

यहां मत का अर्थ दृष्टिभेद है। केवली और श्रुतकेवली की परम्परा का विच्छेद होने के पश्चात् मतान्तर का सूत्रपात होता है। आगम-साहित्य में अनेक मतान्तर उपलब्ध हैं। उपाध्याय समयसुन्दर ने आगम-साहित्य में सी दृष्टि-भेदों का संकलन किया है। विगन्दर साहित्य में भी दृष्टिभेदों की एक लंबी तालिका है। जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश में ऐसे ८६ दृष्टिभेदों की तालिका दी गई हैं।

जिनेन्द्र वर्णी ने दृष्टिभेद की पृष्ठभूमि समझाते हुए लिखा है—''यद्यपि अनुभवगन्य आध्यात्मिक विषय में आगम में कहीं भी पूर्वापर-विरोध या दृष्टिभेद होना संभव नहीं है, परन्तु सूक्ष्म, दूरस्य और अंतरित पदार्थों के सम्बन्ध में कहीं-कहीं आधार्यों का मतभेद पाया जाता है। प्रत्यक्षज्ञानियों के अभाव में उनका निर्णय दुरन्त होने के कारण धवलाकार श्री वीरसेन स्वामी का सर्वत्र यही आदेश है कि दोनों दृष्टियों का यथायोग्य रूप में ग्रहण कर लेना योग्य है।''

वृत्तिकार ने इस प्रसंग में सिद्धसेन और जिनभद्रगणी के मतों

असदेण समाइत्रं जं कत्थड़ केणड़ असावजं।

न निवारियमन्नेहिं बहुमणुमयमेयमायरियं ॥

१. अणु.२६—

आवस्सयं अवस्सकरणिञ्जं, धुवनिग्महो विसोही य । अज्ज्ञयणछक्कवग्मो, नाओ आराहणा मग्मो ॥

- २. भ.जो.१।१३।६०-६५।
- ३. वही,१।१३।५२-५५।
- ४. विसंवादशतक !
- ५. जै.सि.को.भा.२,पृ.४३६,दृष्टिभेद।
- ६. वही,पृ.४३६,दृष्टिभेद।
- ७. भ.वृ.९ । १७० मतम् समान एवागमे आचार्याणामभिप्रायः तत्र च सिख-सेनदिवाकरो मन्यते — केवलिनो युगपद् ज्ञानं दर्शनं च, अन्यथा तदावरण-श्चयस्य निरर्धकता स्यात् । जिनभद्रगणिक्षमाश्रमणस्तु भिन्नसमये ज्ञानदर्शने, जीवस्यस्पत्वात् । तथा तदावरणक्षयोपशमे समानेऽपि क्रमेणैव मतिश्रुतो-पयोगौ, न चैकतरोपयोगे इतरक्षयोपशमाभावः । तस्त्ययोपशमस्योत्कृष्टतः षट्-षष्टिसागरोपमप्रमाणत्वादतः किं तत्त्वमिति ? इह च समाधिः — यदेव मतमाग-मानुपाति तदेव सत्यमिति मन्तव्यमितरस्पुनरुपेक्षणीयम् । अथ चाबहुश्रुतेन नैतदवसातुं शक्यते तदैवं भावनीयम् — आचार्याणां संप्रदायादिदोषादयं मत-भेदः । जिनानां तु मतमेकमेवाविरुद्धं च, रागादिविरहितत्वात् । आह च—

अणुवकयपराणुग्गहपरायणा जं जिणा जुगप्पवरा । जियरागदोसमोहा य णण्णहावाइणो तेण ॥ति । का उल्लेख किया है। उन्होंने सिद्धसेन को ज्ञान-दर्शन के युगपद्वाद का समर्थक और जिनभद्रगणी को ज्ञान-दर्शन के क्रमोपयोगवाद का समर्थक बतलाया है।

आचार्य कुन्दकुन्द युगपद् उपयोगवाद के प्रवक्ता थे। श्वेताम्बर परम्पराओं में मल्लवादी युगपद् उपयोगवाद के प्रवक्ता, सिद्धसेन अभेदोपयोग या एकोपयोगवाद के प्रवक्ता तथा जिनभद्रगणी क्षमाश्रमण क्रमोपयोगवाद के प्रवक्ता थे। उपाध्याय यशोविजय जी ने इन तीनों का नयदृष्टि से समन्वय भी किया है। जवाचार्य ने प्रवचनान्तर की व्याख्या में कुछ मतभेदों का उल्लेख किया है। प्रस्तुत प्रकरण में उन्होंने आगम के वाचना-भेद और पाट-भेद की चर्चा की है। "

### भङ्गान्तर

भंग का अर्थ है---एक वस्तु में प्रकृति-भेद अथवा संख्या-भेद से होने वाला विकल्प। वृत्तिकार ने हिंसा की चतुर्भंगी का उल्लेख कर भड़ान्तर को समझाने का प्रयत्न किया है।

#### नयान्तर

त्य का अर्थ है अनंतधर्मात्मक वस्तु के एक विषय में होने वाला ज्ञाता का सापेक्ष दृष्टिकोण अथवा अभिप्राय। तय के अनेक वर्गीकरण हैं। मूल नय दो हैं—द्रव्यार्थिक और पर्याद्यार्थिक। टाणं में मूलनय सात वतलाए गए हैं—नैगम, संग्रह, व्यवहार, ऋजुसूत्र, शब्द, समभिरूढ और एवंभूत। "तत्त्वार्यसूत्र के स्वोपज्ञ भाष्य के अनुसार उमास्वाति ने पांच नय स्वीकार किए हैं। "तत्त्वार्यराजवार्तिक के अनुसार नय सात हैं। "सिद्धसेन दिवाकर ने नैगम नय का

E. प्र.सार-१ १ ५ १ ---

तिकालणियं विसमं सयलं सच्चत्थ संभवं चितं। जुगवं जाणदि जोण्हं अहो हि णाणस्स माहप्यं॥

- ६. ज्ञान.प्र.१०२-१७३ तथा उपसंहार के श्लोक १-७- --उपाध्याय यशोविजयजी ने यह स्पष्ट किया है कि नन्दी वृत्ति में आचार्य सिद्धसेन को जो युगपद् उपयोगवादी बतलाया गया है, वह 'अभ्युपगमवाद' के अभिप्राय से है, स्वतन्त्र सिद्धान्त के अभिप्राय से नहीं।
- १०. भ.जो.१ । ५३ । ३६-४६ ।
- ११. वही.१।१३।६७७२।
- 9२. भ.वृ.९ । १७० भङ्गाः द्य्यादिसंयोगभङ्गकाः । तत्र च द्रव्यतो नाम एका हिंसा, न भावत इत्यादि चतुर्भगयुक्ता । न च तत्र प्रथमोऽपि भङ्गो युज्यते, यतः किल द्रव्यतो हिंसा—ईर्यासमित्या गच्छतः पिपीलिकादिव्यापादनं, न चेयं हिंसा, तल्लक्षणायोगात्, तथाहि—

''जो उ पंगत्तो पुरिसो तस्स उ जोगं पडुछ जे सत्ता। बावज्रंती नियमा तेसिं सो हिंसओ होइ॥'' ति।

उक्ता चेयमतः शंका, न चेयं युक्ता, एतद् गाथोक्तिहिसालक्षणस्य द्रव्य-भावहिंसाश्रयत्वात्, द्रव्यहिंसाधास्तु मरणमात्रतया रूढत्वादिति।

- ९३. ठाणं,७१३८।
- ९४. त.सू.(स्वोपज्ञभाष्य सहित),९।३४—नैगमसंग्रहव्यवहारर्जुसूत्रशब्दा नयाः।
- १५. त.रा.वा.१।३३- नैगमसंग्रहव्यवहारर्जुसूत्रशब्दसमिभरुढैः।

स्वतन्त्र अस्तित्व नहीं माना है। देस प्रकार नयों के अनेक वर्गीकरण कांक्षामोहनीय कर्म के वेदन में निमित्त बने हैं।

#### नियमान्तर

वृत्तिकार ने नियम का अर्थ 'अभिग्रह' किया है। इससे पौरुषी आदि तप-विधियों का बोध होता है। सामायिक के द्वारा सर्व पापकारी प्रवृत्तियों का प्रत्याख्यान होता है। फिर नियम क्यों? इस प्रश्न के द्वारा वृत्तिकार ने नियमान्तर की क्याख्या की है। प्रकरण से प्रतीत होता है कि पार्श्व और महावीर की परस्परा में महाव्रतों की भांति नियमों का भी भेद था और वह कांक्षा-उत्पत्ति का हेतु बनता था।

#### प्रमाणान्तर

प्रमाण का अर्थ है निर्णायक ज्ञान। टाणं में व्यवसाय के तीन प्रकार प्रतिपादित हैं—प्रत्यक्ष, प्रात्यिक (इन्द्रिय और मन से होने वाला अथवा आप्तवचन से होने वाला) और आनुगामिक (अनुमान) । वहां ज्ञान के दो प्रकार बतलाए गए हैं—प्रत्यक्ष और परीक्षं तथा हेतु के चार प्रकार प्रतिपादित हैं—प्रत्यक्ष, अनुमान, औपम्य और आगम। । अणुओगदाराइं में ज्ञानगुणप्रमाण के प्रत्यक्ष, अनुमान, औपम्य और आगम—ये चार भेद उपलब्ध हैं। । नंदी में ज्ञान के प्रत्यक्ष और परीक्ष—ये दो प्रकार मिलते हैं। इस प्रकार विभिन्न नामों के माध्यम से प्रमाण के अनेक वर्गीकरण बन गए। जैन परम्परा में प्रमाण का आधुनिक वर्गीकरण अकलंक और हरिभद्र के समय से हुआ है। सिद्धसेन दिवाकर ने न्यायावतार में प्रत्यक्ष, अनुमान और आगम इन तीन प्रमाणों की स्वीकृति दी थी। आगम-संकलन-काल से पूर्ववर्ती प्रमाण के ये अनेक वर्गीकरण शंका और कांक्षा के हेतु बने थे।

शंकित आदि पांचों पदों की व्याख्या के लिए भगवती १।१२६,१३० का भाष्य द्रष्टव्य है।

१७३. सेवं भंते ! सेवं भंते !

तदेवं भदन्त ! तदेवं भदन्त !

9७३. भन्ते ! वह ऐसा ही है । भन्ते ! वह ऐसा ही है ।

- सम्मति. १ । ४, ५ —
   दव्यद्वियनयपयडी सुद्धा संगहपरूवणाविसओ ।
   पडिरूबे पुण वयणत्थिनच्छओ तस्स ववहासे ॥
   मूलणिमेणं पञ्जवणयस्स उज्जसुयवयणविच्छेदो ।
   तस्स उ सद्दाईआ साहपसाहा सुहुमभेया ॥
- २. भ.वृ.९।१९०—नियमः—अभिग्रहः। तत्र यदि नाम सर्वविरितः सामायिकं तदा किमन्येन पौरुष्यादिनियमेन ? सामायिकेनैव सर्वगुणावासेः, उक्तश्चासौ इति शङ्का, इयं चायुक्ता। यतः सत्यिप सामायिके युक्तः पौरुष्यादिनियमः, अप्रमादवृद्धिहेतुत्वादिति आह च—

''सामाइए वि हु सावज्ञचागरूवे उ गुणकरं एयं। अपमायवृद्धिजणगत्तणेण आणाओ वित्रेयं॥' ति।

- ठाणं,३१३६५ —तिविधे ववसाये पण्णते, तं जहा—पद्यक्खे, पद्यइए, आणु-गामिए!
- ४. यही,२। द६ दुविहे णाणे पण्णते, तं जहा---पद्यक्खे येव, परीक्खे चेव।
- वही,४।५०४—हेऊ चंउव्विहे पण्णत्ते, तं जहा—पचक्खे, अणुगाणे, ओवम्मे, आगमे।
- ६. अणु.सू.५१५—नाणगुणप्पमाणे चउव्विहे पण्णते, तं जहा—पद्यक्खे, अणु-माणे, ओवम्मे, आगमे ।
- ७. नंदी,सू.३—तं समासओ दुविहं पण्णतं, तं जहा—पद्यक्खं च परोक्खं च ।
- द. न्यायावतार, कारिका ४,५,८ I



# चउत्थो उद्देसो : चौथा उद्देशक

मूल

# संस्कृत छावा

# हिन्दी अनुवाद

कम्म-परं

पण्णताओ ?

अणुभागो समत्तो।

# १७४. कति णं भंते ! कम्मपगडीओ गोयमा ! अडु कम्मप्पगडीओ पण्णताओ,

कति भदन्त ! कर्मप्रकृतयः प्रज्ञप्ताः ?

गौतम ! अष्ट कर्मप्रकृतयः प्रज्ञप्ताः, कर्म-प्रकृत्याः प्रथमः उद्देशः नेतव्यः यावत्—अन्-भाग: समाप्त: ।

कर्म-पर ९७४. <sup>१</sup>भन्ते ! कर्मप्रकृतियां कितनी प्रज्ञप्त हैं ?

गौतम ! कर्मप्रकृतियां आठ प्रज्ञप्त हैं। कर्नप्रकृति (पण्णवणा पद २३) के प्रथम उद्देशक का अनु-भाग समाप्त हुआ है--इस अंश तक यह ज्ञातव्य है।

संगहणी गाहा

कति पगडी ? कहं बंधति ? कतिहिं व ठाणेहिं बंधती पगडी ? कति वेदेति व पगडी ? अणुभागो कतिविहो कस्स ? ॥ १ ॥

कम्मप्पगडीए पढमो उद्देसो नेयव्यो जाव---

### संग्रहणी गाधा

कर्म-पदम्

कति प्रकृतयः ? कथं बध्नाति ? कतिभिः वा स्थानैः वध्नाति प्रकृतीः ? कति वेदयति वा प्रकृतीः ? अनुभागः कतिविधः कस्य ॥

### संग्रहणी गाथा

कर्मप्रकृतियां कितनी हैं ? उनका बन्ध कैसे करता है ? उनका बन्ध कितने स्थानों (कारणों) से होता है ? कितनी कर्मप्रकृतियों का वेदन होता है ? किस कर्भ का कितने प्रकार का अनुभाग (रस-विपाक) होता है ?

#### भाष्य

१. सूत्र १७४

कर्म की प्रकृतियां आठ हैं—ज्ञानावरण, दर्शनावरण, वेदनीय, भोहनीय, आयुष्य, नाम, गोत्र, अन्तराय।

उवट्टावण-अवक्रमण-पर्दे

# उपस्थापन-अपक्रमण-पदम्

उपस्थापन-अपक्रमण-पद

१७५. जीवे णं भंते ! मोहणिञ्जेणं कडेणं कम्मेणं उदिण्णेणं उवदाएजा ?

जीवः भदन्त ! मोहनीयेन कृतेन कर्मणा उदीर्णेन उपतिष्टेत ?

- १७५. <sup>१</sup>भन्ते ! क्या पूर्वकृत मोहनीय कर्म के उदय-काल में जीव उपस्थान (आध्यात्मिक विकास) करता है 🔞

हंता उवद्वाएजा ॥

हन्त उपतिधेत।

हां, उपस्थान करता है।

१७६. से भंते ! किं वीरियत्ताए उवट्टाएजा? अवीरियत्ताए उवदाएजा ? गोयमा ! वीरियत्ताए उवद्वाएजा । णो अवीरियत्ताए उदद्वाएञ्जा 🛭

१७७. जइ वीरियत्ताए उबद्वाएजा, कि-बालवीरियत्ताए उबद्वाएञा ? पंडियवीरिय-त्ताए उवद्वाएजा ? बालपंडियवीरियताए उवद्राएञा ?

स भदन्त ! किं वीर्यतया उपतिष्ठेत ? अवीर्वतया उपतिष्टेत ? गौतम ! वीर्यतया उपतिष्ठेत । नो अवीर्यतया उपतिष्ठेत ।

यदि वीर्यतया उपतिष्ठेत, किं चालवीर्यतया उपतिष्टेत ? पण्डितवीर्यतया उपतिष्ठेत ? बालपण्डितवीर्यतया उपतिष्ठेत ?

१७६. भन्ते ! क्या वह वीर्य-भाव में उपस्थान करता है ? अवीर्य-भाव में उपस्थान करता है ? गौतम ! वह वीर्य-भाव में उपस्थान करता है. अवीर्य-भाव में उपस्थान नहीं करता।

१७७. यदि वह वीर्य-भाव में उपस्थान करता है. तो क्या-वालवीर्य-भाव में उपस्थान करता है? पंडितवीर्य-भाव में उपस्थान करता है ? वाल-पंडितवीर्य-भाव में उपस्थान करता है ?

गोयमा ! बालवीरियत्ताए उवदाएजा । नो पंडियवीरियत्ताए उवट्टाइजा। नो बाल-पंडियवीरियत्ताए उवदाएजा ।।

१७८. जीवे णं भंते ! मोहणिञ्जेणं कडेणं कम्मेणं उदिण्णेणं अवक्रमेञ्जा ?

हंता अवक्रमेञ्जा 🛚

- १७६. से भंते ! कि वीरियत्ताए अवक्रमेजा? अवीरियत्ताए अवक्रमेखा ? गोयमा ! वीरियत्ताए अवक्रमेजा ! नो अवीरियत्ताए अवक्रमेआ ॥
- १८० जड वीरियत्ताए अवक्रमेञ्जा, किं-बालवीरियत्ताए अवक्रमेजा ? पंडियवीरिय-त्ताए अवक्रमेञ्जा ? बालपंडियवीरियत्ताए अवक्रमेखा ? गोयमा ! बालवीरियत्ताए अवक्रमेजा । नो पंडियवीरियत्ताए अवक्रमेजा। सिय बाल-पंडियवीरियत्ताए अवक्रमेन्त्रा ।।
- १८१. जीवे णं भंते ! मोहणिञ्जेणं कडेणं कम्मेणं उवसंतेण उवदाएजा ? हंता उवद्राएजा ॥
- ९८२. से भंते ! कि वीरियत्ताए उवद्राएजा ? अवीरियत्ताए उवद्राएजा ? गोयमा ! बीरियत्ताए उवद्वाएजा । नो अवी-रियत्ताए उबद्राएआ ॥
- १८३. जइ वीरियत्ताए उवट्ठाएछा, किं-बालवीरियत्ताए उवद्वाएञ्जा ? पंडियवीरिय-त्ताए उवद्राएजा ? बालपंडियवीरियत्ताए उवद्राएआ ? गोयमा ! नो बालवीरियत्ताए उबद्राएजा। पंडियवीरियत्ताए उवद्वाएजा। नो बाल-पंडियवीरियत्ताए उवट्टाएआ।।
- १८४. जीवे णं भंते ! मोहिणिज्ञेणं कडेणं कम्मेणं उवसंतेणं अवक्रमेञ्जा ? हंता अवक्रमेजा ॥
- १८५. से भंते ! कि वीरियत्ताए अवक्रमेजा? अवीरियत्ताए अवक्रमेजा ?

गीतम ! बालवीर्यतया उपतिष्ठेत । नो पण्डि-तवीर्यतया उपतिष्ठेत । नो बालपण्डितवीर्य-तया उपतिष्ठेत 🛚

जीवः भदन्त ! मोहनीयेन कृतेन कर्मणा उदी-र्णेन अपक्रामेत ?

हन्त अपक्रामेत् ।

स भदन्त ! किं वीर्यतया अपक्रामेत् ? अवीर्यतया अपक्रामेत् ? गौतम ! वीर्यतया अपक्रामेत् । नो अवीर्यतया अपक्रामेत् !!

यदि वीर्यतया अपक्रामेत्, किं-वाल-वीर्यतया अपक्रामेत् ? पण्डितवीर्यतया अप-क्रामेत् ? बालपण्डितवीर्यतया अपक्रामेत् ?

गौतम ! बालवीर्यतया अपक्रामेत्। नो पण्डितवीर्यतया अपक्रामेत्। स्यात् बाल-पण्डितवीर्यतया अपक्रामेत्।

जीवः भदन्त ! मोहनीयेन कृतेन कर्मणा उपशान्तेन उपतिष्ठेत ? हंत उपतिष्ठेत।

स भदन्त ! किं वीर्यतया उपतिष्ठेत ? अवीर्यतया उपतिष्ठेत ? गौतम ! दीर्यतया उपतिष्ठेत । नो अवीर्यतया उपतिष्ठेत ।

यदि वीर्यतया उपतिष्ठेत, कि-बालवीर्यतया उपतिष्ठेत ? पण्डितवीर्यतया उपतिष्ठेत ? बालपण्डितवीर्यतया उपतिष्ठेत ?

गीतम ! नो बालबीर्यतया उपतिष्ठेत। पण्डितवीर्यतया उपतिष्ठेत । नो बाल-पण्डितवीर्यतया उपतिष्टेत !

जीवः भदन्त ! मोहनीयेन कृतेन कर्मणा उपशान्तेन अपक्रामेत् ? हन्त अपक्रामेत्।

अवीर्यतया अपक्रामेत ?

गौतम ! वह वालवीर्य-भाव में उपस्थान करता है, पंडितवीर्य-भाव में उपस्थान नहीं करता, वाल-पंडितवीर्य-भाव में उपस्थान नहीं करता।

१७८. भंते ! क्या पूर्वकृत मोहनीय कर्म के उदय-काल में जीव अपक्रमण (आध्यात्मिक हास) करता है ? हां. अपक्रमण करता है।

- १७६. भन्ते ! क्या वह वीर्य-भाव में अपक्रमण करता है ? अवीर्य-भाव में अपक्रभण करता है ? गौतम ! वह वीर्य-भाव में अपक्रमण करता है. अवीर्य-भाव में अपक्रमण नहीं करता ।
- १८०. यदि वह वीर्य-भाव में अपक्रमण करता है. तो क्या - वालवीर्य-भाव में अपक्रमण करता है? पंडितवीर्य-भाव में अपक्रमण करता है ? वाल-पंडितवीर्य-भाव में अपक्रमण करता है ? गौतम ! वह बालवीर्य-भाव में अपक्रमण करता है, पंडितवीर्य-भाव में अपक्रमण नहीं करता, कदाचित बालपंडितवीर्य-भाव में अपक्रमण करता है ।
- १८१. भन्ते ! क्या पूर्वकृत मोहनीय कर्म के उप-शमन-काल में जीव उपस्थान करता है ? हां. उपस्थान करता है।
- १८२. भन्ते ! क्या वह वीर्य-भाव में उपस्थान करता है ? अवीर्य-भाव में उपस्थान करता है ? गौतम ! वह वीर्य-भाव में उपस्थान करता है. अवीर्य-भाव में उपस्थान नहीं करता।
- १८३. यदि वह वीर्य-भाव में उपस्थान करता है, तो क्या---वालवीर्य-भाव में उपस्थान करता है ? पंडितवीर्य-भाव में उपस्थान करता है ? वाल-पण्डितवीर्य-भाव में उपस्थान करता है ? गौतम ! वह बालवीर्य-भाव में उपस्थान नहीं करता. पंडितवीर्य-भाव में उपस्थान करता है. वालपंडितवीर्य-भाव में उपस्थान नहीं करता।
- १६४. भन्ते ! क्या वह पूर्वकृत मोहनीय कर्म के उपशमन-काल में अपक्रमण करता है ? हां, अपक्रमण करता है।
- स भदन्त ! कि वीर्यतया अपक्रामेत् ? १८५. भन्ते ! क्या वह वीर्य-भाव में अपक्रमण करता है ? अवीर्य-भाव में अपक्रमण करता है ?

श.१: उ.४: सू.१७५-१८८

गोयमा ! वीरियत्ताए अवक्रमेजा। नो अवीरियत्ताए अवक्रमेजा॥

९८६. जइ वीरियत्ताए अवक्रमेआ, किं— बालवीरियत्ताए अवक्रमेआ ? पंडियवीरि-यत्ताए अवक्रमेआ ? बालपंडियवीरिय-ताए अवक्रमेआ ? गोयमा ! नो बालवीरियत्ताए अवक्रमेआ ! नो पंडियवीरियत्ताए अवक्रमेआ ! बाल-पंडियवीरियत्ताए अवक्रमेआ !!

१८७. से भंते ! किं आयाए अवक्रमइ ? अणायाए अवक्रमइ ?

गोयमा ! आयाए अवक्रमइ, नो अणायाए अवक्रमइ—मोहणिजं कम्मं वेदेमाणे ॥

१८८. से कहमेयं मंते ! एवं ?

गोयमा ! पुर्चि से एवं एवं रोयइ । इयाणि से एवं एवं नो रोयइ—एवं खलु एवं एवं ॥ गौतम ! वीर्यतया अपकामेत् । नो अवीर्यतया अपकामेत् ।

यदि वीर्यतया अपक्रामेत्, किं बालवीर्य-तया अपक्रामेत् ? पण्डितवीर्यतया अप-क्रामेत् ? बालपण्डितवीर्यतया अपक्रामेत् ?

गीतम ! नो बालवीर्यतया अपक्रामेत्। नो पण्डितवीर्यतया अपक्रामेत्। बालपण्डित-वीर्यतया अपक्रामेत्।

स भदन्त ! किं आलना अपक्रामित ? अनात्मना अपक्रामित ?

गौतम ! आलना अपक्रामित, नो अनालना अपक्रामित---मोहनीयं कर्म वेदयन्।

अध कथमेतत् भदन्त ! एवं ?

गीतम ! पूर्व तस्मै एतद् एवं रोचते । इदानीं तस्मै एतद् एवं नो रोचते—एवं खलु एतद् एवम् ।

गीतम ! वह वीर्य-भाव में अपक्रमण करता है, अवीर्य-भाव में अपक्रमण नहीं करता।

१६६. यदि वह वीर्य-भाव में अपक्रमण करता है, तो क्या बालवीर्य-भाव में अपक्रमण करता है? पंडितवीर्य-भाव में अपक्रमण करता है? बाल-पंडितवीर्य-भाव में अपक्रमण करता है? गौतम! वह बालवीर्य-भाव में अपक्रमण नहीं करता, बालपंडितवीर्य-भाव में अपक्रमण करता है।

१८७. भन्ते ! क्या वह अपक्रमण आलना (अपने आप) करता है ? अनालना (परनिमित्त से) करता है ?

गौतम ! यह आत्मना अपक्रमण करता है, अना-त्मना अपक्रमण नहीं करता। मोहनीय कर्म का वेदन करता हुआ अपक्रमण करता है।

१ ८ ८. भन्ते ! वह मोहनीय कर्म का वेदन करता हुआ अपक्रमण कैसे करता है ? गीतम ! अपक्रमण से पूर्व वह जो तत्त्व जैसा है, उस पर वैसी ही रुचि करता है। अब (मोहनीय कर्म के उदय-काल में) वह जो तत्त्व जैसा है, उस पर वैसी रुचि नहीं करता—इस प्रकार वह मोहनीय कर्म का वेदन करता हुआ अपक्रमण करता है।

#### भाष्य

# १. सूत्र १७५-१८८

प्रस्तुत आगम में वीर्यलब्धि के तीन प्रकार बतलाए गए हैं—बालवीर्यलब्धि, पण्डितवीर्यलब्धि, बालपण्डितवीर्यलब्धि। मूबगडो में पूर्ण अविरित वाले व्यक्ति को बाल, विरित वाले व्यक्ति को पण्डित तथा विरित और अविरित दोनों से युक्त व्यक्ति को बालपण्डित कहा गया है। इस आलापक में मोह के उदय और उपशम के आधार पर उपस्थान और अपक्रमण की व्याख्या की गई है। सम्यग्दर्शन, देशव्रत और सर्वव्रत—ये अध्यात्म-विकास की क्रिमक भूमिकाएं हैं। मिथ्यादृष्टि जीव में भी यत्किञ्चित् मात्रा में अध्यात्म का विकास होता है। उपस्थान का अर्थ है—आध्यात्मिक विकास। अपक्रमण का अर्थ है—आध्यात्मिक विकास। अपक्रमण का अर्थ है—आध्यात्मिक विकास की ओर जाना। मिथ्यादर्शन विकास का न्यूनतम बिन्दु है। इस दृष्टि से सम्यग्दृष्टि का मिथ्यादृष्टि होना अपक्रमण है। सर्वव्रती का देशव्रती होना अपक्रमण है। मोह के उदयकाल में

उपस्थान बालवीर्य की भूमिका से आगे नहीं होता। मिथ्यादृष्टि के दर्शनमोह और चारित्रमोह दोनों का उदय रहता है; इसलिए वह सम्यादर्शन को उपलब्ध नहीं होता। सम्यापृदृष्टि के चारित्रमोह का उदय रहता है; इसलिए उसे व्रत उपलब्ध नहीं होता। दर्शनमोह के उदयकाल में सम्यादर्शन का हास होने पर सम्यक्त्व, देशव्रत और सर्वव्रत इन तीनों की हानि हो जाती है। चारित्रमोह के उदयकाल में व्रत का हास होता है; इसलिए व्रती सम्यादृष्टि बन जाता है अथवा देशव्रती।

जब मोहकर्म उपशान्त होता है, उस काल में केवल पण्डितवीर्य का ही उपस्थान होता है। उपशम की अवस्था में अपक्रमण करने वाला जीव देशव्रती बनता है। वह उपशम की अवस्था में मिध्यादृष्टि नहीं बनता! जैजयाचार्य ने वृत्तिकार की व्याख्या के साथ-साथ धर्मसी-कृत

१. भ.८।१४५।

२. सूय.२।२।७५।

भ.वृ.९।१९९५-१-२—-'उवहाएझ'ति 'उपितिष्ठेत' उपस्थानं परलोकिक्रयास्व-भ्युपगमं कुर्यादित्यर्थः, 'यीरियत्ताए'ति वीर्ययोगाद्वीर्यः—प्राणी तद्भावो वीर्यता।

व्याख्या भी प्रस्तुत की है। अपक्रमण मोहकर्म (दर्शनमोह और चारित्रमोह) के वेदन काल में होता है। वह आत्मना (स्वतः) होता है, अनात्मना (परतः) नहीं होता। अपक्रमणकारी जीव पहले सम्यग्रहिंच

वाला होता है; पश्चात् वह मिथ्यारुचि हो जाता है। पहले वह तत्त्व के प्रति सम्यग्रुचि करता है, दर्शनमोहनीय का उदय होने पर उसकी तत्त्वरुचि मिथ्या हो जाती है।

### कम्ममोक्ख-पर्द

# १६६. से नूणं भंते ! नेरइयस्स बा, तिरिक्ख-जोणियस्स या, मणुस्सस्स या, देवस्स वा जे कडे पावे कम्मे, नित्य णं तस्स अवेदइत्ता मोक्खो ?

हंता गोयमा ! नेरइयस्स वा, तिरिक्ख-जोणियस्स वा, मणुस्सस्स वा, देवस्स वा जे कडे पावे कम्मे, नित्य णं तस्स अवेदइत्ता मोक्खो ॥

१६०. से केणडेणं भंते ! एवं वृच्चइ—नेरइय-स्त वा, तिरिक्खजोणियस्त वा, मणुस्त-स्त वा, देवस्त वा जे कडे पावे कम्मे, नित्य णं तस्त अवेदइत्ता मोक्खो ? एवं खलु मए गोयमा ! दुविहे कम्मे पण्णते, तं जहा—पदेसकम्मे य, अणुभागकम्मे य ।

# कर्ममोक्ष-पदम्

अथ नूनं भदन्त ! नैरियकस्य वा, तिर्यग्योनिकस्य वा, मनुष्यस्य वा, देवस्य वा यत् कृतं पापं कर्न, नास्ति तस्य अदेदियत्वा मोक्षः ?

हन्त गौतम ! नैरियकस्य वा, तिर्यग्योनिकस्य वा, मनुष्यस्य वा, देवस्य वा यत् कृतं पापं कर्म, नास्ति तस्य अवेदियत्वा मोक्षः !

तत् केनार्थेन भदन्त ! एवमुच्यते—नैरियक स्य वा, तिर्थग्योनिकस्य वा, मनुष्यस्य वा, देवस्य वा यत् कृतं पापं कर्म, नास्ति तस्य अवेदियत्वा मोक्षः ?

एवं खलु मया गीतम ! द्विविधं कर्म प्रज्ञासम्, तद् यथा—प्रदेशकर्म च, अनुभागकर्म च ।

### कर्ममोक्ष-पद

9 स. 9 भन्ते ! नैरियक, तिर्यग्योनिक, मनुष्य अथवा देव के जो किया हुआ पाप कर्म है, क्या उसका वेदन किए बिना मोक्ष (छुटकारा) नहीं होता ?

हां, गीतम ! नैरियक, तिर्यग्योनिक, मनुष्य अथवा देव के जो किया हुआ पाप कर्म है, उसका वेदन किए बिना मोक्ष नहीं होता!

9६०. भन्ते ! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है—नैरियक, तिर्यग्योनिक, मनुष्य अथवा देव के जो किया हुआ पाप कर्म है, उसका वेदन किए बिना मोक्ष नहीं होता ?

गीतम ! मैंने दो प्रकार के कर्म बतलाए हैं, जैसे—प्रदेश-कर्म और अनुभाग-कर्म।

अयवा वीर्यमेव स्वार्थिकप्रत्ययाद्वीर्यता वीर्याणां वा भावो वीर्यता, तथा !
'अवीरियत्ताए'ति अविद्यमानवीर्यतया वीर्याभावे नेत्यर्थः, 'नो अवीरियताए'
ति वीर्यहेतुकत्वादुपस्थानस्येति । 'बालवीरियत्ताए'ति बालः—सम्यगर्थानवबोधात् सद्वोधकार्यविरत्यभावाद्य मिथ्यादृष्टिस्तस्य या वीर्यता—परिणतिविशेषः सा तथा तथा । 'पंडियवीरियताए'ति पण्डितः—सकलावद्यवर्जकस्तदन्यस्य परमार्थतो निर्झानत्वेनापण्डितत्वाद्, यदाह—

''तज्ज्ञानमेव न भवति यस्मिन्नुदिते विभाति रागगणः।

तमसः कुतोऽस्ति शक्तिर्दिनकरिकरणाप्रतः स्थातुम् ? ॥'' इति । सर्विवरत इत्यर्थः। 'बालपंडिययीरियताए'ति बालो देशे विरत्यभावात् पण्डितो देश एव विरतिसद्भावादिति बालपण्डितो—देशियरतः।

इह च मिध्यात्वे उदिते मिध्यादृष्टित्वाञ्जीवस्य शासवीर्येणैकोपस्थानं स्यान्नेतरा-भ्याम् । एतदेवाह—'गोयमे' श्रित्यादि । उपस्थानविपक्षोऽपक्रमणमतस्तवाश्चि-त्याह—

'जीवे णिम'त्यादि 'अवक्कमेञ्ज'ति 'अपक्रामेत्' अपसर्पेत्, उत्तमगुणस्थान-काद् हीनतरं गच्छेदित्यर्थः ।

'बालवीरियताए अवक्कमेज'ति मिथ्यात्वमोहोदये सम्यक्त्वात् संयमाद्देश-संयमाद्वा 'अपक्रामेत्' मिथ्यादृष्टिर्मवेदिति । 'णो पंडियवीरियत्ताए अवक्रमेज' ति, निह पण्डितत्वाद्यधानतरं गुणस्थानकमस्ति यतः पण्डितवीर्येणाप- सर्पेत् । 'सिय बालपंडियवीरियताए अवक्रमेज'ति स्यात्—कदाविद्यारित्रमोहनीयोदयेन संयमादपगत्य बालपंडितवीर्येण देशविरतो भवेदिति ।

वाचनान्तरे त्वेवम्—'बालवीरिक्ताए नो पंडियवीरिक्ताए नो बालपंडिय-वीरिक्ताए'ति तत्र च मिय्यात्वमोहोदये बालवीर्यस्यैव भावादितरवीर्यह्वयनिषेध इति। उदीर्णविपक्षत्वादुपशान्तस्येत्युपशान्तसूत्रद्वयं तथैव, नवरम् 'उवट्टाएआ पंडियवीरियत्ताए'ति उदीर्णालापकापेक्षयोपशान्तालापकयोरयं विशेषः — प्रथमा-लापके सर्वथा मोहनीयेनोपशान्तेन सतोपतिष्ठेत क्रियासु पण्डितवीर्येण, उपशान्त-मोहावस्थायां पण्डितवीर्यस्यैव भावादितरयोश्चाभावात्।

वृद्धेस्तु काञ्चिद्धाचनामाश्रित्येदं व्याख्यातं—मोहनीयेनोपशान्तेत सता न मिथ्यादृष्टिर्जायते, साधुः श्रावको वा भवतीति । द्वितीयालाणंक तु 'अवक्षमेञ्ज बालपंडियवीरियत्ताए'ति मोहनीयेन हि उपशान्तेन संयतत्वाद् बालपण्डितवीर्ये-णापक्रामन् देशसंयतो भवति । देशस्तस्य मोहोपशमसद्भावात्, न तु मिथ्यादृष्टिः, मोहोदय एव तस्य भावात्, मोहोपशमस्य चेहाधिकृतत्वादिति ।

- १. भ.जो.१।१४।२२-३४।
- २. भ.वृ.१।१८७,१८८—'से भंते ! िक' मित्याह—'से'ित असी जीवः, अधार्थी वा से शब्दः, 'आयाए'ित आत्मना 'अणायाए'ित अनात्मना, परत इत्यर्थः । 'अपक्रामित' अपसर्पित । पूर्वं पण्डितत्वरुचिर्भूत्वा पश्चान्मिश्चरुचिर्भिथ्या-रुचिर्वा भवतीति, कोऽसी ? इत्याह—मोहनीयं कर्म मिथ्यात्वमोहनीयं चारित्र-मोहनीयं वा वेदयन्, उदीर्णमोह इत्यर्थः ।

'से कहमेयं भंते !'ति अध 'कथं' केन प्रकारेण 'एतद्' अपक्रमणम् 'एवं' ति मोहनीयं वेदमानस्येति इहोत्तरं—'गोयमे'त्यादि, 'पूर्वम्' अपक्रमणात् प्राम् 'असी' अपक्रमणकारी जीवः 'एतद्'जीवादि अहिंसादि वा वस्तु 'एवं' यथा जिनैकक्तं 'रोचते' श्रद्धते करोति वा। 'इदानीं' मोहनीयोदयकाले 'सः' जीवः 'एतत्'जीवादि अहिंसादि वा 'एवं' यथा जिनैकक्तं 'नो रोचते' न श्रद्धते न करोति वा। 'एवं खलु' उक्तप्रकारेण 'एतद्' अपक्रमणम्, 'एवं' मोहनीयवेदने इत्यर्थः।

तत्य णं जं णं पदेसकम्मं तं नियमा वेदेइ। तत्य णं जं णं अणुभागकम्मं तं अत्थेगइयं वेदेइ, अत्थेगइयं णो वेदेइ ।

वदइ, अत्यग्इय गा वदइ ।
णायमेयं अरहया, सुयमेयं अरहया, विण्णायमेयं अरहया—इमं कम्मं अयं जीवे
अब्भोवगिमयाए वेदणाए वेदेस्सइ, इमं
कम्मं अयं जीवे उदक्किमयाए वेदणाए
वेदेस्सइ ।

अहाकम्मं, अहानिकरणं जहा जहा तं भगवया दिट्टं तहा तहा तं विप्परिणमि-स्सतीति । से तेणडेणं गोयमा! एवं वृद्यइ —नेरइयस्स वा, तिरिक्खजोणियस्स वा, मणुस्सरस वा, देवस्स वा जे कडे पावे कम्मे, नत्थि णं तस्स अवेदइत्ता मोक्खो ॥ तत्र यत् प्रदेशकर्म तत् नियमाद् वेदयति । तत्र यद् अनुभागकर्म तद् अस्त्येककं वेदयति, अस्त्येककं नो वेदयति ।

ज्ञातमेतद् अर्हता, श्रुतमेतद् अर्हता, विज्ञात-मेतद् अर्हता—इदं कर्म अयं जीवः आभ्यु-पगमिक्या वेदनया वेदियध्यति, इदं कर्म अयं जीवः औपक्रमिक्या वेदनया वेदियध्यति!

यथाकर्म, यथानिकरणं यथा यथा तद् भगवता दृष्टं तथा तथा विपरिणंस्यति। तत् तेनार्थेन गीतम! एवमुच्यते नैरियकस्य वा, तिर्वग्योनिकस्य वा, मनुष्यस्य वा, देवस्य वा यत् कृतं पापं कर्म, नास्ति तस्य अवेदियत्वा मोक्षः। जो प्रदेश-कर्म है, उसका नियमतः वेदन होता है। जो अनुभाग-कर्म है, उसमें से किसी का वेदन होता है, किसी का वेदन नहीं होता।

यह अर्हत् के द्वारा ज्ञात है, श्रुत है और विज्ञात है—यह जीव इस कर्म का आध्युपगिमकी (स्वीकृत) वेदना द्वारा वेदन करेगा और यह जीव इस कर्म का औपक्रमिकी (प्रयत्नकृत) वेदना द्वारा वेदन करेगा।

यथाकर्म (बद्ध कर्मों के अनुसार) और यथा-निकरण (विपरिणमन के नियत हेतु के अनुसार) जैसे-जैसे वह कर्म भगवान् ने देखा, वैसे-वैसे उसका विपरिणमन होगा। गौतम ! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है— नैरियक, तिर्यग्-योनिक, मनुष्य अथवा देव के जो किया हुआ पाप-कर्म है, उसका वेदन किए विना मोक्ष नहीं होता!

### भाष्य

# १. सूत्र १८६,१६०

प्रस्तुत आलापक में कर्मवाद के कुछ महत्त्वपूर्ण प्रश्नों का विमर्श उपलब्ध है। कर्मवाद का सामान्य नियम है—अपने किए हुए कर्मों को भोगे बिना छुटकारा नहीं होता। यदि यह नियम सार्वभीम अथवा निरपेक्ष हो, तो धार्मिक पुरुषार्थ की सार्थकता कम हो जाती है। उसकी सार्थकता तभी फलित होती है कि मनुष्य अतीत के बन्धन को बदल डाले, पूर्वकृत कर्म को निर्वीर्थ बना दे।

भगवान् महावीर पुरुषार्थवाद के प्रवक्ता थे। उनका सिद्धान्त था कि मनुष्य अपने पुरुषार्थ के द्वारा कर्म का बन्ध करता है और पुरुषार्थ के द्वारा उसमें परिवर्तन भी कर सकता है। इस अवधारणा के सन्दर्भ में कर्मवाद का वह नियम सार्वभीम और निरपेक्ष नहीं है। सापेक्षता की व्याख्या के दो सूत्र हैं—प्रदेश-कर्म और अनुभाग-कर्म। प्रदेश-कर्म का अर्थ है—जीव के प्रदेशों में ओतः प्रोत कर्म-पुद्गल। अनुभाग-कर्म का अर्थ है—कर्म-पुद्गलों का रस जो जीव के द्वारा संवेद्यमान होता है।

प्रदेश-कर्म का वेदन अवश्यंभावी है। जीव अपने आत्म-प्रदेशों

से उन कर्म-प्रदेशों का क्षपण या वियोजन नियमतः करता है। सामान्य स्थिति में अनुभाग-कर्म का वैदन होता है, किन्तु पुरुषार्थ के द्वारा तीव्र अनुभाव को मन्द अनुभाव में बदल देने अथवा अनुभाव या रस को निष्क्रिय बना देने पर उसका वेदन नहीं भी होता। इस निरूपण के आधार पर दो सिद्धान्त फलित होते हैं—कृत कर्म भुगतना ही होता है—यह सिद्धान्त प्रदेश-कर्म की अपेक्षा से संगत है। कृत कर्म कोभोगे बिना निर्जीर्ण किया जा सकता है—यह सिद्धान्त अनुभाग-कर्म की अपेक्षा से है। तपस्या के द्वारा कर्म की निर्जरा करो--इसका आधार अनुभाग-कर्म के वेदन का विकल्प ही है। वेदना दो प्रकार की होती है—आभ्युपगमिकी और औपक्रमिकी। अभ्युपगमिकी वेदना का सम्बन्ध धार्मिक साधना या तपस्या से है। यह संकल्पपूर्वक स्वीकृत होती है । उपवास आदि के द्वारा जो वेदना होती है, वह आभ्यूपगमिकी है। औपक्रमिकी वेदना कर्म के स्वयं उदय अथवा उदीरणाकरण के द्वारा होने वाले कर्म के उदय से होती है। औपक्रमिकी वेदना सभी प्राणियों के होती है। आध्युपगमिकी वेदना पञ्चेन्द्रिय तिर्यगुयोनिक और मनुष्य इन दो के ही होती है।

#### कडाण कम्पाण न मोक्ख अत्थि॥

- २. भ.वृ.९।१६०---प्रदेशाः कर्मपुद्गला जीवप्रदेशेष्योतप्रोतास्तदूपं कर्म्म प्रदेश-कर्म । 'अणुभागकम्मे य'ति अनुभागः---तेषामेच कर्मप्रदेशानां संवेद्यमानता-विषयो रसस्तदूपं कर्म अनुभागकर्म। तत्र यखदेशकर्म तित्रयमाद्वेदयित, विपाकस्याननुभवनेऽपि कर्मप्रदेशानामवश्यं क्षपणात्, प्रदेशेभ्यः प्रदेशात्रियमाच्छातयतीत्यर्थः। अनुभागकर्म च तथाभावं वेदयित वा न वा, यथा मिथ्यात्वं तस्थयोपशमकालेऽनुभागकर्मतया न वेदयित प्रदेशकर्मतया तु वेदयत्येयेति।
- ३. (क)दसवे.पढमा चूलिया, सू.१८—पावाणं च खलु भो ! कडाणं कम्माणं पुन्विं

दुश्चिण्णाणं दुप्पडिक्कंताणं वेयइत्ता मोक्खो नित्थे अवेयइता, तवसा वा झोसइता। अङ्गारसमं पर्य भवड ।

- (ख)आयारो,२।१६३—धुणे कम्मसरीरगं।
- (ग) दसवे.६।६७—

खवेंति अप्पाणमगोहदंतिणो, तवे त्या संजम अञ्चवे गुणे। धुणंति पावाइं पुरे कडाइं, नवाइ पावाइं न ते करेंति॥

- ४. पण्ण.३५।१२—गोयमा ! दुविहा वेदणा पण्णता, तं जहा—अङ्मोवगिया
  य ओवक्किया य ।
- ५. वही,३५19३-९५।

९. उत्तर.४।३—-

सूत्रकार ने इस विषय में एक नया तथ्य उद्घाटित किया है—अमुक कर्म आभ्युपगिकी वेदना द्वारा भोगा जाएगा और अमुक कर्म औपक्रमिकी वेदना द्वारा भोगा जाएगा, यह अर्हत् को ज्ञात होता है। कर्म-विपाक की पृष्ठभूमि में दो नियम कार्य करते हैं—9. किस अध्यवसाय-काल में कर्म का बन्ध हुआ है? २. उसके साथ देश, काल आदि निश्चित कारणों से कर्म के विपाक का सम्बंध होता है। कर्म-विपाक की यह पृष्ठभूमि अर्हत् के द्वारा जैसे ज्ञात होती है, वैसे ही उसका विपाक होता है। इस सिद्धान्त के प्रतिपादन के आधार पर दो धारणाएं बनती हैं—

 तपस्या आदि के द्वारा कर्म के विपाक में परिवर्तन किया जा सकता है।

> यह धारणा पुरुषार्थवाद के अनुकूल है। २. अर्हत् ने जैसा देखा, वैसे कर्म का विपाक होगा। यह धारणा पुरुषार्थवाद के अनुकूल नहीं है!

इन दो धारणाओं के आधार पर एक प्रश्न उपस्थित होता है—भगवान् महावीर पुरुषार्थवादी थे या नियतिवादी ? इसका उत्तर स्पष्ट है—महावीर अनेकान्तवादी थे। पुरुषार्थवाद एकान्तवाद है। नियतिवाद भी एकान्तवाद है। महावीर को कोई भी एकान्तवाद मान्य नहीं था। उन्हें पुरुषार्थवाद और नियतिवाद का समन्वय मान्य था। प्रस्तुत प्रकरण में वही समन्वय का स्वर मुखरित है। कर्म के वेदन का विकल्प पुरुषार्थवाद का स्वयम्भू प्रमाण है। अनुभाग में परिवर्तन होना पुरुषार्थवाद के बिना सम्भव नहीं है। प्रत्येक पर्याय अपने नियत समय में प्रगट होता है। जो पर्याय द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव इस चतुष्ट्यी के साथ नियत होता है, वह नियति है। अमुक द्रव्य में अमुक क्षेत्र और अमुक काल में अमुक निमित्त के द्वारा अमुक प्रकार से अमुक पर्याय प्रकट होगा—यह नियति है। जो कर्म अर्हत् ने जैसे-जैसे देखा है, वह वैसे-वैसे ही परिणत होगा, यह नियतिवाद का सूत्र है।

'यथानिकरण' के द्वारा इस नियतिवाद के सिद्धान्त का प्रतिपादन किया गया है। वृत्तिकार ने बतलाया है कि कर्म अपने देश, काल आदि नियत करणों का अतिक्रमण नहीं करता; इसलिए अर्हत् द्वारा जिस रूप में दृष्ट है, उसी रूप में उसका विपरिणमन होता है। जिस रूप में कर्म का बन्ध हुआ, उसी रूप में कर्म का विपाक होगा—यह नियत नहीं है, किन्तु अनुक कर्म अमुक पुरुषाधं के द्वारा अमुक रूप में बदला जाएगा—यह नियत होता है। अर्हत् के ज्ञान में होने वाला परिवर्तन' नियत होता है। परिवर्तन होना नियति है, किन्तु परिवर्तन करना नियति का काम नहीं है। वह पुरुषार्थ का काम है। इस प्रकार नियति और पुरुषार्थ दोनों का समन्वय इस प्रकरण से फलित होता है।

योग-दर्शन के भाष्य में 'एकभविक कर्माशय' के दो विकल्प किए हैं—नियत विपाक और अनियत विपाक। भाष्यकार ने वतलाया है कि विपाक के देश, काल और गति का अवधारण न होने के कारण कर्म-गति विचित्र और दुर्विज्ञेय होती हैं। इस सन्दर्भ में 'एवंभूत वेदना, अनेवंभूत वेदना' का प्रकरण द्रष्टव्य है।

# पोग्गल-जीवाणं तेकालियत्त-पदं

# 9६9. एस णं भंते ! पोग्गले तीतं अणंतं सासयं समयं भुवीति वत्तव्वं सिया ? हंता गोयमा ! एस णं पोग्गले तीतं अणंतं सासयं समयं भुवीति वत्तव्वं सिया !!

9६२. एस णं भंते ! पोग्गले पडुप्पण्णं सासयं समयं भवतीति वत्तव्यं सिया ? हंता गोयमा ! एस णं पोग्गले पडुप्पण्णं सासयं समयं भवतीति वत्तव्यं सिया ॥

# पुद्गल-जीवानां त्रैकालिकत्व-पदम्

एष भदन्त ! पुद्गलः अतीतम् अनन्तं शाश्यतं समयम् अभूद् इति यक्तव्यं स्यात् ? हन्त गौतम ! एष पुद्गलः अतीतम् अनन्तं शाश्यतं समयम् अभृद् इति बक्तव्यं स्यात् ।

एष भदन्त ! पुद्गलः प्रत्युत्पत्रं शाश्यतं सनयं भवतीति वक्तव्यं स्यात् ? हन्तं गौतम ! एष पुद्गलः प्रत्युत्पन्नं शाश्यतं समयं भयतीति यक्तव्यं स्यात् ।

# पुदुगल और जीव की त्रैकालिकता का पद

- 9 € 9. भिन्ते ! यह परमाणु अनन्त अतीतकाल में शाश्वत था, क्या ऐसा कहा जा सकता है ? हां, गीतम ! यह परमाणु अनन्त अतीतकाल में शाश्वत था, ऐसा कहा जा सकता है।
- 9 ६२. भन्ते ! यह परमाणु वर्तनान काल में शाश्वत रहता है, क्या ऐसा कहा जा सकता है ? हां, गौतम ! यह परमाणु वर्तमान काल में शाश्वत रहता है, ऐसा कहा जा सकता है।

- भ.वृ.१।१६० यथाकर्ग वद्धकर्गानतिक्रनेण 'अहानिगरणं'ति निकरणानां
   नियतानां देशकालादीनां करणानां विपरिणामहेतूनामनतिक्रमेण यथा -यथा तत्कर्म भगवता दृष्टं तथा-तथा विपरिणंस्यतीति।
- २. पा.यो.द.२ १९३ भाष्य यस्त्वसावेकभविकः कर्माशयः स नियत्विपाकधाः नियत्विपाकधाः तत्र दृष्टजन्मवेदनीयस्य नियत्विपाकस्यैवायं नियमो, न त्व-दृष्टजन्मवेदनीयस्यानियत्विपाकस्यः कस्मात्, यो ह्यदृष्टजन्मवेदनीयोऽनियत्विपाकस्तरः त्रयी गतिः —कृतस्याविपक्षस्य नाशः, प्रधानकर्मण्यावापगमनं वा, नियत्विपाकप्रधानकर्मणाऽभिभूतस्य वा चिरमवस्थानिमितः। तत्र कृतस्या-ऽविपक्षस्य नाशो यथा शुक्लकर्मोदयादिहैव नाशः कृष्णस्य, यत्रेमुक्तम् "द्वे द्वे ह वै कर्मणी वेदितव्ये पापकस्यैको राशिः पुण्यकृतोऽपहन्ति। तदिच्छस्य कर्माणि सुकृतानि कर्त्तृमिहैव ते कर्म कवयो वेदयन्ते।"

प्रधानकर्मण्यावापगमनम् यत्रेदमुक्तम् —''स्यात्स्यल्पस्संकरः सपिरिहारसा-प्रत्यवमर्षः, कुशलस्य नापकर्षायालम्, कस्मात् ? कुशलं हि मे वह्नन्यदस्ति यत्राय-मावापङ्गतस्त्वर्गेऽप्यपकर्षमल्पं करिष्यति'' इति ।

नियतियपाकप्रधानकर्मणाभिभूतस्य वा विरमवस्थानम्; कथिमिति ? अदृष्ट-जन्मवेदनीयस्यैय नियतिविपाकस्य कर्मणः समानं मरणमभिव्यक्तिकारणमुक्तम्, नत्यदृष्टजन्मवेदनीयस्यानियतिवपाकस्य । यत्त्वदृष्टजन्मवेदनीयं कर्मानियतिवपाकं तन्नश्येदावापं वा गच्छेदिभभूतं वा चिरमप्युपासीत यावस्पमानं कर्माभिव्यञ्जकं निमित्तमस्य न विपाकाभिभुखं करोतीति । तिद्वपाकस्यैव देशकालनिमिता नवधारणादियं कर्मगतिर्विचित्रा दुर्विज्ञाना चेति । न चोत्सर्गस्यापवादान् निवृत्तिरिति एकभविकः कर्माशयोऽनुज्ञायत इति ।

३. भ.५।११६-१२६।

- ९६३. एस णं भंते ! पोग्गले अणागयं अणंतं सासयं समयं भविस्सतीति वत्तव्वं सिया ? इंता गोयमा ! एस णं पोग्गले अणागयं अणंतं सासयं समयं भविस्सतीति वत्तव्वं सिया।।
- 9 ६४. एस णं भंते ! खंघे तीतं अणंतं सासयं समयं भुवीति वत्तव्यं सिया ? हंता गोयमा ! एस णं खंघे तीतं अणंतं सासयं समयं भुवीति वत्तव्यं सिया ॥
- ९६५. एस णं भते ! खंधे पडुप्पण्णं सासयं समयं भवतीति वत्तवं सिया ? हंता गोयमा ! एस णं खंधे पडुप्पण्णं सासयं समयं भवतीति वत्तवं सिया !!
- 9६६. एस णं भंते ! खंधे अणागयं अणंतं सासयं समयं भविस्सतीति वत्तव्वं सिया ? हंता गोयमा ! एस णं खंधे अणागयं अणंतं सासयं समयं भविस्सतीति वत्तव्वं सिया ॥
- ९६७. एस णं मंते ! जीवे तीतं अणंतं सासयं समयं भुवीति वत्तव्यं सिया ? हंता गोयमा ! एस णं जीवे तीतं अणंतं सासयं समयं भुवीति वत्तव्यं सिया ॥
- १६८. एस णं भंते ! जीवे पडुप्पण्णं सासयं समयं भवतीति वत्तव्यं सिया ? हंता गोयमा ! एस णं जीवे पडुप्पण्णं सासयं समयं भवतीति वत्तव्यं सिया !!
- 9६६. एस णं भंते ! जीवे अणागयं अणंतं सासयं समयं भविस्सतीति वत्तव्वं सिया ? हंता गोयमा ! एस णं जीवे अणागयं अणंतं सासयं समयं भविस्सतीति वत्तव्वं सिया ॥

एष भदन्त ! पुद्गतः अनागतम् अनन्तं शाश्वतं समयं भविष्यतीति वक्तव्यं स्यात् ? इन्त गीतम ! एष पुद्गतः अनागतम् अनन्तं शाश्वतं समयं भविष्यतीति वक्तव्यं स्यात् ।

एष भदन्त ! स्कन्धः अतीतम् अनन्तं शाश्वतं समयम् अभृद् इति वक्तव्यं स्यात् ? हन्त गौतम ! एष स्कन्धः अतीतम् अनन्तं शाश्वतं समयम् अभृद् इति वक्तव्यं स्यात् ।

एष भदन्त ! स्कन्धः प्रत्युत्पन्नं शाश्चतं समयं भवतीति वक्तव्यं स्यात् ? हन्त गीतम ! एष स्कन्धः प्रत्युत्पन्नं शाश्चतं समयं भवतीति वक्तव्यं स्यात् ।

एष भदन्त ! स्कन्धः अनागतम् अनन्तं शाश्वतं समयं भविष्यतीति वक्तव्यं स्यात् ? हन्त गीतम ! एष स्कन्धः अनागतम् अनन्तं शाश्वतं समयं भविष्यतीति वक्तव्यं स्यात्!

एष भदन्त ! जीवः अतीतम् अनन्तं शाश्वतं समयम् अभूद् इति वक्तव्यं स्यात् ? हन्त गीतम ! एष जीवः अतीतम् अनन्तं शाश्वतं समयम् अभृद् इति वक्तव्यं स्यात्।

एष भदन्त ! जीवः भत्युत्पन्नं शाश्वतं समयं भवतीति वक्तव्यं स्यात् ? हन्त गीतम ! एष जीवः प्रत्युत्पन्नं शाश्वतं समयं भवतीति वक्तव्यं स्यात् ।

एष भदन्त ! जीवः अनागतम् अनन्तं शाश्यतं समयं भविष्यतीति वक्तव्यं स्यात् ? हन्त गीतम ! एष जीवः अनागतम् अनन्तं शाश्यतं समयम् भविष्यतीति वक्तव्यं स्यात् ! 9६३. भन्ते ! यह परमाणु अनन्त अनायत काल में शाश्वत रहेगा, क्या ऐसा कहा जा सकता है ? हां, गीतम ! यह परमाणु अनन्त अनायत काल में शाश्वत रहेगा, ऐसा कहा जा सकता है ।

- 9६४. भन्ते ! यह स्कन्ध अनन्त अतीतकाल में शाश्यत था, क्या ऐसा कहा जा सकता है ? हां, गीतम ! यह स्कन्ध अनन्त अतीत काल में शाश्यत था, ऐसा कहा जा सकता है।
- ९६५. भन्ते ! यह स्कन्ध वर्तमान काल में शाश्वत रहता है, क्या ऐसा कहा जा सकता है ? हां, गीतम ! यह स्कन्ध वर्तमान काल में शाश्वत रहता है, ऐसा कहा जा सकता है!
- 9६६. भन्ते ! यह स्कन्ध अनन्त अनागत काल में शाश्चत रहेगा, क्या ऐसा कहा जा सकता है ? हां, गीतम ! यह स्कन्ध अनन्त अनागत काल में शाश्चत रहेगा, ऐसा कहा जा सकता है।
- ९६७. भन्ते ! यह जीव अनन्त अतीतकाल में शाश्वत था, क्या ऐसा कहा जा सकता है ? हां, गीतम ! यह जीव अनन्त अतीत काल में शाश्वत था, ऐसा कहा जा सकता है।
- १६६. भन्ते ! यह जीव वर्तमान काल में शाश्वत रहता है, क्या ऐसा कहा जा सकता है ? हां, गौतम ! यह जीव वर्तमान काल में शाश्वत रहता है. ऐसा कहा जा सकता है!
- ९६६. भन्ते ! यह जीव अनन्त अनागत काल में शाश्यत रहेगा, क्या ऐसा कहा जा सकता है ? हां, गीतम ! यह जीव अनन्त अनागत काल में शाश्यत रहेगा, ऐसा कहा जा सकता है !

#### भाष्य

# १. सूत्र १६१-१६६

प्रस्तुत आलापक में पुद्गल और जीव की त्रैकालिकता का प्रतिपादन किया गया है। यह त्रैकालिकता अनन्त अतीत और अनन्त भविष्य से जुड़ी हुई त्रैकालिकता है। 'यह प्रातःकाल था, मध्याह में है और शाम को होगा'—यह भी त्रैकालिकता है। यहां यह विवक्षित नहीं है; इसलिए यहां अतीत और अनागत के साथ 'अनन्त' शब्द का प्रयोग किया गया है। द्रव्य त्रैकालिक होता है। पर्याय अल्पकालिक और

दीर्घकालिक हो सकता है, किन्तु अनन्तकालिक नहीं होता; इसीलिए द्रव्य निरपेक्ष सत्य और पर्याय सापेक्ष सत्य हैं।

सत्य के दो अर्थ हैं—9. अस्तित्व २. वार्तगानिक अभिव्यक्ति। यहां अस्तित्व-सत्य प्रतिपादित है। सत्य वह है, जो अनन्त अतीत में या, वर्तमान में है और अनन्त अनागत में रहेगा।

उमास्वाति के अनुसार जो उत्पाद, व्यय और धौव्यात्मक है, वह

सत् या सत्य है। दस सूत्र में 'उत्पाद और व्यय' यह वाक्यांश सापेक्ष सत्य का प्रतिपादक है और 'ग्नीव्य' यह वाक्यांश निरपेक्ष सत्य का।

अस्तिकाय के प्रकरण में पांच अस्तिकायों की त्रैकालिकता का प्रतिपादन किया गया है। प्रस्तुत आलापक में केवल जीव और पुद्गल इन दो द्रव्यों की त्रैकालिकता का प्रतिपादन है। धर्म, अधर्म और आकाश इन तीनों द्रव्यों का अस्तित्व है, पर स्थूल सृष्टि से इनका संबन्ध नहीं है। जीव और पुद्गल इन दो द्रव्यों का सृष्टिगत परिवर्तन के साथ सीधा सम्बन्ध है। ये दोनों सृष्टि के मूल घटक माने जा सकते हैं; इसलिए इन दो का ही उल्लेख किया गया है। अनुसन्धान की दृष्टि से प्रश्न

उपस्थित किया जा सकता है—जीव और पुद्गल इन दो द्रव्यों को भानने की कोई प्राचीन परम्परा रही हो, उसके पश्चात् भगवान् महावीर ने पञ्चास्तिकाय तथा छह द्रव्यों का प्रतिपादन किया हो । प्रस्तुत आगम में उन दोनों परम्पराओं का समावेश कर लिया गया हो ।

### शब्द-विमर्श

पुद्गल्—परमाणुं स्कन्ध—परमाणु-समूह शाश्वत—सदा विद्यमान

समय-काल

# मोक्ख-पदं

२००. छउमत्थे णं मंते ! मणूसे तीतं अणंतं सासयं समयं केवलेणं संजमेणं, केवलेणं संवरेणं, केवलेणं बंभचेखासेणं, केवलाहिं पवयणमायाहिं सिज्झिंसु ? बुज्झिंसु ? मुधिंसु ? परिनिच्चाइंसु ? सव्चदुक्खाणं अतं करिंसु ? गोयमा ! णो इणद्वे समद्वे ॥

२०१. से केणडेणं भंते ! एवं बुचड— छउमत्ये णं मणुस्से तीतं अणंतं सासयं समयं—केवलेणं संजमेणं, केवलेणं संव-रेणं, केवलेणं बंभचेरवासेणं, केवलाहिं पव-यणमायाहिं नो सिज्झिंसु ? नो बुज्झिंसु? नो मुद्यिसु ? नो परिनिब्बाइंसु ? नो सब्व-दुक्खाणं अंतं करिंसु ?

गोयमा ! जे केइ अंतकरा वा अंतिमसरीरिया वा—सञ्चुक्खाणं अंतं करेंसु वा,
करेंति वा, करिस्संति वा—सन्ने ते उप्पण्णणाणदंसणधरा अरहा जिणा केवली
भविता तओ पच्छा सिज्झंति, बुज्झंति,
मुर्ग्रोति, परिनिव्वायंति, सन्युक्खाणं अंतं
करेंसु वा, करेंति वा, करिस्संति वा! से
तेणहेणं गोयमा! एवं वुच्चइ—छउमत्ये णं
मणुस्से तीतं अणंतं सासयं समयं—
केवलेणं संजमेणं, केवलेणं संवरेणं, केवलेणं
वंभचेरवासेणं, केवलाहिं पवयणमायाहिं नो
सिज्झिंसु, नो बुज्झिंसु, नो मुद्धिंसु, नो
परिनिव्वाइंसु, नो सन्युक्खाणं अंतं करिंसु॥

# मोक्ष-पदम्

छदमस्यः भदन्त ! मनुष्यः अतीतम् अनन्तं शाश्यतं समयं—केवलेन संयमेन, केवलेन संवरेण, केवलेन ब्रह्मचर्यवासेन, केवलाभिः प्रवचनमातृभिः असिधत् ? 'बुज्झिंसु' ? अमुचत् ? परिनिरवासीत् ? सर्वदुःखानाम् अन्तम् अकार्षीत् ? गीतम ! नो अयमर्थः समर्थः।

तत् केनार्थेन भवन्त ! एयमुच्यते—छद्मस्थः मनुष्यः अतीतम् अनन्तं शाधतं समयं— केवलेन संयमेन, केवलेन संवरेण, केवलेन ब्रह्मचर्यवासेन, केवलाभिः प्रवचनमातृभिः नो असिधत् ? नो 'बुज्झिंसु' ? नो अमुचत् ? नो परिनिरवासीत् ? नो सर्वदुःखानाम् अन्तम् अकार्षीत् ?

गौतम ! ये केचिद् अन्तकराः वा अन्तिम-शिरिकाः वा—सर्वदुःखानाम् अन्तम् अकार्षुः वा, कुर्वन्ति वा, किरिष्यन्ति वा—सर्वे ते
अरपन्नज्ञानदर्शनधराः अर्हाः जिनाः केविलनः
भूत्वा, ततः पश्चात् सिध्यन्ति, 'बुज्झंति',
मुञ्चन्ति, परिनिर्वान्ति, सर्वदुःखानाम् अन्तम्
अकार्षुः वा, कुर्वन्ति वा, किरिष्यन्ति या।
तत् तेनार्थेन गौतम ! एवमुच्यते—छद्मस्थः
मनुष्यः अतीतम् अनन्तं शाश्वतं समयं—
केवलेन संयमेन, केवलेन संवरेण, केवलेन
ब्रह्मचर्यवासेन, केवलाभिः प्रवचनमातृभिः नो
असिधत्, नो 'बुज्झंसु', नो अमुचत्, नो परिनिरवासीत्, नो सर्वदुःखानाम् अन्तम् अकार्षीत्।

### मोक्ष-पद

२००. <sup>9</sup>भन्ते ! क्या छद्मस्य मनुष्य इस अनन्त अतीत शाश्वत काल में—केवल संयम, केवल संवर, केवल ब्रह्मचर्यवास और केवल प्रवचनमाता के द्वारा सिद्ध, प्रशान्त, मुक्त, परिनिर्वृत हुआ था, उसने सब दु:खों का अन्त किया था ?

भौतम ! यह अर्थ संगत नहीं है।

२०१. भन्ते ! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है—छद्मस्य मनुष्य अनन्त अतीत शाश्वत काल में केवल संयम, केवल संवर, केवल ब्रह्मचर्यवास और केवल प्रवचन-माता के द्वारा सिद्ध, प्रशान्त, मुक्त, परिनिर्वृत नहीं हुआ था, उसने सब दुःखों का अन्त नहीं किया था ?

गौतम ! जो भी अन्तकर अथवा अन्तिमशरीरी हैं, जिन्होंने सब दुःखों का अन्त किया था, करते हैं और करेंगे—वे सब उत्पन्नज्ञानदर्शनधर अर्हत्, जिन और केवली होकर उसके पश्चात् सिद्ध, प्रशान्त, मुक्त, पिरिनर्वृत्त हुए, उन्होंने सब दुःखों का अन्त किया, करते हैं और करेंगे। गौतम ! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है—छद्मस्थ मनुष्य अनन्त अतीत शाश्वत काल में—केवल संयम, केवल संवर, केवल ब्रह्मचर्यवास, केवल प्रवचन-माता के द्वारा सिद्ध, प्रशान्त, मुक्त, पिरिनर्वृत नहीं हुए थे,उन्होंने सब दुःखों का अंत नहीं किया था।

त.सू.५1३०—उत्पादव्ययधीव्यात्मकं सत्।

२. भ.२ ] १२४-१२६ ।

भ.व.९।१६९---परमाणुरुत्तरञ्चस्कन्धग्रहणात्।

२०२. पडुप्पण्णे वि एवं चेव, नवरं— सिज्झं-ति भाणियव्वं ॥

२०३. अणागए वि एवं चेव, नवरं— सिज्झिसांति भाणियव्यं ॥

२०४. जहा छउमत्यो तहा आहोहिओ वि, तहा परमाहोहिओ वि। तिण्णि तिण्णि आलावगा भाषियव्या ॥

२०५. केवली णं भंते ! मणूसे तीतं अणंतं सासयं समयं सिन्झिंसु ? बुजिंसु ? मुचिं-सु ? परिनिव्याइंसु ? सव्यदुक्खाणं अंतं हंता गोयमा ! केवली णं मणूसे तीतं अणंतं सासयं समयं सिन्झिंसु, बुन्झिंसु, मुधिंसु, परिनिव्वाइंसु, सव्दुक्खाणं अंतं करिंसु ॥

२०६. केवली णं भंते ! मणूसे पडुप्पण्णं सासयं समयं सिज्झंति ? बुज्झंति ? मुचं-ति ? परिनिव्वायंति ? सव्वदुक्खाणं अंतं करेंति ? हंता गोयमा ! केवली णं मणूसे पडुप्पण्णं सासयं समयं सिज्झंति, बुज्झंति, मुचंति, परिनिव्यायंति, सव्यदुक्खाणं अंतं करेंति॥

२०७. केवली णं भंते ! मणूसे अणागयं अणंतं सासयं समयं सिन्झिरसंति ? बुन्झि-स्संति ? मुचित्संति ? परिनिव्याइरसंति ? सव्यद्क्खाणं अतं करिस्संति ? हंता गोयमा ! केवली णं मणूसे अणागयं अणंतं सासयं समयं सिन्झिस्संति, बुज्झिस्संति, मुचिस्संति, परिनिव्याइस्संति, सव्दुक्खाणं अंतं करिस्संति ॥

२०८. से नूणं भंते ! तीतं अणंतं सासयं समयं, प्डूष्पण्णं वा सासयं समयं, अणागयं अणंतं वा सासयं समयं जे केड अंतकरा वा अंतिमसरीरिया वा सब्युद्वखाणं अंतं करेंसु वा, करेंति वा, करिरसंति वा, सब्वे ते उपपणपाणदंसणघरा अरहा जिणा केवली भविता तओ पच्छा सिज्झंति ?

भणितव्यम् ।

अनागतेपि एवं चैव, नवरं सेत्स्यति भणितव्यम् ।

यथा छद्मस्थः तथा आधोऽवधिकः अपि, तथा परमाधोवधिकोऽपि । त्रयस्रयः आला-पकाः भणितव्याः ।

केवली भदन्त ! मनुष्यः अतीतम् अनन्तं शाश्वतं समयम् असिधत् ? 'बुन्झिंसु' ? अभुचत् ? परिनिरवासीत् ? सर्वदुःखानाम् अन्तम् अकार्षीत् ? इन्त गौतम ! केवली मनुष्यः अतीतम् अनन्तं शाश्वतं समयम् असिधत्, 'बुन्झिंसु' अमुचत्, परिनिरवासीत्, सर्वदुःखानाम् अन्तम् अका-र्षीत् ।

केवली भदन्त ! मनुष्यः प्रत्युत्पन्नं शाश्वतं समयं सिध्यति ? 'बुज्झंति' ? मुञ्चति ? परिनिर्वाति ? सर्व दुःखानाम् अन्तं करोति?

इन्त गौतम ! केवली मनुष्यः प्रत्युत्पन्नं शाश्वतं समयं सिध्यति, 'बुज्झंति', मुञ्चति, परि-निर्वाति, सर्वदुःखानाम् अन्तं करोति ।

केवली भदन्त ! मनुष्यः अनागतम् अनन्तं

शाश्यतं समयं सेत्स्यति ? 'बुज्झिस्संति' ? मोक्ष्यति ? परिनिर्वास्यति ? सर्वदुःखानाम् अन्तं करिष्यति ? हन्त गीतम ! केवली मनुष्यः अनागतम् अनन्तं शाश्वतं समयं सेत्स्यति, 'बुज्झिस्संति', मोक्ष्यति, परिनिर्वास्यति, सर्वदुःखानाम् अन्तं करिष्यति ।

अथ नूनं भदन्त ! अतीतम् अनन्तं शाश्वतं समयं, प्रत्युत्पन्नं वा शाश्वतं समयं, अनागतम् अनन्तं वा शाश्वतं समयं ये केचिद् अन्तकराः वा अन्तिमशरीरिकाः वा सर्वदुःखानाम् अन्तम् अकार्ष: वा, कुर्वन्ति वा, करिष्यन्ति वा, सर्वे ते उत्पन्नज्ञानदर्शनधराः अर्हाः जिनाः केवलि-नः भूत्वा ततः पश्चात् सिध्यन्ति? 'बुज्झंति'?

प्रत्युत्पन्नेऽपि एवं चैव, नवरं—सिध्यति २०२. वर्तमान काल में भी इसी प्रकार ज्ञातव्य है। केवल---सिद्ध होता है---यह वर्तमानकालीन क्रिया-पद वक्तव्य है।

> २०३. भविष्यकाल में भी इसी प्रकार ज्ञातव्य है। केवल-सिद्ध होगा-यह भविष्यकालीन क्रिया--पद वक्तव्य है।

२०४. छद्मस्थ मनुष्य की भांति आधोवधिक (देशा-वधि-युक्त) और परमाधोवधिक (सर्व-अवधि--युक्त) के भी तीन-तीन आलापक वक्तव्य हैं।

२०५. भन्ते ! क्या केवली मनुष्य इस अनन्त अतीत शाश्वत काल में सिद्ध, प्रशान्त, मुक्त, परिनिर्वृत हुआ था, उसने सब दुःखों का अन्त किया था ?

हां, गौतम ! केवली मनुष्य अनन्त अतीत शाश्यत काल में सिद्ध, प्रशान्त, मुक्त, परिनिर्वृत हुआ था, उसने सब दुःखों का अन्त किया था।

२०६. भन्ते ! क्या केचली मनुष्य वर्तमान शाश्वत काल में सिद्ध, प्रशान्त, मुक्त, परिनिर्वृत होता है, सब दुःखों का अन्त करता है ?

हां, गौतम ! केवली मनुष्य वर्तमान शाश्वत काल में सिद्ध, प्रशान्त, मुक्त, परिनिर्वृत होता है, सब दु:खों का अन्त करता है।

२०७. भन्ते ! क्या केवली मनुष्य अनन्त अनागत शाश्वत काल में सिद्ध, प्रशान्त, मुक्त, परिनिर्वृत होगा, सब दुःखों का अन्त करेगा ?

हां, गौतम ! केवली मनुष्य अनन्त अनागत शाश्यत काल में सिद्ध, प्रशान्त, मुक्त, परिनिर्वृत होगा, सब दुःखों का अन्त करेगा।

२०८. भन्ते ! इस अनन्त अतीत शाश्वत काल में, वर्तमान शाश्वत काल में और अनन्त अनागत शाश्वत काल में जो भी अन्तकर अथवा अन्तिम-शरीरी हैं, जिन्होंने सब दुःखों का अन्त किया था, करते हैं अथवा करेंगे, क्या वे सव उत्पन्नज्ञानदर्शन के धारक अर्हत्, जिन और केवली होकर उसके पश्चात् सिद्ध, प्रशान्त, मुक्त,

बुज्बंति ? मुचंति ? परिनिव्यायंति ? सव्य-दुक्खाणं अंतं करेंसु वा, करेंति वा, करि-स्तंति वा ? हंता गोयमा ! तीतं अणंतं सासयं समयं, पडुष्पण्णं वा सासयं समयं, अणागयं अणंतं वा सासयं समयं जे केइ अंतकरा वा अंतिमसरीरिया वा सव्यदुक्खाणं अंतं करेंसु वा, करेंति वा, करिस्संति वा, सब्वे ते उपपण्णणाणदंसणधरा अरहा जिणा केवली भविता तओ पच्छा सिज्बंति, बुज्बंति,

मुद्यंति, परिनिव्वायंति, सव्यदुक्खाणं अंतं

करेंसु वा, करेंति वा, करिस्संति वा ॥

२०६. से नूणं भंते ! उप्पण्णणाणदंसणधरे अरहा जिणे केवली, अलमत्यु ति वत्तव्वं सिया ? हंता गोयमा ! उप्पण्णणाणदंसणघरे अरहा जिणे केवली, अलमत्यु ति वत्तव्वं सिया ॥ मुञ्चन्ति ? परिनिर्वान्ति ? सर्वदुःखानाम् अन्तम् अकार्षुः वा ? कुर्वन्ति वा ? करि-ष्यन्ति वा ?

हन्त गीतम ! अतीतम् अनन्तं शाश्वतं समयं, प्रत्युत्पन्नं वा शाश्वतं समयं, अनागतम् अनन्तं वा शाश्वतं समयं ये केचिद् अन्तकराः वा अन्तिमशरीरिकाः वा सर्वदुःखानाम् अन्तम् अकार्षुः वा, कुर्वन्ति वा, करिष्यन्ति वा, सर्वे ते उत्पन्नज्ञानदर्शनधराः अर्हाः जिनाः केव-लिनः भूत्वा ततः पश्चात् सिध्यन्ति, 'बुज्झंति', मुञ्चन्ति, परिनिर्वान्ति, सर्वदुःखानाम् अन्तम् अकार्षुः वा, कुर्वन्ति वा, करिष्यन्ति वा।

अथ नूनं ! भदन्त ! उत्पन्नज्ञानदर्शनधराः अर्हाः जिनाः केवलिनः, अलमस्तु इति वक्तव्यं स्यात् ? हन्त गीतम ! उत्पन्नज्ञानदर्शनधराः अर्हाः जिनाः केवलिनः, अलमस्तु इति वक्तव्यं स्यात् । परिनिर्वृत होते हैं ? उन्होंने सब दु:खों का अन्त किया था, करते हैं अथवा करेंगे ?

हां, गौतम ! इस अनन्त अतीत शाश्वत काल में, वर्तमान शाश्वत काल में और अनन्त अनागत शाश्वत काल में जो भी अन्तकर अथवा अन्तिम-शरीरी हैं, जिन्होंने सब दु:खों का अन्त किया था, करते हैं अथवा करेंगे, वे सव उत्पन्नज्ञान-दर्शन के धारक अर्हत्, जिन और केवली होकर उसके पश्चात् सिद्ध, प्रशान्त, मुक्त, परिनिर्वृत होते हैं, उन्होंने सब दु:खों का अन्त किया था, करते हैं अथवा करेंगे।

२०६. भन्ते ! उत्पन्नज्ञानदर्शन के धारक अर्हत्, जिन और केवली को 'अलमस्तु' ऐसा कहा जा सकता है ? हां, गौतम ! उत्पन्नज्ञानदर्शन के धारक अर्हत्, जिन और केवली को 'अलमस्तु' ऐसा कहा जा सकता है।

### भाष्य

# १. सूत्र २००-२०६

प्रस्तुत आलापक में मुक्त होने की अईता पर विचार किया गया है। मनुष्य दो प्रकार के होते हैं—छद्मस्य और केवली। जिसके ज्ञान का आवरण विद्यमान रहता है, वह छद्मस्य है और जिसके ज्ञान का आवरण क्षीण हो जाता है, वह केवली है। छद्मस्य मुक्त नहीं हो सकता, केवली ही मुक्त हो सकता है—यह भगवान् महावीर का सिद्धान्त है।

सांख्य दर्शन अार बौद्ध दर्शन में मुक्त होने के लिए ज्ञान की अर्हता का नियम नहीं है। जिसके क्लेश या आख़व क्षीण हो जाते हैं, वह केवली हुए बिना भी मुक्त हो सकता है। इस दार्शनिक अवधारणा के सन्दर्भ में गीतम ने प्रश्न पूछा और महावीर ने उसका उत्तर दिया। भगवान महावीर के अनुसार आख़व या क्लेश के क्षीण हो जाने पर व्यक्ति बीतराय हो सकता है, मुक्त नहीं हो सकता। संयम, संवर, 'ब्रह्मचर्यवास और प्रवचन-माता की आराधना—ये मुक्त होने के परम्पर कारण हैं, किन्तु कोई भी जीव केवली हुए बिना मुक्त नहीं हो सकता। सामान्य ज्ञानी की बात ही क्या, परम अवधिज्ञान वाला व्यक्ति भी मुक्त नहीं हो सकता।

#### शब्द-विमर्श

केवल चृत्तिकार ने यहां 'केवल' शब्द के चार अर्थों की सम्भावना की है—असहाय, शुद्ध, परिपूर्ण, असाधारण। वैशिषावश्यक भाष्य में इसका पांचवां अर्थ मिलता है—अनन्त!

- ५. (क) पा.यो.द.४ ! ३२ विज्ञानिभक्षुविरिचत योगवार्त्तिकम् इदमत्रावधे-यम् — यदेताभ्यां सूत्राभ्यां ज्ञानस्यानन्त्यात् सार्वङ्ग्याख्यान् मोक्ष उच्यत इदं मुख्यकल्पाभिप्रायेणोक्तम्, वैताग्यादेव सुखेन मोक्षसिद्धेः, न तु सार्वङ्ग्यादिकं विना मोक्षो न भवतीत्याशयेन, यतः सत्त्वपुरुषयोः शुद्धिसाम्ये कैवल्यमिति सूत्रे भाष्यकृता — ईश्व(स्यानीश्वरस्य प्राप्तविवेकज्ञानस्येतरस्य वेत्यनेनासर्वज्ञ-स्याप्यभिमाननिवृत्तिभात्रादेव मोक्ष उक्त इति । संसारबीजं ह्यनालन्याल-रूपाऽविद्या, रागद्वेषधर्माधर्मतद्विपाकादिहेतुत्यात्, सा वेद्विवेकख्यात्या नाशिता तर्हि तत एव संसारोच्छेदे सार्वज्ञ्याद्यपेक्षा नास्तीति ।
  - (ख) सूत्र.चू.प.२६—तद्यण्णियाणं उवासगा वि सिज्झंति, आरोप्पगा वि अणागमणधम्मिणो य देवा ततो चेव णिव्वंति। सांख्यानामपि गृहस्थाः अप-वर्गमापुनुवन्ति।
- २. अभिधर्मकोश, प्रथम कोशस्थान १ का यसुबन्धुकृत स्वोपज्ञभाष्य, पृ.१—अज्ञानं हि भूतार्थदर्शनप्रतिवन्धादन्धकारम् । तद्य भगवतो बुद्धस्य प्रतिपक्ष-लाभेनात्यन्तं सर्वथा सर्वत्र ज्ञेये पुनरनुत्पत्तिधर्मत्वाद्धतम् । अतोऽसौ सर्वथा सर्वहतान्धकारः । प्रत्येकबुद्धश्रावका अपि कामं सर्वत्र हतान्धकाराः । क्लिष्ट-सम्मोहात्यन्तविगमात् । न तु सर्वथा । तथा होषां बुद्धधर्मेष्वतिविप्रकृष्ट-देशकालेषु अर्थेषु चानन्तप्रभेदेषु च भवत्येवक्तिष्टमज्ञानम् ।
- भ.वृ.९।२००—'केवलेणं' ति असहायेन शुद्धेन वा परिपूर्णेन वाऽसाधारणेन वा।
- ४. वि.भा.ज्ञानपंचकम्,गा.६४(भा.१,पृ.२२)— केवलमेगं सुद्धं सगलनसाहारणं अर्णतं च ।

संयम इन्द्रियमनोनिग्रह अथवा सतरह प्रकार का संयम। रे संवर-इन्द्रिय और कषाय का निरोध।

ब्रह्मचर्यवास इसका एक अर्थ है गुरुकुलवास अथवा प्रव्रजित जीवन में रहना! वार्ण में मुनि-प्रव्रज्या के पश्चात् ब्रह्मचर्यवास का उल्लेख मिलता है। इससे इसका अर्थ मुनि-जीवन की साधना फलित होता है। इस प्रकार के यतिधर्म में भी ब्रह्मचर्यवास का उल्लेख है। इसका अर्थ 'कामभोगविरति, कामोद्दीपक वस्तुओं तथा दृश्यों का वर्जन और गुरु की आज्ञा का पालन' किया गया है।

प्रवचनमाता—पांच समितियां और तीन गुप्तियां, इन्हें प्रवचनमाता कहा जाता है।

अन्तकर- जन्म-मरण की परम्परा का अन्त करने वाला।

अंतिमशरीरी जिस शरीर से जीव मुक्त होता है अथवा जिसके पश्चात् अन्य शरीर का निर्माण नहीं होता, उस शरीर को 'अंतिम शरीर' और उस शरीरधारी को 'अन्तिमशरीरी' कहा जाता है।

उत्पन्नज्ञानदर्शनघर—'उत्पन्न' का अर्थ 'आत्मसमुख्य है । ' मतिज्ञान और श्रुतज्ञान का सम्बन्ध सीधा आत्मा से नहीं होता, वे इन्द्रिय और मन के माध्यम से होते हैं; इसलिए उन्हें परीक्ष ज्ञान, सहायसापेक्ष ज्ञान, अविशदज्ञान और व्यवहित ज्ञान कहा जाता है। अविध, मनःपर्यव और केवल—ये तीनों प्रत्यक्ष ज्ञान हैं। ये सहायनिरपेक्ष होते हैं; इसलिए इन्हें विशद, अव्यवहित और आत्मसमुख्य कहा जाता है। ठाणं में अवधिज्ञानी, मनःपर्यवज्ञानी और केवलज्ञानी इन तीनों को जिन, केवली और अर्हत् बतलाया गया है। के ये तीनों ही उत्पन्नज्ञानदर्शनधर होते हैं, किन्तु यहां 'केवली' 'छद्मस्य' का प्रतिपक्ष है तथा अवधिज्ञानी का छद्मस्य की भांति वर्णन भी किया गया है; इसलिए केवलज्ञानी ही विवक्षित है।

आयोविषक दैशिक अवधिज्ञानी, परिमित्त क्षेत्र-विषयक अवधिज्ञान-सम्पन्न।"

परमाघोवधिक उत्कृष्ट अवधिज्ञानी, सर्व रूपी द्रव्यों को जानने वाला अवधिज्ञानी। <sup>23</sup>

अत्मस्तु —जो ज्ञान की परमकोटि तक पहुंच चुका है, जिसकें लिए कोई ज्ञान पाना शेष न हो, उसे अलमस्तु कहा जाता है! प्रस्तुत आलापक भ.५।१९९ तथा ७।९५६,९५७ में भी उपलब्ध है।

२९०. सेवं भंते ! सेवं भंते !

तदेवं भदन्त ! तदेवं भदन्त !

२१०. भन्ते ! वह ऐसा ही है, भन्ते ! वह ऐसा ही है।

गंधं विहाय इह सिक्खमाणी उड्डाय सुबंभचेरं बसेजा।

(ख) सूय.२।१।५४—

एतेसिं चेव णिस्साए बंभचेरवासं वसिस्सामो ।

- ४. ठाणं,२[४३,४४]
- ५. द्रष्टव्य, ठाणं,१०।१६ का टिप्पण; त.रा.वा.६।६,पृ.६००।
- ६. उत्तर.अ.२४।
- ७. भ.वृ.१।२०१—'अन्तकरे'ति भवान्तकारिणः!

- चही,91२०9—'अंतिमसरीरिया व'ति अन्तिमं शरीरं येषामस्ति तेऽन्तिम-शरीरिकाः चरमदेहा इत्यर्थः।
- आव.चू.पृ.२२१—पद्मक्खनाणाणि आयसमुत्याणि पसत्थेहि अज्झवसाणिहि
   लेस्साहि विसुज्झमाणाहि उप्पञ्चन्ति ।
- १०. ठाणं,३।५१२५१४।
- भ.बृ.१।२०४ तत्राधः—परमावधेरधस्ताद् योऽवधिः सोऽधोऽवधिस्तेन यो व्यवहरत्यसौ आधोऽवधिकः परिभितक्षेत्रविषयावधिकः।
- १२. बही,९।२०४—परम आधोऽवधिकाद् यः स परमाधोऽवधिकः, प्राकृत-त्वाद्य व्यत्ययनिर्देशः। 'परमोहिओ'ति क्वचित्वाठो व्यक्तश्च! स च समस्त-रूपिदव्यासंख्यातलोकमात्रा लोकखण्डासंख्यातावसर्पिणीविषयावधिज्ञानः।

१. सम.१७।२।

२. ठाणं,४।९३७;६।९५;८।९५;१०।९०।

३. (क) सूय.१११४११—

# पंचमो उद्देशो : पांचवां उद्देशक

मूल

# संस्कृत छाया

# हिन्दी अनुवाद

# पुढवि-पदं

# २११. कित णं भंते ! पुढवीओ पण्ण-त्ताओ ? गोयमा ! सत्त पुढवीओ पण्णताओ, तं जहा—रयणयभा, सकरयभा, बालुय-यभा, पंकयमा, धूमयभा, तमयभा,

# पृथिवी-पदम्

कति भदन्त । पृथिव्यः प्रज्ञप्ताः ?

गौतन ! सप्त पृथिव्यः प्रज्ञप्ताः, तद् यथा— रत्नप्रभा, शर्कराप्रभा, वालुकाप्रभा, पङ्क-प्रभा, धूमप्रभा, तमःप्रभा, तमस्तमाः ।

# पृथ्वी-पद

२११. भन्ते ! पृथ्वियां कितनी प्रज्ञप्त हैं ?

गौतम ! पृथ्वियां सात प्रज्ञप्त हैं, जैसे—रलप्रभा, शर्कराप्रभा, वालुकाप्रभा, पंकप्रभा, धूमप्रभा, तमःप्रभा, तमस्तमाः।

### भाष्य

# १. पृथ्वियां

तमतमा ॥

क्षेत्र की दृष्टि से लोक तीन भागों में विभक्त है—ऊर्ध्वलोक, मध्यलोक और अधोलोक। अधोलोक में सात पृथ्वियां वतलाई गई हैं।

२१२. इमीसे णं भंते ! रयणप्पभाए पुढवीए कित निरयावाससयसहस्सा पण्णता ? गोयमा ! तीसं निरयावाससयसहस्सा पण्णता । अस्यां भदन्त ! रलप्रभायां पृथिव्यां कति निरयावासशतसहस्राणि प्रज्ञप्तानि ? गौतम ! त्रिंशन् निरयावासशतसहस्राणि प्रज्ञप्तानि । २१२. <sup>9</sup>भन्ते ! इस रलप्रभा पृथ्वी के कितने लाख नरकायास प्रज्ञप्त हैं ? गीतम ! रलप्रभा पृथ्वी के तीस लाख नरकावास

### संगहणी गाहा

तीसा य पत्रवीसा, पत्ररस दसेव या सयसहस्सा। तित्रेगं पंचूणं, पंचेव अणुत्तरा निरया॥१॥

# संग्रहणी गाया

त्रिंशच् च पञ्चविंशतिः, पञ्चदश दश एव च शतसहस्राणि । त्रीण्येकं पञ्चोनं, पञ्चैय अनुत्तराः निरयाः॥

# संग्रहणी गाथा

प्रज्ञम हैं।

सातों पृथ्वियों के नरकावास क्रमशः इस प्रकार हैं—१. तीस लाख २. पद्यीस लाख ३. पंद्रह लाख ४. दस लाख ५. तीन लाख ६. निनानवें हजार नौ सौ पिचानवे ७. पांच अनुत्तर नरका-वास।

### आवास-पर्द

२९३. केवड्या णं भंते ! असुरकुमारा-वाससयसहस्सा पण्णता ? गोयमा ! चोयद्वी असुरकुमारावाससय-सहस्सा पण्णता ।

# आवास-पदम्

कियन्ति भदन्तः ! असुरकुमारावास शत-सहस्राणि प्रज्ञप्तानि ? गौतमः! चतुःषष्टिः असुरकुमारावास शत-सहस्राणि प्रज्ञप्तानि !

#### आवास-पद

२१३. भन्ते ! असुरकुभारों के कितने लाख आवास प्रज्ञप्त हैं ? गौतम ! असुरकुमारों के चौसठ लाख आवास प्रज्ञप्त हैं।

# संगहणी गाहा

एवं— चोयद्री असुराणं, चउरासीई य होइ नागाणं। बावत्तरिं सुवण्णाणं, वाउकुमाराण छन्नउई॥१॥

# संग्रहणी गाथा

एवं— चतुःषष्टिः असुराणां, चतुरशीतिः च भवति नागानाम् । द्विसप्ततिः सुपर्णानां, वायुकुमाराणां धण्णवतिः ॥

# संग्रहणी गाया

इस प्रकार— असुरकुमारों के चौसठ लाख, नागकुमारों के चौरासी लाख, सुपर्णकुमारों के वहत्तर लाख, वायुकुमारों के छियानवें लाख। श.१: उ.५: सू.२१३-२१५

दीव-दिसा-उदहीण विज्ञुकुमारिंद-थणियमग्गीणं। छण्हं पि जुयलयाणं, छावत्तरिमो सयसहस्सा ॥२॥

२१४. केवइया णं भंते ! पुढविकाइया-वाससयसहरसा पण्णत्ता ? गोयमा ! असंखेजा पुढविकाइयावाससय-सहरसा पण्णता जाव असंखिजा जोइसिय-विमाणा वाससयसहरसा पण्णत्ता ॥

२१५. सोहम्मे णं भंते ! कप्पे कित विमा-णावाससयसहस्सा पण्णता ? गोयमा ! बत्तीसं विमाणावाससयसहस्सा पण्णता ॥

# संगहणी गाहा

आणय-पाणयकप्पे, चत्तारि सयारणचुए तिण्णि। सत्त विमाणसयाई, चउस वि एएसु कप्पेसु॥२॥

एकारसुत्तरं हेड्डिमए, सत्तुत्तरं सयं च मज्झमए। सयमेगं उवरिमए, पंचेव अणुत्तरविमाणा॥३॥

# नेरइयाणं नाणादसासु कोहोवउत्तादि--भंग-पदं

पुढवी द्विति-ओगाहण-सरीर-संघयणमेव संठाणे। लेस्सा दिद्वी णाणे, जोगुवओंगे य दस ठाणा॥ ४॥ द्वीप-दिशा-उदधीनाम्, विद्युत्कुमारेन्द्र-स्तनिताग्रीनाम्। षण्णामपि युगलकानाम्,

षट्सप्ततिः शतसहस्राणि॥

कियन्ति भदन्त ! पृथिवीकायिकावासशत-सहसाणि प्रज्ञप्तानि ? गौतम ! असंख्येयानि पृथिवीकायिकावास-शतसहस्राणि प्रज्ञप्तानि यावद् असंख्येयानि ज्यौतिषिकविमानावासशतसहस्राणि प्रज्ञ-प्रानि ।

सीधर्मे भदन्त ! कल्पे कित विमाना-वासशतसहस्राणि प्रज्ञमानि ? गौतम ! द्वात्रिंशद् विमानावासशतसहस्राणि प्रज्ञमानि ।

### संग्रहणी गाथा

एवम्— द्वात्रिंशदष्टविंशतिः, द्वादश-अष्ट-चतुः शतसहस्राणि । पञ्चाशत् चत्वारिंशत्, षट् च सहस्राणि सहस्रारे ॥

आनत-प्राणत कल्पे, चत्वारि शतानि आरणाच्युते त्रीणि! सप्त विमानशतानि, चतुर्ष्वपि एतेषु कल्पेषु॥

एकादशोत्तरं अधस्तने सप्तोत्तरं शतं च मध्यमके। शतमेकं उपरितने, पञ्चैव अनुत्तरविमानानि॥

# नैरियकाणां नानादशासु क्रोधोपयुक्तादि--भंग-पदम्

पृथिवीषु स्थिति-अवगाहना-शरीर-संहननमेव संस्थानम्। लेश्या दृष्टिः ज्ञानम्, योगोपयोगी च दश स्थानानि॥ द्वीपकुमार, दिशाकुमार, उदिधकुमार, विद्युत्-कुमार, स्तनितकुमार और अग्निकुमार—इन छहों युगलों के छिहत्तर लाख आवास हैं।

२१४. भन्ते ! पृथ्वीकायिक जीवों के कितने लाख आवास प्रज्ञप्त हैं ? गीतम ! पृथ्वीकायिक जीवों के असंख्येय लाख आवास प्रज्ञप्त हैं यावत् ज्योतिष्क देवों के असंख्येय लाख विमानावास प्रज्ञप्त हैं।

२९६. भन्ते ! सीधर्म कल्प में कितने लाख विमाना-वास प्रज्ञप्त हैं ? गौतम ! उसमें बत्तीस लाख विमानावास प्रज्ञप्त हैं।

### संग्रहणी गाथा

इस प्रकार---

सौधर्म में बत्तीस लाख, ईशान में अहाईस लाख, सनकुमार में बारह लाख, माहेन्द्र में आठ लाख, ब्रह्म में चार लाख, लान्तक में पचास हजार, शुक्र में चालीस हजार, सहस्रार में छह हजार विमान हैं।

आनत और प्राणत कल्प में चार सौ तथा आरण और अच्युत कल्प में तीन सो विमान हैं। इन चार कल्पों में सात सौ विमान हैं।

अधस्तन ग्रैवेयक-त्रिक में एक सौ ग्यारह विमान हैं, मध्यम ग्रैवेयक-त्रिक में एक सौ सात विमान हैं और ऊपर के ग्रैवेयक-त्रिक में सौ विमान हैं। अनुत्तर विमान पांच ही हैं।

# नैरियकों का नानादशाओं में क्रोधोपयुक्त--आदि-भंग-पद

रलप्रभा आदि पृथ्वियों में स्थिति-स्थान, अव-माहन, शरीर, संहनन, संस्थान, लेश्या, दृष्टि, ज्ञान, योग और उपयोग—ये दश स्थान इस उद्देशक में वर्णित हैं।

#### भाष्य

### १. सूत्र २१२-२१५

प्रस्तुत आलापक में आवासों की संख्या का निरूपण है। आवास एक प्रकार की वसति या नगर है। इन आवासों के पीछे कुछ विशेषण भी लगते हैं। व्यन्तर देवों के आवास 'नगरावास' भवनपति देवों के आवास 'मवनावास', ज्योतिष्क और वैमानिक देवों के आवास 'विमानावास' कहलाते हैं। तिलोयपण्णती में नरक के आवासों को 'बिल' कहा गया है।' वृत्तिकार ने रहने धोग्य स्थान को आवास बतलाया है।

# २. युगलों

भवनपति देवों के आवास उत्तर और दक्षिण दोनों दिशाओं में विभक्त हैं। 'युगल' शब्द उन दोनों के लिए प्रयुक्त हुआ है। सभी भवनपति देवों के आवासों की संयुक्त और पृथक्-पृथक् संख्या इस प्रकार है—

| <b>मबन्</b> पतिदेव | संयुक्त        | दक्षिण | उत्तर  |
|--------------------|----------------|--------|--------|
| १. असुरकुमार       | ६४ लाख         | ३४ লাজ | ३० लाख |
| २. नागकुमार        | ८४ लाख         | ४४ लाख | ४० लाख |
| ३. सुपर्णकुमार     | ७२ लाख         | ३८ लाख | ३४ लाख |
| ४. बायुकुमार       | <b>£</b> ६ लाख | ५० लाख | ४६ लाख |
| ५. द्वीपकुमार      | ७६ लाख         | ४० लाख | ३६ लाख |
| ६. दिशाकुमार       | ওছ্ লাব্ত      | ४० लाख | ३६ लाख |
| ७. उदधिकुमार       | ७६ लाख         | ४० लाख | ३६ लाख |
| ८. विद्युकुगार     | ७६ लाख         | ४० लाख | ३६ लाख |
| ६. स्तनितकुमार     | ७६ लाख         | ४० लाख | ३६ लाख |
| ५०. अग्रिकुमार     | ७६ लाख         | ४० लाख | ३६ लाख |

# ३. पृथ्वियों में

यहां 'पुढवी' शब्द विभक्ति-रहित है। यह सप्तमी विभक्ति के बहुवचन के अर्थ में प्रयुक्त है। इसका तालपार्थ है—पृथ्वी आदि जीवावासों में।

२१६. इमीसे णं भंते ! रयणप्पभाए पुढवीए तीसाए निरयावाससयसहस्सेसु एगमेगंसि निरयावासंसि नेरइयाणं केवइया ठितिद्वाणा पण्णता ?

गोयमा ! असंखेजा ठितिद्वाणा पण्णता, तं जहा—जहण्णिया ठिती, समयाहिया जहण्णिया ठिती, दुसमयाहिया जहण्णिया ठिती जाव असंखेजसमयाहिया जहण्णिया ठिती। तप्पाउगुकोसिया ठिती।

अस्यां भदन्त ! रत्नप्रभायां पृथिच्यां त्रिंशत्षु निरयावासशतसहस्रेषु एकैकस्मिन् निरयावासे नैरियकाणां कियन्ति स्थितिस्थानानि प्रज्ञ-प्रानि ?

गौतम ! असंख्येयानि स्थितिस्थानानि प्रज्ञ-सानि, तद् यथा—जधन्यिका स्थितिः, सम-याधिका जधन्यिका स्थितिः, द्विसमयाधिका जधन्यिका स्थितिः यावत् असंख्येयसम-याधिका जधन्यिका स्थितिः। तत्प्रा-योग्योत्कर्षिका स्थितिः। २१६. भन्ते ! इस रलप्रभा पृथ्वी के तीस लाख नरकावासों में से प्रत्येक नरकावास में रहने वाले नैरियकों के कितने स्थिति-स्थान<sup>9</sup> (आयु-विभाग) प्रजाम हैं ?

गौतम ! उनके स्थिति-स्थान असंख्येय प्रज्ञप्त हैं, जैसे—जघन्य स्थिति, एक समय अधिक जघन्य स्थिति, दो समय अधिक जघन्य स्थिति यावत् असंख्येय समय अधिक जघन्य स्थिति । विविक्षत नरकावास के प्रायोग्य उत्कृष्ट स्थिति ।

#### भाष्य

#### १. स्थिति-स्थान

स्थिति-स्थान का अर्थ है—आयुष्य का विभाग। प्रत्येक नरकावास में असंख्येय स्थिति-स्थान बतलाए गए हैं। प्रथम पृथ्वी की जघन्य स्थिति दस हजार वर्ष और उत्कृष्ट स्थिति एक सागरोपम की है। 'दस हजार वर्ष की स्थिति'—यह प्रथम स्थिति-स्थान है।

युगलान्युक्तानि ।

 वही,9 । २९५-—तत्र पुढवीति लुप्तविभक्तिकत्वान् निर्देशस्य पृथिवीषु, उपलक्षणत्वाद्यास्य पृथिव्यादिषु जीवावासेष्विति द्रष्टव्यमिति ।

१. ति.प.२।२८,३६।

२. भ.वृ.१।२१२---आवसन्ति येषु ते आवासाः---नरकाश्च ते आवासाश्चीत नरकावासाः।

३. वही,२९४२९३—दक्षिणोत्तर-दिग्भेदेनासुरादिनिकायो द्विभेदो भवतीति

'एक सागरोपम की स्थिति'—यह अन्तिम स्थिति-स्थान है। एक-एक समय की वृद्धि करने पर मध्यवर्ती स्थिति-स्थान असंख्येय बन जाते

हैं। प्रथम पृथ्वी के नरकावासों की जघन्य और उत्कृष्ट स्थिति अनेक प्रकार की है।

२१७. इमीसे णं भंते ! रयण्यभाए युद्वीए तीसाए निरयावाससयसहस्सेसु एगमेगंसि निरयावासंसि जहण्णियाए दितीए वट्टमाणा नेरइया किं—कोहोवउत्ता ? माणोवउत्ता? मायोवउत्ता ? सोभोवउत्ता ?

गोयमा ! सब्बे वि ताव होजा १.कोहो-यउत्ता। २.अहवा कोहोवउत्ता य. माणोवउत्ते य । ३.अहवा कोहोवउत्ता य, माणोवउत्ता य । ४.अहवा कोहोवउत्ता य, मायोवउत्ते य । ५.अहवा कोहोवउत्ता य, मायोवउत्ता य । ६.अहवा कोहोवउत्ता य. लोभोवउत्ते य । ७.अहवा कोहोवउत्ता य, लोभोवउत्ता य । ८.अहवा कोहोवउत्ता य. माणोवउत्ते य, मायोवउत्ते य। ६.कोहो-वउत्ता य, माणोवउत्ते य, मायोवउत्ता य। १०.कोहोवउत्ता य, माणोयउत्ता य, मायो-वउत्ते य । ११.कोहोवउत्ता य. माणोव-उत्ता य, मायोवउत्ता य। १२.कोहो-वजत्ता य, माणोवजते य, लोभोवजते य। १ व.कोहोवउत्ता य, माणोवउत्ते य, लोभो-वउत्ता य। १४.कोहोवउत्ता य, माणो-वजत्ता य, लोभोवजत्ते य। १५.कोहोवजत्ता य, माणोवउत्ता य, लोमोवउत्ता य। १६.कोहोवउत्ता य, मायोवउत्ते य, लोभो-वउत्ते य । १७.कोहोवउत्ता य, मायोवउत्ते य, लोभोवउत्ता य । १८.कोहोवउत्ता य, मायोवउत्ता य. लोभोवउत्ते य । १६.को-होवउत्ता य, मायोवउत्ता य, लोमोवउत्ता य। २०.कोहोवउत्ता य, माणोवउत्ते य. मायोवउत्ते य, लोभोवउत्ते य । २१.कोहो-वजत्ता य, माणोवजत्ते य, मायावजते य, लोभोवउत्ता य । २२.कोहोवउत्ताय.

अस्यां भदन्त ! रत्नप्रभायां पृथिव्यां त्रिंशत्षु निरयावासशतसहस्रोषु एकैकस्मिन् निरयावासे जधन्यिकायां स्थिती वर्तमानाः नैरयिकाः किं क्रोधोपयुक्ताः ? मानोपयुक्ताः ? मायो-पयुक्ताः ? लोभोपयुक्ताः ?

गीतम ! सर्वेपि तावत् भवेयुः १ क्रोधो-पयुक्ताः। २.अथवा क्रोधोपयुक्ताश्च मानो-पयुक्तश्च ३.अथवा क्रोधोपयुक्ताश्च मानी-४.अथवा क्रोधोपयुक्ताश्च पयुक्ताश्च । मायोपयुक्तश्च। ५.अथवा क्रोधोपयुक्ताश्च मायोपयुक्ताश्च । ६.अथवा क्रोधोपयुक्ताश्च लोभोपयुक्तश्च। ७.अथवा क्रोधोपयुक्ताश्च लोभोपयुक्ताश्च। ८.अथवा क्रोधोपयुक्ताश्च, मानोपयुक्तश्च, मायोपयुक्तश्च । ६.क्रोधो-पयुक्ताश्च, मानोपयुक्तश्च, मायोपयुक्ताश्च। १०.क्रोधोपयुक्ताश्च, मानोपयुक्ताश्च, मायो-पयुक्तश्च। ११ क्रोधोपयुक्ताश्च, मानोपयु-क्ताश्च, भायोपयुक्ताश्च । १२ क्रोधोपयुक्ता-मानोपयुक्तश्च, लोभोपयुक्तश्च । १३.क्रोधोपयुक्ताश्च, मानोपयुक्तश्च, लोभो-पयुक्ताश्च। १४.क्रोधोपयुक्ताश्च, मानोपयु-क्ताश्च, लोभोपयुक्तश्च। १५.क्रोधोपयु-क्ताश्च, मानोपयुक्ताश्च, लोभोपयुक्ताश्च। १६.क्रोधोपयुक्ताश्च, मायोपयुक्तश्च, लोभो-पयुक्तश्च। १७.क्रोधोपयुक्ताश्च, मायोप-युक्तश्च, लोभोपयुक्ताश्च। १८.क्रोधोप-युक्ताश्च, मायोपयुक्ताश्च, लोभोपयुक्तश्च १६.क्रीधोपयुक्ताश्च मायोपयुक्ताश्च, लोभो-पयुक्ताश्च। २०.क्रोधोपयुक्ताश्च, मानोप-युक्तश्च, मायोपयुक्तश्च, लोभोपयुक्तश्च। २१.कोधोपयुक्ताश्च, मानोपयुक्तश्च, मायोप-युक्तश्च, लोभोपयुक्ताश्च। २२.क्रोधोपयु-

२१७. <sup>9</sup>भन्ते ! इस रत्नप्रभा पृथ्वी के तीस लाख नरकावासों में प्रत्येक नरकावास में जघन्य स्थिति में वर्तमान नैरियक जीव क्या क्रोधोपयुक्त होते हैं ? मानोपयुक्त होते हैं ? मायोपयुक्त होते हैं ? लोभोपयुक्त होते हैं ?

गौतम ! वे सब नैरियक होते हैं १ क्रोधोपयुक्त । २.अथवा क्रोधोपयुक्त, एक मानोपयुक्त। ३. अथवा क्रोधोपयुक्त, मानोपयुक्त । ४.अधवा क्रोधोपयुक्त, एक मायोपयुक्त। ५.अथवा क्रोधो-पयुक्त, मायोपयुक्त । ६.अथवा क्रोधोपयुक्त, एक लोभोपयुक्त। ७.अथवा क्रोधोपयुक्त, लोभो-पयुक्त । ८ अथवा क्रोधोपयुक्त, एक मानोपयुक्त, मायोपयुक्त । ६ क्रोधोपयुक्त, एक मानोपयुक्त, मायोपयुक्त । १०.क्रोधोपयुक्त, मानो-पयुक्त, एक मायोपयुक्त। ११.क्रोधोपयुक्त, मानोपयुक्त, मायोपयुक्त। १२ क्रोधोपयुक्त, एक मानीपयुक्त, एक लोभोपयुक्त । १३ क्रोधोपयुक्त, एक मानोपयुक्त, लोभोपयुक्त। १४.क्रोधोपयुक्त, मानोपयुक्त, एक लोभोपयुक्त। १५.क्रोधोपयुक्त. मानोपयुक्त, लोभोपयुक्त। १६.क्रोधोपयुक्त, एक मायोपयुक्त, एक लोभोपयुक्त । १७ क्रोधोपयुक्त, एक मायोपयुक्त, लोभोपयुक्त। १८.क्रोधोपयुक्त, मायोपयुक्त, एक लोभोपयुक्त। १€.क्रोधोपयुक्त, मायोपयुक्त, लोभोपयुक्त। २०.कोधोपयुक्त, एक भानोपयुक्त, एक मायोपयुक्त, एक लोभोपयुक्त। २१.क्रोधोपयुक्त, एक मानोपयुक्त, एक मायो-पयुक्त, लोभोपयुक्त। २२.क्रोधोपयुक्त, एक मानोपयुक्त, मायोपयुक्त, एक लोभोपयुक्त। २३ क्रोधोपयुक्त, एक मानोपयुक्त, मायोपयुक्त. लोभोपयुक्त। २४.क्रोधोपयुक्त, मानोपयुक्त, एक मायोपयुक्त, एक लोभोपयुक्त। २५.क्रोधोपयुक्त, मानोपयुक्त, एक माथोपयुक्त, लोभोपयुक्त।

दर्शयन्नाह—'जहण्णिया ठिती' त्यादि, जघन्या स्थितिर्दशवर्षसहस्नादिका इत्ये-कं स्थितिस्थानं, तद्य प्रतिनरकं भिन्नरूपं, सैव समयाधिकेति द्वितीयम्, इदमपि विधिन्नम्, एवं यावदसङ्ख्येयसमयाधिका सा, सर्वान्तिमस्थितिस्थानदर्शना-याह—'तप्पाउग्मुकोसिय' ति, उत्कृष्टा असाबनेकविधेति विशेष्यते तस्य विविक्षतनरकावासस्य प्रायोग्या—उविता उत्कर्षिका तत्प्रायोग्योक्किका इत्यपं स्थितिस्थानम्, इदमपि चित्रं, विचित्रत्वादुत्कर्षस्थितेरिति।

<sup>9.</sup> भ.वृ.१ १२१६— 'ठितिद्वाण'ति आयुषो विभागाः 'असंखेज्र'ति संख्या-तीतानि, कथं ? प्रथमपृथिव्यपेक्षया जघन्या स्थितिर्दशवर्षसहस्राणि उत्कृष्टा तु सागरोपमम्, एतस्यां चैकैकसमयवृद्ध्याऽसंख्येयानि स्थितिस्थानानि भवन्ति, असंख्येयत्वात्सागरोपमसभयानामिति । एवं नरकावासापेक्षयाऽयसंख्येयान्येव तानि केवलं तेषु जघन्योत्कृष्टविभागी प्रन्थान्तरादयसेयो, यथा प्रथमप्रस्तट-नरकेषु जघन्या स्थितिर्दशवर्षसहस्राणि उत्कृष्टा तु नवितिरिति, एतदेव

माणोवउत्ते य, मायोवउत्ता य, लोभोवउत्ते य। २१.कोहोवउत्ता य, माणोवउत्ते य, मायोवउत्ता य, लोभोवउत्ता य। २४.कोहोवउत्ता य, माणोवउत्ता य, मायोवउत्ते य, लोभोवउत्ते य, लोभोवउत्ता य, मायोवउत्ता य, माणोवउत्ता य, माणोवउत्ता य, माणोवउत्ता य, माणोवउत्ता य, माणोवउत्ता य, मायोवउत्ता य, लोभोवउत्ता य, मायोवउत्ता य, लोभोवउत्ता य, मायोवउत्ता य, लोभोवउत्ता य, मायोवउत्ता य, लोभोवउत्ता य।

काश्च, मानोपयुक्तश्च, मायोपयुक्ताश्च, लोभोपयुक्तश्च। २३.क्रोधोपयुक्ताश्च, मानो-पयुक्तश्च, मानो-पयुक्तश्च, मानो-पयुक्तश्च, मानो-पयुक्तश्च, मानो-पयुक्तश्च, लोभोपयुक्तश्च। २५.क्रोधोप-युक्तश्च, लोभोपयुक्तश्च। २५.क्रोधोप-युक्तश्च, मानोपयुक्तश्च, मानोपयुक्तश्च, लोभोपयुक्तश्च, मानोपयुक्तश्च, लोभोपयुक्तश्च।

२६.क्रीधोपयुक्त, मानोपयुक्त, मायोपयुक्त, एक लोभोपयुक्त। २७.क्रीधोपयुक्त, मानोपयुक्त, मायोपयुक्त, लोभोपयुक्त।

#### भाष्य

### १. सूत्र २१७

नैरियक जीवों में क्रोध-संज्ञा की प्रबलता होती है, इसलिए उनमें क्रोधोपयुक्त अधिक संख्या में मिलते हैं। उनकी आयुस्थिति और क्रोध, मान, माया, लोम की संज्ञा के आधार पर उनके अनेक वर्गीकरण बन जाते हैं। प्रस्तुत आलापक में उनका दिग्दर्शन कराया गया है।

जघन्य स्थिति वाले नैरियक सदा उपलब्ध होते हैं। उनकी संख्या अधिक होती है। उनमें क्रोधोपयुक्त जीवों की बहुलता होती है। इसिलए उनके सत्ताईस विकल्प बनते हैं। एक, दो, तीन, यावत् संख्येय समय अधिक जघन्य स्थिति वाले नैरियक कभी होते हैं और कभी नहीं भी होते। इसिलए उनके विकल्प अधिक बन जाते हैं —अस्सी बन जाते हैं। असंख्येय समय अधिक जघन्य स्थिति वाले तथा विवक्षित नरकावास के प्रायोग्य उत्कृष्ट स्थिति वाले के सत्ताईस भंग होते हैं।

वृत्तिकार ने एक गाथा उद्धृत कर भंग-विषयक दो नियमों का निर्देश किया है—जहां एक समय से लेकर संख्यात समय पर्यन्त विरह की संभावना हो, वहां अस्सी भंग और जहां विरह न हो, वहां सत्ताईस भंग होंगे अथवा अभंग होगा। यह विरह और अविरह का निरूपण सत्ता की अपेक्षा से किया गया है, उत्पत्ति की अपेक्षा से नहीं। रत्नप्रभा के नैरियकों में उत्पत्ति का विरह-काल चौबीस मुदूर्त है। यदि इसे आधार माना जाए तो जहां सत्ताईस भंगों का निर्देश है, वहां विरह होने के कारण अस्सी भंग बन जाएंगे। अतः भंग-व्यवस्था का निरूपण सत्ता की अपेक्षा से किया गया है।

क्रोध, मान, माया और लोभ—इनके सत्ताईस और असी भंग बनते हैं। इनके अंतर का मुख्य कारण है—क्रोध का बहुवचन और एकवचन। विकल्पों में मान, माया और लोभ—ये एकवचन और बहुवचन दोनों में ही ग्रहण किए जाते हैं। जहां इन तीनों के साथ 'क्रोधोपयुक्त' बहुवचन में होता है, वहां सत्ताईस भंग बनते हैं। जहां क्रोध का एकवचन और बहुवचन दोनों ग्रहण किए जाते हैं, वहां असी भंग बनते हैं। एकवचन को '9' की संख्या से और बहुवचन को '3' की संख्या से दिखाया गया है—देखें भंग-सूचक यन्त्र—

# २७ भंग

|   |   | इक जो      | गिया १ |      |     |
|---|---|------------|--------|------|-----|
|   |   | क्रोध      | मान    | माया | लोभ |
| 9 | 9 | सर्व क्रोध | ٥      | 0    | 0   |

|   |   | द्विक स | जोगिया ६ |      |     |
|---|---|---------|----------|------|-----|
|   |   | क्रोध   | भान      | माया | लोभ |
| 3 | 9 | 3       | 9        | ٥    | o   |
|   |   |         |          |      |     |

संभवइ जिहें बिरहो असीई भंगा तिहें करेजाहि! जिहेयं न होड़ विरहो, अभगयं सत्तवीसा वा ॥ १ ॥ अयं च तत्सत्तापेक्षो विरहो द्रष्टव्यो न तूत्पादापेक्षया, यतो रत्नप्रभायां चतुर्विंशतिर्मुहूर्ता उत्पादविरहकाल उक्तः, ततश्च यत्र सप्तविंशतिर्भङ्गका उच्यन्ते तत्रापि विरहभावादशीतिः प्राप्नोति, सप्तविंशतेश्चाभाव एवेति।

<sup>9.</sup> भ.वु.१।२१७---

|     |    | •        |           |      |     |
|-----|----|----------|-----------|------|-----|
|     |    | क्रोध    | मान       | माया | लोभ |
| 3   | 3  | 3        | 3         | ٥    | o   |
| 8   | 3  | 3        | o         | 9    | o   |
| ¥   | x  | 3        | o         | 3    | ٥   |
| ξ   | ¥  | 3        | o         | ٥    | 9   |
| ণ্ড | Ę  | 3        | o         | 0    | 3   |
|     |    | त्रिक सं | जोगिया १२ |      |     |
| ξ   | 9  | 3        | 9         | 9    | o   |
| Ę   | 3  | 3        | 9         | 3    | o   |
| 90  | 3  | 3        | 3         | 9    | o   |
| 99  | 8  | 3        | 3         | 3    | o   |
| 92  | ¥  | 3        | 9         | ٥    | 9   |
| 93  | ξ  | 3        | 9         | ø    | 3   |
| 98  | v  | 3        | 3         | o    | 9   |
| 9 5 | τ, | 3        | 3         | ٥    | 3   |

|               |    | क्रोध    | भान        | माया | लोभ |
|---------------|----|----------|------------|------|-----|
| 98            | Ę  | 3        | o          | 3    | 9   |
| 919           | 90 | ₹        | o          | 9    | 3   |
| 95            | 99 | 3        | o          | 3    | 9   |
| 9€            | 93 | 3        | 0          | 3    | 3   |
|               |    | चउक र    | तंजोगिया ८ |      |     |
| २०            | 9  | 3        | 9          | 9    | 9   |
| <del>२9</del> | २  | <b>३</b> | 9          | 9    | 3   |
| २२            | 3  | 3        | 9          | 3    | 9   |
| २३            | 8  | 3        | 9          | 3    | 3   |
| २४            | ¥  | 3        | 3          | 9    | 9   |
| २५            | Ę  | ₹        | 3          | 9    | ₹ ] |
| २६            | છ  | 3        | 3          | 3    | 9   |
| २७            | ς  | 3        | 3          | 3    | 3   |
|               |    |          |            |      |     |

# ८० भंग

|     |              | इक       | संजोगिया ८  |   |   |
|-----|--------------|----------|-------------|---|---|
| 9   | 9            | 9        | o           | Ç | o |
| ₹   | 3            | 0        | 9           | 0 | o |
| 3   | 3            | ٥        | ٥           | 9 | ٥ |
| R   | R            | 0        | o           | O | 9 |
| ķ   | ¥            | 3        | o           | 0 | 0 |
| Ę   | Ę            | ٥        | 3           | o | 0 |
| Ø   | છ            | o        | ٥           | 3 | o |
| ξ   | な            | 0        | ٥           | 0 | æ |
|     |              | द्धिक ।  | संजोगिया २४ |   |   |
| Ę,  | 9            | 9        | 9           | 0 | 0 |
| 90  | <del>२</del> | 9        | 3           | O | o |
| 99  | 3            | 3        | 9           | 0 | 0 |
| 92  | 8            | <b>3</b> | ₹           | o | 0 |
| 93  | ¥            | 9        | 0           | 9 | o |
| 98  | ξ            | 9        | o           | 3 | 0 |
| 94  | v            | 3        | ٥           | 9 | o |
| 9६  | ς            | 3        | oʻ          | ₹ | o |
| 919 | Ę            | 9        | Đ           | Q | 9 |
| 95  | 90           | 9        | o           | O | 3 |
| 95  | 99           | 3        | 0           | 0 | 9 |
| २०  | 92           | 3        | o           | 0 | 3 |

| 79         | 93  | ٥       | 9           | 9 | o |
|------------|-----|---------|-------------|---|---|
| २२         | 98  | ٥       | 9           | 3 | o |
| 23         | 94  | Q       | 3           | 9 | o |
| २४         | 9 Ę | o       | 3           | 3 | o |
| २५         | 90  | ٥       | 9           | 0 | 9 |
| २६         | 95  | ٥       | 9           | o | 3 |
| २७         | 9€  | o       | 3           | ٥ | 9 |
| २द         | २०  | o       | 3           | ٥ | ₹ |
| ₹€         | २९  | 0       | ٥           | 9 | 9 |
| ŞФ         | २२  | ٥       | 0           | 9 | 3 |
| 39         | २३  | ٥       | ΄ ο         | 3 | 9 |
| ३२         | 28  | 0       | <u> </u>    | 3 | ₹ |
|            |     | त्रिक स | ांजोगिया ३२ | t |   |
| 33         | 9   | 9       | 9           | 9 | o |
| 38         | २   | 9       | 9           | 3 | 0 |
| ३५         | ₹   | 9       | 3           | 9 | o |
| <b>३</b> ६ | 8   | 9       | 3           | 3 | o |
| थइ         | ¥   | 3       | 3           | 9 | ٥ |
| ३६         | Ę   | 3       | 9           | 3 | ٥ |
| ₹€         | ७   | 3       | 3           | 9 | 0 |
| ४०         | ς   | 3       | 3           | 3 | o |
|            |     |         |             |   |   |
| ४१         | ŧ   | 9       | 9           | ٥ | 9 |

9

४२

|     |     | क्रोध | मान | माया     | लोभ      |
|-----|-----|-------|-----|----------|----------|
| 83  | 99  | 9     | 3   | <b>c</b> | 9        |
| 88  | 93  | 9     | 3   | o        | 3        |
| 8 ኢ | 93  | 3     | 9   | ¢        | 9        |
| ४६  | 98  | 3     | 9   | ٥        | 3        |
| 810 | 94  | 3     | 3   | c        | 9        |
| ሄጜ  | 98  | 3     | 3   | 8        | 3        |
| ४६  | 919 | 9     | ٥   | 9        | 9        |
| ٤٥  | 95  | 9     | 0   | 9        | 3        |
| 49  | 9€  | 9     | 0   | 3        | 9        |
| ५२  | २०  | 9     | •   | 3        | ₹        |
| ५३  | २१  | 3     | 0   | 9        | 9        |
| ५४  | २२  | 3     | ٥   | 9        | 3        |
| ¥¥  | २३  | ₹     | 0   | 3        | 9        |
| ५६  | २४  | 3     | o   | 3        | <b>ર</b> |
| रुख | २५  | ٥     | 9   | 9        | 9        |
| ሂፍ  | २६  | o     | 9   | 9        | <b>3</b> |
| ሂፋ  | २७  | o     | 9   | 3        | 9        |
| ξo  | २६  | ø     | 9   | 3        | 3        |
| ६१  | ₹   | 0     | 3   | 9        | 9        |
| ६२  | ३०  | 0     | 3   | 9        | 3        |

|    |                | क्रोध  | मान       | माया     | लोभ |
|----|----------------|--------|-----------|----------|-----|
| ६३ | 39             | o      | 3         | Ę        | 9   |
| ६४ | <b>३२</b>      | ٥      | 3         | <b>३</b> | 3   |
|    | - '            | चउक सं | जोगिया १६ |          |     |
| ६५ | 9              | 9      | 9         | 9        | 9   |
| ६६ | ર              | 9      | 9         | 9        | 3   |
| ६७ | 3              | 9      | 9         | 3        | 9   |
| ६८ | 8              | 9      | 9         | 3        | 3   |
| ६६ | ٤              | 9      | 3         | 9        | 9   |
| ७० | Ę              | 9      | 3         | 9        | 3   |
| ७९ | v              | 9      | 3         | 3        | 9   |
| ७२ | ζ              | 9      | 3         | ₹        | 3   |
| ७३ | <del>Ć</del> , | 3      | 9         | 9        | 9   |
| ७४ | 90             | 3      | 9         | 9        | 3   |
| ৩১ | 99             | 3      | 9         | 3        | 9   |
| ७६ | 97             | 3      | 9         | 3        | 3   |
| છછ | 93             | 3      | 3         | 9        | 9   |
| ७ट | 98             | 3      | 3         | 9        | 3   |
| ७€ | 9 5            | 3      | 3         | 3        | 9   |
| ζ0 | १६             | 3      | 3         | 3        | 3   |

२१८. इमीसे णं भंते ! रयणप्पभाए पुढ्वीए तीसाए निरयावाससयसहस्सेमु एगमेगंसि निरयावासंसि समयाहियाए जहण्णद्वितीए बद्दमाणा नेरइया कि—कोहोबउत्ता ? माणोवउत्ता ? मायोबउत्ता ? लोभोव-उत्ता?

गोयमा ! कोहोवउत्ते य, माणोवउत्ते य, मायोवउत्ते य, लोभोवउत्ते य । कोहोवउत्ता य, मायोवउत्ता य, साणोवउत्ता य । अहवा कोहोवउत्ते य, माणोवउत्ते य । अहवा कोहोवउत्ते य, माणोवउत्ते य । अहवा कोहोवउत्ते य, माणोवउत्ता य । एवं असीतिभंगा नेयव्वा । एवं जाव संखेजसमयाहियाए ठितीए । असंखेजसमयाहियाए ठितीए तपाउगु-कोसियाए ठितीए सत्तावीसं भंगा भाणि-यव्वा ॥

२१६. इमीसे णं भंते ! रयणप्पभाए पुढवीए तीसाए निरयावाससयसहस्सेसु एगमेगंसि निरयावासंसि नेरइयाणं केवइया ओगा-हणाठाणा पण्णता ? अस्यां भदन्त ! रलप्रभायां पृथिव्यां त्रिंशत् निरयावासशतसहस्रेषु एकैकस्मिन् निरयावासे समयाधिकायां जघन्यस्थित्यां वर्तमानाः नैरियकाः कि—क्रोधोपयुक्ताः ? सानोप-युक्ताः मायोपयुक्ताः ? लोभोपयुक्ताः ?

गौतम ! क्रोधोपयुक्तश्च, मानोपयुक्तश्च, मायोपयुक्तश्च, लोभोपयुक्तश्च। क्रोधोपयुक्ताश्च, मायोपयुक्ताश्च, लोभोपयुक्ताश्च, नायोपयुक्ताश्च, लोभोपयुक्ताश्च। अथवा क्रोधोपयुक्तश्च, मानोपयुक्तश्च। अथवा क्रोधोपयुक्तश्च, मानोपयुक्तश्च। एवम् अशीतिभङ्गाः नेतन्याः। एवं यावत् संख्येयसमयाधिकायां स्थित्यां असंख्येयसमयाधिकायां स्थित्यां असंख्येयसमयाधिकायां स्थित्यां तत्प्रायोग्योक्कर्षिकायां स्थित्यां सप्तिवंशितः भङ्गाः भिगतव्याः।

अस्यां भदन्त ! रानप्रभायां पृथिव्यां त्रिंशत् निरयावासशतसहस्रेषु एकैकस्मिन् निरयावासे नैरियकाणां कियन्ति अवगाहनास्थानानि प्रज्ञप्तानि ? २१८. भन्ते ! इस रत्नप्रभा पृथ्वी के तीस लाख नरकावासों में से प्रत्येक नरकावास में 'एक समय अधिक जघन्य स्थिति' में वर्तमान नैरियक क्या क्रोधोपयुक्त होते हैं ? मानोपयुक्त होते हैं ? मायो-पयुक्त होते हैं ? लोभोपयुक्त होते हैं ?

गौतम ! एक क्रोधोपयुक्त, एक मानोपयुक्त, एक मायोपयुक्त अथवा एक लोभोपयुक्त होता है । क्रोधोपयुक्त, मानोपयुक्त, मायोपयुक्त अथवा लोभोपयुक्त होते हैं । अथवा एक क्रोधोपयुक्त, मानोपयुक्त । अथवा एक क्रोधोपयुक्त, मानोपयुक्त होते हैं । इस प्रकार अस्सी भंग ज्ञातव्य हैं । इस प्रकार यावत् 'संख्येय समय अधिक जधन्य स्थिति' वाले नैरियकों के अस्सी भंग होते हैं । 'असंख्येय समय अधिक जधन्य स्थिति' वाले तथा 'विवक्षित नरकावास के प्रायोग्य उत्कृष्ट स्थिति' वाले नैरियकों के सत्ताईस भंग वक्तव्य हैं।

२१६. भन्ते ! इस रलप्रभा पृथ्वी के तीस लाख नरकावासों में से प्रत्येक नरकावास में रहने वाले नैरियक जीवों के कितने अवगाहना-स्थान प्रज्ञस हैं ? गोयमा ! असंखेजा ओगाहणाठाणा पण्णता, तं जहा—जहण्णिया ओगाहणा, पदेसाहिया जहण्णिया ओगाहणा, दुपदे-साहिया जहण्णिया ओगाहणा जाव असं-खेजपएसाहिया जहण्णिया ओगाहणा। तप्पाउग्गुक्कोसिया ओगाहणा।।

२२०. इमीसे णं भंते ! रवणप्पभाए पुढ्वीए तीसाए निरवावाससयसहस्सेसु एगमेगंसि निरवावासंसि जहण्णियाए ओगाहणाए बट्टमाणा नेरइया किं कोहोवउत्ता ? असीइभंगा माणियव्या जाव संखेजन पदेसाहिया जहण्णिया ओगाहणा।

असंखेजपदेसाहियाए जहण्णियाए ओगा-हणाए वट्टमाणाणं, तप्पाउग्गुकोसियाए ओगाहणाए वट्टमाणाणं सत्तावीसं भंगा ॥ गौतम ! असंख्येयानि अवगाहनास्थानानि प्रज्ञातानि, तद् यथा—जधन्यिका अवगाहना, प्रिप्रदेशाधिका जधन्यिका अवगाहना, द्विप्रदेशाधिका जधन्यिका अवगाहना यावद् असंख्येयप्रदेशाधिका जधन्यिका अवगाहना। तत्प्रायोग्योत्कर्षिका अवगाहना।

अस्यां भदन्त ! रत्नप्रभायां पृथिव्यां त्रिंशत् निरयावासशतसहस्रेषु एकैकस्मिन् निरयावासे जधन्यिकायाम् अवगाहनायां वर्तमानाः नैरियकाः किं क्रोधोपयुक्ताः ? अशीतिभङ्गाः भणितव्याः यावत् संख्येय-प्रदेशाधिका जधन्यिका अवगाहना ।

असंख्येयप्रदेशाधिकायां जघन्यिकायाम् अव-गाहनायां वर्तमानानां तत्प्रायोग्योत्कर्षि-कायाम् अवगाहनायां वर्तमानानां सप्तविशतिः भड्डाः। गौतम ! उनके असंख्येय अवगाहना-स्थान प्रज्ञप्त हैं, जैसे—जघन्य अवगाहना, एक प्रदेश अधिक जघन्य अवगाहना, दो प्रदेश अधिक जघन्य अवगाहना यावत् असंख्येय प्रदेश अधिक जघन्य अवगाहना । विवक्षित नरकावास के प्रायोग्य उत्कृष्ट अवगाहना ।

२२०. भन्ते ! इस रत्मप्रभा पृथ्वी के तीस लाख नरकावासों में से प्रयेक नरकावास की जघन्य अवगाहना में वर्तमान नैरियक क्या क्रोधोपयुक्त होते हैं ?

इनके अस्सी भंग वक्तव्य हैं यावत् संख्येय प्रदेश अधिक जधन्य अवगाहना में वर्तमान नैरियकों के भी अस्सी भंग वक्तव्य हैं।

असंख्येय प्रदेश अधिक जघन्य अवगाहना में वर्तमान और विवक्षित नरकावास के प्रायोग्य उत्कृष्ट अवगाहना में वर्तमान नैरियकों के सत्ताईस भंग होते हैं।

### भाष्य

### 9. सूत्र २१६,२२०

प्रस्तुत आलापक में जघन्य अवगाहना वाले नैरियकों के अस्सी भंग निर्दिष्ट हैं। इस प्रसंग में वृत्तिकार ने एक विरोधाभास की चर्चा और उसका समाधान प्रस्तुत किया है। जघन्य स्थिति और जघन्य अवगाहना वाले नैरियकों के जघन्य स्थिति के कारण सत्ताईस और जघन्य अवगाहना के कारण अस्सी भंग प्राप्त होते हैं। यह अन्तर्विरोध है। इसके समाधान में वृत्तिकार ने लिखा है कि जघन्य अवगाहना-काल में जघन्य स्थिति वालों के भी अस्सी भंग प्राप्त होते हैं। जघन्य अवगाहना केवल उत्पत्ति-काल में ही होती है; इसलिए जधन्य अवगाहना वाले नैरियक कम होते हैं। जो नैरियक जधन्य अवगाहना का अतिक्रमण कर जाते हैं, उन्हीं जधन्य स्थिति वाले नैरियकों के सत्ताईस भंग होते हैं।

#### शब्द-विमर्श

अवगाहना—शरीर अथवा उसका आधारभूत क्षेत्र। स्थान—प्रदेश-वृद्धि से होने वाले विभाग।

२२१. इमीसे णं भंते ! रयणप्पभाए पुढ्वीए तीसाए निरयावाससयसहस्सेसु एगमेगीस निरयावासीसे नेरइयाणं कइ सरीरया पण्णता ?

गोयमा ! तिष्णि सरीरया पण्णत्ता, तं जहा—वेउव्विए, तेयए, कम्मए।। अस्यां भदन्त ! रलप्रभायां पृथिव्यां त्रिंशत् निरयावासशतसहस्रेषु एककैस्मिन् निरयावासे नैरयिकाणां कति शरीरकाणि प्रज्ञप्तानि ?

गौतम ! त्रीणि शरीरकाणि प्रज्ञप्तानि, तद् यथा—वैक्रियं, तैजसं, कर्मकम्। २२9. भन्ते ! इस रलप्रभा पृथ्वी के तीस लाख नरकावासों में से प्रयेक नरकावास में रहने वाले नैरियकों के कितने शरीर प्रज्ञप्त हैं ?

गीतम ! उनके तीन शरीर प्रज्ञप्त हैं, जैसे— वैक्रिय, तैजस और कार्मण।

नीयम्। द्रष्टव्य भ.जो.९१९६।६८ का वार्तिक।

<sup>9.</sup> भ.वृ. १।२२०—ननु ये जघन्यस्थितयो, जघन्यावगाहनाश्य भवित तेषां जघन्यस्थितिकत्वेन सप्तविंशतिर्भङ्गकाः प्राप्नुवन्ति जघन्यावगाहनत्वेन चाशी-तिरिति विरोधः ? अत्रोच्यते, जघन्यस्थितिकानागि जघन्यावगाहनाकाले- ऽशीतिरेव, उत्पत्तिकालभावित्वेन जघन्यावगाहनानागल्पत्वादिति, या च जघन्यस्थितिकानां सप्तविंशतिः सा जघन्यावगाहनत्वगतिक्रान्तानागिति भाव-

भ.वृ.१।२१६—अवगाहन्ते—आसते यस्यां साऽवगाहना—तनुस्तदाधार-भूतं वा क्षेत्रम्। तस्याः स्थानानि—प्रदेशवृद्ध्या विभागाः अवगाहना-स्थानानि।

२२२. इमीसे णं मंते ! स्वणप्पभाए जाव वेजव्यियसरीरे बट्टमाणा नेरइया किं कोहो-वजता ? सत्तावीसं भंगा ॥ अस्यां भदन्त ! रत्नप्रभायां यावत् वैक्रियशरीरे वर्तमानाः नैरियकाः कि क्रोधोपयुक्ताः ? सप्त-विंशतिः भङ्गाः । २२२. भन्ते ! इस रलप्रभा पृथ्वी यावत् वैक्रिय शरीर में वर्तमान नैरियक क्या क्रोधोपयुक्त होते हैं ? सत्ताईस भंग वक्तव्य हैं।

२२३. एएणं गमेणं तिण्णि सरीरया भाणि-यवा॥ अनेन गमेन त्रीणि शरीरकाणि भणितव्यानि ।

२२३. इसी गमक (सदृश पाठ-पद्धति) के अनुसार तीनों (वैक्रिय, तैजस और कार्मण) शरीर वक्तव्य हैं।

### भाष्य

### १. सूत्र २२२,२२३

वृत्तिकार ने एक प्रश्न उपस्थित किया है—विग्रह गति में केवल तैजस और कार्मण शरीर होते हैं और वे दोनों अल्पकालिक हैं, इसलिए अस्सी भंग होने चाहिए! फिर उन दोनों के लिए सत्ताईस

भंगों का निर्देश क्यों ? इसके समाधान में वृत्तिकार ने लिखा है— "यहां केवल तैजस और कार्मण के भंग विवक्षित नहीं हैं। यहां वैक्रिय के सहवर्ती तैजस और कार्मण के सत्ताईस भंग निर्देष्ट हैं।"

२२४. इमीसे णं भंते ! स्यणप्यभाए जाव नेरइयाणं सरीरया किसंघयणा पण्णता ?

गोयमा ! छण्हं संघयणाणं असंघयणी नेवडी, नेव छिरा, नेव ण्हारूणि। जे पोग्पला अणिडा अकंता अप्पिया असुहा अमणुण्णा अमणामा एतेसिं सरीर-संघायत्ताए परिणमंति।। अस्यां भदन्त ! रत्नप्रभायां यावत् नैरियकाणां शरीरकाणि किंसेहननानि प्रज्ञप्तानि ?

गीतम ! षण्णां संहननानाम् असंहननाः नैवास्थीनि, नैव शिराः, नैव स्नायवः। ये पुद्-गलाः अनिष्टाः अकान्ताः अप्रियाः अशुभाः अमनोज्ञाः 'अमणामा' एतेषां शरीरसंघाततया परिणमन्ति। २२४. भन्ते ! इस रत्नप्रभा पृथ्वी यावत् नैरियकों के शरीर किस संहनन (अस्थि-संरचना) वाले प्रवास हैं ?

गौतम ! छह संहननों में से उनके कोई संहनन नहीं होता । उनके शरीर में न अस्थियां हैं, न शिराएं हैं और न स्नायु हैं। जो पुद्गल अनिष्ट, अकान्त, अप्रिय, अशुभ, अमनोझ और अमनोरम होते हैं, वे इनके शरीर-संधात रूप में परिणत होते हैं।

#### भाष्य

### १. सूत्र २२४

संहनन का अर्थ है—अस्थ-संरचना। यह अर्थ श्वेताम्बर और दिगम्बर दोनों परम्पराओं में सम्मत हैं, किन्तु यह विमर्शनीय हैं! एकेन्द्रिय जीवों के अस्थि-रचना नहीं होती, फिर भी श्वेताम्बर परम्परा में उनके 'शेवार्त' तथा दिगम्बर परम्परा में 'असंप्राप्त मृपाटिका संहनन' माना गया है। इस आधार पर संहनन की व्याख्या अस्थि-रचना से हटकर करने की अपेक्षा है। एकेन्द्रिय के सन्दर्भ को ध्यान में रखकर इसकी व्याख्या यह की जा सकती है—औदारिक शरीर-वर्गणा के पुद्गलों से होने वाली शरीर-संरचना का नाम है संहनन। ठाणं में औदारिक शरीर-रचना के अनेक प्रकार बतलाए गए हैं।

| जीव                                                                  | शरीर                                                                                                       |
|----------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| एकेन्द्रिय,<br>द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय<br>पंचेन्द्रिय | औदारिक<br>अस्थि, गांस, शोणितवद्ध औदा<br>रिकशरीर।<br>अस्थि, गांस, शोणित, स्नायु और<br>शिरावद्ध औदारिक शरीर। |

संहनन के छह प्रकार हैं—-१. बज्जऋषभनाराच २. ऋषभ-नाराच ३. नाराच ४. अर्धनाराच ५. कीलिका ६. शेवार्त! वैक्रिय शरीर में अस्थि, शिरा और स्त्रायु नहीं होते, इसलिए उसे संहनन-शून्य कहा गया है। समवाओं में भी इसका संवादी पाठ प्राप्त होता है।

- १. ज.वृ.१ । २२३ ननु विग्रहगती केवले ये तैजसकार्मणशरीरे स्यातां तयो-रत्यत्वेनाशीतिरिप भङ्गकानां संभवतीति कथमुच्यते तयोः सप्तविंशतिरेवेति । अत्रोच्यते सत्यमेतत्, केवलं वैक्रियशरीरानुगतयोस्तयोरिहाश्रयणं केवलयो-श्वानश्रयणमिति सप्तविंशतिरेवेति ।
- २. (क) भ.वृ.१।२२४—अस्थिसञ्चयत्वपं च संहननमुख्यते! (ख) ष.ख.धवला,पु.६,खं.१,भा.६-१,सू.३६,पृ.७३—संहननमस्थि-
- संचयः ।
- ३. सम.प.सू.१६० ।
- ४**. द्रष्टव्य,जै**.सि.को.भा.४,पृ.१५६।
- ५. ठाणं, २ । १५५-१६० ।
- ६. वही, ६।३०।
- ७. सम.प.सू. १८७-१८६ ।

२२५. इमीसे णं भंते ! रयणप्पभाए जाव छण्हं संधयणाणं असंघयणे बट्टमाणा नेर-इया किं कोहोवउत्ता ? सत्तावीसं भंगा॥ अस्यां भदन्त ! रत्नप्रभायां यावत् षण्णां संहननानाम् असंहनने वर्तमानाः नैरियकाः कि क्रोधोपयुक्ताः ? सप्तविंशतिः भङ्गाः। २२५. भन्ते ! इस रत्नप्रभा पृथ्वी यावत् छह संहननों में से असंहनन-अवस्था में वर्तमान नैरियक क्या क्रोधोपयुक्त होते हैं ? सत्ताईस भंग वक्तव्य हैं।

२२६. इमीसे णं भंते ! स्यणप्पभाए जाव नेरइयाणं सरीरया किसंठिया पण्णता ? गोयमा ! दुविहा पण्णता, तं जहा— भवधारणिज्ञा य, उत्तरवेउव्विया य। तत्य णं जेते भवधारणिज्ञा ते हुंडसंठिया पण्णता, तत्य णं जेते उत्तरवेउव्विया ते वि हुंडसंठिया पण्णता ॥ अस्यां भदन्त ! रलप्रभायां यावत् नैरियकाणां शरीरकाणि किंसंस्थितानि प्रज्ञप्तानि ? गीतम ! द्विविधानि प्रज्ञप्तानि, तद् यथा—भवधारणीयानि च, उत्तरवैक्रियाणि च । तत्र यानि एतानि भवधारणीयानि तानि हुण्ड-संस्थितानि प्रज्ञप्तानि । तत्र यानि एतानि उत्तरवैक्रियाणि तानि अपि हुण्डसंस्थितानि प्रज्ञप्तानि ।

२२६. भन्ते ! इस रत्नप्रभा पृथ्वी यावत् नैरियकों के शरीर किस संस्थान चाले प्रज्ञप्त हैं ? गीतम ! उनके शरीर दो प्रकार वाले प्रज्ञप्त हैं, जैसे—१.भवधारणीय ? २. उत्तर-वैक्रिय ! जो भवधारणीय शरीर हैं, वे हुंड संस्थान ? हैं। जो उत्तरवैक्रिय शरीर हैं, वे भी हुंड संस्थान चाले प्रज्ञप्त हैं!

#### भाष्य

### १. भवधारणीय

जीवन पर्यन्त रहने वाला शरीर।

# ३. हुण्ड संस्थान

कुत्सित संस्थान।

२. उत्तरवैक्रिय पूर्व वैक्रिय शरीर की अपेक्षा उत्तरकाल में निर्मित वैक्रिय शरीर।

२२७. इमीसे णं भंते ! रयणप्पभाए जाव हुंड-संठाणे वट्टमाणा नेरइया किं कोहोवउत्ता ? सत्तावीसं भंगा ॥

२२८. इमीसे णं भंते ! स्वणयभाए जाव नेरइवाणं कति लेस्साओ पण्णताओ ? गोवमा ! एगा काउलेस्सा पण्णता !!

२२६. इमीसे णं भंते ! रयणप्यभाए जाव काउलेस्साए वट्टमाणा नेरइया किं कोहो-वउत्ता ? सत्तावीसं भंगा॥

२३०. इमीसे णं भंते ! रयणप्पभाए जाव नेरइया किं सम्मदिद्वी ? मिच्छदिद्वी ? सम्माभिच्छदिद्वी ? तिण्णि वि ।

२३१. इमीसे णं भंते ! स्यणप्पभाए जाव सम्मदंसणे बट्टमाणा नेरइया कि कोहो-यउत्ता ? सत्तावीसं भंगा ॥

२३२. एवं मिच्छदंसणे वि ॥

२३३. सम्मामिच्छदंसणे असीतिमंगा ॥

अस्यां भदन्त ! रत्नप्रभायां यावत् हुण्डसंस्थाने वर्तमानाः नैरियकाः कि क्रोधोपयुक्ताः ? सप्तविंशतिः भङ्गाः।

अस्यां भदन्त ! रत्नप्रभायां यावत् नैरियकाणां कति लेश्याः प्रज्ञप्ताः ? गीतम ! एका कापोतलेश्या प्रज्ञप्ता ।

अस्यां भदन्त ! रलप्रभायां यावत् कापोत-लेश्यायां वर्तमानाः नैरयिकाः कि क्रोधोप-युक्ताः ? सप्तविंशतिः भङ्गाः।

अस्यां भदन्त ! रत्नप्रभायां यावत् नैरियकाः किं सन्यगृदृष्टयः ? मिथ्यादृष्टयः ? सम्यग्-मिथ्यादृष्टयः ? त्रयोऽपि।

अस्यां भदन्त ! रत्नप्रभायां यावत् सम्यग्दर्शने वर्तमानाः नैरियकाः किं क्रोधोपयुक्ताः ? सप्त-विशतिः भङ्गाः।

एवं मिथ्यादर्शनेऽपि।

सम्यगुनिथ्यादर्शने अशीतिः भङ्गाः !

२२७. भन्ते ! इस रत्नप्रभा पृथ्वी यावत् हुण्ड संस्थान में वर्तमान नैरियक क्या क्रोधोपयुक्त होते हैं ? सत्ताईस भंग वक्तव्य हैं।

२२८. भन्ते ! इस रलप्रभा पृथ्वी यावत् नैरयिकों के कितनी लेश्याएं प्रज्ञप्त हैं ? गौतम ! एक कापोत लेश्या प्रज्ञप्त है।

२२६. भन्ते ! इस रलप्रभा पृथ्वी यावत् कापोत लेश्या में वर्तमान नैरियक क्या क्रोधोपयुक्त होते है ? सत्ताईस भंग वक्तव्य हैं।

२३०. भन्ते ! इस रलप्रभा पृथ्वी यावत् नैरियक क्या सम्यग्दृष्टि होते हैं ? मिथ्यादृष्टि होते हैं ? सम्यग्मिथ्यादृष्टि होते हैं ? वे तीनों ही होते हैं।

२३१. भन्ते ! इस रलप्रभा पृथ्वी यावत् सम्यग्दर्शन में वर्तमान नैरियक क्या क्रोधोपयुक्त होते हैं ? सत्ताईस भंग वक्तव्य हैं।

२३२. इसी प्रकार मिथ्यादर्शन में वर्तमान नैरियकों के भी सत्ताईस भंग वक्तव्य हैं।

२३३. सम्यग्मिथ्यादर्शन में वर्तमान नैरियकों के अस्ती भंग वक्तव्य हैं।

### भाष्य

### १. सूत्र २३३

सम्यग्निथ्यादृष्टि वाले नैरियक अल्प होते हैं और उनका कालमान भी अल्प होता है; इसलिए सम्यग्निथ्यादृष्टि के अस्सी भंग बनते हैं।

२३४. इमीसे णं भंते ! रयणप्यमाए जाव नेरइया कि नाणी, अण्णाणी ? गोयमा ! नाणी वि, अण्णाणी वि । तिण्णि नाणाइं नियमा। तिष्णि अष्णाणाइं भवणाए ॥

अस्यां भदन्त ! रलप्रभायां यावत् नैरियकाः किं ज्ञानिनः, अज्ञानिनः ? गीतम ! ज्ञानिनोऽपि, अज्ञानिनोऽपि। त्रीणि ज्ञानानि नियमात्। त्रीणि अज्ञानानि मज-नया ]

२३४. भन्ते ! इस रलप्रभा पृथ्वी में यावत् नैरियक क्या ज्ञानी होते हैं अथवा अज्ञानी ? गीतम ! वे ज्ञानी भी होते हैं और अज्ञानी भी होते हैं। सम्यग् दृष्टि में तीन ज्ञान का नियम है, निध्यादृष्टि में तीन अज्ञान की भजना (विक-ल्प)है।

### भाष्य

# सम्यग्ट्रिं में तीन ज्ञान का नियम है, मिथ्यादृष्टि में तीन अज्ञान की भजना (विकल्प) है।

नरक में उत्पन्न होने के समय जो जीव सम्यकृत्वी होते हैं, उनमें तीन ज्ञान प्रारम्भ से ही होते हैं, इसलिए सम्यग्दर्शन के साथ तीन ज्ञान का नियम है, व्याप्ति है, अनिवार्यता है।

नरक में उत्पन्न होने वाले मिध्यादृष्टि जीव कुछ समनस्क होते हैं और कुछ अमनस्क होते हैं। समनस्क मिथ्यादृष्टि में विभंगज्ञान जन्म के पहले समय से ही होता हैं, इसलिए इसमें तीन अज्ञान का नियम है। अमनस्क मिथ्यादृष्टि नरक में उत्पन्न होता है। उसके जन्मकाल के प्रथम अन्तर्मुहूर्त के पश्चात् विभंग अज्ञान उत्पन्न होता है, इसलिए उसमें तीन अज्ञान का नियम नहीं होता। प्रथम अन्तर्मुहूर्त में उसमें मित और श्रुत ये दो अज्ञान होते हैं। अन्तर्मुहूर्स के पश्चात् तीन अज्ञान हो जाते हैं, इसलिए तीन अज्ञान भाज्य हैं-विकल्प के साथ कभी होते हैं, कभी नहीं भी होते इस रूप में वक्तव्य है।

२३५. इमीसे णं भंते ! रयणप्यभाए जाव आमिनिबोहियनाणे वट्टमाणा नेरइया कि कोहोवउत्ता ? सत्तावीसं भंगा ॥

२३६. एवं तिण्णि नाणाइं, तिष्णि अण्णाणाडं माणियव्वाडं ॥

अस्यां भदन्त ! रत्नप्रभायां यावद् आभि-निबोधिकज्ञाने वर्तमानाः नैरियकाः कि क्रोधी-पयुक्ताः ? सप्तविंशतिः भङ्गाः।

भणितव्यानि ।

२३५. भन्ते ! इस रलप्रभा पृथ्वी यावत् आभि-निबोधिक ज्ञान में वर्तमान नैरियक क्या क्रोधो-पयुक्त होते हैं ? सत्ताईस भंग वक्तव्य हैं।

२३६. एवं त्रीणि ज्ञानानि, त्रीणि अज्ञानानि २३६. <sup>१</sup>इसी प्रकार तीन ज्ञान और तीन अज्ञान में वर्तमान नैरियकों के भी सत्ताईस-सत्ताईस भंग वक्तव्य हैं।

#### भाष्य

### १. सूत्र २३६

प्रस्तुत सूत्र में तीन अज्ञानों के लिए सत्ताईस भंग विवक्षित हैं। वृत्तिकार ने एक रहस्य की ओर ध्यान आकर्षित किया है। विभंग अज्ञान से पूर्ववर्ती मति और श्रुत अज्ञान की विवक्षा हो, तो उससे अस्सी भंग प्राप्त होते हैं। यह अवस्था अन्तर्गुहूर्तकालिक होती है। इस अवस्था में अवगाहना भी जघन्य होती है। जघन्य अवगाहना के कारण ही उनके अस्सी भंग बनते हैं।

- भ.वृ.१।२३३ मिश्रदृष्टीनामल्पत्वात्तद्भावस्यापि च कालतोऽल्पत्वादेकोऽपि लम्यते इत्यशीतिर्मङ्गाः।
- २. भ.वृ.९ ।२३४ ये ससम्यकृत्वा नरकेषूत्पद्यन्ते तेषां प्रथमसमयादारभ्य भव-प्रत्ययस्यावधिज्ञानस्य भावात् त्रिज्ञानिन एव ते । ये तु मिथ्यादृष्टयस्ते सञ्ज्ञि-भ्योऽसञ्ज्ञिभ्यश्चोत्पद्यन्ते, तत्र ये सञ्ज्ञिभ्यस्ते भवप्रत्ययादेव विभङ्गस्य भावात् त्र्यज्ञानिनः, ये त्वसंज्ञिभ्यस्तेषागद्यादन्तर्गृहूर्त्तात्परतो विभङ्गस्योत्पत्तिरिति तेषां पूर्वमज्ञानद्वयं पश्चाद्विमङ्गोत्पत्तावज्ञानत्रयमित्यत उच्यते—'तिन्नि अण्णाणाइं भयणाए'ति 'भजनया' विकल्पनया कदाचिद् द्वे कदाचित्त्रीणीत्यर्थः। अत्रार्थे
- गाथे स्याताम्—
  - सन्नी नेरइएसुं उरल परिद्यायणंतरे समए। बिडमंगं ओहिं वा अविग्गहे विश्गहे लहइ॥ असाबी नरएसुं पञ्जतो जेण लहड् विट्मंगं। नाणा तिञ्चेव तओ अञ्चाणा दोन्नि तिञ्चेव॥
- ३. म.वृ.१।२३६ -यदि मत्यज्ञानश्रुताज्ञाने विभङ्गात्पूर्वकालभाविनी विवश्यते तदाऽशीतिर्भङ्ग लभ्यन्ते, अल्पत्वात्तेषां, किन्तु जघन्यावगाहनास्ते ततो जघन्यावयाहनाश्रयेणैवाशीतिर्मङ्गकास्तेषामवसेया इति ।

२३७. इमीसे णं भंते ! स्यणप्यभाए जाव नेरइया किं मणजोगी ? बइजोगी ? काय-जोगी ? तिष्णि वि॥

२३८. इमीसे णं भंते ! रयणप्पभाए जाव मणजोए बट्टमाणा नेरइया किं कोहोवउता? सत्तावीसं भंगा ॥

२३६. एवं वड़जोए॥

२४०. एवं कायजोए॥

अस्यां भदन्तः ! रलप्रभायां यावत् नैरियकाः किं मनोयोगिनः ? वाग्योगिनः ? काय-योगिनः ? त्रयोऽपि !

अस्यां भदन्त ! रलप्रभायां यावत् मनोयोगे वर्तमानाः नैरियकाः किं क्रोधोपयुक्ताः ? सप्तविंशतिः भङ्गाः।

एवं वाग्योगे।

एवं काययोगे।

२३७. भन्ते ! इस रलप्रभा पृथ्वी में यावत् नैरियक क्या मनयोगी होते हैं ? वचनयोगी होते हैं ? काययोगी होते हैं ? वे तीनों ही होते हैं।

२३८. <sup>9</sup>मन्ते ! इस रत्नप्रभा पृथ्वी में यावत् मनयोग में वर्तमान नैरियक क्या क्रोधोपयुक्त होते हैं ? सत्ताईस भंग वक्तव्य हैं।

२३६. इसी प्रकार वचनयोग में वर्तमान नैरयिकों के भी सत्ताईस भंग वक्तव्य हैं।

२४०. इसी प्रकार काययोग में वर्तमान नैरयिकों के भी सत्ताईस भंग वक्तव्य हैं।

#### भाष्य

### १. सूत्र २३८-२४०

सामान्य काययोग में सत्ताईस भंगों का निर्देश है, किन्तु काययोग विवक्षित है; इसलिए उनका निर्देश नहीं है। केवल कार्मण काययोग में अस्सी भंग प्राप्त होते हैं। यहां सामान्य

२४१. इमीसे णं भंते ! स्यणप्पभाए जाव नेरइया किं सागारोवउत्ता ? अणागारो-यउत्ता ? गोयमा ! सागारोवउत्ता वि, अणागारो-यउत्ता वि ।।

२४२. इमीसे णं भंते ! स्यणप्यभाए जाव सागारोवओंगे बट्टमाणा नेरइया किं कोहो-वउत्ता ? सत्तावीसं भंगा ॥

२४३. एवं अणागारोवउत्ते वि सत्तावीसं भंगा॥

२४४. एवं सत्त वि पुढवीओ नेयव्याओ, नाणतं लेसासु॥

संगहणी गाहा

काऊ य दोसु, तइयाए मीसिया, नीलिया चउत्यीए ! पंचमियाए मीसा, कण्हा तत्तो परमकण्हा ॥ १ ॥ अस्यां भदन्त ! रत्नप्रभायां यावत् नैरियकाः किं साकारोपयुक्ताः ? अनाकारोपयुक्ताः ?

गौतम ! साकारोपयुक्ताः अपि, अनाकारो-पयुक्ताः अपि !

अस्यां भदन्त ! रत्नप्रभायां यावत् साकारोपयोगे वर्तमानाः नैरयिकाः किं क्रोधो-पयुक्ताः ? सप्तविंशतिः भङ्गाः ।

एवं अनाकारोपयुक्तेऽपि सप्तविंशतिः भङ्गाः।

एवं सप्त अपि पृथिव्यः ज्ञातव्याः, नानात्वं लेश्यासु।

### संग्रहणी गाया

कापोती च द्वयोः, तृतीयायां मिश्रिता, नीलिका चतुर्थ्याम्। पञ्चम्यां मिश्रा, कृष्णा ततः परमकृष्णा॥ २४९. भन्ते ! इस रत्नप्रभा पृथ्वी में यावत् नैरियक साकारोपयुक्त होते हैं ? अथवा अनाकारोपयुक्त होते हैं ?

गीतम ! वे साकारोपयुक्त भी होते हैं, अनाकारो-पयुक्त भी होते हैं।

२४२. भन्ते ! इस रत्नप्रभा पृथ्वी में यावत् साकारोपयोग में वर्तमान नैरियक क्या कोधोपयुक्त होते हैं ? सत्ताईस भंग वक्तव्य हैं।

२४३. इसी प्रकार अनाकारोपयोग में वर्तमान नैरियकों के भी सत्ताईस भंग वक्तव्य हैं।

२४४. इस प्रकार सातों ही पृथ्वियां ज्ञातव्य हैं, केवल लेश्या में नानात्व है।

#### संग्रहणी गाया

प्रथम और द्वितीय पृथ्वी में कापोत लेश्या, तीसरी पृथ्वी में मिश्र —कापोत और नीललेश्या, चौथी पृथ्वी में नीललेश्या, पांचवीं पृथ्वी में मिश्र — नील और कृष्णलेश्या, छठी पृथ्वी में कृष्णलेश्या और सातवीं पृथ्वी में परमकृष्ण लेश्या होती है।

भ.वृ.१ । २३६—इह यद्यपि केवलकार्मणकाययोगेऽशीतिर्भङ्गाः संभवन्ति— तथाऽपि तस्याविवक्षणात् सामान्यकाययोगाश्रयणाद्य सप्तविंशतिरुक्तेति ।

#### भाष्य

### १. मिश्र

तीसरी और पांचवी पृथ्वी में मिश्र लेश्या का निर्देश है। उसका स्पष्ट अर्थ यह है—तीसरी पृथ्वी के कुछ भागों में कापोत लेश्या और कुछ भागों में नील लेश्या होती है। पांचवी पृथ्वी के कुछ भागों में नील और कुछ भागों में कृष्ण लेश्या होती है।

# असुरकुमारादीणं नाणादसासु कोहोवउत्तादि भंग-पदं

# २४५. चउसद्वीए णं भंते ! असुरकुमारा बाससयसहरसेसु एगमेगंसि असुरकुमारा-वासंसि असुरकुमाराणं केवद्दया हितिद्वाणा पण्णता ? गोयमा ! असंखेजा हितिद्वाणा पण्णता । जहण्णिया हिई जहा नेरइया तहा, नवरं —पडिलोमा भंगा भाणियव्या ।

सब्वे वि ताय होज लोभोवउत्ता ।
अहवा लोभोवउत्ता य, मायोवउत्ते य ।
अहवा लोभोवउत्ता य, मायोवउत्ता य ।
एएणं गमेणं नेयव्वं जाव यणियकुमारा,
नवरं—नाणत्तं जाणियव्वं ॥

# असुरकुमारादीनां नानादशासु क्रोधोपयुक्तादि भङ्ग-पदम्

चतुष्यष्टिषु भदन्त ! असुरकुमारावासशत-सहस्रेषु एकैकस्मिन् असुरकुमारावासे असुर-कुमाराणां कियन्ति स्थितिस्थानानि प्रज्ञप्तानि?

गौतम ! असंख्येयानि स्थितिस्थानानि प्रज्ञ-प्तानि । जधन्यिका स्थितिः यथा नैरियकाः तथा, नवरं—प्रतिलोमाः भङ्गाः भणितव्याः ।

सर्वेऽपि तावद् भवेयुः लोभोपयुक्ताः।
अथवा लोभोपयुक्ताश्च मायोपयुक्तश्च।
अथवा लोभोपयुक्ताश्च, मायोपयुक्ताश्च।
एतेन गमेन नेतव्यं यावत् स्तनितकुमाराः,
नवरं—नानात्वं ज्ञातव्यम्॥

# असुरकुमार आदि का नाना दशाओं में क्रोघोपयुक्त आदि भड़-पद

२४५. भन्ते ! चीसठ लाख असुरकुमार-आवासों में से प्रत्येक असुरकुमारावास में रहने वाले असुर-कुमारों के कितने स्थिति-स्थान (आयु- विभाग) प्रज्ञप्त हैं ?

गौतम ! उनके असंख्येय स्थिति-स्थान प्रज्ञप्त हैं। उनकी जधन्य स्थिति नैरियकों के समान हैं। विशेष ज्ञातव्य यह है कि प्रतिलोम भंग (लोभो-पयुक्त आदि) वक्तव्य हैं।

वे सब असुरकुमार लोभोपयुक्त होते हैं! अथवा लोभोपयुक्त और एक मायोपयुक्त। अथवा लोभोपयुक्त और मायोपयुक्त। इस गमक (सदृश पाठ-पद्धति) के अनुसार यावत् स्तनितकुमार देवों की वक्तव्यता,केवल इनका नानात्व ज्ञातव्य है।

#### भाष्य

# 9. प्रतिलोम मंग वक्तव्य हैं

नैरियक के प्रकरण में क्रोध, मान, माया और लोभ—इस क्रम से भंगों का निर्देश किया गया है! असुरकुमार लोभ प्रधान होते हैं, इसलिए उनके भंग लोभ, माया, मान और क्रोध—इस क्रम से बनते हैं। भंग-रचना की प्रक्रिया पूर्ववत् ज्ञातव्य है।

#### २. केवल इनका नानात्व ज्ञातव्य है

नैरियक और असुरकुमार में संहनन, संस्थान और लेश्या का नानात्व होता है। रे देखें यंत्र—

|                  | नारक                                               | भवनपति                                                                                       |
|------------------|----------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| संहनन<br>संस्थान | संहतन-रहित अनिष्ट आदि पुद्गलों का परिणमन<br>हुण्डक | संहनन-रहित इष्ट आदि पुदलों का परिणयन<br>भवधारणीय में समचतुरस्त्र<br>उत्तर वैक्रिय में अन्यतर |
| लेश्या           | कृष्ण, नील, कापोत                                  | उत्तर वाक्रय म अन्यतर<br>कृष्ण, नील, कापीत, तेजस्                                            |

- १. भ.वृ.१ । २४५ नारकप्रकरणे क्रोधमानादिना क्रमेण भङ्गक निर्देशः कृतः, असुरकुमारादिप्रकरणेषु लोभमायादिनाऽसौ कार्य इत्यर्थः अत एवाह—'सब्वेवि ताव होज लोहोवजत'ित देवा हि प्रायो लोभवन्तो भवन्ति, तेन सर्वेऽयसुरकुमारा लोभोपयुक्ताः स्युः! द्विकसंयोगे तु लोभोपयुक्तत्वे बहु-वचनमेव मायोपयोगे त्वेकत्वबहुत्वाभ्यां द्वौ भङ्गकौ। एवं सप्तविंशतिर्भङ्गः कार्याः!
- २. भ.वृ.१।२४५ नारकाणामसुरकुमारादीनां च परस्परं नानात्वं ज्ञात्वा प्रश्न-

सूत्राणि उत्तरसूत्राणि चाध्येयानीति हृदयं, तद्य नारकाणामसुरकुमारादीनां च संहननसंस्थानलेश्यासूत्रेषु भवति, तद्यैवम्—'चउसट्टीए णं मंते ! असुर-कुमारावाससयसहरसेषु एगमेगीसे असुरकुमारावासीसे असुरकुमाराणं सरीरगा िकंसंघयणी ? गोयमा ! असंघयणी, जे पोग्गला इट्टा कंता ते तीसे संघायताए परिणमीत, एवं संठाणीव, नवरं भवधारणिज्ञा समचउरंससीठिया उत्तरवेउव्यिया अन्नयरसीठिया एवं लेसासु वि, नवरं कइ लेसाओ पन्नताओ ? गोयमा ! चत्तारि, तंजहा—किण्हा नीला काऊ तेऊलेसा, 'चउसट्टीए णं जाव, कण्हलेसाए वट्ट-

२४६. असंखेजेसु णं भंते ! पुढविकाइया-वाससयसहरसेसु एगमेगंसि पुढविकाइया-वासंसि पुढविकाइयाणं केवइया ठितिद्वाणा पण्णता ?

गोयमा ! असंखेजा ठितिद्वाणा पण्णत्ता, तं जहा—जहण्णिया ठिई जाव तथ्पाउग्गु-कोसिया ठिई॥

२४७. असंखेजेसु णं मन्ते ! पुढविकाइया-वाससयसहरसेसु एगमेगंसि पुढविकाइया-वासंसि जहण्णियाए ठितीए वट्टमाणा पुढविकाइया किं कोहोवउत्ता ? माणो-वउत्ता ? मायोवउत्ता ? लोभोवउत्ता? गोयमा ! कोहोवउत्ता वि, माणोवउत्ता वि, मायोवउत्ता वि, लोभोवउत्ता वि !

एवं पुढविकाइयाणं सब्देसु वि ठाणेसु अभंगयं, नदरं—तेउलेस्साए असीति-भंगा।। असंख्येयेषु भदन्त ! पृथिवीकायिका-वासशतसहस्रेषु एकैकस्मिन् पृथ्वीकायिका-वासे पृथ्वीकायिकानां कियन्ति स्थिति-स्थानानि प्रज्ञप्तानि ? गौतम ! असंख्येयानि स्थितिस्थानानि प्रज्ञ-मानि, तद् यथा—जधन्यिका स्थितिः यावत्

तत्प्रायोग्योत्कर्षिका स्थितिः।

असंख्येयेषु भदन्त ! पृथिवीकायिकावासशत-सहस्रेषु एकैकस्मिन् पृथिवीकायिकावासे जघ-न्यिकायां स्थित्यां वर्तमानाः पृथिवीकायिकाः किं क्रोधोपयुक्ताः ? मानोपयुक्ताः ? मायो-पयुक्ताः ? लोभोपयुक्ताः ? गौतम ! क्रोधापयुक्ताः अपि, मानोपयुक्ताः अपि, मायोपयुक्ताः अपि, लोभोपयुक्ताः अपि । एवं पृथ्वीकायिकानां सर्वेषु अपि स्थानेषु अभङ्गळं, नवरं—तेजोलेश्यायाः अशीति-भंङ्गाः। २४६. भन्ते ! असंख्येय लाख पृथ्वीकायिक आवासों में से प्रत्येक पृथ्वीकायिक आवास में रहने वाले पृथ्वीकायिक जीवों के कितने स्थितिस्थान प्रज्ञप्त हैं ?

गीतम ! उनके असंख्येय स्थितिस्थान प्रज्ञप्त हैं, जैसे—जघन्य स्थिति से लेकर यावत् विविक्षत पृथ्वीकायिक आवास के प्रायोग्य उत्कृष्ट स्थिति।

२४७. भन्ते ! असंख्येय लाख पृथ्वीकायिक आवासों में से प्रत्येक पृथ्वीकायिक आवास में जघन्य स्थिति में वर्तमान पृथ्वीकायिक जीव क्या क्रोधोपयुक्त होते हैं ? मानोपयुक्त होते हैं ? मायोपयुक्त होते हैं ? लोभोपयुक्त होते हैं ? गौतन ! क्रोधोपयुक्त भी होते हैं, मानोपयुक्त भी होते हैं, मायोपयुक्त भी होते है, लोभोपयुक्त भी होते हैं। इस प्रकार पृथ्वीकायिक जीयों के सभी स्थान

भंग-शून्य होते हैं, केवल तेजोलेश्या में वर्तमान पृथ्वीकायिक जीवों के अस्ती भंग वक्तव्य हैं।

#### भाष्य

# १. सूत्र २४७

क्रोध, मान, माया और लोभ—इन सभी कषायों में उपयुक्त पृथ्वीकायिक जीव बहुत संख्या में उपलब्ध होते हैं। इसलिए इनका कोई भंग नहीं बनता। लेश्याद्वार में तेजोलेश्या वाले जीवों के अस्सी भंग बनते हैं। देवलोक से च्युत देव पृथ्वीकायिक जीवों में उत्पन्न होते हैं। उनकी संख्या एक, दो, तीन आदि होती है, इसलिए उनके अस्सी भंग बन जाते हैं। सूत्र २४५ में नानात्व आया है। उसी की अनुवृत्ति मानकर वृत्तिकार ने नैरियक और पृथ्वीकायिक जीवों का अंतर बतलाया है। देखें यंत्र—

|              | नैरियक                          | पृथ्वीकायिक              |  |
|--------------|---------------------------------|--------------------------|--|
| <b>श</b> रीर | वैक्रिय, तैजस, कार्मण           | औदारिक, तैजस, कार्मण     |  |
| संहनन        | x                               | शेवार्त                  |  |
| संस्थान      | हुण्डक (भवधारणीय, उत्तरवैक्रिय) | हुण्डक—मसूरय             |  |
| लेश्या       | कृष्ण, नील, कापोत               | कृष्ण, नील, कापोत, तेजस् |  |
| दृष्टि       | तीन                             | <b>मिथ्यादृष्टि</b>      |  |
| झान          | तीन नियमा <sup>न</sup>          | x                        |  |
| अज्ञान       | तीन (भजना)                      | दो—मति, श्रुत            |  |
| योग          | मन, वचन, काय                    | काय                      |  |

माणा किं कोहोबउत्ता ? गोयमा ! सब्बेवि ताब होझ लोहोबउत्ता' इत्यादि ! एवं 'नीलकाऊतेऊवि' नागकुमारादिप्रकरणेषु तु 'चुलसीए नागकुमाराव्यससयसहस्सेसु' इत्येवं 'चउसट्ठी असुराणं नागकुमाराण होइ चुलसीइ'' इत्योवं चनत् प्रश्नसूत्रेषु भवनसंख्यानानात्वमवगम्य सूत्राभिलाषः कार्य इति !

- भ.वृ.१।२४७ पृथ्वीकायिकेषु लेश्याद्वारे तेजोलेश्या वाच्या, सा च तदा देवलोकाच्युतो देव एकोऽनेको वा पृथ्वीकायिकेषूलद्यते तदा भवति,ततश्च तदैकत्वादिभवनादसीतिर्भङ्गका भवन्तीति।
- २. देखें १।२३४ का भाष्य।

पृथ्वीकाय, अप्काय एवं वनस्पतिकाय में कर्मग्रन्थ के अनुसार सास्वादन सम्यकृत्व माना जाता है; इसलिए ज्ञानद्वार में उनमें मितज्ञान और श्रुतज्ञान का अस्तित्व होता है। इस ज्ञानद्वय के अधिकारी जीव अल्प संख्या में होते हैं; इसलिए इनके अस्सी भंग प्राप्त होते हैं। वृत्तिकार ने इस विषय में लिखा है कि पृथ्वीकायिक, अप्कायिक एवं वनस्पतिकायिक जीवों में सास्वादन सम्यकृत्व अत्यन्त अल्प होता है; इसलिए उनके अस्सी भंग यहां विवक्षित नहीं हैं। सास्वादन सम्यकृत्व के विषय में दो परम्पराएं उपलब्ध हैं—आगमिक परम्परा और कर्मग्रन्थ परम्परा। आगमिक परम्परा के अनुसार विकलेन्द्रिय में

सास्वादन सम्यक्त्य की संभावना स्वीकृत है। प्रस्तुत प्रकरण के सूत्र २५९ में यह स्पष्ट है। कर्मग्रन्य की परम्परा में उक्त तीन स्थावर-कायों में भी सास्वादन सम्यकृत्व की संभावना मान्य है।

वृत्तिकार ने पृथ्वी आदि में सास्वादन सम्यक्त्व की अत्यन्त विरत्तता का स्वीकार किया है,किन्तु पण्णवणा में उनके सम्यग् दृष्टि का सर्वथा अस्वीकार है। विकलेन्द्रिय में उसका स्वीकार है। भगवई में भी पृथ्वीकायिक जीवों में सम्यक्त्व का स्वीकार नहीं है। अतः वृत्तिकार का मत कर्मग्रन्थानुसारी हो सकता है।

२४८. एवं आउकाइया वि॥

२४६. तेउकाइय-वाउकाइयाणं सब्वेसु वि ठाणेसु अभंगयं।।

२५०. वणप्फड्काइया जहा पुढविकाइया ॥

२५१. बेइंदिय-तेइंदिय-चर्रारेंदेयाणं जेहिं ठाणेहिं नेरइयाणं असीइमंगा तेहिं ठाणेहिं असीइं चेव, नवरं—अब्महिया सम्मत्ते, आमिणिबोहियनाणे, सुयनाणे य एएहिं असीइमंगा। जेहिं ठाणेहिं नेरइयाणं सत्ता-वीसं मंगा तेसु ठाणेसु सब्वेसु अभंगयं॥ एवं अपुकायिकाः अपि ।

तेजरकायिक-वायुकायिकानां सर्वेषु अपि स्थानेषु अभङ्गकम्।

वनस्पतिकायिकाः यथा पृथिवीकायिकाः।

द्वीन्द्रिय-त्रीन्द्रिय-चतुरिन्द्रियाणां येषु स्थानेषु नैरियकाणाम् अशीतिर्भङ्गाः तेषु स्थानेषु अशीतिश्चैव, नवरं—अभ्यधिकाः सम्यक्-त्वे, आभिनिबोधिकज्ञाने, श्रुतज्ञाने च एतेषु अशीतिर्भङ्गाः। यैः स्थानैः नैरियकाणां सप्त-विशतिर्भङ्गाः तेषु स्थानेषु सर्वेषु अभङ्गकम्। २४८. इसी प्रकार अप्कायिक जीव ज्ञातव्य हैं।

२४६. तैजसकायिक और वायुकायिक जीवों के सभी स्थान भंग-शून्य होते हैं।

२५०. वनस्पतिकायिक जीवों की वक्तव्यता पृथ्वीकायिक जीवों के समान है।

२५१. जिन स्थानों में नैरियकों के अस्सी भंग हैं, उन स्थानों में द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय और चतुरिन्द्रिय जीवों के भी अस्सी भंग होते हैं। विशेष ज्ञातव्य है कि सम्यक्त्व, आभिनिबोधिक ज्ञान और श्रुत-ज्ञान इनमें अधिक भंग — अस्सी भंग होते हैं। जिन स्थानों में नैरियकों के सत्ताईस भंग होते हैं, विकलेन्द्रिय जीवों के वे सब स्थान भंग-शून्य होते हैं।

#### भाष्य

### १.जिन स्थानों में

नैरियकों में अस्सी भंग के तीन स्थान प्रतिपादित हैं—9.एक समयादि-अधिक जघन्य स्थिति। २.जघन्य अवगाहना। ३.मिश्र दृष्टि। विकलेन्द्रिय में अस्सी भंग के प्रथम दो स्थान प्राप्त हैं। उनमें मिश्र दृष्टि नहीं होती, इसलिए तीसरे स्थान की वर्जना की गई है। वृत्तिकार ने वृद्धों के मत का उल्लेख किया है। वृद्धमत के अनुसार विकलेन्द्रिय के अस्सी भंगों के स्थान पर भी अभंग सम्मत है। चूर्णि में अस्सी भंगों का स्वीकार है। वृत्तिकार ने यहां 'वृद्ध' शब्द के द्वारा किन्हीं अन्य प्राचीन व्याख्याकारों की ओर इंगित किया है।

- ९. कर्मग्रन्थ—चतुर्यकर्मग्रन्थ (षडशीति),गा.१८,१६— थीनरपणिंदी चरमा चउ अणहारे दु सन्नि छ अपजा। ते सुहुम अपज विणा सासणि इत्तो गुणे वुच्छं॥ पणितरिचउसुरनरएनर सन्निपणिंदि भव्य तसि सब्वे। इग विगल भू दग वणे दु दु एगं गहतस अभव्वे॥
- २. भ.वृ.१।२५०— ननु पृथिव्यप्वनस्पतीनां दृष्टिद्वारे सास्वादनभावेन सम्यक्त्वं कर्मग्रन्थेष्वभ्युपगम्यते। तत एव च ज्ञानद्वारे मतिज्ञानं श्रुतज्ञानं च अल्पाश्चैते इत्येवमशीतिर्मङ्गः सम्यग्दर्शनामिनिबोधिकश्रुतज्ञानेषु भवन्तु ? नैवं, पृथिव्या-दिषु सास्वादनभावस्यात्यन्तविरलत्वेनाविबक्षितत्वात्, तत एवोच्यते—

''उमयामावो पुढवाइएसु विगलेसु होझ उववण्णो।''ति 'उमय' प्रतिपद्यमानपूर्वप्रतिपञ्चस्पमिति ।

- ३. घण्ण.१६।२०३।
- ४. म.२४।१६७।
- भ.वृ.९ । २५९ वृद्धैिस्त्विह सूत्रे कुतोऽपि वाचनाविशेषाद् यत्राशीतिस्तत्रा-प्यभङ्गकिमिति व्याख्यातिमिति ।
- ६. भ.चू.पृ.२—वितिच्छिरिंदेयाणं सत्तावीस ठाणे अमंगगं बहुत्ताओ । असीति ठाणे असीति चेव—सासातणसम्मदिष्टी विरहं संभवो य यातं बहुत्व आभि-णिबोहि सुत्तणाण समत्वेसु असीति ।

३. भंग-शून्य

### २. अधिक मंग

नैरियकों के दृष्टि-द्वार और ज्ञान-द्वार में सत्ताईस भंग होते हैं। विकलेन्द्रियों के सास्वादन सम्यकृत्व, आमिनिबोधिक ज्ञान और श्रुतज्ञान में अस्सी भंग होते हैं। इस निर्देश के लिए 'अभ्यधिक' शब्द का प्रयोग किया गया है।

२५२. पंचिंदियतिरिक्खजोणिया जहा नेरइया तहा भाणियव्वा, नवरं—जेहिं सत्तावीसं भंगा तेहिं अभंगयं कायव्वं !! पञ्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकाः यद्या नैरियकाः तथा भणितव्याः, नवरं-—यैः सप्तविंशतिर्भङ्गाः तैः अभङ्गकं कर्तव्यम्। २५२. पञ्चेन्द्रिय-तिर्यग्योनिक जीव नैरियकों की मांति वक्तव्य हैं, विशेष ज्ञातव्य है कि जहां नैरियकों के सत्ताईस भंग होते हैं, वहां वे मंग--शून्य होते हैं।

विकलेन्द्रिय में एक साथ क्रोध-आदि-उपयुक्त जीव बहुत संख्या

में उपलब्ध होते हैं, इसलिये इनका कोई मंग नहीं बनता।

#### भाष्य

# १. भंग-शून्य

तिर्यञ्च पञ्चेन्द्रिय में एक साथ क्रोध-आदि-उपयुक्त जीव बहुत संख्या में उपलब्ध होते हैं, इसलिये इनका कोई भंग नहीं बनता।

२५३. मणुस्सा वि । जेहिं ठाणेहिं नेरइयाणं असीतिभंगा तेहिं ठाणेहिं मणुस्साण वि असीतिभंगा भाणियव्या । जेसु सत्तावीसा तेसु अभंगयं, नवरं—मणुस्साणं अब्महियं जहण्णियाए ठिईए, आहारए य असीति-भंगा ।। मनुष्याः अपि। यैः स्यानैः नैरियकाणाम् अशीतिर्भङ्गाः तैः स्थानैः मनुष्याणाम् अपि अशीतिर्भङ्गाः भणितव्याः। येषु सप्तविंशति-स्तेषु अभङ्गकं, नवरं—मनुष्याणाम् अभ्यविंकं जधन्यकायां स्थितौ आहारके च अशीतिर्भङ्गाः।

२५३. मनुष्य भी दस द्वार से वक्तव्य हैं, जिन स्थानों में नैरियकों के अस्ती भंग होते हैं, उन स्थानों में मनुष्यों के भी अस्ती भंग वक्तव्य है। जिन स्थानों में नैरियकों के सत्ताईस भंग होते हैं, उनमें मनुष्य भंग-शून्य होते हैं, विशेष ज्ञातव्य है कि मनुष्यों के जघन्य स्थिति और आहारक शरीर में अधिक भंग—अस्सी भंग होते हैं।

#### भाष्य

# १. भंग-शून्य

नैरियकों में क्रोधोदय की बहुलता होती है। इसलिए उनके सत्ताईस भंग बनते हैं। मनुष्य में क्रोध, मान, माया और लोभ—इन सभी कषाय वालों की संख्या बहुत होती है, इसलिए इनका कोई भंग नहीं बनता।

### २. अधिक भंग

नैरियक के जघन्य स्थिति में सत्ताईस भंग होते हैं। वहां मनुष्य के अस्सी भंग बनते हैं। मनुष्य की जघन्य स्थिति अन्तर्मुहूर्त की है। इस स्थिति वाले संख्या में अल्प मिलते हैं, इसलिए उनके अस्सी भंग बनते हैं। आहारक शरीर मनुष्य में ही होता है। आहारक शरीर वाले भी अल्प संख्या में होते हैं, इसलिए आहारक शरीर वालों में भी अस्सी भंग होते हैं। देखें यन्त्र—

|         | नारक                  | मनुष्य                                     |
|---------|-----------------------|--------------------------------------------|
| शरीर    | वैक्रिय, तैजस, कार्मण | y                                          |
| संहनन   | संहनन-रहित            | Ę                                          |
| संस्थान | हुण्डक                | Ę                                          |
| लेश्या  | कृष्ण, नील, कापोत     | Ę                                          |
| झान     | मति, श्रुत, अवधि      | Ý                                          |
| {       |                       | (केवलङ्मान में क्रोधादिउपयुक्त नहीं होते।) |

- 9. म.वृ.१।२४१—विकलेन्द्रियाणां तु 'अब्मिहिय' ति अम्यधिकान्यशीतिर्मङ्ग-कानां भवति, क ? इत्याह—सम्यक्त्वे, अल्पीयसां हि विकलेन्द्रियाणां सास्वा-दनभावेन सम्यक्त्वं भवति । अल्पत्वाद्यैतेषानेकत्वस्यापि सम्भवेना-शीतिर्मङ्गकानां भवति । एवमाभिनिबोधिके श्रुते चेति ।
- २. वही, ९।२४९—मङ्गकाभावश्च क्रोधाद्युपयुक्तानामेकदैव बहूनां भावादिति।
- वही, ९ । २५२ यतो नारकाणां बाहुल्येन क्रोधोदय एव मवित, तेन तेषां सप्तिविंशतिर्मङ्गका उक्तस्थानेषु युज्यन्ते । मनुष्याणां तु प्रत्येकं क्रोधाद्युपयोगवतां बहूनां मावात्र कषायोदये विशेषोऽस्ति । तेन तेषां तेषु स्थानेषु भङ्गकामाव इति ।

२५४. वाणमंतर-जोतिस-वेमाणिया जहा भव-णवासी, नवरं—नाणत्तं जाणियव्यं जं जस्स जाव अणुत्तरा ॥ वानमन्तर-ज्यौतिष-वैमानिकाः यथा भवन-वासिनः नवरं—नानात्वं ज्ञातव्यम् । यद् यस्य यावद् अनुत्तराः । २५४. बानभंतर, ज्योतिष्क और वैमानिक देव भवनवासी देवों की श्रांति वक्तव्य हैं, केवल जिसका जो नानात्व है वह ज्ञातव्य हैं यावत् अनुत्तर विमान तक।

#### भाष्य

### 9. जिसका जो नानात्व है वह ज्ञातव्य है।

ज्योतिष्क और वैमानिक देवों में भवनपति देवों से कुछ विशेषताएं हैं । देखें यन्त्र-

|                  | <b>भवन</b> पति                                    | ज्योतिष्क | बैमानिक                                              |
|------------------|---------------------------------------------------|-----------|------------------------------------------------------|
| लेश्या<br>अज्ञान | ४<br>३ भजना (असंज्ञी की<br>अपेक्षा-विभंग बाद में) |           | तेजस्, पद्म, शुक्ल<br>३ नियमा<br>(मति, श्रुत, विभंग) |

२५५. सेवं भंते ! सेवं भंते ! त्ति जाव विह-रइ॥ तदेवं भदन्त ! तदेवं भदन्त ! इति यायद् २५५. भन्ते ! वह ऐसा ही है, भन्ते वह ऐसा ही विहरति । है ! इस प्रकार भगवान् गौतम यावत् संयम और

२५६. भन्ते ! वह ऐसा ही है, भन्ते वह ऐसा ही है। इस प्रकार भगवान् गौतम यावत् संयम और तप से अपने आप को भावित करते हुए विहरण कर रहे हैं।



# छट्टो उद्देसो : छटा उद्देशक

मूल

# संस्कृत छाया

हिन्दी अनुवाद

# सूरिय-पदं

# २५६. जावइयाओ णं भंते ! ओवासंतराओं उदयंते सूरिए चक्खुफासं हव्यमागच्छति, अत्यमंते वि य णं सूरिए तावितयाओ चेव ओवासंतराओ चक्खुफासं हव्यमागच्छति? हंता गोयमा ! जावइयाओ णं ओवासं-तराओ उदयंते सूरिए चक्खुफासं हव्य-मागच्छति, अत्यमंते वि य णं सूरिए ताव-तियाओ चेव ओवासंतराओ चक्खुफासं हव्यमागच्छति ॥

२५७. जावइय णं भंते ! खेत्तं उदयंते सूरिए आयवेणं सब्बओ समंता ओमासेइ उज्जोएइ तवेइ पभासेइ, अत्यमंते वि य णं सूरिए तावइयं चेव खेत्तं आयवेणं सब्बओ समंता ओभासेइ ? उज्जोएइ ? तवेइ ? पभासेइ?

हंता गोयमा ! जायितय णं खेतं उदयंते सूरिए आयवेणं सव्यओ समंता ओभासेइ उज्जोएइ तवेइ पभासेइ, अत्यमंते वि य णं सूरिए तावइयं चेव खेत्तं आयवेणं सव्यओ समंता ओभासेइ उज्जोएइ तवेइ पभासेइ॥

# सूर्य-पदम्

यावतः भदन्त ! अवकाशान्तराद् उदयन् सूर्यः चक्षुःस्पर्शं 'हव्वं' आगच्छति, अस्तमयत्रिपे च सूर्यः तावतः चैव अवकाशान्तराच् चक्षुःस्पर्शं 'हव्वं' आगच्छति ?

हन्त गौतम ! यावतः अवकाशान्तराद् उदयन् सूर्यः चक्षुःस्पर्श 'हव्वं' आगच्छति, अस्तम-यञ्जपि च सूर्यः तावतः चैव अवकाशान्त-राच् चक्षुःस्पर्श 'हव्वं' आगच्छति।

यावद् भदन्त ! क्षेत्रम् उदयन् सूर्यः आतपेन सर्वतः समन्ताद् अवभासयित उद्द्योतयित तापयित प्रभासयित, अस्तमयत्रिपि च सूर्यः तावध्यैव क्षेत्रम् आतपेन सर्वतः समन्ताद् अवभासयित ? उद्योतयित ? तापयित ? प्रभासयित ?

हंत गौतम ! यावत् क्षेत्रम् उदयन् सूर्यः आतपेन सर्वतः समन्ताद् अवभासयित उद्-द्योतयित तापयित प्रभासयित, अस्तमयन्निप् द्य सूर्यः ताबद्यैव क्षेत्रम् आतपेन सर्वतः समन्ताद् अवभासयित उद्द्योतयित ताप-यित प्रभासयित !

# सूर्य-पद

२५६. <sup>9</sup>भन्ते ! उगता हुआ सूर्य जितने अव-काशान्तर से दृष्टिगोचर होता है, क्या अस्त होता हुआ सूर्य भी उतने ही अवकाशान्तर से दृष्टिगोचर होता है ?

हां, गौतम ! उपता हुआ सूर्य जितने अवकाशान्तर से दृष्टिगोचर होता है, अस्त होता हुआ सूर्य भी उतने ही अवकाशान्तर से दृष्टिगोचर होता है।

२५७. भन्ते ! उगता हुआ सूर्य अपने आतप से सब दिशाओं और विदिशाओं में जितने क्षेत्र को अवभासित, उद्द्योतित, तम और प्रभासित करता है<sup>२</sup>, क्या अस्त होता हुआ सूर्य भी अपने आतप से सब दिशाओं और विदिशाओं में उतने ही क्षेत्र को अवभासित, उद्योतित, तम और प्रभासित करता है ?

हां, गांतम ! उगता हुआ सूर्य अपने आतप से सब दिशाओं और विदिशाओं में जितने क्षेत्र को अवभासित, उद्द्योतित, तप्त और प्रभासित करता है, अस्त होता हुआ सूर्य भी अपने आतप से सब दिशाओं और विदिशाओं में उतने ही क्षेत्र को अवभासित, उद्योतित, तप्त और प्रभासित करता है।

### भाष्य

# १. सूत्र २५६,२५७

प्रस्तुत आलापक में सूर्य के उदय और अस्त के समय दृष्टिगोचर होने का उल्लेख हैं। किन्तु कितने अन्तराल से दृष्टिगोचर होता है, इसका स्पष्ट निर्देश नहीं है। इसी प्रकार अवभासित होने वाले क्षेत्र के परिमाण का भी स्पष्ट निर्देश नहीं है। वृत्तिकार ने

लिखा है कि सर्वाभ्यन्तरमण्डल में वर्तमान सूर्य उदय और अस्त के समय ४७२६३ साधिक योजन की दूरी से दृष्टिगीचर होता है। यह अन्तर मण्डल-परिवर्तन के साथ बदलता रहता है। इसकी पूरी जानकारी के लिए सूरमण्णसी (२।३) द्रष्टव्य है। २५७ वां सूत्र वृत्ति

भ.वृ.९।२५६--स च किल सर्वाभ्यन्तरमण्डले सप्तचत्वारिंशति योजनानां सहस्रेषु द्वयोः शतयोक्षिषष्टौ (४७२६३) च साधिकायां वर्तमान उदये दृश्यते ।

अस्तसमयेऽध्येवम्। एवं प्रतिमण्डलं दर्शने विशेषोऽस्ति, स च स्थानान्तरा-दवसेयः।

में व्याख्यात नहीं है। सूरपण्णत्ती के अनुसार एक सूर्य जम्बूद्वीप के डेढ़ पञ्चचक्र भाग को अवभासित, उद्द्योतित, तप्त और प्रभासित करता है।

### शब्द-विमर्श

अवकाशान्तर—वृत्तिकारं ने इसके दो अर्थ किये हैं— 9.आकाशविशेष २.अवकाशरूप अन्तराल। अवकाशान्तर आकाश का एक पर्यायवाची नाम है। इसलिए इसका अर्थ केवल आकाश किया जा सकता है।

हव्यं इसके अनेक अर्थ होते हैं—अर्वाक्, शीघ्र, सहसा। व्यक्तिकार ने इसका अर्थ 'शीघ्र' किया है। इस शब्द का प्रयोग वाक्यालंकार के लिए भी होता है।

दृष्टिगोचर जैन तर्कशास्त्र के अनुसार चक्षु अप्राप्यकारी है, इसिलए वृत्तिकार ने यहां 'स्पर्श' शब्द की मीमांसा की है। उनके अनुसार 'स्पर्श इय' (छूने जैसे) के अर्थ में 'स्पर्श' पद का प्रयोग किया गया है।

भगवद्गीता एवं आप्टे-कोश में स्पर्श का अर्थ 'इन्द्रिय-विषय' मिलता है। सब दिशाओं और विदिशाओं में यृत्तिकार ने सब्बओं का अर्थ 'सब दिशाओं में' तथा समन्तात् का अर्थ 'सब विदिशाओं में' किया है और इनको एकार्थक भी माना है।

### २. अवभासित......प्रभासित करता है

वृतिकार ने **ओमासेइ** आदि चार क्रिया-पदों की व्याख्या 'प्रकाश की चार अवस्थाओं' के रूप में की है—

अवभासपति यह प्रथम अवस्था है। इसमें प्रकाश मन्द होता है। इससे स्थूलतर वस्तुएं प्रकाशित होती हैं।

उद्योतयति यह दूसरी अवस्या है। इसमें पहली की अपेक्षा प्रकाश तेज होता है। इससे स्थूल वस्तुएं दिखाई देती हैं।

तापयति इससे शीत का अपनयन होता है तथा सूक्ष्म पिपीलिका आदि जीव प्रकाशित होते हैं।

प्रभासयति इसमें अतिताप के योग से शीत का अधिक अपनयन होता है तथा सूक्ष्मतर वस्तुएं दिखाई देती हैं।

२५८. तं मंते ! किं पुट्टं ओमासेइ ? अपुट्टं ओमासेइ ?

गोयमा ! पुट्टं ओभासेइ, नो अपुट्टं ॥

२५६. तं भंते ! किं ओगाढं ओमासेइ ? अणोगाढं ओभासेइ ?

गोयमा ! ओगाढं ओभासेइ, नो अणोगाढं ॥

तद् भदन्त ! किं स्पृष्टम् अवभासयति ? अस्पृष्टम् अवभासयति ?

गौतम ! स्पृष्टम् अवभासयति, नो अस्पृष्टम् ।

तद् भदन्त ! किं अवगाढम् अवभासयति ? अनवगाढम् अवभासयति ?

गौतम ! अवगाढम् अवभासयित, नो अनव-गाढम् ! २५८. भन्ते ! क्या सूर्य स्पृष्ट क्षेत्र को अवभासित करता है ? अथवा अस्पृष्ट क्षेत्र को अवभासित करता है ?

गौतम ! वह स्पृष्ट क्षेत्र को अवभासित करता है, अस्पृष्ट क्षेत्र को अवभासित नहीं करता।

२५६. भन्ते ! क्या सूर्य अवगाढ<sup>9</sup> क्षेत्र को अव-भासित करता है ? अथवा अनवगाढ क्षेत्र को अवभासित करता है ?

गौतम ! वह अवगाढ क्षेत्र को अवभासित करता है, अनवगाढ क्षेत्र को अवभासित नहीं करता।

#### भाष्य

#### १. अवगाह

अवगाढ़ का अर्थ है वस्तु का व्याप्ति-क्षेत्र; जितने क्षेत्र में वस्तु व्याप्त होती है, उतना क्षेत्र अवगाढ़ कहलाता है।

(ख) आप्टे.—स्पर्शः—Contact (in all senses).

१. सूर.३।२।

२. भ.वृ.९।२५६—'अवकाशान्तरात्' आकाशियशेषादयकाशरूपान्तरालाहा ।

३. भ.२०।१६—अंतलिक्खे इ वा, सामे इ वा, ओवासंतरे इ वा, ....।

४. देशीशब्दकोश ।

५. भ.वृ.१।२५६—'हव्वं' ति शीघ्रम्।

६. वही, १।२५६ — चक्षुषी — न्टृष्टेः स्पर्श इव स्पर्शो न तु स्पर्श एव चक्षुषोऽप्राप्त-कारित्वादिति चक्षःस्पर्शस्तम् ।

७. (क) गीता,२।१४— मात्रास्पर्शास्तु कौन्तेय ! शीतोष्ण सुखदुःखदाः।

८. भ.व.१।२५७ 'सर्वतः' सर्वासु दिक्षु 'समन्तात्' विदिक्षु एकार्थौ वैतौ ।

६. वहीं, १ । २५७— 'अवभासयित' ईषत्प्रकाशयित यथा स्यूलतरमेय वस्तु दृश्यते । 'उद्द्योतयित' भृशं प्रकाशयित यथा स्यूलमेव दृश्यते । 'तपित' अपनीतशीतं करोति यथा या सूक्ष्मं पिपीलिकादि दृश्यते । 'प्रभासयित' तितसपयोगाढिशेषतोऽपनीतशीतं विधत्ते यथा या सूक्ष्मतरं वस्तु दृश्यते ।

२६०. तं भंते ! किं अणंतरोगाढं ओभासेइ? परंपरोगाढं ओभासेइ ?

गोयमा ! अणंतरोगाढं ओभासेइ, नो परंपरोगाढं ॥

२६१. तं भंते ! किं अणुं ओभासेइ ? बायरं ओभासेइ ?

गोयमा ! अणुं पि ओभासेइ, बायरं पि ओभासेइ॥

२६२. तं भंते ! किं उहं ओभासेइ ? तिरियं ओभासेइ ? अहे ओभासेइ ?

गोयमा ! उद्वं पि ओभासेइ, तिरियं पि ओमासेइ, अहे पि ओमासेइ॥

२६३. तं भंते ! किं आइं ओभासेइ ? मज्झे ओभासेइ ? अंते ओभासेइ ?

गोयमा ! आइं पि ओभासेइ, मज्झे पि ओभासेइ, अंते पि ओभासेइ॥

२६४. तं भंते ! किं सविसए ओभासेइ ? अविसए ओभासेइ ?

गोयमा ! सविसए ओभासेइ, नो अविसए ॥

२६५. तं भंते ! किं आणुपुर्व्वि ओभासेइ ? अणाणुपुर्व्वि ओभासेइ ?

गोयमा ! आणुपुचिं ओभासेइ, नो अणाणुपुचिं॥

२६६. तं भंते ! कइदिसिं ओभासेइ ?

गोयमा ! नियमा छिटिसिं ओभारोड ॥

२६७. एवं - उज्जोवेइ तवेइ पभासेइ 🛚

तद् भदन्त ! किम् अनन्तरावगाढम् अव-भासयति ? परम्परावगाढम् अवभासयति ?

गौतम ! अनन्तरावगाढम् अवभासयति, नो परम्परावगाढम् अवभासयति।

तद् भदन्त ! किम् अणुम् अवभासयति ? बादरम् अवभासयति ?

गौतम ! अणुमपि अवभासयति, बादरमपि अवभासयति।

तद् भदन्त ! किं ऊर्ध्वम् अवभासयति ? तिर्यम् अवभासयति ? अधः अवभासयति?

गीतम ! ऊर्ध्वमपि अवभासयित, तिर्वगपि अवभासयित, अधोऽपि अवभासयित।

तद् भदन्तः ! किम् आदिम् अवभासयति ? मध्यम् अवभासयति ?अन्तम् अवभासयति?

गौतम ! आदिमपि अवभासयित, मध्यमपि अवभासयित, अन्तमपि अवभासयित ।

तद् भदन्त ! किं स्वविषयम् अवभासयति ? अविषयम् अवभासयति ?

गौतम ! स्वविषयम् अवभासयित, नो अवि-षयम् ।

तद् भदन्त ! किं आनुपूर्वीम् अवभासयति ? अनानुपूर्वीम् अवभासयति ?

गौतम ! आनुपूर्वीम् अवभासयित, नो अना-नुपूर्वीम् अवभासयित ।

तद् भदन्त ! कति दिशः अवभासयति ?

गौतम ! नियमात् षड्दिशः अवभासयति।

एवम्---उद्द्योतयति, तापयति, प्रभासयति ।

२६०. भन्ते ! क्या सूर्य अनन्तरावगाढ क्षेत्र को अवभासित करता है ? अथवा परम्परावगाढ क्षेत्र को अवभासित करता है ?

गीतम ! वह अनन्तरावगाढ क्षेत्र को अवभासित करता है, परम्परावगाढ क्षेत्र को अवभासित नहीं करता !

२६१. भन्ते ! क्या सूर्य अणु (सूक्ष्म) क्षेत्र को अवभासित करता है ? अथवा बादर (स्थूल) क्षेत्र को अवभासित करता है ?

गौतम ! सूर्य अणु क्षेत्र को भी अवभासित करता है और बादर क्षेत्र को भी अवभासित करता है ।

२६२. भन्ते ! क्या सूर्य ऊर्ध्व क्षेत्र को अवभासित करता है ? तिरछे क्षेत्र को अवभासित करता है? अथवा अधः क्षेत्र को अवभासित करता है? गौतम ! वह ऊर्ध्व क्षेत्र को भी अवभासित करता है, तिरछे क्षेत्र को भी अवभासित करता है और अधः क्षेत्र को भी अवभासित करता है।

२६३. भन्ते ! क्या सूर्य क्षेत्र के आदि भाग को अवभासित करता है ? मध्य भाग को अवभासित करता है ? अथवा अन्त भाग को अवभासित करता है ?

गौतम ! वह क्षेत्र के आदि भाग को भी अवभासित करता है, मध्य भाग को भी अवभासित करता है और अन्त भाग को भी अवभासित करता है।

२६४. भन्ते ! क्या सूर्य अपने विषय को अवभासित करता है अथवा अविषय को अवभासित करता है?

गौतम ! वह अपने विषय को अवभासित करता है, अविषय को अवभासित नहीं करता।

२६५. भन्ते ! क्या सूर्य अपने विषय को क्रम से अवभासित करता है ? अथवा अक्रम से अव-भासित करता है ?

गौतन ! वह अपने विषय को क्रम से अवभासित करता है, अक्रम से अवभासित नहीं करता।

२६६. भन्ते ! सूर्य कितनी दिशाओं को अवभासित करता है ?

गीतम ! यह नियमतः छहों दिशाओं को अय-भासित करता है।

२६७. उद्द्योतित, तप्त और प्रभासित-इन

क्रियापदों के साथ अवभासित की भांति पूर्ण आलापक वक्तव्य है।

### स्पर्शना-पद

२६८. <sup>9</sup>भन्ते ! स्पृश्यमान काल के समय में कोई स्कन्ध सब दिशाओं में सर्वात्मना जितने क्षेत्र का स्पर्श करता है, क्या उतने स्पृश्यमान क्षेत्र को स्पृष्ट कहा जा सकता है ?

हां, गीतम ! स्पृश्यमान काल के समय में वह सब दिशाओं में सर्वात्मना जितने क्षेत्र का स्पर्श करता है, उतने स्पृश्यमान क्षेत्र को स्पृष्ट कहा जा सकता है।

२६६. भन्ते ! क्या कोई स्कन्ध स्पृष्ट क्षेत्र का स्पर्श करता है ? अथवा अस्पृष्ट क्षेत्र का स्पर्श करता है ? गौतम! वह स्पृष्ट क्षेत्र का स्पर्श करता है, अस्पृष्ट क्षेत्र का स्पर्श नहीं करता यावत् नियमतः छहों दिशाओं का स्पर्श करता है ।

२७०. भन्ते ! क्या लोकान्त अलोकान्त का स्पर्श करता है ? अलोकान्त भी लोकान्त का स्पर्श करता है ?

हां, गौतम ! लोकान्त अलोकान्त का स्पर्श करता है और अलोकान्त भी लोकान्त का स्पर्श करता है।

२७१. भन्ते ! क्या वह स्पृष्ट क्षेत्र का स्पर्श करता है ? अथवा अस्पृष्ट क्षेत्र का स्पर्श करता है ? गौतम ! वह स्पृष्ट क्षेत्र का स्पर्श करता है, अस्पृष्ट क्षेत्र का स्पर्श नहीं करता यावत् नियमतः छहों दिशाओं का स्पर्श करता है।

२७२. भन्ते ! क्या द्वीप का अन्त सागर के अन्त का स्पर्श करता है ? सागर का अन्त भी द्वीप के अन्त का स्पर्श करता है ?

हां, गौतम ! द्वीप का अन्त सागर के अन्त का स्पर्श करता है और सागर का अन्त भी द्वीप के अन्त का स्पर्श करता है यावत् नियमतः छहों दिशाओं का स्पर्श करता है।

२७३. भन्ते ! क्या पानी का अन्त जलयान के अन्त का स्पर्श करता है ? जलयान का अन्त भी पानी के अन्त का स्पर्श करता है ?

हां, गीतम ! पानी का अन्त जलयान के अन्त का स्पर्श करता है और जलयान का अन्त भी पानी के अन्त का स्पर्श करता है यावत् नियमतः छहों दिशाओं का स्पर्श करता है।

फुसणा-पदं

२६८. से नूणं भंते ! सब्बंति सब्बावंति फुसमाणकालसमयंसि जावतियं खेत्तं फुसइ तावतियं फुसमाणे पुट्टे ति वत्तव्यं सिया ?

हंता गोयमा ! सब्बंति सब्बावंति फुसमाण-कालसमयंति जावतियं खेत्तं फुसइ तावतियं फुसमाणे पुद्रे ति वत्तव्वं सिया ॥

२६६. तं भंते ! किं पुड़ं फुसइ ? अपुड़ं फुसइ ? गोयमा ! पुड़ं फुसइ, नो अपुड़ं फुसइ जाव नियमा छिद्दिसिं फुसइ !!

२७०. लोयंते भंते ! अलोयंतं फुसइ ? अलोयंते वि लोयंतं फुसइ ?

हंता गोयमा ! लोयंते अलोयंतं फुसइ, अलोयंते वि लोयंतं फुसइ॥

२७१. तं भंते ! किं पुडं फुसइ ? अपुडं फुसइ ? गोयमा ! पुडं फुसइ, नो अपुडं जाव नियमा छिद्दिसिं फुसइ ॥

२७२. दीवंते भंते ! सागरंतं फुसइ ? सागरंते वि दीवंतं फुसइ ?

हंता गोयमा ! दीवंते सागरंतं फुसइ, सागरंते वि दीवंतं फुसइ जाब नियमा छद्दिसिं फुसइ॥

२७३. उदयंते भंते ! पोयंतं फुसइ ? पोयंते वि उदयंतं फुसइ ?

हंता गोयमा ! उदयंते पोयंत फुसइ, पोयंते वि उदयंतं फुसइ जाव नियमा छिद्दिसिं फुसइ !। स्पर्शना-पदम्

अथ नूनं भदन्त ! 'सब्बंति सब्बावंति' स्पृश्य-मानकालसमये यावत् क्षेत्रं स्पृशति तावत् स्पृश्यमानं स्पृष्टम् इति वक्तव्यं स्यात् ।

हन्त गीतम ! 'सव्यंति सव्यायंति' स्पृश्य-मानकालसमये यावत् क्षेत्रं स्पृशति तावत् स्पृश्यमानं स्पृष्टम् इति वक्तव्यं स्यात् ।

तद् भदन्त ! किं सपृष्टं स्पृशति ? अस्पृष्टं स्पृशति ?

गौतम ! स्पृष्टं स्पृशति, नो अस्पृष्टं यावन् नियमात् षड्दिशः स्पृशति।

लोकान्तः भदन्तः ! अलोकान्तं स्पृशति ? अलोकान्तोऽपि लोकान्तं स्पृशति ?

हन्त गौतम ! लोकान्तः अलोकान्तं स्पृशति, अलोकान्तोऽपि लोकान्तं स्पृशति।

तद् भदन्त ! किं स्पृष्टं स्पृशित ? अस्पृष्टं स्पृशित ? गौतम ! स्पृष्टं स्पृशित, नो अस्पृष्टं यावन् नियमात् षड्दिशः स्पृशित ।

द्वीपान्तः भदन्त ! सागरान्तं स्पृशति ? साग-रान्तोऽपि द्वीपान्तं स्पृशति ?

हन्त गौतम ! द्वीपान्तः सागरान्तं स्पृशति, सागरान्तोऽपि द्वीपान्तं स्पृशति यावन् नियमात् षड्दिशः स्पृशति ।

उदकान्तः भदन्त ! पोतान्तं स्पृशति ? पोता-न्तोऽपि उदकान्तं स्पृशति ?

हन्त गौतम ! उदकान्तः पोतान्तं स्पृशिति । पोतान्तोऽपि उदकान्तं स्पृशिति यावन् नियमात् षड्दिशः स्पृशिति । २७४. छिद्दंते भंते ! दूसंतं फुसइ ? दूसंते वि छिद्दंतं फुसइ ?

हंता गोयमा ! छिदंते दूसंतं फुसइ, दूसंते वि छिदंतं फुसइ जाव नियमा छिद्देसि फुसइ॥

२७५. छायंते भंते ! आयवंतं फुसइ ? आय-वंते वि छायंतं फुसइ ?

हंता गोयमा ! छायंते आयवंतं फुसइ, आयवंते वि छायंतं फुसइ जाव नियमा छद्दिसिं फुसइ॥ छिद्रान्तः भदन्त ! दूष्यान्तं सृशति ? दूष्या-न्तोऽपि छिद्रान्तं सृशति ?

हन्त गीतम ! छिद्रान्तः दूष्यान्तं स्पृशति, दूष्यान्तोऽपि छिद्रान्तं स्पृशति यावन् नियमात् षड्दिशः स्पृशति ।

ष्ठायान्तः भदन्त ! आतपान्तं स्पृशति ? आत-पान्तोऽपि ष्ठायान्तं स्पृशति ?

हन्त गौतम ! छायान्तः आतपान्तं स्पृशति, आतपान्तोऽपि छायान्तं स्पृशति यावन् नियमात् षड्दिशः स्पृशति । २७४. भन्ते ! क्या छिद्र का अन्त वस्त्र के अन्त का स्पर्श करता है? बस्त्र का अन्त भी छिद्र के अन्त का स्पर्श करता है ?

हां, गीतम ! छिद्र का अन्त वस्त्र के अन्त का स्पर्श करता है और वस्त्र का अन्त भी छिद्र के अन्त का स्पर्श करता है यावत् नियमतः छहों दिशाओं का स्पर्श करता है।

२७५. भन्ते ! क्या छाया का अन्त आतप के अन्त का स्पर्श करता है ? आतप का अन्त भी छाया के अन्त का स्पर्श करता है ?

हां, गीतन ! छाया का अन्त आतप के अन्त का स्पर्श करता है और आतप का अन्त भी छाया के अन्त का स्पर्श करता है यावत् नियमतः छहों दिशाओं का स्पर्श करता है।

#### भाष्य

### १. सूत्र २६६-२७५

वस्तु को जानने के अनेक कोण होते हैं। जैन तत्त्व-विद्या में वस्तु-विज्ञान के चौदह कोण—मार्गणाएं प्रतिपादित हैं—निर्देश, स्वामित्व, साधन, अधिकरण, स्थिति, विधान, सत्, संख्या, क्षेत्र, स्पर्शन, काल, अन्तर, भाव और अल्पबहुत्व।

प्रस्तुत आलापक में स्पर्शना का सिद्धान्त प्रतिपादित है। स्पर्शना अवगाहना से भिन्न है। जितने क्षेत्र में वस्तु की व्याप्ति होती है, अवगाहना उतनी ही होती है; स्पर्शना का क्षेत्र उससे अधिक होता है— उसमें अव्यवहित आकाश-प्रदेश का स्पर्श होता है। सूत्रकार ने कुछ उदाहरणों के द्वारा इस विषय को स्पष्ट किया है। लोकान्त अलोकान्त में अवगाढ नहीं है, फिर भी वह अलोकान्त का स्पर्श करता है। इसी प्रकार द्वीप-सागर, जल-जलपोत, वस्त्र-छिद्र, छाया-आतप—ये सभी निदर्शन उसी विषय को स्पष्ट करते हैं।

स्पर्शना के सिद्धान्त के साथ-साथ स्पृश्यमान और स्पृष्ट का एकत्व भी बतलाया गया है। इसकी 'क्रियमाण-कृत' के सिद्धान्त से तुलना की जा सकती है। जंबुद्दीवपण्णत्ती में एक प्रश्न है—क्या सूर्य अतीत क्षेत्र में जाता है ? क्या प्रत्युत्पन्न क्षेत्र में जाता है ? क्या अनागत क्षेत्र में जाता है ?

उत्तर दिया गया—वह अतीत क्षेत्र में नहीं जाता, अनागत क्षेत्र में भी नहीं जाता, किन्तु वर्तमान क्षेत्र में जाता है। दूसरा प्रश्न पूछा गया—भन्ते ! क्या स्पृष्ट क्षेत्र में जाता है या अस्पृष्ट क्षेत्र में जाता है ?

उत्तर दिया गया—स्पृष्ट क्षेत्र में जाता है, अस्पृष्ट क्षेत्र में नहीं जाता।

प्रस्तुत प्रकरण में भी स्पृष्ट के स्पर्श की बात बतलाई गई है। इसका तात्पर्य है कि वर्तमान क्षण में जो क्षेत्र स्पृश्यमान है, वहीं स्पृष्ट है। इस अपेक्षा से कहा गया है कि अस्पृष्ट क्षेत्र का स्पर्श नहीं किया जाता, स्पृष्ट क्षेत्र का ही स्पर्श किया जाता है।

### शब्द-विमर्श

सव्वंति सव्यावंति चृतिकार ने प्राकृत भाषा के अनुसार सव्वंति का अर्थ 'सर्वतः' और सव्यावंति का 'सर्वात्मना' किया है। इसके अतिरिक्त कुछ वैकल्पिक अर्थ भी किए हैं। वे केवल बौद्धिक हैं।

**आचारांग वृत्ति** में **सब्बावंति** को मागध देशी भाषा का प्रयोग बतलाया है।

छहों दिशाओं का स्पर्श करता है—9. लोकान्त के पार्श्व में . सर्वतः अलोक है। ऊर्घ्यलोक के ऊपर भी अलोक है और अधोलोक के नीचे भी अलोक है। चारों दिशाएं पूरे लोक में फैली हुई हैं। इस आधार पर छहों दिशाओं के स्पर्श की बात घटित होती है।

त.सू.१।७८ निर्देश-स्वामित्व-साधनाधिकरण-स्थिति-विधानतः । सत्-संख्या-क्षेत्र-स्पर्शन-कालान्तर-भावाल्पबहृत्वैश्च ।

२. भ.१।३७९।

३. जंबु.७!३६,४०।

४. भ.वृ.१ [२६८ |

आ.वृ.प.२५—'एआबंती सच्चावंती'ति एतौ ह्यै शब्दी मागधदेशीभाषा-प्रसिद्ध्या या एतावन्तः सर्वेऽपीत्येतत् पर्यायौ।

६. भ.वृ.१।२७९ — तं च षट्सु दिक्षु स्पृशति, लोकान्तस्य पार्श्वतः सर्वतोऽलोका-न्तस्य भावात्। इह च विदिक्षु स्पर्शना नास्ति, दिशां लोकविष्कम्भप्रमाणत्वाद् विदिशां च तत्परिहारेण भावादिति।

- २. कुछ द्वीप और समुद्र हजार योजन अवगाढ होते हैं। उन ऊर्ध्ववर्ती और अधोवर्ती द्वीप-समुद्रों की अपेक्षा से ऊंची और नीची दिशा की स्पर्शना घटित होती है।
- ३. जल और जलपोत में पोत की ऊंचाई की अपेक्षा से ऊर्ध्व दिशा की स्पर्शना और जलनिमञ्जन की अपेक्षा से नीची दिशा की स्पर्शना घटित होती है।
- ४. यस्त्र और छिद्र में बस्त्र की ऊंचाई की अपेक्षा से अथवा यस्त्र की पोटली में कोई जीव उत्पन्न हुआ और उसके द्वारा उस पोटली में कोई छेद बन गया, उस अपेक्षा से ऊंची और नीची दिशा की स्पर्शना घटित होती है!
  - ५. कोई पक्षी आकाश में उड़ रहा है। उसकी छाया का

अन्त आतप के अन्त का चार दिशाओं में स्पर्श कर रहा है। पक्षी की ऊंचाई की अपेक्षा से छायान्त और आतपान्त में ऊंची, नीची दिशा की स्पर्शना घटित होती है।

इसे दूसरे उदाहरण से भी समझाया गया है— प्रासाद की वरिष्डिका आदि की छाया का दीवार पर अवतरण और आरोहण होता है, उससे भी ऊंची, नीची दिशा की स्पर्शना समझी जा सकती है!

इसे समझने का तीसरा विकल्प बहुत सूक्ष्म और महत्त्वपूर्ण है। छाया और आतय के पुद्गल असंख्येय प्रदेशावगाही होते हैं; इसिलए उनमें ऊंचाई का होना स्वाभाविक है। ऊंचाई होने के कारण ऊंची, नीची दिशा की स्पर्शना सहज प्राप्त है।

### किरिया-पदं

# २७६. अत्यि णं भंते ! जीवाणं पाणाइवाए णं किरिया कजड ? हंता अत्यि !।

२७७. सा भंते ! किं पुढ़ा कज़ड़ ? अपुड़ा कज़ड़ ? गोयमा ! पुढ़ा कज़ड़, नो अपुढ़ा कज़ड़ जाव निव्याधाएणं छहिसिं, वाघायं पडुंच सिया तिदिसिं, सिया चउदिसिं, सिया पंचदिसिं॥

२७६. सा मंते ! किं कडा कज़इ ? अकडा कज़इ ? गोयमा ! कडा कज़इ, नो अकडा कज़-इ !!

२७६. सा भंते ! किं अत्तकडा कजड़ ? पर-कडा कज़ड़ ? तदुभयकडा कज़ड़ ? गोयमा ! अत्तकडा कज़ड़, नो परकडा कज़ड़, नो तदुभयकडा कज़ड़ ॥

# क्रिया-पदम्

अस्ति भदन्त ! जीवानां प्राणातिपातः क्रिया क्रियते ? इंत अस्ति ।

सा भदन्त ! किं स्पृष्टा क्रियते ? अस्पृष्टा क्रियते ? गीतम ! स्पृष्टा क्रियते, नो अस्पृष्टा क्रियते यावन् निर्व्याधातेन षड्दिशः, व्याधातं प्रतीत्य स्यात् त्रिदिशः, स्यात् पञ्च-दिशः।

सा भदन्त ! किं कृता क्रियते ? अकृता क्रियते ? गौतम ! कृता क्रियते, नो अकृता क्रियते।

सा भदन्त ! किन् आलकृता क्रियते ? पर-कृता क्रियते ? तदुभयकृता क्रियते ? गीतम ! आलकृता क्रियते, नो परकृता क्रियते, नो तदुभयकृता क्रियते।

### क्रिया-पद

२७६. <sup>9</sup>भन्ते ! क्या जीवों के प्राणातिपातक्रिया होती है ? हां. होती है।

२७७. भन्ते ! क्या वह स्पृष्ट होती है ? अथवा अस्पृष्ट होती है ? गीतम ! वह स्पृष्ट होती है, अस्पृष्ट नहीं होती यावत् व्याघात न होने पर प्राणातिपातिक्रया छहों दिशाओं में होती है, व्याघात होने पर तीन, चार, अथवा पांच दिशाओं में होती है।

२७६. भन्ते ! क्या वह कृत होती है ? अथवा अकृत होती है ? गीतम ! वह कृत होती है, अकृत नहीं होती!

२७६. भन्ते ! क्या वह आत्मकृत होती है ? परकृत होती है ? अथया उभयकृत होती है ? गौतम ! वह आत्मकृत होती है, परकृत नहीं होती, उभयकृत भी नहीं होती।

- 9. वही, ९ । २७२—'छिद्दितिं' इत्यस्यैवं भावना—योजनसहस्रावगाढा द्वीपाश्च समुद्राश्च भवन्ति, ततश्चोपिरतनानधस्तनांश्च द्वीपसमुद्रप्रदेशानाश्रित्य ऊर्ध्वा-ऽघोदिग्द्वयस्य स्पर्शना वाच्या पूर्वादिदिशां तु प्रतीतैव, समन्ततस्तेषा-मवस्थानात् ।
- २. वही,१।२७३—'उदयंते पोयंतं' ति नद्याद्युदकान्तः 'पोतान्तं' नौपर्यवसानम्, इहायुच्छ्रयापेक्षया ऊर्ध्वदिक्स्पर्शना वाच्या जलनिमञ्जनेन वेति।
- ३. वही, १ १२७४— 'छिद्दंते दूसंत' न्ति छिद्रान्तः 'दूष्यान्तं' वस्नान्तं स्पृशति । इहापि षड्दिक्स्पर्शनाभावना वस्नोच्छ्रयापेक्षया । अथवा कम्बलरूपवस्न-पोट्टलिकायां तन्मध्योत्पत्रजीवभक्षणेन तन्मध्यरन्धापेक्षया लोकान्तसूत्रवत्

षड्दिक्स्पर्शना भावयितव्या !

४. वही,१!२७५—'छायंते आयवंतं'ति इह छायाभेदेन षड्दिग्भावनैवम्— आतपे व्योमवर्तिपक्षिप्रभृतिद्रव्यस्य या छाया तदन्त आतपान्तं चतसृषु दिशु स्पृशित तथा तस्या एव छायाया भूमेः सकाशात्तद्द्रव्यं यावदुच्छ्रयोऽस्ति, ततश्च छायान्त आतपान्तमूर्ध्वमधश्च स्पृशित । अथवा प्रासादवरण्डिकादेर्या छाया तस्या मित्तेरवतान्त्या आरोहन्त्या वाऽन्त आतपान्तमूर्ध्वमधश्च स्पृशितीति भावनीयम् । अथवा तयोरेव छायाऽऽतपयोः पुद्रलानामसंख्येयप्रदेशाव्याहित्वादुच्छ्रयसद्भावः, तत्सद्भावाद्योधर्योऽधोविभागः । ततश्च छायान्त आतपान्तमूर्ध्वमधश्च स्पृशितीति । २८०. सा मंते ! कि आणुपुर्वि कडा कछइ? अणाणुपुर्वि कडा कछइ ? गोयमा ! आणुपुर्वि कडा कछइ, नो अणा-णुपुर्वि कडा कछइ ! जा य कडा, जा य कछइ, जा य कजिस्सइ, सव्वा सा आणु-पुर्वि कडा, नो अणाणुपुर्वि कडा ति वत्तव्वं सिया !!

२८१. अत्य णं मंते ! नेरइयाणं पाणाइवाय-किरिया कजड ? हंता अत्यि ॥

२८२. सा भंते ! किं पुड़ा कज़ड़ ? अपुड़ा कज़ड़ ? गोयमा ! पुड़ा कज़ड़, नो अपुड़ा कज़ड़ जाव नियमा छहिसिं कज़ड़॥

२८३. सा भंते ! किं कडा कजड़ ? अकडा कजड़ ? गोयमा ! कडा कजड़, नो अकडा कजड़॥

२८४. तं चेव जाय नो अणाणुपुर्वि कडा ति यत्तव्यं सिया॥

२८५. जहा नेरड्या तहा एगिंदियवजा भाणि-यव्या जाय वेमाणिया। एगिंदिया जहा जीवा तहा माणियव्या।।

२ ८६. जहा पाणाइवाए तहा मुसावाए तहा अदिण्णादाणे, मेहुणे, परिग्गहे, कोहे, माणे, माया, लोभे, पेञ्जे, दोसे, कलहे, अब्भक्खाणे, पेसुण्णे, परपरिवाए, अरति-रति, मायामोसे, मिच्छादंसणसल्ले—एवं एए अद्वारस । चउवीसं दंडगा माणियन्या ॥ सा भदन्त ! किम् आनुपूर्वीकृता क्रियते ? अनानुपूर्वीकृता क्रियते ? गौतम ! आनुपूर्वीकृता क्रियते, नो अनानु-पूर्वीकृता क्रियते । या च कृता, या च क्रियते,

या च करिष्यते, सर्वा सा आनुपूर्वीकृता, नो

अनानुपूर्वीकृता इति वक्तव्यं स्यात्।

अस्ति भदन्त ! नैरियकाणां प्राणातिपातिक्रया क्रियते ? हन्त अस्ति !

सा भदन्त ! किं स्पृष्टा क्रियते ? अस्पृष्टा क्रियते ? गीतम ! स्पृष्टा क्रियते, नो अस्पृष्टा क्रियते यावन् नियमात् षड्दिशः क्रियते ।

सा भदन्त ! किं कृता क्रियते ? अकृता क्रियते ? गौतम ! कृता क्रियते, नो अकृता क्रियते।

सा चैव यावन् नो अनानुपूर्वीकृता इति वक्तव्यं स्यात्।

यथा नैरियकाः तथा एकेन्द्रियवर्जाः भिण-तव्याः यावद् वैमानिकाः। एकेन्द्रियाः यथा जीवाः तथा भिणतव्याः।

यया प्राणातिपातः तथा मृषावादः तथा अदत्तादानं, मैथुनं, परिग्रहः, क्रोधः, मानः, माया, लोभः, प्रेयः, दोषः, कलहः, अभ्याख्यानं, पैशुन्यं, परपरिवादः, अरतिरतिः, मायामृषा, मिथ्यादर्शनशल्यम्—एवं एते अष्टादश। चतुर्विंशतिः दण्डकाः भणिनत्व्याः!

२ ६०. भन्ते ! क्या वह आनुपूर्वी (क्रम)-कृत होती है ? अथवा अनानुपूर्वी-कृत होती है ? गौतम ! वह आनुपूर्वी-कृत होती है, अनानुपूर्वी-कृत नहीं होती । जो क्रिया की गई है, जो की जा रही है और जो की जायेगी, यह सारी आनु-पूर्वी-कृत है, अनानुपूर्वी-कृत नहीं—ऐसा कहा जा सकता है।

२८१. भन्ते ! क्या नैरियक जीवों के प्राणाति-पातिक्रया होती है ? हां, होती है।

२ द २ . भन्ते ! क्या वह स्पृष्ट होती है ? अथवा अस्पृष्ट होती है ? गीतम ! वह स्पृष्ट होती है, अस्पृष्ट नहीं होती यावत् नियमतः छहों दिशाओं में होती है।

२ च ३ . भन्ते ! क्या वह कृत होती है ? अथवा अकृत होती है। गीतम ! वह कृत होती है, अकृत नहीं होती।

२ : ४ : यहां पूर्व-आलापक वक्तव्य है यावत् वह अनानुपूर्वी-कृत नहीं होती--ऐसा कहा जा सकता है।

२ ६५. एकेन्द्रिय जीवों को छोड़कर वैमानिक तक के सभी जीव नैरियक की भांति वक्तव्य हैं। एकेन्द्रिय सामान्य जीव की भांति वक्तव्य हैं।

२ ६ ६ प्राणातिपात, मृषावाद, अदत्तादान, मैथुन, पिग्रह, क्रोध, मान, माया, लोभ, प्रेय, द्वेष, कलह, अभ्याख्यान, पैशुन्य, परपरिवाद, अस्ति-रित, मायामृषा और मिथ्यादर्शनशल्य—ये अठा-रह क्रियाएं हैं। जैसे प्राणातिपात का आलापक चौबीस दण्डक में कहा गया, वैसे मृषावाद आदि सभी आलापक वक्तव्य हैं।

#### भाष्य

# १. सूत्र २७६-२८६

क्रिया का सामान्य अर्थ है परिस्पन्द, हलन-चलन। प्रस्तुत प्रकरण में क्रिया का अर्थ है 'कर्म' अथवा 'प्रवृत्ति'। सूत्रकृतांग चूर्णि में क्रिया, कर्म, परिस्पन्द और कर्मबन्ध—ये एकार्थक माने गये हैं। प्रतापना वृत्ति में 'कर्मबन्ध की हेतुभूत चेष्टा' को क्रिया कहा गया है। प्राणातिपात आदि अठारह क्रियाएं यहां निर्दिष्ट हैं। प्राण का वियोजन करना प्राणातिपात-क्रिया है। इसी प्रकार मृषा वचन

१. भ.वृ.१।२७६---क्रियत इति क्रिया---कर्म।

२. सूत्र.चू.पृ.३१६- क्रिया कर्म परिस्पन्द इत्यनर्थान्तरम् !

३. प्रज्ञा.वृ.प.४३५ — करणम् - क्रिया - कर्मवन्धनिवन्धनं चेष्टा ।

बोलना मृषावाद-क्रिया है। अदत्त वस्तु लेना अदत्तादान-क्रिया है।

क्रिया के साथ तीन परिणमन जुड़े हुए हैं। प्राणातिपात का अतीतकालीन संस्कार प्राणातिपात पापस्थान कहलाता है। वर्तमान में होने वाली प्राणातिपात की प्रवृत्ति प्राणातिपात-क्रिया कहलाती है। प्राणातिपात से होने वाला कर्न-बन्धन प्राणातिपात की परिणति कहलाती है। यहां प्राणातिपात-क्रिया के विषय में विशेष जानकारी के लिए कुछ पद प्रस्तुत किये गये हैं । उनमें पहला 'स्पर्श' पद है। 'प्राणातिपात-क्रिया स्पृष्ट होती है', इसका तात्पर्य है कि वह प्राणातिपात करने वाले से एकाल होकर होती है। 'यावत्' पद के द्वारा अवगाढ-अनवगाढ, अनन्तरावगाढ-परम्परावगाढ, अणु-बादर, ऊर्ध्व-अधः-तिर्यग्, आदि-मध्य-अन्त, स्वविषय-अविषय, अानुपूर्वी--अनानुपूर्वी और दिशा—इतने पदों का निर्देश है। 'दिशा' पद के विषय में एक विशेष नियम का निर्देश है—लोकान्त के निष्कुटों में केवल एकेन्द्रिय जीव प्राप्त हैं। उनकी अपेक्षा से तीन, चार, पांच और छह दिशाओं का निर्देश किया गया है।

क्रिया कृत होती है, अकृत नहीं होती। वह आत्मकृत होती है, परकृत और तदुमयकृत नहीं होती। यह आत्मकर्तृत्ववादी दर्शन का ध्रव सिद्धान्त है। आनुपूर्वी का अर्थ है क्रम और अनानुपूर्वी का अर्थ है अक्रम-एक साथ होना, जिसमें पूर्व और पश्चात् का विभाग न हो. एक साथ एक ही क्रिया होती है, दो, तीन, चार क्रियाएं नहीं होतीं। प्रत्येक क्रिया का अपना-अपना काल होता है। जहां काल का क्रम है यहां आनुपूर्वी-कृत होना अवश्यंभावी है।

### शब्द-विमर्श

कज़ड़ (क्रियते) यहां इस धातु का प्रयोग 'होना' इस अर्थ में किया गया है।

२८७. सेवं भंते ! सेवं भंते ! त्ति भगवं गोयमे समणं भगवं महावीरं बंदति जाव विहरति ॥

तदेवं भदन्त ! तदेवं भदन्त ! इति भगवान् गौतमः श्रमणं भगवंतं महावीरं वन्दते यावत् विहरति ।

रोहस्स पण्ह-पदं

२८८. तेणं कालेणं तेणं समएणं समणस्स भगवओ महावीरस्स अंतेवासी रोहे णामं अणगारे पगडभहए पगइउवसंते पगइ-

रोहस्य प्रश्न-पदम्

तस्मिन् काले तस्मिन् समये श्रमणस्य भगवतः महावीरस्य अन्तेवासी रोहः नाम अणगारः प्रकृतिभद्रकः प्रकृत्युपशांतः प्रकृतिप्रतनुक्रोध-

प्राणातिपात......मिथ्यादर्शनशत्य---आगम में आदि अठारह स्थानों के साथ 'पाप' शब्द का प्रयोग नहीं मिलता। आयारो में जे णिव्युपा पावेहिं कम्मेहिं (आ.८।१६) पाठ मिलता है। चुर्णिकार ने पापकर्ग की व्याख्या में प्राणातिपात आदि अठारह स्थानों का उल्लेख किया है। पावं कम्मं अकुन्ममाणे (आ.६।३३) की व्याख्या में भी पाप कर्म का अर्थ हिंसा आदि अठारह पाप कर्म किया गया है। <sup>र</sup> प्रवचनसारोद्धार की वृत्ति में भी अठारह पापस्थान का उल्लेख मिलता है।

प्रेयः--वृत्तिकार ने प्रेयस् का अर्थ अभिष्यंगमात्र किया है। इसमें माया और लोभ अभिव्यक्त नहीं होते।

दोष-इसका अर्थ अप्रीतिमात्र है। इसमें क्रोध और मान व्यक्त नहीं होते।

> अभ्याख्यान -असद् दोष को प्रकट करना, आरोप लगाना। पैशन्य-छिपे-छिपे असद दोष को प्रकट करना। परपरिवाद-परनिन्दा, गुण में दोष बतलाना।

अरितरित मोहनीय के उदय से होने वाले चित्त के उद्वेग को 'अरति' कहा जाता है। उस उद्देग को मिटाने के लिए विषयों में प्रवृत्त होना 'रति' है।

मायामृषा -- कपटपूर्वक झूट बोलना। वृत्तिकार के अनुसार इसका अर्थ है-वेशान्तर और भाषान्तर के द्वारा दूसरों को ठगने की प्रवृत्ति।

**मिथ्यादर्शनश**ल्य - 'मिथ्यादर्शन' शल्य की भांति व्यथा का कारण बनता है; इसलिए उसे शल्य कहा गया है।

> २८७. भन्ते ! वह ऐसा ही है, भंते ! वह ऐसा ही है---इस प्रकार भगवान् गौतम श्रमण भगवान् महाबीर को बन्दन करते हैं यावत् संयम और तप से अपने आप को भावित करते हुए विहरण कर रहे हैं।

#### रोह के प्रश्न-पद

२८८. उस काल और उस समय श्रमण भगवान् महावीर का एक अन्तेवासी शिष्य था। उसका नाम था अनगार रोह। वह प्रकृति से भद्र और

रणं। 'पेसुन्ने' प्रच्छन्नमसद्दोषाविष्करणं। 'परपरिवाए' विप्रकीर्णं परेषां गुण-दोषवचनम् ! 'अरतिरती' अरतिः—मोहनीयोदयाग्चित्तोद्वेगस्तरफला, रतिः— विषयेषु मोहनीयोदयाधित्ताभिरतिररतिरतिः। 'मायामोसे' तृतीयकषाय-द्वितीयाश्रवयोः संयोगः । अनेन च सर्वसंयोगा उपलक्षिताः । अथवा वेषान्तर-भाषान्तरकरणेन यत्परवञ्चनं तन्मायामुषेति । मिथ्यादर्शनं शल्यमिव विविध-व्यधानिबन्धनत्यान्मिथ्यादर्शनशत्यमिति ।

<sup>9.</sup> भ.वृ.९ । २७६ - क्रियते - भवति ।

२. आ.चू.पृ.२५८!

३. वही,पृ.२६६--पावं कमं हिंसादि।

४. प्र.सारो.वृ.प.३६६—अधुना 'अङ्घरस पावठाणगाइ'न्ति सप्तत्रिंशदिधक-द्विशततमं द्वारमाह !

५. भ.वृ.९।२८६—'पेञ्जे' अनिभव्यक्तमायालोभस्यभावमभिष्यङ्गमात्रं प्रेम । 'दोसे' अन्धिव्यक्तकोधमानस्यरूपमधीतिमात्रं द्वेषः। 'अब्मक्खाणे' असद्दोषाविष्क-

पयणुकोहमाणमायालोभे मिउमहवसंपन्ने अल्लीणे विणीए समणस्स भगवओ महा-वीरस्स अदूरसामंते उट्टंजाणू अहोसिरे झाणकोट्टोवगए संजमेणं तवसा अप्पाणं भावेमाणे विहरड ।।

मानमायालोभः मृदुमार्दवसम्पन्नः आलीनः विनीतः श्रमणस्य भगवतः महावीरस्य अदूर-सामन्ते ऊर्ध्यजानुः अधःशिराः ध्यानकोष्ठो-पगतः संयमेन तपसा आत्मानं भावयन् विहरति।

उपशान्तथा। उसके क्रोध, मान, माया और लोभ प्रतनु (पतले) थे। वह मृदुमार्दवसम्पन्न, आलीन (संयतेन्द्रिय) और विनीत था। वह श्रमण भगवान् महावीर के न अति दूर और न अति निकट ऊर्ध्वजानु अधःसिर—इस मुद्रा में और ध्यानकोष्ठ में लीन होकर संयम और तप से अपने आपको भावित करता हुआ रह रहा है।

२८६. तते णं से रोहे अणगारे जायसङ्खे जाव पञ्जवासमाणे एवं वदासी—

ततः स रोहः अनगारः जातश्रद्धः यावत् पर्युपासीनः एवमवादीत्—

२६६. उस समय अनगार रोह के मन में एक श्रद्धा उत्पन्न हुई यावत् भगवान् महावीर की पर्युपासना करता हुआ वह इस प्रकार बोला—

२६०. पुर्वि भंते ! लोए, पच्छा अलोए ? पुर्वि अलोए, पच्छा लोए ? रोहा ! लोए य अलोए य पुर्वि पेते, पच्छा पेते—वो वेते सासया भावा, अणाणुपुव्वी एसा रोहा !

पूर्वं भदन्त ! लोकः, पश्चाद् अलोकः ? पूर्वम् अलोकः, पश्चाद् लोकः ? रोह ! लोकः च अलोकः च पूर्वम् अपि एतौ, पश्चाद् अपि एतौ—द्वौ वा एतौ शाश्वतौ भावौ, अनानुपूर्वी एषा रोह !

२६०. भन्ते ! क्या पहले लोक और फिर अलोक बना? क्या पहले अलोक और फिर लोक बना? रोह! लोक और अलोक पहले भी थे और आगे भी होंगे! ये दोनों शाश्वत भाव हैं। रोह! यह अनानुपूर्वी है—लोक और अलोक में पूर्व-पश्चात् का क्रम नहीं है।

२६१. पुर्वि भंते ! जीवा, पच्छा अजीवा ?
पुर्वि अजीवा, पच्छा जीवा ?
रोहा ! जीवा य अजीवा य पुर्वि पेते, पच्छा
पेते—दो वेते सासया भावा, अणाणुपुन्वी
एसा रोहा !

पूर्वं भदन्त ! जीवाः, पश्चाद् अजीवाः ? पूर्वम् अजीवाः, पश्चाद् जीवाः ? रोह ! जीवाः च अजीवाः च पूर्वम् अपि एतौ, पश्चादपि एतौ—ह्रौ वा एतौ शाश्वतौ भावौ, अनानुपूर्वी एषा रोह !

२६९. भन्ते ! क्या पहले जीव और फिर अजीव बने ? क्या पहले अजीव और फिर जीव बने ? रोह! जीव और अजीव पहले भी थे और आगे भी होंगे! ये दोनों शाश्वत भाव हैं। रोह! यह अनानुपूर्वी है—जीव और अजीव में पूर्व-पश्चात् का क्रम नहीं है।

२६२. भन्ते ! क्या पहले भवसिद्धिक और फिर

अभवसिद्धिक वने ? क्या पहले अभवसिद्धिक

२६२. पुर्चि भंते ! भविसद्धिया, पच्छा अम-विसद्धिया ? पुर्चि अभविसद्धिया, पच्छा भविसद्धिया ? रोहा ! भविसद्धिया य अभविसद्धिया य पुर्चि पेते, पच्छा पेते—दो वेते सासया पूर्वं भदन्त ! भविसद्धिकाः, पश्चाद् अभव-सिद्धिकाः ? पूर्वम् अभविसद्धिकाः, पश्चाद् भविसद्धिकाः ? रोह ! भविसद्धिकाः च अभविसद्धिकाः च

पूर्वम् अपि एतौ, पश्चादपि एतौ—द्वौ वा

एतौ शाश्वतौ भावी, अनानुपूर्वी एषा रोह !

और फिर भविसेद्धिक बने ? रोह ! भविसेद्धिक और अभविसेद्धिक पहले भी थे और आगे भी होंगे! ये दोनों शाश्वत भाव हैं। रोह ! यह अनानुपूर्वी है—भविसेद्धिक और अभविसेद्धिक में पूर्व-पश्चात् का क्रम नहीं है।

२६३. पुर्वि भंते ! सिद्धि, पच्छा असिद्धि ? पुर्वि असिद्धि, पच्छा सिद्धि ?

भावा, अणाणुपूब्वी एसा रोहा !

पूर्वं भदन्त ! सिद्धिः, पश्चाद् असिद्धिः ? पूर्वम् असिद्धिः, पश्चाद् सिद्धिः ?

२६३. भन्ते ! क्या पहले सिद्धि और फिर असिद्धि बनी ? क्या पहले असिद्धि और फिर सिद्धि बनी? रोह ! सिद्धि और असिद्धि पहले भी थीं और आगे भी होंगीं! ये दोनों शाश्वत भाव हैं। रोह!

यह अनानुपूर्वी है—सिद्धि और असिद्धि में पूर्व-

-पश्चात् का क्रम नहीं है।

रोहा ! सिद्धि य असिद्धि य पुर्वि पेते, पच्छा पेते—दो देते सासया भावा, अणा-णुपुत्वी एसा रोहा !

रोह ! सिद्धिः च असिद्धिः च पूर्वम् अपि एते, पश्चादपि एते—द्वे वा एते शाश्वती भावी, अनानुपूर्वी एषा रोह !

> २६४. भन्ते ! क्या पहले सिद्ध और फिर असिद्ध वने ? क्या पहले असिद्ध और फिर सिद्ध वने? रोह ! सिद्ध और असिद्ध पहले भी थे और आगे

२६४. पुर्वि भंते ! सिद्धा, पच्छा असिद्धा ? पुर्वि असिद्धा, पच्छा सिद्धा ? रोहा ! सिद्धा य असिद्धा य पुर्वि पेते, पूर्वं भदन्त ! सिद्धाः, पश्चाद् असिद्धाः ? पूर्वम् असिद्धाः, पश्चाद् सिद्धाः ? रोहं ! सिद्धाः च असिद्धाः च पूर्वम् अपि एती, पच्छा पेते—दो बेते सासया भावा, अणा-णुपुत्वी एसा रोहा !

२६५. पुर्विं मंते ! अंडए, पच्छा कुक्कडी ? पुर्विं कुकडी, पच्छा अंडए ?

रोहा ! से णं अंडए कओ ?
भयवं ! कुकुडीओ ।
सा णं कुकुडी कओ ?
भंते ! अंडयाओ ।
एवमेव रोहा ! से य अंडए, सा य कुकुडी
पुब्विं पेते, पच्छा पेते—दो वेते सासया
भावा, अणाणुपुब्वी एसा रोहा !

२६६. पुर्चि भंते ! लोयंते, पच्छा अलोयंते? पुर्चि अलोयंते, पच्छा लोयंते ?

रोहा ! लोयंते य अलोयंते य पुर्वि पेते, पच्छा पेते—दो बेते सासया भावा, अणा-णुपुन्वी एसा रोहा !

२६७. पुर्चि भंते ! लोयंते, पच्छा सत्तमें ओवासंतरे ? पुर्चिं सत्तमें ओवासंतरे, पच्छा लोयंते ? रोहा! लोयंते य सत्तमें ओवासंतरे य पुर्चिं पेते, पच्छा पेते—दो वेते सासया भावा, अणाणुपुची एसा रोहा!

२६८. एवं लोयंते य सत्तमे य तणुवाए । एवं घणवाए, घणोदही, सत्तमा पुढवी । एवं लोयंते एकेकेणं संजोएतव्ये इमेहिं ठाणेहिं, तं जहा—

#### संगहणी गाहा

ओवास-वात-धणुदहि-पुद्धि-दीवा य सागरा बासा। नेरइयादि अत्थिय, समया कम्माइ लेस्साओ ॥१॥ पश्चादिप एती—दी वा एती शाश्वती भावी, अनानुपूर्वी एषा रोह!

पूर्वं भदन्त ! अण्डकः, पश्चात् कुक्कृटी ? पूर्वं कुक्कृटी पश्चाद् अण्डकः ?

रोह ! स अण्डकः कुतः ?
भगवन् ! कुकुट्याः ।
सा कुकुटी कुतः ?
भदन्त ! अण्डकात् ।
एवमेव रोह ! स च अण्डकः, सा च कुकुटी,
पूर्वम् अपि एती, पश्चावपि एती—ही वा
एती शाश्वती भावी, अनानुपूर्वी एषा रोह !

पूर्वं भदन्त ! लोकान्तः, पश्चाद् अलोका-न्तः? पूर्वम् अलोकान्तः पश्चाद् लोकान्तः?

रोह! लोकान्तः च अलोकान्तः च पूर्वम् अपि एतौ, पश्चादपि एतौ—द्वौ वा एतौ शाश्वतौ भावौ, अनानुपूर्वी एषा रोह!

पूर्व भदन्त ! लोकान्तः, पश्चात् सप्तमम् अवकाशान्तरम् ? पूर्वं सप्तमम् अवकाशान्तरं, पश्चाद् लोकान्तः ? रोह ! लोकान्तः च सप्तमम् अवकाशान्तरं च पूर्वम् अपि एते, पश्चादपि एते—द्वे वा एते शाश्वती भावी, अनानुपूर्वी एषा रोह !

एवं लोकान्तः च सप्तमः च तनुवातः। एवं घनवातः घनोदधिः सप्तमी पृथिवी। एवं लोकान्तः एकैकेन संयोजयितव्यः एभिः स्थानैः, तद् यथा—

### संग्रहणी गाथा

अवकाश-वात-घनोदघि-पृथिवी-द्वीपाश्च सागराः वर्षाणि । नैरयिकादि अस्तिकायः, समयाः कर्माणि लेश्याः॥ भी होंगे। ये दोनों शाश्यत भाय हैं। रोह! यह अनानुपूर्वी है—सिद्ध और असिद्ध में पूर्व-पश्चात् का क्रम नहीं है।

२६५. भन्ते ! क्या पहले अण्डा और फिर मुर्गी पैदा हुई ? क्या पहले मुर्गी और फिर अण्डा पैदा हुआ?

एकाः रोह ! यह अण्डा कहां से पैदा हुआ ? भगवन् ! मुर्गी से । यह मुर्गी कहां से पैदा हुई ? ! भन्ते ! अण्डे से !

रोह ! इसी प्रकार वही अण्डा है, वही मुर्गी है। ये पहले भी ये और आगे भी होंगे! ये दोनों शाश्वत भाव हैं! रोह ! यह अनानुपूर्वी है— अण्डे और मुर्गी में पूर्व-पश्चात् का क्रम नहीं है।

२६६. भन्ते ! क्या पहले लोकान्त और फिर अलोकान्त बना ? क्या पहले अलोकान्त और फिर लोकान्त बना ? रोह! लोकान्त और अलोकान्त पहले भी थे और आगे भी होंगे। ये दोनों शाश्वत भाव हैं। रोह! यह अनानुपूर्वी है— लोकान्त और अलोकान्त में पूर्व-पश्चात् का क्रम नहीं है।

२६७. भन्ते ! क्या पहले लोकान्त और फिर सातवां अवकाशान्तर बना ? क्या पहले सातवां अवका-शान्तर और फिर लोकान्त बना ? रोह ! लोकान्त और सातवां अवकाशान्तर पहले भी थे और आगे भी होंगे। ये दोनों शाश्वत भाव हैं। रोह ! यह अनानुपूर्वी है— लोकान्त और सातवें अवकाशान्तर में पूर्व-पश्चात् का क्रम नहीं है।

२६८. इस प्रकार लोकान्त के साथ सातवें तनुवात, घनवात, घनोदधि और सातवीं पृथ्वी वक्तव्य हैं। इस प्रकार लोकान्त के साथ आगे वताए जाने वाले प्रत्येक विषय की संयोजना करणीय है, जैसे—

### संग्रहणी गाथा

अवकाशान्तर, वात, (तनुवात और घनवात), घनोदधि, पृथ्वी, द्वीप, समद्र, वर्ष (क्षेत्र), नैरियक आदि (चौवीस दण्डक) अस्तिकाय, समय (काल--विभाग), कर्म, लेश्या, दृष्टि, दर्शन, ज्ञान, संज्ञा, दिही दंसण-नाणे, सण्ण-सरीरा य जोग-उवओगे। दव्व-पएसा-पज्जव, अद्धा किं पुर्चि लोयंते॥२॥

२६६. पुर्विं मंते ! तोयंते, पच्छा अतीतद्धा ? पुर्विं अतीतद्धा, पच्छा तोयंते ?

रोहा ! लोयंते य अतीतद्धा य पुर्वि पेते, पच्छा पेते—दो नेते सासया भावा, अणाणु-पुन्वी एसा रोहा!

३००. पुर्वि भंते ! लोयंते, पच्छा अणागत-द्वा ? पुर्वि अणागतद्वा, पच्छा लोयंते ?

रोहा ! लोयंते य अणागतद्धा य पुर्वि पेते, पच्छा पेते—दो देते सासया भावा, अणा-णुपुद्वी एसा रोहा !

३०१. पुर्वि भंते ! लोयंते, पच्छा सवदा ? पुर्वि सवदा, पच्छा लोयंते ?

रोहा ! लोयंते य सब्बद्धा य पुर्व्वि पेते, पच्छा पेते—दो वेते सासया मावा, अणा-णुपुत्वी एसा रोहा !

३०२. जहा लोयंतेणं संजोइया सब्ये ठाणा एते, एवं अलोयंतेणं वि संजोएतव्या सब्वे ॥

३०३. पुचिं भंते ! सत्तमे ओवासंतरे, पच्छा
सत्तमे तणुवाए ? पुचिं सत्तमे तणुवाए,
पच्छा सत्तमे ओवासंतरे ?
रोहा ! सत्तमे ओवासंतरे य सत्तमे तणुवाए
य पुचिं पेते, पच्छा पेते—दो वेते सासया
भावा, अणाणुपुची एसा रोहा !

३०४. एवं सत्तमं ओवासंतरं सब्बेहिं समं संजोएतव्यं जाव सब्बद्धाए ॥ दृष्टिः दर्शन-ज्ञाने, संज्ञा शरीराणि च योग-उपयोगी। द्रव्य-प्रदेश-पर्यवा, अद्ध्वा किं पूर्व लोकान्तः॥

पूर्वं भदन्त ! लोकान्तः, पश्चाद् अतीताद्ध्वा? पूर्वम् अतीताद्ध्वा, पश्चाद् लोकान्तः ? रोह ! लोकान्तश्च अतीताद्ध्वा च पूर्वम् अपि एतौ, पश्चादपि एतौ—द्वौ वा एतौ शाश्वतौ भावौ, अनानुपूर्वी एषा रोह !

पूर्व भदन्त ! लोकान्तः पश्चात्, अनागता-द्ध्या? पूर्वं अनागताद्ध्वा, पश्चाद् लोका-न्तः ? रोह ! लोकान्तश्च अनागताद्ध्वा च पूर्वम् अपि एती, पश्चादपि एती—द्वी वा एती शाश्वती भावी, अनानुपूर्वी एषा रोह !

पूर्वं भदन्त ! लोकान्तः, पश्चात् सर्वाख्वा ? पूर्वं सर्वाख्वा, पश्चाद् लोकान्तः ?

रोह ! लोकान्तश्च सर्वाद्धवा च पूर्वम् अपि एतौ, पश्चादपि एतौ—द्वी वा एती शाश्वती भावी, अनानुपूर्वी एषा रोह !

यथा लोकान्तेन संयोजितानि सर्वाणि स्थानानि एतानि, एवम् अलोकान्तेन अपि संयोजिय-तव्यानि सर्वाणि।

पूर्वं भदन्त ! सप्तमम् अवकाशान्तरम्, पश्चात् सप्तमः तनुवातः ? पूर्वं सप्तमः तनुवातः, पश्चात् सप्तमम् अवकाशान्तरम् ? रोह ! सप्तमम् अवकाशान्तरञ्च सप्तमः तनुवातः वातश्च पूर्वम् अपि एतौ, पश्चादपि एतौ —द्यौ वा एतौ शाश्वतौ मावौ, अनानुपूर्वी एषा रोह !

एवं सप्तमम् अवकाशान्तरं सर्वेः समं संयो-जयितच्यं यावत् सर्वाद्ध्वनः। शरीर, योग, उपयोग, द्रव्य, प्रदेश, पर्यव और काल। 'क्या पहले लोकान्त बना'—इस वाक्य में सूत्र-रचना का निर्देश है।

२६६. भन्ते ! क्या पहले लोकान्त और फिर अतीत-काल बना ? क्या पहले अतीतकाल और फिर लोकान्त बना ? रोह ! लोकान्त और अतीतकाल पहले भी थे

रोह ! लोकान्त और अतीतकाल पहले भी थे और आगे भी होंगे। ये दोनों शाश्वत भाव हैं। रोह ! यह अनानुपूर्वी है— लोकान्त और अतीत-काल में पूर्व-पश्चात् का क्रम नहीं है।

३००. भन्ते ! क्या पहले लोकान्त और फिर अना-गतकाल बना ? क्या पहले अनागतकाल और फिर लोकान्त बना ?

रोह ! लोकान्त और अनागतकाल पहले भी थे और आगे भी होंगे! ये दोनों शाश्वत भाव हैं। रोह ! यह अनानुपूर्वी है—लोकान्त और अना-गतकाल में पूर्व-पश्चात् का क्रम नहीं है।

३०९. भन्ते ! क्या पहले लोकान्त और फिर सर्व-काल बना ? क्या पहले सर्वकाल और फिर लोकान्त बना ?

रोह ! लोकान्त और सर्वकाल पहले भी थे और आगे भी होंगे। ये दोनों शाश्वत भाव हैं। रोह! यह अनानुपूर्वी है लोकान्त और सर्वकाल में पूर्व-पश्चात् का क्रम नहीं है।

३०२. जिस प्रकार लोकान्त के साथ इन सब पदों की संयोजना की गई, उसी प्रकार अलोकान्त के साथ भी इन सबकी संयोजना करणीय है।

३०३. भन्ते ! क्या पहले सातवां अवकाशान्तर और फिर सातवां तनुवात बना ? क्या पहले सातवां तनुवात और फिर सातवां अवकाशान्तर बना ? रोह ! सातवां अवकाशान्तर और सातवां तनुवात पहले भी थे और आगे भी होंगे । ये दोनों शाश्यत भाव हैं । रोह ! यह अनानुपूर्वी है—सातवें अवकाशान्तर और सातवें तनुवात में पूर्व-पश्चात् का क्रम नहीं है ।

३०४. इस प्रकार सातवें अवकाशान्तर की तनुवात से लेकर सर्वकाल तक के सब पदों के साथ संयो-जना करणीय है! ३०५. पुर्बि मंते ! सत्तमे तणुवाए, पच्छा
सत्तमे घणवाए ? पुर्वि सत्तमे घणवाए,
पच्छा सत्तमे तणुवाए ?
तोहा ! सत्तमे तणुवाए य सत्तमे घणवाए
य पुर्वि पेते, पच्छा पेते—दो वेते सासया
भावा, अणाणुपुर्वी एसा तोहा !

पूर्वं भदन्त ! सप्तमः तनुवातः पश्चात् सप्तमः धनवातः ? पूर्वं सप्तमः धनवातः पश्चात् सप्तमः तनुवातः ? रोह ! सप्तमः तनुवातः च सप्तमः धनवातः च

सप्तमः तनुवातः ! रोह ! सप्तमः तनुवातः च सप्तमः घनवातः च पूर्वमपि एतौ, पश्चादपि एतौ—द्वी वा एतौ शाश्वती भावौ, अनानुपूर्वी एषा रोह ! ३०१. भन्ते ! क्या पहले सातवां तनुवात और फिर सातवां घनवात बना ? क्या पहले सातवां घनवात और फिर सातवां तनुवात बना ? रोह ! सातवां तनुवात और सातवां घनवात पहले भी थे और आगे भी होंगे। ये दोनों शाश्वत

भी थे और आगे भी होंगे! ये दोनों शाश्वत भाव हैं। रोह! यह अनानुपूर्वी है—सातवें तनु-यात और सातवें घनवात में पूर्व-पश्चात् का क्रम नहीं है।

३०६. एवं तहेव नेयव्यं जाव सब्बद्धा 🛚

एवं तथैव नेतव्यं यावत् सर्वाद्ध्वा।

३०६. इस प्रकार तनुवात के साथ सर्वकाल तक के सब पदों की संयोजना ज्ञातव्य है।

३०७. एवं उवित्त्लं एकेकं संजीयंतेणं, जो जो हिडिल्लो तं तं छक्कंतेणं नेयव्यं जाव अतीत-अणागतद्धा, पच्छा सव्यद्धा जाव अणाणुपुव्यि एसा रोहा ! एवम् उपरितनम् एकैकं संयोजयता, यद्-यद् अधस्तनम् तत्-तत् छर्दयता नेतव्यं यावद् अतीत-अनागताद्ध्या, पश्चाद् सर्वाद्ध्या, यावद् अनानुपूर्वी एषा रोह! ३०७. इस प्रकार अगले प्रत्येक पद की संयोजना करते जाएं और जो-जो पहला पद है उसे छोड़ते चले जाएं यावत् अतीत और अनागत काल पश्चात् सर्वकाल यावत् रोह! अनागत काल और सर्वकाल पहले भी थे और आगे भी होंगे। ये दोनों शाश्वत भाव हैं। रोह! यह अनानुपूर्वी है।

#### भाष्य

### १. सूत्र २८८-३०७

मनुष्य ने जब चिन्तन करना प्रारंभ किया तब से ही उसके मन में मूल तत्त्व के प्रति जिज्ञासा बनी हुई है। इस सृष्टि का मूल तत्त्व क्या है ? यह खोज चिर काल से चली आ रही है। उपनिषद् के ऋषि और यूनान के दार्शनिक इस खोज में संलग्न रहे हैं और उन्होंने नाना प्रकार के मत प्रतिपादित किए हैं। तैतिरीय उपनिषद् के अनुसार केवल बही तत्त्व इस वस्तु-जगत् का चरम सत्य है, जिससे समस्त वस्तुओं की उत्पत्ति हुई है, जो समस्त वस्तुओं की सत्ता का आधार है और जिसमें अन्ततः समस्त वस्तुओं का लय होता है। तैतिरीय का ऋषि कहता है—पहले असत् था, उससे सत् उत्पन्न हुआ है। वृहदारण्यक में भी असत् से सत् की उत्पत्ति का उल्लेख मिलता है। अधन्तोय उपनिषद् में असत् से सत् की उत्पत्ति का सिद्धान्त प्रतिपादित है। धन्दोण्य का दूसरा ऋषि कहता है के असत् से सत् की उत्पत्ति केसे हो सकती है ? पहले एक

मात्र सत् था और इससे ही सृष्टि का निर्माण हुआ है। सत्कारणवादी ऋषि भी एकमत नहीं है। बृहदारण्यक के अनुसार जगत् का मूल स्रोत जल है।

ग्रीक दार्शनिक थेलिज (Thales) भी जल को जगत् का मूल खोत मानता है। उनके अनुसार सृष्टि के प्रारंभ में केवल जल का ही अस्तित्व था। उपनिषद् का रैक नामक ऋषि वायु में समस्त पदार्थों का निलय मानता है। ग्रीक दार्शनिक एनेकजीमेनस (Anaximenes) के अनुसार वायु समस्त वस्तुओं का आदि और अन्त है। ग्रीक दार्शनिक एनेकजीमेण्डर (Anaximander) के अनुसार थिओस (Theos) नामक उपादान रूप भौतिक पदार्थ जो पूरे आकाश में व्याप्त था, सृष्टि का आदि और अन्त है। यह पृथ्वी, पानी आदि से भिन्न है। उपनिषद् में अग्नि को मूल तत्त्व मानने का सिद्धांत स्पष्ट प्रतिपादित नहीं है। है साक्लाइटस (Heraclitus) अग्नि को

तैत्तिरीय उपनिषद्, भृगुवल्ली प्रकरण,३।१।१—तं होवाच, यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते, येन जातानि जीवन्ति, यत् प्रयन्त्यभिसंविशन्ति, तद् विजिज्ञा-सस्व, तद् ब्रह्मेति।

२. वही,२।७-असद् वा इदं अग्र आसीत्, ततो वै सद् अजायत ।

<sup>3.</sup> बृहदारण्यकोपनिषद्, 91२19 — नैवेह किंचनाग्र आसीत्, मृत्युनैवेदम् आवृत्तम् आसीत् ।

४. छान्दोग्योपनिषद्,३।१६।१—असद् एवेदम् अग्र आसीत्, ततः सद् आसीत्।

वही,६१२—कुतस्तु खलु सौम्य एवं स्यादिति होवाच कथमसतः सञ्जायेतेति । सत्त्वेव सोम्येदमग्र आसीदेकमेवाद्वितीयम् ।

६. बृहदारण्यकोपनिषद्, ११२ । १ — सो ऽर्चन् अचरत्, तस्यार्चत आपोऽजायन्त । अर्चते वै मे कम् अभूद् इति; तद् एवार्कस्य अर्कत्वम् .....आपो वा अर्कः ....सा पृथिव्य अभवत्,....।

<sup>9.</sup> Greek Thinkers by Theoder Gomperz, vol. 1, p. 48.

८. छान्दोग्योपनिषद्,४।३।५-४।

<sup>€.</sup> Greek Thinkers, vol 1. pp. 51-52.

Ibid. p.56; The Principal Upanishads by Dr. S. Radhakrishnan, p. 404.

११. बृहदारण्यक उपनिषद्; एक समीक्षात्मक अध्ययन,पृ.१४२-१४४।

श.१: उ.६: सू.२८८-३०७

मूल पदार्थों का स्नोत मानता है। प्रवाहण जैविल ने आकाश को मूल तत्त्व बतलाया है। प्रवाहण जैविल से पूछा गया कि पदार्थों की चरम गति क्या है ? उन्होंने उत्तर की भाषा में कहा—आकाश। उनके अनुसार समस्त पदार्थों का उद्भव आकाश से ही होता है। और अन्त में आकाश में ही उनका निलय हो जाता है।

यदि उपनिषद् के विभिन्न विषयों के नाना अभिमतों को सार-संक्षेप में प्रस्तुत किया जाए तो निष्कर्ष यह होगा—

- जगत् का भूल तत्त्व है असत् ।
- २. जगत् का मूल तत्त्व है सत् ।
- ३. जगत् का मूल तत्त्व है अचेतन I
- ४. जगत् का मूल तत्त्व है चेतन या आला।

वैदिक ऋषि कहते हैं— उस समय प्रलय-दशा में असत् भी नहीं था और सत् भी नहीं था। पृथ्वी भी नहीं थी। आकाश भी नहीं था। आकाश में विद्यमान सात भुवन भी नहीं थे। प्रकृत तत्त्व को कीन जानता है ? कीन उसका वर्णन करता है ? यह सृष्टि किन उपादान कारणों से हुई है ? किस निमित्त कारण से ये विविध सृष्टियां हुई ? कहां से सृष्टि हुई वह कीन जानता है ? ये सब वे ही जानें जो इनके स्वामी परमधाम में रहते हैं। हो सकता है, वे भी यह सब नहीं जानते हों ?

सृष्टिविषयक इन विभिन्न मतवादों के सन्दर्भ में रोह के प्रश्नों का मूल्यांकन किया जा सकता है। रोह के प्रश्न और महावीर के उत्तर के अध्ययन से अनादित्य का सिद्धांत फलित होता है।

### लोक-अलोकवाद

अलोक का अर्थ है केवल आकाश और लोक का अर्थ है चेतन और अचेतन तत्त्व से संयुक्त आकाश। जैन दर्शन के अनुसार लोक और अलोक का विभाग नैसर्गिक है, अनादिकालीन है। वह किसी ईश्वरीय सत्ता द्वारा कृत नहीं है। लोक की स्वीकृति प्रायः सभी दर्शनों ने की है। जगत् या सृष्टि को सब मानते हैं। किन्तु अजगत् या असृष्टि को कोई दार्शनिक स्वीकार नहीं करता। यह भगवान् महावीर की मीलिक देन है। इससे पक्ष और प्रतिपक्ष तथा विरोधी युगल का सिद्धान्त फलित हुआ है। इसकी व्याख्या का सिद्धान्त है—अनेकान्तवाद। जगत् विरोधी युगलात्मक है। अनेकान्तवाद या सापेक्षवाद के बिना उसकी व्याख्या नहीं की जा सकती।

### जीव-अजीवबाद

338

भगवान् महावीर के अनुसार जीव अजीव का प्रतिपक्ष है और अजीव जीव का प्रतिपक्ष है। एक के बिना दूसरे का अस्तित्व सिद्ध नहीं होता! दोनों का अस्तित्व परस्पर सापेक्ष है; इसलिए न जीव अजीव से उत्पन्न होता है और न अजीव जीव से उत्पन्न होता है। संक्षेप में मूल तत्त्व दो हैं—जीव और अजीव। विस्तार में मूल तत्त्व छह हैं—धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय, आकाशास्तिकाय, पुद्गलास्तिकाय, जीवास्तिकाय और काल। इनमें पांच तत्त्व अजीव और एक जीव हैं।

जीव-अजीव के पौर्वापर्य का अभाव सृष्टि-रचना के सन्दर्भ में एक नयी अवधारणा प्रस्तुत करता है। सृष्टि-रचना के सन्दर्भ में दर्शन की धाराओं को दो भागों में विभाजित किया जा सकता है— अद्वैतवाद और द्वैतवाद। अद्वैतवादी दार्शनिक चेतन या अचेतन का स्वतन्त्र अस्तित्व स्वीकार नहीं करते। उनके अनुसार जीव और अजीव में से किसी एक तत्त्व का वास्तविक अस्तित्व है। इस विषय में अद्वैतवाद की तीन मुख्य शाखाएं हैं— 9. जड़ाद्वैतवाद २. चैतन्या-द्वैतवाद ३. जड़चैतन्याद्वैतवाद।

जड़ाद्वैत के अनुसार जीव की उत्पत्ति अजीव से हुई है। अनात्मवादी चार्वाक और क्रमविकासवादी दार्शनिक इसी मत के समर्थक हैं।

चैतन्याद्वैत के अनुसार मृष्टि का आदि कारण द्रहा है। वैदिक ऋषि कहते हैं—अप्रत्यक्ष द्रहा में ही सद्भाव प्रतिष्टित है। इसी सत् में मृष्टि के उपादानभूत पृथ्वी आदि निहित हैं, इसी से उत्पन्न होते हैं। द्रहा तीनों लोकों से अतीत है। उसने यह सोचा कि मैं किस प्रकार लोगों में पैठूं ? तब वह नाम और रूप से लोगों में प्रविष्ट हुआ।

जड़चैतन्याद्वैत के अनुसार जगत् की उत्पत्ति जीव और अजीय—इन दोनों गुणों के मिश्रण से हुई है। जड़ाद्वैतवाद और चैतन्याद्वैतवाद—ये दोनों कारणानुरूप कार्योत्पत्ति के सिद्धान्त को स्वीकार नहीं करते।

द्वैतवादी दर्शन जड़ और चैतन्य दोनों का स्वतन्त्र अस्तित्व मानते हैं। इनके अनुसार जड़ से चैतन्य या चैतन्य से जड़ उत्पन्न नहीं होता। कारण के अनुरूप ही कार्य का प्रादुर्भाव होता है। जैन दृष्टि के अनुसार विश्व एक शिल्पगृह है। उसकी व्यवस्था स्वयं उसी

असित सत् प्रतिष्ठितं सित भूतं प्रतिष्ठितं। भूतं ह भव्य आहितं भव्यं भूते प्रतिष्ठितम्॥

Greek Thinkers, vol: 1,p.63; The Principal Upnishads, p.33,footnote3.

२. छान्दोग्य उपनिषद्,१।८।८,१।६।१—तं ह प्रवाहणो जैवलिर् उवाचः —अस्य लोकस्य का गतिर् इत्य् आकाश इति होवाच। सर्वाणि ह वा इमानि भूतान्य् आकाशाद् एव समुत्यद्यन्ते, आकाशं प्रत्यस्तम् यान्त्य् आकाशो ह्य एवैभ्यो ज्यायान्, आकाशः परायणम्।

३. ऋग्वेद, मंडल १०,अनुवाक ११,सूक्त १२६,श्लोक१,६,७— नासदासीत्रो सदासीत्तदानीं नासीद्रजो नो व्योगा परो यत्। किमावरीवः कुइ कस्य शर्मत्रम्भः किमासीद् गइनं गभीरम् ॥

को अद्धा वेद न इह प्रयोचत्कृत आजाता कुत इयं विसृष्टिः! अर्वान्देवा अस्य विसर्जनेनाथा को वेद यत आवभूव ॥ इयं विसृष्टिर्यत आवभूव यदि वा दधे यदि वा न । यो आस्याध्यक्षः परमे व्योमन्त्तो अङ्गवेद यदि वा न वेद ॥

४. अथर्ववेद,१७।१ !१६--

५. शतपथ ब्राह्मण,१।१।२।३—तद् द्वाभ्यामेव प्रत्यवेद रूपेण वैय नाम्ना च।

में समाविष्ट नियमों द्वारा होती है। ये नियम जीव और अजीव के विविध जातीय संयोग से स्वतः निष्पन्न हैं।

### भवसिद्धिक-सिद्धि-और सिद्धवाद

भवसिद्धिक, सिद्धि और सिद्ध—ये तीनों युगल मूल तत्त्व नहीं हैं, फिर भी इनका अस्तित्व अनादिकालीन है।

भगवान् महावीर के अनुसार जिस प्रकार यह सृष्टि का चक्र पौर्वापर्य-मुक्त चल रहा है, उसी प्रकार तिद्धि का क्रम भी इससे भिन्न नहीं है। सिद्धि और असिद्धि ये दोनों शाश्वत भाव हैं।

महर्षि पतञ्जिल ने भी सिद्धि और असिद्धि दोनों पहलुओं पर विचार किया है, दोनों को स्वीकार किया है, पर उनकी व्याख्या अईदुदृष्टि से भिन्न है। उनके अनुसार अनादिकालीन सिद्धि का अधिकारी केवल ईश्वर है, क्योंकि वह मुक्त पुरुष की तरह पूर्ववद्ध और प्रकृतिलीन की तरह उत्तरबद्ध नहीं होता। वह सदैव बंधमुक्त होता है। उसकी यह बंधनमुक्ति ही अनादिसिद्धि है।

सू. २६६ से जगत् की संरचना के घटक तत्त्वों का अनादित्व बतलाया गया है। वे घटक तत्त्व छह हैं—अलोक, अवकाशान्तर, तनुवात, घनवात, घनोदिध और पृथ्वी। अलोक पोले गोले के समान है। वह लोक के चारों और व्याप्त है। लोक उसमें समाया हुआ है। उपमा की भाषा में इसे (लोक को) आगासिथग्गल—आकाशरूपी वस्त्र की एक कारी या थिगली कहा जा सकता है। अलोक की सीमा से सटा हुआ है सातवां अवकाशान्तर। उसके ऊपर सातवां तनुवात, फिर क्रमशः सातवां घनवात, सातवां घनोदिध और पृथ्वी ये सभी सात-सात हैं। "

वृत्तिकार के अनुसार इन सूत्रों के द्वारा शून्यवाद, विज्ञानवाद और ईश्वरवाद का निरसन होता है, अनादित्व का सिद्धान्त स्थापित होता है।  $^{1}$ 

### शब्द-विमर्श

भवसिद्धिक जिसमें मोक्षगमन की योग्यता हो, वह भवसिद्धिक कहलाता है। भव्य इसका पर्यायवाची नाम है। दिगम्बर-साहित्य में

भवसिद्धिक की व्याख्या दूसरे नयों से की गई है-

- 9. केवली का सुख सर्वोत्कृष्ट होता है, यह सुनकर जो उसमें श्रद्धा करता है, वह भव्य और जो उसमें श्रद्धा नहीं करता, वह अभव्य है।
- २. जिसमें अनन्त-चतुष्टयी (अनन्त ज्ञान, दर्शन, सुख और वीर्य) के विकास की योग्यता होती है, वह भव्य और जिसमें अनन्त-चतुष्टयी के विकास की योग्यता नहीं होती, वह अभव्य है।

अवकाशान्तर आकाश लोक और अलोक दोनों में विद्यमान है। लोक में सात अवकाशान्तर माने गये हैं। तत्त्वार्यसूत्र में अवकाशान्तर के स्थान पर 'आकाश' शब्द का प्रयोग मिलता है। अवकाशान्तर आकाश का एक पर्यायवाची नाम है। ' प्रत्येक पदार्थ में अवकाश होता है। परमाणु भी अवकाशश्चय नहीं है। अवकाशान्तर का यह सिद्धान्त आधुनिक विज्ञान द्वारा समर्थित है। परमाणु के दो भाग हैं—इलेक्ट्रोन और प्रोटोन। इन दोनों के वीच में एक अवकाश विद्यमान रहता है। दुनियां के समस्त पदार्थों में से यदि अवकाश को निकाल लिया जाए, तो उसकी ठोसता आंवले के आकार से बृहत् नहीं होती।

तनुवात, धनवात, धनोदिधि—इनका शाब्दिक अर्थ क्रमशः इस प्रकार है—

तनुवात तरलीभूत वायु

**धनवात**—धनीभूत वायु

धनोदिष--जल की घनीभूत तरल अवस्था।

प्रत्येक पृथ्वी इन तीनों वलयों से परिक्षिप्त होती है। "तत्त्वार्य-वृत्ति में घनोदिध को भी वातवलय बतलाया गया है। "तत्त्वार्य-राजवार्तिक में घनोदिध का अर्थ सघन जल किया गया है। "अभयदेवसूरि ने घनोदिध की व्याख्या 'हिमशिला की भांति सघन जल-समूह' की है। "अकलंकदेव के अनुसार घनोदिध, घनवात और तनुवात—ये तीन वलय हैं। रलप्रभा आदि पृथ्वियां घनोदिध-प्रतिष्ठित हैं, घनोदिध घनवात-प्रतिष्ठित है, घनवात तनुवात-प्रतिष्ठित है, तनुवात आकाश-प्रतिष्ठित है और आकाश आत्मप्रतिष्ठित है। इन तीनों वलयों में प्रत्येक बलय की मोटाई बीस हजार योजन बतलाई गई है। "

गोयमा ! झुसिरगोलसंठिए पण्णते ॥

- ४. टाणं,७।१४-२२।
- ५. भ.वृ.९।३०९—एतानि च सूत्राणि शून्यज्ञानादिवादनिरासेन विचित्रबाद्धा-ध्यात्मिकवस्तुसत्ताऽभिधानार्थानि ईश्वरादिकृतत्वनिरासेन चानादित्वाभिधा-नार्थानीति।
- ६. वही,१।२६२--भविष्यतीति भवा, भवा सिद्धिः- निवृत्तिर्येषां ते भव-सिद्धिकाः, भव्या इत्यर्थः।
- ७. प्र.सा.गा.६२—

णो सद्दहंति सोक्खं, सुहेसु घरमंति विगदघादीणं।

सुणिद्रण ते अभव्वा, भव्वा वा तं पडिच्छंति॥

९. पा.यो.द.१।२४।

२. भ.९९।६६ अलोए णं भंते ! किसंठिए पण्णते ?

पण्ण.१५।५३---आगासिथागले णं भंते ! किणा फुडे ? कइहिं वा काएिंह फुडे?

नियमसारतात्पर्यवृत्ति,गा.१५६—भाविकाले स्वभावानन्तचतुष्टयालसहज-ज्ञानादिगुणैः भवनयोग्याः भव्याः, एतेषां विपरीताः ह्यभव्याः।

६. त.सू.३।५—धनाम्बु-वाताकाशप्रतिष्ठाः सप्ताधोऽधः।

१०. भ.२०।१६।

९१. ठाणं,३।५२५।

१२. त.वृ.३।१।

**१३**. त.स.वा.३।१,पृ.१६०।

१४. स्था.वृ.प.१६६--तत्र घनः--रत्यानी हिमशिलावद् उदिधः - जलिनचयः, स च इति घनोदिधः।

९५. त.रा.वा.३ । ९, पृ. ९६०- — सर्वा एता भूमयः घनोदिधवलयप्रतिष्ठाः, घनो-दिधवलयं घनवातवलयप्रतिष्ठितम्, घनवातवलयं तनुवातवलयप्रतिष्ठितम्, तनुवातवलयमाकाशप्रतिष्ठितम्, आकाशमालप्रतिष्ठितं, तस्यैवाधाराधेयत्वात्

तिलोयपण्णती में इनके वर्णों का भी उल्लेख मिलता है: घनोदधि का वर्ण मोमूत्र के समान है। घनवात का वर्ण मूंग के समान और तनुवात अनेक वर्ण वाला है। तत्त्वार्यराजवार्तिक में वर्ण का निर्देश कुछ व्यत्यय के साथ मिलता है। घनोदधि का वर्ण मूंग के समान, घनवात का वर्ण गोमूत्र के समान और तनुवात का अव्यक्त वर्ण है।

# घनोदधि, यनवायु, तनुवायु : वैज्ञानिक मीमांसा

आधुनिक वैज्ञानिक सिद्धान्त के अनुसार प्रत्येक पदार्थ की तीन अवस्थाएँ होती हैं—ठोस या घन (solid), तरल (liquid) और वायु (gas)! जैसे—पानी सामान्य तापमान पर तरल अवस्था में होता है। तापमान १०० सेंटीग्रेड होने पर वाष्प (या वायु अवस्था) में परिणत हो जाता है, तथा तापमान ०(शून्य) डिग्री सेंटीग्रेट होने पर बर्फ (या ठोस अवस्था) में परिणत हो जाता है। यही स्थिति हवा की है। हवा (air) अपने आप में नाइट्रोजन, आवसीजन, आर्गोन आदि वायुओं का एक निश्रण है। सामान्य तापमान एवं दबाव की स्थिति में वह सदा वायु अवस्था में रहती है। सामान्य दवाव की स्थिति में वह सदा वायु अवस्था में रहती है। सामान्य दवाव की स्थिति में शून्य से १६० सेंटीग्रेड कम

तापमान पर हवा तरल हो जाती है तथा शून्य से २६०° कम तापमान पर हवा ठोस हो जाती है।

प्रस्तुत सूत्र में प्रयुक्त धनोदिध और धनवात से यदि यह तात्पर्य लिया जाए कि जब सम्पूर्ण वातवलय तरल रूप धारण कर ले, तव उसे धनोदिध और ठोस रूप धारण कर ले तव उसे धनवात कहा जाय, तो ऐसा माना जा सकता है कि धनोदिध अवस्था में तापमान -१६०° सें. ग्रे. तथा धनवात अवस्था में तापमान -२६०° सें. ग्रे. होता है। तरल अवस्था में हवा (liquid air) का रंग थोड़ा नीला-सा हो जाता है तथा वह बहुतांश में पानी जैसी ही लगती है।

पृथ्वी के चारों और हवा का जो वातावरण है, उसमें भी भिन्न-भिन्न स्तर या बलय हैं। पृथ्वीतल से लगभग ५० मील (८० किलोमीटर) ऊपर जाने के पश्चात् जो स्तर है उसे थमोंस्कीयर कहा जाता है, जहां हवा बहुत ही पतली हो जाती है। इसकी तुलना तनुवात से की जा सकती है। यह बलय लगभग ३०० मील (४८० कि. मी.) तक फैला हुआ है। थमोंस्कीयर के नीचे मेसोस्कीयर है जो बहुत ठंडा होता है, जहां का तापमान –६३° सें. ग्रे. तक हो जाता है।

३०८. सेवं भंते ! सेवं भंते ! ति जाव विहरइ !!

तदेवं भदन्त ! तदेवं भदन्त ! इति यावद् विहरति। ३० द. भन्ते ! वह ऐसा ही हैं, भन्ते ! वह ऐसा ही है— इस प्रकार मुनि रोह यावत् संथम और तप से अपने आप को भावित करता हुआ विहरण कर रहा है।

# लाोयद्विति-पदं

# ३०६. भंतेति ! भगवं गोयमे समणं भगवं महावीरं जाव एवं वयासी—

३१०. कतिविहा णं भंते ! लोयद्विती पण्ण-

ता ?
गोयमा ! अइविहा लोयद्विती पण्णता, तं
जहा— १. आगासपइद्विए वाए । २. वायपइद्विए उदही । ३. उदहिपइद्विया पुढवी ।
४. पुढवीपइद्विया तसयावरा पाणा ।
५. अजीवा जीवपइद्विया । ६. जीवा कम्मपइद्विया । ७. अजीवा जीवसंगहिया ।
६. जीवा कम्मसंगहिया ।।

# लोकस्थिति-पदम्

भदन्त ! अयि ! भगवान् गौतमः श्रनणं भगवन्तं महावीरं यावद् एवमवादीत्—

कतिविधा भदन्त ! लोकस्थितिः प्रज्ञप्ता ?

गौतम ! अष्टविधा लोकस्थितिः प्रज्ञप्ता, तद् यथा—१. आकाशप्रतिष्ठितः वातः २. वात-प्रतिष्ठितः उदिधः ३. उदिधप्रतिष्ठिता पृथिवी ४. पृथिवीप्रतिष्ठिताः त्रसस्थावराः प्राणाः ५. अजीवाः जीवप्रतिष्ठिताः ६. जीवाः कर्म-प्रतिष्ठिताः ७. अजीवाः जीवसंगृहीताः ८. जीवाः कर्मसंगृहीताः ।

# लोकस्थिति-पद

३०६. भगवान् गौतम श्रमण भगवान् महावीर को 'भन्ते' इस संबोधन से संवोधित कर इस प्रकार बोले—

३१०. <sup>१</sup>भन्ते ! लोकस्थिति कितने प्रकार की प्रज्ञप्त है?

गौतम ! लोकस्थिति आठ प्रकार की प्रज्ञत है, जैसे—9. वायु आकाश पर प्रतिष्ठित है।२. समुद्र वायु पर प्रतिष्ठित है। ३. पृथ्वी समुद्र पर प्रतिष्ठित है। ४. त्रस और स्थावर प्राणी पृथ्वी पर प्रतिष्ठित हैं। ५. अजीव जीव पर प्रतिष्ठित हैं। ६. जीव कर्म से प्रतिष्ठित हैं। ७. अजीव जीव के द्वारा संगृहीत हैं। ६. जीव कर्म के द्वारा संगृहीत हैं।

त्रीण्यप्येतानि चलयान्यन्वर्थसंज्ञानि प्रत्येकं विंशतियोजनसहस्रवाहुल्यानि । १. ति.प.१।२६८—

गोमुत्तमुग्गवण्णा घणोदधी तह घणाणिलो वाऊ । तणुवादो बहुवण्णो रुक्खस्स तयं व बलयतियं॥

२. त.त.वा.३।९,ए.१६०—तत्र धनोदधयो मुद्गसन्निभाः, धनवाता गोमूत्र-वर्णाः, अव्यक्तवर्णास्तनुवाताः।

The World Book Encyclopaedia, vol. 1, pp. 154-157; vol. 12, p. 304.

तत् केनार्थेन भदन्त ! एवमुच्यते---अष्टविधा

लोकस्थितिः यावज् जीवाः कर्मसंगृहीताः ?

गीतम ! स यथानामकः कश्चित् पुरुषः

३११. से केणट्टेणं भंते ! एवं युचइ---अइविहा लोयद्विती जाव जीवा कम्म-संगहिया ?

गोयमा! से जहाणामए केइ पुरिसे वित्य-माडोवेइ, वित्यमाडोवेत्ता उप्पें सितं वंधइ, बंधिता मज्झे गंिंट बंधइ, बंधिता उवित्लं गंिंट मुयइ, मुइता उवित्लं देसं वामेइ, बामेता उवित्लं देसं आउयायस्स पूरेइ, पूरेता उप्पें सितं वंधइ, वंधिता मज्झिलं गंिंट मुयइ। से नूणं गोयमा! से आउयाए तस्स वाउयायस्स उप्पें उविरमतले चिद्वइ?

विस्तिम् आटोपयिति, विस्तिम् आटोप्य उपिर सितं वध्नाति, बद्ध्या मध्ये ग्रन्थिं वध्नाति, बद्ध्या उपिरतनं ग्रन्थिं मुज्यिति, मुक्त्वा उपिरतनं देशम् वमयिति, वमियत्वा उपिरतनं देशम् अप्कायेन पूरयिति, पूरियत्वा उपिर सितं वध्नाति, वद्ध्या मध्यमं ग्रन्थिं मुज्यित । अथ नुनं गौतम ! सः अपृकायः तस्य वायु-

कायस्य उपरि उपरितनतले तिष्ठति ?

हंता चिद्वइ । से तेणट्टेणं गोयमा ! एवं वृच्चइ—अडुविहा लोयद्विती जाव जीवा कम्मसंगहिया।

से जहा वा केई पुरिसे वित्यमाडोवेइ, वित्यमाडोवेदा कडीए बंधइ, बंधिता अत्याह-मतारमपोरुसियंसि उदगंसि ओगाहेजा। से नूणं गोवमा! से पुरिसे तस्स आज्यायस्स जवरिमतले चिद्वइ?

हंता चिद्रइ। एवं वा अडविहा लोयद्विती जाव जीवा कम्मसंगृहिया॥ हन्त तिष्ठति।

तत् तेनार्थेन गौतम ! एवमुच्यते—अष्टविधा लोकस्थितिः यावज् जीवाः कर्मसंगृहीताः।

स यथा वा कश्चित् पुरुषः वस्तिम् आटो-पर्याते, वस्तिम् आटोप्य कट्यां बध्नाति, बद्ध्वा अस्ताधातारापौरुषेये उदके अव-गाहते। अद्य नूनं गीतम ! स पुरुषः तस्य अपु-कायस्य उपरितनतले तिष्ठति ?

हन्त तिष्ठति। एवं वा अष्टविधा लोकस्थितिः यावज् जीवाः कर्नसंगृहीताः। ३१९. भन्ते ! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है— लोकस्थिति आठ प्रकार की प्रज्ञप्त है यावत् जीव कर्म के द्वारा संगृहीत हैं ?

गीतम ! जैसे कोई पुरुष किसी मशक में हवा भरता है, उसमें हवा भरकर ऊपर (मुंह के स्थान पर) गांठ देता है। फिर मशक के मध्य भाग में गांठ लगाता है, वहां गांठ लगाकर ऊपर की गांठ को खोलता है। उसे खोलकर ऊपर के भाग की हवा को बाहर निकाल देता है। उसे निकाल कर ऊपर के भाग को जल से भरता है। उसे जल से भरकर ऊपर गांठ देता है, वहां गांठ देकर फिर मध्य भाग की गांठ खोलता है। गीतम ! क्या वह पानी उस वायु के ऊपर-ऊपर ठहरता है ?

हां, ठहरता है।

गौतम ! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है— लोकस्थिति आठ प्रकार की प्रज्ञप्त है यावत् जीव कर्म के द्वारा संगृहीत हैं।

जैसे कोई पुरुष मशक में हवा भरता है, उसमें हवा भरकर उसे अपने कटि-प्रदेश में बांधता है, वहां वांधकर अथाह, अतर तथा अपीरुषेय जल में अवगाहन करता है । गीतम ! क्या वह पुरुष जल के ऊपर-ऊपर टहरता है ?

हां, ठहरता है।

इसी प्रकार लोकस्थिति आठ प्रकार की प्रज्ञप्त है यावत् जीव कर्म के द्वारा संगृहीत हैं ।

#### भाष्य

### १. सूत्र ३१०,३११

आकाश-प्रतिष्ठित आकाश स्व-प्रतिष्ठित है, इसलिए उसका किसी पर प्रतिष्ठित होने का उल्लेख नहीं है। उद्धि-प्रतिष्ठित पृथ्वी है। पृथ्वी उद्धि पर प्रतिष्ठित है, यह सापेक्ष बचन है। ईषत्प्राप्भारा पृथ्वी आकाश पर प्रतिष्ठित है। पृथ्वी-प्रतिष्ठित ज्ञस-स्थावर प्राणी हैं। यह भी सापेक्ष बचन है। ज्ञस-स्थावर प्राणी आकाश, पर्वत और विमान पर प्रतिष्ठित भी होते हैं।

जीव-प्रतिष्ठित अजीव चृत्तिकार ने अजीव का अर्थ 'शरीर

आदि पुद्गल' किया है। इसका तात्वर्य यह है कि अजीव-सृष्टि का जो नानात्व है, जितने दृश्य-परिवर्तन और परिणमन हैं, वे जीव के द्वारा कृत हैं। जो कुछ दिखाई दे रहा हैं, वह या तो जीवच्छरीर है या जीव-मुक्त शरीर है। इस अपेक्षा से अजीव जीव पर प्रतिष्टित है।

कर्म-प्रतिष्ठित जीव---जीव का जितना नानात्व हैं, उसके जितने परिर्वतन और विविध रूप हैं, वे सव कर्म के द्वारा निष्पन्न हैं। इस

१. भ.व.१।३१० -- आकाशं तु स्वप्रतिष्ठितमेवेति न तत्प्रतिष्ठाचिन्ता कृतेति।

२. वही, ९। ३१० — वाहुल्यापेक्षया चेदमुक्तम्, अन्यथा ईषत्प्राप्भारा पृथिवी आकाशप्रतिष्ठितैव ।

३. वही., १ । ३९० — तथा पृथिवीप्रतिष्ठितास्त्रसस्थावराः प्राणाः, इदमपि प्रायिकमेव,

अन्यथाऽऽकाशपर्वतविमानप्रतिष्ठिता अपि ते सन्तीति।

४. वही,९।३९०— तथाऽजीवाः—शरीरादिपुद्गलरूपा जीवप्रतिष्ठिताः, जीवेषु तेषां स्थितत्वात् !

अपेक्षा से जीव को कर्म-प्रतिष्ठित कहा गया है। इस सन्दर्भ में जीव के विभक्ति-माव का सूत्र द्रष्टव्य है।

जीव-संगृहीत अजीव—अजीव जीव के द्वारा संगृहीत हैं, उनमें कथिज्यित् एकालक सम्बन्ध स्थापित होता है; इसलिए उनमें परिवर्तन घटित होता है!

कर्ग-संगृहीत जीव-कर्म का जीव के साथ संबन्ध स्थापित

होता है; इसिलए उनके द्वारा जीव में परिवर्तन घटित होता है। वृत्तिकार ने 'प्रतिष्ठित' की व्याख्या आधाराधेय भाव के साथ तथा 'संगृहीत' की व्याख्या संग्राह्य-संग्राहक भाव के साथ की है।

सित ग्रन्थि।

अपौरुषेय-पुरुष के शरीर-मान से अधिक प्रमाण वाला।

### जीव-पोग्गल-पदं

३१२. अत्य णं भंते ! जीवा य पोग्गला य अण्णमण्णबद्धा, अण्णमण्णपुद्धा, अण्ण-मण्णमोगादा, अण्णमण्णित्तणेहपडिबद्धा, अण्णमण्णघडताए चिट्ठंति ? हंता अत्य ॥

३१३. से केणडेणं भंते ! एवं वृच्चइ—अत्थि णं जीवा य पोगाला य अण्णमण्णवद्धा, अण्णमण्णपुडा, अण्णमण्णमोगाढा, अण्णमण्णसिणेहपडिवद्धा, अण्णमण्ण-घडताए चिट्ठंति ? गोयमा ! से जहाणामए हरदे सिया पुण्णे पुण्णप्पमाणे वोलद्दमाणे वोसदृमाणे सम-भरघडताए चिद्वड ।

अहे णं केइ पुरिसे तंसि हरदंसि एगं महं नावं स्थासवं स्थिछिं ओगाहेआ। से नूणं गोयमा! सा नावा तेहिं आसवदारेहिं आपूरमाणी-आपूरमाणी पुण्णा पुण्णप्प-माणा योलदृमाणा बोसदृमाणा समभर-घडताए चिद्वइ? हंता चिद्वइ। से तेणद्रेणं गोयमा! एवं युच्चइ—अत्थिणं जीवा य पोग्गला य अण्णमण्णवद्धा, अण्णमण्णपुद्धा, अण्णमण्णपोगादा, अण्णमण्णसिणोहपडिबद्धा, अण्णमण्ण-

# जीव-पुदुगल-पदम्

अस्ति भदन्त ! जीवाः च पुद्गलाः च अन्योन्यबद्धाः, अन्योन्यसृष्टाः, अन्योन्या-वगाढाः, अन्योन्यस्रेहप्रतिबद्धाः, अन्योन्य-घटतया तिष्ठन्ति ? हन्त अस्ति।

तत् केनार्थेन भदन्त ! एवनुच्यते—अस्ति जीवाः च पुद्गलाः च अन्योन्यबद्धाः, अन्योन् न्यसृष्टाः, अन्योन्यावगाढाः, अन्योन्यस्नेष्ट-प्रतिबद्धाः, अन्योन्यघटतया तिष्ठन्ति ?

गीतम ! स यथानामकः हदः स्यात् पूर्णः पूर्णप्रमाणः व्यपलोटन् विकसन् समभर-घटतया तिष्ठति ।

अथ कश्चिद् पुरुषः तस्मिन् हृदे एकां महतीं नावं शताश्रयां शतच्छिद्रां अवगाहयेत । अथ नूनं गौतम ! सा नौः तैः आश्रयद्वारैः आपूर्य-माणा-आपूर्यमाणा पूर्णा पूर्णप्रमाणा व्यप-लोटती विकसती समभरघटतया तिष्ठति?

हन्त तिष्ठति । तत् तेनार्थेन गीतम ! एवमुच्यते—अस्ति जीवाः च पुद्गलाः च अन्योन्यबद्धाः, अन्यो-न्यस्पृष्टाः, अन्योन्यावगाढाः, अन्योन्यस्नेह-प्रतिबद्धाः, अन्योन्यघटतया तिष्ठन्ति ।

### जीव-पुदुगल-पद

39२. <sup>9</sup>भन्ते ! क्या जीव और पुद्गल अन्योन्य-बद्ध, अन्योन्य-स्पृष्ट, अन्योन्य-अवगाढ, अन्यो-न्य-स्रेहप्रतिबद्ध और अन्योन्य-एकीभूत बने हुए हैं? हां, बने हुए हैं।

३१३. भन्ते ! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है—जीव और पुद्गल अन्योन्य-बद्ध, अन्योन्य-स्पृष्ट, अन्योन्य-अवगाढ, अन्योन्य-स्नेहप्रतिबद्ध और अन्योन्य-एकीभृत बने हुए हैं ?

गौतम ! जैसे कोई द्रह (नद) है। वह जल से पूर्ण, परिपूर्ण प्रमाण वाला, छलकता हुआ, हिलोरें लेता हुआ चारों ओर से जलजलाकार हो रहा है।

कोई व्यक्ति उस द्रह में एक बहुत बड़ी सैकड़ों आश्रवों और सैकड़ों छिद्रों वाली नौका को उतारे! गौतम! वह नौका उन आश्रव-द्वारों के द्वारा जल से भरती हुई-भरती हुई, पूर्ण, परिपूर्ण प्रमाण वाली, छलकती हुई, हिलोरें लेती हुई, चारों ओर से जलजलाकार हो जाती है?

हां, हो जाती है। गीतम! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है—जीव और पुद्गल अन्योन्य-बद्ध, अन्योन्य-स्पृष्ट, अन्योन्य-अवगाढ, अन्योन्य-स्रेहप्रतिबद्ध और अन्योन्य-एकीभूत बने हुए हैं।

<sup>9.</sup> भ.9२ 19२० कम्मओ णं भंते ! जीवे नो अकम्मओ विभित्तभावं परिणमइ? कम्मओ णं जए नो अकम्मओ विभित्तभावं परिणमइ ? हंता गोयमा ! कम्मओ णं जीवे नो अकम्मओ विभित्तभावं परिणमइ, कम्मओ णं जए नो अकम्मओ विभित्तभावं परिणमइ!

भ.वृ.१।३१०—अथाजीवाः जीवप्रतिष्ठितास्तथाऽजीवा जीवसंगृहीता इत्ये-तयोः को भेदः ? उच्यते—पूर्विसिन् वाक्ये आधाराधेयभाव उक्तः, उत्तरे तु संग्राह्यसंग्राहकभाव इति भेदः। यद्य यस्य संग्राह्यं तत्तस्याधेयभण्यर्थापतितः

स्याद् यथाऽपूपस्य तैलिमित्याधाराधेयभावोप्युत्तरवाक्ये दृश्य इति । तथा जीवाः कर्मसंगृहीताः संसारिजीवानामुदयप्राप्तकर्मवशवर्त्तित्वात्, ये च यहशास्ते तत्र प्रतिष्ठिताः । यथा घटे रूपादयः इत्येविमहान्याधाराधेयता दृश्येति ।

३. वही, १।३११ — सितं 'षिङ् बन्धने 'इति वचनात् । क्तप्रत्ययस्य च भावार्थत्वात् कर्मार्थत्वाद्वा बन्धं — ग्रन्थिमित्यर्थः ।

४. बही,१।३११—पुरुषः प्रमाणमस्येति पौरुषेयं तळतिषेधाद् अपौरुषेयम्।

### भाष्य

### १. सूत्र ३१२,३१३

### जीव और पुदुगत का सम्बन्ध

जीव और पुद्गल दोनों में अत्यन्ताभाव है। जीव चेतन है और पुद्गल अचेतन है। चेतन कभी अचेतन नहीं बनता, अचेतन कभी चेतन नहीं बनता। अस्तित्व की त्रैकालिक स्वतन्त्रता होने पर भी क्या इनमें कोई सम्बन्ध हो सकता है? प्रस्तुत सूत्र में इस विषय पर विमर्श किया गया है। गौतम ने जिज्ञासा की——भंते! क्या जीव और पुद्गल परस्पर बद्ध, स्पृष्ट, अवगाढ, स्नेह-प्रतिबद्ध और एक घटक के रूप में रहते हैं?

भगवान् ने इसका उत्तर 'हां' में दिया। इन दोनों तत्त्वों में प्रगाद संबंध है। संबंध और विसंबंध के आधार पर जीव दो भागों में विभक्त हो जाते हैं—संसारी जीव और मुक्त जीव। जो जीव पुद्गल के साथ घुले-मिले होते हैं, वे संसारी या बद्ध कहलाते हैं। पुद्गल से अस्पृष्ट जीव मुक्त या सिद्ध कहलाते हैं।

संसारी जीव पुद्गल से इतने घुलेमिले हैं कि पुद्गल को छोड़कर उनकी व्याख्या नहीं की जा सकती। आचार्य सिद्धसेन ने जीव और पुद्गल के संबंध पर अनेकान्त दृष्टि से विचार किया है। उन्होंने बताया है—जीव और पुद्गल दूध और पानी की तरह परस्पर ओत-प्रोत हैं; इसीलिए उनमें 'यह जीव' और 'वह पुद्गल' है—ऐसा विभाग करना उचित नहीं है। यह जीव और पुद्गल का अभेदात्मक प्रतिपादन है। रूप आदि तथा बाल्य, यौवन आदि पर्याय शरीरगत होते हैं, पर वे जीव से अप्रभावित हैं, ऐसा नहीं माना जा सकता। जीव में इन्द्रिय-ज्ञान, स्मृति-ज्ञान आदि के पर्याय होते हैं, उन्हें भी पुद्गल से अप्रभावित नहीं माना जा सकता। इस दृष्टि से जीव और पुद्गल से अप्रभावित नहीं माना जा सकता। इस दृष्टि से जीव और पुद्गल में प्रगाद संबंध स्थापित होता है। उनका तात्विक स्वरूप भिन्न है, इसलिए उनमें स्वरूपगत भेद भी है। यह जीव और पुद्गल के भेदाभेद की अनेकान्त दृष्टि है।

जीव और पुद्गल का संबंध भीतिक होता है या अभीतिक? यह एक प्रश्न है। संसारी अवस्था में जीव सर्वथा अभौतिक नहीं होता; इसलिए जीव और पुद्गल के संबंध को भीतिक माना जा सकता है। प्रस्तुत सूत्र के अनुसार यह संबंध केवल जीव या पुद्गल की ओर से ही नहीं होता, किन्तु दोनों ओर से होता है। इसकी जानकारी हमें 'स्नेह-प्रतिबद्ध' से मिलती है। जीव में स्नेह है—आश्रव

और पुद्गल में स्नेह हैं—आकर्षित होने की अर्हता। इस उभयालक स्नेह के द्वारा परस्पर संबंध स्थापित हो जाता है। नीका में छिद्र है तो पानी अपने आप उसमें भर जाएगा। प्रस्तुत सूत्र में इस संबंध को बन्ध, स्पर्श, अवगाह, स्नेह-प्रतिबद्ध और 'घटा' (एकीभूत अवस्था) इन पांच रूपों में प्रतिपादित किया गया है।

आचार्य अमृतचन्द्र ने जीव में होने वाले क्षिण्य परिणाम का प्रतिपादन किया है।

### शरीर और मनस् का सम्बन्ध

जैन दर्शन के अनुसार चित्त चैतन्य स्वरूप और मनस् अचेतन होता है। फिर भी व्यावहारिक परिभाषा के अनुसार हम चित्त के स्थान पर मन का प्रयोग कर रहे हैं। मन चेतन है और शरीर अचेतन है, फिर इन दोनों में सम्बन्ध कैसे हो सकता है और ये एक दूसरे को प्रभावित कैसे कर सकते हैं ? इस विषय में जैन दर्शन का स्पष्ट अभिमत है कि संसारी जीव स्वरूपतः चेतन होते हुए भी पुद्गल या शरीर से सर्वथा भिन्न नहीं हैं। इन दोनों में नैसर्गिक सम्बन्ध चला आ रहा है। ये दोनों परस्पर संबद्ध हैं; इसलिए इनमें अन्तःक्रिया होती है और इसलिए वे एक दूसरे को प्रभावित करते हैं।

पाश्चात्य दर्शन के इतिहास में मन और शरीर के सम्बन्ध की समस्या बहुत दिनों से चली आ रही है। देकार्ते ने मन की धारणा को नए रूप में प्रस्तुत किया! उससे पहले दार्शनिकों ने मन और शरीर को एक ही तत्त्व के दो पहलुओं के रूप में स्वीकार किया था। परन्तु देकार्ते ने मन को शरीर से भिन्न माना। पहले मन तथा शरीर सापेक्ष माने जाते थे, परन्तु देकार्ते ने निरपेक्ष रूप से दोनों की सत्ता स्वीकार की। देकार्ते के अनुसार शरीर भौतिक गुणों का विस्तार है और मन में चेतन तत्त्व वर्तमान है। अब प्रश्न यह उपस्थित होता है कि शरीर का मन पर और मन का शरीर पर कैसे प्रभाव पड़ता है? जब हम कोई कार्य अपनी इच्छा से करते हैं तो जान पड़ता है कि मन का शरीर पर प्रभाव है और जब ज्ञानेन्द्रियों से अनुभव करते हैं तो यह ज्ञात होता है कि शरीर का मन पर प्रभाव है की शरीर का मन पर प्रभाव होता है।

सम्पति. १ । ४७, ४६—

अण्णोण्णाणुगयाणं 'इमं व तं व' ति विभयणमजुत्तं । जह दुद्ध-पाणियाणं जावंत विसेसपज्ञाया ॥ रूआइ पज्जवा जे देहे जीवदवियम्मि सुद्धम्मि । ते अण्णोण्णाणुगया पण्णविणज्ञा भवस्यम्मि ॥

भ.9३!९२६—आया भंते ! मणे ? अण्णे मणे ?
 गोयमा ! नो आया मणे, अण्णे मणे !

रूचिं भंते ! मणे ? अरूचिं मणे ? गोयमा ! रूचिं मणे, नो अरूचिं मणे । सचित्ते भंते ! मणे ? अचित्ते मणे ? गोयमा ! नो सचित्ते मणे, अचित्ते मणे । जीवे भंते ! मणे ? अजीवे मणे ? गोयमा ! नो जीवे मणे, अजीवे मणे । जीवाणं भंते मणे ? अजीवाणं मणे ? गोयमा ! जीवाणं मणे, नो अजीवाणं मणे । स्पिनोजा के अनुसार मन और शरीर एक ही द्रव्य के दो पहलु हैं। दोनों का सम्बन्ध ईश्वर से है। वे इसी सत्ता के चिंतन और विस्तार के रूप हैं। एक ही द्रव्य के गुण के आकार होने के कारण दोनों एक दूसरे से मिले रहते हैं, यद्यपि क्रियालक रूप से मन और शरीर अलग-अलग जान पड़ते हैं। शरीर पर सदैव बाह्य पदार्थों के प्रभाव पड़ते रहते हैं तथा उसमें निरन्तर नए रूप दिखलाई पड़ते रहते हैं। इन परिवर्तनों का बोध मन को होता रहता है। बाह्य पदार्थ जिस रूप में शरीर को प्रभावित करते रहते हैं, मन उसको भी उसी रूप में ही जान सकता है, वास्तविक रूप में नहीं! इससे सिद्ध होता है—मन को शरीर प्रभावित नहीं करता और नशरीर को मन प्रभावित करता है।

लाइबनित्स ने शरीर और मन के सम्बन्ध को कार्य-कारणवाद के आधार पर समझाया! उसके अनुसार शरीर और मन स्वतन्त्र रूप से अपनी-अपनी क्रियाएं करते हैं। मन और शरीर एक दूसरों को प्रभावित नहीं करते!

मनोविज्ञान में भी जिज्ञासा है कि शरीर और मन में क्या सम्बन्ध है ? शरीर मन को प्रभावित करता है या मन शरीर को प्रभावित करता है ? ठीक यही प्रश्न हमारे सामने है कि शरीर चेतना को प्रभावित करता है या चेतना शरीर को प्रभावित करती है ? इन दोनों में परस्पर क्या सम्बन्ध है ? ये दोनों एक दूसरे को प्रभावित करते हैं, इन्हें अलग नहीं किया जा सकता। शरीर और चेतना को सर्वधा स्वतन्त्र स्वीकार कर हम व्याख्या नहीं कर सकते, किन्तु सापेक्ष स्थतन्त्र स्वीकार कर हम उनके सम्बन्ध और पारस्परिक प्रभाव की व्याख्या कर सकते हैं।

### परिभोक्ता और परिभोग्य

प्रस्तुत सूत्र में जीव को परिभोक्ता और पुद्गलों को परिभोग्य कहा है। जीव और पुद्गल में परिभोक्ता और परिभोग्य का सम्बन्ध है। जीव चेतन है, इसलिए वह परिभोक्ता है। अजीव अचेतन है, इसलिए वह परिभोक्ता है। अजीव अचेतन है, इसलिए वह परिभोग्य नामक पर्याय है। चेतन में परिभोक्त्त्व नामक पर्याय है और अचेतन में परिभोग्य नामक पर्याय है। इन पर्यायों के कारण चेतन और अचेतन में सम्बन्ध स्थापित होता है। हम खाते हैं, काम करते हैं, इन्द्रिय-संवेदन करते हैं, श्वास लेते हैं, बोलते हैं और सोचते हैं, यह अचेतन का चेतन पर प्रभाव है। मस्तिष्क द्वारा संवेदन और ज्ञान हो रहा है। अचेतन शरीर चेतन बना हुआ है, यह चेतन का अचेतन पर प्रभाव है।

सम्बन्ध-प्रक्रिया को जानने का दार्शनिक मूल्य ही नहीं, इसका आध्यात्मिक मूल्य भी है। सम्बन्धातीत, विचारातीत और प्रभावातीत साधना सम्बन्ध-झान के बाद ही संभव हो सकती है।

### निष्कर्ष

- अनेकान्त दृष्टि के अनुसार चेतन और अचेतन सर्वधा भिन्न नहीं हैं; इसलिए इनमें सम्बन्ध हो सकता है।
- २. इस संसार में जीव का अस्तित्व पुद्गल-मुक्त नहीं है; संसारी जीव शुद्ध नहीं, यौगिक है।
- 3. चेतन और अचेतन को सर्वथा भिन्न तथा संसारी जीव को सर्वथा शृद्ध मानने पर ही सम्बन्ध की समस्या जटिल बनती है।
- ४. भेद-विज्ञान की साधना चेतन और अचेतन के सापेक्ष सम्बन्ध के आधार पर ही हो सकती है, आध्यात्मिक दृष्टि से इसका बहुत मृत्य है।

# सिणेहकाय-पदं

# ३१४. अत्थि णं भंते ! सदा समितं सुहुमे सिणेहकाए पयडइ ? हंता अत्थि॥

३१५. से भंते ! किं उड्ढे पवडइ ? अहे पवडइ ? तिरिए पवडइ ?

गोयमा ! उड्ढे वि पवडइ, अहे वि पवडइ, तिरिए वि पवडइ !!

३१६. जहां से बायरे आउयाए अण्ण-मण्णसमाउत्ते चिरं पि दीहकालं चिद्वद तहा णं से वि ? णो इणडे समडे। से णं खिप्पामेव विद्धंस-मागच्छइ।।

## स्रेहकाय-पदम्

अस्ति भदन्त ! सदा समितं सूक्ष्मः स्नेहकायः पतिति ? हन्त अस्ति ।

तद् भदन्त ! किम् ऊर्ध्वं पतित ? अधः पतित ? तिर्यक् पतित ?

गौतम ! ऊर्ध्यमिप पतित, अधोऽपि पतित, तिर्यगपि पति ।

यथा स बादरः अप्कायः अन्योन्यसमायुक्तः चिरमपि दीर्थकालं तिष्ठति तथा सोऽपि ?

नो अयमर्थः समर्थः। स क्षिप्रमेव विध्वंस-मागच्छति।

# स्रेहकाय-पद

३१४. <sup>१</sup>भन्ते ! क्या सूक्ष्म स्नेहकाय सदा संगठित रूप में गिरता है ? हां, गिरता है।

394. भन्ते ! क्या वह ऊंचे लोक में गिरता है ? नीचे लोक में गिरता है ? तिरछे लोक में गिरता है ?

गौतम ! ऊर्घ्यलोक में भी गिरता है, नीचे लोक में भी गिरता है, तिरछे लोक में भी गिरता है।

39६. जैसे वह बादर (स्थूल) जल परस्पर संयुक्त होकर बहुत लम्बे समय तक रहता है, क्या वैसे ही सूक्ष्मजल भी बहुत लम्बे समय तक रहता है ? गीतम ! यह अर्थ संगत नहीं है। वह शीघ्र ही

विध्वंस को प्राप्त हो जाता है।

(क) म.२५।१७—जीवदव्याणं अजीवदव्या परिभोगत्ताए हव्यमागव्छंति।
 नो अजीवदव्याणं जीवदव्या परिभोगत्ताए हव्यमागव्छंति॥

(ख) भ.वृ.प. ८५६-- इह जीवद्रव्याणि परिभोजकानि सचैतनत्वेन प्राहकत्वाद् इतराणि त् परिभोग्यान्यचेतनतया ग्राह्मत्वात् ।

### भाष्य

### १. सूत्र ३१४-३१६

स्नेहकाय जल का एक प्रकार है। पण्णवणा में बादर अप्काय के अनेक प्रकार निर्दिष्ट हैं, जैसे—अवश्याय, हिम, कुहासा, ओला आदि-आदि! अभयदेवसूरि ने स्नेहकाय की व्याख्या नहीं की। मलयिगिरि ने बृहत्कल्पभाष्य की वृत्ति में खेह का अर्थ अवश्याय, कोहरा, हिम, बर्फ आदि किया है। प्रस्तुत आलापक में 'स्नेह' के साथ 'सूक्ष्म' विशेषण का प्रयोग किया गया है। इससे ज्ञात होता है कि ओस से भी सूक्ष्म जल-द्रव्य के लिए 'सूक्ष्म-स्नेह' शब्द का प्रयोग किया गया है। प्रकरण के अनुसार वह निरन्तर गिरता है। बृहत्कल्पभाष्य में स्निग्ध और रूक्ष काल के अनुसार उसके गिरने के समय का निर्देश किया गया है। शिशिरकाल में प्रथम और अन्तिम प्रहर में वह अधिक मात्रा में गिरता है। ग्रीष्मकाल में प्रथम और अन्तिम प्रहर के आधे-आधे भाग में वह अधिक गिरता है। शेष समय में वह अल्प गिरता है। अभयदेवसूरि का भी यही अभिमत है।

सूक्ष्म स्नेहकाय की तुलना आर्द्रता (humidity) से की जा सकती है।

सूक्ष्म स्नेहकाय ऊंचे, नीचे और तिरछे तीनों लोकों में गिरता

है। इस आधार पर यह अनुमान किया जा सकता है कि वह तमस्काय से गिरता है और पूरे वातावरण में व्याप्त होता है। वृत्तिकार ने ऊर्ध्व की व्याख्या में वर्तुलवैताढ्य आदि का उल्लेख किया है। 'अधो' की व्याख्या में अधोलोकवर्ती ग्रामों का उल्लेख किया है।

### शब्द-विमर्श

सदा समित—वृत्तिकार ने 'सदा' का अर्थ सर्वदा और 'समित' का अर्थ सपरिमाण किया है। वैकल्पिक रूप में 'सदा' का अर्थ सव ऋतुओं में तथा 'समित' का अर्थ रात और दिन का प्रथम और अन्तिम प्रहर किया है। किन्तु 'समित' शब्द का अर्थ विमर्शनीय है। 'सदा समितं' यह एक वाक्यांश है। प्रस्तुत आगम में विभिन्न सन्दर्भों में इसका अनेक बार प्रयोग हुआ है। 'समित' शब्द समिधातु से निष्पन्न है। उसका अर्थ है इकट्ठा होना, संगठित होना, मिलना आदि। इसलिए समित का अर्थ एकत्रित अथवा 'संगठित रूप' किया जा सकता है।

३१७. सेवं भंते ! सेवं भंते ! ति ॥

तदेवं भदन्त ! तदेवं भदन्त ! इति ।

३१७. भन्ते ! वह ऐसा ही है, भन्ते ! वह ऐसा ही है !

पढम-चरिमाउ सिसिरे, गिम्हे अद्धं तु तासि वज्जेता। पायं ठवे सिणेहाइरक्खणड्डा पवेसे वा॥ लपितपात्रं बहिर्न स्थापयेत् ह्मेहादिरक्षणाथियिति । 'सूक्ष्मः स्नेहकायः' इति अपुकायविशेष इत्यर्थः।

४. भ.६।७६ - अत्थि णं भंते ! तमुकाए ओराला बलाहया संसेयंति ? सम्मु-च्छंति? वासं वासंति ?

हता अस्यि॥

- भ.वृ.११३१६—'उट्टे' ति ऊर्ध्वलोके वर्तुलवैताख्यादिषु, 'अहे' ति अधो-लोकग्रामेष्।
- इ. आर्ट. समि —To come or meet logether, be united, or joined with.

९. पण्णा.९ १२२,२३।

२. वृ.क.भा.गा.५२९,भाग १,पृ.१५९---पढम-चरिमाउ सिसिरे, गिन्हे अछं तु तासि वजित्ता । पायं ठवे सिणेहादिरक्खणडा पर्वेसे वा॥

३. भ.वृ.९।३९४—'सदा' सर्वदा 'सिमयं' ति सपिरमाणं न बादराप्कायवदपि-मितमपि, अथवा 'सदा' इति सर्वर्तुषु 'सिमत' मिति रात्री दिवसस्य च पूर्वा-परयोः प्रहरयोः, तत्रापि कालस्य क्षिग्धेतरभावमपेक्ष्य बहुत्वमल्पत्यं चाव-सेयमिति, यदाह——

# सत्तमो उद्देसो : सातवां उद्देशक

| मूल                                                                                                                                                                   | संस्कृत छाया                                                                                                                                                   | हिन्दी अनुवाद                                                                                                                                                                                                                                                   |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| देस-सव्य-पदं                                                                                                                                                          | देश सर्व-पदम्                                                                                                                                                  | देश सर्व पद                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ३१८. नेरइए णं भंते ! नेरइएसु उववज्रमाणे,<br>किंन्न् १. देसेणं देसं उववज्रइ ? २. देसेणं<br>सव्वं उववज्रइ ? ३. सव्वेणं देसं उववज्रइ?<br>४. सव्वेणं सव्वं उववज्रइ ?      | नैरियकः भदन्त ! नैरियकेषु उपपद्यमानः, किं—१. देशेन देशम् उपपद्यते ? २. देशेन सर्वम् उपपद्यते ? ३. सर्वेण देशम् उपपद्यते ? ४. सर्वेण सर्वम् उपपद्यते ?          | 39 c. 9 भन्ते ! नैरियकों में उपपद्यमान (उपपन्न<br>होता हुआ) नैरियक क्या—9. देश के द्वारा देश<br>में उपपन्न होता है ? २. देश के द्वारा सर्व में<br>उपपन्न होता है ? ३. सर्व के द्वारा देश में उपपन्न<br>होता है ? ४. सर्व के द्वारा सर्व में उपपन्न होता<br>है ? |
| गोयमा ! १. नो देसेणं देसं उववज्ञइ।<br>२. नो देसेणं सव्वं उववज्ञइ। ३. नो<br>सव्वेणं देसं उववज्ञइ। ४. सव्वेणं सव्वं<br>उववज्ञइ॥                                         | गीतम ! १. नो देशेन देशम् उपपद्यते । २. नो<br>देशेन सर्वन् उपपद्यते । ३. नो सर्वेण देशम्<br>उपपद्यते । ४. सर्वेण सर्वम् उपपद्यते ।                              | मौतम ! वह १. देश के द्वारा देश में उपपन्न नहीं<br>होता। २. देश के द्वारा सर्व में उपपन्न नहीं<br>होता। ३. सर्व के द्वारा देश में उपपन्न नहीं<br>होता। ४. सर्व के द्वारा सर्व में उपपन्न होता है।                                                                |
| ३९६. जहा नेरइए, एवं जाव वेमाणिए ।।                                                                                                                                    | यथा नैरयिकः, एवं यावद् वैनानिकः।                                                                                                                               | ३९६. नैरियक की भांति ही वैमानिक तक का<br>उपपाद झातव्य है।                                                                                                                                                                                                       |
| ३२०. नेरइए णं भंते ! नेरइएसु उववज्रमाणे,<br>किं—१. देसेणं देसं आहारेइ ? २. देसेणं<br>सन्वं आहारेइ ? ३. सन्वेणं देसं आहारेइ ?<br>४. सन्वेणं सन्वं आहारेइ ?             | नैरियकः भदन्त ! नैरियकेषु उपपद्यमानः, किं—9. देशेन देशम् आहरित ?२. देशेन सर्वम् आहरित ?२. देशेन सर्वम् आहरित ? ३. सर्वेण देशम् आहरित? ४. सर्वेण सर्वम् आहरित ? | ३२०. भन्ते ! निरियकों में उपप्रधमान नैरियक क्या—9. देश के द्वारा देश का आहरण करता है ? २. देश के द्वारा सर्व का आहरण करता है? ३. सर्व के द्वारा देश का आहरण करता है? ४. सर्व के द्वारा सर्व का आहरण करता है ?                                                   |
| गोयमा ! १. नो देसेणं देसं आहारेइ । २.<br>नो देसेणं सब्वं आहारेइ ३. सब्वेणं वा देसं<br>आहारेइ । ४. सब्वेणं वा सब्वं आहारेइ ॥                                           | गौतम ! १. नो देशेन देशम् आहरति । २.नो<br>देशेन सर्वम् आहरति । ३. सर्वेण वा देशम्<br>आहरति । ४. सर्वेण वा सर्वम् आहरति ।                                        | गौतम ! वह 9. देश के द्वारा देश का आहरण<br>नहीं करता । २. देश के द्वारा सर्व का आहरण<br>नहीं करता ! ३. सर्व के द्वारा देश का आहरण<br>करता है। ४. अथवा सर्व के द्वारा सर्व का<br>आहरण करता है।                                                                    |
| ३२१. एवं जाव वेमाणिए ॥                                                                                                                                                | एवं यावद् वैमानिकः।                                                                                                                                            | ३२१. इसी प्रकार वैमानिक तक ज्ञातव्य है।                                                                                                                                                                                                                         |
| ३२२. नेरइए णं भंते ! नेरइएहिंतो उव्बट्ट-<br>माणे, किं१. देसेणं देसं उव्बट्टइ ?<br>२.देसेणं सव्यं उव्बट्टइ ? ३. सव्येणं देसं<br>उव्बट्टइ ? ४. सव्येणं सव्यं उव्बट्टइ ? | नैरियकः भदन्तः ! नैरियकेभ्यः उद्वर्तमानः, किं—१. देशेन देशम् उद्वर्तते ? २. देशेन सर्वम् उद्वर्तते ? ३. सर्वेण देशम् उद्वर्तते ? ४. सर्वेण सर्वम् उद्वर्तते ?  | 3२२. भन्ते ! नैरियकों से उद्वर्तन करता हुआ<br>नैरियक क्या—9. देश के द्वारा देश से उद्वर्तन<br>करता है ? २. देश के द्वारा सर्व से उद्वर्तन<br>करता है ? ३. सर्व के द्वारा देश से उद्वर्तन<br>करता है ? ४. सर्व के द्वारा सर्व से उद्वर्तन<br>करता है ?           |
| गोयमा ! १. नो देसेणं देसं उब्बट्टइ ।                                                                                                                                  | गौतम ! १. नो देशेन देशम् उद्वर्तते।                                                                                                                            | गीतम ! यह १. देश के द्वारा देश से उद्वतंन                                                                                                                                                                                                                       |

२. नो देसेणं सब्बं उब्बद्धः । ३. नो सब्बेणं देसं उब्बद्धः । ४. सब्बेणं सब्बं उब्बद्धः ॥ २. नो देशेन सर्वम् उद्यर्तते । ३. नो सर्वेण देशम् उद्यर्तते । ४. सर्वेण सर्वम् उद्यर्तते । नहीं करता! २. देश के द्वारा सर्व से उद्वर्तन नहीं करता! ३. सर्व के द्वारा देश से उद्वर्तन नहीं करता! ४. सर्व के द्वारा सर्व से उद्वर्तन करता है।

३२३. इसी प्रकार वैमानिक तक ज्ञातव्य है।

### ३२३. एवं जाव वेमाणिए॥

३२४. नेरइए णं भंते ! नेरइएहिंतो जब-ट्टमाणे, किं—१. देसेणं देसं आहारेइ ? २. देसेणं सब्बं आहारेइ ? ३. सब्बेणं देसं आहारेइ ? ४. सब्बेणं सब्बं आहारेइ ?

नैरियकः भदन्त ! नैरियकेभ्यः उद्वर्तमानः, किं—१. देशेन देशम् आहरति ? २. देशेन सर्वम् आहरति ? ३. सर्वेण देशम् आहरति ? ४. सर्वेण सर्वम् आहरति ?

एवं यावद् वैमानिकः।

३२४. भन्ते ! नैरियकों से उद्वर्तन करता हुआ नैरियक क्या---- १. देश के द्वारा देश का आहरण करता है ? २. देश के द्वारा सर्व का आहरण करता है ? ३. सर्व के द्वारा देश का आहरण करता है ? ४. सर्व के द्वारा सर्व का आहरण करता है ?

गोयमा ! १. नो देसेणं देसं आहारेइ । २. नो देसेणं सब्बं आहारेइ । ३. सब्बेणं वा देसं आहारेइ । ४. सब्बेणं वा सब्बं आहारेइ ॥ गौतम ! १. नो देशेन देशम् आहरति । २.नो देशेन सर्वम् आहरति । ३. सर्वेण वा देशम् आहरति । ४. सर्वेण वा सर्वम् आहरति । गीतम ! यह १. देश के द्वारा देश का आहरण नहीं करता । २. देश के द्वारा सर्व का आहरण नहीं करता । ३. सर्व के द्वारा देश का आहरण करता है। ४. अथवा सर्व के द्वारा सर्व का आहरण करता है।

# ३२५. एवं जाव वेमाणिए ॥

३२६. नेरइए णं भंते ! नेरइएसु उववण्णे, किं—१. देसेणं देसं उववण्णे ? २. देसेणं सन्वं उववण्णे ? २. सन्वेणं देसं उववण्णे ? ४. सन्वेणं सन्वं उववण्णे ?

गोयमा ! १. नो देसेणं देसं उदवण्णे। २.नो देसेणं सब्वं उववण्णे। ३. नो सब्बेणं देसं उववण्णे। ४. सब्बेणं सब्बं उववण्णे।। एवं यावद् वैमानिकः।

नैरियकः भदन्त ! नैरियकेषु उपपन्नः, किं— १. देशेन देशम् उपपन्नः ? २. देशेन सर्वम् उपपन्नः ३. सर्वेण देशम् उपपन्नः । ४. सर्वेण सर्वम् उपपन्नः ?

गौतम ! १. नो देशन देशम् उपपन्नः । २.नो देशेन सर्वम् उपपन्नः । ३. नो सर्वेण देशम् उपपन्नः ? ४. सर्वेण सर्वम् उपपन्नः । ३२५. इसी प्रकार वैमानिक तक ज्ञातव्य है।

३२६. भन्ते ! नैरियकों में उपपन्न नैरियक क्या---9. देश के द्वारा देश में उपपन्न है ? २. देश के द्वारा सर्व में उपपन्न है ? ३. सर्व के द्वारा देश में उपपन्न है ? ४. सर्व के द्वारा सर्व में उपपन्न है ?

गीतम ! 9. वह देश के द्वारा देश में उपपन्न नहीं है। २. देश के द्वारा सर्व में उपपन्न नहीं है। ३.सर्व के द्वारा देश में उपपन्न नहीं है। ४. सर्व के द्वारा सर्व में उपपन्न है।

# ३२७. एवं जाव वेमाणिए ii

३२८. नेरइए णं भंते ! नेरइएसु उववण्णे, किं—१. देसेणं देसं आहारेइ ? २. देसेणं सब्वं आहारेइ ? ३. सब्वेणं देसं आहारेइ ? ४. सब्वेणं सब्वं आहारेइ ?

गोयमा ! नो देसेणं देसं आहारेइ । २. नो देसेणं सब्बं आहारेइ । ३. सब्बेणं वा देसं आहारेइ । ४. सब्बेणं वा सब्बं आहारेइ ॥ एवं यावद् वैमानिकः।

नैरियकः भदन्त ! नैरियकेषु उपपन्नः किं— 9. देशेन देशम् आहरित ? २. देशेन सर्वम् आहरित ? ३. सर्वेण देशम् आहरित ? ४. सर्वेण सर्वम् आहरित ?

गीतम ! १. नो देशेन देशम् आहरति । २. नो देशेन सर्वम् आहरति । ३. सर्वेण वा देशम् आहरति । ४. सर्वेण वा सर्वम् आहरति । ३२७. इसी प्रकार वैमानिक तक ज्ञातव्य है।

३२८. भन्ते ! नैरियकों में उपपन्न नैरियक क्या— 9. देश के द्वारा देश का आहरण करता है ? २. देश के द्वारा सर्च का आहरण करता है ? ३. सर्व के द्वारा सर्व का आहरण करता है ? ४. सर्व के द्वारा सर्व का आहरण करता है ! गीतम ! वह 9. देश के द्वारा देश का आहरण नहीं करता ! २. देश के द्वारा सर्व का आहरण नहीं करता ! ३. सर्व के द्वारा देश का आहरण करता है ! ४. अथवा सर्व के द्वारा सर्व का आहरण करता है !

३२६. एवं जाव वेमाणिए ।।

एवं यावद् वैमानिकः।

३२६. इसी प्रकार वैमानिक तक ज्ञातव्य है।

३३०. नेरइए णं भंते ! नेरइएहिंतो उच्हे, किं—१. देसेणं देसं उच्हे ? २. देसेणं सव्यं उच्छे ? २. देसेणं सव्यं उच्छे ? ४.सव्यंणं देसं उच्छे ? ४.सव्यंणं सव्यं उव्यहे ?

गोयमा ! १. नो देसेणं देसं उच्चट्टे । २. नो देसेणं सब्बं उब्बट्टे । ३. नो सब्बेणं देसं उब्बट्टे । ४. सब्बेणं सब्बं उब्बट्टे ॥

### ३३१, एवं जाव वेमाणिए ।।

३३२. नेरइए णं भंते ! नेरइएहिंतो उच्येट्टे, किं—१. देसेणं देसं आहारेइ ? २. देसेणं सत्वं आहारेइ ? ३. सब्बेणं देसं आहारेइ ? ४. सब्बेणं सत्वं आहारेइ ?

गोयमा ! नो देसेणं देसं आहारेइ । २. नो देसेणं सव्वं आहारेइ । ३. सब्वेणं वा देसं आहारेइ । ४. सब्वेणं वा सब्वं आहारेइ ॥

३३३. एवं जाव वेमाणिए ॥

नैरियकः भदन्त ! नैरियकेभ्यः उद्वृतः, किं
— 9. देशेन देशम् उद्वृतः ? २. देशेन
सर्वम् उद्वृतः ? ३. सर्वेण देशम् उद्वृतः ?
४. सर्वेण सर्वम् उद्वृतः ?

गौतम ! १. नो देशेन देशम् उद्वृत्तः । २.नो देशेन सर्वम् उद्वृत्तः । ३. नो सर्वेण देशम् उद्वृतः । ४. सर्वेण सर्वम् उद्वृत्तः ।

एवं यावद् वैमानिकः।

नैरियकः भदन्त ! नैरियकेभ्यः उद्वृत्तः किं — 9. देशेन देशम् आहरति ? २. देशेन सर्वम् आहरति ? ३. सर्वेण देशम् आहरति ? ४. सर्वेण सर्वम् आहरति ?

गीतम ! ९. नो देशेन देशम् आहरति । २.नो देशेन सर्वम् आहरति । ३. सर्वेण वा देशम् आहरति । ४. सर्वेण वा सर्वम् आहरति ।

एवं यावद् वैमानिकः।

३३०. भन्ते ! नैरियकों से उद्वृत्त (निकला) हुआ नैरियक क्या—१. देश के द्वारा देश से उद्वृत्त है ? २. देश के द्वारा सर्व से उद्वृत्त है ? ३. सर्व के द्वारा देश से उद्वृत्त है ? ४. सर्व के द्वारा सर्व से उद्वृत्त है ?

गौतम ! वह १. देश के द्वारा देश से उद्वृत्त नहीं है। २. देश के द्वारा सर्व से उद्वृत्त नहीं है। ३. सर्व के द्वारा देश से उद्वृत्त नहीं है। ४. सर्व के द्वारा सर्व से उद्वृत्त है।

३३१. इसी प्रकार वैमानिक तक ज्ञातव्य है।

3३२. भन्ते ! नैरियकों से उद्वृत्त नैरियक क्या—

9. देश के द्वारा देश का आहरण करता है ? २.
देश के द्वारा सर्व का आहरण करता है ? ३.
सर्व के द्वारा देश का आहरण करता है ? ४.
सर्व के द्वारा सर्व का आहरण करता है ?
गीतम ! वह 9. देश के द्वारा देश का आहरण नहीं करता ! २. देश के द्वारा सर्व का आहरण नहीं करता ! ३. सर्व के द्वारा देश का आहरण करता है !

अध्या सर्व के द्वारा सर्व का आहरण करता है !

अध्या सर्व के द्वारा सर्व का आहरण करता है !

३३३. इसी प्रकार वैमानिक तक ज्ञातव्य है।

### भाष्य

# १ सूत्र ३१८-३३३

उपमयमान और उपपम जीव पूर्व जीवन को समाप्त कर नए जन्म-स्थान में जाता है। वह उत्पत्ति के पहले समय में पर्याप्ति के योग्य पुद्गलों का ग्रहण कर आहार-पर्याप्ति से पर्याप्त हो जाता है। उसके पश्चात् शरीर आदि पर्याप्तियों का निर्माण करता है। शरीर-और इन्द्रिय-पर्याप्ति के निर्माण से पूर्ववर्ती अवस्था उपपघमान अवस्था है। आहार-, शरीर- और इंद्रिय-पर्याप्ति से पर्याप्त अवस्था उपपन्न अवस्था है। अनुपपन्न जीव की मृत्यु नहीं होती। उक्त तीन पर्याप्तियों से पर्याप्त जीव की मृत्यु हो सकती है। इसलिए उपपद्यमान और उपपन्न में यह भेदरेखा खींची जा सकती है।

उद्वर्तमान और उद्वृत्त मृत्यु से पूर्व अन्तर्मुहूर्त की अवस्था उद्वर्तमान अवस्था है। उपपद्यमान अवस्था और उद्वृत्त अवस्था का कालमान एक ही है।

प्रस्तुत आलापक में प्रयुक्त देसेणं देसं, सब्बेणं सबं—ये शब्द सम्बन्ध-सापेक्ष हैं—

> उपपद्यमान, उपपन्न के सन्दर्भ में— देसेणं—जीव का एक भाग। देसं—मनुष्य आदि अवयवी का एक भाग।

<sup>9.</sup> त.रा.वा.२।३४, भाग१,पृ.१४५ - देवादिश्वरीरिनर्वृत्ती हि देवादिजन्मेष्टम्, तस्यां चावस्थायामनाहारकत्वात्र देवादिशरीरिनर्वृत्तिरस्ति तत उपपादो जन्म युक्तम्, तम्र देवनारकाणामिति ।

स्था.वृ.प.५०—अपर्याप्तकास्तु उच्छ्वासपर्यापृत्या अपर्याप्त एव ब्रियन्ते, न तु
शरीरेन्द्रियपर्याप्तिभ्यां, यस्मादागामिभवायुष्कं बद्ध्या ब्रियन्ते, तच्च शरीरेन्द्रियादिपर्यापृत्यां पर्याप्तैरेव बध्यत इति ।

सब्वं सम्पूर्ण जीव
सब्वं सम्पूर्ण मनुष्य आदि अवयवी।
उद्धर्तमान, उद्दृत के सन्दर्भ में
देसें जीव का एक भाग।
देसं शरीर का एक भाग।
सब्वंणं सम्पूर्ण जीव।
सब्वं सम्पूर्ण शरीर।
आहार के सन्दर्भ में
देसं आहार्य द्रव्य का एक अंश
सब्वेणं सम्पूर्ण जीव।
सब्वं सम्पूर्ण जीव।
सब्वं सम्पूर्ण जीव।

अभयदेवसूरि ने प्रस्तुत आलापक की व्याख्या में चूर्णि और प्राचीन टीका दोनों के अभिमत का उल्लेख किया है। चूर्णिकार ने देसेणं और सब्बेणं को आत्मप्रदेशों से संबद्ध माना है। देसं और सब्बं का संबंध उपपद्यमान अवयवी से जोड़ा है। चूर्णिकार के तर्क हैं—

- 9. परिणामी कारण के अवयव से कार्य का अवयव निष्पन्न नहीं होता; इसलिए उत्पत्ति के प्रसंग में देसेणं देसं उददान — यह विकल्प मान्य नहीं हैं।
  - २. अपूर्ण परिणामी कारण से पूर्ण कार्य निष्पन्न नहीं होता;

इसलिए देसेणं सव्यं जववजाई-यह दूसरा विकल्प भी मान्य नहीं है।

- पूर्ण परिणामी कारण से अपूर्ण कार्य निष्यन्न नहीं होता;
   इसलिए सब्येण देसं उवक्जई—यह तीसरा विकल्प भी मान्य नहीं है।
- ४. पूर्ण परिणानी कारण से पूर्ण कार्यावयवी उत्पन्न होता है। यह भंग सम्मत है।

टीकाकार ने देसेणं और सब्बेणं को आत्मप्रदेश से संबद्ध माना है। देसं और सब्बं का संबंध उत्पत्तव्य स्थान के साथ जोड़ा है। टीकाकार ने उत्तरवर्ती दो भंग मान्य किये हैं। इलिका गति में उत्पत्तव्य स्थान के देश में उत्पत्ति हो सकती है, इस अपेक्षा से सब्बेणं देसं यह भंग सम्मत है। कन्दुकगित की अवस्था में सब्बेणं सब्बं उत्तवबाई यह भंग सम्मत है।

यह टीकाकार की व्याख्या किसी दूसरी दाचना पर आधारित है। $^3$ 

आहार के सन्दर्भ में सब्बेणं देसं और सब्बेणं सक्षं ये दो विकल्प सम्मत हैं। उत्पत्ति के पहले समय में जीव सब आत्म-प्रदेशों से सर्व आहार का ग्रहण करता है; इसलिए सब्बेणं सब्बं मंग घटित होता है। प्रथम समय के पश्चात् वह आहार्य द्रव्य के देश का ग्रहण करता है; इसलिए सब्बेणं देसं मंग घटित होता है। उद्धर्तमान अवस्था मृत्यु के पूर्व अन्तर्मृहूर्त्त की अवस्था है! उसमें सब्बेणं देसं मंग घटित होता है। मृत्यु के अंतिम समय में सब्बेणं सब्बं मंग घटित हो सकता है। उद्दृृत अवस्था में उपपद्यमान अवस्था की मांति ये दोनों मंग घटित किए जा सकते हैं।

**३३४. नेरइए जं भंते ! नेरइएसु उववज्रमाणे,** नैरियकः भदन्त ! नैरियिकेषु उपपद्यमानः ३३४. भन्ते ! नैरियिकों में उपपद्यमान नैरियक

9. भ.वृ. ९।३९८ तत्र जीवः किं 'देशेन' स्वकीयावयवेन 'देशेन' नारकावय-विनोंऽशतयोत्पद्यते अथवा 'देशेन' देशमाश्रित्योतपादयित्वेति शेषः, एव-मन्यत्रापि ! तथा 'देसेणं सव्वं'ति देशेन च सर्वेण च यत् प्रवृत्तं तद्देशेन सर्वं, तत्र देशेन स्वावयवेन सर्वतः सर्वात्मना नारकावयवितयोत्पद्यत इत्यर्थः! आहोस्वित् सर्वेण सर्वात्मना देशतो नारकांशतयोत्पद्यते, अथवा 'सर्वेण' सर्वात्मना सर्वतो नारकतयेति प्रश्नः!

अत्रोत्तरम्—न देशेन देशतयोत्पद्यते, यतो न परिणामिकारणावयवेन कार्यावयदो निर्व्वर्त्यते, तन्तुना पटाप्रतिबद्धपटप्रदेशवत् । यद्या हि पटदेशमूतेन तन्तुना पटाप्रतिबद्धः पटदेशो न निर्वर्त्यते तथा पूर्वावयविप्रतिबद्धेन तद्देशे-नोत्तरावयविदेशो न निर्व्वर्त्यत इति भावः।

तथा न देशेन सर्वतयोत्पद्यते, अपरिपूर्णकारणत्वात्, तन्तुना पट इवेति तथा न सर्वेणदेशतयोत्पद्यते, सम्पूर्णपरिणामिकारणत्वात्, समस्तघटकारणैर्घटैक-देशवत् । 'सब्बेणं सब्वं उववज्रद्र' सर्वेण तु सर्व उत्पद्यते । पूर्णकारणसमवायाद्, घटवितिते धूर्णिव्याख्या ।

२. भ.वृ.१।३१८ टीकाकारस्त्वेवमाह किमवस्थित एव जीवो देशमपनीय

- यत्रोत्पत्तव्यं तत्र देशत उत्पद्यते ? अथवा देशेन सर्वत उत्पद्यते ? अथवा सर्वा-लना यत्रोत्पत्तव्यं तस्य देशे उत्पद्यते ? अथवा सर्वात्मना सर्वत्र ? इति एते-षु पाश्चात्यमङ्गी प्राह्यी । यतः सर्वेण— सर्वात्मप्रदेशव्यापारेण इतिकापती यत्रोत्पत्तव्यं तस्य देशे उत्पद्यते, तद्देशेनोत्पत्तिस्थानदेशस्यैव व्यासत्वात् । कन्दु-कगती वा सर्वेण सर्वत्रीत्पद्यते विमुच्यैव पूर्वस्थानमिति । एतद्य टीका-कारव्याख्यानं वाचनान्तरविषयमिति ।
- ३. (क) वही.१!३२०—-'सव्येण वा सव्वं'ित सर्वात्मप्रदेशैरुत्पत्तिसमये आहार-पुद्गतानादत्ते एव प्रथमतः तैलभृततप्ततापिकाप्रथमसमयपतितापूपवित्यु-च्यते सर्वमाहारयतीति ।
  - (ख) भ.जो.१।२०।१२,१४-१६।
- ४. (क) म.नृ.१।३२०— उत्पत्त्यनन्तरसमयेषु सर्वात्मप्रदेशैराहारपुद्गलान् कांश्चि-दादते कांश्चिद्विमुञ्चिति, तप्ततािपकागततैलग्राहकविंमोचकापूपवद्, अत उच्यते—देशमाहारयतीति।
  - (ख) म.जो.१।२०।१३,१७,१८।

किं—१. अद्धेणं अद्धं उववजड ? २.अद्धेणं सब्बं उववजड़ ? ३. सब्बेणं अद्धं उववजड़ ? ४ सब्बेणं सब्बं उववजड़ ?

जहा पढिमल्लेणं अह दंडगा तहा अद्धेण वि अह दंडगा भाणियव्या, नवरं जिहें देसेणं देसं उववज्रह, तिहं अद्धेणं अदं उववज्रह इति भाणियव्यं, एयं नाणत्तं। एते सब्वे वि सोलस दंडगा भाणियव्या। किं—१. अर्धेन अर्धम् उपपद्यते ? २. अर्धेन सर्वम् उपपद्यते ? ३. सर्वेण अर्धम् उपपद्यते? ४. सर्वेण सर्वम् उपपद्यते ?

यथा प्रथमे अष्ट दण्डकाः तथा अर्धेनापि अष्ट दण्डकाः भिगतव्याः, नवरं—यत्र देशेन देशम् उपपद्यते, तत्र अर्धेन अर्धम् उपपद्यते इति भिगतव्यम्, एवं नानात्वम् । एते सर्वेऽपि षोडश दण्डकाः भिगतव्याः । क्या—१. अर्ध के द्वारा अर्घ में उपपन्न होता है? २. अर्ध के द्वारा सर्व में उपपन्न होता है ? ३. सर्व के द्वारा देश में उपपन्न होता है ? ४. सर्व के द्वारा सर्व में उपपन्न होता है ? जैसे पूर्ववर्ती आलापक के आठ दण्डक बतलाए गए हैं, वैसे ही अर्घ के मी आठ दण्डक वक्तव्य हैं। विशेष इतना है—जहां देश के द्वारा देश में उपपन्न होता है, वहां अर्घ के द्वारा अर्घ में उपपन्न होता है—यह वक्तव्य है, यह नानात्व है। ये सभी सोलह दण्डक वक्तव्य हैं।

### भाष्य

### 9. अर्घ

देश अनेक प्रकार का होता है, जैसे तीसरा भाग, चौथा का आधा भाग। भाग आदि-आदि! अर्थ एक ही प्रकार का होता है, जैसे वस्तू

### विग्गहगइ-पदं

# ३३५. जीवे णं भंते ! किं विगाहगइसमा-वण्णए ? अविगहगइसमावण्णए ?

गोयमा ! सिय विग्गहगइसमावण्णए, सिय अविग्गहगइसमावण्णए।।

३३६. एवं जाव वेमाणिए ।।

३३७. जीवा णं भंते ! किं विग्गहगइसमा-वण्णया ? अविग्गहगइसमावण्णगा ? गोयमा ! विग्गहगइसमावण्णगा वि, अविग्गहगइसमावण्णगा वि ॥

३३८. नेरइया णं भंते ! किं विग्गहगइसमा-वण्णमा ? अविग्गहगइसमावण्णमा ? गोयमा ! सब्बे वि ताव होज अविग्गह-गइसमावण्णमा | अहवा अविग्गहगइ-समावण्णमा, विग्गहगइसमावण्णमे य | अहवा अविग्गहगइसमावण्णमा य, विग्गह-गइसमावण्णमा य | एवं जीवएमिंदिय-वज्रो तियभंगो ॥

# विप्रहगति-पदम्

जीवः भदन्त ! किं विग्रहगतिसमापन्नकः ? अविग्रहगतिसमापन्नकः ?

गौतम ! स्यात् विग्रहगतिसमापत्रकः, स्याद् अविग्रहगतिसमापत्रकाः ।

एवं यावद् वैमानिकः।

जीवाः भदन्त ! किं विग्रहगतिसमापत्रकाः ? अविग्रहगतिसमापत्रकाः ? गोतम ! विग्रहगतिसमापत्रकाः अपि, अवि-ग्रहगतिसमापत्रकाः अपि ।

नैरियकाः भदन्त ! कि विग्रहगतिसमा-पत्रकाः ? अविग्रहगतिसमापन्नकाः ? गौतम ! सर्वेऽपि तावद् भवेयुः अविग्रह-गतिसमापन्नकाः । अथवा अविग्रहगतिसमा-पन्नकाः विग्रहगतिसमापन्नकः च । अथवा अविग्रहगतिसमा-पन्नकः च । एवं जीव-एकेन्द्रियवर्जः त्रिक-भङ्गः ।

### विग्रहगति-पद

३३५. <sup>9</sup>भन्ते ! क्या जीव विग्रहगति (अन्तरालगति) -समापन्न होता है ? अथवा अविग्रहगति (उत्पत्ति स्थान को प्राप्त)-समापन्न होता है ? गौतम ! वह स्यात् विग्रहगति-समापन्न होता है और स्यात् अविग्रहगति-समापन्न होता है।

३३६. इसी प्रकार वैमानिक तक ज्ञातव्य है।

३३७. भन्ते ! क्या जीव विग्रहगति-समापन्न होते हैं?अथवा अविग्रहगति-समापन्न होते हैं? गीतम ! जीव विग्रहगति-समापन्न भी होते हैं, अविग्रहगति-समापन्न भी होते हैं।

३३८. भन्ते ! क्या नैरियक विग्रहगित-समापन्न होते हैं ? अथवा अविग्रहगित-समापन्न होते हैं ? गीतम ! सभी नैरियक अविग्रहगित-समापन्न होते हैं । अथवा वे अविग्रहगित-समापन्न होते हैं , कोई एक विग्रहगित-समापन्न होते हैं , कुछ विग्रहगित-समापन्न होते हैं । इस प्रकार जीव (निर्विशेषण जीव) और एकेन्द्रिय को छोड़कर सबके तीन भंग होते हैं ।

भ.वृ.१।३३४—देशिखभागादिरनेकथा, अर्द्ध त्वेकधैवेति ।

### भाष्य

### १. सूत्र ३३५-३३८

एक जीव मृत्यु-काल में स्थूल शरीर (औदारिक अथवा वैक्रिय) को छोड़कर दूसरे जन्म-स्थान में जाता है। एक स्थान से दूसरे जन्म-स्थान में जाता है। एक स्थान से दूसरे जन्मस्थान में जाते समय जो गित होती है, उसे विग्रहगित कहा जाता है। गित के साथ 'विग्रह' शब्द का प्रयोग अनेक सन्दर्भों में हुआ है। जहां एकसामियक अन्तरालगित के अर्थ में विग्रहगित का प्रयोग है, वहां उसका अर्थ 'विशिष्टस्थान-प्राप्ति की हेतुभूत गित' होता है। तत्त्वार्षराजवार्तिक में अन्तरालगित के सन्दर्भ में विग्रह के दो अर्थ किए गए हैं—शरीर और व्याघात। फिलत की भाषा में कहा जा सकता है कि विग्रहगित का अर्थ है—शरीर-निर्माण के लिए होने वाली गित अथवा वह गित जिसमें नोकर्म-पुद्गलों का ग्रहण नहीं होता।

प्रस्तुत आगम में विग्रहमित के चार प्रकार बतलाए गए हैं —एकसामयिक विग्रह, द्विसामयिक विग्रह, त्रिसामयिक विग्रह, चतःसामयिक विग्रह।

दो, तीन और चार समय वाली गति के साथ प्रयुक्त 'विग्रह' का अर्थ वक्र होता है।

प्रस्तुत आलापक में बृत्तिकार ने 'विग्रह' का अर्थ वक्र किया है। यह विमर्शनीय है। यहां उसका अर्थ 'विशिष्ट स्थान-प्राप्ति की हेतुभूत गति' होना चाहिए।

ठाणं में विग्रहगति-समापत्र जीव के दो शरीर बतलाए गए हैं

—तैजस और कार्मण। वहां वृत्तिकार ने विग्रहगति का अर्थ वक्रगति
किया है। किन्तु यह भी विमर्शनीय है। तैजस और कार्मण शरीर
ऋजु और वक्र दोनों गतियों में समान रूप से होते हैं; इसलिए
'विग्रहगति' का अर्थ केवल अन्तरालगति है। प्रस्तुत प्रकरण में भी
यही घटित होता है। चौदहवें शतक (सू.५५) से इसकी पृष्टि होती
है—विग्रहगति-समापत्र नैरियक अग्निकाय के मध्य चला जाता है,
वह दग्ध नहीं होता। यहां 'विग्रह' शब्द के द्वारा ऋजु और वक्र
दोनों गतियां विवक्षित हैं।

'अविग्रह' शब्द का प्रयोग भी दो अर्थों में हुआ है—
9.ऋजुगित २.उत्पत्ति-स्थान की प्राप्ति। अभयदेवसूरि ने चौदहवें शतक की वृत्ति में 'अविग्रहगित-समापन्न' का अर्थ ' उत्पत्ति-क्षेत्रोपपन्न' किया है तथा 'ऋजुगित-समापन्न' अर्थ को वहां अप्रासंगिक बतलाया है। प्रस्तुत प्रकरण में भी 'अविग्रहगित-समापन्न' का अर्थ 'उत्पत्तिस्थान को प्राप्त' होना चाहिए। प्राचीन टीकाकार ने 'अविग्रहगित-समापन्न' का अर्थ 'ऋजुगितक' किया है। अभयदेवसूरि ने उसमें अपनी असहमित प्रकट की है। उनका तर्क है कि यदि 'अविग्रहगित-समापन्न' का अर्थ 'ऋजुगितक' किया जाए, तो अविग्रहगित वालों का बहुत्व घटित नहीं होगा। जियाचार्य ने भी नैरियक के प्रथम भंग की व्याख्या में अविग्रहगित-समापन्न का अर्थ 'उत्पत्ति-स्थान में स्थित' किया है। ' अविग्रहगित जीर विग्रहगित के सन्दर्भ में उनके तीन भंग बनते हैं—

- सब नैरियक अविग्रहगति-समापत्र ।
- २. अविग्रहगति-समापन्न बहुत नैरयिक और विग्रहगति-समापन्न एक नैरयिक।
- ३. अविग्रहगति-समापन्न बहुत नैरियक और विग्रहगति-समापन्न बहुत नैरियक।

प्रथम भंग में उत्पत्ति-स्थान-प्राप्त नैरियक विवक्षित हैं। जिस समय नरक में उत्पत्ति का विरह-काल होता है, उस समय यह भंग घटित होता है।

दूसरे भंग की विचक्षा है कि बहुत नैरियक उत्पत्ति-स्थान को प्राप्त होते हैं और एक नैरियक अन्तरालगति में होता है।

तीसरे भंग की विवक्षा है कि बहुत नैरियक उत्पत्ति-स्थान को प्राप्त होते हैं और बहुत नैरियक अन्तरालगति में होते हैं।

समुद्यय जीव और एकेन्द्रिय में बहुत जीव उत्पन्न हैं और बहुत जीव उत्पन्न हो रहे हैं; इसलिए तीसरा भंग ही बनता है।

(ख) ठाणं,२।१६१।

- २. म.वृ.प.६५६ विग्रहे वक्रगती च तस्य संभवात् गतिरेव विग्रहः । विशिष्टो वा ग्रहो विशिष्टस्थानप्राप्तिहेतुभूता गतिर्विग्रहः ।
- ३. त.ता.वा.२।२५ विग्रहो देहस्तदर्था गतिर्विग्रहगतिः.....विरुध्दो ग्रहो विग्रहो व्याघात इति च ।.....व्याघातः नोकर्मपुद्गलादाननिरोध इत्यर्थः । विग्रहेण गतिः विग्रहगतिः । आदाननिरोधेन गतिरित्यर्थः ।
- ४. म.३४।२,३,९४,९४।३।
- ५. भ.वृ.९।३३५ विग्रहो वक्रं तत्प्रधानागतिर्विग्रहगतिः, तत्र यदा वक्रेण गच्छति तदा विग्रहगतिसमापन्न उच्यते ।
- इ. ठाणं,२।१६१ ।
- ७. (क) स्या.वृ.प.६२—विग्रहगतिः—वक्रगतिर्यदा विश्रेणिव्यवस्थितमुत्पति-स्थानं गन्तव्यं भवति तदा या स्थातां समापत्रा विग्रहगतिसमापत्रास्तेषां द्वे

शरीरे. इह तैजसकार्मणयोर्भेदेन विवक्षेति !

- (ख) ष.खं.धवला,पु.४,खं.९,भा.३,सू.२,पृ.२६—विग्पहो वक्को कुटिलो ति एगदा।
- च. म.वृ.प.६४२─अविग्रहगतिसमापत्र उत्पत्तिक्षेत्रोपपन्नोऽभिधीयते न तु ऋजु-गतिसमापत्रः, तस्येह प्रकरणेऽनिधकृतत्वात् ।
- ६. वही,१।३३६— यदि चाविग्रहगतिसमापन्न ऋजुगतिक एबोच्यते तदा नारका-दिपदेषु सर्वदैवाविग्रहगतिकानां यद्धहुत्वं वक्ष्यति तन्न स्याद्, एकादीनामिप तेषू-त्यादश्रवणात्। टीकाकारेण तु केनाप्यभित्रायेणाविग्रहगतिसमापन्न ऋजु-गतिक एव व्याख्यात इति ।

### १०. भ.जो.१ |२० |३४---

सगलाइ जीव हुवै कदा, अविग्रह-गति समापन्न । उत्पत्ति विरहे विषै हुवै, नरकै रह्या बहु वचन्न ॥

१. (क) भ.३४।२।

### आयु-पदं

३३६. देवे णं भंते ! महिट्टिए महञ्जुइए महब्बले महायसे महेसक्खे महाणुभावे अविउक्कंतियं चयमाणे किंचिकालं हिरि-वित्तयं दुगंछावत्तियं परीसहवत्तियं आहारं नो आहारेइ। अहे णं आहारेइ आहा-रिजमाणे आहारिए, परिणामिजमाणे परि-णामिए, पहीणे य आउए भवइ। जत्य उवयज्ञइ तं आउयं पडिसंवेदेइ, तं जहा-तिरिक्खजोणियाउयं वा, मणुस्साउयं वा?

हंता गोयमा ! देवे णं महिहिए महजुइए महय्वले महायसे महेसक्खे महाणुभावे अविउक्कंतियं चयमाणे किंचिकालं हिरि-वत्तियं दुगंछावत्तियं परीसहवत्तियं आहारं नो आहारेइ। अहे णं आहारेइ आहारिज्ञमाणे आहारिए, परिणामिज्जमाणे परिणामिए, पहीणे य आउए, भवइ। जत्य उववज्ञइ तं आउयं पडिसंबेदेइ, तं जहा— तिरिक्खजोणियाउयं वा, मणुस्साउयं वा।। आयुः-पदम्

देवः भदन्त ! महर्ज्जिकः नहाद्युतिकः महाबलः महायशाः महेशाख्यः महानुभावः अव्युक्रान्तिकं व्यवमानं किञ्चित्कालं हीप्रत्ययं जुगुप्ताप्रत्ययं परीषहप्रत्ययम् आहारं नो आहरति । अथ आहरति आहियमाणः आहतः, परिणम्यमानः परिणामितः, प्रहीणं च आयुः भवति । यत्र उपपद्यते तद् आयुष्कं प्रतिसंवेदयति, तद् यथा—तिर्यम्योनिकायुः वा, मनुष्यायुः वा ?

हन्त गीतम ! देवः महर्द्धिकः महाद्युतिकः महावलः महायशाः महेशाख्यः महानुभावः अव्युक्तान्तिकः च्यवमानः किञ्चित्कालं ही-प्रत्ययं जुगुप्साप्रत्ययं परीषहप्रत्ययम् आहारं नो आहरति । अथ आहरति आहियमाणः आहतः, परिणम्यमानः परिणामितः, प्रहीणं च आयुः भयति । यत्र उपपद्यते तद् आयुष्कं प्रतिसंवेदयति, तद् यथा—तिर्यग्योनिकायुः वा, मनुष्यायुः वा ।

### आयु-पद

३३६. <sup>9</sup>भन्ते ! नहान् ऋद्धि और महान् द्युति से सम्पन्न, महावली, महान् यशस्वी, महान् ऐश्वर्यशाली के रूप में प्रख्यात्, महान् सामर्थ्यवाला देव अच्युत किन्तु च्यवमान अवस्था में कुछ समय आहार नहीं लेता । उसके तीन हेतु हैं—लजा, जुगमा और परीपह । कुछ समय पश्चात् वह आहार लेता है, तब आहियमाण आहत और परिणम्यमान परिणत होता है। (अंत में) उस देव का आयुष्य क्षीण हो जाता है। उसे जहां उत्पन्न होना है, उस आयुष्य का प्रतिसंवेदन प्रारम्भ हो जाता है, जैसे—तिर्यग्योनिक का आयुष्य अथवा मनुष्य का आयुष्य ?

हां, गौतम ! महान् ऋद्धि और महान् धुति से सम्पन्न, महावली, महान् यशस्वी, महान् ऐश्वयंशाली, महान् सामर्थ्यवाला देव अध्युत किन्तु च्यवमान अवस्था में कुछ समय आहार नहीं लेता ! उसके तीन हेतु हैं—लजा, जुगुप्ता और परीषह ! कुछ समय पश्चात् वह आहार लेता है, तथ आहियमाण आहत और परिणन्यमान परिणत होता है। (अन्त में) उस देव का आयुष्य क्षीण हो जाता है। उसे जहां उत्पन्न होना है, उस आयुष्य का प्रतिसंवेदन प्रारम्भ हो जाता है, जैसे —तिर्यग्योनिक का आयुष्य अथवा मनुष्य का आयुष्य ।

### भाष्य

### 9. सूत्र ३३६

प्रस्तुत सूत्र में देव के सात विशेषण निरूपित हैं...

- 9. महर्द्धिक-विमान और परिवार आदि की सम्पन्नता से सहित।
- २. महाद्युतिक महान् दीप्तिमान्।
- महाबल शारीरिक वल से सम्पन्न।
- ४. **महायश**—अतिशय प्रख्याति वाला अथवा जिसकी ख्याति तीनों लोकों में फैली हुई है।
- ५. महेशाख्य—जो महान् ईश्वर या स्वामी के रूप में जाना जाता है। वृत्तिकार ने 'आख्या' का अर्थ अभिधान किया है। उनके अनु-सार 'महेशाख्य' का अर्थ 'महेश्वर नाम वाला' होगा।
- ६. महानुभाव—'अनुभाव' का अर्थ है सामर्थ्य। जिसमें शाप और अनुग्रह की सामर्थ्य होती है अथवा जिसमें नानारूपों के निर्माण की अचिन्त्य सामर्थ्य होती है, उसे 'महानुभाव' कहा जाता है।

७. अब्युक्तान्तिक व्यवमान 'व्युक्तान्ति' का अर्थ है च्युित या मरण। जो देव अच्युत-व्यवमान अवस्था में है, अभी च्युत नहीं हुआ है, किन्तु व्यवमान अवस्था के लक्षण प्रकट हो चुके हैं, उसके लिए 'अव्युक्तान्तिक च्यवमान' विशेषण का प्रयोग किया गया है। वृत्तिकार ने 'व्युक्तान्ति' का अर्थ 'उत्पत्ति' और वैकल्पिक रूप में 'व्यवक्रान्ति' का अर्थ 'मरण' किया है। यह विमर्शनीय है।

इसका तात्पर्य यह है कि च्यवमान अवस्था में महर्द्धिक देवों का मन अपनी भावी स्थिति को देखकर ग्लानि से भर जाता है— मुझे इस दिव्य शरीर को छोड़कर मनुष्य या तिर्वञ्च के शरीर में उत्पन्न होना होगा। उस आत्म-ग्लानि से पीड़ित होकर वह कुछ समय के लिए आहार छोड़ देता है। सूत्रकार ने उस मनोदशा के तीन कारण बतलाए हैं—

वि.भा.गा.१०६४ तिहुयणविक्खाय जसो महाजसो ।

२. भ.वृ.१।३३६ महेशो- महेश्वर इत्याख्या अभिधानं यत्यासौ महेशा-ख्यः।

३. वही, ११३३६—'महानुभायः' विशिष्टवैक्रियादिकरणाचिन्यसामर्थ्यः।

४. वही, १ । ३३६ — व्युक्तान्तिः — उत्पत्तिस्तन्निषेधादव्युत्क्रान्तिकम् । अथवा व्यवक्रान्तिः — मरणं तन्निषेधादव्यवक्रान्तिकम् तद्यथा भवत्येवं च्यवमानो जीवमानो, जीवन्नेव मरणकाल इत्यर्थः ।

- १. लञ्जा की अनुभूति।
- २. जुगुसा की अनुभूति।
- ३. कष्ट की अनुभूति i

वृत्तिकार ने 'परीषह' शब्द को अरित परीषह का सूचक बतलाया है। वह किञ्चित् काल के लिए आहार को छोड़ता है। इसका तारपर्य है कि वह लम्बे समय तक भूख को सहन नहीं कर सकता, इसलिए किञ्चित् काल के लिए ही आहार को छोड़ता है। फिर यह आहार लेना प्रारम्भ कर देता है। प्रसंगवश सूत्रकार ने 'आहियमाण, आहत' और 'परिणम्यमान, परिणत' की चर्चा की है। वह च्यवमान अवस्था में होता है, इसलिए कुछ समय पश्चात् उसकी

आयु क्षीण हो जाती है और तिर्यञ्च या मनुष्य जिस गति में उत्पन्न होता है, उसी की आयु को मीगना प्रारम्भ कर देता है।

डाणं में देव में उद्वेग के तीन कारण बतलाए गए हैं-

- अहो ! मुझे इस प्रकार की उपार्जित, प्राप्त तथा अभिसमन्वागत दिव्य देवर्धि, दिव्य देवधुति, दिव्य देवानुभाव को छोड़ना पड़ेगा !
- २. अहो ! मुझे सर्वप्रथम माता के ओज तथा पिता के शुक्र के घोल का आहार लेना होगा।
- अहो ! मुझे असुरिम पंकवाले, अपवित्र, उद्वेजनीय और भयानक गर्भाशय में रहना होगा।

### गब्भ-पदं

## ३४०. जीवे णं भंते ! गब्भं वक्रममाणे किं सडंदिए वक्रमड ? अणिदिए वक्रमड ?

गोयमा ! सिय सइंदिए वक्कमइ । सिय अणिंदिए वक्कमइ ॥

३४१. से केणडेणं मंते ! एवं युचइ—सिय सइंदिए वकस्मइ ? सिय अणिंदिए वक्सइ ?

गोयमा ! दिव्विंदियाइं पडुच अणिदिए वक-मइ । भाविंदियाइं पडुच सइंदिए वक्समइ । से तेणडेणं गोयमा ! एवं वुचइ—सिय सइंदिए वक्समइ । सिय अणिदिए वक्समइ ॥

३४२. जीवे णं भंते ! गढभं वक्कममाणे किं ससरीरी वक्कमइ? असरीरी वक्कमइ?

गोयमा ! सिय ससरीरी वक्कमइ। सिय असरीरी वक्कमइ !!

३४३. से केण्डेणं भंते ! एवं वुचइ—सिय ससरीरी वक्रमइ ? सिय असरीरी वक्रमइ ?

गोयमा ! ओरालिय-वेउव्विय-आहारयाई पडुच असरीरी वक्कमइ । तेया-कम्माई पडुच ससरीरी वक्कमइ । से तेणडेणं गोयमा ! एवं वुचइ—सिय ससरीरी वक्कमइ । सिय असरीरी वक्कमड ॥

# गर्भ-पदम्

जीवः भन्दत ! पर्भम् अवक्रामन् किं सेन्द्रियः अवक्रामति ? अनिन्द्रियः अवक्रामति ?

गौतम ! स्यात् सेन्द्रियः अवक्रामति । स्याद् अनिन्द्रियः अवक्रामति ।

तत् केनार्थेन भदन्तः ! एव मुच्यते—स्यात् सेन्द्रियः अवक्रामितः ? स्याद् अनिन्द्रियः अवक्रामितः ? गौतमः ! द्रब्येन्द्रियाणि प्रतीत्य अनिन्द्रियः अवक्रामितः । भावेन्द्रियाणि प्रतीत्य सेन्द्रियः

अवक्रामित । भावेन्द्रियाणि प्रतीत्य सेन्द्रियः अवक्रामित । तत् तेनार्थेन गौतम ! एव-मुच्यते—स्यात् सेन्द्रियः अवक्रामित । स्याद् अनिन्द्रियः अवक्रामित ।

जीवः भदन्तः ! गर्भम् अवक्रामन् कि सशरीरी अवक्रामति ? अशरीरी अवक्रामति ?

गीतम ! स्यात् सशरीरी अवक्रामित ! स्याद् अशरीरी अवक्रामित !

तत् केनार्थेन भदन्त ! एवमुच्यते स्यात् सशरीरी अवक्रामित ? स्याद् अशरीरी अव-क्रामित ।

गौतम ! आँदारिक-वैक्रिय-आहारकाणि प्रतीत्य अशरीरी अवक्रामित ! तैजस-कर्मणी प्रतीत्य सशरीरी अवक्रामित ! तत् तेनार्थेन गौतम ! एवमुच्यते—स्यात् सशरीरी अवक्रामित ! स्याद् अशरीरी अवक्रामित !

### गर्भ-पद

३४०. भन्ते ! गर्भ में उत्पन्न होता हुआ जीव क्या स-इन्द्रिय उत्पन्न होता है ? अथवा अनिन्द्रिय उत्पन्न होता है ?

गीतम ! वह स्यात् स-इन्द्रिय उत्पन्न होता है। स्यात् अनिन्द्रिय उत्पन्न होता है।

३४९. भन्ते ! यह किंस अपेक्षा से कहा जा रहा है
—वह स्यात् स-इन्द्रिय उत्पन्न होता है ? स्यात्
अनिन्द्रिय उत्पन्न होता है ?

गीतम ! द्रव्येन्द्रिय की अपेक्षा से वह अनिन्द्रिय उत्पन्न होता है। भावेन्द्रिय की अपेक्षा से स-इन्द्रिय उत्पन्न होता है, गौतम इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है—जीव स्यात् स-इन्द्रिय उत्पन्न होता है, स्यात् अनिन्द्रिय उत्पन्न होता है।

३४२. भन्ते ! गर्भ में उत्पन्न होता हुआ जीव क्या सशरीर उत्पन्न होता है ? अथवा अशरीर उत्पन्न होता है ?

गौतम ! वह स्यात् सशरीर उत्पन्न होता है । स्यात् अशरीर उत्पन्न होता है ।

३४३. भन्ते ! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है —यह स्यात् सशरीर उत्पन्न हाता है? स्यात् अशरीर उत्पन्न होता है ?

गौतम ! औदारिक, वैक्रिय और आहारक शरीर की अपेक्षा वह अशरीर उत्पन्न होता है। तैजस और कार्मण शरीर की अपेक्षा से वह सशरीर उत्पन्न होता है। गौतम ! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है—जीव स्यात् सशरीर उत्पन्न होता है, स्यात् अशरीर उत्पन्न होता है।

१. भ,वृ.१ । ३३६—इह प्रक्रमात् परिषहशब्देनारतिपरीषहो ग्राह्यः ।

वेदनीयस्य चिरं सोदुमशक्यत्वादिति।

२. वही,वृ.१।३३६--'अहे णं' ति अय लजादिक्षणानन्तरमाहारयति बुभुक्षा-

३. ठाणं,३!३६६।

श.१: उ.७: सू.३४४-३४६

३४४. जीवे णं मंते ! गढ्भं वक्कममाणे तप्पढ-मयाए किमाहारमाहारेड ? गोयमा ! माउओयं पिउसुकं—तं तदुभय-संसिद्धं तप्पढमयाए आहारमाहारेड ॥

३४५. जीवे णं भंते ! गब्भगए समाणे किं आहारमाहारेइ ? गोयमा ! जं से माया नाणाविहाओ रसविग-तीओ आहारमाहारेइ, तदेकदेसेणं ओय-माहारेइ!!

३४६. जीवस्स णं भंते ! गब्भगयस्स समाण-स्स अत्थि उद्यारे इ वा पासवणे इ वा खेले इ वा सिंघाणे इ वा वंते इ वा पित्ते इ वा?

णो इणड्डे समड्डे ॥

इं४७. से केणहेणं ?
गोयमा! जीवे णं गव्भगए समाणे जमाहारेइ
तं चिणाइ, तं जहा—सोइंदियत्ताए,
चिक्खंदियत्ताए, घाणिदियत्ताए, रिसंदियताए, फासिंदियत्ताए, अडि-अडिमिंजकेस-मंसु-रोम-नहत्ताए। से तेणडेणं
गोयमा! एवं वुचइ—जीवस्स णं गव्भगयस्स समाणस्स णत्थि उचारे इ वा
पासवणे इ वा खेले इ वा सिंघाणे इ वा वंते
इ वा पित्ते इ वा ॥

३४८. जीवे णं भंते ! गव्भगए समाणे किं पभू मुहेणं कावलियं आहारमाहारित्तए ? गोयमा ! णो इणद्वे समट्ठे ।।

३४६. से केणडेणं ?
गोयमा ! जीवे णं गब्भगए समाणे सब्बओ
आहारेइ, सब्बओ परिणामेइ, सब्बओ
उस्ससइ, सब्बओ निरससइ; अभिक्खणं आहारेइ, अभिक्खणं परिणामेइ, अभि-क्खणं उस्ससइ, अभिक्खणं निरससइ; आहद्य आहारेइ, आहच्च परिणामेइ, आह्य उस्ससइ, आहच्च निरससइ;

माउजीवरसहरणी, पुत्तजीवरसहरणी, माउ-जीवपडिबद्धा पुत्तजीवफुडा—तम्हा आहा- जीवः भदन्त ! गर्भम् अवकामन् तत्प्रथमतया कम् आहारम् आहरति ? गीतम ! मातुरोजः पितुः शुक्रम्—तत् तदु-भयसंस्रष्टं तत्प्रथमतया आहारम् आहरति ।

जीवः भदन्त ! गर्भगतः सन् कम् आहारम् आहरति ? गौतम ! यत् तस्य माता नानाविधाः रस-विकृतीः आहारम् आहरति, तदेकदेशेन ओजः आहरति !

जीवस्य भदन्त ! गर्भगतस्य सतः अस्ति उच्चारः इति वा, प्रस्रवणम् इति वा, श्वेलः इति वा, सिंघाणः इति वा, वान्तम् इति वा, पित्तम् इति वा ? नो अयमर्थः समर्थः।

तत् केनार्थेन ?
गीतम ! जीवः गर्भगतः सन् यद् आहरति
तच् चिनोति, तद् यथा—श्रोत्रेन्द्रियतया
चक्षुरिन्द्रियतया घ्राणेन्द्रियतया रसेन्द्रियतया
स्पर्शेन्द्रियतया अस्थि-अस्थिमज्ञा-केश-शमश्रुरोम-नखत्वेन । तत् तेनार्थेन गौतम ! एवमुच्यते—जीवस्य गर्भगतस्य सतः नास्ति
उद्यारः इति वा, प्रस्रवणम् इति वा, क्वेलः
इति वा, सिंघाणः इति वा, वान्तम् इति वा,
पित्तम् इति वा।

जीवः भदन्त ! गर्भगतः सन् प्रभुः मुखेन कावलिकम् आहारम् आहर्तुम् ? गौतम ! नो अयमर्थः समर्थः ।

तत् केनार्थेन ?
गौतम ! जीवः गर्भगतः सन् सर्वतः आहरति, सर्वतः परिणमति, सर्वतः उच्छ्वसिति, सर्वतः निःश्वसिति; अभीक्ष्णम् आहरति, अभीक्ष्णं परिणमति, अभीक्ष्णम् उच्छ्वसिति, अभीक्ष्णं निःश्वसिति; आहत्य आहरति, आहत्य परिणमयति, आहत्य उच्छ्वसिति, आहत्य निःश्वसिति।

मातृजीवरसहरणी, पुत्रजीवरसहर<mark>णी, मातृ-</mark> जीवप्रतिबद्धा, पुत्रजीवस्पृष्टा—तस्माद् आह- ३४४. भन्ते ! जीव गर्भ में उत्पन्न होता हुआ सबसे पहले क्या आहार लेता है ? गीतम ! जीव सबसे पहले माता का ओज और पिता का शुक्र—इन दोनों से मिश्रित आहार लेता है।

३४५. भन्ते ! गर्भगत जीव क्या आहार लेता है ?

गीतम ! गर्भगत जीव की माता जो नाना प्रकार की रस-विकृतियों का आहार लेती है, उसके एक देश के साथ ओज का आहार लेता है।

३४६. भन्ते ! क्या गर्भगत जीव के मल, मूत्र, श्लेष्म, सिङ्काण (नाक का मल) वमन और पित्त होता है ?

यह अर्थ संगत नहीं है।

३४७. यह किस अपेक्षा से ?

गीतम ! गर्भगत जीव जो आहार लेता है, उसका वह श्रोत्रेन्द्रिय, चक्षुरिन्द्रिय, घ्राणेन्द्रिय, रसनेन्द्रिय, स्पर्शनेन्द्रिय, अस्थि, अस्थिमजा, केश, श्मश्रु, रोम और नख के रूप में चय करता है। गीतम ! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है—गर्भगत जीव के मल, मूत्र, श्लेश्म, सिंघाण, वमन और पित्त नहीं होता।

३४६. भन्ते ! क्या गर्भगत जीव मुख से कवल--आहार करने में सक्षम है ? गीतम ! यह अर्थ संगत नहीं है।

३४६. यह किस अपेक्षा से ?

गौतम! गर्भगत जीव समग्र शरीर से आहार लेता है, समग्र शरीर से परिणत करता है, समग्र शरीर से उच्छ्वास लेता है और समग्र शरीर से निःश्वास करता है; वह वार-वार आहार लेता है, वार-वार परिणत करता है, वार-वार उच्छ्वास लेता है और वार-वार निःश्वास करता है; कदाचित् आहार लेता है, कदाचित् परिणत करता है, कदाचित् उच्छ्वास लेता है और कदाचित् निःश्वास करता है।

मातृजीवरसहरणी और पुत्रजीवरसहरणी—ये दो नाड़ियां होती हैं। वे मातृजीव से प्रतिवद्ध रेइ, तम्हा परिणामेइ।

रति, तस्मात् परिणमयति ।

अवरा वि य णं पुत्तजीवपडिबद्धा माउ-जीवपुडा—तम्हा चिणाइ, तम्हा उव-चिणाइ। से तेणद्वेणं गोयमा! एवं वृच्चइ —जीवे णं गब्भगए समाणे नो पभू मुहेणं कावित्यं आहारमाहारित्तए॥ अपरापि च पुत्रजीवप्रतिबद्धा मातृजीवस्पृष्टा, तस्मात् चिनोति, तस्माद् उपचिनोति। तत् तेनार्थेन गौतम! एवमुच्यते—जीवः गर्भगतः सन् नो प्रभुः मुखेन कावलिकम् आहारम् आहर्तुम्। और पुत्रजीव से स्पृष्ट होती है। (गर्भ की नाभि में नाड़ी लगी रहती है, नाड़ी में 'अपरा' लगी रहती है।) उससे गर्भगत जीव आहार करता है और उसे परिणत करता है।

'अपरा' पुत्रजीव से प्रतिबद्ध और मातृजीव से स्पृष्ट होती है, उससे गर्भगत जीव चय और उपचय करता है। गीतम! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है—गर्भगत जीव मुख से कवल-आहार करने में सक्षम नहीं है।

### भाष्य

### १. सूत्र ३४०-३४€

शरीर का निर्माण कर्म के निमित्त से होता है अथवा भूतमात्र के संयोग से ? यह प्रश्न प्राचीन काल से चर्चित रहा। दर्शन के क्षेत्र में दोनों मतवाद प्रचलित थे। वात्यायन ने न्यायसूत्र के भाष्य में इन दोनों मतों की चर्चा कर कर्मनिमित्तक शरीर-सृष्टि का समर्थन किया है। उनके अनुसार पूर्वकृत कर्म के फल से नए शरीर का निर्माण होता है। विषय के निगमन में भाष्यकार ने लिखा है— अकर्मनिमित्तक शरीर-सृष्टि और अकर्मनिमित्तक सुख-दुःख का योग—यह मिथ्या दृष्टिकोण है। चरक में भी इन दोनों प्रतिपत्तियों का उल्लेख मिलता है। जैन दर्शन में कर्मनिमित्तक शरीरनिर्माण की प्रतिपत्ति मान्य है। गर्भ का पूरा प्रकरण इसी संदर्भ में पठनीय है। इसके समर्थन में महावीर और गौतम का एक संवाद जानना उपयोगी होगा—

गीतम ने पूछा—भन्ते ! जो प्राणी अगले जन्म में उत्पन्न होने वाला है—क्या वह सायुष्क संक्रमण करता है या निरायुष्क ?

भगवान् गीतम ! वह सायुष्क संक्रमण करता है, निरायुष्क संक्रमण नहीं करता।

गौतम—भन्ते ! वह आयुष्य का बंध कहां करता है ?
भगवान्—वह आयुष्य का बंध पूर्वभव में कर लेता है। 
गर्भ के विषय में गणधर गौतम ने छह प्रश्न पूछे। भगवान्
ने उनके उत्तर दिए।

अश्रांगहृदय के अनुसार शुद्ध शुक्र और शुद्ध रज से तथा स्वकृत कर्मों के कारण जीव की गर्भ-रूप में उत्पक्ति होती है। जैसे अरिंग को घिसने से अग्रि।

कोई जीव पूर्व जीवन को समाप्त कर नए जन्म में प्रवेश करता है, तब वह पूर्व जीवन से किन-किन वस्तुओं को साथ लेकर जाता है, इसकी चर्चा उपनिषद् और आयुर्वेद के ग्रन्थों में भी उपलब्ध है। **चरक के अनु**सार जीव चार तन्मात्राओं (स्पर्श तन्मात्रा, रस तन्मात्रा, रूप तन्मात्रा और गंध तन्मात्रा) को साथ लेकर नए जन्म में प्रवेश करता है। इस सन्दर्भ में गौतम द्वारा प्रस्तृत प्रथम जिज्ञासा बहुत महत्त्वपूर्ण बन जाती है। भगवान् महावीर ने उस जिज्ञासा का सापेक्ष दृष्टि से समाधान किया है। एक जीवन से दूसरे जीवन में प्रवेश करते समय जीव द्रव्येन्द्रिय की अपेक्षा से अनिन्द्रिय होता है और भावेन्द्रिय की अपेक्षा से स-इन्द्रिय होता है। द्रव्येन्द्रिय का अर्थ है---इन्द्रिय की रचना और इन्द्रिय-ज्ञान की उपकारक शक्ति। ये दोनों स्थूल शरीर से सम्बन्ध रखती हैं; इसलिए नए जन्म में प्रवेश करते समय ये दोनों जीव के साथ नहीं रहतीं। भावेन्द्रिय का अर्थ है—इन्द्रिय-ज्ञान की शक्ति। वह उस अवस्था में भी होती है। प्रत्येक जीव नए जन्म में होने वाले इन्द्रिय-विकास की योग्यता के अनुरूप ही शरीर का निर्माण करता है।

गीतम की दूसरी जिज्ञासा है—गर्भ में प्रवेश करते समय जीव सशरीर होता है या अशरीर ? इसका समाधान भी सापेक्ष दृष्टि से किया गया है। मृत्यु का अर्थ है—स्थूल शरीर का परित्याग! गर्भ में प्रवेश का अर्थ है—नए शरीर का निर्माण। स्थूल शरीर तीन हैं—9. औदारिक—यह मनुष्य और तिर्यञ्च के होता है।

२. वैक्रिय-यह देव और नारक के होता है।

- १. न्याय दर्शन, वात्स्यायन भाष्य, ३।२।५६,६०—तत्र खलु विप्रतिपत्तेः संशयः
  - —िकमयं पुरुषकर्मनिमित्तः शरीरसर्गः ? आहोस्विद् भूतमात्रादकर्मनिमित्त इति ? श्रूयते खल्वत्र विप्रतिपत्तिरिति । तत्रेदं तत्त्वम्—पूर्वकृतफला-नुबन्धात् तदुत्पत्तिः । पूर्वशरीरे या प्रवृत्तिर्वाग्नुध्दिशरीरारम्भलक्षणा तत्पूर्वकृतं कर्मोक्तम् तस्य फलं तञ्जनितौ धर्माधर्मी, तत्फलस्यानुबन्ध आत्मसमवेतस्या-वस्थानम्, तेन प्रयुक्तेभ्यो भूतेभ्यस्तस्योत्त्पत्तिः शरीरस्य, न स्वतन्त्रेभ्य इति ।
- वही,३।२।७२—सेयं पापिछानां मिथ्यादृष्टिरकर्गनिमित्ता शरीरसृष्टिः अकर्ग-निमित्तः सुखदुःखयोग इति ।

- ३. भ.५ १५६ ६०।
- अष्टांगहृदय, शारीरस्थान,१।१—
   शुद्धे शुक्रार्तवे सत्त्वः स्वकर्मक्लेशचोदितः ।
  गर्मः सम्पद्यते युक्तिवशादग्रिरिवारणौ ।।
- ५. चरकसंहिता, शारीरस्थान, २।३१—

भूतैश्चतुर्भिः सहितः सुसूक्ष्मैर्गनोजवो देहमुपैति देहात्। कर्मात्मकत्वान्न तु तस्य दृश्यं, दिव्यं विना दर्शनमस्तिरूपम्।।  आहारक—इसका निर्माण योगज शक्ति से किया जाता है। यह योग-सम्पन्न मुनि के ही होता है।

तैजस शरीर सूक्ष्म है और कार्मण शरीर सूक्ष्मतर।

गर्भ में प्रवेश करते समय जीव के साथ केवल दो शरीर होते हैं—तैजस और कार्मण। इस आधार पर कहा गया है कि गर्भ में प्रवेश करते समय जीव स्थूल शरीर की अपेक्षा से अशरीर और तैजस तथा कार्मण शरीर की अपेक्षा से सशरीर होता है।

सुश्रुत के 'गर्भावक्रान्ति प्रकरण' में सूक्ष्म इन्द्रियों या लिंग शरीर के साथ जीव का गर्भ में प्रवेश माना गया है।

चरकसंहिता में भी यही मत उपलब्ध होता है।

तीसरी जिज्ञासा प्रथम आहार से सम्बन्धित है—जीव गर्भ में प्रवेश करते समय सर्वप्रथम क्या आहार लेता है ?

इस जिज्ञासा की पृष्ठभूनि में दो मत अवस्थित हैं। आयुर्वेद के आचार्य भरद्वाज का मत था कि गर्भ में ही चेतना अभिव्यक्त होती है। वह कहीं बाहर से आकर उसका निर्माण नहीं करती। महर्षि आन्ने इस मत को अस्वीकार करते हैं। उनके अनुसार जीव दूसरे जीवन से आकर नए गर्भ में प्रवेश करता है।

गीतम की जिज्ञासा इन दोनों मतों से जुड़ी हुई है। भगवान

ने समाघान की भाषा में कहा—जीव पूर्व शरीर को छोड़कर गर्भ में प्रवेश करता है। वह सर्वप्रथम माता के ओज और पिता के शुक्र के मिश्रण का आहार लेता है। वही उसके वर्तमान जीवन की आधार-शिला बनता है।

आहार तीन प्रकार के बतलाए गए हैं— ओज आहार, लोम आहार और प्रक्षेप अथवा कवल आहार। उत्पत्ति के प्रथम समय में शरीर आदि पर्याप्तियों के योग्य पुद्गलों का ग्रहण किया जाता है, वह ओज आहार है। यह प्रवचनसारोद्धार के वृत्तिकार सिद्धसेन सूरि का मत है। उन्होंनें इसका वैकल्पिक अर्थ किया है— स्वजन्म स्थानोचित शुक्र, शोणित आदि पुद्गलसंघात का आहार। ओजस् का अर्थ है तैजस। यह आहार कार्मण शरीर युक्त तैजस शरीर से लिया जाता है, इसलिए इसका नाम ओज आहार है। अश्वंगसंग्रह के अनुसार गर्भ में प्रवेश करने वाला प्राणी पहले ओज ग्रहण करता है। उसके पश्चात् शुक्र-शोणित में प्रवेश करता है। उक्त दोनों अभिमतों के संदर्भ में प्रस्तुत आगम का मत समीक्षणीय है। यहां प्रथम आहार माता का ओज और पिता का शुक्र बतलाया गया है।

गर्भ में विद्यभान जीव क्या आहार लेता है ?—यह चीथी जिज्ञासा है। इसके उत्तर में बताया गया है कि गर्भगत जीव माता के आहार पर निर्भर रहता है। माता जो आहार लेती है, उसका

- 9. सुश्रुतसंहिता, शारीरस्थान, ३।४—तत्र स्त्रीपुंसथोः संयोगे तेजः शरीराद्वायु-रुदीरयति । तत्तस्तेजोऽनिलसन्निपाताच्छुकं च्युतं योनिगभिप्रतिपद्यते संसृज्यते चार्तवेन । ततोऽग्रीषोगसंयोगात् संसृज्यमानो गर्भाशयमनुप्रतिपद्यते क्षेत्रज्ञो वेद-यिता स्त्रष्टा ग्राता द्रष्टा श्रोता रसयिता पुरुषः स्रष्टा गन्ता साक्षी धाता वक्ता यः कोऽसावित्येवगादिभिः पर्यायवाचकैर्नामभिरभिधीयते दैवसंगादक्षयोऽ-व्ययोऽचिन्त्यो भूतासना सहान्वक्षं सत्त्वरजस्तमोभि र्दवासुरैरपरैश्च भावैर्वायुना-ऽभिप्रेर्यमाणो गर्भाशयमनुप्रविश्यावतिष्ठते ।
- चरकसंहिता, शारीरस्थान,२ | ३५—
   भूतानि चत्वारि तु कर्मजानि, यान्याललीनानि विशन्ति गर्मम् ।
   स बीजधर्मा ह्यपरापराणि, देहान्तराण्यात्मनि याति याति ॥
- ३. वही, शारीरस्थान,३।३(६),४—न खल्चिप परलोकादेत्य सत्त्वं गर्भमवक्रामित, यदि ह्येनमवक्रामेत्, नास्य किञ्चित् पौर्वदेहिकं स्यादविदितमश्रुतमदृष्टं वा, स च तद्य न किञ्चिदपि स्मरति ।

तस्मादेतत् द्रूमहे—अमातृजश्चायं गर्भोऽपितृजश्चानात्मजश्चासात्म्यजश्चा-रसजश्च, न चास्ति सत्त्वगीपपादुकमिति (होवाच भरद्वाजः)!

- ४. वही, शारीरस्थान,३१६—नेति भगवानात्रेयः सर्वेभ्य एभ्यो भावेभ्यः समुदि-तेभ्यो गर्भोऽभिनिर्वर्तते।
- ५. वही, शारीरस्थान,३।३—पुरुषस्यानुपहतरेतसः श्चियाश्चाप्रदुष्टयोनिशोणि-तगर्भाशयाया यदा भवति संसर्गः ऋतुकाले, यदा चानयोस्तथायुक्ते संसर्गे शुक्र-शोणितसंसर्गमन्तर्गर्भाशयगतं जीवोऽवक्रामित सत्त्वसंप्रयोगातदा गर्भोऽभि-निर्वर्तते, स साल्यरसोपयोगादरोगोऽभिवर्धते सम्यगुपचारैश्चोपचर्यमाणः, ततः प्राप्तकालः सर्वेन्द्रियोपपन्नः परिपूर्णशरीरो बलवर्णसत्त्वसंहननसंपदुपेतः सुखेन जायते समुदयादेषां भावानां मातृजश्चायं, पितृजश्चात्मजश्च साल्यजश्च रसजश्च अस्ति च खलु सत्त्वमीपपादुकिमिति होवाच भगवानात्रेयः।

- इ. भ.वृ.९ । ३४४— 'माउओयं'ति मातुरोजः जनन्या आर्तवं शोणितमित्यर्थः, 'पिउसुक्कं'ति 'पितुः शुक्रं' इह यदिति शेषः 'तं'ति आहारमिति योगः, 'तदुभय-संसिद्धं'ति तयोरुभयं तदुभयं द्वयं, तद्य तत्त् संश्लिष्टं च संसृष्टं वा संसर्गवत् तदु-भयसंश्लिष्टं तदुभयसंसृष्टं वा !
- ७. सूत्र.नि.गा.९७०— भावाहारो तिविहो ओए लोमे य पक्खेदे ।
- इ. प्र.सारो.वृ.प.३४२-—तैजसेन तत्सहचारिणा कार्मणेन च शिरिण पूर्वश्वरीर-त्यांगे विग्रहेणाविग्रहेण चोत्पत्तिदेशं प्राप्तः सन् जन्तुर्यत् प्रथमगैदारिका-दिशरीरयोग्यान् पुद्गलानाहारयति यद्य द्वितीयादि समयेष्यप्यौदारिकादि-मिश्रेणाहारयति यावच्छरीरनिष्पत्तिः एष सर्वोऽप्योज आहारः ओजसा तैजस शरीरेणाहार ओज आहारः ।
- ६. अष्टांगसंग्रह, इन्दुव्याख्या सहित, सूत्रस्यान,१६।२६-३२—तेजो यत्सर्वधातूनामोजस्तत् परमुख्यते ।
  मृदु सोमात्मकं शुद्धं, रक्तमीषत् सपीतकम् ॥
  यत् सारमादी गर्भस्य यद्य गर्भरसाद्रसः ।
  संवर्तमानं हृदयं, समाश्रयति यतुपुरा ॥
  यच्छरीररसः स्रेहः प्राणा यत्र प्रतिष्ठिताः ।
  यस्यानाशाञ्जनाशोऽस्ति प्रीणिता येन देहिनः ॥
  हृदयस्थमपि व्यापि तत् परं जीवितास्पदम् ।
  ओजः सीयते कोपसुदुध्यानशोकश्रमादिभिः ॥

सर्वधातूनां यत्तेजस्तत् प्रधानं परमोजः शब्देनोच्यते अष्टविन्दुकिमत्यर्थः। तद्य मृद्वतीक्ष्णगुणम्। सोमात्मकं सौम्यस्यरूपम्। शुद्धमनुपहतमीषद्रक्तं स्तोकलोहितं सपीतकं च। यद् गर्भस्यादौ सारं सारमिय सारं न हि तेन विना शुक्रशोणिते जीवानुष्रवेशः। यद्य गर्भरसाद्रसः गर्भस्य योऽसौ रसः प्रथमो धातुः तस्मादिप एक देश और ओज वह ग्रहण कर लेता है। सू.३४४ में 'ओज' शब्द का अर्थ रक्त है। सू.३४५ में 'ओज' का अर्थ ओज धातु होना चाहिए। तदेकदेश का अर्थ चरकसंहिता से स्पष्ट होता है—सभी रसों से युक्त वह आहार-रस गर्भिणी स्त्री के शरीर में तीन भागों में विभक्त होता है:

- 9. गर्भिणी के अपने शरीर की पृष्टि के लिए।
- २. द्ध बनाने के लिए
- ३. गर्भ-शरीर की पुष्टि और वृद्धि के लिए।

वह गर्भ इस आहार-रस से उपष्टब्ध होकर (संपोषण प्राप्त कर) गर्भाशय के अन्दर अपना जीवन व्यतीत करता है। यहां 'तदेकदेशं' पद के द्वारा गर्भ के लिए जो भाग होता है, वह विवक्षित हैं। इसकी प्रक्रिया भी निर्दिष्ट है—दो नाड़ियां होती हैं—मातृजीव-रसहरणी और पुत्रजीव-रसहरणी। उनके द्वारा गर्भस्थ शिशु आहार लेता है। अष्टांगहदय और सुश्रुतसंहिता में इनके सन्वन्ध में जानकारी मिलती है—गर्भ की नाभि में तथा माता के हृदय में रसवाहिनी नाड़ी (निलका या सिरा) का सन्वध रहता है, जिसके द्वारा गर्भ का पोषण होता रहता है, जैसे खेत की फसल का पोषण कुल्या (जल-प्रणाली) द्वारा होता है। वे

चरकसंहिता के अनुसार गर्भस्थ शिशु को रसवाहिनियों से पोषण प्राप्त होता है। गर्भ की नाभि में नाड़ी लगी रहती है, नाड़ी में 'अप-रा' (placenta) लगी रहती है और अपरा का सम्बन्ध माता के हृदय के साथ लगा रहता है। माता का हृदय उस अपरा को स्यन्दमान (जिसमें रस, रक्त आदि का बहन होता है) शिराओं द्वारा रस-रक्त से आप्तावित किए रहता है।

'अपरा' नाम होने का कारण भी उपलब्ध होता है! गर्भ की स्थिति से रजीवाही श्रोतों के मार्गों के अवरुद्ध हो जाने एर अपर अपर आर्तव उपचित हो जाता है, उसे अपरा कहते हैं! कुछ आचार्य उसे जरायु भी कहते हैं।

सू.३४६ में प्रयुक्त 'अपरा' शब्द पारिभाषिक है—चरकसंहिता के उक्त उद्धरण से यह स्पष्ट हो जाता है। प. बेचरदासजी ने 'अपरा' का अर्थ 'दूसरी' किया है, किन्तु यह समीचीन नहीं लगता।

पांचवीं जिज्ञासा है कि गर्भगत शिशु के उच्चार-प्रक्षवण आदि होते हैं या नहीं ? इसका उत्तर 'नहीं' में दिया गया है। मुशुतसंहिता में उच्चार आदि के निषेध की सहेतुक व्याख्या मिलती है। मल के अत्यन्त अल्प होने से वायु और पक्काशय का परस्पर संयोग न होने के कारण गर्भ वायु, मूत्र और मल का त्याग नहीं करता।

छठी जिज्ञासा है कि क्या गर्भगत जीव कवल-आहार करता है ? इसके उत्तर में कहा गया है कि कवल-आहार नहीं करता, समग्र शरीर से आहार करता है। शरीर-पर्याप्ति से पर्याप्त अथवा सभी पर्याप्तियों से पर्याप्त होने के पश्चात् वह लोम आहार करता है। इसलिए समग्र शरीर से आहार करने की विधि निर्दिष्ट है। वाणं में आहार के दो प्रकार वतलाए गए हैं—देशतः आहार और सर्वतः आहार। मुख से लिया जाने वाला आहार देशतः आहार है। ओज और लोम आहार समग्र शरीर से होता है; इसलिए वह सर्वतः आहार है। इसी प्रकार उच्छ्वास और निःश्वास की क्रिया का निर्देश है। सुश्रुतसंहिता में गर्भ के उच्छ्वास-निःश्वास माता के उच्छ्वास-निःश्वास

सारः प्रसादभूतम् । संवर्तमानं यद्य पुरा धातोर्देहे प्रवर्तमानं प्रथमहृदयमाश्रयित । पश्चात् क्रमाहेहव्याप्तिं च करोति । यद्य शरीररसस्तस्य स स्रेहो यत्र प्राणो व्यापकोऽपि प्रतिष्ठितः बद्धः यस्य त्यष्टविन्द्वाख्यस्यानाशाहेहस्य नाशो नास्ति । येन च हृदयस्थेन देहिनो विविधाः प्राणिनः प्रीणितास्तपिताः । यद्य हृदयस्थमपि व्यापि तदोजोऽन्येभ्यो जीवितास्यदेभ्यःशिरःप्रभृतिभ्यः परं प्रधानं जीवितास्यदेभ्यः।

- ९. चरकसंहिता, शारीरस्थान,४ ! २४-—अष्टमे मासि गर्भश्च मातृतो गर्भतश्च माता रसहारिणीभिः संवाहिनीभिर्मुहुर्मुहुरोजः परस्यरत आददाते गर्भस्यासंपूर्णत्यात् ! तस्मात्तदा गर्भिणी मुहर्मुहर्मुदा युक्ता भवति मुहर्मुहश्च म्लाना !
- २. चरकसंहिता,शारीरस्थान,६ । २३ स्त्रिया ह्यापन्नगर्भायास्त्रिधा रसः प्रतिपद्यते स्वशरीरपुष्टये, स्तन्याय, गर्भवृद्धये च । स तेनहहारेणोपष्टव्यः (परतंत्र-वृत्तिर्मातरमाश्रित्य) वर्तयस्यन्तर्गतः।
- (क) अद्यंगहृदय, शारीरस्थान, ९ । ६६—
  गर्भस्य नाभौ मातुश्च हृदि नाडी निवध्यते ।
  यया स पुष्टिमाप्नोति, केदार इव कुल्यया ।।
  - (ख) सुश्रुतसंहिता, शारीरस्थान,३।३१—मातुस्तु खलु रसवहायां नाड्यां गर्भनाभिनाडीप्रतिबद्धा, साऽस्य मातुराहाररसवीर्यमभिवहति। तेनोपस्रेहेन्नास्याभिवृद्धिर्भवति! असंजाताङ्गप्रत्यङ्गप्रविभागमानिषेकात् प्रभृति सर्वशरीरावयवानुसारिणीनां रसवहानां तिर्यगतानां धमनीनामुपस्रेहो जीवयति।
- ४. चरकसंहिता, शारीरस्थान, ६ । २३ नाभ्यां हास्य नाडी प्रसक्ता नाड्यां चापरा,

- अपरा चास्य मातुः प्रसक्ता हृदये, मातृहृदयं ह्यस्य तामपरागिसंग्लवते सिराभिः स्यन्दमानाभिः ।
- ५. (क) अष्टांगसंग्रह, शारीरस्थान,२१६—तस्याश्च रजोवाहिनां स्रोतसां वर्तन्यु-परुध्यन्ते गर्भेण । तस्मात्ततः परमार्तवं न दृश्यते । ततस्तदधः प्रतिहत्तमपरमपरं चोपचीयमानमपरेत्याहुः । जरायुरित्यन्ये ।
  - (टीका)—तस्याश्च व्यक्तगर्भाया रजोवहानि ह्योतांसि यैः स्नोतोभिर्मलभूतं रक्तमृतुकाले बहिर्भवति, तेषां वर्लिन मार्गाणि मुखानि गर्भेण नैकाहादाच्छाद्यन्ते; तस्मात् कारणात् ततः गर्भस्य व्यक्तीभावात् परमार्तवं न प्रवर्तते । यत्तु कदाचिद् दृश्यते तह्रैकृतम्। तदेव चार्तवमधोगमने गर्भेण प्रतिहतमाहारपरिणामाच्च प्रतिदिनमुपयीयमानं गर्भस्याशय एवापरागर्भशय्याख्या सम्पद्यत इति केचि-दाहः। अन्ये पुनरायार्यास्तदार्तवं जरायुभावेन परिणमतीत्याहुः।
  - (ख) सुश्रुतसंहिता, शारीरस्थान, ४।२४—-गृहीतगर्भाणामार्तववहानां स्रोतसां वर्सन्यवरुध्यन्ते गर्भेण, तस्माद् गृहीतगर्भाणाभार्तवं न दृश्यते ततस्तदधः प्रतिहतमूर्ध्वमागतमपरं चोपचीयमानमपरेत्यभिधीयते।
- ६. भगवती सूत्र, खण्ड१, पृ.१८२।
- पुश्रुतसंहिता, शारीरस्थान,२ । ५३—
   नलाल्पत्वादयोगाद्य, वायोः पकाशयस्य च ।
   वातमृत्रपृरीषाणि न गर्भस्थः करोति हि ॥
- द. हार्ष् १ रिव्हा

पर निर्भर बतलाए गए हैं। अयुर्विज्ञान के अनुसार माता द्वारा गृहीत आक्सीजन, पोषक तत्व 'लेसेंटा' (अपरा) के माध्यम से गर्भ तक पहुंचते हैं और कार्बन-डाइआक्साइड, यूरिया आदि उत्सर्जनीय पदार्थ

गर्भ से पुनः माता तक पहुंचाए जाते हैं। इस प्रकार गर्भ द्वारा आहार और श्वासोच्छ्वास का कार्य स्वतंत्र रूप से नहीं होता।

# माइय-पेइय-अंग-पदं

# ३५०. कइ णं भंते ! माइयंगा पण्णता ? गोयमा ! तओ माइयंगा पण्णता, तं जहा —मंसे, सोणिए, मत्युतुंगे ॥

३५१. कड्र णं भंते ! पेतियंगा पण्णता ? गोयमा ! तओ पेतियंगा पण्णता, तं जहा —अड्डि, अड्डिमिंजा, केस-मंसु-रोम-नहे ॥

३५२. अम्मापेइए णं भंते ! सरीरए केवड्यं कालं संचिद्धइ ?

गोयमा ! जावइयं से कालं भवधारणिञ्जे सरीरए अव्वावन्ने भवइ एवतियं कालं संचिद्वइ, अहे णं समए-समए दोयसिञ्ज-माणे-वोयसिञ्जमाणे चरिमकालसमयंसि वोच्छिण्णे भवइ॥

# मात्रिक-पैत्रिक-अंग-पदम्

कित भदन्त ! मात्रङ्गानि प्रज्ञप्तानि ? गौतम ! त्रीणि मात्रङ्गानि प्रज्ञप्तानि, तद् यथा —मांसं, शोणितं, मस्तुलुङ्गम्।

कति भदन्त ! पित्रङ्गानि प्रज्ञातानि ? गौतम ! त्रीणि पित्रङ्गानि प्रज्ञातानि, तद् यथा —अस्थि, अस्थिमज्ञा, केश-श्मश्रु-रोम--नखाः।

अम्बापैतृकः भदन्तः ! शरीरकः कियन्तं कालं सन्तिष्ठते ?

गीतम ! यावन्तं तस्य कालं भवधारणीयः शरीरकः अव्यापन्नः भवति एतावन्तं कालं सन्तिष्ठते, अद्य समये-समये व्यवकृष्यमाणः-व्यवकृष्यमाणः चरमकालसमये व्यवच्छित्रः भवति ।

### मात्रिक-पैत्रिक-अंग-पद

३५०. भन्ते! संतान में कितने मातृ-अंग प्रज्ञप्त हैं? गौतम ! तीन मातृ-अंग प्रज्ञप्त हैं, जैसे—मांस, शोणित और मस्तुलुंग (मस्तिष्कीय मजा)!

३५१. भन्ते ! संतान में कितने पितृ-अंग प्रज्ञप्त हैं ? गौतम ! तीन पितृ-अंग प्रज्ञप्त हैं, जैसे—अस्थि, अस्थि-मञ्जा, केश, श्मश्च, रोम और नख।

३५२. भन्ते ! मातृ-पैत्रिक शरीर (मातृ-अंग और पितृ-अंग) सन्तान के शरीर में कितने काल तक अवस्थित रहता है ?

गौतम ! जितने काल तक उसका भवधारणीय शरीर अव्यापन्न (अविनष्ट) वना रहता है, उतने काल तक मातृ-पैत्रिक शरीर सन्तान के शरीर में अवस्थित रहता है। उपचय के अन्तिम सभय के अनन्तर मातृ-पैत्रिक शरीर प्रतिक्षण हीयमान होता हुआ अंतिम क्षण में व्यवच्छित्र हो जाता है।

### भाष्य

# १. सूत्र ३५०-३५२

आयुर्वेद के ग्रन्थों में मातृज और पितृज अंगों की विस्तृत जानकारी मिलती हैं। अष्टांगहृदय में रक्त, मांस, मझा और गुद को मातृज तथा शुक्र, धमनी, अस्थि एवं केश को पितृज अंग माना गया है। <sup>र</sup> चरकसंहिता में इसकी विस्तृत तालिका मिलती है। <sup>र</sup> आधुनिक आयुर्विज्ञान के अनुसार गर्भ को माता और पिता से २३-२३ गुणसूत्र (chromosomes) मिलते हैं। <sup>र</sup>

- सुश्रुतसंहिता, शारीरस्थान,२। ५५—
  निःश्वासोच्छ्वाससंक्षोभस्वन्तान् गर्भोऽधिगच्छति।
  मातुर्निश्वसितोच्छ्वाससंक्षोभस्वप्रसंभवान्॥
- Record of the mother's lungs and kidneys, the placenta is essentially an apposition of the fetal and maternal circulatory systems for purposes of chemical exchange. It serves the developing fetus as an organ of respiration,
- nutrition and excretion and serves the mother as an endocrine organ.
- अष्टांगहृदय, शारीरस्थान,३।४,५—

  मृद्धत्र मातृजं रक्त-मांस-मज-गुदादिकम्॥

  पैतृकं तु स्थिरं शुक्र-धमन्यस्थि-कचादिकम्।
- ४. चरकसंहिता, शारित्स्थान,३।६,७—त्वक् च लोहितं च मांसं च मेदश्च नाभिश्च हृदयं च क्लोमं च यकृद्य प्लीहा च नुकौ च वित्तिश्च पुरीषाधानं चामाश्चयश्च प्रकाशयश्चीत्तरगुदं चाधरगुदं च श्रुद्रान्त्रं च स्थूलान्त्रं च वपा च वपावहनं चेति (मातृजानि)।
  - केश-शमश्रु-नख-लोग-दंतास्थि-सिरा-स्नायु-धमन्यः शुक्रं चेति (पितृजानि) ।
- Encyclopaedia Britannica 'Heredity', vol. XI, p. 422 A--As stated above, man has 46 chromosomes in his body cells and in the cells (oogonia and supermatogonia) from

शब्द-विमर्श

भवधारणीय-भवधारण करने का प्रयोजन यानि मनुष्य आदि भवधारण करने में जो उपग्राहक है।

अव्यापन-अविनष्ट, जो नष्ट नहीं हुआ है।

अय--उपचय के अन्तिम समय के अनन्तर केवल यह अम्बापैतक शरीर होता है।

### गब्धस्स नरगगमण-पदं

# ३५३. जीवे णं भंते ! गब्भगए समाणे नेरइएसु उबवजेजा ? गोयमा ! अत्येगइए उववजेजा, अत्येगइए नो उववज्रेजा ॥

३५४. से केणडेणं भंते एवं वृद्यइ---अत्येगइए उववज्रेजा, अत्थेगइए नो उव-वजेजा ? गोयमा ! से णं सण्णी पंचिंदिए सन्वाहि पञ्जत्तीहिं पञ्जतए बीरियलद्वीए वेउन्बि-यलद्धीए पराणीयं आगयं सोचा निसम्म पएसे निच्छुभइ, निच्छुभित्ता वेउव्विय-समुग्धाएणं समोहण्णइ, समोहणिता चाउ-रंगिणि सेणं विउव्बड, विउव्वित्ता चाउ-रंगिणीए सेणाए पराणीएणं सद्धिं संगानं संगामेड 🛚

से णं जीवे अत्यकामए रजकामए भोग-कामए कामकामए, अत्यकंखिए रञ्ज-कंखिए भोगकंखिए कामकंखिए, अत्थ-पिवासिए रञ्जपिवासिए भोगपिवासिए कामपिवासिए, तचित्ते तम्मणे तल्लेसे तद-। ज्ञविसए तत्तिब्बद्मवसाणे तद्द्वोवउत्ते तदप्पियकरणे तब्भावणाभाविए, एयंसि णं अंट्रांसि कालं करेज नेरइएसु उववज्रइ । से तेणड्डेणं गोयमा ! एवं वृद्यइ—अत्येगइए उववञ्जेञ्जा, अत्येगइए नो उववञ्जेञा ॥

# गर्भस्य नरकगमन-पदम्

जीवः भदन्तः ! गर्भगतः सन् नैरियकेष् गौतम ! अस्त्येककः उपपद्येत, अस्त्येककः नो उपपद्येत ।

तत् केनार्थेन भदन्त ! एवमुच्यते---अस्त्ये-ककः उपपद्येत, अस्त्येककः नो उपपद्येत ?

गीतम ! स संजी पंचेन्द्रियः सर्वाभिः पर्या-प्तिभिः पर्याप्तकः वीर्यलब्धिकः वैक्रिय-लब्धिकः परानीकम् आयतं श्रुत्वा निशम्य प्रदेशं निक्षिपति, निक्षिप्य वैक्रियसमृद्धातेन समबहन्ति, सभवहत्य चतुरङ्गिणीं सेनां विकुरुते, विकृत्य चतुरङ्गिण्या सेनया परा-निकेन सार्द्धं सङ्ग्रामं सङ्ग्रामयति ।

जीव: अर्थकामक: राज्यकामकः भोगकामकः कामकानकः, अर्थकाङ्क्षितः राज्यकाङ्क्षितः भोगकाङ्क्षितः काङ्क्षितः, अर्थीपेपासितः राज्यपिपासितः भोगपियासितः कानपिपासितः, तद्मितः तन्मनाः तल्लेश्यः तदथ्यवसितः तत्तीव्राध्य-वसानः तदर्थोपयुक्तः तदर्पितकरणः तद्भाव-नाभावितः; एतस्मिन् अन्तरे कालं कूर्यात् नैरियकेषु उपपद्येत । तत् तेनार्थेन गीतम ! एवमुच्यते—अस्त्येककः उपपद्येत, अस्त्ये-ककः नो उपपद्येत ।

### गर्भ का नरकगमन-पद

३५३. भन्ते ! क्या गर्भगत जीव नैरियकों में उपपन्न गौतम ! कोई उपपन्न होता है, कोई उपपन्न नहीं होता ।

३५४. भन्ते ! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है —कोई उपपन्न होता है, कोई उपपन्न नहीं होता?

गौतम ! सब पर्याप्तियों से पर्याप्त, वीर्यलब्धि और वैक्रियलब्धि से सम्पन्न, संज्ञी पंचेन्द्रिय गर्भगत शिशु शत्रु-सेना का आगमन सुनकर, अदधारण कर अपने आत्म-प्रदेशों का गर्भ से वाहर प्रक्षेपण करता है, उनका प्रक्षेपण कर वैक्रिय समुद्धात से समबहत होता है, समबहत होकर चतुरङ्गिणी सेना का निर्माण करता है। निर्माण कर उस चतुरिङ्गणी सेना के द्वारा शत्रु-सेना के साथ युद्ध करता है।

वह जीव (गर्भगतशिशु) अर्थकामी, राज्यकामी, भोगकामी और कामकामी, अर्थकांक्षी राज्य-कांक्षी, भोगकांक्षी और कामकांक्षी तथा अर्थ-पिपासु, राज्यपिपासु, भोगपिपासु और कार्मायेपास् होकर उस अर्थ आदि में ही अपने चित्त. मन. लेश्या, अध्यवसाय और तीव्र अध्यवसान का नियोजन करता है। वह उसी विषय में उपयुक्त हो जाता है। उसके लिए अपने सारे करणों (इन्द्रियों) का समर्पण कर देता है। वह उसकी भावना से भावित हो जाता है। उस अंतर (युद्ध-काल) में यदि वह मरणकाल को प्राप्त होता है. तो नैरियकों में उपपन्न होता है। गौतम ! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है—कोई उपपन्न होता है, कोई उपपन्न नहीं होता ।

३५५. भन्ते ! क्या गर्भगत जीव देवलोकों में उपपन्न

# गब्भस्स देवलोगगमण-परं

३५५. जीवे णं भंते ! गब्भगए समाणे देव-

# गर्भस्स देवलोयगमण-पदं

जीवः भदन्त ! गर्भगतः सन् देवलोकेषु

१. भ.वृ.१।३५४—'भवधारणीयं' भवधारणप्रयोजनं मनुष्यादिभवोपग्राहक-मित्यर्थः। 'अव्यायन्ने'ति अविनष्टम्, 'अहे णं'ति उपचयान्तिमसमयादनन्तर-मेतद् अम्वापैतुकं शरीरम् !

गर्भ का देवलोकगमन-पट

which the sex cells arise. At maios is, these 46 chromosomes form 23 pairs, one of the chromosomes of each pair being of maternal and the other of paternal origin.

श.१: उ.७: सू.३५३,३५६

लोगेसु उवबजेजा ? गोयमा'! अत्येगइए उवयजेजा, अत्येगइए नो उवयजेजा!!

३५६. से केणट्टेणं मंते ! एवं वृचइ---अत्येगइए उववजेजा, अत्येगइए नो उव-वजेजा ?

गोयमा ! से णं सण्णी पंचिदिए सन्नाहिं पजनीहिं पजनए तहारूवस्स समणस्स वा माहणस्स वा अंतिए एगमवि आरियं धम्मियं सुवयणं सोचा निसम्म तओ भवइ

संवेगजायसहे तिव्वधम्माणुरागरते।
से णं जीवे धम्मकामए पुण्णकामए सम्मकामए मोक्खकामए, धम्मकंखिए पुण्णकंखिए सम्मकंखिए मोक्खकंखिए,
धम्मपिवासिए पुण्णपिवासिए सम्मपिवासिए
मोक्खपिवासिए, तिचते तम्मणे तल्लेसे
तदज्ज्ञवसिए तित्तवज्ज्ञवसाणे तदद्दोवउत्ते
तद्दिष्यकरणे तन्भावणाभाविए, एयंसि णं
अंतरंसि कालं करेज देवलोगेसु उववज्जदः।
से तेणद्रेणं गोयमा ! एवं बुचइ—अत्येगइए उववज्जेजा, अत्येगइए नो उववजेजा।।

उपपद्येत ? गौतम ! अस्त्येककः उपपद्येत, अस्त्येककः नो उपपद्येत!

तत् केनार्थेन भदन्त ! एवमुच्यते— अस्त्येककः उपपद्येत, अस्त्येककः नो उपपद्येत ।

गौतम ! स संज्ञी पंचेन्द्रियः सर्वाभिः पर्याति-भिः पर्यातकः तथारूपस्य श्रमणस्य वा माहनस्य वा अन्तिके एकमपि आर्यं धार्मिकं सुवचनं श्रुत्वा निशम्य ततो भवति संवेगजात-श्रद्धस्तीव्रधर्मानुरागरकः।

स जीवः धर्मकामकः पुण्यकामकः स्वर्ग-कामकः मोक्षकामकः, धर्मकाङ्क्षितः, पुण्य-काङ्क्षितः स्वर्गकाङ्क्षितः मोक्षकाङ्क्षितः, धर्मपिपासितः पुण्यपिपासितः स्वर्गपिपा-सितः मोक्षपिपासितः, तक्षितः तन्मनाः तल्लेश्यः तदध्यवसितः तत्तीव्राध्यवसानः तदर्थोपयुक्तः तदर्पितकरणः तद्भावना-भावितः, एतस्मिन् अन्तरे कालं कुर्याद् देव-लोकेषु उपपद्येत । तत् तेनार्थेन गौतम ! एव-मुच्यते—अस्येककः उपपद्येत, अस्त्येककः नो उपपद्येत । होता है। गौतम ! कोई उपपन्न होता है, कोई उपपन्न नहीं होता ।

३५६. भन्ते ! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है

-कोई उपपन्न होता है, कोई उपपन्न नहीं होता?
गीतम ! सब पर्याप्तियों से पर्याप्त, संज्ञी पंचेन्द्रिय
गर्भगत शिशु तथारूप श्रमण-माहन के पास एक
भी आर्य धार्मिक सुवचन सुनता है, अवधारण
करता है। उससे उसके मन में संवेग-जनित श्रद्धा
उत्पन्न होती है। वह तीव्र धर्म-अनुराग से अनुरक्त
हो जाता है।

वह जीव (गर्भगत शिशु) धर्मकामी, पुण्यकामी, स्वर्गकामी और मोक्षकामी, धर्मकाक्षी, पुण्यकाक्षी, स्वर्गकाक्षी और मोक्षकाक्षी तथा धर्मिपपासु, पुण्यिपपासु स्वर्गिपपासु और मोक्षपिपासु होकर उस धर्म, पुण्य आदि में ही अपने चित्त, मन, लेश्या, अध्यवसाय तीव्र अध्यवसान का नियोजन करता है। वह उसी विषय में उपयुक्त हो जाता है। उसके लिए अपने सारे करणों (इन्द्रियों) का समर्पण कर देता है। वह उसकी भावना से भावित हो जाता है। उस अंतर (धर्माराधन-काल) में यदि वह मरणकाल को प्राप्त होता है, तो देवलोकों में उपपन्न होता है। गीतम ! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है—कोई उपपन्न होता है, कोई उपपन्न नहीं होता।

### भाष्य

### १. सूत्र ३५३-३५६

प्रस्तुत आलापक गर्भविज्ञान का एक महत्त्वपूर्ण सिद्धान्त है। गर्भस्थ शिशु के विकास, क्षमता और व्यवहार पर आधुनिक विज्ञान के क्षेत्र में अनेक अनुसंधान हो रहे हैं। अनेक आश्चर्यजनक रहस्य भी उद्धाटित हुए हैं। नोर्थ केरोलिना यूनिवर्सिटी के श्री एंथानी डिकेस्पर तथा उनके सहयोगी श्री विलियम फिफर ने अनेक प्रयोग किए हैं। अपने अध्ययन में उन्होंने पाया कि गर्भस्य शिशु जिन गीतों को सुनता है, जिन आवाजों को सुनता है, जन्म के पश्चात् वह उनको पहचान जाता है। जर्मन वैज्ञानिक प्रो. अनेस्ट पीपेल के अनुसार गर्भस्य शिशु सपने भी देख सकता है। २८ सप्ताह का अजन्मा शिशु संगीत की धाप पर नाचता है। चरकसंहिता में भी गर्भस्य शिशु के विकास और व्यवहार की चर्चा मिलती है। प्रस्तुत प्रकरण में जिस वैक्रिय लब्धि का उल्लेख है, वह आश्चर्यकारी रहस्य है। एक गर्भस्थ शिशु के द्वारा वैक्रिय लब्धि के द्वारा सेना का

निर्माण कर युद्ध करना सभी ज्ञात घटनाओं से विलक्षण घटना है।

इसी प्रकार धार्मिक प्रवचन सुनकर धर्मानुराग से अनुरक्त होना भी विलक्षण घटना है।

### शब्द-विमर्श

पर्याप्ति और पर्याप्त—पर्याप्तियां छह हैं—9. आहारपर्याप्ति २.शरीरपर्याप्ति ३. इन्द्रियपर्याप्ति ४. श्वासोच्छ्वासपर्याप्ति ५. भाषा-पर्याप्ति ६. मनःपर्याप्ति। नए जन्म में प्रवेश करने वाला प्राणी जन्म के प्रारम्भ में प्रयम समय से लेकर अन्तर्मुर्हूत की अविध में इन छहों पौद्गलिक शक्तियों का निर्माण करता है। इनका निर्माण पूर्ण होने पर वह पर्याप्त कहलाता है।

वीर्यलब्धिक शक्तिसम्पन्न । सूत्रकृतांग निर्युक्ति में इसका विस्तृत वर्णन उपलब्ध है। रे

चरकसंहिता, शारीरस्थान,४।१५—तस्य यक्तालभेवेन्द्रियाणि संतिष्ठन्ते, तत्कालभेव चेतिस वेदना निर्वन्धं प्राप्नोति, तस्मात्तदा प्रभृति गर्भः स्पन्दते,

प्रार्थयते च जन्मान्तरानुभूतं यत् किंचित् तद् द्वैहृदयमाचक्षते वृद्धाः। २. द्रष्टव्य, सूयगडो, प्रथम श्रुतस्कंध के आठवें अध्ययन का आमुख।

वैक्रियलब्धिक नाना प्रकार के रूपनिर्माण में समर्थ योगजनित शक्ति से सम्पन्न।

वैक्रियसमुद्र्यात नाना प्रकार के रूपनिर्माण के लिए होने वाला आलप्रदेशों का प्रक्षेपण।

तिचत्त चित्त का अर्थ है स्थूल शरीर के साथ व्यापृत चेतना अथवा बुद्धि। 'तिचित्त' अर्थात् प्रकृत विषय में संलग्न चित्त वाला ।

तन्मना मन का अर्थ है सब विषयों का ग्रहण करने वाला तथा स्मृति, कल्पना और चिंतन में सक्षम और चित्त द्वारा संचालित एक योग। 'तन्मना' अर्थात् प्रकृत विषय में संलग्न मन वाला।

तत्त्वेश्य नेश्या का अर्थ है—भावधारा। 'तत्लेश्य' अर्थात् प्रकृत विषय में संलग्न लेश्या वाला।

तदभ्यवसित अध्यवसाय का अर्थ है कर्मशरीर के साथ व्यापृत चेतना। अथवा चेतना का सूक्ष्म परिणाम। 'तदध्यवसित' अर्थात् प्रकृत विषय में संलग्न अध्यवसाय से युक्त।

तत्तीब्राध्यवसान-अध्यवसान का अर्थ है-चेतना का सूक्ष्म

परिणाम । 'तत्तीव्राध्यवसान' अर्थात् प्रकृत विषय में तीव्र अध्यवसाय वाला ।

तदर्शीपयुक्त प्रकृत विषय के लिए व्यापृत चेतना वाला।
तदर्शितकरण प्रकृत विषय के लिए समर्पित इन्द्रिय वाला।
तद्शावनाभावित प्रकृत विषय की भावना से भावित।
संवेग भववैराग्य अथवा जन्ममरण-जनित भय।
तशासप विशिष्ट संज्ञा के अनुरूप आचरण वाला।

श्रमण-माहण श्रमण और माहण की प्रामाणिक परिभाषा सूबगड़ों में उपलब्ध है। वहां माहण को सब पाप कर्म से विरत बतलाया गया है, इसलिए इसका अर्थ श्रावक या व्रती गृहस्य नहीं किया जा सकता। वृतिकार ने इसका अर्थ 'श्रावक' अथवा 'ब्राह्मण' किया है। वह उक्त संदर्भ में समीचीन प्रतीत नहीं होता। जयाचार्य ने इस विषय पर विशेष विमर्श प्रस्तुत किया है। सूबगड़ों में १४ पर्यायवाची नाम बतलाए गए हैं, उनमें भी 'समण' और 'माहण' संगृहीत हैं। रें

३५७. जीवे णं भंते ! ग्रन्भगए समाणे उत्ताणए वा पासल्लए वा अंबखुजए वा अच्छेज वा ? चिट्ठेज वा ? निसीएज वा? तुयहेज वा ? माउए सुयमाणीए सुवइ ? जागरमाणीए जागरइ? सुहियाए सुहिए भवइ? दुहियाए दुहिए भवइ ?

हंता गोयमा ! जीवे णं गब्भगए समाणे उत्ताणए वा पासत्लए वा अंबुखुअए वा अच्छेज व, चिट्ठेज वा, निसीएज वा, तुयहेज वा। माउए सुयमाणीए सुवह, जागरमाणीए जागरइ, सुहियाए सुहिए भवइ, दुहियाए दुहिए भवइ।

अहे णं पसवणकालसमयंसि सीसेण वा पाएहिं वा आगच्छति सममागच्छति, तिरि-यमागच्छति विणिहायमावज्ञति । वण्ण-वज्ज्ञाणि य कम्माइं बद्धाइं पुट्टाइं निहत्ताइं कडाइं पद्मवियाइं अभिनिविद्धाइं अभि-समण्णागयाइं उदिण्णाइं—नो उवसंताइं जीवः भदन्त ! गर्भगतः सन् उत्तानकः वा, पाश्वंकः वा, आम्रकुब्जकः वा आसीत वा? तिष्ठेद् वा ? निषीदेद् वा ? त्वग्वर्तेत वा ? मातिर स्वपन्त्यां स्वपिति ? जाग्रत्यां जागर्ति? सुखितायां सुखितो भवति? दुःखितायां दृःखितो भवति ?

हन्त गौतम ! जीवः गर्भगतः सन् उत्तानकः वा, पार्श्वकः वा आम्रकुब्जकः वा आसीत वा, तिष्ठेद् वा, निषीदेद् वा, त्वग्वर्तेत वा, मात्तिर स्वपन्त्यां स्विपिति, जाग्रत्यां जागतिं, सुखितायां सुखितो भवति, दुःखितायां दुःखितो भवति।

अथ प्रसवनकालसमये शीर्षेण वा पादेन वा आगच्छति सममागच्छति तिर्यग् आगच्छति, विनिधातमापद्यते । वर्णबाह्यानि च तस्य कर्माणि बद्धानि स्पृष्टानि निधत्तानि कृतानि प्रस्थापितानि अभिनिविद्यानि अभिसमन्या-गतानि उदीर्णानि—नो उपशान्तानि भवन्ति, ३५७. <sup>3</sup>भन्ते ! क्या गर्भगत जीव उत्तानशयन, पार्श्वशयन अथवा आम्रकुट्मक (आम्र की भांति कुट्म) आसन की मुद्रा में रहता है ? खड़ा होता है ? बैठता है ? सोता है ? माता के सोने पर सोता है ? उसके जागने पर वह जागता है ? उसके सुखी होने पर वह सुखी होता है ? उसके दु:खी होने पर वह दु:खी होता है ?

हां, गौतम ! गर्भगत जीव उत्तानशयन, पार्श्व-शयन अथवा आम्रकुञ्जक आसन की मुद्रा में रहता है, खड़ा होता है, बैठता है, सोता है, माता के सोने पर सोता है, उसके जागने पर वह जागता है, उसके सुखी होने पर वह सुखी होता है, उसके

दुखी होने पर वह दुःखी होता है। वह जीव प्रसवकाल के समय (यदि) सिर या पैरों के द्वारा बाहर आता है, सीधा आता है; (यदि) वह टेढा होकर आता है, तो मृत्यु को प्राप्त होता है। उस नवजात शिशु के (यदि) वर्णबाह्य (अप्रशस्त कोटिवाले) कर्म बद्ध, स्पृष्ट निधत्त, कृत, प्रस्थापित, अभिनिविष्ट (तीव्र अनुभाव के

एत्य वि समणे अणिस्सिए अणिदाणे आदाणं च अतिचायं च मुसावायं च बहिन्द्धं च कोहं च माणं च मायं च लोहं च पेञ्रं च दोसं च इझेव जतो-जतो आदाणाओ अप्पणो पहोस-हेऊ जतो-ततो आदाणाओ पुच्चं पिडीवरतो सिया दंते दविए बोसडुकाए 'समणे'ति बद्ये।

- भ.वृ.९।३५६—'माहणस्स'ति मा हन इत्येवमादिशति स्वयं स्थूलप्राणाति-पातादि निवृत्तत्वाद्यः स माहनः अथवा ब्राह्मणो ब्रह्मचर्यस्य देशतः सद्भावाद् ब्राह्मणो देशविरतः।
- ४. भ.जो.१।२२।२६-१९७।
- ५. सूय.२।१।७२।

१. द्रष्टव्य, भ.३।१५४-१६१।

सूय.१।१६।३,४—-इति विरतसब्वपायकम्मे पेज्र-दोस-कलह-अब्धक्खाण-पेसुण्ण-परपरिवाद-अरति-रित-मायामोस-भिच्छादंसणसल्लविरते समिए सिहए सया जए, णो कुन्झे णो माणी 'माहणे'ति वस्ते।

मवंति, तओ भवइ दुस्ते दुवण्णे दुगंघे दुरसे दुफासे अणिद्रे अकंते अण्णिए असुभे अमणुण्णे अमणामे हीणस्सरे दीणस्सरे अणिद्रस्सरे अकंतस्सरे अण्णिदस्सरे असुभ-स्सरे अमणुण्णस्सरे अमणामस्सरे अणा-एज्जवयणे पद्यायाए या वि भवइ । वण्ण-वज्ज्ञाणि य से कम्माइं नो बढाइं नो पुड़ाइं नो निहत्ताइं नो कडाइं नो पहुवियाइं नो अभिनिविद्याइं नो अभिसमण्णागयाइं नो उदिण्णाइं—उवसंताइं भवंति, तओ भवइ सुह्ये सुवण्णे सुगंघे सुरसे सुफासे इट्टे कंते पिए सुभे मणुण्णे मणामे अहीणस्सरे अदीणस्सरे इट्टस्सरे कंतस्सरे पियस्सरे अदीणस्सरे मणुण्णस्सरे मणामस्सरे आदे-जवयणे पद्यायाए या वि भवइ ।।

ततः भवित दूरूपः दुर्वर्णः दुर्गन्धः दूरसः दुःस्पर्शः अनिष्टः अकान्तः अप्रियः अशुभः अमनोज्ञः 'अमणामे' हीनस्वरः दीनस्वरः अशुभस्वरः अमनोज्ञस्वरः 'अमणाम'स्वरः अनादेयवचनः प्रत्याजातश्चापि भवित । वर्णवाह्यानि च तस्य कर्माणि नो बद्धानि नो स्पृष्टानि नो निधत्तानि नो कृतानि नो प्रस्थापितानि नो अभिनिविद्यानि नो अभिसमन्वागतानि नो उदीर्णानि—उपशान्तानि भवित, तस्मात् भवित सुरूपः सुवर्णः सुगन्धः सुरसः सुस्पर्शः इष्टः कान्तः प्रियः शुभः ननोज्ञः 'मणामे' अहीनस्वरः अदीनस्वरः इष्टस्वरः कान्तस्वरः प्रियस्वरः मनोज्ञस्वरः 'मणाम'-स्वरः आदेयवचनः प्रत्याजातश्चापि भवित ।

लप में स्थापित) अभिसमन्यागत (उदय के अभिमुख) और उदीर्ण हैं—वे उपशांत नहीं होते, तो वह कुल्सित लप, वर्ण, गन्ध, रस और स्पर्श वाला होता है। वह हीन, दीन, अनिष्ट, अकांत, अप्रिय, अशुभ, अमनोज्ञ, और अमनोहर स्वरवाला तथा अनादेय वचन वाला होता है। उस नवजात शिशु के (यदि) वर्णवाह्य (अप्रशस्त कोटिवाले) कर्म बद्ध, स्पृष्ट, निधत्त, कृत, प्रस्थापित, अभिनिविष्ट अभिसमन्वागत और उदीर्ण नहीं होते—उपशांत होते हैं, तो वह श्रेष्ठ लप, वर्ण, गन्ध, रस और स्पर्श वाला होता है, इष्ट, कान्त, प्रिय, शुभ, मनोज्ञ और मनोहर होता है; अहीन, अदीन, इष्ट, कांत, प्रिय, शुभ, मनोज्ञ और मनोहर स्वरवाला तथा आदेय वचन वाला होता है।

### भाष्य

# १. सूत्र-३५७ शब्द-विमर्श

वण्यबद्ध - वृतिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं - वर्णवध्य और वर्णबाह्य। नामकर्म की प्रकृतियों में वर्ण नामकर्म का उल्लेख नहीं है। यहां वर्ण का अर्थ शुक्ल आदि वर्ण से संबद्ध नहीं है, किन्तु इसका अर्थ प्रशस्त होना चाहिए। इस आधार पर वर्णबाह्य का अर्थ 'अप्रशस्त कोटिवाला' किया जा सकता है।

बद्ध-कर्म-योग्य पुद्गल जो कर्म रूप में परिणत कर दिये जाते हैं।

सृष्ट जिन कर्म-पुद्गलों का आत्मा के साथ संश्लेष हो चुका है। यह प्रज्ञापना के वृत्तिकार आचार्य मलयिगिर का अभिमत है। धवला के अनुसार कर्मों का कर्मों के साथ जो स्पर्श होता है वह कर्म-स्पर्श है। यहां 'स्पृष्ट' शब्द के द्वारा कर्म स्पर्श विविक्षित है।

निषत्त- उद्वर्तना और अपवर्तना इन दो करणों को छोडकर शेष करण न हो सके, उस रूप में परिणत कर देना। कृत--जीव के द्वारा कृत । पण्णवण्णा में जीवेणं कडरस<sup>र्ग</sup> पाठ उपलब्ध है। प्रस्तुत आगम में कर्म को 'चेतकृत' वतलाया गया है।

प्रस्थापित एक साथ उदय होगा, इस रूप में व्यवस्था, जैसे —मनुष्य गति, पञ्चेन्द्रिय जाति, त्रसकाय आदि।

अभिनिविष्ट तीव्र अनुभाव के रूप में निविष्ट! अभिसमन्वायत उदयाभिमुख!

उदीर्ण-उदय प्राप्त ।

'बद्ध' और 'सृष्ट'—इन दो पदों की व्याख्या मलयगिरि की वृति के आधार पर की गई है। शेष पदों की व्याख्या प्रस्तुत आगम की वृत्ति के आधार पर की गई है। वृत्तिकार ने 'कृत' का अर्थ 'निकाचित' किया है। यह विमर्शनीय है। इसी प्रकार 'उदीर्ण' के अर्थ में उदीरणा करण को भी जोड़ा है। किन्तु पण्यवण्णा के

३५८. सेव भंते ! सेवं भंते ! ति ॥

तदेवं भदन्त ! तदेवं भदन्त ! इति।

३४८. भन्ते ! वह ऐसा ही है, भन्ते वह ऐसा ही है।

- भ.वृ.१।३५७—'यण्णवज्झाणि'ति वर्णः श्लाघा वध्यो—हन्तव्यो येषां तानि वर्णवध्यानि अथवा वर्णाद्वाह्यानि वर्णवाह्यानि अशुभानीत्यर्थः ।
- २. आरे.—वर्णः—A good quality.
- ३. प्रज्ञा.वृ.प.४५६।
- ४. व.खं.धवला,पु.१३,खं.५,भा.३,सू.३०,पृ. ३४—कम्माणं कम्मेहि जो फासो सो कम्मफासो ।
- ५. पण्या.२३ [१३ |
- ६. भ.१६ । ४१,४२ ।

- ७. प्रज्ञा.वृ.प.४५६---जीवेन वद्धस्य - रागद्वेषपरिणामवश्रतः कर्मरूपतया परि-णमितस्य स्पृष्टस्य, आत्मप्रदेशैः सह संश्लेषमुपगतस्य ।
- इ. भ.वृ.१ । ३५७— 'निहत्ताइं'ति उद्वर्तनापथर्तनकरणयर्जशेषकरणायोग्यत्वेन व्यवस्थापितानीत्यर्थः, अथवा बद्धानि कथं ? यतः पूर्वं स्पृष्टानीति, 'कडाइं'ति निकाचितानि सर्वकरणायोग्यत्वेन व्यवस्थापितानीत्यर्थः । 'पद्ववियाइं'ति मनुष्यगतिपंचेन्द्रियजातित्रसादिनामकर्मसहोदयत्वेन व्यवस्थापितानीत्यर्थः । 'अभिनिविद्वाइं'ति तीव्रानुभावतया निविद्यनि । 'अभिसमन्नागयाइं'ति उदयाभिमुखीभूतानीति, तत्तश्च 'उदिन्नाइं'ति 'उदीणानि' स्वतः उदीरणाकरणेन वोदितानि ।

# अडुमो उद्देसो : आठवां उद्देशक

मूल

## बालस्स आउय-पदं

३१६. एगंतवाले णं भंते ! मणुरसे कि नेर-इयाउवं पकरेति ? तिरिक्खाउवं पकरेति ? मणुस्साउवं पकरेति ? देवाउवं पकरेति ? नेरइयाउवं किद्या नेरइएसु उववज्जति ? तिरियाउवं किद्या तिरिएसु उववज्जति ? मणुस्साउवं किद्या मणुरसेसु उववज्जति ?

देवाउपं किचा देवलोगेसु उववजति ?

गोयमा ! एगंतबाले णं मणुस्से नेरइयाउयं पि पकरेति, तिरियाउयं वि पकरेति, मणु-स्साउयं पि पकरेति, देवाउयं पि पकरेति, नेरइयाउयं किद्या नेरइएसु उववज्रति, तिरियाउयं किद्या तिरिएसु उववज्रति, मणुस्साउयं किद्या मणुस्सेसु उववज्रति, देवाउयं किद्या देवलोगेसु उववज्रति।।

## पंडियस्स आउय-पदं

३६०. एगंतपंडिए णं भंते ! मणुस्से किं नेरइ-याउयं पकरेति ? तिरिक्खाउयं पकरेति ? मणुस्साउयं पकरेति ? देवाउयं पकरेति ? नेरइयाउयं किद्या नेरइएसु उववज्रति ? तिरियाउयं किद्या तिरिएसु उववज्रति ? मणुस्साउयं किद्या मणुस्सेसु उववज्रति ? देवाउयं किद्या देवलोएसु उववज्रति ?

गोयमा ! एगंतपंडिए णं मणुस्ते आउयं सिय पकरेति, सिय णो पकरेति । जइ पकरेति णो नेरइयाज्यं पकरेति, णो तिरियाज्यं पकरेति, णो मणुस्साज्यं पकरेति, देवाज्यं पकरेति, णो नेरइयाज्यं

# संस्कृत छाया

### बालस्य आयुष्क-पदम्

एकान्तवालः भदन्त ! मनुष्यः किं नैरियकायुः प्रकरोति ? तिर्यगायुः प्रकरोति ? मनुष्यायुः प्रकरोति ? देवायुः प्रकरोति ? नैरियकायुः कृत्वा नैरियकेषु उपपद्यते ? तिर्यगायुः कृत्वा तिर्यक्षु उपपद्यते ? मनुष्यायुः कृत्वा मनुष्येषु उपपद्यते ? देवायुः कृत्वा देवलोकेषु उपपद्यते ?

गौतम ! एकान्तवालः मनुष्यः नैरियकायुः अपि प्रकरोति, तिर्यगायुः अपि प्रकरोति, मनुष्यायुः अपि प्रकरोति, देवायुः अपि प्रकरोति, नैरियकायुः कृत्वा नैरियकेषु उपपद्यते, तिर्यगायुः कृत्वा तिर्यक्षु उपपद्यते, मनुष्यायुः कृत्वा मनुष्येषु उपपद्यते, देवायुः कृत्वा देवलोकेषु उपपद्यते।

# पण्डितस्य आयुष्क-पदम्

एकान्तपण्डितः भदन्त ! मनुष्यः किं नैरयि-कायुः प्रकरोति ? तिर्यगायुः प्रकरोति ? मनुष्यायुः प्रकरोति ? देवायुः प्रकरोति ? नैरियकायुः कृत्वा नैरियकेषु उपपद्यते ? तिर्यगायुः कृत्वा तिर्यक्षु उपपद्यते ? मनुष्यायुः कृत्वा मनुष्येषु उपपद्यते ? देवायुः कृत्वा देव-लोकेषु उपपद्यते ?

गौतम ! एकान्तपण्डितः मनुष्यः आयुः स्यात् प्रकरोति, स्यात् नो प्रकरोति । यदि प्रकरोति नो नैरियकायुः प्रकरोति, नो तिर्यगायुः प्रकरोति, नो निर्यगायुः प्रकरोति, देवायुः प्रकरोति, नो नैरियकायुः कृत्वा नैरियकेषु

## हिन्दी अनुवाद

### बाल का आयुष्य-पद

३५६. <sup>9</sup>भन्ते ! एकान्त बाल मनुष्य क्या नरक का आयुष्य बांधता है ? तिर्यञ्च का आयुष्य वांधता है ? देव का आयुष्य वांधता है ? देव का आयुष्य वांधता है ? नरक का आयुष्य वांधकर नैरियकों में उपपन्न होता है ? तिर्यञ्च का आयुष्य बांधकर तिर्यञ्चों में उपपन्न होता है ? मनुष्य का आयुष्य बांधकर मनुष्यों में उपपन्न होता है ? देव का आयुष्य बांधकर मनुष्यों में उपपन्न होता है ? देव का आयुष्य बांधकर देवलोकों में उपपन्न होता है ?

गौतम ! एकान्त वाल मनुष्य नरक का आयुष्य भी बांधता है, तिर्यंच का आयुष्य भी बांधता है, मनुष्य का आयुष्य भी बांधता है, देव का आयुष्य भी बांधता है। वह नरक का आयुष्य बांधकर नैरियकों में उपपन्न होता है, तिर्यञ्च का आयुष्य बांधकर तिर्यञ्चों में उपपन्न होता है, मनुष्य का आयुष्य बांधकर मनुष्यों में उपपन्न होता है और देव का आयुष्य बांधकर देवलोकों में उपपन्न होता है।

# पण्डित का आयुष्य-पद

३६०. भन्ते ! एकान्तपण्डित मनुष्य क्या नरक का आयुष्य बांधता है ? तिर्यञ्च का आयुष्य बांधता है ? मनुष्य का आयुष्य बांधता है ? देव का आयुष्य बांधता है ? वह नरक का आयुष्य बांधकर नैरियकों में उपपन्न होता है ? तिर्यञ्च का आयुष्य बांधकर तिर्यञ्चों में उपपन्न होता है? मनुष्य का आयुष्य बांधकर मनुष्यों में उपपन्न होता है ? देव का आयुष्य बांधकर देवलोकों में उपपन्न होता है ?

गीतम ! एकान्तपण्डित मनुष्य कदाचित् आयुष्य बांधता है, कदाचित् नहीं बांधता। यदि वह आयुष्य वांधता है, तो न नरक का आयुष्य बांधता है, न तिर्यञ्च का आयुष्य बांधता है, न मनुष्य का आयुष्य बांधता है, वह केवल देव का किचा नेरइएसु उववञ्जति, णो तिरियाउयं किद्या तिरिएसु उववञ्जति, णो मणुस्साउयं किचा मणुरसेसु उववज्रति, देवाउयं किचा देवेसु उववज्रति ॥

उपपद्यते, नो तिर्यगायुः कृत्वा तिर्यक्षु उप-पद्यते, नो मनुष्यायुः कृत्वा मनुष्येषु उपपद्यते देवायुः कृत्वा देवेषु उपपद्यते ।

आयुष्य बांधता है। वह न नरक का आयुष्य बांधकर नैरयिकों में उपपन्न होता है, न तिर्यञ्च का आयुष्य बांधकर तिर्यञ्चों में उपपन्न होता है, न मनुष्य का आयुष्य बांधकर मनुष्यों में उपपन्न होता है, वह केवल देव का आयुष्य बांधकर देवों में उपपन्न होता है।

३६१. से केणट्टेणं जाव देवाउयं किचा देवेसु उववज्रति ?

गोयमा ! एगंतपंडियस्स णं मणुरसस्स केवलमेव दो गतीओ पण्णायंति, तं जहा ---अंतिकिरिया चेव, कप्पोववत्तिया चेव। से तेणद्वेणं गोयमा ! जाव देवाउयं किचा देवेसु उववज्रति ॥

तत् केनार्थेन यावद् देवायुः कृत्वा देवेषु उपपद्यते ?

गौतम ! एकान्तपण्डितस्य मनुष्यस्य केवलमेव

ह्रे गती प्रज्ञायेते, तद् यथा—अन्तक्रिया चैव,

कल्पोधपत्तिका चैव। तत् तेनार्थेन गीतम!

यावद् देवायुः कृत्वा देवेषु उपपद्यते।

एकान्त पण्डित मनुष्य यावत् देव का आयुष्य बांधकर देवों में उपपन्न होता है ? गौतम ! एकान्त पण्डित मनुष्य की केवल दो ही गतियां प्रज्ञप्त हैं, जैसे--अन्तक्रिया और कल्पोप-पत्तिका (वैमानिक देवों में उपपत्ति)! गौतम ! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है--यावत् देव

का आयुष्य बांधकर देवों में उपपन्न होता है।

३६९. यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है-

बालपंडियस्स आउय-पदं

३६२. बालपंडिए णं भंते ! मणुस्से किं नेरइ-याउयं पकरेति ? तिरिक्खाउयं पकरेति ? मणुस्साउवं पकरेति ? देवाउवं पकरेति ? नेरइयाउयं किचा नेरइएसु उववज्जति ? तिरियाज्यं किद्या तिरिएसु ज्वयञ्जति ? मणुस्साउयं किचा मणुस्सेसु उववजति ? देवाउयं किचा देवेसु उववज्रति ?

बालपण्डितस्य आयुष्क-पदम्

बालपण्डितः भदन्त ! मनुष्यः किं नैरयिकायुः प्रकरोति ? तिर्यगायुः प्रकरोति ? मनुष्यायुः प्रकरोति ? देवायुः प्रकरोति ? नैरयिकायुः कृत्वा नैरियकेषु उपपद्यते ? तिर्यगायुः कृत्वा तिर्यक्षु उपपद्यते ? मनुष्यायुः कृत्वा मनुष्येषु उपपद्यते ? देवायुः कृत्वा देवेषु उपपद्यते ?

गीतम ! बालपण्डितः मनुष्यः नो नैरयिकायुः

प्रकरोति, नो तिर्यगायुः प्रकरोति, नो मनुष्या-

युः प्रकरोति, देवायुः प्रकरोति, नो नैरिय-

कायुः कृत्वा नैरियकेषु उपपद्यते, नो तिर्य-

गायुः कृत्वा तिर्यक्षु उपपद्यते, नो मनुष्यायुः

कृत्वा मनुष्येषु उपपद्यते, देवायुः कृत्वा देवेषु

उपपद्यते ।

बालपण्डित का आयुष्य-पद

३६२. भन्ते ! बालपण्डित मनुष्य क्या नरक का आयुष्य बांधता है ? तिर्यञ्च का आयुष्य बांधता है ? मनुष्य का आयुष्य बांधता है ? देव का आयुष्य बांधता है ? वह नरक का आयुष्य है? मनुष्य का आयुष्य बांधकर मनुष्यों में उपपन्न होता है ?

गौतम ! बालपण्डित मनुष्य न नरक का आयुष्य में उपपन्न होता है।

गोयमा ! बालपंडिए णं मणुस्से णो नेर-इयाउयं पकरेति, णो तिरिक्खाउयं पकरेति, णो मणुरसाउयं पकरेति, देवाउयं पकरेति, णो नेरइयाउयं किद्या नेरइएसु उववज्रति, णो तिरियाउयं किचा तिरिएसु उदवज्जति, णो मणुस्साउयं किचा मणुस्सेसु उववज्रति, देवाउवं किद्या देवेसु उदवज्रति ॥

> तत् केनार्थेन यावद् देवायुः कृत्वा देवेषु उपपद्यते ?

> गीतम ! बालपण्डितः मनुष्यः तथारूपस्य श्रमणस्य वा माहनस्य वा अन्तिके एकमपि आर्यं धार्मिकं सुवचनं श्रुत्वा निशम्य देशम् उपरमति. देशं नो उपरमति, देशं प्रत्याख्याति, देशं नो प्रत्याख्याति।

३६३. से केणडेणं जाव देवाउयं किद्या देवेसु उववज्रति ?

गोयमा ! बालपंडिए णं मणुस्ते तहारूवस्स समणस्स वा माहणस्स वा अंतिए एगमवि आरियं धम्मियं सुवयणं सोचा निसम्म देसं उवरमइ, देसं णो उवरमइ, देसं पद्यक्खाइ, देसं णो पद्मक्खाड ।

बांधकर नैरियकों में उपपन्न होता है ? तिर्यञ्च का आयुष्य बांधकर तिर्यञ्चों में उपपन्न होता होता है ? देव का आयुष्य बांधकर देवों में उपपन्न

वांधता है, न तिर्यञ्च का आयुष्य बांधता है, न मनुष्य का आयुष्य बांधता है, वह केवल देव का आयुष्य बांधता है। यह न नरक का आयुष्य बांधकर नैरियकों में उपपन्न होता है, न तिर्यञ्च का आयुष्य बाधकर तिर्यञ्चों में उपपन्न होता है, न मनुष्य का आयुष्य बांधकर मनुष्यों में उपपन्न होता है, वह केवल देव का आयुष्य बांधकर देवों

३६३. यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है— वालपण्डित मनुष्य यावत् देव का आयुष्य बांध-कर देवों में उपपन्न होता है ?

गौतम ! बालपण्डित मनुष्य तथारूप श्रमण अथवा माहन के पास एक भी आर्य धार्मिक सुवचन सुन कर, अवधारण कर आंशिक रूप से उपरत होता है और आंशिक रूप से उपरत नहीं होता। आंशिक रूप से प्रत्याख्यान करता है और आंशिक से तेणं देसोवरम-देसपद्यवखाणेणं णो नेरइ-याउयं पकरेति जाव देवाउयं किद्या देवेसु उववज्रति । से तेणड्रेणं जाव देवाउयं किद्या देवेसु उवयज्रति ॥ स तेन देशोपरम-देशप्रत्याख्यानेन नो नैरिय-कायुः प्रकरोति याबद् देवायुः कृत्वा देवेषु उपपद्यते। तत् तेनार्थेन याबद् देवायुः कृत्वा देवेषु उपपद्यते। रूप से प्रत्याख्यान नहीं करता।
वह उस आंशिक उपरम और आंशिक प्रत्याख्यान
से नरक का आयुष्य नहीं बांधता यावत् देव का
आयुष्य बांधकर देवों में उपपन्न होता है। इस
अपेक्षा से यह कहा जा रहा है—बालपण्डित
मनुष्य यावत् देव का आयुष्य बांधकर देवों में
उपपन्न होता है।

### भाष्य

### १. सूत्र ३५६-३६३

प्रस्तुत प्रकरण में 'बाल' और 'पण्डित' पारिभाषिक शब्द हैं। सूयगडों में अविरत को बाल, विरत को पण्डित और विरताविरत को बालपण्डित गहा गया है।

यृतिकार ने एकांत बाल के दो अर्थ किए हैं—मिथ्यादृष्टि और अविरत । अविरत सम्यग्दृष्टि और मिथ्यादृष्टि का बालत्व समान होता है, फिर भी अविरत सम्यग्दृष्टि केवल देव के आयुष्य का ही बंध करता है। कियावादी मनुष्य के आयुष्य-बंध-सूत्र से भी इसका समर्थन होता है। एकान्त वाल के लिए चतुर्विध आयुष्य-बंध के निर्देश का हेतु कारण की विविधता है। वृत्तिकार ने चार कारणों का उल्लेख किया है—

- महाआरंभ नरकगति के आयुष्य-बंध का कारण!
- २. उन्मार्ग देशना-तिर्यञ्च गति के आयुष्य-बंध का कारण।
- कषाय की अल्पता─मनुष्य गति के आयुष्य-बंध का कारण !
- ४. अकाम निर्जस—देवगति के आयुष्य-बंध का कारण! वृत्तिकार ने 'आदि' शब्द के द्वारा शेष कारणों की ओर इंगित किया है। प्रस्तुत आगम और ठाणं में प्रत्येक गति के चार-चार कारण निर्दिष्ट हैं। '

## शब्द-विमर्श

एकान्त जाल और पण्डित के साथ 'एकान्त' पद का प्रयोग

किया गया है। यह निश्चय के अर्थ में अथवा मिश्रण का व्यवच्छेद करने के लिए है। तीसरे विकल्प में बाल और पण्डित दोनों का मिश्रण है, किन्तु प्रथम और द्वितीय विकल्प में ये दोनों अमिश्रित हैं।

एकान्तबाल-असंयती।

एकान्तपण्डित मुनि ।

अन्तिकया मुक्त होने के पूर्व होने वाली क्रिया! वृत्तिकार ने इसका अर्थ निर्वाण किया है। देखें, १।९९२ का भाष्य।

कल्पोपपत्तिका वैमानिक देवों में होने वाली उपपत्ति। यहां 'कल्प' शब्द वैमानिक देवों का सूचक है। "

**बालपण्डित-**श्रावक, व्रतधारी गृहस्य।

देसं उवरमइ, देसं पचक्खाइ—देश का अर्थ अंश है। उवरमइ का अर्थ है—विरत होना और पचक्खाइ का अर्थ है—परित्याम करना। कोई व्यक्ति पहले विरत होता है और उसके पश्चात् प्रत्या-ख्यान करता है। देसं उवरमइ की विशेष जानकारी के लिए सूथगड़ो, २ १२ १७९ द्रष्टव्य है।

# किरिया-पदं

# क्रिया-पदम्

# ! कन्नो या दहे वा बदके वा

३६४. पुरिसे णं भंते ! कच्छंसि वा दहंसि वा उदगंसि वा दिवयंसि वा बलयंसि वा नूमंसि

पुरुषः भदन्त ! कच्छे वा द्रहे वा उदके वा 'दिवयंति' वा वलये वा 'नूमंति' वा गहने वा ३६४. <sup>१</sup>भन्ते ! कोई मृगाजीवी, मृग-वध के संकल्प वाला, मृग-वध में एकाग्रचित्त पुरुष मृग-वध के

- मूय.२ ।२ ।७५--अविरइं पडुझ बाले आहिछाइ, विरइं पडुझ पंडिए आहिछाइ, विरयाविरइं पडुझ बालपंडिए आहिछाइ ।
- २. भ.वृ.१ । ३५६— एकान्तवालः मिथ्यादृष्टिरिवरतो वा, एकान्तग्रहणेन मिश्रतां व्यवच्छिनति ! .....बालत्वे सभानेऽप्यविरतसम्यग्दृष्टिर्मनुष्यो देवायुरेव प्रकर्तेति, न श्रेषाणि ।
- ३. भ.३०।२६।
- ४. भ.वृ.९ । ३५६—-यर्द्धकान्तवालत्वे समानेऽपि नानाविधायुर्वन्धनं तन्महारम्भा-द्युन्माग्देशनादि तनुकषायत्वादि अकामनिर्जरादि तत्वेतु विशेषवशादिति ।
- ५. भ.८ ।४२५-४२८; ठाणं,४।६२८-६३९।
- ६. भ.वृ.१!३६१—'अंतिकिरिय'त्ति निर्वाणम् ।

क्रिया-पट

- ७. वही, १।३६१—'कप्पोववित्तय'ति कल्पेषु—अनुत्तरिवमानान्तदेवलोकेषू-पपितः सैय कल्पोपपितिका। इह च कल्पशब्दः सामान्येनैव वैमानिकदेवाऽऽ-वासाभिधायक इति।
- द. यही, १।३६३-—'देसं उवरमइ'ित विभक्तिपरिणामाद्देशात् 'उपरमते' विरत्तो भवति; ततो देसं स्थूलं प्राणातिपातादिकं प्रत्याख्याति वर्जनीयतया प्रति-जानीते।

वा गहणंसि वा गहणविदुग्गंसि वा पव्चयंसि वा पव्चयविदुग्गंसि वा वणंसि वा वण-विदुग्गंसि वा मियवित्तीए मियसंकप्पे मिय-पणिहाणे मियवहाए गंता एते मिय ति काउं अण्णयरस्स मियस्स वहाए कूडपासं उद्दा-ति, ततो णं भंते! से पुरिसे कतिकिरिए?

गोयमा ! सिय तिकिरिए, सिय चउकिरिए, सिय पंचकिरिए ॥

३६५. से केणडेणं भंते ! एवं वृचड्—सिय तिकिरिए ? सिय चजिकरिए ? सिय पंचिकरिए ?

गोयमा ! जे भविए उद्दवणयाए—णो बंध-णवाए, णो मारणयाए—तावं च णं से पुरिसे काइयाए, अहिगरणियाए, पाओसि-याए—तिहिं किरियाहिं पुट्टे ।

जे भविए उद्दवणताए वि, बंधणताए वि—णो मारणताए—तावं च णं से पुरिसे काइयाए, अहिगरणियाए, पाओसियाए, पारितावणियाए—चउहिं किरियाहिं पुट्टे।

जे भियए उद्दवणताए वि, वंधणताए वि, भारणताए वि, तावं च णं से पुरिसे काइयाए, अहिगरणियाए, पाओसियाए, पारितावणियाए, पाणातिवायिकरियाए— पंचिहें किरियाहिं पुट्टे। से तेणडेणं गोयमा! एवं युच्चइ—सिय तिकिरिए, सिय चउ-किरिए, सिय पंचिकरिए॥

३६६. पुरिसे णं भंते ! कच्छंसि वा जाव वणविदुग्गंसि वा तणाइं ऊसविय-ऊसविय अगणिकायं निसिरइ—तावं च णं भंते ! से पुरिसे कतिकिरिए ? गोयमा ! सिय तिकिरिए, सिय चजकिरिए, सिय पंचकिरिए ॥

३६७. से केणडेणं भंते ! एवं वुचइ—सिय तिकिरिए ? सिय चउिकिरिए ? सिय पंच-किरिए ? गोयमा ! जे भविए उस्सवणयाए—णो गहनविदुर्गे वा पर्वते वा पर्वतिवदुर्गे वा वने वा वनविदुर्गे वा मृगवृत्तिकः मृगसंकल्पः मृग-प्रणिधानः मृगवधाय गत्या एते मृगाः इति कृत्वा अन्यतरस्य मृगस्य वधाय कूटपाशम् उद्घति, ततो भदन्त ! स पुरुषः कति-क्रियः?

गौतम ! स्यात् त्रिक्रियः, स्याच् चतुःक्रियः, स्यात् पञ्चक्रियः।

तत् केनार्थेन भदन्त ! एवमुच्यते—स्यात् त्रिक्रियः ? स्याच् चतुःक्रियः ? स्यात् पञ्च-क्रियः ?

गौतम ! यः भव्यः उद्दानाय—नो बन्धनाय, नो मारणाय—तावच् च स पुरुषः कायिक्या, आधिकरणिक्या, प्रादोषिक्या—तिसृभिः क्रियाभिः स्पृष्टः।

यः भव्यः उद्दानाय अपि, बन्धनाय अपि— नो मारणाय—तावच् च स पुरुषः कायिक्या, आधिकरणिक्या, प्रादोषिक्या, पारिताप-निक्या—चतसृभिः क्रियाभिः स्पृष्टः।

यः भव्यः उद्दानाय अपि, बन्धनाय अपि, मारणाय अपि, तावच् च स पुरुषः कायिक्या, आधिकरणिक्या, प्रादोषिक्या, पारितापिनक्या, प्राणातिपातिक्रयया—पञ्चभिः क्रियाभिः स्पृष्टः। तत् तेनार्थेन गौतम ! एव-मुच्यते—स्यात् त्रिक्रियः, स्याच् चतुःक्रियः, स्यात् पञ्चिक्रयः।

पुरुषः भदन्त ! कच्छे वा यावद् वनविदुर्गे वा तृणानि उच्छ्रित्य-उच्छ्रित्य अग्निकायं निसृजति—तावच् च भदन्त ! स पुरुषः कतिक्रियः ?

गीतम ! स्यात् त्रिक्रियः, स्याच् चतुःक्रियः, स्यात् पञ्चक्रियः।

तत् केनार्थेन भदन्त ! एवमुच्यते — स्यात् त्रि-क्रियः ? स्याच् चतुःक्रियः ? स्यात् पञ्च-क्रियः ?

गीतम ! यः भव्यः उच्छ्रयणाय- नो निस-

लिए कच्छ (नदी-तटीय प्रदेश), द्रह, उदग (जलाशय), 'दविय' (घास के जंगल अथवा गोचर भूमि), वलय (वृताकार नदी-प्रदेश), 'नूम' (प्रच्छन्त्र प्रदेश), अरण्य, दुर्गम अरण्य, पर्वत, दुर्गम पर्वत, वन, दुर्गम वन में जाकर 'ये मृग हैं'—यह सोच किसी एक मृग के वधके लिए कूटपाश वांधता है। भन्ते! उससे वह पुरुष कितनी क्रियाओं से युक्त होता है?

गौतम ! वह स्यात् (कदाचित्) तीन, स्यात् चार और स्यात् पांच क्रियाओं से युक्त होता है।

३६५. भन्ते ! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है---यह पुरुष स्यात् तीन, स्यात् चार और स्यात् पांच क्रियाओं से युक्त होता है ?

गौतम ! जो भव्य (व्यक्ति) कूट-पाश की रचना करता है, पर न मृभको बांधता है और न उसे मारता है, उस समय वह पुरुष कायिकी, आधि-करिंगकी और प्रावेषिकी—इन तीन क्रियाओं से स्पृष्ट होता है।

जो भव्य कूटपाश की व्यवस्था कर जो (वंधन आदि करेगा) कूटपाश को वांधता है और मृग को भी बांधता है, पर उसे भारता नहीं, उस समय वह पुरुष कांयिकी, आधिकरिणकी, प्रादोषिकी और पारितापनिकी—इन चार क्रियाओं से स्पृष्ट होता है।

जो भव्य कूटपाश को बांधता भी है, मृग को बांधता है और उसे मारता भी है, उस समय वह पुरुष कायिकी, आधिकरिणकी, प्रादोषिकी, पारितापनिकी और प्राणातिपातिकथा—इन पांच क्रियाओं से स्पृष्ट होता है। गौतम ! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है—वह स्यात् तीन, स्यात् चार और स्थात् पांच क्रियाओं से युक्त होता है।

३६६. भन्ते ! कोई व्यक्ति कच्छ यावत् दुर्गम वन में घास का ढेर लगा उसमें अग्नि का प्रक्षेप करता है । उस समय वह पुरुष कितनी क्रियाओं से युक्त होता है ?

गीतम ! स्यात् तीन, स्यात् चार और स्यात् पांच क्रियाओं से युक्त होता है।

३६७. भन्ते ! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है—वह पुरुष स्यात् तीन, स्यात् चार और स्यात् पांच क्रियाओं से युक्त होता है ?

गीतम ! जो भव्य घास का देर लगाता है, पर

निसिरणयाए, णो दहणयाए— तावं च णं से पुरिसे काइयाए, अहिगरणियाए, पाओ-सियाए—तिहिं किरियाहिं पुट्टे।

जे भविए उस्सवणयाए वि, निसिरणयाए वि—णो दहणयाए—तावं च णं से पुरिसे काइयाए, अहिगरणियाए, पाओसियाए, पारितावणियाए—चउहिं किरियाहिं पुद्रे।

जे भविए उस्सवणयाए वि, निसिरणयाए वि, तहणयाए वि, तावं च णं से पुरिसे काइयाए, अहिगरणियाए, पाओसियाए, पारितावणियाए, पाणातिवायकिरियाए— पंचहिं किरियाहिं पुट्टे। से तेणहेणं गोयमा! एवं वुचइ—सिय तिकिरिए, सिय चउ-किरिए, सिय पंचिकरिए।।

३६८. पुरिसे णं भंते ! कच्छंसि वा जाव वण-विदुगांसि वा मियवित्तीए मियसंकणे मिय-पणिहाणे मियवहाए गंता एते मिय त्ति काउं अण्णतरस्स मियस्स वहाए उसुं निसिरति, ततो णं भंते ! से पुरिसे कतिकिरिए ?

गोयमा ! सिय तिकिरिए, सिय चउकिरिए, सिय पंचकिरिए॥

३६६. से केणड्डेणं मंते ! एवं युद्यइ—सिय तिकिरिए, सिय चउकिरिए, सिय पंच-किरिए ?

गोयमा ! जे भविए निसिरणयाए—णो विद्धंसणयाए, णो मारणयाए—तावं च णं से पुरिसे काइयाए, अहिगरणियाए, पाओ-सियाए—तिहिं किरियाहिं पुट्टे।

जे भविए निसिरणताए वि, विद्धंसणताए वि—णो मारणयाए—तावं च णं से पुरिसे काइयाए, अहिगरणियाए, पाओसियाए, पारितावणियाए—चउहिं किरियाहिं पुट्टे।

जे भविए निसिरणयाए वि, विद्धंसणयाए वि, मारणताए वि—तावं च णं से पुरिसे काइयाए, अहिगरणियाए, पाओसियाए, पारितावणियाए, पाणातिवायिकरियाए— पंचहिं किरियाहिं पुडे । से तेणडेणं गोयमा! र्जनाय नो दहनाय—तावच् च सः पुरुषः कायिक्या, आधिकरणिक्या, प्रादोषिक्या —तिसृभिः क्रियाभिः स्पृष्टः।

यः भव्यः उच्छ्रयणाय अपि, निसर्जनाय अपि—नो दहनाय—तायच् च सः पुरुषः कायिक्या, आधिकरिणक्या, प्रादोषिक्या, पारितापनिक्या—चतृसृभिः क्रियाभिः स्पृष्टः।

यः भव्यः उच्छ्रयणाय अपि, निसर्जनाय अपि, दहनाय अपि, तावच् च स पुरुषः कायिक्या, आधिकरणिक्या, प्रादोषिक्या, पारितापनिक्या, प्राणातिपातिक्रियया— पञ्चिभः क्रियाभिः स्पृष्टः। तत् तेनार्थेन गौतमः! एवमुच्यते—स्यात् त्रिक्रियः, स्याच् चतःक्रियः, स्यात् पञ्चिक्रयः।

पुरुषः भदन्त ! कच्छे वा यावद् वनविदुर्गे वा मृगवृत्तिकः मृगसंकल्पः मृगप्रणिधानः मृग-वधाय गत्वा एते मृगाः इति कृत्वा अन्यतरस्य मृगस्य वधाय इषुं निसृजति, ततो भदन्त ! स पुरुषः कतिक्रियः ?

गौतम ! स्यात् त्रिक्रियः, स्याच् चतुःक्रियः, स्यात् पञ्चक्रियः।

तत् केनार्थेन भदन्त ! एवमुच्यते स्यात् त्रि-क्रियः, स्याच् चतुःक्रियः, स्यात् पञ्चक्रियः?

गौतम ! यः भव्यः निसर्जनाय—नो विध्वं-सनाय, नो मारणाय—तावच् च स पुरुषः कायिक्या, आधिकरणिक्या, प्रादोषिक्या— तिसृभिः क्रियाभिः स्पृष्टः।

यः भव्यः निसर्जनाय अपि, विध्वंसनाय अपि
— नो मारणाय— तावच् च स पुरुषः कायिक्या, आधिकरणिक्या, प्रादोषिक्या, पारितापनिक्या—चतसृभिः क्रियाभिः स्पृष्टः।

यः भव्यः निसर्जनाय अपि, विध्वंसनाय अपि, मारणाय अपि—तावच् च स पुरुषः कायि-क्या, आधिकरणिक्या प्रादोषिक्या, पारिता-पनिक्या, प्राणातिपातक्रियया—पञ्चिभः क्रियाभिः स्पृष्टः । तत् तेनार्थेन गौतम ! एव- न तो उसमें अग्नि का प्रक्षेप करता है और न उसे जलाता है, उस समय वह पुरुष कायिकी, आधि-करिंगकी और प्रादोषिकी— इन तीन क्रियाओं से स्पष्ट होता है।

जो भव्य घास का देर भी लगाता है, उसमें अग्नि का प्रक्षेप भी करता है, पर उसे जलाता नहीं है, उस समय वह पुरुष कायिकी, आधिकरणिकी प्रादोषिकी और पारितापनिकी—इन चार क्रिया-ओं से सुष्ट होता है।

जो भव्य घात का ढेर भी लगाता है, उसमें अग्नि का प्रक्षेप भी करता है और उसे जलाता भी है, उस समय वह पुरुष कायिकी, आधिकरिणकी, प्रादोषिकी, पारितापनिकी और प्राणातिपात-क्रिया—इन पांच क्रियाओं से स्पृष्ट होता है। गीतन! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है—वह स्यात् तीन, स्यात् चार और स्यात् पांच क्रियाओं से युक्त होता है।

३६८. भन्ते ! कोई मृगाजीवी, मृग-वध के संकल्प बाला, मृग-वध में एकाग्रचित्त पुरुष मृग-वध के लिए कच्छ यावत् दुर्गम वन में जाकर 'ये मृग हैं'—यह सोच किसी एक मृग के वध के लिए बाण फेंकता है। भन्ते ! उससे वह पुरुष कितनी क्रियाओं से युक्त होता है ?

गौतम ! वह स्यात् तीन, स्यात् चार और स्यात् पांच क्रियाओं से युक्त होता है।

३६६. भन्ते ! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है—वह पुरुष स्यात् तीन, स्यात् चार और स्यात् पांच क्रियाओं से युक्त होता है ?

गौतम ! जो भव्य बाण फेंकता है, पर न तो मृग को आहत करता है और न उसका प्राण-हरण करता ह, उस समय वह पुरुष कायिकी, आधि-करणिकी और प्रादोषिकी—इन तीन क्रियाओं से स्पृष्ट होता है।

जो भव्य बाण भी फेंकता है, मृग को आहत भी करता है, पर उसका प्राण-हरण नहीं करता, उस समय वह पुरुष कायिकी, आधिकरिणकी, प्रादी-षिकी और पारितापनिकी—इन चार क्रियाओं से स्पष्ट होता है।

जो भव्य बाण भी फेंकता है, मृग को आहत भी करता है और उसका प्राण-हरण भी करता है, उस समय वह पुरुष कायिकी, आधिकरणिकी, प्रादोषिकी, पारितापनिकी और प्राणातिपातिक्रया —इन पांच क्रियाओं से स्पृष्ट होता है। गौतम! <del>पुच्यते स्यात् त्रिक्रियः, स्याच् चतुःक्रियः,</del>

एवं युद्धइ—सिय तिकिरिए, सिय चउ-किरिए, सिय पंचकिरिए॥

स्यात् पञ्चिक्रियः।

पुरुषः भदन्तः! कच्छे वा यावत् वनविदुर्गे

३७०. पुरिसे णं भंते ! कच्छंसि वा जाव वण-विदुग्गंसि वा मियवित्तीए मियसंकप्धे मिय-पणिहाणे मियवहाए गंता एते मिय ति काउं अण्णतरस्स मियस्स वहाए आयतकण्णा-यतं उसुं आयामेत्ता चिद्वेजा, अण्णयरे पुरिसे मग्गतो आगम्म सयपाणिणा असिणा सीसं छिंदेजा, से य उसू ताए चेव पुन्ना-यामणयाए तं मियं विंधेजा, से णं भंते! पुरिसे किं मियवेरेणं पुद्वे ? पुरिसवेरेणं पुद्वे?

पुरुषः भदन्त ! कच्छ वा यावत् वनविदुगं वा मृगवृत्तिकः मृगसंकल्पः मृगप्रणिधानः मृगवधाय गत्वा एते मृगाः इति कृत्वा अन्यतरस्य मृगस्य वधाय आयत-कर्णायतं इषुं आयम्य तिष्ठेद्, अन्यतरः पुरुषः 'मग्गतो' आगम्य स्वकपाणिना असिना शीर्षं छिन्द्यात्, स च इषुं तेन चैव पूर्वायामनेन तं मृगं व्यधेत्, स भदन्त ! पुरुषः किं मृगवैरेण सृष्टः ? पुरुष्वैरेण स्पृष्टः ?

गोयमा ! जे मियं मारेङ्ग, से मियवेरेणं पुट्टे । जे पुरिसं मारेङ्ग, से पुरिसवेरेणं पुट्टे ॥ गौतम ! यः मृगं मारयति, स मृगवैरेण स्पृष्टः । यः पुरुषं मारयति, स पुरुषवैरेण स्पृष्टः ।

३७१. से केणडेणं भंते ! एवं वुचइ—जे मियं मारेइ, से मियवेरेणं पुट्ठे ? जे पुरिसं मारेइ, से पुरिसवेरेणं पुट्ठे ? तत् केनार्थेन भदन्त ! एवमुच्यते—यः मृगं मारयति, स मृगवैरेण स्पृष्टः ? यः पुरुषं मार-यति, स पुरुषवैरेण स्पृष्टः ?

से नूणं गोयमा ! कजमाणे कडे, संधिजन्माणे संधिते, निव्यत्तिजमाणे निव्यत्तिते, निसिरिज्ञमाणे निव्यत्तिते, निसिरिज्ञमाणे निसिर्हे ति वत्तवं सिया ? हंता भगवं ! कजमाणे कडे, संधिजमाणे संधिते, निव्यत्तिज्ञमाणे निव्यत्तिते, निसिरिज्ञमाणे निव्यत्तिते, निसिरिज्ञमाणे निसिर्हे ति वत्तवं सिया।

अय नूनं गौतम ! क्रियमाणं कृतम्, सन्धीय-मानं सन्धितम्, निर्वृत्त्यमानं निर्वृत्तितम्, निस्-ज्यमानं निसृष्टम् इति वक्तव्यं स्यात् ? हन्त भगवन् ! क्रियमाणं कृतम्, सन्धीयमानं सन्धितम्, निर्वृत्त्यमानं निर्वृत्तितम्, निस्-ज्यमानं निसृष्टम् इति शक्तव्यं स्यात् ।

से तेणहेणं गोयमा ! एवं बुद्धइ---जे मियं मारेइ, से मियवेरेणं पुढे । जे पुरिसं मारेइ, से पुरिसवेरेणं पुढे । तत् तेनार्थेन गीतम ! एवमुच्यते—यः मृगं मारयति, स मृगवैरेण स्पृष्टः। यः पुरुषं मार-यति, स पुरुषवैरेण स्पृष्टः।

अंतो छण्हं मासाणं मरइ—काइयाए, अहिगरणियाए, पाओसियाए, पारिताव-णियाए, पाणातिवायिकरियाए—पंचिहं किरियाहिं पुद्धे। बाहिं छण्हं मासाणं मरइ —काइयाए, अहिगरणियाए, पाओसि-याए, पारितावणियाए—चउहिं किरियाहिं पुद्धे।। अन्तः षण्णां मासानां म्रियते—कायिक्या, आधिकरिणक्या, प्रादोषिक्या, पारितापनिक्या, प्राणातिपातिक्रियया—पञ्चिभः क्रियाभिः स्पृष्टः। बहिः षण्णां मासानां म्रियते—कायिक्या, आधिकरिणक्या, प्रादोषिक्या, पारितापनिक्या—चतसृभिः क्रियाभिः स्पृष्टः।

३७२. पुरिसे णं भंते पुरिसं सत्तीए समिन-धंसेजा, सयपाणिणा वा से असिणा सीसं पुरुषः भदन्त ! पुरुषं शक्त्या समिध्वंसेत्, स्वकपाणिना वा तस्य असिना शीर्षं छिन्दात्, इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है— यह स्यात् तीन, स्यात् चार और स्यात् पांच क्रियाओं से युक्त होता है।

३७०. भन्ते ! कोई मृगाजीवी, मृग-वध के संकल्प वाला, मृग-वध में एकाग्र चित्त पुरुष मृग-वध के लिए कच्छ यावत् दुर्गम वन में जाकर 'ये मृग हैं'—यह सोच किसी एक मृग के वध के लिए बाण को आयत कर्णायत—कान तक खींचकर खड़ा हो, उसी समय कोई अन्य व्यक्ति पीछे से आकर अपने हाथ से तलवार द्वारा उसका सिर काट ले और वह बाण पहले से ही खिंचा हुआ होने के कारण उस मृग को वेध डाले, तो भन्ते! वह व्यक्ति क्या मृग-वैर से स्पृष्ट होता है अथवा पुरुष-वैर से स्पृष्ट होता है ?

गीतम ! जो मृग को मारता है, वह मृग-वैर से स्पृष्ट होता है और जो पुरुष को मारता है, वह पुरुष-वैर से स्पृष्ट होता है।

३७१. भन्ते ! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है—जो मृग को मारता है, वह मृग-वैर से स्पृष्ट होता है ? जो पुरुष को मारता है, वह पुरुष-वैर से स्पृष्ट होता है ?

गौतम ! क्रियमाण को कृत, संधीयमान (धनुष की प्रत्यञ्चा पर बाण चढ़ाया जा रहा है) को संधित, निर्वृत्त्यमान (प्रत्यञ्चा खींचने से धनुष को वर्तुल किया जा रहा है) को निर्वृत्तित और निसृञ्यमान को निसृष्ट कहा जा सकता है ? हां, भगवन् ! क्रियमाण को कृत, संधीयमान को संधित, निर्वृत्त्यमान को निर्वृत्तित और निसृञ्यमान

को निसृष्ट कहा जा सकता है। गौतम! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है— जो मृग को मारता है, वह मृग-वैर से स्पृष्ट होता है और जो पुरुष को मारता है, वह पुरुष वैर से स्पृष्ट होता है।

वह मृग छह मास के भीतर मरता है, तो कायिकी, आधिकरणिकी, प्रादोषिकी, पारितापनिकी और प्राणातिपातिकया—इन पांच क्रियाओं से स्पृष्ट होता है। यदि वह छह मास के बाद मरता है, तो कायिकी, आधिकरणिकी, प्रादोषिकी और पारितापनिकी—इन चार क्रियाओं से स्पृष्ट होता है।

३७२. भन्ते ! कोई पुरुष किसी पुरुष को शक्ति नामक प्रहरण से मारे या अपने हाथ से तलवार छिंदेजा, ततो णं मंते ! से पुरिसे कति-किरिए ?

किरिए !
गोवमा ! जावं च णं से पुरिसे तं पुरिसं
सत्तीए समिमधंसेति सवपाणिणा वा से
असिणा सीसं छिंदति—तावं च णं से
पुरिसे काइवाए, अहिगरिणवाए, पाओसिवाए, पारितावणिवाए, पाणातिवातकिरियाए—पंचिहं किरिवाहिं पुढे।
आसण्णवधएण व अणवकंखणवत्तीए णं
पुरिसवेरेणं पुढे!।

ततः भदन्त ! स पुरुषः कतिक्रियः?

गीतम ! यावच् च स पुरुषः तं पुरुषं शक्त्या समिभध्वंसित स्वकपणिना वा तस्य असिना शीर्षं छिनति—तावच् च स पुरुषः कायि-क्या, आधिकरणिक्या, प्रादोषिक्या, पारि-तापिनक्या, प्राणातिपातक्रिक्या—पञ्चिभः क्रियाभिः स्पृष्टः। आसन्नवधकेन च अनवकाङ्क्षणवृत्त्या पुरुष-वैरेण स्पृष्टः। द्वारा उसका सिर काटे, तो उससे यह पुरुष कितनी क्रियाओं से युक्त होता है ?

गीतम ! जब वह पुरुष उस पुरुष को शक्ति— बरछा से मारता है या अपने हाथ से तलवार द्वारा उसका सिर काट देता है, उस समय वह पुरुष कायिकी, आधिकरणिकी, प्रादोषिकी, पारिताप-निकी और प्राणातिपातिक्रया—इन पांच क्रिया-ओं से स्पृष्ट होता है।

वह पुरुष आसन्नवधक होने तथा पर-प्राणों के प्रति निरपेक्ष वृत्तिके कारण पुरुष-वैर से स्पृष्ट होता है।

### भाष्य

### १. सूत्र ३६४-३७२

प्रस्तुत आलापक में हिंसात्मक प्रवृत्ति पर विभज्यवाद की दृष्टि से विचार किया गया है। केवल प्राणवध करना ही हिंसा नहीं है। किसी का प्राणवध करने के लिए कायिक चेद्या करना भी हिंसा है। आगम की भाषा में वह 'कायिकी क्रिया' है। शख्न का प्रयोग करना भी हिंसा है। आगम की भाषा में वह 'आधिकरिणकी क्रिया' है। मन का द्वेषपूर्ण होना भी हिंसा है, आगम की भाषा में वह 'प्रादोषिकी क्रिया' है। परिताप देना भी हिंसा है। आगम की भाषा में वह 'पारितापनिकी क्रिया' है। प्राणवियोजनात्मक हिंसा प्राणातिपात है।

यहां हिंसा की कुछ समस्याएं प्रस्तुत कर उनका समाधान दिया गया है। एक व्याध मृग को मारने के लिए कूटपाश की रचना करता है। वह हिंसक है या नहीं ? इस समस्या का समाधान विभज्यवाद के आधार पर किया जा सकता है। वह मारने के लिए चेटा कर रहा है; इसलिए उसे अहिंसक नहीं कहा जा सकता और वह न मृग को परिताप दे रहा है, न उसका प्राणवध कर रहा है। इस दृष्टि से उसे मारने वाला भी नहीं कहा जा सकता। हिंसा एक परम्पराबद्ध प्रवृत्ति है। मानसिक द्वेष, कायिक चेटा और शख्न का प्रयोग—ये सब हिंसा की शृंखला की कड़िया हैं। परिताप और प्राणवध हो या न हो, हिंसा के लिए शारीरिक प्रयत्न करने वाला हिंसक होगा। इस आधार पर सूत्रकार ने इस मर्म का उद्धाटन किया है कि किसी को परितम करना या किसी का प्राण-वियोजन करना ही हिंसा नहीं है। किसी को मारने के लिए संकल्प करना, प्रणिधान करना, कायिक परिष्यन्द करना और वध की सामग्री जुटाना भी हिंसा है।

हिंसा की एक दूसरी समस्या प्रस्तुत की गई है—एक पुरुष मृग को मारने के लिए बाण चलाने की मुद्रा में है। इस स्थिति में कोई दूसरा मनुष्य आकर उसे मार डालता है। उस प्रियमाण पुरुष के हाथ से बाण छूटता है और मृग मर जाता है। इस अवस्था में मृग का वधक किसे माना जाए ? क्या उस धनुर्धर को माना जाए अथवा उसे मारने वाले को माना जाए ? सूत्रकार ने इस समस्या का समाधन यह दिया है कि धनुर्धर को मारने वाले का मृग को मारने का संकल्प नहीं है; इसलिए वह मृग का वधक नहीं होता। वह धनुर्धर का ही वथक है और धनुर्धर का संकल्प उस बाण के साथ जुड़ा हुआ है; इसलिए मृग का वधक वहीं होगा। 'कियमाण कृत' इस सिद्धान्त के अनुसार उसने प्रत्यञ्चा पर थाण को चढ़ा दिया और प्रत्यञ्चा खींचकर धनुष्य को वर्तुलाकार वना दिया। वह वाण को फेंकने की तैयारी में था। इस प्रकार 'निसृज्यमाण निसृष्ट' होता है। इस दृष्टि से वह धनुर्धर पुरुष ही मृग का वधक होगा।

इस समस्या में मुख्यतः वैर के विषय पर विचार किया गया है। गीण रूप में क्रिया पर विचार किया गया है। वैर-बंध के दो कारण हैं—आसन्नवध और अनवकांक्षण-वृत्ति। वधक वध्य की मारता है, तब वैर का वंध होता है। उस वंध के फलस्वरूप वध्य निकट भविष्य में वधक को मार डालता है। आसन्नकाल में कर्मविपाक का सिद्धान्त योग सूत्र में भी मिलता है। महर्षि पतञ्जिल ने कर्माशय को दृष्टजन्मवेदनीय और अदृष्टजन्मवेदनीय बतलाया है। भाष्यकार के अनुसार तीव्र संवेग से किया हुआ पुण्य और तीव्र क्लेश से किया हुआ पाप सद्योविपाकी होता है। वृत्तिकार अभयदेवसूरि ने आसन्नवध

पगतेषु वा महानुभावेषु वा तपस्विषु कृतः पुनः पुनरपकारः स चापि पाप-कर्माशयः सद्यः एव परिपच्यते । यथा नन्दीश्वरः कुमारो मनुष्यपरिणामं हित्वा देवत्वेन परिणतः, तथा नहुषोऽपि देवानामिन्द्रः स्वकं परिणामं हित्वा तिर्यकत्वेन परिणत इति ।

९. पा.यो.द. २ । ९२ — क्लेशमूलः कर्माशयो दृष्टादृष्टजन्मवेदनीयः । भाष्य- तत्र पुण्यापुण्यकर्माशयः कामलोभमोहक्रोधप्रसवः । स दृष्टजन्म-वेदनीयश्चादृष्टजन्मवेदनीयश्च । तत्र तीव्रसंवेगेन मन्त्रतपः समाधिभिर्निर्वर्तित ईश्वरदेवतामहर्षिमहानुभावानामाराधनाद्वायः परिनिष्पन्नः स सद्यः परिपच्यते पुण्यकर्माशय इति । तथा तीव्रक्लेशेन भीत-व्याधित—कृपणेषु विश्वासो-

की व्याख्या में एक गाथा उद्धत कर वध से होने वाले बंध को ज्ञधन्योदयी-शीघ्र उदय में आने वाला बतलाया है।

प्रस्तृत आगम के नीवें शतक में वैर-स्पर्श की विस्तृत चर्चा उपलब्ध है। जो व्यक्ति पर-प्राण से निरपेक्ष होकर वैर-बंध में प्रवृत्त होता है, वह अनवकांक्षणवृत्तिक है। यह अनवकांक्षण-वृत्ति भी वैरानुबंधी वैर का हेतु बन जाती है। प्रस्तुत आलापक में हिंसा की समस्या पर व्यवहार नय से विचार किया गया है। किसी व्यक्ति ने किसी व्यक्ति पर शस्त्र का प्रहार किया। उस प्रहार से यदि वह छह मास की अवधि के भीतर भर जाता है, तो प्रहार करने वाला पांच क्रियाओं से स्पृष्ट होता है। यदि वह छह महीने के पश्चात् मरता है तो प्रहार करने वाला चार क्रियाओं से स्पृष्ट होता है, प्राणातिपातक्रिया या प्राणवध की क्रिया से स्पृष्ट नहीं होता। तात्पर्य की भाषा में छह मास की अवधि में होने वाला मरण प्रहारहेतुक और उसके पश्चात् होने वाला भरण अन्य परिणामकृत माना जाता है। वृत्तिकार के अनुसार यह नियम व्यवहार नय की अपेक्षा से प्रतिपादित है, निश्चयनय की अपेक्षा से प्रहारहेतुक मरण किसी अवधि में हो, उससे प्राणातिपातक्रिया संभव हो जाएगी। डॉ. सिक्दर ने भारतीय दण्ड-विधान की धारा २६६, ३०० और ३०२ के साथ इस छः माह की अवधि बाले नियम का सामञ्जस्य बतलाया है!

### शब्द-विमर्श

उदाति इसका अर्थ है-बांधना। <sup>1</sup>

<del>मृग वृत्तिकार ने मृग का अर्थ हिरण किया है। इसका</del> दूसरा अर्थ जंगली पशु भी होता है। यहां ये दोनों अर्थ घटित हो सकते हैं।

भव्य---यह पारिभाषिक शब्द है। जो पुरुष कूटयन्त्र आदि का प्रयोग करने वाला है, वह भव्य कहलाता है। विषक्ट-यंत्र, पिंजरा, कन्दक और पशु को बांधने का जाल तथा इनके करने वाले और इन्हें इच्छित स्थानों में रखने वाले भव्य कहलाते हैं। जो स्पर्शन के योग्य है, किन्तु अभी उनका स्पर्श नहीं किया जाता है, वे सव भव्यस्पर्श हैं। यह धवला का अभिमत है।

### जय-पराजय-पर

### जय-पराजय-पदम्

३७३. दो भंते ! पुरिसा सरिसया सरित्तया सरिव्यया सरिसभंडमत्तोवगरणा अण्णम-<u>ज्लोजं सद्धिं संगामं संगामेंति तत्य जं एगे</u> पुरिसे पराइणति, एगे पुरिसे परायिज्ञति । से कहमेयं भंते ! एवं ? गोयमा ! सवीरिए परायिणति, अवीरिए परायिञ्जति ॥

३७४. से केणडेणं भंते ! एवं वुचइ—सवी-रिए परायिणति ? अवीरिए परायिज्ञति ?

गोयमा ! जस्स णं वीरियवज्झाइं कम्माइं नो बद्धाई नो पुट्ठाई नो निहत्ताई नो कडाई नो पद्ववियाइं नो अभिनिविद्वाइं नो अभि-समण्णागयाइं नो उदिण्णाइं—उवसंताइं भवंति से णं पराविणति ।

द्वी भदन्त ! पुरुषौ सदृशकौ सदृक्त्वचौ सदृशवयसौ सदृशभाण्डामत्रोपकरणौ अन्यो-न्यं सार्ह्यं संग्रानं सङ्ग्रानयन्ति, तत्र एकः पुरुषः पराजयते, एकः पुरुषः पराजीयते । तत् कथमेतत् भदन्त । एवम् ? गौतम ! सवीर्यः पराजयते, अवीर्यः परा-जीयते ।

तत् केनार्थेन भदन्त ! एवमुच्यते—सवीर्यः पराजयते ? अवीर्यः पराजीयते ?

गौतम ! यस्य वीर्यवाह्यानि कर्माणि नो बद्धानि नो स्पृष्टानि नो निधत्तानि नो कृतानि नो प्रस्था-पितानि नो अभिनिविद्यानि नो अभिसमन्वा-गतानि नो उदीर्णानि--उपशान्तानि भवन्ति स पराजयते ।

### जय-पराजय-पद

३७३. भन्ते ! समान त्वचा वाले, समान वय वाले, समान युद्धोपयोगी साधन-सामग्री वाले दो समान व्यक्ति परस्पर एक दूसरे के साथ युद्ध करते हैं। वहां एक व्यक्ति जीतता है और एक पराजित होता है। भन्ते ! यह ऐसा क्यों होता है ? गौतम ! सबीर्य जीतता है, अबीर्य पराजित होता

३७४. भन्ते ! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा हैं - सवीर्य जीतता है और अवीर्य पराजित होता £ ?

गौतम ! जिसके वीर्यवाह्म कर्म बद्ध, स्पृष्ट, निधत्त, कृत, प्रस्थापित, अभिनिविष्ट, अभिसमन्वागत और उदीर्ण नहीं होते—उपशान्त होते हैं, वह जीतता है।

 भ.वृ. १ । ३७२ — आसन्नो वधो यस्माद्वैरात्तत्त्वथा तेनासन्नवधकेन, भवति च वैराद्रधो वधकस्य तमेव वध्यमाश्रित्यान्यतो वा तत्रैव जन्मनि जन्मान्तरे वा. यदाह—

> वहमारणअब्भक्खाणदाणपरधणविलोवणाईणं। सव्यजहन्नो उदओ, दसगुणिओ एकसिकयाणं ॥

- २. भ.६।२५१,२५२।
- ३, भ.वृ.९।३७७—षण्पासान् यावत् प्रहारहेतुकं मरणं परतस्तु परिणामा-न्तरापादितमिति कृत्वा षण्मासाद्ध्यं प्राणातिपातक्रिया न स्यादिति हृदयम्।
- ४. वही, १ । ३७९---एतद्म व्यवहारनयापेक्षया प्राणातिपातक्रिया व्यपदेशमात्रोप-देशनार्थमुक्तम्, अन्यथा यदा कदाप्यधिकृतं प्रहारहेतुकं मरणं भवति तदैव

प्राणातिपातक्रिया इति।

- Studies in Bhagavati Sutra, p. 595—These ethical principles of fine actions tally with the sections of the India Penal Code No. 299, 300 and 302, dealing with culpable homieide and its charge and punishment.
- ६. अभिधानचिंतामणि,स्वोपज्ञवृत्ति ३ । १०३—स्यादुद्दानं तु वन्धनम् । दोंच् छेदने देङ् पालने बा, उद्दीयते---उद्दानम् ।
- भ.वृ.१।३६४—मृगै ईरिणैः ।
- ८. सूत्र.वृ.प.३३— मृगा आरण्याः पशवः ।
- ६. ष.खं.धवला,पू.९३,खं.५,भा.३,सू.३०,पृ.३४ ।

जस्स णं वीरियवज्झाइं कम्माइं बद्धाइं पुडाइं निहत्ताइं कडाइं पड़िवयाइं अभिनिविडाइं अभिसमण्णागयाइं उदिण्णाइं—णो उवसं-ताइं भवंति से णं पुरिसे परायिज्ञति, से तेणद्वेणं गोयमा ! एवं वुच्चति—सवीरिए परायिणति, अवीरिए परायिज्ञति !! यस्य दीर्यबाह्यानि कर्माणि बद्धानि स्पृद्यानि निधत्तानि कृतानि प्रस्थापितानि अभिनि-विद्यानि अभिसमन्वागतानि उदीर्णानि—नो उपशान्तानि भवन्ति स पुरुषः पराजीयते, तत् तेनार्थेन गौतम ! एवमुच्यते—सवीर्यः परा-जयते, अवीर्यः पराजीयते । जिसके वीर्यवाह्य कर्म बद्ध, स्पृष्ट, निधत, कृत, प्रस्थापित, अभिनिविष्ट, अभिसमन्वागत और उदीर्ण होते हैं—उपशान्त नहीं होते, वह पुरुष पराजित होता है। गीतम ! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है—सवीर्य जीतता है और अवीर्य पराजित होता है।

### भाष्य

### १. सूत्र ३७३,३७४

भण्डमत्तोवगरण इसमें तीन पद हैं—भाण्ड, अमत्र और उपकरण। 'भाण्ड' के अनेक अर्थ होते हैं—पात्र, उपकरण, सामग्री आदि-आदि। इसी प्रकार 'अमत्र' के भी अनेक अर्थ हैं—पात्र, शक्ति, शत्रुओं को परास्त करने वाला आदि। उपकरण—साधन, सहायक सामग्री, राजचिह्न, राजा के अनुचर आदि-आदि।

प्रस्तुत प्रकरण में 'भाग्ड' शब्द युद्ध-सामग्री, 'अनन्न' शब्द शक्ति और 'उपकरण' शब्द 'शस्त्र' के अर्थ में विवक्षित है। 'भाण्डा-मत्रोपकरण' यह एक शब्द-समृह (phrase) के रूप में भी प्रयुक्त होता है। इसका अर्थ है—प्रासंगिक साधन-सामग्री। इसका समर्थन प्रस्तुत आगम के सूत्र ६।२२६ से होता है। वह यहां अग्रि जलाने-बुझाने की साधन-सामग्री के अर्थ में प्रयुक्त है। इस प्रसंग में प्रस्तुत आगम के ६।३६९,९२।९२५ तथा १२।९३६ सूत्र द्रष्टव्य हैं। वृत्तिकार ने भण्डमत का अर्थ युद्ध-सामग्री-निरपेक्ष सामान्य किया है। वह यहां प्रासंगिक नहीं है।

वीरियक्झाइं -- इस पूरे प्रकरण के लिए वण्णक्झाइं पर १।३५७ का भाष्य द्रष्टव्य है।

### वीरिय-पदं

# ३७५. जीवा णं भंते ! किं सवीरिया ? अवीरिया ? गोयमा ! सवीरिया वि, अवीरिया वि॥

३७६. से केणट्टेणं भंते ! एवं वुचइ—जीवा सवीरियावि ? अवीरियावि ? गोयमा ! जीवा दुविहा पण्णत्ता, तं जहा— संसारसमावण्णगा य, असंसारसमावण्णगा य !

व !
तत्थ णं जेते असंसारसमावण्णगा ते णं
सिद्धा । सिद्धा णं अवीरिया । तत्थ णं जेते
संसारसमावण्णगा ते दुविहा पण्णता, तं
जहा—सेलेसिपडिवण्णगा य, असेलेसिपडिवण्णगा य । तत्थ णं जेते सेलेसिपडिवण्णगा ते णं लद्धिवीरिएणं सवीरिया,
करणवीरिएणं अवीरिया । तत्थ णं जेते
असेलेसिपडिवण्णगा ते णं लद्धिवीरिएणं
सवीरिया, करणवीरिएणं सवीरिया वि,
अवीरिया वि । से तेणडेणं गोयमा ! एवं
युच्ड—जीवा दुविहा पण्णता, तं जहा—
सवीरियावि, अवीरियावि ।।

# वीर्य-पदम्

जीवाः भदन्त ! किं सवीर्याः ? अवीर्याः ?

गौतम ! सवीर्याः अपि, अवीर्याः अपि ।

तत् केनार्थेन भदन्त ! एवमुच्यते जीवाः सवीर्याः अपि ? अवीर्याः अपि ? गीतम ! जीवाः द्विविधाः प्रज्ञप्ताः, तद् यथा संसारसमापन्नकाः च, असंसारसमापन्नकाः च !

तत्र ये एते असंसारसमापत्रकाः ते सिद्धाः ।
सिद्धाः अवीर्याः । तत्र ये एते संसारसमापत्रकाः ते द्विविधाः प्रज्ञप्ताः, तद् यथा—शैलेशीप्रतिपत्रकाः च ।
तत्र ये एते शैलेशीप्रतिपत्रकाः ते लब्धिवीर्येण
सवीर्याः, करणवीर्येण अवीर्याः । तत्र ये एते
अशैलेशीप्रतिपत्रकाः ते लब्धिवीर्येण सवीर्याः,
करणवीर्येण सवीर्याः अपि, अवीर्याः अपि ।
तत् तेनार्थेन गीतम ! एवमुच्यते—जीवाः
द्विविधाः प्रज्ञप्ताः, तद् यथा—सवीर्याः अपि,
अवीर्याः अपि।

# वीर्य-पद

३७५. भन्ते ! क्या जीव सवीर्य हैं ? अवीर्य हैं?

गीतम ! जीव सवीर्य भी हैं और अवीर्य भी हैं।

३७६. भन्ते ! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है—जीव सवीर्य भी हैं और अवीर्य भी हैं ? गीतम ! जीव दो प्रकार के प्रज्ञप्त हैं, जैसे— संसारसमापत्र और असंसारसमापत्र।

इनमें जो असंसारसमापत्र हैं, वे सिद्ध हैं। सिद्ध अवीर्य होते हैं। इनमें जो संसारसमापत्र हैं, वे दो प्रकार के प्रइात हैं, जैसे—शैलेशीप्रतिपत्र और अशैलेशीप्रतिपत्र हैं, वे लब्धिवीर्य से सवीर्य और करणवीर्य से अवीर्य होते हैं। इनमें जो अशैलेशीप्रतिपत्र हैं, वे लब्धिवीर्य से सवीर्य और करणवीर्य से सवीर्य भी हैं और अवीर्य भी हैं। गौतम! इस अपेक्ष्म से यह कहा जा रहा है—जीव दो प्रकारके प्रइात हैं, जैसे—सवीर्य भी और अवीर्य भी।

च्छदः, उपकरणानि अनेकधाऽऽयरणप्रहरणादीनि ततः सदृशानि भाण्ड-मात्रोपकरणानि ययोस्तौ तथा । अनेन च समानविभृतिकत्वं तयोरभिहितम् ।

९,२,३.आप्टे.--देखें, वह-वह शब्द।

४. भ.वृ.१।३७३—भाण्डं—भाजनं मृन्मयादि मात्रो—मात्रया युक्त उपिधः स च कांस्यभाजनादिभोजनभण्डिका, भाण्डमात्रा वा—गणिमादिद्रव्यरूपः परि-

ं३७७. नेरइया णं भंते ! किं सवीरिया ? अवीरिया ? गोयमा ! नेरइया लद्धिवीरिएणं सवीरिया, करणवीरिएणं सवीरिया य, अवीरिया य॥

३७६. से केणडेणं भंते ! एवं वुचइ—
नेरइया लद्धिवीरिएणं सवीरिया ? करणवीरिएणं सवीरिया य अवीरिया य ?
गोयमा ! जेसि णं नेरइयाणं अत्य उडाणे कम्मे बले वीरिए पुरिसकार-परक्रमे, ते णं नेरइया लद्धिवीरिएण वि सवीरिया, करणवीरिएण वि सवीरिया।
जेसि णं नेरइयाणं णत्य उडाणे कम्मे बले वीरिए पुरिसकार-परक्रमे, ते णं नेरइया लद्धिवीरिएणं सवीरिया।
लद्धिवीरिएणं सवीरिया, करणवीरिएणं अवीरिया। से तेणडेणं गोयमा ! एवं युच्चइ—नेरइया लद्धिवीरिएणं सवीरिया।
करणवीरिएणं सवीरिया य, अवीरिया य॥

३७६. जहा नेरइया एवं जाव पंचिंदियतिरि-क्खजोणिया॥

३८०. मणुस्सा णं मंते ! किं सवीरिया ? अवीरिया ? गोयमा ! सवीरिया वि, अवीरिया वि॥

३ ८ १. से केणडेणं भंते ! एवं वृच्चइ— मणुरसा सवीरिया वि ? अवीरिया वि ? गोयमा ! मणुस्सा दुविहा पण्णत्ता, तं जहा —सेलेसिपडिवण्णगा य, असेलेसिपडि-वण्णगा य। तत्य णं जेते सेलेसिपडिवण्णगा ते णं लिखवीरिएणं सवीरिया, करणवीरिएणं अवीरिया। तत्य णं जेते असेलेसिपडि-वण्णगा ते णं लिखवीरिएणं सवीरिया, करणवीरिएणं सवीरिया वि, अवीरिया वि। से तेणडेणं गोयमा ! एवं वृच्चइ—मणुस्सा सवीरिया वि, अवीरिया वि।।

३८२. वाणमंतर-जोतिस-वेमाणिया जहा नेरडया॥ नैरियकाः भदन्त ! किं सवीर्याः ? अवीर्याः?

गौतम ! नैरियकाः लब्धिवीर्येण सवीर्याः, करणवीर्येण सवीर्याः च, अवीर्याः च।

तत् केनार्धेन भदन्त ! एवमुच्यते—नैरियकाः लब्धिवीर्येण सवीर्याः ? करणवीर्येण सवी-र्याः च अवीर्याः च ?

गीतन ! येषां नैरियकाणाम् अस्ति उत्थानं कर्म बलं वीर्यं पुरुषकार-पराक्रमः, ते नैर-यिकाः लब्धिवीर्येण अपि सवीर्याः, करण-वीर्येण अपि सवीर्याः।

येषां नैरियकाणां नास्ति उत्थानं कर्न बलं वीर्यं पुरुषकार-पराक्रमः, ते नैरियकाः लब्धिवीर्येण सवीर्याः, करणवीर्येण अबीर्याः। तत् तेनार्थेन गौतम ! एवमुच्यते—नैरियकाः लब्धिवीर्येण सवीर्याः। करणवीर्येण सवीर्याः च, अवीर्याः च।

यथा नैरियकाः एवं यावत् पञ्चेन्द्रियतिर्यग्-योनिकाः।

मनुष्याः भदन्त ! किं सवीर्याः ? अवीर्याः ?

गौतम ! सवीर्याः अपि, अवीर्याः अपि ।

तत् केनार्थेन भदन्त ! एवमुच्यते—मनुष्याः सवीर्याः अपि ? अवीर्याः अपि ? गीतम ! मनुष्याः द्विविधाः प्रज्ञप्ताः, तद्

यथा शैलेशीप्रतिपत्रकाः च अशैलेशीप्रति-पत्रकाः च ।

तत्र ये एते शैलेशीप्रतिपत्रकाः ते लब्धिवीर्येण सवीर्याः, करणवीर्येण अवीर्याः। तत्र ये एते अशैलेशीप्रतिपत्रकाः ते लब्धिवीर्येण स-वीर्याः, करणवीर्येण सवीर्याः अपि, अवीर्याः अपि। तत् तेनार्थेन गीतमः! एवमुच्यते —मनुष्याः सवीर्याः अपि, अवीर्याः अपि।

वानमन्तर-ज्यौतिष-वैमानिकाः यथा नैर-यिकाः। ३७७. भन्ते ! क्या नैरियक सवीर्य हैं ? अधवा अवीर्य हैं ?

गौतम ! नैरियक लब्धिबीर्य से सबीर्य हैं तथा करणवीर्य से सबीर्य और अवीर्य दोनों हैं।

३७६. भन्ते ! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा
है—नैरियक लब्धिवीर्य से सवीर्य तथा करणवीर्य
से सवीर्य और अवीर्य दोनों हैं ?

गौतम ! जो नैरियक उत्थान, कर्म, बल, बीर्य और पुरुषकार-पराक्रम से युक्त हैं, वे लिब्धिवीर्य से भी सवीर्य हैं और करणवीर्य से भी सवीर्य हैं।

जो नैरियक उत्थान, कर्म, वल, वीर्य और पुरुष-कार-पराक्रम से हीन हैं, वे लब्धिवीर्य से सवीर्य और करणवीर्य से अवीर्य हैं। गौतम ! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है—नैरियक लब्धिवीर्य से सवीर्य हैं तथा करणवीर्य से सवीर्य और अवीर्य दोनों हैं।

३७६. पञ्चेन्द्रिय तिर्वग्योनिक तक नैरियक की भांति ज्ञातच्य हैं।

३८०. भन्ते ! क्या मनुष्य सवीर्य हैं ? अथवा अ-वीर्य हैं ?

गौतम ! मनुष्य सवीर्य भी हैं और अवीर्य भी हैं।

३ = 9. भन्ते ! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है

— मनुष्य सवीर्य भी हैं और अवीर्य भी हैं ?

गीतम ! मनुष्य दो प्रकार के प्रज्ञप्त हैं

शैलेशीप्रतिपन्न और अशैलेशीप्रतिपन्न।

इनमें जो शैलेशीप्रतिपन्न हैं, वे लिब्धवीर्य से सवीर्य और करणवीर्य से अवीर्य हैं। इनमें जो अशैलेशी-प्रतिपन्न हैं, वे लिब्धवीर्य से सवीर्य और करणवीर्य से सवीर्य भी हैं और अवीर्य भी हैं। गीतम ! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है—मनुष्य सवीर्य भी हैं और अवीर्य भी हैं।

३८२. वानमन्तर, ज्योतिष्क और वैमानिक देव नैरियक जीयों की भांति ज्ञातव्य हैं।

### भाष्य

### १. सूत्र ३७५-३८२

भ.९ १९४४ में दीर्य को शरीर से उत्पन्न बतलाया गया है। कर्मशास्त्रीय दृष्टि से अन्तराय कर्म का क्षायोपशिमक या क्षायिकभाव और

शरीर नाम कर्म का उदय—इनके योग से बीर्य उत्पन्न होता है। सिद्धों में अंतराय कर्म का क्षायिक भाव है, किंतु उनके शरीर नहीं है; इसलिए उन्हें अवीर्य कहा गया है। संसारी जीव के शरीर और अन्तराय कर्म का क्षायोपशमिक अथवा क्षायिक भाव—ये दोनों होते हैं; इसलिए उन्हें सवीर्य और अवीर्य दोनों बतलाया गया है। जिस अवस्था में मन, क्चन और शरीर की प्रवृत्ति सर्वया निरुद्ध हो जाती है, शैलेश—मेरुपर्वत की भांति सर्वथा अप्रकम्प अवस्था प्राप्त हो जाती है, उस शैलेशी अवस्था में लब्धि-वीर्य होता है, किंतु करण-वीर्य नहीं होता। लब्धि-वीर्य एक क्षमता है, करण-वीर्य क्रियालकता या प्रवृत्ति है। मनुष्य लब्धि-वीर्य से सवीर्य होता है और करण-वीर्य से वह सवीर्य और अवीर्य दोनों होता है। जिसमें उत्थान, कर्म, बल,

बीर्य, पुरुषकार और पराक्रम होता है, वह करण-वीर्य की दृष्टि से सवीर्य होता है। जिसमें उत्थान आदि नहीं होते, वह करण-वीर्य की दृष्टि से अवीर्य होता है। इससे फलित होता है कि किसी कार्य को सिद्ध करने के लिए एक त्रिपदी का योग आवश्यक है—9. लब्धि-वीर्य २. क्रियालक वीर्य ३. उत्थान, कर्म, बल, वीर्य, पुरुषकार-पराक्रम। इसी आधार पर पुरुषार्थवाद का प्रासाद खड़ा है। इस संदर्भ में भ.9!१४६9६२ सूत्र द्रष्टव्य हैं।

वृत्तिकार ने करण-वीर्य से अवीर्य होने की संगति अपर्याप्त अबस्था में बतलाई है। उनके मतानुसार उत्थान आदि की क्रिया से विकल अपर्याप्त अवस्था में ही होता है।

३८३. सेवं भंते ! सेवं भंते ! त्ति जाव विहरह।। तदेवं भदन्त ! तदेवं भदन्त ! इति यावद् विहरति। ३८३. भन्ते ! वह ऐसा ही है, भन्ते वह ऐसा ही है—इस प्रकार भगवान् गीतम यावत् संयम और तप से अपने आप को भावित करते हुए विहरण कर रहे हैं!

१. म.व.१।३७६ - अवीर्यास्तुत्थानादिक्रियाविकलाः ते चापर्याप्त्यादि कालेऽवगन्तव्या इति ।

# नवमो उद्देसो : नौवां उद्देशक

मूल

## .

## गुरु-लघु-पदं

३८४. कहण्णं भंते ! जीवा गरुयत्तं हव्यमागच्छंति ? गोयमा ! पाणाइवाएणं मुसावाएणं अदि-ण्णादाणेणं मेहुणेणं परिगाहेणं कोह-माण--माया-लोभ-पेज-दोस-कलह-अध्मक्खाण--पेसुत्र-परपरिवाय-अरितरित-मायामोस-

३८५. कहण्णं भंते ! जीवा लहुयत्तं हव्यमागच्छंति ?

जीवा गरुयत्तं हव्यमागच्छंति ॥

-मिच्छादंसणसल्लेणं—एवं खलु गोयमा !

गोयमा ! पाणाइवायवेरमणेणं मुसावाय-वेरमणेणं अदिण्णादाणवेरमणेणं मेहुण-वेरमणेणं परिग्यहवेरमणेणं कोह-माण--माया-लोभ-पेज-दोस-कलह-अन्मक्खाण--पेसुन्न-परपरिवाय-अरितरित-मायामोस--मिच्छादंसणसल्लवेरमणेणं—एवं खलु गोयमा ! जीवा लहुयत्तं हव्यमागच्छंति ॥

३ ६६. कहण्णं भंते ! जीवा संसारं आउली-करेंति ?

गोयमा ! पाणाइवाएणं जाव मिच्छादंसण-सल्लेणं—एवं खलु गोयमा ! जीवा संसारं आउलीकरेंति॥

३८७. कहण्णं भंते ! जीवा संसारं परित्ती-करेंति ?

गोयमा ! पाणाइवायवेरमणेणं जाव मिच्छा-दंसणसल्लवेरमणेणं—एवं खलु गोयमा ! जीवा संसारं परित्तीकरेति ।

३८८. कहण्णं भंते ! जीवा संसारं दीही-करेंति ?

गोयमा ! पाणाइवाएणं जाव मिच्छादंसण-सल्लेणं—एवं खलु गोयमा ! जीवा संसारं दीहीकरेंति।

# संस्कृत छाया

# गुरु-लधु-पदम्

कयं भदन्त ! जीवाः गुरुकत्वं 'हव्वं' आ-गच्छन्ति ?

गौतम ! प्राणातिपातेन मृषावादेन अदत्ता-दानेन मैथुनेन परिग्रहेण क्रोध-मान-माया--लोभ-प्रेयो-दोष-कलह-अभ्याख्यान-पैशुन्य--परपरिवाद-अरितरित-मायामृषा-मिथ्या-दर्शन-शल्येन—एवं खलु गौतम ! जीवाः गुरुकत्वं 'हव्वं' आगच्छन्ति।

कथं भदन्त ! जीवाः लघुकत्वं 'हव्वं' आगच्छन्ति ?

गौतम ! प्राणातिपातिवरमणेन मृषावाद-विरमणेन अदत्तादानिवरमणेन मैथुन-विरमणेन परिग्रहिवरमणेन क्रोध-मान-माया-लोभ-प्रेयो--वोष-कलह-अभ्याख्यान-पैशुन्य-परपरिवाद--अरितरित-मायामृषा-मिथ्यादर्शनशल्यविरमणेन—एवं खलु गौतम ! जीवाः लघुकत्वं 'हव्वं' आगच्छन्ति।

कयं भदन्त ! जीवाः संसारम् आकुली-कुर्वन्ति ? गीतम ! प्राणातिपातेन यावन् मिथ्यादर्शन-

गातम ! प्राणातपातन यावन् ामध्यादशन-शल्पेन—एवं खलु गौतम ! जीवाः संसारम् आकुलीकुर्वन्ति !

कथं भदन्त ! जीवाः संसारं परीतीकुर्वन्ति ?

गौतम ! प्राणातिपातिवरमणेन यावन् मिथ्या-दर्शनशल्यविरमणेन—एवं खलु गौतम ! जीवाः संसारं परीतीकुर्वन्ति ।

कथं भदन्त ! जीवाः संसारं दीर्घीकुर्वन्ति ?

गौतम ! प्राणातिपातेन यावन् मिथ्यादर्शन-शल्येन—एवं खलु गौतम ! जीवाः संसारं दीर्घीकुर्वन्ति।

# हिन्दी अनुवाद

### गुरु-लघु-पद

३८४. भन्ते ! जीव गुरुता को कैसे प्राप्त होते हैं?

गौतम ! प्राणातिपात, मृषावाद, अदत्तादान, मैथुन, परिग्रह, क्रोध, मान, माया, लोभ, प्रेय, दोष, कलह, अभ्याख्यान, पैशुन्य, परपरिवाद, अरतिरति, मायामृषा और मिध्यादर्शनशल्य के द्वारा जीव गुरुता को प्राप्त होते हैं।

३८४. भन्ते ! जीव लघुता को कैसे प्राप्त होते हैं?

गौतम ! प्राणातिपात, मृषावाद, अदत्तादान, मैयुन, परिग्रह, क्रोध, मान, माया, लोभ, प्रेय, दोष, कलह, अभ्याख्यान, पैशुन्य, परपरिवाद, अरतिरति, मायामृषा और मिथ्यादर्शनशल्य—इनके विरमण से जीव लघुता को प्राप्त होते हैं।

३८६. भन्ते ! जीव संसार को अपरिमित कैसे करते हैं ?

गौतम ! प्राणातिपात यावत् मिथ्यादर्शनशल्य के द्वारा जीव संसार को अपरिभित्त करते हैं।

३८७. भन्ते ! जीव संसार को परिमित कैसे करते हैं ?

गीतम ! प्राणातिपात यावत् मिथ्यादर्शनशल्य के विरमण से जीव संसार को परिमित करते हैं।

३८८. भन्ते ! जीव संसार को दीर्घकालिक कैसे करते हैं ?

गौतम ! प्राणातिपात यावत् मिथ्यादर्शनशल्य के द्वारा जीव संसार को दीर्घकालिक करते हैं। ३८६. कहण्णं भंते ! जीवा संसारं हस्सी-करेंति ?

गोयमा ! पाणाइवायवेरमणेणं जाव मिच्छा-दंसणसल्लेणं—एवं खलु गोयमा ! जीवा संसारं हस्सीकरेंति ॥

३६०. कहण्णं मंते ! जीवा संसारं अणु-परियट्टंति ? गोयमा ! पाणाइवाएणं जाव मिच्छादंसण-सल्लेणं—एवं खलु गोयमा ! जीवा संसारं अणुपरियट्टंति ॥

३६१. कहण्णं भंते ! जीवा संसारं वीति-वयंति ? गोयमा ! पाणाइवायवेरमणेणं जाव भिच्छा-दंसणसल्लवेरमणेणं—एवं खलु गोयमा ! जीवा संसारं वीतिवयंति । पसत्था चतारि अपसत्था चत्तारि ॥ कथं भदन्त ! जीवाः संसारं इस्वीकुर्वन्ति ?

गीतम ! प्राणातिपातिवरमणेन यावन् मिथ्या-दर्शनशल्यविरमणेनेस-एवं खलु गौतम ! जीवाः संसारं इस्वीकुर्वन्ति ।

कयं भदन्त ! जीवाः संसारम् अनुपरिवर्तन्ते?

गौतम ! प्राणातिपातेन यावन् मिथ्यादर्शन-शल्येन—एवं खलु गौतम ! जीवाः संसारम् अनुपरिवर्तन्ते।

कथं भदन्त ! जीवाः संसारं व्यतिव्रजन्ति ?

गौतम ! प्राणातिपातविरमणेन यावन् मिथ्या-दर्शनशल्यविरमणेन—एवं खलु गौतम ! जीवाः संसारं व्यतिव्रजन्ति ! प्रशस्तानि चत्वारि अप्रशस्तानि चत्वारि ! ३८६. भन्ते ! जीव संसार को अल्पकालिक कैसे करते हैं ?

गौतम ! प्राणातिपात यावत् मिथ्यादर्शनशल्य के विरमण से जीव संसार को अल्पकालिक करते हैं।

३६०. भन्ते ! जीव संसार में अनुपरिवर्तन कैसे करते हैं ?

गौतम ! प्राणातिपात यावत् मिथ्यादर्शनशल्य के द्वारा जीव संसार में अनुपरिवर्तन करते हैं।

३६१. भन्ते ! जीव संसार का व्यतिक्रमण कैसे करते हैं ?

गीतम ! प्राणातिपात यावत् मिथ्यादर्शनशल्य के विरमण से जीव संसार का व्यतिक्रमण करते हैं।

इनमें चार प्रशस्त और चार अप्रशस्त हैं।

### भाष्य

### १. सूत्र ३८४-३६१

प्रस्तुत आलापक में चार युग्म हैं—

- १. गुरुत्व और लघुत्व
- २. आकुलीकरण और परीतीकरण
- दीर्घीकरण और हस्वीकरण
- ४. अनुपरिवर्तन और व्यतिव्रजन।

इन चार युग्मों में सभी प्रथम पक्ष और सभी द्वितीय प्रतिपक्ष हैं। इसी प्रकार सभी प्रथम धर्म से विमुख और सभी द्वितीय धर्म से सम्मुख हैं। प्रथम युग्म अधोगमन और ऊर्ध्वगमन की अपेक्षा से है। भारी वस्तु नीचे जाती है और हल्की वस्तु ऊपर जाती है। प्राणातिपात आदि के आचरण से जीव भारी बनकर अधोगति में जाता है। प्राणातिपात आदि के विरमण से वह हल्का होकर ऊर्ध्व गति में जाता है।

दूसरा युग्म संसारावस्थान की अपेक्षा से हैं। संसार का अर्थ है—नरक, तिर्यञ्च, मनुष्य और देव—इन चार गतियों में गमन या पर्यटन करना। संसार के आकुलीकरण का अर्थ है—चतुर्गति-गमन की परम्परा का पर्यवसान न होना अथवा उसका अनन्त-अनन्त होना। संसार के परीतीकरण का अर्थ है—संसार का परिमित होना। यहां परिमित का अर्थ है—कुछ कम अपार्थ-पुद्गल-परिवर्त। इस प्रसंग में जीवाजीवाभिगमे का एक प्रकरण बहुत उपयोगी होगा।—

जीव तीन प्रकार के बतलाए गये हैं---

- परीत २. अपरीत ३. नो-परीत-नो-अपरीत ।
- प्र. परीत कितने काल तक परीत रहता है ?
- परीत दो प्रकार का होता है—कायपरीत और संसारपरीत।
- प्र. कायपरीत कायपरीत के रूप में कितने काल तक रहता है ?
- जघन्यतः अन्तर्मुहूर्त और उत्कृष्टतः असंख्यकाल तक ।
- प्र. संसारपरीत संसारपरीत के रूप में कितने काल तक रहता है ?
- जधन्यतः अन्तर्मुहूर्त और उत्कृष्टतः अनन्त काल--कुछ कम अपार्ध-पुद्गल-परिवर्त ।

जो जीव कृष्णपक्ष से शुक्लपक्ष में आ जाता है, जो जीव एक वार सम्यक्त्य का स्पर्श कर लेता है, जो जीव संसार को परीत कर लेता है—इन तीनों का उत्कृष्ट संसारायस्थान-काल एक समान होता है।

आकुलीकरण का प्रयोग 'अपरीत' के अर्थ में प्रतीत होता है। अपरीत के भी दो प्रकार हैं—कायअपरीत और संसारअपरीत।

- प्र. कायअपरीत कायअपरीत के रूप में कितने काल तक रहता है?
- उ. जधन्यतः अन्तर्भृहूर्त और उत्कृष्टतः वनस्पति-काल।
- प्र. संतारअपरीत संसारअपरीत के रूप में कितने काल तक रहता है ?

दण्डका अप्रशस्ताः अमोक्षाङ्गत्वादिति ।

भ.वृ.१ । ३६१—'पसत्था चतारि'ति लघुत्वपरीतत्वहस्वत्वव्यतिव्रजनदण्डका
प्रशस्ताः मोक्षाङ्गत्वात्, 'अपसत्था चत्तारि'ति गुरुत्वाकुलत्वदीर्घत्वानुपरिवर्तन-

उ. इसके दो भंग हैं—प्रथम भंग वाले का संसारावस्थान-काल अनादि अनंत होता है। दूसरे भंग वाले का संसारावस्थान-काल अनादि संपर्यवसित होता है।

तीसरा युग्म क्षेत्र की अपेक्षा से है। दीर्घीकरण का अर्थ है— अनुपरिवर्तन-मार्ग का लम्बा होना। हस्वीकरण का अर्थ है— अनुपरिवर्तन-मार्ग का छोटा होना। 'दीहमढं'—यह संसार-कान्तार का विशेषण है। इसमें उक्त अर्थ की संगति खोजी जा सकती है।

चौथा युग्म अनुपरिवर्तन और व्यतिव्रजन का है। इनका संबंध क्रमशः भ्रमण-क्रिया और उसके अन्त से है।

प्राणातिपात आदि अठारह पापस्थानकों के लिए देखें, भगवती, १।२७६-२८६ का भाष्य ।

३६२. सत्तमे णं भंते ! ओवासंतरे किं गरुए? लहुए ? गरुयलहुए ? अगरुयलहुए ?

गोयमा ! णो गरुए, णो लहुए, णो गरुय-लहुए, अगरुयलहुए ॥

३६३. सत्तमे णं भंते ! तणुवाए किं गरुए? लहुए ? गरुयलहुए ? अगरुयलहुए ? गोयमा ! णो गरुए, णो लहुए, गरुयलहुए, णो अगरुयलहुए ॥

३६४. एवं सत्तमे घणवाए, सत्तमे घणोदही, सत्तमा पुढवी॥

३६५. ओवासंतराइं सव्वाइं जहा सत्तमें ओवासंतरे॥

३६६. जहा तणुवाए एवं—ओवास-वाय-धणउदही, पुढवी दीवा य सागरा वासा ।।

३६७. नेरइया ण भंते ! कि गरुया ? लहु-या ? गरुयलहुया ? अगरुयलहुया ? गोयमा ! णो गरुया, णो लहुया, गरुय-लहुया वि, अगरुयलहुया वि ॥

३६८. से केणहेणं भंते ! एवं वुचइ—नेरइया णो गरुया ? णो लहुया ? गरुयलहुया वि? अगरुयलहुया वि ? गोयमा ! विउब्बिय-तेयाइं पडुच णो गरुया, णो लहुया, गरुयलहुया, णो अगरुय-लहुया। जीवं च कम्मगं च पडुच णो गरुया, णो लहुया, णो गरुयलहुया, अगरुयलहुया। से तेणहेणं गोयमा ! एवं वुचइ—नेरइया णो गरुया, णो लहुया, गरुयलहुया वि, अगरुयलहुया वि।। सप्तमं भदन्त ! अवकाशान्तरं किं गुरुकम् ? लघुकम् ? गुरुकलघुकम् ? अगुरुकलघु-कम्?

गीतम ! नो गुरुकं, नो लघुकं, नो गुरुक-लघुकम्, अगुरुकलघुकम्।

सप्तमः भदन्तः ! तनुवातः किं गुरुकः ? लघुकः ? गुरुकलघुकः ? अगुरुकलघुकः ? गीतम ! नो गुरुकः, नो लघुकः, गुरुकलघुकः, नो अगुरुकलघुकः ।

एवं सप्तमः घनवातः, सप्तमः घनोदधिः, सप्तमा पृथिवी !

अवकाशान्तराणि सर्वाणि यथा सप्तमम् अव-काशान्तरम्।

यथा तनुवातः एवम्---अवकाश-वात-घनोदधिः, पृथिवी द्वीपाः च सागरा वर्षाणि l

नैरियकाः भदन्त ! कि गुरुकाः ? लघुकाः? गुरुकलघुकाः ? अगुरुकलघुकाः ? गौतम ! नो गुरुकाः, नो लघुकाः, गुरुक-लघुकाः अपि, अगुरुकलघुकाः अपि।

तत् केनार्थेन भदन्त ! एवमुच्यते नैरियकाः नो गुरुकाः ? नो लघुकाः ? गुरुकलघुकाः अपि ? गीतम ! वैक्रिय-तैजसी प्रतीत्य नो गुरुकाः, नो लघुकाः, गुरुकलघुकाः, नो अगुरुकलघुकाः। जीवं च कर्मकं च प्रतीत्य नो गुरुकाः, नो लघुकाः, नो गुरुकलघुकाः, अगुरुकलघुकाः। तत् तेनार्थेन गौतम ! एव-मुच्यते नैरियकाः नो गुरुकाः, नो लघुकाः, गुरुकलघुकाः अपि।

३६२. <sup>१</sup>भन्ते ! सातवां अवकाशान्तर क्या गुरु है? लघु है ? गुरुलघु है ? अगुरुलघु है ?

गीतम ! वह न गुरु है, न लघु है, न गुरुलघु है, अगुरुलघु है।

३६३. भन्ते ! सातवां तनुवात क्या गुरु है ? लघु है ? गुरुलघु है ? अगुरुलघु है ? गौतम ! यह न गुरु है, न लघु है, न अगुरुलघु है, गुरुलघु है!

३६४. इसी प्रकार सातवां घनवात, सातवां घनोदीध और सातवीं पृथ्वी ज्ञातच्य हैं।

३६५. सभी अवकाशान्तर सातवें अवकाशान्तर की भांति ज्ञातव्य हैं।

३६६. जैसे तनुवात का निरूपण हुआ है, उसी प्रकार—अवकाश, घनवात, धनोदिध, पृथ्वी, द्वीप, सागर और वर्ष निरूपणीय हैं।

३६७. भन्ते ! नैरियक क्या गुरु हैं ? लघु हैं ? गुरुलघु हैं ? अगुरुलघु हैं ? गौतम ! ये न गुरु हैं, न लघु हैं. गुरुलघु भी हैं और अगुरुलघु भी हैं!

३६८. भन्ते ! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है—नैरियक न गुरु हैं ? न लघु हैं ? गुरुलघु भी हैं ? गौतम ! वैक्रिय और तैजस शरीर की अपेक्षा से वे न गुरु हैं, न लघु हैं, न अगुरुलघु हैं, गुरुलघु हैं। जीव और कार्मण शरीर की अपेक्षा से वे न गुरु हैं, न लघु हैं, न गुरुलघु हैं, अगुरुलघु हैं! गौतम ! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है—नैरियक न गुरु हैं, न लघु हैं, गुरुलघु भी हैं, अगुरुलघु भी हैं, अगुरुलघु भी हैं, अगुरुलघु भी हैं।

१. जीवा.६।७५ - ६९। जीवा.वृ.प.४४६।

३६६. एवं जाव वेमाणिया, नवरं—नाणत्तं जाणियव्यं सरीरेहिं॥

४००. धम्मत्थिकाए णं भंते ! किं गरुए ? लहुए ? गरुयल्हुए ? अगरुयल्हुए ? गोयमा ! णो गरुए, णो लहुए, णो गरुय-लहुए, अगरुयल्हुए ॥

४०१. अहम्मित्यकाए णं भंते ! कि गरुए? लहुए ? गरुयलहुए ? अगरुयलहुए ? गोयमा ! णो गरुए, णो लहुए, णो गरुय-लहुए, अगरुयलहुए !!

४०२. आगासित्थकाए णं भंते ! किं गरुए? लहुए ? गरुयलहुए ? अगरुयलहुए ? गोयमा ! जो गरुए, जो लहुए, जो गरुय-लहुए, अगरुयलहुए ॥

४०३. जीवत्थिकाए णं भंते ! किं गरुए ? लहुए ? गरुयलहुए ? अगरुयलहुए ? गोयमा ! णो गरुए, णो लहुए, णो गरुय-लहुए, अगरुयलहुए !!

४०४. पोम्पलित्यकाए णं भंते ! किं गरुए? लहुए ? गरुयलहुए ? अगरुयलहुए ? गोयमा ! णो गरुए, णो लहुए, गरुयलहुए वि, अगरुयलहुए वि॥

४०५. से केणडेणं भंते ! एवं वुचड—णो गरुए ? णो लहुए ? गरुयलहुए वि ? अगरुयलहुए वि ? गोयमा ! गरुयलहुयदब्वाइं पडुच णो गरुए, णो लहुए, गरुयलहुए, णो अगरुयलहुए ! अगरुयलहुयदब्वाइं पडुच णो गरुए, णो लहुए, णो गरुयलहुए, अगरुयलहुए !!

४०६. समया णं भंते ! किं गरुया ? लहुया? गरुयलहुया ? अगरुयलहुया ? गोयमा ! णो गरुया, णो लहुया, णो गरुय-लहुया, अगरुयलहुया ।।

४०७. कम्माणि णं भंते ! किं गरुयाइं ? लहुयाइं ? गरुयलहुयाइं ? अगरुयलहु-याइं ? गोयमा ! णो गरुयाइं, णो लहुयाइं, णो एवं यावद् वैमानिकाः, नवरं---नानात्वं ज्ञातच्यं शरीरैः।

धर्मास्तिकायः भदन्त ! किं गुरुकः ? लघु-कः ? गुरुकलघुकः ? अगुरुकलघुकः ? गीतम ! नो गुरुकः, नो लघुकः, नो गुरुक-लघुकः, अगुरुकलघुकः।

अधमास्तिकायः भदन्त ! किं गुरुकः ? लघु-कः ? गुरुकलघुकः ? अगुरुकलघुकः ? गीतम ! नो गुरुकः, नो लघुकः, नो गुरुक -लघुकः, अगुरुकलघुकः।

आकाशास्तिकायः भदन्त ! किं गुरुकः ? लघुकः ? गुरुकलघुकः ? अगुरुकलघुकः ? गौतम ! नो गुरुकः, नो लघुकः, नो गुरुक-लघुकः, अगुरुकलघुकः।

जीवास्तिकायः भदन्त ! किं गुरुकः ? लघु-कः? गुरुकलघुकः ? अगुरुकलघुकः ? गौतम ! नो गुरुकः, नो लघुकः, नो गुरुक-लघुकः, अगुरुकलघुकः।

पुद्गलास्तिकायः भदन्त ! किं गुरुकः ? लघु-कः ? गुरुकलघुकः ? अगुरुकलघुकः ? गीतम ! नो गुरुकः, नो लघुकः, गुरुकलघुकः अपि, अगुरुकलघुकः अपि !

तत् केनार्थेन भदन्त ! एवमुच्यते— नो गुरु-कः ? नो लघुकः ? गुरुकलघुकः अपि ? अगुरुकलघुकः अपि ? गौतम ! गुरुकलघुकद्रव्याणि प्रतीत्य नो गुरु-कः, नो लघुकः, गुरुकलघुकः, नो अगुरुक-लघुकः। अगुरुकलघुकद्रव्याणि प्रतीत्य नो गुरुकः, नो लघुकः, नो गुरुकलघुकः, अगुरु-कलघुकः।

समयाः भदन्त ! कि गुरुकाः ? लघुकाः ? गुरुकलयुकाः ? अगुरुकलयुकाः ? गौतम ! नो गुरुकाः, नो लघुकाः, नो गुरुक-लघुकाः, अगुरुकलयुकाः।

कर्माणि भदन्त ! किं गुरुकाणि ? लघुकानि? गुरुकलघुकानि ? अगुरुकलघुकानि ?

गौतम ! नो गुरुकाणि, नो लघुकानि, नो गुरु-

३६६. इसी प्रकार वैमानिक देवों तक की वक्तव्यता, केवल शरीर-विषयक नानात्व ज्ञातव्य है।

४००. भन्ते ! धर्मास्तिकाय क्या गुरु है ? लघु है? गुरुलघु है ? अगुरुलघु है ? गौतम ! वह न गुरु है, न लघु है, न गुरुलघु है, अगुरुलघु है।

४०१. भन्ते ! अधर्मास्तिकाय क्या गुरु है ? लघु है ? गुरुलघु है ? अगुरुलघु है ? गौतम ! वह न गुरु है, न लधु है, न गुरुलघु है, अगुरुलघु है।

४०२. भन्ते ! आकाशास्तिकाय क्या गुरु है ? लघु है ? गुरुलघु है ? अगुरुलघु है ? गीतम ! वह न गुरु है, न लघु है, न गुरुलघु है, अगुरुलघु है।

४०३. भन्ते ! जीवास्तिकाय क्या गुरु है ? लथु है ? गुरुलघु है ? अगुरुलघु है ? गीतम ! वह न गुरु है, न लघु है, न गुरुलघु है. अगुरुलघु है।

४०४. भन्ते ! पुद्गलास्तिकाय क्या गुरु है ? लघु है ? गुरुलघु है ? अगुरुलघु है ? गीतम ! वह न गुरु है, न लघु है, गुरुलघु भी है, अगुरुलघु भी है।

४०५. भन्ते ! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा
है पुद्गलास्तिकाय न गुरु है, न लघु है, गुरुलघु
भी है, अगुरुलघु भी है ?
गौतम ! गुरुलघु द्रव्यों की अपेक्षा यह न गुरु है,
न लघु है, न अगुरुलघु है, गुरुलघु है। अगुरुलघु
द्रव्यों की अपेक्षा से वह न गुरु है, न लघु है, न
गुरुलघु है, अगुरुलघु है।

४०६. भन्ते ! समय क्या गुरु हैं ? लघु हैं ? गुरुलधु हैं ? अगुरुलघु हैं ? गौतम ! वे न गुरु हैं, न लघु हैं, न गुरुलघु हैं. अगुरुलघु हैं।

४०७. भन्ते ! कर्म क्या गुरु हैं ? लघु हैं ? गुरुलघु हैं ? अगुरुलघु हैं ?

गौतम ! वे न पुरु हैं, न लघु हैं, न गुरुलघु हैं,

श.१: उ.६: स्.३६२-४१६

गरुयसहयाई, अगरुयसहयाई॥

४०८. कण्हलेस्सा णं भंते ! कि गरुया ? ल्ह्या ? गरुयल्ह्या ? अगरुयल्ह्या ? गोयमा ! णो गरुया, णो लहुया, गरुय-ल्ह्या वि, अगरुयल्ह्या वि ॥

४०६. से केणट्रेणं भंते ! एवं वुद्यइ---कण्ह-लेस्सा णो गरुया ? णो लहुया ? गरुय-ल्ह्या वि ? अगरुयल्ह्या वि ? गोयमा ! दव्यलेस्सं पडुच ततियपदेणं, भावलेस्सं पड्च चउत्थपदेणं।

४१०. एवं जाव सुक्रलेस्सा ॥

४११. दिट्टी-दंसण-णाण-अण्णाण-सण्णाओ चउत्यएणं पदेणं नेतव्याओ ।!

४१२. हेट्टिल्ला चत्तारि सरीरा नेयव्या ततिएणं पदेणं। कम्मयं चउत्थएणं पदेणं॥

४१३. मणजोगो, वइजोगो चउत्यएणं पदेणं, कायजोगो ततिएणं पदेणं॥

४९४. सागारोदओगो, अणागारोवओगो चउ-त्थएणं पदेणं ॥

४१५. सब्बदब्बा, सब्बपएसा, सब्बपज्जवा जहा पोग्गलत्यिकाओ ॥

४१६. तीतद्धा, अणागतद्धा, सवद्धा चउत्य-एणं पदेणं 🛚

कलघुकानि, अगुरुकलघुकानि ।

कृष्णलेश्या भदन्त ! किं गुरुका ? लघुका? गुरुकलघुका ? अगुरुकलघुका ? गीतम ! नो गुरुका, नो लघुका, गुरुकलघुका अपि, अगुरुकलघुका अपि।

तत् केनार्थेन भदन्त ! एवमुच्यते - कृष्ण-लेश्या नो गुरुका ? नो लघुका ? गुरुक-लघुका अपि ? अगुरुकलघुका अपि ? गौतम ! द्रव्यलेश्यां प्रतीत्य तृतीयपदेन, भाव-लेश्यां प्रतीत्य चत्र्थपदेन।

एवं यावत् शुक्ललेश्या !

दृष्टि-दर्शन-ज्ञान-अज्ञान-संज्ञाः चतुर्थकेन पदेन नेतव्याः ।

अधस्तनानि चत्वारि शरीराणि नेतव्यानि तृतीयपदेन । कर्मकं चतुर्थकेन पदेन ।

मनोयोगः, वाग्योगः चतुर्थकेन पदेन, काय-योगः तृतीयेन पदेन।

साकारोपयोगः, अनाकारोपयोगः चतुर्थकेन पदेन !

सर्वद्रव्याणि, सर्वप्रदेशाः, सर्वपर्यवाः यथा पुदुगलास्तिकायः ।

अतीताध्या, अनागताध्या, सर्वाध्या चतुर्थकेन पदेन 🛚

अगुरुलघु हैं।

४०८. भन्ते ! कृष्णलेश्या क्या गुरु है ? लघु है? गुरुलघु है ? अगुरुलघु है ? गौतम ! वह न गुरु है, न लघु है, गुरुलघु भी है, अगुरुलघु भी है 🛚

४०६. भन्ते ! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है —कृष्णलेश्या न गुरु है ? न लघु है ? गुरुलघु भी है ? अगुरुलधू भी है ? गौतम ! द्रव्यलेश्या की अपेक्षा से वह गुरुलधु है, भावलेश्या की अपेक्षा से अगुरुलघु है।

४९०. शुक्ल लेश्या तक इसी प्रकार ज्ञातव्य है।

४९९. दृष्टि, दर्शन, ज्ञान, अज्ञान और संज्ञा अगुरु-लघू हैं।

४९२. प्रथम चार शरीर गुरुलधु और कार्मण शरीर अगुरुलघु हैं।

४९३. मनयोग और वचनयोग अगुरुलघु हैं, काय-योग गुरुलध् है।

४१४. साकार उपयोग और अनाकार उपयोग अगुरुलघु हैं।

४१५. सब द्रव्य, सब प्रदेश और सब पर्याय पुद्गला-स्तिकाय की भांति वक्तव्य हैं।

४१६. अतीतकाल, अनागतकाल और सर्वकाल अगुरुलघु हैं।

#### भाष्य

# १. सूत्र ३६२-४१६

पदार्थ दो प्रकार के होते हैं--भारयुक्त और भारहीन। प्रस्तुत ये चार विकल्प व्यवहार नय के अनुसार होते हैं। निश्चय नय के

आलापक में यह जिज्ञासा की गई है—कौन-सा पदार्थ भारयुक्त होता है और कौन-सा पदार्थ भारहीन है ? भार का संबंध स्पर्श से है। वह पूद्गल द्रव्य का एक गुण है। शेष सब द्रव्य भारहीन अगुरुलयु होते हैं। पुद्गल द्रव्य भारयुक्त और भारहीन दोनों प्रकार का होता है। जिनभद्रगणी के अनुसार गुरु, लघु, गुरुलघु और अगुरुलघु-

अनुसार सर्वथा गुरु और सर्वथा लघु कुछ भी नहीं होता। इसमें केवल दो ही विकल्प मान्य हैं---गुरुलघु और अगुरुलघु!

प्रस्तुत आगम से यह निश्चय का मत ही फलित होता है। प्रत्येक प्रश्न के उत्तर में पुरु और लघु का विकल्प मान्य नहीं है। अभयदेवसूरि ने दो गाथाएं उद्धृत कर जिनभद्रगणी के मत का ही अनुसरण किया हैं।

१. भ.वृ.१।३६३—इह चेयं गुरुलघुव्यवस्था— निच्छयओ सव्यगुरुं सव्यलहुं या न विञ्चए दव्वं। ववहारओ उ जुज़ड़ बायरखंधेसु नऽण्णेसु ॥

अगुरुलह् चउफासो अरूविदव्वा य होति नायव्या । सेसा उ अट्टफासा गुरुलहुया निच्छयणयस्स ॥ 'चउफास'ति सूक्ष्मपरिणामानि, 'अडुफास'नि बादराणि। गुरुलघुद्रव्यं रूपि, सब पदार्थों के गुरु और लघु होने का अस्वीकार क्या गति-नियम में बाधक नहीं बनेगा ? सामान्य धारणा है—गुरु वस्तु नीचे जाती है और लघु वस्तु ऊपर जाती है। पत्थर नीचे जाता है और छुआं ऊपर जाता है। जिनभद्रगणी ने इस प्रश्न की तर्कपूर्ण

समीक्षा की है। उनके मतानुसार गुरुता और लघुता गित के नियामक तत्त्व नहीं हैं। उनके नियामक तत्त्व हैं—गतिपरिणाम और वीर्यपरिणाम। इसलिए सर्वथा गुरु और सर्वथा लघु होने का अस्वीकार गित-नियम में बाधक नहीं बनता।

# यहां तातिका में प्रस्तुत सूत्रों में उल्लिखित सभी द्रव्यों की गुरुत्व-तयुत्व सारणी दी जा रह रही है:

|                                | गुरु | लघु | गुरुत्रघु | अगुरुलघु |
|--------------------------------|------|-----|-----------|----------|
| ९. अवकाशान्तर                  | V    | ~   |           | ,        |
|                                | X    | ×   | ×         | 1        |
| २. तनुवात                      | ×    | X   | 1         | X        |
| ३. घनदात                       | ×    | X   | 1         | ×        |
| ४. घनोदधि                      | ×    | ×   | /         | ×        |
| ५. पृथ्वी                      | X    | ×   | 1         | ×        |
| ६. द्वीय                       | Х    | ×   | 1         | ×        |
| ७. सागर                        | ×    | ×   | 1         | ×        |
| द. वर्ष                        | ×    | ×   | 1         | ×        |
| ६.९०. नैरयिक यादत्<br>वैमानिक  | ×    | ×   | 1         | 1        |
| ११. धर्मास्तिकाय               | ×    | ×   | ×         | 1        |
| १२. अधर्मास्तिकाय              | X    | ×   | X         | 1        |
| १३. आकाशास्तिकाय               | Х    | ×   | ×         | ✓        |
| १४. जीवास्तिकाय                | X    | ×   | ×         | 1        |
| १५. पुद्गलास्तिकाय             | ×    | х   | 1         | ✓        |
| ९६. समय                        | ×    | ×   | ×         | 1        |
| १७. कर्म                       | ×    | ×   | ×         | ✓        |
| १८. कृष्ण आदि<br>द्रव्य लेश्या | ×    | ×   | 1         | ×        |
| १६. कृष्ण आदि<br>भाव लेश्या    | X    | X   | ×         | 1        |
| २०. दृष्टि                     | ×    | ×   | ×         | 1        |

|                  | गुरु | लघु | गुरुलपु | अगुरुलघु |
|------------------|------|-----|---------|----------|
|                  |      |     |         |          |
| २१. दर्शन        | ×    | ×   | ×       | 1        |
| २२. ज्ञान        | ×    | Х   | ×       | ✓        |
| २३. अज्ञान       | ×    | ×   | ×       | 1        |
| २४, संज्ञा       | ×    | ×   | ×       | 1        |
| २५. औदारिकशरीर   | ×    | ×   | 1       | ×        |
| २६. वैक्रियशरीर  | X    | ×   | 1       | ×        |
| २७. आहारकशरीर    | ×    | ×   | 1       | ×        |
| २८. तैजसशरीर     | ×    | ×   | 1       | ×        |
| २६. कार्मणशरीर   | X    | ×   | ×       | ✓        |
| ३०. मनोयोग       | X    | ×   | ×       | 1        |
| ३१. वचनयोग       | Х    | ×   | ×       | 1        |
| ३२. काययोग       | X    | ×   | ✓       | ×        |
| ३३. साकार उपयोग  | X    | ×   | ×       | 1        |
| ३४. अनाकार उपयोग | ×    | X   | ×       | ✓        |
| ३५. सर्वद्रव्य   | X    | ×   | 1       | 1        |
| ३६. सर्वप्रदेश   | X    | ×   | 1       | 1        |
| ३७. सर्वपर्यव    | X    | ×   | /       | ✓        |
| ३८. अतीतकाल      | ×    | ×   | ×       | 1        |
| ३६. अनागतकाल     | ×    | ×   | ×       | 1        |
| ४०. सर्वकाल      | X    | ×   | ×       | 1        |

अगुरुलधुद्रव्यं त्वरूपि रूपि चेति । व्यवहारतस्तु गुर्वादीनि चत्यार्यपि सन्ति, तत्र च निदर्शनानि—गुरुलोष्टोऽधोगमनात्, लघुर्ध्मः ऊद्ध्वंगमनात्, गुरुलधुर्वायु-

स्तिर्यग्गमनात्, अगुरुलध्याकाशं तत्त्वभावत्वादिति ।

१. वि.मा.गा.६५५-६६३---

श.१: उ.६: सू.३६२-४१८

सब द्रव्य, सब प्रदेश और सब पर्याय पुद्गलास्तिकाय की भांति अगुरुलघु बतलाए गए हैं। यह सापेक्ष वचन है। अगुरुलघु के प्रदेश और पर्याय अगुरुलघु तथा गुरुलघु के प्रदेश और पर्याय गुरुलघु विवक्षित हैं।

शब्द-विमर्श क्रतीय पद-तीसरा विकल्प-गुरुलघु चतुर्यक पर-चौथा विकल्प-अगुरुलघु

### पसत्ध-पर्दे

# ४१७. से नूर्ण भंते ! लाघवियं अप्पिच्छा अमुच्छा अगेही अपडिबद्धया समणाणं निग्गंथाणं पसत्यं ? हंता गोयमा ! लाघवियं अप्पिच्छा अमुच्छा अगेही अपडिबद्धवा समणाणं निगांयाणं पसत्थं ॥

४१८. से नूणं भंते ! अकोहत्तं अमाणतं अमायत्तं अलोभत्तं समणाणं निग्गंथाणं पसत्थं ? हंता गोयमा ! अकोहत्तं अमाणत्तं अमायत्तं अलोभत्तं समणाणं निग्गंथाणं पसत्यं॥

### प्रशस्त-पदम्

अथ नूनं भदन्त ! लाघविकम् अल्पेच्छा अमूर्च्छा अगृद्धिः अप्रतिबद्धता श्रमणानां निर्प्रन्थानां प्रशस्तम् ? हन्त गीतम ! लाघविकम अल्पेच्छा अमूर्च्छा अगृद्धिः अप्रतिबद्धता श्रमणानां निर्प्रन्थानां प्रशस्तम् ।

306

अथ नूनं भदन्त ! अक्रोधत्वम् अमानत्वम् अमायात्वम् अलोभत्वं श्रमणानां निर्प्रन्थानां प्रशस्तम् ? हन्त गीतम ! अक्रोधत्वम् अमानत्वम् अमाया-त्वम् अलोभत्वं श्रमणानां निर्प्रन्थानां प्रशस्तम् ।

#### प्रशस्त-पद

४९७. <sup>भ</sup>भन्ते ! क्या श्रमण निर्ग्रन्थों के लिए लाधव, अल्पेच्छा, अमूर्च्छा, अगृद्धि, अप्रतिबद्धता प्रशस्त

हां, गीतम ! श्रमण निर्प्रन्थों के लिए लाघव, अल्पेच्छा, अमूर्च्छा, अगृद्धि, अप्रतिवद्धता प्रशस्त

४९८. भन्ते ! क्या श्रमण निर्ग्रन्थों के लिए अक्रोध. अमान, अमाया और अलोभ का भाव प्रशस्त 8?

हां, गीतम ! श्रमण निर्ग्रन्थों के लिए अक्रोध. अमान, अमाया और अलोभ का भाव प्रशस्त है।

#### भाष्य

# १. सूत्र ४१७,४१८

प्रस्तुत प्रकरण में 'लाघव' शब्द का संबंध अचेल या अल्पचेल से हैं। अचेल मुनि के लाघव गुण का विकास होता है। वाणं में अचेलत्व के प्रशस्त होने के पांच कारण बतलाए गए हैं। उनमें एक लाघव है।  $^{1}$  उत्तरज्झयणाणि में प्रतिरूपता का फल लाघव बतलाया गया है। इस प्रकार 'लाघव' शब्द अचेलत्व का सूचक शब्द बन गया। भगवान् महावीर ने गौतम के प्रश्न का समर्थन करते हुए उसे

प्रशस्त बतलाया। उसके प्रशस्त होने के चार हेतु हैं-9. इच्छा का अभाव २. मूर्च्छा का अभाव ३. गृद्धि का अभाव ४. प्रतिबद्धता का अभाव।

वृत्तिकार ने 'लाघविक' का अर्थ अल्पोपधिक तथा 'अल्पेच्छा' आदि पदों का अर्थ स्वतन्त्र रूप से किया है । वैकल्पिक रूप में 'अल्पेच्छा' आदि पदों को लाघविक का विशेषण भी माना है। ैं

गुरुअं लहुअं उभयं, णोभयमिति वावहारियणयस्स । दव्वं लेट्टुं दीवो, वायू वोमं जधासंखं ॥ णिच्छयतो सव्यगुरुं, सव्यलहुं वा ण विज्ञते दव्वं । वातरिमह गुरुलहुओं, अगुरुलहुं सेसयं सब्वं॥ जइ गुरुअं लहुअं वा, ण सव्वधा दव्वमत्थि तो कीस। उद्धमधो वि य गमुणं जीवाणं पोम्पलाणं च ?॥ उद्धं लहुकमाणं, भिषतं पुरुकम्मणामधोगमणं। जीवा य पोग्गलावि य, उद्धाधोगामिणो पायं ॥ अण्ण चिय गुरुलहुता, अण्णो दव्वाण विरियपरिणामा । अण्णो गतिपरिणामो, णावस्सं गुरुलहुनिमित्तो॥ परमलहूणमणूणं, जं यमणमधोऽवि तत्थ को हेतू ? उद्धं धूमातीणं, यूलतराणं पि किं कज्ञं ?॥ किं व विमाणातीयं, णाधीगमणं महागुरूणं पि। तणुतरदेही देवो, हक्खुवति व किं महासेलं ?॥ अध तस्त विरियं तं तो, पाधोगमणकारणं गुरुता। उद्धगतिकारणं या, लहुता एगंततो जुता॥

विरियं गुरुलहुयाणं, जधाधियं गतिविवज्जयं कुणति। तथ गतिठितिपरिणामो, गुरुलहुताओ विलंघेति ॥

- 9. भ.वू.१।४१६--'सर्वद्रव्याणि' धर्मास्तिकायादीनि 'सर्वप्रदेशाः' तेपाभव नि-र्विभागा अंशाः सर्वपर्यवाः वर्णोपयोगादयो द्रव्यधर्माः। एतं पुदुगलास्ति-कायवद् व्यपदेश्याः, गुरुलधृत्वेनागुरुलधृत्वेन चेत्यर्थः। यतः मुक्ष्माण्यभृतानि च द्रव्याण्यगुरुलघूनि, इतराणि तु गुरुलधूनि, प्रदेशपर्यवास्तु तत्तद्द्रव्य-सम्बन्धित्वेन तत्तत्त्वभावा इति।
- २. आयारो,८।६४,९९३।
- ३. ठाणं,५1२०९—पंचिहें टाणेहिं अचेलए पसत्थे भवति, तं जहा— अप्पा पिंड-लेहा, लाधविए पसत्थे, रूपे वेसासिए, तबे अणुण्याते, विउले इंदियणिग्यहे।
- ४. उत्तर.२६।४३---पडिरूवयाए णं भंते ! जीवे किं जणयइ ? पडिरूवयाए णं लाघवियं जणयइ। लहुभूए णं जीवे अप्पमते पागडिलंगे पसत्यतिंगे विसुद्धसम्मते सत्तसमिइसमत्ते सव्यपाणभूयजीवसत्तेसु वीस- सणि-जल्बे अप्पडिलेहे जिइंदिए विउलतवसमिइसमन्नागए यावि भवइ।
- ६. भ.वू.१ । ४९७--- 'लाघवियं'ति लाघवभेच लाघविकम् --अल्पोपधिकं 'अप्पि-च्छ'ति अल्पोऽभिलाष आहारादिषु, 'अमुच्छ'ति उपधावसंरक्षणानुबन्धः,

क्रोध, मान, माया और लोभ का अभाव प्रशस्त है। यह बात जैन दर्शन में आबालगोपाल प्रसिद्ध है। फिर गौतम ने यह प्रश्न क्यों पूछा ? यह जिज्ञासा बहुत स्वाभाविक है। किन्तु गौतम ने जिस सन्दर्भ में पूछा और भगवान् महावीर ने जिस सन्दर्भ में उत्तर दिया. वह प्रसिद्ध नहीं है।

गौतम के प्रश्न का सन्दर्भ यह है—एक ओर अचेलत्व है, दूसरी ओर कषाय की प्रबलता है। क्या इस स्थिति में अचेलत्व को प्रशस्त कहा जा सकता है ? भगवान् महावीर ने इस जिज्ञासा के उत्तर में कहा—मैं केवल द्रव्यसाधना को महत्त्व नहीं देता । अचेलत्व द्रव्यसाधना या बाह्य साधना है। अक्रोध आदि होना भावसाधना या आंतरिक साधना है। अक्रोध आदि की साधना हुए विना अल्पेच्छा,

### कंखापदोस-पदं

४१६. से नूणं भंते ! कंखापदोसे खीणे समणे निग्गंये अंतकरे भवति, अंतिमसरीरिए वा?

बहुमोहे वि य णं पुचिं विहरित्ता अह पच्छा संयुडे कालं करेइ, ततो पच्छा सिज्झति बुज्झति मुचति परिनिच्चाति सब्बदुक्खाणं अंतं कोति ?

हंता गोयमा ! कंखापदोसे खीणे समणे निग्गंथे अंतकरे भवति, अंतिमसरीरिए वा !

बहुमोहे वि य णं पुब्विं विहरित्ता अह पच्छा संयुडे कालं करेइ ततो पच्छा सिज्झित बुज्झिति मुचिति परिनिव्याति सव्यदुक्खाणं अंतं करेति।

# कांङ्क्षाप्रदोष-पदम्

अथ नूनं भदन्त ! काङ्क्षाप्रदोषे क्षीणे श्रमणः निर्प्रन्यः अन्तकरो भवति, अन्तिमशरीरिको वा ?

बहुमोहः अपि च पूर्वं विहत्य अथ पश्चात् संवृतः कालं करोति, ततः पश्चात् सिध्यति 'बुज्झति' मुञ्चति परिनिर्वाति सर्वदुःखानाम् अन्तं करोति ?

हन्त गीतम ! काङ्शाप्रदोषे क्षीणे श्रमणः निर्प्रन्थः अन्तकरो भवति, अन्तिमशरीरिको वा।

बहुमोहः अपि च पूर्व विह्रत्य अथ पश्चात् संवृतः कालं करोति ततः पश्चात् सिध्यति 'बुज्झति' मुञ्चति परिनिर्वाति सर्वदुःखानाम् अन्तं करोति।

अमूर्च्छा, अगृद्धि और अप्रतिबद्धता का विकास हो नहीं सकता! इसिलए अचेलत्व की प्रशस्तता के साथ अक्रोधत्व का अविनाभावी संबंध है। ऐतिहासिक दृष्टि से विचार करें, तो उस समय आजीवक आदि अनेक सम्प्रदायों में अचेलत्व प्रचलित था। उनकी कषायमुक्ति-शून्य अचेलत्व की साधना के सन्दर्भ में प्रश्न पूछा गया और उस विषय में महावीर ने अपना मत प्रस्तुत किया!

भगवान् महावीर की साधना-पद्धति में बाह्य और आंतरिक दोनों का समन्वय देखा जाता है। द्रव्यअवमोदिरका में जहां उपकरणों को कम करने का विधान है, वहां भावअवमोदिरका में क्रोध, मान, माया, लोभ आदि को कम करने का विधान है। इस सूत्र से भी उक्त सिद्धान्त का समर्थन होता है।

### कांक्षाप्रदोष-पद

४१६. भन्ते ! क्या कांक्षाप्रदोष क्षीण होने पर श्रमण निर्ग्रन्थ अन्तकर या अन्तिमशरीरी होता है?

कोई श्रमण पहले मोहवहुल रहकर भी उसके पश्चात् संवृत होकर मृत्यु को प्राप्त होता है, तो क्या वह मृत्यु के अनन्तर सिद्ध, प्रशान्त, मुक्त और परिनिर्वृत होता है, सब दु:खों का अन्त करता है?

हां, गीतम ! कांक्षाप्रदोष क्षीण होने पर श्रमण-निर्प्रन्थ अन्तकर या अन्तिमशरीरी होता है।

पहले मोहबहुल रहकर भी वह उसके पश्चात् संवृत होकर मृत्यु को प्राप्त होता है, तो मृत्यु के अनन्तर सिद्ध, प्रशान्त, मुक्त और परिनिर्वृत होता है, सब दु:खों का अन्त करता है!

#### भाष्य

### १. सूत्र ४१६

प्रस्तुत सूत्र में 'कांक्षाप्रदोष,' 'संवृत' और 'बहु'—ये तीन शब्द विशेष चर्चनीय हैं। कांक्षा का अर्थ है—अयथार्थवादी दृष्टिकोण को अपनाने की इच्छा। कोई व्यक्ति दर्शनमोह की प्रचुरता के कारण मिथ्या दृष्टिवाला होता है, किन्तु उसी जन्म में वह संवृत अवस्था को प्राप्त हो सकता है और प्राप्त होकर मुक्त भी हो सकता है। मोह और कांक्षा इन शब्दों की तुलना के लिए अभिषम् कोंश द्रष्टव्य है।

कांक्षा की विशेष जानकारी के लिए देखें, भ.९ 199८,9४०,९६६,९७० का भाष्य।

संवृत की विशेष जानकारी के लिए देखें, भ.३।४४-४७ का भाष्य।

अंतकर और अंतिमशरीरी की विशेष जानकारी के लिए देखें, भ.९।२०९,२०८ का भाष्य।

'अगेहि'ति भोजनादिषु परिभोगकालेऽनासिकः, अप्रतिवद्धता—स्वजनादिषु स्नेहाभाव इत्येतत्पञ्चकमिति गम्यम्। श्रमणानां निर्प्रन्थानां 'प्रशस्तं' सुन्दरम् अथवा लाघविकं प्रशस्तं, कथम्भूतमित्याह—'अप्पिच्छा' अल्पेच्छारूपमित्यर्थः एवमितराण्यपि पदानि।

 भ.२५।५६५,५६८—से किं तं दव्योमोदिरया ? दव्योमोदिरया दुविहा पण्णता, तं जहा—उवगरणदव्योमोदिरया य भत्तपाणदव्योमोदिरया य॥ से किं तं भावोमोदरिया ? भावोमोदरिया अणेपविहा पण्णता, तं जहा— अप्पकोहे, अप्पमाणे, अप्पमाए, अप्पलोभे, अप्पसद्दे, अप्पद्धंद्गे, अप्पतुमंतुमे। २. अभिधर्म कोश भाष्य,५!३२—मोहाकांक्षा— मूहस्य पक्षद्वयं श्रुत्वा विचिकि-

२. अभिधर्म कोश भाष्य,५ ! ३२—मोहाकांक्षा— मूढस्य पक्षद्वयं श्रुत्वा विचिकि-त्तोत्पद्यते ! दुखं न्विदं नत्विदं दुःखमित्येवमादि ।

ततो मिथ्यादृष्टिः—विचिकित्साया मिथ्यादृष्टिः प्रवर्तते। संशयितस्य मिथ्याश्रमणचित्तानां मिथ्यानिश्चयोत्पत्तेः। नास्ति दुःखमित्येवमादि।

### इह-पर-भवियाजय-परं

४२०. अण्णउत्थिया णं मंते ! एवमाइक्खंति, एवं मासंति, एवं पण्णवेंति, एवं पस्त्वेंति —एवं खलु एगे जीवे एगेणं समएणं दो आउयाइं पकरेति, तं जहा—इहभवियाउयं च, परभवियाउयं च। जं समयं इहभवियाउयं पकरेति, तं समयं परभवियाउयं पकरेति।

जं समयं परभवियाज्यं पकरेति, तं समयं इहभवियाज्यं पकरेति।

इहमवियाजयस्स पकरणयाए यरमवियाजयं पकरेति । परभवियाजयस्स पकरणयाए इहभवियाजयं पकरेति । एवं खतु एगे जीवे एगेणं समएणं दो आजयाई पकरेति, तं जहा—इहभवियाजयं च, परभवियाजयं च ।।

४२१. से कहमेयं भंते ! एवं ?
गोयमा ! जण्णं ते अण्णजित्यया एवमाइक्खंति जाव एवं खलु एगे जीवे एगेणं
समएणं दो आज्याइं पकरेति, तं जहा—
इहभवियाज्यं च, परभवियाज्यं च ।
जेते एवमाहंसु मिच्छं ते एवमाहंसु । अहं
पुण गोयमा ! एवमाइक्खामि, एवं भासेमि,
एवं पण्णवेमि, एवं परुवेमि—एवं खलु
एगे जीवे एगेणं समएणं एगं आज्यं
पकरेति, तं जहा—इहभवियाज्यं वा, परभवियाज्यं वा ।
जं समयं इहभवियाज्यं पकरेति, णो तं
समयं परभवियाज्यं पकरेति ।

जं समयं परभवियाउयं पकरेति, णो तं समयं इहभवियाउयं पकरेति।

इह भवियाजयस्स पकरणताए णो पर-भवियाजयं पकरेति । परभवियाजयस्स पकरणताए णो इह-भवियाजयं पकरेति । एवं खलु एगे जीवे एगेणं समएणं एगं आजयं पकरेति, तं जहा—इह भवियाजयं वा. परभवियाजयं वा ।।

# इह-पर-भविकायुः-पदम्

अन्ययूथिकाः भदन्त ! एवमाख्यान्ति, एवं भाषन्ते, एवं प्रज्ञापयन्ति, एवं प्ररूपयन्ति—
एवं खलु एकः जीवः एकस्मिन् समये द्वे
आयुषी प्रकरोति, तद् यथा—इहभविकायुः
च, परभविकायुः च।
यस्मिन् समये इहभविकायुः प्रकरोति, तस्मिन्
समये परभविकायुः प्रकरोति।

यसिन् समये परभविकायुः प्रकरोति, तसिन् समये इहभविकायुः प्रकरोति ।

इहभविकायुषः प्रकरणेन परभविकायुः प्रकरोति।
परभविकायुषः प्रकरणेन इहभविकायुः प्रकरोति।
एवं खलु एकः जीवः एकस्मिन् समये द्वे
आयुषी प्रकरोति, तद् यथा—इहभविकायुः च परभविकायुः च।

तत् कथमेतत् भदन्तः ! एवम् ?
गीतमः ! यत् ते अन्ययूथिकाः एवमाख्यान्ति
यावद् एवं खलु एकः जीवः एकस्मिन् समये
द्वे आयुषी प्रकरोति, तद् यथा—इहभविकायुः च, परभविकायुः च ।
ये एते एवमाहुः मिथ्या ते एवमाहुः । अहं
पुनः गीतमः ! एवमाख्यामि, एवं भाषे, एवं
प्रज्ञापयामि, एवं प्ररूपयामि—एवं खलु एकः
जीवः एकस्मिन् समये एकम् आयुः प्रकरोति,
तद् यथा—इहभविकायुः वा, परभविकायुः

वा। यस्मिन् समये इहभविकायुः प्रकरोति, नो तस्मिन् समये परभविकायुः प्रकरोति।

यसिन् समये परभविकायुः प्रकरोति, नो तसिन् समये इहभविकायुः प्रकरोति।

इहभविकायुषः प्रकरणेन नो परभविकायुः प्रकरोति। परभविकायुषः प्रकरणेन नो इहभविकायुः प्रकरोति। एवं खलु एकः जीवः एकस्मिन् समये एकम् आयुः प्रकरोति, तद् यथा—इहभविकायुः वा, परभविकायुः वा।

### इह-पर-भविक-आयु-पद

४२०. <sup>9</sup>भन्ते ! अन्ययूथिक ऐसा आख्यान, भाषण, प्रज्ञापन और प्ररूपण करते हैं---एक जीव एक समय में दो आयुष्य का बन्धन करता है, जैसे--इस भव के आयुष्य का और परभव के आयुष्य जिस समय वह इस भव के आयुष्य का बन्धन करता है, उसी समय परभव के आयुष्य का वन्धन करता है। जिस समय परभव के आयुष्य का बन्धन करता है, उसी समय इस भव के आयुष्य का वन्धन इस भव के आयुष्य का बन्धन करने से परभव के आयुष्य का बन्धन करता है। पर भव के आयुष्य का बन्धन करने से इस भव के आयुष्य का बन्धन करता है। इस प्रकार एक जीव एक समय में दो आयुष्य का बन्धन करता है—इस भव के आयुष्य का और परभव के आयुष्य का।

४२१. भन्ते ! वह यह इस प्रकार कैसे होता है ? गीतम ! वे अन्ययूधिक जो ऐसा आख्यान करते हैं यावत् एक जीव एक समय में दो आयुष्य का बन्धन करता है, जैसे—इस भव के आयुष्य का, परभव के आयुष्य का! ऐसा जिन्होंने कहा है, उन्होंने मिथ्या कहा है!

ऐसा जिन्होंने कहा है, उन्होंने निध्या कहा है।
गौतम! मैं इस प्रकार आख्यान, भाषण, प्रज्ञापन
और प्ररूपण करता हूँ—एक जीव एक समय में
एक ही आयु का बन्धन करता है, जैसे—इस
भव के आयुष्य का अथवा परभव के आयुष्य
का।

जिस समय वह इस भव के आयुष्य का बन्धन करता है, उसी समय परभव के आयुष्य का वन्धन नहीं करता!

जिस समय परभव के आयुष्य का वन्धन करता है, उसी समय इस भव के आयुष्य का बन्धन नहीं करता!

इस भव के आयुष्य का बन्धन करने से परभव के आयुष्य का बन्धन नहीं करता।

परभव के आयुष्य का बन्धन करने से इस भव के आयुष्य का बन्धन नहीं करता।

इस प्रकार एक जीव एक समय में एक हो आयुष्य का बन्धन करता है, जैसे—इस भव के आयुष्य का अथवा परभव के आयुष्य का।

#### भाष्य

### १. सूत्र ४२०,४२१

एक साथ दो आयुष्य के बंध की चर्चा बहुत प्राचीन प्रतीत होती है। एक जन्म में दो आयुष्य के प्रतिसंवेदन की चर्चा भी इसी से जुड़ी हुई है। आजीवक दर्शन और पातञ्जल योग माष्य में इसके बीज खोजे जा सकते हैं। योगभाष्यकार ने कर्माशय को एकभविक बतलाया है।

'इहभविक आयु' का अर्थ है—वर्तमान भव की आयु और 'परभविक आयु' का अर्थ है—उससे अगले भव की आयु। पूर्व पक्ष का सिद्धान्त है कि आयु का बंध अनेकभविक है। इहभव के आयुबंध के साथ परभव के आयु का भी बंध हो जाता है।

भगवान् महावीर ने इस सिद्धान्त को अस्वीकार किया। उनके अनुसार आयुष्य एकभविक होता है। पूर्व जन्म में आयु का बंध होता है और वह केवल उत्तरवर्ती एक ही जन्म के आयुष्य का बंध होता है।

वृत्तिकार ने एक साथ दो आयुष्य के बन्ध के विरोध में एक तर्क प्रस्तुत किया है—एक अध्यवसाय से दो विरोधी आयुष्यों का बंध नहीं हो सकता; इसलिए एक समय में एक आयुष्य का बंध ही संगत है। जीवाजीवाभिगमे में अन्ययूधिकों द्वारा सम्मत द्वैक्रियवाद का उल्लेख मिलता है। उसके अनुसार एक व्यक्ति एक समय में सम्यक् और मिध्या दोनों क्रियाएं करता है। उस सिद्धान्त के आधार पर एक साथ दो आयुष्य के बंध होने में विरोध नहीं आता । यह अनुमान करना अस्वाभाविक नहीं है कि एक साथ दो आयु-बंध की प्रतिपत्ति की पृष्ठभूमि में द्वैक्रियवाद का सिद्धान्त रहा हो।

४२२. सेवं भंते ! सेवं भंते ! ति भगवं गोयमे जाव विहरति !।

तदेवं भदन्त ! तदेवं भदन्त ! इति भगवान् गीतमः यावद् विहरति। ४२२. भन्ते ! वह ऐसा ही है, भंते ! वह ऐसा ही है। इस प्रकार भगवान् गीतम यावत् संयम और तप से अपने आपको भावित करते हुए विहरण कर रहे हैं।

# कालासवेसियपुत्त-पदं

# ४२३. तेणं कालेणं तेणं समएणं पासायधिजे कालासवेसियपुत्ते णामं अणगारे जेणेव थेरा भगवंतो तेणेव उवागळति, उवागळिता थेरे भगवंते एवं वयासी—

# कालासवैश्यपुत्र-पदम्

तिसन् काले तिसन् समये पार्श्वापत्यीयः कालासवैश्यपुत्रः नाम अनगारः यत्रैव स्थ-विराः भगवन्तः तत्रैव उपागच्छति, उपागम्य स्थविरान् भगवतः एवमवादीत्—

# कालासवैश्यपुत्र-पद

४२३. <sup>9</sup> उस काल और उस समय भगवान् पार्श्वा-पत्पीय का परम्परित शिष्य वैश्यपुत्र कालास नामक अनगार जहां भगवान् स्थविर रहते थे, वहां आया। वहां आकर भगवान् स्थविरों से उसने इस प्रकार कहा---

१. म.५ १५७, ५८।

- ३. पा.यो.द.२ 19३—तत्रेदं विचार्यते—िकिमेकं कर्मैकस्य जन्मनः कारणम्, अधैकं कर्मानेकं जन्मक्षिपतीति ! द्वितीया विचारणा—िकिमनेकं कर्मानेकं जन्म निर्वर्तयति, अथानेकं कर्मैकं जन्म निर्वर्तयतीति । न तावदेकं कर्मैकस्य जन्मनः कारणं, करमात् , अनादिकालप्रचितस्यासंख्येयस्यावशिष्टकर्मणः साम्प्रतिकस्य च फलक्रमानियमादनाश्वासो लोकस्य प्रसक्तः, स चानिष्ट इति । न चैकं कर्मानेकस्य जन्मनः कारणं; करमात्, अनेकेषु कर्मस्येकैकमेय कर्मानेकस्य जन्मनः कारणमित्यवशिष्टस्य विपाककालाभावः प्रसक्तः, स चाप्यनिष्ट इति । न चानेकं कर्मानेकस्य जन्मनः कारणम्; करमात्, तदनेकं जन्म युगपन्न सम्मवतीति क्रमेण वाच्यम् ।
- ४, भ.वृ.९।४२९—मिथ्यात्वं चास्यैवं---एकेनाध्यवसायेन विरुद्धयोरायुषोर्बन्धा-योगात् !
- ५. जीवा.३।२१०,२१९—अण्णउत्थिया णं भंते ! एवमाइक्खंति एवं भासेंति एवं पण्णवेति एवं पर्ल्वेति—एवं खलु एगे जीवे एगेणं समएणं दो किरियाओ थकरेति, तं जहा—समतकिरियं च निच्छत्तकिरियं च !

जं समयं समत्तिकिरियं पकरेति, तं समयं मिच्छत्तिकिरियं पकरेति।

जं समयं मिळत्तिकिरियं पकरेति, तं समयं सम्मत्तिकिरियं पकरेति । सम्मत्तिकिरियापकरणताए मिळत्तिकिरियं पकरेति । मिळत्तिकिरियापकरणताए सम्मत्तिकिरियं पकरेति । एवं खलु एमे जीवे एगेणं समएणं दो किरियाओ पकरेति, तं जहा— सम्मत्तिकिरियं च मिळत्तिकिरियं च ।

से कहमेयं भंते ! एवं ? गोयमा ! जण्णं ते अण्णुउत्थिया एवमाइक्खंति एवं भासेंति एवं पण्णवेंति एवं पर्व्वति—एवं खलु एगे जीवे एगेणं समएणं दो किरियाओं पकरेति, तहेय जाय सम्मत्तिकिरियं च मिच्छत्तिकिरियं च । जेते एवमाहंसु, तं णं मिच्छा । अहं पुण गोयमा ! एवमाइक्खामि जाय पर्व्वमि—एवं खलु एगे जीवे एगेणं समएणं एगं किरियं पकरेति, तं

जं समयं सम्मतिकिरियं पकरेति, णो तं समयं मिच्छत्तिकिरियं पकरेति। जं समयं मिच्छत्तिकिरियं पकरेति, नो तं समयं सम्मत्तिकिरियं पकरेति। सम्मत्तिकिरियापकरणाए नो मिच्छत्तिकिरियं पकरेति। मिच्छत्तिकिरिया-पकरणाए नो सम्मत्तिकिरियं पकरेति। एवं खलु एगे जीवे एगेणं समएणं एगं किरियं पकरेति, तं जहा—सम्मत्तिकिरियं वा मिच्छत्तिकिरियं वा।

जहा- सम्मत्तिवियं वा मिच्छत्तिवियं वा ।

२. बही,१५।१०१।

थेरा सामाइयं न याणंति, थेरा सामाइयस्स अट्ठं न याणंति । थेरा पद्यक्खाणं न याणंति, थेरा पद्य-क्खाणस्स अट्ठं न याणंति । थेरा संजमं न याणंति, थेरा संजमस्स अट्ठं न याणंति । थेरा संवरं न याणंति, थेरा संवरस्स अट्ठं न याणंति । थेरा विवेगं न याणंति, थेरा विवेगस्स अट्ठं न याणंति । थेरा विवेरसम्मं न याणंति, थेरा विवेगस्स अट्ठं न याणंति । थेरा विवरस्सम्मं न याणंति, थेरा विवरस्सम्मरस अट्ठं न याणंति ।

४२४. तए णं थेरा भगवंतो कालासवेसियपुत्तं अणगारं एवं बदासी— जाणामो णं अजो! सामाइयं, जाणामो णं अजो! सामाइयस्स अट्ठं। जाणामो णं अजो! पद्यक्खाणं, जाणामो णं अजो! पद्यक्खाणस्स अट्ठं। जाणामो णं अजो! सजमं, जाणामो णं अजो! संजमस्स अट्ठं। जाणामो णं अजो! संवरं, जाणामो णं अजो! संवरस्स अट्ठं। जाणामो णं अजो! विवेगं, जाणामो णं अजो! विवेगस्स अट्ठं। जाणामो णं अजो! विवेस्तगं, जाणामो णं अजो! विउस्तगस्स अट्ठं॥

४२५. तते णं से कालासवेसियपुत्ते अणगारे ते थेरे भगवंते एवं वयासी—जइ णं अञ्जो! तुब्भे जाणह सामाइयं, तुब्भे जाणह सामा-इयस्स अट्ठं जाव जइ णं अञ्जो! तुब्भे जाणह विउत्सम्मं, तुब्भे जाणह विउ-स्सम्मस्स अट्ठं। के भे अञ्जो! सामाइए? के मे अञ्जो! सामाइयस्स अट्ठे? जाव के मे अञ्जो! विउस्सम्मे? के मे अञ्जो! विउस्सम्मस्स अट्ठे?

४२६. तए णं बेरा भगवंतो कालासवेसियपुत्तं अणगारं एवं वयासी— आया णे अजो ! सामाइए, आया णे अजो ! सामाइयस्स अहे ! आया णे अजो ! पचक्खाणे, आया णे अजो ! पचक्खाणस्स अहे ! आया णे अजो ! संजमे, आया णे अजो स्थिवराः सामायिकं न जानन्ति, स्थिवराः सामायिकस्य अर्थं न जानन्ति। स्थिवराः प्रत्याख्यानं न जानन्ति। प्रत्याख्यानस्य अर्थं न जानन्ति। स्थिवराः संयमं न जानन्ति, स्थिवराः संयमस्य अर्थं न जानन्ति। स्थिवराः संवरं न जानन्ति, स्थिवराः संवरस्य अर्थं न जानन्ति। स्थिवराः विवेकं न जानन्ति, स्थिवराः विवेकस्य अर्थं न जानन्ति। स्थिवराः व्युत्सर्गं न जानन्ति, स्थिवराः व्युत्सर्गस्य अर्थं न जानन्ति।

ततः स्थिवराः भगवन्तः का्लासवैश्यपुत्रम् अनगारं एवमवादिषुः— जानीमः आर्य ! सामायिकं, जानीमः आर्य ! सामायिकस्य अर्थम् । जानीमः आर्य ! प्रत्याख्यानं, जानीमः आर्य ! प्रत्याख्यानस्य अर्थम् । जानीमः आर्य ! संयमं, जानीमः आर्य ! संयमस्य अर्थम् । जानीमः आर्य ! संवरं, जानीमः आर्य ! संवरस्य अर्थम् । जानीमः आर्य ! विवेकं, जानीमः आर्य ! विवेकस्य अर्थम् । जानीमः आर्य ! व्युत्सर्गं, जानीमः आर्य ! व्यत्सर्गस्य अर्थम् ।

ततः स कालासवैश्यपुत्रः अनगारः तान् स्थ-विरान् भगवतः एवनवादीत्—यदि आर्य ! यूयं जानीय सामायिकं, यूयं जानीय सामा-यिकस्य अर्थं यावद् यदि आर्य ! यूयं जानीय व्युत्सर्गं, यूयं जानीथ व्युत्सर्गस्य अर्थं, किं युष्माकम् आर्य ! सामायिकम् ? कः युष्माकम् आर्य ! सामायिकस्य अर्थः ? यावत् कः युष्माकम् आर्य ! व्युत्सर्गः ? कः युष्माकम् आर्य ! व्युत्सर्गस्य अर्थः ?

ततः स्थिवराः भगवन्तः कालासवैश्यपुत्रम् अनगारम् एवमवादिषुः— आत्मा नः आर्य ! सामायिकम्, आत्मा नः आर्य ! सामायिकस्य अर्थः । आत्मा नः आर्य ! प्रत्याख्यानम्, आत्मा नः आर्य ! प्रत्याख्यानस्य अर्थः । आत्मा नः आर्य ! संयमः, आत्मा नः आर्य ! स्थिवर सामायिक की नहीं जानते, स्थिवर सामायिक का अर्थ नहीं जानते। स्थिवर प्रत्याख्यान को नहीं जानते, स्थिवर प्रत्याख्यान का अर्थ नहीं जानते। स्थिवर संयम को नहीं जानते, स्थिवर संयम का अर्थ नहीं जानते। स्थिवर संवर को नहीं जानते, स्थिवर संवर का अर्थ नहीं जानते। स्थिवर विवेक को नहीं जानते, स्थिवर विवेक का अर्थ नहीं जानते। स्थिवर व्युत्सर्ग को नहीं जानते, स्थिवर व्युत्सर्ग का अर्थ नहीं जानते।

४२४. उस समय भगवान् स्थिवरों ने वैश्यपुत्र कालास अनगार से इस प्रकार कहा— आर्य! हम सामायिक को जानते हैं, आर्य! हम सामायिक का अर्थ जानते हैं। आर्य! हम प्रत्याख्यान को जानते हैं, आर्य! हम प्रत्याख्यान का अर्थ जानते हैं। आर्य! हम संयम को जानते हैं, आर्य! हम संयम का अर्थ जानते हैं। आर्य! हम संवर को जानते हैं, आर्य! हम संवर का अर्थ जानते हैं। आर्य! हम विवेक को जानते हैं, आर्य! हम विवेक का अर्थ जानते हैं। आर्य! हम व्युत्सर्ग को जानते हैं, आर्य! हम व्युत्सर्ग का अर्थ जानते हैं।

४२५. तब वैश्यपुत्र कालास अनगार ने उन भगवान् स्थिविरों से इस प्रकार कहा—आर्य ! यदि आप सामायिक को जानते हैं, सामायिक का अर्थ जानते हैं यावत् आर्य ! यदि आप व्युत्सर्ग को जानते हैं, व्युत्सर्ग का अर्थ जानते हैं, तो आर्य ! आपका सामायिक क्या है ? आर्य ! आपके सामायिक का अर्थ क्या है ? यावत् आर्य ! आपका व्युत्सर्ग क्या है ? आर्य ! आपके व्युत्सर्ग का अर्थ क्या है ?

४२६. तब भगवान् स्थिवरों ने वैश्यपुत्र कालास अनगार से इस प्रकार कहा— आर्य ! आला हमारा सामायिक है, आर्य ! आला हमारे सामायिक का अर्थ है। आर्य ! आला हमारा प्रत्याख्यान है, आर्य ! आला हमारे प्रत्याख्यान का अर्थ है। आर्य ! आला हमारा सयम है, आला हमारे संयम संजमस्स अट्टे । आया णे अज्ञो ! संबरे, आया णे अज्ञो! संबरस्स अट्टे । आया णे अज्ञो ! विवेगे, आया णे अज्ञो! विवेगस्स अट्टे । आया णे अज्ञो ! विउत्सम्मे, आया णे

४२७. तए णं कालासवेसियपुत्ते अणगारे थेरे भगवंते एवं वदासी—जइ मे अजो! आया सामाइए, आया सामाइयस्स अड्डे जाव आया विउस्सग्गस्स अड्डे—अवहट्टु कोह--माण-माया-लोभे किमट्टं अजो! गरहह ?

अञ्जो ! विउस्सम्मस्स अड्रे ॥

कालासा ! संजमद्वयाए॥

४२८. से भंते ! किं गरहा संजमे ? अगरहा संजमे ?

कालासा ! गरहा संजमे, णो अगरहा संजमे। गरहा वि य णं सब्बं दोसं पविणेति, सब्बं बालियं परिण्णाए। एवं खु णे आया संजमे उवहिते भवति। एवं खु णे आया संजमे उविचए भवति। एवं खु णे आया संजमे उविदेते भवति।।

४२६. एत्थ णं से कालासवेसियपुत्ते अणगारे संबुद्धे थेरे भगवंते वंदित नमंसति, वंदिता नमंसिता एवं क्यासी—एएसि णं भंते ! पयाणं पुच्चिं अण्णाणयाए असवणयाए अबोहीए अणभिगमेणं अदिद्वाणं अस्सुयाणं अमुयाणं अविण्णायाणं अच्चोकडाणं अच्चो-च्छिण्णाणं अणिजूदाणं अणुवधारियाणं एयमद्रे नो सद्दिए नो पत्तिइए नो रोइए।

इदाणि भंते ! एतेसिं पयाणं जाणयाए सवणयाए बोहीए अभिगमेणं दिद्वाणं सुयाणं मुयाणं विण्णायाणं वोगडाणं बोच्छिण्णाणं णिञ्जूढाणं उवघारियाणं एयमट्ठं सद्दहामि पत्तियामि रोएमि। एवमेयं से जहेयं तुब्भे वदह।।

४३०. तए णं ते थेरा भगवंती काला-सवेसियपुत्तं अणगारं एवं वयासी—सद्द-हाहि अजो ! पत्तियाहि अजो ! रोएहि संयमस्य अर्थः। आत्मा नः आर्य ! संवरः, आत्मा नः आर्य ! संवरस्य अर्थः। आत्मा नः आर्य ! विवेकः, आत्मा नः आर्य! विवेकस्य अर्थः। आत्मा नः आर्य ! व्युत्सर्गः, आत्मा नः आर्य!

ततः स कालासवैश्यपुत्रः अनगारः स्थविरान् भगवतः एवमवादीत् यदि युष्माकम्, आर्य! आत्मा सामायिकम्, आत्मा सामाः यिकस्य अर्थः यावद् आत्मा व्युत्सर्गस्य अर्थः—अपहृत्य क्रोध-मान-माया-लोभान् किमर्थम् आर्य! गईध्वे ?

कालास ! संयमार्थम् ।

व्युत्सर्गस्य अर्थः।

अथ भदन्त ! किं गर्हा संयमः ? अगर्हा संयमः? कालास ! गर्हा संयमः, नो अगर्हा संयमः। गर्हा अधि हा सर्व दोषं पवित्यति सर्व बाल्यं

गर्हा अपि च सर्वं दोषं प्रविनयति, सर्वं बाल्यं परिज्ञाय। एवं खलु नः आत्मा संयमे उपहितो भवति। एवं खलु नः आत्मा संयमे उपचितो भवति। एवं खलु नः आत्मा संयमे उपस्थितो भवति।

अत्र स कालासवैश्यपुत्रः अनगारः संवुद्धः स्थिवरान् भगवतः वन्दते नमस्यिते, वन्दित्वा नमस्यित्वा एवमवादीत् एतेषां भदन्त ! पदानां पूर्वम् अज्ञानतया अश्रवणतया अवोध्या अनिभगनेन अदृष्टानाम् अश्रुतानाम् अस्मृतानाम् अविज्ञातानाम् अव्यविष्ठित्रानाम् अनिर्यूद्धानाम् अनुपधारि-तानाम् अयमर्थः नो श्रद्धितः नो प्रत्ययितः नो रोचितः।

इदानीं भदन्त ! एतेषां पदानां ज्ञानतया श्रवणतया बोध्या अभिगमेन दृष्टानां श्रुतानां स्मृतानां विज्ञातानां व्याकृतानां व्यवच्छिन्नानां निर्यूढानाम् उपधारितानाम् अयमर्थः श्रद्धधामि प्रत्येमि रोचयामि । एवमेतत् तत् यथैतद् यूयं वदथ ।

ततः ते स्थिविराः भगवन्तः कालासवैश्यपुत्रम् अनगारम् एवमवादिषुः—श्रद्धेहि आर्य ! प्रतीहि आर्य ! रोचय आर्य ! तद् यथैतद् का अर्थ है। आर्य ! आत्मा हमारा संवर है, आर्य ! आत्मा हमारे संवर का अर्थ है। आर्य ! आत्मा हमारा विवेक है, आर्य ! आत्मा हमारे विवेक का अर्थ है। आर्य ! आत्मा हमारा व्युत्सर्ग है, आर्य ! आत्मा हमारे व्युत्सर्ग का अर्थ है।

४२७. तब वैश्यपुत्र कालास अनगार ने भगवान् स्थिवरों से इस प्रकार कहा—आर्य ! यदि आत्मा सामायिक है, आत्मा आपके सामायिक का अर्थ है यावत् आर्य ! आत्मा आपका व्युत्सर्ग है, आत्मा आपके व्युत्सर्ग का अर्थ है, तो क्रोध, मान, माया और लोभ का परित्याग कर आर्य ! आप किसलिए गर्हा करते हैं ?

कालास ! हम संयम के लिए गर्हा करते हैं।

४२८. भन्ते ! क्या गर्हा संयम है ? अगर्हा संयम है ?

कालास ! गर्हा संयम है, अगर्हा संयम नहीं है। गर्हा सर्व बाल-भाव का परिज्ञा के द्वारा प्रत्याख्यान कर सब दोषों का अपनयन करती है। इस प्रकार हमारा आत्मा संयम में उपिहत होता है, इस प्रकार हमारा आत्मा संयम में उपिहत होता है, इस प्रकार हमारा आत्मा संयम में उपिस्यत होता है।

४२६. इन विन्दु पर वह वैश्यपुत्र कालास अनगार संबुद्ध होकर भगवान् स्थिविरों को वंदन-नमस्कार करता है, वन्दन-नमस्कार कर उसने इस प्रकार कहा—भन्ते ! पहले मैंने अज्ञान, अश्रवण, अबोधि और अनिभयम के कारण अदृष्ट, अश्रुत, अस्मृत, अविज्ञात, अव्याकृत, अव्यविक्षित्र, अनिर्यूढ और अनुपधारित इन पदों के इस अर्थ पर श्रद्धा नहीं की, प्रतीति नहीं की, रुचि नहीं की ।

भन्ते ! अब ज्ञान, श्रवण, बोधि और अभिगम के द्वारा दृष्ट, श्रुत, स्मृत, विज्ञात, व्याकृत, व्यव-च्छित्र, निर्यूढ और उपधारित—इन पदों के इस अर्थ पर मैं श्रद्धा करता हूं, प्रतीति करता हूं, रुचि करता हूं । यह वैसा ही है जैसा आप कह रहे हैं।

४३०. भगवान् स्थविरों ने वैश्यपुत्र कालास अनगार से इस प्रकार कहा—हम जिस प्रकार यह कह रहे हैं उस पर आर्य ! श्रद्धा करो, आर्य ! प्रतीति श.१: उ.६: सू.४२३-४३३

अन्तो ! से जहेर्य अम्हे बदामो ॥

४३१. तए णं से कालासवेसियपुत्ते अणगारे बेरे भगवंते वंदइ नमंसइ, वंदित्ता नमंसिता एवं वदासी—इंग्छामि णं मंते ! तुब्धं अंतिए चाउज्ञामाओ धम्माओ पंचमहन्वइयं सपडिकमणं धम्मं उवसंपिकता णं विह-रित्तए। अहासुद्धं देवाणुष्पिया! मा पडिबंधं।।

४३२. तए णं से कालासवेसियपुत्ते अणगारे बेरे भगवंते वंदइ नमंसइ, वंदिता नमंसिता चाउजामाओ धम्माओ पंचमहव्वइयं सपडि-क्कमणं धम्मं उवसंपज्जिता णं विहरति ॥

४३३. तए णं से कालासवेसियपुत्ते अणगारे बहूणि वासाणि सामण्णपरियागं पाउणइ, पाउणिता जस्सद्वाए कीरइ नग्गभावे मुंडभावे अण्हाणयं अदंतवणयं अच्छत्तयं अणोवाहणयं भूमिसेजा फलसेजा कहसेजा केसलोओ बंभचेरवासो परघरणवेसो लढाव्यत्वी उचावया गामकंटगा बावीसं परिसहोवसगा अहियासिज्ञेति, तमट्टं आराहेह, आराहेता चरमेहिं उस्सास-नीसासेहिं सिद्धे बुद्धे मुक्के परिनिच्चुडे सव्युक्ख-

वयं वदामः।

ततः सः कालासवैश्यपुत्र अनगारः स्थविरान्
भगवतो वन्दते नमस्यति, वन्दित्वा नमस्यित्वा
एवमवादीत्—इच्छामि भदन्त ! युष्माकम्
अन्तिके चतुर्यामाद् धर्मात् पञ्चमहाव्रतिकं
सप्रतिक्रमणं धर्मम् उपसंपद्य विहर्तुम्।

यथासुखं देवानुप्रिय ! मा प्रतिबन्धम् ।

ततः स कालासवैश्यपुत्रः अनगारः स्थविरान् भगवतः बन्दते नमस्यति, वन्दित्वा नमस्यित्वा चतुर्यामाद् धर्मात् पञ्चमहाव्रतिकं सप्रति-क्रमणं धर्मम् उपसंपद्य विहरति i

ततः स कालासवैश्यपुत्रः अनगारः बहूनि वर्षाणि श्रामण्यपर्यायं प्राप्तोति, प्राप्य यस्या-र्थाय क्रियते नग्नभावः मुण्डभावः अस्नानकम् 'अदंतवणयं' अच्छत्रकम् अनुपानत्कं भूमि-शय्या फलशय्या काष्टशय्या केशलोचः ब्रह्म-चर्यवासः परघरप्रवेशः लख्यापलब्धी उद्या-वचाः ग्रामकण्टकाः द्वाविंशतिः परिषहो-पसर्गाः अध्यास्यते, तमर्थम् आराध्यति, आराध्य चरमेषु उच्छ्वास-निःश्वासेषुः सिद्धः 'बुद्धे' मुक्तः परिनिर्वृतः सर्वदुःखप्रहीणः। करो, आर्य ! रुचि करो !

४३१. अब वह वैश्यपुत्र कालास अनगार भगवान् स्थिवरों को वन्दन-नमस्कार करता है, वन्दन-नमस्कार कर उसने इस प्रकार कहा—भन्ते ! मैं आपके पास चतुर्वाम धर्म से (मुक्त होकर) सप्रति-क्रमण पञ्चमहाव्रतात्मक धर्म को स्वीकार कर विहार करना चाहता हूं। देवानुप्रिय ! जैसे तुम्हें सुख हो! प्रतिबंध मत करो!

४३२. वैश्यपुत्र कालास अनगार भगवान् स्थविरों को बन्दन-नमस्कार करता है, बन्दन-नमस्कार कर चतुर्याम धर्म से (मुक्त होकर) सप्रतिक्रमण पञ्च-महाव्रतात्मक धर्म को स्वीकार कर विहार करता है।

४३३. वह वैश्यपुत्र कालास अनगार बहुत यथीं तक श्रामण्यपर्याय का पालन करता है, पालन कर जिस प्रयोजन से नग्नभाव, मुण्डभाव, स्नान न करना, दतीन न करना, छत्र धारण न करना, पादुका न पहनना, भूमि-शय्या, फलक-शय्या, काष्ठ-शय्या, केश-लोच, ब्रह्मचर्यवास, भिक्षा के लिए गृहस्थों के घर प्रवेश करना, लाभ-अलाभ, उद्यावच, ग्राम-कण्टक, बाईस परीषहों और उप-सर्गों को सहन किया जाता है, उस प्रयोजन की आराधना करता है, उसकी आराधना कर चरम उच्छ्वास-निःश्वास में सिद्ध, प्रशान्त, मुक्त, परि-निर्वृत्त और सब दु:खों को क्षीण करने वाला हो जाता है।

#### भाष्य

# १. सूत्र ४२३-४३३

प्रस्तुत प्रकरण में छह पद विशेष विमर्श-योग्य हैं— 9.सामा-यिक २. प्रत्याख्यान ३. संयम ४. संवर ५. विवेक ६. व्युत्सर्ग । प्र-तीत होता है कि भगवान् पार्श्व की परम्परा में ये पद प्रचलित थे। पार्श्वापत्यीय कालास अनगार ने सोचा—स्थिवर इन पदों का अर्थ नहीं जानते; इसलिए उसने आवेशपूर्ण भाषा में कह दिया— स्थिवरो! आप इन पदों का अर्थ नहीं जानते। स्थिवरों ने सहज शांत भाव से कहा—हम इनका अर्थ जानते हैं। तब अनगार कालास ने जिज्ञासा के स्वर में उनका अर्थ पूछा और स्थिवरों ने उनका उत्तर दिया। इन सभी पदों का एक ही उत्तर है—आत्मा सामायिक है और आत्मा ही सामायिक का अर्थ है—यह उत्तर निश्चय नय का उत्तर है। भगवान् महावीर ने द्रव्यार्थिक और पर्यायार्थिक अथवा निश्चय और व्यवहार—इन दो नयों से सत्य की प्रज्ञप्ति की थी।

द्रव्यार्थिक अथवा निश्चय नय अभेद-प्रधान होता है। पर्याया-र्थिक अथवा व्यवहार नय भेद-प्रधान होता है। द्रव्यार्थिक नय की दृष्टि से सामायिक आत्मा है और पर्यायार्थिक नय की दृष्टि से सामायिक आत्मा का गुण है। जिनभद्र क्षमाश्रमण का यह अभिमत है।

जीवो गुणो पडिवन्नो, नयस्स दव्वड्वियस्स सामाइयं। सो चेव पञ्जवद्वियनयस्स जीवस्स एस गुणो॥

१. वि.मा.गा.२६४३—

आचार्य कुन्दकुन्द ने ज्ञान, दर्शन, चारित्र आदि तत्त्वों का व्यवहार और निश्चय दोनों नयों से निरूपण किया है। व्यवहार नय के अनुसार आयारो आदि द्वादशांम श्रुतज्ञान हैं, जीव आदि नव तत्त्वों की श्रद्धा दर्शन है, षड्जीवनिकाय की हिंसा का परिहार चारित्र है। निश्चय नय के अनुसार आत्मा ज्ञान है, आत्मा दर्शन है, आत्मा चारित्र है, आत्मा प्रत्याख्यान है और आत्मा ही संवर-योग है।

स्थिवरों के द्वारा द्रव्यार्थिक नय का निरूपण सुनकर कालास अनगार ने जिज्ञासा की—"यदि आत्मा ही सामायिक यावत् व्युत्सर्ग है तो आपने क्रोध आदि कषाय का व्यूत्सर्ग कर दिया, फिर गर्हा क्यों करते हैं ?" स्थिवरों ने कहा-"हम संयम के लिए गर्हा का प्रयोग करते हैं।'' इस उत्तर से यह फलित होता है कि जहां गुण-प्रतिपन्न आत्मा की विवक्षा है वहां आत्म। ही सामायिक है। किन्तु जहां गूण की विवक्षा है, वहां सामायिक का अर्थ है—सावद्य योग की विरति। प्रत्याख्यान का अर्थ है--अनागत सावद्य योग का परि-त्याग। संयम का अर्थ है—इन्द्रिय और मन का निग्रह। संबर का अर्थ है-अव्रत आदि का निरोध । विवेक का अर्थ है-कोध आदि कषाय का पृथक्करण। व्युत्सर्ग का अर्थ है---क्रोध आदि कषाय से विमुक्ति। पहीं के द्वारा संयम की पुष्टि होती है। जब सामायिक आदि आत्मगत या परिपक्त हो जाते हैं, उस अवस्था में आत्मा ही सामायिक है, ऐसा कहा जा सकता है, किन्तु जिस अवस्था में सामायिक आदि का अभ्यास अपरिपक्ष अवस्था में है, उस स्थिति में गर्हा के द्वारा उनके अभ्यास को परिपक्त किया जाना आवश्यक है। शरीर के द्वारा पापकर्म का आचरण न करना गर्हा का एक प्रकार है। प्रत्याख्यान का भी यही प्रकार है। डाणं के इस सिद्धान्त से यह सिद्ध होता है कि गर्हा संयम की साधना का एक महत्त्वपूर्ण अंग है। इसलिए गर्हा के द्वारा संयम उपहित, उपचित और उपस्थित होता है।

### शब्द-विमर्श

स्थिवर स्थिवर का अर्थ है—वृद्ध । ठाणं में दस प्रकार के स्थिवर निर्दिष्ट हैं—प्रामस्थिवर, नगरस्थिवर, राष्ट्रस्थिवर, प्रशास्ता-स्थ-विर—प्रशासक-ज्येष्ठ, कुलस्थिवर, गणस्थिवर, संघस्थिवर, जाति-

स्थविर, श्रुतस्थविर, पर्यायस्थविर।

अभयदेवसूरि ने यहां स्थिवर का अर्थ 'श्रुतवृद्ध' किया है। बबहारों तथा ठाणं में टाणं और समयाओ—इन दो आगमों को धारण करने वाले को 'श्रुतस्थिवर' कहा गया है। ओबाइयं के अनुसार स्थिवर द्वादशांगधर होता है। वहां स्थिवर का विशेष विवरण उपलब्ध है।

**बाल्य**—मिथ्यात्व और अविरति। र

उपहित-सित्रहित, प्राप्त ।

उपस्थित-चिरस्थायी ।

अज्ञान प्रस्तुत विषय के स्वरूप की जानकारी का अभाव!

अबोषि सम्यक् ज्ञान की अनुपलब्धि अथवा सहज ज्ञान का अभाव। अनुभिगम—विस्तृत बोध का अभाव।

अद्रष्ट—अप्रत्यक्षीकृत ।

अव्यक्ति-अव्याख्यात, गुरु के द्वारा व्याख्यात्मक रूप में अप्राप्त।

अव्यवस्थित जिसका लक्षण या विश्लेषण ज्ञात न हो।

अनिर्युढ--जिसका सार-संक्षेप उद्दध्त न किया गया हो।

अनुप्रवारित जो धारण न किया गया हो, जिसका चिन्तन न किया गया हो।

प्रतिक्रमण—आवश्यक का एक अंग, चौथा आवश्यक, अतीत का प्रतिक्रमण !

फलकशय्या - लम्वा और समाट किए हुए फलक की शय्या।

काष्ठशय्या-असंस्कृत काष्ठ की शय्या ।

ब्रह्मचर्यवास देखें भ.१।२००-२१० का भाष्य।

लब्यापलब्यी—लाभ और अलाभ अथवा अपूर्ण लाभ।

**उद्यावच**—असंतुलित ।

ग्रामकण्टक कांटे के समान चुभने वाले इन्द्रिय-विषय । विशेष जान-कारी के लिए देखें दसवे.१०।११ का टिप्पण।

परीषह—साधनाकाल में आने वाले कष्ट।

समयसार, गा.२७६,२७७—
आयारादी णाणं, जीवादी दंसणं च विण्णेयं।
छजीवणिकं च तहा, भणदि चरित्तं तु ववहारो॥
आदा खु मज्झ णाणं आदा मे दंसणं चरितं च।
आदा पद्मक्खाणं, आदा मे संवरो जोगो॥

- २. ठाणं, २।२४४ और उसका टिप्पण !
- ३. (क) वही,३।२६,२७—ितविहा गरहा पण्णत्ता, तं जहा— मणसा वेगे गरहित, वयसा वेगे गरहित, कायसा वेगे गरहित—पावाणं कम्माणं अकरणयाए। अहवा गरहा तिविहा पण्णत्ता, तं जहा—दीहं पेगे अद्धं गरहित, रहस्सं पेगे अद्धं गरहित, कायं पेगे पिडसाहरित—पावाणं कम्माणं अकरणयाए। तिविहे पद्मक्खाणे पण्णत्ते, तं जहा—मणसा वेगे पद्मक्खाति, वयसा वेगे पद्मक्खाति, कायसा वेगे पद्मक्खाति—पावाणं कम्माणं अकरणयाए। अहवा पद्मक्खाणे तिविहे पण्णत्ते, तं जहा—दीहं पेगे अद्धं पद्मक्खाति, रहस्सं पेगे अद्धं

पचक्खाति, कायं पेगे पडिसाहरति—पावाणं कम्माणं अकरणयाए। (ख) वही,४।२६४—चउव्विहा गरहा पण्णता, तं जहा—उवसंपञ्जामितेगा गरहा, वितिगिच्छामितेगा गरहा, जं किंचिमिच्छामितेगा गरहा, एवं पि पण्ण-तेगा गरहा।

- ४. ठाणं,१०।१३६।
- ५. भ.वृ.९।४३३--- 'येरे'त्ति श्रीमन्महावीरजिनशिष्याः श्रुतवृद्धाः।
- ६. (क) ववहारो, १०। १६- तओ थेरभूमीओ पण्णताओ, तं जहा- जातिथेरे सुयथेरे परियायथेरे । सट्टिबास जाए समणे निग्गंथे जातिथेरे, ठाणसम्बायधरे समणे निग्गंथे सुयथेरे, वीसवासपरियाए समणे निग्गंथे परियायथेरे ।
  - (ख) ठाणं,३१९५७।
- ७. ओवा.सू.२५,२६।
- ८. भ.वृ.९।४२८--वाल्यं--वालतां मिथ्यात्वभविरतिं च।
- ६. ठाणं,४१५६७-६०१।

### अपश्चक्खाणकिरिया-परं

४३४. भंते ! ति भगवं गोयमे समणं भगवं महावीरं वंदइ नमंसइ, वंदिता नमंसिता एवं वदासी—से नूणं भंते ! सेडियस्स य तणुयस्स य किवणस्स य खत्तियस्स य समा चेव अपद्यवखाणिकिरिया कज्जइ ? हंता गोयमा ! सेडियस्स य तणुयस्स य

हंता गोयमा ! सेट्डियस्स य तणुयस्स य किवणस्स य खत्तियस्स य समा चेव अपचक्खाणिकिरिया कज्जइ॥

४३५. से केणडेणं भंते ! एवं वुच्चइ—सेडि-यस्स य तणुयस्स य किवणस्स य खत्तियस्स य समा चेय अपचक्खाणिकरिया कज्जइ ? गोयमा ! अविरति पडुच्च । से तेणडेणं गोयमा ! एवं वुच्चइ—सेडियस्स य तणु-यस्स य किवणस्स य खत्तियस्स य समा चेव अपचक्खाणिकरिया कज्जड !!

#### आहाकम्म-पदं

४३६. आहाकमां णं भुंजमाणे समणे निग्गंथे किं बंघइ ? किं पकरेड़ ? किं चिणाइ ? किं उवचिणाइ ?

गोयमा ! आहाकम्मं णं भुंजमाणे आउय-वजाओ सत्त कम्मप्पगडीओ सिढिलबंधण-बद्धाओ धणियवंधणबद्धाओ पकरेइ, हस्स-कालिट्डयाओ दीहकालिट्डयाओ पकरेइ, मंदाणुभावाओ तिव्याणुभावाओ पकरेइ, अप्पएसम्गाओ बहुप्पएसग्गाओ पकरेइ, आउयं च णं कम्मं सिय वंधइ, सिय नो बंधइ, अस्सायावेयणिजं च णं कम्मं भुज्ञो-भुज्ञो उविचणाइ, अणाइयं च णं अणवदग्गं दीहमद्धं चाउरंतं संसारकंतारं अणुपरियट्टइ।।

४३७. से केणडेणं मंते ! एवं वृच्चइ—आहा-कम्मं णं भुंजमाणे आउयवजाओ सत्तकम्म-प्पगडीओ सिदिलवंधणबद्धाओ धणिय-बंधणबद्धाओ पकरेइ जाव चाउरंतं संसार-कंतारं अणुपरियट्टइ ?

### अप्रत्याख्यानक्रिया-पदम्

भदन्त ! अयि ! भगवान् गौतमः श्रमणं भग-वन्तं महावीरं बन्दते नमस्यति, बन्दित्वा नम-स्यित्वा एवमवादीत्—अध नूनं भदन्त ! श्रेष्ठिकस्य च तनुकस्य च कृपणस्य च क्षत्रिय-स्य च समा चैव अप्रत्याख्यानक्रिया क्रियते? हन्त गौतम ! श्रेष्ठिकस्य च तनुकस्य च कृपण-स्य च क्षत्रियस्य च समा चैव अप्रत्याख्यान-क्रिया क्रियते ।

तत् केनार्थेन भदन्त ! एवमुच्यते श्रीष्ठकस्य च तनुकस्य च कृपणस्य च क्षत्रियस्य च समा चैव अप्रत्याख्यानक्रिया क्रियते ? गौतम ! अविरतिं प्रतीत्य । तत् तेनार्थेन

गौतम ! अविरित्तं प्रतीत्य । तत् तेनार्थेन गौतम ! एवमुच्यते श्रीष्ठेकस्य च तनुकस्य च कृपणस्य च क्षत्रियस्य च समा चैव अप्रत्याख्यानक्रिया क्रियते ।

### आधाकर्म-पदम्

आधाकर्म भुञ्जानः श्रमणः निर्गन्थः किं बध्नाति ? किं प्रकरोति ? किं चिनोते ? किन् उपचिनोते ?

गौतम ! आधाकर्म भुञ्जानः आयुर्वजाः सप्त कर्मप्रकृतीः शिथिलवन्धनवद्धाः 'धिणय'-बन्धनवद्धाः प्रकरोति, हस्वकालस्थितिकाः दीर्घकालस्थितिकाः प्रकरोति, मंदानुभावाः तीव्रानुभावाः प्रकरोति, अल्पप्रदेशाग्राः बहु-प्रदेशाग्राः प्रकरोति, आयुः च कर्न स्याद् बध्नाति, स्यान् नो बध्नाति, असातवेदनीयं कर्म भूयो-भूयः उपिचनुते, अनादिकम् 'अण-वदग्गं' दीर्घाध्वानं चतुरन्तं संसारकान्तारम् अनुपरिवर्तते।

४३७. तत् केनार्थेन भदन्त ! एवमुच्यते— आधाकर्म भुञ्जानः आयुर्वजाः सप्त कर्म-प्रकृतीः शिथिलवन्धनवद्धाः 'धणिय'वन्धन-बद्धाः प्रकरोति यावच् चतुरन्तं संसारकान्तारं अनुपरिवर्तते ?

#### अप्रत्याख्यानक्रिया-पद

४३४. भन्ते ! इस सम्बोधन के साथ भगवान् गौतम श्रमण भगवान् महावीर को बन्दन-नमस्कार करते हैं। वन्दन-नमस्कार कर उन्होंने इस प्रकार कहा —भन्ते ! श्रेष्ठी, निर्धन, रंक और राजा के क्या अप्रत्याख्यानक्रिया समान होती है ? हां, गौतम ! श्रेष्ठी, निर्धन, रंक और राजा के

४३५. भन्ते ! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है —श्रेष्टी, निर्धन, रंक और राजा के अप्रत्याख्यान-क्रिया समान होती है ?

अप्रत्याख्यानक्रिया समान होती है।

गौतम ! अविरित की अपेक्षा से। गौतम ! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है—श्रेष्ठी, निर्धन. रंक और राजा के अप्रत्याख्यानक्रिया समान होती है।

### आधाकर्म-पद

४३६. <sup>3</sup>आधाकर्म भोजन करता हुआ श्रमण निर्ग्रन्थ क्या बांधता है ? क्या करता है ? क्या चय करता है ? क्या उपचय करता है ?

गौतम ! आधाकर्म भोजन करता हुआ श्रमण निर्म्रन्थ आयुष्य कर्म को छोड़कर शेप सात कर्मों की शिथिल वन्धनवद्ध प्रकृतियों को गाढ़ वंधनवद्ध करता है, अल्पकालिक रिधित वाली प्रकृतियों को दीर्घकालिक स्थिति वाली करता है, मन्द अनुभाव वाली प्रकृतियों को तीव्र अनुभाव वाली करता है, अल्प प्रदेश-परिमाण वाली प्रकृतियों को बहुप्रदेश-परिमाण वाली करता है; आयुष्य कर्म का वन्ध कदाचित् करता है और कदाचित् नहीं करता, वह असातवेदनीय कर्म का बहुत-बहुत उपचय करता है और आदि-अन्तहीन दीर्घ पथ वाले चतुर्गत्यालक संसार-कान्तार में अनुपरिवर्तन करता है!

४३७. भन्ते ! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है—आधाकमं भोजन करता हुआ श्रमण निर्ग्रन्थ आयुष्य कर्म को छोड़कर शेष सात कर्मों की शिथिल बन्धनवद्ध प्रकृतियों को गाढ़ वंधनवद्ध करता है यावत् चतुर्गत्यात्मक संसार-कान्तार में अनुपरिवर्तन करता है ? गोयमा ! आहाकम्मं णं भुंजमाणे आयाए
धम्मं अइक्कमइ, आयाए धम्मं अइक्कममाणे
पुढिवकायं णावकंखइ, आउकायं णावकंखइ, तेउकायं णावकंखइ, वाउकायं
णावकंखइ, वणस्सइकायं णावकंखइ,
तसकायं णावकंखइ, जेसिं पि य णं जीवाणं
सरीराइं आहारमाहारेइ ते वि जीवे
णावकंखइ। से तेणहेणं गोयमा ! एवं
वुद्यइ—आहाकम्मं णं भुंजमाणे आउयवजाओ सत्त कम्मपगडीओ सिदिलवंधणवद्धाओ धिणयवंधणबद्धाओ पकरेइ
जाव चाउरंतं संसारकंतारं अणुपरियदृइ॥

गौतम ! आधाकर्म भुञ्जानः आत्मना धर्मम् अतिक्रामते, आत्मना धर्मम् अतिक्रामन् पृथ्वीकायं नावकांक्षति, अप्कायं नावकांक्षति, तेजस्कायं नावकांक्षति, वायुकायं नावकांक्षति, वनस्पतिकायं नावकांक्षति, त्रसकायं नावकांक्षति, वेपामपि च जीवानां शरीराणि आहारम् आहरति, तानपि जीवान् नावकांक्षति । तत् तेनार्थेन गौतम ! एवमुच्यते—आधाकर्म भुञ्जानः आयुर्वर्जाः सप्त कर्म-प्रकृतीः शिथिलवन्धनबद्धाः 'धणिय'वन्धनवद्धाः प्रकरोति यावय् चतुरन्तं संसारकान्तारम् अनुपरिवर्तते ।

गीतम ! आधाकर्म भोजन करता हुआ श्रमण निर्मन्थ आत्मा से धर्म का अतिक्रमण करता है। आत्मा से धर्म का अतिक्रमण करता हुआ वह पृथ्वीकायिक, अष्कायिक, तेजस्कायिक, वायु-कायिक, वनस्पतिकायिक और त्रसकायिक जीवों के प्रति निरपेक्ष हो जाता है। वह जिन जीवों के शिरों का भोजन करता है, उन जीवों के प्रति भी निरपेक्ष हो जाता है। गीतम! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है—आधाकर्म भोजन करता हुआ श्रमण निर्मन्थ आयुष्य कर्म को छोड़कर शेष सात कर्मों की शिथिल वन्धनवद्ध प्रकृतियों को गाढ़ वन्धनवद्ध करता है यावत् चतुर्गत्यात्मक संसार कान्तार में अनुपरिवर्तन करता है।

#### भाष्य

### ९. सूत्र ४३६,४३७

प्रस्तुत प्रकरण में आधाकर्म आहार से होने वाले दोषों का निरूपण किया गया है। आधाकर्म का अर्थ साधु को मन में रखकर उसके निमित्त किया जाने वाला आहार है। यह अर्थ आगम के अनेक व्याख्याकरों ने किया है। अभयदेवसूरि ने भी यही अर्थ किया है।

औद्देशिक का अर्थ है—श्रमण, माहण, अतिथि, कृषण आदि सभी भिक्षाचरों के लिए किया गया भोजन। प्रवचनसारोद्धार में औद्देशिक के ओघ और विभाग—ये दो प्रकार निर्दिष्ट हैं। जो समुद्धय-रूप में देने के लिए बनाया जाता है, वह ओघ-औद्देशिक कहलाता है। जो श्रमण, ब्राह्मण, अतिथि आदि का विभाग करके भोजन पकाया जाता है, वह विभाग-औद्देशिक है। उसके तीन विभाग हैं—उद्दिष्ट, कृत और कर्म। इसके चार अवान्तर प्रकार होते हैं—9. उद्देश २. समुदेश ३. आदेश ४. समादेश। विस्तृत जानकारी के लिए प्रवचनसारोद्धार गा.५६५,वृ.५.१३७,१३८ द्रष्टव्य हैं। 'मूलाचार' तथा 'भगवती आराधना' में भी इस विषय की विशद चर्चा उपलब्ध है। मूलावार ने श्रम विभाग है। आयारचूला १।२६ तथा उद्गम के सोलह दोषों में 'आहाकम्मियं' और 'उद्देशियं' का एक साथ अयांग मिलता है। मूलावार में भी इन दोनों का प्रयोग एक साथ उपलब्ध है। '

9. प्र.सारो.प.१३७ —आधानमाधा— साधुनिमित्तं चेतसः प्रणिथानं यथा अमुक-स्य साधोः कारणेन मया भक्तादि पचनीयमिति आधया कर्मपाकादिकिया आधाकर्म तद्योगाद्भक्ताद्यपाधाकर्म, इह दोषाभिधानप्रक्रमेऽपि यद्दोपवतो भक्तादेरिभधानं तद्दोषदोषवतोरभेदिविवक्षया द्रष्टव्यं, एवमन्यत्राऽपि, यद्वा आधाय—साधुं चेतिस प्रणिधाय यत् क्रियते भक्तादि तदाधाकर्म, पृषोदरादि-त्याद्यलोपः, साधुनिमित्तं सचित्तस्याचितीकरणमिवत्तस्य वा पाक इति भावः।

२. भ.वृ.९।४३६ — आधयः साधुप्रणिधानेन यत् सचेतनमचेतनं क्रियते, अचे-तनं या पच्यते, चीयते वा गृहादिकं, व्यूयते वा वस्त्रादिकं तदाधाकर्म।

३. आ.चूला,१ ।१६,९७।

जर्मन विद्वान डा. लायमान (Leumann) ने आहाकम्म का अर्थ याथाकाम्य किया है। यह अर्थ उपेक्षणीय नहीं है। याथाकाम्य का अर्थ है—व्यक्ति की अपनी इच्छाके अनुसार करना अथवा कराना। प्रस्तुत प्रकरण के अनुसार याथाकाम्य आहार खाने वाला पृथ्वीकाय आदि सभी जीव निकायों के प्रति निरमुकम्प होता है। इससे यह फलित होता है कि याथाकाम्य आहार का अर्थ है—गृहस्थ अपनी इच्छा के अनुसार मुनि के लिए कोई वस्तु बनाना चाहता है और मुनि उसके लिए अपनी स्वीकृति दे देता है अथवा मुनि अपने इच्छानुकूल भोजन के लिए गृहस्थ को प्रेरित करता है।

औदेशिक का पाठ इस पाठ से भिन्न है। वहां गृहस्थ प्राण, भूत, जीव, सत्त्व का वध करता है। 'मुनि षड्जीवनिकाय के प्रति निरनुकम्प होता है'—यह औदेशिक के प्रकरण में नहीं है।

#### शब्द-विमर्श

णावकंखइ—निरपेक्ष हो जाता है। वृतिकार ने णावकंखइ पद का अर्थ 'अपेक्षा न रखना, अनुकन्धा न करना' किया है।

शियितवन्यनवद्ध आदि के लिए देखें, भ.१।४४-४७ का भाष्य।

- ४. (क) मूलाचार, ४२२।
  - (ख) भगवती आराधना, ४२५।
- प्र. प्र.सारो गा. ५६५—आहाकम्मुद्देसिय पूईकम्मे ।
- ६. मूलाचार,४२२—आधाकम्मुदेसियं।
- (毒) Zetischrift der Deutschen Morgenlandischen Gesellshaft, Leipzig, Wiesbaden, 37 / 495;
  - (অ) Doctrine of the Jainas, p. 272.
- ८. आ.चूला१।१६,९७।
- ६. भ.वृ.९।४३६---'नायकंखइ'ति नापेक्षते, नानुकम्पत इत्यर्थः।

# फासु-एसणिज्ञ-पदं

४३८. फासु-एसिणां णं मंते ! मुंजमाणे समणे निग्गंथे किं बंधइ ? किं पकरेइ ? किं चिणाइ ? किं उविचणाइ ? गोयमा ! फासु-एसिणां णं मुंजमाणे आउवाओ सत्त कम्मपयडीओ धिणय- वंधणबद्धाओ सिदिलवंधणबद्धाओ पकरेइ, दीहकालिंद्दिइयाओ हस्सकालिंद्दिइयाओ पकरेइ, तिचाणुमावाओ मंदाणुभावाओ पकरेइ, अलुष्एसम्माओ अप्पएसम्माओ पकरेइ, आउयं च णं कम्मं सिय वंधइ, सिय नो वंधइ, अस्सायावेयिणां च णं अण्यदगं दीहमद्धं चाउरंतं संसार-कंतारं वीईवयइ ॥

४३६. से केणट्टेणं भंते ! एवं वृच्चइ—फासु-एसणिजं णं भुंजमाणे आउयवज्ञाओ सत्त कम्मपयडीओ धणियबंधणबद्धाओ सिढिल-बंधणबद्धाओ पकरेड् जाव चाउरंतं संसार-कंतारं वीईवयइ ?

गोयमा ! फासु-एसणिजं णं भुंजमाणे समणे निग्गंथे आयाए धम्मं नाइक्कमइ, आयाए धम्मं जाइक्कमइ, आयाए धम्मं अण्डक्कममाणे पुढविकायं अवकंखइ जाव तसकायं अवकंखइ, जेसिं पि य णं जीवाणं सरीराइं (आहारं ?) आहारेड ते वि जीवे अवकंखइ । से तेणडेणं गोयमा ! एवं वृज्ञइ—फासु-एसणिजं णं भुंजमाणे आउयवजाओ सत्त कम्मपयडीओ धणियवंधणबद्धाओ पकरेड जाव चाउरंतं संसारकंतारं वीईवयइ !!

# प्रासु-एषणीय-पदम्

प्रासु-एषणीयं भदन्त ! भुञ्जानः श्रमणः निर्ग्रन्थः किं बध्नाति ? किं प्रकरोति? किं चिनोति ? किं प्रकरोति ? किं चिनोति ? किं प्रकरोति ? किं चिनोति ? किं प्रकरोति ? किं प्रकरोति ? किं प्रकर्मप्रकृतीः 'धणिय'चन्धनखद्धाः शिथिल-बन्धनखद्धाः प्रकरोति, दीर्धकालस्थितिकाः हस्वकालस्थितिकाः प्रकरोति, तीग्रानुभावाः मन्दानुभावाः प्रकरोति, वहुप्रदेशाग्राः अल्पप्रदेशाग्राः प्रकरोति, आयुश्च कर्म स्याद् बध्नाति, स्यान् नो बध्नाति असातवेदनीयञ्च कर्म नो भूयो-भूयः उपचिनोति, अनादिकम् 'अणवदग्गं' दीर्घाध्वानं चतुरन्तं संसारकान्तरं व्यतिव्रजिति।

तत् केनार्थेन भदन्त ! एवमुच्यते प्रासु--एषणीयं भुञ्जानः आयुर्वर्जाः सप्तकर्म-प्रकृतीः 'धणिय'बन्धनवद्धाः शिथिलवन्धन-बद्धाः प्रकरोति यावच् चतुरन्तं संसारकान्तारं व्यतिव्रजित ?

गौतम ! प्रासु-एषणीयं भुञ्जानः श्रमणाः निर्ग्रन्थः आसाना धर्मं नातिक्रामति, आस्तना धर्मम् अनतिक्रामन् पृथ्वीकायम् अवकांक्षति यावत् त्रसकायम् अवकांक्षति, येपामपि च जीवानां शरीराणि (आहारं) आहरति, तानपि जीवान् अवकांक्षति । तत् तेनार्थेन गौतम! एवमुच्यते—प्रासु-एषणीयं भुञ्जानः आयुर्वजाः सप्त कर्मप्रकृतीः 'धणिय'बन्धनवद्धाः शिथल-बन्धनवद्धाः प्रकरोति यावच् चतुरन्तं संसारकान्तारम् व्यतिव्रजति ॥

# प्रासु-एषणीय-पद

४३६. अभन्ते ! प्रासुक और एषणीय भोजन करता हुआ श्रमण-निर्प्रन्थ क्या बांधता है ? क्या करता है ? क्या चय करता है ? क्या उपचय करता है ? गौतम ! प्राप्तक और एषणीय भोजन करता हुआ श्रमण निर्प्रन्थ आयुष्य कर्म को छोड़कर शेष सात कर्मों की याद बन्धनयद्ध प्रकृतियों को शिथिल बन्धनबद्ध करता है, दीर्घकालिक स्थिति वाली प्रकृतियों को अल्पकालिक स्थिति वाली करता है, तीव्र अनुभाव वाली प्रकृतियों को मन्द अनुभाव वाली करता है, बहुप्रदेश-परिमाण वाली प्रकृतियों को अल्प प्रदेश-परिमाण वाली करता है; आयुष्य कर्म का वन्ध कदाचित् करता है और कदाचित् नहीं करता, यह असातवेदनीय कर्म का बहुत-बहुत उपचय नहीं करता और आदि-अन्तहीन दीर्घ पथ वाले चतुर्गत्यात्मक संसार-कान्तार का व्यतिक्रमण करता है।

४३६. भन्ते ! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है—प्रामुक और एषणीय भोजन करता हुआ श्रमण निर्प्रन्थ आयुष्य कर्म को छोड़कर शेष सात कर्मों की गाढ़ वन्धनवद्ध प्रकृतियों को शिथिल बन्धनबद्ध करता है यावत् चतुर्गत्यात्मक संसार-कान्तार का व्यतिक्रमण करता है ?

गौतम ! प्रासुक और एषणीय भोजन करता हुआ श्रमण निर्मन्य आसा से धर्म का अतिक्रमण नहीं करता, आसा से धर्म का अतिक्रमण नहीं करता, आसा से धर्म का अतिक्रमण नहीं करता हुआ वह पृथ्वीकायिक यावत् त्रसकायिक जीवों के प्रति अपेक्षावान् होता है (निरपेक्ष नहीं होता)। वह जिन जीवों के शरीरों का भोजन करता है, उन जीवों के प्रति भी अपेक्षावान् होता है। गौतम! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है—प्रासुक और एषणीय भोजन करता हुआ श्रमण निर्मन्य आयुष्य कर्म को छोड़कर शेष सात कर्मों की गाढ़ वन्यनवद्ध प्रकृतियों को शिथिल-वन्यनवद्ध करता है यावत् चतुर्गत्यात्मक संसार-कान्तार का व्यतिक्रमण करता है।

#### भाष्य

# १. सूत्र ४३८,४३६

प्रासुक, एषणीय-प्रासुक का अर्थ 'जीव-रहित' किया गया है। र एषणीय का अर्थ है एषणा के दोष से रहित। डा. लायमान (Leumann) ने प्रासुक का संस्कृत-रूप 'स्पर्शुक' किया है। र

१. मूलाचार,४८५—पगदा असओ जम्हा तम्हादो दव्यदात्ति तं दव्यं पासुगमिदि।

R. Doctrine of the Jainas, p. 271, footnote 3.

### सासय-असासय-पदं

४४०. से नूणं भंते ! अथिरे पलोइइ, नो थिरे पलोइइ ? अथिरे भज़इ, नो थिरे भज़इ ? सासए बालए, बालियत्तं असा-सयं? सासए पंडिए, पंडियत्तं असासयं ?

हंता गोयमा ! अथिरे पलोट्टइ, नो थिरे पलोट्टइ । अथिरे मज़इ, नो थिरे मज़इ । सासए बालए, बालियत्तं असासयं । सासए पंडिए, पंडियत्तं असासयं ।।

#### शाश्वत-अशाश्वत-पदम्

अथ नूनं भदन्त ! अस्थिरः प्रत्यागच्छति, नो स्थिरः प्रत्यागच्छति ? अस्थिरः भज्यते, नो स्थिरः भज्यते ? शाश्यतः बालकः, बालक-त्वम् अशाश्यतम् ? शाश्यतः पण्डितः, पण्डितत्वम् अशाश्यतम् ?

हन्त गौतम ! अस्थिरः प्रत्यागच्छति, नो स्थिरः प्रत्यागच्छति । अस्थिरः भज्यते, नो स्थिरः । भज्यते ? शाश्वतः बालकः, बालकत्वम् अशाश्वतम् । शाश्वतः पण्डितः; पण्डितत्वम् अशाश्वतम् ।

#### शाश्वत-अशाश्वत-पद

४४०. <sup>9</sup>भन्ते ! क्या अस्थिर द्रव्य परिवर्तित होता है, स्थिर द्रव्य परिवर्तित नहीं होता ? क्या अस्थिर द्रव्य भग्न होता है, स्थिर द्रव्य भग्न नहीं होता ? क्या बालक शाश्वत है, वालकत्व अशाश्वत है? क्या पण्डित शाश्वत है, पण्डितत्व अशाश्वत है?

हां, गीतम ! अस्थिर द्रव्य परिवर्तित होता है, स्थिर द्रव्य परिवर्तित नहीं होता। अस्थिर द्रव्य भग्न होता है, स्थिर द्रव्य भग्न नहीं होता। वालक शाश्वत है, वालकत्व अशाश्वत है। पण्डित शाश्वत है, पण्डितत्व अशाश्वत है।

#### भाष्य

### १. सूत्र ४४०

वाचक मुख्य उमास्वाित के अनुसार सत् त्रयात्मक होता है। वे तीन हैं—उत्पाद, व्यय और ध्रीव्य। ध्रीव्य स्थिर होता है, उत्पाद और व्यय अस्थिर होते हैं। द्रव्य स्थिर और अस्थिर दोनों का समवाय होता है। प्रस्तुत सूत्र में नित्यानित्यवाद की व्याख्या की गई है। द्रव्य का स्थिर अंश नहीं बदलता, इसीलिए वह नित्य है। उसका अस्थिर अंश बदलता है, इसीलिए वह अनित्य है। स्थिर अंश अभग्न होता है। अस्थिर अंश भग्न होता है। भगवान् महावीर ने एकान्त नित्य और एकान्त अनित्य दोनों पक्षों को अमान्य किया था। सूत्रकार ने स्थिर और अस्थिर का उदाहरण भी प्रस्तुत किया है। बालत्व और पण्डितत्व ये दोनों पर्याय हैं। इन दोनों अवस्थाओं का आधारभूत द्रव्य जीव है। वह बाल-पर्याय में भी रहता है और पंडित-पर्याय में भी रहता है। वाल-पर्याय का उदय हुआ, वाल-पर्याय का व्यय हो गया। पंडित-पर्याय का उदय हुआ, बाल-पर्याय

का व्यय हो गया। जीव इन दोनों पर्यायों में स्थिर रहा।

प्रस्तुत सूत्र से सत् या द्रव्य की परिभाषा फलित होती है— स्थिरास्थिरात्मकं सत् अथवा स्थिरास्थिरात्मकं द्रव्यम् । वृत्तिकार ने स्थिर और अस्थिर की व्याख्या द्रव्य और अध्यात्म दो नयों से की है। उनके अनुसार शिला स्थिर होती है और ढेला अस्थिर होता है। जीव स्थिर होता है और अजीव अस्थिर होता है।

### शब्द-विमर्श

**बात** व्यवहार नय की दृष्टि से शिशु । आध्यात्मिक दृष्टि से असंयत जीव ।

पण्डित - व्यवहार नय की दृष्टि से शास्त्रज्ञ । आध्यात्मिक दृष्टि से संयत जीव।

४४१. सेवं भंते ! सेवं भंते ! त्ति जाव विहरइ ॥

तदेवं भदन्त ! तदेवं भदन्त ! इति यावत् ४४१. भन्ते ! वह ऐसा ही है, भन्ते ! वह ऐसा ही विहरित ! है। इस प्रकार भगवान गीतम यावत संयभ और

४४१. भन्त ! वह ऐसा हा ह, भन्त ! वह ऐसा हा है। इस प्रकार भगवान् गीतम यावत् संयभ और तप से अपने आपको भावित करते हुए विहरण कर रहे हैं।

'प्रलोटयति' बंधोदयनिर्जरादिपरिणामैः परिवर्त्तते । 'स्थिरं' शिलादि न प्रलोट-यति, अध्यालिचन्तायां तु स्थिरो जीवः, कर्मक्षयेऽपि तस्यावस्थित्वात्, नासौ 'प्रलोटयति' उपयोगलक्षणस्वभावात्र परिवर्तते ।

१. त.सू.५ । ३०---उत्पादव्ययधीव्यात्मकं सत् ।

२. भ.वृ.९ । ४४०—'अथिरे'ति अस्यासु द्रव्यं लोष्टादि 'प्रलोटति' परिवर्तते । अध्यात्पचिन्तायामस्थिरं कर्म तस्य जीवप्रदेशेभ्यः प्रतिसमयचलनेनास्थिरत्यात्

# दसमो उद्देशोः दसवां उद्देशक

मूल

### परसमयवत्तव्यया-पदं

४४२. अण्णउत्थिया णं भंते ! एवमाइक्खंति, एवं भामंति, एवं पण्णवेंति, एवं परू-वेंति—

एवं खतु चलमाणे अचलिए। उदीरिज्ञमाणे अणुदीरिए। वेदिज्ञमाणे अवेदिए। पहिज्ञ-माणे अपहीणे। छिज्ञमाणे अच्छिण्णे। भिज्ञमाणे अभिण्णे। दज्ज्ञमाणे अरङ्डे। भिज्ञमाणे अभए। निज्ञरिज्ञमाणे अणि-ज्ञिण्णे।

दो परमाणुपोग्यला एगयओ न साहण्णंति, कम्हा दो परमाणुपोग्यला एगयओ न साह-ण्णंति ?

दोण्हं परमाणुपोग्गलाणं नित्य सिणेहकाए, तम्हा दो परमाणुपोग्गला एगयओ न साह-ण्णाति।

तिण्णि परमाणुपोग्गला एगयओ साह-ण्णंति,

कम्हा तिण्णि परमाणुपोग्गला एगयओ साहण्णंति ?

तिण्हं परमाणुपोग्गलाणं अत्थि सिणेहकाए, तम्हा तिण्णि परमाणुपोग्गला एगयओ साहण्णंति ।

ते भिज्ञमाणा दुहा वि, तिहा वि कजंति।

दुहा कञ्जमाणा एगयओ दिवड्दे पर-माणुपोग्गले भवइ—एगयओ वि दिवड्दे परमाणुपोग्गले भवइ।

तिहा कञ्जमाणा तिण्णि परमाणुपोग्गला भवंति। एवं चत्तारि।

पंच परमाणुपोग्गला एगयओ साहण्णीत, एगयओ साहणिता दुक्खताए कजेति। दुक्खे वि य णं से सासए सवा समितं उवचिजद य, अवचिजद य।

# संस्कृत छाया

### परसमयवक्तव्यता-पदम्

अन्ययूथिकाः भदन्त ! एवमाख्यान्ति, एवं भाषन्ते, एवं प्रज्ञापयन्ति, एवं प्ररूपयन्ति—

एवं खलु चलद् अचिलतम्, उदीर्यमाणम् अनुदीरीतम्, वेद्यमानम् अवेदितम्, प्रही-यमाणम् अप्रहीणम्, छिद्यमानम् अछित्रम्, भिद्यमानम् अभित्रम्, दह्यमानम् अदग्धम्, भ्रियमाणम् अमृतम्, निर्जीर्यमाणम् अनि-जीर्णम्।

द्वी परमाणुपुद्गली एकतः न संहन्येते, करमाद् द्वी परमाणुपुद्गली एकतः न संह-न्येते ?

द्वयोः परमाणुपुद्गलयोः नास्ति स्नेहकायः, तस्माद् द्वौ परमाणुपुद्गली एकतः न संह-न्येते।

त्रयः परमाणुपुद्गलाः एकतः संहन्यन्ते,

कस्मात् त्रयः परमाणुपुद्गलाः एकतः संह-न्यन्ते ?

त्रयाणां परमाणुपुद्गलानाम् अस्ति स्नेहकायः, तस्मात् त्रयः परमाणुपुद्गलाः एकतः संह-न्यन्ते ।

ते भिद्यमानाः द्विधा अपि, त्रिधा अपि क्रिय-न्ते।

द्विधा क्रियमाणाः एकतः द्व्यर्धः परमाणु-पुद्गलः भवति—एकतः अपि द्व्यर्धः पर-माणुपुद्गलः भवति।

त्रिधा क्रियमाणाः त्रयः परमाणुपुद्गलाः भवन्ति। एवं चत्वारः।

पञ्च परमाणुपुद्गलाः एकतः संहन्यन्ते, एकतः संहत्य दुःखतया क्रियन्ते । दुःखमिप च तत् शाश्चतं सदा समितम् उपचीयते च, अपचीयते च।

# हिन्दी अनुवाद

#### परसमयवक्तव्यता-पद

४४२. <sup>9</sup>भन्ते ! अन्ययूथिक ऐसा आख्यान, भाषण, प्रज्ञायन और प्ररूपण करते हैं—

चलमान अचलित, उदीर्यमाण अनुदीरित, वेद्यमान अवेदित, प्रहीयमाण अप्रहीण, छिद्यमान अछित्र, भिद्यमान अभित्र, दह्मनान अदग्ध, म्रियमाण अमृत, निर्जीर्यमाण अनिर्जीर्ण है।

दो परमाणुपुद्गलों की एक संहति नहीं होती, दो परमाणुपुद्गलों की एक संहति किस कारण से नहीं होती ?

दो परमाणुपुद्गलों में क्षेहकाय नहीं होता; इसलिए दो परमाणुपुद्गलों की एक संहति नहीं होती।

तीन परमाणुपुद्गलों की एक संहति होती है,

तीन परमाणुपुद्गलों की एक संहति किस कारण से होती है ?

तीन परमाणुपुद्गलों में स्नेहकाय होता है; इसलिए तीन परमाणुपुद्गलों की एक संहति होती है।

वे दूटने पर दो या तीन भागों में विभक्त होते हैं।

दो भागों में विभक्त होने पर एक ओर डेढ़ परमाणुपुद्गल होता है, दूसरी ओर भी डेढ़ परमाणुपुद्गल होता है।

तीन भागों में विभक्त होने पर वे तीन परमाणु-पुद्गल हो जाते हैं। चार परमाणुपुद्गल भी इसी प्रकार वक्तव्य हैं।

पांच परमाणुपुद्गलों की एक संहति होती है—वे एकरूप में संहत होकर दुःख रूप में परिणत होते हैं। वह दुःख भी शाश्वत है और सदा संगठित रूप में उपचित तथा अपचित होता है। पुर्वि भासा भासा। भासिजमाणी भासा अभासा। भासासमयवितिकंतं च णं भासिया भासा।

जा सा पुर्वि भासा भासा। भासिज्ञमाणी भासा अभासा। भासासमयवितिकंतं च णं भासिया भासा। सा कि भासओ भासा? अभासओ भासा?

अभासओ णं सा भासा। नो खलु सा भासओ भासा। पुच्चिं किरिया दुक्खा। कजमाणी किरिया अदुक्खा। किरियासमयवितिकंतं च णं कडा किरिया दुक्खा।

जा सा पुचिं किरिया दुक्खा। कज्रमाणी किरिया अदुक्खा। किरियासमयवितिकंतं च णं कडा किरिया दुक्खा। सा किं करणओ दुक्खा? अकरणओ दुक्खा?

अकरणओं णं सा दुक्खा। नो खलु सा करणओ दुक्खा—सेवं वत्तव्यं सिया। अकिद्यं दुक्खं, अफुसं दुक्खं, अकञ्जमाण-कडं दुक्खं, अकट्टु-अकट्टु पाण-भूय-जीव-सत्ता वेदणं वेदेति—इति वत्तव्यं सिया।।

#### ससमयवत्तव्यया-पदं

४४३. से कहमेयं भंते ! एवं ? गोयमा ! जण्णं ते अण्णउत्थिया एव-माइक्खंति जाय वेदणं वेदेति—इति वत्तव्वं सिया।

जे ते एवमाहंसु, मिच्छा ते एवमाहंसु। अहं
पुण गोयमा! एवमाइक्खामि, एवं भातेमि,
एवं पण्णवेमि, एवं पस्त्वेमि—एवं खलु
चलमाणे चितए। उदीरिज्ञमाणे उदीरिए। वेदिज्ञमाणे वेदिए। पहिज्ञमाणे पहीणे। छिज्ञमाणे छिण्णे। भिज्ञमाणे भिण्णे। दज्ज्ञमाणे दड्ढे। मिज्ञमाणे मए। निज्ञ-रिज्ञमाणे निज्जिण्णे।

दो परमाणुपोग्गला एगयओ साहण्णंति, कम्हा दो परमाणुपोग्गला एगयओ साह-ण्णंति ?

दोण्हं परमाणुपोग्यलाणं अत्थि सिणेहकाए, तम्हा दो परमाणुपोग्यला एगयओ साह-ण्णाति । पूर्व भाषा भाषा। भाष्यमाणा भाषा अभाषा। भाषासमयव्यतिकान्ते च भाषिता भाषा।

या असी पूर्व भाषा भाषा। भाष्यमाणा भाषा अभाषा। भाषासमयव्यतिक्रान्ते च भाषिता भाषा। सा कि भाषमाणस्य भाषा ? अभा-षमाणस्य भाषा ?

अभाषमाणस्य सा भाषा। नो खलु सा भाष-माणस्य भाषा। पूर्व क्रिया दुःखा। क्रियमाणा क्रिया अ-दुःखा। क्रियासमयव्यतिकान्ते च कृता क्रिया दुःखा।

या असौ पूर्वं क्रिया दुःखा । क्रियमाणा क्रिया अदुःखा । क्रियासमयव्यतिक्रान्ते च कृता क्रिया दुःखा । सा किं करणतः दुःखा ? अक-रणतः दुःखा?

अकरणतः सा दुःखा । नो खलु सा करणतः दुःखा—अथैवं वक्तव्यं स्यात् । अकृत्यं दुःखम्, अक्रियमाणं कृतं दुःखम्, अकृत्या-अकृत्या प्राण-भूत-जीव-सत्त्वाः वेदनां वेदयन्ति—इति वक्तव्यं स्यात् ।

#### स्वसमयवक्तव्यता-पदम्

तत् कथमेतत् भदन्तः ! एवम् ? गीतमः ! यत् ते अन्ययूथिकाः एवमाख्यान्ति यावद् वेदनां वेदयन्ति—इति वक्तव्यं स्यात् !

ये एते एवमाहुः, मिथ्या ते एवमाहुः। अहं पुनः गौतम! एवमाख्यामि, एवं भाषे, एवं प्रज्ञापयामि, एवं प्रत्ये खलु चलच् चिलतम्। उदीर्यमाणम् उदीरितम्। बेद्यमानं वेदितम्। प्रहीयमाणं प्रहीणम्। छिद्यमानं छित्रम्। भिद्यमानं भित्रम्। दह्यमानं दग्धम्। प्रियमाणं मृतम्। निर्जीर्यमाणं निर्जी-णम्।

द्वी परमाणुपुद्गली एकतः संहन्येते, कस्मात् द्वी परमाणुपुद्गली एकतः संहन्येते?

द्वयोः परमाणुपुद्गलयोः अस्ति स्नेहकायः, तस्मात् द्वौ परमाणुपुद्गलौ एकतः संहन्येते। बोलने से पहले भाषा भाषा होती है. बोलते समय भाषा अभाषा होती है और बोलने का समय व्यतिक्रान्त होने पर बोली गई भाषा भाषा है! बोलने से पहले जो भाषा भाषा है, बोलते समय भाषा अभाषा है और बोलने का समय व्यतिक्रान्त हो जाने पर बोली गई भाषा भाषा है। क्या वह जो बोल रहा है, उसके भाषा है ? जो नहीं बोल रहा है, उसके भाषा है ?

वह जो नहीं बोल रहा है, उसके भाषा है। जो बोल रहा है, उसके भाषा नहीं है।

क्रिया करने से पहले क्रिया दुःखकर होती है, क्रियमाण क्रिया दुःखकर नहीं होती, क्रिया का समय व्यतिक्रान्त होने पर कृत क्रिया दुःखकर होती है।

जो यह क्रिया करने से पहले दुःखकर होती है, क्रियमाण क्रिया दुःखकर नहीं होती, क्रिया का समय व्यतिक्रान्त होने पर कृत क्रिया दुःखकर होती है। क्या वह करने से दुःखकर होती है? न करने से दुःखकर होती है?

न करने से वह दु:खकर होती है। करने से वह दु:खकर नहीं होती—ऐसा कहा जा सकता है। दु:ख कृत्य नहीं हैं, दु:ख स्पृश्य नहीं है, दु:ख अक्रियमाण कृत है, प्राण, भूत, जीव और सत्व बिना किए - बिना किए भी वेदना का अनुभव करते हैं—ऐसा कहा जा सकता है।

#### स्वसमयवक्तव्यता-पद

४४३. भन्ते ! यह इस प्रकार कैसे होता है ? गौतम ! वे अन्ययूधिक जो ऐसा आख्यान करते हैं यावत् वेदना का अनुभव करते हैं ऐसा कहा जा सकता है!

जो ऐसा कहते हैं, वे निथ्या कहते हैं। गौतम ! मैं इस प्रकार आख्यान, भाषण, प्रज्ञापन और प्ररूपण करता हूं—चलमान चलित, उदीर्यमाण उदीरित, वेद्यमान वेदित, प्रहीयमाण प्रहीण, छिद्य-मान छिन्न, भिद्यमान भिन्न, दह्यमान दन्ध, प्रियमाण मृत, निर्जीर्यमाण निर्जीण होता है।

दो परमाणुपुद्गलों की एक संहति होती है, दो परमाणुपुद्गलों की एक संहति किस कारण से होती हैं ?

दो परमाणुपुद्गलों में स्नेहकाय होता है; इसलिए उन दो परमाणुपुद्गलों की एक संहति होती है।

www.jainelibrary.org

ते भिज्ञमाणा दुहा कज़ंति । दुहा कज़माणा एगयओ परमाणुपोग्गले—एगयओ पर-माणुपोग्गले भवति ।

तिण्णि परमाणुपोग्गला एगयओ साह-ज्यांति, कम्हा तिण्णि परमाणुपोग्गला एगयओ

तिण्हं परमाणुपोग्यलाणं अस्थि सिणेहकाए, तम्हा तिष्णि परमाणुपोग्गला एगयओ साहण्णंति।

ते भिञ्जमाणा दुहा वि, तिहा वि कञ्जंति । दुहा कञ्जमाणा एगयओ परमाणुपोग्गले, एगयओ दुपएसिए खंघे भवति । तिहा कञ्जमाणा तिण्णि परमाणुपोग्गला भवंति ।

एवं चत्तारि ।

साहण्णति?

पंच परमाणुपोग्गला एगयओ साहण्णंति। एगयओ साहण्णिता खंधताए कर्जाते। खंधे वि य णं से असासए सया समितं उवचिज्ञइ य, अवचिज्ञइ य।

पुर्वि भासा अभासा, भासिज्ञमाणी भासा भासा, भासासमयवितिकंतं च णं भासिया भासा अभासा।

जा सा पुर्वि भासा अभासा । भासिजमाणी भासा भासा, भासासमयवितिकंतं च णं भासिया भासा अभासा । सा किं भासओ भासा ? अभासओ भासा ?

भासओं णं भासा, नो खतु सा अभासओ भासा।

पुर्वि किरिया अदुक्खा। कञ्जमाणी किरिया दुक्खा। किरियासमयवितिकंतं च णं कडा किरिया अदुक्खा।

जा सा पुर्वि किरिया अदुक्खा। कञ्जमाणी किरिया दुक्खा। किरियासमयवितिकंतं च णं कडा किरिया अदुक्खा । सा किं करणओ दुक्खा? अकरणओ दुक्खा?

करणओ णं सा दुक्खा। नो खलु सा अकरणओ दुक्खा—सेवं वत्तवं सिया। किद्यं दुक्खं, फुसं दुक्खं, कज्रमाणकं दुक्खं, कट्टु-कट्टु पाण-भूय-जीव-सत्ता वेदणं वेदेति—इति यत्तवं सिया॥ ते भिद्यमानाः द्विधा क्रियन्ते। द्विधा क्रिय-माणाः एकतः परमाणुपुद्गलः—एकतः पर-माणुपुद्गलः भवति।

त्रयः परमाणुपुद्गलाः एकतः संहन्यन्ते,

कस्मात् त्रयः परमाणुपुद्गलाः एकतः संहन्यन्ते ?

त्रयाणां परमाणुपुद्गलानाम् अस्ति स्नेहकायः, तस्मात् त्रयः परमाणुपुद्गलाः एकतः सं-हन्यन्ते।

ते भिद्यमानाः द्विधा अपि त्रिधा अपि क्रियन्ते । द्विधा क्रियमाणा एकतः परमाणु-पुद्गलः एकतः द्विप्रदेशिकः स्कन्धः भवति । त्रिधा क्रियमाणाः त्रयः परमाणुपुद्गलाः भवन्ति ।

एवं चत्वारः।

पञ्च परमाणुपुद्गलाः एकतः संहन्यन्ते । एकतः संहत्य स्क्रन्थतया क्रियन्ते । स्कन्धो-ऽपि च स अशाश्वतः सदा समितम् उपचीयते च, अपचीयते च ।

पूर्व भाषा अभाषा, भाष्यमाणा भाषा भाषा, भाषासम्यव्यतिक्रान्ते च भाषिता भाषा अ-भाषा।

या असी पूर्व भाषा अभाषा। भाष्यमाणा भाषा भाषा, भाषासमयव्यतिकान्ते च भा-षिता भाषा अभाषा। सा कि भाषनाणस्य भाषा ? अभाषमाणस्य भाषा ?

भाषनाणस्य भाषा, नो खलु सा अभाषमाणस्य भाषा।

पूर्वे क्रिया अदुःखा। क्रियमाणा क्रिया दुःखा। क्रियासमयव्यतिक्रान्ते च कृता क्रिया अदुःखा।

या असी पूर्वं क्रिया अदुःखा। क्रियमाणा क्रिया दुःखा। क्रियासमयव्यतिकान्ते च कृता क्रिया अदुःखा। सा किं करणतः दुःखा? अकरणतः दुःखा?

करणतः सा दुःखा। नो खलु सा अकरणतः दुःखा—अथैवं वक्तव्यं स्यात्। कृत्यं दुःखं, स्पृश्यं दुःखं, क्रियमाणकृतं दुःखं, कृत्वा-कृत्वा प्राण-भूत-जीव-सत्त्वाः वेदनां वेदयन्ति— इति वक्तव्यं स्यात्। वे दूटने पर दो भागों में विभक्त होते हैं। दो भागों में विभक्त होने पर एक ओर एक परमाणुपुद्गल होता है, दूसरी ओर भी एक परमाणुपुद्गल होता है।

तीन परमाणुपुद्गलों की एक संहति होती है,

तीन परमाणुपुद्गलों की एक संहति किस कारण से होती है ?

तीन परमाणुपुद्गलों में स्नेहकाय होता है; इसलिए उन तीन परमाणुपुद्गलों की एक संहति होती है।

वे दूटने पर दो या तीन भागों में विभक्त होते हैं। दो भागों में विभक्त होने पर एक ओर परमाणुपुद्गल होता है, दूसरी ओर दिप्रदेशी स्कन्ध होता है। तीन भागों में विभक्त होने पर तीन परमाणुपुद्गल हो जाते हैं।

चार परमाणुपुद्गल भी इसी प्रकार वक्तव्य हैं। पांच परमाणुपुद्गलों की एक संहति होती है। वे एकस्प में संहत होकर स्कन्ध के रूप में परिणत होते हैं। वह स्कन्ध भी अशाश्वत है और सदा संगठित रूप में उपचित तथा अपचित होता है। वोलने से पहले भाषा अभाषा है। बोलते समय भाषा भाषा है। बोलने का समय व्यतिक्रान्त होने पर बोली गई भाषा अभाषा है।

बोलने से पहले जो भाषा अभाषा है, बोलते समय भाषा भाषा है, बोलने का समय व्यतिक्रान्त होने पर बोली गई भाषा अभाषा है। क्या वह जो बोल रहा है, उसके भाषा है? जो नहीं बोल रहा है, उसके भाषा है?

बह जो बोल रहा है, उसके भाषा है; जो नहीं बोल रहा है, उसके भाषा नहीं है।

क्रिया करने से पहले क्रिया दुःखकर नहीं होती; क्रियमाण क्रिया दुःखकर होती है; क्रिया का समय व्यतिक्रान्त होने पर कृत क्रिया दुःखकर नहीं होती।

जो यह क्रिया करने से पहले दुःखकर नहीं होती; क्रियमाण क्रिया दुःखकर होती है; क्रिया का समय व्यतिक्रान्त होने पर कृत क्रिया दुःखकर नहीं होती; क्या वह करने से दुःखकर होती है? न करने से दुःखकर होती है ?

क्रिया करने से दुःखकर होती है। न करने से वह दुःखकर नहीं होती—ऐसा कहा जा सकता है। दुःख कृत्य है, दुःख स्पृश्य है, दुःख क्रियमाण कृत है, प्राण, भूत, जीव और सत्त्व क्रिया कर-करके वेदना का अनुभव करते हैं—ऐसा कहा जा सकता है।

# १. सूत्र ४४२,४४३

प्रस्तुत आलापक में चार बाद पूर्वपक्ष के रूप में उल्लिखित हैं—9. उत्पत्ति-निष्पत्तिवाद २. त्र्यणुकवाद ३. स्फोटवाद ४. अक्रिया-वादः

- 9. उत्पत्ति-निष्पतिवाद—क्षणिकवाद में द्रव्य की त्रैकालिकता मान्य नहीं है, इसलिए उसके अनुसार चलमान और चलित—ये दो अवस्थाएं एक साथ नहीं हो सकती। चलमान से अतिरिक्त कोई चिलित अवस्था संभव नहीं है। बौद्ध दर्शन सम्मत क्षणिकवाद अथवा तत्सदृश किसी क्षणभंगुरवाद का सूत्रकार ने पूर्वपक्ष के रूप में उल्लेख किया है।
- र. त्रणुकवाद— त्र्यणुकवाद वैशेषिक दर्शन के द्रव्योत्पाद की प्रक्रिया का सिद्धान्त है। वैशेषिक दर्शन के अनुसार द्रव्य का उत्पाद संयोग या संघात से होता है। दो परमाणुओ के संयोग से आरब्ध द्रव्य द्व्यणुक कहलाता है। चार या पांच द्व्यणुक द्रव्यों के संयोग से आरब्ध द्रव्य त्र्यणुक कहलाता है। त्र्यणुक को त्रसरेणु और त्रुटि भी कहा जाता है। द्व्यणुकों से द्रव्य की उत्पत्ति नहीं होती। परमाणु और द्व्यणुक दोनों ही अणुत्व-परिमाण वाले होते हैं। सूत्रकार ने पूर्व पक्ष को उद्धृत करते हुए बतलाया है— दो परमाणु-पुद्गलों में स्नेहकाय नहीं होता, इसलिए दो परमाणु-पुद्गलों की एक संहति नहीं होती। संभवतः यह अभिमत प्राचीन वैशेषिक मत का रहा हो। अथवा इसका तात्पर्य यह हो सकता है कि दो परमाणु-पुद्गलों में अणुत्व-परिमाण की निवृत्ति नहीं होती, सूक्ष्म परिणित बनी रहती है। त्र्यणुक में स्थूल परिणित हो जाती है; इसलिए उससे द्रव्य उत्पन्न हो सकता है।

वैशेषिक दर्शन में सृष्टि-रचना के सिद्धान्त का नाम 'आरम्भवाद' है। उसके अनुसार—दो परमाणुओं के संयोग से एक नया द्व्यणुक द्रव्य उत्पन्न होता है, जो कारणभूत दो परमाणुओं से भिन्न होने पर भी उनमें व्याप्त होकर रहता है। इसी प्रकार तीन द्व्यणुकों में से एक व्यणुक और चार त्र्यणुकों में से एक चतुरणुक—उत्पन्न होता है। इस क्रम से वैशेषिक दर्शन ने पर्वत, नदी, सूर्य आदि स्थूल सृष्टि की रचना की व्यवस्था की।

३. स्फोटवाद बोलने से पूर्व भाषा भाषा है। बोलने के पश्चाद् भी भाषा है। बोलने ते समय भाषा अभाषा है। इस प्रवाद को 'स्फोटवाद' कहा जा सकता है। स्फोटवाद के अनुसार ध्वनि दो प्रकार की होती है—प्राकृत और वैकृत! प्राकृत ध्वनि अभिव्यक्त नहीं होती, वैकृत ध्वनि अभिव्यक्त होती है। शब्द के ग्रहण का हेतु प्राकृत ध्वनि है, यही स्फोट है। शब्द के हस्य, दीर्घ और जुत —इस स्थिति-भेद का हेतु वैकृत ध्वनि है।

'स्फोट' शब्द एक पद में वर्तमान सभी वर्णों में होता है।

फिर भी वह अन्तिम वर्ण में स्पष्ट होता है। एक पद के प्रत्येक वर्ण

अर्थ-बोधक नहीं हो सकते। वक्ता द्वारा उद्यारण किये गये वर्ण शीघ्र नष्ट हो जाते हैं। इसलिए उनका मिलन सम्भव नहीं होता। अतः उन वर्णों से उत्पन्न स्फोट नामक शब्द से ही अर्थ का ज्ञान होता है। प्राकृत शब्द नित्य है। इस अपेक्षा से वह बोलने के पहले भी होता है और बोलने के पश्चात् भी होता है। वैकृत शब्द केवल बोलने के समय ही होता है। अर्थ का बोध प्राकृत शब्द से होता है, वैकृत शब्द से नहीं होता—इस दृष्टिकोण से प्राकृत शब्द को 'भाषा' और वैकृत शब्द को 'अभाषा' माना जा सकता है।

४. अक्रियावाद — अक्रियावाद पकुध कात्यायन का सिद्धान्त है। बौद्ध पिटकों में छह तीर्थंकरों का उल्लेख मिलता है। उनमें एक है — पकुध कात्यायन। उनके अनुसार सुख और दु:ख अकृत, अनिर्मित, अकूटस्थ और स्तम्भवत् अचल हैं।

विस्तृत विवरण के लिए सूयगडो १।१।१३-१६ तथा ठाणं ३।३३७ के टिप्पण द्रष्टव्य हैं।

अकिचं दुक्खं अफुसं दुक्खं आदि पद टाणं (३।३३७) में भी उपलब्ध हैं।

उक्त सिद्धान्त जैन-दर्शन-सम्मत नहीं है। इनके विषय में जैन दर्शन का जो दृष्टिकोण है वह सूत्र में उल्लिखित है। उसके अनुसार उत्पत्ति और निष्पत्ति के क्षण को विभक्त नहीं किया जा सकता। इस विषय की विस्तृत मीमांसा के लिए १ 199,9२ का भाष्य द्रष्टव्य है।

जैन दर्शन के अनुसार द्रव्य की उत्पत्ति दो परमाणुओं के संयोग से आरब्ध हो जाती है। उसे 'द्विप्रदेशी स्कन्ध' कहा जाता है। तीन परमाणुओं के संयोग से भी द्रव्य (त्रिप्रदेशी स्कन्ध) की उत्पत्ति होती है। इसके भेद से भी द्रव्य की उत्पत्ति होती है। त्रिप्रदेशी स्कन्ध का भेद होने पर एक परमाणु और एक द्विप्रदेशी स्कन्ध उत्पन्न हो सकता है। पाँच प्रदेशी स्कन्ध दु:ख अथवा कर्म-रूप में परिणत नहीं होता और वह शाश्वत भी नहीं होता।

भाषा वर्गणा के पुद्गल समूचे लोक में व्याप्त रहते हैं। बोलने वाला उन पुद्गल-वर्गणाओं को पहले ग्रहण करता है, फिर भाषा रूप में परिणत करता है। उसके पश्चात् उनका विसर्जन करता हैं। यह विसर्जन-काल ही वर्तमान काल है और विसर्जन-काल में ही भाषा का निर्देश किया जाता है। उसी से अर्थ का प्रत्यय या बोध होता है।

दुःख अकृत नहीं होता। वह शाश्वत नहीं है; इसलिए अकृत भी नहीं है।

अभयदेवसूरि ने भी इस विषय की पूरी चर्चा की है।

पं. सुखलाल संघवी, भारतीय तत्त्वविद्या, पृ.५६!

वाक्यपदीय, पृ.१४२—इह द्विविधो ध्यिनः प्राकृतो वैकृतश्च। तत्र प्राकृतो नाम येन थिना स्फोटरूपमनिभव्यक्तं न परिच्छिद्यते। वैकृतस्तु येनाभिव्यक्तं स्फोटरूपं पुनः पुनरविच्छेदेन प्रचिततरं कालमुपलभ्यते। एवं हि संग्रहकारः पठिति—-

शब्दस्य ग्रहणे हेतुः प्राकृतो ध्वनिरिष्यते । स्थितिमेदे निमित्तत्यं वैकृतः प्रतिपद्यते ॥

दीयनिकाय, १।२, पृ . २१।

४. भ.वृ.१!४४२,४४३।

### इरियावहिया-संपराइया-पदं

४४४. अण्णउत्थिया णं भंते ! एवमाइक्खंति, एवं भारति, एवं पण्णवेति, एवं परूर्वेति --- एवं खलु एगे जीवे एगेणं समेणं दो किरियाओ पकरेति, तं जहा--इरियावहियं च, संपराइयं च। जं समयं इरियावहियं पकरेइ, तं समयं संपराइयं पकरेइ । जं समयं संपराइयं पकरेइ, तं समयं इरिया-वहियं पकरेइ। इरियावहियाए पकरणवाए संपराइयं पक-संपराइयाए पकरणवाए इरियावहियं पक-एवं खलु एगे जीवे एगेणं समएणं दो किरि-याओ पकरेति, तं जहा- इरियावहियं च, संपराइयं च ॥

### ४४५. से कहमेयं भंते ! एवं ?

गोयमा ! जण्णं ते अण्णउत्थिया एव-माइक्खंति, एवं भारांति, एवं पण्णवेंति, एवं परूवेंति---एवं खलु एगे जीवे एगेणं समएणं दो किरियाओं पकरेति जाव इरियावहियं च, संपराइयं च। जे ते एवमाहंसु । मिच्छा ते एवमाहंसु । अहं पुण गोयमा ! एवमाइक्खामि, एवं भारोमि, एवं पण्णवेमि, एवं परूवेमि-एवं खलु एगे जीवे एगेणं समएणं एकं किरियं पकरेइ, तं जहा- इरियावहियं वा, संपराडयं वा । जं समयं इरियावहियं पकरेइ, नो तं समयं संपराइयं पकरेइ । जं समयं संपराइयं पकरेड़, नो तं समयं इरियावहियं पकरेइ। इरियावहियाए पकरणयाए णो संपराइयं पकरेड । संपराइयाए पकरणयाए नो इरियावहियं पकरेड । एवं खलू एगे जीवे एगेणं समएणं एगं

किरियं पकरेइ, तं जहा- इरियावहियं वा,

संपराइयं वा ॥

# ऐर्यापथिकी-साम्परायिकी-पदम्

अन्ययूधिकाः भदन्त ! एवमाख्यान्ति, एवं भाषन्ते, एवं प्रज्ञापयन्ति, एवं प्ररूपयन्ति -- एवं खलु एकः जीवः एकस्मिन् समये द्वे क्रिये प्रकरोति, तद् यथा--ऐर्यापथिकीं च साम्परायिकीं च। यस्मिन् समये ऐर्यापथिकीं प्रकरोति, तस्मिन् समये साम्पराधिकीं प्रकरोति। यस्मिन् समये साम्परायिकीं प्रकरोति, तस्मिन् समये ऐर्यापथिकीं प्रकरोति। ऐर्यापिथक्याः प्रकरणेन साम्परायिकीं प्रक-रोति । साम्परायिक्याः प्रकरणेन ऐर्यापधिकीं प्रक-रोति । एवं खलु एकः जीवः एकस्मिन् समये हे क्रिये प्रकरोति, तद् यथा-एर्यापथिकीं च. साम्प-

तत् कथमेतत् भदन्त ! एवम् ? गौतम ! यत् ते अन्ययूथिकाः एवमाख्यान्ति, एवं भाषन्ते, एवं प्रज्ञापयन्ति, एवं प्ररूप-यन्ति-एवं खलु एकः जीवः एकस्मिन् समये द्वे क्रिये प्रकरोति यावद् ऐर्यापथिकीं च, साम्परायिकीं च ।

रायिकीं च।

ये एते एवमाहुः। मिथ्या ते एवमाहुः। अहं पुनः गौतम ! एवमाख्यामि, एवं भाषे, एवं प्रज्ञापयामि, एवं प्ररूपयामि--एवं खलु एकः जीवः एकस्मिन् समये एकां क्रियां प्रकरोति, तद् यथा-ऐर्यापथिकीं वा, साम्परायिकीं

यस्मिन् समये ऐर्यापथिकी प्रकरोति, नो तस्मिन् समये साम्परायिकीं प्रकरोति। यस्मिन् समये साम्परायिकीं प्रकरोति, नो तिसन् समये ऐर्यापथिकी प्रकरोति। ऐर्यापथिक्याः प्रकरणेन नो साम्परायिकीं प्रक-रोति ।

साम्परायिक्याः प्रकरणेन नो ऐर्यापथिकीं प्रक-रोति ।

एवं खलु एकः जीवः एकस्मिन् समये एकां क्रियां प्रकरोति, तद् यथा-ऐर्यापथिकीं वा, साम्परायिकीं वा।

### ऐर्यापिकी-साम्परायिकी-पद

४४४. भन्ते ! अन्ययूथिक ऐसा आख्यान, भाषण, प्रज्ञापन और प्ररूपण करते हैं-एक जीव एक समय में दो क्रियाएं करता है, जैसे---ऐर्यापथिकी और साम्परायिकी !

जिस समय ऐर्यापथिकी करता है, उसी समय साम्परायिकी करता है। जिस समय साम्परायिकी करता है, उसी समय

ऐर्यापथिकी करता है। ऐर्यापथिकी करने से साम्पराधिकी करता है।

साम्परायिकी करने से ऐर्यापथिकी करता है।

इस प्रकार एक जीव एक समय में दो क्रियाएं करता है, जैसे--ऐर्यापथिकी और साम्परायिकी।

४४५. भन्ते ! यह इस प्रकार कैसे होता है ? गौतम ! वे अन्ययूथिक जो इस प्रकार आख्यान, भाषण, प्रज्ञापन और प्ररूपण करते हैं--एक जीव एक सभय में दो क्रियाएं करता है यावत ऐर्यापथिकी और साम्परायिकी।

जो ऐसा कहते हैं, वे मिथ्या कहते हैं। गौतम ! मैं इस प्रकार आख्यान, भापण, प्रज्ञापन और प्ररूपण करता हूं---एक जीव एक समय में एक क्रिया करता है, जैसे—ऐर्यापथिकी अथवा साम्परायिकी 1

जिस सनय ऐर्यापथिकी करता है, उस समय सान्य-रायिकी नहीं करता।

जिस समय साभ्यरायिकी करता है, उस समय ऐर्यापथिकी नहीं करता।

ऐर्यापथिकी करने से साम्परायिकी नहीं करता।

साम्परायिकी करने से ऐर्यापधिकी नहीं करता।

इस प्रकार एक जीव एक समय में एक क्रिया करता है, जैसे--ऐर्यापधिकी अथवा साम्परा-यिकी ।

#### भाष्य

### १. सूत्र ४४४,४४५

प्रस्तुत आलापक में कर्मबंध के हेतु की मीमांसा है। केवल काययोग के प्रत्यय (परिणामी कारण) से होने वाले कर्मबंध का नाम है—ऐर्यापिथकी क्रिया और कषाय के प्रत्यय से होने वाले कर्मबन्ध का नाम है—साम्परायिकी क्रिया। अवीतराग प्राणी के साम्परायिकी क्रिया। के ऐर्यापिथकी क्रिया। एक अकषायोदय से प्रभव है और दूसरी कषायोदय से प्रभव है; इसलिए इन दोनों

का एक साथ होना संभव नहीं है। यह भगवान् महावीर का दर्शन है। कुछ दार्शनिक दोनों क्रियाओं का एक साथ होना मानते थे। सूत्र में उनका नाम-निर्देश नहीं है। किंतु प्रकरण की दृष्टि से यह प्रतीत होता है कि यह किसी श्रमण-सम्प्रदाय का अभिमत है। बीद्ध साहित्य में ईर्यापथ शब्द का प्रयोग मिलता है। आजीवक-सम्प्रदाय में इस अभिमत की सम्भावना की जा सकती है।

### उपपात-पदं

# ४४६. निरयगई णं मंते ! केवतियं कालं विरहिया उववाएणं पण्णता ? गोयमा ! जहण्णेणं एकं समयं, उक्कोरोणं बारस मुहुता !!

४४७. एवं वकंतीपयं भाणियव्वं निखसेसं॥

४४८. सेवं मंते ! सेवं मंते ति जाव विहरइ !!

### उपपात-पदम्

निरयगितः भदन्त ! कियन्तं कालं विरिहता उपपातेन प्रज्ञाना ? गीतम ! जघन्येन एकं समयम्, उत्कर्षेण द्वादश भुहूर्तान् ।

एवम् अवक्रान्तिपदं भणितव्यं निरवशेषम्।

तदेवं भदन्त। तदेवं भदन्त! इति यायद्

#### उपपात-पद

४४६. भन्ते ! नरक गति कितने समय तक उपपात से विरहित प्रज्ञप्त है ?

गीतम ! जधन्यतः एक समय, उत्कर्षतः बारह मुहुर्त ।

४४७. इस प्रकार अवक्रान्ति-पद (पण्णवणा, ६) अविकल रूप से वक्तव्य है।

४४८. भन्ते ! वह ऐसा ही है, भन्ते ! वह ऐसा ही है। इस प्रकार भगवान् गीतम यावत् संयम और तप से अपने आप को भावित करते हुए विहरण कर रहे हैं।

राइयं च'ति संपरैति—परिभ्रमित प्राणी भवे एभिरिति संपरायाः—कषाया-स्तत् प्रत्यया या सा साम्परायिकी, कषायहेतुकः कर्भवन्ध इत्यर्थः।

<sup>9.</sup> भ.वृ. १ । ४४४— 'इरियावहिय'ति ईर्या—गमनं तिद्विषयः पन्याः—मार्ग ईर्या-प्रयस्तत्र भवा ऐर्यापियकी, केवलकाययोगप्रत्ययः कर्मवन्ध इत्यर्थः । 'संप-

# द्वितीय शतक

# आमुख

प्रस्तुत शतक तत्त्विद्या की दृष्टि से बहुत महत्वपूर्ण है। जैन दर्शन को दो काल-खण्डों में विभक्त किया जा सकता है—आगमयुग का दर्शन और आगमोत्तरयुग का दर्शन । आगमोत्तर युग के दर्शन में 'द्रव्य' शब्द बहुत प्रचलित हुआ है। आगम-युग में द्रव्य के लिए अस्तिकाय' का प्रयोग मिलता है। 'द्रव्य' शब्द मुख्यतः वैशेषिक दर्शन में व्यवहृत रहा है। 'अस्तिकाय' अस्तित्व का वाचक एक महत्वपूर्ण शब्द है इसका प्रयोग किसी अन्य दर्शन में प्राप्त नहीं है। प्रस्तुत शतक में अस्तिकाय का निरूपण हुआ है। महावीर के निरूपण की चार मुख्य दृष्टियां रही हैं—द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव। इन दृष्टियों के आधार पर कहा जा सकता है कि सापेक्षता के विना किसी भी अस्तित्व का प्रतिपादन नहीं किया जा सकता। अस्तिकाय अचेतन और चेतन इन दो भागों में विभक्त है। जीव चेतन है, शेष चार—धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय, आकाशास्तिकाय और पुद्गलास्तिकाय—अचेतन हैं। इनमें पुद्गलास्तिकाय—मूर्त हैं, शेष चार अमूर्त हैं। यह मूर्त-अमूर्त का विभाग भी जैन दर्शन में बहुत प्राचीन काल से मान्य है।'

आकाश का लोकाकाश और अलोकाकाश—इन दो भागों में विभाजन जैन दर्शन की मौलिक स्थापना है। <sup>1</sup> इस स्थापना का अध्ययन महान् वैज्ञानिक अलबर्ट आइंस्टीन की आकाशविषयक अवधारणा से किया जा सकता है। <sup>1</sup>

आकाश की भांति काल के भी दो प्रकार मिलते हैं— नैश्चियक काल और व्यावहारिक काल ! नैश्चियक काल का संबंध प्रत्येक अस्तित्व के साथ है | व्यावहारिक काल का संबंध सूर्य की गित के साथ है | सूर्य केवल मनुष्य-लोक में ही गितशील है | जहां सूर्य की गित होती है, वह क्षेत्र समय-क्षेत्र कहलाता है ! <sup>\*</sup>

जीव अमूर्त है, उसे इन्द्रियों से देखा नहीं जा सकता। फिर भी वह अपने जीवत्व को उपदर्शित करता है। इस उपदर्शन के दो पथ हैं—9. शक्ति का प्रयोग २. ज्ञान का प्रयोग। शिक्ति का प्रयोग पुद्गल में भी होता है, किन्तु उसमें ज्ञान नहीं होता। जीव और अजीव के बीच भेदरेखा खींचने का सूत्र शक्ति और गति नहीं है, केवल ज्ञान ही है।

जीवविज्ञान आगम-युग के दर्शन का मुख्य विषय रहा है। इसकी पुष्टि के अनेक साक्ष्य प्राप्त हैं। आगम-साहित्य में आहार और श्वास से लेकर चेतना के चरम विकास तक का गहन अध्ययन मिलता है। श्वास-विषयक महावीर और गौतम का संवाद बहुत रोचक है:

गौतम ने पूछा—भंते ! दो, तीन, चार इन्द्रियवाले जीव श्वास लेते हैं, हम जानते-देखते हैं। क्या एक इन्द्रिय वाले जीव—पृथ्वीकाय, अप्काय, तेजस्काय, वायुकाय, और वनस्पतिकाय—भी श्वास लेते हैं ?

महावीर—हां, वे भी उच्छ्वास-निःश्वास, आन और अपान करते हैं। पेड़-पौधे श्वास लेते हैं—यह सूक्ष्म यन्त्र वाले वैज्ञानिक युग में कहना आश्चर्य की वात नहीं है, किन्तु ढाई हजार वर्ष पहले ऐसा कहना सचमुच आश्चर्य है। यांत्रिक उपकरणों द्वारा जो नहीं जाना जा सकता, वह निरावरण चेतना से जाना जा सकता है, इस स्थापना में कोई कठिनाई नहीं है। कुछ प्राचीन ग्रन्थों में पेड़-पौधौं को सजीव वतलाय। गया है, किन्तु वे श्वास लेते हैं, किस द्रव्य का श्वास लेते हैं, कितनी दिशाओं से श्वास लेते हैं आदि-आदि विषय कहीं उपलब्ध नहीं हैं। प्रस्तुत शतक में इन विषयों की महत्वपूर्ण जानकारी मिलती है।

प्रस्तुत शतक में जीव के छह निरुक्त मिलते हैं।"

आगम-युग में सांप्रदायिक अभिनिवेश प्रवल नहीं था। उस समय विभिन्न मतवादों और तीर्थों के परिव्राजक और संन्यासी दूसरे सम्प्रदाय के आचार्यों के पास मुक्त भाव से जाते, तत्त्वचर्चा करते और प्रश्न का समाधान पाते। इस सन्दर्भ में परिव्राजक स्कन्दक भगवान महावीर के पास आए, लोक के विषय में अनेक प्रश्न पूछे। भगवान महावीर ने उनका समाधान दिया। मताग्रह प्रवल नहीं था, दृष्टिकोण

१. सूत्र १२४-१३५।

२. सूत्र १३६-१४०।

The Universe and Dr. Einstein by Lincoln Barnett, pp.72,96.

४. सूत्र १२२,१२३।

५. सूत्र १३६,१३७।

६. सूत्र २-८।

७. सूत्र १३-१५।

बदला और वे महावीर के शिष्य बन गए।

भगवान महावीर के समय भगवान पार्श्व की परम्परा भी विद्यमान थी। इस विषय में पार्श्वापत्यीय स्थविर और तुंगिया नगरी के श्रावकों के बीच का संवाद उल्लेखनीय है। श्रावकों ने प्रश्न पूछे और स्थविरों ने उनका समाधान दिया। उसकी चर्चा अनेक नगरों में फैल गई। गौतम स्वामी ने राजगृह में उस चर्चा को सुना और भगवान से पूछा—पार्श्वापत्यीय स्थविरों ने जो उत्तर दिए, क्या वे सही हैं ? क्या वे स्थविर उत्तर देने में समर्थ हैं ? स्थविरों द्वारा दिए गए उत्तरों का भगवान ने समर्थन किया। सत्य की संवादिता का यह एक महत्त्वपूर्ण आलेख है।

प्रस्तुत शतक में दार्शनिक, आचारशास्त्रीय, लोकविद्या, ऐतिहासिक आदि अनेक विषय उल्लिखित हैं। इनके गम्भीर अध्ययन से विद्या की अनेक महनीय शाखाओं का उद्घाटन हो सकता है।

१. सूत्र २०-७३।

२. सूत्र ६२-१९९।

बीअं सयं : दूसरा शतक

पढमो उद्देसो : पहला उद्देशक

मूल

### संगहणी गाहा

५.कसास खंदए वि य,२.समुग्धाय ३,४.पुढविंदिय ५.अण्णजित्य६.भासा य।

७.देवा य ८.चमरचंचा, ६,९०.समयक्खितत्थिकाय वीयसए॥ १॥

### उक्खेव-पदं

 तेणं कालेणं तेणं समएणं रायगिहे णामं नयरे होत्या—चण्णओ । सामी समोसढे । परिसा निग्गया । धम्मो कहिओ । पडिगया परिसा ॥

# सासुस्सास-पदं

२. तेणं कालेणं तेणं समएणं समणस्स भगवओ महावीरस्स जेड्डे अंतेवासी जाव पञ्जुवासमाणे एवं वदासी—

जे इमे मंते ! बेइंदिया तेइंदिया चउरिंदिया पंचिंदिया जीवा, एएसि णं आणामं वा पाणामं वा उस्सासं वा निस्सासं वा जाणामो पासामो ।

जे इमे पुढविकाइया जाव वणप्फइ-काइया—एगिंदिया जीवा, एएसि णं आणामं वा पाणामं वा उस्सासं वा निस्सासं वा न याणामो न पासामो ।

एए णं भंते ! जीवा आणमंति वा ? पाण-मंति वा ? ऊससंति वा ? नीससंति वा? हंता गोयमा ! एए वि णं जीवा आणमंति वा, पाणमंति वा, ऊससंति वा, नीससंति वा।।

# संस्कृत छाया

### संग्रहणी गाथा

उच्छ्वासः स्कन्दकोऽपि च, समुद्घातः पृथिवीन्द्रियौ अन्ययूथिकः भाषा च ।

देवाश्च चमरचञ्चा, समयक्षेत्रास्तिकायौ द्वितीयशते॥

# उत्क्षेप-पदम्

तस्मिन् काले तस्मिन् समये राजगृहः नाम नगरमासीत् वर्णकः। स्वामी समयसृतः। परिषद् निर्गता। धर्मः कथितः। प्रतिगता परिषद्।

### श्वासोच्छ्वास-पदम्

तिसन् काले तिसन् समये श्रमणस्य भगवतः महावीरस्य ज्येष्ठः अन्तेवासी यावत् पर्यु- पासीनः एवमवादीत्—

ये इमे भदन्त ! द्वीन्द्रियाः त्रीन्द्रियाः चतु-रिन्द्रियाः पञ्चेन्द्रियाः जीवाः, एतेषाम् आनं (आनायामं) वा अपानम् (अपानायामं) वा उच्छ्वासं वा निःश्वासं वा जानीमः पश्यामः।

ये इमे पृथिवीकायिकाः यावद् वनस्पति-कायिकाः एकेन्द्रियाः जीवाः एतेषाम् आनं (आनायामं) वा अपानम् (अपानायामं) वा उच्छ्वासं वा निःश्वासं वा न जानीमः न पश्यामः।

एते भदन्त ! जीवाः आनन्ति वा ? अपानन्ति वा ? उच्छ्वसन्ति वा ? निःश्वसन्ति वा ? इंत गीतम ! एतेऽपि जीवाः आनन्ति वा, अपानन्ति वा, उच्छ्वसन्ति वा, निःश्वसन्ति वा।

# हिन्दी अनुवाद

### संग्रहणी गाया

दूसरे शतक में दस उद्देशक हैं— १.उच्छ्वास-निःश्वास और स्कन्दक २.समुद्धात ३.पृथ्वी ४.इन्द्रियां ५.अन्ययूथिक ६.भाषा ७.देव ६.चमरचञ्चा ६.समयक्षेत्र १०.अस्तिकाय।

### उत्क्षेप-पद

 उस काल और उस समय राजगृह नामक नगर था—नगर-वर्णन | वहां भगवान् महावीर आए | परिषद् ने नगर से निगमन किया | भगवान् ने धर्म कहा | परिषद् वापिस नगर में चली गई |

# श्वासोच्छ्वास-पद

 उस काल और उस समय श्रमण भगवान् महावीर के ज्येष्ठ अन्तेवासी इन्द्रभूति अनगार यावत् भगवान् की पर्युपासना करते हुए इस प्रकार बोले—

भन्ते ! ये जो द्वीन्त्रिय, श्रीन्त्रिय, चतुरिन्त्रिय और पञ्चेन्त्रिय जीव हैं, इनके आन, अपान तथा उच्छ्वास और निःश्वास को हम जानते हैं, देखते हैं।

ये जो पृथ्वीकायिक, अप्कायिक, तेजस्कायिक, वायुकायिक, वनस्पतिकायिक एकेन्द्रिय जीव हैं, इनके आन, अपान तथा उच्छ्वास और निःश्वास को हम न जानते हैं और न देखते हैं।

भन्ते ! क्या ये जीव आन, अपान तथा उच्छ्वास और निःश्वास करते हैं ? हां, गीतम ! ये जीव भी आन, अपान तथा

हा, गासन : य जाय मा जान, जपान उच्छ्वास और निःश्वास करते हैं।

- ३. किण्णं भंते ! एते जीवा आणमंति वा ? पाणमंति वा ? कससंति वा ? नीससंति वा ? गोयमा ! दव्यओ अणंतपएसियाइं दव्याइं, खेत्तओ असंखेज्जपएसोगाढाइं, कालओ अण्णयरिटितियाइं, भावओ वण्णमंताइं गंधमंताइं रसमंताइं फासमंताइं आणमंति वा, पाणमंति वा, कससंति वा, नीससंति वा।।
- 8. जाइं भावओ वण्णमंताइं आणमंति वा, पाणमंति वा, जससंति वा, नीससंति वा साइं कि एगवण्णाइं जाव कि पंचवण्णाइं आणमंति वा ? पाणमंति वा ? कससंति वा ? नीससंति वा ? नीससंति वा ? गोयमा ! ठाणमगणं पडुच एगवण्णाइं पि जाव पंचवण्णाइं पि आणमंति वा, पाणमंति वा, कससंति वा, नीससंति वा ! विहाण-मगणं पडुच कालवण्णाइं पि जाव सुक्किलाइं पि आणमंति वा, कससंति वा, पाणमंति वा, कससंति वा, नीससंति वा ! आहारगमो नेयव्यो जाव
- ५. एए णं भंते ! जीवा कइदिसं आणमंति वा? पाणमंति वा ? ऊससंति वा ? नीससंति वा ? गोयमा ! निव्याधाएणं छद्दिसिं, वाधायं पडुच सिय तिदिसिं सिय चउदिसिं सिय पंचरितिं!!
- ६. किण्णं मंते ! नेरइया आणमंति वा ? याणमंति वा ? कससंति वा ? नीससंति वा? तं चेव जाव नियमा छद्दिसिं आणमंति वा, पाणमंति वा, कससंति वा, नीससंति वा ।
- ७. जीव-एगिंदिया बाधाय-निब्दाधाया च भाणियव्या। सेसा नियमा छिद्दिसि ॥

किं भदन्त ! एते जीवाः आनन्ति वा ? अपानन्ति वा ? उच्छ्वसन्ति वा ? निःश्व-सन्ति वा ?

गौतम ! द्रव्यतः अनन्तप्रदेशिकानि द्रव्याणि, क्षेत्रतः असंख्येयप्रदेशावगाढानि, कालतः अन्यतरिखतिकानि, भावतः वर्णवन्ति गन्ध-वन्ति रसवन्ति स्पर्शवन्ति आनन्ति वा, अपा-नन्ति वा, उच्छ्वसन्ति वा, निःश्वसन्ति वा।

यानि भावतः वर्णवन्ति आनन्ति वा, अपान-न्ति वा, उच्छ्वसन्ति वा, निःश्वसन्ति वा तानि किम् एकवर्णानि यावत् किं पञ्चवर्णानि आनन्ति वा ? अपानन्ति वा ? उच्छ्वसन्ति वा ? निःश्वसन्ति वा ? गौतम ! स्थानमार्गणां प्रतीत्य एकवर्णान्यपि यावत् पञ्चवर्णान्यपि आनन्ति वा, अपानन्ति वा, उच्छ्वसन्ति वा, निःश्वसन्ति वा। विधा-नमार्गणां प्रतीत्य कालवर्णानि यावत् शुक्लान्यपि आनन्ति वा, अपानन्ति वा, उच्छ्वसन्ति वा, निःश्वसन्ति वा। आहारगमो नेतव्यो यावत्—

एते भदन्त ! जीवाः कति दिशः आनित वा? अपानित वा ? उच्छ्वसन्ति वा ? निःश्वसन्ति वा ? गौतम ! निर्व्याघातेन पड्दिशः, व्याघातं प्रतीत्य स्यात् त्रिदिशः स्याच् चतुर्दिशः स्यात्

पञ्चदिश: ।

किं भदन्त ! नैरियकाः आनन्ति वा ? अपा-नित वा ? उच्छ्वसन्ति वा ? निःश्वसन्ति वा ? तद्यैव यावन् नियमात् षड्दिशः आनन्ति वा, अपानन्ति वा, उच्छ्वसन्ति वा, निःश्वसन्ति वा!

जीव-एकेन्द्रियाः व्याघात-निर्व्याघाताः च भणितव्याः। शेषाः नियमात् षड्दिशः।  भन्ते ! ये जीव किसका आन, अपान तथा उच्छ्वास और निःश्वास करते हैं ?

गीतम! ये जीव द्रव्य की अपेक्षा से अनन्तप्रदेशी, क्षेत्र की अपेक्षा से असंख्येयप्रदेशावगाढ, काल की अपेक्षा से किसी भी स्थिति वाले और भाव की अपेक्षा से वर्ण-गन्ध-रस-तथा स्पर्श-युक्त पुद्गल-द्रव्यों का आन, अपान तथा उच्छ्वास और निःश्वास करते हैं।

- ४. वे भाव की अपेक्षा से जिन वर्णयुक्त पुद्गल-द्रव्यों का आन, अपान तथा उच्छ्वास और निःश्वास करते हैं, क्या उन एक वर्ण यावत् पांच वर्णयुक्त पुद्गल-द्रव्यों का आन, अपान तथा उच्छ्वास और निःश्वास करते हैं ?
  - गौतम ! स्थानमार्गणा की अपेक्षा से वे एक वर्ण यावत् पांच वर्णयुक्त पुद्गल-द्रव्यों का आन, अपान तथा उच्छ्वास और निःश्वास करते हैं। विधानमार्गणा की अपेक्षा से वे कृष्ण वर्ण यावत् शुक्त वर्ण-युक्त पुद्गल द्रव्यों का आन, अपान तथा उच्छ्वास और निःश्वास करते हैं। यहां आहार का गमक (पण्णवणा,२६।७-१६) वक्तव्य है यावत—
- ५. भन्ते ! ये जीव कितनी दिशाओं में आन, अपान तथा उच्छ्वास और निःश्वास करते हैं ?

गौतम ! व्याघात न हो तो छहों दिशाओं में और व्याघात की अपेक्षा से कदाचित् तीन दिशाओं, कदाचित् चार दिशाओं और कदाचित् पांच दिशाओं में आन, अपान तथा उच्छ्वास और निःश्वास करते हैं।

६. भन्ते ! नैरयिक जीव किसका आन, अपान तथा उच्छ्वास और नि:श्वास करते हैं ?

यह एकेन्द्रिय जीवों की भांति (सू. ३,४) वक्तव्य है, यावत् नैरियक नियमतः छहों दिशाओं में आन, अपान तथा उच्छवास और निःश्वास करते हैं!

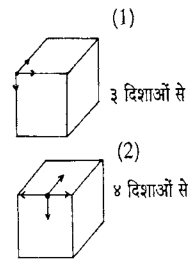
७. सामान्य जीव और एकेन्द्रिय जीवों के व्याघात और निर्व्याघात का विकल्प वक्तव्य है। शेष सब जीव नियमतः छहों दिशाओं में आन, अपान तथा उच्छ्वास और निःश्वास करते हैं! भाष्य

#### १. सूत्र २-७

जैन दर्शन में इन्द्रिय के आधार पर जीवों का वर्गीकरण किया गया है। उनमें एकेन्द्रिय जीव अव्यक्त हैं। द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय और पञ्चेन्द्रिय जीव उनकी अपेक्षा व्यक्त हैं; एकेन्द्रिय जीव के पांच प्रकार हैं—पृथ्वीकायिक अप्कायिक, तेजस्कायिक वायुकायिक और वनस्पतिकायिक।

जीवन का मुख्य लक्षण है श्वास! जो श्वास लेता है, उसमें जीवन है और जो श्वास नहीं लेता है, उसमें जीवन नहीं है—यह एक पहचान बनी हुई है। तब यह प्रश्न उठा—यदि एकेन्द्रिय जीव हैं तो उनमें श्वास होना चाहिए। एकेन्द्रिय जीव श्वास लेते हैं— यह विषय ज्ञात नहीं है। क्या वे सचमुच श्वास लेते हैं ? इस प्रश्न के उत्तर में भगवान ने कहा—एकेन्द्रिय जीव भी श्वास लेते हैं। वनस्पति का जीवत्व प्राचीन साहित्य में भी यत्र-तत्र चर्चित है, किन्तु पृथ्वी, पानी, अग्नि और वायु का जीवत्व कहीं भी सम्मत नहीं है। विज्ञान की दृष्टि से भी वनस्पति का जीवत्व प्रमाणित है। पृथ्वी आदि के जीवत्व के विषय में वह मीन है। वनस्पति के जीव श्वास लेते हैं— इसकी स्वीकृति वैद्यानिक जगत् में भी है। शेष पृथ्वी आदि का जीवत्व भी सम्मत नहीं है, फिर श्वास लेने का प्रश्न ही नहीं उठता।

भगवान् महावीर ने एकेन्द्रिय जीवों द्वारा श्वास लेने के सिद्धान्त की स्थापना ही नहीं की है, किन्तु उसका पूरा विवरण दिया है। श्वास के पुद्गलों की एक स्वतन्त्र वर्गणा है। उसके पुद्गल ही श्वास के काम में आते हैं। उनका स्वरूप सूत्रकार ने निरूपित किया है।



घन के एक कोण पर होने से नीची, पूर्व और उत्तर दिशाओं में।
 ६. धनकी ऊपर की भुजा के बीच में होने पर नीची, पूर्व

र. धनका ऊपर का मुणा क बाय न रूप पश्चिम और उत्तर दिशाओं में। शब्द-विमर्श

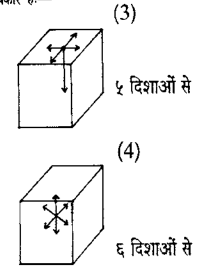
आन, अपान तथा उच्छवास और निःश्वास—द्रष्टव्य भ. १।१४ का भाष्य।

द्रव्यतः क्षेत्रतः, कालतः भावतः— चस्तु को जानने के लिए अनेक अपेक्षाएं हो सकती हैं। अपेक्षा-चतुष्टयी (द्रव्य, क्षेत्र, काल, भाव) उनका न्यूनतम वर्गीकरण है। इनको जाने बिना वस्तु-स्वरूप का सम्यम् बोध नहीं होता। क्षेत्र (space) और काल (time)— इन दो आयामों के बिना वस्तु की व्याख्या नहीं हो सकती— यह वैज्ञानिक दृष्टिकोण है। भगवान् महावीर के अनुसार क्षेत्र और काल की मांति द्रव्य (substance) और भाव (mode)भी वस्तु की व्याख्या के लिए अत्यन्त आवश्यक हैं। प्रस्तुत आगम में इस अपेक्षा-चतुष्ट्यी का बार-बार उपयोग किया गया है।

स्थान-मार्गणा स्थान का अर्थ है—जाति और मार्गणा का अर्थ है—गवेषणा या जिज्ञासा।

वियान-मार्गणा - विधान का अर्थ है प्रकार।

व्याघात और निर्वाघात—त्रस जीव त्रसनाड़ी के अन्तर्गत होते हैं; इसलिए वे छहों दिशाओं में श्वासोच्छ्वास लेते हैं। एकेन्द्रिय जीव लोकान्त के कोणों में भी होते हैं; इसलिए वे तीन, चार अथवा पांच दिशाओं में भी श्वास लेते हैं। यह शेष दिशाओं का व्याधात कोण के कारण होता है। व्याधात और निर्व्याधात-दिशा की स्थापना इस प्रकार है:—



 घन के ऊपर के तल के मध्य में होने पर नीची, पूर्व पश्चिम, उत्तर और दक्षिण दिशाओं में।

४. घन के दीच में कहीं भी होने पर छहों दिशाओं में।

त.रा.वा.११७—विधानं प्रकारः ।

२. भ.वृ.२।७—शेषा नारकादित्रसाः षड्दिशमानमन्ति, तेषां हि त्रसनाड्यन्त-भूतत्वात् षड्दिशमुच्छ्वासादिपुद्गलग्रहोऽस्त्येवेति !

३. भ.वृ.२।७।

च. वाउयाए णं भंते! वाउयाए चेव आणमंति वा ? पाणमंति वा ? ऊससंति वा ? नीससंति वा ? हंता गोयमा! वाउयाए णं वाउयाए चेव आणमंति वा, पाणमंति वा, ऊससंति वा, नीससंति वा!। वायुकायः भदन्त ! वायुकायान् चैव आनन्ति वा ? अपानन्ति वा ? उच्छ्यसन्ति वा ? निःश्वसन्ति वा? हन्त गीतम ! वायुकायः वायुकायांश्चैव आनन्ति वा, अपानन्ति वा, उच्छ्वसन्ति वा, निःश्वसन्ति वा। च. भेते ! वायुकायिक जीव क्या वायुकाय का ही आन, अपान तथा उच्छ्वास और निःश्वास करते हैं ? हां, गीतम ! वायुकायिक जीव वायुकाय का ही आन, अपान तथा उच्छ्वास और निःश्वास करते

#### भाष्य

#### 9. सूत्र ८

सहज ही प्रश्न उपस्थित होता है—वे जो श्वास लेते हैं, वह वायुकाय है। क्या वायुकाय भी वायुकाय का श्वास लेता है ? यदि वह वायुकाय का श्वास लेता है तो अनवस्था नामक तर्क-दोष आ जाएगा। एक वायुकाय का जीव दूसरे वायुकाय का श्वास लेगा, दूसरा तीसरे का, इस शृंखला में अन्तिम वायुकाय का जीव किस का श्वास लेगा? इस प्रकार श्वास लेने की व्यवस्था गड़बड़ा जाएगी।

भगवान् ने गीतम के प्रश्न के उत्तर में बतलाया—वायुकाय वायुकाय का श्वास लेता है।

सूत्र की भाषा से जो प्रश्न उपजा है वह भाषा के स्पष्टीकरण से अपने आप समाहित हो जाता है।

'वायुकाय' शब्द का प्रयोग दो अर्थों में मिलता है---

- 9. स्थावरकाय का चौथा काय, वायु के जीवों का निकाय!
- २. उच्छ्वास और निःश्वास।

हैं।

वृतिकार के अनुसार वायुकाय सचेतन है और श्वास-वायु अचेतन है। पुद्गल की आठ वर्गणाओं में श्वासोच्छ्वास-वर्गणा का स्वतन्त्र अस्तित्व है। उसका वायुकाय के जीवों से कोई संबंध नहीं है। वायुकाय के जीव श्वास में श्वास-वर्गणा के पुद्गलों का ग्रहण करते हैं, किसी दूसरे वायुकाय-जीव का ग्रहण नहीं करते; इसलिए यहां 'अनवस्था' दोष का कोई प्रसंग नहीं है। श्वास-वर्गणा के पुद्गलों के सूक्ष्म होने के कारण उन्हें वायु कहा जाता है, किन्तु वास्तव में वे वायुकाय के जीव नहीं हैं।

# वाउकायस्स कायद्विइ-पदं

# ६. वाउयाए णं भंते ! वाउयाए चेव अणेगसयसहस्सखुत्तो उद्दाइत्ता-उद्दाइत्ता तत्येव भुजो-भुजो पचायाति ? हंता गोयमा ! वाउयाए णं वाउयाए चेव अणेगसयसहस्सखुत्तो उद्दाइत्ता-उद्दाइत्ता तत्येव भुजो-भुजो पचायाति ॥

# वायुकायस्स कायस्यिति-पदम्

वायुकायः भदन्त ! वायुकाये चैव अनेक-शतसहस्रकृत्वः अवद्राय-अवद्राय तत्रैव भूयो-भूयः प्रत्यायाति ? हन्त गौतम ! वायुकायः वायुकाये चैव अनेकशतसहस्रकृत्वः अवद्राय-अवद्राय तत्रैव भूयो-भूयः प्रत्यायाति ।

# वायुकाय की कायस्थिति-पद

- ६. <sup>9</sup>भंते ! क्या वायुकायिक जीव वायुकाय में ही अनेक लाख बार मर-मर कर वहीं पुनः-पुनः उत्पन्न होता है ?
- हां, गीतम ! वायुकायिक जीव वायुकाय में ही अनेक लाख बार मर-मर कर वहीं पुनः-पुनः उत्पन्न होता है।

#### भाष्य

# 9. सूत्र <del>६</del>

प्रस्तुत प्रकरण में वायुकाय की कार्यस्थिति निरूपित है। वायुकाय की भवस्थिति (एक जन्म की कालावधि) जधन्यतः अन्त-र्मुहूर्त्त और उत्कर्षतः तीन हजार वर्ष की है। उसकी कार्यस्थिति (उसी काय में निरन्तर जन्म लेने की कालावधि) जघन्यतः अन्तर्मुहूर्त्त और उत्कर्षतः असंख्येय काल—असंख्य उत्सर्पिणी और अवसर्पिणी-परिमाण है।

संभाव्यौदारिकवैक्रियशरीरस्तपः तदीयपुद्गलानामानप्राणमञ्ज्ञतानामौदारिक-वैक्रियशरीरपुद्गलेभ्योऽनन्तगुणप्रदेशत्वेन सूक्ष्मतयैतच्छरीरव्यपदेश्यत्वात्, तथा च प्रत्युच्क्वासादीनामभाव इति नानवस्था।

१. भ.वृ.२।७,८—अधैकेन्द्रियाणामुच्छ्वासादिभावादुच्छ्वासादेश्च वायुक्षपत्वात् किं वायुकायिकानामप्युच्छ्वासादिना वायुनैव भवितव्यभुतान्येन केनापि पृथि-व्यादीनामिव तदिलक्षणेन ? इत्याशङ्कायां प्रश्नयन्नाह—'वाउपाए' णिग्त्यादि, अथोच्छ्वासस्यापि वायुत्वादन्येनोच्छ्वासवायुना भाव्यं तस्याप्यन्येनैयमन-वस्था। नैवमचेतनत्वातस्य, किं च योऽयमुच्छ्वासवायुः स वायुत्थेपि न वायु-

<sup>2.</sup> qual. 8 | 12E |

३. वही,१८१२६१

१०. से भंते ! िकं पुडे उद्दाति ? अपुडे उद्दाति ? अपुडे उद्दाति?
गोयमा ! पुडे उद्दाति, नो अपुडे उद्दाति ।।

स भदन्त ! किं स्पृष्टः अवद्राति ? अस्पृष्टः अवद्राति ? गौतम ! स्पृष्टः अवद्राति, नो अस्पृष्टः अव-द्राति ! ५०. <sup>9</sup>भन्ते ! क्या वायुकायिक जीव स्पृष्ट होकर मरता है ? अथवा अस्पृष्ट रहकर मरता है ? गीतम ! वह स्पृष्ट होकर मरता है, अस्पृष्ट रहकर नहीं मरता ।

#### भाष्य

#### १. सूत्र १०

आयुष्य दो प्रकार का होता है—सोपक्रम आयु और निरुपक्रम आयु। तत्त्वार्थराजवार्तिक में सोपक्रम और निरुपक्रम के स्थान पर अपवर्त्य और अनुपवर्त्य का निर्देश मिलता है। अपवर्त्य का अर्थ है—हास। रे

वृत्तिकार के अनुसार यह सूत्र सोपक्रम आयु की अपेक्षा से

है। निरुपक्रम आयु वाले वायुकायिक जीव शस्त्र से अस्पृष्ट होकर मरते हैं। किन्तु सोपक्रम आयु वाले जीव शस्त्र से स्पृष्ट होकर मरते हैं।

वृत्ति में स्वकाय-शस्त्र और परकाय-शस्त्र दोनों का उल्लेख किया गया है।  $\dot{t}$ 

११. से मंते ! किं ससरीरी निक्खमइ ? असरीरी निक्खमइ ? गोयमा ! सिय ससरीरी निक्खमइ, सिय असरीरी निक्खमइ, सिय

स भदन्त ! किं सशरीरी निष्कामित ? अशरीरी निष्कामित ? गीतम ! स्यात् सशरीरी निष्कामित, स्याद् अशरीरी निष्कामित ! 99. <sup>9</sup>भन्ते ! क्या यायुकायिक जीव सशरीर निष्क्रमण करता है ? अथवा अशरीर निष्क्रमण करता है? गीतम ! वह स्यात् सशरीर निष्क्रमण करता है, स्यात् अशरीर निष्क्रमण करता है।

9२. से केणडेणं मंते ! एवं वुचइ—सिय ससरीरी निक्खमइ, सिय असरीरी निक्खमइ ? गोयमा ! वाउयायस्स णं चत्तारि सरीरया पण्णता, तं जहा—ओरालिए, वेउब्विए, तेयए, कम्मए । ओरालिय-वेउब्वियाइं विष्पजहाय तेयय-कम्मएहिं निक्खमइ । से तेणडेणं गोयमा ! एवं वुचइ—सिय ससरीरी निक्खमइ, सिय असरीरी निक्खम्म ।।

तत् केनार्थेन भदन्त ! एवमुच्यते—स्यात् सशरीरी निष्कामित, स्याद् अशरीरी निष्कामित ? गीतम ! वायुकायस्य चत्वारि शरीराणि प्रज्ञप्तानि, तद् यथा—औदारिकं, वैक्रियं, तैजसं, कर्मकम्। औदारिक-वैक्रिये विप्रहाय तैजस-कर्मकाभ्यां निष्कामित । तत् तेनार्थेन गीतम ! एवमुच्यते—स्यात् सशरीरी निष्कामित ।

9२. भन्ते ! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है—वायुकायिक जीव स्यात् सशरीर निष्क्रमण करता है ? गीतम ! वायुकायिक जीव के चार शरीर प्रज्ञप्त हैं, जैसे—औदारिक, वैक्रिय, तैजस और कार्मण । वह औदारिक और वैक्रिय शरीर को छोड़कर तैजस और कार्मण शरीर के साथ निष्क्रमण करता है। गीतम ! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा हैं—वह स्यात् सशरीर निष्क्रमण करता है।

#### भाष्य

# १. सूत्र ११,१२

प्रस्तुत आलापक में शरीर-युक्त और शरीर-मुक्त अवस्थाओं की चर्चा है। संसारी दशा में जीव शरीरमुक्त कभी नहीं होता। औदारिक और वैक्रिय—ये दोनों जीवन-पर्यन्त विद्यमान रहने वाले शरीर हैं। मृत्यु के क्षण में ये छूट जाते हैं। जीव नये जन्म-स्थान के लिए प्रस्थान करता है, उस समय अन्तराल-गति में दो शरीर जीव के साथ रहते हैं—तैजस और कार्मण! औदारिक और वैक्रिय शरीर की अपेक्षा से वायुकाय का अशरीर निष्क्रमण होता है! तैजस और कार्मण शरीर की अपेक्षा से उसका सशरीर निष्क्रमण होता है!

<sup>9. (</sup>क) म. २०।८६।

<sup>(</sup>ख) पण्या. ६ १९९४-९९७ !

२. त.रा.वा.२।५३ बाह्यप्रत्ययवशादायुषी ह्यासोऽपवर्तः। बाह्यस्योपधात-निमित्तस्य विषशस्त्रादेः सति सन्निधाने हासोऽपवर्त इत्युच्यते। अपवर्त्य-

भायुर्वेषां त इमे अपवर्त्यायुषः नापवर्त्यायुषोऽनपवर्त्वायुषः।

३. भ.वृ.२।१० सोपक्रमापेक्षमिदम्।

४. वही, २।१०--स्पृष्टः स्वकायशस्त्रेण परकायशस्त्रेण या।

### मडाइ-नियंठ-पदं

# १३. मडाई णं भंते ! नियंठे नो निरुद्धभवे, नो निरुद्धभवपवंचे, नो पहीणसंसारे, नो पही-णसंसारवेयणिखे, नो वोच्छिण्णसंसारे, नो बोच्छिण्णसंसारवेयणिखे, नो निद्धियद्वे, नो निद्धियद्वकरणिखे पुणरिव इत्थत्यं हव्यमा-गच्छइ ?

हंता गोयमा ! मडाई णं नियंठे नो निरुद्धभवे, नो निरुद्धभवपवंचे, नो पहीण-संसारे, नो पहीणसंसारवेयणिजे, नो वो-च्छिण्णसंसारे, नो वोच्छिण्णसंसारवेयणि-जे, नो निद्धियद्वे, नो निद्धियद्वकरणिजे पुण-रवि इत्थत्यं हव्यमागच्छद्य ॥

# १४. से णं भंते ! किं ति वत्तव्यं सिया ?

गोयमा ! पाणे ति वत्तव्यं सिया । भूए ति वत्तव्यं सिया । जीवे ति वत्तव्यं सिया । सत्ते ति वत्तव्यं सिया । विण्णु ति वत्तव्यं सिया । वेदे ति वत्तव्यं सिया । पाणे भूए जीवे सत्ते विष्णू वेदे ति वत्तव्यं सिया ॥

# 9 ६. से केणडेणं पाणे ति वत्तव्यं सिया जाव वेदे ति वत्तव्यं सिया ?

गोयमा ! जम्हा आणमद वा, पाणमइ वा उरससद वा, नीससइ वा तम्हा पाणे ति वत्तव्वं सिया ! जम्हा भूते भवति भविरसति य तम्हा भूए ति वत्तव्वं सिया !

# मृतादि-निर्प्रन्थ-पदम्

मृताबी भदन्त ! निर्म्रन्थः नो निरुद्धभवः, नो निरुद्धभवप्रपञ्वः, नो प्रहीणसंसारः, नो प्रहीणसंसारवेदनीयः, नो व्यवच्छित्रसंसारः, नो व्यवच्छित्रसंसारवेदनीयः, नो निष्ठितार्थः, नो निष्ठितार्थकरणीयः पुनरिप इत्यंस्थं 'हव्वं' आगच्छति ?

हन्त गौतम ! मृतादी निर्ग्रन्थः नो निरुद्धभवः, नो निरुद्धभवप्रपञ्चः, नो प्रहीणसंसारः, नो प्रहीणसंसारवेदनीयः, नो व्यवच्छित्रसंसारः, नो व्यवच्छित्रसंसारवेदनीयः, नो निष्ठितार्थः, नो निष्ठितार्थकरणीयः पुनरपि इत्थंस्थं 'हव्वं' आगच्छति।

# स भदन्त ! किमिति वक्तव्यः स्यात् ?

गौतम ! प्राणः इति वक्तव्यः स्यात्। भूतः इति वक्तव्यः स्यात्। जीवः इति वक्तव्यः स्यात्। सत्त्य इति वक्तव्यः स्यात्। विज्ञः इति वक्तव्यः स्यात्। वेदः इति वक्तव्यः स्यात्। प्राणः भूतः जीवः सत्त्यः विज्ञः वेदः इति वक्तव्यः स्यात्।

तत् केनार्थेन प्राणः इति वक्तव्यः स्याद् यावद् वेदः इति वक्तव्यः स्यात् ?

गौतम ! यस्माद् अनिति वा, अपानिति वा, उच्छ्वसिति वा, निःश्वसिति वा, तस्मात् प्राणः इति वक्तव्यः स्यात्। यस्माद् भूतः भवति भविष्यति च तस्माद् भूतः इति वक्तव्यः स्यात्।

# मृतादी-निर्प्रन्थ-पद

9३. 9 भन्ते ! याचित्तभोजी निर्ग्रन्थ, जिसने भव का निरोध नहीं किया है और भव के विस्तार का निरोध नहीं किया है, जिसने संसार को प्रहीण नहीं किया है और संसार-वेदनीय कर्म को भी प्रहीण नहीं किया है, जिसने संसार को व्युच्छिन्न नहीं किया है और संसार वेदनीय कर्म को भी व्युच्छिन्न नहीं किया है और संसार वेदनीय कर्म को भी व्युच्छिन्न नहीं किया है और प्रयोजन-पूर्ति के लिए करणीय कार्यों को भी सिद्ध नहीं किया है, क्या फिर इत्थंस्थ (तिर्यञ्च आदि के रूपों) को प्राप्त होता है ?

हां, गौतम ! याचितभोजी निर्मन्य, जिसने भव का निरोध नहीं किया है और भव के विस्तार का निरोध नहीं किया है, जिसने संसार को प्रहीण नहीं किया है और संसारवेदनीय कर्म को भी प्रहीण नहीं किया है, जिसने संसार को व्युच्छिन्न नहीं किया है और संसार-वेदनीय कर्म को भी व्युच्छिन्न नहीं किया है, जिसने अपना प्रयोजन सिद्ध नहीं किया है और प्रयोजन-पूर्ति के लिए करणीय कार्यों को भी सिद्ध नहीं किया है, फिर से इस्थंस्थ (तिर्यञ्च आदि के रूपों) को प्राप्त होता है।

# 9४. भन्ते ! वह किस शब्द के द्वारा वाच्य होता है?

गीतम ! वह प्राण शब्द के द्वारा वाच्य होता है। वह भूत शब्द के द्वारा वाच्य होता है। वह जीव शब्द के द्वारा वाच्य होता है। वह सत्त्व शब्द के द्वारा वाच्य होता है। वह विज्ञ शब्द के द्वारा वाच्य होता है। वह वेद शब्द के द्वारा वाच्य होता है। वह प्राण, भूत, जीव, सत्त्व, विज्ञ और वेद—इस रूप में वाच्य होता है।

9५. भन्ते ! वह किस अपेक्षा से 'प्राण' शब्द के द्वारा वाच्य होता है यावत् 'वेद' शब्द के द्वारा वाच्य होता है ?

गीतम ! क्योंकि वह आन, अपान तथा उच्छ्वास और निःश्वास करता है, इसलिए वह 'प्राण' शब्द के द्वारा वाच्य होता है।

क्योंकि वह था, है और होगा, इसलिए वह 'भूत' शब्द के द्वारा वाच्य होता है। बम्हा जीवे जीवति, जीवत्तं आउयं च कम्मं उवजीवति तम्हा जीवे ति वत्तव्वं सिया। यस्माद् जीवः जीवति, जीवत्वं आयुश्च कर्म उपजीवति तस्माज् जीवः इति वक्तव्यः स्यात्।

जम्हा सत्ते सुभासुभेहिं कम्मेहिं तम्हा सत्ते ति वत्तव्वं सिया।

यस्मात् सत्त्वः शुभाशुभैः कर्मभिः तस्मात् सत्त्वः इति वक्तव्यः स्यात्।

जम्हा तित्तकडुकसायंबिलमहुरे रसे जाणइ तम्हा विष्णु ति वत्तव्यं सिया। यस्मात् तिक्तकटुकषायान्तमधुरान् रसान् जानाति तस्माद् विज्ञः इति बक्तच्यः स्यात्!

जम्हा वेदेति य सुद्द-दुक्खं तम्हा वेदे ति वत्तव्वं सिया। से तेणट्टेणं पाणे ति क्तव्वं सिया जाव वेदे ति क्तव्वं सिया॥

यस्माद् वेदयति च सुख-दुखं तस्माद् वेदः इति वक्तव्यः स्यात् । तत् तेनार्थेन प्राणः इति यक्तव्यः स्याद् यावद् वेदः इति वक्तव्यः स्यात् ।

९६. मडाई णं भंते ! नियंठे निरुद्धभये, निरु-द्धभयपवंचे, पहीणसंसार, पहीणसंसार-येयणिखे, वोच्छिण्णसंसारे, योच्छिण्ण-संसारवेयणिखे, निद्धियद्दे, निद्धियद्वकरणिखे नो पुणरवि इत्यत्यं हव्यमागच्छइ ? मृतादी भदन्त ! निर्ग्रन्थः निरुद्धभवः, निरुद्धभवःप्रद्रभवःप्रद्रभवःप्रद्रशणसंसारः, प्रहीणसंसार-वेदनीयः, व्यवच्छित्रसंसारः, व्यवच्छित्रसंसार-वेदनीयः, निष्ठितार्थः, निष्ठितार्थकरणीयः नो पुनरपि इत्थंस्यं 'हव्वं' आगच्छति ?

हंता गोयमा ! मडाई णं नियंठे निरुद्धभवे, निरुद्धभवपवंचे, पहीणसंसारे, पहीण-संसारवेयणिञ्जे, वोच्छिण्णसंसारे, वोच्छि-ण्णसंसारवेयणिञ्जे, निट्डियट्डे, निट्डियट्ड-करणिञ्जे नो पुणरिव इत्यत्यं हव्य-मागच्छइ।।

हन्त गौतम ! मृतादी निर्प्रन्थः निरुद्धभवः, निरुद्धभवप्रपञ्चः, प्रहीणसंसारः, प्रहीण-संसारवेदनीयः, व्यवच्छिन्नसंसारः, व्यवच्छिन्न-संसारवेदनीयः, निष्ठितार्थः, निष्ठितार्थकर-णीयः नो पुनरपि इत्थंस्यं 'हव्वं' आगच्छति ।

१७. से णं मंते ! किं ति वत्तवं सिया ?

स भदन्त ! किमिति वक्तव्यः स्यात् ?

गोयमा ! सिद्धे ति वत्तव्यं सिया । बुद्धे ति वत्तव्यं सिया । मुत्ते ति वत्तव्यं सिया । पारगए ति वत्तव्यं सिया । परंपरगए ति वत्तव्यं सिया । सिद्धे बुद्धे मुत्ते परिनिव्युडे अंतकडे सव्यदुक्खणहीणे ति वत्तव्यं सिया ॥ गीतम ! सिद्धः इति वक्तव्यः स्यात् । बुद्धः इति वक्तव्यः स्यात् । मुक्तः इति वक्तव्यः स्यात् । पारगतः इति वक्तव्यः स्यात् । परंपरगतः इति वक्तव्यः स्यात् । सिद्धः बुद्धः मुक्तः परिनिर्वृतः अन्तकृतः सर्वदुखप्रहीणः इति वक्तव्यः स्यात् । क्योंकि जीव जीता है—प्राण धारण करता है, जीवत्व और आयुष्य कर्म का अनुभव करता है, इसलिए वह 'जीव' शब्द के द्वारा वाच्य होता है।

क्योंकि वह शुभ और अशुभ कर्मों के द्वारा विषादयुक्त बनता है, इसलिए वह 'सत्त्व' शब्द के द्वारा वाच्य होता है।

क्योंकि वह तिक्त, कटु, कसैले, अम्ल और मधुर रसों को जानता है, इसलिए वह 'विज्ञ' शब्द के द्वारा वाच्य होता है।

क्योंकि वह सुख-दु:ख का वेदन करता है, इसलिए वह 'वेद' शब्द के द्वारा वाच्य होता है। इस अपेक्षा से वह 'प्राण' शब्द के द्वारा वाच्य होता है यावत् 'वेद' शब्द के द्वारा वाच्य होता है।

९६. भंते ! याचितभोजी निर्प्रन्थ, जिसने भव का निरोध किया है और भव के विस्तार का निरोध किया है, जिसने संसार को प्रहीण किया है और संसारवेदनीय कर्म को भी प्रहीण किया है, जिसने संसार को व्युच्छित्र किया है और संसारवेदनीय कर्म को भी व्युच्छित्र किया है, जिसने अपना प्रयोजन सिद्ध किया है और प्रयोजन-पूर्ति के लिए करणीय कार्यों को भी सिद्ध किया है, क्या फिर से इस्थंस्थ (तियंञ्च आदि के रूपों) को प्राप्त नहीं होता?

हां, गीतम ! याचितभोजी निर्म्रन्य, जिसने भव का निरोध किया है और भव के विस्तार का निरोध किया है, जिसने संसार को प्रहीण किया है और संसारवेदनीय कर्म को भी प्रहीण किया है, जिसने संसार को व्युच्छित्र किया है और संसारवेदनीय कर्म को भी व्युच्छित्र किया है, जिसने अपना प्रयोजन सिद्ध किया है और प्रयोजन-पूर्ति के लिए करणीय कार्यों को भी सिद्ध किया है, फिर से इत्थंस्थ (तिर्यञ्च आदि के रूपों) को प्राम नहीं होता !

9७. भंते ! वह किस शब्द के द्वारा वाच्य होता है?

गीतम ! वह 'सिद्ध' शब्द के द्वारा वाच्य होता है। वह 'बुद्ध' शब्द के द्वारा वाच्य होता है। वह 'मुक्त' शब्द के द्वारा वाच्य होता है। वह 'पारगत' शब्द के द्वारा वाच्य होता है। वह 'परंपरगत' शब्द के द्वारा वाच्य होता है। वह सिद्ध, बुद्ध, मुक्त, परिनिर्वृत, अन्तकृत, सर्वदुख-प्रहीण—इस रूप में वाच्य होता है।

### १. सूत्र १३-१७

मडाई चूर्णिकार ने 'मडाई' के दो अर्थ किए हैं- मृतयाची और मृताशी। मृत का अर्थ है अचित्त। अचित्त की याचना करने वाला मृतयाची तथा अचित का अशन करने वाला मृताशी होता है। वृत्तिकार ने इसका अर्थ मृतादी—प्रासुकभोजी किया है। र्

चूर्णि और वृत्ति के अर्थ असंगत नहीं हैं। संस्कृत शब्द कोष के अनुसार मृत का अर्थ 'याचित' है। मनुस्मृति में भी इसका प्रयोग मिलता है। इसके आधार पर मृतादी का अर्थ है— याचितभोजी।

उक्त तीनों अर्थ प्रकरण-संगत हैं।

प्रस्तुत आलापक का प्रतिपाद्य यह है—मुनि-जीवन के लिए केवल अचितभोजी या याचितभोजी होना ही पर्याप्त नहीं है, उसके लिए निरोध, प्रहाण और व्यवच्छेद भी आवश्यक है।

निरोध-- १. भव-निरोध २. भव-प्रपञ्च-निरोध

प्रहाण—9. संसार-प्रहाण २. संसारवेदनीय-प्रहाण ।

व्यवच्छेद-- १. संसार-व्यवच्छेद २. संसारचेदनीय-व्यवच्छेद।

भव का अर्थ है-जन्म। संसार का अर्थ है-चार गतियों में गमन या पर्यटन। भव-निरोध का अर्थ है--चरमदेह, उसके पश्चात् दूसरे जन्म का न होना।

भव-प्रपञ्च-निरोध का अर्थ है—देव, मनुष्य आदि जन्मों के विस्तार का निरोध।

संसार-प्रहाण का अर्थ है— चतुर्गतियमन का क्षीण होना। संसार-वेदनीय-प्रहाण का अर्थ है— संसार-वेदनीय कर्म का क्षीण होना !

संसार-व्यवच्छेद का अर्थ है—चतुर्गति-गमन के अनुबन्ध का व्यवच्छेद (विनाश या टूटना) होना।

प्रस्तुत विषय की मीमांसा के लिए प्रथम शतक के ३८४ से

संसारवेदनीय कर्म का व्यवच्छेद होना।

संसार-वेदनीय-व्यवच्छेद का अर्थ है—चतुर्गति-ममन में हेतुभूत

३६१ तक के सूत्र द्रष्टव्य हैं!

तात्पर्य की भाषा में कहा जा सकता है कि जिस प्रयोजन के लिए मुनि बनता है, उस प्रयोजन के सिद्ध न होने पर वह इत्थंस्थ अयस्था में चला जाता है और प्रयोजन के सिद्ध हो जाने पर मुनि इत्यंस्य अवस्था को पार कर जाता है। संस्थान दो प्रकार का होता हैं—इत्यंस्य और अनित्यंस्थ। संसारी जीव का संस्थान इत्यंस्थ— नियत आकार वाला, अमुक-अमुक प्रकार का होता हैं ! वर्गीकृत रूप में उसके छह प्रकार हैं। ै सिद्ध जीव के अनित्यंस्थ संस्थान होता है। इत्यंस्य की विशेष जानकारी के लिए देखें, दसवेआलियं, ६।४।७ का टिपाण।

संसार-चक्र में पर्यटन करने वाला जीव अवस्था-भेद के अनुसार छह नामों से संयोधित होता है। वे नाम सूत्र में निर्दिष्ट हैं। इनमें चौथा नाम 'सत्त' है।

वृत्तिकार ने इसके 'सत्त्व' 'सक्त' और 'शक्त' तीन संस्कृत रूप दिए हैं। किन्तु इनमें जीव के अर्थ में 'सत्त्व' शब्द अधिक प्रयुक्त और प्रसिद्ध है। 'सत्त्व' का कर्म के साथ संबंध भी विवक्षित है। जीव शुभ-अशुभ कर्म के द्वारा विषाद को प्राप्त होता है, इसलिए वह सत्त्व कहलाता है। तत्त्वार्यराजवार्तिक और सर्वार्थसिद्धि में सत्त्व की व्याख्या कर्म के सन्दर्भ में मिलती है।

प्रस्तुत आगम के २०1९७ में जीव के २३ पर्यायवाची नाम निर्दिष्ट हैं। यवला में भी जीव के २० पर्यायवाची नाम वतलाए गए हैं। 🖔 प्रस्तुत आलापक (सू. ९७) में मुक्त जीव के आठ एकार्थक नामों का निर्देश है।

णेत्यं तद्भाव इत्थत्वं मनुष्यादित्वमिति भावः, अनुस्वारलोपश्व प्राकृतत्वात्।

७. ओवा.सू.१६५,गा.६— संठाणमणित्धंत्थं जरामरणविष्यमुक्काणं ।

- म.वृ.२ । १४ यदा तूच्छ्वास।दिधमैर्युगपदसौ विवक्ष्यते तदा प्राणो भूतो जीवः सरचौ विज्ञो वेदयितेत्येतत्तं प्रति वाच्यं स्यात्।.....सक्तः—आसक्तः शक्तो या—सपर्थः सुन्दरासुन्दरासु चेष्टासु अथवा सक्तः—संबद्धः शुभाशुभैः कर्गभिरिति ।
- ६. (क) त.रा.वा.७१९९--अनादिकर्मवन्धवशात् सीदन्तीति सत्त्वाः। अनादिना अष्टदिधकर्मबन्धसन्तानेन तीव्रदुःखयोनिषु चतसृषु मतिषु सीदन्तीति सत्त्याः। (ख) सर्वार्धसिद्धि, ७।१९,पृ.३४६—दुष्कर्गविपाकचशान्रानायोनिषु सीद-न्तीति सत्त्वाः जीवाः।
- १०. ष.खं.धवला, पु.१, खं.१, भा.१, सू.२, गा.८१,८२---जीवो कता य वता य पाणी भोता य पोग्गलो। वेदो विण्हू सयंभूय सरीरी तह माणवी ॥ सत्ता जन्त य माणी य माई जोगी य संकड़ो ! असंकडो ये खेतण्डु अन्तरप्या तहेव य ॥

भ.चू.२।९३—मृतयाजी मडाई पृतासी वा!

२. भ.वृ.२ । १३ — मृतादी — प्रासुकभोजी, उपलक्षणत्वादेषणीयादी चेति दृश्यम् ।

३. अभि. ३!५३०—गृतं तु याचितम्।

४. मनु. ४ । ४,५— मृतं स्याद्याचितं भैक्षममृतं स्यादयाचितम् ।

भ.वृ.२ | १३—'नो निरुध्दभये' ति अनिरुद्धाप्रेतनजन्मा, चरमभवाप्राप्त इत्पर्यः । अयं च भवद्वयप्राप्तव्यमोक्षोऽपि स्यादित्याह—'निरुद्धभवपवंचे' ति प्राप्तव्यभवविस्तार इत्यर्थः । अयं च देवमनुष्यभवप्रपञ्चापेक्षयाऽपि स्यादित्यत आह-'णो पहीणसंसारे' ति प्रहीणचतुर्गतिगमन इत्पर्थः। यत एवमत एव 'नो पहीणसंसारवेयणिञ्जे' ति अप्रक्षीणसंसारवेद्यकर्मा । अयं च सकृद्यतुर्गति-गमनतोऽपि स्यादित्यत आह---'नो वोच्छिन्नसंसारे' ति अनुटितचतु-र्गतिगमनानुबन्ध इत्यर्थः। अत एव 'नो वोच्छिन्नसंसारवेयणिञ्जे' ति 'नो' नैव व्यवच्छिन्नम् अनुबन्धव्यवच्छेदेन चतुर्गतिगमनवेद्यं कर्म यस्य स तथा ! अत एय 'नो निड्डियड्डे' ति अनिष्ठितप्रयोजनः। अत एवं 'नो निड्डियट्टकरणिज्जे'ति 'नो' नैव निष्ठितार्थानामिव करणीयानि—कृत्यानि यस्य स तथा। यत एवं-विधोऽसावतः पुनरपीति, अनादौ संसारे पूर्वं प्राप्तपिदानीं पुनर्विशुद्धचरणा-वासेः सकाशादसम्भवनीयम् 'इत्यंत्थं' ति 'इत्यर्थम्' एतमर्थम् अनेकश-स्तिर्यङ्नरनाकिनारकगतिगमनलक्षणम् 'इत्थत्त'मिति पाठान्तरं तत्रानेन प्रकारे-

६. ठाणं,६।३९।

#### शब्द-विमर्श

जीवत्व चृत्तिकार ने जीवत्व का अर्थ 'उपयोग-लक्षण' किया है। इसका अर्थ प्राणत्व भी किया जा सकता है। जीव प्राण के द्वारा जीता है, इसलिए यह अर्थ संगत भी है। प्रवचनसार में इस आशय का निरुक्त भी उपलब्ध है।

९८. सेवं भंते ! सेवं भंते ! ति भगवं गोयमे समणं भगवं महाबीरं वंदति नमंसति, वंदिता नमंसित्ता संजमेणं तवसा अप्पाणं भावेमाणे विहरति !! तदेवं भदन्त ! तदेवं भदन्त ! इति भगवान् गौतमः श्रमणं भगवन्तं महावीरं वन्दते नम-स्यति, वन्दित्वा नमस्यित्वा संयमेन तपसा आलानं भावयन् विहरति।

9 द. भंते ! वह ऐसा ही है, भंते ! वह ऐसा ही है—दस प्रकार भगवान् गीतम श्रमण भगवान् महावीर को वन्दन-नमस्कार करते हैं, वन्दन-नमस्कार कर संयम और तप से अपने आप को भावित करते हुए विहरण कर रहे हैं।

9 ६. तए णं समणे भगवं महावीरे रायगिहाओ नगराओ गुणिसलाओ चेइआओ पडि-निक्खमइ, पडिनिक्खमित्ता बहिया जण-वयविहारं विहरइ।। ततः श्रमणः भगवान् महावीरः राजगृहात् नगराद् गुणशिलकाच् चैत्वात् प्रतिनिष्कामति, प्रतिनिष्कम्य बहिः जनपदविहारं विहरति। 9 ६. श्रमण भगवान् महावीर राजगृह नगर और गुणशिलक चैत्य से पुनः निष्क्रमण करते हैं, पुनः निष्क्रमण कर राजगृह के आसपास जनपद में विहरण कर रहे हैं।

# खंदयकहा-पदं

### २० तेणं कालेणं तेणं समएणं कयंगला नामं नगरी होत्या—चण्णओ।!

# २१. तीसे णं कयंगलाए नयरीए बहिया उत्तरपुरत्थिमे दिसीभाए छत्तपलासए नामं चेडए होत्या चण्णओ॥

- २२. तए णं समणे भगवं महावीरे उप्पन्ननाणदंसणघरे अरहा जिणे केवली जेणेव कयंगला नयरी जेणेव छत्तपलासए चेइए तेणेव उवागच्छइ, उवागच्छिता अहापडिस्तवं ओग्गहं ओगिण्हइ, ओगि-ण्हित्ता संजमेणं तवसा अप्पाणं भावेमाणे विहरइ जाव समोसरणं। परिसा निग्गच्छइ।!
- २३. तीसे णं कयंगलाए नयरीए अदूरसामंते सावत्यी नामं नयरी होत्या—वण्णओ ।।
- २४. तत्य णं सावत्थीए नयरीए गद्दभालस्स अंतेवासी खंदए नामं कद्यायणसगोते परिव्यायगे परिवसइ—रिव्येद-जजुब्येद-सामवेद-अहब्यणवेद-इतिहास-पंचमाणं नि-पंदुछट्ठाणं—चउण्हं वेदाणं संगोवंगाणं सरहस्साणं सारए धारए पारए सडंगवी सद्वितंतविसारए, संखाणे सिक्खाकष्ये वागरणे छंदे निरुत्ते जोतिसामयणे, अण्णेसु

#### स्कन्दककथा-पदम्

तस्मिन् काले तस्मिन् समये कयञ्जला नाम नगरी आसीत्—वर्णकः।

तस्याः कयञ्जलायाः नगर्याः बहिः उत्तरपीरस्त्ये दिग्भागे छत्रपलाशकं नाम चैत्यन् आसीत्---वर्णकः।

ततः श्रमणः भगवान् महावीरः उत्पन्न-ज्ञानदर्शनधरः अर्हत् जिनः केवली यत्रैव कयञ्जला नगरी यत्रैव छत्रपलाशकं चैत्यं तत्रैव उपागच्छति, उपागम्य यथाप्रतिरूपम् अवग्रहम् अवगृह्णति, अवगृह्य संयमेन तपसा आत्सानं भावयन् विहरति यावत् सम-वसरणम्। परिषद् निर्गच्छति।

तस्याः कयञ्जलायाः नगर्याः अदूरसामन्ते श्रावस्ती नाम नगरी आसीत्—वर्णकः।

तत्र श्रावस्त्यां नगर्यां गर्दभालस्य अन्तेवासी स्कन्दकः नाम कात्यायनसगोत्रः परिद्राजकः परिवसित—ऋग्वेद-यजुर्वेद-सामवेद-अथर्व-ण-वेद-इतिहास-पञ्चमानां निघण्टुषद्यानां—चतुर्णां वेदानां साङ्गोपाङ्गानां सरहस्यानां सारकः धारकः पारगः षडंगविद् षष्टितन्त्र-विशारदः संख्याने शिक्षाकल्पे व्याकरणे छन्दिस निरुक्ते ज्यौतिषायणे अन्येषु च बहुषु

#### स्कन्दककथा-पद

- २०. उस काल और उस समय कयंजला नामक नगरी थी—नगर-वर्णन।
- २१. उस कयंजला नगरी के बाहर उत्तरपूर्व दिग्भाग (ईशानकोण) में छत्रपलाशक नामक चैत्य था— चैत्य का वर्णन।
- २२. उत्पन्न ज्ञान-दर्शन के धारक, अर्हत्, जिन, केवली, श्रमण भगवान् महावीर जहां कयंजला नगरी और छत्रपलाशक चैत्य है, वहां आते हैं, वहां आकर वे प्रवास-योग्य स्थान की अनुमति लेते हैं, अनुमति लेकर संयम और तप से अपने आपको भावित करते हुए रह रहे हैं यावत् भगवान् का समयसरण। परिषद् का नगर से निष्क्रमण।
- २३. उस कयंजला नगरी से कुछ दूरी पर श्रावस्ती नामक नगरी थी—नगर-वर्णन।
- २४. <sup>9</sup> उस श्रावस्ती नगरी में गर्दभाल का अन्तेवासी कात्यायनसगोत्र स्कन्दक नाम का परिव्राजक रहता है। वह ऋग्वेद, यजुर्वेद, सामवेद और अथर्वणवेद—ये चार वेद, पांचवाँ इतिहास और छठा निघण्टु—इनका सांगोपांग रहस्य-सहित सारक (प्रवर्तक), धारक और पारगामी था। वह छहों अंगों का वेत्ता, षष्टितन्त्र का विशारद, संख्यान, शिक्षा, कल्प, व्याकरण, छन्द, निरुक्त,

पाणेहिं चदुहिं जीवदि जीविस्सदि जो हि जीविदो पुव्वं। सो जीवो पाणा पुण पोग्गलदव्वेहिं णिव्वता॥

१. भ.वृ.२।१५—जीवत्वं उपयोगलक्षणम्।

२. प्र.सा.गा.१४७—

य बहुसु बंभण्णएसु परिव्वायएसु य नयेसु सु-परिनिद्धिए या वि होत्या ॥ ब्रह्मण्यकेषु परिव्राजकेषु च नयेषु सु-परिनिष्टितश्चापि आसीत् । ज्योतिषशास्त्र, अन्य अनेक ब्राह्मण और परिव्राजक सम्बन्धी नयों में निष्णात था।

#### भाष्य

### १. सूत्र २४

प्रस्तुत सूत्र में स्कन्दक परिव्राजक का शिक्षा-संबंधी जो वर्णन किया गया है, वह शैलीगत वर्णन है। देविर्धिगणी के समय में आगमों का संकलन और लिपीकरण हुआ तब वर्णन की कुछ शैलियां निर्धारित की गई, जैसे—नगरवर्णन, राजवर्णन, चैत्यवर्णन आदि आदि। इसी प्रकार परिव्राजक के वर्णन की भी शैली का मुख्य सूत्र ओवाइवं है। उसमें परिव्राजक का जो वर्णन है, वही यहां उद्धृत है। वहां सांख्य, ब्राह्मण और क्षत्रिय तीनों परभ्पराओं के परिव्राजकों का संयुक्त वर्णन है। इसलिए उसमें वैदिक और सांख्य दोनों परभ्पराओं के साहित्य का उल्लेख है। छान्दोग्य उपनिषद् और महाभारत में केवल वैदिक साहित्य की चर्चा है। वहां षष्टितन्त्र का उल्लेख नहीं है। परिव्राजक शुक्र के वर्णन में भी दोनों परम्पराओं का मिश्रण मिलता है। वह सांख्य समय का विद्वान् था। उसे वेदों का विद्वान भी बतलाया गया है।

वैदिक संहिताओं और ब्राह्मणों में 'सांख्य' शब्द का प्रयोग नहीं मिलता! बृहदारण्यक, छान्दोग्य, तैतिरीय, ऐतरेय और कौषीतकी जैसे प्राचीन उपनिषदों में भी 'सांख्य' शब्द का प्रयोग उपलब्ध नहीं होता! श्वेताश्वतर उपनिषद में सांख्य और योग का एक साथ प्रयोग मिलता है। ' उसमें अजा (प्रकृति) और अज (पुरुष) का जो निरूपण है, उससे ज्ञात होता है कि यह उपनिषद् सांख्य दर्शन का ही एक ग्रंथ रहा है। महाभारत और पुराण-साहित्य में 'सांख्य' का उल्लेख प्रचुर मात्रा में उपलब्ध होता है।

सांख्य दर्शन मूलतः श्रमण-परम्परा का एक दर्शन है। वेद उसके लिए प्रमाण नहीं रहा। यह ऋषिप्रोक्त दर्शन है। किपल ऋषि इसके आद्य प्रवर्तक हैं। वे सिद्ध पुरुष थे। श्रीकृष्ण कहते हैं—मैं सिद्धों में किपल मुनि हूँ। किपल मुनि ने अपने प्रथम शिष्य आसुरी को सांख्य शास्त्र का उपदेश दिया। उनके शिष्य पंचशिख थे।

चीनी वौध्द सम्प्रदाय के अनुसार वे षष्टितंत्र के कर्ता भाने जाते हैं । किंतु यह विवादास्पद हैं । अहिर्तुष्न्य संहिता और वाचस्पति

मिश्र के अनुसार षष्टितंत्र के कर्ता वार्षगण्य हैं । उनका सनय ईसा की तीसरी शताब्दी (ई. स. २३०-३००) माना जाता है। स्कन्दक सांख्य परिव्राजक था, यह इकतीसवें सूत्र में निर्दिष्ट उपकरणों से स्पष्ट है। "गुणरत्न सूरि ने **पड्दर्शनसमुद्धय** की टीका में सांख्य गत के साधुओं के आचार का निम्न प्रकार से वर्णन किया है-- 'सांख्य मत के अनुयायी साधू त्रिदर्ण्डा अथवा एकदण्डी होते हैं, ये कौपीन धारण करते हैं, गेरुए रंग के दस्त्र पहनते हैं, बहुत से चोटी रखते हैं, बहुत से जटा बढ़ाते हैं और बहुत से छुरे से मुण्डन कराते हैं। ये लोग मुगचर्म का आसन रखते हैं , ब्राह्मणों के घर आहार लेते हैं. पांच ग्रास मात्र भोजन करते हैं और वारह अक्षरों का जाप करते हैं ! इन लोगों के भक्त नमरकार करते समय 'ऊँ नमो नारायणाय' कहते हैं और साधु लोग केवल 'नारायणाय नमः' वीलते हैं। सांख्य परिव्राजक जीवों की रक्षा के लिए स्वयं जल छानने का वस्न रखतें है और अपने भक्तों को पानी छानने के लिये छत्तीस अंगुल लम्बा और वीस अंगुल चौड़ा मजवूत वस्त्र रखने का उपदेश देते हैं । ये लोग मीठे पानी में खारा पानी मिलाने से जीवों की हिंसा मानते हैं और जल की एक बूंद में अनन्त जीवों का अस्तित्व र्स्वीकार करते हैं ! इन लोगों के आचायाँ के साथ 'चैतन्थ' शब्द लगाया जाता है 📳 सांख्य लोग कर्न-काण्ड को, यज्ञ-याग को और वेद को नहीं मानते । ये लोग अध्यात्मवादी होतें हैं, हिंसा का विरोध करते हैं और वेद, पुराण, महाभारत, मनुस्मृति आदि की अपेक्षा गांख्य तत्त्वज्ञान को श्रेष्ठ समझते हैं । इन लोगों का मत है कि यथेष्ट भोगों का सेवन करने पर तथा किसी भी आश्रम में रहने पर भी यदि कपिल के पद्यीस तत्त्वों का ज्ञान हो गया है, यदि सांख्य मत में भक्ति हो गई, तो विना क्रिया के भी नृक्ति हो सकती हैं । सांख्यों के मत में पद्यीस तत्त्व और प्रत्यक्ष, अनुमान और शब्द—ये तीन प्रमाण माने गये हैं । वैदिक ग्रन्थों में कपिल को नास्तिक और श्रुत-विरुद्ध तंत्र का प्रवर्तक कहकर कपिल-प्रणीत सांख्य और पतञ्जलि के योग-शास्त्र को अनुपादेय कहा है।"

गंधर्वाणां चित्ररथः सिद्धानां कपिलो मुनिः।

१. ओवा.सू.६७।

२. वहीं,सू.स्६,स्७।

३. (क) छा.उप.७।१।१,२।

<sup>(</sup>ख) महाभारत, शान्ति पर्व,२०९।७,८,६।

<sup>(</sup>१) उत्तराध्ययनः एक समीक्षात्मक अध्ययन,पृ.८१,८२ ।

४. नाया. १ । ६ । ५२--- तेणं कालेणं तेणं समएणं सुए नामं परिव्वायए होत्या---रिउव्वेय-जज़्व्वेय-सामवेय-अथव्यणवेय-सिंहतंतकुसले संखसमए लद्धहे ।

५. श्वे.उप.६।१३।

६. गीता,१०।२६—

७. डा. जगदीशचंद्र जैन, स्याद्वादमंजरी-परिशिष्ट,पृ.३३३-३३५।

<sup>(</sup>क) वही,पृ.४२२,४२३;

<sup>(</sup>ख) षड्दर्शनसमुखय, गुणरत्नसूरि-कृत टीका, तृतीयोऽधिकारः, पृ. ५४०— अथादौ सांख्यमतप्रपन्नानां परिज्ञानाय लिङ्गादिकं निगद्यते । त्रिदण्डा एकदण्डा वा कौपीनवसना धातुरकाण्वराः शिखावन्तो जटिनः क्षुरमुण्डाः मृगचर्मासना द्विजगृहाशनाः पञ्चग्रासीपरा वा द्वादशाक्षर-जापिनः परिव्राजकादयः । तद्भक्ताः वन्दमाना कँ नमो नारायणायीतं वदन्ति, ते तु नारायणाय नम इति प्राहुः । तेषां च महाभारते वीटेति ख्याता दारवी मुखविश्वका मुखनिःश्वास-निरोधिका भूतानां दयानिमितं भवति । यदाहुस्ते—

#### शब्द-विमर्श

कात्पायन यह कौशिक गोत्र का एक अवान्तर भेद है। पिताजक देखें भ. ११ १९३ का भाष्य ।

नियण्टु नामकोश । इसका दूसरा नाम निघण्ट भी है। वहां विशेषतः वैदिक शब्दों का कोश विवक्षित है।

सारक इसके दो संस्कृत रूप हो सकते हैं—सारक और स्मारक। सारक का अर्थ है—प्रवर्तक और स्मारक का अर्थ है—विस्मृत पाठ की स्मृति कराने वाला

धारक--धारण करने में समर्थ ।

**पारम--**पारगामी ।

**छहों अंगो का वेता--**शिक्षादि छह अंग सूत्र में निर्दिष्ट हैं । शिक्षा---उद्यारण-शास्त्र । ये वृत्तिकार ने इसका 'अर्थ अक्षर के स्वरूप का निरूपक शास्त्र' किया है।

कत्य-उत्सव और कर्मकाण्ड का विधान करने वाला शास्त्र।

व्याकरण-शब्द-शास्त्र ।

छन्द छंद-शास्त्र ।

निरुक्त-शब्दव्युत्पत्ति-शास्त्र ।

ज्यौतिषायण ज्योतिष-शास्त्र ।

षरितंत्र - वार्षगण्य द्वारा विरचित सांख्यदर्शन का एक शास्त्र।

संख्यान वृत्तिकार ने इसका अर्थ गणितस्कन्ध किया है। निलता है। इसके आधार पर सहज ही यह संभावना की जा सकती है कि यहां संख्याण (संख्यायन) का अर्थ 'सांख्यशास्त्र' होना चाहिए। अयन का एक अर्थ है—शास्त्र। " संख्यायन पद के यकार का लोप करने पर प्राकृत में संखाण शब्द बन जाता है। प्राकृत साहित्य में अणायणे इस प्रकार के प्रयोग मिलते हैं।"

**बंभण्णय बंभण्णय** शब्द के संस्कृत रूप दो बनते हैं<del> ब्रा</del>ह्मण्यक और ब्र**ह्मण्यक । ब्राह्मण्यक** का अर्थ है—ब्राह्मण के लिए उपयुक्त। <sup>33</sup> ब्रह्मण्य का अर्थ है— ब्राह्मण के लिए उपयुक्त अथवा ब्राह्मण-संबंधित। <sup>33</sup>

निर्प्रन्थ पिंगल ने स्कन्दक से पाँच प्रश्न पूछे । ये प्रश्न दर्शन के क्षेत्र में बहुचर्चित रहे हैं। भगवान् महावीर ने इनका समाधान सापेक्ष दृष्टि से किया । इस प्रसंग में भगवान् महावीर और गीतम बुद्ध के दृष्टिभेद का उल्लेख करना अप्रासंगिक नहीं होगा । बुद्ध ने तात्त्रिक प्रश्नों को अव्याकृत (इनकी व्याख्या नहीं की जा सकती) कहकर टाल दिया। " भगवान् महावीर ने तात्त्रिक जानकारी को प्राथमिकता दी । उसे व्याकृत बतलाया और उसका सापेक्ष दृष्टि से प्रतिपादन किया । प्रस्तुत पाँच प्रश्नों का समाधान मूलसूत्र में स्पष्ट है। लोकाकाश और एक जीव—दोनों असंख्यप्रदेशात्मक हैं। इस अपेक्षा से वे सान्त हैं। काल अनन्त है और भाव (पर्याय) भी अनन्त हैं। लोक और जीव त्रैकालिक हैं तथा अनन्त पर्याय वाले हैं। इस अपेक्षा से उन्हें अनन्त कहा गया है।

सिद्धि का अर्थ सिद्धालय है । यह ईषत्प्राग्भारा नाम की आठवीं पृथ्वी है। ओवाइयं में इसके बारह पर्यायवाची नाम निर्दिष्ट हैं।  $^{12}$  यह भी काल और भाव की अपेक्षा से अनन्त है।

व्रव्य की अपेक्षा से सिद्ध एक है—यह सिद्धान्त मुक्त आला के स्वतंत्र अस्तित्व का प्रतिपादक है। अनन्त जीव मुक्त हो चुके हैं। इस अपेक्षा से सिद्ध अनन्त हैं। यहां 'एक' की विवक्षा विशेष अर्थ-सूचक है। जैन दर्शन के अनुसार प्रत्येक मुक्त आत्मा का स्वतंत्र अस्तित्व होता है। उसका किसी परमाला, ईश्वर या ब्रह्म में विलय नहीं होता। विलय का सिद्धान्त उन दर्शनों के द्वारा स्वीकृत है, जो आत्मा को परमाला या ईश्वर का अंश मानते हैं अथवा ब्रह्म का प्रपंच मानते हैं। जैन-दर्शन में यह अंशवाद या प्रपंचवाद स्वीकृत नहीं है और न ईश्वर या इन्हम की स्वतंत्र सत्ता भी स्वीकृत है। सब आलाएं समान हैं और सबका स्वतंत्र अस्तित्व है। फिर किसका किसमें विलय हो सकता है ? इस आत्म-स्वातंत्र्य की अपेक्षा से भगवान महावीर ने स्कन्दक को बतलाया कि सिद्ध द्रव्य की दृष्टि से एक है।

''घ्राणादितोऽनुयातेन, श्वासेनैकेन जन्तवः। हन्यन्ते शतशो ब्रहमञ्जणुमात्राक्षरवादिनाम् ॥१॥''

ते च जलजीवदयार्थं स्वयं गलनकं धारयन्ति, भक्तानां चोपदिशन्ति-

''षट्त्रिशदङ्गुलायामं, विंशत्यङ्गुलविस्तृतम्। दृढं गलनकं कुर्याद्, भूयो जीवान् विशोधयेत् ॥९॥

ब्रियन्ते मिष्टतोयेन, पूतराः क्षारसंभवाः।

क्षारतोयेन तु परे, न कुर्यात् संकरं ततः ॥२॥ लूतास्यतन्तुपलिते, ये विन्दौ सन्ति जन्तवः।

सूक्ष्मा भ्रमरमानास्ते, नैव मान्ति त्रिविष्टपे ॥३॥"

इति गलनकविचारो मीमांसायाम् ।

.....तेषामाचार्या विष्णुप्रतिष्ठाकारकाश्चैतन्यप्रभृतिशब्दैरभिधीयन्ते ।

- १. ठाणं, ७।३५।
- २. भ.वृ.२।२३ निघण्टो नामकोशः।
- आप्टे.—निघण्टः, निघण्टः—Particularly the glossary of Vedic words explained by Yask in his Nirukta.
- ४. भ.वृ.२ ।२३—'सारए'ति सारकोऽध्यापनद्वारेण प्रवर्त्तकः स्मारको वाऽन्येषां

विस्मृतस्य सूत्रादेः स्मारणात्, 'वारए'ति वारकोऽशुद्धपाठनिषेधात्, 'धारए' कवित्पाठः तत्र धारकोऽधीतानामेषां धारणात्, 'पारए'ति पारगामी।

- ५. आप्टे.—शिक्षा—The science which teaches the proper pronunciation of words and laws of cuphony वर्णस्वराधुद्धारप्रकारो यत्रोपदिश्यते सा शिक्षा (Rigveda Bhasya.)
- ६. भ.वृ.२ । २४ -- शिक्षा--- अक्षरस्वरूपनिरूपकशास्त्रम् ।
- ७. वही,२।२४ कल्पश्च तथाविधसमाचारनिरूपकं शास्त्रमेव।
- द. वही,२1२४—'संखाणे'ति गणितस्कंधे ।
- ६. नाया.९।५१-- सङ्घितंतकुसले संखसमए लद्ध्हे।
- 90. आरे—अयन—sastra, scripture or inspired writing.
- ११. दसवे.५।१।१०।
- १२. आप्टे.—ब्राह्मण्य—Befitting a Brahmana.
- 9३. वही, ब्रह्मण्य—Fit for a Brahmana, Relating to Brahmana.
- १४. मज्झिमनिकाय-चूलमालूंक्य सुत्त, ६३।
- १५.ओवा.सू.१६३-१६५।

आत्मा के असंख्य प्रदेश होते हैं और वह लोकाकाश के असंख्य प्रदेशों का अवगाहन कर रहती हैं। सिद्ध की आत्मा अमूर्त होने के कारण स्थान नहीं रोकती; इसलिए जिस स्थान में एक आत्मा के प्रदेश हैं, उस स्थान में अनन्त सिद्ध आत्माओं के प्रदेश भी हैं। इस प्रकार वे अन्योन्य समवगाढ होते हैं। उत्तरज्यपणिण और ओवाइयं में सिद्ध की अवगाहना पूर्वशरीर की अपेक्षा से निर्दिष्ट है। काल की अपेक्षा से सिद्ध को सादि और अपर्यवसित बतलाया गया है। यह एक आत्मा की दृष्टि से प्रतिपादित है। संसारी जीव कर्मबन्ध को क्षीण कर सिद्ध बनता है; इसलिए प्रत्येक सिद्ध सादि होता है, कोई भी सिद्ध अनादि नहीं होता।

योगसूत्र के व्यास-भाष्य में केवली और ईश्वर में एक भेदरेखा खींची गई है। उसके अनुसार केवली पूर्व अवस्था में बद्ध और फिर मुक्त होता है। ईश्वर सर्देव मुक्त होता है। 1

जैन दर्शन में सदैव मुक्त आला मान्य नहीं है। फिर भी अनादि सिद्ध का सिद्धान्त स्वीकृत है। पण्णवणा और जीवाजीवाभिगमें में सादि सिद्ध और अनादि सिद्ध ये दोनों मत मिलते है। उत्तरञ्ज्ञयणाणि में एक आला की अपेक्षा सिद्ध जीव को सादि और अनेक आलाओं की अपेक्षा सिद्ध जीवों को अनादि बतलाया गया हैं। ें जो जीव काल की दृष्टि से अनन्त के आठवें भंग की अवधि में चले गए हैं, उन्हें काल की अपेक्षा से अनादि सिद्ध कहा जा सकता है। यह सादि और अनादि का विकल्प सापेक्ष है, किंतु कोई भी जीव बद्ध अवस्था में नहीं रहा, सदा मुक्त ही रहा, ऐसा अनादि सिद्ध सम्मत नहीं है। प्रारम्भविंद् की दृष्टि से सिद्ध जीव के दो विकल्प किए गए हैं—सादि सिद्ध और अनादि सिद्ध । इन दोनों प्रकार के सिद्धों का कोई चरम बिंदु नहीं है; इसलिए वे सब अपर्यवित पर्यवसानरहित होते हैं। इस अपर्यवसान के सिद्धान्त के द्वारा भगवान् महावीर ने अवतारवाद का अस्वीकार किया है 🔢 स्वर्ग में उत्पन्न आत्मा पुण्य के क्षीण होने पर फिर जन्म लेती है। मोक्ष में गई हुई आत्मा का पुनर्जन्म नहीं होता । यह जैन दर्शन का ध्रुव सिद्धान्त है। मुक्त आत्मा के अतिरिक्त किसी भी ईश्वरीय आत्मा का अस्तित्व नहीं है; इसलिए 'संभवामि युगे-युगे' जैसा स्वर जैन दर्शन में उद्यरित नहीं है। **गोम्मटसार** के अनुसार आजीवक मत में मुक्तजीवों का पुनः अवतार लेना सम्मत है। मिल्लिषेणसूरि ने भी इस अभिमत का उल्लेख किया है—''तथा चाहराजीविकनया-नुसारिणः---

''ज्ञानिनो धर्मतीर्थस्य कर्तारः परमं पदम् । गत्वा गच्छन्ति भूगोऽपि भवं तीर्थनिकारतः ।।" <sup>७</sup>

२५. तत्य णं सावत्यीए नयरीए पिंगलए नामं नियंटे वेसालियसावए परिवसइ !! तत्र श्रावस्त्यां नमर्यां पिंगलकः नाम निर्प्रन्यः वैशालिकश्रावकः परिवसति। २५. उस श्रावस्ती नगरी में वैशालिकश्रावक पिंगल नाम का निर्म्रन्थ रहता था।

#### भाष्य

## १. वैशालिकश्रावक

पिंगल के लिए दो विशेषण प्रयुक्त हुए हैं—निर्प्रन्थ और वैशालिकश्रावक! आगम-साहित्य में 'निर्प्रन्थ' शब्द मुनि के लिए और 'श्रावक' शब्द गृहस्थ उपासक के लिए प्रयुक्त होता है। यहां एक व्यक्ति के लिए निर्प्रन्थ और श्रावक इन दोनों विशेषणों का प्रयोग एक प्रश्न उपस्थित करता है। वृत्तिकार ने 'वैशालिक श्रावक' का अर्थ 'महावीर के वचन को सुनने वाला' किया है। वेसालिय का प्रयोग उत्तरज्झयणाणि में भी मिलता है। अनुश्रुति के अनुसार राजा विशाल ने वैशाली नगरी बसाई थी। ' वैशाली राजधानी का नाम

भी था और उस जनपद को भी वैशाली कहा जाता था । उस जनपद के नागरिक वैशालिक कहलाते थे। " इसलिए यह विशेषण भगवान् पार्श्व और महावीर दोनों का हो सकता है। 'श्रावक' शब्द संज्ञावाची और गुणवाची दोनों है। श्रमण-संघ के चार अंग हैं—श्रमण, श्रमणी, श्रावक और श्राविका। " यहां श्रावक शब्द संज्ञावाची है। इसका अर्थ है श्रमणोपासक—श्रमण की उपासना करने वाला गृहस्थ । प्रस्तुत सूत्र में 'श्रावक' शब्द गुणवाची है। इसका अर्थ है सुनने वाला—शृणोतीति श्रावक: । यह प्रयोग विरल ही है।

ओव.सू.१६५,गा. ६—
जत्थ य एगो सिद्धो, तत्थ अणंता भवक्खयविमुक्का ।
अण्णोण्णसमोगाढा, पुडा सब्वे य लोगंते ॥

- २. (क) उत्तर.३६।६४।
  - (ख) ओवा.सू.१६५,गा.३-८।
- इ. पा.यो.द.भाष्य, १ । २४ कैवल्यं प्राप्तास्तर्हि सन्ति च बहयः केविलनः, ते हि त्रीणि बन्धनानि छित्त्वा कैवल्यं प्राप्ताः, ईश्वरस्य च तत्सम्बन्धो न भूतो न भावी । यथा मुक्तस्य पूर्वा बन्धकोटिः प्रज्ञायते नैवमीश्यरस्य, यथा वा प्रकृति-लीनस्य उत्तरा बंधकोटिः संभाव्यते नैवमीश्वरस्य । स तु सदैव मुक्तः सदैवेश्वर इति ।
- ४. (क) पण्ण.१८।७; १।१३।
  - (ख) जीवा.६।१०;१।६।
- ५. उत्तर.३६ | ६५ |
- ६. गो.सा.३८,६६---

अट्टविहकम्मवियला सीदीभूदा गिरंजणा णिद्या।

अङ्गुणा किदिकिद्या लोयग्गणिवासिणो सिद्धा ॥ सदिसव संखो मक्कडि बुद्धो णैयाइयो य वेसेसी । ईसरमंडलि दंसण विदूसणङ्घं क्यं एवं ॥

(टीका)—कर्माञ्जनसंश्लेषात् संसारसमाममोऽस्तीति मस्करिदर्शनम् ।

- ७. स्याद्वादमंजरी, पृ. ४ ।
- भ.वृ.२।२५ विसाला महावीरजननी, तस्या अपत्यिमिति वैशालिकः भगवांस्तस्य वचनं शृणोति तद्रसिकत्वादिति वैशालिकश्रावकः तद्वचनामृत-पाननिरत इत्यर्थः।
- ६. द्रष्टव्य, उत्तर.६।१७ और उसका टिप्पण।
- ९०. श्रीमद् वाल्मिकेय रामायण, आदिकाण्ड, सर्ग ४६,गा.१९,१२—-इस्वाकोस्तु नरव्याघ्रपुत्रः परमधार्मिकः। अलम्बुसायामुत्पन्नो विशाल इति विश्रुतः॥ तेन चासीदिह स्थाने विशालेति पुरीकृता।
- ११. द्रष्टव्य, तीर्थंकर महावीर,पृ.८३-८५ I
- १२. भ.२०।७४।

बारहवें शतक (सूत्र ३०) में 'बेसालियसावयाणं अरहंताणं' पाठ मिलता है। वृत्तिकार के अनुसार वह भी मुनि का विशेषण है। प्रस्तुत प्रकरण में वैशालिकश्रावक निर्प्रन्थ का विशेषण है और वहां 'वैशालिकश्रावक' आर्हत का विशेषण है ।

२६. तए णं से पिंगलए नामं नियंठे वेसालियसावए अण्णया कयाइ जेणेव खंदए कचायणसगोत्ते तेणेव उवागच्छइ, उवागच्छित्ता खंदगं कचायणसगोत्तं इणमक्खेवं पुच्छे—मागहा!

9. कि सअंते लोए? अणंते लोए? २. स-अंते जीवे? अणंते जीवे? ३. सअंता सिद्धी? अणंता सिद्धी? ४. सअंते सिद्धे? अणंते सिद्धे? ५. केण वा मरणेणं मरमाणे जीवे वड्डित वा, हायित वा?—एता-वताव आइक्खाहि बुद्यमाणे एवं!! ततः सः पिंगलकः नाम निर्ग्रन्थः वैशालिक-श्रावकः अन्यदा कदाचिद् यत्रैव स्कन्दकः कात्यायनसगोत्रः तत्रैव उपागच्छति, उपागम्य स्कन्दकं कात्यायनसगोत्रम् इममाक्षेपं पृच्छति मागधः!

 किं सान्तः लोकः ? अनन्तः लोकः ?
 सान्तः जीवः ? अनन्तः जीवः ?
 सान्ता सिद्धः ? अनन्तः सिद्धः ?
 सान्तः सिद्धः ? अनन्तः सिद्धः ? ५.केन वा मरणेन म्रियमाणः जीवः वर्धते वा, हीयते वा ?—एतावत् तावद् आख्याहि उच्यमानः एवम् । २६. <sup>9</sup>वह वैशालिकश्रायक पिंगल नाम का निर्प्रन्य किसी दिन जहां कात्पायनसगोत्र स्कन्दक है, वहां आता है, आकर कात्पायनसगोत्र स्कन्दक से यह प्रश्न पूछता है—मागध !

9. क्या लोक सान्त है अथवा अनन्त है ? २.जीव सान्त है अथवा अनन्त है ? ३. सिद्धि सान्त है अथवा अनन्त है ? ४. सिद्ध सान्त है अथवा अनन्त है ? ५. किस मरण से मरता हुआ जीव बढ़ता है अथवा घटता है ?—इस प्रकार मेरे द्वारा पूछे गए इतने प्रश्नों का तुम उत्तर दो।

२७. तए णं से खंदए कद्यायणसगोते पिंगलएणं नियंटेणं वेसालियसावएणं इणमक्खेवं पुच्छिए समाणे संकिए कंखिए वितिगिच्छिए भेदसमावन्ने कलुससमावने णो संचाएइ पिंगलयस्स नियंटस्स वेसालियसावयस्स किंचि वि पमोक्ख-मक्खाइउं, तुसिणीए संचिद्वइ ।। ततः स स्कन्दकः कात्यायनसगोत्रः पिंगलकेन निर्मन्थेन वैशालिकश्रावकेण इममाक्षेपं पृष्टः सन् शङ्कितः काङ्क्षितः विचिकित्सितः भेदसमापत्रः कलुषसमापत्रः नो संशक्नोति पिंगलस्य निर्मन्थस्य वैशालिकश्रावकस्य किंचिदपि प्रमोक्षमाख्यातुम् तूष्णीकः सन्ति-ष्ठते। २७. वैशालिकश्रावक पिंगल निर्ग्रन्थ के द्वारा ये प्रश्न पूछे जाने पर कात्यायनसगोत्र स्कन्दक शंकित, कांक्षित, विचिकित्सित, भेदसमापन्न और कलुषसमापन्न हो जाता है। वह वैशालिकश्रावक पिंगल निर्ग्रन्थ को कुछ भी उत्तर देने में अपने आपको समर्थ नहीं पाता है, मौन हो जाता है।

#### भाष्य

## ९. सूत्र २६,२७

आक्षेप चृत्तिकार ने इसका अर्थ 'प्रश्न' किया है। संस्कृत शब्दकोश में इसका एक अर्थ 'संदेह' भी मिलता है। आक्षेप शब्द क्षिपंज जोरणे धातु से निष्पन्न हुआ है। प्रश्न करने वाला समाधान देने वाले व्यक्ति को प्रेरित करता है। इससे प्रस्तुत अर्थ के साथ इस शब्द की संगति हो जाती है।

प्रमोक —्यृतिकार ने इसका अर्थ 'उत्तर' किया है। प्रश्नकर्ता स्वतंत्र होता है। उत्तरदाता उसके प्रश्न से बंधा होता है। वह उत्तर देकर उस बंधन से मुक्त होता है; इसिलए इसका नाम प्रमोक्ष है। उत्तरुद्धयणाणि में प्रश्न और उत्तर के अर्थ में आक्षेप और प्रमोक्ष का प्रयोग मिलता है। संस्कृत शब्दकोश में प्रमुच् धातु का अर्थ बोलना है।

शंकित, कांक्षित, विचिकित्सित, भेदसमापत्र, कनुषसमापत्र इन पांचों पदों का प्रयोग प्रथम शतक में दो बार हुआ है। सूत्र १३० में इस पर भाष्य भी लिखा गया है। संदर्भ के साथ शब्दों के अर्थ बदल जाते हैं। प्रस्तुत सूत्र में प्रयुक्त इन शब्दों का संदर्भ के अनुसार अर्थ-परिवर्तन हुआ है। स्कन्दक पियंल के प्रश्नों का उत्तर देने में अपने आपको असमर्थ पाता है। उस समय उसकी जो मनोदशा बनी, उसका चित्रण इन पांच पदों के द्वारा किया गया है।

शंकित- इसका उत्तर 'यह होगा अथवा यह होगा ?'—इस प्रकार वह संदिग्ध हो गया ।

कांक्षित 'यह उत्तर ठीक होगा अथवा नहीं । इसका उत्तर मुझे कैसे मिलेगा ?'—इस प्रकार वह उत्तर की आकांक्षा से कांक्षित हो गया ।

विचिकित्सित 'मैं जो उत्तर दूगा उसे पिंगल निर्प्रन्थ मान्य करेगा या नहीं ?'--चह इस विचिकित्सा से समापन्न हो गया !

भेदसमापत्र—मितभंग—िककर्तव्यविमूढता से व्याकुल हो गया।

कलुषसमाप<del>त्र '</del>मैं इस विषय में कुछ नहीं जानता'—इस प्रकार की निराशा से भर गया।

भ.वृ.९।३०—वैशालिको भगयान् महावीरस्तस्य वचनं शृण्वन्ति श्रावयन्ति वा तद्रसिकत्वादिति वैशालिकश्रावकास्तेषां आर्हतानां अर्हद्देवतानां साधू-नामिति गम्यम् ।

२. भ.वृ.२।२६—'आक्षेपं' प्रश्नं 'पुच्छे' ति पृष्टवान् ।

३. आप्टे.—आक्षेप—An objection or doubt.

४. भ.वृ.२!२७---प्रमुच्यते पर्यनुयोगबंधनादनेनेति प्रमोक्षम्---उत्तरम्।

५. उत्तर.२५।१३।

६. आप्टे.—प्रमुच्—To utter.

७. भ.९ १९३०, ९७० ।

इ. म.वृ.२ । २७— 'संकिए' इत्यादि किमिदमिहोत्तरिमंदं वा ? इति संजातशङ्कः । इदिमिहोत्तरं साधु इदं च न साधु अतः कथमत्रोत्तरं लप्त्ये ? इत्युत्तरलामा-काङ्कावान् काङ्कावः । अस्मिन्नुतरे दत्ते किमस्य प्रतीतिकत्यत्त्यते न वा ? इत्येवं विचिकित्सितः । 'भेदसमावन्ने' मतेर्भगं— किंकर्तव्यताव्याकुलता-लक्षणमापत्रः । 'कलुषसमापत्रः' नाहिमह किञ्चिज्ञानामीत्येवं स्विवषयं कालुष्यं समापत्र इति ।

२८. तए णं से पिंगलए नियंडे वेसालियसावए खंदयं कद्यायणसगोत्तं दोद्यं पि तद्यं पि

इणमक्खेवं पुच्छे मागहा !

9. किं सअंते लोए ? अणंते लोए ? २ सअंते जीवे? अणंते जीवे ? ३. सअंता सिद्धी ? अणंता सिद्धी ? ४. सअंते सिद्धे? अणंते सिद्धे ? ५. केण वा मरणेणं मरमाणे जीवे बहुति वा, हायति वा ?---एतावताव आइक्खाहि वृद्यमाणे एवं ॥

२६. तए णं से खंदए कद्यायणसगीते पिंगलएणं नियंठेणं वेसालियसावएणं दोचं पि तद्यं पि इणमक्खेवं पुच्छिए समाणे संकिए भेदसमावन्ने वितिगिच्छिए कलुससमावन्ने णो संचाएइ पिंगलयस्स नियंठसा वेसालियसावयस्स किंचि पमोक्खमक्खाइउं, तुसिणीए संचिद्ध ॥

३०. तए णं सावत्थीए नयरीए सिंघाडग-तिग-चउक-चचर-चउम्मुह-महापह-पहेसु महया जणसंमद्दे इ वा जणबूहे इ वा जणबोले इ वा जणकलकले इ वा जणुम्मी इ वा जणुकलिया इ वा जणसण्णिवाए इ वा ब्हजणो अण्णमण्णस्स एवमाइक्खइ, एवं भारोड, एवं पण्णवेइ, एवं परूवेइ---

एवं खलु देवाणुष्पिया ! समणे भगवं महादीरे आइगरे जाव सिद्धिगतिनामधेयं ठाणं संपाविउकामे पुब्बाणुपुर्वि चरमाणे गामाणुगामं दूइज्रमाणे इहमागए इहसंपत्ते इहसमोसढे इहेव कयंगलाए नयरीए बहिया छत्तपलासए चेइए अहापडिस्रवं ओग्गहं ओगिण्हित्ता संजमेणं तवसा अप्पाणं भावेमाणे विहरइ ।

तं महष्फलं खलु भो देवाणुष्पिया ! तहा-रूवाणं अरहंताणं भगवंताणं नामगोय-स्सवि सवणयाए, किमंग पुण अभिगमण-वंदण-नमंसण-पडिपुच्छण-पञ्जूवासणयाए? एगस्सवि आरियस्स धम्मियस्स सुवयणस्स सवणवाए, किमंग पुण विउलस्स अइस्स गहणयाए ? तं गच्छामो णं देवाणुप्पिया ! समणं भगवं महावीरं वंदामो नमंसामो स-क्कारेमो सम्माणेमो कल्लाणं मंगलं देवयं चे-इयं पञ्जुवासामो । एयं णे पेद्यभवे इहभवे य ततः स पिंगलकः निर्प्रन्थः वैशालिकश्रावकः कात्यायनसगोत्रं द्वितीयमपि स्कन्दकं तृतीयमपि इममाक्षेपं पृच्छति- मागध ! किं सान्तः लोकः ? अनन्तः लोकः ? २.सान्तः जीवः? अनन्तः जीवः ? ३. सान्ता सिद्धिः ? अनन्ता सिद्धिः ? ४ सान्तः सिद्धः? अनन्तः सिद्धः ? ५. केन वा मरणेन म्रिय-माण: जीव: वर्धते वा, हीयते वा ?--एता-वत् तावद् आख्याहि उच्यमानः एवम्।

ततः स स्कन्दकः कात्यायनसगोत्रः पिंगलकेन निर्ग्रन्थेन वैशालिकश्रावकेण द्वितीयभपि, तृतीयमपि इममाक्षेपं पृष्टः सन् शङ्कितः काङ्क्षितः विचिकित्सितः भेदसमापत्रः कलु-षसमापन्नः नो संशक्नोति पिंगलकस्य निर्ग्रन्थस्य वैशालिकश्रावकस्य किंचिदपि प्रमोक्षमाख्यातुम्, तूष्णीकः सन्तिष्ठते।

ततः श्रावस्त्याः नगर्याः शृङ्गाटक-त्रिक-चतुष्क-चत्वर-चर्तुमुख-महापथ-पथेषु महान् जनसम्पर्दः इति वा जनव्यूहः इति वा जनवोलः इति वा जनकलकलः इति वा जनोर्मिः इति वा जनोत्कलिका इति वा जनसन्निपातः इति वा बहुजनः अन्योऽन्यम् एवमाख्याति, एवं भाषते, एवं प्रज्ञापयति, एवं प्ररूपयति-

एवं खलु देवानुप्रियाः ! श्रमणः भगवान् महावीरः आदिकरः यावत् सिद्धगतिनानधेयं स्थानं संप्राप्तुकामः पूर्वानुपूर्वी चरन् ग्रामानुग्रामं दवन् इह आगतः इह संप्राप्तः इह समवसृतः इहैच कयञ्जलायाः नगर्याः बहिः छत्र-पलाशके चैत्ये यथाप्रतिरूपम् अवग्रहम् अव-गृह्य संयमेन तपसा आत्मानं भावयन् विहरति ।

तत् महत्फलं खलु भोः देवानुप्रियाः ! तथा-रूपाणाम् अर्हतां भगवतां नामगोत्रस्यापि श्रवणं, किमङ्ग पुनः अभिगमन-वन्दन-नमस्यन-प्रतिप्रच्छनपर्यपासनम् ? एकस्यापि आर्यस्य धार्मिकस्य सुवचनस्य श्रवणं, किमङ्ग पुनः विपुलस्य अर्थस्य ग्रहणम् ? तत् गच्छामः देवानुष्रियाः! श्रमणं भगवन्तं महावीरं वन्दामहे नमस्यामः सत्कारयामः सम्मानयामः कल्याणं मंगलं दैवतं चैत्यं पर्युपास्महे । एतन् नः प्रेत्य-भवे इहभवे च हिताय शुभाय क्षमाय निःश्रेय- २८. वैशालिक श्रावक पिंगल निर्प्रन्थ कात्यायन-सगोत्र स्कन्दक से दूसरी बार और तीसरी बार भी यह प्रश्न पूछता है---मागध !

१. क्या लोक सान्त है अथवा अनन्त है ? २.जीव सान्त है अथवा अनन्त है ? ३. सिद्धि सान्त है अथवा अनन्त है ? ४ सिद्ध सान्त है अथवा अनन्त है ? ५ किस मरण से मस्ता हुआ जीव बढ़ता है अथवा घटता है ?—इस प्रकार मेरे द्वारा पूछे गए इतने प्रश्नों का तुम उत्तर दो।

२६. वैशालिकश्रावक पिंगल निर्प्रन्थ के द्वारा दूसरी बार और तीसरी बार भी ये प्रश्न पूछे जाने पर कात्यायनसगोत्र स्कन्दक शंकित, कांक्षित, विचि-कित्सित, भेदसमापन्न और कलुपसमापन्न हो जाता है। वह वैशालिकश्रायक पिंगल निर्प्रन्थ को कुछ भी उत्तर देने में अपने आपको समर्थ नहीं पाता है, मौन हो जाता है।

३०. <sup>१</sup>श्रावस्ती नगरी के शुगाटकों, तिराहों, चौराहों, चौहटों, चार द्वार वाले स्थानों, राजनागाँ और मार्गों पर महान् जनसम्मर्द, जनव्यूह, जनवोल, जनकलकल, जन-ऊर्मि, जन-उत्कलिका, जन-सन्निपात बहुजन परस्पर इस प्रकार आख्यान. भाषण, प्रज्ञापन और प्ररूपण करते हैं-

देवानुप्रियो ! धर्मतीर्थ के आदिकर्ता यावत् सिद्धिगति नामक स्थान को प्राप्त करने के इच्छ्क श्रमण भगवान् महावीर क्रमानुसार विचरण, ग्रामा-नुम्राम में परिव्रजन करते हुए यहां आए हैं, यहां संप्राप्त हुए हैं, यहां समबसृत हुए हैं, इसी कयंजला नगरी के वाहर छत्रपलाशक चैत्य में प्रवास-योग्य स्थान की अनुमति लेकर संयम और तप से अपने

आप को भावित करते हुए रह रहे हैं। देवानुप्रियो ! ऐसे अर्हत् भगवानों के नामगोत्र का श्रवण भी महान् फलदायक है, फिर अभिगमन, वन्दन, नमस्कार, प्रतिपृच्छा और पर्युपासना का कहना ही क्या ? एक भी आर्य धार्मिक सुवचन का श्रवण महान् फलदायक है, फिर विपुल अर्थ-ग्रहण का कहना ही क्या ? इसलिए देवानुप्रियो! हम चलें, श्रमण भगवान् महावीर को वन्दन-नमस्कार करें, सत्कार-सम्मान करें, भगवान् कल्याणकारी, मंगल, देव और प्रशस्त चित्त वाले हैं, हम उनकी पर्युपासना करें। 'यह हमारे पर

हियाए सुहाए खमाए निस्सेयसाए आणुगामियताए भविस्सइ ति कट्टु बहवे उगगा
उग्गपुता भोगा भोगपुता एवं दुप्पडोयारेणं—राइण्णा खितया माहणा भडा जोहा
पसत्यारो मल्लई लेच्छई लेच्छईपुता अण्णे व
बहवे राईसर-तलवर-माडंबिय-कोडुंबिय-इब्भसिद्व-सेणावइ-सत्यवाहप्पमितो जाव महया
उिक (कृ?)इसीहनाय-बोल-कलकल-खेणं
पवस्तुभियमहासभुद्दरवभूयं पिव करेमाणा
सावत्थीए नयरिए मज्बंमज्बेणं निग्यच्छंति।।

साय आनुगामिकत्वाय भविष्यति इति कृत्वा बहवः उग्राः उग्रपुत्राः भीजाः भोजपुत्राः एवं द्विप्रत्यवतारेण—राजन्याः क्षत्रियाः माहनाः भटाः योधाः प्रशास्तारः मत्लवयः, लिच्छ-वयः, लिच्छविपुत्राः अन्ये च बहवः राजेश्वर-तलवर-माङ्गिवक-कौटुम्बिक-इभ्य-श्रेष्ठि-सेनापति-सार्थवाहप्रभृतयः यावन् महता उत्कुष्टसिंहनाद-बोल-कलकलरवेण प्रक्षुभित-महासमुद्ररवभूतम् इव कुर्वाणाः श्रावस्त्याः नगर्याः मध्यमध्येन निर्गच्छन्ति ।

भव और इस भव के लिए हित, शुभ, क्षम, निःश्रेयस और आनुगामिकता के लिए होगा', ऐसा सोचकर अनेक उग्र, उग्रपुत्र, भोज, भोजपुत्र—इस प्रकार द्विपदावतार के रूप में राजन्य, क्षत्रिय, माहन, भट, योद्धा, प्रशासक, मल्लवि, लिच्छवि, लिच्छविपुत्र तथा अन्य अनेक राजे, युवराज, कोटवाल, मडम्बपित, कुटुम्बपित, इभ्य, सेठ, सेनापित, सार्थवाह आदि हर्षध्विन, सिंहनाद, अस्पष्ट ध्विन और कोलाहल ध्विन से गर्जत हुए महासमुद्र की भांति शब्द करते हुए श्रावस्ती नगरी के ठीक मध्य से निकलते हैं।

#### भाष्य

१. सूत्र ३०

शब्द-विमर्श

श्रंगाटक....पथ

शृंगाटक तीन मार्गों का मध्य भाग । इसका आकार यह होगा— $\triangle$  ।

त्रिक—तिराहा—जहां तीन मार्ग मिलते हों। इसका आकार यह होगा—⊥ ।

चतुष्क—चौराहा—चार मार्गी का मध्यभाग। चतुष्कोण भूभाग। इसका आकार यह होगा— ⊡।

भिन्न-भिन्न व्याख्या-ग्रंथों में 'चत्वर' के अनेक अर्थ मिलते हैं—

- १. सीमाचतुष्क
- २. त्रिपथभेदी
- ३. बहुतर रथ्याओं का मिलन-स्थान
- ४. चार मार्गी का समागम
- ५. छह मार्गों का समागम।

स्थानांगवृत्तिकार ने इसका अर्थ 'आठ ख्याओं का मध्य' किया है।

चतुर्मुख देवकुल आदि मार्ग । देवकुलों के चारों ओर दरवाजे होते हैं ।

 (क) म.वृ.२।६६—'तिंधाडग' ति शृंगाटकफलाकारं स्थानं, त्रिकं—रथ्या-त्रयमीलनस्थानं, चतुष्कं—रथ्याचतुष्कमीलनस्थानं, चत्वरं—बहुतररथ्या-मीलनस्थानं, महापथी—राजमार्गः, पन्थाः—रथ्यामात्रम्।

- (ख) स्था.वृ.प.२८०।ठाणं, पृ.६१५,६१६।
- (ग) अल्पपरिचित शव्दकोष ।
- २. (क) भ.वृ.२।३०—जनसम्पर्दः उरोनिष्पेषः।
  - (ख) भ.जो.१।३१।४१—

महापष---राजनार्ग। पथ--सामान्य मार्ग।

जनसम्मर्द.....जनसन्निपात

जनसम्बर्द से जनसन्निपात तक ये सात पद हैं ।

्र जनसम्मर्द इतनी भीड़ कि जहां जनता खंधे से खंधा मिलाकर चले।

जनव्यूह—चक्राकार जन-समूह ।

जनबोल-जन-समूह ।

जनकलकल बृहत् जन-समुदाय ।

वृत्तिकार ने 'बोल' का अर्थ अव्यक्त वर्णवाली ध्वनि और 'कलकल' का अर्थ स्पष्ट वचन विभाग वाली ध्वनि किया है। औपपातिक वृत्ति और राजप्रश्नीय वृत्ति में भी यही अर्थ मिलता है।

यहां पाठ-सम्बन्धी विमर्श आवश्यक है । उसके आधार पर ही अर्थ का विमर्श किया जा सकता है। ओवाइयें, रायपसेणइयें तथा प्रस्तुत आगम के नीवें शतक (सू. १५६-१५६) में जणसम्मद के स्थान पर जणसद पाठ है । इस पाठ-परम्परा के अनुसार शब्द, बोल, और कलकल—ये तीनों ध्वनि-वाचक हैं । दूसरा शब्द 'व्यूह' समूह-वाचक है और अंतिम तीन पद भी समूह-वाचक हैं । प्रस्तुत सूत्र की पाठ-परम्परा के अनुसार 'सम्मर्द' और 'व्यूह' ये दोनों पद

बहुजन एम वदै मांहोमांय, आमल ए संबंध जुड़ाय। तिहां जन-संमर्द उरो-निःपेष, उरु सूं उरु अडी सुविशेष ॥

- भ.वृ.२1३० बोलः अव्यक्तवर्णो ध्वंनिः कलकलः स एवोपलभ्यमान-वचनविभायः।
- ४. औप.वृ.पृ.१०८; राज.वृ.पृ.२८४।
- ५. ओवा.सू.५२।
- ६. राय.सू.६८७।

समूहवाची, बोल और कलकल—ये दोनों पद ध्वनिवाची तथा अंतिम तीन पद समूहवाची हैं। इस प्रकार ध्वनि और समूह का मिश्रण रचना-शैली का एक व्यवधान बनता है। हमारी दृष्टि में सातों पद समूहवाचक हैं। इसलिए जणसह की अपेक्षा जणसम्मह पाठ अधिक संगत है। 'बोल' का अर्थ समूह भी मिलता हैं।' कलकल का अर्थ भी एक प्रकार का समुदाय होना चाहिए। बोल और कलकल शब्द ध्वनि के अर्थ में इसी सूत्र में प्रयुक्त हैं— उिकाइसीहनाय-बोल-कलकतरवेणं।

> जनोर्मि—भीड़ अथवा जनता की लहर ! जनोत्किलिका—लघुतर जनसमुदाय ! जनसिविपात—भिन्न-भिन्न स्थानों से आए हुए लोगों का सगंग! रे तथारूप—संगत रूप वाला !

नाम, गोत्र—नाम और गोत्र दोनों एकार्थक हैं । वृत्तिकार ने इनका विशेष अर्थ बतलाया है । उनके अनुसार यादृच्छिक संज्ञा को 'नाम' और गुणनिष्पन्न संज्ञा को 'गोत्र' कहा जाता है।

किमंग पुनः—इसका प्रयोग पूर्वोक्त अर्थ की विशिष्टता बतलाने के लिए हुआ हैं। 'अंग' आमत्रंण के अर्थ में प्रयुक्त होता हैं।

अभिगमन....पर्युपासन यह एक गुच्छक है। इसके द्वारा शिष्टाचार की पद्धति बतलाई गई है। शिष्टाचार का पहला अंग है अभिगमन—सामने जाना या निकट जाना ।

शिष्टाचार का दूसरा अंग है 'यन्दन'—निकट जाकर उनकी विशेषताओं का उल्लेख करना । बिद धातु के दो अर्थ हैं -रतुति और अभिवादन । विशेषताओं का उल्लेख करना स्तुति है । वृत्तिकार ने वन्दन का अर्थ स्तुति किया है। मनुस्मृति में अभिवादन की तीन क्रमिक क्रियाएं वतलाई गई हैं—

- 9. प्रत्युत्थान—अपने आसन से उठना ।
- २. पादोपसंग्रह—दोनों पैरों को इकड्डा करना !
- अभिवादन—जिनका अभिवादन किया जाता है उनके नाम और पद का उल्लेख करते हुए फिर अपना नाम बतलाना।

शिष्टाचार का तीसरा अंग है 'नमस्यन'—नमस्कार करना।

ऐसा माना जाता है कि 'नमस्' शब्द के उद्यारणपूर्वक जो प्रणाम किया जाता है, वह नमस्कार है।

शिष्टाचार का चौथा अंग है—'प्रतिप्रच्छन' । इसका अर्थ है शारीरिक और मानसिक स्वास्थ्य का प्रश्न करना।

शिष्टाचार का पांचवा अंग है—'पर्युपासना'। इसका अर्थ है—सेवा अथवा पास में बैठना।

अर्थ-तत्व या विषय।

चैत्य चृतिकार ने चैत्य का अर्थ 'इष्टदेव की प्रतिमा' किया है।" यहां चैत्य-तुल्य व्यक्तिके लिए चैत्य शब्द का प्रयोग विवक्षित है। जयाचार्य ने राजप्रश्नीय वृत्ति को उद्धृत करते हुए इसका अर्थ 'अत्यन्त प्रशस्त मन का हेतु' किया है।" चैत्य शब्द के अनेक अर्थों की जानकारी के लिए देखें भ.१।५ का भाष्य।

प्रेत्यभव-जन्मान्तर ।

हित-जिसका परिणाम अच्छा हो ।

सुख मूलपाठ सुहाए है । इसके संस्कृत रूप दो हो सकते हैं—शुमाय और सुखाय। वृत्तिकार ने केवल सुखाय किया है।

**क्षम** संगतत्व<sup>31</sup>, औचित्य, सामर्थ्य ।

निःश्रेयस कल्याण । वृत्तिकार ने इसका अर्थ 'मोक्ष' किया है। <sup>\*\*</sup>

आनुगामिकता—भविष्य में उपकारक के रूप में साथ देने वाला । वृत्तिकार ने इसका अर्थ 'परम्परा के रूप में शुभ अनुबन्धन वाला' किया है।

उप्र—उग्र आदि प्राचीन भारतीय कुल हैं। ठाणं और पण्णवणा में छह कुलों का उल्लेख मिलता है—१. उग्र २. भोज ३. राजन्य ४. ईक्ष्वाकु ५. ज्ञात या नाग ६. कीरव।

आयारचूला में भी उग्र आदि कुलों का उल्लेख मिलता है। ' भगवान् महावीर जिस नगर में पधारे और उनकी अगवानी में जो लोग गए उनमें उग्र, भीज आदि का मुख्य उल्लेख है। '

<sup>9.</sup> देशी शब्द कोश [

२. भ.वृ.२।३० कर्मि संबाधः कल्लोलाकारो वा जनसमुदायः, उत्कलिका समुदाय एव लघुतरः, जनसन्निपातः—अपरापरस्थानेभ्यो जनानां मीलनम्।

३. वही,२।३० -नाम्नो यादृच्छिकस्थामिधानस्य, गोत्रस्य च गुणनिष्पन्नस्य।

अङ्गेत्यामन्त्रणे।

५. वही,२।३०-अभिगमनम् अभिमुखगमनम्।

६. वही, २1३०<del>- वंदनम् स्तु</del>तिः!

७. मनुस्मृति,२।१२०-१२६।

६. भ.वृ.२।३० नमस्यनम् प्रणमनम् !

<sup>€.</sup> आर्थ. — नगरकार — Bowing, Respectful or Reverential salutation, Respectful obeisance made by uttering the word नगस्!

१०. भ.वृ.२।३०—प्रतिप्रच्छन<del>म् -</del>शरीरादिवार्ताप्रश्नः।

११. भ.वृ.२।३० चैत्यम् इष्टदेवप्रतिमा, चैत्यमिव चैत्यम्।

१२. भ.जो.१।३१।६७— चैत्य—अत्यंत प्रशस्त मनो हेतु स्वामी, ए विहुं पद नो तंत, अर्थ कीधो धामी, कीधो धामी प्रभु हितकामी, वृत्ति रायप्रश्रेणी थी पामी। महे तो जासां जासां बंदन वीर प्रभू अंतरजामी॥

१३. भ.वृ.२।३०---'सुखाय' शर्मणे ।

१४. वही,२।३०—'क्षमाय' संगतत्वात्।

१५. वही,२।३०---'निःश्रेयसाय' मोक्षाय।

९६. वही,२।३०—'आनुगामिकत्वाय' परम्पराशुभा<mark>नुवन्धसुखाय</mark>।

९७. (क) ठाणं,६१३५—छिब्बहा कुलारिया मणुस्सा पण्णत्ता, तंजहा—उग्गा, भीगा, राइण्णा, इक्खागा, णाता, कोरव्या।

<sup>(</sup>ख) पण्ण.१।६५।

१८. आ.चूला १।२३!

१६. भ.२ ।३०, ६ ।२०४,११ ।१६५ ।

नायाधम्मकहाओं और ओवाइयं में भी यह उल्लेख मिलता है। भगवान् पार्श्व के शिष्य केशी के आगमन पर भी उक्त कुलों के जाने का उल्लेख मिलता है। इन संदर्भों के आधार पर यह निष्कर्ष निकाला जा सकता है कि उग्र, भोज आदि कुलों के लोग प्राचीन काल से श्रमण परम्परा, आर्हत धर्म, निर्ग्रन्थ धर्म या जैन धर्म के अनुयायी रहे हैं। प्रस्तुत आगम के एक सूत्र से इस संभावना की पृष्टि होती है। गीतम के एक प्रश्न के उत्तर में भगवान महावीर ने बताया—ये उग्र, भोज, राजन्य, ईक्ष्वाकु, ज्ञात या नाग और कौरव इस धर्म (निर्ग्रन्थ धर्म) में दीक्षित होते हैं और दीक्षित होकर कुछ मुक्त हो जाते हैं, कुछ स्वर्ग में चले जाते हैं। "

यावद्यापुत्र और सेलक के प्रसंग से भी यह तथ्य उजागर होता है। यावद्यापुत्र भगवान् अरिष्टनेमि के शिष्य थे। राजा सेलक ने यावद्यापुत्र से कहा—जैसे उग्र, भोज आदि प्रव्रजित होते हैं वैसे मैं प्रव्रजित होने में समर्थ नहीं हूं। रेऐसा ही प्रसंग रायपसेणइयं में मिलता है। इससे यह स्पष्ट है कि उग्र, भोज आदि कुल प्राचीनकाल से ही जैन धर्म के अनुसार भगवान् ऋषभ से इन कुलों का संबंध था।

## शब्द-विमर्श

उप्र—भगवान् ऋषभ ने आरक्षक वर्ग के रूप में जिनकी नियुक्त की थी, वे उप्र कहलाएं उनके वंशजों को भी उप्र कहा गया है।

भोज-जो मुहस्थानीय थे, वे तथा उनके वंशज। र

राजन्य- जो मित्रस्थानीय थे, वे तथा उनके वंशज।

क्षत्रिय— क्षत से त्राण देने वाला क्षत्रिय कहलाता है। यह 'क्षत्रिय' शब्द का निरुक्त है। आवश्यकनियुक्ति के अनुसार भगवान् ऋषभ ने चतुर्वर्ग की व्यवस्था की थी—

- उग्र—आरक्षक वंश ।
- २. भोज-गुरुवंश।
- नाया.१।१।६६।
- २. ओवा.सू.५२!
- ३. सय.सू.६८८।
- ४. भ.२०।७६ जे इने भंते ! उग्गा, भोगा, राइण्णा, इक्खागा, नाया, कोरव्या एए णं अस्सिं धम्मे ओगाइंति, ओगाहिता अट्टविहं कम्मरयमलं प्वाहेति, पवाहेता तओ पच्छा सिज्झंति जाय सव्बदुक्खाणं अंत करेंति ?

हंता गोयमा ! जे इमे उप्पा, भोगा, राइण्या, इक्खामा, नाया, कोरव्या —एए णं अस्सिं धभे ओगाहीत, ओगाहिता अद्वविहं कम्मरयमलं पवाहीति, पवाहेता तओ पच्छा तिज्होति जाव सव्वदुक्खाणं अंतं करेति, अत्थेगतिया अण्णयरेसु देवलीएसु देवलाए उववतारो भवीति।

- ५. नाया.१।५।४५।
- ६. राय.सू.६६५)
- ७. आव.नि.गा. १६६।
- द. देखें, दसवे.२।६ का टिप्पण।
- ६. आव. नि.मा. २०२— उग्गा भोगा सयण्ण खतिआ संगहो भवे चउहा⊺ आरक्खिगुरुवयंसा सेसा जे खतिया ते उ∷।

- ३. राजन्य-भगवान् का वयस्य वंश।
- ४. क्षत्रिय—उक्त तीन वर्गों के अतिरिक्त शेष सवका नाम 'क्षत्रिय' किया गया।  $^{t}$

वृत्तिकार ने तीन शब्दों के अर्थ में आवश्यकिन्धुंक्ति का अनुसरण किया है। 'क्षत्रिय' शब्द का अर्थ राजकुलीन किया है। ' इस विषय में दसवेआलियं (६।२ का टिप्पण) तथा उत्तराध्ययनः एक समीतात्मक अध्ययन (पृ. ७७-८६) द्रष्टव्य हैं।

माहण 'माहण' का प्रयोग समण के साथ भी हुआ है और स्वतंत्र भी हुआ है। 'माहण' मुनि का पर्यायवाची नाम भी है और वह ब्राह्मण का वाचक भी है। यहां राजन्य क्षत्रिय, माहण, भट—इन शब्दों का प्रयोग है। यहां 'माहण' शब्द मुनि का वाचक नहीं है। सूयगडों में अनेक स्थानों पर समण और माहण का प्रयोग जैन मुनि से भिन्न मुनियों के लिए भी हुआ है।'' इसलिए 'माहण' का अर्थ प्रकरण या संदर्भ के अनुसार ही किया जा सकता है।

**भट--शू**र [ <sup>9 र</sup>

**पोय**—विशिष्ट पराक्रमी योद्धा।

प्रशास्ता—धर्मशास्त्र का पाठक अथवा प्रशासक।

मल्ल ईसापूर्व छठी शताब्दी में लिच्छवी गणतंत्र अस्तित्व में था। वह बहुत शक्तिशाली था। उस गणतंत्र में नी नल्ल और नी लिच्छवी राजेश सम्मिलित थे। मल्लों का राज्य काशी में और लिच्छवियों का राज्य कौशल प्रदेश में था।

लिख्वी लिच्छवी और विदेहों के राष्ट्र का नाम 'वज्जी' था। वज्जी गणतंत्र की राजधानी वैशाली थी। महावस्तु में लिच्छवियों को वैशालिक कहा गया है। 15

राजा---नरेश

**ईश्वर**—युवराज

त्ततवर-कोतवाल

माडम्बिक मंडम्ब का अधिपति। <sup>30</sup> वृत्तिकार ने इसका अर्थ 'सन्निवेश का नायक' किया है। <sup>31</sup>

- उग्रा भोगा राजन्याः क्षत्रिया एष चतुर्द्धा भवति संग्रहः, एतेषामेव यथाक्रमं स्वरूपमाह—आरक्षका उग्रदण्डकारित्वादुग्राः, गुरवो—गुरुस्थानीया भगवत आदितीर्थकरस्थ प्रतिपत्तिस्थानीया इति भावः भोगाः, वयस्याः—स्वामिनः समवयसौ राजन्याः, शेषा उक्तव्यतिरिक्ता ये ते पुनः क्षत्रिया इति ।
- भ.वृ.२।३०—'उग्रा' आदिदेवायस्थापिताऽऽरक्षकवंशजाताः, 'भोगाः' तेनैवायस्थापितगुरुवंशजाताः, 'राजन्यः' भगवद्वयस्यवंशजाः, 'क्षत्रियाः' राजकृतीनाः।
- ११. सूय.१।१।६,४५,६७।
- १२. भ.ष.२!३०—भटाः शीर्यवन्तः।
- वही,२।३०—योधाः तेभ्यो विशिष्टतसः।
- १४. देखें, सूय.२!१।१४ का टिप्पण !
- 9 ६. उवंगा (निरया.) १ १२२७ तए णं से चेडए राया इमीसे कहाए लद्धड्ठे समाणे नवमल्लई नवलेच्छई कासीकोसलगा अद्वारसिव गणरायाणो सद्दावेइ, सद्दावेत्ता एवं वयासी ।
- १६. महावस्तु,भा.१,पृ.२५४— वैशालिकानां लिच्छिवीनां वचनेन ।
- १७. मडम्ब की जानकारी के लिए देखें, भ.१।४६ का भाष्य।
- १८. भ.वृ.२।३०—'माङम्बिकाः' सन्निवेशविशेषनायकाः।

श.२: उ.१: सू.३०,३१

कौटुम्बिक-कतिपय कुटुम्बों का स्वामी जो राजसेवक होता था ।

इभ्य, श्रेष्ठी, सेनापति और सार्यवाह—इनकी व्याख्या स्थानांग वृत्ति के अनुसार इस प्रकार है—

इभ्य-धनवान् जिसके पास इतना धन हो कि उसके धन के ढेर में छिपा हुआ हाथी भी न निले।

श्रेष्टी नगर सेठ। इसके मस्तक पर श्रीदेवी से अंकित सोने का एक पट्ट बंधा रहता या।

सेनापति हाथी, अश्व, रथ और पैदल<del>्इ</del>न चतुर्विध सेनाओं का अधिपति। इसकी नियुक्ति राजा करता या

सार्ववाह—सार्थ (सथवाड़ों) का अधिपति।

उत्कृष्ट---यहां भगवती के आदर्शों में पाठ संक्षिप्त है। उक्किट्ट यह पाठ ओवाइवं से संगृहीत है। उस के आदेशों और मुद्रित प्रति में उकिद्व पाठ उपलब्ध है। वृत्ति में व्याख्या से पूर्व जो पाठ उद्धृत किया है, उसमें उक्किंद्र पाठ मिलता है- उक्कांद्रिसीहनाय-बोल-कलकल-रवेण'ति । अभयदेवसूरि ने इसकी व्याख्या 'आनन्द महाध्यनि' की है। ध्विन के अर्थ में संस्कृत शब्दकोष में 'उत्कृष्टि' शब्द उपलब्ध नहीं है। आवश्यकनिर्युक्ति में उक्कड़ि, उक्कड़िकलयतो, उक्कड़िसीहणाय-ये

३१. तए णं तस्स खंदयस्स कद्यायणसगोत्तस्स ब्हुजणस्स अंतिए एयमड्डं सोद्या निसम्म इमेयारूवे अन्झत्यिए चितिए पत्थिए मणोगए संकप्पे समुप्पज्जित्या—एवं खलु समणे भगवं महावीरे कवंगलाए नयरीए बहिया छत्तपलासए चेइए संजमेणं तवसा अप्पाणं मावेमाणे विहरइ | तं गच्छामि णं समणं भगवं महावीरं वंदामि नमंसामि । सेयं खलु मे समणं भगवं महावीरं वंदिता नमंसित्ता सकारेता सम्माणेता कल्लाणं मंगलं देवयं चेइयं पञ्जवासित्ता इमाइं च णं एयास्वाई अडाई हेऊई परिणाई कारणाई वागरणाइं पुच्छित्तए ति कट्टु एवं संपेहेइ, संपेहेत्ता जेणेव परिव्यायगावसहे तेणेव जवा-

ततः तस्य स्कन्दस्य कात्यायनसगोत्रस्य बहुजनस्य अन्तिके एतदर्यं श्रुत्वा निशम्य अयमेतादृकुरूपः आध्यात्मिकः चिन्तितः प्रार्थितः मनोगतः संकल्पः समुदपादि—एव खलु श्रमणः भगवान् महावीरः कवञ्जलायाः नगर्याः बहिः छत्रपलाशके चैत्ये संयमेन तपसा आत्मानं भावयन् विहरति। तत् गच्छामि श्रमणं भगवन्तं महावीरं वन्दे नमस्यामि । श्रेयः खलु मन श्रमणं भगवन्तं महावीरं चंदित्वा नमस्यित्वा सत्कृत्य सम्मान्य कल्याणं मंगलं दैवतं चैत्यं पर्युपास्य इमान् च एतद्-रूपान् अर्थान् हेतून् प्रश्नान् कारणानि व्याकरणानि प्रष्टुम् इति कृत्वा एवं संप्रेक्षते, संप्रेक्ष्य यत्र परिव्राजकावसयः तत्तैव उपाग-

तीन प्रयोग मिलते हैं। इनका संस्कृत रूप उत्कृष्टि है। उत्कृष्ट का एक अर्थ 'हर्ष-ध्वनि' है।

सिंहनार-सिंहगर्जना ।

२१६

बोल-अस्पष्ट वचन !

कतकत स्पष्ट वचन।

मलयगिरि ने 'बोल' का अर्थ 'अव्यक्त ध्वनि' और 'कलकल' का अर्थ 'व्यक्त वचन' किया है। ै जीवाजीवाभिगम वृक्ति में उन्होंने 'बोल' का अर्थ 'मुंह के आगे हाथ देकर ऊंचे स्वर से आवाज करना' तथा 'कलकल' का अर्थ 'व्याकुल शब्द-समूह' किया है।" अभयदेवसूरि ने औपपातिक वृत्ति में 'बोल' का अर्थ 'अव्यक्त ध्वनि' और 'कलकल' का अर्थ 'व्यक्त वचन' किया है।

प्रस्तुत सूत्र में 'बोल' और 'कलकल' का प्रयोग दो बार हुआ है। प्रथम में 'बोल' का अर्थ 'अव्यक्त वर्ण वाली ध्वनि' और 'कलकल' का अर्थ 'स्पष्ट वचन-विभाग वाली ध्वनि' किया गया है । र् द्वितीय प्रयोग में 'वोल' का अर्थ 'अव्यक्त ध्वनि' और 'कलकल' का अर्थ 'अव्यक्त वचन' किया है। " इस आधार पर 'कलकल' का अर्थ 'भीड़ की ध्वनि, कोलाहल' किया जा सकता है। वह व्यक्त और अव्यक्त दोनों प्रकार का हो सकता है।

> अनेक लोगों के पास इस वात को सुनकर, मन में अवधारण कर उस कात्यायनसगोत्र स्कन्दक के इस प्रकार का आध्यात्मिक, रमृत्यात्मक, अभिलाषात्मक, मनोगत संकल्प उत्पन्न हुआ-श्रमण भगवान् महावीर कयंजला नगरी के बाहर छन्नपलाशक चैत्य में संयम और तप से आत्मा को भावित करते हुए रह रहे हैं, इसलिए मैं वहां जाऊं और श्रमण भगवान् महावीर को बन्दन-नमस्कार करूं। श्रमण भगवान् महावीर को वन्दन-नमस्कार कर उनका सत्कार-सम्मान कर कल्याणकारी, मंगल, देव और प्रशस्त चित्तवाले भगवान् की पर्युपासना कर इन इस प्रकार के अर्थों, हेतुओं, प्रश्नों, कारणों और व्याकरणों को पूछना मेरे लिए श्रेयस्कर होगा, ऐसी संप्रेक्षा करता

श्रेष्ठी की विशेष जानकारी के लिए देखें, दसवे. चूलिका, ११५ का टिप्पण ।

- २. औप.वृ.पृ.५९२ i
- भ.वृ.२ । ३० उत्कृष्टिश्च आनन्दमहाध्वनिः !
- ४. आव.नि.गा.२३१,१७५,२३१।(इष्टव्य अल्पपरिचित सैद्धान्तिक शब्द-
- ধু, <del>আই বজুৰ C</del>rying out, exclaiming.

- ६. राज.वृ.पृ.२८६--बोलश्च वर्णव्यक्तिवर्जितो ध्वनिः, कलकलश्च व्यक्त-
- ७. जीया.वृ.प.३४६,४७—बोलो नाम मुखे हस्तं दत्त्वा महता शब्देन पूत्करणं यद्य कलकलो व्याकुलशब्दसमूहः।
- ८. औप.वृ.पृ.११२,११३ वोलश्च वर्णव्यक्तिवर्जितो ध्वनिरेव कलकलश्च व्यक्त-वचनः स एव तल्लक्षणे यो रवः स तथा तेन !
- ६. भ.वृ.२।३०--वोलः--अव्यक्तवर्णो ध्वनिः, कलकलः-- स एवोपलभ्यमान-वचनविभागः !
- 90. वही,२।३० बोलश्च वर्णव्यक्तिवर्जितो महाध्यनिः, कलकलश्च-अव्यक्तवचनः, स एवैतल्लक्षणो यो स्वस्तेन।

स्या.वृ.प.४३६—इभ्यः—अर्थवान् स च किल यदीयपुञ्जीकृतद्रव्यराश्यन्त-रितो हस्त्यपि नोपलभ्यत इत्येतावताऽधॅनेति भावः। श्रेष्ठी-श्रीदेवताध्या-सितसीवर्णपृष्टभूषितोत्तमाङ्गः पुरज्येष्ठो विणक् । सेनापितः -नृपतिनिरूपितो हस्त्यश्वरथपदातिसमुदायलक्षणायाः सेनायाः प्रभुरित्यर्थः । सार्थवाहकः--सार्थनायकः ।

गच्छइ, जवागच्छित्ता तिरंडं च कुंडियं च कंचिणयं च करोडियं च मिसियं च केसियं च छण्णालयं चे अंकुसयं च पवित्तयं च गणेतियं च छत्तयं च वाहणाओ य पाउपाओ य घाउरताओ य गेण्हइ, गेण्हित्ता परि-व्यायागावसहाओ पिडिनिक्खइ, पिडिनिक्ख-मिता तिरंड-कुंडिय-कंचिणय-करोडिय-पिसिय-केसिरय-छण्णालय-अंकुसय-पवित्तय-गणेतियहत्यगए, छत्तोवाहणसंजुत्ते, घाउरत्त-वत्थपरिहिए सावत्यीए नयरीए मण्डंमज्झेणं निगाच्छइ, निगाच्छित्ता जेणेव कयंगला नगरी, जेणेव छत्तपलासए चेइए, जेणेव समणे भगवं महावीरे, तेणेव पहारेत्य गमणाए!! च्छित, उपागम्य त्रिदण्डं च कुण्डिकां च 'कंचिणयं' च करोटिकां च वृषिकां च केशिरकां च 'छन्नालयं' च अङ्कुशं च पित्रकं च 'गणेतियं' च छन्नकं च उपानही च पादुके च धातुरक्ताः च गृह्णाति, गृहीत्या परिव्राजकावसथात् प्रतिनिष्कामति, प्रतिनिष्कम्य हस्तगतित्रदण्ड-कुण्डिका-'कंचिणय'-करोटिका-वृषिका-केशिरका-'छन्नालय'-अंकुशक-पवित्रक-'गणेतिय'-छन्नोपानत्संयुक्तः, परिहितधातुरक्तवस्त्रः श्रावस्त्याः नगर्याः मध्यमध्येन निर्गच्छिति, निर्गम्य यत्रैव कय-ठजला नगरी, यत्रैव छत्रपलाशकं चैत्यं, यत्रैव श्रमणः भगवान् महावीरः, तत्रैव प्रादीधरत् गमनाय।

है, संप्रेक्षा कर वह जहां परिवाजकों का मठ है, वहां आता है, आकर त्रिदण्ड, कमण्डल, रुद्राक्ष-माला, मृत्पात्र, आसन, केसरिका (पात्रप्रमार्जन का वस्त्र-खण्ड) टिकठी, अंकुश, छलनी (छन्ना), कलाई पर पहने जाने वाला रुद्राक्ष-आभरण, छत्र, चर्मनिर्मित पादत्राण और गेरुआ वस्त्र ग्रहण करता है। ग्रहण कर वह परिव्राजक के मठ से वाहर निकलता है, बाहर निकलकर उसने त्रिदण्ड, कमण्डलू, रुद्राक्षमाला, मृत्पात्र, आसन, केसरिका, टिकठी, अंकुश, छलनी, कलाई पर पहने जाने वाला रुद्राक्ष-आभरण को हाथ में लिया, छत्र तथा पादत्राण धारण किए. गेरुआ वस्त्र पहन कर श्रावस्ती नगरी के मध्य से निकलता है, निकल कर जहां कयंजला नगरी है, जहां छत्रपलाशक चैत्य है, जहां श्रमण भगवान् महावीर है, वहां जाने का उसने संकल्प किया।

#### भाष्य

## १. सूत्र ३१

## शब्द-विमर्श

अज्ञतिष इसका संस्कृत रूप आध्यात्मिक होता है। इस आधार पर अज्ञतिए पाठ की परिकल्पना की जा सकती है। किन्तु प्राचीन प्राकृत में प्रायः सर्वत्र द्वित्य तकार के स्थान पर 'त्थ' का प्रयोग मिलता है। इसका अर्थ है 'आन्तरिक, आत्मविषयक'।

चिन्तित-स्मृत्यात्मक।

प्रार्थित ---अभिलाषालक।

मनोगत मन में विद्यमान, वचन के द्वारा अप्रकाशित। संकल्प-संकल्पना, विकल्प।

आध्यात्मिक से संकल्प तक एक वाक्य-गुच्छक है। इसमें संकल्प की प्रक्रिया निर्दिष्ट है। स्कन्दक ने जनसमूह से सुना कि महावीर कयंजला नगरी में आए हुए हैं, तब उसके मन में एक आन्तरिक स्पन्दन हुआ, उसने स्मृति का रूप ले लिया। स्मृति ने इच्छा को जागृत कर दिया। इच्छा मन के स्तर पर प्रकट हो गई। अंत में संकल्प अभिव्यक्त हो गया।

अर्थ, हेतु, प्रश्न, कारण और व्याकरण—यह भी एक गुच्छक

अर्थ—भाव, पदार्थ का वास्तविक स्वरूप। हेतु—साध्य के विना जिसका न होना निश्चित हो। प्रश्न जिज्ञासा ।

कारण जिसके विना कार्य की उत्पत्ति न हो सके और जो निश्चित रूप से कार्य का पूर्ववर्ती हो।

व्याकरण—विवेचना, विश्लेषण, व्याख्या।

प्रस्तुत सूत्र २।३१ में सांख्य परिव्राजक के १८ उपकरणों का उल्लेख है, जिनमें निम्नलिखित शब्द विमर्शनीय हैं—

विदण्ड—यह बांस के तीन दंडों को एकत्र वांधकर वनाया जाता है। यह बाणी, मन और शरीर के संयमन का प्रतीक माना जाता है।

**कुंडिका** कमण्डलु ।

कांचनिका--- रुद्राक्षमाला ।

**करोटिका** मिट्टी का प्याला।

वृषिका उपवेशनपट्टिका, मृर्गचर्म का आसन, कुश-घास का बना हुआ आसन।

इसका मूल पाठ 'भितिया' है। इसके संस्कृत रूप अनेक हो सकते हैं— बृशी, बृधी, वृसी, वृषी, वृसी। \*

केसरिका जैन साधना-पद्धति के अनुसार जिनकल्पी मुनि के

<sup>9.</sup> भ.वृ.२।३१—'अज्झित्थिए' ति आध्यात्मिक आत्मविषयः, 'चिंतिए'ति स्मरणरूपः, 'पत्थिए'ति प्रार्थितः—अभिलाषात्मकः, 'मणोगए'ति मनस्येव यो गतो न बिहः वचनेनाप्रकाशनात् स तथा, 'सङ्क्यः' विकल्यः!

२. (क) औप.वृ.पृ.१८० काञ्चनिका -- रुद्राक्षमयमालिका ।

<sup>(</sup>ख) भ.वृ.२।३१—काञ्चनिका—रुद्राक्षकृता।

३. आप्टे.—वृषी, वृसी—The seat of an ascetic or religious student (made of kusa grass).

४. वही (देखें, सभी उल्लिखित शब्द)।

लिए बारह प्रकार के उपकरणों का उल्लेख मिलता है। उनमें चौया उपकरण पात्र-केसरिका है। इसका अर्थ पात्र को साफ करने का बस्रखण्ड है। मगवती हुति में भी यही अर्थ उपलब्ध है।

**छण्णालय** त्रिकाष्ट्रिका, टिकठी ।

अंकुश इसका प्रयोग वृक्ष के पत्तों को तोड़ने के लिए किया जाता था। औपपातिक वृत्ति के अनुसार देवार्चन के लिए भी इसका उपयोग होता था।

पवित्रक छलनी या छन्ना।

भगवती वृत्ति में इसका अर्थ अंगूठी और औपमातिक वृत्ति में तांबे की अंगूठी है। इसका एक अर्थ 'कुश घास की अंगूठी है," जो धार्मिक अवसरों पर चतुर्थ अंगुली में पहनी जाती है'। किन्तु यहां 'पवित्र' का अर्थ जल छानने का वस्न, छन्ना है। यहां यही अर्थ प्रासंगिक लगता है। गुणरल ने **यड्दर्शनसमुद्यय की टीका** में सांख्य परिद्वाजकों के लिए छलनी रखने का उल्लेख किया है। देखें म. २।२४ का भाष्य।

गजेतिया कलाई का आभरण।

औपपातिक वृत्ति में इसका अर्थ 'हाय का एक आभरण' किया है। '' ज्ञाता वृत्ति में इसका अर्थ 'रुद्राक्ष से बना हुआ कलाई का आभरण' किया है। '' देशीनाममाला में 'अक्षमाला' के अर्थ में 'गणेती' का प्रयोग मिलता हैं। '' यह आश्चर्य की बात है कि लेटिन में रुद्राक्ष के नाम में 'गणित्रस्' शब्द मिलता है।

**धाउरताओ** वृत्तिकार ने यहां शाटिका का अध्याहार किया  $\hat{\mathbf{r}}$ 

३२. गोयमाइ! समणे भगवं महावीरे भगवं गोयमं एवं वयासी—

दच्छिस णं गोयमा ! पुव्यसंगइयं ।

कं भंते ! ? खंदवं नाम !

से काहे वा ? किह वा ? केविश्विरेण वा ?

गौतम ! अयि ! श्रमणः भगवान् महावीरः भगवन्तं गौतमम् एवमवादीत्—

द्रक्ष्यंसि गौतम ! पूर्वसांगतिकम्।

कं भदन्त ! ? स्कन्दकं नाम !

अय कदा वा ? कयं वा ? कियधिरेण वा?

३२. 'हे गीतम !'<sup>9</sup>इस सम्बोधन से सम्बोधित कर भगवान् महावीर ने भगवान् गीतम से इस प्रकार

कहा-

गीतम ! तुम अपने पूर्व मित्र को देखोगे।

भन्ते ! किसको ?

स्कन्दक को।

कब ? कैसे ? और कितने समय के पश्चात् ?

भाष्य

१. गोयमाइ

वृत्तिकार ने इसके संस्कृत रूप दो किए हैं—गौतम इति, गौतम अथि।

३३. एवं खलु गोयमा ! तेणं कालेणं तेणं समएणं सावत्थी नामं नगरी होत्या— वण्णओ। तत्य णं सावत्यीए नयरीए गृहभालस्स अंतेवासी खंदए नामं कचायण-सगोत्ते परिव्वायए परिवसइ । तं चेव जाव जेणेव ममं अंतिए, तेणेव पहारेत्य गमणाए। से अदूरागते बहुसंपत्ते अद्धाण-पडिवण्णे अतंरा पहे वृद्ध। अञ्जेव णं दच्छिस गोयमा!

एवं खलु गौतम ! तिसन् काले तिसन् समये श्रावस्ती नाम नगरी आसीत्—वर्णकः । तत्र श्रावस्तां नगर्यां गर्दभालस्य अन्तेवासी स्कन्दकः नाम कात्यायनसगोत्रः परिव्राजकः परिवसति । तद्मीव यावद् यत्रैव ममान्तिके, तत्रैव प्रादीधरत् गमनाय । सः अदूरागतः बहुसंप्राप्तः अध्वद्र स्वीत । अधैव द्रक्ष्यसि गौतम !

३३. गौतम ! उस काल और उस समय श्रावस्ती नामक नगरी थी — नगर-वर्णन! उस श्रावस्ती नगरी में गर्दभाल का शिष्य कात्यायनसगोत्र स्कन्दक नामक परिव्राजक रहता है। भगवान् ने वह सारी बात बताई यावत् जहां में हूं, उसने वहां आने का संकल्प किया। (अब) वह निकट आ गया है, थोडी दूरी पर है, वह मार्ग में चल ही रहा है, निकट मार्ग पर है। रे गौतम ! तुम आज ही उसको देखोंगे।

 (क) ओध. ६६<del>८ -</del> एतं पत्तावंधो पायदृवणं च पायकेसिरया ।

(ख) ओघ.वृ.प.२०८—यात्रकेसरिका—यात्रकमुखवस्त्रिका I

- २. भ.वृ.२।३<del>१ केशरिका प्र</del>मार्जनार्थं चीवरखण्डम्।
- ३. वही,२।३९ अंकुशकं तरुपल्लवग्रहणार्थमंकुशाकृतिः।
- ४. औप.नृ.पृ. १८०—अंकुशकाः देवार्चनार्थं वृक्षपल्लवाकर्षणार्थं अंकुशकाः ।
- ५. म.वृ.२∃३१<del>- पवित्रकं अंगुलीयकम्</del> ।
- इ. औप.वृ. पृ. १८० पवित्रकाणि ताप्रभयान्यंगुलीयकानि ।
- अप्टे. पवित्रम् A ring of kusa grass worn on the fourth finger on certain religious occasions.
- द. आप्टे कृत कोश में 'पवित्रवत्' का अर्थ है —Having a strainer. इससे

पवित्र का अर्थ strainer अर्थात् 'जल छानने का वस्त्र' होता है।

- ६. भ.वृ.२।३९ गणेतिका कलाचिकाऽऽमरणविशेषः ।
- 90. औप.वृ.पू.१ co गणेतिका हस्ताभरणविशेषः !
- 99. <mark>ज्ञाता.वृ.पृ.२२७—गणेत्रिका—र</mark>ुद्राक्षकृतं कलाचिकाभरणग् ।
- १२. देशीनाममाला,पृ.२१६—....अक्खवले गणेती अ ।।
- १३. आप्टे. -- रुद्राक्ष--- Eleocarpus Ganitrus.
- १४. (क) भ.वृ.२।३१—धाउरत्ताओं ति शाटिका इति विशेषः।
  - (ख) औप.वृ.पृ.१५०—धाउरत्ताओ य ति धातुरक्ता—गैरिकोपरञ्जिता शाटिका इति गम्यम् ।
- 9५. म.वृ.२।३२---गौतम इति एवमामन्त्र्येति शेषः, अथवाऽयीत्यामन्त्रणार्थः मेव!

भाष्य

१. होत्या

वृत्तिकार ने विभक्ति-परिवर्तन के द्वारा **होत्या** का प्रयोग अस्ति के स्थान में माना है।

२. वह निकट आ गया है......निकट मार्ग पर है।

गीतम ने पूछा—'मैं स्कन्दक को कब देखूंगा ?' इसके उत्तर में भगवान् ने कहा—'उसे तू आज ही देखेगा।' इस 'आज' की व्याख्या में सूत्रकार ने चार विशेषणों का प्रयोग किया है!

३४. मंतेति ! भगवं गोयमे समणं भगवं महावीरं वंदइ नमंसइ, वंदित्ता नमंसित्ता एवं वदासी—पहू णं मंते ! खंदए कद्यायण-सगोत्ते देवाणुण्यियाणं अंतिए मुंडे भवित्ता अगाराओ अणगारियं पव्यडत्तए ?

हंता पभू ॥

३५. जावं च णं समणे भगवं महावीरे भगवओ गोयमस्स एयमट्टं परिकहेइ, तावं च णं से खंदए कच्चायणसगोत्ते तं देसं हव्यमागए।

३६. तए णं भगवं गोयमे खंदयं कचायणसगोतं अदूरागतं जाणिता खिप्पामेव
अन्भुट्टेति, अन्भुट्टेता खिप्पामेव पद्युवगच्छइ, जेणेव खंदए कचायणसगोत्ते
तेणेय उनागच्छइ, उनागच्छित्ता खंदयं
कचायणसगोत्तं एवं वयासी—हे खंदया!
सागयं खंदया! सुसागयं खंदया! अणुरागयं खंदया! सागयमणुरागयं खंदया! से
नूणं तुमं खंदया! सानत्यीए नयरीए
पिगलएणं नियंठेणं वेसालियसावएणं इणमक्खेवं पुच्छिए—मागहा! किं सअंते
लोगे? अणंते लोगे? एवं तं चेव जाव
जेणेव इहं, तेणेव हव्यमागए। से नूणं
खंदया! अहे समट्टे?
हंता अत्थि॥

३७. तए णं से खंदए कद्यायणसगीते भगवं गोयमं एवं वयासी— से केस णं गोयमा ! तहारूवे नाणी वा तवस्सी वा, जेणं तव एस अट्टे मम ताव रहस्सकडे हव्यमक्खाए, जओ णं तुमं जाणिस ? भदन्त ! अथि ! भगवान् गौतमः श्रमणं भगवन्तं महावीरं वन्दते नमस्यति, वन्दित्वा नमस्यित्वा एवमवादीत्—प्रभुः भदन्त ! स्कन्दकः कात्यायनसगोत्रः देवानुप्रियाणाम् अन्तिके मुण्डः भूत्वा अगाराद् अनगारतां प्रव्रजितुम् ? हन्त प्रभुः।

यावच् च श्रमणः भगवान् महावीरः भगवतः गौतमस्य एतदर्थं परिकथयति तावच् च स स्कन्दकः कात्यायनसगोत्रः तं देशं 'हव्वं' आगतः।

ततः भगवान् गीतमः स्कन्दकं कात्यायन-सगोत्रम् अदूरागतं क्षिप्रमेव ज्ञात्वा अभ्युत्तिष्ठति, अभ्युत्याय क्षिप्रमेव प्रत्युप-गच्छति, यत्रैव स्कन्दकः कात्यायनसगोत्रः तत्रैव उपागच्छति, उपागम्य स्कन्दकं कात्या-यनसगोत्रम् एवमवादीत् हे स्कन्दक ! स्वा-गतं स्कन्दक ! सुस्वागतं स्कन्दक ! अन्वागतं स्कन्दक ! स्वागतमन्वागतं स्कन्दक! अथ नूनं त्वं स्कन्दक ! श्रावस्त्यां नगर्यां पिंगलकेन निर्ग्रन्थेन वैशालिकश्रावकेण इममाक्षेपं पृष्टः —मागध ! किं सान्तः लोकः ? अनन्तः लोकः ? एवं तद्येव यावत् यत्रैव इह, तत्रैव 'हळ्वं' आगतः। स नूनं स्कन्दक ! अर्थः समर्थः?

हन्त अस्ति।

ततः सः स्कन्दकः कात्यायनसगोत्रः भगवन्तं गीतमम् एवमवादीत्—स क एष गीतम ! तथारूपः ज्ञानी वा तपस्वी वा येन तव एष अर्थः मम तावत् रहस्यकृतः 'हव्वं' आख्या-तः, यतः त्वं जानासि ? ३४. 'भन्ते' ! इस सम्बोधन से सम्बोधित कर भगवान् गीतम श्रमण भगवान् महाबीर को वन्दन-नमस्कार करते हैं! यन्दन-नमस्कार कर वे इस प्रकार बोले—भन्ते ! कात्यायनसगोत्र स्कन्दक देवानुप्रिय के पास मुण्ड होकर अगार धर्म से अनगार धर्म में प्रव्रजित होने में समर्थ है? हां, वह समर्थ है!

३५. जितने में श्रमण भगवान् महावीर भगवान् गीतम से यह बात कह रहे हैं, उतने में वह कात्यायनसगीत्र स्कन्दक शीघ्र ही उस स्थान पर पहुंच गया ।

३६. भगवान् गीतम कात्यायनसगीत्र स्कन्दक को निकट आया हुआ जानकर शीघ्र ही खड़े होते हैं, खड़े होकर शीघ्र ही सामने जाते हैं, जहां कात्यायनसगीत्र स्कन्दक है, वहां पहुँचते हैं, पहुंचकर उन्होंने कात्यायनसगीत्र स्कन्दक ! स्वागत है स्कन्दक ! सुस्वागत है स्कन्दक ! स्वागत है स्कन्दक ! स्वागत है स्कन्दक ! स्वागत है स्कन्दक ! स्वागत नगरी में वैशालिकश्रावक निर्यन्थ पिंगल ने तुमसे यह प्रश्न पूछा—मागध ! क्या लोक सान्त है अथवा अनन्त है ? इस प्रकार गीतम ने वह सारी बात कही यावत् जहां भगवान् महावीर है, वहां तुम आए हो ! स्कन्दक ! क्या यह अर्थ संगत है? हां, है!

३७. उस कात्यायनसगोत्र स्कन्दक ने भगवान् गौतम से इस प्रकार कहा—गौतम! वह ऐसा तथारूप ज्ञानी अथवा तपस्वी कीन है जिसने मेरा यह रहस्यपूर्ण अर्थ तुम्हें बताया, जिससे यह तुम जानते हो ?

दूनसंप्राप्तो बहुसंप्राप्तः, स च विश्रामादिहेतोरारामादिगतोऽपि स्यादत उच्यते— 'अद्धाणपिडवन्ने'ति गार्गप्रतिपन्नः किनुक्तं भवति?—'अंतरापहे वष्टइ'ति विवक्षितस्यानयोरन्तरालमार्गे वर्तत इति ।

भ.वृ.२।३३—'होत्य'ति विमक्तिपरिणामादस्तीत्यर्थः अथवा कालस्याव-सर्जिणीत्वाद्यसिद्धगुणा कालान्तर एवाभवन्नेदानीमिति ।

२. वही,२ १३३—'अदूरागए'ति अदूरे आगतः, स चावधिस्थानापेक्षयाऽपि स्यात् अथवा दूरतरमागपिक्षया क्रोशादिकमप्यदूरं स्यादत उच्यते 'बहुसंपत्ते' ईष-

३८. तए णं से भगवं गोयमे खंदयं कचायण-सगोतं एवं वयासी—एवं खनु खंदया ! ममं धम्मायरिए धम्मोवदेसए समणे भगवं महावीरे उप्पण्णनाणदंसणधरे अरहा जिणे केवली तीयपद्युप्पत्रमणागयवियाणए सब्व-ण्णू सब्बदरिसी जेणं मम एस अट्टे तव ताव रहस्सकडे ह्व्यमक्खाए, जओ णं अहं जाणामि खंदया ! ततः सः भगवान गीतमः स्कन्दकं कात्यायन-सगोत्रम् एवमवादीद्—एवं खलु स्कन्दक ! मम धर्माद्यार्यः धर्मोपदेशकः श्रमणः भगवान् महावीरः उत्पन्नज्ञानदर्शनधरः अर्हत् जिनः केवली अतीतप्रत्युत्पन्नानागतविज्ञायकः सर्व-ज्ञः सर्वदर्शी येन मम एष अर्थः तव तावत् रहस्यकृतः 'हव्वं' आख्यातः, यतः अर्ह जानामि स्कन्दक ! ३ ८. भगवान् गौतम ने कात्यायनसगोत्र स्कन्दक से इस प्रकार कहा—स्कन्दक ! मेरे धर्माचार्य, धर्मोपदेशक श्रमण भगवान् महावीर हैं ! वे उत्पन्न ज्ञान-दर्शन के धारक , अर्हत्, जिन, केवली, अतीत, वर्तमान और भविष्य के विज्ञाता, सर्वज्ञ और सर्वदर्शी हैं । उन्होंने मुझे तुम्हारा यह रहस्य-पूर्ण अर्थ बताया । स्कन्दक ! जिससे यह मैं जानता हूँ ।

## भाष्य

## १. उत्पन्न ज्ञान-दर्शन के घारक

देखें. भ.१।२००-२१० का भाष्य।

३६. तए ण से खंदए कद्यायणसगोते मगवं गोयमं एवं वयासी—गच्छामो णं गोयमा ! तव धम्मायित्यं धम्मोवदेसयं समणं भगवं महावीरं वंदामो नमंसामो सकारेमो सम्मा-णेमो कल्लाणं भंगलं देवयं चेद्दयं पञ्ज-वासामो । अहासुहं देवाणुण्यिया ! मा पडिबंधं ।। ततः सः स्कन्दकः कात्पायनसगोत्रः भगवन्तं गीतमम् एवमवादीत् — गच्छावः गौतम ! तव धर्माचार्यं धर्मोपदेशकं श्रमणं भगवन्तं महावीरं वन्दावहे नमस्यावः सत्कारयावः सम्मानयावः कल्याणं मंगलं दैवतं चैत्यं पर्युपास्वहे ।

ययासुखं देवानुप्रिय ! मा प्रतिबन्धम्।

ततः सः भगवान् गीतमः स्कन्दकेन कात्या-यनसगोत्रेण सार्छम् यत्रैव श्रमणः भगवान् महावीरः, तत्रैव प्रादीधरत् गमनाय।

तस्मिन् काले तस्मिन् समये श्रमणः भगवान् महावीरः व्यष्टभोजी चापि आसीत्! ३६. कात्यायनसगोत्र स्कन्दक ने भगवान् गौतम से इस प्रकार कहा—गीतम ! हम चलें, तुम्हारे धर्मा- चार्य, धर्मोपदेशक श्रमण भगवान् महावीर को वन्दन-नमस्कार करें, सत्कार-सम्मान करें। वे कल्याणकारी, मंगल, देव और प्रशस्तचित्तवाले हैं, उनकी हम पर्युपासना करें। देवानुप्रिय ! जैसे तुम्हें सुख हो, प्रतिबंध मत करें।

४०. भगवान् गौतम ने कात्यायनसगोत्र स्कन्दक के साध जहां श्रमण भगवान् महावीर थे, वहां जाने का संकल्प किया।

४१. उस काल और उस समय श्रमण भगवान् महाबीर प्रतिदिनभोजी थे।

# यणसगोत्तेणं सिद्धं जेणेव समणे भगवं महा-वीरे, तेणेव पहारेत्य गमणाए ॥

४०. तए णं से भगवं गोयमे खंदएणं कचा-

४१. तेणं कालेणं तेणं समएणं समणे मगवं महावीरे वियद्धभोई यावि होत्या ॥

## भाष्य

## १. प्रतिदिनभोजी

वृत्तिकार ने इसका अर्थ 'व्यावृत्तमोजी' किया है। इसके निरुक्त में उन्होंने लिखा है—'व्यावृत्त-व्यावृत्त (भिन्न-भिन्न) सूर्य में भोजन करने वाला व्यावृत्तमोजी कहलाता है!' यहां प्रतिदिन के

अर्थ में 'व्यावृत्त' का प्रयोग संगत नहीं लगता। संस्कृत शब्द कोश में 'अर्ट' का एक अर्थ 'निरन्तर' है। दसलिए व्यट्टमोजी का अर्थ 'निरन्तरभोजी' किया जा सकता है।

४२. तए णं समणस्स भगवओ महाबीरस्स वियट्टभोइस्स सरीरयं ओरालं सिंगारं कल्लाणं सिवं धत्रं मंगल्लं अणलंकिय-विभूसियं लक्खण-वंजण-गुणोववेयं सिरीए अतीव-अतीव उवसोभेमाणं चिट्ठइ॥ ततः श्रमणस्य भगवतः महावीरस्य व्यट्टभोजिनः शरीरकम् 'ओरालं' शृंगारं कल्याणं शिवं धन्यं मांगल्यं अनलंकृत-विभूषितं लक्षण-व्यञ्जन-गुणोपेतं श्रिया अतीव-अतीव उपशोभमानं तिष्ठति । ४२. प्रतिदिनभोजी श्रमण भगवान् महावीर का शरीर प्रधान, शृंगारित (अतिशयशोभित), कल्याण, शिव, धन्य, मंगलमय, अलंकृत न होने पर भी विभूषित, लक्षण, व्यञ्जन, गुणों से युक्त और श्री से अतीव-अतीव उपशोभमान है।

वही,२।४९—'वियष्टमोइ'ित व्यावृत्ते व्यावृत्ते सूर्ये मुङ्क्ते इत्येवंशीलो २. आप्टे.—अङ्ड—frequent, constant व्यावृत्तमोजी प्रतिदिनभोजीत्वर्थः।

#### भाष्य

## ९. सूत्र ४२

प्रस्तुत सूत्र में भगवान् महाबीर के शरीर के नी विशेषण बतलाए गए हैं:

- 9. **ओराल**—यह देशी शब्द है। इसका अर्थ है—प्रधान।
- २. **शंगार**—अतिशय शोभावाला।
- ३. **कल्याण**—श्रेय।
- ४. शिव उपद्रवरहित ।
- ५. **धन्य** स्वस्थ, भाग्यशाली, प्रशंसनीय।
- ६. मांगल्य-हितार्थ की प्राप्ति कराने वाला।
- ७. अनलंकृतविभूषित मुकुट आदि अलंकारों से अलंकृत और वस्त्र आदि से विभूषित—अलंकृत-विभूषित। भगवान् का शरीर न अलंकार से अलंकृत था और न वस्त्र से विभूषित था। यह वृत्ति-सम्मत अर्थ है। यह वर्णनात्मक है। इससे कोई विशेषता परिलक्षित नहीं होती। विशेषता की दृष्टि से उक्त वाक्य का आश्य यह होना चाहिए कि भगवान् का शरीर अलंकृत न होने पर भी विभूषित था—कान्ति, दीप्ति और चमकयुक्त था।

तक्षण, व्यञ्जन और गुणों से युक्त
 तक्षण शुभसूचक शरीर के चिन्ह।
 व्यञ्जन मण, तिल आदि।
 इनका वैकल्पिक अर्थ है—जन्म-जात चिह्न 'लक्षण' और

पश्चात् होने वाला चिह्न 'व्यञ्जन'।

## **गुण**—सीभाग्य आदि।

वृत्तिकार ने लक्षण का अर्थ मान, उन्मान और प्रमाण किया है। जो पुरुष जल से भरी हुई कुण्डिका में प्रवेश करता है, उसके प्रवेश करने पर एक द्रोण जितना जल निकलता है, वह 'पुरुषमानोपेत' कहलाता है; तराजु पर बैठा हुआ पुरुष अर्धभार मान होता है तो वह 'उम्मानोपेत' कहलाता है। अपने अंगुल से १०८ अंगुल की ऊंचाई वाला 'प्रमाणोपेत' कहलाता है। वृत्तिकार द्वारा कृत 'लक्षण' की व्याख्या यहां विमर्शनीय है।

अणुओगदाराइं के अनुसार उत्तमपुरुष मान, उन्मान और प्रमाण से युक्त तथा लक्षण, व्यञ्जन और गुणों से उपेत होता है। मुख आत्माङ्गुल से बारह अङ्गुल-प्रमाण होता है और जो पुरुष नवमुख-प्रमाण (अर्थात् १०६ अङ्गुल) ऊंचाई वाला होता है वह प्रमाणोपेत, जो पुरुष द्रोणी-प्रमाण है, वह मानयुक्त और जो अर्धभार तुल्य तुलता है, वह उन्मानयुक्त है।

प्रस्तुत आगम में भी लक्षण-व्यञ्जन-गुणोपेत तथा मानोन्मान-प्रमाण-प्रतिपूर्ण—ये दोनों विशेषण स्वतन्त्र रूप में मिलते हैं। इसलिए यहां लक्षण का अर्थ शरीरगत चिक्क अधिक संगत लगता है। लक्षण और व्यञ्जन का संयुक्त प्रयोग शरीरगत चिक्कों के अर्थ में होता है!

६. श्री वृत्तिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं लक्ष्मी और शोभा। यहां 'शोभा' अर्थ प्रासंगिक है।

४३. तए णं से खंदए कद्यायणसगोत्ते समणस्य भगवओ महावीरस्स वियट्टभो-इस्स सरीरयं ओरालं सिंगारं कल्लाणं सिवं धत्रं मंगल्लं अणलंकियविभूसियं लक्खण-वंजण-गुणोववेयं सिरीए अतीव-अतीव उव-

ततः सः स्कन्दकः कात्यायनसगोत्रः श्रमणस्य भगवतः महावीरस्य व्यष्टभोजिनः शरीरकम् 'ओरालं' शृंगारं कल्याणं शिवं धन्यं मांगल्यम् अनलंकृतविभूषितं लक्षण-व्यञ्जन-गुणोपेतं श्रिया अतीव-अतीव उपशोभमानं पश्चित, ४३. <sup>9</sup> वह कात्यायनसगोत्र स्कन्दक प्रतिदिन-भोजी श्रमण भगवान् महावीर के प्रधान, शुंगारित, कल्याण, शिव, धन्य, मंगलमय, अलंकृत न होने पर भी विभूषित, लक्षण, व्यञ्जन, गुणों से युक्त और श्री से अतीय-अतीव उपशोभमान शरीर को

- १. भ.वृ.२।४२—'ओरालं'ति प्रधानम्।
- वही,२।४२ अलंकृतं मुकुटादिभिर्विभूषितं चस्रादिभिस्तित्रिषेघादनलङ्-कृतविभूषितम्।
- ३. देखें, अणू.सू.३७८।
- ४. भ.वृ.२ ४२ लक्षणं—मानोन्मानादि, तत्र मानं जलब्रोणमानता, जलभृत-कुण्डिकायां हि मातव्यः पुरुषः प्रवेश्यते तत्र्यवेशे च यज्ञलं ततो निस्सरित, तद्यदि ब्रोणमानं भवति, तदाऽसी मानोपेत उच्यते । उन्मानं त्यर्द्धभारमानता, मातव्यः पुरुषो हि तुलारोपितो यद्यर्द्धभारमानो भवति, तदोन्मानोपेतोऽसा-वुच्यते । प्रमाणं पुनः स्वाङ्गुलेनाष्टोत्तरशताङ्गुलोच्छ्रयता, यदाह—

"जलदोणमञ्जभारं समुहाइ समूसिओ उ जो नव उ! माणुम्माणपमाणं तिविहं खलु लक्खणं एयं॥" व्यञ्जनं मपतिलकादिकमथवा सहजं लक्षणं पश्चान्द्रवं व्यञ्जनमिति । गुणाः सौभाग्यादयो लक्षणव्यञ्जनानां वा ये गुणास्तैरुपपेतं यत्ततः या।

५. अण्.३<del>६</del>०, गा.५—

माणुम्माणप्यभाणजुत्ता, लक्खणवंजणगुणेहिं उववेया । उत्तमकुलप्यसूया उत्तमपुरिसा मुणेयव्या ॥

- ६. वही, ३६०—जे णं जवा मणुस्सा भवंति तेसि णं तया अप्पणो अंगुलेणं दुवालस अंगुलाई मुहं, नवमुहाई पुरिसे पमाणजुत्ते भवइ। दोणीए पुरिसे माण-जुत्ते भवइ, अद्धभारं तुल्लमाणे पुरिसे उम्माणज्ते भवइ।
- भ.१९।१३४—-लक्खण-वंजण-पुणोववेयं माणुम्माण-प्यमाण-पडिपुण्णसुजाय-सव्वंगसुंदरंगं।
- ध. भ.वृ.२१४३—'सिरीए'ति लक्ष्या शोभया वा।

सोभेमाणं पासइ, पासित्ता हट्टतुट्टचित्त-माणंदिए णंदिए पीइमणे परमसोभ-णिरसए हरिसवसविसप्पमाणहियए जेणेव समणे भगवं महावीरे तेणेव उवागच्छइ, उवागच्छित्ता समणं भगवं महावीरं तिक्खुत्तो आयाहिण-पयाहिणं करेड, करेता वंदइ नमंसइ, वंदिता नमंसित्ता णद्यासन्ने नातिदूरे सुस्सूसमाणे णमंसमाणे अभिमुहे विणएणं पंजलियडे पञ्जवासड ॥ दृष्ट्या हृष्टतुष्टचित्तः आनन्दितः नन्दितः प्रीति-मनाः परमसीमनस्यितः हर्षवशिवसर्पदृहृदयः यत्रैय श्रमणः भगवान् महावीरः तत्रैव उपा-गच्छति, उपागम्य श्रमणं भगवन्तं महावीरं त्रिः आदक्षिण-प्रदक्षिणां करोति, कृत्वा वन्दते नमस्यति, वन्दित्वा नमस्यत् अभिमुखः नातिदूरः शुश्रूषमाणः नमस्यन् अभिमुखः विनयेन कृतप्राञ्जलिः पर्युपास्ते। देखता है, देखकर इष्ट-तुष्ट चित्त वाला, आनन्दित, निन्दित, प्रीतिपूर्ण मन वाला, परम सीमनस्य-युक्त और हर्ष से विकस्वर हृदय वाला हो गया। जहां श्रमण भगवान् महावीर हैं, वहां वह आता है, आकर श्रमण भगवान् महावीर को दांई ओर से प्रारंभ कर तीन वार प्रदक्षिणा करता है, वन्दन-नमस्कार करता है।

#### भाष्य

सूत्र ४३

शब्द-विमर्श

**४ एतुष** अतितुष्टः, अथवा हृष्ट—विस्मित, तुष्ट—जिसमें चित्त या मन तोष प्राप्त करे।

> आनन्दित सौन्य आदि भावों से ईषत् समृद्ध मुख-मण्डल। नन्दित सौन्य आदि भावों से समृद्धतरता को प्राप्त।

प्रीतिमन—जिसका मन प्रीति से भरा हुआ हो।
सोमणस्तिए—चृत्तिकार ने इसके दो संस्कृत रूप दिए हैं—
सोमनस्यित और सोमनस्यक—परम सोमनस्य चाला।
विसम्पमाण—फैलता हुआ।

४४. खंदयाति ! समणे भगवं महावीरे खंदयं कद्यायणसगोत्तं एवं वयासी—से नूणं तुमं खंदया ! सावत्थीए नयरीए पिंगलएणं नियंठेणं वेसालियसावएणं इणमक्खेवं पुख्छिए—मागहा !

9. कि सअंते लोए ? अणंते लोए ? २. सअंते जीवे ? अणंते जीवे ? ३. सअंता सिद्धी ? अणंता सिद्धी ? ४. सअंते सिद्धे ? अणंते सिद्धे ? ५. केण वा मरणेणं मरमाणे जीवे वड्डित वा, हायित वा ? एवं तं चेव जाव जेणेव ममं अंतिए तेणेव हव्यमागए ! से नृणं खंदया ! अड्डे समड्डे ?

हंता अत्यि ॥

४५. जे वि य ते खंदया ! अयमेयास्वे अज्झत्थिए चिंतिए पत्थिए मणोगए संकप्धे समुप्पजित्या—किं सअंते लोए ? अणंते लोए ?—तरस वि य णं अयमहे—एवं स्कन्दक ! अयि ! श्रमणः भगवान् महावीरः स्कन्दकं कात्यायनसगोत्रम् एवमवादीत् — अय नूनं त्वं स्कन्दक ! श्रावस्त्यां नगर्यां पिंगलकेन निर्गन्थेन वैशालिकश्रावकेण अयमाक्षेपः पृष्टः —मागध !

9. किं सान्तः लोकः ? अनन्तः लोकः ?
२. सान्त जीवः ? अनन्त जीवः ? ३. सान्ता सिद्धिः ? अनन्ता सिद्धः ? ४. सान्तः सिद्धः? अनन्तः सिद्धः ? ५. केन वा मरणेन मियमाणः जीवः वर्धते वा, हीयते वा ? एवं तद्यैव यावत् यत्रैय मम अन्तिकः तत्रैय 'हव्वं' आगतः। स नूनं स्कन्दक! अर्थः समर्थः ?

हन्त अस्ति।

योऽपि च तव स्कन्दक ! अयमेतद्रूषः आध्यातिकः चिन्तितः प्रार्थितः मनोगतः संकल्यः समुद्रपादि—िकं सान्तः लोकः ? अनन्तः लोकः ?—तस्यापि च अयमर्थः—एवं खलु

४४. 'हे स्कन्दक!' इस सम्बोधन से सम्बोधित कर श्रमण भगवान् महावीर ने कात्यायनसगोत्र स्कन्दक से इस प्रकार कहा—स्कन्दक! श्रावस्ती नगरी में वैशालिक-श्रावक पिंगल निर्ग्रन्थ ने तुमसे यह प्रश्न पूछा—मागध!

9. क्या लोक सान्त है अथया अनन्त है ? २. जीव सान्त है अथया अनन्त है ? ३. सिद्धि सान्त है अथया अनन्त है ? ३. सिद्धि सान्त है अथया अनन्त है ? ४. सिद्ध सान्त है अथया अनन्त है ? ५. किस मरण से मरता हुआ जीव बढ़ता है अथया घटता है ? इस प्रकार श्रमण भगवान् महावीर ने वह सारी बातें कहीं यावत् तुम मेरे पास आगए। स्कन्दक! क्या यह अर्थ संगत है ?

हां, है।

४५. रिकन्दक ! तुम्हारे मन में जो इस प्रकार का आध्यात्मिक, स्मृत्यात्मक, अभिलाषात्मक, मनोगत संकल्प उत्पन्न हुआ— क्या लोक सान्त है अथवा अनन्त है ? उसका भी यह अर्थ है—

स तथा 'परमसोमणस्सिए'ति परमं सौमनस्यं सुमनस्कता संजातं यस्य स तथा 'परमसौमनस्यितस्तद्वाऽस्यास्तीति परमसौमनस्यिकः 'हरिसवसविसप्य-माणहियए'ति हर्षवशेनविसर्पद्—विस्तारं ब्रजद् हृदयं यस्य स तथा।

१. वही,२ । ४३—हङ्कतुद्वित्तमाणंदिए'ति इष्टतुष्टमत्यर्थं तुष्टं इष्टं या—विस्मितं तुष्टं च—तोषविद्यतं—मनो यत्र तत्तथा, तद् इष्टतुष्टचित्तं यथा भवति एवम् 'आनन्दितः' ईषन्मुखसीम्यतादिभावैः समृद्धिमुपगतः, ततश्च 'नंदिए'ति नन्दि-तस्तैरेव समृद्धतरतामुपगतः, 'पीइमणे'ति प्रीतिः—प्रीणनमाप्यायनं मनित यस्य

खलु मए खंदया ! चउव्यिहे लोए पण्णत्ते, तं जहा—दव्यओ, खेत्तओ, कालओ, भावओ ।

दव्वओ णं एगे लोए सअंते। खेत्तओ णं लोए असंखेजाओ जोयण-कोडाकोडीओ आयाम-विक्खंभेणं, असंखे-जाओ जोयणकोडाकोडीओ परिक्खेवेणं पण्णत्ते, अत्थि पुण से अंते !

कालओ णं लोए न कयाइ न आसी, न कयाइ न भवइ, न कयाइ न भविस्सइ –भविंसु य, भवति य, भविरसइ <del>य –</del> घुवे नियए सासए अक्खए अव्यए अवद्रिए निचे, नत्यि पुण से अंते।

भावओ णं लोए अणंता वण्णपञ्जवा, अणंता गंधपज्जवा, अणंता रसपज्जवा, अणंता फासपञ्जवा, अणंता संटाणपञ्जवा, अर्णता गरुयल्ह्यपजवा, अर्णता अगरुय-लहुयपञ्जवा, नित्य पुण से अंते।

सेत्तं खंदगा ! दब्बओ लोए सअंते, खेत्तओ लोए सअंते. कालओ लोए अपते, भावओ लोए अणंते 🛭

मया स्कन्दक ! चतुर्विधः लोकः प्रज्ञप्तः, तद् यथा-द्रव्यतः क्षेत्रतः कालतः भावतः।

द्रव्यतः एकः लोकः सन्तः। क्षेत्रतः लोकः असंख्येया योजनकोटिकोटयः आयान-विष्कम्भेण, असंख्येया योजनकोटि-कोटयः परिक्षेपेण प्रज्ञप्तः, अस्ति पुनः तस्य कालतः लोकः न कदापि नासीत्, न कदापि

न भवति, न कदापि न भविष्यति—अभूत् च, भवति च, भविष्यति च ध्रुवः नियतः शाश्वतः अक्षयः अव्ययः अवस्थितः नित्यः, नास्ति पुनः तस्य अन्तः।

भावतः लोके अनन्ताः वर्णपर्यवाः, अनन्ताः गन्धपर्यवाः, अनन्ताः रसपर्यवाः, अनन्ताः अनन्ताः संस्थानपर्यवाः, अनन्ताः गुरुकलघुकपर्यवाः, अनन्ताः अगु-रुकलघुकपर्यवाः, नास्ति पुनः तस्य अन्तः। तदेतत् स्कन्दक ! द्रव्यतः लोकः सान्तः, क्षेत्रतः लोकः सान्तः, कालतः लोकः अनन्तः, भावतः लोकः अनन्तः।

स्कन्दक ! मैंने लोक चार प्रकार का बतलाया है, जैसे द्रव्यतः, क्षेत्रतः, कालतः और भावतः।

द्रव्यतः लोक एक और सान्त है। क्षेत्रतः लोक असंख्येय कोटाकोटि योजन लम्बा--चौडा और असंख्येय कोटाकोटि योजन परिधि वाला प्रज्ञप्त है और वह अन्त-सहित है।

कालतः लोक कभी नहीं था, कभी नहीं है और कभी नहीं होगा, ऐसा नहीं है—वह था, है और होगा—बह ध्रुव, नियत, शाश्वत, अक्षय, अव्यय, अवस्थित, नित्य है और उसका अन्त नहीं है, वह अनन्त है!

भावतः लोक में अनन्त वर्णपर्यव, अनन्त गन्धपर्यव, अनन्त रसपर्यव, अनन्त स्पर्शपर्यव, अनन्त संस्थानपर्यच, अनन्त गुरुलघुपर्यच, अनन्त अगुरुलघुपर्यव हैं और उसका अन्त नहीं है, वह

स्कन्दक ! इसलिए द्रव्यतः लोक सान्त है, क्षेत्रतः लोक सान्त है, कालतः लोक अनन्त है, भावतः लोक अनन्त है।

## भाष्य

## १. सूत्र ४५

शब्द-विमर्श

द्रव्यतः.....मावतः देखें भ. २।२-७ का भाष्य

प्रद-अचल, गतिरहित।

नियत एकस्वरूपता के कारण नियमबद्ध।

शाश्वत-प्रतिक्षण अस्तित्व वाला।

**अक्षय-** अविनाशी !

अव्यय-जिसके एक अवयव का भी व्यय न हो।

अवस्थित हीयमान और वर्धमान इन दोनों अवस्थाओं से

मुक्त ।

नित्य-अवस्थित होने के कारण सदा होने वाला। भावतः लोक में--लोक शब्द का निरुक्त यह है--जो दिखाई देता है, वह लोक है! इसीलिए भावतः लोक का निरूपण वर्ण,

गन्ध आदि के पर्यवों से किया गया है। पर्यव का अर्थ है-पर्याय। पर्यव, विशेष, धर्म, पर्याय, पर्यय, भेद और भाव-ये सब पर्याय-वाची शब्द हैं। पर्यव दो प्रकार के होते हैं स्वभाव पर्यव और विभाव पर्यव। जीव और पुद्गल में दोनों प्रकार के पर्यव रहते हैं, शेष द्रव्यों में स्वभाव पर्यव होता है। वर्ण, गन्ध, रस और स्पर्श—ये पदुगल के स्वभाव पर्यव हैं। एक परमाणु या स्कन्ध एक गुण काले रंग वाला यावत् अनन्त गुण काले रंग वाला हो जाता है। इसी प्रकार गंध, रस और स्पर्श में भी स्वाभाविक परिणमन होता रहता है। गुरुलघु पर्यव पुद्गल और पुद्गल युक्त जीव में होता है। इसका संबंध स्पर्श से है। अगुरुलघु पर्यव एक विशेष गुण या शक्ति है। इस शक्ति से द्रव्य का द्रव्यत्व बना रहता है। चेतन अचेतन नहीं होता और अचेतन चेतन नहीं होता—इस नियम का आधार अगुरुलघु पर्यंद ही है। इसी शक्ति के कारण द्रव्य के गुणों में प्रतिसमय

सक्यावं खु विहावं दव्वाणं पञ्जयं जिणुद्दिई ! सब्बेसिं च सहावं, विडमावं जीवपोग्गलाणं च ॥

५. देखें, भ.९ [३६२-४९६ का भाष्य [

१. वही,२।४५—'धुवे'ति धुवोऽचलत्वात् स चानियतरूपोऽपि स्यादत आह—'णियते'ति नियत एकस्वरूपत्वात्, नियतरूपः कादाचित्कोऽपि स्या-दत आह—'सासए'ति शाश्वतः प्रतिक्षणं सद्भावात्, स च नियतकाला-पेक्षयाऽपि स्यादित्यत आह—'अक्खए'ति अक्षयोऽविनाशित्वात्, अयं च बहुतरप्रदेशापेक्षयाऽपि स्यादित्यत आह—'अव्वए'ति अव्ययस्तखदेशा-नामव्ययत्वात्, अयं च द्रव्यतयाऽपि स्यादित्याह—'अवद्विए'ति अवस्थितः पर्यायाणामनन्ततयाऽवस्थितत्वात्, किमुक्तं भवति ?—नित्य इति।

२. भ.५।२५५—अजीवेहिं लोकइ पलोक्कइ, जे लोकइ से लोए।

एकार्थक कोश, प्र. ६९—पञ्जवो ति वा भेदो ति वा गुणो ति वा एगङ्घ।

४, नयचक्र,गा.१८---

'षट्स्थानपतित हानि और वृद्धि' होती रहती है। इस शक्ति को सूक्ष्म वाणी से अगोचर, प्रतिक्षण वर्तमान और आगम प्रमाण से स्वीकरणीय बतलाया गया है। अगुरुलघु पर्याय को स्वभाव-पर्याय और अर्थपर्याय भी कहा जाता है। अगुरुलघु का दूसरा अर्थ है भारहीन। नामकर्म की एक प्रकृति का नाम भी अगुरुलघु कर्म है। उसका संबंध भी भारहीनता से है।

अनादि पारिणामिक अगुरुलघु शक्ति प्रत्येक द्रव्य में होती है। वह यहां विविक्षत नहीं है। अगुरुलघु नामकर्म भी यहां विविक्षत नहीं है। यहां गुरुलघु की नियामक शक्ति के रूप में अगुरुलघु विविक्षत है। यह शक्ति स्वयं भारहीन है, साथ-साथ गुरुलघु की नियामक भी है। यह शक्ति सिद्ध जीवों में पाई जाती है। सिद्ध जीव गुरुलघु नहीं हैं। यह निषेधपक्ष है। उसका विधिपक्ष है कि वे अगुरुलघु हैं। यह सिद्धों में पाया जाने वाला अगुरुलघु गुरुलघु का अभाव नहीं है, किन्तु यह एक विधायक शक्ति है। इसीलिए उसके अनन्त पर्यव होते हैं और इसी शक्ति के द्वारा वे न नीचे आते हैं और न इधर-उधर परिभ्रमण करते हैं। यह अगुरुलघुशक्ति अणु, सूक्ष्म स्कन्ध और अमूर्त द्रव्यों में पाई जाती है। संतारी जीव में गुरुलघु और अगुरुलघु दोनों पर्यवों का अस्तित्व होता है। औदारिक आदि शरीरों के कारण गुरुलघु पर्यवों का अस्तित्व होता है। और कार्मण आदि पुद्गल द्रव्यों की अपेक्षा से तथा जीव की अपेक्षा से अगुरुलघु पर्यवों का अस्तित्व होता है। सिद्ध जीव अशरीरी होते हैं; इसलिए उनमें केवल अगुरुलघु पर्यव होते हैं।

४६. जे वि य ते खंदवा ! अयमेयाहवे अज्झत्यिए चिंतिए पत्थिए मणोगए संकप्पे समुण्जित्था— किं सअंते जीवे ? अणंते जीवे ? तस्स वि य णं अयमट्टे—एवं खनु मए खंदया! चउब्बिहे जीवे पण्णत्ते, तं जहा— दब्बओ, खेत्तओ, कालओ, भावओ। दब्बओ णं एगे जीवे सअंते। खेत्तओ णं जीवे असंखेज्ञपएसिए, असंखे-ज्ञपएसोगाढे, अत्थि पुण से अंते।

कालओं णं जीवे न कयाइ न आसी, न कयाइ न भवइ, न कयाइ न भविस्सइ— भविंसु य, भवित य, भविस्सइ य— धुवे नियए सासए अक्खए अव्यए अविद्रिए निद्ये, नित्य पुण से अंते। भावओं णं जीवे अणंता नाणपज्ञवा, अणंता वंसणपञ्जवा, अणंता चारित्तपज्जवा, अणंता गरुयलहुयपज्जवा, अणंता अगरुय-लहुयपज्जवा, नित्य पुण से अंते। सेत्तं खंदगा! दन्नओं जीवे सअंते, खेत्तओं जीवे सअंते, कालओं जीवे अणंते, भावओं जीवे अणंते॥ योऽपि च तय स्कन्दक ! अयमेतद्रूलपः आध्यात्मिकः चिन्तितः प्रार्थितः मनोगतः संकल्पः समुदपादि— किं सान्तः जीवः ? अनन्तः जीवः ? तस्यापि च अयमर्थः—एवं खलु मया स्कन्दक ! चतुर्विधः जीवः प्रज्ञप्तः, तद् यथा — द्रव्यतः क्षेत्रतः कालतः भावतः । द्रव्यतः एकः जीवः असंख्येयप्रदेशिकः, असंख्येयप्रदेशिकः, असंख्येयप्रदेशावगाढः, अस्ति पुनः तस्य अन्तः।

कालतः जीवः न कदापि नासीत्, न कदापि न भवति, न कदापि न भविष्यति अभूत् च, भवित् च, भविष्यति च—ध्रुवः नियतः शाश्वतः अक्षयः अव्ययः अवस्थितः नित्यः, नास्ति पुनः तस्य अन्तः। भावतः जीवे अनन्ताः ज्ञानपर्यवाः, अनन्ताः व्हर्शनपर्यवाः, अनन्ताः चारित्रपर्यवाः, अनन्ताः गुरुकलघुकपर्यवाः, अनन्ताः अगुरुकलघुकपर्यवाः, अनन्ताः अगुरुकलघुकपर्यवाः, नास्ति पुनः तस्य अन्तः। तदेतत् स्कन्दक ! द्रव्यतः जीवः सान्तः, क्षेत्रतः जीवः सान्तः, कालतः जीवः अनन्तः, भावतः जीवः अनन्तः,

४६. स्कन्दक ! तुम्हारे मन में जो इस प्रकार का आध्यात्मिक, स्मृत्यात्मक, अभिलाषात्मक, मनोगत संकल्प उत्पन्न हुआ— क्या जीव सान्त है अथवा अनन्त है ?

उसका भी यह अर्थ है— स्कन्दक ! मैंने जीव चार प्रकार का बतलाया है, जैसे—द्रव्यतः, क्षेत्रतः, कालतः और भावतः।

द्रव्यतः जीव एक और सान्त है।

क्षेत्रतः जीव असंख्येयप्रदेशी है, आकाश के असंख्येयप्रेदेशों में अवगाहन किए हुए है और वह अन्तसहित है।

कालतः जीव कभी नहीं था, कभी नहीं है और कभी नहीं होगा, ऐसा नहीं है—वह था, है और होगा—वह ध्रुव, नियत, शाश्वत, अक्षय, अव्यय, अवस्थित, नित्य है और उसका अन्त नहीं है, वह अनन्त है।

भावतः जीव में अनन्त ज्ञानपर्यव, अनन्त दर्शन-पर्यव, अनन्त चारित्रपर्यव अनन्त गुरुलघुपर्यव, अनन्त अगुरुलघुपर्यव हैं और उसका अन्त नहीं है, वह अनन्त है।

स्कन्दक ! इसलिए द्रव्यतः जीव सान्त है, क्षेत्रतः जीव सान्त है, कालतः जीव अनन्त है, भावतः जीव अनन्त है।

<sup>9.</sup> आलापपद्धति नयचक्र, परिशिष्ट पृ. २११—अगुरुलघुविकाराः स्वभाव-पर्यायास्ते द्वादशधा षड्वृद्धिहानिरूपाः। अनन्तभागवृद्धिः, असंख्यातभाग-वृद्धिः संख्यातभागवृद्धिः, संख्यातगुणवृद्धिः, असंख्यातगुणवृद्धिः, अनन्त-गुणवृद्धिः इति षड्वृद्धिः। तथा अनन्तभागहानिः, असंख्यातभागहानिः, संख्यातभागहानिः, संख्यातगुणहानिः, असंख्यातगुणहानिः, अनन्तगुणहानिः, इति षड्हानिः। एवं षड्वृद्धिहानिरूपा द्वादश ज्ञेयाः।

२. वही, पृ. २९६ — अगुरुलघोर्भायोऽगुरुलघुत्वम् । सूक्ष्मा वागगोचसः प्रतिक्षणं वर्तमाना आगमप्रमाणादभ्युपगम्या अगुरुलघुगुणाः।

सूक्षं जिनोदितं तत्त्वं हेतुभिर्नैव हन्यते। आज्ञासिद्धं तु तद्ग्राह्यं नान्यथायादिनो जिनाः॥४॥

३. भ.वृ.२।४५—'यण्णपञ्जय'ति वर्णविशेषा एकगुणकालत्वादयः, एयमन्येऽपि
गुरुलघुपर्यवास्तिद्विशेषा वादरस्कन्धानाम्, अगुरुलघुपर्यवा अणूनां सूक्ष्मस्कन्धानाममूर्तानां च ।

४. भ.वृ.२।४६—अनंता गुरुलघुपर्यवा औदारिकादिशरीराण्याश्रित्य, इतरे तु कार्मणादिद्रव्याणि जीवस्वरूपं चाश्रित्येति।

४७. जे वि य ते खंदया ! अयमेयारूवे अज्झ-त्यिए चिंतिए पत्थिए मणोगए संकप्पे समुप्पञ्जित्था

किं सअंता सिद्धी ? अणंता सिद्धी ? तस्स वि य णं अयमट्टे—एवं खलु मए खंदया ! चउव्विहा सिद्धी पण्णत्ता, तं जहा —रव्यओ, खेतओ, कालओ, भावओ।

दव्यओं णं एगा सिद्धी सअंता। खेत्तओ णं सिद्धी पणयानीसं जोयण-सयसहस्साइं आयाम-विक्खंभेणं, एगा जोयणकोडी बायालीसं च सयसहस्साइं तीसं च सहस्साइं दोण्णि य अउणापत्र-जोयणसए किंचि विसेसाहिए परिक्खेवेणं मण्णता, अत्थि पुण से अंते । कालओ णं सिद्धी न कयाइ न आसी, न कयाइ न भवइ, न कयाइ न भविस्सइ— भविंसु य, भवति य, भवित्सइ य धुवा नियया सासया अक्खया अन्यया अवद्विपा निचा, नत्थि पुण सअंता। भावओ णं सिद्धीए अणंता वण्णपञ्जवा, अणंता गंधपञ्जवा, अणंता रसपञ्जवा, अणंता फासपज्जवा, अणंता संटाणपज्जवा. अणंता गरुयल्ह्यपञ्जवा, अणंता अगरुय-लहुयपञ्जवा, नित्य पुण सअंता । सेत्तं खंदया ! दव्यओ सिद्धी सअंता, खेत्तओ सिद्धी सअंता, कालओ सिद्धी अणंता, भावओ सिद्धी अणंता 🕕

४६. जे वि य ते खंदया ! अयमेयास्वे अज्झित्यए चिंतिए पत्थिए मणोगए संकप्ये समुप्यिअत्था—
किं सअंते सिद्धे ? अणंते सिद्धे ? तस्स वि य णं अयमट्टे—एवं खलु मए खंदया! चउन्चिहे सिद्धे पण्णते, तं जहा—दन्यओ, खेत्तओ, कालओ, भावओ। दन्यओ णं एगे सिद्धे सअंते। खेत्तओ णं सिद्धे असंखेज्ञपएसिए, असंखेज्ञपएसोगाढे, अत्थि पुण से अंते।

कालओ णं सिद्धे सादीए, अपञ्जवसिए, नित्य पुण से अंते । भावओ णं सिद्धे अणंता नाणपञ्जवा,अणंता दंसणपञ्जवा, अणंता अगरुयलहुवपञ्जवा, योऽपि च तव स्कन्दक ! अयमेतद्रूपः आध्यात्मिकः चिन्तितः प्रार्थितः मनोगतः संकल्पः समुदपादि—
किं सान्ता सिद्धिः ? अमन्ता सिद्धिः ? तस्यापि च अयमर्थः—एवं खलु मया स्कन्दक ! चतुर्विधा सिद्धिः प्रज्ञामा, तद् यथा — इत्यतः क्षेत्रतः कालतः मावतः !

द्रव्यतः एका सिद्धिः सान्ता । क्षेत्रतः सिद्धिः पञ्चचत्वारिंशद्य योजन-शतसहस्राणि आयाम-विष्कम्भेण, एका योजनकोटिः द्विचत्वारिंशद्य शतसहस्राणि त्रिंशद्य सहस्राणि द्वयोः च एकोनपञ्चाशद योजनशते किंचित् विशेषाधिके परिक्षेपेण प्रज्ञप्ता, अस्ति पुनः तस्याः अन्तः । कालतः सिद्धिः न कदापि नासीत् न कदापि न भवति, न कदापि न भविष्यति-अभूत च , भवति च, भविष्यति च---ध्रुवा, नियता, शाश्वती, अक्षया, अव्यया, अवस्थिता, नित्या, नास्ति पुनः सान्ता । भावतः सिद्ध्यां अनन्ताः वर्णपर्यवाः, अनन्ताः गन्धपर्यवाः, अनन्ताः रसपर्यवाः, अनन्ताः स्पर्शपर्यवाः, अनन्ताः संस्थान-गुरुकलघुकपर्यवाः, अनन्ताः अनन्ताः अगुरुकलघुकपर्यवाः, नास्ति पुनः तदेतत् स्कन्दक ! द्रव्यतः सिद्धिः सान्ता, क्षेत्रतः सिद्धिः सान्ता, कालतः सिद्धिः

योऽपि च तव स्कन्दक ! अयमेतद्रूह्यः आध्यात्मिकः चिन्तितः प्रार्थितः मनोगतः संकल्पः समुदपादि—
किं सान्तः सिद्धः ? अनन्तः सिद्धः ? तस्यापि च अयमर्थः—एवं खलु मया स्कन्दक! चतुर्विधः सिद्धः प्रज्ञप्तः, तद् यथा — इत्यतः, क्षेत्रतः कालतः, भावतः। इत्यतः एकः सिद्धः प्रत्यतः। क्षेत्रतः सिद्धः असंख्येयप्रदेशिकः, असंख्येयप्रदेशिकः, असंख्येयप्रदेशावगाढः, अस्ति पुनः तस्य अन्तः।

अनन्ता, भावतः सिद्धिः अनन्ता।

कालतः सिद्धः सादिकः अपर्यवसितः, नास्ति पुनः तस्य अन्तः। भावतः सिद्धे अनन्ताः ज्ञानपर्यवाः, अनन्ताः दर्शनपर्यवाः, अनन्ताः अगुरुकलपुकपर्यवाः,

४७. स्कन्दक ! तुम्हारे मन में जो इस प्रकार का आध्यात्मिक, स्मृत्यात्मक, अभिलाषात्मक, मनोगत संकल्प उत्पन्न हुआ——
क्या सिद्धि सान्त है अथवा अनन्त है ?
उसका भी यह अर्थ है— स्कन्दक ! मैंने सिद्धि चार प्रकार की बतलाई है, जैसे— द्रव्यतः, क्षेत्रतः, कालतः और भावतः।

द्रव्यतः सिद्धि एक और सान्त है। क्षेत्रतः सिद्धि पैंतालीस (४५) लाख योजन लम्बी-चौड़ी हैं, उसकी परिधि एक करोड़ बयालीस लाख तीस हजार दो सौ उनपद्यास (१,४२,३०,२४६) योजन से कुछ अधिक प्रज्ञात है और वह अन्त-सहित है।

कालतः सिद्धि कभी नहीं थी, कभी नहीं है और कभी नहीं होगी, ऐसा नहीं है—वह थी, है और होगी—चह धुव, नियत, शाश्वत, अक्षय, अव्यय, अवस्थित, नित्य है और वह सान्त नहीं है, वह अनन्त है। भावतः सिद्धि में अनन्त वर्णपर्यव, अनन्त गन्धपर्यव, अनन्त रसपर्यव, अनन्त स्पर्शपर्यव, अनन्त संस्थानपर्यव, अनन्त गुरुलधुपर्यव, अनन्त अगुरुलधुपर्यव हैं और वह सान्त नहीं है, वह

स्कन्दक ! इसलिए द्रव्यतः सिद्धि सान्त है, क्षेत्रतः सिद्धि सान्त है, कालतः सिद्धि अनन्त है, भावतः सिद्धि अनन्त है।

४ द. स्कन्दक ! तुम्हारे मन में जो इस प्रकार का आध्यात्मिक, स्मृत्यात्मक, अभिलाषात्मक, मनोगत संकल्प उत्पन्न हुआ—
क्या सिद्ध सान्त है अथवा अनन्त है ?
उसका भी यह अर्थ है— स्कन्दक ! मैंने सिद्ध चार प्रकार का बतलाया है, जैसे द्रव्यतः, क्षेत्रतः कालतः और भावतः।
द्रव्यतः सिद्ध एक और सान्त है।

क्षेत्रतः सिद्ध असंख्येयप्रदेशी हैं, आकाश के असंख्येय प्रदेशों में अवगाहन किए हुए है और यह अन्त-सहित है।

कालतः सिद्ध सादि अपर्यविसत है और उसका अन्त नहीं है!

भावतः सिद्ध में अनन्त ज्ञानपर्यव, अनन्त दर्शनपर्यव, अनन्त अगुरुलधु पर्यव हैं और उसका नित्य पुण से अंते । सेत्तं खंदया ! दव्वओ सिद्धे सअंते, खेत्तओ सिद्धे सअंते, कालओ सिद्धे अणंते,मावओ सिद्धे अणंते ॥

४६. जे वि य ते खंदया ! इमेयारूवे अज्झत्थिए चितिए पत्थिए मणोगए संकप्पे सम्-प्पजित्था----केण वा मरणेणं मरमाणे जीवे वडुढति वा, हायति दा ? तस्स वि य णं अयमट्टे—एवं खलू खंदया! मए दुविहे मरणे पण्णत्ते, तं जहा —बालमरणे य, पंडियमरणे य । से किं तं बालमरणे ? बालमरणे दुवालसविहे पण्णत्ते, तं जहा-१. वलयमरणे २. वसट्टमरणे ३. अंतो-सल्लमरणे ४. तब्भवमरणे ५. गिरिपडणे ६. तरुपडणे ७. जलप्पवेसे ८. जल-णप्पवेसे 🗲. विसभक्खणे १०. सत्योवाडणे ११. बेहाणसे १२. गद्धपट्टे इधेतेणं खंदया ! दुवालसविहेणं बालमरणेणं मरमाणे जीवे अर्णतेहिं नेरइयभवग्यहणेहिं अप्पाणं संजोएइ, अणंतेहिं तिरिय-भवग्गहणेहिं अष्पाणं संजोएइ, अणंतेहिं मृणुयभ्वग्गहणेहि अप्पाणं संजोएड. अणंतेहिं देवभवग्गहणेहिं अप्पाणं संजोएइ, अणाइयं च णं अणवदग्गं चाउरतं संसार-कंतारं अणुपरियद्वइ। सेत्तं मरमाणे वड्ढइ-वड्ढइ 🚶

नास्ति पुनः तस्य अन्तः। तदेतत् स्कन्दक ! द्रव्यतः सिद्धः सान्तः, क्षेत्रतः सिद्धः सान्तः, कालतः सिद्धः अनन्तः, भावतः सिद्धः अनन्तः।

२२६

योऽपि च तव स्कन्दक ! अयमेतदुरूपः आध्यात्मकः चिन्तितः प्रार्थितः मनोगतः संकल्पः समुद्रपादि---केन मरणेन ब्रियमाणः जीवः वर्धते वा, हीयते तस्यापि अयमर्थः—एवं खलु स्कन्दक ! मया द्विविधं मरणं प्रज्ञप्तं, तद् यथा— बालमरणं च पण्डितमरणं च । अद्य किं तत् बालमरणम् ? बालगरणं द्वादशिवधं प्रज्ञप्तं, तद् यथा— वलयमरणं, वशार्त्तमरणम्, अन्तःशल्यमरणं, तद्भवमरणं, गिरिपतनं, तरुपतनं, जल-प्रवेशः, ज्वलनप्रवेशः, विषमक्षणं, शस्त्राव-पाटनं, वैहानशं, गुध्रस्प्रध्म्। स्कन्दक! द्वादशविधेन बालमरणेन म्रियमाणः जीव अनन्तैः नैरियकभवग्रहणैः आत्मानं संयोजयति, अनन्तैः तिर्यग्भवग्रहणैः आत्मानं संयोजयति, अनन्तैः मनुष्यभवग्रहणैः आत्मानं संयोजयति, अनन्तैः देवभवग्रहणैः आत्मानं संयोजयति, अनादिकं च 'अणवदरगं' चतु-रन्तं संसारकान्तारम् अनुपर्यटति । तदेतत् म्रियमाणः वर्धते-वर्धते ।

अन्त नहीं है, वह अनन्त है। स्कन्दक ! इसलिए द्रव्यतः सिद्ध सान्त है, श्रेत्रतः सिद्ध सान्त है, कालतः सिद्ध अनन्त है, भावतः सिद्ध अनन्त है।

४६. <sup>१</sup>स्कन्दक ! तुम्हारे मन में जो इस प्रकार का आध्यात्मिक, स्मृत्यात्मक, अभिलाषात्मक मनोगत संकल्प उत्पन्न हुआ— किस मरण से मरता हुआ जीव बढ़ता है अथवा

उसका भी यह अर्थ है— स्कन्दक ! मैंने मरण दो प्रकार का बतलाया है, जैसे— बालमरण और पण्डितनरण।

वह बालमरण क्या है?

बालमरण बारह प्रकार का प्रज्ञप्त है, जैसे—

- वलयमरण—संयम-जीवन से च्युत होकर मरना!
- २. **बशार्तमरण**—इन्द्रियों के वशवर्ती होकर मरना।
- अन्तःशल्यमरण माया आदि आन्तरिकः शल्य की दशा में मरना।
- ४. तद्भवमरण—तिर्यंच या मनुष्य भव में विद्यमान प्राणी पुनः तद्भवयोग्य—तिर्यंच या मनुष्य भवयोग्य आयुष्य का बंध कर वर्तमान आयु के क्षय होने पर मरता है, उसका मरण तद्भवमरण है।
- **५. गिरिपतन** पर्वत से गिरकर मरना।
- ६. तरुपतन वृक्ष से गिरकर मरना!
- जलप्रवेश—जल में डूब कर मरना।
- च्यानप्रवेश अग्रि में प्रवेश कर मरना।
- विषमक्षण जहर खाकर भरना।
- **१०. शस्राक्पाटन** छूरी आदि शस्त्रों से शरीर को विदीर्ण कर मरना।
- 99. वैहानशः गले में फांसी लगा वृक्ष की शाखा से लटक कर भरना।
- 9२. गृद्धसृष्ट—गीध द्वारा मांस नोचे जाने पर मरना। स्कन्दक! इस बारह प्रकार के बालमरण से मरता हुआ जीव नैरियक के अनन्त भव-ग्रहण से अपने आपको संयोजित करता है, तिर्यंच के अनन्त भव-ग्रहण से अपने आप को संयोजित करता है, मनुष्य के अनन्त भव-ग्रहण से अपने आपको संयोजित करता है, देव के अनन्त भव-ग्रहण से अपने आपको संयोजित करता है और वह आदि-अन्तहीन चतुर्गत्यात्मक संसारकान्तार में अनुपर्यटन करता है। इस बालमरण से मरता हुआ जीव बढ़ता है, बढ़ता है।

यह बालगरण है।

सेत्तं बालमरणे ।

तदेतत् बालमरणम् ।

से किं तं पंडियमरणे ? पंडियमरणे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा--पाओवगमणे य. भत्तपद्मक्खाणे य । से किं तं पाओवगमणे ? पाओवगमणे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा-नीहारिमे य, अनीहारिमे य । नियमा अपडिकम्मे । सेतं पाओवगमणे । से किं तं भत्तपद्यक्खाणे ? भत्तपद्यवखाणे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा-नीहारिमे य. अनीहारिमे य । नियमा सर्पडिकम्मे । सेत्तं भत्तपद्यक्खाणे 🚶 इचेतेणं खंदया ! द्विहेणं पंडियमरणेणं मरमाणे जीवे अणंतेहिं नेरइयभवग्गहणेहिं अप्पाणं विसंजोएइ, अणंतेहिं तिरिय-भवग्गहणेहिं अप्पाणं विसंजोएइ, अणंतेहिं मणुयभवग्गहणेहिं अप्पाणं विसंजोएइ, अणंतेहिं देवभवग्गहणेहिं अप्पाणं विसंजोएड, अणाड्यं च णं अणवदग्गं चाउरंतं संसारकंतारं वीईवयइ। सेत्तं मरमाणे हायड-हायड ।

सेत्तं पंडियमरणे । इद्येएणं खंदया ! दुविहेणं मरणेणं मरमाणे जीवे वड्दइ वा, हायइ वा ॥ अथ किं तत् पण्डितमरणम् ? पण्डितमरणं द्विविधं, प्रज्ञप्तं, तद् यथा— प्रायोपगमनं च भक्तप्रत्याख्यानं च। अथ किं तत् प्रायोपगमनम् ? प्रायोपगमनं द्विविधं प्रज्ञप्तं, तद् यथा— अनिहारिभञ्च । नियमाद निर्हारिमञ्च. अप्रतिकर्म । तदेतत् प्रायोपगमनम् । अथ किं तद् भक्तप्रत्याख्यानम् ? भक्तप्रत्याख्यानं द्विविधं प्रज्ञप्तं, तद् यथा---निर्हारिमं च, अनिर्हारिमं च। नियमात् सप्रतिकर्म 🗅 तदेतद् भक्तप्रत्याख्यानम् । इत्येतेन स्कन्दक ! द्विविधेन पण्डितगरणेन म्रियमाणः जीवः अनन्तैः नैरियकभवग्रहणैः आत्मानं विसंयोजयति, अनन्तैः तिर्यग्-भवग्रहणैः आत्मानं विसंयोजयति, अनन्तैः मनुष्यभवग्रहणैः आत्मानं विसंयोजयति, अनुन्तैः देवभवग्रहणैः आत्मानं विसंयोजयति, अनादिकं च 'अणवदग्गं' चतुरन्तं संसार-कान्तारं व्यतिव्रजित । तदेतन् म्रियमाणः हीयते-हीयते ।

तदेतत् पण्डितमरणम् । इत्येतेन स्कन्दक ! द्विविधेन मरणेन म्रियमाणः जीवः वर्धते वा, हीयते वा। वह पण्डितमरण क्या है ? पण्डितमरण दो प्रकार का प्रज्ञप्त है, जैसे-प्रायोपगमन और भक्तप्रत्याख्यान ! वह प्रायोपगमन क्या है ? प्रायोपगमन दो प्रकार का प्रज्ञप्त है, जैसे-निर्हारि और अनिर्हारि। यह नियमतः अपरिकर्म होता है। यह प्रायोपगमन है। वह भक्तप्रत्याख्यान क्या है ? भक्तप्रत्याख्यान दो प्रकार का प्रज्ञप्त है, जैसे— निर्हारि और अनिर्हारि। यह नियमतः सपरिकर्म होता है । यह भक्तप्रत्याख्यान है। स्कन्दक ! इस द्विविध पण्डितमरण से मरता हुआ जीव नैरियक के अनन्त भव-ग्रहण से अपने आपको विसंयोजित करता है. तिर्यंच के अनन्त भव-ग्रहण से अपने आपको विसंयोजित करता है. मनुष्य के अनन्त भव-ग्रहण से अपने आप

मरता हुआ जीव घटता है, घटता है।
यह पण्डितमरण है।
स्कन्दक ! इस द्विविध बाल और पण्डितमरण से
मरता हुआ जीव बढ़ता है और घटता है।

को विसंयोजित करता है, देव के अनन्त भव-

ग्रहण से अपने आपको विसंयोजित करता है और

वह आदि-अन्तहीन चतुर्गत्यात्मक संसारकान्तार

का व्यतिक्रमण करता है। इस पण्डितमरण से

#### भाष्य

## 9. सूत्र ४<del>६</del>

आयु का क्षय, इन्द्रिय और बल का विनाश होना मरण है। उसके दो प्रकार बतलाए गये हैं—बालमरण और पंडितमरण। टाणं में मरण के तीन प्रकार मिलते हैं—बालमरण, पण्डितमरण और बालपण्डितमरण। यहां 'बालपण्डितमरण' स्वतंत्र रूप में विवक्षित नहीं है। ठाणं में मरण के चीदह प्रकार तथा समवाओं में मरण के सतरह प्रकार बतलाए गए हैं। भगवती आराधना में भी मरण के सतरह प्रकार उपलब्ध हैं। देखें तालिका।

प्रस्तुत प्रकरण में बालमरण के बारह प्रकार बतलाए गए हैं।

इनमें वैहायस और गृध्रस्पृष्ट विशेष स्थिति में अप्रतिकृष्ट—अनिषिख बतलाए गए हैं। आयारो में केवल वैहायस का विधान है! उसमें गृध्रस्पृष्ट का विधान नहीं है। इससे प्रतीत होता है कि गृध्रस्पृष्ट अनिषिख है—यह मान्यता आयारो के उत्तरकाल में हुई है। ठाणं में वैहायस और गृध्रस्पृष्ट दोनों अनिषिख हैं। विजयोदया में भी वैहायस और गृध्रपृष्ट को अप्रतिषिख और अननुज्ञात बतलाया गया है। म

ठाणं, ३।५१६ तिविहे भरणे पण्णते, तं जहा वालमरणे, पंडियमरणे, बालपंडियमरणे।

२. आयारो, ६।५६--तवस्तिणो हु तं सेयं, जमेगे विहमाइए।

ठाणं, २१४१३—दो मरणाइं समणेणं भगवता महावीरेणं समणाणं निःगंधाणं
 णो निद्यं कित्तियाइं णो णिद्यं बुदयाइं णो णिद्यं पसत्थाइं णो णिद्यं

अक्मणुण्णायाइं भवंति। कारणे पुण अप्यडिकुट्ठाइं, तं जहा---वेहाणसे चेव गिद्धपट्टे चेव।

४. विजयोदया, वृ.प. ८ ८ — अप्रतिषिद्धे अननुज्ञाते च द्वे मरणे विष्पणासं गिद्धपुट्टं इति संक्रिते !

| भग. २/४६            | ठाणं, २/४११-१४      | सम. १७/€                    | नि. ११/ <del>६</del> ३   | मूलाराधना, १/२५<br>विजयोदया वृत्ति प.८६ |
|---------------------|---------------------|-----------------------------|--------------------------|-----------------------------------------|
| बालमरण-             | अप्रशस्तमरण         | मरण—                        | बालमरण—                  | भरण                                     |
| वलय                 | वलय                 | आवीचि                       | गिरिपतन                  | अवीचि                                   |
| वशार्त              | निदान               | अवधि                        | मरुपतन                   | तद्भव                                   |
| तद्भव               | बश <del>ार्</del> त | आत्यन्तिक                   | भृगुपतन                  | अवधि                                    |
| अन्तःशल्य           | तद्भव               | वलाय (वलन्)                 | तरुपतन                   | आद्यन्त                                 |
| गिरिपतन             | निदान               | वशार्त                      | गिरिप्रस्कन्दन           | बाल                                     |
| तरुपतन              | गिरिपतन             | अन्त:शल्प                   | मरुप्रस्कन्दन            | पण्डित                                  |
| जलप्रवेश            | तरुपत्न             | तद्भव                       | भृगुप्रस्कन्दन           | अवसन्न                                  |
| ज्वलनप्रवेश         | जलप्रवेश            | बाल                         | तरुप्रस्कन्दन            | बालपण्डित                               |
| विषमक्षण            | ज्वलनप्रवेश         | पण्डित्                     | जलप्रवेश                 | सशल्य                                   |
| शस्त्रावपाटन        | विषभक्षण            | बालपण्डित                   | <b>ज्वलनप्रवेश</b>       | यलाय                                    |
| वैहायस              | शस्त्रावपाटन        | छद्गस्य<br>केवली            | जलप्रस्कन्दन             | <u>ब</u> ्रशार्त                        |
| <u>गृध्रस्पृष्ट</u> | वैहायस              |                             | ज्वलनप्रस्कन्दन <b>्</b> | विप्राणस                                |
| पण्डितमरण           | गृधस्पृष्ट          | वैहायस                      | विषभक्षण                 | गृधपृष्ठ                                |
| प्रायोपगमन          | प्रशस्तमस्य         | ्रा गृद्धसृष्ट (गृद्धपृष्ठ) | शस्त्रावपाटन             | भक्तप्रत्याख्यान                        |
| भक्तप्रत्याख्यान    | प्रायोपगमन          | भूक्तप्रत्याख्यान           | वलय ्                    | प्रायोपगमन                              |
| म. १३/१३०-१४५       | भक्तप्रत्याख्यान    | इंगिनी                      | वशार्त                   | इंगिनी                                  |
| मरण—                |                     | प्रायोपगमन                  | तद्भव                    | केवली                                   |
| आवीचि               |                     |                             | अन्तःशल्य                | †                                       |
| अवधि_               |                     |                             | वैहायस                   |                                         |
| आत्यन्तिक           |                     |                             | गृधस्पृष्ट               |                                         |
| बाल                 |                     |                             | 1                        |                                         |
| पण्डित              |                     |                             |                          |                                         |

उत्तराध्ययन निर्युक्ति में 'वैहायस' और 'गृधस्पृष्ट' इन दोनों को अनुज्ञात खतलाया गया है।

उक्त तालिका में मरण की संख्या और क्रम में भेद मिलता है। संख्या भेद विवक्षा-सापेक्ष है। निशीष में बालमरण के २० प्रकार बतलाए गये हैं और अन्त में इस प्रकार के अन्यतर वाल मरणों का भी संकेत किया गया है। इससे स्पष्ट है कि बालमरण की संख्या १२ भी हो सकती है, २० भी हो सकती है और ५० भी हो सकती है। ग्रंथकर्ता की विवक्षा के आधार पर संख्या न्यून और अधिक हो सकती है। क्रमभेद भी ग्रन्थकर्ता की विवक्षा है।

मृत्यु के मूल प्रकार दो ही हो सकते हैं—आवीचिमरण और प्रायोगिकमरण। शेष सब प्रायोगिकमरण के प्रकार हैं। अकलंक ने मरण के दो प्रकारों का निर्देश किया है—नित्यमरण और तद्भव-मरण। उनके अनुसार तद्भवमरण का अर्थ है नए भव की प्राप्ति

से पूर्ववर्ती अनन्तर क्षण में होने वाला पूर्वभव का विगमन। विकास के दो-दो अर्थ होते हैं---

- 9. अविरत व्यक्ति का मरण बालमरण कहलाता है। विरत व्यक्ति का मरण पण्डितमरण कहलाता है। देशविरत व्यक्ति का मरण बालपण्डितमरण कहलाता है। बालमरण और पण्डितमरण का उक्त अर्थ अविरति और विरति की अपेक्षा से किया गया है।
- २. प्रस्तुत प्रकरण में बाल मनुष्य या अविरत मनुष्य के आत्मधाती प्रयत्न, निदान और आर्त्त-रीद्र ध्यान की दशा में होने बाला मरण बालमरण है।

इसी प्रकार यहां पण्डितमरण का प्रयोग भी अनशनपूर्वक होने बाले मरण के अर्थ में किया गया है। पण्डितमरण का एक प्रकार इंगितमरण भी है। यह भक्तप्रत्याख्यान का ही एक प्रकार है। इसलिए इसका पृथक निर्देश नहीं है। प्रायार्थ ने इस प्रसंग में एक सहज

गिद्धाइमक्खणं गिद्धपिष्ट उच्चंधणाइ वेहासं । एए दुन्नि वि मरणा, कारणजाए अणुण्णाया। ।

- २. निसीह. ११ । ६३ अण्णयराणि वा तहप्पगाराणि बालभरणाणि ।
- त.रा.वा.७।२२ मरणं द्विविधं नित्यमरणं तद्भवमरणं चैति ।..... तद्भवभरणं भवान्तरप्रास्यनंतरोपश्लिष्टं पूर्वभवविगमनम् ।
- ४. उत्तरा.नि.गा.२२२

अविरयमरणं बालं मरणं विरयाण पंडियं विति । जाणाहि बालपंडियमरणं पुण देसविरयाणं ॥ (क) भ.जो.१।३५।२७,२८—

अन्य सूत्र रै मांय, पंडित मरणज त्रिविधे। पाओवगमन सुहाय, इंगित भतपचखाण फुन।। इंगित-मरणज तेह, विशेष भतपचखाण नों। तिण कारण थी जेह, तृतिय भेद न कहयो इहां।।

(ख) भ.वृ.२ । ४६---यद्यान्यत्रेह स्थाने इंगितमरणमभिधीयते तद्भक्तप्रत्या-ख्यानस्यैव विशेष इति नेह भेदेन दर्शितमिति।

उत्तरा.नि.गा.२२४—

उभरने वाले प्रश्न का समाधान किया है। यहां पण्डितमरण के दो प्रकार निर्दिष्ट हैं। कोई मुनि अनशन के बिना मरता है, क्या उसका मरण पण्डितमरण नहीं कहलाएगा ? इस प्रश्न के समाधान में उन्होंने लिखा है कि मुनि विरत अवस्था में मरता है इसलिए उसका मरण पण्डितमरण कहलाएगा । किन्तु वह यहां विविसत नहीं है। यहां प्रायोपगमन और भक्तप्रत्याख्यान के अर्थ वाला पण्डितमरण विविसत है। मरण के सतरह प्रकारों में बालमरण, पण्डितमरण और बालपण्डितमरण का स्वतन्त्र निर्देश है तथा वलायमरण आदि का उनसे पृथक् निर्देश है। इससे भी इनके दो संदर्भों में प्रयुक्त होने की पृष्टि होती है।

## शब्द-विमर्श

वलयमरण संयमजीवन से च्युत व्यक्ति के मरण को बलयमरण कहा जाता है। मूलारायना में इसका नाम बलायमरण है। विजयोदया में इसके संस्कृत रूप दो दिए हैं—पलाय और बलाका। उत्तराध्ययन-निर्युक्ति में भी बलायमरण नाम उपलब्ध है। भगवतीवृत्ति में भी इसका संस्कृत रूप बलन्मरण किया है।

वशार्तमरण इन्द्रिय और विषय की परतन्त्रता से पीड़ित मनु-ष्य का मरण विजयोदया के अनुसार आर्त-रीद-ध्यान में प्रवर्तमान प्राणी का मरण वशार्तमरण है। इसके चार भेद किए गए हैं: १. इन्द्रि-यवशार्त २. वेदनावशार्त ३. कषायवशार्त ४. नोकषायवशार्त।

अन्तःशल्यमरण अतिचारों की आलोचना किए बिना दोषपूर्ण स्थिति में होने वाला मरण। वृत्तिकार ने इसके दो भेद किए हैं—द्रव्य और भाव। शरीर में शस्त्र की नोक आदि रहने से जो मृत्यु होती है, वह 'द्रव्य अन्तःशल्य-मरण' कहलाता है। लझा और अभिमान आदि के कारण अतिचारों की आलोचना न कर दोषपूर्ण स्थिति में मरने वाले की मृत्यु को 'भाव अन्तःशल्य-मरण' कहा जाता है।

क्जियोदया में इसका नाम 'शल्य-मरण' है। उसके भी दो भेद हैं—द्रव्यशल्य और भावशल्य। मिथ्यादर्शन, माया और निदान इन तीनों शल्यों की उत्पत्ति के हेतुभूत कर्म को 'द्रव्यशल्य' कहा जाता है। द्रव्यशल्य की दशा में होने वाला 'द्रव्यशल्य-मरण' कहलाता है। यह मरण पांच स्थावर और अमनस्क त्रस जीवों के होता है। उक्त तीन शल्यों के हेतुभूत कर्मों के उदय से जीव में जो माया, निदान और मिथ्यात्व के परिणाम होते हैं, उन्हें भावशल्य कहा जाता है। इस दशा में होने वाला मरण 'शल्य-मरण' कहा जाता है।

जहां भावशल्य है, वहां द्रव्यशल्य अवश्य होता है, किन्तु भावशल्य केवल समनस्क जीवों के ही होता है। अमनस्क जीवों में संकल्प या चिन्तन नहीं होता, इसलिए उनके केवल द्रव्यशल्य ही होता है। इसलिए अमनस्क जीवों के मरण को 'द्रव्यशल्य-मरण' और समनस्क जीवों के मरण को 'भावशल्य-मरण' कहा गया है।

तद्भवसरण—तिर्यञ्च या मनुष्य भव में विद्यमान प्राणी पुनः तद्भव योग्य तिर्यञ्च या मनुष्य भव-योग्य आयुष्य का बंध कर वर्तमान आयु के क्षय होने पर मरता है, उसका मरण 'तद्भवमरण' है। ' वृत्ति के अनुसार यह केवल मनुष्य और तिर्यञ्च के होता है।" उत्तराध्ययनिर्युक्ति के अनुसार तद्भवमरण अकर्मभूमिज मनुष्य और तिर्यञ्च तथा देव, नारक को छोड़कर शेष जीवों (मनुष्य और तिर्यञ्च) के होता है। तद्भवमरण बालमरण का एक प्रकार माना गया है। इसका हेतु क्या है ? इस प्रश्न का उत्तर जयाचार्य ने दिया है। उनके अनुसार निदानपूर्वक होने वाला तद्भवमरण बालमरण होता है।

देशनश इसका मूल वेशणस है। मूलारायना में विष्पाणस शब्द मिलता है। इन दोनों में समानता खोजी जा सकती है। वैहानश और विष्पाणस दोनों विशेष स्थिति में अप्रतिषिद्ध खतलाए गये हैं। विह का अर्थ है—अकाश और आनश का अर्थ हे—विनाश या जीवन की समाप्ति। इस प्रकार वैहानश का अर्थ होगा—वृक्ष-शाखा आदि से लटक कर गले में फन्दा डालकर जीवन को समाप्त कर देना। वृत्तिकार ने निरुक्तिवशात् वैहानस शब्द की सिद्धि की है। किन्तु समाप्ति के अर्थ में तालव्य शकार अधिक उपयुक्त है। विष्पाणस का अर्थ प्राण-अपान का निरोध कर जीवन को समाप्त करना है। संभावना की जा सकती है कि दोनों शब्द मूल में एक रहे हों। बाद में पाठ-परिवर्तन हुआ हो। अर्थ की दृष्टि से वेहाणस पाठ अधिक उपयुक्त लगता है।

मुख्य थकी ए ख्यात, द्वि प्रकार पंडित-मरण ! अणसण विण मुनि जात, भरै तिको न कहयुं इहां !! सर्वानुभूति साध, सुनक्षत्र मुनिवर बलि ! पाम्या पद आराध, अणसण बिण पंडित-मरण !! बली अन्य मुनिराय, संथारा विण जे मरे ! ते पंडित-मरण सुहाय, तेहनों कथन इहां नयी !!

- २. विजयोदया, वृ.प.८८ 🛚
- उत्तरा. नि.गा.२९७—
  संजोगजोयविसम्रा मरंति जे तं वलायमरणं तु।
- ४. भ.वृ.२।४६ वलतो बुभुक्षापरिगतत्वेन वलवलायमानस्य संयभाद् वा प्रस्यतो मरणं तद्वलन्मरणम् ।
- ५. विजयोदया,बृ.प.<del>८६</del>।

१०. भ.वृ.२।४६— 'वेहाणसे'ति विहायसि आकाशे भवं वृक्षशाखाद्युद्वन्धनेन यत्त्रिरुक्तिवशाद्वैहानसम्।

<sup>9.</sup> भ.जो.9।३५।२<del>६</del>-३९—

६. (क) सम.वृ.प.३४—यस्मिन् भवे—तिर्यग्मनुष्यमवलक्षणे वर्त्तते जन्तुस्तद्-भवयोग्यमेवायुर्वद्ध्वा पुनः तस्सयेण प्रियमाणस्य यद्भवति तत्तद्भवमरणम् ।

<sup>(</sup>ख) भ.वृ.२।४६—तथा तस्मै भवाय मनुष्यादेः सतौ मनुष्यादावेव बद्धायुषो यन्मरणं तत्तद्भवमरणम् ।

७. वही,२१४६ इदं च नरतिरश्चामेवेति।

उत्तरा.नि.गा.२२9—
 मोतुं अकम्मभूमग-नर-तिरिए सुरगणे अ नेरइए।
 सेसाणं जीवाणं तब्भवमरणं तु केसिंचि॥

६. भ.जो.९।३४!६— मनुष्य मरी नै मनुष्य हुवै, तिर्यंच मरी नै तिर्यंच । तद्भव-मरण कह्यो तसुं, कर्म निदाने संच ॥

गृप्रसृष्ट-कोई व्यक्ति हाथी आदि बृहत्काय जानवरों के शव में प्रवेश कर शरीर का व्युत्सर्ग करता है। हाथी आदि के कलेवर में प्रविष्ट होने पर उस कलेबर के साथ-साथ उस जीवित शरीर को भी गीध आदि नोचकर मार डालते हैं, उस स्थिति में जो मरण होता है, वह गुध्रस्पृष्ट मरण कहलाता है। दिगम्बर परम्परा में इसका अर्थ शस्त्र के द्वारा प्राण-त्याग करना मिलता है।

श्वेताम्बर-साहित्य में गृधस्पृष्ट की जो अर्थ-परम्परा है, वह आलोच्य है। इसकी प्राचीनता भी संदिग्ध है। जैन साधना-पद्धति की तपस्या के अनुकूल भी नहीं है। कारण उपस्थित होने पर तास्कालिक मरण के लिए यह प्रयोग उपयोगी नहीं है।

दीर्घकालीन प्रयोग की दृष्टि से भक्तप्रत्याख्यान और प्रायोपगनन ये दोनों श्रेष्ठ उपाय हैं। इसलिए गृधस्पृष्ट का अर्थ अभी अनुसन्धान का विषय है।

प्रायोगगमन प्राय का अर्थ है मृत्यु। समाधिमरण के लिए उपगमन करना अथवा उपवेशन करना प्रायोपगमन कहलाता है। यह अनशन का एक प्रकार है। व्याख्या-साहित्य में इसके संस्कृत रूप पादोपगमन और पादपोपगमन भी मिलते हैं।

निर्हारिम अथवा निर्हारि-उपाश्रय से बाहर गिरिकन्दरा आदि एकान्त स्थानों में किया जाने वाला अनशन।

अनिर्हारिम अथवा अनिर्हारि--उपाश्रय में किया जाने वाला अनशन ।

अप्रतिकर्म अथवा अपरिकर्म-शृश्रुधा- या उपचार-रहित! प्रायोपगमन अनशन करने बाला बृक्ष के समान निश्चेष्ट लेटा रहता है, कोई स्पन्दन नहीं करता, हलन-चलन नहीं करता। इसलिए यह नियमतः अप्रतिकर्म होता है।

भक्तप्रत्याख्यान समाधिमरण के लिए किया जाने वाला अनशन। यह नियमतः सप्रतिकर्म होता है।

अनशन के इन दोनों प्रकारों की विशेष जानकारी के लिए उत्तरज्ज्ञवणाणि,३० । १२,१३ के टिप्पण द्रष्टव्य हैं।

मरण-मीमांसा

भगवान् ने जीवन और मुत्यु दोनों की अनेकान्त-दृष्टि से समीक्षा की थी। उनकी दृष्टि में व्यक्ति जैसे जीने के लिए स्वतन्त्र है, वैसे ही मरने के लिए भी स्वतन्त्र है। इस स्वतन्त्रता का उपयोग और दुरुपयोग दोनों ही हो सकते हैं। बालमरण मुत्यु की स्वतत्रंता का दुरुपयोग है। भावावेश में जो आलहत्या की जाती है, वह बालमरण है। वह स्वतंत्रता का दुरुपयोग है। पंडितमरण या सनाधिमरण मृत्यु की स्वतंत्रता का सद्पयोग है। इस मरण के पीछे कोई भावावेश नहीं होता। पूर्ण शान्त और समाहित चित्त की अवस्था में इस मरण का वरण किया जाता है। आयारो, सूयगडो, उत्तरज्झयणाणि और दसाओं में इस समाधि-मरण की पृष्ठभूमि और प्रक्रिया का निरूपण हुआ है। मुनि को जब यह लगे कि इस शरीर के द्वारा नए-नए गुणों की उपलब्धि हो रही है, तब तक वह जीवन का बृंहण करे। जब कोई विशेष गुण की उपलब्धि न हो, तव वह परिज्ञापूर्वक इस शरीर को त्याग दे। शरीर-व्युच्छेद के लिए आहार का त्याग किया जा सकता है। इसका उत्तरज्ज्ञयणाणि में स्पष्ट निर्देश है। इसका निर्देश ठाणं में भी उपलब्ध हैं। अनशन रुग्ण अवस्था में ही नहीं. किसी बाधा के न होने पर भी किया जा सकता है। यह विधान केवल मूनि के लिए ही नहीं, श्रमणोपासक या श्रावक के लिए भी है। इस समाधि-मरण को उत्तरवर्ती आचार्यों ने मुत्यु-महोताव कहा है।

जीवन के बारे में भी भगवान् महावीर का दृष्टिकोण अनेकान्तवादी रहा है। उनकी दृष्टि में संयमपूर्ण जीवन वांछनीय है। और असंयमपूर्ण जीवन बांछनीय नहीं है। उनकी भाषा है-जीवन की आंकाक्षा और मरण की आंकाक्षा दोनों ही नहीं करनी चाहिए। व्यक्ति को जीवन की आंकाक्षा और मरण के भय से मुक्त रहना चाहिए, किन्तु संयमपूर्ण जीवन और समाधि-मरण की आंकाक्षा करणीय है।

- २. विजयोदया, वृ.प.८८-शस्त्रग्रहणेन यद् भवति तद् गृद्धपुट्टभिति।
- ३. उत्तर. अ.५ का आमुख द्रष्टव्य है!
- ४. (क) आयारो, ६ । ७५-१३० तथा गा. १-२५ ।
  - (ख) सूय. २।२।६७।
  - (ग) उत्तर.३६ । २५०-२५५ ।
  - (घ) दसाओ, १०। ३१।
- ५. उत्तर.४।७---लाभंतरे जीविय बूहइता। पच्छा परिण्णाय मलावधंसी ॥

निग्गंथो धिइमंतो, निग्गंथी वि न करेज छहिं चेव। ठाणेहि उ इमेहि, अणड्कमणा य से होइ॥ आयंके उवसरगे, तितिक्खया बंभचेरगुत्तीसु। पाणिदया तबहेउं, सरीरवोच्छेयणद्वाए॥

- ७. ठाणं,६।४२।
- ८. सूय.२!२।६७—तेणं एतेणं विहारेणं विहरमाणा बहुई वासाई सामण्णपरियागं पाउणंति, पाउणिता आवाहांसे उपपण्णंसि वा अणुप्पण्णंसि वा वहूई भताई पद्मक्खंति !
- ६. दसाओ, १०।३१—से णं समणोवासए भवति—अभिगतजीवाजीये जाव पडिलाभेमाणे विहरइ। से णं एतारूवेणं विहारेणं विहरमाणे बहुणि वासाणि समणोवासगपरियागं पाउणति, पाउणिसा आबाहंसि उप्पण्णंसि वा अणु-प्पण्णंसि वा वहुई भत्ताई पञ्चक्खाइ।

भ.वृ.२।४६—'गिद्धपट्ठे'ति गृधैः पक्षिविशेषैगृंद्धैर्वा मांसलुब्धैः शृगाला-दिभि: स्पष्टस्य विदारितस्य करि-करभ-रासभादिशरीरान्तर्गतत्वेन यन्परणं तद्गृध्रस्पृष्टं गृद्धस्पृष्टं वा गृधैर्वा भक्षितस्य—स्पृष्टस्य यत्तद्गृध्रस्पृष्टम् ।

६. वही,२६।३३-३४---

५०. एत्य णं से खंदए कद्यायणसगीते संबुद्धे
समणं भगवं महावीरं वंदइ नमंसइ, वंदिता
नमंसित्ता एवं वयासी—इच्छामि णं भंते !
तुत्भं अंतिए केवलिपण्णत्तं धम्मं निसामित्तए ।
अहासुहं देवाणुण्यया ! मा पडिवंधं ।।

अत्र सः स्कन्दकः कात्यायनसगोत्रः संबुद्धः श्रमणं भगवन्तं महावीरं वन्दते नमस्यति, वन्दित्वा नमस्यित्वा एवमवादीद्— इच्छामि भदन्त ! तव अन्तिके केवलिप्रज्ञातं धर्मं निशमितुम् ! यथासुखं देवानुप्रिय ! मा प्रतिबन्धम् । ५०. इस विन्दु पर वह कात्यायनसगोत्र स्कन्दक संबुद्ध होकर श्रमण भगवान् महावीर को वन्दन-नमस्कार करता है। वन्दन-नमस्कार कर इस प्रकार बोलता है "भन्ते ! मैं आपके पास केवलि-प्रज्ञात धर्म को सुनना चाहता हूं।" "देवानुप्रिय ! जैसे तुम्हें सुख हो, प्रतिबंध मत करो।"

५९. तए णं समणे भगवं महावीरे खंदयस्स कद्यायणसगोत्तरस, तीसे य महइ-महानियाए परिसाए धम्मं परिकहेइ। धम्मकहा भाणियव्या।।

ततः श्रमणः भगवान् महावीरः स्कन्दकस्य कात्यायनसगोत्रस्य, तस्यां महामहत्यां परिषदि धर्मं परिकथयति । धर्मकथा भणितव्या । ५१. श्रमण भगवान् महावीर कात्यायनसगोत्र स्कन्दक को उस विशाल परिषद् में धर्म कहते हैं। धर्मकथा<sup>9</sup> वक्तव्य है।

#### भाष्य

## १. धर्मकथा

धर्मकथा के वर्णन की भी एक शैली निर्धारित कर ली गई। ओवाइयं में जो धर्मकथा का निर्देश है, उसी की ओर सर्वत्र निर्देश किया गया है। भगवान महावीर ने सबको एक ही प्रकार की धर्म-देशना दी, ऐसी कल्पना नहीं की जा सकती। इसे आगम-संकलन-कालीन शैली ही कहा जा सकता है।

५२. तए णं से खंदए कद्यायणसगोत्ते समणस्य भगवओ महावीरस्स अंतिए धम्मं सोद्या निसम्म हट्टतुट्टचित्तमाणंदिए णंदिए पीइभणे परमसोमणस्सिए हरिसवस-विसप्पमाणहियए उट्टाए उट्टेड, उट्टेता समणं भगवं महावीरं तिक्खुत्तो आयाहिण-पयाहिणं करेड, करेता बंदइ नमंसइ, बंदिता नमंसिता एवं वयासि—

सद्दहामि णं भंते ! निग्गंथं पावयणं, पत्तियामि णं भंते ! निग्गंथं पावयणं, रोएमि णं भंते ! निग्गंथं पावयणं, अव्भु-ट्टेमि णं भंते ! निग्गंथं पावयणं । एयमेयं भंते ! तहमेयं भंते ! अवितहमेयं भंते ! असंदिद्धमेयं भंते ! इच्छियमेयं भंते! पडिच्छियमेयं भंते ! इच्छिय-पडिच्छियमेयं भंते !—

से जहेयं तुब्धे बदह ति कट्टू समणं भगवं महावीरं यंदइ नमंसइ, यंदिता नमंसिता उत्तरपुरत्थिमं दिसीभायं अवकमइ, अवक-मिता तिदंडं च कुंडियं च जाव घाउरत्ताओ य एगंते एडेइ, एडेत्ता जेणेव समणे भगवं महावीरे तेणेव उवागच्छइ, उवागच्छिता समणं भगवं महावीरं तिक्खुत्तो आयाहिण- ततः सः स्कृन्दकः कात्यायनसगोत्रः श्रमणस्य भगवतः भहावीरस्य अन्तिके धर्म श्रुत्वा निशम्य इष्टतुष्टचित्तः आनन्दितः नन्दितः ग्रीतिमनाः परमसीमनस्यितः हर्षवशविसर्पद्-इदयः उत्थया उत्तिष्ठति, उत्थया श्रमणं भगवन्तं महावीरं त्रिः आदक्षिणप्रदक्षिणां करोति, कृत्वा वन्दते नमस्यति, वन्दित्वा नमस्यत्वा एवमवावीत्—

श्रद्दधामि भदन्त ! नैर्ग्रन्थं प्रवचनम्, प्रत्येमि भदन्त ! नैर्ग्रन्थं प्रवचनम्, रोचे भदन्त ! नैर्ग्रन्थं प्रवचनम्, अभ्युत्तिष्ठामि भदन्त ! नैर्ग्रन्थं प्रवचनम्। एवमेतद् भदन्त ! तथैतद् भदन्त ! अघितथ-मेतद् भदन्त ! असंदिग्धमेतद् भदन्त! इष्टमेतद् भदन्त ! प्रतीष्टमेतद् भदन्त ! इष्ट-प्रतीष्टमेतद् भदन्त!—

तत् यथेदं यूयं वदथ इति कृत्वा श्रमणं भगवन्तं महावीरं वन्दते नमस्यति, वन्दित्वा नमस्यित्वा उत्तरपौरस्त्यं दिग्भागम् अपक्रा-मति, अपक्रम्य त्रिदण्डं च कुण्डिकां च यावद् धातुरक्ते एकान्ते एडयित, एडयित्वा यत्रैव श्रमणः भगवान् महावीरः तत्रैव उपागच्छति, उपागम्य श्रमणं भगवन्तं महावीरं त्रिः आद- ५२. वह कात्यायनसगोत्र स्कन्दक श्रमण भगवान महावीर के पास धर्म सुनकर अवधारण कर हष्ट-तुष्ट चित्त वाला, आनन्दित, नन्दित, प्रीतिपूर्ण मनवाला, परम सौमनस्य युक्त और हर्ष से विकस्वर हृदय वाला हो गया! वह उठने की मुद्रा में उठता है, उठकर श्रमण भगवान महावीर को दायीं ओर से प्रारम्भ कर तीन बार प्रदक्षिणा करता है, वन्दन-नमस्कार करता है, वन्दन-नमस्कार कर वह इस प्रकार बोला---भन्ते ! मैं निर्ग्रन्थ-प्रवचन में श्रद्धा करता हूं! भन्ते ! मैं निर्ग्रन्थ-प्रवचन में प्रतीति करता हूं। भन्ते ! मैं निर्प्रन्थ-प्रवचन में रुचि करता हूं। भन्ते ! मैं निर्ग्रन्थ-प्रवचन में अभ्युत्थान करता हूं। भन्ते ! यह ऐसा ही है, भन्ते ! यह तथा (संवादितापूर्ण) है, भन्ते! यह अवितय है, भन्ते! यह असंदिग्ध है, भन्ते ! यह इष्ट है, भन्ते ! यह प्रतीप्सित (प्राप्त करने के लिए इष्ट) है और भन्ते! यह इष्ट-प्रतीप्सित है---

जैसा आप कह रहे हैं—ऐसा भाव प्रदर्शित कर वह श्रमण भगवान् महावीर को वन्दन-नमस्कार करता है, वन्दन-नमस्कार कर उत्तर-पूर्व दिशा-भाग (ईशान कोण) की ओर जाता है, जाकर त्रिदण्ड, कमण्डलु, यावत् धातुरक्त शाटक को एकान्त में डाल देता है, डालकर जहां श्रमण भगवान महावीर हैं, वहां आता है। आकर श्रमण पयाहिणं करेइ, करेता बंदइ नमंसइ, बंदिता नमंसिता एवं वयासी—आलिते णं भंते ! लोए, पलित्ते णं भंते ! लोए, आलित्त-पलित्ते णं भंते ! लोए जराए मरणेण य । क्षिण-प्रदक्षिणां करोति, कृत्वा वन्दते नमस्यति, वन्दित्वा नमस्यित्वा एवमवादीद्— आदीप्तः भदन्तः! लोकः, प्रदीप्तः भदन्तः! लोकः, आदीप्त-प्रदीप्तः भदन्तः! लोकः जरसा मरणेन च ।

से जहानामए केइ गाहावई अगारिस श्रियायमाणित जे से तत्य मंडे मवइ अप्पमारे मोल्लगरुए, तं गहाय आयाए एगंतमंतं अवक्रमइ। एस मे नित्यारिए समाणे पच्छा पुरा य हियाए सुहाए खमाए निस्सेयसाए आणुगामियत्ताए मविस्सइ।

निस्सेयसाए आणुगामियताए भवित्सइ ।

एवामेव देवाणुणिया । मज्झ वि आया एगे
भंडे इट्टे कंते पिए मणुण्णे मणामे थेजे
वेस्सासिए सम्मए बहुमए अणुमए भंडकरंडगसमाणे, मा णं सीयं, मा णं उण्हं, मा
णं खुहा, मा णं पिवासा, मा णं चोरा, मा
णं वाला, मा णं दंसा, मा णं मसया, मा णं
वाइय-पितिय-सेंभिय-सिन्नवाइय विविहा
रोगायंका परीसहोवसग्गा फुसंतु ति कट्टु
एस मे नित्यारिए समाणे परलोयस्स हियाए
सहाए खमाए नीसेसाए आणुगामियताए

तं इच्छामि णं देवाणुष्पिया ! सयमेव पव्चा-वियं, सयमेव मुंडावियं, सयमेव सेहावियं, सयमेव सिक्खावियं, सयमेव आयार-गोयरं विणय-वेणइय-चरण-करण-जायामाया-वत्तियं धम्ममाइक्खियं !! अथ यथानामकः कश्चिद् गृहपतिः अगारे ध्मायमाने यः सः तत्र भाण्डः भवति अल्पभारः मूल्यगुरुकः, तं गृहीत्वा आलना एकान्तमन्तम् अपक्रामिते। एष मम निस्तारितः सन् पश्चात् पुरा च हिताय सुखाय क्षमाय निःश्रेयसे आनुगामिकत्वाय भवि-ष्यति।

एवमेय देवानुप्रिय ! मनापि आत्मा एकः भाण्डः इष्टः कान्तः प्रियः मनोज्ञः 'मणामे' स्थेयान् वैश्वासिकः सम्मतः बहुमतः अनुभतः भाण्डकरण्डकसमानः, मा शीतं, मा उष्णं, मा सुधा, मा पिपासा, मा चौराः, मा व्यालाः, मा दंशाः, मा मशकाः, मा वातिक-पैत्तिक-श्लैश्मिक-सान्निपातिकाः विविधाः रोपातंकाः परीषहोपसर्गाः स्पृशन्तु इति कृत्वा एष मम निस्तारितः सन् परलोकस्य हिताय सुखाय क्षमाय निःश्रेयसे आनुगमिकत्वाय भवि-ष्यति।

तद् इच्छामि देवानुप्रिय ! स्वयमेव प्रव्राजितं, स्वयमेव मुण्डितं, स्वयमेव शैक्षापितं, स्वयमेव शिक्षापितं, स्वयमेव आचार-गोचरं विनय-वैनयिक-चरण-करण-यात्रामात्राप्रत्ययं धर्म-माख्यातम्। भगवान् महावीर को दायीं ओर से प्रारम्भकर तीन बार प्रदक्षिणा करता है, प्रदक्षिणा कर वन्दन--नमस्कार करता है, वन्दन-नमस्कार कर यह इस प्रकार बोला—भन्ते ! यह लोक बुढ़ापे और मौत से आदीप्त हो रहा है (जल रहा है), भन्ते ! यह लोक बुढ़ापे और मौत से प्रदीप्त हो रहा है (प्रज्वलित हो रहा है), भन्ते ! यह लोक बुढ़ापे और मौत से आदीप्त-प्रदीप्त हो रहा है।

जैसे किसी गृहपित के घर में आग लग जाने पर यह यहां जो अल्पमार वाला और बहुमूल्य आभरण होता है, उसे लेकर स्वयं एकान्त स्थान में चला जाता है । (और सोचता है—) अग्नि से निकाला हुआ यह आभरण पहले अथवा पीछे मेरे लिए हित, सुख, क्षम, निःश्रेयस और आनु-गामिकता के लिए होगा ।

"देवानुप्रिय ! इसी प्रकार मेरा शरीर भी एक उपकरण है। वह इष्ट, कान्त, प्रिय, मनोज्ञ, मनोहर, स्थिरतर, विश्वसनीय, सम्मत, बहुमत, अनुमत और आभरण-करण्डक के समान है। इसे सर्दी न लगे, गर्मी न लगे, भूख न सताए, प्यास न सताए, चोर पीड़ा न पहुंचाए, हिंस्र पशु इस पर आक्रमण न करे, दंश और मशक इसे न काटे, बात, पित्त, श्लेष्म और संनिपात-जनित विविध प्रकार के रोग और आतंक तथा परीषह और उपसर्ग इसका स्पर्श न करें. इस अभिसंधि से मैंने इसे पाला है। मेरे द्वारा इसका निस्तार होने पर यह परलोक में मेरे लिए हित, सुख, क्षम, निःश्रेयस और आनुगमिकता के लिए होगा। इसलिए देवानुप्रिय ! मैं आपके द्वारा ही प्रद्रजित होना चाहता हूं, मैं आपके द्वारा ही मुण्डित होना चाहता हूं, मैं आपके द्वारा ही शक्ष बनना चाहता हूं, मैं आपके द्वारा ही शिक्षा प्राप्त करना चाहता हूं तथा आपके द्वारा ही आचार, गोचर, विनय-वैनयिक, चरण-करण-यात्रामात्रा-मूलक धर्म का आख्यान चाहता हूं ।

#### भाष्य

## ९. सूत्र ५२

भविरसंड ।

प्रस्तुत सूत्र में स्कन्दक के द्वारा निर्प्रन्थ-प्रवधन के प्रति आस्था की अभिव्यक्ति का निरूपण है। फिर उसके द्वारा भगवान् महावीर के पास प्रवज्या लेने की प्रार्थना का वर्णन है। उस समय एक सम्प्रदाय से दूसरे सम्प्रदाय में दीक्षित होने की परम्परा जटिल नहीं थी। विचार-परिर्वतन के बाद कोई भी व्यक्ति जहां चाहे दीक्षित हो सकता था। ऐसा करना कोई विवाद या विग्रह का विषय नहीं बनता था। इसलिए परिव्राजक स्कन्दक ने भगवान् के पास प्रव्रजित होने की प्रार्थना सहज भाव से की और भगवान् ने उसे अपने संघ में प्रव्रजित कर लिया।

एक विरक्त आत्मा दीक्षित होने से पहले जिन शब्दों में अपने वैराग्य की भावना प्रस्तुत करता है, उसकी भी आगम-साहित्य में एक निश्चित वर्णन-शैली है। स्कन्दक के प्रकरण में भी उस शैली का प्रयोग किया गया है।

## शब्द-विमर्श

निर्मन्य-प्रवचन निर्मन्थों का शासन। भगवान् महावीर के समय में जैन शासन निर्मन्थ-प्रवचन के नाम से प्रख्यात था।

**तथा** सत्य, वैसा [

मतीसित- प्राप्त करने के लिए इष्ट।

त्रोक जीव लोक !

भाषा-आभरण।

**अचमारे**—अल्पभार वाला।

वृत्तिकार ने अपसारे पाठ की व्याख्या की है। जयाचार्य ने भी उसी का अनुसरण किया है। इसका अर्घ होता है 'अल्प किन्तु सार'। इसका अगला विशेषण है मोल्लगरुए। इसके सन्दर्भ में अप्पभारे—यह पाठ अधिक संगत लगता है। ज्ञाता०वृत्ति में अभयदेवसूरि ने अप्पभारे पाठ की व्याख्या की है, अप्पसारे को पाठांतर माना है।

हित, सुख आदि— इस शब्द-समूह के लिए देखें, भ.२।३० का भाष्य।

आया (आत्मा)—यहां 'आत्मा' शब्द 'शरीर' 'जीवन' या 'पूर्ण व्यक्तित्व' के अर्थ में प्रयुक्त है! ओवाइयं और रायपसेणइयं में इस प्रकार के प्रकरण में 'शरीर' शब्द का प्रयोग मिलता है!

**वेज (स्वेयान्)**—यह 'तर' के अर्थ में निष्पन्न स्थिर शब्द है।

इसका अर्थ है 'स्थिरतर'। चृत्तिकार ने इसका अर्थ 'स्थैर्य' किया है।

भाण्डकरण्डक--आभरण का करण्डक, टोकरी या पिटारी।

वातिक वात-संबंधी रोग।

पैत्तिक-पित्त-संबंधी रोग।

श्तैष्मिक कफ-संबंधी रोग

साजिपातिक चात, पित्त आदि दोषों के मिश्रण से होने वाला रोग।

सिबवाइक इस पद में प्रथमा के बहुचचन का लोप माना गया है।

रोग लम्बे काल तक चलने वाली व्याधि।

**आतङ्क** संघोघाती व्याधि।

परीषह—शरीर और मन को पीड़ा देने वाले बाह्य और आन्तरिक कारण।

**उपसर्ग**—उपद्रव ∤°°

तिकट्टु प्यहां वृत्तिकार ने शेष माना है— तिकट्टु इत्य-भिसन्धाय य पालितः इति शेषः। "

प्रवाजित, मुण्डापित, शैक्षापित, शिक्षापित—वृत्तिकार ने इन चार पदों में क्रम-व्यवस्था बतलाई है। उसके अनुसार 'प्रवाजन' का अर्थ है 'मुनि-वेश देना'। 'मुण्डापित' का अर्थ है 'केश का लुंचन'। शैक्षापित का अर्थ हैं 'दिनचर्या से संबंधित क्रिया-कलाप का ज्ञान करानाः।'' 'शिक्षापित' का अर्थ है—'अध्ययन कराना'।'

आचार-गोचर—आचार ज्ञान आदि पांच प्रकार का आचार।<sup>34</sup> गोचर—भिक्षाचर्य।<sup>34</sup>

विनय-अनुशासन अथवा विनम्रता।

वैनयिक-विनय का फल।

नन्दी हति में भी हरिभद्रसूरि ने इसका यही अर्थ किया है। "

घर में मंड वस्तु हुवै, अल्प न्हानी तिका छै सार। वस्तु बहुमोली ग्रही आलना, जांवै एकांत स्थान तिवार 🛭

- ज्ञाता.वृ.प.६६---पण्यं हिरण्यादि अल्पभारं, पाठान्तरे अल्पं च तत्सारं चेत्य-ल्पसारं मूल्यगुरुकम् ।
- ४. ओवा.सू.१९७।
- ५. राय.सू.७६६।
- ६. भ.वृ.२ ! ५<del>२ रथैर्यधर्मयो</del>गात् स्यैर्यः ।
- ७. वही,२ १५२- इह प्रयमाबहुवचनलोपो दृश्यः ।
- ६,६. वही,२।५२—रोगाः कालसहा व्याधयः आतंकास्त एव सद्योघातिनः।
- १०. विशेष जानकारी के लिए देखें, ठाणं, ४ ! ५६७-६०१ तथा इनके टिप्पण !

- ११. भ.वृ.२!५२।
- १२. देखें, ठाणं,५।४४,४५ का टिप्पण।
- 9३. भ.वृ.२।५२—प्रव्राजितं रजोहरणादिवेषदानेनात्मानिति गम्यते । भावे वा क्तप्रत्ययस्तेन प्रव्राजनिमत्यर्थः मुंडितं शिरोलुंचनेन 'सेहावियं'ति सेहितं प्रत्यु-पेक्षणादिक्रियाकलापग्राहणतः, शिक्षितं सूत्रार्थग्राहणतः।
- ९४. ठाणं,५।९४७—पंचिवहे आयारे पण्णते, ते जहा—णाणायारे, दंसणायारे, चरित्तायारे, तवायारे, वीरियायारे।
- 9 ४. भ.वृ.२ । ४२ आचारः श्रुतज्ञानादिविषयमनुष्ठानं कालाध्ययनादि, गो-चरो — भिक्षाटनम् ।
- १६. तुलना के लिए देखें, दसवे. ७।२ का टिप्पण;म.वृ. २।५२—वैनयिकं— तरुलं कर्मक्षयादि !
- 9७. नन्दी, हारि.वृ.पृ.७५<del>- वैनयिकम् फलं कर्मक्षयादि।</del>

भ.वृ.२।५२—'अप्पसारे'ति अल्पं च तत्सारं चेत्यत्यसारम्।

२. भ.जो.९।३६⊺९२—

नन्दी चूर्णि में वैनयिक का अर्थ शिष्य किया गया है। किन्तु प्रकरण की दृष्टि से यहां विनय' का फल यही अर्थ संगत है।

चरण-यह ब्रत आदि का सूचक है। । इसके सत्तर प्रकार हैं। व्याख्या-साहित्य में यह 'चरणसत्तरी' के नाम से प्रसिद्ध है। करण-यह आहार-विशुद्धि आदि का सूचक है। इसके सत्तर

ततः श्रमणः भगवान् महावीरः स्कन्दकं कात्यायनसगोत्रं स्वयमेव प्रव्राजयित, स्वयमेव गुण्डयित, स्वयमेव शिक्षयित, स्वयमेव शिक्षयित, स्वयमेव शिक्षयित, स्वयमेव शिक्षयित, स्वयमेव शिक्षयित, स्वयमेव आचार-गोचरं विनय-वैनियक-चरण-करण-यात्रामात्राप्रत्ययं धर्ममाख्याित—एवं देवानुप्रिय ! गन्तव्यम्, एवं स्थातव्यम्, एवं नेषत्तव्यम्, एवं व्यक्वितंतव्यम्, एवं भोक्तव्यम्, एवं भाषितव्यम्, एवम् उत्थाय-उत्थाय प्राणेषु भूतेषु जीवेषु सत्त्वेषु संयमेन संयतितव्यम्, अस्मिन् च अर्थे न किञ्चिदिप प्रमदितव्यम्।

प्रकार हैं। व्याख्या-साहित्य में यह 'करणसत्तरी' के नाम से प्रसिद्ध है।

> यात्रा—संयम-यात्रा । मात्रा—संयम-यात्रा के लिए आवश्यक परिमित आहार । वृत्ति—-वर्तन या व्यवहार । \*

५३. तए णं समणे मगवं महावीरे खंदयं कचा-यणसगोतं सयमेव पव्यावेइ, सयमेव मुंडावेइ, सयमेव सेहावेइ, सयमेव सिक्खा-वेइ, सयमेव आयार-गोयरं विणय-वेण-इय-चरण-करण-जायामायावत्तियं धम्ममा-इक्खइ-एवं देवाणुष्पिया ! गंतव्यं, एवं चिट्टियव्यं, एवं निसीइयव्यं, एवं तुयिट्टियव्यं, एवं मुंजियव्यं, एवं भासियव्यं, एवं उद्घाय-उद्घाय पाणेहिं भूएहिं जीवेहिं सत्तेहिं संजमेणं संजमियव्यं, अस्सिं च णं अट्ठे णो किंचि वि पमाइयव्यं !! ६३. अश्रमण भगवान् महावीर कात्यायनसगीत्र स्कन्दक को स्वयं ही प्रग्नजित करते हैं, स्वयं ही प्राण्डित करते हैं, स्वयं ही श्रीक्ष बनाते हैं, स्वयं ही शिक्षित करते हैं और स्वयं ही आचार-गोचर, विनय-वैनयिक-चरण-करण-यात्रामात्रा-मूलक धर्म का आख्यान करते हैं—देवानुप्रिय! इस प्रकार चलना चाहिए, इस प्रकार ठहरना चाहिए, इस प्रकार करवट लेनी चाहिए, इस प्रकार भोजन करना चाहिए, इस प्रकार बोलना चाहिए, इस प्रकार पूर्ण जागरुकता से प्राण, भूत, जीव और सत्त्वों के प्रति संयम से संयत रहना चाहिए। इस अर्थ में किञ्चित् भी प्रमाद नहीं करना चाहिए।

## भाष्य

१. सूत्र ५३

प्रस्तुत सूत्र में भगवान् ने स्कन्दक के लिए जिस धर्म का प्रवचन किया, वह एक दीक्षान्त भाषण है।

सूत्रकार ने 'एवं' शब्द के द्वारा विषय को बहुत संक्षिप्त कर दिया। यदि वह विषय विस्तृत होता, तो शैक्ष के लिए इसकी बहुत उपयोगिता हो जाती। एवं शब्द की व्याख्या दसवेआलिय के जयं और सूयगडों के आउत्तं शब्द के आधार पर की जा सकती है। वृत्तिकार ने भी एवं की संक्षिप्त व्याख्या की है। शब्द-विमर्श

पमाइयवं प्रमाद का अर्थ है—विस्मृति, अनवधानता, मूर्च्छा।

५४. तए णं से खंदए कद्यायणसगोत्ते समण-स्स भगवजो महावीरस्स इमं एयारूवं ध-म्मियं उवएसं सम्मं संपडिवजङ्—तमाणाए तह गच्छइ, तह चिद्वइ, तह निसीयइ, तह ततः सः स्कन्दकः कात्यायनसगोत्रः श्रमणस्य भगवतः महावीरस्य एतम् एतद्रूष्पं धार्मिकम् उपदेशं सम्यक् संप्रतिपद्यते—तद् आज्ञायं तथा गच्छति, तथा तिष्ठति, तथा निषीदित, ५४. वह कात्यायनसमीत्र स्कन्दक श्रमण भगवान् महावीर के इस प्रकार के धार्मिक उपदेश को सम्यक् प्रकार से स्वीकार करता है—उसे भली-भांति जानकर वैसे ही (संयमपूर्वक) चलता है,

वय समणधम्म संजन वेयावद्यं च बंभगुत्तीओ । नाणाइतियं तव कोहनिग्गहा इइ चरणमेयं ॥

वही,प.९३६,गा.५६२—
 पिंडिवसोही य सिर्म्ड भावण पिंडिय य इंदियनिरोहो ।
 पिंडिलेहण गुत्तीओ, अभिग्गहा चेव करणं तु॥

४. भ.वृ.२ । ५२ चरणं ज्ञतादि, करणं पिण्डविशुद्धयादि, यात्रा संयम-यात्रा, नात्रा तदर्थमेवाहारमात्रा, ततो विनयादीनां द्वन्द्वः, ततश्य विनया-दीनां वृत्तिः वर्तनं यत्रासौ विनयवैनयिकचरणकरणयात्रामात्रावृत्तिकोऽतस्तं धर्मम् ।

नन्दी चू.पृ.६९—वेणिया—सीसा !

२. प्र.सारो.प.१३२,गा. ५५१

५. दसवे.अ.४,गा.६।

६. स्य.२ !२ !१६।

७. भ.वृ.२१५३—एवं देवाणुप्पिया ! गंतव्वं ति युगमात्रभून्यस्तदृष्टिनेत्यर्थः 'एवं चिट्ठियव्वं'ति निष्क्रमणप्रवेशादिवर्जिते स्थाने संयमात्मप्रवचनबाधापरिहारे-णोर्घ्यस्थानेन स्थातव्यम्, 'एवं निसीइयव्वं'ति, 'निषत्तव्यम्' उपवेष्टव्यं संदंशक-भूमिप्रमार्जनादिन्यायेनेत्यर्थः 'एवं तुयष्टियव्वं'ति शियतव्यं, सामायिको-धारणादिपूर्वकम् 'एवं भुंजियव्वं'ति धूमाङ्गारादिदोषवर्जनतः 'एवं भासि-यव्यं'ति मधुरादिविशेषणोपपन्नतयेति 'एवमुन्थायोत्थाय' प्रमादनिष्ठाव्यपोहेन विबुद्ध्य विवुद्ध्य प्राणादिषु विषये यः संयमो—रक्षा तेन संयतव्यं—यति-तव्यम् ।

तुयदृइ, तह भुंजइ, तह भासइ, तह उडाय-उडाय गाणेहिं भूएहिं जीवेहिं सत्तेहिं संजमेणं संजमेइ, अस्सिं च णं अड्डे णो पमायइ॥ तथा त्वग्वर्तते, तथा भुनक्ति, तथा भाषते, तथा उत्थाय-उत्थाय प्राणेषु भूतेषु जीवेषु सत्त्वेषु संयमेन संयच्छति, अस्मिन् च अर्थे न प्रमाद्यति! वैसे ही ठहरता है, वैसे ही बैठता है, वैसे ही करवट लेता है, वैसे ही भोजन करता है, वैसे ही बोलता है, वैसे ही पूर्ण जागरुकता से प्राण, भूत, जीव और सत्त्वों के प्रति संयम से संयत रहता है। इस अर्थ में वह प्रमाद नहीं करता ।

#### भाष्य

#### १. आणाए

हमने संस्कृत रूप आज्ञाय किया है। वृत्ति में इसका संस्कृत रूप आज्ञया है।

५५. तए णं से खंदए कचायणसगोत्ते अणगारे जाते—इरियासिमए भासासिमए एसणा-सिमए आयाणभंडमत्तिन्वखेवणासिमए उचार-पासवण-खेल-सिंघाण-जल्ल-पारि-द्वावणियासिमए मणसिमए वइसिमए काय-सिमए मणगुत्ते वइगुत्ते कायगुत्ते गुत्ते गुर्ति-दिए गुत्तवंभयारी चाई लज्जू धन्ने खंतिखमे जिइंदिए सोहिए अनियाणे अणुरसुए अवहिल्लेसे सुसामण्णरए दंते इणमेव निग्गंथं पावयणं पुरओ काउं विहरइ!!

ततः स्कन्दकः कात्यायनसगोत्रः अनगारः जातः—ईर्यासमितः भाषासमितः एषणासमितः आदानभाण्डामत्रनिक्षेपणासमितः 
उच्चार-प्रश्रवण-क्षेल-सिंघाण-'जल्ल'-पारिष्ठापनिकासमितः मनःसमितः वचःसमितः कायसमितः मनोगुप्तः वचोगुप्तः कायगुप्तः गुप्तः 
गुप्तेन्द्रियः गुप्तब्रह्मचारी त्यागी लञ्जावान् घन्यः 
क्षान्तिक्षमः जितेन्द्रियः शोधितः अनिदानः 
अल्पोत्सुकः अबहिर्लेश्यः सुश्रामण्यरतः दान्तः 
इदमेव नैर्प्रन्थं प्रवचनं पुरतः कृत्वा विहरति ।

५५. <sup>3</sup>कात्यायनसगोत्र स्कन्दक अनगार हो गया— वह विवेकपूर्वक चलता है, विवेकपूर्वक बोलता है, विवेकपूर्वक आहार की एषणा करता है, विवेकपूर्वक वस्त्रपात्र आदि को लेता और रखता है, विवेकपूर्वक मल, मूत्र, श्लेष्मा, नाक के मैल, शरीर के गाढ़े मैल का परिष्ठापन (विसर्जन) करता है, पन की संगत प्रवृत्ति करता है, वचन की संगत प्रवृत्ति करता है, शरीर की संगत प्रवृत्ति करता है, मन का निरोध करता है, वचन का निरोध करता है, शरीर का निरोध करता है, अपने आपको सुरक्षित रखता है, इन्द्रियों को मुरक्षित रखता है, ब्रह्मचर्य को सुरक्षित रखता है, संग (आसक्ति) का त्याग करता है, अनाचरण करने में लजा करता है, कृतार्थता का अनुभव करता है, समर्थ होने पर भी क्षमा करता है, इन्द्रिय-जयी है, अतिचार की विशुद्धि करता है, पौद्गलिक समृद्धि का संकल्प नहीं करता, उत्सुकता से मुक्त रहता है, भावधारा को आत्मो-न्मुखी रखता है, सुश्रामण्य में रत है, इन्द्रिय और मन का निग्रह करता है और इस निर्ग्रन्थ-प्रवचन (जिन-शासन) को ही आगे रख कर चलता है।

#### भाष्य

## १. सूत्र ५५

प्रस्तुत सूत्र में जैन मुनि की एक जीवन्त प्रतिमा उत्कीर्ण की गई है। इसके दर्शन से मुनि के मुनित्व का साक्षात्कार हो जाता है। उसके बाह्य और आन्तरिक दोनों रूप सामने आ जाते हैं। चलना, बोलना, खाना, वस्तुओं को लेना-रखना और उत्सर्ग करना—ये जीवनयात्रा की सामान्य प्रवृत्तियां हैं। इनके साथ 'समिति' शब्द का प्रयोग है। वह इस बात की और इंगित करता है कि मुनि की ये प्रवृत्तियां सर्वसाधरण की तरह नहीं होनी चाहिए। ये गृति-पूर्वक होनी चाहिए। ये प्रवृत्तियां संयत और जागरुकता-पूर्ण होनी चाहिए।

मन, बचन और शरीर ये तीनों प्रवृत्ति के साधन हैं। इनका

प्रयोग भी संयत और संगत होना चाहिए। मुनि के लिए इनकी प्रवृत्ति का निग्नह करना भी आवश्यक है। साधना के लिए प्रवृत्ति और निवृत्ति का संतुलन अपेक्षित होता है। प्रवृत्ति के बिना जीवन की यात्रा नहीं चलती और निवृत्ति के बिना प्रवृत्ति में होने वाली समस्याओं का समाधान नहीं हो सकता। इसलिए यह निर्देश है कि मन, बचन, शरीर की सम्यक् प्रवृत्ति और गुप्ति दोनों करनी चाहिए। उनकी सम्यक् प्रवृत्ति करने वाला मुनि मनसमित, वचनसमित और कायसमित कहलाता है; उनकी निवृत्ति करने वाला मनोगुप्त, वचनगुप्त और कायगुप्त कहलाता है!

भ.वृ.२ । ५४— तद् अनन्तरं आज्ञया—आदेशेन ।

२. वही, २ । ५५—'ईरियासमिए'ति ईर्यायां—गमने समितः, सम्यक्प्रवृत्तत्वरूपं हि समितत्वः, 'आयाणभंडमत्तनिक्खेवणासमए'ति आदानेन—ग्रहणेन सह भाण्डमात्राया—उपकरणपरिच्छदस्य या निक्षेपणा—न्यासस्तस्यां समितो यः

स तथा; 'उद्यारे'त्यादि, इह च 'खेल'ति कण्ठनुखश्लेष्मा सिङ्कानकं च— नासिकाश्लेष्मा, 'मणसमिए'ति संगतमनःप्रवृत्तिकः, 'मणगुत्ते'ति मनोनिरोध-वान्।

गुप्त का अर्थ है संरक्षित! वृत्तिकार ने इसे मनोगुप्त आदि का निगमन बतलाया है। किन्तु दशवैकालिक की चूर्णियों के आधार पर इसका विशेष अर्थ ज्ञात होता है। वह इस प्रकार है—

'गुरू के वचन में दत्तावधान' और 'प्रयोजनवश बोलने वाला'।

इन्द्रियों को सुरक्षित रखने वाला गुप्तेन्द्रिय और ब्रह्मचर्य की नी गुप्तियों का सम्यक् पालन करने वाला गुप्तब्रह्मचारी होता है।

इन्द्रिय-विकार से मुक्त जितेन्द्रिय होता है। भगवती के वृत्तिकार ने इन्द्रिय और जितेन्द्रिय के बीच एक भेदरेखा खींची है—''जिसमें इन्द्रिय-विकार का अभाव नहीं है, किन्तु उसका गोपन कर लेता है, वह गुप्तेन्द्रिय और जिसमें इन्द्रिय-विकार उत्पन्न नहीं होता है, वह जितेन्द्रिय होता है।''

शरीर, वचन और मन की विविध अवस्थाओं में होने वाली प्रवृत्ति और निवृत्ति के माध्यम से मुनि के स्वरूप का चित्रण किया गया है। ईर्या, एषणा, आदान-निक्षेप, उज्ञार-प्रश्रवण और काय समिति—ये सब शरीर की चेद्याएं हैं। कायगुप्ति, इन्द्रियगुप्ति और ब्रह्मचर्यगुप्ति—ये शारिरिक चेद्या की निवृत्ति के प्रकार हैं।

भाषा और वचन समिति—ये भाषा की प्रवृत्ति के प्रकार हैं। वचनगुप्ति भाषा की निवृत्ति है।

मन की समिति—यह मन की प्रवृत्ति का निर्देश है। मन की गुप्ति—यह उसकी निवृत्ति का निर्देश है। 'गुप्त' का संबंध मन और बचन दोंनों से हो सकता है। मुनि अपने शरीर, बचन और मन की प्रवृत्ति और निवृत्ति दोनों का सन्तुलन बनाए—इसका सन्यग् मार्गदर्शन दिया गया है।

मुनि के लिए संग (लेप या आसिक्त) का त्याग करना आवश्यक है! स्वामी कार्तिकेय ने संग को तीन उदाहरणों के द्वारा समझाया है—मिष्ट भोजन, रागद्वेष उत्पन्न करने वाली वस्तुएं और ममत्व के वासस्थान—इनको छोड़ना त्याग है। उपाध्याय विनयविजय ने शान्तसुषारसभावना में भी त्याग की यही परिभाषा की है।

अकलंक ने त्याग के तीन अर्थ किए है- सिन्निधि या संग्रह

का अपाय करना, स्वयोग्यदान अथवा संयत को ज्ञान आदि का दान।

'अकरणीय कार्य में लजा करना' मुनि के चरित्र का एक विशेष लक्षण है। वृत्तिकार ने लज्जु का अर्थ 'संयमी' किया है। शंकाराचार्य ने ही का अर्थ 'अकार्य करने में लजा' किया है।" वृत्तिकार ने लज्जु का वैकल्पिक अर्थ 'रज़ु' की भांति सरल व्यवहार करने वाला किया है।"

एक गृहस्थ धन-सम्पदा को प्राप्त कर अपने आप को धन्य मानता है, वैसे ही मुनि आत्मिक सम्पदा को उपलब्ध कर धन्य होता है।<sup>33</sup>

कुछ लोग असमर्थ होने के कारण सहन करते हैं अथवा उन्हें सहन करना पड़ता है। मुनि समर्थ होते हुए भी प्रतिकूल परिस्थिति को सहन करता है; इसलिए वह क्षान्तिक्षम कहलाता है।

मुनि का हृदय अकलुषित या पवित्र होता है, इसलिए उसे शोधी कहा गया। इसका वैकल्पिक अर्थ सुहृद् हो सकता है। वह समस्त प्राणियों के साथ मैत्री का व्यवहार करता है; इसलिए यह अर्थ भी संगत है।

वह अनिदान होता है—यौद्गलिक पदार्थों की आंकाक्षा नहीं करता।"

मुनि आला में रमण करता है; इसलिए पदार्थ के प्रति उसके मन में औत्सुक्य नहीं होता। किसी वस्तु को देखकर यह क्या है? यह कैसी है ? यह किसकी है ? यह कैसे बनी है ? यह कहां होती है ? आदि-आदि प्रश्नों की व्याकुलता उसमें नहीं होती। वह उत्कंठा से मुक्त होता है। ' उत्तरज्ज्ञयणाणि के अनुसार यह स्थिति सुख की स्पृक्ष का निवारण करने पर प्राप्त होती है।

मुनि की भावधारा संयम में अन्तर्लीन रहती है; इसलिए वह 'अबहिलेंश्य' कहलाता है।

मुनि सम समानता की अनुभूति, शम शान्ति, क्लम-तपस्या में रत होता है, उसका श्रामण्य अतिशायी बनता है; इसलिए उसे 'सुश्रामण्यरत' कहा जाता है।

९. भ.वृ.२।५५---'गुत्ते'त्ति मनोगुप्तत्वादीनां निगमनम्।

२. दसवे.अ.चू.पृ.१६६ मणसा गुरुवयणे उवयुत्तो।

३. दसवे.जि.चू,पृ.२८८ वायाए कञ्जमेत्तं भासंतो।

४. भ.वृ.२।५६—'गुर्तिदिए' ति 'गुत्तबंभयारी'ति गुप्तं — ब्रह्मगुप्तियुक्तं ब्रह्म चरति यः स।

५. वही,२।६५—'जितेन्द्रिय' इन्द्रयविकाराभावात्, यद्य प्राम् गुप्तेन्द्रिय इत्युक्तं तदिन्द्रियविकारगोपनमात्रेणापि स्यादिति विशेषः।

६. वही,२।५५—'चाइ'ति सङ्गत्यागवान्।

जारस अणुवेक्खा,गा. ४०१—
 जो चयदि मिट्टमोळं, उवयरणं राय-दोस-संजणयं।
 वसदि ममत्तहेदुं, चायगुणो सो हवे तस्स !!

स्तंसुधारसभावना, १०१२—सत्य-क्षमा-मार्दव-शौच-संग-त्यापार्जव-ब्रह्म विमुक्तियुक्तः ।

६. (क) त.रा.बा.६ । ६,भा.२,पृ.५६६—त्यागः पुनः सन्निहितस्यापायः, दानं वा स्वयोग्यम्, अथवा संयतस्य योग्यं ज्ञानादिदानं त्याग इत्युच्यते ।

<sup>(</sup>ख) द्रष्टव्य, ठाणं, ९०∤१६ का टिप्पण।

१०. सनत्सुजातीय, शांकरभाष्य, २।१६—ही:—अकार्यकरणे लजा।

११. भ.वृ.२।४५—'लञ्जु'ति संयभवान् रञ्जरिव वा रञ्जः अवक्रव्यवहारः।

१२. वही,२१५५—'धन्ने'त्ति धन्यो—धर्मधनलब्धेत्पर्धः।

वही,२।५५—'खंतिखमें'ति क्षान्त्या क्षमते न त्वसमर्यतया योऽसी क्षान्ति-क्षमः !

<sup>98.</sup> वही,२।५५—'सोहिए'ति शोभितः शोभावान् शोधितो वा निराकृताति-चारत्वात्, सौहदं—मैत्री सर्वप्राणिषु तद्योगात्सौहदो वा।

१५. वही,२।५५—'अणियाणे'त्ति प्रार्थनारहितः।

१६. वही,२।४५—'अप्पुसुए'ति अल्पौत्सुक्यः त्वरारहितः।

१७. उत्तर.२६१३०—अप्पंडिबद्धयाए णं भंते ! जीवे किं जणयइ ? अप्पंडिबद्धयाए णं निस्संगत्तं जणयइ । निस्संगत्तेणं जीवे एगे एगम्यचित्ते दिया य राओ य असञ्जमाणे अप्पंडिबद्धे यावि विहरइ !

मुनि क्रोध आदि कषाय तथा इन्द्रिय और मन का निग्रह करता है, इसलिए वह 'दान्त' कहलाता है।

इणमेव निग्गंयं पावयणं पुरओ काउं विहरइ—इस वाक्य में पूर्ण समर्पण की अभिव्यञ्जना की गई है। नैग्रन्थ प्रवचन को निरन्तर सामने रखना या उसे आगे रखकर चलना हार्दिक श्रद्धा का प्रतिफलन 13

मुनि कैसा होना चाहिए और मुनि को कैसा जीवन जीना चाहिए, उसका एक सर्वांगीण चित्रण प्रस्तृत प्रकरण में हुआ है।

५६. तए णं समणे भगवं महावीरे कयंगलाओ नयरीओ छत्तपलासाओं चेइयाओ पडिनि-क्खमइ, पडिनिक्खमित्ता बहिया जणवय-विहारं विहरइ 🛭

ततः श्रमणः भगवान् महावीरः कयञ्जलायाः नगर्याः छत्रपलाशाच् चैत्यात् प्रतिनिष्कामति, प्रतिनिष्कम्य बहिः जनपदविहारं विहरति।

५६. श्रमण भगवान् महावीर कयंजला नगरी और छत्रपलाश चैत्य से पुनः निष्क्रमण करते हैं, पुनः निष्क्रमण कर आसपास जनपद में विहार कर रहे ₹!

५७. तए णं से खंदए अणगारे समणस्स भगवओ महावीरस्स तहास्त्वाणं येराणं अंतिए सामाइयमाइयाई एकारस अंगाई अहिज्जइ, अहिजित्ता जेणेव समणे भगवं महाबीरे तेणेव उवागच्छड्, उवागच्छित्ता सम्पं भगवं महावीरं बंदइ नमंसइ, बंदित्ता नमंसित्ता एवं वदासी—इच्छामि णं भंते ! तुब्भेहिं अब्भणुण्णाए समाणे मासियं भिक्खुपडिमं उवसंपजित्ता णं विहरित्तए। अहासुहं देवाणुष्पिया ! मा षडिबंघं ॥

ततः सः स्कन्दकः अनगारः श्रमणस्य भगवतः महावीरस्य तथारूपाणां स्थविराणाम् अन्तिके सामायिकादिकानि एकादश अंगानि अधीते, अधीय यत्रैव श्रमणः भगवान् महावीरः तत्रैव उपागच्छाति, उपागम्य श्रमणं भगवन्तं महाबीरं बन्दते नमस्यति, बन्दित्वा नमस्यित्वा एवमवादीद्--इच्छानि भदन्त ! युष्माभिः अभ्यनुज्ञातः सन् मासिकीं भिक्षुप्रतिमान् उपसंपद्य विहर्तुम् । यथासुखं देवानुप्रिय ! मा प्रतिबन्धम् ।

५७. वह स्कन्दक अनगार श्रमण भगवान् महावीर के तथारूप स्थविरों के पास सामायिक आदि ग्यारह अगों<sup>२</sup> का अध्ययन करता है, अध्ययन कर जहां श्रमण भगवान् महावीर हैं वहां आता है, आकर श्रमण भगवान महावीर को वन्दन-नमस्कार करता है, बन्दन-नमस्कार कर वह इस प्रकार बोला—भन्ते ! मैं आपकी अनुज्ञा पाकर एकमासिकी प्रथम भिक्षु-प्रतिभा की उपसम्पदा स्वीकार कर विहार करना चाहता हूं। देवानुप्रिय ! जैसे तुम्हें सुख हो, प्रतिबन्ध मत करो ।

५८. तए णं से खंदए अणगारे समणेणं भगवया महावीरेणं अब्भणुण्णाए समाणे हट्ठे जाव नमंसित्ता मासियं मिक्खुपडिमं उवसंपञ्जित्ता णं विहरइ ॥

ततः सः स्कन्दकः अनगारः श्रमणेन भगवता महावीरेण अभ्यनुज्ञातः सन् हष्टः यावन् नम-स्यित्वा मासिकीं भिक्षुप्रतिमाम् उपसंपद्य विहरति।

५८. वह स्कन्दक अनगार श्रमण भगवान् महावीर की अनुज्ञा प्राप्त कर हष्ट चित्त वाला हुआ यावत् वह भगवान को नमस्कार कर भासिकी भिक्षप्रतिमा की उपसम्पदा स्वीकार कर विहार कर रहा है। ततः सः स्कन्दकः अनगारः मासिकीं ५६. वह स्कन्दक अनगार मासिकी भिक्षप्रतिमा

५६. तए णं से खंदए अणगारे मासियं भिक्खुपडिमं अहासूत्तं अहाकप्पं अहामगां अहातद्यं अहासम्मं सम्मं काएण फासेइ पालेइ सोभेइ तीरेइ पूरेइ किट्टेइ अणुपालेइ आणाए आराहेइ, सम्मं काएण फासेत्ता पालेता सोभेता तीरेता पूरेता किट्टेता अणुपालेत्ता आणाए आराहेत्ता जेणेव समणे भगवं महावीरे तेणेव उवागच्छइ, उवाग-खिता समणं भगवं महावीरं वंदइ नमंसइ, वंदित्ता नमंतित्ता एवं वयासी—इच्छामि णं भंते ! तुब्धेहिं अब्मणुण्णाए समाणे दो-मासियं भिक्खुपडिमं उवसंपञ्जिता णं वि-हरित्तए ।

भिक्षप्रतिमां यथासूत्रं यथाकल्पं यथामार्गं यथातत्त्वं यथासाम्यं सम्यक् कायेन स्पृशति पालयति शोधयति तीरयति पूरयति कीर्तयति अनुपालयति आज्ञया आराधयति, सम्यक् कायेन स्पृष्ट्वा पालयित्वा शोधयित्वा तीरियत्वा पूरियत्वा कीर्तियत्वा अनुपाल्य आज्ञया आराध्य यत्रैव श्रमणः भगदान् महावीरः तत्रैव उपागच्छति, उपागम्य श्रमणं भगवन्तं महावीरं वन्दते नगस्यति, वन्दित्या नमस्यित्वा एवमवादीद-इच्छामि भदन्त ! युष्पाभिः अभ्यनुज्ञातः सन् द्वैमासिकीं भिक्ष-प्रतिमाम् उपसंपद्य विहर्तुम् ।

का यथासूत्र, यथाकल्प, यथामार्ग, यथातत्त्व, यथासान्य सम्यक् प्रकार से काया से स्पर्श करता है, पालन करता है, उसे शोधित करता है, पारित करता है, पूरित करता है, कीर्तित करता है, अनु-पालित करता है, आज्ञा से उसकी आराधना करता है तथा सम्यक प्रकार से काया से उसका स्पर्श कर, उसका पालन, शोधन, पारण, पूरण, कीर्तन, अनुपालन और आज्ञा से आराधन कर जहां श्रमण भगवान् महावीर हैं वहां आता है, आकर श्रमण भएवान महाबीर को वन्दन-नमस्कार करता है, बन्दन-नमस्कार कर इस प्रकार बोलता है—भन्ते ! मैं आपकी अनुज्ञा पाकर द्विमासिकी भिक्षुप्रतिमा की उपसम्पदा को स्वीकार कर विहार करना चाहता हूँ।

रागद्वेषयोरन्तार्थं प्रवृत्तत्वात्, 'इणमेय'ति इदमेव प्रत्यक्षं 'पुरो काउं'ति अग्रे विधाय मार्गानभिज्ञो मार्गज्ञनरमिव पुरस्कृत्य वा—प्रधानीकृत्य 'विहरति' आस्ते इति।

१. भ.वृ.२।५५--- 'अवहिल्लेस्से' ति अविद्यमाना वहिः-- संयमाद्धहिस्ता-ल्लेश्याः मनोवृत्तिर्यस्यासाववहिर्लेश्यः; 'सुसामण्णरए'ति शोभने श्रमणत्वे रतोऽतिशयेन वा श्रामण्ये रतः; 'दंते'ति दान्तः क्रोधादिदमनात्, द्व्यन्तो वा

श.२: उ.१: सू.५७-६०

अहासुहं देवाणुष्पिया ! मा पडिबंधं। तं चेव॥ यथासुखं देवानुप्रिय ! मा प्रतिबन्धम् । तद्यैव। देवानुप्रिय ! जैसे तुम्हें सुख हो, प्रतिबन्ध मत करो। वह द्विमासिकी प्रतिना की उपसम्पदा को स्वीकार कर उसकी आज्ञा-पूर्वक आराधना करता है।

६०. एवं तेमासियं, चजम्मासियं, पंचमासियं, छम्मासियं, सत्तमासियं, पढमसत्तरातिदियं, दोचसत्तरातिदियं, तचसत्तरातिदियं, राति-दियं, एगरातियं ॥ एवं त्रैमासिकीं, चातुर्मासिकीं, पाञ्चमासिकीं, बाण्मासिकीं, साप्तमासिकीं, प्रधमसप्तरात्रिं-दिवा, द्वितीयसप्तरात्रिंदिवा, तृतीयसप्तरात्रिं-दिवा, रात्रिंदिवा, एकरात्रिकीम् । ६०. इसी प्रकार त्रैमासिकी, चातुर्मासिकी, पांच-मासिकी, षाण्मासिकी, साप्तमासिकी, प्रथम सात रात-दिन की, द्वितीय सात रात-दिन की, तृतीय सात रात-दिन की, एक रात-दिन की और एक रात की प्रतिमा स्वीकार करता है, स्वीकार कर उसकी आज्ञा-पूर्वक आराधना करता है।

#### भाष्य

## १. सूत्र ५७-६०

इन चार सूत्रों में भिक्षु की बारह प्रतिमाओं का उल्लेख है। इनका विशद वर्णन दसाओं में उपलब्ध है। वृत्तिकार ने प्रतिमा का अर्थ 'अभिग्रह-विशेष' किया है। 'प्रतिमा' शब्द की विशेष जानकारी के लिए टाणं, २१२४३-२४८ का टिप्पण द्रष्टव्य है।

भिक्षु-प्रतिमाएं उन भिक्षुओं द्वारा आचरित होती हैं, जिनका शारीरिक संहनन सुदृढ़ और श्रुतज्ञान विशिष्ट होता है। पंचाशक के अनुसार जो मुनि विशिष्ट संहनन-सम्पन्न, धृति-सम्पन्न और शक्ति-सम्पन्न तथा भावितात्मा होता है, वही गुरु की आज्ञा प्राप्त कर इन प्रतिमाओं को स्वीकार कर सकता है। उसकी न्यूनतम श्रुत-संपदा नौवें पूर्व की तीसरी वृस्तु तथा उन्कृष्ट श्रुत-संपदा कुछ न्यून दस पूर्व की होनी चाहिए।

वृतिकार ने प्रश्न उपस्थित किया है— स्कन्दक ग्यारह अंग का अध्येता था। प्रतिमा की साधना विशिष्ट श्रुतसम्पन्न मुनि ही कर सकता है। फिर उन्होंने प्रतिभा की आराधना कैसे की ? इसका सभाधान यह है— स्कन्दक ने भगवान् से अनुझा प्राप्त कर प्रतिमा की आराधना की थी। केवली की उपस्थिति में श्रुत का नियम लागू नहीं होता।

दसाओं के अनुसार प्रतिमाओं का विवरण इस प्रकार है-

|                                                        | <del></del> |                   |                  |                                |                             |  |
|--------------------------------------------------------|-------------|-------------------|------------------|--------------------------------|-----------------------------|--|
| नाम                                                    | कालमान      | आहार-परिनाण       | प्रातंभिक तपस्या | साघनास्थल                      | आसन                         |  |
| १. एकमासिकी भिक्षु-प्रतिमा                             | एकः मास     | एक-एक दति         | o                | आराभगृह, शून्यगृह, वृह्मभूल    | ٠                           |  |
| २. द्वैमासिकी भिक्षु-प्रतिमा                           | . दो नास    | दो-दो दत्तिया     | U                | आरामगृह, शून्यगृह, वृक्षनृत    | 9                           |  |
| ३. त्रैमासिकी भिक्ष-प्रतिमा                            | ींन गस      | तीन-तीन दत्तियां  | o                | असामगृह, शृन्यगृह, वृक्षभूल    | o                           |  |
| ४. चातुर्मासिकी भिक्षु-प्रतिमा                         | धार मास     | चार-चार दतियां    | 0                | आरामभूह, शून्यगृह, वृक्षभूल    |                             |  |
| ५. पाञ्चमासिकी भिक्ष-प्रतिमा                           | गंच भास     | पांच-पांच दत्तिया | 0                | आरामगृह, शून्यगृह, बृक्षमूल    | ٠                           |  |
| ६, पाण्नासिकी भिक्ष-प्रतिमा                            | ऊह मास      | छह-छह दिशयां      | 9                | आराभगृह, शून्यगृह, वृक्षमूल    | ٥                           |  |
| ७. साप्तमासिकी भिक्ष-प्रतिमा                           | 'शत' मास    | सात-सात दत्तिया   | ٥                | उत्तरामगृह, शून्यगृह, बृक्षनूल | U                           |  |
| <ul> <li>प्रथम सात रात-दिन की भिक्ष-प्रतिमा</li> </ul> | सात दिन-रात | o                 | चतुर्थ भक्त      | गांध आदि के बाहर               | उत्तान, पाश्वेशयन, निपद्म   |  |
| ६, द्वितीय सात रात-दिन की भिक्ष-प्रतिमा                | सात दिन-सत  | ٥                 | चतुर्थ भक्त      | गांव आदि के बाहर               | दण्डायत, लगुडशयन, उकडू      |  |
| १०. तृतीय सात रात-दिन की भिक्ष-प्रतिना                 | सात दिन-सत  | o                 | धतुर्थ भक        | र्भाव आदि के बाहर              | गोदोहिका, बीरासन, आध्रकुटन  |  |
| 99. अहोरात्रिकी भिक्षु-प्रतिमा                         | एक दिन रात  | o                 | षष्ट भक्त        | गांव आदि के शहर                | गोदोहिका, वीरासन, आध्रकुब्ज |  |
| १२. एकरात्रिकी भिद्ध-प्रतिमा                           | एक सत       | o                 | अप्टम भक्त       | गांव आदि के बाहर               | कायोत्सर्ग आदि              |  |

#### शब्द-विमर्श

ययासूत्र....ययासाम्य- इन पांच पदों में प्रतिमा की विधि का निर्देश दिया गया है। 'सूत्र' शब्द विधिसूत्र का सूचक है। 'कल्प'

शब्द मर्यादा या व्यवस्था का सूचक है। 'मार्ग' शब्द पर्द्धात के अनुसरण का सूचक है। 'तत्त्व' शब्द प्रतिमा के वास्तविक स्थरूप का सूचक है। 'साम्य' शब्द समभाव का सूचक है। '

- १. दसाओ,७।१-३५।
- २. भ.व.२।५६—भिक्षूचितम्भिग्रहविशेषम् i
- ३. श्रीपंचाशक,१८१४,५--

पडिवज्ञइ एयाओ संघयणं धिइजुओ महासत्तो। पडिमाओ भावियप्पा, सम्मं गुरुणा अणुण्णाओ॥ मच्छे छिअ-निम्माओ, जा पुट्य दस भवे अरापुण्णा। णवमस्स तइय वस्यू, होइ जहण्णो सुयाहिगभो॥

४. भ.वृ.२।६६- नन्वयमेकादशाङ्गधारी पठितः, प्रतिमाश्च विशिष्टश्रुतवानेय करोति, यदाह—

- ''गच्छे चिय णिमाओं जा पुट्या दस भये असंपुण्णा !
- नवमस्स तइयवत्थू होइ जहण्णो सुचाहियमो॥' इति कथं न विरोधः ? उच्यते, पुरुपानार्गवेषयोऽयं श्रुतनियमः, तस्य तु सर्वविद्वरदेशेन प्रवृतत्यात्र दोष इति।
- ५. वही,२।५६—'अहासुतं'ति सामान्यसूत्रानतिक्रमेण 'अहाकण्यं'ति प्रतिमा-कल्पानतिक्रमेण तत्कल्पवस्त्वनतिक्रमेण वा 'अहामग्यं'ति ज्ञानादिमोक्षमार्गा-नतिक्रमेण क्षायोपशमिकमावानतिक्रमेण वा 'अहातद्यं'ति यथातत्त्वं तत्त्वा-नतिक्रमेण मासिकी भिक्षुप्रतिमेति शब्दार्थानतिलङ्गनेनेत्यर्थः । 'अहासम्मं'ति यथासान्यं समभावानतिक्रमेण ।

## २. सामाविक आदि ग्वारह अंग

ग्यारह अंगों में पहला अंग आयारो है। प्रस्तुत सूत्र में 'सामायिक आदि ग्यारह अंग' का उल्लेख किया गया है। यह सामायिक क्या है ? वृत्ति में इसकी कोई व्याख्या नहीं है। प्रसंग के अनुसार सामायिक को आयारो (आचारांग) का पर्यायवाची नाम माना जा सकता है। आयारो में सामायिक—समता का ही प्रतिपादन है।

वृत्तिकार ने एक प्रश्न उपस्थित किया है—पांचवें अंग में स्कन्दक का चरित उपलब्ध है। यदि उसने 'यारह अंगों का अध्ययन किया तो, पांचवें अंग में स्कन्दक-चरित कैसे मिलता ?

वृत्तिकार ने इसके समाधान में लिखा है—भगवान् महावीर के तीर्थ में नी वाचनाएं थीं। उनमें स्कन्दक-चरित में अभिधेय अर्थ किसी दूसरे व्यक्ति के चरित्र द्वारा प्रतिपादित किए गए थे। सुधर्मा स्वामी ने अपनी वाचना में फिर स्कन्दक-चरित्र को स्थान दिया। इसलिए स्कन्दक द्वारा ग्यारह अंगों के अध्ययन में और वर्तमान

पांचवें अंग के स्कन्दक-प्रकरण में कोई विरोध नहीं है। इसका दूसरा विकल्प यह बताया है—गणधर अतिशायी ज्ञान वाले थे। उनके द्वारा भविष्य में होने वाले चरित्र का प्रतिपादन भी किया जा सकता है।

वृत्तिकार का यह समाधान अत्यन्त श्रद्धाभिषिक्त है। आगम-रचना के इतिहास की दृष्टि से विचार करें, तो यह प्रश्न कोई जिटल नहीं है। भगवान् महावीर के समय में ग्यारह अंगों का जो स्वरूप था वह आज उपलब्ध नहीं है। आज जो ग्यारह अंग उपलब्ध हैं, वे देविधिगणी द्वारा संकलित वाचना के हैं। इनकी पूर्ववर्ती ग्यारह अंगों से तुलना नहीं की जा सकती। इनमें उत्तरवर्ती अनेक घटनाएं संकलित हैं। जेमालि के प्रकरण में भी सामायिक आदि ग्यारह अंगों के अध्ययन का उल्लेख हैं और प्रस्तुत आगम में उसका चरित्र भी निरूपित है। ऐतिहासिक दृष्टि से यह स्वीकार करना अधिक संगत होगा कि प्रस्तुत आगम में स्कन्तत किए गए हैं।

६१. तए णं से खंदए अणगारे एगरातियं भिक्खुपडिमं अहासुत्तं जाव आराहेता जेणेव समणे भगवं महाबीरे तेणेव उवागच्छइ, उबागच्छित्ता समणं भगवं महाबीरं वंदइ नमंसइ, वंदित्ता नमंसित्ता एवं वयासी — इच्छामि णं भंते ! तुब्मेहिं अब्भणुण्णाए समाणे गुणरयणसंवच्छरं तबोकम्मं उव-संपञ्जित्ता णं विहरित्तए ! अहासुहं देवाणुण्या ! मा पडिवंधं !!

ततः सः स्कन्दकः अनगारः एकरात्रिकीं भिक्षुप्रतिमां यथासूत्रं यावद् आराध्य यत्रैव श्रमणः भगवान् महावीरः तत्रैव उपागच्छति, उपागन्य श्रमणं भगवन्तं महावीरं वन्दते नमस्यति, वन्दित्वा नमस्यत्वा एवमवादीद् — इच्छामि भदन्त ! युष्माभिः अभ्यनुज्ञातः सन् गुणरत्नसंवत्सरं तपःकर्म उपसम्पद्य विहर्तुन् । यथासुखं देवानुष्रिय ! मा प्रतिबन्धम् ।

की यथासूत्र यावत् आराधना कर जहां श्रमण भगवान् महावीर हैं, वहां आता है, आकर श्रमण भगवान् महावीर को बन्दन-नमस्कार करता है, वन्दन-नमस्कार कर वह इस प्रकार बोला—भन्ते! मैं आपकी अनुज्ञा पाकर गुणरलसंवत्सर तपःकर्म की उपसम्पदा स्वीकार कर विहार करना चाहता हूं। वैवानुप्रिय ! जैसे तुम्हें सुख हो, प्रतिवंध मत करो।

६१. वह स्कन्दक अनगार एक रात की भिक्षुप्रतिमा

६२. तए णं से खंदए अणगारे समणेणं भगवया महावीरेणं अव्मणुण्णाए समाणे हृदृतुद्वे जाव नमंसित्ता गुणरयणसंवच्छरं तवोकम्मं उवसंपित्रता णं विहरित, तं जहा—
पदमं मासं चउत्थंचउत्थेणं अणिक्खितेणं तवोकम्मेणं दिया ठाणुक्दुए सूराभिमुहे आयावणभूमीए आयावेमाणे, रितं वीरा-सणेणं अवाउडेण य।

ततः सः स्कन्दकः अनगारः श्रमणेन भगवता महावीरेण अभ्यनुज्ञातः सन् हष्टतुष्टः यावन् नमस्यित्वा गुणरलसंवत्सरं तपःकर्म उपसम्पद्य विहरति, तद् यथा—

प्रथमं मासं चतुर्थचतुर्थेन अनिक्षितेन तपः-कर्मणा दिवा स्थानोत्कुटुकः सूर्याभिमुखः आतापनभूम्याम् आतापयन्, रात्रौ वीरासनेन अप्रावृतेन च । ६२. वह स्कन्दक अनगार श्रमण भगवान् महाबीर की अनुज्ञा प्राप्तकर हष्टतुष्ट चित्त वाला हुआ यावत् नमस्कार कर गुणरत्न संवत्सर तपःकर्म<sup>9</sup> की उपसम्पदा स्वीकार कर विहार करता है, जैसे—

प्रथम मास में विना विराम<sup>२</sup> (एकान्तर) चतुर्थ-<sup>२</sup> चतुर्थभक्त(एक-एक दिन का उपवास) तपःकर्म करता है, दिन में स्थान—कायोत्सर्ग-मुद्रा और उकडू आसन<sup>४</sup> में वैठ सूर्य के सामने मुंह कर आतापनभूमि में आतापना लेता है<sup>५</sup> और रात्रि में वीरासन<sup>६</sup> में वैठता है, निर्वस्न रहता है।

१. भ.वृ.२।५७— 'एक्कारसञ्जंगाइं अहिञ्जइ'ति इह कश्चिदाह- नन्वनेन स्कन्दकचिरतात्रागेवैकादशाङ्गिनण्यतिरवसीयते, पञ्चमाङ्गान्तर्भूतं च स्कन्दकचिरतिमिदमुपलभ्यते इति कथं न विरोधः ? उच्यते, श्रीमन्महावीरतीर्थे किल नय वाचनाः, तत्र च सर्ववाचनासु स्कन्दकचिरतात् पूर्वकाले ये स्कन्दकचिरताभिधेया अर्थास्ते चिरतान्तरद्वारेण प्रज्ञाप्यन्ते। स्कन्दकचिरतोत्मती च सुधर्मस्वामिना जम्बूनामानं स्वशिष्यमङ्गीकृत्याधिकृतवाचनायामस्यां स्कन्द-

कचरितमेवाश्रित्य तदर्थप्ररूपणा कृतेति न विरोधः। अथवा सातिशायित्वाद् पणधराणामनागतकालभाविचरितनिवन्धनमदुष्टमिति, भाविशिष्यसन्ताना-पेक्षयाऽतीतकालनिर्देशोऽपि न दुष्ट इति।

२. ठाणं,७।१४०,१४१।

३. भ.६!२१५।

दोचं मासं छट्ठंछट्ठेणं अणिक्खितेणं तवोकम्मेणं दिया ठाणुकुडुए सूरामिमुहे आयावणभूमीए आयावेमाणे, रत्ति वीरा-सणेणं अवाउडेण य

एवं तच्चं मासं अट्टमंअट्टमेणं । चउत्यं मासं दसमंदसमेणं। पंचमं मासं बारसमंबारस-मेणं। छट्ठं मासं चउद्दसमंचउद्दसमेणं। सत्तमं मासं सौलसमंसोलसमेणं। अदुमं मासं अद्वारसमंअद्वारसमेणं। नवमं मासं वीसइमंबीसइमेणं। दसमं मासं बावीसइमं-बाबीसइमेणं । एकारसमं मासं चउवीसइमं-चउवीसइमेणे । बारसमे मासे छव्वीसइमें-छव्वीसइमेणं । तेरसमं मासं अद्वावीसइमं-अड्डाबीसइमेणं। चउद्दसमं मासं तिसइमं-तिसङ्गेणं। पण्णरसमं मासं बत्तीसङ्गं-बत्तीसइमेणं। सोलसं मासं चोत्तीसइमं-चोत्तीसइमेणं अणिक्खितेणं तवोकम्मेणं दिया ठाणुकुकुडुए सूराभिमुहे आयावण-भूमीए आयावेमाणे, रत्ति वीरासणेणं अवाउडेण य ॥

द्वितीयं मासं षष्ठषष्ठेन अनिक्षिप्तेन तपःकर्मणा दिवा स्थानोत्कुटुकः सूर्याभिमुखः आतापन-भूम्याम् आतापयन् रात्री वीरासनेन अप्रावृतेन च ।

एवं तृतीयं मासम् अष्टमाष्टमेन । चतुर्थं मासं दशमदशमेन । पञ्चमं मासं द्वादशद्वादशेन । षष्ठं मासं चतुर्दशचतुर्दशेन । सप्तमं मासं षोडशषोडशेन । अष्टमं मासम् अष्टादशा-ष्टादशेन । नवमं मासं विशविंशेन । दशमं मासं द्वाविंशद्वाविंशेन । एकादशं मासं चतुर्विंश-चतुर्विंशेन । द्वादशं मासं षड्विंशषड्विंशेन । त्रयोदशं मासम् अष्टाविंशाष्टाविंशेन । चतुर्दशं मासं त्रिंशत्रिंशेन । पञ्चदशं मासं द्वात्रिंशद्वात्रिंशेन । षोडशं मासं चतुर्खिंश-चतुर्खिंशेन अनिक्षितेन तपःकर्मणा दिवा स्थानोत्कुटुकः सूर्याभिमुखः आतापनभूम्याम् आतापयन् रात्रौ वीरासनेन अप्रावृतेन च । दूसरे मास में बिना विराम षष्ठ-षष्ठभक्त (दो-दो दिन का उपवास) तपःकर्म करता है। दिन में स्थान—कायोत्सर्ग-मुद्रा और उकडू आसन में बैठ सूर्य के सामने मुंह कर आतापनभूमि में आतापना लेता है और रात्रि में वीरासन में बैठता है, निर्वस्न रहता है।

इसी प्रकार तीसरे मास में अष्टम-अष्टमभक्त (तीन-तीन दिन का उपवास), चौथे मास में दशम-दशमभक्त (चार-चार दिन का उपवास), पांचवें मास में द्वादश-द्वादशभक्त (पांच-पांच दिन का उपवास) छठे मास में चतुर्दश-चतुर्दशभक्त (छह-छह दिन का उपवास), सातवें मास में षोडश-षोडशभक्त (सात-सात दिन का उपवास), आठवें मास में अष्टदश-अष्टदशभक्त (आठ-आठ दिन का उपवास), नवें गास में बीसवां-बीसवां-भक्त (नव-नव दिन का उपवास), दसवें मास में बाईसवां-बाईसवांभक्त (दश-दश दिन का उपवास), ग्यारहवें मास में चौबीसवां-चौबीसवां भक्त (ग्यारह-ग्यारह दिन का उपवास), बारहवें मास में छबोसवां-छबीसवांभक्त (बारह-बारह दिन का उपवास), तेरहवें मास में अठाईसवां-अठाईसवांभक्त (तेरह-तेरह दिन का उपवास), चौदहवें मास में तीसवां-तीसवांभक्त (चौदह-चौदह दिन का उपवास), पन्द्रहवें मास में बत्तीसर्था--बत्तीसवांभक्त (पन्द्रह-पन्द्रह दिन का उपवास) और सोलहवें मास में बिना विराम चौतीसवां--चौतीसवांभक्त (सोलह-सोलह दिन का उपवास) तपःकर्म करता है। दिन में स्थान-- कायोत्सर्ग--मुद्रा और उकडू आसन में बैठ सूर्य के सामने मुंहकर आतापनभूमि में आतापना लेता है और रात्रि में वीरासन में बैठता है, निर्वस्न रहता है।

#### भाष्य

# १. गुणस्त संवत्सर तपःकर्म

इस तपस्या में सोलह मास का समय लगता है। इसमें तपस्या का कालमान १३ महीनें और १७ दिनों का होता है। आहार का कालमान ७३ दिन का होता है। देखें तालिका-

9. भ.वृ.२ | ६१ — गुणानां — निर्जराविशेषाणां रचनं — करणं संवत्तरेण— सित्रभागवर्षेण यसिंस्तपिस तद् गुणरचनसंवत्सरं, गुणा एव वा रलानि यत्र स तथा गुणरलः संवत्तरो यत्र तद्गुणरलसंवत्सरं — तपः, इह च त्रयोदश मासाः सप्तदशदिनाधिकास्तपःकालः, त्रिसप्ततिश्च दिनानि पारणककाल इति, एवं चायम् —

पण्णरसवीसचउच्चीस चेव चउवीस पष्णवीसा य । चउवीस एक्कवीसा चउवीसा सत्तवीसा य ॥ तीसा तेतीसावि य चउच्यीस छवीस अडवीसा य । तीसा बत्तीसावि य सोलसमासेसु तवदिवसा ॥ पण्णरसदसङ्कृष्यंचचउरपंचसु य तिण्णि तिण्णिति । पंचसु दो दो य तहा सोलसमासेसु पारणगा ॥ इह च यत्र मासेऽष्टमादितपसो यावन्ति दिनानि न पूर्यन्ते तावन्त्यग्रेतनमासा-दाकृष्य पूरणीयानि, अधिकानि चाग्रेतनमासे क्षेतव्यानि ।

| कालगान         | तपत्या                   | दिन में आसन   | आतापना           | रात्रि आसन               | तपस्या के दिन | पारणा के विन   |
|----------------|--------------------------|---------------|------------------|--------------------------|---------------|----------------|
| प्रथम मास      | चतुर्ध-चतुर्ध मक्त       | उकडू          | सूर्याभिमुख होकर | वीरासन निर्वस्त्र अवस्था | 94            | 94             |
| द्वितीय मास    | षष्ठ- षष्ठ भक्त          | ড <b>ক</b> ছু | सूर्याभिमुख होकर | वीरासन निर्वस्त्र अवस्था | २०            | 90             |
| तृतीय मास      | अष्टम-अष्टम भक्त         | उकडू          | सूर्याभिमुख होकर | वीरासन निर्वस्त्र अवस्था | २४            | ς .            |
| चतुर्थ मास     | दशम-दशम भक्त             | उक <b>डू</b>  | सूर्याभिनुख होकर | वीरासन निर्वस्त्र अवस्था | २४            | Ę              |
| पंचम मास       | द्वादश-द्वादश भक्त       | उकडू          | सूर्याभिमुख होकर | वीरासन निर्वस्त्र अवस्था | ર્ધ           | ¥              |
| षष्ठ मास       | चतुर्दश-चतुर्दश भक्त     | उकडू          | सूर्याभिमुख होकर | वीरासन निर्वस्त्र अवस्या | 28            | 8              |
| सप्तम मास      | षोडश-षोडश भक्त           | उकडू          | सूर्याभिनुख होकर | वीरासन निर्वस्त्र अवस्था | 29            | 3              |
| अष्टम मास      | अष्टादश-अष्टादश भक्त     | उकडू          | सूर्याभिमुख होकर | वीरासन निर्वस्त्र अवस्था | 28            | 3              |
| नवम मास        | बीसवां-बीसवां भक्त       | उकडू          | सूर्याभिभुख होकर | वीरासन निर्वस्त्र अवस्था | २७            | 3              |
| दशम मास        | बावीसवां-बावीसवां भक्त   | उकडू          | सूर्याभिमुख होकर | वीरासन निर्वस्त्र अवस्था | ₹0            | 3              |
| ग्यारहवां मास  | चौबीसवां-चौबीसवां भक्त   | उकडू          | सूर्याभिमुख होकर | वीरासन निर्वस्त्र अवस्था | 33            | 3              |
| बारहवां मास    | छबीसवां-छबीसवां भक्त     | उकडू          | सूर्याभिनुख होकर | वीरासन निर्वस्त्र अवस्था | २४            | २              |
| तेरहवां मास    | अठाईसवां-अठाईसवां मक्त   | उकडू          | सूर्याभिमुख होकर | वीरासन निर्वस्त्र अवस्था | २६            | २              |
| चौदहवां मास    | तीसवां-तीसवां भक्त       | उकडू          | सूर्याभिमुख होकर | वीरासन निर्वस्त्र अवस्था | २६            | २              |
| पन्द्रहवां मास | बत्तीसवां-बत्तीसवां भक्त | उकडू          | सूर्याभिनुख होकर | वीरासन निर्वस्त्र अवस्था | ३०            | २              |
| सोलहवां मास    | चौतीसवां-चौतीसवां भक्त   | उकडू          | सूर्याभिनुख होकर | वीरासन निर्वस्त्र अवस्था | <u> </u>      | २              |
|                |                          |               | ~ ~              |                          | 800           | <u>२</u><br>७३ |
|                |                          |               |                  |                          | <u> </u>      |                |

## २. बिना विराम

अनिक्षिप्त का अर्थ 'बिना विराम' है ।

## ३. चतुर्य

इसका अर्थ है उपवास। एक दिन में भोजन के दो भक्त (या वेला) माने जाते हैं। प्राचीन परम्परा के अनुसार उपवास करने वाला एक बार भोजन कर आहार का प्रत्याख्यान कर देता है। उपवास के दिन दो भक्त अनाहार रहते हैं। पारणा के दिन भोजन के समय उपवास पूरा किया जाता है। चौथे भक्त की सीमा तक आहार का त्याग होता है, इसलिए इसका पारिभाषिक नाम चतुर्थ है। आगम-साहित्य में उपवास के लिए प्रायः 'चतुर्थ' का ही प्रयोग मिलता है। सम्बोधप्रकरण में इसके अनेक पर्यायवाची नाम मिलते हैं।

# ४. स्<del>थान कायोत्सर्ग-मुद्रा और उकडू आसन</del>

स्थान का अर्थ है कायोत्सर्ग। वृत्तिकार ने स्थान का अर्थ आसन किया है! उत्कुटुक या उकडू आसन का अर्थ है—दोनों पैरों को भूमि पर टिकाकर दोनों पुतों को भूमि से न छुहाते हुए भूमि पर बैठना।

इसकी दूसरी परिभाषा है---एड़ी और पुतों को ऊंचा रखकर

## बैठना i

भरण्डसंहिता में उत्कटासन का विवरण इस प्रकार है—चरणों के अंगूठों को भूमि में टेककर, दोनों एड़ियों को निरालम्ब कर, ऊपर को उठा दें! गुदा को एड़ियों पर रखें—इसे उत्कटासन कहते हैं।

## ५. आतापन-मूमि में आतापना लेता है

आतापना तैजस शक्ति या कुण्डलिनी के विकास की एक प्रकृष्ट साधना है। इसका प्रयोग जैन मुनि तथा अन्य तपस्वी भी करते थे। इस तप के लिए एक ऊंचा स्थान चुना जाता है, जहां से सूर्य का आतप लिया जा सके। यह स्थान पर्वत का शिखर या कोई भी ऊंचा टीला हो सकता है। आतापना सूर्य के सम्मुख खड़े होकर, दोनों भुजाओं को ऊंचा कर ली जाती थी। यह कायोत्सर्ग की खड़ी मुद्रा और उकड़ू आदि आसनों में ली जाती थी। बृहत्कल्य माष्य में आतापना के तीन प्रकार निर्दिष्ट हैं— उत्कृष्ट, मध्यम और जघन्य!

उत्कृष्ट लेटकर ली जाने वाली।

मध्यम बैठकर ली जाने वाली।

जबन्य खड़े-खड़े ली जाने वाली।
उत्कृष्ट आतापना के तीन प्रकार हैं

- म.बृ.२१६२—चतुर्थं भक्तं यावन्द्रकं त्यज्यते तत्र तझतुर्यम्, इयं चोपवासस्य सञ्जा, एवं षष्टादिकमुपवासद्वयादेशिति।
- २. संबोधप्रकरण,गा.<del>६६ |</del> मुद्यो समणो धम्मो, निप्पाचो उत्तमो अणाहारो । चउप्पाओ भत्तहो, उववासो तस्स एगट्टा !!
- म.वृ.२।६२ स्थानम् आसनमुकुदुकम् आधारे पुतालगनरूपं यस्यासी स्थानोकुदुकः।
- ४. घेरण्डसंहिता,२।२३— अङ्गुष्ठाभ्यामवष्टभ्य धरां गुल्फे च खे गती । तत्रोपरि गुदं न्यस्य विज्ञेयमुत्कटासनम्॥
- ५. ठाणं,३।३८६।
- ६. भ.३।३३।

- 9. उत्कृष्ट उत्कृष्ट-ओंधे मुंह लेटकर ली जाने वाली।
- २. **उत्कृष्ट मध्यम** बाई या दाई करवट में लेटकर ली जाने वाली।
- **३. उत्कृष्ट जयन्य**—सीधा लेटकर ली जाने वाली । मध्यम आतापना के भी तीन प्रकार हैं---
  - ४. **मध्यम उत्कृष्ट—**पर्यंकासन में ली जाने वाली ।
  - मध्यम मध्यम—अर्धपर्यकासन में ली जाने वाली!
- ६. मध्यम जधन्य—उकडू आसन में ली जाने वाली! जधन्य आतापना के भी तीन प्रकार हैं—
  - जधन्य उत्कृष्ट हस्तिशुण्डिका में ली जाने वाली!
  - **द. जधन्य मध्यम**—एकपादिका में ली जाने वाली !
  - ६. **जयन्य जयन्य**---समपादिका में ली जाने वाली। र्

आतापना से प्राणिक ऊर्जा का संचय होता है। यह सूर्य के तेजस् अर्थात् सौर ऊर्जा (solar energy) से प्राप्त होती है। सूर्य रिश्म-चिकित्सा-पद्धित में सूर्य-किरणों का प्रयोग स्वास्थ्य के लिए किया जाता है। मुनि और तपस्वी इनका प्रयोग प्राण-ऊर्जा के संवर्धन और चित्त की निर्मलता के लिए करते थे।

पर्यकासन बाएं पैर को दाएं ऊरु और जंघा की संधि पर तथा दाएं पैर को बाएं ऊरु और जंघा की संधि पर रखना। पर्यकासन और पद्मासन को एक माना जाता है। परण्डसंहिता के अनुसार बद्धपद्मासन ही पद्मासन है। आप्टे के अनुसार पर्यकासन और वीरासन एक हैं।

अर्धपर्यकासन बाएं या दाएं किसी एक पैर को पद्मासन की मुद्रा में रखना।

**हस्तिशुण्डिकासन**—हस्तिशुण्डिकासन की दो मुद्राएं प्राप्त होती  $\ddot{\xi}$ —

- 9. पुतों के सहारे बैठ कर क्रमशः एक-एक पैर को ऊपर उठाकर अधर में रखना।
- सीधे खड़े रहकर शिर को धुटनों की ओर नीचे लाना तथा दोनों हाथ जोड़कर हाथी की सूण्ड की भांति दोनों पैरों के बीच से ले जाना।

एकपादिक सीधे खड़े होकर गर्दन, पृष्ठवंश और पैर तक का सारा शरीर सीधा और समरेखा में रखकर एक पैर को उठाकर सीधा फैलाना ।

समपादिका सीधे खड़े रहकर गर्दन, पृष्ठवंश और पैर तक का सारा शरीर सीधा और समरेखा में रखकर दोनों पैरों को सटाकर रखना।

### ६. वीरासन

प्रथम परिभाषा—कुर्सी पर बैठकर उसे निकाल देने पर जो मुद्रा बनती है उसे वीरासन कहते हैं। '°

दूसरी परिभाषा— बद्धपद्मासन की तरह दोनों पैरों को रखकर, हाथों को पद्मासन की तरह रखना।

तीसरी परिभाषा—दाएं पैर के घुटने को उठाकर पैर भूमि पर रखा जाता है। वाएं पैर की अङ्गुलियों को भूमि पर टिकाकर, एड़ी ऊंची कर, उस पर गुदा रखकर बैठा जाता है। घुटना आड़ा रखा जाता है। मुद्दी वांधकर हाथ घुटनों पर सीधे रखे जाते हैं। सीना उठाकर सामने देखा जाता है।

**घेरण्डसंहिता** में भी प्रायः यही मुद्रा मिलती है। <sup>11</sup> आप्टे ने वीरासन के विषय में विशिष्ठ का मत उद्धृत किया है। <sup>11</sup>

फल--उकडू आसन का प्रभाव वीर्य-ग्रन्थियों पर पड़ता है और यह ब्रह्मचर्य की साधना में बहुत फलदायी है। वीरासन से धैर्य, सन्तुलन और कष्ट-सिहण्णुता का विकास होता है।

यीरासन की विधि—दायें पैर को घुटने से मोड़कर एई। मलद्वार पर नीचे आ जाए इस प्रकार रखें। वांये पैर को घुटने से मोड़कर एडी दायें पैर के पंजे के पास रहे इस प्रकार रखें। रेचक करते-करते वांये हाथ को वांई साथल पर उस प्रकार रखें। जिससे कोहनी का भाग थोड़ा ही दूर रहे। फिर दायें हाथ के पंजे से वांये हाथ के पहुंचे को पकड़े।

वीरासन का प्रभाव चीरासन का यह दूसरा प्रकार है। इस आसन में बैठकर नादानुसन्धान किया जाता है।

इस आसन के अभ्यास से शौर्य प्रकट होता है। जठरायि प्रदीप्त होती है। स्फूर्ति और उत्साह पैदा होता है।

- मध्यम के वैकल्पिक प्रकार इस प्रकार हैं
   मध्यम उत्कृष्ट—गोदोहिकासन में ली जाने वाली !
   मध्यम मध्यम—उकडू-आसन में ली जाने वाली !
   मध्यम जधन्य—पर्यकासन में ली जाने वाली !
- २. बृ.क.भा.भा.५६४५-५६४६।
- स्था.वृ.प.२८७—पर्यंका—जिनप्रतिमानामिव या पद्मासनमिति खढा तथा अर्धपर्यंका—उरावेकपादनिवेशनलक्षणा।
- ४. घेरण्डसंहिता,२ । ८—— वामोरुपिर दक्षिणं हि चरणं संस्थाप्य वामं तथा, दक्षोरुपिर पश्चिमेन विधिना कृत्वा कराभ्यां दृढम् । अंगुष्ठे हृदये निधाय चिवुकं नासाप्रमालोकवेत्, एतद्व्याधिविनाशकारणपरं पद्मासनं प्रोच्यते ॥
- ५. आप्टे.—पर्यंकासन—देखें, इसी सूत्र में वीरासन का भाष्य, भाष्यांक ६।
- (क) वृ.क.भा.गा.५६४८ वृत्ति—पुताभ्यामुपविधस्यैकपादोत्पाटनरूपा ।
   (ख) देखें,उत्तर,३०।२७ का टिप्पण !
- ७. मनोनुशासनम्,पृ.४६।

- च. (क) वृ.क.भा.गा.५६४८वृत्ति—उत्थितस्यैकपादेनायस्थानम् ।
  - (ख) मनोनुशासनम्,प्र.४३।
- (क) वृ.क.भा.गा.५६४८ वृति—समतलाभ्यां पादाभ्यां स्थित्या यदूर्ध्व-स्थितैराताप्यते ।
  - (ख) मनोनुशासनम्,पृ.४३
- ९०. भ.वृ.२१६२—सिंहासनोपविष्टस्य—भून्यस्तपादस्यापनीतिसिंहासनस्येव यद-वस्थानं तद्वीरासनम्।
- ११. मनोनुशासनम्,पृ. ५२ 🛚
- १२. आसन अने मुद्रा, प्रथम खण्ड, पृ.२६७।
- ९३. घेरण्डसंहिता,२।५६— एकपादनथैकस्मिन् विन्यसेदुरुसंस्थितम्। इतरस्मिस्तथा पश्चाद् वीरासनमिति स्मृतम्॥
- 9४. आप्टे.—पर्यंकासन— एकं पादमथैकस्मिन् विन्यस्थोरौ तु संस्थितं। इतरिसंस्तर्थयोरुं वीरासन्भुदाहृतम्॥

६३. तए णं से खंदए अणगारे गुण-रयणसंवच्छां तवोकम्मं अहासुत्तं अहाकम्पं जाव आराहेत्ता जेणेव समणे भगवं महावीरे तेणेव उवागच्छड, उवागच्छित्ता समणं भगवं महावीरं वंदइ नमंसइ, वंदित्ता नमंसित्ता बहूहिं चउत्य-छडुइम-दसम-दुवालसेहिं, मासद्धमासखमणेहिं विचित्तेहिं तवोकम्मेहिं अप्पाणं भावेमाणे विहाइ ॥

६४. तए णं से खंदए अणगारे तेणं ओरालेणं विउलेणं पयत्तेणं पग्गहिएणं कल्लाणेणं सिवेणं घन्नेणं मंगल्लेणं सस्सिरीएणं उदग्गेणं उदत्तेणं उत्तमेणं उदारेणं महाणुभागेणं तवोकम्मेणं सुक्के लुक्खे निम्मंसे अद्वि-चम्मावणद्धे किडिकिडियाभूए किसे घमणिसंतए जाए यावि होत्या। जीवंजीवेणं गच्छइ, जीवंजीवेणं चिट्ठइ, भासं भासित्ता वि गिलाइ, भासं भासमाणे गिलाइ, भासं भासिरसामीति गिलाइ।

से जहानामए कहुसगडिया इ वा, पत्तसगडिया इ वा, पत्त-तिल-भंडगसगडिया इ वा, एरंडकहुसगडिया इ वा, इंगाल-सगडिया इ वा, इंगाल-सगडिया इ वा—उण्हे दिण्णा सुका समाणी ससद्दं गच्छइ, ससद्दं चिद्वइ, एवामेव खंदए अणगारे ससद्दं गच्छइ, ससद्दं चिद्वइ, उवचिए तवेणं अवचिए मंस-सोणिएणं, हुयासणे विच भासरिस-पडिच्छण्णे तवेणं, तेएणं, तच-तेयिसिरिए अतीव-अतीव उवसोभेमाणे-उवसोभेमाणे चिद्वइ ॥

तत सः स्कन्दकः अनगारः गुणरलसंवत्सरं तपःकर्न यथासूत्रं यथाकल्पं यावद् आराध्य यत्रैव श्वमणः भगवान् महावीरः तत्रैव उपागच्छति, उपागम्य श्रमणं भगवन्तं महावीरं वन्दते नमस्यति, वन्दित्वा नमस्यित्वा बहुभिः चतुर्थ-षष्ट-अष्टम-दशम-द्वादशैः मासार्द्धमास-क्षपणैः विचित्रैः तपःकर्मभिः आत्मानं भाव-यन् विहरति।

ततः सः स्कन्दकः अनगारः तेन 'ओरालेणं' विपुलेन प्रतेन प्रगृहीतेन कल्याणेन शिवेन धन्येन मांगल्येन सश्रीकेण उदग्रेण उदात्तेन उत्तरेन उदारेण महानुभागेन तपःकर्मणा शुष्कः रूक्षः निर्मांसः अस्थि-चर्मायनद्धः किटिकिटिकाभूतः कृशः धमनिसन्ततः जात-श्चापि आसीत् । जीवंजीवेन पच्छति, जीवंजीवेन तिष्ठति, भाषां भाषित्वापि ग्लायति, भाषां भाषामाणः ग्लायति, भाषां भाषिष्यये इति ग्लायति ।

अय यथानाम काष्ठशकटिका इति वा, पत्रशकटिका इति वा, पत्रशकटिका इति वा, पत्र-तिल-भाण्डकशकटिका इति वा, अंगारशकटिका इति वा—उष्णे दत्ता शुष्का सती सशब्दं गच्छति, सशब्दं गच्छति, एवमेव स्कन्दकः अनगारः सशब्दं गच्छति, सशब्दं तिष्ठति, उपचितः तपसा अपचितः सांस-शोणितेन, हुताशनः इव भस्मराशि-प्रतिछन्नः तपसा, तेजसा, तपस्तेजःश्रिया अतीव-अतीव उपशोभमानः-उपशोभमानः तिष्ठति ।

६३. यह स्कन्दक अनगार गुणरत्नसंवत्सर तपःकर्म की यथासूत्र, यथाकल्प यावत् आराधना कर जहां श्रमण भगवान् महावीर हैं वहां आता है, आकर श्रमण भगवान् महावीर को वन्दन-नमस्कार करता है, वन्दन-नमस्कार कर अनेक चतुर्थभक्त, षष्ठभक्त, दशमभक्त, द्वादशभक्त, अर्धमास और मास-स्वपण—इस प्रकार विचित्र तपःकर्म के द्वारा आत्मा को भावित करता हुआ विहरण कर रहा है।

६४. <sup>9</sup>वह स्कन्दक अनगार उस प्रधान, विपुल, अनुज्ञात, प्रगृहीत, कल्याण, शिव, धन्य, मंगल- मय, शोभायित, उत्तरोत्तर वर्धमान, उदात्त, उत्तम, उदार और महान् प्रभावी तपःकर्म से सूखा, रूखा, मांसरहित, चर्म से वेष्टित अस्थि वाला, उठते-बैठते समय किट-किट शब्द से युक्त, कृश और धमनियों का जाल-मात्र हो गया। वह प्राण-वल से चलता है और प्राण-वल से ठहरता है, वह वचन बोलने के पश्चाद् भी ग्लान होता है, बचन बोलता हुआ भी ग्लान होता है।

जैसे कोई इंधन से भरी हुई गाड़ी, पतों से भरी हुई गाड़ी, पत्र-सहित तिलों और मिट्टी के वर्तनों से भरी हुई गाड़ी, एरण्ड की लकड़ियों से भरी हुई गाड़ी तथा कोयलों से भरी हुई गाड़ी तथा कोयलों से भरी हुई गाड़ी ताप लगने से सुखी हुई, सशब्द चलती है और सशब्द ठहरती है, इसी प्रकार स्कन्दक अनगार सशब्द (किट-किट की ध्वनि-सहित) चलता है और सशब्द ठहरता है, वह तप से उपचित और मांस-शोगित से अपिवत हो गया ! वह राख के ढेर से ढकी हुई अग्नि की भांति तप, तेज तथा तपस्तेज की श्री से अतीव-अतीव उपशोभित होता हुआ, उपशोभित होता हुआ रहता है !

## भाष्य

## १. सूत्र ६४

प्रस्तुत सूत्र में तप के चीदह विशेषण निर्दिष्ट हैं— ओराल का अर्थ है प्रधान। वह तप प्रधान होता है, जो आशंसामुक्त हो।

विपुल - विस्तीर्ण। लम्बी अवधि तक होने वाला तप।

पत्त इसका मूल 'पयत्त' शब्द है। इसके संस्कृत रूप 'प्रत्त'
और 'प्रदत्त' दोनों हो सकते हैं। इसका अर्थ है 'गुरु द्वारा अनुज्ञात'।

प्रगृहीत संयमपूर्वक आराधित! वृत्तिकार ने इसका अर्थ 'बहुमानपूर्वक आश्रित' किया है। कल्याण--आरोग्यकर !

श<del>िव - नि</del>रुपद्रव !

**धन्य** कृतार्थ ।

**मांगल्य** अनिष्ट का उपशमन करने वाला।

**सश्रीक**—आभायुक्त ।

उदग्र--उत्तरोत्तर वर्धमान।

उदात उत्तमभाव युक्त।

उत्तम-श्रेष्ठ। वृत्तिकार ने इसका अर्थ 'ज्ञानयुक्त' तथा 'उत्तमपुरुषों द्वारा आसेवित' भी किया है।

**उदार-** व्यथामुक्तः ।

महानुमाव महान् प्रभावी।

## शब्द-विमर्श

अस्थिचर्मावनद्ध हिंदुयों पर मांस नहीं रहा, वे केवल चमड़ी से वेद्दित हैं—इस अवस्था को बतलाने के लिए 'अस्थिचर्मावनद्ध' शब्द का प्रयोग किया गया है।

किटिकिटिकाभूत-'किटिकिटिका' अनुकरण शब्द है। उठते--बैठते समय पैर की हड्डियों से होने वाली आवाज। संस्कृत में

६५. तेणं कालेणं तेणं समएणं रायगिहे नगरे समोसरणं जाव परिसा पडिगया ॥

६६. तए णं तस्स खंदयस्स अणगारस्स अण्णया कयाइ पुन्दरतावरत्तकालसमयंसि धम्मजागरियं जागरमाणस्स इमेयारुवे अज्बात्थिए चिंतिए पत्थिए मणोगए संकण्ये समुण्यिज्ञत्था—

समुप्पाअत्था—
एवं खतु अहं इमेणं एयास्वेणं औरातेणं
विउतेणं पयत्तेणं पग्निहएणं कल्लाणेणं
सिवेणं धन्नेणं मंगल्लेणं सिस्सिरीएणं उदगेणं
उदत्तेणं उत्तमेणं उदारेणं महाणुभागेणं
तवोकम्मेणं सुद्धे लुक्खे निम्मंसे अट्टि-चम्मावणद्धे किडिकिडियाभूए किसे धमणि-संतए जाए। जीवंजीवेणं गच्छामि, जीवंजी-वेणं चिट्टामि, भासं भासित्ता वि पिलामि, भासं भासमाणे गिलामि, भासं भासि-स्सामीति गिलामि। तस्मिन् काले तस्मिन् समये राजगृहे नगरे समवसरणं यावत् परिषद् प्रतिगता।

ततः तस्य स्कन्दकस्य अनगारस्य अन्यदा

पूर्वरात्रापरात्रकालसमये धर्म-कदाचित् जागरिकां अयमेतद्रूषः जाग्रत: आध्यात्मिकः चिन्तितः प्रार्थितः मनोगतः संकल्पः समुदपादि-एवं खलु अहम् अनेन एतद्रूपेण 'ओरालेणं' विपुलेन प्रतेन प्रगृहीतेन कल्याणेन शिवेन धन्येन मांगल्येन सश्रीकेण उदग्रेण उदात्तेन उत्तमेन उदारेण महानुभागेन तपःकर्मणा शुष्कः रूक्षः निर्मासः अस्थि-चर्मावनद्धः किटिकिटिकाभृतः कृशः धमनिसन्ततः जातः। जीवंजीवेन गच्छामि, जीवंजीवेन तिष्ठामि, भाषां भाषित्वापि ग्लायामि, भाषां भाषमाणः ग्लायामि, भाषां भाषिष्ये इति

म्लायामि ।

'कटकटा' शब्द का प्रयोग दो चीजों की रगड़ से उत्पन्न होने वाली आवाज के अर्थ में होता है।

**यमनिसंतत** नाड़ी का जाल i

जीवंजीव प्राणवल। यहां अनुस्वार अलाक्षणिक है।

## २. राख के ढेर से ढकी हुई.....तपस्तेज की श्री से

शरीर की शोभा या सीन्दर्य को बढ़ाने वाले दो तत्त्व हैं—रक्त और मांस। तपस्या के द्वारा स्कन्दक मुनि के शरीर में रक्त और मांस का अपचय हो गया। इसलिए वह बाहर से सुन्दर नहीं लग रहा था, किन्तु अन्दर में तप और तेज की शोभा से अत्यन्त उपशोभित हो रहा था।

> ६५. उस काल और उस समय राजगृह नगर में श्रमण भगवान् महावीर का समबसरण था यावत् परिषद् चली गई।

६६. किसी एक समय मध्यरात्रि में <sup>9</sup> धर्म-जागरिका <sup>२</sup> करते हुए उस स्कन्दक अनगार के मन में आध्या-त्मिक, स्मृत्यात्मक, अभिलाषात्मक, मनोगत संकल्प उत्पन्न हुआ—

मैं इस विशिष्टरूप वाले प्रधान, विपुल, अनुज्ञात, प्रगृहीत, कल्याण, शिव, धन्य, मंगलमय, श्री-सम्पन्न, उत्तरोत्तर वर्धमान, उदात्त, उत्तम, उदार और महानप्रभावी तपःकर्म से सूखा, रूखा, मांस-रहित, चर्म से वेष्टित अस्थिवाला, उठते-बैठते समय किट-किट शब्द से युक्त, कृश और धमनियों का जाल-मात्र हो गया हूं। मैं प्राणबल से चलता हूं और प्राणबल से ठहरता हूं। मैं वचन बोलने के पश्चाद् भी ग्लान होता हूं और वचन बोलता हुआ भी ग्लान होता हूं। वचन बोलूंगा यह चिन्तन करता हुआ भी ग्लान होता हूं।

- \( \) आप्टे.—कटकटा—An onomatopoetic word supposed to represent the noise of rubbing together.
- ६. भ.व.२।६६—'धमनीसन्ततो' नाडीव्याप्तो मांसक्षयेण दृश्यमाननाडीकत्वात्।
- ७. वही,२।६६—'जीवंजीवेणं'ति अनुस्वारस्यागमिकत्वात् 'जीवजीवेन' जीव-वर्तेन गच्छति न शरीरवर्त्तेनेत्यर्थः।
- च्. वही,२ । ६६—'हुताशन इव भस्मराशिप्रतिच्छन्नः 'तयेणं तेएणं'ति तपोलक्षणेन तेजसा, अयमभिप्रायः—यथा भस्मच्छन्नोऽग्निर्विहर्यृत्या तेजोरिहतोऽन्तर्वृत्त्या तु ज्यलति । एवं स्कन्दकोऽपि अपचितमांसशोणितत्याद्विहर्निस्तेजा अन्तस्तु शुभध्यानतपसा ज्यलतीति ।

१. आप्टे. —उदार—Unperplexed

२. म.बृ.२ | ६४—'ओरालेण'मित्यादि 'ओरालेन' आशंसारिहततया प्रधानेन, प्रधानं चाल्पमपि स्यादित्याह—'विपुलेन' विस्तीर्णेन बहुदिनत्वात्, विपुलं च गुरुभिरननुज्ञातमपि स्यात् प्रयत्नकृतं वा स्यादत आह—'पयत्तेणं'ति प्रदत्ते-नानुज्ञातेन गुरुभिः प्रयतेन वा प्रयत्नवता—प्रभादरिहतेनेत्यर्थः एवंविधमपि सामान्यतः प्रतिपत्रं स्यादित्याह—'प्रगृहीतेन' वहुमानप्रकर्षादाश्रितेन, तथा 'कल्याणेन' नीरोगताकारणेन 'शिवेन' शिवहेतुना 'धन्येन' धर्मधनसाधुना 'माङ्गल्येन' दुरितोपशमसाधुना 'सश्रीकेण' सम्यक्पालनात्सशोभेन 'उदग्रेण' उन्नतपर्यवसानेन उत्तरोत्तरं वृद्धिमतेत्यर्थः 'उदात्तेन' उन्नतभाववता 'उत्तमेणं'ति उध्यं तमसः—अज्ञानाद्यत्ततथा तेन् ज्ञानयुक्तेनेत्यर्थः उत्तमपुक्तपात्रेवितत्वाद् वीत्तमेन 'उदारेण' औदार्यवता निःस्पृहत्वातिरेकात् 'महानुभागेन' महाप्रभावेण ।

३. वही,२१६४-अस्थीनि चर्मावनद्धानि यस्य सोऽस्थिचर्मावनद्धः।

४. वही,२१६४—किटिकिटिकानिर्मांसास्थिसम्बन्ध्युपयेशनादिक्रियासमुत्थः शब्द-विशेषस्तां भूतः—प्राप्तो यः स किटिकिटिकाभृतः ।

से जहानामए कट्ठसगडिया इ वा, पत्तस-गडिया इ वा, पत्त-तिल-भंडगसगडिया इ वा, एरंडकट्ठसगडिया इ वा, इंगालस-गडिया इ वा—उण्हे दिण्णा सुका समाणी ससदं गच्छइ, ससदं चिद्वइ, एवामेव अहं पि ससदं गच्छामि, ससदं चिद्वामि।

तं अत्यि ता में उड़ाणे कम्मे बले वीरिए पुरिसकार-परकमें तं जावता में अत्थि उट्टाणे कम्मे बले वीरिए परिसकार-परकमे जाव य मे घम्मायरिए घम्मोवदेसए समणे भगवं महावीरे जिणे सुहत्यी विहरइ, तावता मे सेयं कल्लं पाउप्पभावाए रवणीए, फुल्लुप्यलकमलकोमलुम्मिलियम्मि अहपंडुरे पभाए रत्तासीयप्पकासे, किंसुय-सुयमुह-गुंजद्धरागसरिसे, कमलागरसंडबोहए, उड्डि-यम्मि सरे सहस्सरस्सिम्मि दिणयरे तेयसा जलंते समणं भगवं महाबीरं बंदित्ता नमंसित्ता णद्यासत्रे णातिदूरे सुस्सूसमाणे अभिमुहे विणएणं पंजलियडे पञ्जवासित्ता समणेणं भगवया महावीरेणं अवम्णुण्णाए समाणे सयमेव पंच महव्ययाणि आरोवेता. समणा य समणीओ य खामेत्ता तहारूवेहिं धेरीहें कडाईहिं सिद्धं विपूर्ल पव्वयं सणियं-सणियं दुरुहित्ता मेहघणसंनिगासं देव-सन्निवातं पुढवीसिलापट्टयं पडिलेहित्ता, दब्भसंथारगं संथरित्ता दब्भसंथारोवगयस्स संलेहणाञ्चसणाञ्चिसयस्स भत्तपाणपडियाइ-क्खियस्स पाओवगयस्स कालं अणवकंख-माणस्स विहरित्तए ति कटुटु एवं संपेहेइ, संपेहेत्ता कल्लं पाउपभायाए रयणीए जाव उद्वियम्मि सरे सहस्सरस्सिम्मि दिणयरे तेवसा जलंते जेणेव समणे भगवं महाबीरे तेणेव उवागच्छइ, उवागच्छित्ता समणं मगवं महावीरं तिक्खुत्ती आयाहिण-पयाहिण करेइ, करेता यंदइ नमंसइ, यंदिता नमं-सित्ता णद्यासत्रे णातिदूरे सुरस्समाणे णमं-समाणे अभिमुहे विणएणं पंजलियडे पञ्जवासइ 🛚

अथ यथानामकं काष्ठशकटिका इति वा, पत्रशकटिका इति वा, पत्र-तिल-भाण्डक-शकटिका इति वा, एरण्डकाष्ठशकटिका इति वा, अंगारशकटिका इति वा, उष्णे दत्ता शुष्का सती सशब्दं गच्छति, सशब्दं तिष्ठति, एवमेव अहमपि सशब्दं गच्छिमि, सशब्दं तिष्ठमि।

तद् अस्ति तावन् ने उत्थानं कर्म बलं वीर्यं पुरुषकार-पराक्रमः तद् यावन् मे अस्ति उत्थानं कर्म बलं वीर्यं पुरुषकार-पराक्रमः यावद्य में धर्माचार्यः धर्मोपदेशकः श्रमणः भगवान् महावीरः जिनः सुहस्ती विहरति, तावन् मे श्रेयः कल्यं प्रादुष्प्रभातायां रजन्यां, फुल्लोत्पलकमलकोमलोन्मीलिते यथापाण्ड्रे प्रभाते रक्ताशोकप्रकाशे किंशुक-शुक्रमुख-गुञ्जार्द्धरागसदृशे, कमलाकरषण्डबोधके, उत्थिते सूरे सहस्ररश्मी दिनकरे तेजसा ज्वलति श्रमणं भगवन्तं महावीरं वन्दित्वा नमस्यित्वा नात्यासन्नः नातिदूरः सुश्रूषमाणः अभिमुखः विनयेन कृतप्राञ्जलिः पर्युपास्य श्रमणेन भगवता महावीरेण अभ्यनुज्ञातः सन् स्वयमेव पंच महाव्रतानि आरोप्य, श्रमणाँश्च श्रमणीश्च क्षमयित्वा तथारूपैः स्थविरैः कृत-योग्यैः सार्द्ध विपुलं पर्वतं शनैः-शनैः आरुह्य मेधधनसन्निकाशं देवसन्निपातं पृथिवीशिला-पट्टकं प्रतिलेख्य, दर्भसंस्तारकं संस्तृत्य दर्भ-संस्तारोपगतस्य संलेखनाजोषणाजुष्टस्य प्रत्या-ख्यातभक्तपानस्य प्रायोपगतस्य कालमनव-कांक्षमाणस्य विहर्तुम् इति कृत्वा एवं संप्रेक्षते, संप्रेक्ष्य कल्ये प्रादुष्प्रभातायां रजन्यां यावद् उत्थिते सूरे सहस्ररभ्गी दिनकरे तेजसा ज्वलति यत्रैव श्रमणः भगवान् महावीरः तत्रैव उपागच्छति, उपागम्य श्रमणं भगवन्तं महावीरं त्रिः आदक्षिण-प्रदक्षिणां करोति, कृत्वा वन्दते नमस्यति, वन्दित्वा नमस्यित्वा नात्पासन्नः नातिद्रः शुश्रूषमाणः नमस्यन् अभिमुखः विनयेन कृतप्राञ्जलिः पर्युपास्ते।

जैसे कोई इंधन से भरी हुई गाड़ी, पतों से भरी हुई गाड़ी, पत्र-सहित तिलों और मिट्टी के वर्तनों से भरी हुई गाड़ी, एरंड की लकड़ियों से भरी हुई गाड़ी तथा कोयलों से भरी हुई गाड़ी ताप लगने से सूखी हुई सशब्द चलती है और सशब्द ठहरती है, इसी प्रकार मैं भी सशब्द (किट-किट की ध्वनि-सहित) चलता हूं और सशब्द ठहरता हूं। इस समय मुझ में उत्थान, कर्न, बल, वीर्य और पुरुषकार-पराक्रम है; अतः जव तक मुझ में उत्थान, कर्म, बल, वीर्य और पुरुषकार-पराक्रम है और जब तक मेरे धर्माचार्य, धर्मोपदेशक, जिन, सुहस्ती<sup>र</sup>, श्रमण भगवानु महावीर विहार कर रहे हैं, तब तक मेरे लिए यह श्रेय है कि मैं कल उषाकाल में पी फटने पर प्रफुल्लित उत्पल और अर्ध विकसित कमल वाले<sup>५</sup> तथा पीत आभा वाले प्रभात में लाल अशोक की दीति, पलाश, तोते के मुख और गुञ्जार्ध के समान रंग वाले, जलाशय गत नलिनी वन के उदबोधक सहस्ररश्मि दिनकर सूर्य के उदित और तेज से देदीप्यमान होने पर श्रमण भगवान महावीर को वंदन-नमस्कार कर, न अति निकट न अति दूर सुश्रुषा और नमस्कार की मुद्रा में उनके सम्मुख सविनय बद्धाञ्जलि होकर पर्यूपासना करूं, श्रमण भगवान् महावीर की अनुज्ञा प्राप्त होने पर मैं स्वयं ही पांच महाव्रतों की आरोपणा करूं, अभण--श्रमणियों से क्षमायाचना करूं, तथारूप कृतयोग्य स्थविरों के साथ धीमे-धीमे विपुल पर्वत पर चढ़ सघन मेघ के समान श्याम वर्ण वाले देवों के समागम-स्थल पृथ्वीशिलापट्ट का प्रतिलेखन करूं, (उस पर) डाभ का विछीना विछाऊं, उस डाभ के बिछीने पर बैठ संलेखना की आराधना में लीन हो, भक्तपान का प्रत्याख्यान कर प्रायोपगमन अनशन की अवस्था में <sup>90</sup> मृत्यु की आकांक्षा नहीं करता हुआ रहूं-ऐसी संप्रेक्षा करता है, संप्रेक्षा कर दूसरे दिन उषाकाल में पी फटने पर यावत् सहस्रारिंग दिनकर सूर्य के उदित और तेज से देदीप्यमान होने पर जहां श्रमण मग-वान् महावीर हैं वहां आता है, आकर श्रमण भग-वान महावीर को दायीं ओर से प्रारम्भ कर तीन बार प्रदक्षिणा करता है. यन्दन-नभस्कार करता है. वन्दन-नमस्कार कर न अति निकट न अति दूर सुश्रुषा और नमस्कार की मुद्रा में उनके सम्मुख सविनय बद्धाञ्जलि होकर पर्यूपासना करता है।

भाष्य

### १. मध्यरात्रि में

'प्रस्तुत वाक्य में दो पद हैं—'पूर्वरात्र' और 'अपरात्र', पूर्वरात्र—रात्रि का पूर्व भाग—यह वृत्तिकार का अभिनत है। रात्रि के पश्चिम भाग के अर्थ में 'अपररात्र' शब्द का प्रयोग मिलता है। संस्कृत शब्दकोश में भी 'अपररात्र' शब्द इस अर्थ में उपलब्ध है।'अपरात्र' शब्द विरात्र के अर्थ में मिलता है। शब्दकोश के आधार पर पूर्वरात्र का कालमान सूर्यास्त से मध्यरात्रि तक तथा अपररात्र का कालमान रात्रि का अंतिम प्रहर है।

वृत्तिकार ने अवस्त को अपररात्र का ही प्राकृत रूप माना है। उनके अनुसार रेफ का लोप होने पर अवस्त पद की सिद्धि हो जाती है।

जयाचार्य के अनुसार पुजरतावरत इन दोनों पदों से 'मध्यरात्रि' का अर्थ फलित होता है। 'पूर्वरात्रि का अंतिम भाग' और 'पश्चिमरात्रि का पूर्वभाग'—यह अर्धरात्रि का समय है। पुजरतावरत्त वाक्य के द्वारा इसी समय का संकेत दिया गया है।

अनुयोगद्वार्चूर्णि से चिन्तन का समय रात्रि का दूसरा प्रहर फलित होता है। इससे मध्यरात्रि के अर्थ की पुष्टि होती है। दिगम्बर परम्परा के अनुसार 'सूर्यास्त से दो घड़ी पश्चात् से लेकर अर्धरात्रि के दो घड़ी पूर्व तक' पूर्वरात्रिक स्वाध्याय का समय है। 'अर्धरात्रि के दो घड़ी पश्चात् से सूर्योदय के दो घड़ी पूर्व तक' चैरात्रिक स्वाध्याय का समय है। इन दोनों के बीच 'अर्धरात्रि के दो घड़ी पूर्व से अर्धरात्रि के दो घड़ी पश्चात् तक' चार घड़ी का समय निद्रा का है। इस समय का उपयोग धर्मजागरिका के लिए भी किया जाता था।

'पूर्वरात्र अपरात्र'—इस वाक्य की दो अर्थ-परम्पराएं प्राप्त हैं—

- रात्रि का प्रथम भाग और पश्चिम भाग।
- २. मध्यरात्रि ।

#### २. धर्मजागरिका

जागरिका का अर्थ है—चिन्तन, अनुस्मरण और नींद से जागना। धर्म का चिन्तन करना—इसके आधार पर धर्मजागरिका

- 9. आप्टे.—विरात्र—The end of night (बहुरात्र, अपरात्र)
- २. वही, पूर्वरात्र The first part of the night from dark to midnight.
  - अपररात्र—The last watch of night (पाणिनी अद्याध्यायी ५।४।८७)
- ३. भ.जो. १ ।३८ ा३३का नीचे का वार्तिक —पुव्यत्तावरत्तकालसमयंसि इहां इण पाठ ऊपर टीकाकार नो विवेचन मननीय है रात्रि नो पूर्वभाग ते पूर्वरात्र किहरी । विल अपररात्र ते अपकृष्ट रात्रि, रात्रि नु पश्चिम भाग ! पूर्वरात्रि अनै पश्चिम रात्रि ए बिहुं लक्षण जो काल रूप समय तेहनै किहरी पुव्य-रत्तावरत्तकालसमय । एतलै मध्यरात्रि नै विषे पूर्व रात्रि नुं छेहलुं भाग अनै पश्चिम रात्रि नुं पहिलुं भाग ए बिहुं भाग रात्रि ना ते वेला अर्द्धरात्रि हुई, ते अर्धरात्रि नै विषे ।
  - अथवा पूर्वरात्रि अपररात्रि काल समय इहां रेफरा लोप थकी पुच्च-रत्तावरत्तकालसमयंसि इम पाठ हुई।
- ४. अनु.चू.पृ.९९ कल्लमिति श्वः प्रगे वा तद्य कल्यमतिकान्तमनामतं वा, एतद्य कल्यग्रहणं पण्णवगं पडुद्य जओ पण्णवगो वितिय जामे पण्णवेति ।

का अर्थ होता है धर्मचिन्ता। धर्मध्यान का अनुरमरण करना—इसके आधार पर धर्मजागरिका का अर्थ होता है धर्मध्यान का अभ्यास। नींद से जागना—इसके आधार पर धर्मजागरिका का अर्थ होता है —नींद को त्याग कर धर्म के विषय में अनुचिन्तन करना।

#### ३. सुहस्ती

तीर्थंकर का एक विशेषण 'पुरुषवरगन्धहस्ती' मिलता है। वृत्तिकार ने इसका मुख्य अर्थ 'शुभार्थी' किया है। किन्तु 'सुहस्ती' अधिक प्रासंगिक लगता है।

#### ४. उषाकाल में पौ फटने पर

इस बाक्य में रात्रि के उषाकाल की सूचना दी गई है। अनु-बोगडारचूर्णि में इस समय को अरुणोदय से लेकर सूर्योदय के पहले तक का बतलाया गया है।

### ५. प्रफुल्लित उत्पन और अर्धविकसित कमल वाले

इस वाक्य में आए हुए कमल' शब्द का अर्थ वृत्ति में 'हरिण' किया गया है और कोमल का अर्थ 'अकठोर'। " यहां कमल का हिए अर्थ स्वाभाविक नहीं है। इसका सहज अर्थ 'जलज' ही होना चाहिए। कमल सूर्यविकासी होता है; इसलिए वह प्रसंगानुसारी भी है। अनुयोगद्वारचूर्णि में उत्पल और कमल दोनों एक साथ उल्लिखित हैं और 'कोमल' शब्द अपूर्ण के अर्थ में व्याख्यात है। ' सूत्रकार ने भी कोमल का प्रयोग उन्मीलित के विशेषण के रूप में किया है। 'कोमल उन्मीलित' अर्थात् अर्थविकसित।

#### ६. पीत आभावाले

पाण्डुर शब्द के अनेक अर्थ हैं। सफेद-सा, सफेद-पीला। अनुवोगदारचूर्णि में इसका अर्थ 'प्रभाखियत जैसा' किया गया है। \*१

#### ७. पांच महाव्रतों की आरोपणा करूं

इस वाक्य में विहरित्तए तक के पाठ से अनशन की विधि फलित होती है। उसके चार अंग हैं----

- महाव्रत की आरोपणा—आरोपणा का अर्थ है प्राय-श्चित्त—महाव्रतों का पुनरुद्धारण और उनमें जाने-अनजाने हुई भूलों का प्रायश्चित्त।
- ५. अणगारधर्ममृत,६।१-१३।
- ६. आवस्सयं,६।१९।
- ७. भ.वृ.२।६६—'सुहत्यि'ति शुभार्थी भव्यान् प्रति सुहस्ती या पुरुष-वरगन्धहस्ती।
- च. वही,२!६६—प्रादुः—प्राकाश्ये ततः प्रकाशप्रभातायां रजन्यां!
- ६. अनु.चू.पृ.११ पादुरिति प्रकासीकृतं, केन ? प्रभया, किं प्रकासितं ? त्य-णीए सेसं, किमुक्तं भवति ? अरुणोदयादारभ्य यावन्नोदयित आदित्व इत्यर्थः तंसि पभाते, पभातोवलक्खणं च इमं!
- ९०. भ.वृ.२।६६—फुल्लं—विकिततं तद्य तदुत्यलं च फुल्लोत्यलं तद्य कमल-श्च—हिरणिविशेषः फुल्लोत्यलकमलौ तयोः कोमलम्—अकठोरमुन्मीलितं — दलानां नयनयोश्चोन्मीलनं यस्मिंसत्तत्तथा तस्मिन्।
- अनु.चू.पृ.१९—फुल्ला उप्पला कमला य कोमला उम्मिल्लिया—अद्धवि-कसिता य सोमना ।
- १२. वही,पृ.११--प्रभाखचितेव्व उदिते सूरे भवति।

२.खामणा—जिन साधु-साध्वियों के साथ जीवन बिताया, उनके प्रति कोई कटु व्यवहार हुआ हो अथवा मन में उद्यावच भाव आया हो, उसके लिए क्षमायाचना करना ।

३.अनशन की विधि सम्पन्न कराने वाले स्थविरों के साथ अनशन-भूमि पर पहुंच जाना।

४. अनशन-भूमि के उपयुक्त स्थल पर बिछौना कर अनशन को स्वीकार करना।

६ च वें सूत्र में यह भी प्राप्त है कि अनशन करते समय मुनि का मुंह पूर्व दिशा की ओर तथा अञ्जलि मस्तक का स्पर्श करती हुई होनी चाहिए।

विशेष जानकारी के लिए आयारो, ६१९०५ से आगे पूरा अध्ययन दृष्टव्य है।

#### ८. कृतयोग्य

जो स्थिवर अनशन की विधि सम्पन्न कराने में कुशल होते, वे 'कृतयोग्य' कहलाते थे। योग्या का अर्थ है अभ्यास। चरक में 'कृतयोग्य' वैद्य का एक विशेषण है।

६७. खंदयाइ ! समणे भगवं महावीरे खंदयं अणगारं एवं वयासी — से नूणं तव खंदया! पुव्यरतावरत्तकालसमयंसि धम्मजागरियं जागरमाणस्स इमेयास्त्रे अज्झत्यिए चिंतिए पत्थिए मणोगए संकप्पे समुप्पजित्या एवं खलु अहं इमेणं एयास्त्रेणं तवेणं ओरालेणं विजलेणं तं चेव जाव कालं अणवकंखमाणस्स विहरित्तए ति कट्टु एवं संपेहेसि, संपेहेता कल्लं पाजप्यभायाए रयणीए जाव जडियम्मि सूरे सहस्सरिसिम्मि दिणयरे तेयसा जलंते जेणेव ममं अंतिए तेणेव हव्बमागए । से नूणं खंदया ! अडे समडे ? हंता अत्यि । अहासुहं देवाणुप्पया ! मा पडिबंधं !!

६ द. तए णं से खंदए अणगारे समणेणं भगवया महावीरेणं अन्भणुण्णाए समाणे हद्वतुद्वचित्तमाणंदिए णंदिए पीइमणे परम-सोमणस्सिए हरिसवसविसण्पमाणहियए उद्वाए उद्देइ, उद्वेता समणं भगवं महावीरं तिक्खुत्तो आयाहिण-पयाहिणं करेइ, करेता वंदइ नमंसइ, वंदिता नमंसिता सयमेव पंच महच्चयाइं आरुहेइ, आरुहेता समणा य समणीओ य खामेइ, खामेता तहारूवेहिं थे- यावत् कालम् अनवकांक्षमाणस्य विहर्तुम् इति
कृत्या एवं संप्रेक्षसे, संप्रेक्ष्य कल्ये प्रादुष्प्रभातायां रजन्यां यावद् उत्थिते सूरे
सहस्ररभी दिनकरे तेजसा ज्वलति यत्रैव
ममान्तिकः तत्रैव 'हव्वं' आगतः। सः नूनं
स्कन्दक ! अर्थः समर्थः ?
हन्त अस्ति ।
यथासुखं देवानुप्रिय ! मा प्रतिबन्धम् ।

ततः सः स्कन्दकः अनगारः श्रमणेन भगवता
महावीरेण अभ्यनुज्ञातः सन् इष्टतुष्टिचतः
आनन्दितः नन्दितः प्रीतिमनाः परम-

स्कन्दक ! अयि ! श्रमणः भगवान् महावीरः

स्कन्दकम् अनगारम् एवमवादीत्—तत् नूनं

तव स्कन्दक ! पूर्वरात्रापरात्रकालसमये

धर्मजागरिकां जाग्रतः अयमेतदुरूपः आध्या-

त्मिकः चिन्तितः प्रार्थितः मनोगतः संकल्पः

समुदपादि-एवं खलु अहम् अनेन एतद्-

रूपेण तपसा 'ओरालेणं' विपुलेन तद्येव

ततः सः स्कन्दकः अनगारः श्रमणेन भगवता महाबीरेण अभ्यनुज्ञातः सन् इष्टतुष्टिवतः आनन्दितः नन्दितः प्रीतिमनाः परम-सौमनस्यितः हर्षवशिवसर्पद्इदयः उत्यया उत्तिष्ठति, उत्याय श्रमणं भगवन्तं महाबीरं त्रिः आदक्षिण-प्रदक्षिणां करोति, कृत्वा वन्दते नमस्यित, वन्दित्वा नमस्यित्वा स्वयमेव पंच-महाव्रतानि आरोहित, आरुह्य श्रमणान् च श्रमणीः च क्षमयित, क्षमित्वा तथारूपैः स्थ-

वृत्तिकार के अनुसार कडाई शब्द कृतयोग्य का संक्षिप्त रूप है। इसका वैकल्पिक रूप कृतयोगिन् भी दिया गया है।

निशीयचूर्ण में 'कृतयोगी' का अर्थ 'श्रुत और अर्थ के प्रत्युद्यारण में असमर्थ मुनि' किया गया है। व्यवहारमाप्य की वृत्ति में 'कृतयोगी' के दो अर्थ प्राप्त हैं—जो पहले श्रुत और अर्थ का धारण करने वाला होता है, वर्तमान में नहीं होता, वह कृतयोगी होता है। इसका दूसरा अर्थ—'सूत्र और अर्थ की दृष्टि से छेद-ग्रन्थों को धारण करने वाला स्थविर' किया गया है।

#### संलेखना की आराधना में लीन

संलेखना का अर्थ है कषाय और आहार का अल्पीकरण। संलेखना की विस्तृत जानकारी के लिए उत्तरस्वरणाणि ३६ १२४९-२४५ तथा आचारांगभाष्य, अध्ययन ८, याथा ३ द्रष्टव्य है।

### १०. प्रायोपगमन अनशन की अवस्था में

'प्रायोपगमन' अनशन का एक प्रकार है। देखें, भ.२।४६ का भाष्य।

> ६७. स्कन्दक! इस सम्बोधन से संबोधित कर श्रमण भगवान् महावीर ने स्कन्दक अनगार से इस प्रकार कहा—स्कन्दक! मध्यरात्रि में धर्म-जागरिका करते हुए तुम्हारे मन में यह इस प्रकार का आध्यात्मिक, स्मृत्यात्मक, अभिलाषात्मक, मनो-गत संकल्प उत्पन्न हुआ—मैं इस विशिष्ट रूपवाले प्रधान, विपुल तप से कृश हो गया हूँ यावत् मृत्यु की आकांक्षा नहीं करता हुआ रहूं—ऐसी संप्रेक्षा करते हो, संप्रेक्षा कर दूसरे दिन उषाकाल में पी फटने पर यावत् सहस्रराश्म दिनकर सूर्य के उदित और तेज से देदीप्यमान होने पर तुम जहां मैं हूँ, वहां मेरे पास आए हो। स्कन्दक! क्या यह अर्थ संगत है?'

हां, यह संगत है। देवानुप्रिय ! जैसे तुम्हें सुख हो, प्रतिबंध मत करो।

६ द. वह स्कन्दक अनगार श्रमण भगवान् महावीर की अनुज्ञा प्राप्तकर हृष्ट-तुष्ट चित्त वाला, आनन्दित, नन्दित, प्रीतिपूर्ण मनवाला, परम सौमनस्ययुक्त और हर्ष से विकस्वर हृदय वाला हो गया। वह उठने की मुद्रा में उठता है, उठकर श्रमण भगवान् महावीर को दायीं ओर से प्रारंभ कर तीन बार प्रदक्षिणा करता है, वन्दन-नमस्कर करता है, वन्दन-नमस्कार कर वह स्वयं ही पांच महाव्रतों की आरोहणा करता है, आरोहणा कर

चरक, चिकित्सास्थान, ८—योग्या—कर्माभ्यासः ।

२. भ.वृ.२।६६—'कडाईहिं'ति इह परैकदेशात्पदसमुदायो दृश्यस्ततः कृत-योग्यादिभिरिति स्यात्, तत्र कृता योगाः—प्रत्युपेक्षणादिव्यापारा येषां सन्ति ते कृतयोगिनः!

३. े नि.भा.चू.उ.५०,गा.२६६६-३००९,भा.३,पृ.६६—-'श्रुतार्थप्रत्युद्यारणा-

समर्थः कृतयोगी'।

४. व्य.मा.उ.५,वृ.प.६--कृतयोगी नाम यः पूर्वमुभयधर आसीत, नेदानीम् 🛚

५. वही,उ.५,वृ.प.१६—यः कृतयोगी सूत्रतोऽर्यतश्वच्छेदग्रन्यधरः स्थविरः।

भ.वृ.२ ६६ संलिख्यते कृशीक्रियतेऽनयेति संलेखना—तपस्तस्या जोषणा सेवा तया जृष्टः—सेवितो जृषितो वा क्षपितो यः स तया तस्य ।

रेहिं कडाईहिं सद्धिं विपूर्ल पव्ययं सिणयं-सिणयं द्रुहइ, द्रुहित्ता मेहघण-सन्निगासं देवसन्निवातं पुढविसिलापदृयं पडिलेहेड, पडिलेहेत्ता उद्यारपासवणभूमि पडिलेहेइ, पडिलेहेत्ता दब्भसंयारगं संयरइ, संयरित्ता पुरत्याभिमुहे संपलियंकनिसण्णे करयलपरिग्गहियं दसनहं सिरसावत्तं मत्थए अंजिल कट्ट एवं वयासी-

विरै: कृतयोग्यै: सार्खे विपुलं पर्वतं शनै:-शनै: मेधघनसन्निकाशं आरोहति, आरुह्य देवसन्निपातं पृथिवीशिलापृहकं प्रतिलिखति, प्रतिलिख्य उद्यारप्रस्रवण भूमिं प्रतिलिखति, प्रतिलिख्य दर्भसंस्तारकं संस्तृणाति, संस्तृत्य पौरस्त्याभिमुखः सम्पर्य<u>ङ</u>्गनिषण्णः करतल-परिगृहीतं दशनखं शिरसायर्त्तं मस्तके अञ्जलि कृत्वा एवमवादीत्—

नमोत्यु णं अरहंताणं भगवंताणं जाव सिद्धिगतिनामघेयं ठाणं संपत्ताणं।

नमोत्यु णं समणस्स भगवओ महावीरस्स जाव सिद्धिगतिनामधेयं ठाणं संपाविउ-कामस्स ।

वंदामि णं भगवंतं तत्थगयं इहगए, पासउ में भगवं तत्थगए इहमयं ति कट्टू वंदइ नमंसइ, बंदिता नमंसित्ता एवं वयासी-पब्बिं पि मए समणस्स भगवओ महावीरस्स अंतिए सब्बे पाणाइवाए पद्य- क्खाए मिळादंसणसल्ले जावजीवाए जाव पद्मक्खाए जावजीवाए। इयाणि पि य णं समणस्य मगवओ महावीरस्य अंतिए सब्वं पाणाडवायं पद्मक्खामि जावजीवाए जाव मिच्छादंसणसल्लं पद्यवखामि जावजीवाए । सर्वे असण-पाण-खाइम-साइमें चउ-व्यिहं पि आहारं पद्मवखामि जावजीवाए । जं पि य इमं सरीरं इद्दं केंते पियं जाव मा णं बाइय-पित्तिय-सेंभिय-सन्निवाइय विविहा रोगायंका परीसहोवसम्गा फुसंतु त्ति कट्टू एवं पि णं चरिमेहिं उस्सास-नीसासेहिं बोसिरामि ति कट्ट संलेहणाञ्चसणाञ्चिसए भत्तपाणपडियाइविखए पाओवगए कालं अणवकंखमाणे विहरड ।)

नमोऽस्तु अईद्भ्यः भगवद्भ्यः यावत् सिद्धि-गतिनामधेयं स्थानं संप्राप्तेभ्यः। नमोऽस्तु श्रमणाय भगवते महावीराय यावत् सिद्धिगतिनामधेयं स्थानं संप्राप्तकामाय ।

बन्दे भगवन्तं तत्रगतं इहगतः, पश्यतु मे भगवान् तत्रगतः इहगतं इति कृत्वा वन्दते नमस्यति, बन्दित्वा नमस्यित्वा एवनवादीत् — पूर्वमपि मया श्रमणस्य भगवतः महावीरस्य अन्तिके सर्वः प्राणातिपातः प्रत्याख्यातः यावञ्जीवं यावनु मिथ्यादर्शनशल्यः प्रत्या-ख्यातः यावजीयम् । इदानीमपि च श्रमणस्य भगवतः महावीरस्य अन्तिके सर्वे प्राणातिपातं प्रत्याख्यामि यावजीवं यावन् निध्यादर्शनशल्यं प्रत्याख्यामि यावजीवम् । सर्वम् अशन-पान-खाद्य-स्वाद्यं चतुर्विधमीपे आहारं प्रत्याख्यानि यावजीवम्। यदिप च इदं शरीरम् इष्टं कान्तं प्रियं यावन् मा वातिक-पैत्तिक-श्लैष्मिक-सान्निपातिकाः विविधाः रोगातङ्काः परीषहो-पसर्गाः स्पृशन्तु इति कृत्वा एतदपि चर्पैः उच्छ्वास-निःस्वासैः व्युत्सजामि इति कृत्वा संलेखनाजोषणाजुष्टः । प्रत्याख्यातभक्तपानः प्रायोपगतः कालमनवकांक्षमाणः विहरति !

श्रमण-श्रमणियों से क्षमायाचना करता है, क्षमायाचना कर तथारूप कृतयोग्य स्थविरों के साथ धीमे-धीमे विपुल पर्वत पर चढ़ता है, चढ़कर सघन मेघ के समान श्यामवर्ण वाले देवों के समागम-स्थल पृथ्वी शिलापट्ट का प्रतिलेखन करता है, प्रतिलेखन कर उच्चार-प्रश्रवण-भूमि का प्रतिलेखन करता है, प्रतिलेखन कर डाभ का बिछौना बिछाता है, बिछा कर पूर्व दिशा की ओर मृंह कर पर्यंक-आसन में बैठ दोनों हथेलियों से निष्यत्र सम्पुट वाली दसनखात्मक अंजलि को सिर के सम्मुख घुनाकर, मस्तकर पर टिकाकर इस प्रकार बोलता है—

नमस्कार हो अर्हत् भगवान् को यावत् जो सिद्धिगति नामक स्थान को प्राप्त हो चुके हैं। नमस्कार हो श्रमण भगवानु महावीर को यावत् जो सिद्धिगति नामक स्थान को प्राप्त करने के इच्छ्क हैं।

'यहां बैठा हुआ मैं वहां विराजित भगवान् को वन्दन करता हूँ। वहां विराजित भगवान् यहां स्थित मुझे देखें' ऐसा सोचकर वह वन्दन-नमस्कार करता है, वन्दन-नभस्कार कर वह इस प्रकार बोलता है- मैंने पहले भी श्रमण भगवान महावीर के पास जीवनभर के लिए सर्व प्राणातिपात यावत् मिथ्यादर्शनशल्य<sup>र</sup> का प्रत्याख्यान किया था। इस समय भी मैं श्रमण भगवान् महावीर के पास जीवन भर के लिए सर्व प्राणातिपात यावत् मिथ्या-दर्शनशल्य का प्रत्याख्यान करता हूँ। मैं जीवन भर के लिए सर्व अशन, पान, खाद्य और स्वाद्य —इस चार प्रकार के आहार का प्रत्याख्यान करता हूँ । यद्यपि मेरा यह शरीर मुझे इष्ट, कान्त, प्रिय यावत् बात, पित्त, श्लेष्म और सन्निपात-जनित विविध प्रकार के रोग और आतंक तथा परीषह और उपसर्ग इसका स्पर्श न करें, इसलिए इसको भी मैं अन्तिम उच्छ्वास-नि:श्वास तक छोड़ता हूँ। ऐसा कर वह संलेखना की आराधना में लीन होकर भक्तपान का प्रत्याख्यान कर प्रायोपगमन अनशन की अवस्था में मृत्यु की आकांक्षा नहीं करता हुआ रह रहा है।

#### भाष्य

### १. सूत्र ६८

प्रस्तुत सूत्र में एक स्थान पर पांच महाव्रुत की आरोपणा का उल्लेख है और दूसरे स्थान पर 'मैंने श्रमण भगवान् महावीर के पास प्राणातिपात यावत् मिथ्यादर्शनशल्य का प्रत्याख्यान किया था'--इसका उल्लेख है। इन दोनों पाठों से एक प्रश्न उपस्थित होता है कि स्कन्दक ने प्राणातिपात यावत् निथ्यादर्शनशल्य के प्रत्याख्यानपूर्वक दीक्षा का व्रत स्वीकार किया था और अनशन के समय पांच महाव्रतों की आरोपणा की, इसका तात्पर्य क्या है?

भगवान पार्श्व के शासन में केवल सामायिक चारित्र था और भगवान महावीर के शासन में सामायिक चारित्र तथा छेदोपस्थापनीय चारित्र दोनों थे । दीक्षा सामाधिक चारित्र के संकल्प के साथ की जाती और एक सप्ताह, चार मास अथवा छह मास के पश्चात् छेदोपस्थापनीय चारित्र स्वीकृत किया जाता था। सामायिक चारित्र में केवल सर्व सावद्ययोग का प्रत्याख्यान होता था। भगवान् महावीर ने दीक्षा के समय "सव्वं में अकरणिज्ञं पायकम्म"—इस संकल्प के साथ सामायिक चारित्र स्वीकार किया था। छेदोपस्थापनीय चारित्र में सावद्ययोग का प्रत्याख्यान विस्तार के साथ किया जाता था। विस्तार की दो परम्पराएं प्रस्तृत सूत्र में विद्यमान हैं—

१. पांच महाव्रतों का स्वीकार।

६६. तए णं से खंदए अणगारे समणस्स

भगवओ महावीरस्स तहारूवाणं येराणं

अंतिए सामाइयमाइयाई एकारस अंगाई

अहिजित्ता, बहुपडिपुण्णाई दुवालसवासाई

सामण्णपरियागं पाउणित्ता भासियाए

संलेहणाए अत्ताणं झूसित्ता, सट्ठि भत्ताइं

अणसणाए छेदेता आलोइय-पडिब्हंते

समाहिपत्ते आणुपुचीए कालगए ॥

२. अठारह प्रकार की सावध प्रवृतियों का प्रत्याख्यान!

प्रस्तुत सूत्र में दोनों का उल्लेख हुआ है। इन दोनों में पहले कीन-सी परम्परा प्रचलित हुई—यह निश्चयपूर्वक कहना कठिन है। संभावना की जा सकती है कि पहले अठारह प्रकार की सावध प्रवृतियों के प्रत्याख्यान की परम्परा रही हो और उसके पश्चात् उसका संक्षिप्त रूप पांच महाव्रतों के रूप में हुआ हो। सूत्र-संकलन के काल में दोनों परम्पराओं का एक साथ उल्लेख हुआ है—यह संभावना की जा सकती है।

#### शब्द-विमर्श

आरुहेइ--आरोहणा करना। 'आरोहणा' और 'आरोपणा'

ततः सः स्कन्दकः अनगारः श्रमणस्य भगवतः महावीरस्य तथारूपाणां स्थविराणाम् अन्तिके सामायिकादीनि एकादश अङ्गानि अधीय वहुप्रतिपूर्णानि द्वादशवर्षाणि श्रामण्यपर्यायं प्राप्य मासिक्या संलेखनया आत्मानं जोषित्वा धिष्टं भक्तानि अनशनेन छित्त्वा आलोचित-प्रतिक्रान्तः समाधिप्राप्तः आनुपूर्व्या कालगतः !

६६. वह स्कन्दक अनगार श्रमण भगवान् महावीर के तथारूप स्थविरों के पास सामायिक आदि ग्यारह अंगो का अध्ययन कर प्रायः परिपूर्ण बारह वर्ष के श्रामण्य-पर्याय का पालन कर एक मास की संलेखना से अपने आप (शरीर) को कृश बना, अनशन के द्वारा साठ भक्त (भोजन के समय) का छेदन कर आलोचना और प्रतिक्रमण कर समाधिपूर्ण दशा में क्रमशः दिवंगत हो गया।

#### भाष्य

#### १. साठ भक्त

एक दिन में भोजन के दो भक्त होते हैं। तीस दिन के अनशन में साठ भक्त त्यक्त हो जाते हैं।

२. आलोचना और प्रतिक्रमण कर

 आ.चूला,१४।३२—''सब्बं मे अकरिणज्ञं पायकमं'' ति कट्टु सामाइयं चरित्तं पडियज्ञइ।

- २. भ.वृ.२।६६- घनमेघसदृशं सान्द्रजलदसमानं कालकमित्यर्थः।
- ३. यही,२१६६—'देवसंनिवायं'ति देवानां संनिपातः—समागमो रमणीयत्याद् यत्र स तथा तं।
- ४. वही,२।६६—पृथ्वीशिलारूपः पष्टकः, आसनविशेषः पृथिवीशिलापद्धकः काष्टशिलाऽपि शिला स्पादतस्तद्व्यवच्छेदाय पृथिवीग्रहणं।
- ५. वही,२।६८—'संपलियंकनिसण्णे'त्ति पद्मासनीपविष्टः।
- ६. योगशास्त्र,४ ! १२५,१२६— स्याज्जंघयोरधोभागे पादोपरिकृते सित । पर्यङ्को नाभिगोत्तान-दक्षिणोत्तरपाणिकः ॥ जंघाया मध्यभागे तु संश्लेषो यत्र जंघया । पद्मासनमिति प्रोक्तं तदासनविचक्षणैः ॥

दोनों एकार्थक हैं।

मेथधनसंनिकास काला । रे देवसंनिपात —जहां देव आते हैं। रे

पृथ्वीशिलापट्ट-शिला का आसन। संपल्पंकासन-पर्यंकासन। वृत्तिकार ने इसका अर्थ पद्मासन किया है। आचार्य हेमचन्द्र ने पर्यंकासन और पद्मासन को

पृथक्-पृथक् माना है। द्रष्टव्य म.२।६२ का भाष्य।

२. दोनों हथेलियों से निष्पन्न सम्पुट वाली....अंजिल को प्रस्तुत पाठ में अंजिल के तीन विशेषण हैं। वृत्तिकार ने केवल सिरसावत की व्याख्या की है। उसके दो अर्थ हैं—िसिर से

अस्पृष्ट अथवा सिर की और आवर्तन या परिश्रमण करने वाले। आचार्य मलयगिरी ने अंजलि तथा उसके तीनों विशेषणों की व्याख्या

की है!

३. प्राणातिपात यावत् मिथ्यादर्शनशल्य

द्रष्टव्य, ४.९१२७६-२६६ का भाष्य

4

आलोचना का अर्थ है---अपनी भूलों का प्रकट उद्यारण या निवेदन । प्रतिक्रमण का अर्थ है----अकरणीय को पुनः न करने का संकल्प अथवा अतीत की भूलों के लिए मिथ्या दुष्कृत का प्रयोग।

- भ.वृ.२१६८—'सिरसावतं'ित शिरसाऽप्राप्तम्—अस्पृष्टम्, अथवा शिरसि आवर्त्त आवृत्तिरावर्त्तनं—परिभ्रमणं यस्यासी सप्तम्यलोपाच्छिरस्यावर्त्तस्तम्।
- त. राज.वृ.पृ.५६—हयोईस्तयोरन्योऽन्यान्तरित्ताङ्गुलिकयोः सम्युटरूपतया यदे-कत्र मीलनं सा अञ्जलिः ताम्। करतलाभ्यां परिगृहीता—निष्पादिता कर-तलपरिगृहीता ताम्। दश नखा यस्यां एकैकिस्मिन् हस्ते नखपञ्चकसंभवात् दशनखा ताम् तया। आयर्त्तनमावर्त्तः शिरस्यावर्तो यस्याः सा शिरस्यावर्ता —'कण्ठेकालः', 'उरसिलोमा' इत्यादिवत् अलुक्समासः—ताम्।
- भ.वृ.२ । ६६—'सिंड्डे भत्ताइं'ति प्रतिदिनं भोजनद्वयस्य त्यागास्त्रिंशता दिनैः षष्टिर्भक्तानि त्यक्तानि भवन्ति ।
- १०. वही, २ | ६६—आलोचितं—गुरूणां निवेदितं यदितचारजातं तत्, प्रति-क्रान्तम्—अकरणविषयीकृतं येनासावालोचितप्रतिक्रान्तः अथवाऽऽलो-चितश्चासावालोचनादानात् प्रतिक्रान्तश्च निथ्यादुष्कृतदानादालोचितप्रति-क्रान्तः ।

७०. तए णं ते येरा भगवंतो खंदयं अणगारं कालगर्यं जाणित्ता परिनिव्वाणवित्तयं काउसम्मं करेति, करेता पत्त-चीवराणि गेण्हंति, गेण्हित्ता विपुलाओ पव्ययाओ सणियं-सणियं पच्चोरुहंति, पच्चोरुहित्ता जेणेव समणे भगवं महावीरे तेणेव उवागळाति, उवागच्छित्ता समणं भगवं महावीरं वंदीते नमंसीते, वंदित्ता नमंसित्ता एवं क्यासी एवं खलु देवाणुष्पियाणं अंतेवासी खंदए नामं अणगारे पगइभद्दए पगइउवसंते पगइपयणुकोहमाणमायालोभे मिउमद्दवसंपन्ने अल्लीणे विणीए। से णं देवाणुप्पिएहि अब्भणुण्णाए समाणे सयमेव पंच महव्वयाणि आरुहेत्ता, समणा य समणीओ य खामेत्ता, अम्हेहिं सद्धिं विपृतं पव्ययं संणियं-सणियं द्वहित्ता जाव मासियाए संलेहणाए अत्ताणं झुसित्ता, सिंड भत्ताइं अणसणाए छेदेत्ता आलोइय-पडिकंते समाहिपत्ते आणुपुचीए कालगए। इमे य से आयारभंडए ॥

ततः ते स्थविराः भगवन्तः स्कन्दकम् अनगारं कालगतं ज्ञात्वा परिनिर्वाणप्रत्ययं कायोत्सर्गं कुर्वन्ति, कृत्वा पात्र-चीवराणि गृह्णन्ति, गृहीत्वा विपुलात् पर्वतात् शनैः-शनैः प्रत्यारोहन्ति, प्रत्यारुह्य यत्रैव श्रमणः भगवान् महावीरः तत्रैव उपागच्छन्ति, उपागम्य श्रमणं भगवन्तं महावीरं वन्दन्ते नमस्यन्ति, बन्दित्या नमस्यित्वा एवनवादिषुः---एवं खलु देवा-नृप्रियाणां अन्तेवासी स्कन्दकः नाम अनगारः प्रकृतिभद्रकः प्रकृतिउपशान्तः प्रकृतिप्रतनु-क्रोधमानमायालोभः मृदुमार्दवसम्पन्नः आलीनः विनीतः। स देवानुप्रियैः अभ्यनूज्ञातः सन् स्वयमेव पंच महाव्रतानि आरुह्य, श्रमणाः च श्रमणीः च क्षमयित्वा, अस्माभिः सार्द्धं विपुलं पर्वतं शनैः-शनैः आरुह्य यावत् मासिक्यां संलेखनायान् आत्मानं जोषित्वा पष्टिं भक्तानि अनशनेन छित्वा आलोचित-प्रतिक्रान्तः समाधिप्राप्तः आनुपूर्व्या कालगतः। इमानि च तस्य आचारभाण्डकानि ।

७०. वे स्थविर भगवान् स्कन्दक अनगार को दिवंगत जानकर परिनिर्वाणहेतुक कायोत्सर्ग करते हैं, कायोत्सर्ग कर उसके पात्र और चीवरों को लेते हैं, लेकर धीमे-धीमे विपुल पर्वत से नीचे उतरते हैं, नीचे उतर कर जहां श्रमण भगवानु महावीर हैं वहां आते हैं, आकर श्रमण भगवान महावीर को वन्दन-नमस्कार करते हैं, वन्दन-नमस्कार कर वे इस प्रकार कहते हैं—देवानुप्रिय का अन्तेवासी स्कन्दक नाम का अनगार, जो प्रकृति से भद्र और प्रकृति से उपशान्त था, जिसकी प्रकृति में क्रोध, मान, माया, लोभ प्रतनु (पतले) थे, जो मृदु-मार्दव से सम्पन्न, आत्मलीन और विनीत था, उसने देवानुप्रिय की आज्ञा पाकर स्वयं ही पांच महाव्रतों की आरोहणा की, श्रमण-श्रमणियों से क्षमायाचना की, हमारे साथ धीरे-धीरे विपुल पर्वत पर चढ़ा यावत् एक मास की संलेखना से अपने आप को कुश बनाया, अनशन के द्वारा साठ भक्तों का छेदन किया. वह आलोचना और प्रतिक्रमण कर समाधिपूर्ण दशा में क्रमशः दिवंगत हो गया। ये प्रस्तुत हैं उसके साधु-जीवन के उपकरण।

#### भाष्य

### १. परिनिर्वाणहेतुक

परिनिर्वाण का अर्थ है— मरण । मुनि का परिनिर्वाण होने पर कायोत्सर्ग करने का विधान है।

परिनिर्वाण के समय अन्य मुनियों को हर्ष और शोक दोनों अवस्थाओं से अतीत रहकर उदासीन भाव में रहना चाहिए।

प्रस्तुत प्रकरण में कायोत्सर्ग का उल्लेख है, किन्तु स्कन्दक मुनि के शव का व्युत्सर्ग किस विधि से किया गया—इसका कोई उल्लेख नहीं है। कप्पो (बृहत्कत्प) में दिवंगत मुनि के शरीर-व्युत्सर्ग की विधि निर्दिष्ट है। भाष्य में इसकी विस्तृत चर्चा मिलती है। तुलना के लिए देखें, भगवती आराधना, गा.१६७६-२०००।

#### २. आचार-भाण्ड

साध्वाचार का उपकरण।

७१. भंतिति ! भगवं गोयमे समणं मगवं महावीरं वंदइ नमंसइ, वंदित्ता नमंसित्ता एवं वयासी—एवं खलु देवाणुप्पियाणं अंते-वासी खंदए नामं अणगारे कालमासे कालं किद्या कहिं गए ? कहिं उववण्णे ?

गोयमाइ ! समणे भगवं महावीरे भगवं गोयमं एवं वदासी—एवं खलु गोयमा ! मम अंतेवासी खंदए नामं अणगारे पगइभ-इए पगइउवसंते पगइपयणुकोहमाणमाया- भदन्त ! अयि ! भगवान् गीतमः श्रमणं भगवन्तं महावीरं वन्दते नमस्यति, वन्दित्वा नमस्यित्वा एवमवादीद्—एवं खलु देवानु-प्रियाणाम् अन्तेवासी स्कन्दकः नाम अनगारः कालमासे कालं कृत्वा कुत्र गतः ? कुत्र उपपन्नः ?

गौतम ! अयि ! श्रमणः भगवान् महाचीरः भगवन्तं गौतमम् एवमवादीत्—एवं खलु गौतम ! मम अन्तेवासी स्कन्दकः नाम अन-गारः प्रकृतिभद्रकः प्रकृतिउपशान्तः प्रकृति- ७१. 'भन्ते !' इस सम्बोधन से संबोधित कर भगवान् गीतम श्रमण भगवान् महावीर को वन्दन-नमस्कार करते हैं, वन्दन-नमस्कार कर इस प्रकार कहते हैं—देवानुप्रिय का शिष्य स्कन्दक नाम का अनगार कालमास में काल (मृत्यु) को प्राप्त कर कहां गया है ? कहां उपपन्न हुआ है? 'गीतम !' इस सम्बोधन से सम्बोधित कर श्रमण भगवान् महावीर भगवान् गीतम से इस प्रकार कहते हैं—'गीतम ! मेरा अन्तेवासी स्कन्दक अनगार, जो प्रकृति से भद्र और प्रकृति से उपशान्त

भ.वृ.२।ॐ—-'परिणिच्चाणवित्तयं'ित परिनिर्वाणं—मरणं, तत्र यच्छरीरस्य परिष्ठापनं तदिप परिनिर्वाणमेव तदेव प्रत्ययो-– हेतुर्यस्य स परिनिर्वाण-प्रत्ययोऽतस्तम्।

२.कप्पो,४।२५।

३. ब.क.भा.गा.५४६७५५६५।

लोमे मिउमद्दवसंपण्णे अल्लीणे विणीए, से णं मए अव्मणुष्णाए समाणे सयमेव पंच महत्वयाइं आरुहेता जाव मासियाए संलेहणाए अत्ताणं झूसित्ता, सिंड मत्ताइं अणसणाए छेदेता आलोइय-पिडकंते समाहिपत्ते कालमासे कालं किंद्या अञ्चए कप्ये वेवताए उववण्णे।।

प्रतनुक्रोधमानमायालोभः मृदुमार्दवसम्पन्नः आलीनः विनीतः, सः मया अभ्यनुज्ञातः सन् स्वयमेय पंच महाव्रतानि आरुह्य यायन् मासिक्यां संलेखनायाम् आत्मानं जोषित्वा षष्टिं भक्तानि अनशनेन छित्त्वा आलोचित-प्रति-क्रान्तः समाधिप्राप्तः कालमासे कालं कृत्वा अच्युते कल्पे देवत्येन उपपन्नः।

था, जिसकी प्रकृति में क्रोध-मान-माया-लोभ प्रतनु थे, जो मृदु-मार्दव से सम्पन्न, आत्मलीन और विनीत था, उसने मेरी आज्ञा पाकर स्वयं ही पांच महाव्रतों की आरोहणा की यावत् एक महीने की संलेखना से अपने आप को कृश बनाया, अनशन के द्वारा साठ भक्तों का छेदन किया । वह आलो-चना और प्रतिक्रमण कर, समाधिपूर्ण दशा में कालमास में काल को प्राप्त कर अच्युत कल्प में देवल्प में उपपन्न हुआ है।

७२. तत्य णं अत्येगइयाणं देवाणं बाबीसं सागरोवमाइं टिई पण्णता ा तत्य णं खंदयस्स वि देवस्स बाबीसं सागरोवमाइं ठिई पण्णता ।। तत्र अस्त्येककानां देवानां द्वाविंशतिं सागरोपमानि स्थितिः प्रज्ञसा। तत्र स्कन्दक-स्यापि देवस्य द्वाविंशतिं सागरोपमानि स्थितिः प्रज्ञसा। ७२. वहां कुछ देवों की स्थिति बाईस सागरोपम की प्रज्ञप्त है। वहां स्कन्दक देव की स्थिति भी बाईस सागरोपम है।

७३. से णं भंते ! खंदए देवे ताओ देवलोयाओ आउक्खएणं भवक्खएणं ठिइक्खएणं अणंतरं चयं चइत्ता किंहं गच्छिहिति ? किंहं उवविक्रिहिति ?

गोयमा ! महाविदेहे वासे सिज्बिहिति बुज्जिहिति मुच्चिहिति परिणिव्यहिति सब्दुक्खाणं अंतं करेहिति !! सः भदन्त ! स्कन्दकः देवः तस्माद् देवलोकाद् आयुःक्षयेण भवक्षयेण स्थितिक्षयेण अनन्तरं च्यवं च्युत्वा कुत्र गमिष्यति ? कुत्र उप-पत्त्यते?

पत्यतः गौतम! महाविदेहे वर्षे सेत्स्यति, 'बुज्झिहिति' मोक्ष्यति परिनिर्वास्यति सर्वदु:खानाम् अन्तं करिष्यति । ७३. मन्ते ! वह स्कन्दक देव आयु-क्षय, भव-क्षय और स्थिति-क्षय<sup>3</sup> के अनन्तर उस देवलोक से च्यवन कर<sup>3</sup> कहां जाएगा ? कहां उपपन्न होगा?

गीतम ! यह महाविदेह क्षेत्र में सिद्ध, प्रशान्त, मुक्त और परिनिर्वृत होगा, सब दुःखों का अन्त करेगा ।

#### भाष्य

### १. आयु-सय, भव-सय और स्थिति-क्षय

ठाणं में आयुवन्ध के छह प्रकार बतलाए गए हैं—जाति, गति, स्थिति, अवगाहना, प्रदेश और अनुभाग । अयुष्य के प्रदेश (परमाणु-स्कन्ध) क्षीण हो जाते हैं, उस अवस्था का नाम आयुक्षय है। ठाणं की भाषा में इसे 'प्रदेश-आयु का सय' कहा जा सकता है।

'मवसय' का अर्थ है किसी एक गति या जाति के अनुबन्ध की समाप्ति। 'भव' शब्द में गति और जाति दोनों का समावेश किया जा सकता है।

'स्थिति' का अर्थ है काल-मर्यादा। आयुष्य के बन्ध के साथ

इनका बन्ध होता है और आयुष्य के प्रदेशों की समाप्ति के साथ ये सब समाप्त हो जाते हैं।

#### २. च्यवन कर

वृत्तिकार ने **चय शब्द का अर्थ शरीर किया है।** उसका वैकल्पिक अर्थ च्यवन किया है।

चइता का मूल अर्थ त्याग कर और वैकल्पिक अर्थ 'च्यव कर' किया है।

१. ठाणं,६ १९१६।

२. भ.वृ.२ । ७३—-'आउक्खएणं'ति आयुष्ककर्मदलिकनिर्जरणेन, 'मवक्खएणं' ति देवभवनिबन्धनभूतकर्मणां गत्यादीनां निर्जरणेन 'ठितिक्खएणं'ति आयुष्क-कर्मणः स्थितेर्वेदनेन ।

३. वही, २ । ७३---'चय'न्ति शरीरं 'चइत्त'ति त्यकृत्वा , अयवा 'चयं' ति व्यवं —च्यवनं 'चइत्त'ति व्यत्वा कृत्वा ।

# बीओ उद्देसो : दूसरा उद्देशक

मूल

### संस्कृत छाया

हिन्दी अनुवाद

## समुग्घाय-पदं

७४. कइ णं भंते ! समुग्धाया पण्णता ?
गोयमा ! सत्त समुग्धाया पण्णता, तं
जहा—१. वेदणासमुग्धाए २. कसायसमुग्धाए ३. मारणंतियसमुग्धाए ४. वेउव्ययसमुग्धाए ५. तेजससमुग्धाए ६. आहारगसमुग्धाए ७. केवलियसमुग्धाए।
छाउमत्थियसमुग्धायवञ्जं समुग्धायपदं नेयव्यं।

### समुद्धात-पदम्

कित भदन्त ! समुद्धाताः प्रज्ञाताः ?
गीतम ! सप्त समुद्धाताः प्रज्ञाताः, तद् ययावेदनासमुद्धातः, कषायसमुद्धातः, मारणान्तिकसमुद्धातः, वैक्रियसमुद्धातः, तैजससमुद्धातः, आहारकसमुद्धातः, कैवलिकसमुद्धातः। छाद्मस्थिकसमुद्धातवर्ज्यं समुद्धातपदं नेतव्यम् ।

### समुद्धात-पद

७४. भन्ते ! समुद्धात कितने प्रज्ञप्त हैं ?
गीतम ! समुद्धात सात प्रज्ञप्त हैं, जैसे चेदना
समुद्धात, कषाय समुद्धात, मारणान्तिक समुद् धात, वैक्रिय समुद्धात, तैजस समुद्धात, आहारक समुद्धात और केवली समुद्धात। छाद्यस्थिक समुद्धात को छोड़कर पण्णवणा का समुद्धात-पद (३६) ज्ञातव्य है।

#### भाष्य

### ९. सूत्र ७४

जीव विशेष परिस्थिति में अपने प्रदेशों का शरीर से बाहर प्रक्षेपण करता है, उस क्रिया का नाम समुद्धात है।

बेदना समुद्धात—जीव जब वेदना के अनुभव में परिणत होकर उस (वेदना के अनुभव) के साथ एकीभाव स्थापित कर लेता है, उस समय वह भविष्य में अनुभव-योग्य वेदनीय कर्म-प्रदेशों की उदीरणा कर उन्हें उदय में ले आता है । उदित पुद्गलों का अनुभव कर उनका निर्जरण कर देता है। वेदना समुद्धात में परिणत जीव वेदनीय कर्म पुद्गलों का परिशाटन अथवा निर्जरण करता है।

कषाय समुद्धात जीव क्रोध, मान, माया और लोभ में परिणत होकर शरीर से बाहर आत्म-प्रदेशों को फैलाता है, शरीर के पोले भाग को भरता है, फिर उनका शरीर से बाहर प्रक्षेपण करता है। इस क्रिया में वह कषाय के पुद्गलों का परिशाटन अथवा निर्जरण करता है।

मारणान्तिक समुद्धात जीव का आयुष्य अन्तर्मृहूर्त्त शेष रहता है, तब वह मारणान्तिक समुद्धात करता है। सब जीव मारणान्तिक समुद्धात करता है। सब जीव मारणान्तिक समुद्धात के द्वारा नहीं मरते। जिनका अन्तिम समय अत्यन्त कष्टमय होता है, वे ही जीव मारणान्तिक समुद्धात करते हैं। यह समुद्धात मरण के अन्त में होता है, इसलिए इसका नाम मारणान्तिक है। इस समुद्धात का प्रयोग करने वाला अपने आत्म-प्रदेशों को चौड़ाई में शरीर-प्रमाण तथा लम्बाई में जघन्यतः अंगुल के असंख्यातवें भाग-प्रमाण, उत्कर्षतः अंसंख्य-योजन-प्रमाण क्षेत्र तक एक ही दिशा में अगले जन्म में उत्पन्न होने के स्थान तक फैला देता है।

मारणान्तिक समुद्धात कोई जीव एक बार करता है। वह अपने उत्पत्ति-स्थान में जाकर वहीं उत्पन्न हो जाता है। कोई जीव उसका प्रयोग दो बार करता है। वह मारणान्तिक समुद्धात के द्वारा अपने अग्रिम जन्म के उत्पत्ति-स्थान तक पहुंचकर लौट आता है। पूर्व स्थिति में आकर फिर मारणान्तिक समुद्धात का प्रयोग कर मरता है।

मारणान्तिक समुद्धात करने वाला आयुष्य कर्म के पुद्गलों का परिशाटन अथवा निर्जरण करता है।

वैक्रिय समुद्धात इस समुद्धात का प्रयोग विक्रिया विविध प्रकार के रूपों का निर्माण करने के लिए किया जाता है। वैक्रिय समुद्धात का प्रयोग करने वाला वैक्रिय शरीर नाम कर्म के पुद्गलों का परिशाटन अथवा निर्जरण करता है। भट्ट अकलंक ने विक्रिया के दो प्रकारों का निर्देश किया है—एकत्व-विक्रिया और पृथक्त्व-विक्रिया।

एकत्व-विक्रिया—अपने शरीर का सिंह आदि के रूप में परिवर्तन करना। उदाहरण के रूप में स्थूलभद्र को प्रस्तुत किया जा सकता है। स्थूलभद्र की बहनें अपने मुनि-भाई का दर्शन करना चाहती थी। उन्होंने श्रुतकेवली भद्रबाहु स्थामी से पूछा—हमारे भाई कहा हैं ? भद्रबाहु ने कहां—गुफा में ध्यान कर रहा है। ये गुफा की और गई, स्थूलभद्र ने अपनी बहनों के आने की बात जान ली, सिंह का रूप बनाकर बैठ गए। बहनों ने गुफा में सिंह को देखा और वे मुड़कर बापस भद्रबाहु के पास आ गई। भद्रबाहु के संकेता-

१. भ.६ ११२२ ।

नुसार दूसरी बार गई, तो गुफा में स्यूलभद्र बैठे थे।

पृथक्त्य-विक्रिया-अपने शरीर से भित्र प्रासाद, मण्डप आदि का निर्माण करना।

विशेष विवरण के लिए देखें, भगवती, ३१४ का भाष्य।

तैजस समुद्धात तेजोलिब्ध-सम्पन्न पुरुष अपने आत्म-प्रदेशों का शरीर से बाहर प्रक्षेपण करता है। वे चौड़ाई और मोटाई में शरीर-प्रमाण होते हैं तथा लम्बाई में संख्यात योजन प्रमाण दण्ड का निर्माण करते हैं। प्रयोक्ता पुरुष तैजस शरीर नाम कर्म के पुद्गलों का परिशाटन और तद्योग्य अन्य पुद्गलों का ग्रहण कर तेजोलेश्या का प्रयोग करता है। इसका उद्देश्य होता है—अनुग्रह और निग्रह करना। अनुग्रह के लिए शीतल तेजोलेश्या और निग्रह के लिए उष्ण तेजोलेश्या का प्रयोग किया जाता है। आधुनिक विज्ञान परमाणु-शक्ति का उपयोग निर्माण और ध्वंस दोनों के लिए कर रहा है, वैसे ही तेजोलब्धि भी निर्माण और ध्वंस दोनों के लिए प्रयुक्त की जाती थी। तैजस समुद्धात का प्रयोग करने वाला तैजस शरीर नाम कर्म का परिशाटन अथवा निर्जरण करता है।

आहारक समुद्र्यात—आहारक लब्धि से सम्पन्न मुनि आहारक शरीर का निर्माण करने के लिए अपने आत्म-प्रदेशों का बाहर प्रक्षेपण करता है। वे चौड़ाई और मोटाई में शरीर-प्रमाण होते हैं तथा लम्वाई में संख्यात योजन प्रमाण दण्ड का निर्माण करते हैं। प्रयोग करने वाला पूर्वबद्ध आहारक शरीर नाम कर्म के पुद्गलों का परिशाटन और तद्योग्य अन्य पुद्गलों का ग्रहण कर आहारक शरीर का निर्माण करता है। सिद्धसेन गणी के अनुसार उस शरीर का जघन्य प्रमाण एक रिल—बंधी मुद्दी वाले हाथ जितना और उत्कृष्ट प्रमाण पूरे हाथ जितना।

#### आहारक शरीर के निर्माण का प्रयोजन

तत्त्वार्थ माध्य के अनुसार इसका प्रयोजन है—सन्देह-निवारण। आहारक लब्धि-सम्पन्न चतुर्दश पूर्वधर मुनि किसी अत्यन्त गहन विषय में संदिग्ध हो जाता है, तब सन्देह-निवारण के लिए वह आहारक शरीर का निर्माण कर उसे केवली के पास संप्रेषित करता है। वह अपने सन्देह का समाधान पाकर फिर अपने मूल शरीर में आ तदवस्थ हो जाता है। सिद्धसेन गणी ने चतुर्दशपूर्वी की दो श्रेणियों का उल्लेख किया है—भिन्नाक्षर और अभिन्नाक्षर। जिसे प्रत्येक अक्षर के श्रुतगम्य पर्यायों का भिन्न अथवा परिस्फुट ज्ञान होता है, वह 'भिन्नाक्षर चतुर्दशपूर्वी' कहलाता है। वही श्रुतकेवली कहलाता है। उसके मन में श्रुतज्ञान-विषयक कोई संशय नहीं होता, इसलिए वह आहारक समुद्घात का प्रयोग नहीं करता। अभिन्नाक्षर चतुर्दशपूर्वी को अक्षर-पर्यायों का परिस्फुट ज्ञान नहीं होता; इसलिए वह श्रुत-विषयक अर्थ का सन्देह उत्पन्न होने पर यदि आहारक लिच्छ सम्पन्न हो, तो उसका प्रयोग कर लेता है।

भट्ट अकलंक ने आहारक समुद्घात के प्रयोग के तीन प्रयोजनों का निर्देश किया है:

9.आहारक लिथ्ध के सद्भाव का ज्ञान २.सूक्ष्म पदार्थ का निर्धारण ३.संयम-परिपालन ।  $^{1}$ 

धवला और इन्यसंग्रह की टीका में आहारक समुद्धात के विषय में कुछ विशेष तथ्य उपलब्ध हैं।

धवला के अनुसार—आहारक समुद्धात के प्रयोग से निर्मित आहारक शरीर एक हस्त प्रमाण, सर्वांग सुन्दर, समचतुरस्न संस्थान से युक्त, हंस के समान धवल, रस, रुधिर, मांस, मेद, अस्थि, मज़ा और शुक्र—इन सात धातुओं से रिहेत, विष, अग्नि एवं शस्त्रादि समस्त बाधाओं से मुक्त, वज्र, शिला, स्तम्भ, जल व पर्वतों में से गमन करने में दक्ष तथा मस्तक से उत्पन्न होता है।

द्रव्यसंग्रह की टीका के अनुसार—आहारक समुद्धात का प्रयोग करने वाला अपने मस्तिष्क से एक निर्मल स्फटिक के रंग का एक हाथ का पुतला निकालता है। वह पुतला जहां कहीं केवली होते हैं, वहां संशय का निवारण कर, प्रश्नकर्ता को समाधान दे, पुनः अपने शरीर में प्रवेश कर जाता है।

आहारक समुद्धात का प्रयोग करने वाला आहारक शरीर नाम कर्म पुद्गलों का परिशाटन अथवा निर्जरण करता है।

केवली समुद्धात—आयुष्य कर्म की स्थिति और दलिकों से जब वेदनीय कर्म की स्थिति और दलिक तथा नाम और गोत्र कर्म की स्थिति और दलिक अधिक होते हैं, तब उनको आपस में बराबर

त.रा.वा.२।४६, पृ.१५२—विविधकरणं विक्रिया। सा देथा—एकत्वविक्रिया
पृथक्त्वविक्रिया चेति। तत्रैकत्वविक्रिया स्वशरीरादपृथम्भावेन सिंहव्याघहंसकुररादिभावेन विक्रिया। पृथक्त्वविक्रिया स्वशरीरादन्यत्वेन प्रासादमण्डपादिविक्रिया।

२. त.सू. (भाष्यानुसारिणी टीका-सहित),२।४६,पृ.२०६—प्रमाणं चास्यावर- तो न्यूनः पाणिरुत्कर्षेण सम्पूर्ण इति।

वही,२।४६,पृ.२०६—किस्मिश्चिदर्थे कृच्छ्रेऽत्यन्तसूक्ष्मे सन्देहगापन्नो निश्च-याधिगमार्थं क्षेत्रान्तरितस्य भगवतोऽईतः पादमूलगौदारिकेण शरीरेणाशक्य-गमनं मत्वा लिख्यप्रत्ययमेयोत्पादयति । पृष्ट्याऽय भगवन्तं छिन्नसंशयः पुन-रागत्य च्युल्युजत्यन्तर्मुहूर्तस्य ।

४. वही,२।४६,पृ.२०६ — स च द्विविधः — भिन्नाक्षरोऽभिन्नाक्षरश्च, ते च यस्यै-

कैकमक्षरं श्रुतज्ञानगम्यपर्यायैः सत् कारिकाभेदेन भित्रं वितिभिरतामितं स भिन्नाक्षरः, तस्य च श्रुतज्ञानसंशयापगमात् प्रश्नामायस्ततश्याहारकलिक्ष-तामपि नैवोपजीवित विनालम्बनेन, स एव श्रुतकेवली भण्यते, शेषः करो-त्यकृत्सश्रुतज्ञानलामादवीतरागत्याच, अत एव केचिद् परितुष्यन्तः सूत्र-माचार्यकृतन्यासादिधकमधीयते। "अकृत्त्वश्रुतस्यर्द्धिमतः" इत्यनेन विशेषण-कलापेनेति, एवंविधश्चतुर्दशपूर्वधर एव सञ्जातलिब्धस्तित्रवर्तयिते।

५. त.रा.वा.२।४६,पृ.१५३--कदाचिल्लब्धिविशेषसद्भायक्कापनार्थं कदाचित् सूक्ष्यपदार्थनिर्धारणार्थं संयमपरिपालनार्थं च ।

६. जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश, भा.१,पृ.२६६।

७. वही,भा.५,पृ.२६६ ।

करने के लिए केवली समुद्यात होता है। जब आयुष्य केवल अन्तर्मुहूर्त शेष रहता है, तभी समुद्यात होता है। समुद्यात में आठ समय लगते हैं। पहले समय में आत्म-प्रदेश शरीर के बाहर निकल कर दण्डाकार फैल जाते हैं। वह दण्ड ऊंचाई-निचाई में लोक-प्रमाण होता है। पर उसकी मोटाई शरीर के बराबर ही होती है। दूसरे समय में उक्त दण्ड पूर्व-पश्चिम या उत्तर-दक्षिण में फैलकर कपाटाकार (किंवाड़ के आकार का) बन जाता है। तीसरे समय में कपाटाकार आत्म-प्रदेश पूर्व-पश्चिम और उत्तर-दक्षिण में फैलकर मन्यनाकार (मन्यनी के आकार के) बन जाते हैं। चौथे समय में खाली मागों में फैलकर आत्म-प्रदेश समूचे लोक में व्याप्त हो जाते हैं। जिस प्रकार

प्रथम चार समयों में आत्म-प्रदेश क्रमशः फैलते हैं, बैसे ही अन्त के चार समयों में क्रमशः सिकुड़ते हैं। पांचवे समय में फिर मन्धनाकार, छठे समय में कपाटाकार, सातवें समय में दण्डाकार और आठवें समय में पहले की मांति शरीरस्थ हो जाते हैं।

इन आठ समयों में पहले और आठवें समय में औदारिक योग, दूसरे, छठे और सातवें समय में औदारिकिमिश्र योग तथा तीसरे, चौथे और पांचवे समय में कार्मण योग होता है। समुद्धात-विषयक विशेष अवबोध के लिए पण्णवणा का छत्तीसवां पद (समुद्धात-पद) इष्टव्य है।

९. पण्ण.३६ [ ८२-८५;प्रज्ञा.वृ.प.६०२—तस्य केविलनः सर्व-बहुप्रदेशं वेदनीय-मुपलक्षणमेतद् नामगोत्रे च तथा सर्वश्तोकप्रदेशमायुःकर्म तदा स......ततश्च तैर्बन्धनैः स्थितिभिश्च विषमं सत् वेदनीयादिकं समुद्धातविधिना सममायुषा

सह करोति, स एवं खलु केवली बन्धनैः, स्थितिभिश्च विषमस्य सतो वेदनी-यादिकस्य कर्मणः 'समीकरणयाए'. समवहन्ति — समुद्घाताय प्रयतते, एवं खलु समुद्घातं गच्छति।

# तइओ उद्देसो : तीसरा उद्देशक

मूल

### संस्कृत छाया

### हिन्दी अनुवाद

### पुढवि-पदं

७५. कइ णं भंते ! पुढवीओ पण्णताओ ?
गोयमा ! सत्त पुढवीओ पण्णताओ, तं
जहा—१. रयणप्पमा २. सकरप्पमा
३. बालुयप्पमा ४. पंकप्पमा ५. घूमप्पमा
६. तमप्पमा ७. तमतमा । जीवाभिगमे
नेरइयाणं जो बितिओ उद्देसो सो नेयब्बो
जाय—

### पृथिवी-पदम्

कित भदन्त ! पृथिव्यः प्रक्राताः ? गौतम ! सत पृथिव्यः प्रक्राताः, तद् यथा— रत्नप्रभा, शर्कराप्रभा, बालुकाप्रभा, पंकप्रभा, धूमप्रभा, तमःप्रभा, तमस्तमाः । जीवाभिगमे नैरियकाणां यः द्वितीयः उद्देशः स नेतव्यः यावत—

### पृथ्वी-पद

७५. भन्ते ! पृथ्वियां कितनी प्रज्ञप्त हैं ? गीतम ! पृथ्वियां सात प्रज्ञप्त हैं, जैसे—रत्नप्रभा, शर्कराप्रभा, बालुकाप्रभा, पंकप्रभा, धूमप्रभा, तमःप्रभा और तमस्तमा । जीवाभिगम में नैरियकों का जो दूसरा उद्देशक है, वह ज्ञातव्य है यायत्—

७६. किं सब्दे पाणा उववण्णपुच्या ?

हंता गोयमा । असई अदुवा अणंतखुत्तो ॥

किं सर्वे प्राणाः उपपन्नपूर्वाः ?

हन्त गीतम ! असकृत् अथवा अनन्तकृत्यः।

७६. क्या सब प्राणी (वहां) पहले भी उपपन्न हुए हैं ?

हां, गीतम ! अनेक बार अथवा अनन्त बार।

#### भाष्य

#### १. अनेक बार अथवा अनन्त बार

जीव तत्त्व के लिए जैन दर्शन की यह विशिष्ट धारणा रही है कि समस्त जीव दो प्रकार के हैं—पहले स्थूल शरीर धारण किए हुए हैं, दूसरे सूक्ष्म शरीर वाले हैं। सूक्ष्म शरीर की धारणा पूर्णरूप से वैज्ञानिक और लोक के सन्तुलन की व्यवस्था में उपयोगी है। पृथ्वी, पानी, अग्नि, वायु और वनस्पति—इन पांच स्थावर कायों के जीव सूक्ष्म और बादर इन दो भागों में विभक्त होते हैं। प्रस्तुत प्रकरण में वनस्पति-काय के सूक्ष्म जीव विवक्षित हैं। वनस्पति के मूल प्रकार दो हैं—प्रत्येक शरीरी और साधारण शरीरी। जिसके एक शरीर में अनन्त जीव होते हैं, उसे साधारण शरीरी कहा जाता है। एक शरीर में अनन्त जीव के साथ रहने की प्रवृत्ति को परिभाषित करते हुए उस शरीर को निगोद कहा जाता है तथा उन जीवों को निगोदजीव कहा है। इनको एक ही शरीर के होने की प्रामाणिकता

इन तथ्यों से सिद्ध की है कि वे एक साथ ही जन्म लेते हैं, एक साथ ही मरते हैं, एक साथ हो श्वास-उच्छ्वास व आहार लेते हैं। दे ऐसा व्यवहार अन्य किसी भी जीव का नहीं है। यह अभिन्नता औदारिक शरीर की अपेक्षा से बतलाई गई है। आत्म-स्वातन्त्र्य की दृष्टि से इनके तैजस और कार्मण शरीर व्यक्तिगत होते हैं।

ये जीव समस्त लोक में व्याप्त हैं। अतः यह जान लेना आवश्यक है कि ये वनस्पति के जीव स्थूल वनस्पति से नितान्त मिन्न हैं। ये सूक्ष्म निगोद के जीव जैन विज्ञान की दृष्टि से जब अव्यवहार राशि से उक्तमण या उद्धर्तन करते हैं, तो वे स्थूल वनस्पति में विकास करते हैं। यह बहुत ही महत्त्वपूर्ण प्रक्रिया है। यह परिवर्तन ऐसी स्थिति में होता है जब लोक में किसी प्रकार के संतुलन में परिवर्तन होता है। जब कोई जीव मोक्ष प्राप्त करता है, तो संसार

एकस्स उ जं महणं, बहुण साहारणाण तं चेव । जं बहुयाणं गहणं, समासओ तं पि एमस्स ॥ साहारणनाहारो साहारणमाणुपाणगहणं च ! साहारणजीवाणं साहारणलक्खणं एयं !! जह अयगोलो धंतो, जाओ तत्ततवणिज्ञसंकासो ! सच्यो अगणिपरिणतो, निगोयजीवे तहा जाण !! एगस्स दोण्ह तिण्ह व, संखेळाण व न पासिउं सक्का ! दीसंति सरीराइं, णिगोयजीवाणऽणंताणं !!

जीवा.५।३७—कितिविधा णं मंते ! णिओदा पण्णत्ता ? गीयमा ! दुविहा पण्णता, तं जहा— णिओदा य णिओदजीवा य ।

२. पण्ण.९ | ४६,गा.५३-५७— समयं वक्कंताणं, समयं तेसिं सरीरनिव्वती । समयं आणुग्गहणं, समयं ऊसास-नीसासे ॥

के जीवों के संतुलन-हेतु अव्यवहार राशि के जीव उद्धमण करते हैं और इस संतुलन को बनाने में यह एक प्रक्रिया है जिसे इस प्रकार दरसाया जा सकता है—निगोद जीव—संसारी जीव—मोक्ष के जीव

जितने जीव मोक्ष जाते हैं उतने ही जीव अव्यवहार राशि से व्यवहार राशि में आ जाते हैं।

इससे यह स्पष्ट प्रतीत होता है कि जीव कहीं बाहर से नहीं आते, न अन्तरिक्ष से आते और न घटते या बढ़ते हैं। वे एक जाति से दूसरी जाति में, एक स्वरूप से दूसरे स्वरूप में बदलते रहते हैं।

जैन दर्शन की यह धारणा है कि जीवों की संख्या अनन्त है, वे अनादि हैं। जो नया उद्गम दिखाई देता है, वास्तव में वह नया उद्गम नहीं है, अपितु जीव एक जाति से दूसरी जाति में अपने शरीर के आवरण में बदलता है।

निगोद के जीव एक Reserve Fund (स्थाई कोश या अक्षय कोश) की तरह हैं। ये ही लोक में जैविक सन्तुलन बनाये रखते हैं। ये सूक्ष्म निगोद से बादर निगोद अथवा प्रत्येक शरीर में आ जाते हैं। इस उद्वर्तन के और भी कारण उपलब्ध हैं। इस उद्वर्तन के सहयोगी कारण ये हैं:—

- 9. चेतना के परिणामों की भिन्नता।
- २. लेश्याओं का परिवर्तन होना।
- ३. काल-लब्धि ।

पारिभाषिक शब्दावली में अनादिनिगोद, नित्यनिगोद या अनादि

बनस्पति को अव्यवहार राशि कहा जाता है। र निगोद के दो प्रकार होते हैं—सूक्ष्म निगोद और बादर निगोद। र

जो जीव एक बार अव्यवहार राशि से व्यवहार राशि में आ जाता है, उसकी राशि में परिवर्तन नहीं होता वह सूक्ष्म निगोद में जाने पर भी व्यवहार राशि में ही रहता है। व्यवहार का अर्थ है---भेद। अव्यवहार राशि के जीवों में इन्द्रियकृत कोई भेद नहीं है। यह आत्मा का प्राकृतिक रूप है, इसीलिए आत्मा और पुद्गल का सम्बन्ध कब हुआ-जैन दर्शन के सामने यह प्रश्न ही नहीं है। इस अव्यवहार राशि में से निकलकर जीव व्यवहार राशि में आते हैं। वहां उनके एकेन्द्रिय, द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय और पञ्चेन्द्रिय ये—भेद बनते हैं। जो जीव अव्यवहार राशि से व्यवहार राशि में आकर अनन्त काल तक संसार में परिभ्रमण करता है, वह प्रत्येक योनि में अनन्त बार पैदा हो चुका है। जो जीव अव्यवहार राशि से निकलकर शीघ्र मुक्त हो जाता है, उसके लिए असकृत् (अनेक बार) का नियम है। वह एकाधिक बार जन्म लेकर मुक्त हो जाता है। अनन्त बार और अनेक बार के उल्लेख होने के विशेष कारण हैं। ऐसे जीव भी हैं जो अव्यवहार राशि से निकल कर केवल एकाधिक भव करते हुए मोक्ष प्राप्त कर लेते हैं, जैसे मरुदेवी माता के संबंध में उल्लेख है कि उन्होंने सूक्ष्म निगोद से निकल कर दूसरे जन्म में ही मीक्ष पा लिया।

अनन्त बार और अनेक बार इन दोनों नियमों के उदाहरण बारहवें शतक में विस्तार से वर्णित हैं।

- २. गोम्मटसार, जीवकाण्ड, गा.१६६
- जीवा.१।१३—णिओदजीवा णं भंते कतिविहा पण्णता ? गोयमा ! दुविहा पण्णता, तं जहा—सुहुमणिओदजीवा, बादरणिओदजीवा य;

जीवा.वृ.प.४२३—मगवानाह—गौतम ! द्विविधा निगोदाः प्रज्ञप्तास्तद् यया
—निगोदाश्च निगोदजीवाश्च । उमयेषामपि निगोदशब्दवाच्यतया प्रसिद्धत्वात् तत्र निगोदा जीवाश्रयविशेषाः, निगोदजीवा मिन्नतैजसकार्मणा जीवा
एव । अधुना निगोदमेदान् पृच्छति 'निगोयाणं मंते' इत्यादि प्रश्नसूत्रं सुगमं,
भगवानाह—गौतम ! द्विविधाः प्रज्ञप्तास्तद् यया सूक्ष्मनिगीदाश्च वादरनिगोदाश्च, तत्र सूक्ष्मनिगोदाः सर्वलोकापन्ना वादरिनगोदाः मूलकंदादयः ।

४. भ.१२ १९३३-१५२ ।

९. अभिधान राजेन्द्रकोष, भा.६,पृ.६३५— सिज्झन्ति जित्तया किर, इह संववहारजीवरासीयो। जंति अणाइवणस्सइ-रासीओ तित्तमा तम्मिति।। निगोदाश्च द्विधाद्यसूक्ष्मा बादराश्च, यावन्तः सिध्यन्ति तावन्तः सूक्ष्म-निगोदेश्यो व्यवहारराशौ समायान्ति।

## चउत्थो उद्देसो : चौथा उद्देशक

मूल

#### इंदिय-पदं

७७. कइ णं भंते ! इंदिया पण्णत्ता ?
गोयमा ! पंच इंदिया पण्णत्ता, तं जहा—
१. सोइंदिए २. चिक्खंदिए ३. घाणिदिए
४. रिसंदिए ५. फासिंदिए । पढिमल्लो इंदियउद्देसओ नेयब्बो जाव—

७६. अलोगे णं मंते ! किणा फुडे ? कितिहें वा काएहिं फुडे ? गोयमा ! नो धम्मत्यिकाएणं फुडे जाव नो आगासत्यिकाएणं फुडे, आगासत्यिकायस्स देसेणं फुडे आगासत्यिकायस्स पदेसेहिं फुडे, नो पुढविकाइएणं फुडे जाव नो अद्धा-समएणं फुडे, एगे अजीवदव्यदेसे अगुरु-लहुए अणंतिहिं अगुरुलहुयगुणेहिं संजुते सव्यागासे अणंतभागूणे ॥ संस्कृत छाया

### इन्द्रिय-पदमु

कित भदन्त ! इन्द्रियाणि प्रज्ञप्तानि ? गौतम ! पंच इन्द्रियाणि प्रज्ञप्तानि, तद् यथा —श्रोत्रेन्द्रियं, चक्षुरिन्द्रियं, घ्राणेन्द्रियं, रसे-न्द्रियं, स्पर्शेन्द्रियम् । प्रथमः इन्द्रिय-उद्देशकः नेतव्यः यावत्—

अलोकः भदन्त ! केन स्पृष्टः कितिभिः वा कायैः स्पृष्टः ? गौतम ! नो धर्मास्तिकायेन स्पृष्टः यावन् नो आकाशास्तिकायेन स्पृष्टः, आकाशास्ति-कायस्य देशेन स्पृष्टः आकाशास्तिकायस्य प्रदेशैः स्पृष्टः, नो पृथिवीकायेन स्पृष्टः यावन् नो अद्धासमयेन स्पृष्टः, एकः अजीवद्रव्यदेशः अगुरुलघुकः अनन्तैः अगुरुलघुकगुणैः संयुक्तः सर्वाकाशः अनन्तभागोनः। हिन्दी अनुवाद

#### इन्द्रिय-पद

७७. भन्ते ! इन्द्रियां कितनी प्रज्ञप्त हैं ? गीतम ! इन्द्रियां पांच प्रज्ञप्त हैं, जैसे— श्रोत्रेन्द्रिय, चक्षुरिन्द्रिय, घ्राणेन्द्रिय, रसेन्द्रिय और स्पर्शे-न्द्रिय । प्रथम इन्द्रिय-उद्देशक (पण्णवणा के इन्द्रिय-पद (१५) का प्रथम उद्देशक) ज्ञातव्य है, यावत्—

७६. भन्ते ! अलोक किससे स्पृष्ट है ? अथवा कितने कायों से स्पृष्ट हैं ? गीतम ! वह न धर्मास्तिकाय से स्पृष्ट है यावत् न आकाशास्तिकाय से स्पृष्ट है। वह आकाशास्ति-

काय के देश से स्पृष्ट है। वह आकाशास्तिकाय के प्रदेशों से स्पृष्ट है। वह न पृथ्वीकाय से स्पृष्ट है यावत् न अद्धा समय से स्पृष्ट है। वह एक, अजीव द्रव्य का देश, अगुरुलघु, अनन्त अगुरु-लघु गुणों से संयुक्त है और अनन्तवें भाग से न्यून परिपूर्ण आकाश है।

## पंचमो उद्देशो : पांचवां उद्देशक

मूल

#### परिचारणा-वेद-पदं

अण्णजित्थया णं भंते ! एवमाइक्खंति
 भासंति पण्णवंति पर्क्वंति—

9. एवं खतु नियंटे कालगए समाणे देवब्भूएणं अप्पाणेणं से णं तत्थ नो अण्णे देवे, नो अण्णेसिं देवाणं देवीओ अभिजुंजिय-अभिजुंजिय परियारेइ, नो अप्पणिद्याओ देवीओ अभिजुंजिय-अभिजुंजिय
परियारेइ, अप्पणामेव अप्पाणं विज्ञिय-विज्ञिय परियारेइ।

२. एगे वि य णं जीवे एगेणं समएणं दो वेदे वेदेइ, तं जहा—इत्थिवेदं च, पुरिसवेदं च।

जं समयं इत्थिवेयं वेएइ तं समयं पुरिसवेयं वेएइ ।

जं समयं पुरिसवेयं बेएइ तं समयं इत्थिबेयं वेएइ । इत्थिवेयस्स वेयणाए पुरिसवेयं वेएइ,

पुरिसवेयस्स येयणाए इत्थिवेयं वेएइ ।

एवं खलु एमे वि य णं जीवे एमेणं समएणं दो वेदे वेदेइ, तं जहा—इत्यिवेदं च, पुरिसवेदं च॥ संस्कृत छाया

### परिचारणा-वेद-पदम्

अन्ययूथिकाः भदन्त ! एवमाख्यान्ति भाषन्ते प्रज्ञापयन्ति प्ररूपयन्ति—

९. एवं खलु निर्ग्रन्थः कालगतः सन् देवभूतेन आलना स तत्र नो अन्यान् देवान्, नो अन्येषां देवानां देवीः अभियुज्य-अभियुज्य परिचार-यति, नो आलीयाः देवीः अभियुज्य-अभि-युज्य परिचारयति, आलनैव आलानं विकृत्य-विकृत्य परिचारयति।

२. एकोऽपि च जीवः एकेन समयेन द्वौ वेदौ वेदयति, तद् यथा—स्त्रीवेदं च, पुरुषवेदं च।

यस्मिन् समये स्त्रीवेदं वेदयति, तस्मिन् समये पुरुषवेदं वेदयति ।

यस्मिन् समये पुरुषवेदं वेदयति, तस्मिन् समये स्त्रीवेदं वेदयति।

स्त्रीवेदस्य वेदनया पुरुषवेदं वेदयति, पुरुषवेदस्य वेदनया स्त्रीवेदं वेदयति।

एवं खलु एकोऽपि च जीवः एकेन समयेन द्वी वेदो वेदयति, तद् यथा—स्त्रीवेदं च, पुरुषवेदं च । हिन्दी अनुवाद

#### परिचारणा-वेद-पद

७६. <sup>१</sup>भन्ते ! अन्ययूथिक ऐसा आख्यान, भाषण, प्रज्ञापन और प्ररूपण करते हैं—

9. मृत्यु को प्राप्त हुआ निर्ग्रन्थ अपनी देवरूप आत्मा के द्वारा वहां पर अन्य देवों और अन्य देवों की देवियों का आश्लेष कर-कर परिचारणा नहीं करता, वह अपनी देवियों का आश्लेष कर-कर परिचारणा नहीं करता, किन्तु वह अपने ही बनाए हुए विभिन्न रूपों से परिचारणा करता है।

 एक जीव एक समय में दो वेदों का वेदन करता है, जैसे स्त्रीवेद का और पुरुषवेद का।

जिस समय वह स्त्रीवेद का वेदन करता है, उसी समय पुरुषवेद का वेदन करता है।

जिस समय वह पुरुषवेद का वेदन करता है, उसी समय स्त्रीवेद का वेदन करता है।

वह स्त्री वेद के वेदन से पुरुषवेद का वेदन करता है और पुरुषवेद के वेदन से स्त्रीवेद का वेदन करता है।

इस प्रकार एक जीव भी एक समय में दो बेदों का बेदन करता है, जैसे—स्त्रीवेद का और पुरुषवेद का ।

भाष्य

### १. सूत्र ७६

प्रस्तुत सूत्र में अन्यतीर्थिकों के दो मत निरूपित हैं। पहला मत देवों के मैथुन-सेवन से संबधित है और दूसरा लिंग-वेदन से संबधित है। इनके विषय में भगवान् महावीर का अभिमत अगले सूत्रों में निदर्शित है।

### शब्द-विमर्श

आश्लेष कर-कर—चृत्तिकार ने 'अभियुज्य' शब्द के दो अर्थ किए हैं—चश में कर अथवा आश्लेष कर। परिचारणा करता है—इसका अर्थ है—परिभोग करना! स्थानांग वृत्ति में इसका अर्थ 'देव-मैथुन-सेवा' भी किया है।

द्रष्टव्य, ठाणं ३।६ का टिप्पण और ५।५४ का टिप्पण। विजविय—इसका अर्थ है रूप का निर्माण कर।

वेद—यह एक पारिभाषिक शब्द है। इसका अर्थ है—'मैथुन की संवेदना उत्पन्न करने वाला मोहकर्म का परमाणु-स्कन्ध'। इसका दूसरा अर्थ है 'मैथुन की संवेदना'। इसका तीसरा अर्थ है 'मैथुन-क्रिया में उत्पन्न होने वाले लिंग'। <sup>3</sup>

वेदबाधोपश्चमनायेति।

३. प्रज्ञा.वृ.प.४६८,४६६—'विद्यते' इति वेदः स्त्रिया वेदः स्त्रीवेदः, स्त्रियाः

भ.वृ.२।७६---'अभियुज्य' वशीकृत्य आश्लिष्य वा।

२. स्था.वृ.प.९००—परिचारणा देवमैथुनसेवेति ।....परिचारयति —परिभुङ्क्ते-

पहले अर्थ का संबंध मोहकर्म से है। संवेदना को भायवेद हैं—स्त्रीवेद, पुरुषवेद, नपुंसकवेद। और अवयव को द्रव्यवेद कहा जाता है। वेद के तीन प्रकार

८०. से कहमेयं भंते ! एवं ?

गोयमा ! जं णं ते अण्णउत्थिया एव-माइक्खंति जाव इत्थिनेदं च, पुरिसवेदं च । जेते एवमाहंसु, मिच्छं ते एवमाहंसु । अहं पुण गोयमा ! एवमाइक्खामि भासामि पण्णवेमि परुवेमि—

9. एवं खलु णियंहे कालगए समाणे अण्णयरेसु देवलोएसु देवलाए उवक्तारो भवंति—महिद्दिएसु महज्जतीएसु महाबलेसु महायसेसु महासोक्खेसु महाणुभागेसु दूरगतीसु विरद्वितीएसु । से णं तत्थ देवे भवइ महिद्दिए जाव दस दिसाओ उजोएमाणे पभासेमाणे पासाइए दिसिणिजे अभिरूवे पडिरूवे । से णं तत्थ अण्णे देवे, अण्णेसिं देवाणं देवीओ अभिजुंजिय-अभिजुंजिय परियारेइ, अप्पणिद्ययाओ देवीओ अभिजुंजिय-अभिजुंजिय परियारेइ, नो अप्पणामेव अप्पाणं विज्ञिवय-विज्ञिवय परियारेइ ।

२. एगे वि य णं जीवे एगेणं समएणं एगं वेदं वेदेइ, तं जहा—इत्थिवेदं वा, पुरिसवेदं

जं समयं इत्थिवेदं वेदेइ, नो तं समयं पुरिसवेदं वेदेइ ।

जं समयं पुरिसवेदं वेदेइ, नो तं समयं इत्थिवेदं वेदेइ ।

इत्थिवेदरस उदएणं नो पुरिसवेदं वेदेइ, पुरिसवेदरस उदएणं नो इत्थिवेदं वेदेइ ।

एवं खलु एगे जीवे एगेणं समएणं एगं वेदं वेदेइ, तं जहा—इत्यीवेदं वा, पुरिसवेदं वा। इत्यी इत्थिवेदेणं उदिण्णेणं पुरिसं पत्येइ। पुरिसो पुरिसवेदेणं उदिण्णेणं इत्यिं पत्येइ। दो वि ते अण्णमण्णं पत्येति, तं जहा— इत्यी वा पुरिसं, पुरिसे वा इत्यिं।। तत् कथमेतद् भदन्त ! एवम् ?
गीतम ! यत् ते अन्ययूथिकाः एवमाख्यान्ति
यावत् स्त्रीवेदं च पुरुषवेदं च । ये एते एवमाहुः, मिथ्या ते एवमाहुः । अहं पुनः गीतम!
एवमाख्यामि भाषे प्रज्ञापयामि प्रसपयामि—

9. एवं खलु निर्मन्यः कालगतः सन् अन्यतरेषु देवलोकेषु देवत्वाय उपपता भवति महर्द्धिकेषु महाद्युतिकेषु महाबलेषु महायशःसु महासौख्येषु महानुभागेषु दूरगतिषु चिरस्थितिकेषु । सः तत्र देवः भवति महर्द्धिकः यावद् दश दिशः उद्द्योतयन् प्रभासयन् प्रासादीयः दर्शनीयः अभिरूपः प्रतिरूपः । सः तत्र अन्यान् देवान् अन्येषां देवानां देवीः अभियुज्य-अभियुज्य परिचारयति, आलीयाः देवीः अभियुज्य-अभियुज्य परिचारयति, नो आलनैव आलानं विकृत्य-विकृत्य परिचारयति।

२. एकोऽपि च जीवः एकेन समयेन एकं वेदं वेदयित, तद् यथा—स्त्रीवेदं वा पुरुषवेदं वा । यिसन् समये स्त्रीवेदं वेदयित, नो तिसन् समये पुरुषवेदं वेदयित, नो तिसन् यिसन् समये पुरुषवेदं वेदयित, नो तिसन् यिसन् समये पुरुषवेदं वेदयित, नो तिसन्

समये स्त्रीवेदं वेदयति । स्त्रीवेदस्य उदयेन नो पुरुषवेदं वेदयति, पुरुषवेदस्य उदयेन नो स्त्रीवेदं वेदयति ।

एवं खलु एक: जीव: एकेन समयेन एकं वेदं वेदयति, तद् यथा—स्त्रीवेदं वा पुरुषवेदं वा। स्त्री स्त्रीवेदेन उदीर्णेन पुरुषं प्रार्थयति । पुरुषः

स्त्री स्त्रीवेदेन उदीर्णेन पुरुषं प्रार्थयिति । पुरुषः पुरुषवेदेन उदीर्णेन स्त्रियं प्रार्थयिति । द्वाविपि तौ अन्योन्यं प्रार्थयतः, तद् यथा—स्त्री वा पुरुषं, पुरुषो वा स्त्रियम्।

ट०. <sup>9</sup>भन्ते ! यह इस प्रकार कैसे है ?
गीतम ! अन्ययूधिक, जो ऐसा आख्यान करते हैं
यावत् जीव एक साथ स्त्रीवेद और पुरुषवेद दोनों
का वेदन करते हैं। जो ऐसा कहते हैं, वे मिथ्या
कहते हैं। गीतम ! मैं इस प्रकार आख्यान,

भाषण, प्रज्ञापन और प्ररूपण करता हूँ—

9. मृत्यु को प्राप्त हुआ निर्ग्रन्थ महान् ऋृद्धि और महान् द्युति से सम्पन्न, महावली, महान् यशस्वी, महान् सौख्य-युक्त, महान् सामर्थ्य वाले, ऊंची गित वाले और चिरकालिक स्थिति वाले किसी देवलोक में देवरूप में उपपन्न होता है। वह महान् ऋृद्धि से सम्पन्न यावत् दसों दिशाओं को उद्द्योतित और प्रभासित करता हुआ, द्रष्टा के चित्त को प्रसन्न करने वाला, दर्शनीय, कमनीय और रमणीय देव होता है। वह अन्य देवों और देवों की देवियों का आश्लेष कर-कर परिचारणा करता है, अपनी देवियों का आश्लेष कर-कर परिचारणा करता है, किन्तु वह अपने बनाए हुए विभिन्न रूपों से परिचारणा नहीं करता ।

२. एक जीव एक समय में एक ही वेद का वेदन करता है, जैसे स्त्रीवेद का अथवा पुरुपवेद का।

जिस रुपय वह स्त्रीवेद का वेदन करता है, उस समय पुरुषवेद का वेदन नहीं करता ।

जिस समय वह पुरुषवेद का वेदन करता है, उस समय स्त्रीवेद का वेदन नहीं करता !

वह स्त्रीवेद के उदय से पुरुषवेद का वेदन नहीं करता और पुरुषवेद के उदय से स्त्रीवेद का वेदन

इस प्रकार एक जीव एक समय में एक ही वेद का वेदन करता है, जैसे—स्त्रीवेद का अथवा पुरुषवेद का।

स्त्री उदयप्राप्त स्त्रीवेद के कारण पुरुष की इच्छा करती है और पुरुष उदयप्राप्त पुरुषवेद के कारण स्त्री की इच्छा करता है। वे दोनों परस्पर एक दूसरे की इच्छा करते हैं, जैसे—स्त्री पुरुष की इच्छा करती है, पुरुष स्त्री की इच्छा करता है।

पुमांसं प्रत्यभिलाष इत्यर्थः, तिद्वेपाकवेद्यं कर्मापि स्त्रीवेदः, पुरुषस्य वेदः पुरुषवेदः, पुरुषस्य स्त्रियं प्रत्यभिलाष इत्यर्थः, तिद्वेपाकवेद्यं कर्मापि पुरुषवेदः, न्पुंसकस्य वेदो न्पुंसकवेदः, न्पुंसकस्य स्त्रियं पुरुषं च प्रत्वभिलाष इत्यर्थः तिद्विपाकवेद्यं कर्मापि न्पुंसकवेदः।

#### भाष्य

#### ९. सूत्र ८०

प्रस्तुत सूत्र में अन्ययूचिक मत से महावीर के मत की भिन्नता का निदर्शन है। यहां अन्ययूयिक का नोमोल्लेख नहीं, किन्तु प्रकरण के अनुसार यह अभिमत आजीवक सम्प्रदाय का होना चाहिए। वह एक श्रमण-सम्प्रदाय है और भगवान् महावीर के समकालीन भी है। उसका अस्तित्व पहले भी था- यह स्वीकार करने में कोई ऐतिहासिक बाधा भी नहीं लगती। बौद्ध साहित्य में गोशालक को आजीवक का तीसरा आचार्य बतलाया गया है।

ठाणं में परिचारणा के नौ विकल्प प्राप्त हैं। उनमें 'अप्पणामेव अप्पणा विजल्विय-विजल्विय परियारेति' इस विकल्प को सर्वत्र मान्य किया है। प्रस्तुत सूत्र में इसे अस्वीकार किया गया है। यह स्पष्ट विरोधाभास है। इसे वाचना-भेद मानकर सन्तोष किया जा सकता है। किन्तु जहां पक्ष और प्रतिपक्ष का प्रश्न है, वहां वाचना-भेद की बात पर्याप्त

नहीं है। इस विषय में एक तर्क सामने है—डाणं में देव का सामान्य निर्देश है। इसलिए अपने द्वारा निर्मित रूप के साथ परिचारणा की बात मान्य की गई। प्रस्तुत प्रसगं में निर्प्रन्थ का जीवन जीकर होने वाले देव का निर्देश है। यह संभावना की जा सकती है कि वह देव जो पूर्वजन्म में निर्ग्रन्थ था, अपने द्वारा निर्मित रूप के साथ परिचारणा नहीं करता।

### २. इष्टा के चित्त को प्रसन्न करने वाला......रमणीय

प्रासादीय-जिसे देखकर चित्त प्रसन्न हो। दर्शनीय - जिसे देखकर चक्षु धके नहीं। अभिरूप- मनोज्ञ रूप दाला ।

गर्भ-पद

प्रतिरूप - जिसका रूप प्रत्येक द्रष्टा की आंख में प्रतिबिन्वित हो !

### गढ्भ-पर

### गर्भ-पदम्

८१. उदगब्धे णं मंते ! उदगब्धे ति कालओ केविंचरं होइ ? गोयमा ! जहण्णेणं एकं समयं, उक्कोसेणं छम्मासा ॥

उदकगर्भः भदन्त ! उदकगर्भः इति कालतः कियिद्यारं भवति ? गीतम ! जधन्येन एकं समयम्, उत्कर्षेण षण्यासान् ।

 भन्ते ! उदकगर्भ उदकगर्भ के रूप में काल की दृष्टि से कितने समय तक रहता है? गीतम ! जघन्यतः एक समय, उत्कर्षतः छह मास् ।

#### भाष्य

#### १. सूत्र ८१

प्रस्तुत सूत्र का सम्बन्ध वर्षा-शास्त्र से है। उदकर्म का अर्ध है—कुछ कालायधि के पश्चात् वर्षा का हेतुभूत् पुद्गल-परिणाम। इसकी पहचान सन्ध्याराग आदि के द्वारा होती है। वाणं में उदकगर्भ

के आठ प्रकार बृतलाए गए हैं। रिशानांग वृत्ति में इसका विस्तृत वर्णन मिलता है।

८२. तिरिक्खजोणियगब्भे णं भंते ! तिरि-क्खजोणियगब्भे ति कालओ केविद्यरं होइ?

गोयमा ! जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं, उक्कोसेणं अट्ट संबच्छराई 🔢

८३. मणुस्तीगब्धे णं भंते ! मणुस्तीगब्धे ति कालओं केवचिरं होइ ? गोयमा ! जहण्णेणं अंतोमुहत्तं, उक्कोर्सणं बारस संवच्छराई ॥

तिर्यग्योनिकगर्भः भदन्त ! तिर्यग्योनिकगर्भः इति कालतः कियिद्यरं भवति ?

गौतम ! जघन्येन अन्तर्मुहूर्त्तम्, उत्कर्षेण अष्ट संवत्सरान् 🕸

मनुष्यीगर्भः भदन्त ! मनुष्यीगर्भः इति कालतः कियधिरं भवति ? गीतम ! जघन्येन अन्तर्मुहूर्तम्, उत्कर्षेण द्वादश संवत्सरान् ।

८२. भन्ते ! तिर्यग्योनिकगर्भ तिर्यग्योनिकगर्भ के रूप में काल की दृष्टि से कितने समय तक रहता

गीतम ! जधन्यतः अन्तर्मुहूर्तः, उत्कर्षतः आठ दर्ष।

८३. भन्ते ! मानुषी-गर्भ मानुषी-गर्भ के रूप में काल की दृष्टि से कितने समय तक रहता है ? गीतम ! जघन्यतः अन्तर्मुहूर्त, उत्कर्षतः बारह वर्ष !

अंगुत्तरिकाय, छक्कनिपाता, महावग्गो, छत्तभिजातिसुतं!

२. ठाणं,३।६।

३. भ.वृ.२। ८०---'पासाइए' द्रष्टुणां चित्तप्रसादजनकः 'दिरसिणिक्ने' य पश्यद्यक्षुर्न श्रान्यति 'अभिरूवे' मनोज्ञरूपः 'पडिरूवे'ति द्रष्टारं-द्रष्टारं प्रति रूपं यस्य स तथेति।

४. भ.वृ.२ । ५९ — तत्रोदकगर्भः — कालान्तरेण जलप्रवर्षपहेतुः पुद्गलपरिणामः, तस्य चायस्थानं जधन्यतः समयः समयानन्तरमेव प्रवर्षणातः। उत्कष्टतस्त षण्मासान्, षण्णां मासानामुपरि वर्षणात्, अयं च मार्गशीर्षपीषादिषु वैशा-खान्तेषु सन्ध्यारागमेघोत्पादादिलिङ्गो भवति। यदाह---

"पौषे समार्गशीर्षे सन्ध्यारागोऽम्बुदाः सपरिवेषाः। नात्यर्थं भागीशरे शीतं पोषेऽतिहिमपातः॥"

५. ठाणं,४ ६४०,६४९ ।

६. स्था.वृ.प.२७३!

www.jainelibrary.org

८४. कायभवत्ये णं भंते ! कायभवत्ये ति कालओ केविश्वरं होइ ? कायभवस्यः भदन्त ! कायभवस्यः इति कालतः कियद्यिशं भवति ?

८४. भन्ते ! कायभवस्य (माता के उदर में रहे हुए अपने गर्भ-शरीर में उत्पन्न होने वाला जीव) कायभवस्य के रूप में काल की दृष्टि से कितने समय तक रहता है ? गीतम ! जघन्यतः अन्तर्महर्त, उत्कर्षतः चौबीस

गोयमा ! जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं, उक्कोसेणं चउनीसं संवच्छराई ॥ गौतम ! जघन्येन अन्तर्मुहूर्त्तम्, उत्कर्षेण चतुर्विशतिः संवत्सरान् । गीतम ! जघन्यतः अन्तर्मुहूर्त, उत्कर्षतः चौबीस वर्ष ।

#### भाष्य

#### १. सूत्र ८४

सूत्र ६३ में मानुषी के गर्भ की उत्कृष्ट स्थिति १२ वर्ष की बतलाई गई है और काय-भवस्य की २४ वर्ष की। कोई प्राणी पहले गर्भ में १२ वर्ष तक रहता है और वहां से मरकर फिर उसी गर्भ-शरीर में उत्पन्न हो जाता है और उत्पन्न होकर फिर १२ वर्ष तक गर्भ में रहता है। इस प्रकार काय भवस्य की उत्कृष्ट गर्भ स्थिति २४ वर्ष

की हो जाती है। एक ही गर्भकाय में उसके दो भव या जन्म हो जाते हैं, इसिलए उसका नाम काय भवस्य किया गया है। १२ वर्ष की स्थिति को 'भवस्थिति' और २४ वर्ष की स्थिति को 'कायस्थिति' कहा जाता है।

६५. मणुस्स-पंचेंदियतिरिक्खजोणियबीए णं भंते! जोणिब्सूए केवतियं कालं संचिद्वइ? गोयमा! जहण्येणं अंतोमुहुत्तं, उक्कोर्सणं बारस मुहुत्ता ॥ मनुष्य-पञ्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकबीजं भदन्त ! योनिभूतं कियत् कालं संतिष्ठते ? गौतम ! जघन्येन अन्तर्मुहूर्तम्, उत्कर्षेण द्वा-दश मुहूर्तान् । ८५. भन्ते ! मनुष्य और पञ्चेन्द्रिय-तिर्यंच का योनि-बीज (बीर्य) कितने काल तक योनिभूत (उत्पादक शक्तिवाला) रहता है ? गीतम ! जघन्यतः अन्तर्नुहूर्त, उत्कर्षतः बारह मुहूर्त ।

#### भाष्य

### १. सूत्र ६५

बीज और चीर्य पर्यायवाची शब्द हैं। प्रवचनसारोद्धार में बीज शुक्र और शोणित दोनों के लिए प्रयुक्त है। रे योनिभूत का अर्थ है—उत्पादक शक्ति से सम्पन्न।

६६. एगजीवे णं भंते ! एगभवग्गहणेणं केवइपाणं पुत्तत्ताए हव्वामागच्छइ ? गोयमा ! जहण्णेणं इद्धस्स वा दोण्ड वा तिण्ड वा, उक्कोसेणं सयपुडत्तस्स जीवा णं पुत्तताए हव्वमागच्छंति ॥

एकजीवः भदन्त ! एकभवग्रहणेन कियतां पुत्रत्वाय 'हब्बं' आगच्छति ? गौतम ! जघन्येन एकस्य वा द्वयोः वा त्रयाणां वा, उत्कर्षेण शतपृथक्त्यस्य जीवाः पुत्रत्वाय 'हब्बं' आगच्छन्ति ! द्द. <sup>9</sup>मन्ते ! एक जीव एक भव में कितने जीवों का पुत्र हो सकता है ? गीतम ! जधन्यतः एक, दो या तीन और उत्कर्षतः नौ सौ तक जीवों का पुत्र हो सकता है !

- 9. भ.वृ.२। ८४ काये जनन्युदरमध्यव्यवस्थितनिजदेह एव यो भवो जन्म स कायभवस्तत्र तिष्ठति यः स कायभवस्थः, स च कायभवस्य इति, एतेन पर्यायेणेत्यर्थः, 'चउच्चीसं संबच्छराइं'ति स्त्रीकाये द्वादश वर्षाणि स्थित्वा पुनर्मृत्वा तस्मिन्नेवात्मशरीरे उत्पचते द्वादशवर्षस्थितिकतया, इत्येवं चतु-विंशतिवर्षाणि भवन्ति । केथिदाहुः—द्वादश वर्षाणि स्थित्वा पुनस्तत्रैवान्य-वीजेन तच्छरीरे उत्पचते, द्वादशवर्षस्थितिरिति ।
- २. प्र.सारो.वृ.प.४०९,द्वार २४९,गा.९३६०! गब्धड्डिइ मणुस्सीणुक्किट्ठा होइ वरिसवारसगं। गब्धस्स य कायठिई नराण चउवीस वरिसाइं॥
- वहीं, वृ.प.४०२, द्वार २४७,गा.१३६७—
   बीयं सुक्रं तह सोणियं च ठाणं तु जपणियव्यंगि।

भाष्य

#### १.सूत्र ८६

वृतिकार ने पिता की संख्या के लिए बैल आदि का उदाहरण प्रस्तुत किया है। उनके अनुसार बहुसंख्यक बैल आदि का वीर्य गाय आदि की योनि में प्रविष्ट होनेपर जो जीव पैदा होता है, वह बहुपितृक होता है।

५७. एगजीवस्स णं भंते ! एगभवग्गहणेणं केवड्या जीवा युत्तताए हव्यमागच्छंति ? गोयमा ! जहण्णेणं एको वा दो वा तिण्णि वा, उक्कोसेणं सयसहस्सपुहत्तं जीवा णं पुत्तताए हव्यमागच्छंति !!

दर. से केणडेणं भंते! एवं बुद्यइ—जहण्णेणं एको वा दो वा तिष्णि वा, उक्कोसेणं सयसहस्सपुहत्तं जीवा णं पुत्तत्ताए हब्य-मागच्छंति ?

गोयमा ! इत्थीए पुरिसस्स य कम्मकडाए जोणीए मेहुणवत्तिए नामं संजोए समुष्य-छाइ । ते दुहओ सिणेहं चिणंति, चिणिता तत्थ णं जहण्णेणं एको वा दो वा तिण्णि वा, उकोसेणं सयसहस्सपुहत्तं जीवा णं पुत्तताए हव्यमागच्छंति । से तेणड्डेणं गोयमा ! एवं वुचइ—जहण्णेणं एको वा दो वा तिण्णि वा, उकोसेणं सयसहस्सपुहत्तं जीवा णं पुत्तताए हव्यमागच्छंति ।। शब्द-विमर्श

**पृथकृत्व** पृथकृत्व का अर्थ है दो से नौ। यह सामयिक संज्ञा है।

एकजीवस्य भदन्त ! एकभवग्रहणेन कियन्तः जीवाः पुत्रत्वाय 'हव्वं' आगच्छन्ति ? गीतम ! जघन्येन एको वा द्वी वा त्रयो वा, उत्कर्षेण शतसहस्रपृथक्त्वं जीवाः पुत्रत्वाय 'हव्वं' आगच्छन्ति !

तत् केनार्थेन भदन्तः ! एवमुच्यते — जघन्येन एको वा द्वौ वा त्रयो वा, उत्कर्षेण शत-सहस्रपृथकृत्वं जीवाः पुत्रत्वाय 'हव्वं' आग-च्छन्ति ?

गौतम! स्त्रियाः पुरुषस्य च कर्मकृतायां योग्यां मैयुनवृत्तिको नाम संयोगः समुत्यद्यते । तौ द्वितः स्त्रेहं चिनुतः, चित्वा तत्र जघन्येन एको वा हौ वा त्रयो वा, उत्कर्षेण शतसहस्व-पृथकृत्यं जीयाः पुत्रत्वाय 'हव्यं' आगच्छिन्ति। तत् तेनार्थेन गौतम! एवमुच्यते —जघन्येन एको वा हौ वा त्रयो वा, उत्कर्षेण शतसहस्रपृथकृत्वं जीवाः पुत्रत्वाय 'हव्यं' आगच्छिन्ति।

५७. भन्ते ! एक जीव के एक भव में कितने जीव पुख्र-रूप में उत्पन्न हो सकते हैं ?

गीतम! जघन्यतः एक, दो या तीन और उत्कर्षतः नी लाख जीव पुत्र-रूप में उत्पन्न हो सकते हैं।

८८. भन्ते ! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है— एक जीव के जघन्यतः एक, दो या तीन और उत्कर्यतः नौ लाख जीव पुत्र-रूप में उत्पन्न हो सकते हैं ?

गौतम! स्त्री और पुरुष की कर्मकृत (कामोद्दीपक) योनि में मैथुनवृत्तिक नामक संयोग उत्पन्न होता है । वे स्त्री और पुरुष स्नेह (वीर्य और शोणित) का संचय करते हैं। संचय करन के पश्चात् वहां जघन्यत: एक, दो या तीन और उत्कर्पत: नी लाख जीव पुत्र-रूप में उत्पन्न हो सकते हैं। गौतम! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है—जघन्यत: एक, दो या तीन और उत्कर्पत: नी लाख जीव पुत्ररूप में उत्पन्न हो सकते हैं।

#### भाष्य

### १. सूत्र ८७,८८

वृत्तिकार ने बहुपुत्र की बात समझाने के लिए मत्स्य आदि का उदाहरण दिया है। मछली के एक साथ नौ लाख बद्धे उत्पन्न हो सकते हैं और निष्पन्न भी हो सकते हैं। मनुष्य-स्त्री की योनि में नौ लाख जीव उत्पन्न हो सकते हैं, किन्तु निष्पन्न बहुत नहीं होतें अर्थात् एक, दो अथवा तीन हो सकते हैं (देखें मूलपाठ)।

जयाचार्य के अनुसार ये नी लाख संज्ञी (समनस्क) जीव होते

हैं। सभोग के समय असंज्ञी (अमनस्क) जीव भी पैदा होते है। उनकी संख्या यहां निर्दिष्ट नहीं है।

### शब्द-विमर्श

कर्मकृत—चृत्तिकार ने कर्म के दो अर्थ किए हैं—नाम कर्म अथवा काम-वासना का उद्दीपक कर्म । प्रस्तुत प्रकरण में वैकल्पिक अर्थ अधिक संगत प्रतीत होता है।

9. भ.वृ.२। ८६— मनुष्याणां तिरश्चां च बीजं द्वादशमुहूर्त्तान् यावद्योनिभूतं भवति, ततश्च गवादीनां शतपृथकृत्वस्यापि बीजं गवादियोनिप्रविष्टं वीजमेव, तत्र च बीजसमुदाये एको जीव उत्पद्यते, स च तेषां बीजस्वामिनां सर्वेषां पुत्रो भवतीत्यत उक्तम्— 'उक्कोसेणं सयपुहृत्तस्ते' त्यादि ।

- प्र.सारो.वृ.प.४०२,द्वार२४६,गा.९३६४ की वृत्ति—पृथक्त्वं चेह द्विप्रभृति-रानवभ्य इति समयोक्तं ज्ञेयम्!
- भ.वृ.२। ८७ मत्स्यादीनामेकसंयोगेऽिप शतसहस्रपृथकृत्वं गर्भे उत्पद्यते

निष्पद्यते चेत्वेकस्यैकभवग्रहणे लक्षपृथकृत्वं पुत्राणां भवतीति। मनुष्ययोनी पुनरुत्पन्ना अपि यहवो न निष्पद्यन्त इति।

४. भ.जो.१।४०।३०--

ते इण अर्थे करिनें हे गोतम, जब शीघ्र ही आय। पुत्रपर्णे नवलक्ष ऊपजै, ए सन्नी तणी अपेक्षाय॥

 पण्ण.१।८४— सुक्रपोग्गलपिरसाडेसु वा विगतजीवकलेवरेसु वा थी-पुरिस-संजोएसु वा.....एत्थ णं सम्मुच्छिममणुस्सा सम्मुच्छेति । मैयुनवृत्तिक इसके संस्कृत रूप दो हो सकते हैं, मैयुनवृत्तिकः और मैयुनप्रत्यिकः। म्रोह का अर्थ है—वीर्य और रक्त।

५६. मेहुणण्णं भंते ! सेवमाणस्स केरिसए असंजमे कज़ई ? गोयमा ! से जहानामए केइ पुरिसे स्यनालियं वा बूरनालियं वा तत्तेणं कणएणं समिभद्धंसेजा, एरिसए णं गोयमा ! मेहुणं सेवमाणस्स असंजमे कज़ड !!

मैथुनं भदन्त ! सेबमानस्य कीदृशः असंयमः क्रियते ? गौतम ! सः यथानामकः कश्चित् पुरुषः 'रूय' नालिकां वा बूरनालिकां वा तसेन कनकेन समिभ्ध्यंसेत, ईदृशः गौतम ! मैथुनं सेय-मानस्य असंयमः क्रियते । च. अभन्ते ! मैथुन सेवन करने वाले जीव के कैसा असंयम होता है ? गीतम ! जिस प्रकार कोई पुरुष तपी हुई शलाका से रूई से भरी हुई नालिका अथवा बूर से भरी हुई नालिका को ध्वस्त कर देता है । गीतम ! मैथुन सेवन करने वाले जीव के ऐसा असंयम होता है ।

#### भाष्य

#### १. सूत्र ८६

प्रस्तुत सूत्र में मैथुन के द्वारा होने वाले असंयम को समझाया गया है। भगवान् महावीर ने ब्रह्मचर्य पर बहुत बल दिया। अब्रह्मचर्य से राग या मूर्च्छा बढ़ती है। यह अब्रह्मचर्य की वर्जना का एक पहलू है। उसकी वर्जना का दूसरा पहलू है--हिंसा। संभोग-काल में उत्कर्षतः नी लाख जीवों की हिंसा होती है। वे जीव पञ्चेन्द्रिय होते हैं। वृत्तिकार ने इस श्रुति का उल्लेख किया है।

६०. सेवं भंते ! सेवं भंते ! जाव विहरइ ॥

तदेवं भदन्त ! तदेवं भदन्त ! यावत् वि-हरति । ६०. भन्ते ! वह ऐसा ही है, भन्ते वह ऐसा ही है, इस प्रकार भगवान् गीतम यावत् संयम और तप से अपने आप को भावित करते हुए विहरण कर रहे हैं।

६१. तए णं समणे भगवं महावीरे रायगिहाओ नगराओ गुणिसलाओ चेइयाओ पिड-निक्खमइ, पिडिनिक्खिमत्ता बहिया जण-वयविहारं विहरड ॥ ततः श्रमणः भगवान् महावीरः राजगृहान् नगराद् गुणशिलाच् चैत्यात् प्रतिनिष्कामति, प्रतिनिष्कम्य बहिः जनपदविहारं विहरति । श्रमण भगवान् महावीर राजगृह नगर और गुणिशिल चैत्य से पुनः निष्क्रमण करते हैं, पुनः निष्क्रमण कर राजगृह के आस-पास जनपद में विहरण कर रहे हैं!

## तुंगियानयरी-समणोवासय-पदं

### तेणं कालेणं तेणं समएणं तुंगिया नामं नयरी होत्या—चण्णओ।।

### ६३. तीसे णं तुंगियाए नयरीए बहिया उत्तर-पुरत्थिमे दिसीभागे पुष्फवतिए नामं चेइए होत्या—वण्णओ॥

### तुद्भिकानगरी-श्रमणोपासक-पदम्

तस्मिन् काले तस्मिन् समये तुङ्गिका नाम नगरी आसीत्—वर्णकः ।

तस्याः तुङ्गिकायाः नगर्याः बहिः उत्तरपौरस्त्ये दिग्भागे पुष्पवितकं नाम चैत्यम् आसीत्— वर्णकः ।

## तुंगिकानगरी-श्रमणोपासक-पद

६२. उस काल और उस समय तुंगिका नामक नगरी धी----नगर-वर्णन ।

६३. उस तुंगिका नगरी के बाहर उत्तर-पूर्व दिग्भाग (ईशानकोण) में पुष्पवितक नामक चैत्य था— चैत्य-वर्णन ।

स्तनालिका ताम्। एवं बूरनालिकामपि, नवरं बूरं—वनस्पति विशेषा-वयवविशेषः। 'समिभद्धंसेञ्ज'ति स्तादिसमिभध्यंसनात् इह चायं याक्यशेषो दृश्यः—एवं मैथुनं सेवमानो योनिगतसत्त्वान् मेहनेनाभिध्यंसयेत्। एते च किल ग्रन्थान्तरे पञ्चेन्द्रियाः श्रयन्त इति।

भ.वृ.२।८८ नामकर्मनिर्वित्तितायां योनी अथवा कर्ममदनोद्दीपको व्यापारस्तत् कृतं यस्यां सा कर्मकृताऽतस्तस्याम् ।

२. बही,२। ८८—मैथुनस्य वृत्तिः—प्रवृत्तिर्यस्मिन्नसौ मैथुनवृत्तिको मैथुनं वा प्रत्य-यो—हेत्र्यस्मिन्नसौ स्वार्थिके कप्रत्यये मैथुनप्रत्ययिकः।

३. वही,२। द<del>६ सतं कर्पा</del>सविकारस्तद्भृता नालिका-शृषिरवंशाविरूपा

६४. तत्य णं तुंगियाए नयरीए बहवे समणोवासया परिवसंति-अड्डा दित्ता वित्थिण्णविपुलभवण-सयणासण-जाणवाह-णाइण्णा बहुधण-बहुजायस्व-रयया आयो-गपयोगसंपउत्ता विच्छद्वियविपुलभत्तपाणा ब्हुदासी-दास-गो-महिस-गवेलय-प्यभूया बहुजणस्स अपरिभूया अभिगय-जीवाजीवा आसद-संवर-निजर-उवलद्धपुण्ण-पावा किरियाहिकरणवंध-पमोक्ख्कुसला अस-हेज्रा देवासुरनागसुवण्णजक्खरक्खरस-किन्नरकि<u>पुरिसगर</u>ुलगंधव्यमहोरगादिएहि निग्गंयाओ पावयणाओ अणतिकमणिज्ञा, निग्गंथे पादयणे निस्सं-किया निकंखिया निब्दितिगिच्छा लद्धरा गहियट्टा पुथ्छियड्डा अभिगयद्वा विणिच्छियद्वा अद्विमिजपेम्माणुरागरत्ता अयमाउसो ! निग्गंथे पावयणे अट्रे अयं पर-मड्डे सेसे अण्डे, ऊसियफलिहा अवंगुय-दुवारा चियत्तंतेउरघरप्यवेसा चाउद्दसट्ट-मुद्दिद्रपुण्णमासिणीसु पडिपुण्णं पोसहं सम्मं अणुपालेभाणा, समणे निग्गंथे फासु-एसणिञ्जेणं असण-पाण-खाइम-साइमेणं वत्थ-पडिग्गह-कंबल-पाय्पुंछणेणं फलग-सेज्ञा-संघारएणं ओसह-भेसञ्जेणं पडिलाभेमाणा ब्हहि सीलव्ययगुण--वेरमण-पद्मक्खाण-पोसहोवदासेहिं अहा-तवोकम्मेहिं परिगहिएहिं अप्याणं भावेमाणा विहरंति 🛭

तत्र तुङ्गिकायां नगर्यां बहवः श्रमणोपासकाः परिवसन्ति--आद्याः दीप्ताः विस्तीर्णविपुल-भवन-शयनासन-यानवाहनाकीर्णाः बहुधन-बहुजातरूप-रजताः आयोग-प्रयोगसंप्रयुक्ताः विच्छर्दितविपुलभक्तपानाः बहुदासी-दास-गो-महिष-गवेलकप्रभूताः बहुजनस्य अपरिभूताः अभिगतजीवाजीवाः उपलब्धपुण्यपापाः आ-श्रव-संवर-निर्जरा-क्रियाऽधिकरण-वन्ध-प्र-मोक्षकशलाः असहाय्याः देवासुरनाग-सुवर्णयक्षराक्षसिकेत्ररिकंपुरुषगरुडगान्धर्व-महोरगादिकैः देवगणैः नैर्ग्रन्थात् प्रवचनाद् अनतिक्रमणीयाः नैर्प्रन्थे प्रवचने निःशंकिताः निष्कांक्षिताः निर्विचिकित्साः लब्धार्थाः गृहीतार्थाः पृष्टार्थाः अभिगतार्थाः विनि-श्चितार्थाः अस्थिमञ्जाप्रेमानुरागरक्ताः इद-मायुष्मन् नैर्ग्रन्थं प्रवचनम् अर्थः इदं परमार्थः शेषम् अनर्थः उच्छ्रितपरिधाः अपावृतद्वाराः चतुर्दशाष्ट-'चियत्त'अन्तःपुरगृहप्रवेशाः मोद्दिष्टपूर्णमासीषु प्रतिपूर्णं पौषधं सम्यग् अनुपालयन्तः श्रमणान् निर्ग्रन्थान् प्रासुक--एषणीयेन अशन-पान-खाद्य-स्वाद्येन वस्त्र--प्रतिग्रह-कम्बल-पादग्रींछनेन पीठ-फलक--शय्या-संस्तारकेण औषध-भैषज्येन प्रति-लाभयन्तः बहुभिः शीलव्रतगुण-विरमण--प्रत्याख्यान-पौषधोपवासैः यथापरिगृहीतैः तपःकर्मभिः आत्मानं भावयन्तः विहरन्ति ।

६४. उस तुंगिका नगरी में अनेक श्रमणोपासक रहते हैं। वे सम्पन्न और दीप्तिमान हैं। उनके विशाल और प्रचुर भवन शयन-आसन वाले और यान-वाहन से आकीर्ण हैं। उनके पास प्रचुर धन, सोना और चांदी हैं। वे आयोग और प्रयोग में संलग्न हैं। उनके घर में विपुलमात्रा में भोजन और पान दिया जा रहा है। उनके पास अनेक दास, दासी, गाय, भैंस और भेड़ें हैं। ये वहजन के द्वारा अपरिभवनीय हैं। जीव-अजीव को जानने वाले, पृण्य-पाप के मर्म को समझने वाले. आस्रव, संबर, निर्जरा, क्रिया, अधिकरण, बंध और मोक्ष के विषय में कुशल, सत्य के प्रति स्वयं निश्चल, देव, असुर, नाग, सुवर्ण, यक्ष, राक्षस, किन्नर, किंपुरुष, गरुड़, गन्धर्व, महोरग आदि देव-गर्णों के हारा निर्ग्रन्थ-प्रवचन से अविचलनीय. इस निर्ग्रन्थ-प्रवचन में शंका-रहित, कांक्षा-रहित. विचिकित्सा-रहित, यथार्थ को सुनने वाले, ग्रहण करने वाले, उस विषय में प्रश्न करने वाले, उसे जानने वाले, उसका दिनिश्चय करने वाले, (निर्प्र-न्थ प्रवचन के) प्रेमानुसग से अनुस्त अस्थि-मजावाले 'आयुष्मन् । यह निर्ग्रन्थ-प्रवचन यथार्थ है । यह परमार्थ है, शेष अनर्थ है', (ऐसा मानने वाले), अगल को ऊंचा और दरवाजे को खुला रखने वाले, अन्तःपुर और दूसरों के घर में बिना किसी रुकावट के प्रवेश करने वाले, चतुर्दशी, अष्टर्मा, अमावस्या और पूर्णिमा को प्रतिपूर्ण पौषध का सम्यक् अनुपालन करने वाले, श्रमण-निर्ग्रन्थों को प्रासुक और एषणीय अशन, पान, खाद्य, स्वाद्य, बस्त्र, पात्र, कंबल, पादप्रींछन, औषध--भैषज्य, पीठ-फलक, शय्या और संस्तारक का दान देने वाले, बहुतशीलव्रत, गुण, विरमण, प्रत्याख्यान और पौषधोपवास के द्वारा तथा यथा-परिगृहीत तपःकर्म के द्वारा आत्मा को भावित करते हुए रह रहे हैं।

#### भाष्य

### १. सूत्र ६४

प्रस्तुत सूत्र में तुंगिया नगरी के श्रमणोपासकों का वर्णन है। श्रमण की उपासना करनेवाले गृहस्य का नाम है श्रमणोपासक। इसका समानार्थक शब्द है श्रावक।

इस वर्णन में श्रमणोपासकों की सामाजिक और धार्मिक दोनों अवस्थाओं का चित्रण किया गया है। सम्पन्नता, दानशीलता और अपरिभवनीयता—यह उनकी सामाजिक अवस्था का चित्रण है। तत्त्वज्ञान, आत्म-निर्भरता, धर्म के प्रति दृढ आस्था, व्रतों की आराधना और तपस्या—यह उनके धार्मिक जीवन का चित्रण है। भौतिक जीवन के साथ धार्मिक जीवन का योग होना श्रावक जीवन की अपनी विशेषता है।

१. द्रष्टव्य, भ.२।२५ का भाष्य।

### शब्द-विमर्श

आद्रय धन-धान्य आदि से परिपूर्ण।

दीप्त-दीप्तिमान् । वृत्तिकार ने इसका अर्थ 'प्रसिद्ध' किया है! अीपपातिक वृत्ति में 'दित्त' पाठ का अर्थ दृप्त-दर्पवान् किया है। 'दित्त' का 'प्रसिद्ध' अर्थ चिन्तनीय है। ओवाइयं में 'दित्ता', वित्ता-ये दो पाठ मिलते हैं। 'पित्त' का अर्थ 'प्रसिद्ध' है। प्रतीत होता है प्रस्तुत प्रकरण में पाठ और वृत्ति दोनों की अव्यवस्था हुई है।

आयोग और प्रयोग—आयोग का अर्थ है— दिगुण आदि की वृद्धि के लिए अर्थ देना। प्रयोग का अर्थ है— व्याज। अधिपतिक वृत्ति में आयोग का अर्थ 'अर्थ-लाभ' और प्रयोग का अर्थ 'उपाय' किया गया है। हो सकता है राजा कूणिक के प्रसंग में यह अर्थ-परिवर्तन किया गया। स्थानांग वृत्ति में 'प्रयोग' का अर्थ 'ऋण लेनेवालों को अर्थ देना' किया है।

विकरित त्यक्त अथवा विकितिमान विभूतियुक्त। <sup>6</sup> गवेलक भेड़। <sup>6</sup>

पुण्य-शुभ कर्म को पुण्य कहते हैं।

पाप-अशुभ कर्न को पाप कहते हैं।

आश्रव -- कर्म-आकर्षण के हेतुभूत आत्म-परिणाम को आश्रव कहते हैं।

संबर आश्रव के निरोध को संवर कहते हैं।

निर्जरा तपस्या के द्वारा कर्ममल का विच्छेद होने से जो आत्म-उज्जवलता होती है, उसे निर्जरा कहते हैं।

क्रिया -- द्रष्टव्य भ.१।२७६-२८६ और भ.१।३६४-३७२ का भाष्य।

अधिकर<del>ण</del>-गाड़ी, यंत्र आदि।

बन्य कर्म-पुद्गलों के ग्रहण को बन्ध कहा जाता है।

मोस समस्त कर्मों का फिर बन्ध न हो, ऐसा क्षय होने से

आत्मा अपने ज्ञानदर्शनमय स्वरूप में अवस्थित होती है, उसका नाम मोक्ष है।

**कुशल** हेय और उपादेय का ज्ञाता।

सत्य के प्रति स्वयं निश्चल चृतिकार ने असहेज शब्द के दो अर्थ किए हैं:

- 9. आत्मकर्तृत्व एवं कर्म-सिद्धान्त पर जिन्हें इतना भरोसा होता है, वे विपत्ति के क्षणों में भी किसी दिव्य शक्ति के सहयोग की आकांक्षा नहीं करते, इसलिए वे असहेज (असहाय्य) कहलाते हैं।
- २. अन्य मतावलिष्वियों द्वारा सम्यक्त्व से विचलित करने के प्रयत्नों के उपरान्त भी जो विचलित नहीं होते, अपने सिद्धान्तों और साधना-पथ में अविचल रहने के लिए किसी बाहरी सहयोग की अपेक्षा नहीं रखते, वे असहेज होते हैं। इसका फलितार्थ यह है—चे स्वयं तत्त्वज्ञ और जैन दर्शन के मर्मज्ञ होते हैं। इसलिए अन्य दार्शनिकों द्वारा प्रस्तुत तर्कों को प्रतिहत करने में वे स्वयं समर्थ होते हैं और जिन-शासन में अत्यन्त भावित होने के कारण वे दूसरों का सहयोग नहीं चाहते।

श्रीमञ्जयाचार्य ने भगवती-जोड़ में लम्बी चर्चा प्रस्तुत की है। <sup>32</sup> विम्ननिवारण, सामाजिक प्रतिष्ठा और अध्याल-साधना के विकास की दृष्टि से यदि श्रावक दिव्य शक्तियों का सहयोग लेता है, तो वह अनुचित नहीं है।

जयाचार्य के अभिमत में यह असहेज स्वतंत्र साधना के सन्दर्भ में विशेष प्रयोग है, जिस प्रकार श्रमण के लिए प्रथम प्रहर में स्वाध्याय, दूसरे में ध्यान, तीसरे में गोचरी और चौधे में पुनः स्वाध्याय का विधान किया गया है, वह साधु के लिए अनिवार्य साधना-पद्धित नहीं है तथा उनके समाचरण के अभाव में साधुत्व खंडित नहीं होता, वैसे ही श्रावक दिव्य शक्तियों का सहयोग न ले, यह उनका विशेष गुण है, पर सम्यक्त्व के साथ उसकी अनिवार्यता नहीं है। यदि अनिवार्यता हो, तो आगमों के निम्न प्रंसग हमें एक बार पुनः चिन्तन का अवसर देते हैं:

(ख) आप्टे.—कलान्तरम्—Interest , Profit— मासे शतस्य यदि पंच कलान्तरं स्थात् (लीलावती);

प्रयोग:—(17) (a) Principal, loan bearing interest; (b) Lending money on usury.

- ६. औ.वृ.पृ.२२ आयोगस्य अर्थलाभस्य, प्रयोगाः उपायाः !
- ७. स्था.वृ.प.४००—आयोगेन द्विगुणादिलाभेन, व्रव्यस्य प्रयोगः—अधमर्णानां दानम् ।

भ.वृ.२।६४—दित्तति दीप्तः—प्रसिद्धाः दृप्ता वा दर्ष्यिताः।

२. औ.वृ.पृ.२५ दितीति दृष्टो दर्पवान्।

३. ओवा.सू.१४।

४. औ.वृ.पृ.२<del>९ विते</del>ति प्रसिद्धः।

५. (क) भ.वृ.२।६४---आयोगो--- द्विगुणादिवृद्धयाऽर्धप्रदानं प्रयोगश्च कलान्तरं तौ संप्रयुक्ती---च्यापारितौ यैस्ते तथा।

प.वृ.२!६४—विच्छर्दितं वा- -विविधविच्छित्तिमिद्वपुलं भक्तं च पानकं च
येषां ते तथा।

६. वही,२।६४--गवेलका---उरभ्राः।

१०. (क) भ.वृ.२।६४-- अधिकरण गंत्री-यंत्रकारि।

<sup>(</sup>ख) आप्टे.—गंत्री—A car drawn by oxen.

<sup>99.</sup> भ.वृ.२। ६४— 'असहे अ'त्यादि— अविद्यमानं साहाय्यं—परसाहायकम् अत्यन्तसमंर्थत्वाद्येषां ते साहाय्यास्ते च ते देवादयश्चेति कर्मधारयः, अथवा व्यस्तमेयेदं तेनासाहाय्या— आपद्यपि देवादिसाहायकानपेक्षाः स्वयं कृतं कर्म स्वयमेव भोक्तव्यमित्यदीनमनोवृत्तय इत्यर्थः अथवा पाषण्डिभिः प्रारख्याः सम्यकृत्वाविचलनं प्रति न परसाहाय्यमपेक्षन्ते, स्वयमेव तत्प्रतिधातसमर्थत्वा- जिनशासनात्यन्तमावितत्वाद्येति ।

१२. भ.जो.१।४१।१५७३।

१३. उत्तर.२६१८ का टिप्पण न.५।

- 9. अभयकुनार ने महाराणी धारिणी की उदग्र आकांक्षा को तृप्त करने के लिए देव की आराधना कर अभीप्तित कार्य में सफलता प्राप्त की, जिसका विस्तृत वर्णन हमें नायायम्मकहाओं (अ.१) में उपलब्ध है।
- २. अंतगडदसाओं (३।४७-५०)के अनुसार श्री कृष्ण ने अपने छोटे भाई गजसुकुनाल के लिए देव की आराधना की और इच्छित फल प्राप्त किया।
- ३. चक्रवर्ती भरत ने चक्रवर्ती बनने से पहले अष्टम भक्त तप कर देवाराधना की जिसका प्रमाण है—जंबुद्दीवपण्णती (३।२०)।
- ४. श्रीकृष्य ने लवण समुद्र के अधिष्ठायक सुस्यित नामक देव की आराधना कर उसकी सहायता ली थी (ना<mark>यापम्मकहाओ</mark>, १।१६।२३७)

औपपातिकवृत्ति और राजप्रश्नीयवृत्ति में असहेज का अर्थ 'सम्यकृत्व से अविचलित रहना' ही किया है, जो जयाचार्य के चिन्तन को और अधिक पुष्ट करता है। यदि दिव्य शक्तियों के सहयोग से सम्यकृत्व की सुरक्षा में खतरा होता, तो श्री कृष्ण और भरत चक्रवर्ती दिव्य शक्तियों की आराधना क्यों करते ?

जयाचार्य के मन्यन का नवनीत यही है कि श्रावक वैसे साहाय्य की इच्छा नहीं करता, जिससे सम्यक्त्य और सत्य की निष्ठा में विचलन का भाव उत्पन्न हो।

असुर और नागकुमार—ये दोनों भवनपति जाति के देव हैं।
सुवर्ण—यह ज्योतिष्क जाति का देव है।

यक्ष, राक्षस, किजर, किंपुरुष, गंधर्व और महोरग---ये व्यन्तर जाति के देव हैं।

गरुड भवनपति जाति के देव हैं। निःशंकित तत्त्व के विषय में सन्देह से मुक्त। निष्कांकित कुतत्त्व की आंकाक्षा से मुक्त।

निर्विचिकित्स धार्मिक आराधना के फल के विषय में सन्देह से मुक्त !

सब्बार्य अर्थ का श्रवण करनेवाला। यहां 'अर्थ' शब्द सूत्र का वाच्य, तत्त्व का प्रतिपाद्य और लक्ष्य—इन तीन सन्दर्भों में प्रयुक्त है। गृहीतार्ष अर्थ का अवधारण करनेवाला।
पृष्टार्ष -सन्दिग्ध अर्थ के विषय में प्रश्न करनेवाला।
अभिगृहीतार्ष -प्रश्न के उत्तर को समझने वाला।
विनिश्चितार्ष -अर्थ के तात्पर्य को समझने वाला।
अस्पिमज्ञाग्रेमानुसगरक -मञ्जागत संस्कार अत्यन्त सुदृढ़ होता
है। उसे बदलना सहज संभव नहीं होता।

विशेष जानकारी के लिए सूयगडो, २।२।६२ का टिप्पण द्रष्टव्य है।

आगल को ऊंचा और दरवाजे को खुला रखने वाले—'उन श्रमणोपासकों का अन्तःकरण उन्नत और स्फटिक की मांति निर्मल स्वच्छ है। तात्पर्य की भाषा में जिन-प्रवचन की प्राप्ति के कारण वे परितुष्ट मनवाले हैं।' यह वृद्ध-व्याख्या है। यहां 'वृद्ध' शब्द के द्वारा अभयदेवसूरि का संकेत सूत्रकृतांग के वृत्तिकार शीलांकाचार्य की ओर प्रतीत होता है। शीलांकाचार्य ने सूत्रकृतांग की वृत्ति में उसियफलिहे की यही व्याख्या की है। वृत्तिकार ने इसके दो विकल्प और उद्धृत किए हैं—

- वे श्रावक अपने घरों के द्वार की आगल को ऊंचा रखते
- २. अपनी अतिशय उदारता के कारण वे गृहद्वार के आगल रखते ही नहीं, किंवाड़ सदा खुला रखते हैं। '

वृत्तिकार ने किवाड़ खुले रखने के दो कारण बतलाए हैं। उन्हें सद्दर्शन प्राप्त हुआ है, इसलिए किसी अन्य सम्प्रदाय से उन्हें कोई भय नहीं हैं; इसलिए वे खुले द्वार रहते हैं—यह वृद्ध-व्याख्या है। दूसरा मत यह बतलाया है—उदारता की दृष्टि से वे किवाड़ खुला रखते हैं।

आगल को ऊंचा और किवाइ को खुला रखने का कारण सूत्रकृतांगचूर्ण में निर्दिष्ट है, वह आगम-परम्परा के अधिक अनुकुल प्रतीत होता है—जैन श्रमणों की यह मर्यादा है कि वे बन्द किवाइ को खोल नहीं सकते और खुले किवाड़ों को बन्द नहीं कर सकते। दसवेआलियं का कथन है—कवाड़ं जो पणोल्लेखा।

दूसरी बात है—घर में बार-बार आने-जाने वाले लोग किंवाड़ को खोलते हैं या बन्द करते हैं, तो उससे जीवों की विराधना होती

- औ.वृ.ए.१८८;राज.वृ.पृ.२६०—अविद्यमानसाहाय्यः, कुतीर्थिकप्रेरितः सम्यक् त्वाविचलनं प्रति न परसाहाय्यमपेक्षते ।
- २. म.वृ.२ । ६४ तत्र देवा वैमानिकाः 'असुरे'ति असुरकुमाराः 'नाग'ति नागकुमाराः, उमयेऽप्यमी भवनपतिविशेषाः, 'सुवण्ण'ति सद्वर्णाः ज्योतिष्काः यक्षराक्षसिकंनरिकंपुरुषाः व्यन्तरिवशेषाः 'गरुल'ति गरुडध्वजाः सुप्पर्ण-कुमाराः भवनपतिविशेषाः गन्धर्वा महोरगाश्च व्यन्तरिवशेषाः ।
- ३. वही,२1६४—अस्थीनि च—कीकसानि मिञ्जा च—तन्मध्यवर्ती धातु-रस्थिमिञ्जासाः प्रेमानुरागेण—सर्वज्ञप्रवचनप्रीतिरूपकुसुम्पादिरागेण रक्ता इव रक्ता येषां ते तथा, अथवाऽस्थिमिञ्जासु जिनशासनगतप्रेमानुरागेण रक्ता ये ते तथा।
- ४. द्रष्टव्य,सूय.२।२१७९ का टिप्पण।
- भ.वृ.२ १६४—'ऊसियफलिह'ति उच्छ्रितम्—उन्नतं स्फटिकमिव स्फटिकं

- चित्तं येषां ते उच्छ्रितस्फटिकाः मौनीन्द्रप्रवचनावास्यः परितुष्टमानसा इत्यर्थ इति वृद्धव्याख्या, अन्ये त्याहुः—उच्छ्रितः—अर्गलास्यानादपनीयोद्ध्वींकृतो न तिरश्चीनः कपाटपश्चाद्मागादपनीत इत्यर्थः, परिघः—अर्गला येषां ते उच्छ्रितपरिधाः अथवोच्छ्रितो—गृहद्वारादपगतः परिघो येषां ते उच्छ्रित-परिधाः, औदार्यातिशयादितशयदानदायित्वेन भिक्षुकाणां गृहप्रवेशनार्य-मनर्गलितगृहद्वारा इत्यर्थः।
- ६. वही,२१६४—'अवंगुयदुवारे'ित अप्रावृतद्वाराः—कपाटादिभिरस्यगित-गृहद्वारा इत्यर्थः, सद्दर्शनलाभेन न कुतोऽपि पाषण्डिकाद् विभ्यति, शोभन-मार्गपरिग्रहेणोद्घाटशिरसस्तिष्ठन्तीति भाव इति वृद्धव्याख्या। अन्ये त्वाहुः —भिक्षुकप्रवेशार्थमौदार्यादस्थगितगृहद्वारा इत्यर्थः।
- ७. दसवे.५।९।१८।

है। अतः श्रावक आगलों को ऊंचा कर अपने घर के मुख्य द्वार को तथा कोठे आदि के किंवाड़ को सदा खुला रखते हैं।

अन्तःपुर और दूसरों के.....प्रवेश करने वाले वृतिकार ने इसके तीन अर्थ किए हैं—श्रावक अपनी धार्मिकता के कारण इतना विश्वसनीय हो जाता है कि उसका अन्तःपुर और परघर में प्रवेश अभिमत है, बिना रोकटोक हो सकता है। इसका दूसरा अर्थ है कि उनके अन्तःपुर और घर में शिष्ट जन का प्रवेश सम्मत है। इसके द्वारा उनकी ईर्ष्या-मुक्त प्रवृत्ति की सूचना दी गई है। तीसरा अर्थ है कि उन्होंने अन्तःपुर और परघर में जैसे-तैसे प्रवेश करना वर्जित किया है। इनमें पहला अर्थ अधिक प्रासांगिक है।

चतुर्दशी, अष्टमी.....अनुपालन करनेवाले श्रमणोपासकों के लिए अष्टमी, चतुर्दशी, अमावस्या और पूर्णिमा को प्रतिपूर्ण पौषधोपवास करने का उल्लेख महत्वपूर्ण है। प्रतिपूर्ण पौषधोपवास करने वाले चतुर्विध आहार का प्रत्याख्यान करते हैं, उपवास में जल भी नहीं लेते। पूरे दिन और रात धर्म की आराधना में लीन रहते हैं।

ज्योतिष-शास्त्र, शरीर-शास्त्र और विज्ञान के सन्दर्भ में यदि हम इनका समाधान खोजें, तो सही समाधान मिल सकता है।

शरीर-शास्त्र के अनुसार हमारे शरीर में बहत्तर प्रतिशत पानी है। पानी का संबन्ध चन्द्रमा से है।

ज्योतिष-शास्त्र में मन का कारक चन्द्रमा है। चन्द्रमा के आधार पर ही ज्योतिषी जातक के मन की स्थिति का विश्लेषण करते हैं।

"चन्द्रमा हमारी पृथ्वी का निकटवर्ती ग्रह है। पृथ्वी पर स्थित पानी पर उसका सर्वाधिक प्रभाव पड़ता है। चन्द्र-दिवस के अनुसार समुद्र में ज्वार-भाटे का समय बदलता रहाता है।

"शुक्ल पक्ष की पञ्चमी, अष्टमी, एकादशी, चतुर्दशी, पूर्णिमा तथा कृष्ण पक्ष की पञ्चमी, अष्टमी, एकादशी, चतुर्दशी और अमावस्या के दिन चन्द्रमा पृथ्वी और शरीर के ठीक सामने आता है। उस समय समुद्र और हमारे शरीर का पानी उछाल मारता है। इन पर्व-तिथियों में इधर शरीर का पानी उछाल मारता है, उधर हरी बनस्पति जिसमें नब्बे प्रतिशत पानी होता है, का सेवन करने से शरीर में जल-तन्त्वों की वृद्धि हो जाती है और अग्नि-तन्त्व मन्द पड़ने से शरीर में वायु-रोग बढ़ता है। वायु जब मस्तिष्क में पहुंचता है तो उसके कारण मनुष्यों में उन्माद उत्पन्न होता है।

"शिकागो के एक वैज्ञानिक ने सिद्ध किया है कि मस्तिष्क

के रोगों पर चन्द्रमा का असर होता है। पूर्णिमा तथा अमावस्या के दिन चन्द्रमा का सर्वाधिक प्रथल प्रभाव होता है।"

भगवती तथा जीवाजीवाभिगमें में बताया है कि लवण समुद्र चतुर्दशी, अष्टमी, पूर्णिमा या अमावस्या और पूर्णिमा को अतिरेक-अतिरेक बढ़ता है और घटता है 1

लगता है, इसीलिए भगवती में जैन श्रावकों के लिए चतुर्दशी, अष्टमी, पूर्णिमा या अमावस्या को केवल धर्म की आराधना करने का विधान किया गया है। इन दिनों में उपवास को निर्जल करना चाहिए। शरीर में जल-तत्त्वों की अधिक वृद्धि न हो, इसीलिए निर्जल उपवास का विधान किया गया है। उत्तरकाल में पर्व-तिथियों में हरियाली का वर्जन करने की परम्परा प्रचलित हुई।

पर्व-तिथियों में जो उपवास किया जाता है वह पौषधोपवास कहलाता है। पर्व-तिथियों में एक दिन-रात आहार, शरीर-सत्कार आदि का त्याग कर ब्रह्मचर्य-पूर्वक जो धर्माराधना की जाती है, उसे 'प्रतिपूर्ण पौषध' कहा जाता है।

विशेष जानकारी के लिए उत्तरन्द्रायणाणि, ११२३ का टिप्पण इष्टन्य है।

औषष-वह दवा जिसमें एक ही द्रव्य हो।

भैषज्य वह दवा जिसमें अनेक द्रव्यों का मिश्रण हो।

शील शिष्ट शील्-समाधी धातु से निष्पन्न हुआ है। इसका अर्थ है 'समाधान'। आगम के व्याख्या-साहित्य में इसके अनेक अर्थ किए गए हैं। श्रायक के बासह व्रतों में पांच अणुव्रत हैं, शेष सात शीलव्रत कहलाते हैं।

यहां 'गुण' शब्द का प्रयोग पृथक् किया गया है, इसलिए 'शील' शब्द के द्वारा चार शिक्षाव्रत ग्रहणीय हैं।

शील-चार शिक्षाव्रत।

ब्रत—पांच अणुव्रत ।

गुण-तीन गुणव्रत ।

वृत्तिकार ने शीलव्रत का अर्थ अणुव्रत किया है।"

विरमण—यथोचित राग आदि की निवृत्ति, इन्द्रिय-विषयों का यथाशक्य परित्याग्।

प्रत्याख्यान नगस्कार-सहिता, पौरुषी आदि का संकल्प! पौषध पर्व-दिन में विशेष अनुष्ठान या आराधना करना ।

#### हायइ वा ?

- (ख) जीवा.३।५२६—एवं खलु गोयमा लवणसमुद्दे चाउद्दसद्दमुद्दिट-पुण्णमासिणीसु अतिरेगं अतिरेगं वहृति वा हायित वा !
- ५. द्रष्टव्य, अभिधान राजेन्द्र कोश, 'शील' शब्द।
- ६. चारित्रसार,९३।६—''गुणव्रतत्रयं शिक्षाव्रतचतुष्टयं शीलसप्तकमित्युच्यते।'' द्रष्टव्य, जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश, 'शील' शब्द।
- भ.वृ.२ । ६४—शीलव्रतानि अणुव्रतानि ।

१. सूत्र.चू.पृ.३६८,३६६ द्रष्टव्य, सूय.२।२।७२ का टिपण।

२. भ.वृ.२।६४—'चियत्तो'ित लोकानां प्रीतिकर एवान्तःपुरे या गृहे वा प्रवेशो येषां ते तथा, अतिधार्मिकतया सर्वत्रानाशङ्कृनीयास्त इत्यर्थः । अन्येत्वाहः — 'चियत्तो'ित नाप्रीतिकरोऽन्तःपुरगृहयोः प्रवेशः—शिष्टजनप्रवेशनं येषां ते तथा, अनीर्ष्यालुताप्रतिपादनपरं चेत्यं विशेषणमिति । अथवा 'चियत्तो'ित त्यक्तोन्तःपुरगृहयोः परकीययोर्यथाकथञ्चित्प्रवेशो यैस्ते तथा ।

३. तन्दुरुस्ती आपके हाथ में (एक्युप्रेशर पद्धति),पृ.७४ से ७६।

४. (क) भ.३।१५२ - लवणसमुद्दे चाउसङ्मृदिङ्गपूण्णमासिणीसु अतिरेगे वहुइ वा?

६५. तेणं कालेणं तेणं समएणं पासावधिजा थेरा भगवंतो जातिसंपन्ना कुलसंपन्ना बलसंपन्ना रूक्संपन्ना विणयसंपन्ना नाण-संपन्ना दंसणसंपन्ना चरित्तसंपन्ना लज्जासंपन्ना लाघवसंपत्रा ओयंसी तेयंसी वद्यंसी जसंसी जियकोहा जियमाणा जियमाया जियलोभा जियनिद्दा जिइंदिया जियपरीसहा जीवि-यास-मरण-भयविष्यमुक्का तवष्यहाणा गुण-प्पहाणा करणप्पहाणा चरणप्पहाणा निग्ग-हप्पहाणा निच्छयप्पहाणा मद्दवप्पहाणा अजवयहाणा लाघवयहाणा खेतियहाणा मुत्तिप्पहाणा विञ्जाप्पहाणा मंतप्पहाणा वेयपहाणा बंभपहाणा नवपहाणा निय-मप्पहाणा सञ्चपहाणा सोवपहाणा चारु-पण्णा सोही अणियाणा अपुरसुया अबहिल्लेसा अच्छिद्द-सुसामण्णस्या परिणवागरणा कुत्तियावणभूया बहुस्सुया बहुपरिवारा पंचहिं अणगारसएहिं सद्धिं संपरिवुडा अहाणुपुर्व्यि चरमाणा गामाणुगामं दूइअमाणा सुहंसुहेणं विहरमाणा जेणेव तुंगिया नगरी जेणेव पुष्फवइए चेइए तेणेव उवागच्छेति, उवागच्छित्ता अहापडिस्रवं ओग्गहं ओगिण्हित्ता णं संजमेणं तवसा अप्पणं भावेमाणा विहरति 🔢

तिसन् काले तिसन् समये पार्श्वापत्यीयाः स्थविराः भगवन्तः जातिसम्पत्राः कुलसम्पन्नाः बलसम्पन्नाः रूपसम्पन्नाः विनयसम्पन्नाः ज्ञान-सम्पन्नाः दर्शनसम्पन्नाः चारित्रसम्पन्नाः लज्जा-सम्पन्नाः लाधवसम्पन्ना ओजस्विनः तेजस्विनः वर्चस्विनः यशस्विनः जितक्रोधाः जितमानाः जितमायाः जितलोभाः जितनिद्राः जितेन्द्रियाः जीविताशा-मरण-भयवि-जितपरीषहाः प्रमुक्ताः तपःप्रधानाः गुणप्रधानाः करण-प्रधानाः चरणप्रधानाः निग्रहप्रधानाः निश्चय-प्रधानाः मार्दवप्रधानाः आर्जवप्रधानाः लाधव-प्रधानाः क्षान्तिप्रधानाः मुक्तिप्रधानाः विद्या-प्रधानाः मन्त्रप्रधानाः वेदप्रधानाः प्रधानाः नयप्रधानाः नियमप्रधानाः सत्य-प्रधानाः शीचप्रधानाः चारुप्रज्ञाः शोधिनः अनिदानाः अल्पोत्सुकाः अबहिर्लेश्याः सुश्रा-मण्यरताः अच्छिद्रप्रश्नव्याकरणाः कुत्रि-कापणभूताः बहुश्रुताः बहुपरिवाराः पंचिभः अनगारशतैः सार्द्धं संपरिवृताः यथानुपूर्वि चरन्तः ग्रामानुग्रामं दवन्तः सुखंसुखेन विहरन्तः यत्रैव तुङ्गिका नगरी यत्रैव पुष्प-यतिकः चैत्यः तत्रैव उपागच्छन्ति, उपागम्य यथाप्रतिरूपम् अवग्रहम् अवगृह्य संयमेन तपसा आत्मानं भावयन्तः विहरन्ति ।

६५. <sup>3</sup>उस काल और उस समय पार्श्वापत्यीय स्थविर भगवान्, जो जातिसम्पन्न, कुलसम्पन्न, बलसम्पन्न, रूपसम्पन्न, विनयसम्पन्न, ज्ञानसम्पन्न, दर्शनसम्पन्न, चारित्रसम्पन्न, लञ्जासम्पन्न, लाघवसम्पन्न, ओज-स्वी, तेजस्वी, वर्चस्वी, यशस्वी, क्रोधजयी, मान-जयी, गायाजयी, लोभजयी, निद्राजयी, जिते-न्द्रिय, परीषहजयी, जीने की आशंसा और मृत्य के भय से मुक्त, तपप्रधान, गुणप्रधान, करण-प्रधान, चरणप्रधान, निग्रहप्रधान, निश्चयप्रधान, मार्दवप्रधान, आर्जवप्रधान, लाघवप्रधान, क्षमा-प्रधान, मुक्तिप्रधान, विद्याप्रधान, मन्त्रप्रधान, वेदप्रधान, ब्रह्मप्रधान, नयप्रधान, नियमप्रधान, सत्यप्रधान, शीचप्रधान, चारुप्रज्ञ, पवित्र हृदय वाले, निदानरहित, उत्सुकतारहित, आत्मोन्मुखी भावधारा वाले, सुश्रामण्य में रत, प्रश्न का यथार्थ उत्तर देने वाले, कुत्रिकापणतुल्य, बहुश्रुत और बहुत परिवार वाले हैं, वे पांच सौ अनगारों के साथ स-परिवृत होकर अनुक्रम से परिव्रजन करते हुए एक ग्राम से दूसरे ग्राम में घूमते हुए सुखपूर्वक विहरण करते हुए जहां तुंगिका नगरी है, जहां पुष्पवतिक चैत्य है, वहां आए और आकर प्रवास--योग्य स्थान की अनुमति लेकर संयम और तप से अपने आपको भावित करते हुए रह रहे हैं।

#### भाष्य

### १. सूत्र ६५

प्रस्तुत सूत्र में स्थिवर की विशेषताओं का निरूपण किया गया है। इनसे मुनि के बहु-आयामी व्यक्तित्व का परिचय हो जाता है। शब्द-विमर्श

स्यविर—श्रुतवृद्ध ।
जातिसम्पन्न - उत्तम मातृपक्षवाला !
कुत्तसम्पन्न - उत्तम पितृपक्षवाला ।
लजासम्पन्न - लाज अथवा संयम से सम्पन्न !
लाघवसम्पन्न - अल्प उपकरण-युक्त । गीरव का त्याग करनेवाला !

**ओजस्वी** मनोबल से युक्त।

तेजस्वी-शरीर-प्रभा से युक्त ।

वर्चस्वी-विशिष्ट प्रभाव-युक्त।

**यशस्वी** ख्यातिमान ।

वृत्तिकार ने बचंसी का वैकल्पिक अर्थ 'वचस्वी' (विशिष्ट वचन युक्त) भी किया है।

गुणप्रधान—'युण' शब्द का प्रयोग अनेक अर्थों में होता है । वृत्तिकार ने इसका अर्थ संयम-गुण किया है। दश्वैकालिकचूर्ण में इसका अर्थ 'चरित्र-रक्षा के लिए की जानेवाली भावना' है।

चरणप्रचान करणप्रचान---द्रष्टव्य भ.२।५२ का भाष्य।

९. भ.वृ.२।६६<del>- त</del>ज्ञा- प्रसिद्धा संयमो वा।

२. वही,२१६५- लाघवं - द्रव्यतोऽल्पोपधित्वं भावतो गीरवत्यागः।

वही,२1६५—'ओयंसी'ति ओजस्विनो मानसावष्टम्पयुक्ताः 'तेयंसी'ति तेज-स्विनः शरीरप्रमायुक्ताः 'वद्यंसी'ति 'वर्चस्विनः' विशिष्ट्यभावोपेताः 'वचस्विनो

वा' विशिष्टवचनयुक्ताः 'जसंसी'ति ख्यातिमन्तः अनुस्वारश्चैतेषु प्राकृतत्वात् ।

४. वही,२।६५ - गुणाश्च संयमगुणाः।

५. दशवै.जि.चू.पृ.३७० गुणा तेसिं सारक्खणनिमत्तं भावणाओ !

निग्रहप्रधान निग्रह का शाब्दिक अर्थ है निषेध और नियन्त्रण। अनाचार का निषेध करना और अपने इन्द्रिय तथा मन का नियन्त्रण करना—ये दोनों अर्थ यहां संगत हो सकते हैं।

वृत्तिकार ने इसका अर्थ अन्यायकारी को दण्ड देना किया

निश्चयप्रयान—१. अवश्यकरणीय का संकल्प, २. तत्त्व का निर्णय।

मार्दवप्रधान-आर्जवप्रधान क्या ये 'जितमान' और 'जितमाय' के पुनरुक्त नहीं है ? इस प्रश्न का वृत्तिकार ने बहुत अच्छा समाधान दिया है। उनके अनुसार मान और माया को जीतने का अर्थ है — मान और माया के उदय को विफल कर देना! जबिक 'मार्दवप्रधान' तथा 'आर्जवप्रधान' के द्वारा मान और माया के 'उदय के अभाय' की सूचना दी गई है। "

ताघदप्रधान लाघव का अर्थ है किया की दक्षता। रें विद्याप्रधान मंत्रप्रधान—विद्या—जिसकी अधिष्ठात्री देवी हो । मंत्र जिसका अधिष्ठाता देव हो । रें

अभयदेवसूरि ने विद्या और मंत्र के वैकल्पिक अर्थ भी दिए हैं—जो साधना-सहित हो, यह विद्या और जो साधना-रहित हो, वह मंत्र!

वेदप्रधान औपपातिक वृति में वेद के दो अर्थ मिलते हैं—आगम तथा ऋग्वेद आदि वेद।

ब्रह्मपपान ब्रह्म के दो अर्थ हैं चिति-निरोध तथा कुशल

६६. तए णं तुंगियाए नयरीए सिंघाडग-तिग-चउक-चचर-चउम्मुह-महापह-पहेसु जाव एगदिसाभिमुहा निज्ञायंति ।। तस्याः तुङ्गिकायाः नगर्याः शृङ्गाटक-त्रिक-चतुष्क-चत्वर-चतुर्मुख-महापय-पथेषु यावत् एकदिशाभिमुखाः निर्यान्ति ।

अ**नुष्ठा**न। `

नयप्रधान नैगम आदि सात नय अथवा नीति।" नियम नाना प्रकार के अभिग्रह।" शीच अनवद्य आचार।" चारुप्रज्ञ ग्रज्ञा का अर्थ है श्रुतनिरपेक्ष ज्ञान अन्तर्दृष्टि।

पवित्र हृदय वाला.....सुश्रामण्य में स्त—देखें,भ.२।४५ का भाष्य।

निश्छिद्र प्रश्नव्याकरण व्याकरण का अर्थ है—उत्तर या व्याख्या। निश्छिद्र का अर्थ है—निर्दोष। जिसमें प्रश्न के उत्तर या व्याख्या की शक्ति निर्दोष होती है अथवा तत्काल उत्तर देने की शक्ति होती है, वह निश्छिद्र प्रश्न व्याकरणवाला होता है।

कुत्रिकापणभूत 'कुत्रिकापण' एक विशिष्ट दुकान का नाम है। आगम-साहित्य में इसका अनेक बार उल्लेख हुआ है। भगवान् महावीर के युग में इस प्रकार की अनेक दुकानें होने का उल्लेख मिलता है। कुत्तिय के संस्कृत रूप दो मिलते हैं—कुत्रिक और कुत्रिय। जिस दुकान में स्वर्ग, मनुष्यलोक और पाताल—इन तीनों में होने वाली सभी वस्तुएं मिलती हैं, उसे 'कुत्रिकापण' कहा जाता है। जिसमें धातु, जीव और मूल (जड़)—ये तीनों प्रकार के पदार्थ मिलते हैं, उसे 'कुत्रिजापण' कहा जाता है। स्थिवर समीहित अर्थ-सम्पादन की लब्धि से युक्त अथवा सकल गुणों से युक्त थे; इसलिए उनकी कुत्रिकापण से तुलना की गई है।"

दिशा के अभिमुख जा रहे हैं। ाधिष्ठितास्ता एव, अथवा--विद्या संसाधनाः, साधन

६६. उस तुंगिका नगरी के शृङ्गाटकों, तिराहों,

चौराहों, चौहट्टों, चार द्वार वाले स्थानों, राजमार्गों

और मार्गों पर यावत् नागरिक जन एक ही

9. મ.जો.9⊺કર I9દ્--

निग्रह-प्रधान जेह, दंड अन्याय करै जसुं। अनावार सेवेह तास निषेधी दंड दियै॥

- २. भ.वृ.२।६५—निग्रहः अन्यायकारिणां दण्डः।
- ३. वही,२।६५--निश्चयः-अवश्यंकरणाभ्युपगमस्तत्त्वनिर्णयो वा।
- ४. वही,२१६५ ननु जितक्रोधादित्वान्माईवादिप्रधानत्वमबगम्यत एव तिर्कि मार्द-वेत्यादिना ? उच्यते, तत्रोदयविफलतोक्ता, मार्दवादिप्रधानत्वे तूदयाभाव एवेति।
- ५. वही,२। ६५ लायवम् क्रियासु दक्षत्वम् ।
- ६. भ.जो.९।४२!२४-२६---

विद्या करी प्रधान, ते प्रज्ञाती आदि करि।
देवी साधन जान, अक्षर अनुकेडैं तिका !!
मंत्रे करी प्रधान, हरिणगमेषी प्रमुख ही!
अधिष्ठित सुविधान, तेह तणा पिण जाणमुनि!!
अथवा विद्या सोय, साधना करी सहित जे!
मंत्र जिको अवलोय, साधना करी रहित ते!

७. ज्ञाता.वृ.प.६ विद्याः प्रज्ञप्त्यादिदेवताधिष्ठिता वर्ण्णानुपूर्व्यः, पंत्राः

हरिणेगनिष्यादिदेवताधिष्ठितास्ता एव, अथवा---विद्या संसाधनाः, साधन-रहिताः मंत्राः।

- त्क) औ.वृ.पृ.६३—वेदाः आगमाः ऋग्वेदादयो या ।
  - (ख) भ.जो.१।४२।२७---

वेद करी सुप्रधान, आगम चिहुं वेदज्ञ वा ।

- ६. राज.वृ.पृ.२८३ ब्रह्मचर्यं वस्तिनिरोधः सर्वमेद वा कुशलानुष्ठानम् ।
- ९०. (क) वही,पृ.२८३<del> न</del>या नैगमादयः सप्त प्रत्येकं शतविधाः।
  - (ख) औ.वृ.पृ.६२ नया नीतयः।
- राज.वृ.पृ.२८३ नियमा विचित्रा अभिग्रहविशेषाः।
- १२. राज.वृ.पृ.२८३— द्रव्यतो निर्लेपता, भावतोऽनवद्यसमाचारता ।
- १३. भ.जो.१।४२।३५।
- 9४. (क) भ.वृ.२।६५ कुत्रिकं स्वर्गमर्त्यपाताललक्षणं भूमित्रयं तत्तंभवं वत्त्व-पि कुत्रिकं तत्तम्पादक आपणो हट्टः कुत्रिकापणस्तन्द्रताः समीहितार्थसम्पा-दनलब्धियुक्तत्वने सकलगुणोपेतत्वेन वा तदुपमाः।
  - (ख) अल्पपरिचित शब्दकोश—अथवा धातुजीवमूल—लक्षणेभ्यस्त्रिभ्यो-जातं त्रिजं सर्वमपि वस्त्वित्यर्थः, कौ—पृथिच्यां त्रिजमापणयति— व्यवहरति यत्र हट्टे सः कुत्रिजापणः!

#### भाष्य

### १. श्ङ्काटकों .... मार्गौ

'शुंगाटक' इत्यादि पदों के लिए द्रष्टव्य है---भ.२।३० का भाष्य।

६७. तए णं ते समणोवासया इमीसे कहाए लद्धट्ठा समाणा हट्ठतुट्ठितमाणंदिया णंदिया पीइमणा परमसोमणस्सिया हरिस-वसविसम्पमाणहियया अण्णमण्णं सद्दावेति, सद्दावेता एवं वयासी—एवं खलु देवा-णुष्पिया ! पासाविद्यज्ञा थेरा भगवंतो जातिसंपन्ना जाव अहापडिह्नवं ओम्पहं ओगिण्हित्ता णं संजमेणं तवसा अप्पाणं भावेमाणा विहर्गते।

तं महाफलं खलु देवाणुप्पिया ! तहास्रवाणं थेराणं भगवंताणं नामगोयस्य वि सदण-याए, किमंग पुण अभिगमण-वंदण-नमंसण-पडिपुच्छण-पञ्जुवासणयाए ? एग-स्स वि आरियस्स धम्मियस्स सुवयणस्स सवणयाए, किमंग पुण विउत्तरस अट्टस्स गृहणयाए ? तं गच्छामो णं देवाणुप्पिया ! थेरे भगवंते वंदामो नमंसामो सकारेमो सम्माणेमो कल्लाणं मंगलं देवयं चेइयं पञ्जवासामो। एयं णे पेद्यभवे इहभवे य हियाए सुहाए खमाए निस्सेयसाए आणुगामियत्ताए भविस्सति इति कट्ट अण्णमण्णस्स अंतिए एयमद्वं पडिसुर्णेति, पडिसुणेत्ता जेणेव सयाइं-सयाइं गिहाइं तेणेव उवागर्खति, उवागर्किता प्हाया कयकोउय-मंगल-पाय-क्यवलिकम्मा च्छित्ता सुद्धपावेसाइं मंगल्लाइं वत्याइं पवर अप्पमहग्धाभरणालंकियसरीरा सएहिं-सएहिं गिहेहिंतो पडिनिक्खमंति, पडिनिक्खमित्ता एगयओ मेलायंति, मेला-यित्ता पायविहारचारेणं तुंगियाए नयरीए मज्झंमज्झेणं निग्गर्छति, निग्गच्छित्ता जेणेव पुष्फवतिए चेइए तेणेव उवागच्छंति, उवा-गच्छित्ता येरे भगवंते पंचविहेणं अभिगमेणं अभिगच्छंति, (तं जहा—१. सचित्ताणं दव्वाणं विओसरणवाए २. अचित्ताणं दव्याणं अविओसरणयाए ३. एमसाडिएणं उत्तरासंगकरणेणं ४. चक्खुप्फासे अंजलि-प्यस्महेणं ५. मणसो एगत्तीकरणेणं) जेणेव

ततः ते श्रमणोपासकाः अनया कथया लब्धार्थाः सन्तः हष्टतुष्टिच्ताः आनन्दिताः निन्दिताः प्रीतिमनसः परमसीमनस्यिताः हर्ष-वशिवसर्पद्हृदयाः अन्योन्यं शब्दयन्ति, शब्दयित्वा एवमवादिषुः—एवं खलु देवानुप्रियाः! पार्श्वपत्यीयाः स्थविरा भगवन्तः जाति-सम्पन्नाः यावद् यथाप्रतिरूपं अवप्रहम् अव-गृह्य संयमेन तपसा आत्मानं भावयन्तः विहर्नति।

तत् महाफलं खलु देवानुप्रियाः ! तथासपाणां स्यविराणां भगवतां नामगोत्रस्यापि श्रवण-किमंग पुनः अभिगमन-वन्दन-नमस्यन-प्रतिप्रच्छन-पर्युपासनयाः ? एक-स्यापि आर्यस्य धार्मिकस्य सुवचनस्य श्रवण-स्य, किनंग पुनः विपुलस्य अर्थस्य ग्रहणस्य? तद् गच्छामः देवानुप्रियाः ! स्थविरान् भगवतः वन्दामहे नमस्यामः सत्कारयामः सम्मानयामः कल्याणं मंगलं दैवतं चैत्यं पर्युपास्महे । एतत् नः प्रेत्यभवे इहभवे च हिताय सुखाय क्षमाय निःश्रेयसे आनुगामिकत्वाय भविष्यति इति कृत्वा अन्योन्यस्य अन्तिके एतदर्थं प्रति-शुण्वन्ति, प्रतिश्रुत्य यत्रैव स्वकानि-स्वकानि गृहाणि तत्रैव उपागच्छन्ति, उपागम्य स्नाताः कृतबलिकर्माणः कृतकौतुक-मंगल-प्राय-श्चित्ताः शुद्धप्रवेश्यानि मंगलानि बस्त्राणि प्रवरं परिहिताः अल्पमहार्घ्याभरणालंकृत-शरीराः स्वकेभ्यः-स्वकेभ्यः गृहेभ्यः प्रति-निष्कामन्ति, प्रतिनिष्कम्य एकतः मिलन्ति, मिलित्वा पादविहारचारेण तुङ्गिकायाः नगर्याः मध्यमध्येन निर्गच्छन्ति, निर्गम्य यत्रैव पुष्पवतिकः चैत्यः तत्रैव उपागच्छन्ति, उपा-गम्य स्थविरान् भगवतः पंचविधेन अभि-गमेन अभिगच्छन्ति, (तद् यया-9. सचि-त्तानां द्रव्याणां व्युत्सर्जनतया २. अचित्तानां द्रव्याणां च व्युत्सर्जनतया ३. एकशाटिकेन उत्तरासंगकरणेन ४. चक्षुःस्पर्शे अंजलि-प्रग्रहेण ५. मनसः एकत्वीकरणेन) यत्रैव स्थविराः भगवनाः तत्रैव उपागच्छन्ति, उपा-

६७. वे श्रमणोपासक इस कथा को सुनकर हष्ट-तुष्ट चित्तवाले, आनन्दित, नन्दित, प्रीतिपूर्ण मन वाले, परम सीमनस्य-युक्त और हर्ष से विकस्वर हृदयवाले हो गए। वे परस्पर एक दूसरे को सम्बोधित कर इस प्रकार बोले—देवानुप्रियो ! पार्श्वापत्यीय स्थिवर भगवान् जो जातिसम्पन्न हैं यावत् प्रवास-योग्य स्थान की अनुमति लेकर संयम और तप से अपने आप को भावित करते हुए रह रहे हैं।

देवानुप्रियो ! तथारूप स्थविर भगवान् के नाम-गोत्र का श्रवण भी महान फलदायक है. फिर अभिगमन, वन्दन, नमस्कार, प्रतिपृच्छा और पर्युपसना का कहना ही क्या ? एक भी आर्य धार्मिक सुवचन का श्रवण महान् फलदायक है फिर विपुल अर्थ-ग्रहण का कहना ही क्या ? इसलिए देवानुप्रियो ! हम चलें, स्थविर भगवान को चन्दन-नमस्कार करें, सत्कार-सम्मान करें। वे कल्याणकारी हैं, मंगल, देव और प्रशस्त चित्तवाले हैं, उनकी पर्युपासना करें । यह हमारे परभव और इहभव के लिए हित, सुख, क्षम, निःश्रेयस् और आनुगामिकता के लिए होगा। ऐसा सोचकर वे परस्पर, इस विषय की प्रतिज्ञा करते हैं, प्रतिज्ञा कर जहां अपने-अपने घर हैं, वहां आते हैं, वहां आकर उन्होंने स्नान किया, बलिकुर्म<sup>२</sup> किया, कौतुक<sup>३</sup> (तिलक आदि), मंगल<sup>°</sup> (दिघ, अक्षत<sub>,</sub> आदि) और प्रायश्चित्त किया, शुद्ध प्रवेश्य (सभा में प्रवेशोचित) मांगलिक वस्त्रों को विधिवत् पहना। अल्पभार और बहुमूल्य वाले आभरणों से शरीर को अलंकृत किया। (इस प्रकार सञ्जित होकर वे) अपने-अपने घरों से निकलकर एक साथ मिलते हैं। एक साथ मिलकर पैदल चलते हुए तुंगिका नगरी के बीचोबीच निर्गमन करते हैं, निर्गमन कर जहां पुष्पवतिक चैत्य है, वहां आते हैं, वहां आकर पांच प्रकार के अभिगमों से स्थविर भगवान के पास जाते हैं। (जैसे- १.सचित्त द्रव्यों की छोड़ना २. अचित्त द्रव्यों को छोड़ना, ३. एक शाटकवाला उत्तरासंग<sup>र</sup> करना ४. दृष्टिपात होते थेरा भगवंतो तेणेव उवागच्छंति, उवागच्छित्ता तिक्खुतो आयाहिण-पयाहिणं करेंति, करेता वंदीत नमंसंति, वंदिता नमंसित्ता तिविहाए पञ्जुवासणाए पञ्जु-वासंति ॥ गम्य त्रिः आदक्षिण-प्रदक्षिणां कुर्वन्ति, कृत्वा वन्दन्ते नमस्यन्ति, वन्दित्वा नमस्यित्वा त्रिवि-धया पर्युपासनया पर्युपासते। ही बद्धाञ्जलि होना ६. मन को एकाग्र करना) जहां स्थिवर भगवान हैं वहां आते हैं। आकर दायीं ओर से प्रारम्भ कर तीन बार प्रदक्षिणा करते हैं। प्रदक्षिणा कर वन्दन-नमस्कार करते हैं। वन्दन-नमस्कार कर तीन प्रकार की पर्युपासना के द्वारा पर्युपासना करते हैं।

#### भाष्य

### १.हित....आनुगामिकता

हित आदि पदों के लिए द्रष्टव्य है---भ.२।३० का भाष्य। २. बलिकर्म

यह स्नान के अनन्तर की जानेवाली क्रिया है। वृत्तिकार ने इसका अर्थ अपने गृह-देवता की पूजा किया है। निशीयमान्य-चूर्णि में चावल आदि से अल्पना करने को बलिकर्म कहा गया है।

अंगुत्तरनिकाय में बलि के पांच प्रकार निर्दिष्ट हैं-

ज्ञातिबृति २. अतिथिवित ३. पूर्वप्रेतवित ४. राजवित ४. राजवित ५. देवता-वित ।

मनुस्पृति में भी बलिप्रकरण में महर्षि, पितर, देव, भूत और अतिथि—इन पांच प्रकारों का निर्देश मिलता है।

बिल का अर्थ पूजा है, किन्तु स्नान के पश्चात् बिलकर्म का अर्थ घटित नहीं होता। पुष्किरिणी में स्नान किया, वहां भी बिलकर्म करने का उल्लेख है। वहां कुलदेवता की पूजा कैसे हो सकती है? यहां 'बिल' का अर्थ 'जलाञ्चिल' देना हो सकता है। इसका दूसरा अर्थ—'ललाट पर रेखा खींचना' भी किया जा सकता है। जयाचार्य ने 'बिलकर्म' शब्द की विस्तृत मीमांसा की है।

### ३. कौतुक

'कौतुक' शब्द कुतूहल, उत्सव, अपचय आदि अनेक अर्थों में

प्रयुक्त होता है। वृत्तिकार ने इसका अर्थ काजल का तिलक किया है। दृष्टिदोष आदि से बचने के लिए काजल का तिलक करने की प्रथा थी। शान्त्याचार्य ने इसका अर्थ 'ललाट से मुशल का स्पर्श करवाना' किया है।

द्रष्टव्य, उत्तरज्ञ्जयणाणि, २२। ६ का टिप्पण।

कौतुक के अर्थ में कोउहल शब्द का भी प्रयोग मिलता है। उसका अर्थ है पुत्र-प्राप्ति के लिए स्नान आदि करना।"

सीभाग्य आदि के निमित स्नान करना या करवाना कौतुक कहलाता है।

#### ४. मंगल

सरसों, दही, अक्षत, दूर्वा, अंकुर आदि का प्रयोग करने को मंगल कहा जाता है। $^{22}$ 

### ५. प्रायश्चित्त

कौतुक और मंगल ये चक्षुदोष आदि के निवारण के लिए किये जाते हैं। इसलिए कौतुऊ और मंगल का प्रयोग प्रायश्चित्त कहलाता है। वृत्तिकार ने एक मतान्तर का उल्लेख किया है। उसके अनुसार **पारछुप्त** पाठ व्याख्यात होता है। <sup>13</sup> तात्पर्यार्थ में कोई मौलिक अन्तर नहीं है।

- भ.वृ.२।६७— 'कयबिलकम'ति स्नानानन्तरं कृतं बिलकर्म यैः स्वगृहदेवतानां ते तथा।
- २. निशीय भा.गा.२०४ की चू.—बलिकरणंक्रुस तिणा बलिकडा।
- ३. अंगुत्तरिकाय,पञ्चक निपातो, मुण्डराजवम्मो, आदियसुत्तं, ५१६।१, पृ.३९१ पुन च परं,गहपति, आरियसावको उड्डानिविरियाधिगतेहि भोगेहि बाहा-बलपरिचितेहि....पञ्चबिलं कत्ता होति। आतिबिलं, अतिथिबिलं, पुब्बपेतबिलं, राजबिलं, देवताबिलं—अयं चतुर्त्वो भोगानं आदियो।
- ४. मनुस्मृति,३।८०-

ऋषयः पितरो देवा, भूतान्यतिषयस्तया। आशासते कुटुम्बिम्यस्तेभ्यः कार्यं विजानता॥

- ५. नाया.९ |२ |९४ |
- इ. आप्टे.—बलिक्रिया—line on the forehead.
- ७. भ.जो.१ ।४३ ।१-४६ ।

- भ.वृ.२। <del>६७ कौतुकानि ग</del>षीतिलकादीनि ।
- इ. उत्तरा वृ.व.प.४६० कौतुकानि ललाटस्य मुशलस्पर्शनादीनि ।
- ९०. (क) उत्तर,२०।४५—

जे लक्खणं सुविण पउंजमाणे,

निमित्तकोऊहल संपगादे।

- (ख) उत्तरा.बृ.वृ.प.४७<del>६ क</del>ौतुकं च अपत्याद्यर्थं स्नपनादि i
- 99. स्था.वृ.प.२६९---रक्षादिकरणेन कौतुककरणेन---सौमाग्यादिनिमित्तं परस्न-पनकादिकरणेनेति ।
- १२. भ.वृ.२।६७ मंपलानि तु सिद्धार्थकदध्यक्षतदूर्वाङ्कुरादीनि।
- ९३. वही,२।६७—'कयकोउयमंगलपायच्छित'ति कृतानि कौतुकमंगलान्येव प्रायश्चितानि दुःस्वप्रादिविधातार्थमवश्यकरणीयत्वाद्यैस्ते तथा। अन्ये त्वाहः —'पायच्छित्त'ति पादेन पादे वा छुप्ताश्चक्षुर्दोषपरिहारार्थं पादच्छुप्ताः कृतः कौतुकमगंलाश्च ते पादच्छुप्ताश्चेति विग्रहः।

### ६. शुद्ध प्रवेश्य

वृत्तिकार ने इसके (सुद्धप्यावेस के) दो संस्कृत रूप दिए हैं—शुद्धात्मवेष्य और शुद्धप्रवेश्य । शुद्धात्मवेष्य का अर्थ है—शुद्ध आत्मा के लिए वेषोचित । शुद्धप्रवेश्य का अर्थ है—सभाप्रवेशोचित वेश ।

#### ७. प्रवर

यह क्रियाविशेषण विभक्तिरहित पद है। वृत्तिकार ने पउराइं
—इस पाठान्तर का उल्लेख किया है।

#### ८. अभिगमों

अभिगम के ज्ञानपरक और गमनपरक दोनों प्रकार के अर्थ होते हैं। अभिगम—ज्ञान, विस्तृत बोध और बोधिलाम—ये ज्ञान-परक अर्थ हैं।

प्रतिपत्ति, विनयप्रतिपत्ति, विनयविधि का समाचरण—ये गति-परक अर्थ हैं। प्रस्तुत प्रकरण में अभिगमन का अर्थ विनय की प्रतिपत्ति है। उसके पांच अंग होते हैं, जिनका सूत्र में उल्लेख है। इनमें पहले दो हैं—

सचित्त द्रव्य का व्युत्सर्ग

६८. तए णं ते थेरा भगवंतो तेसिं सम-णोबासयाणं तीसे महड्महानियाए महच-परिसाए चाउजामं धम्मं परिकहेंति, तं जहा—

सव्याओ पाणाइवायाओ वेरमणं, सव्याओ मुसावायाओ वेरमणं, सव्याओ अदिण्णा-दाणाओ वेरमणं, सव्याओ बहिद्धादाणाओ वेरमणं ॥

६६. तए णं ते समणोवासया वेराणं भगवंताणं अंतिए धम्मं सोचा निसम्म हट्टतुद्वा जाव हिरसवसविसप्पमाणहियया तिक्खुतो आयाहिण-पयाहिणं करेंति, करेता एवं वयासी—संजमे णं भंते ! किंफले ? तवे किंफले ?

१००. तए णं ते येरा भगवंतो ते समणोवासए एवं वयासी संजमे णं अञ्जो ! अण-ण्हयफले, तवे वोदाणफले ।। ततः ते स्थविराः भगवन्तः तेषां श्रमणो-पासकानां तस्यै महातिमहत्यै महार्चपरिषदे चातुर्यामं धर्मं परिकथयन्ति, तदु यथा—

सर्वस्मात् प्राणातिपाताद् विरमणम्, सर्वस्मात् मृषावादाद् विरमणम्, सर्वस्माद् अदत्तादानाद् विरमणम्, सर्वस्माद् बहिस्तादादानाद् विरमणम्, सर्वस्माद् बहिस्तादादानाद् विरमणम्,

ततः ते श्रमणोपासकाः स्थविराणां भगवताम् अन्तिके धर्मं श्रुत्वा निशम्य हष्टतुष्टाः यावत् हर्षवशविसर्पद्हदयाः त्रिः आदक्षिण-प्रदक्षिणां कुर्वन्ति, कृत्वा एवमवादिषुः—संयमः भदन्त! किंफलः ? तपः किंफलम् ?

ततः ते स्थविराः भगवन्तः तान् श्रमणो-पासकान् एवमवादिषुः—संयमः आर्याः ! अनास्रवफलः, तपः व्यवदानफलम् ।

२. अचित द्रव्य का अव्युत्सर्ग

यह 'अव्युत्सर्ग' शब्द चिन्तनीय है। वृत्तिकार ने अवि-**ओसरणवाए** का अर्थ 'चस्त्र, अंगूठी आदि का अत्याग' किया है।

वस्त्र आदिका त्याग न करना स्वाभाविक है—उसका अभिगमन के अंग के रूप में उल्लेख किस लिए आवश्यक है ?—यह प्रश्न सहज ही उभरता है! ज्ञाता की वृत्ति में अभयदेवसूरि नें एक वैकल्पिक पाठ का उल्लेख किया है। उसका अर्थ है छत्र, चामर आदि का व्युत्सर्ग। यह वैकल्पिक पाठ और उसका अर्थ संगत प्रतीत होता है। प्रस्तुत प्रकरण में 'अविओसरणयाए' पाठ सही प्रतीत नहीं होता। यहां 'अ' शब्द 'च' के अर्थ में प्रयुक्त है। प्राकृत व्याकरण के अनुसार 'च' व्यञ्जन का लोप होने पर अकार शेष रहता है। इसका अर्थ है 'अपि' (भी)। इस प्रकार पूरे वाक्य का अर्थ होगा—अचित्त द्रव्यों का भी व्युत्सर्ग। अभिगम के समय जैसे सचित्त पृष्पमालाएं आदि का व्युत्सर्ग किया जाता था।

#### €. उत्तरासंग

उत्तरीय वस्त्र का विशेष विधि से न्यास करना, जिस प्रकार पूजा के समय उत्तरीय ओढ़ा जाता है।

> ६८. वे स्थिविर भगवान् उन श्रमणोपासकों को उस विशालतम ऐश्वर्यशाली परिषद् में चातुर्याम धर्म का उपदेश करते हैं, जैसे—

सर्वप्राणातिपात से विरत होना, सर्व मृषावाद से विरत होना, सर्व अदत्तादान से विरत होना, सर्व बाह्य आदान (परिग्रह) से विरत होना।

६६. वे श्रमणोपासक भगवान् स्थिवरों के पास धर्म सुनकर, अवधारण कर, हष्ट-तुष्ट चित्त वाले हो गए यावत् हर्ष से उनका हृदय विकस्वर हो गया। वे दायीं ओर से प्रारम्भ कर तीन बार प्रदक्षिणा करते हैं, प्रदक्षिणा कर इस प्रकार बोले—भन्ते! संयम का फल क्या है ? तपस्या का फल क्या है ?

9००. वे भगवान् स्थिवर उन श्रमणोपासकों से इस प्रकार बोले—आर्यो ! संयम का फल है अनास्त्रव और तप का फल है व्यवदान—निर्जात।

प्रवरपरिहिताः ।

- ३. वही,२१६७<del> वस्त्र</del>मुद्रिकादीनाम् 'अविउत्तरणयाए'ति अत्यागेन ।
- ४. ज्ञाता.वृ.प.५०।
- भ.वृ.२ । ६७ उत्तरासंगः उत्तरीयस्य देहे न्यास्विशेषः ।

भ.वृ.२ । ६७—शुद्धालनां वैष्याणि—वेषोचितानि अयवा शुद्धानि च तानि प्रवेश्यानि च—राजादिसभाप्रवेशोचितानि शुद्धप्रवेश्यानि ।

२. वही,२।६७—'वत्थाइं पवराइं परिहिय'त्ति कचिद् दृश्यते 'वत्थाइं पवरपरि-हिय'त्ति, तत्र प्रथमपाठो व्यक्तः, द्वितीयस्तु प्रवरं यथा भक्त्येवं परिहिताः

१०१. तए णं ते समणोवासया बेरे मगवंते एवं वयासी—जइ णं मंते! संजमे अण-ण्ह्यफले, तवे वोदाणफले! किंपत्तियं णं मंते! वेवा देवलोएस उववजंति?

१०२. तत्व णं कालियपुत्ते नामं वेरे ते सम-णोवासए एवं वयासी—पुब्बतवेणं अज्ञो ! देवा देवलोएसु उववज्रंति 🛚 तत्व णं मेहिले नामं धेरे ते समणोवासए एवं वयासी--पुन्धसंजमेणं अजो ! देवा देव-लोएसु उववज्रंति । तत्य णं आणंदरक्खिए नामं येरे ते समणोबासए एवं वयास<del>ी क</del>म्मियाए अजो ! देवा देवलोएसु उववर्जति । तत्य णं कासवे नामं येरे ते समणोवासए एवं वयासी—-संगियाए अजो ! देवा देव-लोएसु उववजंति । पुव्यतवेणं, पुचसंजमेणं, कम्मियाए, संगि-याए अजो ! देवा देवलोएसु उदवर्जति । सचे णं एस अट्टे, नो चेव णं आयमाव-क्तव्ययार 🗓

ततः ते श्रमणोपासकाः स्थविरान् भगवतः एवमवादिषु:—यदि भदन्त ! संयनः अनास्न-वफलः, तपः व्यवदानफलम् । किंप्रत्ययं भदन्त ! देवाः देवलोकेषु उपपद्यन्ते ?

तत्र कालिकपुत्रः नाम स्थविरः तान् श्रमणी-पासकान् एवमवादीत् पूर्वतपसा आर्याः ! देवाः देवलोकेषु उपपद्यन्ते । तत्र मेहिलः नाम स्वविरः तानु श्रमणोपासकान् एवमवादीत्—पूर्वसंयमेन आर्याः ! देवाः देवलोकेषु उपपद्यन्ते। तत्र आनन्दरक्षितः नाम स्थविरः तान् एवमवादीत्—कर्मितया श्रमणोपासकान् आर्याः ! देवाः देवलोकेषु उपपद्यन्ते । तत्र काश्यपः नाम स्थविरः तान् श्रमणो-पासकान् एवमवादीत्—संगितया आर्याः ! देवाः देवलोकेषु उपपद्यन्ते । पूर्वतपसा, पूर्वसंयमेन, कर्मितया, संगितया आर्याः ! देवाः देवलोकेषु उपपद्यन्ते । सत्यो-ऽयनर्थः, नो चैव आत्मभाववक्तव्यतया ।

909. वे श्रमणोपासक भगवान् स्थिवरों से इस प्रकार बोले—'भन्ते! यदि संयम का फल अना-स्रव है और तप का फल व्यवदान है, तो देव देवलोक में किस कारण से उपपन्न होते हैं?

९०२. कालिकपुत्र नामक स्थविर ने उन श्रमणोपासकों से इस प्रकार कहा-आर्यो ! पूर्वकृत तप से देव देवलोक में उपपन्न होते हैं। मेहिल (अथवा मैथिल) नामक स्थविर ने उन श्रमणोपासकों से इस प्रकार कहा—आर्यो ! पूर्वकृत संयम से देव देवलोक में उपपन्न होते हैं। आनन्दरक्षित नामक स्थविर ने उन श्रमणोपासकों से इस प्रकार कहा—आर्यो ! कर्म की सत्ता से देव देवलोक में उपपन्न होते हैं। काश्यप नामक स्थविर ने उन श्रमणोपासकों से इस प्रकार कहा—आर्यो ! आसक्ति के कारण देव देवलोक में उपपन्न होते हैं। आर्यो ! पूर्वकृत तप, पूर्वकृत संयम, कर्म की सत्ता और आसक्ति के कारण देव देवलोक में उपपन्न होते हैं। यह अर्थ सत्य है । अहंमानिता के कारण ऐसा नहीं कहा जा रहा है।

#### भाष्य

### १. सूत्र ६६-१०२

प्रस्तुत प्रकरण में भगवान् पार्श्व द्वारा सम्मत दो तत्त्वों संवर और निर्जरा की चर्चा हुई है। भगवान् महावीर ने उस दो अंगवाले धर्म का समर्थन किया है। धर्म के दो तत्त्व हैं संयम और व्यवदान। संयम के द्वारा कर्म का निरोध होता है और व्यवदान के द्वारा कर्म की निर्जरा होती है।

ये दोनों स्वर्गोत्पत्ति के कारण नहीं हैं, फिर कोई जीव स्वर्ग में कैसे उत्पन्न होता है ? उसका कोई कारण है या निष्कारण ही पैदा होता है ? इस प्रश्न के समाधान में चार स्वविरों ने चार उत्तर दिए हैं—पूर्व तप, पूर्व संयंग, कर्मिता और संगिता।

इन चारों में एक संगति है। चारों के समवाय से एक उत्तर

बनता है। पूर्व तप का अर्थ है— सराग अवस्था में होने वाला तप और पूर्व संयम का अर्थ है— सराग अवस्था में होनेवाला संयम। इन दो उत्तरों का तात्पर्यार्थ यह है कि दीतराग संयम और वीतराग तप की अवस्था में स्वर्गोत्पित के हेतुभूत आयुष्य का बंध नहीं होता, वह सराग संयम और सराग तप की अवस्था में होता है। छठे, सातवें गुणस्थान में होता है, इसीलिए तप और संयम के साथ 'पूर्व' शब्द को जोड़ा गया है। मुख्यतया स्वर्गोत्पित के दो हेतु हैं— कर्मिता और सिक्ता। तप से कर्म की निर्जरा होती है और संयम से कर्म का निरोध होता है। इन दोनों से आयुष्य कर्म का बंध नहीं होता। उसके बंध के दो कारण हैं— कर्म का अस्तित्व और संग (राग) का अस्तित्व। जो जीव वर्तमान जन्म में मुक्त होने

 (क) भ.वृ.२।१००—कः प्रत्ययः—कारणं यत्र तत् किंप्रत्ययं ? निष्कारणमेव देवा देवलोकेषूत्यग्रन्ते तपःसंयमयोकक्तनीत्या तदकारणत्वादित्यभिप्रायः।

(ख) म.जो.१।४३।६३— संयम सूं आवता कर्म तेकै, तप सूं पूर्व कर्म खपाय। स्वर्ग तणां कारण नोंहें दोनूं, तिण सूं निःकारणे स्वर्ग जाय॥

२. भ.वृ.२।१०२—'पुट्यतवेणं'ति पूर्वतपः—सरागावस्थामावि तपस्या, वीतरागावस्थाऽपेक्षया सरागावस्थायाः पूर्वकालभावित्वात्, एवं संयमोऽपि अयथाख्यातचारित्रमित्यर्थः। ततश्च सरागकृतेन संयमेन तपसा च देवत्वा-वाप्तिः, रागांशस्य कर्मबन्धहेतुत्वात्। 'कम्मियाए'ित कर्म विद्यते यस्यासौ कर्मी तद्भावस्तता तया कर्मितया। अन्ये त्वाहुः—कर्म्मणां विकारः कार्मिका तया-ऽक्षीणेन कर्मशेषेण देवत्वावाप्तिरित्यर्थः। 'संगियाए'ित सङ्गो यस्यास्ति स सङ्गी तद्भावस्तता तया, ससङ्गो हि प्रव्यादिषु संयमादियुक्तप्रेऽपि कर्म बच्नाति, ततः सङ्गितया देवत्वावाप्तिरिति। आह च---

पुव्यतवसंजमा होति रागिणो पच्छिमा अरागस्स । रागो संगो वुत्तो संगा कम्मं भवो तेलं ॥ वाला नहीं है, उसके संसार में अवस्थित रहने योग्य कर्म शेष हैं, वह पुनर्जन्म के लिए आयुष्य कर्म का बन्ध करता है। इस दृष्टि से देवत्व-प्राप्ति का एक हेतु कर्म का अस्तित्व बनता है। प्रश्न पूछा गया—देव के आयुष्य का बंध किस कर्म के उदय से होता है ? उत्तर दिया गया- यह शरीरप्रयोग नाम कर्म के उदय से होता है। कर्मबंध का मूल कारण है-शरीरप्रयोग नाम कर्म का उदय। इसके अतिरिक्त देवगति-योग्य कर्न बंधने के हेतु चार बतलाए गये हैं-9. सराय संयम २. संयभासंयम ३. बालतपःकर्म ४. अकाम निर्जरा 🛚 ये चारों देवगति के आयुष्य-बंध के हेतु हैं। उसके बंध का कारण (साधकतम साधन या साक्षात् कारण) है—शरीरप्रयोग नाम कर्म का उदय ]

आयुष्य का बंध संग या राग के आस्तित्व में ही होता है; इसलिए यह भी देवत्व-प्राप्ति का एक हेतु बतलाया गया है। तात्पर्य की भाषा में निर्जरा के साथ पुण्य का बंध होता है, इसलिए संयम और निर्जरा की साधना देवगति का हेतु बनती है। प्रस्तुत प्रकरण में पूर्व संयम का प्रयोग है और संग का पृथक् उल्लेख है। भगवई तथा **ठाणं और ओवाइयं** में सराग संयम का उल्लेख है! <sup>'</sup> इससे यह सहज ही फलित होता है कि आयुष्य कर्म का बंध रागावस्था में ही होता है, वीतराग अवस्था में नहीं। शब्द-विमर्श

अनाम्रव---यह शब्द जुंक् प्रस्रवणे धातु से निष्पन्न हुआ है। इसका अर्थ है अनास्रव, नए कर्म का निरोध।

**व्यवदान** निर्जरा, पूर्वकृत कर्न का विनाश र् **आत्माभाववक्तव्यता**—अहंमानिता।

- १०३. तए णं ते समणोवासया येरेहिं भगवंतेहिं इमाइं एयारूवाइं वागरणाइं बागरिया समाणा हट्टतुट्टा थेरे भगवंते वंदंति पसिणाइं पुर्खित, उवादियंति, उवादिएत्ता जामेव दिसिं पाउब्भूया तामेव दिसि पडिगया ॥
- ९०४. तए ण ते थेरा अण्णया कयाई तुंगियाओ नयरीओ पुफ्फवतियाओ चेइ-याओ पडिनिग्गर्छति, बहिया जणवयविहारं विहरंति॥
- १०५. तेणं कालेणं तेणं समएणं रायगिहे नामं नगरे होत्या--सामी समोसढे जाव परिसा पडिगया ॥
- ९०६. तेणं कालेणं तेणं समएणं समणस्स भगवओ महावीरस्स जेट्ठे अंतेवासी इंदभूई नामं अणगारे जाव संखित्तविपूलतेयलेस्से छट्टंछट्टेणं अणिक्खित्तेणं तवोकम्मेणं संज-मेणं तवसा अप्पाणं भावेमाणे विहरड ॥
- १०७. तए णं भगवं गोयमे छडुक्खमणपार-णगंसि पढमाए पोरिसीए सज्झायं करेड़, बीयाए पोरिसीए झाणं झियाइ, तडयाए पोरिसीए अतुरियमचवलमसंभंते मुहपोत्तियं

ततः ते श्रमणोपासकाः स्थविरैः भगविद्धः इमानि एतद्रूषपाणि व्याकरणानि व्याकृताः सन्तः हृष्टतुष्टाः स्थविरान् भगवतः वन्दन्ते नमस्यन्ति, प्रश्नान् पृच्छन्ति, अर्थान् उपा-ददति, उपादाय यस्याः एव दिशः प्रादुर्भृताः तस्यामेव दिशि प्रतिगताः ।

ततः ते स्थविराः अन्यदा कदाचित् तुङ्गिकायाः नगर्याः पुष्पवतिकाच् चैत्यात् प्रतिनिर्गच्छन्ति, बहिः जनपदविहारं विहरन्ति ।

तस्मिन् काले तस्मिन् समये राजगृहः नाम नगरम् आसीत्। स्वामी समवसृतः यावत् परिषद् प्रतिगता ।

तस्मिन् काले तस्मिन् समये श्रमणस्य भगवतः महावीरस्य ज्येष्ठः अन्तेवासी इन्द्रभृतिः नाम अनगारः यावत् संक्षिप्तविपुलतेजोलेश्यः षष्ठ-षष्ठेन अनिक्षिप्तेन तपःकर्मणा संयमेन तपसा आत्मानं भावयन् विहरति ।

ततः भगवान् गौतनः षष्ठक्षपणपारणके प्रथ-मायां पौरुष्यां स्वाध्यायं करोति, द्वितीयायां पौरुष्यां ध्यानं ध्यायति, तृतीयायां पौरुष्यां अत्वरितमचपलमसंभ्रान्तः मुखपोतिकां प्रति-

- १०३. वे श्रमणोपासक भगवान स्थविरों से ये इस प्रकार के उत्तर सुनकर हृष्ट-तुष्ट हो भगवान स्थ-विरों को वन्दन-नमस्कार करते हैं, प्रश्न पूछते हैं, अर्थ ग्रहण करते हैं, ग्रहण कर जिस दिशा से आए. उसी दिशा में लौट जाते हैं।
- ९०४. किसी दिन वे स्थविर तुंगिका नगरी के पुष्प-वितक चैत्य से लौट जाते हैं. बाह्य जनपदों में विहार करते हैं।
- १०५. उस काल और उस समय राजगृह नामक नगर था। वहां भगवान् महावीर पधारे यावत् परिषद आई और लौट गई ।
- १०६. उस काल और उस समय श्रमण भगवान महावीर के ज्येष्ठ अंतेवासी इन्द्रभृति नामक अन-गार यावत् विपूल तेजो लेश्या को अन्तर्लीन रखने वाले विना विराम षष्ठभक्त तपःकर्म तथा संयम और तप से आत्मा को भावित करते हुए रह रहे हैं।
- १०७. भगवान् गीतम षष्टभक्त के पारणा में प्रथम प्रहर में स्वाध्याय करते हैं, द्वितीय प्रहर में ध्यान करते हैं, तृतीय प्रहर में त्वरता-, चपलता- और संभ्रम-रहित होकर मुख्यस्त्रिका का प्रतिलेखन

१, (क) म. दा४२दा

<sup>(</sup>ख) ठाणं,४।६२६।

<sup>(</sup>ग) ओवा.स्.७३ ।

२. भ.वृ.२।१०१—'दाप्' लवने अथवा 'दैप् शोधने' इति वचनाद्। व्यवदानं -पूर्वकृतकर्म्मवनगहनस्य लवनं प्राकृकृतकर्मकचवरशोधनं वा फलं यस्य

तद्व्यवदानफलं तप इति।

वही,२।१०२ —आत्मभाव एव —स्वाभिप्राय एव न वस्तुतत्त्वं वक्तव्यो— वाच्योऽभिमानाद्येषां ते आत्मभाववक्तव्यास्तेषां भाव— आत्मभाववक्तव्यता —अहंगानिता तया।

पडिलेहेड, पडिलेहेत्ता **मायणवत्था**ई पडिलेहेइ, पडिलेहेत्ता भायणाइं पमञ्जइ, पमञ्जित्ता भायणाई उग्गाहेइ, उग्गाहेत्ता जेणेव समणे भगवं महावीरे तेणेव उवागच्छइ, उवागच्छित्ता समणं भगवं महावीरं वंदइ नमंसइ, वंदित्ता नमंसित्ता एवं वयासी—इच्छामि णं भंते ! तुब्भेहिं अब्भणुज्यारः समाणे छडुक्खमणपारणगंति रायगिहे नगरे उच्च-नीय-मज्झिमाइं कुलाइं धरसमुदाणस्स भिक्खायरियाए अडित्तए । अहासुहं देवाणुप्पिया ! मा पडिबंधं॥

लिखति, प्रतिलिख्य भाजनवस्त्राणि प्रति-लिखति, प्रतिलिख्य भाजनानि प्रमार्जयति, प्रमाज्यं भाजनानि उद्गृह्णाति, उदगृह्य यत्रैव श्रमणः भगवान् महावीरः तत्रैव उपागच्छति, उपागम्य श्रमणं भगवन्तं महावीरं वन्दते नमस्यति, चन्दित्वा नमस्यित्वा एवमवादीद-इच्छामि भदन्त ! भवद्भिः अनुज्ञातः सन् षष्ठक्षपणपारणके राजगृहे नगरे उच्च-नीच-मध्यमानि कुलानि गृहसमुदानस्य भिक्षाचर्यायै अटितुम् ।

यथासुखं देवानुप्रिय ! मा प्रतिबन्धम् ।

करते हैं, प्रतिलेखन कर पात्र-बस्र का प्रतिलेखन करते हैं प्रतिलेखन कर पात्रों का प्रमार्जन करते हैं, प्रमार्जन कर पात्रों को हाथ में लेते हैं, लेकर जहां श्रमण भगवान् महावीर हैं, वहां आते हैं, आकर श्रमण भगवान् महावीर को वन्दन-नमस्कार करते हैं, वन्दन-नगस्कार कर वे इस प्रकार बोले—भन्ते ! मैं आपकी अनुज्ञा पाकर षष्टभक्त के पारणा में राजगृह नगर के उद्य, नीच और मध्यम कुलों की सामुदानिक भिक्षाचर्या के लिए धूमना चाहता हूं !

देयानुप्रिय ! जैसे तुम्हें सुख हो, प्रतिबन्ध मत

#### भाष्य

### १. सामुदानिक

नाना घरों से ली जानेवाली भिक्षा।

१०८. तए णं भगवं गोयमे समणेणं भगवया महावीरेणं अब्भणुज्याए समाणे समणस्स भगवओ महावीरस्स अंतियाओ गुणिस-लाओ चेइयाओ पडिनिक्खमइ, पडिनि-क्खमित्ता अतुरियमचवलमसंभंते जुगंतर-पलोयणाए दिडीए पुरओ रियं सोहेमाणे-सोहेमाणे जेणेव रायगिहे नगरे तेणेव उदा-गच्छइ, उवागच्छित्ता रायगिहे नगरे उच्च-नीय-मज्झिमाई कुलाई घरसमुदाणस्स भिक्खायरियं अडइ ।

ततः भगवान् गीतमः श्रमणेन भगवता महाबीरेण अभ्यनुज्ञातः सन् श्रमणस्य भगवतः महावीरस्य अन्तिकात् गुणशिलाच् चैत्यात् प्रतिनिष्कामति, प्रतिनिष्कम्य अत्वरितम-चपलमसंभ्रान्तः युगान्तरप्रलोकनया दृष्ट्या पुरतः ईर्यां शोधयन्-शोधयन् यत्रैव राजगृहं नगरं तत्रैव उपागच्छति, उपागम्य राजगृहे नगरे उद्य-नीच-मध्यमानि कुलानि गृहसम्-दानस्य भिक्षाचर्याम् अटति ।

१०८. भगवान् गौतम श्रमण भगवान् महाबीर की अनुज्ञा प्राप्त कर श्रमण भगवान महावीर के पास से गुणशिल चैत्य से बाहर आते हैं, बाहर आकर त्वरता-, चपलता और संभ्रम-रहित होकर युग-प्रमाण भूमि को देखने वाली दृष्टि से ईर्या सिमिति का शोधन करते हुए, शोधन करते हुए जहां राजगृह नगर है वहां आते हैं, आकर राजगृह नगर के उद्य, नीच और मध्यम कुलों की सामु-दानिक भिक्षाचर्या के लिए घुनते हैं।

#### भाष्य

२. ईर्या

### युगप्रमाण भूमि को देखने वाली दृष्टि

युग का अर्थ है--गाड़ी का जुआ। युग-प्रलोकना का अर्थ है युगप्रमाण भूमि के अन्तर को देखनेवाली। वृत्तिकार ने 'युग' का अर्थ यूपद्ययज्ञ का स्तभ्भ किया है।२

१०६. तए णं भगवं गोयमे रायगिहे नगरे उच-नीय-मज्ज्ञिमाई कुलाई घरसमुदाणस्स भिक्खायरियाए अडमाणे बहुजणसर्हे निसा-मेइ—एवं खलु देवाणुप्पिया ! तुंगियाए नयरीए बहिया पुष्फवइए चेइए पासाव-

ततः भगवान् गीतमः राजगृहे नगरे उञ्च-नीच-मध्यमानि कुलानि गृहसमुदानस्य भिक्षा-चर्या-याम् अटन् बहुजनशब्दं निशमयति—एवं खलु देवानुप्रियाः ! तुङ्गिकायाः नगर्याः बहिः

रियं का अर्थ है-ईर्या, गमन!

पुष्पवतिके चैत्ये पाश्वीपत्यीयाः स्वविराः

१०६. भगवान् गौतम राजगृह नगर के उद्य, नीच और मध्यम कुलों की सामुदानिक भिक्षाचर्या के लिए घूमते हुए अनेक व्यक्तियों से ये शब्द सुनते हैं-देवानुप्रिय ! तुंगिका नगरी से बाहर पुष्पवतिक चैत्य में पार्श्वापत्यीय भगवान् स्थविरों

व्यवधानं प्रलोकयति या सा युगान्तरप्रलोकना तया दृष्ट्या ।

भ.वृ.२।१०७—गृहेषु समुदानं पैक्षं गृहसमुदानं तस्मै गृहसमुदानाय ।

२. भ.वृ.२।१०६ युगं यूपस्तत् प्रमाणगन्तरं स्वदेहस्य दृष्टिपातदेशस्य च

चिजा येरा भगवंतो समणोवासएहिं इमाई एयाह्नवाई वागरणाई पुच्छिया—संजमे णं भंते ! किंफले ? तवे किंफले ?

तए णं ते बेरा मगबंतो ते समणोवासए एवं वयासी संजमे णं अजो ! अणण्ह-थफले, तवे वोदाणफले, तं चेव जाव पुब्ब-तवेणं, पुब्बसंजमेणं, कम्मियाए, संगियाए अजो ! देवा देवलोएसु उववजंति । सचे णं एस मद्दे, नो चेव णं आयभाववत्तन्त-याए।

से कहमेयं मझे एवं ॥

१९०. तए णं भगवं गोयमे इमीसे कहाए लद्धडे समाणे जायसहे जाव समुप्पन्नको-उहत्त्ने अहापज्ञत्तं समुदाणं गेण्हड्, गेण्हित्ता रायगिहाओं नयराओं पडिनिक्खमंड अत्रिर-यमचयलमसंभंते जुगंतरपलोयणाए दिड्डीए पुरओ रियं सोहेमाणे-सोहेमाणे जेणेव गुणसिलए चेइए, जेणेव समणे भगवं महावीरे तेणेव उवागच्छइ, उवागच्छिता समणस्स भगवओ महावीरस्स अदुरसामंते गमणागमणाए पडिक्रमइ, पडिक्रमित्ता एसणमणेसणं आलोएइ, आलोएता भत्त-पाणं पडिदंसेइ, पडिदंसेत्ता समणं भगवं महावीरं वंदइ नमंसइ, वंदित्ता नमंसित्ता एवं वदासी-एवं खलु भंते ! अहं तुब्भेहिं अव्भणुण्णाए समाणे रायगिहे नयरे उच्च-नीय-मञ्झिमाणि कुलाणि घरसमुदाणस्स भिक्खायरियाए अडमाणे ब्ह्जणसद्दं निसामेमि—एवं खलु देवाणुष्पिया ! तुंगि-याए नयरीए बहिया पुष्फवइए चेइए पासा-विद्यञा येरा भगवंतो समणोवासएहिं इमाडं एयास्त्वाई वागरणाई पुच्छिया—संजमे णं भंते ! किंफले ? तवे किंफले ?

तं चेव जाब सब्बे णं एस मट्ठे, नो चेब णं आयभाववत्तव्वयाए ।

तं पमू णं भंते ! ते येरा भगवंतो तेसिं समणोवासयाणं इमाइं एयास्वाइं वागरणाइं वागरेत्तए ? उदाहु अप्पभू ? समिया णं भंते ! ते येरा भगवंतो तेसिं समणोवासयाणं इमाइं एयास्वाइं वागरणाइं वागरेत्तए ? उदाहु असमिया ? आउज्जिया णं भंते ! ते येरा भगवंतो तेसिं समणोवासयाणं इमाइं एयास्वाइं वागरणाइं वागरेत्तए ? उदाहु भगवन्तः श्रमणोपासकैः इमानि एतद्रूपाणि व्याकरणानि पृष्टाः—संयमः भदन्तः किंफलः? तपः किंफलम् ?

ततः ते स्थिविराः भगवन्तः तान् श्रमणो-पासकान् एवमवादिषुः—संयमः आर्याः ! अनास्रवफलः, तपः व्यवदानफलम्, तक्षैव यावत् पूर्वतपसा, पूर्वसंयमेन, कर्मितया, संगि-तया आर्याः ! देवाः देवलोकेषु उपधवन्ते ! सत्योऽयमर्थः नो चैव आसभाववक्तव्यतया !

तत् कथमेतत् मन्ये एवम् ?

ततः भगवान् गीतमः अनया कथया लब्धार्थः सन् जातश्रद्धः यायत् समुत्पन्नकुतूहलः यथा-पर्याप्तं समुदानं गृह्णाति, गृहीत्वा राजगृहान् नगरात् प्रतिनिष्कामति, अत्वरितमचपल-मसंभ्रान्तः युगान्तरप्रलोकनया दृष्ट्या पुरतः ईर्यां शोधयन्-शोधयन् यत्रैव गुणशिलकं चैत्यं, यत्रैव श्रमणः भगवान् महावीरः तत्रैव उपागच्छति, उपागम्य श्रमणस्य भगवतः महा-वीरस्य अदूरसामन्ते गमनागमने प्रतिक्रामति, प्रतिक्रम्य एषणाम् अनेषणाम् आलोचयति, आलोच्य भक्तपानं प्रतिदर्शयति, प्रतिदर्श्य श्रमणं भगवन्तं महावीरं वन्दते नमस्यति, वन्दित्वा नमस्यित्वा एवमवादीद्---एवं खलु भदन्त ! अहं भवद्भिः अभ्यनुज्ञातः सन् राज-गृहे नगरे उद्यनीच-मध्यमानि कुलानि गृह-समुदानस्य भिक्षाचर्यायै अटन् बहुजनशब्दं निशमयामि-एवं खलु देवानुप्रिय ! तुङ्गि-कायाः नगर्याः बहिः पुष्पवतिके चैत्ये पार्श्वा-पत्यीयाः स्थविराः भगवन्तः श्रमणोपासकैः इमानि एतदृरूपाणि व्याकरणानि पृष्टाः---संयमः भदन्त ! किंफलः ? तपः किंफलम् ?

तच्चैय यावत् सत्योऽयमर्थः, नो चैव आत्स-भाववक्तव्यतयाः ।

तत् प्रभवः भदन्त ! ते स्यविराः भगधन्तः तेषां श्रमणोपासकानाम् इमानि एतद्रूषणि व्यांकरणानि व्याकर्तुम् ? उताहो अप्रभवः ? सम्यञ्चः भदन्त ! ते स्थविराः भगवन्तः तेषां श्रमणोपसकानाम् इमानि एतद्रूपणि व्याक-रणानि व्याकर्तुम् ? उताहो असम्यञ्चः ? आवर्णिकाः भदन्त ! ते स्थविराः भगवन्तः तेषां श्रमणोपासकानाम् इमानि एतद्रूषणणि से श्रमणोपासकों ने ये इस प्रकार के प्रश्न पूछे भन्ते ! संयम का फल क्या है ? तप का फल क्या है ?

उन भगवान् स्यिविरों ने उन श्रमणीपासकों को इस प्रकार कहा—आर्यों! संयम का फल अना-स्रव है, तप का फल व्यवदान है। इसी प्रकार यावत् पूर्वकृत तप, पूर्वकृत संयम, कर्म की सत्ता और आसक्ति के कारण देव देवलोकों में उपपन्न होते हैं।। यह अर्थ सत्य है, अहंमानिता के कारण ऐसा नहीं कहा जा रहा है।

तो क्या यह ऐसे ही है ?

 ७९०. यह कथा सुनकर भगवान् गौतम के मन में श्रद्धा यावत् कृतूहल उत्पन्न हुआ। वे यथापर्याप्त भिक्षा लेते हैं, लेकर राजगृह नगर से बाहर आते हैं, त्वरा-, चपलता- और संध्रम-रहित होकर युगप्रमाण भूमि को देखले दाली दृष्टि से ईर्या-समिति का शोधन करते हुए, शोधन करते हुए जहां गुणशिलक चैत्य है, जहां श्रमण भगवान् महावीर हैं, वहां आते हैं, आकर श्रमण भगवान महावीर के न अति दूर और न अति निकट रहकर गमनागमन का प्रतिक्रमण करते हैं, प्रति-क्रमण कर, एषणा और अनेषणा की आलोचना करते हैं. आलोचना कर भक्त-पान दिखलाते हैं. दिखलाकर श्रमण भगवान महावीर को वन्दन-नमस्कार करते हैं, वन्दन-नमस्कार कर इस प्रकार बोले—भन्ते ! मैं आपकी अनुज्ञा पाकर राजगृह नगर के उद्य, नीच और मध्यम कुलों में सामुदानिक भिक्षा के लिए घूमता हुआ अनेक व्यक्तियों से ये शब्द सुनता हूँ देवानुप्रिय ! तुंगिका नगरी के बाहर पुष्पवतिक चैत्य में पार्श्वापत्यीय भगवानु स्थविरों से श्रमणोपासकों ने ये इस प्रकार के प्रश्न पृष्ठे—भन्ते ! संयम का फल क्या है ? तप का फल क्या है?

इसी प्रकार यावत् यह अर्थ सत्य है, अहंमानिता के कारण ऐसा नहीं कहा जा रहा है।

भन्ते! क्या वे भगवान स्थिवर उन श्रमणोपासकों को ये इस प्रकार के उत्तर देने में समर्थ हैं? अथवा असमर्थ हैं? वे भगवान स्थिवर उन श्रमणोपासकों को ये इस प्रकार के उत्तर देने में योग्य हैं? अथवा अयोग्य हैं? वे भगवान स्थिवर उन श्रमणोपासकों को ये इस प्रकार के उत्तर देने में दायित्वपूर्ण हैं? अथवा दायित्वपूर्ण नहीं हैं? वे भगवान स्थिवर उन श्रमणोपासकों अणाउजिया ? पिलउजिया णं मंते ! ते थेरा भगवंतो तेतिं समणोवासयाणं इमाइं एयास्वाइं वागरणाइं वागरेत्तए ? उदाहु अपलिउजिया ?—पुञ्चतवेणं अजो ! देवा देवलोएसु उववजंति । पुञ्चसंजमेणं, कम्मियाए, संगियाए अजो ! देवा देव-लोएसु उववजंति । सच्चे णं एस मद्दे, नो चेव णं आयभाववत्तव्ययाए ।

पभू णं गोयमा ! ते थेरा भगवंतो तेसिं समणोवासयाणं इमाइं एयास्वाइं वागरणाइं बागरेत्तए, नो चेव ण अप्पभू । समिया णं गोयमा ! ते थेरा भगवंतो तेसिं समणोवासयाणं डमाडं एयास्वाडं वागरणाडं वागरेत्तए, नो चेव णं असमिया। आउज्जिया णं गोयमा ! ते थेरा भगवंतो तेसिं समणोवासयाणं इमाइं एयास्वाइं वागरणाई वागरेत्तए, नो चेव णं अणाउञ्जिया । पतिउञ्जिया णं गोयमा ! ते थेरा भगवंतो तेसि समणोवासयाणं इमाई एयासवाइं वागरणाइं वागरेत्तए, नो चेव ण अपलिउञ्जिया—पुव्यतयेणं अज्ञो ! देवा देवलोएसु उववज्रंति। पुव्यसंजमेणं, कम्मियाए, संगियाए अज्ञो ! देवा देव-लोएसु उदवञ्जीत । सद्ये णं एस मद्दे, नो चेव णं आयभाववत्तव्ययार 🚶

अहं पि णं गोयमा ! एवमाइक्खामि, भासामि, पण्णवेमि, पस्त्वेमि—पुव्यतवेणं देवा देवलोएसु उववज्ञंति । पुव्यसंजमेणं देवा देवलोएसु उववज्ञंति । कम्मियाए देवा देवलोएसु उववज्ञंति । संगियाए देवा देवलोएसु उववज्ञंति ।

पुष्वतदेणं, पुष्वसंजमेणं, कम्मियाए, संगि-याए अञ्जो ! देवा देवलोएसु उववजंति । सद्ये णं एस मट्टे, नो चेव णं आयभाव-वत्तव्ययाए ।। व्याकरणानि व्याकर्तुम् ? उताहो अना-वर्जिकाः ? परिवर्जिकाः भदन्त ! ते स्थविराः भगवन्तः तेषां श्रमणोपासकानाम् इमानि एतद्रूपाणि व्याकरणानि व्याकर्तुम् ? उताहो अपरिवर्जिकाः ?—पूर्वतपसा आर्याः ! देवाः देवलोकेषु उपपद्यन्ते । पूर्वसंयमेन, कर्मि-तया, संगितया आर्याः ! देवाः देवलोकेषु उपपद्यन्ते । सत्योऽयमर्थः, नो चैव आस-भाववक्तव्यतया ।

प्रभवः गौतम् ! ते स्थविराः भगवन्तः तेषां श्रमणोपासकानाम् इमानि एतद्रूषपाणि व्या-करणानि व्याकर्तुं, नो चैव अप्रभवः। सम्यञ्चः गौतम् ! ते स्थविराः भगवन्तः तेषां श्रमणोपासकानाम् इमानि एतदरूपाणि व्या-करणानि व्याकर्तुम्, नो चैव असम्यञ्चः। आवर्जिकाः गौतम ! ते स्थविराः भगवन्तः तेषां श्रमणोपासकानाम् इमानि एतदरूपाणि व्याकरणानि व्याकर्तुम्, नो चैव अना-वर्जिकाः । परिवर्जिकाः गौतम ! ते स्थविराः भगवन्तः तेषां श्रमणोपासकानाम् इमानि एतद्रूपणि व्याकरणानि व्याकर्तुम्, नो चैव अपरिवर्जिकाः—पूर्वतपसा आर्याः ! देवाः देवलोकेषु उपपद्यन्ते ! पूर्वसंयमेन, कर्मितया, संगितया आर्याः ! देवाः देवलोकेषु उपपद्यन्ते । सत्योऽयमर्थः नो चैव आत्म-भाववक्तव्यतया ।

अहमपि गौतम ! एवमाख्यामि, भाषे, प्रज्ञाप-यामि, प्ररूपयामि—-पूर्वतपसा देवाः देवलो-केषु उपपद्यन्ते । पूर्वसंयमेन देवाः देवलोकेषु उपपद्यन्ते । कर्मितया देवाः देवलोकेषु उप-पद्यन्ते । संगितया देवाः देवलोकेषु उप-पद्यन्ते ।

पूर्वतपसा, पूर्वसंयमेन, कर्मितया, संगितया आर्याः ! देवाः देवलोकेषु उपपद्यन्ते। सत्योऽयमर्थः, नो चैव आत्मभावक्तव्यता। को ये इस प्रकार के उत्तर देने में विशिष्ट दायित्वपूर्ण हैं ? अथवा विशिष्ट दायित्वपूर्ण नहीं हैं ?—आर्यो ! पूर्वकृत तप से देव देवलोक में उपपन्न होते हैं। आर्यो ! पूर्वकृत संयम, कर्न की सत्ता और आसक्ति के कारण देव देवलोक में उपपन्न होते हैं, यह अर्थ सत्य है, अहंमानिता के कारण ऐसा नहीं कहा जा रहा है।'

गौतम ! वे भगवान स्थिवर उन श्रमणोपासकों को ये इस प्रकार के उत्तर देने में समर्थ हैं, असमर्थ नहीं हैं। गौतम ! वे भगवान स्थिवर उन श्रमणो-पासकों को ये इस प्रकार के उत्तर देने में योग्य हैं, अयोग्य नहीं हैं। गौतम ! वे भगवान स्थिवर उन श्रमणोपासकों को ये इस प्रकार के उत्तर देने में दायित्वपूर्ण हैं, दायित्वहीन नहीं हैं। गौतम ! वे भगवान स्थिवर उन श्रमणोपासकों को ये इस प्रकार के उत्तर देने में विशिष्ट दायित्वपूर्ण हैं, विशिष्ट दायित्वपूर्ण हैं, विशिष्ट दायित्वहीन नहीं हैं—आर्यो ! पूर्वकृत तप से देव देवलोक में उपपन्न होते हैं। आर्यो ! पूर्वकृत संयम, कर्म की सत्ता और आसित्त के कारण देव देवलोक में उपपन्न होते हैं यह अर्थ सत्य है, अहंमानिता के कारण ऐसा नहीं कहा जा रहा है।

गौतम ! मैं भी इसी प्रकार आख्यान करता हूँ, भाषण करता हूँ, प्रज्ञापन करता हूँ, प्ररूपणा करता हूँ, प्ररूपणा करता हूँ—पूर्वकृत तप से देव देवलोक में उपपन्न होते हैं। पूर्वकृत संयम से देव देवलोक में उपपन्न होते हैं। कर्म की सत्ता से देव देवलोक में उपपन्न होते हैं। आसक्ति के कारण देव देवलोक में उपपन्न होते हैं।

आर्यो ! पूर्वकृत तप, पूर्वकृत संयम, कर्म की सत्ता और आसक्ति के कारण देव देवलोक में उपपन्न होते हैं। यह अर्थ सत्य है, अहंमानिता के कारण ऐसा नहीं कहा जा रहा है।

भाष्य

#### १. योग्य'

वृत्तिकार ने सिमया के तीन अर्थ किए हैं—विपर्यासरहित, सम्यक् प्रवृत्त, अभ्यासवान्।

व्याकर्तुं वर्तन्ते अविपर्यासास्त इत्यर्थः समञ्चन्तीति वा सम्यञ्चः समिता वा—-सम्यकुप्रवृत्तयः श्रमिता वा—-अभ्यासवन्तः।

<sup>9.</sup> आप<del>टे - ग्रा</del>प्यक्--Fit.

२. भ.व.२1990—'समिया णं'ति सम्यगिति प्रशंसार्थो निपातस्तेन सम्यक् ते

### २. दायित्वपूर्ण

आउन्निया का अर्थ है—अभिमुखीभूत, शुभ प्रवृत्ति में व्यापृत। वृत्तिकार ने इसका अर्थ 'ज्ञानी' किया है।

### ३. विशिष्ट दायित्वपूर्ण

पितजिज्ञया का अर्थ है—विशिष्ट दायित्वपूर्ण ।

१९९. तहारूवं णं भंते! समणं वा माहणं वा पञ्जवासमाणस्य किंफला पञ्जवासणा? गोयमा! सवणफला! से णं भंते! सवणे किंफले? नाणफले! से णं भंते! नाणे किंफले? विष्णाणफले! से णं भंते! विष्णाणे किंफले? पञ्चक्खाणफले! से णं भंते! पञ्चक्खाणे किंफले? संजमफले! से णं भंते! संजमे किंफले? अणण्हयफले! से णं भंते! संजमे किंफले? अणण्हयफले! से णं भंते! अण्णहए किंफले! तवफले!

तथारूपं भदन्त ! श्रमणं वा माहनं वा पर्युपासीनस्य किम्फला पर्युपासना ? गीतम ! श्रवणफला । अय भदन्त ! श्रवणं किम्फलम् ? ज्ञानफलम् । अथ भदन्त ! ज्ञानं किम्फलम् ? विज्ञानफलम् । अथ भदन्त ! विज्ञानं किम्फलम् ? प्रत्याख्यानफलम् । अथ भदन्त ! प्रत्याख्यानं किम्फलम् ? संयमफलम् 🛚 अथ भदन्त ! संयमः किम्फलः ? अनास्नवफलः । अद्य भदन्त ! अनास्नवः किम्फलः ? तपःफलः। अध भदन्त ! तपः किम्फलम् ? व्यवदानफलम् । अथ भदन्त ! व्यवदानं किम्फलम् ? अक्रियाफलम् । अथ भदन्त ! अक्रिया किम्फला ? सिद्धिपर्यवसानफला---प्रज्ञप्ता गीतम !

999. <sup>र</sup>भन्ते तथारूप श्रमण-माहन की पर्युपासना करने का क्या फल है ? गौतम ! पर्युपासना का फल है—श्रवण । भन्ते । श्रवण का क्या फल है ? गीतम ! श्रवण का फल ज्ञान है ! भन्ते ! ज्ञान का क्या फल है ? गीतम ! ज्ञान का फल विज्ञान है। भन्ते ! विज्ञान का क्या फल है ? गीतम ! विज्ञान का फल प्रत्याख्यान है। भन्ते ! प्रत्याख्यान का क्या फल है ? गीतम् ! प्रत्याख्यान का फल संयम् है। भन्ते ! संयम का क्या फल है ? गीतम ! संयम का फल अनास्नव है ! भन्ते ! अनास्रव का क्या फल है ? गीतम ! अनास्रव का फल तप है। भन्ते ! तप का क्या फल है ? गौतम ! तप का फल व्यवदान है। भन्ते ! व्यवदान का क्या फल है ? गौतम ! व्यवदान का फल अक्रिया है! भन्ते ! अक्रिया का क्या फल है ? गौतम ! अक्रिया का अन्तिम फल सिद्धि है।

### संगहणी गाहा

वोदाणफले 🛚

अकिरियाफले !

सवणे नाणे य विण्णाणे, पद्मक्खाणे य संजमे। अणण्हए तवे चेव, वोडाणे अकिरिया सिद्धी॥ १॥

से णं भंते ! तवे किंफले ?

से पं भंते ! वोदाणे किंफले ?

सा णं भंते ! अकिरिया किंफला?

सिद्धिपञ्जवसाणफला---पण्णत्ता गोयमा !

### संग्रहणी गाया

श्रवणं ज्ञानं च विज्ञानं, प्रत्याख्यानं च संयमः। अनास्रवः तपश्चैय, व्यवदानम् अक्रिया सिद्धिः॥

### संग्रहणी गाया

श्रवण, ज्ञान, विज्ञान, प्रत्याख्यान, संयम, अनास्त्रव, तप, व्यवदान, अक्रिया और सिद्धि।

#### भाष्य

### १. सूत्र १११

प्रस्तुत सूत्र में श्रमण-माहन की पर्युपासना से प्राप्त होनेवाली अध्याल-विकास की दस भूमिकाओं का उल्लेख किया गया है। सन्तसाहित्य में 'सत्तंग' शब्द बहुत प्रचलित है। उससे होनेवाली अध्यारोहण की प्रक्रिया का एक बहुत सुन्दर चित्रण यहां उपलब्ध है—

- अवण धर्म अथवा अध्यात्म का श्रवण।
- २. **ज्ञान**श्रुतज्ञान ।
- 3. विज्ञा<del>न हे</del>य और उपादेय का चिवेक।

- प्रत्याख्यान हेय और उपादेय का विवेक होने पर ही मनुष्य हेय का प्रत्याख्यान करता है।
  - ५. **संयम** −इन्द्रिय और मन का संयमन।
  - इ. अना<del>यव</del> नए कर्म का निरोध।
  - ७. **तप**--विशिष्ट प्रकार की शुभ प्रवृत्ति।
  - द्र. **व्यवदान** पुरातन कर्म की निर्जरा।
  - इ. अक्रिया मन, वचन और शरीर की प्रवृत्ति का निरोध!
- वही,२1990—'आउज्जिय'ति आयोगिकाः उपयोगवन्तो ज्ञानिन इत्यर्थः जाननीति भावः ।
- २. वही,२। १९१०—'पलिउज्जिय'त्ति परि—समन्ताद् योगिकाः परिज्ञानिन इत्यर्थः परिजाननीति भावः।

90. **सिद्धि**—मोक्ष।

ये अध्यात्म-विकास की दस भूमिकाएं ठाणं में भी उपलब्ध

हैं। दसवेआलियं में इन भूमिकाओं का विस्तार से निरूपण हुआ है।

### उण्हजल्कुंड-पदं

११२. अञ्चउत्थिया णं भंते ! एवमाइक्खंति, भासंति, पण्णवेति परूर्वेति एवं खलु रायगिहस्स नयरस्स बहिया वेभारस्स पव्ययस्य अहे, एत्य णं महं एगे हरए अधे पण्णते अणेगाइं जोयणाइं आयाम-विक्खंभेणं, नाणादुमसंडमंडिउद्देसे, सस्सि-रीए पासादीए दरिसणिजे अभिरूवे पडिस्त्वे । तत्य णं बहवे ओराला बलाहया संसेयंति संमुच्छंति वासंति। तब्बइरित्ते य णं सया समियं उत्तिणे-उत्तिणे आउकाए अभिनिस्सवइ ।

### उष्णजलकुण्ड-पदम्

अन्ययूथिकाः भदन्त ! एवमाख्यान्ति, भाषन्ते, प्रज्ञापयन्ति, प्ररूपयन्ति—एवं खलु राजगृहस्य नगरस्य बहिः वैभारस्य पर्वतस्य अधः, अत्र महान् एकः हृदः अधः प्रज्ञप्तः —अनेकानि योजनानि आयाम- विष्कुम्भेण नानाद्रुमषण्डमंडितोद्देशः सश्रीकः प्रासादीयः दर्शनीयः अभिरूपः प्रतिरूपः। तत्र बहवः 'ओराला' बलाहकाः संस्वेदन्ते संमूर्च्छन्ति वर्षन्ति । तदुव्यतिरिक्तश्च सदा समितः उष्णः-उष्णः अप्कायः अभिनिःस्रवति ।

### उष्णजल्कुण्ड-पद

११२. <sup>१</sup>भन्ते ! अन्ययूथिक इस प्रकार आख्यान करते हैं, भाषण करते हैं, प्रज्ञापन करते हैं, प्ररूपणा करते हैं--राजगृह नगर के वाहर वैभार पर्वत के नीचे अघ नामक एक विशाल द्रह प्रज्ञप्त है। उसकी लंबाई-चौड़ाई अनेक योजन है। उसका तटभाग नाना द्रमवनों से मण्डित है। वह श्रीसम्पन्न, द्रष्टा के चित्त को प्रसन्न करने वाला. दर्शनीय, कमनीय और रमणीय है। उसमें बहुत प्रधान बलाहक (जलीय स्कन्धों को ऊपर उठाने वाला ताप) भाप बनते हैं, वादल बनते हैं और बरसते हैं। उस जलाशय के भर जाने पर वह सदा सघन रूप में गरम-गरम जल का अभिनिःस्रवण करता है।

#### भाष्य

### १. सूत्र ११२

वृत्तिकार ने हरए अपे के स्थान पर 'अप्पे' इस पाठ का उल्लेख किया है। प्राचीन लिपि में 'म' और 'म्म' की लिखावट समान है। 'अप्प' का अर्थ है जल का उद्गम-स्थल।

शब्द-विमर्श उद्देश तटभाग । सया समियं—देखें,भ.१।३१४-३१६ का भाष्य।

993. भन्ते ! यह इस प्रकार कैसे है ?

गीतम ! जो अन्ययूथिक इस प्रकार आख्यान

करते हैं यावत् जो वे ऐसा आख्यान करते हैं, वे

मिथ्या आख्यान करते हैं। गौतम ! मैं इस प्रकार

आख्यान, भाषण, प्रज्ञापन और प्ररूपणा करता

हूं—राजगृह नगर के बाहर वैभार पर्वत के न

अतिदूर न अतिनिकट महात्योपतीरप्रभव नामक

निर्झर है। उसकी लम्बाई-चौड़ाई पांच सौ धनूष

हैं। उसका तटभाग नाना द्रुमवनों से मण्डित है,

वह श्रीसंपन्न, द्रष्टा के चित्त को प्रसन्न करने वाला,

दर्शनीय, कमनीय और रमणीय है। वहां अनेक

उष्णयोनिक जीव और पुद्गल उदकरूप में उत्पन्न

होते हैं और विनष्ट होते हैं, च्युत होते हैं और

उत्पन्न होते हैं। उस जलाशय के भर जाने पर

उससे सदा सघनरूप में गरम-गरम जल का अधि-

### १९३. से कहमेयं मंते ! एवं ?

गोयमा ! जं णं ते अण्णउत्थिया एव-माइक्खंति जाव जे ते एवमाइक्खंति, मिच्छं ते एवमाइक्खंति । अहं पुण गोयमा ! एव-माइक्खामि, भासामि, पण्पवेमि, परूवेमि ---एवं खलु रायगिहस्स नयरस्स बहिया वेभारस्स पव्ययस्स अदूरसामंते, एत्य णं महातवीवतीरप्यभवे नामं पासवणे पण्णत्ते --- पंच धणुसयाइं आयाम-विक्खंभेणं, नाणादुमसंडमंडिउदेसे सस्सिरीए पासादीए दरिसणिजे अभिरूवे पडिरूवे। तत्य णं बहवे उसिणजोणिया जीवा य पोग्गला य उदगत्ताए वक्कमंति विज्क्कमंति चयंति उववज्रंति । तब्बइरित्ते वि य णं सया समियं उतिणे-उतिणे आउवाए अभिनिस्सवड ।

तत् कथमेतत् भदन्त ! एयम् ? गीतम ! यते अन्ययूथिकाः एवमाख्यान्ति यावत् ये एते एवनाख्यान्ति, निथ्या ते एव-माख्यान्ति । अहं पुनः गौतम ! एवमाख्यामि, भाषे, प्रज्ञापयामि, प्ररूपयामि—एवं खल् राजगृहस्य नगरस्य बहिः वैभारस्य पर्वतस्य अदूरसामन्ते, अत्र महातपोपतीरप्रभवं नाम प्रस्रवणं प्रज्ञप्तं पञ्च धनुःशतानि आयाम--विष्कम्भेण, नानाद्रुमषण्डमण्डितोद्देशं सश्रीकं प्रासादीयं दर्शनीयं अभिरूपं प्रतिरूपम् । तत्र बहवः उष्णयोनिकाः जीवाः च पुद्गलाः च उदकत्वाय अवक्रामन्ति, व्युक्रामन्ति, च्यव-न्ते, उपपद्यन्ते ! तद्व्यतिरिक्तोऽपि च सदा समितः उष्णः-उष्णः अप्कायः अभिनिः-स्रवति ।

३. दसवे.४।९९-२५।

४. भ.व.२ । १९२ ।

**५. आ**प्टे.

९. भ.व.२।१९९।

२. ठाणं,३।४१८।

एस णं गोयमा ! महातबोवतीरप्पभवे पासवणे। एस णं गोयमा ! महा-तबोवतीरप्पभवस्स पासवणस्स अट्टे पण्णते।।

एतद् गीतम ! महातपोपतीरप्रभवं प्रस्रवणम् । एष गीतम ! महातपोपतीरप्रभवस्य प्रस्रवणस्य अर्थः प्रज्ञप्तः। निःस्रवण होता है। गौतम ! यह महातपोपतीर-प्रभव नामक निर्झर है। गौतम ! यह महा-तपोपतीरप्रभव निर्झर का अर्थ प्रजप्त है।

#### भाष्य

सूत्र ११३

प्रस्तुत सूत्र में "जीवा य पोग्गता य उदगताए वक्कमंति" यह पाठ है। यदि पुद्गल का पानी के रूपमें परिणमन नहीं होता तो पाठ केवल 'जीवा' ही होता। इससे यह सिद्ध होता है कि जल सचित्त और अचित्त दोनों प्रकार का होता है।

उष्णयोनिक जीव गरम वातावरण में ही पनपते हैं। अब उन्हें वैज्ञानिक मान्यता भी मिल रही है। तुईस टामस ने लिखा है-

"एक जीवाणु प्रजाित है जिसे १६२२ तक पृथिवी के धरातल पर देखा ही नहीं गया। इन जीवों को स्वप्न में भी कभी नहीं देखा गया। ये प्रकृति के जिन नियमों को हम जानते हैं, उनके जीते जागते उल्लंघन हैं। चीजें जो एक प्रकार से सीधे नरक से आई हो या हम जो नरक के बारे में सोचते हैं। पृथ्वी के अन्दर गर्भ क्षेत्र में जो रहने लायक न हो। इस प्रकार के क्षेत्रों में हाल में अनुसंधानी पनडुच्चियों की वैज्ञानिक निगाह पड़ी है। यह पनडुच्चियां समुद्र के तल में २५००० मीटर या इससे ज्यादा तक जा सकती है। ये तल के गट्टों में किनारे तक पहुंच सकती हैं। जहां खुली नालियां पृथिवी की पपड़ी में चिमनियों से अधिक गर्म समुद्री जल छोड़ती हैं। इन्हें समुद्री वैज्ञानिक ''ब्लेक स्मोकर्स'' कहते हैं। यह केवल गरम पानी या भाप नहीं या दबाव के नीचे भी भाप नहीं, जैसी कि प्रयोगशाला के (आटो-लेब) में होती है, जिस पर हम दशकों से सारे जीवाणु नष्ट करने के लिए निर्भर करते आए हैं! यह बहुत अधिक गरम पानी अत्यधिक दबाव में होता है जिसका

तापमान ३०० अंश सेण्टीग्रेट से भी ज्यादा होता है। इतने ताप पर अब तक ज्ञात जीव रह ही नहीं सकता। प्रोटीन और डी.एन.ए. दूट जाएगें। एन्जाइम पिघल जाएंगे। कोई भी जिन्दा चीज क्षण भर में मर जाएगी। हम अब तक स्वीकार करते आए हैं कि शुक्र ग्रह पर इतना ही तापमान होने के कारण वहां जीवन नहीं हो सकता। इसी आधार पर हम कह सकते हैं कि ४-५ अरब वर्ष पूर्व इस ग्रह के आरम्भिक समय में जीवन नहीं रहा होगा। बी.जे.ए. वैरोज तथा जे.डब्ल्यू. डेमिंग ने हाल में इन गहरे समुद्रों का नालियों से आए जीवाणुओं की जीवन्त बस्तियों की खोज की है। यही नहीं जब इन जीवाणुओं को पानी से ऊपर लाया गया, उन्हें टाइटेनियम सुइयों में रखा गया तथा २५० अंश सेण्टीग्रेट तक गरम ताप वाले कक्षों में मुहरवन्द किया गया तो ये जीवित ही नहीं रहे बल्कि बड़े उत्साह से पुनरुत्पादन किया। इनकी संख्या वढ़ती गयी उन्हें केवल उबलते पानी में ही डालकर मारा जा सकता है। फिर भी यह साधारण जीवाणु जैसे लगते हैं। इलैक्ट्रोनिक माईक्रोस्कोप के नीचे इनकी संरचना वैसी ही है-कोशिका-दीवारें, राइवोसोम तथा वाकी सब कुछ, जैसा कि अब कहा जा रहा है। यदि ये मूल रूप से पुरातत्व काल के जीवाणु हैं हमारे सब के पुरखे, तो फिर उन्होंने या उनकी पीढ़ियों ने ठंडा होकर जीना कैसे सीखा? मैं इससे ज्यादा आश्चर्यजनक चाल की कल्पना ही नहीं कर सकता।"

998. सेवं भंते ! सेवं भंते ! ति भगवं गोयमे समणं भगवं महावीरं वंदइ नमंसइ !!

तदेवं भदन्त ! तदेवं भदन्त ! इति भगवान् गीतमः श्रमणं भगवन्तं महावीरं वन्दते नम-स्यति।

99४. भन्ते ! वह ऐसा ही है, भन्ते ! वह ऐसा ही है—इस प्रकार कहते हुए भगवान् गौतम श्रमण भगवान् महावीर को वन्दन-नमस्कार करते हैं!

## छट्टो उद्देसो : छटा उद्देशक

मूल

## संस्कृत छाया

हिन्दी अनुवाद

भासा-पर्द

भाषा-पदम्

भाषा-पद

99५. से नूणं भंते ! मत्रामी ति ओहारिणी भासा ? एवं भासापदं भाणियव्यं ॥ अध नूनं भदन्त ! मन्ये इति अवधारिणी भाषा? एवं भाषापदं भणितव्यम् । 99½. <sup>9</sup>भन्ते ! मैं मनन करता हूं, क्या यह अव-धारिणी भाषा है ? यहां भाषापद (पण्णवणा, पद 99) चक्तव्य है।

#### भाष्य

१. सूत्र ११५

अवधारिणी भाषा—भाषा ज्ञान का मध्यम है। जिस भाषा के द्वारा अर्थ का अवधारण किया जाता है, उसका नाम है---अवधारिणी भाषा। यह अवबोध की बीजभूत होती है। मनन और चिन्तन इसी के माध्यम से होते हैं।

१. भ.व.२।११५--'मन्ये' अववुध्ये इति। एवमवधार्यते-अवगम्यतेऽनयेत्यवधारणी, अववोधवीजभूतेत्यर्थः।

## सत्तमों उद्देशो : सातवां उद्देशक

मूल

#### संस्कृत छाया

### हिन्दी अनुवाद

#### टाण-परं

१९६. कित णं भंते ! देवा पण्णता ?
 गोयमा ! चउब्बिहा देवा पण्णता, तं जहा
 भवणवइ-वाणमंतर-जोइस-वेमाणिया॥

9 9 ७. किंह णं भंते ! भवणवासीणं देवाणं ठाणा पण्णता ? गोयमा ! इमीसे स्यणम्पभाए पुढवीए जहा ठाणपदे देवाणं वत्तव्यया सा भाणियव्या ! उववाएणं लोयस्स असंखेजइभागे एवं सर्व्यं भाणियव्यं जाव सिद्धगंडिया समत्ता । कप्पाण परद्वाणं, बाहल्लुचत्तमेव संठाणं !

जीवाभिगमे जो वेमाणिउद्देसो सो भाणियव्यो सव्यो ॥

#### स्थान-पदं

कति भदन्त ! देवाः प्रज्ञप्ताः ? गौतम! चतुर्विधाः देवाः प्रज्ञप्ताः, तद् यथा— भवनपति-यानमन्तर-ज्योतिष्क-वैमानिकाः!

कुत्र भदन्त ! भवनवासिनां देवानां स्थानानि प्रज्ञप्तानि ? गौतम ! अस्याः रत्तप्रभायाः पृथिच्याः यथा स्थानपदे देवानां वक्तव्यता सा भणितव्या ! उपपातेन लोकस्य असंख्येयतमभागे एवं सर्वं भणितव्यं यावत् सिद्धकण्डिका समाप्ता ! कल्पानां प्रतिष्ठानं बाहल्योद्यत्यमेव संस्थानम् !

जीवाभियमे यः वैमानिकोद्देशः स भणितव्यः सर्वः।

#### स्थान-पद

99६. भन्ते ! देव कितने प्रकार के प्रज्ञप्त हैं ? गौतम ! देव चार प्रकार के प्रज्ञप्त हैं, जैसे— भवनपति, वानमन्तर, ज्योतिष्क और वैमानिक ।

99७. भन्ते ! भवनवासी देवों के स्थान कहां प्रज्ञप्त हैं ?

गौतम! इस रलप्रभा पृथ्वी में प्रज्ञप्त हैं। स्थान-पद (पण्णवणा,२।३०-६३) में जो देवों की वक्त-व्यता है, वह कथनीय है। उनका उपपात लोक के असंख्यातवें भाग में होता है। इस प्रकार यह समूचा प्रकरण यावत् सिद्धकण्डिका की समाप्ति (पण्णवणा,२।३०-६७) तक वक्तव्य है।

(पण्पवण:,र १३०-६७) तक वक्तव्य ह । सौधर्म आदि कल्प-विमानों के प्रतिष्ठान (आधार), बाहल्य (मोटाई), ऊँचाई और संस्थान (आकृति) के लिए जीवाभिगम का जो वैमानिक उद्देश (३। १०५७-११३८) है, वह समग्र यहां वक्तव्य है।

## अट्टमो उद्देसो : आठवां उद्देशक

मूल

#### संस्कृत छाया

#### हिन्दी अनुवाद

#### चमरसभा-पदं

#### ११८. कहि णं भंते ! चमरस्स असुरिंदस्स असुरकुमाररण्णो सभा सुहम्मा पण्णत्ता ? गोयमा ! जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्चयस्स दाहिणे णं तिरियमसंखेजे दीवसमुद्दे वीई-वइत्ता अरुणवरस्स दीवस्स बाहिरिल्लाओ वेइयंताओ अरुणोदयं समुद्दं बायालीसं जोयणसहस्साइं ओगाहिता. एत्य णं चमरस्स असुरिंदस्स असुरकुमाररण्णो तिगिंछिकूडे नामं उप्पायपव्यए पण्णत्ते —सत्तरसएकवीसे जोयणसए उड्डं उच्च-त्तेणं चत्तारितीसे जोयणसए कोसं च उव्वे-हेणं मूले दसबावीसे जोयणसए विक्खं-भेणं, मज्झे चत्तारि चउवीसे जोयणसए विक्खंभेणं, उवरिं सत्ततेवीसे जोयणसए विक्खंभेणं, मूले तिण्णि जोयणसहस्साइं, दोण्णि य बत्तीसुत्तरे जोयणसए किंचि विसे-सुणे परिक्खेवेणं, मज्झे एगं जोयणसहस्सं तिण्णि य इगयाले जोयणसए किंचि विसेसूणे परिक्खेवेणं, उवरिं दोण्णि य जोयणसहस्साइं, दोण्णि य छलसीए जोय-णसए किंचि विसेसाहिए परिक्खेवेणं, मूले वित्यडे, मज्झे संखित्ते, उपिं विसाले, वरवडरविग्गहिए महामुखंदसंठाणसंठिए सव्यरयणामए अच्छे सण्हे लण्हे घट्टे मुद्रे

निरए निम्मले निष्पंके निक्कंकडच्छाए सप्पर्भ

समिरिर्डए सञ्जोए पासादीए दरिसणिजे

अभिरूवे पडिरूवे। से णं एगाए पउम-

वरवेडयाए, वणसंडेण य सब्बओ समंता

संपरिक्खिते। पउमवरवेडयाए वणसंडस्स

य वण्णओ 🛚

#### चमरसभा-पदम्

कुत्र भदन्त ! चमरस्य असुरेन्द्रस्य असुर-कुमारराजस्य सभा सुधर्मा प्रज्ञप्ता ? गीतम ! जम्बुद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य दक्षिणे तिर्यंग् असंख्येयान् द्वीपसमुद्रान् व्यति-व्रज्य अरुणवरस्य द्वीपस्य बाह्याद् वेदिका-न्ताद् अरुणोदयं समुद्रं द्विचत्वारिंशद् योजनसहस्राणि अवगाह्य, अत्र चमरस्य असुरेन्द्रस्य असुरकुमारराजस्य तिगिच्छिकृटः नाम उत्पातपर्वतः प्रज्ञप्तः—सप्तदशएकविंश-तिः योजनशतानि ऊर्ध्वम् उद्यत्येन. चतुर्स्त्रिशद् योजनशतानि क्रोशं च उद्वेधेन, मूले दशद्वाविंशतिः योजनशतानि विष्कम्भेण, चतुश्चतुर्विशतिः योजनशतानि विष्कम्भेण, उपरि सप्तत्रयोविंशतिः योजन-शतानि विष्कम्भेण, मुले त्रीणि योजन-सहस्राणि, द्वे च द्वात्रिंशदुत्तरे योजनशते किंचिद्विशेषोनं परिक्षेपेण, मध्ये एकं योजनसहस्रं त्रीणि च एकचत्वारिंशत् योजन-शतानि किंचिद्विशेषोनं परिक्षेपेण, उपरि हे च योजनसहस्रे, द्वे च षडशीतिः योजनशते किंचिद्विशेषाधिकः परिक्षेपेण, मूले विस्तृतः, मध्ये संक्षिप्तः, उपरि विशालः, वरवज्र-विग्रहिकः, महामुकुन्दसंस्थानसंस्थितः सर्व-रत्नमयः अच्छः श्लक्ष्णः श्लक्ष्णः घृष्टः मृष्टः नीरजः निर्मलः निष्पङ्कः निष्कङ्कटच्छायः संप्रभः समरीचिकः सोद्योतः प्रासादीयः दर्शनीयः अभिरूपः प्रतिरूपः। स एकया पद्मवरवेदिकया, वनषण्डेन च सर्वतः समन्तात् संपरिक्षिप्तः। पद्मवरवेदिकायाः वनषण्डस्य च वर्णकः।

#### चमरसभा-पद

९९८. <sup>9</sup>भन्ते ! असुरेन्द्र असुरराज चमर की सुधर्मा सभा कहां प्रज्ञप्त है ?

गौतम ! जम्बूद्वीप द्वीप में मेरूपर्वत से दक्षिणभाग में तिरछे असंख्य द्वीपसमुद्रों के पार चले जाने पर अरुणवर द्वीप है। उसकी बाहरी वेदिका के आगे अरुणोदय समुद्र है। उसका बयालीस हजार योजन अवगाहन करने पर असुरेन्द्र असुरराज चमर का तिगिच्छिकूट नामक उत्पात-पर्वत प्रज्ञप्त है---उसकी ऊंचाई सतरह सौ इक्कीस योजन है। उसका उद्वेध (गहराई) चार सी तीस योजन और एक कोश है। उसका मूल में विष्कम्भ (चौड़ाई) एक हजार बाईस योजन है, मध्य में उसका विष्कम्भ चार सी चौबीस योजन है और ऊपर का विष्कम्भ सात सौ तेईस योजन है। उसकी मूल में परिधि तीन हजार दो सौ बत्तीस कुछ कम योजन है, मध्य में परिधि एक हजार तीन सौ इकतालीस कुछ कम योजन है, ऊपर की परिधि दो हजार दो सी छयांसी योजन से कुछ अधिक है। वह मूल में विस्तृत, मध्य में संकड़ा और ऊपर विशाल है। उसकी आकृति श्रेष्ठ वज्र जैसी है, वह महामुकुन्द नामक वाद्य के संस्थान से संस्थित है, सर्वरत्नमय है। वह स्वच्छ. सूक्ष्म, चिकना, स्निग्ध, घुटा हुआ, प्रमार्जित, रजरहित, निर्मल, निष्पङ्क, निरावरण दीप्ति वाला तथा प्रभा, मरीचि और उद्योतयुक्त है! द्रष्टा के चित्त को प्रसन्न करने वाला, दर्शनीय, कमनीय, और रमणीय है। वह एक पद्मवर वेदिका और वृक्षनिकुंज से चारों ओर से घिरा हुआ है। पद्मवरवेदिका और वृक्षनिकृञ्जों का वर्णन।

#### भाष्य

#### १. सूत्र ११८

#### शब्द-विमर्श

उत्पातपर्वत तिर्यग् लोक में जाने के लिए जिस पर्वत से उड़ान भरी जाती है उसे उत्पात-पर्वत कहा जाता है। इसकी तूलना वर्तमान की हवाई पट्टी से की जा सकती है। ये संख्या में अनेक हैं। इन उत्पात-पर्वतों पर वैक्रिय शरीर का पुनर्निमाण कर देव ऊपर, नीचे या तिराधे लोक में जाने के लिए अपने विमानों के साथ उडानें भरते हैं।

**विग्रहिक** विग्रह का अर्थ है आकृति। वरवज्रविग्रहिक--वज्र जैसी शरीर-रचना वाला।

सण्ह, लण्ह-ये दोनों 'श्लक्ष्ण' शब्द के प्राकृत रूप हैं। 'श्लक्ष्ण' शब्द के अनेक अर्थ हैं। यहां 'सण्ड' का अर्थ मुक्ष्म और 'लण्ड' का अर्थ चिकना घटित होता है।"

निरावरण प्रभा-निरावरण दीति।

९१६. तस्स णं तिगिष्ठिकूडस्स उपाय-पव्ययस्स उपिं ब्हुसम-रमणिज्ञे भूमिभागे पण्णते—वण्णओ ॥

तस्य तिगिच्छिकूटस्य उत्पातपर्वतस्य उपरि बहुसम-रमणीयः भूमिभागः प्रज्ञप्तः-वर्ण-**西:** 1

११६. उस तिगिच्छिकूट उत्पात पर्वत के ऊपर बहुसम -रमणीय भूभाग प्रज्ञप्त है--भूभाग-वर्णन ।

#### भाष्य

#### १. ब्हुसम

यहां 'बहु' शब्द 'अपूर्ण' के अर्थ में है। इसलिए 'बहुसम' का अर्थ होगा-प्रायः सम।

१२०. तस्स णं बहुसमरमणिजस्स भूमिमा-गस्स बहुमज्झदेसभागे, एत्थ णं महं एगे पासायवडेंसए पण्णत्ते-अहाइजाइं जोयणसयाइं उड्ढं उच्चत्तेणं, पणुवीसं जोयणसयं विक्खंभेणं। पासायवण्णजो। उल्लोयभूमिवण्णओ। अद्वजोयणाइं मणि-पेढिया। चमरस्स सीहासणं सपरिवारं भाणियव्यं 🛚

तस्य बहुसमरमणीयस्य भूमिभागस्य बहु-मध्यदेशभागे, अत्र महान् एकः प्रासादा-वतंसकः प्रज्ञप्तः—अर्धतृतीयानि योजन-शतानि ऊर्ध्वं उञ्चलेन, पञ्चविंशतिः योजन-शतानि विष्कम्भेण । प्रासादवर्णकः । उल्लो-चभूमिवर्णकः। अष्ट योजनानि मणि-पीठिका । चमरस्य सिंहासनं सपरिवारं भणि-तव्यम् ।

१२०. उस बहुसमरमणीय भूभाग के प्रायः मध्यदेशभाग में एक महान् प्रासादावतंसक प्रज्ञप्त है—उसकी ऊंचाई दो सी पचास योजन है और चौड़ाई एक सौ पधीस योजन है। प्रासाद का वर्णन । चंदोवा के उपर की भूमि का वर्णन। मणिपीठिका आठ योजन की है। चमर का सिंहासन उसके परिवार के सिंहासनों सहित वक्तव्य है।

#### भाष्य

#### १. प्रासादावतंसक

श्रेष्ठ प्रासाद, प्रासादो में शिखर तुल्य प्रासाद।

#### २. उल्लोच भूमि

चंदोवा के ऊपर की भूमि, छत।

१२१. तस्स णं तिगिष्ठिकूडस्स दाहिणे णं छकोडिसए पणवबं च कोडीओ पणतीसं च

पञ्चपञ्चाशच् च कोट्यः पञ्चत्रिंशच् च

तस्य तिगिच्छकूटस्य दक्षिणे षट्कोटिशतं १२१. उस तिगिच्छिकूट उत्पातपर्वत के दक्षिण भाग में अरुणोदय समुद्र में छह अरख, पचपन करोड़.

- 9. (क) भ.वृ.२!99<del>६ तिर्यगुलोक</del>गमनाय वत्रागत्योत्पतित स उत्पातपर्वत
  - (ख) स्था.वृ.प.४५७—'उप्पायपव्यए'ति—उत्पत्तनं ऊद्धर्वगमन्मुत्पातस्ते-नोपलक्षितः पर्यत उत्पातपर्वतः।
- २. ठाणं, १०।४७-६१
- ३. भ.वृ.२ !९९८ वरवजस्येव विग्रह--आकृतिर्यस्य स स्वार्थिके कप्रत्यये सति

वरवज्रविग्रहिको मध्ये क्षाम इत्यर्यः।

- ४. (क) भ.वृ.२ १९१८ इलक्ष्णः शलक्ष्णपुद्गलनिर्वृत्तत्वात्, लण्हे मसूणः ।
  - (ख) जीवा.वृ.प.१७६—सण्हा—श्लक्ष्णा—श्लक्ष्णपुद्गलस्कन्धनिष्पन्ना
- ५. म.वृ.२।११<del>६ -- 'निक्वंडच्छाए</del>' निरावरण दीतिः।
- ६. भिक्षशब्दानुशासन, ८ १२ । ८।

सयसहरसाइं पण्णासं च सहरसाइं अरु-णोदए समुद्दे तिरियं वीइवइत्ता अहे स्य-णप्पभाए पुढवीए चत्तालीसं जोयण-सहरसाइं ओगाहिता, एत्य णं चमरस्स असुरिंदस्स असुरकुमाररण्णो चमरचंचा नामं रायहाणी पण्णता—एगं जोयणसय-सहरसं आयाम-विक्खंभेणं जंबूदीव-प्यमाणा।

ओवारियलेणं सोलसजीयणसहस्साई आयाम-विक्खंभेणं, पण्णासं जीयणसह-स्साई पंच य सत्ताणउए जीयणसए किंचि विसेसूणे परिक्खेवेणं, सब्बप्पमाणं वेमा-णियप्पमाणस्स अद्धं नेयव्यं ।। शतसहस्राणि पञ्चाशच् च सहस्राणि अरु-णोदये समुद्रे तिर्यक् व्यतिव्रज्य अधः रल-प्रभायाः पृथिव्याः चत्वारिंशद् योजनशत-सहस्राणि अवगाह्य अत्र चमरस्य असुरेन्द्रस्य असुरकुमारराजस्य चमरचञ्चा नाम राजधानी प्रज्ञमा—एकं योजनशतसहस्रम् आयाम-विष्कम्भेण जम्बृद्वीपप्रमाणा।

उपकारिकालयनं धोडशयोजनसहस्त्राणि आयाम-विष्कम्भेण, पञ्चाशद् योजनसह-स्त्राणि पञ्च च सप्तनवितः योजनशतं किञ्चिद् विशेषोनं परिक्षेपेण, सर्वप्रमाणं वैमानिक-प्रमाणस्य अर्धं नेतव्यम् । पैंतीस लाख और पचास हजार योजन तिरछा चले जाने पर तथा नीचे की ओर रत्नप्रभा पृथ्वी का चालीस हजार योजन अवगाहन करने पर असुरेन्द्र असुरकुमारराज चमर की चमरचञ्चा नामक राजधानी प्रज्ञप्त है। उसकी लम्वाई-चौड़ाई एक लाख योजन है। वह जम्बूद्वीप-प्रमाण है।

उसकी पीठिका लम्बाई-चौड़ाई में सोलह हजार योजन और परिधि में पचास हजार पांच सौ सितानवे योजन से कुछ कम है। उसका सर्व प्रमाण वैमानिक देवों की राजधानी के प्राकार आदि से आधा जानना चाहिए।

## नवमो उद्देशोः नवां उद्देशक

मूल

#### Ka

#### समयखेत्त-पदं

- १२२. किमिदं भंते! समयखेते ति पवुचित? गोयमा! अड्डाइजा दीवा, दो य समुद्दा, एस णं एवइए समयखेतेति पवुचिति ॥
- ९२३. तत्य णं अयं जंबुद्दीये दीवे सब्ब-दीव-समुद्दाणं सब्बन्धंतरे । एवं जीवा-मिगमक्तव्यया नेयव्या जाव अब्भिंतर-पुक्खरद्धं जोइसविहूणं ।।

#### संस्कृत छाया

#### समयक्षेत्र-पदम्

किमिदं भदन्त ! समयक्षेत्रमिति प्रोच्यते ? गौतम ! अर्धतृतीया द्वीपाः द्वी च समुद्री, एतद् एताबत् समयक्षेत्रमिति प्रोच्यते ।

तत्रायं जम्बूद्वीपः द्वीपः सर्वद्वीप-समुद्राणां सर्वाभ्यन्तरः। एवं जीवाभिगमवक्तव्यता नेत-व्या यावद् आभ्यन्तर-पुष्करार्खं ज्योतिष्क-विहीनम्।

#### हिन्दी अनुवाद

#### समयक्षेत्र-पद

- 9२२. भन्ते ! समयक्षेत्र किसे कहा जाता है ?
  गीतम ! अढ़ाई द्वीप और दो समुद्र—यह इतना
  क्षेत्र समय-क्षेत्र कहलाता है ।
- 9२३. इनमें जम्बूद्वीप नामक द्वीप सब द्वीपों और समुद्रों के मध्य में है। इस प्रकार आभ्यन्तर पुष्करार्ध तक जीवाजीवाभिगम की वक्तव्यता ज्ञातव्य है। उसमें से केवल ज्योतिष्क देवों की वक्तव्यता छोड़ देनी है।

## दसमो उद्देसो : दसवां उद्देशक

मूल

#### संस्कृत छाया

हिन्दी अनुवाद

#### अत्थिकाय-पर्द

१२४. कति णं भंते ! अत्यिकाया पण्ण-त्ता? गोयमा ! पंच अत्यिकाया पण्णत्ता, तं जहा —धम्मत्यिकाए, अधम्मत्यिकाए, आगा-सत्यिकाए, जीवत्यिकाए, पोग्गलत्थि-काए ॥

९२५. धम्मत्थिकाए णं भंते ! कतिवण्णे ? कतिगंधे ? कतिरसे ? कतिफासे ?

गोयमा । अवण्णे, अगंधे, अरसे, अफासे; अरूवी, अजीवे, सासए, अवडिए लोग-दब्वे । से समासओ पंचिवहे पण्णत्ते, तं जहा— दब्बओ, खेत्तओ, कालओ, भावओ, गुणओ।

दब्बओं णं धम्मित्यकाए एगे दब्बे।
खेत्तओं लोगप्पमाणमेते।
कालओं न कयाइ न आसि, न कयाइ
नित्य, न कयाइ न भिवस्सइ—भिवेसु य,
भवति य, भिवस्सइ य—धुवे, णियए,
सासए, अक्खए, अब्बए, अविष्ठि,
णिश्चे।

भावओ अवण्णे, अगंधे, अरसे, अफासे।
गुणओ गमणगुणे॥

१२६. अधम्मत्यिकाए णं भंते ! कतिवण्णे? कतिगंधे ? कतिरसे ? कतिफासे ?

गोयमा ! अवण्णे, अगंधे, अरसे, अफासे; अरुबी, अजीवे, सासए, अवद्विए, लोग-दब्वे।

#### अस्तिकाय-पदम्

कति भदन्तः । अस्तिकायाः प्रज्ञसाः ?

गीतम ! पञ्च अस्तिकायाः प्रज्ञप्ताः, तद् यया
—धर्मास्तिकायः, अधर्मास्तिकायः, आंका-शास्तिकायः, जीवास्तिकायः, पुद्गला-स्तिकायः।

धर्मास्तिकायः भदन्त ! कतिवर्णः ? कति-गन्धः ? कतिरसः ? कतिस्पर्शः ?

गौतम ! अवर्णः, अगन्धः, अरसः, अस्पर्शः; अरूपी, अजीवः, शाश्वतः, अवस्थितः, लोकद्रव्यम् । सः समासतः पञ्चविधः प्रज्ञप्तः, तद् यथा— द्रव्यतः, क्षेत्रतः, कालतः, भावतः, गुणतः ।

द्रव्यतः धर्मास्तिकायः एकम् द्रव्यम् । क्षेत्रतः लोकप्रमाणमात्रः। कालतः न कदाचिन् नासीत्, न कदाचिन् नास्ति, न कदाचिन् न भविष्यिति—अभवच् च, भवति च, भविष्यति च—धुवः, नियतः, शाश्वतः, अक्षयः, अव्ययः, अवस्थितः, नित्यः।

भावतः अवर्णः, अयन्धः, अरसः, अस्पर्शः i

गुणतः गमनगुणः।

अधर्मास्तिकायः भदन्त ! कतिवर्णः ? कति-गन्धः ? कतिरसः ? कतिस्पर्शः ?

गीतम ! अवर्णः, अगन्धः, अरसः, अस्पर्शः, अरूपी, अजीवः, शाश्यतः, अवस्थितः, लोकद्रव्यम्।

#### अस्तिकाय-पट

१२४. भन्ते ! अस्तिकाय कितने प्रज्ञप्त हैं ?

गीतम ! अस्तिकाय पांच प्रज्ञप्त हैं, जैसे— धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय, आकाशास्तिकाय, जीवास्तिकाय और पुदुगलास्तिकाय।

9२५. भन्ते ! धर्मास्तिकाय में कितने वर्ण हैं ? कितने गन्ध हैं ? कितने रस हैं ? कितने स्पर्श हैं ?

गीतम ! वह अवर्ण, अगन्ध, अरस, अस्पर्श; अरूपी, अजीव, शाश्वत, अवस्थित तथा लोक का एक अंशभूत द्रव्य है।

वह संक्षेप में पांच प्रकार का प्रज्ञात है, जैसे—द्रव्य की अपेक्षा से, क्षेत्र की अपेक्षा से, काल की अपेक्षा से, भाव की अपेक्षा से और गुण की अपेक्षा से।

द्रव्य की अपेक्षा से धर्मास्तिकाय एक द्रव्य है। क्षेत्र की अपेक्षा से लोकप्रमाण मात्र है। काल की अपेक्षा से कभी नहीं था—ऐसा नहीं है, कभी नहीं है—ऐसा नहीं है, कभी नहीं है—चह अतीत में था, वर्तमान में है और भविष्य में रहेगा—अतः वह ध्रुव, नियत, शाश्वत, अक्षय, अव्यय, अवस्थित और किला है।

भाव की अपेक्षा से अवर्ण, अगन्ध, अरस और अस्पर्श है।

गुण की अपेक्षा से गमनगुण—गति में उदासीन सहायक है।

9२६. भन्ते ! अधर्मास्तिकाय में कितने वर्ण हैं ? कितने गन्ध हैं ? कितने रस हैं ? कितने स्पर्श हैं ?

गीतम ! वह अवर्ण, अगन्ध, अरस, अस्पर्श; अरूपी, अजीव, शाश्वत, अवस्थित तथा लोक का एक अंशभूत द्रव्य है। श.२: उ.१०: सू.१२६-१२८

से समासओ पंचिवहे पण्णत्ते, तं जहा-दव्यओ, खेत्तओ, कालओ, भावओ गुण-ओ।

दव्यओं णं अधम्मत्थिकाए एगे दब्दे।
खेत्तओं लोगप्पमाणमेते।
कालओं न कयाइ न आसि, न कयाइ
नित्थि, न कयाइ न भविरसङ्—भविंसु य,
भविते य, भविरसाइ य—धुवे, णियए,
सासए, अक्खए, अब्बए, अविदुए,

भावओ अवण्णे, अगंधे, अरसे, अफासे। मुणओ ठाणगुणे॥

9२७. आगासत्थिकाए णं मंते ! कतिवण्णे? कतिगंधे ? कतिरसे ? कतिफासे ?

गोयमा ! अवण्णे, अगंधे, अरसे, अफासे; अरुवी, अजीवे, सासए, अविद्विए, लोगा-लोगदव्वे । से समासओ पंचिवहे पण्णत्ते, तं जहा— दव्वओ, खेत्तओ, कालओ, भावओ, गुण-ओ।

दव्वओ णं आगासत्यकाए एगे दवे।

खेत्तओ लोयालोयपमाणमेत्ते - अणंते।

कालओ न कयाइ न आसि, न कयाइ नित्य, न कयाइ न भविस्सइ—भविंसु य, भवित य, भविस्सइ य—धुवे, णियए, सासए, अक्खए, अन्यए, अविंदुए, णिश्चे।

भावओ अवण्णे, अगंधे, अरसे, अफासे।

गुणओ अवगाहणागुणे॥

९२८. जीवत्थिकाए णं भंते ! कतिवण्णे ? कतिगंधे ? कतिरसे ? कतिफासे ?

गोयमा ! अवण्णे, अगंधे, अरसे, अफासे;

सः समासतः पञ्चविधः प्रज्ञप्तः, तद् यथा— द्रव्यतः, क्षेत्रतः, कालतः, भावतः, गुणतः।

द्रव्यतः अधर्मास्तिकायः एकम् द्रव्यम् । क्षेत्रतः लोकप्रमाणमात्रः। कालतः न कदाचिन् नासीत्, न कदाचिन् नास्ति, न कदाचिन् न भविष्यिति—अभवच् च, भवति च, भविष्यिति च—ध्रुवः, नियतः, शाश्वतः, अक्षयः, अव्ययः, अवस्थितः, नित्यः।

भावतः अवर्णः, अगन्धः, अरसः, अस्पर्शः ।

गुणतः स्थानगुणः।

आकाशास्तिकायः भदन्त ! कतिवर्णः ? कतिगन्धः ? कतिरसः ? कतिस्पर्शः ?

गीतम ! अवर्णः, अगन्धः, अरसः, अस्पर्शः; अरूपी, अजीवः, शाश्वतः, अवस्थितः, लोकालोकद्रव्यम् । सः समासतः पञ्चविधः प्रज्ञप्तः, तद् यथा—द्रव्यतः, क्षेत्रतः, कालतः, भावतः, गुणतः ।

द्रव्यतः आकाशास्तिकायः एकम् द्रव्यम् ।

क्षेत्रतः लोकालोकप्रमाणमात्रः-अनन्तः।

कालतः न कदाचिन् नासीत्, न कदाचिन् नास्ति, न कदाचिन् न भविष्यिति—अभवच् च, भवति च, भविष्यिति च—ध्रुवः, नियतः, शाश्वतः, अक्षयः, अव्ययः, अवस्थितः, नित्यः।

भावतः अवर्णः, अगन्धः, अरसः, अस्पर्शः ।

गुणतः अवगाहनागुणः।

जीवास्तिकायः भदन्त ! कतिवर्णः ? कति-गन्धः ? कतिरसः ? कतिस्पर्शः ?

गौतम ! अवर्णः, अगन्धः, अरसः, अस्पर्शः;

वह संक्षेप में पांच प्रकार का प्रज्ञत है, जैसे—द्रव्य की अपेक्षा से, क्षेत्र की अपेक्षा से, काल की अपेक्षा से, भाव की अपेक्षा से और गुण की अपेक्षा से।

द्रव्य की अपेक्षा से अधर्मास्तिकाय एक द्रव्य है। क्षेत्र की अपेक्षा से लोकप्रमाण मात्र है। काल की अपेक्षा कभी नहीं था—ऐसा नहीं है, कभी नहीं है—ऐसा नहीं है, कभी नहीं होगा—ऐसा नहीं है—यह अतीत में था, वर्तमान में है और भविष्य में रहेगा—अतः वह ध्रुव, नियत, शाश्वत, अक्षय, अव्यय, अवस्थित और नित्य है।

भाव की अपेक्षा से अवर्ण, अगन्ध, अरस और अस्पर्श है।

गुण की अपेक्षा से स्थानगुण—स्थिति में उदासीन सहायक है।

९२७. भन्ते ! आकाशास्तिकाय में कितने वर्ण हैं? कितने गन्ध हैं ? कितने रस हैं ? कितने स्पर्श हुँ ?

गौतन ! वह अवर्ण, अगन्ध, अरस, अस्पर्श; अरूपी, अजीव, शाश्वत, अवस्थित तथा लोका-लोक का एक अंशभूत द्रव्य है।

वह संक्षेप में पांच प्रकार का प्रज्ञत है, जैसे—द्रव्य की अपेक्षा से, क्षेत्र की अपेक्षा से, काल की अपेक्षा से, भाव की अपेक्षा से और गुण की अपेक्षा से !

द्रव्य की अपेक्षा से आकाशास्तिकाय एक द्रव्य है।

क्षेत्र की अपेक्षा से लोक- तथा अलोक-प्रमाण—अनन्त है।

काल की अपेक्षा से कभी नहीं था—ऐसा नहीं है, कभी नहीं है—ऐसा नहीं है, कभी नहीं होगा —ऐसा नहीं है—चह अतीत में था, वर्तमान में है और भविष्य में रहेगा—अतः वह ध्रुव, नियत, शाश्वत, अक्षय, अव्यय, अवस्थित और नित्य है।

भाव की अपेक्षा से अवर्ण, अगन्ध, अरस और अस्पर्श है।

गुण की अपेक्षा से अवगाहनगुण वाला है।

9२८. भन्ते ! जीवास्तिकाय में कितने वर्ण हैं ? कितने गन्ध हैं ? कितने रस हैं ? कितने स्पर्श हैं ?

गीतम ! वह अवर्ण, अगन्ध, अरस, अस्पर्शः

अस्त्वी, जीवे, सासए, अवडिए, लोग-दब्वे। से समासओ पंचिवहे पण्णत्ते, तं जहा— दब्बओ, खेत्तओ, कालओ, भावओ, गुणओ।

दव्यओ णं जीवत्थिकाए अणंताइं जीवदव्याइं। खेत्तओ लोगण्यमाणमेते। कालओ न कयाइ न आसि, न कयाइ नत्थि, न कयाइ न भवित्साइ—भविंसु य, भवित य, भवित्साइ य—धुवे, णियए, सासए, अक्खए, अव्वए, अविष्टिए, णिश्चे।

भावओ अवण्णे, अगंधे, अरसे, अफासे। गुणओ उवओगगुणे॥

१२६. पोग्गलिकाए णं भंते ! कतिवण्णे? कतिगंधे ? कतिरसे ? कतिफासे ?

गोयमा ! पंचवण्णे, पंचरसे, दुगंधे, अद्वफासे; स्वी, अजीवे, सासए, अविद्वए, लोग-दन्ते ! से समासओ पंचिवहे पण्णत्ते, तं जहा—दन्त्रओ, खेत्तओ, कालओ, भावओ, गुणओ !

दब्बओ णं पोग्गलियकाए अणंताइं दब्बाइं। खेत्तओ लोयप्पमाणमेते। कालओ न कयाइ न आसि, न कयाइ नित्य, न कयाइ न मिवस्सइ—भिवंसु य, भवति य, भिवस्सइ य—धुवे, णियए, सासए, अक्खए, अव्वए, अविष्ठिए, णिश्चे।

भावओ वण्णमंते, गंधमंते, रसमंते, फासमंते। गुणओ यहणगुणे॥

१३०. एगे भंते ! घम्मत्यिकायपदेसे घम्मत्यि-

अरूपी, जीवः, शाश्वतः, अवस्थितः, लोकद्रव्यम् । सः समासतः पञ्चविधः प्रज्ञप्तः, तद् यथा— द्रव्यतः, क्षेत्रतः, कालतः, भावतः, गुणतः।

द्रव्यतः जीवास्तिकायः अनन्तानि द्रव्याणि ।

क्षेत्रतः लोकप्रमाणमात्रः।
कालतः न कदाचिन् नासीत्, न कदाचिन्
नास्ति, न कदाचिन् न भविष्यिति—अभवच्
च, भवति च, भविष्यिति च—धुवः, नियतः,
शाश्वतः, अक्षयः, अव्ययः, अवस्थितः,
नित्यः।

भावतः अवर्णः, अगन्धः, अरसः, अस्पर्शः ।

गुणतः उपयोगगुणः।

पुद्गलास्तिकायः भदन्त ! कतिवर्णः ? कति-गन्धः ? कतिरसः ? कतिस्पर्शः ?

गीतम ! पञ्चवर्णः, पञ्चरसः, द्विगन्धः, अष्ट-स्पर्शः; स्पी, अजीवः, शाश्वतः, अवस्थितः, लोक-द्रव्यम् । सः समासतः पञ्चविधः प्रज्ञसः, तद् यथा— द्रव्यतः, क्षेत्रतः, कालतः, भावतः, गुणतः ।

द्रव्यतः पुद्गलास्तिकायः अनन्तानि द्रव्या-णि।

क्षेत्रतः लोकप्रमाणमात्रः।
कालतः न कदाचिन् नासीत्, न कदाचित्
नास्ति, न कदाचिन् न भविष्यिति—अभवच्
च, भवति च, भविष्यिति च—धुवः, नियतः,
शाश्वतः, अक्षयः, अव्ययः, अवस्थितः,
नित्यः।

भावतः वर्णवान्, गन्धवान्, रसवान्, स्पर्शवान् । गुणतः ग्रहणनुणः ।

एकः भदन्त ! धर्मास्तिकायप्रदेशः धर्मास्ति-

अरूपी, जीव, शाश्वत, अवस्थित तथा लोक का एक अंशभूत द्रव्य है।

वह संक्षेप में पांच प्रकार का प्रज्ञप्त है, जैसे — द्रव्य की अपेक्षा से, क्षेत्र की अपेक्षा से, काल की अपेक्षा से, भाव की अपेक्षा से और गुण की अपेक्षा से।

द्रव्य की अपेक्षा से जीवास्तिकाय अनन्त जीव-द्रव्य है।

क्षेत्र की अपेक्षा से लोकप्रमाणमात्र है! काल की अपेक्षा से कभी नहीं था—ऐसा नहीं है, कभी नहीं है—ऐसा नहीं है, कभी नहीं होगा —ऐसा नहीं है—वह अतीत में था, वर्तमान में है और भविष्य में रहेगा—अतः वह ध्रुव, नियत, शाश्वत, अक्षय, अव्यय, अवस्थित और नित्य है।

भाव की अपेक्षा से अवर्ण, अगन्ध, अरस और अस्पर्श है।

गुण की अपेक्षा से उपयोग गुणवाला है।

9२६. भन्ते ! पुद्गलास्तिकाय में कितने वर्ण हैं ? कितने गन्ध हैं ? कितने रस हैं ? कितने स्पर्श हैं ?

गौतम ! उसमें पांच वर्ण, पांच रस, दो गन्ध और आठ स्पर्श हैं;

वह रूपी, अजीव, शाश्वत, अवस्थित तथा लोक का एक अंशभूत द्रव्य है।

वह संक्षेप में पांच प्रकार का प्रज्ञप्त है, जैसे द्रव्य की अपेक्षा से, क्षेत्र की अपेक्षा से, काल की अपेक्षा से, भाव की अपेक्षा से और गुण की अपेक्षा से।

द्रव्य की अपेक्षा से पुद्रलास्तिकाय अनन्त द्रव्य है।

क्षेत्र की अपेक्षा से लोकप्रमाणमात्र है। काल की अपेक्षा से कभी नहीं था—ऐसा नहीं है, कभी नहीं है—ऐसा नहीं है, कभी नहीं होगा—ऐसा नहीं है—वह अतीत में था, वर्तमान में है और भविष्य में रहेगा—अतः वह ध्रुव, नियत, शाश्वत, अक्षय, अव्यय, अवस्थित और नित्य है।

भाव की अपेक्षा से वर्णवान्, गन्धवान्, रसवान् और स्पर्शवान् है।

गुण की अपेक्षा से ग्रहणगुण समुदित होने की योग्यता वाला है।

१३०. भन्ते ! क्या धर्मास्तिकाय के एक प्रदेश को

श.२: उ.१०: सू.१३०-१३३

काए ति वत्तव्यं सिया ? गोयमा ! णो इणहे समहे॥

9३१. एवं दोण्णि, तिण्णि, चत्तारि, पंच, छ, सत्त, अइ, नव, दस, संखेजा, असं-खेजा। भंते! धम्मत्थिकायपदेसा धम्मत्थि-काए ति बत्तव्यं सिया ? गोयमा! णो इणडे समडे ॥

१३२. एगपदेसूणे वि य णं भंते ! धम्मत्थि-काए धम्मत्थिकाए ति वत्तवं सिया ? गोयमा ! णो इणढे समदे॥

१३३. से केणडेणं भंते ! एवं वुचइ—एगे धम्मित्यकायपदेसे नो धम्मित्यकाए ति वत्तवं सिया जाव एगपदेसूणे वि य णं धम्मित्यकाए नो धम्मित्यकाए ति वत्तवं सिया ? से नूणं गोयमा ! खंडे चक्के ? सगले चक्के?

से नूणं गोयमा ! खंडे चक्के ? सगले चहें भगवं ! नो खंडे चक्के, सगले चके ! खंडे छत्ते ? सगले छत्ते ! भगवं ! नो खंडे छत्ते, सगले छत्ते ! खंडे चम्मे ? सगले चम्मे ?

भगवं ! नो खंडे चम्मे, सगले चम्मे ।

खंडे दंडे ? सगले दंडे ?

भगवं ! नो खंडे दंडे, सगले दंडे |

खंडे दूसे ? सगले दूसे ?

भगवं ! नो खंडे दूसे, सगले दूसे ।

खंडे आयुहे ? समले आयुहे ?

भगवं ! नो खंडे आयुहे, सगते आयुहे !

खंडे मोदए ? भगले मोदए ?

कायः इति वक्तव्यं स्यात् ? गौतमः! नायमर्थः समर्थः।

एवं द्वी, त्रयः, चत्वारः, पञ्च, षट्, सप्त, अष्ट, नव, दश, संख्येयाः, असंख्येयाः। भदन्त ! धर्मास्तिकायप्रदेशाः धर्मास्तिकायः इति वक्तव्यं स्यात् ? गीतम ! नायमर्थः समर्थः।

एक प्रदेशोनोऽपि भदन्त ! धर्मास्तिकायः धर्नास्तिकायः इति वक्तव्यं स्यात् ? गौतम ! नायमर्थः समर्थः।

तत् केनार्थेन भदन्त ! एवमुच्यते—एकः धर्मास्तिकायप्रदेशः नो धर्मास्तिकायः इति वक्तव्यं स्यात् यावद् एकप्रदेशोनोऽपि च धर्मास्तिकायः नो धर्मास्तिकायः इति वक्तव्यं स्यात् ? अथ नूनं गौतम ! खण्डं चक्रम् ? सकलं

चक्रम् ? भगवन् ! नो खण्डं चक्रम्, सकलं चक्रम् ।

खण्डं छत्रम् ? सकलं छत्रम् ?

भगवन् ! नो खण्डं छत्रम्, सकलं छत्रम् ।

खण्डं चर्ग ? सकलं चर्म ?

भगवन् ! नो खण्डं चर्म, सकलं चर्म।

खण्डः दण्डः ? सकलः दण्डः ?

भगवन् ! नो खण्डः दण्डः, सकलः दण्डः।

खण्डं दूष्यम् ? सकलं दूष्यम् ?

भगवन् नो खण्डं दूष्यम्, सकलं दूष्यम्।

खण्डः आयुधः ? सकलः आयुधः ?

भगवन् ! नो खण्डः आयुधः, सकलः आयुधः।

खण्डः भोदकः ? सकलः मोदकः ?

धर्मास्तिकाय कहा जा सकता है ? गौतम ! यह अर्थ संगत नहीं है।

939. भन्ते ! क्या इसी प्रकार धर्मास्तिकाय के दो, तीन, चार, पांच, छह, सात, आठ, नौ, दस, संख्येय और असंख्येय प्रदेशों को धर्मास्तिकाय कहा जा सकता है ? गौतम ! यह अर्थ संगत नहीं है।

९३२. भन्ते ! क्या एक प्रदेश कम धर्मास्तिकाय को भी धर्मास्तिकाय कहा जा सकता है ? गौतम ! यह अर्थ संगत नहीं है।

१३३. भन्ते ! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है—धर्मास्तिकाय के एक प्रदेश को धर्मास्तिकाय नहीं कहा जा सकता यावत् एक प्रदेश कन धर्मास्तिकाय को भी धर्मास्तिकाय नहीं कहा जा सकता ? गोतम ! क्या चक्र का खण्ड चक्र कहलाता है ? अथवा अखण्ड चक्र चक्र कहलाता है ? भगवन् ! चक्र का खण्ड चक्र नहीं कहलाता, अखण्ड चक्र चक्र कहलाता है। क्या छत्र का खण्ड छत्र कहलाता है ? अथवा अखण्ड छत्र छत्र कहलाता है 🔅 भगवन् ! छत्र का खण्ड छत्र नहीं कहलाता, अखण्ड छत्र छत्र कहलाता है। क्या चर्न का खण्ड चर्म कहलाता है ? अथवा अखण्ड चर्म चर्म कहलाता है ? भगवन् ! चर्म का खण्ड चर्म नहीं कहलाता, अखण्ड चर्म चर्म कहलाता है। क्या दण्ड का खण्ड दण्ड कहलाता है ? अथवा अखण्ड दण्ड दण्ड कहलाता है ? भगवन् ! दण्ड का खण्ड दण्ड नहीं कहलाता. अखण्ड दण्ड दण्ड कहलाता है। क्या वस्त्र का खण्ड वस्त्र कहलाता है ? अथवा अखण्ड वस्त्र वस्त्र कहलाता है ? भगवन् ! वस्त्र का खण्ड वस्त्र नहीं कहलाता, अखण्ड वस्र बस्र कहलाता है। क्या आयुध का खण्ड आयुध कहलाता है ? अथवा अखण्ड आयुध आयुध कहलाता है ? भगवन् ! आयुध का खण्ड आयुध नहीं कहलाता, अखण्ड आयुध आयुध कहलाता है। क्या मोदक का खण्ड मोदक कहलाता है ? अथवा अखण्ड मोदक मोदक कहलाता है ?

भगवं ! नो खंडे मोदए, सगले मोदए।

से तेणडेणं गोयमा ! एवं वुचइ—एगे धम्मत्थिकायपदेसे नो धम्मत्थिकाए ति यत्तव्यं सिया जाव एयपदेसूणे वि य णं धम्मत्थिकाए नो धम्मत्थिकाए ति वत्तव्यं सिया ॥

१३४. से किंखाइ णं भंते ! घम्मत्यिकाए ति वत्तव्यं सिया ? गोयमा ! असंखेझा घम्मत्यिकायपदेसा, ते सव्यं कसिणा पडिपुण्णा निरवसेसा एक-गाहणगिहया—एस णं गोयमा ! घम्म-त्यिकाए ति वत्तव्यं सिया ॥

१३५. एवं अधम्मत्थिकाए वि । आगासित्थ-काय-जीवित्थिकाय-पोग्गलित्थिकाया वि एवं चेव, नवरं—तिण्हं पि पदेसा अणंता भाणियव्या । सेसं तं चेव ॥ भगवन् ! नो खण्डः मोदकः, सकलः मोदकः।

तत् तेनार्थेन गौतम ! एवमुच्यते---एकः धर्मास्तिकायप्रदेशः नो धर्मास्तिकायः इति वक्तव्यं स्याद् यावद् एकप्रदेशोनोऽपि च धर्मास्तिकायः नो धर्मास्तिकायः इति वक्तव्यं स्यात् !

तत् 'किंखाइ' भदन्तः ! धर्मास्तिकायः इति वक्तव्यं स्यात् ? गौतमः! असंख्येयाः धर्मास्तिकायप्रदेशाः, ते सर्वे कृत्साः प्रतिपूर्णाः निरवशेषाः एक-ग्रहणगृहीताः—एष गौतमः! धर्मास्तिकायः इति वक्तव्यं स्यात् ।

एवम् अधर्मास्तिकायोऽपि । आकाशास्ति-काय-जीवास्तिकाय-पुद्गलास्तिकायाः अपि एवं चैव, नवरं—त्रयाणामपि प्रदेशाः अनन्ताः भणितव्याः । शेषं तच् चैव । भगवन् ! मोदक का खण्ड मोदक महीं कहलाता, अखण्ड मोदक मोदक कहलाता है। गीतम ! यह इस अपेक्षा से कहा जा रहा है— धर्मास्तिकाय के एक प्रदेश को धर्मास्तिकाय नहीं कहा जा सकता यावत् एक प्रदेश कम धर्मा-स्तिकाय को भी धर्मास्तिकाय नहीं कहा जा सकता।

938. भन्ते ! धर्मास्तिकाय किसे (कितने प्रदेशों को) कहा जा सकता है ? गीतम ! धर्मास्तिकाय के असंख्येय प्रदेश हैं। वे सब प्रतिपूर्ण, निरवशेष और एक शब्द (धर्मा-स्तिकाय) के द्वारा गृहीत होते हैं—गीतम ! इसको धर्मास्तिकाय कहा जा सकता है।

934. इसी प्रकार अधर्मास्तिकाय वक्तव्य है। आकाशास्तिकाय, जीवास्तिकाय और पुद्गला-स्तिकाय भी इसी प्रकार वक्तव्य हैं, केवल इतना अन्तर है—इन तीनों के प्रदेश अनन्त होते हैं। शेष पूर्ववत्।

#### भाष्य

#### १. सूत्र १२४-१३५

आगम-साहित्य में तत्त्व के चार वर्गीकरण मिलते हैं-

- 9. द्रव्य—जीव द्रव्य और अजीव द्रव्य !<sup>2</sup>
- पांच अस्तिकाय—धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय, आकाशास्ति-काय, जीवास्तिकाय, पुद्गलास्तिकाय। (यह प्रस्तुत आलापक में है।)
- छह द्रव्य—धर्म, अधर्म, आकाश, काल, पुदुगल और जीव।
- ४. नवतत्त्व—जीव, अजीव, पुण्य, पाप, आश्रव, संवर, निर्जरा, बन्ध, मोक्ष।

जैन दर्शन द्वैतवादी दर्शन है; इसिलए उसने मूल तत्त्व दो माने जीव और अजीव ! पञ्चास्तिकाय इन दो का विस्तार है। जीव और अजीव को सांख्य आदि द्वैतवादी दर्शन भी मानते हैं। किन्तु अस्तिकाय का सिद्धान्त भगवान् महावीर का सर्वथा मीलिक सिद्धान्त है। जीव की तुलना सांख्य-सम्मत पुरुष से की जा सकती है। पुद्गल की तुलना सांख्य-सम्मत प्रकृति से की जा सकती है। आकाश प्रायः सभी दर्शनों में सम्मत है। धर्मास्तिकाय और अधर्मा-स्तिकाय—ये दो तत्त्व अन्य किसी दर्शन में प्रतिपादित नहीं हैं। 'द्रव्य' शब्द का प्रयोग अन्य किसी दर्शन में उपलब्ध नहीं है। किन्तु 'अस्तिकाय' का प्रयोग अन्य किसी दर्शन में उपलब्ध नहीं है। यह

अस्तित्व का वाचक शब्द है। वेदान्त में जैसे ब्रह्म निरपेक्ष अस्तित्व हैं, वैसे ही जैन दर्शन में ये पांच निरपेक्ष अस्तित्व हैं। जैसे पुद्गल के परमाणु होते हैं, वैसे ही ग्रेष चार अस्तिकायों के भी परमाणु होते हैं। उनके परमाणु पृथक्-पृथक् नहीं होते, वे सदा अपृथक् रहते हैं, इसलिए वे 'प्रदेश' कहलाते हैं। धर्मास्तिकाय और अधर्मास्तिकाय के प्रदेश असंख्य, आकाशास्तिकाय, पुद्गलास्तिकाय और जीवास्तिकाय—इनके प्रदेश अनन्त हैं। पड्डिक्यवाद पञ्चास्तिकाय के उत्तरकाल का विकास है। भगवती के दो प्रसंगों के आधार पर यह अनुमान किया जा सकता है। कालोदय आदि अन्ययूथिक संन्यासियों ने एक चर्चा शुरु की—अमण ज्ञातपुत्र पांच अस्तिकायों की प्रज्ञापना करते हैं। '

पांच अस्तिकाय के साथ अद्धा-समय या काल का योग होने पर छह द्रव्य बन जाते हैं। इस प्रकार अस्तित्ववाद की दृष्टि से तत्व के ये तीन वर्गीकरण हैं। नय पदार्थ का वर्गीकरण उपयोगितावाद की दृष्टि से है। उसमें जीव और अजीव ये दो मूल द्रव्य हैं। शेष सात पदार्थों में मोक्ष तथा उसके साधक-बाधक द्रव्यों का निरूपण है।

प्रस्तुत प्रकरण में अस्तिकाय का जो स्वरूप मिलता है, वह

<sup>9.</sup> भ.२५।६।

२. वही,२५।९९,९२।

३. ठाणं.६ 🛙 ६ ।

४. भ.२ । १३४,१३५ ।

५. (क) वही,७।२१२-२२०।

<sup>(</sup>ख) वही,९८।९३४-९४२।

दार्शनिक दृष्टि से बहुत महत्त्वपूर्ण है। जीव तत्त्व का सिद्धान्त अनेक दर्शनों में स्वीकृत है। वह अंगुष्ठ-परिमाण है, देह-परिमाण है अथवा व्यापक है—यह विषय भी चर्चित है, किन्तु उसका स्वरूप-ज्ञान—उसके कितने परमाणु या प्रदेश हैं—यह विषय कहीं भी उपलब्ध महीं है। अस्तिकाय को प्रदेशात्मक बतला कर भगवान् महावीर ने उसके स्वरूप को एक नया आयाम दिया है।

जैन दर्शन में अस्तित्व का अर्थ है—परमाणु या परमाणु-स्कन्ध। धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय, आकाशास्तिकाय और जीवास्तिकाय—ये चार परमाणु-स्कन्ध हैं। इनके परमाणु कभी वियुक्त नहीं होते, इसलिए ये प्रदेश-स्कन्ध कहलाते हैं। पुद्गलास्तिकाय के परमाणु संयुक्त और वियुक्त दोनों अवस्थाओं में होते हैं, इसलिए उसमें परमाणु और परमाणु-स्कन्ध दोनों अवस्थाएं मिलती हैं।

पांच अस्तिकायों में एक जीवास्तिकाय के प्रदेश-स्कन्ध चैतन्यमय हैं, शेष तीन अस्तिकायों के प्रदेश-स्कन्ध तथा पुद्ग-लास्तिकाय के प्रदेश-स्कन्ध और परमाणु चैतन्यरहित हैं, अजीव हैं।

पांच अस्तिकायों में चार अस्तिकाय अमूर्त हैं, पुद्गलास्तिकाय मूर्त है। अमूर्त का लक्षण है—चर्ण, गन्ध, रस और स्पर्श का अभाव। मूर्त का लक्षण है—चर्ण, गन्ध, रस और स्पर्श से युक्त होना।

#### शब्द-विमर्श

अस्तिकाय--'अस्ति' शब्द के दो अर्थ हैं---

- १. त्रैकालिक अस्तित्व
- २. प्रदेश

काय का अर्थ है-राशि।

लोकद्रव्य चार अस्तिकाय और लोकाकाश के समवाय का नाम है—लोक। धर्मास्तिकाय लोक का एक घटक है, इसलिए उसे लोकद्रव्य कहा गया है।

दव्यओ, खेतओ, कालओ—देखें २।२-७ का भाष्य। भाव और गुण

भाव का अर्थ है पर्याय! अस्तिकाय-चतुष्टय में भाव का निषेधात्मक निरूपण किया गया है। केवल पुद्गलास्तिकाय में उसका विधायक निरूपण है। वर्ण, गन्ध, रस और स्पर्श—ये पुद्गल के सहभावी धर्म हैं! उत्तरवर्ती दार्शनिक और लाक्षणिक ग्रन्थों में सहभावी धर्म को गुण और क्रमभावी धर्म को पर्याय कहा गया है।

आगम-साहित्य में सहभावी और क्रमभावी दोनों प्रकार के धर्मों को पर्याय कहा गया है। द्रव्यार्थिक और पर्यायार्थिक—ये दो ही नय हैं, गुणार्थिक नय विविक्षत नहीं है। वर्ण, गन्ध, रस और स्पर्श—ये सहभावी भी हैं और इनका अवस्था-भेद होता रहता है, इसलिए ये क्रमभावी भी हैं।

वृत्तिकार ने 'गुण' का अर्थ कार्य किया है। वहां 'गुण' शब्द सहभावी धर्म के अर्थ में प्रयुक्त नहीं है, यह उपकार के अर्थ में प्रयुक्त हैं। धर्मास्तिकाय और अधर्मास्तिकाय गति और स्थिति के प्रेरक नहीं हैं, केवल उपकारक हैं। गमन गुण का अर्थ होगा—गति में उपकारक। स्थान-गुण का अर्थ होगा—ठहरने में उपकारक। अवगाहना-गुण का अर्थ होगा—आश्रय में उपकारक।

चैतन्य जीव का स्वभाव है। उपयोग चैतन्य की प्रवृत्ति है। सूत्र १३७ में वह जीव के लक्षण के रूप में निर्दिष्ट है; इसलिए वह उपकारक है। उसके द्वारा जीव होने का पता चलता है।

#### जीवास्तिकाय और जीव

धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय और आकाशास्तिकाय ये तीनों संख्या की दृष्टि से एकव्यक्तिक हैं। जीव अनन्त हैं। उन अनन्त जीवों के समुदय का नाम जीवास्तिकाय है। परमाणु और परमाणु-स्कन्ध भी अनन्त हैं। उनके समुदय का नाम पुद्गलास्तिकाय है। एक जीव जीवास्तिकाय नहीं कहलाता तथा एक कम जीव वाले जीवास्तिकाय को जीवास्तिकाय नहीं कहा जाता। सभी जीवों का समुदय जीवास्तिकाय कहलाता है। पुद्गलास्तिकाय का भी यही नियम है। जीवास्तिकाय को क्षेत्र की अपेक्षा से लोक-प्रमाण कहा गया है। इसी प्रकार धर्मास्तिकाय को भी क्षेत्र की अपेक्षा से लोकप्रमाण कहा गया है। किन्तु तास्पर्य की दृष्टि से दोनों भिन्न हैं। धर्मास्तिकाय अकेला ही पूरे लोक में व्याप्त है, जब कि लोक-आकाश का कोई भी भाग ऐसा नहीं है, जहां जीव न हो।

जीव जीवास्तिकाय का एक देश है। प्रत्येक जीव असंख्यात-प्रदेशासक है। ढाणं में धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय, लोकाकाश और एक जीव—इन चारों का प्रदेश-परिमाण एक समान बतलाया पया है। केवली समुद्धात के समय एक जीव के प्रदेश पूरे लोक में व्याप्त हो जाते हैं। अतः एक जीव को भी क्षेत्र की अपेक्षा से लोकप्रमाण कहा जा सकतां है। यह कादाचित्क घटना है। यहां यह विवक्षित नहीं है। यहां जीवास्तिकाय का लोक-व्यापित्व हो विवक्षित

९. म.वृ.२।१२४—अस्तिशब्देन प्रदेशा उच्यन्तेऽतस्तेषां काया—राशयोऽस्ति-कायाः, अथवाऽस्तीत्ययं निपातः कालत्रयाभिधायी, ततोस्तीति—सन्ति आसन् मविष्यन्ति च ये कायाः—प्रदेशराशयस्तेऽस्तिकाया इति।

२. वही,२।९२५ — लोकस्य —पञ्चास्तिकायात्मकस्यांशभूतं द्रव्यं लोकद्रव्यम् ।

३. वही,२।९२५—'गुणओ'ति कार्यतः।

४. त.रा.वा.५ १९७ गतिस्थित्योः धर्माधर्मी कर्तारी इत्ययमर्थः प्रसक्तः इति, तत्र, किं कारणम्, उपकारवचनात् । उपकारो बलाधानम् अवलम्बनम् इत्य-वर्धान्तरम् । तेन धर्माधर्मयोः गतिस्थितिनिर्वर्तने प्रधानकर्तृत्वमपोदितं भवति ।

यथा अन्धरयेतरस्य वा स्वजङ्घाबलाद् गच्छतः यष्ट्याद्युपकारकं भवति, न तु प्रेरकं तथा जीवपुद्गलानां स्वशकृत्यैय मच्छतां तिष्ठतां च धर्माधर्मौ उपकारकी न प्रेरकौ इत्युक्तं भवति।

भ.वृ.२ । १३६ — उपयोगगुणो जीवास्तिकायः प्राप्दर्शितः, अथ तदंशभूतो जीवः ।

६. ठाणं,४।४६५—चतारि पएसग्गेणं तुल्ला पण्णत्ता, तं जहा-—धम्मत्यिकाए, अधमत्यिकाए, लोगागासे, एगजीवे।

वही, ६ १९९४—चउत्थे समए लोगं पुरेति !

एक जीव के प्रदेश असंख्य होते हैं। जीवास्तिकाय के प्रदेश अनन्त बतलाए गए हैं। यह अनन्त जीवों की अपेक्षा से है। पुदुगलास्तिकाय के अनन्त प्रदेश स्कन्ध-समुदय की अपेक्षा से निर्दिष्ट हैं। लोकाकाश के प्रदेश असंख्य हैं, किन्तु अखंड आकाश के प्रदेश अनन्त है।

पांच अस्तिकायों का विवरण निम्न यंत्र में दिया जा रहा है-

|                | चेतन / अचेतन | गूर्त /अमूर्त | प्रदेशपरिमाण               | गुण                     | एक / अनन्त   | क्षेत्रीय अवस्थिति |
|----------------|--------------|---------------|----------------------------|-------------------------|--------------|--------------------|
| धर्मास्तिकाय   | अचेतन        | अमूर्त        | असंख्य                     | उदासीन गतिसहायक         | एक द्रव्य    | लोक-परिमाण         |
| अधर्गास्तिकाय  | अचेतन        | अमूर्त्त      | असंख्य                     | उदासीन स्थितिसहायक      | एक द्रव्य    | लोक-परिमाण         |
| आकाशास्तिकाय   | अचेतन        | अमूर्त        | अनन्त                      | अवगाहना                 | एक द्रव्य    | लोकालोक-परिमाण     |
| पुद्गलास्तिकाय | अचेतन        | मूर्त्त       | अनन्त                      | ग्रहण—परस्पर संबंध करना | अनन्त द्रव्य | लोक-परिमाण         |
| जीवास्तिकाय    | चेतन         | अमूर्त        | एक जीव की अपेक्षा          | उपयोग                   | अनन्त द्रव्य | लोक-परिमाण         |
|                |              |               | असंख्य, सम्पूर्ण जीवास्ति- |                         |              |                    |
|                |              |               | काय की अपेक्षा अनन्त       |                         |              |                    |

#### जीवत्त-उवदंसण-पदं

#### 9३६. जीवे णं भंते ! सउद्दाणे सकम्मे सबले सवीरिए सपुरिसकार-परक्रमे आयमावेणं जीवभावं उवटंमेतीति वत्तव्वं सिया ?

हंता गोयमा ! जीवे णं सउद्वाणे सकम्मे सबले सवीरिए सपुरिसकार-परक्रमे आय-भावेणं जीवभावं उबदंसेतीति वत्तव्वं सिया!!

9३७. से केणहेणं भंते ! एवं बुचइ—जीवे णं सउद्वाणे सकम्मे सबले सबीरिए सपुरिस-कार-परक्कमे आयभावेणं जीवभावं उव-दंसेतीति वत्तवं सिया ?

गोयमा ! जीवे णं अणंताणं आमिणि-बोहियनाणपञ्जवाणं, अणंताणं सुयनाण-पञ्जवाणं, अणंताणं ओहिनाणपञ्जवाणं, अणंताणं मणपञ्जवनाणपञ्जवाणं, अणंताणं केवलनाणपञ्जवाणं, अणंताणं मइअण्णाण-पञ्जवाणं, अणंताणं सुयअण्णाणपञ्जवाणं, अणंताणं विभंगनाणपञ्जवाणं, अणंताणं चक्खुदंसणपञ्जवाणं, अणंताणं अचक्खु-दंसणपञ्जवाणं, अणंताणं ओहिदंसणपञ्ज-वाणं, अणंताणं केवलदंसणपञ्जवाणं उव-ओगं गच्छइ। उवओगलक्क्षणे णं जीवे। से एएणद्वेणं एवं वृच्चइ—गोयमा! जीवे णं सउद्याणे सकम्मे सबले स्वीरिए सपुरिसकार-परक्षमे आयभावेणं जीवभावं उवदंसेतीति वत्तव्यं सिया॥

#### जीवत्व-उपदर्शन-पदम्

जीवः भदन्त ! सोत्यानः सकर्मा सबलः सवीर्यः सपुरुषकार-पराक्रमः आत्मभावेन जीवभावम् उपदर्शयति इति वक्तव्यं स्यात्?

हन्त गौतम ! जीवः सोत्थानः सकर्मा सबलः सवीर्यः सपुरुषकार-पराक्रमः आत्मभावेन जीवभावम् उपदर्शयति इति वक्तव्यं स्यात् !

तत् केनार्थेन भदन्त ! एवमुच्यते—जीवः सोत्थानः सकर्मा सवलः सवीर्यः सपुरुषकार--पराक्रमः आत्मभावेन जीवभावम् उपदर्शयति इति वक्तव्यं स्यात् ?

गौतम ! जीवः अनन्तानाम् आभिनिवोधिकज्ञानपर्यवाणाम्, अनन्तानां श्रुतज्ञानपर्यवाणाम्, अनन्तानाम् अवधिज्ञानपर्यवाणाम्,
अनन्तानां मनःपर्यवज्ञानपर्यवाणाम्, अनन्तानां केवलज्ञानपर्यवाणाम्, अनन्तानां केवलज्ञानपर्यवाणाम्, अनन्तानां मत्यज्ञानपर्यवाणाम्, अनन्तानां श्रुताज्ञानपर्यवाणाम्,
अनन्तानां चक्षुर्दर्शनपर्यवाणाम्, अनन्तानाम्
अचधुर्दर्शनपर्यवाणाम्, अनन्तानाम् अवधिदर्शनपर्यवाणाम्, अनन्तानां केवलदर्शनपर्यवाणाम् उपयोगं गच्छति । उपयोगलक्षणः
जीवः । तद् एतेनार्थेन एवमुच्यते—गौतम !
जीवः सोत्थानः सकर्मा सबलः सवीर्यः
सपुरुषकार-पराक्रमः आत्मभावेन जीवभावम्
उपदर्शयित इति वक्तव्यं स्यात् ।

#### जीवत्व-उपदर्शन-पद

9३६. भन्ते ! उत्थान, कर्म, वल, वीर्य और पुरुषकार-पराक्रम से युक्त जीव अपने आत्म-भाव (आत्मप्रवृति) से जीव-भाव (जीव होने) को प्रकट करता है—क्या यह कहा जा सकता है ? हां, गीतम ! उत्थान, कर्म, वल, वीर्य और पुरुषकार-पराक्रम से युक्त जीव अपने आत्म-भाव से जीव-भाव को प्रकट करता है—यह कहा जा सकता है!

93%. भन्ते ! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है

— उत्थान, कर्म, बल, वीर्य और पुरुषकार-पराक्रम से युक्त जीव अपने आल-भाव से
जीवभाव को प्रकट करता है— यह कहा जा
सकता है ?

गीतम ! जीव आभिनियोधिक ज्ञान के अनन्त पर्यवों, श्रुतज्ञान के अनन्त पर्यवों, अवधिज्ञान के अनन्त पर्यवों, अवधिज्ञान के अनन्त पर्यवों, केवलज्ञान के अनन्त पर्यवों, केवलज्ञान के अनन्त पर्यवों, मितअज्ञान के अनन्त पर्यवों, विभद्गज्ञान के अनन्त पर्यवों, विभद्गज्ञान के अनन्त पर्यवों, विभद्गज्ञान के अनन्त पर्यवों, अवधिदर्शन के अनन्त पर्यवों अच्छुदर्शन के अनन्त पर्यवों के उपयोग को प्राप्त होता है। जीव उपयोगलक्षण वाला है। गीतम ! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है—उत्थान, कर्म, बल, बीयं और पुरुषकार-पराक्रम से युक्त जीव अपने आत्म-भाव से जीव-भाव को प्रकट करता है— यह कहा जा सकता है।

#### भाष्य

#### १. सूत्र १३६,१३७

जीव स्वरूप से अमूर्त और चैतन्यमय है, किन्तु प्रत्येक संसारी जीव शरीरधारी है। शरीरधारी होने के कारण वह मूर्त है, उसका चैतन्य अदृश्य है। वह क्रिया अथवा प्रवृत्ति के द्वारा दृश्य बनता है। जीव की पहचान ज्ञान से नहीं होती, ज्ञानपूर्वक होनेवाली प्रवृत्ति से होती है। प्रवृत्ति की छह अवस्थाओं का सूत्रकार ने उल्लेख किया है—उत्थान, कर्म, बल, वीर्य, पुरुषकार और पराक्रम। जीव उत्थान, गमन, शयन, भोजन आदि आत्मभावों के द्वारा अपने चैतन्य को अभिव्यक्त करता है। विशिष्ट उत्थान विशिष्ट चेतनापूर्वक होता है —प्रंत्येक विशिष्ट उत्थान के पीछे एक विशिष्ट प्रकार की चेतना काम करती है। यह चैतन्यपूर्वक होनेवाली प्रवृत्ति ही जीव का लक्षण

बनती है। जीव का लक्षण उपयोग बतलाया गया है। ज्ञान के अनन्त पर्याय हैं। ज्ञेय के अनुसार ज्ञान के पर्याय का परिवर्तन होता रहता है, इसीलिए उपयोग—चेतना का व्यापार जीव का लक्षण बनता है।

#### शब्द-विमर्श

आत्मभाव—उत्थान आदि क्रिया के लिए होनेवाला जीव-परिणाम। जीवभाव—जीवत्व, चैतन्य। पर्यव—बुद्धि से कृत अविभाग परिच्छेद!

#### आगास-परं

## १३८. कतिविहे णं भंते ! आगासे पण्णते? गोयमा ! दुविहे आगासे पण्णते, तं जहा लोयागासे य अलोयागासे य ॥

१३६. लोयागासे णं भंते ! किं जीवा ? जीवदेसा ? जीवप्यदेसा ? अजीवा ? अजीवदेसा ? अजीवप्यदेसा ? गोयमा ! जीवा वि, जीवदेसा वि, जीव-प्यदेसा वि; अजीवा वि, अजीवदेसा वि, अजीवप्यदेसा वि !

जे जीवा ते नियमा एगिंदिया, बेइंदिया, तेइंदिया, चडिरादिया, पंचिंदिया, अणिं-दिया। जे जीवदेसा ते नियमा एगिंदियदेसा.

जे जीवदेसा ते नियमा एगिंदियदेसा, बेइंदियदेसा, तेइंदियदेसा, चर्जारेदेयदेसा, पंचिंदियदेसा, अणिंदियदेसा।

जे जीवणदेसा ते नियमा एपिंदियपदेसा, बेइंदियपदेसा, तेइंदियपदेसा, चउरिंदिय-पदेसा, पंचिंदियपदेसा, अणिंदियपदेसा।

जे अजीवा ते दुविहा पण्णत्ता, तं जहा— रूवी य अरूवी य।

#### आकाश-पदम्

कतिविधः भदन्तं ! आकाशः प्रज्ञतः ? गौतम् ! द्विविधः आकाशः प्रज्ञतः, तद् यथा — लोकाकाशः च अलोकाकाशः च ।

लोकाकाशः भदन्त । किं जीवाः ? जीव-देशाः? जीवप्रदेशाः ? अजीवाः ? अजीव-देशाः ? अजीवप्रदेशाः ? गीतम ! जीवाः अपि, जीवदेशाः अपि, जीव-प्रदेशाः अपि, अजीवाः अपि, अजीवदेशाः अपि, अजीवप्रदेशाः अपि।

ये जीवाः ते नियमाद् एकेन्द्रियाः, द्वीन्द्रियाः, त्रीन्द्रियाः चतुरिन्द्रियाः, पञ्चेन्द्रियाः, अनिन्द्रियाः।

रे जीवदेशाः ते नियमाद एकेन्द्रियदेशाः दी-

ये जीवदेशाः ते नियमाद् एकेन्द्रियदेशाः, द्वी-न्द्रियदेशाः, त्रीन्द्रियदेशाः, चतुरिन्द्रियदेशाः, पञ्चेन्द्रियदेशाः, अनिन्द्रियदेशाः।

ये जीवप्रदेशाः ते नियमाद् एकेन्द्रियप्रदेशाः, द्वीन्द्रियप्रदेशाः, र्त्रान्द्रियप्रदेशाः, चतुरिन्द्रिय-प्रदेशाः, पञ्चेन्द्रियप्रदेशाः, अनिन्द्रिय-प्रदेशाः।

ये अजीवाः ते द्विविधाः प्रज्ञप्ताः, तद् यथा
— रूपिणः च अरूपिणः च ।

#### आकाश-पद

9३६. <sup>9</sup>आकाश कितने प्रकार का प्रज्ञप्त है ? गीतम ! आकाश दो प्रकार का प्रज्ञप्त है, जैसे— लोकाकाश और अलोकाकाश।

93 E. भन्ते ! लोकाकाश क्या जीव है ? जीव का देश है ? जीव का प्रदेश है ? अजीव है ? अजीव का देश है ? अजीव का प्रदेश है ? गीतम ! लोकाकाश जीव भी है, जीव का देश भी है, जीव का देश भी है, जीव का देश भी है, अजीव भी है, अजीव का देश भी है और अजीव का प्रदेश भी है!

जो जीव हैं, वे नियमतः एकेन्द्रिय, द्वीन्द्रिय, त्री-न्द्रिय, चतुरिन्द्रिय, पञ्चेन्द्रिय और अनिन्द्रिय हैं।

जो जीव के देश हैं, वे नियमतः एकेन्द्रिय जीवों के देश हैं, द्वीन्द्रिय जीवों के देश हैं, त्रीन्द्रिय जीवों के देश हैं, चतुरिन्द्रिय जीवों के देश हैं, पञ्चेन्द्रिय जीवों के देश हैं और अनिन्द्रिय जीवों के देश हैं।

जो जीवों के प्रदेश हैं, वे नियमतः एकेन्द्रिय जीवों के प्रदेश हैं, द्वीन्द्रिय जीवों के प्रदेश हैं, त्रीन्द्रिय जीवों के प्रदेश हैं, चतुरिन्द्रिय जीवों के प्रदेश हैं, पञ्चेन्द्रिय जीवों के प्रदेश हैं और अनिन्द्रिय जीवों के प्रदेश हैं।

जो अजीव हैं, वे दो प्रकार के प्रज्ञप्त हैं, जैसे— रूपी और अरूपी।

<sup>9.</sup> भ.वृ.२।९३७—'पर्यवाः' प्रज्ञाकृता अविभागाः परिच्छेदाः।

जे स्वी ते चउच्चिहा पण्णत्ता, तं जहा-खंधा, खंधदेसा, खंधपदेसा, परमाणु-पोग्गला। जे अस्वी ते पंचिवहा पण्णत्ता, तं जहा

जे अस्वी ते पचिन्हा पण्णता, त जहा
——धम्मित्यकाए, नो धम्मित्यकायस्य देसे, धम्मित्यकायस्स पदेसाः, अधम्मित्यकाए, नो अधम्मित्यकायस्स देसे, अधम्मित्यकायस्य कायस्स पदेसा, अद्धासमए॥ ये अरूपिणः ते पञ्चविधाः प्रज्ञासाः, तद् यथा—धर्मास्तिकायः, नो धर्मास्तिकायस्य देशः, धर्मास्तिकायस्य प्रदेशाः; अधर्मास्ति-कायः, नो अधर्मास्तिकायस्य देशः, अधर्मा-स्तिकायस्य प्रदेशाः, अध्यसमयः। जो रूपी हैं, वे चार प्रकार के प्रहास हैं, जैसे— स्कन्ध, स्कन्ध के देश, स्कन्ध के प्रदेश और परमाणुपुदल ।

जो अरूपी हैं, ये पांच प्रकार के प्रज्ञप्त हैं, जैसे— धर्मास्तिकाय, धर्मास्तिकाय का देश नहीं होता, धर्मास्तिकाय के प्रदेश; अधर्मास्तिकाय, अधर्मा-स्तिकाय का देश नहीं होता, अधर्मास्तिकाय के प्रदेश और अध्यसमय।

#### भाष्य

#### १. सूत्र १३८,१३६

आकाश के दो खण्ड हैं— लोकाकाश और अलोकाकाश। इनकी सीमारेखा है—धर्मास्तिकाय और अधर्मास्तिकाय। वे जिस आकाशखण्ड में व्याप्त हैं, वहां गित और स्थिति होती हैं। जहां गित और स्थिति होती हैं। जहां गित और स्थिति होती हैं। जहां गित और स्थिति हैं, वहां जीव और पुद्गल का अस्तित्व है। इसलिए धर्मास्तिकाय और अधर्मास्तिकाय से व्याप्त आकाशखण्ड लोकाकाश है। शेष आकाश में आकाश के अतिरिक्त और कोई द्रव्य नहीं है; इसलिए उसकी संज्ञा अलोकाकाश है। लोकाकाश ससीम है और अलोकाकाश असीम।

जीव और अजीव दोनों लोकाकाश में व्याप्त हैं, फिर देश और प्रदेश की व्याप्ति के प्रश्न की सार्थकता क्या है ? इस विषय पर वृत्तिकार ने विमर्श किया है। उनके अनुसार देश और प्रदेश का प्रतिपादन सापेक्ष है। नैयायिक, वैशेषिक आदि कुछ दार्शनिक आत्मा को व्यापक और निरवयय मानते हैं। जैन दर्शन के अनुसार आत्मा देह-परिमाण और सावयव है। इस अपेक्षा को ध्यान में रखकर जीव के देश और प्रदेश का प्रश्न उपस्थित किया गया है।

पांच अस्तिकायों में एक पुद्गल-प्रव्य ही ऐसा है, जिसके देश की संभावना की जा सकती है। पुद्गल-प्रव्य के दो प्रकार हैं— परमाणु और स्कन्ध । परमाणु मिलते हैं, स्कन्ध बन जाता है; स्कन्ध का ोद होता है, फिर परमाणु बन जाते हैं। पुद्गल-प्रव्य कभी विभक्त और कभी अविभक्त होता रहता हैं, इसलिए उसका देश संभव है। धर्मास्तिकाय और अधर्मास्तिकाय सर्वथा अविभक्त हैं। उनका एक भी प्रदेश (परमाणु) प्रव्य से पृथक् नहीं होता। उस

अवस्था में उनके देश की कल्पना नहीं की जा सकती; इसीलिए सूत्रकार ने लोकाकाश में धर्मास्तिकाय और अधर्मास्तिकाय के देश का निषेध किया है। जीय के देश का विधान सापेक्ष दृष्टि से किया गया है। संख्यात्मक दृष्टि से धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय और आकाशास्तिकाय तीनों एक एक हैं। जीव और पुद्गल—दोनों में से प्रत्येक अनन्त हैं। अनन्त जीवों की अपेक्षा से एक जीव को जीवों का एक देश कहा जा सकता है। वृत्तिकार ने संकोच-विकोच की अपेक्षा से जीव की व्याख्या की है। उनके अनुसार एक जीव के स्थान में अनेक जीवों के देश हो सकते हैं। इस दृष्टि से जीव के देश का विधान किया जा सकता है। वृत्तिकार ने चूर्णिकार का अभिमत उद्धृत किया है। चूर्णिकार के अनुसार अरूपी द्रव्य का प्रतिपादन समुदय अथवा एक स्कन्ध के रूप में किया जाता है। वह स्कन्ध प्रदेशात्मक है, देशात्मक नहीं है। प्रदेश अवस्थित होते हैं और देश अनवस्थित होता है। इसलिए अरूपी द्रव्य के देश का निर्देश नहीं किया गया है। अरूपी द्रव्य के साथ जो 'देश' शब्द का प्रयोग मिलता है. वह व्यवहार के लिए किया गया है। वयवहार के दो प्रकार हो सकते हैं ---

- स्विवषयगत व्यवहार—जैसे धर्मास्तिकाय अपने देश से ऊर्ध्वलोक में व्याप्त होता है।
- २. परद्रव्यस्पर्शनादिगत व्यवहार जैसे ऊर्ध्वलोकाकाश धर्मा-स्तिकाय के देश का स्पर्श करता है। वृत्तिकार ने चूर्णि के आधार पर ही प्रस्तुत सूत्र (१३६) की व्याख्या की है।

१, द्रहव्य,म.१९ (१००-१०६)

२. भ.९९ [90€,990]

३. भ.वृ.२।१३६— ननु लोकाकाशे जीवा अजीवाश्चेत्युक्ते तद्देशप्रदेशास्तत्रोक्ता एव भवन्ति, जीवाद्यव्यतिरिक्तत्वाद्देशादीनां, ततो जीवाजीवप्रहणे कि देशा-दिग्रहणेनेति ? नैवं, निरवयवा जीवादय इति मतव्यवच्छेदार्थत्वादस्येति।

४. भ.वृ.२।१३६—इह तु समेदस्याकाशस्याधारत्वेन विविक्षतत्वात्तवाधेयाः सप्त वक्तव्या भवन्ति, न च तेऽत्र विविक्षताः, वस्यमाणकारणात् । ये तु विविक्ष-तास्तानाह—पंचेति, कथिमत्याह—'धम्मत्थिकाए'इत्यादि, इह जीवानां पुद-

गलानां च बहुत्वादेकस्यापि जीवस्य पुद्गलस्य वा स्थाने संकोचादितथाविध-परिणामवशाद्धह्यो जीवाः पुद्गलाश्च तथा तद्देशास्तस्रदेशाश्च संभवन्तीति कृत्वा जीवाश्च जीवदेशाश्च जीवप्रदेशाश्च, तथा रूपिद्रव्यापेक्षयाऽजीवाश्च चाजीवदेशाश्चाजीवप्रदेशाश्चेति संगतम्, एकत्राप्याश्रये भेदवतो वस्तुत्रयस्य सद्भावात्।

५. द्रष्टव्य,भ.११ ।१००,१०१ ।

६. द्रष्टव्य,वही,२ १९४६ ,१४८ ।

७. भ.व.२ । १३६ ।

9४०. अलोयागासे णं भंते ! किं जीवा ? जीवदेसा ? जीवप्पदेसा ? अजीवा ? अजीवदेसा ? अजीवप्पदेसा ? गोयमा ! नो जीवा, नो जीवदेसा, नो जीव-प्पदेसा; नो अजीवा, नो अजीवदेसा, नो अजीवप्पदेसा; एगे अजीवदब्बदेसे अगरुय-लहुए अणंतेहिं अगरुयलहुयगुणेहिं संजुत्ते सव्वागासे अणंतभागूणे ॥ अलोकाकाशः भदन्त ! किं जीवाः ? जीव-देशाः ? जीवप्रदेशाः ? अजीवाः ? अजीव-देशाः ? अजीवप्रदेशाः ? गीतम ! नो जीवाः, नो जीवदेशाः, नो जीव-प्रदेशाः; नो अजीवाः, नो अजीवदेशाः, नो अजीवप्रदेशाः; एकः अजीवष्रव्यदेशः अगुरु-कलघुकः अनन्तैः अगुरुकलघुकगुणैः संयुक्तः सर्वाकाशे अनन्तभागीनः ! 9४०. <sup>9</sup>भन्ते ! अलोकाकाश क्या जीव है ? जीव का देश है ? जीव का प्रदेश है ? अजीव है ? अजीव का देश है ? अजीव का प्रदेश है ? गीतम ! वह न जीव है, न जीव का देश है, न जीव का प्रदेश है; न अजीव है, न अजीव का देश है, न अजीव का प्रदेश है! वह एक अजीव द्रव्य का देश है, अगुरुलघु है, अनन्त अगुरुलघु गुणों से संयुक्त है और अनन्त भाग से न्यून परिपूर्ण आकाश है।

#### भाष्य

#### १. सूत्र १४०

अलोकाकाश में केवल अजीव-द्रव्य का देश है—इसका तात्पर्य है कि अलोक में आकाश परिपूर्ण नहीं है। उसका एक भाग लोक में है, इसलिए अलोक में अजीव-द्रव्य का देश है। अलोकाकाश परिपूर्ण आकाश की अपेक्षा अनन्त भाग न्यून है क्योंकि लोकाकाश अलोकाकाश के अनन्तवें भाग जितना है। वह अलोकाकाश अगुरुलघु है, अनन्त अगुरुलघु गुणों से संयुक्त होते हैं। 'अगुरुलघु' की गीमांसा के लिए भ.२1४५ का भाष्य द्रष्टव्य है।

#### अत्यिकाय-परं

#### 989. धम्मित्यिकाए णं भंते ! केमहालएं पण्णते ? गोयमा! लोए लोयमेत्ते लोयप्पमाणे लोय-फुडे लोयं चेव फुसित्ता णं चिद्वद्व !!

#### अस्तिकाय-पदम्

धमास्तकायः भदन्त ! कियन्महान् प्रज्ञप्तः ! गौतम ! लोके लोकमात्रः लोकप्रमाणः लोक

९४२. अधम्मत्थिकाए णं मंते ! केमहालए एण्णते ? गोयमा ! लोए लोयमेत्ते लोयप्पमाणे लोय-फुडे लोयं चेव फुसित्ता णं चिद्वइ !!

१४३. लोयाकासे णं भंते ! केमहालए पण्णाते? गोयमा! लोए लोयमेत्ते लोयप्पमाणे लोय-फुडे लोयं चेव फुसित्ता णं चिद्वइ!!

988. जीवत्यिकाए णं भंते ! केमहालए पण्णते ? गोयमा ! लोए लोयमेत्ते लोयप्पमाणे लोय-फुडे लोयं चेव फुसित्ता णं चिद्दद्व !!

## धर्मास्तिकायः भदन्त ! कियन्महान् प्रज्ञप्तः ?

गौतम ! लोके लोकमात्रः लोकप्रमाणः लोक-स्पृष्टः लोकं चैव स्पृष्ट्वा तिष्ठति।

अधर्मास्तिकायः भदन्त ! कियन्महान् प्रज्ञप्तः?

गीतम ! लोके लोकमात्रः लोकप्रमाणः लोक-स्पृष्टः लोकं चैव स्पृष्ट्वा तिष्ठति ।

लोकाकाशः भदन्त ! कियन्महान् प्रज्ञप्तः ?

गीतम ! लोके लोकमात्रः लोकप्रमाणः लोक-स्पृष्टः लोकं चैव स्पृष्ट्वा तिष्ठति।

जीवास्तिकायः भदन्त ! कियन्महान् प्रज्ञप्तः?

गीतम ! लोके लोकमात्रः लोकप्रमाणः लोक-स्पृष्टः लोकं चैव स्पृष्ट्वा तिष्ठति ।

#### अस्तिकाय-पद

9४9. <sup>9</sup>भन्ते ! धर्मास्तिकाय कितना बड़ा प्रज्ञप्त है?

गीतम! वह लोक में है, लोक-परिभाण है, लोक-प्रमाण है, लोक से स्पृष्ट है और लोक का ही स्पर्श कर अवस्थित है।

9४२. भन्ते ! अधर्मास्तिकाय कितना बड़ा प्रज्ञप्त है ?

गीतम! वह लोक में है, लोक-परिमाण है, लोक-प्रमाण है, लोक से स्पृष्ट है और लोक का ही स्पर्श कर अवस्थित है ]

१४३. भन्ते ! लोकाकाश कितना बड़ा प्रज्ञप्त है?

गीतम ! वह लोक में है, लोक-परिमाण है, लोक-प्रमाण है, लोक से स्पृष्ट है और लोक का ही स्पर्श कर अवस्थित है ।

9४४. भन्ते ! जीवास्तिकाय कितना बड़ा प्रज्ञप्त है ?

गीतम ! वह लोक में है, लोक-परिमाण है, लोक-प्रमाण है, लोक से स्पृष्ट है और लोक का ही स्पर्श कर अवस्थित है।

भ.वृ.२।१४०—अलोकाकाशस्य देशत्वं लोकालोकरूपाकाशद्रव्यस्य भाग स्पत्वात्।

98५. पोगालिक्षकाए णं भंते ! केमहालए पण्णते ? गोयमा ! लोए लोयमेत्ते लोयप्पमाणे लोय-फुडे लोयं चेव फुसित्ता णं चिड्ड ।।

पुद्रलास्तिकायः भदन्त ! कियन्महान् प्रज्ञप्तः?

गौतम ! लोके लोकमात्रः लोकप्रमाणः लोक-स्प्रष्टः लोकं चैव स्प्रष्ट्वा तिष्ठति। 9४५. भन्ते ! पुद्रलास्तिकाय कितना वड़ा प्रज्ञस है? गीतम! वह लोक में है, लोक-परिमाण है, लोक-प्रमाण है, लोक से स्पृष्ट है और लोक का ही

#### भाष्य

#### १. सूत्र १४१-१४५

प्रस्तुत आलापक से 'लोक पञ्चास्तिकायमय है'—यह परि-भाषा फलित होती है। चार अस्तिकाय लोकव्यापी हैं। आकाशास्तिकाय केवल लोकव्यापी नहीं है, अतः 'लोक पञ्चा-स्तिकायभय है'—यह सापेक्ष वचन है।

चार अस्तिकाय लोकप्रमाण हैं। इनमें धर्मास्तिकाय और अधर्मास्तिकाय—ये दोनों एक-व्यक्तिक रूप में व्यापक हैं। जीवास्तिकाय और पुद्गलास्तिकाय—ये दोनों अस्तिकाय अनेक-व्यक्तिक हैं—जीव अनन्त हैं और पुद्गल (परमाणु और परमाणुस्कन्ध) भी अनन्त हैं। तात्पर्य की भाषा में निर्दिष्ट है कि सम्पूर्ण लोकाकाश में जीव और पुद्गल व्याप्त हैं। लोकाकाश का एक भी प्रदेश ऐसा नहीं है, जहां जीव और परमाणु अथवा स्कन्ध का स्पर्श न हो।

स्पर्श कर अवस्थित है।

#### फुसणा-पर्द

#### स्पर्शना-पदम्

#### स्पर्शना-पद

१४६. अहोलोए णं भंते ! घम्मित्यकायस्स
 केवइयं फुसित ?
 गोयमा ! सातिरेगं अद्धं फुसित ।।

अधोलोकः भदन्त ! धर्मास्तिकायं कियत् स्पृशति ? गीतम ! सातिरेकम् अर्धं स्पृशति । 9४६. <sup>9</sup>भन्ते ! अधोलोक धर्मास्तिकाय के कितने भाग का स्पर्श करता है ? गौतम ! वह धर्मास्तिकाय का कुछ अधिक आधे भाग का स्पर्श करता है।

१४७. तिरियलोए णं मंते ! घम्मित्यकायस्स केवइयं फुसित ? गोयमा ! असंखेज्जइभागं फुसित ॥ तिर्यग्लोकः भदन्त ! धर्मास्तिकायं कियत् स्पृशति ? गीतम ! असंख्येयतमं भागं स्पृशति ।

९४७. भन्ते ! तिर्यग्लोक धर्मास्तिकाय के कितने भाग का स्पर्श करता है ? गीतम ! वह धर्मास्तिकाय के असंख्यातवें भाग का स्पर्श करता है !

98 द. उड्डलोए णं भंते ! धम्मित्यकायस्स केवइयं फुसित ? गोयमा ! देसूणं अद्धं फुसित !! ऊर्ध्वलोकः भदन्त ! धर्मास्तिकायं कियत् स्पृशति ? गौतम ! देशोनम् अर्धं स्पृशति । 9४८. भन्ते ! ऊर्ध्वलोक धर्मास्तिकाय के कितने भाग का स्पर्श करता है ? गौतम ! वह धर्मास्तिकाय के कुछ कम आधे भाग का स्पर्श करता है।

१४६. इमा णं भंते ! रयणप्पभापुदवी धम्म-त्यकायस्स किं संखेज्जइमागं फुसति ? असंखेजइमागं फुसति ? संखेजे मागे फुसति ? असंखेजे मागे फुसति ? सव्वं फुसति ? गोयमा ! णो संखेजइमागं फुसति, असंखे-व्यवस्थारं प्रचित्त गो संखेजे आयो प्रचित्त इयं भदन्त ! रत्नप्रभापृथिवी धर्मास्तिकायस्य किं संख्येयतमं भागं स्पृशति ? असंख्येयतमं भागं स्पृशति ? संख्येयान् भागान् स्पृशति ? असंख्येयान् भागान् स्पृशति ? सर्वं स्पृशति? 9 ४६. भन्ते ! यह रलप्रभा पृथ्वी क्या धर्मास्तिकाय के संख्यात वें भाग का स्पर्श करती है ? असंख्यात वें भाग का स्पर्श करती है ? संख्येय भागों का स्पर्श करती हैं ? असंख्येय भागों का स्पर्श करती है अथवा सम्पूर्ण का स्पर्श करती है ? गौतम ! वह संख्यातवें भाग का स्पर्श नहीं करती, असंख्यातवें भाग का स्पर्श करती है, संख्येय भागों का स्पर्श नहीं करती, असंख्येय भागों का स्पर्श नहीं करती और सम्पूर्ण का स्पर्श नहीं करती।

गोयमा ! णो संखेजइमागं फुसति, असंखे- गी जडमागं फुसति, णो संखेजे मागे फुसति, यत णो असंखेजे भागे फुसति, णो सन्वं स्पृ फुसति ॥ सर्व

गौतम ! नो संख्येयतमं भागं स्पृशति, असंख्ये-यतमं भागं स्पृशति, नो संख्येयान् भागान् स्पृशति, नो असंख्येयान् भागान् स्पृशति, नो सर्वं स्पृशति ।

१५०. भन्ते ! इस रत्नप्रभा पृथ्वी का घनोदधि क्या

१५०. इमीसे णं भंते ! स्यणप्यभाए पुढवीए

अस्याः भदन्त ! रत्नप्रभायाः पृथिव्याः धनो-

घणोदही घम्मत्यिकायस्स किं संखेजइभागं फुसति ? असंखेजइभागं फुसति ? संखेजे भागे फुसति ? असंखेजे भागे फुसति ? सब्बं फुसति ?

जहा स्यणप्यभा तहा घणोदहि-घणवाय-तणुवाया वि ॥

१५१. इमीसे णं भंते ! रयणप्यभाए पुढ्वीए ओवासंतरे धम्मित्यकायस्स िकं संखेजइ-भागं फुसित ? असंखेज्जइभागं फुसित ? संखेजे भागे फुसित ? असंखेजे भागे फुसित ? सव्यं फुसित ?

गोयमा ! संखेजहभागं फुसति, नो असंखे-ज्ञहभागं फुसति, नो संखेजे भागे फुसति, नो असंखेजे भागे फुसति, नो सन्बं फुसति।

ओवासंतराई सव्वाई ॥

१५२. जहा रयणस्माए पुढवीए वत्तव्या भणिया एवं जाव अहेसत्तमाए।

एवं सोहम्मे कणे जाव ईसीपब्भारा पुढवी
—एते सब्वे वि अंसेखेजइभागं फुसंति।
सेसा पडिसेहियन्वा।

९५३. एवं अधम्मत्यिकाए, एवं लोयाकारो वि।

संगहणी गाहा

पुढवोदही घण-तणू, कप्पा गेवेज्रणुत्तरा सिद्धी। संखेजइभागं अंतरेसु सेसा असंखेजा॥१॥ दिधः धर्मास्तिकायस्य किं संख्येयतमं भागं स्पृशति ? असंख्येयतमं भागं सृशति ? संख्ये-यान् भागान् स्पृशति ? असंख्येयान् भागान् स्पृशति ? सर्वं स्पृशति ?

यथा रलप्रभा तथा धनोदधि-घनवात-तनुवाताः अपि।

अस्याः भदन्तः ! राजप्रभायाः पृथिव्याः अवकाशान्तरं धर्नास्तिकायस्य किं संख्येयतनं भागं स्पृशति ? असंख्येयतनं भागं स्पृशति ? संख्येयान् भागान् स्पृशति ? असंख्येयान् भागान् स्पृशति ?

गीतम ! संख्येयतमं भागं स्पृशित, नो असंख्येयतमं भागं स्पृशित, नो संख्येयान् भागान् स्पृशित, नो असंख्येयान् भागान् स्पृशित, नो सर्वं स्पृशित !

अवकाशान्तराणि सर्वाणि।

यथा रत्नप्रभायाः पृथिव्याः वक्तव्यता भणिता एवं यावद् अधःसप्तम्याः ।

एवं सीधर्मः कल्पः यावद् ईषत्प्राग्भारापृथिवी

—एते सर्वेऽपि असंख्येयतमं भागं स्पृशन्ति । शेषाः प्रतिषेद्धव्या।

एवम् अधर्मास्तिकायः एवं लोकाकाशोऽपि ।

संग्रहणी गाया

पृथिव्युदधी घन-तनू कल्पाः प्रैवेयानुत्तरी सिद्धिः। संख्येयतमं भागम् अन्तरेषु शेषाः असंख्येयतमान्।। धर्मास्तिकाय के संख्यातवें भाग का स्पर्श करता है? असंख्यातवें भाग का स्पर्श करता है ? संख्येय भागों का स्पर्श करता है ? असंख्येय भागों का स्पर्श करता है अथवा सम्पूर्ण का स्पर्श करता है?

जैसे रत्नप्रभा पृथ्वी स्पर्श करती है, वैसे ही घनोदिध, घनवात और तनुवात भी स्पर्श करते हैं।

९५१. भन्ते ! इस रलप्रभा पृथ्वी का अवकाशान्तर क्या धर्मास्तिकाय के संख्येय भाग का स्पर्श करता है ? असंख्यातवें भाग का स्पर्श करता है ? संख्येय भागों का स्पर्श करता है ? असंख्येय भागों का स्पर्श करता है ? अथवा सम्पूर्ण का स्पर्श करता है ?

गौतम ! वह संख्यातवें भाग का स्पर्श करता है, असंख्यातवें भाग का स्पर्श नहीं करता, संख्येय भागों का स्पर्श नहीं करता, असंख्येय भागों का स्पर्श नहीं करता और सम्पूर्ण का स्पर्श नहीं करता।

इसी प्रकार सभी अवकाशान्तर वक्तव्य हैं।

9 १२. जैसे रत्नप्रभा पृथ्वी की वक्तव्यता कही गई है वैसे ही यावत् अधःसप्तमी (सातवीं पृथ्वी) की वक्तव्यता ज्ञातव्य है।

इसी प्रकार सौधर्मकल्प यावत् ईषत्-प्राग्भारा पृथ्वी—ये सभी धर्मास्तिकाय के असंख्यात वें भाग का स्पर्श करते हैं। शेष विकल्पों का प्रतिषेध कर देना चाहिए।

९५३. इसी प्रकार अधर्मास्तिकाय का और इसी प्रकार लोकाकाश का स्पर्श करते हैं।

संग्रहणी गाथा

पृथ्वी, घनोदिध, घनवात, तनुवात, वारह कल्प, नौ प्रैवेयक, पांच अनुत्तर विमान और तिद्धिशिला — इन में पृथ्वी, बारह कल्प, नौ प्रैवेयक और पांच अनुत्तर विमान के अवकाशान्तर धर्मा- िस्तकाय आदि के संख्यात वें भाग का स्पर्श करते हैं और शेष सब (पृथ्वी से तिद्धिशिला तक) उनके असंख्यातवें भाग का स्पर्श करते हैं।

श.२: उ.१०: सू.१४६-१५३

भाष्य

#### १. सूत्र १४६-१५३

जैन विश्वविद्या के अनुसार लोक का प्रमाण चौदह रखु है। वह तीन भागों में विभक्त है— 9. अधोलोक २. तिर्यक्लोक ३.ऊर्ध्वलोक। धर्मास्तिकाय लोक की सीमा करनेवाला तत्त्व है। उसे आधार मानकर लोक के तीन विभागों की स्पर्शना पर विचार किया गया है। अधोलोक का व्याप्तिक्षेत्र (ऊंचाई की अपेक्षा से) सात रखु से कुछ अधिक है, इसलिए वह धर्मास्तिकाय के कुछ अधिक अर्धभाग का स्पर्श करता है। ऊर्ध्वलोक का व्याप्तिक्षेत्र सात रखु से कुछ कम है, इसलिए वह धर्मास्तिकाय के कुछ कम अर्धभाग का स्पर्श करता

है। तिर्यग्लोक लोक के प्रायः मध्य में है, इसिलए उसे मध्यलोक भी कहा जाता है। उसका व्याप्तिक्षेत्र १८०० योजन है, इसिलए वह धर्मीस्तिकाय के असंख्यातचें भाग का स्पर्श करता है। स्लप्नभा पृथ्वी आदि सब की ऊंचाई (व्याप्तिक्षेत्र) संख्यात योजनों में होने से, वे धर्मीस्तिकाय के असंख्यातचें भाग का स्पर्श करते हैं। केवल अवकाशान्तर का व्याप्ति-क्षेत्र (ऊंचाई) सर्वत्र असंख्यात योजन प्रमाण होने के कारण वह धर्मीस्तिकाय के संख्यातवें भाग का स्पर्श करता है।

९. 'रख़ु' की मीमांसा के लिए देखें, विश्व-प्रहेलिका, पृ.१९३-१२३।

## परिशिष्ट

- 9. *नामानुक्रम (व्यक्ति और स्थान)*
- २. भाष्यविषयानुक्रम ।
- ३. *पारिभाषिक शब्दानुक्रम* /
- ४. आधारभूत ग्रन्थ-सूची /
- ५. जिनदास महत्तरकृत चूर्णि--दो शतक ।
- ६. अभयदेवसूरिकृत वृत्ति—दो शतक /

## परिशिष्ट - १

# नामानुक्रमः व्यक्ति और स्थान

| अकलंक                                | २३, २८, ७८, ६३, १३४, २२८,                                                     | गुजरात                     | 8 <u>ሂ</u>                                                 |
|--------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|------------------------------------------------------------|
|                                      | २३६, २५३                                                                      | गुणरलसूरि                  | २०८<br>१२, १३, २०७, २३६                                    |
| अर्नेस्ट पोपेल                       | १५६                                                                           | गुणशिलक                    |                                                            |
| अभयकुमार                             | २६६                                                                           | गोयमा                      | ξ9<br>59 350                                               |
| अभयदेवसूरि                           | ६-६, १३, २२, २३, ३२, ३६, ५७, ६३,                                              | गोशालक<br>गौतम             | ६८, ८१, २६०<br>६-१८, २१, २३-२६, २६-३२, ३४, ३६-४०,          |
|                                      | ७४, ७८, ८८, १३५, १४१, १४५, १४७,<br>१६५, १८३, १८५, १ <del>६</del> १, २१६, २३३, | ग्रातम                     | 87, 83, 86-96, 96-                                         |
|                                      | २६६, २६६, २७२                                                                 |                            | 103, 104-100, 10E, to, t2-t4, E8-903,                      |
| ^ <del>*************</del>           | 930                                                                           |                            | 904-90c, 99-99c, 929-92E, 93E-                             |
| अमृतचन्द                             | 30                                                                            | !<br>]                     | १४०, १४२-१४४, १४६, १४८-१५२, १५४-                           |
| अरस्तु<br>- <del></del>              |                                                                               |                            | १५७, १५ <del>६</del> , १६०, १६२-१७४, १७६-१७ <del>६</del> , |
| अरिष्टनेमि<br>- <del> १०</del> -     | 29 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0                                      | ļ                          | १८४-१८७, १८६, १६२, १६३, १६७-२००,                           |
| आइंस्टीन<br>े                        | 99, 969                                                                       |                            | २०२-२०५, २०७, २१६-२२०, २१५, २५०-                           |
| आत्रे                                | १५२                                                                           |                            | २५२, २५५, २५७, २५६-२६३, २७४-२८०,                           |
| आनन्द                                | ς <b>ξ</b>                                                                    |                            | २८२, २८३, २८६-२६१, २६३, २६४, २६६-                          |
| आनन्दरक्षित<br>री                    | २७ <del>३</del>                                                               | 1                          | ₹€€                                                        |
| आसुरी<br><del>ि</del>                | २०८<br>१४, १५, १७, १८, १६६, २७४                                               | ग्रीक<br>ं                 | 9 <del>3 3</del>                                           |
| इन्द्रभूति<br><del>रेक्टर्स्</del> र | 99                                                                            | चंपा                       | ξ<br>                                                      |
| इम्मेन्युअल काण्ट                    | 77<br>29, 27, 22, 69, 67, 900, 920                                            | चरक                        | ξ <del>ξ</del> , 9 <b>Υ</b> 9                              |
| उमास्वाति<br>                        |                                                                               | चिल्लणा                    | 97                                                         |
| ऋषभ                                  | €, 90, ₹9½                                                                    | छत्रपलाशक                  | २०७, २१२, २१६, २१७, २३७                                    |
| एंथानी डिकेस्पर                      | 9५६                                                                           | जमालि (ली)                 | २३, २३                                                     |
| एनेक्जीमेण्डर                        | 933                                                                           | जयाचार्य                   | १०-१२, ३३, ३५, ३६, ४२, ५६, ६२,                             |
| एनेक्जीमेनस                          | 9 3 3                                                                         |                            | स्१, त्७, त्ह, ह१, ह२, हह, १४७, २१४,                       |
| कपिल                                 | ₹0¢                                                                           | -                          | २२८, २२६, २३३, २४६, २६२, २६५,                              |
| कर्यजला                              | २०७, २१२, २१६, २१७, २३७                                                       |                            | २६६, २७१<br>६, १८, ६२, १७४, १७५, १८२                       |
| कलकत्ता                              | 8 %                                                                           | जिनभद्रगणी<br>(क्षमाश्रमण) | ६, १६, ६१, १७०, १०१, १८१                                   |
| कार्तिकेय                            | २३६                                                                           | (बनाजनपा)<br>जिनसेन        | €                                                          |
| काननद्वीप                            | 84                                                                            | जिनेन्द्र वर्णी            | <b>€</b> 3                                                 |
| कालास                                | 99€-9€₹                                                                       |                            | २६१                                                        |
| कालिकपुत्र                           | <b>२७३</b>                                                                    | ज्ञातपुत्र<br>जारप्य सर्वम | २८०                                                        |
| काशी                                 | <b>२</b> 9%                                                                   | टामस, लुईस                 | 84                                                         |
| काश्यप                               | २७३                                                                           | तामलुक                     | 84                                                         |
| <del>कुन्दकुन्द</del>                | €₹                                                                            | ताम्रलिप्ति -              | १६<br>१६८, २६३, २६४, २६८-२७०,                              |
| <del>धू</del> णिक                    | २६५                                                                           | तुंगिका                    | २७४-२७६                                                    |
| केशी                                 | २१४                                                                           | ,<br>कावनायन               | 394                                                        |
| कौशल                                 | २१५                                                                           | थावस्रापुत्र<br>थेलिज      | 933                                                        |
| गजसुकुमाल                            | २६६                                                                           | े देकार्ते<br>देकार्ते     | 93€                                                        |
| गर्दभाल                              | २०७, २१८                                                                      | ા પ્રમારા                  | / 4 ~                                                      |

## नामानुक्रमः व्यक्ति और स्थान

| खर्गती                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | देवर्धिगणी          | ६०, २०६, २३६                            | राजगृह                                  | ¥, €, 99, 93, 89, 9€5, 9€€, २०७, |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------|----------------------------------|
| सर्वे केतिनिया । ११६ प्रदेशका । २०६ प्रदेशका । २०६ प्रदेशका । २०६ प्रदेशका । २०६ प्रदेशका   १६३ १६६, २०६ प्रदेशका   १६३ १६६, २०६ , २१९, २४८ , २४६ , २६६, २४६, २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६ , २४६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                     | <b>८</b> ९, <del>६</del> ६              | ٥                                       |                                  |
| पर्वशिक्ष २०६ पक्ष्म करवायन १६९ पक्षम करवायन १६९ १३,१६१,२०८ पश्च २०६,२१९,२१९,२०८,२१४,२४८,२०३ १४५ १४न २०६,२१९,२१९,२१८,२०८ पुण्वविज्ञवनी १ पुण्वविज्ञवनी १ पुण्वविज्ञवनी १ पुण्वविज्ञवनी १३४ पत्रवर्षा ११३ १३८,२१८,२७४ प्रवाहण जैवलि १३४ वारान ११० प्रवाहण जैवलि १३४ वारान ११० वार्षा ११२ परात १६६ १०० पराता ११२ पराता १६६ १०० पराता ११२ पराता ११२ पराता ११२ पराता ११२ पराता ११२ पराता १६६ १०० परावाणा १०० वार्षानाया १२६ वार्षानाया १२६ वार्षानाया १२६ वार्षानाया १२६ वार्षानाया १२० वार्षानाया १६६ वार्षानाया १८६ वार्षानायाया १८६ वार्षानाया १८६ वार्षानायाया १८६ वार्षानायाया १८६ वार्षानायाया १८६ वार्षानायायायायायायायायायायायायायायायायायाया                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                     | २६६                                     |                                         |                                  |
| पुत्र कावायन प्रकार   949   प्रताजाति   924, 954, 954, 290, 292, 236, 239, 239, 239, 239, 239, 239, 239, 239                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                     | ı                                       |                                         | ·                                |
| प्रस्तं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | पंचशिख              | i                                       |                                         |                                  |
| पार्श्व                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                     | 9€9                                     |                                         |                                  |
| प्रथविज्ञां रु. १३०, २३०, २३६, २२२ पुर्वालेक रह. २३०, २३०, २३०, २३६, २६८, २७४ व्यवस्थित मित्र २०८ विश्वविज्ञ २३६ विश्ववस्थात १३६ विश्ववस्थात १३६ विश्ववस्थात २०० विश्वविज्ञ २३६ विश्ववस्थात १३६ विश्ववस्थात १३६ विश्ववस्थात २०० विश्ववस्थात १३६ विश्ववस्थात २०० विश्ववस्थात १३६ विश्ववस्थात २०० विश्ववस्यवस्थात २०० विश्ववस्थात २०० विश्व                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | पतञ्जलि             | · ·                                     |                                         | २१४                              |
| पेशन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | पार्श्व             |                                         |                                         | २८०                              |
| पुण्यविजयर्जी ६ पुण्यवत्त                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                     | ·                                       | वञ्जी                                   | २१५                              |
| पुष्पवितिक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                     | २०६, २११, २१२, २१६, २२२                 | वज्रस्वामी                              | τ                                |
| प्रथारिक २६६, २६६, २७४ । विनयंविजय २३६ विनयं फिरार १५८ विनयंविजय २१५ विनयंविजय २१६ विनयंविजय २१५ विनयंविजय २१६ विनयंविजयंविजयंविजयंविजयंविजयंविजयंविजयंविज                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | पुण्यविजयजी         |                                         | वाचस्पति मिश्र                          | २०८                              |
| प्रवाहण जैवलि १३४ विशेष १९६ विशेष १९६ विशेष १९० विशेष १                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | पुष्पदन्त           | €, 90                                   | वार्षगण्य                               | २०६                              |
| पतेते २० विशाल २१० विशाल २१० विशाल २१० विशाल २१० विशाल २१५ विशाल २१०, २१५ विशाल २१६ विशाल २१६ विशाल २१६ विशाल २६६ विशाल २६६ विशाल २६६ विशाल २६६ विशाल २६६ विशाल २६६ विशाल २१५ विशाल २६६ विशाल २६६ विशाल २६६ विशाल २६६ विशाल २००, २१०, २१२, २१३, २१४ विशाल २६६ विशाल                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                     |                                         | विनयविज <b>य</b>                        | २३६                              |
| बंगाल                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                     | 938                                     | विलियम फिफर                             | 9 ሂ ቒ                            |
| बाबर्स ४५ बाशमा प्. एल. बुद्ध, गीतम २०६ बुद्ध, गीतम २०६ बुद्ध, गीतम २०६ ब्रह्म २०६ प्रमुक्त १५२ भरत २६६ भरत २६६ भरत २६६ भरत २६६ भरत २६६ भरत १६२ भरत १६२ भरत १६६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                     |                                         | विशाल                                   | २१०                              |
| बाश में ए. एल. ६६   वैशालिक   २१५   वैशालिक   २१५   वैशालिक   २१६   वैशाली   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २२००   २                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                     |                                         | वीरसेन                                  | <del>६, ६</del> २                |
| बाशा प्. प्ल. ६६<br>बुद्ध, गीतन २०६<br>बेवरदासजी १५३<br>ब्रह्म २०६<br>ब्रह्म २०६<br>ब्रह्म १५२<br>प्रद्वाहु ६, २४२<br>प्रत्वाहु ६, २४२<br>प्रत्वाहु ६, २४२<br>प्रत्वाहु १, २४२<br>प्रत्वाहु १, २४६<br>प्रत्वाहु १, २४६<br>प्रताव १५२<br>प्रताव १६२<br>प्रताव १५२<br>प्रताव १५२<br>प्रताव १६२<br>प्रताव १६६<br>प्रताव १६६<br>प्र                                         | •                   |                                         | वैशालिक                                 |                                  |
| बुद्ध, गीतम २०६ वेबरदासजी १५३ ब्रह्म २०६ ब्रह्म १०६ ब्रह्म २०६ ब्रह्म २०६ ब्रह्म १०० भद्रबाहु ६, १४२ भ्रात २६६ भरत २६६ भरत १६६ भरत १५२ भरत १६६ भरत १५२ भरत १६६ भरता १५२ भरते ४५ भिर्मु ८६ भृगुक्म २०६, २१२, २१३, २१७-२१६, २२२ भृगुक्म २०६, २१२, २१३, २१७-२१६, २२२ भृगुक्म २०६, २१२, २१३, २१७-११, २१२ भृगुक्म २०६, २१२, २१३, २१४-१२३ भृगुक्म २०६, २१२, २१३, २१७-११, २१४-११, १४६ भ्रात्म ११३ भर्म ११३ भरता ११३ भर्म ११३ भरता ११३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                     |                                         |                                         |                                  |
| बेस्ट्रासाजां १५६<br>ब्रह्म २०० । १६० । १६० । १६० । १६० । १६० । १६० । १६० । १६० । १६० । १६० । १६० । १६० । १६० । १६० । १६० । १६० । १६० । १६० । १६० । १६० । १६० । १६० । १६० । १६० । १६० । १६० । १६० । १६० । १६०   १६० । १६० । १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०   १६०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                     |                                         | _                                       |                                  |
| ब्रह्म स्वित                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | बेचरदासजी           | 943                                     | _                                       |                                  |
| ब्रह्म स्वाहु ६, २४२ । । । । । । । । । । । । । । । । । ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ब्रह्म              | २०५                                     | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                  |
| मह्रवाहु ६, २५२  भरता २६६  भरता १६२  भरता १६२  भरता १६६  भरता १६२  भरता १६६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                     | c                                       |                                         |                                  |
| भरता २६६ भरा ११२ भरा ११२ भरा ११२ भरा ११२ भरा ११२ भरा ११४ भरा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ब्राह्मी            | €, 90                                   |                                         |                                  |
| भरता १६६<br>भरोंच ४५<br>भरोंच ४५<br>भर्गुकच्छ ४५<br>भंखलिपुत्रगोशालक ६६<br>भंखतीगाशालक ६६<br>भंखतीगुत्र ५६<br>भखागार्थ ६, १२, २२, ३६, ५७, ६३, ७४, ८८, १४, १४६<br>भल्यागिरि ६, १२, २२, ३६, ५७, ६३, ७४, ८८, १४६<br>भल्ला २१५<br>भल्ला २१५<br>भल्ला २१५<br>भल्ला ११६<br>भल्ला ११६<br>भल्ला ११२<br>भल्ला ११२<br>भण्ड १९२<br>भण्ड १९२<br>भ | भद्रबाहु            | €, २५२                                  | l .                                     |                                  |
| भारींच ४५ भारींच ४५ भारींच ४५ भूगुकच्छ ४५ मंखलिपुत्रगोशालक ६६ मंडितपुत्र ४६ मखरीगिशालक ६६ मखरीगिशालक ६६ मखरीगिशालक ६६ मखरीगिर ६, १२, २२, ३६, ४७, ६३, ७४, ८८, १६६। भल्ला २१५ मल्ला २१५ मल्ला २१५ मल्ला २१५ मल्ला २१५ महल्ला २१५ महल्ला ११६, ६६, ७७, ८१, ८४, ४०, ४६, ६६, ६७, १९, १७६, १९०, १८, १८, १८, १८, १८, १८, १८, १८, १८, १८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | भरत                 | २६६                                     |                                         |                                  |
| भिक्षु                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                     |                                         | 1 .                                     |                                  |
| भूगुकच्छ ४५  मंखलिपुत्रगोशालक ६६  गंडतपुत्र ४६  मल्यिगीर ६, १२, २२, ३६, ५७, ६३, ७४, ६८, १४६  मल्यिगीर ६, १२, २२, ३६, ५७, ६३, ७४, ६८, १४६  मल्ल २१५  मल्ल २१५  मल्लोषण सूरि २१०  महावीर ६, १९-१, १९-१, १९-१, १७-१, ४०, ४६, ६५, ६६, ७७, १९, १९-१, ६५, १९-६, १९-६३, ६८, ६५, ६६, ७७, १९-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८-१, १८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                     |                                         |                                         |                                  |
| मंखलिपुत्रगोशालक ६६ गंखलीगोशालक ६६ गंखलिपुत्रगोशालक ६६ गंछितपुत्र ४६ ग्रह्मा ४५ गलयिपिर ६, १२, २२, ३६, ४७, ६३, ७४, ८८, १४८ भल्ला २१५ गल्ला २१५ गल्लावादी ६२ गल्लिषेण सूरि २१० महावीर ६, १९-१४, १४०, ६३, १४०, ४६, ६६, ६६, ७७, ८९, ८१, १३०, १३०, १३८, १६८, ६६, ७७, १०६, १२०, १३०, १३८, १३८, १३६, १४५, १३६, १४५, १३८, १४५, १३०, १३०, १३०, १३८, १४५, १३६, १४५, १३६, १४५, १३८, १३८, १३८, १३८, १३८, १४५, १३८, १३८, १३८, १३८, १३८, १३८, १३८, १३८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                     |                                         |                                         |                                  |
| मंखतीगोशालक ६६ मंडितपुत्र ४६ मधुरा ४५ मलयगिरि ६, १२, २२, ३६, ५७, ६३, ७४, ८८, १४३ मलला २१५ मललावादी ६२ मल्लिषेण सूरि २१० महावीर ६, १९, १०, १०, १०, ४०, ४६, ६६, १७, १०, १०, १०, १०, १०, १०, १०, १०, १०, १०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                     |                                         | l                                       |                                  |
| मंडितपुत्र मंडितपुत्र महावार ४६ महावार ४६ महावार ४६ महावार ४६ महावार ४६ महावार ४६ महावार ६, १२, २२, ३६, ४७, ६३, ७४, ६६, १४, १४, १४, १४, १४, १४, १४, १४, १४, १४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | - मंखलिपुत्रगोशालक  |                                         | l <u>-</u> -                            |                                  |
| मधुरा ४५  मलयगिरि ६, १२, २२, ३६, ५७, ६३, ७४, ६६, १४, १४६, २४६  मलल २१५  मलला २१५  मललावदी ६२  मिल्लवेण सूरि २१०  महावीर ६, १९, १७, १७, १७, ४०, ४६, ६५, ६६, ७७, ८१, २१, १६, ७७, ८१, १६, १०, १०, १०, १६, १३०, १३६, १४०, १६, १००, १०६, १०, १०, १०६, १०, १०६, १०, २०, २०६, २०, २०६, २०, २०६, २४३, २३६, २३६, २३६, २३६, २३६, २३६, २३६, २३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | मंखलीगोशाल <b>क</b> | ξ€                                      |                                         |                                  |
| मलयगिरि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | मंडितपुत्र          | <b></b> ₹€                              | l                                       |                                  |
| भल्ल २१५ मल्ल २१५ मल्लवादी ६२ मिल्लवेण सूरि २१० महावीर ६, ११, १५, १५, १४, १४, १४, १४, १४, ६६, ७७, ८१, ८६, ६०, ६१, ६६, ७७, ८१, ८६, १३०, १३६, १३०, १३४, १३६, १४१, १३०, १३४, १३६, १४१, १३०, १३४, १३८, १३४, १३४, १३४, १३४, १३४, १३४, १३४, १३४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                     | •                                       |                                         |                                  |
| मल्ल २९५ मल्लवादी ६२ मिल्लिषेण सूरि २९० महावीर ६, १९-१४, १७-१६, २९, २७, ४०, ४६, ६५, ६६, ७७, ८९, ८९, ६६, ६०, ६९, ६६, ७७, ८९, ८६, ६६, ९७, १९, १९८, १६, १५९, १७६, १९७, १७६, १६, १५७, १६, १८०, २०, २०६, २९४-२२७, २३०-२३४, २३७, २३६, २४३-२४५, २४७-२६, २६०, २६०, २६३, २६६, २७३-२७६, २८०, २६०, २६०, २६२, २६६, २७३-२७६, २०, २६०, २६७, २६२, २४३-२७६, २४३-२७६, २६०, २६०, २६०, २६२, २४६, २४६-२७६, २६०, २६०, २६०, २६०, २६०, २६२, २४६, २४६-२७६, २४६-२७६, २६०, २६०, २६०, २६०, २६०, २६०, २६०, २६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | मलयगिरि             |                                         | ! -                                     | €0, €२, €३                       |
| मल्लबादी ६२<br>मिल्लिषेण सूरि २१०<br>महावीर ६, ११-१४, १७-१६, २१, २७, ४०, ४६, ६५, ६६, ७७, १०, १०, १६, १३०, १३४-१३६, १५, १७०, १०३, १०६, १३०, १३४-१३६, १४१, १७७, १७६, १७७, १७६, १६०, १६०, १६०, १६०, २१४-२२७, २३०-२३४, २३७, २३६, २४३-२४५, २४७-२५१ २४०-२३४, २३०, २६६, २४३-२४६, २४४-२४६, २४०-२५१ २४०, २६०, २६३, २६६, २७३-२७६, २८०, २६९, २६२ ६६, २७३-२७६, २६२ ६६०, २६१, २२२ ६६०, २४६, २४२ ६६०, २४६, २४६०, २४६, २४६, २४६, २४६, २४६, २४६, २४६, २४६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                     |                                         |                                         | १५२                              |
| मिल्लिषेण सूरि  महावीर  ६, १९-१४, १६, ७७, ८९, ४०, ४६, ६६, ७७, ८९, ८६, ६०, ६९-६३, ६८, ६६, १०१, १०३, १२६, १३०, १३४-१३६, १५१, १७७, १०३, १०६, १०३, १८७, १६७-१६६, २०१, २०७, २०६, २१४-२२७, २३०-२३४, २३७, २३६, २४३-२४५, २४७- २५०, २६३, २६६, २७३-२७६, २८०, २६१, २६२  मागध  २९१, १५०, १००, १००, १०६, १००, १००, १००, १००, १०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | _                   |                                         |                                         | ६र                               |
| महावीर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                     |                                         | ,                                       |                                  |
| ६५, ६६, ७७, ८१, ८६, ६०, ६१-६३, ६८, ६६, १०१, १०३, १२६, १३०, १३४-१३६, १५१, १७७, १७६, १७७, १७६, १००, १०६, १००, २०६, २१४-२२७, २३०-२३४, २३७, २३६, २४३-२४५, २४७-२५१ २५०, २६०, २६३, २६६, २७३-२७६, २८०, २६१, २६२       स्थ्लभद्र २५२, २५३         मागध       २९१, २९६, २९६, २२२       हिंभद्र ६३         मोहल       २७३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | <b>₩</b> 1          |                                         | 1 7                                     | €                                |
| हर्स, १०१, १०३, १२६, १३०, १३४-१३६, १३२, १३३, १३३, १३३, १३४, १३७-२३६, २४३, १४१, १७७-१६६, २०१, २०७, २०६, २१४-२२७, २३०-२३४, २३७, २३६, २४३-२४५, २४७-२४१ स्थूलभद्र २५२, २५३ स्थलभद्र १४०, २६०, २६३, २६६, २७३-२७६, २८०, २६१, २६२ हिरभद्रसूरि ६, १३ हेमचन्द्र ७, २४६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | महावार              |                                         | सेलक                                    | २१४                              |
| १५१, १७६, १७७, १०७, १०६, १८२, १८७, १८७, १८७, १८७, १८७, १८७, १८७, १८७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                     | • • • • • • •                           | स्कन्दक                                 | •                                |
| १६७-१६६, २०१, २०७, २०६, २१४-२२७,       २१४-२२७,       २५२, २५३         २३०-२३४, २३६, २४३-२४५, २४७-       १४०, २६०, २६३, २६६, २७३-२७६,       १४०, २६०, २६३, २६६, २७३-२७६,         २५०, २६१, २६२       ११४नोजा       १४०         मागध       २९१, २९६, २९२       ११४नोजा       ६३         मिहल       २९३, २९६, २२२       ११४नोजा       ६३         १४२, २५३       १४०-       १४०-         १४२, २५३       १४०-       १४०-         १४२, २५३       १४०-       १४०-         १४२, २५३       १४०-       १४०-         १४२, २५३       १४०-       १४०-         १४२, २५३       १४०-       १४०-         १४२, २५३       १४०-       १४०-         १४२, २५३       १४०-       १४०-         १४२, २५३       १४०-       १४०-         १४०-       १४०-       १४०-         १४०-       १४०-       १४०-         १४०-       १४०-       १४०-         १४०-       १४०-       १४०-         १४०-       १४०-       १४०-         १४०-       १४०-       १४०-         १४०-       १४०-       १४०-         १४०-       १४०-       १४०-         १४०-       १४०-       १४०-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                     | ·                                       |                                         |                                  |
| २३०-२३४, २३७, २३६, २४३-२४५, २४७-<br>२५०, २६०, २६३, २६६, २७३-२७६,<br>२८०, २६१, २६२<br>मागध २९९, २९२, २९६, २२२<br>मेहिल २७३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                     | • •                                     | (<br>                                   |                                  |
| २५०, २६०, २६३, २६६, २७३-२७६,   स्पनाजा १४८<br>२८०, २६१, २६२   हिस्भिद्र ६३<br>मागध २९१, २९६, २२२   हिस्भिद्रसूरिं ६, १३<br>मेहिल २७३   हेमचन्द्र ७, २४६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                     |                                         |                                         |                                  |
| २८०, २६१, २६२ हिरिभद्र ६३<br>मागध २९९, २९६, २२२ हिरिभद्रसूरि ६, ९३<br>मेहिल २७३ हेमचन्द्र ७, २४६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                     | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | i                                       |                                  |
| मागध २९९, २९६, २२२ हिरभद्रसूरि ६, १३<br>मेहिल २७३ हेमचन्द्र ७, २४६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                     | ·                                       | 1                                       | ξą                               |
| मेहिल २७३ हेमचन्द्र ७, २४६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | मागध                | २११, २१२, २१६, २२२                      | हरिभद्रसूरि                             | <b>६</b> , 9 <b>३</b>            |
| यशोविजयजी ७६, ६२   हेराक्लाइट्स १३३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                     | २७३                                     | 1 .                                     | ७, २४६                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | यशोविजयजी           | ૭ <b>६</b> , <del>૬</del> ૨             | हेराक्लाइट्स                            | १२३                              |

## परिशिष्ट-२

# भाष्यविषयानुक्रम

| विषय                                                  | पृष्ठ       | विषय                                                       | <b>वृ</b> ष्ट |
|-------------------------------------------------------|-------------|------------------------------------------------------------|---------------|
| अंकुश                                                 | २१८         | अवकाशान्तर 9                                               | १३,१३५        |
| अंतिमशरीरी                                            | 908         | अवगाहना                                                    | 993           |
| अक्रियावाद                                            | 9€9         | अवधारणी भाषा                                               | 359           |
| अक्षय                                                 | २२३         | अवभासितप्रभासित करता है                                    | १२३           |
| अञ्झत्यिय                                             | २१७         | अवस्थित                                                    | २२३           |
| अज्ञान                                                | 953         | अविरति                                                     | ३४            |
| अज्ञान के भंग                                         | 994         | अव्यय                                                      | २२३           |
| अदृष्ट                                                | 953         | अव्यविभन्न                                                 | 953           |
| अधिक मंग                                              | 930         | अन्याकृत                                                   | 9=3           |
| अनुभिगम                                               | 953         | अशून्यकाल                                                  | ĘŲ            |
| अनलंकृतविभूषित<br>अनलंकृतविभूषित                      | 229         | असंज्ञी                                                    | ξţ            |
| अनिर्यूढ                                              | 9=3         | असंज्ञी आयु                                                | ৩০            |
| अनिर्हारिम अथवा अनिर्हारि                             | २३०         | असंयत का वानमंतरदेव-रूप में जन्म                           | ४३            |
| अनुदीर्ण                                              | दह          | असंवृत-संवृत                                               | 80            |
| अनुदीर्ग उदीरणाभव्य <b>क</b> र्ग                      | दह          | अस्तित्व-नास्तित्व                                         | ওও            |
| अनुपधारित                                             | 953         | अस्थिचर्गावनद्ध                                            | 588           |
| अनुपरिवर्तन और व्यतिव्रजन                             | <b>৭৩</b> 9 | अस्थि-मञ्जा-प्रेमानुरागरक्त                                | २६६           |
| अनेक बार अथवा अनन्त बार                               | રક્ક        | आकर                                                        | 88            |
| अन्तकर                                                | 908         | आकाश-प्रतिष्ठित                                            | 9310          |
| अन्तक्रिया                                            | ६६,९६९      | आकाशास्तिकाय                                               | २६५           |
| अन्तःशल्यमरण                                          | ₹₹€         | आकीर्ण                                                     | ४६            |
| अन्तेवा <del>री</del>                                 | 38          | आकुलीकरण और परीतीकरण                                       | <b>१७</b> १   |
| अन्ययू <mark>रिक मत से महावीर के मत की भिन्नता</mark> | २६०         | आर्सेप                                                     | 299           |
| अपरा                                                  | 943         | आगल को ऊँचा और दरवाजे को खुला रखने वाले                    | २६६           |
| अप <del>ीरु</del> षेय                                 | 935         | आचार गोचर                                                  | २३३           |
| अप                                                    | રેહ€        | आचार-भाण्ड                                                 | २५०           |
|                                                       | २३३         | आच्छादित                                                   | ४६            |
| अप्रतिकर्म अथवा अपरिकर्म                              | २३०         | आजीविक                                                     | ξŧ            |
| अवोधि                                                 | 9=3         | आणाए                                                       | २३५           |
| अभिगमनपर्युपासन                                       | २१४         | आतक                                                        | २३३           |
| अभिगमों                                               | २७२         | आतापन-भूमि में आतापना लेता है                              | २४१           |
| अभिनिविद्य                                            | 955         | आत्र-भाव-वक्तव्यता                                         | २७४           |
| अभिसमन्दागत                                           | 945         | आत्मकर्तृत्वयाद                                            | २७            |
| अरहंतादिशब्दों का विशेष अर्थ                          | હ           | आदिष्ट                                                     | Ęy            |
| अर्थ                                                  | २१४         | आधाकर्म                                                    | ያፍሂ           |
| अर्च, हेतु, प्रश्न, कारण और व्याकरण                   | २१७         | आधुनिक विज्ञान के संदर्भ में गर्भस्य शिशु का विकास, क्षमता | F             |
| अर्ध                                                  | 988         | व व्यवहार                                                  | 9 ሂ ቒ         |
| अर्धपर्यंकासन<br>अर्थपर्यंकासन                        | २४२         | आन, अपान तथा उच्छ्वास और निःश्वास करते हैं                 | २४            |
| अलमस्तु                                               | 908         | आनन्दित                                                    | २२२           |
| अलोकाकाश                                              | २६६         | आनुगामिकता                                                 | 398           |

| विषय                                          | र्वेद           | विषय                                            | मृष्ट                      |
|-----------------------------------------------|-----------------|-------------------------------------------------|----------------------------|
| आया (आत्मा)                                   | 733             | कर्बर                                           | — ১৮                       |
| आयु-क्षय, भव-क्षय और स्थिति-क्षय              | २५१             | कर्म                                            | £3                         |
| आयुष्य का अल्पबहुत्व                          | ৩৭              | कर्म की विभिन्न अवस्थाएं                        | 7,                         |
| आयोग और प्रयोग                                | २६५             | कर्मकृत                                         | २ <b>६</b> २               |
| आरम्भ, अनारम्भ                                | <b>३</b> २      | कर्म के साथ काल का नियम                         | ₹€                         |
| आलोचना और प्रतिक्रमण कर                       | २४ <del>६</del> | कर्म ग्रहण की प्रक्रिया                         | છરૂ                        |
| आवास                                          | 909             | कर्म परिवर्तन का सिद्धांत                       | ४०                         |
| आश्रम                                         | ४५              | कर्म-पुद्रल-वर्गणा                              | 35                         |
| आहार के प्रकार                                | १५२             | <b>कर्म-</b> प्रतिष्ठित जीव                     | 930                        |
| आहार के सन्दर्भ में सब्बेणं देसं और सबेणं सबं | 986             | कर्म-संगृहीत जीव                                | 935                        |
| आहार-पुद्रल-वर्गणा                            | 35              | कर्मबाद                                         | 7 <b>2</b> 5               |
| आधोवधिक                                       | 908             | कर्म, वर्ण, लेश्या                              | ५७<br>५७                   |
| इध्य                                          | <b>२</b> 9६     | कर्म-वेदन                                       |                            |
| इह-पर-भविक आयुष्य                             | વે પ્રદ         | कलकल                                            | ४ <i>८</i><br>२ <b>१</b> ६ |
| ईर्या                                         | २७६             |                                                 |                            |
| <sup>इस</sup><br>इस्वर                        |                 | कलुष्समापन्न<br>कारा                            | 293                        |
| इत्पर<br>उग्र तपस्वीघोरब्रह्मचर्यवासी         | २१५             | कल्प                                            | ₹0€                        |
|                                               | 9६              | कल्पान्तर<br>                                   | £9                         |
| उद्यार-प्रस्रवण                               | 943             | कल्पोपपतिका                                     | 989                        |
| उद्यादच                                       | 9<3             | कल्याण                                          | २२१                        |
| उच्छ्वास और निःश्वास                          | 953             | कवल-आहार                                        | १५३                        |
| उ <b>ळु इ</b>                                 | २१६             | कसौटी पर खचित स्वर्ण-रेखा तथा पदा-केशर की भांति |                            |
| उत्तरवैक्रिय                                  | 998             | पीताम गौरवर्ण वाले                              | 9 <b>६</b>                 |
| उत्तरासंग                                     | २७२             | कांक्षाप्रदोष                                   | १७७                        |
| उत्यान                                        | दरे             | कांक्षामोहनीय                                   | ७४                         |
| उत्प <del>ति निष्पतिवाद</del>                 | 9 € 9           | कांक्षामोहनीय कर्म के वेदन के प्रकार            | ζξ                         |
| उत्पन्न ज्ञान-दर्शन के धारक                   | २२०             | कांक्षामोहनीय का बन्ध आदि                       | ζο                         |
| उत्पन्नज्ञान्दर्शनथर                          | 908             | कांक्षित                                        | २५१                        |
| उत्पातपर्वत                                   | २६३             | कांचनिका                                        | २९७                        |
| उदक-गर्भ                                      | २६०             | कात्यायन                                        | २०६                        |
| <u> उदय</u>                                   | 39              | कान्दर्पिक, किल्विषिक और आभियोगिक               | ξĸ                         |
| उदयानन्तर-पश्चात्कृत कर्म                     | द६              | काययोग में भंग                                  | 99६                        |
| उदीरणा                                        | ७५,८६           | काल-समय                                         | ₹€                         |
| उदीर्ण                                        | द६,9५ूद         | काष्ठशय्या                                      | १८३                        |
| <b>उद्दा</b> ति                               | १६६             | किटिकिटिकाभूत                                   | 588                        |
| उद्देश                                        | २७६             | कुंडिका                                         | २१७                        |
| उद्धर्तमान और उद्धत्त                         | 988             | <b>कु</b> त्रिकापणभूत                           | २६६                        |
| उपपद्यमान और उपपन्न                           | 988             | कृत                                             | ७४,१५६                     |
| उपसर्ग                                        | 953,233         | कृतयोग्य                                        | 280                        |
| उपस्थित                                       | 953             | केंवल                                           | 903                        |
| उपहित                                         | 9=3             | केवल इनका नानात्व ज्ञातव्य है                   | 990                        |
| उल्लोच-भूमि                                   | २६४             | केसरिका                                         | २१७                        |
| उषाकाल में पौ फटने पर                         | २४६             | कौदुम्बिक                                       | ₹9€                        |
| <i>বব্দান</i> ন্দ <b>্ব</b> ণ্ড               | २८०             | कौतुक                                           | २७१                        |
| उस काल और उस समय                              | 99              | क्रिया                                          | १२६                        |
| एकपादिक                                       | 282             | क्रियाचाद<br>क्रियाचाद                          |                            |
| एत् <b>यं, इ</b> हं                           | ₹0              | क्षत्रिय                                        | <b>∳</b> €                 |
| ९८५, २६<br>ऐर्यापृथिकी, साम्परायिकी           |                 | कात्रव<br>क्षम                                  | 29£                        |
| ुपामाचका, सान्दरााचका<br>ओराल                 | 9£3<br>229      | वर<br>खेट                                       | 598                        |
| आराल<br>औषध-भैषज्य                            | 229<br>2510     | खट<br>गणेतिया                                   | 84                         |
|                                               | \$ <b>\$</b> 0  |                                                 | २१६                        |
| <del>के आहे.</del>                            | 935             | गमनीय<br>कर्र                                   | 9€                         |
| <b>कर</b> ण                                   | २३४             | गर्ग<br>                                        | 949                        |
| करोटिका                                       | 299             | गुणरत्न-संवत्सर-तपःकर्म                         | 580                        |

| विषय                                                                | र्वेख                                  | विषय                                           | <u> </u> |
|---------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|------------------------------------------------|----------|
| गुरुत्व और लघुत्व                                                   | 909                                    | तनुवात, घनवात, घनोदधि                          | 93       |
| गृधस्पृष्ट<br>                                                      | २३०                                    | तन्पना                                         | 94       |
| गोयमाइ                                                              | २१८                                    | तप के १४ विशेषण                                | २४       |
| गीतम के मन में एक श्रद्धा एक शंसय और                                |                                        | तर्क                                           | τ        |
| एक कुतूहल जन्माप्रबलतम बना                                          | २०                                     | तलवर                                           | 79       |
| गीतमसयोत्र                                                          | 94                                     | तत्नोश्य                                       | 94       |
| प्राप                                                               | ชช                                     | तापस                                           | ŧ        |
| ग्रामकण्टक                                                          | 953                                    | तिर्यञ्च                                       | 5        |
| चतुर्ध                                                              | 289                                    | तुंगिकानगरी-श्रमणोपःसक                         | ₹8       |
| न्युन<br>चतुर्दशपूर्वी, चार ज्ञान से समन्वित                        | 99                                     | तुम्हारा (ते)                                  | ,        |
| वतुर्दशी, अष्टमीअनुपालन करने वाले                                   | २६७                                    | तैजस व कार्मण के सत्ताईस भंग                   | 9.       |
| चरक और परिग्राजक                                                    | `\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ | त्तिकट्ट                                       | <b>ર</b> |
| चरण                                                                 | <b>238</b>                             | नेदण्ड<br>निदण्ड                               | 39       |
| परण<br>चरित्रान्तर                                                  | ₹9<br>€9                               |                                                | 91       |
| पारत्रात्तार<br>चलमान-चलित आदि नव पद                                | I                                      | त्रयणुकवाद<br><b>ये</b> ज                      |          |
|                                                                     | <b>79</b>                              |                                                | ₹;       |
| वितित, अचितित (कर्ग प्रक्रिया)                                      | ₹0                                     | दर्शनभ्रष्ट स्वतीर्थिकजैन मुनि वेषधारी         | 1        |
| चेत, उपचित                                                          | ৩४                                     | दर्शानान्तर                                    |          |
| चेनित                                                               | २१७                                    | दायित्वपूर्ण                                   | 51       |
| वैत्य                                                               | 97,798                                 | दीक्षान्त भाषण                                 | 3        |
| <u> </u>                                                            | २०€                                    | दीर्घीकरण और इस्वीकरण                          | 91       |
| <b>उहाँ अं</b> यो <b>का वे</b> त्ता                                 | २०€                                    | दृष्टिगोचर                                     | 9:       |
| ननसम्म <u>र्द</u> जनसन्निपात                                        | 793                                    | देव के विशेषण महर्द्धिक आदि                    | 9        |
| नन्म और आयुष्यवाद                                                   | ६०                                     | देवत्व प्राप्त करने योग्य असंयमी               | ;        |
| जेन                                                                 | 93                                     | देवसंनिपात                                     | ₹.       |
| जेनस्थानों में                                                      | 99€                                    | देसं उदरमइ, देसं पचक्खाइ                       | 9        |
| जेसका जो नानात्व है वह ज्ञातव्य है                                  | 979                                    | देसेणं, देसं, सब्बेणं, सब्बं                   | 9        |
| <b>नीवं</b> जीव                                                     | २४४                                    | दोनों हथेलियों से निष्पन्न सम्पुट वालीअंजलि को | २        |
| नीव-अजीववाद                                                         | 938                                    | द्रव्यतः, क्षेत्रतः, कालतः, भावतः              | ₹•       |
| नीव और पुद्रल का सम्बन्ध                                            | 93€                                    | द्रष्टा के चित्त को प्रसन्न करने वालारमणीय     | 31       |
| नीव का लक्षण                                                        | ₹€8                                    | द्रोणमुख                                       | •        |
| नीव-प्रतिष्ठित अजीव                                                 | १३७                                    | धन्य                                           | ₹:       |
| जीव-संगृहीत अजीव                                                    | 9३=                                    | धमनिसंतत                                       | ૨        |
| नीवास्तिकाय और जीव                                                  | 757                                    | धर्मकथा                                        | 3        |
| नीवों का भव-परिवर्तन                                                | દેર                                    | धर्मजागरिका                                    | ,<br>,   |
| ज्ञाता, भ्रान देने वाले                                             | 93                                     | याउरताओं                                       | ₹.       |
| कारतः, क्रानं पन पत्तः<br>द्वानं आदि का भवान्तर संक्रमण (पुनर्जन्म) | 30                                     | ध्यानकोष्ठक में लीन होकर                       | `        |
| भाग जात्य पर नेपासार सम्रान्त (पुनगरम)<br>ज्ञानान्तर                | €0                                     |                                                | 3.       |
| ज्यौतिषायण                                                          | ₹0€                                    | ध्रुव<br>न अति दूर और न अति निकट, कर्ध्वजानु   | ,        |
|                                                                     | i i                                    | अधःसिर (उक्दू आसन की मुद्रा में)               |          |
| ढके हुए<br>च्चं                                                     | ४६                                     | • • •                                          |          |
| गवरंणेरइया                                                          | <b>ξ</b> 9                             | नगर                                            | _        |
| गवर <del>ं - मणुस्सा</del>                                          | ६१                                     | नन्दित                                         | 3        |
| गावकंखइ                                                             | १८५                                    | नमस्कार महामन्त्र                              |          |
| तिस्ति                                                              | 9 ২৩                                   | नमस्कार महायन्त्र का मूल-स्रोत और कर्त्ता      |          |
| तत्तीव्राध्यवसान                                                    | 940                                    | नयान्तुर                                       | 1        |
| तत्त्वों के चार वर्गीकरण                                            | ₹ € 9                                  | नाम-गीत्र                                      | 3        |
| तथा                                                                 | २३३                                    | निःश्रेयस <b>्</b>                             | 3        |
| तथारूप                                                              | ૧૬૭,૨૧૪                                | निगम                                           | ;        |
| तद्ध्यवसित                                                          | 9 ধূও                                  | निषण्दु                                        | 3        |
| तदर्थोपयुक्त                                                        | १५७                                    | नित्य                                          | 3        |
| तदर्पितकरण                                                          | <b>৭ দূ</b> ও                          | निधत्त                                         | 9        |
| तद्भवमरण                                                            | २२६                                    | नि <del>मित्त</del>                            |          |
| तद्भावनाभावित                                                       | 9 કૃષ્                                 | नियत                                           | २३       |

| विषय                                      | पृष्ठ                 | विषय                                                 | पृष्ठ           |
|-------------------------------------------|-----------------------|------------------------------------------------------|-----------------|
| नियमान्तर                                 | £3                    | प्रशास्ता                                            | 798             |
| निरावरण प्रभा                             | २८४                   | प्रस्थापित                                           | 9 9 5           |
| निरुक्त                                   | २०६                   | प्रहाम                                               | २०६             |
| निरोध                                     | २०६                   | प्राणातिपातमिथ्यादर्शनशल्य                           | 9 <b>२</b> £    |
| निर्ग्रन्थ-प्रवचन                         | २३३                   | प्रायश्चित                                           | २७१             |
| निर्जरण                                   | છક                    | प्रायोपगमन                                           | <b>₹</b> ३0     |
| निर्हारिम या निर्हारि                     | 730                   | प्रायोपपपन अनशन की अवस्था में                        | <b>२</b> ४७     |
| निश्छिद्र प्रश्नव्याकरण                   | <b>२६</b> ६           | प्रार्थित                                            | 299             |
| नैरियक असंज्ञी आयु                        | ەق                    | प्रासादावतंसक                                        | २८४             |
| नैरियक और पृथ्वीकायिक जीवों में अन्तर     | 99 c                  | प्रासुक-एषणीय                                        | ) c &           |
| नैरियक जीवों में आयुस्थिति व कषाय संज्ञा  | 905                   | प्रीति <del>ग</del> न                                | 223             |
| नैरियकों का आहार एवं जीवन                 | ५६                    | प्रेत्यभव                                            | 79 <i>8</i>     |
| नैरियिकों के भंग                          | 993                   | फलकशय्या                                             | 9 t 3           |
| पंडित                                     | 950                   | <b>बंभ</b> ण्ण्य                                     | 70 <del>1</del> |
| पंडित <b>गरण</b>                          | २२६                   | बद्ध                                                 | 9 t c           |
| पत्तन                                     | 84                    | बन्ध करता है                                         | 99              |
| पमाइयव्यं                                 | २३४                   | बल                                                   | ς?              |
| परमाधोवधिक                                | 908                   | बलिकर्म                                              | २७१             |
| पराक्रम                                   | εŔ                    | वहुसम्                                               |                 |
| परिचारणा-वेद                              | २४८                   | नुहुत्त ।<br><b>बा</b> ल                             | ₹ £ 8           |
| परिनिर्वाणहेतुक<br>-                      | 240                   | बाल, पंडित और बालपंडित का आयुष्य                     | 9 <b>5</b> 0    |
| परीषह                                     | 9=3,733               | बालमरण के प्रकार                                     | 9 6 9           |
| पर्यंकासन                                 | 285                   | बाल्य                                                | २२७             |
| पर्याप्ति और पर्याप्त                     | 948                   | चाल्प<br><b>दि</b> ना विराम                          | 953             |
| पर्युपासना के लाभ                         | २७६                   | ाष्ट्रमा ।वराम<br>बोल                                | 289             |
| प्रवित्रक                                 | ₹9 <b>६</b>           | वाल<br>ब्रह्मचर्यचास                                 | २१६             |
| पांच महाव्रतों की आरोपणा करूं             | २४६                   | ब्राह्मी लिपि को नमस्कार                             | 908             |
| भारम                                      | २०६                   | प्रांतन रहान पत्र पनस्कार<br>भंग-शून्य               | €               |
| <br>रीत आभावाले                           | २४६                   | भंते वह ऐसा ही है, भंते वह ऐसा ही है                 | 920             |
| पुद्रल और जीव की त्रैकालिकता              | 900                   | भक्तप्रत्याख्यान                                     | 8               |
| पुरुषकार                                  | ,00<br><del>5</del> 7 |                                                      | २३०             |
| ऱुरुषार्थवाद (आत्मकर्तृत्व)               |                       | भङ्गान्तर<br>भट                                      | ₹₹              |
| पृथ्वीयों में                             | £ \$                  |                                                      | २१५             |
| रूपी <b>शिल</b> ापट्ट                     | 909                   | मण्डमतावगरण<br>• • • • • • • • • • • • • • • • • • • | १६७             |
| पूर्वनामासम्बर्धः<br>पैत्तिक              | 58€                   |                                                      | 998             |
| नातक<br>नकृति-उदीरणा की योग्यता           | २३३                   | भवसिद्धिक-सिद्धि-और सिद्धवाद                         | <b>૧</b> ર પ્   |
| -                                         | द६                    | भव्य                                                 | १६६             |
| प्रज्ञा<br>प्रतिक्रमण                     | ξξ <u>;</u>           | भव्यद्रव्यदेव                                        | ६७              |
| प्रतिदिनभोजी                              | 9 = 3                 | भाण्ड                                                | २३३             |
| मतापनमाणा<br>ग्रतिलोम भंग वक्तव्य हैं     | २२०                   | माण्डकरण्डक                                          | २३३             |
| ततलान नेप वक्तव्य ह<br>ग्रीस्तित          | 999                   | भारयुक्त और भारहीन पदार्थ                            | 9৩४             |
|                                           | २३३                   | भिक्षु-प्रतिमा                                       | २३६             |
| त्रत्य                                    | 43                    | भेदसमापन्न                                           | 299             |
| प्रफुल्लित उत्पन्न और अर्धियकसित कमल वाले | २४६                   | भोज                                                  | २१५             |
| प्रमत्त-अप्रमत्त का विभाग वक्तव्य नहीं है | ३५                    | मृंगल                                                | २७१             |
| मन्त संयत और अप्रमत्त संयत                | 38                    | मंगल-पद                                              | ų               |
| भागान्तर<br>े                             | €₹                    | मुडम्ब                                               | 8 <del>ኒ</del>  |
| म्भोक्ष                                   | २११                   | मतान्तर                                              | ŧ۶              |
| नयोग से                                   | ७८                    | मध्यरात्रि में                                       | २४६             |
| ावचनभाता <sub>व</sub>                     | 908                   | मन् को धारण करता हुआसंबर करता हुआ                    | ७६              |
| वचनान्तर और प्रवचनी-अतंर                  | £9                    | मनोगत                                                | 29'9            |
| ावर 💮 🧎 🖺                                 | २७२                   | मरण-मीमांसा                                          | २३०             |
| ाव्राजित, मुण्डापित, शैक्षापित, शिक्षापित | २३३                   | मल्ल                                                 | २१५             |

| विषय                                                          | पृष्ड       | विषय                                                  | पृष्         |
|---------------------------------------------------------------|-------------|-------------------------------------------------------|--------------|
| महाव्रतों की आरोपणा का उल्लेख                                 | २४६         | बायुकाय की काय-स्थिति                                 | २०ः          |
| <b>मां</b> गल्य                                               | २२१         | वायुकायिक जीव वायुकाय का आन, अपान, उच्छ्वास नि:श्वास  | 7            |
| माडम्बिक                                                      | २१६         | करते हैं                                              | २०३          |
| मात्रिक-पैत्रिक-अंग                                           | ૧૬૪         | वायुकायिक जीवों का सशरीर निष्क्रमण या अशरीर निष्क्रमण | २०३          |
| गत्रा                                                         | २३४         | विग्रहर्गात                                           | 980          |
| मानुषी के गर्भ की स्थिति                                      | २६१         | विग्रहिक                                              | ₹ ६१         |
| मायी मिथ्यादृष्टि और अमायी सम्यग्दृष्टि                       | <b>Ę</b> 9  | विचिकित्सित                                           | 299          |
| <b>भार्यान्तर</b>                                             | €9          | विधान-मार्गणा                                         | २०९          |
| माहन                                                          | २१५         | विनय                                                  | ₹₹           |
| मिश्र<br>निश्र                                                | 990         | विपुल तेजोलेश्या को अन्तर्लीन रखने वाला               | 90           |
| <br>मिश्रकाल                                                  | ६५          | विशिष्ट दायित्वपूर्ण                                  | 308          |
| <del>पृ</del> ष्                                              | १६६         | विसप्पमाण                                             | 22:          |
| रू.<br>मृतादी निर्मृन्य                                       | २०६         | वीरासन                                                | <b>२</b> ४:  |
| नेपघनसं <u>निका</u> स                                         | ₹8€         | बीरियतज्याई                                           | 9 80         |
| मैथुन के द्वारा होने वाला असंयम                               | २६३         | बीर्य                                                 | ς,           |
| मोक्षवाद                                                      | 903         | वीर्यलब्धि के प्रकार (उपस्थापन-अपक्रमण)               | ξ            |
| यथासूत्रयथासाम्य                                              | રેકરે       | वीर्यलब्यिक                                           | 9 6          |
| यात्रा                                                        | २३४         | वृत्ति<br>वृत्ति                                      | 23           |
| यावत्                                                         | 34          | रू<br>वृष्टिका                                        | <b>79</b> 1  |
| पुगप्रमाण भूमि को देखने वाली दृष्टि                           | રહેર        | वे <b>दन</b>                                          | 9            |
| योग्य                                                         | २७६         | वेदनावाद                                              | ğı           |
| योध                                                           | २ <b>१६</b> | वैक्रियल <b>न्धिक</b>                                 | 9 <u>५</u> १ |
| गय<br><del>घोनि-व</del> ीज                                    | 1           |                                                       |              |
| यातच्याज<br>योनि में नौ लाख जीव                               | ₹ <b>9</b>  | वैक्रियसमुद् <b>घात</b><br>वैनयिक                     | 9 41         |
| यान न ना साध्य जाव<br>राख के ढेर से ढकी हुईतपस्तेज की श्री से | २६२         | यनायक<br>वैश्वालिकश्रावक                              | २३:<br>२१:   |
| राजगृह नाम का मगर या                                          | 788<br>99   | वैहानश<br>वैहानश                                      | 33           |
| त्रज्ञानी<br>सज्ज्ञानी                                        | 87          | चरान्या<br><b>च्यतिकी</b> र्ण                         | 33           |
|                                                               | ₹9£         | व्यवच्छेद                                             |              |
| राजन्य                                                        | 3           | व्यवस्था<br>व्यक्तरण                                  | ₹0!          |
| राजा<br><del>}</del> -                                        | २१५         | व्याधात और निर्व्याघात                                | २०           |
| रोग<br>>- >                                                   | २३३         |                                                       | ₹01          |
| रोह के प्रश्न, महावीर के उत्तर                                | 933         | शंकाकलुष<br>                                          | (9)          |
| लक्षण, व्यञ्जन और गुणों से युक्त                              | 779         | शंकित                                                 | ₹91          |
| तिधिगाऋद्धिसम्पन्न                                            | 90          | शरीर-निरपेक्ष                                         | 91           |
| लब्दापुलब्दी                                                  | १८३         | शाश्वत                                                | 33           |
| ल <b>ट्यार्थ</b>                                              | २६६         | शाश्वत-अशाश्वत                                        | اء و         |
| लाधव                                                          | १७६         | शिक्षा                                                | २०           |
| लिङ्गान्तर                                                    | €9          | श्चिव                                                 | 35           |
| लेच्छ <b>वी</b>                                               | २१५         | शील                                                   | २६।          |
| त्रेथा                                                        | ६९          | शुद्ध प्रवेश्य                                        | <i>30</i>    |
| लोक                                                           | २३४         | शून्यकाल                                              | Ę            |
| लोक-अलोकवाद                                                   | 358         | शृंगाटकपथ                                             | 79           |
| लोक का निरूपण वर्णगन्य आदि पर्यवों से                         | २२३         | शृंगार                                                | २२           |
| लोक का प्रमाण                                                 | २६६         | श्रुमण्-माहण                                          | 3 %          |
| लोक पंचास्तिकाय है                                            | २€७         | श्री                                                  | 33           |
| लोकद्रव्य                                                     | २६२         | श्रुत को नमस्कार                                      | 9            |
| वज्रऋषभनाराच संहनन                                            | १५          | श्रेष्ठी                                              | 39           |
| बण्ण्यज्ञ                                                     | 9 ሂ ፍ       | श्तैष्मिक                                             | 33           |
| वर्णनवादी आलापक                                               | 99          | <b>श्वासोच्छ्</b> वास                                 | २०           |
| बलयगरण                                                        | २२€         | षष्टितन्त्र                                           | २०           |
| <b>वशार्त्त</b> मरण                                           | २२€         | संकल्प                                                | २१।          |
| वह निकट आ गया हैनिकट मार्ग पर है                              | २१€         | संख्यान                                               | २०           |
| वातिक                                                         | २३३         | संज्ञा                                                | ζ:           |

| विषय                                                         | पृ <b>ष्</b> ठ | विषय                                                        | मृष्ठ            |
|--------------------------------------------------------------|----------------|-------------------------------------------------------------|------------------|
| संपल्यंकासन                                                  | ₹४€            | सामायिक, प्रत्याख्यान, संयम, संवर, विवेग और व्यूत्सर्ग      | <br>१ <b>५</b> २ |
| संयतासंयत                                                    | 33             | सामुदानिक                                                   | २७५              |
| संयम                                                         | 908            | सायुष्क संक्रमण या निरायुष्क                                | 949              |
| संयम और तप से अपने आप को भावित करते हुए                      | 9€             | । सारक                                                      | ₹0€              |
| संयम की आराधना करने वाले                                     | Ęç             | सार्थवाह                                                    | २१६              |
| संयम की विराधना करने वाले                                    | ६्ट            | सिंहनाद                                                     | २१६              |
| संलेखना की आराधना में लीन                                    | 280            | सित                                                         | 93=              |
| संबर                                                         | 908            | सिद्धसब दुःखों का अन्त करता है                              | 89               |
| संवर-निर्जरा की चर्चा                                        | २७३            | सुकलेस्साणं                                                 | Ę9               |
| संवेग                                                        | 940            | मुख                                                         | 798              |
| संसार                                                        | Ęţ             | सुहस्ती।                                                    | २४ <b>६</b>      |
| संस्थान                                                      | ६५,२०६         | सूक्ष्म, स्थूल                                              | २ <i>६</i>       |
| संस्थान-काल                                                  | દ્દે ધ્ર       | सूर्य का उदय और अस्त                                        | 933              |
| संहनन                                                        | 993            | सेनापति                                                     | ₹9€              |
| सण्ह, लण्ह                                                   | रेद४           | सोपक्रम आयु, निरुपक्रम आयु                                  | 202              |
| सत्त्व                                                       | २०६            | सोमणस्सिए ँ                                                 | ÷ ? ?            |
| सत्य के प्रति स्वयं निश्चल (असहेज)                           | २६५            | स्कन्दक-कथा                                                 | २०६              |
| सदा-समित                                                     | 989            | कन्दक के द्वारा निर्युन्थ-प्रवचन के प्रति आस्था की अभिव्यां |                  |
| सन्निवेश                                                     | 8 ધૂ           | स्थविर                                                      | १८३              |
| समपादिका                                                     | 282            | स्थविर की विशेषता                                           | २६६              |
| समचतुरस्र संस्थान                                            | 94             | स्थान                                                       | 992,289          |
| समाहारगा                                                     | <b>ξ</b> 9     | स्थान-पार्गणा                                               | 209              |
| समिति, गुप्ति आदि मुनिचर्या का उपदेश                         | <b>२३</b> ५    | स्थिति-उदीरणा की योग्यता                                    | , .<br>ςξ        |
| समुद्धात                                                     | २५२            | स्थिति-स्थान                                                | 900              |
| सम्पर्क् श्रद्धा                                             | <b>७</b> ६     | स्नेह                                                       | २६३              |
| सम्यादृष्टि में तीन ज्ञान का नियम है, मिध्यादृष्टि में तीन अ | ज्ञान          | स्रेहकाय                                                    | 989              |
| की भजना है                                                   | 994            | स्पर्श                                                      | <b>૧</b> ૨૨      |
| सम्यग्निथ्यादृष्टि में भंग                                   | 994            | स्पर्शना                                                    | १२६              |
| सर्वाक्षरसञ्जिपाती लिब्धि से युक्त                           | 9 द            | स्पृष्ट                                                     | ४६,१५८           |
| सवीर्य, अवीर्य                                               | 982            | स्फोटवाद                                                    | 9 € 9            |
| सर्वति, सवार्वति                                             | १२६            | स्वभाव से                                                   | ঔহ               |
| मशरीर या अशरीर                                               | 949            | हर्च                                                        | 973              |
| साठ भक्त                                                     | ₹8€            | हस्तिशुण्डिकासन                                             | ₹8₹              |
| सात हाथ की ऊंचाई वाले समचतुरस्र संस्थान से संस्थित           |                | हिंसात्सक प्रवृति पर विभज्यवाद                              | १६५              |
| वजऋषभनाराच संहनन-युक्त                                       | 94             | हित                                                         | 298              |
| <b>क्षात्रिपातिक</b>                                         | २३३            | हुण्ड संस्थान                                               | 998              |
| सामान्य जीव                                                  | 34             | हॅंबतुष्ट                                                   | <b>२२२</b>       |
| प्रामायिक आदि प्यारह अंग                                     | २३६            | होत्था                                                      | ₹9€              |



## परिशिष्ट-३

## पारिभाषिक शब्दानुक्रम

```
अंग (आगम) ६,१६,२३६,२४६
अकर्म ८३,८४,८५
अकर्मभूमिज २२६
अकाम निर्जरा ४३,४४,६८,१६९,२७४
अक्रियमाण कृत १६६
अक्रिया २७६
अक्रियावाद १६१
अक्रोध १७६,१७७
अक्षर ६
अगन्ध २८७,२८८,२८६
अगर्हा १८१
अगुरुलघु १२६,१७२,१७४,२६६
अगुरुलघु पर्यव २२३,२२४,२२५
अगृद्धि १७६,१७७
अग्नि १३३,२०९,२५५
अभिकुमार १०६
अघात्य कर्म २२
अचक्षुदर्शन ६०,२६३
अचरम ४०
अचरमशरीरी ४०
अधित २०६,२८०
अचेतन १४०,१६७,२२३,२६३
अचेलत्व १७६,१७७,
अच्युत कल्प देव ६७,६८,१०६,९४८
अच्युत च्यवमान १४६
अजीव १३०,१३४,१३६,१३८,२८५,२६१,२६२,२६३,२६४,२६६
अज्ञान ८१,११६,११८,१२१,१७४,१७५,१८१
अज्ञेयवाद ४८
अढाई द्वीप २८६
अणिमा १७
अणु २८,१२४
अणु-बादर १२६
अणुव्रत ६६
अतिथि १६५
अतीतकाल ६४,९००,९३२,९७४,९७५,२२०,२८७,२८८,२८६
अतीन्द्रिय ज्ञान १४,१७,७६
अत्यन्ताभाव ७८
अथर्वणवेद २०७
अदत्तादान ३३,९२८,१७०,२७२
अदत्तादान-क्रिया १२६
```

```
अदृष्ट १८१
अदृष्टजन्यवेदनीय १६५
अद्धा-समय २६१
अद्वैतवाद १३३
अधर्मास्तिकाय १३४,१७३,१७४,१६७,२६५,२६६,२६०,
     २६१,२६२,२६३,२६६,२६८
अधस्तन १०६
अधिकरण १२६,२६४,२६५
अधोलोक १०६,१२६,१४०,१४१,२६६
अध्यवसान १५५,१५६,१५७
अध्यवसाय ३४,५७,५८,१५५,१५६,१५७
     -काल ६६
     -स्यान ३६
     -साधना २६५
अनगार १४,३६,४०,४१
अन्धिगम ७६
अनन्त १७२,२०८,२१२,२१६,२२२,२२३,२२६,२२७,२५५,
२८६,२८६
     -अनन्त काल ६६
     गुना ६५,६६
अनन्तरावगाद १२८
    -परम्परावगाढ १२६
अन्भिगम १८१
अनलंकृतविभूषित २२५
अनवकांक्षण-वृत्ति १६६
अनवगाढ १२३
अनशन १७,६६,२४७,२४८
     -भूमि २४७
अनाकार उपयोग ११६,१७४,१७५
अनागतकाल १००,१०३,१३२,१७४,१७५
अनादि ६२,६५,१७२
    -अनन्त ४०
     का सिद्धान्त १३५
     पारिणामिक ७८,२२४
    सिद्ध २५०
    सिद्धि १३५
अनानुपूर्वी १३१,१३२,१३३
     -कृत १२६
अनारम्पक ३,३१,३२,३४
अनासव २७२,२७६,२७८
```

अनाहारक २६

## पारिभाषिक शब्दानुक्रम

```
अनित्यंस्य २०६
अनित्य १८७
अनिदान २३६
अनिदावेदना ५८
अनिन्त्रिय ३८,१५१,२६२,२६४
अनिबद्ध मंगल ६
अनियत विपाक ६६
अनिर्यूढ १८१
अनिहारि २२७,२३०
अनुद्धा ७५
अनुत्तरोपपातिक देव ५७,१०६,२६८
अनुत्यान ६३,८४,८५
अनुदीर्ण ४८,८२,८३,८४,८६
     किन्तु उदीरणायोग्य ८२,८३
     -उदीरणा भव्य कर्म ५६
अनुपंधारित १६९
अनुपरिवर्तन १७१
अनुभव १३६
अनुमाग २६,४०,६३,७४,५६,६४
     -उदीरणा ८६
     -कार्र€७,६ द
     -बन्ध देखें अनुभाग
अनुभाव ३६
अनुसान ६३,२०८
अनेकान्तवाद ६५,६६,९३४,९४०,२३०
अनेवंभूत वेदना ६६
अन्तःशल्यमरण २२६,२२८,२२६
अन्तकर १०१,१०४,१७७
अन्तकृत २०५
अन्तक्रिया १,६६,१६१
अन्तर १२६
अन्तराय ६४,9६६
अन्तरालगति १४७,२०३
अन्तिमशरीरी १०२,१०३,१०४,१७७,२०९
अन्तेवासी १४
अन्यतीर्थिक २५८
अन्ययूथिक १७८,१८८,१८६,१६२,१६६,२५६,२७६
अपक्रमण ६५,६६,६७
अपचित १८८
अपरा (स्तेसेंटा) १५९,१५३
अपरिकर्ग २२७,२३०
अपरिग्रही ५६
अपरिस्पन्दात्मक वीर्य ८२
अपरीत १७१
अपर्यवसित २९०
अपवर्तन २६,२७,३०,३१,४१
अपान--देखें आन,अपान
अपार्ध-पुद्गल परिवर्त्त ४०,१७९
अपुरुषकारपराक्रम ८३,८४
अकायिक जीव ३४,११६,१४१,१६४,१६७,१६६,२०१
अप्रकम्प १६६
अप्रतिकर्प २३०
अप्रतिबद्धता १७६,१७७
अप्रत्याख्यान ५६,६०
```

```
अप्रत्याख्यानक्रिया ५९,५२,५५,५६,१८४
अप्रयत्त ३५,३६,६९
     संयत ३२,३३,३४,३६,५५,५६
अप्रशस्त लेश्या ३६
अबल ६३,६४,६५
अबहिर्लेश्य २३६
अबाधाकाल ७४
अबोधि १८१
अब्रह्मचर्य २६३
अभवसिद्धिक १३०
अभव्य ६७
अभाव २६०
अभाषा १६०
अभिगम १८१,२७०,२७२
अभिग्रह ६३,२६६
अभिधर्म १७७
अभिनिविट्ट ४१
अभिनिविष्ट १५७,१५८,१६६,१६७
अभिन्नाक्षर २५३
अमियोगी ६६
अभिरूप २६०
अभिवादन २९४
अभिसमण्णागय ४१
अभिसपन्वागत १४६,१५८,१६६,१६७
अभ्याख्यान १२८,१२६,१७०
अमनस्क ५७,५८,६०,६८,७०,३९५,२६२
     तिर्यञ्च पंचेन्द्रिय—देखें असंज्ञी तिर्यञ्च पंचेन्द्रिय
अमान १७६
अमाया ६२,९७६
अगायी ६१,६२
     सम्यग्द्रष्टि ५८,६०,६१,६२
अमावस्या २६७
अमूर्च्छ १७६,१७७
अमूर्त ७६,१६७,२०६,२६३
अयथार्थवादी १७७
अरहंताणं ७
अरति-रति १७२,१७०
अरस २८७,२८८,२८६
अरिहंताणं ७
अरुणवर द्वीप २८३
अरुणोदय समुद्र २८३
अरुइंताणं ७
असपी २८७,२६४
अर्थ पर्याय २२४
अर्थावग्रह ६०
अर्धनाराच ११३
अर्धपर्यकासन २४२
अर्धभार २२९
अर्धमागधी ८,१०
अर्धगास २४३
अर्हत् ५,११,४९,७५,६६,१०२,१०३,२२०
     -प्रवचन ११
अलंकृत-विभूषित २२१
अलमस्तु १०४
```

```
असंख्येय १०६,११२,२२७,२६३,२६६,२६७
अलोक १२८,१३०,१३१,१३२,१३५,१६७,२८८,२६३,२६६
                                                                 प्रदेश ११२,२२४,२२५,२६१,२६८
अलोभ १७६
                                                            असंख्येयभाग ५६
अल्पचेल १७६
                                                            असंज्ञिमूत ५०,५३,५७,५८,६१
अल्पतर पुद्गल ५४
अल्पप्रदेश-परिमाण ३६
                                                            असंज्ञी ६६,६८,१२१,२६२
                                                                 -आयु ६७,७०,७९
अस्पबहुत्व ७१,१२६
                                                                 तिर्यचपंचेन्द्रिय ६६
अल्पशरीरी ५०,५४,५७
                                                            असंयत ३२,३३,३४,३६,४२,४३,४४,५४,५५,६६,६७,१६१,१८७
अल्पेच्छा १७६,१७७
                                                            तथा देखें अविरति
अल्पोपधिक १७६
                                                            असंयत भव्य द्रव्य ६७
अवकाशान्तर १२२,१२३,१३९,१३२,१३६,१७२,१७६२६८,२६६
                                                            असंयती—देखें असंयत
अवगाढ ७३,१२३
                                                            असंयम २३०,२६३ तथा देखें अविरत
     -अनुवगाद १२६
                                                            असंयमी तथा देखें असंयत
अवगाहन २२४,२२५
     -गुण २८६
                                                            असंवृत ३६,४०,४९
अवगाइना १०६,११२,११५,११६,१२६,२१०,२६३
                                                            असंवृत बक्कस ४०
                                                            असंसारसपापन्न ३२,१६७
     -स्थान १११
                                                            असंहनन-अवस्था १९४
     -काल ११२
                                                            असत् १३३,१३४
अवग्रह ८८
                                                            असत्य ६२
अवतारवाद २१०
                                                            असातवेदनीय कर्म २६,३६,४९,५७,७४,९८४,९८७
अवधारणा ८१
                                                            असिद्ध १३१
अवधारणी २६१
                                                            असिद्धी १३५
अवधि-ज्ञान १३,१७,६०,१०३,१०४,२६३
     -दर्शन ६०,२६३
                                                            असुर २६४,२६६
                                                            असुरकुमार देव ५६,५८,६९,७२,१०५,१०७,९९७
अवर्ण २८७,२८८,२८६
                                                            अस्तिकाय २१,१०१,१३१,१६७,१६६,२६५,२६०,२६१,२६३,२६५
अवसर्पिणी ११,२०२
अवस्थान-काल ६४,६५
                                                            ७७,७८,७६,८३,८४,१०१,१३३,१४०,२०८,२०६,२२४,२६०
अवस्थित २२४,२८७
                                                            अस्थितकल्पी ६२
अवाय ८८,६०
अविग्रहगति १४५,१४७
                                                            अस्थिबंध १५; देखें संहनन
                                                            अस्यिरचना १९३; देखें संहनन
अविज्ञात १८१
अविरत ३३,४२,४३,१६१ तया देखें असंयत
                                                            अस्पर्श २८७,२८८,२८६
अविरति ३२,३३,३४,५६,९६३ तथा देखें असंयत
                                                            असृष्ट १२३,१२५,१२६,१२७,२०३
                                                            अहंगानिता २७७
अविसंवादन ६२
अवीर्य ८३,८४,८५,९६६,९६७,९६८
                                                            अहिंसक ३३,१६५
अवेदनीय २७
                                                            अहेतुगम्य ७६
                                                            अहेतुवाद ७६
अव्यय २२४
                                                            आकर ४२,४४
अव्यवच्छित्र १८१
                                                            आकाश—देखें आकश्शास्तिकाय्य
अव्याकृत १८१,२०६
                                                                 -खण्ड २६३
अव्यापन्न १५४
                                                                 -प्रदेश ७३,१२६
अव्युत्कालिक च्यवमान १४६
अब्युत्सर्ग २७२
                                                            आकाशास्तिकाय १३४,१७३,१७५,१६७,२६५,२६६,२६०,२६१,२६२,
अव्रत—देखें अविरति
                                                            २६३,२६४,२६६
अब्रती जीव—देखें अविरति
                                                            आकुलीकरण १७१
                                                            आकृति १५
अशरीर ३७,३८,२०३
                                                            आकृति-विज्ञान १४
अशुभ ३४,२०५
                                                            आक्षेप २९९
     योग ३२,३३,३४,५६
अशून्य-काल ६४,६५,६६
                                                            आक्सीजन २४
अशैलेशीप्रतिपन्न १६७,१६८
                                                            आगम ६,८,१५,६६,६०,६१,६२,२०८,२१३,२६५,२६१
                                                                 का व्याख्या-साहित्य ६६
अश्रवण १८१
                                                                 प्रमाण ६३
अश्रुत १८१
                                                                  युग का दर्शन १६७
अष्टम भक्त २६६
                                                                  -संकलन-काल ६३,२०६
अष्टस्पर्शी २८
                                                                  -साहित्य-दे खें आगम
असंख्यातगुना ५६,७१
                                                             आयमों का संकलन २०८
असंख्यातवां माग २६६,२६६
```

| आगमोत्तरयुग का दर्शन १६७                          |
|---------------------------------------------------|
| आचारशासीय १६६                                     |
| आचार्य ५,१४,६६                                    |
| आजीवक ६६,६७,६८,८६,८६,५६३,२१०,२६०                  |
| आजीविक-देखें आजीवक                                |
| आटो-लेब २८०                                       |
| आतापन-भूमी २४१                                    |
| आतापना २३६,२४०,२४९                                |
| आत्म-कर्तृत्ववाद ८०,१२६,२६५                       |
| -परिणाम ६३                                        |
| -प्रदेश ६८,१४५,२५२,२५३,२५४                        |
| -भाव २६३,२६४                                      |
| -भाव-वञ्चन ६२                                     |
| आत्मा १७,१६,३७,३६,४२,६०,६२,१६३,२०६,२१०,२४६,       |
| 308,3€3                                           |
| आत्मा, संशरीर ३७                                  |
| आत्माङ्गल २२१                                     |
| आत्मारम्मक ३१,३२,३४                               |
| आत्यन्तिक २२८                                     |
| आधाकर्म १८४,१८५                                   |
| आधिकरिणकी १६२,१६३,१६४                             |
| आधुनिक विज्ञान २५३                                |
| आधोवधिक अवधि १०२,१०४                              |
| आध्यातिक दृष्टि १४०,१८७                           |
| आनदेखें आन, अपान                                  |
| आन, अपान २४,९६६,२००,२०४                           |
| अपनंत १०६                                         |
| आनापान २४                                         |
| आनुगामिकता ६३,२१३,२१४;२३२,२७०,२७१                 |
| आनुपूर्वी १२८                                     |
| -अनानुपूर्वी १२ <del>६</del>                      |
| -जनातुभूवा ४२६<br>-कृत १२६                        |
| ्रवृत १२६<br>आनुवंशिकी १४,१६                      |
| आमामण्डल ५७,६३                                    |
| आभियोगिक ६६,६७,६८                                 |
| आमिनिबोधिकज्ञान ६०,१९६,१२०                        |
| आमानवाधकक्षान ६०,४४६,४४०<br>आम्युपगमिकी ६८,६६,२६३ |
|                                                   |
| आम्रकुकाक १५७,२३६<br>आयु—देखें आयुष्य             |
| आयु—दक्ष आयुष्य<br>-क्षय २५१                      |
| -बन्ध देखें आयुष्य-बंध                            |
| -बन्ध दख अःयुज्य-बध<br>-विज्ञान १५४               |
|                                                   |
| -वेंद १५१,१५२,१५३,१५४,१५६                         |
| आयुष्य २६,४२,४८,६०,६१,६४,१४८,१४६,१६६,१६०,१६१,१७८, |
| १७६,२०३,२२६,२२७,२५२,२७३,२७४                       |
| कर्म ३६,४९,२०५,२५३,२७३                            |
| -बन्ध ४४,४८,७०,१५१,१७६,२५१                        |
| -वाद ६०<br>अपनिकत्ती ५०                           |
| आरंभिकी ४१                                        |
| आरण देवलोक १०६                                    |
| आरम्भ ३१,३२,४६                                    |
| आरम्भवाद १६१                                      |
| आरम्भिकी ३४,५२,५४,५५,५६,६०,६२<br>आर्जवप्रधान २६६  |
| आतंत्रप्रधान ३६६                                  |

```
आर्त-रौद्र-ध्यान २२६
आलोचना २४६,२५०,२५१
आवर्त २०
आविचिमरण २२६
आश्रम ४२,४४,४५
आश्रव ३३,५६,८९,९०३,२६४,२६५,२६९
     -द्वार ३२
आसक्ति २६६,२७३,२७६,२७७
आम्रव देखें आश्रव
आहरण १४२-१४४
आहार २८,२६,३१,४६,५६,५७,६०,६१,१४४,१५२,१६७,२५५
     -पर्याप्ति १४४,१५६
     -स्थिति २४
आहारक २८,३८,१२०,१५२
     शरीर १२०,१४६,१७५,२५३
आहार-पुद्गल-वर्गणा २८
आहारक लब्धि २५३
     वर्गणा ६३
     समुद्धात २५२,२५३
आहियमाण आहुत १४८,१४६
इतिहास २०७
इत्यंस्य २०४,२०६
इन्द्रिय ३८,६२,८८,१४०,१५१,१५५,१८३,१६६,२०१,२२७,
२५६,२६६
     -ज्यी १६
     -ज्ञान १५१
     -पर्याप्ति १४४
     -वशार्त २२६
     -संस्थान ३८
इभ्य २९३,२१६
इलिका गति १४५
इलैक्ट्रोनिक माईक्रोस्कोप २८०
इहमविक ३७,३८,९७६
इक्ष्वाकु २१४
ईर्या २३६,२७५,२७६
ईशान १०६
ईश्वर ४८,९३५,२०६,२१०,२१५
     -कर्तृत्ववाद २७,४ ६,७७,७ ६,१३५
ईषस्राग्भारा १३७,२०६,२६६
ईहा ६६,६०
उकडू आसन १८,१६,२३८,२४९
उग्र २१४,२१५
    तपस्वी १६
उच्च-नीच २७५,२७६
उच्चार-प्रस्रवण १५३,२३६
उच्छ्वास, निःश्वास
२४,४६,५४,५६,५७,६०,६१,१५०,१५३,१८२,१६७,
966,200,209,202,208
उत्करिका १६
उस्सिप्त शरीर १७
उत्तर-वैक्रिय ११४
उत्तरासंग २७२
उत्तानशयन १५७,२३८
उत्यान ८१,८१,८२,८३,८४,८४,८६,१६८,२४४,२६३
```

```
उत्पत्ति-निष्पत्तिवाद १६१
उत्पत्तिस्रोत ८२
उत्पन्नज्ञानदर्शनधर ४१,१०१,१०३,१०४,२३६
उत्पात पर्वत २८२,२८३,२८४
उत्पाद २१,२२,२३,७७,१००,१०१,१८७
उत्सर्पिणी २०२
उदकगर्भ २६०
उदग्र २४३
उद्धिकुमार १०६
उद्धिप्रतिष्ठित १३७
उदय ३०,३१,८१,८२,८३,८६,१६६,२६६,२७४
     के अनन्तर पश्चात्कृत कर्म ६२,६३,६६
उदात्त २४३
उदीरणा २२,२३,२६,२७,२६,३०,३१,४१,७३,७५,८२,८३,८६,
τ0,ξξ
     -भव्य ८६
     -योग्य ८३,८४,८५,८६
उदीरित २५,२६
उदीर्ण ४१,४८,६१,८२,८३,८४,८५,८६,१५८,१६६,१६७
उद्देशक ३१
उद्देशना-अन्तेवासी १५
उद्धर्तन २६,२७,४३,१४२,१४३
उन्मान २२१
उपकरण १६७
उपकारक-शक्ति १५१
उपचय २५,२६,२६,३६,७४,१५१,१५४
उपचित ७३,७४,७५,१८१,१८३,१८८
उपद्रवण ३२
उपधारित १८९
उपनिषद में सृष्टिवाद १३३
उपपद्यमान १४२,१४४
उपपन्न १४२,१४४,२५५
उपपात ६०,६७,१६३
उपयोग १०६,१३२,२०१,२६३,२६४
     गुणवाला २८६
उपयोगलक्षण--देखें उपयोग
उपवास १६,९७,२६७
उपशमन ८३,८४,८६,८७
उपशान्त १६६
उपशामना २७,४९,८५
उपस्थान ६४,६५
उपस्थापना-अन्तेवासी १४,१५
उपस्थित १६१,१६३
उपहित १८१,१८३
उपादेय २६५
उपाध्याय ५,६६
उभयारम्भक ३१,३२,३४
उल्लोच भूमि २८३
उष्पयोनिक जीव २७६,२८०
कंचालोक १४१
ऊर्ध्वजानु अधःशिरा १८,१६
ऊर्ध्वलोक १०५,१२६,१४०,२६३,२६५
ऋग्वेद २०७
```

```
ऋजुगति १४७
ऋजुता ६२
ऋजुसूत्रनय २२,२३,६२
ऋद्धि १७,१४८,२५६
एकत्व विक्रिया २५२
एकदण्डी २०८
एकभविक कर्माशय ६६
एकान्तपण्डित १५६,१६१
एकान्तबाल ६६,११६,१६१
एकार्यक २३
एकेन्द्रिय च्७,११३,१४६,१६६,२००,२०१,२६२,२६४
एवंभूत ६२
     वेदना ६६
एषणा २३६
एषणीय १८६
ऐर्यापथिकी १६२,१६३
ओघ १८५
ओज १५२,१५३
     आहार २८,१५२
ओजस् १५२
ओजस्वी २६८
ओराल २६,२२१,२४३
ओहिणाणजिणे १३
औघ-औद्देशिक १८५
औधिक १८,३६,६०
औदारिक २८,३८,६३,११३,११८,१५१,१७५,२०३,२२४,२५६
औदारिकमिश्र २५४
औदारिकवर्गणा ६३
औदारिकशरीर--देखें औदारिक
औद्देशिक १६५
औपक्रमिकी ६६,६६
        वेदना ६८
औपग्रहिक १८
औपपातिक २१३
औपम्य ६३
कइ ४९
कन्दर्पी भावना ६८
कन्दुक गति १४५
कन्नड ७
कपाटाकार २५४
करण ४१,८२,१५५,१५६,२३४
करणप्रधान २६८
करणवीर्य १६८,१६६
कर्बट ४२
कर्म २३,२६,२७,३०,३६,४०,४९,४२,४८,५३,५७,६०,६१,७४,७५,
द०,द१,द२,द४,द४,द६,द७,द६,६२,१३६,१३७,१३८,१५१,१५८,
१६६,१६७,१६८,१६६,१७३,१७५,१८५,२४५,२६२,२७३,२७४,२७६,
₹35,005
     -उदय ६८
     -उदीरणा ८६
     -काण्ड २०६
     -क्षय ६६
     -ग्रंथ ७३,७४,११६
```

| -दलिक ७४                                               | कायिक परिष्पन्द १६५                                 |
|--------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|
| -निर्जरण ४४                                            | कायिकी क्रिया १६२,१६३,१६४,१६५                       |
| -निषेक ७४                                              | कायोत्सर्ग =,२३=,२५०                                |
| -पुद्गल २६,३०,३१,६३,७३,७४,८६,६८,२५३                    | -मुद्रा २३६,२४०,२४१                                 |
| -पुद्गल-वर्गणा २६,२६                                   | कारण २१७                                            |
| -प्रकृति ५,४१,७३,६४                                    | कार्बन-डाइऑक्साइड २४                                |
| -प्रतिष्ठित १३७,१३६                                    | कार्मण शरीर २८,२६,९९२,९९३,९९६,९९८,,९२०,९४७,९५२,९७२, |
| -प्रदेश ३१,७४,६६                                       | 968,964,703,778                                     |
| -बन्ध ४०,४८,५७,५६,६०,८१,९५७,१६३,२७४                    | योग २५४                                             |
| -मुक्त ४०                                              | वर्गणा ६३                                           |
| -स्त् <b>प</b> १६१                                     | काल ११,२६,३०,६०,६६,१०२,१२६,१२६,१२६,१३२,१६७,२००,     |
| -लेश्या १३१                                            | 309,209,209,206,206,290,220,263,208,260,266,        |
| -विपाक ६६,१६५                                          | ₹₹₹₹\$                                              |
| -बाद २७,४६,७३,६६                                       | -मर्यादा ४८,२५१                                     |
| -वेदन ४८,७५,६८                                         |                                                     |
| -शरीर २८,३८                                            | कालतः २२३,२२४,२२५,२२६                               |
| -शास्त्र—देखें कर्मप्रन्थ                              | काव्यानुशासन ११                                     |
|                                                        | किंपुरुष २६४,२६६                                    |
| -सत्ता २७७                                             | किन्नर २६४,२६६                                      |
| -सिद्धान्त २६५                                         | किल्विषक ६६,६७,६८                                   |
| कर्माशय १६५                                            | किल्वियी भावना ६८,६६                                |
| कर्मिता २७३                                            | कीलिका १६,१९३                                       |
| कलकल २१६                                               | कुटिव्रत ६६                                         |
| कलह १३६,१७०                                            | कुण्डिलनी २४१                                       |
| कलुषं ६६                                               | कुत्रिकापण २६६,२६६                                  |
| -समापन्न ७५,२११,२१२                                    | कुब्न १५                                            |
| कल्प २०७,२०६                                           | कुलसम्पन्न २६८                                      |
| -स्थिति ६१                                             | कुलस्थविर १६३                                       |
| कल्पान्तर                                              | कृत ७३,७४,१४७,१४८,१६६,१६७                           |
| कल्पोपपत्तिका १६१                                      | कृतयोगी २४७                                         |
| कल्याण २२९,२४३                                         | कृतयोग्य स्थविर २४५,२४७,२४८                         |
| कवल आहार १५०,१५१,१५२,१५३                               | कृतिकर्म २०                                         |
| क्षाय ३४,५६,६३,१८३,१६३,२५२                             | कृष्णपक्ष १७१                                       |
| का उदय या विलय ६३                                      | कृष्ण-परिव्राजक ६६                                  |
| की अल्पता १६१                                          | कृष्ण लेश्या ३४,३५,३६,६०,६९,६२,९९६,९९७,९९८,९७४      |
| कुशील निर्प्रय ३५                                      | केवल <b>६०,</b> ९०३                                 |
| -चतुष्क ६१                                             | -ज्ञान १७,२२,६३,६०,६१,१२०,२६३                       |
| -वंशार्त २२६                                           | -ज्ञानी १३,१०४                                      |
| -समुद्धात २५२                                          | -पाणिजिणे १३                                        |
| कांक्षा ७४,७६, <sub>८६,६</sub> ६,६२,६३,९७७,२९३,२९२,२६४ | -दर्शन ६०,२६३                                       |
| का जन ६९                                               | ब्रह्मचर्यवास १०१                                   |
| -प्रदोष ६,९७७                                          | संयत जीतः ३६                                        |
| नोहनीय कर्म ७२,७३,७४,७६,५०६,८०,८१,८७,८८,               | संयम् १०९                                           |
|                                                        |                                                     |
| र्र, ६०, ६१, ६३<br><del>४४, वर्ष</del> -               | केवली ५२,९६,४९,९०२,९०३,२९०,२२०,२५३                  |
| कान्दर्पिक ६६,६७,६८                                    | -समुद्धात २५२,२५३,२५४,२६२                           |
| कापिल ६६                                               | कोश ३६                                              |
| कापोत लेश्या ३४,३५,६०,६९,६२,९१४,९१६,९९७,९१८,९२०        | कोशिका-दीवारें २८०                                  |
| काय ४०,२०२                                             | कौटुम्बिक २९६                                       |
| -क्लेश १७                                              | कौतुक २७१                                           |
| -गुप्त २३५                                             | कौरव २१४                                            |
| -परीत १७१                                              | क्रमविकासवाद १३३                                    |
| -भवस्य २६१                                             | क्रमोपयोगवाद ६२                                     |
| -योग १६,९१६,१६५,९७४                                    | क्रियमाण १६४                                        |
| -समित २३५                                              | कृत १२६                                             |
| -स्थिति ६५,२०२                                         | क्रिया १८६,१६०                                      |
| the series of                                          | 1                                                   |

```
क्रिया ५६,६०,६१,६२,१२८,१२६,१६१,१६२,१६३,१६४१७६,१८६,
                                                               गुरुलघु १७२,१७४,२२३
9€0,9€0,70€,7€8,7€9
                                                               गृद्धस्पृष्ट मरण २२६,२२७,२२६
                                                               गृहस्थ १६१
     -वाद ५६
     -वादी १६१
                                                               गेरुक ६८
कोण १२६
                                                               गोत्र ६४,२०६
                                                               गोदोहिका १६,२३८
क्रोध ६२,८९,९२८,९७०,९७७,९८९,९८३
     संज्ञा १०६
                                                               गोशालक के शिष्य ६८
क्रोपोसोम १५
                                                               ग्राम ४२,४४
                                                                    -स्थविर १८३
क्लम १५४,२३६
                                                               ग्रीक दर्शन में सृष्टिवाद १३३
क्लेश १०३,१६५
क्षत्रिय ६६,२०८,२१३,२१५
                                                               ग्रैवेयक ६७,२६८
क्षपण ६८
                                                                    -त्रिक १०६
                                                               घनवात १३१,१३३,९३५,१३६,१७२,१७५,२६६
क्षम २३२,२७०
क्षमायाचना २५०
                                                               धनोदधि १३१,१३५,१३६,१७२,१७५,२६६,२६८
क्षय (क्षयिक) २२,८१,१६६
                                                               घोरतपस्वी १६,३७
                                                              घ्राणेन्द्रिय-प्रत्यक्ष ६०
क्षयोपशम १७,३८,४८,८१,९६६
क्षेत्र १९,६६,१२५,१२६,१६७,२०१,२२३,२२४,२२५,२२६,
                                                               चक्रवर्ती १२
                                                               चक्षुदर्शन ६०,२६३
२८७,२८€
खामणा २४७
                                                               चक्षुरिन्द्रिय-प्रत्यक्ष ६०
खेचर ६६
                                                               चतुःस्यानपतित ५६
खेट ४२
                                                               चतुःस्पर्शी २८
गंधर्व २६४,२६६
                                                               चतुरिन्द्रिय ८७,११६,१६७,१६६,२०१,२६२,२६४
गणधर १४
                                                               चतुर्गति-गमन २०६
     -वाद ६५
                                                               चतुर्गत्यात्मक संसारकान्तार २२६
गणस्थविर १८३
                                                               चतुर्घभक्त २३६,२४१,२४३
गणित-विद्या ६
                                                               चतुर्दशपूर्वी १३,१४,१७,१८,६०,२५३
गणित्रस् २१८
                                                               चतुर्याम ६१
गणेत्तिया २९८
                                                               चतुर्विंशस्तव ६
गणेती २१८
                                                               चतुष्क २१३
गति ४२,४३,२६३
                                                               चत्वर २१३
     -परिणाम १७५
                                                              चमर २८३
     -सहायक २६३
                                                              चमरचञ्चा १६६
गन्ध १५८,२२३,२८६,२६०
                                                              चय २५.२६.२६,७३,७४.१५१
गमन २७५
                                                              चरक ६६
गरिमा १७
                                                              चरक-परिव्राजक ६६,६७
गरुड २६४,२६६
                                                              चरण २३४
गर्भ १४६
                                                              चरणप्रधान २६८
     अवक्रान्ति-प्रकरण १५२
                                                              चरमशरीरी ४०,४१
     का देवलोक-गमन १५५
                                                              चरित्रान्तर ८८,६१
     का नरक-गमन १५५
                                                              चलन २३
     की मुद्रा १५७
                                                              चलमान अचलित १८८
     -विज्ञान १५०,१५२,१५३,१५५,१५६,१५७,१५८
                                                               चलमान चलित २२,२३,१८६
     -शरीर १४६
                                                              चार द्वार वाले स्थान २१२,२६६
गहां द२,द३,द५,द७,१६१
                                                              चार वेद २०७
गाढ बन्धन ३६,४०,१८५,१८६
                                                              चारित्र ३७,३८,६७,६८,६९,१८३,२४८,२४६
गिरिपतन २२६,२२८
                                                                    -पर्यव २२४
गुण २६७,२८७,२८८,२८६,२६२
                                                                    मोह १७,२७,६६
गुणप्रधान २६८
                                                              चिण १३
गुणरत्न संवत्सर तपःकर्म २३६,२४०,२४३
                                                              चित ७३,७४,७५,१५५,१५६,१५७
गुणसूत्र (देखें क्रोमोसोम) १५,१५४
                                                              चीनी बौद्ध सम्प्रदाय २०६
गुणस्थान ५६,६२
                                                              चेइय १२
गुप्ति २३५
                                                              चेतन १७,६०,१३४,१४०,२२३,२६२
गुरु १७४
                                                              चेतना ६०
मुरुत्व १७९
                                                               चैतन्य केन्द्र १६
```

| चैतन्याद्वैतवाद १३४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | -भाव २६३                                          |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| चैत्य १२,२०७,२१४,२३७,२६३,२७६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | -मुक्त १३७                                        |
| चौबीस दण्डक ६०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | जेनेटिक साइंस १४                                  |
| चौराहा २१२,२६६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | जैन दर्शन ४८,७७,८६,१६९,१६७,२१०,२६२                |
| चीहटा २९२,२६६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | दर्शन में सृष्टि ९३३                              |
| च्यवन २५१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | महाराष्ट्री ६                                     |
| छद्मस्य १०२,१०३,१०४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | मुनि ६६,६६,२३५                                    |
| छन्द २०७,२० <del>६</del>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | <b>गुनिवेषधा</b> री ६७,६६                         |
| छह द्रव्य २६१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | विज्ञान २५५                                       |
| छाद्मस्थिक समुद्धात २५२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | साधना-पद्धति २१७                                  |
| <b>छेदन २३</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | जैव-रसायन १५                                      |
| छेदोपस्यापनीय चारित्र १५,६१,२४८,२४६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ज्ञात २१४                                         |
| जटाधारी ६८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ज्ञान ३६,३७,३८,६२,६६,१०६,११४,११८,१२०,१३१,१७४,१७५, |
| जडचैतन्याद्वैतवाद १३४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | १८१,१८३,२७८                                       |
| जडाद्वैतवाद १३४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | -कोश ३८                                           |
| जन-उकलिका २१२,२१४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | -दर्शन €२                                         |
| -कर्मि २९२,२९४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | पारभविक ३८                                        |
| -कलकल २९२,२९३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | -पर्यव २२५                                        |
| -पद २५०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | -मोह ६६                                           |
| -बोल २१२,२१३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ज्ञानान्तर <b>६६,६०</b>                           |
| -व्यूह २१२,२१३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ज्ञानावरणीय कर्म ३८,७४८६,६४                       |
| -संत्रिपात २१२,२१४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ज्ञानी ६੮,२9€                                     |
| -समूह २१२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ज्ञानेन्द्रिय <b>१३</b> €                         |
| -सम्मर्द २१३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | न्नेय ७६                                          |
| जन्म ६०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ज्योतिष-शास्त्र २६७                               |
| -काल ६०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ज्योतिष्क देव ३४,४६,४६,६७,९०६,९२९,९६८,२८९,२८६     |
| -मरण ६२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ज्यौतिषायण २० <del>६</del>                        |
| जन्मान्तर-सादृश्यवाद ६५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ज्वलनप्रवेश (गरण) २२६,२२८                         |
| जम्बुद्वीप १२३,२८३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | तत्तीव्राध्यवसान १५७                              |
| जलप्रवेश मरण २२६,२२=                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | तिश्चत्त १५७                                      |
| जाति २६,२०९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | तत्त्व १३३                                        |
| -सम्पन्न २६ र                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | -ज्ञान २० <b>२,२६</b> ४                           |
| स्यविर १६३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | -विद्या १६७                                       |
| -स्वरणज्ञान ६६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | तथारूप १५७                                        |
| जिण १३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | तदध्यवसित १५७                                     |
| जिणे १४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | तदर्योपयुक्त १५७                                  |
| जिन १३,१४,४१,७६,७६,१०२,२२०,२४५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | तदर्पितकरण १५७                                    |
| -कल्पस्थिति ६९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | तदुभयभविक ३८                                      |
| -कल्पी मुनि २१७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | तद्भवमरण २२६,२२८,२२६                              |
| जीन १५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | तद्भावनामावित १५७                                 |
| जीव २४-२६,३०-३५,४०,४९,४४,४८,५९,५२,५६६४-६६,७५,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | तनुवात १३१,१३२,१३३,१३४,१३६,१७२,१७४,२६६            |
| £7,£4,993,930,938,93E-980,988-98E,9E0-907,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | तन्गना १५७                                        |
| \$\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\tau_{\\ \tau_{\tau_{\\ \tau_{\tau_{\\ \tau_{\\ \tau_{\\ \tau_{\\ \tau_{\\ \tau_{\\ \\ \tau_{\\ \\ \tau_{\\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ | तप १४,१६,१७,१६,३७,३८,६१,६६,१२१,१३०,१६६,१७६,१८७,   |
| ₹₹₹₹₹₹₹₹₹₹₹₹₹₹₹₹₹₹₹₹₹₹₹₹₹₹₹₹₹₹₹₹₹₹₹₹₹                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 9 € 3, २०७, २ 9 २, २ ६ ३, २७२, २७३, २७७, २७६      |
| 740-748,744                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | तपःकर्ग २३६,२४०,२४३,२४४,२६४,२७४                   |
| -अजीव २६४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | तपस्वी २१६                                        |
| -अणु २८०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | तस्तपस्वी १६,१७                                   |
| -अवस्या २०६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | तमःप्रभा १०५,२५५                                  |
| -अस्तिकाय १३४,१७३,१७५,२८५,२८६,२८७,२८६,२६०,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | तमस्तमा १०५,२५५                                   |
| 249,742,744,764,764,764,764,764,764,764,764,764                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | तमिल ७                                            |
| -ल २०१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | तरुपतन (मरण) २२६,२२८                              |
| -द्रव्य २००,२६९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | तलवर २९४                                          |
| -प्रदेश २६,३०,३९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | तत्नेश्य १५७                                      |
| /4/4_14.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ······                                            |

# भगवई

```
दीप्ततपस्वी १६
तापस ६६,६७,६८
                                                              दीर्घीकरण १७१,१७२
     श्रमण ६८
तिरछा लोक —देखें तिर्यग्लोक
                                                              दुःख १६१
तिराहा २१२,२६६
                                                              दुरधिगम ७६
तिर्यग्योनिक ५७,६९,६४,६५,७०,६७,६८,१२०,१४८
                                                              दुष्प्रवृत्ति ३२
     -आय् ७०
                                                              दृष्ट १८१
     गर्भ २६०
                                                              दृष्टि १०६,१९८,१३१,९७४,९७५,९७७
     -संसार-अवस्थान-काल ६४
                                                              देव ४२,६१,६४,६५,६७,६८,१४८,१४६,१५६,१६०,१६८,
तिर्यग्लोक १४१,२८३,२६५
                                                              909,986,
तिर्यञ्च ४२,४३,६६,६७,७०,९५९,९६०,९७९,२०४,२२६,२२७
                                                              २२६,२२७,२६८,२६४,२६६,२७३,२७७,२८२
     यौगलिक ७९
                                                                   -असंज्ञी आयु ७०,७१
तीन गुप्तियां १०४
                                                                   -आयु ७०,७९
तीर्यंकर १२,६६
                                                                   -गति ४५,६७,७०
तीव्र अनुभाव ३६
                                                                   ∙ल ६७
तीव्र बन्धन ४०
                                                                   -लोक ४३,६७,६८,२५१,२५६,२७३
तेजः ३५,३६,१२१
                                                                   -संसार-अवस्थान-काल ६४
तेजस्कायिक ३५,१६५,१६७,१६६
                                                              देश १९,५६,९७५,२६३
तेजस्वी २६८
                                                                   -कथा ८१
तेजोलब्धि २५३
                                                                   -तः आहार १५३
तेजोलेश्या १४,९७,३४,६०,६१,६२,१९७,९१८,२५२,२७४
                                                                   -बन्ध १६
तैजस २८,२६,६३,९१२,९९३,९९८,९२०,९४७,९५२,९७२,
                                                                   -विस्त ५६,६६,६६,२२६
१७५,२०३
                                                              देशात्मक २६३
तैजस शक्ति २४१
                                                              देशी भाषा १२६
तैजस समुद्धा २५२,२५३
                                                              द्वैतवादी २६९
त्रस १३६,१३७,१८५
                                                              दोष १७०
     -नाडी २०९
त्रायस्त्रिश देव ८६
                                                              द्रव्य ११,२१,२२,६३,७२,६६,१००,१३२,१७४,१७५,१८७,१६७,
त्रिक २१३
                                                              २०१,२०६,२२३,२२६,२८७,२८८,२८६,२६१,२६३,२६४
त्रिदण्ड २१७
                                                                   -तः २२३,२२४,२२५,२२६
त्रिदण्डी ६८,२०८
                                                                   •ल २२३
त्रिप्रदेशी स्कन्ध १६१
                                                                   अवगोदरिका १७७
त्रीन्द्रिय ८७,११६,१६७,१६६,२०१,२६२,२६४
                                                                   क्रिया ६७
त्रैकालिक २०६
                                                                   मंगल ५
                                                                   लिपि १०
त्रयणुक १६१
     वाद १६९
                                                                   लेश्या ५७,१०६,११४,११६,११८,१२०,१२१,१५५,१५६,
दण्डक ३५,४८,५६,६०,७२,७३,१२८,१४६
                                                              १५७,१७४,१७५
दण्डाकार २५४
                                                                   वेद २५६
                                                                   शल्य २२६
दण्डायत २३६
दर्शन ३७,१३१,१७४,१७५,१८३
                                                                   श्रुत १०
     पर्यव २२४,२२५
                                                                   सम्यक्त्व ७६
     भ्रष्ट स्वतीर्थिक ६६,६७,६६
                                                              द्रव्यार्थिक ६२,१८२,१८३
     मोहनीय २७,६६,७४,६७
                                                              द्रव्येन्द्रिय १५१
दर्शनान्तर ६६,६०
                                                              द्रष्टा २६०
दर्शनावरण ६४
                                                              द्रोण २२१
दर्शनीय २६०
                                                              द्रोणमुख ४२,४४,४५
दशमभक्त २४३
                                                              द्रोणी-प्रमाण २२१
                                                              हादशभक्त २४३
दहन २३
दार्शनिक ४८,६५,२६५,२६५
                                                              हादशांगधर १८,१८३
दिगम्बर-साहित्य ६२
                                                              हादशांगी २०,२६,६१
दिव्य शक्तियाँ २६५
                                                              हिप्रदेशी स्कन्ध १६०,१६१
दिशा ४२२,१२३,१२४,१२६,१२६,१२७,२००,२०१
                                                              ह्रीन्द्रिय ६७,११६,१६७,१६६,२०१,२६२,२६४
                                                              द्वीप १३१,१७५
     कुमार १०६
दीक्षा २४६
```

```
द्वीपकुमार १०६
द्वीपसमुद्र २८३
द्वेष ८१,१२८,१६५
द्वैक्रियवाद १७<del>६</del>
द्वैतवाद ५३४
द्वैतवादी दर्शन १३४,२६१
द्व्यणुक १६१
धन्य २२१,२४३
धर्म ८१,१५६,२६७,२७३,२६१
     -कथा २३१
     -जागरिका २४६
     -ध्यान २४६
धर्मान्तेवासी १५
धर्मास्तिकाय
££,938,903,90£,9£0,?~£,?~~,?~£,?£0,?£?,?£3,
२६५,२६६,२६६
धारक २०६
धारणा ८८,६०
धूमप्रमा १०५,२५५
ध्यानकोष्ठ ५६,५३०
ध्यानमुद्रा १६
ध्रीव्य २१,२२,१००,१०१,१८७
नगर ४२,४५
     -स्थविर १८३
नपुंसकवेद २५६
नमस्कार मंत्र ८,६
नय २३,६२,९७४,९८३
     -दृष्टि २१
नयान्तर ८८,६२
नरक ३५,४३,६१,६६,७०,१५६,१६०,१७१,१६३
नागकुमार २१४,२६४,२६५
नाडी-तंत्र ३८
नानाघोष २३
नानार्थक २३
नानाध्यञ्जन २३
नामकर्म ६३,८९,८२,६४,२२४,२६२
नाराच (संहनन) ११३
नास्तिक २०६
नास्तित्व ७७,७६,७६
निःशंकित २६६
निःश्रेयस २९४,२३२,२७०
निःस्पन्द ४१
निकाचना २६,२७,३०,३१,४१,८६
निकाय २०२
निक्षेप १०
निगंठ २७
निगम ४२
निग्रह २६६
निघण्ट २०७
नित्यानित्यवाद १८७
निदान २२६
निद्रा ६१
निधत्त २७,२६,३०,३१,४१,८६,१५७,१५८,१६६,१६७
निबद्ध मंगल ६,८
```

```
निमित्त ८२
नियत २२४
नियत विपाक ६६
नियति ८१
     -वाद ८१,६६
नियम ११५
नियमान्तर ८८,६३
निरायुष्क १५१
निरुक्त २०७,२०६
निरुपक्रम २०३
निरोध १८३,२७३,२७४
निर्प्रत्य ६८,१८५,९८६,२०४,२०५,२०६-२१२,२५८,२५६
     -प्रवचन २३१,२३४,२६४
निर्जरा १६,२३,२६,२६-३१,४२,४४,५७,७५,८५-८७,६८,२६४,२६५,
202-208,2E9
निर्जीण २५,२६,७२
निर्देश १२६
निर्यूढ १८१
निर्विचिकिता २६६
निर्विश्यमान ६१
निर्विष्ट ६१
निर्वृत्तित १६४
निर्वृत्त्यमान १६४
निहरि २२७,२३०
निहरिम २३०
निलय १३३
निश्चय नय २३,१८२
निषद्या १६,२३८
निषेक-रचना ७४
निष्कांक्षित २६६
निसृज्यमान १६४
निसृष्ट १६४
निहत्त ४१
निक्कद ६८,६६
नील लेश्या ३४-३६,६०-६२,११६-११८,१२०
नैगम ७०,६२,२६६
नैयायिक २६५
नैरियक २६,३४,४६-५१,५७,५८,६०,६४,६५,७०,७२,८७,६७,६८,
१०६,१०६,११२-९१४,११६,११६,१२०,१३१,१४२,१५५,१६८,
१७२,२२६,२२७,२५५
      -असंज्ञी-आयु ७१
     -आयु ७०
     यावत् वैमानिक १७५
     -संसार-अवस्थान-काल ६४
नैश्चियिक काल १६७
नोकर्न ८७
नोकर्म-पुद्गल १४७
नोकषायवशार्त २२६
नो परीत-नो अपरीत १७१
न्यग्रोध परिमंडल (संस्थान) १५
न्याय दर्शन १५१
पंकप्रमा ९०५,२५५
पंचयाम ६९
पद्यीस तत्त्व २०६
```

```
पञ्चास्तिकाय २८६,२६९
पञ्चेन्त्रिय ५२,६०,२०९,२६३,२६२,२६४
     तिर्यञ्च ३३-३५,५४,५८,६९,६५,६६,९६८,२६९
पण्डित १६१
     -पूर्वाय १८७
     -वीर्य ६४,६५,६६
     मरण २२७-२३०
पत्तन ४२
पद्म लेक्या ३४,३५,३६,६१,६२,१२१
पनडुब्बियाँ २८०
परंपरगत २०५
परकाय २०३
परतरभव ३८
परपरिवाद १२८,१२६,१७०
परमविक १७६
परभाववञ्चन ६२
परमअवधिक्षान १०३
परमकृष्ण लेश्या ११६
परमहंस ६६
परमाणु २८,६६-१०१,१८८-१६१,२२३,२६०,२६३
     -स्कन्ध २६०
परमात्मा २०६
परमाधोवधिक अवधि १०२,१०४
परम्परावगाढ १२४
पराक्रम ६०-६२,६५,९६८
परारम्भक ३१,३२,३४
परिग्रह ३३,५६,१२८,१७०,२७२
परिचारणा २५६,२५६
परिज्ञापूर्वक २३०
परिणमन २६,४६
परिणम्यमान परिणत १४८,१४६
परिणाम ४०,४४,४८,२०२
परिणामी कारण १४५
परिणामी-नित्यवाद २२
परिताप १६५
परिनिर्वाण ४२,२५०
परिनिर्वृत ३६,४१,१०१,१०३,१७७,१८२,२०५,२५१
परिनिव्वाइ ४९
परिव्राजक ६८,६६,१६७,२०८,२१७,२१८
परिस्पन्दात्मक वीर्य ६२
परिहारविशुद्धि (चारित्र) ६१
परीत १७१
परीतीकरण १७१
परीषह १८२,२३३
      -जयी १६
परोक्ष ज्ञान ७६,६३,१०४
 पर्यकासन १५,२४२
पर्यय २२३
 पर्यव १३२,१७५,२२३,२२४
 पर्याप्त १४४,१५५,१५६
 पर्वाप्ति १४४,१५५,१५६
 पर्याय ११,२२,७८,६६,१००,१४०,१७४,२२३
      -स्यविर १८३
 पर्यायार्थिक (नय) ९१,६२,९८२
```

```
पर्युपासना २०,२१२,२१४,२१६,२२०,२७०,२७१
पर्व-तिषियाँ २६७
पल्योपम् ४३
पवित्रक २१६
पश्चात्कृत ८३
पश्चाद् उपपन्न ५०,५३,५७
पांचप्रदेशी स्कन्ध १६१
पांच समितियां १०४
पादोपसंग्रह २९४
पानी २०१,२५५
पाय ५८,२६५,२६९
     -कर्म ४२-४४,१२६
     -कर्म का प्रत्याख्यान ४३
     -स्थान १२६,१७२
पारगत २०५
पारमविक ३८
पारिग्रहिकी क्रिया ५१,६२,५४,६६,५६
पारिणामिक (भाव) ४०
पारितापनिकी (क्रिया) १६२,१६३,१६४,१६५
पार्श्व की परम्परा १६८
पार्श्वशयन १५७,२३८
पाश्र्वापत्यीय १६८
पाश ६२
पाश्चात्य दर्शन १३६
पितृ-अंग १५४
पुण्य ५८,१५६,१६५,२६५,२६१
पुण्य-पाप ६२,२६४
पुत्रजीवरसङ्गरणी १५०
पुद्गल २४-२६,२६,३१,३६,४०,४६,९००,११३,९२७,१३७-१४०,१४४,
942,969,209,202,223,228,242,243,246,240,269,264
      -ब्रव्य १७४,२००,२६३
      -परिणाम २६०
      -वर्गणा २५,१६१
      -संघात १५२
पुद्गलास्तिकाय १३४,१७३,१७५,१६७,२६५,२६७,२६६-२६५
पुनर्जन्म ३७,५८,२९०,२७३
      -बाद २७,४३
पुराण-साहित्य २०६
पुरुष २०६,२६१
      -क्रिया ६२
      -वेद २५६,२५६
 पुरुषकार-पराक्रम ६०-६५,२४५,२६९,२६३
पुरुषमानोपेत २२१
 पुरुषार्थ ६६
      -बाद २७,६१,६६,६६,१६६
 पुष्करार्ध २८६
 पूर्णिमा २६७
 पूर्व उपपन्न ५०,५३,५७
 पूर्व (कृत) तप २७६,२७७
 पूर्व (कृत) संयम २७३,२७४,२७७
 पूर्वजन्म ३८,४८
      -स्मृति - देखें जातिस्मरण ज्ञान
 पूर्वबद्ध ४६
 पृथक्त विक्रिया २५२,२५३
```

```
पृथकरण १८३
                                                                 प्रवचनकार ६१
 पृथ्वी १०५,१३१,१३६,१७२,१७५,१६६,२०१,२५५
                                                                 प्रवचनमाता १०१,१०३,१०४
      कायिक (जीव) ३५,५६,५८,६०-६२,८७,८८,१०६,९९८,१९६,
                                                                 प्रवचनान्तर ८८,६१
 १६५,१६७,१६६,२०१
                                                                 प्रवचनी-अन्तर ८६,६९
 पैशुन्य १२८,१२६,१७०
                                                                 प्रवर २७२
 पौषधोपवास २६४,२६७
                                                                 प्रवृत्ति ३४,५६
 प्रकृति २६,३६,६३,२०६,२६१
                                                                 प्रव्रज्या १५
      -उदीरणा ८६
                                                                 प्रव्राजना अन्तेवासी १४,१५
      -बंध ४०,४१,६३
                                                                 प्रशस्त ३५,१७१
प्रक्षेप आहार २८,१५२
                                                                 प्रशान्त ३६,४९,१०१-१०३,१७७,१८२,२५१
प्रगृहीत २४३
                                                                 प्रशासक १८३,२१३
प्रज्ञापनीय ७६
                                                                 प्रशास्ता २१५
प्रणय ८१
                                                                       -स्थविर १८३
प्रणिधान १६५
                                                                 प्रश्न २१७
प्रतिक्रमण ४२,४३,१६३,२४६,२५०,२५९
                                                                 प्रस्थापित १५७,१५८,१६६,१६७
प्रतिपृच्छा २७०
                                                                 प्रहाण २३
प्रतिमा २३८
                                                                 प्राकृत भाषा १२६
प्रतिरूप २६०
                                                                 प्राण २४,१८६,१६०,२०४,२०५,२३४
प्रतिलेखन ८१,२४८,२७५
                                                                       -शक्ति २४
प्रतिषेध ७५
                                                                 प्राणत १०६
प्रतिसंलीनता १६
                                                                 प्राणवियोजनात्मक १६५
प्रत २४३
                                                                 प्राणातिपात ३३,१२७-१२६,१६५, १७०-१७२,२४८, २४६, २७२
प्रत्यक्ष ६३,२०६
                                                                       -क्रिया १२६,१६२-१६६
      ज्ञान १४,६२,६३
                                                                 प्राणी १३७,२५५
प्रत्यभिज्ञा ८६
                                                                 प्रात्यधिक ६३
प्रत्यय ६२
                                                                 प्रादोषिकी (क्रिया) १६२-१६५
प्रत्याख्यान ४२,४४,५६,१६०,१६१,१८०,१८२,१८३,२४८,२६४,
                                                                 प्रायश्चित्त २७१
२६७,२७८
                                                                 प्रायोगिक ७६
प्रतिदिनमोजी २२१
                                                                       - मरण २२८
प्रत्युत्यान २९४
                                                                 प्रायोपगमन अनशन २२७-२२६,२४५,२४७
प्रत्येक शरीरी २५५
                                                                 प्रासादीय २६०
प्रदक्षिणा २०
                                                                 प्रासुक १८६
प्रदेश २६,५६,७३,११२,१३२,१७४,२१०,२६०,२६३,२६४
                                                                      -मोजी २०६
     -उदय ८६
                                                                 प्रेय १२८,१७०
      -उदीरणा ८६
                                                                 बक्कस निर्प्रन्थ ४०
      -कर्म ६७
                                                                 बद्ध ४१,१५८,१६६,१६७
     -बन्ध ४०,६३
                                                                 बन्ध ३०,३१,३६,४८,८०,८१,२२६,२६४,२६५,२७३,२७४,२६१
     -स्कन्ध २६०
                                                                 बन्धन ४९
प्रदेशात्मक २६३
                                                                      -बद्ध १८५,१८६
प्रदेशावगाही १२७
                                                                 बल ६०-६५,६६,२४५,२६३
प्रपञ्च-निरोध २०६
                                                                 बलाहक २७६
प्रमत्त ३५,३६,६९
                                                                 बलिकर्म २७०,२७१
     और अप्रमत्त ६०
                                                                 बहुउदक ६६
     संयत ३२-३४,५५,५६,६०,६८
                                                                 बहुप्रदेश-परिमाण ३६
प्रमापान्तर ८८,६३
                                                                बहुश्रुत २६८
प्रमाणोपेत २२१
                                                                 बहुसम् २६३
प्रमाता ७८
                                                                 बादर २५,१२४
प्रमाद ३४,८०,८९
                                                                 बाल १६१
     -योग ८०
                                                                      -तप ४३
प्रमार्जन २७५
                                                                      -तपःकर्म २७४
प्रगेय ७६
                                                                      -पण्डित ५६,१६०,१६१
प्रमोक्ष २९९
                                                                      -पण्डित-वीर्य ६४-६६
प्रयोग से ७७,७८
                                                                      -पण्डितमरण २२७,२२६
पवंचना ६२
                                                                      -पर्याय १८७
```

```
-मनुष्य २२६
                                                              भावतः २२३,२२४,२२५
     -मरण २२६-२२६
                                                              भावना ६६
     -वीर्य ६४,६६
                                                              भावी जन्म ३६
                                                                    नैगम ७०
बालुकाप्रभा १०५,२५५
बाह्य आदान २७२
                                                              भावेन्द्रिय १५१
बुज्झइ ४९
                                                              भाषा २८,१६०,१६६,२८१
बुद्ध २०५,२०६
                                                                    -पद २८१
बोधि १८१
                                                                    -पर्याप्ति १५६
बोल २१६
                                                              भिक्षप्रतिमा २३७-२३६
बौद्ध ६६,१६३
                                                              मिन्नाक्षर २५३
     दर्शन १०३
                                                              भूत १८६,१६०,२०४,२३४
     भिक्षु ६ ८
                                                              भेद ११,२६,७५,८६
                                                                    -विज्ञान १४०
     साहित्य १४,२७,६६
                                                                    -समापन्न ७६,२११,२१२
ब्रह्म १०६
                                                              भेदन २३
ब्रह्मचर्य १६,१७,४२
                                                              भोज २१४,२१५
     -गुप्ति २३६
     -बास १०३,१०४,१६२,१६३
                                                              मंगल ६,८,२७९
ब्रह्मलोक ६७
                                                              मंत्र ६६
क्राह्मण १८५,२०८
                                                                    -য়ায়ে ও
                                                              मझ्ख ४२,४४,४५
     परिव्राजक ६६
ब्राह्मी लिपि ५.६,५०
                                                                    -पति २१३
                                                              मडाई २०६
भंगान्तर ६६,६२
                                                              मणपञ्जवणाणजिणे १३
भक्त-कथा ८१
                                                              मणिपीठिका २८३
    -प्रत्याख्यान २२७-२३०
                                                               मतान्तर ८६,६२
भगवान् गहाबीर की साधना-पद्धति १७७
भजना ११५
                                                               मति १३,१२०,९२१
                                                                    -ज्ञान १७,११८,११£,२£३
भट २१३,२१६
भव ४०,६५,२०५,२१३,२६९
                                                               मध्यलोक १०५
     -क्षय २५१
                                                               मन ३८,४०,६०,६८,७०,९४०,९५५-९५७,१६६,१८३,२६६
     -ग्रहण २२६
     -धारणीय ११४,१५५
                                                                    -योग ११६,१७४
                                                                    -योगी ११६
     -निरोध २०६
     -परिवर्तन ६४
                                                                    -समित २३५
     -स्थिति ६५
                                                               मनःपर्यव-ज्ञान १३,९७,३६,६०,२६३
     -सिद्धिक १३०,१३५
                                                                    -ज्ञानी १३,१०४
भवान्तर-संक्रमण ३६,३७
                                                               मनःपर्याप्ति १५६
                                                               मनुष्य ४२,४३,५७,५८,६१,६४,६५,६७,६७,६८
भवनपति देव ३५,८७,१०५,१०७,११७,२८९
भवनवासी ६७,६८, देखें भवनपति
                                                               9२०,9४८,9५9,9५<del>६</del>,9६०,9७9,२२७,२६२
भवनावास १०७
                                                                    -असंज्ञी-आयु ७०,७१
भविष्य २२०,२६७-२६६
                                                                    -आयु ७०
                                                                    -लोक ४३
भवोपग्राही ४२
भव्य ६७
                                                                    -संसार-अवस्थान-काल ६४
     -द्रव्य-देव ६७,६८
                                                               मनो-गुप्त २३५
भारतीय दण्ड-विधान १६६
                                                                    -भक्ष्य आहार २८,२६
भाव १९,४०,१२६,१६७,२००,२०१,२०६,२८७,२८८,२८६,२६२
                                                                    -वर्गणा २८,६३
                                                                    -विज्ञान १४,१५,१४०
     अवमोदरिका १७७
     -धारा ४०,४१,६३
                                                               मन्यनाकार २५४
     मंगल ५
                                                               मरण २३
                                                                    -मीमांसा २३०
     लिपि १०
     लेश्या ५७
                                                               मल्ल २१५
     वेद २५६
                                                               मल्लवि २१३
                                                               महर्द्धि १४७
     शल्य २२६
     श्रुत १०
                                                               महाआरंभ १६९
                                                               महातपस्वी १६,१७
     साधना १७७
```

मुक्ति २०६

```
महाद्युतिक १४८,२५६
महानुभाव १४८
महान् यशस्वी २५६
महान् सामर्थ्य वाले २५६
महान् सीख्य-युक्त २५६
महाबल १४८
महाबली २५६
महामुकुन्द २८३
महायश १४८
महाविदेह क्षेत्र २५९
महाव्रत ६३,२५१
     -आरोपण १५
     की आरोपणा २४५,२४६
महाशरीरी ५०,५४,५६,५७
महिमा १७
महेशाख्य १४६
महोरग २६४,२६६
मांगल्य २२१,२४३
मागधी ८
माङम्बिक २१५
मातृजीवरसहरणी १५०
मातृ-अंग १५४
मात्रा २३४
मान ८१,१२८,१७०,१७७,१८१,२२१
मानयुक्त २२१
मानसिक १६,१६५
मानुषी-गर्भ २६०
मानोन्मान २२१
माया ६२,८१,१२८,१७०,१७७,१८१,२२६
     निदान और मिथ्यात्व २२६
     -प्रत्यया ३४,५१,५२,५४,५५,६२
     -मृषा १२८,१२६,१७०
     -शल्य ६२
मायी मिथ्यादर्शनी ६२
     मिथ्यादृष्टि ६०-६२
मारणान्तिक २५२
मार्ग ६९,२६६
मार्गणः १२६,२०१
मार्गान्तर ८८,६१
मार्दवप्रधान २६६
मासिकी भिक्षुप्रतिमा २३७
माहण १५७,२१३
माहेन्द्र १०६
मिथ्याज्ञान ८१
मिथ्यात्व ३४,५६
मिथ्यात्व मोहनीय ७४
मिथ्यादर्शन ११४,२२६
     -प्रत्यया ५१,५२,५५,६२
     -शल्य १२८,१२६,९७०,९७१,२४८,२४६
मिथ्या-दृष्टि ४४,५०,५४-५६,५८,५६,६२,६७,६८,६६,१९४,९१५,
989,900
     -रुचि ६७
मिश्रकाल ६४-६६
मुक्त ३६-४१,१०११०३,१३६,१७७,१८२,२०५,२१०
```

```
-स्थान ४२
मुखबित्रका २७४
मुस्रइ ४९
मुनि ५,२०६
मूच्छा ५६,८२,९७६,२६३
मूर्त-अमूर्त १६७
मूल तत्त्व १३३
मृतयाची २०६
मृताशी २०६
मृत्यु ४४
     -काल ४२
     का बरण ४२
मृषावाद ३३,१२८,१७०,२७२
     -क्रिया १२६
मैथुन ३३,१२८,१७०,२५८,२६३
     -वृत्तिक २६२
मोक्ष ६७,२६४,२६५,२६९
     -पद १०१
मोहनीय कर्म २६,३४,८९,८२,६४,६६,६७,२५८
यक्ष २६४,२६६
यजुर्वेद २०७
यहा २७५
यथाख्यात (चारित्र) ६१
यथानिकरण ६६
यशस्वी २६६
याचितभोजी २०४-२०६
यात्रा २३४
युगपद् उपयोगवाद ६२
योग ३४,५६,६२,६३,८०-८२,१०६,११८,९३४,२०८,२५४
     -आश्रव ३२
     -दर्शन ६६,१६५
     -परिणाम ६३
     -वर्गणा ६३
योगी ६६
योजन ४५
योद्धा २९३
योध २१५
योनि २६२
     -बीज २६९
     -भूत २६१
यौगलिक ५७
     मनुष्य ७९
रज्ज २६६
रलप्रभा पृथ्वी ७१,१०५,१११,११२,११४,११६,२५५,२८१,२८३,
335-035
रस १७,१५८,२००,२२३,२६०
     -परिवर्तन ४९
     -वान् २६६
रसनेन्द्रिय प्रत्यक्ष ६०
राइबोसोम २८०
राक्षस २६४,२६६
राग ८१
राजधानी ४२
```

```
वर्ण ५७,६०,६१,६३,१५६,२००,२२३,२६०
राजन्य २१३-२१५
राजमार्ग २१२,२६६
                                                                   -बाह्य १५७,१५८
                                                                   -बध्य १५५
राजा २१५
राशि २६०
                                                                   -वान् २८६
राष्ट्रस्थविर १८३
                                                              वर्तमान २२०,२७३,२८७-२८६
                                                                   -काल १००
स्प १५६
रूपी २६४
                                                              वर्ष (क्षेत्र) १३१,९७५
रोम-आहार ५६
                                                              वलयगरण २२६,२२८,२२६
लक्षण-व्यञ्जन-गुणोपेत २२१
                                                              वशार्त २२६
लगुडशयन २३८
                                                                   -मरण २२६,२२६
लिघमा ५७
                                                              वाचना २३६
                                                                   -अन्तेवासी १५
लघु १७४
                                                                   -भेद <del>६</del>२,२६०
     -त्व १७१
                                                              वाचिक १६
लञ्जासम्पन्न २६८
                                                              वाणी-संयम ४०
लब्धि १६
    -वीर्य १६७,१६८,१६६
                                                              वानमंतर देव ३५,४३,५६,५८,१२९,१६८,२८९
लब्ध्यक्षर ६
                                                                   देवलोक ४२
लवसत्तम देव ५७
                                                              वामन १५
                                                              वायु २०१,२०२,२५५
लाघव १७६,२६६
                                                                   -कायिक (जीव) ३५,१८५,१६७,१६६,२०१-२०३
     -सम्पन्न २६८
                                                                   -प्रतिष्ठित १३६
लाघविक १७६
                                                              विकलेन्द्रिय ११६,१२०
लान्तक कल्प ६७,१०६
                                                              विग्रहगति १४५,१४७
लिंगान्तर ८६,६९
लिच्छवि २१३,२५५
                                                              विचय १३
                                                              विचिकित्सा ७५,८६
     -पुत्र २१३
                                                                   -रहित २६४
लेश्या १७,३४,३६,५०,५१,५३,५७,६०-६३
                                                              विचिकित्सित ७५,२११,२१२
     द्रव्य-- देखें द्रव्य लेश्या
                                                              विजत १३
     -त्रिक ३५
                                                              विजयोदया २२६
     -सूत्र ५७
                                                              विज्ञ २०४,२०५
लोक ৮,१३०,२०६,२९९,२९२,२९६,२२२,२२३,२५४,२५५,२७७,
                                                              विज्ञात १८१,२६७,२७८
२८७-२८६,२६३
                                                              विज्ञानवाद १३५
     -अलोकवाद १३४
     -द्रव्य २६२
                                                              विदिशा १२२,१२३
                                                              विद्या ६६
      -विद्या १६६
                                                              विद्युत्कुमार १०६
      -स्थिति १३६,१३७
                                                              विधान १२६
लोकाकाश १६७,२०६,२१०,२६२,२६३,२६५,२६६
लोकान्त १२६,९३१,९३२
                                                              विनय २३३
                                                              विनाश ७७
लोम ८५,१२८,१७०,१७७,१८१
                                                              विपाकोदय ८६
     -प्रत्यया ६२
                                                              विपुल तेजो लेश्या २४३,२७४
लोग आहार २८,१५२,१५३
                                                              विभंग अज्ञान ९९५,९२९,२६३
वंदना २०
                                                              विभज्यवाद १६५
वचन १६६
                                                              विभाग औहेशिक १६५
     -गुप्त २३५
                                                              विभाव २२३
     -योग १७४
                                                              विमुक्ति १८३
     -योगी ११६
                                                              वियोजन ६६
     -समित २३५
                                                              विरति ३३,६०,१८३
वजी २१५
                                                              विरमण २६७
बज्र २८३
                                                              विलय २०६
वज्रऋषभनाराच संहनन १४,१५,११३
                                                              विवेक १८०-१८२
वृद्धावस्था ४१
वनस्पतिकायिक (जीव) ३३,३४,११६,१६५,१६७,१६६,२०१,२४४
                                                              विशुद्धि ६३
                                                              विशेष २२३
वरवज्रविग्रहिक २८६
                                                              विषक्ट-यंत्र १६६
वर्गणा २८,३५,६३,१६१,२०२
वर्चस्वी २६८
                                                              विषमक्षण २२६,२२६
```

```
विषय ८१
विसंयोजित २२७
विसंवाद ६२
विसंवादन ६२
विस्तसा ७८
वीतराग ३६,५६,६०,६९
     संयत ३६,५५
वीरासन २३८-२४०,२४२
वीर्य ८०-८५,८६,१६६,२४५,२६१-२६३,२६३
     -परिणाम १७५
     -बाह्य १६६
     -भाव <del>६</del>४
     -लब्धि ६३,१५५,१५६
वृत्ति २३४
वृद्धमत ११६
वेद २०४,२०५,२५६
वेदना २३,२६,२६,३०,३१,४८,५२,५३,५५-
<b>E9.04.28.24.20.55.242
     -सूत्र ६०,६१
     -वंशार्त २२६
     -वाद ५७
वेदनीय २७,६४
     कर्म २०४
     कर्म-प्रदेश २५२
बेदित २५,२६,७३
वैक्रिय (शरीर) २८,३८,१३,२९२,९१३,९२०,१५९,१७२,९७५,२०३
     लब्धि १६६,१६७
     वर्गणा ६३
     समुद्धात १५५,१५७,२५२
वैज्ञानिक २०१,२५५,२६७,२८०
     सिद्धान्त १३६
वैदिक ऋषि १३३
     संहिताओं २०८
     साहित्य २०८
वैनियक २३३,२३४
वैमानिक देव ३५,४४,५६,५८,६१,७२,७३,१२१,१४४,१४६,१६८,
963,259
     देवों की राजधानी २८५
वैरानुबंधी १६६
वैशालिक श्रावक २१०
वैशेषिक दर्शन ७७,१६१,२६५
वैश्वसिक ७६
वैहानश २२६,२२६
वैहायस २२७,२२८
व्यञ्जनाक्षर ६
व्यञ्जनावग्रह ६०
व्यट्टमोजी--देखें व्यावृत्तमोजी
व्यतिव्रजन १७१
व्यय २९-२३,५००,९०१,९८७
व्यवच्छित्र १८१
व्यवदान २७२,२७३,२७६,२७६
व्यवहार ६२,९६२
     और निश्चय १८३
     नय २३,६८,१८२,१८७
```

```
व्याकरण २०७,२०६,२१७
व्याकृत १६१
व्यावहारिक काल १६७
व्यावृत्तमोजी २२०
ब्युत्सर्ग १८०-१६२,२३०,२७२
व्यूह २१३
व्रत ४४,२६७
व्रती ३३,१६१
शंका ७५,१७६,८६,६२,६३
     -रहित २६४
शंकित ७५,२९१,२१२
शब्द ५६,६२
     -नय ११
शम २३६
शरीर १७,३८,४६,५६,५७,६०,६१-६३,८०,८२,१०६,११२,९१३,
99-,920,932,980,988,988,986,902,908,203,228,282
     और मनस् १३६
     नाम कर्म ६३,9६६
     -पर्याप्ति १५३,१५६
     -निर्माण ६२,१५९
     -योग-वर्गणा ६३
     -व्युत्सर्ग की विधि २५०
     -शास्त्र २६७
     -संघात ११३
शरीरी ४०
शकराप्रभा १०५,२५५
शल्य-मरण २२६
शस्त्र १६७
शस्त्रावपाटन (मरण) २२६,२२८
शाक्य ६८,६६,१००,१०१,१३०,१३२,२२३,२२४,२८७-२८६
शाश्वत काल ५०३
शिक्षा २०७,२०६
शिथिल बन्धन ३६-४९
शिव २२१,२४३
शीतल तेजोलेश्या २५३
शीर्षासन १६
शील २६७
     -ब्रत ६६,२६४
शुक्त १०६
शुक्ल पक्ष १७१
     लेश्या ३४,३५,६०-६२,१२९,१७४
     वर्ण २००
शुद्ध प्रवेश्य २७२
शुभ २०५
     -अशुभ २०६
     -बोग ३२-३४
शून्यकाल ६४,६६
शून्यवाद १३५
शुंगाटक २९२,२९३,२६६
श्रृंगार २२१
शेवार्त (संहनन) ११३,११८
शैलेशी १६६
     -प्रतिपन्न १६७,१६८
शैव दर्शन ६२
```

```
शीरसेनी द
                                                               संधीयमञ्ज १६४
श्रद्धा २०
                                                               संपराय २७
                                                               संमुर्च्छिम
श्रम २१४
                                                               संभोग-काल २६३
अमण ६७-६६,१६७,१६०,१८५,२१०,२४८,२६४
     निर्ग्रन्थ १७६,१८६
                                                               संयत (संयति) ३२-३६,५५,५६
                                                               संयतासंयत ३३,३६,४३,५४,५५,५६,६०,६६,६७,२७४
     -परम्परा २०६
                                                               संयम १४,१६,३७,३८,४४,६६,६८,१०४,१२१,१३०,१६६,
     -माहन २७८
     -श्रमणियाँ २४५,२५०
                                                               १७६-१८२,१८७,१६३,२०७,२१२,२६३,२७२-२७४,
     -संघ २१०
                                                               २७६-२७८
                                                               संयगसंयम्देखें संयतासंयत
     -सम्प्रदाय ६६,१६३,२६०
श्रमणी २१०,२४८
                                                               संयोग ११
श्रमणोपासक ५६,२१०,२३०,२६४,२७०,२७२,२७३
                                                               संलेखना २४५,२४७
                                                               संबर १६,४०,७६,८५,८७,१०४,१८०-१८२,२६४,२६५,२७३,२६१
श्रवण १८१,२७८
श्रामण्य ६७
                                                                    -योग १६३
     -पर्याय २४६
                                                               संवृत ३६,४०,१७७
श्रावकः १६१,२१०,२३०,२६५,२६६
                                                                    बक्स ४०
श्राविका २१०
                                                               संवेष १५७
श्री २२१
                                                               संशय ८१
श्रुत ५,१०,१३,१२०,१२१
                                                               संसार ६४,६४,९४०,९७०,९७९,२०३
     -अज्ञान २६३
                                                               संसार-अवस्थान-काल ६४,६५,१७२
     -केवली १६
                                                                     का आकुलीकरण १७१
                                                                     का परीतीकरण १७१
     -ज्ञान १०,९७,६०,९९८-९२०,२६३
     -ज्ञानी १८
                                                                     -चक्र २०६
     -निश्चित ६०
                                                                     परीत १७१
     -वद्धं १६३
                                                                     -प्रहाण २०६
     -स्यविर १८३
                                                                     -भ्रमण ४०
श्रेष्ठी १८४,२१६
                                                                     -वेदनीय कर्म २०४,२०५
ओत्रेन्द्रिय प्रत्यक्ष ६०
                                                                     -वेदनीय-प्रहाण २०६
श्वास १६७,२०१
                                                                     -वेदनीय-व्यवच्छेद २०६
     -वर्गणा २०२
                                                                     -व्यवच्छेद २०६
श्वासोच्छ्वास २८,५६,९५४,२०९,२०२,२५५
                                                                     -समापन्न १६७
     -पयाप्ति १५६
                                                               संसारी ३३
श्वेताम्बर-साहित्य २३०
                                                               संस्कार-सूत्र १५
षट्स्यानपतित हानि और वृद्धि २२४
                                                               सस्यान १४,६५,१०६,११४,११८,१२०,२०६
षड् आवश्यक ६२
                                                                     -काल ६५
षष्टितन्त्र २०७,२०६
                                                               संहति १८८
षष्ठभक्त २४३
                                                               संहत्त्व १४,५५,५०६,११३,११४,११८,१२०
सइंद्रिय ३८
                                                                     -रहित १२०
संक्रमण २६,२७,३०,३१,४१,१५१
                                                               स-इन्द्रिय ३८,२०८
संक्लिष्ट ४४
                                                               सकवाय ३६
संख्या १२६
                                                               सिवत २८०
संख्यात २०७,२०६
                                                               सपह लण्ड २८३
संख्यातवां भाग २६६
                                                               सत् ७८,१२६,१३३,१३४,२०६
संख्येय २६७
                                                               सत्कारणवाद १३३
संगिता २७३
                                                               सता २०६,२७६,२७७
संग्रह ६२
                                                               सत्त्व १६६,१६०,२०४,२०५,२३४
संघस्यविर १८३
                                                               सत्य ६२,७६
संघात १५
                                                               सद्योविपाकी ९६५
संज्ञा ८७,१३२,१७४,१७५
                                                               सनकुमार १०६
                                                               सिन्नवेश ४२,४४,४५
संज्ञाक्षर ६
                                                               सपरिकर्ग २२७
संक्रिभूत ५०,५३,५७,५८,६१
संझी २६२
                                                                सपर्यवसित १७२
      पंचेन्द्रिय १५५,१५६
                                                                सप्रतिक्रमण पञ्चमहाव्रतालक १८२
संज्वलन कषाय ६८
                                                                समचतुरस्र संस्थान १४,१५
```

```
सामायिक ८,६,३८,६९-६३,९८०,१८२,२३६,२४६
समनस्क ५७,५८,१९५,२६२
समभिसद ११,६२
                                                                    आदि ग्यारह अंग २३६
समय २६,३०,१०१,९०८,९११,१२६,१७३,९७५,१६३,२२०,
                                                                    चारित्र २४८
                                                              सामुदानिक भिक्षाचर्या २७३,२७५
                                                              साम्परायिकी (क्रिया) १६२
     -क्षेत्र १६६,२८६
समाधिमरण २३०,२५०,२५९
                                                              सायुष्क १५१
समिति २३६
                                                              सारक २०६
समुद्धात १६६,२५२
                                                              सारम्भ ३३
समुद्र १३१,१३६
                                                              सार्थवाह २१३,२१६
समुद्री वैज्ञानिक २८०
                                                              सावद्य योग १८३
सम्मर्द २१३
                                                              सास्वादन सम्यक्त्व ११६,१२०
सम्यक् ७६
                                                              साहित्य १६३
                                                              सिंहनाद २१६
     - त्व ३८,४८,८६,९१६,२६६,२६६
     -चारित्र ६१
                                                              सिज्झइ ४१
     -ज्ञान ६१
                                                              सिद्ध ५,३३-३५,३६-४५,५०२,५०३,५३०,५३१,५३६,५७७,५८२,
     -दर्शन ७६,६६,१९४
                                                               २०४-२०६,२०६-२११,२२२,२२४,२२६,२५१,
     -दृष्टि ३३,४४,५०,५४-५६,५८,५६,६२,६८,१९५,९६१
                                                                    -कण्डिका २८%
     -दृष्टि उपपन्नग ६९
                                                                    -वाद १३५
     -मिथ्यादर्शन ११४
                                                                    -शिला २६८
     -मिध्यादृष्टि ५०,५४,५५,५६,९१४,९९५
                                                              सिद्धालय २०६
     -रुचि ६७
                                                              सिद्धि १३०,१३६,२०६,२१२,२२२,२२५,२४८,२७८
सराग ६०,६९,२७३
                                                              सुख २१४,२३२,२७०
     तप २७३
                                                                    -दु:ख ४८,२०५
     संयम ३६,४३,५५,२७४
                                                              सुखाधिगम ७६
सर्वकाल १३३,१७४
                                                              सुवर्ण २६४,२६६
सर्वज्ञ १२-१४,२२०
                                                              सुश्रामण्यरत २३६,२६८
सर्वतः आहार १५३
                                                              सूक्ष ३८,७६,९४०
सर्वदर्शी १२,२२०
                                                                    जल १४१
सर्वदुःखप्रहीण २०५
                                                                    -तर ३८
सर्वव्रत ६६
                                                                    निगोद २५५
सर्वांगासन १८,१६
                                                                    शरीर ३८
सर्वाक्षरसन्निपाती लब्धि १६
                                                                    सम्पराय (चारित्र) ६१
सवीर्य १६६,१६८
                                                                    स्कन्ध २२४
सव्वंति सव्वावंति १२६
                                                               सूर्य १२२,१२३
                                                              सृष्टिवाद ६५,१३३,९३४
सशरीर ३८,२०३
सश्रीक २४३
                                                              सेनापति २१६
                                                              सोपक्रम आयु २०३
सहस्रारकल्प ६७,६६,५०६
                                                              सौधर्म देवलोक ६७,६८
सांख्य दर्शन ६६,१०३,२०८,२६९
     परिव्राजक २५७
                                                              स्कन्दक-चरित्र २३६
सांख्यिकी ४८
                                                              स्कन्ध २८,५६,१००,१०१,२२३,१२५,२६३
साकार उपयोग ११६,१७४,१७५
                                                               स्टेटिस्टिक्स ४६
                                                              स्तनितकुमार १०६
सागर ४८,१७६
सागरोपम २३
                                                               स्त्रीवेद २५८,२५६
साठ मक्त २४६
                                                               स्थलचर ६६
सातवेदनीय २६,५७,५८,७४
                                                               स्यविर १८३,१६८,२४६,२६८
सादि पारिणामिक ७८
                                                                    -कल्प ६९
     सिद्ध २१०
                                                                    -कल्पस्थिति ६९
साधन १२६
                                                              स्थान २४१
साधना-पद्धति २६५
                                                              स्थावर ११६,१३६,१३७
साधारण शरीरी २५५
                                                                    -काय २०२
सान्त २०६,२२३,२२४,२२५,२२६
                                                              स्थितकल्पी ६२
                                                               स्थिति २३,२६,३९,३६,६३,९९९,९२६,२५६,२८८,२६३
सामवेद २०७
सामाचारी ६७,६९,६२
                                                                    -उदीरणा ८६
सामान्य जीव ३४,३५,८७,१४५
                                                                    -क्षय २५९
```

```
-परिवर्तन ४१
     -बन्ध ३६,४०,७४
     -सहायक २६३
     -स्थान १०५,१०७,११८
स्थिर ३०
स्यूल ३८
     शरीर ३८,१४७,१४१,२४४
     सृष्टि १६१
क्षेष्ठ २६३
     -काय १४०,१४९,१८६,१६६
स्पर्श १२६,१२६,१५६,२००,२२३,२६०,२६३
स्पर्शन १२६
स्पर्शनेन्द्रिय २ ८
     -प्रत्यक्ष ६०
स्पर्शवान् २८६
स्पृश्यमान १२५,१२६
स्पृष्ट ४१,१२५-१२७,१५७,१५८,१६६,१६७,२०३
     -बाद १६१
स्मारक २०६
समृत १८१
स्मृतिकोश ३८
```

```
स्यन्दमान १५३
स्वकाय २०३
स्वभाव पर्यव २२३
     पर्याय २२४
स्वभाव से ७७,७८
स्वर्ग २७३
स्वविषय-अविषय १२६
स्वातंत्र्य २०६
स्वाध्याय २७४
स्वाभाविक परिणमन २२३
स्वामित्व १२६
हंस ६६
हस्तिशुण्डिकासन २४२
हिंसा २०८,२६३
हित २१४,२३२,२७०
हित, सुख २३३
हीयमान १५४
हुंडक संस्थान १५,११४,११८,१२०
हेतुगम्य ७६
हेय २६५
हस्वीकरण १७१,१७२
```

परिशिष्ट - ४

# आधारभूत ग्रन्थ-सूची

|                 | ङ <del>्गर्य-</del> गार्य                 | तेषक, सम्पादक, अनुवादक,<br>बावना प्रमुख, प्रयाचक आदि | संस्करम      | प्रकासक                                                       | <i>ष्</i>                     |
|-----------------|-------------------------------------------|------------------------------------------------------|--------------|---------------------------------------------------------------|-------------------------------|
|                 | अंगुत्तर निकाय                            |                                                      |              | पाति प्रकाशन मण्डल, विहार राज्य                               | २६०,२७९                       |
|                 | अंतगडदसाओ<br>(अंगसुत्ताणि, माग ३)         | वा. प्र. आचार्य तुलसी<br>सं. मुनि मथमल               | सन् १६७४     | जैन विश्व भारती, लाडनूं (राज.)                                | ६,२६६                         |
|                 | अषगार धर्मामृत                            | पं. खू <del>बचन्द</del>                              | सन् १६२७     |                                                               | २४६                           |
| ١.              | अणुओगदाराइं<br>(नवसुत्ताणि, माग ५)        | वा. प्र. आचार्य तुलसी<br>सं. युवाचार्य महाप्रज्ञ     | सन् १६८७     | जैन विश्व भारती, लाइनूं (राज.)                                | भू. ३६:६,१३,६२,<br>६३,२२१     |
|                 | अणुत्तरोववाइयदसाओ<br>(अंगसुत्ताणि, माग ३) | वा. प्र. आचार्य तुलसी<br>सं. मुनि नथमल               | सन् १६७४     | जैन दिश्व भारती, लाडनूं (राज.)                                | Ę                             |
|                 | अधर्ववेद                                  |                                                      |              |                                                               | ९३४                           |
| ),              | अनुयोगद्वारचूर्णि                         | जिनदास महत्तर                                        | सन् १६२६     | श्री ऋषभदेवजी केशरीमलजी<br>श्वेताम्बर संस्था, रतलाम (मालवा)   | १३,२४६                        |
|                 | अनुयोगद्वारवृत्ति                         | मलधारीय हेमचन्द्र सूरि                               | सन् १६३६     | श्री केशरबाई ज्ञानमन्दिर, पाटण,                               | 9 3                           |
|                 | अनुयोगद्वारवृत्ति                         | हरिभद्र                                              | सन् १६२८     | श्री ऋषभदेवजी केसरीमल जी,<br>श्वेताम्बर संस्था, रतलाम (मालवा) | 93                            |
| ٥.              | अभिधर्मकोश भाष्यम्                        | ले. आचार्य वसुबन्धु                                  | सन् १६७०     | बौद्ध भारती, वाराणसी                                          | १०३,१७७                       |
| 9.              | अभिधानचिंतामणि<br>(नाममाता)               | ले. आचार्य हेमचन्द्र<br>सं. नेमिचन्द्र शास्त्री      | वि. सं. २०२० | चौखम्भा विद्या भवन, वाराणसी                                   | १६६,२०६                       |
| ₹.              | अभिधान राजेन्द्र कोष                      | विजय राजेन्द्र सूरि                                  | सन् १६८५     | लोगोस प्रेस, नई दिल्ली                                        | २५६,२६७                       |
| ₹.              | अल्पपरिचित सैद्धान्तिक<br>शब्दकोष         | संकलक<br>आचार्य आनन्दसागरसूरि                        | वि. सं. २०१० | देवचन्द्र लालभाई जैन पुस्तकोद्धार<br>फण्ड, सूरत               | २१३,२६€                       |
| 18.             | अष्टांग-संग्रह<br>(इन्दुव्याख्या-सहित)    |                                                      |              |                                                               | 942,943                       |
| <b>} ધૃ</b> .   | अष्टांग हृदयम्                            |                                                      |              | मोतीलाल बनारसीदास, दिल्ली                                     | 9ሂ9,9ሂ३                       |
| ξ.              | अहिर्बुध्न्यसंहिता                        |                                                      | 9.°-4        |                                                               | २०६                           |
| છ.              | आगम शब्दकोश<br>(अंगसुत्ताणि शब्दसूवी)     | दा. प्र. आचार्य तुलसी<br>सं. युवाचार्य महाप्रज्ञ     | सन् १६५०     | जैन विश्वभारती लाडनूं (राज.)                                  | भू. २१                        |
| )τ.             | आचासंगचूर्णि                              | श्री जिनदासगणि                                       | सन् १६४१     | श्री ऋषभदेवजी केशरीमलजी<br>श्वे.संस्था, रतलाम (मालवा)         | 9३,9२६                        |
| <del>}</del> €. | आचारांगभाष्यम्<br>(प्रकाश्यमान ग्रन्थ)    | भाष्यकारः आचार्य श्री महाप्रज्ञ                      |              |                                                               | ७६                            |
| ₹٥.             | आचारांगवृत्ति                             | श्री शीलांकाचार्य                                    | सन्. १६७८    | मोतीलाल बनारसीदास, दिल्ली                                     | 9२६                           |
| ₹9.             | आत्मप्रबोध                                |                                                      |              |                                                               | म्. ३५                        |
| ₹₹.             | आदिपुराण                                  | आचार्य जिनसेन                                        | सन् १६८८     | भारतीय ज्ञानपीठ, नयी दिल्ली                                   | €                             |
| ₹₹.             | आयारचूला<br>(अंगसुताणि, भाग १)            | वा. प्र. आचार्य तुलसी<br>सं. मुनि नथमल               | सन् १६७४     | जैन विश्व भारती, लाडनूं (राज.)                                | १०,१६,१६५, <b>२१४,</b><br>२४६ |
| ₹8.             | आयारो (मूलपाठ, अनुवाद<br>तथा टिप्पण)      | वा. प्र. आचार्य तुलसी<br>सं. विवेचक-मुनि नयमल        | वि. सं. २०३१ | जैन विश्वभारती, लाडनूं, (राज.)                                | ६,७६,€⋷,१२६,१७६<br>२२७,२३०    |

| भगवई        |                                                                             | ą                                                                                 |                                  | आधारभूत ग्रन्थ-सृ                                                           |                                                                             |
|-------------|-----------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| w           | <i>प्र-च-नाम</i>                                                            | तेसक, सम्पादक, अनुमारक,<br>शंचना प्रमुख, प्रवासक आदि                              | ion                              | PATR                                                                        | <del>पृष</del>                                                              |
| ٤.          | आलापपद्धति                                                                  | देखें नयचक                                                                        | <u> </u>                         |                                                                             | <b>२</b> २३                                                                 |
| ξ.          | आवश्यकचूर्णि                                                                | श्री जिनदासगणि                                                                    | सन् १६२६                         | श्री ऋषभदेवजी केसरीमलजी,<br>श्वेताम्बर संस्था, रतलाम (मालवा)                | 908                                                                         |
| 9.          | आवश्यक्निर्युक्ति<br>(हरिषद्रवृत्ति-सहित)                                   | भद्रबाहु                                                                          | वि. सं <i>.</i> २०३੮             | श्री भेरुलाल कनैयालाल<br>कोठारी, धार्मिक ट्रस्ट<br>आर आर ठक्कर मार्ग, बम्बई | ७,६,२१४,२१६                                                                 |
| }ᢏ.         | आवस्सयं<br>(नवसुत्ताणि, घाग ५)                                              | वा. प्र. आचार्य तुलसी,<br>सं. युवाचार्य महाप्रज्ञ,                                | सन् १६८७                         | जैन विश्व भारती,<br>लाडनूं (राज.)                                           | €,२४६                                                                       |
| ξ€.         | आसन अने मुद्रा                                                              |                                                                                   | द्वितीय संस्करण                  | श्री डाह्याभाई हीरामाई पटेल<br>काथावरोहण वाया मियागाम<br>जि. बड़ौदा         | <b>२</b> ४२                                                                 |
| ₹0.         | इन्द्रियवादी री चौपाई<br>(मिक्षुग्रन्य रलाकर, प्रयमखण्ड)                    | सं. आचार्य तुलसी                                                                  | प्रयमावृत्ति, सन् १६६०           | जैन श्वेताम्बर तेरापंची महासभा,<br>कलकत्ता                                  | <b>τξ</b>                                                                   |
| ₹9.         | उत्तरज्झयणािण (मूलपाठ,<br>संस्कृत छाया, हिन्दी अनुवाद,<br>तुलनात्मक टिप्पण) | वा.प्र. आचार्य तुलसी,<br>सं. विवेचकः युवाचार्य महाप्रज्ञ                          | द्वितीय संस्करण<br>सन् १६६२      | जैन विश्वं भारती संस्थान,<br>लाडनूं (राज.)                                  | £,9੮,३੮,४१,४४,६३,<br>६६,੮६,६१,६੮,१०४<br>१७६,२१०,२११,२३०,<br>२३६,२४२,२६५,२७१ |
| ₹₹.         | उत्तराध्यथनः एक<br>समीक्षात्मक अध्ययन                                       | मुनि नथमल                                                                         | वि. सं. २० <del>२३</del>         | जैन श्वेताम्बर तेरापंधी महासभा<br>कलकत्ता                                   | २०८,२९५                                                                     |
| ₹.          | उत्तराध्ययननिर्युक्ति                                                       | ले. भद्रबाहु                                                                      | देखें-<br>उत्तराध्ययनबृहद्वृत्ति |                                                                             | २२ <i>द,</i> २२£                                                            |
| ₹8.         | उत्तराध्ययनबृहद्वृत्ति<br>(श्री उत्तराध्ययनानि)                             | ले. शान्त्याचार्य                                                                 | सन् १६१७                         | देवचन्द्र लालभाई जैनपुस्तकोद्धार<br>फण्ड, <b>बभ्ब</b> ई                     | 97,88,88,709                                                                |
| <b>የ</b> የ- | उवासगदसाओ<br>(अंगसुत्ताणि, माग ३)                                           | वा. प्र. आचार्य तुलसी<br>सं. मुनि नथमल                                            | सन्. १६७४                        | जैन विश्व भारती,<br>ताडनूं, (राज.)                                          | ६,८६                                                                        |
| ξξ.         | ऋग्वेद                                                                      | r 6                                                                               |                                  |                                                                             | 9 3 8                                                                       |
| <b>(છ</b> . | एकार्यक कोश                                                                 | वा. प्र. आचार्य तुलसी<br>प्रधान सं. युवाचार्य महाप्रज्ञ<br>सं. समणी कुसुमप्रज्ञा  | सन् १६८४                         | जैन विश्व भारती, लाडनूं, (राज.)                                             | २२३                                                                         |
| ₹5.         | ओघनिर्युक्ति<br>(माष्य एदं द्रोणाचार्य<br>कृत-दृत्ति-सहित)                  | निर्युक्तिकारभद्रबाहु                                                             | सन् १६१६                         | आगमोदय समिति, मेहसाणा                                                       | २१८                                                                         |
| ₹€.         | ओवाइयं<br>(उवंगसुताकि, माग ४,<br>खण्ड १)                                    | वा. प्र. आचार्य तुलसी<br>सं. युवाचार्य महाप्रज्ञ                                  | सन् १६८७                         | जैन विश्व भारती, लाडनूं, (राज.)                                             | मू.३४;११,१७,५६,६७<br>६६,१८३,२०६,२०८<br>२१०,२१३,२१५,२१६<br>२३३,२६५,२७३       |
| ۲o.         | औपपातिकवृत्ति                                                               | अभयदेवसूरि                                                                        | वि. सं. १६€४                     | म्ग्रणेकलाल नहालचंदट्रस्ट                                                   | १२,१੮,२१३,२१५-<br>२१६,२६५,२६६,२६€                                           |
| 89.         | कप्पो<br>(नवसुताणि, माग ५)                                                  | वा. प्र. आचार्य तुलसी<br>सं. युवाचार्य महाप्रज्ञ                                  | सन् १६८७                         | जैन विश्व भारती, लांडनूं, (राज.)                                            | २५०                                                                         |
| 85.         | कर्मग्रन्थ<br>(नवसुत्ताणि, भाग ४)                                           | श्री देवेन्द्र सूरि                                                               |                                  | श्रीवर्द्धमान स्यानकवासी<br>जैन धार्मिक (शिक्षा समिति<br>बड़ोत (मेरठ)       | 99€                                                                         |
| ४३.         | कर्मप्रकृति                                                                 | श्रीमद् शिवशर्मसूरि विरचित,<br>तत्त्वावधान—आचार्य श्री नानेश<br>सं. देव कुमार जैन | <b>प्रथम संस्करण</b><br>१६८२     | श्री गणेशस्मृति ग्रन्थमाला,<br>बीकानेर                                      | <b>२७</b> ,२ <b>२,७३,७४,</b> ८६                                             |
| 88.         | कल्पसूत्र                                                                   | भद्रबाहु<br>सं. मुनि पुण्यविजयजी                                                  | सन् १६५२                         | साराभाई मणिलाल नवाब,<br>अहमदाबाद                                            | Ę                                                                           |
| <b>ሄ</b> ሂ. | क्साय पाहुडं                                                                | सं. पं फूलचन्द्र, पं महेन्द्र<br>कुमार, पं कैलाशचन्द्र                            | सन् १६४४                         | भा. दि. जैनसंघ चौरासी, मयुरा                                                | मू.१४,१५,३६;२२,८€                                                           |

|              | ग्रन्थ-गम                                                | तेसक, सम्पादक, अनुवादक,<br>बाचना प्रमुख, प्रवाचक आदि                                                              | संस्करण             | प्रकासकें                                                                             | <i>g</i> e                                                                                                  |
|--------------|----------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ४६.          | कौटिल्य अर्थशास्त्र                                      | कौटिल्याचार्य                                                                                                     |                     |                                                                                       | ४५                                                                                                          |
| 83.          | कौषीतकी                                                  |                                                                                                                   |                     |                                                                                       | २०८                                                                                                         |
| <b>8</b> τ.  | गणध <b>र</b> वाद                                         | ले. जिनभद्रगणि<br>सं. महोपाध्याय विनयसागर                                                                         | सर् १६८२            | राजस्थान प्राकृत मारती,<br>संस्थान, जयपुर<br>एवं सम्यग् ज्ञान प्रचारक<br>मण्डल, जयपुर | Ęţ                                                                                                          |
| ¥€.          | गोम्मटसार                                                | श्रीमन्नेमिचन्द्र सिद्धान्तचक्रवर्ती<br>सं. स्व. डॉ. आदिनाथ<br>नेमिनाथ उपाध्ये                                    |                     |                                                                                       | २९०,२५६                                                                                                     |
| <b>ϟ</b> ٥.  | घेरण्ड-संहिता                                            | माध्यकार, श्री स्वामी जी महाराज                                                                                   | वि. सं. २०२१        | श्री पीतम्बरापीठ संस्कृत परिषद्<br>दतिया, मध्य प्रदेश                                 | १८,१€,२४१,२४२                                                                                               |
| ሂ9.          | चरक-संहिता                                               |                                                                                                                   | चतुर्दश संस्करण     | चौखम्भा भारती अकादमी,<br>वाराणसी                                                      | १५१-१५४,१५६,२४७                                                                                             |
| <u>ن</u> ۲۲. | चारित्रसार                                               |                                                                                                                   |                     |                                                                                       | २ ६७                                                                                                        |
| ¥3.          | <b>छान्दो</b> ग्योपनिषद्                                 |                                                                                                                   |                     | गीता प्रेस गोरखपुर                                                                    | १३३,१३४,२०८                                                                                                 |
| ¥8.          | जंबुद्दीवपण्पत्ती<br>(उवंगसुत्ताणि, भाग ४,<br>खण्ड २)    | वा. प्र. आचार्य तुलसी<br>सं. युवाचार्य महाप्रज्ञ                                                                  | सन् १६८६            | जैन विश्व भारती लाडनूं, (राज.)                                                        | १२६,२६६                                                                                                     |
| ५५.          | जम्बृद्धीपप्रक्षप्तिवृत्ति                               | शान्तिचन्द्र                                                                                                      | सन् १६२०            | देवचन्द्र लालभाई जैनुस्तकोद्धार<br>फण्ड, बम्बई                                        | १२                                                                                                          |
| ųξ,          | जय धवला                                                  | देखें कषाय पाहुडं                                                                                                 |                     |                                                                                       | २२                                                                                                          |
| <i>ધૃ</i> છ. | जीतकल्प भाष्य<br>(जीतकल्पसूत्रम्, सभाष्य)                | ले. जिनमद्रगणी<br>सं. मुनि पुण्यविजयजी                                                                            | वि. सं. १६६४        | बबलचंद्र केशवलाल मोदी<br>हाजा पटेलनी पोल, अहमदाबाद                                    | 9€                                                                                                          |
| <b>ξτ.</b>   | जीवाजीवःभिरामे<br>(उदंगसुत्ताणि, भाग ४,<br>खण्ड १)       | वा. प्र. आचार्य तुलसी<br>सं. युवाचार्य महाप्रज्ञ                                                                  | सन् १६८७            | जैन विश्व मारती, लाडनूं, (राज.)                                                       | ६५,१७१,१७२,१७६,<br>२१०,२५५,२५६,२६७,<br>२८२,२८६                                                              |
| ų€.          | जीवाजीवाभिगमवृति                                         |                                                                                                                   |                     |                                                                                       | १७३,२१६,२५६                                                                                                 |
| ξo.          | जैन दर्शन का आदिकाल                                      | ले. दलसुख मालविषया                                                                                                |                     |                                                                                       | मू. १६,३१                                                                                                   |
| ξ9.          | जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश                                  | सं. शु. जिनेन्द्र वर्णी,                                                                                          | सन् १६४४            | भारतीय ज्ञानपीठ, नयी दिल्ली,                                                          | <del>६</del> २, <b>११३,२६७</b>                                                                              |
| <b>ξ</b> ₹.  | ज्ञाताधर्मकथावृत <u>ि</u>                                | अभयदेवसूरि                                                                                                        | सन् १६५२            | श्री सिद्धचक्र साहित्य प्रचारक<br>समिति, बम्बई                                        | २१८,२३३,२६६,२७२                                                                                             |
| ξξ.          | ज्ञानबिन्दुप्रकरणम्                                      | यशोविजयजी                                                                                                         | सन् १६५१            | सिंघी जैन ग्रन्थमाला                                                                  | ७६,६०,६२                                                                                                    |
| ξ8.          | झीणी चंरचा                                               | त्ते. जयाचार्य<br>प्रदा. आचार्य श्री तुतसी,<br>प्रधान सं. युदाचार्य श्री महाप्रज्ञ<br>सं. साध्वी प्रमुखा कनकप्रमा | सन् १६८५            | जैन विश्व भारती, लाडनूं (राज.)                                                        | २२,६२,६३                                                                                                    |
| Ęţ.          | ठाणं (मूलपाठ, संस्कृत छाया,<br>हिन्दी अनुवाद तथा टिप्पण) | वा. प्र. आचार्य तुलसी<br>संविवेचक मुनि नथमल                                                                       | <b>दि.</b> सं. २०३३ | जैन विश्वभारती, लाडनूं, (राज.)                                                        | #, 90,9 c, 38; 6, 9 3-90, 9 6, 22, 20, 2 c, 39, 34, 3c, 40, 4 c, 62, 64, 64, 64, 64, 64, 64, 64, 64, 64, 64 |
| <b>६</b> ६.  | तत्वार्थवार्तिकम्<br>(राजवार्तिकम्)                      | ले. भट्ट अकलंक देव<br>सं एं मेहन्द्र कुमार जैन                                                                    | वि. सं. २००€        | भारतीय ज्ञान पाठ काशी,<br>दुर्गाकुण्डरोड, बनारस ४                                     | मू.१४,१५;१५-१८,२२,<br>२८,४४,५६,६२,७८,८१,<br>८६,६२,१३५,१३६,१४४<br>१४७,२०१,२०३,२०६,<br>२२८,२३६,२५३,२६५        |

| भगवई         |                                                                               | ₹ <b>₹</b> ₹                                                            |              |                                                        | आधारभूत ग्रन्थ-स्                                   |
|--------------|-------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|--------------|--------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|
|              | <i>प्रन्थ-नाम</i>                                                             | तेखक, सम्पादक, अनुवादक,<br>वाचना प्रमुख, प्रवाचक आदि                    | संस्करण      | प्रकासक                                                | <del>र</del> ृष्ट                                   |
| 19,          | तत्त्वार्थवृत्ति                                                              | श्रुतसागर सूरि                                                          |              | भारतीय ज्ञान पीठ काशी, बनारस                           | १३५                                                 |
| ζ.           | तत्त्वार्थसूत्र<br>(सभाष्य तत्त्वायधिगम सूत्र)                                | ले. उमास्वाति                                                           |              | सेठ मणीलाल रेवाशंकर<br>जगजीवन जौहरी, बम्बई-२           | ३४,८१,८२,८८,६१,६२<br>१०१,१२६,१३५,१८७                |
| €.           | तत्त्वार्याधियमसूत्रम्<br>(तत्त्वार्यभाष्यानुसारिणीटीका)                      | टीकाकार सिद्धसेनगणी                                                     |              | देवचन्द्र लालभाई जैनपुस्तकोद्धार<br>फण्ड, बम्बई        | च२,८८,२५३                                           |
| ٥.           | तिलोयपण्णती                                                                   | यतिवृषभाचार्य                                                           | वि. सं. १६६६ | जीवराज ग्रन्थमाला, शोलापुर,                            | १७,१०७,१३६                                          |
| 9.           | तीर्थंकर महावीर                                                               | आचार्य विजयेन्द्रसूरि                                                   |              | यशोधर्म मन्दिर, बम्बई                                  | २९०                                                 |
| ₹.           | तैत्तिरीय उपनिषद्                                                             | शांकर भाष्य सहित                                                        | नवम संस्करण  | गीताप्रेस, गोरखपुर                                     | १३३,२०८                                             |
| ₹.           | दशवैकालिक:एक<br>समीक्षात्मक अध्ययन                                            | ते. मुनि नथमल                                                           | दि. सं. २०२३ | जैन श्वेताम्बर तेरापंथी<br>महासभा, कलकत्ता             | भू.३२;४४,४५                                         |
| ₹.           | दशवैकालिकचूर्णि<br>(दसकालियसुत्तं<br>भद्रबाहुनिर्युक्ति व<br>अमस्यचूर्णिसहित) | ले. अगस्त्यसिंह स्थविर<br>सं. मुनि पुण्यविजयजी                          | सन् १६७३     | प्राकृत टेक्स्ट सोसाइटी<br>अहमदाबाद                    | <b>੮,२३६</b>                                        |
| ነሂ.          | दशवैकालिकचूर्णि                                                               | जिनदास महत्तर                                                           | सन् १६३३     | श्री ऋषभदेव केशरीमल<br>श्वेताम्बर संस्था, रतलाम        | ८,४५,२३६,२६८                                        |
| 9ξ.          | दशवैकालिकनिर्युक्ति                                                           | देखें दशवै. हरिमद्र                                                     |              |                                                        | <b>ξ</b> ε, <b>ξ</b> €                              |
| ·0.          | दशवैकालिकवृत्ति                                                               | हरिभद्र सूरि                                                            |              | देवचन्द्र लालमाई जैनपुस्तकोद्धार<br>फण्ड               | ८,४४,४५                                             |
| €.           | दसवेआलियं (मूलपाठ,<br>संस्कृत छाया, हिन्दी<br>अनुवाद तथा टिप्पण)              | वा. प्र. आचार्य तुलसी<br>सं. मुनि नथमल                                  | सन् १€७४     | जैन दिश्य मारती, लाडनूं (राज.)                         | ट,६,१८,२०,४०,६८,<br>१८३,२०६,२१५,२३३,<br>२३४,२६६,२७६ |
| €.           | दसाओ<br>(नवसुत्ताणि, भाग ५)                                                   | वा. प्र. आचार्य तुलसी<br>सं. युवाचार्य महाप्रज्ञ                        | सन् १६८७     | जैन विश्व भारती, लाडनूं (राज.)                         | २३०,२३८                                             |
| ; <b>o</b> , | दीघनिकायपालि                                                                  | v                                                                       | वि. सं. २०१५ | बिहारराजकीय<br>पालिप्रकाशन मण्डल                       | <b>६€,</b> 9€9                                      |
| ;9.          | देशीनाममाला                                                                   | हेमचन्द्राचार्य                                                         | सन् १६३६     |                                                        | २१६                                                 |
| ₹.           | देशीशब्द कोश                                                                  | या. प्र. आचार्य तुलसी<br>प्रधान सं. युवाचार्य महाप्रज्ञ                 | सन् १६६६     | जैन विश्व भारती, लाडनूं (राज.)                         | १३३,२१४                                             |
| .₹.          | द्वात्रिंशद् द्वात्रिंशिका<br>(किरणावली विवृत्तियुक्ता)                       | ले .सिद्धसेन दिवाकर<br>सं. विजय सुशील सूरि                              | सन् १६७७     | विजय लावण्य सूरीश्वर<br>ज्ञानमन्दिर, बोटाद (सौराष्ट्र) | मू.१५;६०                                            |
| :8.          | ध्यानशतक<br>(ध्यानशतक तथा ध्यानस्तव)                                          | हरिभद्रसूरि                                                             | सन् १६७६     | वीरसेवामन्दिर, दरियागंज, दिल्ली                        | मू.३४                                               |
| ςų.          | नंदी<br>(नवसुत्ताणि, माग ५)                                                   | वा. प्र. आचार्य तुलसी<br>सं. युवाचार्य महाप्रज्ञ                        | सन् १६८७     | जैन विश्व भारती, लाडनूं (राज.)                         | भू,१४-१७,२०,२१,३२<br>३६,६,१७,८८,६०,६३               |
| ξξ.          | नंदीचूर्णि<br>(त्रन्दीसूत्र, चूर्णि-सहित)                                     | आगमकार—देववाचक,<br>चूर्णिकार—जिनदास महत्तर<br>सं. मुनि श्री पुण्यविजयजी | सन् १६६६     | प्राकृत टेक्स्ट सोसाइटी,<br>वाराणसी                    | भू.२१,३२;१७,६३,२३                                   |
| <b>.</b> ७.  | नन्दी सूत्र<br>(मलयगिरि वृत्तियुक्त)                                          |                                                                         | सं. १६६०     | आगमोदय समिति, महेसाणा                                  | €,दद                                                |
| τ.           | नन्दी सूत्रम्<br>(हारिमद्रीय वृत्तिसहित)                                      | सं. मुनि पुण्यविजयजी                                                    | सन् १६६६     | प्राकृत टेक्स्ट सोसाइटी,<br>वाराणसी                    | मू.३६;२३४                                           |
| .€.          | नमस्कार स्वाध्याय<br>(प्राकृत विभाग)                                          |                                                                         |              | जैन साहित्य विकास मण्डल,<br>बम्बर्ड्                   | 93                                                  |
| ٥.           | नथचक्र<br>(परिशिष्ट— <del>जा</del> नापपद्धति)                                 | ते. माइल्लधवल, सं. अनुवाद—<br>पं. कैलाश चन्द्र शास्त्री                 | सन् १६७१     | भारतीय ज्ञानपीठ, नयी दिल्ली                            | २२३                                                 |
| £9.          | नायाधम्मकहाओ<br>(अंगसुतािष, भाग ३)                                            | वा. प्र. आचार्य तुलसी<br>सं. भुनि नथमल                                  | सन् १६७४     | जैन विश्व भारती, लाडनूं (राज.)                         | ६,६८,२०८,२०६,२९५<br>२६६,२७९                         |
| €₹.          | नियमसार तात्पर्यवृत्ति                                                        | •                                                                       |              |                                                        | 934                                                 |

|              | प्रन्थ-नाम                                 | तेसक, रामास्क, अनुनास्क,<br>बाक्ता प्रमुख, प्रनासक आदि              | <del>र्तकाय</del>  | प्रकासक                                                    | <del>पृष</del> ्ठ                                                                                                      |
|--------------|--------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|--------------------|------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ₹₹.          | निरयावलियाओ<br>(उदंगसुताणि, भाग ४, खण्ड २) | वा. प्र. आचार्य तुलसी<br>सं. युवाचार्य महाप्रज्ञ                    | सन् १६८६           | जैन विश्व भारती, लाडनूं (राज.)                             | २१५                                                                                                                    |
| ;¥.          | निशीयसूत्रम्<br>(भाष्य व चूर्णि सहित)      | सं. उपाध्याय कवि श्री अगर मुनि<br>मुनि श्री कन्हैयालाल ''कमल''      | सन् १६६२           | सन्मति-झान पीठ तोहामंडी, आगरा                              | 93,88,88,280,709                                                                                                       |
| ¥.           | निसीहज्झयणं<br>(नवसुत्ताणि भाग, ५)         | वा. प्र. आचार्य तुलसी<br>सं. युवरचार्य महाप्रज्ञ                    | सन् १६८७           | जैन विश्व भारती, लाडनूं (राज.)                             | २२र                                                                                                                    |
| ξ.           | न्यायदर्शनम्<br>(वात्स्यायन भाष्य)         |                                                                     |                    | बोद्ध भारती, वाराणसी                                       | 949                                                                                                                    |
| છ.           | न्यायावतार                                 | ले. आचार्य सिद्धसेन                                                 | सन् १६७६           | श्रीपरम श्रुतप्रभादक मंडल,<br>श्रीमद्राजचन्द्र आश्रम, अनास | ξş                                                                                                                     |
| ς,           | पंचसंग्रह (दिगम्बर)                        | सं. हीरालाल जैन                                                     | दि. सं. २०१७       | भारतीय ज्ञानपीठ, काशी                                      | 9६,9६,५६,६३,८9,८६                                                                                                      |
| ŧ.           | पंचसंग्रह (श्वेताम्बर)                     |                                                                     |                    |                                                            | <b>ट</b> ६                                                                                                             |
| 60,          | पंचाशक                                     | ले. हरिभद्र                                                         |                    |                                                            | २३८                                                                                                                    |
| o <b>9</b> , | पंचास्तिकाय<br>(तत्त्वप्रदीपिका वृत्ति)    | सं. प्रे. ए. चक्रवर्ती<br>डॉ. ए. एन. उपाध्ये                        | सन् १६७५           | भारतीय ज्ञानपीठ                                            | 9३€                                                                                                                    |
| ०२.          | पञ्जोवसणाकष्पो                             | देखें कल्प सूत्र                                                    |                    |                                                            | Ę                                                                                                                      |
| ξo           | पट्टावित-समुद्यय                           | ले. धर्मसागरगणी                                                     |                    |                                                            | मू.३५                                                                                                                  |
| )08.         | पण्णवणा<br>(उवंगसुताणि, भाग ४,<br>खण्ड २)  | वा. प्र. आचार्य तुलसी<br>सं. युदाचार्य महाप्रज्ञ                    | सन् १६६६           | जैन विश्व भारती, लाडनूं (राज.)                             | ६,१०,२४,२८,२६,३६,<br>४६,४८-६३,६६-६८,७३<br>८१,८६,६८,११६,१३४,<br>१४८,२०२,२०३,२१०,<br>२१४,२४२,२४४,२४४,<br>२४७,२६२,२८१,२८२ |
| οţ,          | पण्हावागरणाई<br>(अंगसुत्ताणि, भाग ३)       | वा. प्र. आचार्य तुलसी<br>सं. मुनि नथमल                              | सन् १६७४           | जैन विश्य भारती, लाडनूं (राज.)                             | ६,9२                                                                                                                   |
| οξ.          | पातञ्जल योगदर्शनम्<br>(व्यास भाष्य सहित)   | ले. महर्षि पतञ्जलि<br>व्याख्यकार—श्रीमत् स्वामी<br>हरिहरानन्द आरण्य | सन् १६७४           | मोतीलाल बनारसीदास,<br>दिल्ली-पटना-वाराणसी                  | १६,२०,४८,६६,१३५,<br>१६५,१७६,२१०                                                                                        |
| o <u>0</u> . | पातञ्जल योगदर्शन<br>(योगवर्तिक)            | ते. महर्षि पतञ्जलि<br>व्याख्याकार—विज्ञानभिक्षु                     |                    |                                                            | १०३                                                                                                                    |
| 10c.         | प्रज्ञापनावृत्ति                           | ले. श्रीमन्मलयगिर्याचार्य                                           | सन् १६१८           | अगमोदय समिति, मेहसाणा                                      | ४, <b>२२,</b> २८,३६,४७,४८,<br>६२,६३,७४,९२८,९५८,<br>२५४,२५८                                                             |
| ٥٤.          | प्रमाणनयतत्त्वलोकालंकार                    |                                                                     |                    |                                                            | ττ                                                                                                                     |
| 90,          | प्रमाण भीमांसा                             | ले. हेमचन्द्र                                                       | सन् १६८६           | सरस्वती पुस्तक भण्डार,<br>अहमदाबाद                         | ¥                                                                                                                      |
| 199.         | प्रवचनसार                                  | ले. कुन्दकुन्दाचार्य                                                | सन् १६४:           | श्री जैन स्वाध्याय मन्दिर ट्रस्ट,<br>सोनगढ़, सौराष्ट्र     | €२,9३५,२०७                                                                                                             |
| १९२.         | प्रवचनसारोद्धार                            | ले. श्रीमन्नेमिचन्द्रसूरि<br>टीका. श्रीसिद्धसेनसूरि                 | प्रथम संस्करण      | देवचन्द्र लालभाई जैनपुस्तकोद्धार<br>फण्ड                   | १२६,१६२,१८६,२३४,<br>२६१,२६२                                                                                            |
| 9₹.          | प्रश्नोत्तर तत्त्वबोध                      | ले. जयाचार्य<br>प्रवाचक—आचार्य तुलसी<br>सं. युवाचार्य महाप्रज्ञ     | प्रथम संस्करण १६८६ | <b>ौन विश्व भारती, ला</b> डनूं (राज.)                      | 97,60                                                                                                                  |
| 98.          | प्राकृत भाषाओं का व्याकरण                  | रिचर्ड पिशल,<br>अनु. डॉ. हेमचन्द्र जोशी डी. लिट.,                   |                    | बिहार-राष्ट्रभाषा-परिषद्, पटना                             | <sub>1</sub> 0                                                                                                         |
|              | प्राकृत व्याकरण                            | ले. हेमचन्द्र                                                       |                    |                                                            | 93,98                                                                                                                  |
| <b>9ξ.</b>   | प्राचीन भारतीय अभिलेख                      | ले. श्री राम गोयल                                                   | सन् १६८२           | राजस्थान हिन्दी ग्रन्थ अकादमी<br>जयपुर                     | τ                                                                                                                      |

|               | ग्रन्ब-नाम                                        | नेसक, सम्पादक, अनुवादक,<br>बाचना प्रमुख, प्रवाचक आदि                                                  | संस्करण                              | <i>प्रकास</i> क                                       | <del>पृष</del>                                                                                                         |
|---------------|---------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------|-------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 990.          | बारस अगुवेक्खा                                    | आचार्य कुन्दकुन्द                                                                                     |                                      | -                                                     | २३६                                                                                                                    |
| <b>9</b> €.   |                                                   | ले. स्यविर आर्यभद्रबाहु                                                                               |                                      | जैन आत्मानन्द समा, भावनगर                             | 989,282,240                                                                                                            |
| 998.          | बृहदारण्यकोपनिषद्:एक<br>समीक्षात्मक अध्ययन        | त्ते. डॉ. रघुवंश झा                                                                                   | सन् १६८४                             | किशोर विद्या निकेतन, भदैनी<br>वाराणसी                 | १३३,२०८                                                                                                                |
| १२०.          | बोधपाहुड                                          |                                                                                                       |                                      |                                                       | ø                                                                                                                      |
| ₹9.           | भगवद् गीता                                        |                                                                                                       |                                      |                                                       | ३,१२३,२०∈                                                                                                              |
| 977.          | भगवती आराधना<br>(विजयोदयावृत्ति-सहित)             | ते. आचार्य श्री शिवार्य                                                                               | सन् १६३५                             | सखाराम दोशी, शोलापुर                                  | १८५                                                                                                                    |
| 9२३.          | भगवतीचूर्णि<br>(प्रस्तुत आगम का<br>पंचम परिशिष्ट) | जिनदास महत्तर                                                                                         | हस्तलिखितप्रति                       |                                                       |                                                                                                                        |
| 978.          | भगवती-जोइ                                         | ले. जयाचार्य<br>प्रवाचक आचार्य तुलसी<br>प्रधान सं. युवाचार्य महाप्रज्ञ<br>सं. साध्वी प्रमुखा कनकप्रभा | प्रथम संस्करण १६८७<br>ताडनूं, (राज.) | जैन विश्व भारती                                       | 90,99,70,33-36,80<br>82,½6,66,09,c9,c9<br>c6,69,62,60,992,<br>98½,980,940,293,<br>298,22c,226,233,<br>286,262,76½,266, |
| <b>ን</b> २५.  | भगवतीवृत्ति (प्रस्तुत पुस्तक<br>का छठा परिशिष्ट)  | ते. अभयदेव सूरि                                                                                       |                                      |                                                       |                                                                                                                        |
|               | भगवती सूत्र<br>भारतीय तत्त्वविद्या                | अनु. बेचरदास दोशी<br>ते. पं. सुखलातजी संघवी                                                           | सन् १६६०                             | आगमोदय समिति, मेहसाणा<br>ज्ञानोदय ट्रस्ट, अहमदाबाद    | 9 <b>५३</b><br>9६9                                                                                                     |
| १२८.          | मि <b>सुशब्दानुशासनम्</b>                         | ते. मुनि चोधमत्त्व<br>सं. मुनि राजेन्द्र कुमार                                                        | ·                                    | आदर्श साहित्य संघ चुरु, राजस्थान                      | २८४                                                                                                                    |
| 9 <b>२</b> €. | मज्झिम निकाय                                      |                                                                                                       |                                      | बिहार राजकीय पालिप्रकाशन मण्डल                        | ₹ <u>,</u> ₹0€                                                                                                         |
| 930.          | मनुस्मृति                                         | टीकाका र<br>पंडित श्री हरगोविन्द शास्त्री                                                             | सन् १६७०                             | चौखम्मा संस्कृत सिरीटा आफिस<br>वाराणसी                | २०६,२०६,२१४,२७१                                                                                                        |
| 939.          | मनोऽनुशासनम्                                      | ले. आचार्य तुलसी                                                                                      | सन् १६८६                             | आदर्श साहित्य संघ चुरु, राजस्थान                      | <b>२</b> ४२                                                                                                            |
|               | महानिशीथ                                          | •                                                                                                     |                                      | 3                                                     | ₹,€,9३                                                                                                                 |
|               | महापुराण                                          |                                                                                                       |                                      | मारतीय ज्ञानपीठ, काशी                                 | 96                                                                                                                     |
|               | महाभारत<br>-                                      |                                                                                                       |                                      |                                                       | २०६                                                                                                                    |
|               | महावस्तु                                          |                                                                                                       |                                      |                                                       | २१५                                                                                                                    |
|               | मूलाचार                                           | ले. श्रीमद् बट्टकेराचार्य                                                                             | सन् १६८४                             | भारतीय ज्ञानपीठ, नई दिल्ली                            | १६५,१६६                                                                                                                |
|               | योगशास्त्र                                        | ले. कलिकालसर्वज्ञ श्रीहेमचन्द्राचार्य                                                                 | सन् १६७५                             | श्री निर्ग्रन्थ साहित्य प्रकाशनसंघ<br>दिल्ली          | ₹0€,₹8€                                                                                                                |
| 9 <b>3</b> c. | सजप्रश्नीयवृत्ति                                  | ले. मलयगिरि                                                                                           | वि. सं. १६६४                         | शंभुताल जगशीशाह, गुर्जरग्रन्थरल<br>कार्यालय, अहमदाबाद | १२,२१३,२१४,२१६,<br>२४६,२६६                                                                                             |
| 93£.          | रामायणम्, वाल्मिकेय                               | सन् १६८६                                                                                              | मुवन वाणी ट्रस्ट                     | लखनऊ                                                  | 390                                                                                                                    |
|               | रायपसेणइयं<br>(उवंगसुत्ताणि भाग ४, खण्ड १)        | वा. प्र. आचार्य तुलसी                                                                                 | सन् १६५७                             | जैन विश्व भारती, लाडनूं (राज.)                        | भू.३२;१२,६०,२१३,<br>२१५,२३३                                                                                            |
| 989.          | लोकप्रकाश                                         | ले. विनयविजयमणि                                                                                       | वि. सं. १६६०                         | श्री जैनग्रन्थप्रकाशकसभा<br>अहमदाबाद                  | 88                                                                                                                     |
| 987.          | . ववहारो<br>(नवसुत्ताणि, माग ५)                   | वा.प्र. आचार्य तुलसी<br>सं. युवाचार्य महाप्रज्ञ                                                       | सन् १६८७                             | जैन विश्व भारती लाडनूं, (राज.)                        | 9=3                                                                                                                    |
| 983.          | . वाक्यपदीयम्                                     | ~                                                                                                     |                                      | डेकन कालेज, पूना                                      | 9 € 9                                                                                                                  |
|               | . विजयोदयावृत्ति                                  | देखें, भगवती आराधना                                                                                   |                                      | - · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·               | २२७,२२ <sub>८</sub> ,२३०                                                                                               |
|               | . विद्यानुशासन, योगशास्त्र                        |                                                                                                       |                                      |                                                       | 9                                                                                                                      |

|                   | प्रन्थ-नाम                                                                 | तेसक, सम्पानक, अनुनारक,<br>बावना प्रमुख, प्रवाचक आदि                       | र्सकाय                   | # <del>\$/#</del>                                                                                | <i>पृ</i> ष्ठ                                                       |
|-------------------|----------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|--------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|
| १४६्.             | विवागसुयं<br>(अंगसुत्ताणि, भाग ३)                                          | वा. प्र. आचार्य तुलसी<br>सं. मुनि नथमल                                     | सन् १६७४                 | जैन विश्व भारती, लाडनूं (राज.)                                                                   | Ę                                                                   |
| 9 819.            | विशेषावश्यकभाष्यम्                                                         | ले. जिनभद्रगणी क्षमाश्रमण<br>सं. दलसुखमाई मालवणीया                         |                          | लालभाई दलपतभाई भारतीय<br>संस्कृति विद्यामन्दिर, अहमदादाद                                         | ४,१३,१२,२२,१०३,<br>१४८,१७ <u>५,</u> १८२                             |
| ያሄቲ,              | विशेषादश्यकभाष्यम्<br>(कोट्याचार्यवृत्ति-सहित)                             |                                                                            |                          | •                                                                                                | 34                                                                  |
| 98 <del>६</del> . | विश्व की मूल लिपि ब्राह्मी                                                 | डॉ. प्रेम सागर जैन                                                         |                          |                                                                                                  | 90                                                                  |
| 9 ¥0.             | विश्व प्रहेलिका                                                            | ले. मुनि पहेन्द्र कुमार                                                    | सन् १६६६                 | जेठालाल एस. जवेरी, मारत विजली<br>लिमिटेड, उद्योगनगर, किंग्स सर्किल<br>रेलवे स्टेशन के पास, बम्बई |                                                                     |
| 9 ሂዓ.             | विसंवादशतक                                                                 | ले. समयसुन्दर                                                              |                          |                                                                                                  | €₹                                                                  |
| 947.              | व्यवहार सूत्र<br>(भाष्य एवं मलयगिरि                                        | सं. मुनि माणेक                                                             | सन् १६२८                 | वकील त्रिकमलाल अगरचन्द्र,                                                                        | भू.३९;२४७                                                           |
|                   | विरचित वृत्ति-सहित)                                                        |                                                                            |                          | अहमदाबाद                                                                                         |                                                                     |
|                   | शतपथ ब्राह्मण                                                              | <del></del>                                                                |                          | चौखम्भा संस्कृत सिरीज, वाराणसी                                                                   | 938                                                                 |
|                   | शान्तसुधारसभावना                                                           | ते. उपाध्याय विनय विजय<br>सं. अनु. मुनि राजेन्द्र कुमार                    | सन् १६६५                 | आदर्श साहित्य संघ चुरू (राज.)                                                                    | २३६                                                                 |
| ንሂኒ.              | श्वेताश्वतर उपनिषद्<br>(ईशादि नौ उपनिषद्)                                  | व्याख्याकार-—हरिकृष्णदास गोयन्दका                                          |                          | मोतीलाल जा <del>लान</del> ,<br>गीताप्रेस गोरखपुर                                                 | २०६                                                                 |
| <del>ነ</del> ሂξ.  | षट्खण्डागम<br>(धवला टीका-सहत)                                              | ले. पुष्पदन्त भूतबलि,<br>वीरसेनाचार्यकृत धवला टीका<br>सहित, सं हीरालाल जैन | सन् १६४२                 | सेठ शीतलराय लक्ष्मीचन्द्र<br>अमरावती                                                             | ६-८,१५,२०,८६,१९३,<br>१४७,१५८,१६६,२०६                                |
| १ <b>७</b> .      | षड्दर्शनसमुच्चय                                                            | ले. आचार्य हरिभद्र<br>टीकाकार गुणरलसूरि                                    | सन् १६७०                 | भरतीय झानपीठ, वाराणसी                                                                            | २०८                                                                 |
| ) ሂሩ.             | षष्टितंत्र                                                                 |                                                                            |                          |                                                                                                  | २०६                                                                 |
| <b>ϟ</b> ξ.       | संबोध प्रकरण                                                               |                                                                            |                          |                                                                                                  | <b>२</b> ४ <b>१</b>                                                 |
| ξο.               | सनत्सुजातीय शांकरभाष्य                                                     | अनु. स्वामी श्रीसनातनदेव                                                   |                          | गीताप्रेस पो. गीताप्रेस (गोरखपुर)                                                                | २३६                                                                 |
| <b>Ę9</b> .       | सन्मतिप्रकरण                                                               | ते. सिद्धसेन दिवाकर                                                        | सन् २०१€                 | ज्ञानोदय ट्रस्ट, अनेकान्त विहार,<br>श्रेयस् कॉलोनी के पास,<br>अहमदाबाद-स                         | ११,२१,२२,७६,७८,६३<br>१३६                                            |
| <b>ξ</b> ₹.       | समयसार                                                                     | आचार्य कुन्दकुन्द                                                          | चतुर्थ आवृत्ति           | श्री दिगम्बर जैन स्वाध्याय<br>मन्दिर ट्रस्ट                                                      | 9×3                                                                 |
| ιξξ,              | समकाओ<br>(मूलपाठ, संस्कृत छाया, हिन्दी<br>अनुवाद, टिप्पण, परिशिष्ट आदि)    | वा. प्र. आचार्य तुलसी<br>सं. विवेचक युवाचार्य महाप्रज्ञ                    | सन् १६८४                 | जैन विश्व भारती, लाडनूं, (राज.)<br>११३,१८३                                                       | मू.१४-१७,२०,२१,३६;<br>६,१०,१४,२०,३८,१०४                             |
| Ę¥,               | समवायांगवृत्ति                                                             |                                                                            |                          |                                                                                                  | २२€                                                                 |
| Ę¥.               | सर्वार्थसिद्धि                                                             |                                                                            |                          |                                                                                                  | २०६                                                                 |
| <b>ξ</b> ξ.       | सागारधर्मामृत                                                              | पंडित आशाधर                                                                | वीर नि. सं. २४८२         | सरल जैन वृन्ध भाण्डार, जबलपुर                                                                    | 90                                                                  |
| ĘΘ.               | सुत्तनिपात                                                                 | अनु, भिक्षु धर्मरल                                                         | सन् १६५१                 | महाबोधि सभा, सारनाय                                                                              | 98                                                                  |
|                   | <b>सुश्रुत संहिता</b>                                                      | • •                                                                        | पंचम संस्करण             | मोतीलाल <i>बनार</i> सीदास (दिल्ली)                                                               | <b>942-948</b>                                                      |
|                   | सूत्रकृतांगचूर्णि                                                          | जिनदास महत्तर                                                              |                          | श्री ऋषमदेवजी केशरीमलजी<br>श्वेतांवर संस्था, रतलाम                                               | 903,975,750                                                         |
| ٧o.               | सूत्रकृतांगनिर्युक्ति                                                      | देखें सूत्रकृतांगवृत्ति                                                    |                          |                                                                                                  | 9 5 2                                                               |
| <b>9</b> 9.       | सूत्रकृतांगवृत्ति                                                          | श्री शीलांकाचार्य                                                          |                          |                                                                                                  | २८, <b>१६</b> ६                                                     |
|                   | सूयगडो<br>(मूलपाट, संस्कृत छाया,<br>हिन्दी अनुवाद, टिप्पण<br>तथा परिशिष्ट) | वा. प्र. आचार्य तुलसी<br>सं. विवेचक युवाचार्य महाप्रह                      | भाग २—१६८४<br>भाग २—१६८६ |                                                                                                  | म्,१७,१८;६,१३,५६,<br>६६,१०४,१५६,१५७,<br>१६१,१६१,२१५,२३०,<br>२३४,२६६ |

|               | <i>प्र-च-नाम</i>                                                     | तेषक, सम्पादक, अनुवादक,<br>बारना प्रमुख, प्रवासक आदि | संस्करण                                     | <i>प्रकाशम</i>                                                    | <del>पृष</del>                                                                                                   |
|---------------|----------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|---------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 9 <b>७</b> ₹. | सूरपण्णती<br>(उदंगसुत्ताणि, भाग ४,<br>खण्ड २)                        | वा. प्र. आचार्य तुलसी<br>सं. युवाचार्य महाप्रज्ञ     | सन् १६८६                                    | जैन विश्व भारती, लाडनूं, (राज.)                                   | 9२२,9२३                                                                                                          |
| 908.          | स्यानांगवृत्ति                                                       | ते. अभयदेवसृरि                                       | सन् १६३७                                    | सेठ माणेकलाल चुनीलाल,<br>अहमदाबाद                                 | 9३,9५,9६,४४-४६,८८,<br>9३५,9४४,9४७,२१३,<br>२५८,२६०,२६५,२७५,<br>२८४                                                |
| ዓሁኒ.          | स्याद्वादमंजरी                                                       | अनु, सं डा. जगदीश चन्द्र जैन                         | सन् १६६२                                    | श्रीमद् राजचन्द्र आश्रम, अगास                                     | <b>२</b> 90                                                                                                      |
| 9 <b>७</b> ६. | हठयोगप्रदीपिका                                                       | स्वात्माराम योगीन्द्र                                | सन् १६८८                                    | खेमराज श्री कृष्ण दास<br>अध्यक्ष, श्री वेन्कटेश्वर प्रेस, बम्बई   | 9€                                                                                                               |
| 3 <b>99</b> , | हेमशब्दानुशासनम्                                                     | आचार्य हेमचन्द्र                                     | वि. सं. २००७                                | छगनीराम अमस्चन्द्र शिरोलिया,<br>उज्जैन                            | v                                                                                                                |
| ዓଓር.          | Doctrine of the Jamas                                                | W. Schubring                                         | First Edition,<br>1962                      | Motilal Banarsidass                                               | मू,१८,१६;१८५,१८७                                                                                                 |
|               | Enmeter of the                                                       |                                                      | - 1072                                      | Delhi, Varanasi, Patna                                            |                                                                                                                  |
|               | Encyclopeadia<br>Britannica                                          | m:                                                   | सन् 1973                                    |                                                                   | <b>9</b> ሂሄ                                                                                                      |
|               | Greek Thinkers                                                       | Theoder Gomper                                       |                                             |                                                                   | 933,938                                                                                                          |
| 9₹9.          | Greschictite der<br>Indischen Philosophie                            | Frauwallener                                         |                                             | <b>भू</b> , 9६                                                    |                                                                                                                  |
| १८२.          | History and<br>Doctrines of Ajivkas                                  | Dr. A. L. Basham                                     |                                             |                                                                   | ξĘ                                                                                                               |
| 9ᠸ₹.          | Mahavira And His<br>Teachings<br>(Lord Mahavir and<br>Anyatirthikas) | Josep Delue                                          | सन् 1977                                    | Bhagavan Mahavira<br>Mahotsava Samiti,<br>Bombay                  | म्.9 <del>६</del>                                                                                                |
| 3 <b>5</b> 8. | Principal<br>Upanishads                                              | Dr. S. Radhakrishnan                                 |                                             |                                                                   | 933                                                                                                              |
| የፍሂ.          | Sanskrit-English<br>Dictionary                                       | Sir Monier-Monier-<br>Williams                       |                                             | Motilal Banarsidass<br>Delhi, Varanasi, Madras                    | 8¼                                                                                                               |
| <b>१८</b> ६.  | Sanskrit-English<br>Dictionary                                       | V. S. Apte                                           | Revised and<br>Enlarged Edition<br>सन् 1957 | Presad Prakashan, Pune                                            | \$2,93,96,20,28,88,<br>86,20,923,989,952,<br>960,206,299,298,<br>296-292,220,282,<br>288,286,265,209,<br>206,206 |
| 9 ८७.         | Studies in the<br>Bhagavati Sutra                                    | Dr. J. C. Sikdar                                     | First Edition                               | Research Institute<br>of Prakrit, Jainology<br>and Ahinsa (Bihar) | १६६                                                                                                              |
| ኝቲቲ.          | The Universe and Dr. Einstein                                        | Lincoln Barnett                                      |                                             | , ,                                                               | 9 <del>E</del> 10                                                                                                |
| 9 <b>⋷€</b> . | The World Book<br>Encylopeadia                                       |                                                      |                                             | World Book-Childeraft<br>International,<br>Inc. Chicago           | <b>५३६</b>                                                                                                       |
| 9 <b>EO</b> . | Viyāhapaņņatti                                                       | Josep Delue                                          | 1970                                        | De Tempel, Tempelhoe<br>Brugge (Belgie)                           | भू.३३                                                                                                            |
| 9€9.          | Zeitschrift der<br>Deutschen<br>Morgenlandischen<br>Gesellshaaft     |                                                      |                                             | Leipzig, Wiesbaden                                                | १८५                                                                                                              |

### परिशिष्ट - ५

# जिनदास महत्तर-कृता भगवती-चूर्णिः

# प्रथमं शतकम्

# पञ्चमः उद्देशकः नमो जिनाय

पुढ़वी ठिति योगाहण सरीर संघयणमेव संठोणो । लेस्सा दिट्टी णो अष्ठौगै जोगवुवयोगे विरहिञ्जति जं ठाणं असीति भिगा (भंगा) तिहं करिजासि जल्प उमेहोति विरहोति विरहो अभंगगं सत्तवीसा वा चउिंहं कोदीहिं लोभादीहिं वा ठितिसूत्तादि विसेसितेहिं समधूभंगलक्खणं पुढवीसूतं—सत्त कण्णाउ पत्तेयं चउवीसा दंडएणं आवासणेयव्वा। ठितिसूतं जहण्ण मज्झा उकोसा जहिण्णियातो समय दुसमयं संखेञ्जा जाव तस्सावासस्सुक्कोसिया ण पावत्ती ताव आदि-अंत-समय-विरहितासंखेञ्जा द्विति द्वाणो भवंत्ति । जहण्णद्विती अविरहिता नारगेहिं कहु तत्थ सत्तावीसं भंगा। कोहोवयुत्तेहि य अविरहिता तर्हि निम्चवहुवयणं समाहियाए जहण्णियाए असीति तत्थ य तेहि विरहो होति अहवा एक्को वा दो वा तिण्णि वा संखेञा ते कोवे वा माणे वा मायाए वा लोभे वा उवउत्ता तत्य भंगा असीति वत्तव्वा एवं जाव संखेञ्जसमयाहियाए वा ततो असंखेञ्जा। तष्पाउस्सुक्कोसियासु अविरहियत्तणात्तो सत्तावीसं। उगाहणसुत्तं—सरीरप्यमाणं तहेव जहण्यादियं उववञ्जमाणाणं ते जहण्यद्वितीए विरहिञ्जति तत्थासीति जाव संखेजपदेसाविया । असंखेजं तप्पायुग्गुकोसियासु सत्तावीसं अविरहियत्तणातो । संघयण-संठाण-काउलेस्सासु सत्तावीसं । दिड्डी संगामिच्छत्ते ण विरहिञ्जति तत्थसीति सेस दंसणे रतण पढमं पुढविसुत्ताणि समत्ताणि ताव सत्तावीसं। एवं सत्तसूवि लेस्सासु विसेसो। एवं भवणवासीणं लोभादीया देवाणं लोभपरिणामबहुत्ताउ सत्तावीसमसीतिं च द्विति आदि विसेसिते कोधादिसु वारेञ्जा णारगाणं जहा असंखेञ्जेसु णं पुढविकाते सव्वष्टाणेसू वहुया काऊण सूण्णभंगों णवरं तेउलेस्साए विरहिञ्जंति ति देवोवत्तीए तत्या-सीति एवं आउवणफतीणं पढवीकाय तुल्लं र्तेउवाऊण सव्वत्य अभंगगं । वितिचउरिंदियाणं सत्तावीसङ्घाणे अभंगगं बहुत्ताउ असीति चेव सासातण सम्मद्दिष्टि विरहं संभवीपपातं वहुत्वं आभिणिबोहितसुतणाणसमत्तेसु असीति। पंचिदियतिरियाणं जहण्णद्विती उगाहणासु विरहिउ जेसू असीति तेसु सब्वेव सत्तावीसाए बहुत्तातो अभंगगं सम्मामिच्छत्ते विरहाउ चेवासीति। मणुयाणं जहण्णियाए हितीए आहारकशरीरं पड्डा विरहाउ असीर्ति सेसियाउ सट्टाणेस् असीतीतो भाणियव्यातो सत्तावीसद्वाणे अभंगगं णेरतियाण जहा केवलणाणे मोहणिज्ञक्खयाउ असंभवो । वेमाणियमाणमंत जोसिया जहा लोभादीया असरा णेरइया देवेसु सत्तावीसा असीति भंगा सेसे पुठविकाइयादिसु मणुयपञ्जंतेसुं दससु सत्तावीसमसीते अभंगगं तंखेवतो जाणे सेवं भगवं।

# षष्ठः उद्देशकः

सर्वदिक सर्वदिक्षु वा सर्वाणि यावंति नोवी सर्व्वति सामान्यविशेषनयाभ्यां प्रसिद्धितः पदानि व्याख्यातव्यानि नियमा छिद्दिसं। भवन-मन्यावलियाप्रतिहतोद्योतप्रदीपवत् लोकोऽलोकमध्ये कर्मकर्मे वत्ततामात्मनिसमम्वायंतः कर्मलक्षणपदार्थमभिनिर्वर्त्तयंति एकेंद्रियान्प्राप्योपरितं लिखता सीदिति कृतयागमनप्रतिद्यातिनो भवंति तर्द्रदेशा क्रतादि दिग्वपे अव्ये एकस्य बहुमध्ये प्रतिधातिनः गेहानागर प्रम्नाः पयोरनाद्य-पर्यवसानता तयोः पूर्वमिदं परिमदिमिति न शक्यते वक्तुं रात्रिंदिनस्येव स प्रतिपक्षप्रतिसिद्धमुपात्तोदाहरणवदभाव्यं लोयंतं सत्तमेणोवासंतरेण वारेत्तण सत्तमं सेसमुपगतो अणंतरं सेसाणंतरिहं जाव सव्वतो लोयद्विति सभाव वा तेणमुतमतिसंघाय समितीत्याद्यदाहरणं चानुमानं सदाम्बमात्रया इदं समितं एकीभाव न वा इतं फु कारणावयवेन कार्यावयवी न निर्वर्त्यते तंतुना पद्धा न वद्ध प्रदेशे वता नव देशे न सर्वः असकलकारणत्वात् तंतुना पट इव न च सर्वाय वैर्देश कार्याभिनिवृत्तिः संपूर्णसमं वाण समवायिकारणत्वात् घेटिकदेश देशवत् सर्वावयवैः सर्व पूर्णकारण समयात् घटवत्।

# सप्तमः उद्देशकः

उववञ्जमाणे आहार उववण्णे आहार उव्वष्टमाणे आहार उववट्टे आहार पढमसमए सव्वमाहारमुववयमाणे सेसेसु देस वा सव्ववाहार अद्धेणं विद्धाणिव्वत्ती ण सिया उवगरणं णा सिया रंभया पोरगला भावोतन्निव्वत्ति सामत्य तेण जोगा सिव्विंदिएसु कायिको शरीरस्फंदः मानसो मनोव्यापार प्रणिधिः।

# अष्टमः उद्देशकः

इषुसंयोगो विकरणं खेवगस्सेव प्रणयेन मृगवधो नेतरेषां किं कारणं कञ्जमाणं कृतमेव इन्यमानो इत एवं छम्मासाणुवंधीकणविधिः परितो अण्णं परिणामांतरं पोग्गलादि संघातो जाति।

# नवमः उद्देशकः

गुरुय दव्ये णिट्य-अद्यंत हेट्टा अवत्थाणाभाव अलहुयदव्ये विणित्थि उट्टा गमणतो णिच्छयणयस्स ववहारस्स यातर दव्यखंधेसुवञ्जादिरुतादि य गरुलहुं णिच्छयणयस्स गुरुलघु अहुप्फासा संधा। अगुरुलघु अमुत्तदव्याणि तप्पट्टे सपज्ञया कालो सुहुमपरिणया चतुष्फालाय खंधा एगजीविति दव्यह्यपए एगंमि जीवे सव्यपञ्चय संगहातो जहाजीवे भवपञ्चया तहा भवे वीतरयञ्ज यत्ति कट्टू पकभवयकरणे दुभव जावकरणं जालगठिकावत् उत्तरं निव्ययणं एगे जता एगं गेण्हति ण तदा वितियस्स गहणं घडविणाणकाले य ड गट्टण विण्णाणं इव थिरसुत्ते थिरो जीवो दव्यद्वताए कंमाइं अत्थिराइं संजोगविभागसंवंधतो जीवो ण विद्धंसति कम्मपोग्गलविद्धंसति सव्यगमेसु य चेव।

# दशमः उद्देशकः

चलमाणे नो चिलते दव्विहयस्स सव्वमणुप्पण्णमिव णहिमिति कहु अहवा ववहारस्स इच्छित कञ्चाकरणातो णो चिलतं णिच्छयस्स जइ एगसमय चिलतं अतोचिलतं । दो परमाणुपोग्गला सण्हत्तणातो ण संहणिति तिघिभि धी समुदातो सो च्चेव परमत्थतो पुरिहिभेएणं केवलं भिञ्जति तिण्हं च मज्झत्तणातो छेदो भवति ततो दिव हता उत्तरं समुदाएण । अवयव पुव्वएण होयव्वं पिंडवत् जे य अंता अवयवा ते परमाणू तेसिं च समुदायो वि होति कारणत्तातो तंतु पढट इव ण य तिण्ह मज्झभेदो अवयवत्वात्परमाणुवत् भेदेण तिण्पदेसा तिण्णि वा दो वा भवंति तहा भासादव्वाइं कारणत्तेण पढमपिक्छमकाले भासाए णिदिरसंती । वष्टमाणे समय परम णिरोहे ववहारा भावातो उत्तर भासा वष्टमाणकालय तेण दवतीतकडू । तप्पयाय परिणामातो हवति घटवत् अण्णहा भासाभावो सव्वभासापसंगे एवं किरियादिपदेसु योञ्जं परिहारो य दुभवकरणेन किरियातो भिणयातो पढमं सतं सम्मत्तं ।

# द्वितीयं शतकम्

# प्रथमः उद्देशकः

जीवा एगेंदिया णिप्फंदाणुस्सासा दितातो भासरासी इव होहिंति तिसिं फंदादिणो धम्मा आहारादि पुट्यसरीर वयणातो पुरिस इव उस्सासादिय। वाउयाणो सो सव्वेसिं वाउकाइयाण वाउकातो चेव ऊसासो। मृतयाजी मडाई मृतासी वा साधुस्स पुनरिप संसारमात्येष्यित तदाविह कारण चित्तत्त्वणातो अनिरुद्ध भवतणादिणो हेतवो इत्येतस्मादर्थात् इच्चत्यं अंकुरवत् वीजवइ विपरीतं एते चेव हेत विपरीतािष्ठन्न संसारस्य दधकारणत्यात् वीजवदेवाकारणवत्वाद्वावेउड्डा भोईति दिनकरे व्यावृत्ते अहोरात्रे इति भो जीवा यावत् सांते लोए सपडिपक्खा दसपहो चउव्विहेणत्थे चत्तािर भणित्ता पंचत्थिकाया लोगो एगं दव्वं समुदाय सद्दत्तणातो वणस्संति तोणावत।

# पञ्चमः उद्देशकः

संजमातो कर्मनाखवंति तवेण विदारणं करेति जित एतेसिं एयं कञ्जं ततो किंप्रत्ययं देवार्थकार्य्यं णित्थित्ति तस्स कारणानि अभावो पावित चउिह चत्तारि कारणानि देवलोगस्स साहणाणि भणिताणि पुव्वतवपुव्वसंजमकंमयसंगियताइं पंचण्हं संजमाणं अवक्खात हेड्डा पुव्वाणि तेण तवेण तेण संयमेणं अहक्खायचारित्तेण वंधित शुभाशुभं पुव्वतवसंजमे सुभकंमियाए संगिया वि पुव्वसंजमसुह देवलोग संगातोरानो दोय आवृत्तेहिं परियावुत्तेहिं समत्थेहिं समएहिं।

# दशमः उद्देशकः

उउदंसिक्कायादिमु पर्युदासो दहव्यो अरुवि, पंचविधो समासतो लोगागासपमाणो खेत्तपरिच्छण्णोत्ति खेत्तपमाणो वण्णो दवण्णासोपतस्स भावो अमुत्तो अवण्णा जाव फासे भावो तस्स दव्व पञ्जातो गुणो दव्वडुवीरियं तस्स तस्स या जहा पोग्गलिकायस्स भावारुवादयो अणंता तहा अमुत्त दव्वाणं अगरुलहुभावा अणंता दह्वा। एगे भंते धंमित्य समुदाए वट्टमाणो सट्टोणावव वट्टित असगलतणेतो जो य उवयारो सो सव्वो अतत्वं मृयते वक्कादीणि उदाहरणाणि लोगागासेणं सत्तमी लोगागासे िकमित्त जीवादय इत्यादे या देवकुलु साधुवत् अञ्जीवा दुविहा रूवी अरूवी खंधा द्विप्रदेशिकाद्या देशा द्विधागाराच्छेदेन एगतो द्वयं पदेसा वंधत्या परमाणवो सुद्धा अगतखंधभावा अरुविणो दव्वा समुदायसद्देण भणांति णीसासा तत्य पदेसीहें वा णिरसेसं भणेञ्च णा देसेण तस्स अणविद्यमाणत्तणातो तेण ण देसेणिगदेसो तहा पोग्गलिकायो वि जो पुण देससंदो एत्तेमु कतो सो सविसय गत ववहारत्यं पर दव्य फुसणादिगत ववहारत्यं वा णमु पुण अप्पावहुयमसणादिसु देसमसणाण संभवति अणविद्यतातोणिरसेसदव्यग्गहणं दव्वडुताए वा पदेसहताए भवति अद्धासमयोवट्टमाण एग समयो ण च सयाणि अहो उविरयि तिरियलोगो ततो अथोलोगो लोगमज्ज्ञा पुण रयणप्रभपुढविओगासंत रञ्जप्यमाणा असंखेञ्जतिभागोगाहिता भवति अहो लोगो सत्तरञ्जतो साध्यतो हेट्टा सत्त वित्थारो देसूणातो उद्दलोगो देसूणा सत्तरञ्जतो वंभलोते वित्थारो पंच रञ्जतो एतेण अष्यबहुत्तणेञ्जा लोगो अणंतिभागो लोगागासस्स अलोगागासमणंतविभागीणं लोगागासं समुद्वतं।

# बितियशतं

# परिशिष्ट - ६

# अभयदेवसूरि-कृता भगवती-वृत्तिः

# प्रथमं शतकम्

# प्रथम उद्देशकः

सर्वज्ञभीश्वरमनन्तमसङ्गमप्रयं,
सार्व्यायमस्मनीशमनीहमिद्धम् ।
सिद्धं शिवं शिवकरं करणव्यपेतं,
श्रीमञ्जिनं जितिरेषुं प्रयतः प्रणौमि ॥ १ ॥
नत्वा श्री वर्द्धमानाय, श्रीमते च सुधर्म्मणे ।
सर्वानुयोगवृद्धेभ्यो, वाण्ये सर्वविदस्तया ॥ २ ॥
एतद्दीकाचूर्णी जीवाभिगमादिवृत्तिलेशांस्य ।
संयोज्य पञ्चमाङ्गं विवृणोमि विशेषतः किञ्चित् ॥ ३ ॥

# व्याख्यातं समवायाख्यं चतुर्थमङ्गम्।

अथावसर्ग्यातस्य 'विआहपण्णत्ति' ति सञ्जितस्य पञ्चमाङ्गस्य समुन्नतजयकुञ्जरस्येव लिलतपदपद्धितप्रबुद्धजनमनोरञ्जकस्य उपसर्गानिपाताव्ययस्वरूपस्य घनोदारशब्दस्य लिङ्गिवमित्तपुक्तस्य सदाख्यातस्य सल्लक्षणस्य देवताधिष्ठितस्य सुवर्णमण्डितोद्देशकस्य नानाविधाद्भुतप्रवरचरितस्य षट्त्रिंशस्यश्चनसहस्रप्रमाणसूत्रदेहस्य चतुरनुयोगचरणस्य ज्ञानचरणनयनयुगलस्य द्रव्यास्तिकपर्यायास्तिकनयिद्वतयदन्तमुशलस्य निश्चयव्यवहारनयसमुन्नतकुम्भद्वयस्य प्रस्तावनावचन्रचनाप्रकाण्डशुण्डादण्डस्य निगमनवचनातुच्छपुच्छस्य कालाद्यष्टप्रकारप्रवचनोपचारचारुपरिकरस्य उत्सर्गापवादवादसमुच्छलदतुच्छप्यय्यास्य प्रसावनावचन्रचनाप्रकाण्डशुण्डादण्डस्य निगमनवचनातुच्छपुच्छस्य कालाद्यष्टप्रकारप्रवचनोपचारचारुपरिकरस्य उत्सर्गापवादवादसमुच्छलदतुच्छप्यय्यास्य प्राप्तिकन्यप्रविद्याद्यप्रपिदिक्चक्रवालस्य स्याद्वादिशदाङ्कुशवशीकृतस्य विविधहेतुहेतिसमूहसमन्वितस्य मिथ्यान्त्वाज्ञानाविरमणलक्षणरिपुबलदलनाय श्रीमन्महावीरमहाराजेन नियुक्तस्य बलनियुक्तककल्पगणनायकमतिप्रकल्पितस्य मुनियोधैरनावाधमियगमाव पूर्वमुनिश्चिल्पिकल्पितयोबहुप्रवरगुणत्वेऽपि हस्वतया महतामेव वाञ्छितवस्तुसाधनसमर्थयोवृत्तिचूर्णनाडिकयोस्तदन्येषा च जीवाभिगमादिविधिववरणदवरक्रतेशानां संयटनेन बृहत्तरा अत एवामहतामप्रपुपकारिणी हस्तिनायकादेशादिव गुरुजनवचनात्पूर्वमुनिशिल्पिकुलोत्पन्नैरसमाभिनाडिकेवेयं वृत्तिरारभ्यत इति शास्प्रप्रस्तावना।

- 9. अथ 'विआहपण्णत्ति' ति कः शब्दार्थः ? उच्यते—विरिति' विविधा जीवाजीवादिप्रचुरतरपदार्थविषयाः, आ—अभिविधिना कथञ्चित्रिखिलङ्गेयव्यास्या मर्यादया वा—परस्परासंकीर्णलक्षणाभिधानरूपया, ख्या—ख्यानानि भगवतो महावीरस्य गौतमादिविनेयान् प्रति प्रश्नितपदार्थप्रतिपादनानि—च्याख्याः। ताः प्रज्ञाप्यन्ते—प्ररूपन्ते भगवता सुधर्म्मस्वाभिना जम्बूनामानमभियस्याम्।
- २. अथवा विविधतया विशेषेण वा आख्यायन्त इति व्याख्याः—अभिलाप्यपदार्थवृत्तयः, ताः प्रज्ञाप्यन्ते यस्याम् ।
- ३. अथवा व्याख्यानाम्—अर्थप्रतिपादनानां प्रकृष्टाः ज्ञप्तयो—ज्ञानानि यस्यां सा व्याख्याप्रज्ञप्तिः ।
- ४,५. अथवा व्याख्यायाः—अर्थकथनस्य प्रज्ञायाश्च—तद्धेतुभूतबोधस्य व्याख्यासु वा प्रज्ञाया आप्तिः—प्राप्तिः आत्तिर्वा--आदानं यस्याः सकाशादसौ
- १. सर्वीय ख.ग.घ.च.छ.
- २ वियाह ख.च.छ. विवाह ग.घ.
- ३. उपसर्ग ख.ग.ध.ध.छ.
- ४. ज्ञान ...... नयनयन ...... ग.
- ५. कालाधष्ट्रप्रकारवचनो ...... घ.
- ६. उत्सर्गापवादसमुच्छलद म.

- ७. बलनियुक्तकल्पगण ...... क.ग.
- ८. ०दिविवरण च.
- ६. संघट्टनेन ख.च.छ.
- १०. वियाहपण्णति ख.ग.घ.च.छ.
- 99. x क.च.छ.

व्याख्याप्रज्ञाप्तिर्व्याख्याप्रज्ञात्तिर्वा व्याख्याप्रज्ञाद्धा भगवतः सकाशादाप्तिरात्तिर्वा गणधरस्य यस्याः सा तथा।

- ६. अथवा विवाहा—विविधा विशिष्टा वाऽर्थप्रवाहा नयप्रवाहा वा प्रज्ञाप्यन्ते—प्ररूपन्ते प्रबोध्यन्ते वा यस्यां, विवाहा वा—विशिष्टसन्ताना । ७,८. विवाधा वा—प्रमणावाधिता प्रज्ञा आप्यन्ते यस्याः। विवाहां वासौ विवाधा वासौ प्रज्ञप्तिश्च—अर्थप्रज्ञप्तिश्चार्थप्ररूपणा=विवाहप्रज्ञप्तिर्विवाहप्रज्ञप्तिः विवाधप्रज्ञप्तिर्विवाधप्रज्ञाप्तिर्व।
- ६. इयं च भगवतीत्यपि पूज्यत्वेनाभिधीयते इति।

इह व्याख्यातारः शास्त्रव्याख्यानारम्भे फलयोगमङ्गलसमुदायार्थादीनि द्वाराणि वर्णयन्ति । तानि चेह व्याख्यायां विशेषावश्यकादिभ्योऽवसेयानि । शास्त्रकारास्तु विष्नविनायकोपश्चमननिमित्तं विनेयजनप्रवर्त्तनाय च शिष्टजनसमयसमाचरणाय वा मङ्गलाभिधेयप्रयोजनसम्बन्धानुदाहरन्ति । तत्र च सकलकल्याणकारणतयाऽधिकृतशास्त्रस्य श्रेयोमूतत्वेन विष्नः संभवतीति तदुपशमनाय मङ्गलान्तरव्यपोहेन भावमङ्गलमुपादेयम्, मङ्गलान्तरस्यानैकान्तिकत्वादनात्यन्तिकत्वाद्य । भावमङ्गलस्य तु तद्विपरीततयाऽभिलषितार्थसाधनसमर्थत्वेन पूज्यत्वात् । आह च---

# ''िक पुण तमणेगंतियमधंतं च ण जओऽमिहाणाई। तिबेवरीयं भावे तेण विसेसेण तं पुजं॥''

भावमङ्गलस्य च तपःप्रभृतिभेदभिञ्चत्वेनानेकविधत्वेऽपि परमेष्ठिपञ्चकनमस्काररूपं विशेषेणोपादेयम्, परमेष्ठिनां मङ्गलत्वलोकोत्तमत्वशरण्यत्वाभि-धानात्, आह च—चत्तारि मंगलमित्यादि । तन्नमस्कारस्य च सर्वपापप्रणाशकत्वेन सर्वविद्योपशमहेतुत्वात्, आह = च—

# ''एव पञ्चनमस्कारः, सर्वपापप्रणाशनः। मङ्गलानां च सर्वेषां, प्रथमं भवति मङ्गलम्'।''

अत एवायं समृस्तशुतस्कन्धानामादावुपादीयते । अत एव चायं तेषामभ्यन्तरतयाऽभिधीयते, यदाह—'सो सव्वसुयक्खंधऽब्मंतरभूओ'ति, अतः शास्त्रस्यादावेव परमेष्ठिपञ्चकनमस्कारमुपदर्शयन्नाह—

# **१।१.** नमो अरहंताणमित्यादि<sup>६</sup>,

तत्र नम इति नैपातिकं पदं द्रव्यभावसङ्कोचार्यम्। आह च—'नेवाइयं पयं<sup>\*</sup> दव्वभावसंकोयण<sup>६</sup> पयत्थो'। 'नमः' करचरणमस्तकसुप्रणिधानरूपो नमस्कारो भवत्वित्यर्थः, केभ्य इत्याह—'अर्ह-द्र्यः' अमरवरविनिर्मिताशोकादिमहाप्रातिहार्यरूपां पूजामर्हन्तीत्वर्हन्तः, यदाह—

# "अरहंति वंदणनमंसणाणि अरहंति पूयसकारं। सिद्धिगमणं च अरहा अरहंता तेण बुर्चति ॥"

अतस्तेभ्यः। इह च चतुर्ध्यर्थे षष्टी प्राकृतशैलीवशात्।

अविद्यमानं वा रहः—एकान्तरूपो देशः अन्तश्च—मध्यं गिरिगुहादीनां, सर्ववेदितया समस्तवस्तुस्तोमगतप्रच्छन्नत्वस्याभावेन येषां ते अरहोऽन्तरः अतस्तेभ्योऽरहोऽन्तर्भ्यः, अथवा अविद्यमानो रथः—स्यन्दनः सकलपरिग्रहोपलक्षणभूतोऽश्च—विनाशो जराद्युपलक्षणभूतो येषां ते अरथान्ता अतस्तेभ्यः। अथवा 'अरहंताणं'ति कविद्यासक्तिमगच्छन्द्यः क्षीणरागत्वात्। अथवा अरहयद्भ्यः—प्रकृष्टरागदिहेतुभूतमनोझेतरविषय-संपर्केऽपि वीतरागत्विदिकं स्वं स्वभावमत्यजन्द्य इत्यर्थः।

'अरिहंताणं'ति पाठान्तरं, तत्र कर्मारिहन्तुभ्यः, आह च--

''अद्भविहंपि य कम्मं अरिभूयं होइ सयलजीवाणं। तं कम्ममरिं<sup>?3</sup> हंता, अरिहंता तेण वुर्वति॥''

'अरुइंताण' मित्यपि पाठान्तरं, तत्र 'अरोहन्द्रयः' अनुपजायमानेभ्यः क्षीणकर्म्मवीजत्वात्, आह च--

''दग्पे बीजे ययाऽत्यन्तं, प्रादुर्भवति नाङ्कुरः । कर्म्मबीजे तया दग्पे, न रोहति भवाङ्कुरः ।। १ ।। ''

नमस्करणीयता चैषां भीमभवगहनभ्रमणभीतभूतानामनुषमानन्दरूपपरमपदपुरपथप्रदर्शकत्वेन परमोपकारित्वादिति । 'नमो सिद्धाणं'ति, सितं—बद्धमष्टप्रकारं<sup>?३</sup> कर्म्मेन्धनं ध्मातं—दग्धं जाज्वल्यमानशुक्लध्यानानलेन यैस्ते निरुक्तविधिना सिद्धाः ।

#### १. आयन्ते

२. x च.

 क.ख.प.ध.च.छ. संकेतितादर्शेषु पाठविपर्ययो दृश्यते — विवाधप्रज्ञातिर्विवा-धप्रक्रतिवाः

४. यहां दीकाकार ने मूल प्राकृत पाठ न देकर उसका संस्कृत रूप उद्धृत किया है।

- ५. शास्त्रादावेव ख
- ६. सूत्र से पहले जो संख्या दी गई है, वह अंगसुत्ताणि भाग २ के आधार पर

#### दी गई है।

७. पदं ख. घ. छ

८. संकोअण ग

६,१०. अरिहंति क

**99. अरिहंता छ** 

१२. कम्ममरिक. ख. घ. च. छ

९३. प्रकार क. घ. च. छ

अथवा 'षिधु गतौ' इति वचनात् सेधन्ति स्म—अपुनरावृत्त्या निर्वृतिपुरीमगच्छन्।

अथवा 'षिधु संराद्धौ' इतिवचनात् सिद्धयन्ति स्म-निष्ठितार्था भवन्ति स्म।

अथवा 'षिधूञ् शास्त्रे माङ्गल्ये चे'तिवचनात् सेधन्ति स्म-शासितारोऽभूवन् माङ्गल्यरूपतां चानुभवन्ति स्मेति सिद्धाः।

अथवा सिद्धाः—नित्याः अपर्यवसानस्थितिकत्वात्, प्रख्याता वा भव्यैरुपलब्धगुणसन्दोहत्वात्, आह च—

''ध्यातं सितं येन पुराणकर्म्, यो वा गतो निर्वृतिसौधमूर्ध्नि ।

ख्यातोऽनुशास्ता परिनिष्ठतार्यो, यः सोऽस्तु सिद्धः कृतमङ्गलो मे 🛘 ''

अतस्तेभ्यो नमः।

नमस्करणीयता चैषामविप्रणाशिज्ञानदर्शनसुखवीर्यादिगुणयुक्ततया<sup>\*</sup> स्वविषयप्रमोदप्रकर्षोत्पादनेन भव्यानामतीवोपकारहेतुत्वादिति । 'नमो आयरियाणं'ति आ—मर्यादया तद्विषयविनयरूपया चर्यन्ते—सेव्यन्ते जिनशासनार्थोपदेशकतया तदाकांङ्क्षिमिरित्याचार्याः, उक्तञ्न—

> ''मुत्तत्विक लक्खणजुत्तो गच्छस्स मेटिभूओ य । गणतत्तिविष्पमुको अत्यं वाएइ आयरिओ ।'' ति ।

अथवा आचारो—ज्ञानाचारादिः पञ्चधा, आ—मर्यादया वा चारो—विहार आचारस्तत्र साधवः स्वयंकरणात् प्रभाषणात् प्रदर्शनाद्येत्याचार्याः आह च—

> ''पंचिवहं आयारं आयरमाणा तहा पहासिंता । आयारं दंसिंता आयरिया तेण वृद्यति।!'

अथवा आ—ईषद् अपरिपूर्णा इत्यर्थः, वारा—हेरिका ये ते आचाराः, चारकल्पा इत्यर्थः, युक्तायुक्तविभागनिरूपणनिपुणा विनेयाः अतस्तेषु साधवो यथावच्छास्त्रार्थोपदेशकतया इत्याचार्या अतस्तेभ्यः।

नमस्यता चैषामाचारोपदेशकतयोपकारित्वात् ।

'नमो उवज्झायाणं'ति उपं—समीपमागत्याधीयते 'इङ् अध्ययने' इतिवचनात् पठ्यते । 'इण गता' वितिवचनाद्वा अधि—आधिक्येन गम्यते, 'इक् स्मरणे' इति वचनाद्वा स्मर्यते सूत्रतो जिनप्रवचनं येभ्यस्ते उपाध्यायाः, यदाह—

> ''वारसंगो जिणक्खाओ, सज्झाओ कहिओ बुहे। तं उवइसंति जम्हा, उवज्झाया तेण वृद्यंति।।''

अथवा उपाधानमुपाधिः—संनिधिस्तेनोपाधिना उपाधौ वा आयो—लाभः श्रुतस्य येषामुपाधीनां वा—विशेषणानां प्रक्रमाच्छोभनानामायो—लाभो येभ्यः ।

अथवा उपाधिरेव—संनिधिरेव आयम्—इष्टफलं दैवजनितत्वेन, आयानाम्—इष्टफलानां समूहस्तदेकहेतुत्वाद्येचाम्।

अथवा आधीनां—मनःपीझनामायो—लाभ आध्यायः अधियां वा नञः कुत्सार्थत्वात् कुबुद्धीनामायोऽध्यायः 'ध्यै चिन्तायाम्' इत्वस्य धातोः प्रयोगान्नञः कुत्सार्थत्वादेव च दुध्यनि वाऽध्यायः, उपहत आध्यायः अध्यायो वा यैस्ते उपाध्यायाः। अतस्तेभ्यः।

नमस्यता चैषां सुसंप्रदायायातजिनवचनाध्यापनतो विनयनेन भव्यानामुपकारित्वादिति ।

'नमो सव्यसाहूणं'ति, साधयन्ति ज्ञानादिशक्तिभिर्मोक्षमिति साधवः, समतां वा सर्वभूतेषु ध्यायन्तीति निरुक्तिन्यायात्साधवः, यदाह—

''निव्याणसाहए जोए, जन्हा साहेंति' साहुणो। समा य सब्बभूएसु, तम्हा ते भावसाहुणो ॥"

साहायकं वा संयमकारिणां धारयन्तीति साधवः, निरुक्तेरेव, सर्वे च ते सामायिकादिविशेषणाः प्रमत्तादयः पुलाकादयो वा<sup>र्व</sup> जिनकल्पिकप्रतिमा-कल्पिकयथालन्दककल्पिकपरिहारविशुद्धिकल्पिकस्थविरकल्पिकस्थितकल्पिकास्थितकल्पिककल्पिककल्पातीतभेदाः प्रत्येकबुद्धस्वयम्बुद्धबुद्धबोधितभेदा भारतादिभेदाः सुषमदुष्यमादिविशेषिता वा साधवः सर्वसाधवः।

सर्वग्रहणं च सर्वेषां गुणवतामविशेषनमनीयताप्रतिपादनार्थम् । इदं चाईदादिपदेष्वपि बोद्धव्यं, न्यायस्य समानत्वादिति ।

अथवा सर्वेभ्यो जीवेभ्यो हिताः सार्वास्ते च ते साधवश्च सार्वस्य वा—अर्हतो न तु बुद्धादेः साधवः सार्वसाधवः, सर्वान् वा शुभयोगान् साधयन्ति—कुर्वन्ति । सार्व्यान् वा—अर्हतः साधयन्ति—तदाज्ञाकरणादाराधयन्ति प्रतिष्ठापयन्ति वा दुर्नयनिराकरणादिति सर्व्यसाधवः सार्वसाधवो वा ।

अथवा श्रव्येषु—श्रवणार्हेषु वाक्येषु, अथवा सव्यानि—दक्षिणान्यनुकूलानि यानि कार्याणि तेषु साधवो—निपुणाः श्रव्यसाधवः सव्यसाधवो

<sup>9.</sup> x क. घ. च. छ

२. पयासंता छ पहासितो च

३. दंसंता क. छ

४. साहंति ख. ग. च. छ

६. स्थितास्थितकल्पिक क. ख. ग. च. छ

७. सुखगदुःखगादि ख. घ. छ.

भगवती वृत्ति

वाऽतस्तेभ्यः।

'नमो लोए सव्वसाहूणं'ति क्रचित्पाठः, तत्र 'सर्व' शब्दस्य देशसर्वतायामपि दर्शनादपरिशेषसर्वतोपदर्शनार्थमुच्यते—'लोके' मनुष्यलोके न तु गच्छादौ ये सर्वसाधवस्तेभ्यो नम इति । एषां च नमनीयता मोक्षमार्गसाहायककरणेनोपकारित्वात्, आह च—

# "असहाए सहायतं करेंति' में संजमं करेंतस्स। एएण कारणेणं णमामिऽहं सन्दसाहणं ॥१ ॥।" ति

ननु यद्ययं सङ्क्षेपेण नमस्कारस्तदा सिद्धसाधूनामेव युक्तः, तद्ग्रहणेऽन्येषामप्यईदादीनां ग्रहणात्, यतोऽईदादयो न साधुत्वं व्यभिचरन्ति । अथ विस्तरेण तदा ऋषभादिव्यक्तिसमुद्यारणतोऽसौ वाच्यः स्यादिति । नैवं, यतो न साधुमात्रनमस्कारेऽईदादिनमस्कारफलमवाप्यते, मनुष्यमात्रनमस्कारे राजादिनमस्कारफलवदिति कर्त्तव्यो विशेषतोऽसौ, प्रतिव्यक्ति तु नासौ वाच्योऽशक्यत्वादेवेति ।

ननु यथाप्रधानन्यायमङ्गीकृत्य सिद्धादिरानुपूर्वी युक्ताऽत्र, सिद्धानां सर्वथाकृतकृत्यत्वेन सर्वप्रधानत्वात्। नैवम्, अर्हदुपदेशेन सिद्धानां झायमानत्वादर्हतामेव च तीर्थप्रवर्तनेनात्यन्तोपकारित्यादित्यर्हदादिरेव सा।

नन्वेवमाचार्यादिः सा प्राप्नोति, क्रविकाले आचार्येभ्यः सकाशादर्हदादीनां ज्ञायमानत्वादिति, अत एव च तेषामेवात्यन्तोपकारित्वात् । नैवम्, आचार्याणामुपदेशदानसामर्थ्यमर्हदुपदेशत एव, न हि स्वतंत्रा आचार्यादय उपदेशतोऽर्धज्ञापकत्वं प्रतिपद्यन्ते अतोऽर्हन्त एव परमार्थेन सर्वार्थज्ञापकाः, तथा अर्हत्परिषद्रूष्पा एवाचार्यादयोऽतस्तान् नमस्कृत्यार्हन्नमस्करणमयुक्तम्, उक्तं च—

### "ण य कोइवि परिसाए पणमित्ता पणवए रत्रो"ति

एवं तावत्परमेष्ठिनो नमस्कृत्याधुनातनजनानां श्रुतज्ञानस्यात्यन्तोपकारित्वात् तस्य च द्रव्यभावशुतरूपत्वात् भावशुतस्य च द्रव्यश्रुत-हेतुकत्वात्सञ्ज्ञाऽक्षररूपं द्रव्यश्रुतं नमस्कृर्वश्राह—

# 91२. 'णमो बंभीए लिवीए'ति !

लिपि:—पुस्तकादावक्षरिवन्यासः सा चाष्टादशप्रकाराऽपि श्रीमन्नाभेयजिनेन स्वसुताया ब्राह्मीनामिकाया दर्शिता ततो ब्राह्मोत्यभिधीयते, आहं च— ''लेहं लिबीविहाणं जिणेणं बंभीइ<sup>र्</sup> दाहिणकरेणं''इत्यतो ब्राह्मीतिस्वरूपविशेषणं लिपेरिति ।

ननु अधिकृतशास्त्रस्यैव मङ्गलत्वात् किं मङ्गलेन ? अनवस्थादिदोषप्राप्तेः । सत्यं, किन्तु शिष्यमतिमङ्गलपरिग्रहार्थं मङ्गलोपादानं शिष्टसमयपरिपालनाय चेत्युक्तमेवेति ।

अभिधेयादयः पुनरस्य सामान्येन व्याख्याप्रज्ञितिति नाम्नैयोक्ता इति ते पुनर्नोच्यन्ते, तत एव श्रोतृप्रवृत्त्यादीष्टफलिसद्धेः, तथाहि—इह भगवतोऽर्थव्याख्या अभिधेयतया उक्ताः, तासां च प्रज्ञापना बोधो वाऽनन्तरफलं, परम्पराफलं तु मोक्षः, स चास्याऽऽप्तवचनत्वादेव फलतया सिद्धो, न ह्याप्तः साक्षात् पारम्पर्येण वा यन्न मोक्षाङ्गं तत्प्रतिपादियतुमुत्ताहते, अनाप्तत्वप्रसङ्गात्। तथाऽयमेव सम्बन्धो यदुतास्य शास्त्रस्येदं प्रयोजनिमिति।

तदेवमस्य शास्त्रस्यैकश्रुतस्कन्धरूपस्य सातिरेकाध्ययनशतस्वभावस्य उद्देशकदशसहस्रीप्रमाणस्य षट्त्रिंशस्रश्नसहस्रपरिमाणस्य अष्टाशीति सहस्राधिकलक्षद्वयप्रमाणपदराशेर्मङ्गलादीनि दर्शितानि ।

अय प्रथमे शते ग्रन्थान्तरपरिभाषयाऽध्ययने दशोद्देशका भवन्ति । उद्देशकाश्च—अध्ययनाधंदेशाभिधायिनोऽध्ययनविभागाः, उद्दिश्यन्ते— उपधानविधिना शिष्यस्याचार्येण यथैतावन्तमध्ययनभागमधीष्वेत्येवमुद्देशास्त एवोद्देशकाः, तांश्च सुखधरणस्मरणादिनिमित्तमाद्याभिधेया-भिधानद्वारेण संग्रहीतुमिमां माथामाह—'रायगिहे'त्यादि ।

अधिकृतगाथार्थौ यद्यपि वक्ष्यमाणोद्देशकदशकाभिगमे स्वयमेवावगग्यते तथापि बालानां सुखाववोधार्थमभिधीयते तत्र 'रायगिहे'ति लुप्त-सप्तम्यकवचनत्वाद्राजगृहे नगरे वक्ष्यमाणोद्देशकदशकस्यार्थो भगवता श्रीमहावीरेण दर्शित इति व्याख्येयम् । एवमन्यत्रापीष्टविभक्त्यन्तताऽवसेया । 'वलण'ति चलनविषयः प्रथमोद्देशकः 'चलमाणे चलिए' इत्याद्यर्थनिर्णयार्थइत्यर्थः । 'दुक्खे'ति दुःखविषयो द्वितीयः, 'जीवो भदन्त ! स्वयंकृतं दुःखं वेदयती' त्यादिप्रश्ननिर्णयार्थं इत्यर्थः । 'कंखपओसे' ति कांङ्क्षा—मिथ्यात्यमोहनीयोदयसमृत्योऽन्यान्यदर्शनग्रहरूपो जीवपरिणामः स एव प्रकृष्टे दोषो—जीवदृषणं कांङ्क्षाप्रदोषस्तिदिषयस्तृतीयः । जीवेन भदन्त! कांङ्क्षामोहनीयं कम्मं कृतिमत्याद्यर्थनिर्णयार्थः । चकारः समुच्चये । 'पगइ'ति प्रकृतयः—कर्म्मोदाश्चतुर्थोद्देशकस्यार्थः, 'किते भदन्त ! कर्म्पप्रकृतयः ? इत्यादिश्वासौ । 'पुढवीओ'ति रलप्रभादिपृथिव्यः पञ्चये वाच्याः, 'किते भदन्त! पृथिव्यः ?' इत्यादि च सूत्रमस्य । 'जावन्ते'ति यावच्छब्दोपलक्षितः षष्ठः, 'यावतो भदन्त ! अवकाशान्तरात्पूर्य' इत्यादिसूत्रश्चासौ । 'नेरइए'ति नैरयिकशब्दोपलक्षितः सप्तमः नैरयिको भदन्त ! निरये उत्यद्यमान' इत्यादि च तत्सूत्रम् । 'वाले'ति वालशब्दोपलक्षितोऽष्टमः, एकान्तवालो भदन्त ! मनुष्य' इत्यादिसूत्रश्चासौ । 'गुरुए'ति गुरुकिवयो नवमः, कथं भदन्त! जीवा गुरुकत्वमागछन्ति?' इत्यादि च सूत्रमस्य । चः समुच्चर्यार्थः । 'चलणाओ'ति बहुवचनिर्देशाचलनाद्या दशमोदेशकस्यार्थाः, तत्सूत्रं चैवम्—'अन्ययूथिका भदन्त ! एवमाख्यान्ति चलत् अचित्तमित्यादी'ति प्रथमशतोद्देशकसङ्ग्रहणीगाथार्थः ।

तदेवं शास्त्रोद्देशे कृतमङ्गलादिकृत्योऽपि प्रथमशतस्यादौ विशेषतो मङ्गलमाह-

# 'नमो सुयस्स'त्ति नमस्कारोऽस्तु' 'श्रुताय' द्वादशाङ्गीरूपायार्हस्रवचनाय ।

९. करिंति ख. ग. घ.

५. पाओसति च पाओसिति ग

२. x क.

६. x ख

३. बंभीए ख. ग. च.

७. ति ग. घ. छ.

४. प्रमाणस्य क.

नन्विष्टदेवतानमरकरो मङ्गलार्थो भवति, न च श्रुतिमिष्टदेवतेति कथमयं मङ्गलार्थ इति ? अत्रोच्यते—श्रुतिमिष्टदेवतैव, अर्हतां नमस्करणीयत्वात्, सिद्धवत्, नमस्कुर्वन्ति च श्रुतमर्हन्तो—'नमस्तीर्थाये'ति भणनात् । तीर्थं च श्रुतं संसारसागरोत्तरणासाधारणकारणत्वात्, तदाधारत्वेनैव च सङ्घरव तीर्थशब्दाभिधेयत्वात् । तथा सिद्धानिप मङ्गलार्थमर्हन्तो नमस्कुर्वन्त्येव—

# "काऊण नमोकारं सिद्धाणमभिग्यहं तु सो गिण्हे" इति वचनादिति ।

एवं तावत्रथमश्रतोद्देशकाभिधेयार्थलेशः प्राग्दर्शितः, ततश्च 'यथोद्देशं निर्देश' इति न्यायमाश्चित्यादितः प्रथमोद्देशकार्थप्रपञ्चो वाच्यः । तस्य च गुरुपर्वक्रमलक्षणं सम्बन्धमुपदर्शयन् भगवान् सुधर्मस्वामी जम्बूस्वामिनमाश्चित्येदमाह—

१ । ४. 'तेणं कालेणं तेषं समएण' मित्यादि.

अथ कथमिदमवसीयते यदुत--सुधर्म्मस्वामी जम्बूस्वामिनमिप्तसंबन्धग्रन्थममु मुक्तवानिति ? उच्यते, सुधर्म्मस्वामिवाचनाया एवानुवृत्तत्वात्, आह च--

# ''तित्यं च सुहम्माओ निखचा गणहरा सेसा।''

सुधर्म्मस्यामिनश्च जम्बूस्वाग्येव प्रधानः शिष्योऽतस्तमाश्रित्येयं वाचना प्रवृत्तेति ।

तथा षष्ठाङ्गे उपोद्घात एवं दृश्यते—यथा किल सुधर्म्मस्वामिनं प्रति जम्बूनामा प्राह—''जइ णं भंते ! पंचमरस अंगरस विवाहपन्नतीए समणेणं भगवया महावीरेणं अथमट्टे पन्नते, छट्टरस णं भंते ! के अट्टे पन्नते ?''ति तत एवमिहापि सुधर्मीव जम्बूनामानं प्रत्युपोद्घातमवश्यमभिहि-तवानित्यवसीयत इति ।

अयं चोपोद्धातग्रन्थो मूलटीकाकृता समस्तं शास्त्रमाश्रित्व व्याख्यातोऽप्यस्माभिः प्रथमोद्देशकमाश्रित्व व्याख्यारयते । र्रप्रतिभत्तं प्रत्युद्देशकमुपोद्-धातस्येह शास्त्रऽनेकधाऽभिधानादिति ।

अयं च प्राग्च्याख्यातो नमस्कारादिको ग्रन्थो वृत्तिकृता न व्याख्यातः कुतोऽपि कारणादिति ।

'ते णं काले णं'ति, ते इति—प्राकृतशैलीवशात्तस्मिन् यत्र तन्नगरमासीत् । णंकारोऽन्यत्रापि वाक्यालङ्कारार्थी यथा ''इमा णं भंते ! पुढवी'' त्यादिषु । 'काले' अधिकृतावसर्पिणीयतुर्थविभागलक्षण इति, 'ते णं'ति तस्मिन् यत्रारत्तै भगवान् धर्मकथामकरोत् । 'समए णं'ति समये—कालरयैव विशिष्टे विभागे, अथवा तृतीयैवेयं, ततस्तेन कालेन हेतुभूतेन तेन समयेन हेतुभूतेनैव । 'रायगिहे'ति एकारः प्रथमैकवचनप्रभवः ''कयरे आगच्छइ दित्तरूवे'' इत्यादाविव । ततश्च राजगृहं नाम नगरं 'होख'ित अभवत् ।

नन्विदानीमपि तन्नगरगस्तीत्यतः कथमुक्तमभवदिति ?, उच्यते—वर्णकग्रन्थोक्तविभूतियुक्तं तदैवाभवत् न तु सुधर्म्मस्वागिनी वाचनादानकाले, अवसर्पिणीत्वात्कालस्य तदीयभूभभावानां हानिभावात् ।

'वन्नओ'ति इह स्थानकं नगरवर्णको वाच्यः । ग्रन्थगौरवभयादिह तस्यालिखितत्वात्, स चैवम् 'रिद्धिधिमियसिमिद्धे' ऋदं—पुरभवनादिभिर्वृद्धं स्तिमितं—स्थिरं स्वचक्रपरचक्रादिभयवर्जितत्वात् समृद्धं—धनधान्यादिविभूतियुक्तत्वात्, ततः पदत्रयस्य कर्ण्ममधारयः, 'पमुइयजगजाणवए' प्रमुदिता—हृष्टाः प्रमोदकारणवस्तूनां सद्भावाञ्चना—नगरवास्तव्यलोका जानपदाश्च—जनपदभवास्तत्रायाताः सन्तो यत्र तत् प्रमुदित-जनजानपदिमित्यादिरौपपातिकात् सन्याख्यानोऽत्र दृश्यः ।

- ९ । ५. 'तस्स णं'ित षष्ठ्याः पञ्चम्यर्थत्वात्तरमाद्राजगृहात्रगरात् 'बहिय'ित बृहिस्तात् 'उत्तरपुरिक्षिमे' ति उत्तरपौरस्त्ये 'दिसीभाए'ित दिशां भागो दिग्रूपो वा भागो गगनमण्डलस्य दिग्भागरतत्र 'गुणिसलकं' नाम 'चेइये'ित चितेर्लेप्यादिचयनस्य भावः कम्म वेति चैत्यं—सञ्जाशब्दत्वाद्देविदम्बं तदाश्रयत्वात्तद्गृहमपि चैत्यं, तद्येह व्यन्तरायतनं न तु भगवतामर्हतामायतनं 'होत्थ'ित वभूव, इह च यन्न व्याख्यारयते तद्यायः सृगमत्वादित्यवसेयामित ।
- 91७. 'तेणं कालेणं तेणं समएणं समणे......'

'समणे'ति 'श्रमु तपिस खेदै चे'ति वचनात् श्राम्यति—तपस्यीति श्रमणः । अथवा सह शोभनेन मनसा वर्तत इति समनाः, शोभनत्वं च मनसो व्याख्यातं स्तवप्रस्तावात्, मनोमात्रसत्त्वस्यास्तवत्वात् । ५ संगतं वा—यथा भवत्येवमणीत—भाषते समो वा सर्वभूतेषु सन् अणित—अनेकार्थत्वा-द्धातुनां प्रवर्तत इति समणो निरुक्तिवशाद् ।

'भगवं'त्ति भगवान्—ऐश्वर्यादियुक्तः पूज्य इत्यर्थः। 'महावीरे' त्ति वीरः 'सूर वीर विक्रान्ता'वितिवयनात् रिपुनिराकरणतो विक्रान्तः, स य चक्रवर्त्त्यादिरपि स्यादतो विशेष्यते—महांश्चासौ दुर्जयान्तरिपुतिरस्करणाद्वीरश्चेति महावीरः। एतच्च देवैर्भगवतो गौणं नाम कृतं, यदाह—

# ''अयते भयभेरवाणं खंतिक्खमें परिसहोवसम्गाणं ।

# देवेहिं (से नामं) कयं (समणे भगवं) महावीरित्ति । ।"

'आदिकरे'त्ति आदौ—प्रथमतः श्रुतधर्मम्—आचारादिग्रन्थात्मकं करोति—तदर्थप्रणायकत्वेन प्रणयतीत्येवंशील आदिकरः। आदिकरत्वाचासौ किविध इत्याह—'तित्थयरे'त्ति तरन्ति तेन संसारसागरमिति तीर्थं—प्रवचनं तदव्यतिरेकाद्येहसङ्घर्तीर्थं तत्करणशीलत्वात्तीर्थकरः। तीर्थकरत्वं चास्य नान्योपदेशपूर्वकिमत्वत आह—'सहसंबुद्धे'त्ति, सह—आत्मनैव सार्द्धमनन्योपदेशत इत्यर्थः, सम्यग्—यथावत् वुद्धो—हेयोपादेयोपेक्षणीय-वस्तुतत्त्वं विदित्तवानिति सहसंबुद्धः। सहसंबुद्धत्वं चास्य न प्राकृतस्य सतः पुरुषोत्तमत्वादित्यत आह—'पुरिसुत्तमो"रत्ति पुरुषाणां मध्ये तेन तेन

<sup>9.</sup> x क, ख. च. छ.

२. व्याख्यायते क. छ.

३. पुरच्छिमे क

४. चेइअं क. ख. ग. छ. चेइअ छ

५. सम्बन्धस्या घ. च. छ.

६. खंतिखमे क.

७. पुरिसोत्तमो क. ग. घ.

रूपादिनाऽतिशयेनोद्रतत्वादूर्ध्ववर्तित्वादुत्तमः' पुरुषोत्तमः। अथ पुरुषोत्तमत्वमेवास्य सिंहाद्युपमानत्रयेण' समर्थयन्नाह—'पुरिससीहे'त्ति, सिंह इव सिंह: पुरुषश्चासौ सिंहश्चेति पुरुषसिंह:। लोकेन हि सिंहे शौर्यमतिप्रकृष्टमभ्युपगतमतः शौर्ये स उपमानं कृत:। शौर्यं तु भगवतो बाल्ये प्रत्यनीक-देवेन भाष्यमानस्याप्यभीतत्वात् कुलिश्रकठिनमुष्टिप्रहारप्रहतिप्रवर्द्धमानामरशरीरकुब्जताकरणाचेति । तथा 'पुरिसवरपोंडरीए'त्ति, वरपुण्डरीकं— प्रधानधवलसहस्रपत्रं पुरुष एव वरपुण्डरीकमिवेति पुरुषवरपुण्डरीकं, धवलत्वं चास्य भगवतः सर्वाशुभमलीमसरहितत्वात् सर्वेश्च शुभानुभावैः शुद्धत्वात् । अथवा पुरुषाणां—तत्सेवकजीवानां वरपुण्डरीकमिव—वरच्छत्रमिव यः सन्तापातपनिवारणसमर्थत्वात् भूषाकारणत्वाद्य स पुरुष-वरपुण्डरीकमिति । तथा 'पुरिसवरगंधहत्थि'ति पुरुष एव वरगन्धहस्ती पुरुषवरगन्धहस्ती, यथा गन्धहस्तिनो गन्धेनापि समस्तेतरहस्तिनो भज्यन्ते तथा भगवतस्तद्देशविहरणेन इतिपरचक्रदुर्भिक्षडभरमरकादीनि दुरितानि नश्यन्तीति पुरुषवरगन्धहस्तीत्युच्यत इत्यत उपमात्रयात्पुरुषोत्तमोऽसौ । न वायं पुरुषोत्तम एव, किन्तु लोकस्याप्युत्तमो लोकनाथत्वाद्, एतदेवाह—'लोगणाहे'ति, लोकस्य-सञ्ज्ञिभव्यलोकस्य नाथः—प्रभुलीकनाथः, नाथत्वं च योगक्षेमकारित्वं 'योगक्षेमकृत्राय' इति वचनात्, तञ्चास्याप्राप्तस्य सम्यग्दर्शनादेर्योगकरणेन तब्धस्य च परिपालनेनेति। लोकनाथत्वं आह—'लोगपईवे'त्ति लोकस्य—विशिष्टतिर्यग्नरामररूपस्याऽऽन्तरतिमिरनिराकरणेन यथाऽवस्थितसमस्तवस्तुस्तोमप्रदीपनादेवेत्यतः प्रकृष्ट्यकाशकारित्वात्प्रदीप इव प्रदीप:। इदं विशेषणं द्रष्टलोकमाश्रित्योक्तम्, अथ दृश्यं लोकमाश्रित्याह—'लोगपन्नोयगरे'ति, लोकस्य—लोक्यत इति लोकः अनया व्युत्पत्त्या लोकालोकस्वरूपस्य समस्तवस्तुस्तोमस्वभावस्याखण्डमार्त्तण्डमण्डलमिव निखिलभावस्वभावावभाससमर्थकेवलालोक-पूर्वकप्रवचनप्रभापटलप्रवर्त्तनेन प्रद्योतं द्यप्रकाशं करोतीत्येवंशीलो लोकप्रद्योतकरः। उक्तविशेषणोपेतश्च पिहिरहरिहरहिरण्यगभदिरपि तत्तीर्थिकमतेन भवतीति कोऽस्य विशेष इत्याशङ्कायां तिद्वशेषाभिधानायाह---'अभयदए'ति न भयं दयते--ददाति प्राणापहरणरिसकेऽप्युपसर्ग-कारिणि<sup>६</sup> प्राणिनीत्यभयदयः । अभया वा—सर्वप्राणिभयपरिहारवती दया—अनुकम्पा यस्य सोऽभयदयः । हरिहरिमहिरादयस्तु नैविमिति विशेषः । न केवलमसावपकारिणां तदन्येषां वाऽनर्थपरिहारमात्रं करोत्ति अपि त्वर्थप्राप्तिपपि करोतीति दर्शयन्नाह—'चक्खुदये'ति चक्षुरिव चक्षुः—शुतज्ञानं शुभाशुभार्थविभागोपदर्शकत्वात्, यदाह-

# ''वक्षुष्मन्तस्त एयेह, ये श्रुतज्ञानवसुषा । सम्यकु सदैव पश्यन्ति, भावान् हेपेतराव्रताः ॥ ''

तद्दयत इति चक्षुर्दयः। यथाहि लोके कान्तारगतानां चौरैर्विलुप्तधनानां बद्धचक्षुषां चक्षुरुद्घाटनेन चक्षुर्दत्त्वा वाञ्छितमार्गदर्शनेनोपकारी भवति, एवमयमपि संसारारण्यवर्त्तिनां रागादिचौरविलुप्तधर्मधनानां कुवासनाऽऽच्छादितसज्ज्ञानलोचनानां तदपनयनेन श्रुतचक्षुर्दत्त्वा निवार्णमार्ग यच्छत्रुपकारीति दर्शयत्राह—'मग्गदए'ति, मार्ग—सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्रात्मकं परमपदपुरपथं दयत इति मार्गदयः। यथा हि लोके चक्षुरुद्घाटनं मार्गदर्शनं च कृत्वा चौरादिविलुप्तान् निरुपद्रवं स्थानं प्रापयन् परमोपकारी भवतीत्येवमयमपीति दर्शयञ्चाह —'सरणदए'ति शरण—त्राणं नानाविधोपद्रवोपद्रतानां तद्रक्षास्थानं, तद्य परमार्थतो निर्व्याणं तद्दयत इति शरणदयः। शरणदायकत्वं चास्य धर्मदेशनयैवेत्यत आह—'धम्म-देसए'ति धर्मं—श्रृतचारित्रात्मकं देशयतीति धर्मदेशकः । 'धम्मदये'ति पाठान्तरं, तत्र च धर्म्मं—चारित्ररूपं दयत इति धर्म्मदयः। धर्मदेशना-मात्रेणापि धर्मदेशक उच्यत इत्यत आह । 'धृम्मसारहि' ति धर्मारथस्य प्रवर्त्तकत्वेन सारिथरिव धर्मसारिथः । यथा रथस्य सारिथ रथं रिथक-मश्चांश्च रक्षति एवं भगवान् चरित्रधर्माङ्गानां —संयमात्मप्रवचनाख्यानां रक्षणोपदेशाद्धर्मसारिथर्भवतीति । तीर्थान्तरीयमतेनान्येऽपि धर्मसारथयः सन्तीति विशेषयन्नाह—'धम्मदरचाउरतचक्रवट्टी'ति, त्रयः समुद्राश्चतुर्थश्च हिमवान् एते चत्वारोऽन्ताः—पृथिव्यन्ताः एतेषु स्वामितया भवतीति चातुरन्तः, स चासौ चक्रवर्ती च चातुरन्तचक्रवर्ती वरश्चासौ चातुरन्तचक्रवती च वरचातुरन्तचक्रवती—राजातिशयः। धर्मविषये 'वरचातुरन्त-चक्रवर्ती' धर्मवरचातूरन्तचक्रवर्ती, यथा हि पृथिव्यां शेषराजातिशायी वरचातुरन्तचक्रवर्ती भवति तथा भगवान् धर्मविषये शेषप्रणेतृणां मध्ये सातिशयत्वात्तथोच्यतं इति। अथवा धर्म एवं वरमितरचक्रापेक्षया कपिलादिधर्मचक्रापेक्षया वा। चतुरन्तं दानादिभेदेन चतुर्विभागं चतसृणां वा नारकादिगतीनामन्तकारित्वाद्यतुरन्तं तदेव चातुरन्तं। यद्यक्रं भावासित्रिकेदात् तेन वर्तितुं शीलं यस्य स तथा। एतद्य धर्म-देशकत्वादिविशेषेणकदम्बकं प्रकृष्टज्ञानादियोगे सति भवतीत्याह—'अप्पडिहयवरनाणदंसणधरे'ित् अप्रतिहते— कटकुट्यादिभिरस्खिलते अविसंवादके वा अत एव क्षायिकत्वाद्वा वरे-प्रधाने ज्ञानदर्शने केवलाख्ये विशेषसामान्यावबोधात्मके धारयतियः स तथा । छद्मवानप्येवविध-संवेदनसंपदुपेतः कैश्चिदम्युपगम्यते, स च मिथ्योपदेशित्वान्नोपकारी भवतीति निश्छद्मताप्रतिपादनायाऽस्याह 🕍 अथवा--कथमस्याप्रतिहत-संवेदनत्वं संपन्नम् ? अत्रोच्यते, आवरणाभावाद्, एतमेवास्याऽऽवेदयन्नाह—'वियष्टछउमे'ति व्यावृत्तं—निवृत्तमपगतं छदा—शठत्वमावरणं वा यस्यासौ व्यावृत्ताख्या । ख्याभावश्चास्य रागादिजयाञ्चात इत्यत आह । 'जिणे'ति जयति—निराकरोति रागर्द्वषादिरूपानरातीनिति जिनः । रागा-दिजयश्चास्य रायादिस्वरूपतञ्जयोपायज्ञानपूर्वक एव भवतीत्येतदस्याह । 'जाणए'ति जानाति छाद्यस्थिकज्ञानचतुष्टयेनेति ज्ञायकः । ज्ञायक इत्यने-नास्य स्वार्थसंपत्त्युपाय उक्तः । अधुना तु स्वार्थसंपत्तिपूर्वकं प्रार्थसंपादकत्वं विशेषणचतुष्टयेनाह—'बुद्धे'ति, बुद्धो जीवादितत्त्वं बुद्धवान् । तथा 'बोहए'ति, जीवादितत्त्वस्य परैषां बोधियता, तथा 'मुत्ते'ति मुक्तो बाह्याभ्यन्तरग्रन्थिबन्धनेन मुक्तत्वात्। तथा 'मोयए'ति परेषां कम्मे-बन्धनान्मोचियता। अथ मुक्तावस्थामाश्रित्य विशेषणान्याह—'सव्वन्नू सव्वदिरसी'ति सर्वस्य वस्तुस्तोमस्य विशेषरूपतया ज्ञायकत्वेन सर्वज्ञः, सामान्यरूपतया पुनः सर्वदर्शी, न तु मुक्तावस्थायां दर्शनान्तराभिमतपुरुषवद्भविष्यञ्जङत्वम् । एतच्च पदद्धयं क्रचित्र दृश्यत इति । तथा 'सिवमयल' मित्यादि, तत्र 'शिवं' सर्वाऽऽबाधारिहतत्वात्। 'अचलं' स्वाभाविकप्रायोगिकचलनहेत्वभावात्। 'अरुजम्' अविद्यमानरोगं तिन्नबन्धनशरीर-मनसोरभावात्। 'अनन्तम्' अनन्तार्थविषयज्ञानस्यरूपत्वात्। 'अक्षयम्' अनाशं साद्यपर्यवसितस्थितिकत्वात्। अक्षतं वा परिपूर्णत्वासौर्ण-मासीचन्द्रमण्डलवत्। 'अव्योबाधं' परेषामपीझकारित्वात्। 'सिद्धिगइनामधेयं'ति। सिध्यन्ति—निष्ठितार्था भवन्ति यस्यां सा सिद्धिः सा वासौ गम्यमानत्वाद्गतिश्च सिद्धिगतिस्तदेव नामधेयं—प्रशस्तं नाम यस्य तत्तया। 'ठाणं'ति तिष्ठति—अनवस्थाननिबन्धनकर्माभावेन सदाऽवस्थितो

१. उद्भूत क. छ.

२. उपमा क. च

३. भाष्यमान घ.

४. प्रहत ग.

५. उद्योत ख. छ.

६. कारि ख. ग. छ.

७. चारित्र क. ग.

द्र. नरनारकादि क. ख्र. ग. च.

६. विशेषसामान्यबोधालके क. ख. ग. च. छ.

९०. प्रतिपादनायाऽह ग. ध.

भवति यत्र तत्त्थानं—क्षीणकर्म्गणो जीवस्य स्वरूपं लोकाग्रं वा। जीवस्वरूपविशेषणानि तु लोकाग्रस्याऽऽधेयधर्माणामाधारेऽध्यारोपादवसेयानि। तदेवंभूतं स्थानं 'संपाविउकामे' ति यातुमनाः, न तु तस्राप्तः तस्राप्तस्याकरणत्वेन विवक्षितार्धानां प्ररूपणाऽसम्भवात्। प्राप्तुकाम इति च यदुच्यते तदुपचारात्, अन्यथा हि निरभिलाषा एव भगवन्तः केवलिनो भवन्ति—

# ''मोक्षे भवे च सर्वत्र, निःस्पृहो मुनिसत्तमः।''

#### इति वचनादिति।

'जाव समोसरणं'ति, ताबद्भगवद्वर्णको वाच्यो यावत्समवसरणं—समवसरणवर्णक इति। स च भगवद्वर्णक एवम्—'भुवमोवग-भिग-नेलं-कञ्जल-पहडुभमरगणं -िनद्धिनिकुरुंबिनिचयकुंवियपयाहिणावत्तमुद्धिसरए'। भुजगोचको—रत्नविशेषः 'गृङ्गः—कीटविशेषोऽङ्गारविशेषो वा नैलं—नीलीविकारः कञ्जलं—मधी प्रहृष्टभगरगणः प्रतीतः एत इव सिग्धः कृष्णच्छायो निकुरम्बः—समूह्रो येषां ते तथा ते च ते निविताश्च—निविज्ञाः कुञ्चिताश्च—कुण्डलीभूताः प्रदक्षिणावृत्तांश्च मूर्द्धीन शिरोजा यस्य स तथा। एवं शिरोजवर्णका ''रतुण्लपत्तमञ्चयसुकुगालकोमलतले''इति पादतलवर्णकान्तः शरीरवर्णको भागवतो वाच्यः। पादतलविशेषणस्य चायमर्थः—रक्तं—लोहितम् उत्पलपञ्चवत्—कमलदलवत् गृदुकम्—अस्तब्धं सुकुमालानां मध्ये कोमलं च तलं—पादतलं यस्य य तथा। तथा ''अट्टसहरसवरपुरिसलक्खणधरे आगासगएणं चक्कंणं आगासगएणं छत्तेणं आगासगयाहिं चामराहिं आगासफिलहामएणं सपायपीढेणं सीहासणेणं' आकाशस्फिटिकम्—अतिस्वच्छस्फिटिकविशेषस्तन्मयेन उपलक्षित इति गम्यं। 'धम्मज्ञाएणं पुरओ किट्टजमाणेणं' देवैरिति गम्यते। 'चउदसिं समणसाहरसीहिं छत्तीसाए अञ्जयासाहरसीहिं राद्धिं संपरिवुडे' साहस्रीशब्दः सहस्रपर्यायः सार्द्धं सह, तेषां विद्यगानतयाऽपि सार्द्धमिति स्यादत जच्यते— संपरिवृतः—परिकरित इति। 'पुव्वाणुचिं चरमाणे' न पश्चानुपूर्व्यादिनः 'गामाणुगमं द्इञ्चमणे' ग्रामश्च प्रतीतः अनुग्रामश्च—तदनन्तरं ग्रामो ग्रामानुग्रामं तद् 'प्रवन्' गच्छन् 'सुहंसुहेणं विहरमाणे जेणेव रायगिहे नगरे जेणेव गुणसिलए चेइए तेणेव उवागच्छइ उवागच्छित्ता अहापडिस्तवं उग्गहं ओगिण्हद ओगिण्हिता संजर्मणं तवसा अच्याणं भावेगाणे विहरह'ति।

समवसरणवर्णके च 'समणस्स भगवओ महावीरस्स अंतेवासी बहवे समणा भगवंतो अप्पेगइया उग्गपव्यइया'इत्यादि साध्वादिवर्णको वाच्यः। तथाऽसुरकुमासः शेषभवनपतयो व्यन्तरा ज्योतिष्का वैभानिका देवाश्च भगवतः समीपमागच्छन्तो वर्णीयतव्याः।

१ । ५. ''पिरसा निम्मय''ति राजगृहाद्राजादिलोको भगवतो वन्दनार्थं निगतः, तन्निर्गमश्चैवम्—''तए णं रायिग्छे नगरे सिंघाडगितम-चउक्कचुद्वरचउम्मुहमहापहपहेसु बहुजणो अन्नमन्नरस एवमाइक्खइ—एवं खलु देवाणुप्पिया! समणे भगवं महावीरे इह मुणसिलए चेइए अहापिडक्वं ओग्गाहं ओगिण्हित्ता संजमेणं तवसा अप्पाणं भावेमाणे विहरइ। तं सेयं खलु तहारूवाणं अरहंताणं भगवंताणं नामगोयरसिव सवणयाए किमंग पुण वंदणणमंसण्याए ? त्तिकट्टु बहवे उग्गा उग्गपुत्ता इत्यादिर्वाच्यो यावद्धगवन्तं नगस्यन्ति पर्युपासते चेति। एवं राजनिर्गमोऽन्तः-पुरिनर्गमश्च तत्पर्युपासना चौपपातिकवद्वाच्या।

'धम्मो कहिओ'ति, धर्मकथेह भगवतो बाच्या, सा चेवं—'तए णं समणे भगवं महावीरे सेणियरस रत्नो चिल्लणापमुहाण य देवीणं तीसे य महइमहालियाए परिसाए सव्यभासाणुगामिणीए सरस्सईए धम्मं परिकहेइ, तंजहा—अत्थि लोए, अत्थि अलोए, एवं जीवा अजीवा बंधे मोक्खे' इत्यादि । तथा—

# ''जह णरगा गम्मंती जे णरवा जा य वेयणा नरए । सारीरमाणसाइं दुक्खाइं तिरिक्खजोणीए ॥'' इत्यादि ।

'पिडिगया परिस'ति लोकः स्वस्थानं गतः, प्रतिगमश्च तस्या एवं वाच्यः—'तए णं सा महइमहालिया महचपरिसा' महाऽतिमहती आलप्रत्ययस्य स्वार्थिकत्वादतिशयातिशयगुर्वी महत्पर्षत्—प्रशस्तता प्रधानपरिषत्, "महार्चानं वा—सत्पूजानं महार्चा वा पूर्षत् महार्चपर्षदिति 'समणस्य भगवओ महावीरस्स अंतिए धम्मं सोचा निराम्म हङ्गतुङ्ग समणं भगवं महावीरं तिक्खुत्तो आयाहिणपयाहिणं करेइ 'करेत्ता वंदइ नमंसइ२ एवं वयासी—सुयक्खाए णं भंते ! निग्गंथे पावयणे, णित्य णं अन्ने केइ समणे वा माहणे वा एरिसं धम्ममाइक्खितए। एवं वइत्ता जामेव दिसं पाउब्भूया तामेव दिशं पिडिगय'ति।

५1६. 'तेण'मित्यादि तेन कालेन तेन समयेन श्रगणस्य भगवतो महावीरस्य 'जेट्टे'ति प्रथमः' अंतेवासि'ति शिष्यः। अनेन पदद्वयेन तस्य सकलसङ्घनायकत्वमाह। 'इंदभूइ'ति इन्द्रभूतिरित मातापितृकृतनामधेयः। 'नामं'ति विभक्तिपरिणामात्राम्नेत्यर्थः। अन्तेवासी किल विवृक्षया श्रावकोऽपि स्यादित्यत आह—'अणगारे'ति, नास्यागारं विघत इत्यनगारः। अयं चावगीतगोत्रोऽपि स्यादित्यत आह—'गोयमसगोत्तेण' 'ति गौतगसगोत्र इत्यर्थः। अयं च तत्कालोचितदेहमानापेक्षया न्यूनाधिकदेहोऽपि स्यादित्यत आह—'सत्तुरसेहे'ति सप्तहस्तोच्छ्रयः। अयं च लक्षणहीनोऽपि स्यादित्यत आह— 'समचउरंससंठाणसंठिए'ति, सर्ग—नाभेरुपि अधश्च सकलपुरुषलक्षणीपेतावयवत्वत्या तुन्यं तद्य तद्यतुरस्तं च—प्रधानं समचतुरसम्। अथवा समाः—शरीरलक्षणोक्तप्रमाणाविसंवादिन्यश्चतस्रोऽस्रयो यस्य तत्समचुरस्तम्। अस्यस्त्विह चतुर्दिग्भागोपलक्षिताः शरीरावयवा इति।

अन्ये त्वाहुः—समा—अन्यूनाधिकाः वतस्रोऽप्यस्रयो यत्र तत्तामचतुरस्रम्। अस्रयश्च पर्यङ्कासनोपविष्टस्य जानुनोरन्तरम् आसनस्य ललाटोपरि-भागस्य चान्तरं दक्षिणस्कन्थरय वामजानुनश्चान्तरं वामरकन्धस्य दक्षिणजानुनश्चान्तरमिति।

- १. भावात् क. ख. घ. छ.
- २. नील च
- ३. पहिंदु ख
- ४. भगवतो ख. ग. च.
- ५. x ख. च.
- ६. फालिह घ

- ७. उग्गहं क. ग. घ. छ.
- च. उगिण्हिता ख. ग. घ. छ.
- ६. महतिमहती घ. छ.
- १०. पर्षत् म. छ.
- ११. पकरेइ क. ग. घ. छ.
- १२. गरेयभगोत्तेण घ. च. गोयमे गोत्तेणं ख. छ.

अन्ये त्वाहुः—विस्तारोत्तोधयोः समत्वात् समचतुरस्रं तद्य तत् संस्थानं च—आकारः समचतुरस्रसंरथानं तेन संस्थितो—व्यवस्थितो यः स तथा। अयं च हीनसंहननोऽपि स्यादित्यत आह—'वअरिसभनारायसंधयणे' ति, इह संहननम्—अस्थिराञ्चयविशेषः। वजादीनां लक्षणमिदम्—

# ''रिसहो य होइ पट्टो, बज्रं पुण कीलियं वियाणाहि । उमओ मकडबंघो नारायं तं वियाणाहि ।।'' ति !

तत्र वज्रं च तत् कीलिकाकीलितकाष्टसंपुटोपमसामर्थ्ययुक्तत्वात् । ऋषभश्च लोहादिमयपट्टबद्धकाष्टसंपुटोपमसामर्थ्यान्वितत्वाद् । वज्रर्षभः स चासौ नाराचं च उभयतो मर्कटबन्धनिबद्धकाष्टसंपुटोपमसामर्ध्यपितत्वाद् । वज्रर्षभनाराचं (तज्ञ) तत् संहननम्— अस्थिराञ्चयविशेषोऽत्युक्तमसामर्थ्यः योगाद<sup>े</sup> यस्यासौ वज्रर्षभनाराचसंहननः।

अन्ये तु कीलिकादिमत्त्वमस्थ्नामेव वर्णयन्ति । अयं च निन्धवर्णोऽपि स्यादित्यत आह—'कणयपुत्तयनिघसपम्हगोरे<sup>†</sup> कनकस्य—सवर्णस्य 'पुलगं'ति यः पुलको—लवस्तस्य यो निकषः—कषपट्टके रेखालक्षणः तथा 'पम्ह'त्ति पद्मपक्ष्माणि—केशराणि तद्वद्वौरो यः स तथा। वृद्धव्याख्या त्—कनकस्य न लोहादेर्यः पुलकः—सारो वर्णातिशयस्तस्रधानो यो निकषो—रेखा तस्य यत्पक्ष्म—वहलत्वं तद्वद्वौरो यः स तथा। अथवा—कनकस्य यः पुलको–द्रुतत्वे सित बिन्दुस्तस्य निकषो–वर्णतः सदृशो यः स तथा, 'पम्ह'ति पद्मं तस्य चेह प्रस्तावात्केशराणि गृह्यन्ते ततः पद्मवद्गौरा यः स तथा । ततः पदद्वयस्य कम्मधारयः। अयं च विशिष्टचरणरहितोऽपि स्यादित्यत आह—'उग्गतवे'ति उग्रम् अप्रधृष्यं तपः—अमशनादि यस्य स उग्रतपाः, यदन्येन प्राकृतपुंसा न शक्यते चिन्तयितुमपि तिद्धिधेन तपसा युक्त इत्यर्थः। 'दित्ततवे'ित, दीतं—जाज्वल्यमानदहन इव कर्म्ययनगहनदहनसमर्थतया ज्वलितं तपो—धर्मध्यानादि यस्य स तथा। 'तत्ततवे'ति तप्तं तपो येनासौ तप्ततपाः, एवं हि तेन तत्तपरतप्तं येन कर्माणि संताप्य तेन तपसा स्वात्मःऽपि तपोरूपः संतापितो यतोऽन्यस्यारपृश्यमिव जातमिति । 'महातवे'ति आशंसादोष्ट्रहितत्वात्प्रशस्ततपाः। 'ओराले'त्ति भीम उग्रादिविशेषणविशिष्टतपःकरणात्पार्श्वरधानागल्पसत्त्वानां भयानक इत्वर्धः! अन्ये त्वाहुः—'ओराले' ति उदारः—प्रधानः। 'घोरे'त्ति घोरः अतिनिर्धृणः, परीषहेन्द्रियादिरिपुगणविनाशमाश्रित्य निर्दय इत्यर्थः। अन्ये त्वात्मनिरपेक्षं घोरमाहुः।'घोरगुणे'त्ति, घोरा— अन्यैर्दुरनुचरा गुणा--भूलगुणादयो यस्य स तथा। 'घोरतविस्ति'त्ति घोरैस्तपोभिस्तपस्वीत्वर्थः। 'घोरवंभचेरवासि'त्ति घोरं--दारुणमल्प-सत्त्वैर्दुरनुचरत्वाद्यदुब्रहाचर्यं तत्र वस्तु शीलं यस्य स तथा। 'उच्छ्द्रसरीरे'ति उच्छ्द्रम्—उज्झितमिवोज्झितं शरीरं येन तत्तारकारत्वागात् स तथा। 'संखित्तविउलतेयलेसे'ति संक्षिप्ता—शरोरान्तलीनत्वेन हस्वतां गता विपुला—विस्तीर्णा - अनेकयोजनप्रमाणक्षेत्राश्चितवस्तुदहन-समर्थत्वात्तेजोलेश्या—विशिष्टतपोजन्यलब्धिविशेषप्रभवा तेजोज्वाला यस्य स तथा। मूलटीकाकृता तु 'उच्छूदसरोरसंखित्तविउलतेयलेसे'ति कर्मधारयं कृत्वा व्याख्यातमिति । 'चउद्दसपुञ्चि'त्ति चतुर्दश पूर्वाणि विद्यन्ते यस्य तेनैय तेषां रचितत्वादसौ चतुर्दशपूर्वी । अनेन तस्य श्रुतकेर्वालता-माह, स चावधिज्ञानादिविकलोऽपि स्यादत आह—'चेउणाणोवगए'ति, केवलज्ञानवर्जज्ञानचतूष्कसमन्वित इत्यर्थः। उक्तविशेषणद्वययुक्तोऽपि कश्चिन्न समग्रश्रुतविषयव्यापिज्ञानो भवति चतुर्दशपूर्वविदां षट्स्थानकपतितत्वेन श्रवणादित्यत आह—'सव्वक्खरसन्निवाइ'त्ति, सर्वे च तेऽक्षरसन्निपाताश्च—त्तरांयोगाः सर्वेषां वाऽक्षराणां सन्निपाताः सर्वाक्षरसन्निपातास्ते यस्य ज्ञेयत्तया सन्ति स सर्वाक्षरसन्निपातो । श्रव्याणि वा— श्रवणसुखकारीणि अक्षराणि साङ्गत्येन नितरां वदितुं शीलमस्येति श्रव्याक्षरसंनिवादी।

स चैवंगुणविशिष्टो भगवान् विनयराशिरिव साक्षादितिकृत्वा शिष्याचारत्वाद्य 'समणस्स भगवओ महावीरस्स अदूरसामंते विहरती'ति योगः' तत्र दूरं च—विप्रकृष्टं सामन्तं च—संनिकृष्टं तिन्नषेधाददूरसामन्तं तत्र, नातिदूरे नातिनिकट इत्यर्थः। किविधः संस्तत्र विहरतीत्वाह—'उहुंजाणु'ति ऊद्ध्वं जानुनी यस्यासायूद्ध्वंजानुः शुद्धपृथिव्यासनवर्जनादौपग्रहिकनिषद्याया अभावाद्योत्कृटुकासन इत्यर्थः। 'अहोसिरे'ति अयोमुखः नोद्ध्वं तिर्यया विक्षिप्तदृष्टिः, किन्तु नियतभूभागनियमितदृष्टिरिति भावः। 'झाणकोद्वोवगए'ति यानं—धर्म्य' शुक्लं वा तदेव कोष्टः—कुशूलो ध्यानकोष्ठस्तमुपगतः—तत्र प्रविष्टो ध्यानकोष्ठोपगतः, तथा हि कोष्ठके धान्यं प्रक्षिप्तमित्रमुतं भवति एवं स भगवान् ध्यानतोऽविप्रकीर्णेन्द्रियान्तः करणवृत्तिरिति। 'संजमेणं'ति संवरेण। 'तवस'त्ति अनशनादिना, चशब्दः समुद्यवार्थो लुप्तोऽत्र द्रष्टव्यः। संयमतपोग्रहणं चानयोः प्रधानमोक्षाङ्गत्व-ख्यापनार्थं, प्रधानत्वं च संयमस्य नवकर्मानुपादानहेतुत्वेन तपसश्च पुराणकर्मनिर्जरणहेतुत्वेन। भवति चाभिनवकर्मानुपादानात् पुराणकर्मक्षपणाच्य सकत्वकर्मक्षयत्वक्षणो मोक्ष इति, 'अप्पाणं भावेमाणे विहरइ'ित, आत्मनं वासयंस्तिष्ठतीत्वर्थः।

#### १ । १०. 'तते णं से'ति.

'ततः' ध्यानकोष्ठोपगतविहरणानन्तरं णिगित वाक्यालङ्कारार्थः 'से' इति प्रस्तुतपरामर्शार्थः, तस्य तु सामान्योक्तरय विशेषावधारणार्थमाह—'भगवं गोयमे'ति किमित्याह—'जायसङ्के' इत्यादि, जातश्रद्धादिविशेषणः सन् उत्तिष्टतीति योगः। तत्र जाता —प्रवृत्ता श्रद्धा—इच्छा वश्यमाणार्थतत्वज्ञानं प्रति यस्यासौ जातश्रद्धः। तथा जातः संशयो यस्य स जातसंशयः, संशयस्तु अनवधारितार्थं ज्ञानं, स चैवं तस्य भगवतो जातः—भगवता हि महावीरेण 'चलमाणे चिलए' इत्यादौ सूत्रे चलन्नर्थश्रतितो निर्देष्टः, तत्र च य एवं चलन् स एवं चिलतः इत्युक्तः, ततःश्रेकार्धविषयावेतौ निर्देशौ, चलन्निति च वर्त्तमानकालविषयः चिलतं इति चातीतकालविषयः, अतोऽत्र संशयः—कथं नाम य एवाथौ वर्त्तमानः स एवातीतो भवति ?, विरुद्धत्वादनयोः कालयोरिति। तथा 'जायकोउहल्ले'ति, जातं कुत्हलं यस्य स जातकुत्हलो, जातौत्सुक्य इत्यर्थः, कथमेतान् पदार्थान् भगवान् प्रज्ञापविष्यीतीति । तथा 'जणन्नसङ्के'ति उत्पन्ना—प्रागभृता सती भूता श्रद्धा यस्य स उत्पन्नश्रद्धः।

अथ जातश्रद्ध इत्येतावरेवास्तु किमर्थमुरान्नश्रद्ध इत्यभिधीयते ? प्रवृत्तश्रद्धत्वेनैवोरान्नश्रद्धत्वस्य लब्धत्वात्। न ह्यनुरान्ना श्रद्धा प्रवर्तत इति। अत्रोच्यते, हेतुत्वप्रदर्शनार्थं, तथाहि—कथं प्रवृत्तश्रद्ध उच्यते ? यत उत्पन्नश्रद्ध इति। हेतुत्वप्रदर्शनं चोचितमेव, वाक्यालङ्कारत्वात्तस्य, यथाहु:—

<sup>9.</sup> रिसह क. च. छ.

२. विशेषादुत्तम घ. छ.

३. निहस क.

४. ऽद्भूतत्वे क. घ. च.

५. अत ख. ग.

६. उराले ख. ग. घ.

७. x घ. च.

८. धर्म क. ग. घ.

# श.१: उ.१: सू.१०-११

# "प्रवृत्तदीपासप्रवृत्तभास्करां प्रकाशचन्त्रां बुबुये विभावरीम् ।"

इह यद्यपि प्रवृत्तदीपत्वादेवाप्रवृत्तभास्करत्वमवगतं तथाऽप्यप्रवृत्तभास्करत्वं प्रवृत्तदीपत्वादेर्हेतुतयोपन्यस्तमिति । 'उप्पन्नसंसए उप्पन्नकोउहल्ले'ति प्राग्वत्, तथा 'संजायसट्टे' इत्यादि पदषट्टं प्राग्वत्, नवरमिह संशब्दः प्रकर्षादिवचनो, यथा—

# ''संजातकामो बलमिद्धिभूत्यां, मानात् प्रजामिः प्रतिमाननाच।''

(संजातकाम:--) ऐन्द्रैश्वर्ये प्रकर्षेण जातेच्छः कार्त्तवीर्य इति !

अन्ये तु 'जायसट्टे' इत्यादि विशेषणद्वादशकमेवं व्याख्यान्ति—जाता श्रद्धा यस्य प्रष्टुं स जातश्रद्धः, किमिति जातश्रद्धः ? इत्यत आह— यस्माजातसंशयः, इदं वस्त्वेवं स्यादेवं वेति, अय जातसंशयोऽपि कथमित्यत आह—यस्माजातकुतूहलः कथं नामास्यार्थमवभोत्त्ये ? इत्यभिप्राय-वानिति, एतद्य विशेषणत्रयमवग्रहापेक्षया द्रष्टव्यम्। एवमुत्यव्रसंजातसमुत्यत्रश्रद्धत्वादय ईहापायधारणाभेदेन वाच्याः।

अन्ये त्वाहु:—जातश्रद्धत्वाद्यपेक्षयोत्पन्नश्रद्धत्वादयः समानार्था विवक्षितार्थस्य प्रकर्षवृत्तिप्रतिपादनाय स्तुतिमुखेन ग्रन्थकृतोक्ताः। न चैवं पुनरुक्तं दोषाय, यदाह—

# "वक्ता हर्षमयादिभिराक्षिप्तमनाः स्तुवंस्तथा निन्दन् । यत्पदमसकृद् ब्रूते तत्पुनरुक्तं न दोषाय ॥" इति

'उड़ाए उड्डेइ'ति उत्यानमुखा—ऊद्ध्वं वर्त्तनं, तया उत्थया 'उत्तिष्ठति' ऊद्ध्वां भवति। 'उत्तिष्ठति' इत्युक्ते क्रियारम्भमात्रमपि प्रतीयते यथा यक्तुमृतिष्ठते इति ततस्तद्व्यवच्छेदायोक्तमुख्ययेति। 'उड्डाए उड्डित्त'ति उपागच्छतीत्युत्तरक्रियाऽपेक्षया उत्थानक्रियायाः पूर्वकालताऽभिधानाय उत्थयोत्थायेति क्लाप्रत्ययेन निर्दिशतीति।

'जेणेवे'त्यादि, इह प्राकृतप्रयोगादव्ययत्वाद्धा येनेति यस्मिन्नेव दिग्भागे श्रमणो भगवान् महावीरो वर्तते 'तेणेव'ति तस्मिन्नेव दिग्भागे उपागच्छति, तत्कालापेक्षया वर्तमानत्वादागमनिक्रयाया वर्तमानविभक्त्या निर्देशः कृतः, उपागतवानित्यर्थः। उपागम्य च श्रमणं भगवन्तं महावीरं कर्मतापन्नं 'तिक्खुतो' ति त्रीन् वारान् त्रिकृत्वः 'आयाहिणपयाहिणं करेइ'ति आदिक्षणाद्—दिक्षणहस्तादारभ्य प्रदक्षिणः—परितो भ्राम्यतो दिक्षण एव आदिक्षणप्रदिक्षणोऽतस्तं करोतीति, 'वंदइ'ति 'वन्दते' वाचा स्तौति 'नमंसइ' ति 'नमस्यति' कायेन प्रणमित 'नद्यासन्ने'ति, 'न' नैव 'अत्यासन्नः' अतिनिकटः, अवग्रहपरिहारात्, नात्यासन्ने वा स्थाने, वर्तमान इति गम्यं, 'णाइदूरे'ति 'न' नैवं 'अतिदूरः' अतिविप्रकृष्टः, अनौचित्यपरिहारात्, नातिदूरे वा स्थाने, 'सुस्सूसमाणे'ति भगवद्वचनानि श्रोतुमिच्छन्, 'अभिमुहे'ति, अभि—भगवन्तं लक्ष्यीकृत्य मुखमस्येत्यिभमुखः, तथा 'विणएणं'ति विनयेन हेतुना 'पंजलिउडे' ति प्रकृष्टः—प्रधानो ललाटतटघटितत्वेनाञ्जलिः—हस्तन्यासविशेषः कृतो—विहितो येन सोऽग्न्याहितादिदर्शनात् प्राञ्जिकृतः 'पञ्चवासमाणे'ति 'पर्युपासीनः' सेवमानः।

अनेन च विशेषणकदम्बकेन श्रवणविधिरुपदर्शितः, आह च--

# ''णिद्दाविगहापरिवज्जिएहि गुत्तेहिं पंजलिउडेहिं'। भत्तिबहुमाणपुर्वं उवउत्तेहिं सुणेयव्वं ॥''ति

'एवं वयासि'त्ति 'एवं' वक्ष्यमाणप्रकारं वस्तु 'अवादीत्' उक्तवान्—

9 199. 'से' इति तद् यदुक्तं पूज्यैः 'चलचलित' मित्यादि, 'णूणं'ति एवमर्थे, तत्र तत्रास्यैवं व्याख्यातत्वात् ।

अथवा 'से' इतिशब्दो मागधदेशीप्रसिद्धोऽथशब्दार्थे वर्तते। अथशब्दस्तु वाक्योपन्यासार्थः परिप्रश्नार्थो वा, यदाह—''अथ प्रक्रियाप्रश्नानन्तर्य-मङ्गलोपन्यासप्रतिवचनसमुद्ययेषु'' 'नून' मिति निश्चितं । 'भंते'ति गुरोरामन्त्रणं, ततश्च हे भदन्त'! कल्याणरूप ! सुखरूप ! इति वा 'भदि कल्याणे सुखे च' इति वचनात्। प्राकृतशैल्या वा भवस्य—संसारस्य भयस्य वा—भीतेरन्तहेतुत्वाद्भवान्तो भयान्तो वा तस्यामन्त्रणं हे भवान्त! हे भयान्त ! वा। भान् वा—ज्ञानादिभिर्दीप्यमान ! 'भा दीप्तौ' इति वचनात्, भ्राजमान ! वा दीप्यमान ! 'भ्राजृ ! दीप्तौ' इति वचनात् ।

अयं च आदित आरभ्य 'भंते'त्ति पर्यन्तो ग्रन्थो भगवता सुधर्मस्वामिना पञ्चमाङ्गस्य प्रथमशतस्य प्रथमोद्देशकस्य सम्बन्धार्थममिहितः। अथानेन सम्बन्धेनायातस्य पञ्चमाङ्गप्रथमशतप्रथमोद्देशकस्येदमादिसूत्रम्—'चलमाणे चलिए' इत्यादि ।

अथ केनाभिप्रायेण भगवता सुधार्मस्वामिना पञ्चमाङ्गप्रथमशतप्रथमोद्देशकस्यार्थानुकथनं कुर्वतैवमर्थवाचकं सूत्रमुपन्यस्तं नान्यानीति ? अत्रोच्यते—इह चतुर्षु पुरुषार्थेषु मोक्षाख्यः पुरुषार्थे मुख्यः, सर्वातिशायित्वात् । तस्य च मोक्षस्य साध्यस्य साधनानां च सम्यग्दर्शनादीनं साधनत्वेनाव्यभिचारिणापुभयनियमस्य शासनाच्छास्रं सद्धिरिष्यते। उभयनियमस्त्वेवं—सम्यग्दर्शनादीनि मोक्षस्यैव साध्यस्य साधनानि नान्यस्यार्थस्य, मोक्षश्च तेषामेव साधनानां साध्यो नान्येषामिति, स च मोक्षो विपक्षक्षयात्, तिद्वपक्षश्च बन्धः, स च मुख्यः कर्मभिरात्मनः सम्बन्धः, तेषां तु कर्मणां प्रक्षयेऽयमनुक्रम उक्तः 'चलमाणे' इत्यादि।

तत्र 'चलमाणे'ति चलत्—स्थितिक्षयादुदयमागच्छद् विपाकाभिमुखीभवद्यकर्मेति प्रकरणगम्यं तद्यलितम्—उदितमिति व्यपदिश्यते । चलनकालो हि उदयाविलका, तस्य च कालस्यासंख्येयसमयत्वादादिमध्यान्तयोगित्वं, कर्मपुद्बानामप्यनन्ताः स्कन्धा अनन्तप्रदेशाः ततश्च ते क्रमेण प्रतिसमयमेव चलन्ति, तत्र योऽसावाद्यश्चलनसमयस्तस्मिश्चलदेव तद्यलितमुच्यते । कथं पुनस्तद्वर्तमानं सदतीतं भवतीति ? अत्रोच्यते—यथा पट उत्पद्यमानकाले प्रथमतन्तुप्रवेशे उत्पद्यमान एवोत्पन्नो भवतीति, उत्पद्यमानत्वं च तस्य प्रथमतन्तुप्रवेशकालादारभ्य पट उत्पद्यते इत्येवं व्यपदेशदर्शनात् प्रसिद्धमेव । उत्पन्नत्वं तूपपत्या प्रसाध्यते, तथाहि—उत्पत्तिक्रियाकाल एव प्रथमतंतुप्रवेशेऽसावुत्पन्नः, र्याद पुनर्नोत्पन्नोऽभविष्यत्तदा

१. उड्डेइ क. ख. ग. च.

३. पंचमांगस्य ख. ग.

२. पंजलियडेहिं ख. च. पंजलिवडेहिं ग.

www.jainelibrary.org

तस्याः क्रियाया वैयर्ध्यममिविष्यत् निष्मललाद् । उत्पाद्योत्पादनार्था हि क्रियाः भवन्ति, यथा च प्रथमे क्रियाक्षणे नासानुसन्नस्तयोत्तरेष्ट्यपि क्षणेष्वनुस्त्र एवासौ प्राप्नोति । को ह्यूत्तरक्षणिक्रयाणामात्मनि रूपविशेषो ? येन प्रथमया नोस्त्रस्तदुत्तराभिस्तूत्याद्यते । अतः सर्वदैवानुस्पत्तिप्रसङ्गः, दृष्टा चौत्पत्तिः, अन्त्यतन्तुप्रवेशे पटस्य दर्शनाद् । अतः प्रथमतन्तुप्रवेशकाल एव किञ्चिदुत्पन्नं पटस्य,यावद्योत्सन्नं न तदुत्तरिक्रययोत्पाद्यते । यदि पुनरुत्पाद्येत तदा तृदेकदेशोत्पादन एव क्रियाणां कालानां च क्षयः स्यात् । यदि क्वि तदंशोत्पादननिरपेक्षा अन्याः क्रिया भवन्ति तदोत्तरांशानुक्रमणं युज्येत नान्यथा, तदेवं यथा पट उत्पद्यमान एवोत्पन्नसत्तयैया- संख्यात्तसमयपरिमाणत्वादुदयाविककाया आदिसमयाक्षभृति चल्तदेव कर्मा चलितं, कथं ? यतो यदि हि तत्कर्म चलनाभिमुखीभूतमुदयाविककाया आदिसमय एव न चिततं स्यात्तदा तत्याद्यस्य चलनसमयस्य वैयर्थ स्यात्, तत्राचितत्त्वात् यथा च तिस्मिन् समये न चिततं तथा द्वितीयादिसमयेष्विप न चलेत्, को हि तेषामात्मिन रूपविशेषो ? येन प्रयमसमये न चितत्तत्त्वात्त् चलतीति, अतः सर्वदैवाचलनप्रसङ्गः, अस्ति चान्त्यसमये चल्नं, स्थितेः परिमितत्वेन कर्माभावाभ्युपगमाद्, अत आविकाकालादिसमय एव किञ्चिद्यतितं, यद्य तिसम्बित्तेतं तत्रोत्तरेषु समयेषु चलितं, यदि तु तेष्विप तदेवाद्यं चलनं भवत्तदा तस्मिन्नय चलनं सर्वेषामुदयाविककाचलनसमयानां क्षयः स्यात् । यदि हि तत्समयचलननिरपेक्षाण्यन्यसमयचलनानि भवन्ति तदोत्तरचलनानुक्रमणं युज्येत नान्त्या, तदेवं चलदिप तत्कर्म चिततं मवतीति ।

तथा 'उदीरिज्ञमाणे उदीरिए'ति, उदीरणा नाम उदयाप्राप्तं चिरेणाऽऽगामिना कालेन यद्वेदयितव्यंर कर्मदिलेकं तस्य विशिधाध्यवसायलक्षणेन करणेनाकृष्योदये प्रक्षेपणं सा चासंख्येयसमयवर्तिनी तया च पुनरुदीरणया उदीरणाप्रथमसमय एवोदीर्यमाणं कर्म्म पूर्वोक्तपटदृष्टान्तेनोदीरितं भवतीति ।

तथा 'वेइञ्जमाणे वेइए'त्ति वेदनं—कर्मणो भोगः, अनुभव इत्यर्थः, तद्य वेदनं स्थितिक्षयादुदयप्राप्तस्य कर्मणः उदीरणाकरणेन चोदयमुपनीतस्य भवति । तस्य च वेदनाकालस्यासंख्येयसमयत्वादाद्यसमये वेद्यमानमेव वेदितं भवतीति ।

तथा 'पहिज्ञमाणे पहीणे'त्ति, प्रहाणं तु—जीवप्रदेशैः सह संश्लिष्टस्य कर्मणस्तेभ्यः पतनम्, एतदप्यसंख्येयसमयपरिमाणमेव, तस्य तु प्रहाणस्यादिसमये प्रहीयमाणं कर्म प्रहीणं स्यादिति ।

तथा 'छिज्रमाणे छिन्ने'त्ति, छेदनं तु—कर्मणो दीर्घकालानां स्थितीनां इस्वताकरणम् । तद्यापवर्त्तनाभिधानेन करणविशेषेण करोति । तदिप च छेदनमसंख्येयसमयमेव, तस्य त्वादिसमये स्थितितश्छिद्यमानं कर्म्म छिन्नमिति ।

तथा 'भिज्ञमाणे भिन्ने'ति भेदस्तु—कर्म्पः शुभस्याशुभस्य वा तीव्ररसस्यापवर्त्तनाकरणेन मन्दताकरणम् मन्दस्य चोद्धर्तनाकरणेन तीव्रताकरणम् । सोऽपि चासंख्येयसमय एव, ततश्च तदाद्यसमये रसतो भिद्यमानं कर्म्म भिन्नमिति ।

तथा 'इज्ज्ञमाणे दह्ने'ति दाहस्तु—कर्मदलिकदारूणां ध्यानाञ्चिना तद्रूपापनयनमकर्म्मत्वजननमित्यर्थः। यथा हि काष्टस्याग्निना दग्धस्य काष्ट-रूपापनयनं भस्मात्मना च भवनं दाहस्तथा कर्म्मणोऽपीति। तस्याप्यन्तर्मुहूर्त्तवर्तित्वेनासंख्येयसमयस्यादिसमये दह्यमानं कर्म दग्धमिति ।

तथा 'मिञ्जमाणे मडे' म्रियमाणमायुःकर्म्ममृतमिति व्यपदिश्यते। मरणं ह्यायुःपुद्गलानां क्षयः, तद्यासंख्येयसमयवर्त्ति भवति। तस्य च जन्मनः प्रथमसमयादारभ्यावीचिकमरणेनानुक्षणं मरणस्य भावान्त्रियमाणं मृतमिति।

तथा 'निज्ञरिञ्जमाणे निञ्जिण्णे'त्ति, निर्जीर्यमाणं—नितरामपुनर्भावेन क्षीयमाणं कर्म निर्जीणं—क्षीणमिति व्यपदिश्यते। निर्जरणस्यासंख्येयसमय-भावित्वेन तस्रयमसमय एव पटनिष्पत्तिदृष्टान्तेन निर्जीर्णत्वस्योपपद्यमानत्वादिति । पटदृष्टान्तश्च सर्वपदेषु सभावनिको वाच्यः।

तदेवमेतान्नय प्रश्नान् गौतमेन भगवता भगवान् महावीरः पृष्टः सन्नुवाच—'हंते'त्यादि । अथ करमाद् भगवन्तं<sup>\*</sup> गौतमः पृच्छति ? विरचित-द्वादशाङ्गतया विदितसकलश्रुतविषयत्वेन निखिलसंशयातीतत्वेन च सर्वज्ञकल्पत्वात्तस्य, आह च—

> "संखाईए उ भवे साहद्र जं वा परो उ पुच्छेजा। ण थ णं अणाइसेसी वियाणई एस छउमत्यों ।" ति,

नैवम्, उक्तगुणत्वेऽपि छद्मस्थतयाऽनाभोगसम्भवात्, यदाह--

''न हि नामानाभोयश्वयस्यस्यह कस्यचित्रास्ति। यस्याज्वानावरणं ज्ञानावरणप्रकृति कर्म्म।।'इति।

अथवा जानत एव तस्य प्रश्नः संभवति । स्वकीयबोधसंवादनार्थमज्ञलोकबोधनार्थं शिष्याणां वा स्ववचिस प्रत्ययोत्पादनार्थं सूत्र-रचनाकल्पसंपादनार्थं वेति।

तत्र 'हंता गोयमे'त्ति, हन्तेति कोमलामंत्रणार्थः, दीर्घत्वं च मागधदेशीप्रभवमुभयत्रापि । 'चलमाणे' इत्यादेः प्रत्युचारणं तु चलदेव चलितमित्यादीनां स्वानुमतत्वप्रदर्शनार्थम् ।

वृद्धाः पुनराहुः—'हंता गोयमा' इत्यत्र 'हन्ते'ति एवमेतदिति अभ्युपगमवचनः, यदनुमतं तस्रदर्शनार्थं 'चलमाणे' इत्यादि प्रत्युचारितिमिति । इह च यावत्करणलभ्यानि पदानि सुप्रतीतान्येव । एवमेतानि नव पदानि कर्माधिकृत्य वर्तमानातीतकालसामानाधिकरण्यजिज्ञासयां पृष्टानि निर्णीतानि च ।

अथैतान्येव चलनादीनि परस्परतः किंतुल्यार्थानि भिन्नार्थानि वेति पृच्छां निर्णयं च दर्शयितुमाह---

१. युज्यते घ.

४. भगवान च. छ.

२. तह्योत्तरेषु समयेषु न चलति क.

५. समाना घ. छ.

३. बेदितव्यं ख. घ.

919२. एए णं भंते ! इत्यादि व्यक्तं, नवरम् 'एगट्ट'ति 'एकार्थानि' अनन्यविषयाणि एकप्रयोजनानि वा । 'नाणाघोसो' ति इह घोषाः—उदात्तादयः। 'नाणावंजण'ति इह व्यञ्जनानि—अक्षराणि । 'उदाहु'ति उताहो निपातो विकल्पार्थः। 'नाणट्ट'ति भिन्नाभिधेयानि । इह च चतुर्भङ्गी पदेषु दृष्टा, तत्र—

कानिचिदेकार्थानि एकव्यञ्जनानि यथा क्षीरं क्षीरिमत्यादीनि, तथाऽन्यानि एकार्थानि नानाव्यञ्जनानि यथा क्षीरं एय इत्यादीनि,

तथाऽन्यान्यनेकार्थान्येकव्यञ्जनानि यथाऽर्क्रगव्यमाहिषाणि क्षीराणि तथाऽन्यानि नानार्थानि नानाव्यञ्जनानि यथा घटपटलकूटादीनि।

तदेवं चतुर्भङ्गोसंभवेऽपि द्वितीयचतुर्थभङ्गकौ प्रश्नसूत्रे गृहीतौ, परिदृश्यमाननानाव्यञ्जनता तदन्ययोरसम्भवात् । निर्वचनसूत्रे तु चलनादीनि चत्वारि पदान्याश्रित्य द्वितीयः, छिद्यमानादीनि तु पञ्च पदान्याश्रित्य चतुर्थ इति ।

ननु चलनादीनामर्थानां व्यक्तभेदत्वात् कथमाद्यानि चत्वारि पदान्येकार्थानि ? इत्याशंक्याह—'उप्पन्नपक्खरस'त्ति उत्पन्नमुत्पादो, भावे क्लीबे क्रिप्रत्ययविधानात्, तस्य पक्षः—परिग्रहोऽङ्गीकारः 'पक्ष परिग्रहे' इति धातुपाठादिति उत्पन्नपक्षः । इह च षष्ट्यास्तृतीयार्थत्वाद् उत्पन्नपक्षेण—उत्पादाङ्गीकारेण उत्पादाख्यं पर्यायं परिगृह्य एकार्थान्येतान्युच्यन्ते।

अथवा 'उत्पन्नपक्षस्य' उत्पादाख्यवस्तुविकल्पस्याभिधायकानीति शेषः, सर्वेषामेषामुत्पादमाश्रित्यैकार्थकारित्वादेकान्तर्मुहूर्त्तमध्यभावित्वेन तुल्य-कालत्याचैकार्थिकत्वमिति भावः। स पुनरुत्पादाख्यः पर्यायो विशिष्टः केवलोत्पादः एव । यतः कर्मचिन्तायां कर्मणः प्रहाणेः फलद्वयं केवलज्ञानमोक्षप्राप्ती। तत्रैतानि पदानि केवलोत्पादविषयत्वादेकार्थान्युक्तानि। यस्मात् केवलज्ञानपर्यायो जीवेन न कदाचिदिप प्राप्तपूर्वः यस्माद्य प्रधानस्ततस्तदर्थ एव पुरुषप्रयासः, तस्मात् स एव केवलज्ञानोत्पत्तिपर्यायोऽभ्यूपगतः।

एषां च पदानामेकार्थानामपि सतामयमर्थः सामर्थ्यप्रापितक्रमः, यदुत—पूर्वं तचलति—उदेतीत्वर्थः, उदितं च वेद्यते अनूभूयत इत्वर्थः। तच्च द्विधा—स्थितिक्षयादुदयप्राप्तं उदीरणया चोदयमुपनीतं, ततश्चानुभवानन्तरं तत् प्रहीयते, दत्तफलत्वाञ्जीवादपयातीत्वर्थः। एतच्च टीकाकारमतेन व्याख्यातम्।

अन्ये तु व्याख्यान्ति—स्थितिबन्धाद्यविशेषितसामान्यकर्माश्रयत्वादेकार्थिकान्येतानि केवलोत्पादपक्षस्य च साधकानीति।

चत्वारि चलनादीनि पदान्येकार्थकानीत्युक्ते शेषाण्यनेकार्थकानीति सामर्थ्यादवगतमपि सुखावबोधाय साक्षाव्यतिपादियतुमाह—'छिन्नमाणे' इत्यादि व्यक्तं, नवरं 'णाणष्ट'त्ति नानार्थानि, नानार्थत्वं त्वेवं—छिद्यमानं छिन्नमित्येतत्पदं स्थितिबन्धाश्रयं, यतः सयोगिकेवली अन्तकाले योगिनरोधं कर्तुकामो वेदनीयनामगोत्राख्यानां तिसृणां प्रकृतीनां दीर्घकालस्थितिकानां सर्वापवर्त्तनयाऽऽन्तमौहूर्त्तिकं स्थितिपरिमाणं करोति।

तथा 'भिद्यमानं भिन्न'मित्येतत्पदमनुभागबन्याश्रयं, तत्र च यस्मिन् काले स्थितिघातं करोति तस्मिन्नेव काले रसघातमपि करोति । केवलं रसघातः स्थितिखण्डकेभ्यः क्रमप्रवृत्तेभ्योऽनन्तगुणाभ्यथिकः । अतोऽनेन रसघातकरणेन पूर्वस्माद्धिन्नार्थं पदं भवति ।

तथा 'दह्ममानं दग्ध'मित्वेतत्पदं प्रदेशबन्धाश्रयं, प्रदेशबन्धस्त्वनन्तानन्तप्रदेशानां स्कन्धानां कर्म्मत्वापादनं। तस्य च प्रदेशबन्धकर्माणः; सत्कानां पञ्चहस्वाक्षरोज्ञारणकालपरिमाणयाऽसंख्यातसमयया गुणश्रेणीरचनया पूर्वरचितानां शैलेश्यवस्थाभाविसमुच्छिन्नक्रिक्रध्यानाग्निना प्रथमसमया-दारभ्य यावदन्त्यसमयस्तावत्रतिसमयं क्रमेणासंख्येयगुणवृद्धानां कर्मपुद्गलानां दहनं—दाहः। अनेन च दहनार्थनेदं पूर्वस्मात्पदादिन्नार्थं पदं भवति। दाहश्चान्यत्रान्यथा रूढोऽपीह मोक्षचिन्ताऽधिकारान्मोक्षसाधन उक्तलक्षणकर्मविषय एव ग्राह्म इति।

तथा 'म्रियमाणं मृत'मित्येतत्पदमायुःकर्म्मविषयम्। यतः आयुष्कपुद्रलानां प्रतिसमयं क्षयो मरणम्, अनेन च मरणार्थेन पूर्वपदेभ्यो भिन्नार्थत्वाद्भिन्नार्थं पदं भवति। तथा 'म्रियमाणं मृत'मित्यनेनायुःकर्मैवोक्तं, यतः कर्मैव तिष्ठज्ञीवतीत्युच्यते, कर्मैव च<sup>1</sup> जीवादपगच्छत् म्रियत इत्युच्यते। तद्य मरणं सामान्येनोक्तमपि विशिष्टमेवाभ्युपगन्तव्यम्। यतः संसारवर्त्तीनि मरणानि अनेकशोऽनुभूतानि दुःखरूपाणि चेति, किं तैः? इह पुनः पदेऽपुनर्भवमरणमन्त्यं सर्वकर्मक्षयसहचरितमपवर्गहेतुभूतमिति विवक्षितमिति।

तथा 'निर्जीर्यमाणं निर्जीर्ण'मित्येतत्पदं सर्वकर्माभावविषयं, यतः सर्वकर्मनिर्ज्जरणं न कदाचिदय्यनुभूतपूर्वं जीवेनेति, अतोऽनेन सर्व-कर्माभावरूपनिर्जरणार्थेन पूर्वपदेभ्यो भिन्नार्थत्वाद्भिन्नार्थं पदं भवति ।

अथैतानि पदानि विशेषतो नानार्थान्यपि सन्ति सामान्यतः कस्य पक्षस्याभिधायकतया प्रवृत्तानीत्यस्यामाशङ्कायामाह—'विगयपक्खस्स'ित विगतं विगमो—वस्तुनोऽवस्थान्तरापेक्षया विनाशः, स एव पक्षो—वस्तुधर्मः तस्य वा पक्षः—परिग्रहो विगतपक्षस्तस्य विगतपक्षस्य वाचकानीति शेषः, विगतत्व लिहाशेषकम्माभावोऽभिमतो, जीवेन तस्याप्राप्तपूर्वतयाऽत्यन्तमुपादेयत्वात् तदर्थत्वाच्च पुरुषप्रयासस्येति । एतानि चैवं विगमार्थानि भवन्ति । छिद्यमानपदे हि स्थितिखण्डनं विगम उक्तः, भिद्यमानपदे त्वनुभावभेदो विगमः, दह्यमानपदे त्वकर्मताभवनं विगमः, ग्रियमाणपदे पुनरायुःकमभावो विगमः, निर्जीर्थमाणपदे त्वशेषकर्माभावो विगमः उक्तः । तदेवमेतानि विगतपक्षस्य प्रतिपादकानीत्युच्यन्ते ।

एवं च यत्पञ्चमाङ्गदिसूत्रोपन्यासे प्रेरितं, यदुत—केनाभिप्रायेणेदं सूत्रमुपन्यस्तमिति, तत् केवलङ्गानोत्पादसर्वकर्मविगमाभिधानरूपसूत्राभिप्राय-व्याख्यानेन निर्णीतमिति। एतत्सूत्रसंवादिसिद्धसेनाचार्योऽप्याह—

> "उप्पञ्जमापकालं उप्पण्णं विगययं विगर्छतं । दवियं पण्णवयंतो तिकालविसयं विसेसेइ ॥'' इति

१. चतुर्थौ ख. ग. घ. घ. घ. छ.

२. x घ. च

३. x ख. ग. घ.

४. विगतं ग. घ. च. छ.

५. विगतार्थानि ग.

'उत्पद्यमानकाल'मित्यनेनायसमयादारभ्योत्पत्त्यन्तसमयं यायदुत्पद्यमानत्वस्येष्टत्वाद्वर्तमानभविष्यत्कालविषयं द्रव्यमुक्तम् . उत्पन्नमित्यनेन त्वतीत-कालविषयम् । एवं विगतं विगच्छदित्यनेनापीति । ततश्चोत्पद्यमानादि प्रज्ञापयन् भगवान्' द्रव्यं विशेषयति, कथं ? त्रिकालविषयं यथा भवतीति संगटकाशार्थः ।

अन्ये तु कर्मेतिषदस्य सूत्रेऽनिभधानाञ्चलनादिपदानि सामान्येन व्याख्यान्ति, न कम्मपिक्षयैव, तथाहि—'चलमाणे चिलए'ति इह चलनम्— अस्थिरत्वपर्यायेण वस्तुन उत्पादः । 'वेइञ्जमाणे वेइए'त्ति 'व्येजमानं'कम्पमानं, 'व्येजितं' कम्पितन्, 'एज् कम्पने' इति चचनात् । व्येजनमिष तद्रूपापेक्षयोत्पाद एव । 'उदीरिज्जमाणे उदीरिए'ति इहोदीरणं स्थिरस्य सतः प्रेरणं, तदिप चलनमेव । 'पहिञ्जमाणे पहीणे' ति 'प्रहीयमाण' प्रभूश्यत् परिपतदित्यर्थः 'प्रहीणं' प्रभूष्टं परिपतितमित्यर्थः, इहापि प्रहाणं १ चलनमेव, चलनादीनां चैकार्थत्वं सर्वेषां गत्यर्थत्वात् ।

'उपम्नपक्खस्स'ति चलत्वादिना पर्यायेणोत्पन्नत्वलक्षणपक्षस्याभिधायकान्येतानीति । तथा छेदभेददाहमरणनिर्जरणान्यकर्म्मार्थान्यपि व्याख्येयानि, तद्व्याख्यानं च प्रतीतमेव भिन्नार्थता पुनरेषामेवं—कुठासदिना लतादिविषयश्छेदः, तोमरादिना शरीसदिविषयो भेदः, अग्रिना दार्वोदिविषयो दाहः, मरणं तु प्राणत्यागः, निर्जस तु अतिपुराणीभवनमिति ।

'विगयपक्खरस'त्ति भिन्नार्थान्यपि सामान्यतो विनाशाभिधायकान्येतानीत्वर्थः । न च वक्तव्यं—िकमेतैश्चलनादिभिरिह निरूपितैः ? अतत्त्वरूपता-देषाम् । अतत्त्वरूपत्वस्यासिद्धत्वात्, तदसिद्धिश्च निश्चयनयमतेन वस्तुरवरूपस्य प्रज्ञापिवतुमारब्धत्वात् <sup>†</sup> तथाहि—व्यवहारनयश्चलितमेव दिलत-मिति मन्यते, निश्चयनयः चलदिष चिलतिमिति । अत्र च बहुवक्तव्यं तद्य विशेषावश्यकादिहैवाभिधास्यमानजनालिचरिताद्वाऽव-सेर्यामिति । <sup>\*</sup> इहाचै प्रश्नोत्तरसूत्रद्वये मोक्षतत्त्वं चिन्तितम् । मोक्षः पुनर्जीवस्य । जीवाश्च नारकाद्यश्चतुर्विशतिविधःः, यदाह—

> ''नेरइया असुराई पुढवाई बेंदियादओ<sup>र</sup> चेव। <sup>६</sup> पंचिदियतिरियनसा नंतर जोइसिय वेमाणी ॥''

तत्र नारकांस्तावत् स्थित्यादिभिश्विन्तयत्राह-

९ १९३. 'नेरइयाण'मित्यादि, निर्गतम् अयम्—इष्टफलम् कर्म येभ्यस्ते निरयात्तेषु भवा नर्रायका नारकारतेषां नैरियकाणां 'भंते!'ति भवन्त! केवइयकालं 'किंति 'किंयांश्चासौ कालश्चेति कियत्कालस्तं कियत्कालं यायत् 'ठिती' त्तिआयुःकर्मवशात्ररकेऽचस्थानं 'पन्नस'त्ति 'प्रज्ञसा'प्ररूपिता भगवद्भिरन्यतीर्थकरैश्चेति प्रश्नः।

'गोयमे'त्यादि निवर्चनं व्यक्तमेव, नवरं 'दस वाससहस्साइं'ति प्रथमपृथिवीप्रथमप्रस्तटापेक्षया' तेत्तीसं सागरोदमाइं'ति सप्तमपृथिव्यपेक्षयेति । मध्यमा तु ज्ञधन्यापेक्षया समयाद्यथिका सामर्थ्यगम्येति ।

अनन्तरं नारकाणां स्थितिरुक्ता । ते चोच्च्वासादिमन्तः इत्युच्य्वासादिनिरूपणायाह-

९ १९४. 'नेरइयाण'मित्यादि, व्यक्तं, नवरं 'केवइकालस्स'ति प्राकृतशैल्या कियत्कालात् कियता कालेनेत्यर्थः । 'आणमंति'ति आनन्ति 'अन प्राणने' इति धातुपाठात् मकारस्यागमिकत्वात् । 'पाणमंति'ति प्राणित । वाशब्दौ समुच्चयार्थौ एतदेव 'ढ्वयं क्रमेणार्थतः स्पष्टयत्राह—ऊससंति च णीससंति' व'ति यदेवोक्तमानन्ति तदेवोक्तमुच्छ्वसन्तीति, तथा यदेवोक्तं प्राणन्ति तदेवोक्तं निःश्वसन्तीति, अथवः आनमन्ति प्राणमन्तीति 'णमु प्रहृत्वे' इत्यस्यानेकार्थत्वेन श्वसनार्थत्वात् ।

अन्येत्वाहु:—'आनन्ति वा प्राणन्ति वा' इत्यनेनाध्यात्मिक्रया परिगृद्धते, 'उट्छ्वसन्ति वा निःश्वसन्ति वा' 'इत्यनेन च बाह्येति। 'जहा ऊसासपए' ति एतस्य प्रश्नस्य निर्वचनं यथा उच्छ्वासपदे प्रज्ञापनायाः सप्तमपदे। तथा वाच्यं तद्येवम्—'गोयमा! सययं संतयामेव आणमंति वा पाणमंति वा ऊससंति वा नीससंति वा' इति, तत्र सततम् अनवरतम्, अतिदुःखिता हि ते, अतिदुःखव्याप्तस्य च निरन्तरमेवोच्छ्वासनिःधासौ दृश्येते, सततत्वं च प्रायोवृत्त्याऽपि स्यादित्यत् आह—'संतयामेव'ति सन्ततमेव नैकसमयेऽपि तद्विरहोऽस्तीति भावः। दीर्घत्वं चेह प्राकृतत्वात्। आनमन्तीत्यादेः पुनरुद्यारणं शिष्यवचने आदरोपदर्शनार्थम् । गुरुभिराद्रियमाणवचना हि शिष्याः संतोषवन्तो भवन्ति। तथा च पौनःपुन्येन प्रश्नश्रवणार्थनिर्णयादिषु घटन्ते लोके चादेयवचना भवन्ति। तथा च भव्योपकारस्तीर्थाभिवृद्धिश्चेति।

अथ तेषामेवाहारं प्रश्नयन्नाह-

९ १९५. 'णेरइयाण'मित्यादि, व्यक्तं, नवरम् 'आहारिहे'ति आहारार्थयन्ते—प्रार्थयन्त इत्येवंशीलाः । अर्थो वा—प्रयोजनमेषामस्तीत्यर्थिनः 'आहारेण— भोजनेनार्थिन'" 'आहारस्य—भोजनस्य वाऽर्थिन'" आहारार्थिनः । 'जहा पन्नवणाए'ति 'आहारही' इत्येतत्पदप्रभृति यथा प्रज्ञापनायाश्चतुर्थोपाङ्ग- स्य 'पढमए'ति आद्ये 'आहारउद्देसए'ति आहारपदस्याष्टाविंशतितमस्योद्देशकः पदशब्दलोपाद्याहारोद्देशकः तत्र भणितं 'तथा भाणियव्यं'ति तेन प्रकारेण वाच्यमिति ।

तत्र च नारकाहारवक्तव्यतायां बहूनि द्वाराणि भवन्ति, तत्तंग्रहार्थं पूर्वोक्तिरथत्युच्छ्वासलक्षणद्वारद्वयदर्शनपूर्विकां गाथामाह—

१. स भगवान् क. ख.

२. प्रहीणं ख. ग. च.

३. निश्चयस्तु क. ख. ग. च. छ.

४. चरिताचा क. म. घ.

५. विदियादाओं ग.

६. तह य. ख. ग. च.

७. केवडकालं क. ग. च.

८. नीससंति ख. ग. च.

६. दु:खव्याप्तस्य ख. ग. घ. च. छ.

<sup>90.</sup> X ख. ग. छ.

११.X च.

# ंडिइ उस्सासाहारे किं वाऽऽहारेंति सब्बओ वादि ? कति मागं सब्वाणि व ? कीस व मुझो परिणमंति ॥"

व्याख्या, स्थितिर्नारकाणां वाच्या, उच्छ्वासश्च, तौ चोक्तावेव। तथा 'आहारे'ति आहारविषयो विधिर्वाच्यः, स चैवम्—'णेरङ्याणं भंते ! आहारद्वी? हंता आहारद्वी। णेरङ्याणं भंते ! केवङ्कालस्स आहारद्वे समुष्यजङ् ? 'आहारार्थः' आहारप्रयोजनमाहारार्थित्वमित्यर्थः। 'गोयमा! णेरङ्याणं दुविहे आहारे पन्नते' अभ्यवहारक्रियेत्यर्थः, तंजहा—आभोगनिव्वतिए य अणाभोगनिव्वतिए य। तत्राभोगः—अभिसन्धित्तेन निर्वित्तितः—कृत आभोगनिर्वित्तितः आहारयामीतीच्छापूर्वक इत्यर्थः। अनाभोगनिर्विर्तितस्तु आहारयामीति विशिष्टेच्छामन्तरेणापि। प्रावृद्काले प्रचुरत्तरप्रश्रवणाद्यभिव्यंग्यशीतपुद्गलाद्याहारवत्।

'तत्थ णं जे से अणाभोगनिव्यत्तिए से णं अणुसमयविरहिए आहारट्टे समुष्पञ्जइ' अणुसमयंत्ति प्रतिक्षणं संततातिर्ताव्रशुद्वेदनीयकर्मोदयत ओजआहारादिना प्रकारेणेति। 'अविरहिए'त्ति चुक्कस्खलितन्यायादिप न विरहितः, अथवा प्रदीर्घकालोपभोग्याहारस्य सकृद्ग्रहणेऽपि भोगो-ऽनुसमयं स्यादतो ग्रहणस्यापि सातत्यप्रतिपादनार्थमविरहितमित्याह—

'तत्थ णं जे से आभोगनिव्वतिए से णं असंखेजसमइएअंतोमुहुत्तिए आहारद्वे समुष्पज्जइ' असंख्यातसामयिकः पत्योपमादिपरिमाणोऽपि स्यादत आह—अंतोमुहुत्तिए'ति । इदमुक्तं भवति--आहारयामीत्यभिलाष एतेषां गृहीताहारद्रव्यपरिणामतीद्रतरदुःखजननपुरस्सरमन्तर्मुहूर्त्तात्रिवर्त्तत इति ।

'किं वाऽहारेंति'ति किं स्वरूपं वा वस्तु नारका आहारयन्ति ? इति वाच्यं, वा शब्दः समुद्यये, तत्रेदं प्रश्ननिर्वचनसूत्रम्—'णेरइया णं भंते ! किमाहारमाहारेंति? गोयमा ! दव्वओ अणंतपएसियाइं' अनन्तप्रदेशवन्ति पुद्गलद्रव्याणीत्यर्थः तदन्येषामयोग्यत्वात् । 'खेत्तओ असंखेज्र-पएसावगाढाइं' न्यूनतरप्रदेशावगाढानि हि न ग्रहणप्रायोग्यानि अनंतप्रदेशावगाढानि तु न भवन्त्येव, सकललोकस्याप्यसंख्येयप्रदेशपरिमाणत्वात् 'कालओ अण्णतरिष्ठदयाइं' जघन्यमध्यमोत्कृष्टस्थितिकानीत्यर्थः । स्थितिश्चाहारयोग्यस्कन्धपरिणामेनावस्थानिमित । 'भावओ वण्णमंताइं गंधमंताइं रसमंताइं आहारिति ।

'जाइं भावओ वण्णमंताइं आहारेंति ताइं किं एमवण्णाइं आहारेंति ? जाव किं पंचवण्णाइं आहारेंति ? गोयमा ! ठाणमग्गणं पहुच एगवण्णाइं पि आहारेंति जाव पंचवण्णाइं पि आहारेंति।' तिहाणमग्गणं पहुच कालवन्नाइं पि आहारेंति जाव सुकिल्लाइंपि आहारेंति।' तत्र 'ठाणमग्गणं पहुच'ति तिष्ठन्यस्मिन्निति स्थानं सामान्यं यथैकवर्णं द्विवर्णमित्यादि, 'विहाणमग्गणं पहुच' ति विधानं—विशेषः कालादिरिति। जाइं वन्नऔं कालवन्नाइं आहारेंति ताइं किं एगगुणकालाइं आहारेंति जाव दसगुणकालाइं आहारेंति संखेन्नगुणकालाइं असंखेन्जगुणकालाइं अनन्तगुणकालाइं आहारेंति ? गोयमा ! एकगुणकालाइं पि आहारेंति जाव अनन्तगुणकालाइं पि आहारेंति, एवं जाव सुकिलाइं, एवं गंधओवि रसओवि।

'जाई भावओ फासमंताई ठाणमग्गणं पडुग्न णो एगफासाई आहारेंति, णो दुफासाई आहारेंति, णो तिफासाई आहारेंति' एकस्पर्शानामसम्भवादन्येषां चाल्पप्रदेशिकतासूक्ष्मपरिणामाभ्यां ग्रहणायोग्यत्वात् । 'चउफासाई पि आहारेंति जाव अङ्गफासाई पि आहारेंति' बहुप्रदेशताबादरपरिणामाभ्यां ग्रहणयोग्यत्वादिति, 'विहाणमग्गणं पडुग्न कक्खडाई पि आहारेंति जाव लुक्खाई पि आहारेंति ।'

'जाइं फासओ कक्खडाइं आहारेंति ताइं कि एगगुणकक्खडाइं आहारेंति जाव अनन्तगुणकक्खडाइं आहारेंति ? गोयमा ! एगगुणकक्खडाइं पि आहारेंति जाव अणंतगुणकक्खडाइं पि आहारेंति एवं अडुवि फासा भाणियव्या जाव अणंतगुणलुक्खाइं पि आहारेंति।

'जाइं भंते ! अगंतगुणलुक्खाइं आहारेंति ताइं किं पुट्टाइं आहारेंति अपुट्टाइं आहारेंति ? गोयमा ! पुट्टाइं आहारेंति णो अपुट्टाइं अहारेंति' 'पुट्टाइं' ति आत्मप्रदेशस्पर्शचन्ति, तत्पुनरात्मप्रदेशस्पर्शनमवगाढक्षेत्राद्बहिरिप भवति अत उच्यते—जाइं भंते ! पुट्टाइं आहारेंति ताइं किं ओगाढाइं आहारेंति अणोगाढाइं आहारेंति ? गोयमा ! ओगाढाइं नो अणोगाढाइं 'अवगाढानी' ति आत्मप्रदेशैः सहैकक्षेत्रावगाढानीत्पर्थः।

'जाइं भंते ! ओगाढाइं आहारेंति ताइं किं अणंतरोगाढाइं आहारेंति परंपरोगाढाइं आहारेंति ? गोयमा ! अणंतरोगाढाइं आहारेंति ' णो परंपरोगाढाइं आहारेंति । ' अनन्तरावगाढानीति येषु प्रदेशेष्वात्माऽवगाढास्तेष्वेव यान्यवगाढानि तान्यनन्तरावगाढानि अन्तराऽभावेनावगाढत्वात् यानि च तदन्तरवर्त्तीनि तान्यवगाढसम्बन्धात्परम्परावगाढानीति ।

'जाइं भंते ! अणंतरोगाढाइं आहारेंति ताइं किं अणूइं आहारेंति बादराइं' आहारेंति ? गोयमा ! अणूइं पि आहारेंति बादराइं पि आहारेंति' तत्राणुत्वं बादरत्वं चापेक्षिकं तेषामेवाहारयोग्यानां स्कन्धानां प्रदेशवृद्ध्या वृद्धानामवसेयम्।

'जाई भंते ! अणूई पि आहारेंति बादराई पि आहारेंति ताई कि उहुं आहारेंति ? एवं अहेवि तिरियंपि ? गोयमा ! उहुंपि आहारेंति एवं अहेवि तिरियंपि।

'जाइं भंते ! उहुं पि आहारेंति अहेवि तिरियं पि आहारेंति ताइं किं आइं आहारेंति मज्झे आहारेंति पज्जवसाणे आहारेंति ? गोयमा ! तिविहा-वि', अयमर्थः—आभोगनिर्वित्तितस्याहारस्यान्तमौंहूर्तिकस्यादिमध्यावसानेषु सर्वत्राहारयन्तीति ।

'जाइं भंते ! आइं मज्झे अवसाणेवि आहारेंति ताइं किं सविसए आहारेंति अविसए आहारेंति ? गोयमा ! सविसए ने अविसए आहारेंति' तत्र स्वः—स्वकीयो विषयः स्पृष्टावगाढानन्तरावगाढाख्यः स्वविषयस्तस्मिन्नाहारयन्ति ।

तद्ग्रहणप्रायोग्यानि क. ख.

२. बहुप्रदेशिकता क बहुप्रदेशिता छ.

३. तदनन्तरवर्तीनि ख. ग. घ. च.

४. बायराई क. छ.

५. आदि ख. ग. घ. छ.

६. तिहावि क. च. छ.

७. सविसए आहारेंति छ.

348

'जाइं भंते ! सविसए आहारेंति ताइं कि आणुपुर्व्वि आहारेंति अणाणुपुर्व्वि आहारेंति ? गोयमा ! आणुपुर्व्वि आहारेंति नो अणाणुपुर्व्वि आहारेंति,' तत्रानुपूर्व्या यथाऽसन्ने नातिक्रम्य ।

जाई भंते ! आणुपुट्विं आहारेंति ताई किं तिदिसिं आहारेंति जाव छिद्दिसिं आहारेंति ? गोयमा ! नियमा छिद्दिसिं आहारेंति।' इह नारकाणां लोकमध्यवर्त्तित्वेन षण्णामप्यूद्ध्विदिशामलोकेनानावृतत्वात् षट्सु दिक्ष्वाहारग्रहणमस्ति तत उत्तं—नियमात् षड्दिशि। दिक्त्रयादिविकत्पारतु लोकान्तवर्त्तिषु पृथिवीकायिकादिषु दिशां त्रयस्य द्वयस्य एकस्याश्च अलोकेनावरणे (सति) भवन्तीति ।

यद्यपि वर्णतः पञ्चवर्णानीत्याद्युक्तं तथापि प्राचुर्वेण यद्वर्णगन्धादियुतानि द्रव्याण्याहारयन्ति तानि दर्शयति' 'उरसन्नं' कारणं पडुच्च'त्ति बाहुल्यलक्षणं कारणमाश्रित्य, तत्र च प्रकृत्यशुभानुभाव एव कारणमिति। 'वन्नओ कालनीलाई गंधओ दुब्निगंधाई रसओ तित्तकडुयरसाई फासओ कक्खडगुरुयसीयलुक्खाई' एतानि च प्रायो मिथ्यादृष्टय एवाहारयन्ति, न तु भविष्यत्तीर्थकरादय इति।

अथ तानि यथास्वरूपाण्येव नारका आहारयन्त्यन्यथा वैत्यस्यामाशंकायामभिधीयते—'तेसिं पि पोराणे वन्नगुणे गंधगुणे रसगुणे फासगुणे विष्परिणामइत्ता परिपीलइत्ता परिसाडइत्ता परिविद्धंसइत्ता' विपरिणामादयो विनाशार्थत्वेनैकार्था एव ध्वनयः। 'अन्ने य अपुळे वन्नगुणे गंधगुणे रसगुणे फासगुणे उष्पाएता आयसरीरोगाढे पोग्गले सव्वष्पणयाए आहारमाहारेति' 'सव्वष्पणयाए'ति सर्वात्मना सर्वेरात्मप्रदेशैरित्यर्थः।

व्याख्यातं सूत्रे संग्रहगाथायाः 'किं वाऽहारेंति'ति पदम् ।

अथ 'सव्वओ वा' इति व्याख्यायते—तत्र 'सर्वतः' सर्वप्रदेशैर्नैरियका आहारयन्तीति। वाऽपीति वचनादभीक्ष्णमाहारयन्तीत्यपि वाच्यं, तद्यैवम्— 'नेरइयाणं भंते ! सव्वओ आहारेंति सव्वओ परिणामेंति सव्वओ ऊससंति सव्वओ नीससंति अभिक्खणं आहारेंति अभिक्खणं परिणामेंति अभिक्खणं ऊससंति अभिक्खणं नीससंति आहच्च आहारेंति, आहच्च परिणामेंति आहच्च ऊससंति आहच्च नीससंति ? हंता गोयमा ! नेरइया सव्वओ आहारेंति ......।'

'सव्वओ'त्ति सर्वात्मप्रदेशैः 'अभिक्खणं'ति अनवरतं पर्याप्तत्वे सति 'आहम्चे'ति कदाचित्—न सर्वदा अपर्याप्तकावस्थायामिति ।

तथा 'कइभागं'ति आहारतयोपात्तपुद्गलानां कतिथं भागमाहारयन्ति इति वाच्यं, तधैवं—'नेरइयाणं भंते ! जे पोग्गले आहारताए गिण्हिति ते णं तेसिं पोग्गलाणं सेयालिसि कइभागमाहारेति ? कइभागं आसाइति ? गोयमा ! असंखेज्रइभागं आहारिति अणंतभागं आसाइति ' 'सेयालिसि'ति एष्यकाले ग्रहणकालोत्तरकालिमत्यर्थः । 'असंखेज्रइभागमाहारेति' इत्यत्र केचिद् व्याचक्षते—गवादिप्रथमबृहद्ग्रासग्रहण इय कांश्चिद् ग्रहीतासंख्येयभागमात्रान् पुद्गलानाहारयन्ति तदन्ये तु फ्तन्तीति ।

अन्ये त्वाचक्षते—ऋजुसूत्रनयदर्शनात् स्वशरीरतया परिणतानामसंख्येयभागमाहारयन्ति, ऋजुसूत्रो हि गवादिप्रथमग्रासग्रहणमिव गृहीतानां शरीरत्वेनापरिणतानामाहारतां नेच्छति, शरीरतया परिणतानामपि केषाञ्चिदेव विशिष्टाहारकार्यकारिणां तामभ्यूपगच्छति शूद्धनयत्वात्तस्येति।

<mark>अन्ये पुनरित्यमभिदधति 'असंखे</mark>ज्जइभागमाहारेंति'ति शरीरतया परिणमंति, शेषास्तु किट्टीभूय मनुष्याभ्यवहताहारवन्मलीभवन्ति, न शरीरत्वेन परिणमन्तीत्पर्यः।

'अणंतभागं आसाइंति'त्ति आहारतया गृहीतानामनन्तभागमास्वादयन्ति तद्रसादीन् रसनादीन्द्रियद्वारेणोपलभन्ते इत्यर्थः।

'सव्वाणि' व त्ति दारं, तत्र सर्वाण्येवाहारद्रव्याण्याहारयन्तीति वाच्यं। वाशब्दः समुद्यये, तद्यैवम्—'नेरइया णं भंते ! जे पोग्गले आहारत्ताए परिणमेंति ते किं सव्वे आहारेति ? णो सव्वे आहारेति ? गोयमा ! सव्वे अपरिसेसिए आहारेति!' इह विशिष्टग्रहणगृहीता आहारपरिणामयोग्या एव ग्राह्याः, उज्झितशेषा इत्यर्थः । अन्यथा पूर्वापरसूत्रयोविरोधः स्यात्, इष्टा चैवं व्याख्याः यदाह—

### ''जं जह सुत्ते भणियं तहेव जइ तं वियालणा नित्य ! किं कालियाणुओगो दिद्दो दिद्विणहाणेहिं !!''

'कीस व भुजो परिणमंति'ति द्धारगाथापदम् तत्र 'कीस'ति पदावयवे पदसमुदायोपचारात् कीसत्ताएति दृश्यं, किंस्वतया—किंस्वभावतया कीदृशतया वा केन प्रकारेण किंर्स्वतयां। वाशब्दः समुद्यये। 'भुजो'ति 'भूयोभूयः' पुनः पुनः परिणमन्ति आहारद्रव्याणीति प्रकृतमित्येतदत्र वाच्यं, तद्यैवं—'नेरइया णं भंते! जे पोग्गले आहारत्ताए गेण्हंति' ते णं तेसि पोग्गला कीसत्ताए भुजो भुजो परिणमंति ? गोयमा! सोइंदियत्ताए जाव फासिंदियत्ताए अणिङ्वताए अकंतताए अप्यत्ताए अमणुण्णताए अमणामत्ताए अणिङ्कियत्ताए अभिज्ञियत्ताए अहत्ताए नो उडद्ताए दुक्खताए नो सुहत्ताए एएसि भुजो भुजो परिणमंति ।'

तत्र 'अनिष्टतया' सदैव तेषां सामान्येनावल्लभतया, तथा 'अकान्ततया' सदैव तद्भावेनाकमनीयतया, तथा 'अप्रियतया' सर्वेषामेव द्वेष्यतया, तथा 'अमनोङ्गतया' कथयाऽप्यमनोरमतया, तथा 'अमनोऽम्यतया'विन्तयाऽपि अमनोगम्यतया, तथा 'अनीप्सिततया'आप्तुमनिष्टतया। एकार्था वैते शब्दाः। 'अभिज्ञियत्ताए'ति अभिध्येयतया तृहेरनुत्पादकत्वेन पुनरप्यभिलाषनिमित्ततया। अह्द्यत्वेनेत्यन्ये अशुभत्वेनेत्यर्थः। 'अहत्ताए'ति गुरुपरिणामतया' नो उह्नताए'ति नो लघुपरिणामतयेति सङ्ग्रहगाथार्थः।

इदं च सङ्ग्रहणीगाथाविवरणसूत्रं, क्षचित् सूत्रपुस्तक एव दृश्यत इति ।

९ ते तद् च. छ.

२. ओसन्न क.

३. गरुय क. ग. च. छ.

४. गिण्डंति ग. घ.

५. श्वैते ख. ग. घ. च.

६. अहिज्झियताए क. छ.

अथ नैरियकाऽहाराधिकारात्तद्विषयमेव प्रश्नचतुष्टयमाह--

9!१६. 'नेरइयाण'मित्यादि, 'पुव्वाहारिय'त्ति ये पूर्वमाहताः पूर्वकाल एकीकृताः संगृहीताः इतियावत् अभ्यवहृता वा 'पोग्गल'त्ति स्कन्धाः 'परिणय' तिः ते 'परिणताः' पूर्वकाले शरीरेण सह सम्पृक्ताः परिणितं गता इत्यर्थः । इति प्रथमः प्रश्नः । इह च सर्वत्र प्रश्नत्वं काकुपाठादवगम्यते । तथा 'आहारिय'त्ति पूर्वकाले 'आहताः' संगृहीता—अभ्यवहृता वा, 'आहरिज्ञमाणे'त्ति ये च वर्तमानकाले 'आहियगाणाः' संगृह्यगाणा अभ्यवहृतमाणा वा पुद्गलाः 'परिणय'ति ते परिणता इति द्वितीयः ।

तथा 'अणाहारिय'त्ति येऽतीतकालेऽनाहृताः 'आहारिञ्जिस्समाणे'त्ति ये चानागते काले आहरिष्यमाणाः पुद्गलास्ते परिणता इति तृतीयः। तथा 'अणाहारिया अणाहारिञ्जिस्समाणा' इत्यादि अतीतानागताहरणक्रियानिषेधाच्चतुर्थः।

इह च यद्यपि चत्वार एवं प्रश्ना उक्तास्तथाऽप्येते त्रिषष्टिः संभवन्ति, यतः पूर्वाहृता आह्रियमाणा आहरिष्यमाणा अनाहृता अनाहियमाणा अनाहिर्य्यमाणाश्चेति षट् पदानीह सूचितानि! तेषु चैकैकभदाश्रयणेन षड्, द्विकयोगे पंचदश, त्रिकयोगे विंशतिः, चतुष्कयोगे पञ्चदश, पञ्चकयोगे षट्, षड्योगे एक इति।

अत्रोत्तरमाह—'गोयमे'त्यादि व्यक्तं, नवरं ये पूर्वमाहतास्ते पूर्वकाल एव परिणताः ग्रहणानन्तरमेव परिणामभावात् ।

ये पुनराहता आहियमाणाश्च ते परिणताः, आहतानां परिणामभावादेव, परिणमन्ति च आहियमाणानां परिणामभावस्य वर्त्तमानलादिति। वृत्तिकृता तु द्वितीयप्रश्नोत्तरविकल्प एवंत्रिधो दृष्टः--यदुत आहता आहरिष्यमाणा पुद्गलाः परिणताः परिणंस्यन्ते च । यतोऽयं तेनैवं व्याख्यातः--यदुत ये पुनराहता आहरिष्यन्ते पुनरतेषां केचित् परिणताः परिणताश्च ये संपृक्ताः शरीरेण सह ये तु न तावत् संपृच्यन्ते कालान्तरे तु संपृक्ष्यन्ते ते परिणंस्यन्त इति।

ये पुनरनाहता आहरिष्यन्ते पुनरते नो परिणताः, अनाहतानां संपर्काभावेन परिणामाभावात्, यरमात्त्वाहरिष्यन्ते ततः परिणंस्यन्ते आहतस्या-वश्यं परिणामभावादिति ।

चतुर्थस्त्वतीतभविष्यदाहरणिक्रयाया अभावेन परिणामाभावादवसेय इति । एतदनुसारेणैव प्राग्दर्शितविकल्पानामुत्तरसूत्राणि वाच्यानीति । अथ शरीरसंपर्कलक्षणपरिणामातुद्गलानां चयादयो भवन्तीति तद्दर्शनार्थं प्रश्नयन्नाह—

9 i ९७,९६. 'नेरइयाण'भित्यादि, चयादिसूत्राणिपरिणामसूत्रसमानीतिकृत्वाऽतिदेशतोऽधीतानीति,तथाहि—'जहा परिणया तहा चियावी' त्यादि इह च पुस्तकेषु वाचनाभेदो दृश्यते तत्र न संमोहः कार्यः, सर्वत्राभिधेयस्य तुल्यत्यात्। केवलं परिणतसूत्रानुसारेण प्रश्नसूत्राणि व्याकरणानि च मतिमताऽध्येयानीति।

तत्र 'चिताः' शरीरे चयं गताः, उपचिताः पुनर्बहुशः प्रदेशसामीप्येन शरीरे चिता एवेति, उदीरितास्तु स्वभावतोऽनुदितान् पुद्गलानुदयप्राप्ते कर्मदलिके करणविशेषेण प्रक्षिप्य यान् वेदयते, उदीरणालक्षणं चेदम्—

#### "वं करणेणाकद्विय उदए दिखड़ उदीरणा एसा।।"

तथा 'वेदिताः' स्वेन रसविपाकेन प्रतिसमयमनुभूयमानाः अपरिसमाप्ताशेषानुषावा इति । तथा निर्जीर्णाः कार्ल्स्यं नानुसमयमशेषतद्विपाकहा-नियुक्ता इति ।

'माह'त्ति परिणतादिसूत्राणां संग्रहणाय गाथा भवति, सा चेयम् 'परिणये'त्यादि व्याख्यातार्था । नवरं एकैकस्मिन् पदे परिणतचितोपचितादौ चतुर्विधाः आहताः, आहताः आहियमाणाश्च, अनाहता आहिरिष्यमाणाश्च, अनाहता अनाहरिष्यमाणाश्च, इत्येवं चतूरूपाः पुद्गला भवन्ति, प्रश्ननिर्वचनविषया स्युरिति ।

पुद्गलाधिकारादेवेमामधादशसूत्रीमाह—

9 19 ६-२३. 'नेरइयाणं भन्ते ! कितिविहा पोग्गला भिजंती'त्यादि, व्यक्तं,नवरं—'भिजंति'त्ति तीव्रमन्दमध्यतयाऽनुभागभेदेन भेदवन्तो भवन्ति, उद्वर्त्तनकरणापवर्त्तनकरणाभ्यां मन्दरसास्तीव्ररसाः तीव्ररसास्तु गन्दरसा भवन्तीत्यर्धः । उत्तरम्—'कम्मदव्यवगणमिहिगिद्यं'ति समानजातीयव्रव्याणां राशिर्व्ययर्गणा, सा चौदारिकादिव्रव्याणामप्यस्तीत्यत्त आह—कर्म्मस्र्या व्रव्यवर्गणां कर्म्मद्रव्यवर्गणां वा वर्गणां कर्म्मद्रव्यवर्गणां, तामिधकृत्य-तामाश्रित्य, कर्म्मद्रव्यवर्गणासत्का इत्यर्थः, कर्मद्रव्याणामेव च मन्देतरानुभावचिन्ताऽस्ति । न द्रव्यान्तराणामितिकृत्वा कर्म्मद्रव्यवर्गणा-मिकृत्येत्युक्तम्, 'अणू चेव बायरा चेव'ति चेवशब्दः समुच्चयार्थः । ततश्चाणवश्च बादराश्च, सूक्ष्माश्च स्थूलाश्चेत्यर्थः । सूक्ष्मत्वं स्थूलत्वं चैषां कुर्मद्रव्यापेक्षयैवावगन्तव्यं नान्यापेक्षया, यत औदारिकादिव्रव्याणां मध्ये कर्म्मद्रव्याण्येव सूक्ष्माणीति । एवं चयोपचयोदीरणवेदन-निर्णराः शब्दार्थमेदेन वाच्याः ।

किन्तु चयसूत्रे उपचयसूत्रे च 'आहारदव्यवगगणमहिगिद्ये ति यदुक्तं तत्रायमभिप्रायः— शरीरमाश्रित्य चयोपचयौ प्राग् व्याख्यातौ, तौ चाहार-द्रव्येभ्यः एव भवतो नान्यतः अत आहारद्रव्यवर्गणामधिकृत्येत्युक्तमिति, उदीरणादयस्तु कर्म्मद्रव्याणामेव भवन्त्यतस्तत्सूत्रेषूक्तं कर्म्मद्रव्यवर्गणा-मधिकृत्येति ।

<sup>9.</sup> x ख. ग. छ.

२. चितावी ख. ग. घ. छ.

३. अहिकिस क.

४. चयोपचयोदीरणा ख. ग. छ.

५. वेदनां क. ख. ग. छ.

६. अहिकिश्च क.

9 1 २ ४ - 'ओयट्टेंसु' ति अपवर्तितवन्तः इहापवर्त्तनं कर्म्मणां स्थित्यादेरध्यवसायविशेषेण हीनताकरणं, अपवर्त्तनस्य चोपलक्षणत्वादुद्वर्त्तनमपीह दृश्यं, तच्च स्थित्यादेर्वृद्धिकरणस्वरूपं।

'संकामिंसु'ति संक्रमितवन्तः, तत्र संक्रमणं मूलप्रकृत्यभिन्नानामुत्तरप्रकृतीनामध्यवसायविशेषेण परस्परं संचारणं, तथा चाह—

"मूलप्रकृत्यभिन्नाः संक्रमयति गुणतः उत्तराः प्रकृतीः। नन्त्रत्माऽमूर्तत्वादध्यवसायप्रयोगेण ॥"

अपरस्त्वाह-

### "मोत्तूण आउयं खलु दंसणमोहं चरित्तमोहं च । सेसाणं पगईणं उत्तरविहिसंकमो चणिओ।।"

एतदेव निदर्श्यते<sup>र</sup>—यया कस्यचित्सद्वेद्यमनुभवतोऽशुभकर्मपरिणतिरेवंविधा जाता येन तदेव सदेद्यमसदेद्यतया संक्रामतीति, एवमन्यत्रापि योज्यमिति ।

'निधत्तिसु'ति निधत्तान् कृतवन्तः । इह च विश्लिष्टानां परस्परतः पुद्गलानां निचयं कृत्वा धारणं रूढिशब्दत्वेन निधत्तमुच्यते । उद्वर्त्तना-पवर्त्तनव्यतिरिक्तकरणानामविषयत्वेन कर्म्मणोऽवस्थानमिति ।

'निकाएंसु'<sup>\*</sup> त्ति निकाचितवन्तः, नितरां बद्धवन्तः इत्यर्थः। निकाचनं च तेषामेच<sup>\*</sup> पुद्गलानां परस्परविश्लिष्टानामेकीकरणमन्योऽन्यावगाहिता अग्निप्रतप्तप्रतिहन्यमानशूचीकलापस्येव सकलकरणानामविषयतया कर्मणो व्यवस्थापनमितियावत्।

'भिजंती'त्यादिपदानां संग्रहणी यथा 'भेइय' इत्यादिगाया गतार्था, नवरं—अपवर्त्तनसंक्रमनिधत्तनिकाचनपदेषु त्रिविधः कालो निर्देष्टव्यः, अतीतवर्त्तमानानागतकालनिर्देशेन तानि वाच्यानीत्यर्थः। इह चापवर्त्तनादीनामिव भेदादीनामपि त्रिकालता युक्ता, न्यायस्य समानत्वात्, केवलमविवक्षणात्र तन्निर्देशः सुत्रे कृत इति।

अथ पुद्गलाधिकारादिदं सूत्रचतुष्टयमाह-

- ९ ! २५-२७. 'नेरङ्याण'मित्यदि, व्यक्तं, नवरं 'तेयाकम्पत्ताए'ति तेजःशरीरकार्म्पशरीरतया तद्रूपतयेत्यर्थः । 'अतीतकालसमए'ति कालस्वरूपः समयो न तु समाचाररूपः । कालोऽपि समयरूपो न तु वर्णादिस्वरूप इति परस्परेण विशेषणात् कालसमयः । अतीतः कालसमयः अतीतकालस्य चोत्सर्पिण्यादेः समयः—परमनिकृष्टोऽशोऽतीतकालसमयस्तत्र 'पङ्कुप्पन्न'ति प्रत्युपन्ने—चर्त्तमानः, नोऽतीतकालेत्यादौ अतीतानागतकालविषय-प्रह्णप्रतिषेधो विषयातीतत्वात् । विषयातीतत्वं च तयोर्विनष्टानुत्पन्नत्वेनासत्त्वादिति । प्रत्युपन्नत्वेऽप्यिमपुखान् गृह्णति नान्यान्, 'गहणसमय-पुरक्खडे'ति ग्रहणसमयः पुरस्कृतो—वर्त्तमानसमयस्य पुरोवर्त्ती येषां ते ग्रहणसमयपुरस्कृताः प्राकृतत्वादेवं निर्देशः अन्यथा पुरस्कृतग्रहणसमया इति स्याद् ग्रहीष्यमाणा इत्यर्थः । उदीरणा च पूर्वकालगृहीतानामेव भवति, ग्रहणपूर्वकत्वादुदीरणाटका । अत उक्तं—अतीतकालसमयगृहीतानुदीरयन्तीति । गृह्णमाणानां ग्रहीष्यमाणानां चागृहीतत्वादुदीरणाऽभावस्तत उक्तं—'नो पङ्गुपन्ने'त्यादि । वेदनानिर्जरासूत्रयोरप्येषैवोपपत्तिति । अथ कर्माधिकारादेवेयमष्टसूत्री—
- 9 । २ ६-३ २. 'नेरइयाण'मित्यादिर्व्यक्ता च नवरं 'जीवाओं किं चिलयं'ति जीवप्रदेशेभ्यश्चितितं—तेष्वनवस्थानशीलं तदितरत्त्वचितितं तदेव बध्नाति, यदाह—

### ''कृत्स्रैर्देशैः स्वकदेशस्यं रागादिपरिणतो योग्यम् । बष्नाति योगहेतोः कर्म स्नेहाक इव च मतम् ।।'' इति

एवमुदीरणावेदनाऽपवर्त्तनासंक्रमणनिधत्तनिकाचनानि भाव्यानि। निर्जरा तु पुद्गलानां निरनुभावीकृतानामात्मप्रदेशेभ्यः सातनम्। सा च नियमाचिलतस्य कर्म्मणो नाचिलतस्येति, इह संग्रहणीगाथा—'बंघोदये' त्यादिभावितार्था केवलमुदयशब्देनोदीरणा गृहीतेति। उक्ता नारक-वक्तव्यता।

अथ चतुर्विशतिदण्डकक्रमागतामसुरकुमारवक्तव्यतामाह-

'असुरकुमाराण'मित्यादि, तत्रासुरकुमारवक्तव्यता नारकवक्तव्यतावन्नेया यतः 'ठिइऊसासाहारे' इत्यादिगाथोक्तानि सूत्राणि ४० 'परिणयचिए' इत्यादिगाथागृहीतानि६ 'भेइयिए' इत्यादिगाथागृहीतानि१८ 'बंघोदये'त्यादिगाथागृहीतानि८, तदेवं द्विसप्ततिः सूत्राणि नारकप्रकरणोक्तानि त्रयोविंशतावसुरादिप्रकरणेषु समानि।

नवरं विशेषोऽयम्—'उक्कोसेणं साइरेगं सागरोदम'मिति यदुक्तं तद्बिलसञ्ज्ञमसुरकुमारराजमाश्रित्योक्तं यदाह—'चमरबिल सारमहियं'ति, 'सत्तण्हं थोवाणं'ति सप्तानां स्तोकानामुपरीति गम्यते, स्तोकलक्षणं चैवमाचक्षते—

- 9. उर्वाहेंसु ख. ग. घ. छ. ओवहेंसु च
- २. निर्दिस्यते क. ग. ध.
- ३. निकाइंसु क. ख. ग. घ. च. छ. अंगसुत्ताणि अधिकृत्य एष पाठः स्वीकृतः ।
- ४. चैषां क.
- ★ सूत्रचतुष्टयमिति उल्लिखितं वृत्तौ परं अंगसुत्ताणि पुस्तके एवं वेदेंति निञ्जरेतीित द्वयोरेकसूत्रता कृता इति तत्र सूत्रत्रयम्।

''हद्दस्स अणवगल्तस्स निरुविकद्वस्स बंतुणो। एगे जसासनीसासे एस पाणुति वृद्धद्वः॥ सत्तपाणूणि से बोवे, सत्तवोवाणि से तवे। लवाणं सत्तहत्तरिए, एस मुहत्ते विधाहिए॥''

इदं जधन्यमुच्छ्वासादिमानं जधन्यस्थितिकानाश्चित्यावगन्तव्यम्, उत्कृष्टं चोत्कृष्टस्थितिकानाश्चित्येति । 'चउत्थभत्तस्त'त्ति चतुर्थभक्तमित्येकोपवासस्य संज्ञा ततस्तस्योपिर, एकत्र दिने भुक्त्वाऽहोरात्रं चातिक्रम्य तृतीये भुञ्जत इति भावः । नागकुमारवक्तव्यतायाम् 'उक्कोसेणं देसूणाइं दो पत्तिओवमाइं'ति यदुक्तं, तदुत्तरश्चेणिमाश्चित्यावसेयं यदाह—

#### ''दाहिण दिवडूपलियं दो देसुणुत्तरिल्लणं।'' इति।

'मुहुत्तपुहूत्तरस''ति मुहूर्त उक्तलक्षण एव, पृथकृत्वं तु द्विप्रभृतिरानवभ्यः संख्याविशेषः समये प्रसिध्दः।

एवं 'सुवन्नकुमाराणं'ति नागकुभाराणामिब सुपर्णकुमारणामिष स्थित्यादिवाच्यम् । इदं च कियदूरं यावद्वाच्यम् ? इत्याह—जाव 'थणिय-कुमाराणं'ति यावद्करणाद् विद्युत्कुमारादिपरिग्रहः । ै एषां चेहायं क्रमोऽवसेयः—

''असुरा नाग सुवन्ना विज्ञू अग्गी य दीव उदही य । दिसि वाऊ यणियावि य दसभेया भवणवासीणं ।।''

अथ भवनपतिवक्तव्यताऽनन्तरं दण्डकक्रमादेव पृथिव्यादीनां स्थित्यादि निरूपयन्नाह—'पुढर्वी'त्यादि व्यक्तमावनस्पतिसूत्रात् । नवरम्—'अंतो-मुहुत्त'न्ति मुहूर्त्तस्यान्तरन्तर्मुहूर्त्तं भित्रो मुहूर्त्तं इत्यर्थः। 'उक्कोसेणं वावीसं वाससहरसाइं'ति यदुक्तं तत् खरपृथिवीमाश्रित्यावगन्तव्यं यदाह—

> ''सण्हा य१ सुद्ध१२ बालुय१४ मणोसिआ१६ सकरा य१६ खरपुढवी२२। एगं बारस चोहस सोतस अड्डार बावीसा।।'' इति।

'वेमायाए'ति विषमा विविधा वा मात्रा—कालविभागो विमात्रा तया। इदमुक्तं भवति—विषमकाला पृथिवीकायिकानामुच्छ्वासादिक्रिया इयत्कालादिति न निरूपियतुं शक्यते। 'जहा नेरइयाण' मित्यतिदेशात्, 'खेत्तओ असंखेञ्जपएसोगाढाइं कालओ अञ्चयराठिइयाइं' इत्यादि दृश्यम्। 'निव्वाधाएण छिद्दिसिं'ति व्याधात आहारस्य लोकान्तनिष्कुटेषु संभवति नान्यत्र, ततो निष्कुटेभ्योऽन्यत्र षट्सु दिक्षु, कथम् ?—चतसृषु पूर्वादिदिक्षु कर्ध्वमधश्च पुद्गलग्रहणं करोति, तस्य स्थापना—

|   | ₹.          |   |
|---|-------------|---|
| उ | कर्ध<br>अधः | द |
|   | प.          |   |

'वाधायं पडुच्च'त्ति व्याघातं प्रतीत्य, व्याघातश्च निष्कुटेषु, तत्र च 'सिय तिदिसिं'ति स्यात्—कदाचित् तिसृषु दिक्षु आहारग्रहणं भवति, कथम्? यदा पृथिवीकायिकोऽधस्तने उपरितने वा कोणेऽवस्थितः स्यात्तदाऽधस्तादलोकः पूर्वदक्षिणयोश्चालोक इत्येवं तिसृणामलोके नाऽऽवृतत्वात्तदन्यासु तिसृषु पुद्गलग्रहणम्। एवमुपरितनकोणेऽपि वाच्यम्, यदा पुनरध उपरि चालोको भवति तदा वत्तसृषु। यदा तु पूर्वादीनां बण्णां दिशा-मन्यतरस्यामलोको भवति तदा पञ्चस्विति।

'फासओ कक्खडाइं'ति इह कर्कशादयो रूक्षान्ताः स्पर्शा दृश्याः, 'सेसं तहेवं'ति शेषं—मणितावशेषं तथैव यथा नारकाणां तथा पृथिवी-कायिकानामपि, तचेदम्—'जाइं भंते ! लुक्खाइं आहारेंति ताइं किं पुड़ाइं अपुड़ाइं ? जह पुड़ाइं किं औगाढाइं अणोगाढाइं?'इत्यादि ।

'नाणत्तं'ति नानात्वं भेदः पुनः पृथिवीकायिकानां नारकापेक्षयाऽऽहारं प्रतीदं यथा 'कइभाग'मित्यादि तत्र 'फासाइंति'ति स्पर्शं कुर्वन्ति स्पर्शयन्ति—स्पर्शनेन्द्रियेणाहारपुद्गलानां कितभागं स्पृशन्तीत्यर्थः अथवा स्पृशेनास्वादयन्ति प्राकृतशैल्या फासायंति, स्पर्शेन वाऽऽददिति—गृह्यन्ति उपलभन्त इति फासाइंति। इदमुक्तं भवति—यथा रसनेन्द्रियपर्याप्तिपर्याप्तका रसनेन्द्रियद्वारेणाहारमुपभुञ्जाना आस्वादयन्तीति व्यपदिश्यन्ते एवमेते स्पर्शनेन्द्रियद्वारेणेति।

'सेसं जहा नेरइयाणं'ति तच्चैवम्—'पुढविकाइयाणं भंते ! पुब्वाहारिया पोम्गला परिणया'इत्यादि प्राग्वच व्याख्येयमिति ।

१. इदं च छ. एवं च.

३. ग्रह ख. ग. च. छ.

२. पुहत्तस्स क. ख. ग. घ. च.

एवं 'जाव वणस्सइकाइयाणं' अनेन पृथिवीकायिकसूत्रमिवाप्कायिकादिसूत्राणि समानीत्युक्तं। स्थितौ पुनर्विञ्जेषोऽत एवाह—नवरं 'ठिई वण्णेयव्या जा जस्स'ति तत्र जधन्या सर्वेषामन्तर्मृहूर्तकम् उत्कृष्टा त्वपां सप्त वर्षसहस्राणि तेजसामहोरात्रत्रयं, वायूनां त्रीणि वर्षसहस्राणि, वनस्पतीनां दशेति, उक्ता चेयं पृथिव्यादिक्रमेण—

### ''बाबीसाइं सहस्सा सत्त सहस्साइं तिब्रिऽहोरता । बाए तिब्रिसहस्सा दसवाससहस्सिया रुक्खे 1!' ति ।

'वेइंदियाणं ठिइ भणिऊण ऊसासो वेमायाए'ति वक्तव्य इति शेषः। स्थितिश्च द्वीन्द्रियाणां द्वादश वर्षाणि, द्वीन्द्रियाणामाहारसूत्रे यदुक्तम्—'तत्य णं जे से आभोगनिव्वत्तिए से णं असंखेञ्जसमइए अंतोमुहुत्तिए वेमायाए आहारट्ठे समुप्पज्ञइ'ति। तस्यायमर्थः—असंख्यातसामयिक आहारकालो भवति। स चावसर्पिण्यादिरूपोऽप्यस्तीत्यत उच्यते—आन्तर्मोहूर्त्तिकः, तत्रापि विमात्रया अन्तर्मुहूर्त्ते समयासंख्यातत्वस्यासंख्येयभेदत्वादिति।

'बेइंदियाणं' दुविहे आहारे पन्नते, लोमहारे पक्खेवाहारे य'ति, तत्र लोमाहारः खल्वोघतो वर्षादिषु यः पुद्गलप्रवेशः स सूत्राद् गम्यत इति। प्रक्षेपाहारस्तु कावलिकः तत्र प्रक्षेपाहारे बहवोऽस्पृष्ट एव शरीरादन्तर्बहिश्च विध्वंसन्ते स्थौल्यसौक्ष्म्याभ्याम्, अत एवाह—'जे पोग्गले पक्खेवाहारत्ताए गिण्हंती' त्यादि।

'अणेगाई च णं भागसहस्साई'ति असंख्येया भागा इत्यर्थः, 'अणासाइञ्जनाणाई'ति रसनेन्द्रियतः। 'अफासाइञ्जमाणाई'ति स्पर्शनेन्द्रियतः। 'कयरे' इत्यादि यत्पर्व तदेव दृश्यं—'कयरे कयरेहिंतो अप्पा वा बहुया वा तुल्ला वा विसेसाहिया व'त्ति व्यक्तं च 'सव्वत्थोवा पोग्ग्ला अणासाइञ्जमाणे' त्यादि। येऽनास्वाद्यमानाः केवलं रसनेन्द्रियविषयास्ते स्तोकाः, अस्पृश्यमाणामनन्त्रभागवर्त्तिन इत्यर्थः। ये त्वस्पृश्यमाणाः केवलं रपर्शन-विषयास्तेऽनन्तगुणा रसनेन्द्रियविषयेभ्यः सकाशादिति।

'तेइंदियचउरिंदियाणं' नाणत्तं ठिइंए'ति तचेदम्—'जहन्नेणं अंतोमुहुत्तं उक्षोसेणं तेइंदियाणं एयूणपन्नासं' सइंदियाइं चउरिंदियाणं छम्मासा'। तथाऽऽहारेऽपि नानात्वं, तत्र च 'ते इंदियाणं भंते ! जे पोग्गले आहारत्ताए गेण्हंति' इत्यत आरभ्य तावत्सूत्रम् वाच्यं यावत् 'अणेगाइं च णं भागसहस्साइं अणायाइज्रमाणाइं' इत्यादि।

इह च द्वीन्द्रियसूत्रापेक्षयाऽनाघ्रायमाणानीत्यतिरिक्तमतो नानात्वम्। एवमत्यबहुत्वसूत्रे परिणामसूत्रे च।

चतुरिन्द्रियसूत्रेषु तु परिणामसूत्रे 'चक्खिंदियत्ताए घाणिदियत्ताए'इत्यधिकमिति नानात्वमिति ।

पञ्चेन्द्रियतिर्यक्सूत्रे 'ठिइं भणिऊणं'ति 'जहन्नेण अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणं तिन्नि पलिओवमाइं' ति इत्येतद्रूपां स्थितिं भणित्वा 'उस्सासो'त्ति उच्छ्वासो विमात्रया वाच्य इति ।

तथा तिर्यक्पञ्चेन्द्रियाणामाहारार्थं प्रति चदुक्तं—'उक्कोसेणं छडभत्तस्स'ति तद्देवकुरूत्तरकुरुतिर्यक्षु लभ्यते। मनुष्यसूत्रे यदुक्तं—अष्टमभक्तस्येति तद्देवकुर्वादिमिथुनकनरानाश्रित्य समवसेयमिति।

'वाणमंतराण'मित्यादि वाणमन्तराणां स्थितौ नानात्वम्, 'अवसेसं'ति स्थितेरवशेषमायुष्कवर्जमित्यर्थः, प्रागुक्तमाहारादि वस्तु यथा नागकुमाराणां तथा दृश्यम् । व्यन्तराणां नागकुमाराणां च प्रायः समानधर्मत्वात् । तत्र व्यन्तराणां स्थितिर्जधन्येन दशवर्षसहस्राणि । उत्कर्षण तु पत्योपमिति । 'जोइसियाणंपी'त्यादि ज्योतिष्काणामपि स्थितेरवशेषं तथैव यथा नागकुमाराणाम् । तत्र ज्योतिष्काणां स्थितेर्जधन्येन पत्योपमाष्टमभागः उत्कर्षण पत्योपमं वर्षलक्षाधिकमिति । नवरम्, 'उस्सास'ति केवलमुच्छ्वासस्तेषां न नागकुमारसमानः किन्तु वश्यमाणः तथा चाह—'जहन्नेणं मुहुत्तपुद्धतस्से' त्यादि, पृथक्त्वं द्विप्रभृतिसनवभ्यः । तत्र यञ्जयन्यं मुहूर्तपृथक्त्वं तद्दित्रा मुहूर्ताः यद्योत्कृष्टं तदद्यै नव वेति । आहारोऽपि विशेषित एव तथा चाह 'आहारो'इत्यादि ।

'वेमाणियाणं **िर्द भा**णियव्या ओहिय'त्ति औधिकी—सामान्या, सा च पल्योपमादिका त्रयस्त्रिशत्सागरोपमान्ता तत्र जघन्या सौधर्ममाश्रित्य उत्कृष्टा चानुत्तरविमानानीति । उच्छ्वासप्रमाणं तु जघन्यं जघन्यस्थितिकदेवानाश्रित्य इतरत्तृत्कृष्टास्थितिकानाश्रित्येत्वर्यः । अत्र गाथा—

### "जस्स जइ सागराई ठिई तस्स तित्तपृहिं पक्खेहिं। ऊसासो देवाणं वाससहस्सेहिं आहारो ।।" ति ।

तदेतावता ग्रन्थेनोक्ता चतुर्विंशतिदण्डकवक्तव्यता। इयं च केषुचित् सूत्रपुस्तकेषु 'एवं ठिई आहारो' इत्यादिनाऽतिदेशवाक्येन दर्शिता सा चेतो विवरणग्रन्थादवसेयेति ।★

उक्ता नारकादिधर्मवक्तव्यता। इयं चारम्भपूर्विकेति आरंभनिरूपणायाह-

**९ १ ३३.** 'जीवा णं किं आयारंभे'त्यादि । आरंभो—जीवोपघातःउपद्रवणमित्यर्थः सामान्येन वाऽऽश्रवद्वारप्रवृत्तिः।"

तत्र चात्मानमारभन्ते आत्मना वा स्वयमारभन्त इत्यात्मारम्भाः । तथा परमारभन्ते परेण वाऽऽरम्भयन्तीति परारम्भाः । तदुभयम्—आत्मपररूपं, तदुभयेन वाऽऽरम्भन्त इति तदुभयारम्भाः । आत्मपरोभयारम्भवर्जितास्त्वनारम्भा इति प्रश्नः । अत्रोत्तरं स्फुटमेव, नवरम्—अस्तिशब्दस्याव्ययत्वेन

९. वणफई ख. ग. घ.

२. बेंदियाणं ख. ग. घ.

३. गिण्हंति क. छ.

४. तेंदिय ग.

५. आउणपण्णासं ख. घ. छ एगोण क.

६. पुहत्तस्य च. छ.

<sup>★</sup> अंगसुत्ताणि प्रन्थे—इयं च केषुचित् सूत्रपुस्तकेषु 'एवं ठिई आहारो' इति संकेतांकिताः प्रती आश्रित्य संक्षिप्तपाठो गृहीतस्तस्य पादिटप्पणे एषा विस्तृत-वाचना उद्दुश्रतास्ति।

७. चा... ग. घ.

श.१: उ.१: सू.३३-३६

बहुत्वार्थत्वाद् 'अस्ति'विद्यन्ते सन्तीत्वर्थः। अथवाऽस्ति अयं पक्षो, यदुत्त 'एगइय'त्ति एकका एके केचनेत्वर्थः जीवाः। आत्मारम्भा अपीत्यादा-वर्षिशब्द उत्तरपदापेक्षया समूचये, स चात्मारम्भत्वादिधर्माणामेकाश्रयताप्रतिपादनार्थः भिन्नाश्रयताप्रतिपादनार्थो वा।

एकाश्रयत्वं च कालभेदेनावगन्तव्यं, तथाहि—कदाचिदालारम्भाः कदाचित्ररारंभाः कदाचितदुभयारंभाः, अत एव नो अनारम्भाः। भिन्नाश्रयत्वं त्वेवम्—एके जीवा असंयता इत्यर्थः आत्मारम्भा वा परारम्भा वेत्यदि।

अथैकस्वभावत्वाजीवानां भेदमसंभावयन्नाह-

९ । ३४. 'से केण्डेणं'ति अथ केन कारणेनेत्यर्थः, 'दुविहा पन्नत्त'त्ति मयाऽन्यैश्च केवलिभिः । अनेन समस्तसर्वविदां मताभेदमाह, मतभेदे तु विरोधिवचनत्तया तेषामसत्यवचनतापत्तिः, पाटलीपुत्रस्वरूपाभिधायकविरुद्धवचनपुरुषकदम्बकविदिति ।

प्रमत्तसंयतस्य हि शुभोऽशुभश्च योगः स्यात्, संयतलाख्रमादपरत्वाच्च इत्यतआह—'सुभं जोगं पडुच्च'त्ति शुभयोगः—उपयुक्ततया प्रत्युपेक्षणादिकरणम्, अशुभयोगस्तु तदेवानुपयुक्ततया, आहच—

> ''पुढवी आउकाए तेऊवाऊवणस्सइतसाणं। पडिलेहणापमत्तो छण्हंपि विराहओ होइ।।''

तथा--

#### "सव्यो पमत्तजोगो समणस्स उ होइ आरंभो।" ति ।

अतः शुभाशुभौ योगावात्मा(ना)रम्भादिकारणगिति ।

'अविरई पडुच्च'त्ति, इहायं भावः—यद्यप्यसंयतानां सूक्ष्मैकेन्द्रियादीनां नात्मारम्भकादित्वं साक्षादस्ति तथाऽप्यविरतिं प्रतीत्य तदस्ति तेषाम्। न हि ते ततो निवृत्ताः, अतोऽसंयतानामविरतिस्तत्र कारणमिति। निवृत्तानां तु कथंचिदात्माद्यारम्भकत्वेऽप्यनारम्भकत्वं, यदाहद्य

### ''जा जयमाणस्स भवे विराहणा सुत्तविहिसमग्गस्स । सा होइ निज्ञरफला अज्झत्यविसोहिजुत्तस्स ॥''ति ।

'से तेणहेणं'ति अथ तेन कारणेनेत्यर्थः।

अथात्मारम्भकत्वादित्वमेव नारकादिचतुर्विंशतिदण्डकैर्निरूपयन्नाह—

११३५. 'नेरइयाण'मित्यादि, व्यक्तं, नवरं, 'मणुस्से'त्यादौ अयमर्थः—मनुष्येषु संयतासंयतप्रमत्ताप्रमत्तभेदाः पूर्वोक्ताः सन्ति ततस्ते यथा जीवास्तथाऽध्येतव्याः। किन्तु संसारसमापन्नाः इतरे च ते न वाच्याः भववर्त्तित्वादेव तेषागिति। एतदेवाह 'सिद्धविरहिए' इत्यादि। व्यन्तरादयो यथा नारकास्तथाऽध्येयाः, असंयतन्त्रसाधर्म्यादिति।

आत्मारम्भकत्वादिभिदुर्धर्मेर्जीवा निरूपिताः ते च सलेश्या अलेश्याश्च<sup>1</sup> भवन्तीति सलेश्यांस्तांस्तैरेव निरूपयन्नाह—

१।३८. 'सलेसा जहा ओहिय'ति । लेश्या-कृष्णादिद्रव्यसान्निध्यजनितो जीवपरिणामो, यदाह-

### "कृष्णादिद्रव्यसाचिव्यात् परिणामो य आत्मनः। स्फटिकस्यैन तत्रायं, तेश्याशस्यः प्रयुज्यते।।"

तत्र 'सलेश्याः' लेश्यावन्तो जीवाः 'जहा ओहिय'त्ति यथा नारकादिविशेषणवर्जिता जीवा अधीताः,—'जीवा णं भंते ! किं आयारंभा परारंभे' त्यादिना दण्डकेन तथा सलेश्या जीवा अपि वाच्याः । सलेश्यानामसंसारसमापत्रत्वस्यासम्भवेन संसारसमापत्रेत्यादिविशेषणवर्जितानां शेषाणां संयतादिविशेषणानां तेष्वपि युज्यमानत्वात्।

तत्र चार्य पाठक्रमः—'सलेसा णं भंते ! जीवा किं आयारंभे'त्यादि तदेव सर्वं, नवरं—जीवस्थाने सलेश्या इति वाच्यमिति, अयमेको दण्डकः, कृष्णादिलेश्याभेदात्तदन्ये षट्, तदेवमेते सप्त।

तत्र 'कण्हलेरसे' त्यादि, कृष्णलेश्यस्य नीललेश्यस्य कापोतलेश्यस्य च जीवराशेर्दण्डको यथा औधिकजीवदण्डकस्तथाऽध्येतव्यः—प्रमत्ता-प्रमत्तविशेषणवर्जः, कृष्णादिषु हि अप्रशस्तभावलेश्यासु संयतत्वं नास्ति, यद्योच्यते—'पुव्वपडिवण्णओ पुण अन्नयरीए उ लेसाए' ति. तद्द्रव्यलेश्यां प्रतीत्येति मन्तव्यं, ततस्तासु प्रमत्ताद्यभावः। तत्र सूत्रोद्यारणमेवम्—'कण्हलेसाणं भंते! जीवा कि आयारंभा परारंभा तदुभयारंभा अणारंभा ? गोयमा! आयारंभावि जाव नो अणारंभा । से केणहेणं भंते! एवं वृद्यह ? गोयमा! अविरइं पहुद्य।' एवं नीलकापोतलेश्यादण्डकावपीति। तथा तेजोलेश्यादेजीवराशेर्दण्डकाः यथा औधिका जीवास्तथा वाच्याः।

नवरं तेषु सिद्धा न वाच्याः, सिद्धानामलेश्यत्वात्, तद्वैवम्—'तेउलेस्साणं भंते ! जीवा किं आयारंभा ? परारंभा ? तदुभयारंभा ? अणारंभा? गोयमा ! अत्थेयइया आयारंभावि जाव नो अणारंभा, अत्थेयइया नो आयारंभा जाव अणारंभा। से केणहेणं मंते ! एवं बुद्धइ ? गोयमा ! द्विहा तेउलेस्सा पन्नता, तंजहा—संजया य असंजया ये'त्यादि । ।

भवहेतुभूतमारम्भं निरूप भवाभावहेतुभूतं ज्ञानादिधर्मकदम्बकं निरूपयञ्चाह-

९१३६. 'इहभविए'इत्यादि व्यक्तं, नवरम्—इह भन्ने—वर्त्तमानजन्मनि यद्वर्तते न तु भवान्तरे तदैहभविकं। काकुपाठाग्रेह प्रश्नताऽवसेया, तेन

१. श्यालेश्या क. ग. च.

किमैहभविकं ज्ञानमुत 'परभविए'ति (ग्रन्थाग्रम् १०००)परभवे—वर्तमानानन्तरभाविन्यनुगामितया यद्वर्त्तते तत्पारभविकम् । आहोश्चित् 'तदुभयभविए'ति तदुभयरूपयोः—इहपरलक्षणयोर्भवयोर्यदनुगामितया वर्त्तते तत्तदुभयभविकम् । इदं चैवं न पारभविकाद्भियत इति परतर-भवेऽपि यदनुयाति तद्गाह्मभ्, इहभवव्यतिरिक्तत्वेन परतरभवरयापि परभवत्वात् । हस्वतानिर्देशश्चेह सर्वत्र प्राकृतत्वादिति प्रश्नः निर्वचनमपि सुगमं । नवरम् 'इहभविए'ति ऐहंभविकं यदिहाधीतं नानन्तरभवेऽनुयाति, पारभविकं यदनन्तरभवेऽनुयाति, तदुभयभविकं तु यदिहाधीतं परभवे परतरभवे चानुवर्ततः इति ।

- 9 180. 'दंसणंपि एवमेव'त्ति, दर्शनिभेह सम्यक्त्वमवसेयं, मोक्षमार्गाधिकारात्, यदाह—''सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि मोक्षमार्गः।'' यत्र तु ज्ञानदर्शनयोरेव ग्रहणं स्यात्तत्र दर्शनं सामान्यावबोधरूपमवसेयमिति। 'एवमेवे'ति ज्ञानवत् प्रश्ननिर्वचनाभ्यां समवसेयम्।
- १।४१. वारित्रसूत्रे निर्वचने विशेषः, तथाहि—चारित्रमैहभविकमेव। न हि वारित्रवानिह भूत्वा तेनैच चारित्रेण पुनश्चारित्री मर्वात, यावज्ञीवताऽवधिकत्वात्तस्य। किञ्च चारित्रिणः संसारे सर्वविरतस्य देशविरतस्य च देवेष्वेयोत्पादात् तत्र व विरतेरत्यन्तमभावात् मोक्षगता-विष चारित्रसंभवाभावात् । चारित्रं हि कर्मक्षपणायानुष्ठीयते मोक्षे च तस्यािकञ्चित्करत्वात् यावज्ञीविमिति प्रतिज्ञासमाहेः तदन्वरवाशाग्रहणाद्, अनुष्ठानरूपत्यात् चारित्रस्य शरीराभावे च तदयोगात्, अत एवोच्यते 'सिद्धे नोचरित्ती नोअचरित्ती' 'नोअचरित्ती' 'ति चाविरतेरनाविदित् । अनन्तरं चारित्रमुक्तं, तद्य द्विधा तपःसंयमभेदादिति, तथोर्निरूपणायातिदेशमाह—
- ९ १४२,४३. 'एवं तवे संजमे'ति प्रश्ननिर्वचनाभ्यां चारित्रयत्तपःसंयमौ वाच्यौ, चारित्ररूपत्वात्तयोरिति ।

ननु सत्यपि ज्ञानादेर्मीक्षहेतुत्वे दर्शने एव यतितव्यं, तस्यैव मोक्षहेतुत्वात्, यदाह-

"भट्टेण चरिताओ सुट्टुयरं दंसणं गहेयव्वं। सिज्डांति चरणरहिया दंसणरहिया न सिज्डांति।।"

इति यो मन्यते तं शिक्षयितुं प्रश्नयब्राह—

- 9 188. 'असंबुडे ण'मित्यादि, व्यक्तं, नवरम् 'असंबुडे णं'ति 'असंवृतः' अनिरुद्धाश्रवद्वारः 'अणगारे'ति अविद्यमानगृहः, साधुरित्यधः । 'सिज्झइ'ति 'सिध्यति' अवासचरमभवतया सिद्धिगमनयोग्यो भवति । 'बुज्झइ'ति स एव यदा समुण्यत्रकेवलज्ञानतया स्वपरपर्यायोपेतांत्र्राखलान् जीवा दिपदार्थान् जानाति तदा बुध्यत इति व्यपदिश्यते । 'मुद्यइ' ति स एव संजातकेवलवोधो भवोपग्राहिकममंभिः प्रतिसगयं विमुच्यमाने मुच्यत इत्युच्यते । 'परिनिव्याइ'ति स एव तेषां कर्मपुद्रलानामनुसमयं यथा यथा श्रयगाप्रोति तथा तथा शीतीभवन् परिनिवांतीति प्राच्यते । 'सव्यदुक्खाणमंतं करेइ'ति स एव चरमभवायुषोऽन्तिमसमये क्षपिताशेषकर्माशः सर्वदुःखानामन्तं करोतीति 'भण्यते इति प्रश्नः । उत्तरं तु कण्ठयं, नवरं 'नो इणहे समट्टे'ति 'नो' नैव 'इणहे'ति 'अयम्' अनन्तरोक्तत्वेन प्रत्यक्षः 'अर्थः' भावः 'समर्थः' वलवान्, वश्यगाणदूषणमुद्रर-प्रहारजर्जरितत्वात् ।
- १ १४५. 'आउयवज्ञाओ'ति यस्मादेकत्र भवग्रहणे सकृदेवान्तर्नुहूर्त्तमात्रकाले एवायुषो बन्धस्तत उक्तमायुर्वज्ञा इति । 'सिदिलवंधणवद्धाःजो'ति श्लथवन्धनं—स्पृष्टता वा बद्धता वा निधत्तता वा, तेन वद्धाः—आत्मप्रदेशेषु संबन्धिताः पूर्यावस्थायामशुभतरपरिणामस्य कथञ्चिदभावादिति शिथिलबन्धनबद्धाः, एताश्च शुभा एव द्रष्टव्याः । असंवृतभावस्य निन्दाप्रस्तावात्, ताः किमित्याह—'धणियवंधणवद्धाओ पकरेति'ति गाडतर बन्धना बद्धावस्था वा निधत्तावस्था वा निकाचिता वा 'प्रकरोति'। प्रशब्दस्यादिकर्मार्थत्वात्कर्त्तुगारभते, असंवृतत्वस्याशुभयोगरूपत्वेन गाढतरप्रकृतिवन्धहेतृत्वात्, आह ध—

#### "जोगा पयडिपएसं"ति ।

पौनःपुन्यभावे त्वसंवृतत्वस्य ताः करोत्येवेति ।

तथा हस्वकालस्थितिका दीर्घकालस्थितिकाः प्रकरोति । तत्र स्थितिः—उपात्तस्य कर्म्मणोऽवस्थानं तामल्पकालां महतीं करोतीत्यर्थः । असंवृत-त्वस्य कषायरूपत्वेन स्थितिबन्धहेतुत्वात्, आह च—

### ''ठिइमणुभागं कसायओ कुणइ''ति ।

तथा 'मंदाणुभावे'त्यादि, इहानुभावो विपाको रसविशेष इत्यर्थः, तत्तश्च मन्दानुभावाः—परिपेलवरसाः सतीः गाढरसाः प्रकरीति । असंवृतत्वस्य कषायरूपत्वादेव अनुभागबन्धस्य च कषायप्रत्ययत्वादिति ।

'अष्पपएसे'त्यादि, अल्पं—स्तोकं प्रदेशाग्रं—कर्मदलिकपरिमाणं<sup>\*</sup> यासां ताः तथा ता बहुप्रदेशाग्राः प्रकरोति । प्रदेशबन्धरयापि योगप्रत्ययन्याद्, असंवृतत्वस्य च योगरूपत्वादिति ।

'आउयं चे'त्यादि, आयुः पुनः कर्म्म स्यात्—कदाविद्धध्नाति, स्यात् न बध्नाति । यस्मात्त्रिभागाद्यवशेषायुषः परभवायुः प्रकुर्व्वन्ति, तेन यदा त्रिभागादिस्तदा बध्नाति, अन्यदा न बध्नातीति।

तथा 'असाए'त्यादि असातवेदनीयं च—दुःखवेदनीयं कर्म पुनः 'भूयो भूयः' पुनः पुनः 'उपिवनोति' उपिवतं करोति । ननु कर्मसङ्कान्तवर्ति-त्यादसातवेदनीयस्य पूर्वोक्तविशेषणेभ्यः एव तदुपचयप्रतिपत्तेः किमेतद्ग्रहणेन ? अत्रोच्यते—अंसवृतोऽत्यन्तदुःखितो भयतीति प्रतिपादनेन भयजननादसंवृतत्वपरिहारार्थमिदमित्यदुष्टमिति ।

<sup>3.</sup> नोचरिती नोअचरिती क. घ.

२. मन्येत ख. ग. छ.

३. प्रभाणं ख. घ.

४. अन्यदा तु ख.

'अणाइयं'ित अविद्यमानादिकम्, अज्ञातिकं वा—अविद्यमानस्वजनम् ऋणं—वाऽतीतम् ऋणजन्यदुःस्यताऽतिकान्तं दुःस्थतानिमित्ततयेति ऋणातीतम्, अणं वाऽणकं—यापमतिशयेनेतं—गतमणातीतम् । 'अणवयग्मं'ित, 'अवयग्मं'ित देशीयचनोऽन्तवायकस्ततस्तिव्रवेधाद् अणवयग्मम्, अनन्तमित्यर्थः । अथवाऽवनतम्—आसन्नमग्रम्—अन्तो यस्य तत्तथा तन्निषेधाद् अनवनताग्रम् । एतदेव वर्णनाशादवनताग्रमिति । अथवा-ऽनवगतम् —अपरिच्छिन्नमग्रं—परिभाणं यस्य तत्तथा ।

अत एव 'दीहमद्धं'ति 'दीर्घाद्धं' दीर्घकालं, 'दीर्घाध्वं वा' दीर्घमार्गं। 'चाउरंत'न्ति चतुरन्तं—देवादिगतिभेदात्, पूर्वादिदिग्भेदाद्य चतुर्विभागं तदेव स्वार्थिकाणुप्रत्ययोगादानाद्यातुरन्तं। 'संसारकंतारं'ति भवारण्यम् 'अणुपरियट्टइ'ित पुनः पुनर्भमतीति।

असंवृतस्य तावदिदं फलं, संवृतस्य तु यत्स्यात्तदाह-

९।४६. 'संबुडे ण'मित्यादि, व्यक्तं, नवरं संवृतः अनगारः प्रमत्ताप्रमत्तरंयतादि, स च<sup>ै</sup> चरमशरीरः स्यादचरमशरीरो वा, तत्र यश्चरमशरीरस्तदपेक्षयेदं सुत्रं, यस्त्वचरमशरीरस्तदपेक्षया परम्परया सूत्रार्थोऽवसेयः।

ननु पारम्पर्येणासंवृतस्यापि सूत्रोक्तार्थस्यावश्यम्भावो, यतः शुक्लपाक्षिकस्यापि मोक्षोऽवश्यंभावो । तदेवं संवृतासंवृतयोः फलतो भेदाभाव एवेति? अत्रोव्यते—सत्यं, किन्तु यत्संवृतस्य पारम्पर्यं तदुत्कर्षतः सप्ताष्टभवप्रमाणं । यतो वश्यति—'जहन्नियं चरित्ताराहणं आराहिता सत्तहुभवग्गहणेहिं सिज्झङ्'ति । यद्यासंवृतस्य पारम्पर्यं तदुत्कर्षतोऽपार्द्धपुद्रलपरायर्त्तमानमपि स्याद्, विराधनाफलत्वात्तस्येति । 'वीड्वयड्'ति व्यतिव्रजति व्यतिक्रामतीत्पर्थः।

अनगारः संवृतत्वात्सिध्यतीत्युक्तं, यस्तु तदन्यः स विशिष्टगुणविकलः सन् किं देवः स्यात्र वा ? इति प्रश्नयन्नाह—

९ १४६. 'जीवे ण'मित्यादि, व्यक्तम्, नवरम् 'असंजए'ति असाधुः संयमरिहतो वा । 'अदिरए'ति प्राणाितपातादिविरितरिहतः विशेषेण वा तपित रतो यो न भवति सोऽविरतः । 'अप्पिइहए'त्यादि, प्रतिहतं—िनराकृतमतीतकालकृतं निन्दादिकरणेन प्रत्याख्यातं च वर्णितमनागतकालविषयं पापकर्म—प्राणाितपातादि येन स प्रतिहतप्रत्याख्यातपापकर्मा तिन्निषेधादप्रतिहतप्रत्याख्यातपापकर्मा, अनेनातीतानागतपापकर्मानिषेध उक्तः । असंयतोऽविरतश्चेत्यनेन वर्त्तमानपापासंवरणमभिहितम्।

अथवा 'न' नैव 'प्रतिहतं' तपोविधानेन मरणकालाद् आरात्क्षपितं प्रत्याख्यातं च मरणकालेऽप्याश्रविनरोधेन पापकर्म येन स तथा। अथवा 'न' नैव प्रतिहतं सम्यग्दर्शनप्रतिपत्तितः प्रत्याख्यातं च सर्वविरत्यङ्गीकरणतः पापकर्म—ज्ञानावरणाद्यशुभं कर्म येन स तथा। 'इओ'ति इतः प्रज्ञापकप्रत्यक्षातिर्यग्भवासगुष्यभवाद्वा च्युतो—मृतः 'पेच' ति जन्मान्तरे देवः स्यात् ? इति प्रश्नः।

९।४६. 'जे इमे जीवे'ति ये इमे प्रत्यक्षासन्नाः पंचेन्द्रियतिर्यञ्चो मनुष्या वा 'गामे' त्यादि ग्रामादिष्वधिकरणभूतेषु । तत्र ग्रामो—जनपदप्रायजनाश्रितः स्थानिविशेषः, आकरो—लोहाद्युत्पत्तिस्थानम्, नकरं—कररिहतं, निगमो—विणगुजनप्रधानं स्थानं, राजधानी—यत्र राजा स्वयं वसति, खेटं—धूलिप्राकारं, कर्बटं—कुनगरं, मडम्बं—सर्वतो दूरवर्ति सित्रवेशान्तरं, द्रोणमुखं—जलपथस्थलपथोपेतं, पत्तनं—विविधदेशागतपण्यस्थानं , तच्च द्विधा—जलपत्तनं स्थलपत्तनं चेति रत्नभूमिरित्यन्ये, आश्रमं—तापसादित्थानं, सित्रवेशो—घोषादिः, एषां द्वन्द्वस्ततरतेषु । अथवा ग्रामादयो ये सित्रवेशास्ते तथा तेषु ।

'अकामतण्हाए'ति अकागानां—निर्जराद्यनभिलाषिणां सतां तृष्णा—तृड् अकामतृष्णा तया, एवमकामक्षुधा ।

'अकामबंभवेरवासेणं'ति अकामानां--निर्जराद्यनभिलाषिणां सताम् अकामो वा---निरभिन्नायो ब्रह्मचर्येण—स्व्यादिपरिभोगाभावमात्रलक्षणेन वासो—रात्रौ अयनमकामब्रह्मचर्यवासोऽतस्तेन।

'ॐकामअण्हाणयसेवजल्लमलपंकपरिदाहेणं'ित अकामा बेऽस्नानकादयस्तेभ्यो यः परिदाहः स तथा तेन, तत्र स्वेदः—प्रस्वेदः याति च लगति चेति, जल्लो—रजोमात्रं, मलः—कठिनीभूतं रज एव, पङ्को—गल एव स्वेदेनाव्रीभूत इति। 'अप्पत्तरो दा भुञ्जतरो दा काल'ित प्राकृतत्वेन विभक्तिविपरिणामादल्पतरं वा भूयस्तरं वा बहुतरं कालं यावत्, वाशब्दौ देवत्वं प्रत्यल्पेतरकालयोः समताऽभिधानार्थौ, केवलं देवत्वे सामान्यतः सत्यपि अल्पतरकालमकामनिर्जरावतामविशिष्टं तत्त्याद् इतरेषां तु विशिष्टमिति, 'अप्पाणं परिकिलेसंति'ित्त विवाधयन्ति।

'कालमासे'ति कालो—मरणं, तस्य भाराः—प्रक्रमादवसरः कालमासस्तत्र 'कालं किञ्च'त्ति भृत्वा 'वाणमंतरेसु'त्ति वनान्तरेषु—वनविशेषेषु भवा वर्णागमकरणाद् वानमन्तराः, अन्ये त्वाहुः—वनेषु भवा वानास्ते च ते व्यन्तराश्चेति वानव्यन्तरास्तेषामेते वानमन्तरा वानव्यन्तरा वाऽतस्तेषु 'देवलोकेषु' देवाश्चवेषु 'देवताए उत्रवत्तारो भवंति'त्ति ये इमे इत्यत्र यच्छब्दोपादानात्ते देवतयोपपत्तारो भवन्तीति द्रष्टव्यम्।

११५०. 'तेितिं'ति ये देवलोकेष्वकामनिर्जरावन्तो देवतयोत्पद्यन्ते तेषामिति 'से जहानामए' 'से' ति अथ यथा येन प्रकारेण नामेति संभावने दाक्यालंकारे वा 'ए' इत्यामन्त्रणार्थोऽलंकारार्थ एव वा 'इहं' ति इह मर्त्यलोके 'असोगवणे इव'त्ति अशोकवनम्, इतिशब्द उपप्रदर्शने, अनुस्वारलोपः संधिश्च प्राकृतलात्। 'वा' इति विकल्पार्थः। अथवा 'असोगवणे' इत्यत्र प्रथमैकवचनकृत एकारः। शब्दस्तु वाक्यालङ्कारे । अशोकादयस्तु प्रसिद्धा एव । नवरं 'सत्तवत्र'ति सप्तपर्णः सप्तब्धद इत्यर्थः। 'कुसुमिय'त्ति संजातकुसुमं 'माइयं'ति मयूरितं संजातपुष्पविशेषमित्यथः, 'लद्इय'ति लविकतं संजातपुष्पविशेषमित्यथः, 'वद्दय'ति त्वविकतं संजातपुष्पविशेषमित्यथः, 'थवइय'ति स्तविकतं संजातपुष्पस्तवकमित्यर्थः 'गुल्ह्दय' ति संजातगुल्पकं, गुल्पं च नतासमूहः 'गुन्छिय'त्ति संजातगुल्पकं, गुल्पं व नतासमूहः 'गुन्छिय'त्ति संजातगुल्पकं, गुल्पं व नतासमूहः, यथिप च स्तवकगुन्छयोरिवशेषो नामकोशेऽधीतस्तथाऽपीह पुष्पपत्रकृतो विशेषो भावनीयः, 'जमितय'त्ति यमलतया—समश्रीणतया तत्तरूणां व्यवस्थितत्वात् संजातयमलत्वेन यमितितं, 'जुविलय'ति युगलतया तत्तरूणां सजातत्वेन युगलितं, 'विणिनिय'ति विशेषोण पुष्पफलभरेण नितामितिकृत्वा विनिमितं, 'पणिनय' ति तैनैव नगयितुमारब्यत्वात् प्रणमितं प्रशब्दस्यादिकर्पार्थत्वादिति,

तथा 'सुविभक्ताः अतिविभक्ताः सुनिष्मन्नतया भिण्ड्यो—लुम्ब्यो मञ्जर्यश्च प्रतीतास्ता एवावतंसका—शेखरकास्तान् धारयति यत्तसुविभक्तपिण्डीमञ्जर्यवतंसकधरं, ततः कुसुभितादीनां कर्मधारय इति।

'सिरीए'ति श्रिया---वनलक्ष्म्या 'उवसोभेमाणे उवसोभेमाणे'ति इह द्विर्वचनमाभीक्ष्ण्ये भृशत्वे इत्यर्थः।

'आइन्न'ति क्रचित्प्रदेशे देवानां देवीनां च वृन्दैरात्मीयात्मीयावाऽऽसमर्यादानुल्लंघनेन व्याप्ताः आङ् शब्दोऽत्र मर्यादावृत्तिः । तथा क्रचित्तु 'विइइन्न'ति तैरेव वृन्दैर्निजायाससीमोल्लंघनेन व्याप्ताः विशब्दो विशेषवाची । 'उवःधड'ति उपस्तीर्णाः उपशब्दः सामीप्यार्थः स्तृज् च आच्छादना-र्थस्ततश्चोत्पतद्भिन्नेपतद्भिश्चानवरतक्रीडासकैरुपर्युपिरे च्छादिताः । 'संथड'ति संस्तीर्णाः संशब्दः परस्परसंश्लेषार्थः ततश्च क्रचित्तैरेवा-क्रीडमानैरन्योऽन्यस्पर्द्धया समन्ततश्चरद्भिराच्छादिता इति । 'फुड'ति 'स्पृष्टाः' आसनशयनरमणपरिभोगद्वारेण परिभुक्ताः, स्फुटा वा प्रकाशा व्यन्तरसुरिनेकरिकरणविसरिनराकृतान्धकारतया । 'अवगाद्यगाद्य'ति गाद्यद्यबादमवगाद्यास्तैरेव सकलक्रीडास्थान परिभोगनिहितमनोभिरधोऽपि व्याप्ताः । गाद्यवगाद्य इति बाच्ये प्राकृतत्वादवगाद्यगाद्यः।

इह च देवत्वयोग्यस्य जीवस्याभिधानेन तदयोग्यः सामर्थ्यादवसीयत एवेति। 'अत्येगइए नो देवे सिया' इत्येतस्यादावुक्तस्य पक्षस्य निर्वचनं कृतं द्रष्टव्यमिति।

अथोद्देशकनिगमनार्थमाह-

9 1 ५ १ : 'सेवं भंते सेवं भंते'ित यन्त्रया पृष्टं तत् भगवद्भिः प्रतिपादितं तत एवमित्धमेव भदन्त ! नान्यथा, अनेन भगवद्वचने बहुमानं दर्शयति। द्विर्वचनं चेह भक्तिसंभ्रमकृतमिति। एवं कृत्वा भगवान् गौतमः श्रमणं भगवन्तं महावीरं वन्दते नमस्यति चेति।

॥प्रथमशते प्रथमोद्देशकविवरणं समाप्तमिति ॥

# द्वितीय उद्देशकः

व्याख्यातः प्रथमोद्देशकः। अथ द्वितीय आरभ्यते अस्य वैवं सम्बन्धः—प्रथमोद्देशके वलनादिधर्मकं कर्म्म कथितं तदेवेह निरूपते। तथोद्देशकार्थसंग्रहिण्यां 'दुक्खे'ति यदुक्तं तदिहोच्यते, तद्यस्तावनार्थं च पूर्वोक्तमेव ग्रन्थं स्मरयन्नाहं —

- १।५२. 'सयगिहे'इत्यादि पूर्ववत्।
- 91५३. 'जीवे ण'मित्यादि तत्र 'सयंकडं दुक्खं'ति यसरकृतं तत्र वेदयतीति प्रतीतमेवातः स्वयंकृतमिति पृच्छति स्म। 'दुक्खं' ति सांसारिकं सुखमिप वस्तुतो दुःखमिति दुःखहेतुत्वात् दुःखं कर्म वेदयतीति काकुपाठात् प्रश्नः। निर्वचनं तु यदुदीर्णं तद् वेदयति। अनुदीर्णस्य हि कर्मणो वेदनमेव नास्ति, तस्मादुदीर्णं वेदयति नानुदीर्णम्। न च बन्धानन्तरमेवोदेति अतोऽवश्यं वेद्यमप्येकं वेदयत्येकं न वेदयति इत्येवं व्ययदिश्यते। अवश्यं वेद्यमेव च कर्म 'कडाण कम्माण ण मोक्खो अत्थि' इति वचनादिति।
- ९१५५. 'एवं जाव वेमाणिए' इत्यनेन चतुर्विंशतिदण्डकः सूचितः, स वैवम्—'नेरइए णं भंते ! सयंकड'मित्यादि । एवमेकत्वेन दण्डकः, तथाबहुत्वेनान्यः स वैवम्—
- ९१५६. 'जीवा णं भंते ! सयंकडं दुक्खं वेदेंती'त्यादि तथा 'नेरइयाणं भंते ! सयंकडं दुक्ख'मित्यादि नन्वेकत्वे योऽथीं बहुत्वेऽिप स एवेति िकं वहुत्वप्रश्ने न ? इति, अत्रोच्यते, क्वचिद्वरतुनि एकत्वबहुत्वयोरथिविशेषो दृष्टो तथा सम्यकृत्वादेः एकं जीवमाश्चित्य षट्षष्टिसागरोपमाणि साधिकानि स्थितिकाल उक्तो, नानाजीवानश्चित्य पुनः सर्वाद्धा इति । एवमत्रापि संभवेदिति शंकायां बहुत्वप्रश्नो न दुष्टः अत्यन्ताऽव्युत्पन्न-मितिशिष्यव्युत्पादनार्थत्वाद्वेति ।

अथायुःप्रधानत्वात्रारकादिव्यपदेशस्यायुराश्रित्य दण्डकद्वयम्—

9 । ५६. 'जीवे ण'मित्यादि एतस्य चेयं वृद्धोक्तभावना—यदा सप्तमिक्षतावायुर्बद्धं पुनश्च कालान्तरे परिणामविशेषातृतीयधरणीप्रायोग्यं निर्वर्तितं वासुदेवेनेव तत्तादृशमंगीकृत्योच्यते—पूर्वबद्धं कश्चित्र वेदयति अनुदीर्णत्वात्तस्य । यदा पुनर्यत्रैव बद्धं तत्रैवोत्पद्यते तदा वेदयतीत्युच्यते, तथैव तस्योदितत्वादिति ।

अथ चतुर्विंशतिदण्डकमाहारादिभिर्निरूपयन्नाह—

- **१।६०.** 'नेरइए'इत्यादि, व्यक्तं, नवरं !
- ९१६१. 'महासरीरा य अप्यसरीरा ये'त्यादि, इहाल्पत्वं महत्त्वं चापेक्षिकम्। तत्र जघन्यम्—अल्पत्वमंगुलासंख्येयभागमात्रत्वम्, उत्कृष्टं तु महत्त्वं पञ्चधनुःशतमानत्वम्। एतद्य भवधारणीयशरीरापेक्षया। उत्तरवैक्रियापेक्षया तु जघन्यमंगुलमसंख्यातभागमात्रत्वम्, इतरत्तु धनुःसहस्र मानत्विमिति। एतेन च किं समशरीरा इत्यत्र प्रश्ने उत्तरमुक्तम्। शरीरविषमताऽभिधाने सत्याहारोच्छ्वासयोर्वेषम्यं सुखप्रतिपाद्यं भवतीति शरीरप्रश्नस्य द्वितीयस्थानोक्तस्यापि प्रथमं निर्वचनमुक्तम्।

अथाहारोच्छ्वासप्रश्नयोर्निर्वचनमाह—'तत्थ ण'मित्यादि, ये यतो महाशरीरास्ते तदपेक्षया बहुतरान् पुद्गलान् आहारयन्ति, महाशरीरत्वादेव। दृश्यते हि लोके बृहच्छरीरो बह्नाशी स्वल्पशरीरश्चाल्पभोजी, हस्तिशशकवत्। बाहुल्यापेक्षं चेदमुच्यते, अन्यथा बृहच्छरीरोऽपि कश्चिदल्पमश्नाति अल्पशरीरोऽपि कश्चिद् भूरि भुंक्ते, तथाविधमनुष्यवत्। न पुनरेविमह बाहुल्यपक्षस्यैवाश्रयणात्।

९. चायं ग.

ते च नारका उपपातादिसद्वेद्यानुभवादन्यत्रासद्वेद्योदयवर्त्तित्वेनैकान्तेन यथा महाशरीरा दुःखितास्तीब्राहाराभिलाषाश्च भवन्तीति ।

'बहुतराए पोग्गले परिणामेंति'त्ति आहारपुद्गलानुसारित्वात्परिणामस्य बहुतरानित्युक्तं, परिणामश्चापृष्टोऽप्याहारकार्यमितिकृत्वोक्तः। तथा 'बहुतराए पोग्गले उस्ससंति'त्ति उच्छ्वासतया गृह्णन्ति, 'निस्ससंति'त्ति निःश्वासतया विमुञ्चन्ति, महाशरीरत्वादेव। दृश्यते हि बृहच्छरीर-स्तज्ञातोयेतरापेक्षया बहूच्छ्वासनिःश्वास इति। दुःखितोऽपि तथैव, दुःखिताश्च नारका इति बहुतरांस्तानुच्छ्वसन्तीति।

तथाऽऽहारस्यैव कालकृतं वैषम्यमाह—'अभिक्खणं आहारेंति'त्ति अभीक्ष्णं—पौनःपुन्येन यो यतो महाश्वरीरः स तदपेक्षया शीघ्रश्नीघ्रतराहार-ग्रहण इत्यर्थः। 'अभिक्खणं ऊससंति अभिक्खणं नीससंति' एते हि महाशरीरत्वेन दुःखिततरत्वात् 'अभीक्ष्णम्' अनवरतमुच्छ्वासादि कुर्वन्तीति।

तथा 'जेते'इत्यादि ये ते, इह ये इत्येतावतैवार्यसिद्धौ यत्ते इत्युच्यते तद्भाषामात्रमेवेति । 'अप्पसरीरा अप्पतराए पोग्गले आहारेंति'ति ये यतोऽल्पशरीरास्ते तदाहरणीयपुद्गलापेक्षयाल्पतरान् पुद्गलानाहारयन्ति, अल्पशरीरत्वादेव । 'आहच्च आहारेंति'ति कदाचिदाहारयन्ति कदाचित्राहारयन्ति, महाशरीराहारग्रहणान्तरालापेक्षया, बहुतरकालान्तरालतयेत्यर्थः । 'आहच्च ऊससंति नीससंति'ति एते ह्यल्पशरीरत्वेनैव महाशरीरापेक्षयाऽल्पतरदुःखत्वात् आहत्य कदाचित् सान्तरमित्यर्थः उच्छ्वासादि कुर्वन्ति, यद्य नारकाः सन्ततमेवोच्छ्वासादि कुर्वन्तीति प्रागुक्तं तन्महाशरीरापेक्षयेत्यवगन्तव्यमिति ।

अथवाऽपर्याप्तकालेऽल्पशरीराः सन्तो लोमाहारापेक्षया नाहारयन्ति उच्छ्वासाऽपर्याप्तकत्वेन नोच्छ्वसन्ति, अन्यदा त्वाहारयन्ति उच्छ्वसन्ति चेत्यत आहत्याहारयन्ति आहत्योच्छ्वसन्तीत्युक्तं । 'से तेणड्ठेणं गोयमा ! एवं वृद्यइ—नेरइया सब्दे नो समाहारे'त्वादि निगमनमिति । समकर्मसूत्रे—

- 9 । ६३. 'पुट्योववन्नगा य पट्छोववन्नगा य'ति पूर्वोत्पन्नाः प्रथमतरमुत्पन्नास्तदन्ये तु पश्चादुत्पन्नाः, तत्र पूर्वोत्पन्नानामायुषस्तदन्यकर्मणां च बहुतरवेदना-दल्पकर्मत्वं, पश्चादुत्पन्नानां च नारकाणामायुष्कादीनामल्पतराणां वेदितत्वात् महाकर्म्मत्वम् । एतद्य सूत्रं समानस्थितिका ये नारकास्तानङ्गीकृत्य प्रणीतम् । अन्यथा हि रलप्रभायामुक्षृष्टस्थितेर्नारकस्य बहुन्यायुषि क्षयमिते पल्योपमावशेषे च तिष्ठति तस्यामेव रलप्रभायां दशवर्षसहस्रस्थिते नारकोऽन्यः कश्चिदुत्पन्न इति कृत्वा प्रागुत्पन्नं पल्योपमायुष्कं नारकमपेक्ष्य किं वक्तुं शक्यं महाकर्मिति ?
- 9 ! ६४. एवं वर्णेसूत्रे पूर्वोत्पन्नस्याल्पं कर्म ततस्तस्य विशुद्धो वर्णः, पश्चादुत्पन्नस्य च बहुकर्मत्वादविशुद्धतरो वर्ण इति ।
- ९ । ६८. एवं लेश्यासूत्रेऽपि इह च लेश्याशब्देन भावलेश्या ग्राह्याः बाह्यद्रव्यलेश्या तु वर्णद्वारेणैवोक्तित ।
- 9 १६८,६६. 'समवेयण'ति समवेदनाः समानपीडाः 'सन्निभूय'ति संज्ञा—सम्यग्दर्शनं तद्वन्तः संज्ञिनः संज्ञिनो भूताः—संज्ञित्वं गताः संज्ञिभूताः। अथवाऽसंज्ञिनः संज्ञिनो भूताः संज्ञिभूताः च्विप्रत्यययोगात्, मिथ्यादर्शनृमपहाय सम्यग्दर्शनजन्मना समृत्यन्ना इति यावत् । तेषां च पूर्व-कृतकर्मविपाकमनुस्परतामहो महद्दुःखसंकटमिदमकस्मादरमाकमापतितं, न कृतो भगवदर्हस्राणीतः सकलदुःखक्षयकरो विषयविषमविषपरि-भोगविप्रलब्धचेतोभिद्धर्म इत्यतौ महदुदुःखं मानसमुपजायतेऽतो महावेदनास्ते।

असंज्ञिभूतास्तु मिथ्यादृष्टयः, ते तु स्वकृतकर्गभलिमदिमित्येवमजानन्तोऽनुपतप्तमानसा अल्पवेदनाः स्युरित्येके! अन्येत्वाहुः—संज्ञिनः— संज्ञिपंचेन्द्रियाः सन्तो भूता—नारकत्वंगताः संज्ञिभूताः ते महावेदनाः! तीव्राशुभाध्यवसायेनाशुभतरकर्मबंधनेन महानरकेषूत्पादात्। असंज्ञिभूतास्त्वनुभूतपूर्वासंज्ञिभवाः ते चासंज्ञित्वादेवात्यन्ताशुभाध्यवसायाभावाद्रत्लप्रभायामनिततीव्रवेदननरकेषूत्पादादल्पवेदनाः। अथवा संज्ञिभूताः पर्याप्तकीभूताः असंज्ञिनस्तु अपर्याप्तकाः ते च क्रमेण महावेदना इतरे च भवन्तीति प्रतीयत एवेति।

- ९ १७०. 'समिकिरिय'ति समाः—तुल्याः क्रियाः—कर्मबंधनिबन्धनभूतां आरम्भिक्यादिका येषां ते समक्रियाः।
- अारंभिय'ति आरंभः—पृथिव्याद्युपमर्दः, स प्रयोजनं —कारणं यस्याः साऽऽरिम्भिको । 'पारिग्गहिय'ति परिव्रहो—धर्मोपकरणवर्जवस्तुस्वी-कारो धर्मोपकरणमूर्च्छा च, स प्रयोजनं यस्याः सा पारिप्रहिकी । 'मायावित्तय'ति माया —अनार्जवं उपलक्षणत्वाकोधादिरिप च, सा प्रत्ययः —कारणं यस्याः सा मायाप्रत्यया । 'अप्पच्चक्खाणिकिरिय'ति अप्रत्याख्यानेन निवृत्त्यभावेन क्रिया—कर्मबन्धादिकरणमप्रत्याख्यानिक्रयेति । 'पंच किरियाओ कज्रंति'ति क्रियन्ते, कर्मकर्त्तरिप्रयोगोऽयं, तेन भवन्तीत्यर्थः । 'मिच्छादंसणवित्तय'त्ति मिथ्यादर्शनं प्रत्ययो—हेतुर्यस्याः सा मिथ्यादर्शनप्रत्या ।

ननु मिथ्यात्वाविरतिकषाययोगाः कर्मबन्धहेतवः इति प्रसिद्धिः, इह तु आरम्भादयस्तेऽभिहिता इति कथं न विरोधः ? उच्यते— आरम्भपरिग्रहशब्दाभ्यां योगपरिग्रहो, योगानां तद्रूपत्वात् । शेषपदैस्तु शेषबन्धहेतुपरिग्रहः प्रतीयत एवेति । तत्र सम्यग्दृष्टीनां चतस्र एव, मिथ्यात्वाभावात् । शेषाणां तु पञ्चापि, सम्यग्मिथ्यात्वस्य मिथ्यात्वेनैवेह विवक्षितत्वादिति ।

९ १७२,७३. 'सव्ये समाउया' इत्यादेः प्रश्नस्य निर्वचनचतुर्भङ्गवा भावना क्रियते—

निबद्धदशवर्षसहस्रप्रमाणायुषो युगपचोत्पन्ना इति प्रथमभंगः।

तेष्वेव दशवर्षसहस्रस्थितिषु नरकेष्वेके प्रथमतरमुत्पन्ना अपरे तु पश्चादिति द्वितीयः।

१. महाशरीर ख. घ. च. छ.

२. प्रयमतरसमुत्पन्ना ख. ग. घ. छ.

३. क्षयभुपगते ग.

४. महदुःखं ख. ग.

५. कर्मनिबन्धनभूता क. ख. घ.

६. इत्यादि क. ख.

अन्यैर्विषममायुर्निबद्धं कैश्चिद्दशवर्षसहस्रस्थितिषु कैश्चिच्च पञ्चदशवर्षसहस्रस्थितिषु, उत्पत्तिः पुनर्युगपदिति तृतीयः । केचित्सागरोपमस्थितयः केचित्तु दशवर्षसहस्रस्थितयः इत्येवं विषमायुषो विषममेव चोत्पन्ना इति चतुर्थः। इह संग्रहगाथा—

#### ''आहाराईसु समा कम्मे वन्ने तहेव लेसाए। विथणाए किरियाए आउय उववक्तिचउमंगी॥''

९१७४. असुरकुमारा णं भंते ! इत्यादिनाऽसुरकुमारप्रकरणमाहारादिपदनवकोपेतं सूचितं! तद्य नारकप्रकरणवन्नेयम्, एतदेवाह—'जहा नेरइया'-इत्यादि । तत्राहारकसूत्रे नारकसूत्रसमानेऽपि भावना विशेषेण लिख्यते—असुरकुमाराणामल्पशरीरत्वं भवधारणीयशरीरापेक्षया जघन्यतो-ऽङ्गुलासंख्येयभागमानत्वं, महाशरीरत्वं तूत्कर्षतः सप्तहस्तप्रमाणत्वं। उत्तरवैक्रियापेक्षया त्वल्पशरीरत्वं जघन्यतोऽङ्गुलसंख्येयभागमानत्वं महाशरीरत्वं तूत्कर्षतो योजनलक्षमानमिति। तत्रैते महाशरीरा बहुतरान् पुद्गलानाहारयन्ति, मनोभक्षणलक्षणाहारापेक्षया । देवानां ह्यसौ स्यात् प्रधानश्च, प्रधानापेक्षया च शास्त्रे निर्देशो वस्तूनां विधीयते। ततोऽल्पशरीरग्राह्याहारपुद्गलापेक्षया बहुतरांस्ते तानाहारयन्तीत्यादि प्राग्वत्।

अभीक्ष्णमाहारयन्ति अभीक्ष्णमुच्छ्वसन्ति च इत्यत्र ये चतुर्थादेरुपर्याहारयन्ति स्तोकसप्तकादेश्वोपर्युच्छ्वसन्ति तानाश्रित्वाभीक्ष्णमित्युच्यते। उक्तर्षतो ये सातिरेकवर्षसहस्रस्योपिर आहारयन्ति सातिरेकपक्षस्य चोपर्युच्छ्वसन्ति तानंभीकृत्य एतेषामल्पकालीनाहारोच्छ्वासत्वेन पुनः पुनराहारयन्तीत्यादित्यपदेशविषयत्वादिति। तथाऽल्पशरीरा अल्पतरान् पुद्गलानाहारयन्ति उच्छ्वसन्ति च अल्पशरीरत्वादेव, यत्पुनस्तेषां कादावित्कत्वमाहारोच्छ्वासयोस्तन्महाशरीराहारोच्छ्वासान्तरालापेक्षया बहुतमान्तरालत्वात्। तत्र हि अन्तराले ते नाहारादि कुर्वन्ति तदन्यत्र कुर्वन्तीत्येवं विवक्षणादिति। महाशरीराणामप्याहारोच्छ्वासयोरन्तरालमस्ति किन्तु तदल्पनित्यविवक्षणादेवाभीक्ष्णमित्युक्तम्।

सिद्धं च महाशरीराणां तेषामाहारोच्छ्वासयोरल्पान्तरत्वम्, अल्पशरीराणां तु महान्तरत्वं । यथा सौधर्मदेवानां सप्तहस्तमानतया महाशरीराणां तयोरन्तरं क्रमेण वर्षसहस्रद्वयं पश्चद्वयं व । अनुत्तरसुराणां च हस्तमानतया अल्पशरीराणां त्रवस्त्रिंशद्वर्षसहस्राणि त्रविश्लेशदेव च पक्षा इति । एषां च महाशरीराणामभीक्ष्णाहारोच्छ्वासाभिधानेनाल्पस्थितिकत्वमवसीयते । इतरेषां तु विपर्ययो वैमानिकवदेवेति । अथवा लोमा-हारापेक्षयाऽभीक्ष्णं—अनुसमयमाहारयन्ति महाशरीराः पर्याप्तकावस्थायां उच्छ्वासस्तु यथोक्तमानेनापि भवन् परिपूरणभवापेक्षया पुनः पुन-रित्युच्यते । अपर्याप्तकावस्थायां न्त्रत्यशरीरा लोमाहारतो नाहारयन्ति, ओजाहारत एवाहरणात् इति कदाचित्ते आहारयन्तीत्युच्यते । उच्छ्-वासापर्याप्तकावस्थायां च नोच्छ्वसन्त्यन्यदा तृच्छ्वसन्तीत्युच्यते आहत्योच्छ्वसन्तीति ।

'कम्मवन्नलेस्साओ परिवन्नेयव्वाओ'ति कम्मदिनि नारकापेक्षया विपर्ययेण वाच्यानि, तथाहि—नारका ये पूर्वोत्पन्नास्ते-ऽल्पकर्मकशुद्धतरवर्णशुभतरलेश्या उक्ताः असुरास्तु ये पूर्वोत्पन्नास्ते महाकर्माणोऽशुद्धवर्णा अशुभतरलेश्याश्चेति, कथम् ? ये हि पूर्वोत्पन्ना असुरास्तेऽतिकन्दर्पदर्पाध्मातवित्तत्वान्नारकाननेकप्रकारया यातनया यातयन्तः प्रभूतमशुभं कर्म संचिन्वन्तीत्यतोऽभिधीयन्ते ते महाकर्माणः । अथवा ये बद्धायुषस्ते तिर्यगादिप्रायोग्यकर्म्मप्रकृतिबन्धनान्महाकर्म्माणः तथाऽशुद्धवर्णा अशुभलेश्याश्च ते। पूर्वोत्पन्नानां हि क्षीणत्वात् शुभ-कर्मणः शुभो वर्णो लेश्या च हसतीति। पश्चादुत्पन्नास्त्वबद्धायुषोऽल्पकर्मोणो बहुतरकर्मणामबंधनादशुभकर्मणामक्षीणत्वाच्च शुभवर्णादयः स्युरिति।

वेदना-सूत्रं च<sup>र</sup> यद्यपि नारकाणामिवासुरकुमाराणामपि तथाऽपि तद्भावनायां विशेषः, स चायम्—ये संज्ञिभूतास्ते महावेदनाः, चारित्र-विराधनाजन्यचित्तसन्तापात् ! अथवा संज्ञिभूता संज्ञिपूर्वभवाः पर्याता वा ते शुभवेदनामाश्रित्य महावेदना इतरे त्वल्पवेदना इति ।

- **९ १७५.** एवं नागकुमासदयोऽपि औचित्येन वाच्याः।
- ९ १७६. 'पुढविकाइया णं भंते ! आहारकम्मवन्नलेस्सा जहा नेरइयाणं'ति चत्वार्यिष सूत्राणि नारकसूत्राणीव पृथिवीकायिकाभिलापेनाधीयन्त इत्यर्थः । केवलमाहारसूत्रे भावनैवं—पृथिवीकायिकानामंगुलासंख्येयभागमात्रशरीरत्वेऽप्यत्पशरीरत्वम् । इतरच्च इत आगमवचनादवसेयम्— 'पुढिविकाइयस्स ओगाहणड्ठयाए चउड्डाणविडए' ति, ते च महाशरीरा लोमाहारतो बहुतरान् पुद्गलानाहारयन्तीति, उच्छ्वसन्ति च अभीक्ष्णं महाशरीरत्वादेव । अत्पश्ररीराणामत्पाहारोच्छ्वासत्वगत्पशरीरत्वादेव । कादाचिकात्वं च तयोः पर्याप्तकेतरावस्थापेक्षमवसेयम् ।

तथा कर्मादिसूत्रेषु पूर्वपश्चादुत्पन्नानां पृथिवीकायिकानां कर्मवर्णलेश्याविभागो नारकैः सम एव ।

🛊 १७७-६०. 'वैदनाक्रिययोस्तु नानात्वमत एवाह--'पुढविकाइयाणं भंते ! सव्ये समवेदणे'त्यादि ।

'असन्नि'त्ति मिथ्यादृष्टयोऽमनस्का वा 'असन्निभूय'त्ति असंज्ञिभूता असंज्ञिनां या जायते तामित्यर्थः । एतदेव व्यनक्ति—'अणिदाए'त्ति अनिर्द्धार-णया वैदनां वेदयन्ति । वेदनामनुभवन्तोऽपि न पूर्वोपात्ताशुभकर्मपरिणतिरियमिति मिथ्यादृष्टित्वादवगच्छन्ति । विमनस्कत्वाद्धा मत्तमूर्च्छितादि-वदिति भावना ।

'माईमिच्छादिड्डि' त्ति मायावन्तो हि तेषु प्रायेणोत्पद्यन्ते, यदाह—

''उम्मग्गदेसओ मग्गणासओ गूढहियय माइल्सो। सदसीतो य ससल्तो तिरियाउं बंघए जीवो ।।''सि ।

३. x क. छ.

२. पर्याप्ता ख.

९. मिद्गुच्यते ख. ग. घ.

ततस्ते मायिन उच्यन्ते, अथवा मायेहानन्तानुबंधिकषायोपलक्षणम् अतोऽनन्तानुबंधिकषायोदयवन्तोऽत एव मिथ्यादृष्टयो—मिथ्यात्वोदयवृत्तय इति । 'ताणं णियइयाओ' ★ित्त तेषां पृथिवीकायिकानां नैयतिक्यो—नियता न तु त्रिप्रभृतयः, पञ्चैवेत्यर्थः। 'से तेणट्ठेणं समिकिरिय'ति निगमनम्।

- ९ । ६२. 'जाव चउरिंदिय'त्ति, इह महाश्ररीरत्विमतरच्च स्वस्वावगाहनाऽनुसारेणावसयेम् । आहारश्च द्वीन्द्रियादीनां प्रक्षेपलक्षणोऽपीति ।
- ५ । ६३. 'पंचिंदियतिरिक्खजोणिया जहा णेरइय'ति प्रतीतं, नवरिमह महाशरीरा अभीक्ष्णमाहारयन्ति उच्छ्वसन्ति चेति यदुच्यते तत्संख्यात-वर्षायुषोऽपेक्ष्येत्यवसेयं, तथैव दर्शनात् । नासंख्यातवर्षायुषः तेषां प्रक्षेपाहारस्य षष्ठस्योपिर प्रतिपादितत्त्वात् । अल्पशरीराणां त्वाहारोच्छ्वास-योः कादाचित्कत्वं वचनप्रामाण्यादिति । लोमाहारापेक्षया तु सर्वेषामप्यभीक्ष्णिमिति घटत एव । अल्पशरीराणां तु यत्कादाचित्कत्वं तदपर्याप्तत्वे लोमाहारोच्छ्वासयोरभवनेन पर्याप्तकत्वे च तद्भावेनावसेयिमिति ।

तथा कर्मसूत्रे यत्पूर्वीत्पन्नानामन्पकर्मात्वमितरेषां तु महाकर्मत्वं तदायुष्कादितद्भववैद्यकर्मापेक्षयाऽवसेयम्। तथा वर्णलेश्यासूत्रयोर्यसूर्वोत्पन्नानां शुभवर्णाद्युक्तं तत्तारुण्यात् पश्चादुत्पन्नानां चाशुद्धवर्णादि बाल्यादवसेयं, लोके तथैव दर्शनादिति।

- 👣 🚉 . तथा 'संजवासंजय'त्ति देशविरताः स्थूलात् प्राणातिपातादेनिवृत्तत्वादितरस्मादनिवृत्तत्वाद्येति !
- १ । ६६. 'मणुस्सा जहा नेरइय'ति तथा वाच्या इति गम्यम् । नानात्वं भेदः पुनरयं—'तत्र मणुस्सा णं भंते ! सव्वे समाहारगा ?' इत्यादि प्रश्नः, 'नो इणड्ठे समड्डे' इत्याद्यत्तरम् ।
- 9 । ८७. 'जाव दुविहा मणुस्सा पन्नत्ता, तंजहा—महासरीरा य अप्पसरीरा य, तत्य णं जे ते महासरीरा ते बहुतराए पोग्गले आहारेंति', एवं 'परिणामेंति कससंति नीससंति।'

इह स्थाने नारकसूत्रे 'अभिक्खणं आहारेंती'त्यधीतम्, इह तु 'आहन्ने'त्यधीयते, महाशरीरा हि देवकुर्व्वादिमिथुनकाः, ते च कदाचिदेवाहारयन्ति कावलिकाहारेण, 'अट्टमभत्तरस आहारो'ति वचनात्। अल्पशरीरास्त्वभीक्ष्णमल्पं च, बालानां तथैव दर्शनात्, संमूर्च्छिममनुष्याणामल्प-शरीराणामनवरतमाहारसंभवाञ्च।

- 9 1 ६ ९ . य सेह पूर्वीराज्ञानां शुद्धवर्णादि तत्तारुण्यात् संमूर्स्थिमापेक्षया चेति ।
- १।६७. 'सरागसंजय'ति अक्षीणानुपशान्तकषायाः। 'वीयरागसंजय'ति उपशान्तकषायाः श्लीणकषायाञ्च। 'अिकरिय'ति दीतरागत्वेनारंभादीनाम-भावादिक्रयाः। 'एगा मायावत्तिय'ति अप्रमत्तसंयतानामेकैव मायाप्रत्यया 'किरिया कञ्जइ'ति क्रियते—भवति कदाचिदुङ्काहरक्षण-प्रवृत्तानामक्षीणकषायत्वादिति। 'आरंभिय'ति प्रमत्तसंयतानां 'सर्वः प्रमत्तयोग आरंभ' इतिकृत्वाऽऽरम्भिकी स्यात्, अक्षीणकषायत्वाञ्च मायाप्रत्ययेति।
- ११९००. 'वाणमंतरजोइसवेमाणिया जहा असुरकुमार'ति, तत्र शरीरस्याल्पत्वमहत्त्वे स्वावगाहनानुसारेणावसेये। तथा वेदनायामसुरकुमाराः 'सिन्नभूया य असिन्नभूया य, सिन्नभूया महावेयणा असिन्नभूया अप्यवेयणा' इत्येवमधीताः। व्यन्तरा अपि तथैवाध्येतव्याः, यतोऽसुरादिषु व्यन्तरान्तेषु देवेषु असंज्ञिन उत्पद्यन्ते, यतोऽत्रैवोद्देशके वक्ष्यति—'असन्नी णं जहन्नेणं भवणवासीसु उक्कोसेणं वाणमंतरेसु'त्ति, ते चासुरकुमारप्रकरणोक्तयुक्तेरल्पवेदना भवन्तीत्यवसेयम्।

यत्तु प्रागुक्तं संज्ञिनः सम्यग्दृष्टयोऽसंज्ञिनस्त्वितरे इति तद्वृद्धव्याख्यानुसारेणैवेति। ज्योतिष्कवैमानिकेषु त्वसंज्ञिनो नोत्पद्यन्तेऽतो वेदनापदे तेष्वधीयते 'दुविहा जोतिसिया—मायिमिच्छिदद्वी उवयत्रगा ये'त्यादि, तत्र मायिमिच्यादृष्टयोऽल्पवेदना इतरे च महावेदनाः शुभवेदना-माश्रित्येति। एतदेव दर्शयत्राह—नवरं 'वेयणा' इत्यादि।

अय चतुर्विंशतिदण्डकमेव लेश्याभेदविशेषणमाहारादिपदैर्निरूपयन् दण्डकसप्तकमाह—

९ । १०१. 'सलैस्साणं भंते ! नेरइया सब्वे समाहारग'ति अनेनाहारशरीरोच्छ्वासकर्म्मवर्णलेश्यावेदक्रियोपपाताख्यपूर्वोक्तनवपदोपेतनारकादि-चतुर्विंशतिपददण्डको लेश्यापदविशेषितः सूचितः, तदन्ये च कृष्णलेश्यादिविशेषिताः । पूर्वोक्तनवपदोपेता एव यथासंभवं नारकादिपदात्मकाः षड् दण्डकाः सूचिताः ।

तदेवमेतेषां सप्तानां दण्डकानां सूत्रसंक्षेपार्थं यो यथाऽध्येतव्यस्तं तथा दर्शयत्राह—'ओहियाण्'मित्यादि, तत्र औधिकानां पूर्वोक्तानां निर्विशेषणानां नारकादीनां तथा सलेश्यानामधिकृतानामेव शुक्ललेश्यानां तु सप्तमदण्डकवाच्यानामेषां त्रयाणामेको गमः—सदृशः पाठः, सलेश्यः शुक्ललेश्यश्वेत्येवंविधविशेषणकृत एव तत्र भेदः। औधिकदण्डकसूत्रवदनयोः सूत्रमिति हृदयम्। तथा 'जस्सित्य' इत्येतस्य वक्ष्यमाणपदस्येह सम्बन्धाद्यस्य शुक्ललेश्याऽस्ति स एव तद्दण्डकेऽध्येतव्यः तेनेह पञ्चेन्द्रियतिर्यञ्चो मनुष्या वैमानिकाश्च वाच्याः, नारकादीनां शुक्ललेश्याया अभावादिति।

'किण्हलेसनीललेसाणंपि एगो<sup>र्</sup> गमो' औधिक एवेत्पर्यः । विशेषमाह—'नवरं वेयणा' इत्यादि, कृष्णलेश्यादण्डके नीललेश्यादण्डके च वेदनासूत्रे 'दुविहा णेरइया पत्रत्ता—सन्निभूया य असन्निभूया य' ति औधिकदण्डकाधीतं नाध्येतव्यम्, असंन्निनां प्रथमपृथिव्यामेवोत्पादात्, 'असण्णी खलु पढम'मितिवचनात्, प्रथमायां च कृष्णनीललेश्ययोरभावात् । तर्हि किमध्येतव्यमित्याह—'मायिमिच्छदिद्विउववन्नमा ये'त्यादि, तत्र

<sup>🖈</sup> अंगसुत्ताणि मध्ये 'णेयतियाओ' ति पाठः 🕕

९. वेति क. ख. ग. च. छ.

२. अल्प ख. छ.

३. लेश्यालेश्या ख. घ. छ.

४, सप्त क.

५. एसो खा. घ. च.

मायिनो मिथ्यादृष्टयश्च महावेदना भवन्ति, यतः प्रकर्षपर्यन्तवर्त्तिनीं स्थितिमशुभां ते निर्दर्त्तयन्ति, प्रकृष्टयां च तस्यां महती वेदना संभवति, इतरेषां तु विपरीतेति ।

तथा मनुष्यपदे क्रियासूत्रे यद्यपौधिकदण्डके 'तिविहा मणुस्सा पन्नत्ता, तंजहा—संजया, असंजया, संजयासंजया, तत्थ णं जे ते संजया ते दुविहा पण्नता, तंजहा—सरागसंजया य वीयरागसंजया य, तत्थ णं जे ते सरागसंजया ते दुविहा पन्नता, तंजहा—पमत्तसंजया य अप्यमत्तसंजया य' ति पठितं, तथाऽपि कृष्णनीललेश्यादण्डकयोर्नाध्येतव्यं, कृष्णनीललेश्योदये संयमस्य निषिद्धत्वात्। यद्योच्यते 'पुव्व-पडिवन्नओ पुण अन्नयरीए उ लेस्साए' ति तत्कृष्णादिद्रव्यरूपां द्रव्यलेश्यामंगीकृत्य न तु कृष्णादिद्रव्यसाचिव्यजनितात्मपरिणामरूपां माव-लेश्याम्, एतच्च प्रागुक्तमिति। एतदेव दर्शयन्नाह—'मणुस्से'त्वादि।

तथा कापोतलेश्यादण्डकोऽपि नीलादिलेश्यादण्डकवदध्येतव्यो, नवरं नारकपदे वेदनासूत्रे नारका औधिकदण्डकवदेव वाच्याः, ते चैवम्— 'नेरइया दुविहा पन्नत्ता, तंजहा—सन्निभूया य असन्निभूया य'त्ति असंज्ञिनां प्रथमपृधिव्युत्पादेन कापोतलेश्यासम्भवादत आह—'काउलेस्सा-णवी'त्यादि ।

तथा तेजोलेश्या पद्मलेश्या च यस्य जीवविशेषस्यास्ति तमाश्रित्य यथौधिको दण्डकस्तथा तयोर्दण्डकौ भणितव्यौ, तदस्तिता चैदं-नारकाणां विकलेन्द्रियाणां तेजोवायूनां चाद्यास्तिस्र एव । भवनपतिपृथिव्यम्बुवनस्पतिव्यन्तराणामाद्याश्चतस्रः। पञ्चेन्द्रियतिर्यग्मनुष्याणां षड्। ज्योतिषां तेजोलेश्या । वैमानिकानां तिस्रः प्रशस्ता इति । आह च—

> ''किण्हानीताकाऊतेजतेसा य भवणवंतिरया! जोइससोहम्मीसाणे तेजलेसा मुणेयव्या!! ''कप्पे सणंकुमारे माहिंदै चेव वंभलोवे य! एएसु पम्हलेसा तेण परं सुक्रलेस्सा उ!! ''तया पुढवीआजवणस्सद्भवायरपत्तेय लेस चत्तारि! गञ्मयतिरियनरेसु छल्लेसा तित्रि सेसाणं!!''

केवलमौधिकदण्डके क्रियासूत्रे मनुष्याः सरागवीतरागविशेषणा अधीताः इह तु तथा न वाच्याः, तेजःपद्मलेश्ययोर्वीतरागत्वासम्भवात्, शुक्ललेश्यायामेव तत्तंभवात् । प्रमत्ताप्रमत्तास्तूच्यन्त इति, एतदेव दर्शयत्राह—तेउलेसा पम्हलेसेत्यादि ।

'गाह'त्ति उद्देशकादितः सूत्रार्थसंग्रहगाथा गतार्थाऽपि सुखबोधार्यमुच्यते—दुःखमायुश्चोदीर्णं, वेदयतीत्येकत्वबहुत्वाभ्यां दण्डकचतुष्टयता-मुक्तम् । तथा 'आहारे'त्ति 'नेरह्या किं समाहारा' ?इत्यादि । तथा 'किं समकम्मा' ? तथा 'किं समवन्ना' ? तथा 'किं समलेसा' ? तथा 'किं समवेयणा'? तथा 'किं समकिरिया' ? तथा 'किं समाउया समोववन्नग'त्ति गाथार्थः !

प्राक् सलेश्या नारका इत्युक्तमयलेश्या निरूपयन्नाह--

9 190२. 'कड् ण'मित्यादि तत्रात्मिन कर्मपुद्गलानां लेशनात्—संश्लेषणाल्लेश्या, योगपरिणामश्वैताः योगनिरोधे लेश्यानामभावात् । योगश्च शरीर-नामकर्मपरिणतिविशेषः । 'लेस्साणं बीओ उद्देसओ'ति प्रज्ञापनायां लेश्यापदस्य चतुरुद्देशकस्येह द्वितीयोद्देशको लेश्यास्वरूपावगमाय भणितव्यः । प्रथम इति कविद् दृश्यते सोऽपपाठ इति ।

अथ कियदूरं यावदित्याह—'जाव इड़ी' ऋद्धिवक्तव्यतां यावत्, स चायं संक्षेपतः—'कइ णं भंते ! लेस्साओ पन्नताओ ? गोयमा ! छल्लेसाओ पन्नताओ, तंजहा—कण्हलेसा'६, एवं सर्वत्र प्रश्न उत्तरं च वाच्यम्। 'नेरइयाणं तिन्नि कण्हलेस्सा३ तिरिक्खजोणियाणं६ एगिंदियाणं४ पुढविआउवणस्सईणं४, तेउवाउबेइंदियतेइंदियचउरिंदियाणं३, पंचिंदियतिरिक्खजोणियाणं६ 'इत्यादि बहु वाच्यं यावत् 'एएसि णं भंते ! जीवाणं कण्हलेस्साणं जाव सुक्रलेस्साणं कयरे कथरेहितो अपिष्टिया वा महिद्धिया वा ? गोयमा ! कण्हलेसेहितो नीललेसा महिद्धिया. नीललेसेहितो कावोयलेसे त्यादि।

अथ पश्चवः पशुत्वमश्नुवते इत्यादिवचनविप्रलम्भाद् यो मन्यतेऽनादावपि भवे एकधैव जीवस्यावस्थानमिति तद्बोधनार्थं प्रश्नयन्नाह—

- १११०३. 'जीवस्स ण'मित्यादि, व्यक्तं, नवरं किंविधस्य जीवस्य ? इत्याह—'आदिष्टस्य' अमुख्य नारकादेरित्येवं विशेषितस्य 'तीतद्धाए'ित अनादा-वतीते काले 'कितिविधः उपाधिभेदात्कितिभेदः संसारस्य—भवाद्भवान्तरसंचरणलक्षणस्य संस्थानम्—अवस्थितिक्रिया, तस्य कालः—अवसरः संसारसंस्थानकालः । अमुख्य जीवस्यातीतकाले कस्यां कस्यां गताववस्थानमासीत् ? इत्यर्थः, अत्रोत्तरं—चतुर्विध उपाधिभेदादिति भावः ।
- 9 1 9 0 8 . तत्र नारकभवानुगसंसारावस्थानकालिक्षधा शून्यकालो ऽशून्यकालो मिश्रकालश्चेति ।
- ९ 1९०५. तिरश्चां शून्यकालो नास्तीति तेषां द्विविधः ।
- ९।१०६,१०७. मनुष्यदेवानां त्रिविधोऽप्यस्ति, आह च-

### ''तुमासुभो मीसो तिविहो संसारविङ्गणाकालो। तिरियाण सुभवजो सेसाणं होइ तिविहोवि॥''

तत्राश्रून्यकालस्तावदुच्यते—अशून्यकालस्वरूपपरिज्ञाने हि सति इतरौ सुझानौ भविष्यत इति । तत्र वर्त्तमानकाले सप्तसु पृथिवीषु ये नारका वर्तन्ते तेषां मध्याद्यावत्र कश्चिदुद्वर्त्तते न चान्य उत्पद्यते तावन्मात्रा एव ते आसते स कालस्तान्नारकानङ्गीकृत्याशून्य इति भण्यते, आह च---

अपिट्टिया महिहिया वा क. ग. च. छ.

### "आइइसमझ्याणं नेरझ्याणं न जाव एकोवि । उब्बद्धः अभी वा उववज्रद्ध सो असुन्नो उ॥"

मिश्रकालस्तु तेषामेव नारकाणां मध्यादेकादय उद्वृत्ताः यावदेकोऽपि शेषस्तावन्मिश्रकालः। शून्यकालस्तु यदा त एवादिष्टसामयिका नारका सामस्त्येनोद्वृत्ता भवन्ति नैकोऽपि तेषां शेषोऽस्ति स शून्यकाल इति, आह च—

> ''उन्द्रहे एकंमिवि ता मीसो धरइ जाव एकोवि। निल्लेविएहिँ सन्देहिँ वहमाणेहिं सुन्नो उ॥''

इदं च मिश्रनारकसंसारावस्थानकालचिन्तासूत्रं न तमेव वार्त्तमानिकनारकभवमंगीकृत्य प्रवृत्तम्, अपि तु वार्त्तमानिकनारकजीवानां यत्यन्तरममने तत्रैवोत्पत्तिमाश्रित्य। यदि पुनस्तमेव नारकभवमंगीकृत्येदं सूत्रं स्यात्तदाऽशून्यकालापेक्षया मिश्रकालस्थानन्तगुणता सूत्रोक्ता न स्यात्, आह च—

"एवं पुण ते जीवे पडुश्च सुत्तं न तब्भवं चेव। जद्द होज तब्भवं तो अनन्तकालो ण संभवद्द॥"

कस्मात् ? इति चेद् उच्यते, ये वार्तमानिका नारकास्ते स्वायुष्ककालस्यान्ते उद्वर्तन्ते, असंख्यातमेव च तदायुः अत उत्कर्षतो द्वादश-मौहूर्त्तिकाशून्यकालापेक्षया मिश्रकालस्यानन्तगुणत्वाभावप्रसंगादिति, आह च—

> "किं कारणमाइद्वा नेरइया जे इमम्मि समयम्मि । ते टिइकालस्संते जम्हा सब्वे खविजीते॥" इति।

१ १९०६. 'सव्यत्थोवे असुत्रकाले'ित नारकाणामुत्पादोद्वर्त्तनाविरहकालस्योत्कर्षतोऽपि द्वादशमुहूर्त्तप्रमाणत्वात्, 'मीसकाले अणंतगुणे' ति मिश्राख्यो विविक्षतनगरकजीवनिर्लेपनाकालोऽशून्यकालापेक्षयाऽनन्तगुणो भवति । यतोऽसौ नारकेतरेष्वागमनगमनकालः । स च त्रसवनस्पत्यादि- स्थितिकालमिश्रितः सन्ननन्तगुणो भवति, त्रसवनस्पत्यादिगमनागमनानामनन्तत्वात् । स च नारकिनिर्लेपनाकालो वनस्पतिकायस्थितेरनन्तभागे वर्त्तत इति, उक्तं च—

''योबो असुनकालो सो उक्कोसेण बारसमुहुत्तो ! तत्तो य अणंतगुणो मीसो निल्लेबणाकालो ! । आगमणगमणकालो तसाइतरुमीसिओ अणंतगुणो ! अह निल्लेबणकालो अणंतमागे बणदाए !!'' ति ।

'सुन्नकाले अणंतगुणे'त्ति सर्वेषां विवक्षितनारकजीवानां प्रायो वनस्पतिष्वनन्तानन्तकालमवस्थानात् । एतदेव<sup>ै</sup> वनस्पतिष्वनन्तानन्तकालावस्थानं जीवानां नारकभवान्तरकाल उत्कृष्टो देशितः समय इति । उक्तं चद्य

> ''सुन्नो य अणंतगुणो सो पुण पायं वणस्सङ्गयाणं । एयं चेव य नास्यभवंतरं देसियं जेडं हे '' ति ।

9 1 ९०६. 'तिरिक्खजोणियाणं सव्वत्थोवे असुन्नकाले'ति, स चान्तर्मुहूर्तमात्रः, अयं च यद्यपि सामान्येन तिरश्चामुक्तस्तथाऽपि विकलेन्द्रिय-संमूर्च्छिमानामेवावसेयः, तेषामेवान्तर्मुहूर्तमानस्य विरहकालस्योक्तत्वात्, यदाह—

''भित्रमुहुत्तो विगर्लिदिएसु सम्मुन्छिमेसुवि स एव ।''

एकेन्द्रियाणां तूद्वर्त्तनोपपातविरहाभावेनाशून्यकालाभाव एव, आह च-

"एगो असंख्यागो वट्टइ उब्बट्टणोदवायंमि। एगनिगोए निचं एवं सेसेसु वि स एव॥"

'पृथिव्यादिषु पुनः अणुसमयमसंखेञ्ज'त्ति वचनाद् विरहाभाव इति। 'मिस्सकाले अणंतगुणे'त्ति नारकवत्। शून्यकालस्तु तिरश्चां नास्त्येव, यतो वार्त्तमानिकसाधारणवनस्पतीनां तत उद्वृत्तानां स्थानमन्यन्नास्ति।

१ । ११०. 'मणुस्सदेवाणं जहा नेरइयाणं'ति अशून्यकालस्यापि द्वादशमुहूर्त्तप्रमाणत्वात्, अत्र गाथा---

''एवं नरामराणिव तिरियाणं नवरि नित्य सुबद्धा । जं निग्गयाण तेसिं भाषणमत्रं तओ नत्यि ॥'' इति ।

- ९। ९९ १. 'एयस्से' त्यादि, व्यक्तं । किं संसार एवावस्थानं जीवस्य स्यादुत मोक्षेऽपि ? इति शंकायां पृच्छामाह—
- 9!99२.'जीवे ण'मित्यादि, व्यक्तं, नवरं 'अंतिकिरियं' ति अन्त्या च सा पर्यन्तवर्त्तिनी क्रिया चान्त्यक्रिया, अन्तस्य वा—कर्मान्तस्य क्रिया अन्तिक्रया तां कृत्स्त्रकर्मक्षयलक्षणां मोक्षप्राप्तिमित्यर्थः।

'अंतिकिरियापयं नेयव्वं'ित तद्य प्रज्ञापनायां विंशतितमं, तद्यैवम्—'जीवे णं भंते ! अंतिकिरियं करेजा ? गोयमा ! अत्थेगइए करेजा, अत्थेगइए णो करेजा, एवं नेरइए जाव वेमाणिए' भव्यः कुर्याव्रेतर इत्यर्थः । 'नेरइए णं भंते ! नेरइएसु वट्टमाणे अंतं केरजा ? गोयमा ! नो इणहे

समट्ठे' इत्यादि, नवरं 'मणस्सेसु अंतं करेज्ञा' मनुष्येषु वर्तमानो नारको मनुष्यीभूत इत्यर्थः। कर्मलेशादन्तक्रियाया अभावे केचिजीवा देवेषूत्रद्यन्तेऽतस्तद् विशेषाभिधानायाह—

९ 19९३. 'अह भंते !'इत्यादि व्यक्तं, नवरम् 'अथे'ति परिप्रश्नार्थः! 'असंजयभवियदव्यदेवाणं'ति इह प्रज्ञापनाटीका लिख्यते—असंयताः चरण-परिणामशून्याः, भव्याः—देवत्वयोग्या अत एव द्रव्यदेवाः समासश्चैवं—असंयताश्च ते भव्यद्रव्यदेवाश्चेति असंयतभव्यद्रव्यदेवाः। तत्रैतेऽसंयत-सम्यग्दृष्टयः किलेत्येके, यतः किलोक्तम्—

### ''अषुव्ययमहव्यएहि य बालतवोऽकामनिजसए य। देवाउयं निबंधइ सम्महिद्दी य जो जीवो ॥''

एतच्चायुक्तं, यतोऽमीषामुकृष्टत उपरिमग्रैवेयकेषूपपात उक्तः। सम्यगृदृष्टीनां तु देशविरतानामपि न तत्रासौ विद्यते देशविरतश्रावकाणामच्युता-दूर्ध्वमगमनात् नाप्येते निह्नवः, तेषामिहैव मेदेनाभिधानात्। तस्मान्निथ्यादृष्टय एव अभव्या भव्याः वा असंयतभव्यद्रव्यदेवाः श्रमणगुणधारिणो निखिलसामाचार्यनुष्ठानयुक्ताः द्रव्यिनिगधारिणो गृह्यन्ते। ते ह्यखिलकेवलक्रियाप्रभावतः एवोपरिमग्रैवेयकेषूत्पद्यत इति। असंयताश्च ते सत्यप्यनुष्ठाने चारित्रपरिणामशुन्यत्वात्।

ननु कथं तेऽभव्या भव्या वा श्रमणगुणधारिणो भवन्ति ? इति अत्रोच्यते—तेषां हि महामिथ्यादर्शनमोहप्रादुर्भावे सत्यपि चक्रवर्ति-प्रभृत्यनेकभूपतिप्रवरपूजासत्कारसन्मानदानान् साधून् समवलोक्य तदर्थं प्रव्रज्याक्रियाकलापानुष्ठानं प्रति श्रद्धा जायते । ततश्च ते यथोक्तक्रिया-कारिण इति ।

तथा 'अविराहियसंजमाणं'ति प्रव्रज्याकालादारभ्याभग्नचारित्रपरिणामानां संज्वलनकषायसामर्थ्यात् प्रमत्तगुणस्थानकसामर्थ्याद् दा स्वल्पमाया-दिदोष्ट्रेभवेऽप्यनाचरितचरणोपधातानामित्यर्थः। तथा 'विराहियसंजमाणं'ति उक्तविपरीतानाम्। 'अविराहियसंजमासंजमाणं'ति प्रतिपत्ति-कालादारभ्याखण्डितदेशविरतिपरिणामानां श्रावकाणां, 'विराहियसंजमासंजमाणं'ति उक्तव्यतिरेकाणां। 'असन्नीणं'ति मनोलब्धि-रिहतानामकामनिर्जरावतां, तथा 'तावसाणं'ति पतितपत्राद्युपभोगवतां बालतपस्विनां, तथा 'कन्दण्याणं' ति कन्दर्पः—परिहासः स येषामस्ति तेन वा ये चरन्ति ते कन्दर्पिकाः कान्दर्पिका वा व्यवहारतश्चरणवन्त एवं कन्दर्णकौकृत्यादिकारकाः, तथाहि—

> "कहकहकहरस हसनं कंदप्पो अणिहुया य उल्लावा! कंदप्पकहाकहणं कंदप्पुवएसं संसा य।! भुमनयणवयणदसणच्छदेहिं करपायकञ्जमाईहिं। तं तं करेह जह जह हसइ यरो अत्तणा अहसं!! वाया कुकुइओ पुण तं जंपइ जेण हस्सए अञ्जो! नाणाविहजीवरुए कुब्बइ मुहतूरए चेव॥ इत्यादि। जो संजओदि एयासु अप्पसत्वासु भावणं कुणइ! सो तब्बिहेसु गच्छइ सुरेसु भइओ चरणहीणो॥" ति ।

अतस्तेषां कन्दर्पिकाणाम् । 'चरगपरिव्वायगाणं'ति चरकपरिद्राजका—धाटिभैक्ष्योपजीविनस्त्रिदण्डिनः अथवा चरकाः—कच्छोटकादयः परिद्राज-कास्तु—कपिलमुनिसूनवोऽतस्तेषां । 'किव्विसियाणं' ति किल्बिषं—पापं तदस्ति येषां ते किल्बिषिकाः, ते च व्यवहारतश्चरणवन्तोऽपि ज्ञाना-द्यवर्णवादिनः यथोक्तम्—

> "णाजस्त केवलीणं धम्मायरियस्त संघताहूणं"! माई अवन्नवाई किव्विसियं मावणं कुणइ॥"

अतस्तेषाम् । तथा 'तेरिच्छियाणं'ति तिरश्चां गवाश्वादीनां देशविरितभाजाम् । 'आजीवियाणं'ति पाषण्डिविशेषाणां नाग्न्यधारिणां गोशालक-शिष्याणामित्यन्ये । आजीविका येऽविवेकिलोकतो लब्धिपूजाख्यात्यादिभिस्तपश्चरणादीनि ते आजीविकाऽस्तित्वेनाजीविका अतस्तेषां । तथा 'आभिओगियाणं'ति अभियोजनं—विद्यामन्त्रादिभिः परेषां वशीकरणाद्यभियोगः स च द्विधा, यदाह—

''दुविहो खतु अभिओगो दवे भावे य होइ नायव्यो । टक्कंेे, होंति जोगा विज्ञा मंता य भावंभि॥'' इति

सोऽस्ति येषां तेन वा चरन्ति तंऽभियोगिका आभियोगिका वा । ते च व्यवहारतश्चरणवन्त एव मन्त्रादिप्रयोक्तारः, यदाह-

"कोउयमूईकम्मे परिणापरिणे निमित्तमाजीवी । इहिरससायगरुओ अहिओगं मावणं कुणइ ॥" इति ।

<sup>9.</sup> एव च ख. ग. घ.

२. व्यतिरेकिणामु क. च.

३. मुहत्तरए क. ख. ग. घ. च.

४. कच्छोटिका च.

५. सव्यसाहुणं क. ख. ग. च.

कौतुकं—सौभाग्याद्यर्थं स्नपनकं भूतिकर्य—ज्वरितादिभूतिदानं प्रश्नाप्रश्नं च—स्वप्नविद्यादि । 'सर्तिगीणं' ति रजोहरणादिसाधुर्तिगवतां किंविधाना-मित्याह—'दंसणवावन्नगाणं'ति दर्शनं सम्यकृत्वं व्यापन्नं—भ्रष्टं येषां ते तथा तेषां निह्नवानामित्यर्थः ।

'देवलोएसु उववज्रमाणाणं'ति, अनेन देवत्वादन्यत्रापि केचिदुत्पद्यन्त इति प्रतिपादितं, 'विराहियसंजमाणं जहन्नेणं भवणवईसु उक्कोसेणं सोहम्मे कण्पे'ति, इह कश्चिदाह—विराधितसंयमानामुत्कर्षेण सौधर्मे कल्पे इति यदुक्तं, तत्कथं घटते ? द्रौपद्याः सुकुमालिकाभवे विराधितसंयमाया ईशाने उत्पादश्रवणात् इति । अत्रोच्यते—तस्याः संयमविराधना उत्तरगुणविषया बकुशत्वमात्रकारिणी न मूलगुणविराधनेति । सौधर्मोत्पादश्च विशिष्टतरसंयमविराधनायां स्थात् । यदि पुनर्विराधनामात्रमपि सौधर्मोत्पत्तिकारकं स्यात्तदा बकुशादीनामुत्तरगुणादिप्रतिसेवावतां कथमच्युता-दिष्रतित्तः स्यात् ? कथंविद्विराधकत्वात्तेषामिति ।

'असन्नीणं जहन्नेणं भवणवासीसु उक्कोसेणं वाणमंतरेसु'ति इह यद्यपि 'चमरबलि सारमहिय'मित्यादिवचनादसुरादयो महर्द्धिकाः 'पलिओवममुक्कोसं वंतरियाणं'ति वचनाच्च व्यन्तरा अल्पर्ढिकास्तथाऽप्यत एव वचनादवसीयते—सन्ति व्यन्तरेभ्यः सकाशादल्पर्द्धयो भवनपतयः केचनेति।

असञ्ज्ञी देवेषूत्यद्यत इत्युक्तं स च आयुषा इति तदायुर्निरूपयन्नाह-

९ । ९९४. 'कइविहे ण'मित्यादि व्यक्तं, नवरं 'असन्निआउए'त्ति असंझी सन् यत्परभवयोग्यमायुर्बध्नाति तदसंझ्यायुः 'नेरइयअसन्निआउए'त्ति नैरयिकप्रायोग्य-मसंझ्यायुर्नैरयिकासंझ्यायुः एवमन्यान्यपि ।

एतच्चासंज्ञ्यायुः सम्बन्धमात्रेणापि भवति यथा भिक्षोः पात्रम्, अतस्तत्कृतत्वलक्षणसंबन्धविशेषनिरूपणायाह—

९ 199५. 'असन्नी'त्यादि व्यक्तं, नवरं 'पकरेइ'त्ति बध्नाति, 'दसवाससहरसाइं'ति रलप्रभाप्रथमप्रतरमाश्रित्य' 'उक्कोसेणं पलिओवमस्स असंखेज्जइभागं'ति रलप्रभाचतुर्थप्रतरे मध्यमस्थितिकं नारकमाश्रित्येति । कथम् ? यतः प्रथमप्रस्तटे दशवर्षाणां सहस्राणि जघन्यां स्थिति उत्कृष्टा नवतिः सहस्राणि । द्वितीये तु दश लक्षाणि जघन्या, इतरा तु नवतिर्लक्षाणि । एषैव तृतीये जघन्या, इतरा तु पूर्वकोटी । एषैव चतुर्थे जघन्या, इतरा तु सागरोपमस्य दशभागः । एवं चात्र पत्थोपमासंख्येयभागो मध्यमा स्थितिर्भवति ।

तिर्यक्सूत्रे यदुक्तं 'पलिओवमस्स असंखेजइभागं'ति तन्मिथुनकतिरश्चोऽधिकृत्येति। 'मणुस्साउए वि एवं चेव'ति जघन्यतोऽन्तर्मुहूर्तमुक्कर्षतः पत्योपमासंख्येयभाग इत्यर्थः। तत्र चासंख्येयभागो मिथुनकनरानाश्चित्य। 'देवा जहा नेरदय'ति देवा इति असंज्ञिविषयं देवायुरुपचारात्तथा वाच्यं 'जहा नेरद्दय'ति यथाऽसंज्ञिविषयं नरकायुः तद्य प्रतीतमेव। नवरं भवनपतिव्यन्तरानाश्चित्य तदवसेयमिति।

१ । १९६. एयस्स णं भंते ! इत्यादिना यदसञ्ज्यायुषोऽल्पबहुत्वमुक्तं तदस्य हस्वीदीर्घत्वमाश्रित्येति ।

🕕 प्रथमशतके द्वितीय उद्देशकः 🕕

# तृतीय उद्देशकः

द्वितीयोद्देशकान्तिमसूत्रेष्वायुर्विशेषो निरूपितः। स च मोहदोषे सित भवतीत्यतो मोहनीयविशेषं निरूपयन्नादौ च संग्रहगाथायां यदुक्तं 'कंख-पओसे'ति तद्दर्शयन्नाह—

9 199 रू. 'जीवाण'मित्यादि व्यक्तं, नवरं जीवानां सम्बन्धि यत् 'कंखामोहणिछे'ित मोहयतीति मोहनीयं कर्म तच्च चारित्रमोहनीयमपि भवतीति विशिष्यते—कांक्षा—अन्यान्यदर्शनग्रहः, उपलक्षणत्वाद्यास्य शंकादिपरिग्रहः। ततः कांक्षाया मोहनीयं कांक्षामोहनीयं मिथ्यात्वमो हनीयमित्यर्थः। 'कडे'ित कृतं क्रियानिष्पाद्यमिति प्रश्नः। उत्तरं तु 'हंता कडे'ित अकृतस्य कर्मत्वानुपपत्तेः।

इह च वस्तुनः करणे चतुर्भंगी दृष्टा, यथा देशेन हस्तादिना वस्तुनो देशस्याच्छादनं करोति, अथवा हस्तादिदेशेनैव समस्तस्य वस्तुनः, अथवा सर्वात्मना वस्तुदेशस्य, अथवा सर्वात्मना सर्वस्य वस्तुनः इत्येतां कांक्षामोहनीयकरणं प्रतिप्रश्नयन्नाह—

९।९९६. 'से'ति तस्य कर्मणः भदन्त ! 'किम्'इति प्रश्ने 'देशेन' जीवस्यांशेन 'देशः' कांक्षामोहनीयस्य कर्मणोंऽशः कृतः ? इत्येको भंगः, अथ 'देशेन' जीवांशेनैव सर्वं कांक्षामोहनीयं कृतं ? इति द्वितीयः, उत 'सर्वेण' सर्वात्मना देशः कांक्षामोहनीयस्य कृतः ? इति तृतीयः, उताहो ! 'सर्वेण' सर्वात्मना सर्वं कृतम् ? इति चतुर्थः।

अत्रोत्तरं—'सव्वेणं सव्वे कडे'ति जीवस्वाभाव्यात् सर्वस्वप्रदेशावगाढतदेकसमयबन्धनीयकर्मपुद्गलबंधने सर्वजीवप्रदेशानां व्यापार इत्यत उच्यते—सर्वात्मना 'सर्वं' तदेककालकरणीयं कांक्षामोहनीयं कर्म 'कृतं' कर्मतया बद्धं, अत एव च भंगत्रयप्रतिषेध इति, अत एवोक्तम्—

### "एगपएसोगाढं सव्वयएसेहिं कम्मुणो जोग्गं। बंधइ जहुत्तहेउं"ति,

'एमपएसोगाढं'ति जीवापेक्षया कर्म्मद्रव्यापेक्षया च ये एके प्रदेशास्तेष्ववगाढम् । सर्वजीवप्रदेशव्यापारत्वाच्च तदेकसमयबन्धनार्हं सर्वमिति गम्यम् । अथवा सर्वं यत्क्विंचत् कांक्षामोहनीयं तत्सर्वात्मना कृतं न देशेनेति ।

जीवानामिति सामान्योक्तौ विशेषो नावगम्यत इति विशेषावगमाय नारकादिवण्डकेन प्रश्नयन्नाह--

९ । ९२०. 'नेरइयाण'मित्यादि भावितार्थमेव ।

क्रियानिष्पाद्यं कर्मोक्तं, तत्क्रिया च त्रिकालविषयाऽतस्तां दर्शयन्नाह—

🤋 19२३. 'जीवाण'मित्यादि व्यक्तं, नयरं 'करिंसु'त्ति अतीतकाले कृतवन्तः, उत्तरं तु हन्त ! अकार्षुः । तदकरणेऽनादिसंसाराभावप्रसंगात् ।

- १ । १२६. एवं 'करेंति' सम्प्रति कुर्वन्ति ।
- ९ । ९२७. एवं 'करिस्संति' अनेन च भविष्यत्कालता करणस्य दर्शितेति ।

कृतस्य च कर्म्मणश्चयादयो भवनीति तान् दर्शयन्नाह-

११२८. 'एवं चिए'इत्यादि व्यक्तं, नवरं चयः—प्रदेशानुभागादेर्वर्द्धनम्, उपचयस्तदेव पौनःपुन्येन । अन्ये त्वाहुः—चयनं—कर्म्भपुद्गलोपादानमात्रम्, उपचयनं
तु चितस्याबाधाकालं मुक्त्वा वेदनार्थं निषेकः, स चैवम्—प्रथमस्थितौ बहुतरं कर्मदिलकं निषिञ्वति ततो द्वितीयायां विशेषहीनम् एव यावदुत्कृष्ययां
विशेषहीनम् निषिचति, उक्तं च—

### "मोत्तूण सगमबाहं पढमाइ ठिईइ बहुतरं दव्वं। सेसं विसेसहीणं जातुक्कोसंति सव्वासिं॥" ति।

उदीरणम्—अनुदितस्य करणविशेषादुदयप्रवेशनम् । वेदनम्—अनुभवनम् । निर्जरणं—जीवप्रदेशेभ्यः कर्मप्रदेशानां शातनिर्मिति ।

इह च सूत्रसंग्रहगाथा भवति, सा च गाहा 'कड-चिए'त्यादि, भावितार्था च ! नवरं 'आइतिए'ति कृतचितोपचितलक्षणे ! 'चउभेय'ति सामान्यक्रियाकालत्रयक्रियाभेदात् ! 'तियभेय' ति सामान्यक्रिया विरहात् ! 'पच्छिम'ति उदीरितवैदितनिर्जीणा मोहपुद्गला इति शेषः । 'तित्रि'ति त्रयस्त्रिविधा इत्यर्थः !

नन्बाद्ये सूत्रत्रये कृतिचतोपचितान्युक्तानि उत्तरेषु करमान्नोदीरितवेदितनिर्जीर्णानि ? इति, उच्यते—कृतं वितमुपचितं च कर्म चिरमप्यवितष्ठत इति करणादीनां त्रिकालक्रियामात्रातिरिक्तं चिरावस्थानलक्षणकृतत्वाद्याश्रित्य कृतादीन्युक्तानि । उदीरणानां तु न चिरावस्थानमस्तीति त्रिकालवर्तिना क्रियामात्रेणैव तान्यमिहितानीति ।

जीवाः कांक्षामोहनीयं कर्म वेदयन्तीत्युक्तम्, अय तद् वेदनकारणप्रतिपादनाय प्रस्तावयन्नाह—

9 19२६. 'जीवा णं भंते !'इत्यादि, व्यक्तं, नवरं ननु जीवाः कांक्षामोहनीयं वेदयन्तीति प्राग् निर्णीतं किं पुनः प्रश्नः ? उच्यते—वेदनोपायप्रतिपादनार्यम्, उक्तं च—

### ''पुत्रमणियंपि पच्छा जं मण्णइ तत्व कारणं अत्वि। पडिसेहो य अणुष्रा हेउविसेसोवलंमोत्ति॥''

१।१३०. 'तेहिं तेहिं'ति तैस्तैर्दर्शनान्तरश्रवणकुतीर्थिकसंसर्गादिभिर्विद्धप्रसिद्धैः । द्विर्वचनं चेह वीप्तायाम् । कारणैः—शंकादिहेतुभिः, किमित्याह—शंकिताः—जिनोक्तपदार्थान् प्रति सर्वतो देशतो वा संजातसंशयाः, कांक्षिताः—देशतः सर्वतो वा संजातान्यान्यदर्शनग्रहाः, 'वितिगिष्ठिय'ति विचिकित्सिताः—संजातफलविषयशंकाः, भेदसमापन्ना इति—किम् इदम् जिनशासनमाहोश्विदिदम् इत्येवं जिनशासनस्वरूपं प्रति मतेर्द्वैधीभावं गताः—अनध्यवसायरूपं वा मतिभङ्गं गताः, अथवा यत एव शङ्कितादिवेशेषणा अत एव मतेर्द्वैधीभावं गताः, 'कलुषसमापन्नाः' नैतदेविमत्येवं मतिविपर्यासं गताः। 'एवं खलु' इत्यादि, 'एवम्' इत्युक्तेन प्रकारेण 'खलु'त्ति वाक्यालंकारे निश्चयेऽवधारणे वा।

एतच्च जीवानां कांक्षामोहनीयवेदनमित्यमेवावसेयं, जिनप्रवेदितत्वात्, तस्य च सत्यत्वादिति तत्सत्यतामेव दर्शयन्नाह—

 ९ १९३९. 'से णूण'मित्यादि व्यक्तं, नवरं 'तदेव' न पुरुषान्तरैः प्रवेदितं, रागाद्युपहतत्वेन तस्रवेदितस्थासत्यत्वसंभवात् । 'सत्यं' स्नृतं, तच्च व्यवहारतोऽपि स्यादत आह—'निःशंकम्' अविद्यमानसन्देहमिति ।

अथ जिनप्रवेदितं सत्यमित्यभिप्रायवान् यादृशो भवति तद्दर्शयन्नाह-

9। १३२. 'से नूण'मित्यादि, व्यक्तं, नवरं 'नूनं' निश्चितम् 'एवं मणं धारेमाणे'ति 'तदेव सत्यं निःशंकं यज्ञिनैः प्रवेदितमित्यनेन प्रकारेण मनो—मानसम् उत्यन्नं सत् धारयन्—स्थिरीकुर्वन् 'एवं पकरेमणे'ति उक्तरूपेणानुत्यन्नं सत् प्रकुर्व्वन्—विदधानः 'एवं निद्वेमाणे' ति उक्तन्यायेन मनश्चेष्टयन् नान्यमतानि सत्यानीत्यादिचिन्तायां व्यापारयन्, नेष्टमानो वा विधेयेषु तपोध्यानादिषु, 'एवं संवरेमाणे' ति उक्तवदेव मनः संवृण्वन्—मतान्तरेभ्यो निवर्त्तयन् 'प्राणातिपातादीन्' वा प्रत्याचक्षाणो जीव इति गम्यते। 'आणाए'ति आज्ञायाः—ज्ञानाद्यासेवारूपजिनोपदेशस्य 'आराहए'ति आराधकः—पालयिता भवतीति।

अथ कस्मात्तदेव सत्यं यज्ञिनैः प्रवेदितम् ? इति, अत्रोच्यते, यथावद्वस्तुपरिणामाभिधानादिति तमेव दर्शयन्नाह—

१।९३३. 'से णूण'मित्यादि 'अत्थित्तं अत्थिते परिणमइ'ति अस्तित्वम्—अङ्गुल्यादेः अङ्गुल्यादिभावेन सत्त्वम्, उक्तञ्च—

### ''सर्वमस्ति स्वरूपेण, परस्तपेण नास्ति दः। अन्यवा सर्वमावानामेकत्वं संप्रसञ्यते॥''

तचेह ॠजुत्वादिपर्यायरूपमयसेयम्। अंगुल्यादिद्रव्यास्तित्वस्य कथञ्चिदृजुत्वादिपर्यायाव्यतिरिक्तित्वात् अस्तित्वे—अङ्गुल्यादेरेवाङ्गुल्यादिभावेन सत्त्वे वक्रत्वादिपर्याये इत्यर्थः। 'परिणमति' तथा भवति, इदमुक्तं भवति—द्रव्यस्य प्रकारान्तरेण सत्ता प्रकारान्तरसत्तायां वर्त्तते यथा मृद्द्रव्यस्य पिंडप्रकारेण सत्ता घटप्रकारसत्तायामिति।

१. चिट्टमाण ग. घ.

३. पर्ययतया च.

२. सवरमाण ग. घ.

'नित्यत्तं नित्यत्ते परिणमइ'त्ति नास्तित्वम्—अंगुल्यादेरंगुष्ठादिभावेनासत्त्वं तद्यांगुष्ठादिभाव एव । ततश्चांगुल्यादेर्नास्तित्व-मंगुष्ठाद्यस्तित्वरूपमंगुल्यादेर्नास्तित्वे अंगुष्ठादेः पर्यायान्तरेणास्तित्वरूपे परिणमित, यथा मृदो नास्तित्वं तन्त्वादिरूपं मृत्रास्तित्वरूपे पटे इति । अथवाऽस्तित्विमिति—धर्मधर्मिणोरभेदात् सद्वस्तु अस्तित्वे—सत्त्वे परिणमिति, तत्सदेव भविति, नात्यन्तं विनाशि स्याद्, विनाशस्य पर्यायान्तरगमनमात्ररूपत्वात्, दीपादिविनाशस्यापि तिमसादिरूपत्वा परिणामात् । तथा 'नास्तित्वम्' अत्यन्ताभावरूपं यत् खरविषाणादि तत् 'नास्तित्वे' अत्यन्ताभाव एव वर्तते, नात्यन्तमसतः सत्त्वमस्ति खरविषाणस्येवेति, उक्तं च—

#### "नासतो जावते मावो, नाभावो जावते सतः।"

अथवाऽस्तित्वमिति धर्मभेदात् सद् 'अस्तित्वे' सत्त्वे वर्त्तते यथा पटः पटत्व एव नास्तित्वं चासत् 'नास्तित्वे' असत्त्वे वर्त्तते यथा अपटो-ऽपटत्व एवेति ।

अथ परिणामहेतुदर्शनायाह-

1938. 'जं ण'मित्यादि 'अत्यित्तं अत्यित्तं परिणमइ'ति पर्यायः पर्यायान्तरतां यातीत्यर्थः। 'नत्यित्तं नित्यत्ते परिणमइ'ति वस्त्वन्तरस्य पर्याय-स्तत्पर्यायान्तरतां यातीत्यर्थः। 'पञ्जोगस' ति सकारस्यागमिकत्वात् 'प्रयोगेण' जीवव्यापारेण 'वीसस'ति यद्यपि लोके विश्वसाशब्दो जरा-पर्यायतया रूढस्तयाऽपीह स्वभावार्थो दृश्यः, इह प्राकृतत्वात् 'वीससाए'ति वाच्ये 'वीससा' इत्युक्तमिति, अत्रोत्तरम्—'पञ्जोगसावि तं'ति प्रयोगेणापि तद्—अस्तित्वादि, यथा कुलालव्यापारमृत्पिडो घटतया परिणमित। अंगुलिऋजुता वा वक्रतयेति। 'अपिः' समुचये, 'वीससावि तं'ति, यथा शुभ्राभ्रमशुभ्राभ्रतया।

> नास्तित्वस्यापि नास्तित्वपरिणामे प्रयोगविश्रसयोरेतान्येबोदाहरणानि । वस्त्वन्तरापेक्षया मृत्पिण्डादेरस्तित्वस्य नास्तित्वात् । सत्सदेव स्यादिति व्याख्यानान्तरेऽप्येतान्येवोदाहरणानि पूर्वोत्तरावस्थयोः सद्रूपत्वादिति । यदपि 'अभावोऽभाव एव स्यात्'इति व्याख्यातं, तत्रापि प्रयोगेणापि तथा विस्रसयाऽपि अभावोऽभाव एव स्यातु न प्रयोगादेः साफल्यमिति व्याख्येयमिति ।

अथोक्तहेत्वोरुभयत्र समतां भगवदिभमततां च दर्शयत्राह-

9 ! 9 ३ ५ 'जहां ते'इत्यादि 'यथा' प्रयोगविस्नसाभ्यामित्यर्थः 'ते'इति तव मतेन अथवा सामान्येनास्तित्वनास्तित्वपरिणामः प्रयोगविश्रसाजन्य उक्तः ! सामान्यश्च विधिः क्रचिदतिशयवित वस्तुन्यन्यथाऽपि स्याद् अतिशयवांश्च भगवानिति तमाश्चित्य परिणामान्यथात्वमाशंकमान आह—'जहा ते'इत्यादि, 'ते'इति तव सम्बन्धि अस्तित्वं, शेषं तथैवेति ।

अथोक्तस्वरूपस्यैवार्थस्य सत्यत्वेन प्रज्ञापनीयतां दर्शयितुमाह---

- 9 ! १३६,१३७. 'से णूण'मित्यादि अस्तित्वमस्तित्वे गमनीयं सद्वस्तु सत्त्वेनैव प्रज्ञापनीयमित्यर्थः । 'दो आलावग'ति 'से णूणं भंते ! अत्थित्तं अत्थित्ते गमणिञ्ज'मित्यादि 'पओगसावि तं वीससावि तं' इत्येतदन्त एकः, परिणामभेदाभिधानात् ।
- १ । १३८. 'जहा ते भंते ! अत्थित्तं अत्थिते गमणिज्ञ'मित्यादि 'तहा मे अत्थित्तं अत्थित्तं गमणिज्ञ'मित्येतदन्तस्तु द्वितीयोऽस्तित्वपरिणामयोः समता-ऽभिधायीति ।

एवं वस्तुप्रज्ञापनाविषयां समभावतां भगवतोऽभिधायाथ शिष्यविषयां तां दर्शयन्नाह-

9193६. 'जहा ते'इत्यादि 'यथा' स्वक्रीयपरकीयताऽनपेश्वतया समत्वेन विहितमितिप्रवृत्या उपकारबुद्ध्या वा 'ते' तव भदन्त ! 'एत्थ'ति एतस्मिन् मिय संनिहिते स्विभिष्ये गमनीयं—वस्तु प्रज्ञापनीयं 'तथा' तेनैव समतालक्षणप्रकारेण उपकारिधया वा । 'इहं'ति 'इह' अस्मिन् गृहिपाषण्डिकादौ जने गमनीयम् ? वस्तु प्रकाशनीयमिति प्रश्नः । अथवा 'एत्थं'ति स्वात्मिन यथा गमनीयं सुखप्रियत्वादि तथा 'इह' परात्मिन, अथवा यथा प्रत्यक्षाधिकरणार्थतया 'एत्थ' मित्येतच्छब्दरूपं गमनीयं तथा 'इह'मित्येतच्छब्दरूपमिति ? समानार्थत्वाद् द्वयोरपीति । कांक्षामोहनीयकर्मवेदनं सप्रसंगमुक्तम्, अथ तस्यैव बन्धमिधातुमाह—

9 1980. 'जीवाणं भंते ! कंखे'त्यादि ।

९ १९४९. 'पमायपच्चय'ति 'प्रमादप्रत्ययात्' प्रमत्ततालक्षणाद्धेतोः प्रमादश्च मद्यादिः । अथवा प्रमादग्रहणेन मिथ्यात्वाविरतिकषायलक्षणं बन्धहेतुत्रयं गृहीतम् । इष्यते च प्रमादेऽन्तर्भावोऽस्य यदाह—

''पमाओ य मुणिदेहिं मणिओ अद्वभेयओ । अण्णाणं संसओ चेव, मिच्छानाणं तहेव च ॥ रागो दोसो मइब्मंसो, धम्मंमि अणायरो । जोगाणं दुष्पणीहाणं, अद्वहा बज्जियव्वओ ॥'' ति ।

यथा 'योगनिमित्तं' च योगाः—मनःप्रभृतिव्यापाराः ते निमित्तं—हेतुर्यत्र तत्तया बध्नन्तीति, क्रियाविशेषणं चेदम्, एतेन च योगाख्यश्चतुर्थः कर्मबन्धहेतुरुक्तः, चशब्दः समुच्चये ।

अध प्रमादादेरेव हेतुफलभावं दर्शनायाहं —

9.198२. 'से ण'मित्यादि 'पमाए किंपवहे'ति प्रमादोऽसौ करमात् प्रवहति—प्रवर्त्तत इति किं प्रवहः ? पाठान्तरेण किंप्रभवः ? 'जोगप्पवहे'ति योगो—मनःप्रभृतिव्यापारः तस्रवहत्वं च प्रमादस्य मद्याद्यासेवनस्य मिथ्यात्वादित्रयस्य च मनःप्रभृतिव्यापारसद्भावे भावात्।

दर्शयन्नाह—ख. ग. घ. च.

- १।१४३. 'वीरियप्पवहे'ति वीर्यं नाम वीर्यान्तरायकर्मक्षयक्षयोपशमसमुत्यो जीवपरिणामविशेषः।
- 9 । १४४. 'सरीरणवहे'ति वीर्यं द्विधा—सकरणमकरणं च, तत्रालेश्यस्य केवलिनः कृत्स्रयोर्ज्ञेयदृश्ययोः केवलं ज्ञानं दर्शनं चोपयुञ्जानस्य योऽसा-वपरिस्पन्दोऽप्रतिघो जीवपरिणामविशेषस्तदकरणं, तदिह नाधिक्रियते । यस्तु मनोवाक्कायकरणसाधनः सलेश्यजीवकर्तृको जीवप्रदेश-परिस्पन्दात्सको व्यापारोऽसौ सकरणं वीर्यं, तद्य शरीरप्रवहम् । शरीरं विना तदभावादिति ।
- 9 । 98५. 'जीवप्पवहे'ति इह यद्यपि शरीरस्य कर्मापि कारणं न केवलं एव जीवस्तथाऽपि कर्मणो जीवकृतत्वेन जीवप्राधान्यात् जीवप्रवहं शरीरमित्युक्तम् । अथ प्रसंगतो गोशालकमतं निषेधयन्नाह—
- 9।9४६. 'एवं सइ'त्ति, 'एवम्' उक्तंन्यायेन जीवस्य कांक्षामोहनीयकर्मबंधकत्वे सति 'अस्ति' विद्यते न तु नास्ति। यथा गोशालकमते नास्ति जीवा-नामुत्यानादि, पुरुषार्थासाधकत्वात्, नियतित एव पुरुषार्थसिद्धेः, यदाह—

"प्राप्तव्यो नियतिबत्ताश्रयेण योऽर्षः, सोऽवश्यं भवति नृणां शुभोऽशुमो वा। भूतानां महति कृतेऽपि हि प्रयत्ने, नामाव्यं भवति न माविनोऽस्ति नाशः॥" इति।

एवं हि अप्रामाणिकाया नियतेरभ्युपगमः कृतो भवति, अध्यक्षसिद्धपुरुषकारापलापश्च स्यादिति।

'उड़ाणे इ व'त्ति उत्थानमिति वेति वाच्ये प्राकृतत्वात्सन्धिलोपाभ्यामेवं निर्देशः। तत्र 'उत्थानं' ऊर्ध्यामवनम् 'इतिः'उपप्रदर्शने, वाशब्दो विकल्पे समुद्यये वा। 'कम्मे इ व'त्ति कर्म—उत्क्षेपणापक्षेपणादि। 'बले इ व 'ति बलं—शारीरः प्राणः। 'वीरिए इ व'ति वीर्यं—जीवोत्साहः। 'पुरिसक्कारपरक्कमे इ व'ति पुरुषकारपर्यक्रमः। अथवा पुरुषकारः—पुरुषक्रिया सा च प्रायः स्त्रीक्रियातः प्रकर्षवती भवतीति तत्त्वभावत्वादिति विशेषेण तद्ग्रहणं, पराक्रमस्तु शत्नुनिराकरणमिति। कांक्षामोहनीयस्य वेदनं बन्धश्च सहेतुक उक्तः। अथ तस्यैवोदीरणामन्यद्य तद्गतमेव दर्शयन्नाह—

9 1989. 'से नूण'मित्यादि 'अप्पणा चेव'ति 'आत्मनैव' स्वयमेव जीवः, अनेन कर्मणो बन्धादिषु मुख्यवृत्त्या आत्मनः एवाधिकारः उक्तो, नापरस्य, आह च—

### "अणुमेत्तोवि न करसङ्, वंघो परवत्युपद्यया भणिओ।" ति ।

'उदीरेइ'त्ति उदीरयति—करणविशेषेणाकृष्य भविष्यत्कालवेद्यं कर्म क्षपणायोदयावलिकायां प्रवेशयति । तथा 'गरहइ' ति आत्मनैय गर्हते निन्दति अतीतकालकृतं कर्म स्वरूपतः, तत्कारणगर्हणद्वारेण वा जातिविशेषबोधः सन् । तथा 'संवरइ'त्ति संवृणोति न करोति वर्त्तमानकालिकं कर्मस्वरूपतः तद्हेतुसंवरणद्वारेण वेति । गर्हादौ च यद्यपि गुर्वादीनामपिसहकारित्वमस्ति तथाऽपि न तेषां प्राधान्यं जीववीर्यस्यैव तत्र कारणत्वात् । गुर्वादीनां च वीर्योत्लासनमात्र एव हेतुत्वादिति ।

अथोदीरणमेवाश्रित्याह<sup>3</sup>—

१।१४६. 'जं तं भंते !'इत्यादि व्यक्तं, नयरं अथोदीरयतीत्यादि पदत्रयोद्देशेऽपि कस्मात् 'तं किं उदित्रं उदीरेइ' इत्यादिना आद्यपदस्यैव निर्देशः कृतः ? उच्यते—उदीर्णादिके कर्मविशेषणचतुष्टये उदीरणामेवाश्रित्व विशेषणस्य सद्भावाद् इतरयोस्तु तदभावाद् । एवं तर्हि उद्देशसूत्रे गर्हते संवृणोतीत्येतत् पद्छ्यं कस्मादुपात्तम् ? उत्तरत्रानिर्देक्ष्यमाणत्यात्तस्येति, उच्यते—कर्मण उदीरणायां गर्हासंवरणे प्रायः उपायौ इत्यिभधानार्थम्, एवमुत्तरत्रापि वाच्यमिति ।

प्रश्नार्थश्चेहोत्तरव्याख्यानाद्बोद्धव्यः, तत्र 'नो उदिन्नं उदीरेइ'ति उदीर्णत्वादेव उदीर्णस्याय्युदीरणे उदीरणाऽविरामप्रसंगात् । 'नो अणुदिन्नं उदीरेइ'त्ति इहानुदीर्ण—चिरेण भविष्यदुदीरणम् अभविष्यदुदीरणं च तन्नोदीरयति तद्विषयोदीरणायाः सम्प्रत्यनागतकाले चाभावात् । 'अणुदिन्नं उदीरणाभवियं कम्मं उदीरेइ'त्ति अनुदीर्णं स्वरूपेण किन्त्वनन्तरसमय एव यदुदीरणाभविकं तदुदीरयति, विशिष्टयोग्यताप्राप्तत्वात् ।

तत्र भविष्यतीति भवा सैव भविका उदीरणा भविका यस्येति प्राकृतत्वाद् उदीरणाभविकम्, अन्यथा भविकोदीरणमिति स्यात्, उदीरणाया<sup>र</sup> वा भव्यम्—योभ्यमुदीरणाभव्यमिति । 'नो उदयाणंतरपच्छाकड' न्ति उदयेनान्तरसमये पश्चात्कृतम् अतीततां नीतं यत्तत्तथा तदपि नोदीरयित<sup>र</sup>, तस्यातीतत्वात् अतीतस्य चासत्त्वाद् असतश्चानुदीरणीयत्वादिति ।

इह च यद्यप्युदीरणादिषु कालस्वभावादीनां कारणत्वमस्ति तथाऽपि प्राधान्येन पुरुषवीर्यस्यैव कारणत्वमुपदर्शयन्नाह-

- १। १४६. 'जं त'मित्यादि व्यक्तं, नवरं उत्थानादिनोदीरयतीत्युक्तं, तत्र च यदापत्रं तदाह-
- १ १९५०. 'एवं सङ्'त्ति 'एवम्' उत्थानादिसाध्ये उदीरणे सतीत्यर्थः, शेषं तथैव ।

कांक्षामोहनीयस्योदीरणोक्ता, अथ तस्यैवोपशमनमाह--

९. उदीरणा क. च. छ.

२. उद्देशके ख. ग. घ. छ.

उदीरणायां क.

४. नो उदीरयति क. ख. छ.

९ ! १५१. 'से णूण'मिलादि, उपशमनं मोहनीयस्यैव, यदाह-

### ''मोहस्सेवोवसमो खाओवसमो चउण्ह घाईणं। उदयक्खयपरिणामा अङ्ग्रप्टवि होति कम्माणं।।''

उपशमश्चोदीर्णस्य क्षयः अनुदीर्णस्य च विपाकतः प्रदेशतश्चाननुभवनं, सर्वथैव विष्कम्भितोदयत्वमित्यर्थः। अयं चानादि-मिथ्यादृष्टेरौपशमिकसम्यक्त्वलाभे उपशमश्रेणिगतस्य चेति।

- ९ । १५२. 'अणुदित्रं उवसामेति'त्ति उदीर्णस्य त्ववश्यं वेदनादुपशमनाभाव इति । उदीर्णं सद्वेद्यते इति वेदनसूत्रं, तत्र-
- 9 19 ५६ : 'उदित्रं वेएइ'ति अनुदीर्णस्य वेदनाभावात्, अथानुदीर्णमपि वेदयति तर्हि उदीर्णानुदीर्णयोः को विशेषः स्यात् ? इति । वेदितं सन्निर्जीर्यत इति निर्जरासूत्रं, तत्र—
- 9 19६०. 'उदयाणंतरपच्छाकड'ति उदयेनानन्तरसमये यसश्चात्कृतम्—अतीततां गमितं तत्तया तत् 'निर्जरयति' प्रदेशेभ्यः शातयति, नान्यद्, अननु-भूतरसत्वादिति । उदीरणोपशमवेदननिर्जरणसूत्रोक्तार्यसंग्रहगाथा—

### "तइएण उदीरेंति उवसामेंति य पुणोवि बीएणं। वेइंति निजरेंति य पदमचउत्वेहिं सबेऽवि॥"

अथ कांक्षामोहनीयवेदनादिकं निर्ज़रान्तं सूत्रप्रपञ्चं नारकादिचतुर्विशतिदण्डकैर्नियोजयन्नाह<sup>\*</sup>—

९ ! १६३. 'नेरइयाण'मित्यादि इह च 'जहा ओहिया जीवा' इत्यादिना 'हंता वैयंती, कहन्नं भंते ! नेरइयाणं कंखामोहणिञ्जं कम्मं वेयंति ? गोयमा! तेहिं तेहिं कारणेहिं' इत्यादिसूत्रं निर्जरासूत्रान्तं स्तनितकुमारप्रकरणान्तेषु प्रकरणेषु सूचितं, तेषु च यत्र यत्र जीवपदं प्रागधीतं तत्र तत्र नारकादि-पदमध्येयमिति ।

पञ्चेन्द्रियाणामेव शङ्कितत्वादयः कांक्षामोहनीयवेदनप्रकारा घटन्ते नैकेन्द्रियादीनाम्, अतस्तेषां विशेषेण तद्वेदनप्रकारदर्शनायाह<sup>3</sup>—

- १।१६४. 'पुढविकाइयाण'मित्यादि, व्यक्तं, नवरम्--
- 9 19६५. 'एवं तक्षा इ व'त्ति एवं—वक्ष्यमाणोल्लेखेन तर्को—विमर्शः स्त्रीलिंगनिर्देशश्च प्राकृतत्वात् । 'सन्ना इ व'त्ति संज्ञा—अर्थावग्रहरूपं ज्ञानं। 'पण्णा इ' व ति प्रज्ञा—अशेषविशेषविषयं ज्ञानमेवम् । 'मणे इव'त्ति मनःस्मृत्यादिविशेषमतिमेदरूपं 'वइ इ व'त्ति वाग्—वचनं 'सेसं तं चेव'त्ति शेषं तदेव यद् औधिकप्रकरणेऽधीतं, तच्चेदम्—'हंता गोयमा! तमेव सद्यं नीसंकं जं जिणेहिं पवेइयं । से णूणं भंते! एवं मणं धारेमाणे 'इत्यादि तावद् वाच्यं यावद् 'से णूणं भंते! अप्पणा चेव निज्ञरेइ अप्पणा चेव गरहइ' इत्यादेः सूत्रस्य 'पुरिसक्कारपरक्कमेइ व'त्ति पदम्।
- ९।१६७.'एवं जाव चउरिंदिय'ति पृथिवीकायप्रकरणवदप्कायादिप्रकरणानि चतुरिन्द्रियप्रकरणान्तान्यध्येयानि! तिर्यक्पञ्चेन्द्रियप्रकरणादीनि तु वैमानिकप्रकरणान्तानि औधिकजीवप्रकरणवत्तदिभलापेनाध्येयानीति, अत एवाह—
- १।१६८. 'पंचेंदिए'त्यादि।

भवतु नाम शेषजीवानां कांक्षामोहनीयवेदनं निर्ग्रन्थानां पुनस्तन्न संभवति, जिनायमावदातबुद्धित्वात्तेषामिति प्रश्नयन्नाह—

- ९ । १६६. 'अखि ण'मित्यादि काक्काऽध्येयम् 'अस्ति' विद्यतेऽयं पक्षः—यदुत 'श्रमणाः' व्रतिनः, अपिशब्दः श्रमणानां कांक्षामोहनीयस्यावेदनसंभावनार्थः ।
   ते च शाक्यादयोऽपि भवन्तीत्याह—'निर्ग्रन्थाः' सबाह्याभ्यन्तरग्रन्थात्रिर्गताः, साधव इत्यर्थः ।
- ९ १ १७०. 'णाणंतरेहिं'ति एकस्माज्ज्ञानादन्यानि ज्ञानानि ज्ञानन्तराणि तैर्ज्ञानिवशेषेषु वा शंकिता इत्यादिभिः सम्बन्धः, एवं सर्वत्र । तेषु वैवं शंकादयः स्युः—यदि नाम परमाण्वादिसकलरूपिद्रव्यावसानविषयग्राहकत्वेन संख्यातीतरूपाण्यवधिज्ञानानि संति तत् किमपरेण मनःपर्यायज्ञानेन? तद्विषयभूतानां मनोद्रव्याणामवधिनैव दृष्टव्यात्, उच्यते वागमे मनःपर्यायज्ञानमिति किमत्र तत्त्वमिति ज्ञानतः शंका । इह समाधिः—यद्यपि मनोविषयमप्यवधिज्ञानमस्ति तथाऽपि न मनःपर्यायज्ञानमवधावन्तर्भवति । भिन्नस्वभावत्वात्, तथाहि—मनःपर्यायज्ञानं मनोमात्रद्रव्य-ग्राहकमेवादर्शनपूर्वकं च । अवधिज्ञानं तु किञ्चिन्मनोव्यतिरक्तद्रव्यग्राहकं किचिन्नोभयग्राहकं दर्शनपूर्वकं च न तु केवलमनोद्रव्यग्राहकं इत्यादि बहुवक्तव्यमतोऽवधिज्ञानातिरिक्तं भवति मनःपर्यायज्ञानमिति ।

तथा २. दर्शनं—सामान्यबोधः तत्र यदि नामेन्द्रियानिन्द्रियनिर्मित्तः सामान्यार्यविषयो बोधो दर्शनं तदा किमेकश्चसुर्दर्शनम्न्यस्त्वचसुर्दर्शनम् ? अथेन्द्रियानिन्द्रियमेदात् मेदस्तदावसुष इव श्रोत्रादीनामपि दर्शनभावात् । षडिन्द्रियनोइन्द्रियजानि दर्शनानि स्युनं द्वे एवेति । अत्र समाधिः —सामान्यविशेषात्मकत्वाद् वस्तुनः क्रचिद्विशेषतस्तन्निर्देशः क्रचिद्य सामान्यतः । तत्र चक्षुर्दर्शनमिति विशेषतः अचक्षुर्दर्शनमिति च सामान्यतः । यद्य प्रकारान्तरेणापि निर्देशस्य संभवे चक्षुर्दर्शनमचक्षुर्दर्शनं चेत्युक्तं तदिन्द्रियाणामप्राप्तकारित्वप्राप्तकारित्वविभागात् । मनसस्त्वप्राप्तकारित्वेऽपि प्राप्तकारीन्द्रियवर्गस्य तदनुसरणीयस्य बहुत्वात्तद्दर्शनस्यावसुर्दर्शनशब्देन ग्रहणमिति ।

अथवा दर्शनं-सम्यक्त्वम्, तत्र च शंका-

''मिच्छत्तं जमुदिन्नं तं खीणं अणुदीयं च उवसंतं।''

३. दर्शयन्नाह ग.

१. निर्जीर्यति क. ख.

२. दण्डके क. ख. च. छ.

इत्येवंलक्षणं क्षायोपशिमकम्। औपशिमकमप्येवं लक्षणमेव, यदाह-

## ''सीपम्मि उदिश्रमी अणुदिञ्जते य सेसमिच्छते। अंतोमुहुत्तमेत्तं उवसमसम्मं सहइ जीवो॥''

ततोऽनयोर्न विशेषः उक्तश्चासाविति, समाधिश्च—क्षयोपशमो हि उदीर्णस्य क्षयोऽनुदीर्णस्य च विपाकानुभवापेक्षयोपशमः प्रदेशानुभव-स्तूदयोऽस्त्येव, उपशमे तु प्रदेशानुभवोऽपि नास्तीति, उक्तं च—

### ''वेएइ संतकम्मं खओवसमिएसु नाणुमावं सो । उबसंतकसाओ पुण वेदेइ ण संतकममं ति ॥''

तथा ३. चारित्रं—चरणं तत्र च यदि सामायिकं सर्वसावद्यविरतिलक्षणं छेदोपस्थापनीयमपि तल्लक्षणमेव, महाव्रतानामवद्यविरतिल्रस्वात्, तत्कोऽनयोर्मेदः ? उक्तश्चासाविति, अत्र समाधिः—ऋजुजडवक्रजडानां प्रथमचरमजिनसाधूनामाश्चासनाय छेदोपस्थापनीयमुक्तम् । व्रतारोपणे हि मनाक् सामायिकाशुद्धाविप व्रताखण्डनाचारित्रिणो वयं चारित्रस्य व्रतस्थत्वादिति बुद्धिः स्यात्, सामायिकमात्रे तु तदशुद्धौ भव्रं नश्चारित्रं, चारित्रंस्य सामायिकमात्रत्वादित्येवमनाश्चासस्तेषां स्यादिति, आह च—

### "रिजवक्कजडा पुरिमेयराण सामाइए वयारुहणं। मणयमसुद्वेदि जओ सामाइए हुंति हु वयाइं॥'' इति।

तथा ४. लिंगं—साधुवेषः । तत्र च यदि मध्यमजिनैर्यथालब्धवस्ररूपं लिंगं साधूनामुपदिष्टं, तदा किमिति प्रथमचरमजिनाभ्यां सप्रमाणधवलवसनरूपं तदेवोक्तं ? सर्वज्ञानामविरोधिवचनत्वादिति । अत्रापि ऋजुजडवक्रजडऋजुप्रज्ञशिष्यानाश्रित्य भगवतां तस्योपदेशः, तथैव तेषामुपकारसम्भवादिति समाधिः ।

तथा ५. प्रवचनमागमः। तत्र च यदि मध्यमजिनप्रवचनानि चतुर्यामधर्मप्रतिपादकानि, कथं प्रथमेतरजिनप्रवचने पञ्चयामधर्मप्रतिपादके ? सर्वज्ञानामविरुद्धवचनत्वात्। अत्रापि समाधिः—चतुर्यामोऽपि तत्त्वतः पञ्चयाम एवासौ, चतुर्थप्रतस्य परिग्रहेऽन्तर्भूतत्वात्। योषा हि नाम-परिगृहीता भुज्यते इति न्यायादिति।

तथा ६. प्रवचनमधीते वेत्ति वा प्रावचनः—कालापेक्षया बह्धागमः पुरुषः । तत्रैकः प्रावचनिक एवं कुरुते अन्यस्त्वेवमिति किमत्र तत्त्वमिति ? समाधिश्चेह— चारित्रमोहनीयक्षयोपशमविशेषेण उत्सर्गापवादादिभावितत्वेन च प्रावचनिकानां विचित्रा प्रवृत्तिरिति नासौ सर्वथाऽपि प्रमाणम्, आगमाविरुद्धप्रवृत्तेरेष प्रमाणतादिति ।

तथा ७. कल्पो—जिनकल्पिकादिसमाचारः। तत्र यदि नाम जिनकल्पिकानां नाग्न्यादिरूपो महाकष्टः कल्पः कर्मक्षयाय, तदा स्थविरकल्पिकानां वस्त्रपात्रादिपरिभोगरूपो यथाशक्तिकरणात्मकोऽकष्टस्वभावः कथं कर्मक्षयायेति ? इह च समाधिः—द्वाविप कर्मक्षयहेतू, अवस्थाभेदेन जिनोक्तन्तत्त् । कष्टाकष्टयोश्च विशिष्टकर्मक्षयं प्रत्यकारणत्वादिति ।

तथा ६. मार्गः—पूर्वपुरुषक्रमायता सामाचारी! तत्र केषाञ्चिद्दिश्चैत्यवन्दनानेकविधकायोत्सर्गकरणादिकाऽऽवश्यकसामाचारी तदन्येषां तु न तथेति किमत्र तत्त्विमित ? समाधिश्च—गीतार्थाशठप्रवर्तिताऽसौ सर्वाऽपि न विरुद्धा, आचरितलक्षणोपेतत्वात् । आचरितलक्षणं चेदम्—

### "असदेण समाइमं जं कत्यइ केणई असावजं। न निवारियमजेहिं बहुमणुमयमेयमायरियं॥" ति।

तथा ६. मतं—समान एवागमे आचार्याणामभिप्रायः। तत्र च सिद्धसेनदिवाकरो मन्यते—केविलनो युगपद् ज्ञानं दर्शनं च, अन्यथा तदावरणक्षयस्य निरर्थकता स्थात्। जिनभद्रगणिक्षमाश्रमणस्तु भिन्नसमये ज्ञानदर्शने, जीवस्वरूपत्यत्। तथा तदावरणक्षयोपशमे समानेऽपि क्रमेणैव मित-श्रुतोपयोगौ, न चैकतरोपयोगे इतरक्षयोपशमामावः। तत्वयोपशमस्योक्तृष्टतः षट्षष्टिसागरोपमप्रमाणत्वादतः किं तत्त्वमिति ? इह च समाधिः —यदेव मतमागमानुपाति तदेव सत्यमिति मन्तव्यमितरत्युनरुपेक्षणीयम्। अथ चाबहुश्रुतेन नैतदवसातुं शक्यते तदैवं भावनीयम्—आचार्याणां सम्प्रदायादिदोषादयं मतभेदः। जिनानां तु मतमेकमेवाविरुद्धं च, रामादिविरहितत्वात्। आह च—

### "अणुक्कयपराणुग्गहपरायणा जं जिणा जुगप्यवरा ! जियरागदोसमोहा य णज्यहावाइणो तेण !! " ति !

तथा १०. भंगाः—द्व्यादिसंयोगभंगकाः। तत्र च द्रव्यतो नाम एका हिंसा न भावत इत्यादि चतुर्भङ्ग्युक्ता च तत्र प्रथमोऽपि भंगो युज्यते, यतः किल द्रव्यतो हिंसा—ईर्यासमित्या गच्छतः पिपीलिकादिव्यापादनं, न चेयं हिंसा, तल्लक्षणायोगात्, तथाहि—

### "जो उ पमत्तो पुरिसो तस्स उ जोगं पडुच दे सत्ता! वावजंती नियमा तेसिं सो हिंसओ होइ॥" ति।

उक्ता चेयमतः शंका, न चेयं युक्ता। एतद्गाथोक्तिहेंसालक्षणस्य द्रव्यभाविहेंसाश्रयत्वात्, द्रव्यहिंसायास्तु मरणमात्रतया रुढत्वादिति। तथा ११. नया—द्रव्यास्तिकादयः। तत्र यदि नाम द्रव्यास्तिकमतेन नित्यं वस्तू, पर्यायास्तिकनयमतेन कथं तदेवानित्यं ? विरुद्धत्वात्, इति शंका, इयं चायुक्ता। द्रव्यापेक्षयैव तस्य नित्यत्वात्, पर्यायापेक्षया चानित्यत्वात्। दृश्यते चापेक्षयैकत्रैकदा विरुद्धानामपि धर्म्माणां समावेशो। यथा जनकापेक्षया य एव पुत्रः स एव पुत्रापेक्षया पितेति।

तथा १२. नियम:—अभिग्रहः। तत्र यदि नाम सर्वविरतिः सामायिकं तद् किमन्येन पौरुष्यादिनियमेन ? सामायिकेनैव सर्वगुणावासेः उक्तश्चासौ इति शंका, इयं चायुक्ता। यतः सत्यपि सामायिके युक्तः पौरुष्यादिनियमः, अप्रमादवृद्धिहेतुत्वादिति, आह च—

### "सामाइए वि हु सावज्रचागस्त्वे उ बुणकरं एवं। अपमायवृह्विज्ञणगत्तणेण आणाओ विक्रेयं॥" ति।

तथा १३. प्रमाणं—प्रत्यक्षादि। तत्रागमप्रमाणम्—आदित्यो भूमेरुपिर योजनशतैरद्यभिः संचरति, चक्षुः प्रत्यक्षं च तस्य भुवो निर्गच्छतो ग्राहकमिति किमत्र सत्यमिति सन्देहः, अत्र समाधिः—न हि सम्यक् प्रत्यक्षमिदं, दूरतरदेशतो विभ्रमादिति।

॥प्रथमशते तृतीयोद्देशकः ॥

## चतुर्ष उद्देशकः

अनन्तरोद्देशके कर्म्मणः उदीरणवेदनायुक्तमिति तस्यैव भेदादीन् दर्शयितुं तथा द्वारगाथायां 'पगइ'ति यदुक्तं तच्चाभिधातुमाह-

१ 19७४. 'कड् ण'मित्यादि, व्यक्तं, नवरं 'कम्मपगडीओ'त्ति प्रज्ञापनायां त्रयोविंशतितमस्य कर्मप्रकृत्यिभधानस्य पदस्य प्रथमोद्देशको नेतव्यः । एतद्वाच्यानां चार्यानां सङ्ग्रहगाथाऽस्तीत्यत आह—गाहा, सा चेयम्—'कई'त्यादि । तत्र 'कड्ष्पगडी'ति द्वारं, तद्यैवम्—'कइ णं भंते ! कम्मप्पगडीओ पन्नताओ? गोयमा ! अड्ड, तंजहा—गाणावरणिज्ञ'मित्यादि—

'कह<sup>ै</sup> बंधइ'त्यादि<sup>\*</sup> द्वारिपदं चैवम्—कहन्नं भंते ! जीवे अङ्ठ कम्मपगडीओ बंधइ ? गोयमा ! णाणावरिणञ्जस्स कम्मस्स उदएणं दंसणावरिणञ्जं कम्मं निग्गच्छइ' विशिष्टोदयावस्थं जीवस्तदासादयतीत्वर्थः । 'दिरसणावरिणञ्जस्स कम्मस्स उदएणं दंसणमोहिणञ्जस्य कम्मस्स उदएणं मिच्छत्तं निग्चछइ, मिच्छत्तेणं उदिन्नेणं एवं खलु जीवे अङ्ठ कम्मपगडीओ बंधइ' इत्यादि । न चैविमहेतरेतराश्रयदोषः कर्मबन्धप्रवाहस्यानादित्वादिति !

'कइहिं व<sup>ै</sup> ठाणेहिं'ति द्वारं तच्चैयम्—'जीवे णं भंते ! णाणावरणि<mark>ज्ञं कम्मं कइहिं ठा</mark>णेहिं बंधइ ? गोयमा ! दोहिं ठाणेहिं<sup>\*</sup>, तंजहा—रागेण य दोसेण य'इत्यादि |

'कइ वेएइ व'ति द्वारिमदं चैवम्—'जीवे णं भंते ! कइ कम्मपगडीओ वेएइ ? गोयमा ! अत्थेगइए वेएइ, अत्थेगितए नो वेएइ, जे वेएइ से अड' इत्यादि । 'जीवे णं भंते ! णाणावरिणञ्जं कम्मं वेएइ ? गोयमा ! अत्थेगइए वेएइ, अत्थेगितए नो वेएइ' केविलनोऽवेदनात् । 'णेरइए णं भंते ! णाणावरिणञ्जं कम्मं वेएइ ? गोयमा ! नियमा वेएइ'इत्यादि ।

'अणुभागे कइविहो कस्स'त्ति कस्य कर्म्मणः कतिविधो रसः ? इति द्धारम्। इदं चैवम्--'णाणावराणिज्रस्स णं भंते ! कम्मस्स कतिविहे अणुभागे पण्णत्ते? गोयमा ! दसविहे पण्णत्ते, तंजहा--सोयावरणे सोयवित्राणावरणे' इत्यादि ! द्रव्येन्द्रियावरणो भावेन्द्रियावरणश्चेत्यर्थः।

अथ कर्मविन्ताधिकारान्मोहनीयमाश्रित्याह-

- 9 19 % : 'जीवे णं भंते'इत्यादि 'मोहणिञ्जेणं'ति मिथ्यात्वमोहनीयेन 'उदिण्णेणं ति उदितेन 'उवड्डाएञ्ज' त्ति 'उपतिष्ठेत' उपस्थानं—परलोकक्रियास्वभ्युपगमं कुर्यादित्यर्थः ।
- 9 । ९७६. 'वीरियत्ताए'ति वीर्ययोगाद्वीर्यः—प्राणी, तद्भावो वीर्यता । अथवा वीर्यमेव स्वार्थिकप्रत्ययाद् वीर्यता । वीर्याणां वा भावो वीर्यता तया । 'अवीरियत्ताए'त्ति अविद्यमानवीर्यतया वीर्याभावेनेत्यर्थः । नो अवीरियत्ताए'त्ति वीर्यहेतुकत्वादुपस्थानस्येति ।
- ९।९७७. 'बालवीरियत्ताए'त्ति बालः—सम्यगर्थानवबोधात् सद्बोधकार्यविरत्यभावाच्च मिथ्यादृष्टिस्तस्य या वीर्यता—परिणतिविशेषः सा तथा तया। 'पंडियवीरियत्ताए'त्ति पण्डितः—सकलावद्यवर्जकस्तदन्यस्य परमार्थतो निर्ज्ञानत्वेनापण्डितत्त्वाद् यदाह—

### "तज्ज्ञानमेव न भवति यस्मिज्जुदिते विभाति रागगणः। तमसः कुतोऽस्ति शक्तिर्दिनकरिकरणात्रतः स्यातुम्॥" इति

सर्वविरत इत्यर्थः। 'बालपंडियवीरियत्ताए'ित बालो देशे विरत्यभावात्, पण्डितो देश एव विरतिसद्भावादिति बालपण्डितो—देशविरतः। इह च मिथ्यात्वे उदिते मिध्यादृष्टित्वाञ्जीवस्य बालवीर्येणैवोपस्थानं स्याव्रेतराभ्याम्। एतदेवाह—'गोयमे !'त्यादि। उपस्थानविपक्षोऽपक्रमणमतस्तदाश्रित्याह—

- १।१७६. 'जीवे ण'मित्यादि 'अवक्कमेज्र'त्ति 'अपक्रामेत' अपसर्पेत्, उत्तमगुणस्थानकाद् हीनतरं गच्छेदित्यर्थः।
- १।१८०. 'बालवीरियत्ताए अवक्कमेञ्ज'ित मिथ्यात्वमोहोदये सम्यक्त्वात् संयमाद्देशसंयमाद् वा 'अपक्रामेत्' मिथ्यादृष्टिर्भवेदिति । 'णो पंडियवीरियत्ताए अवक्कमेञ्ज'ित निह पण्डितत्वारुण्धानतरं गुणस्थानकमस्ति यतः पण्डितवीर्येणापसर्पेत् । 'सिय बालपंडियवीरियत्ताए अवक्कमेञ्ज'ित स्यात कदाविद्यारित्रमोहनीयोदयेन संयमादपगत्य बालपण्डितवीर्येण देशविरतो भवेदिति ।

किह ख. ग. घ. च. छ.

३. च. क. ग. घ. च. छ.

२. बंधइ ति क. घ. च. छ.

४. ठाणेहिं बंधइ ग. च. छ.

वाचनान्तरे त्वेवम्--'बालवीरियत्ताए नो पंडियवीरियत्ताए नो बालपंडियवीरियत्ताए'ति तत्र च मिथ्यात्वमोहोदये बालवीर्यस्यैव भावा-दितरवीर्यद्वयनिषेध इति !

उदीर्णविपक्षत्वादुपशान्तस्येत्युपशान्तसूत्रद्वयं तथैवं ।

 १।१६३.नवरम् 'उवञ्चाएञा पंडियवीरियत्ताए'ति उदीर्णालापकापेक्षयोपशान्तालापकयोरयं विशेषः—प्रथमालापके सर्वथा मोहनीयेनोपशान्तेन सतोपतिष्ठेत क्रियास् पण्डितवीर्येण, उपशान्तमोहावस्थायां पण्डितवीर्यस्यैव भावादितरयोश्चाभावात्।

वृद्धैस्तु काञ्चिद्वाचनामाश्रित्येदं व्याख्यातं—मोहनीयेनोपशान्तेन सता न मिथ्यादृष्टिर्जायते, साधुः श्रावको वा भवतीति। द्वितीयालापके तु 'अवक्रमेज बालपंडियवीरियत्ताए'ति मोहनीयेन हि उपशान्तेन संयतत्वाद् बालपण्डितवीर्येणापक्रामन् देशसंयतो<sup>र</sup> भवति। देशतस्तस्य मोहो-पशमसद्भावात्। न तु मिथ्यादृष्टिः, मोहोदय एव तस्य भावात्, मोहोपशमस्य चेहाधिकृतत्वादिति।

अथापक्रामतीति यदुक्तं तत्र सामान्येन प्रश्नयन्नाह-

- ९ १९८७. 'से भंते ! कि'मित्याह—'से'ति असौ जीवः अथार्थो वा सेशब्दः 'आयाए'ति आत्मना 'अणायाए'ति अनात्मना, परत इत्यर्थः 'अपक्रामित' अपसर्णित । पूर्वं पण्डितत्वरुचिर्भूत्वा पश्चान् मिश्ररुचिर्मिथ्यारुचिर्वा भवतीति, कोऽसौ ? इत्याह—मोहनीयं कर्म मिथ्यात्वमोहनीयं चारित्रमोहनीयं वा वेदयन् उदीर्णमोह इत्यर्थः ।
- 9 1 9 ददः 'से' कहमेयं भंते !'त्ति अय 'कथं' केन प्रकारेण 'एतद्' अपक्रमणम् 'एवं'ति मोहनीयं वेदयमानस्येति। इहोत्तरं—'गोयमे'त्यादि 'पूर्वम्' अपक्रमणात् प्राग् 'असौ' अपक्रमणाकारी जीवः 'एतद्' जीवादि अहिंसादि वा वस्तु 'एवं' यथा जिनैरुक्तं 'रोचते' श्रद्धते करोति वा। 'इदानीं' मोहनीयोदयकाले सः जीवः एतद् जीवादि अहिंसादि वा एवं यथा जिनैरुक्तं 'नो रोचते' न श्रद्धते न करोति वा। 'एवं खलु' उक्तप्रकारेण 'एतद्' अपक्रमणं एवं मोहनीयवेदनेत्यर्थः।

मोहनीयकर्माधिकारात् सामान्यकर्म चिन्तयन्नाह-

- १ । ९ ८६. 'से नूण'मित्यादि 'नेरइयस्त वे'त्यादौ नास्ति मोक्षः इत्येवं सम्बन्धात् षष्ठी । 'जे कडे'ति तैरेव यद् बद्धं 'पावे कम्मे'ति 'पापं' अशुभं नरकगत्यादि,
  सर्वमेव वा 'पापं' दुष्टं मोक्षव्याधातहेतुत्वात् । 'तस्स'ति तस्मात्कर्मणः सकाशात् 'अवेइयत्त'ति तत्कर्मानन्भूय ।
- 9 19६०. 'एवं खलु'ति वक्ष्यभाणप्रकारेण 'खलु' वाक्यालंकारे 'मए'ति मया, अनेन च वस्तुप्रतिपादने सर्वज्ञत्वेनात्मनः स्वातन्त्र्यं प्रतिपादयति । 'पएसकम्भे य'ति प्रदेशाः—कर्मपुद्गला जीवप्रदेशेष्वोतप्रोतास्तद्रूपं कर्म्म प्रदेशकर्म । 'अणुभागकम्भे य'ति अनुभागः—तेषामेव कर्मप्रदेशानां संवेद्यमानता-विषयो रसस्तद्रूपं कर्म अनुभागकर्म । तत्र यत् प्रदेशकर्म तित्रयमाद् वेदयति, विपाकस्याननुभवनेऽपि कर्मप्रदेशानामवश्यं क्षपणात्, प्रदेशेभ्यः प्रदेशान्नियमाच्छातयतीत्वर्थः । अनुभागकर्म च तथाभावं वेदयति वा न वा, यथा मिथ्यात्वं तत्क्षयोपशमकालेऽनुभागकर्मतया न वेदयित प्रदेशकर्मतया तु वेदयत्येवेति ।

इह च द्विविधेऽपि कर्म्मणि वेदयितव्ये प्रकारद्वयमस्ति, तद्यार्हतैव ज्ञायते इति दर्शयन्नाह—'ज्ञातं' सामान्येनावगतम्, एतद् वश्यमाणं वेदनाप्रकारद्वयं 'अर्हता' जिनेन 'सुयं'ति 'स्मृतं' प्रतिपादितम् अनुचिन्तितं वा! तत्र स्मृतमिव स्मृतं केवलित्वेन स्मरणाभावेऽपि जिनस्यात्यन्तमव्यिभ-चारसाधम्यादिति। 'विण्णायं'ति विविधप्रकारैः देशकालादिविभागरूपैर्ज्ञातं विज्ञातम्।

तदेवाह—'इमं कम्मं अयं जीवे'त्ति अनेन द्वयोरिष प्रत्यक्षतामाह केविलत्वादर्हतः। 'अब्योवग्रमियाए'त्ति प्राकृतत्वादभ्युषगमः प्रव्रज्याप्रतिपत्तितो ब्रह्मचर्यभूमिशयनकेशलुञ्चनादीनामंगीकारस्तेन निर्वृता आभ्युपगमिकी तया 'वेयइस्सइ'त्ति भविष्यत्कालनिर्देशः। भविष्यत्यदार्थो विशिष्टज्ञान-वतामेव ज्ञेयः अतीतो वर्त्तमानश्च पुनरनुभवद्वारेणान्यस्यापि ज्ञेय संभवतीति ज्ञापनार्थः। 'उवक्रमियाए'ति उपक्रम्यते अनेनेत्युपक्रमः— कर्मवेदनोपायस्तत्र भवा औपक्रमिकी—स्वयमुदीर्णस्योदीरणाकरणेन वोदयमुपनीतस्य कर्मणोऽनुभवस्तया औपक्रमिक्या वेदनया वेदियस्यति।

तथा च 'आहाकम्मं'ति यथाकर्म—बद्धकर्मानतिक्रमेण 'अहानिगरणं'ति निकरणानां—नियतानां देशकालादीनां करणानां— विपरिणामहेतूनामनतिक्रमेण यथा यथा तत्कर्म भगवता दृष्टं तथा तथा विपरिणंस्यतीति, इति शब्दो वाक्यार्थसमाप्ताविति।

अनन्तरं कर्मं चिन्तितं । तच्च पुद्गलात्मकमिति परमाण्वादिपुद्गलांश्चिन्तयन्नाह—अथवा परिणामाधिकारात् पुद्गलपरिणाममाह—

- ९ । १६१. 'एस णं भंते !'इत्यादि 'पोम्म्ले'ित परमाणुरुत्तरत्र स्कन्धग्रहणात् । 'तीतं'ित अतीतम्, इह च सर्वेऽध्वमावकाला इत्यनेनाधारे द्वितीया । ततश्च सर्विस्मन्नतीत इत्यर्थः । 'अणंतं'ित अपिरमाणं, अनादित्वात् । 'सासयं'ित सदा विद्यमानं, न हि लोकोऽतीतकालेन कदाचिच्छून्य इति । 'समयं' ति कालं । 'मुवि'ित अभूदिति । एतद्वक्तव्यं स्यात्? सद्भृतार्थत्वात् ।
- १।१६२. 'पडुपान्नं'ति प्रत्युत्पन्नं वर्तमानमित्यर्थः । वर्त्तमानस्यापि शाश्चतत्वं सदाभावाद् ।
- ९ । ९६३ . एवमनागतस्थापीति ।

अनन्तरं स्कन्धः उक्तः । स्कन्धश्च स्वप्रदेशापेक्षया जीवोऽपि स्यादिति जीवसूत्रं, जीवाधिकाराच्च प्रायो यथोत्तरप्रधानजीववस्तुवक्तव्यतामुद्देशकान्तं यावदाह—

९ i२००.'छउमत्ये ण'मित्यादि i इह छद्मस्थोऽवधिज्ञानरहितोऽचसेयो, न पुनरकेवलिमात्रम् । उत्तरत्रावधिज्ञानिनो वक्ष्यमाणत्वादिति । केवलेणं ति असहायेन शुद्धेन वा परिपूर्णेन वाऽसाधारणेन वा यदाह—

९. तत्र च. घ. च. छ.

३. चोदय क. घ.

२. देशे संयतो ग. छ.

#### "केबलभेगं सुद्धं सगलमसाहारणं अर्णतं च।"

'संजमेणं'ति पृथिव्यादिरक्षणरूपेण, 'संवरेण'ति इन्द्रियकषायनिरोधेन, 'सिंज्झिंसु' इत्यादौ च बहुवचनं प्राकृतत्वादिति !

एतच्च गौतमेनानेनामिप्रायेण पृष्टं—यदुत उपशान्तमोहाद्यवस्थायां सर्वविशुद्धाः संयमादयोऽपि भवन्ति विशुद्धसंयमादिसाध्या च सिद्धिरिति सा छद्मस्यस्यापि स्यादिति।

९ १२०१. 'अंतकरे'ति भवान्तकारिणः, ते च दीर्घतरकालापेक्षयाऽपि भवन्तीत्यत आह—'अंतिमसरीरिया व'त्ति अन्तिमं शरीरं येषामस्ति तेऽन्तिमशरीरिकाः चरमदेहा इत्यर्थः। वाशब्दो समुद्यये। 'सञ्बदुक्खाणमंतं करेंसु'इत्यादौ 'सिज्झंसु सिज्झंती'त्याद्यपि द्रष्टव्यं सिद्ध्याद्यविनाभूतत्वात् सर्व-दुःखान्तकरणस्येति।

'उप्पन्ननाणदंसणधरे' उत्पन्ने ज्ञानदर्शने धारयन्ति ये ते तथा, न त्वनादिसंसिद्धज्ञानाः। अत एव 'अरह'त्ति पूजार्हाः 'जिण'त्ति रागादिजेतारः। ते च छद्मस्या अपि भवन्तीत्यत आह—'केवली'ति सर्वज्ञाः 'सिज्ज्ञंती'त्यादिषु चतुर्षु पदेषु वर्त्तमाननिर्देशस्य शेषोपलक्षणत्वात् 'सिज्ज्ञिंसु सिज्ज्ञंति सिज्ज्ञिस्संती'त्येवमतीतो निर्देशो द्रष्टव्यः, अत एव 'सव्वदुक्खाण'मित्यादौ पञ्चमपदेऽसौ विहित इति।

- 91२०४. 'जहा छउमत्थो'इत्यादेरियं भावना 'आहोहिएणं भंते ! मणूरेऽतीतमणंतं सासय'मित्यादि दण्डकत्रयं। तत्राधः परमावधेरधस्ताद् योऽवधिः सोऽधोऽवधिस्तेन यो व्यवहरत्यसौ आधोऽवधिकः—परिमितक्षेत्रविषयावधिकः। 'परमाहोहिओ'ति परम आधोऽवधिकाद् यः स परमाधोऽवधिकः प्राकृतत्वाद्य व्यत्ययनिर्देशः। 'परमोहिओ'ति छवित्पाठो,व्यक्तश्च। स च समस्तरूपिद्रव्यासंख्यातलोकमात्रालोकखण्डासंख्यात्वावसर्पिणीविषयावधिज्ञानः। 'तिन्नि आलावग'ति कालत्रयभेदतः।
- १।२०५. 'केवलीण'मित्यादि केवलिनोऽप्येते एव त्रयो दण्डकाः विशेषस्तु सूत्रोक्त एवेति।
- १।२०६. 'से णूण'मित्सादिषु कालत्रयनिर्देशो वाच्य एवेति।
- 9 1२०६. 'अलमत्युत्ति वत्तव्वं सिय'त्ति अलमस्तु पर्यातं भवतु, नातः परं किञ्चिद् ज्ञानान्तरं प्राप्तव्यमस्यास्तीत्येतद् वक्तव्यं 'स्यात्' भवेत् सत्यत्वादस्येति ! ।। प्रथमशते चतुर्थोद्देशकः ।।

### पञ्चम उद्देशकः

अनन्तरोद्देशकस्यान्तिम सूत्रेष्यर्हदादय उक्तास्ते च पृथिव्यां भवन्तीति अथवा पृथिवीतोऽयुद्वृत्ता मनुजत्वमवाप्ताः सन्तस्ते भवन्तीति पृथिवीप्रतिपादनायाह तथा 'पुढवि'ति यदुद्देशकसंग्रहिण्यामुक्तं तस्रतिपादनाय चाह—

११२११. 'कइ ण'मित्यादि तत्र 'रयणप्पम'ति नरकवर्जं प्रायः प्रथमकाण्डे इन्द्रनीलादिबहुविधरलसंभवात् रलानां प्रभा—दीप्तिर्यस्यां सा रलप्रभा । यावत्करणादिदं दृश्यं—शर्कराप्रभा वालुकाप्रभा पंकप्रभा धूमप्रभा तमःप्रभेति, शब्दार्थश्च रलप्रभावदिति । 'तमतम'ति तमस्तमःप्रभेत्यर्थः, तत्र प्रकृष्टं तमस्तमस्तमस्तम्सतस्येव प्रभा यस्याः सा तमस्तमःप्रभा ।

एतासु च नरकादासा भवन्तीति तान् आवासाधिकाराच्च शेषजीवावासान् परिमाणतो दर्शयन्नाह—

9 1**२९२.** 'इमीसे ण'मित्यादि, 'अस्यां' विनेयप्रत्यक्षायां 'निरयावाससयसहस्स'ति आवसन्ति येषु ते आवासाः नरकाश्च ते आवासाश्चेति नरकावासा-स्तेषां यानि शतसहस्राणि तानि तथेति !

शेषपृथिवीसूत्राणि तु गाथाऽनुसारेणाध्येयानि, अत एवाह 'गाह'ति सा वेयं 'तीसा य पन्नतीसा' इत्यादि। सूत्राभिलापश्च—'सक्करप्यभाए णं भंते ! पुढवीए कइ निरयावाससयसहस्सा पन्नता ? गोयमा ! पणवीसं निरयावाससयसहस्सा पन्नता' इत्यादिरिति !

९ १२९३. 'छण्हंपि जुयलयाणं'ति दक्षिणोत्तरदिग्मेदेनासुरादिनिकायो द्विभेदो भवतीति युगलान्युक्तानि, तत्र षट्सु युगलेषु प्रत्येकं षट्सप्ततिर्भवनलक्षाणामिति । एषां चासुरादिनिकाययुगलानां दक्षिणोत्तरदिशोरयं विभागः—

''चउतीसा चउचता अङ्गतीसं च सयसहस्साओ। पत्रा चत्तानीसर दाहिणओ हुंति मक्णाइं॥''

'चत्तालीस'त्ति द्वीपकुमारादीनां षण्णां प्रत्येकं चत्वारिंशद्भवनलक्षाः,

"तीसा चत्तालीसा चोत्तीसं चेव सयसहरसाई। छायाला छत्तीसा उत्तरओ होति भवणाई॥"

'छत्तीस' ति द्वीपकुमारादीनां षण्णां प्रत्येकं षद्त्रिंशद्भवनलक्षाणीति । अथाधिकृतोद्देशकार्थसंग्रहाय गाथामाह—

कालत्रय निर्देशनन्य च. छ.

१ १२१४,२१५. 'पुढवी'त्यादि, तत्र पुढवीति लुप्तविभक्तिकत्वान्निर्देशस्यं पृथिवीषु, उपलक्षणत्वाद्यास्य पृथिव्यादिषु जीवावासेष्विति द्रष्टव्यमिति । 'ठिइ'ति 'सूचनात् सूत्र'मिति न्यायात् स्थितिस्थानानि वाच्यानीति शेषः । एवं 'ओगाहणे'ति अवगाहनास्थानानि । शरीरादिपदानि तु व्यक्तान्येव । एकारान्तं च पदं प्रथमैकवचनान्तं दृश्यम्, इत्येवमेतानि स्थितिस्थानादीनि दश वस्तूनि इहोद्देशके विचारियतव्यानीति गाथासमासार्थः । विस्तारार्थं तु सूत्रकारः स्वयमेव वस्यतीति ।

तत्र रलप्रभापृथिव्यां स्थितिस्थानानि तावस्ररूपयन्नाह—

9 1 २ १ ६ 'इमीसे ण'मित्यादि व्यक्तं, नवरं 'एयमेगंसि निरयावासंसि'त्ति प्रतिनरकावासमित्यर्थः 'ठितिठाण' ति आयुषों विभागाः 'असंखेज' ति संख्यातीतानि, कथं ? प्रथमपृथिव्यपेक्षया जघन्या स्थितिर्दश वर्षसहस्राणि उत्कृष्टा तु सागरोपमम् । एतस्यां वैककसमयवृद्ध्याऽसंख्येयानि स्थितिरथानानि भवन्ति, असंख्येयत्वात्सागरोपमसमयानामिति ।

एवं नरकावासापेक्षयाऽप्यसंख्येयान्येव तानि केवलं तेषु जघन्योत्कृष्टविभागो ग्रन्थान्तरादवसेयो, यथा प्रथमप्रस्तटनकरेषु जघन्या स्थितिर्दश वर्षसहस्रणि उत्कृष्ट तु नयतिरिति एतदेव दर्शयन्नाह—'जहण्णिया ठिती' त्यादि, जघन्या स्थितिर्दशवर्षसहस्रादिका इत्येकं स्थितिस्थानं, तच्च प्रतिनरकं भिन्नरूपं, सैव समयाधिकेति द्वितीयं, इदमपि विचित्रम्, एवं यावदसंख्येयसमयाधिका सा, सर्वान्तिमस्थितिस्थानदर्शना-याह—'तप्पाउग्युक्कोसिय'ति उत्कृष्ट असावनेकवि्धेति विशेष्यते तस्य—विवक्षितनरकावासस्य प्रायोग्या—उचिता उत्कर्षिका तत्रायोग्योन्किक इत्यपरं स्थितिस्थानम्, इदमपि विचित्रं , विचित्रत्वादुत्कर्षस्थितेरिति ।

एवं स्थितिस्थानानि प्ररूप तैध्वेव क्रोधाद्युपयुक्तत्वात्रारकाणां विभागेन दर्शयत्रिदमाह-

9 1२१७. 'इमीसे णं'इत्यादि 'जहन्नियाए ठिईए वट्टमाण'ति या यत्र भरकावासे जघन्या तस्यां वर्त्तमानाः 'किं कोहांवउत्ते'त्यादि प्रश्ने 'सब्बेवी'-त्याद्युत्तरं । तत्र च प्रतिनरकं जघन्यस्थितिकानां एकादिसंख्यातसभयाधिकजघन्यस्थितिकानां तु कादाचित्कत्वात् तेषु च क्रोधाद्युपयुक्ताना-मेकत्वानेकत्वसंभवादशीतिर्भङ्गकाः । एकेन्द्रियेषु तु सर्वकषायोपयुक्तानां प्रत्येकं बहूनां भावादभङ्गकम् । आह च—

### ''संभवइ जिंहे विरहो असीई भंगा तिहें करेज़ाहि। जिहेर्य न होइ विरहो, अभंगयं सत्तवीसा वा॥''

अयं च तत्सत्तापेक्षो विरहो द्रष्टव्यो, न तूपादापेक्षया । यतो रलप्रभायां चतुर्विशतिर्मुहूर्ता उत्पादविरहकाल उक्तः । ततश्व यत्र सप्तविंशति-र्मंगकाः उच्यन्ते, तत्रापि विरहभावादशीतिः प्राप्नोति, सप्तविंशतेश्चाभाव एवेति ।

तत्र 'सव्वेवि ताव होञ्ज कोहोवउत्त'ित, प्रतिनरकं स्वकीयस्वकीयस्थित्यपेक्षया जघन्यस्थितिकानां नारकाणां सदैव बहूनां सद्भावात् नारकभवस्य च क्रोधोदयप्रचुरत्वात्सर्व एव क्रोधोपयुक्ता भवेयुरित्येको भंगः।

'अहवा' इत्यादिना द्वित्रिचतुः संयोगभंगा दर्शिताः । तत्र द्विकसंयोगे बहुवचनान्तं क्रोधममुञ्चता षड्भंगाः कार्याः, तथाहि—क्रोधोपयुक्तश्च मानोपयुक्ताश्च १ तथा क्रोधोपयुक्ताश्च मानोपयुक्ताश्च २ एवं मायया एकत्वबहुत्वाभ्या द्वौ, लोभेन च द्वौ एवमेते द्विकसंयोगे षट् ।

त्रिकसंयोगे तु द्वादश भवन्ति १२, तथाहि—क्रोधे नित्यं बहुवचनं मानमाययोरेकवचनित्येकः १ मानैकत्वे मायाबहुत्वे च द्वितीयः २ माने बहुवचने मायायामेकत्वमिति च तृतीयः ३, मानबहुत्वे मायाबहुत्वे च चतुर्थः ४, पुनः क्रोधमानलोभैरित्यमेव चत्वारः ४, पुनः क्रोधमायालोभैरित्यमेव चत्वारः ४ एवमेते द्वादश ।

चतुष्कसंयोगे त्वष्टौ, तथाहि—क्रोधे बहुवचनेन मानभायालोभेषु चैकदचनेनैकः, इत्थमेव लोभे बहुवचनेन द्वितीयः । एवमेतावेकवचनान्त-मायया जातौ, एवमेव बहुवचनान्तमाययाऽन्यौ द्वौ—एवमेते चत्वार एकवचनान्तमानेन जाताः, एवमेव बहुवचनान्तमानेन चत्वार इत्येवमधौ, एवमेते जधन्यस्थितिषु नारकेषु सप्तविंशतिर्भवन्ति, जधन्यस्थितौ हि बहवो नारका भवन्त्यतः क्रोधे बहुवचनमेव।

9 १२१६. 'समयाहियाए जहश्रिहर्डए वष्टमाणा नेरइया किं कोहोवउत्ता' इत्यादि प्रश्नः इहोत्तरम्—'कोहोवउत्ते य' इत्यादयोऽशीतिर्भङ्गः । इह समया-धिकायां यावत्संख्येयसमयाधिकायां जघन्यस्थितौ नारका न भवन्यिप मवति चेदेको वाऽनेको वेति ततः क्रोधादिष्येकत्वेन चत्वारो विकल्पाः, बहुत्वेन चान्ये चत्वार एव । ४

द्विकसंयोगे चतुर्विंशतिः, तथाहि—क्रोधमानयोरेकत्वबहुत्वाभ्यां चत्त्वारः ४, एवं क्रोधमाययोः ४, एवं क्रोधलोभयोः ४, एवं मानमाययोः ४, एवं मानलोभयोः ४, एवं मायालोभयोरिति ४ द्विकयोगे चतुर्विंशतिः।

त्रिकयोगे द्वात्रिंशत्, तथाहि—क्रोधमानमायास्वेकत्वेनैकः, एष्वेव मायाबहुत्वेन द्वितीयः एवमेतौ मानैकत्वेन, द्वावेवान्यौ तद्बहुत्वेन, एवमेते चत्तारः क्रोधैकत्वेन, चत्वार एवान्ये क्रोधबहुत्वेनेत्वेवमधै क्रोधमानमायात्रिके जाताः। तथैवान्येऽधै क्रोधमानलोभेषु। तथैवान्येऽधै क्रोधमानणायात्रोभेषु, तथैवान्येऽधै मानमायालोभेष्विति द्वात्रिंशत्।

चतुष्कसंयोगे षोडश, तथाहि—क्रोधादिष्वेकत्वेनैको लोभस्य बहुत्वेन द्वितीयः, एवमेतौ मायैकत्वेन, तथाऽन्यौ मायाबहुत्वेन, एवमेतै चत्वारो मानैकत्वेन, तथाऽन्यौ मायाबहुत्वेन, एवमेतै चत्वारो मानैकत्वेन, तथाऽन्यौ चत्वार एव मानबहुत्वेन, एवमेतेऽधौ क्रोधकत्वेन। एवमन्येऽधौ क्रोधबहुत्वेनेति षोडश। एवमेते सर्व एवाशीतिरिति। एते च जघन्यस्थितौ एकादिसंख्यातान्तसमयाधिकायां भवन्ति, असंख्यातसमयाधिकायास्तु जघन्यस्थितेररभ्योत्कृष्टस्थिति यावत्सप्तविंशति-भंङ्गास्त एव, तत्र नारकाणां बहुत्वादिति।

अथावगाहनादारं तत्र—

श.१: उ.५: सू.२१<del>६</del>-२४०

- ९ । २९६. 'ओगाहणाठाण'ति अवगाहन्ते—आसते यस्यां साऽवगाहना—तनुस्तदाधारभूतं वा क्षेत्रं तस्याः स्थानानि—प्रदेशवृद्ध्या विभागाः अवगाहना स्थानानि, तत्र 'जहन्निय' ति जधन्याऽगुंलासंख्येयभागमात्रा सर्वनरकेषु 'तण्याउग्युक्कोसिय'ति तस्य विवक्षितनरकस्य प्रायोग्या या उत्कर्षिका सा तत्रायोग्योत्कर्षिका यथा त्रयोदशप्रस्तटे धनुःसप्तकं रिलित्रयमंगुलषट्कं वैति ।
- 9!२२०. 'जहन्नियाए'इत्यादि जधन्यायां तस्यामेव चैकादिसंख्यातान्तप्रदेशाधिकायामवगाहनायां वर्तमानानां नारकाणामल्पत्वात् क्रोधाद्युपयुक्त एकोऽपि लभ्यतेऽतोऽशीतिर्मङ्गः ! 'असंखेञ्जपएसे'त्यादि, असंख्यातप्रदेशाधिकायां तस्रायोग्योत्कृष्ट्ययां च नारकाणां बहुत्वात् तेषु च बहूनां क्रोधोपयुक्तत्वेन क्रोधे बहुवचनस्य भावात् मानादिषु त्वेकत्वबहुत्वसंभवात् सप्तविंशतिर्भंगा भवन्तीति ।

नुनु ये जघन्यस्थितयो जघन्यावगाहनाश्च भवन्ति तेषां जघन्यस्थितिकत्वेन सप्तविंशतिर्भयकाः प्राप्नुवन्ति जघन्यावगाहनत्वेन चाशीतिरिति विरोधः? अत्रोच्यते, जघन्यस्थितिकानामपि जघन्यावगाहनाकालेऽशीतिरेव, उत्पत्तिकालभावित्वेन जघन्यावगाहनानामल्पात्वादिति, या च जघन्यस्थितिकानां सप्तविंशतिः सा जघन्यावगाहनत्वमतिकान्तानामिति भावनीयम् ।

शरीरद्वारे---

- ९ । २२२. 'सत्तावीसं मंग'ित अनेन यद्यपि वैक्रियशरीरे सप्तविंशतिर्मंगका उक्तास्तथाऽपि या स्थित्याश्रया अवगाहनाश्रया च भङ्गकप्ररूपणा सा तथैव दृश्या, निरवकाशत्वात्तस्याः, शरीराश्रयायाश्च सावकाशत्वात्। एवमन्यत्रापि विमर्शनीयमिति ।
- 9 1२२३. 'एएणं गमेणं तिब्नि सरीरया भाणियव्व' ति, वैक्रियशरीरसूत्रपाठेन त्रीणि शरीरकाणि वैक्रियतैजसकार्मणानि भणितव्यानि, त्रिष्विप भंगकाः सप्तविशतिर्वाच्येत्यर्थः ।

ननु विग्रहगतौ केवले ये तैजसकार्मणशरीरे स्यातां तयोरल्पत्वेनाशीतिरिप पंगकानां संभवतीति कथमुच्यते तयोः सप्तर्विशतिरेवेति ? अत्रोच्यते—सत्यमेतत्, केवलं वैक्रियशरीरानुगतयोस्तयोरिहाश्रयणं केवलयोश्वानाश्रयणमिति सप्तर्विशतिरेवेति । यद्य द्वयोरेवातिदेश्यत्वे त्रीणीत्युक्तं तत्त त्रयाणामपि गमस्यात्यन्तसाम्योपदर्शनार्थमिति ।

संहननद्वारे----

१।२२४. 'छण्हं संघयणाणं असंघयणि'ित षण्णां संहननानां—वज्रर्षभनाराचादीनां मध्यादेकतरेणापि संहननेनासंहननानीति। कस्मादेविमत्यत आह— 'नेवट्ठी'त्यादि, नैवास्थ्यादीनि तेषां सन्ति अस्थिसंचयरूपं च संहननमुच्यत इति। 'अनिट्ठ'ित इष्यन्ते स्मेतीःष्टास्तन्निषेधादिनष्टाः, अनिष्टमपि किंचित् कमनीयं भवतीत्यत उच्यते—अकान्ताः। अकान्तमपि किञ्चित् कारणवशात् प्रीतये भवतीत्याह—(ग्रन्थाग्रम् २०००) 'अप्पिया' अप्रीतिहेतवः। अप्रियत्वं तेषां कुतः ? यतः 'असुभ'ित अशुभत्वभावाः। ते च सामान्या अपि भवन्तीत्यतो विशिष्यते—'अमणुण्ण'ित न मनसा—अन्तः- संवेदनेन शुभत्या ज्ञायन्त इत्यमनोज्ञाः। अमनोज्ञता चैकदाऽपि स्यादत आह—'अमणाम'ित न मनसा अम्यन्ते—गम्यन्ते पुनः पुनः स्मरणतो ये ते अमनोऽमाः। एकार्थिका वैते शब्दाः अनिष्टताप्रकर्षप्रतिपादनार्था इति। 'सरीरसंघायत्ताए'ित संघातत्या, शरीररूपसंचयत्यत्यर्थः।

संस्थानदारे---

९।२२६. 'किसंठिय'ति िकं संस्थितं—संस्थानं येषां तानि िकंसंस्थितानि! 'मवधारणिख्र'ति, भवधारणं—निजजन्मातिवाहनं प्रयोजनं येषां तानि मवधारणीयानि, आजन्मधारणीयानित्यर्थः। 'उत्तरवेउव्विय'ति पूर्वदैक्रियापेक्षयोत्तराणि—उत्तरकालभावीनि वैक्रियाणि उत्तरवैक्रियाणि, 'हुंडसंठिय'ति सर्वत्रासंस्थितानि।

दृष्टिद्वारे---

१।२३३. 'सम्मामिच्छादंसणे असीइभंग'ति मिश्रदृष्टीनामल्पत्वात्तद्भावस्यापि च कालतोऽल्पत्वादेकोऽपि लभ्यते इत्यशीतिर्भंगाः।

९ १२३४. 'तित्रि णाणाइं नियम'ित ये ससम्यकृत्वा नरकेषूल्यद्वन्ते, तेषां प्रथमसमयादारभ्य भवप्रत्ययस्याविधज्ञानस्य भावात् त्रिज्ञानिन एव ते । ये तु मिध्यादृष्टयस्ते संज्ञिभ्योऽसंज्ञिभ्यश्चोत्पद्यन्ते, तत्र ये संज्ञिभ्यस्ते भवप्रत्ययादेव विभंगस्य भावात् त्र्यज्ञानिनः, ये त्वसंज्ञिभ्यस्तेषामाद्या-दन्तर्मुहूर्तात्परतो विभंगस्योत्पत्तिरिति तेषां पूर्वमज्ञानद्वयं पश्चाद् विभंगोत्पत्तावज्ञानत्रयमित्यत उच्यते—'तित्रि अण्णाणाई भयणाए' त्ति 'भजनया' विकल्पनया कदाचिद् द्वे कदाचित् त्रीणीत्यर्थः । अत्रार्थे गाथे स्याताम्—

''सबी नेरइएसुं उरलपरिचायणंतरे समए। विकागं ओहिं वा अविग्गहे विग्गहे लहड़। । अस्सबी नरएसुं पज्जतो जेण लहड़ विकागं। नाणा तिबेव तओ अब्राणा दोबि तिबेव॥''

१।२३६. 'एवं तित्रि णाणे'त्यादि, आभिनिबोधिकज्ञानवत् सप्तविंशितभंगकोपेतानि आद्यानि त्रीणि ज्ञानानि चेति। इह च त्रीणि ज्ञानानिति यदुक्तं तदाभिनिबोधिकस्य पुनर्गणनेनान्यथा ढे एव ते वाच्ये स्यातामिति। 'तिन्नि अन्नाणाइ' इत्यत्र यदि मत्यज्ञानश्रुताज्ञाने विभंगात्पूर्वकालभाविनी विवक्ष्येते तती जघन्यावगाहनाश्रयेणैवाशीतिर्भगकास्तेषामवसेया इति।

योगद्वारे----

९।२४०.'एवं कायजोए'ति, इह यद्यपि केवलकार्मणकाययोगेऽशीतिर्भङ्गाः संभवन्ति तथाऽपि तस्याविवक्षणात् सामान्यकाययोगाश्रयणाच सप्तविंशतिरुक्तेति। उपयोगद्वारे—

- १।२४१. 'सागारोवउत्त'ति, आकारो-विशेषांशग्रहणशक्तिस्तेन सहेति साकारः, तद्विकलोऽनाकारः सामान्यग्राहीत्यर्थः।
- १।२४४. 'णाणत्तं लेसासु'ति, रलप्रभापृथिवीप्रकरणवच्छेषपृथिवीप्रकरणान्यध्येयानि, केवलं लेश्यासु विशेषः, तासां भिन्नत्वाद्, उत एव तद्दर्शनाय गाथा—'काऊ'इत्यादि । तत्र 'तइयाए मीसिय'ति वालुकाप्रभाप्रकरणे उपरितननरकेषु कापोतीः, अधस्तनेषु तु नीली भवतीति ते यथासंभवं प्रश्नसूत्रे चाध्येतव्य इत्यर्थः । यद्य सूत्राभिलापेषु नरकावाससंख्यानानात्वं, तत् 'तीसा य पत्रवीसा' इत्यादिना पूर्वप्रदर्शितेन समवसेयमिति । एवं च सूत्राभिलापः कार्यः—'सक्करप्पभाए णं भंते ! पुढवीए पणवीसाए निरयावाससयसहरसेसु एक्कमेक्कंसि निरयावासंसि कइ लेस्साओ पत्रताओ? गोयमा ! एगा काउलेस्सा पण्णता । सक्करप्पभाए णं भंते ! जाव काउलेसाए वहमाणा नेरइया किं कोहोवउत्ता ?, इत्यादि 'जाव सत्तावीसं भंगा' । एवं सर्वपृथिवीषु गाथानुसारेण वाच्याः ।

असुरकुमारप्रकरणे—

९।२४५. 'पडिलोमा भंग'त्ति नारकप्रकरणे हि क्रोधमानादिना क्रमेण भङ्गकिनिर्देशः कृतः, असुरकुमारादिप्रकरणेषु लोभमायादिनाऽसौ कार्य इत्यर्थः। अत एवाह—'सव्येवि ताव होन्न लोहोवउत्त'त्ति, देवा हि प्रायो लोभवन्तो भवन्ति तेन सर्वेऽप्यसुरकुमारा लोभोपयुक्ताः स्युः। द्विकसंयोगे तु लोभोपयुक्तत्वे बहुवचनमेव। मायोपयोगे त्वेकत्वबहुत्वाभ्यां द्वौ भंगकौ। एवं सप्तविंशतिर्भंगकाः कार्याः।

'नवरं णाणत्तं जाणियव्वं' ति नारकाणामसुरकुमारादीनां च परस्परं नानात्वं ज्ञात्वा प्रश्नसूत्राणि उत्तरसूत्राणि चाध्येयानीति हृदयं, तच्च नारकाणामसुरकुमारादीनां च संहननसंरथानलेश्यासूत्रेषु भवति, तच्चैवं—'चउसडीए णं भते ! असुरकुमारावासस्यसहरसेसु एगमेगंसि असुरकुमारावासंसि असुरकुमाराणं सरीरगा किसंघयणी ? गोयमा ! असंघयणी, जे पोग्गला इट्टा कंता ते तेसि संघायताए परिणमंति, एवं संटाणेवि, नवरं भवधारणिज्ञा समयउरंससंठिया उत्तरवेउव्विया अत्रयरसंठिया एवं लेसासुवि।

'नवरं कइ लेस्साओ पन्नत्ताओं ? गोयमा ! चत्तारि तंजहा—िकण्हा नीला काऊ तेऊलेसा, चउसट्ठीए णं जाव कण्हलेसाए वट्टमाणा किं कोहोचउत्ता? गोयमा ! सव्वेवि ताव होज्र लोहोबउत्ता'इत्यादि। एवं 'नीलाकाऊतेऊवि' नागकुमारादिप्रकरणेषु तु 'नुलसीए नाग-कुमारावाससयसहरसेसु' इत्येवं ''चउसट्टी असुराणं नागकुमाराण होइ चुलसीइ'' इत्यादेर्वचनात् प्रश्नसूत्रेषु भवनसंख्यानानात्वमवगम्य सूत्रामिलापः कार्य इति।

९।२४७. 'एवं पुद्धविक्काइयाणं सव्वेसु ठाणेसु अभंगयं'ति, पृथिवीकायिका एकैकस्मिन् कषाये उपयुक्ता बहवो लभ्यना इत्यभंगकं दशस्विप स्थानेषु। नवरं 'तेउलेसाए असीई भंग'त्ति, पृथिवीकायिकेषु लेश्याद्वारे तेजोलेश्या वाच्या, सा व यदा देवलोकाच्युतो देव एकोऽनेको वा पृथिवीकायिकेषुत्पद्यते तदा भवति। ततश्च तदैकत्वादिभवनादशीतिर्भंगका भवन्तीति।

इह पृथिवीकायिकप्रकरणे स्थितिस्थानद्वारं साक्षाल्लिखितमेवास्ति। शेषाणि तु नारकवद्वाच्यानि, तत्र च 'नवरं णाणत्तं जाणियव्वं' इत्येतस्यानुवृत्तेर्नानात्वमिह प्रश्नत उत्तरत्वश्चावसेयं, तज्ञ शरीरादिषु सप्तसु द्वारेष्विदम्—'असंखिजेसु णं भंते ! पुढविकाइयावाससयसहस्सेसु जाव पुढविकाइयाणं कइ सरीरा पन्नत्ता ? गोयमा ! तिन्नि सरीरा, तंजहा—ओरालिए तेयए कम्मए'। एतेसु च 'कोहोवउत्तावि माणोवउत्तावी'त्यादि वाच्यम् ।

तथा 'असंखेजेसु णं जाव पुढविकाइयाणं सरीरगा किसंघयणी ?'इत्यादि तथैव, नवरं 'पोग्गला मणुन्ना अमणुन्ना सरीरसंघायत्ताए परिणमंति'। एवं संस्थानद्वारेऽपि, किन्तु उत्तरे 'हुंडसंठिया' एतावदेव वाच्यं, न तु 'दुविहा सरीरगा पन्नता, तंजहा—भवधारणिज्ञा य उत्तरवेउव्विया य' इत्यादि, पृथिवीकायिकानां तदभावादिति।

लेश्याद्वारे पुनरेवं वार्च्य—'पुढविक्काइयाणं भंते ! कइ लेस्साओ पत्रत्ताओ ? गोयमा ! चत्तारि, तंजहा—कण्हलेसा जाव तेउलेसा' एतासु च तिसुष्वभंगकमेव । तेजोलेश्यायां त्वशीतिर्भगकाः, एतञ्च प्रागेबोक्तमिति ।

दृष्टिद्वारे इदं वाच्यम्—'असंखेञ्जेसु जाव पुढविकाइया किं सम्मदिही मिच्छिदिही सम्मागिच्छिदिही ? गोयमा ! मिच्छिदिही' शेषं तथैव। ज्ञानद्वारेऽपि तथैव, नवरं 'पुढविकाइया णं भंते ! किं णाणी अन्नाणी ? गोयमा ! णो णाणी अन्नाणी—नियमा दोअन्नाणी।

योगद्वारेऽपि तथैव, नवरं 'पुढ़िवक्काइया णं भंते ! किं मणजोगी वङ्जोगी कायजोगी ? गोयमा ! नो मणजोगी नो वयजोगी कायजोगी'।

- १ । २४६. 'एवं आउक्काइयावि'त्ति पृथिवीकायिकवदष्कायिका अपि वाच्याः, ते हि दशस्विप स्थानकेष्वभंगकाः तेजोलेश्यायां चाशीतिभंगकवन्तो, यतस्तेष्विप देव उत्पद्यत इति ।
- १।२४६. 'तेउक्काइए'त्यादौ सव्वेसु वि ठाणेसु'त्ति स्थितिस्थानादिषु, दशस्वथ्यभंगकं, क्रोधाद्यपयुक्तानामेकदैव तेषु बहूनां भावात् । इह देवा नोत्पचन्त इति तेजोलेश्या तेषु नास्ति, ततस्तत् संभवान्नाशीतिरपीत्यभंगकमेवेति । एतेषु च सूत्राणि पृथिवीकायिकसमानि केवलं वायुकायसूत्रेषु शरीरद्वारे एवमध्येयम्—'असंखेज्जेसु णं भंते ! जाव वाउक्काइयाणं कइ सरीरा पन्नत्ता ? गोयमा ! चत्तारि तंजहा—ओरालिए वेउव्विए तेयए कम्मए'ति ।
- ९।२५०. 'वणफ्कड्काइए'त्यादि, वनस्पतयः पृथिवीकायिकसमाना वक्तव्याः दशस्विप स्थानकेषु भंगकाभावात्। तेजोलेश्यायां च तथैवाशीतिभंगकसद्भावादिति।

ननु पृथिव्यप्वनस्पतीनां दृष्टिद्वारे सास्वादनभावेन सम्यकृत्वं कर्मग्रन्थेष्वभ्युपगम्यते । तत एव व ज्ञानद्वारे मतिज्ञानं श्रुतज्ञानं च, अल्पाश्चैते इत्येवमशीतिर्मगाः सम्यग्दर्शनाभिनिबोधिकश्रुतज्ञानेषु भवन्तु ? नैवं, पृथिव्यादिषु सास्वादनभावस्यात्यन्तविरत्नत्वेनाविवक्षितत्त्वात्, तत एवोच्यते—

''उभयाभावो पुढवाइएसु विगलेसु होज उववण्णो''त्ति,

'उभयं' प्रदिपद्यमानपूर्वप्रतिपत्ररूपमिति ।

१।२५१. 'बेइंदिए'त्यादावेवमक्षरघटना—'जेिं ठाणेिं नेरइयाणं असीइमंगा तेिं ठाणेिं बेइंदियतेंइदियचउरिंदियाणं असीइं चेव'ित्त तत्रैकािदि-संख्यातान्तसमायाधिकायां जघन्यस्थितौ १ तथा जघन्यायामवगाहनायां च २ तत्रैव च संख्येयान्तप्रदेशवृद्धायां ३ मिश्रदृष्टी च नारका-णामशितिर्भंगका उक्ताः। विकलेन्द्रियाणामय्येतेषु स्थानेषु मिश्रदृष्टिवर्जेष्वशीतिरेव, अल्पत्वात्तेषां एकैकस्यापि क्रोधाद्युपयुक्तस्य संभवात्। मिश्रदृष्टिस्तु विकलेन्द्रियेष्वेकेन्द्रियेषु च न भवतीित न विकलेन्द्रियाणां तत्राशीतिस्तत्राप्यभंगकिमित इति। वृध्दैस्त्विह सूत्रे कुर्तोऽपि वाचनािवशेषाद् यत्राशीतिस्तत्राप्यभंगकिमिति व्याख्यातिमिति।

इहैव विशेषाभिधानायाह—नवरमित्यादि, अयमर्थः—दृष्टिद्वारे ज्ञानद्वारे च नारकाणां सप्तविंशतिरुक्ता, विकलेन्द्रियाणां तु 'अब्सहिय'ित्त अभ्यधिकान्यशीतिभंगकानां भवति, क्र ? इत्याह—सम्यक्त्वे' अल्पीयसां हि विकलेन्द्रियाणां सास्वादनभावेन सम्यक्त्वं भवति । अल्पत्याद्व तेषामेकत्वस्यापि संभवेनाशीतिर्भंगकानां भवति । एवमाभिनिबोधिके श्रुते चेति ।

तथा 'जेही'त्यादि, येषु स्थानेषु नैरयिकाणां सप्तविंशतिर्मंगकास्तेषु स्थानेषु द्वित्रिचतुरिन्द्रियाणां भंगकाभावः। तानि च प्रागुक्ताशीति-भंगकस्थानविशिष्टानि मंतव्यानि, भंगकाभावश्च क्रोधाद्युपयुक्तानामेकदैव बहूनां भावादिति।

विकलेन्द्रियसूत्राणि च पृथिवीकायिकसूत्राणीवाध्येयानि, नवरिमह लेश्याद्वारे--तेजोलेश्या नाध्येतव्या।

दृष्टिद्वारे च 'बेइंदिया णं भंते ! किं सम्मिद्दिडी मिच्छिद्दिडी समामिच्छिद्दिडी ? गोयमा ! सम्मिद्दिडीचि मिच्छिद्दिडीचि नो समामिच्छिदिडी। सम्मिद्दंसणे बट्टमाणा बेइंदिया किं कोहोबउत्ता ?' इत्यादि प्रश्ने उत्तरमशीतिर्मङ्गकाः।

तथा ज्ञानद्वारे—'बेइंदिया णं मंते ! किं णाणी अन्नाणी ? गोयमा ! णाणीवि अन्नाणीवि। जह णाणी दुन्नाणी—'मइणाणी सुयणाणी य' शेषं तथैवाशीतिश्च मंगा इति।

योगद्वारे—'बेइंदिया णं भंते ! किं मणजोगी वइजोगी कायंजोगी ? गोयमा ! णो मणजोगी वइजोगी कायजोगी य' शेषं तथैव। एवं त्रीन्द्रियचत्रिरिद्रयस्त्राण्यपि।

९ १२५२. 'पंचिंदिये'त्यादि 'जिंह सत्तावीसं भंग'ति यत्र नारकाणां सप्तविंशतिर्भगकास्तत्र पञ्चेन्द्रियितरश्चामभंगकं । तद्य जघन्यस्थित्यादिकं पूर्वं दर्शितमेव । भंगकाभावश्च क्रोधाद्युपयुक्तानां बहूनामेकदैव तेषु भावादिति । सूत्राणि चेह नारकसूत्रवदध्येयानि नवरं शरीरद्वारेऽयं विशेषः—'असंखेजेसु णं भंते ! पंचिंदियतिरिक्खजोणियावासेसु पंचिंदियतिरिक्खजोणियाणं केवइया सरीरा पन्नता ? गोयमा ! चत्तारि, तंजहा—ओरालिए वेजिंव्यए तेयए कम्मए' सर्वत्र चाभंगकमिति ।

तथा संहननद्वारे 'पंचिदियतिरिक्खजीणियाणं केवइया संघयणा पन्नता ? गोयमा ! छ संघयणा पन्नता, तंजहा—वइरोसहनारायं जाव छेवट्टं'ति । एवं संस्थानद्वारेऽपि 'छ संठाणा पन्नता, तंजहा—समचउरसे ६'।

एवं लेश्याद्वारे—'कइ लेसाओ पन्नत्ताओ ? गोयमा ! छ लेस्सा पन्नत्ता, तंजहा—किण्हलेस्सा ६'।

१ १२५३. 'मणुस्साणिव'त्ति यथा नैरियका दशसु द्वारेष्विभिहितास्तथा मनुष्या अपि भणितव्या इति प्रक्रमः, एतदेवाह—'जेही'त्यादि, तत्र नारकाणां जघन्यस्थितावेकादिसंख्यातान्तसमयाधिकायां १ तथा जघन्यावगाहनायां २ तस्यामेव संख्यातान्तप्रदेशाधिकायां ३ मिश्रे च ४ अशीतिभंगका उक्ताः । मनुष्याणामप्येतेष्वशीतिरेव, तत्कारणं च तदल्पत्वमेवेति ।

नारकाणां मनुष्याणां च सर्वथा साम्यपरिहारायाह—'जेसु सत्तावीसा'इत्यादि, सप्तविंशतिभंगकस्थानानि च नारकाणां जघन्यस्थित्यसंख्यात-समयाधिकजघन्यस्थितिप्रभृतीनि । तेषु जघन्यस्थितौ विशेषस्य वस्यमाणत्वेन तद्वर्जेषु मनुष्याणामभंगकम् । यतो नारकाणां बाहुत्येन क्रोधोदय एव भवति । तेन तेषां सप्तविंशतिर्भङ्गका उक्तस्थानेषु युज्यन्ते । मनुष्याणां तु प्रत्येकं क्रोधाद्यपयोगवतां बहूनां भावात्र कषायोदये विशेषोऽस्ति । तेन तेषां तेषु स्थानेषु भंगकाभाव इति ।

द्हैव विशेषाभिधानायाह—नवरमित्यादि । येषु स्थानेषु नारकाणामशीतिस्तेषु मनुष्याणामध्यशीतिः तथा 'जेसु सत्तावीसा तेसु अभंगय'मित्युक्तं, केवलं मनुष्याणामिदमभ्यधिकं यदुत जधन्यकस्थितौ तेषामशीतिर्न तु नारकाणां तत्र सप्तविंशतिरुक्तेत्यभंगकम् । तथाऽहारकशरीरे अशीतिराहारकशरीरवतां मनुष्याणामस्पत्वात्रारकाणां तु तत्रास्त्येवेत्येतदप्यभ्यधिकं मनुष्याणामिति ।

इह च नारकसूत्राणां मनुष्यसूत्राणां च प्रायः शरीरादिषु चतुर्षु ज्ञानद्वार एव च विशेषः, तथाहि—'असंखेज्जेसु णं मंते ! मणुस्सावासेसु मणुस्साणं कइ सरीरा पन्नता ? गोयमा ! पंच, तंजहा—ओरालिए वेउव्विए आहारए तेयए कम्मए। असंखेज्जेसु णं जाव ओरालियसरीरे वहमाणा मणुस्सा कि कोहोवउत्ता ४ ? गोयमा ! कोहोवउत्तावि ४। एवं सर्वशरीरकेषु नवरमाहारकेऽशीतिर्मंगकानां वाच्या।

एवं संहननद्वारेऽपि नवरं 'मणुस्साणं भंते ! कइ संघयणा पण्णता ? गोयमा ! छस्संघयणा पण्णता, तंजहा—वइरोसहनाराए जाव छेवहे।' संस्थानद्वारे 'छ संठाणा पण्णता, तंजहा—समचउरंसे जाव हुंडे।'

लेश्याद्वारे 'छ लेसाओ, तंजहा—किण्हलेस्सा जाव सुक्कलेसा।'

ज्ञानद्वारे 'मणुस्साणं भंते ! कइ णाणाणि ? गोयमा ! पंच, तंजहा—आभिणिबोहियणाणं जाव केवलणाणं।' एतेषु च केवलवर्जेष्वभंगकम् केवले तु कषायोदय एव नास्तीति।

९।२५४. 'वाणमंतरे'त्यादि, व्यन्तरादयो दशस्विप स्थानेषु यथा भवनवासिनस्तथा बाच्याः। यत्रासुरादीनामशीतिर्भंगका यत्र च सप्तविंशितस्तत्र व्यन्तरादीनामिप ते तथैव बाच्याः। भङ्गकास्तु लोभगादौ विधायाध्येयाः। तत्र भवनवासिभिः सह व्यन्तराणां साम्यमेव, ज्योतिष्कादीनां तु न

तथैति तैस्तेषां सर्वया साम्यपरिहारसूचनायाह—'णवरं णाणत्तं जाणियव्वं जं जस्स' ति 'यत्' लेश्यादिगतं 'यस्य' ज्योतिष्कादेः 'नानात्वम्' इतरापेक्षया भेदस्तद् ज्ञातव्यमिति । परस्परतो विशेषं ज्ञात्वैतेषां सूत्राण्यध्येयानीतिभावः ।

तत्र लेश्याद्वारे—ज्योतिष्काणामेकैव तेजोलेश्या वाच्या। ज्ञानद्वारे श्रीणि ज्ञानानि, अज्ञानान्येव श्रीण्येव, असंज्ञिनां तत्रोपपाताभावेन विभंग-स्यापर्याप्तकावस्थायामपि भावात्।

तथा वैमानिकानां लेश्याद्वारे तेजोलेश्यादयस्तिस्रो लेश्या वाच्याः । ज्ञानद्वारे च त्रीणि ज्ञानान्यज्ञानानि चेति । वैमानिकसूत्राणि चैवमध्येयानि— 'संखेज्रेसु णं भंते ! वेमाणियावाससयसहस्सेसु एगमेगंसि वेमाणियावासंसि केवड्या ठिइठाणा पन्नता ?' इत्येवमादीनि ।

।। प्रथमशते पञ्चमोद्देशकः ।।

## षष्ठ उद्देशकः

अथ षष्ठो व्याख्यायते, तस्य चायं सम्बन्धः—अनन्तरोद्देशकेऽन्तिमसूत्रेषु 'असंखेज्रेसु णं भंते ! जोतिसियवेमाणियावासेसु<sup>\*</sup> तथा संखेज्रेसु णं भंते ! वेमाणियावाससयसहस्सेसु' इत्येतदधीतं, तेषु च ज्योतिष्कविमानावासाः प्रत्यक्षा एवेति तद्रतदर्शनं प्रतीत्य तथा 'जावंते' इति यदुक्तमादि-गायायां तद्य दर्शयितुमाह—

- ९ १२५६. 'जावइयाओ'इत्यादि, यत्परिमाणात् 'ओवासंतराओ'ति 'अवकाशान्तरात्' आकाशिवशेषादवकाशरूपन्तरालाद् वा, यावत्यवकाशरूतरे स्थित इत्यर्थः । 'उदयंते'ति उदयन् उद्गच्छन् 'चक्खुफासं'ति चक्षुषो—दृष्टेः स्पर्श इव स्पर्शो न तु स्पर्श एव चक्षुषोऽप्राप्तकारित्वादिति चक्षुःस्पर्शस्तं । 'हव्वं'ति शीघ्रं, स च किल सर्वाभ्यन्तरमण्डले सप्तचत्वारिंशति योजनानां सहस्रेषु द्वयोः शतयोश्चिषष्टै (४७२६३) च साधिकायां वर्त्तमान उदये दृश्यते । अस्तसमयेऽप्येवम् । एवं प्रतिमण्डलं दशने विशेषोऽस्ति, स च स्थानान्तरादवसेयः ।
- ९ । २५७. 'सव्वओ समंत'ति 'सर्वतः' सर्वासु दिक्षु 'समन्तात्' विदिक्षु, एकार्थौ वैतौ । अभासई'त्यादि 'अवभासयित' ईषत्प्रकाशयित यथा स्थूलतरमेव वस्तु दृश्यते । 'उद्घोतयित' मृशं प्रकाशयित यथा स्थूलमेव दृश्यते । 'तपित' अपनीतशीतं करोति यथा वा सूक्ष्मं पिपीलिकादि दृश्यते तथा करोति । 'प्रभासयित' अतितापयोगाद्विशेषतोऽपनीतशीतं विघत्ते यथा वा सूक्ष्मतरं वस्तु दृश्यते तथा करोति ।

एतक्षेत्रमेवाश्रित्याह--'तं भंते !'त्यादि---

- 9 1२५६. 'तं भंते' ! त्ति यत् क्षेत्रमवभासयति यदुद्द्योतयति तपति प्रभासयति च 'तत्' क्षेत्रं कि भदन्त ! स्पृष्टमवभासयति अस्पृष्टमवभासयति ? इह यावत्करणादिदं दृश्यं—'गोयमा ! पुट्ठं ओमासेइ नो अपुट्ठं।
- ९ । २५€. तं मंते ! ओगाढं ओभासेइ अणोगाढं ओभासेइ ? गोयमा ! ओगाढं ओभासइ नो अणोगाढं ।
- ९।२६०.एवं अणंतरोगाढं ओभासेइ नो परम्परोगाढं।
- ९।२६९.तं मंते ! किं अणुं ओभासइ बायरं ओभासइ ? मोयमा ! अणुंपि ओभासइ बायरंपि ओभासइ।
- 🤋 । २६२. तं मंते ! उहं ओभासइ तिरियं ओभासइ अहे ओभासइ ? गोयमा ! उड्ढंपि ओभासइ तिरियंपि ओभासइ अहेपि ओमासइ।
- 🤋 । २६३. तं भंते ! आइं ओभासइ मज्झे ओभासइ अंते ओभासइ ? गोयमा आइंपि ओभासइ मज्झेपि ओभासइ अंतेपि ओभासइ ।
- 🤊 १२६४. तं भंते ! सविसए ओभासइ अविसए ओभासइ ? गोयमा ! सविसए ओभासइ नो अविसए ।
- 🔋 । २६ ५. तं मंते ! आणुपुर्व्वि ओमासेइ अणाणुपुर्व्वि ओमासइ ? गोयमा ! आणुपुर्व्वि ओमासइ नो अणाणुपुर्व्वि !
- १।२६६.तं भंते ! कइदिसिं ओभासइ ? गोयमा ! नियमा छिद्देसिं'ति।

एतेषां च पदानां प्रथमोद्देशकनारकाहारसूत्रव्याख्या दृश्येति । य एव 'ओमासइ' इत्यनेन सह सूत्रप्रपञ्च उक्तः स एव 'उज्जोयई'त्यादिना पदत्रयेण वाच्य इति दर्शयन्नाह--

**१।२६७.**एवं 'उज्जोवेई'त्यादि। स्पृष्टं क्षेत्रं प्रभासयतीत्युक्तम्।

अथ स्पर्शनामेव दर्शयन्नाह-

१।२६६. 'सव्वंति'ति प्राकृत्वात् स्वतः सर्वासु दिश्च 'सव्वावंति'ति प्राकृतत्वादेव सर्वात्मना सर्वेण वाऽऽतपेनापत्तिः —व्याप्तिर्यस्य क्षेत्रस्य तत्सर्वापत्तिः , अथवा सर्व—क्षेत्रम्, इतिशब्दो विषयभूतं क्षेत्रं सर्वे न तु समस्तमेवेत्यस्यार्थस्योपप्रदर्शनार्थः । तथा सर्वेणातपेनापो—व्याप्तिर्यस्य क्षेत्रस्य तत्सर्वापम् । इतिशब्दः सामान्यतः सर्वेणातपेन व्याप्तिर्न तु प्रतिप्रदेशं सर्वेणत्यस्यार्थस्योपप्रदर्शनार्थः । अथवा सह व्यापेन—अतपव्यात्या यत्तत्सव्यापम् । इतिशब्दस्तु तथैय ।

'फुसमाणकालसमयं' ति स्पृश्यमानक्षणे, अथवा स्पृशतः—सूर्यस्य स्पर्शनायाः कालसमयः स्पृशत्कालसमयस्तत्र आतपेनेति गम्यते, यावत्क्षेत्रं स्पृशति सूर्य इति प्रकृतं तावत्क्षेत्रं स्पृश्यमानं स्पृद्यमिति वक्तव्यं स्यादिति प्रश्नः । हन्तेत्याद्युत्तरं । स्पृश्यमानस्पृद्योश्चैकत्वं प्रथम-सूत्रादवगन्तव्यमिति ।

९. वेमाणावासेसु ख. ग. घ. च. छ.

२. अस्तमये ख. च. छ.

३. वैती क. ख. ग. घ. च.

४. आप्ति ग.

स्पर्शनामेवाधिकृत्याह-

- १।२७०. 'लोयंते भंते । अलोयंत'मित्यादि, लोकान्तः—सर्वतो लोकावसानम्, अलोकान्तस्तु तदनन्तर एवेति । इहापि—
- १ १२७१. 'पुट्ठं फुसइ'इत्यादिसूत्रप्रपञ्चो दृश्यः, अत एवोक्तं 'जाव नियमा छिद्दिसिं' ति । एतद्भावना चैवं—स्पृष्टमलोकान्तं लोकान्तः स्पृशित, स्पृष्टलं च व्यवहारतो दूरस्थस्यापि दृष्टं यथा चक्षुःस्पर्श इति, अत उच्यते—अवगाढम्—आसन्नमित्यर्थः । अवगाढतं चासितमात्रमपि स्यादत उच्यते— अनन्तरावगाढम् अव्यवधानेन संबद्धं न तु परम्पराऽवगाढं—शृंखलाकिटका इव परम्परासम्बद्धम् । तं चाणुं स्पृशित, अलोकान्तस्य किचिद्विवक्षया प्रदेशमात्रत्वेन सूक्ष्मत्वात् बादरमि स्पृशितं किचिद्विवक्षयेव बहुप्रदेशत्वेन बादरत्वात् । तमूर्ध्वमधित्यंक् च स्पृशितं, ऊद्ध्वादिदिश्च लोकान्तस्यालोकान्तस्य च भावात् । तं चादौ मध्येऽन्ते च स्पृशितं कथम् ? अधित्तर्यगूद्ध्वलोकप्रान्तानामादिमध्यान्तकल्पनात् । तं च स्वविषये स्पृशिति—स्पृष्टावगाढादौ, नाविषयेऽस्पृष्टादिति । तं चानुपूर्व्या स्पृशित, आनुपूर्वी चेह प्रथमे स्थाने लोकान्तस्ततोनन्तरं द्वितीये स्थानेऽलोकान्तः इत्येवमवस्थानतया स्पृशितं, लोकान्तस्य पार्श्वतः सर्वतोऽलोकान्तस्य भावात् । इह च विदिश्च स्पर्शना नास्ति दिशां लोकविष्कम्भप्रमाणत्वाद् विदिशां च तत्परिहारेण भावादिति ।

एवं द्वीपान्तसागरान्तादिसूत्रेषु स्पृष्टदिपदभावना कार्या। नवरं दीपान्तसागरान्तसूत्रे।

- १ । २७२. 'छिद्दिसिं इत्यस्यैवं भावना—योजनसहस्रावगाढा द्वीपाश्च समुद्राश्च भवन्ति, ततश्चोपितनानधस्तनांश्च द्वीपसमुद्रप्रदेशानाश्चित्य ऊर्ध्वाधोदिग्द्वयस्य
  स्पर्शना वाच्या । पूर्वादिदिशां तु प्रतीतैव समन्ततस्तेषामवस्थानात् ।
- ९।२७३. 'उदयंते पोयंते'ति नद्याद्युदकान्तः 'पोतान्तं' नौपर्यवसानं, इहाप्युच्छ्रयापेक्षया उद्ध्विदिक्स्पर्शना वाच्या जलनिमज्जनेन वेति।
- ९।२७४. 'छिद्दंते दूसंत'न्ति छिद्रान्तः 'दूष्यान्तं' वस्रान्तं सृशति इहापि षड्दिक्स्पर्शनाभावना वस्रोच्छ्रयापेक्षया। अथवा कम्बलस्तपवस्रपोट्टलिकायां तन्मध्योत्पन्नजीवभक्षणेन तन्मध्यरन्प्रापेक्षया लोकान्तसूत्रवत् षड्दिक्स्पर्शना भावियतव्या।
- ९ १२७५. 'छायंते आयवंतं'ति इह छायाभेदेन षङ्दिग्भावनैवम्—ध्योमवर्तिपक्षिप्रभृतिद्रव्यस्य या छाया तदन्त आतपान्तं चतसृषु दिक्षु स्पृशित तथा तस्या एव छायाया भूमेः सकाशान्तद् द्रव्यं यावदुच्छ्रयोऽस्ति, ततश्च छायान्त आतपान्तमूर्ध्वमधश्च स्पृशिति। अथवा प्रासादवरण्डिकादेर्या छाया तस्या भित्तेरवतरन्त्या आरोहन्त्या वाऽन्त आतपान्तमूर्ध्वमधश्च स्पृशितीति भावनीयम् । अथवा तयोरेव छायाऽऽतपयोः; पुद्गलानामसंख्येय-प्रदेशावगहित्वादुच्छ्रयसद्भावः तत्सद्भावाद्योधीवभागः । ततश्च छायान्त आतपान्तमूर्ध्वमधश्च स्पृशितीति ।

स्पर्शनाऽधिकारादेव प्राणातिपातादिपापस्थानप्रभवकर्मस्पर्शनामधिकृत्याह—

- १।२७६. 'अत्यि'ति अस्त्ययं पक्ष:-- 'किरिया कज़इ'ति क्रियत इति क्रिया-कर्म सा क्रियते-भवति!
- ९।२७७. 'पुट्टे' इत्यादेर्व्याख्या पूर्ववत्।
- ९।२७६. 'कडा कज़इ'त्ति कृता भवति, अकृतस्य कर्मणोऽभावात्।
- ९ । २७६. 'अत्तकडा कज़इ'ति आत्मकृतमेव कर्म भवति, नान्यथा ।
- 9 1२८०. 'अणाणुपुव्विं कडा कज़इ'ति पूर्वपश्चाद्विभागो नास्ति यत्र तदनानुपूर्वीशब्देनोच्यत इति I
- ९।२६५. 'जहा नेरइया जहा एगिंदियवजा भाणियव्यं' त्ति नारकवदसुरादयोऽपि वाच्याः । एकेन्द्रियवर्जाः ते त्वन्यथा, तेषां हि दिक्पदे 'निव्वाधाएणं छद्दिसिं वाघायं पडुच्च सिय तिदिसिं' इत्यादेर्विशेषाभित्नापस्य जीवपदोक्तस्य भावात्, अत एवाह—'एगिंदिया जहा जीवा तहा भाणियव्य' ति ।
- ९।२६६. 'जाव मिच्छादंसणसल्ले' इह यावत्करणात् 'माणे माया लोभे पेञ्जे' अनिभव्यक्तमायालोभस्वभावमिभष्वंगमात्रं प्रेम। 'दोसे' अनिमव्यक्तक्रोधमानस्वरूपप्रीतिमात्रं द्वेषः। 'कलह' राटिः। 'अब्मक्खाणे' असद्दोषाविष्करणं। 'पेसुन्ने' प्रच्छन्नमसद्दोषाविष्करणं। 'परपरिवाए' विप्रकीर्णं परेषां गुणदोषवचनम्। 'अरितरती' अरितः—मोहनीयोदयाधित्तोद्वेगस्तत्फला रितः—विषयेषु मोहनीयोदयाधित्ताभिरितरितरितः। 'मायामोसे' तृतीयकषायद्वितीयाश्रवयोः संयोगः। अनेन च सर्वसंयोगा उपलक्षिताः। अथवा वेषान्तरभाषान्तरकरणेन यत्परवञ्चनं तन्मायामृषेति। मिथ्यादर्शनं शल्यमिव विविधव्ययानिबन्धनत्वान्भिथ्यादर्शनशल्यमिति।

एवं तावद्गौतमद्वारेण कर्म प्ररूपितं । तद्य प्रवाहतः शाश्वतमित्यतः शाश्वतानेव लोकादिभावान् रोहकाभिधानमुनिपुंगवद्वारेण प्ररूपितुं प्रस्तावयन्नाहः—

- १।२६६. 'तेणं कालेण'मित्यादि 'पगइभद्दए'ति स्वभावत एव परोपकारकरणशीलः। 'पगइमउए'ति स्वभावत एव भावमार्दविकः अत एव 'पगइविणीए'ति तथा 'पगइउवसंते'ति क्रोधोदयाभावात्। 'पगइपयणुकोहमाणमायालोभे' सत्यपि कषायोदये तत्कार्याभावात् प्रतनुक्रोधादिभावः। 'मिउमद्दव-संपन्ने'ति मृदु यन्मार्दवम्— अत्यर्थमहंकृतिजयस्तत्संपन्नः—ग्राप्तो गुरूपदेशाद् यः, स तथा 'अल्लीणे'ति गुरुसमाश्रितः संलीनो वा। 'भद्दए'ति अनुपतापको गुरुशिक्षागुणात्। 'विणीए'ति गुरुसेवागुणात्।
- ९।२६२. 'भवसिद्धिया य'त्ति भविष्यतीति भवा, भवसिद्धिः-निर्वृत्तिर्येषां ते भवसिद्धिकाः, भव्याः इत्यर्थः।
- १।२६७. 'सत्तमे उवासंतरे'ति सप्तमपृथिव्या अधोवर्त्त्यांकाशमिति।

सूत्रसंग्रहगाथे-के ? तत्र--

9 । २६६. 'ओवासे'ति सप्तावकाशान्तराणि, 'वाय'ति तनुवाता; घनवाताः, 'घणउदहि'ति घनोदधयः सप्त, 'पुढवि'ति नरकपृथिव्यः सप्तैव, 'दीवा य'ति

९. न स्पर्शनास्ति क. ग. घ. च. छ.

२. स्पर्श घ. च.

जम्बूद्वीपादयोऽसंख्येया एव, 'सागरा' लवणादयः, 'वास'त्ति वर्षाणि भरतादीनि ससैव, 'नेरइयाइ'त्ति चतुर्विशतिदण्डकः 'अत्यि य'त्ति अस्तिकायाः पञ्च, 'समय'त्ति कालविभागाः, कर्माण्यष्टौ, लेश्या षट्, दृष्टयो—मिथ्यादृष्ट्यादयास्तिसः, दर्शनानि चत्वारि, ज्ञानानि पञ्च, सञ्ज्ञाश्चतसः शरीराणि पञ्च, योगास्त्रयः, उपयोगौ द्वौ, द्रव्याणि षट्, प्रदेशा अनन्ताः पर्यवा अनन्ता एव, 'अद्ध'त्ति अतीताद्धा अनागताद्धा सर्वाद्धा चेति। 'पुव्विं लोयंति'त्ति, अयं सूत्राभिलापनिर्देशः, तथैव पश्चिमसूत्राभिलापं दर्शयन्नाह—

९ । **३०९.** 'पुर्व्विं भंते ! लोयंते पच्छा सव्बद्धे'ति । एतानि च सूत्राणि शून्यज्ञानादिवादनिरासेन विचित्रबाह्याध्यात्मिकवस्तुसत्ताऽभिधानार्थानि ईश्वरादि-कृतत्वनिरासेन चानादित्वाभिधानार्थानीति ।

लोकान्तादिलोकपदार्थप्रस्तावादथ गौतममुखेनलोकस्थितिप्रज्ञापनायाह—

9 । **३ ९ ०.** 'कइविहा ण'मित्यादि, अयं सूत्राभिलापः—आकाशप्रतिष्ठितो वायुः—तनुवातघनवातरूपः, तस्यावकाशान्तरोपरि स्थितत्वात्, आकाशं तु स्वप्रतिष्ठितमेवेति न तस्रतिष्ठाचिन्ता कृतेति(१) ।

तथा वातप्रतिष्ठित उदधि:-धनोदधिस्तनुवातघनवातोपरि स्थितत्वात्(२)।

तथा उदिधप्रतिष्ठिता पृथिवी घनोदधीनामुपरि स्थितत्वात् रलप्रभादीनां, बाहुल्यापेक्षया चेदमुक्तम्, अन्यथा ईषछाग्भारापृथिवी आकाश-प्रतिष्ठितैव(३)।

तथा पृथिवीप्रतिष्ठितास्रसस्थाराः प्राणाः, इदमपि प्रायिकमेव अन्यथाऽऽकाशपर्वतविमानप्रतिष्ठिता अपि ते सन्तीति (४)।

तथाऽजीवाः--शरीरादिपुद्गलरूपा जीवप्रतिष्ठिताः, जीवेषु तेषां स्थितत्वात् (५)।

तथा जीवाः कर्मप्रतिष्ठिताः कर्मसु—अनुदयादस्थकर्मपुद्गलसमुदायरूपेषु संसरिजीवानामाश्रितत्वात् । अन्ये त्वाहुः—जीवाः, कर्मभिः प्रतिष्ठिताः— नारकादिभावेनावस्थापिताः (६)।

तथा अजीवा जीवसंगृहीताः मनोभाषादिपुद्गलानां जीवैः संगृहीतत्वात्, अयाजीवाः जीवप्रतिष्ठितास्तथाऽजीवा जीवसंगृहीता इत्येतयोः को भेदः? उच्यते—पूर्वस्मिन् वाक्ये आधाराधेयभाव उक्तः, उत्तरे तु संग्राह्यसंग्राहकभाव इति भेदः। यद्य यस्य संग्राह्यं तत्तस्याधेयमप्यर्थापत्तितः स्याद्, यथाऽपूपस्य तैलमित्याधाराधेयभावोऽप्युत्तरवाक्ये दृश्य इति (७)।

तथा जीवाः कर्मसंगृहीताः संसारिजीवानामुदयप्राप्तकर्मवशवर्त्तित्वात्, ये च यद्वशास्ते तत्र प्रतिष्ठिताः । यथा घटे रूपादय इत्येवमिहार्याधाराधेयता दृश्येति (੮)।

१ । ३११. 'से जहानामए केइ'ति स 'यथानामकः' यत् प्रकारनामा देवदत्तादिनामेत्यर्थः, अथवा 'से' इति 'स' यथा इति दृष्टान्तार्थः 'नाम' इति संभावनायाम् 'ए' इति वाक्यालंकारे 'वित्यें 'ति 'वित्तं 'वृति 'आडोवेइ'ति आटोपयेत् वायुना पूरयेत्, 'उप्पिं सियं वंधइ'ति उपिरं सितं 'षिङ् बन्धने' इति वचनात् । क्तप्रत्ययस्य च भावार्थत्वात् कर्मार्थत्वाद्वा बन्धं—ग्रन्थिमित्यर्थः बध्नाति करोतीत्यर्थः । अथवा 'उप्पिंसि'ति उपिर 'त'मिति बित्तं 'से आउयाए'ति सोऽष्कायस्तस्य वायुकायस्य 'उप्पिंति उपिर, उपिरभावश्च व्यवहारतोऽपि स्वादित्यत आह--उपितिले सर्वोपरीत्यर्थः । यथा वायुराधारो जलस्य दृष्ट एवमाधाराधेयभावो भवति । आकाशघनवातादीनामिति भावः । आधाराधेयभावश्च प्रागेव सर्वपदेषु व्यंजित इति । 'अत्थाहमतारमपोक्तियंसि'ति अस्ताधम् अविद्यमानस्ताधम् अगाधिमत्यर्थः, अस्ताधो वा निरस्ताधस्तलिमवेत्वर्थः अत एवातारं—तरीतुमशक्यं, पाठान्तरेणापारं—पारवर्जितं पुरुषः प्रमाणमस्येति पौरुषेयं तत्प्रतिषेधादपौरुषेयं ततः कर्मधारयोऽतस्तत्र मकारश्चेहालाक्षणिकः । 'एवं या' इत्यत्र वाशब्दो दृष्टान्तान्तरतासूचनार्थः ।

लोकस्थित्यधिकारादेवेदमाह—'अत्थि ण'मित्यादि अन्ये त्वाहुः—'अजीवा जीवपइट्टिया' इत्यादेः पदचतुष्टयस्य भावनार्थमिदमाह—

9 1 ३ १ २ . 'पोग्गले'त्ति कर्मशरीरादिपुद्गलाः । 'अण्णमण्णबद्ध'त्ति अन्योऽन्यं जीवाः पुद्गलानां पुद्गलाश्च जीवानां संबद्धा इत्यर्थः । कथं बद्धा इत्याह— 'अन्नमन्नपुड्डा' पूर्वं स्पर्शनामात्रेणान्योऽन्यं स्पृष्टास्ततोऽन्योऽन्यं बद्धाः गाढतरं संबद्धा इत्यर्थः । 'अण्णमण्णमोगाढ'त्ति परस्परेण लोलीभावं गतः, अन्योऽन्यं स्रेहप्रतिबद्धा इति । अत्र रागादिरूपः स्रेहः यदाह—

### ''स्रेहाभ्यक्तशरीरस्य, रेणुना शिलध्यते यथा गात्रम् । रागद्वेषक्लित्रस्यं कर्मबन्धो भवत्येवम् ।'' इति ।

अत एव अण्णमण्णघडत्ताए ति अन्योऽन्यं घटासमुदायो येषां तेऽन्योऽन्यघटास्तन्द्रावस्तत्ता तयाऽन्योन्यघटतया।

९ । ३ १ ३. 'हरए सिय'त्ति 'हदो' नदः 'स्यात्' भवेत् 'पुण्णे'ति भृतो जलस्य, स च किञ्चित्र्यूनोऽपि व्यवहारतः स्यादत आह—'पुण्णप्पमाणे'ति पूर्णप्रमाणः पूर्णं वा जलेनात्मनौ मानं यस्य स पूर्णात्ममानः । 'वोलष्टमाणे' ति व्यपलोङ्यन् अतिजलभरणाच्छर्यमानजल इत्यर्थः । 'वोसष्टमाणे'ति जलप्राचुयदिव विकशन्—स्फारोभवन् वर्छमान इत्यर्थः । 'समभरघडत्ताए' ति समो न विषमो घटैकदेशमनाश्चितत्वेन भरो—जलसमुदायो यत्र स समभरः सर्वथा भृतो वा समभरः, समश्रब्दस्य सर्वशब्दार्थत्वात्, समभरश्वासौ घटश्वेति समासः समभरघट इव समभरघटत्तद्भावस्तत्ता तया समभरघटतया सर्वथाभृतघटाकारतयेत्यर्थः ।

'अहे णं'त्ति अहेशब्दः अथार्थः अथशब्दश्चानन्तर्यार्थः, णिनिति वाक्यालंकारे 'महं'ति महतीं 'सयासवं'ति आश्रवति—ईषत्करतिजलं यैस्ते

१. अवस्थिता ख. ग.

२. मित्यर्थः ख. ग.

आश्रवाः—सूक्ष्मरन्ध्राणि सन्तो— विद्यमानाः सदा वा सर्वदा शतसंख्या वाऽऽश्रवा यस्यां सा सदाश्रवाः शताश्रवा वाऽतस्ताम् एवं 'सयछिड्डं' नवरं छिद्रं—महत्तरं रन्ध्रम् 'ओगाहेज्र'त्ति 'अवगहयेत्' प्रवेशयेद्।

'आसवदारेहिं'ति आश्रवच्छिद्रैः 'आपूरमाणी'ति आपूर्यमाणा जलेनेति शेषः, इह द्विर्वचनमाभीक्ष्ण्ये 'पुण्णे'त्यादि प्राग्वत्रवरं 'वोसट्टमाणा'-इत्यादौ वृद्धैरयं विशेष उक्तः—'वोसट्टमाणा' भृता सती या तत्रेव निमज्जति सोच्यते। 'समभरघडत्ताए'त्ति हृदक्षिप्तसमभरघटवद् हृदस्याध-स्त्योदकेन सह तिष्ठतीत्यर्थः। यथा नौश्च हृदोदकं चान्योऽन्यावगाहेन वर्त्तते एवं जीवाश्च पुद्गलाश्चेति भावना। लोकस्थितावेवेदमाह—

9 । ३ 9 ४. 'सदा' सर्वदा 'सिमयं'ति सपरिमाणं न बादराफायवदपरिमितमपि, अथवा 'सदा'इति सर्व्वर्तुषु 'सिमत'मिति रात्रौ दिवसस्य च पूर्वापरयोः प्रहरयोः, तत्रापि कालस्य क्षिग्धेतरभावमपेक्ष्य बहुत्वमल्पत्वं चावसेयमिति, यदाह—

### ''पदमचरिमाउ सिसिरे, निम्हे अद्धं तु तासिं बज्जेता। पायं ठ्वे सिणेहाइरक्खणट्टा पवेसे वा!!''

लेपितपात्रं बहिर्न स्थापयेत् स्रेहादिरक्षणार्थायेति । 'सूक्ष्मः स्नेहकाय'इति अप्कायविशेष इत्यर्थः ।

9 । ३१५. 'उट्टे'त्ति अर्ध्वालोके वर्त्तुलवैताढ्यादिषु 'अहे'त्ति अधीलोकग्रामेषु, 'तिरियं'ति तिर्यम्लोके ।

९ । ३१६. 'दीहकालं चिट्ठइ'त्ति तडागादिपूरणात् 'विद्धंसमागच्छङ्'त्ति स्वल्पत्वात्तस्येति ।

॥प्रथमशते षष्ठोद्देशकः ॥

### सप्तम उद्देशकः

अथ सप्तम आरभ्यते, तस्य चैवं सम्बन्धः—विध्वंसमागच्छतीत्युक्तं प्राक् इह तु तद्विपर्यय उत्पादोऽभिधीयते । अथवा लोकस्थितिः प्रामुक्ता इहापि सैव । तथा 'नेरइए'ति यदुक्तं संग्रहिण्यां तद्यावसरायातमिहोच्यत इति, तत्रादिसूत्रम्—

११३१६. 'नेरइए णं भंते! नेरइएसु उववज्रमाणे' ति ननूत्यद्यमान एव कथं नारक इति व्यपिदश्यते? अनुत्यन्नत्वात् तिर्यकादिवद् इति, अत्रोच्यते— उत्पद्यमान उत्पन्न एव तदायुष्कोदयात् अन्यथा तिर्यगाद्ययुष्काभावान्नारकायुष्कोदयेऽपि यदि नारको नासौ तदन्यः कोऽसौ? इति। 'किं देसेणं देसं उववज्रइ'ति देशेन च 'देशेन च' यदुत्पतनं प्रवृत्तं तद्देशेनदेशं, छान्दसत्वाद्याव्ययीभावप्रतिरूपः समासः, एवमुत्तरत्रापि। तत्र जीवः किं 'देशेन' स्वकीयावयवेन 'देशेन' नारकावयविनोंऽशतयोत्पद्यते अथवा 'देशेन' देशमाश्रित्योत्पादिवत्वेति शेषः एवमन्यत्रापि। तथा 'देसेणं सव्वं'ति देशेन च सर्वेण च यत् प्रवृत्तं तद्देशेनसर्वं, तत्र देशेन—स्वावयवेन सर्वतः सर्वात्मना नारकावयवितयोत्पद्यत, इत्यर्थः। आहोस्वित् सर्वेण—सर्वात्मना देशतो नारकांशतयोत्पद्यते, अथवा 'सर्वेण' सर्वात्मना सर्वतो नारकतयेति प्रश्नः।

अजोत्तरम्—न देशेनदेशतयोत्पद्यते, यतो न परिणामिकारणावयवेन कार्यावययो निर्व्वत्त्र्यते, तन्तुना पटाप्रतिबद्धपटप्रदेशवत्। यथा हि पटदेशभूतेन तन्तुना पटाप्रतिबद्धः पटदेशो न निर्वत्त्र्यते तथा पूर्वावयविप्रतिबद्धेन तद्देशेनोत्तरावगविदेशो न निर्व्वत्त्र्यते इति भावः। तथा न देशेन सर्वतयोत्पद्यते, अपरिपूर्णकारणत्त्वात्, तन्तुना पट इवेति। तथा न सर्वेणदेशतयोत्पद्यते, संपूर्णपरिणामिकारणत्त्वात् समस्तघट-कारणैर्घटैकदेशवत्। 'सव्वेणं सव्वं उववञ्जइ' सर्वेण तु सर्व उत्पद्यते। पूर्णकारणसमवायाद्, घटवदिति चूर्णिव्याख्या।

टीकाकारस्त्वेवमाह—िकमवस्थित एव जीवो देशमपनीय यत्रोत्पत्तव्यं तत्र देशत उत्पद्यते ? अथवा देशेन सर्वत उत्पद्यते ? अथवा सर्वान्सना यत्रोत्पत्तव्यं तस्य देशे उत्पद्यते ? अथवा सर्वात्मना सर्वत्र ? इति, एतेषु पाश्चात्यभंभौ ग्राह्यौ। यतः सर्वेण—सर्वात्मप्रदेशव्यापारेण इत्तिकागतौ यत्रोत्पत्तव्यं तस्य देशे उत्पद्यते, तद्देशेनोत्पत्तिस्थानदेशस्यैव व्याप्तत्वात्। कन्दुकगतौ वा सर्वेण सर्वत्रोत्पद्यते विमुच्यैव पूर्व्वस्थान-मिति। एतद्य टीकाकारव्याख्यानं वाचनान्तरविषयमिति।

उत्पादे चाहारक इत्याहारसूत्रम्-

- 9 । ३२०. तत्र 'देशेन देश'मिति आत्मदेशेनाभ्यवहार्यद्रव्यदेशिमित्येवं गमनीयम् । उत्तरम् —'सब्बेण वा देसमाहारेइ'ति, उत्पत्त्यनन्तरसमयेषु सर्वात्मप्रदेशैराहारपुद्गलान् कांश्चिदादत्ते कांश्चिद् विमुञ्चित, तप्ततापिकागततैलग्राहकिविमोचकापूपवद्, अत उच्यते—देशमाहारयतीति । 'सब्बेण वा सब्बं'ति सर्वात्मप्रदेशैरुत्पत्तिसमये आहारपुद्गलानादत्ते एव प्रथमतः तैलभृततप्ततापिकाप्रथमसमयपतितापूपविद्युच्यते—सर्व-माहारयतीति । उत्पादस्तदाहारेण सह ग्राग्दण्डकाभ्यामुक्तः ।
- ९ । ३२२,३२४. अथोत्पादप्रतिपक्षत्वाद्वर्तमानकालनिर्देशसाधर्म्याचोद्वर्त्तनादण्डकस्तदाहारदण्डकेन सह ।
- १ ! ३२६,३२८. तदनन्तरं च नोद्वर्त्तनाऽनुत्पन्नस्य स्यादित्युत्पन्नतदाहारदण्डकौ उत्पन्नप्रतिपक्षत्वाच्चोद्वृत्ततदाहारदण्डकाविति ।
   पुस्तकान्तरे तूत्पादतदाहारदण्डकानन्तरमुत्पादे सत्युत्पन्नः स्यादित्युत्पन्नतदाहारदण्डकौ । ततस्तूत्पादप्रतिपक्षत्वादुद्धर्त्तनाया उद्वर्त्तनातदाहार-दण्डकौ ।
- 9 ! **३३०,३३२.** उद्वर्त्तनायां चोद्वृत्तः स्यादित्युद्वृत्ततदाहारदण्डकौ कण्ठ्याश्चैत इति ! एवं तावदधभिर्दण्डकैर्देशसर्वाभ्यामुत्यादादि चिन्तितम्, अथाद्यमिरेवार्द्धसर्वाभ्यामृत्यादादेव चिन्तयन्नाह—

<sup>9.</sup> X घ. ३. उत्पादयन् क. घ.

२. उत्पादनं क.

- 9 1 ३ ३ ४ . 'नेरइएण'मित्यादि 'जहा पढमिल्लेणं'ति यथा देशेन, ननु देशस्य चार्धस्य च को विशेषः? उच्यते—देशस्त्रिभागादिरनेकधा, अर्द्ध त्वेकधैवेति। उत्पत्तिरुद्धर्तनाः च प्रायो गतिपूर्विका भवतीतिगतिसूत्राणि—
- १३३५. 'विम्महमइसमावत्रए'ित विग्रहो—वक्रं तछथाना गतिर्विग्रहगितः, तत्र यदा वक्रेण गच्छित तदा विग्रहगितसमापत्र उच्यते, अविग्रहगितसमापत्र पत्रस्तु ऋजुगितकः स्थितो वा । विग्रहगितिषेधमात्राश्रयणात् । यदि चित्रहगितसमापत्र ऋजुगितक एवोच्यते तदा नारकदिपदेषु सर्वदैवाविग्रहगितकानां यद् बहुत्वं वक्ष्यित तत्र स्याद् । एकादीनामिप तेषूत्पादश्रवणात् । टीकाकारेण तु केनाप्यभिग्रायेणाविग्रहगितसमापत्र ऋजुगितक एव व्याख्यात इति ।
- 9 1 इ इ ७ 'जीवा णं भंते !'इत्यादि प्रश्नः, तत्र जीवानामानन्त्यात् प्रतिसमयं विग्रहगतिमतां तिन्नषेधवतां च बहूनां भावादाह—'विग्गहगइ'इत्यादि । नारकाणां त्वल्पत्वेन विग्रहगतिमतां कदाविदसंभवात् संभवेऽपि चैकादीनामपि तेषां भावाद् विग्रहगतिप्रतिषेधवतां च सदैव बहूनां भावात् आह—
- 9।३३६. 'सव्वेवि ताव होज अविग्गहे'त्यादि विकल्पत्रयम्। असुरादिषु एतदेवातिदेशत आह—'एव'मित्यादि जीवानां निर्विशेषाणामेकेन्द्रियाणां चोक्तयुक्त्या विग्रहगतिसमापन्नत्त्वे ताप्रतिषेधे च बहुत्वमेवेति न भंगत्रयम्। तदन्येषु तु त्रयमेवेति 'तियभंगो'ति त्रिकरूपो भंगश्चिकभंगो भंगत्रयमित्यर्थः।

गत्यधिकाराच्यवनसूत्रम्-

91३३६. 'महिड्डिए'त्ति महर्द्धिको विमानपरिवाराद्यपेक्षया, 'महज्जुइए'त्ति महाद्युतिकः शरीराभरणाद्यपेक्षया 'महब्बले'महाबलः शारीरप्राणापेक्षया 'महायसे'ति महायशाः बृहठाख्यातिः 'महेसक्खे'ति महेशो—महेश्वर इत्याख्या—अभिधानं यस्यासौ महेशाख्यः 'महासोक्खे'ति क्रवित्, 'महाणुभावे'ति महानुभावः विशिष्टवैक्रियादिकरणाचिन्त्यसामर्थः, 'अविउक्कंतियं चयमाणे'ति च्यवमानता किलोत्पत्तिसमयेऽप्युच्यत इत्यत आह—य्युक्तान्तिः—उत्पत्तिस्तिन्नेषेधादव्युक्तान्तिकम् । अथवा व्यवक्रान्तिः—मरणं, तन्निषेधादव्यवक्रान्तिकं तद्यथा भवत्येवं च्यवमानो जीवन्नेय मरणकाल इत्यर्थः । 'अविउक्कंतियं चयं चयमाणे'ति क्रविद् दृश्यते, तत्र च 'चयं' शरीरं 'चयमाणे'ति त्यजन् 'किञ्चित्कालं'ति कियन्तमपि कालं यावन्नाहारयेदिति योगः।

कुतः ? इत्याह—'हीप्रत्ययं' लञ्जानिमित्तं, स हि च्यवनसमयेऽनुपक्रान्त एव पश्यलुत्यत्तिस्थानमात्सनः, दृष्ट्वा च तद्देवभवविसदृशं पुरुष-परिभुज्यमान्रक्षीगर्भाश्यरूपं जिह्नेति, हिया च नाहारयित । तथा 'जुगुस्ताप्रत्ययं' कुत्सानिमित्तं शुक्रादेरुत्यत्तिकारणस्य कुत्साहेतुत्वात् । 'परीसहवत्तियं'ति इह प्रक्रमात् परीषहशब्देनारतिपरीषहो ग्राह्यः, ततश्चारतिपरीषहनिमित्तं, दृश्यते चारतिप्रत्ययाल्लोकेऽप्याहारग्रहण-वैमुख्यमिति । 'आहारं' मनसा तथाविधपुद्गलोपादानरूपम् । 'अहे णं'ति अथ लञ्जादिक्षणानन्तरमाहारयित बुभुक्षावेदनीयस्य चिरं सोद्ध-मशक्यत्वादिति । 'आहारिग्रमाणे आहारिए' इत्यादौ भावार्थः प्रथमसूत्रवत् । अनेन च क्रियाकालनिष्ठाकालयोरभेदाभिधानेन तदीया-ऽऽहारकालस्याल्पतोक्ता । तदनन्तरं च 'पहीणे य आउए भवइ'ति 'चः' समुच्चये प्रक्षीणं प्रहीणं वाऽऽयुर्भवति, ततश्च यत्रोत्यद्वते मनुजल्वादौ 'तमाउयं'ति तस्य मनुजत्वादेरायुस्तदायुः 'प्रतिसंवेदयित' अनुभवतीति ? 'तिरिक्खजोणियाउयं वा' इत्यादौ देवनारकायुषोः प्रतिषेधो, देवस्य तत्रानुत्पादादिति ।

उत्पत्त्यधिकारादिदमाह-

- 🤋 🗦 😮 . 'गब्धं वक्कममाणे'ति गर्भं व्युक्तमन् गर्भ उत्पद्यमान इत्यर्थः ।
- १ । ३४१. 'दिव्यंदियाइं'ति निर्वृत्त्युपकरणलक्षणानि, तानि हीन्द्रियपर्याप्तौ सत्यां भविष्यन्तीत्यनिन्द्रिय उत्पद्यते । 'भाविंदियाइं'ति लब्ध्युपयोगलक्षणानि, तानि च संसारिणः सर्वावस्थाभावीनीति ।
- 9 १ १४२. 'ससरीरि'ति सह शरीरेणेति सशरीरी, इन्समासान्तभावात् 'असरीरि'ति शरीरवान् शरीरी तन्निषेधादशरीरी 'वक्कमइ'ति व्युक्रामित, उत्पद्यत इत्यर्थः ।
- १।३४४. 'तप्पढमयाए'ित तस्य गर्भव्युक्रमणस्य प्रथमता तत्प्रथमता तया 'िक'िमिति प्राकृतत्वात् कम् ? 'माउओयं' ति 'मातुरोजः' जनन्या आर्तवं, शोणितिमत्यर्थ, 'पिउसुक्कं' ति पितुः शुक्रं, इह यदिति शेषः 'तं'ित आहारिमिति योगः । 'तदुभयसंसिट्टं'ित तयोरुभयं तदुभयं द्वयं, तच्च तत् संश्लिष्टं च संसृष्टं वा—संसर्गवत् तदुभयसंश्लिष्टं तदुभयसंसृष्टं वा ।
- ९।३४५. 'जं से'ति या तस्य गर्भसत्त्वस्य माता 'रसविगतीओ'त्ति रसरूपा विकृतीः—दुग्धाद्या रसविकारास्ताः 'तदेगदेसेणं'ति तासां रस-विकृतीनामेकदेशस्तदेकदेशस्तेन सह ओज आहारयतीति।
- ९ १ ३४६. 'उद्यारेइ व'ति उद्यारो—विष्ठा 'इति' उपप्रदर्शने 'वा' विकल्पे खेलो—निष्ठीवनं, 'सिंघाणं'ति नासिकाश्लेष्मा।
- १।३४७. 'केसमंसुरोमनहत्ताए'ति इह श्मश्रूणि—कूर्चकेशाः रोमाणि—कक्षादिकेशाः।
- 9 । ३४८. 'जीवे ण'मित्यादि ।
- 91३४६. 'सव्वओ'ति सर्वात्मना 'अभिक्खणं'ति पुनः पुनः 'आहम्च'ति कदाचिदाहारयित कदाचित्राहारयिति, तथास्वभावत्वात्, यतश्च सर्वतः आहार- यतीत्यादि ततो मुखेन न प्रभुः कायितकमाहारमाहर्त्तुमिति भावः।

अथ कथं सर्वत आहारयति ? इत्याह—'माउजीवरसहरणी'त्यादि रसो ह्रियते—आदीयते यया सा रसहरणी नाभिनालमित्यर्थः । मातृजीवस्य रसहरणी मातृजीवरसहरणी, किमित्याह—'पुत्तजीवरसहरणी' पुत्रस्य रसोपादाने कारणत्वात् कथमेवमित्याह—मातृजीवप्रतिबद्धता सती सा यतः 'पुत्तजीवं फुड'ति पुत्रजीवं स्पृष्टवती । इह च प्रतिबद्धता गाढसम्बन्धः,तदंशत्वात् ।स्पृष्टता च सम्बन्धमात्रम्, अतदंशत्वात् ।अथवा मातृजीवरसहरणी पुत्रजीवरसहरणी चेति द्वे नाङ्यौ स्तः, तयोश्चाद्या मातृजीवप्रतिबद्धा पुत्रजीवस्पृष्टेति, 'तम्हे'ति यस्मादेवं तस्मान्मातृ-जीवप्रतिबद्धया रसहरण्या पुत्रजीवस्पर्शनादाहारयति । 'अवरावि य'त्ति पुत्रजीवरसहरण्यपि च पुत्रजीवप्रतिबद्धा सती मातृजीवं स्पृष्टवती 'तम्ह'ति यस्मादेवं तस्माद्यिनोति शरीरं, उक्तं च तन्त्रान्तरे—

### ''पुत्रस्य नामौ मातुश्च, इदि नामौ निक्यते । ययाऽसौ पुश्चिमाप्रोति, केदार इव कुल्यवा ॥'' इति ।

गर्भाधिकारादेवेदमाह-

- ९।३५०. 'कइ ण'मित्यादि 'माइअंग'त्ति आर्त्तवविकारबहुलानीत्यर्थः 'मत्युलुंग'ति मस्तकभेज्जकम्, अन्ये त्वाहुः—मेदः फिप्फिसादि मस्तुलुंगमिति।
- १ । ३ ५ १ . 'पेइयंग'त्ति पैतृकांगानि शुक्रविकारबहुलानीत्यर्थः । 'अहिमिंज'त्ति अस्थिमध्यावयवः, केशादिकं बहुसमानरूपत्वादेकमेव, उभयव्यतिरिक्तानि तु
  श्क्रशोणितयोः समिवकाररूपत्वात् मातापित्रोः साधारणानीति ।
- 9। ३५२. 'अम्मापिइए णं'ति अम्बापैतृकं शरीरावयवेषु शरीरोपचाराद्, उक्ततक्षणानि मातापित्रंगानीत्यर्थः । 'जावइयं से कालं'ति यावन्तं कालं 'से'ति तत् तस्य वा जीवस्य 'भवधारणीयं' भवधारणप्रयोजनं मनुष्यादिभवोपग्राहकमित्यर्थः । 'अव्वावन्ने'ति अविनष्टम्, 'अहे णं'ति उपच्यान्तिमसमयादनन्तरमेतद् अम्बापतृकं शरीरं । 'वोक्कसिञ्जमाणे'ति व्यवकृष्यमाणं हीयमानम् । गर्भाधिकारदेवापरं सूत्रम्—
- ९ । ३५३. 'गब्भगए समाणे'ति गर्भगतः सन् मृत्वेति श्रेषः, 'एगइए'ति सगर्वराजादिगर्भरूपः ।
- १ १३५४. संज्ञित्वादिविशेषणानि च गर्भस्थस्यापि नरकप्रायोग्यकर्मबन्धसंभवाभिधायकतयोक्तानि । वीर्यलब्ब्या वैक्रियलब्ध्या संग्रामयतीति योगः । अथवा वीर्यलब्धिको वैक्रियलब्धिकश्च सिन्नित, 'पराणीएणं'ति 'परानीकं' शत्रुसैन्यं 'सोद्य'ति आकर्ण्य 'निश्रम्य' मनसाऽवधार्य 'पएसे निन्छुभइ'ति गर्भदेशाद् बिहः क्षिपति 'समोहण्णइ'ति समवहन्ति समवहतो भवति तथाविधपुद्गलग्रहणार्थम् । 'संग्रामं संग्रामयति' युद्धं करोति । 'अत्यकामए'इत्यादि अर्थे—द्रव्ये कामो—वांछामात्रं यस्यासावर्थकामः, एवमन्यान्यपि विशेषणानि, नवरं राज्यं—नृपत्वं, भोगा—गन्धरसस्पर्शाः, कामौ— शब्दरूपे, कांक्षा—गृद्धिः आसक्तिरित्यर्थः । अर्थे कांक्षा संजाताऽस्येत्यर्थकांक्षितः, पिपासेव पिपासा—प्राप्तेऽवृतिः । 'तिचित्ते'ति तत्र—अर्थादौ वित्तं—सामान्योपयोगरूपं यस्यासौ तिच्चितः, 'तम्मणे'ति तत्रैव—अर्थादौ मनो—विशेषोपयोगरूपं यस्य स तन्मनाः, 'तल्लेसे'ति लेश्या—आत्मपरिणामविशेषः, 'तदज्ज्ञवसिए'ति इहाध्यवसायोऽध्यवसितं, तत्र तिचत्तिविभावयुक्तस्य सतस्तिस्मन्—अर्थादावेषध्यवसितं—परिभोगक्रियासंपादनविषयमस्येति तदध्यवसितः, 'तत्तिव्यज्ज्ञवसाणे'ति तस्मिन्नेव—अर्थादौ तीव्रम्—आरम्पकालादारभ्य प्रकर्षयायि अध्यवसानं—प्रयलविशेषलक्षणं यस्य स तथा, 'तदङ्गोवउत्ते' ति तदर्थम्—अर्थादिनिमित्तमुपयुक्तः—अवहितस्तदर्थोपयुक्तः, 'तदण्पिकरणे' ति तस्मिन्नेव—अर्थादावर्पितानि—आहितानि करणानि—इन्द्रियाणि कृतकारितानुमतिरूपणि वा येन स तथा, 'तब्भावणाभाविए'ति असकृदनादौ संसारे तद्भावनया—अर्थादिसंस्कारेण भावितो यः स तथा, 'एयंसि णं अतर्रसि' ति एतस्मन् संग्रामकरणावसरे कालं—मरणिति।
- ११३५६. 'तहारूवस्स'ित्त तथाविधस्य उचितस्येत्यर्थः, 'श्रमणस्य' साधोः, वाशब्दो देवलोकोत्पादहेतुन्तं प्रति श्रमणमाहनवचनयोस्तुल्यत्वप्रकाशनार्थः। 'माहणस्स'ित्त मा हन इत्येवमादिशति स्वयं स्थूलप्राणातिपातादिनिवृत्तत्वाद्यः स माहनः। अथवा ब्रह्मणो —ब्रह्मचर्यस्य देशतः सद्भावाद् ब्राह्मणो देशविरतः तस्य वा 'अंतिए'ित्त समीपे एकमप्यास्तामनेकम् 'आर्यम्' आराद् यातं पापकर्मध्य इत्यार्थम्, अत एव धार्मिकमिति, 'तओ'ित्त तदनन्तरमेव, 'संवेगजायसिट्ट'ित्त संवेगेन—भवभयेन जाता श्रद्धा—श्रद्धानं धर्मादिषु यस्य स तथा 'तिव्वधम्माणुरागरित्त' ित तीव्रो यो धर्मानुरागो—धर्मबहुमानस्तेन रक्त इव यः स तथा।

'धम्मकामए' त्ति धर्मः—श्रुतचारित्रलक्षणः, पुण्यं तत्फलभूतं शुभकर्मेति ।

९ १३५७. 'अबखुजए व'ित आग्रफलवत्कुब्जः 'अच्छेज्र'ति आसीत सामान्यतः, एतदेव विशेषत उच्यते—'चिड्रेज्ज'ति ऊर्ध्वस्थानेन 'निसीएज्ज'ति निषदनस्थानेन, 'तुयट्टेज्ज'ति शयीत, 'सममागच्छइ'ति, समं—अविषमं 'सम्मं'ति पाठे 'सम्यग्' अनुपधातहेतुत्वादागच्छिते—मातुरुदराद् योन्या निष्कामित । 'तिरियमागच्छइ'ति तिरश्चीनो भूत्वा जठरान्निर्गन्तु प्रवत्तते यदि तदा 'विनिधातं' मरणमाप्दाते, निर्ममाभावादिति । गर्मान्निर्गतस्य च यत्त्यात्तदाह—वण्णवज्झाणि य'ित वर्णः—श्लाघा वथ्यो—हन्तव्यो येषां तानि वर्णवध्यानि, अथवा वर्णाद्वाह्यानि वर्णवाह्यानि अशुभानीत्यर्थः, वशब्दो वाक्यान्तरत्वद्योतनार्थः । ★ 'से'ित तस्य गर्भनिर्गतस्य 'बद्धाइं'ति सामान्यतो बद्धानि 'पुद्धाइं'ति पोषितानि गाढतरबन्धतः 'निहत्ताइं'ति उद्वर्त्तनापवर्तनकरणवर्जशेषकरणायोग्यत्वेन व्यवस्थापितानीत्यर्थः, अथवा बद्धानि, कथम् ? यतः पूर्व स्पृथनिति, 'कडाइं'ति निकाचितानि सर्वकरणायोग्यत्वेन व्यवस्थापितानीत्यर्थः, 'पह्वियाइं'ति मनुष्यगतिपञ्चेन्द्रियजातित्रसादिनामकर्मसहोदयत्वेन व्यवस्थापितानीत्यर्थः, 'अभिनिविद्याइं'ति तीन्नानुभावतया निविधानि, 'अभिसमन्नागयाइं'ति उदयाभिमुखीभूतानीति, ततश्च 'उदिन्नाइं' ति उदीर्णान स्वतः उदीरणाकरणेन वोदितानि, व्यतिरेकमाह—'नो उवसंताइं'ति अनिधादीनि व्याख्यातान्यवैकार्थानि वा, 'हीणस्सरे'ति अल्पस्वरः, 'दीणस्सरे' ति दीनस्येद— दुःस्यितस्येव स्वरो यस्य स दीनस्वरः, 'अणादेयवयणे पद्यायाए यावि'ति इहैवमक्षरघटना—प्रत्याजातश्चापि—समुत्पन्नोऽपि चानादेयवचनो भवतीति ।

।! प्रथमशते सप्तमोद्देशकः ।)

१. अर्थ ख. प. घ. च. छ.

२. ब्राह्मणो ख. ग. घ. च. छ.

<sup>★</sup> कस्याञ्चित् प्रतौ वाक्यालंकारत्वद्योतनार्यः इति उल्लिखितगस्ति, तदशुद्धं प्रतिभाति !

#### १८८

## अष्टम उद्देशकः

गर्भवक्तव्यता सप्तमोद्देशकस्यान्ते उक्ता । गर्भवासश्चायुषि सतीत्यायुर्निरूपणायाह, तथाऽऽदिगाथायां यदुक्तं 'बाले'ति तदिभिधानाय चाष्टमोद्देशकः, तत्र च सूत्रम्—

- 9 । ३५६. 'एगंतबाले' इत्यादि 'एकान्तबालः' मिथ्यादृष्टिरविरतो वा एकान्तग्रहणेन मिश्रतां व्यवच्छिनत्ति । यद्यैकान्तबालत्वे समानेऽपि नानाविधायुर्बन्धनं तन्महारम्भाद्युन्मार्गदेशनादितनुकबायत्वादि अकामनिर्जरादि तद्धेतुविशेषवशादिति, अत एव बालत्वे समानेऽप्यविरतसम्यगृदृष्टिर्मनुष्यो देवायुरेव प्रकरोति न शेषाणि । एकान्तबालप्रतिपश्चत्वादेकान्तपण्डितसूत्रं, तत्र च—
- १।३६०. 'एगंतपंडिए णं'ति एकान्तपण्डितः—साधुः 'मणुस्से'त्ति विशेषणं स्वरूपङ्गापनार्यमेव। अमनुष्यस्यैकान्तपण्डितत्वायोगात्, तदयोगश्च सर्व-विरतेरन्यस्याभावादिति।

'एगंतपंडिए णं मणुस्से आउयं सिय पक<mark>रेइ सिय नो पकरेइ'ति सम्यक्</mark>त्वसप्तके क्षपिते न बध्नात्यायुः साधुः, <mark>अर्वाक् पुनर्बध्नाती</mark>त्यत उच्यते— स्याद्यकरोतीत्यादि ।

९ १३६९. 'केवलमेव दो गईओ पन्नायंति'त्ति केवलशब्दः सकलार्थस्तेन साकल्येनैव द्वे गती 'प्रज्ञायेते' अवबुध्येते केविलना, तयोरेव सत्त्वादिति। 'अंतिकिरिय'त्ति निर्वाणं 'कप्पोववित्तय'त्ति कल्पेषु अनुत्तरिवमानान्तदेवलोकेषूपपत्तिरुत्पत्तिः सैव कल्पोपत्तिका। इह च कल्पशब्दः सामान्येनैव वैमानिकदेवाऽऽवासाभिधायक इति।

एकान्तपण्डितद्वितीयस्थानवर्तित्वाद् बालपण्डितस्य अतो बालपण्डितसूत्रं, तत्र च-

- १ । ३६२. 'बालपंडिए णं'ति श्रावकः ।
- १ । ३६३. 'देसं उवरमइ'ित विभक्तिविपरिणामाद्देशात् 'उपरमते' विरतो भवति, ततो 'देसं' स्थूलं प्राणातिपातादिकं 'प्रत्याख्याति' वर्जनीयतया प्रतिजानीते ।
   आयुर्वन्धस्य क्रियाः कारणमिति क्रियासूत्राणि पञ्च, तत्र—
- १ 1३६४. 'कच्छंसि व'त्ति 'कच्छे' नदीजलपरिवेष्टिते वृक्षादिमित प्रदेशे, 'दहंसि व'त्ति हदे प्रतीते, 'उदगंसि व'त्ति उदके—जलाश्रयमात्रे 'दिवयंसि व'त्ति 'द्रविके' तृणादिद्रव्यसमुदाये, 'वलयंसि व'त्ति वलये वृत्ताकारनद्याद्युदककुटिलगतियुक्तप्रदेशे 'नूमंसि व'त्ति नूमे अवतमसे 'महणंसि व'ति गहने वृक्षवल्लीलतावितानवीरुत्समुदाये 'महणविदुग्गंसि व'ति 'महनविदुगें' पर्वतैकदेशावस्थितवृक्षवल्ल्यादिसमुदाये 'पव्ययंसि व'ति पर्वतसमुदाये 'वणंसि व'त्ति वने एकजातीयवृक्षसमुदाये, 'वणविदुग्गंसि व'ति नानाविधवृक्षसमूहे 'मिगवित्तीए' ति मृगै:—हरिणैर्वृत्तिः—जीविका यस्य स मृगवृत्तिकः स च मृगरक्षकोऽपि स्यादित्यत आह—'मियसंकप्पे'ति मृगेषु संकल्पो—वधाध्यवसायः छेदनं वा यस्यासौ मृगसंकल्पः, स च चलचित्ततयाऽपि भवतीत्यत आह—'मियपणिहाणे'त्ति मृगवधैकाग्रचित्तः 'मियवहाए'ति मृगवधाय 'गंत'ति गत्वा कच्छादाविति योगः। 'कूडपासं'ति कूटं च—मृगग्रहणकारणं गत्तिदि पाशश्च—तद्बन्धनमिति कूटपाशम् 'उद्दाइ'ति मृगवधायोद्ददाति रवपतीत्यर्थः। 'तओ णं'त्ति ततः कूटपाशकरणात् 'कइिकरिए'ति कतिक्रियः ? क्रियाश्च कायिक्यादिकाः।
- ९।३६५. 'जे भविए'ति यो भव्यो योग्यः कर्तेतियावत् 'जावं च ण'मिति शेषः, यावन्तं कालमित्यर्थः कस्याः कर्त्ता इत्याह—'उद्दवणयाए'ति कूटपाशधारणतायाः ताप्रत्ययश्चेह स्वार्थिकः 'तावं च णं'ति तावन्तं कालं 'काइयाए'ति गमनादिकायचेष्टारूपया 'अहेगरिणयाए'ति अधिकरणेन—कूटपाशरूपेण निर्वृत्ता या सा तया तथा 'पाउसियाए'ति प्रदेशे—मृगेषु दुष्टभावस्तेन निर्वृत्ता प्रादेशिकी तथा 'तिहिं किरियाहिं'ति क्रियन्त इति क्रियाः—चेष्टाविशेषाः, 'पारितावणियाए'ति परितापनप्रयोजना पारितापनिकी, सा च बद्धे सित मृगे भवति । प्राणातिपातक्रिया च घातिते इति ।
- ९ । ३६६. 'ऊसविए'ति उत्सर्पः ऊसिक्किऊणेत्यर्थः ऊद्ध्वींकृत्येति वा 'निसिरइ'त्ति निसृजित—क्षिपित यावदिति शेषः ।
- १ । ३६८. 'उसुं'ति बाणम् ।
- १।३७०. 'आयंयकण्णायतं'ित कर्णं यावदायतः—आकृष्टः कर्णायतः आयतं—प्रयलवद् यथा भवतीत्येवं कर्णायत आयतकर्णायतस्तम् 'आयामेत्त'ित आयस्य आकृष्य 'मग्गओ' ति पृष्ठतः 'सयपाणिण'ित 'स्वकपाणिना' स्वकहस्तेन 'पुट्यायामण्याए'ित पूर्वाकर्षणेन 'से णं भंते ! पुरिसे'ित 'सः' शिरश्छेता पुरुषः 'मियवेरेणं'ित इह वैरं वैरहेतुत्वाद् वधः पापं वा वैरं वैरहेतुत्वादिति।
  - अथ शिरश्छेतृपुरुषहेतुकत्वादिषु निपातस्य कथं धनुर्द्धरपुरुषो मृगवधेन स्पृष्ट इत्याकूतवतो गौतमस्य तदभ्युपगतमेवार्धमुत्तरतया प्राह—
- 9।३७१.क्रियमाणं धनुःकाण्डादि कृतमिति व्यपदिश्यते ? युक्तिस्तु प्राग्वत्, तथा सन्धीयमानं—प्रत्यञ्चायामारोप्यमाणं काण्डं धनुर्वाऽऽरोप्यमाणप्रत्यञ्चं 'सन्धितं' कृतसन्धानं भवति ?, तथा 'निर्वृत्त्पमानं' नितरां वर्त्तुलीक्रियमाणं प्रत्यञ्चाकर्षणेन निर्वृत्तितं—वृत्तीकृतं मण्डलाकारं कृतं भवति ? तथा 'निसृज्यमानं' निक्षिप्यमाणं काण्डं निसृष्टं भवति ? यदा च निकृष्टं तदा निसृज्यमानताया धनुद्धरेण कृतत्वात् तेन काण्डं निसृष्टं भवति, काण्डनिसर्गाच्च मृगस्तेनैव मारितः, ततश्चोच्यते—'जे मियं मारेइ' इत्यादीति।

इह च क्रियाः प्रक्रान्ताः ताश्चानन्तरोक्ते मृगादिवधे यावत्यो यत्र कालविभागे भवन्ति तावतीस्तत्र दर्शयन्नाह—'अन्तो छण्ह'मित्यादि, षण्मासान् यावत् प्रहारहेतुकं मरणं परतस्तु परिणामान्तरापादितमितिकृत्वा षण्मासादूर्ध्वं प्राणातिपातक्रिया न स्यादिति हृदयम्, एतञ्च व्यवहारनयापेक्षया

३. ज्ञानार्यमिव ख. घ. छ.

२. परिणामादेशात् ख. ग. घ. च. छ.

३. मियवत्तए क. ख. घ. छ.

४. करणताया ख. च. छ.

५. तथा तया क. च. छ.

६. स्वहस्तेन ग. घ. च. छ.

श.१: उ.८,६: सू.३७१-३६३

प्राणातिपातक्रियाव्यपदेशमात्रोपदर्शनार्थमुक्तम्, अन्यथा यदा कदाऽप्यधिकृतं प्रहारहेतुकं मरणं भवति तदैव प्राणातिपातक्रिया इति।

९ १ ३७२. 'सत्तीए'ति शक्त्या—प्रहरणविशेषेण 'समिभधंसेञ्ज'ति हन्यात् 'सयपाणिण'ति स्वकहस्तेन 'से'त्ति तस्य 'काइयाए'ति 'कायिक्या' शरीरस्पन्दरूपया 'आधिकरणिक्या' शक्तिखङ्गव्यापाररूपया, 'प्राद्वेषिक्या' मनोदुष्प्रणिधानेन 'पारितापनिक्या' परितापनरूपया 'प्राणातिपातिक्रियया' मारण्कूपया 'आसन्ने'त्यादि शक्त्वाऽभिध्वंसकः असिना वा शिरश्छेत्ता पञ्चिभः क्रियाभिः स्पृष्टः, तथा पुरुषवैरेण च स्पृष्टः, मारितपुरुषवैरभावेन किम्भूतेनेत्याह--आसन्नो वधो यस्माद्वैरस्तत्त्तथा तेनासन्नवधकेन, भवति च वैराद् वधो वधकस्य तमेव वध्य-माश्रित्यान्यतो वा तत्रैव जन्मनि जन्मान्तरे वा, यदाह--

### "वहमारणअब्भक्खाणदाणपरघणवित्तोवणाईणं । सञ्च्यहत्तो उदओ दसगुणिओ एकसिकयाणं ॥'' ति !

'चः' समुच्चयेऽनवकांक्षणा—परप्राणनिरपेक्षा स्वगतापायपरिहारनिरपेक्षा वा वृत्तिः—वर्त्तनं यत्रैव<sup>र</sup> वैरे तत्तथा तेनानवकांक्षणवृत्तिकेनेति । क्रियाधिकार एवेदमाह—

- 9 । ३७३. 'सिरसय'त्ति सदृशकौ कौशलप्रमाणादिना 'सिरत्तय'त्ति 'सदृक्त्वचौ' सदृशच्छवी 'सिरत्वय' त्ति सदृग्वयसौ समानयौवनाद्यवस्थौ 'सिरसभंड-मत्तोवगरण'ति भाण्डं—भाजनं मृन्सयादि, मात्रो—मात्रया युक्त उपिधः स च कांस्यभाजनादिभोजनभण्डिका, भाण्डभात्रा चा—गणिमादिद्रव्यरूपः पिरच्छदः, उपकरणानि—अनेकधाऽऽवरणप्रहरणादीनि ततः सदृशानि भाण्डमात्रोपकरणानि ययोस्तौ तथा। अनेन च समानविभूतिकत्वं तयोरभिहितं। 'सवीरिए' त्ति सवीर्यः।
- ९ । ३७४. 'वीरियवज्झाइं'ति वीर्यं वध्यं येषां तानि तथा । वीर्यप्रस्तावादिदमाह—
- १।३७५. 'जीवा ण'मित्यादि।
- ९ । ३७६ 'सिद्धा णं अवीरिय'त्ति सकरणवीर्याभावादवीर्याः सिद्धाः, 'सेलेसिपडिवन्नगा य'त्ति शीलेशः—सर्वसंवरस्वरणप्रभुस्तस्येयमवस्था शैलेशी । शैलेशो वा—मेरुस्तस्येय याऽवस्था स्थिरतासाधर्म्यात् सा शैलेशी । सा च सर्वथा योगनिरोधे पञ्चहस्वाक्षरोद्धारकालमाना तां प्रतिपन्नका ये ते तथा । 'लद्धिवीरिएणं सवीरिय'त्ति वीर्यान्तरायक्षयक्षयोपशमतो या वीर्यस्य लब्धः सैव तद्हेतुलाद् वीर्यं—लब्धिवीर्यं तेन सवीर्याः । एतेषां च श्वायिकमेव लब्धिवीर्यं । 'करणवीरिएणं'ति लब्धिवीर्यकार्यभूता क्रिया करणं तद्रूपं करणवीर्यं । 'करणवीरिएणं सवीरियावि अवीरियावि'त्ति तत्र 'सवीर्याः, उत्थानादिक्रियावन्तः अवीर्यास्तुत्थानादिक्रियाविकलाः, ते चापर्यास्यादिकालेऽवगन्तव्या इति ।
- 9 । ३ ५०. 'नवरं सिद्धवज्ञा भाणियव्व'ित औषिकजीवेषु सिद्धाः सन्ति मनुष्येषु तु ते नेति, मनुष्यदण्डके वीर्यं प्रति सिद्धस्वरूपं नाध्येयमिति ।

## 🔢 प्रथमशते अष्टमोद्देशकः 🔢

### नवम उद्देशकः

अष्टमोद्देशकान्ते वीर्यमुक्तं, वीर्याच्च जीवा गुरुत्वाधासादयन्तीति गुरुत्वादिप्रतिपादनपरः तथा संग्रहण्यां यदुक्तं 'गरुए'त्ति तस्रतिपादनपरश्च नवमोद्देशकः, तत्र च सूत्रम्—

- ९ । ३ ८४. 'कहण्ण'मित्यादि, 'गरुयत्तं'ति 'गुरुकत्वम्' अशुभकर्मोपचयरूपमधस्ताद्गमनहेतुभूतं 'लघुकत्वं' गौरवविपरीतम् ।
- ९ । ३८६. 'एवम् आउलीकरेति'त्त इहैवंशब्दः पूर्वोक्ताभिलापसंसूचनार्थः स चैवम् 'कहण्णं भंते ! जीवा संसारं आउलीकरेति ? गोयमा ! पाणाइवाएण'-मित्यादि, एवमुत्तरत्रापि, तत्र 'आउलीकरेति' प्रचुरीकुर्वन्ति कर्मभिरित्यर्थः ।
- ९ । ३ ८७. 'परित्तीकरेंति'त्ति स्तोकं कुर्वन्ति कर्मभिरेव ।
- ९। ३८८. 'दीहीकरेंति'त्ति दीर्घं प्रचुरकालमित्पर्थः।
- १।३८६. 'हस्सीकरेंति'त्ति अल्पकालमित्वर्थः।
- **९।३६०.** 'अणुपरियट्टंति'त्ति पौनःपुन्येन भ्रमन्तीत्यर्थः।
- ९।३६९. 'वीइवयंति'ति व्यतिव्रजन्ति व्यतिक्रामन्तीत्यर्थः।

'पसत्या चत्तारि'त्ति लघुत्वपरीतत्वहस्वत्वव्यतिव्रजनदण्डकाः प्रशस्ताः मोक्षांगत्वात्, 'अप्पसत्या चत्तारि'त्ति गुरुत्वाकुलत्वदीर्घत्वानुपरिवर्त्तनदण्डका अप्रशस्ताः अमोक्षांगत्वादिति ।

गुरुत्वलघुत्वाधिकारादिदमाह—

१।३६३. 'सत्तमे ण'मित्यादि, इह चेयं गुरुलपुव्यवस्था-

''निच्छयओ सव्यगुरुं सव्यतहुं वा न विज्ञए दर्जः। ववहारओ उ जुज्जइ बायरखंघेसु नऽण्णेसु।!''

१. वैरिमावेन क. ख. घ. छ.

२. यत्र ख. ग. च. छ.

#### अगुरुतहू चउफासो अरुविदव्या य होति नायवा। सेसा उ अङ्ग्रक्तासा गुरुतहृत्या निच्छयणयस्स ॥ ''

'चउफास' ति सूक्ष्मपरिणामानि 'अङ्फास'ति बादराणि । गुरुलघुद्रव्यं रूपि, अगुरुलघुद्रव्यं त्वरूपि रूपि चेति । व्यवहारतस्तु गुर्वादीनि चत्वार्यिप सन्ति, तत्र च निदर्शनानि—गुरुलींष्टोऽधोगमानत्, लघुर्धूमः उद्ध्वंगमनात्, गुरुलघुर्वायुस्तिर्यगगमनात्, अगुरुलघ्वाकाशं तत्त्वभावत्वादिति ।

एतानि चावकाशान्तसदिस्त्राण्येतद्गायाऽनुसारेणावगन्तव्यानि, तद्यथा-

"ओवासवायधणउदहीपुढविदीवा य सागरा वासा। नेरइयाई अत्यि य समया कम्माइ लेसाओ॥ दिट्ठी दंसणणाणे सण्ण सरीरा य जोग उवओगे। दव्यप्एसा पञ्चव तीयाआगामिसव्बद्ध॥" ति।

91३६८. 'वेउव्वियतेयाइं पडुच्च'ति नारका वैक्रियतैजसशरीरे प्रतीत्य गुरुकलघुका' एव। यतो वैक्रियतैजसवर्गणात्मके ते, एताश्च गुरुलघुका एव, यदाह—

#### ''ओरालियवेजिबयाहारगतेय गुरुलहू दव्वं'' ति ।

'जीवं च कम्मगं च पडुञ्च'त्ति जीवापेक्षया कार्मणशरीरापेक्षया च नारका अगुरुलघुका एव जीवस्थारूपित्वेनागुरुलघुत्वात् कार्मणशरीरस्य च कार्मणवर्मणात्मकत्वात् कार्मणवर्गणानां चागुरुलघुत्वात् आह च--

#### ''कम्मगमणभासाई एयाई अगुरुलहुयाई''ति ।

- 9 । ३६६. 'णाणत्तं जाणियव्यं सरीरेहिं'त्ति, यस्य यानि शरीराणि भवन्ति तस्य तानि ज्ञात्वाऽसुरादिसूत्राण्यध्येयानीतिहृदयम् । तत्रासुरादिदेवा नारक-वद्वाच्याः, पृथिव्यादयस्तु औदारिकतैजसे प्रतीत्य गुरुलघवो जीवं कार्मणं च प्रतीत्यागुरुलघवः इति । वायवस्तु औदारिकवैक्रियतैजसानि प्रतीत्य गुरुलघवः । एवं पञ्चेन्द्रियतिर्यञ्चोऽपि । मनुष्यास्त्यौदारिकवैक्रियतैजसाहारकाणि प्रतीत्येति ।
- ९ 1४००-४०३. 'धम्मत्थिकाए'ति इह यावःकरणाद् 'अहम्मत्थिकाए आगासत्थिकाए'ति दृश्यं 'चउत्थपएणं' ति एते 'अगुरुलहु' इत्यनेन पदेन वाच्याः । शेषाणां तु निषेधः कार्यो, धर्मास्तिकायादीनामरूपितयाऽगुरुलघुत्वादिति ।
- ९ । ४०४,४०५. पुद्गलास्तिकायसूत्रे उत्तरं निश्चयनयाश्रयम्, एकान्तगुरुलधुनोस्तन्मतेनाभावात् । 'गुरुलहुयदव्वाइं'ति औदारिकादीनि चत्वारि 'अगुरुलहुयदव्वाइं' ति कार्मणादीनि ।
- १ । ४०६,४०७. 'समया कम्माणि य चउत्थपएणं'ति समयाः—अमूर्त्ताः कर्माणि च-कार्मणवर्गणात्मकानीत्यगुरुलघुत्वमेषां ।
- 9 १४०६. 'दव्यलेसं पडुद्य तइयपएणं'ति द्रव्यतः कृष्णलेश्या औदारिकादिशरीरवर्णः औदारिकादिकं च गुरुलिब्बितिकृत्वा गुरुलयु इति अनेन तृतीय-विकल्पेन व्यपदेश्या । भावलेश्या तु जीवपरिणतिस्तस्याश्चामूर्त्तत्वादगुरुलिब्बित्यनेन व्यपदेश इत्यत आह—'भावलेसं पहुच्च चउत्थपदेणं'ति ।
- १ । ४९१. 'दिझीदंसणे'त्यादि दृष्ट्यादीनि जीवपर्यायत्वेनागुरुलघुत्वादगुरुलघुत्वझणेन चतुर्थपदेन वाच्यानि । अज्ञानपदं त्विह ज्ञानविपक्षत्वादधीतम्, अन्यथा द्वारेषु ज्ञानपदमेव दृश्यते ।
- 9.189२. 'हेडिल्लए'त्ति औदारिकादीनि 'तइयपएणं'ति गुरुलघुपदेन, गुरुलघुवर्गणात्मकत्वात् । 'कम्मयं चउत्थपएणं'ति अगुरुलघुद्रव्यात्मकत्वात् कार्मणशरीराणाम् ।
- 9 । ४९३. मनोयोगवाग्योगौ चतुर्थपदेन वाच्यौ, तद्द्रव्याणामगुरुलघुत्वात् । काययोगः कार्मणवर्जस्तृतीयेन गुरुलघुत्वात्तद्द्रव्याणामिति ।
- 9 । ४९५. 'सव्वदव्वे'त्यादि 'सर्वद्रव्याणि' धर्मास्तिकायादीनि 'सर्वप्रदेशाः' तेषामेव निर्विभागा अंशाः सर्वपर्यवाः वर्णोपयोगादयो द्रव्यधर्माः। एते पुद्गलास्तिकायवद् व्यपदेश्याः, गुरुलघुत्वेनागुरुलघुत्वेन चेत्यर्थः। यतः सूक्ष्माण्यमूर्तानि च द्रव्याण्यगुरुलघूनि, इतराणि तु गुरुलघूनि, प्रदेशपर्यवास्तु तत्तद्द्रव्यसम्बन्धित्वेन तत्तत्तवभावा इति।
  गुरुलघुत्वाधिकारादिदमाह—
- 9 1 ४ १७. 'से नूण'मित्यदि, 'लाघवियं'ति लाघवमेव लाघविकम्—अल्पोपधिकम्, 'अप्पिच्छ'ति अल्पोऽभिलाष आहारादिषु 'ऊमुच्छ'ति उप-धावसंरक्षणानुबन्धः, 'अगेहि' ति मोजनादिषु परिभोगकालेऽनासिकः, अप्रतिबद्धता—स्वजनादिषु स्नेहाभाव इत्येतत्पंचकमिति गम्यम् । श्रमणानां निर्यन्थानां 'प्रशस्तं' सुन्दरम्, अथवा लाघविकं प्रशस्तं, कथंभूतमित्याह—'अप्पिच्छा' अल्पेच्छारूपमित्यर्थः एवमितराण्यपि पदानि ।
  - उक्ता लाचविकस्य प्रशस्तता, तद्य क्रोधाद्यभावाविनाभूतमिति क्रोधादिदोषाभावाविनाभूतकांक्षाप्रदोषक्षयकार्याभिधानार्थं च क्रमेण सूत्रे, व्यक्ते च । नवरं—
- 9 1 ४ ९ ६. कांक्षा—दर्शनान्तरग्रहो गृद्धिर्वा सैव प्रकृष्टो दोषः कांक्षाप्रदोषः कांक्षाप्रदोषं वा, रागद्वेषावित्यर्थः । कांक्षाप्रदोषः प्रागुक्तः, प्रदोषत्वं च कांक्षायास्तद्विषयभूतदर्शनान्तरस्य विपर्यस्तत्वादिति दर्शनान्तरस्य विपर्यस्ततः दर्शयन्नाह—

९. गुरुलधुका घ. च.

९ १४२०. 'अण्णउत्यिए'इत्यादि, अन्ययूथं—विवक्षितसंघादपरः संघस्तदस्ति येषां तेऽन्ययूथिकाः, तीर्यान्तरीया इत्यर्थः । 'एवम्'इति वक्ष्यमाणं 'आइक्खंति'ति आख्यान्ति सामान्यतः, 'भासंति'ति विशेषतः, 'पण्णवेंति'ति उपपत्तिभिः, 'पष्क्वेंति'ति भेदकथनतः । द्वयोजीवयोरेकस्य वा समयभेदेनायुर्द्धयकरणे नास्ति विरोध इत्युक्तम्—'एगे जीवे'इत्यादि 'दो आउयाइं पकरेइ' ति जीवो हि स्वपर्यायसमूहात्मकः, स च यदैकमायुःपर्यायं करोति तदाऽन्यमि करोति, स्वपर्यायत्वात्, ज्ञानसम्यक्त्वपर्यायवत् । स्वपर्यायकर्तृत्वं च जीवस्याभ्युपगन्तव्यमेव, अन्यथा सिद्धत्वादि-पर्याणामनुत्पादप्रसंग इति भावः ।

उक्तार्थस्यैव भावनार्थमाह—'जिम'त्यादि विभक्तिविपरिणामाद्' यस्मिन् समये इहभवो—वर्त्तमानभवो यत्रायुषि विद्यते फलतयैतदिहभवायुः, एवं परभवायुरि, अनेन चेहभवायुःकरणसमये परभवायुःकरणं नियमितम्।

अय परभवायुःकरणसमये इहभवायुःकरणं नियमयन्नाह—'जं समय' परभवियाउय'मित्यादि, एवमेकसमयकार्यतां द्वयोरप्यभिधायैकक्रिया-कार्यतामाह—'इहभवियाउरसे'त्यादि 'पकरणयाए'त्ति करणेन 'एवं खलु'इत्यादि निगमनम्।

९ । ४२१. 'जण्णं ते अण्णउत्थिया एवमाइक्खंती'त्याद्यनुवादवाक्यस्यान्ते तत् प्रतीतं न केवलिमत्ययं वाक्यशेषो दृश्यः। जे ते एवमाहंसु मिच्छं ते एवमाहंसु'ति तत्र 'आहंसु' ति उक्तवन्तः यद्यायं वर्त्तमानिर्देशेऽधिकृतेऽतीतिनिर्देशः स सर्वो वर्त्तमानः कालोऽतीतो भवतीत्यस्यार्थस्य ज्ञापनार्थः। मिथ्यात्वं चास्यैवम्—एकेनाध्यवसायेन विरुद्धयोरायुषोर्बन्धायोगात्। यद्योच्यते—पर्यायान्तरकरणे पर्यायान्तरं करोति, स्वपर्यायत्वादिति। तदनैकान्तिकं सिद्धत्वकरणे संसारित्वाकरणादिति।

टीकाकारव्याख्यानं त्विहमवायुर्यदा प्रकरोति—वेदयते इत्यर्थः परभवायुस्तदा प्रकरोति बध्नातीत्यर्थः। इहमवायुरुपभोगेन परभवायुर्बध्नाति इत्यर्थः। मिथ्या चैतत्परमतं, यस्माञ्जातमात्रो जीव इहमवायुर्वेदयते, तदैव तेन यदि परभवायुर्बद्धं तदा दानाध्ययनादीनां वैयर्थ्यं स्यादिति। एतद्यायुर्बन्धकालादन्यत्रावसेयम्। अन्यथाऽऽयुर्बन्धकाले इहमवायुर्वेदयते परभवायुस्तु प्रकरोत्येवेति।

अन्ययूथिकप्रस्तावादिदमाह-

- ९ १४२३. 'तेण'मित्यादि, 'पासाविद्यञ्जे'ित पार्श्वपित्यानां—पार्श्वजिनशिष्याणामयं पार्श्वपित्यीयः । 'थेरे'ित श्रीमन्महावीरजिनशिष्याः श्रुतवृद्धाः 'सामाइयं'ित समभावरूपं 'न याणंति'ित न जानन्ति, सूक्ष्मत्वात्तस्य । 'सामाइयस्स अट्टं'ित प्रयोजनं कर्मानुपादानिर्जरणरूपम् । 'पञ्चक्खाणं'ित पौरुष्यादिनियमं, तदर्थं च आश्रवद्वारिनरोधम् । 'संजमं'ित पृथिव्यादिसंरक्षणलक्षणं, तदर्थंच—अनाश्रवत्वं । 'संवरं' ति इन्द्रियनोइंद्रियनिवर्त्तनं, तदर्थं तु अनाश्रवत्वमेव । 'विवेगं'ित विशिष्टबोधं, तदर्थं च—त्याज्यत्यागादिकं 'विउरसग्गं'ित व्युत्सर्गं कायादीनां तदर्थं चानभिष्वंगताम् ।
- 🤋 १४२४. अज्ञो !'ति हे आर्य ! ओकारांतता सम्बोधने प्राकृतत्वात् ।
- ९ । ४२५. 'किं भे'ति किं भवतामित्यर्यः ।
- ९ 1 ४२६. 'आया गे'ति आत्मा नः—अस्माकं मते सामायिकमिति, यदाह—

#### ''जीवो गुणपडिक्ण्णो नयस्स दब्बद्दियस्स सामाइयं'' ति ।

सामायिकार्थोऽपि जीव एव, कर्मानुपादानादीनां जीवगुणत्वात् जीवाव्यतिरिक्तत्वाद्य तद्गुणानामिति। एवं प्रत्याख्यानाद्यपवगन्तव्यम्।

- ९ 1४२७. 'जइ भे अओ !'त्ति यदि भवतां हे आर्याः! स्थिवितः सामायिकमात्मा तदा 'अवहट्टु'ति अपहृत्य त्यकृत्वा क्रोधादीन् िकमर्थं गर्हध्ये ? 'निन्दामि गिरिहामि अप्पाणं वोसिरामि'इति वचनात् क्रोधादीनेव अथवा 'अवझ'मिति गम्यते, अयमभिप्रायः—यः सामायिकवान् त्यक्तक्रोधादिश्च स कथं किमपि निन्दति ? निन्दा हि किल द्वेषसम्भवेति । अत्रोत्तरं—संयमार्थमिति, अवद्ये गर्हिते संयमो भवति, अवद्यानुमतेर्व्यवच्छेदनात् । तथा—
- 9 18२६.गर्हा संयमः तद्हेतुत्वात्, न केवलमसौ गर्हा कर्मानुपादानहेतुत्वात्संयमो भवति, 'गरहावि' ति गर्हेव च सर्व 'दोसं' ति दोषं—रागादिकं पूर्वकृतं पापं वा द्वेषं वा 'प्रविनयति' क्षपयित, किं कृत्वा ? इत्याह—'सव्यं बालियं' ति बाल्यं—बालतां मिथ्यात्वमविरतिं च 'परिण्णाए'त्ति 'परिज्ञायं' ज्ञपरिञ्चया ज्ञात्वा प्रत्याख्यानपरिज्ञया च प्रत्याख्यायेति । इह च गर्हायास्तद्वतश्चाभेदादेककर्तृकत्वेन परिज्ञायेत्यत्र कृत्वाप्रत्ययविधिरदुष्ट इति । 'एवं खु' ति एवमेव 'णे' इत्यस्माकम् 'आया संजमे उविहए'ति उपहितः प्रक्षित्तो न्यस्तो भवति , अथवाऽऽत्मरूपः संयमः 'उपहितः' प्राप्तो भवति । 'आया संजमे उविचए' ति आत्मा संयमविषये पुष्टो भवति , आत्मरूपो वा संयम उपिचतो भवति । 'उविद्वए'ति 'उपस्थितः' अत्यन्तावस्थायी ।
- १ । ४२६. 'एएसि णं मंते ! पयाणं' इत्यस्य 'अदिष्ठाण'मित्यादिना सम्बन्धः । कथमदृष्टानामित्याह—'अन्नाणयाए'त्ति अज्ञानो—निर्ज्ञानस्तस्य भावोऽज्ञानता तयाऽज्ञानतया स्वरूपेणानुपलम्भादित्यर्थः । एतदेव कथमित्याह—'असवणयाए'त्ति अश्रवणः—श्रुतिवर्जितस्तद्भावस्तत्ता तया, 'अबोहीए' त्ति अबोधिः—जिनधर्मानवाप्तिः, इह तु प्रक्रमान्महावीरजिनधर्मानवाप्तिस्तया, अथवौत्पत्तिक्यादिबुद्ध्यभावेन, 'अणिमममेणं'ति विस्तारबोधाभावेन हेतुना, 'अदृष्टानां' साक्षात्स्वयमनुपलब्धानाम्, 'अश्रुतानाम्' अन्यतोऽनाकर्णितानाम्, 'अस्मुयाणं'ति 'अस्मृतानां' दर्शनाकणंनाभावेनाननुध्यातानाम्, अत एव 'अविज्ञातानां' विशिष्टबोधाविषयीकृतानाम्, एतदेव कुत इत्याह—'अव्योकडाणं' ति अव्याकृतानां विशेषतो गुरुपिरनाख्यातानाम्, 'अव्योक्तिण्णाणं'ति विपक्षादव्यवच्छेदितानाम्, 'अनिज्ञूद्धणं'ति महतो ग्रन्थात्मुखावबोधाय संक्षेपनिमित्तमनुग्रहपरगुरुपिरनुद्धृतानाम्, अत एवास्माभिः 'अनुपधारितानाम्' अनवधारितानाम् 'एयमट्ठे'ति एवं प्रकारोऽर्थः अथवाऽयुमर्थः 'नो सद्दृहिए'त्ति न श्रद्धितः, 'नो पतिए'ति 'नो' नैव 'पत्तियं' ति ग्रीतिरुच्यते तद्योगात् 'एतिए' ग्रीतः—प्रीतिविषयीकृतः, अथवा न ग्रीतितः न ग्रत्यितो वा हेतुभिः, 'नो रोइए'त्ति न विकीर्षितः।

'एवमेयं से जहेयं तुब्भे वयह'ति अथ यथैतद्वस्तु यूयं वदथ एवमेतद्वस्तिति भावः।

परिणामात् ख. ग. घ. च. छ.

३. प्रतीतः ग. च. छ.

२. प्रभवेति ग्. च.

- ९ १४३१. 'चाउज्रामाउ'ति चतुर्महाव्रतात् पार्श्वनाथजिनस्य हि चत्वारि महाव्रतानि । नापरिगृहीता स्त्री भुज्यते इति मैथुनस्य परिग्रहेऽन्तर्भावादिति । 'सपडिक्रमणं'ति पार्श्वनाथधर्मो हि अप्रतिक्रमणः, कारणं एव प्रतिक्रमणकरणादन्यथा त्वकरणात् । महावीरजिनस्य तु सप्रतिक्रमणः, कारणं विनाऽप्यवश्यं प्रतिक्रमणकरणादिति । 'देवाणुप्पिय'ति प्रियामंत्रणं 'मा पिडबंधं' ति मा व्याघातं कुरुष्वेति गम्यम् ।
- १।४३३. 'मुंडभावे'ित मुंडभावो—दीक्षितत्वं, 'फलगरेज़ं'ित प्रतलायतिवष्कम्भवत् काष्ठरूपा, 'कहरेत्रं क्रि असंस्कृतकाष्ठशयनं, कष्टशय्या वाऽमनोज्ञा वसितः, 'लद्धावलद्धी'ित लब्धं च—लाभोऽपलब्धिश्च—अलाभोऽपिरपूर्णलाभो वा लब्धापलब्धिः, 'उद्यावय'ित उद्यावचाः अनुकूलप्रतिकूला असमंजसा वा, 'गामकंटय'ित ग्रामस्य—इन्द्रियसमूहस्य कण्टका इव कण्टका—बाधकाः शत्रवो वा ग्रामकण्टकाः, क एते इत्याह—'बावीसं परीसहोवसग्य'ित परीषहाः—श्रुदादयस्त एवोपसर्गा—उपसर्जनात् धर्मभ्रंशनात् परीषहोपसर्गाः, अथवा द्वाविंशतिपरीषहाः, तथा उपसर्गा—दिव्यादयः।

कालस्यवैशिकपुत्रः प्रत्याख्यानक्रियया सिद्ध इति तद्विपर्ययभूताप्रत्याख्यानक्रियानिरूपणसूत्रम्—

- ९१४३४. 'भंते'इत्यादि, तत्र 'भंते'त्ति हे भदन्त ! 'इति' एवमामंत्र्येति शेषः, अथवा भदन्त ! इतिकृत्वा, गुरुरितिकृत्वेत्यर्थः, 'सेड्रियरस' ति श्रीदेवताऽध्यासितसौवर्णपट्टविभूषितिशरोवेष्टनोपेतपौरजननायकस्य 'तणुयस्स'त्ति दरिद्रस्य 'किवणस्स'त्ति रंकस्य 'खत्तियस्स' त्ति राज्ञः 'अपचक्खाणिकरिय'त्ति प्रत्याख्यानक्रियाया अभावोऽप्रत्याख्यानजन्यो वा कर्मबन्धः।
- ९ १४३५. 'अविरइं'ति इच्छाया अनिवृत्तिः सा हि सर्वेषां समैवेति ।
   अप्रत्याख्यानक्रियायाः हि प्रस्तावादिदमाह—
- 9 । ४३६. 'आहाकम्म'मित्यादि आधया—साधुप्रणिधानेन यत् सचेतनमचेतनं क्रियते, अचेतनं वा पच्यते चोयते वा गृहादिकं व्यूयते वा वस्नादिकं तदाधाकर्म 'किं बंधइ'त्ति प्रकृतिबन्धमाश्रित्य स्पृष्टावस्थापेक्षया वा 'किं पकरेइ'ति स्थितिबन्धापेक्षया बद्धावस्थापेक्षया वा 'किं चिणाइ'ति अनुभागवन्धापेक्षया निधत्तावस्थाऽपेक्षया वा 'किं उवचिणाइ'ति प्रदेशबन्धापेक्षया निकाचनापेक्षया वेति।
- ९।४३७ 'आयाए'ति आत्मना धर्म चारित्रधर्म श्रुतधर्म वा 'पुढविकायं नावकंखइ'ति नापेक्षते, नानुकम्पत इत्यर्धः।
- **९।४३ र.** आधाकर्मविषक्षश्च प्रासुकैषणीयमिति प्रासुकैषणीयसूत्रम् ।

अनन्तरसूत्रे संसारव्यतिव्रजनमुक्तं, तद्यं कर्मणोऽस्थिरतया प्रलोटने सति भवतीत्यस्थिरसूत्रम्—

९ १४४०. तत्र 'अथिरे'त्ति अस्थासु द्रव्यं लोष्टादि 'प्रलोटिति' परिवर्त्तते, अध्यात्मिचन्तायामस्थिरं कर्म तस्य जीवप्रदेशेभ्यः प्रतिसमयचलनेनास्थिरत्वात् 'प्रलोटयित' बन्धोदयनिर्जरणादिपरिणामैः परिवर्तते। 'स्थिरं' शिलादि न प्रलोटयित, अध्यात्मिचन्तायां तु स्थिरो जीवः, कर्मक्षयेऽपि तस्यावस्थितत्वात्, नासौ 'प्रलोटयित' उपयोगलक्षणस्वभावात्र परिवर्त्तते। तथा अस्थिरं भंगुरस्वभावं तृणादि 'भज्यते' विदलयित, अध्यात्मिचन्तायामस्थिरं कर्म तद् भज्यते व्यपैति। तथा 'स्थिरं' अभंगुरमयः शलाकादि न भज्यते, अध्यात्मिचन्तायां स्थिरो जीवः स च न भज्यते शाश्वतत्वादिति।

जीवप्रस्तावादिदमाह--'सासए बालए'त्ति बालको व्यवहारतः शिशुर्निश्चयतोऽसंयतो जीवः स च शाश्वतो द्रव्यत्वात्, 'बालियत्तं'ति इहेकप्रत्ययस्य स्वार्थिकत्वाद् बालत्वं व्यवहारतः शिशुत्वं निश्चयतस्त्वसंयतत्वं तद्याशाश्वतं पर्यायत्वादिति । एवं पण्डितसूत्रमपि, नवरं पण्डितो व्यवहारेण शास्त्रज्ञो जीवः निश्चयतस्तु संयत इति॥

।। प्रथमशते नवमोद्देशकः ।।

#### दशम उद्देशकः

अनन्तरोद्देशकेऽस्थिरं कर्मेत्युक्तं, कर्मादिषु च कुतीर्थिका विप्रतिपद्यन्ते अतस्तद्विप्रतिपत्तिनिरासप्रतिपादनार्थः तथा संग्रहण्यां 'चलणाउ'त्ति यदुक्तं तस्रतिपादनार्थश्च दशमोद्देशको व्याख्यायते, तत्र च सूत्रम्—

 ९ १४४२. 'अण्णउत्थिया ण'मित्यादि, 'चलमाणे अचलिए'ति चलत्कर्माचिलितं, चलता तेन चिलतकार्याकरणात्, वर्त्तमानस्य चातीतत्तया व्यपदेष्टुमशक्यत्वात्, एवमन्यत्रापि वाच्यमिति ।

'एगयओ न साहण्णंति'त्ति एकत एकत्वेनैकस्कन्धतयेत्यर्धः 'न संहन्येते' न संहतौ—मिलितौ स्याताम् । 'नित्ये सिणेहकाए'त्ति स्नेहपर्यवराशिनांस्ति, सूक्ष्मत्वात्, त्र्यादियोगे तु स्थूलत्वात्सोऽस्ति । 'दुक्खत्ताए कञ्जंति'त्ति पञ्च पुदुगलाः संहत्य दुःखतया—कर्मतया क्रियन्ते, भवन्तीत्यर्थः, 'दुक्खेऽवि य णं'ति कर्मापि च 'से'त्ति तत् शाश्वतमनादित्वात् 'सय'त्ति सर्वदा 'सिण्यं'ति सम्यक् सपरिमाणं वा 'वीयते चयं याति 'अपवीयते' अपचयं याति ।

तथा 'पुब्बं'ति भाषणात् प्राक् 'मास'त्ति वाक्ष्रव्यसंहतिः 'भास'त्ति सत्यादिभाषा स्यात्, तत्कारणत्वात् विभंगज्ञानित्वेन वा तेषां मतमात्रमेतत् निरुपपत्तिकमुन्मत्तकवचनवदतो नेहोपपत्तिरत्यर्थं गवेषणीया, एवं सर्वत्रापीति, तथा 'भासिज्ञमाणी भासा अभास'त्ति निरुज्यमाणवाग्रद्वव्याण् अभाषा, वर्तमानसमयस्यातिसूक्ष्मत्वेन व्यवहारानङ्गत्वादिति, 'भासासमयविद्रक्कंतं च णं'ति इह क्तप्रत्ययस्य भावार्थत्वाद् विभक्तिविपरिणामाच् भाषासमयव्यतिक्रमे च 'भासिय'त्ति निसृष्टा सती भाषा भवति, प्रतिपाद्यस्याभिधेये प्रत्ययोत्पादकत्वादिति, 'अभासओ णं भास'ति अभाषमाणस्य भाषा भाषणात्पूर्वं पश्चाद्य तदभ्युपगमात्, 'नो खलु भासओ'त्ति भाष्यमाणायास्तस्या अनभ्युपगमादिति।

<sup>9.</sup> X 布. 章.

२. ऊयते ख. ग. च. छ.

३. प्रलोटयति ग.

४. परिणामाञ्च ख. ग. घ. च. छ.

५. अभिधेये ख. ग. घ. छ.

श.१: उ.१०: स्.४४२-४४३

तथा—'पुट्यं किरिए'त्यादि, क्रिया कायिक्यादिका सा यावन्न क्रियते तावत् 'दुःक्ख' ति दुःखहेतुः । 'क्रज्ञमाणि' ति क्रियमाणा क्रिया 'न दुक्खा' न दुक्खहेतुः क्रियसमयव्यतिकान्तं च क्रियायाः क्रियमाणतात्र्यतिक्रमे च कृता सती क्रिया दुःखेति । इदमपि तन्मतमात्रमेव निरुपपत्तिकम् । अथवा पूर्वं क्रिया दुःखा, अनुतापश्रमादेः । 'करणओ दुक्ख'ति करणमाश्रित्य करणकाले कुर्वत इत्यर्थः । 'करणओ दुक्ख'ति अकरणमाश्रित्याकुर्वत इति यावत् । 'नो खलु सा करणओ दुक्ख'ति अक्रियमाणते दुःखतया तस्या अभ्यप्रमान्। 'सेवं वत्तव्यं सिया' अथैवं पूर्वोक्तं वस्तु वक्तव्यं स्यादुपपन्नत्वादस्येति ।

अथान्ययूथिकान्तरमतमाह—'अकृत्यम्' अनागतकालापेक्षयाऽनिर्वर्त्तनीयं जीवैरिति गम्यं 'दुक्खम्' असातं तत्कारणं वा कर्म, तथाऽकृतत्वादेवास्पृश्यम्—अबन्धनीयं, तथा क्रियमाणं वर्त्तमानकाले कृतं चातीतकाले तन्निषेधादक्रियमाणकृतं। कालत्रयेऽपि कर्मणो वन्धनिषेधाद् अकृत्वाऽकृत्वा, आभीक्ष्यये द्विर्यचनं, दुःखिमति प्रकृतमेव, के ? इत्याह—प्राणभूतजीवसत्त्वाः, प्राणादिलक्षणं चेदम्—

"प्राणा बिन्निचतुः प्रोक्ताः, भूतास्तु तस्वः स्मृताः। जीवाः पञ्चेन्द्रिया क्षेयाः, शेषाः सत्त्वा उदीरिताः॥"

'वेयणं' ति शुभाशुभकर्मविदमां पीडां वा 'वेदयन्ति' अनुभवन्ति, इत्येतद्वक्तव्यं स्यात्, एतस्यैवोपपद्यमानत्वाद्, यादृच्छिकं हि सर्वं लोके सुखदुःखमिति, यदाह—

#### ''अतर्कितोपस्थितमेव सर्वं, चित्रं जनानां सुखदुःखजातम् । काकस्य तालेन यवाऽनिधातो, न बुद्धिपूर्वोऽत्र वृधाऽभिमानः ॥''

९ १४४३. 'से कहमेवं'ति अथ कथमेतद् भदन्त ! 'एवम् ?' अन्ययूथिकोक्तन्यायेन ? इति प्रश्नः । 'जं णं अण्णउत्थिया' इत्याद्युत्तरं । व्याख्या चास्य प्राग्वत् । मिथ्या चैतदेवं—यदि चलदेव प्रथमसमये चिलतं न भवेतदा द्वितियादिष्विप तदचिलतमेवेति न कदाचनापि चलेत्, अत एव वर्त्तमानस्यापि विवक्षयाऽतीतत्वं न विरुध्दम् । एतद्य प्रामेव निर्णीतमिति न पुनरुच्यते । यद्योच्यते—चिलतकार्याकरणादचिलतमेवेति, तदयुक्तं, यतः प्रतिक्षणभुत्यद्यमानेषु स्थासकोशादिवस्तुष्वन्त्यक्षणभावि वस्तु आदक्षणे स्वकार्यं न करोत्त्येव, असत्त्वाद् । अतो यदन्त्यसमयचिलतं कार्यं विवक्षितं परेण तदाद्यसमयचिलतं यदि न करोति तदा क इव दोषोऽत्र ? कारणानां स्वस्वकार्यकरणस्वभावत्वादिति ।

यद्योक्तं—द्वौ परमाणू न संहन्येते, सूक्ष्मतया स्रेहाभावात्, तदयुक्तम्, एकस्यापि परमाणोः स्रेहसंभवात्, सार्द्धपुदगलस्य संहतत्वेन तैरेवाभ्युपगमाद्य, यत उक्तम्—'तिण्णि परमाणुपोग्गला एगयओ साहणंति ते भिज्ञमाणा दुहावि तिहावि कज्जति, दुहा कज्रमाणा एगओ दिवह्वै'ति, अनेन हि सार्द्धपुदुगलस्य संहतत्वाभ्युपगमेन तस्य स्रेहोऽभ्युपगत एवेत्यतः कथं परमाण्योः स्रेहाभावेन संघाताभाव इति।

यचोक्तम्—एकतः सार्द्ध एकतः सार्द्ध इति, एतदय्यचारु, परमाणोरर्द्धीकरणे परमाणुत्वाभावप्रसंगात् । तथा यदुक्तं—पंच पुद्गलाः संहताः कर्मतया भवन्ति, तदय्यसंगतं, कर्मणोऽनन्तपरमाणुतयाऽनन्तस्कन्धरूपत्वात्, पञ्चाणुकस्य च स्कन्धमात्रत्वात्, तथा कर्म जीवावरणस्वभाविमध्यते, तच्च कथं पञ्चपरमाणुरकन्धमात्ररूपं सदसंख्यातप्रदेशात्मकं जीवमावृणुयादिति ।

तथा यदुक्तं—कर्म च शाश्वतं, तदिप असमीचीनं, कर्म्मणः शाश्वतत्वे क्षयोपशमाद्यभावेन ज्ञानादीनां हानेरुत्कर्षस्य चाभावप्रसंगात् । दृश्यते च ज्ञानादिहानिवृद्धी । तथा यदुक्तं—कर्म सदा चीयतेऽपचीयते चेति तदप्येकान्तशाश्वतत्वे नोपपद्यत इति ।

यद्योत्तं—भाषणात्पूर्वं भाषा, तद्धेतुत्वाद्, तदयुक्तमेव, औपचारिकत्वात्, उपचारस्य च तत्त्वतोऽवस्तुत्वाद्। किं च—उपचारस्तात्त्विके वस्तुनि सित भवतीति तात्त्विकी भाषाऽस्तीति सिद्धम् । यद्योक्तं—भाष्यमाणाऽभाषा, वर्तमानसमयस्याव्यावहारिकत्वात् । तदप्यसम्यम्, वर्तमानसमयस्यवारितत्वेन व्यवहारांगत्वाद् अतीतानागतयोश्च विनष्टानुत्पन्नतयाऽसत्त्वेन व्यवहारानंगत्वादिति, यद्योत्पादमस्यत्वादि, तदप्यसाधु, भाष्य-माणभाषाया अभावे भाषासमय इत्यस्याप्यभितापस्याभावप्रसंगात् । यश्च प्रतिपाद्यस्याभिधेये प्रत्ययोत्पादकत्वादिति हेतुः सोऽनैकान्तिकः, करादिचेद्यनामभिधेयप्रतिपादकत्वे सत्यपि भाषात्वासिद्धेः। तथा यदुक्तम्—अभाषकस्य भाषेति, तदसंगततरम्, एवं हि सिद्धस्याचेतनस्य वा भाषाप्रातिप्रसंग इति ।

एवं क्रियाऽपि वर्त्तमानकाल एव युक्ता, तस्यैव सत्त्वादिति। यच्चानभ्यासादिकं कारणमुक्तं तच्चानैकान्तिकम्। अनभ्यासादावपि यतः काचित्सुखादिरूपैव। तथा यदुक्तम्—अकरणतः क्रिया दुःखेति, तदिप प्रतीतिबाधितं, यतः करणकाल एव क्रिया दुःखा वा सुखा वा दृश्यते, न पुनः पूर्वं पश्चाद् वा तदसत्त्वादिति।

तथा यदुक्तम्—'अकिद्यं'मित्यादि यदृच्छावादिमताश्रयणात्, तदप्यसाधीयो, यतो यद्यकरणादेव कर्म दुःखं सुखं वा स्यात् तदा विविधै-हिकपारलौकिकानुष्ठानाभावप्रसंगः स्यात्, अभ्युपगतं च किंचित्पारलौकिकानुष्ठानं तैरपि चेति, एवमेतत्सर्वमज्ञानविजृम्भितम् । उक्तं च वृद्धैः—

> "परितित्वियक्तव्वय पढमसए दसमयींम उद्देसे । विव्यंगीणादेसा मङ्गोया वावि सा सवा ।। सब्मूयमसब्मूय भंगा चत्तारि होंति विव्यंगे । उम्मत्तवायसरिसं तो अण्णाणंति निहिट्टं ।।"

सद्भूते—परमाणौ असद्भूतं—अर्धादि, असद्भूते—सर्वगात्मिन सद्भूतं चैतन्यं, सद्भूते—परमाणौ सद्भूतं—निष्प्रदेशत्वम्, असद्भूते—सर्वगात्मिन असद्भूतं कर्तृत्वमिति।

'अहं पुण गोयमा ! एवमाइक्खामी'त्यादि तु प्रतीतार्थमेवेति। नवरं 'दोण्हं परमाणुपोरगलाणं अत्थि सिणेहकाए'ति एकस्यापि परमाणोः शीतोष्णस्निग्धरूक्षसपर्शानामन्यतरदविरुद्धं स्पर्शद्वयमेकदैवास्ति, ततो द्वयोरपि तयोः स्निग्धत्वभावात् स्नेहकायोऽस्त्येव। ततश्च तौ विषमस्रेहात्संहन्येते, इदं च परमतानुवृत्त्योक्तम्, अन्यथा रूक्षाविप रूक्षत्ववैषम्ये संहन्येते एव, यदाह-

#### ''समनिद्धयाए बंधो न होइ समलुक्खयाए वि न होइ। वेमायनिद्धनुक्खत्तणेण बन्धो उ खंघाणं !!'' ति

'खंधेवि य णं से असासए'ति उपचयापचियकत्वात्, अत एवाह—'सया समिय'मित्यादि।।

'पुव्विं भाषा अभास'ति भाष्यत इति भाषा भाषणाद्य पूर्वं न भाष्यते इति न भाषेति 'भासिञ्जमाणी भासा भास'ति शब्दार्थोपपत्तेः 'भासिया अभास'ति शब्दार्थवियोगात्।

'पुव्विं किरिया अदुक्ख'ित करणात्पूर्वं क्रियेव नास्तीत्यसत्त्वादेव च न दुःखा। सुखापि नासौ, असत्त्वादेव, केवलं परमतानुवृत्त्याऽदुःखेत्युक्तं 'जहा भास'ित वचनात्। 'कञ्जमाणी किरिया दुक्खा' सत्त्वात्, इहापि यक्रियमाणा क्रिया दुःखेत्युक्तं तत्परमतानुवृत्त्यैव, अन्यथा सुखाऽपि क्रियमाणैव क्रिया, तथा 'किरियासमयवितिक्कंतं च ण'मित्यादि दृश्यमिति।

'किइं दुक्ख'मित्यादि, अनेन च कर्म्मसत्ताऽवेदिता, प्रमाणसिद्धत्वादस्य, तथाहि—इह यद्द्वयोरिष्टशब्दादिविषयसुखसाधनसमेतयोरेकस्य दुःखलक्षणं फलमन्यस्येतरत् न तद्विशिष्टहेतुमन्तरेण संभाव्यते, कार्यत्वाद्, घटवत् । यश्चासौ विशिष्टो हेतुः स कर्मेति, आह च—

> ''जो तुल्लसाहषाणं फले विसेसो ण सो विणा हेउं। कजन्नणाओ गोयम! घडो व्य हेऊ य से कम्मं॥'' ति ।

पुनरप्यन्ययूथिकान्तरमतमुपदर्शयन्नाह---

९ १४४४. 'अण्णजित्थेया ण'मित्यादि । तत्र च 'इरियाविहयं'ति ईर्या—गमनं तद्विषयः पन्था—मार्ग ईर्यापथस्तत्र भवा ऐर्यापथिकी, केवलकाययोगप्रत्ययः कर्मबन्ध इत्यर्थः । 'संपराइयं च'त्ति संपरीकि—परिभ्रमित प्राणी भवे एभिरिति संपरायः—कषायास्तव्यत्यया या सा साम्परायिकी, कषायहेतुकः कर्मबन्ध इत्यर्थः । 'परजित्थयवत्तव्यं णेयव्यं'ति इह सूत्रेऽन्ययूथिकवक्तव्यं स्वयमुद्धारणीयं, ग्रन्थगौरवभयेनालिखितत्वात्तस्य, तद्येदम्—'जं समयं संपराइयं पकरेइ तं समयं इरियाविहयं पकरेइ, इरियाविहयापकरणयाए संपराइयं पकरेइ, संपराइयपकरणयाए इरियाविहयं पकरेइ, एवं खलु एगे जीवे एगेणं समएणं दो किरियाओ पकरेइ, तंजहा—इरियाविहयं च संपराइयं चे'ति ।

'ससमयवत्तव्वयाए णेयव्वं' सूत्रमिति गम्यं, सा चैवम्—

9 1884. 'से कहमेयं भंते ! एवं ? गोयमा ! जन्नं ते अन्नउत्थिया एवमाइक्खंति जाव संपराइयं च जे ते एवमाहंसु मिच्छा ते एवमाहंसु, अहं पुण गोयमा! एवमाइक्खामि४—एवं खलु एगे जीवे एगेणं समएणं एगं किरियं पकरेइ तंजहा'इत्यादि पूर्वोक्तानुसारेणाध्येयमिति । मिथ्यात्वं चास्यैवम्— ऐर्यापिथकी क्रियाऽकषायोदयप्रभवा इतरा तु कषायप्रभवेति कथमेकस्यैकदा तयोः संभवः ? विरोधादिति ।

अनन्तरं क्रियोक्ता, क्रियावतां चोत्पादो भवतीत्युत्पादविरहप्ररूपणायाह-

- १। ४४६. 'निरयगई'त्यादि।
- ९ । ४४७. 'वक्कंतीपयं'ति व्युक्कान्तिः—जीवानामुत्यदस्तदर्थं पदं—प्रकरणं व्युक्कान्तिपदं तच्च प्रज्ञापनायां षष्ठं, तच्चार्थलेशत एवं द्रष्टव्यं— पञ्चेन्द्रियत्तिर्यग्नतौ मनुष्यगतौ देवगतौ चोत्कर्षतो द्वादशमुहूर्ताः जघन्यतस्त्वेकसयम उत्पादिवरह इति, तथा—

''चउवीसई मुहुता १ सत्त अहोरत २ तह य पण्णरस३। मासो य ४ दो य ५ चउरो ६ छम्मासा ७ विरहकालो उ॥ उक्कोसो स्यणाइसु सब्बासु जहण्णओ भवे समओ। एमेव य उब्बहुण संखा पुण सुरवरा तुल्ला॥''

सा चेयमू--

''एगो य दो य तिष्णि य संखमसंखा व एगसमएणं । उववज्रंतेवइया उन्बट्टंतावि एमेव ।''

तिर्यग्गतौ च विरहकालो यथा-

''भित्रमुहुत्तो विनतिदियाण संमुक्छिमाण व तहेव । बारस मुहुत्त गब्भे उक्कोस जहजओ समओ॥''

एकेन्द्रियाणां तु विरह एव नास्ति, मनुष्यगतौ तु-

''बारस मुहुत्त गब्मे मुहुत्तं संमुख्धिमे चउन्त्रीसं। उक्कोस विरहकालो दोसुवि य जहन्नओ समओ॥'' देवगतौ तु-

''मवणवणजोइसोहम्मीसाणे चउवीसइ मुहुता उ ! उक्कोसिवरहकातो पंचसुवि जहन्नओ समओ ॥

णविण वीस मुहुता बारस दस चेव दिणमुहुत्ताओ !

बावीसा अद्धं विय पणयालअसीइदिवससयं ॥

संखेजा मासा आणयपाणएसु तह आरणचुए वासा ।

संखेजा विनेया गेवेजेसुं अओ वोच्छं ॥

हेट्टिमि वाससयाई मज्जि सहस्साई उविस्मे लक्खा ।

संखेजा विनेया जहा संखेण तीसुंपि ॥

पिलया असंखभागो उक्कोसो होइ विरहकालो उ ।

विजयाइसु निद्दिहो सन्वेसु जहण्णओ समओ ॥

उववायविरहकालो इय एसो विष्णोओ उ देवेसु ।

जन्दृणावि एवं सन्वेसु होइ विष्णेया ॥

जहण्णेण एगसमओ उक्कोसेणं तु होंति छम्मासा ।

विरहो सिद्धिगईए उन्वटृणविजया नियमा ॥ '' इति ॥

।। प्रथमशते दशमोद्देशकः ।।

इति गुरुगममंगैः सागरस्याहमस्य, स्फुटमुपचितजाङ्गः पञ्चमांगस्य सद्यः। प्रथमशातपदार्वावर्त्तगर्तव्यतीतो, विवरणवरपोतौ प्राप्य सद्धीवराणाम्।।

🔢 इति श्रीमदभयदेवाचार्यविसचितायां भगवतीवृतौ प्रवमशतं समाप्तमिति 🖽

# द्वितीयं शतकम्

#### प्रथम उद्देशकः

व्याख्यातं प्रथमं शतमथ द्वितीयं व्याख्यायते। तत्रापि प्रथमोद्देशकः, तस्य चायमभिसम्बन्धः—प्रथमशतान्तिमोद्देशकान्ते जीवा-नामुत्पादविरहोऽभिहितः। इह तु तेषामेदोच्छ्वासादि चिन्त्यत इत्येवंसम्बन्धस्यास्येदमुपोद्घातसूत्रानन्तरसूत्रम्—

२।२. 'जे इमे'इत्यादि, यद्यप्येकेन्द्रियाणामागमादिप्रमाणाञ्जीवत्वं प्रतीयते तथाऽपि तदुच्छ्वासादीनां साक्षादनुपलम्भाञ्जीवशरीरस्य च निरुच्छ्वासादेरिप कदाचिद्दर्शनात् पृथिव्यादिषूच्छ्वासादिविषया शंका स्यादिति तत्रिरासाय तेषामुच्छ्वासादिकमस्तीत्येतस्यागमप्रमाणप्रसिद्धस्यप्रदर्शनपरिमदं सूत्र-मवगन्तव्यमिति ।

उच्छ्वासाद्यधिकाराजीवादिषु पञ्चविंशतौ पदेषुच्छ्वासादिद्रव्याणां स्वरूपनिर्णयाय प्रश्नयन्नाह—

- २ । ३. 'किण्णं भंते ! जीवे'त्यादि, किमित्यस्य सामान्यनिर्देशत्वात् 'कानि' किंविधानि द्रव्याणीत्यर्थः ।
- २।४. 'आहारमभी नेयव्यो'त्ति प्रज्ञापनाया अष्टाविंशतितमाहारपदोक्तसूत्रपद्धतिरिहाध्येयेत्यर्थः, सा चैयम्—'दुवन्नाई तिवण्णाई जाव पंचवण्णाईपि । जाई वन्नओं कालाई ताई किं एगगुणकालाई जाव अणंतगुणकालाईपि' इत्यादिरिति ।
- २१७. 'जीदा-एगिंदिए'त्यादि, जीवा एकेन्द्रियाश्च 'वाघाया य निव्वाघाया य'ति मतुब्लोपाद् व्याघातिनव्याघातवन्तो भणितव्याः। इह चैवं पाठेऽपि निर्व्याघाताशब्दः पूर्वं द्रष्टव्यः, तदिभिलापस्य सूत्रे तथैव दृश्यमानत्वात् । तत्र जीवा निर्व्याघाताः सव्याघाताः सूत्रे एव दर्शिताः, एकेन्द्रियास्त्वेवम्—'पुढविकाइया णं भंते ! कइदिसं आणमीते ? गोयमा ! निव्वाघाएणं छिद्दिसिं द्याघायं पडुच्च सिय तिदिसि'मित्यादि । एवमप्कायादिष्वपि, तत्र निर्व्याघातेन षड्दिशम् । षड्दिशो यत्रानमनादौ तत्तथा, व्याघातं प्रतीत्य स्थात्तिदिशं स्याचतुर्विशं स्यान्पञ्च-दिशमानमन्ति४, यतस्तेषां लोकान्तवृत्तावलोकेन त्र्यादिदिश्च्य्वासादिपुद्गलानां व्याघातः संभवतीति। 'सेसा नियमा छिद्दिसिं'ति शेषा नारकादित्रसाः षड्दिशमानमन्ति, तेषां हि त्रसनाङ्यन्तर्भृतत्वात् षड्दिशमुच्छ्वासादिपुद्गलग्रहोऽस्येवेति।
  - अथैकेन्द्रियाणामुच्छ्वासादिभावादुच्छ्वासादेश्च वायुरूपत्वात् किं वायुकायिकानामप्युच्छ्वासादिना वायुनैय भवितव्यमुतान्येन केनापि पृथिव्यादीनामिव तद्विलक्षणेन ? इत्याशंकायां प्रश्नयन्नाह—
- २। द. 'वाउयाए ण'मित्यदि, अथोच्छ्वासस्यापि वायुत्वादन्येनोच्छ्वासवायुना भाव्यं तस्याप्यन्येनैदमनदस्था। नैवमचेतनत्वात्तस्य, किंच योऽय-मुच्छ्वासवायुः स वायुत्वेऽपि न वायुसंभाव्यौदारिकवैक्रियशरीररूपः तदीयपुद्गलानामानप्राणसंज्ञितानामौदारिकवैक्रियशरीरपुद्गलेभ्यो-ऽनन्तगुणप्रदेशत्वेन सूक्ष्मतयैतच्छरीरव्यपदेश्यत्वात्', तथा च प्रत्युच्छ्वासादीनामभाव इति नानवस्था।
- २।६. 'वाउकाए णं भंते !'इति, अयं च प्रश्नो वायुकायप्रस्तावाद् विहितोऽन्यथा पृथिवीकायिकादीनामपि मृत्वा स्वकाये उत्पादोऽस्त्येव, सर्वेषामेषां कायस्थितेरसंख्याततयाऽनन्ततया चोक्तत्वात्, यदाह—

#### "असंब्रोसप्पिणीउस्सप्पिणीओ एगिदियाण उ चउण्हं। ता चैव क अणंता वणस्सईए उ बोद्धवा ॥"

तत्र वायुकायो वायुकाय एवानेकशतसहस्रकृत्वः 'उदाइत्त'त्ति अपद्रुत्यं मृत्वा 'तत्थेव'त्ति वायुकाय एव 'पद्यायाइ'त्ति 'प्रत्याजायते' उत्पद्यते।

- २।९०. 'पुट्टे उद्दाइ'ति स्पृष्टः स्वकायशस्त्रेण परकायशस्त्रेण वा 'अपद्रवित' म्रियते 'नो अपुट्टे'ति सोपक्रमापेक्षमिदम्।
- २ 199. 'निक्खमइ'ति स्वकडेवरान्निःसरति । 'सिय सप्तरीरी'ति स्यात्—कथंचित्
- २ १९२. 'ओरालियवेउव्वियाइं विष्पजहाये'त्यादि, अयमर्थः—औदारिकवैक्रियापेक्षयाऽशरीरी तैजसकार्मणापेक्षया तु सशरीरी निष्कामतीति। वायुकायस्य पुनः पुनस्तत्रैवोत्पत्तिर्भवतीत्युक्तम्, अथ कस्यचिन्मुनेरपि संसारचक्रापेक्षया पुनः पुनस्तत्रैवोत्पत्तिः स्यादिति दर्शयन्नाह—
- २।१३. 'मडाई णं भंते ! नियंठे'इत्यादि, मृतादी—प्रासुकभोजी, उपलक्षत्वादेषणीयादी चेति दृश्यं, 'निर्ग्रन्थः' साधुरित्यर्थः 'हव्यं' शीघ्रमागच्छतीति योगः। किंविधः सन् ? इत्याह—'नो निरुद्धभवे'त्ति अनिरुद्धाग्रेतनजन्मा चरमभवाष्राप्त इत्यर्थः। अयं च भवद्वयप्राप्तव्यमोक्षोऽपि स्यादित्याह—'नो

९. वर्तित्वात् ग.

३. अपहृत्य ख. घ. छ.

२ व्यपदेशत्वात स्व ग छ छ

निरुद्धभवपवंचे'ति प्राप्तव्यभवविस्तार इत्यर्थः । अयं च देवमनुष्यभवप्रपञ्चापेक्षयाऽिए स्यादित्यत आह—'णो पर्हाणसंसारे'ति अप्रहीणचतु-गितगमन इत्यर्थः । यत एवमत एव 'नो पहीणसंसारवेयिणञ्ज'ति अप्रश्नीणसंसारवेद्यकम्मां । अयं च सकृद्यतुर्गितगमनतोऽिप स्यादित्यत आह—'नो वोच्छिन्नसंसारे'ति अनुदितचतुर्गितगमनानुबन्ध इत्यर्थः । अत एव 'नो वोच्छिन्नसंसारवेयिणञ्जे'ति 'नो' नैव व्यवच्छित्रम्—अनुबन्धव्यवच्छेदेन चतुर्गितगमनवेद्यं कर्म यस्य स तथा । अत एव 'नो निट्ठियट्ठे'ति अनिष्ठितप्रयोजनः । अत एव 'नो निट्ठियट्ठकरिणञ्जे'ति 'नो' नैव निष्ठितार्थानामिव करणीयानि—कृत्यानि यस्य स तथा । यत एवंविधोऽसावतः पुनरपीति अनादौ संसारे पूर्वं प्राप्तमिदानीं पुनर्विशुद्धचरणावाप्तेः सकाशादसंभावनीयम् 'इत्यत्यं'ति इत्यर्थम् एतमर्थम्—अनेकशस्तिर्यङ्नरनािकनारकगितगमनलक्षणम् 'इत्यत्त'मिति पाठान्तरं तत्रानेन प्रकारेणेत्यं तद्भाव इत्यत्वं मनुष्यादित्विमिति भावः, अनुस्वारत्नोपश्च प्राकृतत्वात् 'हव्वं'ति शीग्रम् 'आगच्छड्'ति प्राप्नोति।

अभिधीयते च--कषायोदयात्र्यतिपतितचरणानां चारित्रवतां संसारसागरपरिभ्रमणं, यदाह---

#### ''जइ उनसंतकसाओ लहइ अणंतं पुणोवि पडिवायं'' ति।

स च संसारचक्रगतो मुनिजीवः प्राणादिना नामषट्केन कालभेदेन युगपद्य वाच्यः स्यादिति बिभणिषुः प्रश्नयन्नाह—

- २ १ १४. 'से पिम'त्यादि, तत्र 'सः' निर्ग्रन्थजीवः किंशब्दः प्रश्ने सामान्यवाचित्वाच्च नपुंसकलिंगेन निर्दिष्टः 'इति' एवमन्वर्धयुक्ततयेत्यर्थः वक्तव्यः स्यात् । प्राकृतत्वाच्च सूत्रे नपुंसकलिंगताऽस्येति । अन्वर्थयुक्तशब्दैरुव्यमानः किमसौ वक्तव्यः स्यात् ? इति भादः ।
  - अत्रोत्तरं—'पाणेत्ति वत्तव्व'भित्यादि, तत्र प्राण इत्येतत्तं प्रति वक्तव्यं स्यात् यदोच्छ्वासादिभत्त्वभात्रमाश्रित्य तस्य निर्देशः क्रियते। एवं भवनादिधर्मविवक्षया भूतादिशब्दपञ्चकवाच्यता तस्य कालभेदेन व्याख्येया ।यदा तूच्छ्वासादिधर्मैर्युगपदसौ विवक्ष्यते तदा प्राणो भूतो जीवः सत्त्वो विज्ञो वेदयितेत्येतत्तं प्रति वाच्यं स्यात्। अथवा निगमनवाक्यभेवेदमतो न युगपत्यक्षव्याख्या कार्येति ।
- २।१५. 'जम्हा जीवे'इत्यादि, यस्मात् 'जीवः'आत्माऽसौ 'जीवति' प्राणान् धारयति तथा 'जीवत्यम्' उपयोगलक्षणम् आयुष्कं च कर्म 'उपजीवति' अनुभवति तस्माञ्जीव इति वक्तव्यं स्यादिति। 'जम्हा सत्ते सुभासुभेहिं कम्मेहिं'ति सक्तः—आसक्तः शक्तो वा—समर्थः सुन्दरासुन्दरासु चेष्टासु, अथवा सक्तः—संबद्धः शुभाशुभैः कर्मभिरिति।

अनन्तरोक्तस्यैवार्थस्य विपर्ययमाह-

- २।१७. 'मडाई'त्यादि 'पारगए'ति पारगतः संसारसागरस्य 'भाविनिभूतवदि'त्युपचारादिति 'परंपरगए'ति परम्परया—िमथ्यादृष्ट्यादिगुणस्थानकानां मनुष्यादिसुगतीनां वा पारम्पर्येण गतो भवाम्भोधिपारं प्राप्तः परम्परागतः ।
  - इहानन्तरं संयतस्य संसारवृद्धिहानी उक्ते सिद्धत्वं चेति, अधुना तु तेषामन्येषां चार्थानां व्युत्पादनार्थं स्कन्दकचरितं विवक्षुरिदमाह—
- २।२२. 'उप्पण्णपाणदंसणधरे' इह यावत्करणात् 'अरहा जिणे केवली सव्वण्णू सव्वदरिसी आगासगएणं छत्तेण'मित्यादि समवसरणान्तं वाच्यमिति।
- २ । २३. 'यद्दमालस्स'त्ति गर्दभालाभिधानपरिव्राजकस्य ।
- २ १२४. 'रिउच्चेयजजुव्वेयसामवेयअथव्वणवेय'ति इह षष्ठीबहुवचनलोपदर्शनात् ऋग्वेदयजुर्वेदसामवेदाथर्वणवेदानाभिति दृश्यम् । इतिहासः—पुराणं स पंचमो येषां ते तथा तेषां 'चउण्हं वेयाणं'ति विशेष्यपदं 'नियंदुछ्डाणं'ति नियण्टो नामकोशः 'संगोवंगाणं'ति अंगानि—शिक्षादीनि षड् उपांगानि—तदुक्तप्रपञ्चनपसः प्रबन्धाः 'सरहस्साणं'ति ऐदम्पर्ययुक्तानां, 'सारए'ति सारकोऽध्यापनद्वारेण प्रवर्तकः, स्मारको वाऽन्येषां विस्मृतस्य सूत्रादेः स्मरणात्, 'वारए'ति वारकोऽशुद्धपाठनिषेधात्, 'धारए'ति छचित्याठः तत्र धारकोऽधीतानामेषां धारणात्, 'पारए'ति पारगामी, 'षडंगविदिति' षडंगानि—शिक्षादीनि वक्ष्यमाणानि, सागोपांगानागिति यदुक्तं तहेदपरिकरज्ञापनार्थम्, अथवा षडंगविदित्यत्र तद्विचारकत्वं गृहीतं 'विद विचारणे'इति वचनादिति न पुनरुक्तत्विमिति । 'सद्वितंतिवसारए'ति कापिलीयशाख्रपण्डितः, तथा 'संखाणे'ति गणितस्कन्धे सुपरिनिष्ठित इति योगः।
  - षडंगवेदकत्वमेव व्यनक्ति—'सिक्खाकणे'ति शिक्षा—अक्षरस्वरूपनिरूपकं शास्त्रं कल्पश्च—तथाविधसमाचारनिरूपकं शास्त्रमेव ततः समाहारद्वन्द्वात् शिक्षाकल्पे । 'वागरणे'त्ति शब्दशास्त्रे 'छंदे'ति पद्यलक्षणशास्त्रे 'निरुत्ते'ति शब्दव्युत्पत्तिकारकशास्त्रे । 'जोतिसामयणे'ति ज्योतिःशास्त्रे 'बंभण्णएसु'-त्ति ब्राह्मणसंवन्धिषु 'परिवायएसु य'ति परिव्राजकसत्केषु 'नयेषु'नोतिषु दर्शनिष्वित्यर्थः ।
- २।२५. 'नियंठे'ित निर्म्रन्थः श्रमण इत्यर्थः 'वेसालियसावए'ित विशाला—महावीरजननी तस्या अपत्यिमिति वैशालिकः—भगवांस्तस्य वचनं शृणोति तद्रसिकत्वादिति वैशालिकश्रावकः, तद्वचनामृतपाननिरत इत्यर्थः।
- २।२६. 'इणमक्खेवं'ति एनम् 'आक्षेपं' प्रश्नं 'पुर्छे'ति पृष्टवान्, 'मागह'ति मगधजनपदजातत्वान्मागधस्तस्यामन्त्रणं हे मागध ! 'वङ्कद्द'ति संसारवर्धनात् 'हायइ'ति संसारपरिहान्येति । 'एतावतावे'त्यादि, एतावत् प्रश्नजातं तावदाख्याहि 'उच्यमानः' पृच्छ्यमानः, 'एवम्' अनेन प्रकारेण, एत-रिमन्नाख्याते पुनरन्यस्रक्ष्यामोति हृदयम्।
- २।२७. 'संकिए' इत्यादि, किमिदमिहोत्तरिमदं वा ? इति संजातशंकः। इदमिहोत्तरं साधु इदं च न साधु अतः कथगत्रोत्तरं लफ्ये ? इत्युत्तरलाभाकांक्षावान्

कांक्षितः। अस्मिन्नुत्तरे दत्ते किमस्य प्रतीतिरुत्पत्त्यते न वा ? इत्येवं विचिकित्सितः। 'भेदसमावन्ने' मतेर्भगं— किंकर्त्तव्यताव्याकुलता-तक्षणमापन्नः। 'कलुषसमापन्नः'नाहमिह किञ्चिज्ञानामीत्येवं स्वविषयं कालुष्यं समापन्न इति । 'नो संचाइए'ति न शक्नोति 'पमोक्खमक्खाइउं'ति प्रमुच्यते पर्यनुयोगबंधनादनेनेति प्रमोक्षम्—उत्तरं गेआख्यातुं' वक्तुम्।

२ १३०. 'महया जणसंमद्दे इ वा जणवूहे इ वा' इत्यत्रेदमन्यद् दृश्यम्—'जणबोले इ वा जणकलकले इ वा जणुम्मी इ वा जणुक्रलिया इ वा जणसंनिवाए इ वा बहुजणी अण्णमण्णस्स एवमाइक्खइ ४—एवं खलु देवाणुण्पिया! समणे ३ आइगरे जाव संपाविउकामे पुव्वाणुपृत्विं चरमाणे गामाणुगामं दूइञ्जमाणे कयंगलाए नयरीए छत्तपलासए चेइए अहापडिरूवं उग्गहं उग्गिण्हित्ता संजमेणं तवसा अण्याणं भावेमाणे विहरइ। तं महण्फलं खलु भो देवाणुण्पिया! तहारूवाणं अरहंताणं भगवंताणं नामगोयस्सिव सवणयाए, िकमंग पुण अभिगमणवंदणनमंसणपिडिपुच्छलपञ्चवासणयाए एगस्सिव आयरियस्स धिम्मियस्स सुवयणस्स सवणयाए ? किमंग पुण विउलस्स अष्ट्रस्स गहणयाए ? तं गच्छामो णं देवाणुण्पिया! समणं भगवं महावीरं वंदामौ नमंसामो सक्कारेमो सम्माणेमो कल्लाणं मंगलं देवयं चेइयं पञ्चवासामो । एयं णो पेश्चमवे हियाए सुहाए खमाए निस्सेयसाए आणुगामियत्ताए भविस्सइ ति कट्ट बहवे उग्गा उग्गपुत्ता एवं भोगा राइण्णा खित्तया माहणा भडा जोहा मल्लई लेच्छई अण्णे य बहवे राईसर-तलवरमाडिबयकोडुंबियइब्भसेट्टिसेणावइसत्यवाहपभियओ जाव उक्किड्सिहनायबोलकलयलरवेणं समुद्दरवभूयं पिव करेमाणा सावत्थीए नयरीए मज्झंमज्झेणं निगच्छंति।'

अस्यायमर्थः—श्रावस्त्यां नगर्यां यत्र 'महय'ति महान् जनसंमर्दस्तत्र बहुजनोऽन्योऽन्यस्यैवमाख्यातीति वाक्यार्थः । तत्र जनसंमर्दः—उरोनिष्येषः, 'इतिः' उपप्रदर्शने 'वा' समुद्यये, पाठान्तरे शब्द इति वा । जनव्यूहः—चक्राद्याकारो जनसमुदायः, बोलः—अव्यक्तवर्णो ध्वनिः, कलकलः—स एवोपलभ्यमानवचनविभागः, ऊर्मिः—संबाधः कल्लोलाकारो वा जनसमुदायः, उत्कलिका—समुदाय एव लघुतरः, जनसङ्गिपातः—अपरा-परस्थानेभ्यो जनानां मीलनं, 'थथाप्रतिरूप'मित्युवितं, 'तथारूपाणां' संगतरूपाणां 'नामगोयस्सवि'ति नाम्नो यादृच्छिकस्याभिधानस्य गोत्रस्य च—गुणनिष्यत्रस्य 'सवणयाए' श्रवणेन 'किमंग पुण'ति किंपुनिरिति पूर्वोक्तार्थस्य विशेषद्योतनार्थः अंगेत्यामन्त्रणे अभिगमनम्—अभिमुखगमनं, वन्दनं—स्तुतिः, नमस्यनं—प्रणमनं, प्रतिप्रच्छनं—शरीरादिवात्ताप्रश्नः, पर्युपासनं—सेवा, तेषां—अभिगमनादीनां भावस्तत्ता तया आर्यस्येत्यार्यप्रणेतृकत्वात् धार्मिकस्य धर्मप्रतिबद्धत्वात् । 'वंदामो'ति स्तुमः, 'नमस्यामः' इति प्रणमामः, 'सत्कारयामः' आदरं कुर्मो वस्त्रार्चनं वा 'सन्मानयाम' उचितप्रतिपित्तिभिः।

किंभूतम् ? इत्याह—कल्याणं—कल्याणहेतुं, मंगलं—दुरितोपशमनहेतुं, दैवतं—देवं, वैत्यम्—इष्टदेवप्रतिमा वैत्यमिव वैत्यं, 'पर्युपासयामः' सेवामहे । एतत् 'नः' अस्माकं 'प्रेत्यभवे' जन्मान्तरे 'हिताय' पथ्यान्नवत्, 'सुखाय' शर्मणे 'क्षमाय' संगतत्वाय, 'निःश्रेयसाय' मोक्षाय, 'आनुगामिकत्वाय' परम्पराशुभानुबन्धसुखाय भविष्यति 'इतिकृत्वा' इतिहेतोर्बहवः 'उग्राः' आदिदेवावस्थापिताऽऽरक्षकवंशजाताः, 'भोगाः' तेनैवावस्थापितगुरुवंशजाताः, 'राजन्याः' भगवद्वयस्यवंशजाः 'क्षत्रियाः' राजकुलीनाः, 'भटाः' शौर्यवन्तः, 'योधाः' तेभ्यो विशिष्टतराः 'मल्लिकनो लेच्छिकनश्च' राजविशेषाः, 'राजानः' नृषाः, 'ईश्वराः' युवराजास्तदन्ये च महर्द्धिकाः, 'तलवराः' प्रतुष्टनरपतिवितीर्णपृष्टबन्धविभूषिता राजस्थानीयाः, 'माडम्बिकाः, संनिवेशविशेषनायकाः, 'कौटुम्बिकाः' कतिपयकुटुम्बप्रभवो राजसेवकाः,

उक्तृष्टिश्च आनन्दमहाध्वनिः, सिंहनादश्च—प्रतीतः, बोलश्च—वर्णव्यक्तिवर्जितो महाध्वनिः, कलकलश्च—अव्यक्तवचनः, स एवैतल्लक्षणो यो रवस्तेन समुद्ररवभूतमिव—जलधिशब्दग्राप्तमिव तन्मयमिवेत्यर्थः, नगरमिति गम्यत इति ।

एतस्यार्थस्य संक्षेपं कुर्वन्नाह—'परिसा निग्गच्छइ'ति ।

२ । ३ १ . 'तए णं'ति 'ततः' अनन्तरम् 'इमेयारूवे'ति 'अयं' वक्ष्यमाणतया प्रत्यक्षः स च किवनोच्यमानो न्यूनाधिकोऽिप भवतीत्वत आह--एतदेव रूपं यस्यासावेतद्रूक्षः 'अञ्झित्यिए'ति आध्यात्मिक आत्मविषयः 'वितिए'ति स्मरणरूपः 'पत्थिए'ति प्रार्थितः--अभिलाषात्मकः 'मणोगए'ति मनस्येव यो गतो न बिहः वचनेनाप्रकाशनात् स तथा 'संकल्पः' विकल्पः 'समुष्पञ्जित्थ'ति समुत्पन्नवान् 'सेयं'ति श्रेयः—कल्याणं 'पुच्छित्तए'ति योगः । 'इमाइं च णं'ति प्राकृतत्वाद् 'इमान्' अनन्तरोक्तत्वेन प्रत्यक्षासन्नान् चशब्दादन्यांश्च 'एयारूवाइं'ति एतद्रूक्पान् उक्तस्कर्पान्, अथवैतेषामेवानन्तरोक्तानामर्थानां रूपं येषां प्रष्टव्यतासाधर्म्यात्तत्तथा तान् 'अर्थान्' भावान् लोकसान्तत्वादींस्तदन्यांश्च 'हेऊइं'ति अन्वयव्यतिरेकलक्षणहेतुगम्यत्वाद्धेतवो—लोकसान्तत्वादय एव तदन्ये वाऽतस्तान् 'पिराणाइं'ति प्रश्नविषयत्वात् प्रश्ना एत एव तदन्ये वाऽतस्तान् 'कारणाइं'ति कारणम्—उपपत्तिमात्रं तद्विषयत्वात्कारणानि एत एव तदन्ये वाऽतस्तानि 'वागरणाइं'ति व्याक्रियमाणत्वाद्व्याकरणानि एत एव तदन्ये वाऽतस्तानि 'पुच्छित्तए'ति प्रष्टुं 'तिकट्टु' इतिकृत्वाऽनेन कारणेन एवं 'संपेहेइ'ति 'एवम्' उक्तप्रकारं भगवद्वन्दनादिकरणमित्वर्थः 'संप्रेक्षते' पर्यालोवयति ।

'परिव्वायगावसहे'ति परिव्राजकमठः 'कुण्डिका' कमण्डलु 'काञ्चनिका' रुद्राक्षकृता 'करोटिका' मृद्भाजनविशेषः 'मृशिका' आसनविशेषः 'केशरिका' प्रमार्जनार्थं चीवरखण्डं 'षड्नालकं' त्रिकाष्टिका 'अंकुशकं' तरुपल्लवग्रहणार्थमंकुशाकृतिः 'पवित्रकम्' अंगुलीयकं 'गणेत्रिका' कलाचिकाऽऽभरणविशेषः 'धाउरताओ'ति साटिका इति विशेषः, 'तिदंडे'त्यादि त्रिदण्डकादीनि दश हस्ते गतानि—स्थितानि यस्य स तथा, 'पहारेत्थ'ति 'प्रधारितवान्' संकल्पितवान् 'गमनाय' गंतुं।

२।३२. 'गोयमाइ'त्ति गोयम इति एवमामन्त्र्येति शेष:, अथवाऽयीत्यामन्त्रणार्थमेव। 'से काहे व'त्ति अथ कदा वा ? कस्यां वेलायामित्यर्थ: 'किह व'ित केन वा प्रकारेण ? साक्षाद्दर्शनतः श्रवणतो 'केविद्यरेण' व'त्ति कियतो वा कालात् ?

१. परम्पर ग., परंपरया क.

२. कियस्टिरेण ग.घ.

२ । ३३. 'सावत्यी नामं नयरी होत्य'ित विभक्तिपरिणामादस्तीत्यर्थः अथवा कालस्यावसर्पिणीत्वात्यसिद्धगुणा कालान्तर एवाभवन्नेदानीमित । 'अदूरागते'-त्ति अदूरे आगतः । स चावधिस्थानापेक्षयाऽपि स्यात् अथवा दूरतरमार्गपेक्षया (ग्रंथाग्र ३०००) क्रोशादिकमप्यदूरं स्यादत उच्यते—'बहुसंपत्ते' ईषदूनसंग्राप्तो बहुसंग्राप्तः, स च विश्रामादिहेतोरारामादिगतोऽपि स्यादत उच्यते—'अद्धाणपडिवन्ने'ित्त मार्गप्रतिपन्नः किमुक्तं भवति ? 'अंतरापहे वहुइ'ित विवक्षितस्थानयोरन्तरालमार्गे वर्तत इति ।

अनेन च सूत्रेण कथं द्रक्ष्यामि ? इत्यरयोत्तरमुक्तं कथम् ? यतोऽदूरागतादिविशेषणस्य साक्षादेव दर्शनं संभवति, तथा 'अञ्जेव णं दच्छिसि' इत्यनेन कियग्निस्योत्तरमुक्तं, 'काहे' इत्यस्य चोत्तरं सामर्थ्यगम्यं, यतो यदि भगवता मध्याह्नसमये इयं वार्ताऽमिहिता तदा मध्याह्नस्योपिर मुहूर्त्ताचितिक्रमणे या वेला भवति तस्यां द्रक्ष्यसीति सामर्थ्यादुक्तम्। अदूरागतादिविशेषणस्य हि तद्देशप्राप्तौ मुहूर्तादिरेव कालः संभवति न बहुतर इति।

- २।३४. 'अगाराओ'ति निष्कम्येतिशेषः 'अनगारितां' साधुतां 'प्रव्रजितुं' गन्तुम्, अथवा दिभक्तिपरिणामादनगारितयाः 'प्रव्रजितुं' प्रव्रज्यां प्रतिपत्तमः।
- २।३६. 'अब्भुट्टेति'ति आसनं त्यजित । यद्य भगवतो गौतमस्यासंयतं प्रत्युभ्युत्थानं तद्भाविसंयतत्वेन यस्य पक्षपातिवषयत्वाद् गौतमस्य चाक्षोणरागत्वात्, तथा भगवदाविष्कृततदौयविकल्पस्य तत्समीपगमनतस्तत्कथनाद् भगवज्ज्ञानातिशयप्रकाशनेन भगवत्यतीव बहुमानोत्पादनस्य विकीर्षितत्वादिति । 'हे खंदय'ति सम्बोधनमात्रं 'साग्यं खंदय'ति 'स्वागतं' शोभनमागमनं तव स्कन्दक । महाकल्पाणनिधेर्भगवतो महावीरस्य संपर्केण तव, कल्पाणनिबन्धनत्वात्तस्य । 'सुसागयं'ति अतिशयेन स्वागतम् । कथंचिदेकार्थौ वा शब्दावेतौ, एकार्यशब्दोद्यारणं च क्रियमाणं न दुष्टं, संभ्रमनिमित्तत्वादस्यिति । 'अणुरागयं खंदय!'ति रेफस्यागमिकत्वात् 'अन्वागतं' अनुरूपमागमनं स्कन्दक ! तवेति दृश्यम् । 'सागयमणुरागयं'ति शोभनत्वानुरूपत्वलक्षणधर्मद्वयोपेतं तवागमनित्यर्थः । 'जेणेय इहं'ति यस्यामेव दिशीदं भगवत्समवसरणं 'तेणेव'त्ति तस्यामेव दिशि 'उत्थे समस्ये'ति अस्योषीऽर्थः ? 'अट्टे समद्वे'ति पाठान्तरं, काळा चेदमध्येयं, ततश्चार्थः किं 'सगर्थः' संगतः? इति प्रश्नः स्याद्, उत्तरं तु 'हंता अत्थि' सद्भूतोऽयमर्थः इत्यर्थः ।
- २।३७. 'णाणी'त्यदि अस्यायमभिप्रायः—ज्ञानी ज्ञानसामर्थ्याञ्जानाति तपस्वी च तपःसामर्थ्यद्दिवतासान्निध्याञ्जानातीति प्रश्नः कृतः 'रहरसकडे'ति रहः कृतः—प्रच्छन्नकृतो, हृदय एवावधारितत्वात्।
- २।३६. 'धम्मायरिए'त्ति कुत एतत् ? इत्याह--'धम्मोवएसए'ति उत्पन्नज्ञानदर्शनधरो न तु सदा संशुद्धः अर्हत्वन्दनाद्यर्हत्वात्, जिनो रागादिजेतृत्वात्, केवली असहायज्ञानत्वात्, अत एवातीतप्रत्युत्पन्नानागतिवज्ञायकः, स च देशज्ञोऽपि स्यादित्याह-सर्वज्ञः सर्वदर्शी।
- २।४१. 'वियष्टभोइ'त्ति व्यावृत्ते २ सूर्ये भुंक्ते इत्येवंशीलो व्यावृत्तभोजी प्रतिदिनमोजीत्यर्थः।
- २१४२. 'ओरालं'ति प्रधानं 'सिंगारं'ति शृंगारः—अलंकारादिकृता शोभा तद्योगात् शृंगारं, शृंगारमिव शृंगारमितशयशोभावदित्यर्थः। 'कल्याणं' श्रेवः 'शिवम्' अनुपद्रवमनुपद्रवहेतुर्दा, 'धन्यं' धर्मधनलब्धृ तत्र वा साधु तद्वाऽर्हति, 'मंगल्यं' मंगले—िह्तार्थप्रापके साधु मंगल्यम्, 'अलंकृतं' मुकुटादिभिर्विभूषितं—वस्त्रादिभिस्तित्रवेधादनलंकृतविभूषितं, 'लक्खणवंजणगुणोववेयं'ति लक्षणं—मानोन्मानादि, तत्र मानं—जलद्रोणमानता, जलभृतकुण्डिकायां हि मातव्यः पुरुषः प्रवेश्यते तस्रवेशे च यञ्चलं ततो निस्सरित तद्यदि द्रोणमानं भवति तदाऽसौ मानोपेत उच्यते। उन्मानं त्यर्द्धभारमानता' मातव्यपुरुषो हि तुलारोपितो यद्यर्द्धभारमानो भवति तदोन्मानोपेतोऽसावुच्यते। प्रमाणं पुनः स्वांगुलेनाष्टोत्तरश्रतांगुलोच्छ्रयता यदाह—

#### ''जलदोणमद्धमारं समुहाइ समूसिओ उ जो नव उ। माणुम्माणपमाणं तिविहं खलु लक्खणं एयं ॥''

व्यंजनं-मषतिलकादिकमथवा सहजं लक्षणं पश्चाद्भवं व्यंजनमिति ! गुणाः-सौभाग्यादयो लक्षणव्यंजनानां वा ये गुणारतैरुपपेतं वक्ततथा, उपअपइतम् इत्येतस्य स्थाने निरुक्तिवशाद् उपपेतं भवतीति, 'सिरीए' ति लक्ष्म्या शोभया वा ।

- २।४३. 'हड्जुड्डिक्तमाणंदिए'ति हष्ट्जुष्टमत्यर्थं तुष्टं हृष्टं वा—ियस्मितं तुष्टं च—त्तोषविधित्तं—मनो यत्र तत्तथा, तद् हृष्टजुष्टिक्तं यथा भवति एवम् 'आनन्दितः' ईश्वन्युखसौम्यतःदिभावैः समृद्धिमुप्गतः, ततश्च 'नंदिए'ति नन्दितःतैरेव समृद्धतरतामुप्गतः 'पीइमणे'ति प्रीतिः—प्रीणनमाप्यायनं मनिस यस्य स तथा 'परमसोमणस्सिए'त्ति परमं सौमनस्यः—सुमनस्कता संजातं यस्य स परमसौमनस्यितस्तद्वाऽस्यास्तोति परमसौमनस्यिकः 'हरिसवसिक्सपमाणहियए'ति हर्षवशेन विसर्णद्—विस्तारं व्रजद् हृदयं यस्य स तथा, एकार्थिकानि—वैतानि प्रमोदप्रकर्षप्रतिपादनार्थानीति।
- २ १४५. 'दव्यओ णं एगे लोए सअंते'ति पञ्चास्तिकायमयैकद्रव्यत्वाल्लोकस्य सान्तोऽसौ, 'आयामविक्खंभेणं'ति आयामो—दैर्घ्यं विष्कम्भो—विस्तारः 'पिरक्खेवेणं'ति पिरिधिना 'भविसु य'ति अभवत् इत्यादिभिश्च पदैः पूर्वोक्तपदानामेव तात्पर्यमुक्तम् । 'धुवे'ति धुवोऽचलत्वात् स चानियतरूपोऽपि स्यादत् आह—'णियए'ति नियत एकस्वरूपत्वात्, नियतरूपः कादाचित्कोऽपि स्यादत् आह—'सासए'ति शाश्चतः प्रतिक्षणं सद्भावात्, स च नियतकालापेक्षयाऽपि स्यादित्यत् आह—'अक्खए'ति अक्षयोऽविनाशित्यात्, अयं च बहुतरप्रदेशापेक्षयाऽपि स्यादित्यत् आह—'अव्वए'ति अव्ययस्तत्प्रदेशानामव्ययत्वात्, अयं च द्रव्यतयाऽपि स्यादित्याह—'अवद्विए'ति अवस्थितः पर्यायाणामनन्तत्वयाऽवस्थितत्वात् किमुक्तं भवति? नित्य इति ।

'वण्णपञ्जव'ति वर्णविशेषा एकगुणकालत्वादयः, एवमन्येऽपि गुरुलधुपर्यवास्तद्विशेषा बादरस्कन्धानाम्, अगुरुलधुपर्यवा अणूनां सूक्ष्म-स्कन्धानाममूर्त्तानां च।

- २।४६. 'नाणपञ्जव'त्ति वर्णविशेषा ज्ञानपर्यवा ज्ञानविशेषा बुद्धिकृता वाऽविभागपरिच्छेदाः, अनन्ता गुरुलघुपर्यवा औदारिकादिशरीराण्याश्रित्व, इतरे तु कार्मणादिद्रव्याणि जीवस्वरूपं चाश्रित्येति।
- २।४७. 'जेवि य ते खंदया पुच्छ'ति अनेन समग्रं सिद्धप्रश्नसूत्रमुपलक्षणत्वाद्योत्तरसूत्रांशश्च सूचितः, तद्य द्वयमध्येवम्—'जेवि य खंदया इमेयारूवे जाव किं सअंता सिद्धी ? अणंता सिद्धी ? तस्स वि य णं अयमट्टे, एवं खलु मए खंदया ! चउिव्वहा सिद्धी पण्णता, तंजहा—दव्यओ, खेत्तओ, कालओ, भावओ त्ति, दव्यओ णं एगा सिद्धि'ति, इह सिद्धिर्यचिष परमार्थतः सकलकर्मश्चयरूषा सिद्धाधाराऽऽकाशदेशरूपा वा तथाऽिष सिद्धाधाराकाशदेशप्रत्यासन्नत्वेनेषस्राम्भारापृथिवी सिद्धिरुक्ता, 'किंचिविसेसाहिए परिक्खेवेणं'ति किञ्चित्रपूनगव्यूतद्वयाधिके द्वे योजनशते एकोनपञ्चाशदुत्तरे भवति इति।
- २।४६. 'वलयमरणे'ति वलतो—बुभुक्षापिगतत्वेन वलवलायमानस्य—संयमाद् वा भ्रस्यतो मरणं तद् वलन्मरणम्। तथा वशेन—इन्द्रियवशेन ऋतस्य—पीडितस्य दीपकलिकारूपाक्षिप्तचक्षुषः शलभस्येव यन्मरणं तद्वशार्त्तमरणम्। तथाऽनाःशल्यस्य द्रव्यतोऽनुद्धृततोनरादेः भावतः सातिचारस्य यन्मरणं तदन्तःशल्यमरणम्। तथा तस्मै भवाय मनुष्यादेः सतो मनुष्यादावेव बद्धावुषो यन्मरणं तत्तद्भवमरणम्, इदं व नरितरश्चामेवेति। 'सत्थोवाडणे'ति शस्त्रेण—श्रुरिकादिना अवपाटनं—विदारणं देहस्य यस्मिन् मरणे तच्छस्नावपाटनम्। 'वेहाणसे'ति विहायसि—आकाशे भवं वृक्षशाखाद्यद्वद्धत्वेन यत्तिव्ररुक्तिवशाद् वैहानसम्। 'गद्धपट्टे'ति गृधैः—पिक्षिविशेषैगृद्धैर्वा—मासलुद्धैः शृगालादिभिः स्पृष्टस्य—विदारितस्य करिकरभरासभादिशरीरान्तर्गतत्वेन यन्मरणं तद् गृधस्पृष्टं गृद्धस्पृष्टं वा, गृधैर्वा भिक्षितस्य—स्पृष्टस्य यत्तद् गृधस्पृष्टम्। 'दुवालसिवेहेणं बालमरणेणं'ति उपलक्षणत्वादस्यान्येनापि बालमरणान्तःपातिनां मरणेन म्रियमाण इति 'वहृद्द वहृद्द'ति संसारवर्द्धनेन भृशं वर्द्धते जीवः, इदं हि द्विर्यचनं भृशार्थं इति।

'पाओवगमणे'ित पादपस्येवोपगमनम्—अस्पन्दतयाऽवस्थानं पादपोपगमनम्, इदं च चतुर्विधाहारपरिहारनिष्पन्नमेव भवतीति। 'नीहारिमे य'ित्त निहरिण निर्वृत्तं यत्तिन्निर्हारिमं प्रतिश्रये यो म्रियते तस्यैतत्, तत्कडेवरस्य निर्हारणात् । अनिहरिमं तु योऽटव्यां म्रियते इति। यद्यान्यत्रेह स्थानं इंगितमरणमभिधीयते तद्भक्तप्रत्याख्यानस्यैव विशेष इति नेह भेदेन दर्शितमिति।

२।५१. 'धम्पकहा भाणियव्व'त्ति, सा चैवम्-

''जह जीवा बज्जंती मुखंती जह य संकितिस्संति। जह दुक्खाणं अंतं करेंति केई अपडिबद्धाः ॥ अद्दनियद्वियचित्ता जह जीवा दुक्खसागरमुवेंति । जह वेरगम्बर्गया कम्मसमुगं विहाडेंति ॥'' इत्यादि।

इह च 'अट्टनियट्टियचित्ता' आर्त्तं निर्वर्तितं चित्ते यैस्ते तथा, आर्त्ताद् वाऽनिवर्त्तितं चित्तं यैस्ते आर्त्तानिवर्तितचित्ताः।

२।५२. 'सद्दहामि'ति निर्ग्रन्थं प्रवचनमस्तीति प्रतिपद्ये । 'पत्तियामि'ति प्रोतिं प्रत्ययं वा सत्यमिदमित्येवंरूपं तत्र करोमीत्यर्थः। 'रोएमि'ति विकीर्षा-मीत्यर्थः। 'अङ्भुद्देमि'ति एतदंगीकरोमीत्यर्थः।

अय श्रद्धानाद्युल्लेखं दर्शयति—एवमेतन्नैर्ग्रन्थं प्रवचनं सामान्यतः, अथ यथैतद्यूयं वदथेति योगः। 'तहमेयं'ति तथैव तद्विशेषतः 'अवितहमेयं' सत्यमेतदित्यर्थः 'असंदिद्धमेयं'ति सन्देहवर्जितमेतत् 'इच्छियमेयं'ति इष्टमेतत् 'पडिच्छियमेयं'ति प्रतीप्तितं प्राप्तुमिष्टम् 'इच्छियपडिच्छियं'ति युगपदिच्छाप्रतीप्ताविषयत्वात् 'तिकहु'ति इतिकृत्वेति, अथवा 'एवमेयं भंते !' इत्यादीनि पदानि यथायोगमेकार्यान्यत्यादरप्रदर्शनायोक्तानि।

'आलित्ते णं'ति अभिविधिना ज्वलितः 'लोए'ति जीवलोकः 'पलित्ते णं'ति प्रकर्षेण ज्वलितः एवंविधश्चासौ कालभेदेनापि स्यादत उच्यते— आदीप्तप्रदीष्त इति, 'जराए मरणेण य'ति इह विक्षेनेति वाक्यशेषो दृश्यः।

'झियायमाणंसि'त्ति ध्यायमाने ध्यायति वा, दह्यमान इत्यर्थः, 'अप्पसारे'ति अल्पं च तत्सारं चेत्यल्पसारम् 'आयाए'ति आत्मना एकान्तं—विजनं अन्तं—भूभागं 'पच्छा पुरा य'त्ति विवक्षितकालस्य पश्चात् पूर्वं च सर्वदैवेत्यर्थः।

'थेञ्जे'ति स्थैर्यधर्मयोगात् स्थैर्यो वैश्वासिको विश्वासप्रयोजनत्वात् संमतस्तत्कृतकार्याणां संमतत्वात् 'बहुमतः' बहुशो बहुश्यो वाऽन्येभ्यः सकाशाद् बहुरिति वा मतो बहुमतः 'अनुमतः' अनु—विप्रियकरणस्य पश्चादपि मतोऽनुमतः 'भंडकरंडगसमाणे'ति भाण्डकरण्डकम्—आभरणभाजनं तत्समान आदेयत्वादिति !

'मा णं सीत'मित्यादौ मा शब्दो निषेधार्थः णमिति वाक्यालंकारार्थः', इह स्पृशत्विति यथायांगं योजनीयम्, अथवा मा एनमात्मानमिति व्याख्येयम् । 'वाल'त्ति व्यालाः—श्वापदभुजमाः 'मा णं वाइयपित्तियसींभियसित्रवाइय'त्ति इह प्रथमाबहुवचनलोपो दृश्यः। 'रोगायंक'त्ति रोगाः—कालसहा

<sup>9.</sup> बंधनेन क.

३. अलंकारार्यः ख.ग.घ.च.थ.

२. निरुक्त क.ख.च.छ.

व्याधयः आतंकास्त एव सद्योघातिनः 'परीसहोवसग्ग'ति अस्य मा णमित्यनेन सम्बन्धः स्पृशन्तु छुपन्तु भवन्वित्यर्धः। 'तिकड्रू'इत्यभिसंघाय यः पालित इति शेषः, स किम् ? इत्याह—'एस मे'इत्यादि।

'तं इच्छामि'त्ति तत्तस्मादिच्छामि 'सयमेव'त्ति स्वयमेव भगवतैवेत्यर्थः प्रव्राजितं रजोहरणादिवेषदानेनात्मानमिति गम्यते। भावे वा क्तप्रत्ययस्तेन प्रव्राजनमित्यर्थः, मुण्डितं शिरोलुंचनेन 'सेहावियं'ति सेहितं प्रत्युपेक्षणादिक्रियाकलापग्राहणतः शिक्षितं सूत्रार्थग्राहणतः। तथाऽऽचारः—श्रुत-झानादिविषयमनुष्ठानं कालाध्ययनादि, गोचरो—मिक्षाटनम् एतयोः समाहारद्वन्द्वस्ततस्तदाख्यातमिच्छामीति योगः। तथा विनयः—प्रतीतो, वैनयिकं—तत्फलं कर्मक्षयादि, चरणं—प्रवादि, करणं—पिण्डविशुद्ध्यादि, यात्रा—संयमयात्रा, मात्रा—तदर्थमेवाहारमात्रा, ततो विनयादीनां द्वन्दः, ततश्च विनयादीनां वृत्तिः—वर्त्तनं यत्रासौ विनयवैनयिकचरणकरणयात्रामात्रावृत्तिकोऽतस्तं धर्मम् 'आख्यातम्' अभिहितमिच्छामीतिं योगः।

'एवं देवाणुष्पिया ! गंतव्वं'ति युगमात्रभून्यस्तदृष्टिनेत्वर्थः 'एवं चिट्ठियव्वं'ति निष्क्रमणप्रवेशादिवर्जिते स्थाने संयमात्मप्रवचनबाधापरिहारेणोध्वं-स्थानेन स्थातव्यम्, 'एवं निसीइयव्वं'ति, 'निषत्तव्यं' उपवेष्टव्यं संदंशकभूमिप्रमार्जनादिन्यायेनेत्वर्थः 'एवं तुयट्टियव्वं'ति शयितव्यं सामा-यिकोच्चारणादिपूर्वकं 'एवं भुंजियव्वं'ति धूमांगारादिदोषवर्जनतः 'एवं भासियव्वं'ति मधुरादिविशेषणोपपन्नतयेति 'एवमुत्थायोत्थाय' प्रमाद-निद्राव्यपोहेन विबुद्ध्य विबुद्ध्य प्राणादिषु विषये यः संयमो—रक्षा तेन संयंतव्यं—यतितव्यम् ।

- २।५४. 'तमाणाए'त्ति 'तद्' अनन्तरं 'आज्ञया' आदेशेन।
- २ । ५५. 'ईरियासमिए'ित ईर्यायां—गमने समितः सम्यक्प्रवृत्तत्वरूपं हि समितत्वम्, 'आयाणभंडमत्तिवखेवणासमिए'ित आदानेन—ग्रहणेन सह भाण्डमात्राया—उपकरणपरिच्छदस्य या निक्षेणणा न्यासस्तस्या समितो यः स तथा 'उच्चारे'त्यादि, इह च 'खेल'ित कण्ठमुखश्लेष्मा सिंघानकं च-नासिकाश्लेष्मा, 'मणसमिए'ित संगतमनः प्रवृत्तिकः, 'मणगुत्ते'ित मनोनिरोधवान्, 'गुत्ते'ित मनोगुप्तत्वादीनां निगमनं, एतदेव विशेषणायाह —'गुत्तिदिए'ित 'गुत्तबंभयारी'ित गुप्त-ब्रह्मगुप्तियुक्तं ब्रह्म चरित यः स तथा 'चाइ'ित संगत्यागवान्, 'लञ्जु'ित संयमवान् रञ्जुरिव वा रञ्जः—अवक्रव्यवहारः, 'धन्ने'ित धन्यो-धर्मधनं लब्धेत्यर्थः, 'खंतिखमे'ित क्षान्त्या क्षमते न त्वसमर्थत्या योऽसौ क्षान्तिक्षमः, 'जितेन्द्रियं इन्द्रियविकाराभावात्, यद्य प्राग्नुग्रोन्द्रियं इत्युक्तं तदिन्द्रियविकारगोपनमात्रेणापि स्यादिति विशेषः, 'सोहिए'ित शोभितः शोभावान् शोधितो वा निराकृतातिचारत्वात्, यद्य प्राग्नुग्रोन्द्रियं इत्युक्तं तदिन्द्रियविकारगोपनमात्रेणापि स्यादिति विशेषः, 'सोहिए'ित शोभितः शोभावान् शोधितो वा निराकृतातिचारत्वात्, सौहदं—मैत्री सर्वप्राणिषु तद्योगात्तौहदो वा, 'अणियाणे'ित प्रार्थनारहितः, 'अणुस्सुए'ित 'अल्पौत्तुक्यः'त्वरारहितः, 'अवहिल्लेस्से'ित अविद्यमाना बहिः—संयमाद्बहिस्ताल्लेश्या—मनोवृत्तिर्यस्यात्यबहिलेश्यः, 'सुसामण्णरए'ित शोभने श्रमणत्वे रतोऽतिशयेन वा श्रामण्ये रतः, 'दंते'ित दान्तः क्रोधादिदमनात् द्य्यन्तो वा रागद्वेषयोरन्तार्थं प्रवृत्तत्वात्, 'इण्मेव'ित इदमेव प्रत्यक्षं 'पुरओ काउं'ित अग्रे विधाय मार्गानिभिज्ञो मार्गज्ञनरमिव पुरस्कृत्य वा प्रधानीकृत्य 'विहरति' आस्ते इति ।
- २।५७. 'एक्कारसअंगाइं अहिञ्जइ'त्ति इह कश्चिदाह—नन्वनेन स्कन्दकचरिताछागेवैकादशांगनिष्यत्तिरवसीयते, पंचमांगान्तर्भूतं च स्कन्दकचरितिमदमुष-लभ्यते इति कथं न विरोधः ? उच्यते, श्रीमन्महावीरतीर्थे किल नव वाचनाः, तत्र च सर्ववाचनासु स्कन्दकचरितार्त्पूर्वकाले ये स्कन्दकचरितािभधेया अर्थास्ते चरितान्तरद्वारेण प्रज्ञाप्यन्ते । स्कन्दकचरितोत्पत्तौ च सुधर्मस्वािमना जम्बूनामानं स्वशिष्यमंगीकृत्यािधकृतवाचनायामस्यां स्कन्दक-चरितमेवाश्रित्य तदर्थप्ररूपणा कृतेति न विरोधः । अथवा सातिशायित्वाद् गणधराणामनागतकालभा वचरितनिवन्धनमदुष्टमिति, भाविशिष्य-सन्तानापेक्षयाऽतीतकालनिर्देशोऽपि न दृष्ट इति ।

'मासियं'ति मासपरिमाणां 'भिक्खूपडिमं'ति भिक्षूचितमभिग्रहविशेषम्, एतत्स्वरूपं च—

"गच्छा विणिक्खमित्ता पडिवज्रइ मासियं महापडिमं । दत्तेगमोयणस्ता पाणस्तवि एग जा मासं ॥" इत्यादि।

नन्वयमेकादशांगधारी पठितः, प्रतिमाश्च विशिष्टश्रुतवानेव करोति, यदाह-

''गच्छे च्चिय णिम्माओ जा पुचा दस मवे असंपुष्णा । नवमस्स तइयवत्यू होई जहण्णो सुवाहिगमो ॥''

इति कथं न विरोधः ? उच्यते, पुरुषान्तरविषयोऽयं श्रुतनियमः तस्य तु सर्वविदुपदेशेन प्रवृत्तत्वान्न दोष इति।

- २।५६. 'अहासुत्तं'ित सामान्यसूत्रानितक्रमेण वा 'अह्यकणं'ित प्रतिमाकल्पानितक्रमेण तत्कल्पवस्त्वनितक्रमेण वा 'अहामग्यं'ित ज्ञानादिमोक्षमार्गानितक्रमेण क्षायोपशिमकभावानितक्रमेण वा 'अहातच्चं'ित यथातत्त्वं तत्त्वानितक्रमेण मासिकी भिक्षुप्रतिमेति शब्दार्थानितलंघनेनेत्वर्थः। 'अहासग्यं'ित यथान्साम्यं समभावानितक्रमेण 'काएणं'ित न मनोरथमात्रेण 'फासेइ'ित अचितकाले विधिना ग्रहणात् 'पालेइ'ित असकृदुपयोगेन प्रतिजागरणात् 'सोहेइ'ित शोभयित पारणकिदने गुर्वादिदत्तशेषभोजनकरणात्, शोधयित वाऽतिचारपङ्कक्षालनात् 'तिरेइ' ति पूर्णेऽपि तदवधौ तत्कृत्वपरिमाणपूरणात्, 'किट्टेइ'ित कीर्त्तयित पारणकिदने इदं चेदं चैतस्याः कृत्यं तच मया कृतिमित्येवं कीर्त्तनात् 'अणुपालेइ'ित तत्समार्तौ तदनुमोदनात्, किमुक्तं भवति ? इत्याह—आञ्चयाऽऽराधयतीति।
- २।६०. एवमेताः सप्त सप्तमासान्ताः ततोऽष्टमी प्रथमसप्तरात्रिन्दिवा—सप्ताहौरात्रमानाः एवं नवमी दशमी चेति, एतास्तिसोऽपि चतुर्थभक्तेनापानकेनेति उत्तानकादिस्थानकृतस्तु विशेषः, 'राइंदिय'ति रात्रिन्दिवा, एकादशी अहोरात्रपरिमाणा, इयं च षष्ठभक्तेन। 'एगराइय' ति एकरात्रिकी, इयं चाष्टमेन भवतीति।

२।६९. 'गुणस्यणसंवच्छरं'ति गुणानां—निर्जराविशेषाणां रचनं करणं संवत्तरेण —सित्रभागवर्षेण यस्मिस्तपिस तद् गुणरचनसंवत्तरं, गुणा एव वा रत्नानि यत्र स तथा गुणरत्नः संवत्तरो यत्र तद्गुणरत्नसंवत्तरं-न्तपः, इह च त्रयोदशमासाः सप्तदशदिनाधिकास्तपःकालः, त्रिसप्ततिश्च दिनानि पारणककाल इति, एवं चायम्—

> "पण्णरसवीसवउब्बीस चेव चउवीस पण्णवीसा य । बउवीस एकवीसा चउवीसा सत्तवीसा य ॥ तीसा तेत्तीसावि य चउब्बीस छवीस अद्भवीसा य । तीसा बत्तीसावि य सोलसमासेसु तवदिवसा ॥ पण्णरस दसदुष्ठणंचचउरपंचसु य तिण्णि तिण्णिति । यंचसु दो दो य तहा सोलसमासेसु पारणगा ॥"

इह च यत्र मासेऽष्टमादितपसौ यावन्ति दिनानि न पूर्यन्ते तावन्त्यग्रेतनमासादाकृष्य पूरणीयानि, अधिकानि चाग्रेतनमासे क्षेतव्यानि।

- २।६२. 'चउत्थं चउत्थेणं'ति चतुर्थं भक्तं यावद्भक्तं त्यज्यते यत्र तद्यतुर्थम् इयं चोपवासस्य संज्ञा, एवं षष्ठादिकमुपवासद्वयादेरिति। 'अणिक्खित्तेणं' ति अविश्रान्तेन 'दिय'ति दिवा दिवरा इत्यर्थः, 'ठाणुक्कुडुए'ति, स्थानम्—आसनमुत्कुटुकम्—आधारे पुतालगनरूपं यस्यासौ स्थानोकुटुकः 'वीरासणेणं'ति सिंहासनोपविष्टस्य भून्यस्तपादस्यापनीतसिंहासनस्येव यदवस्थानं तद् वीरासनं तेन 'अवाउडेण य'त्ति प्रावरणाभावेन च।
- २।६४. 'ओरालेण'मित्यादि 'ओरालेन' आशंसारहिततया प्रधानेन, प्रधानं चाल्यमपि स्यादित्याह—'विपुलेन' विस्तीर्णेन बहुदिनत्वात्, विपुलं च गुरुभिरननुज्ञातमपि स्यात् प्रयत्नकृतं वा स्यादत आह—'पयत्तेणं'ति प्रदत्तेनानुज्ञातेन गुरुभिः प्रयतेन वा प्रयत्नवता—प्रमादरिहतेनेत्यर्थः, एवंविधमपि सामान्यतः प्रतिपन्नं स्यादित्याह—'प्रगृष्ठीतेन' बहुमानप्रकर्षादाश्चितेन, तथा 'कल्याणेन' नीरोगताकारणेन 'शिवेन' शिवहेतुना 'धन्येन' धर्मधनसाधुना 'मांगल्येन' दुरितोपशमसाधुना 'सश्रीकेण' सम्यक्पालनात् सशोभेन 'उदग्रेण' उन्नतपर्यवसानेन उत्तरोत्तरं वृद्धिमतेत्यर्थः 'उदात्तेन' उन्नतभाववता 'उत्तमेणं'ति ऊर्ध्व तमसः—अज्ञानाद्यत्तत्था तेन ज्ञानयुक्तेनेत्यर्थः उत्तमपुरुषासेवितत्वाद् वोत्तमेन 'उदारेण' औदार्यवता निःरपृहत्वातिरेकात् 'महानुभागेन' महाप्रभावेण 'सुक्के'त्ति शुष्को नीरसशरीरत्यात् 'लुक्खे'ति बुभुक्षावशेन रूक्षीभूतत्वात्, अस्थीनि चर्मावनद्धानि यस्य सोऽस्थिचर्मावनद्धः किटिकिटिकानिर्मातास्थिसम्बन्ध्युपवेशनादिक्रियासमुत्यः शब्दविशेषस्तां भूतः—प्राप्तो यः स किटिकिटिकाभूतः 'कृशः' दुर्बलः 'धमनीसंततो' नाडीव्याप्तो मांसक्षयेण दृश्यमाननाडीकत्वात् ।

'जीवंजीवेणं'ति अनुस्वारस्यायमिकत्वात् 'जीवजीवेन' जीवबलेन गच्छति न शरीरबलेनेत्वर्धः । 'भासं भारित्ते'त्यादौ कालत्रयनिर्देशः 'गिलाइ'त्ति ग्लायति ग्लानो भवति ।

'से जहानामए'ति 'से'ति यथार्थः यथेति दृष्टान्तार्थः नामेति संभावनायाम् 'इति' वाक्यालंकारे 'कट्ठसगडिय'ति काष्ठभृता शकटिका काष्ठशकिटका 'पत्तसगडिय'ति पत्तासगडिय'ति पत्तासगडिय'ति पत्रयुक्तितलानां भाण्डकानां च—मृन्मयभाजनानां भृता गन्त्रीत्यर्थः 'तिलसंठगसगडिय'ति किचित्पाठः प्रतीतार्थः। 'एरण्डकट्ठसगडिय'ति एरण्डकष्ठमयी एरण्डकाष्ठभृता वा शकटिका, एरण्डकाष्ठग्रहणं च तेषामसारत्वेन तच्छकटिकायाः शुष्कायाः सत्या अतिशयेन गमनादौ सशब्दत्वं स्यादिति 'अंगारशकटिका' अंगारभृता गंत्री 'उण्हे दिण्णा सुक्षा समाणी'ति विशेषणद्वयं काष्ठादौनामाद्र्राणामेव संभवतीति यथासंभवमायोज्यमिति। हुताशन इव भस्मराशिप्रतिच्छन्नः 'तवेणं तेएणं ति तपोलक्षणेन तेजसा, अयमभिप्रायः—यथा भस्मच्छन्नोऽग्निर्वहिर्वृत्त्या तेजोरहितोऽन्तर्वृत्त्या तु ज्वलिति। एवं स्कन्दकोऽगि अपचितमांसशोणितत्वाद् बहिर्निस्तेजा अन्तरतु शुभध्यानतपसा ज्वलतीति।

उक्तमेवार्थमाह—

२।६६. 'पुट्यरत्तावरत्तकालसमयंसि'ति पूर्वरात्रश्च—रात्रेः पूर्वो भागः अपरात्रश्च—अपकृष्टा रात्रिः पश्चिमतद्भाग इत्यर्थः, तल्लक्षणो यः कालसमयः कालात्मकः समयः स तथा तत्र, अथवा पूर्वरात्रापररात्रकालसमय इत्यत्र रेफलोपात् पुट्यरत्तावरत्तकालसमयंसि'त्ति स्याद्, धर्मजागरिकां जाग्रतः —कुर्वत इत्यर्थः, 'तं अत्थि ता मे' त्ति देवमप्यस्ति तावन्मम उत्थानादि न सर्वथा क्षीणमिति भावः।

'तं जाव ता मे अत्यि' ति तत्—तस्माद्यावता इति भाषामात्रे 'मे' ममस्ति 'जाव य'त्ति यावच्च 'सुहत्थि'ति शुभार्थी भव्यान् प्रति सुहस्ती वा पुरुषवरगन्धहस्ती, एतच्च भगवत्साक्षिकोऽनशनविधिर्महाफलो भवतीत्यभिप्रायेण भगवित्रविणे शोकदुःखभाजनं मा भूवमहम् इत्यभिप्रायेण वा चिन्तितमनेनैति।

'कल्लिम'त्यादि, 'कल्लं'ति श्वः प्रादुः—प्राकाश्ये ततः प्रकाशप्रभातायां रजन्यां 'फुल्लीत्यलकमलकोमलोन्मीलिते' फुल्लं—विकसितं तच्च तदुत्यलं च फुल्लोत्यलं तच्च कमलश्च—हरिणविशेषः फुल्लोत्यलकमलौ तयोः कोमलम्—अकठोरमुन्मीलितं—-दलानां नयनयोश्चोन्मीलनं यत्मिंसत्तथा तिस्मन् 'अश्वे'ति रजनीविभातानन्तरं पाण्डुरे प्रभाते रक्ताशोकप्रकाशेन किंशुकस्य शुक्रमुखस्य गुंजार्द्धस्य च रागेण सदृशो यः स तथा तिस्मन्, तथा कमलाकरा—हदादयस्तेषु षण्डानि—निलनीषण्डानि तेषां बोधको यः स कमलाकरषण्डवोधकस्तस्मिन् 'उत्थिते' अभ्युद्गते, किस्मन् ? इत्याह—सूरे, पुनः किम्भूते? इत्याह—सहस्तरिस्सिनीत्यादि।

'कड़ाईहिं'ति इह पदैकदेशात्पदसमुदायो दृश्यस्ततः कृतयोग्यादिभिरिति स्यात्, तत्र कृता योगाः—प्रत्युपेक्षणादिव्यापारा येषां सन्ति ते कृत-

योगिनः। आदिशब्दात् प्रियथर्माणो दृढधर्म्माण इत्यादि गृह्यत इति, 'विउलं'ति विपुलं विपुलाभिधानं 'मेघघणसंनिगासं'ति घनमेघसदृशं— सान्द्रजलदसमानं कालकमित्यर्थः 'देवसंनिवायं'ति देवानां संनिपातः—समागमो रमणीयत्वाद् यत्र स तथा तं 'पुढविसिलापट्टयं'ति पृथ्वीशिलारूपः पट्टकः—आसनविशेषः पृथिवीशिलापट्टयं'ति पृथ्वीशिलारूपः पट्टकः—आसनविशेषः पृथिवीशिलापट्टकः काष्टशिलाऽपि शिला स्यादतस्तदव्यवच्छेदाय पृथिवीग्रहणम्। 'संलेहणाजूसणाजूसियरसं'ति संलिख्यते—कृशीक्रियतेऽनयेति संलेखना—तपस्तस्या जोषणा—सेवा तया जुष्टः—सेवितो जूषितो वा क्षपितो यः स तथा तस्य 'भत्त-पाणपडियाइक्खियस्स'ति प्रत्याख्यातभक्तपानस्य 'कालं'ति मरणं 'तिकट्टु' इतिकृत्वा इदं विषयीकृत्य। 'एवं संपेहेइ'ति 'एवम् उक्तलक्षणमेव 'संप्रेक्षते' पर्यालोचयति संगतासंगतविभागतः।

- २।६८. 'उच्चारपासवणभूमिं पिडलेहेइ'त्ति पादपोपयमनादारादुच्चारादेस्तस्य कर्त्तव्यत्वादुचारादिभूमिप्रत्युपेक्षणं न निरर्थकम् । 'संपलियंकनिसण्णे'त्ति पद्गा सनोपविष्टः 'सिरसावत्तं'ति शिरसाऽप्राप्तम्—अस्पृष्टम्, अथवा शिरसि आवर्त्तं आवृत्तिरावर्तनं—परिभ्रमणं यस्यासौ सप्तम्यलोपा-च्छिरस्यावर्त्तस्तम् ।
- २ | ६६. 'सिंडुं भत्ताइं'ति प्रतिदिनं भोजनद्वयस्य त्यागास्त्रिंशता दिनैः षष्टिभक्तानि त्यक्तानि भवन्ति 'अणसणाए'ति प्राकृतत्वादनशनेन 'छेइत्त'त्ति 'छित्त्वा' परित्यज्य 'आलोइयपडिक्कंते'ति आलोचितं गुरूणां निवेदितं यदितचारजातं तत्, प्रतिक्रान्तम् —अकरणविषयीकृतं येनासावालोचितप्रतिक्रान्तः अथवाऽऽलोचितश्वसावालोचनादानात् प्रतिक्रान्तश्च मिथ्यादुष्कृतदानादालोचितप्रतिक्रान्तः।
- २।७०. 'परिणिव्वाणवित्तयं'ति परिनिर्वाणं-सरणं तत्र यच्छरीरस्य परिष्ठापनं तदिष परिनिर्वाणमेव तदेव प्रत्ययो-हेतुर्यस्य स परिनिर्वाणप्रत्ययोऽतस्तं।
- २ १७१. 'कहिं गए'ति कस्यां गतौ 'कहिं उववण्णे'ति क देवलोकादौ ? इति ।
- २ । ७२. 'एगइयाणं'ति एकेषां न तु सर्वेषाम् ।
- २।७३. 'आउक्खए णं'ति आयुष्ककर्मदिलकिनिर्जरणेन, 'भवक्खएणं'ति देवभवनिबन्धनभूतकर्मणां गत्यादीनां निर्जरणेन 'ठितिक्खएणं'ति आयुष्ककर्मणः स्थितेर्वेदनेन 'अणंतरं'ति देवभवसम्बन्धिनं 'चय'न्ति शरीरं 'चइत्त'त्ति त्यक्त्वा अथवा 'चयं'ति च्यवं—व्यवनं 'चइत्त'त्ति व्युत्वा कृत्वाऽनन्तरं क गमिष्यति ? इत्येवमनन्तरशब्दस्य राम्बन्धः कार्य इति ।

॥द्वितीयशते प्रथमोद्देशकः॥

# द्वितीय उद्देशकः

अथ द्वितीय आरभ्यते, अस्य चायगभिसम्बन्धः—केण वा मरणेण मरमाणे जीवे वहुइ त्ति प्रागुक्तं, मरणं च मारणान्तिकसमुद्धातेन समवहतस्यान्यथा च भवतीति समुद्धातस्वरूपमिहोच्यते, इत्येवंसम्बन्धस्यास्येदमादिसूत्रम्—

२ १७४. 'कइ णं भंते ! समुग्याए'त्यादि तत्र 'हन् हिंसागत्योः' इति वयनाद् हननानि—याताः सम्—एकीभावे उत्—प्रावल्येन ततश्चैकीभावेन प्रावल्येन च घाताः समुद्धाताः, अथ केन सहैकीभावः ? उच्यते—यदाऽऽत्मा वेदनादिसमुद्धातगतो भवति तदा वेदनाद्यनुभवज्ञानपरिणत एव भवतीति वेदनाद्यनुभवज्ञानेन सहैकीभावः। अध प्राबल्येन घाताः कथम् ? उच्यते—यस्माद् वेदनादिसमुद्धातपरिणतो बहून् वेदनीयादिकर्मप्रदेशान् कालान्तरानुभवयोग्यानुदीरणाकरणेनाकृत्य उदये प्रक्षिप्यानुभूय निर्जरयित, आत्मप्रदेशैः सह श्लिष्टान् शातयतीत्यर्थः, अतः प्रावल्येन घाता इति।

'सत्त समुग्याय'त्ति वेदनासमुद्धातादयः।एते च प्रज्ञापनायामिव द्रष्टव्याः, अत एवाह—'छाउमत्थिए'त्यादि, 'छाउमत्थियसमुग्धायवज्रं'ति 'कइ णं भंते ! छाउमत्थिया समुग्याया पण्णत्ता' इत्यादिसूत्रवर्जितं 'समुग्धायपयं'ति प्रज्ञापनायाः षट्त्रिंशत्तमपदं समुद्धातार्थमिह नेतव्यं तद्यैवम्—'कइ णं भंते! समुग्धाया पण्णता ? गोयमा ! सत्त समुग्धाया पण्णता, तंजहा—वेयणासमुग्धाए कसायसमुग्धाए'इत्यादि। इह संग्रहगाथा—

#### "वेषण कसाय मरणे वेजनिय तेषए य आहारे। केवितए चेव भवे जीवमणुस्साण सत्तेव॥''

जीवपदे मनुष्यपदे च सप्त वाच्याः। नारकादिषु तु यथायोगमित्यर्थः। तत्र वेदनासमुद्धातेन समुद्धत आत्मा वेदनीयकर्मपुद्गलानां शातं करोति, कषायसमुद्धातेन कषायपुद्गलानां गारणान्तिकसमुद्धातेनायुःकर्मपुद्गलानां, वैदुर्विकसमुद्धातेन तु समुद्धतो जीवप्रदेशान् शरीराद् विहर्निष्काश्य शरीरादिष्काम्भवाहत्यमात्रमायामतश्च संख्येययोजनानि दण्डं निसृजति, निसृज्य च यथारथूलान् वैक्रियशरीरनामकर्म्मपुद्गलान् निसिरिता प्राग्बद्धान् शातयति यथासूक्ष्माश्चादत्ते, यथोक्तम्—''वेउव्वियसमुग्धाएणं समोहण्णइ समोहणिता संखेखाइं जोयणाइं दण्डं निसिरइ, निसिरिता अहाबायरे पोग्गले परिसाडेइ, अहासुहुमे पोग्गले आइयइ'ित एवं तैजसाहारकसमुद्धाताविप व्याख्येयौ। केवलिसमुद्धातेन तु समुद्धतः केवली वेदनीयादिकर्मपुद्गलान् शातयतीति, एतेषु च सर्वेष्विप समुद्धातेषु शरीराखीवप्रदेशनिर्गमोऽस्ति।

सर्वे चैतेऽन्तर्मुहूर्तमानाः नवरं केवलिकोऽष्टसामयिकः। एतेचैकेन्द्रियविकलेन्द्रिवाणामादितस्त्रयो, वायुनारकाणां चत्वारः, देवानां पंचेन्द्रियतिरक्षां च पञ्च, मनुष्याणां तु सप्तेति।

॥ द्वितीयशते द्वितीयोद्देशकः ॥

# तृतीय उद्देशकः

अथ तृतीय आरम्यते । अस्य चायमभिसम्बन्धः—द्वितीयोद्देशके समुद्धाताः प्ररूपिताः, तेषु च मारणान्तिकसभुद्धातः तेन समवहता केचि-तृथिवीषूत्रचन्त इतीह पृथिव्यः प्रतिपाद्यन्ते, इत्येवंसम्बन्धस्यास्येदमादिसूत्रम्—

२ । ७५. 'कइ णं भंते ! पुढवीओ'इत्यादि, इह च जीवाभिगमे नारकद्वितीयोद्देशकार्थसंग्रहगाथा-

#### "पुढवी ओगाहिता निरया संठाणमेव बाहल्लं। विक्खंभपरिक्खेवो वण्णो गंधो च फातो च॥"

सूत्रपुस्तकेषु च पूर्वार्द्धमेव लिखितं शेषाणां विवक्षितार्थानां यावच्छब्देन सूचितत्वादिति। तत्र 'पुद्धवि'ति पृथिव्यो वाच्याः ताश्चैवम्—'कइ णं भंते ! पुढवीओ पण्णताओ ? गोयमा ! सत्त, तंजहा—रयणम्पभे'त्यादि !

'ओगाहित्ता निरय'त्ति पृथिवीमवगाह्म कियद्दूरे नरकाः ? इति वाच्यं, तत्रास्यां रलप्रभायामशीतिसहस्रोत्तरयोजनलक्षबाहल्यायामुपर्येकं योजन-सहस्रमवग्राह्माथोऽप्येकं वर्जयित्वा त्रिंशत्ररकलक्षाणि भवन्ति । एवं शर्कराप्रभादिषु यथायोगं वाच्यम्।

'संठाणमेव'त्ति नरकसंस्थानं वाच्यम् । तत्र ये आवलिकाप्रविधास्ते वृत्तास्त्र्यसाश्चतुरसाश्च, इतरे तु नानासंस्थानाः।

'बाहल्लं'ति नरकाणां बाहल्यं वाच्यं, तद्य त्रीणि योजनसहस्राणि, कथम् ? अध एकं मध्ये शुषिरमेकमुपरि च संकोच एकमिति।

'विक्खंभपरिक्खेवो'त्ति एतौ वाच्यौ । तत्र संख्यातविस्तृतानां संख्यातयोजन आयामो विष्कम्भः परिक्षेपश्च, इतरेषां त्वन्यथेति । तथा वर्णादयो वाच्याः, ते चात्यन्तमनिष्टा इत्यादि बहु वक्तव्यं यावदयमुद्देशकान्तः, यदुत—

२।७६. 'किं सव्वपाणा ?'इत्यादि, अस्य चैवं प्रयोगः—अस्यां रलप्रभायां त्रिंशन्नरकलक्षेषु किं सर्वे प्राणादयः उत्पन्नपूर्वाः ? अत्रोत्तरम्—'असई'ति असकृद्—अनेकशः। इदं च वेलाद्वयादाविष स्थादतोऽत्यन्तबाहुल्यप्रतिपादनायाह—'अदुव'त्ति अथवा 'अणंतखुत्तो'त्ति 'अनन्तकृतः' अनन्तवारानिति।

#### ॥द्वितीयशते तृतीयोद्देशकः ॥

# चतुर्थ उद्देशकः

तृतीयोद्देशके नारका उक्ताः, ते च पंचेन्द्रिया इतीन्द्रियप्ररूपणाय चतुर्थोद्देशकः तस्य चादिसूत्रम्--

२ १७७. 'कइ ण'मित्यादि, 'पढमिल्लो इंदियउद्देसओ नेयव्वो'ति प्रज्ञापनायाभिन्द्रियपदाभिधानस्य पंचदशपदस्य प्रथम उद्देशकोऽत्र 'नेतव्यः'अध्येतव्यः । तत्र च द्वारमाथा—

#### ''संटाणं बाहत्त्वं पोहत्तं कड्पएसओगाढे। अप्पाबहुपुटुपविद्वविसय अणयार आहारे॥''

इह च सूत्रपुस्तकेषु द्वारत्रयमेव लिखितं शेषास्तु तदर्था यावच्छब्देन सूचिताः। तत्र संस्थानं श्रोत्रादीन्द्रियाणां वाच्यं, तग्चेदं—श्रोत्रेन्द्रियं कदम्बपुष्पसंस्थितं चक्षुरिन्द्रियं मसूरकचन्द्रसंस्थितं, मसूरकम्—आसनविशेषश्चन्द्रः—शशी, अथवा मसूरकचन्द्रो—धान्यविशेषदलं। घ्राणे-न्द्रियमतिमुक्तकचन्द्रकसंस्थितं, अतिमुक्तचन्द्रकः—पुष्पविशेषदलं, रसनेन्द्रियं श्रुरप्रसंस्थितं, स्पर्शनेन्द्रियं नानाकारम्।

'बाहल्लं'ति इन्द्रियाणां बाहल्यं वाच्यं, तद्येदं—सर्वाण्यंगुलासंख्येयभागबाहल्यनि ।

'पोहत्तं'ति पृथुत्वं, तच्चेदं—श्रोत्रचक्षुर्घाणानामंगुलासंख्येयभागो जिह्नेन्द्रियस्यांगुलपृथक्त्वं, स्पर्शनेन्द्रियस्य च शरीरमानम्।

'कइपएस'त्ति अनन्तप्रदेशनिष्पन्नानि पञ्चापि 'ओगाढे'त्ति असंख्येयप्रदेशावगाढानि !

'अप्पाबहु'त्ति सर्वस्तोकं चक्षुरवगाहतस्ततः श्रोत्रघ्राणरसनेन्द्रियाणि क्रमेण संख्यातगुणानि ततः स्पर्शनं त्वसंख्येयगुणमित्यादि।

'पुटुपविट्ठ'त्ति श्रोत्रादीनि चक्षूरहितानि स्पृष्टमर्थं प्रविष्टं च गृह्णन्ति ।

'विसय'ति सर्वेषां जघन्यतोऽङ्गुलस्यासंख्येयभागो विषयः उत्कर्षतस्तु श्रोत्रस्य द्वादश योजनानि, चक्षुषः सातिरेकं लक्षं, शेषाणां च नव योजनानीति।

'अणगारे'त्ति अनगारस्य समुद्धातगतस्य ये निर्जरापुद्गलास्तान्न छद्मरथो मनुष्यो पशयतीति।

'आहारे'ति निर्जरापुद्गलान्नारकादयो न जानन्ति न पश्यन्ति आहारयन्ति चेत्येवमादि बहु वाच्यम्।

अथ किमन्तोऽयमुद्देशकः ? इत्याह—'यावदलोकः' अलोकसूत्रान्तः, तद्येदम्—

२।७८. 'अलोगे णं भंते ! किणा फुडे कहिं वा काएिं फुडे ? गोयमा ! नो धम्मत्थिकाएणं फुडे जाव नो आगासत्थिकाएणं फुडे, आगासत्थिकायस्स देसेणं फुडे आकासत्थिकायस्स पएसेहिं फुडे, नो पुढविकाइएणं फुडे जाव नो अद्धासमएणं फुडे, एगे अजीवदव्यदेसे अगुरुलहुए अणंतिहिं अगुरुलहुयगुणेहिं संजुत्ते सव्यागासे अणंतभामूणे'ति ।

नालोको धर्मास्तिकायादिना पृथिव्यादिकायैः समये च स्पृष्टो—व्याप्तः, तेषां तत्रासत्त्वात्, आकाशास्तिकायदेशादिभिश्च स्पृष्टः, तेषां तत्र सत्त्वात्, एकश्चासावजीवद्रव्यदेशः, आकाशद्रव्यदेशत्वात्तस्येति।

॥ द्वितीयशते चतुर्थोद्देशकः॥

### पंचम उद्देशकः

अनन्तरमिन्द्रियाण्युक्तानि तद्वशाद्य परिचारणा स्यादिति तन्निरूपणाय पञ्चमोदेशकस्येदमादिसूत्रम्—

- २।७६. 'देवब्भूएणं'ति देवभूतेनात्मना करणभूतेन नो परिचारयतीति योगः। 'से णं'ति असौ निर्ग्रन्थदेवः 'तत्र' देवलोके 'नो' नैव 'अण्णे'ति 'अन्यान्' आत्मव्यतिरिक्तान् 'देवान्' सुरान् तथा नो अन्येषां देवानां सम्बन्धिनीर्देवीः 'अभिजुंजिय'ति 'अभियुज्य' वशीकृत्य आश्लिष्य वा 'परिचारयति' परिभुंक्ते णो 'अप्पणिग्नियाओ'ति आत्मीयाः 'अप्पणामेव अप्पाणं विजव्यिय'ति स्त्रीपुरुषरूपतया विकृत्य, एवं च रिथते—'एगे वि च ण'मित्यादि 'परजित्यवत्तव्वा णेयव्य'ति एवं चेयं ज्ञातव्या—'जं समयं इत्थिवेयं वेएइ तं समयं पुरिसवेयं वेएइ, जं समयं पुरिसवेयं वेएइ तं समयं इत्थिवेयं वेएइ, इत्थिवेयं वेएइ, जं समयं पुरिसवेयं वेएइ तं समयं इत्थिवेयं वेएइ, इत्थिवेयं वेएइ, एवं खलु एगेऽवि च ण'गित्यादि। मिथ्यात्वं चेषामेवं—स्त्रीरूपकरणेऽपि तस्य देवस्य पुरुषत्वात् पुरुषवेदस्यैवैकत्र सगये उदयो न स्त्रीवेदस्य, स्त्रीवेदपरिवृत्त्या वा स्त्रीवेदरयैव, न पुरुषवेदस्योदयः, पररपरिवरुद्धत्वादिति।
- २ १ ६०. 'देवलोएसु'ति देवजनेषु मध्ये 'उववत्तारो भवंति'ति प्राकृतशैल्या उपपत्ता भवतीति दृश्यं, 'महिह्निए'इत्यत्र यावत्करणादिदं दृश्यं—'महजुइए महाबले महासोक्खे महासोक्खे महाणुभागे हारविराइयवच्छे कडयतुडियधंभियभुए' त्रुटिका—बाहुरक्षिका 'अंगयकुंडलमहुगंडकण्णपीढधारी' अंगदानि—बाह्यभरणविशेषान्, कुंडलानि—कर्णाभरणविशेषान्, मृष्टगण्डानि च—उल्लिखितकपोलानि, कर्णपीठानि—कर्णाभरणविशेषान् धार् यतीत्येवंशीलो यः स तथा, 'विवित्तहःधाभरणे विवित्तमालामउलिमउडे' विचित्रमाला च—कुसुमसग् मौलौ—मस्तके मुकुटं च यस्य स तथा, इत्यादि यावत् 'रिद्धीए जुईए पभाए छायाए अचीए तेएणं लेसाए दस दिसाओ उज्जोवेमाणे'ति तत्र ऋद्धिः—परिवारादिका, युतिः—इष्टर्धसंयोगः, प्रभा—यानादिवीसिः, छाया—शोना, अर्घिः—शरीररथरलादितेजोज्वाला, तेजः—शरीरार्घिः, लेश्या—देहवर्णः, एकाथविते, उद्घोतयन्, प्रकाश करणेन, 'पभासेमाणे'ति प्रभासयन् शौभयन्।

इह यावत्करणादिदं दृश्यं—'पासाइए' द्रष्ट्रणां चित्ताप्रसादजनकः 'दिरसिणिञ्जे' यं पश्यच्चक्षुर्न श्राम्यति 'अभिरूवे' मनोज्ञरूपः 'पडिरूवे'ति द्रधारं द्रष्टारं प्रति रूपं यस्य स तथेति। एकेनैकदैक एव वेदो वेद्यत इह कारणमाह—'इत्थी इत्थिवेएण'मित्यदि।

परिचारणायां किल गर्भः स्यादिति गर्भप्रकरणं, तत्र-

२।६९. 'उदगगब्भे णं'क्षचित् 'दगगब्भे णं'ति दृश्यते तत्रोदकगर्भः—कालान्तरेण जलप्रवर्षणहेतुः पुद्गलपरिणामः, तस्य चावस्थानं जघन्यतः समयः समयानन्तरमेव प्रवर्षणात्। उत्कृष्टतस्तु षण्मासान्, षण्णां मासानामुपरि वर्षणात्। अयं च मार्गशीर्षपौषादिषु वैशाखान्तेषु सन्ध्या-रागभेघोत्पादादिलिंगो भवति। यदाह—

> ''पौषे समार्गशीर्षे सन्ध्यारागोऽम्बुदाः सपरिवेषाः। नात्यर्थं मार्गशिरे शीतं योषेऽतिहिमपातः॥''

- २। ६४. 'कायभवत्थे णं भंते !'इत्यादि, काये—जनन्युदरमध्यव्यवस्थितिनजदेह एव यो भवो—जन्म स कायभवस्तत्र तिष्ठति यः स कायभदरधः स च कायभवस्थ इति, एतेन पर्यायेणेत्यधः 'चउच्चीसं संवच्छराइं'ति स्त्रीकाये द्वादश वर्षाणि स्थित्वा पुनर्मृत्वा तस्मिन्नेवात्मशरीरे उत्यवते द्वादशवर्षस्थितिकतया, इत्येवं चतुर्विशतिर्वर्षाणि भवन्ति । केविदाहुः—द्वादश वर्षाणि स्थित्वा पुनरतत्रैवान्यवीजेन तच्छरीरे उत्यवतं द्वादशवर्षस्थितिरिति ।
- २ १ ६६. 'एयजीवे णं भंते !'इत्यादि, मनुष्याणां तिरश्चां च बीजं द्वादश मुहूर्त्तान् यावद् योनिभूतं भवति, ततश्च गवादीनां शतपृथकृत्वरवापि वीजं गवादियोनिप्रविष्टं वीजमेव, तत्र च वीजसमुदाये एको जीव उत्पद्यते, स च तेषां बीजस्वामिनां सर्वेषां पुत्रो भवतीत्वत उक्तम्—'उब्बोसेणं सयपुहुत्तस्से'त्यादि । 'सयसहरसपुहुत्तं'ति मत्त्यादीनामेकसंयोगेऽपि शतसहसपृथकृत्वं गर्भे उत्पद्यते निष्पद्यते चेत्येकस्यैकभवग्रहणे लक्षपृथकृत्वं पुत्राणां भवतीति । मनुष्ययोनौ पुनरुत्पत्रा अपि बहवो न निष्पद्यन्त इति ।

- २। ६६. 'इत्थीए पुरिसस्स य'इत्येतस्य 'मेहुणवित्तए नामं संयोगे समुप्पञ्जित' इत्यनेन सम्बन्धः कस्यामसौ उत्पद्यते ? इत्याह—'कम्मकडाए जोणीए'ति नामकर्मनिर्विर्तितायां योनौ अथवा कर्म--मदनोद्दीपको व्यापारस्तत् कृतं यस्यां सा कर्मकृताऽतस्त्यां मैथुनस्यवृत्तिः—प्रवृत्तिर्यस्मित्रसौ मैथुनवृत्तिको मैथुनं वा प्रत्ययो—हेतुर्यस्मित्रसौ स्वार्थिके कप्रत्यये मैथुनप्रत्यिकः 'नामं'ति नाम नामवतोरभेदोपचारादेतन्नामेत्पर्थः संयोगः संपर्कः।

  'ते' इति स्त्रीपुरुषौ 'दुहओ'ति उभयतः 'स्रेहं' रेतः शोणितलक्षणं 'संचिनुतः' सम्बन्धयतः इति। 'मेहुणवित्तए नामं संजोए'ति प्रागुक्तम्।
  अथ मैथुनस्यैवासंयमहेतुताप्ररूपणसूत्रम्—
- २ १ ६६. 'रूयनालियं व'ति रूतं—कर्प्यासविकारस्तद्भृता नालिका—शुषिरवंशादिरूपा रूतनालिका ताम् । एवं बूरनालिकामपि, नवरं बूरं—वनस्पिति-विशेषावयविदेशेषः । 'समिभद्धंसेञ्ज'ति रूतादिसमिभध्वंसनात्, इह वायं वाक्यशेषो दृश्यः—एवं मैथुनं सेवमानो योनिगतसत्त्वान् मेहनेनाभिध्वंसयेत् । एते च किल ग्रन्थान्तरे पञ्चेन्द्रिया श्रूयन्ते इति । 'एरिसएण'मित्यादि च निगमनमिति । पूर्वं तिर्यङ्गनुष्योत्पत्तिर्विचारिता, अथ देवोत्पत्तिविचारणायाः प्रस्तावनायेदमाह—
- २।६४. 'अट्ट'त्ति आढ्या धनधान्यादिभिः परिपूर्णाः 'दित्त'ति दीप्ताः-प्रसिद्धाः द्रप्ता वा दर्पिताः 'विच्छित्रविपुलभवणसयणासणजाणवाहणा' विस्तीर्णानि-विस्तारवन्ति विपुलानि-प्रवृराणि भवनानि-गृहाणि शयनासनयानवाहनैराकीर्णानि येषां ते तथा, अथवा विस्तारणानि-विपुलानि भवनानि येषां शयनासनयानवाहनानि चाकीर्णानि गुणवन्ति येषां ते तथा, तत्र यानं--गन्त्र्यादि, वाहनं तु--अश्वादि 'बहुधणबहुजायरूवरयया' बह-प्रभूतं धनं-गणिमादिकं तथा, बहु एव जातरूपं-सुवर्णं रजतं च-रूपं येषां ते तथा, 'आओगपोगसंपउत्ता' आयोगो-द्विगुणादि-वृद्ध्याऽर्धप्रदानं प्रयोगश्च—कालान्तरं तौ संप्रयुक्तौ--व्यापारितौ यैस्ते तथा, 'विच्छड्डियविउलभत्तपाणा' विच्छिर्दितं—विविधमुज्झितं उच्छिष्टादशेषसंभवात् विच्छर्दितं वा-विविधविच्छित्तिमद्विपुलं भक्तं च पानकं च येषां ते 'बहुदासीदासगोमहिसगवेलगप्पभूया' बहवो दासीदासा येषां ते गोमहिषगवेलकाश्च प्रभूता येषा ते तथा, गवेलका—उरभ्राः 'वहुजणरस अपरिभूया' बहोर्लोकस्यापरिभवनीयाः 'आसवे'त्यादौ क्रियाः—कायिक्यादिकाः 'अधिकरणं' गंत्रीयंत्रकादि 'कुसल'त्ति आश्रवादीना हेर्योपादेयतास्यरूपवेदिनः, 'असहेच्चे'त्यादि अविद्यमानं साहाय्यं—परसाहायकं अत्यन्तसमर्थत्याद् येषां तेऽसाहाय्यास्ते च ते देवादयश्चेति कर्मधारयः अथवा व्यस्तमेदेदं तेनासाहाय्या आपद्यपि देवादिसाहायकानपेक्षाः स्वयं कृतं कर्म स्वयमेव भोक्तव्यमित्यदीनमनोवृत्तय इत्यर्थः अथवा पाषण्डिभिः प्रारब्धाः सम्यकृत्वाविचलनं प्रति न परसाहाय्यमपेक्षन्ते, स्वयमेव तत्प्रतिघातसमर्थत्वाञ्जनशासनात्पन्तभावितत्वाद्येति, तत्र देवा—वैमानिकाः 'असूरे'ति असूरकुमाराः 'नाग'त्ति नामकुमाराः उभयेऽप्यमी भवनपतिविशेषाः 'सुवण्ण'ति सद्वर्णाः ज्योतिष्काः यक्षराक्षसिकंनरिकंपुरुषाः-व्यन्तरिवशेषाः गरुइध्वजाः सूपर्णकृमाराः-भवनपतिविशेषाः गन्धर्वा महोरमाश्च—व्यन्तरविशेषाः अनतिक्रमणीयाः--अचालनीयाः।

'लद्धट्ठ'त्ति अर्थश्रवणात् 'गहियट्ठ'ति अर्थावधारणात् 'पुच्छियट्ठ'ति सांशयिकार्थप्रश्नकरणात्' 'अभिगहियट्ठ'त्ति प्रश्नितार्थस्याभिगमनात् 'विणिच्छियट्ठ'ति ऐदम्पर्यार्थस्योपलम्माद् अत एव 'अट्ठिमिंजपेम्माणुरागरत्ता' अस्थीनि च—कोकसानि मिञ्जा च—तन्मध्यवर्ती धातु-रस्थिमिञ्जास्ताः प्रेमानुरागेण—सर्वज्ञप्रवचनप्रीतिरूपकुसुम्भादिरागेण रक्ता इव रक्ता येषां ते तथा, अथवाऽस्थिमिजासु जिनशासनगतप्रेमानुरागेण रक्ता ये ते तथा।

केनोल्लेखेन ? इत्याह 'अयमाउसो'इत्यादि, अयमिति—प्राकृतत्वादिदम् 'आउसो'ित आयुष्पत्रिति पुत्रादेरामंत्रणं 'सेसे'ित शेषं—निर्ग्र-प्रवचनव्यतिरक्तं धनधान्यपुत्रकलत्रमित्रकुप्रवचनादिकिपिति, 'ऊसियफिलह'ित उच्छ्रितम्—उन्नतं स्फिटिकिमिव स्फिटिकं चित्तं येषां ते उच्छ्रितस्फिटिकाः मौनीन्द्रप्रवचनावास्या परितुष्टमानसा इत्यर्थ इति वृद्धव्याख्या। अन्ये त्वाहुः—उच्छ्रितः—अर्गलास्थानादपनीयोद्ध्वीकृतो न तिरश्चीनः कपाटपश्चाद्भागादपनीत इत्यर्थः परिषः—अर्गला येषां ते उच्छ्रितपरिधाः, अथवोच्छ्रितो—गृहद्वारादपगतः परियो येषां ते उच्छ्रितपरिधाः औदार्यातिशयादितिशयदानदायित्वेन भिक्षुकाणां गृहप्रवेशनार्थमनर्गिलतगृहद्वारां इत्यर्थः। 'अवंगुयदुवारे'ित अप्रावृतद्वाराः—कपाटादिभिरस्थिनतगृहद्वारा इत्यर्थः, सद्दर्शनलाभेन न कुतोऽपि पाषण्डिकाद् बिभ्यति, शोभनमार्गपरिग्रहेणोद्धाटशिरसित्तष्ठन्तीति भाव इति वृद्धव्याख्या। अन्ये त्वाहुः—भिक्षुकप्रवेशार्थमौदार्यादस्थिगतगृहद्वारा इत्यर्थः। 'चियत्ततेउरधरप्यवेसा' 'वियत्तो'ित लोकानां प्रीतिकर एवान्तःपुरे वा गृहे वा प्रवेशो येषां ते तथा, अतिधार्मिकतया सर्वत्रानाशंकनीयास्त इत्यर्थः। अन्ये त्वाहुः—'चियत्तो'ित नाप्रीतिकरोऽन्तःपुरगृहयोः प्रवेशः—शिष्ठजनप्रवेशनं येषां ते तथा, अनीष्यिलुताप्रतिपादनपरं चेत्यं विशेषणिमिति। अथवा 'चियत्तो'ित त्यक्तोऽन्तःपुरगृहयोः परक्षीययोर्यधाकष्टविद्यवेशो यैस्ते तथा।

'बहुिहें'इत्यादि शीलव्रतानि—अणुव्रतानि गुणा—गुणव्रतानि विरमणानि—औवित्येन रागादिनिवृत्तयः प्रत्याख्यानानि—पौरुष्यादीनि पौषधं— पर्वदिनानुष्ठानं तत्रोपवासः—अवस्थानं पौषधोपवासः, एषां द्वन्द्वोऽतस्तैर्युक्ता इति गम्यम् । पौषधोपवास इत्युक्तं, पौषधं च यदा यथाविधं च ते कुर्वन्तो विहरन्ति, तद्दर्शयन्नाह—'चाउद्दसे'त्यादि, इहोद्दिष्टा—अमावस्या 'पडिपुण्णं पोसहं'ति आहारादिभेदाचतुर्विधमपि सर्वतः।

'वत्थपडिग्गह**कं**बलपायपुंछणेणं' ति इह पतद्ग्रहं—पात्रं पादप्रोञ्छनं—रजोहरणं 'पीढे'त्यादि पीठम्—आसनं फलकं—अवधम्भनफलकं शय्या—वसतिर्बृहत्संस्तारको वा संस्तारको—लघुतरः एषां समाहारद्वन्द्वोऽतस्तेन 'अहापरिम्गहिएहिं'ति यथाप्रतिपन्नैर्न पुनर्ह्वासं नीतैः।

२।६५. 'थर'ति श्रुतवृद्धः, 'रूवसम्पन्न'ति इह रूपं-सुविहितनेपथ्यं शरीरसुन्दरता वा तेन सम्पन्न—युक्ता रूपसंपन्नाः 'लजासंपन्ना लाधवसंपन्ने'ति लजा-प्रसिद्धा संयमो वा लाधवं—द्रव्यतोऽल्पोपधित्वं भावतो गौरवत्यागः, 'ओयंसी'ति ओजस्विनो मानसावष्टम्भयुक्ताः 'तेयंसी'ति 'तेजस्विनः,

९. प्रवेशार्य क. घ. च. छ.

शरीरप्रभायुक्ताः 'वद्यंसी'ति 'वर्चस्विनः' विशिष्टप्रभावोपेताः 'वनस्विनो वा, विशिष्टवचनयुक्ताः 'जसंसी'ति ख्यातिमंतः अनुस्वारश्चेतेषु प्राकृतत्वात्, 'जीवियासमरणभयविष्मुक्क'ति जीविताशया मरणभयेन च विप्रमुक्ता ये ते तथा।

इह यावकरणादिदं दृश्यं—'तवपहाणा गुणपहाणा' गुणाश्च संयमगुणाः तपःसंयमग्रहणं चेह तपःसंयमयोः प्रधानमोक्षाङ्गगताभिधानार्थं, तथा 'करणपहाणा चरणपहाणा' तत्र करणं—पिण्डिवशुद्ध्यादि, चरणं—व्रतश्चमणधर्मादि 'निग्गहपहाणा' निग्रहः—अन्यायकारिणां दण्डः 'निच्छय-पहाणा' निश्चयः—अवश्यकरणाध्युपगमस्तत्वनिर्णयो वा 'मद्दवपहाणा अञ्चवपहाणा' नेनु जितक्रोधादित्वान्माईवादिप्रधानत्वमवगम्यत एव तिल्हं मार्दवित्यादिना ? उच्यते, तत्रोदयविफलतोक्ता, मार्दवादिप्रधानत्वे तूदयाभाव एवेति। 'लाघवप्पहाणा' लाघवं—क्रियासु दश्चलं 'खंतिपहाणा मुत्तिषहाणा एवं विञ्जामंतवेयबंभनयनियमसञ्चसोयपहाणा' 'चारुपण्णा'सञ्जज्ञाः 'सोही' शुद्धिहेतुत्वेन शोधयः सुहृदो वा—मित्राणि जीवानामिति यम्यम् 'अणियाणा अपुरसुया अबहिल्लेसा सुसामण्णस्या अच्छिद्दपिषणवागरणे' ति अच्छिद्राणि—अविरत्नानि निर्दूषणानि वा प्रश्नव्याकरणानि येषां ते तथा, तथा 'कृत्तियावणभूय'ति कुत्रिकं—स्वर्गमर्त्यपाताललक्षणं भूमित्रयं तत्ताभवं वस्त्विप कुत्रिकं तत्तांपादक आपणो—हट्टः कुत्रिकापणस्तद्भूताः समीहितार्थसम्पादनलब्धियुक्तत्वेन सकलगुणोपेतत्वेन वा तदुपमाः 'सद्धिं'ति सार्खं सहत्यर्थः 'संपरिवृताः' सम्यक्परिवारिताः परिकरभावेन परिकरिता इत्यर्थः पंचिनः श्रमणश्रतीरव।

- २। **६६.** 'सिंघाडग'ति शृङ्गाटकफलाकारं स्थानं, त्रिकं—रथ्यात्रयमीलनस्थानं, चतुष्कं—रथ्याचतुष्कमीलनस्थानं चत्वरं—बहुतररथ्यामीलनस्थानं, महापधो— राजमार्गः, पन्था—रथ्यामात्रम् । यावत्करणाद् 'बहुजणसद्दे इ वा'इत्यादि पूर्वं व्याख्यातमत्र दृश्यम् ।
- २।६७. 'पिडिसुर्णेति'ति अभ्युपगच्छेति 'सयाइं'ति स्वकीयानि 'कयबिलकम्म'ति स्नानान्तरं कृतं बलिकर्म यैः स्वगृहदेवतानां ते तथा, 'कयकोउयमंगलपायच्छित्त'ति कृतानि कौतुकमंगलान्येव प्रायश्चित्तानि दुःस्वप्रादिविधातार्थमवश्यकरणीयत्वाद्यैस्तै तथा। अन्ये त्वाहुः 'पायच्छित्त'ति पादेन पादे वा छुप्ताश्चसुर्दोषपरिहारार्थं पादच्छुप्ताः' कृतकौतुकमंगलाश्च ते पादच्छुप्ताश्चेति' विग्रहः। तत्र कौतुकानि—मधीतिलकादीनि मंगलानि तु—सिद्धार्थकदध्यक्षतदूर्वांकुरादीनि। 'सुद्धप्यावेसाइं'ति शुद्धात्मनां वैष्याणि—वेषोचितानि अथवा शुद्धानि च तानि प्रवेश्यानि च राजादि-समाप्रवेशोचितानि शुद्धप्रवेश्यानि 'वत्याइं पवराइं परिहिय'ति क्षचित् दृश्यते, क्षविद्य 'वत्याइं पवरपरिहिय'ति, तत्र प्रथमपाठो व्यक्तः, द्वितीयस्तु प्रवरं यथामवत्येवं परिहिताः प्रवरपरिहिताः 'पायविद्यारवारेणं'ति पादविद्यारेण न यानविद्यारेण यश्चारो—गमनं स तथा तेन।

'अभिगमेणं'ति प्रतिपत्त्या अभिगच्छंति तत् समीपम् अभिगच्छन्ति 'सवित्ताणं'ति पुष्पताम्बूलादीनां 'विउसरणयाए'ति 'व्यवसर्जनया'त्यागेन 'अद्यित्ताणं'ति वस्तमुद्रिकादीनाम् 'अद्यिउसरणयाए'ति अत्यागेन 'एगसाडिएणं'ति अनेकोत्तरीयशाटकानां निषेधार्यमुक्तम् 'उत्तरासंगकरणेणं'ति उत्तरासंगः—उत्तरीयस्य देहे न्यासविशेषः 'चक्षुःस्पर्शे' दृष्टिपाते 'एगसीकरणेणं'ति अनेकत्वस्य—अनेकालम्बनत्वस्य एकत्वकरणम्— एकान्त्रन्यनत्वकरणमेकत्रीकरणं तेन 'तिविहाए पञ्चवासणाए'ति इह पर्युपासनात्रैविध्यं मनोवाक्कायभेदादिति।

- २।६६. 'महइमहालियाए'ति आलप्रत्ययस्य स्वार्थिकत्वान्महातिमहत्याः।
- २ 1९००. 'अणण्हयफते'ति न आश्रवः अनाश्रवो—नवकर्मानुपादानं फलमस्येत्यनाश्रवफलः संयमः 'वोदाणफले'ति 'दाप् लवने' अथवा 'दैप् शोधने' इति वचनाद्। व्यवदानं—पूर्वकृतकर्म्मवनगहनस्य लवनं प्राक्कृतकर्मकचवरशोधनं वा फलं यस्य तद्व्यवदानफलं तप इति।
- २।१०१. 'किंपत्तियं'ति कः प्रत्यय:—कारणं यत्र तत् किंप्रत्ययम् ? निष्कारणमेव देवा देवलोकेषूत्पद्यंते तपःसंयमयोरुक्तनीत्या तदकारणत्यादित्यभिप्रायः।
- २ १९०२. 'पुब्बतवेणं'ति पूर्वतपः—सरागावस्थाभावितपस्या, वीतरागावस्थापेक्षया सरागावस्थायाः पूर्वकालभावित्वात्, एवं संयमोऽपि अयथाख्यात-चारित्रमित्वर्थः । ततश्च सरागकृतेन संयमेन तपसा च देवत्वावाप्तिः, रागांशस्य कर्मबन्धहेतुत्वात् ।

'कम्मियाए'ति कर्म विद्यते यस्यासौ कर्मी तद्भावस्तत्ता तया कम्मितया। अन्ये त्वाहु:—कर्म्मणां विकारः कार्मिका तयाऽक्षीणेन कर्म्मशेषेण देवत्वावाप्तिरित्वर्थः। 'संगियाए'ति संगो यस्यास्ति स संगी तद्भावस्तत्ता तया, ससंगो हि द्रव्यादिषु संयमादियुक्तोऽपि कर्म बध्नाति, ततः संगितया देवत्वावाप्तिरिति। आह च—

#### "पुञ्चतवसंजमा होंति रागिणो पिछमा अरायस्स । रागो संगो तुत्तो संगा कम्मं भवो तेणं॥"

'सन्ने ण'मित्यादि सत्योऽयमर्थः कस्मात् ? इत्याह—'नो चेय ण'मित्यादि नैवालभाववक्तव्यतयाऽयमर्थः आत्मभाव एव—स्वाभिप्राय एव न वस्तुतत्त्वं वक्तव्यो—वाच्योऽभिमानाद् येषां ते आत्मभाववक्तव्यास्तेषां भाव—आत्मभाववक्तव्यता—अहंमानिता तया, न वयमहंमानितयैवं ब्रूमः अपि तु परमार्थ एवायमेवंविध इति मावना।

- २ । १०७. 'अतुरियं'ति कायिकत्वरारहितम् 'अचवलं'ति मानसचापल्यरहितम् 'असंभंते'त्ति असंग्रान्तज्ञानः 'घरसमुदाणस्स' गृहेषु समुदानं—भैक्षं गृहसमुदानं तस्मै गृहसमुदानाय 'भिक्खायरियाए'ति भिक्षासमाचारेण ।
- २ । ९०६. 'जुगंतरपलोयणाए'ति युगं—यूपस्तत्प्रमाणमन्तरं—स्वदेहस्य दृष्टिपातदेशस्य च व्यवधानं प्रलोकयति या सा सुगान्तरप्रलोकना तया दृष्ट्या 'रियं' ति ईर्या गमनम् ।
- १. पादलुप्ता (ख.ग.घ.)

२. पादलुप्ता (ख.म.घ.)

- २।१०६. 'से कहमेयं मण्णे एवं 'ति अथ कथमेतत् स्थविरवचनं मन्ये इति वितर्कार्थो निपातः 'एवम्' अमुना प्रकारेणेति बहुजनवचनम्।
- २।९९०. 'पभू णं'ति 'प्रभवः' समर्थास्ते 'सिमयां णं'ति सम्यगिति प्रशंसार्थो निपातस्तेन सम्यक् ते व्याकर्त्तुं वर्त्तन्ते अविपर्यासास्ते इत्यर्थः समञ्चन्तीति वा सम्यञ्चः समिता वाः—सम्यक्प्रवृत्तयः श्रमिता वाः—अभ्यासवन्तः 'आउज्जिय'ति 'आयोगिकाः' उपयोगवन्तो ज्ञानिन इत्यर्थः जानन्तीति भावः, 'पलिउज्जियं'ति परिसमन्तात् योगिकाः परिज्ञानिन इत्यर्थः परिजानन्तीति भावः!

अनन्तरं श्रमणपर्युपासनासंविधानकमुक्तम्, अय सा यत्फला, तद्दर्शनार्थमाह-

२।१९९. 'तहारूव'मित्यादि 'तथारूपम्' उचितस्वभावं कञ्चन पुरुषं श्रमणं वा तपोयुक्तम्, उपलक्षणत्वादस्योत्तरगुणवन्तिमत्यर्थः, 'माहनं' वा स्वयं हननिवृत्तत्वात्परं प्रति मा हनेतिवादिनम्, उपलक्षणत्वादेव मूलगुणयुक्तमिति भावः । वाशब्दौ समुद्यये, अथवा 'श्रमणः' साधुः 'माहनः' श्रावकः । 'सबणफले'ति सिद्धान्तश्रवणफला । 'णाणफले'ति श्रुतज्ञानफलं, श्रवणाद्धि श्रुतज्ञानमवाय्यते । 'विण्णाणफले'ति विशिष्टज्ञानफलं, श्रुतज्ञानाद्धि हेयोपादेयविवेककारिविज्ञानमुत्पद्यत एव । 'पच्चक्खाणफले'ति विनिवृत्तिफलं विशिष्टज्ञानो हि पापं प्रत्याख्याति । 'संजमफले' कृतप्रत्याख्यानस्य हि संयमो भवत्येव । 'अणण्हयफले'ति अनाश्रवफलः संयमवान् किल नवं कर्म नोपादत्ते । 'तवफले'ति अनाश्रवो हि लघुकर्मत्वात्तपस्यतीति । 'वोदाणफले'ति व्यवदानं—कर्मनिर्जरणं, तपसा हि पुरातनं कर्म निर्जरयति । 'अकिरियाफले'ति योगनिरोधफलं, कर्मनिर्जरातो हि योगनिरोध कृतते । 'सिद्धिपञ्चवसाणे'ति सिद्धिलक्षणं पर्यवसानफलं—सकलफलपर्यन्तवर्त्त फलं यस्या सा तथा ।

'गाह'त्ति संग्रहगाथा, एतल्लक्षणं, चैतद्—''विषमाक्षरपादं वा''इत्यादि छन्दःशास्त्रप्रसिद्धमिति। तथारूपस्यैव श्रमणादेः पर्युपासना यथोक्तफला भवति, नातधारूपस्य, असम्यम्भाषित्वादिति असम्यग्भाषितामेव केषाञ्चिद्दर्शयत्राह—

- २।९९२. 'अन्नउत्थिये'त्यादि, 'पव्चयस्स अहे'ति अधस्तात्तस्योपि पर्वत इत्यर्थः। 'हरए'ति हृदः 'अघे'ति अघाभिधानः क्रवित्तु 'हरए' ति न दृश्यते। अधेत्यस्य च स्थाने 'अप्ये'ति दृश्यते। तत्र चाप्यः—अपां प्रभवो हृद एवेति। 'ओराल'ति विस्तीर्णः—'बलाहय'—ित्त मेघाः 'संसेयंति' 'संस्विद्यन्ति' उत्पादाभिमुखीभवन्ति, 'संमुर्च्छति'ति संमूर्च्छन्ति उत्पद्यन्ते 'तव्ब्वइरिते य'ति हृदपूरणादितिरिक्तश्चोत्कतित इत्यर्थः। 'आउयाए'ति अप्कायः 'अभिनिस्सवद्र'ति अभिनिःश्रवति क्षरिति।
- २।९९३. 'मिच्छं ते एवमाइक्खंति'ति मिथ्यालं चैतदाख्यानस्य विभंगज्ञानपूर्वकत्वात् प्रायः सर्वज्ञवचनविरुद्धत्वाद् व्यावहारिकप्रत्यक्षेण प्रायो ऽन्यथोपलम्भाज्ञावगन्तव्यम्।

'अदूरसामंते'ति नातिदूरे नाप्यतिसमीप इत्यर्थः 'एत्य णं'ति प्रज्ञापकेनोपदर्श्यमाने 'महातवोवतीरप्यभवे नामं पासवणे'ति आतप इवातपः—उष्णता महांश्चासावातपश्चेति महातपः महातपस्योपतीरं—तीरसमीपे प्रभव—उत्पादो वत्रासौ महातपोपतीरप्रभवः। प्रश्रवति—श्वरतीति प्रश्रवणः प्रस्यन्दन इत्यर्थः। 'वक्कमंति' उत्पद्यन्ते 'विउक्कमंति' विनश्यंति, एतदेव व्यत्ययेनाह—च्यवन्ते वेति उत्पद्यन्ते चेति।

उक्तमेवार्थं निगमयञ्चाह 'एस ण'मित्यादि 'एषः' अनन्तरोक्तरूपः एष चान्ययूथिकपरिकल्पिताधसञ्ज्ञो महातपोपतीरप्रभवः प्रश्रवण उच्यते, तथा 'एषः' योऽयमनन्तरोक्तः 'उसिणजोणीए'त्यादि स महातपोपतीरप्रभवस्य प्रश्रवणस्यार्थः—अभिधानान्वर्थः प्रज्ञतः इति ।

॥द्वितीयशते पञ्चमोद्देशकः ॥

# षष्ठ उद्देशकः

पंचमोद्देशकस्यान्तेऽन्ययूथिका मिथ्याभाषिण उक्ताः, अथ षष्ठे भाषास्वरूपमुच्यते, तत्र सूत्रम्—

२।१९५. 'से णूणं भंते ! मण्णामी'ति 'ओहारिणी भास'ति सेशब्दोऽथशब्दार्थे स च वाक्योपन्यासे, 'नूनम्' 'उपगानावधारणतर्कप्रश्नहेतुषु' इह अवधारणे 'भदन्त' इति गुर्वामन्त्रणे 'मन्ये' अचनुष्ये इति । एवमवधार्यते—अवगम्यतेऽनयेत्यवधारणी, अवबोधर्बाजभूतेत्वर्थः । भाष्यत इति भाषा— तद्योग्यतया परिणामितिनसृष्टनसृज्यमानद्रव्यसंहतिरिति हृदयम् । एष पदार्थः, अयं पुनर्वाक्यार्थः—अथ भदन्त ! एवमहं मन्येऽवश्यमवधारणी भाषेति । एवममुना सूत्रक्रमेण भाषापदं प्रज्ञापनायामेकादशं भणितव्यमिह स्थाने । इह च भाषा द्रव्यक्षेत्रकालभावैः सत्यादिभिश्च भेदैरन्यैश्च बहुभिः पर्यायैर्थिचार्यते ।

॥ द्वितीयशते षष्ठोद्देशकः ॥

#### सप्तम उद्देशकः

भाषाविशुद्धेर्देवा भवंतीति देवोद्देशकः सप्तमः, तस्य चेदं सूत्रम्—

२ । ११६. 'कइ ण'मित्यादि, 'कइ ण'ति कति देवा जात्यपेक्षयेति गम्यम् । कतिविधा देवाः ? इति हृदयम् ।

२।११७. 'जहा ठाणपए'ति यथा—यञ्जकारा यादृशी प्रज्ञापनाया द्वितीये स्थानपदाख्ये पदे देवानां वक्तव्यता 'से'ति तथाप्रकारा भणितव्येति, नवरं 'भवणा पण्णत्त' ति क्वचिद् दृश्यते, तस्य च फलं न सम्यगवगम्यते, देववक्तव्यता चैवम्—'इमीसे रयणप्पभाए पुढवीए असीउत्तरजोयणसयसहस्सबाहल्लाए उविर्िएगं जोयणसहस्सं ओगाहेता हेट्ठा चेगं जोयणसहस्सं वज्रेता मज्झे अट्ठहत्तरे जोयणसयसहस्से, एत्थ णं भवणवासीणं देवाणं सत्त भवणकोडीओ बावत्तरिं च भवणावाससयसहस्सा भवंतीति भक्खायं'इत्यादि।

तद्गतमेवाभिधेयविशेषं विशेषेण दर्शयति—'उववाएणं लोयस्स असंखेञ्जइभागे'त्ति, उपपातो—भवनपतिस्वस्थानप्राप्त्याभिमुख्यं तेनोपपातमाश्रित्येत्यर्थः लोकस्यासंख्येयतमे भागे वर्तन्ते भवनवासिन इति। 'एवं सव्वं भाणियव्वं'ति 'एवम्' उक्तन्यायेनान्यदपि भणितव्यं, तचेदम्—'समुग्धाएणं लोयस्स असंखेञ्जइ भागे'ति मारणान्तिकादिसमुद्धातवर्तिनो भवनपतयो लोकस्यासंख्येय एव भागे वर्तन्ते।

तथा 'संद्वाणेणं लोयस्स असंखेजे भागे' स्वस्थानस्य—उक्तभवनवाससातिरेककोटिसप्तकलक्षणस्य लोकासंख्येयभागवर्त्तित्वादिति, एवमसुरकुमाराणाम्, एवं तेषामेव दक्षिणात्यानामौदीच्यानां, एवं नागकुमारादिभवनपतीनां यथौचित्येन व्यन्तराणां ज्योतिष्काणां वैमानिकानां च स्थानानि वाच्यानि कियद्दूरं यावदित्याह—'जाव सिद्धे'ति यावत् सिद्धगण्डिका—सिद्धस्थानप्रतिपादनपरं प्रकरणं, सा चैवम्—'कहि णं भंते ! सिद्धाणं ठाणा पण्णता ?'इत्यादि।

इह च देवस्थानाधिकारे यत्सिद्धगण्डिकाऽभिधानं तत्स्थानाधिकारबलादित्यवसेयं, तथेदमपरमपि जीवाभिगमप्रसिद्धं वार्च्यं, तद्यथा—'कप्पाण पद्दुष्ठाणं' कल्पविमानानामाधारो वाच्य इत्यर्थः, स चैवम्—'सोहम्मीसाणेसु णं भंते ! कप्पेसु विमाणपुढवी किंपइहिया पण्णत्ता ? गोयमा ! घणोदहिपइहिया पण्णत्ता' इत्यादि, आह य—

> "घणउदिहपइडाणा सुरमवणा होति दोसु कप्पेसु। तिसु वाउपइड्डाणा तदुमयसुपइड्डिया तिसु य ॥ तेण परं उवरिमया आगासंतरपडडिया सब्दे।" ति ।

तथा 'बाहल्लं'ति विमानपृथिव्याः पिंडो वाच्यः, स चैवम्—'सोहम्मीसाणेसु णं भंते ! कप्पेसु विमाणपुढवी केवइयं बाहल्लेणं पण्णता ? गोयमा! सत्तावीसं जोयणसयाइं'इत्यादि, आह च---

> ''सत्तावीस सयाइं आइमकप्पेसु पुढिवबाहल्लं। एकिकहाणि सेसे दु दुगे य दुगे चउके य ॥''

ग्रैवेयकेषु द्वाविंशतिर्योजनानां शतानि, अनुत्तरेषु त्वेकविंशतिरिति।

'उद्यत्तमेव' ति कल्पविमानोच्चत्वं वाच्यं, तद्यैवम्—'सोहम्मीसाणेसु णं भंते ! कप्पेसु विमाणा केवइयं उद्यत्तेणं पण्णता ? गोयमा ! पंचजोयणसयाई' इत्यादि, आह च—

> ''पंच सउचत्तेणं आइमकप्पेसु होति उ विमाणा। एकेकवृष्टि सेसे दु दुगे य दुगे चउके य॥''

ग्रैवेयकेषु दशयोजनशतानि अनुत्तरेषु त्वेकादशेति।

'संठाणं'ति विमानसंस्थानं वाच्यम्, तद्मैवम्—'सोहम्मीसाणेसु णं भंते ! कप्येसु विमाणा किसंठिया पण्णत्ता ? गोयमा ! जे आविलयापविद्वा ते वट्टा तंसा चउरंसा, जे आविलयाबाहिरा ते नाणासंठिय'ति ।

उक्तार्थस्य शेषमतिदिशन्नाह—जीवाभिगमेत्यादि, स च विमानानां प्रमाणवर्णप्रभागन्धादिप्रतिपादनार्थः।

॥ द्वितीयशते सप्तमोद्देशकः ॥

### अप्टम उद्देशकः

अथ देवस्थानाधिकाराच्चमरचञ्चाभिधानदेवस्थानादिप्रतिपादनायाष्ट्रमोद्दशकः, तस्य वेदं सूत्रम्—

२।**९१८. 'किह** ण'णमित्यादि, 'असुरिंदस्स'ति सचेश्वरतामात्रेणापि स्यादित्याह—असुरराजस्य, वशवत्त्र्यसुरनिकायस्येत्यर्थः। 'उप्पायपच्चए'ति तिर्वग्-लोकगमनाय यत्रागत्योत्पति स उत्पातपर्वत इति।

'गोत्थुभस्से'त्यादि, तत्र गोस्तुभो लवणसभुद्रमध्ये पूर्वस्यां दिशि नागराजावासपर्वतस्तस्य चादिमध्यान्तेषु विष्कम्भप्रमाणमिदम्—

"कमसो विक्खंभो से दसबावीसाइ जोवणसवाई । सत्तसए तेवीसे चत्तारिसए व चउबीसे ॥" इहैव विशेषमाह—'नवर'मित्यादि, ततश्चेदमापन्नम्—'मूले दसवादीसे जोयणसए विक्खंभेणं यज्झे चत्तारि चउवीसे उविर सत्ततेवीसे, गूले तिण्णि जोयणसहरसाई दोण्णि य बत्तीसुत्तरे जोयणसए किंचिविसेसूणे परिक्खेवेणं मज्झे एगं जोयणसहरसं तिण्णि य इगुयाले जोयणसए किंचिविसेसूणे परिक्खेवेणं उविर दोण्णि जोयणसहरसाई दोण्णि य छलसीए जोयणसए किंचिविसेसाहिए परिक्खेवेणं' पुस्तकान्तरे त्वेतत्सकलमस्त्येवेति।

'वरवइरविग्गहिए'ति वरवज्रस्येव विग्रहः—आकृतिर्यस्य स स्वार्थिके कप्रत्यये सित वरवज्रविग्रहिको, मध्ये क्षाम इत्यर्थः । एतदेवाह—'महामउंदे' त्यादि मुकुन्दो—वाद्यविश्रेषः, 'अच्छे'ति स्वच्छ आकाशस्फटिकवत् । यावत्करणादिदम् दृश्यम्—'सण्हे' श्लक्ष्णः श्लक्ष्णपुद्गलिनवृत्तत्वात् 'लण्हे' मसुणः 'घष्टे' घृष्टः इव घृष्टः खरशानया प्रतिमेव 'मष्टे' मृष्ट इव मृष्टः सुकुमारशानया प्रतिमेव प्रमाजिनिकयेव वा शोधितः अत एव 'नीरए' नीरजा रजोरहितः 'निम्मले' किटनमलरिहतः 'निष्पंके' आर्द्रमलरिहतः 'निक्कंकडच्छाए' निरावरणदीप्तिः 'सप्पभे' सत्रभावः 'रामिर्द्रिण्' सिकरणः 'सउजोए' प्रत्यासन्नवस्तूद्द्योतकः पासाईण् ४।

'पउमवरवेइयाए वणसंडस्स य वण्णओ'त्ति वेदिकावर्णको यथा—'सा णं पउमवरवेइया अद्धं जोवणं उहुं उद्यतेणं पंचधणुरायाइं विक्खंभेणं सञ्वरयणामई तिगिच्छकूडउविरतलपरिक्खेवसमा परिक्खेवेणं, तीसे णं पउमवरवेइयाए इमे एवारूवे वण्णावासे पण्णत्ते' 'वर्णकव्यासः' वर्णकविस्तरः 'वहरामवा नेमा'इत्यादि, 'नेम'ति स्तम्भानां मूलपादाः।

वनखण्डवर्णकस्त्वेवम्—'से णं वणसंडे देसूणाइं दो जोयणाइं चक्कवालिकखंभेणं पउमवरवेइयापरिक्खेवसमे परिक्खेवेणं, किण्हे किण्हाभासे' इत्यादि ।

- २।९९६. 'बहुसमरमणिजे'ित अत्यन्तरामी रमणीयश्चेत्यर्थः 'वन्नओ'ित वर्णकस्तस्य दाच्यः, स चायम्—'से जहानामए आलिंगपुक्खरे इ वा' आलिंगपुष्करं—मुरजमुखं तद्वत्सम इत्यर्थः 'मुइंगपुक्खरे इ वा सरतले इ वा करतले इ वा आयंसमंडले इ वा चंदमंडले इ वे'त्यादि।
- २ । १२०. 'पासायवर्डिसए'ति प्रासादोऽवतंसक इट-शेखरक इव प्रधानत्वात् प्रासादावतंसकः ।

'पासायवण्णओ'ति प्रासादवर्णको वाच्यः स चैवम्—'अब्भुग्गयमूसियपर्हासए' अभ्युद्गतमभ्रोद्गतं वा यथाभवत्येवमुक्हितः अथवः मकारस्यागमिकत्वाद् अभ्युद्गतश्चासावुक्हिरतश्चेत्यभ्युद्गतोच्छिरतः अत्यर्थमुच्च इत्यर्थः, प्रथमैकवचनलोपश्चात्र दृश्यः। तथा प्रहसित इव प्रभाषटलपरिगततया प्रहसितः प्रभया वा सितः—शुक्लः संबद्धो वा प्रभासित इति 'मणिकणगरयणभत्तिचित्ते' मणिकनकरत्वानां भक्तिभिः—विक्छित्तिभिश्चित्रो विचित्रो यः स तथा इत्यादि।

'उल्लोयभूमिवण्णओ'ति उल्लोचवर्णकः प्रासादस्योपरिभागवर्णकः, स चैवम्—'तस्स णं पासायवर्डिसगस्स इमेवारूवे उल्लोए पण्णते' पउमलयभत्तिवित्ते जाव सव्वतविषज्जमए अच्छे जाव पडिरूवे' भूमिवर्णकस्त्वेवम्—'तस्स णं पासायवर्डिसयस्स बहुसमरमणिजे भूमिभागे पण्णते, तंजहा—आतिंगपुरुखरे इ वे'त्यादि।

'सपरिवारं'ित वमरसम्बन्धिपरिवारिसंहासनोपेतं, तद्दीवम्—तस्स णं सिंहासणस्स अवरुत्तरे णं उत्तरे णं उत्तरपुरित्यमे णं एत्थ णं वमरस्स चउसट्ठी सामाणियसाहस्सीणं चउसट्ठी भद्दासणसाहस्सीओ पण्णताओ एवं पुरित्यमे णं पंचण्हं अग्माहिसीणं सपरिवाराणं पंच भद्दासणाइं सपिरवाराइं दाहिणपुरित्यमे णं अब्भितिरवाए परिसाए वउव्वीसाए देवसाहस्सीणं चउव्वीसं भद्दासणसाहस्सीओ, एवं दाहिणे णं मञ्झिमाए अट्ठावीसं भद्दासणसाहस्सीओ, दाहिणपद्यियमे णं वाहिरियाए बत्तीसं भद्दासणसाहस्सीओ पद्यत्यिमे णं सत्तण्हं आणियाहिवईणं सत्त भद्दासणाइं, चउद्दिसिं आयरक्खदेवाणं चत्तारि भद्दासणसहस्र चउसट्टीओ'ित।

'तेत्तीसं भोम'त्ति वाचनान्तरे दृश्यते, तत्र भौमानि—विशिष्टस्थानानि नगराकाराणीत्यन्ये ।

२ 19 २ १ . 'ओवारियलेणं'ित गृहस्य पीठबन्धकल्पम् । 'सव्यथमाणं वेमाणियणमाणस्स अद्धं नेयव्वं'ित अयमर्थः—यत्तस्यां राजधान्यां प्राकारप्रासादसभादि वस्तु तस्य सर्वस्योच्छ्रयादि प्रमाणं सौधर्मवैमानिकविमानप्राकारप्रासादसभादिवस्तुगतप्रमाणस्यार्द्धं च नेतव्यं, तथाहि—सौधर्मवैमानिकानां विमानप्राकारो योजनानां त्रीणि शतान्युच्चत्वेन, एतस्यास्तु सार्द्धं शतम् । तथा सौधर्मवैमानिकानां मूलप्रासादः पंच योजनानां शतानि तदन्ये वत्वारस्तत्परिवारभूताः सार्द्धं द्वे शते प्रत्येकं च तेषां चतुर्णामप्यन्ये परिवारभूताश्चव्वारः सपादशत्तम् । एवमन्ये तत्परिवारभूताः सार्द्धां द्विषष्टि एवमन्ये सपादैकत्रिंशत् । इह तु मूलप्रासादाः सार्द्धं द्वे योजनशते एवमर्द्धार्द्धहीनास्तदपरे याचदन्तिमाः पंचदश योजनानि पंच च योजनस्याष्टांशाः । एतदेव वाचनान्तरे उक्तम्—'चत्तारि परिवाडीओ पासायवर्डसगाणं अद्धद्धहीणाओ'त्ति एतेषां च प्रासादानां चत्रसृष्ट्यपि परिपाटीषु त्रीणि शतान्येकचत्वारिंशदिधकानि भवन्ति, एतेष्यः प्रासादेभ्यः उत्तरपूर्वस्यां दिशि सभा सुधर्मा सिद्धायतनमुपपातसभा हदोऽभिषेकसभाऽलंकारसभा व्यवसायसभा चेति । एतानि च सुधर्मसभादीनि सौधर्मवैमानिकसभादिभ्यः प्रमाणतोऽर्द्धप्रभाणानि । ततश्चोष्ट्रय इहैषां षट्त्रिंशद्योजनानि पञ्चाशदायामो विष्कमभश्च पंचविंशतिरिति । एतेषां च विजयदेवसम्बन्धिनामिव 'अणेगखंभसयसण्णिदिष्ठा अव्युग्गयसुकयवइरवेइया' इत्यादिवर्णको वाच्यः ।

तथा 'दाराणं उप्पें बहदे अट्टहमंगलगा झया छत्ताइछत्ता'इत्यादि, अलंकारश्च सभादीनां वाच्यः। सर्वं च जीवाभिगमोक्तं विजयदेवसम्बन्धि चमरस्य वाच्यं, यावदुपपातउत्पातसभायां संकल्पश्चाभिनवोत्पन्नस्य किं मम पूर्वं पश्चाद् वा कर्त्तुं श्रेयः ? इत्यादिरूपः।

अभिषेकश्चाभिषेकसभायां महद्ध्यां सामानिकादिदेवकृतः, विभूषणा च वस्त्रालंकारकृताऽलंकारसभायां, व्यवसायश्च व्यवसायसभायां पुस्तकवाचनतः, अर्चनिका च सिद्धायतने सिद्धप्रतिमादीनां, सुधर्मसभागमनं च सामानिकादिपरिवारोपेतस्य चमरस्य, परिवारश्च सामानिकादिः, ऋद्धिमत्त्वं च 'एवंमहिङ्किए' इत्यादिवचनैर्वाच्यमस्येति। एतद् वाचनान्तरेऽर्थतः प्रायोऽवलोक्यत एवेति। ॥द्वितीयशतेऽष्टमोद्देशकः ॥

# नवम उद्देशकः

चमरचञ्चालक्षणं क्षेत्रमष्टमोद्देशक उक्तम् । अथ क्षेत्राधिकारादेव नवमे समयक्षेत्रमुच्यत इत्येवंसम्बन्धस्यास्येदं सूत्रम्—

- २ । १२२. 'किमिद'मित्यदि, तत्र समयः—कालस्तेनोपलक्षितं क्षेत्रं समयक्षेत्रम् । कालो हि दिनमासादिरूपः सूर्यगतिसमभिव्यंग्यो मनुष्यक्षेत्र एव न परतः, परतो हि नादित्याः संचरिष्णव इति ।
- २।१२३. 'एवं जीवाभिगमवत्तव्वया नेयव्व'ति एषां चैवम्—एगं जोयणसयसहस्सं आयामविक्खंभेण'मित्यादि 'जोइसविहूणं' ति तत्र जम्बूद्वीपादिमनुष्यक्षेत्रवक्तव्यतायां जीवाभिगमोक्तायां ज्योतिष्कवक्तव्यताऽप्यस्ति ततस्तद्विहीनं यथा भवत्येवं जीवाभिगमवक्तव्यता नेतव्येति ।

  वाचनान्तरे तु 'जोइसअइविहूणं'ति इत्यादि बहु दृश्यते, तत्र 'जंबूद्दीवे णं भंते ! कइ चंदा पभासिंसु वा ३ ? कित सूरिया तिवेसु वा ३ ? कइ
  नक्खता जोईं जोईसु वा ३ ? इत्यादिकानि प्रत्येकं ज्योतिष्कसूत्राणि, तथा—'से केणडेणं भंते ! एवं वुच्चइ जंबूद्दीवे दीवे गोयमा ! जंबूदीवे णं
  दीवे मंदरस्स पव्ययस्स उत्तरेणं लवणस्स दाहिणेणं जाव तत्थ तत्थ बहवे जंबूरुक्खा जंबूवणा जाव उवसोहेमाणा चिइंति, से तेणडेणं गोयमा!
  एवं बुच्चइ जंबूद्दीवे दीवे'इत्यादीनि प्रत्येकमर्थसूत्राणि च सन्ति । ततश्चैतद्विहीनं यथा भवत्येवं जीवाभिगमवक्तव्यतया नेयं अस्योद्देशकस्य सूत्रं
  'जाव इमा गाह'त्ति संग्रहगाथा—सा च

#### "अरहंत समय बायर विञ्जू थिणया बलाहगा अगणी। आगर निहि नइ उवराग निग्गमे वुट्टिवयणं च॥"

अस्याश्चार्धस्तत्रानेन सम्बन्धेनायातो—जम्बूद्वीपादीनां मानुषोत्तरान्तानामधीनां वर्णनस्यान्ते इदमुक्तम्—'जाव व षं माणुसुत्तरे पव्वए ताव व णं असिंलोएत्ति पवुग्वइ' मनुष्यलोक उच्यत इत्यर्थः। तथा 'अरहंते'त्ति जावं व णं अरहंता चक्रवही जाव सावियाओ मणुया पगइभद्दया विणीया तावं च णं असिंलोएत्ति पवुग्वइ, एवं जावं च णं बायरे विञ्जयारे बायरे थिणयसद्दे जावं च णं बहवे औराला बलाहया संसेयंति, 'अगिण' ति जावं च णं बायरे तेउयाए जावं च णं आगरा इ वा निही इ वा नई इ वा 'उधराग'त्ति चंदोवरागा इ वा सूरोवरागा इ वा तावं च णं असिंलोएत्ति पवुग्वइ'। उपरागो—ग्रहणं 'निग्गमे वृष्टिवयणं च'त्ति यावग्व निर्गमादीनां वचनं—प्रज्ञापनं तावन्मनुष्यलोक इति प्रकृतं, तत्र 'जावं च णं चंदिमसूरियाणं जाव तारारुवाणं अङ्गमणं निग्गमणं वृद्धी निव्वृद्धी आधिवज्ञइ तावं च णं असिंलोएत्ति पवुग्वइ'ति। अतिगमनिमहोत्तरायणं निर्गमनं—दक्षिणायनं वृद्धिः—दिनस्य वर्द्धनं निवृद्धिः—तस्यैव हानिरिति।

॥द्वितीयशते नवमोद्देशकः ॥

# दशम उद्देशकः

अनन्तरं क्षेत्रमुक्तं तद्यास्तिकायदेशरूपमित्यस्तिकायाभिधानपरस्य दशमोद्देशकस्यादिसूत्रम्—

- २ १९२४. 'कड् ण'मित्यादि अस्तिशब्देन प्रदेशा उच्यन्तेऽतस्तेषां काया—राशयोऽस्तिकायाः अथवाऽस्तीत्ययं निपातः कालत्रयाभिधाची, ततोऽस्तीति—सन्ति आसन् भविष्यन्ति च ये कायाः—प्रदेशराशयस्तेऽस्तिकाया इति । धर्मास्तिकायादीनां चोपन्यासेऽयमेव क्रमः, तथाहि—धर्गास्तिकायादिपदस्य मांगलिकत्वाद्धमस्तिकाय आदावुक्तः। तदनन्तरं च तद्विपक्षत्वादधमस्तिकायः ततश्च तदाधारत्वादाकाशास्तिकायः, ततोऽनन्ति त्वामूर्त्तत्वसाधम्याञ्जीवास्तिकायः, ततस्तदुपष्टम्भकत्वात् पुद्गलास्तिकाय इति ।
- २।१२५. 'अवण्णे'इत्यादि, यत एवावर्णादिरत एव अरूपी अमूर्ती न तु निःस्वभावो, नञः पर्युदासवृत्तित्वात्। शाश्वतो द्रव्यतः अवस्थितः प्रदेशतः 'लोगदव्वे'ति लोकस्य—पंचास्तिकायात्मकस्यांशभूतं द्रव्यं लोकद्रव्यं, भावत इति पर्यायतः 'गुणओ'ति कार्यतः 'गमणगुणे'ति जीवपुद्गलानां गति परिणतानां गत्युपष्टम्भहेतुर्गत्स्यानां जलिमवेति।
- २ । १२६. 'ठाणगुणे'ति जीवपुद्गलानां स्थितिपरिणतानां स्थित्युपष्टम्भहेतुर्मत्त्यानां स्थलमिवेति ।
- २ । ९२७. 'अवगाहणागुणे'त्ति जीवादीनामवकाशहेतुर्बदराणां कुण्डभिव ।
- २ । १२८. 'उवओगगुणे'त्ति उपयोगः—चैतन्यं साकारानाकारभेदम् ।

- २ । १२६. 'गहणगूणे'त्ति ग्रहणं—परस्परेण सम्बन्धनं जीवेन वा । औदारिकादिभिः प्रकारैरिति ।
- २।९३३. 'खंडं चक्के'इत्यादि यथा खण्डचक्रं चक्रं न भवति, खण्डचक्रमित्येवं तस्य व्यपदिश्यमानत्वात्, अपि तु सकलमेव चक्रं चक्रं भवति। एवं धर्मास्तिकायः प्रदेशेनाप्यूनो न धर्मास्तिकाय इति वक्तव्यः स्याद्। एतद्य निश्चयनयदर्शनं, व्यवहारनयमतं तु—एकदेशेनोनमपि वस्तु वस्त्येव, यथा खण्डोऽपि घटो घट एव, छिन्नकर्णोऽपि श्वा श्वैव, भणन्ति च—'एकदेशविकृतमनन्यवदि'ति।
- २।१३४. 'से किंखाइंति' अथ किं पुनित्वर्थः 'सब्वेऽवि' समस्ताः ते च देशापेक्षयाऽपि भवन्ति प्रकारकार्त्व्येऽपि सर्वशब्दप्रवृत्तेरित्वत आह—'किसण' ति कृत्सा न तु तदेकदेशापेक्षया सर्व इत्यर्थः ते च स्वभावरिहता अपि भवन्तीत्वत आह—प्रतिपूर्णाः—आत्मस्वरूपेणाविकलाः, ते व प्रदेशान्तरापेक्षया स्वस्वभावन्यूना अपि तथोच्यन्त इत्यत आह—'निरवसेस'ति प्रदेशान्तरतोऽपि स्वस्वभावनान्यूनाः, तथा 'एगग्गहणगिहय'ति एकग्रहणेन—एकशब्देन धर्मास्तिकाय इत्येवंलक्षणेन गृहीता ये ते तथा एकशब्दाभिधेया इत्यर्थः एकार्था वैते शब्दाः।
- २ । १३५. 'पएसा अणंता भाणियव्य' ति धर्माधर्भयोरसंख्येयाः प्रदेशा उक्ताः आकाशादीनां पुनः प्रदेशा अनन्ता वाच्याः, अनन्तप्रदेशिकत्वात् त्रयाणामपीति । उपयोगगुणो जीवास्तिकायः प्राग्दर्शितः अथ तद्देशभूतो जीव उल्यानादिगुण इति दर्शयन्नाहः—
- २।९३६. 'जीवे ण'मित्यादि, इह च 'सउड्डाणे'इत्यादीनि विशेषणानि मुक्तजीबब्युदासार्थानि। 'आयभावेणं'ति आत्मभावेन उत्थानशयनगमनभोजनादि-रूपेणात्मपरिणामविशेषेण, 'जीवभावं'ति जीवत्वं चैतन्यं 'उपदर्शयति' प्रकाशयतीति वक्तव्यं स्याद् ? विशिष्टस्योत्थानादेविशिष्टचेतना-पूर्वकत्वादिति।
- २।९३७. 'अणंताणं आभिणिबोहिए'त्यादि 'पर्यवाः' प्रज्ञाकृता अविभागाः पत्तिच्छेदाः, ते चानन्ता आभिनिवोधिकज्ञानस्यातांऽनन्तानामाभिनि-बोधिकज्ञानपर्यवाणां सम्बन्धिनम् अनन्ताभिनिबोधिकज्ञानपर्यवात्मकमित्यर्थः। 'उपयोगं' चेतनाविशेषं गच्छतीति योगः। उत्थाना- दावात्मभावे वर्त्तमान इति हृदयम्।

अथ यद्युत्थानाद्यात्मभावे वर्त्तमानो जीव आभिनिबोधिकज्ञानाद्युपयोगं गच्छति तत् किमेतावतैव जीवभावमुपदर्शयतीति वक्तव्यं स्यात् ? इत्याशंक्याह—'उवओगे'त्यादि, अत उपयोगलक्षणं जीवभावमुत्थानाद्यात्मभावेनोपदर्शयतीति वक्तव्यं स्यादेवेति।

अनन्तरं जीवचिन्तासूत्रमुक्तम्, अथ तदाधारत्वेनाकाश्चचिन्तासूत्राणि-

२।१३८. 'कतिविहे णं भंते !'इत्यादीनि तत्र लोकालोकाकाशयोर्लक्षणमिदं-

#### ''धर्म्मादीनां वृत्तिर्द्रव्याणां भवति यत्र तत्क्षेत्रम् । तैर्द्रवैः सह लोकस्तदुविषरीतं द्वालोकाख्यम् ।।'' इति ।

२ । १३६. 'लोगागासे ण'मित्यादौ षट् प्रश्नाः, तत्र लोकाकाशेऽधिकरणे 'जीव'त्ति संपूर्णानि जीवद्रव्याणि 'जीवदेस'त्ति जीदस्यैव बुद्धिपरिकल्पिता द्व्यादयो विभागाः । 'जीवपपएस'त्ति तस्यैव बुद्धिकृता एव प्रकृष्टा देशाः प्रदेशा, निर्विभागा भागा इत्यर्थः । 'अजीव'त्ति धर्मास्तिकायादयः ।

ननु लोकाकाशे जीवा अजीवाश्चेत्युक्ते तद्देशप्रदेशास्तत्रोक्ता एव भवन्ति, जीवाद्यव्यतिरिक्तत्वाद्देशादीनां, ततो जीवाजीवग्रहणे किं देशादिग्रहणेनेति? नैवं, निरवयवा जीवादय इति मतव्यवच्छेदार्थत्वादस्येति, अत्रोत्तरं—'गोयमा ! जीवावी'त्यादि, अनेन चाद्यप्रश्नत्रयस्य निर्वचनमृक्तम् ।

अथान्यस्य प्रश्नत्रयस्य निर्वचनमाह—'जे अजीवे'त्यादि, 'रूवी य'ति मूर्त्ताः, पुद्रगला इत्यर्थः। 'अरूवी य'ति अमूर्त्ताः, धर्मास्तिकायादय इत्यर्थः। 'खंध'ति परमाणुप्रवयात्मकाः स्कन्धः। 'स्कन्धदेशाः' द्वयादयो विभागाः 'स्कन्धप्रदेशाः' तस्यैव निरंशा अंशाः 'परमाणुपुद्गलाः' स्कन्धभावमनापन्नाः परमाणव इति । ततो लोकाकाशे रूपिद्रव्यापेक्षया 'अजीवावि अजीवदेसावि अजीवप्यएसावि' इत्येतदर्थतः स्याद्, अणूनां स्कन्धानां चाजीवग्रहणेन ग्रहणात्।

'जे अरूवी ते पंचिवहे'त्यादि अन्यत्रारूपिणो दशविधा उक्ताः तद्यथा—आकाशास्तिकायस्तद्रेशस्तव्यदेशश्चेत्येवं धर्माधर्मास्तिकायौ समयश्चेति दश, इह तु सभेदस्याकाशस्याधारत्वेन विविधतत्वात्तदायेयाः सप्त वक्तव्या भवन्ति, न च तेऽत्र विविधिताः, वश्यमाणकारणात्। ये तु विविधितारतानाह—पंचेति, कथिमत्याह—'धम्मित्यकाए'इत्यादि, इह जीवानां पुद्गलानां च बहुत्वादेकस्यापि जीवस्य पुद्गलस्य वा स्थाने संकोचादितथाविधपरिणामवशाद् बहवो जीवाः पुद्गलाश्च तथा तद्देशास्तव्यदेशाश्च संभवन्तीतिकृत्वा जीवाश्च जीवदेशाश्च जीवप्रदेशाश्च, तथा रूपिद्रव्यापेक्षयाऽजीवाश्चाजीवदेशाश्चाजीवप्रदेशाश्चित संगतम्, एकश्राच्याश्रये भेदवतो वस्तुत्रयस्य सद्भावात्।

धर्मास्तिकायादौ तु द्वितयमेव युक्तं, यतो यदा संपूर्णं वस्तु विवक्ष्यते तदा धर्मास्तिकायादीखुच्यते, तदंशविवक्षायां तु तद्यदेशा इति, तेषामवस्थितरूपत्वात्। तदेशकल्पना त्वयुक्ता, तेषामनवस्थितरूपत्वादिति। यद्यपि चानवस्थितरूपत्वं जीवादिदेशानामप्यस्ति तथाऽपि तेषामेकत्राश्रये भेदेन संभवः प्ररूपणाकारणं इह तु तन्नास्तिकायादेरेकत्वादसंकोचादिधर्मकत्वाद्येति, अत एव धर्मास्तिकायादिदेशनिषेधायाह—'नो धम्मत्यिकायस्स देसे' तथा 'नो अधम्मत्यिकायस्स देसे'ति।

चूर्णिकारोऽप्याह—'अरूविणो दव्या समुदयसद्देणं भन्नंति, नीसेसा पएसेहिं वा नीसेसा भणिज्ञा, नो देसेणं, तस्स अणवद्वियप्पमाणत्तणओ, तेण न देसेण निद्देसो, जो पुण देससद्दो एएसु कओ सो सविसयगयववहारस्यं परदव्यफुसणादिगयववहारस्यं चे'ति। तत्र स्दविषये—धर्मास्तिकाया-

श.२: उ.१०: सू.१३६-१५३

दिविषये यो 'देशस्य व्यवहारो'—यथा धर्मास्तिकायः स्वदेशेनोध्र्यलोकाकाशं व्याप्नोतीत्यादिस्तदर्थम् । तथा परद्रव्येण—ऊर्ध्वलोकाकाशादिना यः स्वस्य स्पर्शनादिगतो व्यवहारो यथोर्ध्वलोकाकाशेन धर्मास्तिकायस्य देशः स्पृश्यते इत्यादिस्तदर्थमिति । 'अद्धासमय' त्ति अद्धा—काल-स्तल्लक्षणः समयः—क्षणोऽद्धासमयः, स चैक एव वर्त्तमानक्षणलक्षणः अतीतानागतयोरसत्त्वादिति ।

कृतं लोकाकाशगतप्रश्नषट्कस्य निर्वचनम्, अथालोकाकाशं प्रति प्रश्नयन्नाह-

१५व्छा तह चेव'ति यथा लोकप्रश्ने तथाहि—'अलोकाकासे णं भंते ! िकं जीवा जीवदेसा जीवप्पएसा अजीवा अजीवदेसा अजीवप्पएस'ति । निर्वचनं त्वेषां षण्णामपि निषेधः । तथा 'एगे अजीवदव्वदेसे'ति अलोकाकाशस्य देशत्वं लोकालोकरूपाकाशद्रव्यस्य भागरूपत्वात् । 'अगरुयलहुए'ति गुरुलयुत्वाव्यपदेश्यत्वात् 'अणंतेहिं अगरुयलहुयगुणेहिं'ति 'अनन्तैः' स्वपर्यायपरपर्यायरूपैर्गुणैः, अगुरुलयुत्वच्यादै-रित्यर्थः । 'सव्वागासे अणंतभागूणे'ति लोकाकाशस्यालोकाकाशापेक्षयाऽनन्तभागरूपत्वादिति । अथानन्तरोक्तान् धर्मास्तिकायादीन् प्रमाणतो निरूपयत्राह—

? 'केमहालए'ति लुप्तभावप्रत्ययत्वाभिर्देशस्य किं महत्त्वं यस्यासौ किंमहत्त्वः ? 'लोए'ति लोकः लोकप्रमितत्वाल्लोकव्यपदेशाद् वा, उच्यते च—''पंचित्यकायमइयं लोयं''इत्यादि । लोके वासौ वर्त्तते, इदं चाप्रश्नितमप्युक्तं, शिष्यहितत्वादाचार्यस्येति 'लोकमात्रः' लोकपरिमाणः, स च किञ्चित्र्यूनोऽपि व्यवहारतः स्यादित्यत आह—लोकप्रमाणः, लोकप्रदेशप्रमाणत्वात्तस्रदेशानाम् । स चान्योऽन्यानुबन्धेन स्थित इत्येत-देवाह—'लोयफुडे'ति लोकेन—लोकाकाशेन सकलस्वप्रदेशैः स्पृष्टो लोकस्पृष्टः, तथा लोकमेव च सकलस्वप्रदेशैः स्पृष्ट्वा तिष्ठतीति । पुद्गलास्तिकायो लोकं स्पृष्ट्वा तिष्ठतीत्यनन्तरमुक्तमिति स्पर्शनाऽधिकारादधोलोकादीनां धर्मास्तिकायादिगतां स्पर्शनां दर्शयम्रिदमाह—

२।१४६. 'अहोलोए ण'मित्यादि 'सातिरेगं अद्धं'ति लोकव्यापकत्वाद्धर्मास्तिकायस्य सातिरेकसप्तरञ्जूप्रमाणत्वाद्याधोलोकस्य।

२।१४७. 'असंखेज्जइभागं'ति असंख्यातयोजनप्रमाणस्य धर्मास्तिकायस्याष्ट्यदश्योजनशतप्रमाणस्तिर्यग्लोकोऽसंख्यातभागवर्तीति तस्यासावसंख्येय-भागं स्पृशतीति।

२।१४८. 'देसूणं अद्धं'ति देशोनसप्तरञ्जुप्रमाणत्वादूर्ध्वलोकस्येति ।

२।१४६-१५२. 'इमा णं भंते !'इत्यादि इह प्रतिषृथिवि पंच सूत्राणि देवलोकसूत्राणि द्वादश, ग्रैवेयकसूत्राणि त्रीणि, अनुत्तरेषद्राग्भारासूत्रे द्वे—एवं द्विपञ्चाशत्सूत्राणि धर्मास्तिकायस्य किं संख्येयं भागं स्पृशन्तीत्याद्यभिलापेनावसेयानि । तत्रावकाशान्तराणि संख्येयभागं स्पृशन्ति, शेषारत्व-संख्येयभागमिति निर्वचनम् ।

२। १५३. एतान्येव सूत्राण्यधर्मास्तिकायलोकाकाशयोरिति । इहोक्तार्थसंग्रहगाथा भावितार्थैवेति ।

॥ द्वितीयशते दशमोद्देशकः ॥

श्रीपंचमांगे गुरुसूत्रपिण्डे, शतं स्थितानेकशते द्वितीयम् । अनैपुणेनापि मया व्यचारि, सूत्रप्रयोगज्ञवचोऽनुवृत्त्वा ॥ इति ।

🔢 इति श्री भगवतीवृत्ती द्वितीयं समाप्तम् 🔢



# जैन विश्व भारती द्वारा प्रकाशित आगम साहित्य

वाचना-प्रमुखः गणाधिपति तुलसी संपादकः विवेचकः आचार्यः महाप्रज्ञ

| अंगसुत्ताणि (मूलपाठ, पाठान्तर-साहित)                                                           |                |            |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|------------|
| भाग-9—(आयारो, सूयगडो, ठाणं, समवाओ)                                                             | y. 9900,       | मू. ७००.०० |
| भाग-२—(भगवई-विआहपण्णत्ती)                                                                      | y. 9400,       | मू. ७००.०० |
| <b>भाग-३</b> —(नायाधम्मकहाओ, उवासगदसाओ,                                                        |                |            |
| अंतगडदसाओ, अणुत्तरोववाइयदसाओ,                                                                  |                |            |
| पण्हावागरणाइं, विवागसुयं)                                                                      | पृ. ६२५,       | मू. ५००,०० |
| उवंगसुत्ताणि (मूलपाठ, पाठान्तर-साहित, शब्द-सूची)                                               |                |            |
| (खण्ड-१)—(ओवाइयं, राइपसेणइयं, जीवाजीवाभिगमे)                                                   | ų. 500,        | मू. ४००,०० |
| (खण्ड-२)—(पण्णवणा, जंबुद्दीवपण्णत्ती, चंदपण्णत्ती,<br>सुरपण्णत्ती, निरयावलियाओ, कप्पविडिसियाओ, |                |            |
| पुण्फियाओ, पुण्फचूलियाओ, वण्हिदसाओ)                                                            | पृ. १९७०,      | मू. ६००,०० |
| नवसुत्ताणि (मूलपाठ, पाठान्तर-साहित, शब्द-सूची)                                                 |                |            |
| (चार मूल, चार छेद, आवश्यक—आवस्सयं,                                                             |                |            |
| दसवेआलियं, उत्तरज्झयणाणि, नंदी, अणुओगदाराइं,                                                   |                |            |
| दसाओ, कप्पो, ववहारो, निसीहज्झयणं)                                                              | षृ. १३००,      | मू. ७००.०० |
| आगम शब्दकोष                                                                                    |                |            |
| अंगसुत्ताणि तीनों भागों की समग्र शब्द-सूची                                                     | पृ. ८२३,       | मू. ३००.०० |
|                                                                                                |                |            |
| मूल, छाया, हिन्दी अनुवाद ए                                                                     | वं टिप्पण-सहित |            |
| दसवेआलियं                                                                                      | पृ. ६५०,       | मू. ५००.०० |
| उत्तरज्झयणाणि, भाग-१                                                                           | पृ. ५१६,       | मू. ५००.०० |
| उत्तरज्झयणाणि, भाग-२                                                                           | षृ. ५३६,       | मू. ५००,०० |
| सूयगडो, भाग-१                                                                                  | y. 1900,       | मू. ६००.०० |
| सूयगडो, भाग-२                                                                                  | पृ. ४१३,       | मू. ४००,०० |
| ठाणं                                                                                           | पृ. १०६०,      | मू. ७००.०० |
| समवाओ                                                                                          | पृ. ४६८,       | मू. ५०० ०० |
| अनुओगदाराइं                                                                                    |                | मुद्रणाधीन |
| आयारो भाष्य (मूलपाठ, संस्कृत भाष्य,                                                            |                |            |
| हिन्दी अनुवाद तथा टिप्पण सहित)                                                                 | पृ. ६००        | मू. ३००.०० |
| आयारो (मूलपाठ, हिन्दी अनुवाद, टिप्पण)                                                          | पृ. ३५६,       | मू. २००.०० |
| दसवेआलियं (गुटका)                                                                              | पृ. १०७,       | मू. २.००   |
| उत्तरज्झयणाणि (गुटका)                                                                          | पृ. ४४१,       | मू. ५.००   |
| गाथा (आगमों के आधार पर भगवान् महावीर                                                           |                |            |
| का जीवन और दर्शन रोचक शैली में)                                                                | पृ. ६००,       | मू. २५०.०० |
| भगवती की जोड़, भाग-१                                                                           | पृ. ४७२,       | मू. १३०.०० |
| भगवती की जोड़, भाग-२                                                                           | पृ. ५७५,       | मू. ७०.००  |
| भगवती की जोड़, भाग-३                                                                           | पृ. ४८०,       | मू. २००.०० |
| भगवती की जोड़, भाग-४                                                                           | पृ. ४७६,       | मू. ३००.०० |
| भगवती की जोड़, भाग-५                                                                           | पृ. ४२०,       | मू. ३००.०० |