# भ

# व

विआहपण्णती (खण्ड-३)



नित नया उन्मेष जिस मस्तिष्क का संधान है। वाचना के प्रमुख तुलसी का सकल अनुदान है। भाष्य-युग की शृंखला में एक नव्य प्रयोग है। राष्ट्रभाषा में विनिर्मित ''भगवती''-अनुयोग है।।

# वाचना-प्रमुख आचार्य तुलसी

संपादक : भाष्यकार

आचार्य महाप्रज्ञ

# भगवई

भगवान् महावीर (ईस्वी पूर्व ५९९-५२७) की वाणी द्वावशांगी में संकलित है। उस द्वावशांगी के पांचवें अंग का नाम है—विआहपण्णत्ती जो 'भगवती सूत्र' के नाम से सुप्रसिद्ध है। जैन साहित्य में तत्त्वज्ञान की दृष्टि से भगवती को सर्वाधिक महत्त्व प्राप्त हुआ है। इसमें दर्शनशास्त्र, आचारशास्त्र, जीवविद्या, लोक-विद्या, सृष्टिविद्या, परामनोविज्ञान आदि अनेक विषयों का समावेश है। प्रस्तुत खंड में चार शतकों (८ से १९) के मूलपाठ, संस्कृत छाया तथा हिन्दी अनुवाद का प्रकाशन विस्तृत भाष्य के साथ हुआ है। साथ में अभयदेवसूरि-कृत वृत्ति भी प्रकाशित है।

आठवां शतक सृष्टिवाद, ज्ञान, परामनो-विज्ञान और कर्मवाद आदि अनेक सिद्धांतों का सूत्रात्मक शैली में लिखा हुआ महाभाष्य है।

नौवां शतक में भूगोल, खगोल, तत्त्वचर्चा अहिंसा दर्शन और जीवन-वृत्त इन सबका समाहारहुआ है।

दसवां शतक में दिशा, शरीर, ईर्यापथिकी क्रिया, अद्वाईस द्वीप, देवों के शिष्टाचार के अतिरिक्त त्रायस्त्रिंश देवों की उत्पत्ति का वर्णन बहुत ही रसप्रद और मननीय है।

ग्यारहवां शतक के प्रथम आठ उद्देशक वनस्पति से संबद्ध हैं। इस शतक में शिव राजर्षि के विभंगज्ञान का उल्लेख, सात द्वीप और सात समुद्र की स्थापना और उसका प्रतिवाद एक रोचक घटना है। सुदर्शन श्रेष्ठी के प्रश्न और भगवान महावीर के द्वारा उनका समाधान एक नई शैली में प्रस्तुत किया गया है।

प्रस्तुत ग्रंथ को समग्र दृष्टि से भारतीय दार्शनिक वाङ्मय का महत्त्वपूर्ण ग्रंथ कहा जा सकता है।

# भगवई

# विआहपण्णत्ती

(खण्ड-३)

(शतक-८, ९, १०, ११)

(मूलपाठ, संस्कृत छाया, हिन्दी अनुवाद, भाष्य तथा अभयदेवसूरिकृत वृत्ति एवं परिशिष्ट-शब्दानुक्रम आदि सहित)

वाचना-प्रमुख: आचार्य तुलसी संपादक/भाष्यकार आचार्य महाप्रज्ञ



लाडनूं - ३४१ ३०६ (राजस्थान)

# प्रकाशक : जैन विश्व भारती लाडनूं - ३४१ ३०६ (राज.) © जैन विश्व भारती, लाडनूं सौजन्य : पूज्य पिताजी स्व. प्रवीणचंद्र रूपचंद वकील की पुण्य स्मृति में तथा पूज्य माताजी जयाबेन प्रवीणचंद्र वकील के जन्म दिवस के उपलक्ष में उनकी सुपुत्री निशिता-जवाहर जवेरी एवं मीना-हर्षद शाह (मुंबई) प्रथम संस्करण : ६ नवम्बर २००५ पृष्ठ संख्या : ५७५+२०=५९५ मूल्य : ५००/- (पांच सौ रुपया मात्र) टाईप सेटिंग : सर्वोत्तम प्रिण्ट एण्ड आर्ट

मुद्रक : कला भारती, नवीन शाहदरा, दिल्ली-३२

# BHAGAWAĪ VIĀHAPAŅŅATTĪ

[ Volume - III ]

(Śataka 8, 9, 10, 11)

(Prakrit Text, Sanskrit Renderings, Hindi Translation and Bhāşya [Critical Annotations] with Vrtti of Abhayadevasūri and Appendices-Indices etc.)

Synod-chief (Vāchanā-pramukha) ACHARYA TULSI Editor and Annotator (Bhāṣyakāra)
ACHARYA MAHAPRAJNA



| Publishers: Jain Vishva Bharati Ladnun - 341 306 (Raj.)                                                                                                                                                                 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| © Jain Vishva Bharati, Ladnun                                                                                                                                                                                           |
| Courtsey: Nishita-Javahar Zaveri and Mina-Harshad Shah (Mumbai) in the memory of his respectable father Late Pravinchandra Vakil and on the eve of the birth-day of his respectable Mother Jayaben Pravinchandra Vakil. |
| First Edition: 6 November 2005                                                                                                                                                                                          |
| <b>Pages</b> : 575+20=595                                                                                                                                                                                               |
| <b>Price</b> : Rs. 500/-                                                                                                                                                                                                |
| Type Setting : Sarvottam Print & Art                                                                                                                                                                                    |

Printed by : Kala Bharati, Naveen Shahdara, Delhi-32

# समर्पण

# 11811

पुद्रो वि पण्णा-पुरिसो सुदक्खो, आणा-पहाणो जणि जस्स निच्चं । सच्चप्पओगे पवरासयस्स, भिक्खुस्स तस्स प्यणिहाणपुळां।। जिसका प्रज्ञा-पुरुष पुष्ट पटु, होकर भी आगम-प्रधान था। सत्य-योग में प्रवर चित्त था, उसी भिक्षु को विमल भाव से।।

# 11311

विलोडियं आगमदुद्धमेव, लद्धं सुलद्धं णवणीयमच्छं। सज्झायसज्झाणस्यस्स निच्चं, जयस्स तस्स प्पणिहाणपुळ्वं।। जिसने आगम-दोहन कर कर, पाया प्रवर प्रचुर नवनीत। श्रुत-सद्ध्यान लीन चिर चिंतन, जयाचार्य को विमत भाव से।।

# [[3]]

पवाहिया जेण सुयस्स धारा, गणे समत्थे मम माणसे वि। जो हेउभूओ स्स पवायणस्स, कालस्स तस्स प्यणिहाणपुळ्वं।। जिसने श्रुत की धार बहाई, सकल संघ में, मेरे में। हेतुभूत श्रुत-सम्पादन में, कालुगणी को विमल भाव से।।

# विनयावनत आचार्य तुलसी

# भगवती भाष्य

# वन्दना

# वाणी-वन्दना

सत्य की अभिव्यक्ति में अक्षर सहज अक्षर बना। वन्दना उस आम वाणी की करें पुलकितमना। भारती केवल्य-पथ से अवतरित अधिगम्य है। सुचिर-संचित तम-विदारक रम्य और प्रणम्य है।।

# वीर वन्दना

पुरुष के पुरुषार्थ का अधिकृत प्रवक्ता जो रहा ! चेतना-निष्णात हो जो कुछ हुआ सबको सहा । समन्वय का सूत्र सम्यग् दृष्टि का पहला चरण । वीर प्रभु के चरण-चिह्नों का करें हम अनुसरण ।।

# भिक्षु-वन्दना

अगम- आगम के पदों का काव्य था जिसने लिखा सहज प्रज्ञा से अपथ का पंथ था जिसको दिखा। भिक्षु का वर मार्गदर्शन भाग्य से उपलब्ध है। सूत्र-सम्पादन नियति का वह बना प्रारब्ध है।।

# जय-कालु-वन्दना

सुचिर पोषित आप्त-वाङ्मय-धेनु का बोहन किया मुनिप जय ने भिक्षु-गण में प्रवर सूर्योदय किया । उदय की इस उर्वरा का बीज हर आलेख है। पूज्य कालू के सुचिन्तन का नया अभिलेख है।

# वाचना-प्रमुख आचार्य तुलसी-वन्दना

नित नया उन्मेष जिस मस्तिष्क का संधान है। वाचना के प्रमुख तुलसी का सकल अनुदान है। भाष्य-युग की शृंखता में एक नव्य प्रयोग है। राष्ट्रभाषा में विनिर्मित "भगवती"-अनुयोग है।।

### विनयावनत

# आचार्य महाप्रज्ञ

# अन्तस्तोष

अन्तस्तोष अनिर्वचनीय होता है उस माली का जो अपने हाथों से उस और सिश्चित दुम-निकुञ्ज को पल्लिवत, पृष्पित और फलित हुआ देखता है, उस कलाकार का जो अपनी तूलिका से निराकार को साकार हुआ देखता है और उस कल्पनाकार का जो अपनी कल्पना को अपने प्रयत्नों से प्राणवान् बना देखता है। चिरकाल से मेरा मन इस कल्पना से भरा था कि जैन-आगमों का शोध-पूर्ण सम्पादन हो और मेरे जीवन के बहुश्रमी क्षण उसमें लगे। संकल्प फलवान् बना और वैसा ही हुआ। मुझे केन्द्र मान मेरा धर्म-परिवार उस कार्य में संलग्न हो गया। अतः मेरे इस अन्तस्तोष में ये उन सबको समभागी बनाना चाहता हूं, जो इस प्रवृत्ति में संविभागी रहे हैं। संक्षेप में वह संविभाग इस प्रकार है—

संपादक: भाष्यकार - आचार्य महाप्रज्ञ

श्रुतलेखन, सम्पादन एवं अनुवाद सहयोगी - मुनि धनंजय कुमार

संस्कृत छाया - युवाचार्य महाश्रमण

सहयोगी संस्कृत छाया - मुनि विमल कुमार

सहयोगी सम्पादन भाष्य - मुनि वीरेन्द्र कुमार

वीक्षा-समीक्षा - मूनि हीरालाल

संविभाग हमारा धर्म है। जिन-जिनने गुरुतर प्रवृत्ति में उन्मुक्त भाव से अपना संविभाग समर्पित किया है, उन सबको मैं आशीर्वाद देता हूं और कामना करता हूं कि उनका भविष्य इस महान् कार्य का भविष्य बने।

–आचार्य तुलसी

# सम्पादकीय

भगवर्ड विआहपण्णत्ती का तृतीय खंड पाठक के सम्मुख प्रस्तुत हो रहा है। इसके सम्पूर्ण मूलपाठ का सम्पादन अंगसुत्ताणि भाग २ में हो चुका है। हमने जो सम्पादन-शैली स्वीकृत की है, उसमें पाठ-शोधन और अर्थ-बोध दोनों समवेत हैं। अर्थ बोध के लिए शुद्ध पाठ अपेक्षित है और पाठ शुद्धि के लिए अर्थ-बोध अनिवार्य है।

प्रस्तुत संस्करण अर्थ-बोध कराने वाला है। इसमें मूल पाठ के अतिरिक्त संस्कृत छाया, हिन्दी अनुवाद और सूत्रों का हिन्दी भाष्य समवेत है। पाठ-सम्पादन का काम जटिल है। अर्थ-बोध का काम उससे कहीं अधिक जटिल है। कथा-भाग और वर्णन-भाग में तात्पर्य-बोध की जटिलता नहीं है। किन्तु तत्त्व और सिद्धांत का खण्ड बहुत गंभीर अर्थ वाला है। उसकी स्पष्टता के लिए हमारे सामने दो आधारभूत ग्रंथ रहे हैं—

- १. अभयदेव सूरिकृत वृत्ति-इसे अभयदेवसूरि ने स्वयं विवरण ही माना है और उसे पढ़ने पर वह विवरण-ग्रंथ का बोध ही कराता है, व्याख्या-ग्रंथ का बोध नहीं देता।
- २. भगवती जोड़—इसमें श्रीमज्जयाचार्य ने अभयदेवसूरि की वृत्ति का पूरा उपयोग किया है। 'धर्मसी का टबा' का भी अनेक स्थलों पर उपयोग किया है। इसके अतिरिक्त आगम और अपने तत्त्वज्ञान के आधार पर अनेक समीक्षात्मक वार्तिक लिखे हैं।

हमने भाष्य के लिए आगम-सूत्रों, श्वेताम्बर-दिगम्बर परम्परा का ग्रंथ साहित्य, वैदिक और बौद्ध परंपरा के अनेक ग्रंथों का उपयोग किया है। 'आयारो' का भाष्य संस्कृत भाषा में लिखा गया है। भगवती का भाष्य हिन्दी में लिखा गया है। ठाणं, सूयगड़ो आदि की सम्पादन-शैली यह रही—मूल पाठ, संस्कृत छाया, हिन्दी-अनुवाद तथा स्थान और अध्ययन की समाप्ति पर टिप्पण अथवा भाष्य। भगवती की संपादन शैली में एक नया प्रयोग किया गया है—पुत्येक सूत्र अथवा पुत्येक आलापक (पुकरण) के साथ भाष्य की समायोजना है। अन्त में छह परिशिष्ट हैं—

- १. नामान्क्रम
- (क) व्यक्ति और स्थान
- (ख) देवलोक-संबंधी
- (ग) पशु-पक्षी
- २. शब्द एवं शब्द-विमर्शानुक्रम
- ३. भाष्यविषयानुक्रम
- ४. पारिभाषिक शब्दानुक्रम
- ५. अभयदेवसूरिकृत वृत्ति-शतक आठ से ग्यारह
- ६. आधारभूत ग्रंथ-सूची।

प्रत्येक शतक के पहले एक आमुख है। पाद-टिप्पण में संदर्भ वाक्य उद्धृत हैं।

उपलब्ध आगम-साहित्य में 'भगवती सूत्र' सबसे बड़ा ग्रंथ है। तत्त्वज्ञान का अक्षयकोष है। इसके अतिरिक्त

इसमें प्राचीन इतिहास पर प्रकाश डालने वाले दुर्लभ सूत्र विद्यमान हैं। इस पर अनेक विद्वानों ने काम किया है। किन्तु जितने श्रम-बिन्दु झलकने चाहिए, उतने नहीं झलक रहे हैं, यह हमारा विनम्र अभिमत है। गुरुदेय तुलसी की भावना थीं कि भगवती पर गहन अध्यवसाय के साथ कार्य होना चाहिए। हमने उस भावना को शिरोधार्य किया है और उसके अनुरूप फलश्रुति भी हुई है। इसका मूल्यांकन शहन अध्ययन करने वाले ही कर पाएंगे। हमारा यह निश्चित मत है कि सभी परम्पराओं के ग्रंथों के व्यापक अध्ययन और व्यापक दृष्टिकोण के बिना प्रस्तुत आगम के आशय को पकड़ना सरल नहीं है।

# सहयोगानुभूति

जैन परम्परा में वाचना का इतिहास बहुत प्राचीन है। आज से १५०० वर्ष पूर्व तक आगम की चार वाचनाएं हो चुकी हैं। देविर्द्धिगणी के बाद कोई सुनियोजित आगम-बाचना नहीं हुई। उसके वाचना-काल में जो आगम लिखे गए थे, वे इस लम्बी अवधि में बहुत ही अव्यवस्थित हो गए। उनकी पुनर्व्यवस्था के लिए आज फिर एक सुनियोजित वाचना की अपेक्षा थी। गणाधिपति पूज्य गुरुदेव श्री तुलसी ने सुनियोजित सामूहिक वाचना के लिए प्रयत्न भी किया था, परन्तु वह सफल नहीं हो सका। अन्ततः हम इसी निष्कर्ष पर पहुंचे कि हमारी वाचना अनुसन्धानपूर्ण, तटस्थ दृष्टि-समन्वित तथा सपरिश्रम होगी, तो वह अपने-आप सामूहिक हो जाएगी। इसी निर्णय के आधार पर हमारा यह आगम-वाचना का कार्य प्रारंभ हुआ।

हमारी इस वाचना के प्रमुख आचार्यश्री तुलसी रहे हैं। वाचना का अर्थ अध्यापन है। हमारी इस प्रवृत्ति में अध्यापन-कर्म के अनेक अंग हैं-पाठ का अनुसंधान, भाषान्तरण, समीक्षात्मक अध्ययन आदि आदि। इन सभी प्रवृत्तियों में गुरुदेव का हमें सिक्किय योग, मार्ग-दर्शन और प्रोत्साहन प्राप्त हुआ है। यही हमारा इस गुरुतर कार्य में प्रवृत्त होने का शक्ति-बीज है।

प्रस्तुत ग्रंथ भगवती का सानुवाद और सभाष्य संस्करण है। प्रथम खण्ड में भगवती के प्रथम दो शतक व्याख्यात हैं। दूसरे खण्ड में तृतीय शतक से सप्तम शतक तक व्याख्यात हैं। तीसरे खण्ड में आठवें शतक से स्यारहवां शतक तक व्याख्यात हैं। मूलपाठ, संस्कृत छाया, हिन्दी अनुवाद, भाष्य और उनके संदर्भ-स्थल तथा परिशिष्ट—ये सब प्रस्तुत संस्करण के परिकर हैं।

भाष्य के श्रुत लेखन, संपादन एवं अनुवाद में मुनि धनंजय कुमार मेरे सहयोगी रहे हैं। संस्कृत छाया का कार्य युवाचार्य महाश्रमण ने किया है। इस कार्य में मुनि विमलकुमारजी उनके सहयोगी रहे हैं। संपादन एवं भाष्य के कार्य में मुनि वीरेन्द्र कुमारजी का भी सहयोग रहा है। इसकी वीक्षा समीक्षा, परिशिष्ट निर्माण, प्रूफरीडिंग आदि में मुनि हीरालालजी ने बहुत श्रम किया है। मुनि दिनेशकुमारजी, मुनि योगेश कुमार जी ने परिशिष्ट निर्माण, प्रूफरीडिंग आदि में तन्मयता से कार्य किया है। पाण्डुलिपि लेखन में अनेक समिणयों ने निष्ठापूर्वक श्रम किया है।

प्रस्तुत ग्रंथ के स्म्म्पादन में अनेक साधु-साध्वियों का योग है। गुरुदेव के वरद हस्त की छाया में बैठकर कार्य करने वाले हम सब संभागी हैं। फिर भी मैं उन सब साधु-साध्वियों के प्रति सद्भावना व्यक्त करता हूं, जिनका इस कार्य में स्पर्श हुआ है।

–आचार्य महाप्रज्ञ

# प्रकाशकीय

मुझे यह लिखते हुए अत्यंत हर्ष हो रहा है कि 'जैन विश्व भारती' द्वारा आगम-प्रकाशन के क्षेत्र में जो कार्य संपन्न हुआ है, वह मूर्धन्य विद्वानों द्वारा स्तृत्य और बहुमूल्य बताया गया है।

हम बत्तीस आगमों का पाठान्तर शब्दसूची तथा 'जाव' की पूर्ति से संयुक्त सुसंपादित मूलपाठ प्रकाशित कर चुके हैं। उसके साथ-साथ आगम-ग्रंथों का मूलपाठ, संस्कृत छाया, हिन्दी अनुवाद एवं प्राचीनतम व्याख्या-सामग्री के आधार पर सुक्ष्म ऊहपोह के साथ लिखित विस्तृत मौलिक टिप्पणों से मंडित संस्करण प्रकाशित करने की योजना भी चलती रही है।

इस शृंखला में आठ ग्रंथ प्रकाशित हो चुके हैं-

१. दसवेआलियं

५. समवाओ

२. उत्तरज्झयणाणि ६. नंदी

३. सूयगडो

७. अनुओगदाराइं

४. ठाणं

८. नायाधम्मकहाओ

आयारो पर संस्कृत में आचारांग-भाष्यम् भी प्रकाशित हो चुका है।

प्रस्तुत आगम **भगवई विआहपण्णत्ती इ**सी शृंखला का महत्त्वपूर्ण आगम है। बहुश्रुत वाचना-प्रमुख **आचार्यश्री** तुलसी एवं अप्रतिम विद्वान् संपादक-भाष्यकार आचार्यश्री महाप्रज्ञ ने जो श्रम किया है, वह ग्रंथ के अवलोकन से स्वयं स्पष्ट होगा।

भगवई विआहपण्णत्ती खण्ड १ में प्रथम दो शतकों का प्रकाशन भाष्य-सहित सन् १९९४ में हो चुका है। सन् २००० में प्रकाशित द्वितीय खंड में तीसरे से सातवें शतक तक का समावेश है। प्रस्तुत तृतीय खंड में आठवें से ग्यारहवें शतक तक की सभाष्य प्रस्तृति है।

श्रद्धेय **युवाचार्यश्री महाश्रमण** के अतिरिक्त मुनिश्री हीरालालजी, मुनिश्री विमलकुमारजी, मुनि धनंजय कुमारजी, मुनि दिनेश कुमारजी, मुनि वीरन्द्र कुमारजी और मुनि योगेश कुमारजी ने इसे सुसज्जित करने में अनवरत श्रम किया है। ग्रंथ की पाण्डुलिपि नैयार करने में आदरणीय समणीवृन्द का बहुत सहयोग रहा है। इसकी कंपोजिंग में सर्वोत्तम प्रिण्ट एण्ड आर्ट के श्री किशन जैन एवं श्री प्रमोद प्रसाद का योग रहा है।

ऐसे सुसम्पादित आगम ग्रंथ को प्रकाशित करने का सौभाग्य जैन विश<mark>्व भारती</mark> को प्राप्त हुआ है। आशा है पूर्व प्रकाशनों की तरह यह प्रकाशन भी विद्वानों की दृष्टि में अत्यंत उपयोगी सिद्ध होगा।

२० अक्टूबर २००५ नई दिल्ली

सिद्धराज भंडारी अध्यक्ष, जैन विश्व भारती, लाडनूं

# संकेत-निदेशिका

|     |      | $\sim$ |       |
|-----|------|--------|-------|
| अणः | −अणः | आग     | दाराड |

अनु.–अनुयोगद्वार

अनु. वृ.-अनुयोगद्वार वृत्ति

आ. चू.–आयार चूला

आ. नि.-आवश्यक निर्युक्ति

आप्टे-Apte's Sanskrit English Dictionary

आव. -- आवश्यक

आव.चू.-आवश्यक चूर्णि

आव. नि. दीपिका-आवश्यक निर्युक्ति दीपिका

आव. वृ.-आवश्यक वृत्ति

आ. हा. वृ.-आचारांग हारिभद्रीय वृत्ति

उत्तर.-उत्तरज्झयणाणि

उत्तर. नि.-उत्तराध्ययन निर्युक्ति

ओव,-ओववाइयं

औप. वृ.-औपपातिक वृत्ति

गो.-गोम्मटसार

जीवा.-जीवाजीवाभिगमे

जै. सि. को.-जैनेन्द्र सिद्धांत कोश

ज्ञाता. वृ.-ज्ञाताधर्मकथा वृत्ति

त. भा.-तत्त्वार्थ भाष्य

त. रा. वा.-तत्त्वार्थ राज वार्तिक

त. सू.-तत्त्वार्थ सूत्र

त. सू. भा.-नत्त्वार्थ सूत्राधिगम भाष्य

त. सू. भा. वृ.-नत्त्वार्थ सूत्राधिगम भाष्य वृत्ति

ति. प.-तिलोग्र पण्णति

नंदी चू.-नंदी चूर्णि

नंदी, मवृ.-नंदी मलयगिरीयावृत्ति

नंदी. हा. वृ.-नंदी हारिभद्रीय वृत्ति

नाया.-नायाधम्मकहाओ

नि. भा.-निशीथ भाष्य

नि. भा. चू.-निशीथ भाष्य चूर्णि

दस/दसवे.—दसवेआलियं

पज्जो.-पज्जोवसणाकप्पो

पण्ण.-पण्णवणा

प्रज्ञा. वृ.-प्रज्ञापना वृत्ति

प्र. सा.-प्रवचनसार

बृ. क. भा.-बृहत्कल्प भाष्य

भ.-भगवती

भ. जो.-भगवती जोड़

भ. वृ.-भगवती वृत्ति

मनु.-मनुस्मृति

राय.-रायपसेणइयं

व्य. भा.-व्यवहारभाष्य

वव.-ववहारो

वि. भा.-विशेषावश्यक भाष्य

वै. सू.-वैशेषिक सूत्र

ष. ख.-षट्खण्डागम

सम.-समवाओ

सूत्र, चू.-सूत्रकृतांग चूर्णि

स्य.-स्यगडो

स्था. वृ.-स्थानांग वृत्ति

( xvi )

अ.-अध्ययन

उ.–उद्देशक

ख.-खण्ड

गा.-गाथा

प.-पत्र

पु.–पुस्तक

पू.-पूर्ति स्थल

पृ.-पृष्ठ

(भा.)-भाष्य

भा,-भाग

सू.-सूत्र

# विषयानुक्रम

|              |                                                 | आठव        | गां शतक            |                                         |                   |
|--------------|-------------------------------------------------|------------|--------------------|-----------------------------------------|-------------------|
| सूत्र        |                                                 | पृष्ठ      | <br>सूत्र          | . ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | पृष्ठ             |
| आमुख         |                                                 | 3-8        | ७३-७८              | दो द्रव्यों की अपेक्षा पुद्गल           | <b>ર</b> ₁૭       |
| थम उद्देशक   |                                                 |            |                    | परिणति पद                               |                   |
|              | संग्रहणी गाथा                                   | G,         | ७९८१               | तीन द्रव्यों की अपेक्षा पुद्गल          | <b>ა</b> ე-ა      |
| }            | पुद्गल परिणति पद                                | ५-६        |                    | परिणति पद                               |                   |
| 1-80         | प्रयोग परिणति पद                                | ६-९        | ८२-८४              | चार द्रव्यों की अपेक्षा पुद्गल          | २८-३              |
| ८-२६         | पर्याप्त अपर्याप्त की अपेक्षा                   | १०-११      |                    | परिणति पद                               |                   |
|              | प्रयोग परिणति पद                                |            | दूसरा उद्देशक      | i                                       |                   |
| <b>७-३</b> १ | शरीर की अपेक्षा प्रयोग                          | ११-१३      | ८६-९५              | आशीविष पद                               | ३२-३              |
|              | परिणति पद                                       | , - , ,    | ९६                 | छद्मस्थ केवली पद                        | ३६ - ३६           |
| २-३४         | इन्द्रिय की अपेक्षा प्रयोग परिणति               | १३         | ९७-१०३             | ज्ञान पद                                | ३७-४              |
|              | पद                                              | , ,        | १०४-११०            | जीवों का ज्ञानित्व-अज्ञानित्व पद        | 80-8              |
| 4            | शरीर और इन्द्रिय की अपेक्षा                     | 88         | १११ <b>-११</b> ४   |                                         | 83                |
| •            | प्रयोग परिणति पद                                | .0         | ११५-११७            |                                         | 88                |
| ĘĘ           | वर्ण आदि की अपेक्षा प्रयोग                      | <b>3</b> 3 | ११८-११९            | काय की अपेक्षा                          | 88-8              |
| . 4          | परिणति पद                                       | 3.0        | १२०-१२२            | सूक्ष्म-बादर की अपेक्षा                 | 86                |
| .v           |                                                 | १५         | १२३-१३०            | पर्याप्त-अपर्याप्त की अपेक्षा           | 83-8              |
|              | प्रयोग परिणति पद                                | 5 3        | १३१-१३8            | भवस्थ की अपेक्षा                        | 80                |
| 16           | इन्द्रिय और <b>वर्ण</b> आदि की अपेक्षा          | 0.0        | १३५-१३७            | भवरिखिक. अभवसिखिक की                    | 80                |
| <i>(</i>     | प्रयोग परिणति पद                                | 8.2        |                    | अपेक्षा                                 |                   |
| ρ            | अयोग पारणात पद<br>शरीर, इन्द्रिय और वर्ण आदि की | 9.5        | १३८                | संजी असंजी की अपेक्षा                   | 80                |
| 18           | अपेक्षा प्रयोग परिणति पद                        | १६         | १३९-१४६            | लब्धि पद                                | 8.9-5             |
| ۱n (۱۵       | अपक्षा प्रयोग परिणात पद<br>मिश्र परिणति पद      | 0 -        | \$80- <b>\$</b> 40 | ज्ञान लब्धि की अपेक्षा ज्ञानित्व        | 90.9              |
| .०-४१        | ,                                               | १०         |                    | अज्ञानित्व पद                           |                   |
| २            | विस्रसा परिणति पद                               | १८         | १५९-१६०            | दर्शन की अपक्षा                         | યુર્ગ-યુ          |
| <b>3</b>     | एक द्रव्य की अपेक्षा पुद्गल                     | १८         | १६१-१६२            |                                         | 63-6              |
|              | परिणति पद                                       |            | १६३                |                                         | <i>હ</i> ે છ      |
| 8            | प्रयोग परिणति पद                                | १९         | १६४                | दान आदि की अपेक्षा                      | <mark></mark> હું |
| PR-80        | मन प्रयोग परिणति पद                             | <b>१</b> ९ | १६५                | बाल आदि वीर्य की अपेक्षा                | ५४-५              |
| 36           | वचन प्रयोग परिणति पद                            | १९         | १६६-१७१            |                                         | <i>ખુ</i> બુ. બુ  |
| १९-६४        | काय प्रयोग परिणति पद                            | २०-२४      | १७२-१७५            |                                         | <b>બુદ્ધ</b> -બુ  |
|              | मिश्र परिणति पद                                 | २४-२५      | १७६                | योग की अपेक्षा                          | 50                |
| ,৩-৩২        | विस्रसा परिणति पद                               | २५         | १७७-१७८            | लंश्या की अपेक्षा                       | 40                |
|              |                                                 |            |                    |                                         |                   |

# ( xviii )

|                  |                                | •               | ,                |                                     |                 |
|------------------|--------------------------------|-----------------|------------------|-------------------------------------|-----------------|
| सूत्र            |                                | पृष्ठ           | सूत्र            |                                     | पृष्ठ           |
| १:७९-१८०         | कषाय की अपेक्षा                | 3C              | आठवां उद्देश     | ₹ <b>7</b>                          |                 |
| १८१              | वेद की अपेक्षा                 | <b>५८</b>       | २९५-३००          | प्रत्यनीक पद                        | ११२-११४         |
| १८२-१८३          | आहारक की अपेक्षा               | <b>५८</b>       | 308              | पांच व्यवहार पद                     | 888-888         |
| १८४- <b>१</b> ९१ | ज्ञान का विषय पद               | ५९-६८           | ३०२              | बंध पद                              | ११९             |
| १९२-१९९          | ज्ञानी का संस्थिति पद          | ६९-७०           | 303-306          | ऐर्यापिथक बंध पद                    | ११९-१२१         |
| २००-२०४          | ज्ञानी का अंतर पद              | ७१-७२           | 30 <b>९-3</b> 88 | सांपरायिक बंध पद                    | १२१-१२६         |
| २०५-२०७          | ज्ञानी का अल्प-बहुत्व पद       | ७२-७३           | ३१५-३२८          | कर्म प्रकृतियों में परीषह समवतार पद | १२६-१३०         |
| २०८-२११          | ज्ञानपर्यव पद                  | ७४              | ३२९-३३९          | सूर्य पद                            | १३०-१३३         |
| २१२-२१४          | ज्ञानपर्यवीं का अल्प-बहुत्व पद | ७४-७५           | 380-388          | ज्योतिष्कों का उपपत्ति पद           | १३३             |
| तीसरा उद्देशव    | 5                              |                 | नौवां उद्देशक    |                                     |                 |
| २१६-२२१          | बनस्पति पद                     | ७६-७९           | ३८५              | बंध पद                              | १३४             |
| २२२-२२३          | जीव प्रदेशों का अन्तर पद       | ৩९-८०           | ३४६-३५३          | विस्रसा बंध पद                      | १३४-१३७         |
| २२४-२२७          | चरम-अचरम पढ                    | ८०              | <b>३५</b> ४      | प्रयोग बंध पद                       | १३८             |
| चौथा उद्देशक     |                                |                 | <b>3</b> 55      | आलापन की अपेक्षा                    | १३९             |
| २२८              | क्रिया पद                      | <b>८</b> १      | ३५६-३६२          | आलीनकरण बंध की अपेक्षा              | १३९-१४१         |
| पांचवां उद्देशक  | 5                              |                 | ३६३-३६५          | शरीर की अपेक्षा                     | १४१-१४२         |
| २३०-२४४          | आजीवक के संदर्भ में            | ८२-९२           | ३६६              | भरीर प्रयोग की अपेक्षा              | १४२-१४३         |
|                  | श्रमणोपासक पद                  |                 | <b>३६७-३८</b> ५  | औदारिक शरीर प्रयोग की अपेक्षा       | १४३-१५०         |
| छट्टा उद्देशक    |                                |                 | '३८६-४०४         | वैक्रिय शरीर प्रयोग की अपेक्षा      | १५०-१५६         |
| २४५-२४७          | श्रमणोपासककृत दान का परिणाम    | લ <b>૩</b> -લુખ | ४०५-४११          | आहारक शरीर प्रयोग की अपेक्षा        | १५६-१५७         |
|                  | पट्                            |                 | 885-888          | तैजस शरीर प्रयोग की अपेक्षा         | १५७-१६०         |
| २४८-२५०          | उपनिमंत्रितपिण्डादि परिभोगविधि | ९५-९६           | ४१९-४३३          | कर्म शरीर प्रयोग की अपेक्षा         | १६०-१६७         |
|                  | पद                             |                 | 838-885          | प्रयोगबंध का देशबंध-सर्वबंध पद      | <b>१६७-१७</b> 8 |
| २५१-२५५          | आलोचनाभिमुख का आराधक पद        | ९६-१००          | दसवां उद्देशक    |                                     |                 |
| २५६-२५७          | ज्योति-ज्वलन पद                | १००             | 883-830          | श्रुतशील पद                         | १७५-१७६         |
| २५८-२६९          | क्रिया पद                      | \$08-803        | ८८१-८६६          | आराधना पद                           | १७७-१८१         |
| सातवां उद्देशक   | <del>,</del>                   |                 | ४६७-४६९          | पुद्गल परिणाम पद                    | १८१-१८२         |
| २७१-२८४          | अन्ययूथिक-संवाद पद             | १०४-१०८         | 800-808          | पुद्रगलप्रदेश का द्रव्यादि भंग पद   | १८२-१८४         |
|                  | अदन की अपेक्षा                 |                 | ४७५-४७६          | प्रदेश परिमाण पद                    | 828             |
| २८५-२९०          | हिंसा की अपेक्षा               | १०८-१०९         | 800-858          | कर्मों का अविभाग परिच्छेट पद        | १८५-१८७         |
| २९१-२९३          | गम्यमान गत की अपेक्षा          | १०९-१११         | 864-88C          | कर्मों का परस्पर नियम-भजना पद       | १८७-१९०         |
|                  |                                |                 | ४९९-५०३          | पुद्गली पुद्गल पद                   | १९०-१९१         |
|                  |                                |                 |                  |                                     |                 |

|                                                           | नौवां                                                                                                                                                                                                          | शतक               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|-----------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                           | पृष्ठ                                                                                                                                                                                                          | सूत्र             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | पृष्ठ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                           | १९५-१९६                                                                                                                                                                                                        | १२०               | सांतर-निरंतर उपपन्न आदि पद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | २६१-२६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| संग्रहणी गाथा                                             | १९७                                                                                                                                                                                                            | १२१-१२२           | सत् असत् उपपन्न आदि पद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | २६२-२६३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                           |                                                                                                                                                                                                                | १२३-१२४           | स्वतः अथवा परतः ज्ञान पद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | २६४-२६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| जम्बूद्वीप पद                                             | १९७                                                                                                                                                                                                            | १२५-१३२           | स्वतः परतः उपपन्न पद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | २६५-२६८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                           |                                                                                                                                                                                                                | १३३-१३६           | गांगेय का संबोधि-पद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | २६८-२६९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ज्योतिष पद                                                | १९८-१९९                                                                                                                                                                                                        | तेत्तीसवां उद्देश | क                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                           |                                                                                                                                                                                                                | १३७-१५५           | ऋषभदत्त देवानंदा पद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | २७०-२८१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| अन्तर्द्वीप पद                                            | २००                                                                                                                                                                                                            | १५६-२८५           | जमालि पद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | २८१-३२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                           |                                                                                                                                                                                                                | चौतीसवां उद्देशक  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| अश्रुत्वा-उपलब्धि पद                                      | २०१-२१८                                                                                                                                                                                                        | २४६-२४८           | एक के वध में अनेक वध पद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ३२४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| श्रुत्वा-उपलब्धि पद                                       | २१८-२२५                                                                                                                                                                                                        | २४९-२५०           | ऋषि के वध में अनंत वध पद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ३२५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                           |                                                                                                                                                                                                                | २५१-२५२           | वैर बंध पद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 3 <b>२५-</b> ३२६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| पार्श्वापत्यीय गांगेय प्रश्न पद                           | २२६                                                                                                                                                                                                            | २५३- <b>२५</b> ७  | पृथ्वीकायिक आदि का आन-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ३२६-३२५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| सांतर-निरन्तर उपपन्न आदि पद                               | २२६-२२७                                                                                                                                                                                                        |                   | पान पद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| प्रवेशन पद                                                | २२७-२६१                                                                                                                                                                                                        | २५८-२६३           | क्रिया पद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | <b>३२७-३</b> २८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                           | दसवां                                                                                                                                                                                                          | शतक               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                           | पृष्ठ                                                                                                                                                                                                          | सूत्र             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ————<br>पृष्ठ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                           | ३३१-३३२                                                                                                                                                                                                        | २४-३८             | देवों का विनयविधि पद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 383-38 <sub>6</sub>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                           |                                                                                                                                                                                                                | <b>3</b> 0,       | अश्व का 'खु-खु' करण पद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 384                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| संग्रहणी गाथा                                             | 333                                                                                                                                                                                                            | ४०-४१             | प्रजापनी भाषा पद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 384-386                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| दिशा पद                                                   | ३३३-३३६                                                                                                                                                                                                        | चतुर्थ उद्देशक    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| शरीर पद                                                   | ३३६                                                                                                                                                                                                            | ४२-६३             | तावित्त्रिंशक देव पद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ३४७-३५३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                           |                                                                                                                                                                                                                | पांचवां उद्देशक   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| संवृत का क्रिया पद                                        | ३३७-३३९                                                                                                                                                                                                        | ६४-९८             | देवों का अंतःपुर के साथ दिव्य-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ३५३-३६१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| योनि पद                                                   | ३३९                                                                                                                                                                                                            |                   | भोग पद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| वेदना पद                                                  | ३३९                                                                                                                                                                                                            | छट्टा उद्देशक     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| भिक्षु प्रतिमा पद                                         | ३४०                                                                                                                                                                                                            | ९९                | सुधर्मा सभा पद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ३६२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| अञ्चल क्ष्मा मिलेन्ड एव                                   | <del>3</del> 80-388                                                                                                                                                                                            | १००-१०१           | शुक्र पद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ३६२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| अकृत्य-स्थान-प्रतिसेवन पद                                 | 40-403                                                                                                                                                                                                         |                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | , , ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| अफ़ृत्य-स्थान-प्रातसवन पद<br>आत्मर्धिक-परर्धिक व्यतिव्रजन |                                                                                                                                                                                                                | ७-३४ उद्देशक      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | , , ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                           | जम्बूद्रीप पद ज्योतिष पद अन्तर्द्रीप पद अश्रुत्वा-उपलब्धि पद शुत्वा-उपलब्धि पद पार्श्वापत्यीय गांगेय प्रश्न पद सांतर-निरन्तर उपपन्न आदि पद प्रवेशन पद संग्रहणी गाथा दिशा पद शरीर पद संवृत का क्रिया पद योनि पद | पृष्ठ             | संग्रहणी गाथा १९५ - १९६ १२१-१२२ १२३-१२८ १९५ १३२-१२८ १२३-१३६ १३३-१३६ १३५-१३२ १३३-१३६ १३५-१९९ तेत्तीसवां उद्देश १३७-१५५ वित्तीसवां उद्देश १३७-१५५ वित्तीसवां उद्देश १३७-१५५ वित्तीसवां उद्देश १३७-१५५ वित्तीसवां उद्देश १३८-२६५ १४६-२४८ १४६-२४८ १४६-२४८ १४९-२५६ २४८-२६३ १४३-२५७ १८९-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२६३ १८५-२५४ १८५-२४४ १८५-२४४ १८५-२४४ १८५-२४४ १८५-२४४ १८५-२४४ १८५-२४४ १८५-२४४ १८५-२४४ १८५-२४४ १८५-२४४ १८५-२४४ १८५-२४४ १८५-२४४ १८५-२४४ १८५-२४४ १८५-२४४ १८५-१४४ १८५-१४४ १८५-१४४ १८५-१४४ १८५-१४४ १८५-१४४ १८५-१४४ १८५-१४४ १८५-१४४ १८५-१४४ १८५-१४४ १८५-१४४ १८५-१४४ १८५-१४४ १८५-१४४ १८५ १८५ १८५ १८५ १८५ १८५ १८५ १८५ १८५ १८५ | पृष्ठ १९५-१९६ १२० संतर-निरंतर उपपन्न आदि पद संग्रहणी गाथा १९७ १२१-१२२ सत् असत् उपपन्न आदि पद १२३-१२८ स्वतः अथवा परतः ज्ञान पद १२३-१२२ स्वतः अथवा परतः ज्ञान पद १३३-१३२ स्वतः परतः उपपन्न पद १३५-१३२ स्वतः परतः उपपन्न पद १३३-१३६ गोगेय का संबोधि-पद ज्योतिष्ठ पद १९८-१९९ तिस्ता उद्देशक श्रुत्वा-उपलब्धि पद १९८-२१५ १८६-२८५ एक के वध में अनेक वध पद श्रुत्वा-उपलब्धि पद १८८-२२५ १८९-२५० व्हिष के वध में अनेक वध पद १९१-२५२ वर वंध पद १९१-२६३ वर वंध पद १९४-२६३ वर वर्ध वर वर वंध पद १९४-२६३ वर वर्ध वर वर्ध वर वर वर्ध वर्ध |

|                |                               | ग्यारहर | त्रां शतक |                           |         |
|----------------|-------------------------------|---------|-----------|---------------------------|---------|
| सूत्र          |                               | पृष्ठ   | सूत्र     |                           | पृष्ठ   |
| आमुख           |                               | ३६७-३६८ |           | दसवां उद्देशक             |         |
|                | संग्रहणी गाथा                 | ३६९     | 90-90     | क्षेत्रलोक पद             | ४०४-४०६ |
|                | पहला उद्देशक                  |         | ९८        | लोकसंस्थान पद             | ४०६     |
| १-४१           | उत्पन्त जीवीं का उपपात आदि पद | ३६९-३८१ | ९९        | अलोकसंस्थान पद            | ४०६     |
|                | दूसरा उद्देशक                 |         | १००-१०८   | लोक-अलोक जीव-अजीव         | ४०७-४१० |
| 8 <b>२-</b> 8३ | शालु आदि जीवों का उपपात आदि   | ३८२     |           | मार्गणा पद                |         |
|                | पद                            |         | १०९       | लोक का परिमाण पद          | ४१०-४११ |
| 8 <b>8-</b> 8६ | तीसरा उद्देशक                 | ३८३     | ११०       | अलोक का परिमाण-पद         | ८११-८१३ |
| 8 <i>0-</i> 8८ | चौथा उद्देशक                  | \$८8    | 888-883   | लोकाकाश में जीव प्रदेश पद | 888-884 |
| ४९-५०          | पांचवां उद्देशक               | ३८५     |           | <b>ग्यारहवां उद्देशक</b>  |         |
| ५१-५२          | छट्ठा उद्देशक                 | ३८६     | ११५-१७३   | सुदर्शन श्रेष्ठी पद       | ८१६-८८१ |
| 43-48          | सातवां उद्देशक                | ३८७     | ,,,,,,    | बारहवां उद्देशक           | 0,400.  |
| ५५-५६          | आठवां उद्देशक                 | ३८८     | १७४-१८५   | ऋषिभद्रपुत्र पद           | ୫୫୧-୫୫६ |
|                | नौवां उद्देशक                 |         | १८६-१९९   | पुद्गल परिव्राजक पद       | ४४६-४५१ |
| ५७-८९          | शिवराजर्षि पद                 | ३८९-४०३ | 364 222   | યુક્તિલા માલ્યાચ્યા કર    | 004 01) |
|                |                               | τ       | गरिशिष्ट  |                           |         |

|                       |                      | पृष्ठ   |
|-----------------------|----------------------|---------|
| १. नामानुक्रम         | (क) व्यक्ति और स्थान | 844-840 |
|                       | (ख) देव              | ८५८-४६२ |
|                       | (ग) पशु-पक्षी        | ४६३-४६४ |
| २. शब्दार्थ एवं श     | ४६५-४६८              |         |
| ३. भाष्य-विषया        | ४६९-४७२              |         |
| <b>४. पारिभाषिक श</b> | 893-870              |         |
| ५, अभयदेवसूरिक        | ४८१-५६८              |         |
| ६. आधारभूत ग्रं       | ५६९-५७५              |         |

# अट्टमं सयं

# आठवां शतक

# आमुख

आठवां शतक सृष्टिवाद, ज्ञान, परामनोविज्ञान और कर्मवाद आदि अनेक सिद्धांतों का सूत्रात्मक शैली में लिखा हुआ महाभाष्य है। जैन दृष्टि से सृष्टि के विषय में आगम साहित्य के आधार पर बहुत कम चिंतन हुआ है। दार्शनिक जगत् में उसकी अभिव्यक्ति भी बहुत कम हुई है। जैन सृष्टि का मौलिक सूत्र है अनेकांतवाद। उसके अनुसार प्रत्येक द्रव्य नित्यानित्य, परिणामीनित्य है। धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय, आकाशास्तिकाय, पुद्गलास्तिकाय और जीवास्तिकाय—ये पांच मूल द्रव्य हैं। इनका एक परमाणु नए सिरे से उत्पन्न नहीं होता और विनष्ट नहीं होता। इनमें परिणमन होता रहता है। वह परिणमन अनित्य है। जैन सृष्टि की व्याख्या का मूल आधार परिणमन अथवा पर्याय है। सर्वथा असत् से सत् की सृष्टि हुई—यह सिद्धांत मान्य नहीं है। सत् से सत् की सृष्टि होती है। पर्याय परिवर्तित होते रहते हैं। नए पर्याय के उत्पन्न होने पर पूर्व पर्याय असत् बन जाता है। इस प्रकार पर्याय वर्तमान काल में सत् रहता है। अर्तात और अनागत की अपेक्षा वह असत होता है।

धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय, आकाशास्तिकाय-इन तीन द्रव्यों का जगत् सदा अव्यक्त रहता है। इनमें सूक्ष्म और एक समयवर्ती पर्यायगत परिवर्तन नहीं होता-व्यंजन पर्याय नहीं होता।

जीव और पुद्भल का जगत् व्यक्त है। इनमें स्थूल और दीर्घकालिक पर्यायगत परिवर्तन होता है इसलिए दृश्य सृष्टि जीव और पुद्गलकृत सृष्टि है।

परिणमन का चक्र निरंतर चलता है। उसके तीन हेतु हैं-प्रयोग, मिश्र और स्वभाव। पृथ्वी, पानी, अग्नि, बायु और वनस्पति की सृष्टि जीव के प्रयोग से होती है इसलिए यह प्रयोगकृत परिणमन से होने वाली सृष्टि है।

सृष्टि के विकास की संकल्पना केवल इस पृथ्वी के आधार पर नहीं होगी, जिस पृथ्वी पर हम रह रहे हैं। पृथ्वीकायिक जीव अपने शरीर का निर्माण करते हैं। उसका स्वरूप बदलता रहता है किन्तु सर्वथा अभाव नहीं होता। जलकायिक जीव जल का निर्माण करते हैं। उसके लिए भी वातावरण की अनुकूलता अपेक्षित रहती है। एकांत स्निग्ध और एकांत रूक्ष काल में अग्नि उत्पन्न नहीं होती। स्निग्ध और रूक्ष का संतुलन होने पर उसकी उत्पत्ति होती है। सृष्टि के आधारभूत सूत्रों को समझने के लिए जीव और पुद्गल के प्रयत्नों को समझना आवश्यक है।

ईश्वरवाद के द्वारा सृष्टि की समस्या का समाधान नहीं हो सकता। सृष्टि के वैचित्र्य की व्याख्या में ईश्वर की सर्वज्ञता, सर्वशक्ति-सम्पन्नता और वीतरागता का दर्शन नहीं होता। परिणमनवाद के आधार पर सृष्टि के वैचित्र्य की सम्यक् व्याख्या की जा सकती है। जीव अपने प्रयत्न से नाना रूपों में परिणत होता है। उस नानात्व में पुद्शल सहयोगी बनता है। एकेन्द्रिय से पंचेन्द्रिय तक की जीव जातियां अपने-अपने शरीर का निर्माण करती हैं। सृष्टि का एक बड़ा भाग जीवच्छरीर है। वनस्पति जगत् से लेकर मनुष्य तक के सभी छोटे-मोटे प्राणी जन्म लेते हैं, नए शरीर को धारण करते हैं, मरते हैं, पुराने शरीर को छोड़ देते हैं। छोड़ा हुआ शरीर अथवा जीवमुक्त शरीर सृष्टि की विचित्रता का दूमरा बड़ा भाग है। शरीर की रचना, इन्द्रियों की रचना, वर्ण, गंध, रस, स्पर्श और संस्थान की रचना जीव स्वयं अपने अनाभोग वीर्य से करता है।

परमाणु का जगत् भी बहुत विशाल है। वे अपने स्वभाव से नानारूपों में परिणत होते रहते हैं। उनके वर्ण, गंध, रस, स्पर्श और संस्थान का परिवर्तन तथा वर्ण आदि में गुणात्मक परिवर्तन होते रहते हैं।

प्रायोगिक परिणमन में कार्य-कारण का सिद्धांत लागू होता है। स्वाभाविक परिणमन में कार्य-कारण का नियम लागू नहीं होता। अनेकांत दर्शन में प्रत्येक घटना के साथ कार्य-कारण की अनिवार्यता नहीं है। न्याय-वैशेषिक दर्शन ईश्वर को सृष्टि का कर्ता मानता है। ईश्वर कर्तृत्व के विषय में पूर्व पंक्तियों में संक्षिप्त विमर्श किया गया है। सृष्टिवाद के लिए द्रष्टव्य सूयगड़ो १/११-६५ का टिप्पण।

पश्चिमी दार्शनिकों ने सृष्टि-रचना और उसमें घटित होंने वाली घटनाओं के विषय में यंत्रवाद और प्रयोजनवाद के अभ्युपगम प्रस्तुत किए हैं। क्या सृष्टि रचना का कोई प्रयोजन है अथवा वह प्रयोजन शून्य है? जर्मन दार्शनिक हेगेल प्रयोजनवादी हैं। वे प्रयोजन को आंतरिक मानते हैं। सृष्टि के विकास के नाना स्तरों पर उसका आभास होता है। यंत्रवादी दार्शनिकों का मत है-सृष्टि का विकास प्राकृतिक नियमों से होता है। प्रयोजन मानवीय मस्तिष्क का प्रत्यय है।

प्रस्तुत प्रकरण में अनेकांत दृष्टि से सृष्टि की व्याख्या की गई है। जगत् की समस्त घटनाओं की व्याख्या एकांत यंत्रवाद और एकांत प्रयोजनवाद से नहीं की जा सकती। परमाणु में होने वाले गुणात्मक परिवर्तन की व्याख्या स्वाभाविक परिणमन के आधार पर की जा सकती है। जीव समृह में होने वाले परिवर्तन की व्याख्या प्रायोगिक परिणमन अथवा आंतरिक प्रयोजन के आधार पर की जा सकती है। सूक्ष्म जीवों का अस्तित्व और उनमें ज्ञान की खोज जैन दर्शन की मौलिक स्थापन है। सूक्ष्म जीव संपूर्ण लोक में व्याप्त है। वे पृथ्वीकाय, अप्काय, वैजयकाय, वायुकाय, वनस्पतिकाय-इन पांच कायों के जीव समूह हैं। उन्हें इन्द्रियज्ञान और अनुमान से नहीं जाना जा सकता। इन्द्रिय ज्ञान और मानसिक ज्ञान के अनंत पर्यायों का सिद्धांत चेतना के असंख्य स्तरों को समझने के लिए बहुत महत्त्वपूर्ण है, यह मनोविज्ञान की नई दिशा को उदघाटित करने वाला सूत्र है। प्रयोग से होने वाली रचना (प्रयोग बंध) का विस्तार से प्रतिपादन किया गया है। शरीर की रचना (शरीर क्रंथ) अर्थर शरीर प्रयोग की रचना (शरीर प्रयोग बंध) परामनोविज्ञान की दृष्टि से बहुत मननीय है।

चूत्र ३६९ में शरीर प्रयोग की रचना के हेतुओं का वर्गीकरण है। उससे ज्ञात होता है कि औदारिक शरीर के प्रयोग की रचना प्रारंभिक निषंचित कोशिका से ही नहीं होती। वह मात्र शरीर रचना का एक घटक तत्त्व है किंतु उसका हेतु नहीं है। औदारिक आदि शरीरों की रचना की वर्गणाएं (घटक तत्त्व) भिन्न-भिन्न हैं। औदारिक आदि शरीरों की कालावधि पर विशद रूप में विचार किया गया है। कर्म शरीर की रचना के हेतुओं पर विस्तृत विचार उपलब्ध है। उससे आचार-शास्त्र का भी गहरा संबंध है।

प्रस्तुत शतक में तत्त्वविद्या के साथ कुछ ऐतिहासिक घटनाओं का भी संकलन है। आजीवकों का स्थिविरों के पास आगमन और उनसे चर्चा, आजीवक के बारह श्रमणोपासकों का नामोल्लेख और उनके आचार का निरूपण आजीवक संप्रदाय के विधि-विधानों की जानकारी के लिए बहुत महत्त्वपूर्ण है। इस प्रसंग में एक उल्लेखनीय तथ्य की ओर हमारा ध्यान आकृष्ट होता है। उवासगदसाओं में श्रावक की आचार संहिता है। उसमें भी उदुम्बर, बड़, पीपल, कठूमर और पाकर आदि पांच फलों तथा प्याज, लहसुन, कंद-मूल आदि के वर्जन का उल्लेख नहीं है। उत्तरवर्ती ग्रंथों में इनके वर्जन पर अधिक बल दिया गया है। क्या उस पर आजीवक के आचार-शास्त्र का प्रभाव नहीं है? मनुस्मृति में भक्ष्य और अभक्ष्य का निरूपण है। उसमें बाह्मण के लिए लहसुन, प्याज आदि का निष्धि है। इसके प्रभाव को भी अस्वीकार नहीं किया जा सकता।

अन्ययूथिकों के साथ भगवान महावीर के स्थविरों के संबाद का उल्लेख सातवें उद्देशक में है। भिन्न-भिन्न संप्रदाय के साधुओं का मिलन, बातांलाए और प्रश्नोत्तर का क्रम सांप्रदायिक उदारता का सूचक है।

प्रस्तृत शतक में विभंगज्ञान का सूत्र ज्ञान मीमांसा की प्राचीन परम्परा का अवशेष है। आगम साहित्य में ज्ञान के संस्थानों का प्रज्ञापन था। उसका अनुमान इस अवशेष से होता है। नंदी सूत्र और उसकी चूर्णि में भी ज्ञान के संस्थानों का इतना स्पष्ट निर्वेश नहीं है। षटखण्डागम में संस्थान का उल्लेख मिलता है। ये संस्थान हठयोग के चक्र की कोटि के हैं। इनके आधार पर अवधिज्ञान तथा मित श्रुत ज्ञान से संस्थानों की खोज का द्वार प्रशस्त होता है।

प्रस्तुत शतक में 'गतिप्रवाद' अध्ययन का उल्लेख है। इस नाम का कोई स्वतंत्र अध्ययन उपलब्ध नहीं है। प्रज्ञापना का सोलहवां पद प्रयोग पद है। उसका एक भाग गतिप्रवाद है। इस प्रकार प्रस्तुत शतक में तन्त्वविद्या के अनेक सूत्र, इतिहास के अनेक प्रसंग और ज्ञानराशि के प्रकीर्ण बिन्दु उपलब्ध होते हैं।

१. म. ८ १२०।

२. उत्त, ३६-१०० सृहमा सब्बलागमि।

३. भ. ८√२०८-२०<u>९</u> ।

४. वही. ८. ४१९-४३३।

५. (क) सागार धर्मामृत २, १३।

<sup>(</sup>ख) योगशास्त्र ३/४२-४३।

उदुम्बर वटप्लक्ष-काकोटुंबर शाखिनाम्। पिष्पलस्य च नाश्नीयात् फलं कृमि कुलाकुलम्॥

अप्राप्नुवन्नन्यभक्ष्यमपि क्षामी बुभुक्षया। न भक्षयति पुण्यातमा, पंचोदुम्बरजं फलम्॥

६. भ. ८ २३० २४२।

१ सत् ५.५

लशुनं गृञ्जनं चैव पलाण्डुं कवकानि च। अभक्ष्याणि द्विजातीनाममेध्यप्रभवाणि च॥

८. भ. ८/१०३।

<sup>9. 7</sup>湖1. 35 (39-95)

अट्टमं सयं : आठवां शतक

पढमो उद्देसो : प्रथम उद्देशक

# मूल

# संगहणी गाथा

पोग्गल २.आसीविस ३. रुक्ख
 ४.किरिय५.आजीव ६,७.फासुकमदत्ते।
 ८.पडिणीय ९. बंध १०.आराहणा य
 दस अद्वमंिम सते॥१॥

# पोञ्गलपरिणति-पदं

 रायगिहे जाव एवं बदासी— कतिविहा णं भंते! पोग्गला पण्णत्ता?
 गोयमा! तिविहा पोग्गला पण्णता, तं जहा—पयोगपरिणया, मीसा-परिणया, वीससापरिणया॥

# संस्कृत छाया

# संग्रहणी भाषा पुद्गलाशीविषरूक्ष-क्रिया आजीवप्रासुकावनानि। प्रत्यनीकबन्धाराधनाश्च दशाष्टमे शते॥१॥

# पुद्गलपरिणति-पदम्

राजगृहे यावत् एवमवादीत्-कतिविधाः भदन्त! पुद्गलाः प्रज्ञप्ताः? गौतम! त्रिविधाः पुद्गलाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा-प्रयोगपरिणताः, मिश्रपरिणताः, विस्तसापरिणताः।

# हिन्दी व्याख्या

### संग्रहणी गाथा

आठवें शतक के दस उद्देशक हैं—१. पुद्यत्व २. आशीविष ३. वृक्ष ४. क्रिया ५. आजीवक ६. प्राप्नुक २. अदन ८. प्रत्यनीक ९. बन्ध १०. आराधना।

# पुद्गलपरिणति-पद

१. 'राजगृह नगर में भगवान् का समब्सरण यावत् गौतम ने इस प्रकार कहा—भन्ते! पुद्गल कितने प्रकार के प्रजम हैं। गौतम! पुद्गल तीन प्रकार के प्रजम हैं. जैसे—प्रयोगपरिणत. मिळपरिणत. विस्नसा-परिणत।

### भाष्य

# १. सूत्र १

प्रस्तुत आलापक में कार्य-कारणवाद के सप्पेक्ष दृष्टिकोण का प्रतिपादन किया गया है। सिद्धसेन गिण ने एक गाधा उद्धृत कर परिणामी (उपादान), निमित्त और निर्वर्तक—इन तीन कारणों का उल्लेख किया है। वैशिषक दर्शन में समवायि, असमवायि और निमित्त ये तीन कारण माने गए हैं। सूत्रकार का प्रतिपाद्य यह है—विस्तसा परिणत द्रव्य कार्य-कारण के नियम से मुक्त होता है। प्रयोग परिणत द्रव्य निमित्त कारण के नियम से मुक्त होता है। प्रिश्र परिणत द्रव्य निमित्त कारण के नियम से मुक्त होता है। प्रिश्र परिणत द्रव्य में निर्वर्तक और निमित्त कारण की संयोजना होर्तर है। इस प्रकार जैन दर्शन में कार्य-कारण का सिद्धांत सापेक्ष है। प्रत्येक कार्य के पीछे कारण खोजने की अनिवार्यता नहीं है।

उमास्वाति ने पुद्रल के कार्यों का वर्गीकरण किया है। उनमें एक कार्य है बंध। परमाणुओं के संयोग और वियोग से अनेक पुद्रल स्कंधों का निर्माण होता है। उस निर्माण या पुद्रल स्कंध की संरचना के तीन हेतु हैं-

- १. प्रयोग
- २. प्रयोग और स्वभाव का मिथ्रण
- ३. स्वभाव।

शरीर की संरचना जीव के प्रयत्न से होती है। वह प्रयोग परिणत द्रव्य है।

सिद्धसेन गणि ने प्रयोग का अर्थ जीव का व्यापार किया है। अकलंक ने प्रयोग का अर्थ पुरुष का शरीर, वाणी और मन का संयोग किया है।

मिश्र परिणत—जीव के प्रयोग और स्वभाव—इन दोनों के योग से जो परिणमन होता है, वह मिश्र परिणत द्रव्य है। सिन्द्रसेन गणि ने मिश्र का अर्थ किया है जीव प्रयोग सहचरित अचेतन द्रव्य की परिणति, जैसे—स्तंभ और घट।

अकलंक ने बंध के दो ही भेद बनलाए हैं। उन्होंने मिश्र का स्वतंत्र

'निर्वर्तको निमित्तं परिणामी च त्रिधेष्यते हेतुः। कुम्भस्य कुम्भकारो, कर्ता मृच्चेति समसंख्यकम्॥ २.भ. व. ८ १-जीक्यापारंण शरीराविनया परिणताः।

१. त. भा. वृ. ५/१<mark>७</mark>

३. त. सू. भा. सू. ५/२४ प्रयोगो जीवव्यापारस्तेन घटितो बंधः प्रायोगिकः।

४. त. रा. वा. ५/२४-प्रयोगः पुरुषकायवाइमनःसंयोगलक्षणः।

त. सृ भा. वृ. ५/२४-प्रयोगविस्त्रसाभ्यां जीवप्रयोगसहचरिताचेतनः इव्यपिणतिलक्षणः न्तमभकुम्भादिर्मिश्रः।

उल्लेख नहीं किया है, उसकी पूर्ति प्रयोग के दो भेद बतलाकर की है—अजीव विषयक प्रायोगिक और जीवार्जिय विषयक प्रायोगिक। अजीव विषयक प्रायोगिक को समझाने के लिए जनुकाष्ठ का उदाहरण दिया है।

सिन्द्रसेन गणि ने भी इस उदाहरण का प्रयोग किया है।\* जीवाजीय विश्वयक प्रायोगिक दो प्रकार के होते हैं—

- १. कमंबंध- जानाबरण आदि का बंध
- २. नोकर्मबंध-औंटारिक आदि शरीर का निर्माण।

अभयदेव सूरि ने मिश्र को समझाने के लिए दो उदाहरण प्रस्तृत किए हैं-

- १. मुक्त जीव का शरीर
- २. औदारिकादि वर्गणाओं का अरीर रूप में परिणमन।

शरीर का निर्माण जीव ने किया है इस्पेलिए वह जीव के प्रयोग से परिणत दृख्य है। स्वभाव से उसका रूपान्तरण होता है इसलिए वह मिश्र परिणत दृख्य है।

औदारिक आदि वर्गणा स्वभाव से निष्यत्न है। जीव के प्रयोग से व शरीर रूप में परिणत होती हैं। इसमें भी जीव का प्रयोग और स्वभाव तोनों का योग है।

उन्होंने स्वयं प्रश्न प्रस्तुत किया-प्रयोग परिणाम और मिश्र परिणाम में क्या अंतर है? उन्होंने समाधान में कहा-प्रयोग परिणाम में भा स्वभाव परिणाम है किन्तु वह विविक्षत नहीं है। रिस्ट्रियेन गणि ने भी मिश्र परिणाम में प्रयोग और स्वभाव∼होनों प्रधान रूप से विवक्षित हैं। इसका उल्लेख किया है 👸

उक्त दोनों व्याख्याओं की संगति कार्य-कारण के संदर्भ में ही बिठायी जा सकती है। मिश्र परिणाम के उठाहरण है घट और स्तंभ। घट के निर्माण में मनुष्य का प्रयत्न है और मिट्टी में घट बनने की स्वभाव है इसितए घट मिश्रपरिणत द्रव्य है। इसकी तुलना वैशेषिक सम्मत समवायि कारण से की जा सकती है।

प्रयोग परिणाम में किसी बाह्य निमित्त की अपेक्षा नहीं होती। उसका निर्माण जीव के आंतरिक प्रयत्न से ही होता है। मिश्र परिणाम में जीव के प्रयत्न के साथ निमित्त कारण का भी योग होता है। स्वभाव परिणाम जीव के प्रयत्न और निमित्त-दोनों से निश्पेक्ष होता है।

सूत्रकार ने प्रयोग परिणत पुक्त द्रव्यों का वर्णन विस्तार से किया है। इससे किलत होता है—जीव अपने प्रयत्न से शर्गर की रचना, इन्द्रिय की रचना, वर्ण का निष्पादन और संस्थान (आकार) की संरचना करता है।

प्रयोग परिणाम से पुरुषार्थवाद और स्वभाव परिणाम से स्वभाववाद फलित होता है। जैन दर्शन अनेकान्तवादी है इसिंगए उसे सापेक्ष दृष्टि से पुरुषार्थवाद और स्वभाववाद-दोनें मान्य है। द्रष्टव्य ८/३८५-३६५ का भाष्या

### शब्द विमर्श

प्रयोग−र्जाव का प्रयत्न . मिश्र–प्रयत्न और स्वभाव दोनों का येंग । विस्रसा–स्वभाव।<sup>८</sup>

# पयोगपरिणति-पदं

- २. पयोगपरिणया णं भेते! पोग्गला कतिविहा पण्णता? गोयमा! पंचिवहा पण्णता, तं जहा— एगिंदियपयोगपरिणया, बेइंदिय-पयोगपरिणया, तेइंदियपयोग-परिणया, चउरिंदियपयोगपरिणया, पंचिंदिय-पयोगपरिणया।
- एगिंदियपयोगपरिणया णं भंते!
   पोग्गला कतिविहा पण्णता?
   गोयमा! पंचविहा पण्णता, तं जहा—
   पुढविकाइयएगिंदियपयोग-परिणया,
   आउकाइयएगिंदिय-पयोगपरिणया,

# प्रयोगपरिणति-पदम्

प्रयोगपरिणताः भवन्तः पृद्गताः किनि-विधाः प्रज्ञप्ताः? गौतमः! पञ्चविधाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा-एकेन्द्रिय-प्रयोगपरिणताः, द्वीन्द्रिय प्रयोग-परिणताः, त्रीन्द्रियप्रयोगपरिणताः, चतुरिन्द्रियप्रयोगपरिणताः, पञ्चेन्द्रिय-प्रयोगपरिणताः।

एकेन्द्रियप्रयोगपरिणताः भदन्त! पुद्गलाः कतिविधाः प्रज्ञसाः? गौतम! पञ्चविधाः प्रज्ञसाः, तद्यथा— पृथ्वी - कायिकैकेन्द्रियप्रयोगपरिणताः अप्कायिकैकेन्द्रियप्रयोग - परिणताः, तेज-

# प्रयोगपरिणति-पद

- भन्ते! प्रयोगपरिणत पृद्यल कितने
  प्रकार के प्रजप्त है?
  गीतम! पांच प्रकार के प्रजप्त हैं, जैसे
  एकेन्द्रियप्रयोगपरिणत, द्वीन्द्रियप्रयोगपरिणत, जीन्द्रियप्रयोगपरिणत,
  चतुरिन्द्रियप्रयोगपरिणत और पंचेन्द्रियप्रयोगपरिणत।
- भन्ते! एकेन्ट्रियप्रयोगपरिणत पुदनल कितने प्रकार के प्रजस हैं?
   गीतम! पांच प्रकार के प्रजस हैं, जैसे-पृथ्वीकायिकएकेन्द्रियप्रयोगपरिणत, तैजस-अप्कायिकएकेन्द्रियप्रयोगपरिणत, तैजस-

- त. स. वा. ५ २४ स द्वेशा अजीवविषयो जीवाजीवविषयश्चेति। तत्रा-जीवविषयो जनकाष्ट्रारि लक्षणः।
- २. त. सृ. भा. वृ. ५. २४ प्रायाभिकः भोवारिकादिशरीरः जनुकाछःदिविषयः।
- त. स. बा. ५/२४--जीवार्जीवविषयः कर्म नोकर्मबंधः। कर्मबंधो
  जानावरणाविरण्यस्य वस्थमाणः। नोकर्मबंधः औदारिकाविविषयः।
- भ. वृ. ८ १ मिश्रकपरिणताः प्रयोगिक्यसाभ्यां परिणताः।
   प्रयोगपरिणाममन्द्रजन्तेः विस्तरस्य स्वभावान्तरमापादिताः मुक्तकडे-थर्गादस्याः। अथवोगरिकाविकणिपस्याः विस्तरयाः निञ्पादिताः संतः

जीवप्रयोगेणेकेन्द्रियादिशरीरप्रभृतिपरिणाममापादिनास्ते सिश्रपरिणताः नन् प्रयोगपरिणामोध्येवविध एव ततः क एषां विशेषः? सन्यंः किन्तु प्रयोगपरिणानेषु विस्ता सत्यपि न विवक्तिना।

- ५. त. सु. भा. द. ५/२१-अत्र चोभयमपि प्राधान्यंन विवक्षितम।
- ६. वही, ५०२४-प्रयोगनिरपेक्षी विस्तरमा बंधः।
- છે. **મ**. ૮ વિ- 3લા
- ८. त. ग. व. २५ २४-विकसमा विधिविपर्यय निपानः पीरुधेय- परिणामापेकं विधिः, नद्विपर्यय विकासाशब्दो निपानो दृष्टव्यः।

तेउकाइयएगिदियपर्यागपरिणया, वाउकाइयएगिदियपर्यागपरिणया, वणस्सङ्काइयएगिदियपयोगपरिणया।

स्कायिकै-केन्द्रियप्रयोगपरिणनाः. वायु-कायिकैकेन्द्रियप्रयोगपरिणनाः. वनस्पति-कायिकैकेन्द्रियः प्रयोगपरिणनाः।

कायिकाकोन्द्रियप्रयोगपरिणतः, वायु-कायिकाकोन्द्रियप्रयोगपरिणतः और वन-स्पतिकायिकाकोन्द्रियप्रयोगपरिणतः।

४.पुढविकाइयएगिंदियपयोगपरिणया णं भते। पोग्गला कतिविहा पण्णता? गोयमा! दुविहा पण्णता, तं जहा— सुहुमपुढविकाइयएगिंदियपयोग -परिणया, बादरपुढविकाइय-एगिंदियपयोगपरिणया य। आउ-काइयएंगिंदियपयोगपरिणया एवं चेव। एवं दुयओ भेदो जाव वणस्स- इकाइया य।।

पृथ्वीकायिकैकेन्द्रियप्रयोगपरिणताःभदन्त ! पुद्गलाः कतिविधाः प्रजमाः?

गौतम ! द्विविधाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—सूक्ष्म-पृथ्वीकायिकैकेन्द्रियप्रयोगपरिणताः,बादर-पृथ्वीकायिकैकेन्द्रियप्रयोग-परिणताश्च । अप्कायिकैकेन्द्रियप्रयोगपरिणताः एवं चैव। एवं द्विकः भेदः यावत वनस्पतिकायिकाण्च। ४. भन्ते! पृथ्वीकायिक एकेन्द्रियप्रयोग-परिणत पृद्गत कितन प्रकार के प्रज्ञस हैं? गौतम! वो प्रकार के प्रज्ञस हैं, जैसे-सूक्ष्म-पृथ्वीकायिक एकेन्द्रियप्रयोगपिणत और बादर-पृथ्वीकायिक एकेन्द्रियप्रयोग-परिणत। अपकायिक एकेन्द्रियप्रयोग-परिणत पृथ्वी-कायिक एकेन्द्रिय प्रयोग-परिणत पृथ्वी-कायिक एकेन्द्रिय प्रयोग-परिणत की भांति यक्तव्य हैं। इसी प्रकार तैजसकाय यावत बनस्पतिकाय के सूक्ष्म

५. बेइंदियपयोगपरिणयाणं पुच्छा। गोयमा! अणेगविहा पण्णत्ता! एवं तेइंदिय-चउरिंदियपयोगपरिणया वि॥ द्वीन्द्रियप्रयोगपरिणतानां पृच्छा। गीतम! अनेकविधाः त्रज्ञमाः। एवं त्रीन्द्रिय-चत्रिन्द्रियप्रयोगपरिणताः अपि।

 ड्रीन्द्रियप्रयोगपरिणत की पृच्छा।
 गौतम! द्वान्द्रियप्रयोगपरिणत अनेक प्रकार के प्रज्ञस हैं। इसी प्रकार त्रीन्द्रिय-चतुरिन्द्रियप्रयोगपरिणत भी अनेक प्रकार के प्रज्ञस हैं।

और बावर इन दो भेडों की वक्तव्यता।

६. पंचिंदियपयोगपरिणयाणं पृच्छा। गोयमा! चउव्विहा पण्णत्ता, तं जहा-नेरइथपंचिंदियपयोगपरिणया, तिरिक्ख मणुस्सदेवपंचिंदिय-पयोगपरिणया॥ पञ्चेन्द्रियप्रयोगपरिणतानां पृच्छा। गौतम! चतुर्विधाः प्रज्ञसाः, तद्यथा— नैरियक-प्रयोगपरिणताः, तिर्यग्-मनुष्य-देवपञ्चेन्द्रियप्रयोगपरिणताः। ६. पंचेन्द्रियप्रयोगणरिणतं की पृच्छा। गीतम! पंचेन्द्रियप्रयोगणरिणतं चार प्रकार के प्रज्ञप्त हैं. जैसे-नेरियक पंचेन्द्रिय-प्रयोगणरिणतं, तिर्वच पंचेन्द्रियप्रयोग-परिणतं, मनुष्य पंचेन्द्रियप्रयोगपरिणतः देव पंचेन्द्रियप्रयोगणरिणतः।

अ. नेरइयपंचिंदियपयोगपरिणयाणं
पुच्छा।
गोयमा! सत्तविहा पण्णत्ता, तं
जहा—रयणप्पभपुढविनेरइयपंचिंदियपयोगपरिणया वि जाव अहेसत्तमपुढविनेरइय - पंचिंदियपयोग परिणया
वि॥

नैरयिकपञ्चेन्द्रियप्रयोगपरिणतानां पृच्छा।

गौतम! सप्तविधाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा--रत्नप्रभः पृथ्वीनैरयिकपञ्चेन्द्रियप्रयोग-परिणताः अपि यावत् अधःसप्तमपृथ्वी-नैरयिकपञ्चेन्द्रिय-प्रयोगपरिणताः अपि। नैरियक पंचेन्द्रियप्रयोगपिणत की
पृच्छा।
गौतम! नैरियक पंचेन्द्रियप्रयोगपिरिणत
सात प्रकार के प्रज्ञम हैं, जैसे-रत्नप्रभापृथ्वी नैरियक पंचेन्द्रियप्रयोगपिरिणत
यावत् अधःसप्तर्मापृथ्वी नैरियक पंचेन्द्रियप्रयोगपिरिणत।

८. तिरिक्ख्नोणियपंचिदियपयोग-परियाणं पुच्छा । गोयमा! तिविहा पण्णत्ता, तं जहा-जलचरतिरिक्ख-जोणियपंचिदिय-पयोगपरिणया, थलचरतिरिक्ख-जोणिय - पंचिदियपयोगपरिण्या.

- तिर्यग्योनिकपञ्चेन्द्रियप्रयोगपरिणतानां पृच्छा।
  गौतम! त्रिविधाः प्रज्ञमाः, तद्यथा— जलचर- तिर्यग्योनिकपञ्चेन्द्रियप्रयोग- परिणताः, स्थलचरितर्यग्योनिक- पञ्चेन्द्रियप्रयोगपरि-णताः, खेचर-
- ८. तिर्यग्योनिक पंचेन्द्रियप्रयोगपरिणत की पृच्छा।
  गौतम! तिर्यक्योनिक पंचेन्द्रियप्रयोगः परिणत तीन प्रकार के प्रजप्त हैं. जैसे-जलचर निर्यक्योनिक पंचेन्द्रियप्रयोगः परिणत. स्थलचर निर्यक्योनिक पंचेन्द्रियप्रयोगः परिणत. स्थलचर निर्यक्योनिक

ख्रहचरतिरिक्ख-जोणियपंचिंदिय-पयोगपरिणया॥

- ९. जलचरतिरिक्ख्जोणियपंचिंदिय-पयोगपरिणयाणं पुच्छा। गोयमा! दुविहा पण्णत्ता, तं जहा— संमुच्छिमजलचरतिरिक्ख-जोणिय-पंचिंदियपयोगपरिणया,गङ्भवकक -तियजलचर - तिरिक्खजोणिय-पंचिंदिय-पयोगपरिणया।।
- १०.थलचरितिरिक्खुजो णियपं चिदिय-पयोजपरिणयाणं पुच्छा। गोयमा! दुविहा पण्णता, तं जहा— चउप्पयथलचरितिरिक्खजोणिपंचिदिय-पयोजपरिणया, परिसप्पथलचरित-रिक्खजोणियपंचिदियपयोजपरिणया॥
- ११.चउप्पयथलचरतिरिक्खुजोणिय-पंचिदियपयोगपरिणयाणं पुच्छा। गोयमा! दुविहा पण्णता, तं जहा— संमुच्छिमचउप्पयथलचरतिरिक्खु-जोणियपंचिदियपयोगपरिणया, गन्भवक्वंतियचउप्पयथलचरतिरिक्ख-जोणियपंचिदियपयोगपरिणया।।
- १२. एवं एएणं अभिलावेणं परिसप्पा दुविहा पण्णत्ता, तं जहा—उरपरिसप्पा य भुय-परिसप्पा य। उरपरिसप्पा दुविहा पण्णत्ता, तं जहा—संमुच्छिमा य गञ्भवक्कंतिया य। एवं भुयपरिसप्पा वि। एवं खहयरा वि॥
- १३. मणुस्सपंचिदियपयोगपरिणयाणं पुच्छा।
  गोयमा! दुविहा पण्णता, तं जहा—
  संसुच्छिममणुस्सपंचिदियपयोगपरिणया, गुज्भवक्कंतियमणुस्सपंचिदियपयोगपरिणया।।

तिर्यग्योनिकपञ्चेन्द्रियप्रयोग-परिणताः।

जलचरतिर्यभ्योनिकपञ्चेन्द्रियप्रयोग-परिणतःनां पृच्छा। गाँतम! द्विविधाः प्रज्ञसाः, तद्यथा— सम्मूर्च्छिमजलचरतिर्यग्योनिकपञ्चेन्द्रिय-प्रयोगपरिणताः, गर्भव्युत्क्रान्तिकजलचर-तिर्यग्योनिकपञ्चेन्द्रियप्रयोगपरिणताः!

स्थलचरितर्यभ्योनिकपञ्चेन्द्रियप्रयोग-परिणतानां पृच्छा। गौनम! द्विविधाः प्रज्ञासाः, तद्यथा-चतुष्पद स्थलचरितर्यभ्योनिकपञ्चेन्द्रिय-प्रयोगपरिणताः, परिसर्पस्थलचरितर्यम्-योनिकपञ्चेन्द्रियप्रयोगपरिणताः।

चतुष्पदस्थलचरितर्यग्योनिकपञ्चेन्द्रिय-प्रयोगपरिणतानां पृच्छा। गौतम! द्विविधाः प्रज्ञमाः, तद्यथा— सम्मू-च्छिमचतुष्पदस्थलचरितर्यग्योनिकपञ्चे-न्द्रियप्रयोगपरिणताः, गर्भव्युत्क्रान्तिक-चतुष्पदस्थलचरितर्यग्योनिकपञ्चेन्द्रिय-प्रयोगपरिणताः।

एवम् एतेन अभिलापेन परिसर्णः द्विविधाः प्रज्ञमाः. तद्यथा—उरः-परिसर्पाश्च, भुजपरिसर्पाश्च। उरःपरि-सर्पाः द्विविधाः प्रज्ञमाः, तद्यथा— सम्मूर्च्छिमाश्च गर्भव्यु-त्क्रान्तिकाश्च। एवं भुजपरिसर्पाः अपि। एवं खेचराः अपि।

मनुष्यपञ्चेन्द्रियप्रयोगपरिणतानां पृच्छा।

गौतमः! द्विविधाः प्रज्ञप्ताः, तदयथा-सम्भू-च्छिममनुष्यपञ्चेन्द्रियप्रयोगपरिणताः. गर्भव्युत्क्रःन्तिकमनुष्यपञ्चेन्द्रियप्रयोग-परिणताः।

- पंचेन्द्रियप्रयोगपरिणतः खंबर (नभचर) तिर्यक्योनिक पंचेन्द्रियप्रयोगपरिणतः।
- जलचर तिर्यक्ष योनिक पंचेन्द्रियप्रयोग-परिणत की पृच्छा।
   गौतम! जलचर तिर्यक्ये निक पंचेन्द्रियप्रयोगपरिणत वो प्रकार के प्रजस हैं, जैसे—सम्मूच्छिम जलचर तिर्यक् योनिक पंचेन्द्रियप्रयोगपरिणत, गर्भाव-क्रान्तिक जलचर तिर्यक्ये निक पंचेन्द्रिय-प्रयोगपरिणत।
- १०. स्थलचर तिर्वक् योनिक पंचेन्द्रिय-प्रयोगपरिणत की पृच्छा। गौतम! स्थलचर तिर्यक्योनिक पंचेन्द्रिय-प्रयोग परिणत दी प्रकार के प्रज्ञप्त हैं. जैसे-चतुष्पद स्थलचर तिर्वक्योनिक पंचेन्द्रियप्रयोगपरिणत, परिसर्घ स्थलचर तिर्यक्योनिक पंचेन्द्रियप्रयोगपरिणत।
- ११. चतृष्पद स्थलचर तिर्यक्योनिक पंचेन्द्रियप्रयोगपरिणत की पृत्रग्रा। गौतम! चतुष्पद स्थलचर निर्यक्योनिक पंचेन्द्रियप्रयोगपरिणत वो प्रकार के प्रकार हैं, जैसे-सम्पृथ्धिम चतुष्पद स्थलचर तिर्यक्योगपरिणत, गर्भावक्रान्तिक चतुष्पद तिर्यक् योनिक पंचेन्द्रियप्रयोगपरिणत, गर्भावक्रान्तिक चतुष्पद तिर्यक् योनिक पंचेन्द्रियप्रयोगपरिणत।
- 3२. इसी प्रकार इस अभिलाप के अनुस्तर परिसर्प वो प्रकार के प्रज्ञप्त हैं, जैसे-उर-परिसर्प और भुज परिसर्प। उर परिसर्प वो प्रकार के प्रज्ञप्त हैं, जैसे-सम्मृच्छिम और गर्भावक्रान्तिक। इसी प्रकार भुज परिसर्प की वक्तव्यता। इसी प्रकार खेचर की वक्तव्यता।
- १३. मनुष्य पंचेन्द्रियप्रयंगपरिणात की पृच्छा।
  गौतम! मनुष्य पंचेन्द्रियप्रयोगपरिणात के प्रकार के प्रक्रम हैं, जैसे-सम्मूच्छिम मनुष्य पंचेन्द्रियप्रयोगपरिणात, गर्भाव- क्रान्तिक मनुष्य पंचेन्द्रियप्रयोगपरिणात।

www.jainelibrary.org

१४. देवपंचिदियपयोगपरिणयाणं पुच्छा। गोयमा! चउव्विद्या पण्णत्ता, तं जहा— भवणावासिदेवपंचिदियपयोग-परिणया, एवं जाव वेमाणिया॥ देवपञ्चेन्द्रियप्रयोगपरिणनानां पृच्छा। गौतम! चतुर्विधाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा–भवन-वासिदेवपञ्चेन्द्रियप्रयोगपरिणनाः, एवं यावन वैमानिकाः।

१५. भवणवासिदेवपंचिंदियपयोग-परिणयाणं पुच्छा! गोयमा! दसविहा पण्णत्ता, तं जहा—असुरकुमारदेवपंचिंदियपयोग-परिणया जाव थणियकुमारदेव-पंचिंदियपयोगपरिणया॥ भवनवासिदेवपञ्चेन्द्रियप्रयोगपरिणतानां पृच्छा। गौतम! दशविधाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा-अस्पर-कुमारदेवपञ्चेन्द्रियप्रयोगपरिणताः यावत् स्तिनितकुमारदेवपञ्चेन्द्रियप्रयोगपरिणताः।

- १६. एवं एएणं अभिलावेणं अट्टविहा वाणमंतरा पिसाया जाव गंधव्वा। जोतिसिया पंचविहा पण्णता, तं जहा-चंदविमाणजोतिसिया जाव विमाणजोतिसिय-देव-पंचिदियपयोग-परिणया। वेमाणिया द्विहा पण्णत्ता, तं जहा-कप्पो-वगवेमाणिया कप्पातीतग-वेमाणिया। कप्पोवगवेमाणिया दुवालसविहा पण्णत्ता, तं जहा-सोहम्मकप्योवअवेमाणिया जाव अच्चयकप्पोवगवेमाणिया। कप्पा-तीतगवेमाणिया द्विहा पण्णत्ता, तं जहा-गवेज्जगकप्पातीतगवेमाणिया, अणुत्तरो ववातियकप्पातीतग-वेमाणिया। गेवेज्जग-कप्पातीत-गवेमाणिया नवविहा पण्णता. जहा-हेट्टिमहेट्टिमगेवेज्जगकप्पातीतग-वेमाणिया जाव उवरिम्यस्वरि-मगेवेज्जग-कप्पातीतगवेमाणिया॥
- एतेन अभिलापेन अष्टविधाः वानमन्तराः पिशाचाः यावत् गन्धर्वाः। ज्योतिष्काः पञ्चविधाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा– चन्द्रविमानज्योतिष्काःयावत् ताराविमान-ज्योतिष्कदेवपञ्चेन्द्रियप्रयोगपरिणताः! वैमानिकाः द्विविधाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा--कल्पोपगर्वमानिकाः कल्पातीतक-वैमानिकाः। कल्पोपगवैमानिकाः द्वादश-विधाः प्रज्ञपाः, तदयथः-सीधमंकल्पोः पगवैमानिकाः यावत् अच्युनकल्पोपग-वैमानिकाः। कल्पानीतक-वैमानिकाः द्विविध: प्रज्ञसाः, नद्यथा-श्रेवेयक-कल्पातीतकवैमानिकाः, अनुनरीपपानिक-कल्पातीतकवैमानिकाः। गैवेयककल्या-तीतकवेमानिकाः नवविधाः प्र**ज**या: तदयधा- अधस्तनाधस्तनग्रैवेयककल्पा-तीतकवेमानिकाः यावत् उपरितनोपरितन-यैवयककल्पानीतकवैमानिकाः।

१७.अणुत्तरोयवातियकप्पातीतगर्वमाणियदेवपंचिंदियपयोगपरिण्या णं भंते!
पोग्भला कतिविहा पण्णता ?
गोयमा! पंचविहा पण्णता, तं जहा—
विजयअणुत्तरोववातियकप्पा-तीतगवेमाणियदेवपंचिंदियपयोग-परिणया
जाव सव्वद्वसिद्ध-अणुत्तरोववातियकप्पातीतगर्वेमाणिय-देवपंचिंदियपयोगपरिणया॥

अनुन्तरापपातिककल्पानीनकवैमानिकः वेयपञ्चेन्द्रियप्रयोगपरिणताः भदन्तः! पुद्गलाः कतिविधाः प्रज्ञप्ताः? गौनमः! पञ्चविधाः प्रज्ञप्ताः, नद्यधानिजयानुन्तरोपपातिककल्पानीनकवैमानिकविषयञ्चेन्द्रियप्रयोगपरिणताः यावत् सर्वार्थसिख्यानुन्तरोपपातिककल्पानीनकवैमानिकवैमानिकवैवपञ्चेन्द्रियप्रयोगपरिणताः।

- १४. देव पंचेन्द्रियप्रयोगपरिणत की पृच्छा। गीतम! देव पंचेन्द्रियप्रयोगपरिणत चार प्रकार के प्रज्ञान हैं, जैसे-भवनवार्या देव पंचेन्द्रियप्रयोगपरिणत, इर्यः प्रकार यावत् वैमानिक देव पंचेन्द्रियप्रयोगपरिणत।
- १५. भवनबासी देव पंचेन्द्रियप्रधागपरिणत की पृच्छा। गीतम! भवनबासी देव पंचेन्द्रियप्रयोग-परिणत दस प्रकार के प्रज्ञप्त हैं, जैसे-असुरकुमार देव पंचेन्द्रियप्रयोगपरिणत यावत स्तिनितकुमार देव पंचेन्द्रियप्रयोग-परिणत।
- १६. इसी प्रकार इस अभिनाप के अनुसार वानमंतर आठ प्रकार के प्रजप्त है -पिशाच यावन गंधवं। ज्योतिष्क पांच प्रकार के प्रज्ञप्त हैं, जैसे-चन्द्रविमान ज्योतिष्क यावत् ताराविमान <u>न्यातिष्क</u> षंचेन्द्रियप्रदोगपरिणत्। वमानिक प्रकार के प्रशंस हैं, जैसे-कल्पोपग-और कल्पातीतगवैमानिक। कल्पोपसवैम'निक बारह प्रकार के प्रजम है, जिसे–सीधर्मकल्पोपगवैमानिक यावत अच्यनकल्पापगविमाधिक। कल्पातीनः भवेमानिक दो प्रकार के प्र<sub>रा</sub>स है, त्रेश-ग्रेवयक कल्पातानगवमानिकः अनत्तरीपपातिक कन्यानीतगढेमानिक। ग्रेवेयक कल्पानीतगढेमानिक नी प्रकार के प्रज्ञप्त हैं. प्रैसे सबसे नीचे वाने कलपातीतगवैमानिक सबसे ऊपर वाले ग्रैवेयक कल्पातींश-वैमानिक।
- १७. भन्ते! अनुत्तरीपपातिक कलपातीलग-वैमानिक देव पंचिन्द्रियप्रयोगपरिणत पुद्गल कितने प्रकार के प्रज्ञम हैं? शौतम! पांच प्रकार के प्रज्ञम हैं. गैसे-विजय अनुनरीपपातिक कलपा-तीतगवैमानिक देव पंचेन्द्रियप्रयोगपरिणत यावत सर्वार्थिसिद्ध अनुनरीपपातिक कलपातीतगवैमानिक देव पंचेन्द्रियप्रयोग-परिणत!

पञ्जत्तापञ्जतं पडुच्च पयोग-परिणति-पदं

१८. सुहुमपढिविकाइयएगिदियपयोगपरिणया ण भेते! पोग्गला कतिविहा
पण्णता?
गायमा! दुविहा पण्णता, तं जहापज्जत्तासुहुमपुढिविकाइयएगिदियपयोगपरिणया य, अपज्जत्तासुहुमपुढिविकाइयएगिदियपयोगपरिणया य।
बादरपुढिवकाइयएगिदियपयोगपरिणया एवं चेव, एवं जाव
वणस्सङ्काइया। एक्केका दुविहा सुहुमा
य, बादरा य, पज्जत्तगा अपज्जत्तगा य
भाणियववा।।

१९., बेइंदियपयोगपरिणयाणं पुच्छा।
गोयमा! दुविहा पण्णत्ता, तं जहा—
पज्जत्तगबेइंदियपयोगपरिणया य.
अपज्जत्तग जाब परिणया य। एवं
तेइंदिया वि., एवं चउरिंदिया वि॥

२०. स्यणप्पभपुढविनेरङ्यपयोगपरिणयाणं पुच्छा।
गोयमा! दुविहा पण्णता, तं जहापज्जतगरयणप्पभ जाव परिणया य,
अपज्जतग जाव परिणया य। एवं जाव
अहेसत्तमा।।

२१. संमुच्छिमजलचरितिरवख-पुच्छा। गोयमा! दुविहा पण्णता, तं जहा-पज्जत्तग अपञ्जत्तग। एवं गन्भ-वक्कंतिया वि! संमुच्छिमचउप्पय-थलचरा एवं चेव। एवं गन्भवक्कंतिया वि। एवं जाव संमुच्छिमखहयर-गन्भवक्कंतिया य। एक्केक्कं पज्जत्तगा अपज्जत्तगा य भाणियव्वा। पर्याप्तापर्याप्तं प्रतीत्य प्रयोगपरिणति-पदम

सूक्ष्मपृथ्वीकायिकैकेन्द्रियप्रयोगपरिणताः भदन्त! पुदगलाः कतिविधाः प्रज्ञमाः?

गौतम! द्रिविधाः प्रज्ञमाः, तद्यथाः पर्यामकस्क्षम् पर्थाकास्यक्षेकास्यक्षेके न्द्रियप्रयोगः परिणताश्च, अपर्यामकस्क्षमपृथ्वीकायिकै - केन्द्रियप्रयोग-परिणताश्च।

बादरपृथ्वीकायिकैकेन्द्रियप्रयोगपरिणताः एवं चैव. एवं यावत् वनस्पतिकायिकाः। एकेके द्विविधाः सूक्ष्माश्च. बादराश्च। पर्यासकाः अपर्यासकाश्च भणितव्याः।

र्द्धान्द्रियप्रयोगपरिणतानां पृच्छा। गौतम! द्विविधाः प्रज्ञासाः, तद्यथा-पर्यामक-द्वीन्द्रियप्रयोगपरिणताश्च. अपर्यामक यावत् परिणताश्च। एवं त्रीन्द्रियाः अपि. एवं चतुरिन्द्रियाः अपि।

रत्नप्रभपृथिवीनैरयिकप्रयोगपरिणतानां पृच्छा। गौतम! द्विविधाः प्रज्ञसाः, तद्वयथा— पर्याप्तक-रत्नप्रभ यावत् परिणताश्चः अपर्याप्तक यावत् परिणताश्चः एवं यावत् अधःसप्तर्मा।

सम्मूच्छिंमजलचरितर्यक्-पृच्छा।
गौतम! द्विविधाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथापर्याप्तकाः, अपर्याप्तकाः। एवं गर्भव्युत्क्रान्तिकाः अपि। सम्मूच्छिंमचतृष्पदस्थलचरः एवं चैव। एवं गर्भव्युत्क्रान्तिकाः
अपि। एवं यावत् सम्मूच्छिंमखेचरगर्भव्युत्क्रान्तिकाश्च। एकैके पर्याप्तकाः
अपर्याप्तकाश्च भणितव्याः।

# पर्याप्त-अपर्याप्त की अपेक्षा प्रयोग परिणति-पद

१८. भन्ते! सृक्ष्म पृथ्वीकायिक एकेन्द्रिय-प्रयोगपरिणत पृद्गल कितने प्रकार के प्रज्ञम हैं? गाँतम! वो प्रकार के प्रजास हैं, तैसे-पर्याप्तक सृक्ष्म पृथ्वीकायिक एकेन्द्रिय-प्रयोगपरिणत और अपर्याप्तक सृक्ष्म पृथ्वीकायिक एकेन्द्रियप्रयोगपरिणत.

इसी प्रकार बादर पृथ्वीकायिक एकेन्द्रिय-प्रयोगपरिणत यावत वनस्पतिकायिक एकेन्द्रिवप्रयोगर्गारणत की वक्तव्यता। इनमें से प्रत्येक दो प्रकार के हैं -सृक्ष्म और बादर। सृक्ष्म और बादर के दो-दो प्रकार हैं-पर्यामक और अपर्यामक।

- १९, ह्रोन्टियप्रयोगपरिणन की पृच्छा। गीतम! क्रीन्द्रिथप्रयोगपरिणन को प्रकार के प्रज्ञम ही, जैसे नवर्धासक क्रीन्टियप्रयोग-परिणत और अपर्थापक क्रीन्टियप्रयोग-परिणत। इसी प्रकार वीन्टिय और चत्रिन्टिय की बक्तव्यता।
- २०. रत्नप्रभा पृथ्वी नैर्यवकप्रयोगपरिणत की पृच्छा। गीतम्! रत्नप्रभा पृथ्वी नेर्यवकप्रयोग-परिणत की प्रकार के प्रकार हैं, कैसे-पर्याप्तक रत्नप्रभा पृथ्वी नेर्यवकप्रयोग-परिणत भीर अपर्याप्तक रत्नप्रभा पृथ्वी नैरयिकप्रयोगपरिणत। इसी प्रकार वावत अधःसम्मापृथ्वीनैरयिक प्रयोगपरिणत।
- २१. सम्मृच्छिंमजलचर तिर्यंच की पृथ्छ।
  गौतम! संमृच्छिंम जलचर तिर्यंच हो प्रकार
  के प्रज्ञास हैं, जैसं-पर्याप्तक और
  अपर्याप्तक, इसी प्रकार गर्भावक्रान्तिक
  जलचर तिर्यंच की वस्तव्यता। इसी प्रकार
  यावत संमृच्छिंम खेचर और
  गर्भावक्रान्तिक खेचर की वस्तव्यता।
  प्रत्येक के पर्याप्तक और अपर्याप्तक भेद

२२. संमुच्छिममणुस्सपंचिदिय-पुच्छा।
गोयमा! एगविहा पण्णत्ताअपज्जत्तगा चेव।।

सम्मूर्च्छिममनुष्यपञ्चेन्द्रिय-पृच्छा। गौतम! एकविधाः प्रज्ञप्ताः, अपर्याप्त-काश्चैव।

२२. संमूच्छिम मनुष्य यंचेन्त्रिय की पृच्छा। गौतम! संमूच्छिम मनुष्य पंचेन्त्रिय एक प्रकार के ही प्रज्ञप्त हैं—वे अपयोधक ही होते हैं;

२३. गब्भवकंतियमणुस्सपंचिदिय
पुच्छा।
गोयमा! दुविहा पण्णत्ता, तं जहापज्जत्तगगब्भवकंतिया वि,
अपज्जत्तग-गब्भकंतिया वि॥

गर्भव्युत्क्रान्तिकमनुष्यपञ्चेन्द्रिय पृच्छा।

गौतम! द्विविधाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा-पर्याप्तकगर्भव्युत्क्रान्तिकाः अपि, अपर्याप्तकगर्भव्युत्क्रान्तिकाः अपि।  रश. गर्भावक्रान्तिक मनुष्य पंचेन्द्रिय की पृष्छा।
 गौतम! गर्भावक्रान्तिक मनुष्य पंचेन्द्रिय दो प्रकार के प्रज्ञम हैं, जैसे-पर्याप्तक गर्भावक्रान्तिक और अपर्याप्तक गर्भा-वक्रान्तिक।

२४. असुरकुमारभवणवासिदेवाणं पुच्छा। गोयमा! दुविहा पण्णत्ता, तं जहा— पञ्जत्तगअसुरकुमार, अपञ्जत्तगः असुरकुमार। एवं जाव थणियकुमारा पञ्जत्तगा अपञ्जत्तगा य॥ असुरकुमारभवनवासिदेवानां पृच्छा। गौतम! द्विविधाः प्रज्ञसाः, तद्यथा— पर्याप्तकासुरकुमाराः, अपर्याप्तकासुर-कुमाराः। एवं यावत् स्तनितकुमाराः पर्याप्तकाः अपर्याप्तकाश्च।

२४. अस्रुरकुमार भवनवार्यः देवां की पृच्छा। गौतमः अस्रुरकुमार भवनवार्या दो प्रकार के प्रज्ञप्त हैं, जैसे-पर्याप्तक अस्रुरकुमार और अपर्याप्तक अस्रुरकुमार। इसी प्रकार यावत् स्तिनितकुमार के पर्याप्तक अपर्याप्तक की वक्तव्यता।

२५. एवं एतेणं अभिलावेणं दुयएणं भेदेणं पिसाया जाव गंधव्वा। चंदा जाव ताराविमाणा। सोहम्म-कप्पोवगा जाव-च्युतो। हेट्टिमहेट्टि-मगेवेज्जकप्पातीत जाव उवरिम-उवरिमगेवेज्ज। विजय-अणुत्तरोववाइय जाव अपराजिय। एवम् एतेन अभिलापेन द्विकेन भेदेन
पिशाचाः यावत् गन्धर्वाः। चन्द्राः यावत्
ताराविमानानि। सौधर्मकल्पोपगाः यावत्
अच्युताः। अधस्तनाधस्तनग्रैवेयक-कल्पातीताः यावत् उपरितनोपरितन-ग्रैवेयकाः। विजया-नुत्तरौपपातिकाः यावत् अपराजिताः। २५. इस प्रकार इस अभिलाप के अनुसार पिशाच यावत् शंधर्व के दो-ता भेद-पर्याप्तक और अपर्याप्तक वश्तव्य हैं। चन्द्र यावत् ताराविमान, सीधर्म कल्पांपण यावत् अच्युत्, सब्सं नीचे वाले ग्रैवेयक कल्पातीतम् यावत् सबस्ये ऊपर वाले ग्रैवेयक कल्पातीतम्। विजय अनुनरौप-पातिक यावत् अपराजित।

२६. सव्वद्वसिद्धकप्पातीत—पुच्छा। गोयमा! दुविहा पण्णत्ता, तं जहा— पज्जत्तासव्वद्वसिद्धअणुत्तरोववाइय, अपज्जत्तासव्बद्व जाव परिणया वि॥

सर्वार्थसिद्धकल्पातीत-पृच्छा। गौनम! द्विविधाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा-पर्याप्तकसर्वार्थसिद्धानुत्तरौपपातिकाः, अपर्याप्तकसर्वार्थयावत् परिणताः अपि।

२६. सर्वार्थसिन्द्र कल्पातीतग की पृच्छा। गौतम! सर्वार्थसिन्द्र कल्पातीतग दो प्रकार के प्रज्ञम हैं, जैसे-पर्याप्तक सर्वार्थसिन्द्र अनुत्तरौपपातिक, अपर्याप्तक सर्वार्थसिन्द्र अनुत्तरौपपातिकप्रयोगपरिणत।

शरीर की अपेक्षा प्रयोग परिणति-पद

सरीरं पडुच्च पयोगपरिणति-पदं २७. जे अपज्जत्तासुहुमपुढविकाइय-एगिदियपयोगपरिणया ते ओरा-लियतेया कम्मासरीरप्ययोग-परिणया। जे पज्जतासुहुम जाव-परिणया ते ओरालिय-तेथा-कम्मा-सरीरप्ययोगपरिणया। एवं जाव चउरिंदिया पञ्जताः नवरं-जे पञ्जसाबादस्वाउकाइयएगिदिय-प्ययोगपरिणया ते ओरालिय-

शरीरं प्रतीत्य प्रयोगपरिणति-पदम् ये अपर्याप्तकसूक्ष्मपृथ्वीकायिकैकेन्द्रिय-प्रयोगपरिणताः ते औदारिक-तैजस-कर्मक-शरीरप्रयोगपरिणताः। ये पर्याप्तकसूक्ष्म यावत् परिणताः ते औदारिक-तैजस-कर्मकशरीर-प्रयोगपरिणताः। एवं यावत् चतुरिन्द्रियाः पर्याप्तकाः, नवरं—ये पर्याप्तक-बादरवायुकायिकै-केन्द्रियप्रयोगपरिणताः ते औदारिक-वैक्रिय नैजस-कर्मकशरीरप्रयोग-परिणताः। शेषं तच्चैव।

२०. जो अपर्याप्त सूक्ष्म पृथ्वीकायिक एकेन्द्रियप्रयोगपरिणत हैं। जो पर्याप्त और कर्मशरीरप्रयोगपरिणत हैं। जो पर्याप्त सूक्ष्म पृथ्वीकायिक एकेन्द्रिय-प्रयोग-परिणत हैं वे औदारिक, तैजस और कर्मशरीरप्रयोगपरिणत हैं। इसी प्रकार यावत् चतुरिन्द्रिय पर्याप्तप्रयोग-परिणत की वक्तव्यता। केवल इतना

विशेष है-जो पर्याप्त बादर वायुकायिक

वेउव्वियतेयाकम्मासरीरप्ययोग-परिणया। सेसं तं चेव।।

२८. ते अपज्जत्तरयणप्पभापुढविनेर-इयपंचिंदियपयोगपरिणया ते वेउव्विय-तेया-कम्भासरीरप्पयोग-परिणया। एवं पञ्जत्तगा वि। एवं जाव अहेसत्तमा॥

२९. ने अपन्जतासंमुच्छिमजलचर जाव

ते

जाव

वि।

जहा जलचरेस चत्तारि

अपज्जता एवं चेवा पज्जत्तगा णं एवं

चेव, नवरं-सरीरगाणि चतारि जहा

बादरवाउकाइयाणं पज्ज-त्त्रगाणं। एवं

एवं

उरपरिसप्पभुयपरिसप्पखह्यरेस्

चत्तारि आलावगा भाणियव्वा॥

आरोलिय-तेया-

गब्भवक्कंतिय-

चउप्पय-

वि

एवं

परिणया ।

परिणया

कम्मासरीर

पज्जत्तगा

भणिया

अपर्याप्तरत्नप्रभापृथ्वीनैर्यिक-पञ्चेन्द्रियप्रयोगपरिणताः ते वैक्रिय-तैजस-कर्मक-शरीरप्रयोगपरिणताः। एवं पर्याप्तकाः अपि। एवं यावत् अधःसप्तमी।

अपर्यातकसम्मुर्च्छिमजलचर यावत परिणताः ते औदारिक-तैजस-कर्मकशरीर यावत परिणताः। एवं पर्याप्रकाः अपि। गर्भव्युत्क्रान्तिकापर्याप्ताः पर्याप्तकाः एवं चैव. नवरं–शरीरकाणि चत्वारि यथा बादरवायुकायिकानां पर्याप्त-कानाम्। एवं यथा जलचरेषु चत्वारः आलापकाः भणिता:। चत्ष्पदोरपरिसर्प-भूजपरिसपं-खेचरेष् अपि चत्वारः आलापकाः मणितव्याः।

चैव।

एवं

- संमुच्छिममणुस्सपंचिदिय-पयोगपरिणया ते आरोलिय-तेया-कम्मासरीरप्ययोगपरिणया। एवं गब्भवक्कंतिया वि । अपज्जत्तगा वि. पज्जत्तगा वि एवं चेव, नवरं-सरीरगाणि पंच भाणियव्वाणि।।
- सम्मुर्च्छिममनुष्यपञ्चेन्द्रियप्रयोग-परिणताः तं औदारिक-तैजस-कर्मकशरीर-प्रयोगपरिणताः। एवं गर्भव्युत्क्रान्तिकाः अपि। अपर्याप्तकाः अपि, पर्याप्तकाः अपि चैव. नवरं-शरीरकाणि भणितव्यानि।
- ३१. जे अपज्जताअसुरकुमारभवण-वासि जहा नेरइया तहेव। एवं पज्जत्तभा वि। एवं दुयएणं भेदेणं जाव थणियकुमारा। एवं पिसाया जाव

ये अपर्याप्तकास्रक्रमारभवनवासिनः यथा नैरियकाः तथैव। एवं पर्याप्तकाः अपि। एवं द्विकेन भेदेन यावत् स्तनितकुमाराः। एवं पिशाचाः यावत् ग<mark>न्धर्वाः। चन्द्राः यावत्</mark>

- एकेन्द्रियप्रयोग-परिणत हैं वे औदारिक. वैक्रिय, तैजस और कर्मशरीरप्रयोग-परिणत हैं--शेष जो अपर्याप्त बादर वायुकायिक एकेन्द्रिय-प्रयोगपरिणत हैं वे ओदारिक, तैजस और कर्मशरीरप्रयोग-परिणत हैं।
- २८. जो अपर्याप्त रत्नप्रभा पृथ्वी नैरयिक पंचेन्द्रियप्रयोगपरिणत हैं वे विक्रिय, तैजस और कर्मशरीरप्रयोगपरिणत हैं। इसी प्रकार पर्याप्त रत्नप्रभा पृथ्वी नैरयिक पंचेन्द्रियप्रयोगपरिणत की वक्तव्यता। इसी प्रकार वावत अधःसप्तमी पर्ध्वा पंचेन्द्रियप्रयोगपरिणत नैरयिक । वक्तव्यता।
- २९. जो अपर्याप्त संमूर्च्छिम जलचर तियँच पंचेन्द्रियप्रयोगपरिणत हैं वे औदारिक. तैज्स और कर्मशर्र रप्रयोगपरिणत हैं। इसी प्रकार पर्याप्त संमुच्छिम जलचर पंचेन्द्रिय प्रयोगपरिणत वक्तव्यतः। इसी प्रकार पर्याप्त गर्भाव-क्रान्तिक जलचर तिर्यंच पंचेन्द्रियप्रयोग-परिणत की वक्तव्यता। केवल इतना विशेष है कि बादर वायकायिक की भांति शरीर चार होते हैं। जैसे-जलवर के चार आलापक कहे गए हैं वैसे ही चतुष्पद उरअरिसर्प, भूजपरिसर्प और खूंचर के भी चार आलापक वक्तव्य हैं।
- ३०. जो संभृच्छिम मनुष्य पंचेन्ट्रियप्रयोग-परिणत हैं वे औदारिक, तैजस और कर्मशरीरप्रयोगपरिणत हैं। इसी प्रकार गर्भावक्रान्तिक मनुष्य पंचेन्द्रियप्रयोग-परिणत की वक्तव्यता। इसी प्रकार अपर्यापक की बक्तव्यता। पर्यापक की वक्तव्यता भी इसी प्रकार है। केवल इतना विशेष है कि पांच शरीर वक्नल्य हैं।
- ३१, तो अपर्याप्त असुरकुमार भवनवासी-प्रयोगपरिणत हैं वे नैर्यिक की भांति वकतव्य हैं। इसी प्रकार पर्याप्त असूर-भवनवासीप्रयोगपरिणन

गंधव्वा। चंदा जाव तारा-विमाणा। सोहम्मकप्पो जावच्चओ हेट्टिमहेट्टिमगेवेज्जग जाव उवरिम-उवरिमगेवेज्जग्। विजयअणुत्तरो-वबाइय जाव सव्बद्धसिद्धअणुत्तरो-ववाइय। एक्केक्के दुयओ भाणियव्वो जाव जे सव्बद्धसिन्द्रअण्तरोववाइयकप्पातीतग-वेमाणियदेवपंचिदियपयोगपरिण्या वेउब्विय-तेया- कम्मा - सरीरप्ययोग-परिणया 🗓

ताराविमानानि। सौधर्मकल्पः यावदच्युतः। अधस्तनाधस्तनग्रैवेयक यावत् उपरि-त-नोपरितनग्रैवेयकः। विजयानुत्तरौपपातिक यावत् सर्वार्धसिद्धानुत्तरौपपातिकः। एकै-करिमन् द्विकः भेदः भणितव्यः यावत् ये पर्याप्तकः - सर्वार्धसिद्धानुत्तरौपपातिक-कल्पातीतकवैमानिकदेवपञ्चेन्द्रियप्रयोग-परिणताः ते वैक्रिय-तेजस्क-कर्मकशरीर-प्रयोगपरिणताः।

वक्तव्यता। इसी प्रकार दो-दो भेद के अनुसार यावत् स्तनितकमार भवन-वासीप्रयोगपरिणत की वक्तव्यता। इसी प्रकार पिशाच यावन गंधर्व वक्तव्यता। चन्द्र यावत् ताराविमान की वक्तव्यतः। सौधर्म कल्प यावन अच्यन की वक्तव्यता। सबसे नोचे वाले ग्रैवेयक यावत् सबसे ऊपर वाले ग्रैवेयक की वक्तव्यतः। विजय अनुत्तरौपपातिक यावत् सर्वार्थसिन्द्र अनुत्तरीपपातिक की वक्तव्यता। प्रत्येक के अपर्याप्त और पर्याप्त-ये दे भेद बक्तव्य हैं थावत जो सर्वार्धीसन्द्र अनुनशंपपातिक कल्पातीतगवैमानिक . दव पंचेन्द्रिय प्रयोगपरिणत हैं व वैक्रिय, तैजस और कर्मशरीरप्रयोगपरिणत हैं।

इंदियं पडुच्च पयोगपरिणति-पदं

३२. जे अपज्जत्तासुहुमपुढविकाइयएगिंदियपयोगपरिणया ते फासिंदियपयोगपरिणया जे पज्जत्तासुहुमपुढविकाइय एवं चेव। जे
अपज्जत्ताबादरपुढविकाइय एवं चेव।
एवं पज्जत्तगा वि। एवं चउक्कएणं
भेदेण जाव वणस्सति-काइया।

इन्द्रियं प्रतीत्य प्रयोगपरिणति-पदम् ये अपर्यासकसूक्ष्मपृथ्वीकायिकैकेन्द्रिय-प्रयोगपरिणताः ते स्पर्शनेन्द्रियप्रयोगपरि-णताः, ये पर्यासकसूक्ष्मपृथ्वीकायिकाः एवं चैव। ये अपर्यासकबादरपृथ्वीकायिकाः एवं चैव। एवं पर्यासकाः अपि। एवं चंतुष्केण भेदेन यावत् वनस्पतिकायिकाः।

३३. जे अपज्जत्ताबेइंदियपयोग-परिणया ते जिन्भिंदियफासिंदिय-पयोगपरिणया, जे पज्जत्ताबेइंदिय एवं चेव। एवं जाव चउरिंदिया, नवरं-एक्केक्कं इंदियं वइदेयव्वं॥ ये अपर्यासकद्वीन्द्रियप्रयोगपरिणताः ते जिह्नेन्द्रिय-स्पर्शेन्द्रियप्रयोगपरिणताः, ये पर्याप्तकद्वीन्द्रियाः एवं चैव। एवं यावत् चतुरिन्द्रियाः, नवरं-एकैकम् इन्द्रियं विधेतव्यम्।

३४. जे अपज्जत्तरयणप्पभपुढवि-नेरइय-पंचिंदियपयोगपरिणया ते सोइंदिय-चित्रदेवय - घाणिंदिय-जिन्भिंदिय -फार्सिदियपयोगपरिणया। एवं पज्जत्तगा यं अपर्याप्तरत्नप्रभापृथ्वीनैरयिक पञ्चे-न्द्रिय-प्रयोगपरिणताः ते श्रोत्रेन्द्रिय-चक्षुरिन्द्रिय - घ्राणेन्द्रिय - जिह्नेन्द्रिय-स्पर्शेन्द्रियप्रयोग-परिणताः। एवं पर्याप्तकाः

# इंद्रिय की अपेक्षा प्रयोग परिणति-पद

३२. जो अपर्याप्त सृक्ष्म पृथ्वीकायिक एकेन्द्रियप्रयोगपरिणत हैं हे स्पर्शनिन्द्रिय- प्रयोगपरिणत हैं हे स्पर्शनिन्द्रिय- प्रयोगपरिणत हैं हिस्मी प्रकार पर्याप्त स्कृम पृथ्वीकायिक एकेन्द्रियप्रयोग- परिणत की वक्तव्यता। इसी प्रकार प्रयोगपरिणत की वक्तव्यता। इसी प्रकार पर्याप्त पृथ्वीकायिक एकेन्द्रियप्रयोग- परिणत की वक्तव्यता। इस प्रकार चार- चार भेदों के अनुसार यावन वनस्पति- काथिक एकेन्द्रियप्रयोगपरिणत की वक्तव्यता।

- ३३. जो अपर्याप्त द्वीन्द्रियप्रयोगपरिणत है वे रसनेन्द्रिय और स्पर्शनिन्द्रियप्रयोगपरिणत हैं। इसी प्रकार पर्याप्त द्वीन्द्रिय प्रयोग-परिणत की वक्तव्यता। इसी प्रकार यन्वत् चतुरिन्द्रियप्रयोगपरिणत की वक्तव्यता। केवल इतना विशेष है— त्रीन्द्रिय और चतुरिन्द्रिय में क्रमशः एक-एक इन्द्रिय की वृद्धि करनी चाहिए।
- ३१. जो अपर्याप्त रत्नप्रभा नैरयिक पंचेन्द्रियप्रयोगपरिणत हैं वे श्रोत्रेन्द्रिय-चक्षुरिन्द्रिय-घ्राणेन्द्रिय-रस्पनेन्द्रिय और स्पर्शनन्द्रियप्रयोगपरिणत हैं। इसी प्रकार

वि। एवं सब्बे भाणियब्बा तिरिक्ख-जोणिय-मणुस्स-देवा जाव जे पज्जत्तासब्बद्धिसिद्ध-अणुत्तरोवबाइय कप्पातीत - गवेमाणियदेव-पंचिदियपयोगपरिणया ते सो-इंदिय -चक्खिदिय - धाणिदिय-जिब्भिदिय -फासिंदियपयोग-परिणया॥ अपि। एवं सर्वे भणितव्याः। तिर्यग्योनिक-मनुष्य-देवाः यावत् ये पर्याप्तकसर्वार्थ-सिद्धानुत्तरौपपातिक - कल्पातीतक-वैमानिकदेवपञ्चेन्द्रियप्रयोगपरिणनाः ते श्रोत्रेन्द्रिय - चक्षुरिन्द्रिय - प्राणेन्द्रिय-जिक्केन्द्रिय-स्पर्शेन्द्रिय-प्रयोगपरिणनाः।

पर्याप्त रत्नप्रभा पृथ्वी नैरियक पंचेन्द्रिय-प्रयोगपरिणत की वक्तव्यता। इसी प्रकार शेष सब की वक्तव्यता। तिर्यण योनिक, मनुष्य और देव यावत् जो पर्याप्त सर्वार्थ-सिद्ध अनुनरीयपातिक कल्पातीतग-वैमानिक देव पंचेन्द्रियप्रयोगपरिणत हैं वे श्रोत्रेन्द्रिय-चक्षुरिन्द्रिय-च्राणेन्द्रिय-रसनेन्द्रिय और स्पर्शनिन्द्रियप्रयोगपरिणत हैं।

# सरीरं इंदियं च पडुच्च पयोग-परिणति-पदं

३५. जे अपञ्जत्तासुहुमपुढविकाइय-एमिंदियओरालिय - तेया - कम्मा-सरीरप्पयोगपरिणया ते फासिं-दियपयोगपरिणया जे पज्जत्ता-सुहुम एवं चेव। बादरअपज्जत्ता एवं चेव। एवं पज्जत्तगा वि।

# शरीरम् इन्द्रियं च प्रतीत्य प्रयोग-परिणति-पदम

ये अपर्याप्तकसूक्ष्मपृथ्वीकायिकैकेन्द्रि-यौदारिक-तेजस्क-कर्मक शरीरप्रयोग-परिणताः ते स्पर्शेन्द्रियप्रयोगपरिणताः। ये पर्याप्तक-सूक्ष्म एवं चैव। बादरापर्याप्तकाः एवं चैव। एवं पर्याप्तकाः अपि।

एवं एतेण अभिलावेणं जस्स जित इंदियाणि सरीराणि य तस्स ताणि भाणियव्वाणि जाव जे पज्जत्ता-सव्बद्धसिद्ध - अणुत्तरोववाइयकप्पा-तीतगवेमाणिय देवपंचि दियवेउव्विय-तेयाकम्मासरीरप्पयोगपरिणया ते सोइंदियचिन्खंदिय जाव फासिंदियप्पयोगपरिणया। एवम् एतेन अभिलापेन यस्य यति इन्द्रियाणि शरीराणि च तस्य तानि भणितव्यानि यावत् ये पर्याप्तकसर्वार्थिसिद्धानुत्तरौपपातिक-कल्पातीतकवैमानिकदेवपञ्चेन्द्रिय-वैक्रिय-तेजस्क-कर्मकशरीरप्रयोगपरिणताः ते श्रोवेन्द्रिय - चक्षुरिन्द्रिय यावत् स्पर्शेन्द्रियप्रयोगपरिणताः।

# वण्णादिं पडुच्च पयोगपरिणति-पदं

३६. ने अपज्जत्तासुहुमपुढविक्का-इयएिंगेवियपयोगपरिणया ते वण्णओ कालवण्णपरिणया वि. नील-लोहिय-हालिह-सुक्कि-लवण्णपरिणया वि; गंधओ सुन्भि-गंधपरिणया वि, दुन्भि-गंधपरिणया वि; रसओ तित्तरस-परिणया वि, कडुयरसपरिणया वि, कसाय-रसपरिणया वि, अंबिलरस-परिणया वि, महुररसपरिणया वि; फासओ कक्खडफासपरिणया वि.

# वर्णादिं प्रतीत्य प्रयोगपरिणति-पदम्

यं अपर्यासकसूक्ष्मपृथ्वीकायिकैकेन्द्रिय-प्रयोगपरिणताः ते वर्णतः कालवर्ण-परिणताः अपि, नील-लोहित-हारिद्र-शुक्लवर्णपरि-णताः अपि, गन्धनः सुरिभ-गन्धपरिणताः अपि, दुरिभगन्धपरिणताः अपि, रसतः तिक्तरसपरिणताः अपि, कटुकरसपरिणताः अपि, कषायरस-परिणताः अपि, आम्लरस-परिणताः अपि, मधुररसपरिणताः अपि, स्पर्शतः कक्खट-स्पर्शपरिणताः अपि, मृदुकस्पर्शपरिणताः-

# शरीर और इन्द्रिय की अपेक्षा प्रयोग परिणति-पद

३५. जो अपर्याप्त सृक्ष्म पृथ्वीकायिक एकेन्द्रिय औदारिक, तेजस, कर्मणरीर- प्रयोगपरिणत हैं वे स्पर्शनिन्द्रियप्रयोज- परिणत हैं। इसी प्रकार पर्याप्त सूक्ष्म पृथ्वीकायिक एकेन्द्रिय औदारिक, तेजस, कर्मशरीरप्रयोगपरिणत की वक्तव्यता। इसी प्रकार बादर अपर्याप्त पृथ्वीकायिक एकेन्द्रिय औदारिक-तेजस-कर्मशरीर- प्रयोगपरिणत की वक्तव्यता।

इसी प्रकार बादर पर्याप्त पृथ्वीकायिक एकेन्द्रिय औदारिक-तैजन्म-कर्मश्ररीर-प्रयोगपरिणत की वक्तव्यता। इसी प्रकार इस अभिलाप के अनुसार जिसके जितनी इन्द्रियां और शरीर हैं उसके वे सब वक्तव्य हैं यावत जो पर्याप्त सर्वार्थिखद्ध अनुत्तरीपपातिक कल्पातीतगवैमानिक देव पंचेन्द्रियवैक्रिय, तैजस, कर्मशर्रीरप्रयोग-परिणत हैं वे श्रोत्रेन्द्रिय-चक्षुरिन्द्रिय यावत स्पर्शनिन्दियप्रयोगपरिणत हैं

# वर्ण आदि की अपेक्षा प्रयोग परिणति-पद

३६. जो अपर्याप्त सृक्ष्म पृथ्वीकायिक एकेन्द्रियप्रयोगपरिणत हैं वे वर्ण से काल वर्ण परिणत भी हैं, नील, लाल, पीत और शुक्ल वर्ण परिणत भी हैं, तुर्गन्ध परिणत भी हैं, रस से तिक्तरस परिणत भी हैं, कप्तय रस परिणत भी हैं, कप्तय रस परिणत भी हैं, अमल रस परिणत भी हैं, स्पर्श से कटोर स्वर्श परिणत भी हैं, स्वर्श से कटोर स्वर्श परिणत भी हैं, स्वर्श से कटोर स्वर्श

मउय-फासपरिणया वि. गरुयफास-परिणया वि, लह्यफासपरिणया वि, सीतफासपरिणया वि,उसिण-फासपरिणया वि. णिद्धफास-परिणया वि, लुक्खफासपरिणया वि; संठाणओ परिमंडलसंठाण-परिणया वि, वट्ट-तंस-चउरंस-आयतसंठाणपरिणया वि। जे पज्जतासुहमपुढवि एवं चेव। एवं जहाणुपूर्वीए नेयव्व जाव पज्जतासब्बट्ट - सिद्धअणूत्तरो-ववाइय ते परिणया वण्णुओ • कालवण्णपरिणया ਰਿ जाव आयतसंठाणपरिणया वि॥

अपि, गुरुकस्पर्श-परिणताः अपि, लघु-कस्पर्शपरिणताः अपि, शीतस्पर्शपरिणताः अपि, उष्णस्पर्श- परिणताः अपि, स्निग्धस्पर्शपरिणताः अपि, रूक्षस्पर्श-परिणताः अपि, संस्थानतः परिमण्डल-संस्थानपरिणताः अपि, वृत्त- त्र्यस-चतुरस्रायत-संस्थानपरिणताः अपि। ये पर्याप्तकसूक्ष्मपृथिवी एवं चैव। एवं यथानुपूर्व्या नेतव्यं यावत् ये पर्याप्तक-सर्वार्थसिद्धानुत्तरौपपातिक यावत् परिणताः ते वर्णतः कालवर्णपरिणताः अपि यावत् आयत्रसंस्थानपरिणताः अपि। गुरु स्पर्श परिणत भी हैं, लघु स्पर्श परिणत भी हैं, शीत स्पर्श परिणत भी हैं, उष्ण स्पर्श परिणत भी हैं, स्निन्ध स्पर्श परिणत भी हैं, स्कक्ष स्पर्श परिणत भी हैं, संस्थान से परिमण्डल संस्थान परिणत भी हैं, वृत्त-त्र्यस्य-चतुरस्र-आयत संस्थान परिणत भी हैं।

इसी प्रकार पर्याप्त सूक्ष्म पृथ्वीकायिक एकेन्द्रियप्रयोगपरिणत की बक्तव्यता। इसी प्रकार क्रमशः ज्ञातव्य है यावत् जो पर्याप्त सर्वार्थिसद्ध अनुसरीपपातिक देव पंचेन्द्रियप्रयोगपरिणत हैं वे वर्ण से काल वर्ण परिणत भी हैं यावत् आयत संस्थान परिणत भी हैं।

## सरीरं वण्णदिं च पडुच्च पयोग-परिणति-पदं

३७. जे अपज्जत्तासुहुमपुढविक्काइयएजिंदियओरालिय-तेया-कम्मासरीरपयोगपरिणया ते वण्णओ कालवण्णपरिणया वि जाव आयतसंठाणपरिणया वि।
जे पज्जत्तासुहुमपुढविक्काइय एवं चेव।
एवं जहाणुपुर्व्वीए नेयव्वं, जस्स जइ
सरीराणि जाव जे पज्जत्तासव्व द्वसिद्धअणुत्तरोववाइयकप्पातीतगवेमाणिदेव -पंचिंदिय - वेउव्विय तेया-कम्मा-सरीरपयोग-परिणया। ते
वण्णओ कालवण्णपरिणया वि।।

## शरीरं वर्णादि च प्रतीत्य प्रयोग-परिणति-पदम

ये अपर्याप्तकसूक्ष्मपृथ्वीकायिकैकेन्द्रि-यौदारिक - तेजस्क - कर्मकशरीरप्रयोग-परिणताः ते वर्णतः कालवर्णपरिणताः अपि यावत् आयतसंस्थानपरिणताः अपि। ये पर्याप्तकसूक्ष्मपृथ्वीकायिक एवं चैव। एवं यथानुपूर्व्या ज्ञातव्यम्, यस्य यति शरीराणि यावत् ये पर्याप्तकसर्वार्थ-सिद्धानुत्तरौपपातिक - कल्पातीतक-वैमानिकदेव-पञ्चेन्द्रिय-वैक्रिय-तेजस्क-कर्मकशरीर-प्रयोगपरिणताः। ते वर्णतः कालवर्ण-परिणताः अपि, यावत् आयत-संस्थानपरिणताः अपि।

## शरीर और वर्ण आदि की अपेक्षा से प्रयोग परिणति-पद

३७. जो अपर्याप्त सूक्ष्म पृथ्वीकायिक एकेन्द्रिय औदारिक तैजस और कर्मशरीरप्रयोगपरिणत हैं वे वर्ण से काल वर्ण परिणत भी हैं यावत् आयत संस्थान परिणत भी हैं।

इसी प्रकार पर्याप्त सूक्ष्म पृथ्वीकायिक एकेन्द्रिय औदारिक. तैजस और कर्मशरीरप्रयोगपरिणत की वक्तव्यता। इसी प्रकार यथाक्रम ज्ञातव्य हैं, जिसके जितने शरीर हैं वे वक्तव्य हैं यावत् जो पर्याप्त सर्वार्थिसिद्ध अनुतरीपपातिक कल्पातीतगवैमानिक देव पंचेन्द्रियवैक्रिय-तैजस और कर्मशरीरप्रयोगपरिणत हैं वे वर्ण से काल वर्ण परिणत भी हैं यावत् आयत संस्थान परिणत भी हैं।

## इंदियं वण्णादिं च पडुच्च पयोग-परिणति-पदं

३८. जे अपज्जत्तासुहुमपुढिविक्का-इय - एशिंदियफासिंदियपयोग-परिणया ते वण्णओ कालवण्ण-परिणया वि जाव आयतसंठाण-परिणया वि। जे पज्जत्तासुहुमपुढिविक्काइय एवं चेव। एवं जहाणुपुर्व्वीए जस्स जित इंदियाणि तस्स ति भाणियव्वाणि जाव जे पज्जत्ता-सव्बद्धसिद्धअणुत्तरोववाइय-कप्पातीतग-वेमाणिय देवपंचिंदिय-

## इन्द्रियं वर्णादि च प्रतीत्य प्रयोग-परिणति-पदम्

अपर्याप्तकसूक्ष्मपृथ्वीकायिकैकेन्द्रिय-परिणतास्ते स्पर्शेन्द्रियप्रयोग वर्णतः कालवर्ण-परिणताः अपि यावत आयतसंस्थानपरिणताः अपि। ये पर्याप्तकसूक्ष्मपृथ्वीकायिक एवं चैव। एवं यथानुपूर्व्या यस्य यति इन्द्रियाणि तस्य तति भणितव्यानि ये यावत् सर्वार्थसिद्धानुत्तरौपपातिककल्पातीतक-वैमानिकदेव-पञ्चेन्द्रियश्रोत्रेन्द्रिय यावन

## इन्द्रिय और वर्ण आदि की अपेक्षा प्रयोग परिणति-पद

३८. जो अपर्याप्त सूक्ष्म पृथ्वीकायिक एकेन्द्रिय स्पर्शनेन्द्रियप्रयोगप्रिणत हैं वे वर्ण से काल वर्ण परिणत भी हैं यावत् आयत संस्थान परिणत भी हैं।

इसी प्रकार पर्याप्त सूक्ष्म पृथ्वीकायिक एकेन्द्रिय स्पर्शनिन्द्रियप्रयोगपरिणत की वक्तव्यता। इसी प्रकार यथाक्रम जिसके जितनी इन्द्रियां हैं उसके उतनी वक्तव्य हैं यावत जो पर्याप्त सर्वार्थिसिन्द्र अनुनरीप- सोतिंदिय जाव फासिंदियपयोगपरिणया ते वण्णओ कालवण्णपरिणया वि जाव आयत- संठाणपरिणया वि॥ स्पर्शेन्द्रियप्रयोग-परिणताः। ते वर्णतः कालवर्णपरिणताः अपि यावत् आयतसंस्थानपरिणताः अपि।

पातिक कल्पानीतगबैमानिक देव पंचेन्द्रिय श्रोत्रेन्द्रिय यावत् स्पर्शनेन्द्रियप्रयोग-परिणत हैं वे वर्ण से काल वर्ण परिणत भी हैं। यावत् आयत् संस्थान परिणत भी हैं।

## सरीरं इंदियं वण्णादिं च पडुच्च पयोगपरिणति-पदं

३९. जे अपज्जत्तासुहुमपुढविक्का-इयएगिंदियओरालिया - तेया-कम्मा-फासिं-दियपयोगपरिण्या ते वण्णओ काल-वण्णपरिणया वि जाव आयत-संठाणपरिणया वि। जे पज्जतासुहुमपुढविक्काइय एवं चेव।

जे पज्जतासुहुमपुढविक्काइय एवं चेव। एवं जहाणुपुव्वीए, जस्स जित सरीराणि इंदियाणि य तस्स तिति भाणियव्वाणि जाव जे पञ्जत्ता-सव्वद्वसिद्धअणुत्तरो-ववाइय-कप्पा-तीतभवेमाणियदेव-

पंचिदियवेउब्बिय-तेया-कम्मा-सोइंदिय जाव फासिं-दियपयोगपरिणया ते वण्णओ कालवण्णपरिणया वि जाव आयत-संठाणपरिणया वि। एते नव दंडगा।

## शरीरम् इन्द्रियं वर्णादि च प्रतीत्य प्रयोगपरिणति-पदम्

ये अपर्याप्तकसूक्ष्मपृथ्वीकायिकैकेन्द्रि-यौदारिक - तेजस्क - कर्मक - स्पर्शेन्द्रिय-प्रयोगपरिणताः ते वर्णतः कालवर्ण-परिणताः अपि यावत् आयतसंस्थान-परिणताः अपि। ये पर्याप्तकसूक्ष्मपृथ्वीकायिक एवं चैव। एवं यथानुपूर्व्या, यस्य यति शरीराणि इन्द्रियाणि च तस्य ति भणितव्यानि यावत् ये पर्याप्तकसर्वार्थसिन्द्रानुत्तरौपपातिककल्पा-तीतक - वैमानिकदेवपञ्चेन्द्रियवैक्रिय-तंजस्ककर्मक-श्रोत्रेन्द्रिय यावत् स्पर्शेन्द्रिय-प्रयोगपरिणताः ते वर्णतः कालवर्ण-परिणताः अपि यावत् आयतसंस्थान-परिणताः अपि। एते नव दण्डकाः।

## शरीर, इन्द्रिय और वर्ण आदि की अपेक्षा प्रयोग परिणति-पद

३९. जो अपर्याप्त सूक्ष्म पृथ्वीकायिक एकेन्द्रिय औदारिक, तैजस, कर्मशरीर स्पर्शनिन्द्रियप्रयोगपरिणत हैं वे वर्ण सं कालवर्ण परिणत भी है यावत् आयन संस्थान परिणत भी है;

इसी प्रकार पर्याप्त सूक्ष्म पृथ्वीकायिक एकेन्द्रिय औदारिक, तैजल, कमंशरीर स्पर्शनिन्द्रियप्रयोगपरिणत की वक्तव्यता, इसी प्रकार यथाक्रम जिसक जितने शरीर और इन्द्रियां हैं वे वक्तव्य हैं यावत जो पर्याप्त सर्वार्थसिद्ध अनुनरौपपातिक कल्पातीतगवैमानिक देव पंचेन्द्रियवैक्रिय, तैजस, कर्मशरीर श्रोन्नेन्द्रिय यावत् स्पर्शनिन्द्रियप्रयोगपरिणत हैं वे वर्ण से कालवर्ण परिणत भी हैं यावत् आयत संस्थान परिणत भी हैं। प्रयोगपरिणत के ये नौ दण्डक हैं।

#### भाष्य

#### १. सूत्र-२-३९

प्रस्तृत प्रकरण में प्रयोग परिणत पुद्रल द्रव्य के नौ दण्डक बतलाए गए हैं-

- जीव के प्रयोग परिणत पुड़ल द्रव्य का सामान्य वर्गीकरण।
- २. पर्याप्त और अपर्याप्त की अपेक्षा जीव के प्रयोग परिणत पुहल द्रव्य का वर्गीकरण।
- शरीर की अपेक्षा जीव के प्रयोग परिणत पुक्रल द्रव्य का वर्गीकरण।
- इन्द्रिय की अपेक्षा जीव के प्रयोग परिणत पुढ़ल द्रव्य का वर्गीकरण।
- ५. शरीर और इन्द्रिय की अपेक्षा जीव के प्रयोग परिणत पुद्रल द्रव्य का वर्गीकरण।
- ६. वर्ण, गंध, रस, स्पर्श और संस्थान की अपेक्षा जीव के प्रयोग परिगत पृद्धल द्रव्य का वर्गीकरण।
  - शरीर और वर्ण आदि की अपेक्षा जीव के प्रयोग परिणत

पुदल द्रव्य का वर्गीकरण।

- ८. इन्द्रिय और वर्ण आदि की अपेक्षा जीव के प्रयोग परिणत पुढ़ल द्रव्य का वर्गीकरण।
- ९, शरीर, इन्द्रिय और वर्ण आदि की अपेक्षा जीव के प्रयोग परिणत पुत्रल ट्रव्य का वर्गीकरण।

जैन दृष्टि के अनुसार सृष्टि के दो रूप <mark>बन</mark>ते हैं-

- १. जीव कृत सृष्टि
- २. अजीव निष्पन्न सृष्टि

जीव अपने वीर्य से शरीर, इन्द्रिय और शरीर के वर्ण, गंध, रम, न्पर्श एवं संस्थान का निर्माण करता है। यह जीव कृत सृष्टि है। उसके नानात्व का हेतु है शरीर, इन्द्रिय और वर्ण आदि का वैचित्र्य।

प्रयोग परिणत पुद्रल द्रव्य के प्रकरण में शरीर, इन्द्रिय और वर्ण आदि के आधार पर जीव कृत सृष्टि के नानात्व का निरूपण किया गया है।

शरीर और इन्द्रिय पौद्धलिक हैं। वर्ण, गंध, रख और स्पर्श—ये

<sup>3. (</sup>名) 年、司、乙 301

<sup>(</sup>ख) भ. जो. २ १३० ४९-१३९।

<sup>(</sup>ग) विस्तार के लिए देखें उत्तर, ३६ '६८-२४७

<sup>. (</sup>घ) पण्ण, ३ १०-८८

२. उत्तर, ३६७८३, १०५, ११६, १२५, १३५, १५४, १६९, १७८, १४७, २०६, २४७

पदल के मुण हैं। संस्थान पुदल का लक्षण हैं। जीव कृत सृष्टि का नानात्व पुरुल द्रव्य के संयोग से होता है इसीलिए उसके नानात्व के निरूपण में शरीर, इन्द्रिय, वर्ण, गंध, रूप, रूपर्श और संस्थान का निरूपण किया गया है। जीव जिसे शरीर और इन्द्रिय का निर्माण करता है. वैसे ही अपने वर्ण, गंध, रस, स्पर्श और संस्थान का भी निर्माण करता है।

जीव का वीर्य दो प्रकार का होता है-आभागिक वीर्य और अनाभोगिक वीर्थ। इच्छा प्रेरित कार्य करने के लिए वह आभोगिक

मीसपरिणति-पदं ४०. मीसापरिणया णं भंते! पोञ्जला कतिविद्या पण्णाता?

गोयमा! पंचविहा पण्णता, तं जहा-एंगिदियमीसापरिणया जाव पंचिंदिय-मीसापरिणया॥

४१. एगिंदियमीसापरिणया णं भते। पोग्गला कतिविद्या पण्णता? एवं जहा पयोगपरिणएहिं नव दंडगा भणिया, एवं मीसापरिणएहिं वि नव दंडगा भाणियव्वा, तहेव सव्वं निरवसेसं. नवरं-अभिलावो 'मीसापरिणया' भाणियव्वं, सेसं तं चेव जाव जे

पज्जत्तासव्बद्धसिद्ध-अणुत्तरोवबाइय

जाव आयत-संठाणपरिणया वि॥

मिश्र-परिणति-पदम

४०. मिश्रपरिणताः भदन्त! पुद्गलाः कतिविधाः प्रज्ञप्ताः? गौतम ! पञ्चविधाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा-एकेन्द्रियमिश्रपरिणताः यावत् पञ्चेन्द्रियः मिश्रपरिणताः।

एकेन्द्रियमिश्रपरिणताः भदन्त! पुद्गताः कतिविधाः प्रज्ञप्ताः? एवं यथा प्रयोगपरिणतेषु नव दण्डकाः भणिताः, एवं मिश्रपरिणतेषु अपि नव दण्डकाः भणितव्याः, तथैव सर्वं निरवशेषं, नवरं-अभिलापः 'मिश्रपरिणताः' भणितव्यः शेषं तच्चेव यावत् पर्याप्तकसर्वार्थसिद्धानुत्तरौपपातिक यावत् आयतसंस्थान-परिणताः अपि।

वीर्य का प्रयोग करता है अनाभोगिक वीर्य स्वतः चालित वीर्य है। शरीर, इन्द्रिय और वर्ण आदि की रचना अनाभोगिक वीर्य से होती है। प्रायोगिक बंध अनाभोगिक वीर्य से होता है। सिद्धसेन गणि ने दो गाथाएं उद्धत कर इसका समर्थन किया है।

इस प्रकरण में शरीर के पांच, इन्द्रिय के पांच, वर्ण के पांच, गंध के दो, रस के पांच, स्पर्श के आठ और संस्थान के पांच प्रकार निरूपित है। इनके नानात्व के आधार पर जीवकृत सृष्टि का नानात्व परिलक्षित होता है।

## मिश्र परिणति-पद

४०. 'भन्ते! मिश्र परिणत पुरुगल कितने प्रकार के प्रश्न 🕃 गौतमः! मिश्रपरिणत पुद्गल पांच प्रकार के प्रज्ञप्त हैं, जैसे-एकेन्द्रियमिश्र परिणत यावत् पंचेन्द्रिय मिश्र परिणत।

४१. भन्ते ! एकेन्द्रिय मिश्र परिणत पटनल कितने प्रकार के प्रजप्त हैं?

जैसे-प्रयोगपरिणत के नो दण्डक कहे गए हैं उसी प्रकार मिश्र परिणत के भी नी दण्डक वक्तव्य हैं। शेष सब पूर्ववत्, केवल इतना विशेष है-प्रयोगपरिणत के स्थान पर मिश्र परिणत कहना चाहिए यावत जा पर्याप्त सर्वार्थसिन्द्र अनुत्तरौपपातिक यावत आयत संस्थान परिणत भी हैं।

#### भाष्य

#### १. सूत्र ४०-४१

 प्रयोग परिणत पुढ़ल द्रव्य का पहला उदाहरण है एकेन्द्रिय प्रयोग परिणत (सूत्र ८/२)। इसी प्रकार मिश्र परिणत पुद्धल द्रव्य का उदाहरण भी एकेन्द्रिय मिश्र परिणत द्रव्य है किन्तु दोनों का स्वरूप एक नहीं है। एकेन्द्रिय जीव ने औदारिक वर्गणा के जिन पृद्धतों से औवरिक शरीर की रचना की है: वे पुद्रल एकेन्द्रिय प्रयोग परिणत हैं।

एकेन्द्रिय जीव के मुक्त शरीर का स्वभाव से परिणामान्तर होता है। वह एकेन्द्रिय मिश्र परिणत है। इसमें जीव का पूर्व कुत प्रयोग तथा स्वभाव स रूपान्तर में परिएमन -देन्नी विद्यमान है।

घड़ा मिट्टी से बना। मिट्टी पृथ्वीकायिक एकेन्द्रिय जीव का शरीर है। वह निर्जीव हो गया, एकेन्द्रिय जीव उससे च्युत हो ज्या। इस अवस्था में मिर्ट्टा उसका मुक्त शरीर है। उसमें घट रूप में परिणत होने की क्षमता है। मिट्टी का परिणामान्तर हुआ और घट बन गया इसलिए वह एकेन्द्रिय मिश्र परिणत द्रव्य है।

हमारा दृश्य जगत पौव़लिक जगत है। जो कुछ दिखाई दे रहा

१. त. सू, भा, व, ८/३ वृत्ति -

अपि चार्य प्रायोगिक बंधः, स च भवति कर्त सामर्थ्यात। प्रयोगोऽनाभोगिकवीर्यतस्तस्य॥

है, वह या तो जीवच्छरीर है या जीवमुक्त शरीर है। जीवच्छरीर प्रयोग परिणत द्रव्य का उदाहरण है। उसके मौलिक रूप पांच हैं-

- १. एकेन्द्रिय जीवच्छरीर
- २. द्वीन्द्रिय जीवच्छरीर
- ३. त्रीन्द्रिय जीवच्छरीर
- ४. चतुरिन्द्रिय जीवच्छरीर
- ५. पंचेन्द्रिथ जीवच्छरीर।

इनके अवान्तर भेद असंख्य बन जाते हैं। जीवमुक्त शरीर के भी मौलिक रूप पांच ही हैं। उनके परिणामान्तर से होने वाले भेड असंख्य बन जाते हैं।

प्रयोग परिणाम, मिश्र परिणाम और स्वभाव परिणाम-ये सृष्टि रचना के आधारभूत तत्त्व हैं। प्रथम दो परिणाम जीवकत सृष्टि हैं। स्वभाव परिणाम अर्जाव कृत सृष्टि है। वर्ण आदि का परिणमन पुद्रत्व के स्वभाव से ही होता है। इसमें जीव का कोई योग नहीं है।

> ननु वीर्येणानाभोगिकेन, परिपाच्य रसमुपाहरति। परिणमयति धातुतया, स च तमनाभोगवीर्येण॥

वीससापरिणति-पदं

४२. वीससापरिणया णं भंते! पोम्गला कतिविहा पण्णता?

गोयमा! पंचिवहा पण्णता, तं जहा— वण्णपरिणया, गंधपरिणया, रस-परिणया, फासपरिणया, संठाण-परिणया। जे वण्णपरिणया ते पंचिवहा पण्णता, तं जहा—कालवण्णपरिणया जाव सुक्किल-वण्णपरिणया। जे गंध-परिणया ते दुविहा पण्णता, तं जहा— सुन्भि-गंधपरिणया, दुन्भिगंध-परिणया।

जे रसपरिणया ते पंचविहा पण्णत्ता, तं जहा-तित्तरसपरिणया जाव महुररस-परिणया! जे फासपरिणया ते अद्वविहा पण्णत्ता, तं जहा- कक्खडफासपरिणया जाव लुक्ख-फासपरिणया।

जे संठाणपरिणया ते पंचविद्या पण्णाता, तं जहा-परिमंडलसंठाण-परिणया जाव आयतसंठाण-परिणया। जे वण्णओ कालवण्ण-परिणया ते गंधओ सुन्भि-गंध-परिणया वि, दुन्भिगंधपरिणया वि। एवं जहा पण्णवणाए तहेव निरवसेसं जाव जे संठाणओ आयतसंठाण-परिणया ते वण्णओ कालवण्ण-परिणया वि जाव लुकखफास-परिणया वि॥

## विस्रसापरिणति-पदम्

विस्रसापरिणताः भदन्त। पुद्गलाः कति-विधाः प्रज्ञाताः? गौतम! पञ्चविधाः प्रज्ञाताः, तद्यथा–वर्ण-परिणताः, गन्धपरिणताः, रसपरिणताः, स्पर्शपरिणताः, संस्थानपरिणताः। ये वर्ण-

परिणताः ते पञ्चिवधाः प्रज्ञामाः, तद्यथा— कालवर्णपरिणताः यावत् शुक्लवर्ण-परिणताः।

ये गन्धपरिणताः ते द्विविधाः प्रज्ञताः, तद् यथा-सुरभिगन्धपरिणताः, दुरभिगन्ध-परिणताः।

ये रसपरिणताः ते पञ्चिवधाः प्रज्ञप्ताः, तद् यथा-तिक्तरसपरिणताः यावत् मधुर-रसपरिणताः। ये रपर्शपरिणताः ते अष्ट-विधाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा-कक्खटस्पर्श-परिणताः यावत् रुक्षस्पर्शपरिणताः।

परिणताः यावत् रुक्षस्पर्शापरिणताः। ये संस्थानपरिणताः ते पञ्चविधाः प्रज्ञासाः, तद् यथा—परिमण्डलसं स्थानपरिणताः। यावत् आयनसंस्थानपरिणताः। ये वर्णतः कालवर्ण-परिणताः ते गन्धतः सुरिभगन्ध-परिणताः आपे, दुरिभगन्धपरिणताः अपि। एवं यथा प्रज्ञापनायां तथैव निरिवशेषं यावत् ये संस्थानतः आयतसंस्थानपरिणताः ते वर्णतः कालवर्णपरिणताः अपि यावत् रुक्ष-स्पर्शापरिणताः अपि।

#### विस्रसा परिणति-पद

४२. 'भन्ते! विस्रसा परिणत पुद्गल कितने प्रकार के प्रज़र्र हैं?

गौतम! विस्नसा परिणत पुद्गत पांच प्रकार के प्रज्ञस हैं, जैसे-चर्णपरिणत, गंधपरिणत, रसपरिणत, स्पर्शपरिणत, संस्थान-परिणत। जो वर्ण परिणत हैं वे पांच प्रकार के प्रज्ञस हैं, जैसे-कालवर्ण परिणत हैं वे दो प्रकार के प्रज्ञस हैं, जैसे सुगंधपरिणत और दुर्गन्धनरिणत।

जो रस परिणत हैं वे पांच प्रकार के प्रज्ञप्त हैं, जैसे-तिक्तरसपरिणत यावत् मधुर-रसपरिणत। जो स्पर्श परिणत हैं वे आठ प्रकार के प्रज्ञप्त हैं, जैसे-कठोर स्पर्श-परिणत यावत् रूक्षरपर्शपरिणत।

जो संस्थान परिणत हैं वे पांच प्रकार के प्रज्ञप्त हैं, जैसे-परिमण्डल संस्थान परिणत यावत् आयत संस्थान परिणत। जो वर्ण से कालवर्णपरिणत हैं वे गन्ध से सुगंध परिणत भी हैं, दुर्गन्धपरिणत भी हैं।

परिणत भा ह, दुजन्धनारणत मा ह। जैसे प्रज्ञापना में है वैसे ही अविकल रूप में वक्तव्य हैं यावत जो संस्थान से आयत संस्थान परिणत हैं वे वर्ण से कालवर्ण परिणत भी हैं यावत रूक्ष्ण्पर्श परिणत भी हैं।

#### भाष्य

१. सूत्र-४२

प्रस्तुत सूत्र में पुद्रल इव्य के स्वाभाविक एरिणमन का निरूपण

छत्तीसर्वे सूत्र में वर्ण आदि का निरूपण किया गया है। वह जीव है। कृत प्रायोगिक परिणमन का निरूपण है।

एगं दव्वं पडुच्च पोग्गलपरिणति-पदं

४३. एगे भंते! दध्वे किं पयोग-परिणए? मीसापरिणए? वीससा-परिणए?

गोयमा! पयोगपरिणए वा, मीसा-परिणए वा, वीससापरिणए वा]] एकं द्रव्यं प्रतीत्य पुद्गलपरिणति-पदम्

एकं भदन्त! द्रव्यं किंप्रयोगपरिणतम्? मिश्रपरिणतम्? विस्वसापरिणतम्?

गौतम् ! प्रयोगपरिणतं वा, मिश्रपरिणतं वा, विस्तरापरिणतं वा। एक द्रव्य की अपेक्षा पुद्गल परिणत-पद

४३. 'भन्ते! एक द्रव्य क्या प्रयोग-परिणत है? मिश्र परिणत है? अथवा विस्तरमा परिणत है?

गौतम! वह प्रयोगपरिणत है अथवा मिश्रपरिणत है अथवा विस्रमा परिणत है।

द्रष्टव्य जैन दर्शन : मनन और मीमांसा ५, ३३०।

#### पयोगपरिणति-पटं

88. जइ पयोगपंरिणए किं मण-पयोगपरिणए? वइपयोगपरिणए? कायपयोग परिणए? गोयमा! मणपयोगपरिणए वा, वइपयोगपरिणए वा, कायपयोग-परिणए वा॥

#### मणपयोगपरिणति-पदं

85. जइ मणपयोगपरिणए किं सच्चमणपयोगपरिणए? मोसमणपयोगपरिणए? सच्चामोसमणपयोगपरिणए? असच्चामोसमणपयोगपरिणए?
गोयमा! सच्चमणपयोगपरिणए वा, सच्चामोसमणपयोगपरिणए वा, असच्चामोसमणपयोगपरिणए वा।।

४६. जइ सच्चमणपयोगपरिणए किं आरंभसच्चमणपयोगपरिणए? सारंभसच्च-सच्चमणपयोगपरिणए? सारंभसच्च-मणपयोगपरिणए? समारंभसच्च-मणपयोगपरिणए? समारंभसच्च-मणपयोगपरिणए? असमारंभसच्च-मणपयोगपरिणए? गोयमा!आरंभसच्चमणपयोगपरिणए वा जाव असमारंभसच्चमणपयोग-परिणए वा।

४७. जइ मोसमणपयोगपरिणए किं आरंभमोसमणपयोगपरिणए? एवं जहा सच्चेणं तहा मोसेण वि। एवं सच्चामोसमणपयोगेण वि। एवं असच्चामोसमणपयोगेण वि।।

#### वइपयोगपरिणति-पदं

४८. जइ वइपयोगपरिणए किं सच्च-वइपयोगपरिणए? मोसवइपयोग-परिणए? एवं जहा मणपयोगपरिणए तहा प्रयोगपरिणति-पदम् यदि प्रयोगपरिणतं किं मनःप्रयोग-

परिणतम्? वाकप्रयोगपरिणतम्? काय-प्रयोगपरिणतम्? गौतम! मनःप्रयोगपरिणतं वा, वाक्प्रयोग-

परिणतं वा. कायप्रयोगपरिणतं वा।

## मनःप्रयोगपरिणति-पदम्

यदि मनःप्रयोगपरिणतं किं सत्यमनः-प्रयोगपरिणतम्? मृषामनःप्रयोगपरिणतम्? सत्यमृषामनःप्रयोगपरिणतम्? असत्या-मृषामनःप्रयोगपरिणतम्?

गौतम! सत्यमनः प्रयोगपरिणतं वा, मृषामनः प्रयोगपरिणतं वा, सत्यमृषामनः-प्रयोगपरिणतं वा, असत्यामृषामनः-प्रयोगपरिणतं वा।

यदि सत्यमनः प्रयोगपरिणतं किं आरम्भ-सत्यमनः प्रयोगपरिणतम्? अनारम्भ-सत्यमनः प्रयोगपरिणतम्? सारम्भसत्यमनः प्रयोगपरिणतम्? असारम्भसत्यमनः प्रयोगपरिणतम्? समारम्भसत्यमनः प्रयोग-परिणम? असमारम्भसत्यमनः प्रयोग-परिणतम्?

गौतम ! आरम्भसत्यमनः प्रयोगपरिणतं वा यावत् असमारम्भसत्यमनः प्रयोगपरिणतं वा।

यदि मृषामनः प्रयोगपरिणतं किं आरम्भमृषामनः प्रयोगपरिणतम्? एवं यथा सत्येन तथा मृषा अपि। एवं सत्यामृषामनः प्रयोगेण अपि। एवं असत्या-मृषामनः प्रयोगेण अपि।

## वाक्प्रयोगपरिणति-पदम्

यदि वाक्प्रयोगपरिणतः किं सत्यवाक्-प्रयोगपरिणतः? मृषावाक्ष्रयोगपरिणतः?

एवं यथा मनःप्रयोगपरिणतः तथा वाक्-

#### प्रयोगपरिणति-पद

४४. यदि प्रयोगपरिणत है तो क्या मनप्रयोगपरिणत है? वचनप्रयोगपरिणत है?
अथवा कायप्रयोगपरिणत है?
गौतम! वह मनप्रयोगपरिणत है अथवा वचनप्रयोगपरिणत है अथवा कायप्रयोग परिणत है।

#### मनप्रयोग परिणति-पद

84. यदि मनप्रयोगपरिणत है तो क्या सन्य मनप्रयोगपरिणत है? मृषामनप्रयोग-परिणत है? सन्यामृषामनप्रयोगपरिणत है? अथवा असत्यामृषामनप्रयोगपरिणत है?

गौतम! वह स्ट्यमनप्रयोगपरिणत है अथवा मृषामनप्रयोगपरिणत है अथवा सत्यामृषामनप्रयोगपरिणत है अथवा असत्यामृषामनप्रयोगपरिणत है।

४६. यदि सत्यमनप्रयोगपरिणत है तो क्या आरम्भ सत्यमनप्रयोगपरिणत है? अनारंभ सत्यमनप्रयोगपरिणत हे? सत्यमनप्रयोगपरिणत सारम्भ है? असारम्भ सत्यमनप्रयोगपरिणत हे? समारमभ सत्यमनप्रयोगपरिणत है ? अथवा असमारम्भ सत्यमनप्रयोगपरिणत है? गौतम! आरम्भ सत्यमनप्रयोगपरिणत् है अथवा यावत् असमारमभसत्यमनप्रयोगः परिणत है।

89. यदि मृषामनप्रयोगपरिणत है तो क्या आरम्भमृषा मनप्रयोगपरिणत है? इस प्रकार जैसे सत्यमनप्रयोगपरिणत की वक्तव्यता है वैसे ही मृषामनप्रयोगपरिणत की वक्तव्यता। इसी प्रकार सन्यमृषामनप्रयोगपरिणत की अगैर इसी प्रकार असत्यमृषामनप्रयोगपरिणत की असत्यमृषामनप्रयोगपरिणत की वक्तव्यता।

#### वचनप्रयोग परिणति-पद

४८. यदि वचनप्रयोग परिणत है तो क्या सत्यवचनप्रयोगपरिणत है? मृषा वचनप्रयोगपरिणत है?

इस प्रकार जैसे मनप्रयोगपरिणत की

वइपयोग-परिणए वि जाव असमा-रंभवइपयोगपरिणए वा॥ प्रयोगपरिणतोऽपि यात्रत् असमारम्भवाक-प्रयोगपरिणतः वतः।

वक्तव्यता वैसे वचनप्रयोगपरिणत की भी वक्तव्यता यावत अथवा अस्मारमभ सत्य वचनप्रयोगपरिणत है।

#### कायपयोगपरिणति-पदं

- ହୁଦ୍ର. जङकायपयोगपरिणए किं ओरालिय-सरीरकायपयोग-परिणए? ओरालियमीसासरीर-कायपयोग-परिणए? वेउब्बिय-सरीरकायपयोग-परिणए? वेउब्बिय-मीसासरीरकाय -पयोगपरिणए? आहारगसरीरकाय-पयोगपरिणए ? आहारगमीसा-सरीरकायपयोग-परिणए? कम्मा-सरीरकायपयोग-परिणए? ओरालियसरीरकाय-भोयमा! पयोगपरिणए वा जाव कम्मासरीर-कायपयोगपरिणए वा।।
- जड ओरालियसरीरकायपयोग-ر پ و<sup>ي</sup> एगिंदियओरालिय-परिणए किं सरीरकायपयोगपरिणए? जाव पंचिदियओरालियसरीरकायपयोग-परिणए ? गोयमा! एगिदियओरालियसरीर-कायपयोगपरिणए वा जाव पंचिदियओरालिय सरीरकाय-पयोगपरिणए वा ।।
- ५१. जइ एगिंदियओरालियसरीर-काय-पयोगपरिणए किं पुढ-विक्काइय-एगिंदियओरालियसरीर-कायपयोग-परिणए? जाव वणस्सइ-काइयएगिंदिय - ओरालियसरीर-कायपयोगपरिणए?

गोयमा! पुढविक्काइथएगिंदिय-ओरालियसरीरकायपयोगपरिणए वा जाव वणस्सइकाइथएगिंदिय-ओरालियसरीरकायपयोगपरिणए वा॥

५२. जइ पुढविक्काइयएगिंदिय-ओरालियसरीरकायपयोगपरिणए किं सुहुमपुढविक्काइय जाव परिणए? बादरपुढ-विक्काइय जाव परिणए?

#### कायप्रयोगपरिणति-पदम्

यदिकायप्रयोगपरिणतः किम् औदा-रिकशरीरकायप्रयोगपरिणतः? औदारिक-मिश्रशरीरकायप्रयोगपरिणतः? वैक्रिय-शरीरकायप्रयोगपरिणतः? वैक्रियमिश्र-शरीरकायप्रयोगपरिणतः? आहारकशरीर-कायप्रयोगपरिणतः? आहारकमिश्रशरीर-कायप्रयोगपरिणतः? कर्मकशरीरकाय-प्रयोगपरिणतः?

गौतम! औदारिकशरीरकायप्रयोगपरिणतः वा यावत् कर्मकशरीरकायप्रयोगपरिणतः वा।

यदि औदारिकशरीरकायप्रयोगपरिण्तः किम् एकेन्द्रिय-औदारिकशरीरकायप्रयोग-परिणतः? यावत् पञ्चेन्द्रिय औदारिक-शरीरकायप्रयोगपरिणतः?

गौतम! एकेन्द्रिय-औदारिकशरीरकाय-प्रयोगपरिणतः वा यावत् पञ्चेन्द्रिय-औदारिकशरीरकायप्रयोगपरिणतः वा।

यवि एकेन्द्रिय-औदारिकशरीरकायप्रयोग-परिणतः कि पृथिवीकायिक-एकेन्द्रिय-औदारिकशरीरकायप्रयोगपरिणतः? यावत् वनस्पतिकायिक-एकंन्द्रिय-औदारिक-शरीरकायप्रयोगपरिणतः?

गौतम! पृथिवीकायिक-एकेन्द्रिय-औदारिक-शरीरकायप्रयोगपरिणतः वा यावत् वनस्पतिकायिक - एकेन्द्रिय-औदारिक-शरीर-कायप्रयोगपरिणतः वा।

यदि पृथ्वीकायिक-एकेन्द्रिय-औदारिक-शरीरकायप्रयोगपरिणतः किं सूक्ष्म-पृथ्वीकायिक--यावत् परिणतः? बादर-पृथ्वीकायिक--यावत् परिणतः?

## कायप्रयोग परिणति-पद्

४९. यवि कायप्रयोगपरिणत् है तो क्या औदारिकशरीर् कायप्रयोगपरिणत् है? औदारिकमिश्रशरीरकायप्रयोगपरिणत् है? बैक्रियशरीरकायप्रयोगपरिणत् है? वेक्रिय-मिश्रशरीरकायप्रयोगपरिणत् है? आहारक शरीरकायप्रयोगपरिणत् है? आहारक-मिश्रशरीरकायप्रयोगपरिणत् है? कर्म-शरीरकायप्रयोगपरिणत् है?

गौतम! औदारिकशरीरकायप्रयोग-परिणत है अथवा यावत कर्मशरीर कायप्रयोगपरिणत है।

५०. यदि औदारिकशरीरकायप्रयोगपरिजन है तो क्या एकेन्द्रिय औदारिकशरीर-कायप्रयोगपरिणन है? यावन पंचेन्द्रिय औदारिकशरीरकायप्रयोगपरिणन है?

गीतम! एकेन्द्रिय ऑटारिकशरीरकाय-प्रयोगपरिणत है अथवा यावत पंचेन्द्रिय ओदारिकशरीरकायप्रयोगपरिणत है।

- ५१. यदि एकेन्द्रिय आँदारिकशरीरकाय-प्रयोगपरिणत है तो क्या पृथ्वीकायिक एकेन्द्रिय आँदारिकशरीरकायप्रयोग-परिणत है? यावत् वनस्पतिकायिक एकेन्द्रिय औदारिकशरीरकायप्रयोग-परिणत है? गौतम! पृथ्वीकायिक एकेन्द्रिय ओदारिक-
  - गातम ! पृथ्विकायिक एकान्द्रय आदारिक-शरीर कायप्रयोगपरिणत है अथवः यावत वनस्पतिकायिक एकेन्द्रिय औदारिक शरीर कायप्रयोगपरिणत है।
- ५२. यदि पृथ्वीकायिक एकेन्द्रिय क्वीदारिक-शरीरकायप्रयोगपरिणत है तो क्या सुक्ष्म पृथ्वीकायिक एकेन्द्रिय औदारिकशर्गर-कायप्रयोगपरिणत है? बादर पृथ्वी-कायिक एकेन्द्रिय औदारिकशर्गर-

गोयमा! सुहुमपुढविकाइयएगिंदिय जाव परिणए वा, बादरपुढ-विक्वकाइय जाव परिणए वा॥ गौतम! सूक्ष्मपृथ्वीकायिक-एकेन्द्रिययावत् परिणतः वा, बादरपृथ्वीकायिक यावत् परिणतः वा। कायप्रयोग-परिणत है ? गौतम! सूक्ष्म पृथ्वीकायिक एकेन्ट्रिय जौटारिकशरीरकायप्रयोगपरिणत है अथवा बादर पृथ्वीकायिक एकेन्द्रिय औटारिक-शरीरकायप्रयोगपरिणत है।

५३. जइ सुहुमपुढविक्काइय जाव परिणए किं पञ्जत्तासुहुमपुढ-विक्काइय जाव परिणए? अपञ्जत्तासुहुमपुढविक्काइय जाव परिणए? यदि सृक्ष्मपृथ्वीकायिक यावत् परिणतः किं पर्याप्तकसूक्ष्मपृथ्वीकायिक यावत् परिणतः? अपर्याप्तकसूक्ष्मपृथ्वीकायिक यावत् परिणतः?

५३. यदि सृक्ष्म पृथ्वीकायिक एकेन्द्रिय
औदारिकशरीरकायप्रयोगपरिणत है तो
क्या पर्याप्त सृक्ष्म पृथ्वीकायिक एकेन्द्रिय
औदारिकशरीरकायप्रयोगपरिणत है?
अथवा अपर्याप्त सूक्ष्म पृथ्वीकायिक
एकेन्द्रिय औदारिकशरीरकायप्रयोगपरिणत है?

गोयमा! पज्जत्तासुहुमपुढविक्का-इय जाव परिणए वा, अपज्जत्ता-सुहुमपुढविक्काइय जाव परिणए वा। एवं बादरा वि। एवं जाव वणस्सइकाइयाणं चउक्कओ भेदो। बेइंदिय-तेइंदिय-चउरिंदियाणं दुयओ भेदो— पज्जत्तगा य अपज्जत्तगा य।। गौतम! पर्याप्तकसूक्ष्मपृथ्वीकायिक यावत् परिणतः वा, अपर्याप्तकसूक्ष्मपृथ्वीकायिक यावत् परिणतः वा। एत्रं बादरा अपि। एत्रं यावत् वनस्पतिकायिकानां चतुष्ककः भेदः। द्वीन्द्रिय-त्रीन्द्रिय-चतुरिन्द्रियाणां द्विककः भेदः।पर्याप्तकाश्च अपर्याप्तकाश्च।

गौतम! वह पर्याप्त सूक्ष्म पृथ्वीकायिक एकेन्द्रिय औदारिकशरीरकायप्रयोग-परिणत है, अपर्याप्त सूक्ष्म पृथ्वीकायिक एकेन्द्रिय औदारिकशरीरकायप्रयोग-परिणत है। इसी प्रकार बादर पृथ्वीकायिक एकेन्द्रिय औदारिकशरीरकायप्रयोग-परिणत की वक्तव्यता। इसी प्रकार यावत् वनस्पतिकायिक के चार-चार भेदों की वक्तव्यता। द्वीन्द्रिय और चतुरिन्द्रिय के दो-चो भेद पर्याप्तक और अपर्याप्तक की वक्तव्यता।

५४. जइ पंचिंदियओरालियसरीर कायपयोगपरिणए किं तिरिक्ख-जोणियपंचिंदियओरालियसरीर-काय-पयोगपरिणए? मणुस्स-पंचिंदिय जाव परिणए? यदि पञ्चेन्द्रिय-औदारिकशरीरकाय-प्रयोगपरिणतः किं तिर्यक्योनिक-पञ्चेन्द्रिय-औदारिकशरीरकायप्रयोग-परिणतः? मनुष्यपञ्चेन्द्रिय यावत् परिणतः?

गोयमा! तिरिक्खजोणिय जाव परिणए वा, मणुस्सपंचिदिय जाव परिणए वा॥

गौतम! तिर्यक्योनिक यावत् परिणतः वा, मनुष्यपञ्चेन्द्रिय यावत् परिणतः वा। ५४. यदि पंचेन्द्रिय औदारिकश्ररीरकाय-प्रयोगपरिणत है तो क्या तिर्यक्यानिक पंचेन्द्रिय औदारिकश्ररीरकायप्रयोग-परिणत है? अथवा मनुष्य पंचेन्द्रिय औदारिकश्ररीरकायप्रयोगपरिणत है? गीतम! तिर्यक्योनिक पंचेन्द्रिय औदारिकश्ररीरकायप्रयोगपरिणत है अथवा मनुष्य पंचेन्द्रिय औदारिकश्ररीरकाय-प्रयोगपरिणत है।

५५, जइ तिरिक्खजोणिय जाव परिणए किं जलचरतिरिक्ख-जोणिय जाव परिणए? थलचर-खहचर जाव परिणए?

यदि निर्यक्योनिक यावत् परिणतः किं जलचरनिर्यक्योनिक यावत् परिणतः? स्थल-चर-खेचर यावत् परिणतः?

५५. यदि तिर्यक्योनिक पंचेन्द्रिय औदारिकशरीरकायप्रयोगपरिणत है तो क्या जलचर तिर्यक्योनिक भाँदारिक-शरीरकायप्रयोगपरिणत है? अथवा स्थल-चरखेचर तिर्यक्योनिक पंचेन्द्रिय औदारिकशरीरकायप्रयोगपरिणत है? इस प्रकार तिर्यक्योनिक पंचेन्द्रिय भाँदारिकशरीरकायप्रयोगपरिणत यावत

एवं चउक्कओ भेदो जाव खहचराणं॥

एवं चतुष्ककः भेदः यावत् खेचराणाम् वा।

खेचर के चार-चार भेटों की वक्तव्यना।

५६. जइ मणुस्सपंचिंदिय जाव परिणए किं संमुच्छिममणुस्स-पंचिंदिय जाव परिणए? गब्भवक्कंतियमणुस्स जाव परिणए?

यदि मनुष्यपञ्चेन्द्रिय यावत् परिणतः किं सम्मूर्छिममनुष्यपञ्चेन्द्रिय यावत् परिणतः? गर्भावक्रान्तिकमनुष्य यावत् परिणनः?

गोयमा! दोसु वि॥

गौतम! द्वयोरपि।

५७. जइ गब्भवक्कंतियमणुस्स जाव परिणए किं पज्जत्तागब्भवक्कंतिय जाव परिणए? अपज्जत्तागब्भ-वक्कंतिय जाव परिणए? यदि गर्भावक्रान्तिकमनुष्य यावत् परिणतः किं पर्याप्तकगर्भावक्रान्तिक यावत् परिणतः? अपर्याप्तकगर्भावक्रान्तिक यावत् परिणतः?

गोयमा! पञ्जत्तागब्भवकंतिय जाव परिणए वा, अपञ्जत्ता-गब्भवकंतिय जाव परिणए वा॥ गौतम! पर्याप्तकगर्भावक्रान्तिक यावत् परिणतः वा, अपर्याप्तकगर्भावक्रान्तिक यावत् परिणतः वा।

५८. जइ ओरालियमीसासरीरकायः
पयोगपरिणए किं एगिंदियओरालियः मीसासरीर-कायपयोगपरिणए?
बेइंदियः जाव परिणए? जाव
पंचिंदियओरालिय जाव परिणए?

यदि औदारिकमिश्रशरीरकायप्रयोगपरिणतः किम् एकेन्द्रिय-औदारिकमिश्रशरीरकाय-प्रयोगपरिणतः? द्वीन्द्रिय यावत् परिणतः? यावत् पञ्चेन्द्रिय-औदारिक यावत् परिणतः?

गोयमा ! एगिदियओरालियमीसा-सरीरकायपयोगपरिणए एवं जहा ओरालिय - सरीरकायपयोग-परिणएणं आलावगो भणिओ तहा ओरालिय-मीसासरीरकायपयोगपरिणएण वि आलावगो भाणियव्वो. नवरं--गब्भवक्कंतिय-बादरवाउक्काइय पंचिंदियतिरिक्खजोणियगब्भवक्कंतिय-मणुस्साण एएसिणं দতল -त्तापज्जत्तगाणं, सेसाणं अपज्जतः गाणं 🛚

गौतम! एकेन्द्रिय-औदारिकमिश्रशरीर-काय-प्रयोगपरिणतः एवं यथा औदारिक-शरीरकाय-प्रयोगपरिणतेन आलापकः भणितः तथा औदारिकमिश्रशरीरकाय-प्रयोगपरिणतेनापि आलापकःभणितव्यः नवरं—बादरवायु-कायिक-गर्भावक्रान्ति-कपञ्चे न्द्रियतिर्यक्-योनिक-गर्भाव-क्रान्तिकमनुष्याणाम्एतेषां पर्याप्तकानाम्। ५६. यदि मनुष्य पंचेन्द्रिय आंवारिकः शरीर-कायप्रयोगपरिणत है तो क्या संमूच्छिंम मनुष्य पंचेन्द्रिय आंवारिकः शरीरकायप्रयोगपरिणत है? अथवा गर्भावक्रान्तिक मनुष्य पंचेन्द्रिय औवारिकःशरीरकाय-प्रयोगपरिणत है? गौतम! दोनों ही मनुष्य पंचेन्द्रिय औवारिकशरीरकाय-प्रयोगपरिणत हैं।

५०. यदि गर्भावक्रान्तिक मनुष्ट पंचेन्द्रिय औदारिकशरीरकाद्यप्रयोगपरिणत है तो क्या पर्थाप्त गर्भावक्रान्तिक मनुष्य पंचेन्द्रिय औदारिकगरीरकाद्यप्रयोगपरिणत है? अथवा अपर्याप्त गर्भावक्रान्तिक मनुष्य पंचेन्द्रिय औदारिकशरीरकाद्यप्रयोगपरिणत है? गौतम ' पर्याप्त गर्भावक्रान्तिक मनुष्य पंचेन्द्रिय औदारिकशरीरकाद्यप्रयोगपरिणत है अथवा अपर्याप्त गर्भावक्रान्तिक मनुष्य पंचेन्द्रिय औदारिकशरीरकार्यप्रयोगपरिणत है अथवा अपर्याप्त गर्भावक्रान्तिक मनुष्य पंचेन्द्रिय औदारिकशरीरकार्यप्त मनुष्य पंचेन्द्रिय औदारिकशरीरकार्यप्त प्रयोगपरिणत है।

५८. यदि ओडारिक मिश्रशरीरकायप्रयोग-परिणत है तो क्या एकेन्द्रिय औटाएक मिश्रशरीरकायप्रयोगपरिणत है? द्वीन्टिव मिश्रशरीरक (यपयोगपरिणात है? यावन पंचेन्द्रिय औदारिक मिश्र-शरीरकादप्रयोगपरिपात है? गौतम! एकेन्द्रिय ओदारिक मिश्रश्रीर-कायप्रयोगपरिणत है। इस प्रकार जैसं औदारिकशरीरकायप्रयोगपरिणत आलाएक कहा गया है वैसे ही औदारिक मिश्रशरीरकायप्रयोगपरिणत आलापक वक्तव्य है। केवल इतना विशेष है–बादर वायुकायिक, गर्भावक्रान्तिक पंचेन्द्रिय तिर्यक्योनिक और गर्भाव-क्रान्तिक मनुष्य-ये पर्यापक, अपर्यापक दोनों तथा शेष सभी केवल अपर्याप्रक होते हैं।

५९. जइ वेउव्वियसरीरकायपयोग-परिणए किं एगिंदियवेउव्वियसरीर-कायपयोगपरिणए? पंचिंदिय-वेउव्वियसरीर जाव परिणए? गोयमा! एगिंदिय जाव परिणए वा, पंचिंदिय जाव परिणए वा। यदि वैक्रियशरीरकायप्रयोगपरिणतः किम् एकेन्द्रियवैक्रियशरीरकायप्रयोगपरिणतः? पञ्चेन्द्रियवैक्रियशरीर यावत परिणतः?

गीतम ! एकेन्द्रिय यावत् परिणतः वा पञ्चे-न्द्रिय यावत् परिणतः वा। ५९. यदि वैक्रियशरीरकायप्रयोगपरिणत् है तो क्या एकेन्द्रियवैक्रियशरीरकायप्रयोग-परिणत् है? अथवा पंचेन्द्रियवैक्रियशरीर-कायप्रयोगपरिणत् है? गौतम! एकेन्द्रियवैक्रियशरीरकायप्रयोग-परिणत् है अथवा पंचेन्द्रियवैक्रियशरीर-कायप्रयोगपरिणत् है।

६०. जइ एगिंदिय जाव परिणए किं वाउक्काइयएगिंदिय जाव परिणए? अवाउक्काइयएगिंदिय जाव परिणए? यदि एकेन्द्रिय यावत् परिणतः कि वायु-कायिकैकेन्द्रिय यावत् परिणतः? अवायु-कायिकैकेन्द्रिय यावत् परिणतः?

६०. यदि एकेन्द्रियंबेक्रियशरीरकायप्रयोग-परिणत है तो क्या वायुक्तियक एकेन्द्रिय-वैक्रियशरीरकायप्रयोगपरिणत है? अथव। अवायुकायिक एकेन्द्रियवैक्रियशरीर-कायप्रयोगपरिणत है?

गोयमा! वाउक्काइयएगिंदिय जाव परिणए, नो अवाउक्काइयएगिंदिय जाव परिणए। एवं एएणं अभिलावेणं जहा ओगाहणसंठाणे वेउब्वियसरीरं भणियं तहा इह वि भाणियव्वं जाव पज्जता -सव्वद्वसिद्धअणुत्तरो - ववाइय-कप्पातीतावेमाणियदेव-पंचिंदिय-वेउब्वियसरीर-काय-पयोगपरिणए वा, अपज्जत्ता-सब्बद्ध-सिद्धअणुत्तरो-ववाइय जाव परिणए वा।। गौतम! वायुकायिकैकेन्द्रिय यावत् परिणतः, नो अवायुकायिकैकेन्द्रिय यावत् परिणतः। एवम् एतेन अभिलापेन यथा अवगाहना- संस्थाने वैक्रियशरीरं भणितं तथा इहापि भणितव्यं यावत् पर्याप्त-कसर्वार्थिसिद्धः - अनुनरीपपातिककल्पान्तीतकः - वैमानिकदेव - पञ्चेन्द्रियवैक्रियशरीरकायप्रयोगपरिणतः वा, अपर्याप्तक-सर्वार्थिसिद्धः - अनुनरीपातिकः यावत् परिणतः वा।

कायप्रयागपारणत ह?

गौतम! वायुकायिक एकेन्द्रियवैक्रियशर्रारकायप्रयोगपरिणत है, अवायुकायिक
एकेन्द्रियवैक्रियशर्रारकाय - प्रयोगपरिणत
नहीं है। इस प्रकार इस वायुकाय के
अभिलाप के अनुसार जैसी अवश्वहना
संस्थान नामक प्रजापना के २१० पट में
वैक्रियशर्रार की वक्तव्यता है वैसा यहां भी
वक्तव्य है। यावत् पर्याप्तक सर्वार्थीस्ब्द्र
अनुत्तरीपपातिक कल्पातीनगवैम निक देव
पंचेन्द्रियवैक्रियशर्शरकायप्रयोगपरिणत है
अथवा अपर्याप्तक सर्वार्थीसब्द्र
अनुतरीपपातिक कल्पातीनग वैमानिक
देवपंचेन्द्रियवैक्रिय - शरीरकायप्रयोग परिणत है।

£3. वेउव्वियमीसासरीरकाय-जइ पयोगपरिणए कि एशिंदियमीसा-सरीरकायपयोगपरिणए? जाव पंचिं-दियमीसासरीर-कायपयोग-परिणए। एवं जहा वेउब्बियं तहा वेउब्बिय-मीसगं पि, नवर-देव-नेरइयाणं अपञ्जत्तगाणं. सेसाणं अपज्जत्त-गाणं जाव नो पज्जता-सब्बद्घः सिद्धअण्तरोववाइय जाव परिणए, अपज्जत्तासब्बद्धसिद्ध-अणुत्तरोववाइय देवपंचिंदिय-वेउव्वियमीसासरीरकाय-पयोग-परिणए !!

यवि वेक्कियमिश्रशरीरकायप्रयोगपरिणतः किम् एकेन्द्रियमिश्रकशरीरकायप्रयोगपरिणतः? यावत् पञ्चेन्द्रियमिश्रकशरीरकायप्रयोगपरिणतः? एवं यथा वैक्रियं तथा वैक्रियमिश्रकमपि, नवरं—देव-नैरियकाणाम् अपर्याप्तकानाम्, शेषाणां पर्याप्तकानां यावत् नो पर्याप्तकस्वार्थसिद्ध-अनुत्तरौपपातिक यावत् परिणतः, अपर्याप्तकस्वार्थसिद्ध-अनुत्तरौपपातिकवेव - पञ्चेन्द्रियवैक्किय-मिश्रकशरीर-कायप्रयोग-परिणतः।

६१.यदि वैक्रिय मिश्रशरीरकायप्रयोगपरिणत है तो क्या एकेन्द्रिय मिश्रशरीरकाय-प्रयोगपरिणत है? अथवा यावत पंचन्द्रिय मिश्रशरीरकायप्रयोगपरिणत है? इस प्रकार जैसे वैक्रिय की वक्तव्यता है बैसे ही वैक्रिय मिश्र की भी वक्तव्यता। केवल इतना विशेष है—देव नैरियकों के अपर्याप्तक और शेष के पर्याप्तक यावत पर्याप्त सर्वार्थनिख्छ अनुत्तरीयपातिक देव पंचेन्द्रियवैक्रियमिश्रशरीरकाय - प्रयोग-परिणत नहीं हैं, अपर्याप्त सर्वार्थनिख्छ अनुत्तरीपपातिक देव पंचेन्द्रियवैक्रिय मिश्रशरीरकायप्रयोगपरिणत है। ६२. जइ आहारगसरीरकायपयोगपरिणए किं मणुस्साहारगसरीरकायपयोगपरिणए? अमणुस्सा-हारग
जाव परिणए।
एवं जहा ओगाहणसंठाणे जाव इहि
पत्तपमत्त-संजयसम्मदिद्वि-पज्जत्तगसंखेज्जवासाउय जाव परिणए, नो
अणिहिपत्तपमत्त-संजयसम्मदिद्विपज्जत्तसंखेज्जवासाउय जाव परिणए।।

यदि आहारकशरीरकायप्रयोगपरिणतः किं मनुष्याहारकशरीरकायप्रयोगपरिणतः? अमनुष्याहारकयावत् परिणतः?

एवं यथा अवगाहनारमंस्थानं यावत् ऋष्टिप्राप्तप्रमत्त-संयतसम्यग्दृष्टिपर्याप्तक-संख्येयवर्षायुष्क यावत् परिणतः नो अनृद्धिप्राप्तप्रमत्तरसंयतसम्यगदृष्टिपर्याप्त-संख्येयवर्षायष्क यावत् परिणतः। ६२, यदि आहारकशरीरकायप्रयोगपरिणत है तो क्या मन्ष्य आहारकशरीरकाय-प्रयोगपरियत है? अथवा आहारकशरीरकायप्रयोगपरिणत है ? इस प्रकार जैसी अवग्राहनासंस्थान नामक प्रज्ञापना के २१वें पड़ में आहारकंगरीर की बक्तव्यतः है वैसा यहां भी वक्तव्य है यावन् ऋद्धि प्राप्त प्रमत्त संयत सम्यगृदृष्टि पर्याप्तक संख्येयवर्ष आयुष्य आहारकशरीरकायप्रयोगपरिणत 詺. ऋब्धि-अप्राप्तः प्रमनसंयतः सम्यगृदृष्टि पर्याप्त संख्येय वर्ष आयुष्य आहारकशरीरकायप्रयोगपरिणत नहीं है।"

६३, जइ आहारगमीसासरीरकाय-पयोगपरिणए किं मणुस्साहारग-मीसासरीरकायपयोगपरिणए? एवं जहा आहारगं तहेव मीसगं पि निरवसेसं भाणियव्वं॥

यदि आहारकमिश्रकशरीरकायप्रयोग-परिणतः किं मनुष्याहारकमिश्रकशरीरकाय-प्रयोगपरिणतः? एवं यथा आहारकं तथैव मिश्रकमिप निरवशेषं भणितव्यम्।

परिणत है तो क्या मनुष्य आहारक-मिश्रशरीरकायप्रयोगपरिणत है? इस प्रकार जैसी आहारकशरीर की वक्तव्यता है वैसे आहारकमिश्रशरीर के विषय में भी अविकल रूप सं वक्तव्य है।

६४. थवि कर्मशरीरकायप्रयोगपरिणत है तो

६३. यदि आहारक मिश्रशरीरकायप्रयोग-

६४. जड् कम्मासरीरकायपयोग-परिणए एगिंदियकम्मासरीर-कायपयोग-परिणए ? पंचिंदिय-कम्मा-जाव सरीरकायपयोग-परिणए? एगिंदियकम्मासरीरकाय-गोयमा! पयोगपरिणए, एवं जहा ओगाहण-संठाणे कम्मगरूस भेदो तहेब इह वि जाव पज्जतासब्बद्धसिद्धअणृत्तरो-बवाइय कप्पातीतगवेमाणियदेव-पंचिंदिय-कम्मासरीरकायपयोग-परिणए वा. अपज्जतासव्बद्धसिद्ध-अणुत्तरोववाइय जाव परिणए वा॥

यदि कर्मकशरीरकायप्रयोगपरिणतः किम् एकेन्द्रियकर्मकशरीरकायप्रयोगपरिणतः? यावत् पञ्चेन्द्रियकर्मकशरीरकायप्रयोग-परिणतः? गौतम! एकेन्द्रियकर्मकशरीरकायप्रयोग-परिणतः, एवं यथा अवगाहनासंस्थाने कर्मकस्य भेदरतथैव इहापि यावत् पर्याप्तक-सर्वार्थसिन्द्र-अनुत्तरौपपातिककल्पातीतक -वैमानिकदेवपञ्चेन्द्रियकर्मकशरीरकाय-प्रयोगपरिणतः वा, अपर्याप्तकसर्वार्थसिन्द्र-अनुत्तरौपपातिक यावन परिणतः वा।

- क्या एकेन्द्रिय कर्मशरीरक यप्रयोग-परिणत है? यावन पंचन्द्रिय कर्मशरीर-कायप्रयोगपरिणत है? गौतम! एकेन्द्रिय कर्मशरीरकायप्रयोग-परिणत है। इस प्रकार केर्सा अवशाहना-संस्थान नामक प्रजापना के २१वें पद में कर्म के भेद की वक्तव्यता है वैसे यहां भी वक्तव्य है वावन पर्याप्त सर्वार्थसिद्ध
- वक्तव्य है यावन पर्याप्त सर्वार्थिसिद्ध अनुन्तरीपपातिक कल्पानीतगवैमानिक देव पंचेन्द्रिय कर्मशरीरकायप्रयोगपरिणत है, यावत् अपर्याप्त सर्वार्थिसिद्ध अनुन्तरीप-पातिक कल्पानीतगवैमानिक देव पंचेन्द्रिय कर्मशरीरकायप्रयोगपरिणत है।

#### मीसपरिणति-पदं

६५. जइ मीसापरिणए किं मणमीसा-परिणए? वड़मीसापरिणए? काय-मीसापरिणए? जोयमा! मणमीसापरिणए वा, वड़मीसापरिणए वा, कायमीसा-परिणए वा॥

#### मिश्रपरिणति-पदम्

यदि मिश्रकपरिणतः किं मनामिश्रकपरिणतः? वाङ्गिश्रकपरिणतः? कायमिश्रकपरिणतः? गौतम! मनोमिश्रकपरिणतः वा, वाङ्गिश्रक-परिणतः वा, कायमिश्रकपरिणतः वा।

#### मिश्रपरिणति-पद

६५, यदि मिश्रपरिणत है तो क्या मन मिश्र परिणत है? बचन भिश्रपरिणत है? अथवा काय मिश्रपरिणत है?

गौतम! वह मन मिश्रपरिणत है अथवा वचन मिश्रपरिणत है, अथवा काय मिश्रपरिणत है।

१. (क) पण्ण, २१०५०-५५

६६. जइ मणमीसापरिणए कि सच्च-मणमीसापरिवाए? मोसमणमीसा-धरिणए? जहा पयोगपरिणए तहा मीसा-परिणए भाणियव्वं निरवसेसं पज्जतासव्बद्धसिद्धअणुत्तरो - वबाइय जाव देवपंचिंदियकम्मा-सरीरगमीसा-

परिणए वा, अपज्जत्तासब्बद्दसिद्ध-

जाव

यदि मनोमिश्रकपरिणतः किं सत्यमनोमि-श्रकपरिणतः? मृषामनोमिश्रकपरिणतः?

यथा प्रयोगपरिणतः तथा मिश्रकपरिणतः अपि भणितव्यम् निरवशेषं यावन पर्याप्तक-सर्वार्थसिद्ध-अनुत्तरीपपातिक यावत् देव-पञ्चेन्द्रियकर्मकशरीरकमिश्रकपरिणतः वा. अपर्यासकसर्वार्थसिळ-अनृत्तरौपपातिक यावत कर्मकशरीरमिश्रकपरिणतः वा।

६६, यदि मन मिश्रपरिणन है तो क्या सत्यमन मिश्र परिणत है? मुषा-मन मिश्रपरिणत है?

जैसे प्रयोगपरिणत की वक्तव्यता है वैसं ही मिश्रपरिणत भी अविकल रूप से वक्तव्य है यावत् पर्याप्त सर्वार्थसिद्ध अनुत्तरौपपातिक याक्तु तंब पंचेन्द्रिय कर्मशरीर मिश्रपरिणत है अथवा अपर्याप सर्वार्थिभद्धः अनुसरीपपातिक कर्मशरीर मिश्रपरिणत है।

#### वीससापरिणति-पदं

्र६७. जइ वीससापरिणए कि वण्ण-परिणए? गंधपरिणए? रस-परिणए? फासपरिणए? संठाण-परिणए? गोयमा! वण्णपरिणए वा, गंध-परिणए वा रसपरिषए वा, फास-परिणए वा संठाणपरिणए वा ॥

## विस्रसापरिणति-पदम

यदि विस्तरगपरिणतः किं वर्णपरिणतः? गन्धपरिणतः? रसपरिणतः? स्पर्शपरिणतः? संस्थानपरिणतः? गौतम! वर्णपरिणतः वा. गन्धपरिणतः वा. रसपरिणतः वा. स्पर्शपरिणतः संस्थान परिणतः वा।

यदि वर्णपरिणतः किं कालवर्णपरिणतः यावत् श्कलवर्णपरिणनः?

र्गानम् ' कालवर्णपरिएतः वः यावत् शुक्ल-वर्णपरिणतः वा।

गन्धपरिणतः किं स्रोभगन्ध-परिणतः? दुरिभन्धपरिणतः? गौतमः' स्रभिगन्धर्परणतः वा. द्रभि-गन्धपरिणतः वा।

यदि रसर्पारणतः कि तिक्तरसपरिणतः? गौतम! तिक्तरसपरिणतः वा यावत् मधुर-रसपरिणतः वा।

यदि स्पर्शपरिणनः कि कक्खटस्पर्श-परिणतः यावत् सक्षरपर्शपरिणतः?

गीतम! कक्खटर-पर्शपरिणतः यावत् नक्ष-रुपर्भपरिणतः।

यदि संस्थानपरिणनः-पुच्छा। गौतम ! परिमंडलसंस्थानपरिणतः वा यावत् आयतसंस्थानपरिणतः वा।

अणुत्तरो-वववाइय

सरीरमीसा-परिणए वा॥

६८. जइ वण्णपरिणए किं काल-वण्णपरिणए सुक्रिकलवण्ण-जाव परिणए ? गोयमा! कालवण्णपरिणए वा जाव सुक्रिकलवण्णपरिणए वा ॥

६९. जइ गंधपरिणए किं सुन्भि-गंधपरिणए? दुन्भिगंधपरिणए? गोयमा! सुब्भिगंधपरिणए वा.

दुब्भिगंधपरिणए वा ॥

७०, जइ रसपरिणए किं तित्तरस-परिणए ? पुच्छा । गोयमा! तित्तरसपरिणए वा जाव महुररसपरिणए वा॥

७१. जइ फासपरिणए किं कक्खड-फासपरिणए जाव लुक्खफास-परिणए?

भोयमा! कवरवडफासपरिणए जाव लुक्खफासरपरिणए॥

७२. जङ् संद्यापपरिणए-पुच्छा। गोयमा! परिमंडलसंठाणपरिणए जाव आयतसंठाणपरिणए वा ११

## विस्रसा परिणति-पद

६७. यदि विस्त्रसा परिणत है तो क्या वर्ण परिणत है? संधपरिणत हैं? रस परिणत है? स्पर्भ परिणत है? अंस्थान परिणत है? गीतम ! वह वर्णपरिणत भी है, गंधपरिणन भी है, रसपरिणत भी है, स्पर्शपरिणत भी है. संस्थानपरिणत भी है।

६८. यदि वर्णपरिणन हे तो क्या कालवर्ण परिणत है यावन शुक्लवर्ण परिणत है?

भौतम ? वह कालवर्णपरिणम भी है यावत् शुक्रलवर्णपरिष्यत भी है।

६९. यदि गन्ध परिणत है तो क्या स्थन्ध-परिणत है ? दुर्गन्थपरिणत है ? गीतम! वह सुगन्धपरिणत भी है अथवा दुर्गन्धर्परणत भी है?

 थि रसपरिणत है तो क्या तिकारसः परिणत है ? पुच्छा। गौतम! बह तिकतरसपरिणत भी है यावत् मधुरस्यपरिणत भी है।

9१. यदि स्पर्शपरिणन है ते क्या कठोर-स्पर्शपरिणम् हे यावन् अक्षरूपर्शपरिणम् ㅎ;

भौतम ! कठोर स्पर्शपरिणत भी है यादत रुक्षरूपर्शपरिणत भी है।

७२. थेढि संस्थान परिणत है-पृच्छा। गैतम ! परिमण्डल खंख्यान परिणन भी है अथवा यावत आयत संस्थान परिण्त भी है। दोण्णि दब्बाइं पडुच्च पोग्गल-परिणति-पदं

७३. दो भंते! दब्बा कि पयोग-परिणया? मीसापरिणया? वीससा-परिणया?

गोयमा! १. पयोगपरिणया वा २. मीसापरिणया वा ३. वीससा-परिणया वा ४. अहवेगे पयोग-परिणए, एगे मीसापरिणए ५. अहवेगे पयोगपरिणए, एगे वीससापरिणए ६. अहवेगे मीसा-परिणए, एगे वीससापरिणए॥

७४. जइ पयोजपरिणया कि मण-पयोजपरिणया? वइपयोज-परिणया? कायपयोजपरिणया?

गोयमा! १. मणपयोपरिणया वा २. वहप-योगपरिणया वा ३. काय-पयोगपरिणया वा ४. अहवेगे मणपयोगपरिणए, एगे वहपयोग-परिणए ५. अहवेगे मणपयोग-परिणए, एगे कायपयोगपरिणए ६. अहवेगे वहप-योगपरिणए, एगे कायपयोगपरिणए॥

७५. जइ मणप्रयोगपरिणया कि सच्च-मणप्रयोगपरिणया? असच्चमणप्रयोग-परिणया? सच्चमोसमण - प्रयोग-परिणया? असच्चमोसमणप्रयोग-परिणया?

गोयमा ! 8-8. सच्चमणपयोग-परिणया वा जाव असच्चमोस-मणपयोगपरिणया वा ч. अहवेगे सच्चमणपयोगपरिणए, एमे मोस-मणपयोगपरिणए ६. अहवेगे सच्च-मणपयोगपरिणए, एमे सच्चमोस-मणपयोगपरिणए **છ**. अहवेगे सच्चमणपयोगपरिणए. एमे असच्च-मोसमणपयोगपरिणए अहवेगे ۷. मोसमणपयोगपरिणए, एगे सच्च-मोसमणपयोगपरिणए अहवेगे 3. मोसमणपयोगपरिणए, एजे असच्च-मोसमणपयोगपरिणए अहवेगे 80. सच्चमोसमणपयोगपरिणए. एमे असच्चमोसमणपयोगपरिणए।

## द्वे द्रव्ये प्रतीत्य पुद्गल-परिणति-पदम्

हे भदन्त! द्रब्ये किं प्रयोगपरिणते? मिश्रकपरिणते? विचसापरिणते?

गौतम! १. प्रयोगपरिणते वा २. मिश्रक-परिणते वा ३. विस्तरापरिणते वा ४. अथवा एकं प्रयोगपरिणतम्, एकं मिश्रकपरिणतम् ५. अथवा एकं प्रयोगपरिणतम्, एकं विस्तरा-परिणतम् ६. अथवा एकं मिश्रक-परिणतम्, एकं विस्तरापरिणतम्,

यदि प्रयोगपरिणते कि मनःप्रयोगपरिणते ? वाक्प्रयोगपरिणते ? कायप्रयोगपरिणते ?

गौतम ! १. मनः प्रयोगपरिणते वा २. वाक्प्रयोगपरिणते वा ३.कायप्रयोगपरिणते वा ४. अथवा एकं मनः प्रयोगपरिणतम्, एकं वाक्प्रयोगपरिणतम्, एकं वाक्प्रयोगपरिणतम् ५. अथवा एकं मनः प्रयोगपरिणतम्, एकं कायप्रयोगपरिणतम् ६. अथवा एकं वाक्प्रयोगपरिणतम्, एकं कायप्रयोगपरिणतम्, एकं कायप्रयोगपरिणतम्, एकं कायप्रयोगपरिणतम्।

यदि मनःप्रयोगपरिणते किं सत्यमनः-प्रयोगपरिणते ? असत्यमनःप्रयोगपरिणते ? सत्यमृषामनःप्रयोगपरिणते ? असत्यामृषा-मनःप्रयोगपरिणते ?

गौतम! १-४. सत्यमनःप्रयोगपरिणते वा यावत् असत्यामुषामनःप्रयोगपरिणते वा ५, अथवैक सत्यमनः प्रयोगपरिणतम्, मुषामनः-प्रयोगपरिणतम् દ્દિ. अथवैकं सत्यमनःप्रयोग-परिणतम्. एक मुषामनः प्रयोगपरिणतम् ७. अथवैकं सत्य-मनःप्रयोगपरिणतम्. एकम् असत्या-मुषामनः प्रयोगपरिणतम्। ۷. मुषामनःप्रयोगपरिणतम्, एकं सत्यमुषा-मनःप्रयोगपरिणतम्, ९. अथवैकं मृषामनः -प्रयोगपरिणतम्, एकम् असत्यामुषामनः-प्रयोगपरिणतम् १०. अथवैकं सत्यमुषा-मनःप्रयोगपरिणतम्, एकम् असत्या-नुषामनः-प्रयोगपरिणतम्।

## दो द्रव्यों की अपेक्षा पुद्गल परिणति-पद

53. भन्ते! दो द्रव्य क्या प्रयोगपरिणत हैं? क्या मिश्र परिणत हैं? क्या विस्त्रना परिणत हैं?

गौतम! १.प्रयोग परिणत भी हैं २. मिश्र परिणत भी हैं ३. विस्तस्म परिणत भी हैं ४. अथवा एक प्रयोग परिणत हैं, एक मिश्र परिणत है, ५. अथवा एक प्रयोगपरिणत है, एक विस्तस्म परिणत है ६. अथवा एक मिस्र परिणत है, एक विस्तस्म परिणत है।

98. यदि प्रयोगपरिणत हैं तो क्या मनप्रयोगपरिणत हैं? वचनप्रयोगपरिणत हैं? अथवा कायप्रयोगपरिणत हैं?

गौतम! १. मनप्रयोगपरिण्त हैं २. बचन-प्रयोगपरिणत भी हैं ३. कायप्रयोगपरिणत भी हैं ४. अथवा एक मनप्रयोगपरिणत है. एक बचनप्रयोगपरिणत है ५. अथवा एक मनप्रयोगपरिणत है, एक कायप्रयोग-परिणत है ६. अथवा एक बचनप्रयोग-परिणत है, एक कायप्रयोगपरिणत है।

७५. यदि मनप्रयोगपरिणत हैं तो क्या सत्यमनप्रयोगपरिणत हैं? असत्य मनप्रयोगपरिणत हैं? सत्यमृषामन प्रयोगपरिणत हैं? अथवा असत्यामृषामन प्रयोगपरिणत हैं?

गौतम! १-४. यत्यमनप्रयोगपरिणत भी हैं ५. असत्यामृषामनप्रयोगपरिणत भी हैं ५. अधवा एक सत्यमन प्रयोगपरिणत है, एक मृषामन प्रयोगपरिणत है ६. अधवा एक सत्यमन प्रयोगपरिणत है ७. अधवा एक सत्यमन प्रयोगपरिणत है ७. अधवा एक सत्यमन प्रयोगपरिणत है, एक असत्यम्मृषामन प्रयोगपरिणत है, एक सत्यमृषामन प्रयोगपरिणत है, एक सत्यमृषामन प्रयोगपरिणत है, एक सत्यमृषामन प्रयोगपरिणत है, एक असत्यामृषामन प्रयोगपरिणत है ९. अधवा एक मृषामन प्रयोगपरिणत है, एक असत्यामृषामन प्रयोगपरिणत है।

७६. जइ सच्चमणपयोगपरिणया किं आरंभसच्चमणपयोगपरिणया? जाव असमारंभसच्चमणपयोग-परिणया? गोयमा! आरंभसच्चमणपयोगपरिणया वा जाव असमारंभसच्च-मणपयोग-परिणया वा, अहवेगे आरंभसच्च-मणपयोगपरिणए, एगे अणारंभसच्च-मणपयोगपरिणए। एवं एएणं गमेणं दुयासंजोएणं नेयव्वं, सब्वे संजोगा जत्थ जित्तया उद्वेति ते भाणियव्वा जाव सब्बद्वसिद्ध-गित्ता। यदि सत्यमनः प्रयोगपरिणते किम् आरम्भरत्यमनः प्रयोगपरिणते ? यावत् असमारम्भरत्यमनः प्रयोगपरिणते ? गौतम! आरम्भरत्यमनः प्रयोगपरिणते वा यावत् असमारम्भरत्यमनः प्रयोगपरिणते वा यावत् असमारम्भरत्यमनः प्रयोगपरिणते वा अर्थवैकम् आरम्भरत्यमनः प्रयोगपरिणते वा अर्थवैकम् आरम्भरत्यमनः प्रयोगपरिणतम्, एकम् अनारम्भरत्यमनः प्रयोगपरिणतम्, एकम् अनारम्भरत्यमनः प्रयोगपरिणतम्, एकम् एतेन गमेन द्विककसंयोगेन नेतव्यमः सर्वे संयोगाः यत्र यावन्तः उत्तिष्ठन्ति ते भणितव्याः यावत् सर्वार्थ-सिद्धका इति।

७६. यदि सत्यमन प्रयोगपरिणत हैं तो क्या आरम्भसत्यमन प्रयोगपरिणत हैं? यावत् असमारम्भ सत्यमन प्रयोगपरिणत हैं? गौतम! आरम्भसत्यमन प्रयोगपरिणत मी हैं यावत् असमारम्भ सत्यमन प्रयोगपरिणत भी हैं। अथवा एक आरम्भ सत्यमन प्रयोगपरिणत भी हैं। अथवा एक आरम्भ सत्यमन प्रयोगपरिणत हैं, एक अनारम्भ सत्यमन प्रयोगपरिणत हैं। इस प्रकार इस गमक के अनुसार दो के संयोग से होने वाले भंग जातव्य हैं, सब सांयोगिक भंग जहां जितने हो सकते हैं, वे सब यावत सर्वार्थसिन्द्र तक वक्तव्य हैं।

७७. जइ मीसापरिणया किं मणमीसा-परिणया? एवं मीसापरिणया वि॥ यदि मिश्रकपरिणते किं मनोमिश्रकपरिणते?
एवं मिश्रकपरिणते अपि।

७७. यदि मिश्रपरिणत हैं तो क्या मन मिश्रपरिणत हैं? इस प्रकार मिश्रपरिणत की भी वक्तव्यता।

७८. जइ वीससापरिणया कि वण्ण-परिणया? गंधपरिणया? एवं वीससापरिणया वि जाव अहवेगे चउरंससंठाणपरिणए, एगे आयतसंठाणपरिणए॥ यदि विस्त्रसापरिणते किं वर्णपरिणते? गन्धपरिणते? एवं विस्तरपापरिणते अपि यावत् अथवैकं चतुरस्रसंस्थानपरिणतम्, एकम् आयतः संस्थानपरिणतम्। 9८. यदि विस्तरमापरिणत हैं तो क्या वर्ण परिणत हैं? गन्धपरिणत हैं? इस प्रकार विस्तरमा परिणत की भी वक्तव्यता यावत अथवा एक चतुरस्र संस्थान परिणत है, एक आयत संस्थान परिणत है।

तिण्णि दव्वाइं पडुच्च पोम्गल-परिणति-पदं

७९. तिण्णि भंते! दव्या किं पयोग-परिणया?मीसापरिणया?वीससा-परिणया?

गोयमा! १. पयोगपरिणया वा २. मीसापरिणया वा ३. वीससा-परिणया वा ३. वीससा-परिणया वा ४. अहवेगे पयोग-परिणए, दो मीसापरिणया ५. अहवेगे पयोगपरिणए, दो वीस-सापरिणया ६. अहवा दो पयोग-परिणया, एगे मीसापरिणए ७. अहवा दो पयोगपरिणया, एगे वीससापरिणए ८. अहवेगे मीसा-परिणए, दो वीससापरिणया ९. अहवा दो मीसा-परिणया, एगे वीससापरिणए १०.अहवेगे पयोग-परिणए, एगे मीसापरिणए, एगे वीससापरिणए।

## त्रीणि द्रव्याणि प्रतीत्य पुद्गल-परिणति-पदम्

त्रीणि भदन्त! द्रव्याणि कि प्रयोग-

परिणतानि? मिश्रकपरिणतानि? विस्तसा-परिणतानि? गौतम! १.प्रयोगपरिणतानि वा २. मिश्रक-परिणतानि वा ३. विस्त्रसापरिणतानि वा ४. अथवैकं प्रयोगपरिणतम्, द्वे मिश्रकपरिणते ५. अथवैकं प्रयोगपरिणतम्, द्वे विस्तसा-परिणते ६. अथवा द्वे प्रयोगपरिणते, एकं मिश्रकपरिणतम् ७. अथवा द्वे प्रयोगपरिणते एकं विस्तसापरिणतम् ८. अथवैकं मिश्रक-परिणतम्, द्वे विस्तरापरिणतं २. अथवा द्वे मिश्रकपरिणतं, एकं विस्तरापरिणतम् १०. अथवैकं प्रयोगपरिणतम्, एकं मिश्रक-

परिणतम्, एकं विस्रसापरिणतम्।

## तीन द्रव्यों की अपेक्षा पुद्रल परिणति-पद

भन्ते! तीन द्रव्य क्या प्रयोगपरिणत हैं?
 मिश्रपरिणत हैं ? विस्तरापरिणत है ?

गौतम! १.प्रयोगपरिणत भी हैं २. मिश्रपरिणत भी हैं 3, विस्रसापरिणत भी हैं ८. अथवा एक प्रयोगपरिणत है, वा मिश्रपरिगत हैं ५. अथवा प्रयोगपरिणत है, दो विश्वसाधरिणत हैं ६. अथवा दो प्रयोगपरिणत हैं. मिश्रपरिणत हे 9. अथवा प्रयोगपरिणत हैं, एक विस्वसापरिणत है ८. अथवा एक मिश्रपरिणत है, दो विस्रसा परिणत हैं ९. अथवा दो मिश्र परिणत हैं, एक विस्वसापरिणत है। १०, अथवा एक प्रयोगपरिणत है, एक मिश्रपरिणत है, एक विस्रसापरिणत है।

८०. नइ पद्योगपरिणया किं मण-पद्योगपरिणया? वइपद्योग-परिणया? कायपद्योगपरिणया? गोद्यमा! मणपद्योगपरिणया वा, एवं एक्कासंयोगो, दुवासंयोगो, तिया-संयोगो य भाणियव्वो॥

८१. जड मणपयोगपरिणया किं सच्चमणपयोगपरिणया? असच्च-मणपयोगपरिणया? सच्चमोसमण-पयोगपरिणया? असच्चमोसमण-पयोगपरिणया?

गोयमा! सञ्चमणपयोगपरिणया वा जाव असञ्चामासमणपयोगपरिणया वा. अहवेगे सञ्चमणपयोगपरिणए, दो मोसमणपयोगपरिणया। एवं दुवा-संयोगो, तियासंयोगो भाणियव्वो एत्थ वि तहेव जाव अहवेगे तंससंठाणपरिणए, एगे चउरंससंठाणपरिणए, एगे आयत-संठाणपरिणए॥ यदि प्रयोगपरिणतानि किं मनःप्रयोग-परिणतानि ? वाकप्रयोगपरिणतानि ? काय-प्रयोगपरिणतानि ?

गौतम! मनःप्रयोगपरिणतःनि वा. एवम् एककसंयोगः, द्विककसंयोगः, विकक-संयोगश्च भणितव्यः।

यदि मनःप्रयोगपरिणतानि किं सत्यमनः-प्रयोगपरिणतानि? असत्यमनःप्रयोग-परिणतानि? सत्यमृषामनःप्रयोगपरिण-तानि? असत्यमृषामनःप्रयोगपरिणतानि?

र्गातम! सत्यमनःप्रयोगपरिणतःनि वा यावत् असत्यमृषामनःप्रयोगपरिणतानि वा, अथवैकं यत्यमनःप्रयोगपरिणतं, द्वे मृषामनः-प्रयोगपरिणते। एवं द्विकक-संयोगः विकक्संयोगः भणितव्यः अवापि तथैव यावत् अथवैकं त्र्यस्रसंस्थान-परिणतम्, एकं चतुरस्रसंस्थानपरिणतम्, एकम् आयत-संस्थानपरिणतम्। ८०. यदि प्रयोगपरिणत हैं तो क्या मनप्रयोगपरिणत हैं? वचनप्रयोगपरिणत हैं? वचनप्रयोगपरिणत हैं? गौतम! मनप्रयोगपरिणत भी हैं, इस प्रकार एक सायोगिक, द्विक सायोगिक और विक सायोगिक भेग बक्तव्य हैं

८१. यदि मनत्रयोगपरिणत हैं तो क्या सन्यमनप्रयोगपरिणत हैं? अस्तर्य मन- प्रयोगपरिणत हैं? सन्यभृषा मनप्रयोग परिणत हैं? असत्यामृषामन प्रयोग परिणत हैं?

रोतिम! सस्यमनप्रयोगपरिणत भी हैं यावत् असत्य मृषामनप्रयोगपरिणत भी हैं। अथवा एक सत्यमनप्रयोगपरिणत है, दो मृषामनप्रयोगपरिणत हैं। इस प्रकार द्विकसांयोगिक भी वक्तव्य हैं। यहां द्वयात्रय के अधिकार में भी द्वव्य के अधिकार में भी द्वव्य के अधिकार में भी द्वव्य के अधिकार से भी द्वयात्रय के अधिकार एक समान वक्तव्यता यावत् अथवा एक व्ययससंस्थान परिणत है, एक आयत संस्थान परिणत है, एक आयत संस्थान परिणत है।

## चतारि दव्वाइं पडुच्च पोग्गल-परिणति-पदं

८२. चत्तारि भंते! दव्वा किं पयोगपरिणया? मीसापरिणया? वीससापरिणया?

गोयमा! १. पयोगपरिणया वा २. मीसापरिणया वा ३. वीससा-परिणया वा ४, अहवेगे पयोग-परिणए, तिण्णि मीसा-परिणया ५. अहवेगे पयोग-परिणए, निण्णि वीससापरिणया ६. अहवा दो पयोगपरिणया. दो मीसापरिणया ७. अहवा दो पयोग-परिणया, दो वीससापरिणया ८. अहवा तिण्णि पयोगपरिणया. एगेमीसा-परिणए ९. अहवा तिण्णि पयोग-परिणया, एगे वीससापरिणए १०, अहवेश मीसापरिणए, तिण्णि वीससा-परिणया ११, अहवा दो मीसा-परिणया. दो वीससा-परिणया १२. अहवा तिण्णि मीसापरि-णया, एगे वीससापरिणए

## चत्वारि द्रव्याणि प्रतीत्य पुद्गल-परिणति-पदम्

चत्वारि भदन्त! द्रव्याणि किं प्रयोग-परिणतानि? मिश्रकपरिणतानि? विस्रया-परिणतानि?

गौतम ! १.प्रयोगपरिणतानि वा २. मिश्रक -परिणतानि वा ३. विस्रसापरिणतानि वा ४. अथवैकं प्रयोगपरिणतम्, त्रीणि मिश्रक परिणतःनि ५. अथवैकं प्रयोगपरिणतम्. त्रीणि विस्वसापरिणतानि ६. अथवा द्वे प्रयोग-परिणते. द्वे मिश्रकपरिणते ७. अथवा हे प्रयोगपरिणते, हे विस्रसापरिणते ८. अथवा त्रीणि प्रयोगपरिणतानि. एकं मिश्रकपरिणतम 0 त्रीणि अथवा प्रयोगपरिणतानि, एकं विस्तसापरिणतम् १०. अथवैकं मिश्रक-परिणतम्, त्रीणि विस्त्रसमपरिणतानि 23. मिश्रकपरिणते. द्वे विस्तरापरिणने १२. अथवा त्रीणि मिश्रकपरिणतानि, एकं विस्वरमपरिणतम १३, अथवैक प्रयोग-

## चार द्रव्यों की अपेक्षा पुद्रल परिणति-पद

 भन्ते! चर द्रव्य क्या प्रयोगपश्णित हैं? मिश्रपरिणत हैं? विस्तरगाधरिणत हैं?

गौतमः १. वे प्रयोगपरिणतं भी हैं २. मिश्र-परिणतं भी हैं ३. विस्ममपरिणतं भी हैं ४. अथवा एक प्रयोगपरिणतं हैं. तीन मिश्र-परिणतं हैं ५. अथवा एक प्रयोगपरिणतं हैं. तीन विस्त्रसापरिणतं हैं ६. अथवा दो प्रयोगपरिणतं हैं, दो मिश्रपरिणतं हैं ७. अथवा दो प्रयोगपरिणतं हैं. दो विस्तरसा परिणतं हैं ८. अथवा तीन प्रयोगपरिणतं हैं. एक मिश्रपरिणतं हैं. ९. अथवा तीन प्रयोगपरिणतं हैं, एक विस्तरसापरिणतं हैं ९०. अथवा एक मिश्रपरिणतं हैं ६. तीन विस्तरसापरिणतं हैं ११. अथवा दो मिश्रपरिणतं हैं, दो विस्तरसापरिणतं हैं १२. अथवा तीन मिश्रपरिणतं हैं, एक विस्तरसा परिणतं है १३. अथवा एक प्रयोगपरिणत

१३, अहवेगे पयोगपरिणए, एंग्रे मीसापरिणए, दो वीससापरिणया १४. अहवेगे पयोग-परिणए. मीसापरिणया. एगे वीससा-परिणए १५. अहवा दो पयोगपरिणया, एगे मीसापरिणए, एगे वीससापरिणए॥

परिणतम्, एकं मिश्रकपरिणतम्, विस्रमा-परिणते 88. अथवैकं प्रयोगपरिणतम्, द्वे मिश्रकपरिणते, एकं विस्रसापरिणतम् 89. अधवा प्रयोगपरिणते, एकं मिश्रक-परिणतम्, एकं विस्रसापरिणतम्।

है, एक मिश्रपरिणत है, दो विश्वसा परिणत हैं १४. अथवा एक प्रयोगपरिणत है, दो मिश्रपरिणन हैं. एक विसनापरिणन है १५, अथवा दो प्रयोगपरिणत हैं. एक मिश्रपरिणत है, एक विश्वसापरिणत है।

८३. जड पयोगपरिणया कि मण-पयोगपरिणया ? वडपयोग-परिणया ? कायपयोगपरिणया ?

एवं एएणं कमेणं पंच छ सत्त जाव दस संखेज्जा असंखेज्जा अणंता य दव्वा भाणियव्वा द्यासंजोएणं तियासंजोएणं दससंजोएणं बारससंजीएणं उवज्जिऊणं जत्थ जिसया संजोगा उट्टेंति ते सब्बे भाणियब्बा; एए पुण जहा नवमसए पवेसणए भणिहामो तहा उवजंजि-ऊणं भाणियव्वा जाव असंखेज्जा अणंता एवं चेव, नवरं-एक्कं पदं अब्भहियं जाव अहवा अणंता परिमंडलसंठाणपरिणया जाव अणंता आयतसंठाणपरिणया।।

यदि प्रयोगपरिणतानि किं मनःप्रयोगपरि-णतानि ? वाकप्रयोगपरिणतानि ? काय-प्रयोग-परिणतानि ?

एवम् एतेन क्रमेण पञ्च षट् सप्त यावत् दश संख्येयानि असंख्येयानि अनन्तानि च दव्या-णि भणितव्यानि द्विककसंयोगेन त्रिकक-संयोगन यावत दशसंयोगेन द्वादश-संयोगेन उपयुज्य यत्र यावन्तः संयोगा उत्तिष्टन्ति ते सर्वे भणितव्याः एतान् पुनः यथा नवमशते प्रवेशनके भणिष्यामः तथा उपयुज्य भणि-तव्या यावत् असंख्येया अनन्ता एवं चैव. नवरं- एकं पदमभ्यधिकं यावत् अथवा अनन्ताः परिमंडलसंस्थान-परिणता यावत् अनन्ता आयतसंस्थान-परिणताः।

८३. यदि प्रयोगपरिणत हैं तो क्या मनुप्रयोगपरिणतः हैं ? यचनप्रयोगपरिणतः हैं ? कायप्रयोगपरिणत हैं ?

इस प्रकार इस क्रम से पांच, छह, सात, यावत दस. संख्येय, असंख्येय और अनन्त द्रव्य वक्तव्य हैं-द्रिकसंयोग, विकसंयोग यावत दय संयोग और द्वादश संयोग की उपयोजना कर जहां जितने संयोग बनते हैं वे सब वक्तव्य हैं। इन्हें जैसे नवें शतक के प्रवेशनक प्रकरण (सूत्र ८६ से ११९) में कहेंगे वैसे ही उपयोजना कर वक्तव्य हैं यावन असंख्येय और अनन्त की इसी प्रकार वक्तव्यता, इतना विशेष है-एक पद अधिक है यावन अथवा अनन्त परिमण्डलसंस्थानपरिणत यावत् अनन्त् आयत्यंस्थानपरिणत् हैं।

८४. एएसि णं भंते! योग्गलाणं पयोगपरिणयाणं, मीसापरिणयाणं. वीस-सापरिणयाणं य कयरे कयरे-हिंतो अप्पा वा? बहुया वा? तुल्ला वा? विसेसाहिया वा ?

गोयमा! सव्वत्थोवा पयोग-परिणया, मीसापरिणया अणंत-गुणा, वीससा-परिणया अणंत-गुणा 📙

एतेषां भदन्त! पुद्गलानां प्रयोग-परिणतानां, मिश्रकपरिणतानां विस्रसा-परिणतानाञ्च कतरे कतरेभ्यः अल्पा वा? बहुका वा ? तुल्या वा ? विशेषाधिका वा ?

सर्वस्तोकाः । पुद्रलाः प्रयोग-परिणताः, मिश्रकपरिणताः अनन्तगुणाः, विस्रसापरिणताः अनन्तरपृणाः।

८४. भन्ते! इन प्रयोगपरिणत, मिश्र-परिणत और विस्रयापरिणत पृहलों में कौन किनसे अल्प, बहुत, तुल्य अथवा विशेषाधिक हैं १

गौतम ! प्रयोगपरिणत पृद्रल सबस्य कम हैं. मिश्रपरिणत उनसे अनन्तगना है. विस्वसापरिणत उनसे अनन्त गुना है।

#### भाष्य

## सूत्र ४३-८४

## भारतीय दर्शनों में सृष्टिवाद

प्रस्तृत आलापक के संदर्भ में समग्र सृष्ट्रिवाद की विज्ञान-सम्मत एवं तर्क-संगत व्याख्या संभव है। सृष्टिवाद को विभिन्न भारतीय दर्शनों ने भिन्न-भिन्न रूप में प्रस्तृत किया है। उसकी मीमांसा प्रयोग, मिश्र और स्वभाव जन्य परिणमनों के सन्दर्भ में की जा सकती है।

### चार्वाक

चार्वाक दर्शन, जिसे आगमयुर्गन भाषा में अक्रियःवाद कहा जाता है, केवल पुरल-द्रव्य का अस्तिन्व एवं उसके परिणमन को ही सृष्टि का कारण मानता है। चेतना या आत्मा का अपना कोई स्वतंत्र अस्तित्व है ही नहीं जो है वह केवल पृथ्वी, जल. अग्नि. वाय, आकाश-इन पांच महाभूतों की ही परिणति विशेष है। मरणीपरान्त पुनः इन्हीं पांच महाभूतों में प्राणी-विशेष का अस्तित्व विलीन हो जाता है। इस प्रकार प्रयोग-परिणमन का अस्तित्व चार्व को मान्य नहीं है। उनके मत में जो है वह केवल 'विस्नसा' ही है। प्राणी द्वारा निष्पत्न सारे परिणमन भी अन्ततोगत्वा पुढ़लों का अपना ही परिणमन है—नितान्त विस्नसा हैं। मिश्र-परिणमन भी प्रयोग-परिणमन के अभाव में सम्भव नहीं है। इस प्रकार चार्वाक का सृष्टि-दर्शन केवल विस्नसा-परिणमन को मानकर ही अपना मत प्रस्तुत करता है।

#### ईश्वरवाट

इंश्वरक वी दर्शन—चाहे वह न्याय हो वैशेषिक हो या अन्य-सारे परिणमनों को ईश्वरकृत प्रयोग के परिणमन के रूप में हा मानता है। उनके मतानुसार मिश्र या विसन्ता परिणमन संभव ही नहीं है। ईश्वर सृष्टिवाद के निरूपण में जीव प्रयोग परिणाम, मिश्र परिणाम और विस्तसा परिणाम के मृत में तो ईश्वर प्रयोग ही सर्वेसवा है। ईश्वर की इच्छा ही इस सृष्टि का जनक है। सारा परिणाम-चक्र इसी केन्द्र को धुरी मानकर घूमता रहता है।

#### सांख्य

सांख्य दर्शन पुरुष और प्रकृति के द्वैत को स्वीकार करता है, पर पुरुष (आत्मा) को सदा निष्क्रिय मानता है। अतः जीव-प्रयोग-परिणाम को संभव नहीं मानता। प्रकृति का परिणमन मूलतः विस्तमा है। प्रकृति के स्पर्श, रस्प आदि गुणों (विषयों) से इन्द्रियां और इन्द्रियों से चित्त तथा चित्त से अन्ततोगत्वा पुरुष अयम्कांनमणिवत् दूर से प्रभावित होता है, पर मूलतः अक्रिय होने से परिणमन में उसका सीधा प्रभाव कहीं नहीं है। ध्येयवाद या Teloology की तरह उसे केवल परिणमन का 'दूर-सोत' माना जा सकता है। ध्येयवाद या Teloology में भविष्य को प्रेरक माना जाता है। भविष्य हेतु बनता है— वर्तमान परिणमन का। इस प्रकार अक्रिय पुरुष का भविष्य वर्तमान परिणमन का हेतु बनता है। इस प्रकार की मान्यना के आधार पर सांख्य दर्शन प्रकृति को कथंचित् 'प्रयोग-परिणमन' की अधिष्ठात्री मानता है। निष्कर्षतः विससा के अतिरिक्त प्रयोग या मिश्र परिणामों का तन्वतः कोई स्थान सांख्य स्वीकार कैसे कर सकता है?

#### पातञ्जल योग दर्शन

इसे संख्य सांख्यवाद के रूप में माना जाता है। सांख्य दर्शन सम्मत पुरुष प्रकृति के रूप में तत्व-निरूपण को स्वीकार करते हुए भी ईश्वर-पुरुष विशेष के अस्तित्व को माना है। स्रष्टा, कर्ता तथा संहर्ता सगुण ईश्वर मानकर बोगदर्शन ने प्रयोग परिणाम की स्वीकार किया है, यह स्पष्ट हैं। योगी जो विशेष सिद्धियों, कैसे-अणिमा, लिंघमा, महिमा, प्राकाम्य, विशत्व, ईशितृत्व. यत्रकामावशायित्व आदि के द्वारा अपनी इच्छा या संकल्प के अनुसार प्रकृति में परिणमन कर सकते हैं. यह जीव-प्रयोग परिणमन का स्पष्ट स्वीकार है। योग सिन्हों को ये शक्तियां होने पर भी वे पदार्थों में वैपरीत्य नहीं करते हैं या नहीं कर सकते। पदार्थिविपर्यास न करने का हेतु यह है कि ब्रह्माण्ड के पृर्व-सिन्ह हिरण्यगर्भ ईश्वर को ब्रह्माण्ड की ऐसी अवस्थिति में यत्रकामावशायित्व हैं, अर्थात् ब्रह्माण्ड ऐसा ही रहे जैया कि वर्तमान है, ताकि प्रजागण कर्म करें तथा कर्मफल भी भोगें—ऐसा पूर्वसिन्ह प्रजापति का संकल्प रहने के कारण ही योगी शक्तिमान होने पर भी पदार्थ वैपरीत्य नहीं करते। योगीकरण ईश्वर-संकल्प से मुक्त पदार्थों में यथोचित शक्ति का प्रयोग कर सकते हैं।

#### बौद्ध दर्शन

बौद्ध दर्शन ने सत्त्व लोक एवं भाजन लोक के रूप में ज्यात् को दो भागों में बांटा है। सारा लोक वैचित्र्य (जगत्-परिणमन) कर्मज है तथा कर्म चेतना द्वारा कृत है। इस प्रकार समग्र परिणमन चेतना कृत (जीव प्रयोग-परिणाम) है। रूप या पुड़ल स्वतंत्र परिणमन करता है—ऐसा बौद्ध दर्शन स्वींकार नहीं करता। इस प्रकार विस्तसा परिणमन और मिश्र परिणमन को बौद्ध दर्शन ने स्वींकार नहीं किया है।

#### वेदान्त

वेदान्त कूटरथनित्यवादी तथा ब्रह्माद्वैतवादी दर्शन है। उसके अनुसार सारा परिणमन वास्तविक नहीं है। इस दृष्टि से परिणमन-मत्र को वेदान्त तत्वतः स्वीकार ही नहीं करना।

ईश्वरवादी धारणा में जहां ब्रह्म को सब जनन का कारण मना है। समग्र जरत् जीव प्रयोग परिणाम ही सिद्ध होता है। काल, नियति, स्वभाव, यवृच्छा, पुरुष सभी को मूलतः कारण नहीं माना गया।

#### वैज्ञानिक अवधारणा

भौतिक विज्ञान में न्यूटन के यांत्रिक विश्व की अवधारणा में सारा परिणमन एक निश्चित नियमावली के अन्तर्गत स्वतः घटित होता है और इन वस्तुनिष्ठ नियमों की खोज ही विज्ञान का लक्ष्य है। पुक्रल या भौतिक पदार्थ एवं ऊर्जा का परिणमन विज्ञसा रूप में ही स्वीकार किया गया। चेतन की स्वतंत्र सता विज्ञान का विषय नहीं है। इस प्रकार वैज्ञानिक अवधारणा का जगत् केवल विस्तस्या परिणमनों के रूप में ही स्वीकार किया गया है।

आधुनिक विज्ञान में सूक्ष्म कर्णों के परिणमनों की व्याख्या के साथ चेतना के सम्बन्ध की संभावना रुवीकार की गई है।

अमृर्दश्चेतनो भोगी, नित्यः सर्वगतोऽक्रियः। अकर्ता निर्मुणः सुक्ष्मः, आत्मा कपिलदर्शने॥

जैन दर्शन : मनन और मीमांसा पृ. २२५

२. हरिहरानन्द, पा. यो, द, १८४५।

टीकः पृ. ३८५-३८६।

कर्मजं लोक वैचित्र्यं, चेनना नन् कृतं च नन्। चेलना मानसं कर्म, तच्य वाक्कायकर्मणी।

४. श्वेताश्वतर ३४० - ९/२।

देविड, बोह्य आदि वैज्ञानिकों की यह निश्चित धारणा बन चुकी है कि स्कृष्टम पारमाणविक प्रक्रिया में चैतन्य (ज्ञात:) का हस्तक्षेप परिलक्षित होता है। भीतिक परिणमनों के साथ चैतन्य का प्रभाव गुड़ा हुआ है इस प्रकार की अवधारणा आधुनिक विज्ञान के अन्तर्गत प्रवेश पा चुकी है। यद्यपि चैतन्य (जीव-प्रयोग) परिणाम के स्वरूप का निर्धारण अभी संभव नहीं बनता है, फिर भी लेळान्तिक आधार पर आधुनिक विज्ञान जीव-प्रयोग परिणाम और विस्तरना-परिणाम दोनी परिणमनी की स्वीकार करता है, एसा कहा अ सकता है।

८५. सेवं भंते! सेवं भंते! ति॥

नदेवं भदन्त! तदेवं भदन्त! इति।

८५, भन्ते! बह ऐसा ही है, भन्ते! बह ऐसा ही है।

## बीओ उद्देशो : दूसरा उद्देशक

#### मूल

## आसीविस-पदं

८६. कतिविद्या णं भंते! आसीविसा पण्णत्ता? गोयमा! दुविहा आसीविसा पण्णत्ता, तं जहा—जातिआसीविसा य, कम्म-आसीविसा य॥

८७. जातिआसीविसा णं भंते! कतिविहा पण्णता?

गोयमा! चउब्बिहा पण्णता, तं जहा-विच्छु यजातिआसीविसे, मंडुक्कजाति-आसीविसे, उरग-जाति-आसिविसे, मणुरसजाति-आसीविसे।

८८. विच्छुयजातिआसीविसस्स णं भंते! केवतिए विसए पण्णते ?

गोयमा! पभू णं विच्छुयजाति-आसीविसे अद्धभरहप्पमाणमेत्तं बोंदिं विसेणं विसपरिगयं विसट्ट-माणं पकरेत्तए। विसए से विस-द्वयाए, नो चेव णं संपत्तीए करेंसु वा, करेंति वा, करिस्संति वा।।

८९. मंडुक्कजातिआसीविसस्स णं भंते! केवतिए विसए पण्णते?

गोयमा! पभू णं मंडुक्कजाति-आसिविसे भरहप्पमाणमेत्तं बोंिटं विसेणं विसपरिगयं विसद्दमाणं पकरेत्तए! विसए से विसद्दयाए, नो चेव णं संपत्तीए करेंसु वा, करेंति वा, करिस्संति वा॥

९०. उरगजातिआसीविसस्स णं भंते! केवतिए विसए पण्याते?

## संस्कृत छाया

## आशीविष-पदम्

कतिविधाः भदन्त! आशीविषाः प्रज्ञप्ताः?

गौतम! द्विविधाः आशीविषाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा-जान्याशीविषाश्च, कर्माशी-विषाश्च।

जात्याशीविषाः भदन्त! कतिविधाः प्रज्ञप्ताः?

गौतम! चतुर्विधाः प्रज्ञसाः तद्यथा— वृश्चिकजात्याशीविषः, मण्डूकजात्याः शीविषः, उरग-जात्याशीविषः, मनुष्य-जात्याशीविषः।

वृश्चिकजात्याशीविषस्य भदन्त! कियान् विषयः प्रज्ञसः?

गौतम! प्रभुः वृश्चिकजात्याशीविषः अर्धभरतप्रमाणमात्रां 'बोदिं विषेण विष-परिगतां दलर्न्ती प्रकर्तुम्। विषयस्तस्य विषार्थतया, नो चैव सम्प्राप्त्या अकार्षुः वा. कुर्वन्ति वा, करिष्यन्ति वा।

मण्डूकजात्याशीविषस्य भदन्त! कियान् विषयः प्रज्ञप्तः?

गौतम! प्रभुः मण्डूकजात्याशीविषः भरत-प्रमाणमात्रां 'बोंविं' विषेण विषपरिगतां दलन्तीं प्रकर्तुम्। विषयः तस्य विषार्यतयाः नो चैव सम्प्राप्त्या अकार्षुः वा, कुर्वन्ति वा, करिष्यन्ति वा।

उरगजात्याशीविषस्य भदन्त! कियान् विषयः प्रज्ञमः।

## हिन्दी अनुवाद

#### आशीविष-पद

८६. 'भन्ते! आशीविष कितने प्रकार के प्रज्ञम हैं?

भौतम ! आशीविष का प्रकार के प्रज्ञप्त हैं। जैभ्ये-जातिआशीविष और कर्मआशीविष।

८७. भन्ते ! जातिआशीबिष कितने प्रकार के प्रजास हैं?

गौतम! चार प्रकार के प्रश्नम हैं, जैसे— वृश्चिकजातिआशीविष, मंडूक जाति-आशीविष, उरगजातिआशीविष और मनुष्यजातिआशीविष।

८८. भन्ते! वृश्चिकजातिआशीविष का कितना विषय प्रज्ञप्त है?

गौतम । वृश्चिकजातिआशीविष अर्थ भरतप्रमाणशरीर को अपने विष से व्यास और परिपूर्ण करने में समर्थ है। यह विषय विष की शक्ति की दृष्टि से बतलाया गया है, क्रियात्मक रूप में न तो ऐसा किया है, न करता है और न करेगा।

८९. भन्ते! मण्डूक गतिआशीविष का कितना विषय प्रज्ञाह है?

गौतम! मंड्रक जाति आशीविष्य भरतप्रमाण शरीर को अपने विष से व्यास और परिपूर्ण करने में समर्थ है। यह विषय विष की शक्ति की दृष्टि से बतलाया गया है। क्रियात्मक रूप में न तो ऐसा किया है, न करता है और न करेगा।

९०. भन्ते! उरगजातिआशीविष का कितना - विषय प्रज्ञस है? गोयमा! पभू णं उरगजातिआसी-विसे जंबुद्दीवप्पमाणमेत्तं बोंदिं विसेणं विसपरिगयं विसदृमाणं पकरेतए। विसए से विसदृयाए, नो चेव णं संपत्तीए करेंस् वा, करेंति वा, करिस्संति वा॥ गौतम! प्रभुः उरगजात्याशीविषः जम्बूद्धीप- प्रमाणमात्रां 'बोंदिं' विषेण विषपरिगतां दलन्तीं प्रकर्तुम्। विषयः तस्य विषार्थतया, नो चैव सम्प्राप्त्या अकार्षुः वा, कुर्वन्ति वा, करिष्यन्ति वा।

गौतम! उरगजातिआशीविष जम्बूद्वीप प्रमाणशरीर को अपने विष से व्यास और परिपूर्ण करने में समर्थ है। यह विषय विष की शक्ति की दृष्टि से बतलाया गया है। क्रियात्मक रूप में न तो एंखा किया है, न करता है और न करेगा।

९१. मणुस्सजातिआसिविसस्स ण भंते! केवतिए विसए पण्णते? गोयमा! पभू णं मणुस्सजाति-आसीविसे समयखेत्तप्पमाणमेत्तं बोंदिं विसेणं विसपिरेग्यं विसट्ट-माणं पकरेत्तए! विसए से विसट्ट-याए, नो चेव

णं संपत्तीए करेंस् वा, करेंति वा,

मनुष्यजात्याशीविषस्य भदन्त! कियान् विषयः प्रज्ञमः? गौतम! प्रभुः मनुष्यजात्याशीविषः समय-क्षेत्रप्रमाणमात्रां 'बाँदिं' विषेण विषपरिगतां दलन्तीं प्रकर्तुम्। विषयः तस्य विषार्थतया. नो चैव सम्प्राप्त्या अकार्षुः वा, कुर्वन्ति वा, करिष्यन्ति वा। ९१. भन्ते! मनुष्यजातिआशीविष का कितना विषय प्रज्ञप्त है?

गौतम! मनुष्यजातिआशीविष समयक्षेत्र (अढाई द्वीप) प्रमाणशरीर को अपने विष से व्यास और परिपूर्ण करने में समर्थ है। यह विषय विष की शक्ति की दृष्टि से बतलाया गया है। क्रियात्मक रूप में न तो ऐसा किया है, न करता है और न करेगा।

## १. सूत्र ८६-९१

करिस्संति वा॥

जिसकी दाढा में विष होता है. वह आशीविष कहलाता है। कुछ प्राणी जन्म से आशीविष होते हैं और कुछ कर्म से। बिच्छू, मेंढक, सर्प और मनुष्य ये जाति आशीविष हैं—जन्म से आशीविष हैं।'

सूत्रकार ने इनकी विषयात्मक क्षमता का निरूपण किया है। प्रायोगिक रूप में उसका त्रैकालिक जतित्रेध किया है।

तपश्चरण अथवा विद्या मंत्र आदि की साधना से अथवा किसी अन्य गुण से आशीविष की उपलब्धि हो जाती है, वे कर्म से आशीविष

भाष्य

कहलाते हैं।°

अकलंक ने आशीविष के स्थान पर आस्यविष का प्रयोग किया है। प्रकृष्ट तपोबल वाला यति आस्यविष ऋद्धि को प्राप्त होता है। वह मरण का अभिशाप देता है। अभिशप्त व्यक्ति के शरीर में विष व्याप्त हो जाता है और वह मर जाता है। तिलोयपण्णति और धवला में आशीविष ऋद्धि का उल्लेख मिलता है। उसका तात्पर्य है इस ऋदि वाला 'मर जाओ' इस प्रकार का वचन प्रयोग करता है और व्यक्ति मर जाता है।

९२. जइ कम्मआसीविसे किं नेरइय-कम्मआसीविसे ? तिरिक्खजोणिय-कम्मआसीविसे ? मणुस्सकम्म-आसीविसे ? देवकम्मआसीविसे ? गोयमा ! नो नेरइयकम्मासीविसे, तिरिक्खजोणियकम्मासीविसे वि, मणुस्सकम्मासीविसे वि, देव-कम्मासीविसे वि॥

यदि कर्माशीविषः किं नैरियककर्माशीविषः? तिर्यग्योनिककर्माशीविषः? मनुष्यकर्माशी-विषः?वेवकर्माशीविषः?

गीतम! नो नैरयिककर्मार्शाविष:, तिर्यन्योनिककर्माशीविषोऽपि, मनुष्यकर्माशीविषोऽपि, विषोऽपि।

९२. 'यदि कर्म आशीविष है तो क्या नैरियक कर्मआशीविष है? तिर्यक्योनिक कर्मआशीविष है? मनुष्यकर्मआशीविष है? अथवा देवकर्मआशीविष है?

गीतम! नैरियक कर्मआशीविष नहीं है। तिर्यक्योनिक कर्मआशीविष भी है, मनुष्य कर्मआशीविष भी है और ठेव कर्म-आशीविष भी है।

## १. सूत्र ९२

कर्म से आशीविष तीन गति के जीव होते हैं-तिर्यक्योनिक, मनुष्य और देव। मनुष्य अपनी गुणात्मक विशेषता के कारण कर्म से आशीविष होता है।

तिर्यक्योनिक में संख्येय वर्ष की आयु वाला शर्भज तिर्यक् पंचेन्द्रिय कर्म से आशीविष होता है। यह ऋद्धि उसे किस गुणात्मक

१. भ. वृ. ८ <sup>-</sup>८६-८७ जात्या-जन्मनाऽऽशीविधाः, जात्याशीयिषाः।

 वहीं ८. ८६-८०-कर्मणा क्रिययः शापादिनोपघातकरणं नार्गाविषाः कर्माशीविषाः। तत्र पंचेन्द्रियनिर्यचो मनुष्याश्च कर्माशीविषाः पर्याप्तका एव, एते वित्तर्यस्यरणानुष्ठानतोऽस्कनो वा गुणतः खल्याशीविषाः भवन्ति, भाषप्रवानेनेव व्यापादयन्तील्यथंः।

#### भाष्य

विशेषता से प्राप्त होती है, इसका रुपष्ट उल्लेख उपलब्ध नहीं है। वायुकाय और संख्येय वर्ष आयु वालं गर्भन पंचेन्द्रिय तिर्यक् के वैक्रिय लब्धि होती है। प्रज्ञापना में इसका निर्देश हैं।' नैसे वैक्रिय लब्धि होती है वैसे हैं। आशीविष लब्धि भी उसे प्राप्त हो सकर्त है।

देवों को कर्म से आशीविष ऋदि उपलब्ध नहीं होती इसितए पर्याप्त अवस्था में उसका निषेध किया गया है। जन्म की प्रारम्भ

- त. रा. बा. ३/३६-प्रकृष्टतपोबलयतयोः यं बुवतं भ्रियस्वेति स तन्क्षण एव महाविष-परीतो भ्रियते, ते आस्यविषाः।
- ४. (क) ति. प. ४/१०७८। (ख) घ. खं. धवला ९/४।
- ५. पण्या २१/५३०।

कार्लान अपर्याप्त अवस्था में कर्म से आशीविष ऋष्टि को स्वीकार किया गया है। वृत्तिकार के अनुसार आशीविष ऋष्टि वाले जीव आठवें कल्प तक उत्पन्न होते हैं इसलिए सहस्रार नामक आठवें कल्प पर्यन्त अपर्याप्त अवस्था में पूर्वानुभूत भाव की दृष्टि से देवों में कर्माशीविष का उल्लेख किया गया है।

९३. जइ तिरिक्खजोणियकम्मासी-विसे किं एगिंदियतिरिक्खजोणिय-कम्मा-सीविसे जाव पंचिंदिय-तिरिक्ख-जोणियकम्मा-सीविसे?

गोयमा! नो एगिंदियतिरिवख-जोणियकम्मासीविसे जाव नो चउरिंदियतिरिक्ख जोणियकम्मा-सीविसे, पंचिंदियतिरिक्खजोणिय-कम्मासीविसे।

जइ पंचिंदियतिरिक्खजोणियकम्मा-सीविसे किं समुच्छिमपंचिंदिय-तिरिक्खजोणियकम्मासीविसे? गब्भ-वक्कंतियपंचिंदिय-तिरिक्खजोणिय-कम्मासीविसे?

एवं जहा वेउव्वियसरीरस्स भेदो जाव पज्जतासंखेजजवासाउय-गब्भवककं -तियपंचिदियतिरिक्ख-जोणियकम्मा-सीविसे, नो अपज्जतासंखेज्जवासाउय जाव कम्मासीविसे॥

९४. जइ मणुस्सकम्मासीविसे किं संमुच्छिममणुस्सकम्मासीविसे? ग्रूबिक्ममणुस्सकम्मासीविसे? ग्रूबिक्ममणुस्सकम्मा-सीविसे ग्रूबिक्समणुस्सकम्मा-सीविसे ग्रूबिक्सवक्कंतिय-मणुस्सकम्मा-सीविसे, एवं जहा वेउव्वियसरीरं जाव पज्जत्त-संखेज्जवासाउयकम्मभूमा-ग्रूबिक-वक्कंतियमणुस्सकम्मासीविसे, नो अपज्जता जाव कम्मासीविसे?

यदि तिर्यग्योनिककर्माशीविषः किम् एकेन्द्रियतिर्यग्योनिककर्माशीविषः यावत् पञ्चेन्द्रियतिर्यग्योनिककर्माशीविषः?

गौतम! नो एकेन्द्रियतिर्यग्योनिककर्माशी-विषः यावत् नो चतुरिन्द्रियतिर्यग्योनिक-कर्माशीविषः पञ्चेन्द्रियतिर्यग्योनिक-कर्माशीविषः।

यदि पञ्चेन्द्रियतिर्यग्योनिककर्माशीविषः किं सम्मूर्च्छिमपञ्चेन्द्रियतिर्यग्योनिक-कर्माशी-विषः? गर्भावक्रान्तिकपञ्चेन्द्रिय-तिर्यग्योनिककर्माशीविषः?

एवं यथा वैक्रियशरीरस्य भेदः यावत् पर्याप्तक-संख्येयवर्षायुष्करमर्भावक्रान्तिक-पञ्चेन्द्रिय-तिर्यग्योनिककर्माशीविषः, नो अपर्याप्तक संख्येयवर्षायुष्क यावत् कर्माशीविषः।

यदि मनुष्यकर्माशीविषः किं सम्मूच्छिम-मनुष्यकर्माशीविषः? गर्भावक्रान्तिक-मनुष्यकर्माशीविषः? गौतम! नो सम्मूच्छिंममनुष्यकर्माशीविषः गर्भावक्रान्तिकमनुष्यकर्माशीविषः, एवं यथा वैक्रियशरीरं यावत् पर्याप्तसंख्येय-वर्षायुष्ककर्मभूमकगर्भावक्रान्तिकमनुष्य-कर्माशीविषः, नो अपर्याप्तक यावत् कर्माशीविषः। ९३. यदि तिर्यक्योनिक कर्मआशीविष है तो क्या एकेन्द्रिय तिर्यक्योनिक कर्म-आशीविष है यावत् पंचेन्द्रिय तिर्यक् योनिक कर्मआशीविष है?

गौतम! एकेन्ट्रियतिर्यक्योनिक कर्म-आशीविष नहीं है यावत् चतुरिन्द्रिय तिर्यक्योनिक कर्मआशीविष नहीं है। पंचेन्द्रिय तिर्यक्योनिक कर्मआशीविष है!

यदि पंचेन्द्रिय तिर्यक्योनिक कर्म-आशीविष है तो क्या संमूच्छिम पंचेन्द्रिय तिर्यक्योनिक कर्मआशीविष है? अथवा गर्भावक्रान्तिक पंचेन्द्रिय तिर्यक् योनिक-कर्मआशीविष है?

इस प्रकार जैसी प्रज्ञापना (२१/५३) में वैक्रियशरीर के भेद की वक्तव्यत है वैसं ही यहां बक्तव्य है यावत पर्याप्त संख्येय वर्ष आयुष्य वाले गर्भावक्रान्तिक पंचेन्द्रिय तिर्यक्योनिक कर्मआशीविष है, अपर्याप्त संख्येय वर्ष आयुष्य वाले गर्भावक्रान्तिक पंचेन्द्रिय तिर्यक् योनिक कर्मआशीविष नहीं है।

९४. यदि मनुष्य कर्मआशीविष है तो क्या संमूच्छिम मनुष्य कर्मआशीविष है? अथवा गर्भावक्रान्तिक मनुष्य कर्मआशीविष है? गौतम! संमूच्छिम मनुष्य कर्मआशीविष है? गौतम! संमूच्छिम मनुष्य कर्मआशीविष है। इस प्रकार जैसी प्रजापना (२१/५४) में मनुष्य पंचेन्द्रियवैक्षियशरीर की वक्तव्यता है वैसे ही यहां वक्तव्य है यावन् पर्याप्त संख्येय वर्ष आयुष्य वाले कर्मभूमिज गर्भावक्रान्तिक मनुष्य कर्म-आशीविष है, अपर्याप्त संख्येय वर्ष आयुष्य वाला कर्मभूमिज गर्भावक्रान्तिक मनुष्य कर्मआशीविष नहीं है।

मनुभूतभावतया कर्माशाविषा इति।

वृ. ८ ८६-८७-५ते चाशीविषलब्धिस्यभावात् सहस्रारान्तदेवेष्वे-वीत्पद्यत्ते, देवारस्वेत एव ये हेवत्वेनोत्पत्नास्त्रोऽपर्याप्रकावस्थाया-

९५. जइ देवकम्मासीविसे किं भवण-वासिदेवकम्मासीविसे जाव वेमाणिय-देवकम्मासीविसे?

गोयमा! भवणवासिदेवकम्मासी-विसे, वाणमंतरजोतिसियवेमाणिय-देवकम्मा-सीविसे वि।

जइ भवणवासिदेवकम्मासीविसे किं असुरकु मारभवणवासिदेवकम्मासी -विसे जाव थणियकुमारभवणवासि -देवकम्मावीसिसे ?

गोयमा! असुरकुमारभवणवासि-देवकम्मासीविसे वि जाव थणिय-कुमारभवणवासिदेवकम्मासीविसे वि। जइ असुरकुमारभवणवासिदेव-कम्मा-सीविसे किं पज्जत्ताअसुर-कुमार-भवणवासिदेवकम्मासीविसे? अपज्जत्ता-असुरकुमारभवणवासिदेव-कम्मासीविसे?

गोयमा! नो पञ्जत्ताअसुरकुमार-भवणवासिदेवकम्मासीविसे, अपञ्जत्ता-असुरकु मारभवणवासिदेव-कम्मा-सीविसे। एवं जाव थणिय-कुमाराणं।

जइ बाणमंतरदेवकम्मासीविसे किं पिसायबाणमंतरदेवकम्मासीविसे? एवं सब्बेसिं अपज्जत्तगाणं। जोइ-सियाणं सब्बेसिं अपज्जत्तगाणं।

जइ वेमाणियदेव कम्मासीविसे किं कप्पोवावेमाणियदेवकम्मासीविसे ? कप्पातीयावेमाणियदेवकम्मासीविसे ?

गोयमा! कप्पोवावेमाणियदेव-कम्मा-सीविसे, नो कप्पातीया-वेमाणिय-देवकम्मासीविसे।

जङ् कप्पोवावेमाणियदेवकम्मा-सीविसे किं सोहम्मकप्पोवा-वेमाणिदेवकम्मा-सीविसे जाव अच्चयकप्पोवा-वेमाणियदेवकम्मासी-विसे?

गोयमा! सोहम्मकप्पोवावेमाणिय-देवकम्मासीविसे वि जाव सहरसा-रकप्पोवावेमाणियदेवकम्मासीविसे वि, नो आणयकप्पोवावेमाणिय देवकम्मा-सीविसे जाव नो अच्चय-कप्पोवा- यदिदेवकर्माशीविषः किं भवनवासिदेव-कर्माशीविषः यावत्वैमानिकदेवकर्माशी-विषः?

गौतम! भवनवासिदेवकर्माशीविषः वान-मन्तरज्योतिष्क-वैमानिकदेवकर्माशीवि-षोऽपि।

यदि भवनवासिदेवकर्माशीविषः किम् असुरकुमारभवनवासिदेव - कर्माशीविषः यावत् स्तनितकुमारभवनवासिदेवकर्मा-शीविषः?

गौतम! असुरकुमारभवनवासिदेवकर्माशी-विषोऽपि यावत् स्तनितकुमारभवन-वासिदेवकर्माशीविषोऽपि।

यदि असुरकुमारभवनवासिदेवकर्माशीविषः किं पर्याप्तकासुरकुमारभवनवासिदेव-कर्मा-शीविषः? अपर्याप्तकासुरकुमारभवनवासि-देवकर्माशीविषः?

गौतम! नो पर्याप्तकासुरकुमारभवनवासि-देव-कर्माशीविषः, अपर्याप्तकासुरकुमार-भवन-वासिदेवकर्माशीविषः। एवं यावत् स्तिनित-कुमाराणाम्।

यदि वानमन्तरदेवकर्माशीविषः किं पिशाच-वानमन्तरदेवकर्माशीविषः एवं सर्वेषाम् अपर्याप्तकानाम्। ज्योतिष्काणां सर्वेषाम् अपर्याप्तकानाम्।

यदिवैमानिकदेवकर्माशीविषःकिं कल्पोपक-वैमानिकदेवकर्माशीविषः? कल्पातीतक-वैमानिकदेवकर्माशीविषः?

गौतम! कल्पोपकवैमानिकदेवकर्माशी-विषः, नो कल्पातीतकवैमानिकदेवकर्माशी-विषः।

यदि कल्पोपकवैमानिकदेवकर्माशी-विषः किं सौधर्मकल्पोपकवैमानिकदेवकर्माशी-विषः यावत् अच्युतकल्पोपक-वैमानिक-देवकर्माशीविषः?

गौतम! सौधर्मकल्पोपकवैमानिकदेव-कर्माशी-विषोऽपि यावत् सहस्रार-कल्पोपकवैमानिक-देवकर्माशीविषोऽपि, नो आनतकल्पोपक-वैमानिकदेवकर्माशी-विषः यावत् नो अच्यतकल्पोपक- ९५. यदि देव कर्मआशीविष है तो क्या भवनवासी देव कर्मआशीविष है यावन वैमानिक देव कर्म आशीविष है?

गौतम! भवनवासीटेव कर्मआशीविष है, वानमन्तर, ज्योतिष्क और वैमानिक देव कर्म आशीविष भी हैं।

यदि भवनवासी देव कर्मआशीविष है तो क्या असुरकुमार भवनवासीदेव कर्मआशीविष है यावत् स्तिनकुमार भवनवासी देव कर्मआशीविष है?

गौतम! असुरकुमार भवनवासी देव कर्म आशीविष भी है यावत् स्तनितकुमार भवनवासी देव कर्मआशीविष भी है।

यदि असुरकुमार भवनवासी देव कर्म आशीविष है तो क्या पर्याप्त असुरकुमार भवनवासी देव कर्मआशीविष है? अथवा अपर्याप्त असुरकुमार भवनवासी देव कर्म-आशीविष है?

गौतम! पर्याप्त असुरकुमार भवनवासी देव कर्मआशीविष नहीं है, अपर्याप्त असुर कुमार भवनवासी देव कर्मभाशीविष है। इस प्रकार यावन् स्तनितकुमार की वक्तव्यता।

यदि वानमन्तर देव कर्मआशीविष हैं तो क्या पिशाच वानमन्तर देव कर्मआशीविष है? इस प्रकार सब अपर्याप्तक वानमन्तर देवों की वक्तव्यता। सब अपर्याप्तक ज्योतिष्क देवों की वक्तव्यता।

यदि वैमानिक देव कर्मआशिविष है तो क्या कल्पोपगवैमानिक देव कर्मआशिविष है? अथवा कल्पातीतग-वैमानिक देव कर्म-आशीविष है?

गोतम! कल्पोपगवैमानिक देव कर्म आशीविष है, कल्पातीनगवैमानिक देव कर्मआशीविष नहीं है।

यदि कल्पोपग-वैमानिक ठेव कर्मआशी-विष है तो क्या सोधर्म कल्पोपगवैमानिक देव कर्मआशीविष यावत् अच्युत कल्पोपगवैमानिक देव कर्मआशीविष है? शौतम! साधर्म कल्पोपगवैमानिकदेव कर्मआशीविष भी है यावत् सहस्रार कल्पोपगवैमानिक देव कर्मआशीविष भी है आनत कल्पोपगवैमानिक देव कर्मआशी-विष नहीं है यावन् अच्युत कल्पोपग-

#### वेमाणियदेवकम्मासीविसे।

जइ सोहम्मकप्पोवावेमाणियदेव-कम्मासीविसे किं पज्जत्तासोहम्म-कप्पोवा-वेमाणियदेवकम्मासीविसे। अपज्जत्तासोहम्मकप्पोवा-वेमाणिय-देवकम्मासीविसे?

गोयमा! नो पज्जत्तासोहम्म-कप्पोवा-वेमाणियदेवकम्मासीविसे, अपज्जत्ता-सोहम्मकप्पोवा - वेमाणियदेव-कम्मा-सीविसे, एवं जाव नो पज्जत्तासहस्सार-कप्पोवा-वेमाणियदेव-कम्मासीविसे, अपज्जत्ता-सहस्सारकप्पोवावेमाणिय-देवकम्मासीविसे॥

### छउमत्थ-केवलि-पदं

९६. दस ठाणाइं छउमत्थे सन्वभावेणं न जाणइ न पासइ, तं जहा— १. धम्मित्थिकायं २. अधम्मित्थिकायं ३. आगासित्थिकायं ४. जीवं असरीर-पिडबद्धं ५. परमाणुपोग्गलं ६. सहं ७. गंधं ८. वातं ९. अयं जिणे भविस्सइ वा न वा भविस्सइ १०. अयं सव्व-दुकखाणं अतं करेस्सइ वा न वा करेस्सइ।

एयाणि चेव उप्पण्णनाणदंसणधरे अरहा जिणे केवली सव्वभावेणं जाणइ पासइ, तं जहा—धम्मत्थि-कायं, अधम्मत्थि-कायं, आगास-त्थिकायं, जीवं असरीर-पडिबद्धं, परमाणुपोग्गलं, सद्दं, गंधं, वातं, अयं जिणे भविस्सइ वा न वा-भविस्सइ, अयं सव्बद्धक्खाणं अंतं करेस्सइ वा न वा करेस्सइ॥ वैमानिकदेवकर्माशीविषः। यदि सौधर्मकल्पोपकवैमानिकदेवकर्मा-शीविषः किं पर्याप्तकसौधर्मकल्पोपक-वैमानिकदेवकर्माशीविषः? अपर्याप्तक-सौधर्मवैमानिकदेवकर्माशीविषः?

गौतम! नो पर्याप्तकसौधर्मकल्पोपक-वैमानिकदेवकर्माशीविषः, अपर्याप्तक-सौधर्मकल्पोपक-वैमानिकदेवकर्मशीविषः एवं यावत् नो पर्याप्तक सहस्रारकल्पोपक-वैमानिकदेवकर्माशीविषः, अपर्याप्तक-सहस्रारकल्पोपकवैमानिकदेव-कर्माशी-विषः।

#### छद्मस्थ-केवलि-पदम्

दश स्थानानि छद्मस्थः सर्वभावेण न जानाति न पश्यति, तद्यथा—१. धर्मास्तिकायम् २. अधर्मास्तिकायम् ३. आकाशास्तिकायम् ४. जीवम् अशरीर-प्रतिबद्धं ५. परमाणुपुद्गलं ६. शब्दं ७. बन्धं ८. वातम् ९. अयं जिनो भवि-ष्यति वा न वा भविष्यति १०. अयं सर्व-दुःखानामन्तं करिष्यति वा न वा करिष्यति।

एतानि चैव उत्पन्नज्ञानदर्शनधरः अर्हन् जिनः केवली सर्वभावेण जानाति पश्यति, तद्यथा-धर्मास्तिकायम्. अधर्मास्ति-कायम्, आकाशा-स्तिकायं. जीवम् अशरीरप्रतिबद्धं, परमाणु पुद्गलं. शब्दं, गन्धं, वातम्, अयं जिनः भविष्यति वा न वा भविष्यति. अयं सर्वदुःखानामन्तं करिष्यति वा न वा करिष्यति। वैमानिक देव कर्मआशीविष नहीं है।
यदि सौधर्म कल्पोपगवैमानिकदेव कर्मआशीविष है तो क्या पर्याप्त सौधर्म
कल्पोपगवैमानिकदेव कर्मआशीविष है?
अधवा अपर्याप्त सौधर्म कल्पोपगवैमानिक-देव कर्मआशीविष है?
गौतम पर्याप्त सौधर्म कल्पोपगवैमानिक-

गौतम! पर्याप्त सौधर्म कलपोपगवैमानिक-देव कर्मआशीविष नहीं है, अपर्याप्त सौधर्म कल्पोपगवैमानिकदेव कर्मआशीविष है। इसी प्रकार यावत् पर्याप्त सहस्रार कल्पोपगवैमानिकदेव कर्मआशीविष नहीं है, अपर्याप्त सहस्रार कल्पोपगवैमानिकदेव कर्मआशीविष है।

## छदमस्थ केवली पद

९६. 'दम्म पदार्थों को छदास्थ सम्पूर्ण रूप से न जानता है, न देखता है, जैसे— १. धर्मास्तिकाय २. अधर्मास्तिकाय ३. आकाशास्तिकाय ४. शरीरमुक्त जीव ५. परमाणु पुक्तल ६. शब्द ७. गंध ८. वायु ९. यह जिन होगा या नहीं १०. यह सभी दुःखों का अन्त करेगा या नहीं।

उत्पन्न ज्ञान दर्शन के धारक, अर्हत, जिन, केवली इनको सम्पूर्ण रूप से ज्ञानने देखते हैं. जैसे-धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय, आक्रांसिकाय, जीव, परमाणु पुद्रल, शब्द, गन्ध, वायु, यह जिन होगा या नहीं, यह सभी दुःखी का अन्त करेगा या नहीं।

#### भाष्य

#### १. सूत्र ९६

छदास्थ और केवली—य दो शब्द जैन आगमों में सुप्रसिद्ध हैं। इनके विभाग का मूल हेतु ज्ञान का विकास है। ज्ञानावरण क्षीण नहीं होता. तब तक चार ज्ञान उपलब्ध होते हैं-मिति, श्रुत, अविध और मनःपर्यव। ज्ञानावरण के क्षीण होने पर केवलज्ञान उत्पन्न होता है। जिसका ज्ञानावरण क्षाण नहीं है, वह छद्मस्थ है। जिसका ज्ञानावरण क्षीण हो चुका, वह केवली है। ज्ञान के आधार पर छद्मस्थ के चार विकल्प बनते हैं:--

- १. मति, श्रुत ज्ञान युक्त।
- २. मति, श्रुत और अवधि ज्ञान युक्त।

- ३. मति, श्रुत और मनःपर्यव ज्ञान युक्त।
- मति. श्रुत, अवधि और मनःपर्यव ज्ञान युक्त।

अवधि और मनःपर्यव—ये दो अतीन्द्रिय ज्ञान हैं। मित और श्रुत इन्द्रियजन्य ज्ञान हैं। अभयदेव सूरि ने लिखा है—यहां इन्द्रिय ज्ञान बाला छद्मस्थ विवक्षित है। उनका तर्क है—अतिशय अवधिज्ञानी परमाणु को ज्ञानता है और सूत्र का निर्देश है कि छद्मस्थ परमाणु को नहीं जानता, इससे फलित होता है कि यहां मितश्रुतज्ञानयुक्त छद्मस्थ ही विवक्षित है।

अतिशय जानी छद्मस्थ परमाणु को जान सकता है, किन्तु उसके सब पर्यायों को नहीं जान सकता इसलिए प्रस्तुत प्रकरण में सर्वभाव का अर्थ सर्वपर्याय नहीं है। अभयदेव सूरि ने भगवती की वृत्ति में इसका अर्थ साक्षात्कार-इन्द्रिय प्रन्यक्ष किया है। उन्होंने

नाण-पदं ९७. कतिविहे णं भंते! नाणे पण्णत्ते!

गोयमा! पंचिबहे नाणे पण्णत्ते, तं जहा-आभिणिबोहियनाणे,सुयनाणे, ओहिनाणे, मणपज्जवनाणे,केवल-नाणे॥

९८. से किं तं आभिणिबोहियनाणे?
अभिणिबोहियनाणे चउब्बिहे पण्णते, तं
जहा-ओञ्गहो, ईहा, अवाओ, धारणा।
एवं जहा 'रायप्पसेणइज्जे' नाणाणं भेदो
तहेव इह भाणियब्बो जाव सेत्तं
केवलनाणे॥

९९. अण्णाणे णं भंते! कतिविहे पण्णत्ते?

गोयमा! तिबिहे पण्णत्ते, तं जहा-मङ्अण्णाणे, सुयअण्णाणे, विभंग-नाणे॥

१००. से किं तं मइअण्णाणे ? मइअण्णाणे चउब्विहे पण्णत्ते, तं जहा—ओग्गहो, ईहा, अवाओ, धारणा॥ ज्ञान-पदम्

कतिविधं भदन्त ! ज्ञानं प्रज्ञमम् ?

गौतम! पञ्चविधं ज्ञानं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा—-आभिनिबोधिकज्ञानं, श्रुतज्ञानम्, अवधि-ज्ञानं, मनःपर्यवज्ञानं, केवलज्ञानम्।

अथ किं तत् आभिनिबोधकज्ञानम् ? आभिनिबोधिकज्ञानं चतुर्विधं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा-अवग्रहः, ईहा, अवाय, धारणा। एवं यथा 'राजप्रश्नीय' ज्ञानानां भेदः तथैव इह भणितव्यः यावत तदेतत् केवलज्ञानम्।

अज्ञानं भदन्त! कतिविधं प्रज्ञप्तम् ?

गौतम! त्रिविधं प्रज्ञाप्तम्, तद्यथा-मति-अज्ञानं श्रुत-अज्ञानं, विभंगज्ञानम्।

अथ किं तत् मति-अज्ञानम् ? मति-अज्ञानं चतुर्विधं प्रज्ञसम्, तद्यथा— अवग्रहः, ईहा, अवाय, धारणा।

स्थानांग सूत्र की वृत्ति में सर्वभाव का अर्थ सर्व प्रकार किया है।

दस स्थानों में धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय, आकाशास्तिकाय और शरीरमुक्त जीव-ये चार अमूर्न हैं। अमूर्न तत्त्व को छग्नस्थ नहीं जान सकता, भले फिर वह सामान्य जानी हो अथवा अतिशय ज्ञानी। परमाणु-पुड़ल, शब्द, गंध और वायु—ये मूर्त हैं। परमाणु पुड़ल सूक्ष्म-सूक्ष्म है, उसे अतिशय अवधिज्ञानी जान सकता है। चाक्षुष प्रत्यक्ष से वह नहीं जाना जा सकता। शब्द और गंध सूक्ष्म-स्थूल हैं। ये भी चाक्षुष प्रत्यक्ष से नहीं जाने ज्ञा सकते। वायु भी चक्षु का विषय नहीं है। प्रतीत होता है—चाक्षुष प्रत्यक्ष की अपेक्षा से इन्हें छग्नस्थ द्वारा अजेय बतलाया गया है। जिन होगा और सब दुःखों का अंत करेगा, यह भविष्य का जान निर्दिशय ज्ञानी के लिए संभव नहीं है।

#### ज्ञान-पद

९७. 'भन्ते! ज्ञान कितने प्रकार का प्रज्ञप्त है?

गौतम! ज्ञान पांच प्रकार का प्रज्ञप्त है. जैसे-आभिनिगेधिकज्ञान. श्रुनज्ञान, अवधिज्ञान, मनःपर्यवज्ञान, केवलज्ञान।

९८. वह आभिनिबोधिक ज्ञान क्या है?

आभिनिबोधिक ज्ञान चार प्रकार का प्रज्ञम
हैं, जैसे—अवगृह, ईद्या. अवाय. धारणा।
इस प्रकार जैसे राजध्यनीय में ज्ञानों के
भेद की वक्तव्यता है वैसे ही यहां वक्तव्य
है यावत वह केवलज्ञान है;

९९, भन्ते! अज्ञान कितने प्रकार का प्रज्ञ<mark>स</mark> है?

गौतम! तीन प्रकार का प्रज्ञप्त है, नैसे-मितिअज्ञान, श्रुतअज्ञान, विभंगज्ञान।

१००. वह मित्रअज्ञान क्या है ? मित्रअज्ञान चार प्रकार का प्रज्ञप्त है, जैसे-अवग्रह, ईहा, अवाय, धारणा।

 <sup>(</sup>क) म. वृ. ८ १६-१४द्यस्थ उडावध्याद्यनिशयविकलो गृह्यते, अन्यश्राठ-मृत्तेत्वेन धर्मास्निकादार्दम्मानवृषि परमाण्वादि जानात्येवासी, मृत्तेत्वानस्य, समस्तमृत्तिविषयन्त्राच्यावधिविशेषस्य।

<sup>(</sup>ख) स्था. वृ. ५, ४८०-नवरं छग्नस्थ इह निरनिशय एव द्रष्टव्योऽन्य-थाऽयधिजानी परमाण्यादि जानात्रेच।

२. भ. वृ. ८/९६ अय सर्वभावेतत्युक्तं ततःच तत् कथञ्चिजानस्यानन्त-

पर्यायनया न जानातीति, सत्यं, केबलमेबं दशेति संख्यानियमा व्यर्थः स्यप्त घटादीनां सुब्रहूगमर्थानामकेबलिना सर्वपर्यायनया आनुभशक्यन्वात. सर्वभावेत च साक्षात्कारेण चक्षप्रत्येक्षेणेति हृदयम्।

स्था., वृ. प. ४८०-सव्बंभावेणे ति सर्वप्रकारण स्पर्शरसगंधरवज्ञानेत घटमेवेत्यर्थः।

#### १०१. से किं तं ओग्गहे?

ओग्गहे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा— अत्थोग्गहे य यंजणोग्गहे या एवं जहेव आभिणि-बोहियनाणं तहेव, नवरं— एगद्वियवज्जं जाव नोइंदिय-धारणा। सेत्तं धारणा, सेत्तं मइअण्णाणे॥ अथ किं सः अवग्रहः?

अवग्रहः द्विविधः प्रज्ञप्तः. तद्यथा— अर्थावग्रहश्च व्यञ्जनावग्रहश्च। एवं यथैव आभिनिबोधिकज्ञानं तथैव, नवरं-एकार्थिकवर्जं यावत् नोइन्यिद्रयधारणा। सा एषा धारणा। तदेतत् मतिअज्ञानम्।

#### १०१. वह अवग्रह क्या है?

अवग्रह दो प्रकार का प्रजास है, जैसे-अर्थावग्रह और व्यव्जनावग्रह। इस प्रकार जैसे आभिनिबोधिक रान की वक्तव्यता है वैसे ही मितिअज्ञान की जनव्यता। इतना विशेष हैं कि इसमें एकार्थिक नामों का उल्लेख करणीय नहीं है यावत् यह पाठ नोइंद्रिय धारणा तक वक्तव्य है। वह है धारणा। वह है मिति अज्ञान।

## १०२. से किं तं स्यअण्णाणे?

सुयअण्णाणे—जं इमं अण्णाणिएहिं मिच्छाविद्विएहिं सच्छंदबुद्धि-मइ-विम्मपियं, तं जहा—भारहं, रामायणं जहा नंदीए जाव चत्तारि वेदा संगोवंगा। सेत्तं सुयअण्णाणे॥ अथ किं तत् श्रुत-अज्ञानम्?

श्रुत-अज्ञानं यत् इदं अज्ञानिभिः मिथ्या-दृष्टिकैः स्वच्छन्दबृद्धि-मतिविकल्पितम्, तद्यथा-भारतं, रामायणं यथा नन्द्यां यावत् चत्वारः वेदाः साङ्गोपाङ्गः। तदेतत् श्रुत-अज्ञानमः। १०२, वह श्रुतअज्ञान क्या है?

श्रुतअज्ञान—जो यह अज्ञानी, मिथ्यादृष्टि, स्वच्छन्द बुद्धि और मित छारा विरचित है जैसे—भारत, रामायण। जैसे नंदी में यावत् अंग, उपांग सहित चार वेद। वह श्रुत-अज्ञान है।

#### १०३. से किं तं विभंगनाणे?

विभंगनाणे अणेगविहे पण्णते, तं जहा—गामसंठिए, नगरसंठिए, जाव सण्णिवेससंठिए, दीवसंठिए,समुद्द-संठिए, वासहरसंठिए, पव्वयसंठिए, रुक्खसंठिए, थूभ-संठिए, एव्ययसंठिए, रुक्खसंठिए, थूभ-संठिए, ह्यसंठिए, गरसंठिए, किन्नर-संठिए, किंपुरिससंठिए, महोरगसंठिए, गंधव्य-संठिए, उसभसंठिए, पसुसंठिए, पस्यसंठिए, विह्रगसंठिए, वानर-संठिए—नाणासंठाणसंठिए पण्णत्ते॥

अथ किं तत् विभङ्गज्ञानम्?

विभन्नज्ञानम् अनेकविधं प्रज्ञप्तं तद्यथा-ग्रामसंस्थितं, नगरसंस्थितं यावत् सन्नि-वेशसंस्थितं, द्वीपसंस्थितं, समुद्रसंस्थितं, वर्षसंस्थितं, वर्षधरसंस्थितं, पर्वतसंस्थितं, रुक्षसंस्थितं, स्तूपसंस्थितं, हयसंस्थितं, गजसंस्थितं, नरसंस्थितं, किन्नरसंस्थितं, किम्पुरुषसंस्थितं, महोरगसंस्थितं, गन्धर्व-संस्थितं, ऋषभसंस्थितं, पशुसंस्थितं, 'पसय' संस्थितं, विहगसंस्थितं, वानर-संस्थितं-नानासंस्थानसंस्थितं प्रज्ञप्तम्।

#### १०३. वह विभंगज्ञान क्या है?

विभंगज्ञान अनेक प्रकार का प्रज्ञप्त है, जैसे—ग्रामसंस्थित (गांव के आकार वाला) नगर संस्थित यावत् सन्निवेश-संस्थित, द्वापसंस्थित, समुद्रसंस्थित, वर्षसंस्थित (भरत क्षेत्र आदि के आकार वाला), वर्षधरसंस्थित (हिमवत आदि वर्षधर पर्वत के अगकार वाला), पर्वतसंस्थित, वृक्षसंस्थित, स्तूपसंस्थित, हृद्यसंस्थित (अश्व के आकार वाला), गजसंस्थित, नरसंस्थित, केन्नरसंस्थित, वृष्ठभरंस्थित, केन्नरसंस्थित, वृष्ठभरंस्थित, प्रश्नसंस्थित, गंधर्वसंस्थित, वृष्ठभरंस्थित, प्रश्नसंस्थित, मृगाकार-संस्थित, विह्रगसंस्थित, (प्रक्षी के आकार वाला), वानरसंस्थित-नाना संस्थानों के आकार वाला प्रज्ञप्त है।

#### भाष्य

## १. सूत्र ९७-१०३

भगवर्ती सूत्रगत ज्ञान की परम्परा राजप्रध्नीय और नंदीगत ज्ञान की परम्परा में समानता और असमानता-चोनों के तत्त्व विद्यमान हैं। समानता के जितने तत्त्व हैं, उनका यहां संक्षेपीकरण किया गया और उनके विस्तार के लिए राजप्रश्नीय और नंदीसूत्र देखने का निर्देश दिया गया।

असमानतः के तन्त्व ये हैं—नंदी ज्ञान मीमांखा का मुख्य आगम है। उसमें अज्ञान के दो ही प्रकार किए गए हैं, विभंगज्ञान का उल्लेख नहीं है; उसके संस्थान भी निर्दिष्ट नहीं हैं। मित अज्ञान के अवग्रह आदि का भी उत्त्लेख नहीं है।

राजप्रश्नीय में केवल ज्ञान के भेद बतलाए गए हैं। उसमें अज्ञान की चर्चा नहीं है। प्रतीत होता है—विभंगज्ञान का उल्लेख सर्वप्रथम भगवती में हुआ है। इसके पश्चात् अनुयोगद्धार में अज्ञान के तीन प्रकार उपलब्ध हैं। उमास्वाति ने अवधिज्ञान के विपर्यय का उल्लेख किया है।

स्थानांग में विभंगज्ञान के सात भेद विस्तार के साथ निरूपित

१. अणु. २८५-खओवसमिद्रा मदेअन्नाणलाळी खओवसमिद्रा २. त. सू. भा. वृ. १/३२-मतिश्रुतावधयो विपर्यवश्च।

१. अण्, २८५~खंअविसमिदा मद्अन्ताणलळी खंआवसमिदा स्यअन्ताणलळी खंआवस्पनिया विभेगनाणलळी।

हैं। प्रस्तुत प्रकरण में संस्थान के आधार पर विभंगज्ञान के अनेक प्रकारों का उल्लेख है। आवश्यक निर्युक्ति, आवश्यक चूर्णि और विशेषावश्यक भाष्य में अवधिज्ञान के संस्थानों का निरूपण उपलब्ध है। उनमें क्षेत्र की अपेक्षा संस्थानों की चर्चा की गई है। यह विमर्शनीय है। आवश्यक निर्युक्ति में अवधिज्ञान के क्षेत्र परिमाण पर विचार कर तदन्तर उसके संस्थान पर विचार किया गया है। पैतालीस गाथा से तिरेपन गाथा तक अवधिज्ञान के विषयभूत क्षेत्र का निरूपण है। चौपनवीं और पचपनवीं गाथा में उसके संस्थान का निरूपण किया गया है। जघन्य अवधिज्ञान का संस्थान जल बिन्दु के समान, उत्कृष्ट अवधिज्ञान का संस्थान वर्तृल और लोक की अपेक्षा किंचित आयत तथा मध्यम अवधिज्ञान का लंस्थान क्षेत्र की अपेक्षा अनेक प्रकार का होता है। जैसे-

- १. छोटी नौका-डोंगी। इस आकार का अवधिज्ञान नैरियकों के होता है।
- २. पल्यक-अनाज का कोठा। इस आकार का अवधिज्ञान भवनपति देवों के होता है।
- ३. पटह-इस आकार का अवधिज्ञान वाणमंतर देवों के होता है।
- झल्लरी-इस आकार का अवधिज्ञान ज्योतिष्क देवों के होता है।
- ५. मृदंग-इस आकार का अवधिज्ञान कल्पवासी (सौधर्म से अच्यत तक) वैमानिक देवों के होता है।
- ६. पुष्प चंगेरी-फूलों की टोकरी। इस आकार का अवधिज्ञान गैवेयक देवों के होता है।
- ७. यवनालक-कल्या का चोला। इस आकार का अवधिज्ञान अनुत्तरोपपातिक देवों के होता है।

नैरियक और देवों का अवधिज्ञान नियत संस्थान वाला होता है। तिर्यंच और मनुष्यों का अवधिज्ञान अनियत संस्थान वाला भी होता है।

तिर्यंच और मनुष्य के मध्यम अवधिज्ञान के संस्थान भी अनेक प्रकार के होते हैं, जैसे-

- <sup>१</sup>. हय संस्थान
- २. गज संस्थान

३. पर्वत संस्थान।

निर्युक्ति में अवधिज्ञान के क्षेत्र परिमाण और संस्थान का अन्तर विमर्शनीय है। चूर्णिकार के अनुसार संस्थान क्षेत्र की अपेक्षा से है फिर क्षेत्र परिमाण और संस्थान के बीच भेदरेखा खींचना आवश्यक है। नंदी में अवधिज्ञान का जघन्य क्षेत्र तीन समय का आहारक सक्ष्म पनक जीव बतलाया गया है: अावश्यक निर्युक्ति में जघन्य अवधिज्ञान का संस्थान जल बिन्दु बतलाया गया है। इससे यह निष्कर्ष निकलता है कि क्षेत्र परिमाण जेय की दृष्टि से बतलाया गया है और उसका संस्थान ज्ञान के आकार की दृष्टि से बतलाया गया है।

षट्खण्डागम में ये संस्थान शरीर के बतलाए गए हैं। उसका उल्लेख है-जैसे शरीर और इन्द्रियों का प्रतिनियत संस्थान होता है, वैसे अवधिज्ञान का प्रतिनियत नहीं होता किन्तु अवधि- ज्ञानावरणीय के क्षयोपशम प्राप्त जीव प्रदेशों के करण-रूप शरीर प्रदेश अनेक संस्थानों से संस्थित होते हैं। वे संस्थान शरीरगत होते हैं। कुछ संस्थानों के नामों का उल्लेख भी मिलता है। श्रीवत्स, कलश, शंख, स्वस्तिक, नंदावर्त आदि अनेक आकार होते हैं।°

धवला में विभंगज्ञान के क्षेत्र संस्थानों का उल्लेख मिलता हैं।<sup>१</sup>° आवश्यक निर्युक्ति के व्याख्याकारों ने अवधिज्ञान के संस्थानों को शरीरगत संस्थान नहीं माना। गोम्मटसार, धवला में उन्हें शरीरगत संस्थान माना गया है। यह शरीरगत संस्थान वाला मत अधिक उपयुक्त प्रतीत होता है।

अवधिज्ञान की रश्मियों का निर्गमन शरीर के माध्यम से होता है। जैसे जालीदार ढ़क्कन के छिद्रों से दीये का प्रकाश बाहर फैलता है वैसे ही अवधिज्ञान का प्रकाश शरीर के स्पर्धकों के माध्यम से बाहर फैलता है, यह आवश्यक वृत्ति में स्पष्ट है।" नंदी चूर्णि में भी इसका उल्लेख मिलता है। ै श्वेताम्बर आधार्यों ने अवधिज्ञान की प्रकाश रश्मियों के संस्थान का प्रतिपादन किया किन्तु उनके संस्थान का आधार शरीरगत संस्थान बनते हैं, इसका उल्लेख नहीं किया। शरीरगत संस्थान के आधार पर ही प्रकाश रिभयों के संस्थान का निर्धारण हो सकता है।

प्रस्तुत सूत्र में विभंगज्ञान को नाना संस्थान संस्थित कहा गया है किन्तु अवधिज्ञान के संस्थान का कोई उल्लेख नहीं है। शब्द विमर्श

मतिज्ञान, श्रुतज्ञान-आभिनिबोधिक ज्ञान और श्रुतज्ञान-दोनों इन्द्रियजन्य ज्ञान हैं। अभयदेव सूरि के अनुसार आभिनिबोधिक ज्ञान

- ८. ष. खं. पुरुतक १३ पृ. २९६ स्. ५७-खेनवो नाव भणेयसंटाणसंटिदा। ...... नहा कायाणमिंदियाणं च पष्टिनियदं संठाणं नहा आहिणाणस्स ण होदि किन्तु ओहिणाणावरणीयस्त्रओवसमगदजीवपदेसाणं करणीभृदसरीरपदेसा अणेयसंठाणसंदिदा होति।
- ९. वही, पुस्तक १३ प्. २९७, सू. ५८-सिरिवच्छकलससंख-सोत्थियणंदावत्तादीणि सहाणाणि णादव्याणि भवंति।
- १०. वहीं, पुस्तक १३ पृ. २९८ सू. ५८।
- ११. आ. हा. वृ. सू. ६१-इह फडुकानि अवधिज्ञाननिर्गमद्वाराणि अथवा गवाक्षजालादिब्यवहितप्रदीपप्रभावफङ्कानीव फङ्कानि ।
- १२. नंदी चू. स्, १३ पृष्ठ १५।

१. टाण ७/२।

२. आ. नि. पृ. २४-२६।

३. वहीं, पृ. २६।

४. (क) आब. चू. पृ. ५५-५६। (ख) वि. भा. गा. ७०६-७११।

५. वहीं, ७११

६. आ. चू. पृ. ५६-५५--इयाणि तिरियमणुयाणं जारिसं ओहिस्स संठाणं तं भणति, सो य तिरियमणुओहि हयगटादी संठाणसंदितो पुर्व्वि चेव भणितोत्ति.... नहा हयसंद्राणसंदियं खेनं पडुच्च हयसंदिओं भवति, गयसंद्राणसंदियं खेनं पड्य गयसंठितो भवति. एवमाई, पव्वयगंठाणसंठियं खेनं पड्य पव्वयसंठिओ भवति, एवमादि।

नदी स् -१८ गाथा १।

इन्द्रिय और मन के निमित्त से होने वाला बोध है।' श्रुनज्ञान इन्द्रिय और मन के निमित्त से होने वाला श्रुनग्रन्थानुसारी बोध है।

अवधिज्ञान-इन्द्रिय और मन से निरपेक्ष अवधान से होने वाला ज्ञान अवधिज्ञान है। इससे अधोवर्ती वस्तु का परिच्छेद होता है।

मनःपर्यवज्ञान-मनोवर्गणा के आधार पर मन के भावों को जानने बाला जान।

केवलज्ञान-सम्बद्धयों और सब पर्यायों का साक्षात् करने वाला जान

मतिअज्ञान—मित ज्ञान का विपर्यय। श्रुत अज्ञान—श्रुत ज्ञान का विपर्यय। विभंगज्ञान—अविध ज्ञान का विपर्यय।

अवग्रह—इन्द्रिय और अर्थ का संयोग होने पर दर्शन के पश्चात.

जो सामान्य का ग्रहण होता है, उसे अवग्रह कहा जाता है।

- **० व्यंजनावग्रह**—व्यंजन के द्वारा व्यंजन के ग्रहण— अव्यक्त ज्ञान को व्यंजनावग्रह कहा जाता है।
- अर्थावग्रह—व्यंजनावग्रह की अपेक्षा कुछ व्यक्त किन्तु जाति, इच्य, गुण आदि कल्पना से रहित जो अर्थ का ग्रहण हाता है, उसे अर्थावग्रह कहा जाता है, जैसे—यह कुछ है।
- ईहा—'अमुक होना चाहिये' इस प्रकार के प्रत्यय को ईहा
   कहा जाता है।'
- अवाय—'अमुक ही है' ऐसे निर्णयात्मक ज्ञान को अवाय कहा जाता है, जैसे—यह शब्द ही है।
  - o धारणा-निर्णयात्मक ज्ञान की अवस्थिति।"
  - ० पसय-Indian Bison-गौर, दो खुर बाला जंगली पशु।

जीवाणं नाणि-अण्णाणित्त-पदं १०४. जीवा णं भंते! किं नाणी? अण्णाणी?

गोयमा! जीवा नाणी वि, अण्णाणी वि। जे नाणी ते अत्थेगतिया दुण्णाणी, अत्थेगतिया दुण्णाणी, अत्थेगतिया चउनाणी, अत्थेगतिया एगनाणी। जे दुण्णाणी ते आभिणि-बोहियनाणी सुयनाणी य। जे तिण्णाणी ते आभिणि-बोहियनाणी, सुयनाणी, ओहिनाणी, अहवा आभिणिबोहियनाणी, सुयनाणी, सुयनाणी, मणपञ्जवनाणी। जे चउनाणी ते आभिणिबोहियनाणी, सुयनाणी, ओहिनाणी, मणपञ्जवनाणी। जे एगनाणी ते तियमाकेवलनाणी।

जे अण्णाणी ते अत्थेगतिया दुअण्णाणी, अत्थेगतिया तिअण्णाणी। जे दुअण्णाणी ते मइ-अण्णाणी सुयअण्णाणी ये। जे ति-अण्णाणी ते मइअण्णाणी, सुय-अण्णाणी, विभंगनाणी।।

जीवानां ज्ञानि-अज्ञानित्व-पदम् जीवाः भदन्त! किं ज्ञानिनः? अज्ञानिनः?

गौतम! जीवाः ज्ञानिनोऽपि, अज्ञानिनोऽपि। ये ज्ञानिनः ते अस्त्येकके द्विः ज्ञानिनः, अस्त्येकके प्रकानिनः, अस्त्येकके चतु-ज्ञानिनः, अस्त्येकके एकः ज्ञानिनः। ये द्विज्ञानिनः ते आभिनि-बोधिकज्ञानिनः श्रुतज्ञानिनःच। ये त्रिज्ञानिनः ते आभिनि-बोधिकज्ञानिनः, श्रुतज्ञानिनः, अथवा आभिः निबोधिकज्ञानिनः, श्रुतज्ञानिनः, मनःपर्यवः ज्ञानिनः। ये चतुर्ज्ञानिनः, मनःपर्यवः ज्ञानिनः। ये चतुर्ज्ञानिनः, अवधि-ज्ञानिनः। ये चतुर्ज्ञानिनः, अवधि-ज्ञानिनः, मनःपर्यवः ज्ञानिनः, मनःपर्यवः ज्ञानिनः। ये चतुर्ज्ञानिनः, अवधि-ज्ञानिनः, मनःपर्यवः ज्ञानिनः, मनःपर्यवः ज्ञानिनः। ये एकज्ञानिनः ते नियमात् केवलज्ञानिनः।

तं नियमात् केवलज्ञानिनः।
ये अज्ञानिनः ते अस्त्येकके द्वि-अज्ञानिनः,
अस्त्येकके विअज्ञानिनः। ये द्वि-अज्ञानिनः
ते मति-अज्ञानिनः श्रुत-अज्ञानिनश्च। ये
वि-अज्ञानिनः ते मति-अज्ञानिनः, श्रुतअज्ञानिनः, विभंगज्ञानिनः।

जीवों का ज्ञानि-अज्ञानित्व-पद

१०४. 'भन्ते' जीव क्या जानी हैं? अज्ञानी हैं?

गौतम' जीव ज्ञानी भी हैं. अज्ञानी भी हैं। जो ज्ञानी हैं उनमें कुछ वो ज्ञान वाले, कुछ तीन ज्ञान वाले, कुछ चार ज्ञान वाले और कुछ एक ज्ञान वाले हैं। जो थें। ज्ञान वाले हैं वे आभिनिबोधिक ज्ञान और श्रुतज्ञान वाले हैं। जो तीन ज्ञान वाले हैं वे आभिनिबोधिक ज्ञान, श्रुतज्ञान और अवधिज्ञान वाले हैं अथवा आभिनिबोधिक ज्ञान, श्रुतज्ञान और मनःपर्यव ज्ञान वाले हैं। जो चार ज्ञान वाले हैं वे आभिनिबोधिक ज्ञान, श्रुतज्ञान, अवधिज्ञान और मनःपर्ययज्ञान वाले हैं। जो एक ज्ञान वाले हैं वे नियमतः केवलज्ञानी हैं।

जे अज्ञानी हैं उनमें कुछ दो अज्ञान वाले, कुछ तीन अज्ञान वाले हैं। जो दो अज्ञान वाले हैं वे मतिअज्ञान और श्रुतअज्ञान वाले हैं! जो तीन अज्ञान वाले हैं वे मतिअज्ञान, श्रुतअज्ञान और विभंगज्ञान वाले हैं।

## भाष्य

## १. सूत्र १०४

प्रस्तुत सूत्र में जीव शब्द संसारी जीव के लिए विवक्षित है। सम्यक्दृष्टि का बोध ज्ञान और मिथ्यादृष्टि का बोध अज्ञान कहलाता है। जीव शब्द सम्यकदृष्टि और मिथ्यादृष्टि दोनों का संग्राहक है इसलिए उसे ज्ञानी और अज्ञानी दोनों कहा गया है।

ज्ञान पांच हैं। उसकी उपलब्धि की वृष्टि से चार विकल्प होते हैं-

- भ. वृ. ८ ९७-अभिनिबोध्कि ज्ञानं इन्द्रियानिन्द्रियनिमित्तो बोध इति।
- २. वर्ता. ८ ९७-श्रवज्ञानं-इन्द्रियमनोनिमितः श्रृतग्रन्थानुसारी बंध इति।
- वर्ता, ८:९७-अवधीयते-अधोऽधो विस्तृतं त्रसंतु परिच्छियनेऽनेनेत्यवधिः।
- ४. जैन सिन्द्रान्त वीपिका प्. ३७।
- ५. वही पृ. ३०।

- ६, जैन सिद्धांन दीपिका पृ. ३८।
- a, वहीं पृ. ३८।
- ८. वहीं पूं. ३८।
- ु, वही पृ. ३८।

१०५. 'भन्ते! नैरियक क्या ज्ञानी हैं?

गौतम! इानी भी हैं. अज्ञानी भी हैं। जो

ज्ञानी हैं वे नियमतः तीन ज्ञान वाले हैं.

जैसे–आभिनिबोधिक ज्ञान, श्रुतज्ञान और

अवधिज्ञान वाले हैं। जो अज्ञानी हैं उनमें

कुछ दो अज्ञान वाले, कुछ तीन अज्ञान

वाले हैं। इस प्रकार तीन अज्ञान की

- १. द्विज्ञानी-आभिनिबोधिक ज्ञान और श्रुतज्ञान सम्पन्न।
- २. त्रिज्ञानी-मतिज्ञान, श्रुतज्ञान और अवधिज्ञान सम्पन्न अथवा मतिज्ञान, श्रुतज्ञान, मनःपर्यवज्ञान सम्पन्न।
- **३. चतुर्जानी**—मतिज्ञान, श्रुतज्ञान, अवधिज्ञान और मनः-पर्यवज्ञान सम्पन्न।
  - **४. एकज्ञानी**—नियमतः केवलज्ञान सम्पन्न।

१०५. नेरइया ण भंते! कि नाणी?

गोयमा! नाणी, वि. अण्णाणी वि। जे

नाणी ते नियमा तिण्णाणी, तं

तहा-आभिणिबोहियनाणी, सुय-नाणी,

ओहिनाणी। जे अण्णाणी ते अत्थेगतिया

दुअण्णाणी, अत्थेगतिया तिअण्णाणी।

एवं तिण्णि अण्णाणाणि भयणाए।।

नैरियकाः भदन्त! किं ज्ञानिनः? अज्ञानिनः? गौतम! ज्ञानिनोऽपि, अज्ञानिनोऽपि। ये ज्ञानिनः ते नियमात् त्रिज्ञानिनः, तद्यथा—आभिनिबोधिकज्ञानिनः, श्रुतज्ञानिनः, अवधिज्ञानिनः। ये अज्ञानिनः ते अस्त्येकके द्वि-अज्ञानिनः। एवं त्रीण अज्ञानीनः। एवं त्रीण अज्ञानीनः। भजनया।

अज्ञान तीन हैं। उसकी उपलब्धि की दृष्टि से दो विकल्प होते हैं—

**द्धि-अज्ञानी-**मति अज्ञान और श्रुत अज्ञान से सम्पन्न।

त्रि-<mark>अज्ञानी</mark>-मति अज्ञान, श्रुत<sup>े</sup> अज्ञान और विभंग ज्ञान से सम्पन्न।

अज्ञानी हैं ?

भनना है।

होते हैं। इस अपेक्षा से द्वि-अज्ञानी विकल्प-बनता है। जो मिथ्यादृष्टि

## भाष्य

१. सूत्र १०५

अण्णाणी ?

जो असंजी जीव नरक में उत्पन्न होते हैं, उन्हें अपयोमक अवस्था में विभंगज्ञान नहीं होता इसलिए उत्पत्ति काल में उनमें दो अज्ञान

१०६. असुरकुमारा णं भंते! किं नाणी? अण्णाणी? जहेव नेरइया तहेव, तिण्णि नाणाणि नियमा, तिण्णि अण्णाणाणि भयणाए?

एवं जाव थणियकुमारा॥

असुरकुमाराः भदन्त! किं ज्ञानिनः? अज्ञानिनः? यथैव नैरयिकाः तथैव, त्रीणि ज्ञानानि नियमान्, त्रीणि अज्ञानानि भजनया एवं यावन् स्तनितकुमाराः।

संज्ञी नरक में उत्पन्न होते हैं, उनमें भव प्रत्यय विभंगज्ञान होता है। इस प्रकार वे त्रि अज्ञानी होते हैं। यह अभयदेव सूरि की व्याख्या है। किं ज्ञानिनः? १०६. 'भन्ते! असुरक्षमार क्या ज्ञानी हैं?

> अज्ञानी हैं? जैसे नैरियकों की वक्तव्यता बेसे ही यहां बक्तव्य है—तीन ज्ञान नियमतः होते हैं. तीन अज्ञान की भजना है। इस प्रकार यावत् स्तनितकृमार की वक्तव्यता!

#### भाष्य

१. सूत्र १०६

भ्यनपति और व्यंतर देवों (सूत्र १०८) में अस्पंजी अमनस्क तिर्यंच पंचेन्द्रिय जीव उत्पन्न होते हैं। प्रस्तुत आगम के प्रथम शतक में

१०७. पुढविक्काइया णं भंते! किं नाणी? अण्णाणी? गेयमा! नो नाणी, अण्णाणी। जे अण्णाणी ते नियमा दुअण्णाणी— महअण्णाणी सुयअण्णाणी य। एवं जाव वणस्सइकाइया॥

पृथ्वीकायिकाः भदन्तः! किं ज्ञानिनः? अज्ञानिनः? गौतमः! नो ज्ञानिनः, अज्ञानिनः। ये अज्ञानिनः ते नियमात् द्वि-अज्ञानिनः— मति-अज्ञानिनः, श्रुत-अज्ञानिश्च। एवं यावत वनस्पतिकायिकाः।

स्पष्ट निर्देश है कि असंज्ञी जीव जघन्यतः भवनपति, उत्कृष्टतः वानमंतर में उत्पन्न होते हैं।<sup>२</sup> इसलिए उनमें नैरियक की भांति द्वि-अज्ञानी और त्रि-अज्ञानी दोनों विकल्प मिलते हैं।

> १०७. 'भन्ते! पृथ्वीकायिक क्या ज्ञानी हैं? अज्ञानी हैं? गौतम! ज्ञानी नहीं हैं, अज्ञानी हैं। जो अज्ञानी हैं वे नियमतः दो अज्ञान वाले हैं— मतिअज्ञान और श्रृतअज्ञान वाले। इस प्रकार यावत् वनस्पतिकायिक की वक्तव्यता।

१. भ. वृ. ८ / १०५-असंजिनः संतो ये नारकेषूत्पद्यन्ते तेषामपर्याप्रकावस्थायः विमंगाभावावाद्यमेवाज्ञानद्वयमिति ते द्वयज्ञनितः। ये तु मिथ्यादृष्टि संज्ञिभ्य उत्पद्यन्तं तेषां भवप्रत्ययो विभंगो भवर्तनित ते व्यज्ञानितः।

२. (क) भ. १/११३।

<sup>(</sup>ख) वही, १/११३ का भाष्य पृ. ६८।

#### १०८, बेइंदियाण प्च्छा।

गोयमा! वि अण्णाणी वि। जे नाणी ते नियमा दुण्णाणी, तं जहा— आभिणिबोहियनाणी सुयनाणी य। जे अण्णाणी ते नियमा दुअण्णाणी, तं जहा—मइअण्णाणी सुयअण्णाणी य। एवं तेइंदिय-चउरिंदियावि॥ हीन्द्रियाणाम् पृच्छा। गीतम! ज्ञानिनोऽपि अज्ञानिनोऽपि। ये ज्ञानिनः ते नियमात् द्विज्ञानिनः, तद्यथा— आभिनिबोधिकज्ञानिनः, श्रुतज्ञानिनश्च। ये अज्ञानिनः ते नियमात् द्वि-अज्ञानिनः तद्यथा—मति-अज्ञानिनः, श्रुत-अज्ञानि-नश्च। एवं त्रीन्द्रिय-चत्रियाः अपि। १०८. द्वीन्द्रिय की पृच्छा।
गौतम! ज्ञानी भी होते हैं, अज्ञानी भी होते
हैं। जो ज्ञानी होते हैं ये नियमतः दो ज्ञान
बाले होते हैं, जैसे-आभिनिबोधिकज्ञान
और श्रुतज्ञान वाले, जो अज्ञानी होते हैं वे
नियमतः दो अज्ञान वाले होते हैं, जैसेमतिअज्ञान और श्रुतअज्ञान वाल। इसी
प्रकार वीन्द्रिय और चतुरिन्द्रिय की
वस्तव्यता।

## १०९. पंचिंदियतिरिक्ख - जोणियाणं पुच्छा।

गोयमा! नाणी वि, अण्णाणी वि। जे नाणी ते अत्थेगतिया दुण्णाणी, अत्थेगतिया तिण्णाणी। जे अण्णाणी ते अत्थेगतिया दुअण्णाणी, अत्थेगतिया ति-अण्णाणी। एवं तिण्णि नाणाणि, तिण्णि अण्णाणाणि भयणाए। मणुस्सा जहा जीवा, तहेव पंच नाणाणि, तिण्णि अण्णाणाणि भयणाए। वाणमंतरा जहा नेरइया। जोइसियवेमाणियाणं तिण्णि नाणाणि, तिण्णि अण्णाणाणि

## पञ्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकानां पृच्छा।

गीतम! ज्ञानिनोऽपि, अज्ञानिनोऽपि। ये ज्ञानिनः ते अस्त्येकके द्विज्ञानिनः, अस्त्येकके द्विज्ञानिनः ते अस्त्येकके द्विज्ञानिनः ते अस्त्येकके द्वि-अज्ञानिनः, अस्त्येकके द्वि-अज्ञानिनः, अस्त्येकके द्वि-अज्ञानिनः, अस्त्येकके द्वि-अज्ञानिनः। एवं त्रीणि ज्ञानानि, त्रीणि अज्ञानानि भजनया। मनुष्याः यथा जीवाः, तथैव पञ्च ज्ञानानि, त्रीणि अज्ञानानि भजनया। वानमन्तराः यथा नैर्रायकाः। ज्योतिष्क-वैमानिकानां त्रीणि ज्ञानानि, त्रीणि अज्ञानानि, नियमात्।

## १०९. पंचेन्द्रिय तियंग्यानिक की पृच्छा।

गौतम! जार्ना भी होते हैं, अज्ञानी भी होते हैं। जो जार्ना होते हैं उनमें कुछ दो जान बाले और कुछ तीन ज्ञान बाले होते हैं। जो अज्ञानी होते हैं उनमें कुछ दो अज्ञान बाले और कुछ तीन अज्ञान बाले होते हैं। इस प्रकार तीन जान और तीन अज्ञान की भजना है। मनुष्य जीव की भांति वक्तव्य हैं। जीव की भांति उनमें पांच ज्ञान और तीन अज्ञान की भजना है। वानमन्तर नैश्यिक की भांति बक्तव्य है: ज्योतिष्क और वैमानिक देवों में नियमतः तीन ज्ञान और तीन अज्ञान होते हैं-न्यून और अधिक नहीं होते।

## ११०. सिद्धाणं भंते! पुच्छा। गोयमा! नाणी, नो अण्णाणी; नियमा एगनाणी—केवलनाणी॥

सिद्धानां भदन्त ! पृच्छा । गौतम ! ज्ञानिनः, नो अज्ञानिनः, नियमात् एकज्ञानिनः—केवलज्ञानिनः। ११०, भन्ते ! सिद्धों की पृच्छा। - गैंतम ! ज्ञानी हैं, अज्ञानी नहीं हैं। नियमतः - एक ज्ञानी—केवलज्ञानी हैं।

#### भाष्य

#### १. सूत्र १०७-११०

नियमा॥

सम्यक्त्व छूट रहा है और मिथ्यात्व अभी आया नहीं है-इस अंतराल अवस्था में सास्वादन सम्यक्त्व होता है। सम्यक्त्व से गिरने बाला जीव विकलेन्द्रिय में उत्पन्न होता है, उस समय अपर्याप्त अवस्था में उसमें सास्वादन सम्यग्दर्शन लब्ध होता है इस अपेक्षा से वह द्वि-जानी है! जयाचार्य ने इसका स्पष्ट उल्लेख किया है।

इस प्रसंग में आचार्यवर ने कर्मग्रन्थ के द्वारा सम्मत एकेन्द्रिय में सास्वादन सम्यग्दर्शन का उल्लेख कर उसे आगम से असम्मत कर्मग्रन्थ में एकेन्द्रिय में साम्बादन सम्वक्ष्य स्वीकार किया गया है। इसका फलित है-वह दो ज्ञान वाला भी है। यह आगम से भिन्न मत है।

 भ. वृ. ८ १०८- द्वीन्द्रियाः केचित् ज्ञानिनोऽपि साम्बादनसम्यगृदर्शनः भावनाऽपर्यामकावरकायां भवन्तीत्यत उच्यते।

ગ, માં લો. ૨૦૪૩૬૦૪૧ -

सम्बद्धन वसनो जाण, विकलनदी में ऊपति। सारवादन गुणढाण अपयोग विषे हुवै॥

३, वर्हा, २, १३५ १६ -

अपर्याम हैं-बादर एकेन्द्रिय, द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय और असंज्ञी पंचेन्द्रिय तथा हो संज्ञी अपर्याप्त और पर्याप्त-कृत सात जीवस्थान हैं। प्रस्तृत सूत्र में एकेन्द्रिय में ज्ञान का निषेध किया गया है और

बतलाया है। कर्मग्रनथ का मत है-सास्वादन सम्यक्त्व में पांच

एवं जाब बणस्सइ कहिये, ज्ञानी नहिं ते अज्ञानी। कर्म ग्रंथ दूजो गुणहाणो, झाख्यो तेह विरूध जानी॥ ४. कर्मग्रंथ भाग ४ गुणस्थान अधिकार माथा ४५ सब्ब नियहाण भिच्छे, सग सासणि पणश्यांन सन्निदुर्ग। समे सन्नी दुविहो, ऐसे सु सनिपन्ननो॥

## अंतरालगतिं पद्मच्य–

- १११, निरयगतिया णं भंते! जीवा किं नाणी? अण्णाणी? गोयमा! नाणी वि. अण्णाणी वि। तिण्णि नाणाइं नियमा, तिण्णि अण्णाणाइं भयणाए॥
- ११२. तिरियगतिया णं भंते! जीवा किं नाणी। अण्णाणी? गोयमा! दो नाणा, दो अण्णाणा नियमा।।
- **१**९३. मणुस्सगतिया णं भंते! जीवा किं नाणी ? अण्णाणी ? गोयमा! तिण्णि नाणाइं भयणाए, दो अण्णाणाइं नियमा। देवगतिया जहा निरयगतिया।

#### अन्तरालगतिं प्रतीत्य-

निरयकगतिकाः भदन्तः! जीवा: िकं ज्ञानिनः? अज्ञानिनः गौतम! ज्ञानिनोऽपि, अज्ञानिनोऽपि' त्रीणि ज्ञानानि नियमात्. त्रीणि अजानानि भजनया।

निर्यन्गतिकाः भदन्त ! जीवा कि ज्ञानिनः? अज्ञानिन:? गौतम ! द्वे जाने, द्वे अज्ञाने नियमात्।

मनुष्यगतिकाः भदन्त ! जीवाः किं ज्ञानिनः? अज्ञानिनः? गौतम! त्रीणि ज्ञानानि भजनया, हे अज्ञाने नियमात् ! देवगतिकाः यथा निरयगतिकाः।

#### अन्तरालगति की अपेक्षा से

- १११, 'भन्ते! नरक की अन्तराल गति में विद्यमान जीव क्या जानी हैं? अजानी हैं? गैतम! जानी भी हैं, अज्ञानी भी हैं। तीन ञान नियमतः होते हैं, तीन अजान की भजना है।
- ११२. भन्ते ! तिर्यंच की अन्तराल गति में विद्यमान जीव क्या जानी हैं? अजानी हैं? गौतम ! नियमतः दो ज्ञान अथवा दो अज्ञान होते हैं।
- ११३. मनुष्य की अंतराल गति में विद्यमान जीव क्या जानी हैं ? अजानी हैं ? गौतम ! तीन ज्ञान की भजना है, दो अज्ञान नियमतः होते हैं। देव की अंतराल गति में विद्यमान जीवों की नरक की अंतराल गति में विद्यमान जीवों की भानि वक्तव्यता।

#### भाष्य

#### १. सूत्र १११-११३

प्रस्तुत प्रकरण में निरयगितक, तिर्थक्गतिक और मनुष्य-गतिक का प्रयोग सापेक्ष है। निरयगति में उत्पन्न होने वाला जीव वर्तमान में अंतराल गति में है, उसे निरयगतिक कहा गया है। इसी प्रकार निर्यंच और मनुष्य गनि में उत्पन्न होने वाले जीवों को अंतरालगति की अपेक्षा क्रमशः तिर्यकुगतिक और मनुष्यगतिक कहा गया है। नैरियक में तीन ज्ञान नियमतः होते हैं, यह इस अपेक्षा से कहा गया है कि सम्यगदृष्टि नैरियकों के अवधिज्ञान भवप्रत्ययिक होता है। भव का प्रारम्भ अन्तराल गति के पहले समय से होता है. अतः भवप्रत्ययिक अवधिज्ञान अन्तराल गति में ही हो जाता है।

तीन अज्ञान की भजना की अपेक्षा यह है-असंज्ञी जीव नरक में जाते हैं। उनके अपर्याप्तक अवस्था में विभंगज्ञान नहीं होता। संजी मिथ्यादृष्टि जीव नरक में जाते हैं, उनके भवप्रत्ययिक विभंगज्ञान अंतराल राति में हो जाता है। इस अपेक्षा से अज्ञान के दो नियम बन

११४. सिब्दगतिया णं भंते! जीवा कि सिद्धगतिकाः भदनत् ! जीवाः किं ज्ञानिनः ? नाणी?

जहां सिद्धा॥

यथा सिद्धाः।

जाते हैं।

तिर्यक्गतिक में दो ज्ञान का नियम इस अपेक्षा से है कि तिर्यक् गति में उत्पन्न होने वाला सम्यकृदृष्टि जीव अवधि ज्ञान की साथ लेकर तिर्यंचगति में उत्पन्न नहीं हो सकता। दो अज्ञान का नियम इस अपेक्षा से है कि तिर्यक्गिति में उत्पन्न होने वाला मिथ्यादृष्टि जीव भी विभंगज्ञान की साथ लेकर तिर्यंच गति में उत्पन्न नहीं हो सकता।"

मनुष्यगतिक में तीन ज्ञान की भजना इस अपेक्षा से है कि कछ सम्यक्दृष्टि जीव अवधिज्ञान सहित मन्ष्यगति में उत्पन्न होते हैं। यह अभिमत है कि तीर्थंकर अवधिज्ञान सहित उत्पन्न होते हैं। कुछ सम्यगृदृष्टि जीव अवधिज्ञान रहित उत्पन्न होते हैं इसलिए तीन ज्ञान और दो ज्ञान-ये दो विकल्प बन जाते. हैं। मिथ्यादृष्टि जीव विभंगशान के साथ मनुष्य गति में उत्पन्न नहीं होते इसलिए उनमें नियमतः दो अज्ञान होते हैं।

देवगतिक की वक्तव्यता निरयगतिक के समान है।

दोनों में कोई अन्तर नहीं है फिर भी गति के प्रकरण में उनका उल्लेख

११४. 'भन्ते! सिद्ध की अंतराल गति में विद्यमान जीव क्या जानी हैं? सिद्धों (सूत्र ८/११०) की भांति वक्तव्यता।

#### भाष्य

#### १. सूत्र ११४

सिद्ध में एक केवलज्ञान होता है। सिद्धिगतिक में भी एक

केवलज्ञान होता है। सिन्द्र और सिन्द्रिगतिक का समय एक ही है। इन

३, वहीं, ८ (११३)

किया गया है।

१. भ. व. ८. १११।

२. बर्क, ८. ११२।

## इंदियं पडुच्च-

१९५. सइंदिया णं भेते! जीवा किं नाणी! अण्णाणी?

गोयमा! चत्तारि नाणाइं, तिण्णि अण्णाणाइं भयणाए॥

११६. एगिंदिया णं भंते! जीवा किं नाणी?

जहा पुढविकाइया। बेइंदिय-तेइंदिय-चउरिंदिया णं दो नाणा, दो अण्णाणा नियमा। पंचिदिया जहा सइंदिया।।

११७. अणिदिया णं भंते! जीवा किं नाणी?

जहा सिन्द्रा॥

#### इन्द्रियं प्रतीत्य-

स-इन्द्रियाः भदन्त ! जीवाः किं ज्ञानिनः? अज्ञानिनः?

गौतम! चत्वारि ज्ञानानि, त्रीणि अज्ञानानि भजनया।

एकेन्द्रियाः भदन्त! जीवाः किं ज्ञानिनः?

यथा पृथ्वीकायिकाः। द्वीन्द्रिय-त्रीन्द्रिय-चतुरिन्द्रियाः द्वे ज्ञाने, द्वे अज्ञाने नियमात्। पञ्चेन्द्रियाः यथा स-इन्द्रियाः।

अनिन्द्रियाः भदन्त! जीवाः किं ज्ञानिनः?

यथा सिद्धाः।

#### इन्द्रिय की अपेक्षा से

११५, 'भन्ते' स-इन्द्रिय जीव क्या ज्ञानी हैं? अञ्चानी हैं?

गौतम! चार ज्ञान और तीन अज्ञान की भजना है।

११६, भन्ते! एकेन्द्रिय जीव क्या जानी हैं? अजानी हैं?

पृथ्वीकायिक जीवां की भांति वक्तव्यता। ह्रीन्द्रिय, त्रींन्द्रिय और चतुरिन्द्रिय जीवां के नियमतः दो ज्ञान और दो अज्ञान होते हैं। पंचेन्द्रिय जीव सङ्द्रिय जीवों की भांति वक्तव्य हैं।

११७. भन्ते ! अनिन्द्रिय जीव क्या जानी हैं। अज्ञानी हैं।

सिन्द्रों की भांति वक्तव्यता।

#### भाष्य

#### ९. सूत्र ११५-११७

ज्ञान के विकास की वो अवस्थाएं हैं— स-इन्द्रिय और अनिन्द्रिय। मित, श्रुत, अवधि और मनःपर्यव—ये चार ज्ञान सेन्द्रिय कोटि के ज्ञान हैं। मित और श्रुत—इन वो ज्ञानों में इन्द्रिय ज्ञान का प्रत्यक्ष उपयोग रहता है। अवधि और मनःपर्यव में इन्द्रिय ज्ञान का परोक्ष उपयोग रहता है। ये अतीन्द्रिय ज्ञान है। फिर भी सर्वधा इन्द्रिय निरपेक्ष नहीं हैं। केवलज्ञान अतीन्द्रियज्ञान है। वह इन्द्रिय के उपयोग से सर्वधा निरपेक्ष है।

वास्तव में अर्तान्द्रिय कोटि का ज्ञान केवलज्ञान ही है।

#### कार्य पड्च्य-

११८. सकाइया णं भंते! जीवा किं नाणी? अण्णाणी?

गोयमा! पंच नाणाइं, तिण्णि अण्णाणाइं-भयणाए। पुढविक्का-इया जाव वणस्सइकाइया नो नाणी, अण्णाणी, नियमा दुअण्णाणी, तं जहा-मइअण्णाणी य सुयअण्णाणी य! तसकाइया जहा सकाइया।।

## कायं प्रतीत्य-संकायिकाः भदन्त! जीवाः किं ज्ञानिनः?

अज्ञानिनः? गौतम! पञ्च ज्ञानानि, त्रीणि अज्ञानानि-भजनया। पृथ्वीकायिकाः यावत् वनस्पति-कायिकाः नो ज्ञानिनः, अज्ञानिनः, नियमात् द्वि-अज्ञानिनः, तद्यथा—मति-अज्ञानिनश्च श्रत-अज्ञानिनश्च। त्रसकायिकाः यथा

सकायिकाः।

## ११९, अकाइया ण भंते! जीवा किं नाणी?

जहां सिद्धा।

अकायिकाः भदन्त! जीवाः किं ज्ञानिनः?

यथा सिद्धाः।

## जान के से विकल्प लिए की रुपि से किए उ

ज्ञान के ये विकल्प लब्धि की दृष्टि से किए गए हैं। उपयोग की दृष्टि से सब जीवों के एक ही ज्ञान होता है।

इन्द्रिय चेतना वाले जीय में ज्ञान के तीन विकल्प होते हैं-

- १, दो ज्ञान
- २. तीन ज्ञान
- ३. चार ज्ञान

अनिन्द्रिय चेतना बाले जीव में एक ही जान—केवलज्ञान होता है।

#### काय की अपेक्षा

११८. 'भन्ते! सकायिक जीव क्या जानी हैं? अज्ञानी हैं?

गोतम! पांच ज्ञान और तीन अज्ञान की भजना है। पृथ्वीकादिक यावत् वनस्पति-कायिक जीव ज्ञानी नहीं हैं; अज्ञानी हैं, नियमतः हो अज्ञान वाले हैं, जैसे— मित-अज्ञान और श्रुतअज्ञान वाले। जसकादिक जीवी सकादिक जीवी की भाति वक्तव्य हैं।

११९. भन्ते! अकायिक जीव क्या ज्ञानी हैं? अज्ञानी हैं?

सिद्धें की भाति वक्तव्यता।

१. भ. वृ. ८ १११५-व्यादिमाकश्च ज्ञानानां लब्ध्यपेक्षया उपयोगापेक्षया तु सर्वेषांमंकदैकमेव ज्ञानम्।

#### भाष्य

છુષ્

#### १. सूत्र ११८-११९

आत्मा के दो रूप हैं— १. सकाय-सशरीरी।

सुहुम-बादरं पडुच्च-१२०.सुहुमा णं भंते! जीवा किं नाणी? जहा पुढविक्काइया॥

१२१. बादरा णं भंते! जीवा कि नाणी? जहां सकाइया॥

१२२. नोसुहुमा-नोबादरा णं भंते! जीवा किं नाणी? जहा सिद्धा!। २. अकाय-अशरीरी।

सकाय में पांच जान और तीन अज्ञान के सब विकलप मिलते हैं। अकाय सिद्ध होता है। उसमें एक ही जान होता है-केवलजन।

सूक्ष्मबादरं प्रतीत्य--

सूक्ष्माः भदन्त ! जीवाः कि ज्ञानिनः? यथा पृथ्वीकायिकाः।

बादराः भदन्त ! जीवाः किं ज्ञानिनः? जहां सकायिकाः।

नो सृक्ष्माः नो बादराः भदन्ते ! जीवाः कि ज्ञानिनः ? यथा सिद्धाः। सूक्ष्म-बादर की अपेक्षा

१२०. 'भन्ते ! सृक्ष्म जीव क्या जानी हैं? पृथ्वीकायिक जीवों की भारत वक्तव्यता।

१२१, भन्ते ! बादर जीव क्या ज्ञानी हैं ? सकायिक की भांति वक्तव्यता।

१२२. भन्ते! नेज्यूक्ष्म- नोबादर जीव क्या जानी हैं? अजानी हैं? सिन्हों की भांति वक्तव्यता।

#### भाष्य

### १. सूत्र १२०-१२२

नाणी?

चउरिंदिया 🛭

सूक्ष्म नामकर्म के उदय से जिनका शरीर अप्रतिघात वाला होता है--न किसी दूसरे को बाधा पहुंचाता है और न किसी दूसरे से बाधित होता हैं, वे सूक्ष्म जीव कहलाते हैं। जिनका शरीर प्रतियानयुक्त होता है, वे बादर कहलाते हैं। सूक्ष्म जीव केवल एकेन्द्रिय में ही होते हैं। वे पृथ्वीकाय की भांति नियमतः द्वि-अज्ञानी हैं। बादर जीव सकायिक (सूत्र ११८) की भांति वक्तव्य हैं। सिद्ध अशरीरी होने के कारण नोसूक्ष्म-नोबादर होते हैं।

पञ्जतापञ्जतं पडुच्च-१२३. पञ्जता णं भंते ! जीवा किं नाणी ? जहा सकाइया।।

१२४. पञ्जता णं भंते! नेरझ्या किं

तिण्णि नाणाः तिण्णि अण्णाणाः नियमा।

पुढविक्काङ्या जहा एगिदिया। एवं जाव

जहा नरइया एवं थणियकुमारा।

पर्याप्तापर्याप्तं प्रतीत्य-पर्याप्ताः भदन्त! जीवाः किं ज्ञानिनः? यथा सकायिकाः।

पर्याप्ताः भदन्त ! नैरयिकाः किं ज्ञानिनः?

त्रीणि ज्ञानानि, त्रीणि अज्ञानानि नियमात्। यथा नैरयिकाः एवं स्तनितकुमाराः। पृथ्वी-कायिकाः यथा एकेन्द्रियाः। एवं यावत् चतुरिन्द्रियाः। पर्याप्त अपर्याप्त की अपेक्षा

१२३, भन्ते! पर्याप्त जीव क्या जानी हैं? सकायिक जीवों की भांति वक्तव्यता।

१२४. भन्ते! पर्याप्त नेरियक जीव क्या जानी हैं?

नियमतः तीन ज्ञान और तीन अज्ञान होते हैं। इसी प्रकार अस्पुरकुमार से स्तिनित-कुमार तक की वक्तव्यता नेरियक की भांति ज्ञातव्य है। पर्याप्त पृथ्वीकायिक की वक्तव्यता एकेन्द्रिय की भांति ज्ञातव्य है। इसी प्रकार यावत् पर्याप्त चतुरिन्द्रिय की वक्तव्यता।

१२५. पञ्जत्ता णं भंते! पंचिंदिय-तिरिक्खजोणिया किं नाणी? अण्णाणी? तिण्णि नाणा, तिण्णि अण्णाणा—भयणाए। मणुस्सा जहा सकाइया। वाणमंतर-जोइसिय-वेमाणिया जहा नेरइया॥

पयांमाः भदन्तः । पञ्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकाः किं ज्ञानिनः? अज्ञानिनः? त्रीणि ज्ञानानि, त्रीणि अज्ञानानि-भजनया। मनुष्याः यथा सकायिकाः। वानमन्तर-ज्योतिष्क-वैमानिकाः यथा नैरियकाः। १२५. 'भन्ते! पर्यात पंचेन्द्रिय तिर्यक्-योनिक क्या ज्ञानी हैं? अज्ञानी हैं? तीन ज्ञान, तीन अज्ञान की भजना है। पर्याप्त मनुष्यों की वक्तव्यता सकायिक जीवों की भांति ज्ञातव्य है। पर्याप्त वानमंतर, ज्योतिष्क और वैमानिक देवें की वक्तव्यता नैरियक की भांति ज्ञातव्य है।

#### भाष्य

#### १. सूत्र १२५

तिर्वकृतेचेन्द्रिय-कुछ सम्यग्दृष्टि जीवों में अवधिज्ञान होता है, कुछ में नहीं होता, इस अपेक्षा से तीन ज्ञान की भजना है। कुछ मिथ्यादृष्टि जीवों में विभंगज्ञान होता है, कुछ में नहीं होता, इस अपेक्षा से उनमें तीन अज्ञान की भजना है।

१२६. अपञ्जता णं भेते! जीवा किं नाणी? अण्णाणी? अपर्याप्ताः भदन्त! जीवाः किं ज्ञानिनः? अज्ञानिनः? १२६. 'भन्ते! अपर्याप्त जीव क्या जानी हैं? अजानी हैं?

तिण्णि नाणा. तिण्णि अण्णाणा~ भयणाए॥ त्रीणि ज्ञानानि, वीणि अज्ञानानि-भजनया।

तीन ज्ञान और तीन अज्ञान की भजना है।

#### भाष्य

#### १. सूत्र १२६

अपर्यापक अवस्था में अवधिज्ञान और विभंगज्ञान की भजना है। देखें सूत्र १११-११३ का भाष्य।

१२७. अपञ्जता णं भंते! नेरइया किं नाणी? अण्णाणी? तिण्णि नाणा नियमा, तिण्णि अण्णाणा भयणाए। एवं जाव थणियकुमारा। पुढविक्काइया जाव वणस्सइकाइया जहा एशिविया।। अपर्याप्ताः भवन्त ! नैरियकाः किं ज्ञानिनः ? अज्ञानिनः ? त्रीणि ज्ञानानि नियमात्, त्रीणि अज्ञानानि भजनया। एवं यावत् स्तनितकुमाराः । पृथ्वीकायिकाः यावत् वनस्पतिकायिकाः यथा एकेन्द्रियाः।

१२७. 'भन्ते! अपर्याप्त नैरियक क्या ज्ञानी हैं? अज्ञानी हैं?
नीन ज्ञान नियमतः होते हैं, तीन अज्ञान की भजना है। इस प्रकार यावत् स्तिनितकुमार की वक्तव्यता।
पृथ्वीकायिक यावत वनस्पतिकायिक की

वक्तव्यता एकेन्द्रिय की भांति ज्ञातव्य है।

#### भाष्य

#### १. सूत्र १२७

नैरियक में तीन ज्ञान का नियम और तीन अज्ञान की भजना। देखें सूत्र १९९-१९३ का भाष्य।

१२८. बेइंदियाणं पुच्छा। दो नाणा, दो अण्णाणा-नियमा। एवं जाव पंचिंदियतिरिक्ख-जोणियाणं॥ द्वीन्द्रियाणां पृच्छा। द्वे ज्ञाने, द्वे अज्ञाने-नियमात्। एवं यावत् पञ्चेन्द्रियतिर्यगयोनिकानाम्।

१२८. 'र्ह्मान्द्रिय की पृच्छा। दो ज्ञान और दो अज्ञान नियमतः होते हैं। इस प्रकार यावत पंचेन्द्रिय तिर्यक्रयोनिक की वक्रतब्यता।

#### भाष्य

#### १. सूत्र १२८

र्द्वान्द्रिय में वो ज्ञान और वो अज्ञान का नियम। देखें सूत्र १०७-१०८ का भाष्य।

१२९. अपज्जत्तमा णं भंते! मणुस्सा किं नाणी? अण्णाणी? तिण्णि नाणाइं भयणाए, दो अण्ण-गणाइं नियमा। वाणमंतरा जहा नेरङ्या। अपज्जत्तमाणं जोइ-सियवेमाणियाणं तिण्णि नाणा, तिण्णि अण्णाणा— नियमा॥ अपर्याप्तकाः भदन्तः! मनुष्याः किं ज्ञानिनः? अज्ञानिनः? त्रीणि ज्ञानानि भजनया, द्वे अज्ञाने नियमात्। वानमन्तराः यथा नैरियकाः। अपर्याप्तकानां ज्योतिष्क-वैमानिकानां त्रीणि ज्ञानानि, त्रीणि अज्ञानानि नियमातः।

१२५. 'भन्ते! अपर्याप्तक मनुष्य क्या जानी हैं? अज्ञानी हैं? तीन ज्ञान की भजना है, वो अज्ञान नियमतः होते हैं। अपर्याप्त वानमन्तर की वक्तव्यता नैरियक की भांति ज्ञातव्य है। अपर्याप्त ज्योतिष्क और वैमानिक के नियमतः तीन ज्ञान होते

#### भाष्य

#### १. सूत्र १२९

वानमंतर की नैरियक की भांति वक्तव्यता। देखें सूत्र १९१०

सम्यगृदृष्टि अपर्याप्तक मनुष्यों में तीन ज्ञान की भजना और दो १९३ का भाष्य। अज्ञान का नियम। देखें सूत्र १९१-११३ का भाष्य।

१३०. नोपज्जत्तगा-नोअपज्जत्तगा णं भंते! जीवा किं नाणी? जहा सिद्धा।।

नी पर्याप्तकाः-नी अपर्याप्तकाः भदन्त! जीवाः किं ज्ञानिनः? यथा सिन्हाः।

१३०. भन्ते! नांपर्याप्तक-नांअपर्याप्तक जीव क्या जानी हॅं? सिन्हों की भांति वक्तव्यता।

## भवत्थं पडुच्च-

१३१. निरयभवत्था णं भंते! जीवा किं नाणी? अण्णाणी? जहा निरयगतिया।।

#### भवस्थं प्रतीत्य-

निरयभवस्थाः भदन्त! जीवाः किं ज्ञानिनः? अज्ञानिनः? यथा निरयगतिकाः।

#### भवस्थ की अपेक्षा

१३१, भन्ते ! नैरियक के भव में स्थित जीव क्या ज्ञानी हैं ? अज्ञानी हैं ? नरक की अंतराल रुति में विद्यमान जीव की भांति वक्तव्यना।

१३२. तिरियभवत्था णं भंते! जीवा किं नाणी? अण्णाणी? तिण्णि नाणा, तिण्णि अण्णाणा— भयणाए॥ तिर्यग्भवस्थाः भदन्तः! जीवाः किं ज्ञानिनः? अज्ञानिनः? त्रीणि ज्ञानानि, त्रीणि अज्ञानानि–भजनया।

१३२, भन्ते! तिर्यंच के भव में स्थित जीव क्या जानी हैं? अज्ञानी हैं? तीन जान और तीन अज्ञान की भजना है।

१३३. मणुस्सभवत्था? जहां सकाइया।। मनुष्यभवस्थाः? यथा सकायिकाः। १३३, मनुष्य के भव में स्थित जीव क्या ज्ञानी हैं? अज्ञानी हैं? सकायिक की भांति वक्तव्यता।

१३४. देवभवत्था णं भंते।

देवभवस्थाः भदन्त !

१३४, भन्ते ! देव के भव में स्थित जीव क्या जानी हैं? अजानी हैं?

जहा निरयभवत्था। अभवत्था जहा सिद्धा॥ यथा निरयभवस्थाः! अभवस्थाः यथा सिद्धाः। जानी है? अजानी है? नैरियक के भव में स्थित जीव की भांति वक्तव्यता। अभवस्थ की वक्तव्यता भिद्ध की भांति जातव्य है।

## भवसिद्धियाभवसिद्धियं पडुच्य-१३५. भवसिद्धिया णं भंते! जीवा किं नाणी? जहा सकाझ्या।

# भवसिन्द्रिकाभवसिन्द्रिकं प्रतीत्य-

भवसिद्धिकाः भदन्त! जीवाः किं ज्ञानिनः? यथा सकायिकाः।

## भवसिद्धिक, अभवसिद्धिक की अपेक्षा

१३५. भंते! भवसिद्धिक त्रीय क्या ज्ञानी हैं? स्मकायिक की भांति वक्तव्यतः।

१३६. अभवसिद्धियाणं पुच्छा। गोयमा! नो नाणी, अण्णाणी; तिण्णिः अण्णाणाइं भयणाणाः अभवसिद्धिकानां पृच्छा। गौतम! नो ज्ञानिनः, अज्ञानिनः, त्रीणि अज्ञानानि भजनया। १३६. अभवसिद्धिकों की पृच्छा।
गौतम! जानी नहीं हैं, अज्ञानी हैं, तीन अज्ञान की भजना है।

१३७. नोभवसिद्धिया - नोअभव-सिद्धिया ण भेते! जीवा किं नाणी? जहा सिद्धा!। ने: भवसिद्धिका-ने: अभवसिद्धिकाः भदन्त ! जीवाः किं ज्ञानिनः ? यथा सिद्धाः। १३७. भते! नाभवसिद्धिक-नोअभव-सिद्धिक जीव क्या ज्ञानी हैं? सिद्धों की भांति वक्तव्यना।

## सिण्णि-असिण्णिं पडुच्य-१३८. सण्णीणं पुच्छा। जहा सइंदिया। असण्णी जहा बेइंदिया। नोसण्णी-नोअसण्णी जहा सिद्धा।

## संज्ञि-असंज्ञिनौ प्रतीत्य

संज्ञिनां पृच्छा। यथा स-इन्द्रियाः। असंज्ञी यथा द्वीन्द्रियाः। नो संज्ञी-नो असंज्ञी यथा सिद्धाः।

## संज्ञी असंज्ञी की अपेक्षा

१३८. संज्ञी जीवों की पृच्छा।
सइन्द्रिय जीवों की भांति वक्तव्यता!
असंज्ञी की ब्रीन्द्रिय की भांति वक्तव्यता!
नोसंज्ञी - नोअसंज्ञी की सिन्हों की भांति
वक्तव्यता!

## लब्धि-पदं १३९. कतिविद्या णं भंते! लर्खी पण्णत्ता?

## लब्धि-पदम् कतिविधा भदन्त! लब्धिः प्रज्ञमा?

#### लब्धि-पद

१३९, <sup>°</sup>भंते ! लब्धि कितने प्रकार की प्रज्ञप्त ेहर गोयमा! दसविहा लखी पण्णता, तं जहा-१. नाणलखी २. दंसणलखी ३. चरित्तलखी ४. चरिताचरित्त-लखी ५. दाणलखी ६. लाभलखी ७. भोगलखी ८. उवभोगलखी ९. वीरियलखी १०. इंदियलखी॥

१४०. नाणलर्छा णं भंते! कतिविहा पण्णता? गोयमा! पंचिवहा पण्णता, तं जहा—आभिणिबोहियनाणलर्छी जाव केवलनाणलर्छा॥

१४१. अण्णाणलब्द्री णं भंते! कतिविद्या पण्णता? गोयमा! तिविद्या पण्णता, तं जहा-मइअण्णाणलब्दी. सुयअण्णाण-लब्दी, विभंगनाणलब्दी।।

१४२. दंसणलब्धी णं भंते! कतिविहा पण्णता?
गोयमा! तिविहा पण्णत्ता, तं जहा- सम्मदंसणलब्धी, मिच्छादंसण-लब्धी, सम्मामिच्छादंसणलब्धी॥

१४३. चिरत्तलब्बी णं भंते! कित-विहा
पण्णता?
गोयमा!पंचिवहा पण्णता,तं जहा—
सामाइयचिरत्तलब्बी, छेदोवट्ठाविणचिरित्तलब्बी, परिहारिवसुद्धिचिरत्तलब्बी, सुहुमसंपरायचिरत्तलब्बी,
अहक्खायचिरित्तलब्बी॥

१४४. चरित्ताचरित्तलब्दी णं भंते! कतिविहा पण्णता? गोयमा! एगागारा पण्णता। एवं जाव उवभोगलब्दी एगागारा पण्णता।।

१४५. वीरियलब्दी णं भंते! कित-विहा पण्णता? गोयमा! तिविहा पण्णता, तं जहा— बालवीरियलब्दी, पंडियवीरिय-लब्दी, बालपंडियवीरियलब्दी॥ र्गातम ! दशविधा लब्धिः प्रज्ञासा, तद्यथा— १. ज्ञानलब्धिः २, दर्शनलब्धिः ३. चरित्र-लब्धिः ४. चरित्राचरित्रलब्धिः ५. दान-लब्धिः ६. लाभलब्धिः ७. भोगलब्धिः ८. उपभोगलब्धिः ९. वीर्यलब्धिः १०. इन्द्रियलब्धिः।

ज्ञानलब्धिः कतिविधा प्रज्ञमा?

गैतिम! पञ्चविधा प्रज्ञप्ता, तद्यथा— आभिनिबोधिकज्ञानलब्धिः यावत् केवल-ज्ञानलब्धिः!

अज्ञानलब्धिः भदन्त! कतिविधा प्रज्ञप्ता?

गौतम्' त्रिविधा प्रज्ञप्ताः तद्यथा–मति-अज्ञानलब्धिः, श्रृत-अज्ञानलब्धिः, विभङ्ग-ज्ञानलब्धिः।

दर्शनलब्धः भदन्तः कतिविधा प्रज्ञमाः?

गौतम् विविधा प्रज्ञप्ताः, तद्यथा-सम्यग्-दर्शनलिधः, मिथ्यादर्शनलिधः, सम्यग्-मिथ्यादर्शनलिधः।

चरित्रलब्धिः भदन्त्! कतिविधा प्रज्ञमा?

गौतम! पञ्चिवधा प्रज्ञाता, तद्यथा— सामायिकचरित्रलिधः, छेदोपस्थाप-निकचरित्रलिधः, परिहारविशुद्धिचरित्र-लिधः, सूक्ष्मसम्पराय- चरित्रलिधः, यथाख्यातचरित्रलिधः।

चरित्राचरित्रलब्धिः भदस्त! कतिविधा प्रज्ञमा? गीतम! एकाकारा प्रज्ञमा। एवं यावत् उपभोगलब्धिः एकाकारा प्रज्ञमा।

वीर्यलब्धः भदन्त ! कतिविधा प्रज्ञाता ?

गोतम! त्रिविधा प्रज्ञप्ता। तद्यथा— बालवीर्यलब्धिः, पण्डितवीर्यलब्धिः बालपण्डितवीर्यलब्धिः। गौतम! लिब्धि दम प्रकार की प्रज्ञप्त है, जैसे-१, जानलिब्ध २, दर्शनलिब्ध ३, चरित्रलिब्ध ४, धरिश्राचरित्रलिब्ध ५, दानलिब्ध ६, लाभलिब्ध ५, मांगलिब्ध ८, उपभोगलिब्ध ९, वीर्यलिब्ध १०, इन्छियलिब्ध

१४०. भंते! ज्ञानलब्धि किसने प्रकार की प्रज्ञस है? गीतम! पाँच प्रकार की प्रज्ञस है, जैसे-आभिनिबोधिकज्ञानलब्धि यावन केवल-ज्ञानलब्धि।

१४१, भंते! अज्ञानलिय किसने प्रकार की प्रकार है? गौतम! तीन प्रकार की प्रजप्त है, विसं-मतिअज्ञानलिय, श्रुतअज्ञानलिय और विभंगज्ञानलिय।

१४२. भंते! दर्शनलिथ क्रितन प्रकार की प्रश्नस है? गीतम! तीन प्रकार की प्रज्ञप्त है, जैसे— सम्यग्दर्शनलिथ. मिथ्यादर्शनलिथ और सम्यग्मिथ्यादर्शनलिथ।

१४३. भंते! चरित्रलब्धि कितन प्रकार की प्रज्ञप्त है? गौतम! वह पांच प्रकार की प्रज्ञप्त है, वैभेन्स्यापिकचरित्रलब्धि, छेवीप्रथापनीय-चरित्रलब्धि, चरित्रलब्धि, चरित्रलब्धि, यथाख्यात-चरित्रलब्धि:

१४४. भेते! चरित्राचरित्रलब्धि कितने प्रकार की प्रज्ञप्त है? गीतम! वह एक ही आरूप वाली प्रज्ञप्त है। इस प्रकार यावत उपभागलब्धि एक ही अकार वाली प्रज्ञप्त है।

१४५. भंते! वीर्यलिंग्य कितने प्रकार की प्रज्ञप्त है? गीतम! वह तीन प्रकार की प्रज्ञप्त है, जैसे-बालवीर्यलिंग्य, पण्डिमवीर्यलिंग्य और बालपण्डितवीर्यलिंग्य। १४६. इंदियलब्दी णं भंते! कतिविहा पण्णता? गोयमा! पंचिविहा पण्णत्ता, तं जहा-सोइंदियलब्दी जाव फासिं-दियलब्दी॥ इन्द्रियलिधः भदन्त! कितविधा प्रज्ञमा? गौतम! पञ्चविधा प्रज्ञमा, तद्यथा— श्रोत्रेन्द्रियलिधः यावत् स्पर्शनिन्द्रिय-लिधः। १४६. भन्ते। इन्द्रियलब्धि कितने प्रकार की प्रज्ञम है? गौतम! वह पांच प्रकार की प्रज्ञप्त है, तेसे-श्रोवेन्द्रियलब्धि यावत स्पर्शनेन्द्रिय-लब्धि।

#### भाष्य

#### १. सूत्र १३९-१४६

लब्धि का अर्थ है कर्म के क्षयोपशम और क्षय से होने वाला ज्ञान आदि गुणों का लाभ।

ज्ञानलब्धि—ज्ञानावरण कर्म के क्षयोपशम अथवा क्षय से होने काला ज्ञान का गुणात्मक विकास।

दर्शनलन्धि-दर्शनमोहनीय कर्म के क्षयोपशम, उपशम अथवा क्षय से होने वाला दर्शन का गुणात्मक विकास।

चरित्रलब्धि—चारित्र मोहनीय कर्म के क्षयोपशम, उपशम अथवा क्षय से होने वाला चरित्र का गुणात्मक विकास।

चरित्राचरित्र लिब्धि-अप्रत्याख्यान कषाय मोहनीय कर्म के क्षयोपशम से होने वाला चरित्र का गुणात्मक विकास।

दान, लाभ, भोग, उपभोग और वीर्य लब्धि-अंतराय कर्म के क्षयोपशम और क्षय से होने वाला शक्ति का विकास।

इन्द्रिय लब्धि-ज्ञानावरण और दर्शनावरण के क्षयोपशम से होने वाला गुण्यत्मक विकास।

ज्ञान लब्धि के साथ अज्ञान लब्धि के तीन प्रकार बतलाए गए हैं--दशविध लब्धि की सूची में अज्ञान लब्धि का पृथक् उल्लेख नहीं है किन्तु विस्तार में उसके प्रकारों का उल्लेख किया गया है। जयाचार्य ने इस विषय की समीक्षा की है। उनका अभिमत है-मतिज्ञान और मतिअज्ञान—दोनों का आवरणीय (मितज्ञान।वरणीय) एक है। इसी प्रकार श्रुनज्ञान और श्रुतअज्ञान का आवरणीय (श्रुन ज्ञानावरणीय) भी एक है। अवधिज्ञान और विभंगज्ञान का आवरणीय (अवधिज्ञानावरणीय) भी एक है। अज्ञान के तीनों प्रकार ज्ञानावरण के क्षयोपशम से निष्पन्न हैं। अनुयोगद्वार इसका साक्ष्य है। उसमें ज्ञान के चार प्रकारों और अज्ञान के तीन प्रकारों को क्षयोपशम निष्पन्न कहा गया है।

ज्ञान और अज्ञान का विभाग पात्र के आधार पर किया गया है। सम्यग्दृष्टि का बोध ज्ञान कहलाता है। मिथ्यादर्शन लब्धि और सम्यक्दर्शन लब्धि भी क्षयोपशम निष्पन्न है। जयाचार्य ने प्रश्न उपस्थित किया है-विपरीत श्रन्द्रा को लब्धि कैसे कहा जा सकता है? इसका समाधान इस प्रकार किया-लब्धि आत्मा की उञ्चलता है। विपरीत श्रन्द्रा मेथ्यात्व है, आत्मा की मिलनता है। मिथ्यादृष्टि का प्रयोग विपरीत श्रन्द्रा के अर्थ में विविधित नहीं है किन्तु मिथ्यात्व युक्त जीव के जो क्षायोपशमिक दृष्टि होती है उस अर्थ में मिथ्यादृष्टि का प्रयोग किया गया है।

अभयदेव सूरि ने मिथ्यादृष्टि का अर्थ किया है-अशुद्ध मिथ्यात्व

- २, अणु, सृ, २८५
- ३, भ. जो, २, १३६ (२२-२०--
  - ज्ञानावरणी जाण, अयोषशम सेती वही।
     ज्ञान पिछाण, अनुयोगद्वारे आखियो॥२२॥
  - अज्ञानी र ताम, सम जाणपणी जेतली।
     अज्ञान तिण रो नाम, भाजन लाँरै बाजियो॥२३॥
  - जाणे जाय नैं गाय, दिवस भणी जाणे दिवस।
     इत्यादि किहिवाय, जाणपणो सम छै निको॥२४॥
  - तिण सूं क्षयोपशम भाव, निरवद्म उज्जल लेख ए।
     देख विचारो न्याद, उण कारण लर्छा कही॥२९॥
  - ज्ञानावरणी कमं, पंच प्रकृति है तेडनी।
     जेवं एडनो मर्म, पित ज्ञानावरणी प्रमुख॥२६।
  - मिन ज्ञानावरणी जेह, क्षयोपशम नेहमी थया।
     वर मिन जोन लहेह, मिन अज्ञान पाम बलि॥२०॥
  - श्रुत ज्ञानावरणी जाग, क्षयोपशम नेहमों थयां।
     वर श्रुतज्ञान प्रधान, श्रुत अज्ञान लहे वली॥२८॥
  - अविध जानावरणीह, क्षयोपशम तिण रो थयां।
     अविध ज्ञान लब्द्रीह, विभंग अनाण लहे बली॥२९॥
  - नवावरणी कर्म सोय, क्षय उपशम यी विभंग है। सूत्र भगवती जोय, इकतीसम नवमैं अख्युं॥३०॥

- अवधि विभंग नुं जान, आवरणी तं एक है।
   नेहनुं नाम निछाण, अवधि ज्ञानावरणी अछं॥३१॥
- ११. नस् क्षय उपराम होय, अवधि विभंग वानुं लहै। ए वानुं नो जोय, अवधि दर्शन पिण एक है॥३२॥
- विभंग ज्ञानावरणीह, क्षय उपमण थी विभंग है।
   पिण ए भेद सुलीह, अयिध ज्ञानावरणी तण्॥३३॥
- जाती-समरण पाय, समदृष्टि नै मिच्छदिद्वी।
   क्षय उपशम जे थाय, मित ज्ञानावरणी तणुं॥३४॥
- १४. ज्ञाता गज भव ईंह, जाती-स्मरण ऊपनी। मति ज्ञानावरणीह, क्षयोपशम थी वृत्ति में॥३५॥
- समट्टी रै सोय, वर मितज्ञान कह्या तलु।
   मिच्छिदिट्टि रे जोय, मित अज्ञान कही जिये॥३६॥
- तिण सुं धुर बिहुं ज्ञान, बिल तीनूं अज्ञान ते।
   क्षयोपभम ए जान, लळी उळ्ळ श्रीव ए॥३७॥

#### ४. वही, २⊬१३६ का वार्तिक~

इहां दर्शन-लाखी में जे उदय भाव-ऊंधी श्रद्धा ते लिखि में किम न लेखवी? उत्तर-ए लिखि उज्जल जीव छै, निरवद्य छै। अनै ऊंधी श्रद्धा मिथ्यात आश्रव बिगइयो जीव छै, सावद्य छै ते माटे। मिथ्यादृष्टि रे या मिश्रदृष्टि रे जेनली शुद्ध श्रद्धा क्षवीपशम भावे छै अनै सम्यगदृष्टि रे सर्व भुद्ध श्रद्धा छै, ते दर्शण लाखी में लेखवी।

१. भ. वृ. ८/१३९ तत्र लब्धिः आत्मनो ज्ञानादिगुणानां तत्र कर्मक्षयदिते। लाभन

दलिक के उदय से होने वाला जीव का परिणाम।

जयाचार्य ने मिथ्यावृष्टि को क्षायोपशमिक भाव बतलाया है। उन्होंने इसकी मीमांसा करते हुए लिखा है-अनुयोगद्वार में उदय निष्पन्न के प्रकरण में मिथ्यावृष्टि का उल्लेख है, वह विपरीत श्रद्धात्मक मिथ्यादृष्टि औदयिक भाव है। वह इस लब्धि के प्रकरण में विबक्षित नहीं है। अनुयोगद्धार में क्षायोपशमिक भाव के प्रकरण में मिथ्यादृष्टि का उल्लेख है। यहां वह विवक्षित है।

## नाणलिखं पडुच्च-नाणि-अण्णाणित्त-पदं

१४७. नाणलब्द्रिया णं भंते! जीवा किं नाणी? अण्णाणी?

गोयमा! नाणी, नो अण्णाणी। अत्थेगतिया दुण्णाणी, एवं पंच नाणाई भयणाए॥

१४८. तस्स अलब्हीया णं भंते! जीवा किं नाणी? अण्णाणी? गोयमा! नो नाणी, अण्णाणी! अत्थेग-तिया दुअण्णाणी, तिण्णि अण्णाणा भयणाए॥

१४९. आभिणिबोहियनाणलब्हिया णं भंते! जीवा किं नाणी? अण्णाणी? गोयमा! नाणी, नो अण्णाणी। अत्थेगतिया दुण्णाणी, चत्तारि नाणाइं भयणाए।।

१५०. तस्स अलब्हिया णं भंते! जीवा किं नाणी? अण्णाणी? गोयमा! नाणी वि, अण्णाणी वि। जे नाणी ते नियमा एगनाणी—केवल-नाणी। जे अण्णाणी ते अस्थेगतिया दुअण्णाणी, तिण्णि अण्णाणाइं भयणाए। एवं सुयनाणलब्हिया वि। तस्स अलब्हिया वि नहा आभिणबोहिय- ज्ञानलब्धिं प्रतीत्य ज्ञानि-अज्ञानित्व-पदम्

ज्ञानलब्धिकाः भदन्त! जीवाः किं ज्ञानिनः? अज्ञानिनः?

गौतम! ज्ञानिनः, नो अज्ञानिनः। अस्त्येकके द्वि-ज्ञानिनः, एवं पञ्च ज्ञानानि भजनया।

तस्य अलब्धिकाः भदन्तः! जीवाः किं ज्ञानिनः? अज्ञानिनः? गौतमः! नो ज्ञानिनः अज्ञानिनः। अस्त्येकके द्धि-अज्ञानिनः, त्रीणि अज्ञानानि भजनया।

आभिनिबोधिकलिधिकाः भदन्त! जीवाः किं ज्ञानिनः? अज्ञानिनः? गौतम! ज्ञानिनः, नो अज्ञानिनः। अस्त्येकके द्वि-ज्ञानिनः, चत्वारि ज्ञानानि भजनया।

तस्य अलब्धिकाः भवन्तः! जीवाः किं ज्ञानिनः? अज्ञानिनः? गौतमः! ज्ञानिनोऽपि, अज्ञानिनोऽपि। ये ज्ञानिनः ते नियमात् एकज्ञानिनः—केवल-ज्ञानिनः। ये अज्ञानिनः ते अस्त्येकके द्वि-अज्ञानिनः, त्रीणि अज्ञानानि भजनया। एवं शुनज्ञानलब्धिकाः अपि। तस्य अलब्धिकाः अपि यथा आभिनेबोधिकज्ञानस्य

## ज्ञानलब्धि की अपेक्षा ज्ञानित्व अज्ञानित्व-पद

१४७. भेते! ज्ञानलन्धि वाले जीव क्या ज्ञानी हैं? अज्ञानी हैं?

गौतम! वे ज्ञानी हैं, अज्ञानी नहीं हैं। कुछ वो ज्ञान वाले हैं, इस प्रकार यावत् पांच ज्ञान की भजना है।

१४८. भंते! उस ज्ञान के अलब्धिक ज्ञान-लब्धि से रहित जीव ज्ञानी हैं? अज्ञानी हैं?

गौतम! वे ज्ञानी नहीं हैं, अज्ञानी हैं। कुछ दो अज्ञान वाले हैं, तीन अज्ञान की भजना है।

१८९. भंते! अभिनिबोधिक ज्ञानलब्धि बाले नीव क्या जानी हैं? अज्ञानी हैं? गौतम! जानी हैं, अज्ञानी नहीं हैं। कुछ दो ज्ञान बाले हैं, यावत् चार ज्ञान की भजना है।

१५०. 'भंते! आभिनिबंधिकज्ञान के अल-ब्धिक जीव क्या ज्ञानी हैं? अज्ञानी हैं! गीनम! वे ज्ञानी भी हैं, अज्ञानी भी हैं। जो ज्ञानी हैं वे नियमतः एक ज्ञान वाले-केवलज्ञान वाले हैं। जो अज्ञानी हैं वे कुछ दो अज्ञान वाले हैं। तीन अज्ञान की भजना है। इसी प्रकार श्रुतज्ञान लब्धि वाले जीवों की वक्तव्यता। श्रुतज्ञान के अलब्धिक

- भ. वृ. ८, १४२—मिथ्यादर्शनमशृद्धमिथ्यात्व-विनेकोदयसमृत्थो जीव-परिणामः।
- २. अण्. २७५
- ३. वही, २८५
- ४. भ. जो. २. १३६/३९-४<sub>9</sub>--
  - दर्शन मोह उपाधि, उपशम क्षायक क्षयोपशम।
     सम्यक्षन उपशम आदि, समदर्शण सद्धी निको॥३९॥
  - दर्शन मोह पिछाण क्ष्योपशम थी नीयजे।
     मिथ्यादृष्टि स्नाण, दृष्टि समामिथ्या वली॥४०॥
  - मिथ्याती रै तान, ऊंधी श्रन्द्रा जेतली।
     मिथ्यादृष्टिज नाम, एह उदय भावे कही॥४१:॥

- मिथ्यानी रे इष्ट सूधी श्रद्धा जेनली।
   ए पिण मिथ्यावृष्ट, पिण क्षयोपशम भाव ए॥४२॥
- अनुयोगद्वार मझार, उदय निष्पन्न रा बोल में।
   मिथ्यादृष्टि विचार, ए उदयभाव ऊंधी श्रद्धा॥४३॥
- ६. ए आश्रव मिथ्यात, दर्शन मोह उदय थकी। लिख में न कहान, उदय भाव मिथ्यादृष्टि॥४४॥
- अनुयोगद्वार मझार, क्षय उपशम निष्पन्न विष्।
   तीन दृष्टि सुविचार, भाव क्षयोपशम शुद्ध श्रद्धा॥४५॥
- तिण सूं मिथ्यादृष्ट, क्षय उपशम भाव निका।
   उज्जल जीव सुइष्ट, लन्दी में आखी इत्तं॥४६॥
- समामिध्यादृष्ट भाव क्षयोपशम जिन कर्ता;
   मिश्र गुणटाणं इष्ट. तस्तु शुद्ध श्रद्धा जेनली॥४०॥

५१

श. ८ : उ. २ : सू. १५०-१५३

नाणस्स अलब्हीया]]

अलब्धिकाः।

जीवों की वक्तव्यता आभिनिबोधिक ज्ञान के अलब्धिक जीवों की भौति ज्ञानव्य है।

#### भाष्य

### १. सूत्र १५०

आभिनिबंधिक ज्ञान और श्रुतज्ञान दोनों का ज्ञान पंचक में आदि स्थान है। जिनभद्र ने बतलाथ है-इनके होने पर शेष ज्ञान होते हैं। इनके अभाव में कोई भी ज्ञान नहीं होता। आभिनिबंधिक ज्ञान के अभाव में श्रुत, अवधि और मनःपर्यव ज्ञान नहीं हो सकते। इसलिए आभिनिबोधिक की अलब्धि वाले जीवों में एक केवलज्ञान ही हो सकता है।

आभिनिबोधिक की अलब्धि वाले जीवों में अज्ञान हो होते हैं अथवा तीन भी हो सकते हैं।

## १५१. ओहिनाणलब्दियाणं पुच्छा।

गोयमा! नाणी, नो अण्णाणी। अत्थे-गतिया तिण्णाणी, अत्थेगतिया चउनाणी। जे तिण्णाणी ते आभिणिबोहियनाणी, सुयनाणी, ओहि-नाणी। जे चउनाणी ते आभि-णिबोहियनाणी, सुयनाणी, ओहिनाणी, मणपज्नवनाणी।।

## अवधिज्ञानलब्धिकानां पृच्छा।

गौतम ! ज्ञानिनः, नो अज्ञानिनः। अस्त्येकके विज्ञानिनः। ये विज्ञानिनः। ये विज्ञानिनः। ते आभिनिबोधिकज्ञानिनः श्रुतज्ञानिनः। ये चतुर्ज्ञानिनः, ते आभिनिबोधिकज्ञानिनः, ये चतुर्ज्ञानिनः, ते आभिनिबोधिकज्ञानिनः, श्रुतज्ञानिनः, अवधिज्ञानिनः, मनःपर्यव-ज्ञानिनः।

## १५१. अवधिज्ञानलब्धि वाले जीवों की पुच्छा।

गौतम! वे ज्ञानी हैं, अज्ञानी नहीं हैं। कुछ तीन ज्ञान वाले हैं, कुछ चार ज्ञान वाले हैं। जो तीन ज्ञान वाले हैं वे आभिनि-बोधिक-ज्ञान, श्रुतज्ञान और अवधिज्ञान वाले हैं। जो चार ज्ञान वाले हैं वे आभिनिबोधिक ज्ञान, श्रुतज्ञान, अवधि-ज्ञान और मनःपर्यवज्ञान वाले हैं।

## १५२. तस्स अलब्धियाणं पुच्छा।

गोयमा! नाणी वि, अण्णाणी वि। एवं ओहिनाणवज्जाइं चत्तारि नाणाइं, तिण्णि अण्णाणाइं–भयणाए॥

## तस्य अलब्धिकानां पृच्छा।

गौतम! ज्ञानिनोऽपि, अज्ञानिनोऽपि। एवं अवधिज्ञानवर्ज्यानि चत्वारि ज्ञानानि, त्रीणि अज्ञानानि–भजनया।

## १५२. अवधिज्ञान के अलब्धिकों की - पृच्छा।

गौतम! वे ज्ञानी भी हैं, अज्ञानी भी हैं। इस प्रकार अवधिशान को छोड़कर चार जान और तीन अज्ञान की भजना है।

## १५३. मणपज्जवनाणलिख्याणं पुच्छा≀

गोयमा! नाणी, नो अण्णाणी। अत्थेन गतिया तिण्णाणी, अत्थेगतिया चउनाणी। जे तिण्णाणी ते आभिणि-बोहियनाणी, सुयनाणी, मणपज्जव-नाणी। जे चउनाणी ते आभिणि-बोहियनाणी, सुयनाणी, ओहिनाणी मणपज्जवनाणी।

## मनःपर्यवज्ञानलब्धिकानां पृच्छा।

गौतम ! ज्ञानिनः, नो अज्ञानिनः। अस्त्येकके त्रिज्ञानिनः, अस्त्येकके चतुर्ज्ञानिनः। ये त्रिज्ञानिनः ते आभिनिबोधिकज्ञानिनः, श्रुतज्ञानिनः मनःपर्यवज्ञानिनः। ये चतुर्ज्ञानिनः, ते आभिनिबोधिकज्ञानिनःः, श्रुतज्ञानिनः, अवधिज्ञानिनः, मनःपर्यवज्ञ्ञानिनः।

## १५३. 'मनःपर्यवज्ञानलब्धि वालों की पुच्छा।

गौतम' वे ज्ञानी हैं. अज्ञानी नहीं हैं। उनमें कुछ तीन ज्ञान वाले हैं, कुछ चार ज्ञान वाले हैं। जो तीन ज्ञान वाले हें वे आभिनि-बोधिकज्ञान, श्रुतज्ञान और मनःपर्यवज्ञान वाले हैं। जो चार ज्ञान वाले हैं वे आभिनि-बोधिकज्ञान, श्रुतज्ञान, अवधिज्ञान और मनःपर्यवज्ञान वाले हैं।

### भाष्य

### १. सूत्र १५३

मित, श्रुत और अवधि ज्ञान का प्रतिपक्ष है—मितअज्ञान, श्रुत-अज्ञान और विभंगज्ञानः मनःपर्यवज्ञान का कोई प्रतिपक्ष नहीं है। वह केवल संयमी मुनि के ही होता है इसलिए उसके प्रतिपक्ष रूप में अज्ञान नहीं है।

नब्भावं रंग्साणि य नेणाई: महस्याई॥

नदमावं मितिश्वनानसद्भाव एव शेषाञ्चवध्यादीनि ज्ञानान्यवाप्यत्नेः

नान्यथा न हि स कश्चित् प्राणी भूतपूर्वः अस्ति भविष्यति वा या मितश्रुतज्ञाने अनासाद्य प्रथममेवाऽवश्यावीनि शेषज्ञानाति प्राप्तवान् प्राप्ताति प्राप्त्यति वैति भावः तनस्तदवामी शेषज्ञानाऽवामेश्चादी मितश्रुतापत्र्यायः।

१. (क) वि. भा. गा.८५-

<sup>(</sup>ख) वि. भा. गा. ८५ मञ्जाधारी वृत्ति-

१५४. तस्स अलब्हीयाणं पुच्छा।

गोयमा! नाणी वि, अण्णाणी वि। मणपञ्जवनाणवञ्जाइं चत्तारि नाणाइं, तिण्णि अण्णाणाइं- भयणाए।

१५५. केवलनाणलिख्या ण भंते! जीवा किं नाणी? अण्णाणी? जोयमा! नाणी, नो अण्णाणी। नियमा एगनाणी—केवलनाणी।!

१५६. तस्स अलब्धियाणं पुच्छा।
गोयमा! नाणी वि, अण्णाणी वि।
केवलनाणवज्जाइं चत्तारि नाणाइं,
तिण्णि अण्णाणाइं-भयणाए।।

१५७. अण्णाणलिख्याणं पुच्छा। गोयमा! नो नाणी, अण्णाणी। तिण्णि अण्णाणाइं भयणाए॥

१५८. तस्स अलब्धियाणं पुच्छा।
गोयमा! नाणी, नो अण्णाणी। पंच
नाणाइं भयणाए। जहा अण्णाणस्स य
लब्धिया अलब्धिया य भणिया, एवं
मइअण्णाणस्स सुयअण्णाणस्स य
लब्धिया अलब्धिया य भाणियव्वा।
विभंगनाणलब्धियाणं तिण्णि अण्णाणाइं
नियमा। तस्स अलब्धियाणं पंच नाणाइं
भयणाए, दो अण्णाणाइं नियमा।

दंसणं पडुच्च-

१५९. दंसणलिद्धया णं भंते! जीवा किं नाणी? अण्णाणी? गोयमा! नाणी वि, अण्णाणी वि। पंच नाणाइं, तिण्णि अण्णाणाइं– भयणाए॥

१६०. तस्स अलब्धिया णं भंते! जीवा किं नाणी? अण्णाणी? गोयमा! तस्स अलब्धिया नस्थि। सम्मदंसणलब्धियाणं पंच नाणाइं भयणाए। तस्स अलब्धियाणं तिण्णि अण्णाणाइं भयणाए॥ तस्य अलब्धिकानां पृच्छा।

गौतम! ज्ञानिनोऽपि, अज्ञानिनोऽपि। मनः-पर्यवज्ञानवर्ज्यानि चत्वारि ज्ञानानि, त्रीणि अज्ञानानि–भजनया।

केवलज्ञानलब्धिकाः भदन्त! जीवाः किं ज्ञानिनः? अज्ञानिनः? गौतम! ज्ञानिनः, नो अज्ञानिनः। नियमात् एकज्ञानिनः—केवलज्ञानिनः।

तस्य अलब्धिकानां पृच्छा। गौतम! ज्ञानिनोऽपि अज्ञानिनोऽपि। केवल-ज्ञानवर्ज्यानि चत्वारि ज्ञानानि, त्रीणि अज्ञानानि—भजनया।

अज्ञानलन्धिकानां पृच्छा। गौतम! नो ज्ञानिनः, अज्ञानिनः। त्रीणि अज्ञानानि भजनया।

तस्य अलिब्धिकानां पृच्छा।
गौतम! ज्ञानिनः, नो अज्ञानिनः। पञ्च ज्ञानानि भजनया। यथा अज्ञानस्य च लिब्धिकाः अलिब्धिकाश्च भणिताः, एवं मति-अज्ञानस्य श्रुत-अज्ञानस्य च लिब्धिकाः अलिब्धिकाश्च भणितव्याः। विभंगज्ञान-लिब्धिकानां त्रीणि अज्ञानानि नियमात्। तस्य अलिब्धिकानां पञ्च ज्ञानानि भजनया, द्वे अज्ञाने नियमात्।

दर्शनं प्रतीत्य--

दर्शनलब्धिकाः भदन्त! जीवाः किं ज्ञानिनः? अज्ञानिनः? गौतम! ज्ञानिनोऽपि, अज्ञानिनोऽपि। पञ्च ज्ञानानि, त्रीणि अज्ञानानि–भजनया।

तस्य अलब्धिकाः भदन्त! जीवाः किं ज्ञानिनः? अज्ञानिनः? गौतम! तस्य अलब्धिकाः न सन्ति। सम्यग्-दर्शनलब्धिकानां पञ्च ज्ञानानि भजनया। तस्य अलब्धिकानां त्रीणि अज्ञानानि भजनया। १५४. मनःपर्यवज्ञान के अलब्धिकों की पृच्छा।

गीतम! वे ज्ञानी भी हैं, अज्ञानी भी हैं। मनःपर्यवज्ञान को छोड़कर चार ज्ञान और तीन अज्ञान की भजना है।

१५५. भंते! केवलज्ञानलिश्च वाले जीव क्या ज्ञानी हैं? अज्ञानी हैं? गीतम! वे ज्ञानी हैं, अज्ञानी नहीं। नियमतः एक ज्ञान-केवलज्ञान वाले हैं।

१५६. केवलज्ञान के अलब्धिकों की पृच्छा। गौतम! वे ज्ञानी भी हैं, अज्ञानी भी हैं। केवलज्ञान को छोड़कर चार ज्ञान और तीन अज्ञान की भजना है।

१५७, अज्ञानलिश्चि वालें की पृच्छा। गौतम! वे ज्ञानी नहीं हैं, अज्ञानी हैं। तीन अज्ञान की भजना है।

१५८. अज्ञान के अलब्धिकों की पृच्छा।
गौतम! ज्ञानी हैं, अज्ञानी नहीं हैं। पांच
ज्ञान की भजना है। जैसी अज्ञान के
लब्धिकों और अलब्धिकों की वक्तव्यता
है वैसी ही मतिअज्ञान और श्रुतअज्ञान के
लब्धिकों और अलब्धिकों की वक्तव्यता
ज्ञातव्य है। विभंगज्ञानलब्धि वाले के
नियमतः तीन अज्ञान होते हैं। उसके
अलब्धिकों के पांच ज्ञान की भजना है, दो
अज्ञान नियमतः होते हैं।

दर्शन की अपेक्षा

१५९, 'भंते! दर्शनलब्धि वाले जीव क्या ज्ञानी हैं? अज्ञानी हैं?

गौतम! ज्ञानी भी हैं, अञ्चानी भी हैं। पांच ज्ञान और तीन अञ्चान की भजना है।

१६०. भंते! दर्शन के अलब्धिक जीव क्या जानी हैं, अज्ञानी हैं?

गौतम! उसके अलब्धिक नहीं हैं। सम्यग्-दर्शनलब्धि वालों के पांच ज्ञान की भजना है। उसके अलब्धिकों के तीन अज्ञान की भजना है। मिच्छादंसणलिख्याणं तिण्णि अण्णाणाइं भयणाए। तस्स अल-ब्हियाणं पंच नाणाइं, तिण्णि य अण्णाणाइं-भयणाए। सम्मामिच्छादंसणलिख्या, अल-ब्हिया य जहा मिच्छादंसणलिख्या अलिख्या तहेव भाणियव्वा॥ मिथ्यादर्शनलब्धिकानां त्रीणि अज्ञानानि भजनया। तस्य अलब्धिकानां पञ्च-ज्ञानानि, त्रीणि च अज्ञानानि-भजनया।

सम्यग्मिथ्यादर्शनलिधिकाः अलिब्धि-काश्च यथा मिथ्यादर्शनलिधिकाः अलिब्धिकाः तथैव भणितव्याः। मिथ्यादर्शनलब्धि वालों के तीन अज्ञान की भजना है। उसके अलब्धिकों के पांच ज्ञान और तीन अज्ञान की भजना है।

सम्यग्मिथ्यादर्शनलन्धि वाले और उसके अलन्धिकों की वक्तव्यता मिथ्या-दर्शनलन्धि वाले और उसके अलन्धिकों की भांनि ज्ञातव्य है।

### भाष्य

### १. सूत्र १५५-१६०

दर्शनलब्धि वाले जीव सम्यग्दृष्टि और मिथ्यादृष्टि-दोनों प्रकार के होते हैं। सम्यग्दृष्टि जीवों में पांच ज्ञान की भजना है। मिथ्यादृष्टि जीवों में तीन अज्ञान की भजना है।

कोई भी जीव दर्शनलब्धि से शुन्य नहीं होता इसलिए

उसका अलब्धिक कोई नहीं है। मिथ्यादर्शन की अलब्धि वाले जीव सम्यगृदृष्टि और मिश्रदृष्टि दोनों प्रकार के होने हैं। सम्यगृदृष्टि में पांच ज्ञान और मिश्रदृष्टि में तीन अज्ञान की भजना है।

### चरित्तं पडुच्च-

१६१. चरित्तलिख्या णं भंते! जीवा किं नाणी? अण्णाणी? गोयमा! पंच नाणाइं भयणाए॥ तस्स अलब्दीयाणं मणपज्जव-नाणवज्जाइं चत्तारि नाणाइं, तिण्णि य अण्णाणाइं भयणाए॥ चरित्रं प्रतीत्य-

चरित्रलब्धिकाः भदन्त! जीवाः किं ज्ञानिनः? अज्ञानिनः? गौतम! पञ्च ज्ञानानि भजनया। तस्य अलब्धिकानां मनःपर्यवज्ञानवर्ज्यानि चत्वारि ज्ञानानि, त्रीणि च अज्ञानानि भजनया।

## चरित्र की अपेक्षा

१६१. 'भंते! चरित्रलिध बाले जीव क्या जानी हैं? अज्ञानी हैं? गौतम! पांच ज्ञान की भजना है। उस (चरित्र) के अलिधिकों के मनःपर्यवज्ञान की छोड़कर चार ज्ञान और तीन अज्ञान की भजना है।

१६२. सामाइयचरित्तलब्ध्या णं भंते! जीवा किं नाणी? अण्णाणी? गोयमा! नाणी—केवलवज्जाइं चत्तारि नाणाइं भयणाए। तस्स अलब्ध्याणं पंच नाणाइं, तिण्णि य अण्णाणाइं—भयणाए। एवं जहा सामाइयचरित्तलब्ध्या अल-बीया य भणिया, एवं जाव अहक्खाय चरित्तलब्धीया अलब्धीया य भाणियव्वा, नवरं—अहक्खाय-चरित्तलब्धीयाणं पंच सामायिकचरित्रलिब्धिकाः भवन्तः! जीवाः किं ज्ञानिनः? अज्ञानिनः? गौतमः! ज्ञानिनः-केवलवज्यानि चत्वारि ज्ञानानि भजनया। तस्य अलिब्धिकानां पञ्च ज्ञानानि, त्रीणि च अज्ञानानि—भजनया। एवं यथा सामायिकचरित्रलिब्धिकाः अलिब्धिकाश्च भणिताः, एवं यावत् यथाख्यात-चरित्रलिब्धिकाः अलिब्धिकाश्च भणितव्याः। नवरं—यथाख्यातचरित्रलिब्धिकानां पञ्च ज्ञानानि भजनया।

१६२, भंते! सामायिक चरित्र की लिब्धि वाले जीव क्या जानी हैं? अज्ञानी हैं? अज्ञानी हैं? गौतम! ज्ञानी हैं—केवलज्ञान को छोड़कर चार ज्ञान की भजना है। उस (सामायिक चरित्र) के अलिब्धिकों के पांच ज्ञान और तीन अज्ञान की भजना है। इस प्रकार जैसी सामायिक चरित्र की लिब्धि वाले और अलिब्धिकों की वक्तव्यता वैसी ही यावत् यथाख्यात चरित्र की लिब्धिवाले और अलिब्धिकों की वक्तव्यता ज्ञातव्य है। केवल इतना विशेष है—यथाख्यात चरित्र की लिब्धि वालों के पांच ज्ञान की भजना है।

### भाष्य

### १. सूत्र. १६१-१६२

नाणाई भयणाए।)

चरित्र लब्धि वाले जीव ज्ञानी ही होते हैं इसलिए उनमें पांच ज्ञान की भजना है।

मनःपर्यवज्ञान केवल चारित्री में ही होता है इसलिए चरित्र की अलन्धि वाले जोवों में उसे छोड़कर चार ज्ञान की भजना है। असंयमी सम्यग्दृष्टि में दो ज्ञान अथवा तीन ज्ञान। सिद्ध चरित्रलब्धि शून्य होते हैं। न चारित्री होते हैं और न अचारित्री। उनमें केवल एक ज्ञान केवलज्ञान होता है।

चरित्र की अलब्धि वाले अज्ञानी जीवों में तीन अज्ञान की

भजना है।

सामायिक चरित्र लब्धि वाले जीवों में चार ज्ञान की भजना है। केवलज्ञान यथाख्यात चरित्र वालों में ही होता है इसलिए सामाविक वरित्र में उसका वर्जन है।

सामायिक घरित्र के अलब्धि वाले जीव छेदोपस्थापनीय

आदि चार चरित्र वाले अथवा सिन्छ होते हैं उनमें पांच जान की भजना है। सामायिक चरित्र की अलब्धि वाले अजानी जीवों में तीन अज्ञान की भजना है।

यथाख्यान चरित्र लिखे बाले जीव छद्मस्थ और केवली दोनी प्रकार के होते हैं इसलिए उनमें पांच जान की भजना है।

### चरिताचरितं पड्च-

१६३. चरित्ताचरित्तलब्बिया णं भंते! जीवा किं नाणी? अण्णाणी?

गोयमा! नाणी, नो अण्णाणी। अत्थेगतिया दुण्णाणी, अत्थेगतिया तिण्णाणी। ने दुण्णाणी ते आभि-णिबोहियनाणी य सुयनाणी य। ने तिण्णाणी ते आभिणिबोहियनाणी, सुयनाणी, ओहिनाणी।

तस्स अलब्धियाणं पंच नाणाइं, तिण्णि अण्णाणाइं–भयणाए॥

## दाणाइं पडुच्च-

१६४. दाणलब्दियाणं पंच नाणाइं, तिण्णि अण्णाणाइं-भयणाए॥

१६५. तस्स अलब्हीयाणं पुच्छा।

गोयमा! नाणी, नो अष्णाणी। नियमा एगनाणी-केवलनाणी। एवं जावं वीरियस्स लब्हीया अलब्हीया य भाणियव्वा।

### बालाइवीरियं पडुच्च-

बालवीरियलब्धियाणं तिण्णि नाणाइं, तिण्णि अण्णाणाइं-भयणाए। तस्स अलब्धियाणं पंच नाणाइं भयणाए। पंडियवीरियलब्धियाणं पंच नाणाइं भयणाए। तस्स अलब्धीयाणं मण-पञ्जवनाणवञ्जाइं नाणाइं, अण्णाणाणि य भयणाए। बालपंडियवीरियलब्धियाणं तिण्णि नाणाइं भयणाए। तस्स अलब्धीयाणं पंच

नाणाइं, तिण्णि अण्णाणाइं–भयणाए॥

### चरित्राचरित्रं प्रतीत्य-

चरित्राचरित्रलब्धिकाः भदन्त! जीवाः किं ज्ञानिनः? अज्ञानिनः?

गौतम! ज्ञानिनः, नो अज्ञानिनः। अस्त्येककं द्धि-ज्ञानिनः, अस्त्येककं त्रिज्ञानिनः। ये द्वि-ज्ञानिनः ते आभिनिबंधिकज्ञानिनश्च श्रुत-ज्ञानिनश्च। ये त्रिज्ञानिनः ते आभिनि-बंधिकज्ञानिनः, श्रुतज्ञानिनः, अवधि-ज्ञानिनः।

तस्य अलब्धिकानां पञ्च ज्ञानानि, त्रीणि अज्ञानानि-भजनया।

### वानानि प्रतीत्य-

दानलब्धिकानां पञ्च ज्ञानानि, त्रीणि अज्ञानानि-भजनया।

तस्य अलब्धिकानां पृच्छा।

गौतमः ज्ञानिनः, ना अज्ञानिनः। नियमान् एकज्ञानिनः-केवलज्ञानिनः। एवं यथा वीर्य-स्य लिथिकाः अलिथिकाः च भणितव्याः।

### बालादिवीर्यं प्रतीत्य--

बालवीर्यलब्धिकानां त्रीणि ज्ञानानि, त्रीणि अज्ञानानि—भजनया। तस्य अलब्धिकानां पञ्च ज्ञानानि भजनया। पण्डितवीर्यलब्धिकानां पञ्च ज्ञानानि भजनया। तस्य अलब्धिकानां मनःपर्यव-ज्ञानवर्ण्यानि ज्ञानानि, अज्ञानानि च भजनया। बालपण्डितवीर्यलब्धिकानां त्रीणि ज्ञानानि भजनया। तस्य अलब्धिकानां पञ्च ज्ञानानि, त्रीणि अज्ञानानि—भजनया।

### चरित्राचरित्र की अपेक्षा

१६३. भेते! चरित्राचरित्र की लिब्ध वाले जीव क्या जानी हैं? अज्ञानी हैं? गीतम! वे ज्ञानी हैं. अज्ञानी नहीं हैं। उनमें कुछ दो जान वाले और कुछ तीन ज्ञान वाले हैं। जो वो ज्ञान वाले हैं वे आभि-निबोधिकज्ञान और श्रुतज्ञान वाले हैं। जो तीन ज्ञान वाले हैं वे आभिनिबोधिक-ज्ञान, श्रुतज्ञान और अवधिज्ञान वाले हैं। उस (चरित्राचरित्र) के अलब्धिकों के पांच जान और तीन अज्ञान की भजना है।

### दान आदि की अपेक्षा

१६४. दानलब्धि वाली के पांच जान और तीन अज्ञान की भजना है।

१६५. <sup>१</sup>दानलब्धि के अलब्धिकों की . पुच्छा।

गोतम! ज्ञानी हैं, अज्ञानी नहीं हैं। नियमतः एक ज्ञानी—केवलज्ञानी हैं। इसी प्रकार यावत् वीर्य के लब्धिकों और अलब्धिकों की वक्तव्यता ज्ञानव्य है।

#### बाल आदि वीर्य की अपेक्षा

आलवीयंलिब्ध वालीं के तीन जान और तीन अज्ञान की भजना है। उसके अलिब्धिकों के पांच ज्ञान की भजना है। पण्डितवीर्यलिब्ध वालों के पांच ज्ञान की भजना है। उसके अलब्धिकों के मनःपर्यवज्ञान को छोड़कर ज्ञान और अज्ञान की भजना है। बालपण्डितवीर्यलिब्ध वालों के तीन ज्ञान की भजना है। उसके अलब्धिकों के पांच ज्ञान और तीन अज्ञान की भजना है।

१. भ. वृ. ८ १६१-चरिकलब्धिका ज्ञानिन एवं, तेषां च पंच ज्ञानानि भजनया, यतः केकल्यपि चारित्री। चारिजलब्धिकारन्तृ ये ज्ञानेनस्तेषां मनःपर्यववज्योनि चन्धारि ज्ञानानि भजनया भवन्ति, कथम् १ असंटत्त्वे आद्यं ज्ञानद्वयं, तत्व्यं

वा, सिन्द्रत्वे च केवलज्ञानं, सिन्द्रानामपि चरित्रलक्षिशून्यत्वाद, यतस्त्रं नोचारित्रिणो नो अचारित्रिण इति, ये त्वज्ञानिनस्त्रषां त्रीण्यज्ञानानि धानभ्या।

#### भाष्य

### १. सूत्र १६५

सिन्ध वान की लब्धि से शून्य होते हैं। वान के अलब्धि वालों में एक ही आन केयलजान होता है।

बाल वार्य लब्धि वाले असंयमी होते हैं। वे सम्यग्दृष्टि और मिथ्यादृष्टि—दोनों प्रकार के होते हैं। सम्यग्दृष्टि में तीन ज्ञान और मिथ्यादृष्टि में तीन अज़ान की भजना है।

पण्डित वीर्च की अलब्धि बाले तीन प्रकार के जीव होते हैं--

असंयत, संयतासंयत और सिद्ध! अनंयत में तीन ज्ञान और तीन अज्ञान की भजना। संयताऽसंयत में तीन ज्ञान की भजना। सिद्धों में एक ज्ञान-केयलज्ञान। मनःपर्यवज्ञान पंडित वीर्य लब्धि वानों के ही होता है। इसलिए पंडित वीर्य के अलब्धि वानों में उसकी वर्जना की गई है।

बाल पण्डित बीर्थ के लब्धि वाले संयतासंयत होते हैं। उनमें तीन जान की भजना है।

## इंदियं पडुच्च-

१६६. इंदियलब्हिया ण भंते! जीवा किं नाणी? अण्णाणी?

गोयमा! चत्तारि नाणाइं, तिण्णि य अण्णाणाइं-भयणाए॥

१६७. तस्स अलब्धियाणं पुच्छा। गोयमा! नाणी, नो अण्णाणी⊺ नियमा एगनाणी—केवलनाणी॥

१६८. सोइंदियलब्हिया णं जहा इंदियलब्हिया॥

## इन्द्रियं प्रतीत्य--

इन्द्रियलब्धिकाः भदन्त! जीवाः किं ज्ञानिनः? अज्ञानिनः?

गौतम! चत्वारि ज्ञानानि, श्रीणि च अज्ञानानि-भजनया।

तस्य अलब्धिकानां पृच्छा। गौतम! ज्ञानिनः, नो अज्ञानिनः। नियमात् एकज्ञानिनः—केवलज्ञानिनः।

श्रोत्रेन्द्रियलब्धिकाः यथा इन्द्रियलब्धिकाः।

### इन्द्रिय की अपेक्षा

१६६. <sup>१</sup>भंते ! इन्द्रियलब्धि वाले जीव क्या जानी हैं ? अज्ञानी हैं ?

गौतम! चार ज्ञान और तीन अज्ञान की भजना है।

१६७. इन्द्रिय के अलब्धिकों की पृच्छा। गौतम! ज्ञानी हैं, अज्ञानी नहीं हैं। नियमतः एक ज्ञान-केवलज्ञान वाले हैं।

१६८. श्रोत्रेन्द्रियलन्धि वालों की वक्तव्यता इन्द्रियलन्धि वालों की मांति ज्ञानव्य है।

#### भाष्य

#### १. सूत्र १६६-१६८

केवली में इन्द्रिय का उपयोग नहीं होता इसलिए इन्द्रिय लेब्धि वाले नीवों में केवलज्ञान को वर्ज कर शेष चार ज्ञान तथा तीन अज्ञान की भजना है।

श्रोत्रेन्डिय की अलब्धि वाले जीव ज्ञानी और अज्ञानी दोनों प्रकार के होते हैं।

१६९. तस्स अलब्हियाणं पुच्छा।
गोयमा! नाणी वि, अण्णाणी वि! जे
नाणी ते अत्थेगतिया दुण्णाणी,
अत्थेगतिया एगनाणी। जे दुण्णाणी ते
आभिणिबोहियनाणी, सुयनाणी। जे
एगनाणी ते केवल-नाणी। जे अण्णाणी ते
नियमा दुअण्णाणी, तं
जहा-मइअण्णाणी य सुयअण्णाणी य।
चिक्यंदिय-घाणिदियाणं लब्हीया
अलब्हीया य जहेव सोइंदियस्स।

तस्य अलब्धिकानां पृच्छा।
गौतम! ज्ञानिनोऽपि, अज्ञानिनोऽपि। ये ज्ञानिनः ते अस्त्येकके द्वि-ज्ञानिनः, अस्त्येकके एकज्ञानिनः। ये द्वि-ज्ञानिनः। ये प्रक्जानिनः। वे प्रक्जानिनः। वे प्रक्जानिनः। वे अज्ञानिनः। वे अज्ञानिनः। ते नियमान् द्वि अज्ञानिनः, तद्यथा-मित-अज्ञानिनश्च श्रुत-अज्ञानिनश्च। चक्षुरिन्द्रिय-प्राणेन्द्रिययोःलब्धिकाः अलब्धि-काश्च यथैव श्रोत्रेन्द्रियस्य।

१७०. जिब्भिदियलब्बियाणं चत्तारि नाणाइं तिण्णि य अण्णाणाइं-- भयणाए॥

जिह्नेन्द्रियाणां चत्वारि ज्ञानानि, त्रीणि च अज्ञानानि-भजनया।

ज्ञानी-१, केवलज्ञानी-एक ज्ञान-केवल ज्ञान।

२. बिकलेन्द्रिय (क्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय और चर्नार्थन्द्रय) अपर्यासक अवस्था में सास्वादन सम्यग्-वर्शनी होते हैं इसिताः उनमें क्रिज्ञानी हैं-मेतिज्ञानी और श्रतज्ञानी।

अज्ञानी—अज्ञानी में दो अज्ञान मित अज्ञान और श्रुत अज्ञान होते हैं।

2६९. श्रीटेन्द्रिय के अलब्धिकों की पृच्छा।
गौतम! वे जार्ना भी हैं अज्ञानी भी हैं। जो
जानी हैं उनमें कुछेक दो जान वाले हैं,
कुछेक एक ज्ञान वाले हैं। जो दो जान वाले
हैं, वे आभिनिबोधिकज्ञानी और श्रुनज्ञानी
हैं। जो एक ज्ञान वाले हैं, वे केवलज्ञानी हैं।
जो अज्ञानी हैं, वे नियमतः दो अज्ञान वाले
हैं, जैसे-मति अज्ञानी और श्रुन अज्ञानी।
चक्षुरिन्द्रिय और प्राणेन्द्रिय वाले जीवों के
लब्धिकों और अलब्धिकों की वक्तव्यता
श्रीवेन्द्रिय की भांति वक्तव्य है।

१७०, जिह्नेन्द्रियलब्धि वालों के चार जन और तीन अज्ञान की भजना है।

भ. वृ. ८ १६५-तरस अलिक्क्याणं वि असंघ्वानां संघ्वासंघवानां सिद्धानां वैत्यर्थः वत्रासंयवानामाद्यं ज्ञानत्रयमज्ञानवयं च भजनया, संघवासंघवानां

तु ज्ञानश्रयं भजनयेव भवति, सिन्छानां तृ केवलज्ञानमेव, मनःपर्यायज्ञानं तृ पण्डितवीर्यलब्धिमतामेव भवति नान्येषाम्।

## १७१. तस्स अलब्हियाणं पुच्छा।

गोयमा! नाणी वि, अण्णाणी वि। जे नाणी ते नियमा एगनाणी—केवलनाणी। जे अण्णाणी ते नियमा दुअण्णाणी, तं जहा— मइअण्णाणी य सुयअण्णाणी य। फासिंदिय-लब्दीया अलब्दीया य जहा इंदिय-लब्दिया अलब्दिया य।।

### तस्य अलब्धिकानां पृच्छा।

गौतम! ज्ञानिनोऽपि, अज्ञानिनोऽपि। ये ज्ञानिनः ते नियमात् एकज्ञानिनः—केवल-ज्ञानिनः। ये अज्ञानिनः ते नियमात् द्वि-अज्ञानिनः, तद्यथा—मति-अज्ञानिनश्च श्रुत-अज्ञानिनश्च। स्पर्शनिन्द्रियलिधिकाः अलिब्धिकाश्च। यथा इन्द्रियलिधिकाः अलिब्धिकाश्च।

## १७१. <sup>र</sup>जिह्नेन्द्रिय के अलब्धिकों की पृच्छा।

गौतम! जिह्नेन्द्रिय के अलब्धिक ज्ञानी भी हैं, अज्ञानी भी हैं। जो ज्ञानी हैं, वे नियमतः एक ज्ञान वाले-केवलज्ञानी हैं। जो अज्ञानी हैं, वे नियमतः दो अज्ञान वाले हैं, जैसे-मित अज्ञानी और श्रुन अज्ञानी। स्पर्शनिन्द्रिय के लब्धिकों और अलब्धिकों की वक्तव्यता इन्द्रिय के लब्धिकों और अलब्धिकों के समान है।

#### भाष्य

### १. सूत्र १७१

जिह्ना की अलब्धि वाले जीव दो प्रकार के होते हैं-केवली और एकेन्द्रिय।

उवउत्ताणं नाणि-अण्णाणित्त-पदं १७२. सागारोवउत्ता णं भंते! जीवा किं नाणी? अण्णाणी? पंच नाणाइं, तिण्णि अण्णाणाइं– भयणाए। उपयुक्तानां ज्ञानि-अज्ञानित्व-पदम्-साकारोपयुक्ताः भदन्त! जीवाः किं ज्ञानिनः? अज्ञानिनः? पञ्च ज्ञानानि, त्रीणि अज्ञानानि-भजनया।

## जीवों का ज्ञानित्व और अज्ञानित्व-पद १७२. भंते! साकारोपयुक्त जीव क्या ज्ञानी हैं? अज्ञानी हैं? गौतम! साकारोपयुक्त जीवों के पांच ज्ञान

और तीन अज्ञान की भजना है।

१७३. आभिणिबोहियनाणसागारो-वउत्ता णं भंते ? चत्तारि नाणाइं भयणाए । एवं सुयनाणसागारोवउत्ता वि। ओहि-नाणसागारोवउत्ता ओहि-जहा नाणलब्दिया ! मणपञ्जवनाण-सागारोवउत्ता जहा मणपज्जव-नाणलब्दीया। केवलनाणसागारो-वउत्ता जहा केवलनाणलब्दीया। मङ्अण्णाणसागारोवउत्ताणं तिण्णि अण्णाणाइं भयणाए। एवं स्य-अण्णाणसागारोवउत्ता वि। विभंग-नाणसागारोव - उत्ताणं तिष्णि अण्णाणाइं नियमा ॥

आभिनिबोधिकज्ञानसाकारोपयुक्ताः चत्वारि ज्ञानानि भजनया। एवं श्रुतज्ञान-साकारोपयुक्ताः अपि⊺ अवधिज्ञान-साकारोपयुक्ताः यथा अवधिज्ञान-लब्धिकाः। मनःपर्यवज्ञानसाकारोपयुक्ताः यथा मनः पर्यवज्ञानलब्धिकाः। केवलज्ञान-साकारोपयुक्ताः यथा केवलज्ञानलब्धिकाः। मति-अज्ञानसाकारोपयुक्तानां अज्ञानानि भजनया। एवं श्रुत-अज्ञान-साकारोपयुक्ताः अपि। विभंगज्ञान-साकारोपयुक्तानां त्रीणि अज्ञानानि नियमात!।

१७३. भंते! आभिनिबोधिकज्ञान साका-रोपयुक्त जीव क्या ज्ञानी हैं? अज्ञानी हैं? गौतम! आभिनिबोधिकज्ञान साकारोप-युक्त जीवों के चार ज्ञान की भजना है। इसी प्रकार शुतज्ञान साकारोपयुक्त जीवों की वक्तव्यता! अवधिज्ञान साकारोप-युक्त जीवों की वक्तव्यता अवधिज्ञान लब्धिकों के समान है। मनःपर्यवज्ञान साकारोपयुक्त बीवों की वक्तव्यता मनः-पर्यवज्ञानलब्धिकों के समान है। केवल-ज्ञान साकारोपयुक्त जीवों की वक्तव्यता केवलज्ञान लब्धिकों के समान है। मतिअज्ञान साकारोपयुक्त जीवों के तीन

अज्ञान की भजना है। इसी प्रकार श्रुतअज्ञान साकारोपयुक्त जीवों की वक्तव्यता। विभंगज्ञान साकारोपयुक्त जीवों के नियमतः तीन

अज्ञान होते हैं।

१७४. अणागारोवउत्ता णं भंते! जीवा किं नाणी? अण्णाणी? पंच नाणाइं, तिण्णि अण्णाणाइं— भयणाए। एवं चक्खुदंसणअचक्खु- अनाकारोपयुक्ताः भदन्त! जीवाः किं ज्ञानिनः? अज्ञानिनः? पञ्च ज्ञानानि, त्रीणि अज्ञानानि—भजनया। एवं चक्षुर्दर्शन-अचक्षुर्दर्शनानाकारोपयुक्ताः १७४. भंते! अनाकारोपयुक्त जीव क्या जानी हैं? अज्ञानी हैं? गौतम! अनाकारोपयुक्त जीवों के पांच ज्ञान और तीन अज्ञान की भजना है। इसी

दंसणअणागारोवउत्ता वि. नवरं-चत्तारि नाणाइं. तिण्णि अग्रपा:-णाइं-भयणाए॥

अपि, नवरं-चत्वारि ज्ञानानि, त्रीणि अज्ञानानि–भजनया।

प्रकार चक्षु, अचक्षुदर्शन अनाकारोपयुक्त जीवों की वक्तव्यता, इतना विशेष है-उनके चार ज्ञान और तीन अजान की भजना है।

## १७५. ओहिदंसणअणागारोवउत्ताणं पुच्छा।

गोयमा! नाणी वि, अण्णाणी वि। जे नाणी ते अत्थेगतिया तिण्णाणी, अत्थेगतिया चउनाणी। जे तिण्णाणी ते आभिणिबोहिय-नाणी, स्यनाणी. ओहीनाणी। जे चउनाणी ते आभिणि-बोहियनाणी जाव मणपज्जवनाणी। जे अण्णाणी ते नियमा तिअण्णाणी, तं जहा-मङ्अण्णाणी, स्यअण्णाणी. विभंगनाणी। केवलदंसण-अणागारो-वउत्ता जहां केवलनाणलब्दिया।।

### अवधिदर्शनानाकारोपयुक्तानां पृच्छा।

गौतम! ज्ञानिनोऽपि, अज्ञानिनोऽपि। ये ज्ञानिनः ते अस्त्येकके त्रिज्ञानिनः, अस्त्येकके चतुर्ज्ञानिनः। ये त्रिज्ञानिनः ते आभिनि-बोधिकज्ञानिनः, श्रुतज्ञानिनः. अवधि-ज्ञानिनः। ये चतुर्ज्ञानिनः ते आभि-निबोधिकज्ञानिनः यावत् मनःपर्यवज्ञानिनः। ये अज्ञानिनः ते नियमात् त्रि-अज्ञानिनः तद्यथा-मति-अज्ञानिनः, श्रुत-अज्ञानिनः, विभंगज्ञानिनः। केवलदर्शनानाकारोप-युक्ताः यथा केवलज्ञानलन्धिकाः।

१७५. अवधिदर्शन अनाकारोपयुक्त जीवों की पुच्छा।

गौतम ! अवधिदर्शन अनाकारोपयुक्त जाव ज्ञानी भी हैं, अज्ञानी भी हैं। जो ज्ञानी हैं, उनमें कुछेक तीन ज्ञान वाले हैं और कुछेक चार ज्ञान वाले हैं। जो तीन ज्ञान वाले हैं, वे आभिनिश्रोधिकज्ञानी, शृतज्ञानी अवधिज्ञानी हैं। जो चार ज्ञान बाले हैं वे आभिनिबोधिक जानी यावत् पर्यवज्ञानी हैं। जो अज्ञानी हैं, वे नियमतः तीन अज्ञान बाले हैं. जैसे-मित अञ्चानी, श्रुत अज्ञानी, विभंगज्ञानी: केवलदर्शन अनुष्कारोपयुक्त जीवीं की वक्तव्यता केवलज्ञानलब्धिकों के समान है।

## जोगं पडुच्च-

१७६. सजोगी णं भंते! जीवा कि नाणी? अण्याणी ? जहा सकाइया। एवं मणजोगी, वइजोगी, कायजोगी वि। अजोगी जहां सिद्धा।।

### योगं प्रतीत्य-

सयोगिनः भदन्त! जीवा कि ज्ञानिनः? अज्ञानिनः? यथा सकायिकाः। एवं मनोयोगिनः, वाग्योगिनः काययोगिनोऽपि। अयोगिनः यथा सिद्धाः।

#### योग की अपेक्षा-

१७६. भंते! योगयुक्त जीव क्या ज्ञानी हैं? अज्ञानी हैं ? काययुक्त जीव की भांति वक्तव्य हैं। इसी प्रकार मनयोगी, वचनयोगी, काययोगी की वक्तव्यता। अयोगी सिद्ध की भांति वक्तव्य हैं।

## लेस्सं पडुच्च-१७७. सलेस्सा णं भंते! जीवा कि नाणी?

अण्णाणी ? जहां सकाइया॥

### लेश्यां प्रतीत्य-

सलेश्याः भदन्त! जीवाः किं ज्ञानिनः? अज्ञानिन:? यथा सकाविकाः।

### लेश्या की अपेक्षा-

१७७. भंते ! लेश्यायुक्त जीव क्या जानी हैं ? अज्ञानी हैं ? काययुक्त जीव की भांति वक्तव्यता।

१७८. कण्हलेस्सा णं भंते! जीवा किं नाणी? अण्णाणी? जहां सइंदिया। एवं जाव पम्हलेस्सा, सु-

क्कलेस्सा जहा सलेस्सा। अलेस्सा जहां सिद्धा।।

कृष्णलेश्याः भदन्त! जीवाः किं ज्ञानिनः? अज्ञानिनः?

यथा स-इन्द्रियाः। एवं यथा पदालेश्याः, शुक्ललेश्याः यथा सलेश्याः। अलेश्याः यथा सिद्धाः।

१७८. 'भंते! कृष्णलेश्या वाले जीव क्या ज्ञानी हैं ? अज्ञानी हैं ?

इन्द्रिययुक्त जीव को भांति वक्तव्यता। इसी प्रकार यावत पद्मलेश्या और शुक्ल-लेश्या वाले जीव लेश्यायुक्त जीव की भांति वक्तव्य हैं। लेश्यामुक्त जीव सिद्ध की भांति वक्तव्य हैं।

#### भाष्य

### १. सूत्र १७८

अलेश्य-चतुर्दश गुणस्थान का अधिकारी।

### कसायं पड्च्य-

१७९. सकसाई णं भेते! जीवा कि नाणी? अण्णाणी?

जहां सइंदिया। एवं जाव लोभ-कसाई॥

## कषायं प्रतीत्य-

सकषायिणः भदन्त! जीवाः किं ज्ञानिनः? अज्ञानिनः?

यथा स-इन्द्रियाः। एवं यथा लोभकषायिणः।

### कषाय की अपेक्षा

१७९, भंते! कषाययुक्त जीव क्या ज्ञानी हैं? अज्ञानी हैं?

इन्द्रिययुक्त जीव की भांति वक्तव्यता। इसी प्रकार यावत् लोभकषायी वक्तव्य हैं।

१८०. अकसाई णं भंते! जीवा किं नाणी? अण्णाणी?

पंच नाणाइं भयणाए 🛚

अकषायिणः भदन्त! जीवाः किं ज्ञानिनः? अज्ञानिनः?

पञ्च ज्ञानानि भजनया।

१८०, 'भंते! कषायमुक्त जीव क्या ज्ञानी हैं? अज्ञानी हैं?

कषायमुक्त जीवों के पांच ज्ञान की भजना है।

### भाष्य

#### १. सूत्र १८०

अकषायी-वीतराग। छद्धस्थ वीतराग में चार ज्ञान की भजना। केवली वीतराग में एक ज्ञान-केवलज्ञान।

### वेदं पडच्च-

१८१. सबेदगा णं भंते! जीवा कि नाणी? अण्णाणी? जहा सइंदिया। एवं इत्थिवेदगा वि, एवं पुरिसवेदगा वि, एवं नपुंसगवेदगा वि।

अवेदगा जहा अकसाई।

### वेदं प्रतीत्य-

सवेदकाः भदन्त! जीवाः किं ज्ञानिनः? अज्ञानिनः? यथा स-इन्द्रियाः। एवं स्त्रीवेदकाः अपि, एवं पुरुषयेदकाः अपि, एवं नपुंसकवेदकाः अपि। अवेदकाः यथा अकषायिणः।

### वेद की अपेक्षा

१८१. 'भंते! वेदयुक्त जीव क्या जानी हैं? अज्ञानी हैं? इन्द्रिययुक्त जीव की भांति वक्तव्यता। इसी प्रकार स्त्रीवेद, पुरुषवेद और नपुंसक-वेद वाले जीवों की वक्तव्यता। वेदमुक्त जीव कथायमुक्त जीव की भांति वक्तव्याहै।

#### भाष्य

#### १. सूत्र १८१

अवेदक-नवें गुणस्थान के उत्तर भाग में अवेदक अवस्था प्राप्त

होती है अतः अनिवृत्ति गुणस्थान से अग्रिम गुणस्थानों के अधिकारी अवेदक होते हैं।

### आहारगं पडुच्च-

१८२. आहारणा णं भंते! जीवा किं नाणी? अण्णाणी? जहा सकसाई, नवरं-केवलनाणं पि॥

### आहारकं प्रतीत्य-

आहारकाः भदन्त! जीवाः किं ज्ञानिनः? अज्ञानिनः?

यथा संकषायिणः, नवरं- केवलज्ञानमपि।

#### आहारक की अपेक्षा-

१८२. 'भंते! आहारक जीव क्या जानी हैं? अज्ञानी हैं? कषायथुक्त जीव की भांति वक्नव्यता। इतना विशेष हैं—आहारक जीवीं के केवल-जान भी होता है।

## १८३. अणाहारमा णं भंते! जीवा किं नाणी? अण्णाणी?

मणपञ्जवनाणवञ्जाइं नाणाई, अण्णाणाइं तिण्णि—भयणाए॥ अनाहारकाः भदन्त! जीवाः किं ज्ञानिनः? अज्ञानिनः?

मनःपर्यवज्ञानवर्ज्यानि ज्ञानानि, अज्ञानानि

त्रीणि-भजनया।

१८३. भंते! अनाहारक जीव क्या जानी हैं? अजानी हैं?

अनाहारक जीवों के मनःपर्यवज्ञान को छोड़कर चार ज्ञान और तीन अज्ञान की भजना है।

### भाष्य

### १, सूत्र १८२-१८३

केवर्ली भी आहारक होते हैं इसलिए आहारक में पांच ज्ञान की भजना है। अनाहारक की चार अवस्थाएं हैं—

- १. विग्रह गति २. केवली समुद्घात
- शैलेशी या अयंगी अवस्था ४. सिद्धावस्था।

विग्रह गति में तीन ज्ञान, तीन अज्ञान हो सकते हैं, केवली समुद्धात की अवस्था, शैंलेशी और सिद्धावस्था में केवलज्ञान होता है। मनःपर्यवज्ञान छद्धस्थ मुनि के ही होता है। इसलिए अनाहारक अवस्था में उसका वर्जन किया गया है।

भ. वृ. ८४१८२ सक्षाया भजनया चतुर्ज्ञानस्त्र्यज्ञानाश्चोकताः आहारकाः अप्येथमेव नवरमात्रारकाणां केवलमध्यस्ति केविलेन आहारकत्वादपीति।

२. भ. वृ. ८७१८३ – सनः पर्यवज्ञानमाहारकाणामेव आद्यं पुनर्जानत्रयमज्ञानत्रयं च विग्रहे भवति, केवलं च केवलिसमुद्धानशैलेशीसिन्द्रावस्थास्वनाहारकाणा-मपि स्याद।

आभिनिबोधिकज्ञानस्य भदन्त! कियान्

नाणाणं विसय-पदं

भावओ

णं

आएसेणं सब्बे भावे जाणइ-पासइ॥

१८४. आभिणिबोहियनाणस्य णं भंते! केवतिए विसए पण्णत्ते ? गोयमा! से समासओ चउब्बिहे पण्णत्ते. तं जहा-दन्वओ, खेत्तओ, कालओ, भावओ। आभिणिबोहियनाणी दव्वओ ण् आएसेणं सब्बदब्बाइं जाणइ-पासइ। आभिणिबोहियनाणी खेतओ णं आएसेणं सब्बं खेत्तं जाणइ-पासइ। आभिणिबोहियनाणी कालओ णं आएसेणं सब्बं कालं जाणइ-पासइ।

आभिणिबोहियनाणी

ज्ञानानां विषय-पदम

विषयः प्रज्ञप्तः?
गौतम! सः समासतः चतुर्विधः प्रज्ञप्तः, तद्
यथा-द्रव्यतः, क्षेत्रतः, कालतः, भावतः।
द्रव्यतः आभिनिबोधिकज्ञानी आदेशेन
सर्वद्रव्याणि जानाति-पश्यति। क्षेत्रतः
आभिनिबोधिकज्ञानी आदेशेन सर्व क्षेत्रं
जानाति-पश्यति। कालतः आभिनिबोधि-ज्ञानी आदेशेन सर्व कालं जानाति-पश्यति।
भावतः आभिनिबोधिकज्ञानी आदेशेन
सर्वान भवान जानाति-पश्यति। ज्ञान का विषय-पद

१८४. <sup>१</sup>भंते ? आभिनिबोधिकज्ञान का विषय कितना प्रज्ञप्त है ?

गौतम! आभिनिबोधिकज्ञान का विषय संक्षेप में चार प्रकार का प्रज्ञप्त हैं, जैसे-द्रव्य की दृष्टि से, क्षेत्र की दृष्टि से, काल की दृष्टि से, भाव की दृष्टि से।

द्रव्य की दृष्टि से आभिनिबंधिकज्ञानीं आदेशतः सब द्रव्यों को जानता, देखता है।

क्षेत्र की दृष्टि सं आभिनिबंधिकज्ञानी आदेशतः सर्वक्षेत्र को जानता-देखता है। काल की दृष्टि से आभिनिबंधिकज्ञानी अदेशतः सर्वकाल को ज्ञानता-देखता है। भाव की दृष्टि से आभिनिबंधिकज्ञानी आदेशतः सब भावों को जानता-देखता है।

१८५. सुयनाणस्य णं भंते! केवतिए विसए पण्णते?

गोयमा! से समासओ चउब्बिंह पण्णते, तं जहा–दब्बओं, खेत्तओं, कालओं, भावओं।

दव्वओं णं सुयनाणी उवउत्ते सव्वदव्वाई जाणइ-पासङ्।

खेतओ णं सुयनाणी उवउत्ते सब्बखेतं जाणइ-पासइ।

कालओ णं सुयनाणी उवउत्ते सव्वकालं जाणइ-पासइ।

भावओं णं सुयनाणी उवउत्ते सव्वभावे जाणइ-पासइ॥ श्रुतज्ञानस्य भदन्त ! कियान् विषयः प्रज्ञप्तः?

गौतम! सः समासतः चतुर्विधः प्रज्ञसः, तद् यथा-द्रव्यतः, क्षेत्रतः, कालतः, भावतः। द्रव्यतः श्रुतज्ञानी उपयुक्तः सर्वद्रव्याणि जानाति-पश्यति। क्षेत्रतः श्रुतज्ञानी उपयुक्तः सर्वक्षत्रं जानाति पश्यति। कालतः श्रुतज्ञानी उपयुक्तः सर्वकालं जानाति-पश्यति। भावतः श्रुतज्ञानी उपयुक्तः सर्वभावान् जानाति पश्यति। १८५. भंते! श्रुतज्ञान का विषय कितना प्रज्ञस है?

गौतम! श्रुतज्ञान का विषय संक्षेप में चार प्रकार का प्रज्ञास हैं, जैसे-द्रव्य की दृष्टि से, क्षेत्र की दृष्टि से, काल की दृष्टि से, भाव की दृष्टि से।

द्रव्य की दृष्टि से श्रृतज्ञानी उपयुक्त अवस्था में (जेय के प्रति दत्तचित होने पर) सब द्रव्यों की जानता-देखता है।

क्षेत्र की दृष्टि से श्रुतज्ञानी उपयुक्त अवस्था में सब क्षेत्रों को जानता-देखता है।

काल की दृष्टि से थुनज्ञानी उपयुक्त अवस्था में सर्वकाल को जनता-देखता है। भाव की दृष्टि से थुनज्ञानी उपयुक्त अवस्था में सब भावों को जानता-देखता है।

१८६.ओहिनाणस्स णं भंते! केवतिए विसए पण्णते?

गोयमा! सं समासओ चउब्बिहे पण्णत्ते, तं जहा-दब्बओ, खेत्तओ, कालओ, भावओ।

दव्वओ णं ओहिनाणी जहण्णेणं अणंताई रूविदव्बाई जाणइ-पासइ। उक्कोसेणं सव्वाई रूविदव्बाई जाणइ-पासइ।

खेत्तओं णं ओहिनाणी जहण्णेणं

अवधिज्ञानस्य भदन्त! कियान् विषयः प्रज्ञप्तः?

गौतम! सः समासतः चतुर्विधः प्रज्ञप्तः, तद्यथा—द्रव्यतः, क्षेत्रतः, कालतः, भावतः। द्रव्यतः अवधिज्ञानी जघन्येन अनन्तानि रूपिद्रव्याणि जानाति-पश्यति। उत्कर्षेण सर्वाणि रूपिद्रव्याणि जानाति-पश्यति। क्षेत्रतः अवधिज्ञानी जघन्येन अंगुलस्य असंस्त्र्येयतमं भागं जानाति-पश्यति। १८६. भंते! अवधिज्ञान का विषय कितना प्रजास है?

गौतम! अवधिज्ञान का विषय संक्षेप में चार प्रकार का प्रज्ञम हैं. जैसे-द्रव्य की वृष्टि से, क्षेत्र की दृष्टि से, काल की दृष्टि से, भाव की दृष्टि ले।

द्रव्य की दृष्टि से अवधिज्ञानी जघन्यतः अनंत रूपी द्रव्यों को जानता-देखता है। उत्कृष्टतः वह सब रूपी द्रव्यों को जानता- अंगुलस्स असंखेज्जइभागं जाणइ-पासइ। उक्कोसेणं असंखेज्जाइं अलोगे लोय-मेत्ताइं खंडाइं जाणइ-पासइ। कालओ णं ओहिनाणी जहण्णेणं आविल-याए असंखेज्जइभागं जाणइ-पासइ। उक्कोसेणं असंखे-ज्जाओ ओसप्पिणीओ उस्सप्पि-णीओ अईयमणागयं च कालं जाणइ-पासइ॥ भावओ णं ओहिनाणी जहण्णेणं अणंते भावे जाणइ-पासइ। उक्को-सेण वि अणंते भावे जाणइ-पासइ॥ सळ्भावाणमणंतभागं जाणइ-पासइ॥ उत्कर्षण असंख्येयानि अलोके लोक-मात्राणि खुण्डानि जानाति-पश्यति। कालतः अवधिज्ञानी जघन्येन आवितकायाः असंख्येयतमं भागं जानाति-पश्यति। उत्कर्षेण असंख्येयाः अवसर्पिणीः उत्सर्पिणीः अतीतमनागतं च कालं जानाति-पश्यति। भावतः अवधिज्ञानी जघन्येन अनन्तान् भावान् जानाति-पश्यति। उत्कर्षेणापि अनन्तान् भावान् जानाति-पश्यति। सर्वभावानामनन्तभागं जानाति-पश्यति।

क्षेत्र की दृष्टि से अवधिज्ञानी जघन्यतः अंगल के असंख्यातवें भाग को जानता-देखता है। उत्कृष्टतः वह अलोक में लेकि-प्रमाण असंख्यात खुण्डों को जानता-देखता है-जान सकता है, देख सकता है। काल की दुष्टि से अवधिज्ञानी जघन्यतः आवलिका के असंख्यातवें भाग को जानता-देखता है। उत्कृष्टतः असंख्येय अवसर्पिणा उत्मर्पिणा प्रमाण अनीत और भविष्य काल को जानता-देखता है। भाव की दृष्टि से अवधिज्ञानी जयन्यतः अनंत भावों को ज्ञानता-देखता है। उष्कृष्टतः भी अनंत भावीं को जानता-देखता है. सर्व भावों के अनंतवें भाग को जानता-देखता है।

देखता है।

१८७. मणपज्जवनाणस्स णं भंते! केवतिए विसए पण्णते? गोयमा! से समासओ चउव्विहे पण्णत्ते, तं जहा-दव्वओ, खेत्तओ, कालओ, भावओ।

दव्बओ णं उज्जुमती अणंते अणंतपदेसिए खंधे जाणइ-पासइ। ते चेव विउलमई अन्भहियतराए विउलतराए विसुद्धतराए वितिमिर-तराए जाणइ-पासइ।

खेत्तओ णं उज्जुमई अहे जाव इमीसे रयणप्पभाए पुढवीए उवरिमहेडिल्ले खुड्डागपयरे, उद्घं जाव जोइसस्स उवरिम-तले, तिरियं जाव अंतो-मणुस्सखेत्ते अङ्घाइज्जेसु दीव-समुद्देसु पण्णरससु कम्मभूमीसु तीसाए अकम्मभूमीसु छप्पण्णए अंतरदीवगेसु सण्णीणं पंचिंदियाणं पज्जत्तयाणं मणोगएभावे जाणइ-पासइ।

तं चेव विउलमई अह्वाइज्जेहि-मंगुलेहिं अन्भहियतरं विउलतरं विसुद्धतरं वितिमिरतरंखेत्तं जाणड-पासइ।

कालओ णं उज्जुमई जहण्णेणं

मनःपर्यवज्ञानस्य भदन्त! कियान् विषयः प्रज्ञमः?

गीतम! स समासतः चतुर्विधः प्रज्ञप्तः, तद्-यथा-द्रव्यतः, क्षेत्रतः कालतः, भावतः।

द्रव्यतः ऋजुमितः अनन्तान् अनन्त-प्रदेशिकान् स्कन्धान् जानाति-पश्यित। तान् चैव विपुलमितः अभ्यधिकनरान् विपुल-नरान् विशुद्धतरान् वितिमिरतरान् जानाति-पश्यित।

क्षेत्रतः ऋजुमितः अधः यावत् अस्याः रत्नप्रभायाः पृथिव्याः उपरितन-अधस्तान् 'खुड्डाग' प्रतरान्, ऊर्ध्वं यावत् ज्योतिषः उपरितनतलान्, तिर्यक् यावत् अन्तर-मनुष्यक्षेत्रे अर्धतृतीयेषु द्वीपसमुद्रेषु पञ्च-दशस् कर्मभूमिषु त्रिंशत्-अकर्मभूमिषु षटपञ्चाशत् अन्तरद्वीपकेषु संज्ञिनां पञ्चेन्द्रियाणां पर्याप्तकानां मनोगतान् भावान् जानाति-पश्यति।

तच्चीव विपुलमितः अर्धतृतीयैः अङ्गुलैः अभ्यधिकतरं विपुलतरं विशुन्द्रतरं वितिमिरतरं क्षेत्रं जानाति-पश्यति।

कालतः ऋजुमितः जघन्येन पल्योपमस्य

१८७, भेते ! मनःपर्यवज्ञान का विषय कितनः - प्रजम है १

गौतम! मनःपर्यवज्ञान का विषय संक्षेप में चार प्रकार प्रज्ञप्त है, जिसे-द्रव्य की दृष्टि से, क्षेत्र की दृष्टि से, काल की दृष्टि से. भाव की दृष्टि से।

द्रव्य की दृष्टि से ऋजुमित मनःपर्यवज्ञानी मनोवर्गणा के अनंत अनंत प्रदेशी स्कंधीं को जानता-देखता है।

विपुलमति मनःपर्यवज्ञानी उन स्कन्धों को अधिकतर, विपुलतर, विशुद्धतर, उज्ज्वलतर रूप में जानता देखता है। क्षेत्र की दृष्टि से ऋनुमित मनःपर्यवज्ञानी नीचे की ओर इस्म रत्नप्रमा पृथ्वी के उध्यवर्ती क्षुल्लक प्रतर से अधस्तन क्षुल्लक प्रतर तक, ऊपर की ओर स्योतिष्चक्र के उपरितल तक, तिरछे भण में मनुष्य क्षेत्र के भातर अढ़ाई द्वाप समुद्र तक पन्द्रह कर्मभूमियों, तील अकर्मभूमियों और छप्पन अन्तर्द्धीपों में वर्तमान पर्याप्त समनस्क पंचेन्द्रिय जीवों के मनोगत भावों को जानता-देखता है।

विपुलमित मनःपर्यवज्ञानी उस क्षेत्र में अढ़ाई अंगुल अधिकतर विपुलतर, विशुद्धतर, उज्ज्वलतर क्षेत्र को जानता-देखता है!

काल की दृष्टि से ऋजुमित मनःपर्यवज्ञानी

पिलओवमस्स, असंखिज्जयभागं, उक्कोसेण वि पिलओवमस्स असंखिज्जयभागं अतीय-मणागयं वा कालं जाणइ-पासइ।
तं चेव विउलमई अब्भिहियतरागं विउलतरागं विसुद्धतरागं विति-मिरतरागं जाणइ-पासइ।
भावओं णं उज्जुमई अणंते भावे जाणइ-पासइ, सञ्बभावाणं अणंत-भागं जाणइ-पासइ।
तं चेव विउलमई अब्भिहियतरागं विउलतरागं विसुद्धतरागं विति-मिरतरागं जाणइ-पासइ।
तं चेव विउलमई अब्भिहियतरागं विउलतरागं विसुद्धतरागं विति-मिरतरागं जाणइ-पासइ।

१८८. केवलनाणस्स णं भंते! केवतिए विसए पण्णत्ते? गोयमा! से समासओ चउब्विहे पण्णत्ते, तं जहा-दव्वओ, खेत्तओ, कालओ, भावओ।

दन्वओ णं केवलनाणी सव्वदन्वाइं जाणइ-पासइ। खेत्तओ णं केवलनाणी सव्वं खेत्तं जाणइ-पासइ। कालओ णं केवलनाणी सव्वं कालं जाणइ-पासइ। भावओ णं केवलनाणी सव्वं भावे जाणइ-पासइ। असंख्येयकभागम्. उत्कर्षेणाऽपि पल्यो-पमस्य असंख्येयकभागम् अतीतमनागतं वा कालं जानाति-पश्यति।

तच्चैव विपुलमितः अभ्यधिकतरकं विपुल-तरकं विशुद्धतरकं वितिमिरतरकं जानाति-पश्यित। भावतः ऋजुमितः अनन्तान् भावान् जानाति-पश्यित। सर्वभावानामनन्तभागं जानाति-पश्यित। तच्चैव विपुलमितः अभ्यधिकतरकं विपुलतरकं विशुद्धतरकं वितिमिरतरकं जानाति-पश्यित।

केवलज्ञानस्य भदन्त! कियान् विषयः प्रज्ञासः? गौतम! सः समासतः चतुर्विधः प्रज्ञासः, तद्यथा-द्रव्यतः, क्षेत्रतः, कालतः भावतः।

द्रव्यतः केवलज्ञानी सर्वद्रव्याणि जानाति-पश्चित्। क्षेत्रतः केवलज्ञानी सर्व क्षेत्रं जानाति-पश्चिति। कालतः केवलज्ञानी सर्व कालं जानाति-पश्चिति। भावतः केवलज्ञानी सर्वान् भावान् जानाति-पश्चिति। जघन्यतः पत्य्योपम के असंख्यातवें भाग अतीत और भविष्य को जानता-देखता है।

विपुलमित मनःपर्थवज्ञानी उस काल खण्ड को अधिकतर, विपुलतर, विशुद्धतर, उज्ज्वलतर जानता-देखता है। भाव की वृष्टि से ऋजुमित मनःपर्थवज्ञानी अनंत भावों को जानता-देखता है।

विपुलमित मनःपर्यवज्ञानी उन भावों को अधिकतर, विपुलतर, विशुद्धतर, उज्ज्वलतर जानता-देखता है।

१८८. भंते! केवलज्ञान का विषय कितना प्रज्ञप्त है?
गौतम! केवलज्ञान का विषय संक्षेप में चार प्रकार का प्रज्ञप्त हैं. जैसे-द्रव्य की दृष्टि से, क्षेत्र की दृष्टि से, काल की दृष्टि से, भाव की दृष्टि से। द्रव्य की दृष्टि से केवलज्ञानी सब द्रव्यों को जानता-देखता है।
केव की दृष्टि से केवलज्ञानी सर्वक्षेत्र को जानता-देखता है।
काल की दृष्टि से केवलज्ञानी सर्वकाल को जानता-देखता है।
भाव की दृष्टि से केवलज्ञानी सर्वकाल को जानता-देखता है।

### भाष्य

### १. सूत्र १८४-१८८

प्रस्तुत प्रकरण में ज्ञान तथा अज्ञान की ज्ञेथ-वस्तु का प्रतिपादन किया गया है।

ज्ञेय के चार प्रकार हैं--द्रव्य, क्षेत्र, काल, और भाव। प्रस्तुत सूत्र में ज्ञेय के आधार पर ज्ञान के चार भेद किए गए हैं।

आभिनिबोधिक ज्ञानी सर्वद्रव्य, सर्वक्षेत्र, सर्वकाल और सर्वभाव को जानता है।

आभिनिबोधिक ज्ञान और श्रुतज्ञान परोक्ष ज्ञान हैं। परोक्ष ज्ञान के द्वारा सूक्ष्म, दूरम्थ और व्यवहित विषय को नहीं जाना जा सकता इसीलिए आदेश शब्द का प्रयोग किया गया है। जिनभद्रगणि क्षमाश्रमण ने आदेश का अर्थ प्रकार किया है आभिनिबोधिकज्ञानी ओघादेस (सामान्य आदेश) में सब द्रव्यों को जानता है किन्तु वह सब विशेषों की दृष्टि से सब द्रव्यों को नहीं जानता। तात्पर्य की भाषा में यह आभिनिबोधिक ज्ञान के रूप की सीमा का निर्देश है। वह सामान्यतः कुछेक पर्यायों से विशिष्ट द्रव्य की जानता है।

आभिनिबोधिकज्ञानी सब भावों को जानता है। जिनभद्रगणि ने इसका अर्थ किया है—अभिनिबोधिकज्ञानी ऑदियक, औपशमिक, क्षायिक, क्षायोपशमिक, पारिणामिक—इन पांच भावों को सामान्य या जाति के रूप में जानता है।

खेनं लोगालोगं कालं सञ्चन्द्रमहव निविहीत। पंचोदयाई ए भावे जं नेयमेव डयं॥

३, (क) वि, भा, गा, ४०२-४०४--

तं पुण चउव्रिहं, नेयभेयओं तेण जं तदुबउनो। आदेसेणं सब्बं हब्बाइ चउव्बिहं मुणद्।। आएसोनि पगारे, आंहादेसेण सब्बह्ब्बाइं। धम्मन्थि आडयाइं जाणड न उ सब्बभेएणं॥

<sup>(</sup>ख) भ. वृ. ८/१८४-१८५)

२. वि. भा. गा. ४०४-

आदेश का दूसरा अर्थ सूत्र किया गया है। आभिनिबोधिक ज्ञानी सूत्र के अनुसार सब द्रव्यों को जानता है। इस आदेश शब्द के द्वारा केवलज्ञान और आभिनिबोधिकज्ञान के ज्ञेय की सीमा को स्पष्ट किया गया है।

श्रृतज्ञानी के साथ उपयुक्त शब्द का प्रयोग किया गया है। इसका नात्पर्य है कि वह श्रुतोपयोग पूर्वक सर्वद्रव्य, सर्वक्षेत्र सर्वकाल, और सर्वभाव को जानता है।

उपयुक्त शब्द के द्वारा केवलज्ञान और श्रुतज्ञान के ज्ञेय की सीमा स्पष्ट होती है। देखें तुलनात्मक ग्रंच—

| आभिनिबोधिक                    | श्रुतज्ञान            | केवलज्ञान              |
|-------------------------------|-----------------------|------------------------|
| द्रव्य अदिशतः सर्व            | श्रुतोपयोग अवस्था     | सर्व द्रव्यों को       |
| द्रव्यों की                   | में सर्व द्रव्यों को  | ज्यानता-देखता है।      |
| नानता-देखतः                   | जानता-देखना है।       |                        |
| हैं।                          |                       |                        |
| क्षेत्र आदेशतः सर्व क्षेत्रों | श्रुतापयोग अवस्था     | सर्व क्षेत्रोका जानता- |
| को जानता-                     | में सर्व क्षेत्रों को | देखता है।              |
| देखता है।                     | जानता-देखता है।       |                        |
| काल आदेशतः सर्व               | श्रुतोपयोग अवस्था     | सर्व कान को            |
| काल को                        | में सर्व काल को       | जानता-देखता है।        |
| जानना-दरब्रता                 | जानता-देखना है।       |                        |
| <b>Ē</b>                      |                       |                        |
| भाव आदेशतः सर्व               | श्रुतीपयोग अवस्था     | सर्व भावों को          |
| भाव को जानता-                 | में सर्व भावों को     | जानता-देखता है।        |
| देखता है।                     | जानता-देखता है।       |                        |

तत्व्वेना, दार्शनिक और वैज्ञानिक अपनी मित से संपूर्ण विश्व रचना और विश्ववर्ती पदार्थों के बारे में चितन करते हैं, शोध करते हैं और नई नई स्थापना करते हैं। उनमें औत्पत्तिकी बुद्धि का विकास भी होता है। उसके द्वारा अदृष्ट और अश्रुत तत्त्वों को जान लेते हैं। किसी पूर्व परंपरा और शास्त्र का अनुसरण किए बिना अनेक नए तत्त्वों का प्रतिपादन करने हैं इसिंग्ए आभिनिबेधिक और श्रुतज्ञान की केवलज्ञान से सापेक्ष दृष्टि से तुलना की जाती है। इस सापेक्षता को बताने के लिए ही आदेश और उपयुक्त शब्द

१. वहीं, ४०५-

आएनो नि व सुत्तं सुउवलक्रेस् तस्स मङ्नाणं। प्रसर्ड् तन्भावणथा विणा वि स्तानुसारेण॥

- नंदी चू. ५. ४२-ण फरसद ति सख्ये सामण्णविरोसादेसद्विते धम्मादिए, चक्च्युअचक्क्युदंसणेण स्व सहाइने केथि प्रासित ति।
- ३. भ. वृ. ८०१८५ सर्वद्रव्याणि धर्मान्तिकायादीति जात्मिति विशेषतो वन् गच्छति, श्रुतज्ञानस्य तत्स्वस्यस्यात्, पश्यति च श्रुतानुवर्तिनामानसन अचक्षुदर्शनिन सर्वद्रव्याणि चाभिलाष्ट्रात्येव जानाति पश्यति चाभिन्नपूर्व-दशधरादिः श्रुतकेवली तवारतस्तु भजना, सा पुनर्मतिविशेषतो ज्ञातव्येति।
- ४. पण्ण, ३८ २।
- ५, बि. भा. सा. ५५३-५६५१
- ६. भ. वृ. ८ १८४-वृद्धेः पुनः पश्यतीत्यवेदमुकतं ननु पश्यतीति कथे रे कथं च

का प्रयोग किया गया है।

नंदी में ''ण पासइ'' पाठ उपलब्ध है। नंदी की चूर्णि में इसका अर्थ किया है—आभिनिबोधिक ज्ञानी धर्मास्तिकाय आदि सब द्रव्यों को नहीं देखता, उचित देश में अवस्थित रूप आदि को चक्षु-अचक्षुदर्शन के द्वारा देखता भी है।

भगवती में 'पासई' और नंदी में ''ण पासइ' इन दो विरोधी वक्तव्यों का समन्वय नंदी के व्याख्य ग्रन्थों के आधार पर किया जा सकता है। आभिनिबोधिकज्ञानी सब द्रव्यों को देखता है, इसकी अपेक्षा यह है कि वह चक्षुदर्शन और अचक्षुदर्शन के विषयभूत सब द्रव्यों को देखता है। निषेध की अपेक्षा यह है कि आभिनिबोधिक- ज्ञानी धर्मास्तिकाय आदि अमूर्न द्रव्यों को नहीं देखता इसितए वह सब द्रव्यों को नहीं देखता।

श्रुतज्ञानी सब द्रव्यों को देखता है। अभयदेवसृरि ने इसकी व्याख्या की है। उन्होंने सब द्रव्यों का नियामक सूत्र दिया है। जो अभिलाप्य द्रव्य हैं, उन सब द्रव्यों को जानता है। जानने के दो साधन हैं—श्रुतानुवर्ती मानसज्ञान और अचशुदर्शन। संपूर्ण दशपूर्वधर आदि तथा श्रुतकेवली सर्व अभिलाप्य द्रव्यों को जानता-देखता है, संपूर्ण दशपूर्व से निम्न ज्ञान वालों के लिए भजना है। वृद्ध व्याख्या के अनुसार 'पश्यित' का स्पष्टीकरण इस प्रकार है—प्रज्ञापना में श्रुतज्ञान की पश्यता का प्रतिपादन किया गया है। विशेषावश्यक-भाष्य में भी पश्यता की चर्चा उपलब्ध है।

श्रुतज्ञानी के द्वारा अनुनरिवमान आदि अदृष्ट भूखण्डों का आलेख्य किया जाता है। सर्वथा अदृष्ट का आलेख्य नहीं किया जा सकता। यद्यपि अभिलाप्य भावों का अनंतवां भाग श्रुतनिबद्ध है फिर भी सामान्य विवक्षा में सब अभिलाप्य भाव श्रुतज्ञान के ज्ञेय हैं, ऐसा कहा जाता है। इस अपेक्षा से यह पाठ है कि श्रुतज्ञानी सब भावों को जानता-देखता है।

भगवती (१/२०४) में अवधिज्ञान के दो प्रकार बतताए गए हैं—आधोवधिक और परमाधोवधिक। स्थानांग में अवधिज्ञान के देशावधि और सर्वावधि—ये दो प्रकार निर्दिष्ट हैं। जयधकला में अवधिज्ञान के तीन प्रकार मिलते हैं—देशावधि, परमावधि और सर्वावधि। प्रस्तुत सूत्र में विषयवस्तु का प्रतिपादन अवधिज्ञान के तीनों प्रकारों को लक्ष्य में रखकर किया गया है। अवधिज्ञानी

- न. सकलगोचण्दर्शनायोभात्? अत्रोच्यते, प्रज्ञापनायां शृतज्ञानपश्यनायाः प्रतिपादितत्वादनुत्तरिवमातादीतां चालेख्यकरणात् सर्वथा चादृष्टरयालेख्यकरणात्पपनेः।
- २. वहीं. ८. १८५--ननु भावओं णं सूयनाणी उवउने सक्यभवे जाणड़ इति यदुक्तमिष्ठ तत् 'सूण् चिरित्ते न प्रज्ञवा सक्ये'ति (अभिकान्यापेक्षया) अनेन च सह क्यं न विरुध्यते? उच्यते, इह सूचे सर्वग्रहणेन पेचौदिकावयो भावा मृह्यन्ते, तांश्च सर्वान जातितो जानाति, अथवा यद्यप्यभिलाच्यानां भावामा-मनंतभाग एव श्रृतनिबद्धस्तथाणि प्रसंगानुप्रसंगतः सर्वेष्य-भिलाच्याः श्रृत-विषया उच्यन्ते अनस्तव्येक्षया सर्वभावान जानातीत्युक्तम्, अनिम्लाण्य-भावापेक्षया तु 'सुण् चिरित्ते न प्रज्ञवा सक्ये' इत्युक्तमिति न विरोधः।
- ८. ठाणं २/१९३-२०० तथा १९३ का टिप्पण द्रष्ट्रव्य।
- ९, क्ष. पा, **भाग १**, पुछ १<mark>०।</mark>

जयन्यतः अनंत रूपी द्रव्यों को जानता-देखना है, यह सर्व सामान्य निर्देश है। अवधिज्ञानी उत्कृष्टतः सब रूपी द्रव्यों को जानता-देखना है, यह निर्देश परमावधि और सर्वावधि की अपेक्षा से है। अनंत की व्याख्या आवश्यक निर्युक्ति में मिलती है। पुद्रल की आठ वर्गणाएं हैं—

 औदारिक वर्गणा २. वैक्रिय वर्गणा ३. आहारक वर्गणा ४. वैजन्य वर्गणा ५. भाषा वर्गणा ६. श्वासोच्छवास वर्गणा ७. मनो वर्गणा ८. कर्म वर्गणा।

निर्युक्ति के अनुसार प्रारंभिक अवस्था वाला अवधिज्ञानी तैजस और भाषा वर्गणा के मध्यवर्ती द्रव्यों को जानता है।"

विशेषावश्यक भाष्य, नंदी चूर्णि, नंदी की हारिभद्रीया वृत्ति और मलयगिरीया वृत्ति में भी इसी मत का अनुसरण है। विशेष जानकारी के लिए द्रष्टव्य हैं नंदी (सूत्र 5.२२) के पाद टिप्पण।

अवधिज्ञान और मनःपर्यवज्ञान का विषय है रूपी (मूर्न) द्रव्य। अरूपी द्रव्य उनका विषय नहीं है। अवधिज्ञान का विषय है सब रूपी द्रव्य। मनःपर्यवज्ञान का विषय केवल मनोवर्गणा के पुद्रल स्कंध हैं। समनस्क जीव मनन अथवा चिंतन करने के लिए मनोवर्गणा के पुद्रल स्कंधों की गृहण करता है मनन के अनुरूप उन पुद्रल स्कंधों की आकृतियां बनती जाती हैं। उन आकृतियों की संज्ञा पर्याय है। मनःपर्यवज्ञानी मन की उन आकृतियों या पर्यायों का साक्षातकार करता है। तात्पर्य की भाषा में मनन करने वाले व्यक्ति के विचारों का साक्षात् कर लेता है, विचार के समय जो चिन्त्यमान वस्तु होती है उसका साक्षात्कार नहीं होता। जिनभद्रगणि के अनुसार चिन्त्यमान वस्तु को वह अनुमान से जानता है।

सिन्द्रनेन ने अवधिज्ञान और मनःपर्यवज्ञान को एक ही माना है। उपाध्याय यशोविजयजी ने ज्ञान बिन्दु प्रकरण में उसका उल्लेख कर नय दृष्टि से उस पर विचारणा की है। पंडित सुखलालजी ने मनःपर्यवज्ञान के विषय में एक विभर्श प्रस्तुत किया है—

मनः पर्यवज्ञान का विषय मन के द्वारा चिन्त्यमान वस्तु है या चिन्तन-प्रवृत्त मनोद्रव्य की अवस्थाएं हैं ज्या विषय में जैन परंपरा में ऐकमत्य नहीं। निर्युक्ति और तत्त्वार्थसूत्रेय एवं तत्त्वार्थसूत्रीय व्याख्याओं में पहला पक्ष वर्णित है जबकि विशेषावश्यक भाष्य में दूसरे पक्ष का समर्थन किया गया है। परन्तु योगभाष्य तथा मन्जिमनिकाय में जो परचित्त ज्ञान का वर्णन है, उसमें केवल दूसरा ही पक्ष है, जिसका वर्णन जिनभद्रगणि क्षमाश्रमण ने किया है। योग भाष्यकार तथा मज्झिमनिकायकार स्पष्ट शब्दों में वही कहते। हैं कि ऐसे प्रत्यक्ष के द्वारा दूसरों के चिन का ही साक्षात्कार होता है, चित्त के आलम्बन का नहीं। योगभाष्य में तो चिन के आलंबन का ग्रहण हो न सकने के पक्ष में दलीलें भी दी गई है।

यहां विचारणीय दो बातें हैं-एक तो यह कि मनः पर्यायक्षान के विषय के बारे में जो जैन वाडमय में दो पक्ष देखे जाते हैं. इसका स्पष्ट अर्थ क्या यह नहीं है कि पिछले वर्णनकारी शाहित्य युग में ग्रंथकार पुरानी आध्यात्मिक बातों का तार्किक वर्णन तो करते थे पर आध्यात्मिक अनुभव का युग बीत चुका था। दूसरी बात विचारणीय यह है कि थोगभाष्य, मिन्झमिनकाय और विशेषावश्यक भाष्य में पाया जाने वाला ऐकमत्य स्थतंत्र चिन्तन का परिणाम है या किसी एक का दूसरे पर अधर भी है?

मनः पर्यवज्ञान का विषय वास्तय में चिन्तन प्रवृत्तं मनोद्रव्य की अवस्थाएं हैं। चिन्त्यमान वस्तु से उसका संध्यः संबंध नहीं है। नंदी के चूर्णिकार ने इस विषय पर सुन्दर प्रकाश डाल है, उनका वक्तव्य है—चिन्त्यमान वस्तु मूर्न और अमूर्त दोनों प्रकार की हो सकती है। अमूर्त वस्तु मनः पर्यवज्ञान का विषय नहीं है। इसलिए मनः पर्यवज्ञान से मनोद्रव्य के पर्यायों का प्रत्यक्ष किया जा सकता है और चिन्त्यमान वस्तु को अनुमान से जाना जा सकता है। अनुमान परोक्षज्ञान है इसलिए उसका मनः पर्यवज्ञान से सीधा संबंध नहीं है।

ज्ञान के वो विभाग हैं-क्षायोपशिमक और क्षायिक। मित, श्रुत, अविधि और मनःपर्यव-ये चार ज्ञानावरण के क्षयोपशम से होते हैं इसलिए क्षायोपशिमक हैं। केवलज्ञान ज्ञानावरण के सर्वथा क्षय से उत्पन्न होता है इसलिए वह क्षायिक है।

क्षायोपशमिक ज्ञान का विषय है मूर्तव्य-पृद्धनद्वय। क्षायिक ज्ञान का विषय मूर्न और अमूर्त दोनों द्वय हैं। धर्म, अधर्म, आकाश और जीव-ये अमूर्त द्वय हैं। क्षायोपशमिक ज्ञान के द्वारा इनका प्रत्यक्षज्ञान नहीं हो सकता। अमूर्त का ज्ञान परोक्षात्मक शास्त्र ज्ञान से होता है।

दार्शनिक युग में केवलज्ञान की विषय वस्तु के आधार पर सर्वज्ञवाद की विशद चर्चा हुई है। पण्डित सुखलालजी ने उस चर्चा का समवतार इस प्रकार किया है—'न्याय, वैशेषिक दर्शन जब सर्व

१, आब. नि, गा, ३८

२. (क) चि. भा. गा. ६८३ -

नेयाकम्मसरीर तेवाद्वे य भाराद्वे य

<sup>(</sup>ख) नवी चु. पू. २०।

<sup>(</sup>म) हो, वृ. पू. ३०।

<sup>(</sup>घ) नंदी मन्तरागिरीया ठू. प. ९७।

३. वि. भा. गा. ८१३-८१४-

भुणद्र मणा द्वारं नरलीए सं मणिज्ञमाणाइ। कार्ते भूद्र भविरसे प्रतिथाऽसंस्क्रिजभागमि॥

दव्यमणोधन्ताए जाणड् पास्टइ य तम्बर्ण तेः तेपायभासिए उण जाणड् बाट्योऽणुमाणेणे॥

४. ज्ञान, प्र. प्. १८

५. वही, भूमिकः पृ. ४१-४२

६. नंदी चू. पू. २१--सिण्णणा मधनेण मिणते मणीखंधे अवंत अणंतपदिसन्, द्रव्यद्वताए तन्त्रते य वण्णादिए भावे मणपन्त्रवणापेण पच्चक्यं पंक्चमाणा जिल्लातिन भणितं। मणितमदर्थ पूण पच्चक्यं ण पंक्यति जेण मणालंबणं मुन्तममुनं वा सो य छद्नत्यो नं अणुमाणता पंक्यति ति अनो पायणता भणिता।

५, इप्ट्याभ, ८, १८५।

विषयक साक्षात्कार का वर्णन करता है नब वह सर्व शब्द से अपनी परंपरा में प्रसिद्ध द्रव्य. गुण आदि सातों पदार्थों को संपूर्ण भाव से लेता है। सांख्य योग जब सर्व विषयक साक्षात्कार का चित्रण करता है तब वह अपनी परंपरा में प्रसिद्ध प्रकृति। पुरुष आदि पर्च्चास तन्वों के पूर्ण साक्षात्कार की बात कहता है। बौद्ध दर्शन सर्व शब्द से अपनी परंपरा में प्रसिद्ध पंच स्कन्धों को संपूर्ण भाव से लेता है। वेद्यान्त दर्शन सर्व शब्द से अपनी परंपरा में पारमार्थिक रूप से प्रसिद्ध एकमात्र पूर्ण ब्रह्म को ही लेता है। जैन दर्शन भी सर्व शब्द से अपनी परंपरा में प्रसिद्ध सपर्याय षड्ठव्यों को पूर्णरूपेण लेता है। इस तरह उपर्युक्त सभी दर्शन अपनी-अपनी परंपरा के अनुसार माने जाने वाले सब पदार्थों को लेकर उनका पूर्ण साक्षात्कार मानते हैं और तदनुसारी लक्षण भी करते है।

पण्डित सुखलालाजी की सर्वज्ञता विषयक मीमांसा का रूपष्ट फिलित है कि 'सर्व' पद के विषय में सब दार्शनिक एक मत नहीं हैं। इसका मूल हेतु आत्मा और ज्ञान के संबंध की अवधारणा है। जैन दर्शन के अनुसार ज्ञान आत्मा का स्वभाव है। वह एक है, अक्षर है, उसका नाम केवल जान है।

आचार्य कुन्दकुन्द ने केबलज्ञान का लक्षण व्यवहार और निश्चय-दो दृष्टियों से किया है-व्यवहार नय से केबली भगवान सबको जानते हैं और देखते हैं। निश्चय से केबलज्ञानी अपनी आत्मा को जानते हैं और देखते हैं।

जैन दर्शन के अनुसार ज्ञान स्व-पर प्रकाशी है। वह स्वप्रकाशी है, इस अधार पर केवलज्ञानी निश्चय नय से आत्मा को जानता-देखता है, यह लक्षण संगत है। वह पर प्रकाशी है, इस आधार पर वह सबको जानता-देखता है, यह लक्षण संगत है।

केवल ज्ञान आत्मा का स्वभाव है। वह स्वभाव है इसिलए मुक्त अवस्था में भी विद्यमान रहता है। प्रत्यक्ष अथवा साक्षात्कारित्व उसका स्वाभविक गुण है। ज्ञानावरण कर्म से आच्छन्त होने के कारण उसके मित, श्रुत आदि भेद बनते हैं। संग्रह दृष्टि से चार भेद किये गए हैं—मित, श्रुत, अविध और मनःपर्यव। तारतम्य के आधार पर असंख्य भेद बन सकते हैं। ज्ञानावरण का सर्व विलय होने पर ज्ञान के तारतम्य जनित भेद समाप्त हो जाते हैं और केवलज्ञान प्रकट हो जाता है।

केवलज्ञान का अधिकारी सर्वज्ञ होता है। सर्वज्ञ और सर्वज्ञता न्याय प्रधान दर्शन युग का एक महत्त्वपूर्ण चर्चनीय विषय रहा है! जैन दर्शन को केवलज्ञान मान्य है इसलिए सर्वज्ञवाद उसका सहज स्वीकृत पक्ष है। आगम युग में उसके स्वरूप और कार्य का

वर्णन मिलता है किन्तु उसकी सिब्हि के लिए कोई प्रयत्न नहीं किया गया। दार्शनिक युग में मीमांसक, चार्वाक आदि ने सर्वजन्व की अस्वीकार किया तब जैन दार्शनिकों ने सर्वजन्य की सिद्धि के लिए कुछ तर्क प्रस्तृत किए। ज्ञान का तारतम्य देखा जाता है। जिसका तारतम्य होता है, उसका अंतिम बिन्दु तारतम्य रहित होता है। ज्ञान का तारतम्य सर्वज्ञता में परिनिष्टित होता है। इस युक्ति का उपयोग मल्लवादी, हेमचन्द्र, उपाध्याय यशोविजय आदि सभी दार्शनिकों न किया है। पण्डित सुखनालजी ने इस युक्ति का ऐतिहासिक विश्लेषण करते हुए लिखा ह"-'यहाँ ऐतिहासिक दृष्टि से यह प्रश्न है कि प्रस्तुत युक्ति का मूल कहां तक पाया जाता है और वह जैन परंपरा में कब से आई देखी जाती है। अभी तक के हमारे वाचन-चिन्तन से हमें यही जान पड़ता है कि इस युक्ति का प्राणतम उल्लेख योगसूत्र के सिवाय अन्यत्र नहीं है। हम पातंजल योगसूत्र के प्रथम पाद में 'तत्र निरतिशयं सर्वज्ञबीजम्' (१.२५) ऐया सूत्र पाते हैं. जिसमें साफ तौर से यह बतलाया गया है कि ज्ञान का तारतम्य ही सर्वज्ञ के अस्तित्व का बीज है जो ईश्वर में पूर्णरूपंण विकसिन है। इस सुत्र के ऊपर के भाष्य में व्यास ने तो मानो सूत्र के विधान का आश्रय हस्तामलकवत् प्रकट किया है। न्याय-वैशेषिक परंपरा जो सर्वज्ञवादी है उसके सूत्र-भाष्य आदि प्राचीन ग्रंथों में इस सर्वज्ञास्तित्व की साधक युक्ति का उल्लेख नहीं है। हां, हम प्रशस्तपाद की टीका क्योमवर्ती (पृ. ५६०) में उसका उल्लेख पते हैं। पर ऐसा कहना निर्युक्तिक नहीं होगा कि व्योमवर्ता का वह उल्लेख योगसूत्र तथा उपके भाष्य के बाद का ही है। काम की किसी भी अच्छी टलील का प्रयोग जब एक बार किसी के द्वारा चर्चा क्षेत्र में आ जाता है तब फिर वह आरो सर्वसाधारण हो जाता है। प्रस्तुत युक्ति के बारे में भी यही हुआ जान पड़ता है। संभवतः सांख्ययोग परंपरा ने उस यक्ति का आविष्कार किया फिर उसने न्याय, वैशेषिक तथा बाँन्द्रः परंपरा के ग्रन्थों में भी प्रतिष्ठित स्थान प्राप्त किया और उसी तरह वह जैन परंपरा में भी प्रतिष्ठित हुई।

जैन परंपरा के आगम, निर्युक्ति, भाष्य आदि प्राचीन अनेक ग्रंथ सर्वज्ञत्व के वर्णन से भरे पड़े हैं, पर हमें उपर्युक्त ज्ञानतारतम्य वाली सर्वज्ञत्व साधक युक्ति का सर्वप्रथम प्रयोग मल्तवादी की कृति में ही देखने को मिलता है। अभी यह कहना संभव नहीं कि मल्लवादी ने किस परंपरा से वह युक्ति अपनाई। पर इतना तो निश्चित है कि मल्लवादी के बाद के सभी दिगंबर-श्वेताम्बर तार्किकों ने इस युक्ति का उदारता से उपयोग किया है।

ँजैन दर्शन के अनुसार ज्ञान आत्मा का गुण है। वह अनावृत

१. दर्शन चिनन पृ. ४२९-३०

२. नंदी स्. ७१

नियमसार गाथा १२,१,१५९-

जाणदि घरन्मदि सर्व्यं, ववहारणयेण केवली भगवं। केवलणाणी जाणदि परन्सदि णियमेग अप्पालं॥

४. (क) नयचक लिखित प्रति प्. १२३ अ.।

<sup>(</sup>ख) प्रमाण मीमांसा-अध्ययन१, आह्निक १, सूत्र १८ पू. १५।

<sup>(</sup>ग) ज्ञान, प्र. पु. १९।

५. ज्ञान, प्र. भूमिका पृ. ४३-४४।

६. तत्त्व संग्रह प्. ८२५।

नयचक्र लिखिन प्रति पृ. १२३ अ।

अवस्था में भेद या विभाग शून्य होता है। आवरण के कारण उसके विभाग होते हैं और तारतम्य होता है। ज्ञान के तारतम्य के आधार पर उसकी पराकाष्ट्रा को केवलज्ञान मानना एक पक्ष है किन्तु इससे अधिक संगत पक्ष यह है कि केवलज्ञान आत्मा का स्वभाव अधवा गुण है। जानावरण कर्म के कारण उसमें तारतम्य होता है। ज्ञानावरण के क्षय होने पर स्वभाव प्रगट हो जाता है।

किसी अन्य वर्शन में ज्ञान आत्मा का स्वभाव या गुण रूप में र्स्वाकृत नहीं है इसलिए उनमें सर्वज्ञता का वह सिद्धान्त मान्य नहीं है जो जैन दर्शन में है। पंडित सुखुलालजी ने सर्व शब्द को दर्शन के साथ जोड़ा है। उनके अनुसार जो दर्शन जितने तस्वों को भानता है, उन सबको जानने वाला सर्वज्ञ होता है। जैन दर्शन ने 'सर्व' शब्द को स्वाभिमत द्रव्य की सीमा में आबद्ध नहीं किय' है। उसे द्रव्य के अतिरिक्त क्षेत्र, काल और भाव के साथ संयोजित किया है। केवलजान का विषय है—

१. सर्व द्रव्य २. सर्व क्षेत्र ३. सर्व काल ४. सर्व भाव।

द्रव्य का सिन्द्रान्त प्रत्येक दर्शन का अपना अपना होता है किन्तु क्षेत्र, काल और भाव ये सर्व सामान्य हैं। सर्वज सब द्रव्यों को सर्वथा, सर्वत्र और सर्व काल में जानता देखता है।

न्याय. वैशेषिक आदि दर्शनों में ज्ञान आतमा के गुण के रूप में सम्मत नहीं है इसिलए उन्हें मनुष्य की सर्वज्ञता का सिद्धांत मान्य नहीं हो सकता। बौद्ध दर्शन में अन्वयी आत्मा मान्य नहीं है इसिलए बौद्ध भी सर्वज्ञवाद को स्वीकार नहीं करते। वेदान्त के अनुसार केवल ब्रह्म ही सर्वज्ञ हो सकता है, कोई मनुष्य नहीं। सांख्य दर्शन में केवलज्ञान अथवा कैवल्त्य की अवधारणा भ्या है।

जैनदर्शन सम्मत सर्वज्ञता के विरोध में मीमांसकों ने प्रबल तर्क उपस्थिति किए। उनके अनुसार प्रत्यक्ष, उपमान, अनुमान, आगम, अर्थापत्ति और अनुपलब्धि—किसी भी प्रमाण से सर्वज्ञत्व की सिद्धि नहीं हो सकती।

न्याय और वैशेषिक ईश्वरवादी दर्शन हैं; वे ईश्वर को सर्वज्ञ

 नंदी चू. पू. २८-एते द्व्यादिया सब्दे सब्बधा सब्दत्य सब्दकानं उद्ययुनो सागाराऽणाजारलकबूणेहि धाणदंसणेहि जाणित पारति य।

२. सांस्ट्रकारिका श्लेष्क ६४.६८

एवं तत्वाभ्यासावास्मि, न म नाहमित्यपश्चिषम्। आवर्षयम्बद् विशुद्धं, केवलभुग्ययं ज्ञानम्॥ प्राप्ते शरीरभेदं चरिताधंत्वाद, प्रधानविनिवृन्तं॥ ऐकान्तिकमात्यन्तिकम्भयं केवल्यमान्तेति।

३. न्यायमंजर्ग पु. ५०८-

तदेवं धिषणादीनां नवानामपि मूलतः। गूणानामान्मनो ध्वंसः सोपवर्गः प्रकीतितः॥

- ४. तत्त्व संग्रह पू. ८४६ '
- ५, शास्त्रवार्ता रमुच्चव ६<mark>२७-६४३</mark>।
- ६. आप्तर्मामांसा पृ. ५२ कारिका ५३
- न्यायविनिश्चय कारिका न. ३६१, ३६२, ४१०, ४१४, ४६५।
- ८. अष्ट्रसब्सी पृ. ५०।

मानते हैं। कालक्रम से उनमें योगि-प्रत्यक्ष की अवधारणा प्रविष्ट हुई है पर जैन दर्शन सम्भत सर्वज्ञत्व की अवधारणा उनमें नहीं है। जैन दर्शन में केवलज्ञान या सर्वज्ञत्व मोक्ष की अनिवार्य शर्त है। न्याय और वैशेषिक का मत है—मुक्त अवस्था में योगि-प्रत्यक्ष नहीं रहता। ईश्वर का ज्ञान नित्य है और योगि-प्रत्यक्ष अनित्य।

शांतरिक्षत ने कुमारिल के तर्कों का उत्तर दिया। किन्तु शांतरिक्षत के उत्तर सर्वज्ञत्व की सिद्धि में बहुत महत्वपूर्ण नहीं हो सकते। बीद्ध दर्शन सर्वज्ञत्व के विरोध में अग्रणी रहा है। उत्तरवर्ती बीद्धों ने सर्वज्ञत्व का जो स्वीकार किया है, वह अर्ध्वाकार और स्वीकार के मध्य झूलता दिखाई देता है। सर्वज्ञत्व की सिद्धि में सर्विक प्रयत्न जैन दार्शनिकों का है। इस प्रयत्न की पृष्ठभूमि में दो हेनु हैं—

- १. सर्वज्ञतः आत्मा का स्वभाव है।
- २. मोक्ष के लिए सर्वज्ञत्व अनिवार्य है।

बौद्ध दार्शनिक धर्मकीर्ति ने सर्वज्ञता का खण्डन किया, उसक उत्तर आचार्य हरिभद्र' ने दिया। कुमारिल के तकीं का उत्तर समंतभद्र' अकलंक,' विद्यानन्द, 'प्रभाचन्द' आदि ने विद्या है। यदि हम तर्कजाल को सीमित करना चाहें तो नंदी का यह सूत्र पर्याष्ट है—ज्ञान आत्मा का स्वभाव है। ज्ञानावरण के क्षीण होने पर सकल ज्ञेय को जानने की उसमें क्षमता है।'

#### केवलज्ञान की परिभाषा

नंदी के अनुसार जो ज्ञान सर्व द्रव्य, सर्व क्षेत्र, सर्व काल और सर्व भाव को जानता देखता है वह केवलज्ञान है।

आचारचूला से फिलित होता है—केवलजानी सब जीवों के सब भावों को जानता-देखता है। जेव रूप सब भावों की सूची इस प्रकार है-१, आगति २, गति ३, स्थिति ४, च्यवन ५, उपपात ६, भुकत ७, पीत ८, कृत ९, प्रतिसेवित १०, आविष्कर्म-प्रगट में होने वाला कर्म ११, रहस्य कर्म १२, लित १३, कथित १४, मनी-मानसिकः

षद्ख्यण्डागम में भी आचारचूला के समान क्षी सूत्र उपलब्ध है। भे देखें यंत्र—

- ९. प्रमेयकमलमार्तण्ड ए. २५५।
- १०. (क) गंदी सू. ७१।
  - (ख्रु) नदी सू, ३३/१ -

अहं सद्वद्व्यप्रिणाम-भाय-विष्णति-कारणमणेतं। सास्यमध्यद्विवादं, एवविहं केवलं नाणा।

११, मंडी सु, ३३।

- १२. आ. चृ. १५/३९-से भगवं असिंह निर्ण जाए केवर्त! सद्यण्णु सब्बभावदिस्सी, सदेवमणुया सुरस्स नीयस्स पञाए जाणह, तं जहा-आगतिं गतिं ठितिं चयणं उववायं भुतं पीयं कहं पहिसंवियं आवीकम्मं रहोकम्मं नवियं कहियं मणोमाणिययं सव्वनीए सव्वनीवाणं सव्वभावाहं जाणमाणे पाँसमाणे, एवं च णं विहरदा
- १३. ष. ख. १३/५,५,८२ पृ. ३४६—सर्वं भयवं उप्पण्णणणदिसी सर्वेवासुरमणुसरम्म लोगस्य भागिई निर्दे चयणीववादं बंधं मोक्खं इहिं हिटि भ्रणुभागं तककं कलं मृणोमाणसियं भुनं कदं पिट्सिविटं भाविकम्मं रहकम्मं सत्वलीए सन्वलीवे सन्वभावं सम्मं समं नाणदि वस्सिटि विहर्गिः।

| आयारचूला          | षदखण्डागम                |
|-------------------|--------------------------|
| १. आगित           | १. आराति                 |
| २. गति            | २. गति                   |
| ३. स्थिति         | ३. घ्यवन                 |
| ४. च्यवन          | ४, उपपात                 |
| ५. उपपात          | ५. बंध                   |
| ६. भुक्त          | ६. मोक्ष                 |
| 9. पीत            | ७. ऋद्धि                 |
| ८. कृत            | ८. स्थिति                |
| ्र. प्रतिसंधित    | ५. अनुभाग                |
| १०. आविष्कर्म     | १०. तर्क                 |
| ११. रहस्य कर्म    | ११. कल                   |
| १२. लिपत          | <u>१२, मनोभानसिक भाव</u> |
| १३. कथित          | १३. भुक्त                |
| १४. मनोमानसिक भाव | १४. कृत                  |
| १५. सर्व लोक      | १५. प्रतिसेवित           |
| १६. सर्व जीव      | १६. आदि कर्म             |
| १ ७. सर्व भाव     | १७. रहस्य कर्म           |
|                   | १८. सर्व लोक             |
| [                 | १९. सर्व जीव             |
|                   | २०. सर्व भाव             |

केवली मित और अमित दोनों को जानता है। अमित को जानता है यह नंदी आदि उत्तरवर्ती सूत्र-ग्रन्थों का वक्तव्य है। केवली मित को जानता है, इसकी व्याख्या आचारचूला के उकत संदर्भ से स्पष्ट होती है। अमित और मित की व्याख्या दो नयों के आधार पर की जा सकता है। निश्चय नय का सिख्वान्त यह है कि केवली समग्र को जानता है। व्यवहार नय के आधार पर कहा जा सकता है कि केवली मित को जानता है। व्यवहार नय के आधार पर कहा जा सकता है कि केवली मित को जानता है, जिस समय जितना प्रयोजनीय है, उतना जानता है। अभयदेवस्पृरि ने मित के उदाहरण के रूप में गर्भज मनुष्य, जीव द्रव्य आदि का उल्लेख किया है। किन्तु अमित को जानता है फिर मित को जानता है—इस वचन की सार्थकता प्रतीत नहीं होती। इसलिए मित की व्याख्या व्यवहार नय के आधार पर और अमित की व्याख्या निश्चय नय के आधार पर की जाए तो अधिक संगत प्रतीत होती होती है।

जो मूर्न और अमूर्न सब द्रव्यों को सर्वथा, सर्वत्र और

आचार्य कुन्दकुन्द ने निश्चय और व्यवहार नय के आधार पर केवलज्ञान की परिभाषा की है।

बृहतकलप भाष्य में केवलज्ञान के पांच लक्षण बतलाए हैं-

- 3. असहाय-इंद्रिय मन निरपेक्ष।
- २. एक-जान के सभी प्रकारों से विलक्षण।
- ३. अनिवारित व्यापार-अविरहित उपयोग बाला।
- अनंत-अनंत रेय का साक्षात्कर करने वाला।
- ५. अविकल्पित-विकल्प अथवा विभाग रहिन्।

तत्त्वार्थ भाष्य में केवलज्ञान का स्वरूप विस्तार से बतलाया गया है। वह स्पन्न भावों का ग्राहक, संपूर्ण लोक और अलोक को जानने वाला है। इससे अतिशायी कोई ज्ञान नहीं है। ऐसा कोई जैय नहीं है जो केवलज्ञान का विषय न हो।

उक्त व्याख्याओं के सन्दर्भ में सर्व इव्य, क्षेत्र, काल और भाव की व्याख्या इस प्रकार फलित होती है—सर्व द्रव्य का अर्थ है—मूर्च और अमूर्त सब द्रव्यों को जानने वाला। केवलज्ञान के अतिरिक्त कोई भी ज्ञान अमूर्त का साक्षात्कार अथवा प्रत्यक्ष नहीं कर सकता।

सर्व क्षेत्र का अर्थ है-संपूर्ण आकाश (लोकाकाश और अलोकाकाश) को साक्षात् जनने वाला।

सर्वकाल का अर्थ है—सीमातीत अर्तात और भविष्य को जानने वाला। शेष कोई ज्ञान असीम काल को नहीं जान सकता।

सर्व भाव का अर्थ है--गुरुलघु और अगुरुलघु सब पर्यायों को जानने वाला।

केवलज्ञान या सर्वज्ञता की इतनी विशाल अवधारणा किसी अन्य दर्शन में उपलब्ध नहीं है।

पण्डित सुखलालर्जा ने 'निरित्रशयं सर्वज्ञबीजम्' योगदर्शन के इस सूत्र को सर्वज्ञ-सिद्धि का प्रथम सृत्र माना है। जैन आचार्यों ने भी इस युक्ति का अनुसरण किया है किन्तु सर्वज्ञता की सिद्धि का मृल सूत्र अगम में विद्यमान है। वह प्राचीन है तथा येगदर्शन के सृत्र से सर्वथा भिन्न है। सर्वज्ञता की सिद्धि का हेतु है अनिन्द्रियता। इन्द्रिय ज्ञान स्पष्ट है। उसका प्रतिपक्ष है अनिन्द्रिय ज्ञान। जो सन् है, उसका प्रतिपक्ष अवश्य है। इन्द्रियज्ञान का प्रतिपक्ष है अनिन्द्रिय ज्ञान। सर्वज्ञता इन्द्रिय ज्ञार मन से सर्वथा निर्यक्ष है।

केवलज्ञानी जानता देखता है-जाणई पासई-इन दो पदी का

सर्वकाल में जानता-देखता है, वह केवलज्ञान है।

भ. वृ. ५ ६० मियं पिनि परिणामवद् गर्धजमनुष्यजीवद्रव्यादि। अमियं
 िमि अनंतमसंख्येय वा वनस्पति, पृथिवी, जीव द्रव्यादि।

२. मंदी चू., पृ. २८ ।

इष्टब्य नियमसार गाथा १२,१,१५९ पृ. १४६।

४. बृ. भा, पीठिका गाथा ३८--

देव्वादि कसिण विसयं, केवलमेगं तु केवलनाणं। अणिवारियवादारं, अणतमविकप्पियं नियतं॥

५. त. सू. भा. वा. १/३० —सर्वद्रव्येषु सर्वपयायेषु च केवलज्ञानस्य विषयनिवयो भवति। तद्धि सर्वभावग्राहकं संभिन्नलोकालोकविषयम्। तानः परं ज्ञानमस्टि। न च केवलज्ञानविषयात् किंचिदन्यज्ञेयमस्ति। केवलं परिपूर्णं स्मग्रमसाधारणं पिरपेक्षं विशुद्धं सर्वभावज्ञापकं लोकालोकविषयमनंत-पर्यायमित्यर्थः।

६. भ. ८/११०—अगिंदिया णं भेते! जीवा कि णाणी? जहां सिद्धा।

प्रयोग मिलता है। प्रस्तुन सूत्र में साकार और अनाकार उपयोग की चर्चा नहीं है। नंदी में भी उनकी चर्चा नहीं है। भगवती में केवलजान को साकार उपयोग और केवलदर्शन को अनाकार उपयोग बतलाया गया है।' केवलजान और केवलदर्शन के उपयोग के बारे में तीन मत मिलते हैं—

६. क्रमबाद २. युगपत्वाट ३. अमेटवाट

क्रमबाद आगमानुसारी है। उसके मुख्य प्रक्कता हैं जिनभद्रगणि। युगपत्वाद के प्रवक्ता हैं मल्लबादी। अभेदबाद के प्रवक्ता हैं सिद्धरोन विवाकर।

जिनभद्रगणि ने विशेषणवती में तीनों पक्षो की चर्चा की है किन्तु किसी प्रवक्ता का नामोललेख नहीं किया! जिनदास महत्तर ने नंदी चूर्णि (विक्रम की आठवीं शताब्दी; में विशेषणवती को उन्होंने किसी वाद के पुरस्कर्ता का उल्लेख नहीं किया!

हिरिभद्रस्रि (विक्रम की आठवीं शताब्दी) ने चूर्णिगत विशेषणवर्ता की गाथाओं को उन्द्रत किया है और पुरस्कर्ता आचार्यी का नामोल्लेख भी किया है। उनके अनुसार युग्पत्वाद के प्रवक्ता हैं—आचार्य सिन्हसेन आदि। क्रमवाद के प्रवक्ता हैं जिनमद्रगणि क्षमाश्रमण आदि। अभेदवाद के प्रवक्ता के रूप में बृद्धाचार्य का उल्लेख किया है।

मलयगिरी (विक्रम की बारहवीं शताब्दी) ने हरिभद्रसूरि का ही अनुसरण किया है।

सन्मति के टीकाकार अभयदेवस्पूरि (विक्रम की ग्यारहवीं शताब्दी) ने तीनों वाटों के प्रवक्ताओं के नामों का उल्लेख किया हैं--

क्रमवाद के प्रवक्ता-जिनभद्र, युगपत्वाद के प्रवक्ता-मल्लवादी, अभेद्धाद के प्रवक्ता-सिन्द्रसेनः

क्रमवाद के विषय में हरिभद्र और अभयदेव एक मत हैं। युगपत्वाद और अभेदवाद के बारे में दोनों के मत भिन्न हैं। सिब्ह्रसेन अभेदवाद के प्रवक्ता हैं, यह सन्मति तर्क से स्पष्ट है। उन्हें युगपत्वाद का प्रवक्ता नहीं माना जा सकता। इस स्थिति में युगपत्वाद के प्रवक्ता के रूप में मल्लवादी का नामोल्लेग्ब संगत हो सकता है। उपलब्ध द्वादशार नयचक्र में इस विषय का कोई उल्लेख नहीं है। अभयदेव ने किस अन्थ के आधार पर इसका उल्लेख किया, यह निश्चयपूर्वक नहीं कहा जा सकता।

उपाध्याय यशोकिनयर्जा ने तीनों बादों की लमीक्षा की है और नय दृष्टि से उनके समन्वय का प्रयत्न किया है।

१८९. मइअण्णाणस्स णं भंते! केवतिए विसए पण्णत्ते? गोयमा! से समासओ चउब्बिहे पण्णत्ते, तं जहा–दब्बओ, खेत्तओ,

कालओ, भावओ।

दव्वओ णं मइअण्णाणी मइ-अण्णाणपरिगयाइं दव्वाइं जाणइ-पासइ। खेत्तओ णं मइअण्णाणी मइ-अण्णाणपरिगयं खेत्तं जाणइ-पासइ। कालओ णं मइअण्णाणी मइअण्णाण-परिगयं कालं जाणइ-पासइ।

परिगयं कालं जाणइ-पासइ। भावओ णं मइअण्णाणी मइ-अण्णाणपरिगए भावे जाणइ-पासइ॥ मित-अज्ञानस्य भदन्त! कियान् विषयः प्रजमः?

गौतम! सः समासतः चतुर्विधः प्रज्ञप्तः. तद् यथा-द्रव्यतः, क्षेत्रतः, कालनः भावतः।

द्रव्यतः मति-अज्ञानी मति-अज्ञान-परिगतानि द्रव्याणि जानाति-पश्यति।

क्षेत्रतः मित-अज्ञानी मित-अज्ञानपरिगतं क्षेत्रं जानाति पश्यति। कालतः मित-अज्ञानी मित-अज्ञानपरिगतं कालं जानाति-पश्यति। भावतः मित-अज्ञानी मित-अज्ञानपरि-गतान भावान् जानाति-पश्यति। १८९, 'भंते! मति अज्ञान का विषय कितना प्रज्ञप्त है?

गौतम! मित अज्ञान का विषय संक्षेप में चार प्रकार का प्रज्ञप्त है, जैसे-द्रव्य की दृष्टि से, क्षेत्र की दृष्टि से, काल की दृष्टि से, भाव की दृष्टि से।

द्रव्य की दृष्टि से मित अज्ञानी मित-अज्ञान के विषयभूत द्रव्यों को जानना-देखता है।

क्षेत्र की दृष्टि से मित अज्ञानी मित अज्ञान के विषयभूत क्षेत्र को जानता-देखता है। काल की दृष्टि से मित अज्ञानी मित-अज्ञान के विषयभूत काल को जानता-देखता है। भाव की दृष्टि से मित अज्ञानी मित अज्ञान के विषय भूत भावों को जानता-देखता है।

<sup>3. (</sup>末) 年. 3長:3061

<sup>(</sup>ख, पण्ण, २०, १-३)

२. विशेषणवती गाधा १५३-१५४!

केयी भणित जुनवं जाणइ पासित य केवली नियम। अण्णे एमेतरियं इच्छेति स्तोवंबेमेणं॥ अण्णे ण चेव वीस्रं वंसणमिच्छित जिञ्चपरिंद्य्य। वं चियं केवजनाणं तं चियं से वंसणं बेंति॥

३, नदी चू. ५, २८-३०।

४. नंबी वृ. पृ. ४० केचन सिन्धसंनाचार्यादयः भणीते। किम? युगपद

एकस्मिन्नेव काले जानःति पश्चित च । कः? केवली, न त्वन्यः नियमाद् नियमेन। अन्ये जिनभद्रगणिश्वमाश्रमणप्रभृतयः एकांतरितं जानाित पश्चितं चेत्येविमच्छित्ति श्रुतोष्टेशेत यथाश्रुतागमानुसारेपोत्यर्थः अन्ये न बृन्द्राचार्याः 'न' नैव विष्वक् पृथक् तद्दर्शनिमच्छितं जिनवरेन्द्रस्य केवितनः उत्पर्थः। विं तिर्हि? यदेव केवलवाानं नदेव तस्य केवितिनां न दर्शनं बृवतं, श्रीपावरणस्य देशज्ञानाभावातं केवलदर्शनाभावादिति भावना।

५. नंदी वृ. एव १३४।

६, सन्मति, टीका पु. ६०८।

o. ज्ञान. प्. ३३-४३।

१९०. सुयअण्णाणस्स णं भंते! केवतिए विसए पण्णते? गोयमा! से समासओ चउब्विहे पण्णते, तं जहा-दब्बओ, खेत्तओ, कालओ, भावओ।

दव्दओ णं सूयअण्णाणी स्य-अण्णाणपरिगयाइं दव्वाइं आघ-वेइ, पण्णवेइ, परूवेइ। खेत्तओ णं सुयअण्णाणी स्य-अण्णाणपरिगयं खेत्तं आघवेइ, पण्णवेइ, परूबेइ। कालओ णं स्यअण्णाणी अण्णाणपरिगयं काल आधवेइ, पण्णवेइ, परूवेइ॥ भावओ ण् स्यअण्णाणी अण्णाणपरिगए भावे आघवेइ, पण्णावेइ, परूवेइ 🍴

१९१. विभंगनाणस्स णं भंते। केवतिए विसए पण्णते? गोयमा! से समासओ चउव्विहे पण्णते, तं जहा-दव्वओ, खेत्तओ, कालओ, भावओ।

दब्बओ णं विभंगनाणी विभंगनाण-परिगयाइं दब्बाइं जाणइ-पासइ। खेत्तओ णं विभंगनाणी विभंग-नाणपरिगयं खेत्तं जाणइ-पासइ। कालओ णं विभंगनाणी विभंग-नाणपरिगयं कालं जाणइ-पासइ। भावओ णं विभंगनाणी विभंग-नाणपरिगयं कालं जाणइ-पासइ। श्रुत-अज्ञानस्य भदन्त! कियान् विषयः प्रज्ञप्तः?

गौतम! सः समासतः चतुर्विधः प्रज्ञप्तः, तद्-यथा-द्रव्यतः, क्षेत्रतः, कालतः, भावतः।

द्रव्यतः श्रुत-अज्ञानी श्रुत-अज्ञानपरिगतानि द्रव्याणि आख्याति, प्रज्ञापयति, प्ररूपयति।

क्षेत्रतः श्रुत-अज्ञानी श्रुत-अज्ञानपरिगतं क्षेत्रम् आख्याति, प्रज्ञापयति, प्ररूपयति।

कालतः श्रुत-अज्ञानी श्रुत-अज्ञानपरिगतं कालम् आख्याति, प्रज्ञापयति, प्ररूपयति।

भावतः श्रुत-अज्ञानी श्रुत-अज्ञानपरिगतान् भावान् आख्याति. प्रज्ञापयति, प्ररूपयति।

विभंगज्ञानस्य भदन्त! कियान् विषयः प्रज्ञप्तः?

गौतम! सः समासतः चतुर्विधः प्रज्ञसः, तद् यथा–द्रव्यतः, क्षेत्रतः, कालतः, भावतः।

द्रव्यतः विभंगज्ञानी विभंगज्ञानपरिगतानि द्रव्याणि जानाति-पश्यति। क्षेत्रतः विभंगज्ञानी विभंगज्ञानपरिगतं क्षेत्रं जानाति-पश्यति। कालतः विभंगज्ञानी विभंगज्ञानपरिगतं कालं जानाति-पश्यति। भावतः विभंगज्ञानी विभंगज्ञानपरिगतान

भावतः ।वभगज्ञाना ।वभगज्ञानपारगताः भावान् जानाति-पश्यति। १९०. भंते! श्रुत अज्ञान का विषय कितना - प्रज्ञप्त हैं ?

गौतम! श्रुत अज्ञान का विषय संक्षेप में चार प्रकार का प्रज्ञप्त हैं, मैसे-द्रव्य की दृष्टि से, क्षेत्र की दृष्टि से, काल की दृष्टि से, भाव की दृष्टि से।

द्रव्य की दृष्टि श्रुत अज्ञानी श्रुत अज्ञान के विषयभूत द्रव्यों का आख्यान, प्रज्ञापन और प्ररूपण करता है।

क्षेत्र की दृष्टि से श्रुत अज्ञानी श्रुत अज्ञान के विषयभूत क्षेत्र का आख्यान, प्रज्ञापन और प्रस्थण करता है।

काल की दृष्टि से श्रुत अज्ञानी श्रुत अज्ञान के विषय भूतकाल का आख्यान, प्रज्ञापन और प्ररूपण करता है।

भाव की दृष्टि से श्रुत अज्ञानी श्रुत अज्ञान के विषयभृत काल का आख्यान, प्रज्ञापन और प्ररूपण करता है।

३९.१. भंते! विभंगज्ञान का विषय कितना प्रज्ञस है?

गौतम! विभंगज्ञान का विषय संक्षेप में चार प्रकार का प्रजास है, जैसे-द्रव्य की वृष्टि से, क्षेत्र की वृष्टि से, काल की वृष्टि से, भाव की वृष्टि से।

द्रव्य की दृष्टि से विभंगज्ञानी विभंगज्ञान के विषयभूत द्रव्य की जानता-देखता है। क्षेत्र की दृष्टि से विभंगज्ञानी विभंगज्ञान के विषयभूत क्षेत्र की जानता-देखता है। काल की दृष्टि से विभंगज्ञानी विभंगज्ञान के विषयभूत काल की जानता-देखता है। भाव की दृष्टि से विभंगज्ञानी विभंगज्ञान के विषयभृत भावों को जानता-देखता है।

#### भाष्य

#### १. सूत्र १८९-१९१

मिति, श्रुत और अबधि-इन तीन का विपर्यय अज्ञान कहलाता है।

- १. मित ज्ञान का विपर्यय-मित अज्ञान।
- २. श्रुतज्ञान का विपर्यय-श्रुत अज्ञान।
- ३. अवधिज्ञान का विपर्यय-विभंगज्ञान।

मिथ्यादर्शन से युक्त होने के कारण इनसे वस्तु के यथार्थ स्वरूप का ज्ञान नहीं होता इसलिए इनकी संज्ञा अज्ञान है।

अज्ञान त्रय के विषय का निरूपण नंदी में उपलब्ध नहीं है।

विशेषावश्यक भाष्य भी इस विषय में मीन है। प्रजापना में भी इसकी चर्चा नहीं है। मितज्ञान सम्यगृदर्शन युक्त होता है इसिलए व्यापक बनता है। मित अज्ञान मिथ्यादर्शन युक्त होता है इसिलए उसका विषय मितज्ञान की अपेक्षा सीमित है। मितज्ञान से द्रव्य के जितने पर्याय सम्यक् रूप से जाने जाते हैं, वे मित अज्ञान से नहीं जाने जा सकते इसिलए सूत्रकार ने 'आएसेप सब्बदव्वाइं' के स्थान पर 'मइअण्णाणपरिगयाइं दव्वाइं' का प्रयोग किया है। यह नियम श्रुत अज्ञान और विभंगज्ञान पर भी लागू होता है।

नाणीणं संठिड-पदं

१९२. नाणी णं भंते! नाणी ति कालओ केवच्चिरं होइ?

गोयमा! नाणी दुविहे पण्णत्ते, तं जहा-१. सादीए वा अपज्जवसिए २. सादीए वा सपज्जवसिए। तत्थ णं जे से सादीए सपज्जवसिए से जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं. उक्कोसेणं छाविहं सागरोवमाइं सातिरेगाइं॥

१९३. आभिणिबोहियनाणी णं भंते! आभिणिबोहियनाणी ति कालओ केवच्चिरं होइ? गोयमा! एवं चेव।।

१९४. एवं सुयनाणी वि॥

१९५. ओहिनाणी वि एवं चेव, नवरं–जह-ण्णेणं एक्कं समयं॥

१९६. मणपज्जवनाणी णं भंते! मणप-ज्जव-नाणी ति कालओ केवच्चिरं होइ? गोयमा! जहण्णेणं एक्कं समयं, उक्को-सेणं देसणं प्रव्वकोडिं॥

१९७. केवलनाणी णं भंते! केवल-नाणी ति कालओं केवच्चिरं होइ? गोयमा! सादीए अपज्जवसिए॥

**१९८.** अक्वांकी. मइअण्णाणी. सुयअण्णाणी णं भंते! पुच्छा। गोयमा! अण्णाणी, मइअण्णाणी, सुय-अण्णाणी य तिविहे पण्णत्ते, तं जहा-१, अणादीए वा अवज्जव-सिए २. अणादीए वा सपज्जव-सिए ३. सादीए वा सपञ्जव-सिए। तत्थ णं जे से सादीए सपज्जवसिए से जहण्णेणं अंतोमुहृत्तं, उक्कोर्सण अणंतं कालं-अणंता ओसप्पिणी-उस्सप्पिणीओ कालओ. खेत्तओ अवह पोग्गलपरियट्ट देसणं॥

ज्ञानिनां संस्थिति-पदम्

ज्ञानी भवन्त ! ज्ञानीति कालतः कियच्चिरं भवति ?

गौतम ! ज्ञानी द्विविधः प्रज्ञप्तः. तद् यथा-१. सादिकः वा अपर्यवसितः २. सादिकः वा सपर्यवसितः। तत्र यः एषः सादिकः सपर्य-वसितः स जघन्येन अन्तर्मृहूर्नम् उत्कर्षेण षट्षष्टिं सागरोपमाणि सानिरेकाणि।

आभिनिबोधिकज्ञानी भदन्त! आभिनि-बोधिकज्ञानीति कालतः कियच्चिरं भवति?

गौतम ! एवं चैव।

एवं श्रुतज्ञानी अपि।

अवधिज्ञानी अपि एवं चैव, नवरं-जघन्येन एकं समयम्।

मनःपर्यवज्ञानी भदन्त! मनःपर्यवज्ञानीति कालतः कियच्चिरं भवति ?

गौतम! जघन्येन एकं समयम्, उत्कर्षेण देशोनां पूर्वकोटिम्।

केवलज्ञानी भदन्त! केवलज्ञानीति कालतः कियच्चिरं भवति? गौतम! सादिकः अपर्यवसितः।

अज्ञानी, मति-अज्ञानी, श्रुत-अज्ञानी भदन्त! पुच्छा? गौतम! अज्ञानी, मति-अज्ञानी, श्रृत-अज्ञानी च त्रिविधः प्रज्ञप्तः, तद्यथा- १. अनादिकः वा अपर्यवसितः २. अनादिकः वा सपर्यवसितः ३. सादिकः सपर्यवसितः। तत्र यः एषः सादिकः सपर्यवसितः स जघन्येन अन्तर्मृहर्त्तम्, उत्कर्षेण अनन्तं कालम् अवसर्पिणी-उत्सर्पिणीः कालतः क्षेत्रनः अपार्धं पुद्रलपरिवर्त्तं देशोनम्।

ज्ञानी का संस्थिति-पट

१९२. 'भंते! ज्ञानी ज्ञानी के रूप में कितने काल तक रहता है १

गौतम! ज्ञानी वो प्रकार का प्रज्ञप्त है। जैसे-१. सादि अपर्यवसित २. सादि सपर्यवसित। जो सादि सपर्यवसित है, वह जघन्यतः अन्तर्महूर्न, उन्कृष्टतः कुछ अधिक छासठ सागरोपम तक ज्ञानी के रूप में रहता है।

१९३. भते! आभिनिबोधिकज्ञानी आभिनि-बोधिकज्ञानी के रूप में कितने काल तक रहता है। गौतम! सादि सपर्यवसित ज्ञानी की भांति वक्तव्य है।

१९४. इसी प्रकार शृतज्ञानी की वक्तव्यता।

१९५. इसी प्रकार अवधिज्ञानी की वक्त-व्यता, इतना विशेष है—उसकी जधन्य स्थिति एक समय की है।

१९६. भंते! मनःपर्यवज्ञानी मनःपर्यवज्ञानी के रूप में कितने काल तक रहता है?

गौतम! जघन्यतः एक समय, उत्कृष्टतः देशोन पूर्वकोटि।

१९.9. भंते! केवलज्ञानी केवलज्ञानी के रूप में कितने काल तक रहता है? गौतम! केवलज्ञानी साठि अपर्यवसित होता है।

१९८. भंते! अज्ञानी, मित अज्ञानी और श्रुन अज्ञानी की पृच्छा। गौतम! अज्ञानी, मित अज्ञानी और श्रुत अज्ञानी तीन प्रकार के प्रज्ञप्त हैं, जैसे—१. अनादि अपर्यवसित २. अनादि सपर्यवसित ३. सादि सपर्यवसित जो सादि सपर्यवसित है, वह जद्यन्यतः अंतर्मुहूर्त, उत्कृष्टतः अनेत काल—अनंत अवसर्पिणी उत्स्यपिणी, क्षेत्र की दृष्टि से देशीन अपार्छ पुद्रत्यपिवर्त १९९. विभंगनाणी णं भंते! पुच्छा। गोयमा! जहण्णेणं एककं समयं, उक्कोसेणं तेत्तीसं सागरीवमाइं देसूणाए पुट्यकोडीए अन्भहियाइं॥ विभंगज्ञानी भदन्त! पृच्छा। गौतम! जघन्येन एकं समयम्, उत्कर्षेण क्यस्त्रिंशत् सागरोपमाणि देशोनया पूर्व-कोट्या अभ्यधिकानि। १९९. भंते! विभंगजानी की पृच्छा। गौतम! जघन्यतः एक समय, उत्कृष्टतः देशोन पूर्वकोटि अधिक तेतीस सागरीपम।

#### भाष्य

#### १. सूत्र १९२-१९९

प्रस्तुत आलापक में ज्ञानी की कालावधि पर विचार किया गया है।

- १, केवलज्ञानी सादि-अपर्यवसित होता है इसलिए उसकी कोई कालाविध नहीं है।
- सादि-सपर्यवसित-मित और श्रुतज्ञान की जधन्य स्थिति अन्तर्मृहृत्तं मात्र होती है।

साहि सपर्यवसित मित. श्रुत और अवधि की उत्कृष्ट स्थिति कुछ अधिक छासठ सागर बतलाई गई है। उसकी अपेक्षा यह हैं-एक संयमी व्यक्ति विजय, बजयंत, जयंत और अपराजित संज्ञक-इन चार अनुत्तर विमानों में से किसी एक में उत्पन्न होता है वहां से च्युत हो, मनुष्य जन्म प्राप्त कर. मृत्यु के उपरान्त फिर वहीं (अनुत्तर विमान) उत्पन्न होता है। अनुत्तर विमानों की स्थिति तैतीस सागर है। अतः ३३ सागर×मनुष्य भव की स्थिति×३३ सागर=६६ सागर से कुछ अधिक हो जाती है।

अवधिज्ञान की जघन्य स्थिति एक समय की है। वृत्तिकार ने इसका स्पष्टीकरण इस प्रकार किया है—कोई विभंगज्ञानी सम्यक्त्वी बनता है, उसके प्रथम समय में ही विभंगज्ञान अवधिज्ञान में बदल जाता है और उसके अनंतर समय में वह अवधिज्ञान प्रतिपतित हो जाता है। इस अवस्था में अवधिज्ञान की जघन्य स्थिति एक समय की होती है।

जयाचार्य ने एक समय की स्थिति का दूसरा हेतु भी बतलाया है—अवधिज्ञान की उत्पत्ति के प्रथम समय में ही आयु पूर्ण होने पर उसकी जघन्य स्थिति एक समय की होती है।

मनःपर्यव ज्ञान अप्रमत्त क्षण में वर्तमान संयमी के उत्पन्न होता है। यदि उत्पत्ति के अनंतर ही वह विनष्ट हो जाता है तो उस स्थिति में उसकी जधन्य स्थिति एक समय की घटित होती है। चारित्र का उत्कृष्ट कालमान देशोन पूर्व कोटि है। चारित्र की प्रतिपति के अनंतर ही मनःपर्यव ज्ञान उत्पन्न होता है। और आजन्म उसका अनुवर्तन होता है, इस स्थिति में उसकी उत्कृष्ट स्थिति देशोन कोटि पूर्व हो जाती है। मित, श्रुत, अवधि और मनःपर्यव—ये चार ज्ञान क्षायोपशमिक हैं—ज्ञानकरण के विलय की तरतमता से उत्पन्न होते हैं इसलिए इसकी आदि भी है और पर्यवसान भी है। प्रथम तीन ज्ञान सम्यग दर्शन सापेक्ष हैं। मनःपर्यवज्ञान चारित्र सापेक्ष हैं। केवलज्ञान ज्ञानकरण के सर्वथा विलय होने पर उत्पन्न होता है। एक बार आवरण के सर्वथा नष्ट होने पर पुनः ज्ञान आवृत नहीं होता इसलिए वह अपर्यवस्तित हैं और वहीं आत्मा का स्वभाव है। जैन दर्शन के अनुसार मुक्त अवस्था में भी केवल-ज्ञान विद्यमान रहता है।

मित अज्ञानी और श्रृत अज्ञानी के तीन विकल्प हैं-

### १. अनादि अपर्यवसित-

इसका निदर्शन हैं अभव्य जीव, जिनमें मोक्ष जाने की अईता नहीं है।

### २. अनादि सपर्यवसित→

इसका निदर्शन है भव्य जीव, जिनमें मौक्ष जाने की अर्हता है।

### ३. सादि सपर्यवसित-

सम्यक्त्व का प्रतिपतन हुआ और अंतर्मुहूर्त के बाद फिर सम्यक्त्व प्राप्त हो गया, इस अपेक्षा से उसकी जघन्य स्थिति अंतर्मुहूर्त है।

सम्यक्त्व का प्रतिपतन होने पर जीव वनस्पति आदि में चला जाता है। वहां अनंत अवसर्पिणी और उत्सर्पिणी तक रहकर वहां से बाहर आ पुनः सम्यग् दर्शन को प्राप्त होता है। उसकी अपेक्षा उत्कृष्ट स्थिति का निरूपण किया गया है। अपार्थ पुत्रल परिवर्त क्षेत्र की अपेक्षा—देशोन अपार्थ पुद्रल परिवर्त चार प्रकार के होते हैं। प्रस्तुत प्रकरण में क्षेत्र पुद्रल परिवर्त का निर्देश है।

विभंग ज्ञान उत्पन्न हुआ और उत्पत्ति के अनंतर ही उसका प्रतिपतन हो गया, इस अवस्था में उसकी जघन्य स्थिति एक समय की होती है। मनुष्य जीवन में वेशोन पूर्वकोटि तक विभंग ज्ञान का अनुभव रहा और वह जीव गरकर सप्तम नरक में उत्पन्न हुआ, इस अपेक्षा से विभंगज्ञान की उत्कृष्ट स्थिति वेशोन पूर्व कोटि अधिक तैतीस सागर की बतलाई गई।

१. (क) भ. वृ. ८ १२२-१९५।

<sup>(</sup>ख) भ, जो, २/१३९-६- ३।

२. भ. वृ. ८ १९२-१९५ -यदा विभंगत्तानी सम्यक्त्वं प्रतिपद्यते तत्
 प्रथमसमय एव विभंगमबिधित्तानं भवित तदनन्तरमेव च तत् प्रतिपति तदा
 एकं समयमविधिर्मवतीत्यस्थते।

३. भ. जो. २ पृ. ३८१ वार्तिका-विभंग अज्ञानी तो अवधिज्ञानी किम हुवै? अर्ने तेहनी एक समय नी थिति किम? देवता, नारक, मनुष्य, तिर्यन पंचेंद्रिय मिथ्यादृष्टि तेहनें तीन अज्ञान हुवै। हिवै मिथ्यादृष्टि नो समदृष्टि थयो, निवार तोन अज्ञान नां ज्ञान थया, विभग नो अवधि ययों। तिवार एक समय पर्छज तेहनो आयु पूर्ण थयो अथवा अनेर प्रकार एक समय ने अवधि रही पाछो पडयो पिण सम्यक्त नहीं नई। कारण मित, श्रृत ज्ञान नीं जयन्य स्थिति अंतर्मुहुर्भ नी छै, सम्यक्त नीं पिण एनजीज पूर्छ। इण न्याय अवधिज्ञान नीं स्थिति जयन्य एक स्थय नीं।

४. भ. वृ. ८/१९६-संघतरयाप्रमत्तात्वायां वर्तमानस्य मनः-पर्यवज्ञानमुत्पन्तं तत् उत्पत्तिसमयसमनन्तरमेव विनष्टं चेत्येवमेकं समयम् तथा चरणकाल उत्कृष्टो देशोना पूर्वकोटी,नत्प्रतिपत्ति-समनन्तरमेव च यवा मनः-पर्यवज्ञानमृत्पन्नमाजनम् चानुवृत्तं तदा भवति मनःपर्यवस्योत्कर्षती देशोना पर्यकोटीति।

५. भ. बृ. ८/१९७-सम्यक्त्वप्रनिपनिनस्यान्तर्महर्त्तोपरि सम्यक्त्वप्रनिपनी।

इ. वर्ही, ८/१९८-सम्यकृत्वाद् भ्रष्टस्य वनस्पत्यादिष्वनेता
 उत्सर्विण्यवसर्विणी इति वाह्य पुनः प्राप्नसम्यगृदर्शनस्येति।

भ. जो, २. वार्तिक-द्रव्यादिक मेरी करिके च्यार प्रकार नेः पुढलपरावर्त ते मध्य क्षेत्र धकी पुढलपरावर्त जाणवी।

८, भ. व. ८/३९९।

९. वहीं, ८<sup>.</sup>१९९।

नाणीणं अंतर-पदं २००. आभिणिबोहियनाणिस्स णं भंते!अंतरं कालओ केवच्चिरं होइ?

गोयमा! जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं, उक्कोसेणं अणंतं कालं जाव अवह्रं पोग्गलपरियद्वं देस्णं॥

२०१. सुयनाणि - ओहिनाणि -मण-पज्जवनाणीणं एवं चेव।

२०२. केवलनाणिस्स पुच्छा। गोयमा! नत्थि अंतरं॥

२०३. मइअण्णाणिस्स सुयअण्णा-णिस्स य पुच्छा। गोयमा! जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं, उवक्कोसेणं छावट्ठिं सागरोवमाइं साइरेगाइं॥

२०४. विभंगनाणिस्स पुच्छा। गोयमा! जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं, उक्कोसेणं वणस्सइकालो॥ ज्ञानिनाम् अंतरपदम्

आभिनिबोधिज्ञानिनः भदन्त! अन्तरं कालतः कियच्चिरं भवति?

गौतम! जघन्येन अन्तर्मुहूर्तम्, उत्कर्षेण अनन्तं कालं यावत्अपार्थं पुद्रलपरिवर्तं देशोनम्।

श्रुतज्ञानि - अवधिज्ञानि - मनःपर्यव-ज्ञानिनामेवं चैव।

केवलज्ञानिनः पृच्छा। गौतम! नास्ति अन्तरम्।

मित-अज्ञानिनः श्रुत-अज्ञानिनश्च पृच्छा।

गौतम! जघन्येन अन्तर्मुहूर्त्तम्, उत्कर्षेण षट्षष्टिः सागरोपमाणि सातिरेकाणि।

विभंगज्ञानिमः पृच्छा। गौतमः जघन्येन अन्तर्मुहूर्त्तम्, उत्कर्षेण वनस्पतिकालः। ज्ञानी का अन्तर पद

२००. 'भंते! आभिनिबोधिकज्ञानी कितने अंतराल के बाद पुनः आभिनिबोधिक-ज्ञानी बनता है! गौतम! जघन्यतः अन्तर्मुहूर्त, उत्कृष्टतः अनंतकाल यावत् क्षेत्र की दृष्टि से देशोन अपार्द्ध प्रइलयरिवर्त।

२०१. श्रुतज्ञानी, अवधिज्ञानी और मनः-पर्यवज्ञानी आभिनिबोधिकज्ञानी की भांति वक्तव्य हैं।

२०२. भंते! केवलज्ञानी की पृच्छा। गौतम! अंतराल नहीं होता।

२०३. मित अज्ञानी और श्रुत अज्ञानी की पृच्छा।

गौतम! जघन्यतः अन्तर्मृहूर्त्त, उत्कृष्टतः कुछ अधिक छामठ सागरोपम।

२०४. विभंगज्ञानी की पृथ्छा। , उत्कर्षेण - गौतम! जघन्यतः अन्तर्महर्त्त उत्कृष्टतः

वनस्पतिकाय।

भाष्य

१.सूत्र-२००-२०४

वा सदृश अवस्थाओं के बीच का काल अन्तर काल होता है। आभिनिबोधिक ज्ञान और श्रुतज्ञान-

सम्यक्त्व का प्रतिपतन होने पर आभिनिबोधिक ज्ञान और श्रुतज्ञान मित अज्ञान और श्रुत अज्ञान में बदल जाता है। अन्तर्मुहूर्त्त के पश्चात सम्यक्त्व की पुनः प्राप्ति होने पर वे पुनः ज्ञान बन जाते हैं। इस प्रकार उनका जघन्य अन्तरकाल अन्तर्मुहूर्न प्रमाण होता है। सम्यक्तव का प्रतिपतन होने पर जो जीव वनस्पति आदि में चला जाता है वहां अनंत अवसर्पिणी और उत्परिणी तक रहकर वहां से बाहर आ पुनः सम्यग्दर्शन को प्राप्त होता है। उसकी अपेक्षा उत्कृष्ट अन्तरकाल का निरूपण किया गया है।

## पांच ज्ञान और तीन अज्ञान के अंतर काल की तालिका-

|                                          | जघन्य अन्तरकाल          | उत्कृष्ट अन्तरकाल<br>अनंत काल तक अथवा कुछ<br>कम अपार्ध पुद्रल परिवर्त |  |  |
|------------------------------------------|-------------------------|-----------------------------------------------------------------------|--|--|
| आभिनिबोधिक ज्ञान                         | अन्तर् <u>मु</u> ंहूर्त |                                                                       |  |  |
| श्रुत ज्ञान, अवधिज्ञान,<br>मनःपर्यवज्ञान | अन्तर्मुहूर्त           | अनंत काल तक अथवा कुछ<br>रूम अपार्थ पुद्रल परिवर्त                     |  |  |
| केबलज्ञान                                | अंतरकाल नहीं            | अंतरकाल नहीं                                                          |  |  |
| मित अज्ञान<br>श्रुत अज्ञान               | अंतर्मुहूर्न            | कुछ अधिक छासट<br>सागरोपम                                              |  |  |
| विभंग ज्ञान                              | अंतर्मुहूर्न            | वनस्पति काल<br>(अनंत काल)                                             |  |  |

### ऋजुमित विपुलमित मनःपर्यवज्ञान में अंतर

|                                  | द्रव्य क्षेत्र                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | काल                                                                                                                                  | भाव                                                                                       |  |  |
|----------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| ऋजुमित<br>मनः पर्थव-<br>ज्ञानी   | मनोवर्गणा के<br>अनंत अनंत<br>प्रदेशी स्कंधों<br>को जानता-<br>देखना है                          | नीचे की ओर इस रत्नप्रभा पृथ्वी के ऊर्ध्ववनी क्षुल्तक प्रतर से अध्यक्त क्षुल्तक प्रतर एक अध्यक्त क्षुल्तक प्रतर तक की और उथितिष्ट्यक के ऊपरी तल तक, तिरछे भाग में भनुष्य क्षेत्र के भीतर अद्धाई द्वीप समृद्र तक, पंद्रह कर्म भूमि, तील अकर्म भूमि और छप्पत अंतर्द्वीपों में, वर्तगान पर्यात समन्यक पंचेन्द्रिय जीवों के मनागत भावों को जानता-वेरप्रता है | जधन्यतः पत्यंत्रपम के<br>अस्पेख्यातवें भाग की,<br>उन्कृष्टतः पत्योपम के<br>अस्पंख्यातवें भाग अतीत<br>और भविष्य को<br>जानता-देखतः है। | अनंत भावों को ही जानता-<br>देखता है। सब भावों के<br>अनंतवें भाग को ही जानता-<br>देखता है। |  |  |
| विधुल मित<br>मनःपर्यव-<br>ज्ञानी | उन स्कंधी की<br>अधिकतर विपुत्न-<br>तर, विशुद्धतर,<br>उञ्च्यत्त्रतर, रूप में<br>जानता-देखना है। | उस क्षेत्र से अढ़ाई अंगृल अधिकतर,<br>बिपृत्नतर, विशुद्धतर, उज्जवलतर<br>क्षेत्र को जानता-देखता है।                                                                                                                                                                                                                                                       | उभ काल खंड को<br>अधिकतर, विपुलतर,<br>विशुद्धतर, उज्ज्वलतर<br>जनता-देख्टता है।                                                        | विपुलतर, विशुद्धतर, उज्ज्वलतर                                                             |  |  |

## पांच ज्ञान और तीन अज्ञान की जघन्य उत्कृष्ट स्थिति

|                   |                                 | जधन्य स्थिति            | उन्कृष्ट स्थिति           |
|-------------------|---------------------------------|-------------------------|---------------------------|
| आभिनिबाधिकः       | साठि अपर्यवसित                  | अन्तर्मुहर्न            | कुछ अधिक छासट             |
| ज्ञान, श्रुतज्ञान |                                 | ·                       | सगरोपम                    |
| अवधिज्ञान         | मादि सपर्यवस्मित                | एक समय                  | कुछ अधिक छासठ<br>संघारीयम |
| मनःपर्यवज्ञान     | साठि सपर्यवसित                  | एक समय                  | देशोन पूर्वकीटि           |
| कवलङ्गन           | साटि अपर्यवसित                  | ····                    |                           |
| माते अज्ञान       | अनादि अपर्यवसित                 | सादि सपर्यविभत          | सादि सपर्यवसित की         |
| श्रृत अज्ञान      | अभव्य की अपेक्षा।               | की अपेक्षा              | अपेक्षा अनंत काल          |
|                   | अनादि नर्ण्यवस्मित              | अंतमुंह <del>्त</del> ं | अनंत उत्सर्पिर्गः         |
|                   | भव्य की अपेक्षा।                |                         | अवसर्पिणी                 |
|                   | सादि संपर्धवसित                 |                         |                           |
|                   | प्रतिपाति सम्यक्त्व की अपेक्षा। |                         |                           |
| विभंग ज्ञान       | साहि सपर्यवसित                  | एक समय                  | देशोन पूर्व कोटि अधिव     |
|                   | 1                               |                         | तैर्तास सागरोपम           |

नाणीणं अप्पाबहुयत्त-पवं २०५. एतेसि णं भंते! जीवाणं आभिणिबोहियनाणीणं, सुयना-णीणं, ओहिनाणीणं मणपज्जव-नाणीणं केवलनाणीण य कयरे कयरेहिंतो अप्पा वा? बहुया वा? तुल्ला वा? विसेसाहिया वा?

पज्जवनाणी, ओहिनाणी असंखेज्ज-

ज्ञानिनाम् अल्पबहुकत्व-पदम् एतेषां भदन्तः जीवानाम् आभिनिबोधिक-ज्ञानिनां, श्रुतज्ञानिनाम्, अवधिज्ञानिनां, मनःपर्यवज्ञानिनां केवल्यज्ञानिनां च कतरे कतरेभ्यः अल्पाः वा ? बहुकाः वा ? तुल्याः वा ? विशेषाधिकाः वा ?

रौतम! सर्वस्तोकाः जीवाः मनःपर्यव-ज्ञानिनः, अवधिज्ञानिनः असंख्येयगुणः.

## ज्ञानी का अल्प बहुत्व-पद

२०५. 'भंते! इन आभिनिबोधिकज्ञानी, श्रुतज्ञानी, अवधिज्ञानी, मनःपर्यवज्ञानी, केवलज्ञानी जीवीं में कीन किससे अल्प, बहु, तुल्य अथया विशेषाधिक हैं?

गीतमः! मनःपर्यवज्ञानी जीव सबसे अलप. अवधिज्ञानी उनसे असंख्येय गुण अधिक. गुणा, आभिणिबोहिय-नाणी सुयनाणी दो वि तुल्ला विसेसाहिया, केवलनाणी अणंत-गुणा॥ आभिनिबोधिकज्ञानिनः, श्रुतज्ञानिनः द्वाविप तुल्याः विशेषाधिकाः, केवल-ज्ञानिनः अनन्तगुणः।

50

आभिनिकोधिकजानी और श्रुनजानी दोनों परस्पर तुन्य किंतु अवधिजानी से विशेषाधिक, केवलजानी उनसे अनन्तगृण हैं।

२०६. एतेसि णं भंते! जीवाणं मङ्अण्णाणीणं, सुयअण्णाणीणं, विभंगनाणीण
य कयरे कयरेहिंतो अप्पा वा? बहुया
वा? तुल्ला वा? विसेसाहिया वा?
गोयमा! सञ्वत्थोवा जीवा विभंगनाणी, मङ्अण्णाणी सुयअण्णाणी दो वि
तुल्ला अणंतगुणा।

पतेषां भदन्त! जीवानां मित-अज्ञानिनां, श्रुत-अज्ञानिनां, विभंगज्ञानिनां च कतरे कतरेभ्यः अल्पाः वा? बहुकाः वा? तुल्याः वा? विशेषाधिकाः वा? गौतम! सर्वस्तोकाः जीवाः विभंगज्ञानिनः, मिति-अज्ञानिनः श्रुत-अज्ञानिनः द्वाविष तुल्याः अनन्तगुणाः।

२०६. भंते! इन मित अज्ञानी, श्रुत अज्ञानी विभंगज्ञानी जीवों में कौन किसस्मे अल्प. बहु, तुल्य अथवा विशेषाधिक हैं?

एतेषां भदन्त! जीवानाम् आभिनि-बोधिकज्ञानिनां श्रुतज्ञानिनां अवधिज्ञानिनां गौतम! विभंगज्ञानी जीव सबसे अल्प हैं। मित अज्ञानी और श्रुत अज्ञानी दोनों परस्पर तुल्य किंतु विभंगज्ञानी से अनन्त गुण हैं।

2019. एतेसि णं भंते! जीवाणं आभिणिबोहियनाणीणं स्यनाणीणं ओहिनाणीणं मणपज्जवनाणीणं केवलनाणीणं मतिअण्णाणीणं स्य-अण्णाणीणं विभंगनाणीण य कयरेहिंतो अप्पा वा? बहुया वा? तुल्ला वा ? विसेसाहिया वा ? गोयमा! सव्वत्थोवा जीवा मण-पज्जवनाणी, ओहिनाणी असंखे-ज्जगुणा, आभिणिबोहियनाणी स्यनाणी य दो वि तुल्ला विसे-साहिया,

विभंगनाणी असंखेज्ज-गुणा, केवल-

अणंतगुणा,

प्तषा भदन्त! जीवानाम् आभिन-बोधिकज्ञानिनां श्रुतज्ञानिनां अविधज्ञानिनां मनःपर्यवज्ञानिनां केवलज्ञानिनां मित-अज्ञानिमां श्रुतअज्ञानिनां विभंगज्ञानिनां च कतरं कतेरभ्यः, अल्पाः वा? बहुकाः वा? तुल्याः वा? विशेषाधिकाः वा? २०७. भेते! इन आभिनिबोधिकज्ञानी. श्रुतज्ञानी, अवधिआनी, मनःपर्यवश्चनी, केवलज्ञानी, मित अज्ञानी, श्रृत अज्ञानी, विभेगज्ञानी जीवी में कीन किस्संस अल्प, बहु, तुल्य अथवा विशेषाधिक हैं?

गौतम! सर्वस्तोकाः जीवाः मनःपर्यव-ज्ञानिनः, अवधिज्ञानिनः असंख्येयगुणाः, आभिनिन्नोधिकज्ञानिनः, श्रुतज्ञानिनश्च द्वाविप तुल्याः विशेषाधिकाः, विभंग-ज्ञानिनः असंख्येयगुणाः, केवलज्ञानिनः अनन्तगुणाः, मति-अज्ञानिनः श्रुत-अज्ञानिमश्च द्वाविप तुल्याः अमन्तगुणाः। गौतम! मनःपर्यवजानी जीव सबस्ये अल्प, अवधिज्ञानी उनसे असंख्येय गुण अधिक. आभिनिबोधिकज्ञानी और श्रुनज्ञानी होनी परस्पर तुल्य किंतु अवधिआनी से विशेषाधिक, विभंगज्ञानी उनसे असंख्येय गुण अधिक, केवलज्ञानी अनन्त गुण, मित अज्ञानी और श्रुत अज्ञानी होनों परस्पर तुल्य किंतु उनसे अनन्त गुण हैं।

#### भाष्य

#### १. सूत्र २०५-२०७

सुयअण्णाणी

अणंतगुणा ॥

नाणी

मनःपर्यवज्ञान केवल ऋद्धि प्राप्त संयति के होता है इसलिए मनःपर्यवज्ञानी अल्पसंख्यक हैं।

मइअण्णाणी

य दो वि तुल्ला

अवधिज्ञान चारों गित के जीवों में होता है इसलिए अवधि-ज्ञानी की संख्या मनःपर्यवज्ञानी से असंख्येयगुण अधिक है।

आभिनिबोधिकज्ञान और श्रुतज्ञान—दोनों की सह व्याप्ति है इसलिए आभिनिबोधिकज्ञानी और श्रुतज्ञानी परस्पर तुल्य तथा अविधिज्ञानी की अपेक्षा विशेषाधिक होते हैं। मित और श्रुतज्ञान सम्यक्दर्शनी पंचेन्द्रिय जीवों में होता है। इसके अतिरिक्त सास्वादन सम्यक्दर्शन विकलेन्द्रिय (द्वीन्द्रिय, क्रीन्द्रिय और चतुरिन्द्रिय) जीवों में भी होता है।

केवलज्ञानी इनसे अनंत गुणाधिक हैं। इसका हेतु यह है—सिद्ध सर्व ज्ञानी जीवों से अनंतगुण अधिक होते हैं।

केवल पंचेन्द्रिय जीव ही विभंगज्ञानी होते हैं, इसलिए अल्पसंख्यक हैं। मति अज्ञानी और श्रुत अज्ञानी परस्पर तुल्य तथा विभंगज्ञानी से अनंत गुण अधिक हैं।

१. भ. वृ. ८/२०५-२०७-यस्माद् ऋष्टिप्राप्तादि संयतस्यैव तदभवति।

२. वर्ह्म. ८/२०५-२९७–अवधिज्ञानिनस्तु चतसृष्ट्रमधे मतिषु संतीति - तेथ्योऽसंख्येयगुणाः।

वही, ८/२०५-२०७--आर्थिनिबोधिकज्ञानिनः श्रुनङ्गानिनश्चान्योन्यं नुन्याः अवधिज्ञानिभ्यस्तु विशेषाधिका यनस्तेऽवधिज्ञानिनोऽपि मनः-पर्यायज्ञानिनोऽपि अवधिमनःपर्यायज्ञानिनोऽपि अवध्यादिरहिता अपि

पंचेन्द्रिया भवन्ति सास्वादनसम्यग्दर्शनसद्भावे विकलेन्द्रियाऽपि च श्रुनजानिनो लभ्यन्त इति।

४. भ. वृ. ८/२०५-२०७ सिन्द्रानां सर्वज्ञानिभ्योननगुणत्वात्।

५. वही, ८/२०५-२०७ विभंगज्ञानिनः स्त्रोकाः यस्मान् एचिन्द्रिया एव ते भवन्ति, तेभ्योऽनन्तरगुणाः मत्यज्ञानिनः खुताज्ञानिनः यतो मध्यज्ञानिनः खुनाः ज्ञानिनश्चैकेन्द्रिया अपीति। तेन तेश्यरनेऽनन्तरगुणाः पञ्चपरतश्च तृष्याः।

नाणपज्जव-पर्व

२०८. केवतिया णं भंते! आभिणि-बोहियनाणपञ्जवा पण्णत्ता? गोयमा! अणंता आभिणिबोहिय-नाणपञ्जवा पण्णत्ता॥

२०९. केवतिया णं भंते! सुयनाण-पज्जवा पण्णता? एवं चेव॥

२१०. एवं जाव केवलनाणस्स। एवं मइअण्णाणस्स स्यअण्णाणस्स॥

२११. केवतिया णं भंते! विभंगनाण-पज्जवा पण्णता? गोयमा! अणंता विभंगनाणपज्जवा पण्णता॥

नाणपज्जवाणं अप्पाबहुयत्त-पदं
२१२. एतेसि णं भंते! आभिणिबोहियनाणपज्जवाणं, सुयनाण-पज्जवाणं, ओहि-नाणपज्जवाणं, केवलनएणपज्जवाणं य कयरे कयरेहिंतो अप्पा
वा? बहुया वा? तुल्ला वा?
विसेसाहिया वा?
गोयमा! सव्वत्थोवा मणपज्जवनाणपज्जवा, ओहिनाणपज्जवा अणंतगुणा,
सुयनाणपज्जवा अणंतगुणा, आभिणिबोहियनाण-पज्जवा अणंतगुणा,।

२१३. एएसि णं भते! मइअण्णाणपज्ज-वाणं, सुयअण्णाणपज्जवाणं, विभंज-नाणपज्जवाणं य कयरे कयरेहिंतो अप्पा वा? बहुया वा? तुल्ला वा? विसेसाहिया वा? गोयमा! सञ्चत्थोवा विभंजनाण-पज्जवा, सुयअण्णाणपज्जवा अणंत-गुणा, मइ-अण्णाणपज्जवा अणंतगुणा।।

२१४. एएसि णं भंते! आभिणि-बोहियनाणपञ्जवाणं जाव केवल-नाण- ज्ञानपर्यव-पदम्

कियन्तः भदन्तः! आभिनिबोधिक-ज्ञानपर्यवाः प्रज्ञप्ताः?

98

गौतम । अनन्ताः आभिनिबोधिकज्ञान-पर्यवाः प्रज्ञप्ताः।

कियन्तः भदन्त! श्रुतज्ञानपर्यवाः प्रज्ञप्ताः? एवं चैव।

एवं यावत् केवलज्ञानस्य। एवं मति-अज्ञानस्य,श्रृत-अज्ञानस्य।

कियन्तः भदन्त! विभंगज्ञानपर्यवाः प्रज्ञसाः? गौतम! अनन्ताः विभंगज्ञानपर्यवाः प्रज्ञसाः।

ज्ञानपर्यवाणाम् अल्पबहुकत्व-पदम् एतेषां भदन्तः आभिनिबोधिकज्ञान-पर्यवाणां, श्रुतज्ञानपर्यवाणां, अवधिज्ञान-

पर्यवाणां, मनःपर्यवज्ञानपर्यवाणां, केवल-ज्ञानपर्यवाणां च कतरे कतरेभ्यः अल्पाः वा? बहुकाः वा? तुल्याः वा? विशेषाधिकाः वा? गौतम! सर्वस्तोकाः मनःपर्यवज्ञानपर्यवाः, अविधज्ञानपर्यवाः अनन्तगुणाः, श्रतज्ञान-

अवाधकानपयवाः अनन्तगुणाः, श्रुतज्ञान-पर्यवाः अनन्तगुणाः, आभिनिबोधिक-ज्ञानपर्यवाः अनन्तगुणाः, केवलज्ञानपर्यवाः अनन्तगुणाः।

एतेषां भदन्त! मित-अज्ञानपर्यवाणां, श्रुत-अज्ञानपर्यवाणां, विभंगज्ञानपर्यवाणां च कतरे कतरेभ्यः, अल्पाः वा? बहुकाः वा? तुल्याः वा? विशेषाधिकाः वा?

गौतम! सर्वस्तोकाः विभंगज्ञानपर्यवाः, श्रुत-अज्ञानपर्यवाः अनन्तगुणाः, मति-अज्ञान-पर्यवाः अनन्तगुणाः।

एतेषां भदन्त ! आभिनिबोधिकज्ञानपर्यवाणां यावत् केवलज्ञानपर्यवाणाम् मति- ज्ञानपर्यव-पद

२०८. <sup>3</sup>भंते! आभिनिबोधिकज्ञान के पर्यव कितने प्रज्ञप्त हैं?

गौतम! आभिनिबोधिकज्ञान के पर्यव अनन्त हैं।

२०९. भंते ! श्रुतज्ञान के पर्यव कितने प्रजप्त ैंहै?

शौतम! श्रुतज्ञान के पर्यव अनन्त प्रज्ञप्त हैं।

२१०. इसी प्रकार अवधिज्ञान, मनःपर्यव-ज्ञान, केवलज्ञान तथा मित अज्ञान और श्रुत अज्ञान के पर्यव भी अनन्त प्रज्ञप्त हैं।

२११. भंते! विभंगज्ञन के प्रयंव कितने प्रजप्त हैं?

गौतम ! विभंगज्ञान के पर्यव अनन्त प्रज्ञप्त हैं।

ज्ञान पर्यवों का अल्प बहुत्व-पद

२१२. भंते! इन आभिनिबोधिकज्ञान, श्रुत-ज्ञान, अविधज्ञान, मनःपर्यवज्ञान और केवलज्ञान के पर्यवों में कौन किससे अलप, बहु, तुल्य अथवा विशेषाधिक है?

गौतम! मनःपर्यवज्ञान के पर्यव सबसे अलप हैं। अवधिज्ञान के पर्यव उससे अनंतगुण हैं। श्रुतज्ञान के पर्यव उससे अनंतगुण, आभिनिबोधिकज्ञान के पर्यव उससे अनंत- गुण, केवलज्ञान के पर्यव उनसे अनन्तगुण हैं।

२१३. भंते! इन मित अज्ञान, श्रुतअज्ञान और विभंगज्ञान के पर्यवों में कौन किससे अलप, बहु, तुल्य अथवा विशेषाधिक हैं?

गौतम! विभंगज्ञान के पर्यव सबसे अल्प हैं। श्रुत अज्ञान के पर्यव उनसे अनंतगुण, मति अज्ञान के पर्यव उनसे अनंतगुण हैं।

२१४. भंते! इन मतिज्ञान पर्यवों यावत् केवलज्ञान के पर्यवों तथा मति अज्ञान, पज्जवाणं, मइअण्णाणपज्जवाणं, सुयअण्णाणपज्जवाणं, विभंगनाण-पज्जवाण य कयरे कयरेहिंतो अप्पा वा? बहुया वा? तुल्ला वा? विसेसाहिया वा?

गोयमा! सन्बत्थोवा मणपज्जवनाण-पज्जवा, विभंगनाणपज्जवा अणंतगुणा, ओहिनाणपज्जवा अणंतगुणा, सुय-अण्णाणपज्जवा अणंतगुणा, सुयनाण-पज्जवा विसेसाहिया, मइअण्णाण-पज्जवा अणंतगुणा, आभिणिबोहिय-नाण-पज्जवा विसेसाहिया, केवल-नाणपज्जवा अणंतगुणा।। अज्ञानपर्यवाणां, श्रुत-अज्ञानपर्यवाणां, विभंगज्ञानपर्यवाणां च कतरे कतरेभ्यः अल्पाः वा? बहुकाः वा? तुल्याः? विशेषाधिकाः वा?

गौतम! सर्वस्तोकाः मनःपर्यवज्ञानपर्यवाः, विभंगज्ञानपर्यवाः अनन्तगुणाः, अवधिज्ञानपर्यवाः अनन्तगुणाः, श्रुत-अज्ञानपर्यवाः अनन्तगुणाः, श्रुतज्ञानपर्यवाःविशेषाधिकाः, मति-अज्ञानपर्यवाः अनन्तगुणाः, आभिनेबोधिकज्ञानपर्यवाः
विशेषाधिकाः, केवलज्ञानपर्यवाः अनन्तगुणाः।

श्रुत अज्ञान और विभंगज्ञान के पर्यवों में कौन किससे अल्प बहु, तुल्य अथवा विशेषाधिक हैं?

गौतम! मनःपर्यवज्ञान के पर्यव सबसे अलप हैं। विभंगज्ञान के पर्यव उनसे अनंत-गुण, अवधिज्ञान के पर्यव उनसे अनन्त-गुण, श्रुत अज्ञान के पर्यव उनसे अनंतगुण, श्रुतज्ञान के पर्यव उनसे विशेषाधिक, मित अज्ञान के पर्यव उनसे अनंतगुण, मितज्ञान के पर्यव उनसे विशेषाधिक, केवलज्ञान के पर्यव उनसे अनन्तगुण हैं।

### भाष्य

### ४३. सूत्र २०८-२१४

प्रस्तुत आलापक में ज्ञान के पर्यवें-विशेष धर्मों का प्रतिपादन किया गया है।

आभिनिबोधिक ज्ञान—यह सामान्य निर्देश है। उसका विकास सब आभिनिबोधिकज्ञानी जीवों में समान नहीं होता। अभयदेवसूरि ने क्षयोपशम की तरतमता के आधार पर पर्यवों को षट्स्थान पतित बतलाया है—

- १. कोई आभिनिबोधिकज्ञानी अनन्त भःग वृद्धि से विशुद्ध।
- २. कोई आभिनिबोधिकज्ञानी असंख्य भाग वृद्धि से विशृद्ध।
- ३. कोई आभिनिबोधिकज्ञानी संख्येय भाग वृद्धि से विशुद्ध।
- ४. कोई आभिनिबोधिकज्ञानी संख्येय गुण वृद्धि से विशुद्ध।
- ५. कोई आभिनिबोधिकज्ञानी असंख्येय गुण वृद्धि से विशुद्ध।

६. कोई आभिनिबोधिकज्ञानी अनंत गुण वृद्धि से विशृद्ध।

अनंत पर्यव का दूसरा विकल्प-शाभिनिबोधिकज्ञान का जेय अनंत है और वह प्रत्येक ज्ञेय के प्रति भिन्न होता है इमलिए उसके पर्यव अनंत हैं।

अनंत पर्यव का तीसरा विकल्प-मितज्ञान को अविभाग परिच्छेदों के द्वारा छिन्न करने पर उसके अनंत खण्ड हो जाते हैं। कलतः उसके अनंत पर्यव हैं।

यह प्रतिपादन स्वपर्याय की अपेक्षा से है। वृत्तिकार ने पर पर्याय की अपेक्षा से भी अनंत पर्यवों का प्रतिपादन किया है।

उसका आधार विशेषावश्यक भाष्य है। जार्ना-अज्ञानी और ज्ञान-अज्ञान के पर्यवों का अल्प बहुत्व इस प्रकार है। देखें यंत्र—

| ज्ञानी अज्ञानी का अलप बहुत्व |                                |                        | ज्ञान-अज्ञान के पर्यवी |  |
|------------------------------|--------------------------------|------------------------|------------------------|--|
|                              |                                |                        | का अल्प-बहुत्व         |  |
| मनःपर्यवज्ञानी               | सबसे अल्प                      | मनःपर्यवज्ञान के पर्यव | सबसे अल्प              |  |
| अवधिज्ञानी                   | मनःपर्यवज्ञानी से              | विभंगज्ञान के पर्यव    | उनसे अनंत गुण          |  |
|                              | असंख्येय गुण अधिक              |                        | 1                      |  |
| आभिनिबोधिक                   | परस्पर तुल्य किन्तु अवधि       | अवधिज्ञान के पर्यव     | उनसे अनंत गुण          |  |
| ज्ञानी और श्रुतज्ञानी        | ज्ञानी से विशेषाधिक            |                        |                        |  |
| विभंगज्ञानी                  | उनसे असंख्येयगुण अधिक          | श्रुत अज्ञान के पर्यव  | उनसे अनंत गुण          |  |
| केवल ज्ञानी                  | उनसे अनंत गुण                  | श्रुतज्ञान के पर्यव    | उनसे विशेषाधिक         |  |
|                              |                                | मति अज्ञान के पर्यव    | उनसे अनंत गुण          |  |
| मति अज्ञानी                  | परस्पर तुल्य किन्तु केवलज्ञानी | मतिज्ञान के पर्यव      | उनसे विशेषाधिक         |  |
| श्रुत अज्ञानी                | से अनंत गुण अधिक               | केवलज्ञान के पर्यव     | उनसे अनंत गुण          |  |

२१५. सेवं भंते! सेवं भंते! ति॥

तदेवं भदन्त! तदेवं भदन्त! इति।

२१५. भंते! वह ऐसा ही है। भंते! वह ऐसा

ही है।

१. भ. व. ८/२०८।

स्तत्पर्धवाः।

२, **वर्हा**, ८/२०८-तज्ज्ञेयस्याननतत्त्वात् प्रतिज्ञेयं च तस्य भिद्यमानत्वात् अथवा मतिज्ञानमविभागपरिच्छदेर्बुद्धया छिद्यमानमतंत्रखंडं भवतीत्येवमनन्ता-

३. वहीं, ८/२०८।

४. वि. भा. ना. ४८०-४८१।

## तझ्यो उद्देसो : तीसरा उद्देशक

### मूल

## वणस्सइ-पदं २१६. कतिविहा णं भंते! रुक्खा पण्णता? गोयमा! तिविहा रुक्खा पण्णता, तं जहा-संखेज्जजीविया, असंखेज्ज-जीविया,अणंतजीविया॥

#### २१७. से किं तं संखेज्जजीविया? संखेज्जजीविया अणेशविहा पण्णाता. तं जहा– ताल तमाले तक्कलि. तेयलि साले य सालकल्लाणे। सरले जावति केयइ. कंदलि तह चम्मरुक्खे य॥१॥ भ्यरुक्ख हिंगुरुक्खे, लवंगरुक्खे य होति बोधव्वे। पुयफली खुज्जुरी. बोधव्वा नालिएरी य॥२॥ यावण्णे तहप्यगारा। सेत्तं संखेजजजीविया॥

- २१८. से किं तं असंखेज्जजीविया ? असंखेज्जजीविया दुविहा पण्णत्ता, तं जहा-एगट्टिया य बहबीयगा य॥
- २१९. से किं तं एगट्टिया ? एगद्विया अणेगविहा पण्णत्ता, तं जहा— निवव ज्ब कोसंब साल अंकोल्ल घीलु सेलू य। सल्लइ मोयइ माल्य, बउय पलासे करंजे य॥१॥ पुत्तजीवयरिट्टे, विभोलए हरडए य भल्लाए। उंबभरिया खीरिणि. बोधव्वे धायङ पियाले ॥२॥

## संस्कृत छाया

## वनस्पति-पदम् कतिविधा भदन्त ! रूक्षाः प्रज्ञसाः ?

गौतम ! त्रिविधाः रूक्षाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा-संख्येयजीविताः, असंख्येयजीविताः अनन्तजीविताः।

अथ किं तत् संख्येयजीविताः? संख्येय-जीविताः अनेकविधाः प्रज्ञासाः, तद्यया–

तमालः ताल तक्किलि. तेतलि सालौ च सालकल्याणः। सरल: जावर्ड केतकी. कन्दर्ली तथा चर्मरुक्षश्च॥१॥ भुजरहक्ष: हिंगरूक्ष: लवङ्गरूक्षः च भवति बोधव्यः। पुगफरती खर्नरी. बोधव्याः नालिकेरी च॥२॥ ये यावदन्ये तथाप्रकाराः। ते तत् संख्येय-जीविताः।

अथ किं तत् असंख्येयजीविताः ? असंख्येयजीविताः द्विविधाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा-एकास्थिकाः च बहुबीजकाः च।

अथ कि तत् एकास्थिकाः ? एकास्थिकाः अनेकविधाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा–

निम्बामी जम्बू कोशामः, सालः अंकोठः पीलुः सेलुश्च। सल्लकी मोचकी मालुकः. बकुलः पलाशः करञ्जश्च॥१॥ पुत्रंजीवकारिष्टौ, विभीतकः हरीतकी च भल्लातः। उंबभरिया क्षीरिणी, बोधव्यः धातकी प्रियालः॥२॥

## हिन्दी अनुवाद

### वनस्पति-पद

२१६. भंते ! वृक्ष कितने प्रकार के प्रजन्न हैं ?

गीतम ! वृक्ष तीन प्रकार के प्रज्ञप्त हैं, जैसे— संख्येय जीव वाले. असंख्येय जीव वाले, अनंत जीव वाले!

२१७. भंते ! संख्येय जीव वाले वृक्ष कौनसे हैं?

गौतम! संख्येय जीव वाले वृक्ष अनेक प्रकार के प्रजास हैं. जैसे-ताल, तमाल, अरणी, तेतली. साल, साल-कल्याण, चीड़, जावित्री, केवड़ा, कंटली तथा भोजपत्र, अखरीट, हींग का वृक्ष, लवंग वृक्ष, सुपारी, खजूर, नारियल। ये तथा इस प्रकार के अन्य संख्येय जीविक वृक्ष हैं।

२१८. असंख्येय जीव बाले बृक्ष कौनमे हैं? असंख्येय जीव वाले बृक्ष दो प्रकार के प्रज्ञप्त हैं, जैसे-एक अस्थि वाले, बहुबीज बाले।

२१९. 'एक अस्थि वाले वृक्ष कौनसे हैं?
एक अस्थि वाले वृक्ष अनेक प्रकार के
प्रचप्त हैं। जैसे—
नीम, आम, जामुन, कोसम, साल, ढेरा
अंकोल, पीलू, लिसोड़ा, सलइ,
शालमली, काली नुलसी, मौलसर्रा ढाक,
कंटक करंज, जिया-पोता, रीठा, बेहड़ा,
हरड़, भिलावा, वायविडंग, गंभीरी, धाय,
चिरौंजी, पोई, महानीम—वकायन,
निर्मली, सीसम, विजयसन्र, जायफल,
सुलतान, चंपा, सेहुंड कायफल, अशोक।

पूड्यनिंबारम सेण्हा,
तह सीसवा य असणे थ।
पुण्णाम नागरुक्खे,
सीवण्णि तहा असोगे य।।३॥
जे यावण्णे तहप्पगारा। एएसि णं
मूला वि असंखेज्जजीविया, कंदा वि
खंधा वि तया वि साला वि पवाला वि।
पत्ता पत्तेय-जीविया। पुष्फा अणेगजीविया। फला एगद्विया। सेत्तं

पोदकी निम्बारकः श्लक्ष्णकः, तथा शिशपाः चाशनं च। पुत्रागः नागरूक्षः, श्रीपणीं तथा अशोकश्च॥३॥ ये यावदन्यं तथाप्रकाशः। एतेषां मूलान्यपि असंख्येयजीवितानि, कन्दाः स्कन्धाः अपि त्वक् अपि, साला अपि प्रवालाः अपि। पत्राणि प्रत्येकजीवितानि। फलानि एकास्थिकानि। तत एतन् एकास्थिकाः। ये तथा इस प्रकार के अन्य असंख्येय जीविक वृक्ष एक अस्थियाले हैं। इनके मूल भी असंख्येय जीव वाले हैं। स्कंध, त्वचा, शाखा और प्रवाल भी असंख्येय जीव वाले हैं। पत्र प्रत्येक जीव वाले हैं। पुष्प अनेक जीव वाले हैं। फल एक अस्थिवाल हैं। ये हैं—एक अस्थि वाले वृक्ष।

२२०. से किं तं बहुबीयगा ? बहुबीयमा अणेगविह्य पण्णत्ता, तं जहा— अत्थिय तिंद् कविद्रे. माउलिंग अंबाडग बिल्ल य। फणस आमलग दाडिम. आसोत्थे उंबर वडे या।१॥ नग्गोह नंदिरुक्खे. पिप्परि सयरी पिलुक्खरुक्खे य। काउंबरी कुत्थुभरि, बोधव्वा देवदाली यारि॥ तिलए लउए छत्तीह. सिरीसे सत्तिवण्ण दहिवण्णे। लोद्ध धव चदणज्जूण नीमे कयंबे क्डए यग्रा जे यावण्णे तहप्पगारा। एएसि णं मूला वि असंखेज्जजीविया, कंदा वि खंधा वि तया वि साला वि पवाला वि। पत्ता पत्तेयजीविया। पुष्फा अणेग-

अथ किं तत् बहुबीजकाः ? बहुबीजकाः अनेकविधाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा—

अस्थिकतिन्दुक कपित्था. अम्रितिक मातुलिगबिल्वाश्च। आमलकपनसदाडिमाः, अश्वत्थः उद्मबरः वटश्च॥१॥ नन्दिरुक्षः पिप्पर्ली शतावरी प्लक्षरूक्षश्च। काकोद्म्बरिका कुस्तुम्भरी. बोधव्या देवदाली च॥२॥ तिलकः छत्रौघ:. लकुचः शिरीषः सप्तपणेः दिधपर्ण:। लोधः धव: चन्दनार्जुनौ, नीमः कृटजः कदम्बश्च॥३॥ ये चान्ये तथाप्रकारः। एतेषां मुलान्यपि असंख्येयजीवितानि, कन्दाः अपि स्कन्धाः अपि त्वक अपि साला अपि प्रवालाः अपि। पत्राणि प्रत्येकजीवितानि। पुष्पाणि अनेकजीवितानि। बहुबीजकानि। तत् एतत् बहुबीजकाः। तत् एतन् असंख्येयजीविताः।

२२०. बहुर्बाज वाले वृक्ष कौनमे हैं? बहुर्बीज वाले वृक्ष अनेक प्रकार के प्रज्ञप्त हैं. जैसे—

२२१. से कि तं अणंतजीविया?
अणंतजीविया अणेगविहा पण्णत्ता, तं
जहा—आलुए, मूलए, सिंगबेरे-एवं
जहा- सत्तमसए जाव सिउंढी, मुसुंढी।
जे यावण्णे तहप्पगारा। सेतं
अणंतजीविया॥

फला बहुबीयगा। सेत्तं बहुबीयगा। सेत्तं

अथ किं तत् अनन्तजीविताः ?
अनन्तजीविताः अनेकविधाः प्रजप्ताः,
तद्यथा—आलुकः, मूलकः, शृंगबेरम्—एवं
यथा-सप्तमशते यावत् स्तिउण्ढी, मुषुण्ढी।
ये चान्ये तथाप्रकारः। तत् एतत्
अनन्तजीविताः।

भाष्य

२२१. अनंत जीव वाले वृक्ष कीनसे हैं?
अनंत जीव वाले वृक्ष अनेक प्रकार के प्रज्ञप्त
हैं, जैसे-आलू, मूर्ली, अदरक, इसी प्रकार
सातवे शतक (भगवती ७/६६) में यावत् योहर, काली मुसली। वे तथा इस प्रकार के अन्य अनंत जीव वाले वृक्ष हैं। ये हैं अनंत जीव वाले वृक्ष।

## <mark>१. सूत्र २१६-२२१</mark>

जीविया।

असंखेज्जजीविया॥

वनस्पति का प्रकरण प्रस्तुत आगम के अतिरिक्त प्रज्ञापना, उत्तराध्ययन और जीवाजीवाभिगम में उपलब्ध है। प्रज्ञापना में यह विषय विस्तार से वर्णित है। प्रस्तुत आगम में यह प्रकरण प्रज्ञापना से 2. भ. व. ८ १६-२१।

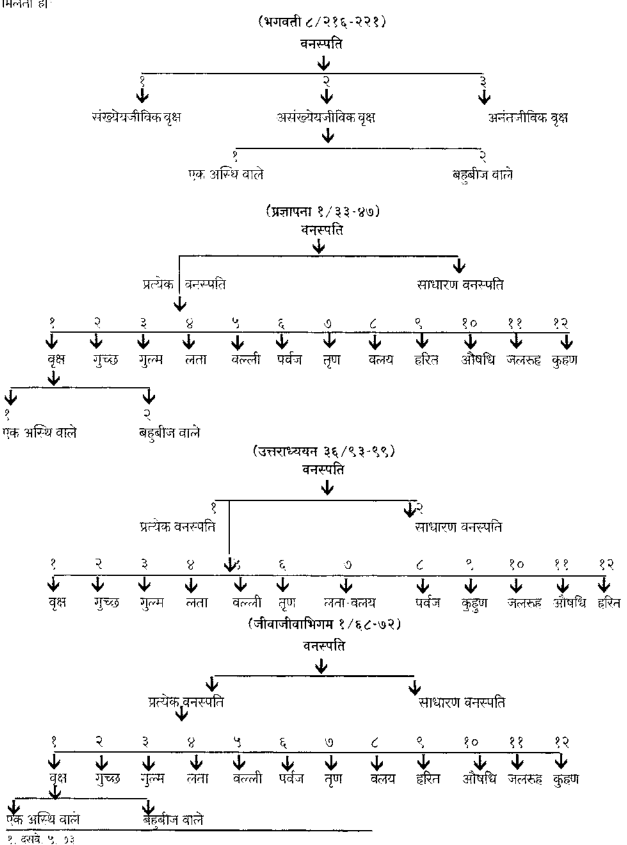
ही उद्धृत है, ऐसा संक्षिप्त पाठ के अध्ययन से प्रतीत होता है। प्रस्तुत अप्रतापक के विवरण के लिए देखें वनस्पति कोष।' शब्द विमर्श

एकास्थिक-जिस फल में एक बीज होता है, वह एकास्थिक

कहलाता है। अस्थि का अर्थ बीज अथवा गुठली है।

बहुबीजक-जिस फल में बहुत बीज होते हैं, वह बहुबी तक अथवा अनेकास्थिक कहलाता है।

दशबैक निक में बहुबीजक के अर्थ में बहु अट्टिट्यं का प्रयोग मिलता है। प्रस्तुत आगम में वनस्पति के संख्येयजीविक, असंख्येयजीविक और अनंतजीविक—ये तीन भेद किए गए हैं। प्रजापना, जीवाजीवाभिगम और उत्तराध्ययन में वनस्पति के मुख्य भेद दो किए गए हैं—प्रत्येक शरीरी और साधारण शरीरी। देखें तालिक:--



હલ

|                          | भगवर्ता!<br>असंख्येयजीविक वृक्ष |                     | प्रज्ञापन       |                |          | र्ज वा जीवाभिशम                 |           |              |
|--------------------------|---------------------------------|---------------------|-----------------|----------------|----------|---------------------------------|-----------|--------------|
| संख्येय नीविक वृक्ष      |                                 |                     | संख्यय<br>जीविक | असंख्येय जीविक |          | संख्येय<br>जीविक असंख्येय जीविक |           | । जीविक      |
|                          | एक अस्थियाले                    | बहुबीज वाले         | एक अस्थि        | बहुर्बाज       | बलय      | एक अस्थि                        | बहुबीज    | यलय          |
|                          | <u> </u>                        |                     | वाले            | वाले           | वनस्पति  | वाले                            | वाले      | वनस्पति      |
| ताल, तमाल, अरणी          | नीम, आम, जामुन,                 | हडसंधारी, हड़जोड़ी  | नीम             | हड़संधारी      | ताल-     | नीम, आम                         | हड्संधारी |              |
| नेनर्ना. साल.            | कोसम, साल ढेरा                  | तेंद्र, आबनूस, कैथ, | आम              | हड़जोड़ी       | तमःल     | जामुन,                          | हड़जोड़ी  | प्रज्ञापनावन |
| सालकल्याम                | अंकोल, पीलू, तिसोड़ा,           | आमड़ा, बिजौरा,      | यावत्           | यावत्          | अरणी     | कोसम,                           | तेंदू,    |              |
| र्चाड, जावित्री, केवड़ा, | सलइ, शाल्मली,                   | बेल, आंवला,         | कायफल           | कुड़ा-         | यावत्    | साल,                            | गूलर,     |              |
| कंदर्ली, भोजपत्र,        | काली तुलसी, मौलसिरी,            | कटहल, अनार,         | अशोक            | कदम्           | खुजूर    | ढेरा,                           | केथ,      |              |
| अखरोट, हींग,             | ढाक, कंटक, करंग                 | पीपल, गुलर बङ्      |                 |                | नारियल   | अंकोल,                          | आवला.     |              |
| लवंग, भुपारी             | जियापोता, रीठा, बेहड़ा          | खेजरी, तून, पीवर,   | भगवर्ना         | भगवर्ना        | भगवर्ता  | पीलू,                           | करहल,     |              |
| खजूर, नारियल,            | हरड, मिलावा, कायविडंग           | शतावरी, पाकर,       | सूत्रवत         | सूत्रवत्       | सूत्रवत् | नियोड़ा.                        | अनार,     |              |
|                          | गंभीरी, धाय                     | कटूमर, धनिया,       |                 |                |          | यावत्                           | खनई।      |              |
|                          | चिरौजी, पोई                     | घघरबेल, तिलिया,     |                 | ·              | ]        | प्रज्ञापनावत्                   | l '       |              |
|                          | महानीम-वकायन,                   | कड़हर, गुण्डतृण     |                 |                |          | ज्ञायफल,                        | तिलिया.   |              |
|                          | निर्मली, सीसभ,                  | सिरस, घतिवन         |                 |                |          | सेहुंड,                         | बडहर      |              |
|                          | विजयसारः जायफलः,                | कैथ, लौय धौं,       |                 | :              |          | कायफल,                          | लोध धौं   |              |
|                          | सुलतान, चंपा, सेहुंड            | चंदन, अर्जुन,       |                 |                |          | अशोक                            | ·         |              |
|                          | कायफल, अशोक।                    | धाराकदंब,           |                 |                | İ        |                                 |           |              |
|                          |                                 | कुडाकदम             |                 |                |          |                                 |           |              |

अनंतजीविक वनस्पति के लिए देखें भगवई ७/६६ का भाष्य।

### जीवपएसाणं-अंतर-पदं

२२२. अह भंते! कुम्मे, कुम्मा-वलिया, गोहा, गोहावलिया, गोणा, गोणा-वलिया, मणुरुसे मणुस्सावलिया, महिसे, महिसा-विलया-एएसि णं दहा वा तिहा वा संखेज्जहा वा छिन्नाणं जे अंतरा ते वि णं तेहिं जीवपएसेहिं फडा ?

## हंता फुडा 🔢

२२३. पुरिसे णं भंते! अंतरे हत्थेण वा पादेण वा अंगुलियाए वा सलागाए वा कट्टेण वा किलिंचेण वा आमुसमाणे वा संमुसमाणे वा आलिहमाणे विलिहमाणे वा अण्णयरेण वा तिक्खेणं सत्थजाएणं आछिंदमाणे वा विछिंदमाणे वा, अगणिकाएण वा समोडहमाणे तेसिं जीवपएसाणं किंचि आबाहं वा विबाहं वा उप्पाएइ? छविच्छेदं वा करेइ?

## जीवप्रदेशानाम् - अन्तर - पदम्

अथ भदन्त! कूर्म:, कूर्मावलिका, गोधा. गोधावलिका. गोणा. गोणावत्निका, मन्ष्यः. मन्ष्यावलिका. महिष:, महिषावलिका-एतेषां द्विधा वा त्रिधा वा संख्येयधा वा छिन्नानां ये अन्तरा ते अपि नै: जीवप्रदेशैः स्पृष्टाः ?

### हन्त! स्पृष्टाः।

पुरुषः भदन्त! अन्तरं हस्तेन वा पादेन वा अंगुलिकया वा शलाकया वा कांद्रेन वा किलिंचेन वा आमृशन् वा संमृशन् वा आलिखन् वा विलिखन् वा अन्यतरेण वा तीक्ष्णेण शस्त्रजातेन आछिन्दन् विछिन्दन् वा अग्निकायेन वा समदह्यमानः तेषां जीवप्रदेशानां किंचित आबाधां वा विबाधां वा उत्पादयति? छविच्छेदं वा करोति ?

## जीव प्रदेशों का अन्तर-पद

२२२. 'भंते! कछुआ, कच्छुए की आवलिका, भोद्द, गोद्द की आवलिका. बैल, बैल की आवलिका, मनुष्य, मनुष्य की आवलिका, भैंसा, भैंसे की आवलिका-इन जीवों के शरीर के दो. तीन अथवा संख्येय खण्डों में छिन्न हो जाने पर जो अंतराल होता है, क्या वह उन जीव-प्रदेशों से स्पृष्ट होता है? हां, स्पृष्ट होता है।

२२३. भंते! कोई पुरुष जीव के छिन्न अवयवों के अंतराल का हाथ, पेर अथवा अंगुली से तथा शलाका, काष्ठ अथवा खपाची से स्पर्श, संस्पर्श आलेखन, विलेखन करता है अथवा किसी अन्य तीखे शस्त्र से उसका आच्छेदन विच्छेदन करता है अथवा अग्नि से उसको जलाता हैं। क्या ऐसा करता हुआ वह उन जीव-प्रदेशों के लिए किञ्चित आबाधा अथवा विशिष्ट बाधा उत्पन्न

णो तिणड्डे समद्वे, नो खलु तत्थ सत्थं कमइ‼

नो अयमर्थः समर्थः, नो खलु तत्र शस्त्रं क्राम्यति॥

करता है अथवा उनका छविच्छंद करता हे?

यह अर्थ संगत नहीं है, उस अन्तर में शस्त्र का संक्रमण नहीं होता.

#### भाष्य

#### १. सूत्र २२२-२२३

कुर्म आदि प्राणियों के शरीर के दो या अनेक खण्ड कर देने पर उन सबमें स्पंदन होता है। उसके आधार पर जिज्ञासा की गई है-क्या शरीर के छिन्न खण्डों में जीव-प्रदेश का स्पर्श होता है ? इसका उत्तर र्म्योकार में दिया गया है। इसका आधार है जीव का मंकोच-विस्तारात्मक स्वभाव। संकृचिन होना और फैलना-ये दोनी क्रियारं जीव-प्रदेशों में होती हैं। सम्द्घात का सिद्धांत संकोच और क्लिस का सिद्धांत है। समुद्धात की अवस्था में जीव के प्रदेश बाहर फैलते हैं और उसकी संपन्नता पर फिर सिमट कर जीवस्थ हो जाते हैं।

दे। या अधिक खण्डों में जो प्रकंपन होता है, उसका हेतु जीव प्रदेशों का विभ्नार है। मृत शरीरस्थित जीव से उन प्रदेशों की संतकृता हा निरन्तरता बनी रहती है।

वे जीव-प्रदेश सूक्ष्मतम हैं। उनसे जुड़ा हुआ कर्मशरीर सूक्ष्मतर हें और नैजसशरीर सुक्ष्म हैं. इसलिए अंतरालवर्ती जीव-प्रदेश को किसी भी स्थून वस्तु से आबाधा-विबाधा नहीं होती।

अनुयोगद्वार में परमाण के विषय में भी इसी प्रकार का वर्णन उपलबंध है।"

### चरिम-अचरिम-पदं

२२४. कड़ णं भंते! पुढवीओ पण्णत्ताओ ? गोयमा! अह पढवीओ पण्णताओ, तं जहा-रयणप्यभा जाव अहेसत्तमा, ईर्सापब्भारा ॥

## चरिम-अचरिम पदं

कित भदन्त! पृथिव्यः प्रज्ञसाः ? गौतम! अष्ट पृथिव्यः प्रज्ञप्ताः, तद्वथा--रत्नप्रभा यावत् अधःसप्तमाः इंबन्प्राग्भारा।

#### चरम-अचरम-पर

२२४. 'भंते ! पृथ्वियां कितनी प्रज्ञप्त हैं ? गौतम! पृथ्वियां आठ प्रज्ञात हैं जैसे-रत्नप्रभा यावन अधः सप्तर्मा और इषनप्राभ्भारः.

२२५. इमा णं भंते! रयणप्पभापुढवी किं चरिमा? अचरिमा? चरिमपदं निरवसेसं भाषियव्वं जाव-

इयं भवन्त! रत्नप्रभापृथिवी कि चरमा? अचरमा ?

चरमपदं निरवशेषं भणितव्यम् यावत-

२२५. भंते! यह रत्नप्रभा पृथ्वी क्या चरम है ? अथवा अचरम है ? यहां प्रजापना का चरम पद निरवशेष रूप में वक्तव्य है यावत्-

२२६. वेमाणिया णं भंते! फासचरिमेणं किं चरिमा? अचरिमा? गोयमा! चरिमा वि, अचरिमा वि॥

वैमानिकाः भदन्त ! स्पर्शचरमेण किं चरमाः ? अचरमाः ? गौतम ! चरमा अपि, अचरमा अपि।

२२६, भंते! वैमानिक देव रुपर्शवरम से क्या चरम हैं अथवा अचरम हैं? गौतम ! चरम भी हैं, अचरम भी हैं।

### भाष्य

### १. सूत्र २२४-२२६

प्रस्तृत आलापक में चरम और अचरम का प्रतिपादन किया गया है। ये दोनों शब्द सापेक्ष हैं। पर्यन्तवर्ती के अर्थ में चरम और मध्यवर्ती के अर्थ में अचरम का प्रयोग किया गया है।

चरम अचरम का सूत्र यहां प्रजापना से उन्द्रत प्रतीत होता है।

२२७. सेवं भंते! सेवं भंते! ति॥

तदेवं भदन्त ! तदेवं भदन्त ! इति॥

इसका विस्तृत वर्णन प्रज्ञापना के उसवें पद में है। रत्नप्रभा पृथ्वी के मध्य में अन्य पृथ्वी नहीं है इसितए वह चरम नहीं हैं। उसके बाहरी भाग में अन्य पृथ्वी नहीं है इसलिए वह अधरम भी नहीं है।

विशेष विवरण के लिए दृष्ट्य प्रजापना का दसवां पट।

२२७, भंते! वह ऐसा ही है। भंते! वह ऐसा ही है।

#### मध्यशरीरमिति।

४. वही, ८/२२४-२२४-वदि हि रत्नप्रभाया मध्येन्या पृथिवी स्यानदा तस्याश्चमरत्वं युज्यते न चास्ति सा तस्मान्न चरमासी तथा यदि तस्या बाह्यतोत्या पृथिवी स्यातवा तस्या अचरमत्वं यूज्यते न चस्ति या तस्मात्राचरमाऽसाविति।

१. त. भा. वृ. ५/१६-प्रदेश संहार विसर्गाभ्यां प्रदीपवत्।

२. अण्. सू. ३२६-३९८।

३. भ. वृ. ८: २२४-२२६-चरमं नाम प्रान्तं पर्यन्तवर्ति आपेक्षिकं च चरमत्वं, यदुक्तम अन्य द्रव्यापेक्षयेदं चरमं द्रव्यमिति यथा पूर्वशरीरापेक्षया चरमशर्गर मिति, तथा अचरमं नाम अप्रान्त मध्यवर्ति, आपेक्षिकं चाचरमत्वं, यद्कतम् अन्यद्रव्यापेक्षयेदमचरम् द्रव्यं यथाऽन्त्वशरीरापेक्षया

# चउत्थो उद्देसो : चौथा उद्देशक

मूल

## किरिया-पदं २२८. रायगिहे जाव एवं वयासी–कति णं भंते! किरियाओ पण्णताओ ?

गोयमा! पंच किरियाओ पण्णत्ता-ओ, जहा-काइया, अहिगरणिया, पाओसिया, पारियाव-णिया, पाणाइ-वायकिरिया-एवं किरियापदं निरवसेसं भाणियव्वं जाव सव्वत्थोवाओ मिच्छादंसण-वत्तियाओ किरियाओ. अप्पच्चक्खाणिकरियाओ विसेसा-हियाओ, पारिग्गहियाओ किरियाओ विसेसाहियाओ, आरंभियाओ किरि-याओ विसेसाहियाओ, मायावत्तियाओ किरियाओ विसेसाहियाओ॥

## संस्कृत छाया

### क्रिया-पदं

राजगृहे यावत् एवमवादीत्-कति भदन्त! क्रियाः प्रज्ञमाः?

गौतम! पञ्च क्रियाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा-आधिकरणिकी, प्रादोषिकी, कायिकी. पारितापनिकी, प्राणातिपातक्रिया-एवं क्रियापदं निरवशेषं भणितव्यं यावत सर्वस्तोकाः मिथ्यादर्शनप्रत्ययाः क्रियाः, अप्रत्याख्यानक्रियाः विशेषाधिकाः. पारिग्रहिक्यः किया: विशेषाधिकाः. आरम्भिकाः विशेषाधिकाः, क्रियाः मायाप्रत्ययाः क्रियाः विशेषाधिकाः।

## हिन्दी अनुवाद

### क्रिया-पट

२२८. 'राजगृह नगर में समक्सरण यावत् गौतम ने इस प्रकार कहा–भंते! क्रियाएं कितनी प्रजाम हैं ?

गौतम! क्रियाएं पांच प्रज्ञम हैं, जैये— कार्यिकीं, आधिकरणिकीं, प्रादोषिकीं, पारितापनिकीं, प्राणातिपात क्रिया—इस प्रकार प्रज्ञापना का क्रिया-पद निरवशेष रूप में वक्तव्य है। यावत् मिथ्यादर्शन प्रत्यिकी क्रिया सबस्ये अल्प है। अप्रत्याख्यान क्रिया उसस्ये विशेषाधिक है। पारिग्रहिकीं क्रिया उसस्ये विशेषाधिक है। भाराप्रत्यिकी क्रिया उससे विशेषाधिक है।

#### भाष्य

### १. सूत्र २२८

प्रस्तुत क्रियापद प्रज्ञापना (बाईसवां पद) सं उन्द्रुत प्रतीत होता है। क्रिया की जानकारी के लिए द्रष्टव्य है भगवई (३/१३४-१३८) का भाष्य। पांच क्रियाओं का अल्प बहुत्व सापेक्ष दृष्टि से है। मिथ्यादर्शनप्रत्यया क्रिया केवल मिथ्यादृष्टि जीवों में ही होती है। अप्रत्याख्यान क्रिया मिथ्यादृष्टि और अविरत सम्यगृदृष्टि-इन दोनों जीवों में होती है इसलिए वह मिथ्यादृष्टिप्रत्यया से विशेषाधिक है। पारिग्रहिकी क्रिया मिथ्यादृष्टि, अविरत सम्यगृदृष्टि और दंशविरत-

तदेवं भदन्त ! तदेवं भदन्त ! इति ॥

इन तीनों प्रकार के जीवों में होती है इसलिए वह अप्रत्याख्यान क्रिया से विशेषाधिक है। आरंभिकी क्रिया मिथ्यादृष्टि, अविरत सम्यगृदृष्टि, देशिवरत और प्रमत्त संयत-इन चारों जीवों में होती है इसलिए वह पारिग्राहिकी क्रिया से विशेषाधिक है। माया-प्रत्यया क्रिया मिथ्यादृष्टि, अविरत सम्यग्दृष्टि, देशिवरत प्रमत्त संयत और अप्रमत्त संयत-इन पांचों जीवों में होती है इसिलए वह आरंभिकी क्रिया से विशेषाधिक है।

२२९. भंते! वह ऐसा ही है। भंते! वह ऐसा ही है।

२२९. सेवं भंते! सेवं भंते! त्ति॥

१. भ. वृ. ८ २२८।

## पंचमो उद्देशो : पांचवां उद्देशक

मूल

## संस्कृत छाया

हिन्दी अनुवाद

आजीवक के संदर्भ में श्रमणोपासक-पद

आजीवियसंदब्भे समणोवासय-पदं २३०. रायगिहे जाव एवं वयासी— आजीविया णं भंते! थेरे भगवंते एवं वयासी—समणोवासगस्य णं भंते! सामाइयकडस्स समणो-वस्सए अच्छमाणस्य केइ भंडं अवहरेज्जा, से णं भंते! तं भंडं अणुगवेसमाणे किं सभंडं अणु-गवेसइ? परायगं भंडं अणुग-वेसइ?

आजीविकसंदर्भे श्रमणोपासक-पदम् राजगृहे यावत् एवमवादीत्—आजीविकाः भदन्त! स्थविरान् भगवतः एवमवादिषुः— श्रमणोपासकस्य भदन्त! सामाधिककृतस्य श्रमणोपाश्रये आसीनस्य कोऽपि भाण्डं अपहरेत्, सः भदन्त! तत् भाण्डं अनुगवेषयन् किं स्वभाण्डं अनुगवेषयति? परकं भाण्डं अनुगवेषयति?

२३०. 'राजगृह नगर में समवसरण यावत् गौतम ने इस प्रकार कहा—भंते! आजीवकों ने भगवान स्थिवरों से इस प्रकार कहा— भंते! कोई श्रमणोपासक श्रमणों के

भते! कोई श्रमणोपासक श्रमणो के उपाश्रय में आसीन होकर सामायिक कर रहा है। उस समय कोई पुरुष उसके भाण्ड, वस्त्र आदि वस्तु का अपहरण कर लेता है, भते! सामायिक पूर्ण होने के पश्चात् श्रमणोपासक उस भाण्ड की अनुगवेषणा कर रहा है तो क्या अपने भाण्ड की अनुगवेषणा कर रहा है अथवा पराए भाण्ड की अनुगवेषणा कर रहा है? गौतम! वह अपने भाण्ड की अनुगवेषणा कर तहा है करता।

गोयमा! सभंडं अणुगवेसइ, नो परायगं भंडं अणुगवेसइ॥

गौतम! स्वभाण्डम् अनुगवेषयति, नो परकं भाण्डम् अनुगवेषयति।

तस्य भदन्त! तैः शीलवृत-गृणविरमण-

प्रत्याख्यान-पौषधोपवासैः तद् भाण्डम्

२३१. भंते ! श्रमणोपासक शीलव्रत, गुण-विरमण, प्रत्याख्यान और पौषधोपवास की आराधना करता है। क्या उसका भाण्ड अभाण्ड हो जाता है, पराया हो जाता है ?

२३१. तस्स णं भंते! तेहिं सीलव्वय-गुण-वेरमण-पच्यक्खाण-पोसहोववासेहिं से भंडे अभंडे भवइ ?

हन्त भवति।

अभाण्डं भवति ?

हां, उसका भाण्ड अभाण्ड बन जाता है।

हंता भवइ।

भंडं अणुगवेसइ?

रसरयणमादीए

तत् केन 'खाइ' अर्थेन भदन्त! एवमुच्यते–स्वभाण्डं अनुगवेषयति, नो परकं भाण्डं अनुगवेषयति? २३२. भंते! यह कैसे कहा जा सकता है— श्रमणोपासक अपने भाण्ड की अनुगवेषणा करता है, पराए भाण्ड की अनुगवेषणा नहीं करता?

गोयमा! तस्स णं एवं भवइ—नो मे हिरण्णे, नो मे सुवण्णे, नो मे कंसे, नो मे दूसे, नो मे विपुलधण-कणग-रयण-मणि - मोत्तिय - संख्ट - सिलप्प - वाल-

संतसार-सावदेज्जे.

२३२. से केणं खाइ णं अट्टेणं भंते! एवं

बुच्चइ-सभंडं अणुगवेसइ, नो परायगं

गौतम! तस्य एवं भवति-नो मे हिरण्यम्, नो मे सुवर्णम्, नो मे कांस्यम्, नो मे वूष्यम्, नो मे विपुलधन-कनक-रत्न-मणि-मौक्तिक-शंख - शिला - प्रवाल - रक्तरत्नादिके सत्सार-स्वापतेये ममत्वभावः, पुनः तस्य गौतम! उसका ऐसा संकत्य होता है-हिरण्य मेरा नहीं है, सुवर्ण मेरा नहीं है. कांस्य मेरा नहीं है, दूष्य (वस्त्र) मेरा नहीं है, विपुत धन, सोना, रन्न, मणि, मोर्ता. शंख, मैनसिन, प्रवात, रक्त-रत्न आहि ममत्तभावे पुण से अपरिष्णाए भवह। से तेणट्ठेणं गोयमा! एवं बुच्चइ-सभंडं अणुगवेसइ, नो परायगं भंडं अणुगवेसइ॥ अपरिज्ञानः भवति। तत् तेनार्थेन गौतम! एवमुच्यते स्वभाण्डं अनुगवेषयति, नो परकं भाण्डम अनुगवेषयति।

प्रवर सार-वर्ण का वैभव मेरा नहीं है. फिर भी उसका ममस्व भाव अपरिज्ञात होता है, प्रत्याख्यात नहीं होता। गौतम! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है—श्रमणो-पासक अपने भाण्ड की अनुगवेषणा करता है,पराए भाण्ड की अनुगवेषणा नहीं करता।

२३३. समणोवासगस्स णं भंते! सामाइयकडस्स समणोवस्सए अच्छ-माणस्य केइ जायं चरेज्जा, से णं भंते! किं जायं चरइ? अजायं चरइ? श्रमणोपासकस्य भदन्त! सामाविककृतस्य श्रमणोपाश्रये आसीनस्य कोऽपि जायां चरेत्, सः भदन्त! किं जायां चरित? अजायां चरित?

२३३. भंते! कोई श्रमणोपासक श्रमणों के उपाश्रय में आसीन होकर सामायिक कर रहा है। उस समय कोई पुरुष उसकी जाया (भार्या) का सेवन करता है? तो क्या वह उसकी जाया का सेवन करता है। अथवा अजाया (अभार्या) का सेवन करता है?

गोयमा! जायं चरइ, नो अजायं चरइ॥

गौतम! जायां चरति, नो अजायां चरति।

गौतम! वह श्रमणोपासक की जाया का सेवन करता है, अजाया का भेवन नहीं करता।

२३४. तस्स णं भंते! तेहिं सीलव्वय-गुण-वेरमण-पच्चक्खाण-पोसहोववासेहिं सा जाया अजाया भवइ? हंता भवइ॥ तस्य भटन्तः तैः शीलब्रत-गुण-विरमण-प्रत्याख्यान-पौषधोपवासैः सा जाया अजाया भवति ? हन्त भवति। २३४. भंते! वह श्रमणोपानक शीलवत.
गुण-विरमण. प्रत्याख्यान और पीषधीपवास की आराधना करता है, क्या
उसकी नाया अनाया हो नार्ता है?
हां, उसकी नाया अनाया हो नार्ता है।

२३५. से केणं खाइ णं अट्टेणं भंते एवं वुच्चइ–जायं चरइ? नो अजायं चरइ? तत् केन 'खाइ' अर्थेन भदन्त! एवम् उच्यते-जायां चरति? नो अजायां चरति? २३५. भंते! यह कैसे कहा जा सकता है— कोई पुरुष श्रमणोपासक की जावा का सेवन करता है, अजाया का सेवन नहीं करता?

गोयमा! तस्स णं एवं भवइ—नो मे माता, नो मे पिता, नो मे भाया, नो मे भगिणी, नो मे भज्जा, नो मे पुता, नो मे धूया, नो मे सुण्हा; पेज्जबंधणे पुण से अव्वोच्छिन्ने भवइ। से तेणट्टेणं गोयमा! एवं वुच्चइ—जायं चरइ, नो अजायं चरइ॥ गौतम! तस्य एवं भवति-नो मे माता, नो मे पिता, नो मे भ्राता, नो मे भगिनी, नो मे भार्या, नो मे पुत्राः, नो मे दुहिता, नो मे स्नुषा, प्रेयोबन्धनं पुनः तस्य अव्यवच्छिन्नं भवति। तत् तेनार्थेन। गौतम! एवम् उच्यते-जायां चरति, नो अजायां चरति। गौतम! उसका ऐसा संकल्प होता है-साता मेरी नहीं है, पिता मेरा नहीं है, भाई मेरा नहीं है, बहिन मेरी नहीं है, भार्या मेरी नहीं है, पुत्र मेरी नहीं हैं, पूत्री मेरी नहीं है, वधू मेरी नहीं है, फिर भी उसका प्रेयस बंधन विच्छित्र नहीं होता।

गौतम! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है—कोई पुरुष श्रमणोपासक की जाया का सेवन करता है, अजाया का सेवन नहीं करता।

#### भाष्य

१. सूत्र २३०-२३५

भगवान महावीर के समय में श्रमणों के अनेक संप्रदाय थे। उत्तरकालीन साहित्य में केवल पांच श्रमण संप्रदायों का उल्लेख मिलता है'—

 निर्ग्रंथ, २. शाक्य, ३. तापस, ४. गैरिक-परिवाजक, ५. आर्जीवक।

१. (क) ति. भा. गा. ४४२०-तिग्गंथसक्कतावसगैरुयआर्जाव पंचन समणा।

(ख) प्र. सा. गा. ७३१-७३३।

आजीवक संप्रवाय महावीर के काल में बहुत शक्तिशाली था। निर्धंय और आजीवकों के पारस्परिक मिलन के अनेक प्रसंग आगम और उसके व्याख्या साहित्य में उपलब्ध हैं। प्रस्तुत प्रसंग उसी शृंखला की एक कडी है। आजीवक संप्रदाय के कुछ व्यक्ति स्थिवरों से मिले और उनके सामने अपने प्रश्न प्रस्तुत किए।

अश्रांचिक के शिष्य साधु थे अथवा गृहम्प्य-इसका स्पष्ट निर्देश नहीं है। स्थिवरों का भी नाम निर्देश नहीं है। स्थिवरों ने उत्तर दिए अथवा नहीं, इसका भी कोई निर्देश नहीं है। प्रस्तुत प्रकरण में गौतम महार्वार के सामने आजीवकों द्वारा पूछे गए प्रश्न रख रहे हैं और भगवान महार्वार उनका समाधान कर रहे हैं। इसका पूरा विवरण लिपि काल में संक्षिप्त किया गया अथवा किसी कारणवंश बृदित हो गया, यह निश्चयपूर्वक नहीं कहा जा सकता।

आर्जीवकों हारा पूछे गए प्रश्न का संबंध सामायिक की अवस्था से है। सामायिक काल में श्रमणोपासक अपने उपकरणों का परित्याग करता है फिर भी वे उपकरण उसी के रहते हैं। इन दोनों क्रियाओं को अनेकांत वृष्टि से समझाया गया है। श्रमणोपासक ने सामायिक में उपकरणों का त्याग कर दिया, इस दृष्टि से वे उपकरण उसके नहीं रहे किन्तु उनके प्रति उसका मगत्व अपरित्यक्त है, इस अपेक्षा से वे उपकरण उस श्रमणोपासक के हैं। इस उत्तर से दो तथ्य फलित होने हैं—

- वस्तु पर स्वामित्व।
- २. वस्तु के प्रति ममन्व की चंतनाः

श्रमणोपायक सामायिक काल में स्वामित्व का परित्याग करता है। सूत्रकार ने उसका स्पष्ट निर्देश किया है—हिरण्य मेरा नहीं हैं. स्वर्ण मेरा नहीं हैं आदि आदि। यह वस्तु के प्रति स्वामित्व की चेतना का परिवर्तन है और सावधिक हैं। सामायिक का काल सम्पन्न होन पर उन पर स्वामित्व की चेतना फिर प्रारंभ हो जाती है। ममत्व का सूत्र सामायिक में भी अविच्छित्र रहता है इसलिए पुनः स्वामित्व

२३६. समणोवासगस्स णं भंते! पुट्यामेव थूलए पाणाइवाए अपच्यक्खाए भवइ, से णं भंते! पच्छा पच्चाइक्खमाणे किं करेड?

गोयमा! तीयं पडिक्कमित, पडुप्पन्नं संवरित, अणागयं पच्चक्खाति॥ श्रमणोपासकस्य भदन्त! पूर्वमेव स्थूलः प्राणातिपातः अप्रत्याख्यातः भवति, सः भदन्त! पश्चात् प्रत्याख्यान किं करोति?

गातम! अतीतं प्रतिक्रामित, प्रत्युत्पन्नं संबृणोति, अनागतं प्रत्याख्याति।

की चेतना जागृत होती है। इस ममत्य चेतना के आधार पर ही महाबीर ने कहा—सामायिक में जुराए गए उपकरण की अनुगवेषणा करने बाला अपने उपकरण की अनुगवेषणा करता है, किसी दूसरे के उपकरण की अनुगवेषणा नहीं करता।

अभयदेवस्ति ने ममन्य और अनुमोदन की एकरूपता बनलाई है। उनका वक्तव्य है-अनुमोदन का प्रत्याख्यान नहीं होना इसलिए सामायिक में चुराया गया उपकरण उसी का है, किमी दूबरे का नहीं।

जयाचार्य ने भिक्षु स्वामी को उन्धृत करते हुए सामाधिक में किए जाने वाले प्रत्याख्यान की तीन कोटियां बतलाई हैं—

- छह कोटि-करूं ना नहीं मन से, बचन से, कावा से, कराऊंग नहीं मन से, बचन से, कावा से।
- २. आठ कोटि-करंगा नहीं मन से. बचन से. काया से। कराऊंगा नहीं मन से, बचन से, काया से। अनुमोदृंशा नहीं बचन से, काया से।
- २. नव कोटि—करूंगा नहीं मन से, वचन से, काया से। कराऊंगा नहीं मन से, वचन से, काया से। अनुमोदूंगा नहीं मन से, वचन से, काया से।

इन तीनों विकल्पों में भी ममत्व अथवा अनुमोदना का सर्वथा परित्याग नहीं होता।

जयाचार्य ने आगम साक्ष्य से प्रमाणित किया है कि सामायिक में भारमा अधिकरण होती है इसलिए उसके सर्वधा त्याग नहीं होता।\*

वृत्परा प्रश्न जाया (पत्नी) के विषय में है। सामायिक काल में जाया अजाया नहीं होती। वह सामायिक काल में संकल्प करता है—माना मेरी नहीं है, पिता मेरा नहीं है, भाई मेरा नहीं है, फिर भी प्रेम का बंधन व्युच्छिय नहीं होता इयलिए जाया अजाया नहीं होती।

> २३६. 'भंते! श्रमणेपासक के स्थूल प्राणितिपात का पहले प्रत्याख्यान नहीं होता। भंते! फिर वह उसका प्रत्याख्यान करता हुआ क्या करता है? गीतम! बह अर्तात का प्रतिक्रमण, वर्तमान का संबरण और अनागत का प्रत्याख्यान

करता है।

२. (क) सूच. २ ६ १-५५। (स्त) भ. १५ १०१-१६५]

म. वृ. ८ २३२ पश्चिक्कविविषये मनोबाक्कायानां करणकारणे देन प्रत्यारक्यात ममत्वभावः पृतः इरण्यादिविषये ममनापरिणामः पृतः अपरिजातः अप्रत्यारक्यातां भवति अनुमतेरप्रत्यास्त्र्यात्त्वात् मनत्वभावस्य बान्मतिरूपत्वादिति।

३, भ, जो, २, १४१ २६-२८--

करना प्रति ने उन्हमाँदै नहीं, उपलक्षण यी आम। करायना प्रति अनुमोंदै नहीं, उन्हमोदना प्रति आमः। वध परःकृत अथवा आतम किया, अनुमोदै नहि नेह। मन कर वध चित्रवै करि तस्यं अनुमोदन थी तह।।

काय अतीन तथी हिरंग प्रते, न कर मन करि एम। न करावे अनुभाँदै न मन करी विहूं निवर्त वेम॥

४. वहीं, २. १८१. २२. ३२
इम न करे हिंसा वचन करी, हा मुझ हफिया एण!
तिण दिन मैं इणनें हिंगा मही, इम बोक्यां थी तेण!
करांब वच करि हिंसा प्रते, हा तिण हिंगा मोय।
अस्य णस तस्तु म्हें न हणावियो, इम बोक्यां थी सीय॥
वध प्रति अनुमोद निर्दे वच थकी, अतीत हिंसा प्रतेह।
अनुमोद ते सम्राव वध करी, रूदो हणियो एह॥
काय करी न करे निर्दे कमाये, अनुमोद निर्दे काय।
अंग विशेष तथाविध करण थी अर्तान काल कृत तथा॥

२३७. तीयं पडिक्कममाणे किं? १. तिविहं तिविहेणं पडिक्कमति २. तिविहं दुविहेणं पडिक्कमति २. तिविहं एगविहेणं पडिक्कमति? ३. तिविहं एगविहेणं पडिक्क-मति? ४. दुविहं तिविहेणं पडिक्क-मति? ५. दुविहं दुविहेणं पडिक्क-मति? ७. एगविहं एगविहेणं पडिक्कमति? ७. एगविहं तिविहेणं पडिक्कमति? ८. एगविहं दुविहेणं पडिक्कमति? ९. एगविहं एग-विहेणं पडिक्कमति? ९. एगविहं एग-विहेणं पडिक्कमति?

अतीतं प्रतिकामन् किम्? १. त्रिविधं त्रिविधेन प्रतिकामति २. त्रिविधं द्विविधेन ३. त्रिविधम प्रतिकामित ? एकविधेन प्रतिकामति १ *हिविधं* त्रिविधन ġ. प्रविकामित द्विविधं द्विविधेन ۴. प्रतिकामति ? एकविधेन द्विधम् ē, प्रतिकामित ? एकविधं त्रिविधेन प्रतिकामति ? एकविधं द्विविधेन प्रतिकामित ९. एकविधम एकविधेन प्रतिकामति ?

गोयमा! तिविहं वा तिविहेणं पडिक्कमति, तिविहं वा दुविहेणं पडिक्कमति, एवं चेव जाव एगविहं वा एगविहेणं पडिक्कमति। १. तिविहं तिविहेणं पडिक्कममाणे न करेइ, न कारवेइ, करेत नाणुजाणइ मणसा वयसा कायसा।

२. तिविहं दुविहणं पडिक्कममाणे न करेड, न कारवेड, करेंतं नाणुजाणड़ मणसा वयसा ३. अहवा न करेड, न कारवेड, करेंतं नाणुजाणड़ मणसा कायसा ४. अहवा न करेड, न कारवेड, करेंतं नाणुजाणड़ वयसा कायसा।

५. तिविहं एगविहेणं पिडक्किममाणं न करेड, न कारवेड, करेंतं नाणुजाणड़ मणसा ६. अहवा न करेड, न कारवेड, करेंतं नाणु-जाणड़ वयसा ७. अहवा न करेड, न कारवेड, करेंतं नाणुजाणड़ कायसा। ८. दुविहं तिविहेणं पिडक्किममाणे न करेड, न कारवेड मणसा वयसा कायसा ९. अहवा न करेड, करेंतं नाणुजाणइ मणसा वयसा कायसा १०. अहवा न कारवेड, करेंतं नाणुजाणइ मणसा वयसा कायसा।

११. दुविहं दुविहेणं पडिक्कमभाणे न करेइ, न कारवेइ, मणसा वयसा १२. अहवा न करेइ, न कारवेइ मणसा कायसा १३. अहवा न करेइ, न कारवेइ वयसा कायसा १४. अहवा न करेइ, करेंतं नाणुजाणइ मणसा वयसा १५. अहवा न करेइ, करेंतं नाणुजाणइ मणसा गौतम ' त्रिविधं वा त्रिविधेन प्रतिकासति। त्रिविधं वा द्विविधेन प्रतिकामित, एवं चैव यावत एकविधं वा एकविधेन प्रतिक्रामित। १. त्रिविधं त्रिविधंन प्रतिक्रामन् न करोति, न कारयति, कुर्वन्तं नानुजानाति मनसा वचसा कार्यन। २. त्रिविधं द्विविधेन प्रतिकामन् न करोति. न कारयति, कुर्वन्त नान्जानाति मनस्या वचसा ३. अथवा न करोति, न कारयति, कुर्वन्तं नानुजानाति मनसा कायेन ४. अथवा न करोति, न कारयति, कुर्बन्तं नानुजानाति वचसा कायन। ५. त्रिविधम एकविधेन प्रतिकासन न करोति, न कारयति, कुर्वन्तं नानुजानाति मनसा६, अथवा न करोति, न कारयति, क्वंन्तं नानुजानानि वचसा 🤈 अथवा न कराति, न कारयति, कुर्वन्तं नान्जानाति कायेन ८. द्विविधं त्रिविधेन प्रतिक्रामन् न करोति, न कार्यति मनसा, वचसा, कायेन, ९. अथवा न करोति. कुर्वन्तं नानुजानाति मनला वचसा कायेन १०, अथवा न कारयति, कुर्वन्तं नानुजानाति मनसा वचसा कायेन। ११. द्विविधं द्विविधेन प्रतिकामन् न करोति. न कारयति मनसा वचसा १२. अथवा न करोति न कारयति मनसा कार्यन १३, अथवा न करोति, न कारयति बचरा। कायेन १४. अथवा न करोति. कुर्वन्तं नानुजानाति मनसा वचसा.१५. अथवा न करोति, कुर्वन्तं नानुजानाति मनसा कायेन १६, अथवा न करोति. कुर्वन्तं नान्जानाति वचसा कायेन १७ अथवा न कारयति, कुर्वन्तं नानुजानाति २३७. अर्तात का प्रतिक्रमण करना हुआ क्या १. वह तीन योग का तीन करण से प्रतिक्रमण करता है? २. तीन योग का दो करण से प्रतिक्रमण करता है? ३. तीन योग का एक करण से प्रतिक्रमण करता है? ३. तीन योग का एक करण से प्रतिक्रमण करता है? ४. दो योग का तीन करण से प्रतिक्रमण करता है? ६. दो योग का एक करण से प्रतिक्रमण करता है? ६. दो योग का एक करण से प्रतिक्रमण करता है? ७. एक योग का तीन करण से प्रतिक्रमण करता है? ८. एक योग का दो करण से प्रतिक्रमण करता है? ९. एक योग का एक करण से प्रतिक्रमण करता है?

गौतम! तीन योग का तीन करण से प्रतिक्रमण करता है, तीन योग का दो करण से प्रतिक्रमण करता है, इस प्रकार यावत एक योग का एक करण स प्रतिक्रमण करता है। १. तीन योग का तीन करण से प्रतिक्रमण करने वाला न करता है, न करवाता है, न करने वाले का अनुमोदन करता है मन से, बचन से काया से २. तीन योग का दो करण से प्रतिक्रमण करने वाला न करता है, न करवाता है, न करने वाले का अनुभोदन करता है मन से. वचन से ३. अथवा न करता है, न करवाता है. न करने वाले का अनुमोदन करना है मन से, काया से ४, अथवा न करता है, न करवाता है, न करने वाले का अनुमोदन करता है बचन से, काया से ५, तीन योग का एक करण से प्रतिक्रमण करने वाला न करता है, न करवाता है. न करने वाले का अनमोदन करता है मन से ६, अथवा न करता है न करवाता है. न करने थले का अनुमोदन करता है वचन से 0. अथवा न करता है, न करवाता है, न करने वाले का अनुमोदन करता है काया से ८. हो योग का तीन करण से प्रतिक्रमण करने वाला न करता है, न करवाता है मन से, वचन से, काया से ९, अथवा न करता है, न करने वाले का अनुमोदन करता है मन से. बचन से, काया से १८, अथवा न करवाता है, न करने वाले का अनुमोदन करता है मन से. वचन से, काया से ११, वो योग का दो करण से प्रतिक्रमण करने वाला न करता

कायसा १६. अहवा न करेइ. करेंतं नाणु-जाणइ वयसा कायसा १७. अहवा न कारवेइ, करेंत नाणुजाणइ मणसा वयसा १८. अहवा न कारवेइ, करेंतं नाणुजाणइ मणसा कायसा १९, अहवा न कारवेइ, करेंतं नाण्जाणइ वयसा कायसा। २०. दुविहं एक्कविहेणं पडिक्कममाणे न करेइ, न कारवेइ मणसा २१. अहवा न करेइ, न कारवेइ वयसा २२. अहवा न करेइ, न कारवेइ कायसा २३. अहवा न करेइ, करेंतं नाणुजाणइ मणसा २४. अहवा न करेइ, करेंतं नाणुजाणइ वयसा २५. अहवा न करेइ, करेंतं नाणुजाणइ कायसा २६. अहवा न कारवेइ, करेंतं नाणुजाणइ मणसा २७. अहवा न कारवेइ, करेंतं नाणुजाणइ वयसा २८. अहवा न कारवेइ, करेंनं नाणुजाणइ कायसा। २९. एगविहं तिविहेणं पडिक्कम-माणे न करेइ, मणसा वयसा कायसा ३०.

वयसा कायसा।
३२. एक्कविहं दुविहेणं पडिक्कम-माणे
न करेइ मणसा वयसा ३३. अहवा न
करेइ मणसा कायसा ३४. अहवा न
करेइ वयसा कायसा ३५. अहवा न
कारवेइ मणसा वयसा ३६. अहवा न
कारवेइ मणसा कायसा ३७. अहवा न
कारवेइ मणसा कायसा ३७. अहवा न
कारवेइ वयसा कायसा ३८. अहवा करेंतं नाणुजाणइ मणसा वयसा ३९.
अहवा करेंतं नाणुजाणइ मणसा कायसा
४०. अहवा करेंतं नाणुजाणइ वयसा
कायसा।

अहवा न कारवेड़ मणसा वयसा कायसा

३१. अहवा करेंतं नाणुजाणइ मणसा

8१. एमविहं एमविहेणं पिडेक्कम-माणे न करेड मणसा ४२. अहवा न करेड वयसा ४३. अहवा न करेड कायसा ४४. अहवा न कारवेड मणसा ४५. अहवा न कारवेड वयसा ४६. अहवा न कारवेड कायसा ४७. अहवा करेतं नाणुजाणड मणसा ४८. अहवा करेतं नाणुजाणड वयसा ४९. अहवा करेतं नाणुजाणड कायसा॥ मनसा वचसा १८. अथवा न कारयति, कुर्वन्तं नानुजानाति मनसा कायेन १९. अथवा न कारयति, कुर्वन्तं नानुजानाति वचसा कायेन।

२०. द्विविधम् एकविधन प्रतिक्रामन् न करोति. न कारयति मनसा २१. अथवा न करोति, न कारयति वचसा २२. अथवा न करोति, न कारयति कायेन २३. अथवा न करोति, कुर्वन्तं नानुजानाति मनसा २४. अथवा न करोति, कुर्वन्तं नान्जानाति वचसा २५. अथवा न करोति, कुर्वन्त नान्जानाति कायेन २६. अधवा न कारयति, कुर्वन्तं नानुजानाति मनसा २७. अथवा न कारयति, कुर्वन्तं नानुजानाति वचसा २८. अथवा न कारयति, कुर्वनतं नानुजानाति कायेन। २९. एकविधं त्रिविधेन प्रतिक्रामन् न करोति, मनसा वचसा कायेन ३०. अथवा न कारयति मनला. वचसा. कार्यन ३१. अथवा कुर्वन्तं नानुजानाति मनसा, बचसा, कायेन। ३२. एकविधं द्विविधेन प्रतिक्रामन् न करोति मनसा. वचसा ३३. अथवा न करोति मनसा कायेन, ३४ अथवा न करोति वचसा. कायेन ३५ अथवा न कारयति मनला वचसा ३६. अथवा न कारयति मनसा कायेन ३७. अथवा न कारयति वचसा कायेन ३८ अथवा कुर्वन्तं नानुजानाति मनसा वचसा ३९. अथवा कुर्वन्तं नानुजानाति मनसा कायेन ४०. अथवा कुर्वन्तं नानुजानाति वचस्य कायन। ४१. एकविधम् एकविधन प्रतिक्रामन् न करोति मनसा ४२. अथवा न करोति वचसा ४३. अथवा न करोति कायेन ४४ अथवा न कारयति मनसा ४५, अथवा न कारयति वचसा ४६ अथवा न कारयति कायेन ४७. अथवा कुर्वन्तं नानुजानाति मनसा ४८. अथवा कुर्वन्तं नानुजानाति वचसा ४९. अथवा कुर्वन्तं नानुजानानि कायेन ।

है, न करवाता है मन से, वचन से १२. अथवा न करता है न करवाता है मन से. काया से १३. अथवा न करता है न करवाता है बचन से, काया से १४, अथवा न करता है, न करने वाले का अनुमोदन करता है मन से, बचन से १५, अथवा न करता है, न करने वाले का अनुमोदन करता है मन से, काया से १६, अथवा न करतः है. न करने वाले का अनुमोदन करता है वचन से. काया से १७. अथवा न करवाता है, न करने वाले का अनुमोदन करता है मन से, वचन से १८, अथवा न करवाता है, न करने वाले का अनुमोदन करता है, मन से, काया से १९, अथवा न करवाता है, न करने वाले का अनुमोदन करता है वचन सं, काया सं २०. दो योग एक करण से प्रतिक्रमण करने वाला न करता है, न करवाता है मन से २१. अथवा न करता है, न करवाता है बचन से २२. अथवा न करता है, न करवाता है काया से। २३. अथवा न करता है, न करने वाले का अनुमोदन करता है मन से २४. अथवा न करता है, न करने वाल का अनुमोदन करता है वचन से २५. अथवा न करता है, न करने वाले का अनुमोदन करता है कावा से २६, अथवा न करवाता है, न करने वाले का अनुमोदन करता है मन से २७. अथवा न करवाता है, न करने वाले का अनुमोदन करता है वचन सं, २८. अथवा न करता है, न करने वाले का अनुमोदन करता है काया से २९. एक योग तीन करण से प्रतिक्रमण करने वाला न करता है मन सं, वचन सं, काया से, ३०. अथवा न करवाता है मन से, वचन से, काया से, ३१, अथवा न करने वाले का अनुमोदन करता है मन सं, वचन सें. काया सें, ३२. एक योग का दो करण से प्रतिक्रमण करने वाला न करता है मन से, बचन से ३३, अथवा न करता है मन से काया थे ३४. अथवा न करता है वचन से, काया से, ३५. अथवा न करवाता है मन से, बचन से ३६. अथवा न करवाता है मन से, काया से ३७. अथवा न करवाता है बचन से, काया से ३८. अथवा न करने बाले का अनुमोदन करता है मन से, वचन

से ३९, अथवान करने वाले का अनुमोदन

करता है मन से, काया से ४०, अथवा न करने वाले का अनुमोदन करता है वचन से. काया से ४१, एक योग का एक करण से प्रतिक्रमण करने वाला न करता है मन से ४२, अथवा न करता है वयन से ४३, अथवा न करता है काया से ४४, अथवा न करवाता है मन से ४३, अथवा न करवाता है बचन से ४६. अथवः न करवाता है काया से ४७, अथवा न करने वाले का अनुमंदन करता है मन से ४८, अथवा न करने वाले का अनुगोदन करता है वचन से ४९, अथवा न अरने वाले का अनुमोदन करना है काया खे।

२३८. पड्प्पन्नं संबरेमाणे कि तिविहं तिविहेणं संवरेड ? एवं जहा पडिक्कममाणेणं एगूणपन्नं भंगा भणिया एवं संवरमाणेण वि एग्णपन्नं भंगा भाणियव्वा ॥

प्रत्युत्पनन संवृण्वन कि त्रिविधं त्रिविधेन संवणोति ? एवं यथा प्रतिक्रामता एकोनपञ्चाशत् भंगाः भणिताः एवं संवृण्वता अपि एकानपञ्चाशन भंगाः भणितस्याः।

२३८ वर्तमान का संवर्ण करने वाला क्या तीन योग का तीन करण से संवरण करता है ? जैसे प्रतिक्रमण करने वाले के उनपचास भंग कहे गए हैं उसी प्रकार संबरण करने वाल के उनप्रधास भंग वक्तव्य हैं।

२३९. अणागयं पच्चक्खमाणे कि तिविहं तिविहेणं पच्चवरवाइ? एवं एते चेव भंगा एगुणपन्नं भाणि-यव्वा जाव अहवा करेतं नागुजाणइ कायसा 🛭

अनागतं प्रत्याख्याम् कि चिविधं त्रिविधेन प्रत्याख्याति। एवम् एते चैव भंगा एकानपंचाशत् भणितच्याः यावत अथवा नानुजानाति कायेन।

२३९. अनागत का प्रत्याख्यान करने वाला क्या तीन यीग का तीन करण से प्रत्याख्यान करता है ? इस प्रकार उनप्रधास भंग वक्तव्य है यावत अथवा न करने वाले का अनुमोदन करता

है काया से :

२४०. समणोवासगरूस णं भंते! प्रव्वामेव थूलए मुसावाए अपच्चक्खाए भवइ, से णं भंते! पच्छा पच्चाइक्खमाणे किं करेइ?

एवं जहा पाणाइवायस्स सीयालं भंगसयं

भाणियव्वं। एवं अदिन्नादाणस्स वि. एवं

थूलगरूस वि मेहणस्स, थूलगरूस वि

जाव

मुसाबायस्स

अहवा

करेंतं

तहा

भणियः

परिञ्जहरूस

नाणुजाणइ कायसा।

श्रमणोपासकस्य भदन्त! पूर्वमेव स्थुतः मुषाबादः अप्रत्याख्यातः भवति, सः भदन्त ! पश्चात् प्रत्याख्यान् कि करोति १

एवं यथा प्राणातिपातस्य सप्तचत्वारिंशत् भंगशतंभणितं. तथा परिगृहस्य यावत अथवा नान्जानाति कायेन।

२४०. भन्ते ! श्रमणोपायक के स्थूल भूषा-बाद का पहले प्रत्याख्यान नहीं होता। भन्ते! फिर वह उसका प्रत्याख्यान करता हुआ क्या करता है ? जैसे प्राणातिपात के एक ये। संतार्वास

एते खुलु एरिसगा समणोवासगा भवति. नो खलु एरिसमा आजीविओवासगा भवंति॥

मुषाबादस्यापि भणितव्यम्। एवम् अदनादानस्यापि, एवं स्थूलकस्यापि मेथूनस्य, स्थूलकस्यापि कर्वन्तं भंग कहे गए हैं वैसे ही मुखाबाद के भी एक सी सैनालीस भेग वक्तव्य है। उसी प्रकार स्थृत अवतावन, स्थृत मेधून और स्थृत परिग्रह की वक्नव्यतः, यावन अथवा न करने वाले का अनुभावन करना है काया 건 [

एते खलु ईदृशकाः श्रमणोपासकाः भवन्ति, नो खल् ईदृशकाः आजीविकोपासकाः भवन्ति।

श्रमणोपासक एमें होते हैं. उबत विधि से प्रतिक्रमण, संबर और प्रत्याख्यान करने वाले होते हैं। आजीवक के उपासक ऐसे नहीं होते।

### भाष्य

#### १. सूत्र २३६-२४०

प्रस्तुत आलापक में श्रमणीपासक के प्रत्याख्यान विधि के विकलपों का निरूपण किया गया है। महावीर के श्रमणोपासक इन विधि विकलपों का अनुपालन करते थे। निष्कर्ष में कहा गया है कि अर्जावक के उपासक ऐसी विधि का अनुपालन नहीं करते थे।

प्रत्याख्यान के तीन भंग हैं-

- अतीत का प्रतिक्रमण-प्रत्थाख्यान करने बाला व्यक्ति अतीत में किए गए प्राणानियान आदि से अपना नियर्तन करना है।
- प्रत्युत्पन्न का संवरण-वह वर्तमान काल में प्राणातिपान आदि का संवर करना है, उसका आचरण नहीं करना।
- अनागत का प्रत्याख्यान-भविष्य में नहीं कर्यमा, ऐसी प्रतिज्ञा करता है।' देखें तालिका-

### अतीत के प्रतिक्रमण के उनपचास भंग

| विकल्प | । करण | योग      | भंग [ | प्रत्याख्यान के ४९ भंगों का विवरण                                  |
|--------|-------|----------|-------|--------------------------------------------------------------------|
| ?      | 3     | 3.       | ۶     | करूंगा नहीं, कराऊंगा नहीं, अनुमोद्ंगा नहीं मन से, वचन से, काया से। |
| ર      | 3     | ą        | 03'   | कलंगा नहीं, कराऊंगा नहीं, अनुमोदूंगा नहीं मन से, वचन से।           |
|        |       |          |       | करूंगा नहीं, कथऊंगा नहीं, अनुमोर्च्या नहीं मन से, काया से।         |
|        |       |          | :     | करूंगा नहीं, कराऊंगा नहीं, अनुमोतृंश नहीं वचन से, काया से।         |
| જ      | 3     | 2        | 3,    | करूंगा नहीं, कराऊंगा नहीं, अनुमोदूंगा नहीं मन से।                  |
|        | }     |          |       | करूंगा नहीं, कराऊंगा नहीं, अनुमोदूंगा नहीं। वचन से।                |
|        |       |          |       | करूंगा नहीं, कराऊंगा नहीं, अनुमोदूंगा नहीं काया से।                |
| 8      | ર     | <u>ع</u> | ą     | करूंगा नहीं, कराऊंगा नहीं मन से, यचन से, काया से,                  |
|        |       |          |       | करूंगा नहीं, अनुमेाढूंगा नहीं मन से, बचन से काया से।               |
|        |       | 1        |       | कराऊंगा नहीं, अनुमोदृंगा नहीं मन से, वचन से।                       |
| ۹      | २     | २        | ą     | करूंगा नहीं, कराऊंगा नहीं मन से, बचन से काया से।                   |
|        |       | }        |       | करूंगा नहीं, कराऊंगा नहीं मन से, काया से।                          |
|        |       |          |       | करूंगा नहीं, कराऊंगा नहीं बच्न से काया से।                         |
|        |       |          |       | करूंगा नहीं, अनुमोदूंगा नहीं मन से, बचन से।                        |
|        |       |          |       | करुंगा नहीं, अनुमोदूंगा नहीं मन से, काया से।                       |
|        |       |          |       | करूंगा नहीं, अनुमोदूंगा नहीं वदन से, काया से।                      |
|        |       |          |       | कराऊंगा नहीं, अनुभोदूंगा नहीं मन से, बचन से।                       |
|        |       |          |       | कराऊंगा नहीं, अनुमोदूंगा नहीं मन से, काया से।                      |
|        |       |          |       | कराऊंगा नहीं. अनुमोद्ंगा नहीं वचन से. काया से।                     |
| Ę      | ý     | ?        | o,    | करूंगा नहीं, कराऊंगा नहीं मन से।                                   |
|        |       |          |       | करूंग नहीं, कराऊंगा नहीं वचन से।                                   |
|        |       |          |       | क्ररंज्या नहीं, कराऊंगा नहीं काया से।                              |
|        |       |          |       | करूंगा नहीं अनुमोदूंगा नहीं मन से।                                 |
|        |       |          |       | करूंगा नहीं अनुमोद्ंगा नहीं वचन से !                               |
|        |       |          |       | करूंगा नहीं अनुमोदूंगा नहीं काया से।                               |
|        |       |          |       | कराऊंगा नहीं अनुमोद्ंगा नहीं मन से।                                |
|        |       |          |       | कराऊंगा नहीं अनुमोदूंगा नहीं बचन से।                               |
|        |       |          |       | कराऊंगा नहीं अनुमोदूंग नहीं काया से।                               |

भ, यृ. ८-२३०-२४०--अनीनकाळकृतं प्राणातिपातं प्रनिकामित ततो निन्दाहारेण निवर्नस इत्यर्थः षडुप्पन्नं वर्तमानकालानं प्राणानिपातं संबुणाति

न करोतीत्यर्थः अनागतं-भविष्यत्कालविषयं प्रत्याग्ङ्यति न क्रिष्यामीत्यादि प्रतिजानीते।

| 9  | 3 | 3 | 3  | करूंगा नहीं मन से, बचन से, अधा से।      |
|----|---|---|----|-----------------------------------------|
|    |   |   |    | कराऊँभा नहीं मन से, वचन से, काया से।    |
|    |   |   |    | अनुमोदूंगा नहीं मन से, वचन से, काया से। |
| 4  | 3 | ý | ٥, | करूंशः नहीं मन से, बचन से।              |
|    |   |   |    | करूंगा नहीं मन सें, काया से।            |
|    |   |   |    | करुंगा नहीं बचन से, काया से।            |
|    |   |   |    | कराऊंगा नहीं भन से, यचन से .            |
|    |   |   |    | कराऊँभा नहीं। मन से, काया से            |
|    |   |   |    | कराऊंगा नहीं वचन से. काथा से।           |
|    |   |   |    | अनुमोदूंगा नहीं गन से, वचन खे:          |
|    |   |   |    | अनुमोदृंश नहीं मन से, काया से।          |
|    |   | } |    | अनुमोदूंगा नहीं बचन से. काया से।        |
| 0, | 3 | ? | ٥, | करंगा नहीं भन से।                       |
|    | ļ |   |    | करंगा नहीं बचन से।                      |
|    |   |   |    | करूंगा नहीं काया से।                    |
|    |   |   |    | कराऊँगा नहीं भन से।                     |
|    |   |   |    | कराऊंगा नहीं बचन से।                    |
|    |   | { |    | कराऊंगा नहीं काया से।                   |
|    |   |   |    | अनुमोदूंशा नहीं मन से।                  |
|    |   | } |    | अनुमोद्ंगा नहीं बचन से।                 |
|    |   | ļ |    | अनुमोदूंगा नहीं क्राया से।              |

इसी प्रकार वर्तमान के संवरण और अनागत के प्रत्याख्यान के उत्तपचाय-उत्तरचास भंग बसते हैं। ये एक सौ सीतालीस भंग (४९×३) स्थूल प्राणातिपात विरमण वृत के हैं। प्राणातिपात आदि पांच अणुवतों के कृत भंग (१४७×५) सात सी पैतीस होते हैं।

२४१. आजीवियसमयस्स णं अय-मट्टे-अक्खीणपडिभोइणो सब्वे सत्ता; से हंता,छेत्ता,भेत्ता,लुंपित्ता, विलुंपित्ता, उद्दबङ्ता आहारमाहारेंति॥

अ जीविकसमयस्य अयमथं: — अक्षीण-प्रतिभोजिनः सर्वे सत्वाः, तत् हत्वा, छिन्त्वा, भिन्त्वा, तुप्त्वा, वित्रुप्य, उपद्गृत्य आहारमाहरन्ति।

२४२. तत्थ खुलु इमे द्वालस आजीवियोवासगा भवंति,तं जहा- १, ताले २. तालपलंबे ३. उब्बिहे ४. संविहे ५. अवविहे ६. उदए ७. नामुदए ८. णम्मुदए ९. अणुवालए १०. संखवालए ११. अयंपुले १२. कायरए–इच्चेते दुव-आजीवि-ओवासगा ालस अरहंतदेवतागा, अम्मा-पिउसुस्सूसगा,पंचफलपडिक्कंता, (तं जहा-उंबेरेहिं, वडेहिं, बोरेहिं, सतरेहिं, पिलक्खहिं) पलंडल्ह-सुणकंदमूलविवज्जगा, अणिल्लं-छिएहिं अणक्कभिन्नेहिं गोणेहि तसपाणविवज्जिएहिं छेत्तेहिं वित्तिं

त्त्र खल् इमे ह्रादश-आजीविकोपासकाः भवन्ति, तद्यथा- १, तालः २, नालप्रलम्बः ३. उदविधः ४. संविधः, ५. अपविधः ६. उदकः ७. नामोदकः ८. नर्मोदकः ८. अनुपालकः १० शंखपालकः ११. अयम्पूलः १२. कायरकः--इत्येते द्यादश आजीविकोपासकाः अहँहैवतकाः, अम्बापितृशुश्रुषकाः पञ्चफलप्रविकान्ताः (नद्यथा-उदुम्बरेः, बंटः, बद्रेः, सतरेः प्लक्षैः) प्रलाण्डलशून-कन्द्रमुलविवर्जकाः, अनिर्लाछितैः, अनक्रभिन्नैः गोभिः त्रसप्राणविवर्जितैः क्षेत्रैः वृत्तिं कल्पमानाः विद्यरन्ति। ते अपि तावत् एवम् इच्छन्ति किमंग! पुनः ये इमे श्रमणोपासकाः २४१. ंआजीवक समय का यह अर्थ प्रतिपाद्य है सब प्राणी सर्जाय का परिभोग करने वाले हैं इसलिए वे जीवी की हनन, छेदन, भेटन, लीपन, विलीपन और प्राण वियोजन कर अधार करते हैं।

२४२. आर्जावक समय में बारह आर्जावकोपासक हैं, जैसे-१. ताल, २. लाल प्रलंब ३. उद्घिध ४. संविध ५. अपविध ६. उद्ध ७. नामोदक ८. नमीदक ९. अनुपालक १० अंखपालक ११. अयंपुल १२. क्रयरक-यं बारह आर्जावकोपासक अर्हत को अपना देवता मानते हैं. मग्ता-पिता की शृश्रुषा करने वाले हैं, पांच फलों का पित्याग करने वाले हैं, पांच फलों का पित्याग करने वाले हैं, (जैसे-उद्मुबर, वट, पीपल अंजीर, पाकर) प्याच, लहरून, कंद और मृल का बर्जन करने वाले हैं. नगुंसक बनाए बिना, नाक का छेदन किए विना, बैलों से खेत जोत कर इस जीवों की

कप्पेमाणा विहरंति। एए वि नाव एवं इच्छति किमंग! पुण जे इमे समणोवासगा भवंति, जेसिं नो कप्पंति इमाइं पन्नरस कम्मादाणाइं सर्य करेत्तए वा, कारवेत्तए वा, करेंतं वा अन्नं समणुजाणेत्तए, तं जहा-इंगालकम्मे, वणकम्मे साडीकम्मे, भाडीकम्मे. फोडी-कम्मे, दंतवा-णिज्जे, लक्ख-वाणिज्जे, केसवाणिज्जे, रसवा-णिज्जे, विसवाणिज्जे जंतपीलण-कम्मे, निल्लं-छणकम्मे, दवश्गि-दावणया, सर-दह-तलागपरिसोसणया, असतीपोसणया।

भवन्ति, येषां ना कल्पन्ते इमानि पंचदश कर्मादानानि स्वयं कर्तुं वा, कारियतुं वा, कुर्वनतं वा अन्यं समनुज्ञातुम्, तद्यथा-अंगारकर्म, वनकर्म, शकटीकर्म, भाटीकर्म, स्फोटीकर्म, दन्त-वाणिज्यम्, लाक्षावा-णिज्यम्, केश-वाणिज्यम्, रसवाणिज्यम्, विषवाणिज्यम्, यन्त्रपीडनकर्मः, निलाछन-कर्म, दबाग्निदापनम्, सरोद्रह-तडागपरि-शोषणम् असर्तापोषणम्।

इच्चेते समणोवासगा सुक्का, सुक्का-भिजातीया भवित्ता कालमासे कालं किच्या अण्णयरेसु देवलोएसु देवताए

इत्येते श्रमणोपासकाः शुक्लाः, शुक्ला-भिजात्या भूत्वा कालमासं कालं कृत्वा अन्यतरेषु देवलोकेषु देवत्वेन उपपत्तारो भवन्ति।

हिंसा न करते हुए कृषि द्वारा अपनी आजीविका चलाते हैं।

ये आजीविकोपासक भी इस प्रकार का जीवन जीना चाहते हैं तो ये जो श्रमणीपासक होते हैं. उनका कहना ही क्या ? उन श्रमणोपासकों के लिए इन पन्द्रहं कर्मादानीं का आसेवन स्वयं करना. दूसरों से करवाना और करने वालों का अनुमोदन करना- करणीय नहीं है. (पन्द्रह कर्मादान) जैस-अंगारकर्म् शकटकर्म. भारककर्म स्फाटनकर्म दंतवाणिज्य, लाक्षावाणिज्य, केशवाणिज्य रसवाणिज्यः विषवाणिज्यः यत्रपंत्वनकर्मः निर्वाछनकर्म, दवाग्रिदापन, यर-द्रह-तडाग-परिशोषण, असर्तापाषण। ये श्रमणोपासक शुक्ल, शुक्ल अभिजाति

वाले होकर कालमास में काल कर किसी देवलोक में देवरूप में उपपन्न होते हैं।

#### भाष्य

### १. सूत्र २४१-२४२

उववत्तारो भवंति॥

वृत्तिकार ने अक्षीण प्रतिभोजी का अर्थ अप्रासुक या सचित्त भोजी किया है। इसका तात्पर्यार्थ आहार योग की आसक्ति वाला है। वेसम ने इसका अर्थ भिन्न प्रकार से किया है। उनके अनुसार जिनकी उपभोग करने की शक्ति क्षीण नहीं हुई है, वे अक्षीण प्रतिभोजी हैं। जोजेफ डेल्यू ने बुनिकार और वसम दोनों के मत को अर्स्वाकार किया है। उन्होंने सुब्रिंग के मत को मान्य कर अपनी व्याख्या की है। सुब्रिंग के अनुसार अक्षीण प्रतिभोजी का अर्थ यह है-जिस कर्म के द्वारा सात-असात का परिभोग होता है, उम कर्म का जिनमें उदय नहीं हुआ है, वे अक्षीण प्रतिभोजी हैं। क्योंकि सब जीवों को अवश्य सुख दुःख भोगना है, अतः आजीवक लोग सब तरह की हिंसा आहार संग्रह के लिए करते हैं।

आजीवक के बारह उपासकों के नाम बतलाए गए हैं। उनकी पांच विशेषाताओं का निर्देश है-

- अर्हत् को अपना देव मानते हैं। श्रमणों में अर्हत् का प्रयोग व्यापक रूप से होता रहा है। जैन, बीन्द्र, आजीवक-इन सब परम्पराओं में इस शब्द का प्रयोग मिलना है। इसकी व्यापकता का साक्ष्य है **इसिभासियाई।** उसमें पैतालीस अर्हनों के प्रवचनों का शंकलन है। वे अर्हत् अनेक परम्पराओं के हैं।
  - २. माता-पिता की शृश्रुषा करने वाले।
  - ३. उदम्बुर आदि पांच फलों का वर्जन करने वाले।
  - मृत का वर्जन करने वाले।
- ५. बिधया न किए हुए, नथनी न डाले हुए बैलों से ऋस प्राणी रहित खेतों में कृषि कर अपनी आजीविका चलाते हैं। सूत्रकार ने

reborn in the heavens.

I do not follow Abhny's explanation of akkhina (aksinam aksin' ayuskam aprasukam, i.e. Prakrit aphasuyam), nor BASHAM's (History and Doctrines of the Ajivikas, London 1951, P. 1221 all beings whose (capacity for) enjoyment is unimpaired obtain their food by killing. '), but SCHUBRING's (in his review of Basham's work, ZDMG 104 (1954), p. 262 seq.).--For the term arihantadevalaga, see BASHAM o.c., p. 140 and 276, and SCHUBRING, o.c., p. 263.--There of the proper names also appeared in VL Lot, where they were names of annautthiyas, we sha'l meet Ayampula again in XV C 8

(370a) The four classes of (gods and their) abodes.

R. Viyah Pannott:Jiozef deleu Page 149--(369b) According to the doctrine (samaya) of the apviyas all beings are akkhina-padibhoi ( comm.: a. pariphoi ). which means that they experience (karman) not yet realized (in agreeable or disagreeable feelings). Consequently (soil, because all beings are bound to suffer) the ajiviyas (think it is allowed to) use all kings of violence to get their food. T we've aliviya laymen, though, (their names. Tala, Talapalamba, Uvviha, Samviha, Avaviha, Udaya, Namudaya, Namudaya, Anuvalaya, Sankhavalaya, Ayambula, Kayaraya) shun five fruits as well as performing, causing and allowing fifteen practices. They will be

इसिभासियाई परिशिष्ट १

१. भ. वृ. ८/२४१--अक्षीण--अक्षीणायुष्कमणासुकं परिभूकता इत्येवंशीता अक्षीणपरिभोगिनः अथवा इन् प्रत्ययस्य स्वार्थिकत्वादक्षीणपरिभोगा-अनुपर्गताहारभागासक्वय इत्यर्थः।

आजीवक उपासकों के आजीविका विवेक के संदर्भ में श्रमणोपासकों की आजीविका का विवेक प्रस्तुत किया है।

बारह वृती श्रमणोपासक पंद्रह कर्मादानों का वर्जन कर आजीविका चलाते हैं। कर्मादान के वर्गीकरण में तत्कालीन पंद्रह व्यवसायों का उल्लेख है। हिंसा की अधिकता के कारण इन व्यवसायों को कर्मादान कहा गया।

सिन्द्रसेनगणि ने इन्हें बहुसावद्य कर्म बतलाया है।

- इंगाल कम्मे-अंगार कर्म, कोयला बनाना, ईंट बनाना आदि, उनका विक्रय करना।
  - २. वण कम्मे-वन कर्म, जंगल की कटाई, विक्रय।
- ३. साडी कम्मे-शकट कर्म. गाडी, रथ आदि का निर्माण, वाहन और विक्रय।
- भार्डा कम्मे-भाटी कर्म, बैलगाड़ी आदि के द्वारा दूसरों के माल को देशांतर ले जाना।
- फोर्डा कम्मे—स्फोट कर्म. सुरंग आदि बिछाकर विस्फोट करना, खाने खोदना।
  - ६. दंतवाणिज्जे-दंतवाणिज्य, हाथी दांत आदि का व्यापार।
  - लक्खवाणिज्जे-लाक्षावाणिज्यः, लाख का ब्यापार।
- केसवाणिज्जे-केशवाणिज्य, केश वाले जीव-गाय, भैंस, स्त्री आदि का व्यापार।
  - ९. रसवाणिज्जे-रसवाणिज्य, माइक द्रव्यों का व्यापार।
  - १०. विषवाणिज्जे-विष वाणिज्य, विष का व्यापार।
  - ११. जंतपीलणकम्मे-यंत्रपीलनकर्म, तिल, ईक्षु आदि को पेलना।
- निल्लंछणकम्मे-निर्लांछन कर्म, बैल आदि को बिधया करना।
  - १३, दवग्गिदावणया-जंगल को जलाना :
- १४. सरदहतलाय सोसणया-सरोवर, द्रह. तालाब आदि को सुखाना।
- १५. असईजणपोसणया-असतीजन पोषणता, आजीविका के लिए हासी तथा कुर्कट. मार्जर आदि का पोषण करना?

जयाचार्य ने असती पोषण पर विस्तार से विचार किया है। उसका निष्कर्ष है-आजीविका के लिए असंयमी का पोषण करना असर्वः पोषण है।

दिशम्बर साहित्य में कर्मादान के स्थान पर खरकर्म शब्द का प्रयोग मिलता है। इसका अर्थ प्राणियों को पीड़ा देने वाला क्रूरकर्म किया गया है।

 वनर्जाविका—स्वयं टूटे हुए अथवा तोड़कर वृक्ष आदि को बेचना, गेहूं आदि धान्यों को पीस-कूट कर व्यापार करना।

- त. सू. भा. वृ. ७ १६-प्रदर्शनं चैतद् बङ्सावद्यानां कर्मणाम्।
- २. भ. वृ. ८ २४२।
- ३. भ. जो. २/१४३/३८-४७।
- ४. सामारधर्मामृत ५/२१-२३।
- ५. जै. सि. को. ४, ५. ४२२।
- ६. भ. वृ. ८ १२१२-एनं निर्धयसंस्का सुक्कित शुक्ता अभिन्नवृत्ता अमन्सरिणः कृतज्ञाः सदारिमाणे हितानुबंधाश्च सुक्काभिजाङ्यित शुक्ताभिजात्याः

- २. अग्निजीविका-कोयला तैयार करना।
- अनोर्जिविका (शकट जीविका)-राष्ट्री, रथ तथा उसके चक्र आदि स्वयं बनाना अथवा दूसरे से बनवाना, गाई। जीतने का व्यापार स्वयं करना।
- थ. स्फोटर्जीविका-पटाखे, आतिशबाजी आदि बारूद की चीजों से आजीविका करना।
- भाटक जीविका—गाय, घोड़ा आदि से बोझा ढोकर आजीविका करना।
- ६. यंत्रपीड़न जीविका-तिल आदि को कोल्हू में पिलवाना, कोल्ह् चलाना, तिल आदि के बदले तैल आदि लेना।
- ७. निलिञ्छिन कर्म-बैल आदि पशुओं के नाक आदि छेदने का धंथा करना, शरीर के अवयव छेदना।
- ८. असतीपोष-हिंसक प्राणियों का पालन पोषण करना, भाडे की उत्पत्ति के लिए दास-वासियों का पोषण करना।
- ९. सरःशोष–अनाज बोने के लिए जलाशयों से नाली खोदकर पानी निकालना।
  - १०, दबदाह—बन में घारा आदि को जलाने के लिए आग लगाना।
  - ११. विष वाणिज्य-प्राणघातक विष का व्यापार करनः।
- १२. लाक्षा वाणिज्य—लाख का व्यापार। इसी प्रकार टाकनखार, मनसिल, गुगल, घाय के फूल, जिनसे मद्य बनता है, आदि पदार्थों का व्यापार करना।
  - १३, दंत वाणिज्य-भीलों आदि से हाथी दांत आदि खरीदना।
  - १४, केश वाणिज्य-दास-दासी और पशुओं का व्यापार करना।
- १५. रस वाणिज्य-मक्खन, मधु, चरबी, मद्य आदि का ब्यापार करना।

श्रमणोपासकों के लिए शुक्ल और शुक्लाभिजाति—इन दो विशेषणों का प्रयोग किया गया है। अभयदेव सूरि ने शुक्ल का अर्थ अभिन्न चारित्र वाला, अमत्सरी, कृतज्ञ, सत्प्रवृत्ति वाला और हित का अनुबंध रखने वाला तथा शुक्लाभिजाति का अर्थ शुक्लप्रधान किया है। पूरणकाश्यप, आजीवक मत के आचार्य गोशालक तथा भगवान बुद्ध ने छह अभिजातियों का प्रतिपादन किया है। इससे ज्ञात होता है—अभिजाति का प्रयोग तत्कालीन श्रमण साहित्य में बहुत प्रचलित था। आगम साहित्य में इसका प्रयोग विरल रूप में ही मिलता है, केवल भगवती में ही उपलब्ध है।

श्रमणोपासक अन्यतर देवलोक में उपपन्न होते हैं। इसमें किसी देवलोक का नामोल्लेख नहीं है। प्रथम शतक में श्रमणोपासक के पुनर्जन्म के विषय में निर्देश मिलता है। श्रमणोपासक जधन्यतः प्रथम स्वर्ग और उत्कृष्टतः बारहवें स्वर्ग में उपपन्न होता है।

श्क्लप्रधानः ।

- ७. उत्तराध्ययनः एक समीक्षात्मक अध्ययन पृ. २४२-२४३।
- (क) भ. १४/१३६-तेण पर सुक्के सुक्काभिजाए भविना तओ पच्छा सिन्झीत, बुन्झीत, मुच्चीत परिनिब्बार्यीन सब्बदुकखाण अंत करेंति।
   (ख) वही १५/१०१।
- º. भ. वृ. सू.-१/११३।

सहालपुत्र बारहवृती श्रावक था और वह कुम्भकार का बहुत बड़ा व्यवसाय करता था। वह व्यवसाय अंगारकर्म के अंतर्गत आता है। सहाल ने उसका वर्जन क्यों नहीं किया ? यह प्रश्न समय-समय पर चर्चित होता रहा है। सेन प्रश्नोत्तर में बताया गया है कि पंद्रह कर्मादान का निषेध आधुनिक -उत्तरकालीन है। उत्तर्ग मार्ग में श्रावक

पंद्रहं कर्मादान के व्यवसाय का वर्जन करें : अपवाद मार्ग में इनका वर्जन नहीं किया जाता।

आचार्य भिक्षु का अभिमत यह है-श्रावक गर्यांता के उपरांत पंद्रह कर्मादान का प्रयोग न करे।"

२४३. कतिविहा णं भंते! देवलोगा पण्णता?

गोयमा! चउब्बिहा देवलोगा पण्णत्ता, तं जहा-भवणवासी, वाणमंतरा जोइसिया, वेमाणिया॥

२४४. सेवं भंते! सेवं भंते! ति॥

कतिविधाः भदन्त ! देवलोकाः प्रज्ञप्ताः ?

गीतम! चनुर्विधाः देवलोकाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा–भवनवासिनः, वानमन्तराः, ज्योतिष्काः, वैमानिकाः।

तदेवं भदन्त ! तदेवं भदन्त ! इति।

२४३. भन्ते! देवलाक कितने प्रकार के प्रजास है?

गौतम! देवलोक चार प्रकार के प्रज्ञप्त हैं, जैसे-भवनवासी, वागमंतर, ज्योतिष्क, वैमानिक।

२४४, भन्ते ! वह ऐसा ही है। भीते ! वह ऐसा ्ही है।

सेन प्रश्नोत्तर उरुलाख १, प्रथम १०४ तथा भगक्त्यां आख्रानां पञ्चवश कर्मावननिषेधं प्रोक्तं तत्त्रीवनं कल्पनं न वा उति प्रश्नोत्त्रोत्तरमः आख्रानां पञ्चवश-कर्मावाननिषेधं आध्यनिका ज्ञेयः। अध्यवादपदे त्, परिहारशक्तीः शक्टालादीनामिक तानि कल्पनंत्रीति।

झारह ब्रत चेंपाई, झाल ८ १६
 ए पतर्र कर्म तणो विस्ततार, मरजाता बांध करे परिहार।
 प्योरंड रह्म स्वत्वच ब्यापार करे आजीविका चलावण हारा।

# छट्टो उद्देशो : छट्टा उद्देशक

### मूल

# समणोवासगकथरस दाणस्स परिणाम-पर्द

२४५.समणोवासगस्स णं भंते! तहा-स्वं समणं वा माहणं वा फासु-एसणिज्नेणं असण - पाण - खाइम - साइमेणं पडिलाभेमाणस्स किं कज्जड?

गोयमा! एगंतसो से निज्जरा कज्जइ, नित्थि य से पावे कम्मे कज्जइ॥

२४६.समणोवासगस्स णं भंते! तहा-रूवं समणं वा माहणं वा अफासु-एणं अणेसणिज्जेणं असण-पाण-खाइम-साइमेणं पडिलाभे-माणस्स किं कज्जइ? गोयमा! बहुतरिया से निज्जरा कज्जइ,

अप्पतराए से पावे कम्मे कज्जङ॥

२४७. समणोवासगस्स णं भंते! तहारूवं अस्संजय-विरय-पडिहय-पच्चक्खाय-पाव कम्मं फासुएण वा, अफासुएण वा, एसणिज्जेण वा, अणेसणिज्जेण वा असण-पाण-खाइम-साइमेणं पडिलाभे-माणस्स किं कज्जइ?

गोयमा! एगंतसो से पावे कम्मे कज्जइ, नित्थे से काइ निज्जस कज्जड़॥

# संस्कृत छाया

# श्रमणोपासककृतस्य दानस्य परिणाम-पदम्

श्रमणोपासकस्य भदन्त! तथारूपं श्रमणं वा माहनं वा प्रासुक-एषणीयेन अशन-पान-खाद्य-स्वाद्येन प्रतिलाभयतः किं क्रियते?

गौतम! एकान्तराः तस्य निर्जरा क्रियते, नास्ति च तस्य पापं कर्म क्रियते।

श्रमणोपासकस्य भदन्त! तथारूपं श्रमणं वा माहनं वा अप्रासुकेन अनेषणीयेन अशन-पान-खाद्य-स्वाद्येन प्रतिलाभयतः किं क्रियते?

गौतम! बहुनरिका तस्य निर्जरा क्रियते. अल्पतरका तस्य पापं कर्म क्रियते।

श्रमणोपासकस्य भदन्त! तथारूपम् असंयत-विरत-प्रतिहत-प्रत्याख्यातपापकर्म प्रासुकेन वा. अप्रासुकेन वा. एषणीयेन वा. अनेषणीयेन वा अशन-पान-खाद्य-स्वाद्येन प्रतिलाभयनः किं क्रियते?

गौतम ! एकान्तशः तस्य पापं कर्म क्रियते. नास्ति तस्य काचिन् निर्जरा क्रियते।

### हिन्दी व्याख्या

# श्रमणोपासककृत दान का परिणाम पद

२४५. 'भन्ते! तथारूप श्रमण, माहन की प्रामुक एषणीय अशन, पान, खाय, स्वाद्य से प्रतिलाभित करने वाले श्रमणोपासक के क्या होता है उसे क्या फल भिलत है?

गौतम! उसके एकान्ततः निर्जर। होती है, पाप कर्म का बंध नहीं होता।

२४६. भन्ते! तथारूप श्रमण, माहन को अप्रासुक अनेषणीय अशन, पान, खाद्य, स्वाद्य से प्रतिलाभित करने वाले श्रमणोपासक के क्या होता है- उसे क्या फल मिलता है?

गौतम! उसे बहुतर निर्मरा होती है, अल्पतर पाप कर्म का बंध होता है।

२४७. भन्ते! तथारूप असंयत, अविरत, अप्रतिहत, अप्रत्याख्यतपायकर्म बाले व्यक्ति को प्रासुक अथवा अप्रासुक एष्ट्रणीय अथवा अनेष्रणीय अशन, पान, खाद्य, स्वाद्य से प्रतिलाभित करने वाले श्रमणोपासक के क्या होता है उसे क्या फल मिलता है?

भौतम! उसके एकान्ततः पापकर्म का बंध होता है, कोई निर्जरा नहीं होती।

#### भाष्य

#### १. सूत्र २४५-२४७

प्रस्तुत आलापक के तीन सूत्रों में दान के तीन रूप मिलते हैं।

### दान लेने वाला

- १. संयत्
- २. संयत
- ३. असंयत

# देय वस्तु

प्रासुक एषणीय अप्रासुक अनेष्णीय प्रासुक अथवा अप्रासुक एष्ट्रणीय अथवा अनेवषणीय

### लाभ

एकांत निर्जरा, एाप नहीं बहुतर निर्जरा, अल्पतर पाप एकांत पाप, निर्जरा नहीं अभयवेषसूरि ने बहुनिर्जर। और अल्प पाप के पाठ की समीक्षा की है। उन्होंने अप्रासुक आहार देने की स्थित में बहुतर निर्जर। का हेतु चारिय काय का उपष्टम्भ और अल्पतर पाप का हेतु जीव बंध कतनाया है। पाप की अपेक्षा निर्जर। बहुत होती है और निर्जर। की अपेक्षा पाप का बंध अल्पतर होता है। उन्होंने भाष्यकार के मत को उन्होंन कर लिखा है—आहार पर्याप्त मात्रा में उपलब्ध हो, उस स्थित में अशुद्ध अप्रासुक अनवेषणीय दान देने वाला और उसे लेने वाला दोनों अहित पक्ष का आसेवन करते हैं। निर्वाह के लिए पर्याप्त आहार न मिलने की स्थित में अशुद्ध आहार लेने और देने वाले हित पक्ष का सेवन करते हैं। इस मान्यता के आधार पर यह अनुमान किया जा सकता है कि ढादश वर्शीय दृष्काल जैसी परिस्थितियों में इस प्रकार की मान्यता स्थापित हुई है। भाष्यकर ने उसी मान्यता का प्रतिपादन किया है।

अभयदेव सृरि ने एक अन्य संप्रदाय का भी उत्तलेख किया है। उसमें परिणाम के आधार पर बहुतर निर्जरा और अल्पतर पाप का समर्थन है। परिणाम के प्रामाण्य को प्राधानता देकर मिश्र धर्म का समर्थन किया गया है। उनके मतानुसार किसी विशेष कारण के बिना भी गुणवान् पात्र को कोई दाता अप्रासुक आदि दान देता है, इस स्थिति में परिणाम की विशुद्धि होने पर बहुतर निर्जरा और अल्पतर पाप का बंध होता है।

वृत्तिकार अभयदेवसूरि ने इस विषय का उपसंहार 'तत्त्व केवर्लीगम्य हैं'-इन शब्दों में किया है।'

आधाकर्म आहार का निषेध आत्यारांग सूत्र में है, वह सबसे प्राचीन उत्लेख है।\*

सूत्रकृतांगं, भगवर्ताः, उत्तराध्ययनं, दशवेकालिकं आदि अनेक आगमों में आधाकर्म का निषेध किया गया है। उन स्थलों में बहुतर निर्जरा और अल्पतर पाप का सूत्र कहीं नहीं है। संपूर्ण आगम साहित्य में बहुत निर्जरा और अल्पतर पाप का कोई उल्लेख नहीं है। आचार्य भिक्षु ने इस सूत्र की गहरी समिक्षा की है। जयाचार्य ने प्रस्तुत आलापक की व्याख्या में आचार्य भिक्षु के मत को उन्द्रत किया है। उसका सारांश यह है-मुनि को दिया जाने वाला आहार सचित्त है और अनेषणीय है किन्तु दाता अउने व्यवहार में शुद्ध जान कर मुनि को देता है, उससे बहुतर निर्जरा होता है, पाप कर्म का बंध नहीं होता। यहां अल्पतर शब्द निषेध के अर्थ में है। आचार्य भिक्षु ने निष्कर्ष की भाषा में लिखा-मैंने सूत्र के आधार पर इस अर्थ का अनुमान किया है। वास्तविक तत्त्व केवलीगम्य है। "

 भ. व. ८ २४६-इह च वियेचका मन्यन्ते असंस्तरणादिकारणत एवणास्कारिकानं बहुतरिनर्गरा नाकारणे, अत उक्तम्-

> संधरणीम अशुद्धं दोण्हविगेण्हांत हिंतयाणहियं। आउरविहोतेणं तं चेब हिर्च असंधरणे॥

३. भ. वृ. ८ २४६-अस्येत्वाहः अकारणेपि गुणवन्पात्रायाः प्रासुकादिवाने पारेणामवश्यद् बहुतय निर्जरा भवत्यरूपतरं च पापं कम्मेंनि निर्विशेषणत्वात् सक्यय परिणामस्य च प्रमाणत्वात् आह च-

> परभग्तरस्यमिर्याणं सम्पत्तगणिषिङ्गडारित्रसङ्गणं । परिणामिरं पर्माणं निच्छमम्बस्त्रंभ्रमाणाणं॥

- ४. वर्धाः ८ :२४६ : यत्पुनसिंह सन्यं तत्केविलगम्यम्।
- ५. अभ्यारो २. १०८--सब्बामगंधं परिण्णास, निरामगंधीपरिव्वए।
- ६. स्य. २ १ ६५, २ २ ४९, २ ५ ८.९।
- ୨. ୩. ୧୯୧ (୪३६, ୭/୧६५, ५/६/୧୭୦)
- ८, उनरा, २०,४०।
- ्र. दसवे. ३. २-३।
- २०. भ. तो. २, २४४, ३५,४४ स्थार आहार सचित में १

स्थार आहार सचिन में अभुद्धाता है, त्यमें श्रावक तो निसंक स्ं जाणे सुध मान। आपरी तरफ स्ं सूध व्यवहार करें में, साधां में हरख स्ं दियों हैं हान॥ तिण से पात्र में सचिन पंखीयादिक न्हारूयों, अथवा सचिन संजादिक लागी हैं आय। तिण से शावक में कोड़ खुबर नहीं हैं, पिण व्यवहार सं सुध जाण दियों बेहराय॥

इण रीते आहार सचित में असूझनो छे, श्रावक तो सुध जाणे नै वेहरावे। अल्प पाप ते. पाप तणी छै नकारों, चोखा परिणाम सं बोहत निरातरा थावै। के तो अजाणपणै साधु नै बेहराबै, निणरी तरफ सृं फासृ में सुझता जाण। इण रीत ए पाठ नों अर्थ ह्वै तो, अलप पाप ने प्राप नणी है नकारों, चोखा परिणाम सुं बोहत निरजरा थावै॥ के तो अजाणे साध् नै बहराबै, तिणरी तरफ स्ं फासू नें सुझनी जाण। इण रीते ए पाठ नी अर्थ हुवै तो, त पिण कवलज्ञानी बंदै ने प्रमाण॥ उना पाणी निसंक सुं श्रावक जाणे हैं, लिण पोणी ने घर रा बाधर दियो ताय। तिण डाम में काची पाणी घर रा घल्यो. तिणरी तो श्रावक में खबर में काय॥ निण पाणी नै श्रावक ऊनी जाण नै. निसंक सुं साधां ने दिया वेहराय॥ तिण रे अलप पाप ने बोहत निरंजरा ह्ये तो, ने पिण केवली ने देणो भनाय॥ कोरा चिंणा पड़्या छै भूंगडादिक में. सचिन रोहं पड़्या छ घाणी रै मांय। तिणरी श्रावक ने खबर न कांट्र, सूड़ाना जाणी साधां नै दिया बेहराय॥ अचिन दाखा में सचिन दाखां पड़ी छै. अचिन खादम में सचिन खादम छ ताय। निणरी श्रावक में तो खूबर न कांट्र. ने सूझतो जाण नै दियो बेहराय॥

१. भ. वृ. ८ २४६- गुणवतं पात्रायाप्रासुकादि द्रव्यदाने चारित्र-कार्यापष्टममो नीयधातोः व्यवहारतश्च चारित्रबाधा च भवति, ततश्च चारित्रकायो-पष्टमभात्रिजेग, जीवधातादेश्च पापं कर्म सत्र च स्वहंतु सामर्थ्यात पापापश्चया बहुतरा निजेश निजेशपक्षया चारुपतरं पापं भवति।

आचार्य भिक्षु ने व्रतावृत की चौपाई में भी इसी अर्थ का समर्थन किया है।

प्राचीन काल में पाठ शोधन और पाठ-मीमांसा की पन्द्रति प्रायः प्रचलित नहीं थी इसलिए पाठ के विषय में कोई समीक्षा प्राप्त नहीं है। ऐतिहासिक दृष्टि से विचार करने पर अनुमान किया जा सकता है कि यह पाठ द्वादशवर्षीय दुष्काल जैसी स्थिति में रचा श्या और फिर वह किसी कालखंड में प्रस्तुत आगम में प्रक्षिप्त है। गया। भाष्य के असंस्तरण और संस्तरण संबंधी उल्लेख से इस अनुमान की पृष्टि होती है।<sup>२</sup>

उवनिमंतितपिंडादि-परिभोगविहि-पदं २४८. निग्गंथं च णं गाहावइकलं पिंडवायपडियाए अण्प्पविद्व केइ दोहिं पिंडेहिं उवनिमंतेज्जा-एगं आउसो! अप्पणा भूजाहि, एगं थेराणं दलवाहि। से य तं पडिग्गा-हेज्जा, थेरा य से अण्गवेसियव्वा सिया। अणुभवेसमाणे थेरे पासिज्जा तत्थेव अणुप्पदायव्वे सिया, नो चेव णं अणुगवेसमाणे थेरे पासिज्जा तं नो अप्यणा भूजेज्जा, नो अण्णेसिं दावए, एगते अणावाए अचित्ते बहुफासुए थंडिल्ले पडिलेहेता पमञ्जित्ता परिद्वावेयव्वे सिया 🛚

उपनिमंत्रितपिण्डादि-परिभोगविधि पदम् निर्ग्नन्थं च 'गाहावइ' कुलं पिण्डपात-प्रतिज्ञया अनुप्रविष्टं कोऽपि द्वाभ्यां पिण्डाभ्यां उपनिमन्त्रयंत्एकम् आयुष्यमन्! आत्मना भुंक्ष्व, एकं स्थविरभ्यः देहि। सः च तं प्रतिगृहणीयात्, स्थविराः च तस्य अनुगवेषयितव्याः स्युः। यत्रैव अनुगवेषयन् स्थविरान् पश्येत् तत्रैव अनुप्रदातव्यः स्यात्, नो चैव अनुगवेषयन् स्थविरान् पश्येत् तं नो आत्मना भुञ्जीत, नो अन्येभ्यः दद्यात्, एकान्ते अनापाते अचित्ते बहुप्रासुके स्थण्डिले प्रतिलेख्य प्रमृज्य परिष्ठापयितव्यः स्यात्।

२४९. निग्गंथं च णं गाहावइकुलं पिंड-वायपडियाए अणुष्पविद्वं केइ तिहिं पिंडेहिं उवनिमंतेज्जा-एगं आउसो! अप्पणा भुंजाहि, दो थेराणं दल-याहि। से य तं पडिग्गाहेज्जा, थेरा य से अणुगवेसियव्वा सिया। अणुगवेसमाणे थेरे पासिज्जा तत्थेव अणुप्पदायव्वे सिया, नो चेव णं अणुगवेसमाणे थेरे पासिज्जा ते नो अप्पणा भूजेज्जा, नो अण्णेसि दावए, एगंते अणावाए अचित्ते बहुफासुए थंडिल्ले पडिलेहेत्ता पमञ्जिता परिट्ठावेयव्वा सिया। एवं जाव दसिंहं पिंडेहिं उवनिमंतेज्जा, नवरं--एगं आ-उसो! अप्पणा भुजाहि, नव थेराणं

निर्ग्रन्थं च 'गाष्टावड्' कुलं पिण्डपात-प्रतिज्ञया अनुप्रविष्टं कोऽपि त्रीभिः पिण्डैः उपनिमन्त्रयेत्-एकम् आयुष्यमन्! आत्मना भंक्ष्व, द्वौ स्थविरेभ्यः दद्यात्। सः च तान् प्रति-गृहणीयात्, स्थविराः च तस्य अनुगवेष-यितव्याः स्य:। यत्रैव अनुगवेषयन् स्थविरान् पश्येत् तत्रैव अनुप्रदातव्यः स्यात्, नो चैव अनुगवेषयन् स्थविरान् पश्येत् तान् नो आत्मना भूंजीत. नो अन्येभ्यो दद्यात्, एकान्ते अनापाते अचित्ते बहुप्रासुके स्थण्डिले प्रतिलेख्य प्रमुज्य परिष्ठापयितव्यः स्यात्। एवं यावतः दशभिः पिण्डैः उपनिमन्त्रयेत्, नवरम-एकम् आयुष्यमन्! आत्मना भुंजीत नव स्थविरेभ्यः दद्यात्। शेषं तच्चैव यावत

### उपनिमंत्रितपिण्डादि परिभोगविधि-पद

२८८. 'निर्ग्रंथ भिक्षा के लिए गृहपित के कुल में अनुप्रवंश करता है, उसे कोई गृहपित वो पिण्डों का उपनिमंत्रण देता है—आयुष्मान! एक पिण्ड आप खा लेना और दूसरा पिण्ड स्थिवरों को वे देना। वह निर्ग्रंथ उन दोनों पिण्डों को ग्रहण कर ले फिर स्थिवरों की अनुगवेषणा करते की अनुगवेषणा करते हुआ वह नहां स्थिवरों को वेखे वहीं एक पिण्ड उन्हें दे दे। अनुगवेषणा करने पर भी स्थिवर दिखाई न दे तो उस दूसरे पिण्ड को न स्वयं खाए, न किसी अन्य को दे, एकान्त. अनापात, अचित्त बहुप्रासुक स्थिण्डल भूमि का प्रतिलेखन और प्रमार्जन कर उस पिण्ड का वहां परिधापन कर दे।

२१९. निर्यंथ भिक्षा के लिए गृहपति के कुल में अनुप्रवेश करता है, उसे कोई गृहपति तीन पिण्डों का उपनिमंत्रण देता है— आयुष्मान् ! एक पिण्ड आप खा लेना और दो पिण्ड स्थिवरों को हे देना। वह निर्यंथ उन तीनों पिण्डों को गृहण कर ले फिर स्थिवरों की अनुगवेषणा करे। अनुगवेषणा करना हुआ वह जहां स्थिवरों को देखें वहीं दो पिण्ड उन्हें दे है। अनुगवेषणा करने पर भी स्थिवर दिखाई न दे, तो उन दो पिण्डों को न स्वयं खाएं, न किसी अन्य को दे एकान्त, अनापात, अचिन, बहुप्रास्पुक स्थिण्डल भूमि का प्रतिलेखन और प्रमार्जन कर उन पिण्डों का वहां परिष्ठापन कर दे। इस प्रकार

इत्यादिक अनेक सचित्त वस्त छै, नो श्रावक निसंक सूं अचित्त जाण। ने पिण आपरी तरफ सूं चोकस करने, साधां ने वेहराव चणा हरष आण। इण रीते श्रावक रे बोहत निरंजरा होवी, तो पिण केवलज्ञानी जाणे। महीं तो अटकल सूं उनमान कर्यो छै, बले सूतर रा अनुसारा प्रमाणे॥

१. भिक्षु ग्रंथ रत्नाकार भाग-१ व्रताव्रत की चीपई, ढाल १५/५-१२।

२. बृ. क. भा. गा. १६०८।

दलयाहि। सेसं तं चेव जाव परिद्वावेयव्या सिया।। परिष्ठापयितव्याः स्युः।

२५०. निग्गथं च णं गाहावङ्कुलं पिंडवाय-पिंडयाए अणुप्पविह केइ दोहिं पडिग्गहेहिं उवनिमंतेज्जा-एगं आउसो! अप्पणा पडिभुंजाहि, एगं थेराणं दलयाहि। से य तं पडिग्गाहेज्जा, थेरा य से अणुगवेसियव्या सिया। जत्थेव अणुगवेसमाणे थेरे पासिज्जा तत्थेव अणुष्पदायव्वे सिया. नो चेव ण अणुगवेसमाणे थेरे पासिज्जा अप्पणा परिभुंजेज्जा, नो अण्णेसि दावए, एगंते अणावाए अचित्ते बहफासूए थंडिल्ले पडिलेहेसा पम्मज्जिता परिद्वावेयव्वे सिया। एवं जाव दसहिं पडिग्गहेहिं।

एवं जहा पडिग्गहवत्तव्वया भणिया, एवं गोच्छम - रयहरण - चोलपट्टग-कंबल-लिंद्दे-संथारगवत्तव्वया य भाणियव्वा जाव दसिंदें संथारणहें उविनमतेण्जा जाव परिद्वावेयव्वा सिया॥ निर्जन्थं च 'गाद्यावड्' कुलं पिण्डपात-अनुप्रविष्टं कोऽपि प्रतिज्ञया प्रतिग्रहाभ्यां उपनिमन्त्रयेत्-एकम् आयुष्यमन! आत्मना प्रतिभृंक्ष्व. एकं स्थविरंभ्यः दद्यात्। सः तं प्रतिगृक्षीयात् स्थविराः तस्य अन्-गवेषयितव्याः स्यः। यत्रैव अन्गवेषयन्, स्थविरान् पश्येत् तत्रैव अनुप्रदातव्यः स्यात्, नौ चैव अनुगवेषयन् स्थित्ररान् पश्येत् तं नो आत्मना परिभ्जीत, नो अन्येभ्यः दद्यात्, एकान्ते अनापाते अचित्ते बहुप्रासुके स्थण्डिले प्रतिलेख्य प्रमुज्य परिष्ठापयितव्यः स्यात्। एवं यावत् दशभिः प्रतिग्रहैः।

एवं यथा प्रतिग्रहवक्तव्यता भणिता, एवं गोच्छक-रजोहरण-चोलपट्टक-कंबल-यष्टि-संस्तारकवक्तव्यता च भणितव्या यावत् (दशभिः संस्तारकैः उपनिमन्त्रयेत् यावत् परिष्ठापयितव्यः स्यात्। यावत् कोई गृहपति दस पिण्डों का उपनिमंत्रण देना है—जैसे आयुष्मान् ! एक आप खा लेना और नी स्थिवरों को दे देना ! शेष पूर्ववत् वक्तव्य है यावत् परिष्ठापन कर दे।

२५०. निग्रंथ भिक्षा के लिए गृहपति के कुल में अनुप्रवेश करता है, उसे कोई गृहपति दो पात्रों का उपनिमंत्रण देता है--आयुष्मान्! एक पात्र का आप परिभोग कर लेना और दूसरा स्थविरों को दे देना। वह निर्ग्रन्थ उन दोनों पात्रों को गृहण कर ले फिर स्थविरों की अनुगवेषणा करे। अनुगवेषणा करता हुआ वह जहां स्थविरों को देखे. वहीं एक पात्र उन्हें दे दे। अनुगवषणा करने पर भी स्थविर दिखाई न दे तो उस दूसरे पात्र का न स्वयं परिभोग करे, न किसी अन्य को दे. एकान्त, अनापात, अचिन, बहुप्रासुक स्थण्डिल भूमि का प्रतिलेखन और प्रमार्जन कर उस पात्र का वहां परिष्ठापन कर दे। इसी प्रकार यावत दस पात्रों का। जैसे पात्र की वक्तव्यता कही गई, वैसे ही गोच्छग, रात्रीहरण, चललपट्टक, कंबल, यष्टि, संस्तारक की वक्तव्यतः कथनीय है यावत् दस्य संस्तारकः का उपनिमंत्रण देता है यावत उनका परिष्ठापन कर दे।

### भाष्य

#### १. सूत्र २४८-२५०

प्रस्तृत आलापक तृतीय महाव्रत-अदनादान विरमण से संबद्ध है। प्रामाणिकता इस तृतीय महावृत का महत्त्वपूर्ण अंग है। स्थविरों के लिए पिण्ड लेना संधीय चेतना का द्योतक है। स्थविरों के न मिलने पर उस पिण्ड का स्वयं उपभाग न करना प्रामाणिकता का निदर्शन है।

आलोयणाभिमहस्स आराहय-पदं २५१. निग्गंथेण गाहावइकुलं य पिंडवायपडियाए पविद्वेणं अण्णयरे अकिच्चट्टाणे पडिसेविए, तस्स णं एवं भवति-इहेव ताव अहं एयस्स ठाणस्स आलोएमि, पडिक्कमामि, निंदामि, गरिहामि, विउट्टामि, विसोहेमि, अकरणयाए अब्भट्टेमि, अहारिय पायच्छित्तं तवोकम्मं पडिवज्जामि,

# आलोचनाभिमुखस्य आराधक-पदम्

निर्ग्रनथेन च 'गाहावइ' कुलं पिण्डपात-पितज्ञया प्रविष्ठेन अन्यतरे अकृत्यस्थाने प्रतिसेविते, तस्य एवं भवति—इहैव तावत् अहम् एतत् स्थानम् आलोचयामि, प्रतिक्रामामि, निन्दामि, गर्हे, विवर्ते, विशोधयामि, अकरणतया अभ्युतिष्ठामि, यथार्टं प्रायश्चित्तं तपःकर्म प्रतिपद्ये, ततः पश्चात् स्थविराणाम् अन्तिके आलोच-

### आलोचनाभिमुख का आराधक-पद

इस आलापक में प्रतिग्रह, गोच्छग, रजोहरण, चुल्लपट्टक,

कंबल, यष्टि, बिछौना-इन स्नात उपकरणीं का उल्लेख हुआ है।

उपकरणें की यह तालिका छेद सूत्र कालीन है।' संकलन काल में

प्रस्तृत आगम में इनका समावेश किया गया है।

२५१. 'निर्जंथ ने भिक्षा के लिए गृहपति के कुल में प्रवेश कर कियी अकृत्य स्थान का प्रतिसेवन कर लिया, उसके मन में ऐसा संकल्प हुआ—में यहीं इस अकृत्य स्थान की आलोचना करूं, प्रतिक्रमण करूं, निंदा करूं, गर्हा करूं, विवर्तन करूं, विशोधन करूं, पुनः न करने के लिए अभ्युत्थान करूं, यथायोग्य प्रायश्चित्त

(ग) निसीह, १/१४०, २/२५,४/२३,७/१९-२२।

**१. (क) दसवे. ४**/२३।

<sup>(</sup>ख) बवहारो ८/५।

तओ पच्छा थेराणं अंतियं आलोए-स्सामि जाव तवोकम्मं पडिवज्जि-स्सामि।

१. से य संपद्विए असंपत्ते, थेरा य पुट्यामेव अमुहा सिया। से णं भंते! किं आराहए? विराहए? विष्यामि यावत् तपःकर्म प्रतिपत्स्यत। १. सः च संप्रस्थितः असम्प्राप्तः. स्थविराः च पूर्वमेव अमुखाः स्युः। सः भदन्तः! किम् आराधकः ? विराधकः ?

गोयमा! आराहए, नो विराहए। २. से य संपद्विए असंपत्ते, अप्पणा य पुव्वामेव अमुहे सिया। से णं भंते! किं आराहए? विराहए? गौतम ! आराधकः, नो विराधकः। २. सः च संप्रस्थितः असम्प्राप्तः, आत्मना च पूर्वमेव अमुखः स्यात्। सः भदन्त ! किम् आराधकः ? विराधकः ?

गोयमा! आराहए, नो विराहए। ३. से य संपट्टिए असंपत्ते, थेरा य कालं करेज्जा। से णं भंते! किं आराहए? विराहए?

गौतम! आराधकः, नो विराधकः।

3. सः च संप्रस्थितः असम्प्राप्तः,
स्थिवराः च कालं कुर्युः। सः भदन्त! किम्
आराधकः? विराधकः?

गोयमा आराहए, नो विराहए। ४. से य संपद्विए असंपत्ते, अप्पणा य पुट्यामेव कालं करेज्जा। से णं भंते! किं आराहए? विराहए? गौतम! आराधकः, नो विराधकः। ८. सः च संप्रस्थितः असम्प्राप्तः आत्मना च पूर्वमेव कालं कुर्यात्। सः भदस्त! किम् आराधकः? विराधकः?

गोयमा! आराहए, नो विराहए।
%. से य संपिट्ठिए संपत्ते, थेरा य अमुहा
सिया। से णं भंते! किं आराहए?
विराहए?

गौतम! आराधकः, नो विराधकः। ५. सः च संप्रस्थितः सम्प्राप्तः, स्थविराः च अमुखाः स्युः। सः भदन्त! किम् आराधकः? विराधकः?

गोयमा! आराहए, नो विराहए। ६. से य संपद्विए संपत्ते अप्पणा य अमुहे सिया। से णं भंते! किं आराहए? विराहए? गौतम! आराधकः, नो विराधकः। ६. सः च संप्रस्थितः सम्प्राप्तः, आत्मना च अमुखः स्यात्। सः भदन्त! किम् आराधकः? विराधकः?

गोयमा! आराहए, नो विराहए! ७. से य संपद्विए संपत्ते, थेरा य कालं करेज्जा। से णं भंते! किं आराहए? विराहए? गौतम! आराधकः, नो विराधकः। ७. सः च संप्रस्थितः सम्प्राप्तः, स्थविराः च कालं कुर्युः। सः भदन्त! किम् आराधकः? विराधकः? रूप तपःकर्म स्वीकार करूं, तत्पश्चात् स्थिवरों के पास जाकर आलोचना करूंगा यावत् तपःकर्म स्वीकार करूंगा। १. उसने आलोचना के संकल्प के साथ प्रस्थान किया, अभी स्थिवरों के पास पहुंचा नहीं, उससे पहले ही स्थिवर अमुख (बोलने में असमर्थ) हो गए। भंते! इस अवस्था में क्या वह आराधक है अथवा विराधक?

गौतम! वह आराधक है, विराधक नहीं।
२. उसने आलोचना के संकल्प के साथ
प्रस्थान किया, अभी स्थिवरों के पास
पहुंचा नहीं, उससे पहले ही स्वयं अमुख
(बोलने में असमर्थ) हो गया। भंते! इस
अवस्था में क्या वह आराधक है अथवा
विराधक?

गौतम! वह आराधक है, विराधक नहीं।

3. उसने आलोचना के संकल्प के साथ
प्रस्थान किया, अभी स्थविरों के पास
पहुंचा नहीं उससे पहले ही स्थविर काल
कर गए। भंते! इस अवस्था में क्या वह
आराधक है अथवा विराधक?

गौतम! वह आराधक है, विराधक नहीं। ४. उसने आलोचना के संकल्प के साथ प्रस्थान किया, अभी स्थिवरों के पास पहुंचा नहीं, उससे पहले ही स्वयं काल कर गया। भंते! इस अवस्था में क्या वह आराधक है अथवा विराधक?

गौतम! वह आराधक है विराधक नहीं।
५. उसने आलोचना के संकत्य के साथ
प्रस्थान किया, वह स्थिविरों के पास पहुंच
गया, उस समय स्थिवर अमुख हो गए।
भेते! इस अवस्था में क्या वह आराधक है
अथवा विराधक?

गौतम! वह आराधक है, विराधक नहीं। ६. उसने आलोचना के संकल्प के साथ प्रस्थान किया, वह स्थविरों के पास पहुंच गया, उस समय स्वयं अमुख हो गया। भंते! इस अवस्था में क्या वह आराधक है अथवा विराधक?

गौतम! वह आराधक है, विराधक नहीं।

9. उसने आलोचना के संकल्प के साथ
प्रस्थान किया, वह स्थिवरों के पास पहुंच
गया, उस समय स्थिवर काल कर गए।

गोयमा! आराहए, नो विराहए। ८. से य संपद्धिए संपत्ते अप्पणा य कालं करेज्जा। से णं भंते! किं आराहए?

गौतम! आराधकः, नो विराधकः। ८. सः च संप्रस्थितः सम्प्राप्तः, आत्मना च कालं कुर्यात्। सः भदन्त ! किम् आराधकः ? विराधकः ?

विराहए?

गौतम ! आराधकः, नो विराधकः।

गोयमा! आराहए, नो विराहए॥

निर्ग्रन्थेन च बहिः विचारभूमिं वा विहारभूमिं वा निष्क्रान्तेन अन्यतरत् अकृत्यस्थानं प्रतिसेवितम्, तस्य एवं भवति-इहैव तावत् अहम् एतद् स्थानं आलोचयामि–एवम् अत्रापि ते चैव अष्ट आलापकाः भणितव्याः यावत् नो विराधकः।

२५२. निम्मंथेण य बहिया वियारभूमिं वा विहारभूमिं वा निक्खंतेणं अण्णयरे अकिच्चट्टाणे पडिसेविए, तस्स ण एवं भवति-इहेव ताव अहं एयरूस ठाणस्स आलोएमि--एवं एत्थ वि ते चेव आलावगा भागियञ्चा नो विराहए॥

> निर्ग्रन्थेन च ग्रामानुगामं दवता अन्यतरत् अकृत्यस्थानं प्रतिसेवितम्, तस्य एवं भवति–इहैव तावत् अहम् एतत् स्थानं आलोचयामि, एवम् अत्रापि ते चैव अष्ट आलापकाः भणितव्याः यावत विराधक:।

निञ्गंथेण गामाणुगामं २५३. य दूइज्जमाणेणं अण्णयरे अकिच्चट्ठाणे पडिसेविए, तस्स णं एवं भवइ– इहेव ताव अहं एयस्स ठाणस्स आलोएमि--एवं एत्थ वि ते चेव अड्ड आलावगा भाणियव्या जाव नो विराहए।।

> निर्ग्रन्थ्या च 'गाहावइ' कुलं पिण्डपात-प्रतिज्ञया अनुप्रविष्टया अन्यतरत् अकृत्य-स्थानं प्रतिसेवितम्, तस्याः एवं भवति-इहैव तावत् अहम् एतत् स्थानं आलोचयामि यावत् तपःकर्म प्रतिपद्येः ततः पश्चात् प्रवर्तिन्या अन्तिके आलोचियष्यामि यावत् तपःकर्म प्रतिपत्स्ये।

पिंडवायपडियाए अणुपविद्वाए अण्णयरे अकिच्यद्वाणे पडिसेविए, तीसे णं एवं भवइ-इहेव ताव अहं एयस्स ठाणस्स आलोएमि जाव तबोकम्मं पडिबज्जामि: तओ पच्छा पवत्तिणीए अंतियं आली-एस्सामि तवोकम्मं ज्ञाव पडि-वज्जिस्सामि।

निग्गंथीए य गाहावइकुलं

सा च संप्रस्थिता, असम्प्राप्ता, प्रवर्तिनी च अमुखा स्यात्। सा भदन्त! किम् आराधिका ? विराधिका ?

सा य संपद्विया असंपत्ता, पवत्तिणी य अमुहा सिया। सा णं भंते! किं आराहिया ? विराहिया ?

> गौतम! आराधिका, नो विराधिका। सा च संप्रस्थिता यथा निर्यून्थस्य त्रयः गमाः भणिताः एवं निर्गन्थ्याः अपि त्रयः

गोयमा! आराहिया, नो विराहिया। सा य संपट्टिया जहा निञ्जंथस्स तिण्णि गमा भणिया एवं निग्गंथीए वि तिण्णि भंते! इस अवस्था में क्या वह आराधक है अथवा विराधक ?

गौतम ! वह आराधक है, विराधक नहीं। ८. उसने आलोचना के संकल्प के साथ प्रस्थान किया, वह स्थविरों के पास पहुंच गया, उस समय वह स्वयं काल कर गया। भंते ! इस अवस्था में क्या वह आराधक है अथवा विराधक ?

गौतम ! वह आराधक है, विराधक नहीं।

२५२. निर्जन्थ ने बाह्य विचारभूमि (शीच भूमि) अथवा विहारभूमि के लिए निष्क्रमण कर किसी अकृत्यस्थान का प्रतिसेवन कर लिया, उसके मन में ऐसा संकल्प इआ-में यहीं इस अकृत्यस्थान की आलोचना करूं यहां भी पूर्ववत आठ आलापक वक्तव्य है यावत् विराधक नहीं।

२५३. निर्ग्रन्थ ने ग्रामानुग्राम विहार करते हुए किसी अकृत्यस्थान का प्रतिसेव**न** कर लिया, उसके मन में ऐसा संकल्प हुआ-- मैं यहीं इस अकृत्यस्थान की आलोचना करूं, यहां भी पूर्ववत् आट आलापक वक्तव्य हैं यावत विराधक नहीं।

२५४. निर्ग्रन्थिनी ने भिक्षा के लिए गृहपति के कुल में प्रवेश कर किसी अकृत्यस्थान का प्रतिसेवन कर लिया, उसके मन में एसा संकल्प हुआ–में यहीं अकृत्यस्थान की आलोचना करूं यावत तपःकर्म स्वीकार करूं. प्रवर्तिनी के पास जंकर आलोचना करूरी यावत् तपःकर्म स्वीकार करूरी। उसने आलोचना के संकल्प के साध प्रस्थान किया। अभी प्रवर्तिनी के पास पहुंची नहीं, उससे पहले ही प्रवर्तिनी अमुख्य (बोलने में असमर्थ) हो गई। भंते! इस अवस्था में क्या वह आराधिका है अथवा विराधिका ?

गौतम! वह आराधिका हे. विराधिका नहीं। उसने आलोचना के संकल्प के साथ प्रस्थान किया, जैसे निर्जन्थ के तीन गमक

२५४.

आलावगा भाणियव्वा जाव आराहिया, नो विराहिया॥ आलापकाः भणितव्याः यावत् आराधिकाः नो विराधिका। कहं गए हैं वैसे ही निर्ग्रन्थिनी के तीन आलापक वक्तव्य हैं यावत् आराधिका है, विराधिका नहीं।

२५५. से केणडेण भंते! एवं वुच्चइ— आराहए? नो विराहए?

गोयमा! से जहानामए केइ पुरिसे एगं महं उण्णालोमं वा, गयलोमं, वा, सणलोमं वा, कप्पासलोमं वा, तणसूर्यं वा दुहा वा तिहा वा संखेज्जहा वा छिदित्ता अगणि-कायंसि पक्खिवेज्जा, से नूणं गोयमा! छिज्जमाणे छिण्णे, पक्खिप्पमाणे पक्खित्ते, दज्झमाणे दहे त्ति वत्तव्वं सिया?

हंता भगवं! छिज्जमाणे छिण्णे, पक्खिप्पमाणे पक्खित्ते, दज्झमाणे दहे ति वत्तव्वं सिया।

से जहा वा केइ पुरिसे वत्थं अहतं वा, धोतं वा, तंतुम्मयं वा मंजिष्ठदोणीए पक्खिवेज्जा, से नूणं मोयमा! उक्खिप्पमाणे उक्खिते, पक्खिप्पमाणे पक्खिते, रज्जमाणे रत्ते ति वत्तव्वं सिया?

हंता भगवं! उक्खिप्पमाणे उक्खित्ते, पक्खिप्पमाणे पक्खिते, रज्जमाणे रते त्ति वत्तव्वं सिया। से तेणहेणं गोयमा! एवं वुच्चइ—आराहए, नो विराहए॥ तत् केनार्थेन भदन्त! एवमुच्यते— आराधकः ? नो विराधकः ? गौतम ' सः यथानामकः कश्चित परुषः एकं

गौतम ! सः यथानामकः कश्चित् पुरुषः एकं महत् ऊर्णालोमं वा, गजलोमं वा, शणलोमं वा, कार्पासलोमं वा, तृणशूकं वा, द्विधा वा त्रिधा वा संख्येधा वा छित्वा अग्निकाये प्रक्षिपेत्, तत् नूनं गौतम! छिद्यमानं छिन्नं, प्रक्षिप्यमानं प्रक्षिमं, दह्यमानं दग्धम् इति वक्तव्यं स्यात्।

हन्त भगवन् ! छिद्यमानं छिन्नं, प्रक्षिप्यमा्नं प्रक्षिसं, दद्यमानं दग्धम् इति वक्तव्यं स्यात्।

सः यथा वा कश्चित् पुरुषः वस्त्रं अहतं वा, धौतं वा, तन्त्रोद्गतं वा माञ्जिष्ठद्रोण्यां प्रक्षिप्येत्। तत् नूनं गौतम! उत्क्षिप्यमानम् उत्क्षिपं, प्रक्षिप्यमानं प्रक्षिपं, रज्यमानं रक्तम इति वक्तव्यं स्यात्।

हन्त भगवन् ! उत्क्षिप्यमानम् उत्क्षिप्नं, प्रक्षिप्यमानं प्रक्षिप्तं, रज्यमानं रक्तम् इति वक्तव्यं स्यान्तन् तेनार्थेन गौतम! एवम्च्यते-आराधकः, नो विराधकः। २५५. भन्ते! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है-वह आराधक है, विराधक नहीं? गौतम! जैसे कोई पुरुष भेड़ के लोम, हाथी के लोम, शणक के सृत्र, कपास के धागे, तृण के अग्रभाग को दो तीन अथवा संख्येय खण्डों में छिन्न कर अग्नि में डालता है। गौतम! क्या छिदमान को छिन्न प्रक्षिप्यमान को प्रक्षिप्त और दह्ममान को दम्ध कहा जा सकता है?

हां भगवन्! छिद्यमान को छिन्न, प्रिक्षिप्यमान को प्रिक्षिस और दह्यमान को दण्ध कहा जा सकता है। जैसे कोई पुरुष अभिनव धीत और अभी अभी वस्त्र निर्माण तंत्र से निकले हुए कपड़े को मंजिष्ठा-द्रोणीं (रंगने के पात्र) में डालता है। गौतम! क्या उत्क्षिप्यमान को उत्क्षिप्र और रज्यमान को रक्त कहा जा सकता है? हां, भगवन! उत्क्षिप्यमान को अप्यमान को अप्यमान को उत्क्षिप्यमान को उत्क्षिप्यमान को उत्क्षिप्यमान को उत्क्षिप्यमान को अप्यमान क

वह आराधक है, विराधक नहीं।

#### भाष्य

#### १. सूत्र २५१-२५५

प्रस्तृत आलापक में आलोचना के विधि-सूत्र निर्दिष्ट हैं। अकृत्य-स्थान की प्रतिसेवना—मूल अथवा उत्तरगुण में दोषाचरण करने वाला मुनि आलोचना के भाव में परिणत होकर प्रस्थान करता है और अनुकृल स्थिति के अभाव में आलोचना नहीं कर पाता, फिर भी वह आलोचनात्मक परिणाम और भावविशुद्धि के कारण आराधक माना गया है। भाष्यकार ने भी इस विषय का उल्लेख किया है।

# आलोयणापरिणओ, सम्मं संपद्विओ गुरुसगासे। जइ अंतरा कालं करेज्ज आराहओ तहवि॥

अभयदेवस्र्रि द्वारा उद्धृत गाथा निशीथ भाष्य की गाथा से कुछ भिन्न है–

# आलोयणापरिणओ, सम्मं संपद्विओ गुरुसगासे। जंइ मरइ अंतरेच्चिय, तहावि सुद्धोत्ति भावाओ॥

आराधक और विराधक का प्रयोग अनेक संदर्भी में होता है—

- १. जान का आराधक और विराधक।
- २. दर्शन का आराधक और विराधक।
- ३. चारित्र का आराधक और विराधक।
- ८. इहलोक का आराधक और विराधक।
- ५. परलोक का आराधक और विराधक।
- ६. स्वीकृत वृत की निरितचार अनुपालना करने वाला आराधक और न करने वाला विराधक होता है।

आलोचना की अभिमुखना के आठ विकल्प बतलाए गए हैं।

उन सब विकल्पों में अतिचार विशुद्धि मान्य की गई है।

अकृत्यस्थान की आलोचना न होने पर विशुद्धि कैसे हो सकती है? इसका समाधान "क्रियमाण-कृत" के सिद्धांत द्वारा किया गया है। क्रिया काल और निष्ठा काल में अभेद होता है, प्रतिक्षण कार्य की निष्पत्ति होती है। इस सिद्धांत के अनुसार छिद्यमान को छिन्न, प्रक्षिप्यमान को प्रक्षिप्त और दह्यमान के दुष्ध कहा जाता है, वैसे ही आराधना में प्रवृत्त को आराधक कहा जा

### जोति-जलण-पदं

२५६. पदीवस्स णं भंते! झियाय-माणस्स किं पदीवे झियाइ? लडी झियाइ? वत्ती झियाइ? तेल्ले झियाइ? दीवचंपए झियाइ? जोती झियाइ? गोयमा! नो पदीवे झियाइ, नो लडी झियाइ, नो बत्ती झियाइ, नो तेल्ले झियाइ, नो दीवचंपए झियाइ, जोती झियाइ॥

२५७. अगारस्स णं भंते! झियाय-माणस्स किं अगारे झियाइ? कुड़ा झियाइ? कडणा झियाइ? धारणा झियाइ? बलहरणे झियाइ? वंसा झियाइ? मल्ला झियाइ? वागा झियाइ? छित्तरा झियाइ? छाणे झियाइ? जोती झियाइ?

गोयमा!नो अगारे झियाइ, नो कुड्डा झियाइ, जाव नो छाणे झियाइ, जोती झियाइ॥

### ज्योतिज्वंलन-पदम

प्रवीपस्य भदन्त! ध्मायतः किं प्रदीपः ध्मायति? यष्टिः ध्मायति? वर्तिः ध्मायति? तैलं ध्मायति? दीपचम्पकं ध्मायति? ज्योतिः ध्मायति? गौतम! नो प्रदीपः ध्मायति, नो यष्टिः ध्मायति, नो वर्तिः ध्मायति, नो तैलं ध्मायति, नो दीपचम्पकं ध्मायति, ज्योति ध्मीयति।

अगारस्य भदन्त! ध्मायतः किम् अगारः ध्मायति? कुड्यं ध्मायति? 'कंडना' ध्मायति? बलहरणं ध्मायति? बलहरणं ध्मायति? वंश ध्मायति? 'मल्ला' ध्मायति? बल्कं ध्मायति? छितरा ध्मायति? 'छाणे' ध्मायति? ज्योति ध्मायति?

गौतम! नो अगारः ध्मायति, नो कुङ्यं ध्मायति यावत् नो 'छाणे' ध्मायति, ज्योति ध्मायति।

#### सकता है।

द्रष्टव्य भगवई (खंड १. शतक १ सू. ११-१२ का भाष्य)। शब्द-विमर्श

> तृणशूक—तृण का अग्रभाग। तंत्रोद्गत—तांत, करघा, कपड़ा बुनने के यंत्र से निकला हुआ।' मञ्जिष्ठा राग—मजीठ का रंग।

#### ज्योति ज्वलन-पद

२५६. 'भन्ते! प्रवीप जलता है उस समय क्या प्रवीप जलता है? वीपयष्टि जलती है? बाती जलती है? तेल जलता है? ढक्कन जलता है? ज्योति जलती है? गौतम! न प्रवीप जलता है, न वीपयष्टि जलती है, न बाती जलती है, न तेल जलता है, न ढक्कन जलता है, ज्योति जलती है।

२५७. भन्ते! घर जलता है उस समय क्या घर जलता है? भींत जलती है? टाटी जलती है? खंभा जलता है? खंभे के ऊपर का काठ जलता है? बांस जलता है? भींत को टिकाने वाला खंभा जलता है? बांस की खपाचियां जलती है? बांस की खपाचियां जलती है? दर्भपटल जलता है? ज्योति जलती है?

गतिम! न घर जलता है, न भीत जलती है यावत न दर्भपटल जलता है, ज्योति जलती है।

#### भाष्य

### १. सूत्र २५६-२५७

इस आलापक का प्रतिपाद्य है—क्रिया की सापेक्षता। जलना अग्निकायिक जीवों की क्रिया है। वह क्रिया दीप, तैल, बाती आदि सापेक्ष है। मिट्टी का दीप पृथ्वीकायिक जीव का मुक्त शरीर है। तैल और बाती वनस्पतिकायिक जीवों के मुक्त शरीर है। अग्नि की ज्वलन क्रिया पृथ्वीकायिक और वनस्पतिकायिक जीवों के मुक्त शरीरों की अपेक्षा रखती है। इस प्रकार क्रिया की सापेक्षता का संबोध दिया गया है।

जयाचार्य के अनुसार दीया जलता है, यह व्यवहार नय का

वचन है और अग्नि जलती है, यह निश्चय नय का वचन है।

इसी प्रकार गृह के प्रसंग में भी निश्चय नय की वक्तव्यता है—घर नहीं जलता, ज्योति जलती है। इस प्रकरण के आधार पर क्रिया के सिद्धांत को समझाया गया है।

#### शब्द विमर्श

दीवचंपय-दीये का ढक्कन। कडना-टार्टा। धारण-खंभा। बलहरण-खंभे के ऊपर का काठ।

#### ३, भ, जो, २/ १४६/४-५

अथवा अग्नि बलै अछै ? तब भाखै जिनस्य दीवो न जलै जाब तसु, बलै ढाकणो ताय॥ तेऊ अग्नि बलै अछै, ए निश्चय-नय वाय, अग्नि तणां प्रस्ताव थी बलि तेहिन कहिवाय।

भ. वृ. ८ २९५-क्रियाकालनिष्ठाकालयोरभेदेन प्रतिक्षणं कार्यस्य निष्पत्तः छिद्यमानं छित्रमित्युच्यते एवमसावालीचनापरिणती सन्या-माराधनाप्रवृत आराधक एवेनि।

२, भ. ब. ८: २५५-तन्त्रोद्गतं तुरिवमाद्सतीर्णमात्रम्।

मल्ल-भीत को टिकाने वाला खंभा। बतका-बांस को बांधने के लिए प्रयुक्त होने वाली वट आदि

छिन्वर-बांस की खपाची। छाण–दर्भ आदि का पटल।

किया पढ

की छाल।

किरिया-पदं

२५८. जीवे णं भंते! ओरालिय-सरीराओ कतिकिरिए? गोयमा! सिय तिकिरिए, सिय चउ-किरिए, सिय पंचिकिरिए, सिय अकिरिए॥ क्रियापदम् जीवः भदन्त! औदारिकशरीरात् किंकियः? गौतम! स्यात् त्रिकियः, स्यात् चतुष्क्रियः. स्यात् पञ्चक्रियः. स्यात् अक्रियः।

२५८. 'भन्ते! जीव औदारिकरशरीर से कितनी क्रिया वाला है? गौतम! स्यात् तीन क्रिया वाला. स्यात् चार क्रिया वाला. स्यात् चार क्रिया वाला. स्यात् स्थात् प्रोच क्रिया वाला. स्थात् प्रोच क्रिया वाला. स्थात् अक्रिय-क्रिया रहित है

२५%, नेरइए णं भंते! ओरालिय-सर-ीराओ कतिकिरिए? गोयमा! सिय तिकिरिए, सिय चउकिरिए, सिय पंचिकिरिए॥ नैरचिकः भदन्त! औदारिक्शरीरात् कतिक्रियः? गौतम! स्यात् त्रिक्रियः, स्यात् चतुष्क्रियः, स्यात् पञ्चक्रियः।

२५९. भन्ते! नेरियक औद्यरिकशरीर सं कितनी क्रिया वाला है? गीतम! स्यात् तीन क्रिया वाला, स्यात् चार क्रिया वाला, स्थात् पांच क्रिया वाला।

२६०. असुरकुमारे णं भंते! ओरालिय-सरीराओं कतिकिरिए? एवं चेव। एवं जाव वेमाणिए, नवरं— मणुरसे जहां जीवे॥

असुरकुमारः भवन्त! ओदारिकशरीरात् कतिक्रियः? एवं चैव। एवं यावत् वैमानिकः, नवरं-मनुष्यः यथा जीवः। २६०. भन्ते! असुरकुमार औदारिकशरीर सं कितनी क्रिया वाला है? नेरियक की भांति वक्रनव्यता, इसी प्रकार यावत् वैमानिक की वक्रनव्यता, इतना विशेष है-मनुष्य जीव की भांति वक्रनव्य है।

२६१. जीवे णं भंते! आरोलियसरीरेहिंतो कतिकिरिए? गोयमा! सिय निकिरिए जाव सिय अकिरिए॥ जीवः भवन्त! औदारिकशरीरेभ्यः कतिक्रियः? गौतम! स्यात् विक्रियः यावत् स्यात् अक्रियः।

२६१. भन्ते! जीव औदारिकशरीरों से कितनी क्रिया वाला है? गौतम! स्यात् तीन क्रिया वाला यावत स्यात् अक्रिय।

२६२. नेरइए णं भंते! आरोलिय-सरीरे-हिंतो कतिकिरिए? एवं एसो वि जहा पढमो दंडओ तहा भाणियम्बो जाव वेमाणिए, नवरं-मणुस्से जहा जीवे॥

नैरियकः भदन्त! औदारिकशरिरेभ्यः कतिक्रियः? एवम् एषोऽपि यथा प्रथमः दंडकः तथा भणितव्यः यावत् वैमानिकः, नवरं-मनुष्यः यथा जीवः। २६२. भन्ते! नैरियक औदारिकशरीरों सं कितनी क्रिया बाला है? यह प्रथम दण्डक (नैरियक स्. २५८) की भांति वक्तव्य है। यावन वैमानिक, इतना विशेष है-मनुष्य जीव की भांति वक्षतव्य है।

२६३. जीवा णं भंते! ओरालिय-सरीर-ाओ कतिकिरिया? गोयमा! सिय तिकिरिया जाव सिय अकिरिया॥

जीवाः भदन्त! औदारिकशरीरात् कति-क्रियाः? गौतम! स्यात् त्रिक्रियाः यावत् स्यात्

अक्रियाः।

२६३. भन्ते! जीव औदारिकशरीर ये कितनी क्रिया वाले हैं? गौतम! स्यात् तीन क्रिया वाले यावत अक्रिय हैं।

२६४. नेरइया णं भंते! ओरालिय-सरीराओं कतिकिरिया?

नैरियकाः भदन्त! औदारिकशरीरात् कतिक्रियाः? २६४. भन्ते! नैरयिक औदारिकशरीर सं कितमा क्रिया बाले हैं?

१. भ. वृ. ८. २५ ५-७०गरं-कृटीगृहं कृङ्गि भित्तयः कङ्णिन विटकाः धारणीन बलहरणाधारभूनं स्थूणं, बलहरणेति धारणफेरुपरिवर्गिनियंगायतकान्तं मोम इति चन्त्रसिद्धं वंसति वंशाशिलस्वराधारभूताः मलति मललाः-कृडयावष्टरभस्थाणयः बलहरणा धारणाधितानि वा छिस्वराधारभूतानि

ऊर्ध्वायनानि काण्टानि काणांनि श्रम्का-वंशादि बंधनशृताबटादित्वचः छिनरांने छिन्वराणि-वंशादिमयानि छाउनाधारमृतानि किन्वरानि छोणांनि छाउने दर्भादिमयं पटलमिति। एवं एसो वि जहा पढमो दंडओ तहा भाणियव्वो जाव वेमाणिया, नवरं-मणुरूमा जहा जीवा॥

२६५. जीवा णं भंते! ओरालिय-सरीरेहिं-तो कतिकिरिया? गोयमा! तिकिरिया वि.चउकिरिया वि, पंचकिरिया वि, अकिरिया वि॥

२६६. नेरइया णं भंते! ओरालिय-सरीरे हिंतो कतिकिरिया? गोयमा! तिकिरिया वि,चउकिरिया वि, पंचकिरिया वि। एवं जाव वेमाणिया, नवरं–मणुस्सा जहा जीवा॥

२६७. जीवे णं भंते! वेउव्वियसरीराओ कतिकिरिए? गोयमा! सिय तिकिरिए, सिय चउकिरिए, सिय अकिरिए॥

२६८. नेरइए णं भंते! वेउब्वियसरीराओं कितिकिरिए?
गोयमा! सिय तिकिरिए, सिय चउिकरिए! एवं जाव वेमाणिए, नवरं-मणुस्से
जहा जीवे। एवं जहा ओरालियसरीरेणं
चतारि टंडगा भणिया तहा वेउब्वियसरीरेण वि चतारि दंडगा भाणियव्वा,
नवरं- पंचमिकिरिया न भण्णइ, सेसं तं
चेव। एवं जहा वेउब्वियं तहा आहारगं
पि, तेयगं पि कम्मगं पि भाणियव्वंएक्केक्के चतारि दंडगा भाणियव्वा
जाव-

२६९. वेमाणिया णं भंते! कम्मग-सरीरेहिंतो कतिकिरिया? गोयमा! तिकिरिया वि, चउकिरिया वि।।

१. सूत्र २५८-२६९

प्रश्नुत आलापक में आंदारिक आदि शरीर तथा ओदारिक आदि शरीर युक्त जीव-इन दोनों की अपेक्षा से किया का विचार

एवं एषोऽपि यथा प्रथमः दंडकः तथा भणितव्यः यावत् वैमानिकाः, नवरं मन्ष्याः यथा जीवाः।

क्रियाः ? गोतम ! त्रिक्रियाः अपि, चतुष्क्रियाः अपि, पञ्चक्रियाः अपि, अक्रियाः अपि।

जीवाः भदन्तः औदारिकशरीरेभ्यः कति-

नैरियकाः भदन्तः श्रीदारिकशरीरात् कति-क्रियाः ? गौतमः त्रिक्रियाः अपि, चतुष्क्रियाः अपि, पञ्चक्रियाः अपि। एवं यावत् वैमानिकाः, नवरं- मनुष्याः यथा जीवाः।

जीवः भदन्त ! वैक्रियशरीरान् कतिक्रियः ?

गोतम! स्यात् त्रिक्रियः, स्यात् चतुष्क्रियः, स्यात् अक्रियः।

वैक्रियशरीरात

ਬਰਜ਼ਨ ।

नेरियक:

कितिक्रियः ?
गौतमः! रयात् त्रिक्कियः, स्यात् चतुष्क्रियः।
एवं यावत् वैमानिकः, नवरं-मनुष्यः यथा
जीवः। एवं यथा औदारिकशरीरेण चत्वारः
दण्डकाः भणिताः तथा वैक्रियशरीरेण अपि चत्वारः दण्डकाः भणितव्याः, नवरं-पञ्चमिक्रया न भण्यते, शेषं तच्चेवम। एवं यथा विक्रियं तथा आहारकमपि, तेजरकमपि, कर्मकमपि भणितव्यम्-एकैकस्मिन् चत्वारः दण्डकाः भणितव्याः यावत्-

वैमानिकाः भदन्त । कर्मकशरीरेभ्यः कति-क्रियाः ?

गौतम ! त्रिक्रियाः अपि, चतुष्क्रियाः अपि।

यह भी प्रथम दण्डक की भांति वक्तव्य है यावत् वैमानिक, इतना विशेष है-मनुष्य जीव की भांति वक्तव्य हैं।

२६५. भन्ते! जीव औदारिकशरीरी से कितनी क्रिया वाले हैं? गौतम! तीन क्रिया वाले भी, चार क्रिया बाले भी, पांच क्रिया वाले भी और अक्रिय भी हैं।

२६६, भन्ते! निरियक औदारिकशरीरों से कितनी क्रिया वाले हैं? गौतम! तीन क्रिया वाले भी, चार क्रिया वाले भी और पांच क्रिया वाले भी और पांच क्रिया वाले भी हैं, यावत विमानिक, इतना विशेष है-मनुष्य भीव की भांति वक्तव्य हैं।

२६ 9. भन्ते! जीव वैक्रियशरीर से कितनी क्रिया वाला है ? गौतम! स्यात तीन क्रिया वाला. स्यात चार क्रिया वाला. स्यात अक्रिया

२६८. भन्ते! नैरियंक वैक्रियशरीर से कितनी क्रिया वाला है? गीतम! स्यात् तीन क्रिया वाला, स्यात् चार क्रिया वाला वात्त् वैभानिक, इतना विशेष है—मनुष्य जीव की भांति वक्तव्य है। जैसे औदारिकशरीर से चार दण्डक कहे गए हैं वैसे वैक्रियशरीर से मी चार दण्डक वक्तव्य है, इतना विशेष है—पांचवी क्रिया का निर्देश नहीं है, शेष सब पूर्ववत्। जैसे वैक्रियशरीर की वक्तव्यता है वैसे ही आहारकशरीर, तैजसशरीर और कर्मशरीर भी वक्तव्य हैं। प्रत्येक शरीर के चार चार दण्डक वक्तव्य हैं यावत—

२६९. भन्ते ! वैमानिक कर्मशरीरों से कितनी क्रिया वाले हैं ? गौतम ! तीन क्रियाबाले भी हैं, चार क्रिया बाले भी हैं।

### भाष्य

किया गया है। तीन क्रियाएं शरीर के आधार पर भी हो सकती हैं किन्तु चार और पांच क्रियाएं जीव युक्त शरीर सापेक्ष होती हैं। प्रज्ञापना में जीव की अपेक्षा क्रिया और शरीर की अपेक्षा क्रिया—ये देनीं सूत्र . भिन्न-भिन्न हैं।' वृत्तिकार ने पर शरीर तथा नारक के प्रसंग में - ओर्वरिकशरीरवान का भी उल्लेख किया है।'

थहां कायिकी, आधिकरणिकी, प्रादोष्टिकी, पारितायनिकी और प्राणातिपात किथा--इन पांच क्रियाओं की विवक्षा है। इनमें क्रिया के तीन वर्ग बनते हैं।

- कायिकी, आधिकरणिकी, प्रादोषिकी—दे तीनों क्रियाएं एक साथ नियमतः होती है।<sup>2</sup>
- २. परितापनिकी क्रिया होती है तब आद्यवर्ती तीन क्रियाएं अवश्य होती हैं।
- 3. प्राणातिपात क्रिया के साथ आद्यवर्ती चारों क्रियाएं नियमतः होतं। हो।

इस नियम के आधार पर स्थात त्रिकिय, स्थात चतुष्क्रिय, स्थात चतुष्क्रिय, स्थात पंचक्रिय-ये तीन विकल्प बनते हैं।

अक्रिय केवल बीतराग होता है।

त्रयाचार्य ने अप्रमत्त का भी अक्रिय के रूप में निर्देश किया है। इसका आधार भगवती का पहला शतक है। उसमें अप्रमत्त संयत को अनारंभ बतलाया गया है। अनारंभ अक्रिय होता है।

नैरियिक, देव और निर्यंच-ये अक्रिय नहीं होते। केवल मनुष्य ही वीतराग और अप्रमत्त हो सकता है इसलिए अक्रिय वहीं हो सकता है।

विक्रिय शरीर का प्राण वियोजन नहीं किया जा सकता इसिंक् वैक्रिय शरीर की अपेक्षा स्थात पंचिक्रिय का विकल्प नहीं बनता। नैरियक अधोलीक में रहते हैं और आहारक शरीर केयल संयमी मनुष्य

तद्वं भदन्त ! तद्वं भदन्त ! इति।

के ही होता है। इस अवस्था में आहारक शरीर की अपेक्षा नैरियक स्यात विकिय, स्यात चतुष्क्रिय कैसे हो सकता है? वृतिकार ने इसका समाधान पूर्व शरीर की अपेक्षा से किया है। इसका तात्पर्य है कि एक नैरियक पूर्व जन्म में मनुष्य है और मृत्यु के पश्चात् वह नरक में उत्पन्न होता है। उसने पूर्व जन्म में मनुष्य के शरीर का निर्माण किया था। मृत्यु के पश्चात् वह शरीर जब तक जीव निर्वर्तित परिणाम को नहीं त्याश देता तब तक वह निर्वर्तिक जीव का ही शरीर कहलाता है। इस नय के अनुसार नैरियक का पूर्वभववर्ती शरीर नैरियक जीव का ही कहलाएगा उस शरीर के अस्थि आदि किसी एक देश से आहारक शरीर का स्पर्श या परिताप होता है, इस अपेक्षा से वह निर्यक्ष जीव स्यात् विक्रिय, स्यात् चनुष्क्रिय होता है।

पूर्ववर्ती शरीर से क्रिया का संबंध कैसे माना जाए? यह एक जटिल प्रश्न है। इस प्रश्न के समाधान के लिए भगवई (शतक ५/ १३३-१३४) का भाष्य द्रष्टव्य है।

तैजस शरीर सृक्ष्म और कार्मण शरीर सृक्ष्मतर है। उनको परितापित नहीं किया जा सकता और वे सदा औदारिक अथवा वैक्रिय शरीर के आश्रित ही होते हैं। अतः उनकी अपेक्षा क्रिया कैसे संभव हो सकती है? इस प्रश्न का समाधान यह है-औदारिक अथवा वैक्रिय शरीर को परिताप पहुंचाने पर तैजस और कार्मण शरीर भी परिताप हो जाते हैं।

'धुणे कम्मसर्रारगं' इस सूत्र से प्रस्तुत विषय की पुष्टि होती है।<sup>23</sup>

> २७०, भन्ते ! वह ऐसा ही है। भन्ते ! वह ऐसा ही है।

२७०. सेवं भंते! सेवं भंते! ति॥

१, पण्णा, २० - ३२,३७४

२. भ. वृ. ८ २९८-अंडिरिकशरीरात्-परकीयऔदारिकशरीरमाश्रित्यः कितिकियो जीवः ?

३, पण्या, २२ %८-५२ :

भ. वृ. ८ २९८-निय अकिन्यिन वीनरामाश्रम्यामाश्रित्य तस्या वि वीनरामत्यादेव न सन्त्याधिकृतक्रिया इति।

५, भ, जो, २, १४६, २५-२८।

६, भ. १. ३३,३४।

भ. वृ. ८ २९५ -अक्रियरत्वयं न भवति, अर्धानगरस्येन क्रियाणामवश्यं भावित्याविति।

८. वर्ही, ८-२६७-२६८-अनेत आहारकादिशरीरचयमण्याश्चित्य वण्डक-चतृष्टयेन नेरविकादिजीवामां विक्रियत्वं चतुष्क्रियत्वं चोक्तं, पंचक्रियत्वं नृ निवारितं मार्ययेत्मणक्याचानस्थिति।

१. थही. ८ १६ १ १६८ अध नारकरचाधीलोकवर्तित्वाद आहारकश्रारीरस्य च मनुष्यलोकवर्तित्वेन निक्कयाणामिवषयन्वात कथमाहारकश्रिरमाश्चित्त्य नारकः रत्यात्विक्रियः रूथाञ्चतुष्क्रिय इति? अवोच्यते, यावन पूर्वशरी-रत्यत्युत्सृष्टं जीवितिर्वितिपिरणामं न त्यानि तावन पूर्वभावप्रजण्यात्त्यमनेन निर्वित्तेकपीयस्थैयति व्यपदिश्यतं चृत्रचटन्यायेन इत्यतो नारकपूर्वभवदंहो नारकर्यय तहेशेन च मनुष्यलोक-वर्तिनाइन्थ्याविरूपेण यहाहारकशरीर रपृथ्यतं परिताप्यतं वा नडाहारकदेहा-झारकस्थिक्रियचतृष्क्रियां वा भवित कायिकी भावे इत्तरपोरवश्यं भावात पारिताधिनिक्की भावे वाद्यवयस्यावध्यं भावाविति।

१०. वही, ८/२६७-२६८--यच्च तंजसकाम्भंणशरीरापेक्षया तीवानां परितापकत्वं तदीवारिकावि आश्रितत्वंत तथारवसंघं, स्वरूपेण त्याः परितापयितृमशक्यत्वान्।

११, आयरो २ १६३ और उसका भाष्य।

# सत्तमो उद्देशो : सातवां उद्देशक

मूल

# अण्णउत्थियसंवाद-पदं अदत्तं पडुच्च-

२७१. तेणं कालेणं तेणं समएणं रायगिहे नयरे-वण्णओं, गुणसिलए चेइए-वण्णओं जाव पुढविसिला-वहुओं। तस्स णं गुणसिलस्स चेइयस्स अदूरसामंते बहवे अण्ण-उत्थिया परिवसंति। तेणं कालेणं तेणं समएणं समणे भगवं महावीरे आदिगरे जाव समोसढे जाव परिसा पडिगया।।

२७२. तेणं कालेणं तेण समएणं समणस्स भगवओ महावीरस्स बहवे अंतेवासी थेरा भगवंतो जातिसंपन्ना कलसंपन्ना बलसंपन्ना रुवसंपन्ना विणयसंपन्ना नाणसंपन्ना दंसण-संपन्ना चरित्तसंपन्ना लज्जासंपन्ना लाधव-संपन्ना ओयंसी तेयंसी वच्चंसी जसंसी जियकोहा जियमाणा जिय-माया जियलोभा जियनिद्य जिइंदिया जियपरीसहा जीवियासमरणभयविष्य-मुक्का समणस्य भगवओ महावीरस्स अदूरसामंते उहुंजाण् अहोसिरा झाणकोट्टोवगया संजमेणं तवसा अप्प-ाणं भावेमाणा विहरंति॥

२७३. तए णं ते अण्णउत्थिया जेणेव थेरा
भगवंतो तेणेव उवागच्छंति, उवागच्छिता ते थेरे भगवंते एवं वयासी-तुम्भे
णं अञ्जो तिविहं तिविहेणं अस्संतयविरय-पडिहय-पच्चकखायपावकम्मा,

संस्कृत छाया

# अन्ययूथिकसंवाद-पदम् अदत्तं प्रतीत्य

तस्मिन् काले तस्मिन् समये राजगृहं नगरम्— वर्णकः, गुणशिलकं चैत्यम्—वर्णकः यावत् पृथ्वीशिलापट्टकः। तस्य गुणशिलकस्य चैत्यस्य अदूरसामन्ते बहवः अन्ययूथिकाः परिवसन्ति। तस्मिन् काले तस्मिन् समये श्रमणः भगवान् महावीरः आदिकरः यावत् समवसृतः यावत् पर्षत् प्रतिगता।

तस्मिन् काले तस्मिन् समये श्रमणस्य भगवतः महावीरस्य बहवः अन्तेवासिनः स्थविराः भगवन्तः जातिसम्पन्नाः कृल-बलसम्पन्नाः विनयसम्पन्नाः ज्ञानसम्पन्नाः दर्शन-सम्पन्नाः चरित्र-सम्पन्नाः तज्ञी-सम्पन्नाः लाघवसम्पन्नाः ओजस्विनः तेजस्विनः वर्चस्विनः यशस्विनः जित-क्रोधाः जितमानाः जितमायाः जितलोभाः जितेन्द्रियाः जितनिद्धाः जितपरीषहाः जीविताशा-मरणभय-विप्रमुक्ताः श्रमणस्य महावीरस्य अदरसामन्ते ऊर्ध्वजानवः अधःशिरसः ध्यान-कोष्ठोपगताः संयमेन तपसा आत्मानं भावयन्तो विहरन्ति।

ततः ते अन्ययूथिकाः यत्रैव स्थिवराः भगवन्तः तत्रैव उपागच्छन्ति, उपागम्य तान् स्थिवरान् भगवतः एवमवादिषुः-यूयम् आर्याः त्रिविधं त्रिविधेन असंयत-विरत - प्रतिहतप्रत्याख्यातपापकर्माणः, हिन्दी व्याख्या

# अन्ययूथिक संवाद-पद अदत्त की अपेक्षा

२०१. 'उस काल और उस समय में राजगृह नगर था—वर्णन, गुणशालक नाम का चैत्य था—वर्णन, यावत् पृथ्वीशिलापट्टक। उस गुणशालक चैत्य के न अति दूर और न अति निकट अनेक अन्ययूथिक रहते थे। उस काल और उस समय में श्रमण भगवान महावीर आदिकर यावत् वहां समवसृत हुए। परिषद् आई, धर्मदेशना सुन वह लौट गई।

२७२. उस काल उस समय में श्रमण भगवान् महावीर के अनेक अन्तेवासी स्थविर भगवान जातिसंपन्न, कल-सम्पन्न, बलसंपन्न, रूपसंपन्न, विनय-ज्ञानसंपन्न. दर्शनसंपन्न. चारित्रसंपन्न. लजासंपन्न, लाघवः सपन्न, ओजरवी, तेजरवी, वर्चरवी, यशस्वी, क्रोधनयी, माननयी, मायानयी. लोभजवी. निद्राजयी. जितेन्द्रिय, परीषहजयी, जीने की आशस्या और मृत्यू के भय से विप्रमुक्त थे। वे श्रमण भगवान महावीर के न अति दूर और न अति निकट उर्ध्वजानु अधःसिर (उकड् आसन की मुद्रा में) और ध्यानकोष्ट में लीन होकर संयम और तप से अपने आपको भावित करते हुए विहार करते हैं।

२७३. वे अन्ययूथिक जहां स्थिवर भनवान थे वहां आए, आकर इस प्रकार बोले—आर्यो! तुम तीन योग और तीन करण से असंयत, अविरत, अतीत के पापकर्म का प्रतिहनन न करने वाले, सिकिरिया, असंबुडा, एगंतदंडा एगंतवाला या वि भवह॥ सक्रियाः, असंवृताः, एकान्तदण्डाः एकान्तबाताःश्चापि भवथ। भविष्य के पापकर्म का प्रत्याख्यान न करने वाले, कायिकी आदि क्रिय सं युक्त, असंवृत, एकान्त उण्ड और एकान्त बाल भी हों।

२७४. तए णं ते थेरा भगवंतो ते अण्ण-उत्थिए एवं वयासी—केण कारणेणं अज्जो! अम्हे तिविहं तिविहेणं अस्संजय - विरय - पडिहय - पच्च-क्खायपावकम्मा, सिकरिया, असंबुडा, एगंतदंडा, एगंतबाला या वि भवामो? तनः ते स्थविराः भगवन्तः तान् अन्ययूथिकान् एवमवादिषुः—केन कारणेन आर्य! वयं त्रिविधं त्रिविधेन असंयत-अविरत-प्रतिदृत-प्रत्याख्यातपापकर्माणः सिक्रयाः, असंवृताः, एकान्तदण्डाः एकान्तवण्डाः एकान्तवण्डाः

२ 98. भगवान स्थिवरों ने उन अन्ध्रय्धिकों से उस प्रकार कहा—भार्यो! किया कारण से हम तीन थींग और तीन करण से असंयत, अविरत, अतीत के पापकर्म का प्रतिहनन न करने वाले. भविष्य के पापकर्म का प्रत्याख्यान न करने वाले. कायिकी आदि क्रिया से युक्त, असंवृत, एकान्त वाल भी हैं?

२७५. तए णं ते अण्णउत्थिया ते थेरे भगवंते एवं वयासी तुन्भे णं अज्जो! अदिन्नं गेण्हह, अदिन्नं भुंजह, अदिन्नं सातिज्जह। तए णं ते तुन्भे अदिन्नं गेण्हमाणा, अदिन्नं भुंजमाणा, अदिन्नं सातिज्जमाणा तिविहं तिविहेणं अस्मंजय विरय पडिहय पच्चकखाय पावकम्मा जाव एगंत-बाला या वि भवह॥

ततः ते अन्यूयिकाः तान् स्थिवरान् भगवतः एवमवादिषुः-यूयं आर्यः! अदत्तं गृह्णीथः अदत्तं भुङ्ग्थ्ये, अदत्तं स्वादयथः। ततः ते यूयं अदत्तं गृह्णन्तः अदत्तं भुञ्जानाः, अदत्तं स्वादयन्तः त्रिविधं त्रिविधेन असंयत-विरत-प्रतिहत-प्रत्याख्यातपापकर्माणः यावन् एकान्त-बालाश्चापि भवथः।

२.५%. अन्ययूथिकों ने भगवान स्थिविरों से इस प्रकार कहा—आर्यों! तुम अवत ले रहे हो, अवत का उपभोग कर रहे हो, अवत का अनुमीवन कर रहे हो। अवत का ग्रहण, उपभोग और अनुमीवन करने के कारण तुम तीन योग और तीन के पापकर्म का प्रतिहनन न करने वाले, भिवश्य के पापकर्म का प्रत्याख्यान न करने वाले यावत् एकान्त बाल भी हो।

२७६. तए णं ते थेरा भगवंतो ते अण्णउत्थिए एवं वयासी-केण कारणेणं अज्जो! अम्हे अदिन्नं गेण्हामो, अदिन्नं भुंजामो, अदिन्नं सातिज्जामो, जए णं अम्हे अदिन्नं गेण्हमाणा, अदिन्नं भुंजमाणा अदिन्नं सातिज्जमाणा, तिविहं तिविहेणं अस्संजय-विरय-पडिहय-पच्चक्खायपावकम्मा जाव एगंतबाला या वि भवामो? ततः ते स्थिवराः भगवन्तः तान् अन्यूथिकान् एवमवादिषुः—केन कारणेन आर्य! वयम् अदत्तं गृह्णीमः, अदत्तं भुञ्जामहे, अदत्तं स्वादयामः, यतः वयम् अदत्तं गृह्णनाः, अदत्तं स्वादयानः, अदत्तं स्वादयनः, अदत्तं स्वादयनः, अदत्तं स्वादयनः, विविधं विविधेन असंयत-विरत-प्रतिहत-प्रत्याख्यातपापकर्माणः यावत् एकान्तवाताश्चापि भवामः।

२.9६. भगवान स्थिविरों ने उन अन्यय्थिकों से इस प्रकार कहा- आर्थो! कैसे हम अदत्त ले रहे हैं, अदत्त का उपभोग कर रहे हैं. अदत्त का अनुमेंचन कर रहे हैं? अदत्त का अनुमेंचन कर रहे हैं? अदत्त का अहण. उपभोग और अनुमोदन करने के कारण तीन योग और तीन करण से असंयत, अविरत, अतीन के पापकर्म का प्रतिहनन न करने वाले. भविष्य के पापकर्म का प्रतिहनन न करने वाले सकरने वाले यावत एकान्त बाल भी हैं?

२७७. तए णं ते अण्णउत्थिया ते थेरे भगवंते एवं वयासी—तुन्भण्णं अज्जो! विज्जमाणे अदिन्ने, पडिग्गाहेज्जमाणे अपडिग्गाहिए, निस्सिरिज्जमाणे अणिसिहे। तुन्भण्णं अज्जो! विज्जमाणं पडिग्गहगं असंपत्तं एत्थ णं अंतरा केइ अवहरेज्जा गाहावइस्स णं तं, नो खलु तं तुन्भं, तए णं तुन्भे अदिन्नं गेण्हह,

ततः ते अन्ययूथकाः तान् स्थिवरान् भगवतः एवमवादिषुः—युष्मभ्यम् आर्यः! र्दायमानम् अदत्तं, प्रतिगृह्यमानं अप्रति-गृहीतं, निसृज्यमानम् अनिसृष्टम्। युष्मभ्यम् आर्यः! दीयमानं प्रतिग्रहकम् असम्प्राप्तम् अत्र अन्तरा कोऽपि अपहरेत् 'गाहावङ्स्स' तत्, नो खलु तत् युष्माकं, ततः यूयं अदत्तं गृह्णीथ, अदत्तं भृङ्ग्थ्ये, अदत्तं स्वादयथ।

२००. उन अन्ययूथिकों ने भगवार स्थिवरों में इस प्रकार कहा-आर्यों! तुम्हें जो दिया जा रहा है वह अदत्त है. तुम्हारे द्वारा जो प्रतिगृद्धमाण है वह अप्रतिगृहीत है. जो निसृन्यमाण (पात्र में डाला जा रहा) है वह अनिसृष्ट है। आर्यो! तो द्रव्य दिया जा रहा है और वह पात्र में गिरा नहीं है. बीच में ही कोई पुरुष उस द्रव्य का अदिन्नं भुंजह, अदिन्नं सातिज्जह। तए णं तुब्भे अदिन्नं गेण्हमाणा जाव एगंतबाला या वि भवह॥ ततः यूयम् अदनं गृह्णन्तः यावत् एकान्तवालाश्चापि भवथ।

अपहरण कर लेता है वह द्रव्य गृहपित का है, तुम्हारा नहीं है। इस हेतु से हम कह रहे हैं-नुम अदन ले रहे हो, अदन का उपभोग कर रहे हो, अदन का अनुमीदन कर रहे हो, अदन का ग्रहण, उपभोग और अनुमोदन करने के कारण तुम असंयत यावत एकान्त बाल भी हो।

२७८. तए णं थेरा भगवंतो ते अण्णउत्थिए एवं वयासी-नो खलु अज्जो!
अम्हे अदिन्नं गेण्हामो, अदिन्नं भुंजामो,
अदिन्नं सातिज्जामो। अम्हे णं अज्जो!
दिन्नं गेण्हामो, दिन्नं भुंजामो, दिन्नं
सातिज्जामो। तए णं अम्हे दिन्नं
गेण्हमाणा, दिन्नं भुंजमाणा, दिन्नं
गेण्हमाणा, दिन्नं भुंजमाणा, दिन्नं
सातिज्जमाणा तिविहं तिविहेणं संजयसातिज्जमाणा तिविहं तिविहेणं संजयविरय-पडिहय-पच्यक्खाय-पावकम्मा,
अकिरिया, संबुडा एगंतपंडिया या वि
भवामो।

ततः ते स्थिविराः भगवन्तः तान् अन्ययूथिकान् एवमवादिषुः नो खलु आर्यः! वयम् अदनं गृह्णीमः. अदनं भुञ्जामहः अदनं स्वादयामः। वयम् आर्यः। दनं गृह्णीमः. दनं भुञ्जामहे. दनं स्वादयामः। ततः वयं दत्तं गृह्णन्तः, दनं भुञ्जानाः, दनं स्वादयामः। ततः वयं दत्तं गृह्णन्तः, दनं भुञ्जानाः, दनं स्वादयन्तः त्रिविधं त्रिविधेन संयत-विरत्त-प्रतिहत - प्रत्याख्यात - पापकर्माणः, अक्रियाः. संवृताः, एकान्तपंडिताश्चापि भवामः।

२.9८. भगवान स्थिवरों ने उन अन्ययूथिकों में इस प्रकार कहा - आयों! हम अदन नहीं ले रहे हैं. अदन का उपभोग नहीं कर रहे हैं, अदन का अनुमीदन नहीं कर रहे हैं। आयों! हम दन ले रहे हैं. उन का उपभोग कर रहे हैं, दन का अनुमीदन कर रहे हैं। दन का ग्रहण, उपभोग और अनुमोदन करने के कारण हम तीन योग और तीन करण से संयत, विरत, अर्तान के पापकर्म का प्रतिहनन करनेवाले, भविष्य के पापकर्म का प्रताहनन करनेवाले, कार्यिकी आदि क्रिया से मुक्त. संयुत और एकान्त पण्डित भी हैं।

२७९. तए णं अण्णउत्थिया ते थेरे भगवंते एवं वयासी—केण कारणेणं अज्जो ! तुम्हे दिन्नं गेण्हह, दिन्नं भुंजह, दिन्नं सातिज्जह, जए णं तुब्भे दिन्नं गेण्हमाणा जाव एगंतपंडिया या वि भवह ? ततः ते अन्यय्थिकाः तान् स्थिवरान् भगवतः एवमवादिषुः—केन कारणेन आर्य! यूयं दत्तं गृह्णीथ, दत्तं भुद्धथ्वे, दत्तं स्वादयथ, यतः यूयं दत्तं गृह्णन्तः यावत एकान्त-पंडिताश्चापि भवथ। २.७%. उन अन्यय्शिकों ने भगवान स्थितरों से इस प्रकार कहा-आर्थी! केने तुम दस का ग्रहण कर रहे हो, दत्त का उपभोग कर रहे हो, दत्त का ग्रहण, उपभोग और अनुमंदन करने के कारण तुम संयत यावत एकान्त पण्डित हो?

२८०. तए णं ते थेरा भगवंतो ते अण्णउत्थिए एवं वयासी—अम्हण्णं अज्जो! दिज्जमाणे दिन्ने, पडिग्गा-हिज्जमाणे पडिग्गाहिए. निस्सि-रिज्जमाणे निसिद्वे । अम्हण्णं अज्जो ! दिज्जमाणं पडिञ्गहर्ग असंपत्तं एत्थ णं अंतरा केइ अवहरेज्जा, अम्हण्णं तं, नो खुल तं गाहावइस्स, तए णं अम्हे दिन्नं गेण्हामो, दिन्नं भुंजामो, दिन्नं सातिज्जामो तए णं अम्हे दिन्नं गेण्ह-माणा, दिन्नं भूजमाणा, दिन्नं सातिज्ज-माणा तिविहं तिविहेणं संजय-विरय-पडिह्य-पच्चक्खाय-पावकम्मा एगंतपंडिया या वि भवामो। तुब्भे णं

ते स्थविराः भगवन्तः अन्युथिकान, एवमवादिष्:-अरमभ्यम् आर्य ! दीयमानं प्रतिगृह्यमाणं दत्त. प्रतिगृहीत्. निसृज्यमानं निसृष्टम्। अरमभ्यम् आर्यः! दीयमानं प्रतिग्रहकम् असम्प्राप्तम् अत्र अन्तरा कोऽपि अपहरेत्. अस्माकं तत् नो खूल् तत् 'गाहावड्स्सं. ततः वयं दत्तं गृह्णीमः, दत्तं भृञ्जामहे, दत्तं स्वादयामः, ततः वयं दत्तं गृह्णन्तः, दत्तं भुञ्जानाः, दनं स्वादयन्तः त्रिविधं त्रिविधेन संयत-अविरत-प्रतिहत-प्रत्याख्यात-पाप-कर्माणःयावत् एकान्तपंडिताश्चापि भवामः। यूयम् आर्य! आत्मना चैव त्रिविधं त्रिविधेन असंयत-विरत-प्रतिहन-प्रत्याख्यानपाप-

२८०. भगवान स्थितिं ने उन अन्ययूथिकों से इस प्रकार कहा—आर्थो! हमें जो दिया जा रहा है वह दत्त है. हमारे द्वारा जो प्रतिगृह्यमाण है, वह प्रतिगृहीत है, जो निसृत्यमाण है, वह निसृष्ट है। आर्यो! हमें जो द्रव्य दिया जा रहा है और वह पात्र में गिरा नहीं है, बीच में ही कोई एफष उस द्रव्य का अपहरण कर लेता है। वह द्रव्य हमारा है, गृहपित का नहीं। इस हेतु से हम कह रहे हैं—हम दत्त का ग्रहण करते हैं, दत्त का उपभोग करते हैं, दत्त का अनुमोदन करते हैं। दन का ग्रहण, उपभोग और अनुमोदन करने के कारण हम तीन योग और तीन करण से संयत.

अज्जो! अप्पणा चेव तिविहं तिविहेणं अस्मंजय-विरयपडिहय-पच्चकखाय-पावकम्मा जाव एगंतबला या वि भवह॥ कर्माणः यावत एकान्तबालाश्चापि भवध।

विरत, अर्तात के पापकर्म का प्रतिहनन करने वाले, भविष्य के पाएकर्म का प्रत्याख्यान करने वाले थावन एकान्त पण्डित भी हैं। आर्यो ! तुम स्वयं तीन योग और तीन करण से असंयत, अविरत, अर्तात के पापकर्म का प्रतिहनन न करने वाले, भविष्य के पाप कर्म का प्रत्याख्यान न करने वाले यावत एकान्त बाल भी हो।

२८१. तए णं अण्णउत्थिया ते थेरे भगवंते एवं वयासी—केण कारणेणं अज्जो! अम्हे तिविहं तिविहेणं अस्संजय-विरय-पडिहय-पच्चक्खायपावकम्मा जाव एगंतवाला या वि भवामो ? ततः अन्ययूथिकाः तान् स्थिवरान् भगवतः एवमावादिषु:—केन कारणेन आर्यः वयं त्रिविधं त्रिविधेन असंवत-अविरत-प्रतिद्दत-प्रत्याख्यातपापकर्माणः यावत् एकान्तबाता-श्चापि भवामः।

२८१. उन अन्यय्थिकों ने भगवान स्थिवरों से इस प्रकार कहा—आर्यों! केमे हम तीन योग और तीन करण से असंयत. अविग्त, अतीन के पापकर्म का प्रतिहनन न करने बाले, भविष्य के पापकर्म का प्रत्याख्यान न करने वाले यावत एकान्त बाल भी हैं?

२८२. तए णं ते थेरा भगवंतो ते अण्णउत्थिए एवं वयासी—तुब्भे णं अज्जो! अदिन्नं गेण्हह, अदिन्नं भुंजह, अदिन्नं सातिज्जह, तए णं तुब्भे अदिन्नं गेण्हमाणा जाव एगंतबाला या वि भवह।। ततः ते स्थविशः भगवतः तान् अन्ययूथिकान् एवमवादिषुः -यूयम् आर्य ! अदनं गृहणीथः, अदनं भुङ्ग्ध्वं, अदनं स्वादयथः, ततः यूयम् अदनं गृह्यन्तः यावत् एकान्तवालाभ्यापि भवथः।

२८२. भगवान स्थिवरों ने उन अन्यय्थिकों से इस प्रकार कहा-आर्यों! तृम अहत का ग्रहण कर रहे हो, अहत का उपभोग कर रहे हो, अहत का अनुमोहन कर रहे हो। अहल का ग्रहण, उपभोग और अनुमोहन करने के कारण तुम असंयत यावत एकान्त बाल भी हो।

२८३. तए णं ते अण्णउत्थिया ते थेरे भगवंते एवं वयासी—केण कारणेणं अज्जो! अम्हे अदिन्नं गेण्हामो जाव एगंतबाला या वि भवामो? तनः ते अन्यय्थिकाः तान् स्थविरान् भगवतः एवमादिषुः – केन कारणेन आर्य! क्यम् अदनं गृह्णीमः यावत् एकान्त-बात्माश्चापि भवामः ?

२८३, उन अन्यय्थिकों ने भगवान स्थिवरों से इस प्रकार कहा-आयों! केसे हम अदत्त का ग्रहण कर रहे हैं यावत एकान्त बाल भी हैं ?

२८४. तए णं ते थेरा भगवंतो ते अण्णउत्थिए एवं वयासी—तुब्भण्णं अज्जो!
दिज्जमाणे अदिन्ने पिडम्माहेज्जमाणे
अपिडिम्माहिए, निस्सिरिज्जमाणे
अणिसिट्ठे। तुब्भण्णं अज्जो! दिज्जमाणं
पिडम्महमं असंपत्तं एत्थ णं अंतरा केइ
अवह-रेज्जा, गाहावइस्स णं तं, नो
खलु तं तुब्भं। तए णं तुब्भे अदिन्नं मेण्हह
जाव एमंतबाला या वि भवह।।

ततः ते स्थविराः भगवतः तान् अन्ययूथिकान् एवमवादिषुः—युष्मभ्यम् आर्य! वीयमानम् अवन्, प्रतिगृह्यमाणम् अप्रतिगृहीतं, निसृज्य-मानम् अनिष्मृष्टम्। युष्मभ्याम् आर्य! वीयमानं प्रतिग्रहकम् असम्प्राप्तम् अत्र अन्तरा कोऽपि अपहरेत्, 'गाहावइस्स'। तत्, नो खलु तत् युष्माकम्। ततः यूयम् अवत्तं गृह्णीथ यावत् एकान्तबालाश्चापि भवश्र।

२८४. भगवान स्थिविरों ने उन अन्यय्थिकों से इस प्रकार कहा-आर्यों! नुम्हें जो इक्ष्य दिया जा रहा है. वह अठन है, जो प्रितगृहासाण है. वह अप्रितगृहीत है, जो निस्ज्यमाण है, वह अतिस्पृष्ट हैं: आर्यों! तुम्हें जो द्रव्य दिया जा रहा है और वह पात्र में शिरा नहीं है बीच में ही कोई पुरुष उस द्रव्य का अपहरण कर लेता है, वह द्रव्य गृहपति का है, तुम्हारा नहीं। इस हेतु से तुम अदन का ग्रहण करते हो यावत् एकाम्त बाल भी हो।

#### भाष्य

१. सूत्र २७१-२८४

प्रस्तुत आलापक में अन्ययूथिक साधुओं और स्थिवरीं का

संवाद उल्लिखित है। प्रस्तुत आगम में अन्यय्थिकों का महावीर के शिष्यों के साथ होने वाले संवादों का अनेक बार उल्लेख हुआ है।

१. भ. ६ १० १ ११-१ १३. १ १० २०२ २१६,८ १० ४४१-४५०। १८ ८ ११६३-१६१,११ २ २ ५५-३१,

प्रस्तृत आलापक में निर्विष्ट अन्ययूथिक किस परम्परा के थे, इसका स्पष्ट उल्लेख प्राप्त नहीं है! किन्तु असंत्रय, अविरय, सिकिरिय, असंवुड इन पर्यों के आधार पर अनुमान किया जा सकता है कि वे अन्ययूथिक अगण परंपरा के थे! इन पर्तों का प्रयोग बौद्ध, सांख्य, तापस अथवा आजीवक परंपरा के साहित्य में ही उपलब्ध हो सकता है। सानवें, सतरहवें और अठारहवें शतक में उपलब्ध नाम सूची के आधार पर अनुमान किया जा सकता है कि ये अन्ययूथिक सांख्य अथवा आजीवक परम्परा के थे। अधिक संभावना आजीवक संघ की है। राजगृह के बाहर जेतवन के पीछे आजीवकों का बड़ा संघ रहता था।

अन्ययूथिकों ने स्थिविरों के पास आकर एक चर्चा शुरू की-आप अदन का ग्रहण कर रहे हैं, अदन का उपभोग कर रहे हैं। गृहस्थ

हिंसं पडुच्च—

२८५. तए णं ते अण्णउत्थिया ते थेरे
भगवंते एवं वयासी—तुब्भे णं अज्जो!
तिविष्टं तिविष्टेणं अस्संजय-विरयपिडहय-पच्च-क्खायपावकम्मा जाव
एगंतबाला या वि भवह।।

२८६. तए णं ते थेरा भगवंता ते अण्णउत्थिए एवं वयासी-केण कारणेणं अज्जो! अम्हे तिविहं तिविहेणं जाव एगंतबाला यावि भवामो?

२८७. तए णं ते अण्णउत्थिया ते थेरे भगवंते एवं वयासी--तुब्भे णं अज्जो! रीयं रीयमाणा पुढविं पेच्चेह अभि-हणह वत्तेह लेसेह संघाएह संघट्टेह परितावेह किलामेह उद्देवह, तए णं तुब्भे पुढविं पेच्चेमाणा अभिहण-माणा वत्तेमाणा लेसेमाणा संघाए-माणा संघट्टेमाणा परितावेमाणा किला-मेमाणा उद्देवमाणा तिविहं तिविहेणं अस्संजय-विरय-पिडहय-पच्चक्खायपावकम्मा जाव एजंत-बाला या वि भवह॥

हिंसां प्रतीत्थ-

ततः ते अन्यय्थिकाः तान् स्थविरान् भगवतः एवमवादिषुः – यूयम् आर्यः! त्रिविधं त्रिविधेन असयंत-अविरत-प्रतिहत-प्रत्याख्यातपाप-कर्माणः यावत् एकान्त-बालाश्चापि भवथा

ततः ते स्थिवराः भगवन्तः तान् अन्य-यूथिकान् एवमावादिषु—केन कारणेन आर्य! वयं त्रिविधं त्रिविधेन यावत् एकान्त-बालाश्चापि भवामः?

ततः ते अन्यय्थिकाः तान् स्थिवरान् भगवतः एवमवादिषुः—यूयं आर्य! तं रीयमाणाः पृथिवीम् आक्रमथ अभिहथ वर्त्तयथ श्लेषयथ संघातयथ संघट्टयथ परितापयय क्लमयथ उद्द्वयथथ, ततः यूयं पृथिवीम् आक्रामन्तः अभिह्नन्तः वर्त्तमानाः श्लिष्यन्तः संघातयन्तः संघट्टयन्तः परिता-पयन्तः क्लाम्यन्तः उद्द्वन्तः त्रिविधं त्रिविधेन असंयत-अविरत-प्रतिहत-प्रत्या-ख्यात-पापकर्माणः यावत् एकान्त-बालाश्चापि भवथ।

के द्वारा जो दीयमान है, वह दत्त नहीं होता। वीयमान वर्तमान काल है और दत अतीत काल। वर्तमान और अतीत अत्यंत भिन्न होते हैं। गृहस्थ दे रहा है और वह आहार पात्र में अभी गिरा नहीं है। उसे यदि दत्त मानो तो दन का यहण माना जा सकता है।

स्थिवरों ने इसका प्रतिवाद किया। उन्होंने कहा-क्रिया काल और निष्ठाकाल में अभेद होता है इस सिद्धांत के आधार पर दीयमान दस है। हम अदत्त का उपभोग नहीं करते। तुम दीयमान को अदन मानते हो, अतः तुम अदत्त का उपभोग कर रहे हो।

अन्ययूथिकों ने वर्तमान और अतीत के कालभेद के आधार पर जो आक्षेप किया, स्थिवरों ने क्रियाकाल और निष्ठाकाल के अभेद के आधार पर उसे समाहित कर दिया।

### हिंसा की अपेक्षा

२८५. ंउन अन्ययूथिकों ने भगवान स्थिविरों से इस प्रकार कहा—आर्यों! तुम तीन योग और तीन करण ने असंयत. अविरत, अतीत के पापकर्म का प्रतिहनन न करने वाले, भविष्य के पापकर्म का प्रत्याख्यान न करने याते यावन एकान्त बाल भी हो.

२८६. भगवान स्थविरों ने उन अन्ययूथिकों से इस प्रकार कहा—आयों कैसे हम तीन योग और तीन करण से असंयत यावन एकान्त बाल भी हैं?

२८७, उन अन्ययूथिकों ने भगवान स्थिवरों से इस प्रकार कहा-आर्यो! तुम गमन करते हुए पृथ्वी को आक्रांत, अभिहत, क्षुण्ण, श्लिष्ट, संहत, स्पृष्ट, परितम, क्लान्त और उपदृत (प्राण रहित) करते हो। तुम पृथ्वी को आक्रांत, अभिहत, क्षुण्ण, श्लिष्ट, संहत, स्पृष्ट, परितम, क्लान्त और उपदुत करने के कारण तीन योग और तीन करण से असंयत, अविरत, अतीत के णपकर्म का प्रतिहनन न करने वाले, भविष्य के पापकर्म का प्रत्याख्यान न करने वाले यावत् एकान्त वाल भी हो।

१. बौन्द्र धर्म और बिहार, श्री धवलवार त्रिपाठी 'सहृदय'--पृ. १९।

भ. वृ. ८ २०७-दीयमानमदत्तं, दीयमानस्य वर्तमानकालन्वाद् दत्तस्य चातीतकालवित्त्वाद् वर्तमानातीतयोशचात्यन्तभिन्नत्वाद्दीयमानं दनं न भवित दन्तमेव दन्तमिति व्यपदिश्यते एवं प्रतिगृह्यमाणादाविप, तय दीयमानं

दायकापेक्षयाः प्रतिगृह्यमाणं ग्राहकापेक्षया।

वही, ८/२८०—दिञ्जमाणे वित्रं इत्यादि यदुक्तं तत्र क्रियाकालनिष्ठा-कालयोरभेदादीयमानत्वादे वसत्वादि समबसेयमिति। अथ दीयमानमदन-फित्यादेर्भवन्मत-त्वाद यूयमेवाऽसंयनत्वादिगुणा।

२८८. तए णं ते थेरा भगवंती ते अण्णउत्थिए एवं वयासी-नो खल अज्जो! अम्हे रीयं रीयमाणा पृढविं पेच्चामो अभिहणामो जाव उद्दवेमो। अम्हे णं अज्जो! रीयं रीयमाणा कायं वा, जोयं वा, रियं वा पडुच्च देसं देसेणं वयामो, पदेसं पदेसेणं वयामो, तेण अम्हे देसं देसेणं वय-माणा, पदेसं पदे-सेणं वयमाणा नो पुढविं पेच्बेमो अभिहणामो जाव उद्देवेमो, तए णं अम्हे पुढविं अपेच्चेमाणा अणभि-हणमाणा जाव अणोहवेमाणा तिविहं तिविहेणं संजय-विरय-पडिहयपच्चकखाय-पाव-कम्मा जाव एगंतपंडिया या वि भवामो। तुब्भे णं अज्जो! अप्पणा चेव तिविहं तिविहेण अस्संजय-विरय-पडिह्रय-पच्चक्खायपावकम्मा जाव एगंत-बाला या वि भवह।

२८९. तए णं ते अण्णउत्थिया ते थेरे

भगवंते एवं वयासी-केण कारणेणं

अज्जो! अम्हे तिविहं तिविहेणं जाव

२९०. तए ण ते थेरा भगवंती ते अण्ण-

उत्थिए एवं वयासी-तुब्धे णं अज्जो!

रीयं रीयमाणा पुढविं पेच्चेह जाव उद्द-

वेह, तए णं तुब्भे पुढविं पेच्चेमाणा जाव

उद्देमाणा तिविहं तिविहेणं

एगंतबाला या वि भवह।।

एगंतबाला या वि भवामो ?

स्थविराः तान् अन्ययुथिकान् एवमवादिषु:-- नो खुलु आर्य ! वयं रीयमाणा पथिवीम् अक्रिमामः अभिहन्मः यावत् उद्द्रवयामः। वयं आर्य! रीतं रीयमाणाः कायं वा, योगं वा, ऋतं वा प्रतीत्य देशं देशेन ब्रजामः, प्रदेशं प्रदेशेन व्रजामः, तेन वयं देशं देशेन व्रजन्तः, प्रदेशं प्रदेशेन व्रजन्तः नो पृथिवीम् आक्रामामः अभिहन्मः यावत् उद्द्रवयामः, ततः वयं पृथिवीम् आक्रामन्तः अनिभिध्नन्तः यावत् अनुदृद्रवयन्तः त्रिविधं त्रिविधेन संयत-विरत-प्रतिहत-प्रत्याख्यात-पापकर्माणः यावत् एकान्तपंडिताश्चापि भवामः। य्यं आर्य! आत्मना चैव त्रिविधं त्रिविधेन असंयत-अविरत-प्रतिहत-प्रत्याख्यात-पापकर्माणः ्यावत् एकान्तबालाश्चापि भवथ।

ततः ते अन्ययूथिकाः तान् स्थविरान् भगवतः एवमवादिषुः –केन कारणेन आर्य! वयं त्रिविधं त्रिविधेन यावत् एकान्तबालाश्चापि भवामः?

ततः ते स्थविराः भगवन्तः तान् अन्ययूथिकान् एवमवादिषुः—यूयम् आर्यः रीतं रीयमाणाः पृथिकीम् आक्रामथ यावत् उद्द्रवयथ ततः यूयं पृथिवीम् आक्रामन्तः यावत् उद्द्रवन्तः त्रिविधं त्रिविधेन यावत् एकान्तबालाश्चापि भवथ।

# गमभाणगयं पडुच्च-

२९१. तए णं ते अण्णउत्थिया ते थेरे भगवंते एवं वयासी-तुब्भण्णं अज्जो! गम्ममाणे अगते, वीतिक्कमिज्जमाणे अवीतिक्कंते, रायगिष्टं नगरं संपाविउकामे असंपत्ते॥

# गम्यमानगतं प्रतीत्य-

तनः ते अन्ययूथिकाः तान् स्थिवरान् भगवतः एवमवादिषुः—युष्माकम् आर्यः! गम्यमानः अगतः, व्यतिक्रम्यमाणः अव्यतिक्रान्तः, राजगृहं नगरं सम्प्राप्तुकामः असम्प्राप्तः। २८८. भगवान स्थविरों ने उन अन्ययधिकों से इस प्रकार कहा-आर्यो! हम गमन करते हुए पृथ्वी को न आक्रांत, अभिहत, यावत् उपद्रुतं करते हैं। आर्यो! हम शारीरिक आवश्यकता की पूर्ति, सेवा आदि कार्य तथा संयम की दृष्टि से गमन करते हुए पृथ्वी के समृचित देश पर, समुचित प्रदेश पर गमन करते हैं। अतः समुचित देश और समुचित प्रदेश पर गमन करते हुए हम पृथ्वी को आक्रांत, अभिहत यावत् उपद्रुत नहीं करते हैं। पृथ्वी को अनाकात, अनिभहत यावत् अनुपद्भतं करते हुए हम तीन योग और तीन करण से संयत, विरत, अतीत के पाएकर्म का प्रतिहनन करने वाले. भविष्य के पापकर्म का प्रत्याख्यान करने वाले यावत एकान्त पण्डित भी हैं। आर्यो ! तुम स्वयं नीन योग और तीन करण से असंयत, अविरत, अतीत के पापकर्म का प्रतिहनन न करने वाले. भविष्य के पापकर्म का प्रत्याख्यान न करने वाले यावत एकान्त बाल भी हो।

२८%. उन अन्ययूथिकों ने भगवान स्थिवरों से इस प्रकार कहा—आर्यों! कैसे हम तीन योग और तीन करण से असंयत यावत् एकान्त बाल भी हैं?

२९०. भगवान स्थिवरों ने उन अन्य-यूथिकों से इस प्रकार कहा—आर्यो! तुम गमन करते हुए पृथ्वी को आक्रांत यावत् उपद्रुत करते हो। पृथ्वी को आक्रांत यावत् उपद्रुत करते हुए तीन योग और तीन करण से असंयत यावत् एकान्त बाल भी हो।

#### गम्यमान गत की अपेक्षा

२९१. उन अन्ययूथिकों ने भगवान स्थिवरों से इस प्रकार कहा—आर्यों! तुम्हारे मत के अनुसार गम्यमान अगत (नहीं गया हुआ) व्यतिक्रम्यमान अव्यतिक्रांत, राजगृह नगर को संप्राप्त करने की कामना करने वाला असंप्राप्त होता है। २९२. तए णं ते थेरा भगवंतो ते अण्णउत्थिए एवं वयासी-नो खुलु अज्जो : अम्हं गम्ममाणे अगते, वीतिक्कमिज्जमाणे अवीतिक्कंते. रायगिष्टं नगरं संपाविउकामे असंपत्ते। अम्हण्णं अज्जो! गम्ममाणे गए. वीतिककमिज्जमाणे वीतिक्कंते. रायगिहं नगरं संपावि-उकामे संपत्ते। तृब्भण्णं अप्पणा चेव गम्ममाणे अगते. वीति-क्कमिज्जमाणे अवीतिक्कंते, रायगिहं नगरं संपाविउकामे असंपत्ते तए णं ते थेरा भगवंतो अण्णउत्थिए एवं पडिभणंति, पडिभणित्ता गइप्पवायं नाम अज्झयणं पण्णवहंसु 🛭

ततः ते स्थिवराः भगवन्तः तान् अन्ययूथिकान् एवमवादिषुः—नो खलु आर्य!
अरमाकं गम्यमानः अगतः,
व्यतिक्रम्यमाणः अव्यतिक्रान्तः, राजगृहं
नगरं सम्प्राप्तुकामः असम्प्राप्तः। अस्माकम्
आर्य! गम्यमानः गतः, व्यतिक्रम्यमाणः
व्यतिक्रान्तः, राजगृहं नगरं सम्प्राप्तुकामः
सम्प्राप्तः। युष्माकम् आत्मना चैव गम्यमानः
अगतः, व्यति-क्रम्यमाणः अव्यतिक्रान्तः,
राजगृहं नगरं सम्प्राप्तुकामः असम्प्राप्तः।
ततः ते स्थविराः भगवन्तः अन्यय्यूधिकान्
एवं प्रतिभणन्ति, प्रतिभण्य गतिप्रवादं नाम
अध्ययनम् ज्ञापयन्।

२९२. भगवान स्थविरों ने उन अन्ययूधिकों से इस प्रकार कहा-आर्यो! हमारे मत के अनुसार गम्यमान अगत, व्यतिक्रम्यमान अव्यतिकांत, राजगृह नगर को संप्राप्त करने की कामना करने वाला असंप्राप्त नहीं होता। आर्यो! हमारे मत के अनुसार गम्यमान गत, व्यतिक्रम्यमान व्यति-क्रान्त, राजगृह नगर की संप्राप्त करने की कामना करने वाला संप्राप्त होता है। तुम्हारे अपने मत के अनुसार गम्यमान अगत, व्यतिक्रम्यमान अव्यतिक्रांत. राजगृह नगर को संप्राप्त करने की कामना करने वाला असंप्राप्त होता है। भगवान स्थिवरों ने अन्यय्थिकों की इस प्रकार प्रत्युत्तर दिया, प्रत्युत्तर देकर 'गतिप्रवाद' नाम के अध्ययन का प्रजापन किया।

२९३. कतिविहे णं भंते! गइप्पवाए पण्ण<del>ते</del>?

गोयमा! पंचिवहे गइप्पवाए पण्णते, तं जहा-पयोगगई, ततगई, बंधण-छेयणगई, उववायगई, विहायगई। एत्तो आरब्भ पयोगपयं निरवसेसं भाणियव्वं जाव सेत्तं विहायगई। कतिविधः भदन्त! गतिप्रवादः प्रज्ञप्तः?

गौतम! पंचिवधः गितप्रवादः प्रज्ञसः, तद्यथा-प्रयोगगितः, ततगितः, बंधन-च्छेदनगितः, उपपातगितः, विहायोगितः। इतः आरभ्य प्रयोगपदं निरवशेषं भणितव्यं यावत सा तत् विहायोगितः। २९३. भंते! गतिप्रवाद कितने प्रकार का प्रजप्त है?

गौतम! गतिप्रवाद पांच प्रकार का प्रज्ञस है, जैसे-प्रयोगगति, ततगति, बंधच्छेदन-गति, उपपातगति, विद्ययगति, इस गति सूत्र से प्रारंभ कर विद्यायगति के व्याख्या सूत्र तक प्रजापना (सोलह) का प्रयोग पद निरवशेष रूप में वक्तव्य है।

#### भाष्य

### १. सूत्र २८५-२९३

अन्ययूथिकों ने गति के आधार पर हिंसा का आक्षेप प्रस्तुत किया। उन्होंने कहा—'तुम चलते समय पृथ्वी का उपधात करते हो इसलिए तुम हिंसा ये बच नहीं सफते। स्थिवरों ने इसके प्रतिवाद में कहा—हम पृथ्वी के एक देश—जीव रहित भूखंड पर चलते हैं। हम पृथ्वी के एक प्रदेश—जीव रहित भूखंड पर चलते हैं इसलिए हम हिंसा से बच जाते हैं।

तुम सर्जाब देश अथवा निर्जीब देश का विवेक नहीं करते इसलिए तुम्हीं पृथ्वी का उपघात करते हो। इस प्रसंग में गम्यमान गत के सिद्धांत का प्रतिपादन कर स्थिवरों ने 'गतिप्रवाद' नामक अध्ययन का प्रजापन किया।

गति-प्रवाद के पांच प्रकार हैं-

१. प्रयोग गति-मन, वचन और शरीर की प्रवृत्ति।

- २. तत गति—एक गांव के लिए प्रम्थान किया, वहां पहुंचा नहीं. अंतराल पथ में वर्तमान व्यक्ति की गति।
- बंध छेदन गति—जीव का शरीर से मुक्त होना अथवा शरीर का जीव से मुक्त होना।
- उपचात गति-एक भव से मरकर दूखरे भव अथवा क्षेत्र में उपपात के लिए होने वाली गति।
  - ५. विहाय गति–इसके स्पृशद्गति आदि सतरह प्रकार हैं।' विस्तार के लिए द्रष्टव्य प्रज्ञापना पद १६/१७-५५। भगवई शतक ७/१० का भाष्य।

शब्द विमर्श

पेच्चेह-आक्रमण कर रहे हो। अभिहणइ-पैरों से आहत कर रहे हो। वनेह-पैरों से चूर्ण कर रहे हो।

१. भ. वृ. ८. २८८-देसं देयेणं वयामो ति प्रभृतायाः पृथिव्या ये विवक्षितः देशारुतैवंज्ञामा नाविशेषेण ईर्यासमितिपरायणत्वेन सचैतनदेशपरिहार-तंऽचेतनदेशवंज्ञामः इत्यर्थः एवं पएसं पण्येणं वयामो इन्द्रिपे नव्यं देशो भूमेर्महत्त्वण्डं प्रदेशस्तु लघुतरमिति। २. वही. ८ (२९३) लेगेह-भूमि पर श्लिष्ट कर रहे हो। संघाएह-संघात कर रहे हो। संघड्डेह-स्पर्श कर रहे हो। किलामेह-क्लांत-भरणासन्न कर रहे हो।

उबद्दबेह-बध कर रहे हो। देश-बृहत्-भृखण्ड। प्रदेश-लघु-भूखंड।

२९४. सेवं भंते! सेवं भंते! ति॥

तदेवं भवन्त ! तदेवं भवन्त ! इति।

२९४, भते! वह ऐसा ही है। भंते! वह ऐसा ही है।

# अडुमो उद्देसो : आठवां उद्देशक

### मूल

# संस्कृत छाया

# हिन्दी अनुवाद

### पडिणीय-पर्व

२९५. रायगिहे जाव एवं वयासी-गुरू णं भंते!पडुच्य कति पडिणीया पण्णत्ता?

गोयमा! तओ पडिणीया पण्णत्ता, तं जहा–आयरियपडिणीए, उवज्झाय-पडिणीए, थेरपडिणीए॥

- २९६. गति णं भंते! पडुच्च कित पडि-णीया पण्णता? गोयमा! तओ पडिणीया पण्णत्ता, तं जहा—इहलोगपडिणीए, परलोग-पडिणीए, दहओलोगपडिणीए॥
- २९७. समूहण्णं भंते! पहुच्च कति पडिणीया पण्णत्ता? गोयमा! तओ पडिणीया पण्णत्ता, तं जहा—कुलपडिणीए, गणपडि-णीए, संघपडिणीए॥
- २९८. अणुकंपं पडुच्च कित पडि-णीया पण्णता? गोयमा! तओ पडिणीया पण्णत्ता, तं जहा-तवस्सिपडिणीए, गिलाण-पडिणीए, सेहपडिणीए॥
- २९९. सुयण्णं भंते! पडुच्च कति पडिणीया पण्णता? गोयमा! तओ पडिणीया पण्णत्ता, तं जहा-सुत्तपडिणीए, अत्थपडि-णीए, तद्भयपडिणीए॥
- ३००, भावण्यं भंते! पडुच्च कति पडि-णीया पण्णता?

### प्रत्थनीक-पदम्

राजगृहे यावत् एवमवादिषु:-गुरुन् भदन्त! प्रतीत्य कति प्रत्यनीकाः प्रज्ञमाः ?

गौतम! त्रयः प्रत्यनीकाः प्रज्ञप्ताः, तद् यथा— आचार्यप्रत्यनीकः, उपाध्यायप्रत्यनीकः, स्थविरप्रत्यनीकः।

गतिं भदन्त! प्रतीत्य कति प्रत्यनीकाः प्रज्ञासाः?

गौतम! त्रयः प्रत्यनीकाः प्रज्ञासाः, तद् यथा— इहलोकप्रत्यनीकः, परलोकप्रत्यनीकः, द्वयलोकप्रत्यनीकः।

समूहं भदन्त! प्रतीत्य कित प्रत्यनीकाः प्रज्ञप्ताः ? गौतम!त्रयः प्रत्यनीकाः प्रज्ञप्ताः, तद् यथा— कृलप्रत्यनीकः, गणप्रत्यनीकः, संघ-

प्रत्यनीकः।

अनुकम्पां प्रतीत्य कित प्रत्यनीकाः प्रज्ञप्ताः ? गौतम ! त्रय प्रत्यनीकाः, प्रज्ञसाः, तद् यथा— तपस्वीप्रत्यनीकः, ग्लानप्रत्यनीकः, शैक्ष-प्रत्यनीकः।

श्रृतं भदन्त! प्रतीत्य कित प्रत्यनीकाः प्रज्ञमाः? गीतम! त्रयः प्रत्यनीकाः प्रज्ञमाः, तद् यथा— सूत्रप्रत्यनीकः, अर्थप्रत्यनीकः, तदुभय प्रत्यनीकः।

भावं भदन्त! प्रतीत्य कित प्रत्यनीकाः प्रज्ञमाः?

#### प्रत्यनीक-पद

२९५. 'राजगृह में समक्सरण यावत् गौतम स्वामी ने इस प्रकार कहा—भंते! गुरु की अपेक्षा कितने प्रत्यनीक प्रज्ञम हूँ? गौतम! गुरु की अपेक्षा तीन प्रत्यनीक

गौतम! गुरु की अपेक्षा तीन प्रत्यनीक प्रज्ञप्त हैं, जैसे-आचार्य का प्रत्यनीक, उपाध्याय का प्रत्यनीक, स्थविर का प्रत्यनीक।

- २९६. भंते! गति की अपेक्षा कितने प्रत्यनीक प्रज्ञप्त हैं?
- ग्रीतम! गति की अपेक्षा तीन प्रत्यनीक
   प्रज्ञस हैं, जैसे--इहलोक प्रत्यनीक,
   परलोक प्रत्यनीक, उभयलोक प्रत्यनीक।
- २९७. भंते! समूह की अपेक्षा कितने प्रत्यनीक प्रज्ञप्त हैं?

गौतम! समूह की अपेक्षा तीन प्रत्यनीक प्रज्ञस हैं, जैसे-कुल प्रत्यनीक, गण प्रत्यनीक, संघ प्रत्यनीक।

२९८. भंते! अनुकंपा की अपेक्षा कितने प्रत्यनीक प्रज्ञप्त हैं?

गौतम ! अनुकंपा की अपेक्षा तीन प्रत्यनीक प्रज्ञम हैं, जैसे-तपस्वी प्रत्यनीक, ग्लान प्रत्यनीक, शैक्ष प्रत्यनीक!

२९९. भंते! श्रुत की अपेक्षः कितने प्रत्यनीक प्रज्ञप्त हैं?

गौतम ! श्रुत की अपेक्षा तीन प्रत्यनीक प्रज्ञप्त हैं, जैसे-सूत्र प्रत्यनीक, अर्थ प्रत्यनीक, तदुभय प्रत्यनीक।

३००, भंते! भाव की अपेक्षा कितने प्रत्यनीक प्रज्ञाम हैं? गोयमा! तओ पडिणीया पण्णत्ता, तं जहा-नाणपडिणीए, दंसणपडि-णीए, चरित्तपडिणीए॥

गीतम ! त्रयः प्रत्यनीकाः प्रज्ञमाः, तद् यथा-ज्ञानप्रत्यनीकः, दर्शनप्रत्यनीकः, चरित्रप्रत्यनीकः। गौतम! भाव की अपेक्षा तीन प्रत्यनीक प्रज्ञप्त हैं, जैसे-ज्ञान प्रत्यनीक, दर्शन प्रत्यनीक, चारित्र प्रत्यनीक।

#### भाष्य

१. सूत्र २९५-३००

प्रत्यनीक का अर्थ है प्रतिकूल। प्रस्तुत आलापक में प्रत्यनीक व्यक्तियों के विभिन्न दृष्टियों से वर्गीकरण किए गए हैं।

प्रथम वर्गीकरण गुरु की अपेक्षा से है। आचार्य, उपाध्याय और स्थविर-ये तीन गुरु वर्ग के हैं। आचार्य अर्थ के व्याख्याता हैं। उपाध्याय सुन्नदाता हैं। स्थविर के तीन प्रकार हैं?-

- १. जाति स्थविर-साठ वर्ष की अवस्था वाला।
- २. श्रुत स्थविर-समवाय आदि अंगों को धारण करने वाला।
- ३. पर्याय स्थविर-बीस वर्ष की दीक्षा पर्याय वाला।

गुरु के प्रति किए जाने वाले प्रत्यनीक व्यवहार का निरूपण बृहत्कलप भाष्य में मिलता है $^2-$ 

- १. गुरु की जाति-मातुपक्ष विशुद्ध नहीं है।
- २. गुरु का कुल-पितृपक्ष विशुद्ध नहीं है।
- २. व्यवहारकुशल नहीं है।
- ४. सेवा नहीं करता।
- ५. अहित करता है।
- ६. छिद्र देखता रहता है।
- सबके सामने दोष बनलाता है।
- ८. प्रतिकृत ब्यवहार करता है।

जो व्यक्ति अवर्णवाद आदि के रूप में गुरु के प्रतिकृत व्यवहार करतः है, वह गुरु की अपेक्षा प्रत्यनीक है।

रूसरा वर्गीकरण जीवन-पर्याय की अपेक्षा से हैं। जो इन्द्रियों को अज्ञानपूर्ण तप से पीड़ित करता है, वह इहलोक-मनुष्ट्यत्व लक्षण पर्याय का प्रत्यनीक होता है। जो केवल इन्द्रिय-विषयों के भीग में तत्पर रहता है, वह परलोक-जन्मान्तर का प्रत्यनीक होता है।

जो चोरी आदि गलत उपायों का सहारा लेता है और इन्द्रिय विषयों के भोग में तत्पर रहता है, वह इहलोक और परलोक दोनों का प्रत्यनीक होता है। उक्त निरूपण से स्पष्ट होता है कि जैन धर्म इंन्द्रिय-संताप और इन्द्रिय आसक्ति दोनों के पक्ष में नहीं है।

तीसरा वर्गीकरण समूह की अपेक्षा से है। कुल से गण और गण

से संघ बृहत् होता है। एक आचार्य का शिष्य-समूह कुल. तीन कुलों का समूह गण और सब गणों का समूह संघ कहलाता है। लोकिक पक्ष में भी कुल, गण और संघ की व्यवस्था घटित होती है। इनकी निंदा करना, इन्हें विघटित करने का प्रयत्न करना समूह के प्रतिकृल व्यवहार है।

चौथा वर्गीकरण अनुकंपनीय व्यक्तियों की अपक्षा से है। तपस्वी, ग्लान-रोग, वार्धक्य आदि से असमर्थ और शैक्ष-नव दीक्षित-ये तीन अनुकंपनीय होते हैं। इनकी सेवा न करना और न करवाना प्रत्यनीक व्यवहार है।

पांचवां वर्गीकरण शास्त्र—ग्रंथों की अपेक्षा सं है। संक्षिप्त और व्याख्येय ग्रंथ का नाम है—सूत्र। विस्तृत और व्याख्या ग्रंथ का नाम है—अर्थ! पाठ और अर्थ मिठित रचना का नाम है—तदुभय ग्रंथ। सूत्र पाठ का यथार्थ उच्चारण न करने वाला सूत्र के प्रतिकृत व्यवहार करता है। सूत्र की तोड़-मरोड़ कर व्याख्या करने वाला अर्थ के प्रतिकृत व्यवहार करता है। सूत्र और अर्थ दोनों के प्रति होने वाला प्रतिकृत व्यवहार तदुभय प्रत्यनीकता है।

अभयदेव सूरि ने सूत्र की प्रत्यनीकता की समझाने के लिए बृहत्कल्प भाष्य की एक गाथा उद्धृत की है। उसका तात्पर्य है--कुछ दुर्विदम्ध व्यक्ति कहते हैं--बार-बार षट्काय का निरूपण, बार-बार वर्ती तथा प्रमाद और अप्रमाद का निरूपण शास्त्र की मृल्यवत्ता की कम करता है। उसका प्रतिपाद्य मोक्षाधिकार है फिर ज्योतिषशास्त्र और योनिप्राभृत जैसे ग्रंथों की क्या अपेक्षा है? इस प्रकार का चिन्तन श्रुत की प्रत्यनीकता है।

छटा वर्गीकरण भाव की अपेक्षा से है। ज्ञान को दृःख का मृत्र और अज्ञान को सुरख का मूल मानना ज्ञान की प्रत्यनीकता है। दर्शन और चारित्र की व्यर्थता का प्रतिपादन करना क्रमशः दर्शन और चारित्र के प्रति दोषपूर्ण व्यवहार है।

व्यवहार विज्ञान की दृष्टि से यह आलापक अतिशय उपयोगी है। इसका तात्पर्यार्थ है-विधायक भाव से जो विकास हो सकता है, वह निषेधात्मक भाव से कभी नहीं हो सकता। कर्तव्य की अनुपालना

१. (क) भ. वृ. ८. २९५।

(ख) टाणं १०/१३६।

२. (क.) इ. क. भा, मा, १३०५--

जब्दाईहिं अवण्णं भासद् बहुद् न यापि उत्रवाए। भक्तिने लिद्दपेही, पगासवादी अणणुकूलो॥

(ख) भ. बृ. ८/ २९५-२९६।

३. वही, ८. २९६-गति मानुष्यत्वादिकां प्रतीत्य तत्रेहलोकस्य प्रत्यक्षस्य मानुष्यत्वलक्षणपर्यायस्य प्रत्यनीकः, इन्द्रियार्थप्रतिकृतकारित्वात् पञ्चाग्नितपर्यिवद् इहलोक-प्रत्यनीकः परलोको-जन्मान्तरं प्रत्यनीकः इन्द्रियार्थनपरः, द्विधालोकप्रत्यनीकश्च चीर्यादिभिरिन्द्रियार्थसाधनपरः।

४. वर्हा, ८. २१६।

५, ब. क. भा, गा, १३०३-

कावा बया य तेचिचय, ते चंब प्रमाय अप्प्रमाय: य। मोक्खाहिगारिगाणं, जोइसजोणीहि कि च पूणे॥

इह केचिद् दुर्विदर्ग्धाः प्रवचनःशातनापःतकमराणयन्त इत्थं श्रुतस्यावर्णं ब्रुवतं, यथा-षड्मीवनिकाययामपि षट्कायाः प्रस्टप्यन्ते, शास्त्रपरिज्ञायामपि त एव. अन्येष्वप्यथ्ययनेषु बहुशस्त एयोपवण्यति, एवं बतान्यपि पृतः पृतस्तान्येथं प्रतिपाद्यन्तेः, तथा त एव प्रमादाऽप्रमादाः पृतः पृतवण्यन्तं, यथा उत्तराध्ययनेषु आचारांगे वा. एवं च पुतस्त्वतदोषः किञ्च यदि केवकार्ययेव मोक्षस्य साधनार्थम्यं प्रयासस्तिविं मोक्षाधिकारिणां साधुनां सूर्यप्रज्ञप्त्यादिना ज्योतिषशास्त्रणः योनिप्राभृतेन वा किं पृतः कार्यम् १ त किञ्चिदित्यर्थः।

६. भ. व. ८. ३००।

से जो विकास हो सकता है, वह कर्तव्य-विमुख्ता से कभी नहीं हो सकता। आदरणीय के प्रति आदर भाव से जो विकास हो सकता है, वह अनादर भाव से कभी नहीं हो सकता। प्रस्तृत आलापक में मूल्यांकन का जो दृष्टिकोण दिया है. वह जीवन की सफलता की महार्च्य कुंजी है। द्रष्टव्य ठाणं ३/४८८-९३ का टिप्पण।

# पंचववहार-पदं ३०१. कतिविहे णं भंते! ववहारे पण्णाते?

गोयमा! पंचविहे ववहारे पण्णते, तं जहा-आगमे, सुतं, आणा, धारणा, जीए। जहा से तत्थ आगमे सिया आगमेणं ववहारं पट्टवेज्जा। णो य से तत्थ आगमे सिया, जहा से तत्थ सुए सिया, सुएणं ववहारं पट्टवेज्जा। णो य से तत्थ सुए सिया, जहां से तत्थ आणा सिया, आणाए ववहारं पट्टवेज्जा। णो य से तत्थ आणा सिया, जहां से तत्थ धारणा सिया. धारणाए ववहारं पट्टवेज्जा । णो य से तत्थ धारणा सिया, जहा से तत्थ जीए सिया, जीएणं ववहारं पट्टवेज्जा । इच्चेएहिं पंचहिं ववहारं पट्टवेज्जा, तं जहा-आगमेणं, सुएणं आणाए धारणाए, जीएणं। जहा-जहा से आगमे सुए आणा धारणा जीए तहा-तहा ववहारं पट्टवेज्जा!

से किमाहु भंते! आगमबलिया समणा निम्नंथा? इच्चेतं पंचिवहं ववहारं जदा-जदा जिंहे-जिंहें तदा-सदा तिहं-तिहं अणिस्सि-ओवस्सितं सम्मं ववहर-माणे समणे निम्नंथे आणाए आराहए भवड़।।

### पंचववहार-पदम

कितिविधः भटन्त ! व्यवहारः प्रज्ञसः ?

गौतम! पञ्चविधः व्यवहारः प्रज्ञप्तः, तद् यथा-आगमः, श्रुतम्, आज्ञा, धारणा, जीतः। यथा सः तत्र आगमः स्यात् आगमेन व्यवहारं प्रस्थापयेत्। नो च सः तत्र आगमः स्यात्, यथा सः तत्र श्रुतः स्यात्, श्रुतेन व्यवहारं प्रस्थापयेत्। नो च सः तत्र श्रुतः स्यात् यथा सः तत्र आज्ञा स्यात् आज्ञया व्यवहारं प्रस्थापयेत्। नो च सः तत्र आज्ञा स्यात्, यथा सः तत्र धारणया धारणा स्यात्. प्रस्थापयेत्। नो च सः तत्र धारणा स्यात् यथा सः तत्र जीतः स्यात्, जीतेन व्यवहारं प्रस्थापयेत्।

इत्येतैः पञ्चभिः व्यवहारं प्रस्थापयेत् तद्यथा-आगमेन, श्रुतेन, आज्ञया, धारणया, जीतेन। यथा-यथा सः आगमः श्रुतः आज्ञा धारणा जीतः तथा-तथा व्यवहारं प्रस्थापयेत्।

अथ किमाहु भंदन्त! आगमबितकाः श्रमणाः निर्गन्थाः? इत्येतं पञ्चविधं व्यवहारं यदा-यदा यत्र-यत्र तदा-तदा तत्र-तत्र अनिश्रितोपश्रितं सम्यक् व्यवहारमाणः श्रमणः निर्ग्रन्थः आज्ञायाः आराधकः भवति।

### पांच व्यवहार पद

३०१. 'भंते! व्यवहार कितने प्रकार का प्रजप्त है?
गौतम! व्यवहार पांच प्रकार का प्रजप्त है, जैसे—आगम, श्रुत, अन्ता, धारणा और जीत।
जहां आगम हो वहां आगम से व्यवहार की प्रस्थापना करें।
जहां आगम न हो, श्रुत हो वहां श्रुत, व्यवहार की प्रस्थापना करें।
जहां श्रुत न हो, आजा हो वहां आजा से व्यवहार की प्रस्थापना करें।
जहां आजा न हो, धारणा हो, वहां धारणा से व्यवहार की प्रस्थापना करें।

जहां धारणा न हो, जीत हो, वहां जीत से व्यवहार की प्रस्थापना करे।

इन पांचों से व्यवहार की प्रस्थापना करे— आगम से, श्रुत से, आज्ञा से, धारणा से और जीत से। जिस समय आगम, श्रुत, आजा, धारणा और जीत में से जो प्रधान हो, उसी से व्यवहार की प्रस्थापना करे। भंते! आगमबलिक श्रमण निर्गर्थों ने इस विषय में क्या कहा है? इन पांचों व्यवहारों में जब-जब जिस-जिस विषय में जो व्यवहार हो, तब-तब वहां-वहां अनिश्रितोगिश्रित मध्यस्थभाव से सम्यण व्यवहार करना हुआ श्रमण निर्गय आजा का आराधक होता है।

#### भाष्य

### १. सूत्र ३०१

पंचिवध व्यवहार का पाठ व्यवहार सूत्र, स्थानांग और भगवती-इन तीनों आगमों में मिलता है। व्यवहार छेद सूत्र है, इसलिए प्रस्तुत पाठ मूलतः उसी से संबद्ध है। स्थानांग में वह संकलित और भगवती में संकलन काल में निक्षिप्त हुआ प्रतीत होता है। पांच व्यवहार

भगवान महावीर तथा उत्तरवर्ती आचार्यों ने संघ- व्यवस्था की दृष्टि से एक आचार-संहिता का निर्माण किया। उसमें मुनि के कर्तव्य और अकर्तव्य या प्रवृत्ति और निवृत्ति के निर्देश हैं। उसकी आगमिक संज्ञा 'व्यवहार' है। जिनसे यह व्यवहार संचालित होता है, वे व्यक्ति भी कार्य-कारण की अभेद दृष्टि से 'व्यवहार' कहलाने हैं।

प्रस्तुत सूत्र में व्यवहार संचालन में अधिकृत व्यक्तियों की जानात्मक क्षमता के आधार पर प्राथमिकता बतलाई गई है।

व्यवहार संचालन में पहला स्थान आगमपुरुष का है। उसकी अनुपस्थिति में व्यवहार का प्रवर्तन श्रुतपुरुष करता है। उसकी अनुपस्थिति में आज्ञापुरुष, उसकी अनुपस्थिति में धारणापुरुष और उसकी अनुपस्थिति में जीतपुरुष व्यवहार का प्रवर्तन करता है।

- अागम व्यवहार—इसके दो प्रकार हैं—प्रत्यक्ष और परोक्ष। प्रत्यक्ष के तीन प्रकार हैं?—
  - १. अवधि प्रत्यक्ष, २. मनःपर्यव प्रत्यक्ष, ३. केवलज्ञान प्रत्यक्ष। परोक्ष के तीन प्रकार हैं'—
  - १. चतुर्दशपूर्वधर, २. दशपूर्वधर, ३. नवपूर्वधर।

शिष्य ने यहां यह प्रश्न उपस्थित किया कि परोक्षज्ञानी साक्षात् रूप से श्रुत से व्यवहार करते हैं तो भला वे आगम-व्यवहारी कैसे कहे जा सकते हैं?\*

आचार्य ने कहा—गैसे केवलज्ञानी अपने अप्रतिहत ज्ञानबल से पदार्थों को सर्वरूपेण जानता है, वैसे ही श्रुतज्ञानी भी श्रुतबल से जान लेता है। जिस प्रकार प्रत्यक्षज्ञानी भी समान अपराध में न्यून या अधिक प्रायश्चित देता है, वैसे ही श्रुतज्ञानी भी अल्लोचक के राय- द्वेषात्मक अध्यवसायों को जानकर उनके अनुरूप न्यून या अधिक प्रायश्चित देता है।

शिष्य ने पुनः प्रश्न किया-प्रत्यक्षज्ञानी आलोचना करने वाले व्यक्ति के भावों को साक्षात् जान लेते हैं किन्तु परोक्षज्ञानी ऐसा नहीं कर सकते अतः न्यूनाधिक प्रायश्चिन देने का उनका आधार क्यः है?

आचाय ं ने कहा—'बल्प! नालिका से गिरने वाले पानी के द्वारा समय जाना जाता है। वहां का अधिकारी व्यक्ति समय को जानकर, दूसरों को उसकी अबगति देने के लिए. समय-समय पर शंख बजाता है। शंख के शब्द को सुनकर दूसरे लोग समय का ज्ञान कर लेते हैं। इसी प्रकार श्रुतज्ञानी भी आलोचना तथा शुद्धि करने वाले व्यक्ति की भावनाओं को सुनकर यथार्थ स्थिति का ज्ञान कर लेते हैं। फिर उसके अनुसार उसे प्रायश्चित्त देते हैं।

यदि वे यह जान लेते हैं कि अमुक व्यक्ति ने सम्यक् रूप से आलोचना नहीं की हैं, तो वे उसे अन्यत्र जाकर शोधि करने की बात कहते हैं।

#### आगमव्यवहारी के लक्षण-

आचार्य के आठ प्रकार की संपदा होती है-आचार, श्रुत,

१. व्यं, भा, उ. १० मा, २०१०

आनमतो ववहारो मुणह जहा धीरपुरिसपन्नतो। पञ्चकको य परोकको सो वि रु द्विहो मुणेयच्चो॥

२. वही, २०३-

ओहिमणप्रजने य केवलनाणं च पच्चकरो।

३. वर्ता, ना. २०६--

परोक्खं वयहारं आगमतो सुग्रधम ववहर्गते। चोदसदस्त्युव्यधस नवपृच्चियमंधहत्यी य॥

 वर्धा. २१० वृत्ति-कथं केन प्रकारेण साक्षात् श्रुतेन व्यवहरन्तः आगम-व्यवहारिणः!

५. वहीं, गा. २११ -

नहं केवली वि जाणद् दृव्यं च खेत्तं च कालभावं च। तह चउनक्खणमेवं सूयनाणीमेव जाणाति॥

- ६. वहीं, गा. २१३ वृत्ति
- वहीं, गा. २१६ वृत्ति-जितारतीर्थकृतः परोक्षे आगमे उपसंहारं नालीधमकेत कुर्वतः, इयमय भावनाः नाडिकायां गलन्त्यामुदकगलनपरिमाणतो जानाति एतावत्युदके गतिते यामे। दिवसस्य सर्वेवां गत इति ततोऽन्यस्य परिज्ञानाय

शरीर, वचन, वाचना, मित, प्रयोगमित और संग्रहपरिज्ञा। इनके प्रत्येक के चार-चार प्रकार हैं।

इस प्रकार इसके ३२ प्रकार होते हैं। (देखें भगवई ८/१५ का टिप्पण)

चार विनय प्रतिपत्तियां हैं।

- आचारविनय—आचार विषयक विनय सिखाना।
- २. श्रुतविनय-सूत्र और अर्थ की वाचना देना।
- ३. विक्षेपणाविनय—जो धर्म से दूर हैं, उन्हें धर्म में स्थापित करना, जो स्थित हैं उन्हें प्रवृजित करना, जो च्युतधर्मा हैं, उन्हें पुनः धर्मनिष्ठ बनाना और उनके लिए हित संपादन करना।
- ४. दोष्निर्घातविनय—क्रोध-विनयन, दोष-विनयन तथा कांक्षा-विनयन के लिए प्रयत्न करना।°

जो इन ३६ गुगों में कुशल, आचार आदि आलोचनाई आठ गुणों से युक्त, अटारह वर्जनीय स्थानों का ज्ञाता, दस प्रकार के प्रायश्चित्तों को जानने वाला, आलोचना के दस दोषों का विज्ञाता, ब्रतषट्क और कायषट्क को जानने वाला तथा जो जातिसम्पन्न आदि दस गुणों से युक्त है—बह आगमब्यहारी होता है <sup>34</sup>

शिष्य ने पूछा-भंते! वर्तमान काल में इस भरतक्षेत्र में आगमव्यवहारी का विच्छेद हो चुका है। अतः यथार्थ शुद्धिदायक न रहने के कारण तथा दोषों की यथार्थशुद्धि न होने के कारण वर्तमान में चारित्र की विशुद्धि नहीं है। न कोई आज मासिक या पक्षिक प्रायश्चित्त ही देता है और न कोई उसे ग्रहण करता है, इसलिए वर्तमान में तीर्थ केवल ज्ञान-दर्शनमय है, चारित्रमय नहीं। केवली का व्यवच्छेद होने के बाद थोड़े समय में ही चौदह पूर्वधरों का भी व्यवच्छेद हो जाता है। अतः विशुद्धि कराने वालों के अभाव में चारित्र की विशुद्धि भी नहीं रहती। दूसरी बात है कि केवली, जिन आदि अपराध के अनुसार प्रायश्चित देते थे, न्यून या अधिक नहीं। उनके अभाव में छेदसूत्रधर मनचहा प्रायश्चित देते थे, न्यून या अधिक नहीं। उनके अभाव में छेदसूत्रधर मनचहा प्रायश्चित देते हैं, कभी थोड़ा और कभी अधिक।

अतः वर्तमान में प्रायश्चित्त देने वाले के व्यवच्छेद के साथ-साथ प्रायश्चित्त का भी लोच हो गया है।<sup>23</sup>

भंखं धमिति। तत्र यथा सोऽन्यो जनः शंखरूरः शब्देन श्रृतेन कालं वा यामलक्षणं जातित यथापरोक्षाजमगामिनोऽपि शोधिमालोचनां श्रुत्वा तस्य यथावस्थितं भावं जाताति। जात्वा च तदनुसारण प्रायश्चिनं ददाति।

८, वही, मा, ३०३ -

आयारे गुय विणए विक्खेवण चैव होई बोधव्वे। वेत्सरस निम्बाए विणए चउँहेन पडिवनी॥

९, वहीं, गा. ३०५-३२७।

१०. वहीं, गा. ३२८-३३४।

११, वहीं, गा. ३३५-३३८-

एवं भणितं भणती ते बोच्छिन्ना उपसंपय इहइं।
तेस् य वोच्छिन्नेस्य विस्तृद्धी चरिन्स्सः।
वेतावि न दीसंती न वि करेना उपसंपया केहं।
तित्यं च नाणदंसणिनज्जवगा चेव वोच्छिन्ना।।
चोद्दसपृब्वधराणं बोच्छेदो केवलीण वृच्छेए।
केसिं वी आदेसी पायच्छितं पि बोच्छिन्नं।।
जं जनिएण सुण्डाइ पावे तस्स तहा देति एच्छिनं।
जिपा, चोद्दसपृब्वधरा तिव्वदिया जहिच्छाए।।

आचार्य ने कहा-बत्स! तू यह नहीं जानता कि प्रायश्चित्तों का मूल विधान कहां हुआ है ? वर्तमान में प्रायश्चित्त है या नहीं ?'

प्रत्याख्यान प्रवाद नामक नौवें पूर्व की तीसरी वस्तु में समस्त प्रायश्चित्तों का विधान हैं। उस आकरग्रंथ से प्रायश्चित्तों का निर्यूहण कर निशीथ, बृहत्कल्प और व्यवहार—इन तीनों सूत्रों में उनका समावेश किया गया है। अन्न भी विविध प्रकार के प्रायश्चित्तों को वहन करने वाले हैं। वे अपने प्रायश्चित्तों को विशेष उपायों से वहन करते हैं, अतः उनका वहन करना हमें दृग्गोचर नहीं होता। आज भी तीर्थ चारित्र सहित है तथा उसके निर्यायक भी हैं। व

(विस्तृत वर्णन के लिए देखें—व्यवहार, उद्देशक १० भाष्य ३५१-६०२)।

 श्रुत व्यवहार जो बृहत्कल्प और व्यवहार को बहुत पढ़ चुका है और उनको सूत्र तथा अर्थ की दृष्टि से निपुणता से जानता है, वह श्रुतव्यवहारी कहलाता है।

यहां श्रुत के भाष्यकार ने केवल इन दो सूत्रों का निर्देश किया है।

आचार्य भद्रबाहु ने कुल, गण, संघ आदि में कर्तव्य-अकर्तव्य का व्यवहार उपस्थित होने पर द्वादशांगी से कल्प और व्यवहार—इन दो सूत्रों का निर्यूहण किया था। जो इन दोनों सूत्रों का अवगाहन कर चुका है और इनके निर्देशानुसार प्रायश्चित्तों का विधान करता है वह श्रुतव्यवहारी कहलाता है।

 आज्ञा व्यवहार—कोई आचार्य भक्तप्रत्याख्यान अनशन में व्यापृत हैं। वे जीवन गत दोषों की शुद्धि के लिए अंतिम आलोचना के आकांक्षी हैं। वे सोचते हैं—आलोचना देने वाले आचार्य दूरस्य हैं। में अशक्त हो गया हूं, अतः उनके पास जा नहीं सकता तथा वे आचार्य भी यहां आने में असमर्थ हैं, अतः मुझे आज्ञा व्यवहार का प्रयोग करना चाहिए। 'वे शिष्य को बुलाकर उन आचार्य के पास भेजते हैं और कहलाते हैं—आर्य! में आपके पास शोधि करना चाहता हूं।' शिष्य वहां जाता है और आचार्य को ययोक्त बात कहता है। आचार्य भी वहां जाने में अपनी असमर्थता को लक्षित कर अपने मेधार्वा शिष्य आज्ञानमें अजने की बात सोचते हैं। तब वे अपने गण में जो शिष्य आज्ञानपरिणामकर, अक्ग्रहण और धारणा में क्षम, सूत्र और अर्थ में मूढ़ न होने वाला होता है, उसे वहां भेजते हुए कहते हैं—'वत्स! तुम वहां आलोचना आकांक्षी आचार्य के पास जाओ और उनकी आलोचना को सुनकर यहां लीट आओ.

आचार्य द्वारा प्रेषित मुनि के पास आलोचनाकांक्षी आचार्य सरल हृदय से सारी आलोचना करते हैं। आगन्तुक मुनि आलोचक आचार्य की प्रतिसेवना और आलोचना की क्रमपरिपार्टी का सम्यक अवग्रहण और धारण कर लेता है। वे कितने आगमों के ज्ञाता हैं? उनकी प्रव्रज्या-पर्याय तपस्या से भावित है या अभावित? उनकी गृहस्थ तथा वृत-पर्याय कितनी हैं? शारीरिक बल की स्थिति क्या है? वह क्षेत्र कैसा है? ये सारी बातें श्रमण उन आचार्य को पृछता है। उनके कथनानुसार तथा स्वयं के प्रत्यक्ष दर्शन से उनका अवधारण कर वह अपने प्रदेश में लौट आता है। वह अपने आचार्य के पास जाकर उसी क्रम से निवेदन करता है जिस क्रम से उसने सभी तथ्यों का अवधारण किया था। धा

१. व्य. भा. उ. १० गा. ३४४-

एवं तु चोझ्यम्मी आयरितो भणइ न हु तुमे नायं। पच्छिनं कहियंनु किं धरनी किं व वोच्छिन्नं॥

२ वही 3성년~

सब्बं पि य पच्छित्तं पच्चकखाणस्स नतिय बर्ह्यमि। तत्तो बि य निच्छ्रुढा पकप्यकप्यो य बबहारो॥

३. बही, ३४६. वृत्ति।

४. वहीं, ६०५, ६०७-

जो सुरामहिञ्जइ बहुं सुनत्थं च निउपां विजाणाति। कप्पे ववहारिम्म य सो उ पमाणं सुयहराणं॥ कप्पस्म य निज्जृतिं ववहारस्स व परमिनिउणस्स। जो अत्थतो वियाणइ ववहारी सो अण्ण्णती॥

५. वही. ६०८, वृत्ति-कुलादिकार्येषु व्यवहारे उपस्थिते यद्भगवता भद्रबाहुस्वामिना कल्पव्यवहारात्मकं सूत्रं निर्भूढं तदेवानुमञ्जननिपुणतरार्थं परिभावनेन तन्मध्ये प्रविशन् व्यवहारविधिं यथोक्तं सूत्रनुच्चार्यं तस्यार्थं निर्विशन् यः प्रयुक्ते स श्रृनव्यवहारी धीरप्रुषेः प्रज्ञमः।

६. वही. ६१०-६१५,६२७।

समणस्य उत्तमष्टे सल्लुद्धरणकरणे अभिमुहस्स। दूरत्या जत्थ भवे छत्तीसगुणा उ आयरिया॥ अपरक्कमा सि जाओ गंतुं जे कारणं च उप्पन्नं। अठारसमन्त्र्यरं वसवगतो इच्छिमो आणं॥ अपरकम्मो नवस्सी गंतुं जो सोहिकारगसनीवं। आगंतुं न वाण्ड् सो सोहिकारोवि देसाउ॥ अह पहुंबेइ सीसं देसंतरगमणनहुचेहुागो। इच्छामण्जो काउं सोहिं तुब्धं सगासम्मि॥ सोवि अपरक्कमगती सीसं ऐसेइ धारणाकुमलं। एयस्स वर्णि पुरओ करेइ सोहिं जहावनं॥ अपरक्कमो य सीसं आणापरिणामनं परिच्छेन्जा। रुक्खे य बीयकाए सुने वा मोहणाधारि॥ एवं परिच्छिऊणं नाऊण पेसवे तंतु। वच्चाहि तस्समासं सोहिं सोऊण आगच्छ॥

७. वही, गा. ६२८-

अह सो गनो उ तहियं सगासम्मि सो करे साहिं। दुगतिगचउविसुद्धं विविहं काने विगडभावो॥

- ८. वही, जा. ६५९, वृत्ति-श्रुन्वा तस्यान्तोचनकस्य प्रतिमंबनामागोचनकमिकिं च आलोचनाक्रमपरिपाटीं चावधार्य तथा तस्य यावनागमोस्ति तावन्तमागमं तथा पुरुषजानं तमण्टमादिभिभाँवितमभाविनं वा पर्यायं गृहस्थपर्यायो यावनासीत् यावांश्च तस्य व्रतपर्यायः तावन्तमुभयं वा पर्यायं बलं शारीरिकं तस्य तथा यावृशं तत् क्षेत्रमेतत्सर्वमालोचकाचार्यकथनतः स्वतो दर्शनतश्चावधार्यं स्वदेशं गच्छति।
- ९. वही, ६६०-

आहारेउ सत्वं सो गंतृणं पुणो गुम्सगासं। तैसि निवेदेइ तहा जहाणपब्विं गतं सन्वं॥ आचार्य अपने शिष्य के कथन को अवधानपूर्वक सुनते हैं और छेक्स्त्रों (कल्प और व्यवहार) में निमन्न हो जाते हैं। वे पौर्वापर्य का अनुसंधान कर, स्वगत नियमों के तात्पर्य की सम्यक् अवगति करते हैं। उसी शिष्य को बुलाकर कहते हैं—'जाओ, उन आचार्य को यह प्रायश्चिन निवंदित कर आओ।' वह शिष्य वहां जाता है और अपने आचार्य क्रांस कथित प्रायश्चित उन्हें सुना देता है। यह आज्ञा व्यवहार है।

वृत्तिकार के अनुसार आज्ञा व्यवहार का अर्थ इस प्रकार है—दो गीतार्थ आचार्य भिन्न-भिन्न देशों में हों, वे कारणवश मिलने में असमर्थ हों, ऐसी स्थिति में कहीं प्रायश्चित्त आदि के विषय में एक दूसरे का परामर्श अपेक्षित हो, तो वे अपने शिष्यों को गृहपदों में प्रष्टव्य विषय को निगृहित कर उनके पास भेज देते हैं। वे गीतार्थ आचार्य भी उसी शिष्य के साथ गृहपदों में ही उत्तर प्रेषित कर देते हैं। यह आज्ञा व्यवहार है।

8. धारणा व्यवहार-किसी गीतार्थ आचार्य ने किसी समय किसी शिष्य के अपराध की शुद्धि के लिए जो प्रायश्चित दिया हो, उसे याद रखकर, वैसी ही परिस्थिति में उसी प्रायश्चित-विधि का उपयोग करना धारणा व्यवहार कहलाता है। अथवा वैयावृत्य आदि विशेष प्रवृत्ति में मंलग्न तथा अशेष छेदसूत्र के धारण करने में असमर्थ साधु को कुछ विशेष-विशेष पद उद्धृत कर धारणा करवाने को धारणा व्यवहार कहा जाता है।

उद्धारणा, विधारणा, संधारणा और संप्रधारणा—ये धारणा के पर्यायवाची शब्द हैं। १. उद्धारणा-छेदसूत्रों से उद्धृत अर्थपदों को निपुणता से जानना।

- २. विधारणा-विशिष्ट अर्थपदों को स्मृति में धारण करना।
- ३. संधारणा–धारण किए हुए अर्थपटों को आत्मसात् करना।
- संप्रधारणा—पूर्व रूप से अर्थपदों को धारण कर प्रायिक्चन का विधान करना।

जो मुनि प्रवचनयशस्वी, अनुग्रहविशारव, तपस्वी, सुश्रुत, बहुश्रुत, विनय और औचित्य से युक्त वाणी वाला होता है, वह यि प्रमादवश मूलगुणों या उत्तरगुणों में स्खलना कर देता है, तब पूर्वोक्त तीन व्यवहारों के अभाव में भी आचार्य छेदसूत्रों से अर्थपदों को धारण कर उसे यथायोग्य प्रायश्चित्त देने हैं। वह द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव से छेदसूत्र के अर्थ का सम्यक् पर्यालोचन कर धीर, वान्त और प्रतीन मुनियों द्वारा कथित तथ्यों के आधार पर प्रायश्चित्त का विधान करते हैं। यह धारणा व्यवहार कहलाता है।

यह भी माना जाता है कि किसी ने किसी को अलोचनाशुद्धि करते हुए देखा। उसने यह अवधारण कर लिया कि इस प्रकार के अपराध के लिए यह शोधि होती है। परिस्थिति उत्पन्न होने पर वह उसी प्रकार का प्रायश्चित्त देता है तो वह धारणा व्यवहार कहलाता है।

कोई शिष्य आचार्य की वैयावृत्य में संलग्न है या गण में प्रधान शिष्य है या यात्रा के अवसर पर आचार्य के साथ रहता है, वह छंदसूत्रों के परिपूर्ण अर्थ को धारण करने में असमर्थ होता है। अब आचार्य उस पर अनुग्रह कर छेदसूत्रों के कई अर्थ पद उसे धारण करवाते हैं। वह छेदसूत्रों का अंशतः धारक होता है। वह भी धारणा व्यवहार का संचालन

- १. व्य. भा. उ. १०, गा. ६६१--
  - सी ववहारविहण्ण् अणुमञ्जिमा सुतीबण्सेणं। सीसस्स देइं आणं तस्त्र इमे देहि पच्छितं॥
- २. वही १०, गा. ६०३-
  - एवं रांतृषं तहिं जहोबएसेम देहि पच्छिनं। आणाए एस भणितो बबहारो श्रीरपुरुसेहिं॥
- ३. रथा. वृ. प. ३०२-यदर्गातार्थस्य पुरतो गृढार्थपदेवेंशान्तरस्थगीतार्थ-निवेदनाः यातिचारालोचनमितरस्यापि नधेव शुद्धिदानं साज्ञा।
- ४. वही. प. ३०२-गीतार्थसंत्रिजेन इस्यापेक्षया यत्राप्याधे यथा या विश्विद्धः कृतातामवधाय यदन्यस्ततेव तथैव तामेव प्रयुद्धते सा धारणा। वैयावृत्यकरादेवी गच्छो प्रयहकारिणो अशेषानुचितस्योचितप्रायश्चितपदानां प्रदर्शितानां धरणं धारणेति।
- ५. व्य. भा. उ. १० मा, ६७५०

उद्धारणा विधारणा संधारणा संपधारणा चेव। नाऊण धीरपुरिसा धारणववहारं सं बिति॥

६. वही, मा. ६७६-६७८-

पाबल्लोण उबेच्च व उद्धियपयधारणा ३ उद्धारा। विविहेहिं पगोर्लेहें धारेयव्वं वि धारेउ। सं पनी भावस्मी छियकरणा नाणि एककभावेण। धारेयव्यपयाणि ३ तम्हा संधारणा होइ॥ जम्हा संपहारेउं ववहारं पउंजिति। तम्हा कारणा तेण नायव्या संपहारणा॥ ৩. वही १०, गा. ६८०-६८६-

पबयण जसंसि पुरिसे अणुगाह विसारए तबस्सिमि।
सुम्सुयबहुम्सुरंभि य विवक्कपरियागसृद्धमि॥
एएस् धीरपुरिस्म पुरिसजाएस् किंचि खिलाएम्।
रिहण्ति धारयंता जहारिहं देंनि पच्छिनं॥
रिहण् नाम असन्ने आङ्ग्लामि ववहारितयगंमि।
ताहेवि धारयंता जहारिहं वेंनि पच्छिनं॥
पुरिसस्य अङ्गरं बियारङ्नाण जस्म जे जीगां।
तं देंति उ पच्छिनं जेणं देंती उ तं सुणए॥
जो धारितो सुन्त्यो अणुओगविहीए धीरपुरिसेहि।
आन्तीणपत्तीणेहिं जयणानुनेहिं दन्तिह॥
अन्नीणो णाणदिस् पदे-पदे लीआ उ होनि पत्नीणा।
कोहादी वा पत्नयं जेसि गया ने पत्नीणा उ॥
जयणानुनो पयत्तवा दंनो जो उक्रतो उ पावेहि।
अहता दंनो इंदियदमेण नोइंदिएणं च॥

८. वही, १०, गा. ६८७-६८९-

अहवा नेणण्णाऱ्या दिट्टा सोही परस्स कीरीत। तारिसर्व चेव पुनी उपण्णं कारणं तस्स्।! स्मे तिम चेव दब्बे खेने काले य कारिणं पुरिसो। तारिसर्व अकरेंतो न उ सो भाराहतो होइ॥ सो तिप चेव दब्बे खेने काले य कारणे पुरिसे। तारिसर्व चित्र भूया, कृटवं आराहनो होई॥ कर सकता है।

५. जीत व्यवहार—िकसी समय किसी अपराध के लिए आचार्यों ने एक प्रकार का प्रायश्चित-विधान किया। दूसरे समय में देश, काल. धृति, संहनन. बल आदि देखकर उसी अपराध के लिए हो दूसरे प्रकार का प्रायश्चित-विधान किया जाता है, उसे जीत व्यवहार कहते हैं।

किसी आचार्य के गच्छ में किसी कारणवश कोई सूत्रातिरिक्त प्रायश्चित प्रवर्तित हुआ और वह बहुतों द्वारा अनेक बार, अनुवर्तित हुआ। उस प्रायश्चित-विधि को जीत' कहा जाता है।' शिष्य ने यह प्रश्न उपस्थित किया कि चौदहपूर्वी के उच्छेद के साथ-साथ आगम, श्रुत, आज्ञा और धारणा-ये चारों व्यवहार भी व्यवच्छित्र हो जाने हैं। क्या यह सही है?'

आचार्य ने कहा— नहीं, यह सही नहीं है। केवली, मनः पर्यवज्ञानी, अवधिज्ञानी, चौदहपूर्वी दशपूर्वी और नौपूर्वी—ये सब आगम- व्यवहारी होते हैं। कल्प और व्यवहार सूत्रधर. श्रुतव्यवहारी होते हैं, जो छेदसूत्र के अर्थधर होते हैं, वे आज्ञा और धारणा से व्यवहार करते हैं। आज भी छेदसूत्रों के सूत्र और अर्थ को धारण करने वाले हैं, अतः व्यवहारचतुष्क का व्यवच्छेद चौटहपूर्वी के साथ मानना युक्तिसंगत नहीं है।

नीत व्यवहार दो प्रकार का होता है—सावद्य जीन व्यवहार और निरवद्य गीन व्यवहार। वस्तुतः निरवद्य से ही व्यवहरण हो सकता है, सावद्य से नहीं। परन्तु कहीं-कहीं सावद्य जीत व्यवहार का आश्रय भी लिया जाता है। जैसे—कोई मुनि ऐसा अपराध कर डालता है कि जिससे समुचे श्रमण संघ की अवहेलना होती है और लोगों में तिरस्कार उत्पन्न हो जाता है। ऐसी स्थिति में शासन और लोगों में उस अपराध की विशुद्धि की अवगति कराने के लिए अपराधी मुनि को गधे पर चढ़ाकर सारे नगर में घुमाते हैं, पेट के बल रेंगते हुए नगर में जाने को कहते हैं, शरीर पर राख लगाकर लोगों के बीच जाने को प्रेरित करते हैं, कारागृह में प्रविष्ट करते हैं—ये सब सावद्य जीत व्यवहार के उदाहरण हैं।

दस प्रकार के प्रायश्चित्तों का व्यवहरण करना निरबंध जीत व्यवहार है। अपवाद रूप में सावद्य जीत व्यवहार का भी आलम्बन लिया जाता है।

ओ श्रमण बार-बार दोष करता है, बहुवोषी है, सर्वथा निर्दय है तथा प्रवचन-निरपेक्ष है, ऐसे व्यक्ति के लिए सावध जीत व्यवहार उचित होता है।

जो श्रमण वैराग्यवान, प्रियधर्मा, अप्रमन्न और पापभीरु है उसके कहीं स्खुलित हो जाने पर निरवद्य जीत व्यवहार उचित होता है।

जो जीत व्यवहार पार्श्वस्थ, प्रमत्तसंयत मुनियों द्वारा आचीर्ण है, भले फिर वह अनेक व्यक्तियों द्वारा आचीर्ण क्यों न हो, वह शुद्धि करने वाला नहीं होता।

जो जीत व्यवहार संवेगपरायण दांत मुनि ब्रारा आचीर्ण है, भले फिर वह एक ही मुनि ब्रारा आचीर्ण क्यों न हो, वह शुद्धि करने वाला होता है।<sup>१९</sup>

व्यवहार साधु-संघ की व्यवस्था का आधार बिन्दु रहा है। इसके माध्यम से संघ को निरंतर जागरूक और विशुद्ध रखने का प्रयत्न किया जा रहा है इसलिए चारित्र की आराधना में इसका महत्त्वपूर्ण स्थान है।

१. व्या. भा. उ. १० मा. ६९०,६९१--

वेवावव्यक्यो वा सीरंग वा देसहिंहगा वादि! धुम्मेहना न तरइ आराहेउ बहुं जो उ॥ तरस उ उन्हरिकण अत्थपयाई देंति आयरियो। जेहिं उ करेड् कर्ज आहारेन्तो उ सो देसं॥

२. वर्धाः ३०२--व्रव्यक्षेत्रकालभावपुरुषप्रतिषेवात्मनुबृत्याः संहननधृत्यादिपरिहाणि-मपेक्ष्यं यत्प्रायश्चित्तदम्नं यो वा यत्र गच्छे सूत्रातिरिकत्कारणतः प्रायश्चित्त-व्ययहारः प्रवर्तितो बहुभिरन्येरचान्यर्तितस्तरजीतमिति।

३, वहीं, १०, ना, ६९६--

बबडार चउक्कंपि य चोहरापूर्व्वान बोच्छिन्नं।

४. वही १०. बा. <u>७०१-</u> ५०३<del>-</del>

कवलमणपञ्चवनाणिणो य तत्ती य ओहिनाणजिणा। चाइसदसनवपूर्वा आगमववहारिणो धीरा॥ सुनेण ववहरीने कापववहारं धारिणो धीरा। अत्थधरववहारते आणाण् धारणा ए य॥ ववहारं चउक्कस्स चोइसपूर्व्विम्मि छेदो जं। भणियं तं ते मिच्छा अम्हा सुन्ते अत्थी य धरण् य॥

५, वहीं, गा. ८१५-

जं जीतं सावज्जं न तेण जीएण होइ बवहारो। जं जीयमसावज्जं तेण उ जीएण बबहारो॥ ६. वहीं. गा. ७१६ वृत्ति-

छारहड्डिहङ्घयालापोष्ट्रेण य रिंगणं तु सावज्जं। दसविह पायच्छिनं होड् असावज्जं जीयं तु॥

यन प्रवचने लोके चापराधिवशुक्रये समाचरितं क्षारावगण्डनं वडी मृप्तिगृहप्रवेशनं खरमारोपणं पोष्टेण उदरेण रंगणं तु शब्दत्वात् खरगरूढं कृत्वा ग्रामे सर्वतः पर्यटमित्येवमादि सावद्यं जीतं, यनु दशविधमालोचनादिकं प्रायश्चिनं तदसावद्यं, जीतं अपवादतः कदाचित्सावद्यमपि जीतं दधात्।

७, वही,१० गा. ७१७-

उसण्णबहूदोसं निद्धंधसं प्रवयणे य निरवेक्खा। एधारिसंमि पुरिसं दिज्जङ्ग स्पवज्जं जीयंपि॥

८. वही, गा. ७१८--

संविग्गे पियधम्ने अपमत्ते य वज्जभीरुम्मि। कम्हिङ्यमाङ् खलिए वेयमसावज्जं जीयं तु॥

ू. वहीं, ७२०-

जं जीवनसोहिकरं पासन्धपमनसंजयाईण्णं। जड्वि महाजणाड्यं न तेन जीगण बबहारं॥

१०. वही, ७२१-

जं जीवं सोहिकरं संवेगपरायणेन दंतेण। एगेण वि आइन्नं तेणं उ जीएण ववहारो॥ बंध-पदं ३०२. कतिविहे णं भंते! बंधे पण्णते?

गोयमा! दुविहे बंधे पण्णते, तं जहा-इरियावहियबंधे य,संपराइय-बंधे य॥

### इरियावहियबंध-पदं

३०३. इरियाविहयं णं भंते! कम्मं किं ने-रइओ बंधइ? तिरिक्ख-जोणिओ बंधइ? तिरिक्खजोणिणी बंधइ? मणुस्सो बंधइ? मणुस्सी बंधइ? देवो बंधइ? देवी बंधइ?

गोयमा! नो नेरइओ बंधइ, नो तिरिक्ख-जोणिणी बंधइ, नो देवो बंधइ, नो देवी बंधइ। पुट्य पडिवन्नए पडुच्च मणुस्सा य मणुस्सीओ य बंधित, पडिवज्ज-माणए पडुच्च १. मणुस्सो वा बंधइ २. मणुस्सी वा बंधइ ३. मणुस्सा वा बंधित ४. मणुस्सीओ वा बंधित ५. अहवा मणुस्सो य मणुस्सीओ वा बंधित ५. अहवा मणुस्सो य मणुस्सीओ य बंधित ७. अहवा मणुस्सा य मणुस्सीओ य बंधित ७. अहवा मणुस्सा य मणुस्सीओ य बंधित ॥

३०४. तं भंते! किं इत्थी बधंइ? पुरिसो बंधइ? नपुंसमो बंधइ? इत्थीओ बंधंति? पुरिसा बंधंति? नपुंसमा बंधंति? नोइत्थी नोपुरिसो नोनपुंसमो बंधइ?

गोयमा! तो इत्थी बंधइ, तो पुरिसो बंधइ, तो नपुंसगो बंधइ, तो इत्थीओ बंधित, तो पुरिसा बंधित, तो नपुंसगा बंधित, तोइत्थी तोपुरिसो तोनपुंसगो बंधइ—पुव्य-पडिवन्नए पडुच्य अवगय-वेदा बंधित, पडिवज्जमाणए पडुच्य अवगयवेदो वा बंधइ अवगयवेदा वा बंधित।। बन्ध-पदम्

कतिविधः भदन्त ! बन्धः प्रज्ञप्तः ?

गौतम! द्विविधः बन्धः प्रज्ञप्तः, तद् यथा-ईर्यापथिकबन्धश्च, साम्परायिकबन्धश्च।

# ईर्यापथिकबन्ध-पदम्-

ईर्यापिथकं भदन्त! कर्म किं नैरियकः बध्नाति? तियग्योनिकः बध्नाति? तिर्यग्योनिका बध्नाति? मनुष्यः बध्नाति? मानुषी बध्नाति? देवः बध्नाति? देवी बध्नाति?

गौतम! नो नैरियकः बध्नाति. नो तिर्यग्योनिकः बध्नाति. नो तिर्यग्योनिकः बध्नाति. नो तिर्यग्योनिकः बध्नाति, नो देवो बध्नाति, नो देवो बध्नाति, नो देवो बध्नाति। पूर्वप्रतिपन्नकान् प्रतीत्य मनुष्याश्य मनुष्यश्य बध्नन्ति. प्रतिपद्य-मानकान् प्रतीत्य १. मानुष्यो वा बध्नाति २. मानुषी वा बध्नाति २. मानुषी वा बध्नाति २. अथवा मनुष्यश्य मानुषी च बध्नन्ति ५. अथवा मनुष्यश्य मानुषी च बध्नन्ति ७. अथवा मनुष्याश्य मानुष्यी च बध्नन्ति ८. अथवा मनुष्याश्य मानुष्यी च बध्नन्ति ८. अथवा मनुष्याश्य मानुष्यी च बध्नन्ति ८. अथवा मनुष्याश्य मानुष्याश्य बध्नन्ति ।

तत् भदन्त! किं स्त्री बध्नाति? पुरुषः बध्नाति? नपुंसकः बध्नाति? स्त्रियः बध्नन्ति? पुरुषाः बध्नन्ति? नपुंसकाः बध्नन्ति? नों स्त्री नो पुरुषः नो नपुंसकः बध्नाति?

गौतम! नो स्त्री बध्नाति, नो पुरुषः बध्नाति, नो नपुंसकः बध्नाति, नो स्त्रियः बध्नाति, नो स्त्रियः बध्नान्ति, नो पुरुषाः बध्नान्ति, नो नपुंसकः बध्नान्ति, नो पुरुषः नो नपुंसकः बध्नान्ति, नो स्त्री नो पुरुषः नो नपुंसकः बध्नाति-पूर्व-प्रतिपन्नकान् प्रतीत्य अपगतवेदाः बध्नान्ति, प्रतिपद्य-मानकान् प्रतीत्य अपगतवेदः वा बध्नानि अपगतवेदाः वा बध्नानि

### बंध पद

२०२. <sup>१</sup>भंते! बंध कितने प्रकार का प्रज्ञम ैहे?

गौतम! बंध दो प्रकार का प्रज्ञप्त है, जैसे— ऐर्यापथिक बंध, सांपरायिक बंध:

### ऐर्यापथिक बंध-पद

३०३. भंते! ऐर्यापिधक कर्म का बंध क्या नैरियक करता है? तिर्यक्योनिक करता है? तिर्यक्योनिक स्त्री करती है? मनुष्य करता है? स्त्री करती है? देव करता है? देवी करती है?

गौतम! नैरियक बंध नहीं करता, निर्यक्ष-योनिक बंध नहीं करता, निर्यक्ष्योनिक स्त्री बंध नहीं करती, देव बंध नहीं करता, देवी बंध नहीं करती। पूर्व प्रतिपन्न की अपेक्षा मनुष्य और मनुष्य-स्त्रियां बंध करती हैं।

१. प्रतिपद्यमान की अपेक्षा मनुष्य बंध करता है २. अथवा मनुष्य र्या बंध करती है ३. मनुष्य बंध करते है ४. मनुष्य स्त्रियां बंध करती है ५. अथवा मनुष्य और मनुष्य र्या बंध करती है ६. अथवा मनुष्य और मनुष्य स्त्रियां बंध करती है ६. अथवा मनुष्य (अनेक) और मनुष्य र्या बंध करती हैं ८. अथवा मनुष्य (अनेक) और मनुष्य स्त्रियां बंध करती हैं। ८. अथवा मनुष्य (अनेक) और मनुष्य स्त्रियां बंध करती हैं।

३०४. भंते! क्या स्त्री बंध करती है? पुरुष बंध करता है? नपुंसक बंध करता है? क्या स्त्रियां बंध करती हैं? पुरुष बंध करते हैं? नपुंसक बंध करते हैं? क्या नी स्त्री, नी पुरुष और नी नपुंसक बंध करता है?

गीतम! स्त्री लंध नहीं करती. पुरुष बंध नहीं करता, नपुंसक बंध नहीं करता. स्त्रियां बंध नहीं करती, पुरुष बंध नहीं करते, नपुंसक बंध नहीं करते, नो स्त्री नी पुरुष और नो नपुंसक बंध करता है—पूर्व प्रतिपत्न की अपक्षा वंद रहित बंध करते हैं, प्रतिपद्यमान की अपेक्षा वंद रहित बंध करता है अथवा वंद रहित बंध करते हैं। ३०५. जइ भते! अवगयवेदो वा बंधइ. अवगयवेदा वा बंधंति तं भंते! किं १. इत्थीपच्छाकडो बंधइ? २. पुरिस-पच्छाकडो बंधइ? ₹. नपुसग-पच्छाकडो बंधइ? ४. इत्थीपच्छाकडा बंधिति ५. पुरिस-पच्छाकडा बंधिति? ६. नपुंसग-पच्छाकडा बंधंति? उदाह् इत्थी-पच्छाकडो य पुरिसपच्छाकडो य बंधइ ४? उदाह इत्थीपच्छाकडो य नपुंसग-पच्छाकडो य बंधइ४? उदाह पुरिसपच्छाकडो य नपुंसग-पच्छाकडो य बंधइ ४? उदाह् इत्थीपच्छाकडो य पुरिसपच्छा-कडो य नपुसगपच्छाकडो य बंधइ ८ एवं एते छव्वीसं भंगा जाव उदाहु इत्थीपच्छाकडा य पुरिसपच्छा-कडा य नपुंसगपच्छाकडा य बंधंति?

गोयमा! १. इतथीपच्छाकडो वि बंधइ २. पुरिसपच्छाकडो वि बंधइ ३. नपुंसगपच्छाकडो वि बंधइ ४. इतथी-पच्छाकडा वि बंधित ५. पुरिस-पच्छाकडा वि बंधित ६. नपुंसग-पच्छाकडा वि बंधित ७. अहवा इतथीपच्छाकडो य पुरिसपच्छाकडो य बंधइ, एवं एए चेव छव्वीसं भंगा भाणियव्वा जाव २६. अहवा इतथी-पच्छाकडा य पुरिसपच्छाकडा य नपुंसगपच्छा-कडा य वंधित।।

३०६. तं भंते! किं १. बंधी बंधइ बंधिस्सइ? २. बंधी बंधइ न बंधिस्सइ? ३. बंधी न बंधइ बंधिस्सइ? ४. बंधी न बंधइ न बंधिस्सइ? ५. न बंधी बंधइ बंधिस्सइ? ६. न बंधी बंधइ न बंधिस्सइ? ७. न बंधी न बंधइ न बंधिस्सइ? ८. न बंधी न बंधइ न बंधिस्सइ?

गोयमा! भवागरिसं पडुच्च अत्थे-गतिए

यदि भदन्त! अपगतवेदः वा बध्नाति, अपगतवेदाः वा बध्नन्ति तत् भदन्त! किं १. स्त्रीपश्चात्कृतः बध्नाति ? २. पुरुष-पश्चात्-कृतः बध्नाति? ३. नपुंसक-पश्चात्कृतः बध्नाति? ४. स्त्रीपश्चात्-कृताः बध्नन्ति? ५. पुरुषपश्चात्कृताः बध्नन्ति? ६. नपुंसक- पश्चात्कृताः बध्नाति ? उताहो स्त्रीपश्चात्कृतश्च पुरुष-पश्चात्कृतश्च बध्नाति४? उताहो स्त्री-पश्चात्कृतश्च, नपुंसकपश्चात्कृतश्च-बध्नाति४? उताहो पुरुषपश्चात्कृतश्च नपुंसकपश्चातकृतश्च बध्नातिश्व? उताहो स्त्रीपश्चात्कृतश्च पुरुष पश्चात्कृतश्च नपुंसकपश्चात्कृतश्च बध्नाति८? एवम् एते षड्विंशतिः भंगाः यावत् उताहो स्त्री-पश्चान्कृताश्च पुरुषपश्चात्- कृताश्च नपुंसकपश्चात्कृताश्च बध्नन्ति ?

गौतम! १. स्त्रीपश्चात्कृतः अपि बध्नाति २. पुरुषपश्चात्कृतः अपि बध्नाति ३. नपुंसकपश्चात्कृतः अपि बध्नाति ४. स्त्री-पश्चात्कृताः अपि बध्नन्ति ५. पुरुष-पश्चात्कृताः अपि बध्नन्ति ६. नपुंसक-पश्चात्कृताः अपि बध्नन्ति ६. नपुंसक-पश्चात्कृताः अपि बध्नन्ति ७. अथवा स्त्री-पश्चात्कृतश्च पुरुषपश्चात्कृतश्च बध्नाति, एवम् एते चैव षङ्घिंशतिः भंगाः भणितव्याः यावत् २६. अथवा स्त्रीपश्चात्कृताश्च पुरुषपश्चात्कृताश्च नपुंसक-पश्चात्कृताश्च वधनन्ति।

तत् भदन्त! कि १. बंधी बध्नाति भन्तस्यति? २. बन्धी बध्नाति न भन्तस्यति? ३. बन्धी न बध्नाति म भन्तस्यति? ४. बन्धी न बध्नाति म भन्तस्यति? ५. न बन्धी बध्नाति म भन्तस्यति? ६. न बन्धी बध्नाति न भन्तस्यति? ७. न बन्धी न बध्नाति म भन्तस्यति? ८. न बन्धी न बध्नाति म भन्तस्यति? ८. न बन्धी न बध्नाति म भन्तस्यति? ८. न बन्धी न बध्नाति न भन्तस्यति? ८. न बन्धी न बध्नाति न भन्तस्यति?

गौतम ! भवाकर्षं प्रतीत्य अरत्येककः बन्धी

३०५, भंते! यदि वेद रहित बंध करता है अथवा वेद रहित बंध करते हैं तो क्या भंते ! १. स्त्री पश्चात्कृत बंध करती है २. पुरुष पश्चातकृत बंध करता है ३. नपुंसक पश्चात् कृत बंध करता है ४. स्त्री पश्चातुकृत बंध करती हैं ५, पुरुष पश्चात्कृत बंध करते हैं ६. मपुंसक पश्चात्कृत बंध करते हैं 9. अथवा स्त्री पश्चात्कृत और पुरुष पश्चात्कृत बंध करता है (चार)? अथवा स्त्री पश्चात् कृत और नपुंसक पश्चात्कृत बंध करता है (चार)? अथवा पुरुष पश्चातुकृत और नपुंसक पश्चात्कृत बंध करता है (चार)? अथवा स्त्री पश्चात्कृत, पुरुष पश्चात्कृत और नपुंसक पश्चात्कृत बंध करता है (आठ)? इस प्रकार ये छब्बीस भंग होते हैं यावत् अथवा स्त्री पश्चात कृत, पुरुष पश्चातकृत नपुंसक पश्चात्-कृत बंध करते हैं?

गौतम! १. स्त्री पश्चातकृत भी बंध करती है २. पुरुष पश्चातकृत भी बंध करता है ३. नपुंसक पश्चातकृत भी बंध करता है ३. स्त्री पश्चात्कृत भी बंध करती हैं। ५. पुरुष पश्चात्कृत भी बंध करते हैं। ६. नपुंसक पश्चात्कृत भी बंध करते हैं। ६. नपुंसक पश्चात्कृत भी बंध करते हैं। ७. अथवा स्त्री पश्चात्कृत और पुरुष पश्चात्कृत और पश्चात्कृत ये छब्बीस भंग वक्ष्तव्य हैं यावत् २६. अथवा स्त्री पश्चात्कृत बंध करते हैं।

३०६. भंते! क्या जीव ने उस ऐसीपथिक कर्म का बंध किया, करता है और करेगा? २. क्या बंध किया, करता है और नहीं करेगा? ३. क्या बंध किया, नहीं करता है और करेगा? ४. बंध किया, नहीं करता है और नहीं करेगा? ५. बंध नहीं किया, करता है और करेगा? ६. बंध नहीं किया, करता है और नहीं करेगा? ६. बंध नहीं किया, नहीं करता है और करेगा? ८. बंध नहीं किया, नहीं करता है और नहीं करेगा? ८. बंध नहीं केया, नहीं करता है और नहीं करेगा? ८. बंध नहीं केया, नहीं करता है और नहीं करेगा?

बंधी बंधइ बंधिस्सइ, अत्थे-गतिए बंधी बंधइ न बंधिस्सइ, एवं तं चेव सब्बं जाव अत्थेगतिए न बंधी न बंधइ न बंधिस्सइ। बध्नाति भन्तस्यिति, अस्तयेककः बन्धी बध्नाति न भन्तस्यिति, एयं तच्चीव सर्वं यावत् अस्त्येककः न बन्धी न बध्नाति न भन्तस्यति।

गहणागरिसं पडुच्च अत्थेगतिए बंधी बंधइ बंधिस्सइ, एवं जाव अत्थे-गतिए न बंधी बंधइ बंधिस्सइ, नो चेव णं न बंधी बंधइ न बंधिस्सइ, अत्थेगतिए न बंधी न बंधइ बंधि-स्सइ, अत्थेगतिए न बंधी न बंधइ न बंधिस्सइ।।

ग्रहणाकर्षं प्रतीत्य अस्त्येककः बन्धीः बध्नाति भन्तस्यित, एवं यावत् अस्त्येककः न बन्धी बध्नाति भन्तस्यिति, नो चैव न बन्धी बध्नाति भन्तस्यिति, अस्त्येककः न बन्धी न बध्नाति भन्तस्यित, अस्त्येककः न बन्धी न बध्नाति भन्तस्यिति, अस्त्येककः न बन्धी न बध्नाति न भन्तस्यिति।

३०७. तं भते! िकं सादीयं सपज्ज-विसयं बंधइ? सादीयं अपज्जविसयं बंधइ? अणादीयं सपज्जविसयं बंधइ? अणादीयं अपज्जविसयं बंधइ?

गोयमा! सादीयं सपज्जवसियं बंधइ, नो सादीयं अपज्जवसियं बंधइ, नो अणादीयं सपज्जवसियं बंधइ, नो अणादीयं अपज्जवसियं बंधइ।।

३०८. तं भंते! किं देसेणं देसं बंधइ? दे-सेणं सर्व्वं बंधइ? सव्वेणं देसं बंधइ? सर्व्वेणं सर्व्वं बंधइ?

गोयमा! नो देसेणं देसं बंधइ, नो देसेणं सञ्वं बंधइ, नो सञ्चेणं देसं बंधइ, सठ-वेणं सञ्ज्वं बंधड।।

#### संपराइयबंध-पदं

३०९. संपराइयं णं भंते! कम्मं किं नेर-इओ बंधइ?तिरिक्खजोणिओ? बंधइ जाव देवी बंधइ?

गोयमा! नेरइओ वि बंधइ, तिरिक्ख क्खजोणिओ वि बंधइ, तिरिक्ख जोणिणी वि बंधइ, मणुस्सी वि बंधइ, मणुस्सी वि बंधइ, देवो वि बंधइ, देवी वि बंधइ॥ तद् भदन्त! किं सादिकं सपर्यवसितं बध्नाति? सादिकम् अपर्यवसितं बध्नाति? अनादिकं सपर्यवसितं बध्नाति? अनादिकम् अपर्यवसितं बध्नाति? गौतम! सादिकं सपर्यवसितं बध्नाति, नो सादिकम् अपर्यवसितं बध्नाति, नो अनादिकं सपर्यवसितं बध्नाति, नोअनादिकम् अपर्यवसितं बध्नाति।

तद् भदन्त! किं देशेन देशं बध्नाति? देशेन सर्वं बध्नाति? सर्वेण देशं बध्नाति, सर्वेण सर्वं बध्नाति?

गौतम! नो देशेन देशं बध्नाति, नो देशेन सर्वं बध्नाति, नो सर्वेण देशं बध्नाति, सर्वेण सर्वं बध्नाति।

## साम्परायिकबन्ध-पदम्

साम्परायिकं भदन्त! कर्म किं नैरयिकः बध्नाति? तिर्यग्योनिकः बध्नाति यावत् देवी बध्नाति?

गौतम ! नैरियकः अपि बध्नाति, तिर्यग्-योनिकः अपि बध्नाति, तिर्यग्योनिका अपि बध्नाति, मनुष्यः अपि बध्नाति, मानुषी अपि बध्नाति, देवः अपि बध्नाति, देवी अपि बध्नाति। बंध किया, करता है और करेगा। किसी जीव ने बंध किया, करता है और नहीं करेगा, इस प्रकार सर्व वक्तव्य है यावत् किसी जीव ने बंध नहीं किया, नहीं करता है और नहीं करेगा।

ग्रहणाकर्ष की अपेक्षा किसी जीव ने बंध किया, करता है और करेगा, इस प्रकार यावत् किसी जीव ने बंध नहीं किया, करता है और करेगा, किसी जीव ने बंध नहीं किया, करता है और नहीं करेगा, किसी जीव ने बंध नहीं किया, नहीं करता है और करेगा, किसी जीव ने बंध नहीं किया, नहीं करता है और नहीं करेगा।

३०७. भंते! क्या उस ऐर्यापथिक कर्म का बंध सादि-सपर्यवसित होता है? सादि अपर्यवसित होता है? अनादि सपर्यवसित होता है? अनादि अपर्यवसित होता है? गौतम! वह सादि-सपर्यवसित होता है, सादि-अपर्यवसित नहीं होता। अनादि सपर्यवसित नहीं होता, अनादि अपर्यवसित नहीं होता, अनादि

३०८. भंते! क्या देश के द्वारा देश का बंध होता है? देश के द्वारा सर्व का बंध होता है? सर्व के द्वारा देश का बंध होता है? सर्व के द्वारा सर्व का बंध होता है? सर्व के द्वारा सर्व का बंध होता है? गौतम! देश के द्वारा देश का बंध नहीं होता, देश के द्वारा सर्व का बंध नहीं होता, सर्व के द्वारा सर्व का बंध नहीं होता, सर्व के द्वारा सर्व का बंध नहीं होता, सर्व के द्वारा सर्व का बंध होता है।

### सांपरायिक बंध पढ

३०९. भंते! सांपरायिक कर्म का बंध क्या, नैरियक करना है? तिर्यक्योनिक करता है? यावत देवी करती है?

गोतम्! नैरियक भी बंध करता है, तिर्यक्- योनिक भी बंध करता है, तिर्यक्योनिक स्त्री भी बंध करती है, मनुष्य भी बंध करता है, मनुष्य-स्त्री भी बंध करती है, देवता भी बंध करता है, देवी भी बंध करती है। ३१०. तं भंते! किं इत्थी बंधइ? पुरिसो बंधइ? तहेव जाव नोइत्थी नोपुरिसो नोनपुंसगो बंधइ?

गोयमा! इत्थी वि बंधइ, पुरिसो वि बंधइ जाव नपुंसगा वि बंधिति, अहवा एते य अवगयवेदो बंधइ, अहवा एते य अवगयवेदा य बंधित॥

३११. जड़ भंते! अवगयवेदो य बंधइ, अवगयवंदा य बंधित तं भंते! किं इत्थीपच्छाकडो बंधइ? पुरिस-पच्छाकडो बंधइ? एवं जहेव इरियावहियबंधगरस तहेव निरवसेसं जाव अहवा इत्थी-पच्छाकडा य पुरिसपच्छाकडा य नपुंसगपच्छाकडा य बंधिती॥

३१२. तं भंते! किं १. बंधी बंधइ बंधिस्सइ? २. बंधी बंधइ न बंधि-स्सइ? ३. बंधी न बंधइ बंधिस्सइ? ४. बंधी न बंधइ न बंधिस्सइ?

गोयमा! १. अत्थेगतिए बंधी बंधइ बंधिस्सइ २. अत्थेगतिए बंधी बंधइ न बंधिस्सइ ३. अत्थेगतिए बंधी न बंधइ बंधिस्सइ ४. अत्थेगतिए बंधी न बंधइ न बंधिस्सइ॥

३१३. तं भंते! किं सादीयं सपज्ज-वसियं - बंधइ? पुच्छा तहेव।

गोयमा! सादीयं वा सपज्जवसियं बंधइ, अणादीयं वा सपज्जवसियं बंधइ, अणादीयं वा अपज्जवसियं बंधइ, नो चेव णं सादीयं अपज्जवसियं बंधडा।

३१४. तं भंते! किं देसेणं देसं बंधइ?

एवं जहेव इरियावहियबंधगरूस जाव सब्वेणं सब्वं बंधइ॥ तद् भदन्त! किं स्त्री बध्नाति? पुरुषः बध्नाति? तथैव यावत् नो स्त्री नो पुरुषः नो नपुंसकः बध्नाति?

गोतम! स्त्री अपि बध्नाति, पुरुषः अपि बध्नाति यावत् नपुंसकाः अपि बध्नन्ति, अथवा एते च अपगतवेदश्च बध्नाति, अथवा एते च अपगतवेदाश्च बध्नन्ति।

यदि भदन्त! अपगतवेदश्च बध्नाति, अपगतवेदाश्च बध्नान्ति तद् भदन्त! किं स्त्री-पश्चात्कृतः बध्नानि? पुरुषपश्चात्-कृतः बध्नाति? एवं यथैव ईर्यापथिकबन्ध-कस्य तथैव निरवशेषं यावत् अथवा स्त्रीपश्चात्कृताश्च पुरुषपश्चात्कृताश्च नपुंसकपश्चात्कृताश्च बध्नन्ति।

तद् भवन्तः किम् ? १. बन्धी बधनाति भन्तस्यति? २. बन्धी बधनाति न भन्तस्यति? ३. बन्धी न बधनाति भन्तस्यति? ४. बन्धी न बधनाति न भन्तस्यति?

गौतम ! १. अस्त्येककः बन्धी बध्नाति भन्तस्यति २. अस्त्येककः बन्धी बध्नाति न भन्तस्यति ३. अस्त्येककः बन्धी न बध्नाति भन्तस्यति ४. अस्त्येककः बन्धी न बध्नाति न भन्तस्यति।

तद् भदन्त! किं सादिकं सपर्यवसितं बध्नाति? पुच्छा तथैव।

गौतम! सादिकं वा सपर्यवसितं बध्नाति, अनादिकं वा सपर्यवसितं बध्नाति, अनादिकं वा अपर्यवसितं बध्नाति, नो चैव सादिकम् अपर्यवसितं बध्नाति।

तद् भवन्त ! किं देशेन देशं बध्नाति ?

एवं यथैव ईर्यापथिकबन्धकस्य यावत् सर्वेण सर्वं बध्नाति। २१०. भते! क्या म्त्री बंध करती है? पुरुष बंध करता है उसी प्रकार यावत नो-स्त्री, नी-पुरुष, नो-नपुंसक बंध करता है? गीतम! स्त्री भी बंध करती है, पुरुष भी बंध करता है, यावत नपुंसक भी बंध करते हैं. अथवा ये स्त्री आदि और वेद रहित (एक वचन) बंध करता है। अथवा ये स्त्री आदि और वेद रहित बंध करते हैं।

३११. भंते! यदि वेद रहित बंध करता है, वंद रहित बंध करते हैं तो क्या भंते। भ्र्यी पश्चात्कृत बंध करती है? पुरुष पश्चात्कृत बंध करता है? इस प्रकार जैसे ऐर्यापिथक बंध की वक्तव्यता है वैसे ही निरदशेष रूप में वक्तव्य है यावत् अथवा स्त्री पश्चात्कृत, पुरुष पश्चात्कृत, नुपुंसक पश्चात्कृत, पुरुष पश्चात्कृत, नुपुंसक पश्चात्कृत बंध करते हैं।

३१२. भंते! १. क्या जीव ने उस सांप-रायिक कर्म का बंध किया, करता है और करेगा? २. बंध किया, करता है और नहीं करेगा? ३. बंध किया, नहीं करता है और करेगा? ४. बंध किया, नहीं करता है और नहीं करेगा?

गौतम! १. किसी जीव ने बंध किया. करता है और करेगा। २. किसी जीव ने बंध किया, करता है और नहीं करेगा ३. किसी जीव ने बंध किया, नहीं करता है और करेगा ४. किसी जीव ने बंध किया, नहीं करता है और नहीं करेगा।

३१३. भंते! क्या सांपरायिक कर्म का बंध सादि सपर्यवसित होता है? पूर्ववन् पृच्छा।

गौतम! वह सादि-सपर्यवसित होता है, अनादि सपर्यवसित होता है, अनादि-अपर्यवसित होता है, सादि-अपर्यवसित नहीं होता।

३१४. भंते! क्या देश के द्वारा देश का बंध होता है?

ऐर्यापथिक बंध की भारित वक्तव्यता यावत् सर्व के द्वारा सर्व का बंध होता है।

#### भाष्य

### १. सू. ३०२-३१४

प्रस्तृत अगम में ऐर्यापथिकी और सांपरायिकी क्रिया का उत्त्लेख अनेक प्रसंगों में हुआ है-भगवर्ता १/४४४, ६/७१, ७/२०-२१, ७/१२६.१०/१४,१८/१५९।

ईयोपथिक बंध का हेतु केवल योग—मन, वचन, काया की प्रवृत्ति है। उससे केवल वेदनीय कर्म का बंध होता है। सांपर्धिक बंध का मुख्य हेतु है—कषाय। उससे सभी कर्मी का बंध होता है।'

**ऐर्यापधिक बंध**—नैरियक, तिर्यक्योनिक और देव वीतराग नहीं होते इसलिए इनके ऐर्यापथिक बंध नहीं होता।

एर्यापथिक बंध का अधिकारी मनुष्य है। उसकी तीन श्रेणियां हैं-

- १. उपशांत मोह मनुष्य
- २. क्षीण मोह मनुष्य
- ३. सयोगी केवली मनुष्य

ऐर्यापथिक बंध अवेदक (वेदातीत) के होता है इंगलिए स्त्री, पुरुष और नपुंसक वेद वालों के उनका बंध नहीं होता।

जो जीव स्त्री वेद को उपशांत या शींण कर अवेदक बनता है, वह स्त्री पश्चात्कृत है। जो जीव पुरुष वेद को उपशांत या शींण कर अवेदक बनता है, वह पुरुष पश्चात्कृत है। जो जीव कृत नपुंसक अवस्था से अवेदक बनता है, वह नपुंसक पश्चात्कृत है।

ऐर्यापथिक कर्म बंध का विचार भवाकर्ष और गृहणाकर्ष-इन

### ऐर्यापथिक कर्म का बंध

|                  |                                                           | द्वापालका जान जा। जल                                 |                                     |
|------------------|-----------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|-------------------------------------|
| पूर्व प्रतिपन्नक | 1                                                         | प्रतिपद्यमान की अपेक्षा                              |                                     |
| की अपेक्षा       | असंयोगी की अपेक्षा                                        | द्विसंचोर्गा की अपेक्षा                              | त्रिसंयोगी की अपेक्षा               |
| अनेक पुरुष       | १. पुरुष बांधता है                                        | ५. एक पुरुष और एक स्त्री बांधती है।                  |                                     |
| और स्त्रियां     | २. स्त्री बांधर्ता है।                                    | ६. एक पुरुष और बहुत स्त्रियां बांधती हैं।            | _                                   |
| बांधती हैं।      | ३. पुरुष बांधते हैं।                                      | <ol> <li>अनेक पुरुष और एक स्वी बांधती है।</li> </ol> |                                     |
|                  | <ol> <li>स्त्रियां बांधती हैं।</li> </ol>                 | ८. अनेक पुरुष और अनेक स्त्रियां बांधती हैं।          | _                                   |
|                  | १. स्त्री पश्चातकृत जीव बांधता है।                        | ७. एक स्त्री पश्चात्कृत जीव और एक                    | १९. एक स्त्री पश्चात्कृत जीव, एक    |
|                  | २. पुरुष पश्चात्कृत जीव बांधता                            | पुरुष पश्चात्कृत जीव बांधना है।                      | पुरुष पश्चात्कृत जीव और एक नपुराक   |
|                  | है।                                                       | ८. एक स्त्री पश्च तकृत जीव औरअनेक                    | पश्चात् कृत जीव बांधता है।          |
|                  | ३. नपुंसक पश्चात्कृत जीव बांधता                           | पुरुष पश्चात्कृत जीव बांधने हैं।                     | २०. एक स्त्री पश्चातकृत जीव, एक     |
|                  | है।                                                       | ९. अनेक स्त्री पश्चात्कृत जीव और                     | पुरुष पश्चात्कृत जीव और अनेक        |
|                  | <ol> <li>श्र. स्त्री पश्चातकृत जीव बांधते हैं।</li> </ol> | एक पुरुष पश्चातकृत जीव बांधता है।                    | नपुंसक पश्चात्कृत जीव बांधने हैं।   |
|                  | ५. पुरुष पश्चात्कृत जीव बांधते हैं।                       | १०. अनेक स्त्री पश्चात्कृत जीव और                    | २१. एक स्क्री पश्चात्कृत जीव अनेक   |
|                  | ६. नपुसक पश्चातकृत तीव बांधते                             | अनेक पुरुष पश्चात्कृत जीव बांधते हैं।                | पुरुष पश्चातकृत जीव और एक नपुंसक    |
|                  | हैं।                                                      | ११. एक स्त्री पश्चातकृत जीव और एक                    | पश्चात्कृत जीव बांधता है।           |
|                  |                                                           | नपुंसक पश्चात्कृत जीव बांधता है।                     | २२. एक स्त्री पश्चात्कृत जीव, अनेक  |
|                  |                                                           | १२. एक स्त्री पश्चात्कृत जीव और अनेक                 | पुरुष पश्चातकृत जीव और अनेक         |
|                  |                                                           | नपुंसक पश्चात्कृत जीव बांधते हैं।                    | नपुंसक पश्चातुकृत जीव बाधत है।      |
|                  |                                                           | १३. अनेक स्वी-पश्चात्कृत जीव और एक                   | २३, अनेक स्त्री पश्चातकृत जीव, एक   |
|                  |                                                           | नपुंसक पश्चात्कृत जीव बांधता है।                     | पुरुष पश्चात्कृत जीव और एक नपुंसक   |
|                  |                                                           | १४. अनेक स्त्री पश्चात्कृत जीव और                    | पश्चान्कृत जीव बांधता है।           |
|                  |                                                           | अनेक नपुंसक पश्चात्कृत जीव बांधते हैं।               | २४. अनेक स्त्री पश्चात्कृत जीव, एक  |
| ·                |                                                           | १५. एक पुरुष पश्चात्कृत जीव और एक                    | पुरुष पश्चानकृत जीव और अनेक         |
|                  |                                                           | नपुंसक पश्चात्कृत जीव बांधता है।                     | नपुंसक पश्चात्कृत जीव बांधने हैं।   |
| i                |                                                           | १६. एक पुरुष पश्चात्कृत जीव और अनेक                  | २५. अनेक स्त्री पश्चातकृत जीव. अनेक |
|                  |                                                           | नपुंसक पश्चातकृत जीव बांधते हैं।                     | पुरुष पश्चात्कृत जीव और एक नपुंसक   |
|                  |                                                           | १७. अनेक पुरुष पश्चात्कृत जीव और एक                  | पश्चात्कृत जीव बांधता है।           |
|                  |                                                           | नपुंचक पश्चात्कृत जीव बांधता है।                     | २६. अनेक स्त्री पश्चातकृत जीव, अनेक |
|                  |                                                           | १८. अनेक पुरुष पश्चात्कृत जीव और अनेक                |                                     |
|                  |                                                           | नमुंसक पश्चात्कृत जीव बांधते हैं।                    | नपुरसक पश्चातकृत जीव बांधते हैं।    |
|                  | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                     | <del>*</del>                                         |                                     |

१, (क) भ, वृ. ८ : ३०२।

२. भ. वृ. ८/३०५-भाषप्रधानत्वान्निदेशस्य स्वीत्वं पश्चात्कृतं-भूततां नीतं येनावेदकेनासी स्वीपश्चात्कृतः।

<sup>(</sup>ख) द्रष्टव्य सुयगडो २ २ १६ का टिप्पण।

<sup>(</sup>ग) ठाणं, २८२-३६ का टिप्पण।

दो दुष्टियों से किया नया है।

ऐर्यापिथक कर्माणुओं का ग्रहण अनेक भवों में होता है, वह भवाकर्ष है।

ऐर्यापथिक कर्माणुओं का ग्रहण वर्तमान भव में होता है, वह ग्रहणाकर्ष है। इन दोनों के आठ-आठ भंग बतलाए गए हैं। प्रथम भंग बंधी, बंधई, वंधिरुसई का है वृत्तिकार ने बंधिरुसई का अर्थ अनागत काल में बांधेगा, ऐसा किया है। जयाचार्य ने अनागत शब्द पर विस्तार से विमर्श किया है। उनके अनुसार अनागत का तात्पर्थ भविष्य काल है, अग्रिम जन्म नहीं है। इसका हेतु यह है--उपशम श्रेणी दो जन्म में ही प्राप्त होती है। उत्कर्षतः एक जन्म में दो बार और दूसरे जन्म में दो बार। इसके समर्थन में भगवती (२५/५३२)

- वर्ताः ८ ३०६ पूर्वभवे उपशांतगाहत्वे सत्यैयापिथिकं कर्मा बळ्यान् वर्तमानभवे चोपशांतमाठत्वे बञ्जाति, अनागते चोपशांतमोठावस्थायां भन्तस्यनीति।
- २. भ. २५ ७ ५३२: सहमसंपरागरस जहण्येणं दोण्णि उक्कोरीणं नव।
- 3. म. जी. २. १५० का वार्तिक पू. ४४६-४४७-इहां बृत्ति में कह्यो पूर्व भवे ज्यारमें गुणठाणे बांध्यों, वर्तमान भव में पिण ज्यारमें गुणठाणे बांध्यें, वर्ति सनागत पिए ज्यारमें गुणठाणे बांध्यों। इहा अनागत शब्द में अनागत काल लेंबे तठ तो कोई अटकाय वहीं। जिम तिण भव में उपशमश्रेणी लेई बलि विश्वहिज भव में अनागत काले उपशमश्रेणी लहींने इरियाविह बांध्ये। पर अनागत शब्दे अनागत भव लेंबे तो बात मिले नहीं! कारण उपशमश्रेणी तीन भव में आब तहीं। जिम भगवती शत्क २५ उद्देशक ७ में इम कह्यो-स्वयम् सम्पराय चारित उत्कृष्ट तो बार आवे, ते पिण उत्कृष्टो तीन भव में आवे। बे भव में तो उपशमश्रेणी थी आठ बार अने तीजे भव में खपकश्रेणी थी एक बार। इण न्याय उपशमश्रेणी तीन भव में अब नहीं।
- ४. भ. २५/४२२-नियंटस्स णं पुच्छा। गायमा! जहण्णेयां वेण्णिः उक्कोसेपां पंच।
- ६. वही, ८ :३०६--षण्टरन् नारन्येव तत्र न बळ्वान् अध्नातीत्यनयोरुपपद्य-मानत्वंऽि न भन्त्य्यतीति इत्यस्यानुपपद्यनानत्वात् तथाहि आयुषः पूर्वभागे उपशानमोहत्वादि न लब्धमिति न बळ्वान् नवलाभसमये च बध्नाति नते (सन्त्यरस्येषु च भन्त्य्यत्येथ न तु न भन्त्स्यति, समयमावस्य बंध-स्यंवभावान् यस्तु मोहोपशम-निर्धन्यस्य समयानन्तरमरणेनैयोपथिक-कर्मबंधः समयमात्रो भवति नासी षष्ठविकत्यष्ठेतः तदनन्तरेयापथिक-कर्मबंधाभावस्य भवान्तरवर्तित्वाद् ग्रहणाकर्षस्य चेह प्रक्रांतत्वात्, यदि पुनः स्यंगिचरमसमयं बध्नाति नतीनन्तरं न भन्त्स्यनीति विवक्ष्येत नदा यत्त्ययोगि चरमसमयं बध्नाति नतीनन्तरं न भन्त्स्यनीति विवक्ष्येत नदा यत्त्ययोगि चरमसमयं बध्नाति वेधपूर्वकमेव स्यान्नाबंधपूर्वकं, तत्पूर्वसमयं तस्य बंधकत्यात् एवं च क्रितीय एव भंगः स्यान्न पुनः षष्ठ इति।
- 9. भ. जो. २ १९५० १४१ सं १९५ सं पहले तक दोनों वार्तिक। निर्दे बांधियां बांधे अछै, निर्दे बांधस्ये इक भव मही। ए भंग छहो शुन्य छै इह रीत कोई है नहीं॥ निर्दे बांधस्ये वार्ध अछै ए दोय उपजता छता। निर्दे बांधस्ये ए बांल तीजो. निर्णण भव निर्दे सर्वथा॥ तसु न्याय किये आउखा नै, पूर्व भाग विषे रही। उपशांत-मोहादिक न लाधूं, ते भणी बांध्यो नहीं॥ ते वीतरास धुर समय में, बांध अछै इरियावही। तस समय बीजे बांधस्ये इन वीतरास मुणे रही।।

का पाठ प्रस्तुत किया है—सूक्ष्म संपराय चारित्र उत्कर्षतः नौ बार प्राप्त होता है। वह तीन भव में ही सम्पन्न होता है। वो भव में उपशम श्रेणी के आरोहण-अवरोहण के आधार पर अप्त बार और तीसरे भव में क्षपक श्रेणी के आधार पर एक बार। इसका निष्कर्ष है कि उपशम श्रेणी तीन भव में प्राप्त नहीं होती।

निर्देश के आकर्ष से भी जयाचार्य द्वारा प्रतिपादित तथ्य की पुष्टि होती है। अभयदेव सूरि ने भी प्रस्तुत सूत्र की वृत्ति में इस विषय का स्पष्ट निर्देश किया है।

ग्रहणाकर्ष का छठा भंग शून्य होता है। अभयदेव सूरि ने शून्यता का हेतु स्पष्ट किया है।' जयाचार्य ने उस पर विस्तृत वार्तिक लिखा है।' आयुष्य के पूर्वभाग में उपशत्त मोह अवस्था प्राप्त नहीं हुई, इस

> पिण बांधस्यै नहिं इम न होवे, समय मात्र ईरियावही। तस् बंधनोत्र अभाव हैं, ते भणी बंध हस्यै सही॥

न बांध्यों, बांधे, न बांधसी ए छटो भागों शून्य छै. ते किम? छटे भागे कोई एक जीव नहीं। ते छटा भागा ने विषे न बांध्यों, बांधे छैं ए ढांई उपजना थकां पिण 'न बांधरथे' ए तीने बांत न ऊपने तो देखाई छे–आउखां नां पूर्वभाग ने विषे उपशम-मोहत्यादि न लाधं, एतला नटि न बांध्यें। ते जाभ समय ने विषे बांधरपैन पिण इम नहीं जे न बांधरपै समय मान नां बंध नो इहां अभाव छे ते माटे।

> श्यारमें भूणताण में, इक समय रहि मरणे करी। सुर भवे द्रारेथावहि न बंधे. समय बंध दम उचरी। इम कहे तेहनों एह उत्तर, बे भवे ए आखियो। पिण ग्रहण आकर्ष भव इक, भंग ए नहिं भारिवया।। नहि बांधियो बांधे अछे, नहिं बांधर्न्य इरियावित। इक भवे बोलज बे हवे, पिण तृतीय बोल हवे नहीं॥ ते भणी भांगो एह छट्टो, ब्रह्म अकर्षे नहीं। ते कारणे ए भंग नी छै. शुन्धता इक भव मही॥ नाहि बांधियां बांधै अछे ए बोल बे नर भव मही! मरि सुर भवे नहिं बांधरये, ए ग्रहण आकर्षे नहीं 🕽 ते भणी ग्रहणाकर्ष न भव, एक अनुश्री जाणियै। ए भंग छठा तणी शून्यमा. प्रवर न्याय पिछाणियं।। जो तरमां नै चरम समय, बंध अर्छ इरियावर्डी। फ्न समय बीजे बांधरये नहिं तास बांछा जो हुई॥ इम तटा जे गुण तेरमां नै चरम समये बंध ही। नेह कीने पूर्व समये बांधियो इम संध ही॥ ते भणी ए भंग द्वितीय है, पिण भंग छट्टी है नहीं। इम भंग षष्टम शून्यता ए, ग्रहण आकर्षे कही॥

बांध्यो अने तेरमा गुण-

इम तदा जे गुण तेरभा चरन समये बंध हो। तेह थी जे पूर्व बांधियों इम संध हो। ते भणी ए भंग द्वितीय ही, पिण भंग छड़ों है तहीं। इम भंग षण्टम शुन्यता ए, ग्रहण आवर्षे कहीं॥

कोई कहै-अतीनकाले इरियाविह सकषाइपण न बांध्यो अने तेरमा गुणठाणा रै छेहले समये बांधे छै अने अजोगीएणें न बांध्यों, इम छट्ठो भागो किम न हुवै? नेहनो उत्तर-इम दूजो हुवै, पिण छट्ठों न हुवे ते किम? जिवारे संयोगी घरम समये बांधे, ते चरिम समय धकी पूर्व समये इरियाविह नों बंध कहीजै. पिण पूर्व समये अबंधक नहीं। इम दूजो भागो क्षेत्र हुवै, पिण छट्ठों नहीं।

> नहिं बाधियो फुन नथी बांधे, बांधस्ये इरियावही। शिवगमन योग्यज भाव छं, ते आश्रयी सप्तम सई॥

अपेक्षा से 'न बंधी' यह विकत्प समीचीन है। उपशांत अवस्था होने पर ऐर्यापधिक कर्म बांधता है, यह विकल्प भी सही है किन्तु अनंतर समयों में नहीं बांधेगा, यह विकल्प सम्यक् नहीं है क्योंकि बंध एक समय का नहीं होता। जो निर्शंध उपशांत मोह अवस्था (स्थारहवें गुणस्थान) में रहकर काल-धर्म को प्राप्त होता है, उसके ऐर्यापधिक

कर्म का बंध मात्र एक समय का होता है, वह छठे भंग का हेतु नहीं बनता। सयोगी केवली चरम समय में ऐर्यापथिक कर्म का बंध करता है! उसके अनंतर ऐर्यापथिक कर्म का बंध नहीं करता। इस विवक्षा में 'न बंधी' यह विकल्प नहीं होता। वह पूर्व समय में बंध करता है इसलिए द्वितीय भंग समुचित है, छठा भंग शुन्य है।

### द्रष्टव्य-भवाकर्ष और ग्रहणाकर्ष का यंत्र

|            | अनीत                             | श्रेणी                  | वर्तमान     | श्रेणी                   | अनागत        | श्रेणी                  |
|------------|----------------------------------|-------------------------|-------------|--------------------------|--------------|-------------------------|
| भवाकर्ष की | ३. बांधा था                      | उपशम श्रेणी की अपेक्षा  | बांधता है   | उपशम श्रेणी की अपेक्षा   | बांधेगा      | उपशम श्रेणी की अपेक्षा  |
| अपेक्षा    | २. बांधा या                      | उपशम श्रेणी की अपेक्षा  | बांधता है   | क्षपक श्रेणी की अपेक्षा  | नहीं बांधेगा | उपशम श्रेणी की अपेक्षा  |
|            | ३. बांधा था                      | उपशम श्रेणी की अपका     | नहीं बांधता | क्षपक श्रेणी की अपेक्षा  | बांधेगा      | उपशम या क्षण्क श्रेणी   |
|            |                                  |                         |             |                          | Ì            | की अपेक्षा              |
|            | ४. बांधा था                      | १४वें गुणस्थानवर्ती जीव | नहीं बांधता | १४ वें गुणस्थानवर्ती जीव | नहीं बोधेगा  | १४वें गुणस्थानवर्ती जीव |
|            |                                  | की अपेक्षा              | :           | की अपेक्षः               |              | की अपेक्षा              |
|            | ५. नहीं बांधा था                 | उपशम श्रेणी की अपेक्षा  | बंधता है    | उपशम श्रेणी की अपेक्षा   | बांधेगा      | उपशम या क्षपक श्रेणी    |
|            |                                  |                         |             |                          |              | की अपेक्षा              |
|            |                                  | उपशम श्रेणी की अपेक्षा  | बांधता है   | क्षपक श्रेणी की अपेक्षा  | नहीं बांधेगा | 77 7;                   |
|            | <ol> <li>नहीं बोधा था</li> </ol> | उपश्म श्रेणी की अपेक्षा | नहीं बांधना | क्षपक श्रेणी की अपेक्षा  | बांधेगा      | उपशम या क्षपक श्रेणी    |
|            |                                  |                         |             |                          |              | की अपेक्षा              |
|            | ८. नहीं बांधा था                 | अभव्य जीव की अपेक्षा    | नहीं बांधतः | अभव्य की अपेक्षा         | नहीं बांधेगा | अभव्य की अपेक्षा        |
| ग्रहणाकर्ष | १. बांधा था                      | उपशम या क्षपक श्रेणी की | बांधता है   | उपशम या क्षपक श्रेणी की  | बांधेगा      | उपशम या क्षपक श्रेणी    |
| की अपेक्षा |                                  | अपेक्षा                 |             | अपेक्षा                  |              | की अपेक्षा              |
| i          | २. बांधा था                      | १३वें गुणस्थानवर्नी जीव | बांधता है   | १३वें गुणस्थान में एक    | नहीं बांधेगा | शैलेशी अवस्था की        |
|            |                                  | की अपक्षा               |             | समय शेष रहता है उसकी     | ;            | अपेक्षा                 |
|            |                                  |                         | :           | अपेक्षा                  |              |                         |
|            | ३. बांधा था                      | उपशम श्रेणी से गिरने की | नहीं बांधता | सास्वादन सम्यक्दृष्टि    | नहीं बांधेगा | उपशम श्रेणी की अपेक्ष   |
|            | }                                | अपेक्षा                 |             | की अपेक्षा               |              |                         |
|            | ४. बांधा था                      | १३वें गुणस्थान के अंतिम | नहीं बांधता | १४ वें गुणस्थान की       | नहीं बांधेगा | रौलेशी अवस्था की        |
|            |                                  | रमय जीव की अपेक्षा      |             | अपेक्षा                  |              | अपेक्षा                 |
|            | ५. नहीं ब्रांधा था               | (आयुष्य के पूर्वभाग की  | बाधता है    | उपशम या क्षपक श्रेणी की  | बांधगा       | उपशम या क्षपक श्रेणी    |
|            |                                  | अपेक्षा) उपशम क्षपक     |             | अपेक्षा                  |              | की अपेक्षा              |
| ĺ          |                                  | श्रेणी न करने के कारण   |             |                          |              |                         |
| ļ          | ६. नहीं बोधा था                  | (शून्य) किर्सी जीव में  | नहीं बांधता | किसी जीव की अपेक्षा से   | नहीं बांधेगा | किसा जीव की अपेक्षा से  |
|            | _                                | नहीं                    |             | नहीं                     |              | नहीं                    |
|            |                                  | भव्य जीव की अपेक्षा     | नहीं बांधता | भव्य जीव की अपेक्षा      | बांधेगा      | भव्य जीव की अपेक्षा     |
|            | ८. नहीं बांधा था                 | अभव्य की अपेक्षा        | नहीं बांधता | अभव्य की अपेक्षा         | नहीं बांधेगा | अभव्य की अपेक्षा        |

प्रस्तुत अलापक में प्रयुक्त देसेण देखं खब्बेणं खब्बं—ये शब्द बंध सापेक्ष हैं। बंध के संदर्भ में—

- देसेणं-जीव का एक भाग।
   देसं-बद्धयमान कर्म का एक भाग।
- २. देसेग-जीव का एक भाग। सव्वं-बद्धयमान सर्व कर्म-पुट्गल।
- ३. सब्वेणं-जीव के सब प्रदेश।

देसं-बद्धयमान कर्म का एक भाग।

सव्वेणं-जीव के सर्व प्रदेश।
 सव्वं-बद्धयमान सर्व कर्म पृद्गल।
 इनमें सव्वेणं सव्वे का भंग सम्मत है।

द्रष्टव्य भगवती १/३१८-३३३ का भाष्य।

मनुष्य और मानुषी को छोड़कर शेष सब सांपरायिक कर्म का बंध करते हैं। मनुष्य और मानुषी सक्षाय अवस्था में सांपरायिक कर्म का बंध करते हैं, अकषाय अवस्था में नहीं करते। अफात देव बाले व्यक्ति के सांपराधिक कर्म का बंध अलपन्तालीन होता है। यथाख्यात चारित्र आने पर ऐर्यापथिक कर्म का बंध प्रारंभ हो जाता है।

सांनरायिक कर्म का बंध अनादि है इसिंतए 'बंधी' यह विकत्प सब जीवों में प्राप्त होगा। ऐर्यापिथकी क्रिया के विषय में जो प्राणी मन उपलब्ध है, उसे विस्तार से प्रस्तुत किया गया है। उसके विषय में समीक्षात्मक दृष्टिकाण भी प्रस्तुत है। उनके तुलनात्मक अध्ययन के लिए निम्न निर्दिष्ट संदर्भों का अध्ययन आवश्यक है-भगवई 9/२०-२१,१२५-१२६,१०/११-१४,१८/१५९-१६०, सूयगड़े २/१६, आचारांगभाष्यम् ५/७२।

कम्मप्पगडीसु परीसह-समवतार-घदं ३१५. कइ णं भंते! कम्मप्पगडीओ पण्णताओ?

गोयमा! अट्ट कम्मप्पगडीओ पण्णत्ताओ,तं जहा-नाणावरणिज्जं दंसणावरणिज्जं वेदणिज्जं मोह-णिज्जं आउगं नामं गोयं अंतराइयं॥

३१६. कइ णं भंते! परीसहा पण्णता?
गोयमा! बावीसं परीसहा पण्णता, तं
जहा-दिगिंछापरीसहे, पिवासापरीसहे
सीतपरीसहे उसिणपरीसहे वंसमसगपरीसहे अचेलपरीसहे अरइपरीसहे
इत्थिपरीसहे चरियापरीसहे निसीहियापरीसहे सेज्जापरीसहे अक्कोसपरीसहे
वहपरीसहे जायणापरीसहे अलाभपरीसहे
रोगपरीसहे नाणपरीसहे दंसण-परीसहे।।

३१७. एए णं भंते! बाबीसं परीसहा कतिसु कम्मप्पगडीसु समोयरंति? गोयमा! चउसु कम्मप्पगडीसु समोयरंति, तं जहा—नाणावर-णिज्जे, बेदणिज्जे, मोहणिज्जे, अंतराइए॥

३१८. नाणावरणिज्जे णं भंते! कम्मे कित परीसहा समोयरंति? गोयमा! दो परीसहा समोयरंति, तं जहा-पण्णापरीसहे नाणपरीसहे य।।

३१९. वेदणिज्जे णं भंते! कम्मे कति परीसहा समोयरंति? गोयमा! एक्कारस परीसहा समोयरंति, तंजहा- कर्मप्रकृतिषु परीषद्दसमवतार-पदम् किन भवन्त! कर्मप्रकृतयः प्रज्ञप्ताः ?

गौतम! अष्ट कर्मप्रकृतयः प्रज्ञप्ताः, तद् यथा-ज्ञानावरणीयं दर्शनावरणीयं वेदनीयं मोहनीयं आयुष्कं नाम गोत्रम् आन्तरायिकम्।

कित भवन्त ! परीषद्याः प्रज्ञमाः ?
गौतम ! द्वाविंशतिः परीषद्याः प्रज्ञमाः,
तद्यथा-विंगिंछापरीषदः पिपासापरीषदः
शीतपरीषदः, उष्णपरीषदः, वंशमशकपरीषदः, अचेलपरीषदः, अरितपरीषदः,
स्त्रीपरीषदः, चर्यापरीषदः, निषीधिकापरीषदः, शञ्यापरीषदः, आक्रोशपरीषदः,
वधपरीषदः, राज्यापरीषदः, आक्रोशपरीषदः,
वधपरीषदः, राज्यापरीषदः, नृणस्पर्शपरीषदः,
जल्लपरीषदः, सत्कारपुरस्कारपरीषदः।
प्रज्ञापरीषदः, ज्ञानपरीषदः, वर्शनपरीषदः।

एतं भवन्त! द्वाविंशितः परीषद्याः कतिषु कर्मप्रकृतिषु समवतरन्ति? गौतम! चतसृषु कर्मप्रकृतिषु समवतरन्ति. तद् यथा—ज्ञानावरणीयं. वेदनीयं. मोहनीयं, आन्तरायिके।

ज्ञानावरणीये भदन्त ! कर्मणि कित परीषहाः समयतरन्ति ? गीतम ! द्वौ परीषही समयतरतः, तद् यथा— प्रज्ञापरीषहः, ज्ञानपरीषहश्च।

वेदनीयं भदन्त! कर्मणि कति परीषहाः समवतरन्ति? गौतम!एकादश परीषहाः समवतरन्ति, तद् यथा- कर्म प्रकृतियों में परीषह समवतार-पद ३१५. 'भंते! कर्म प्रकृतियां कितनी प्रज्ञस हैं?

गौतम! कर्म प्रकृतियां आठ प्रज्ञप्त हैं. जैसे-ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय. वेदनीय, मोहनीय, अयुष्य, नाम, गोत्र और अंतराय।

३१६, भते! परीषह कितने प्रज्ञप्त हैं?
गौतम! परीषह बाईस प्रज्ञप्त हैं, जैसेक्षुधापरीषह, पिपासा परीषह, शांत नरीषह,
उष्टा परीषह, दंशमशक परीषह, अचेल
परीषह, अरति परीषह, स्त्री परीषह, चर्या
परीषह, निषद्या परीषह, शब्या परीषह,
आक्रोश परीषह, वध परीषह, याचना
परीषह, अत्नाभ परीषह, रोग परीषह,
तृणस्पर्श परीषह, जल्ल (स्वेद जिनत
मैल) परीषह, सत्कारपुरस्कार परीषह,
प्रज्ञा परीषह, ज्ञान परीषह, दर्शन परीषह,

३१ ७. भंते! इन बाईस परीषद्दी का कितनी कर्म प्रकृतियों में लमकतार होता है? गौतम! चार कर्म प्रकृतियों में समक्तार होता है, जैसे-ज्ञानावरणीय, वेदनीय, मोहनीय, अंतराव।

३१८. भंते! ज्ञानावरणीय कर्म में कितने परीषहों का समवतार होता है? गौतम! ज्ञानावरणीय कर्म में दो परीषहों का समवतार होता है जैसे-प्रज्ञा परीषह, ज्ञान परीषह!

३१९. भंते! वेदनीय कर्म में कितने परीषहीं का समवतार होता है? गौतम! वेदनीय कर्म में ग्यारह परीषहीं का समवतार होता है, जैसे-प्रारंभ से पांच

१. भ. वृ. ८ ३१० अपगतवेदभ्च सांपरायिकांधको वेदक्षेप उपभाति क्षीपे वा यावद्यशास्त्रातं न प्राप्नोति हावससभ्यत इति।

पंचेव आणुपुब्बी, चरिया सेज्जा वहे य रोगे य। तणफास-जल्लमेव य, एककारस वेदणिज्जम्मि॥१॥

पञ्चैव आनुपूर्व्या, चर्या शय्या बधश्च रोगश्च। तृणस्पर्श-जल्लमेव च, एकादश वेदनीये॥

यथाक्रम-(क्षुधा, पिपासा, शीत, उष्ण, दंश-मशक), चर्या, शच्या, वध, रोग, तृण स्पर्श, जल्ल-इन ग्यारह परीषहीं का वेदनीय कर्म में समक्तार होता है।

३२०. दंसणमोहणिज्जे णं भंते!कम्मे कित परीसहा समोयरंति? गोयमा! एगे दंसणपरीसहे समो-यरइ॥ दर्शनमोहनीये भदन्त! कर्मणि कति परीषद्दाः समवतरन्ति? गौतम! एकः दर्शनपरीषद्दः समवतर्ति।

३२०. भंते! वर्शन मोहनीय कर्म में कितने परिष्हों का समवतार होता है.
गौतम! वर्शन मोहनीय कर्म में एक वर्शन-परीषह का समवतार होता है।

३२१. भंते! चारित्र मोहनीय में कितने

३२१. चरित्तमोहणिज्जे णं भंते! कम्मे कित परीसहा समोयरंति?
गोयमा! सत्त परीसहा समोयरंति, तं जहा—
अरती अचेल इत्थी,
निसीहिया जायणा य अक्कोसे।
सक्कार - पुरक्कारे,
चरित्तमोहम्मि सत्तेते॥१॥

चरित्रमोहनीये भदन्त! कर्मणि कित परीषहाः समवतरन्ति? गौतम! सम परीषहाः समवतरन्ति, तद्यथा— अरितः अचेलः स्त्री, निषीधिका याचना च आक्रोशः।

प्रस्कारः.

समैते॥

रन्दार

चरित्रमोह

परीषहों का समवतार होता है? गौतम! चारित्र मोहनीय कर्म में सात परीषहों का समवतार होता है, जैसे— अरित, अचेल, स्त्री, निषद्या, याचना. आक्रोश, सत्कार-पुरस्कार—चरित्र मोहनीय कर्म में इन सात परीषहों का समवतार होता है।

३२२. अंतराइए णं भंते! कम्मे कित परीसहा समोयरंति? गोयमा! एगे अलाभपरीसहे समोयरइ॥ आन्तरायिके भदन्त ! कर्मणि कति परीषहाः समवतरन्ति ? गौतम ! एकः अलाभपरीषहः समवतरति।

३२२. भंते! अंतराय कर्म में कितने परीषहों का समवतार होता है? गौतम! अंतराय कर्म में एक अलाभ परीषह का समवतार होता है।

३२३. सत्तविहबंधगस्स णं भंते! कति परीसहा पण्णता?

समिवधबन्धकस्य भदन्त। कित परीषहाः प्रज्ञप्ताः।

3२3. भंते! सात प्रकार के कर्म का बंध करने वाले पुरुष्र के कितने परीषद्द प्रज्ञस हैं?

गोयमा! बावीसं परीसहा पण्णता। वीसं पुण वेदेइ—जं समयं सीय-परीसहं वेदेइ नो तं समयं उत्तिण-परीसहं वेदेइ, जं समयं उत्तिण-परीसहं वेदेइ नो तं समयं सीय-परीसहं वेदेइ, जं समयं चरिया-परीसहं वेदेइ नो तं समयं निसी-हियापरीसहं वेदेइ, जं समयं निसी-हियापरीसहं वेदेइ नो तं समयं चरियापरीसहं वेदेइ।।

गौतम! द्वाविंशतिः परीषहाः प्रज्ञाः। विंशतिः पुनः वेदयति—यं समयं शीतपरीषहं वेदयति नो तं समयम् उष्णपरीषहं वेदयति, यं समयं उष्णपरीषहं वेदयति नो तं समयं शीतपरीषहं वेदयति, यं समयं चर्यापरीषहं वेदयति, नो तं समयं निषीधिकापरीषहं वेदयति, यं समयं निषीधिका परीषहं वेदयति, वं समयं चर्या-परीषहं वेदयति॥

गौतम! सात प्रकार के कर्म का बंध करने वाले पुरुष के बाईस परीषह प्रजप्त हैं। वह वेदन बीस परीषहों का करता है—जिस समय शीत परीषह का वेदन करता है, उस समय उष्ण परीषह का वेदन नहीं करता है. जिस समय उष्ण परीषह का वेदन करता। उस समय शीत परीषह का वेदन नहीं करता। जिस समय चर्चा परीषह का वेदन करता है, उस समय निषद्या परीषह का वेदन नहीं करता। जिस समय निषद्या परीषह का वेदन करता है, उस समय चर्चा परीषह का वेदन नहीं करता।

३२४. एवं अडुविहबंधगस्स वि॥

एवम् अष्टविधबन्धकस्याति।

३२४. इसी प्रकार आठ प्रकार के कर्म का बंध करने वाले पुरुष के परीषह की वक्नव्यता। ३२५. छव्विहबंधगस्स णं भंते! सरागछउमत्थस्स कति परीसहा पण्णता?

गोयमा! चोइस परीसहा पण्णता। बारस पुण वेदेइ—जं समयं सीयपरीसहं वेदेइ नो तं समयं उत्सिणपरीसहं वेदेइ, जं समयं उत्सिणपरीसहं वेदेइ नो तं समयं सीय-परीसहं वेदेइ, जं समयं चरियापरीसहं वेदेइ, जं समयं सेज्जापरीसहं वेदेइ, जं समयं सेज्जापरीसहं वेदेइ नो तं समयं चरियापरीसहं वेदेइ नो तं समयं चरियापरीसहं वेदेइ।। षड्विधबन्धकस्य भदन्त! सरागछद्मस्थस्य कति परीषद्याः प्रज्ञासाः ?

गौतम! चतुर्दश परीषहाः प्रज्ञाताः। द्वादश पुनः वेदयति-यं समयं शीतपरीषहं वेदयति नो तं समयं उष्णपरीषहं वेदयति, यं समयं उष्णपरीषहं वेदयति नो तं समयं शीतपरीषहं वेदयति, यं समयं चर्यापरीषहं वेदयति, नो तं समयं शय्यापरीषहं वेदयति, यं समयं शय्यापरीषहं वेदयति, नो तं समयं चर्यापरीषहं वेदयति, नो तं समयं ३२५. भंते! छह प्रकार के कर्म का बंध करने वाले सराग छद्भस्थ के कितने परीषह प्रजस हैं?

गौतम! छह प्रकार के कर्म का बंध करने वाले सराग छद्मस्थ के चीदह परीषह प्रचार हैं। वह वेदन बारह परीषहों का करता है—जिस समय शीत परीषह का वेदन करता है, उस समय उष्ण परीषह का वेदन नहीं करता। जिस समय उष्ण परीषह का वेदन करता है, उस समय शीत परीषह का वेदन नहीं करता। जिस समय चर्या परीषह का वेदन करता है, उस समय शय्या परीषह का वेदन नहीं करता, जिस समय शय्या परीषह का वेदन करता है, उस समय चर्या परीषह का वेदन करता है, उस समय चर्या परीषह का वेदन नहीं करता।

३२६. एक्किविहबंधगस्स णं भंते! बीय-रागछउमत्थस्स कित परीसहा पण्णता? गोयमा! एवं चेव—जहेव छिब्विह-बंधगस्स॥ एकविधबन्धकस्य भदन्त! वीतराग-छन्नस्थस्य कति परीषहाः प्रज्ञसाः ?

गौतम! एवं चैव-यथैव षड्विधबन्धकस्य।

३२६, भंते! एक प्रकार के कर्म का बंध करने वाले वीतराग छदमस्थ के कितने परीषह प्रजप्त हैं?

गौतम! छह प्रकार के कर्म का बंध करने वाले सराग छद्मस्थ की भांति व्यक्तव्यता।

३२७. एगविहबंधगस्स णं भंते! सजोगिभवत्थकेवितस्स कित परीसहा पण्णता? गोयमा! एककारस परीसहा पण्णता। नव पुण वेदेइ। सेसं जहा छिळ्वहबंधगस्स॥ एकविधबन्धकस्य भदन्त! सयोगिभव-स्थकेवलिनः कति परीषहाः प्रज्ञसाः?

गौतम! एकादश परीषहाः प्रज्ञप्ताः। नव पुनः वेदयति। शेषं यथा षड्डिधबन्धकस्य। 3२ 9. भंते ! एक प्रकार के कर्म का बंध करने वाले सयोगी भवस्थ कवर्नी के कितने परीषह प्रज्ञास हैं ?

गौतम! एक प्रकार के कर्म का बंध करने वाले संयोगी भवस्थ केवली के ग्यारह परीषह प्रज्ञस हैं। वह वेदन नौ परीषहों का करता है। शेष छह प्रकार के कर्म का बंध करने वाले सराग छद्मस्थ की भांति वक्तव्य है।

३२८. अबंधगस्स णं भंते! अयोगि-भवत्थकेवलिस्स कति परीसहा पण्णता?

गोयमा! एककारस परीसहा पण्णता। नव पुण वेदेइ-जं समयं सीयपरीसहं वेदेइ नो तं समयं उसिणपरीसहं वेदेइ, जं समयं उसिणपरीसहं वेदेइ नो तं समयं सीयपरीसहं वेदइ, जं समयं चरिया-परीसहं वेदेइ नो तं समयं सेज्जा-परीसहं वेदइ, जं समयं सेज्जा-परीसहं वेदेइ नो तं समयं चरिया-परीसहं वेदेइ॥ अबन्धकस्य भदन्त! अयोगिभकस्थ-केवलिनः कति परीषहाः प्रज्ञप्ताः ?

गौतम! एकादश परीषहाः प्रज्ञसाः। नव पुनः वेदयित—यं समयं शीतपरीषहं वेदयित नो तं समयम् उष्णपरीषहं वेदयित, यं समयम् उष्णपरीषहं वेदयित नो तं समयं शीतपरीषहं वेदयित, यं समयं चर्यापरीषहं वेदयित नो तं समयं शय्यापरीषहं वेदयित, यं समयं शय्या परीषहं वेदयित नो तं समयं चर्यापरीषहं वेदयित। ३२८. भंते! कर्म का बंध न करने वाले अयोगी भवस्थ केवली के कितने परीषह प्रज्ञस हैं?

गौतम! कर्म का बंध न करने वाले अयोगी भवस्थ केवली के ग्यारह परीषह प्रज्ञप्त हैं। वह वेदन नौ परीषहों का करता है। जिस समय शीत परीषह का वेदन करता है, उस समय उष्ण परीषह का वेदन नहीं करता। जिस समय उष्ण परीषह का वेदन करता है, उस समय शीत परीषह का वेदन नहीं करता। जिस समय चर्या परीषह का वेदन İ

करता है, उस समय शय्या परीषह का वेदन नहीं करता। जिस समय शय्या परीषह का वेदन करता हैं, उस समय चर्या परीषह का वेदन नहीं करता।

#### भाष्य

#### १. सूत्र ३१५-३२८

प्रस्तृत आलापक में कर्म प्रकृति<sup>र</sup> और परीषह के संबंध का प्रतिपादन किया गया है।

भूख, प्यास आदि अनेक शारीरिक, मानसिक और परिस्थितिजनित समस्याएं हैं। उनकी संज्ञा परीषह है।' मुनि के लिए विधान है कि वह परीषह पर विजय पाए!

उमास्याति ने परीष्ट्रह विजय के दो उद्देश्य बतलाए हैं-मार्गाच्यवन और निर्जरा।

प्रज्ञा परीषह और ज्ञान परीषह—ये दोनों परीषह ज्ञान से संबद्ध हैं इसलिए इनका समन्तार ज्ञानावरणीय कर्म में होता है। उत्तराध्ययन<sup>8</sup> में ज्ञान के स्थान पर अज्ञान परीषह का उल्लेख मिलता है। अभयदेव सुरि ने ज्ञान परीषह के दो अर्थ किए हैं—

- १, ज्ञान होने पर भद्र का वर्जन।
- २. ज्ञान न होने पर दीनता का परिवर्जन।"

सिद्धसेन गणि ने ज्ञान परीषद्द की व्याख्या की है। उनके अनुसार अपने विशिष्ट ज्ञान का गर्व न करना ज्ञान परीषद्द जय है। अज्ञान ज्ञान का प्रतिपक्ष है। वह भी परीषद्द बनता है। तप आदि के अनुष्ठान द्वारा अज्ञान पर विजय पाई जा सकती है।

अकलंक ने अज्ञान परीषह जय का उल्लेख किया है। भगवर्ती के कुछ आदर्शों में अज्ञान-'अन्नाणं' पाट भी मिलता है। अकलंक ने अकार को लुप्त मानकर अज्ञानपरक व्याख्या की है और सिन्द्रसेन गणि ने अकार को लुप्त नहीं माना इसलिए उन्होंने ज्ञानपरक व्याख्या की है। तात्पर्यार्थ में दोनों एक दूसरे के पूरक हैं। ज्ञान में अहंकार न हो और अज्ञान में दीनता का भाव न हो, यह प्रतिपक्ष परक अर्थ ज्ञान और अज्ञान-दोनों में विवक्षित है।

वेदन का संबंध वेदनीय कर्म से है इसलिए भूख, प्यास अदि ग्यारह परीषहों का समवतार वेदनीय कर्म में किया गया है: "पंचेव आणुपुर्व्या"—इस पद के द्वारा एक क्रम में आने वाले भूख, प्यास, शीत, उष्ण और दंशमशक—इन पांच परीषहों का ग्रहण किया गया है।

- १. विस्तार के लिए ट्रब्टट्य ६. ३३-३४ का भाष्य।
- २. दृष्टच्य उत्तर.. अध्ययन २ का आमुख और टिप्पण।
- ३. न. सू. ९ ८।
- ४. उत्तर, २ (४२-४३)
- ५. भ. वृ. ८ ३१६-ज्ञानं मत्यादि तत्वपरिष्वणं च तस्य विशिष्टण्य सद्भाव मदवर्जनमभावे च दैत्यपरिवर्जनं ग्रंथांनरे त्वज्ञानपरीषद्व इति पद्यते।
- ६. त. सू. भा. वृ. १.१, जार्म तृ श्रुतास्त्र्यं चतुर्दशपूर्वाण्येकादशांगानि. समस्तश्रुतधरोऽहमिति गर्वभृद्वहते तत्रागर्वकरणात् ज्ञानपरीषहज्यः। ज्ञात-प्रतिपक्षणाप्यज्ञानेनागमश्रून्यतया परीषहो भवति, ज्ञानावरणक्षयोपशमीदय-विजम्भितमेतदिति स्वकृतकर्मफलपरिभोगादपैति तपोन्ष्ठानेन चेत्येव-

अभयदेव सूरि ने इस प्रकरण में एक महत्त्वपूर्ण जानकारी प्रस्तुत की है। भूख, प्यास, सर्वी, गर्मी और दंशमशक का निमित्त पाकर जो वेदना अथवा पीड़ा होती है, वह वेदनीय कर्म से उत्पन्न है। मच्छर काटता है, सर्वी लगती है, गर्मी लगती है—वह वेदनीय कर्म से उत्पन्न नहीं है। भूख, प्यास आदि परीषहों को सहन करना चारित्र है। उसका संबंध चारित्र मोहनीय कर्म के क्षयोपशम से है।

आत्मा. पुनर्जन्म आदि परोक्ष तत्त्वों के प्रति होने वाला संशय मन को विचलित कर देता है। इस स्थिति में दर्शन एक परीष्ठह बन जाता है। इस संशय का कारण दर्शन मोहनीय कर्म है। इसलिए दर्शन परीष्ठह का समवतार दर्शन मोहनीय कर्म में किया गया है। उमास्वाति ने दर्शन परीष्ठह के स्थान पर अदर्शन प्रीष्ठह का उल्लेख किया है।

चारित्र धर्म में अरुचि पैदा हो जाती है, मन चारित्र में रमण नहीं करता, इसका हेतु अरित मोहनीय कर्म है। इसिलए अरित परीषह का समवतार अरित मोहनीय कर्म में किया गया है।

वस्त्र लज्जानिवारण के लिए होता है। अचेल रहना एक परीष्रह है। इसका समवतार जुगुप्सा मोहनीय कर्म में होता है। स्त्री परीष्रह का समवतार पुरुष वेद मोहनीय कर्म में होता है।

अभयदेव सूरि ने स्त्री परीषह के प्रतिपक्ष के रूप में पुरुष परीषह का भी उल्लेख किया है। उनके अनुसार पुरुष परीषह का समवतार स्त्री वेद-मोहनीय कर्म में होता है।<sup>१०</sup>

निषद्या-एकांत भूमि में उपसर्ग के भय की संभावना रहती है इस्तिल् इसका समवतार भय मोहनीय कर्म में किया गया है। याचना के क्षण में अभिमान समस्या पैदा करता है इस्रतिल् याचना परीषह का सम्वतार मान मोहनीय कर्म में किया गया है।

आक्रोश परीषह का क्रोध भोहनीय कर्म और सत्कार-पुरस्कार परीषह का मान मोहनीय कर्म में समक्तार होता है।

सामान्यतः इन सबका समावेश चारित्र मोहनीय में होता है। इष्ट वस्तु की प्राप्ति में बाधक अंतराय कर्म है इसलिए अलाभ परीषह का समयतार अंतराय कर्म में होता है।

परीषद्द उत्पत्ति के कारण इस प्रकार बताए गए हैं–

मानोचयतो ज्ञानपरीषहजयो भवति।

- त. स. वा. ९/९ की वृत्ति।
- ८. भ. वृ. ८/३३९-पंचेव आणुपृब्वीति क्षुत्पिपासाशीतोष्णवंशमशकपरीषहाः इत्यर्थः एतेषु च पीडेव वेदनीयोत्थाः तदिधसहनं तृ चारित्रमोहनीय-क्षयोपशमादिसंभवं अधिसहनस्य चारित्रसम्बन्धित।
- ९. त. सू. भा. वृ. ९/९ तथा उसका भाष्य।
- १०. भ. वृ. ८/३२१—स्त्रीपरीषहपुरुषवेदमोहे स्ट्यपेक्ष्या तु पुरुषपरीषहः स्त्रीवेदमोहे, तत्त्वतः स्ट्याधिमितासम्स्यत्वातस्य।
- ११. वहीं ८/३२१।

| ·                   |                       |                                    |
|---------------------|-----------------------|------------------------------------|
| परीषह               | उत्पत्ति का कारण कर्म | २१. तृण स्पर्श                     |
| <b>्रै.</b> प्रज्ञा | जनावरणीय कर्म         | २२. जल्लाः                         |
| २, अज्ञान           | ज्ञानावरणीय कर्म      | कर्मबंध की पांच भू                 |
| ३. आलाभ             | अन्तराय               | १. आयुष्य कर्म का                  |
| ४, अर्रत            | चारित्र मोहनीय कर्म   | कर्म का बंधक होता है।              |
| ५. अचेल             | चारित्र मोहनीय कर्म   | २. आयुष्य कर्म के                  |
| ६, स्त्री           | चरित्र मोहनीय कर्म    | होता है।                           |
| ७. निषद्या          | चारित्र मोहनीय कर्म   | ३. सराग छदास्य ३                   |
| ८. याचना            | चारित्र मोहनीय कर्म   | कर्म का बंधक होता है।              |
| ९. आक्रोश           | चारित्र मोहनीय कर्म   | ८. वीतराग छदास्य                   |
| १०, सन्कार-पुरस्कार | चारित्र मोहनीय कर्म   | ५. सर्वार्गा-भदस्य                 |
| ११, दर्शन           | दर्शन मोहनीय कर्म     | ६. अयोगी-भवस्थ                     |
| १२. धृथा            | वेदनीय कर्म           | तन्बार्थ सूत्र में युग             |
| १३, पिपासा          | वेदर्नाय कर्म         | बनलाई गई है। <sup>°</sup> भाष्य के |
| १४. शीन             | वेदनीय कर्म           | से किसी एक के होने पर शे           |
| १५. उष्ण            | वेटर्नाय कर्म         | के प्रकरण में चर्या और नि          |
| १६. दंश मशक         | वेदर्नाय कर्म         | बंधक के प्रकरण में चर्या           |
| १ ऽ. चर्या          | वेदनीय कर्म           | अभवदेव सूरि के अनुसा               |
| १८. शय्या           | वेदर्नाय कर्म         | इसलिए वह चर्या के मध्या            |
| १९. वध              | वदनीय कर्म            | लेता है। इस अपेक्षा से च           |
| २०. रोग             | वेदनीय कर्म           | हैं  <sup>8</sup>                  |
|                     |                       |                                    |

| २१. तृण स्पर्श                | वेदनीय कर्म            |
|-------------------------------|------------------------|
| २२. जल्लाः                    | बेद <b>र्न</b> ाय कर्म |
| कर्मबंध की पांच भूमिकाएं हैं- |                        |

- अायुञ्य कर्म का बंध नहीं होता. उत्त क्षण में प्राणी समिविध कर्म का बंधक होता है!
- २. आयुष्य कर्म के बंधकाल में प्राणी अष्टविध कर्म *का* बंधक होता है।
- सरान छदास्य आयु और मोह कर्म की बर्नना कर षड्विध कर्म का बंधक होता है।
  - वीतराग छदास्य एकविध कर्म का बंधक होता है।
  - ५. सर्वार्गा-भवस्थ केवर्ला एकविध कर्म का बंधक होता है।
  - ६. अयोगी-भवस्थ केवर्ली कर्म का अबंधक होता है।

तत्त्वार्घ सृत्र में युगपत् उन्नीस परीषहों की भजना (विकल्म) बतलाई गई है। भाष्य के अनुसार चर्या, शध्या और निषद्या-इनमें से किसी एक के होने पर शेष दो का अभाव होता है। समिविध बंधक के प्रकरण में चर्या और निषद्या का विरोध बतलाया गया है। षड्विध बंधक के प्रकरण में चर्या और शय्या का विरोध बतलाया गया है। अभयदेव सूरि के अनुसार समिविध बंधक में औत्स्वय होता है, इसिलए वह चर्या के मध्यावधि में अल्पकालिक शय्या का प्रयोग कर लेता है। इस अपेक्ष से चर्या और निषद्या का विरोध बतलाया गया है।

द्रष्टव्य-सप्तविधादि बंधक के साथ परीषहों के साहचर्य का यंत्र-

| कर्म बंधक                         | परीषह                | विदर्न                           |
|-----------------------------------|----------------------|----------------------------------|
| सप्तविध और अष्टविध बंधक जीवों के  | बार्वास (२२)         | उत्कृष्ट एक साथ बीस (२०) परीषह।  |
| षड्विध बंधक सराग छद्दस्थ के       | चौंदह (१४)           | उत्कृष्ट एक साथ बारह (१२) परीषह। |
| एकविध बंधक वीतराग छदास्य के       | चौदह (१४)            | उत्कृष्ट एक साथ बारह (१२) परीषह। |
| एकविध बंधक सयोगी भवस्थ केवर्ती के | <b>ग्यार्</b> ह (११) | उत्कृष्ट एक साथ नी (९) परीषष्ट।  |
| अबंधक अयोगी भवस्य केवर्ता के      | ग्यारह (११)          | उत्कृष्ट एक साथ नौ (९) परीषह।    |

### सूरिय-पदं

३२९. जंबुद्दीवे णं भंते! दीवे सूरिया
उभ्गमणमुहुत्तंसि दूरे य मूले य दीसंति?
मज्झंतियमुहुत्तंसि मूले य दूरे य
दीसंति? अत्थमणमुहुत्तंसि दूरे य मूले य
दीसंति?
हंता गोयमा! जंबुद्दीवे णं दीवे सूरिया
उभ्गमणमुहुत्तंसि दूरे य मूले य दीसंति,
मज्झंतियमुहुत्तंसि मूले य दूरे य दीसंति,
अत्थमणमुहुत्तंसि दूरे य मूले य दीसंति,

### सूर्य-पदम

जम्बूद्वीपे भदन्त ! डीपे सूर्वी उद्यमनमुह्तें दूरं च मूले च दृश्येते ? मध्यान्तिकमुह्तें मूले च दूरे च दृश्येते ? अस्तमनमुह्तें च दूरे च मूले च दृश्येते ?

हन्त गौतम! जम्बूईपि द्वीपे सूर्यी उद्गमनमुहूर्ने दूरे च मूले च दृश्येते, मध्यान्तिकमुहूर्ने मूले च दूरे च दृश्येते, अस्तमनमुहुर्ने दूरे च मूले च दृश्येते।

### सूर्य-पद

३२९. भंते! जंबूद्वीप द्वीप में उदय के मुहूर्न में सूर्य दूर होने पर भी निकट दिखाई देते हैं? मध्याह के मुहूर्त में निकट होने पर भी दूर दिखाई देते हैं? अस्तगन के मुहूर्न में दूर होने पर भी निकट दिखाई देते है? हां, गौतम! जंबूद्वीप द्वीप में उदय के मुहूर्न में सूर्य दूर होने पर भी निकट दिखाई देते हैं। मध्याह के मुहूर्त में निकट होने पर भी दूर दिखाई देते हैं। अस्तमन के मुहूर्त में दूर होने पर भी निकट दिखाई देते हैं।

१. उत्तरा, नि. गा. ५३-७८।

२. ਜ਼. ૠ, ૧૯૪૫

त. सृ. भा. वृ. ८ १०-तथा चर्याशस्यानिषद्यापरीषहाणामेकस्य संभवे ह्रयोरभावः।

४. भ. वृ. ८ ३२३-अध नैपेधिकीयच्छरयापिचर्यया सह विमन्नेत न नथारेकडा संभवरनवश्चैकोनविशतिरेव परीषहाणामुक्कर्षणंकदा वेदनं प्रामिति नैवं, यतोग्रामिदिरामनप्रवृत्ती यदा कश्चिदौत्सुक्यादिनवृत्ततत्परिणाम एव विश्राम भोजनाद्यर्थमित्वरशस्यायां वर्तते तदीभयमप्यविमन्द्रमेव।

३३०. जंबुद्दीवे णं भंते! दीवे सूरिया उम्ममममुहुत्तंसि, मज्झंतियमुहु-तंसि य, अत्थमणमुहुत्तंसि य सव्वत्थ समा उच्चत्तेणं?

हंता गोयमा! जंबुद्दीवे णं दीवे सूरिया उग्गमणमुहुत्तंसि, मज्झं-तियमुहुत्तंसि य, अत्थमणमुहुत्तंसि य सव्वत्थ समा उच्चत्तेणं॥

३३१. जह णं भंते! जंबुद्दीवे दीवे सूरिया उग्गमणमुहुत्तंसि, मज्झं-तियमुहुत्तंसि य, अत्थमणमुहुत्तंसि य सव्वत्थ समा उच्चतेणं, से केणं खाइ अट्ठेणं भंते! एवं वुच्चइ— जंबुद्दीवे णं दीवे सूरिया उग्गमण-मुहुत्तंसि दूरे य मूले य दीसंति? जाव अत्थमणमुहुत्तंसि दूरे य मूले य दीसंति?

गोयमा! लेसापडिघाएणं उज्जमणमुहुत्तंसि दूरे य मूले य दीसंति,
लेसाभितावेणं मज्झंतियमुहुत्तंसि मूले य
दूरे य दीसंति, लेसापडिघा-एणं
अत्थमणमुहुत्तंसि दूरे य मूले य दीसंति।
से तेणडेणं गोयमा! एवं वुच्चइ—जंबुद्दीवे
णं दीवे सूरिया उज्जमणमुहुत्तंसि दूरे य
मूले य दीसंति जाव अत्थमणमुहुत्तंसि दूरे
य मूले य दीसंति॥

जम्बूद्वीपे भदन्त! द्वीपे सूर्यी उद्गमनमृहूर्ते, मध्यान्तिकमृहूर्ते च. अस्तमनमृहूर्ते च सर्वत्र समी उच्चत्वेन?

हन्त गौतम! जम्बूद्वीपे द्वीपे सूर्यी उद्गमन-मुहूर्ने. मध्यान्तिकमुहूर्ने च. अस्तमनमुहूर्ते च सर्वत्र समी उच्चत्वेन।

यदि भदन्त! जम्बूढीपे द्वीपे सूर्यौ उद्गमन-मुहूर्ने, मध्यान्तिकमुहूर्ने च, अस्तमनमुहूर्ने च सर्वत्र समौ उच्चत्वेन, तत्केन 'खाइ' अर्थेन भदन्त! एवमुच्यते—जम्बूढीपे द्वीपे सूर्यौ उद्गमनमुहूर्ने दूरे च मूले च दृश्येते? यावत् अस्तमनमुहूर्ने दूरे च मूले च दृश्येते?

गौतम! लेश्याप्रतिघातेन उद्गमनमुहूर्ने दूरे च मूले च दृश्येते, लेश्याभितापेन मध्या-न्तिकमुहूर्ते मूले च दूरे च दृश्येते, लेश्या-प्रतिघातेन अस्तमनमुहूर्ने दूरे च मूले च दृश्येते तत् तेनार्थेन गौतम! एवमुच्यते— जम्बूढीपे द्वीपे सूर्यी उद्गमनमुहूर्ने दूरे च मूले च दृश्येते यावत् अस्तमनमुहूर्ने दूरे च मूले च दृश्येते।

३३२. जंबुद्दिवे णं भंते! दीवे सूरिया किं जम्बूद्रीपे भदन्त! इ तीयं खेत्तं गच्छंति? पडुप्पन्नं खेत्तं क्षेत्रं गच्छतः? प्रत्यु गच्छंति? अणागयं खेत्तं गच्छंति? अनागतं क्षेत्रं गच्छत

गोयमा! नो तीयं खेत्तं गच्छंति, पहुप्पन्नं खेत्तं गच्छंति, नो अणागयं खेत्तं गच्छंति॥

३३३. जंबुद्दीवे णं भंते! दीवे सूरिया किं तीयं खेत्तं ओभासंति? पडुप्पन्नं खेत्तं ओभासंति? अणागयं खेत्तं ओभासंति?

शोयमा! नो तीयं खेत्तं ओभासंति,

जम्बूद्वीपे भदन्त! द्वीपे सूर्यों किम् अतीतं क्षेत्रं गच्छतः? प्रत्युत्पन्नं क्षेत्रं गच्छतः? अनागतं क्षेत्रं गच्छतः?

शौतम ! नो अतीतं क्षेत्रं गच्छतः, प्रत्युत्पन्नं क्षेत्रं गच्छतः, नो अनागतं क्षेत्रं गच्छतः।

जम्बूद्वीपे भदन्त! द्वीपे सूर्यौ किम् अतीतं क्षेत्रम् अवभासयतः ? प्रत्युत्पन्नं क्षेत्रम् अवभासयतः ? अनागतं क्षेत्रम् अवभा-सयतः ?

गौतम! नो अतीनं क्षेत्रम् अवभासयतः,

३३०. भंते! जंबूईाप द्वीप में उत्तय के मुहूर्त में मध्याह के मुहूर्न में और अस्तमन के मुहूर्न में सूर्य ऊंचाई की दृष्टि से सर्वत्र तुल्य होते हैं?

हां, गौतम! जंबूक्रीप क्रीप में उदय के मुहूर्त में, मध्याह के मुहूर्त में और अस्तमन के मुहूर्त में सूर्य ऊंचार्ड की दृष्टि से सर्वव नुल्य होते हैं।

३३१. भंते! यदि नंबूद्वीण द्वीण में उदय के मुहूर्न में, मध्याह के मुहूर्न में और अस्तमन के मुहूर्न में सूर्य ऊंचाई की दृष्टि से सर्वव तुल्य होते हैं तो यह कैमं कहा जाता है—जंबूद्वीण द्वीण में उदय के मुहूर्न में सूर्य दूर होने पर भी निकट दिखाई देते हैं. यावत् अस्तमन के मुहूर्न में दूर होने पर भी निकट दिखाई देते हैं.

गौतम! तेज का प्रतिधात होने के कारण उदय के मुहूर्त में सूर्य दूर होने पर भी निकट दिखाई देने हैं. तेज का अभिताप होने के कारण मध्याह के मुहूर्त में निकट होने पर भी दूर दिखाई देते हैं. तेज का प्रतिधात होने के कारण अस्तमन के मुहूर्त में दूर होने पर भी निकट दिखाई देते हैं।

गौतम! इस कारण से वह कहा जाता है-जंबूद्वीप द्वीप में सूर्य उदय के मुहूर्त में दूर होने पर भी निकट दिखाई देते हैं यावत अस्तमन के मुहूर्त में दूर होने पर भी निकट दिखाई देते हैं।

३३२. भेते! क्या जंबूद्वीप द्वीप में सूर्य अतीत क्षेत्र में रामन करते हैं? वर्तमान क्षेत्र में रामन करते हैं? अनागत क्षेत्र में रामन करते हैं?

शीतम! जंबूझीप द्वीप में सूर्य अनीत क्षेत्र में रामन नहीं करते. वर्तमान क्षेत्र में रामन करते हैं.अनज्यत क्षेत्र में रामन नहीं करते।

३३३. भंते! क्या जंबूब्रीप द्वीप में सूर्य अतीत क्षेत्र को अवभासित करते हैं? वर्तमान क्षेत्र को अवभासित करते हैं? अनागत क्षेत्र को अवभासित करते हैं? गौतम! जंबूद्वीप द्वीप में सूर्य अतीन क्षेत्र षडुप्पन्नं खेत्तं ओभासंति, नो अणागयं खेत्तं ओभासंति॥

प्रत्युत्पन्नं क्षेत्रम् अवभासयतः, नो अनागतं क्षेत्रम् अवभासयतः।

को अवभासित नहीं करते, वर्तमान क्षेत्र को अवभासित करते हैं, अनागत क्षेत्र को अवभासित नहीं करते।

३३४. तं भंते! किं पुडं ओभासंति? अपुडं ओभासंति?

तत् भवन्त! किं स्पृष्टम् अवभासयन्ति अस्पृष्टम् अवभासयन्ति ?

३३४. भंते! क्या सूर्य स्पृष्ट क्षेत्र को अवभासित करते हैं? अथवा अस्पृष्ट क्षेत्र को अवभासित करते हैं?

गोयमा! पुट्टं ओभासंति, नो अपुट्टं ओभासंति जाव नियमा छद्दिसिं॥

गौतम! स्पृष्टम् अवभासयन्ति, नो अस्पृष्टम् अवभासयन्ति यावत् नियमात् षड्दिशम्।

गौतम! सूर्य स्पृष्ट क्षेत्र को अवभासित करते हैं, अस्पृष्ट क्षेत्र को अवभासित नहीं करते यावत् नियमतः छहों दिशाओं को अवभासित करते हैं।

३३५. जंबुद्दीवे णं भंते! दीवे सूरिया किं तीयं खेतं उज्जोवेति? एवं चेव जाव नियमा छहिसिं॥

जम्बूद्रीपे भदन्त! द्वीपे सूर्यो किम् अतीतं क्षेत्रम् उद्योतयतः ? एवं चैव यावत् नियमात् षड्दिशम्।

३३५. भंते! क्या जंबूद्वीप द्वीप में सूर्य अतीत क्षेत्र को उद्योतित करते हैं? गौतम! इसी प्रकार यावत् नियमतः छहीं दिशाओं को उद्योतित करते हैं।

३३६. एवं तवेंति, एवं भासंति जाव नियमा छदिसिं॥

एवं तपयतः एवं भासयतः यावत् नियमात् षड्दिशम्।

३३६. इसी प्रकार तप्त और प्रभासित की वक्तव्यता यावत् नियमतः छहों दिशाओं को तप्त और प्रभासित करते हैं।

३३७. जंबुद्दीवे णं भंते! दीवे सूरियाणं किं तीए खेते किरिया कज्जइ? पडुप्पन्ने खेते किरिया कज्जइ? अणागए खेते किरिया कज्जइ?

जम्बूद्वीपे भदन्त! द्वीपे सूर्याभ्यां किम् अतीते क्षेत्रे क्रिया क्रियते? प्रत्युत्पन्ने क्षेत्रे क्रिया क्रियते? अनागते क्षेत्रे क्रिया क्रियते?

३३७. भंते! क्या जंबूक्रीप क्रीप में सूर्य अतीत क्षेत्र में क्रिया करते हैं? वर्तमान क्षेत्र में क्रिया करते हैं? अनागत क्षेत्र में क्रिया करते हैं?

गोयमा! नो तीए खेत्ते किरिया कज्जइ, पहुष्पन्ने खेत्ते किरिया कज्जइ, नो अणागए खेत्ते किरिया कज्जइ॥

गौतम! नो अतीते क्षेत्रे क्रिया क्रियते, प्रत्युत्पन्ने क्षेत्रे क्रिया क्रियते? नो अनागते क्षेत्रे क्रिया क्रियते।

गौतम! जंबूढ़ीप द्वीप में सूर्व अतीत क्षेत्र में क्रिया नहीं करते, वर्तमान क्षेत्र में क्रिया करते हैं, अनागत क्षेत्र में क्रिया नहीं करते।

३३८. सा भंते! किं पुड़ा कज्जइ? अपुड़ा कज्जइ? गोयमा! पुड़ा कज्जइ, नो अपुड़ा कज्जइ

जाव नियमा छहिसि॥

सा भदन्त! किं स्पृष्टा क्रियते? अस्पृष्टा क्रियते? गौतम! स्पृष्टा क्रियते, नो अस्पृष्टा क्रियते

यावत् नियमात् षड्दिशम्।

३३८. भंते! क्या वह क्रिया स्पृष्ट होती है? अस्पृष्ट होती है? गौतम! वह क्रिया स्पृष्ट होती है, अस्पृष्ट नहीं होती यावत् नियमतः छहों विशाओं में स्पृष्ट होती है।

३३९. जंबुद्दीवे णं भंते! दीवे सूरिया केवतियं खेत्तं उद्घं तवंति ? केवतियं खेत्तं अहे तवंति? केवतियं खेत्तं तिरियं तवंति?

जम्बूढ़ीपे भदन्त! द्वीपे सूर्यी कियन्तं क्षेत्रम् उर्ध्वं तपतः ? कियन्तं क्षेत्रम् अधः तपतः ? कियन्तं क्षेत्रं तिर्यग् तपतः ?

३३९. भंते! जंब्द्घीप द्वीप में सूर्य कितने ऊर्ध्व क्षेत्र में तपते हैं? कितने अधो क्षेत्र में तपते हैं? कितने तिर्यक् क्षेत्र में तपते हैं?

गोयमा! एगं जोयणसयं उहं तवंति, अद्वारस जोयणसयाइं अहे तवंति, सीयालीसं जोयणसहस्साइं दोण्णि य तेवद्वे जोयणसए एक्कवीसं च सद्विभाए

गौतम! एकं योजनशतम् उर्ध्वं तपतः, अष्टावश योजनशतानि अधः तपतः, सप्तचत्वारिंशत् योजनशतानि द्वे च त्रैशष्टे योजनशते एकविंशति च षष्टिमागान्

गौतम! जंबूढ़ीप द्वीप में सूर्य ऊर्ध्व क्षेत्र में एक सौ योजन में तपते है, अधो क्षेत्र में अठारह सौ योजन में तपते हैं, तिर्यक क्षेत्र में सैंतालीस हजार हो भौ तिरसट योजन 333

श. ८ : उ. ८ : स्. ३३९-३४४

जोयणस्स तिरियं तवंति॥

योजनस्य तिर्यग् तपतः।

इक्कीस/साठ (४७२६३ २१/६०) योजन क्षेत्र में तपते हैं।

जोइसियाणं उववत्ति-पदं

३४०. अंतो णं भंते! माणुसूत्तर-चंदिम-स्रिय-गह-गणणक्खत्ततारारूवा ते णं भंते! देवा किं उड्डोववन्नगा ? जहा जीवाभिगमे तहेव निरवसेसं जाव-

ज्योतिष्काणाम् उपपत्ति-पदम् अन्तः भदन्त! मानुषोत्तरपर्वतस्य ये चन्द्रमरुसूर्य-ग्रहगण-नक्षत्र-ताराख्पाः ते भदन्त ! देवाः किम् उर्ध्वीपपन्नकाः ? यथा जीवाभिगमे तथैव निरवशेषं यावत्-

ज्योतिष्कों का उपपत्ति-पद

३४०. भंते! मानुषोत्तर पर्वत के अंतर्वर्ती जो चंद्र, सूर्य, ग्रहगण, नक्षत्र और तारा रूप हैं, भंते! वे देव क्या ऊर्ध्व उपपन्नक हैं? जीवाभिगम की भांति निरवशेष रूप में वक्तव्य है यावत्-

३४१. इंदड्डाणे णं भंते! केवतियं कालं विरहिए उववाएणं? गोयमा! जहण्णेणं एककं समयं, उक्कोसेणं छम्मासा]]

इन्द्रस्थानं भदन्त ! कियन्तं कालं विरहितम् उपपानेन ? नौतम! जघन्येन एकं समयम्, उत्कर्षेण षण्मासान्।

३४१, भंते! इन्द्रस्थान उपपात से कितने काल तक विरहित रहता है ? गौतम! जघन्यतः एक समय, उत्कृष्टतः छह मास।

३४२. बहिया णं भंते! माणुसुत्तर-पव्वयस्स जे चंदिय-सुरिय-गह-गण-णक्खत-तारारुवा ते णं भंते! देवा किं उह्रोववन्त्रगा ?

बहिः भदन्तः मानुषोत्तरपर्वतस्य ये चन्द्रमस्सूर्य-ग्रहगण-नक्षत्र-तारारूपाः ते भदन्त ! देवाः किम् उर्ध्वीपपन्नकाः ?

३४२. भंते! मानुषोत्तर पर्वत के बाह्यवर्ती चंद्र, सूर्य, ग्रहगण, नक्षत्र और नारा रूप हैं। भंते ! वे क्या ऊर्ध्व उपपन्नक हैं ?

जहा जीवाभिगमे जाव-

यथा जीवाभिगमे यावत्-

जीवाभिगम की भांति वक्तव्यता यावत्-

३४३. इंदद्वाणे णं भंते! केवतियं कालं उववाएणं विरहिए पण्णत्ते ? भोयमा ! जहण्णेणं समयं. उक्कोसेणं छम्मासा॥

इन्द्रस्थानं भदन्त! कियन्तं कालम् उपपातेन विरहितं प्रज्ञासम्? गौतम! जघन्येन एकं समयम् उत्कर्षेण षण्मासान।

३४३, भंते! इन्द्रस्थान उपपात से कितने काल नक विरहित प्रज्ञप्त है? गौतम! जघन्यतः एक समय, उत्कृष्टतः छह मास।

388. सेवं भंते! सेवं भंते! ति॥

तदेवं भदन्त ! तदेवं भदन्त ! इति !

३४४, भंते ! वह ऐसा ही है। भंते ! वह ऐसा ही है।

# नवमो उद्देशक : नौवां उद्देशक

### मूल

### बंध-पदं ३४५. कतिविहे णं भंते! बंधे पण्णते!

गोयमा! दुविहे बंधे पण्णत्ते, तं जहा-पयोगबंधे य, वीससाबंधे य॥

### वीससाबंध-पदं

वीससाबंधे य॥

- ३४६. वीससाबंधे णं भंते! कतिविहे पण्णाते ? गोयमा! दुविहे पण्णाते, तं जहा-सादीयवीससाबंधे य. अणादीय-
- ३४७, अणादियवीससाबंधे णं भंते! कतिविहे पण्णते ? गोयमा! तिविहे पण्णत्ते, तं जहा-धम्मत्थिकायअण्णमण्णअणादीय-वीससाबंधे. अधम्मत्थिकायअण्ण-मण्णअणादीयवीससाबंधे,आगासत्थि-कायअण्णमण्णअणादीयवीससाबंधे॥
- **३**8८. दीयवीससाबंधे णं भंते! किं देस-बंधे? सब्बबंधे ? भोयमा! देसबंधे, नो सब्बबंधे। एवं अधम्मत्थिकायअण्णमण्णअणादीय-वीससाबंधे वि, एवं आगासित्थ-कायअण्णमण्णअणादीयवीससाबंधे विⅡ

धम्मत्थिकायअण्णमण्णअणाः

388. धम्मत्थिकायअण्णमण्णअणा-दीयवीससाबंधे णं भंते! कालओ केवच्चिरं होइ?

गोयमा! सव्बद्धं। एवं अधम्मत्थि-

### संस्कृत छाया

### बन्ध-पदम्

कतिविधः भदन्त ! बन्धः प्रज्ञप्तः ?

गौतम! द्विविधः बन्धः प्रज्ञप्तः, तद्यथा— प्रयोगबन्धश्च, विस्वसाबन्धश्च।

### विस्रसाबंध-पदम्

विस्रसाबन्धः भदन्त! कतिविधः प्रज्ञमः?

गौतम ! द्विविधः प्रज्ञप्तः, तद्यथा- सादिक-विस्रसाबन्धश्च, अनादिकविस्रसाबन्धश्च।

अनादिकविस्रसाबन्धः भदन्तः! कतिविधः प्रज्ञसः ?

गौतम! त्रिविधः प्रज्ञासः, तद्यथा-धर्मास्तिकाय-अन्योन्य-अनादिकविस्रसा-बन्धः, अधर्मास्तिकाय-अन्योन्यअनादिकः विस्रसा-बन्धः,आकाशास्तिकायअन्योन्य-विस्रसाबन्धः।

धर्मास्तिकाय-अन्योन्य-अनादिकविस्रसा-बन्धः भदन्त ! किं देशबन्धः ? सर्वबन्धः ?

गौतम! देशबन्धः, नो सर्वबन्धः। एवम् धर्मास्तिकाय-अन्योन्य-अनादिकविस्रसा-बन्धोऽपि. एवम् आकाशास्तिकाय-अन्योन्य-अनादिकविस्रसाबन्धोऽपि।

धर्मास्तिकाय-अन्योन्य-अनादिकविस्रसा-बन्धः भदन्त ! कालतः कियच्चिरं भवति ?

गौतम! सर्वाद्धम्। एवम् अधर्मास्तिकाय-

### हिन्दी अनुवाद

### बंध-पद

३४५, भंते! बंध कितने प्रकार का प्रज्ञप्त

गौतम! दो प्रकार का प्रज्ञम है, जैसे-प्रयोग बंध, विससा बंध।

### विस्रसा बंध-पद

३४६, भंते! विस्तरमा बंध कितने प्रकार का प्रज्ञप्त है ?

गौतम! दो प्रकार का प्रज्ञप्त है जैसे-सादिक विश्वसा बंध, अनादिक विश्वसा बंध।

३४०. भंते! अनादिक विस्त्रसा बंध कितने प्रकार का प्रज्ञप्त है?

गौतम! तीन प्रकार का प्रज्ञप्त है, जैसे~ धर्मास्तिकाथ- अन्यान्य- अनादिकविस्रासा बंध. अधर्मास्तिकाय-अन्योन्य-अन्रिक विस्त्रसा बंध, आकाशास्त्रिकाय अन्योन्य-अनादिक विस्तरमा बंध।

भंते! धर्मास्तिकाय अन्योन्य अनादिक विस्रमा बंध क्या देश बंध है? सर्व बंध है ?

गौतम ! देश बंध है, सर्व बंध नहीं है। इसी प्रकार अधर्मास्तिकाय अन्योन्य अनादिक विस्त्रसा बंध की वक्तव्यतः। इसी प्रकार आकाशास्तिकाय अन्यान्य अनादिक विस्रसा बंध की वक्तव्यता।

38% भंते! धर्मास्तिकाय-अन्योन्य-अनादिक विस्त्रया बंध काल की अपेक्षा कितने काल तक रहता है ?

गौतम! सर्व काल तक। इसी प्रकार

कायअण्णमण्णअणादीयवीससाबंधे वि, एवं आगासत्थिकायअण्ण-मण्णअणा-दीयवीससाबंधे वि॥

अन्योन्य-अनादिकविस्रसाबन्धोऽपि, एवम् आकशास्तिकाय-अन्योन्य-अनादिक-विस्रसाबन्धोऽपि।

अधर्मास्तिकाय अन्योन्य अनादिक विस्तसा बंध की वक्तव्यता। इसी प्रकार आकाशास्तिकाय अन्योन्य अनादिक विस्तसा बंध की वक्तव्यता।

३५०. सादीयवीससाबंधे णं भंते! कतिविहे पण्णत्ते? गोयमां तिविहे पण्णत्ते, तं जहा-बंधणपच्चइए, भायणपच्चइए, परि-णाभपच्चइए॥

सादिकविस्रसाबन्धः भदन्तः कतिविधः प्रज्ञप्तः ? गौतमः विविधः प्रज्ञप्तः, तद्यथा—बन्धन प्रत्ययिकः, भाजनप्रत्ययिकः, परिणाम-प्रत्ययिकः।

३५०. भंते! सादिक विभ्न्नसा बंध कितने प्रकार का प्रज्ञप्त है? गौतम! तीन प्रकार का प्रज्ञप्त है, जैसे-बंधन प्रत्ययिक, भाजन प्रत्ययिक, परिणाम प्रत्ययिक।

३५१. से किं तं बंधणपच्चइए? बंधणपच्चइए-जण्णं परमाणु-पोग्णलदुप्पदेसियतिष्पदेसिय जाव दसपदेसियसंखेज्जपदेसियअसंखेज्ज-पदेसिय-अणंतपदेसियाणं खंधाणं वेमायनिद्धयाए, वेमायलुक्खयाए, वेमायनिद्धलुक्खयाए बंधणपच्चएणं बंधे समुण्यज्जइ, जहण्णेणं एक्कं समयं, उक्कोसेणं असंखेज्जं कालं। सेत्तं बंधणपच्चइए॥ अथ किं तत् बंधनप्रत्ययिकः ? बंधनप्रत्ययिकः—यत् परमाणुपुद्गतः द्वि-प्रदेशिकः त्रिप्रदेशिकः यावत् दशप्रदेशिक-संख्येयप्रदेशिक-असंख्येयप्रदेशिकअनन्त-प्रदेशिकानां स्कन्धानां विमात्रस्भियतया, विमात्रस्क्षतयाः विमात्रस्भिक्षतयाः बन्धनप्रत्ययेन बन्धः समुत्पद्यते, जघन्येन एकं समयम्, उत्कर्षेण असंख्येयं कालम्। सः एषः बन्धनप्रत्ययिकः।

३५१.वह बंधन प्रत्यियक क्या है ? बंधन प्रत्यिक-परमाणु पृद्गल. द्वि-प्रदेशिक, निप्रदेशिक यावत दश-प्रदेशिक, संख्येय प्रदेशिक, असंख्येय प्रदेशिक, अनंत प्रदेशिक स्कंधों की विमात्र (विषम मात्रा वाली) स्निग्धता, विमात्र रूक्षता, विमात्र स्निग्ध-रूक्षता से होने वाले बंधन-प्रत्यय के कारण जो बंध-उत्पन्न होता है, वह बंधन प्रत्ययिक है। इसका कालमान नघन्यतः एक समय, उत्कृष्टनः असंख्येय काल है। यह है बंधन प्रत्ययिक।

३५२. से किं तं भायणपच्चइए? भायणपच्चइए—जण्णं जुण्णसुरजुण्ण-गुल-जुण्णतंदुलाणं भायण-पच्चएणं बंधे समुष्पज्जइ, जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं, उक्कोसेणं संखेज्ज कालं। सेत्तं भायणपच्चइए॥ अथ किं तत् भाजनप्रत्ययिकः ? भाजनप्रत्ययिकः—यत् जीर्णसुरा-जीर्णगुड-जीर्णतन्दुत्तानां भाजनप्रत्ययेन बन्धः समुत्पद्यते, जयन्येन अन्तमुहूर्त्तम्, उत्कर्षेण संख्येयं कालम्। सः एषः भाजनप्रत्ययिकः।

39२. वह भाजन प्रत्ययिक क्या है?
भाजन प्रत्ययिक-जीर्ण सुरा, जीर्ण गुड़.
जीर्ण तंदुलों का भाजन-प्रत्यय के कारण जो बंध उत्पन्न होता है. वह भाजन प्रत्ययिक है। इसका कालगान जधन्यतः एक समय, उत्कृष्टतः असंख्येय काल है। यह है भाजन प्रत्ययिक।

३५३. से किं तं परिणामपच्चइए?
परिणामपच्चइए-जण्णं अन्माणं,
अन्भस्त्वखाणं, जहा तितयसए जाव
अमोहाणं परिणामपच्चएणं बंधे
समुप्पज्जइ, जहण्णेणं एक्कं समयं,
उक्कोरोणं छम्मासा। सेत्तं
परिणामपच्चइए। सेत्तं सादीय-वीससाबंधे। सेत्तं वीससाबंधे॥

अथ किं तत् परिणामप्रत्ययिकः ? परिणाम-प्रत्ययिकः न्यत् अभ्राणाम्, अभ्र-रूक्षाणां यथा नृतीयशते यावत् अमोघानां परिणाम-प्रत्ययेन बन्धः समुत्पद्यते, जघन्येन एकं समयम्, उत्कर्षेण षण्मासान्। सः एषः परिणामप्रत्ययिकः।

सः एषः सादिकविस्रसाबन्धः। सः एषः विस्रसाबन्धः। ३५३. वह परिणाम प्रत्यविक क्या है? परिणाम प्रत्यिक—अभ्न, अभ्रवृक्ष जैसे— तीसरे शतक में यावत् अमोघा का परिणाम प्रत्यय के कारण जो बंध उत्पन्न होता है. वह परिणाम प्रत्यविक है। इसका कालमान जघन्यतः एक समय. उत्कृष्टतः छह मास है। यह है परिणाम प्रत्यिका यह है साटिक विस्वसा बंध! यह है विस्त्रसा बंध।

### भाष्य

### १. सूत्र ३४५-३५३

बंध स्वाभाविक और प्रायोगिक-दोनों प्रकार का होना है। स्वाभाविक बंध के दो प्रकार हैं-अनाटि कार्लीन और सादिकार्लीन। धर्मास्तिकाय, अधमास्तिकाय और आकाशास्तिकाय-इनका प्रवेशात्मक अस्तित्व है। धर्मास्तिकाय और अधर्मास्तिकाय-प्रत्येक के असंख्य प्रवेश परमाणु जितना भाग अवयव है। आकाश के दो विभाग हैं—लोकाकाश और अलोकाकाश। लोकाकाश के असंख्य और अलोकाकाश के अनंत प्रदेश हैं। प्रत्येक अस्तिकाय के प्रवंशी श. ८ : उ. ९ : सू. ३५३

का परस्पर स्वभाविक संबंध है। वह अनादिकालीन है। इपका हेतु यह है--ये तीनों अस्तिकाय व्यापक हैं। प्रत्येक अस्तिकाय के प्रदेश व्यवस्थित हैं। उनका संकोच विस्तार नहीं होता। वे अपने स्थान को कर्मा नहीं छोड़ते।

बंध हो प्रकार का होता है--देश बंध और सर्व बंध। सांकल की कड़ियों का देश बंध होता है। एक कड़ी दूसरी कड़ी से जुड़ी रहती है किन्तु अंतर्भृत नहीं होती। क्षीर और नीर का संबंध सर्व बंध है।

धर्मास्तिकाय के प्रदेशों में परस्पर संस्पर्शातमक संबंध है। अधर्मास्तिकाय और आकाशास्तिकाय के प्रदेशों का भी यही नियम है। यदि इनके प्रदेशों का सर्व बंध हो तो एक प्रदेश में दूसरे प्रदेशों का अंतर्भाव हो जाएगा। इस स्थिति में प्रदेशों की स्वतंत्र अवस्थिति नहीं रह सकती। यह संबंध अनादि अनंत है।

सादि स्वाभाविक बंध के तीन प्रकार बतलाए गए हैं--

- १. बंधन प्रत्ययिक
- २. भाजन प्रत्ययिक
- ३. परिणाम प्रत्ययिक

### बंधन प्रत्ययिक

यह स्कंध निर्माण का सिद्धांत है। दो परमाणु मिलकर क्षिप्रदेशी स्कंध का निर्माण करते हैं। इसी प्रकार तीन परमाणु मिलकर नीन प्रदेशी, चार परमाणु मिलकर चार प्रदेशी यावत् अनंत परमाणु मिलकर चार प्रदेशी यावत् अनंत परमाणु मिलकर अनंत प्रदेशी स्कंध का निर्माण करते हैं। इस बंधन के तीन हेतु बतलाए गए हैं—

- १. विमात्र स्निग्धता
- २. विमात्र रूक्षता
- ३. विमात्र स्निग्ध रूक्षता

समगुण स्निग्ध का समगुण स्निग्ध परमाणु के साथ बंध नहीं होता। समगुण रूक्ष परमाणु का समगुण रूक्ष परमाणु के साथ बंध नहीं होता। स्निग्धता और रूक्षता की मात्रा विषम होती है, तब परमाणुओं का परस्पर बंध होता है। प्रज्ञापना में विसदृश और सदृश दोनों प्रकार के बंधनों का निर्देश है। प्रस्तुत आगम में वियदृश बंध का विवरण नहीं है।

सदृश बंध का नियम—प्रज्ञापना के अनुसार स्निन्ध परमाणुओं का स्निन्ध परमाणुओं के साथ, रूक्ष परमाणुओं का रूक्ष परमाणुओं के साथ संबंध दो अथवा उनसे अधिक गुणों का अंतर मिलने पर होता है। उनका समान गुण वाले अथवा एक गुण अधिक वाले परमाणु के साथ संबंध नहीं होता।

स्निग्ध के साथ स्निग्ध के बंध का नियम-स्निग्ध का दो गुण अधिक स्निग्ध के साथ बंध होता है।

रूक्ष के साथ रूक्ष के बंध का नियम-रूक्ष का दो गुण अधिक रूक्ष के साथ बंध होता है।

उत्तराध्ययन चूर्णि में इसे उदाहरण के द्वारा स्पष्ट किया गया है—एक गुण स्निग्ध का तीन गुण स्निग्ध के साथ बंध होता है। तीन गुण स्निग्ध का पांच गुण स्निग्ध के साथ बंध होता है। पांच गुण स्निग्ध का सात गुण स्निग्ध के साथ बंध होता है। इस सदृश बंध में जघन्य वर्जन का नियम लागू नहीं है। रूक्ष के सदृश बंध का भी यही नियम है।

विसदृश बंध के नियम-स्निग्ध के साथ रूक्ष के बंध का नियम-जघन्य गुण का बंध नहीं होता-एक गुण स्निग्ध का एक गुण रूक्ष के साथ बंध नहीं होता। द्विगुण स्निग्ध का द्विगुण रूक्ष के साथ संबंध हो सकता है। यह सम गुण का बंध है। द्विगुण स्निग्ध का त्रिगुण, चतुर्गुण रूक्ष आदि के साथ संबंध होता है। यह विषम गुण का बंध है। विसदृश संबंध में सम का संबंध और विषम का संबंध-ये दोनों नियम मान्य है।

षड्खण्डागम में प्रयोग बंध और विस्नसा बंध का वर्णन व्यवस्थित रूप में मिलता है।

प्रजापना पद (१३), उत्तराध्ययन चूर्णि पृ. १७ और भगवती जोड़ खण्ड-२ ढाल १५४ के अनुसार स्वीकृत यंत्र–

| क्रमांक   | गुणांश                   | सदृश | विसदृश |  |
|-----------|--------------------------|------|--------|--|
| ξ.        | जघन्य+एकाधिक             | नहीं | नहीं   |  |
| ર.        | जघन्य+जघन्य              | नहीं | नहीं   |  |
| ₹.        | जघन्य+द्वयाधिक           | है   | नहीं   |  |
| 8.        | जघन्य+त्र्यादिअधिक       | है   | नहीं   |  |
| 9.        | जघन्थेतर+समजघन्येतर      | ŧ    | है     |  |
| દ્ધ.      | जधन्येतर+एकाधिकतर        | है   | है     |  |
| <b>9.</b> | जघन्येतर+द्व्यधिकतर      | है   | है     |  |
| ८.        | जघन्येतर+त्र्यादि अधिकतर | है   | है     |  |

- १. भ. वृ. ८/३८४-देशबंधीत देशतो देशपिक्षया बंधो देशबंधो यथा संकलिकाकिटकानां सब्बबंधीत सर्वतः सर्वात्नता बंध सर्वबंधो यथा क्षीए- गीरयोः देशबंधे तो सब्बबंधीत धर्मास्तिकारस्य प्रदेशातां परम्पर संस्पर्शन व्यवस्थितः बाहेशबंध एव न पुनः सर्वबंधः तत्र हि एकस्य प्रदेशस्य स्वात् नाऽसंख्येपप्रदेशत्वमित।
- २. वहीं, ८∄३५१।

- ३. पण्ण, १३/२१/२२।
- ४. उत्तरा. चू. पू. १७-एक गुण णिन्हो तिगुणणिन्हेणं बन्झित, तिगुणणिन्हो पंच गुणितन्होत पंचगुणो सप्तगुणणिन्होण एवं वुटाहिएण बंधो भवति, तहा दुगुण णिन्हो चउगुणणिन्होण चउगुणणिन्हो छगुणणिन्होण, छगुणणिन्हो अट्टगुण-णिन्होण, एवं णेयं त्युक्खेवि एवं चेव।
- ५. पण्ण, १३/२१-२२ तथा प्रज्ञा, वृ. ष. २८८1
- ६. ष. खं. पु. १४, खं. ५. भा. ४-५-६, २६-३०।

बंध के संबंध में सभी परम्पराएं सदृश नहीं हैं। द्रष्टव्य-यंत्र-

| तन्बार्थभाष्यान्स  | गरिणी   | टीका   | 4/34  | के  | अनसार    |
|--------------------|---------|--------|-------|-----|----------|
| Cladinal in all 18 | 0.17.40 | 1-1-21 | ) × ) | 747 | 21.17.11 |

| क्रमांक     | गुणांश                    | सदृश | विसदृश       |  |
|-------------|---------------------------|------|--------------|--|
| ζ.          | जघन्य+जघन्य               | नहीं | नहीं<br>-    |  |
| ₹.          | जघन्य+ऐकाधिक              | नहीं | कें          |  |
| 3.          | जघन्य+द्व्याधिक           | हे   | हैं          |  |
| ૪.          | जघन्य+त्र्यादिअधिक        | है   | ्रोह         |  |
| <b>5</b> .  | जधन्येतर+समजधन्येतर       | नहीं | नहीं         |  |
| Ę.,         | जघन्येतर+एकाधिक जघन्येतर  | नहीं | है           |  |
| <b>'9</b> . | जघन्येतर+क्र्यधिकजघन्येतर | है   | ŧ            |  |
| ۷.          | जघन्येतर+अधिकजघन्येतर     | हैं  | ्रहें<br>हें |  |
|             | <u> </u>                  |      |              |  |

### दिगम्बर-ग्रंथ सर्वार्थसिद्धि के अनुसार

| क्रमांक   | । गुणांश                       | सदृश  | विसदृश |             |
|-----------|--------------------------------|-------|--------|-------------|
| 9.        | जघन्य+जघन्य                    | नहीं  | नहीं   |             |
| ₹.        | जघन्य+एकाधिक                   | नहीं  | नहीं   |             |
| ₹.        | जघन्य+ <i>द्व</i> याधिक        | नहीं  | नहीं   |             |
| 8.        | जघन्य+त्र्यादिअधिक             | नहीं  | नहीं   |             |
| <b>y.</b> | जघन्येतर+समजघन्येतर            | नहीं  | नहीं   |             |
| Ę.        | जघन्येतर+एकाधिकजघन्येतर        | नहीं  | नहीं   |             |
| ૭.        | जघन्येतर+द्वयधिकजघन्येतर       | arte. | है     |             |
| ۷.        | जबन्येतर+त्र्यादि अधिकजघन्येतर | नहीं  | नहीं   | <del></del> |

### दिगम्बर-ग्रंथ षड्खण्डागम के अनुसार

| क्रमांक   | ं गुर्णांश                     | सदृश | विसदृश |
|-----------|--------------------------------|------|--------|
| 9.        | जघन्य+जघन्य                    | नहीं | नहीं   |
| ર.        | जघन्य+ऐकाधिक                   | नहीं | नहीं   |
| ₹,        | जघन्येतर+समजघन्येतर            | नहीं | है     |
| 8.        | जघन्येतर+एकाधिकजघन्येतर        | नहीं | है     |
| <b>y.</b> | जघन्येतर+द्वयधिकजघन्येतर       | है   | है     |
| <b>દ</b>  | जघन्येतर+त्र्यादि अधिकजघन्येतर | नहीं | W.     |

### तत्त्वार्थसूत्र के अनुसार

| क्रमांक    | गुर्णाश                      | सदृश | <sub>।</sub> विसदृश |
|------------|------------------------------|------|---------------------|
| <b>१</b> - | जघन्य+जघन्य                  | नहीं | नर्हीं              |
| ર.         | जघन्य+एकादिअधिक              | नहीं | नहीं                |
| <b>3.</b>  | जधन्येतर+समजधन्येतर          | नहीं | नहीं                |
| 8.         | जघन्येतर+एकाधिकजघन्येतर      | नहीं | नहीं                |
| Ġ.         | जघन्येतर+द्व्यधिकजघन्येतर    | है   | ्रेहे               |
| Ę.         | जघन्येतर+ज्यादि अधिकजघन्येतर | नहीं | <b>न</b> हीं        |

### भाजन प्रत्ययिक बंध

भाजन में रखी हुई बस्तु का स्वरूप दीर्घकाल में बदल जात! है, वह भाजन प्रत्ययिक बंध है। जैसे पुरानी मिदरा अपने तरल रूप को छोड़कर गाढ़ी बन जाती है, जीर्ण गुड़ और जीर्ण नंदुल पिण्डीभृत हो जाते हैं।  $^{\circ}$ 

### परिणाम प्रत्ययिक

परमाणु स्कंधों का बादल आदि अनेक रूपों में परिणमन होता है, वह परिणाम प्रत्ययिक बंध है।

द्रष्टव्य ८/१ का भाष्य।

१. भ. वृ. ८/३५२-तत्र जीर्ण सुरायाः स्त्यानीभवनत्नक्षणो वंधः जीर्णगुडस्य, जीर्ण नंदुलानां च पिण्डीभवनलक्षणः।

# पयोगबंध-पदं

## ३५४. से किं तं पयोगबंधे?

पयोगबंधे तिविहे पण्णत्ते, तं जहा—
अणादीए वा अपज्जवसिए, सादीए वा
अपज्जवसिए, सादीए वा सपज्जवसिए।
तत्थ णं जे से अणादीए अपज्ज-वसिए से
णं अट्ठण्हं जीवमञ्झपए-साणं, तत्थ वि
णं तिण्हं-तिण्हं अणादीए अपज्जवसिए,
सेसाणं सादीए। तत्थ णं जे से सादीए
अपज्जवसिए से णं सिद्धाणं। तत्थ णं जे
से सादीए सपज्जवसिए से णं चउव्विहे
पण्णत्ते, तं जहा—आला-वणबंधे,
अल्लियावणबंधे, स्परीप-बंधे, स्परीप-

### प्रयोगबन्ध-पटम्

अथ किं तत् प्रयोगबन्धः ?

प्रयोगबन्धः तिविधः प्रज्ञसः, तद्यथा— अना-दिकः वा अपर्यवसितः, सादिकः वा अपर्यव-सितः, सादिकः वा सपर्यवसितः। तत्र यः सः अनादिकः अपर्यवसितः सः अष्टानां जीव-मध्यप्रदेशानाम्, तत्रापि त्रयाणां-त्रयाणाम् अनादिकः अपर्यवसितः, शेषानां सादिकः। तत्र यः सः सादिकः अपर्यवसितः सः सिद्धानाम्। तत्र यः सः सादिकः सपर्यवसितः सः चनुर्विधः प्रज्ञमः, तद्यथा— आलापनबन्धः, अल्लियावण-बन्धः, शरीरबन्धः, शरीरप्रयोगबन्धः।

### प्रयोग बंध-पट

३५४. 'वह प्रयोग बंध क्या है?

प्रयोग बंध तीन प्रकार का प्रज्ञप्त है, जैसे—अनादिक अपर्यवसित, सादिक अपर्यवसित, सादिक सपर्यवसित। जीव के आठ मध्यप्रदेशों का बंध अनादिक अपर्यवसित है, जीव के उन आठ मध्य प्रदेशों में तीन तीन प्रदेशों का एक एक प्रदेशों में तीन तीन प्रदेशों का एक एक प्रदेशों के साथ होने वाला बंध अनादिक अपर्यवसित है। शेष प्रदेशों का बंध सादिक है। सिद्धों के जीव प्रदेशों का बंध सादिक अपर्यवसित है। सदिक सपर्यवसित बंध चार प्रकार का प्रज्ञप्त है जैसे—अलापन बंध, आलीनकरण बंध, शरीर बंध शरीर प्रयोग बंध।

#### भाष्य

### १. सूत्र ३५४

र्जीव के प्रदेशों का संकोच और विस्तार होता रहता है। शरीर बड़ा होता है, जीव के प्रदेश फैल जाते हैं। शरीर छोटा होता है, वे संकुचित हो जाते हैं। समुद्धात की अवस्था में जीव के प्रदेश फैलते हैं। समुद्धात की संपन्नता पर संकुचित हो जाते हैं।' इसलिए जीव के प्रदेश बंध का अनादि विस्त्रमा बंध से पृथक निर्देश किया गया है।

र्जाब के प्रदेश फेलते हैं और संकुचित होते हैं, इस अपेक्षा से उनका बंध है। प्रस्तृत आगम के एव्वीसवें शतक में धर्मास्तिकाय, अकाशास्तिकाय और जीव-इनमें से प्रत्येक के आठ मध्यप्रदेश बतलाए गए हैं। जीव के आठ प्रदेशों का बंध अनादि अपर्यवस्तित है इसलिए इनका बंध अनादि विस्त्रसा बंध होना चाहिए फिर भी जीव के अन्य प्रदेशों के अनवस्थित संबंध के कारण इन्हें प्रयोग बंध के विभाग में रखा गया है। अभयदेवसूरि ने प्रयोग बंध जीव के व्यापार से होने वाला प्रदेशों का संबंध किया है। इसका वैकल्पिक अर्थ है-जीव प्रदेशों का और औदारिक आदि पुद्गलों का संबंध।

जीव के आठ मध्य प्रदेशों की स्थापना गोस्तन के आकार

की है-कघ-उपरिवर्तीप्रतर घ प

चझ-अधोवर्नीप्रतर

प्रस्तुत चित्र में आठ मध्य (रुचक) प्रदेश हैं। इनको क से झ तक संज्ञापित किया गया है। आठ <sup>छ</sup>मध्य प्रदेशों में तीन-तीन प्रदेशों का एक-एक प्रदेश के साथ अनादि अपर्यवसित बंध है। चार प्रदेशों का एक अधोवर्ती प्रतर तथा चार प्रदेशों का एक उपरिवर्ती प्रतर। उनमें से किसी एक विविक्षत प्रदेशों का एक अधोवर्ती प्रदेश से संबंध होता है। शेष चार व्यवहित हो जाते हैं इसलिए उनके साथ संबंध नहीं होता। जैसे क प्रदेश का संबंध क ख+क घ+क च से है। ख प्रदेश का संबंध ख क+ख ग+खछ से है। घ प्रदेश का संबंध य क +घ ग+घ झ से है। ग प्रदेश का संबंध ग ख+ग घ+ग ज से है। च प्रदेश का संबंध च छ क+ च झ+च क से है। छ प्रदेश का संबंध छ ज+छ च+छ ख से है। इ प्रदेश का संबंध छ ज+छ च+छ ख से है। ज प्रदेश का संबंध ज छ का संबंध झ ज+झ च+झ घ से है। ज प्रदेश का संबंध ज छ का संबंध झ ज+झ च+झ घ से है। ज प्रदेश का संबंध ज छ का संबंध झ ज+झ च+झ घ से है। ज प्रदेश का संबंध ज छ का संबंध झ ज+झ च+झ घ से है। ज प्रदेश का संबंध ज छ का संबंध झ ज झ से है।

अभयदेव सूरि ने चूर्णि को अपनी व्याख्या का आधार बनाया है। टीकाकार की व्याख्या को दुर्बोध मानकर उसकी उपेक्षा की है।\* वृत्तिकार ने चतुर्भंगी का निर्देश किया है—

- जीव के आठ मध्य प्रदेशों का बंध अनादि अपर्यवस्तित और शेष प्रदेशों का बंध सादि।
  - २. अनादि अपर्यवसित-यह भंग शून्य है।
- ३. सावि अपर्यवसित-सिद्ध जीवों के प्रदेशों का संबंध सावि अपर्यवसित होता है। शैलेशी अवस्था चतुर्दश गुणस्थान में जीव प्रदेशों की जो रचना होती है, वह सिद्ध अवस्था में वेसी ही रहती है। उसका चलन नहीं होता।
  - सादि सपर्यवसिन-इसके चार प्रकार है-आलापन बंध,

सहानादिरपर्यवसिनो बंधः नथाहि-पूर्वीवनप्रकारणायस्थिनाना-मध्यामापु-परिननप्रनरस्य यः कश्चिद् विवक्षितस्यस्य द्वां पार्श्वविनिना-वंकश्चा-धोवर्तीत्येतेः यथः संबध्यन्ते शेषस्त्रवेक उपरिननस्ययश्चाधस्तना न संबध्यन्ते व्यवहितत्वात एवमधरननप्रतरापेक्षयाऽपीनि चूर्णिकार व्याख्या, टीकाकारच्याख्या त् दुरवण्यन्वात्पिक्षतेहि।

त. स्. भा. ब्. ५ १६-प्रदेशसंहारविचार्गाभ्यां प्रदीपवन्।

२, भग, २३ -२४०-२४४।

३. भ. वृ. ८-३५४-जीवव्यापारबंधः सः जीवप्रदेशानामीदारिकादि-पुद्रजानः - बा।

४. वही, ८/३५४-तम्मपि तेष्वञ्टास् जीवप्रदेशेष् मध्ये त्रयाणां त्रदाणांमेककेन

आलीन-करण बंध, शरीर बंध, शरीर प्रयोग बंध।

षद्खंडागम में जीव के आठ मध्य प्रदेशों के बंध को अनादि शरीरबंध कहा गया है। सिद्धसेन गणि ने भाष्यानुसारिणी में आठ मध्य प्रदेशों की चर्चा की है। तत्त्वार्थ वार्तिक में जीव के आठ मध्य प्रदेशों की अवस्थिति ऊपर और नीचे बनलाई गई। वे सदा परस्पर संबद्ध रहते हैं इसलिए उनका बंध अनादि होता है। जीव के अन्य प्रदेशों का कर्म के निमित्त से संहरण और विसर्पण होता रहता है इसलिए वे आदिमान हैं।

### आलावणं पडुच्च–

३५५. से किं तं आलावणबंधे?
आलावणबंधे—जण्णं तणभाराण वा,
कष्टभाराण वा, पत्तभाराण वा, पलालभाराण वा, वेत्तलता-वाग-वरत्त-रज्जुवल्लि-कुस-दब्धमा-दीएहिं आलावण-बंधे समुष्पज्जइ, जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं,
उक्कोसेणं संखेज्जं कालं। सेत्तं
आलावण-बंधे॥

### आलापनं प्रतीत्य

अथ किं तत् आलापनबन्धः ? आलापनबन्धः —यत् तृणभाराणां वा, काष्ठभाराणां वा, पत्रभाराणां वा, पत्नाल-भाराणां वा, वेत्रलता-वल्क-वरत्र-रञ्जु-वल्ली-कुश—दर्भादिभिः आलापनबन्धः समृत्पद्यते, जवन्येन अन्तर्मृहूर्तम्, उत्कर्षेण संख्येयं कालम्। सः एषः आलापनबन्धः।

भाष्य

#### आलापन की अपेक्षा

३५५. बह आलापन बंध क्या है?
आलापन बंध तृण, काष्ठ, पत्र और पलाल के समृह, वेदलता, छाल, चर्म, राजु सन आदि की राजु ककई। आदि की बेल, कुश.
डाभ और चीवर आदि से बांधना आलापन बंध है। इसका कालमान जघन्यतः अन्तमृहूर्त, उत्कृष्टतः संख्येय काल है। यह है— आलापन बंध;

### १, सूत्र ३५५

आलापन बंध-रस्सी आदि से होने वाला बंध। सूत्र में बंध के साधनों का नामोल्लेख किया गया है-वेत्रलता-जलीय बांस की खपाची।

वर्ल्क-छाल। रज्जु-सन आदि की रस्सी। वरत्रा-चमडे की रस्सी।

# अल्लियावणं पडुच्च-

३५६. से किं तं अल्लियावणबंधे?
अल्लियावणबंधे चउब्बिहे पण्णत्ते, तं
जहा—लेसणाबंधे, उच्चयबंधे, समुच्चय-बंधे, साहणणाबंधे।

3५७. से किं तं लेसणाबंधे? लेसणाबंधे—जण्णं कुडाणं, कोट्टि-माणं, खंभाणं, पासायाणं, कट्टाणं, चम्माणं, घडाणं, पडाणं, कडाणं छुट्टा-चिक्खल्ल-सिलेस-लक्ख-महुसित्थ-माईएहिं लेसण-एहिं बंधे समुप्पज्जइ, जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं, उक्कोसेणं संखेज्जं कालं। सेत्तं लेसणाबंधे।

### अल्लियावणं प्रतीत्य

अथ किं तत् अल्लियावणबन्धः ? अल्लियावणबन्धः चतुर्विधः प्रज्ञसः तद्यथा— श्लेषणाबन्धः, उच्चयबन्धः, समुच्चय-बन्धः, संहननबन्धः.

अथ किं तत् श्लेषणाबन्धः ? श्लेषणाबन्धः न्यत् कुड्यानां, कुट्टिमानां, स्तम्भानां, प्रासादानां काष्टानां, चर्माणां, घटानां, पटानां, कटानां सुधा-'चिक्खल्ल' - श्लेष - लाक्षा - मधु सिक्थ दिभिः श्लेषणेः बन्धः समुत्पद्यते, जचन्येन अन्तर्मुहूर्तम्, उत्कर्षेण संख्येयं कालम्। स एषः श्लेषणाबन्धः।

# वल्ली-ककड़ी आदि की बेल।

कुश-कड़ी और नुकीली पनियों वाली घास। दर्भ-दाप्र।

वृक्तिकार के निर्मूल कुश को कुश और समृल कुश को दर्भ कहा है। आदि शब्द के द्वारा वस्त्र आदि का ग्रहण किया है।

षट्खण्डागम<sup>६</sup>और तन्चार्थवार्तिक<sup>9</sup> में बंधन के साधनों की सचि में लोह का भी उन्लेख है।

### आलीनकरण बंध की अपेक्षा

३५६. वह आर्त्रानकरण बंध क्या है? आर्लानकरण बंध चार प्रकार का प्रज्ञप्त है, जैसे-श्लेष बंध, उच्चय बंध, समुच्चय बंध, संहनन बंध।

359. वह श्लेष बंध क्या है?

श्लेष बंध—भित्ति. मणि. प्रांगण, स्तंभ, प्रासाद, काठ, धर्म, घट, पट और कट का चूना, चिकनी मिट्टी, श्लेष, लाख, मोम आदि श्लेष द्रव्यों से जो बंध होता है, वह श्लेष बंध है। इसका कालमान जघन्यतः अन्तर्मृहूर्न, उत्कृष्ट्तः संख्यय काल है। यह है श्लेष बंध।

- १. भ. वृ. ८. १५४-शेषाणां मध्यमाष्टाभ्योन्येषां लादिविपिएवर्तमानात्वात्, गतेन प्रथममंग उदाहतः अनादिसपर्यवसित इत्ययं तु द्वितीयो भंग इह न संभवित, अनादिसंबद्धानामण्टानां जीवप्रदेशानामपिवर्तमानत्वेन बंधस्य सपर्यव-सितत्वानुपपत्तेरिति। अथ तृतीयो भंग उदाहियते- 'तत्य णं जे से साइए' इत्यादि सिद्धानां सादिरपर्यवसितो जीवप्रदेशबंधः शंलोभ्यवस्थायां संस्थापितप्रदेशानां सिद्धत्वेऽपि चलनाभावादिति। अथ चतृर्थभद्गं भदनत आह तत्यं णं जे से साइए इत्यादि।
- २. ष. खं. पु. १४.५.६.६३- जो अणादिय सरीरिबंधोणान यथा अङ्गण्यां जीव-मज्झपदेसाणं अण्याणापदेस बंधो भवदि सो सन्वी अगादियसर्गरि-बंधोणान।

- ३, त. सू. भा. वृ. २/९ का भाष्य पृ. १५१,१५४।
- १. त. रा. वा. ५/२४ की वृति—अष्टजीवमध्यप्रदेशानामुपर्यधश्चतुणाँ, स्चकवदवस्थितानां सर्वकालमन्योन्यपरित्यागात् अनादिबंधः। इतरेषां प्रदेशातां कर्मनिमिनं संहरण-विसर्पणस्वभावत्वादादिमान्।
- ५. भ. वृ. ८ ३३५-वेबलता-जलवंशकम्बा, वागित वल्कः वरवा धर्ममयी रज्जुः सनादिमयी वल्ली-वपुष्यादिका, कुशा-निमृतवर्भाः, वर्भास्तु समृताः, आदि शब्दाचीवरादिग्रहः।
- ६. ष. खं. प्. १६.५,६,३१ प्. ३८।
- ा, त. रा. वा. ५/२४ की वृत्ति पु. ४८०-८८।

३५८. से किं तं उच्चयबंधे? उच्चय-बंधे—जण्णं तणरासीण वा, कहरा-सीण वा, पत्तरासीण वा, तुसरा-सीण वा, भुसरासीण वा गोमय-रासीण वा, अव-गररासीण वा, उच्चत्तेणं बंधे समुप्पज्जइ, जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं, उक्कोसेणं संखेज्जं कालं। सेत्तं उच्चयबंधे॥

अथ किं तत् उच्चयबन्धः ? उच्चयबन्धः –यत् तृणराशीनां वा, काछ-राशीनां वा, पत्रराशीनां वा, तुषराशीनां वा, बुशराशीनां वा, गोमयराशीनां वा, अवकर-राशीनां वा, उच्चत्वेन बन्धः समृत्पद्यते. जघन्येन अन्तर्मृहूर्तम्, उत्कर्षेण संख्येयं कालम्। सः एषः उच्चयबन्धः।

३५८. वह उच्चय बंध क्या है? उच्चयबंध-तृण, काठ, पत्र, तुष, भूषा, गोबर और कचरे की राशि (ढेर या पुंज) की जाती है, वह ऊंचाई के कारण उच्चय बंध कहलाता है। इसका कालमान जघन्यतः अन्तर्मृहूर्न उत्कृष्टतः संख्येय काल है। यह है उच्चय बंध।

३५९. से किं तं समुच्चयबंधे?

समुच्चयबंधे-जण्णं अगड-तडाग-नदी-दहवाबी - पुक्खरिणी - दीहियाण गुजालियाणं, सराणं,सरपंति-याणं, सरसरपंति-याण् बिलपंति-याणं देवकुल-सभ-प्पव-थूभ-खाइ-याणं, फरिहाणं, पागार-ट्टालग-चरिय - दार -गोपुर - तोरणाणं, पासाय-घर-सरण-लेण-आवणाणं, सिंघाडग-तिय-चउक्क-चच्चर - चउम्मुह - महापह-पहमादीणं, छुहा-चिक्खल्ल-सिला-समुच्चएणं बंधे समुष्पज्जङ्, जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं, उक्कोसेणं संखेज्जं कालं। सेतं समुच्चयबंधे॥

अथ किं तत् समुच्चयबन्धः ? समुच्चयबन्धः-यत् अगड-तडाग-नदी-द्रह-वापी-पुष्करिणी-दीर्घिकानां गुंजालि-कानां, सरसां, सरःपंक्तीनां, सरस्सरः-पंन्तीनां, बिलपंक्तीनां देवकुल-सभा-प्रपा-रनूप-खातिकानां परिखानां, प्राकारा-हालक - चरिका - द्वार - गोपुर - तोरणानां, प्रात्माद - गृह - शरण - लयन - आपणानां, शृंगाटक - त्रिक - चतुष्क-चत्वर-चतुर्मुख-महापथ-पथादीनां, सुधा-चिक्खल्ल-शिलासमुच्चयेन बन्ध: समृत्पद्यते, जघन्येन अन्तर्मुहूर्नम्, उत्कर्षेण संख्येयं कालम्। सः एषः समुच्चयबन्धः।

समुच्चय बंध-कूप, तालाब, नदी, द्रह बावड़ी, पुष्करणी, दीर्घिका, गुंजालिका, सर, सरपंक्ति, सर सर की पंक्ति, बिल की पंक्ति, देवकुल, सभा, प्रपा, स्तूप, खाई, परिघा, प्राकार, अड्डालक (बुर्ज), चरिका, द्वार, गोपुर, तोरण, प्रासाद, घर, कुटीर, पर्वतगृह, दुकान, दुराहा, तिराहा,

३५९. वह समुच्चय बंध क्या है?

देवल, महापध और पथ आदि का चूना, चिकनी मिट्टी और शिला के समुच्चय से जो बंध किया जाता है, वह समुच्चय बंध है। इसका कालमान जघन्यतः अंतर्मृहूर्त.

चौक, चौराहा, चारों ओर दरवाजे वाला

उत्कृष्टतः संख्येय काल है। यह है समुच्चय बंध।

३६१. वह देश संहनन बंध क्या हे?

३६०. से किं तं साहणणाबंधे ? साहणणाबंधे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा—देससाहणणाबंधे य, सव्व-साहणणाबंधे य॥

अथ किं तत् संहननबन्धः ? संहननबन्धः द्विविधः प्रज्ञप्तः, तद्यथा— देशसंहननबन्धश्च, सर्वसंहननबन्धश्च।

३६०. वह संहतन बंध क्या है? संहतन बंध दो प्रकार का प्रज्ञप्त है, जैसे-देश संहतन बंध, सर्व संहतन बंध।

३६१. से कि तं देससाहणणाबंधे ? देससाहणणाबंधे—जण्णं सगड-रह-जाण-जुञ्ग-गिल्लि-थिल्लि-सीय- संद-माणी - लोही - लोह-कडाह-कडच्छुय -आसण-सयण-खंभ-भंडमत्तोवगरण-मादीणं देस-साहणणाबंधे समुप्पञ्जइ, जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं, उक्कोसेणं संखेज्जं कालं। सेत्तं देससाहणणाबंधे॥

अथ किं तत् देशसंहननबन्धः ? देशसंहननबंधः —यत् शकट-रथ-यान-युग्म-गिल्लि-थिल्लि-शिविका-स्यन्दमानिक-लौही-लोहकटाह-कडच्छुय-आसन-शयन-स्तम्भ-भाण्डमात्रोपकरणादीनां देशसंहनन-बन्धः समुत्पद्यते, जघन्येन अन्तमुहूर्त्तम्, उत्कर्षेण संख्येयं कालम्। सः एषः अल्लियावणबन्धः।

गिल्लि, थिल्लि, शिबिका, स्यंदमानिका, तवा, लोह-कटाह, करछी, आसन, शयन, स्तंभ, भांड, पात्र, उपकरण आदि का देश संहनन बंध होता है। इसका कालमान जघन्यतः अंतर्मृहूर्त, उत्कृष्टतः संख्येय काल है। यह है देश संहनन बंध।

देश संहनन बंध-शकट, रथ, यान, युग्य

३६२. से किं तं सव्वसाहणणाबंधे? सव्वसाहणणाबंधे—से णं खीरोदग-माईणं! सेत्तं सव्वसाहणणाबंधे! सेत्तं साहणणाबंधे! सेत्तं अल्लिया-वणबंधे!!

अथ किं तत् सर्वसंहननबन्धः ? सर्वसंहननबन्धः –सः क्षीरोदकादीनाम्। स एषः सर्वसंहननबन्धः। स एषः संहनन-बन्धः। सः एषः अल्लियावणबन्धः।

३६२. वह सर्व संहनन बंध क्या है? सर्व संहनन बंध-क्षीर का उदक आदि से संबंध सर्व संहनन बंध है। यह है सर्व संहनन बंध। यह है संहनन बंध। यह है आलीनकरण बंध।

#### भाष्य

### १. सूत्र ३५६-३६२

आलीनकरण बंध-एक द्रव्य का दूसरे द्रव्य के श्लेष से होने वाला बंध। उसके चार प्रकार बतलाए गए हैं—

#### १. श्लेष बंध-

श्लेष द्रव्य के द्वारा दो द्रव्यों का संबंध। जैसे-दीवार, स्तंभ आदि का संबंध।' इसके कुछ साधनों का उल्लेख किया गया है, जैसे-स्था-चुना, चिकखल-चिकनी मिड्डी, श्लेष, लाख, मोम आदि।

२. उच्चय बंध-

राशीकरण, ऊर्ध्वचय अथवा ढेर। जैसे-घास की राशि।

३. समुख्यय बंध-

३६३. से किं तं सरीरबंधे?

पुव्वपयोगपच्चइए

पयोगपच्चइए य॥

सरीरं पडुच्च-

समुच्यय बंध में भी ऊर्ध्वचयन होता है। उच्चय बंध में केवल

पड्पन्न-

शरीरं प्रतीत्य

अथ किं तत्शरीरबन्धः ? शरीरबन्धः द्विविधः प्रज्ञमः, तद्यथा— पूर्वप्रयोगप्रत्ययिकश्च, प्रत्युत्पन्नप्रयोग-प्रत्ययिकश्च।

३६४. से किं तं पुव्वपयोगपच्चइए ?
पुव्वपयोगपच्चइए—जण्णं नेरइयाणं
संसारत्थाणं सव्वजीवाणं तत्थ-तत्थ तेसु-तेसु कारणेसु समोहण्ण-माणाणं जीवप्पदेसाणं बंधे समुष्प-ज्जइ। सेत्तं पुव्वापयोगपच्चइए॥

सरीरबंधे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा-

य.

अथ किं तत्पूर्वप्रयोगप्रत्ययिकः? पूर्वप्रयोगप्रत्ययिकः यत् नैरियकाणां संसारस्थानां सर्वजीवानां तत्र-तत्र तैः-तैः कारणैः समवहन्यमानानां जीवप्रदेशानां बन्धः समृत्पद्यते। सः एषः पूर्वप्रयोग-प्रत्ययिकः।

३६५. से किं तं पहुप्पन्नपयोग-पच्चइए?
पहुप्पन्नपयोगपच्चइए-जण्णं केवलनाणस्स अणगारस्स केवलिसमुग्घाएणं समोहयस्स ताओ
समुग्घायाओ पिंडिनियत्तमाणस्स अंतरा
मंथे वद्दमाणस्स तेया-कम्माणं बंधे
समुप्पज्जइ। किं कारणं? ताहे से पएसा
एगतीगया भवंति। सेतं पहुप्पन्नपयोगपच्चइए। सेत्तं सरीरबंधे॥

अथ किं तत् प्रत्युत्पन्नप्रयोगप्रत्ययिकः? प्रत्युत्पन्नप्रयोगप्रत्ययिकः—यत् केवलन्द्रानिनः अनगारस्य केवलिसमुद्धातेन समवहतस्य तस्मात् समुद्धातात् प्रतिनिवर्त्तमानस्य अन्तरा मन्थे वर्तमानस्य तैजसकार्मणयोः बन्धः समुत्पद्यते। किं कारणम्? तदा तस्य प्रदेशाः एकत्वगताः भवन्ति। सः एषः प्रत्युत्पन्नप्रयोग-प्रत्ययिकः। सः एषः शरीरबन्धः।

राशीकरण होता है और समुच्चय बंध में ईंट अथवा पत्थर की चिनाई होती है। इसी प्रकार मार्ग के निर्माण में सड़कें बिछाई जाती है। इस उल्लेख से पता चलता है कि प्राचीन काल में चिकनी मिट्टी अथवा पत्थरों के पक्के मार्गों का निर्माण किया जाता था।

संहनन बंध—
 संयोग से होने वाला आकृति निर्माण।
 इसके दो प्रकार है—

- देश संहनन बंध-अनेक अवयर्गे की संयोजना से होने वाला बंध। जैसे-शकट का निर्माण।
- २. सर्व संहनन बंध-एकीभाव, जैसे-दूध और पानी का संबंध।

### शरीर की अपेक्षा

३६३. 'बह शरीर बंध क्या है?
शरीर बंध दो प्रकार का प्रज्ञम है जैसे—
पूर्व प्रयोग प्रत्ययिक, प्रत्युत्पन्न प्रयोग
प्रत्ययिक।

३६४. वह पूर्व प्रयोग प्रत्ययिक क्या है?

पूर्व प्रयोग प्रस्ययिक—नैरियक आदि

संसारस्य सब जीव विभिन्न क्षेत्रों में

विभिन्न कारणों से अपने प्रदेशों का

समुद्धात (शरीर से बाहर प्रक्षेपण) करते

हैं, उस समय जीव प्रदेशों का बंध

(विशेष विन्यास) उत्पन्न होता है। यह पूर्व

प्रयोग प्रत्ययिक है।

३६%, वह प्रत्युत्पन्न प्रयोग प्रत्यियक क्या है? प्रत्युत्पन्न प्रयोग प्रत्यिक—केवल- जानी अनगार जब केवली समुद्धात से समवहत होकर जीव प्रदेशों का विस्तार कर, उस समुद्धात से प्रतिनिवर्तमान होता है—जीव प्रदेशों का संकोच करता है, उस समय अंतरालवर्ती मंथ की क्रिया के क्षण में तैजस और कार्मण शरीर का बंध उत्पन्न होता है। इसका कारण क्या है? समुद्धात से निवृत्ति के समय केवली के जीव प्रदेश एकत्र (संघात) दशा को प्राप्त होते हैं। यह है प्रत्युत्पन्न प्रयोग प्रत्यीयक। यह है शरीर बंध।

#### भाष्य

#### १. सूत्र ३६३-३६५

जीव असंख्य प्रदेशीं का संघान है। वे प्रदेश सदा अविभक्त रहते हैं। कर्म शरीर के कारण उनकी रचना बदलती रहती है। उनका संकोच और विस्तार होता रहता है। जीव के प्रदेशों का संकोच होता है, उसके अनुरूप तैजस और कर्म शरीर के प्रदेशों का भी संकोच हो जाता है। इसी प्रकार जीव के प्रदेशों के विस्तार के अनुरूप ही तैजस और कर्म शरीर के प्रदेशों का विस्तार हो जाता है। इस संकोच और विस्तार की प्रक्रिया को शरीर बंध कहा गया है। इसका मुख्य हेतु है समुद्घात। समुद्घात की अवस्था में जीव के प्रदेश शरीर से बाहर निकलते हैं और पुनः शरीर में प्रविष्ट हो जाते हैं। इसे समझाने के लिए समुद्घात के दो रूप बतलाए गए हैं—

१. पूर्व प्रयोग प्रत्ययिक २. प्रत्युत्पन्न प्रयोग प्रत्ययिक। अभयदेव सूरि ने 'शरीर बंध' इस पक्ष का उल्लेख किया है शरीर बंध के पक्ष में तैजस और कर्म के प्रदेशों की विवक्षा मुख्य है। जीव के प्रदेशों गौण हैं। शरीरी बंध के पक्ष में जीव के प्रदेशों की विवक्षा मुख्य है, तैजस और कर्म शरीर के प्रदेश गौण हैं। 'षद्खण्डागम' और तत्त्वार्थ वार्तिक' में शरीरी बंध का शरीर बंध से पृथक् निरूपण मिलता है। शरीर बंध दो प्रकार का होता है—पूर्व प्रयोग प्रत्ययिक और प्रत्युत्पन्न प्रयोग प्रत्ययिक।

**१. पूर्व प्रयोग प्रत्ययिक**-शर्र र बंध का अर्थ है-तैजस और

कर्म शरीर के प्रदेशों की रचना। उस रचना का प्रत्यय (मृल कारण) है जीव का प्रयोग। वेदना, कषाय आदि समुद्धात जीव के प्रयक्त से निर्मित होते हैं। सब जीव विभिन्न कारणों से समुद्धात करते हैं। समुद्धात करते हैं। समुद्धात काल में जीव प्रदेशों का बंध होता है। इस बंध में जीव का प्रयोग अतीत कालीन है इसलिए इसे पूर्व प्रयोग प्रत्यविक कहा गया है।

2. प्रत्युत्पन्न प्रयोग प्रत्यिक—केवली समुद्धात का कालमान आठ समय है। प्रथम चार समयों में जीव के प्रदेशों का विस्तार और शेष चार समयों में उनका संकोच होता हैं। पांचवां समय संकोच का पहला समय है। उसकी संज्ञः 'मंथ' है। इस अवस्था में जीव के प्रदेशों का एकत्रीभाव—संघात होना प्रारंभ होता है। यह मंथ का समय ही वर्तगान प्रत्यिक बंध है। जीव के प्रदेशों का अनुवर्तन करने हए तैजस और कर्म शरीर के प्रदेशों का बंध अथवा संघात होता है। यह संघात छठे, सातवें और आठवें समय में भी होता है, किन्तु संघात का प्रारंभ पांचवें समय में होता है। यह अभूतपूर्व संघात है इसलिए वर्तमान प्रयोग प्रत्यिक के लिए यही समय विविक्षित है। वृत्तिकार ने अर्शरी बंध के पक्ष का भी उल्लेख किया है। इस पक्ष के अनुसार तैजस और कर्म शरीर वाले जीव के प्रदेशों का बंध अथवा संघात होता है।

समुद्घात के लिए द्रष्टब्य २/७४ का भाष्य।

### शरीरप्रयोगं प्रतीत्य-

३६६. अथ किं तत्शरीरप्रयोगबन्धः ? शरीरप्रयोगबन्धः पञ्चिषः प्रज्ञप्तः तद्यथा—औदारिकशरीरप्रयोगबन्धःवैक्रिय-शरीरप्रयोगबन्धः, आहारकशरीरप्रयोग-बन्धः, तैजसशरीरप्रयोगबन्धः, कर्मशरीर-प्रयोग-बन्धः।

### शरीर प्रयोग की अपेक्षा

३६६. 'वह शरीर प्रयोग बंध क्या है? शरीरप्रयोगबंध पांच प्रकार का प्रज्ञम है. जैसे-औदारिकशरीरप्रयोगबंध विक्रिय-शरीरप्रयोगबंध, आहारकशरीरप्रयोग-बंध, तैजस शरीरप्रयोगबंध, कर्मशरीर प्रयोगबंध!

कर्म वर्गणा

### भाष्य

### १. सूत्र ३६६

जहा़—

सरीरप्पयोगं पडुच्च-

३६६. से किं तं सरीरप्ययोगबंधे ?

सरीरप्पयोगबंधे पंचविहे पण्णते. तं

वेउव्विय-सरीरप्पयोगबंधे, आहारग-

सरीरप्ययोगबंधे. तेयासरीरप्ययोगबंधे

ओरातियसरीरप्पयोगबंधे.

शरीर के पांच प्रकार हैं।

३. औदारिक्स शरीर

कम्मासरीरप्ययोगबंधे॥

- २. वैक्रिय शरीर
- ३. आहारक शरीर
- **४. तैजस शरीर**
- ५. कर्म शरीर
- ये सब पृथक् वर्गणाओं से निर्मित होते हैं।

शरीर वर्गणा औदारिक शरीर औदारिक वर्गणा वैक्रिय शरीर वैक्रिय वर्गणा आहारक शरीर आहारक वर्गणा तैजस शरीर नैजस वर्गणा

प्रथम तीन वर्गणाएं पांच वर्ण, वो गंध, पांच रस और आठ स्पर्श वाली होती हैं इसलिए उनके द्वारा निर्मित शरीर स्थूल होते हैं। तैजस और कर्म वर्गणाओं में पांच वर्ण, वो गंध और पांच रस होते हैं किन्तू

३. त. रा. वा. ५/२४ की वृत्ति पृ. ४८८**।** 

कर्म शरीर

- ४. भ. वृ. ८/३६३—पूर्वः प्रायकालासेविनप्रयोगे जीवव्यापारो वेदनाकषायादि सनुद्धानरूपः प्रत्ययः कारणं यद शरीरबंधे स तथा स एव पूर्वप्रयोग-प्रत्ययिकः।
- ५. वर्धः, ८/३६४।

१. भ. वृ. ८/३६४ जीवपण्याणित इह जीवप्रदेशनामिन्युक्ताविष शरीर बंधाधिकारात् ताल्स्थानद्वयपदेश इतिन्यायेन जीव प्रदेशास्त्रिततैजस-कार्म्मणअरीरप्रदेशानामिति द्रष्टव्यं शरीरिबंध इत्यत्र तृ वक्षे समुद्द्यातेन विक्षिप्य संकोधितानामुपरार्जनीकृततैजसकार्मणशरीरप्रदेशानां जीव प्रदेशा-नामेबेति।

२. ष. स्वं. पृ. १४.५.६.४४-६२ पृ. ४१-४५।

रपर्श चार (स्निग्ध, रूक्ष, शीत और उष्ण) होते हैं।

औदारिक शरीर स्थूल, वैक्रिय शरीर उससे सूक्ष्म,आहारक शरीर उससे सूक्ष्म तैजस. उससे सूक्ष्म, कार्मण शरीर (कर्म शरीर) उससे सूक्ष्म होता है।

औवारिक शरीर के स्वामी मनुष्य और तिर्यंच होते हैं। वैक्रिय शर्रंगर के स्वामी एकेन्द्रिय—वायुकाथिक जीव और पंचेन्द्रिय—तिर्यंच, मनुष्य, नारक और देव होते हैं। आहारक शरीर के स्वामी केवल मुनि होते हैं। तैंजस और कार्मण शरीर के स्वामी सब संसारी जीव होते हैं।

#### शरीर का स्वरूप और कार्य

ओवारिक शरीर स्थूल पुद्गलों से निर्मित और रस आदि सप्त धातुमय होता है। यह प्रत्यक्ष और आधार भूल शरीर है। परिवर्तन और विकास इसी के द्वारा संभव है।

वैक्रिय शरीर में विविध रूप निर्माण की शक्ति होती है। यह लब्धि-योगजविभूतिजन्य भी होता है।

आहारक शरीर—यह शरीर केवल लब्धि—योगज विभूति जन्य मुनि के होता है। आहारक लब्धि से संपन्न मुनि अपनी संदेह निवृत्ति के लिए अपने आत्म-प्रदेशों से एक पुतले का निर्माण करते हैं और उसे सर्वज्ञ के पास भेजते हैं। वह उसके पास जाकर उनसे संदेह की निवृत्ति कर पृनः मृनि के शरीर में प्रविष्ट हो जाता है।

तैजस शरीर-इस शरीर का निर्माण तैजस अथवा आग्नेय परमाण् स्कंधों से होता है। इसका कार्य पाचन और दीप्ति है। यह

ओरालियसरीरप्पयोगं पडुच्च

३६७. ओरालियसरीरप्पयोगबंधे णं भंते! कतिविहे पण्णते?

गोयमा! पंचविहे पण्णते, तं जहा-एगिंदियओरालिय - सरीरप्पयोगबंधे, बेइंदियओरालियसरीरप्पयोगबंधे जाव पंचिदियओरालियसरीरप्पयोगबंधे।

३६८.एगिंदियओरालियसरीरप्पयोग-बंधे णं भंते! कतिविहे पण्णत्ते? गोयमा! पंचविहे पण्णत्ते, तं जहा- औदारिकशरीरप्रयोगं प्रतीत्य

औदारिकशरीरप्रयोगबन्धः भदन्त! कति-विधः प्रज्ञप्तः?

गौतम! पञ्चिवधः प्रज्ञसः, तद्यथा— एकेन्द्रियऔदारिकशरीरप्रयोगबन्धः द्वीन्द्रिय-औदारिकशरीरप्रयोगबन्धः पञ्चेन्द्रिय-औदारिकशरीरप्रयोगबन्धः।

एकेन्द्रिय - औदारिकशरीरप्रयोगबन्धः भदन्त ! कितविधः प्रज्ञप्तः ? गौतम ! पञ्चिवधः प्रज्ञप्तः, तद्यथा-

लब्धि-योगज विभूतिजन्य भी होता है। तेजोलब्धि बाला पुरुष शाप देने और अनुग्रह करने में समर्थ होता है।

कार्मण शरीर-कार्मण शरीर कर्म से निष्पन्न होता है। तन्वार्थ भाष्य में उसके तीन अन्वर्थक बतलाए गए हैं—

- १. कर्म का विकार
- २. कर्मात्मक
- ३. कर्ममय। ध

कार्मण शरीर कर्म से भिन्न है। कार्मण शरीर कर्म से निष्पन्न होता है और वह संपूर्ण कर्म राशि का आधार बनता है। कर्म और कार्मण शरीर की भिन्नता का मुख्य हेतु यह है—कार्मण शरीर नाम कर्म की प्रकृति है। इसलिए कर्म और कार्मण शरीर को एक नहीं माना जा सकता।

कार्मण शरीर अपना तथा अन्य शेष शरीरों का कारण है। सूर्य स्वयं प्रकाशी है और वह दूसरे पदार्थ को भी प्रकाशित करता है। वैसे ही कार्मण शरीर स्वयं अपने शरीर की अवस्थिति बनाएं रखता है और दूसरे का भी कारण है। <sup>2</sup>°

प्रस्तुत प्रकरण के अध्ययन से यह निष्कर्ष निकलता है-कर्म शरीर अनादिकालीन है। कर्म प्रवाह रूप में आते हैं, उदय में आकर चले जाते हैं।

कर्म बंध का प्रवाह अविच्छित्त चलता है। उससे कर्म शरीर को पोषण मिलता रहता है। वह जीर्ण नहीं होता। पोषण के बाह्य हेतु और आंतरिक हेतु दोनों का निर्देश सूत्रकार ने किया है।''

### औदारिक शरीर प्रयोग की अपेक्षा

३६७. 'भते! औदारिकशरीरप्रयोगबंध कितने प्रकार का प्रज्ञप्त हैं?

गौतम! औदारिकशरीरप्रयोगबंध पांच प्रकार का प्रज्ञप्त है, जैसे-एकेन्द्रिय औदारिकशरीरप्रयोगबंध, द्वीन्द्रिय औदारिकशरीरप्रयोगबंध यावत पंचेन्द्रिय औदारिकशरीरप्रयोगबंध

३६८. भंते! एकेन्द्रिय औदारिकशरीरप्रयोग बंध कितने प्रकार का प्रज्ञप्त है?

गौतम! एकेन्द्रिय औदारिकशरीरप्रयोग

- ९. त. स्, भा. वृ. २/३७ भाष्यानुसारिणी टीका पृ. १९५-कर्मणा निर्वृतं कार्मणम् अशेष कर्मशरीराधारभृतं कृण्डवद् बदरादीनामशेषकर्मप्रसवसमर्थं वा यथा बीजमंकुरादीनाम् एषा च किलोन्तरप्रकृतिः शरीरनामकर्मणः पृथ्येव कर्माष्टकात् समुदयभूतादित्यतः कर्मेव कार्मणम्।
- १०. वहीं, २/४९ का भाष्य-कर्म हि कार्मणस्य कारणमन्येषां च शरीरा-णामादित्यप्रकाशवत्। यथादित्यः स्वात्मानं प्रकाशयति अन्यान्यानि च द्रव्याणि, न चारयान्यः प्रकाशकः एव कार्मणमान्यनश्च कारणमन्येषां च शरीराणामिति।
- **११. म. ८ (४२०-४३२)**

१. कर्म प्रकृति ७१-७२।

२. त. सू. भा. वृ. २ ३८ पर पर सुक्ष्मम्

<sup>3.</sup> भ. ८ <sup>(</sup> ዩዬ 5-३८) ዓ

४. वहीं, ८<sup>,</sup>३८६-४०४।

५. वहीं, ८. ४०५-४०६।

६. वही, ८/४१२-४३३।

ऽ. त. सू. भा. वृ. २ ४% का भाष्य-कर्नणो विकारः कर्मात्मकं कर्मण्यमिति कार्मणम्।

८. (क) वही, ८/२१ का भाष्य श्रारीरनाम पञ्चित्रधम्, तद्यथा-- औदारिकशरीर नाम, वैक्रियशरीरनाम, आहारकशरीरनाम, तैनसशरीरनाम, कार्मण शरीर-नामेनि।

<sup>(</sup>ख) पण्ण, २३/३८,४३।

पुढविक्काइय - एगिंदियओरालिय-सरीरप्पयोगबंधे, एवं एएणं अभि-लावेणं भेदो जहा ओगाहणसंठाणे ओरालिय-सरीरस्स तहा भाणियव्वो जाव पञ्जता-गन्भवक्कंतियमणुस्सपंचिंदियओरालिय-सरीरप्पयोगबंधे य, अप्पञ्जतागन्भ-वक्कंतिय-मणुस्सपंचिंदियओरालिय-सरीरप्प-योगबंधे य।। पृथिवीकायिक-एकेन्द्रिय-औदारिकशरीर-प्रयोग-बन्धः, एवम् एतेन अभिलापेन भेदः यथा अवगाहनासंस्थाने औदारिकशरीरस्य तथा भणितव्यः यावत् पर्याप्तकगर्भाव-क्रान्तिक-मनुष्यपंचेन्द्रिय-औदारिकशरीर-प्रयोगबन्ध-श्च, अपर्याप्तकगर्भावक्चन्तिक-मनुष्य-पञ्चेन्द्रिय-औदारिकशरीरप्रयोग-बन्धश्च। बंध पांच प्रकार का प्रज्ञप्त है, जैसे-पृथ्वी-कायिकएके न्द्रिय औदारिकशरीरप्रयोग बंध-इस प्रकार इस अभिलाप के अनुसार एकेन्द्रियऔदारिकशरीरप्रयोगबंध के भेट प्रज्ञापना के अवगाहना संस्थान (नामक पद २१/३२०) में वर्णित औदारिकशरीर की भांति वक्तव्य हैं यावन् पर्यामक गर्भावक्रांतिकमनुष्यपंचेन्द्रियऔदारिक-शरीरप्रयोग बंध, अपर्यामक गभावक्रांतिक मनुष्यपंचेन्द्रियऔदारिकशरीरप्रयोग बंध।

३६९. ओरालियसरीरप्पयोगबंधे णं भंते! करूस कम्मरूस उदएणं?

गोयमा! वीरिय-सजोग-सद्ब्वयाए पमादपच्चया कम्मं च जोगं च भवं च आउयं च पडुच्च ओरालिय-सरीरप्पयोगनाम-कम्मस्स उदएणं ओरालियसरीर-प्पयोगबंधे॥ औवारिकशरीरप्रयोगबन्धः भदन्त! कस्य कर्मणः उदयेन?

गौतम! वीर्य-सयोग-सद्द्रव्यतया प्रमाद-प्रत्ययात् कर्म च योगं च भवं च आयुष्कं च प्रतीत्य औदारिकशरीरप्रयोगनामकर्मणः उदयेन औदारिकशरीरप्रयोगबन्धः। ३६९. भंते! औदारिकशरीरप्रयोग बंध किस कर्म के उदय से होता है?

गौतम! औदारिकशरीरप्रयोग बंध के तीन हेत हैं-

- वीर्यसयोगसद्द्रव्यतावीर्ययोग तथा तथाविध पुडल सामग्री।
- २. प्रमाद-प्रमादहेत्क।
- 3. कर्म-(एकेन्द्रिय जाति आदि का उदय-वर्ती कर्म), योग, (काय आदि योग) भव (तिर्यंच आदि का अनुभूयमान जन्म) और अध्युष्य (उदयदर्ती आयुष्य) सापेक्ष औदारिक शरीरप्रयोग नाम कर्म का उदय।

३७० एगिंदियओरालियसरीरप्प-योगबंधे णं भंते! कस्स कम्मरस उदएणं? एवं चेव! पुढविक्काइयएगिंदिय-ओरालियसरीरप्पयोगबंधे एवं चेव, एवं जाव वण-स्सइकाइया। एवं बेइंदिया, एवं तेइंदिया, एवं चेउरिंदिया॥

एके न्द्रिय-औदारिकशरीरप्रयोगबन्धः भन्ते! कस्य कर्मणः उदयेन? एवं चैव। पृथिवीकायिक-एकेन्द्रिय-औदारिक-शरीरप्रयोगबन्धः एवं चैव, एवं यावत् वन-स्पतिकायिकाः। एवं द्वीन्द्रियाः, एवं त्रीन्द्रियाः, एवं चत्रिन्द्रियाः। ३ ७० भंते! एकन्द्रिय औवारिकशरीरप्रयोग बंध किस कर्म के उदय से होता है? औदारिकशरीरप्रयोगबंध की भांति वक्तव्यता। इसी प्रकार पृथ्वीकायिक एकेन्द्रियऔदारिकशरीरप्रयोगबंध की वक्तव्यता यावत् वनस्पतिकायिक एकेन्द्रियऔदारिकशरीरप्रयोगबंध की वक्तव्यता। इसी प्रकार द्वीन्द्रिय, शैन्द्रिय और चतुरिन्द्रिय औवारिकशरीरप्रयोग-बंध की वक्तव्यता।

३७१. तिरिक्खजोणियपंचिंदियओरालिय-सरीरप्पयोगबंधे णं भंते! कस्स कम्मस्स उदएणं? एवं चेव॥ तिर्यग्योनिकपञ्चेन्द्रिय-औदारिकशरीर-प्रयोगबन्धः भदन्त! कस्य कर्मणः उदयेन? एवं चैव। ३७१. भंते! तिर्यंचयोनिकपंचेन्द्रियऔदारिक शरीरप्रयोगबंध किस कर्म के उदय से होता है? औदारिकशरीरप्रयोगबंध की भांति वक्तव्यता।

३७२. मणुस्सपंचिंदियओरालियसरीर-प्ययोगबंधे णं भंते! कस्स कम्मस मनुष्यपचेन्द्रियः औदारिकशरीरप्रयोगबन्धः भदन्त! कस्य कर्मणः उदयेन? ३७२. भंते! मनुष्य पंचेन्द्रिय औदारिक शरीरप्रयोगबंध किस कर्म के उदय से उदएणं ?

गोयमा! वीरिय-सजोग-सद्दव्याए पमादपच्चया कम्मं च जोगं च भवं च आउयं च पडुच्च मणुस्स-पंचिंदियओरालिय - सरीरप्पयोजनाम-कम्मस्स उदएणं मणुस्स-पंचिंदिय-ओरालियसरीरप्पयोगवंधे॥ गौतम! वीर्य-सयोग-सद्द्रव्यतया प्रमाद-प्रत्ययात् कर्म च योगं च भवं च आयुष्कं च प्रतीत्य मनुष्यपञ्चेन्द्रिय-औदारिकशरीर-प्रयोगनामकर्मणः उदयेन मनुष्यपञ्चेन्द्रिय-औदारिकशरीरप्रयोगबन्धः। होता है ?

की प्रवृत्ति। सद्द्रव्य-औदारिक वर्गणा के पुद्गल। ये औदारिक शरीर

३. कर्म, योग, भव और आयुष्य सापेक्ष शरीर प्रयोग नामकर्म

औदारिक शरीर की रचना का मुख्य हेतु नाम कर्म है। बीर्य.

का उदय-उदयवर्ती कर्म, काय आदि की प्रवृत्ति, अनुभूयमान मनुष्य

आदि का भव, उदयवर्ती मनुष्य आदि का आयुष्य-इन सबसे सापेक्ष

होकर औदारिक शरीर प्रयोग नाम कर्म औदारिक शरीर के प्रयोग का

योग, पुद्रल आदि सब उसके सहकारी कारण है।" षट्खण्डागम में

शरीर बंध की गणना नोकर्म की कोटि में की गई है।

प्रयोग बंध के निमित्त बनते हैं।

२. प्रमाद

संपादन करता है।

द्रष्टव्य भगवती ५/११० का भाष्य।

गौतम! मनुष्यपंचेन्द्रियऔदारिकशरीर प्रयोग बंध के तीन हेतु हैं--वीर्य सयोग सद्द्रव्यता, प्रमाद तथा कर्म, योग, भव और आयुष्य सापेक्ष मनुष्य पंचेन्द्रिय औदारिकशरीरप्रयोग नामकर्म का उदय।

#### भाष्य

### १. सूत्र ३६७-३७२

जीव अपने शरीर का निर्माण करता है। सूक्ष्म और सूक्ष्मतर शरीर—तैजस और कार्मण शरीर सदा जीव के साथ रहते हैं। स्थूल शरीर का निर्माण नए जन्म के साथ होता है और जीवन की समाप्ति के साथ वह छूट जाता है। औदारिक-वैक्रिय और आहारक—ये तीन स्थूल शरीर हैं। औदारिकशरीर का निर्माण मनुष्य और तिर्यंच (पशु, पक्षी आदि) करते हैं। वैक्रिय शरीर का निर्माण नैरियक और देव करते हैं। आहारक शरीर का निर्माण लिख्य या योगज विभृति से किया जाता है। द्रष्टव्य भगवती १/३४०-३४९ का भाष्य।

औदारिक शरीर प्रयोग बंध के तीन हेतु बतलाए हैं-

### १. बीर्य सयोग सद्द्रव्यता-

वीर्य-वीर्यान्तर क्षय जनित शक्ति: योग-मन, वचन, कचा

३७३. ओरालियसरीरप्पयोगबंधे णं भंते! किं देसबंधे? सव्वबंधे? गोयमा! देसबंधे वि. सव्वबंधे वि॥ औदारिकशरीरप्रयोगबन्धः भदन्तः किं देशबन्धः ? सर्वबन्धः ? गौतम ! देशबन्धोऽपि, सर्वबन्धोऽपि। ३७३. 'भंते! औदारिकशरीरप्रयोगबंध क्या देश बंध है? सर्व बंध है? गौतम! देश बंध भी है, सर्व बंध भी है।

३७४. एगिंदियओरालियसरीरप्पयोगबंधे णं भेते! किं देसबंधे? सव्वबंधे? एवं चेव। एवं पढविक्काइया एवं जाव-

एकेन्द्रिय - औदारिक - शरीर - प्रयोगबन्धः भदन्त ' किं देशबन्ध ? सर्वबन्धः ? एवं चैव। एवं पृथिवीकायिकाः एवं यावत्। ३७४. भंते ! एकेन्द्रियऔदारिकशरीरप्रयोग-बंध क्या देश बंध है ? सर्व बंध है ? औदारिकशरीरप्रयोगबंध की भांति वक्तब्यता इसी प्रकार पृथ्वीकायिक यावत्-

३७५. मणुस्सपंचिंदियओरालियसरीर-प्पयोगबंधे णं भंते! किं देसबंधे? सव्वबंधे? गोयमा!देसबंधे वि, सव्वबंधे वि॥

बन्धः भदन्त ! किं, देशबन्धः ? सर्वबन्धः ?

मनुष्यपञ्चेन्द्रिय - औदारिक- शरीरप्रयोग-

गौतम ! देशबन्धोऽपि, सर्वबन्धोऽपि।

३७५. भंते! मनुष्य पंचेन्द्रिय औदारिक शरीरप्रयोगबंध क्या देश बंध हे? सर्व बंध है?

गौतम! देश बंध भी है, सर्व बंध भी है।

### **१. सत्र ३७३-३७५**

औदारिक शरीर प्रयोग बंध की दो अवस्थाएं होती हैं-१. देश बंध २. सर्वबंध

एक जीव पूर्व शरीर का परित्याग कर नए शरीर का निर्माण करता है। निर्माण के प्रथम समय में वह शरीर के योग्य पुद्गलों का केवल ग्रहण करता है इसलिए वह सर्व बंध है। इसका तात्पर्यार्थ है—जीवन यात्रा के लिए आवश्यक शक्तियों का निर्माण। वैक्रिय शरीर के निर्माण के पश्चात पुनः औदारिक शरीर में

### भाष्य

लौटने का पहला समय भी सर्व बंध का समय होता है। ब्रष्टव्य भगवती ८/३७६।

द्वितीय आदि समयों में ग्रहण के साथ विसर्जन की प्रक्रिया चालू हो जाती है। जीव पुद्गलों का ग्रहण करता है और उनका विसर्जन भी करता है। उस अवस्था में केवल बंध (ग्रहण) नहीं होता है इसलिए वह देश बंध है, इसका तात्पर्यार्थ है—प्रथम समय में निर्मित शक्तियों के लिए आवश्यक साधनों का ग्रहण और अनावश्यक का उत्सर्जन।

२. ष. खं. प्. १४.५.६.४० प्. ३०।

१. भ. वृ. ८ ः ३६९।

अभयदेव सूरि ने अपूप के दृष्टांत द्वारा इसे समझाया है। तैल का ग्रहण करता है, शेष क्षणों में ग्रहण और विस्तर्गन दोनों तैल या धीं से भरी कढ़ाई में प्रक्षिप्त 'पुआ' पहले समय में धी अथवा करता है।'

३७६. ओरालियसरीरप्पयोगबंधे णं भंते! कालओ केवच्चिरं होइ?

गोयमा! सव्बबंधे एक्कं समयं, देसबंधे जहण्णेणं एक्कं समयं, उक्केसेणं तिण्णि पतिओवमाइं समयुणाइं॥

३७७. एगिंदियओरालियसरीरप्पयोगबंधे णं भंते! कालओ केवच्चिरं होइ?

गोयमा! सव्बबंधे एक्कं समयं, देसबंधे जहण्णेणं एक्कं समयं, उक्कोरोणं बाबीसं वाससहरसाइं समयणाइं॥

३७८. पुढविककाइयएगिदियपुच्छा। गोयमा! सञ्बबंधे एक्कं समयं, देसबंधे जहण्णेणं खुड्डागं भवग्गहणं तिसमयूणं, उक्कोसेणं बावीसं वाससहस्साइं समयुणाइं। एवं सब्वेसि सब्वबंधो एक्कं जेसि समय. दसबंधो नत्थि वेउव्वियसरीरं तेसिं जहण्णेणं खड्डागं भवग्गहणं तिसमयूणं, उक्कोसेणं जा सा ठिती सा समयूणा कायव्वा, जेसिं पुण अत्थि वेउव्वियसरीरं तेसिं देसबंधो जहण्णेणं एककं समयं, उक्कोसेणं जा जरुस ठिती सा समयूणा कायव्वा जाव मणुरुसाणं देसबंधे जहण्णेणं एककं समयं, उक्कोसंणं तिण्णि पलिओवमाइं समयुणाई।

औदारिकशरीरप्रयोगबन्धः भदन्तः भदन्तः कालतः कियच्चिरं भवति ?

गौतम! सर्वबन्धः एकं समयं, देशबन्धः जधन्येन एकं समयं, उत्कर्षेण त्रीणि पल्योपमानि समयोनानि।

एकेन्द्रिय - औदारिकशरीर - प्रयोगबन्धः भदन्त! कालतः कियच्चिरं भवति?

गौतम! सर्वबन्धः एकं समयं, देशबन्धः जघन्येन एकं समयम्, उत्कर्षेण द्वाविंशति वर्षसहस्राणि समयोनानि।

पृथिवीकायिक-एकेन्द्रिय पृच्छा।
गौतम! सर्वबन्धः एकं समयं, देशबन्धः जयन्येन 'खुङ्कागं भवग्रहणं त्रिसमयोनम् उत्कर्षेण द्वाविंशित वर्षसहस्राणि समयोनानि। एवं सर्वेषां सर्वबन्धः एकं समयं, देशबन्धः येषां नास्ति वैद्वियशरीरं तेषां जयन्येन 'खुङ्कागं भवग्रहणं त्रिसमयोनम्, उत्कर्षेण या सा स्थितिः सा समयोना कर्त्तव्या, येषां पुनः अस्ति वैद्वियशरीरं तेषां देशबन्धः जयन्येन एकं समयम्, उत्कर्षेण या यस्य स्थितः सा समयोना कर्त्तव्या यस्य स्थितः सा समयोना कर्त्तव्या यस्य स्थितः सा समयोना कर्त्तव्या यावत् मनुष्याणां देशबन्धः जयन्येन एकं समयम्, उत्कर्षेण या यस्य स्थितः सा समयोना कर्त्तव्या यावत् मनुष्याणां देशबन्धः जयन्येन एकं समयम्, उत्कर्षेण त्रीणि पत्योपमानि समयोनानि।

२७६. 'भंते! औदारिक शर्रार प्रयोग बंध काल की अपेक्षा कितने काल तक रहता है?

गौतम! सर्व बंध का कालमान एक समय। देश बंध का कालमान जघन्यतः एक समय, उत्कृष्टतः एक समय न्यून तीन पल्योगम है।

३७७, भंते! एकेन्द्रियऔदारिकशरीरप्रयोग बंध काल की अपेक्षा कितने काल तक रहता है?

गौतम! सर्व बंध का कालमान एक समय। देश बंध का कालमान जघन्यतः एक समय, उत्कृष्टतः एक समय न्यून बाईस हजार वर्ष है।

३.९८. पृथ्वीकाथएकिन्द्रियऔदारिकशरीर-प्रयोग बंध की पृच्छा।

गौतम! सर्व बंध का कालमान एक समय। देश बंध का कालमान जघन्यतः तीन समय न्यून क्षुल्लक भव ग्रहण, उत्कृष्टतः एक समय न्यून बाईस हजार वर्ष है। इसी प्रकार सबके सर्व बंध का कालमान एक समय। देश बंध का नियम यह है—जिनके वैकिय शरीर नहीं है, उनके जघन्यतः तीन समय न्यून क्षुल्लक भव ग्रहण है. उत्कृष्टतः जो स्थिति निर्दिट है, उनमें एक समय न्यून कर देना चाहिए।

जिनके वैक्रिय शरीर है, उनके देश बंध का कालमान जघन्यतः एक समय, उत्कृष्टतः जिसके जितनी स्थिति निर्दिष्ट है, उसमें एक समय न्यून कर देना चाहिए यावत् मनुष्टों के देश बंध का कालमान जघन्यतः एक समय, उत्कृष्टनः एक समय न्यून तीन पत्न्योपम है।

भाष्य

#### १. सूत्र ३७६ • ३७८

देश बंध की जघन्य स्थिति एक समय कैसे हो सकती है? इस प्रश्न का समाधान वृत्तिकार ने किया है। वायुकाय, तिर्यंच पंचेन्द्रिय और मनुष्य वैक्रिय शरीर का निर्माण कर पुनः औदारिक शरीर में

 भ. वृ. ८ : २०२ तत्र यया अपूपः स्मेहभूततमताविकायां प्रक्षिप्तः प्रथम सम्प्रे गृहात्केवेत्वयं सर्ववंधः। ततो द्वितंष्याविषु समयेषु तान गृहाति विस्तृति चेत्येवं देश वंधः। लौटते हैं तब एक समय की अवधि वाला सर्व बंध होता है। उसके अग्रिम समय में देश बंध करता है और एक समय के अनंतर उसकी मृत्यु हो जाती है। इस अपेक्षा से देश बंध की जघन्य स्थिति एक समय बतलाई गई है।

२. भ. वृ. ८/३७३ तत्र यदा बायुर्मनुष्यादिवाँ वैकियं कृश्वा बिहाय च पुनरीदारिकस्य समयमेकं सर्ववंधं कृत्वा पुनरतस्य देशवंधं कृतंन नेकरामयानंतरं मियतं तदा जयन्यतः एकसभयं देशवंधोरस्य भवनंति। औदारिकशरीरबन्धान्तरं भदन्तः कालतः

गौतम! सर्वबन्धान्तरं जघन्येन खुड्डागं

भवग्रहणं त्रिसमयोनम् उत्कर्षेण त्रयस्त्रिंशत्

. दशबन्धान्तरं जघन्येन एकं समयम्.

उत्कर्षेण त्रयस्त्रिंशत सागरोपमानि त्रि-

पूर्वकोटिसमयाधिकानि।

एकेन्द्रिय के देश बंध की उत्कृष्ट स्थिति एक समय न्यून बाईस हजर वर्ष अतलाई गई है। उत्पत्ति के पहले समय में सर्व बंध होता है। इस अपेक्षा से एक समय स्टून किया गया है।

औदारिक शरीर वाले जीवों का सबसे छोटा जीवन दो सी छप्पन आविलका का होता है। इसकी संज्ञा है क्षुललक भव ग्रहण। अंतमुहूर्न में पैसट हजार पांच मी छत्तीस क्षुललक भव होते हैं। एक मुहूर्न में क्षुललक भव ग्रहण की राशि तीन हजार सात सी तिहत्तर (३०७३) होती है। उससे उच्छवास राशि का भाग हेने पर जो लब्ध होता है वह एक उच्छवास में क्षुललक भव का परिमाण बनता है। इस प्रकार एक श्वासंच्छवास में कुछ अधिक सतरह क्षुललक भव ग्रहण

### ३७९. ओरालियसरीरबंधंतरं णं भंते! कालओ केवच्चिरं होइ?

गोयमा! सव्वबंधंतरं जहण्णेणं खुड्डागं भवग्गहणं तिसमयूणं, उक्कोसेणं तेतीसं सागरोवमाइं पुव्वकोडिसमयाहियाइं। देसबंधंतरं जहण्णेणं एक्कं समयं, उक्कोसेणं तेतीसं सागरोवमाइं तिसमया-हियाइं॥

### ३८०. एगिंदियओरालियपुच्छा।

गोयमा! सन्बबंधंतरं जहण्णेणं खुझागं भवग्गहणं तिसमयूणं, उक्कोसेणं बावीसं वासमहस्साइं समयाहियाइं। देसबंधंतरं जहण्णेणं एक्कं समयं, उक्कोसेणं अंतो-मृहृतं॥ होता है।

\&\\3\&\\\3\03\=\\\\3\03\\\\3\03\\\\

गोम्मटसार के अनुसार एक मुहूर्त में क्षुत्लक भव ग्रहण की संख्या छासठ हमार तीन सौ छत्तीस (६६३३६) होती है फलतः एक श्वासोच्छवास क्षुल्लक भव ग्रहण की संख्या अठारह होती है।

पृथ्वीकाय में उत्पन्न होने वाला तीन समय की विग्रह गति से उत्पत्ति स्थान में आता है। प्रथम दो समयों में अनाह एक रहता है और तीसरे समय में वह आहार ग्रहण करता है। वह सर्व बंध का समय है। इस अपेक्षा से देश बंध की जघन्य स्थिति तीन समय न्यून क्षुल्लक भव ग्रहण बतलाई गई है।

> ३७९, 'भंते! औदारिक शरीर के बंध का अंतर काल की अपेक्षा कितने काल का है?

मौतम! औदारिक शरीर के सर्व बंध का अंतर जधन्यतः तीन समय न्यून कुल्लक भव ग्रहण, उत्कृष्टतः तैर्नास सामरोपम एक समय अधिक पूर्व कोटि है। देश बंध का अंतर जघन्यतः एक समय, उत्कृष्टतः तीन समय अधिक तैर्तास सामरोपम है।

### एकेन्द्रिय-औदारिकपृच्छा।

कियच्चिरं भवति १

सागरीपमानि

समयाधिकानि ।

गीतम ! सर्वबन्धान्तरं जघन्येन खुइंडागं भवग्रहणं त्रिसमयोनम् उत्कर्षेण द्वाविंशति वर्षसहस्राणि समयाधिकानि। देशबन्धान्तरं जघन्येन एकं समयम्, उत्कर्षेण अन्तर्महर्त्तम्।

## ३८०, एकेन्द्रिय औदारिक शरीर के बंध के अंतर की पृच्छा।

गौतम! एकेन्द्रिय औदारिक शरीर के भर्व बंध का अंतर जघन्यतः तीन समय न्यून क्षुल्लक भव श्रष्टण, उत्कृष्टतः एक समय अधिक बाईस हजार वर्ष है। देश बंध का अंतर अधन्यतः एक समय, उत्कृष्टतः अन्तर्मृहूर्न है।

www.jainelibrary.org

#### भाष्य

### १. सूत्र ३७९-३८०

सर्व बंध का अंतर नहीं सर्व बंधी का मध्यकाल सर्व बंध का अंतर होता है। सर्व बंध का जबन्य कालमान तीन समय न्यून शुल्लक भव ग्रहण है। उदाहरण स्वरूप कोई मीन तीन समय विग्रह गित कर ओतिरिक शरीर के रूप में उत्पन्न होता है। उसमें विग्रह गित कर ओतिरिक शरीर के रूप में उत्पन्न होता है। उसमें विग्रह गित के प्रथम हो समय अनाहरक अवस्था में रहता है, तीसरे समय में वह सर्व बंधक होता है। अल्लाक भव के कालमान तक जीवित रहकर मरता है और पुनः ओहारिक शरीर के रूप में उत्पन्न होता है। वहां प्रथम समय में सर्व बंधक होता है। इस प्रकार सर्व बंध से सर्व बंध का अंतर जबन्यतः तीत समय न्युन शुल्लक भव प्रमाण है।

२. (क) भ. बु. ८ (३७८)

(छ) भ. जो. २, १५८, ३१ का वार्तिका।

२. गोम्भटसार, जीवकोड, गा. १२३--

तिष्णि सया छन्।सा, छविद्धिसहरूसमाणि भग्णाणि। अतो मृहनकाले सायदिया चेब खुदानवा॥ अविग्रह गति से उत्पन्न होने वाला मनुष्य प्रथम समय में सर्वबंध करता है। करोड़ पूर्व तक आयुष्य भोगकर तैतीस सागरांपम स्थिति वाला नारक अथवा सर्वार्थिसद्ध का देवता होता है। वह वहां से च्युत होकर तीन समय वाली विग्रह गित से पुनः औदारिक शरीर अनता है। वह अनाहारक के दो समयों को छोड़कर तीगरे समय में सर्व बंध करता है। अंशितिक शरीर के हो अनाहारक समयों में से एक समय पूर्व कोटि में अर्व बंध के समय के स्थान पर प्रक्षेप करने पर पूर्व कोटि पूर्ण हो जाती है। इस प्रकार सर्व बंध के अंतर का उत्कृष्ट कालमान संगत होता है। पंचेन्द्रिय तिर्यंच के लिए भी यही नियम है। वह नरक में ही उत्पन्न होता है, सर्वार्थ सिद्ध में नहीं।

३. भ. व. ८/३ १८।

४. वही. ट<sup>,</sup>३८०|

५. भ. वृ. ८/३८०।

### ३८१. पुढविक्काइयएगिंदियपुच्छा।

सन्वबंधंतरं जहेव एगिंदियस्स तहेव भाणियव्वं। देसबंधंतरं जहण्णेणं एककं समयं, उक्कोसेणं तिण्णि समया। जहा पुढविक्काइयाणं एवं जाव चउरिंदियाणं वाउक्का-इयवज्जाणं, नवरं—सव्व-बंधंतरं उक्कोसेणं जा जस्स ठिती सा समयाहिया कायव्वा। वाउक्काइ-याणं सव्वबंधंतरं जहण्णेणं खुड्डागं भवज्जहणं तिसमयूणं, उक्कोसेणं तिण्णि वास-सहस्साइं समयाहियाइं। देसबंधंतरं जहण्णेणं एक्कं समयं, उक्कोसेणं अंतोमुहुत्तं।।

## पृथिवीकायिक-एकेन्द्रियपृच्छा।

सर्वबन्धान्तरं यथैव एकेन्द्रियस्य तथैव भणितव्यम्। देशबन्धान्तरं जघन्येन एकं समयम्, उत्कर्षेण त्रीन् समयान्। यथा पृथिवीकायिकानां एवं यावत् चतुरिन्द्रियाणां वायुकायिकवर्जानाम्, नवरं—सर्व-बन्धान्तरम् उत्कर्षेण या यस्य स्थितिः सा समयाधिका कर्त्तव्या। वायुकायिकानां सर्वबन्धान्तरं जघन्येन खुड्डागं भवग्रहणं त्रिसमयोनम्, उत्कर्षेण त्रीणि वर्षसहस्राणि समयाधिकानि। देशबन्धान्तरं जघन्येन एकं समयं, उत्कर्षेण अन्मृहर्त्तम्। ३८१. 'पृथ्वीकायिक एकेन्द्रिय औदारिक शर्रार के बंध के अन्तर की पृच्छा। सर्व बंध का अन्तर एकेन्द्रिय की भांति वक्तव्य है। देश बंध का अंतर जयन्यतः एक समय, उत्कृष्टतः तीन समय है। जैसे पृथ्वीकायिक एकेन्द्रिय की वक्तव्यता है, वैसे वायुकाय वर्जित यावत चतुरिन्द्रिय की वक्तव्यता, इतना विशेष है—सर्व बंध का अंतर उत्कृष्टतः जिसकी जितनां स्थिति निर्विष्ट है, उसमें एक समय अधिक कर देना चाहिए। वायुकायिक के सर्व बंध का अंतर जयन्यतः तीन समय न्यूत क्षुत्रलक भव ग्रहण, उत्कृष्टतः एक समय अधिक तीन हजार वर्ष है। देश बंध का अंतर जयन्यतः एक लमय,उत्कृष्टतः

#### भाष्य

### १. सूत्र ३८१

देश बंध का जघन्य अंतर—पृथ्वीकायिक जीव ने देशबंधक होकर आयुष्य पूर्ण किया। पुनः अविग्रह गति से पृथ्वीकायिक में उत्पन्न हुआ। इस प्रकार देश बंध के अंतर का जघन्य कालमान एक समय हुआ।

देश बंध का उत्कृष्ट अंतर-पृथ्वीकायिक जीव ने देशबंधक की अवस्था में आयुष्य पूर्ण किया। वह तीन समय की विग्रह गति से पृथ्वीकायिक जीव के रूप में उत्पन्न हुआ। दो समय अनाहारक अवस्था में रहा। तींसरे समय में सर्व बंधक होकर पुनः देश बंधक

३८२. पंचिंदियतिरिक्खजोणियओरालिय पुच्छा।

सन्वबंधंतरं जहण्णेणं खुड्डागं भवग्गहणं तिसमयूणं, उक्कोसेणं पुब्वकोडी समयाहिया। देसबंधंतरं जहा एगिंदियाणं तहा पंचिंदिय-तिरिक्खजोणिधाणं, एवं मणुस्साण वि निरवसेसं भाणियव्वं जाव उक्कोसेणं अंतोमुहृतं॥ पंचेन्द्रियतिर्यग्योनिक-औदारिकपृच्छा।

सर्वबन्धान्तरं जघन्येन खुड्डागं भवग्रहणं त्रिसमयोनम्, उत्कर्षेण पूर्वकोटिः समया-धिका। देशबन्धान्तरं यथा एकेन्द्रियाणां तथा पंचेन्द्रियतिर्यग्योनिकानाम्, एवं मनुष्याणामपि निरवशेषं भणितव्यं यावत् उत्कर्षेण अन्तर्मुहर्तम्।

३८३. जीवस्स णं भंते! एगिंदियत्ते, नो एगिंदियत्ते, पुणरवि एगिंदियत्ते एगिंदिय-ओसलियसरीरप्पयोग-बंधंतरं कालओ केवच्चिरं होइ?

जीवस्य भदन्त! एकेन्द्रियत्वे, नो एकेन्द्रियत्वे, पुनरपि एकेन्द्रियत्वे एकेन्द्रिय-औदारिकशरीरप्रयोगबन्धान्तरं कालतः कियच्चिरं भवति ?

बना। इस प्रकार देश बंध के अंतर का उत्कृष्ट कालमान तीन समय का होता है।

अंतर्मृहूर्त है।

वायुकायिक जीव के देश बंध का अंतर-वायुकायिक जीव औदारिक शरीर का देशबंधक है। वह वैक्रिय लब्धि से वैक्रिय शरीर का निर्माण कर अंतर्मुहूर्त तक उस स्थिति में रहता है, पुनः औदारिक शरीर के निर्माण के प्रथम समय में सर्व बंधक होता है। द्वितीय समय में औदारिक शरीर का देशबंधक होता है। इस प्रकार देशबंध के अंतर का उत्कृष्ट कालमान अंतर्मुहूर्त है।

शरीर के बंध के अन्तर की पृच्छा।

पंचेन्द्रिय तिर्यक्योनिक आँदारिक शरीर

के सर्व बंध का अंतर जघन्यतः तीन समय

न्यून क्षुल्लक भवग्रहण उत्कृष्टतः एक

समय अधिक पूर्वकोटि है। देश बंध का

अंतर एकेन्द्रिय औदारिक शरीर की भांति

पंचेन्द्रिय तिर्यचयोनिक औदारिक शरीर

३८२. पंचेन्द्रिय तिर्यक्योमिक औदारिक

निरवशेष रूप में वक्तव्य है यावत् उन्कृष्टतः अंतर्मुहूर्त है।

का वक्तव्य है। इस प्रकार मनुष्यों का भी

३८३. 'भंते! एकेन्द्रिय जीव नोएकेन्द्रिय (द्वीन्द्रिय आदि) में जन्म लेकर पुनः एकेन्द्रिय में जन्म लेता है, उस अवस्था में एकेन्द्रिय औदारिक शरीर प्रयोग के बंध गोयमा! सञ्बबंधंतरं जहण्णेणं दो खुड्डाइं भवग्गहणाइं तिसमयूणाइं, उक्कोसेणं दो सागरोवमसहस्साइं संखेज्जवा-समब्भहियाइं। देसबंधंतरं जहण्णेणं खुड्डागं भवग्गहणं समया-हियं, उक्कोसेणं दो सागरोवमसह-स्साइं संखेज्जवासमब्भहियाइं॥

गौतम! सर्वबन्धान्तरं जघन्येन द्वे खुड्डाइं भवग्रहणे त्रिसमयोने, उत्कर्षण द्विसाग-रोपमसहस्रे संख्येयवर्षाभ्यधिके। देश-बन्धान्तरं जघन्येन खुड्डागं भवग्रहणं समयाधिकम् उत्कर्षेण द्वे सागरोपमसहस्रे संख्येय-वर्षाभ्यधिके।

का अंतर काल की अपेक्षा कितने काल का है?

गौतम! सर्व बंध का अंतर जधन्यतः तीन समय न्यून दो क्षुत्त्लक भव ग्रहण, उत्कृष्टतः संख्येय वर्ष अधिक दो हजार सागरोपम है। देश बंध का अंतर जघन्यतः एक समय अधिक क्षुल्लक भवग्रहण, उत्कृष्टतः संख्येय वर्ष अधिक दो हजार सागरोपम है।

#### भाष्य

### १. सूत्र ३८३

औदारिक शरीर के निर्माण के अंतरकाल का वैकल्पिक रूप इस प्रकार है। एक एकेन्द्रिय जीव तीन समय की विग्रह गति से उत्पन्न हुआ। वह दो समय अनाहारक रहा और तीसरे समय में उसने सर्व बंध किया। सर्व बंध के समय से न्यून क्षुल्लक भव का जीवन जीया। वहां से मरकर द्वीन्द्रिय आदि में पुनः क्षुल्लक भव का जीवन जीकर मरा और अविग्रह गति से पुनः एकेन्द्रिय में उत्पन्न होकर सर्वबंधक बना। इस प्रकार एकेन्द्रिय से पुनः एकेन्द्रिय में उत्पन्न होनेवाले जीव के सर्वबंध का जधन्य अंतरकाल दो क्षुल्लक भव ग्रहण होता है।

कोई जीव अविग्रह गित से एकेन्द्रिय में उत्पन्न होकर प्रधम समय में सर्वबंधक बना। वहां बाईस हजार वर्ष का जीवन पूरा कर वसकाय में उत्पन्न हुआ। वहां संख्यात वर्ष अधिक दो हजार

३८४. जीवस्स णं भंते! पुढविक्का-इयत्ते, नोपुढविक्काइयत्ते, पुणरिव पुढविक्काइयत्ते पुढिविक्काइय-एगिंदिय-ओरालिय-सरीरप्पयोगं-बंधंतरं कालओ केविच्चरं होइ?

गोयमा! सब्बबंधंतरं जहण्णेणं दो खुड्डाइं भवग्गहणाइं तिसमयूणाइं, उक्कोसेणं अणंतं कालं-अणंताओ ओसप्पिणीओ उस्सप्पिणीओ कालओ, खेत्तओ अणंता लोगा- असंखेज्जा पोग्गलपरियद्वा, ते पोग्गलपरियङ्गा आवलियाए असंखेज्जइभागो। देसबंधंतरं जहण्णेणं खुड्डागं भवग्गहणं समयाहियं. उक्कोसेणं अणंतं कालं आवलियाए असंखेज्जइ-भागो। जहा पुढविक्काइयाणं एवं वणस्सइकाइय-वज्जाणं जाव मणुस्साणं। वणस्सइ-काइयाण दोण्णि खुड्डाइं एवं चेव, उक्कोसेणं असंखेज्जं कालं-

सागरोपम त्रसकाय की उत्कृष्ट काय स्थिति में रहा। पुनः एकेन्द्रिय में उत्पन्न होकर सर्वबंध किया। इस प्रकार सर्वबंध का उत्कृष्ट अंतरकाल सर्वबंध के एक समय से हीन एकेन्द्रिय की उत्कृष्ट भव स्थिति (बाईस हजार वर्ष) का उसकाय की स्थिति में प्रक्षेपण करने पर संख्यात वर्ष अधिक दो हजार सागरोपम होता है। संख्यात स्थानों के संख्यात भेद होते हैं इसलिए संख्यात वर्ष कहना संगत है।

कोई एकेन्द्रिय जीव देशबंधक होकर मरा, द्वीन्द्रिय आदि में शुल्लक भव पूरा कर अविग्रह गति से पुनः एकेन्द्रिय में उत्पन्न हुआ। प्रथम समय में सर्वबंध कर दूसरे समय में देशबंधक बना। इस प्रकार देश बंध का जघन्य अंतर काल एक समय अधिक शुल्लक भव होता है। देशबंध का उत्कृष्ट अंतर काल सर्वबंध के अंतर काल की भांति वक्तव्य है।

जीवस्य भवन्त! पृथिवीकायिकत्वे, नो पृथिवीकायिकत्वे, पुनरपि पृथ्वीकायिकत्वे पृथिवीकायिकत्वे पृथिवीकायिकः एकेन्द्रिय-औदारिकशरीर- प्रयोगबन्धान्तरं कालतः कियच्चिरं भवति?

गौतम! सर्वबन्धान्तरं जघनयेन द्रे खुड्डाइं भवग्रहणे त्रिसमयोने. उत्कर्षेण अनन्तं कालम्-अनन्ताः अवसर्पिणीः उत्सर्पिणीः कालतः, क्षेत्रतः अनन्ताः लोकाः-असंख्येयाः पुद्रलपरिवर्ताः ते पुद्रल-परिवर्ताः आवलिकायाः असंख्येयतमः भागः। देशबन्धान्तरं जघन्येन खुड्डागं भवग्रहणं समयाधिकम्, उत्कर्षेण अनन्तं कालं यावत् आवलिकायाः असंख्येयतमः यथा-पृथिवीकायिकानाम् वनस्पतिकायिकवर्जानां यावत् मनुष्या-णाम्। वनस्पतिकायिकानां द्वे खुड्डाइं एवं उत्कर्षेण असंख्येयं चैव. कालम्-असंख्येयाः अवसर्पिणीः उत्सर्पिणीः

३८४. 'भंते! पृथ्वीकविक जीव नो पृथ्वीकायिक में जन्म लेकर पनः पृथ्वीकायिक में जन्म लेता है। उस अवस्था में पृथ्वीकायिक एकेन्द्रिय औदारिक शरीर प्रयोग के बंध का अंतर काल की अपेक्षा कितने काल का है? गौतम ' सर्वबंध का अंतर जघन्यतः तीन समय न्यून दो क्षुल्लक भवग्रहण, उत्कृष्टतः अनंत काल-अनंत उत्पर्पिणी-अवसर्पिणी काल की अपेक्षा, क्षेत्र की अपेक्षा अनंत लोक-असंख्येय पुद्रल परिवर्त, वे पुत्रल परिवर्त आवलिका के असंख्यातवें भाग जितने हैं। देशबंध का अंतर जघन्यतः एक समय अधिक क्षुल्लक भव ग्रहण, उत्कृष्टतः अनंत काल यावत आवलिका के असंख्यातवें भाग जितने हैं। जैसे–पृथ्वीकायिक एकेन्द्रिय वक्तव्यता है. वैसे वनस्पतिकायिक वर्जित मनुष्य की वक्तव्यता। वनस्पतिकायिक के सर्वबंध का अंतर

१. भ. वृ. ८/३८३।

३, वहीं, ८/३८३।

असंखेज्जाओ ओसप्पिणीओ उस्सप्पिणीओ कालओ, खेत्तओ असंखेज्जा लोगा, एवं देसबंधंतरं पि उक्कोसेणं पुढविकालों।। कालतः, क्षेत्रतः असंख्येयाः लोकाः एवं देशबन्धान्तरमपि उन्कर्षेण पृथिवीकालः ।

जघन्यतः तीन समय न्यून दो शुल्लक भवग्रहण पूर्ववत् है, उत्कृष्टतः असंख्येय काल-असंख्येय अवसर्पिणी, उत्सर्पिणी काल की अपेक्षा, क्षेत्र की अपेक्षा असंख्येय लोक, इसी प्रकार देशवंध का अंतर जघन्यतः एक समय अधिक क्षुल्लक भवग्रहण, उत्कृष्टतः पृथ्वी काल असंख्येय अक्सपिणी उत्सर्पिणी काल की अपेक्षा, क्षेत्र की अपेक्षा-असंख्येय लोक।

#### भाष्य

### १. सूत्र ३८४

पृथ्वीकायिक जीव के सर्वबंध का उत्कृष्ट अंतर काल अनंत काल है। पृथ्वीकायिक जीव गर कर वनस्पतिकाय में उत्पन्न हुआ। वनस्पतिकाय का स्थिति काल अनंत काल है। इस अपेक्षा से सर्वबंध का अंतर काल अनंत काल बतलाया गया है। सूत्रकार ने अनंत के तात्पर्य का प्रतिपादन किया है—अनंत काल के समयों की राशि का उत्सर्पिणी और अवसर्पिणी की राशि से अपहार करे तो अनंत अवसर्पिणी और उत्सर्पिणी हो जाती हैं।

क्षेत्र की अपेक्षा अनंत का तान्पर्य है-अनंत लोक। अनंद काल

की समय राशि का लोकाकाश की प्रदेश राशि से भाग देने पर अनंत लोक हो जाते हैं। उन अनंत लोकों के असंख्य पुतल परिवर्त हो जाते हैं।

दस क्रोड़ाक्रोड़ अर्ध पलयोपम का एक सागरीपम, दस क्रोड़ाक्रोड़ सागरीपम का एक अवसर्पिणा काल और अनंत उत्सर्पिणी और अवस्पर्पिणी का एक पुढ़ल परिवर्त होता है। पुड़ल परिवर्त के लिए द्रष्टव्य अनुयोगद्वार ६१६ का भाष्य। पृथ्वीकाल के लिए द्रष्टव्य जीवाभिगम ५/८, पन्नवणा १८/२६।

३८५. एएसि णं भंते! जीवाणं ओरा-लियसरीरस्स देसबंधगाणं, सव्ब-बंधगाणं, अबंधगाण य कयरे कयरे-हिंतो अप्पा वा? बहुया वा? तुल्ला वा? विसेसाहिया वा?

विसेसाहिया वा? गोयमा! सव्वतथोवा जीवा ओरा-लियसरीरस्स सव्वबंधगा, अबंधगा विसेसाहिया, देसबंधगा असंखे-ज्जगुणा॥ एतेषां भदन्त ! जीवानाम् औदारिकशरीरस्य देशबन्धकानाम्, सर्वबन्धकानाम्, अबन्ध-कानां च कतरे कतरेभ्यः अल्पाः वा ? बहुकाः वा ? तुल्याः वा ? विशेषाधिकाः वा ?

गौतम! सर्वस्तोकाः जीवाः औदारिक-शरीरस्य सर्वबन्धकाः, अबन्धकाः विशेषा-धिकाः, देशबन्धकाः असंख्येयगुणाः। २८५, 'भंते! उन औदारिक शरीर के देश बंधक, सर्वबंधक और अवंधक जीवों में कौन किनसे अल्प, बहु, तुल्य अथवा विशेषाधिक हैं?

भौतम! औदारिक शरीर के सर्वबंधक जीव सबसे अलप हैं। अबंधक विशेषाधिक हैं। देशबंधक असंख्येय गुण हैं।

#### भाष्य

#### १. सू. ३८५

औदारिक शरीर के सर्वबंधक उत्पत्ति के समय में ही होते हैं इसिनए वे सबसे अल्प हैं। उसके अबंधक विग्रह गतिक और सिद्ध

वेउन्वियसरीरप्पयोगं पडुच्च-३८६. वेउन्वियसरीरप्पयोगबंधे णं भंते! कतिविहे पण्णते?

गोयमा! दुविहे पण्णत्ते, तं जहा-एगिंदियवेउब्वियसरीरप्पयोगबंधे य पंचेंदियवेउब्विय - सरीरप्पयोगबंधे य]]

# वैक्रियशरीरप्रयोगं प्रतीत्य-

वैक्रियशरीरप्रयोगबन्धः भदन्तः! कतिविधः प्रज्ञप्तः ?
गौतमः! द्विविधः प्रज्ञप्तः, तद् यथाएकेन्द्रियः वैक्रियशरीर - प्रयोगबन्धश्च
पञ्चेन्द्रियः वैक्रियशरीरप्रयोगबन्धश्चः

उससे असंख्यात गुना अधिक है। त्य- वैक्रिय शरीर प्रयोग की अपेक्षा

होते हैं इसिटए वे सर्वबंधक की अपेक्षा विशेषाधिक है। देशबंध का

काल सर्वबंध की अपेक्षा असंख्यात गुना अधिक है इसलिए वह

बंध।

३८६. भंते! वैक्कियशरीरप्रयोग बंध कितने प्रकार का प्रज्ञम है? गौतम! वैक्कियशरीरप्रयोग बंध दो प्रकार का प्रज्ञम है-जैसे-एकेन्द्रिय वैक्किय शरीर प्रयोग बंध, पंचेन्द्रिय वैक्किय शरीर प्रयोग

३८७. जइ एगिंदियवेउव्वियसरीरप्प-योगबंधे किं वाउक्काइयएगिंदिय- यदि एकेन्द्रियवैक्रियशरीरप्रयोगबन्धः किं वायुकायिक-एकेन्द्रियशरीरप्रयोगबन्धः ? ३८ ९. यदि एकेन्द्रियवैक्रियशरीर प्रयोग बंध है तो क्या वह वायुक्तियकएकेन्द्रियशरीर सरीरप्पयोगबंधे? अवाउक्काइय-एगिंदियसरीरप्पयोगबंधे?

एवं एएणं अभिलावेणं जहा ओगाहणसंठाणे वेउव्वियसरीरभेदो तहा
भाणियव्वो जाव पज्जतासव्बट्ट-सिद्धअणुत्तरोववाइयकप्पातीयवेमाणियदेवपंचिदियवेउव्वियसरीरप्पयोगबंधे य,
अपज्जतासब्बट्ट-सिद्धअणुत्तरोववाइयकप्पातीयवेमा - णियदेवपंचिदियवेउव्वियसरीरप्पयोगबंधे य॥

अवायुकायिक-एकेन्द्रियशरीरप्रयोगबन्धः ?

एवम् एतेन अभिलापेन यथा अवगाहम संस्थाने वैक्रिय-शरीरभेदः तथा भणितव्यः यावत् पर्यामक-सर्वार्थिसन्द्र-अनुत्तरोप-पातिककल्पातीत-वैमानिकदेवपञ्चेन्द्रिय-वैक्रियशरीरप्रयोगबन्धस्च. अपर्यामक-सर्वार्थिसन्द्र-अनुत्तरोप-पातिककल्पातीत-वैमानिकदेवपञ्चेन्द्रियवैक्रिय-शरीरप्रयोग-बन्धश्च। प्रयोग बंध है? अवायुकायिक एकेन्द्रिय शरीर प्रयोग बंध है?

इसी प्रकार इस अभिलाप के अनुसार अवगाहन लंस्थान नामक प्रजापना के पद की भांति वैक्रिय शरीर का भेद वक्तव्य है यावत पर्याप्तक सर्वार्थसिन्द्र, अनुतरोप-पातिक और कल्पातीत वैमानिक देव पंचेन्द्रियवैक्रियशरीरप्रयोग बंध अपर्याप्तक सर्वार्थसिन्द्र अनुतरोपपातिक कल्पानीत-वैमानिकदेव पंचेन्द्रियवैक्रियशरीरप्रयोग बंध।

#### भाष्य

१. सूत्र ३८७

योगबंधे 🛚

ओगाहण संठाणे−यह प्रज्ञापना का इक्कीसक पद है। वैक्रिय शरीर की जानकारी के लिए द्रष्टव्य प्रज्ञापना पद २१/४९,-५५

३८८. वेउव्विसरीरप्पयोगवंधे णं भंते! करस कम्मरस्य उदएणं? गोयमा! वीरिय-सजोग-सहव्वयाए पमादपच्चया कम्मं च जोगं च भवं च आउयं च लिखं वा पडुच्च वेउव्वियसरीरप्पयोगनामाए कम्म-स्स उदएणं वेउव्विय-सरीरप्पयोग-बंधे॥ वैक्रियशरीरप्रयोगबन्धः भदन्त! कस्य कर्मणः उदयेन? गीतम! वीर्य-संयोग-सद्द्रव्यतया प्रमाद-

गातमः वाय-स्याग-सद्द्रव्यतयाः प्रमाद-प्रत्ययात् कर्म च योगं च भवं च आयुष्कं च लिष्धं वा प्रतीत्य वैक्रियशरीरप्रयोगनाम्नः कर्मणः उदयेन वैक्रियशरीरप्रयोगबन्धः। ३८८. भंते! वैक्रिय शरीर प्रयोग बंध किय कर्म के उदय से होता है?

गौतम! वैक्रियशरीरप्रयोग बंध के तीन हेतु हैं—१. बीर्यसयोग सद्द्रव्यता, २. प्रमाद, ३. कर्म योग, भव. आयुष्य और लब्धि सापेक्ष वैक्रिय शरीर प्रयोग नाम कर्म।

३८९. वाउक्काइयएगिंदियवेउब्बियसरीर-प्पयोगपुच्छा। गोयमा! वीरिय-सजोग-सद्दव्वयाए एवं चेव जाव लिक्कें पडुच्च वाउ-ककाइयएगिंदियवेउब्वियसरीरण्प- वायुकायिक-एकेन्द्रियवैक्रियशरीरप्रयोग-पृच्छा।

गीतम! वीर्य-सयोग-सद्द्रव्यतया एवं चैव यावत् लब्धिं प्रतीत्य वायुकायिक-एकेन्टिय-वैकियशरीरप्रयोगबन्धः। ३८%, वायुकायिक एकेन्द्रिय वैक्रिय शरीर प्रयोग के बंध की पृच्छा।

गौतम! वायुकायिक एकेन्द्रिय वैक्रिय शरीर प्रयोग बंध के तीन हेतु हैं-वीर्य सयोग सद्द्रव्यता यावत् लब्धि सापेक्ष वैक्रिय शरीर प्रयोग नाम कर्म।

३९०. रयणप्पभापुढविनेरइयपंचिंदिय-वेउव्वियसरीरप्पयोगबंधे णं भंते! कस्स कम्मस्स उदएणं?

भोयमा! वीरिय-सजोग-सद्दव्वयाए जाव आउयं वा पडुच्च रयणप्पभा-पुढविनेरइयपंचिदिय - वेउव्वियसरीर-प्ययोगबंधे, एवं जाव अहेसत्तमाए॥ रत्नप्रभापृधिवीनैरयिकपञ्चेन्द्रियवैक्रियशरीर-प्रयोगबन्धः भदन्त 'कस्य कर्मणः उढयेन?

गौतम! वीर्य-सयोग-सद्द्रव्यतया यावत् आयुष्कं वा प्रतीत्य रत्नप्रभापृथिवीनैरयिक-पञ्चेन्द्रियवैक्रियशरीरप्रयोगबन्धः, एवं यावत अधःसप्तम्याः। ३९०. भंते! रत्नप्रभा पृथ्वी नैरयिक पंचेन्द्रिय वैक्रियशर्गरप्रयोग बंध किस कर्म के उदय से होता है?

गौतम! रत्नपप्रभा पृथ्वी नैरयिक पंचेन्द्रिय वैक्किय शरीर प्रयोग बंध के तीन हेतु हैं— वीर्य सयोग सदद्रव्यता यावत आयुष्य सापेक्ष वैक्किय शरीर प्रयोग नाम कर्म। इसी प्रकार यावत् अधःसमर्मा की वक्तव्यता।

३९१. तिरिक्खजोणियपंचिंदियवेउब्विय-सरीरपुच्छा।

गोयमा! वीरिय-सजोग-सद्दव्वयाए जहा वाउक्काइयाणं। मणुस्सपंचिंदिय- तिर्यग्योनिकपञ्चेन्द्रियवैक्रियशरीरपृच्छा।

गौतम! वीर्य-सयोग-सद्द्रव्यतया यथा-वायुकायिकानाम्। मनुष्यपञ्चेन्द्रि-वैक्रिय। ३९१. तिर्यक्योनिक पंचेन्द्रिय वैक्रिय शरीर प्रयोग बंध की पृच्छा।

गौतम! तिर्यक्योनिक पंचेन्द्रिय वैक्रिय शरीर प्रयोग बंध वीर्य सयोग सद्द्रव्यता वेउव्वियसरीरप्पयोगबंधे एवं चेव। असुरकुमारभवणवासि - देवपंचिंदिय-वेउव्वियसरीरप्पयोग-बंधे जहा रयण-प्पभापुढविनेरइ-याणं। एवं जाव धणियकुमारा। एवं वाणमंतरा। एवं जोइसिया। एवं सोहम्मकप्पोवया वेमाणिया। एवं जाव अच्चय-गेवेज्जकप्पातीया वेमाणिया। अणुत्तरो-ववाइयकप्पातीया वेमाणिया। एवं चेव।

शरीरप्रयोगबन्धः एवं चैव। असुरकुमार-भवनवासिवेवपञ्चेन्द्रिय-वंक्रियशरीर-प्रयोग-बन्धः यथा रत्नप्रभा-पृथिवी-नैरियकाणाम्। एवं यावत् स्तनित-कुमाराः। एवं वानमन्तराः। एवं ज्योतिष्काः। एवं सोधर्म-कल्पोपकाः वैमानिकाः। एवं यावत् अच्युतग्रैवेयक-कल्पातीताः वैमानिकाः। अनुत्तरोपपातिक-कल्पातीताः वैमानिकाः। एवं चैव।

वायुकायिक की भांति वक्तव्य है। इसी प्रकार मनुष्यपंचेन्द्रियवैक्रियशरीरप्रयोग बंध की वक्तव्यता। असुरकुमार भवन-वासी देव पंचेन्द्रियवैक्रियशरीरप्रयोग बंध रत्नप्रभापृथ्वी नैरियक की भांति वक्तव्य है। इसी प्रकार यावत् स्तनित-कुमार, वानव्यंतर और ज्योतिष्क की वक्तव्यता। इसी प्रकार सौधर्म कल्पोपपन्न वैमानिक यावत् अच्युत ग्रैवेयक कल्पातीत वैमानिक और अनुत्तरोपपातिक कल्पातीत वैमानिक की वक्तव्यता।

३९२. वेउब्बियसरीरप्पयोगबंधे णं भंते! किं देसबंधे? सब्बबंधे? गोयमा! देसबंधे वि, सब्बबंधे वि। वाउक्काइयएगिंदिय - वेउब्बियसरीर-प्पयोगबंधे वि एवं चेव। रयणप्पभा-पुढविनेरइया एवं चेव। एवं जाव अणुत्तरोववाइया॥ वैक्रियशरीरप्रयोगबन्धः भदन्त! किं देशबन्धः? सर्वबन्धः? गौतम! देशबन्धोऽपि, सर्वबन्धोऽपि। वायुकायिक-एकेन्द्रियवैक्रियशरीरप्रयोग-बन्धोऽपि एवं चैव। रत्नप्रभापृथिवीनैरियकाः एवं चैव। एवं यावत् अनुत्तरोपपातिकाः।

३९२. भंते! वैक्रियशरीरप्रयोग बंध क्या देश बंध है? सर्व बंध है? गौतम! देश बंध भी है, सर्व बंध भी है। इसी प्रकार वायुकायिक एकेन्द्रिय वैक्रिय-शरीरप्रयोग बंध की वक्तव्यता। इसी प्रकार रत्नप्रभापृथ्वी नैरियक यावत् अनुत्तरोपपातिक कल्पातीत वैमानिक की वक्तव्यता।

३९३. वेउव्वियसरीरप्पयोगवंधे णं भंते। कालओ केवच्चिरं होइ? गोयमा! सव्वबंधे जहण्णेणं एककं समयं, उक्कोसेणं दो समया। देसबंधे जहण्णेणं एककं समयं, उक्कोसेणं तेत्तीसं सागरोवमाइं समयुणाइं॥

वैक्रियशरीरप्रयोगबन्धः भदन्तः कालतः कियच्चिरं भवति ? गौतमः! सर्वबन्धः जघन्येन एकं समयम्, उत्कर्षेण द्वौ समयौ। देशबन्धः जघन्येन एकं समयम्, समयौ। देशबन्धः जघन्येन एकं समयम्, उत्कर्षेण त्रयस्त्रिंशत् सागरोपमानि समयोगनि। ३९३. भंते! वैक्रिय शरीर प्रयोग बंध काल की अपेक्षा कितने काल का है? गौतम! सर्वबंध जघन्यतः एक समय उत्कृष्टतः दो समय है। देशबंध जघन्यतः एक समय, उत्कृष्टतः एक समय न्यून तैर्तीस सागरोपम है।

३९४. वाउक्काइयएगिंदियवेउव्विय-पुच्छा। गोयमा! सव्वबंधे एक्कं समयं, देसबंधे जहण्णेणं एक्कं समयं, उक्कोसेणं अंतोमृहत्तं॥

गौतम! सर्वबन्धः एकं समयं, देशबन्धः

जघन्येन एकं समयम् उत्कर्षेण अन्तर्मृहर्त्तम्।

वायुकायिक-एकेन्द्रियवैक्रियपृच्छा।

३९४. वायुकायिक एकेन्द्रिय वैक्रिय शरीर प्रयोग बंध के कालमान की पृच्छा। गौतम! सर्वबंध एक समय, देशबंध जधन्यतः एक समय, उत्कृष्टतः अंतर्मृहूर्त है।

# ३९५. रयणप्पभापुढविनेरइयपुच्छा।

रत्नप्रभापृथिवीनैरयिकपृच्छा।

गोयमा! सञ्बबंधे एक्क समयं, देसबंधे जहण्णेणं दसवाससहरूसाइं तिस-मयुणाइं. उक्कोसेणं सागरोवमं समयूणं। एवं जाव अहेसत्तमा, नवर-देसबंधे जस्स जा जहण्णिया ठिती तिसमयुणा कायव्वा जाव उक्कोसिया सा सभयूणा। पंचिं-दियतिरिक्खजोणियाणं मणुस्साण य

गौतम! सर्वबन्धः एकं समयं, देशबन्धः जधन्येन दशवर्षसहस्राणि त्रिसमयोनानि, उत्कर्षेण सागरोपमं समयोनम्। एवं यावत् अधःसप्तमी, नवरं-देशबन्धः यस्य या जधन्यिका स्थितिः सा त्रिसमयोना। पञ्चेन्द्रिय-तिर्यग्योनिकानां मनुष्यानां च यथा वायु-कायिकानाम्. असुरकुमार-नागकुमार

३९५. रत्नप्रभा पृथ्वी नैरियक वैक्रिय शरीर प्रयोग बंध के कालमान की पृच्छा। गौतम! सर्वबंध एक समय, देशबंध जघन्यतः तीन समय न्यून दस हजार वर्ष, उत्कृष्टतः एक समय न्यून सागरोपम है। इसी प्रकार यावत् अधःसममी की विक्तव्यता, इतना विशेष है-देशबंध में जिसकी जो जघन्य स्थिति है, उसमें तीन समय न्यून कर देना चाहिए यावत् उत्कृष्टतः उसे एक समय न्यून कर देना

जहा वाउक्काइयाणं, असुरकुमार-नागकुमार जाव अणुत्तरोव-वाइयाणं जहा नेरइयाणं, नवरं—जस्स जा ठिती सा भाणियव्वा जाव अणुत्तरोववाइयाणं सव्वबंधे एक्कं समयं, देसबंधे जहण्णेणं एक्कतीसं सागरोवमाइं तिसमयूणाइं, उक्कोसेणं तेत्तीसं सागरोवमाइं समयुणाइं।। यावत्अनुत्तरोपपातिकानां यथा नैरियका-णाम्, नवरं-यस्य या स्थितिः सा भिर्णतव्या यावत् अनुत्तरोपपातिकानां सर्वबन्धः एकं समयं, देशबन्धः जघन्येन एकत्रिंशत सागरोपमानि त्रिसमयोनानि, उत्कर्षेण त्रयस्त्रिंशत् सागरोपमानि समयोनानि।

३९६. वेउव्वियसरीरप्पयोगबंधतरं णं भंते! कालओ केवच्चिरं होइ?

गोयमा! सव्वबंधंतरं जहण्णेणं एक्कं समयं, उक्कोसेणं अणंतं कालं— अणंताओ ओसप्पिणीओ उस्स-प्पिणीओ कालओ, खेत्तओ अणंता लोगा—असंखेज्जा पोग्गल-परियद्दा, ते णं पोग्गलपरियद्दा आवलियाए असंखेज्जदभागो। एवं देसबंधंतरं पि॥

३९७. वाउक्काइयवेउव्वियसरीर-पुच्छा।

गोयमा! सन्वबंधंतरं जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं, उक्कोसेणं पलिओवम-स्स असंखेज्जइभागं। एवं देस-बंधंतरं पि॥ वैक्रियशरीरप्रयोगबन्धान्तरं भदन्त! कालतः कियच्चिरं भवति ?

गौतम! सर्वबन्धान्तरं जघन्येन एकं समयम्, उत्कर्षेण अनन्तं कालम्— अनन्ताः अवस-पिंणीः उत्सर्पिणीः कालतः, क्षेत्रतः—अनन्ताः लोकाः— असंख्येयाः पुद्रल-परिवर्ताः, ते पुद्रल-परिवर्ताः आविलकायाः असंख्येयतमः भागः। एवं वेशबन्धान्तरमपि।

वायुकायिकवैक्रियशरीरपुच्छा ।

गौतम! सर्वबन्धान्तरं जघन्येन अन्त-र्मुहूर्त्तम्, उत्कर्षेण पल्योपमस्य असंख्येय-तमः भागः। एवं देशबन्धान्तरमति। चाहिए।

पंचेन्द्रिय तिर्वक्यंगिक और मनुष्यों की वायुकायिक की भांति वक्तब्यता। असुरकुमार, नागकुमार यावत् अनुसरोपपातिक वेद्यों की नैरयिक की भांति वक्तब्यता, अतना विशेष है—जिसकी जो स्थिति है, वह वक्तब्य है यावत् अनुसरोपपातिक देवों के सर्वबंध एक समय, देशबंध जघन्यतः तीन समय न्यृन इकर्त्तीस सागरोपम, उत्कृष्टतः एक समय न्यून तैतीस सागरोपम है।

३९६. भंते वैक्रिय शरीर प्रयोग के बंध का अंतर काल की अपेक्षा कितने काल का है?

गौतम! सर्वबंध का अंतर जघन्यतः एक समय, उत्कृष्टतः अनंतकाल—अनंत अवसर्पिणी उत्सर्पिणी काल की अपेक्षा, क्षेत्र की अपेक्षा अनंत लोक—असंख्येय पुद्रल परिवर्त, वे पुद्रल परिवर्त आविलका के असंख्यातवें भाग जितने हैं। इसी प्रकार देश बंध के अंतर की वक्तव्यता।

३९७. 'वायुकायिक वैक्रिय शरीर प्रयोग बंध के अंतर की पृच्छा।

गौतम! सर्व बंध का अंतर जघन्यतः अंतर्मुहूर्त, उत्कृष्टतः पत्त्योपम का असंख्यातवां भाग है। इसी प्रकार देश बंध के अंतर की वक्तव्यता।

#### भाष्य

#### १. सूत्र ३९७

वायुकाय का मूल शरीर औदारिक होता है। उसमें वैक्रिय शरीर का निर्माण करने की शक्ति भी होती है। उसने वैक्रिय शरीर का निर्माण किया। वह प्रथम समय में सर्वबंध होकर मरा। पुनः वायुकायिक में उत्पन्न हुआ। अपर्याप्त अवस्था में वैक्रिय शक्ति प्रकट नहीं होती। वह अन्तर्मुहूर्त के बाद पर्याप्तक होकर वैक्रिय शरीर का निर्माण करता है। वैक्रिय शरीर निर्माण के प्रथम समय में वह सर्वबंधक होता है। इस प्रकार सर्वबंध का जघन्य अंतर काल अंतर्मुहूर्त है।

कोई बायुकायिक वैक्रिय शक्ति को प्राप्त कर प्रथम समय में सर्वबंधक हुआ। द्वितीय समय में देशबंधक हाकर मरा। उससे आगे औदारिक शरीरी वायुकाय में पत्योपम के असंख्येय भाग को बिताकर अवश्य वैक्रिय करता है। उसके प्रथम समय में वह सर्वबंधक होता है। इस प्रकार सर्वबंध का उत्कृष्ट अंतर काल पत्योपम असंख्येय भाग होता है।

३९८. तिरिक्खजोणियपंचिदियवेउब्विय-सरीरप्पयोगवंधंतरं-पुच्छा। गोयमा! सव्वबंधंतरं जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं, उक्कोसेणं पुव्वकोडीपृहत्तं।

तिर्यग्योनिकपञ्चेन्द्रियवैक्रियशरीरप्रयोग-बन्धान्तरम्-पृच्छा। गौतम! सर्वबन्धान्तरं जघन्येन अन्तर्मृहूर्त्तम् उत्कर्षेण पूर्वकोटि पृथक्त्वम्। एवं देश-

३९८. 'तिर्यक्योनिक पंचेन्द्रिय वैक्रिय शरीर प्रयोग बंध के अंतर की पृच्छा। गौतम! सर्वबंध का अंतर जघन्यतः अंतर्मुहूर्त्त, उत्कृष्टतः पृथक्त्व पूर्व कोटि है।

www.jainelibrary.org

एवं देसबंधंतरं पि। एवं मणुसस्स वि॥

बन्धान्तरमपि। एवं मनुष्यस्यापि।

इसी प्रकार देशबंध के अंतर की वक्तव्यता। इसी प्रकार मन्ध्य विक्रिय शरीर प्रयोग बंध के अंतर की वक्तव्यता।

#### भाष्य

१. सूत्र ३९८

गोयमा !

सर्वबंध का जघन्य अंतर काल-कोई तिर्यच पेचेन्द्रिय जीव वैक्रिय कर प्रथम समय में सर्वबंधक बना। अंतर्मुहुर्न तक देश बंधक रहकर पुनः औदारिक शरीर में सर्वबंधक बना अंतर्मृहर्च तक देश बंधक रहा। फिर उसके मन में वैक्रिय करने की श्रन्द्रा उत्पन्न हुई। पुनः वैक्रिय शरीर का निर्माण करता हुआ वह प्रथम सम्य में सर्ववंधक होता है। इस प्रकार सर्वबंधक का अधन्य अंतर काल अंतर्महर्त क्षेता है।

सर्वबंध का उत्कृष्ट अंतर काल-पूर्व कोटि आयु वाला कोई

३९९. जीवस्स णं भंते! वाउकका-इयत्ते. नोवाउकाइयत्ते, पुणरवि वाउकाइयत्ते वाउक्काइयएगिदियवेउव्वियपुच्छा।

सन्बबंधंतरं जहण्णेणं अंतोम्हत्तं, उक्कोसेणं अणंतं कालं-वणस्सङ्कालो। एवं देस-बंधंतरं पि॥

४००. जीवस्स णं भंते! रयणप्पभा-पढविनरइयत्ते, नोरयणप्पभाप्ढवि-नेरइयत्ते, पुणरवि रयणप्पभापुढवि-नेरइयते-पृच्छा।

गोयमा ! सब्बबंधंतरं जहण्णेणं दसवास-अंतोमुह्त्तमब्भ हियाई, सहस्साइं उक्कोसेणं वणस्सइकालो। देसबंधंतरं जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं, उक्कोसेणं अणतं काल-वणस्सइ-कालो। अहेसत्तमाए, नवरं–जा जस्स ठिती जहण्णिया सा सब्बबंधंतरं जहण्णेणं अंतोमुहृत्त-मन्भहिया कायव्वा, सेसं तं पंचिदियतिरिवरवजोणिय-मणुस्साण य जहा वाउक्काइयाणं। असुरकुमार-नागकुमार जाव सहरूसार-देवाणं--एएसिं जहा स्यणप्यभा-पुढवि-नेरइयाणं, नवरं-सब्बबंधंतरं जस्स जा जीवस्य भदन्त! वायुकायिकत्वे, नोवाय-कायिकत्वे. पुनरपि वायुकायिकत्वे वायु-कायिकएकेन्द्रियवैक्रियपच्छा।

गीतम ! सर्वबन्धान्तरं जघन्येन अन्त-मृंहर्तम्, उत्कर्षेण अनन्तं कालं-वनस्पति-कालः। एवं देशबंधान्तरमपि।

जीवस्य भदन्त ! रत्नप्रभापृथिवीनैरयिकत्वे . नोरत्नप्रभापृथिवीनैरयिकत्वे, पुनरपि रतन-प्रभाषृथिवीनैरयिकत्वे पृच्छा।

गीतम! सर्वबन्धान्तरं जघन्येन दशवर्ष-सहस्राणि अन्तर्मृहर्नाभ्यधिकानि, उत्कर्षेण वनस्पतिकालः। देशबन्धान्तरं जघन्येन अन्तर्मुहूर्तम्, उत्कर्षेण अनन्तं कालं-वनस्पतिकालः। एवं यावत् अधःसप्तमम्याः, नवरं-या यस्य स्थितिः जघन्यिका सा सर्वबन्धान्तरं जघन्येन अन्तर्मृहृत्ताभ्यधिका कर्त्तव्या, शेषं तच्चैव। पञ्चेन्द्रियनिर्यग्-योनिकमनुष्याणां च यथा वाय्-कायिका-नाम्।अस्रक्रमार-नागक्रमार सहस्रारदेवानाम्-एतेषां यथा रत्नप्रभा-पृथिवीनैरियकाणाम् नवरं-सर्वबन्धान्तरं यस्य या स्थितिः जघन्यिका सा अन्त-

तिर्यंच पंचेन्द्रिय जीव वैक्रिय कर प्रथम समय में सर्वबंधक बना। दूसर रमय में देशबंधक होकर कालान्तर में मरा। वह पूर्व कोटि आयु वाले तिर्यंच पंचिन्द्रिय में ही उत्पन्न हुआ। वहां उसने पूर्व जन्म सहित पूर्व कोटि आयु वाले स्पत-आरु भव किए। सातवें या आरवें भव में वैक्रिय शरीर का निर्माण किया। यहां प्रथम समय में सर्वबंध करता है। इस प्रकार सर्ववंध का उत्कृष्ट अंतर काल प्रत्येक पूर्व कोटि होता है। देशबंध का अंतर काल सर्वबंध की भांति बल्तल्य है। मन्ष्य पंचन्द्रिय वैक्रिय शरीर प्रयोग बंध का अंतर काल तियंच पंचन्द्रिय वैक्रिय शरीर प्रयोग बंध के अंतर काल की भांति वक्तव्य है।

> ३९९. भंते! वायुकायिक जीव नो वायुकायिक में जन्म क्षेकर पुनः वायुकायिक में जन्म लेता है। उस अवस्था में वायुकायिक एकेन्द्रिय देकिय शरीर प्रयोग बंध के अंतर की पृच्छा। गौतम! सर्वबंध का अंतर जयन्यतः अंतर्मृहुर्न, उत्कृष्टतः अनंतकाल-वनस्पति काल है। इसी प्रकार देशबंध के अंतर की यक्तव्यता .

> ४००. भेते ! जीव रत्नप्रभा पृथ्वी नैरयिक से नोरत्नप्रभा पृथ्वी नेरविक में जन्म लेकर पुनः रत्नप्रभा पृथ्वी नैरयिक में जन्म लेता है। उस अवस्था में रत्नप्रभा पृथ्वी नैरविक वैक्रिय शरीर प्रयोग बंध के अंतर की पृच्छा।

गौतम! सर्वबंध का अंतर जघन्यतः अन्तर्मृहुर्स अभ्यधिक दस हजार वर्ष. उत्कृष्टतः वनस्पति काल है। देश बंध का अंतर जघन्यतः अन्तर्गहर्त, उत्कृष्टतः अनंतकाल-वनस्पति काल है। इसी प्रकार यावत् अधःस्यस्भी की वयत्रव्यता. इतना विशेष है-जिसकी जो जबन्ध स्थिति है. उसमें सर्वबंध का अंतर जयन्यतः अंतर्भृहृत्तं अभ्यधिक कर देनः चाहिए, शेष उसी प्रकार वक्नव्य है। पंचेन्द्रिय तिर्यक्योनिक और मनुष्य

वायकायिक की भांति यक्तव्य हैं।

असुरकुमार, नागकुमार वावत् यहसार

ठिती जहण्णिया सा अंतोमुहत्तमब्भ-हिया कायव्वा, सेसं तं चेव॥

म्हर्ताभ्यथिका कर्त्तव्या, शेषं तच्चैव।

देव-ये रत्नप्रभा पृथ्वी नैरयिक की भांति वक्तव्य हैं, इतना विशेष है-सर्व बंध के अंतर की जिसकी जो जघन्य स्थिति है. उसमें अंतर्महर्न अभ्यधिक कर देना चाहिए शेष उसी प्रकार वक्तव्य है।

४०१. जीवरूस णं भंते! आणय-देवते. नोआणयदेवसे, पुणरवि आणयदेवसे युच्छा !

जीवस्य भदन्त! आनतदेवत्वे. आनतदेवत्वे. पुनरपि आनतदेवत्वे पुच्छा। ४०१, भंते ! जीव आनतदेव से नो असतदेव में जन्म लेकर पुनः आनतदेव में जन्म लेतः है। उस अक्स्था में आनतंद्रव वैक्रिय शरीर प्रयोग बंध के अंतर की पच्छा। गौतम! सर्व बंध का अंतर जघन्यतः पृथक्तव वर्ष अभ्यधिक अठारह सागरापम, उत्कृष्टतः अनंतकाल-वनस्पति काल हैं। इसी प्रकार यावन अच्यून की वक्तव्यता, इतना विशेष है-जिसकी जो स्थिति है. उसमै सर्वबंध का अंतर जघन्यतः पृथकत्व वर्ष अभ्यधिक कर देना चाहिए, शेष उसी

गोयमा! सब्बबंधंतरं जहण्णेणं अट्टारस वासपुहत्त-मन्भहियाइं, सागरोवमाइं उक्कोसेणं अणंतं कालं-वणस्सः कालो । एवं जाव अच्चए, नवरं-जरुस जा ठिती सा सव्वबंधंतरं जहण्णेणं वासपुहत्त-मन्भहिया कायव्वा, सेसं तं चेव॥

गौतम! सर्वबन्धान्तरं जघन्येन अष्टादश वर्षपृथकत्वाभ्यधिकानि. सागरोपमानि उत्कर्षेण अनन्तं कालं-वनस्पतिकालः। एवं यावत् अच्यतः, नवरं-यस्य या स्थितिः सा सर्वबन्धान्तरं जघन्येन वर्षपृथकृत्वा-भ्यधिका कर्त्तव्या, शेषं तच्चैव।

४०२, गेवेज्जाकप्पातीतापुच्छा। गोयमा! सञ्बबंधंतरं जहण्णेणं बावीसं सागरोवमाई वासपृहत्त-मब्भहियाई, उक्कोसेणं अणतं कालं-वणस्सइ-कालो। देसबंधंतरं जहण्णेणं वासपृहत्तं, उक्कोसेणं वणस्सङ्कालो।

ग्रैवेयकऋल्पातीनकपृच्छा। गौतम! सर्वबन्धान्तरं जघन्येन द्वाविंशतिः सागरोपमानि वर्षपृथकृत्वाभ्यधिकानि, उत्कर्षेण अनन्तं कालं-वनस्पतिकालः! देशबन्धान्तरं जघन्येन वर्षपृथकृत्वम्, उत्कर्षेण वनस्पतिकालः।

४०२, ग्रेवेयक कल्पातीत की पृच्छा। गौतम! सर्वबंध का अंतर जधन्यतः पथकत्व वर्ष अभ्यधिक बाईस सागरापम. उत्कृष्टतः अनंतकाल-वनस्पति काल है। देश बंध का अंतर जयन्यतः पृथकत्व वर्ष, उत्कृष्टनः वनस्पति काल है।

प्रकार वक्तव्य है।

४०३. जीवस्स णं भंते! अणुत्तरो-ववाइयपच्छा। जहण्णेणं गोयमा! सञ्बबंधंतरं एक्कतीसं सागरीवमाइं वासपुहत्त-मब्भहियाइं, उक्कोसेणं संखेजजाइं सागरोवमाइं। देसबंधंतरं जहण्णेणं वासपृहत्तं, उक्कोसेणं संखेज्जाइं सागरीवमाइं॥

गौतम! सर्वबन्धान्तरं जबन्येन एकविंशत-सागरोपमानि वर्षपृथकत्वाभ्यधिकानि, सागरोपमाणि। उत्कर्षेण संख्येयानि देशबन्धान्तरं जघन्येन वर्षपृथकृत्वम्,

जीवस्य भदन्त ! अनुनरोपपातिकपुच्छा।

पच्छा| गौतम! सर्वबंध का अंतर जघन्यतः নৰ্গ **अभ्यधिक** इकर्ताम सागरीपम्, उन्कृष्टतः संख्येय सागरीपम् है। देशबंध का अंतर जधन्यतः पृथक्त्व

वर्ष, उत्कृष्टतः संख्येय सागरीपम है।

४०३. भंते! अनुनरोप्रपातिक जीव की

भाष्य

उत्कर्षेण संख्येयानि सागरोपमाणि।

१. सूत्र ४०३

अनुसर विमान देव से च्युत जीव अनंत काल तक संस्पार में

संसरम नहीं करता इसलिए सर्वबंध और देशबंध का अंतरकाल संख्यात सागरोपम होता है।'

४०४. एएसि णं भंते! जीवाणं वेउळ्विय-सरीरस्स देसबंधगाणं, सव्वबंधगाणं, अबंधगाण य कयरे कयरेहिंतो अप्पा वा? बहुया वा? तुल्ला विसेसाहिया वा?

एतेषां भदन्त! जीवानां वैक्रियशरीरस्य देशबन्धकानाम् सर्वबन्धकानाम्, अबन्ध-कानां च कतरे कतरेभ्यः अल्पाः वा? बहकाः वा ? तुल्याः वा ?

४०४. भेते! इन वैक्रिय शरीर के देशबंधक, सर्वबंधक और अबंधक जीवों में कौन किनमें अल्प. बह, तुल्य अथवा विशेष धिक है ?

१<mark>. भ. वृ</mark>. ८ १४०४

गोयमा! सव्वत्थोवा जीवा वेउब्बिय-सरीरस्स सव्बबंधमा, देसबंधमा असंखेज्जगुणा, अबंधमा अणंतगुणा।

गौतम ! विशेषाधिकाः वा ? सर्वस्तोकाः जीवाः वैक्रियशरीरस्य सर्वबन्धकाः, देश-बन्धकाः असंख्येयगुणाः, अबन्धकाः अनन्तगुणाः। गौतम! वैक्रिय शरीर के सर्वबंधक जीव सबसे अल्प हैं, देशबंधक असंख्येय गुण हैं, अबंधक अनंत गुण हैं।

#### भाष्य

### १. सूत्र ४०४

काल की अल्पता के कारण वैक्रिय शरीर के सर्वबंधक अल्प हैं। सर्वबंध की अपेक्षा देशबंध का काल असंख्यात गुण है इसलिए देशबंधक सर्वबंधक की अपेक्षा असंख्येय गुण अधिक हैं। सिन्ह और वनस्पति आदि की अपेक्षा से अबंधक देशबंधक से अनंत गुण अधिक हैं।

## आहारगसरीरप्पयोगं पडुच्च-४०५. आहारगसरीरप्पयोगबंधे णं भंते! कतिविहे पण्णते? गोयमा! एगागारे पण्णते॥

# आहारकशरीरप्रयोगं प्रतीत्य--आहारकशरीरप्रयोगबन्धः भदन्त! कतिविधः प्रज्ञप्तः? गीतम! एकाकारः प्रज्ञप्तः।

### आहारक शरीर प्रयोग की अपेक्षा

४०५. भंते! आहारक शरीर प्रयोग बंध कितने प्रकार का प्रज्ञप्त है? गौतम! आहारक शरीरप्रयोग बंध एक आकार का प्रज्ञप्त है।

४०६. जइ एगागारे पण्णते कि मणुस्साहारगसरीरप्पयोगबंधे? अमणुस्साहारगसरीरप्पयोगबंधे?
गोयमा! मणुस्साहारगसरीरप्पयोगबंधे, नो अमणुस्साहारगसरीरप्पपयोगबंधे। एवं एएणं अभित्नावेणं जहा
ओगाहणसंठाणे जाव इहि-पत्तपमत्तसंजयसम्मदिद्विपज्जत्तसंखेज्ज- वासाउयकम्मभूमागब्भवक्कंतिय- मणुस्साहारगसरीरप्पयोगबंधे, नो अणिहि
पत्तपमत्तसंजयसम्मदिद्वि पज्जत्तसंखेज्जवासाउयकम्म भूमागब्भवक्कंतियमणुस्साहारग- सरीरप्पयोग-

यदि एकाकारः प्रज्ञप्तः किं मनुष्याहारकः शरीर-प्रयोगबन्धः? अमनुष्याहारकशरीर-प्रयोगबन्धः। गोयमा!मनुष्याहारकशरीरप्रयोगबन्धः, नो अमनुष्याहारकशरीरप्रयोगबन्धः। एवम् एतेन अभिलापेन यथा अवगाहना-संस्थाने यावत् अद्गिप्राप्तप्रमत्तसंयतसम्यगृदृष्टि-पर्याप्तसंख्येयवर्षायुष्ककर्मभूमकगर्भाव-क्रान्ति-कमनुष्याहारकशरीरप्रयोगबन्धः, नो अनृद्धिप्राप्तप्रमत्तसंयतसम्यगृदृष्टि-पर्याप्त-संख्येयवर्षायुष्ककर्मभूमकगर्भाव-क्रान्तिकमनुष्याहारकशरीरप्रयोगबन्धः। ४०६.यदि एक आकार का प्रज्ञप्त है तो क्या मनुष्य आहारक शरीर प्रयोग बंध है? अमनुष्य आहारक शरीर प्रयोग बंध है? गौतम! वह मनुष्य आहारक शरीर प्रयोग बंध है, अमनुष्य आहारक शरीर प्रयोग बंध है, अमनुष्य आहारक शरीर प्रयोग बंध है, अमनुष्य आहारक शरीर प्रयोग बंध नहीं है। इस प्रकार इस अभिलाप के अनुसार अवग्यहन संस्थान नामक प्रज्ञापना पद यावत् ऋद्धि प्राप्त प्रमत्त संयत सम्यक दृष्टि, पर्याप्तक, संख्येयवर्षायुष्क, कर्मभूमिकगर्भावक्रांतिक मनुष्य आहारक शरीर प्रयोग बंध है, ऋद्धि रहित प्रमत्त संयत सम्यक्षदृष्टि, पर्याप्तक, संख्येयवर्षायुष्क कर्म भूगिक गर्भावक्रांतिक मनुष्य आहारक शरीर प्रयोग बंध नहीं है।

४०७. आहारगसरीरप्पयोगबंधे णं भंते! कस्स कम्मस्स उदएणं? गोयमा! वीरिय-सजोग-सद्दव्वयाए पमादपच्चया कम्मं च जोगं च भवं च आउयं च लिखं वा पहुच्च आहा-रगसरीरप्पायोगनामाए कम्मस्स उदएणं आहारगसरीरप्पयोगबंधे॥ आहारकशरीरप्रयोगबन्धः भदन्त! कस्य कर्मणः उदयेन? गौतम! वीर्य-सयोग-सद्द्रव्यतया प्रमाद-प्रत्ययात् कर्म च योगं च भवं च आयुष्कं च तिब्धं वा प्रतीत्य आहारकशरीरप्रयोग-नाम्नः कर्मणः उदयेन आहरकशरीरप्रयोग-बन्धः। ४०७. भंते! आहारक शरीर प्रयोग बंध किस कर्म के उदय से होता है? गीतम! आहारक शरीर प्रयोग बंध के तीन हेतु हैं – १. वीर्य सयोग सद्द्रव्यता, २. प्रमाद ३. कर्म. योग. भव. आयुष्य और लब्धि सापेक्ष आहारक शरीर प्रयोग नाम कर्म का उदय।

४०८. आहारगसरीरप्ययोगबंधे णं भंते! किं देसबंधे? सव्वबंधे? गोयमा! देसबंधे वि, सव्वबंधे वि॥ आहारकशरीरप्रयोगबन्धः भदन्त! किं देशबन्धः? सर्वबन्धः? गौतम! देशबन्धोऽपि, सर्वबन्धोऽपि।

४०८. 'भंते! आहारक शरीर प्रयोग बंध क्या देशबंध है? सर्वबंध है? गौतम!देशबंध भी है सर्वबंध भी है।

४०९. आहारगसरीरप्पयोगबंधे णं भंते!

आहारकशरीरप्रयोगबन्धः भदन्त! कालतः

४०९ भंते! आहारक शरीर प्रयोग बंध

बंधे॥

कालओं केवच्चिरं होइ? गोयमा! सञ्वबंधे एक्कं समयं, देसबंधे जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं, उक्कोसेण वि अंतोमुहृत्तं॥

४१०. आहारगसरीरप्पयोगबंधंतरं णं भंते! कालओ केविच्चरं होड?

गोयमा! सन्बबंधंतरं जहण्णेणं अंतो-मुहुत्तं, उक्कोसेणं अणंतं कालं-अणंताओं ओसप्पिणीओ उस्सप्पि-णीओं कालओं, खेत्तओं अणंता लोगा— अबङ्कपोग्गलपरियट्टं देसूणं। एवं देसबंधंतरं पि॥

४११. एएसि णं भंते! जीवाणं आहारगसरीरस्स देसबंधगाणं, सञ्बबंधगाणं
अबंधगाण य कयरे कयरेहिंतो अप्पा वा? बहुया वा? तुल्ला वा? विसेसाहिया वा? गोयमा! सञ्बन्धोवा जीवा आहा-रगसरीरस्स सञ्बबंधगा, देसबंधगा संखेजजगुणा, अबंधगा अणंत-गुणा॥ कियच्चिरं भवति? गौतम! सर्वबन्धः एकं समयं, देशबन्धः, जघन्येन अन्तर्मृहूर्तम्, उत्कर्षेणापि अन्त-र्मृहूर्तम्।

आहारकशरीरप्रयोगबन्धान्तरं भदन्त! कालतः कियच्चिरं भवति ?

गौतम! सर्वबन्धान्तरं जघन्येन अन्त-र्मुहूर्तम्, उत्कर्षेण अनन्तं कालम्—अनन्ताः अवसर्पिणीः उन्सर्पिणीः कालतः, क्षेत्रतः अनन्ताः लोकाः-अपार्थपुडलपरिवर्तं देशोनम। एवं देशबन्धान्तरमपि।

एतेषां भदन्त! जीवानाम् आहारक-शरीरस्य देशबन्धकानां, सर्वबन्धकानाम्, अबन्ध-कानां च कतरे कतरेभ्यः अलपाः वा? बहुकाः वा? तुल्याः वा? विशेषाधिकाः वा? गौतम! सर्वस्तोकाः जीवाः आहारक-शरीरस्य सर्वबन्धकाः, देशबन्धकाः संख्येयगुणाः, अबन्धकाः अनन्तगुणाः। काल की अपेक्षा कितने काल का है? गौतम! सर्वबंध एक समय, देशबंध जघन्यतः अन्तर्मुहूर्त, उत्कृष्टतः भी अंत-र्महर्त्त है।

8१०. भंते! आहारक शरीर प्रयोग के बंध का अंतर काल की अपेक्षा कितने काल का है?

गौतम! सर्वबंध का अंतर जघन्यतः अंत-मुंहूर्त, उत्कृष्टतः अनंत काल-अनंत अवसर्पिणी उत्सर्पिणी काल की अपेक्षा, क्षेत्र की अपेक्षा अनंत लोक-दंशोन अपार्ध पुक्रल परिवर्तः इसी प्रकार देशबंध के अंतर की वक्तव्यता।

४११. भंते! इन आहारक शरीर के देश बंधक, सर्वबंधक और अबंधक जीवों में कौन किनसे अल्प, बहु, तुल्य अथवा विशेषाधिक है?

गौतम! आहारक शरीर के सर्वबंधक जीव सबसे अल्प हैं, देशबंधक संख्येय गुण हैं, अबंधक अनंतगृण हैं।

#### भाष्य

१. सूत्र ४०८-४११

आहारक शरीर की जघन्य और उत्कृष्ट अवधि अंतर्मृहूर्त है। आहारक शरीर का निर्माण करने वाला जीव प्रथम समय में सर्वबंधक और उत्तरकाल में देश बंधक होता है। अंतर्मुहूर्त पश्चात् उसे अबश्य औदारिक शरीर में आना होता है, इसिलए देश बंध का जघन्य और उत्कृष्ट अंतर काल अन्तर्मुहूर्त होता है।

तेयासरीरप्पयोगं पडुच्च-४१२. तेयासरीरप्पयोगंबंधे णं भंते! कतिविहे पण्णतं? गोयमा! पंचविहे पण्णते, तं जहा-एगिंदियतेयासरीरप्पयोगंबंधे, बेइंदिय-तेयासरीरप्पयोगंबंधे।।

तैजसशरीरप्रयोगबन्धः भदन्त! कतिविधः प्रज्ञमः? गौतम! पञ्चविधः प्रज्ञमः, तदयथा–

तैजसशरीरप्रयोगं प्रतीत्य-

प्केन्द्रियतैजसशारीरप्रयोगबन्धः, द्वीन्द्रिय-तैजसशरीरप्रयोगबन्धः यावत् पञ्चेन्द्रिय-तैजसशरीरप्रयोगबन्धः।

४१३. एगिंदियतेयासरीरप्पयोगबंधे णं भंते! कतिविहे पण्णते ? एवं एएणं अभिलावेणं भेदो जहा ओगाहण-संठाणे जाव पज्जत्ता-सब्बद्धसिन्ध-अणुत्तरोववाइय - कप्पातीतवेमाणिय-

एकेन्द्रियतैजसशरीरप्रयोगबन्धः भदन्त! कतिविधः प्रज्ञप्तः? एवम् एतेन अभिलापेन भेदः यथा अवगाहनासंस्थाने यावत् पर्याप्तसर्वार्थ-सिद्धअन्तरीपपातिककल्पातीतवैमानिक- तैजस शरीर प्रयोग की अपेक्षा-

४१२. भंते! तैजस शरीर प्रयोग बंध कितने प्रकार का प्रज्ञप्त है?

गौतम! तैजस शर्गर प्रयोग बंध पांच प्रकार का प्रज्ञत है, जैसे-एकेन्द्रिय तैजस शरीरप्रयोग बंध, क्वीन्द्रिय तैजस शरीर प्रयोग बंध यावत पंचेन्द्रिय तैजस शरीर प्रयोग बंध।

४१३. भंते! एकेन्द्रिय तैजसशरीर प्रयोग बंध कितने प्रकार का प्रज्ञप्त है? इस प्रकार इस अभिलाप के अनुसार एकेन्द्रिय तैजस शरीर प्रयोग बंध के भेद प्रज्ञापना के अवगाहन संस्थान पद की देवपंचिंदियतेयासरीरप्पयोगबंधे य, अपज्जतासव्वद्वसिद्ध - अणुत्तरो-ववाइयकप्पातीत - वेमाणियदेव-पंचिंदियतेयासरीरप्प-योगबंधे य॥ देवपञ्चेन्द्रियतैजसः - शरीरप्रयोगबन्धश्च, अपर्याप्तकसर्वार्थिसिन्द्रः - अनुत्तरौपपातिक-कल्पातीतवैमानिकदेवपञ्चेन्द्रियतैजसशरीर-प्रयोगबन्धश्च। भांति वक्तव्य है यावत पर्याप्तक सर्वार्थ-सिद्ध अनुनरोपपत्तिक, कल्पातीत वैभानिक-देव-पंचेन्द्रिय तिज्ञस शरीर प्रयोग बंधा अपर्याप्तक सर्वार्थसिन्द्र-अनुनरोपपातिक-कल्पातीत-वैमानिक-देव पंचेन्द्रिय तैजस शरीर प्रयोग बंधा

४१४. तेयासरीरप्पयोगबंधे णं भंते! करूस कम्मस्स उदएणं? गोयमा! वीरिय-सजोग-सद्दव्याए पमादपच्चया कम्मं च जोगं च भवं च आउयं वा पडुच्च तेयासरीरप्प-योगनामाए कम्मस्स उदएणं तेया-सरीरप्योगबंधे॥

तैजसशरीरप्रयोगबन्धः भदन्त! कस्य कर्मणः उदयेन? गौतम! वीर्य-सयोग-सद्द्रव्यतया प्रमाद-प्रत्ययात् कर्म च योगं च भवं च आयुष्कं वा प्रतीत्यतैजसशरीरप्रयोगबन्धः।

838. भंते! तैजस शरीर प्रयोग बंध किस कर्म के उदय भे होता है? गौतम! तैजय शरीर प्रयोग बंध के तीन हेतु हैं-१. वीर्य स्थयोग सदद्रव्यता २. प्रमाद ३. कर्म, योग, भव और आयुष्य सापेक्ष तैजस शरीर प्रयोग नामकर्म का उदय।

8९५. तेयासरीरप्पयोगबंधे णं भंते! किं देसबंधे? सब्बबंधे? गोयमा!देसबंधे, नो सब्बबंधे॥

तैजनशरीरप्रयोगबन्धः भदन्तः! किं देश-बन्धः? सर्वबन्धः? गीतम! देशबन्धः, नो सर्वबन्धः। 88%, भंते! तेजस शरीर प्रयंश बंध ब्या देश बंध है? सर्व बंध है? गौतम! देशबंध है, सर्वबंध नहीं है?

#### भाष्य

१. सूत्र ४१५

शरीर रचना के प्रथम समय में जब सर्व पर्याप्तियों के लिए पुरुगलों का ग्रहण किया जाता है, उस समय सर्वबंध होता है। तैजस और कर्म शरीर अनादि हैं। नए जन्म के साथ इनकी रचना नहीं होती इसलिए इनका सर्वबंध नहीं होता, केवल देशबंध ही होता है।' द्रष्टव्य यंत्र—

औदारिक, वैक्रिय शरीर प्रयोग बंध की स्थिति एवं अंतर-काल का यंत्र

|                      | बंध स्थिति                            |                      |                                      |              |                 | अंतरकाल                                          |                 |
|----------------------|---------------------------------------|----------------------|--------------------------------------|--------------|-----------------|--------------------------------------------------|-----------------|
|                      |                                       | देश बंध स्थिति       | सर्वबंध व                            | न्न अंतर     |                 |                                                  | बंध का अंतर     |
| शरीर प्रयोग बंध      | सर्वबंध स्थिति                        | जधन्य                | उत्कृष्ट                             | जघन्य        | उत्कृष्ट        | जघन्य                                            | उत्कृष्ट        |
| समुब्बय              | एक समयइष्टब्य                         | एक समय-द्रष्टव्य     | एक समय तीन                           | तीन समय      | एक समयाधिक      | एक समय                                           | _               |
| औदारिक<br>-          | सृत्र ३७६-३७८                         | सूत्र ३६७-३६८        | पत्त्यापम-                           | कम शुल्लक    | सागर- पूर्वकोटि | दृष्टब्य सुत्र                                   |                 |
| शरीर-प्रयोग          | का भाष्य                              | का भाष्य             | द्रष्टब्य सूत्र                      | भव-द्रष्टव्य | और ३३ सागर-     | •                                                | L               |
| ខ្មែរ                |                                       | j                    | ₹ <i>9</i> ६-३ <i>9</i> ८            | सूत्र ३७५    | द्रश्टब्य सूत्र | j                                                | ३ ७९-३८१        |
|                      | 1                                     |                      | का भाष्य।                            | ३८१ का       | ३.७% - ३८१ का   |                                                  |                 |
|                      |                                       |                      |                                      | भाष्य        | भाष्य           | 1                                                |                 |
| एकन्द्रिय            | :, 1-                                 | 71 7:                | एक समय कम                            | 1,           | एक समयाधिक      | 1                                                | अन्तर्म्हर्त-   |
| शरीर-प्रयोग          |                                       |                      | द्रष्टव्य सूत्र                      | ļ,, ,.       | द्रष्टव्य सूत्र | '' ''                                            | 30%-368         |
| बंध                  | 1                                     |                      | 308-306                              | ,,,,         | ३७९-३८१ का      |                                                  | का भाष्य।       |
|                      |                                       |                      | का भाष्य                             |              | भाष्य           | 1                                                | 1,1 -1,1 -41    |
| पृथ्वी औदारिक        | ,, ,,                                 | तीन समय कम           |                                      | <u> </u>     | ·               | <del>                                     </del> | र्तान समय-      |
| शरीर-प्रयोग          | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , | क्षुल्लक भव-         | ) i : ::                             | 12 13        | " "             | 11 18                                            | द्रष्टव्य सूत्र |
| बंध                  | ,                                     | व्रष्टव्य सूत्र ३७९- | 11 11                                | 77           | ** **           | ,, ,,                                            | ३०१ का          |
|                      | †                                     | ३८१ का भाष्य         |                                      | }            |                 |                                                  | भाष्य।          |
| अप्, तैजस            | 11 ,,                                 |                      | एक समय कम                            | <del> </del> | एक समयाधिक      | <del> </del>                                     | <del> </del>    |
| वनस्पति, द्वीन्द्रिय |                                       | ,, ,,                | जिसकी जितनी                          | · · · · · ·  | जिसकी जितनी     | 21 17                                            | · · · · · · · · |
| त्रिन्द्रियः चतुरि-  |                                       | 11                   | उत्कृष्ट स्थिति है-                  | ., ,,        | उत्कृष्ट है।    | 31 17                                            | 11 ', ',        |
| न्द्रिय औदारिक       | }                                     |                      | जैसे अप्काय की                       | · ; ,,       | Salace 1        |                                                  |                 |
| शरीर प्रयोग बंध      | }                                     | 1                    | उन्कृष्ट स्थिति                      |              |                 |                                                  |                 |
| 1.000.2000           |                                       |                      | उत्भुष्ट स्थात<br> सात हजार वर्ष है। |              |                 |                                                  |                 |
| L                    | <u> </u>                              | <u> </u>             | [पान स्यार पत्र है]                  | <u>. </u>    | !               | 1                                                | <u>1</u>        |

१. भ. वृ. ८. ४१५- नेजसभरीरस्यानादित्वात्र सर्वबंधोस्ति तस्य प्रथमनः पृङ्गनःपदानरूपत्यदिति।

| वाय काय                         | I                                  | एक समय                         | एक समय कम                             | i              | एक समयाधिक                        |                       | अतमुंहर्त-                             |
|---------------------------------|------------------------------------|--------------------------------|---------------------------------------|----------------|-----------------------------------|-----------------------|----------------------------------------|
| आंदारिक<br>                     | **                                 | इष्ट्य सूत्र                   | ्ना वार्य करा<br>तीन हजार वर्ष        | ;, ;.          | तीन हजार वर्ष।                    | 15 25                 | ग्रापुरुप<br>द्रष्टव्य सूत्र           |
| शरीर-प्रयोग बंध                 | ., ;,                              | ३७६ का भाष्य                   | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | 11 :1          | सार छगार अन्।                     | 1, 11                 | 3.5%, 3.6%                             |
| रापार-अदारा अध                  | 33                                 | २७६ फा माञ्च                   |                                       | 1; 71          |                                   |                       | का भाष्य।                              |
| तिर्यंच मनुष्य                  |                                    |                                | एक समय कम                             |                | पूर्वकोटि एक                      |                       |                                        |
| ।तयच मनुष्य<br>  औद्यप्तिक शरीर | ., .,                              |                                |                                       | 77 11          | पूर्वकाट एक  <br>समयाधिकः         |                       | अंतर्मृहूर्त-                          |
| 1 3                             | ··· ···                            | ,- ·•                          | र्तान पल्येपम                         | ;; ;;          |                                   | 11 11                 | द्रष्टव्य सृत्र                        |
| प्रयोग बंध                      |                                    |                                | द्रष्टब्य ३.१६ -                      |                | तिर्यंच पंचेन्द्रिय               |                       | ३ <u>०</u> ९-३८१                       |
|                                 |                                    |                                | ३ ७८ का भाष्य।                        |                | . मरकर वापस                       |                       | का भाष्य                               |
| [                               |                                    |                                |                                       |                | अन्तर रहित                        |                       |                                        |
|                                 | ļ                                  |                                |                                       |                | तिर्यंच पंचन्द्रिय                | ;                     | ļ                                      |
|                                 |                                    |                                |                                       |                | में जनमें इसलिए                   |                       |                                        |
|                                 | 1                                  |                                |                                       | :              | पृर्वकोटि एक                      |                       |                                        |
|                                 |                                    |                                |                                       |                | समयाधिक।                          |                       |                                        |
| ! • 1                           | जघन्य-एक                           | एक समय–                        | एक समय                                | एक समय-        | अनन्त बनस्पति                     | एक समय                | अनन्त बनस्पति                          |
|                                 | समय। उत्कृष्ट-२                    | औदारिक शरीरी                   | कम ३३ सागर-                           |                | काल-वनस्पति                       |                       | काल द्रष्टव्य                          |
| , ,                             | समय। वैक्रिय                       | जीव वैक्रिय शरीर               | नरक या देवों में                      |                | काय की काय                        |                       | अनयोगद्वार                             |
| <b>i</b>                        | शरीरी जीवों में                    | करते हुए प्रथम                 | उत्पद्यमान जीव                        |                | स्थिति अनंत                       |                       | सूत्र ६१६ का                           |
| [                               | उत्पन्न होता है।                   | स्पमय में सर्वबंध              | प्रथम समय में                         |                | काल की हैं।                       |                       | काभाष्य।                               |
| <u> </u>                        | हुआ प्रथम समय                      | तथा दूसरे समय                  | सर्वबंधक होकर                         |                | द्रष्टव्य अनुयोग-                 |                       |                                        |
|                                 | में सर्व बंधक                      | में देश बंधक                   | शेष समय में                           |                | द्वार ६१६ का                      |                       |                                        |
|                                 | होता है।                           | होकर तुरन्त मर                 | देश बंधक ही                           |                | भाष्य।                            |                       |                                        |
|                                 | यदि औदारिक                         | जाए तो देश बंध                 | होता है।                              |                |                                   |                       |                                        |
|                                 | शरीर वाला                          | जधन्य एक समय                   |                                       |                |                                   |                       |                                        |
| 1                               | वैक्रिय रूप बनते ।                 | का                             | •                                     |                |                                   |                       |                                        |
| J                               | समय मरकर देव                       |                                |                                       |                |                                   |                       | ,                                      |
|                                 | या नरक में उत्पन्न                 |                                |                                       |                |                                   |                       | ]                                      |
|                                 | होता है तो वह                      |                                |                                       |                |                                   |                       |                                        |
| f i                             | प्रथम समय मैंसर्व                  |                                |                                       |                | :                                 |                       |                                        |
|                                 | बंध करता है इस-                    |                                |                                       |                |                                   |                       |                                        |
| !                               | निए जघन्य एक                       |                                | <br>                                  |                | <b>.</b>                          |                       | ļ                                      |
|                                 | समय उन्कृष्ट-२                     |                                |                                       |                | }                                 |                       | ] '                                    |
| ļ                               | समय।                               |                                | 1                                     |                |                                   | <u> </u><br> -        | }                                      |
| तियाँच पंचेन्द्रिय              | प्यत्तव ।<br>एक समय-               | एक समय-                        | अंतर्मृहर्त्त                         | अन्तर्गृहृतं   | प्रत्येक पूर्ण-काटि               | श्चनर्गरम्            | प्रत्येक पूर्वकोटि<br>इत्येक पूर्वकोटि |
| मनुष्य वैक्रिय                  | ाः पनात्रः<br>तिर्याव पंचेन्द्रियः | ्वा समय<br>विक्रिय का निर्माण  | ्यापमुङ्क्ष<br>इष्टब्ध सूत्र          |                | क्रान्यसम्बद्धाः<br>इष्टब्य सूत्र | द्रष्टव्य             | द्रष्टव्य सूत्र                        |
| ; - ·                           | विक्रिय के प्रथम                   | करन समय                        | 390-368                               | \$ 06-593      | ३६८ का भाष्य।                     | {                     | ३६८ का भाष्य।                          |
| राह्यर प्रयाग अल                | समय में सर्वबंध                    | दुसरे बंधक समय                 |                                       | का भाष्य।      | ł                                 | ्रा २५८<br>  का भाष्य | 1                                      |
| }                               | समय म सवबच<br>करके मृत्यु को       | ्रश्नर बधक समय<br>में देश होकर | अस्ताप्य                              | ्रामाण्या<br>} |                                   | ্ পদ্ধ পাজব           | -                                      |
|                                 | भरक मृत्यु का<br>प्राप्त होता है   | i                              |                                       |                |                                   |                       | }                                      |
| The African                     | <b>.</b>                           | मृत्यु हो जाती है।             | -                                     |                | II Juni 22                        |                       | DE COTORES TO SAME                     |
| वायु वैक्रिय शरीर               | अधन्यएक<br>                        | 17 )-                          | 11 11                                 | <b>,</b> ; ,,  | पत्न्योपम का                      |                       | पत्रयापम का                            |
| प्रयोग बंध                      | समय ऊपरवत                          | 1                              | *1 *1                                 | 21 11          | असंख्यातवां                       |                       | असंस्ट्र्यातवां                        |
| रत्नप्रभा विक्रिय               |                                    |                                |                                       |                | भाग                               | 1                     | भाग                                    |
| शरीर प्रयोग बंध                 | r :-                               | र्तान समय कम                   | एक समय क्रम                           |                |                                   |                       |                                        |
| शेष छहनरक और                    | ļ., ;,                             | १० हजार वर्ष                   | एक सागर                               | }              |                                   | İ                     |                                        |
| १० भवनपित,                      | •;                                 | र्तान समय कम                   | एक समय कम                             | ļ              |                                   |                       |                                        |
| व्यंतर, ज्योतिष,                | ļ,, ,,                             | जिसकी जितनी                    | ित्सकी जितनी                          |                | 1                                 |                       |                                        |
| वैमानिक देव वैक्रिय             | 1                                  | स्थिति है उतर्न                | स्थिति है उतनी                        |                |                                   |                       |                                        |
| <u> भूरार प्रयोग बंध</u>        | 1                                  | I                              | I                                     | I              |                                   | 1                     | I                                      |

४१६. तेयासरीरप्पयोगबंधे णं भंते! कालओ केविच्चरं होइ? गोयमा! दुविहे पण्णत्ते, तं जहा— अणादीए वा अपज्जवसिए, अणा-दीए वा सपज्जवसिए॥

तैजसशरीरप्रयोगबन्धः भदन्त! कालतः कियच्चिरं भवति? गौतम! द्विविधः प्रज्ञप्तः, तद्यथा-अनादिकः वा अपर्यवसितः, अनादिकः वा सपर्यवसितः।

8१६. भंते! तैजस शरीर प्रयोग बंध काल की अपेक्षा कितने काल का है? गौतम! तैजस शरीर प्रयोग बंध काल की अपेक्षा तो प्रकार का प्रजप्त है, जैसे— अनादिक अपर्यवस्थित, अनादिक सपर्यवस्थित।

४१७. तेयासरीरप्पयोगबंधंतरं णं भंते! कालओ केवच्चिरं होइ? तैजसशरीरप्रयोगबन्धान्तरं भदन्तः ।कालतः कियच्चिरं भवति ?

8९७. भंते! तैजस शरीर प्रयोग बंध का अंतर काल की अपेक्षा कितने काल का है?

गोयमा! अणादीयस्स अपन्ज-वसियस्स नत्थि अंतरं, अणादी-यस्स सपज्जवसियस्स नत्थि अंतरं॥ गौतम! अनादिकस्य अपर्यवसितस्य नास्ति अन्तरम्, अनादिकस्य सपर्यवसितस्य नास्ति अन्तरम। गौतम ! अनादिक अपर्यवस्मित में अंतर नहीं है, अनादिक सपर्थवस्मित में अंतर नहीं है।

४९८. एएसि णं भंते! जीवाणं तेया-सरीरस्स देसबंधगाणं, अबंधगाण य कयरे कयरेहिंतो अप्पा वा? बहुया वा? तुल्ला वा? विसेसा-हिया वा? गोयमा! सञ्चत्थोवा जीवा तेया-सरीरस्स अबंधगा, देसबंधगा अणंतगुणा॥

एतेषां भदन्त! जीवानां तैजसशरीरस्य देशबन्धकानाम्, अबन्धकानां च कतरे कतरेभ्यः अत्रपाः वा? बहुकाः वा? तुल्याः वा, विशेषाधिकाः वा?

और अबंधक जीवों में कौन किनसे अल्प, बहु, तुल्य अथवा विशेषाधिक है?

४१८. भंते! इन नैजस शरीर के देशबंधक

गौतम! सर्वस्तोकाः जीवाः तैजसशरीरस्य अबन्धकाः, देशबन्धकाः अनन्तगुणाः।

गौतम! तैजस शरीर के अबंधक जीव सबसे अल्प हैं, देशबंधक अनंतगुण हैं।

कम्मासरीरप्पयोगं पडुच्य-

833. कम्मासरीरप्पयोगबंधे णं भंते! कतिविहे पण्णत्ते?

गोयमा! अद्वविहे पण्णत्ते, तं जहा-नाणावरणिज्जकम्मासरीरप्पयोग-बंधे जाव अंतराइयकम्मासरीरप्पयोगबंधे॥ कर्मकशरीरप्रयोगं पडुच्च-

कर्मकशरीरप्रयोगबन्धः भदन्तः! कृतिविधः प्रज्ञामः ?

गौतम ! अष्टविधः प्रज्ञप्तः, तद्यथा— ज्ञाना-वरणीयकर्मकशरीरप्रयोगबन्धः यावत् आन्तरायिककर्मकशरीरप्रयोगबन्धः। कर्म शरीर प्रयोग की अपेक्षा

839. <sup>व</sup>र्मते! कर्म शरीर प्रयोग बंध कितने प्रकार का प्रज्ञास है?

गौतम! कर्म शरीर प्रयोग बंध आठ प्रकार का प्रज्ञात है, जैसे-जानावरणीय कर्म शरीर प्रयोग बंध यावत् आंतरायिक कर्म शरीर प्रयोग बंध।

४२०. नाणावरणिज्जकम्मासरीरप्य-योगवंधे णं भंते! कस्स कम्मस्स उदएणं?

ज्ञानावरणीयकर्मक - शरीरप्रयोगबन्धः भदन्त! कस्य कर्मणः उदयेन?

४२०. भंते! ज्ञानावरणीय कर्म शरीर प्रयोग बंध किस कर्म के उठ्य से होता है?

उदएणं? गोयमा! नाणपिडणीययाए, नाण-णिण्हवणयाए, नाणंतराएणं, नाण-प्पदोसेणं,नाणच्यासातणयाए,नाण-विसंवादणाजोगेणं नाणावरणिज्ज-कम्मासरीरप्पयोगनामाए कम्मस्स उदएणं नाणावरणिज्जकम्मासरीर-प्पयोगबंधे॥

गौतम! ज्ञानप्रत्यनीकतया, ज्ञाननिह्नवतेन, ज्ञानान्तरायेण, ज्ञानप्रदोषेण, ज्ञानप्रदोषेण, ज्ञानात्या-शातनया. ज्ञानविसंवादनायोगेन ज्ञाना-वरणीयकर्मकशरीरप्रयोगनाम्नः कर्मणः उदयेन ज्ञानावरणीयकर्मकशरीरप्रयोग-बन्धः।

गौतम! ज्ञानावरणीय कर्म शरीर प्रयोग बंध के सात हेतु हैं -ज्ञान का विरोध अथवा प्रतिकृत आचरण, ज्ञान का अपलाप, ज्ञान के ग्रहण में विघन उपस्थित करना, ज्ञान के प्रति अप्रोति रखना, ज्ञान की अवहेलना करना, ज्ञान में विसंवाद दिखलाना, ज्ञानावरणीय कर्म शरीर प्रयोग नामकर्म का उदय।

#### भाष्य

## १. सूत्र ४१९-४२०

कर्मबंध का हेनु है-आसव। उसके पांच प्रकार है-मिथ्यात्व, अविरति, प्रमाद, कषाय और योग। प्रस्तुत आलापक में आश्रवजनित प्रवृत्तियों का बाह्य हेतु के रूप में और कर्म के उदय का अंतरंग हेतु के रूप में विधान किया गया है।

ज्ञानावरणीय कर्म शरीर निर्माण के दो हेतु हैं—बाह्य और अंतरंग। बाह्य हेतु ज्ञान प्रत्यनीकता आदि छह बतलाए गए हैं। उसका अंतरंग हेतु ज्ञानावरणीय कर्म शरीर प्रयोग नामक कर्म का उदय है। कर्म के परमाणु स्कंधों से कर्म शरीर की रचना होती है। कर्म की अनेक प्रवृत्तियों हैं—कर्म शरीर में उन सब प्रकृतियों के प्रकोष्ठ बन जाते हैं। अतीत में निर्मित कर्म शरीर सक्रिय होता है तब नए कर्म परमाणु स्कंधों को ग्रहण कर उन्हें अपने साथ जोड़ता रहता है। बंध का मुख्य हेतु कर्म शरीर है। तत्त्वार्थ सूत्र और भाष्यानुसारिणी में इसका स्पष्ट संकेत उपलब्ध है। इस दृष्टि से ज्ञानावरण कर्मशरीर के निर्माण का मुख्य कारण ज्ञानावरण कर्म शरीर प्रयोग नामक कर्म का उदय बनता है।

## शब्द विमर्श

ज्ञान प्रत्यनीकता-ज्ञान (श्रुत) और ज्ञानी (श्रुतवान्) के प्रतिकृत आचरण करना।

शान निह्नवन-श्रुत और श्रुत गुरु का अपलाप करना। शानांतराय-श्रुत के ग्रहण में विघ्न उपस्थित करना। सर्वार्थ सिद्धि के अनुसार ज्ञान का विच्छेद करना अंतराय है।' शान प्रदोष-श्रुत एवं श्रुतवान् के प्रति अप्रतीति। सर्वार्थ सिद्धि में पूज्यपाद ने ज्ञान प्रदोत्र का अर्थ विशिष्ट किया है। किसी के द्वारा तत्त्वज्ञान के महत्त्व का प्रतिपादन करने पर मीन रहना अंतः पैशुन्य का गरिणाम है, वह प्रदोष है।

ज्ञान अत्याशातना-श्रुत अथवा श्रुतवान् की अवहेलना करना; सर्वार्थसिद्धि के अनुसार ज्ञानाशातना का अर्थ है-दूसरा कोई ज्ञान का प्रकाश कर रहा है, उस समय वचन और काया से उसका निषेध करना आशातना है।

ज्ञान-विसंवादना-श्रुत और श्रुतवान् के प्रति विसंवाद दिखाने का प्रयत्न करना, उनकी निश्चायकता में प्रश्निचिह्न उपस्थित करना।

उमास्वाति ने ज्ञानावरण और दर्शनावरण के छह आसव बतलाए है।

तत्त्वार्थ सूत्र और प्रस्तुत आगम में नाम भेद और क्रम भेद-दोनों मिलते हैं।

| भगवती                                     | तत्त्वार्थ सूत्र |  |  |  |
|-------------------------------------------|------------------|--|--|--|
| ज्ञान प्रत्यनीकता                         | ज्ञान-प्रदोष     |  |  |  |
| ज्ञान निह्नवन                             | ज्ञान-निह्नव     |  |  |  |
| ज्ञानांतराय                               | ज्ञान-मात्सर्य   |  |  |  |
| ज्ञान-प्रदोष                              | ज्ञानांतराय      |  |  |  |
| ज्ञान-अत्याशातना                          | ज्ञान∙आसादन      |  |  |  |
| ज्ञान-विसंवादना                           | ज्ञान-उपघात      |  |  |  |
| दर्शनावरण ज्ञानावरण की भांति वक्तव्य हैं। |                  |  |  |  |

४२१. दरिसणावरणिज्जकम्मासरीर-प्पयोगबंधे णं भंते! कस्स कम्मस्स उदएणं?

गोयमा! दंसणपडिणीययाए, दंसण-णिण्हवणयाए, दंसणंतराएणं, दंसण-प्पदोसेणं, दंसणच्चासातणयाए, दंसण-विसंवादणाजोगेणं दंसणावरणिज्ज-कम्मासरीरप्पयोगनामाए कम्मस्स उदएणं दरिसणावरणिज्जकम्मासरीर-प्पयोगवंधे॥ दर्शनावरणीयकर्मकशरीर - प्रयोगबन्धः भदन्त! कस्य कर्मणः उदयेन ?

गौतम ! दर्शनप्रत्यनीकतया, दर्शनिन्हिवेन, दर्शनान्तरायेण, दर्शनप्रदोषेण, दर्शनात्या-शातनया, दर्शनिवसंवादनायोगेन दर्शना-वरणीयकर्मकशरीरप्रयोगनाम्नः कर्मणः उदयेन दर्शनावरणीयकर्मकशरीरप्रयोग-बन्धः। ४२१. भंते! दर्शनावरणीय कर्म शरीर प्रयोग बंध किस कर्म के उदय से होता है?

गौतम! दर्शनावरणीय कर्म शरीर प्रयोग बंध के स्वत हेनु हैं— दर्शन का विरोध अथवा प्रतिकूल अञ्चरण, दर्शन का अपलाप, दर्शन के ग्रहण में विध्न उपस्थित करना, दर्शन के प्रति अप्रीति रखना, दर्शन में विस्तंवाद दिखलाना, दर्शनावरणीय शरीर प्रयोग नामकर्म का

४२२. सायावेयणिज्जकम्मासरीरप्ययोग-बंधे णं भंते! कस्स कम्मस्स उदएणं? सातावेदनीयकर्मक - शरीरप्रयोगबन्धः भदन्त! कस्य कर्मणः उदयेन? ४२२. 'भंते! सातवेदनीय कर्म शरीर प्रयोग बंध किस कर्म के उदय से होता है?

- त. स्. भा. वृ. ८:३ तथा भाष्य-स बंधः।.....स एष कर्मगरीर पुद्रलग्रहणकृतो बंधो भवित।.....कर्मशरीरमिति कार्मणशरीरमात्मेक्याद यान-कषायपरिणानियुक्तमपि च कर्मयोगपुद्रलग्रहणेआन्मसात्करणे एकत्व-परिणामापादने समर्थम्।
- २. भ. वृ. ८/४१९-४२९-जानावरणिज्जमित्यादि ज्ञानावरणीयहेतुत्वेन ज्ञानावरणीयलक्षणं यत्काम्मंणशर्मरप्रयोगनाम तनथा तस्य कर्मणस्य

उदयेनैति।

३. सर्वार्थसिद्धि, ६/१० की वृत्ति–ज्ञानव्यवच्छेठकरणमंतरायः।

उदय ।

- वही, ६/१० की वृत्ति—तत्त्वज्ञानस्य मोक्षसाधनस्य कीर्तने कृते कस्य चिदनिभव्याहरतः अंतःपैशुन्यपरिणामः प्रदोषः।
- ५, वही, ६/१० की वृत्ति-कायेन वाचा च परप्रकाश्यज्ञानस्य वर्जनमासादनम्।
- ६, त.सृ. ६/११ तस्प्रदोषनिह्ववमात्मर्यान्तरायखादनोपधाता ज्ञानदर्शनावरणयो।

गोयमा! पाणाणुकंपयाए, भूयाणु-कंपयाए, जीवाणुकंपयाए, सत्ताणु-कंपयाए, बहूणं पाणाणं भूयाणं जीवाणं सत्ताणं अदुक्खणयाए असोयण्याए अनूरणयाए अतिष्पणयाए अपिष्टणयाए अपरिया-वणयाए सायावेयणिज्ज-कम्मासरीरप्पयोगनामाए कम्मस्स उदएणं सायावेयणिज्जकम्मासरीर-प्योगबंधे॥ गौतम! प्राणानुकम्पया, भूतानुकम्पया, जीवानुकम्पया, सत्वानुकम्पया, बहूनां प्राणानां भूतानां जीवानां सत्वानाम् अदुः- खनेन अशोचनेन अखेदनेन 'अतिष्पणयाए', अपिट्टनेन, अपिरतापनेन सातानेविनीयकर्मकश्ररीरप्रयोगनामनः कर्मणः उदयेन सातावेदनीयकर्मकश्ररीरप्रयोगन्वन्धः।

गौतम! सातांबदनीय कर्म शरीर प्रयोग क्षंध किस कर्म के हेतु है-प्राणों की अनुकंपा, भूतों की अनुकंपा, जीवों की अनुकंपा अनेक प्राण, भूत, जीव और सन्वों की अनुकंपा अनेक प्राण, भूत, जीव और सन्वों को दुःखित न करना, उन्हें चीन न बनाना, शरीर का अपच्य करने वाला शोक पैदा न करना, अश्रुपात कराने वाला शोक पैदा न करना, लाठी आदि का प्रहार न करना,शारीरिक परिताप न देना,साता-वेटनीय शरीर प्रयोग नामकर्म का उदय।

४२३. असायावेयणिज्जकम्मासरीरप्प-योगबंधे णं भंते! करस कम्मरस उदएणं? गोयमा! परदुक्खणयाए, परसोयण-याए, परजूरणयाए, परतिप्पणयाए, परपिष्टणयाए, परपरियावणयाए, बहूणं पाणाणं भूयाणं जीवाणं सत्ताणं दुक्खणयाए सोयणयाए जूरणयाए तिप्पणयाए पिट्टणयाए परियावणयाए असायावेयणिज्ज-कम्मासरीरप्पयोग-बंधे॥ असातावेदनीयकर्मकशरीरप्रयोगबन्धः भदन्त! कस्य कर्मणः उदयेन? गौतम! परदुःखनेन, परशोचनेन, परखे-दनेन, 'परतिप्पणयाए', परपिट्टनेन, पर-परितापनेन, बहूनां प्राणानां भूतानां जीवानां सत्वानां दुःखनेन शोचनेन जूरणेन,तिप्पण-याए पिट्टनेन परितापनेन असातावेद-नीयकर्मशरीरप्रयोगनाम्नः कर्मणः उदयेन असाता-वेदनीयकर्मशरीरप्रयोगबन्धः। ४२३. भंते! असातवेदनीय कर्म शरीर प्रयोग बंध किस कर्म के उदय से होता है? गौतम! असातवेदनीय कर्म शरीर प्रयोग बंध के हेतु हैं—प्राणों की अनुकंपा न करना, भूतों की अनुकंपा न करना, जीवों की अनुकंपा न करना, सत्त्वों की अनुकंपा न करना, अनेक प्राण, भृत, जीव और सत्त्वों को दुःखित करना, उन्हें दीन बनाना, शरीर का अपचय करने वाला शोक पैदा करना, अश्रुपात कराने वाला शोक पैदा करना, लाटी आदि का प्रहार करना, शारीरिक परिताप देना, असातवेदनीय शरीर प्रयोग नामकर्म का उदय।

## भाष्य

## १. सूत्र ४२२-४२३

सातवेदनीय कर्म शरीर निर्माण के बाह्य हेतु प्राणानुकंपा आदि हैं। उसका अंतरंग हेतृ सातवेदनीय कर्म शरीर प्रयोग नामक कर्म का उदय है।

अस्पातवेदनीय कर्म शरीर निर्माण के बाह्य हेतु पर को दुःख देना आदि हैं। उसका अंतरंग हेतु असातवेदनीय कर्म-शरीर प्रयोग नामक कर्म का उदय है।

शब्द विमर्श के लिए द्रष्टव्य भगवर्ता ७/११३-११६ का भाष्य।

उमास्वाति ने सात वेदनीय के सात और असातबेदनीय के छह आश्रव बतलाए हैं। वे प्रस्तुत आगम में निर्दिष्ट हेतुओं से भिन्न है।

| भ्यद                                                                                | ाती सूत्र                                      | तत्त्वार्थ सूत्र |             |
|-------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|------------------|-------------|
| सात वेदनीय                                                                          | असातवेदनीय                                     | सातवेदनीय        | असातवेदनीय  |
| १. प्राण, भूत, जीव और सत्त्वों<br>के प्रति अनुकंपा करने से।                         | १. दूसरों को दुःख देने से।                     | १. भूतानुकंपा    | १. दुःख     |
| २. प्राण, भूत, जीव और सत्त्वीं<br>को दुःख न देने से।                                | २. दूसरे जीवों को शोक उत्पन्न<br>करने से।      | २. ब्रती-अनुकंपा | २. शोक      |
| ३. प्राण, भूत, जीव और सत्त्वीं<br>को शोक उत्पन्न न करने से:                         | ३. जीवों को विषाद या चिंता उत्पन्न<br>करने से। | ३. दान-अनुकंपः   | ३, नाप      |
| <ol> <li>प्राण, भूत, जीव और सच्चों</li> <li>को चिंता उत्पन्न न कराने से।</li> </ol> | दूसरों को रुलाने या विलापक<br>कराने से।        | ४. सराग संयम     | ४. आक्रन्दन |
|                                                                                     |                                                |                  | 1           |

१. (क) त. स्. ६. १२-दुःखशाकतापाक्रन्दनवद्यपरिदेवनान्यात्मपरीभयस्थानान्यसद्वेद्यस्य ।

<sup>(</sup>ख) वही. ६-१३-भृतबत्यनुकंषा वानं सराग्रसंबनावि योगः शान्ति शौचभिनि सद्वेद्यस्य।

| सात वेदनीय                                               | असातवेदनीय                                   | सातवेदनीय                                  | असातवेदनीय                                     |
|----------------------------------------------------------|----------------------------------------------|--------------------------------------------|------------------------------------------------|
| ५. प्राण. भूत. जीव और सत्त्वों<br>को विलाप या रुदन कराकर | ५. दूसरों को पीटने से।                       | ५. संयमासंयम                               | ५. वध                                          |
| आंसू न बहाने से।                                         | <u> </u>                                     |                                            |                                                |
| ६. प्राण. भूत. जीव और सत्त्वों<br>को न पीटने से।         | ६. दूसरे जीवों को परिताप ठेने से             | ६. अकामनिर्जरा<br>७. बालतपोयोग             | ६. परिवेदन-थे असाता-<br>वेदनीय कर्म के आसव है। |
| ९. प्राण, भूत, जीव और सन्वीं                             | 9. बहुत से प्राण, भूत, जीव, सन्वीं           | ८. क्षांति।                                |                                                |
| को परिताप न देने से।                                     | को दुःख पहुंचाने से यावत परिताप<br>देने से : | ९. शौच—ये सात वेदनीय<br>कर्म के आस्रव हैं। |                                                |

४२४. मोहणिज्जकम्मासरीरप्पयोग-बंधे णं भंते! कस्स कम्मस्स उदएणं?

गोयमा! तिव्वकोहयाए, तिव्व-माणयाए, तिव्वमाययाए तिव्व-लोभयाए, तिव्वदंसणमोहणिज्ज-याए, तिव्वचरित्तमोहणिज्जयाए मोहणिज्ज -कम्मासरीरप्ययोग-नामाए कम्मस्स उदएणं मोहणिज्ज-कम्मासरीरप्ययोग-बंधे॥ मोहनीयकर्मकशरीरप्रयोगबन्धः ? भदन्त ! करय कर्मणः उदयेन !

गौतम! तीव्रक्रोधेन, तीव्रमानेन, तीव्र-मायया, तीव्रलोभेन, तीव्रदर्शनमोहनीयेन, तीव्रचरित्र-मोहनीयेन, मोहनीयकर्मकशरीर-प्रयोगनाम्नः कर्मणः उदयेन मोहनीयकर्मक-शरीरप्रयोग-बन्धः। ४२४. 'भंते! मोहतीय कर्म शरीर प्रयोग बंध किस कर्म के उदय से होता है?

गौतम! मोहनीय कर्म शरीरप्रयोग बंध के सात हेतु हैं—तीव्र क्रोध, तीव्र मन्त, तीव्र माया, तीव्र लोभ, तीव्र दर्शन मोहनीय, तीव्र चारित्र मोहनीय, मोहनीय कर्म शरीर प्रयोग नामकर्म का उदय।

#### भाष्य

## १ सूत्र ४२४

मोहनीय कर्म के दो प्रकार है—दर्शन मोहनीय और चारित्र मोहनीय। क्रोध, मान, माया और लोभ—ये चारित्र मोहनीय के भेद हैं। तीव्र चारित्र मोहनीय का पृथक् उल्लेख हास्य, रित, अरित आदि नो- क्रषाय के लिए किया गया है, यह वृत्तिकार का अभिमत है। यह संभावना भी की जा सकती है कि तींव्र क्रोध आदि के उल्लेख के पश्चत मोहनीय कर्म की दो मूल प्रकृतियों का उल्लेख किया गया है।

तीव्र क्रोध-तीव्र क्रोध के उठ्य से होने वाला आतम परिणाम।
तीव्र मान-तीव्र मान के उदय से होने वाला आतम परिणाम।
तीव्र माया-तीव्र माया के उदय से होने वाला आतम परिणाम।
तीव्र लोभ-तीव्र लोभ के उदय से होने वाला आतम परिणाम।
तीव्र वर्शन मोहनीय-तीव्र मिथ्यात्व के उदय से होने वाला
आतम परिणाम।

उमास्याति ने दर्शन मोहनीय बंध के पांच हेतु बतलाए हैं।°

 केवली का अवर्णवाद २, श्रुत का अवर्णवाद ३, संघ का अवर्णवाद ४, धर्म का अवर्णवाद ५, देव का अवर्णवाद।

स्थानांग में दुर्लभ बोधि के पांच हेतु बतलाए हैं।' वे तुलना के लिए द्रष्टव्य हैं।

तीव चारित्र मोहनीय-र्ताव चारित्र मोह के उदय से होने वाला आतम परिणाम।

तत्त्वार्थ सुत्र में चारित्रमोह का आसव तीव कषाय के उदय से

होने वाला तीव आतम परिणाम बतलाया गया है। सिद्धसेनगणि ने मोहनीय कर्म के आसवों का विस्तारपूर्वक उल्लेख किया है— नो कषाय : बंध के हेतु

स्त्रीवेद-शब्द आदि इन्द्रिय विषयों में आसक्ति, ईर्ष्यांतुना, अनुतवादिता, वक्रता, परस्त्री सेवन।

पुरुषवेद-ऋजु आचरण, क्षोध आदि की मंदता, श्वदार संतोष, अनीर्ष्यालुता।

नपुंसकवेद-तीव्र क्रोध आदि से पशुओं का वध करना, मुंडन आदि करना, अप्राकृतिक मैथुन, परस्त्री से बलात्कार, विषय की तीव्र गंथि।

**हास्य-** अट्टहास अथवा व्यंग्य. दीन मनुष्य का मखील करना, कुल्पित रोग को बढ़ाने वाला हंगी मजाक करना, बहुन प्रलाप करना. हास्यशीलता आदि।

शोक-स्वयं शोकातुर होना. दूसरे के शोक को बढाना, दूसरों का शोक देखकर राजी होना आदि।

रति-विचित्र प्रकार की क्रीड़ा करना, दूसरे के चित्त की आकृष्ट करना, उत्स्कता आदि।

अरति—वृसरे के रहस्य का प्रकाशन करना, रति में बाधा डालना, पापशीलता, अकुशल क्रिया को प्रोत्साहन देना, चौरी आदि।

भय-स्वयं भयभीत होना, दूसरों को भयभीत करना, निर्दयता, त्रास देना आदि।

위, 절, 건 상감의 상관이

२. त. स्. ६. १४ वेबलीश्रुतसंघधमेटेबावर्णवादो दर्शनमोहस्य।

३ ठाणं, ५७१३३।

४. त. सृ. ६८३७- कषायोदयात् तीवात्मपरिणामञ्चारिवमोहस्य।

जुगुप्सा-सदाचार से घृणा करना, अपवाद में रुचि रखना आदि।

चारित्र मोहनीय के बंध के हेतु-साधुजनों की गर्हा करना। धर्माभिमुख लोगों के सामने बिघ्न उपस्थित करना, देशब्रती व्यक्तियों की साधना में विघ्न डालना, मद्यमांस आदि का सेवन, चारित्र गुण को दूषित करना, दूसरे के क्रोध आदि कषाय और हास्य आदि नो कषाय की उदीरणा करना आदि।

तुलना के लिए तत्त्वार्थ वार्तिक' और सर्वार्थसिद्धि' दृष्टव्य है।

825. नेरइयाउयकम्मासरीरप्पयोग-बंधे
णं भंते! कस्स कम्मस्स उदर्णं?
गोयमा! महारंभयाए, महापरिग्गहयाए, पंचिदियवहेणं, कुणिमाहारेणं
नेरइयाउयकम्मासरीरप्पयोगनामाए
कम्मस्स उदर्णं नेरइयाउयकम्मासरीरप्पयोगबंधे॥

नैरियकायुष्कः कर्मकशारीर - प्रयोगबन्धः भदन्त! कस्य कर्मणः उदयेन? गौतम! महारम्भेण, महापरिग्रहेण, पञ्चे-न्द्रियवधेन, कुणपाहारेन नैरियकायुष्क-कर्मकशरीरप्रयोगनाम्नः कर्मणः उदयेन नैरियकायुष्ककर्मकशरीरप्रयोगबन्धः।

8२५. 'भंते! नैरियक आयुष्य कर्म शरीर प्रयोग बंध किस कर्म के उदय से होता है? गौतम! नैरियक आयुष्य कर्म गरीर प्रयोग बंध के पांच हेतु हैं—महारंभ, महापरिग्रह पंचेन्द्रिय बध, मांसाहार, नैरियक आयुष्य कर्म शरीर प्रयोग नाम कर्म का उदय।

४२६. तिरिक्खजोणियाउयकम्मासरीरप्पयोगबंधे णं भंते! कस्स कम्मस्स उदएणं?
गोयमा! माइल्लयाए, नियडिल्ल-याए, अलियवयणेणं, कूडतुल-कूडमाणेणं तिरिक्खजोणियाउय - कम्मासरीर-प्पयोगनामाए कम्मस्स उदएणं तिरिक्खजोणियाउयकम्मा - सरीर-प्पयोगबंधे॥

तिर्यग्योनिकायुष्ककर्मकशरीरप्रयोगबन्धः भदन्त! कस्य कर्मणः उदयेन ?

गौतम! मायितया, निकृतया, अलीक-वचनेन, कृटतुला-कृटमानेन तिर्यग्योनि-कायुष्ककर्मकशरीरप्रयोगनाम्नः कर्मणः-उदयेन तिर्यग्-योनिकायुष्ककर्मकशरीर-प्रयोगबन्धः। ४२६. भंते! तिर्यक्योनिक आयुष्य कर्म शरीर प्रयोग बंध किल कर्म के उदय से होता है? गौतम! तिर्यक्योनिक आयुष्य कर्म शरीर

गौतम! तिर्यक्योनिक आयुष्य कर्म शरीर प्रयोग बंध के पांच हेतु हैं—माया, कूट माया, असत्य वचन, कूटतोल-कूटमाप, तिर्यक्योनिक आयुष्य कर्म शरीर प्रयोग नाम कर्म का उदय।

४२७. मणुस्साउयकम्मासरीरप्पयोग-बंधे णं भंते! कस्स कम्मस्स उदएणं? गोयमा! पगइभद्दयाए, पगइवि-णीययाए, साणुक्कोसयाए, अम-च्छरियाए मणुस्साउयकम्मासरीर-प्पयोगनामाए कम्मस्स उदएणं मणुस्साउयकम्मासरीरप्पयोगबंधे॥

मनुष्यायुष्ककर्मक - शरीरप्रयोगबन्धः भदन्त! कस्य कर्मणः उदयेन ? गौतम! प्रकृतिभद्रतया, प्रकृतिविनीततया, सानुक्रोशेन, अमत्सरितया मनुष्यायुष्क-कर्मकशरीरप्रयोगनाम्नः कर्मणः उदयेन मनुष्यायुष्ककर्मकशरीरप्रयोगबन्धः। 8२७. भंते! मनुष्य आयुष्य कर्म शरीर प्रयोग बंध किस कर्म के उदय होता है? गौतम! मनुष्य आयुष्य कर्म शरीर प्रयोग बंध के पांच हेतु हैं—प्रकृति भदना, प्रकृति विनीतता, सानुक्रोशता, अमत्सरता, मनुष्य आयुष्य कर्म शरीर प्रयोग नामकर्म का उदय।

४२८. देवाउयकम्मासरीरप्ययोगबंधे णं भंते! करस कम्मस्स उदएण? गोयमा! सरागसंजमेणं, संजमा-संजमेणं, बालतवोकम्मेणं, अकाम-निज्जराए देवाउयकम्मासरीर-प्ययोगनामाए कम्मस्स उदएणं देवाउयकम्मासरीरप्ययोगबंधे॥

देवायुष्ककर्मकशरीरप्रयोगबन्धः भदन्त! कस्य कर्मणः उद्येन? गौतम! सरागसंयमेन, संयमासंयमेन, बालतपःकर्मणा, अकामनिर्जरया देवायुष्क-कर्मकशरीरप्रयोगनाम्नः कर्मणः उदयेन देवायुष्ककर्मशरीरप्रयोगबन्धः। ४२८. भंते! वेव आयुष्य कर्म शरीर प्रयोग बंध किस कर्म के उदय से होता है? गौतम! वेव आयुष्य कर्म शरीर प्रयोग बंध के पांच हेतु हैं-सराग संयम, संयमासंयम, बालतपः कर्म, अकाम निर्जरा, वेवायुष्य कर्म शरीर प्रयोग नामकर्म का उदय।

#### भाष्य

## १. सूत्र ४२५-४२८

आयुष्य कर्म के चार प्रकार हैं-नरकायु, तिर्यंच आयु, मनुष्य आयु और देवायु! प्रत्येक आयुष्य बंध के चार-चार हेतु बतलाए गए हैं। **नरकायु-**नरकायु के चार हेतु-

महारंभ-अभयदेवसूरि ने महा को अर्थ अपरिमित तथा
 आरंभ का अर्थ कृषि आदि का आरंभ किया है। तस्वार्थ में महा के

१. त. सृ. भा. वृ. ६ - १५ का भाष्य:

२. त. स. या. ६. १४ की वृत्ति।

३. सर्बार्थसिद्धि, ६/१४ की वृत्ति।

४. भ. वृ. ८. ४१९-४२३-अपरिमिनिकृष्यादि आरंभनया।

स्थान पर बहु अब्द का प्रयोग हुआ है।' आरंभ शब्द के तीन अर्थ मिलते हैं—

- १. प्राणी के प्राण का व्यवरोपण।<sup>२</sup>
- २. हिंस्र कर्म।
- ३. प्राणी पीड़ा का हेतुभूत व्यापार।\*

इसका तात्पर्य है-असीम आरंभ का अनवरत प्रयोग नरकायु का हेतु बनता है।

- २. महा परिग्रह—परिमाण अथवा सीमा रहित संग्रह। परिग्रह के अनेक अर्थ हैं। तात्पर्यार्थ में वे भिन्न नहीं हैं—
- ममत्व, मूर्च्छा, गृद्धि। शरीर आदि में ममत्व आंतरिक परिग्रह है। वस्तु समूह के प्रति ममत्व बाहरी परिग्रह है।
  - यह मेरा हैं, इस प्रकार का संकल्प।
  - ३. पंचेन्द्रिय बध।
  - ४. कृणिमाहार-मांसाहार।

मांसाहार और पंचेत्विय वध-इन प्रवृत्तियों का आसंघन और उनमें रागात्मकभाव अथवा द्रेषात्मक भाव की तींवता नरकायु का हेतु बनती हैं।

उमास्वाति ने नरक आयु के बहु आरंभ और बहु परिग्रह इन दो हेतुओं का ही उल्लेख किया है। प्रश्न उपस्थित होता है क्या चार हेतुओं का उल्लेख उमास्वाति से उत्तरवर्ती है।

सिद्धसेनगणि ने अन्य अनेक हेतुओं का भी उल्लेख किया है।

हो सकता है-प्राचीन परम्परा दो हेतुओं की रही, उत्तरकाल में उसका विस्तार हुआ और चार हेतुओं की परम्परा मान्य हो गई। तिर्यच आयु-

तिर्यंच आय् के चार हेत्-माया, निकृति, अलीक वचन और कूटतील-कूटमाप।

**माया**-प्रबंचना।

निकृति—प्रवंचनः की चेष्टा। वृत्तिकार ने वी मतांतरीं का उल्लेख किया है—

- १. माया को ढांकन के लिए दूयरी माया करना।
- २. अति आवर प्रदर्शित कर ठगना।

उमारवाति ने निर्यंश आयु के केवल एक हेनु-माया का उल्लेख किया है<sup>।११</sup>

## मनुष्य आयु के चार हेतु-

- १. प्रकृति भद्रता-दूसरों को अनुतम न करने का स्वभाव।
- २. प्रकृति विनीतता-विनम्र स्वभाव।
- ३. स्वानुकंपा–अनुकंपा।
- 8. अमत्सरिता-दूर्यरे के गुणों को सहन करने की मनोवृत्ति, प्रमोद भावना।<sup>22</sup>

तत्त्वार्घाधिंगम सूत्र में मनुष्य आयु के चार हेतु भिन्न प्रकार से निर्दिष्ट हैं ?—

- १. अल्पारंभ
- २. अल्पपरिग्रह
- ३. स्वभाव की मृदुता
- ४. स्वभाव की ऋजुता!

सर्वार्थ सिन्द्रि में आर्जव का उल्लेख नहीं है। "

उमास्वाति ने निःशीलव्रतस्य को सब आयुष्यों का आसव बतलाया है। इसका तात्पर्य है-शील और वृत रहित दशा में सब प्रकार के आयुष्य का बंध होता है। वृत की अवस्था में केवल वैमानिक देव आयुष्य का ही बंध होता है।

## देवायु के चार हेतु-

व्यक्ति भेद से संयम दो प्रकार का होता है-

- १. सराग संयम–कषाययुक्त मुनि का संयम।
- २. वीतरण संयम-उपशांत या क्षीण कषाय वाले मुनि का संयम।

वीतराग संयमी के आयुष्य का बंध नहीं होता इस्पित् यहां सराग संयम (संकषाय चरित्र) को देवायु के बंध का कारण बतलाया गया है।

- संयमासंयम-आंशिक रूप से वृत स्वीकार करने वाले गृहस्थ के जीवन में संयम और असंयम दोनों होते हैं इसलिए उसका संयम संयम:संयम कहलाता है।
  - ३. बालनपःकर्म-मिथ्यादृष्टि का आचरण।
- ४. अकाम निर्जरा-निर्जरा की अभिलाषा के बिना कर्म निर्जरण का हेनुभृत आचरण।

जयाचार्य ने आयुष्य चनुष्क के हेतुभूत तन्त्वों की समीक्षा की है। उनके अनुसार नरक आयु और तिर्यच आयु के हेतु सावध हैं। मनुष्य आयु और देव आयु के हेतु निरवध हैं। प्रस्तुत प्रकरण में यौगलिक तिर्यय और असंज्ञी मनुष्य विवक्षित नहीं है।<sup>22</sup>

- ३, त. सृ. भा. वृ. ६८१५ की वृत्ति-आरंभो हँसं कर्म।
- ४, सर्वार्थ गिद्धि, ६८१५ की वृत्ति-आरंभः प्राणिपीड़ाहेनुव्यापाएः।
- त. स्. भा. व. ६, १५ की वृत्ति।
- ६, (क) त. रा. वा. ६ १५ की वृत्ति।

(ख) सर्वार्थसिद्धि, ६ १५ की वृत्ति।

- त. सृ. भा. वृ. ६८१६ बहारंभपरिग्रहवं च नारकाल्यायुषः।
- ८. वही, भा, २–भाष्यानुसारिणी पृ, २९।
- ९. भ. बृ. ८ १९-४२९ निकृतिः वंचनार्थं चेण्टमाया ग्रच्छावनार्थं

मायान्तरामित्येके, अत्यादरकरणेन परवंचनमित्यन्ये।

. १०, न, सृ. ६/१७-माया तैर्यक्यो**न**स्य।

११. भ. व. ८/४१९-४२९।

- १२. त. सृ. भा. वृ. ६/१८-अन्त्पारभपरिग्रहत्यं स्वभावमार्देवार्तयं च मानुषस्य।
- १३. सर्वार्थसिन्द्रि, ६:१७-१८—अल्पारंभपण्यिहत्वं मानुष्य्यः। स्वभावमार्धवं च ।
- १४. त. स्. भा. वृ. ६/१९-निःशीलवृतत्वं सर्वेषाम्।
- १५. भ. जो. २/१६३/५५/६३-

नरकायु नां धार, कारण चिह्नं सावद्य कह्याः

१. स. स्. ६७१६ -बहारभपरिग्रहत्वं च नारकाण्याद्षः।

२. त. स्. भा. व्. भा. १ भाष्यानुसारिधी पृ. २१-आर्रभः-प्राणिप्राणस्य-प्लेष्यम्।

भगवई

४२९. सुभनामकम्मासरीरप्पयोगबंधे णं भंते! करस कम्मरस उदएणं? गोयमा! काउज्जुययाए,भावुज्जुय-याए, भासुज्जुययाए, अविसंवाद-णाजोगेणं सुभनामकम्मासरीरप्प-योगनामाए कम्मरस उदएणं सुभ-नामकम्मासरीरप्पयोगबंधे॥

४३०. असुभनामकम्मासरीरप्पयोग बंधे णं भेते! कस्स कम्मस्स उदएणं? गोयमा! कायअणुज्जुययाए, भाव-अणुज्जुययाए, भाव-अणुज्जुययाए, भासअणुज्जुययाए विसंवादणाजोगेणं असुभनाम-कम्मा-सरीरप्पयोग-नामाए कम्मस्स उदएणं असुभनामकम्मासरीरप्प-योगबंधे॥

शुभनामकर्मकशरीरप्रयोगबन्धः भदन्त! कर्यं कर्मणः उटयेन? गौतम! कायर्जुकतया, भावर्जुकतया, भाषर्जुकतया, अविसंवादनायोगेन शुभनामकर्मकशरीरप्रयोगनाम्नः कर्मणः उदयेन शुभनामकर्मकशरीरप्रयोगबन्धः।

अशुभनामकर्मकशरीरप्रयोगबन्धः भदन्त! कस्य कर्मणः उदयेन? गौतम! कायानृजुकतयाः भावानृजुकतया भाषानृजुकतयाः विसंवादनायोगेन अशुभ-नामकर्मकशरीरप्रयोगनाम्नः कर्मणः उदयेन अशुभनामकर्मकशरीरप्रयोबन्धः। 8२९, 'भंते! शुभनाम कर्म शरीर प्रयोग बंध किस कर्म के उद्ये से होता है? गौतम! शुभनाम कर्म शरीर प्रयोग बंध के पांच हेतु हैं—काया की ऋजुता, भाव की ऋजुता, भाषा की ऋजुता, अविसंवादन योग, शुभ नाम कर्म शरीर प्रयोग नामकर्म का उदय।

४३०. भंते! अशुभ नाम कर्म शरीर प्रयोग बंध किस कर्म के उदय से होता है? गौतम! अशुभ नामकर्म शरीर प्रयोग बंध के पांच हेतु हैं-काया की अऋगुता. भाव की अऋगुता, भाषा की अऋगुता. विसंवादन योग, अशुभ नाम कर्म शरीर प्रयोग नामकर्म का उदय।

## भाष्य

## १. सूत्र ४२९-४३०

नाम कर्म के दो प्रकार हैं—शुभ नाम कर्म और अशुभ नाम कर्म। शुभ नाम कर्म के चार हेतू—

- १. काया कः ऋज् व्यवहार।
- २. भाष: का ऋज् व्यवहार।
- ३. भाव का ऋह व्यवहार।
- ४. अविसंवादन योग-अविरोधी, धोखा न देने वाली या प्रतिज्ञात अर्थ को निभाने वाली प्रवृत्ति। विशेष जानकारी के लिए टाणं (४/१०२) और उत्तराध्ययन

४३१. उच्चागोयकम्मासरीरप्पयोग-बंधे णं भंते! कस्स कम्मस्स उद्दर्णं? गोयमा! जातिअमदेणं, कुलअम-देणं, बलअमदेणं, स्वअमदेणं, तव-अमदेणं, सुयअमदेणं, लाभअमदेणं, इस्सरिय-अमदेणं उच्चागोयकम्मा-सरीरप्पयोग-नामाए कम्मस्स उद्दर्णं उच्चागोय-कम्मा-सरीरप्पयोगवंधे॥

उच्चगोत्रकर्मकशरीरप्रयोगबन्धः भदन्त! कस्य कर्मणः उदयेन? गीतम! जात्यमदेन, कुलामदेन, बला-मदेन,रूपामदेन, तपः अमदेन, श्रुतामदेन, लाभामदेन, ऐश्वर्यामदेन उच्चगोत्रकर्मक-शरीरप्रयोगनाम्नः कर्मणः उदयेन उच्च-गोत्रकर्मकशरीरप्रयोगबन्धः।

(२९/४९-५१) द्रष्टव्य है।

अशुभ नाम कर्म के चार हेनु-

- १. काया का माया पूर्ण व्यवहार।
- २. भाषा का माया पूर्ण व्यवहार।
- ३. भाव का भाथा पूर्ण व्यवहार।
- 2. विसंवादन योग-अन्यथा स्वीकार और अन्यथा आचरण।' तत्त्वार्थाधिगम सूत्र में अशुभ नाम कर्म के योग बक्रता और विसंवादन ये हेतु निर्दिष्ट हैं।' भाष्य में योग बक्रता का अर्थ मन, बचन और काया का बक्रतापूर्ण व्यवहार किया गया है.

४३१. 'भंते! उच्च गोत्र कर्म शरीर प्रयोग बंध किस कर्म के उदय से होता हे? गौतम! उच्च गोत्र कर्म शरीर प्रयोग बंध के नौ हेतु हैं-जाति का मद न करना, कुल का मद न करना, बल का मद न करना, रूप का मद न करना, तप का मद न करना, श्रुत का मद न करना, लाभ का मद न करना, ऐश्वर्य का मद न करना, उच्च गोत्र कर्म शरीर प्रयोग नाम कर्म का उदय।

तिरि आयु नां धार, तं पिण ए कारण चिडुं। सावद्य आजा आर, ए पिण प्रकृति पाप नीं॥ तियंच युगलिया जंन, तेह तणी वे आउखो। पुन्य प्रकृति वीसंत, तिश्चै जाणे केवली॥ मनुष्य आयु नां ताहि, बहुलपणे कारण चिहुं। तियवद्य आजा मांहि, पुन्य प्रकृति ए तो भणी॥ असत्ती मनुष्य नों जोय, आयु पाप प्रकृति अछे। तेह तणो अवलोय, कथन इहां कीथा नहीं॥ वेब आयु नां वेब, कारण चिहुं निरवद्य कह्या। विश्वं आजा में पेख, पुन्य प्रकृति ए ते भणी॥

आयु कर्म अवलांच, पुण्य पाप कहिये बिहुं। सावणद निरवद सीय, प्रत्यक्ष करणी पंखली। पुन्य आयु कर्म जेंह, तनु नाम कर्म तैं उदय करि। जीग भला प्रक्तेह, मीह रहित कारन अछै।। पाप आउखो पंख, तनु नाम उदय जीग प्रवर्ते। मीह सहित सुविशेख, ते माँदै अशुभ जीग छै। (ज. स.)

१. भ. वृ. ८४४१९-४२९-विसंबादनं अन्यथा प्रतिपन्नस्य अन्यथा करणम्। २. त. सृ. भा. वृ. ६४२१-योगबक्कता विसंबादनं चाणभस्य नाम्नः। ४३२. नीयागोयकम्मासरीरप्पयोग-बंधे णं भंते! कस्स कम्मस्स उदएणं? गोयमा! जातिमदेणं, कुलमदेणं, बलमदेणं, ख्वमदेणं, लाभमदेणं, रस्सरिय-मदेणं नीयागोय-कम्मासरीरप्पयोग-नामाए कम्मस्स उदएणं नीयागोय-कम्मासरीरप्पयोग-वंधे॥

नीचगोत्रकर्मशरीरप्रयोबन्धः भदन्त! कस्य कर्मणः उदयेन? गौतम! जातिमदेन, कुलमदेन, बलमदेन, रूपमदेन, तपःमदेन. श्रुतमदेन, लाभमदेन, ऐश्वर्यमदेन नीचगोत्रकर्मकशरीरप्रयोग-नाम्नः कर्मणः उदयेन नीचगोत्रकर्मकशरीर-प्रयोगबन्धः।

83२. भंते! नीच गोत्र कर्म शरीर प्रयोग बंध किस कर्म के उदय से होता है?
गौतम! नीच गोत्र कर्म शरीर प्रयोग बंध के नौ हेतु हैं—जाति का मद करना, कुल का मद करना, बल का मद करना, रूप का मद करना, तप का मद करना, थुत का मद करना, लाभ का मद करना, ऐश्वर्य का मद करना, नीच गोत्र कर्म शरीर प्रयोग नाम कर्म का उदय।

#### भाष्य

## १. सूत्र ४३१-४३२

उच्च गोत्र और नीच गोत्र के बंध के हेतु स्पष्ट हैं। तत्त्वार्थाधिराम सूत्र में उच्च गोत्र और नीच गोत्र के आश्रवों का निर्देश भिन्न है। नीच गोत्र परनिंदा आत्म प्रशंसा सद्गुण का उच्छादन असद्गुण का उद्भावन उच्च गोत्र पर प्रशंसा आत्मनिद्य सद्गुण का उद्भावन असद्गुण का उच्छादन नम्र वृत्ति अनुत्येक

833. अंतराइयकम्मासरीरप्ययोग-बंधे णं भंते! कस्स कम्मरस उदएणं? गोयमा! वाणंतराएणं, लाभंतरा-एणं, भोगंतराएणं, उवभोगंतराएणं, वीरियंत-राएणं, अंतराइयकम्मासरीरप्ययोग-नामाए कम्मरम उदएणं अंतराइय-कम्मासरीरप्ययोगबंधे॥

. आन्तरायिककर्मक - शरीरप्रयोग - बन्धः भदन्त ! कस्य कर्मणः उदयेन ? गौतम! दानान्तरायेन, लाभान्तरायेन भोगान्तरायेन, उपभोगान्तरायेन, वीर्यान्तरायेन आन्तरायेक कर्मकशरीरप्रयोग-नाम्नः कर्मणः उदयेन आन्तरायिक कर्मकशरीरप्रयोग-कर्मकशरीरप्रयोग-वाम्नः कर्मणः उदयेन आन्तरायिक कर्मकशरीरप्रयोगबन्धः।

833. 'मंते! आंतरायिक कर्म शरीर प्रयोग बंध किस कर्म के उठय से होता है? गौतम! आन्तरायिक कर्म शरीर प्रयोग बंध के छह हेतु हैं—दानान्तराय, लाभान्तराय, भोगांतराय, उपभोगांतराय, वीर्यांतराय, आंतरायिक कर्म शरीर प्रयोग नाम कर्म का उदय।

## भाष्य

## १. सूत्र ४३३ अंतराय कर्म के हेतू–

- इानान्तराय-दान में विघन उपस्थित करना, जिससे दाता न दे सके।
- लाभान्तराय—लाभ में बिघ्न उपस्थित करना, जिससे आदाता न ले सके!
- भेंगान्तराय-शब्द आदि विषय के अनुभय में विघन उत्पन्न करना, जिससे भोक्ता भोग न कर सके।
- ४. उपभोगान्तराय-अन्न, पान, बस्त्र आदि के आसेवन में विघन उपस्थित करना, जिससे उपभोक्ता उपयोग न कर सके।
- वीर्यान्तराय-विशिष्ट चेष्टा में विष्न उपस्थित करना. जिसमे उत्साह और पराक्रम मंद्र हो जाए।

कर्मशरीर प्रयोग के बंध के आलापक (८/४१९-४३३) में बंध के अनेक हेतु बतलए गए हैं। इस विषय में पूज्यपाद ने एक प्रश्न उपस्थित किया है—तत्प्रदोष, निह्नव आदि ज्ञानावरण और दर्शनावरण के प्रतिनियत आश्रव हैं अथवा सब कर्मों के सामान्य आश्रव ? यदि प्रतिनियत आश्रव माना जाए तो अभ्यम-विरोध का प्रसंग आएगा। आगम का सिद्धांत यह है कि आयुष्य को वर्ज कर सात कर्म का बंध प्रतिक्षण होता है। यदि बंध हेतुओं को सब कर्मों के लिए सामान्य माना जाए तो प्रस्तुत प्रकरण में विशेष उल्लेख सार्थक नहीं होगा। इस प्रश्न का समाधान इस प्रकार किया गया है—तत्प्रदोष निह्नव आदि आश्रव अब कर्मों के प्रदेश बंध में सामान्य हेतु बनते हैं। वे ज्ञानावरण दर्शनावरण के अनुभाग बंध के विशेष हेतु बनते हैं इसलिए इनका विशेष आश्रव के रूप में उल्लेख किया गया है।

त. स्. मा. वृ. ६ - २४-२५--प्रशन्मिनिदाप्रशंसासदसद्युणाच्छादनोद्धायते च तीचैगौतस्य। तद्विपर्यर्थः नीचैर्युन्यनृत्सेकी चोनस्स्य।

२. (क) त. स्. भा. वृ. ६ २६ विष्नकरणमंतरायस्यः वानादीनां विष्नकरणमंतरायाश्रवां भवतीति।

<sup>&#</sup>x27;ख) वहीं, खंड-२ भाष्यानुसारिणी पू. ३९-४०।

३, (क) भ, ६/१६२।

<sup>(</sup>ख) घण्ण, २६/१-१२)

 <sup>(</sup>क) सर्वार्थिसिद्धि, ६/२० का भाष्य।
 (ख) न. रा. वा. ६/२० की वृत्ति।

पयोगबंधस्स देसबंध-सञ्वबंध-पदं ४३४. नाणावरणिञ्जकम्मासरीरप्ययोग-बंधे णं भंते! किं देसबंधे? सञ्चबंधे? गोयमा! देसबंधे. नो सब्बबंधे। एवं जाव अंतराइयं॥

प्रयोगबन्धस्य देशबन्ध-सर्वबन्ध-पदम् ज्ञानावरणीयकर्मक - शरीरप्रयोग - बन्धः भवनत । किं देशबन्धः ? सर्वबन्धः ? गीतम् । देशबन्धः नी सर्वबन्धः ? एवं यावत् आन्तरायिकम्।

## प्रयोगबंध का देशबंध सर्वबंध-पद

४३४, 'भंते! ज्ञानावरणीय कर्म शरीर प्रयोग बंध क्या देश बंध है? सर्व बंध है? गौतम! देश बंध है, सर्व बंध नहीं है। इसी प्रकार यावत आन्तरायिक कर्म शरीर प्रयोग बंध की वक्तव्यता।

## भाष्य

## १. सूत्र ४३४

द्रष्टव्य ८/४१५ का भाष्य।

४३५. नाणावरणिज्जकम्मासरीरपयोग-बंधे णं भंते! कालओं केवच्चिरं होइ?

गोयमा! दुविहे पण्णत्ते, तं जहा-अणादीए वा अपञ्जवसिए, अणा-दीए सपज्जवसिए। एवं : जाव अंतराइयस्स ॥

४३६. नाणावरणिज्जकम्मासरीरप्पयोग-बंधंतर णं भंते! कालओ केवच्चिरं

होइ ? गोयमा! अणादीयस्स अपञ्जब-सियस्स नत्थि अंतरं, अणादीयस्स सपज्जवसियस्स नत्थि अंतरं। एवं जाव अंतराइयस्स ॥

839. एएसि णं भंते ! जीवाणं नाणावरणिज्जस्स कम्मरूस देस-बंधगाणं. अबंध-गाण कयरे कयरेहिंतो अप्पा वा? बहवा वा? तुल्ला वा? विसेसाहिया वा? गोयमा! सन्वत्थोवा जीवा नाणा-वरणिज्जस्स कम्मस्स अबंधगा देसबंधगा अणंतगुणा। एवं आउय-वज्जं जाव अंतराइयस्स 🛚

४३८. आउयस्स पुच्छा

गोयमा! सब्बत्थोवा जीवा आउयस्स कम्मस्स देसबंधगा. अबंधगा संखेज्जग्णा ॥

ज्ञानावरणीयकर्मक शरीरप्रयोगबन्धः भदन्त ! कालतः कियच्चिरं भवति ?

गौतम! द्विविधः प्रज्ञसः, तद्यथा-अनादिकः वा अपर्यवसितः, अनादिकः वा सपर्यवसितः। एवं यावत् आन्तरायिकस्य।

ज्ञानावरणीयकमंकशरीरप्रयोगबन्धान्तरं भदन्त! कालतः कियच्चिरं भवति ?

गौतम ! अनादिकस्य अपर्यवसितस्य नास्ति अन्तरम्, अनादिकस्य सपर्यवसितस्य नास्ति अन्तरम्! एवं यावत् आन्तरायि-कस्य।

एतेषां भदन्त! जीवानां ज्ञानावरणीयस्य कर्मणः देशबन्धकानाम्, अबन्धकानां च कतरे कतरेभ्यः अल्पाः वा ? बहकाः वा ? तुल्याः वा, विशेषाधिकाः वा ?

गौतम ! सर्वस्तोकाः जीवाः ज्ञानावरणीयस्य कर्मणः अबन्धकाः, देशबन्धकाः अनन्त-गुणाः:[ एवम् आयुष्कवर्ज यावन आन्तरायि-कस्य।

आयुष्कस्य पृच्छा !

गीतम! सर्वस्तोकाः जीवाः आयुष्कस्य कर्मणः देशबन्धकाः, अबन्धकाः संख्येय-गुणा:।

835. भंते! ज्ञानावरणीय कर्म शरीर प्रयोग बंध काल की अपेक्षा कितन काल का 食?

गौतम! ज्ञानावरणीय कर्म शर्रार प्रयोग बंध काल की अंपेक्षा दो प्रकार का प्रजप्त है, जैसे–अनादिक अपर्यवसित, अनादिक सपर्यवसित्। डर्मा प्रकार आंतरायिक कर्म शरीर प्रयोग बंध की वक्टब्यता।

४३६. भेते! ज्ञानावरणीय कर्म शरीर प्रयोग बंध का अंतर काल की अपेक्षा कितने काल का है?

गौतम! अनादिक अपर्ययस्थित में अंतर नहीं है, अनादिक संपर्यवसित में अंतर नहीं है। इसी प्रकार यावन आंतरयिक कर्म शरीर प्रयोग बंध के अंतर की वक्तव्यता।

४३७, 'भंते! इन जानावरणीय कर्म शरीर क देश बंधक और अबंधक जीयों में कीन किनसे अल्प. बह. तुल्य अथवा विशेषाधिक है ?

गौतम! ज्ञानावरणीय कर्म शरीर के अबंधक जीव सबसे अरुप हैं, देश बंधक अनन्त गुण है। इसी प्रकार आयुष्य वर्जित वावत् आंतराधिक कर्म शरीर की वक्तब्दता।

४३८. आयुष्य कर्म शरीर प्रयोग देश बंधक और अबंधक जीवों की पुच्छा। गौतम ! आयुष्य कर्म शरीर के देश बंधक जीव सबसे अल्प हैं, अबंध्क संख्येय गुण हैं।

## भाष्य

## १. सूत्र ४३७-४३८

आयु बंध का समय अल्प है और उसके अबंध का समय अधिक है। प्रस्तृत सूत्र संख्यात नीर्या वनस्पतिकायिक नीर्यो

४३९.जस्स णं भंते!ओरालियसरीरस्स सव्यबंधे, से णं भंते!वेउव्वियसरीरस्स किं बंधए? अबंधए? गोयमा! नो बंधए, अबंधए॥ आहारगसरीरस्स किं बंधए? अबंधए?

गोयमा! नो बंधए ? अबंधए॥ तेयासरीरस्स किं बंधए ? अबंधए ? गोयमा! बंधए, नो अबंधए। जइ बंधए किं देसबंधए? सव्व-बंधए?

गोयमा! देसबंधए, नो सव्वबंधए। कम्मासरीरस्स किं बंधए?अबंधए? गोयमा! बंधए, नो अबंधए। जह बंधए किं देसबंधए? सव्व-बंधए?

गोयमा! देसबंधए, नो सव्वबंधए॥

४४०.जस्स णं भंते!ओरालियसरीर-स्स देसबंधे, से णं भंते! वेउब्विय-सरीरस्स किं बंधए? अवंधए? गोयमा! नो बंधए, अवंधए। एवं जहेव सब्बबंधेणं भणियं तहेव देसबंधेण वि भाणियव्वं जाव कम्मगस्स॥

88 श. जस्स णं भंते ! वेउव्वियसरीरस्स सम्बबंधे, से णं भंते ! ओरालिय-सरीरस्स किं बंधए ? अबंधए ? गोयमा ! नो बंधए, अबंधए । आहारग-सरीरस्स एवं चेव । तेयगस्स कम्मगरस य जहेव ओरालिएणं समं भणियं तहेवं भाणियव्वं जाव देसबंधए, नो सम्बबंधए ॥

४४२.जस्स णं भंते! वेउब्वियसरीर-स्स देसबंधे, से णं भंते!ओरालिय-सरीरस्स किं बंधए? अवंधए? गोयमा! नो बंधए, अबंधए। एवं जहेव यस्य भदन्त ! औदारिकशरीरस्य सर्वबन्धः स भदन्त ! वैक्रियशरीरस्य किं बन्धकः ? अबन्धकः ?

गण होते हैं।'

गौतम ! नो बन्धकः अबन्धकः। आहारकशरीरस्य किं बन्धकः ?अबन्धकः ?

गौतम! नो बन्धकः, अबन्धकः। तैजसशरीरस्य किं बंधकः ? अबन्धकः ? गौतम! बन्धकः, नो अबन्धकः। यदि बन्धकः किं देशबन्धकः? सर्व-बन्धकः? गौतम! देशबन्धकः, नो सर्वबन्धकः। कर्मक-शरीरस्य किं बन्धकः? अबन्धकः? गौतम! बन्धकः, नो अबन्धकः। यदि बन्धकः किं देशबन्धकः? सर्व-बन्धकः? गौतम! देशबन्धकः, नो सर्वबन्धकः।

यस्य भवन्त! औदारिकशरीरस्य देशबन्धः, स भवन्त! वैक्रियशरीरस्य किं बन्धकः? अबन्धकः? गौतम! नो बन्धकः. अबन्धकः। एवं यथैव सर्वबन्धेन भणितं तथैव देशबन्धेनापि भणितव्यं यावत् कर्मकस्य।

यस्य भदन्त! वैक्रियशरीरस्य सर्वबन्धः, स भदन्त! औदारिकशरीरस्य किं बन्धकः? अबन्धकः? गौतम! नो बन्धकः, अबन्धकः। आहारक-शरीरस्य एवं चैव। तैजसकस्य कर्मकस्य च यथैव औदारिकेण समं भणितं तथैव भणितव्यं यावत् देशबन्धकः. नो सर्वबन्धकः।

यस्य भदन्त ! वैक्रियशरीरस्य देशबन्धः स भदन्त ! औदारिकशरीरस्य किं बन्धकः ? अबन्धकः ? गौतम! नो बन्धकः अबन्धकः। एवं यथैव १३९. 'भंते! जिसके औदारिक शरीर का सर्व बंध है भंते! क्या वह वैक्रिय शरीर का बंधक है? अबंधक है? गौतम! बंधक नहीं है, अबंधक है। वह आहारक शरीर का बंधक है? अबंधक है? अबंधक है?

की अपेक्षा से विरचित है और वे संख्यात जीवी होते है।

इसिलए आयुष्य के देश बंध जीवों की अपेक्षा अबंधक संख्यात

गोतम! बन्धक नहीं है, अबन्धक है। वह तैजरा शरीर का बंधक है (अबंधक है? गीतम! बंधक है, अबन्धक नहीं है। यदि बंधक है तो क्या देश बन्धक है? सर्व बंधक है?

गौतम! देश बंधक है, सर्व बंधक नहीं है; वह कर्म शरीर का बंधक है ? अवंधक है ? गौतम! बंधक है अवंधक नहीं है। यदि बंधक है तो क्या देश बंधक है ? सर्व बंधक है ? गौतम! देश बंधक है, सर्व बंधक नहीं है।

880, भंते! जिसके औदारिक शरीर का देश बन्ध है, भंते! क्या वह वैकिय शरीर का बंधक है? अबंधक है? गौतम! बंधक नहीं है, अबन्धक है। इस

प्रकार जैसे सर्व बंध की वक्नव्यता वैसे ही देश बंध की वक्नव्यता यावत कर्म शरीर देश बंधक है, सर्व बन्धक नहीं है।

88%, भते ' जिसके वेक्रिय शरीर का सर्व बंध है भंते ! क्या वह औवारिक शरीर का बंधक है? अबंधक है? गीतम! बंधक नहीं है, अबंधक है। इसी प्रकार आहारक शरीर की वक्तव्यता। तैजस और कर्म शरीर की ओवारिक शरीर के साथ जो वक्तव्यता है, बही यहां वक्तव्य है यावन कर्म शरीर देश बंधक है, सर्व बंधक नहीं है।

४४२. भंते! जिसके वैक्रिय शरीर का देश बंध है, भंते! क्या वह औदारिक शरीर का बंधक है? अबंधक है? गौतम! बंधक नहीं हैं, अबंधक है। इस सव्वबंधेण भणियं तहेव देस-बंधेण वि भाणियव्वं जाव कम्म-गरूस॥

सर्वबन्धेन भणितं तथैव देशबन्धेनापि भणितव्यं यावत् कर्मकस्य।

प्रकार जैसे सर्व बंध की वक्तव्यता है वही देश बंध के विषय में वक्तव्य है, यावत् कर्म शरीर देश बंधक है, सर्व बंधक नहीं है।

४४३, जस्स णं भते! आहारगसरीरस्स सव्वबंधे, से णं भंते! ओरालिय-सरीरस्स कि बंधए? अबंधए? गोयमा! नो बंधए, अबंधए। एवं वेउव्वियस्स वि। तेयाकम्माणं जहेव ओरालिएणं समं भणियं तहेव भाणियव्वं ॥

यस्य भदन्त! आहरकशरीरस्य सर्वबन्ध:. स भदन्त! औदारिकशरीरस्य किं बन्धकः ? अबन्धकः ?

गौतम! नो बन्धकः, अबन्धकः। एवं वैक्रियस्यापि। तैज्स-कर्मणोः औदारिकेण समं भिगतं तथैव भिगतव्यम्।

883. भेते! जिसके आहारक शरीर का सर्व बंध है, भंते! क्या वह ऑदारिक शरीर का बंधक है? अबंधक है?

गीतम ! बंधक नहीं है, अबंधक है। इसी प्रकार वैक्रिय शरीर की वक्तव्यता। तैजय और कमें शरीर की औदारिक शरीर के साथ जो बदनव्यता है, वहां यहां वक्तव्य है।

४४४. जस्स मं भंते! आहारगसरीरस्स देसबंधे, से णं भंते! ओरालियसरीरस्स किं बंधए? अबंधए? गोयमा! नो बंधए, अबंधए। एवं जहा आहारगरस सव्वबंधेण भणियं तहा देसबंधेण वि भाणियव्वं जाव

यस्य भदन्त ! आहारकशरीरस्य देशबन्धः. स भदन्त! औदारिकशरीरस्य किं बन्धक: ? अबन्धक: ?

गीतम! नो बन्धकः, अबन्धकः। एवं यथः आहारकस्य सर्वबन्धेन भणितं तथा देश-बन्धेनापि भणितव्यं यावत कर्मकस्य।

888. भेते ! जिसके आहारक शरीर का देश बंध है, भंते! क्या वह औदारिक शरीर का बंधक है? अबंधक है?

गौतम ! बंधक नहीं है. अबंधक है। इस प्रकार जैसे सर्व बंध की वक्तव्यना है, वहीं देश बंध के विषय में वक्तव्य है, यावतु कर्म शरीर देश बंधक है. सर्व बंधक नहीं है।

#### भाष्य

## १. सूत्र ४३९-४४४

कम्मगस्स् ॥

निय समय औडारिक शरीर की रचना होती है, उस समय वेक्रिय शरीर की रचना नहीं होती इसलिए औदारिक शरीर की रचना करने वाला जीव वैक्रिय शरीर का अबंधक होता है।' आहारक शरीर के लिए भी यही नियम है।

औदारिक शरीर की रचना के प्रथम समय (सर्व बंध के समय) में तैजस और कार्मण शरीर की पुनर्रचना होती है', इसलिए जीव को तेजस और कार्मण शरीर का बंधक कहा गया है। वह रचना देश बंध (आंशिक) होती है। उनका सर्वबंध नहीं होता। उनकी पुनर्रचना का उद्देश्य है भवधारणीय शरीर (औदारिक और वैक्रिय शरीर) के साथ सामंजस्य स्थापित करना। सिन्हसेनरणि ने उनके प्रमाण की चर्चा की है। उससे सामंजस्य का तन्व फलित होता है। तेजस और कार्मण शरीर का जवन्य प्रमाण अंगुल का असंग्लंख भाग, उन्कृष्ट प्रमाण औदारिक शरीर जितना, कंबर्ली समुद्धात के लमय वे पूरे लोक में व्याप्त हो जाते हैं और मारणांतिक समृद्घात के समय वे लम्बाई में लोकांत से लोकांत तक फैल जाते हैं।

४४५, जस्स णं भंते! तेयासरीरस्स देसबंधे. से णं भंते! ओरालियसरीरस्स किं बंधए? अबंधए? गोयमा! बंधए वा, अबंधए वा।

जइ बंधए कि देसबंधए ?सव्वबंधए ?

गोयमा दिसबंधए वा सब्बबंधए वा । वेउब्बियसरीरस्स कि बंधए?

यस्य भदन्त ! तेजसशरीरस्य देशबन्धः ? स भदन्त! औदारिकशरीरस्य किं बन्धक:? अबन्धकः ?

गौतम! बन्धकः वा. अबन्धकः वा । यदि बन्धकः किं देशबन्धकः? सर्व-बन्धकः ?

गौतम ! देशबन्धकः वा, सर्वबन्धकः वा। वैकियशरीरस्य किं बन्धकः ? अबन्धकः ?

883, 'भंते! जिसके तैजस शर्रार का देश बंध है, भंते! क्या वह औदारिक शरीर का बंधक है ? अबंधक है ?

गीतम ! बंधक है अथवा अबंधक है। यदि बंधक है तो क्या देश बंधक है? सर्व

गौतम! देश बंधक है अथवा सर्व बंधक है। वैक्रिय शरीर का बंधक है? अबंधक है?

१. भ. वृ. ८. ४३९--न हि होकसमये औदारिकवैक्रिययोर्बधो विद्यत इति कृत्वा नो अधक इति।

२. वही. ८ ४३९ नेजसस्य एनः सदेवाविरहित्वाद् बंधको देशबंधकेन सर्वबंधसन् नारत्येव नरयनि।

३. (क) त. सृ. भा. वृ. २. ४९--एनयांश्च तैत्रसकार्मणयांरवरतः प्रभाणं

मंगुलारंख्येयभागः उत्कृष्टतश्चीवरिकशरीरप्रमाणे, केवलिनः समृद्याने लोकप्रमाणे वा भवतः, मारणान्तिकसमृद्द्याते वा आग्रामती लोकान्ताञ्र श्लोकान्तायने स्यानामिति।

<sup>(</sup>ख) त. रा. व. २/४८ की वृत्ति-तैजसकार्मण जबन्धेन यथापानीदारिक शरीरप्रमाण, उत्कर्षेण केवलीसमृद्धान सर्वलीकप्रमाणे।

अबंधए? एवं चेव। एवं आहारगरस वि। कम्मगरारीरस्स किं बंधए? अबंधए? गोयमा! बंधए, नो अबंधए। जह बंधए किं देसबंधए? सब्ब-बंधए?

गोयमा! देसबंधए, नो सब्बबंधए॥

४४६. जस्स णं भंते! कम्मासरीरस्स देसबंधे, से णं भंते! ओरालिय-सरीरस्स किं बंधए? अबंधए? गोयमा! नो बंधए, अबंधए। जहा तेयगस्स वत्तव्वया भणिया तहा कम्मगस्स वि भाणियव्वा जाव-तेयासरीरस्स किं बंधए? अबंधए?

गोयमा! बंधए, नो अबंधए। जइ बंधइ किं देसबंधए? सळ्व-बंधए?

गोयमा! देसबंधए, नो सव्वबंधए॥

४४७. एएसि णं भंते! जीवाणं ओरा-

लियवे उब्बिय-आहारगतेयाकम्मा-सर-

ीरगाणं देसबंधगाणं, सञ्बबंध गाणं,

अबंधगाण य कयरे कयरे-हिंतो अप्पा

वा? बहुया वा?तुल्ला वा? विसेसाहिया

गोयमा! १. सब्बत्थोवा जीवा आहारग-

सरीरस्स सव्वबंधगा २. तस्स चेव

देसबंधगा संखेज्जगुणा ३. वेउब्विय-

सरीरस्स सञ्बबंधगा असंख्रेज्जगुणा ४.

तस्स चेव देस-बंधगा असंखेज्जग्णा ५.

तेया-कम्मगाणं अबंधगा अणंत-गुणा ६.

ओरालियसरीरस्स सव्वबंधगा अणंत-

गुणा ७. तस्स चेव अबंधगा विसेसाहिया

८. तस्स चेव देस-बंधगा असंखेज्जगुणा

एवं चैव। एवम् आहारकरन्यापि।

कर्मकशरीरस्य कि बन्धकः ? अबन्धकः ? गातम ! बन्धकः, नो अबन्धकः। यदि बन्धकः कि देशबन्धकः ? सर्वबन्धकः।

भौतम ! देशबन्धकः, नो सर्वबन्धकः।

यस्य भदन्त! कर्मकशरीरस्य देशबन्धः, स भदन्त! औदारिकशरीरस्य किं बन्धकः? अबन्धकः? गीतम! नो बन्धकः अबन्धकः। यथा तेजस-कस्य वक्तव्यता भणिता तथा कर्मकस्यापि भणितव्या यावत्— तैजसशरीरस्य किं बन्धकः? अबन्धकः?

गौतम! बन्धकः, नो अबन्धकः। यदि बध्नाति किं देशबन्धकः? सर्वबन्धकः।

गौतम ! देशबन्धकः नो सर्वबन्धकः।

इसी प्रकार वक्तव्य है। इसी प्रकार आहारक शरीर की वक्तव्यता। कर्म शरीर का बंधक है? अबंधक है? गौतम! बन्धक है. अबंधक नहीं है! यदि बंधक है तो क्या देश बंधक है? सर्व बंधक है?

गौतम! देश बंधक है, सर्व बंधक नहीं है।

88६. भंते! जिसके कर्म शर्रार का देश बंध है, भंते! क्या वह अँदारिक शरीर का बंधक है? अबंधक है? गौतम! बंधक है अथवा अबंधक है, जिसे— तैजस शरीर की क्कतव्यता वैसे ही कर्म शरीर की क्कतव्यता, यावन— क्या तैजस शरीर का बंधक है? अबंधक है? गौतम! बंधक है, अबंधक नहीं है।

र्गीतम! बंधक है, अबंधक नहीं है। यदि बंधक है तो क्या देश बंधक है? सर्व बंधक है?

गौतम! देश बंधक है, सर्व बंधक नहीं है।

#### भाष्य

१. सूत्र ४४५-४४६

तैनस्य और कार्मण शरीर की पुनरचना (देशबंध) के स्पमय जीव औदारिक शरीर का बंधक होता है अथवा अबंधक ? इस प्रश्न का उत्तर वैकल्पिक है। विग्रह गति (अंतराल गति) में जीव

> एतेषां भदन्त! जीवानाम् औदारिक-वैक्रिय-आहारक-तैजसकर्मकशरीरकाणां देशबन्ध-कानां, सर्वबन्धकानाम्, अबन्धकानां च कतरे कतरेभ्यः अल्पाः वा ? बहुकाः वा ? नुल्याः वा ? विशेषाधिकाः वा ?

> गौतम! १. सर्वस्तोकाः जीवाः आहारक-शरीरस्य सर्वबन्धकाः? २. तस्य चैव देशबन्धकाः संख्येयगुणाः ३. वैक्रियशरीर-स्य सर्वबन्धकाः असंख्येयगुणाः ४. तस्य चैव देशबन्धकाः असंख्येयगुणाः ५. तेजस-कर्मकाणाम् अबन्धकाः अनन्तगुणाः ६. औदारिकशरीरस्य सर्वबन्धकाः अनन्त-गुणाः ७. तस्य चैव अबन्धकाः विशेषा-धिकाः ८. तस्य चैव देशबन्धकाः असंख्

औदारिक शरीर का अबंधक होता है। अविग्रह गति (एक समय की अंतराल गति, ऋजुगति) वाला जीव उत्पन्ति के प्रथम समय में ओदारिक शरीर का सर्ववंधक और द्वितीय आदि समयों में देश बंधक होता है।

१४७. मिते! इन ओवारिक, वैक्रिय, आहारक, तैजन और कर्म श्रीर के देश बंधक, सर्व बंधक और अबंधक जीवों में कौन किनमें अल्प, बहु, तुल्य अधवा विशेषाधिक है?

गौतम! १. आहारक शरीर के सर्व बंधक जीव सबसे अल्प हैं। २. उसके देश बंधक उससे संख्येयगुण हैं। ३. वैक्रिय शरीर के सर्व बंधक उससे असंख्येय गुण हैं। ४. उसके देश बंधक उससे असंख्येय गुण हैं। ४. तैजस और कर्म शरीर के अबंधक उससे अनंत गुण हैं। ६. औदारिक शरीर के सर्वबंधक उससे अनंत गुण हैं। ७. उसके अबंधक उससे विशेषाधिक हैं। ८.

क्षेत्रप्राप्तिप्रथमसमये सर्वबंधक, ठितीयादी तृ देशबंधक इति, एवं कार्मणशरीरदेश-बंधकदण्डकंऽपि वाच्यमिति।

वा?

भ. वृ. ८ १८९५ निजरावेशबंधकः शीदारिकशरीराज्य बंधको था ज्याद-बंधको बा, तत्र विग्रहे वर्तमानोऽबंधकोऽविग्रहरयः एनबंधकः स एक्षेत्पनि-

९. तेया-कम्मगाणं देसबंधगा विसेसाहिया १०. वेउव्वियसरीरस्स अबंधगा विसेसाहिया ११. आहारग-सरीरस्स अबंधगा विसेसाहिया॥ येयगुणाः ९. तैजस-कर्मकाणां देशबन्धकाः विशेषाधिकाः १०. वैक्रियशरीरस्य अबन्धकाः विशेषाधिकाः ११. आहारक-शरीरस्य अबन्धकाः विशेषाधिकाः। उसके देश बंधक उससे असंख्येय गुण हैं। ९. तैजस और कर्मशर्रार के देश बंधक उससे विशेषाधिक हैं। १० वैक्रियशर्रार के अबंधक उससे विशेषाधिक हैं। ११. आहारक शर्रार के अबंधक उससे विशेषाधिक हैं।

४४८. सेवं भंते! सेवं भंते! ति॥

तदेवं भदन्त ! तदेवं भदन्त ! इति।

88८, भंते ' वह ऐसा ही है, भंते ! वह ऐसा ही है।

#### भाष्य

## १. सूत्र ४४७

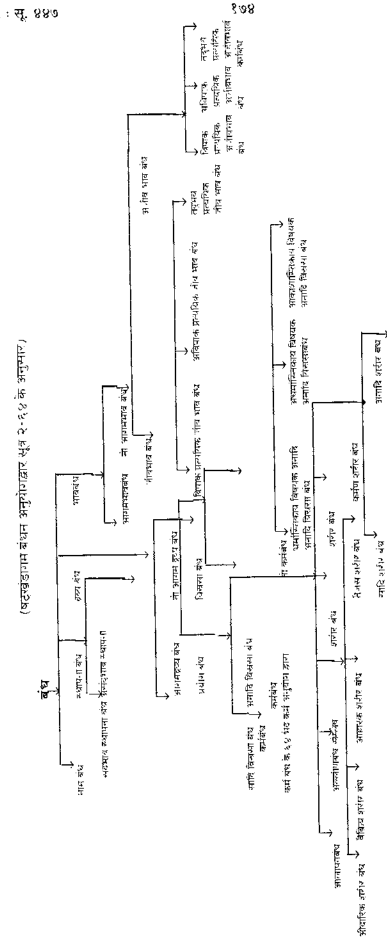
- १. चतुर्दशपूर्वी विशिष्ट प्रयोजनवश आहारक शरीर का निर्माण करते हैं। उसका प्रथम समय सर्वबंध का होता है। इस अपेक्षा से आहारक शरीर के सर्वबंधक सबसे अलप होते हैं। द्वितीय समय से देश बंध का प्रारंभ हो जाता है।
- आहारक शरीर की उत्कृष्ट स्थिति अंतर्मुहूर्न है। इस अपेक्षा से आहारक शरीर के देशबंधक असंख्येयगण है।
- ३. बैक्रिय शरीर देव और नारक के भवधारणीय होता है तथा मनुष्य और तिर्यंच के लब्धिजन्य होता है। इस प्रकार वह बहुत व्यापक है इसलिए आहारक की अपेक्षा बैक्रिय शरीर के सर्वबंधक असंख्यात गृण अधिक होते हैं।
- ४. सर्वबंधक की अपेक्षा देशबंधक का काल अधिक होता है, इस अपेक्षा से वैक्रिय शरीर के देशबंधक सर्वबंधक की अपेक्षा असंख्यात गुण अधिक होते हैं।
- ५. सिद्ध जीय बनस्पित के जीवों को छोड़कर शेष सब जीवों से अनंत गुण अधिक हैं। उनके तैजस और कार्मण शरीर नहीं होता। इस अपेक्षा से तैजस कार्मण के अबंधक वैक्रिय शरीर देशबंधकों से अनंतगुण अधिक होते हैं।
- ६. वनस्पति आदि जीवों की अपेक्षा से औदारिक शरीर के सर्वबंधक तैजरा कार्मण के अबंधकों से अनन्तगुण अधिक हैं।
  - विग्रह गित वाले जीव सर्वबंधकों से बहुतर होते हैं। इस

अपेक्षा से औदारिक शरीर के अबंधक विशेषाधिक बतलाए गए हैं। सिन्द्र इसमें विवक्षित नहीं है।

- ८. विग्रह काल की अपेक्षा देशबंध का काल असंख्यात गुण अधिक होता है. इस अपेक्षा से औदारिक के देशबंधक उसके अबंधक की अपेक्षा असंख्यात गुणा हैं।
- ९. सब संसारी जीव तैजरा और कार्मण शरीर के देशबंधक हेते हैं। विग्रह गित वाले, औदारिक शरीर के सर्व बंधक और विक्रिय और आहारक शरीर के बंधक औदारिक के देशबंधकों से अतिरिक्त होते हैं। इस अपेक्षा से तैजस और कार्मण के देशबंधक विशेषाधिक बतलाए गए हैं।
- १०. वैक्रिय शरीर के बंधक प्रायः देव और नारक ही है। शेष संसारी जीव और सिन्द्र उसके अबंधक हैं। इस अपेक्षा से वैक्रिय शरीर के अबंधक तैजस कार्मण के देशबंधकों से विशेषाधिक बतलाए गए हैं।
- ११. आहारक शरीर के बंधक केवल मनुष्य हैं। होते हैं। वैक्रिय शरीर के बंधक दूसरे जीव भी होते हैं इसलिए आहारक के बंधक वैक्रिय के बंधकों से अल्प होते हैं। इस अपेक्षा से आहारक शरीर के अबंधक वैक्रिय शरीर के अबंधकों से विशेषाधिक हैं।

वृत्तिकार ने इस प्रसंग में छत्तीस गाथाएं उन्दृत की हैं। विश्व की विस्तृत जानकारी के लिए दृष्टक्य यंत्र –





# दसमो उद्दसो : दसवां उद्देशक

## मूल

# सुय-सील-पदं ४४९. रायगिहे नगरे जाव एवं वयासी—अण्णउत्थिया णं भंते! एवमाइक्खंति जाव एवं परूवेंति— एवं खलु १. सीलं सेयं २. सुयं सेयं ३. सुयं

## ४५०. से कहमेयं भंते! एवं ?

सीलं सेयं॥

भोयमा! जण्णं ते अण्णउत्थिया एवमाइक्खंति जाव जे ते एवमाहंसु, मिच्छा ते एवमाहंसु। अहं पुण भोयमा! एवमाइक्खामि जाव परूवेमि—

एवं खलु मए चत्तारि पुरिसजाया पण्णता, तं जहा-१. सीलसंपन्ने नामं एगे नो सुयसंपन्ने २. सुयसंपन्ने नामं एगे नो सीलसंपन्ने ३. एगे सीलसंपन्ने वि सुयसंपन्ने वि ४. एगे नो सीलसंपन्ने नो सुयसंपन्ने।

तत्थ णं जे से पढमे पुरिसजाए से णं पुरिसे सीलवं असुयवं-उवरए, अविण्णायधम्मे। एस णं गोयमा! मए पुरिसे देसाराहए पण्णते।

तत्थ णं जे से दोच्चे पुरिसजाए से णं पुरिसे असीलवं सुयवं—अणुवरए, विण्णायधम्मे। एस णं गोयमा! मए पुरिसे देसविराहए पण्णते।

तत्थ णं जे से तच्चे पुरिसजाए से णं पुरिसे सीलवं सुयवं-उवरए,

## संस्कृत छाया

# श्रुतशील-पदम् राजगृहे नगरे यावत् एवभवादिषुः— अन्ययृथिकाः भदन्त ! एवमाख्यान्ति यावत् एवं प्ररूपयन्ति-एवं खलु १. शीलं श्रेयः २.

श्रुतं श्रेयः ३. श्रुतं शीलं श्रेयः।

# अथ कथमेतद् भदन्त ! एवम् ? गौतम ! यत् ते अन्ययूथिकाः एवमाख्यान्ति यावत् ये ते एवमाहुः, मिथ्या ते एवमाहुः। अहं पुनः गौतम ! एवमाख्यामि यावत् प्ररूपयामि—

एवं खलु मया चत्वारः पुरुषजाताः प्रज्ञाताः, तद्यथा-१. शीलसम्पन्नः नाम एकः नो श्रुतसम्पन्नः २. श्रुतसम्पन्नः नाम एकः नो शीलसम्पन्नः३. एकः शीलसम्पन्नोऽपि श्रुतसम्पन्नोऽपि ४. एकः नो शीलसम्पन्नः नो श्रुतसम्पन्नः।

तत्र यः सः प्रथमः पुरुषजातः सः पुरुषः शीलवान् अश्रुतवान्—उपरतः, अविज्ञात-धर्माः। एष गौतम! मया पुरुषः देशाराधकः प्रज्ञाः।

तत्र यः सः द्वितीयः पुरुषजातः सः पुरुष अशीलवान् श्रुतवान्-अनुपरतः, विज्ञात-धर्मा।एष गौतम! मया पुरुषः देशविराधकः प्रज्ञप्तः।

तत्र यः सः तृतीयः पुरुषजातः सः पुरुषः शीलवान् श्रृतवान्–उपरतः विज्ञातधर्मा।

## हिन्दी अनुवाद

## श्रुतशील पद

- 88%. 'राजगृह नगर यावत् भौतम ने इस प्रकार कहा—भंते! अन्ययूथिक इस प्रकार आख्यान करते हैं यावत् इस प्रकार प्ररूपणा करते हैं-
  - शील श्रेय है २, श्रुत श्रेय है ३, श्रुत और शील श्रेय है।

## 850, भेते! यह कैसे है?

- गौतम! जो अन्ययूथिक इस प्रकार आख्यान करते हैं यावत इस प्रकार कहते हैं, वे मिथ्या कहते हैं। गौतम! मैं इस प्रकार आख्यान करता हूं यावत प्ररूपणा करता हं-
- मैंने चार प्रकार के पुरुषों का प्रज्ञापन किया जैसे-१. कोई पुरुष शील संपन्न होता है. श्रुत संपन्न नहीं होता २. कोई पुरुष श्रुत संपन्न होता है, शील संपन्न नहीं होता। ३. कोई पुरुष शील संपन्न भी होता है, श्रुत संपन्न भी होता है ४. कोई पुरुष न शील संपन्न होता है और न श्रुत संपन्न होता है।
- जो प्रथम प्रकार का पुरुष है वह शीलवान है, श्रुतवान नहीं है—उपरत है, धर्म का विज्ञाता नहीं है। शीतम! उस पुरुष को मैंने देशाराधक कहा है।
- जो दूसरे प्रकार का पुरुष है, वह शीलवान नहीं है, श्रुतवान है—उपरत नहीं है, धर्म का विज्ञाता है। गौतम! उस पुरुष को मैंन देशविराधक कहा है।
- जो तीसरे प्रकार का पुरुष है, वह शीलवान है श्रुतवान भी है—उपरत है। धर्म का

विण्णायधम्मे। एस णं गोयमा! मए पुरिसे सन्वाराहए पण्णत्ते। तत्थ णं जे से चउत्थे पुरिसजाए से णं पुरिसे असीलवं असुयवं-अणुवरए, अविण्णायधम्मे। एस णं गोयमा! मए पुरिसे सन्वविराहए पण्णते॥

एष गौतम मया पुरुषः सर्वाराधकः प्रज्ञप्तः। तत्र यः सः चतुर्थः पुरुषजातः सः पुरुषः

तत्र यः सः चतुथः पुरुषजातः सः पुरुषः अशीलवान्-अश्रुतवान्अनुपरतः,अवि-ज्ञातधर्मा। एष गौतमः! मया पुरुषः सर्वविराधकः प्रज्ञप्तः। विज्ञाता भी है। गीतम! उप पुरुष को मैंन सर्वाराधक कहा है। जो चतुर्थ प्रकार का पुरुष है वह शीलवान नहीं है, श्रुतवान भी नहीं है- उपरत नहीं है, धर्म का विज्ञाता भी नहीं हैं। गौतम! उस पुरुष को मैंने सर्व विराधक कहा है।

### भाष्य

## १. सूत्र ४४९-४५०

भगवान महावीर के समय में अनेक मतवाद प्रचलित थे। प्रस्तुत प्रकरण में ज्ञानवाद, क्रियाबाद और उभयवाद—इन तीन मती का उल्लेख किया गया है।

शील श्रेय है-यह क्रियाबाद की अवधारणा है। श्रुत (ज्ञान) श्रेय है-यह ज्ञानबाद की अवधारणा है। श्रुत भी श्रेथ है और शील भी श्रेय है-कोई व्यक्ति श्रुत से पवित्र बनता है और कोई शील से पवित्र बनता है, यह उभयबाद की अवधारणा है।

क्रियावाद के बीज मीमांसक दर्शन में खोजे जा सकते है। जानवाद की अवधारणा वेदांत में उपलब्ध है।

भगवान महावीर ने अनेकांत दर्शन के आधार पर इन तीनीं मतभेदीं को अर्ज्वाकार किया। उनका दर्शन है-श्रुत और शील समुदित रूप में ही श्रेय हैं। इस सिन्हांत का अनेकांतात्मक स्वरूप आराधक और विराधक-इन दोनों पदों के द्वारा समझाया गया।

एक पुरुष शीलवान है, श्रुतवान नहीं है—उसे मैं देशाराधक कहता हूं। मोक्ष का मार्ग है—सम्यग् दर्शन, सम्यग् ज्ञान और सम्यग् चारित्र। वह पुरुष शीलवान है, उपरत (अकरणीय से निवृत्त) है किन्तु श्रुतवान नहीं है, विज्ञात धर्मा नहीं है इस्पतिए वह मोक्ष मार्ग का वेशाराधक है। सम्यग् दर्शन और सम्यग् ज्ञान रहित है इस्पतिए वह मोक्ष मार्ग का पूर्ण आराधक नहीं है। शीलवान है, क्रिया करने वाला है इस्पतिए वह आंशिक आराधना करने वाला है।

दूसरा पुरुष श्रुतवान है, विशात धर्मा है किन्तु शीलवान नहीं है, उपरत नहीं है, इसलिए वह देश विराधक है, त्रयात्मक मोक्ष मार्ग के केवल चारित्र अथवा शील का अनुपालन नहीं कर रहा है इसलिए वह आंशिक विराधना करने वाला है।

१. भ. वृ. ८ ३४९-३५०-पुरिस जाय नि पुरुषप्रकाराः सीलवं अशुय्यमिति कांऽथः ? उवगए अविज्ञाय धम्मेनि 'उपरतः' निवृत्तः स्वबुद्धया पापान् अविज्ञानधर्मा भावताऽनिध्यमत्युनज्ञानां ग्रावनण्ययेः गीताधानिश्चितनः पश्चरणनिरतोऽमीतार्थं इत्यन्येउसाराज्ञण्'नि देशं-स्नाकसंशं मोक्षमार्गस्यारण्ययन्तीत्यर्थः सम्यग्वोधरिहतत्वान् क्रियापरत्वाच्येति असीनावं सुयवं ति कोऽथंः ? अणुवरएविज्ञायधर्म्मेनि पापाइनिवृत्तो विज्ञातधर्मा चाविरितत्तरम्यग्दृष्टिरितिभावः देशिवराज्य ति देशं-स्ताकमंशं ज्ञानादित्रयरूपस्य मोक्षमार्गस्य नृतीयभागरूपं चारित्रं विराध्यतीत्यर्थः प्राप्तस्य नस्यापालनाव-प्राप्तावां । सञ्जाराज्य चिरवं विराध्यतीत्यर्थः प्राप्तस्य नस्यापालनाव-प्राप्तावां । सञ्जाराज्यः स्वर्विप्रकारमपि मोक्षमार्गमाराध्यतीत्यर्थः श्रृतशब्देन ज्ञानदर्शनयोः संगृत्तित्वान् नित्रं स्थाप्त्यत्वान्यत्वान्यत्वान्यत्वान्यत्वान्त्रस्य नस्यापालनावः प्राप्तावान् स्वर्वान्ययाः श्रेयस्यमुक्तिपति 'स्यव्याराज्यं त्युक्तम्म।।

२. ३ग. नि. गा. ९८-१०३ पृ. १२२-१२४–

तीसरा पुरुष शील और श्रुत-दोनों से संपन्न है इसलिए वह समग्रता से मोक्षमार्ग की आराधना करने वाला है।

प्रथम पक्ष मिथ्यादृष्टि का है। दूसरा पक्ष बत रहित सम्यग्दृष्टि का है। तीसरा पक्ष सम्यग् दृष्टि सम्पन्न बर्त! का है।

प्रस्तृत सूत्र में प्रतिपदित अनेकांत दृष्टि को नियुक्तिकार ने किस्तार से समझाया है-कोरे श्रुतज्ञान से मोक्ष नहीं मिलता यदि तप और संयम का योग न मिले। चरित्र नहीं है तो बहुत पढ़ा हुआ श्रुत भी प्रकाश नहीं करता। कोटि-कोटि दींप भी अंधपुरुष को प्रकाश नहीं दे पाते।

चरित्र है तो अल्प श्रुत भी प्रकाशित कर देता है। चक्षुष्मान पुरुष को एक ठीप भी प्रकाश है देता है। चंदन का भार ढोन काला गधा चंदन का भागी नहीं, केवल चंदन का भार ढोता है। इसी प्रकार चरित्र शून्य ज्ञानी—मोक्ष का भागी नहीं है, केवल ज्ञान का भार ढोता है। क्रियाहीन ज्ञान पूर्णता की ओर नहीं ले जाता। ज्ञान शून्य क्रिया भी पूर्णता की ओर नहीं ले जाती। क्रिया शून्य ज्ञान पंगु है, ज्ञान शून्य क्रिया अंध है।

एक चक्के से रथ नहीं चलता। संयोग ही सफल होता है। ज्ञान प्रकाश करता है। तप कर्म का शोधन करता है। संयम कर्म का निरोध करता है। इनका समायोग ही मोक्ष का मार्ग है।

प्रस्तुत सूत्र भगवान महावीर की सार्वभौम धर्म की दृष्टि का प्रतिनिधि सूत्र है। जिन जीवों में सम्बग् दर्शन, सम्बग् ज्ञान और सम्बग् चारित्र की समुदित आराधना नहीं है, व अपनी एकांगी आराधना पर भी मोक्ष मार्ग की ओर चरण बढ़ा सकते हैं। इस सूत्र के अधार पर आचार्य भिक्षु ने प्रथम गुणस्थानवर्ती मिथ्यादृष्टि जीव की क्रिया, आचरण को विश्द्ध बतलाया था। ज्याचार्य ने इस विषय में

सुबहुँपि सुयमहीयं किं काही वरणविष्पतीणस्स।
अंधस्स वह पालिना दीवस्यसहरूस कोडीवि॥
अष्पि सुयमहीयं प्रयासयं होइ चरणावृत्तरणः।
इक्कोवि वह पईपो सचक्खुरूसा प्रयासदः॥
वहा खरो चंदणं भारबाही, भारस्य भागी न हु चंदणस्स।
एवं खु नाणी चरणेण होणो नाणस्स भागी न हु सोम्गईए॥
हयं नाणं क्रियाहीणं हया अन्नाणओं किया।
पासंतो पंगुलो दह्दो धावमाणो य अंबओ॥
संनोगसिद्धीइ फलं वयंति न हु एगचक्कण रही प्रयाह।
अंधो य पंगु य वणे समिच्या, न संपउत्ता नगरं पविद्या॥
नाणं प्रयासगं सोहओ-तथो संजमी य गुप्ति करो।
निग्हंपि समाजोगे, मोक्खो जिणस्यणे भणिओ॥

३. मिध्यात्वी की करणी री चौपई।

होने वाले प्रश्न का सम्यक समाधान दिया। उनके सामने प्रश्न था-मिथ्यादृष्टि तपर्य्वों के संवर नहीं होता फिर वह मोक्ष मार्ग का देश आराधक कैसे हो सकता है?

जवाचार्य ने इसके समाधान में लिखा-संवर और निर्वरा-ये

दोनों आराधना के अंग हैं।

मिथ्यादृष्टि को निर्जरा की अपेक्षा देश अराधक कहा गया है। दृष्टव्य भगवती ७/१५६-१५७।

## आराहणा-पर्व

४५१. कतिविहा णं भेते! आराहणा पण्णता?

गोयमा! तिविहा आराहणा ५ण्णता, तं जहा-नाणाराहणा, दंसणाराहणा, चरित्ताराहणा॥

४५२. नाणाराहणा णं भंते! कतिविहा - पण्णता?

गोयमा! तिविहा पण्णता, तं जहा-उक्कोसिया, मज्झिमा, जहण्णा॥

४५३. दंसणाराहणा णं भंते! कतिविहा पण्णता?

गोयमा! तिविहा पण्यत्ता, तं जहा-उक्कोसिया, मज्झिमा, जहण्णा॥

४५४. चरित्ताराहणा णं भंते! कति-विहा पण्णता!

गोयमा! तिविहा पण्णता, तं जहा-उक्कोसिया, मज्झिमा, जहण्णा॥

855. जस्स णं भंते! उक्कोसिया नाणाः राहणाः तस्स उक्कोसियाः दंसणाराः हणा? जस्स उक्कोसियाः दंसणाराहणाः तस्स उक्कोसियाः नाणाराहणाः?

तस्स उक्कोसिया नाणाराहणा?
गोयमा! जस्स उक्कोसिया नाणाराहणा तस्स दंसणाराहणा उक्कोसा वा
अजहण्णुक्कोसा वा। जस्स पुण
उक्कोसिया दंसणाराहणा तस्स
नाणाराहणा उक्कोसा वा, जहण्णा वा,
अजहण्णमणुक्कोसा वा।।

85६. जस्स णं भंते! उक्कोसिया नाणा-राहणा तस्स उक्कोसिया चरित्ता-राहणा? जस्स उक्कोसिया चरित्ता-राहणा तस्स उक्कोसिया नाणाराहणा? आराधना-पदम्

कितिविधा भदन्त ! आराधना प्रज्ञप्ता ?

गौतम! त्रिविधा आराधना प्रज्ञप्ता, तद्यथा-ज्ञानाराधना, दर्शनाराधना, चरित्राराधना।

ज्ञानाराधना भदन्त! कतिविधा प्रज्ञप्ता?

गौतम! त्रिविधा प्रज्ञप्ता, तद्यथा-उत्कर्षिका, मध्यमा, जघन्या।

दर्शनाराधना भदन्त ! कतिविधा प्रज्ञप्ता ?

गौतम ? त्रिविधा प्रज्ञप्ता, तद्यथा-उत्कर्षिका, मध्यमा, जघन्या।

चरित्राराधना भदन्त! कतिविधा प्रज्ञप्ता?

र्गातम! विविधा प्रज्ञप्ता, तद्यथा--उन्कर्षिका, मध्यमा, जघन्या।

यस्य भदन्त! उत्कर्षिका ज्ञानाराधना तस्य उत्कर्षिका दर्शनाराधना? यस्य उत्कर्षिका दर्शनाराधना तस्य उत्कर्षिका ज्ञानाराधना?

गीतम! यस्य उत्कर्षिका ज्ञानाराधना तस्य दर्शनाराधना उत्कृष्टा वा अजघन्योत्कृष्टा वा, यस्य पुनः उत्कर्षिका दर्शनाराधना तस्य ज्ञानाराधना उत्कृष्टा वा, जयन्या वा, अजघन्यानृत्कृष्टा वा।

यस्य भदन्त उत्कर्षिका ज्ञानाराधना तस्य उत्कर्षिका चरित्राराधना ? यस्य उत्कर्षिका चरित्राराधना तस्य उत्कर्षिका ज्ञानाराधना ?

## आराधना पद

४५१. भेते! आराधना के कितने प्रकार प्रशस हैं?

गौतम! आराधना के तीन प्रकार प्रज्ञप्त हैं, जैसे-ज्ञानाराधना, दर्शनाराधना, चरित्रा-राधना।

85२. भंते! ज्ञानाराधना के कितने प्रकार प्रज्ञप्त हैं?

गीतम! तीन प्रकार प्रजम हैं, जैसे-उत्कृष्ट. मध्यम, जबन्य

४५३, भंते! दर्शनाराधना के कितने प्रकार प्रजम हैं?

भौतम! तीन प्रकार प्रजप्त हैं, जैसे-उत्कृष्ट, मध्यम्, जबन्य।

४५४. भंते! चरित्राराधना के कितने प्रकार प्रजान हैं?

शीतम! तीन प्रकार प्रज्ञस हैं, जैसे--उत्कृष्ट, मध्यम, जघन्य।

855. भंते! जिसके उत्कृष्ट ज्ञानाराधन है क्या उसके उत्कृष्ट दर्शनाराधना है? जिसके उत्कृष्ट दर्शनाराधना है क्या उसके उत्कृष्ट जानाराधना है?

गौतम! निसंक उत्कृष्ट जानाराधना है, उसके दर्शनाराधना उन्कृष्ट अथवा अजघन्य-उन्कृष्ट होती है। जिसके उन्कृष्ट दर्शनाराधना है, उसके ज्ञानाराधना उत्कृष्ट- नघन्य अथवा अजघन्य-अनुत्कृष्ट होती है।

8५६. भंते! जिसके उन्कृष्ट ज्ञानाराधना है, क्या उसके उत्कृष्ट चरित्राराधना है, जिसके उत्कृष्ट चरित्राराधना है, क्या उसके उत्कृष्ट ज्ञानाराधना है?

www.jainelibrary.org

१. भ्रमविभ्वंसनम् मिध्यात्वी क्रियाधिकार।

गोयमा! जस्स उक्कोसिया नाणा-राहणा तस्स चरिताराहणा उक्कोसा वा अजहण्णुक्कोसा वा। जस्स पुण उक्कोसिया चरिताराहणा तस्स नाणाराहणा उक्कोसा वा, जहण्णा वा, अजहण्णमणुक्कोसा वा॥

४५७. जस्म णं भेते! उक्कोसिया दसणाराहणा तस्स उक्कोसिया चरित्ताराहणा ? जस्स उक्कोसिया चरिताराहणा तस्स उक्कोसिया दंसणाराहणा ? गोयमा ' जस्स उक्कोसिया दंसणाराष्ट्रणा तस्स चरिताराहणा उक्कोसा वा, जहण्णा वा, अजह-ण्णमणुक्कोसा वा। जस्स पुण उक्कोसिया चरित्ताराहणा तस्स

8५८. उक्कोसियण्णं भंते! नाणाराहणं आराहेता कतिहिं भवग्गहणेहिं सिज्झित जाव सञ्बदुक्खाणं अंतं करेति? गोयमा! अत्थेगितए तेणेव भव-ग्गहणेणं सिज्झित जाव सञ्ब-दुक्खाणं अंतं करेति, अत्थेगितिए कम्पोवएसु वा कप्पातीएस् वा उववज्जिति॥

दंसणाराहणा नियमा उक्कोसा।।

8५९. उक्कोसियण्णं भंते! दंसणा-राहणं आराहेता कतिहिं भवग्गह-णेहिं सिज्झित जाव सव्वदुक्खाणं अंतं करेति? गोयमा! अत्थेगितिए तेणेव भव-ग्गहणेणं सिज्झित जाव सव्व-दुक्खाणं अंतं करेति, अत्थेगितिए कप्पोवएसु वा कप्पातीएसु वा उववज्जिति॥

४६०. उक्कोसियण्ण भंते! चरित्ता-राहणं आराहेता कतिहिं भवग्गह-णेहिं सिज्झित जाव सञ्बदुक्खाणं अतं करेति? गोयमा! अत्थेगतिए तेणेव भव-ग्गहणेणं सिज्झित जाव सब्ब-दुक्खाणं अतं करेति, अत्थेगतिए कप्पातीएस् गौतम! यस्य उत्कर्षिका ज्ञानाराधना तस्य चरित्राराधना उत्कृष्टा वा अजयन्योत्कृष्टा वा। यस्य पुनः उत्कर्षिका चरित्राराधना तस्य ज्ञानाराधना उत्कृष्टा वा जघन्या वा अजयन्यान्त्कृष्टा वा।

यस्य भदन्त ! उत्कर्षिका दर्शनाराधना तस्य उत्कर्षिका चरित्राराधना ? यस्य उत्कर्षिका चरित्राराधना तस्य उत्कर्षिका दर्शना-राधना ?

गौतम! यस्य उत्कर्षिका दर्शनाराधना तस्य चरित्राराधना उन्कृष्टा वा, जघन्या वा, अजघन्यानुन्कृष्टा वा। यस्य पुनः उत्कर्षिका चरित्राराधना तस्य दर्शनाराधना नियमात् उत्कृष्टा।

उत्कर्षिकां ज्ञानाराधनाम् आराध्य कतिभिः भवग्रहणैः सिध्यति यावत् सर्वदुःखानाम् अन्तं करोति ?

गौतम! अस्त्येककः तेनैव भवग्रष्टणेन सिध्यति यावत् सर्वदुःखानाम् अन्तं करोति, अस्त्येककः कल्पोपकेषु वा कल्पातीतेषु वा उपपद्यते।

उत्कर्षिका भदन्त! दर्शनाराधनाम् आराध्य कतिभिः भवग्रष्टणैः सिध्यति यावत् सर्वदुःखानाम् अन्तं करोति ?

गीतम! अस्त्येककः तेनैव भवग्रहणेन सिध्यति यावत् सर्वदुःखानाम् अन्तं करोति, अस्त्येककः कल्पोपकेषु वा कल्पातीनेषु वा उपपद्यते।

उत्कर्षिकां भदन्त! चरित्राराधनाम् आराध्य किनिभिः भवग्रहणैः सिध्यति यावत् सर्वेदुःखानाम् अन्तं करोति?

गौतम! अस्त्येककः तेनैव भवग्रहणेण सिध्यति यावत् सर्वदुःखानाम् अन्तं करोति अस्त्येककः कल्पातीतेषु उपपद्यते। गौतम ! जिसके उत्कृष्ट ज्ञानाराधना है उसके चरित्राराधना उत्कृष्ट अथवा अजधन्य उत्कृष्ट होती है। जिसके उत्कृष्ट चरित्राराधना है, उसके ज्ञानाराधना उत्कृष्ट, जबन्य अथवा अजधन्य-अनुत्कृष्ट होती है।

8५०. भंते! जिसकं उत्कृष्ट दर्शनाराधना है क्या उसके उत्कृष्ट चरित्राराधना है? जिसके उत्कृष्ट चरित्राराधना है क्या उसके उत्कृष्ट दर्शनाराधना है?

गौतम! जिसके उत्कृष्ट दर्शनाराधना है, उसके चरित्राराधना उत्कृष्ट, जघन्य अथवा अजयन्य -अनुत्कृष्ट होती है। जिसके उत्कृष्ट चरित्राराधना है उसके दर्शनाराधना नियमतः उत्कृष्ट होती है।

85८. भेते! उत्कृष्ट ज्ञानाराधना की आराधना कर जीव कितने भवीं में सिद्ध होता है यावत सब दुःखीं का अंत करता है?

गौतम! कोई जीव उसी भव में सिद्ध हो जाता है यायत् सब दु:खों का अंत कर देता है। कोई जीव कल्प अथवा कल्पातीत सबर्ग में उपपन्न हो जाता है।

859. भंते! उत्कृष्ट दर्शनाराधना की आराधना कर तीव कितने भवों में सिद्ध क्षोता है यावत् सब दुःखों का अंत करना है?

गौतम! कोई जीव उसी भव में सिद्ध हो जाता है यावत् सब दुःखों का अंत कर देता है। कोई जीव कल्प अथवा कल्पातीत स्वर्ग में उपपन्न हो जाता है।

8६०. भंते! उत्कृष्ट चरित्राराधना की आराधना कर जीव कितने भवों में सिद्ध होता है यावत् सब दुःखों का अंत करता है?

गौतम! कोई जीव उसी भव में सिन्द्र होता है यावत् सब दुःखों का अंत कर देता है। कोई जीव कल्पानीत स्वर्ग में उपपन्न हो जाता है।

उववज्जित।।

नाइक्कमइ॥

४६१. मिन्झिमियण्णं भंते! नाणाराहणं आराहेता कतिहिं भवण्णहणेहिं सिज्झिति जाव सञ्बदुकखाणं अंतं करेति? गोयमा! अत्थेगतिए दोच्चेणं भव-

गोयमा! अत्थेगतिए दोच्चेणं भव-ग्गहणेणं सिज्झति जाव सव्ब-दुक्खाणं अंतं करेति, तच्चं पुण भवग्गहणं

४६२. मज्झिमियण्णं भंते! दंसणा-राहणं आराहेता कतिहिं भवग्गह-णेहिं सिज्झिति जाव सञ्बदुक्खाणं अंतं करेति? गोयमा! अत्थेगतिए दोच्चेणं भव-ग्गहणेणं सिज्झित जाव सञ्ब-दुक्खाणं अंतं करेति, तच्चं पुण भवग्गहणं नाइक्कमड॥

४६३. मज्झिमियण्णं भंते! चरित्ता-राहणं आराहेता कतिहिं भवग्गह-णेहिं सिज्झित जाव सञ्बदुक्खाणं अंतं करेति? गोयमा! अत्थेगतिए दोच्चेणं भव-ग्गहणेणं सिज्झित जाव सञ्ब-दुक्खाणं अंतं करेति, तच्चं पुण भवग्गहणं नाइक्कमइ॥

४६४. जहण्णियण्णं भंते! नाणाराहणं आराहेत्ता कितिहिं भवग्गहणेहिं सिज्झिति जाव सव्वदुक्खाणं अंतं करेति? गोयमा! अत्थेगतिए तच्चेणं भव-ग्गहणेणं सिज्झित जाव सव्व-दुक्खाणं अंतं करेति, सत्तदु भवग्गहणाई पुण

४६५. जहण्णियण्णं भंते! दंसणा-राहणं आराहेता कतिहिं भवग्गह-णेहिं सिज्झित जाव सञ्बदुक्खाणं अंतं करेति? गोयमा! अत्थेगतिए तच्चेणं भव-ग्गहणेणं सिज्झित जाव सञ्ब-दुक्खाणं अंतं करेति, सत्तद्व भवग्गहणाइं पुण नाइक्कमइ॥ माध्यमिकीं भदन्त! जानाराधनाम् आराध्य कतिभिः भवग्रहणैः सिध्यति यावत् सर्वदुःखानाम् अन्तं करोति?

गौतम! अस्त्येककः द्वितीयेन भवग्रहणेन सिध्यति यावन् सर्वदुःखानाम् अन्तं करोति, तृतीयं पुनः भवग्रहणं नातिक्रामति।

माध्यमिकीं भदन्त ! दर्शनाराधनाम् आराध्य कतिभिः भवग्रहणैः सिध्यति यावत् सर्वदुःखानाम् अन्तं करोति ?

गौतम! अस्त्येककः द्वितीयेन भक्यहणेन सिध्यति यावत् सर्वदुःखानाम् अन्तं करोति, तृतीयं पुनः भवग्रहणं नातिक्रामति।

माध्यमिकीं भदन्त! चरित्राराधनाम् आराध्य कतिभिः भवग्रहणैः सिध्यति यावत् सर्वदुःखानाम् अन्तं करोति?

गौतम! अस्त्येककः द्वितीयेन भवग्रहणेन सिध्यति यावत् सर्वदुःखानाम् अन्तं करोति तृतीयं पृतः भवग्रहणं नातिकामति।

जघन्यिकां भदन्तः! ज्ञानाराधनाम् आराध्य कतिभिः भवग्रहणैः सिध्यति यावत् सर्वदुःखानाम् अन्तं करोति ?

गीतम! अस्त्येककः तृतीयेन भवग्रहणेन सिध्यति यावत् सर्वदुःखानाम् अन्तं करोति, सप्ताष्टौ भवग्रहणानि पुनः नातिक्रामति।

जघन्यिकां भदन्त! दर्शनाराधनाम् आराध्य कतिभिः भवग्रहणैः सिध्यति यावत् सर्व-दुःखानाम् अन्तं करोति?

गौतम! अस्त्येककः तृतीयेन भवग्रहणेन सिध्यति यावत् सर्वदुःखानाम् अन्तं करोति, सप्ताष्टौ भवग्रहणानि पुनः नातिक्रामिति। 8६१. भंते! मध्यम ज्ञानाराधना की आराधना कर जीव कितने भयों में सिद्ध होता है यावत् सब दुःखों का अंत करता है?

गौतम! कोई जीय दूसरे भव में सिद्ध होता है यावत् सब दुःखों का अंत करता है. तीमरे भव का अतिक्रमण नहीं करता।

४६२. भंते! मध्यम दर्शनाराधना की आराधना कर जीव कितने भवों में सिद्ध होता है यावत् सब दुःखों का अंत करता है?

गीतम! कोई जीव दूसरे भव में सिन्द्र होत: है यावन् सब दुःखों का अंत करता है. तीसरे भव का अतिक्रमण नहीं करता।

४६२. भंते! मध्यम चरित्राराधना की आराधना कर जीव कितने भयों में सिद्ध होता है यावत् सब दुःखों का अंत करता है?

गौतम! कोई जीव दूसरे भव में सिद्ध होता है यावत् सब दुःखों का अंत करता है, तीसरे भव का अतिक्रमण नहीं करता।

४६४. भंते! जघन्य जानाराधना की आराधना कर जीव कितने भयों में सिद्ध होता है यावत् सब दुःखों का अंत करता है?

गौतम! कोई जीव तीसरे भव में सिद्ध होता है यावत सब दुःखों का अंत करता है, सात-आठ भव का अतिक्रमण नहीं करता।

४६५. भंते! जघन्य दर्शनाराधना की आराधना कर जीव कितने भवों में सिन्छ होता है यावत् सब दुःखों का अंत करता है?

गौतम! कोई जीव तीसरे भव में सिद्ध होता है यावत् सब दुःखों का अंत करता है, सात-आठ भव का अतिक्रमण नहीं करता।

नाइक्कमइ॥

४६६. जहण्णियण्णं भंते! चरित्ता-राहणं आराहेता कतिहिं भवग्म-हणे-हिं सिज्झित जाव सव्व- दुक्खाणं अंतं करेति? गोयमा! अत्थेगितए तच्चेणं भवग्गह-

गोयमा! अत्थेगतिए तच्चेणं भवग्गह-णेणं सिज्झित जाव सव्वदुक्खाणं अंतं करेति, सत्तद्व भवग्गहणाइं पुण नाइककमइ॥ जघन्यिकां भदन्त! चरित्राराधनाम् आराध्य कतिभिः भक्त्रहणः सिध्यति यावत सर्वदुःखानाम् अन्तं करोति?

गौतम! अस्त्येककः तृतीयेन भवग्रहणेन सिश्यिति यायत् सर्वेदुःखानाम् अन्तं करोति, समाष्टौ भवग्रहणानि पुनः नातिक्रामति। ४६६. भंते! जघन्य चरित्राराधना की आराधना कर ठीव कितने भवों में सिद्ध होता है यावत सब दुःखों का अंत करता है?

गीतम! कोई जीव तीलंग भव में सिद्ध होता है यावत् सब दुःखें को अंत करता है, सातः आठ भव का अतिक्रमण नहीं करता।

#### भाष्य

## १. सूत्र ४५१-४६६

नाध्यनिद्धि के लिए आवश्यक है-साध्य और साधना आराध्य और असाधना का निर्धारण। आध्यात्मिक विकास के तीन साधन है- जान, दर्शन और चारित्र। इस त्रवी के आधार पर आराधन के तीन प्रकार बतलाए गए हैं:-

- १. जनाराधना।
- २. दर्शनाराधना
- ३. चारित्राराधना।

ज्ञानाराधना—अध्ययन, अभीक्षण ज्ञानेपयोग, उद्दीपन और मधन्य का प्रकाशन, ज्ञान के काल, विनय आदि? आचार का अनुपालन, अतिचार का वर्णन, स्याध्यायानुरूप तप का अनुष्टान-च्ये ज्ञानाराधना के अंग हैं।

ज्ञा<mark>नारा</mark>धना के तीन प्रकार हैं--

- १. उत्कृष्ट-जानाराधना का उत्कृष्ट प्रयतन।
- २. मध्यम-ज्ञानाराधना का मध्यम प्रयतन।
- ३. जघन्य-ज्ञानाराधना का अलपतम प्रयत्न।

दर्शनाराधना—मोह की प्रबल ग्रंथि का भेव हो जाने पर दर्शन की चेतना जागृत होती है। उससे सम्यक दृष्टिकोण का निर्माण होता है, चेतन और अचेतन जगत के प्रति दृष्टिकोण सम्यक् बन जाता है। दर्शनाराधना के अंग्र हैं--आचार का अनुमालन और अतिचार का वर्णन। उसके व्यायहारिक आधार के आह अंग्र बतलाए गए हैं? -निःशंका, निञ्कोक्षा, निर्विचिकित्सा, अमृद्रदृष्टि, उपबृंहण (सम्यक् दर्शन की पृष्टि), स्थिरीकरण, वात्सलय और प्रभावना। दृष्टव्य उत्तराध्ययन २८/3१ का टिप्पण।

- १. उत्कृष्ट-दर्शनाराधना का प्रकृष्ट प्रयत्न।
- २. मध्यम-दर्शनाराधना का मध्यम प्रयतन्।
- ३. जबन्ध-दर्शनासधना का अल्पतम प्रयत्न।

चारित्राराधना—सावद्य योग का परित्याग, सामाविक का निरित्यार अनुपालन चारिकाराधना है।

चारित्राराधना के तीन प्रकार

- १. उत्कृष्ट-चारित्राराधना का प्रकृष्ट प्रयत्ना
- २. मध्यम–चारित्राराधना का मध्यम प्रयत्न।
- ३. अधन्य-चारित्राराधना का अल्पतम प्रयतन।

आराधनात्रयी के साहच्ये और विकास की तरतमता की जानकार्र के लिए देखें यंत्र-

|                   | ज्ञान    |         |         |          | दर्शन   |           |                 |                  | चारित्र |
|-------------------|----------|---------|---------|----------|---------|-----------|-----------------|------------------|---------|
|                   | उत्कृष्ट | मध्यम   | जयन्य   | उन्कृञ्ट | मध्यम   | जबन्य     | उन्कृञ्ट        | मध्यम            | जधन्य   |
|                   | प्रयन्न  | प्रयत्न | प्रयत्न | प्रयत्न  | प्रयत्न | प्रयत्न : | प्रयत्न         | प्रयतन           | प्रयत्न |
| शान के उत्कृष्ट   |          |         | ļ       |          |         | [ !       |                 |                  |         |
| प्रयत्न में       |          |         |         | ું તહ    | इं      |           | है              | CAO.             |         |
| दर्भन के उत्कृष्ट |          |         |         | <u> </u> |         |           |                 |                  |         |
| प्रयत्न म         | ह        | है      | हैं     |          |         |           | ्राष्ट्र<br>अस् | ्र <sub>वि</sub> | हे      |
| चरित्र क उत्कृष्ट |          |         |         |          |         |           |                 |                  |         |
| प्रयत्न में       | ្តីស     | है      | है      | 31,      |         |           |                 |                  |         |
|                   |          | Ì       | 1       |          |         |           | Į               |                  |         |

जिसके उत्कृष्ट ज्ञानाराधना होती है, उसके दर्शनाराधना जयन्य नहीं होती। अभयदेव सृरि ने इसका हेतु स्वभाव बतलाया है।

जयाचार्य का अभिमत भी यही है।' स्वभाव की व्याख्या इस प्रकार की जा सकती है—ज्ञानाराधना दर्शनाराधना के विकास का प्रबल हेत

१. (क) व्य. भा, ६३--

करने विषण बहुमाने, उवडणी तहा अनिण्हवणी। वेजगह तद्भए अद्भविद्या गणमायारो॥

'ख) मृलाचार २/६९।

२, उत्तरा, २८ - ३१ ~

निस्संकिय निस्कंन्ध्रिय निब्बितिनिच्छा अमूढेदिही य। उववृह थिरीक्षरणे बच्छल्लपभावणे अहु॥

३. भ. बृ. ८/४५५-४५०-उत्कृष्टज्ञानाराधनावतो हि आद्ये दे दर्शनाराधने भवतो न पनस्तृतीयः तथा स्वयमवत्यानस्येति।

८. भ जो. २/१६६/१६।

है अतः उसके प्रकर्ष में दर्शनाराधना का प्रयत्न अल्पतम नहीं हो स्पकता! उत्कृष्ट ज्ञानाराधना के प्रयंग में चारित्र के प्रति अल्पतम प्रयत्न नहीं होता। अभयदेव सृति ने इसे स्वीकार किया है।

हर्शनास्थना और चारिवाराधना के प्रकर्ष में आनाराधना अधन्य हे सकती है। यथाख्यात चारित्र (वीतराग चारित्र) में जघन्य शान अष्ट प्रवचन माता का हो सकता है। बकुश निर्चय में जघन्य शान अष्ट प्रवचन मता का होसा है।

तेन साधना पद्धित में जानाराधना का बहुत गहम्ब है। स्वाध्याय के समान कोई तपस्था नहीं है'—यह उर्सा का सूचक वाक्य है। प्रकृष्ट ज्ञानाराधना करने बाले व्यक्ति का दर्शनाराधना और चारित्राराधना में अल्पतम प्रयत्न नहीं होता। प्रकृष्ट वर्शनाराधना और प्रकृष्ट चारित्राराधना में ज्ञानाराधना अल्पतम हो सकती है। इससे यह फलित होता है कि प्रकृष्ट दर्शन और प्रकृष्ट चारित्र के लिए प्रकृष्ट ज्ञानाराधना की अनिवार्यना नहीं है। उनकी स्थिति अल्पतम ज्ञानाराधना में भी हो सकती है किन्तु प्रकृष्ट ज्ञानाराधना में प्रकृष्ट अधवा मध्यम आराधनाइयी की अनिवार्यता है।

पोग्गलपरिणाम-पदं

४६७, कतिविहे ण भंते! पोग्गल-परिणामे पण्णत्ते?

गोयमा! पंचिविहे पीरगत्वपरिणामें पण्णत्ते, तं जहा-वण्णपरिणामें, गंधपरिणामें, रसपरिणामें, फास-परिणामे, संठाणपरिणामें!!

४६८. वण्णपरिणामे णं भंते! कतिविहे पण्णते?

गोयमा! पंचिवहे पण्णते, तं जहा-कालवण्णपरिणामे जाव सुक्किल-वण्णपरिणामे। एवं एएणं अभि-लावेणं गंधपरिणामे दुविहे, रस-परिणामे पंचिविहे, फासपरिणामे अद्वविहे। पुद्गल परिणाम-पदम

कतिविधः भदन्त! पुद्रलपरिणामः प्रज्ञप्तः?

गौतन ! पञ्चविधः पुढलपरिणामः प्रज्ञप्तः, तद्यथा -वर्णपरिणामः, गन्धपरिणामः, रत्तपरिणामः, स्पर्शपरिणामः, संस्थान-परिणामः।

वर्णपरिणामः भदन्त! कतिविधः प्रज्ञप्तः ?

गांतम! पञ्चिवधः प्रज्ञप्तः. तद्यथा-काल-वर्णपरिणामः यावत् शुक्लवर्णपरिणामः। एवम् एतेन अभिलापेन गन्धपरिणामः द्विविधः, रसपरिणामः पञ्चिवधः, स्पर्शपरिणामः अप्रविधः।

भगवर्ता आराधना में आराधना के चार प्रकार बतलाए गए हैं उभमें त्रिविध आराधना के अतिरिक्त तथ आराधना का उल्लेख है।

**द्धितीय भव ग्रहण—**अधिकृत मनुष्य भव की अपेशा दूसरा मनुष्य का जनम।

तृतीय भव ग्रहण—अधिकृत मनुष्य भव की अपेशा। तीसरा मनुष्य का जन्म। यहां चारित्राराधना युक्त ज्ञानाराधना और दर्शनाराधना का उल्लेख है। इसमें अंतरालक्ती देव भव का ग्रहण नहीं है।

सप्त अष्ट भव ग्रहण-इसमें अधिकृत मनुष्य भव की अपेक्षा अरह भव चारित्रयुक्त हैं। सात भव देवता के विविक्षित हैं।

बकुश, प्रतिसंबनाकुशील और कषायकुशील निर्चेश्र के उत्कृष्ट आठ भर बनलाए गए हैं।

चारित्राराधना रहित ज्ञान और दर्शन की अस्राधना करने वाली के लिए अष्ट भव ग्रहण का नियम नहीं है, उनके असंख्येय जन्म हो जाते हैं।

## पुद्रल परिणाम-पद

४६.०. भंते! पुड़ल का परिणाम कितने प्रकार का प्रजास है?

गौतम! पुद्रल परिणाम पांच प्रकार का प्रज्ञप्त हैं, जैसे-वर्ण परिणाम, मंध्र परिणाम, रस्य परिणाम, स्पर्भ परिणाम, संस्थान परिणाम!

४६८. भंते! वर्ण परिणाम कितने प्रकार का प्रजल है?

भौतम! यांच प्रकार का प्रज्ञस है, जैसं-कालवर्ण परिणाम वावत शुक्लवर्ण परिणाम: इस प्रकार उस अभिलाप के अनुस्वार गंध परिणाम वो प्रकार का, रूम परिणाम पांच प्रकार का और स्पर्श परिणाम आठ प्रकार क प्रजात है।

#### भाष्य

## १. सूत्र ४६७ ४६८

पुक्रत के चार गुण हैं--वर्ण, गंध, रस और स्पर्श।' प्रस्तुत प्रकरण में उनके परिणाम बतलाए गए हैं। द्रव्य में परिणमन होता रहता है। वह

- म. यू. ८ ४५५-४५७-उत्कृष्टजानाराधनावना हि चारियं प्रति नात्रपटमप्रत्यनता स्याग्, यञ्ज्यभावानपरीति।
- २. भ. २८ ७०५-४डक्साए संज्ञाए पुच्छाः नीयमा ! जङ्गणेणं अहुप्रवयणमायाओ , उक्कोरोणं चीहरपपृथ्याचे अधिज्ञोतनः स्यवित्रिने या होत्या।
- ३. (क. भ. २५ ३१६-१७-४४मे पृच्छा।
   गोपमा! नन्नणोणं अट्रथययणमायाओ उक्कोरोण दसपृत्वाइं अहिज्ये हवा एवं पश्चित्रका क्ष्मीलं वि।
- (ख) भ. वृ. २५-४०८) वचनमातृपालनन्द्रपत्वाच्यारिवस्य तद्वती ४०८प्रवचन-मातृपरिज्ञानेनावश्यं भाव्यं ज्ञारपुर्वकायाच्यारिवस्यः तद्यरिज्ञानं च

अलपकालिक भी होता है और दीर्घकालिक भी। एक परमाणु काले वर्ण का है। वह कुछ समय के बाद पीले वर्ण का हो जाता है। पुड़ल के परिणाम का अर्थ हैं-वर्ण आदि का परिवर्तन।

थुनावनीष्ट्यवचनमानृप्रतिपादनपरं थुने बकुशस्य जफ यतोऽनि भवनीति। ४. (क.) ब्र. क. भा. ३०१ ना. ११६९

बारसविद्यमि वि तवे सब्धितर बाहिर कुसलब्दि। न वि अस्थि न वि अ होही सन्द्रायसम् तवी कम्मे॥ (ख) मुखाचार ४०९।

- भगवती आराधना २ इंस्काम णचरित्ततवाणमाराहण्य प्रशिया।
- ६, भ. वृ. ८ (४५५-४५)भ
- 9. 4. 35/8381
- ८. (क) त. सू. भा. वृ. ५२२३-वर्णगंधरसम्पर्भवतः पृद्रशाः। (ख) उत्तरा, २८२१२।

यह परिवर्तन गुणात्मक और रूपान्तर दोनों प्रकार का होता है। वर्ण का गुणात्मक परिवर्तन, जैसे-एक गुण काला परमाणु, दो, तीन, चार यावत अनंत गुण काला हो जाता है। रूपान्तर परिवर्तन-जैसे काले रंग का परमाणु पीले रंग में बदल जाता है। यह परिणाम गंध, रम, स्पर्श, संस्थान आदि सब में होता रहता है।

परमाणु से लेकर अनंत प्रदेशी स्कंध तक सभी पुट्टलरूपों की

स्थिति जघन्यतः एक समय, उत्कृष्टतः असंख्य काल बतलाई गई है। कोई वर्ण, गंध, रस और स्पर्श एक समय के बाद बदल जाता है। कोई दो समय बाद, अंततः असंख्य समय के बाद सभी में निश्चित ही परिवर्तन होता है। परिणाम स्वाभाविक भी होता है और प्रायोगिक भी होता है। प्रायोगिक परिणाम के लिए द्रष्टव्य भगवती (८/३६) का भाष्य।

४६९. संठाणपरिणामे णं भंते! कतिविहे पण्णत्ते? गोयमा! पंचविहे पण्णत्ते, तं जहा— परिमंडल - संठाणपरिणामे जाव

आयतसंठाणपरिणामे ॥

संस्थानपरिणामः भदन्त! कतिविधः प्रज्ञमः? गौतम! पञ्चविधः प्रज्ञप्तः, तद्यथा–परि-मंडलसंस्थानपरिणामः यावत् आयत-संस्थानपरिणामः।

४६९. भंते! संस्थान परिणाम कितने प्रकार का प्रज्ञम है? गौतम! पांच प्रकार का प्रज्ञम है, जैसे-परिमंडल संस्थान परिणाम यावन् आयत संस्थान परिणाम।

पोग्गलपएसस्स द्वादीहिं भंग-पदं ४७०. एगे भंते! पोग्गलियकाय-पदेसे किं १. दव्वं १२. दव्वदेसे १३. दव्व-इं १४. दव्वंदेसा १५.उदाहु दव्वं च दव्वदेसे य १६. उदाहु दव्वं च दव्वदेसा य १७. उदाहु दव्वाइं च दव्वदेसे य १८. उदाहु दव्वाइं च दव्वदेसा य १ पुद्गलप्रदेशस्य द्रव्यादिभिः भंग-पदम् एकः भवन्तः! पुद्गलास्तिकायप्रदेशः कि १. द्रव्यम् ? २. द्रव्यदेशः ? ३. द्रव्याणि ? ४. द्रव्यदेशाः ? ५. उताहो द्रव्यं च द्रव्यदेशश्च ? ६. उताहो द्रव्यं च द्रव्यदेशश्च ? ७. उताहो द्रव्याणि च द्रव्यदेशश्च ? ८. उताहो द्रव्याणि च द्रव्यदेशाश्च। पुद्गलप्रदेश का द्रव्यादि भंग-पद

800. 'भंते! मुझ्लाप्तिकाय का एक प्रदेश क्या १. द्रव्य है? २. द्रव्य देश है? ३. अनेक द्रव्य हैं? ४. अनेक द्रव्य देश हैं? ५. अथवा द्रव्य और द्रव्य देश हैं? ६. अथवा द्रव्य और अनेक द्रव्य देश हैं? ८. अथवा अनेक द्रव्य और अनेक द्रव्य देश हैं?

गोयमा! १. सिय दव्वं २. सिय दव्वदेसे १. नो दव्वाइं ४. नो दव्वदेसा ५. नो दव्वं च दव्वदेसे य ६. नो दव्वं च दव्वदेसा य ७. नो दव्वाइं च दव्वदेसे य ८. नो दव्वाइं च दव्वदेसा य॥

गौतम! १, स्यात् द्रव्यम् २, स्यात् द्रव्यदेशः ३, नो द्रव्याणि ४, नो द्रव्यदेशाः ५, नो द्रव्यं च द्रव्यदेशश्च ६, नो द्रव्यं च द्रव्यदेशाश्च। ७, नो द्रव्याणि च द्रव्यदेशश्च ८, नो द्रव्याणि च द्रव्यदेशाश्च। गीतम! १. वह स्थान द्रव्य है। २. स्थात द्रव्य देश है ३. अनेक द्रव्य नहीं हैं ४. अनेक द्रव्य देश नहीं हैं ५. द्रव्य और द्रव्य देश नहीं हैं। ६. द्रव्य और अनेक द्रव्य देश नहीं हैं। ७. अनेक द्रव्य और उनेक द्रव्य देश नहीं हैं।

४७१. दो भंते! पोग्गलत्थिकाय-पदेसा किं दव्वं? दव्वदेसे?— पुच्छा। गोयमा! सिय दव्वं, सिय दव्वदेसे, सिय दव्याइं, सिय दव्वदेसा, सिय दव्वं च दव्वदेसे य। सेसा पडि-सेहेयव्वा॥

द्वौ भवन्त! पुद्रलास्तिकायप्रदेशौ किं द्रव्यम्? द्रव्यदेशः?—पृच्छा। गौतम! स्यात् द्रव्यम्, स्यात् द्रव्यदेशः, स्यात् द्रव्यदेशः, स्यात् द्रव्यदेशः, स्यात् द्रव्यदेशः, स्यात् द्रव्यदेशः, स्यात् द्रव्यदेशः।

80?. भंते! पुक्रतास्तिकाय के दो प्रदेश क्या द्रव्य है? द्रव्य देश है?—पृच्छा। गौतम! स्यात् द्रव्य है, स्यात् द्रव्य देश है; स्यात् अनेक द्रव्य हैं, स्यात् अनेक द्रव्य देश हैं, स्यात् द्रव्य और द्रव्य देश हैं। शेष भंग नहीं बनते इसलिए उनका प्रतिषेध करणीय है।

४७२. तिण्णि भंते! पोग्गलित्थि-काय-पदेसा किं दव्वं? दव्वदेसे?-पुच्छा।

त्रयः भदन्त! पुद्रलास्तिकायप्रदेशाः किं द्रव्यम् द्रव्यदेशः?-पृच्छा। ४७२. भंते! पुद्रलास्तिकाच के नीम प्रदेश क्या द्रव्य है? द्रव्य देश है?--पृच्छा।

२. भ. ५-१७९-१८०-तया उसका भाष्य।

भ. वृ. ८ ४६ १ - वण्णपरिणामिनि यत्पृद्धतो बर्णान्तरत्यागाद् वर्णान्तरं यात्यसी वर्णपरिणाम इति प्रवसन्यत्रापि।

भोयमा! सिय दब्बं, सिय दब्बंदेसे, एवं सत्त भंगा भाणियव्वा जाव सिय दब्बाई च दब्बंदेसे य, नो दब्बाई च दब्बंदेसा य॥ गौतम! स्यात् द्रव्यम्, स्यात् द्रव्यदेशः, एवं सप्त भंगाः भणितव्याः यावत् स्यात् द्रव्यणि च द्रव्यदेशश्च, नो द्रव्यणि च द्रव्यदेशाश्च। गीतम ! बे स्यान् द्रव्य है, स्यान् द्रव्य देश है इसी प्रकार सात भंग वक्तव्य है यावन् स्यात् अनेक द्रव्य और द्रव्य देश हैं। अनेक द्रव्य और अनेक द्रव्य देश नहीं हैं।

४७३. चत्तारि भंते! पोग्गलिकाय-पदेसा किं दव्वं?-पुच्छा। गोयमा! सिय दव्वं, सिय दव्वदेसं, अह विभंगा भाणियव्वा जाव सिय दव्वाइं च दव्वदेसा य। जहा चत्तारि भणिया एवं पंच, छ, सत्त जाव असंखेज्जा।। चत्वारः भदन्त! पुद्रलास्तिकायप्रदेशाः किं द्रव्यम्?-पृच्छा। गौतम! स्यात् द्रव्यम्, स्यात् द्रव्यदेशः. अष्टाविप भंगाः भिणतव्याः । यावत् स्यात् द्रव्याणा च द्रव्यदेशाःच। यथा चत्वारः भिणताः एवं पञ्च, षट, सप्त यावत् असंख्येयाः। 893. भंते! पुड़लास्तिकाय के चार प्रदेश क्या द्रव्य है?—पुच्छा। गीतम! वे स्यात् द्रव्य हैं, स्यात् द्रव्य देश हैं, आटों भंग वन्तव्य हैं यावत् स्यात अनेक द्रव्य और अनेक द्रव्य देश हैं। जैसे पुड़लास्तिकाय के चार प्रदेशों के भंग बतलाए गए हैं वैसे ही पांच, छह, सात

४७४. अणंता भंते! पोग्गलिक्षकाय-पदेसा किं दव्वं? एवं चेव जाव सिय दव्वाइं च दव्वदेसा या! अनन्ताः भवन्त ! पुद्रतास्तिकायप्रदेशाः किं द्रव्यम्? एवं चिव यावत् स्यात् द्रव्याणि च द्रव्य-देशाश्च। ४.9४. भंते! पुक्रतास्तिकाय के अनंत प्रदेश क्या द्रव्य है? इसी प्रकार स्यात् द्रव्य है यावत अनेक द्रव्य और अनेक द्रव्य देश हैं।

यावत असंख्येय प्रदेशों के भंग बक्तव्य हैं।

#### भाष्य

## १. सूत्र ४७०-४७४

परमाणु और प्रदेश होनों तुन्य होते हैं. स्कंध संयुक्त की संज्ञा प्रदेश और उससे वियुक्त अवस्था में उसकी संज्ञा परमाणु है।' पुक्रवास्तिकाय का प्रदेश त्यह निरूपण नय की दृष्टि से किया गया है। परमाणु की अतीत और भावी अवस्थाओं के आधार पर उसे पुक्रवास्तिकाय का प्रदेश सहा गया है। जयाचार्य ने इस विषय का विस्तार से विवेचन किया है।' उसका निष्कर्ष है कि परमाणु को अनेक स्थानों पर प्रदेश कहा गया है।'

वरमाणु के विषय में आठ प्रश्न प्रस्तुत किए गए हैं। चार एक वचन के और चार बहुवयन से संबद्ध हैं। उनमें हो विकल्प मान्य हैं। शेष प्रश्नों का परमाणु के साथ संबंध नहीं है।

द्रव्य गुण पर्याय से बुक्त होता है। द्रथ्य देश का अर्थ है द्रव्य का अवयव --

- (१) प्रभाणु ख्यात द्रव्य है-वह किसी दृशरे द्रव्य से संयुक्त नहीं है स्वतंत्र हैं।
- (२) प्रश्माणु स्यात द्रव्य का वेश-स्क्वंध की अवस्था में वह इक्ट का एक देश है।
- भ. बृ. ८ ४ ५० -पुद्धलास्त्रिकायस्य-एकाणुकाविपुद्धलारोः प्रदेशी -निरंशीशः पुद्धलास्त्रिकायप्रदेशः -परभाण्।
- २. भ जो. २ १६७ ८ ११३- स्टेंग्स्टा इक अप्रकादि प्रसंग्य, पुढलगाणि सणी तिस्तो। प्रदेश निरंश अंश, प्रदेश परमाण् कदे। पुढल राशि जो नाय, परमाण् कृंध थी मिल्यो। तस्म प्रदेश कहिवाय, जुड़ी नहीं लिण कारणे॥ पुढल राशि जो जाण, खुंध थकी जे अहि मिल्यो। ते परमाण् फिलाण, ए प्रदेश क्लय भाणको॥

हि प्रदेशी स्कंध में पांच विकत्य मान्य हैं-।

- वह स्थात द्रव्य--दो परमागु, द्विप्रदेशी रुकंध रूप में परिणत
   हैं। इस अपेक्षा से वह द्रव्य है।
- स्वात् द्रव्य देश-वह विप्रदेशी स्कंध रूप में परिणत रहता हुआ दूशर द्रव्य से मिल जाता है। इस अपेक्षा से द्रव्य देश है।
- स्यात् द्रव्य (बहुवचन)-द्रिप्रदेशी स्टीध विभक्त होकर दो परमाणु के रूप में चला जाता है। उस अवस्था में दो द्रव्य बन जाते हैं।
- ४. स्थात् द्रव्य देश (बहुवचन) -दो परमागु क्र्यण् स्कंध में परिणत न होकर बहुप्रदेशी स्कंध के साथ मिल जाते हैं। इस अपेक्षा से वे द्रव्य देश कहलाते हैं!
- ५. स्यात् द्रव्य और स्यात् द्रव्य देश-दिप्रदेशी स्कंध के दो परमाणुओं में से एक परमाणु के रूप में अवस्थित है, दूसरा किसी द्रव्यांतर से संबद्ध है। इस अपेक्षा से द्रव्य और द्रव्य देश-यह विकल्प संगत है।

तीन प्रदेशी स्कंध में सात विकल्प मान्य हैं—
ज परमाणु होय, प्रदेश करिक मृत्य है।
ते माटे ए जीय, प्रदेश करि बोलावियो॥
भृत भविष्यत काल, ते नय वचन करी बहाँ।
परमाणु पिण नहाल, प्रदेश संज्ञा कर कह्यं।
वर्तमान जे काल, तेह तर्णाण अपेक्षया।
परमाणु वि नहाल, अप्रदेश बह टारी कह्यं॥

- ३, भ, ५, १६०-१६४ का भाष्य।
- ४. ४. ४. ८/४०१ स्टाद द्रव्यं द्रव्यान्तरासंबंधे सित. स्थात द्रव्यदेशी द्रव्यांतरसंबंधे सिति।

- १. स्यात् द्रव्य−तीन परमाण् त्रिप्रदेशोः स्केथ के रूप में परिणत - है–इसलिए वह द्रव्य है।
- २. स्थान इच्य देश—वह निप्रदेशी रक्षीय रूप में परिणत रहता हुआ दूयरे द्रव्य से मिल आता है। इस अपेक्षा से द्रव्य देश
- 3. स्थान इक्व (बहुबचन)—विप्रदेशी स्कंध विभक्त होकर तीन परमाणु के रूप में चला जाता है। उस अवस्था में तीन इक्व बन जाते हैं अथवा विप्रदेशी स्कंध विभक्त होकर एक डिप्रदेशी स्कंध और एक परमाणु रूप में चला जाता है।
- ४. स्यात् द्रव्य देश (बहुवचन)-तीन परमाण् व्यणु स्कंध में परिणत न होकर बहुप्रदेशी संबंध के सप मिल जाते हैं अथवा दो परमाणु द्विप्रदेशी स्कंध के सप में परिणत होकर और एक परमाणु, चरमाणु स्था में न रहकर द्रव्यांतर से संबंध हो जाता है। इस अपेक्षा से वे द्रव्य देश हैं।
- ५. स्थान द्रव्य और स्थान् द्रव्य देश<sup>्</sup>त्रिप्रवेशी स्कंध <mark>के तीन</mark>

# परमाणु के दो विकल्प-स्थापना

| ?. 🕟 ર. 🕡 → 🏥                  |          |
|--------------------------------|----------|
| द्विप्रदेशी स्कन्ध के ५ विकल्प |          |
| શ. ⊠+७→□ ર.□ િ                 | ३. □→□+⊙ |
| ୪. ဩ+ପ→                        |          |
|                                |          |

परमाणुओं में से दो परमाणु हिप्रदेशी रकंध रूप में परिणत हैं, एक परमाणु किसी इट्यांतर से संबद्ध है। इस प्रकार हिप्रदेशी रूकंध द्रव्य तथा परमाणु द्रव्य देश है। अथवा एक परमाणु रूप में स्थित है, दो परमाणु हिप्रदेशी रूकंध रूप में परिणत होकर द्रव्यांतर से संबद्ध है, इस विकल्प में परमाणु द्रव्य है, हिप्रदेशी रूकंध द्रव्य देश हैं।

- ६. स्यात द्रव्य और स्थात द्रव्य देश (बहुबचन) -विप्रदेशी स्कंध
   का एक परमाणु करमाणु रूप में स्थित है, वो परमाणु द्रव्यांतर
   से संबन्ह है। इस अपेक्षा से वे द्रव्य अंगर द्रव्य देश है।
- 9. स्यात द्रव्य (बहुबचन) और द्रव्य देश-त्रिप्रदेशी स्कंध के ते परमाणु स्वतंत्र रूप में स्थित है और एक परमाणु द्रव्यांतर से स्थबद्ध है। इस अपेक्षा से वे द्रव्य और द्रव्य देश है। त्रिप्रदेशी स्कंध में आठवां विकत्य संभव नहीं होता. दोनों रूपों में बहुबचन नहीं बन सकता। चतुष्प्रदेशी स्कंध में आठवां विकत्य है।

विप्रदेशी स्कन्ध के ७ विकल्प-

| \$. Ø+®+®→∞                |       |
|----------------------------|-------|
| २. ः ३. ः → छ+छ+छ अथवा     |       |
| % छ+⊡+छ→छ अथवा छ 🗖 🖯 ६ 🖫 📙 | )<br> |
| 5. [                       |       |
|                            |       |
| 0+0 —<br>0 —k3 0→ —        |       |

पएस-परिमाण-पर्द ४७५. केवतिया णं भंते! लोया-गासपद-ेसा पण्णता? - गोयमा! असंखेज्जा लोयागास-परेसा पण्णता॥

४७६. एगमेगस्स णं भंते! जीवस्स केवड्या जीवपदेसा पण्णत्ता? गोयमा! जावतिया लोयागास-पदेसा, एगमेगस्स णं जीवस्स एवतिया जीव-पदेसा पण्णत्ता!। प्रदेश-परिमाण-पदम्

कियन्तः भदन्तः! त्वेकाकाशप्रदेशाः प्रजप्ताः? गौतमः! असंख्येयाः लोकाकाशप्रदेशाः प्रजप्ताः।

एकैकस्य भदन्तः जीवस्य कियन्तः जीवप्रदेशाः प्रजप्नाः ? गीतमः यावन्तः लीकाकाशप्रदेशाः, एकैकस्य जीवस्य एतावन्तः जीवप्रदेशाः प्रज्ञप्नाः।

## प्रदेश परिमाण-पद

४०५, भिते! लोकाकाश के प्रवेश <mark>कितने</mark> - प्रज्ञस हैं?

गौतम ! श्लोकाकाश के असंख्येय प्रदेश प्रजप्त हैं।

४ ५६, भेते ! एक एक जीव के जीव प्रदेश कितने प्रजप्त हैं ?

गौतम ! जितने लोकाकाश के प्रदेश हैं. उतने ही प्रत्येक तीय के जीव-प्रदेश प्रजम हैं।

## भाष्य

#### १. सूत्र ४७५-४७६

आकाण जोव्हाकाण और अलोकाकाण-इन दो भागों में विभक्त है। यह जैन दर्शन की मौलिक स्थापना है। लोकाकाण के प्रदेश अथवा परमाणु स्कंध असंख्येय हैं। स्थानांग में प्रदेश परिमाण की दृष्टि से चार तृत्य तृत्य बतलाए गए हैं-

- ः १. धर्मास्तिकाय
  - २. अधर्मास्तिकाय
  - ३, लोकाकाश
  - . ४. एक जीव**।** १

प्रस्तुत प्रकरण में एक जीव के प्रदेश लोकाकाश परिमाण-

૧. મે. વૃ. ૮√૪**૦**૦ |

२. टाणं. ४. ४९५।

असंख्य बतलाए गए हैं। साधारणतया जीव शरीर परिमाण होता है। उसके प्रदेशों में संकोच और विस्तार की क्षमता है। इसलिए समृद्धान की स्थिति में उसके प्रदेश शरीर से बाहर फैलते हैं। कवली समृद्धात

के समय वे पूरे लोकाकाश में व्याप्त हो जाते हैं। विशेष विवरण के लिए द्रष्टब्य भगवती २/१२४-१३५ का भाष्य।

कम्माणं अविभागपलिच्छेद-पदं

४७७. कति णं भंते! कम्मपगडीओ पण्णताओ ?

गोयमा! अट्ठ कम्मपगडीओ पण्ण-त्ताओ, तं जहा-नाणावरणिज्जं जाव अंतराइयं 🛭

कर्मणाम् अविभागपरिच्छेद-पदम्-कति भदन्तः! कर्मप्रकृतयः प्रज्ञप्ताः ?

गौतम! अष्टकर्मप्रकृतयः प्रज्ञप्ताः, तद्-यथा-ज्ञानावरणीयं यावत् आन्तरायिकम्।

कर्मों का अविभाग परिच्छेद-पद

४७७. <sup>1</sup>भंते! कर्म प्रकृतियां कितनी प्रज्ञप्त

भौतम! कर्म प्रकृतियां आठ प्रसप्त हैं? जैसे- जानावरणीय यावन आंतराधिक।

४७८. नेरइयाणं भंते! कति कम्म-पगडीओ पण्णताओं ?

गोयमा! अहू। एवं सञ्वजीवाणं अहू कम्मधगडीओ ठावेयव्वाओ जाव वेमाणियाणं 🗓

नैरियकाणां भदन्त! कति कर्मग्रकृतयः प्रज्ञप्ताः ?

गौतम! अष्ट। एवं सर्वजीवानाम् अष्टकर्म-प्रकृतयः स्थापयितव्याः यावत् वैमानि-कानाम्।

४७८. भेते! नैरयिकों के कर्म प्रकृतियां कितनी प्रज्ञप्त हैं?

गौतम! नैरियकों के कर्म प्रकृतियां आठ प्रज्ञप्त हैं। इस प्रकार वैमानिक पर्यंत सब जीवों के आठ कर्ग प्रकृतियां स्थापनीय हैं।

नाणावरणिज्जस्स णं ४७९. भंते! कम्मस्स केवतिया अविभाग-पलिच्छेदा पण्णता ?

गोयमा! अणंता अविभाग-पलिच्छेदा पण्णता।

ज्ञानावरणीयस्य भदन्त! कर्मणः क्रियन्तः अविभागपरिच्छेटाः प्रज्ञप्ताः ?

अविभागपरिच्हेंदरः गौतम! अनन्ताः प्रज्ञप्ताः।

१७९, भंते! ज्ञानावरणीय कर्म के अविभाग परिच्छेद कितने प्रजप्त हैं?

गौतम ! अनंत अविभाग परिच्छेद प्रज्ञह हैं।

नेरइयाणं नाणावर-४८०. भंते ! गिज्जस्स कम्मस्स अविभागपिलच्छेदा पण्णता ? गोयमा! अणंता अविभाग-पलिच्छेटा

केवतिया पण्णता ॥

नैरयिकाणां भदन्त! ज्ञानावरणीयस्य कर्मण: अविभागपरिच्छेदाः कियन्तः प्रज्ञप्ताः ? गौतम् 🗀 अविभागपरिच्छेदाः अनन्ताः

प्रज्ञप्ता:।

८८०, भंते! नैरियकों के ज्ञानावरणीय कर्म के अविभाग परिच्छेट कितने प्रजप्त हैं?

गौतम ! अनंत अविभाग परिच्छेट प्रजप्त हैं।

४८१.एवं सञ्बजीवाणं जाव वेमाणि-याण-पुच्छा।

गोयमा! अणंता अविभागपलि-च्छेदा पण्णता। एवं जहा नाणा-वरणिज्जस्स अविभागपलिच्छेदा भणिया तहा अट्टण्ह वि कम्मपग-डीणं भाणियव्वा जाव वेमाणियाणं अंतराइयस्स।।

एवं सर्वजीवानां यावत् वैमानिकानाम्-पुच्छा । गौतम ! अनन्ताः अविभागपरिच्छेदाः

प्रज्ञप्ताः। एवं यथा ज्ञानावरणीयस्य अविभागपरिच्छेदाः भिगता: तथा अप्टानामपि कर्मप्रकृतीनां भणितव्याः यावत् वैमानिकानाम् आन्तरायि-कस्य।

४८१. इस प्रकार वैमानिक पर्यन्त सब जीवों की पृच्छा।

गौतम ! अनंत अविभाग परिच्छेट प्रज्ञम हैं। जिस प्रकार ज्ञानावरणीय के अनंत अविभाग परिच्छेट कहे गए हैं, उसी प्रकार आठों कर्म प्रकृतियों के वक्तव्य हैं यावत वैमानिकों के आंतरायिक कर्म अनंत अविभाग परिच्हेर प्रजम हैं।

४८२. एगमेगस्स णं भंते! जीवस्स एगमेंगे जीवपदेसे नाणावरणिज्ज-स्स केवतिएहिं कम्मस्स अविभाग-पलिच्छेदेहिं आवेढिय-परिवेढिए?

एकैकस्य भदन्त! जीवस्य एकैक: जीवप्रदेश: ज्ञानावरणीयस्य कर्मणः कियब्दिः अविभागपरिच्छेदैः आवेष्टित-परिवेष्टित: ?

८८२, भंते! एक एक जीव का एक एक जीव प्रदेश ज्ञानावरणीय कर्म के कितने अविभाग परिच्छेटों से आवेष्टित-परिवेष्टित है ?

www.jainelibrary.org

१. (क) म. व. ८ ४७६ -एकैकस्यजीवस्य जावन्तः प्रदेशाः यावन्तो लोकाकाशस्य क्यं? यस्मानजीवः केवलीसमृद्घानकाले सर्वं लोकाकाशं व्याप्यावनिष्ठिन नस्यालनोकाकाशप्रदेशप्रमाणास्त इति।

<sup>(</sup>ख) भ, २/७४ का भाष्य।

<sup>(</sup>ग) ठाणं ८/१७४ का टिप्पण।

<sup>(</sup>घ) सम. ७/२ का टिप्पण।

गोयमा! सिय आवेढिय-परिवेढिए, सिय नो आवेढिय-परिवेढिए। जइ आवेढिय-परिवेढिए नियमा अणंतेहिं॥ गौतम! स्यात् आवेष्टित-परिवेष्टितः स्यात् नो आवेष्टित-परिवेष्टितः। यदि आवेष्टित-परि-वेष्टितः नियमान् अनन्तैः।

गौतम! स्यात् आवेष्टित परिवेष्टित है. स्यात् आवेष्टित परिवेष्टित नहीं है। यदि आवेष्टित-परिवेष्टित है तो वह नियमतः अनंत अविभाग परिच्छेदों से आवेष्टित परिवेष्टित है।

४८३. एगमेगस्स णं भंते! नेरइयस्स एगमेगे जीवपदेसे नाणावरणिज्ज-स्स कम्मस्स केवतिएहिं अविभाग-पिलच्छेदेहिं आवेढिय-पिरवेढिए? गोयमा! नियमं अणंतेहिं। जहा नेरइयस्स एवं जाव वेमाणियस्स, नवरं-मणूसस्स जहा जीवस्स॥

एकैकस्य भवन्त! नैरियकस्य एकैकः जीवप्रदेशः ज्ञानावरणीयस्य कर्मणः कियिदः अविभागपरिच्छेदैः आवेष्टित-परिवेष्टितः? गीतम! नियमम् अनन्तैः। यथा नैरियकस्य एवं यावत् वैमानिकस्य, नवरं-मनुष्यस्य यथा जीवस्य। ४८३. भंते! एक एक नैरियक का एक एक जीव-प्रदेश ज्ञान।वरणीय कर्म के कितने अविभाग परिच्छंदों से आविष्टित परिवेष्टित है? गौतम! नियमतः अनंत अविभाग

गौतम! नियमतः अनंत अविभाग परिच्छेंडों से आवेष्टित-परिवेष्टित है। नैरियक की भांति वैमानिक तक के दण्डकों की वक्तव्यता, इतना विशेष है--मनुष्य जीव की भांति वक्तव्य है।

४८४. एगमेगस्स णं भंते। जीवस्स एगमेगे जीवपदेसे दिस्मणावरणि-ज्जस्स कम्मस्स केवतिएहिं अविभागपिलच्छेदेहिं आवेढिय-परिवेढिए? गोयमा! नियमं अणंतेहिं। जहा जीवस्स एवं जाव वेमाणियस्स, नवरं—मणूसस्स जहा जीवस्स। एवं जहेव नाणावर-णिज्जस्स तहेव दंडगो भाणियव्वो जाव वेमाणिय-स्स। एवं जाव अंतराइयस्स भाणि-यव्वं, नवरं—वेयणिज्जस्स, आउय-स्स, नामस्स, गोयस्स—एएसं चउण्ह वि कम्माणं मणूसस्स जहा नेरइयस्स तहा भाणियव्वं। सेसं तं चेव॥

एकैकस्य भदन्त जीवस्य एकैक: जीवप्रदेश: दर्शनावरणीयस्य कर्मणः कियद्धिः अविभागपरिच्छेदैः आवेष्टित-परिवेष्टितः १ गौतम ! नियमम् अनन्ते:। यथा जीवस्य एवं यावत वैमानिकस्य, नवरम्~मनुष्यस्य यथा जीवरय। एवं यथैव ज्ञानावरणीयस्य तथैव दण्डकः भणितव्यः यावत् वैमानिकस्य। एवं आन्तराधिकस्य यावत भणितव्यम्. नवरम्-वेदनीयस्य, आयुष्कस्य, नाम्नः. गोत्रस्य-एतेषां चतुर्णामपि कर्मणां मनुष्यस्य यथा नैरयिकस्य तथा भणितव्यम् ? शेषं तत् चैव।

8८४. भंते! एक एक जीव का एक-एक जीव-प्रदेश दर्शनावरणीय कर्म के कितने अविभाग परिच्छेदों से आवेष्टिन-परिवेष्टिन हैं?

इस प्रकार जैसे ज्ञानावरणीय की वक्तव्यता वैसे ही दर्शनावरणीय के वैमानिक तक के दण्डकों की वक्तव्यता। इसी प्रकार यावत् आंतरायिक की वक्तव्यता, इतना विशेष है—वेदनीय. आयुष्य, नाम, गोत्र—इन चार कर्मों के विषय में मनुष्य की नैरियक की भांति वक्तव्यता।

#### भाष्य

## १. सूत्र ४७७-४८४

कर्म प्रकृति की जानकारी के लिए द्रष्टव्य ६/३३-३५ का भाष्य। अभयदेवसूरि ने अविभाग प्रतिच्छेद का शाब्दिक अर्थ किया है। प्रतिच्छेद का अर्थ है अंश। जिसका कोई विभाग न हो, वह अंश अविभाग प्रतिच्छेद—निरंश अंश कहलाता है।'

कर्म ग्रंथ, पंच संग्रह, शोम्मटसार और धवला में इसका

विशद वर्णन उपलब्ध है।

जयन्य गुण अनंत अविभागी प्रतिच्छेदों से निष्पन्न होता है।' धवला में इसकी प्रक्रिया का निर्देश है। सर्व मंद अनुभाग से युक्त परमाणु को ग्रहण करके वर्ण, गंध, रस को छोड़कर केवल स्पर्श (एक गुण) का ही बुद्धि से ग्रहण कर उसका विभाग रहित छेद होने तक प्रज्ञा के द्वारा छेद करना चाहिए। नहीं छेदने योग्य वह अंतिम खण्ड

१. भ. ब. ८/६७%।

२. कर्मग्रंथ भाग ५ गाथा ९५।

३. पंचसंग्रह गाथा २९२-२८३।

४. गोम्मटसार अजीवकांड चा. २२३-२२६।

५. धक्ता १४,५.६,५३९/४५०।

६. धवला १४,५,६,५३९/४५०/६ सो च जहण्णगुणो अर्णतेहि अविभाज-पडिच्छेदेहि णिष्पण्णो।

अविभाग प्रतिच्छेद द्रव्य, गुणा, अनुभागा, योगा वीर्या आदि में होता है।

जीव का प्रत्येक प्रदेश कर्म के अनंत अविभाग प्रतिच्छेदों से आवेष्टित-परिवेष्टित होता है। यह वाक्य जीव के प्रदेश और कर्म स्कंध के संबंध का व्याख्या सूत्र है।

बंध काल में जीव के प्रदेश और कर्म पुड़ल स्कंध—दोनों का विशिष्ट प्रकार का परिणमन होता है। इस संबंध अथवा परिणमन को अनेक पदीं और उपमाओं के द्वारा निरूपित किया गया है।

- १. आवष्टन-परिवेष्टन
- २. दूध और पानी की भौति परस्पर अनुगत।
- ३. दूध और पानी की भांति परस्पराङ्केष।
- आत्म: और कर्म का अन्योन्य अनुप्रवेश।
- ५. जीव और कर्म का एक क्षेत्र में अवजाह।
- १. आवेष्टन-परिवेष्टन-इसके अनुसार जीव के एक प्रदेश को शानाबरणीय आदि कर्म समूह के अनंत-अनंत अविभाग प्रतिच्छेद आवृत करते हैं, ढक्कन बन जाते हैं, लपेटते हैं, चारों ओर से घेर लेते हैं:
- २. अन्योन्य अनुगमन—जैसे दूध और पानी में परस्पर अनुगमन होता है, वैसे जीव-प्रदेश और कर्म के पुक्त स्कंधों में परस्पर अनुगमन होता है—यह सिद्धसेन दिवाकर का निरूपण है।
- परस्पर श्लेष-जैसे दूध और पानी में परस्पर आश्लेष होता
   वैसे जीव प्रदेश और कर्म पुड़ल स्कंधों में परस्पर आश्लेष होता है.

यह सिद्धसेन गणि का निरूपण है।

- ४. अन्योन्य अनुप्रवेश-आतमा के प्रदेश और कर्म पुद्रल स्कंधों का परस्पर अनुप्रवेश हो जाता है, उसका नाम बंध है। यह पूज्यपाद की व्याख्या है।
- ५. एक क्षेत्रायगाह—जीव के प्रदेश और कर्म पुक्रत स्केधों के परस्पर परिणमन का निमित्त पाकर एक क्षेत्र में अवशाह होता है, वह तदुभय बंध है। यह आचार्य कुन्दकुन्द का अभिमत है।\*

उक्त सब निरूपणों से दो सिद्धांत फलित होते हैं।

- आवेष्टन आदि का फलित यह है कि जीव प्रदेश और कर्म पुरल के सकथों में परस्पर आश्लेष होता है।
- २. एक क्षेत्रावगाह के सिद्धांत का फीलत यह है कि जीव प्रदेश और कर्म पृक्रल के स्कंधों का एक क्षेत्र में अवगाह होता है, अनि और लीह पिण्ड की भांति अन्योन्य अनुप्रवेश नहीं होता।

आचार्य कुन्दकुन्द के लिन्हांत में सांख्यदर्शन का वह प्रतिबिम्ब दिखाई देता है, जिससे आत्मा सदा मुक्त है, बंध और मोक्ष प्रकृति के होता है।<sup>23</sup>

इस अवगाह के सिख्यांत में एक प्रश्न अनुनरित रहता है कि आकाश के प्रदेशों में जीव का अवगाह है किन्तु न आकाश के प्रदेशों से जीव के प्रदेश प्रभावित होते हैं और न जीव के प्रदेशों से आकाश के प्रदेश प्रभावित होते हैं। केवल अवगाह मात्र से प्रभावित होने या विशिष्ट परिणमन होने का सिद्धांत विमर्शनीय है।

कम्माणं परोप्परं नियमा-भयणा-पद ४८५. जस्स णं भंते! नाणावरणिज्जं तस्स दरिसणावरणिज्जं? जस्स दंसणावरणिजं तस्स नाणावर-णिज्जं? गोयमा! जस्स णं नाणावरणिज्जं तस्स दंसणावरणिज्जं नियमं अस्थि, जस्स णं दरिसणावरणिज्जं तस्स वि

कर्मणा परस्परं नियम-भजना पदम् यस्य भदन्त! ज्ञानावरणीयं तस्य दर्शना-वरणीयाम्? यस्य दर्शनावरणीयं तस्य ज्ञानावरणीयम?

गौतम! यस्य ज्ञानावरणीयं तस्य दर्शना-वरणीयं नियमम् अत्थि, यस्य दर्शनावरणीयं तस्यापि ज्ञानावरणीयं नियमम् अस्ति।

## कर्मों का परस्पर नियम-भजना पट

8८५. 'भंते! जिसके ज्ञानावरणीय है, क्या उसके दर्शनावरणीय होता है? जिसके दर्शनावरणीय है, क्या उसके ज्ञाना-वरणीय होता है?

गौतम! जिसके ज्ञानावरणीय हैं; उसके दर्शनावरणीय नियमतः होता है। जिसके दर्शनावरणीय हैं, उसके ज्ञानावरणीय नियमतः होता है।

२. गोम्मटसार जीवकाण्ड ५९ १९४/१८

नाणावरणिञ्जं नियमं अत्थि॥

- (क) धवला १४,५,६,५३९ १४०।
   (ख) प्रवचनसार गाथा १२, तथा उसकी वृति।
- ४. धवला १२,४,२,७,१९९ /९२/३।
- ५. धवन्ता १०,४.२.४.१ ३८ १४७/५।
- ६. पंचसंग्रह गाथा ३९७।
- सन्मति तर्क १०४००४८ द्रष्टच्य भगवडी १०३१२०१३ का भाष्यः
- ८. तन्त्वार्थ सृत्र ८ ३-भाष्यानृसारिणा वृत्ति बंधनं बंधः परस्पराक्ष्मेषः प्रदेश पुद्रन्तानां टीरोटकथेत् प्रकृत्यादिभेदः।
- ९. सर्वार्थिभिन्नि १ ४ की वृत्ति-आत्मकर्मणाएन्योन्यप्रदेशानुप्रवेशात्मको अंधः।

१०. प्रवचनसार २/८५।

फासेहिं पुग्गलाणं बंधोः जीवस्य रागमाठीहि। अण्णोण्यारसवनाहो, पुग्गलजीवप्पगो भणिदो॥

ः युनः जीवकर्मपुद्गलयोः परस्परपरिणामनिमित्तमात्रत्वेन विशिष्टनरः परस्परमवगाहः स तद्भयबंधः।

११, प्रवचनसार २/९३-९७-

गेण्हिंद णेव म मुंचिंद करेदि ण दि पोग्नलाणि कम्माणि। जीवो पुरुगलमञ्जे बद्धण्णपि सव्वकालसु॥ स इदाणि कना संसम्भपिणामस्स द्व्यजादस्य। आदीयदे कदाई विमुख्दे कत्मधूर्लीहि॥

१२. सांख्यकारिका ६२~

तरमात्र बध्यतेऽन्ता न मुच्यतं नापि संबरित कश्चिदः, संसरित बध्यतं मुच्यतं च नानाश्रया प्रकृतिः॥

१. धवला १२.४,२.८.१९९/९२.१० सब्बमंदाणुभागपरमाणुधेनूण बण्णमंधाःसं मोनूण पासं चेव बुद्धीए धेनूण तस्य पण्णाच्छेदो काथव्यो जाव विभाग-विजिवछेदोत्ति। तस्य अंतिमस्स खण्डस्स उच्छेज्जस्स अविभाग पडिच्छेद इति सण्णा।

8८६. जस्स णं भंते! नाणावरणिज्जं तस्स वेयणिज्जं? जस्स वेयणिज्जं तस्स नाणा-वरणिज्जं?

गोयमा! जस्म नाणावरणिज्जं तस्स वेयणिज्जं नियमं अत्थि जस्स पुण वेयणिज्जं तस्स नाणावर-णिज्जं सिय अत्थि, सिय नित्थे॥

४८७. जस्स णं भंते! नाणावरणिज्जं तस्स मोहणिज्जं? जस्स मोह-णिज्जं तस्स नाणावरणिज्जं?

गोयमा! जस्स नाणावरणिज्जं तस्स मोहणिज्जं सिय अत्थि, सिय नित्थि; जस्स पुण मोहणिज्जं तस्स नाणावरणिज्जं नियमं अत्थि॥

8८८. जस्म णं भंते! नाणावरणिज्जं तस्स आउयं? जम्स आउयं तस्स नाणावरणिज्जं?

गोयमा! जस्स नाणावरणिज्जं तस्स आउयं नियमं अत्थि, जस्स पुण आउयं तस्स नाणावरणिज्जं सिय अत्थि, सिय नत्थि। एवं नामेण वि, एवं गोएण वि समं, अंतराइएण जहा दरिसणावर-णिज्जेण समं तहेव नियमं परोप्परं भाणियव्यणि॥

8८९. जस्स णं भंते! दरिसणा-वरणिज्जं तस्स वेयणिज्जं? जस्स वेयणिज्जं तस्स दरिसणावरणिज्जं? जहा नाणावरणिज्जं उवरिमेहिं सत्तिहिं

जहां नाणावराणज्ज उवरिमेहि सत्तिहि कम्मेहिं समं भणियं तहा दरिसणावराणज्जं पि उवरिमेहिं छहिं कम्मेहिं समं भाणियव्वं जाव अंतराइएणं॥

४९०. जस्स णं भंते! वेयणिज्जं तस्स मोहणिज्जं? जस्स मोह-णिज्जं तस्स वेयणिज्जं?

गोयमा! जरुस वेयणिज्जं तरुस

यस्य भदन्त ! ज्ञानावरणीयं तस्य वेदनीयम् ? यस्य वेदनीयं तस्य ज्ञाना-वरणीयम् ?

गौतम! यस्य ज्ञानावरणीयं तस्य वेदनीयं नियमम् अस्ति. यस्य पुनः वेदनीयं तस्य ज्ञानावरणीयं स्यात् अस्ति, स्यात् नास्ति।

यस्य भदन्त! ज्ञानावरणीयं तस्य मोहनीयम्? यस्य मोहनीयं तस्य ज्ञाना-वरणीयम्?

गौतम! यस्य ज्ञानावरणीयं तस्य मोहनीयं स्यात् अस्ति, स्यात् नास्ति, यस्य पुनः मोहनीयं तस्य ज्ञानावरणीयं नियमम् अस्ति।

यस्य भदन्तः! ज्ञानावरणीयं तस्य आयुष्कम्? यस्य आयुष्कं तस्य ज्ञाना-वरणीयम्?

गौतम! यस्य ज्ञानावरणीयं तस्य आयुष्कं नियमम् अस्ति, यस्य पुनः आयुष्कम् तस्य ज्ञानावरणीयं स्यात् अस्ति, स्यात् नास्ति। एवं नाम्ना अपि, एवं गोत्रेणापि समम् आन्तरायिकेण यथा दर्शनावरणीयेन समं तथैव परम्परं भणितव्यानि।

यस्य भदन्त! दर्शनावरणीयं तस्य वेदनीयम्? यस्य वेदनीयं तस्य दर्शना-वरणीयम्?

यथा ज्ञानावरणीयं उपरितनैः सप्तिभः कर्मभिः भणितं यथा दर्शनावरणीयमपि उपरितनैः षड्भिः कर्मभिः समं भणितव्यं यावत् आन्तरायिकेण।

यस्य भदन्त! वेदनीयं तस्य मोहनीयम्? यस्य मोहनीयं तस्य वेदनीयम्?

गौतम! यस्य वेदनीयं तस्य मोहनीयं स्यात्

४८६. भंते! जिसके ज्ञानावरणीय है. क्या उसके वेदनीय होता है जिसके वेदनीय है, क्या उसके ज्ञानावरणीय होता है? गौतम! जिसके ज्ञानावरणीय हैं, उसके वेदनीय नियमतः होता है। जिसके बंदनीय हैं, उसके ज्ञानावरणीय स्थात होता है.

8८७. भंते! जिसके जानावरणीय है, क्या उसके मोहनीय होता है? जिसके मोह-नीय है, क्या उसके जानावरणीय होता है?

स्यात नहीं होता है।

गौतम ! जिसके ज्ञानावरणीय है. उसके मोहर्नीय स्थात् होता है, स्थात् नहीं होता। जिसके मोहर्नीय है, उसके ज्ञानावरणीय नियमतः होता है।

४८८. भंते! जिसके ज्ञानावरणीय है, क्या उसके आयुष्य होता है? जिसके आयुष्य है क्या उसके ज्ञानावरणीय होता है? गीतम! जिसके ज्ञानावरणीय है उसके आयुष्य नियमतः होता है। जिसके आयुष्य है, उसके ज्ञानावरणीय स्यात होता है, स्यात् नहीं होता। इसी प्रकार नाम और गीत्र कर्म के साथ ज्ञानावरणीय कर्म की वक्तव्यता। जैसे ज्ञानावरणीय के साथ दर्शनावरणीय की वक्तव्यता है, वैसे ज्ञानावरणीय और आंतरायिक परस्पण्नियमतः वक्तव्य हैं।

२८%, भंते! जिसके दर्शनावरणीय है, क्या उसके बेदनीय होता है? जिसके वेदनीय है, क्या उसके दर्शनायरणीय होता है? जैसे ज्ञानावरणीय की उत्तरवर्ती सात कर्मी के साथ वक्तव्यता है वैसे दर्शनावरणीय उत्तरवर्ती छह कर्मी के साथ वक्तव्य है यावत् दर्शनावरणीय और आंतरायिक परस्पर नियमतः वक्तव्य हैं।

४९०. भंते! जिसके बेहर्नाय है क्या उसके मोहर्नाय होता है? जिसके मोहर्नाय है क्या उसके बेहर्नाय होता है?

गौतम ! जिसके वेदनीय है, उसके मोहनीय

मोहणिज्जं सिय अत्थि, सिय नत्थि: जस्स पुण मोहणिज्जं तस्म वेयणिज्जं नियमं अत्थि।।

अस्ति, स्यात् नास्ति, यस्य प्नः मोहनीयं तस्य बंदनीयं नियमम् अस्ति।

स्यात् होता है, स्यात् नहीं होता। जिसके मोहनीय है उसके बेदनीय नियमतः होता है।

४९१. जस्स णं भंते! वेयणिज्जं तस्स आउयं जस्स आउयं तस्य वेयणिज्जं ?

यस्य भदन्त! वेदनीयं तस्य आयुष्कम्? यस्य आयुष्कं तस्य वेदनीयम् ?

89,8. भेते! जिसके बदर्नीय है, क्या उसके आयुष्य होता है? जिसके आयुष्य है. क्या उसके वेदनीय होता है?

एवं एयाणि परोष्परं नियमं। जहा आउएण समं एवं नामेण वि गोएण वि समं भाषिायव्यं ॥

एवम्. एटानि परस्परं नियमम्। यथा आयुष्केन समं एवं नाम्ना अपि गोत्रेणापि सम भणितव्यम ।

ये परस्पर नियमतः होते हैं, जैसे आयुष्य क साथ बेटनीय की वक्तव्यता उसी प्रकार नाम और गोब के साथ भी बेटनीय बबतत्य है।

४९२. जस्स णं भंते! वेयणिज्जं तस्म अंतराइयं? जरूस अंतराइयं तरूस वेयणिज्जं १

यस्य भदन्त ! वेदनीयं तस्य आन्तरायिकम् ? यस्य आन्तरायिकंतस्य वेदनीयम् ?

४९२, भंते! जिसके वेटनीय है, क्या उसके अंतरायिक होता है ? जिसके आंतरायिक है. उसके वेदरीय होता है?

गोयमा! जस्स वेथणिज्जे तस्य अंतराइयं सिय अत्थि, सिय नत्थि: जरूस पुण अंतराइयं तरूस वेय-णिज्जं नियमं अत्थि॥

गैंतम । यस्य वेदनीयं तस्य आन्तरायिकं स्यात् अस्ति, स्यात् नास्ति, यस्य पुनः आन्तरायिकं तस्य वेदनीयं नियमम् अस्ति !

गौतम! जिसके बेटनीय है, उसके अंतरायिक स्थात होता है, स्थान नहीं होता। जिसके आंतराविक है उसके वेदनीय नियमतः होता है।

४९३. जस्स णं भेते! मोहणिज्जं तस्स आउयं ? जस्स आउयं तस्स मोहणिज्जं ?

यस्य भदन्त ! मोहनीयं तस्य आयुष्यकम् ? यस्य आयष्कं तस्य मोहनीयम् ?

४९३. भंते! जिसके मोहनीय है, क्या उसके आयुष्य होता है? जिसके आयुष्य है क्या उसके मोहनाय होता है ?

गोयमा! जरुस मोहणिज्जं तस्स आउयं नियमं अत्थि, जस्स पुण आउयं तस्स मोहणिज्जं सिय अत्थि, सिय नत्थि। एवं नामं गोयं अंतराइयं च भाणियव्वं।।

गौतम ! यस्य मोहनीयं तस्य आयुष्कं नियमम् अस्ति, यस्य प्नः आयुष्कं तस्य मोहनीयं स्यात् अस्ति. स्यात् नास्ति। एवं नाम गोत्रं अन्तरायिकं च भणितव्यम ।

गौतम ! जिसके मोहर्नाय है, उसके आयुष्य नियमतः होतः है। जिसके आयष्य है. उसके मोहनीय स्यात होता है, स्यात नहीं होता। इसी प्रकार नाम, गोत्र और आंतरायिक की वक्तव्यना।

४९४. जरूस णं भंते! आउयं तस्स नामं? जस्स नामं तस्स आउयं १

यण्य भदन्त! आयुष्कं तस्य नाम? यस्य नाम तस्य आयष्क्रम् ?

४९४. भेते! जिसके आयष्य है, क्या उसके नाम होता है? जिसके नाम है, क्या उसके अच्छय होता है? गौतम ! ये दोनी परस्पर नियमतः होते हैं. इसी प्रकार गोत्र कर्म के साथ नाम कर्म की

गोयमा! दो वि परोप्परं नियमं। एवं गोत्तेण वि समं भाणियव्वं ॥

गीतम! द्वे अपि परस्परं नियमम्। एवं गंत्रिणापि समं भणितव्यम्।

४९५. यस्य भदन्त! आयुष्कं तस्य

आन्तरायिकम्? यस्य आन्तरायिकं तस्य

४९५. भंते! जिसके आयुष्य है, क्या उसके है, क्या उसके आयुष्य होना है ?

वक्तव्यता।

४९५. जस्स णं भंते! आउयं तस्स अंतरा-इयं? जरूस अंतराइयं तरूस आउयं ?

आयुष्कम् ? गौतम! यस्य आयुष्कं तस्य आन्तरायिकं स्यात् अस्ति, स्यात् नास्ति, यस्य पुनः आन्तरायिकं तस्य आयुष्कं नियमम् अस्ति।

गोयमा! जस्स आउयं तस्स अंतराइयं सिय अत्थि, सिय नत्थि: जस्स पृण अंतराइयं तस्स आउयं नियमं अत्थि॥

आंतरायिक होता है? जिसके आंतरायिक गौतम! जिसके अध्युष्य है, उसके आंतरायिक स्यात् होता है, स्यात् नहीं होता। जिसके आंतरायिक है, उसके आयुष्य नियमतः होता है।

४९६. जस्स णं भंते! नामं तस्स गोयं जस्स गोयं तस्स नामं?

यस्य भदन्त! नाम तस्य गोत्रम् ?, यस्य गोत्रं तस्य नाम ? ४९६. भंते! जिसके नाम है, क्या उसके गोत्र होता है? जिसके गोत्र है, क्या उसके नाम होता है?

गोयमा! दो वि एए परोप्परं नियमा अत्थि॥ गौतम ! हे अपि एते परस्परं नियमम् स्तः।

शौतम ! ये दोनों परस्पर नियमतः होते हैं।

४९७. जस्स णं भंते! नामं तस्स अंतराइय? जस्स अंतराइयं तस्स नामं?

नामं? गोयमा! जस्स नामं तस्स अंतराइयं सिय अत्थि, सिय नत्थि; जस्स पुण अंतराइयं तस्स नामं नियमं अत्थि॥ यस्य भदन्त! नाम तस्य आन्तरायिकम्? यस्य आन्तरायिकं तस्य नाम?

गौतम ! यस्य नाम तस्य आन्तरायिकं स्यात् अस्ति, स्यान् नास्ति, यस्य पुनः आन्तरायिकं तस्य नाम नियमम् अस्ति। ४९७. भंते! जिसके नाम है, क्या उसके आंतरायिक होता है? जिसके आंतरायिक है, क्या उसके नाम होता है?

गीतम! जिसके नाम है, उसके आंतरायिक स्यात् होता है स्यात् नहीं होता। जिसके आंतरायिक है, उसके नाम नियमतः होता है।

४९८. जस्स णं भंते! गोयं तस्स अंतराइयं? जस्स अंतराइयं तस्स गोयं?

गाय ? गोयमा! जस्स भोयं तस्स अंतराइयं सिय अत्थि, सिय नत्थि, जस्स पुण अंतराइयं तस्स गोयं नियमं अत्थि॥ यस्य भदन्त! गोत्रं तस्य आन्तरायिकम्? यस्य आन्तरायिकं तस्य गोत्रम्?

गौतम! यस्य गोत्रं तस्य आन्तरायिकं स्यात् अस्ति, स्यात् नास्ति, यस्य पुनः आन्तरायिकं तस्य गोत्रं नियमम् अस्ति। 8९८. भंते! जिसके गोत्र है क्या उसके अंतरायिक होता है? जिसके अंतरायिक है, क्या उसके गोत्र होता है?

गौतम! जिसके गोव है उसके आंतराधिक स्थात होता है, स्यात नहीं होता। जिसके आंतराधिक है, उसके गोव नियमतः होता है।

## भाष्य

#### १. सूत्र ४८५-४९८

केवर्ली वीतराम के वेदनीय, आयुष्य, नाम और गोत्र-ये चार कर्म होते हैं इसलिए उनके साथ ज्ञानावरण, दर्शनावरण, मोहनीय और अंतराय की व्याप्ति नहीं होती है।

छदास्थ वीतराग के मोहनीय कर्म नहीं होता. शेष सात कर्म होते हैं:

## आठ कर्मों में परस्पर नियमा, भजना-

## नियमा

- ज्ञानावरणीय कर्म के साथ दर्शनावरणीय कर्म की नियमः
- दर्शनावरणीय कर्म के साथ ज्ञानावरणीय कर्म की नियमा।
- ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय, मोहनीय, अन्तराय कर्म के साथ वेदनीय, आयुष्य, नाम, गोत्र (चार अवाति कर्म) की नियम।

## भजना

चार अघाती कर्म वेदनीय आयुष्य, नाम, गोत्र के साथ चार घाति कर्म (ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय, मोहनीय, अंतराय कर्म) की भजना।

पोम्मलि-पोम्मल-पर्द ४९९. जीवे णं भंते! किं पोम्मली? पोम्मले?

गोयमा! जीवे पोग्गली वि, पोग्गले वि॥

५००. से केणहेणं भंते! एवं वुच्चइ--जीवे पोम्मली वि, पोम्मले वि?

# पुद्गली-पुद्गल-पदम्

जीवः भदन्त ! कि पुड़ली ? पुड़लः ?

गौतम! जीवः पुद्रली अपि, पुद्रलोऽपि।

तत् केनार्थेन भदन्त! एवम् उच्यते पुद्रती अपि, पुद्रलोऽपि?

## पुद्रली पुद्रल पद

४९९. भंते! जीव क्या पहली है? पहला है?

गौतम! जीव पुदली भी है. पुदल भी है।

५००, भंते! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है—जीव पुद्धली भी है, पुटल भी है। गोयमा! से जहानामए छत्तेणं छत्ती, दंडेणं दंडी, घडेणं घडी, पडेणं पडी, करेणं करी, एवामेव गोयमा! जीवे वि सो इं दिय-चिकंखिदय-घाणिंदिय-जिक्मिदिय-फासिंदियाइं पडुच्च पोग्गले। से तेणहेणं गोयमा! एवं बुच्चइ—जीवे पाग्गली वि, पोग्गले वि॥

गौतम! स यथानामकः छत्रेण छत्री, दण्डेन दण्डी, घटेन घटी, पटेन पटी, करेण करी, एवमेव गौतम! जीबोऽपि श्रोत्रेन्द्रियच्धुरिन्द्रिय - घ्राणेन्द्रिय - जिह्नेन्द्रिय-स्पर्शेन्द्रियाणि प्रतीत्य पुद्रली, जीवं प्रतीत्य पुद्रलः। तत् तेनार्थेन गौतम! एवम् उच्यते—जीवः पुद्रली अपि, पुद्रलोऽपि।

गौतम! जैसे छत्र के कारण छत्री, दण्ड के कारण दण्डी, घट के कारण घटी, घट के कारण घटी, घट के कारण घटी, घट के कारण घटी, घट के कारण कर्रा कहलाता है, गौतम! इसी प्रकार जीव भी श्रोत्रेन्द्रिय, चक्षुरिन्द्रिय, घाणेन्द्रिय, जिह्नेन्द्रिय और अपने चैतन्यमय स्वरूप की अपेक्षा पुदल कहलाता है।
गौतम! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा

गौतम ! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है—जीव पुढ़ली भी है, पुढ़ल भी है।

५०१. नेरइए णं भंते! किं पोग्गली! पोग्गले? एवं चेव। एवं जाव वेमाणिए, नवरं-जस्स जइ इंदियाइं तस्स तइ भाणियळाइं॥

नैरयिकः भदन्त ! किं पुद्रली ? पुद्रलः ?

एवं चैव। एवं यावत् वैमानिकः, नवरं-यस्य यति इन्द्रियाणि तस्य तति भणितव्यानि। ५०१, भंते! क्या नैरियक पुदर्ली है? पुदल है?

नैरियक से लेकर वैमानिक तक के सभी दण्डक जीव की भांति वक्तव्य हैं, इतना विशेष है—जिसके जितनी इन्द्रियां हैं, उसके उतनी इन्द्रियां वक्तव्य हैं।

५०२. सिद्धे णं भंते! किं पोग्गली? पोग्गले? गोयमा!नो पोग्गली,पोग्गले॥ सिद्धः भदनत ! किं पुद्रली ? पुद्रलः ?

गौतम! नो पुदली, पुद्रलः।

५०२. भंते! क्या सिद्ध पुद्रली है? पुद्रल है।

गौतम! पुढ़ली नहीं है, पुढ़ल है।

५०३. से केणहेणं भंते! एवं वुच्चइ-सिद्धे नो पोग्गली, पोग्गले? गोयमा! जीवं पडुच्च। से तेणहेणं गोयमा! एवं वुच्चइ-सिद्धे नो पोग्गली, पोग्गले॥

तत् केनार्थेन भदन्त! एवम् उच्यते–सिद्धः नो पुद्रली, पुद्रलः ? गौतम! जीवं प्रतीत्य। तत् तेनार्थेन गौतम! एवम् उच्यते–सिद्धः नो पुद्रली, पुद्रलः। ५०३. भंते! यह किस अपेक्षा मे कहा जा रहा है—सिद्ध पुदर्ला नहीं है. पुद्रल है ? गौतम! जीव की अपेक्षा से। गौतम! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है—सिद्ध पुदर्ला नहीं है, पुद्रल है।

#### भाष्य

१. सूत्र ४९९-५०३

पुद्धल शब्द के अनेक अर्थ है। प्रस्तुत सूत्र में उसका प्रयोग मूर्त द्रव्य-परमाणु और परमाणु स्कंध तथा जीव के अर्थ में हुआ है। जीव के अर्थ में पुद्धल शब्द का प्रयोग वर्तमान में प्रचलित नहीं है। आगम साहित्य में केवल भगवती में ही इसका प्रयोग मिलता है। बौद्ध साहित्य

५०४. सेवं भते! सेवं भते! ति॥

तदेवं भदन्त ! तदेवं भदन्त ! इति।

में आत्मा के अर्थ में इसका प्रयोग मिलता है।

जीव अपने स्वरूप में पुदल है। पौदलिक इंद्रियों की अपेक्षा वह पुद्रली है। सिद्ध शरीर मुक्त हैं इसलिए वे पुद्रली नहीं हैं, केवल पुदल हैं।

> ५०४. भंते! वह ऐसा ही है, भंते! वह ऐसा ही है।

- 1. Atom पृद्रलाः परमाणवः Sridnara.
- 2. The Body Matter.
- 3. The Sou.
- 4 The Egocr Individual.
- The Man.

The Epithal of Siva.
 कथावस्थ पालि १/१/९४=

खंधेसु भिज्जमानेसु सो चे भिज्जित पुग्गलो। उच्छेदा भवति दिहि या बुद्धेन विवज्जिता॥ खंधेसु भिज्जमानेसु, तो चे भिज्जिति पुग्गलो।

पुग्गन्नो सस्सतौ होति, वित्वानेन समसमोति॥

१, आप्टे पुडल-Beaulitul, Lovely, Handoome.

# नवमं सयं

# नौवां शतक

## आमुख

प्रस्तुत शतक में भूगोल, खगोल, तत्त्वचचा आहेंसा दर्शन और जीवन-वृत्त इन सबका समाहार हुआ है।

जम्बूद्रीप के वर्णन का संबंध जंबूद्वीप प्रज्ञप्ति नामक उपांग से है।' चंद्र के वर्णन का संबंध जीवाभिगम उपांग से है।' एकोरूक आदि मनुष्यों का संबंध जीवाभिगम उपांग से है।' यह समूचा प्रकरण प्रस्तुत आगम में प्रक्षिप्त प्रतीत होता है।

सूत्रांक ९ से ५१ तक असोच्चा केवली का वर्णन है। असोच्चा केवली का सिद्धांत आत्मा की आंतरिक पवित्रता और तज्जिनत विकास पर आधारित है। इसे धर्म का सार्वभौम रूप अथवा असांप्रदायिक रूप कहा जा सकता है। भगवान् महावीर ने धर्म के क्षेत्र में आत्मा को केन्द्र में रखा। संप्रदाय, वेश आदि को परिधि में। संप्रदाय, धर्म की उपलब्धि में उपयोगी है। वह धर्म का उपादान नहीं है। उसका उपादान है आत्मा की विशुद्धि। एक पाठक असोच्चा केवली के प्रकरण को पढ़ता है तब उसके सामने कोई संप्रदाय नहीं होता, केवल आत्मा होती है। सांप्रदायिक विद्रेष या उन्माद को मिटाने का यह अपूर्व आलेख है। समाज और राजनीति से जुड़े हुए धर्म के प्रवचनों से इसका संबंध नहीं है, इसका संबंध विशुद्ध आध्यात्मिक चेतना से है।

सूत्रांक ५२ से ७५ तक 'सोच्या' का प्रकरण है। किसी गुरू से धर्म की उपलब्धि होने के बाद जो आध्यात्मिक विकास करता है, वह 'श्रुत्वा' अतीन्द्रिय ज्ञानी है। अश्रुत्वा और श्रुत्वा दोनों की स्वीकृति धर्म के समग्र स्वरूप का एक सुंदर निदर्शन है।

प्रस्तुत आगम में पार्श्वापित्यिक अणगारों का अनेक बार उल्लेखं हुआ है। पार्श्वापित्यिक अणगार स्थिवरों के पास आता है उनसे सामायिक, प्रत्याख्यान, संयम, संवर, विवेक, व्युत्सर्ग आदि विषयों पर चर्चा करता है और अंत में संबुद्ध होकर महावीर के शासन में प्रव्रजित हो जाता है। राजगृह में पार्श्वापित्यिक स्थिवर भगवान महावीर के पास आते हैं, और रात-दिन के बारे में जिज्ञासा करते हैं अंत में महावीर के शासन में

प्रस्तुत शतक में पार्श्वापत्यिक गांगेय अणगार भगवान महावीर के पास आता है। उत्पत्ति, च्यवन और प्रवेशन के विषय में अनेक प्रश्न पूछता है। महावीर उनका उत्तर देते हैं। यह प्रश्नोत्तर 'गांगेय के भंग' इस दृष्टि से प्रसिद्ध है। गणित की दृष्टि से ये भंग बहुत महत्त्वपूर्ण है।

गांगेय अणगार ने एक प्रश्न पूछा, वह मन को चमत्कृत करने वाला है। प्रश्न था—भंते! उत्पत्ति, च्यवन और उद्वर्तन के बारे में आप जो जानते हैं, वह अपने ज्ञान से जानते हैं या किसी दुसरे से सुनकर जानते हैं? यह प्रश्न पूरी परंपरा पर एक प्रश्नचिह्न उपस्थित करता है। यदि भगवान महावीर चौबीसवें तीर्थंकर थे तो क्या तेईस तीर्थंकर के शिष्य उनसे अनजान थे? यदि महावीर को वे तीर्थंकर की परंपरा में चौबीसवां तीर्थंकर मानते तो तीर्थंकर के क्षिय में ऐसा प्रश्न कैसे उपस्थित करते—भंते! उत्पत्ति, च्यवन और उद्वर्तन के बारे में आप जो जानते हैं, वह अपने ज्ञान से जानते हैं या किसी दूसरे से सुनकर जानते हैं?

यदि गांगेय अणगार को तीर्थंकर परंपरा की अवधारणा स्पष्ट होती तो ऐसा प्रश्न कभी नहीं होता। पार्श्व की परंपरा से महावीर के शासन में प्रविज्ञत होने की घटना भी शासन-परंपरा की भिन्नता को सूचित करती है। भगवान पार्श्व की परंपरा के सभी श्रमण महावीर की परंपरा में दीक्षित नहीं हुए तुंगिया नगरी के श्रमणोपासकों के प्रश्नों का समाधान करने वाले पांच सौ अणगारों से परिवृत स्थविरों का भगवान महावीर के शासन में दीक्षित होने का कोई उल्लेख नहीं है। भगवान महावीर और भगवान पार्श्व के शासन की एकसृत्रता के आधार-बिन्दु ये हो सकते हैं—

- भगवान महावीर के माता-पिता भगवान पार्श्व के अनुयायी थे।
- भगवान महाबीर के पार्श्व की परंपरा में प्रचलित ज्ञान-राशि (चौदहपूर्वी) को अपने शासन में स्थान दिया था।

यह अनुमान करना कठिन भी नहीं है और असंगत भी नहीं है कि भगवान पर्श्व का प्रभाव बहुत व्यापक था। उससे बुद्ध भी प्रभावित हुए। उनकी ज्ञान-राशि का भगवान बुद्ध ने उपयोग भी किया। भगवान महावीर ने जिस समग्रता से पार्श्व की परंपरा को स्थान दिया, उस समग्रता से भगवान बुद्ध ने नहीं दिया, भगवान महावीर के शासन से भगवान पार्श्व के शासन की एकात्मकता हुई। वह एकात्मकता भगवान बुद्ध के शासन से नहीं हो सकी। इसी एकात्मकता के आधार पर तीर्थंकरों की संख्या का संकलन किया गया प्रतीत होता है।

प्रस्तुत शतक में उत्पत्ति, च्यवन और प्रवेशन का लंबा प्रकरण है। ये सब स्वतः अपने-अपने कर्म से संचालित हैं, किसी ईश्वरीय शक्ति के द्वारा संचालित नहीं हैं। कोई शक्ति इनकी नियामक नहीं है।<sup>८</sup>

१. भ. ९/१।

२. वही, ९/३-५। ३. वही, ९/७।

दीक्षित हो जाते है।

४. वही, १/४२३-४३३।

**५. भ. ५/२५**४-२५७।

६. वही, ९/७८-१२० का भाष्य।

७. वहीं, २/९५-११३।

८. वही, ९/१२५-१३२।

गति चतुष्टय में उत्पन्न होने के अनेक कारण बतवाए गए हैं। इन कारणों का उल्लेख प्रस्तुत आगम में ही हुआ है। अन्यव दूसरे-दूसरे कारणों का उल्लेख है।

तेतीसवें उद्देशक में ऋषभदत और देवानंदा का वर्णन है। इनका वर्णन आयार-चूला और फजोसवणा कप्प में भी उपलब्ध है। आयार-चूला का पाठ संक्षिप्त हैं फिर भी उसमें गर्भ-संहरण का उल्लेख हैं। पज्जोसवणा कप्प में इसका विस्तार से वर्णन किया गया है। प्रन्तुत प्रकरण में महावीर के गर्भ संहरण का कोई उल्लेख नहीं है। देवानंदा के स्तन में से दूध की धारा निकलने पर महावीर ने गीतम आदि श्रमणों से कहा–देवानंदा मेरी मां है. मैं इसका आत्मज हूं।

देवानंदा का प्रकरण गर्भ संहरण से जुड़ा हुआ है। यह श्वेताम्बर और दिगम्बर परम्परा में एक विवाद का विषय है। डॉ. हर्मन जेकोबी आदि ने इस विषय की मीमांसा की हैं—

आयार-चूला' और पर्युषणा कल्प' में गर्भ संहरण का विषय चर्चित है। वेवानंदा का महावीर के पास आने का कोई उल्लेख नहीं है। प्रस्तृत शतक में गर्भ संहरण के विषय में कोई वक्तव्यता नहीं है। भगवती सूत्र में देवानंदा का प्रकरण आयार-चूला और पर्युषणा कल्प के उत्तरकाल में प्रक्षिप्त हुआ है अथवा उनसे पहले ? यह अन्वेषणीय विषय है। यह अनुमान करने में कोई कठिनाई नहीं है कि रचनाकार को गर्भ संहरण की पुष्टि के लिए-देवानंदा मेरी मां है, मैं इसका आत्मज हूं—इस वाक्य की संवादिता आवश्यक प्रतीति हुई है।

जमालि का प्रकरण भी श्वेतास्बर और दिगम्बर—दोनों परस्पराओं में विवाद का विषय है। दिगम्बर परम्परा महार्वार के विवाह को अर्स्वीकार करती है इसलिए पुत्री और दामाद होने का प्रश्न ही नहीं उठता।

स्थानंत्र सूत्र में सात प्रवचन-निक्षवों का उल्लेख है। पहला बहुरतबाद है। उसके धर्माचार्य जमालि है। भगवती सूत्र की रचना शैली प्रश्नोत्तर शैली की है। वर्तमान स्वरूप में अनेक जीवन प्रसंग उपलब्ध हैं। इन सबके विषय में यह निर्णय करना सरल नहीं है कि इनमें कीन-सा मौलिक है और कीन-सा प्रक्षिप्त ? सात निक्ष्वों में से पांच उत्तरवर्ती है। जमालि और तिष्यगुप्त महावीर के शासन काल में हुए हैं। इसलिए जमालि के अस्तित्व को अप्रामाणिक मानने का कोई कारण नहीं है। भगवती में उसका वर्णन प्राचीन है अथवा उत्तरवर्ती ? यह विषय मीमांसनीय हो सकता है।

चौर्तासवें उद्देशक में अहिंसा के विषय में गंभीर चर्चा हुई है। एक मनुष्य का वध करने वाला अनेक जीवों का वध करता है किन्तु एक ऋषि का वध करने वाला अनंत जीवों का वध करता है। ये अहिंसा के अत्यंत रहम्यपूर्ण सिद्धांत है।

स्थावर जीवों के श्वास-प्रश्वास के विषय में महत्त्वपूर्ण जानकारी दी गई है.

इस प्रकार प्रस्तृत शतक में चिंतन के नए-नए आयाम उद्घाटित हुए हैं। इनका गंभीर अध्ययन ज्ञान कोश को समृद्ध बना सकता है।

१. ट्रष्टळा– भ. ९ /१२५-१३२ का भाष्य।

२. आ.च्. १५/३-०।

३, पजनी, २-१९।

<sup>8, 4, 9, 385-3861</sup> 

५. कल्पसूत्र सू. २०।

६.आ. चू. १५/१,३,५,६।

७. ठाणं ७/ १४०-१४२।

८. भ. ९/२४६-२५०।

९, वही, ९/२५३-२५७।

नवमं सतं : नौवां शतक

पढमो उद्देसो : पहला उद्देशक

# मूल

# संस्कृत छाया

## हिन्दी छाया

#### संगहणी गाहा

जंबुदीवे २. जोइस,
 ३०. अंतरदीवा ३१. असोच्च ३२. गंगेय।
 ३३. कुं डग्गामे ३४. पुरिसे,
 णवमम्मि सतम्मि चोत्तीसा ॥१॥

# जंबुद्दीव-पदं

१. तेणं कालेणं तेणं समएणं मिहिला नामं नगरी होत्था—वण्णओ । माणिभद्दे चेतिए—वण्णओ । सामी समोसढे, परिसा निम्मता जाव भगवं गोयमे पज्ज्वासमाणे एवं वदासी— कहि णं भंते! जंबुद्दीवे दीवे! किंसंठिए णं भंते! जंबुद्दीवे दीवे? एवं जंबुद्दीवपण्णती भाणियव्वा जाव एवामेव सपुव्वावरेणं जंबुद्दीवे दीवे चोद्दस सिलेला-सयसहस्सा छप्पन्नं च सहस्सा भवंतीति मक्खाया।!

२. सेवं भंते! सेवं भंते! ति॥

#### संग्रहणी गाथा

जम्बूद्धीपः २. ज्योतिषः,
 ३-३०. अंतर्द्धीपाः३१. अश्रुत्वा ३२.
 गांङ्गेयः ३३. कुण्डग्रामः ३४. पुरुषः
 नवमे शते चतुस्त्रिंशत्॥१॥

# जम्बूद्वीप-पदम्

तस्मिन् काले तस्मिन् समये मिथिला नाम नगरी आसीत्—वर्णकः। मणिभद्रः चैत्यः— वर्णकः। स्वामी समवसृतः, परिषद् निर्गता यावत् भगवान् गौतमः पर्युपासीनः एवम् अवादीत्-कुत्र भदन्त! जम्बूद्वीप? द्वीपः? किं संस्थितः भदन्त! जम्बूद्वीपः द्वीपः।

एवं जम्बूद्वीपप्रज्ञितः भिषातव्याः यावत् एवमेव संपूर्णापरेण जम्बूद्वीपं द्वीपे चतुर्दश सिलला-शतसहस्राः षटपञ्चाशत् च सहस्राः भवन्तीति आख्याताः।

तदेवं भदन्त! नदेवं भदन्त! इति।

#### संग्रहणी गाथा

नौबें शतक में चौर्तास उद्देशक हैं १. जम्बूद्वीप २. ज्योतिष्क ३-३० अन्तर-र्द्वाप ३१. अश्रुत्वाके वर्ता ३२. गांगेय ३३. कुण्डग्राम ३४. पुरुष।

# जम्बुद्वीप-पद

१. उस काल और उस समय में मिथिला नाम की नगरी थी—वर्णन। माणिभद्र चैंत्य-वर्णन। स्वामी आए। परिषद् ने नगर से निगर्मन किया, यावत् भगवान् मौतम पर्युपासना करते हुए इस प्रकार बोले—भंते! जम्बूद्वीप द्वीप कहां है? भंते! जम्बूद्वीप द्वीप कहां है? भंते! जम्बूद्वीप द्वीप कहां है? अंते! जम्बूद्वीप द्वीप कहां है? अंते! जम्बूद्वीप प्रज्ञित (वक्षस्कार १-६) का विषय वक्तव्य है यावन पूर्व समुद्र की ओर तथा पश्चिम समुद्र की ओर जाने वाली चौदह लाख छण्पन हजार नदियां बतलाई गई हैं।

२. भंते! वह ऐसा ही है। भंते! वह ऐसा ही ै है।

# बीओ उद्देसो : दूसरा उद्देशक

## मूल

# संस्कृत छाया

## हिन्दी छाया

## जोइस-पदं

३.रायगिहे जाव एवं वयासी— जंबुद्दीवे णं भंते! दीवे केवड्या चंदा पभासिंसु वा? पभासेंति वा? पभासिस्सिंति वा?

एवं जहा जीवाभिगमे जाव-एगं च सयसहरूसं,

तेत्तीसं खलु भवे सहस्साइं। नव य संया पत्रासा,

तारागणकोडिकोडीणं ॥१॥ सोभिंसु, सोभिंति, सोभिस्संति॥

8. लवणे णं भंते! समुद्दे केवतिया चंदा
पभासिस् वा? पभासेंति वा?
पभासिस्संति वा?
एवं जहा जीवाभिगमे जाव ताराओ।
धायइसंडे, कालोदे, पुकखरवरे,
अन्भंतरपुकखरछे, मणुस्सखेते—एएस्
सब्वेसु जहा जीवाभिगमे जाव—
एगससीपरिवारो, तारागणकोडिकोडीणं॥

# ज्योतिष-पदम्

राजगृहे यावत् एवम् अवादीत्-जम्बृद्वीपे भदन्त! द्वीपे कियन्तः चन्द्राः प्राभासिषत वा ? प्रभासन्ते वा ? प्रभासिष्यन्ते वा ?

एवं यथा जीवाभिगमे यावत्-एकं च शतसहस्रं.

त्रयस्त्रिंशत् खलु भवेत् सहस्राणि। नव च शतानि पञ्चाशत्.

तारागणकोटिकोटीनाम् ॥१॥ अशोभिषत, शोभन्ते, शोभिष्यन्ते।

लवणे भवन्त! समुद्रे कियन्तः चन्द्राः प्राभासिषत वा? प्रभासन्ते वा? प्रभासन्ते वा? प्रभासिष्यन्ते वा? प्रभासिष्यन्ते वा? एवं यथा जीवाभिगमे तथा ताराः। धातकी-षण्डे, कालोदे, पुष्करवरे, आभ्यन्तर-पुष्करार्द्धे, मनुष्यक्षेत्रे—एतेषु सर्वेषु यथा जीवा-भिगमे यावत् एकशशिपरिवारः, तारागण-कोटिकोटीनाम्।

## ज्योतिष-पद

३. 'भगवान् राजगृह नगर में आए यावत् गौतम इस प्रकार बोले—भंते! जम्बूढ्रीप ढीप में कितने चन्द्रों ने प्रभास किया? प्रभास करते हैं? प्रभास करेंगे? इस प्रकार जीवाभिगम (३/७०३) की भांति वक्तव्यता यावत् जम्बूईए द्वीप में तारागण की संख्या एक लाख तैतीस हजार नौ सौ पचास क्रोडाकोड है।'

- भंते! लवण समुद्र में कितने चन्द्रों ने प्रभास किया? प्रभास करते हैं? प्रभास करेंगे?
   इस प्रकार जीवाभिगम (३/७२२) की भांति वक्तव्यता यावत् लवण समुद्र में
- भांति वक्तव्यता यावत् लवण समुद्र में तारागण की संख्या दो लाख सङ्सठ हजार नौ सौ है। धातकीखंड, कालो-दिधि, पुष्करवर द्वीप, आभ्यन्तर पुष्करार्द्ध और मनुष्यक्षेत्र—इन सबमें जीवाभिगम (३/८३८ गाथा ३१) की भांति वक्तव्य है, यावत् एक चन्द्रमा के परिवार में तारागण की संख्या छासठ हजार नौ सौ पचहत्तर है।

अ. पुक्खरोदे णं भंते! समुद्दे केवतिया चंदा पभासिंसु वा? पभासेंति वा? पभासिस्संति वा? एवं सब्वेसु दीव-समुद्देसु जोति-सियाणं भाणियव्वं जाव सर्यभूरमणे जाव सोभिंसु वा, सोभिंति वा, सोभिस्संति वा॥

पुष्करोवे भदन्त! समुद्रे कियन्तः चन्द्राः प्राभासिषत वा? प्रभासन्ते वा प्रभासिष्यन्ते वा? एवं सर्वेषु द्वीप-समुद्रेषु ज्योतिष्काणां भणितव्यं यावत् स्वयंभूरमणे यावत्— अशोभिषत वा, शोभन्ते वा, शोभिष्यन्ते वा। ५. भंते! पुष्करोद समुद्र में कितने चन्द्रों ने प्रभास किया? प्रभास करते हैं? प्रभास करेंगे? इस प्रकार सब द्वीप-समुद्रों में ज्योतिष्क की वक्तव्यता यावत स्वयंभरमण में यावत

शोभित हुए थे, हो रहे हैं और होंगे।

## भाष्य

# १. सूत्र ३-५

# जम्बूद्वीप आदि में चन्द्रमा आदि की संख्या

|                                         | चंद्रमा  | सूर्य       | नक्षत्र  | महाग्रह  | तारागण           |
|-----------------------------------------|----------|-------------|----------|----------|------------------|
| जम्बूद्वीप                              | २        | २           | ५६       | १७६      | १३३९५० कोडाकोडी  |
| लवणसमुद्र                               | 8        | 8           | ११२      | ३५२      | २६७९०० कोडाकोडी  |
| धातकी खंड द्वीप                         | १२       | १२          | ३३६      | १०५६     | ८०३:७०० कोडाकोडी |
| कालोदधि समुद्र                          | ४२       | ૪ર          | ११७६     | ३६९६     | २८१२९५० कोडाकोडी |
| पुष्करद्वीप                             | \$88     | <b>१</b> ८८ | ४०३२     | १२६७२    | ९६४४४०० कोडाकोडी |
| अभ्यन्तर पुष्करार्ध                     | ૭૨       | <i>હ</i> ર  | २०१६     | ६३३६     | ४८२२२०० कोडाकोडी |
| समय-क्षेत्र-मनुष्य क्षेत्र              | १३२      | १३२         | ३६९६     | ११६१६    | ८८४०७०० कोडाकोडी |
| पुष्करोद समुद्र                         | संख्यात  | संख्यात     | संख्यात  | संख्यात  | संख्यात          |
| रुचकोद समुद्र से<br>स्वंभूरमण समुद्र तक | असंख्यात | असंख्यात    | असंख्यात | असंख्यात | असंख्यात         |

६. सेवं भंते! सेवं भंते! ति॥

तदेवं भदन्त | तदेवं भदन्त | इति ।

६. भंते! वह ऐसा ही है। भंते! वह ऐसा ही है।

# ३-३० उद्देसो

मूल

## अंतरदीव-पदं

७. रायगिहे जाव एवं वयासी—किह णं भंते! दाहिणिल्लाणं एगूरुयमणुस्साणं एगूरुयदीवे नामं दीवे पण्णते?

गोयमा ! जब्दीवे दीवे मंदरस्स पव्ययस्स दाहिणे णं चुल्लहिमवंतस्स प्रत्थिमिल्लाओ वासहरपव्ययस्स चरिमताओ लवणसमुद्दं उत्तरपुरत्थिमे णं तिण्णि जोयण-सयाइं ओगाहिता एत्थ णं दाहिणिल्लाणं एगरुथ-मणुस्साणं एगूरुयदीवे नामं दीवे पण्णते-तिण्णि जोयणसयाइं आयामः विक्खंभेणं, नव एगुणवन्ने जोयणसए किंचि-विसेस्णे परिक्खेवेणं। से णं एगाए प्रसवरवेइयाए एगेण य वणसंहेणं सन्वओ समंता संपरिक्खिते। दोण्ह वि पमाणं वण्णओ य। एवं एएणं कमेणं एवं जहा जीवाभिगमे जाव सुद्धदंतदीवे जाव देवलोग-परिग्गहा ण ते मणुया पण्णत्ता समणाउसो !

एवं अद्वावीसंपि अंतरदीवा सएणं-सएणं आयामविक्खंभेणं भाणियव्वा, नवरं-दीवे-दीवे उद्देसओ, एवं सब्वे वि अद्वावीसं उद्देसगा॥ संस्कृत छाया

## अन्तर्द्वीप-पदम्

राजगृहे यावत् एवम् अवादीत्-कुत्र भदन्त! दाक्षिणात्यानाम् एकोरूक मनुष्याणाम् एकोरुकद्वीपः नाम द्वीपः प्रज्ञमः?

गौतम! जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य दक्षिणे क्षुल्लिहमवतः वर्षधरपर्वतस्य चरमान्तात् लवणसमुद्रम् उत्तरपौरस्त्ये त्रीणि योजनशतानि अवगृह्य अत्र दाक्षिणात्यानाम् एकोरुकमनुष्याणाम् एकोरुकद्वीपः नाम द्वीपः प्रज्ञपः-त्रीणि योजनशतानि आयाम-विष्कमभेण एकोनपञ्चाशत् योजनशते विशेषोने परिक्षेपेण सः एकया पद्मवर-वेदिकया एकेन च वनषंडेन सर्वतः समन्तातः सम्परिक्षितः। द्वयोः प्रमाणं वर्णकः च। एवम एतेन क्रमेण एवं यथा जीवाभिगमे यावत शुद्धदन्तद्वीपे यावत् देवलोकपरिग्रहाः ते मनुजाः प्रज्ञप्ताः श्रमणायुष्मन्!

एवम् अष्टविंशतिः अपि अन्तरद्वीपाः स्वकेन-स्वकेन आयाम-विष्कम्भेण भणितव्याः, नवरं-द्वीपे-द्वीपे उद्देशकः, एवं सर्वेऽपि अष्टाविंशतिः उद्देशकाः।

# हिन्दी छाया

#### अन्तर्द्वीप पद

भगवान् राजगृह नगर में आए थावत्
 गौतम इस प्रकार बोले-

भंते! दक्षिण दिशा में एकोरुक मनुष्यों का एकोरुक द्वीप नामक द्वीप कहा प्रज्ञम है? गौतम! जम्बुद्धीप द्वीप में मंदर पर्वत के दक्षिण दिशा में क्ष्ल्लिहिमवंत वर्षधर पर्वत के पूर्वी चरमान्त से लवणसमुद्र के उत्तरपूर्व में तीन सौ योजन का अवगाहन करने पर वहां दक्षिण दिशा वाले एकोरूक मनुष्यों का एकोरुक नाम का द्वीप है। वह तीन सी योजन लम्बा चौडा है। उसकी परिधि नौ सौ उनपचास योजन से कुछ विशेष न्यून है। वह एकोरुक द्वीप एक पदावर-वेदिका और एक वनषण्ड से चारों तरफ घिरा हुआ है। दोनों का प्रमाण और वर्णन। इस क्रम से इस प्रकार जीवाभिगम (3/२१०) की भाति वक्तव्यता यावत् शब्द्रदंत द्वीप है और उन हीयों के वासी मनुष्य मृत्यू के पश्चात् देवलोक में उत्पन्न होते हैं आयुष्मान् श्रमण

इस प्रकार अट्ठाईस अंतर्ह्रीप अपनी अपनी लम्बाई और चौड़ाई के साथ वक्तव्य हैं। इतना विशेष है कि प्रत्येक द्वीप का एक उद्देशक है। इस प्रकार अट्ठाईस उद्देशक हो जाते हैं।

#### भाष्य

१. सृत्र-७

छप्पन अन्तर्द्वीप हैं--अहाईस दक्षिण दिशा में और अहाईस

उत्तर दिशा में। प्रस्तुत उद्देशक समूह में अहाईस दक्षिण दिशा के द्वीपों का निर्देश है। उत्तर दिशा के द्वीप समूह यहां विवक्षित नहीं है।

८. सेवं भंते! सेवं भंते! त्ति॥

तदेवं भदन्त! तदेवं भदन्त! इति।

८. भंते! वह ऐसा ही है। भंते! वह ऐसा ही

है।

२. जीवा ३/२१७-२२६।

१. जीवा, ३/२१७।

# एगतीसइमो उद्देसो : इकतीसवां उद्देशक

मूल

# संस्कृत छाया

## हिन्दी छाया

## असोच्चा उवलब्धि-पदं

९. रायगिहं जाव एवं वयासी—असोच्या णं भंते! केविलस्स वा, केविल-साव-गस्स वा, केविल-साव-गस्स वा, केविल-उवासगस्स वा, केविल-उवासियाए वा तप्पक्खियस्स वा, तप्पिक्खियसावगस्स वा, तप्पिक्खियसावग्रा वा केविल-पण्णतं धममं लभेज्ज सवण्याए?

गोयमा! असोच्चा णं केवलिस्स वा जाव तप्पक्खियउवासियाए वा अत्थेगतिए केवलिएण्णतं धम्मं लभेज्ज सवणयाए, अत्थेगतिए केवलिएण्णतं धम्मं नो लभेज्ज सवणयाए॥

१०. से केणडेणं भंते! एवं वुच्चइ-असोच्चा णं जाव नो लभेज्ज सवणयाए?

गोयमा! जस्स णं नाणावर-णिज्जाणं कम्माणं खओवसमे कडे भवइ से णं असोच्चा केवलिस्स वा जाव तप्प-क्खियउवासियाए वा केवलिपण्णतं धम्मं लभेज्ज सवणयाए, जस्स णं नाणावरणिज्जाणं कम्माणं खओ-वसमे मो कडे भवइ से णं असोच्चा णं केवलिस्स वा जाव तप्पक्खिय-उवासियाए वा केवलिपण्णतं धम्मं नो लभेज्ज सवणयाए। से तेणहेणं गोयमा! एवं वुच्चइ—असोच्चा णं जाव नो लभेज्ज सवणयाए॥

# अश्रुत्वा उपलब्धि-पदम्

राजगृहं यावत् एवम् अवादीत्—अश्रुत्वा भदन्तः केवितनः वा, केवितनः शावकस्य वः, केवितनः शाविकायाः वा केवितनः उपासकस्य वा केवितनः उपासिकायाः वा, तत्पाक्षिकस्य वा, नत्पाक्षिकः शावकस्य वा, तत्पाक्षिक-शाविकायाः वा, तत्पाक्षिकः उपासकस्य वा तत्पाक्षिकः उपासिकायाः वा, केवितिप्रज्ञासं धर्मं लभेत श्रवणायः?

गौतम! अशुत्वा केविलनः वा यावत् तन्पाक्षिक उपासिकायाः वा. अस्त्येककः केविलप्रज्ञमं धर्म नो लभेत श्रवणाय, अस्त्येककः केविलप्रज्ञप्तं धर्मं लभेत श्रवणाय।

तत् केनार्थेन भदन्त! एवम् उच्यते-अश्रुत्वा यावत् नो लभेत श्रवणाय?

गौतम! यस्य ज्ञानावरणीयानां कर्मणां क्षयोपशमः कृतः भवति स अश्रत्वा केवितनः वा यावत् तत्पाक्षिक-उपासिकायाः वा केवित्तप्रज्ञासं धर्मं लभेत। यस्य ज्ञानावरणीयानां कर्मणां क्षयोपशमः नो कृतः भवति स अश्रुत्वा केवितनः वा यावत् तत्पाक्षिक-उपासिकायाः वा केवित्तप्रज्ञसं धर्मं नो लभेत श्रवणाय! तत् तेनार्थेन गौतम! एवम् उच्यते अश्रुत्वा यावत् नो तभेत श्रवणाय।

# अश्रुत्वा उपलब्धि-पद

९. 'मगवान राजगृह नगर में आए, यावत् गौतम इस प्रकार बोले—मंते! क्या कोई पुरुष केवली, केवली के श्रायक, केवली की श्राविका, केवली के उपासक, केवली की उपासिका, तत्पाक्षिक (स्वयंबुद्ध). तत्पाक्षिक के श्रावक, तत्पाक्षिक की श्राविका, तत्पाक्षिक के उपासक. तत्पाक्षिक की उपासिका से सुने बिना केवली प्रज्ञप्त धर्म का ज्ञान प्राप्त कर सकता है?

गौतम! कोई पुरुष केवर्ला यावत् तत्पाक्षिक की उपासिका से सुने बिना केवर्ली प्रज्ञस धर्म का ज्ञान प्राप्त कर सकता है, कोई नहीं कर सकता।

१०. भंते! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है—कोई पुरुष सुने बिना केवली प्रज्ञम धर्म का ज्ञान प्राप्त कर सकता है और कोई नहीं कर सकता?

गौतम! जिसके ज्ञानावरणीय कर्म का क्षयोपशम होता है, वह पुरुष केवर्ली यवत् तत्पाक्षिक की उपापिका से सुने बिना केवर्ली प्रज्ञप्त धर्म को प्राप्त कर सकता है। जिसके ज्ञानावरणीय कर्म का क्षयोपशम नहीं होता, वह पुरुष केवर्ली यावत् तत्पाक्षिक की उपाप्तिका से सुने बिना केवर्ली प्रज्ञप्त धर्म का ज्ञान प्राप्त नहीं कर सकता।

गौतम! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है—कोई पुरुष सुने बिना केवला प्रज्ञप्त धर्म का ज्ञान प्राप्त कर सकता है और कोई नहीं कर सकता। ११. असोच्या णं भंते! केविलस्स वा जाव तप्पिक्खियउवासियाए वा केवलं बोहिं बुज्झेज्जा?

भोयमां! असोच्चा णं केवलिस्स वा जाव तप्पक्खियउवासियाए वा अत्थेगतिए केवलं बोहिं बुज्झेज्जा, अत्थेगतिए केवलं बोहिं नो बुज्झेज्जा।।

१२. से केण्ट्रेणं भंते! एवं वुच्चइ— असोच्चा णं जाव केवलं बोहिं नो बुज्झेज्जा?

गोयमा! जस्स णं दरिसणावरणि-ज्जाणं कम्माणं खओवसमे कडे भवइ से णं असोच्चा केविलस्स वा जाव तप्पिक्खियउवासियाए वा केवलं बोहिं बुज्झेज्जा, जस्स णं दरिसणा-वरणिज्जाणं कम्माणं खओ-वसमे नो कडे भवइ से णं असोच्चा केविलस्स वा जाव तप्प-किखउवासियाए वा केवलं बोहिं नो बुज्झेज्जा। से तेणहेणं गोयमा! एवं बुच्चइ-असोच्चा णं जाव केवलं बोहिं नो बुज्झेज्जा।

१३. असोच्चा णं भंते! केबलिस्स वा जाव तप्पिक्खियउवासियाए वा केवलं मुंडे भिवत्ता अगाराओ अणगारियं पब्बएज्जा?

गोयमा! असोच्चा णं केवलिस्स वा जाव तप्पिक्खियउवासियाए वा अत्थे-गतिए केवलं मुंडे भवित्ता अगाराओ अणगारियं पव्वएज्जा, अत्थेगतिए केवलं मुंडे भवित्ता अगाराओ अणगारियं नो प्व्वएज्जा॥

१४. से केणहेणं भंते! एवं वुच्चइ— असोच्चा णं जाव केवलं मुंडे भवित्ता अगाराओ अणगारियं नो पव्वएज्जा?

गोयमा! जस्स णं धम्मंतराइयाणं कम्माणं खओवसमे कडे भवति से णं अश्रुत्वा भदन्त! केबलिनः वा यावत् तत्पाक्षिक-उपासिकायाः वा केवलं बोधि बुध्येत?

गौतम! अश्रुत्वा केविलनः वा यावत् तत्पाक्षिक-उपासिकायाः वा अस्त्येककः केवलं बोधिं बुध्येत, अस्त्येककः केवलं बाधिं नो बुध्येत।

तत् केनार्थेन भदन्त! एवम् उच्यते-अश्रुत्वा यावत् केवलं बोधिं नो बुध्येत।

गौतम! यस्य दर्शनावरणीयानां कर्मणां क्षयोपशमः कृतः भवति सः अश्रुत्वो केवितनः वा यावत् तत्पाक्षिक-उपासिकायाः वा केवलं बोधिं बुध्येत, यस्य दर्शनावरणीयानां कर्मणां क्षयोपशमः नो कृतः भवति सः अश्रुत्वा केवितनः वा यावत् तत्पाक्षिक-उपासिकायाः वा केवलं बोधिं नो बुध्येत। तत्तेनार्थेन गौतम! एवम् उच्यते—अश्रुत्वा यावत् केवलं बोधिं नो बुध्येत।

अश्रुत्वा भदन्त! केवितनः वा यावत् तत्पाक्षिक-उपासिकायाः वा केवलं मुण्डः भूत्वा अगारात् अनगारितां प्रवृजेत्?

गौतम! अश्रुत्वा केवलिनः वा यावत् तत्पाक्षिक-उपासिकायाः वा अस्त्येककः केवलं मुण्डः भूत्वा अगारात् अनगारितां प्रव्रजेत्। अस्त्येककः केवलं मुण्डः भूत्वा अगारात् अनगारितां नो प्रव्रजेत्।

तत् केनार्थेन भदन्त! एवम् उच्यते–अश्रुत्वा यावत् केवलं मुण्डः भूत्वा अगारात् अनगारितां नो प्रव्रजेत्?

गौतम! यस्य धर्मान्तरायिकाणां कर्मणां क्षयोपशमः कृतः भवति सः अश्रुत्वा

- ११. भंते! क्या कोई पुरुष केवली यावत् तत्पाक्षिक की उपासिका से सुने बिना केवल बोधि को प्राप्त कर सकता है? गौतम! कोई पुरुष केवली यावत् तत्पाक्षिक की उपासिका से सुने बिना केवल बोधि को प्राप्त कर सकता है और कोई नहीं कर सकता।
- १२. भंते! यह किय अपेक्षा से कहा जा रहा है—कोई पुरुष सुने बिना केवल बोधि को प्राप्त कर सकता है और कोई नहीं कर सकता?

गौतम! जिसके दर्शनावरणीय कर्म का क्षयोपशम होता है, वह पुरुष केवली यावत् तत्पाक्षिक की उपासिका से सुने बिना केवल बोधि को प्राप्त कर सकता है! जिसके दर्शनावरणीय कर्म का क्षयोपशम नहीं होता, वह पुरुष केवली यावत् तत्पाक्षिक की उपासिका से सुने बिना केवल बोधि को प्राप्त नहीं कर सकता। गौतम! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है-कोई पुरुष सुने बिना केवल बोधि को प्राप्त कर सकता। है और कोई नहीं कर सकता।

१३. भंते! कोई पुरुष केवर्ला यावत् तत्पाक्षिक की उपासिका से सुने बिना मुंड होकर अगार से केवल अनगार धर्म में प्रविज्ञित हो सकता है?

गौतम! कोई पुरुष केवली यावत् तत्पाक्षिक की उपासिका से सुने बिना मुंड होकर अगार से केवल अनगार धर्म में प्रवृजित हो सकता है और कोई नहीं हो सकता।

१४. भंते! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है—कोई पुरुष सुने बिना मुंड होकर अगार से केवल अनगार धर्म में प्रवृजित हो सकता है और कोई नहीं हो सकता। गौतम! जिसके धर्मान्तराय कर्म का सयोपशम होता है, वह पुरुष केवली यावत्

असोच्चा केवलिस्स वा जाव तप्पक्खियउवासियाए वा केवलं मुंडे भवित्ता अगाराओ अणगारियं पव्वएज्जा, जस्स णं धम्मं-तराइयाणं कम्माणं खुओवसमे नो कडे भवति से णं अस्रोच्छा केवलिस्स वा जाव तप्यक्खिय-उवासियाए वा केवलं मुंडे भवित्ता अगाराओ अणगारियं नो पञ्चएज्जा। से तेणद्वेणं गोयमा! एवं वुच्चइ-असोच्या णं जाव केवलं मुंडे भवित्ता अगाराओ अणगारियं नो पञ्चएज्जा 🛭

केवलिनः वा यावत् तत्पक्षिकः उपासिकायाः वा केवलं मृण्डः भूत्वा अगारात् अनगारितां प्रव्रजेत्, यस्य धर्मान्तरायिकाणां कर्मणा क्षयोपशमः नो कृतः भवति सः अश्रुत्वा केवलिनः वा यावत् तत्पाक्षिक-उपासिकायाः वा केवलं मृण्डः भूत्वा अगारात् अनगारितां नो प्रव्रजेत्। तत् तेनार्थेन गौतम! एवम् उच्यते—अश्रुत्वा यावत् केवलं मृण्डः भूत्वा अगारात् अनगारितां नो प्रव्रजेत। तत्याक्षिक की उपासिका से सुने बिना मुंड होकर अगार से केवल अनगार धर्म में प्रविजित हो सकता है। जिसके धर्मान्तराय कर्म का क्षयोपशम नहीं होता. वह पुरुष केवली यावत तत्पाक्षिक की उपासिका से सुने बिना मुंड होकर अगार से केवल अनगार धर्म में प्रविजित नहीं हो सकता। गौतम! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है—कोई पुरुष सुने बिना मुंड होकर अगार से केवल अनगार धर्म में प्रविजित हो सकता है और कोई नहीं हो सकता।

१५. असोच्या णं भंते! केवितस्स वा जाव तप्पिक्खियउवासियाए वा केवलं बंभचेरवासं आवसेज्जा?

गोयमा ! असोच्या णं केवलिस्स वा जाव तप्पक्खियउवासियाए वा अत्थे-गतिए केवलं बंभचेरवासं आवसेज्जा, अत्थेगतिए केवलं बंभचेरवासं नो आवसेज्जा॥ अश्रुत्वा भदन्त! केवलिनः वा यावत् तत्पाक्षिक-उपासिकायाः वा केवलं ब्रह्मचर्यवासम् आवसेत्?

गौतम! अश्रुत्वा केवलिनः वा यावत् तत्पाक्षिक-उपासिकायाः वा अस्त्येककः केवलं ब्रह्मचर्यवासम् आवसति अस्त्येककः केवलं ब्रह्मचर्यवासं नो आवसेत। १५. भंते! कोई पुरुष कवर्ला यावत् तत्पाक्षिक की उपासिका से सुने बिना केवल ब्रह्मचर्यवास में रह सकता है? गौतम! कोई पुरुष केवर्ला यावत तत्पाक्षिक की उपासिका से सुने बिना केवल ब्रह्मचर्यवास में रह सकता है और

कोई नहीं रह सकता।

१६, से केणट्टेणं भंते! एवं वुच्चइ— असोच्या णं जाव केवलं बंभचेरवासं नो आवसेन्जा?

गोयमा ! जरुस णं चरित्तावरणि-ज्जाणं कम्माणं खओवसमे कुडे भवइ से णं असोच्चा केवलिस्स वा तप्पक्खियउवासियाए वा केवल बंभचेखासं आवसेज्जा. जस्स णं चरित्तावरणिज्जाणं कम्माणं खओव-समे नो कड़े भवड़ से णं असोच्चा केवलिस्स वा जाव तप्पक्रिखय-उवासियाए वा केवलं बंभचेरवासं नो आवसेज्जा। से तेणड्डेणं गोयमा! एवं वच्चइ- असोच्चा णं जाव केवलं बंभचेरवासं नो आवसेज्जा॥

तन् केनार्थेन भदन्त! एवम् उच्यते-अश्रुत्वा यावत् केवलं ब्रह्मचर्यवासं नो आवसेत्?

गौतम! यस्य चरित्रावरणीयानां कर्मणां क्षयोपशमः कृतः भवति सः अश्रुत्वा केविलनः वा यावत् तत्पाक्षिक- उपासिकायाः वा केवलं ब्रह्मचर्यवासम् आवसेत्, यस्य चरित्रा-वरणीयानां कर्मणां क्षयोपशमः नो कृतः भवति सः अश्रुत्वा केविलनः वा यावत् तत्पाक्षिक उपासिकायाः वा केवलं ब्रह्मचर्यवासं नो आवसेत् तत् तेनार्थेन गौतम! एवम उच्यते— अश्रुत्वा यावत् केवलं ब्रह्मचर्यवासं नो आवसेत्।

१६. भंते! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है—कोई पुरुष सुने बिना केवल ब्रह्मचर्यवास में रह सकता है और कोई नहीं रह सकता?

गौतम! जिसके चिरत्रावरणीय कर्म का क्षयोपशम होता है, वह पुरुष कंवर्ला यावत् तत्पाक्षिक की उपासिका से सुने बिना केवल ब्रह्मचर्यवास में रह सकता है। जिसके चिरत्रावरणीय कर्म का क्षयोपशम नहीं होता, वह केवर्ली यावत् तत्पाक्षिक की उपासिका से सुने बिना केवल ब्रह्मचर्यवास में नहीं रह सकता। गौतम! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है—कोई पुरुष सुने बिना केवल ब्रह्मचर्यवास में रह सकता। है और कोई नहीं रह सकता।

१७. असोच्चा णं भंते ! केवलिस्स वा जाव तप्पिकखयउवासियाए वा केवलेणं संजमेज्जा?

अश्रुत्वा भदन्त! केबलिनः वा यावत् तत्पाक्षिक-उपासिकायाः वा केवलेन संयमेन संयच्छेत्? १७. भंते! कोई पुरुष केवली यावत् तत्पाक्षिक की उपासिका से सुने बिना केवल संयम से संयमित हो सकता है? गौतम! अश्रुत्वा केवलिनः वा यावत्

तत्पाक्षिक-उपासिकायाः वा अस्त्येककः

केवलेन संयमेन संयच्छेत्. अस्त्येककः

गोयमा! असोच्या णं केवलिस्स वा जाव तप्पिक्खियउवासियाए वा अत्थेगतिए केवलेणं संजमेणं संजमेज्जा, अत्थेगतिए केवलेणं संजमेणं नो संजमेज्जा॥

१८. से केणहेणं भते! एवं वुच्चइ— असोच्चा णं जाव केवलेणं संजमेणं नो संजमेज्जा?

गोयमा! जस्स णं जयणावर-णिज्जाणं कम्माणं खओवसमे कडे भवइ से णं असोच्या केवितस्स वा जाव तप्प-विखयउवासियाए वा केवितणं संजमेणं संजमेज्जा, जस्स णं जयणा-वरिण्ज्जाणं कम्माणं खओवसमे नो कडे भवइ से णं असोच्या केवितस्स वा जाव तप्पिक्खयउवासियाए वा केवितणं संजमेणं नो संजमेज्जा। से तेणहेणं गोयमा! एवं वुच्चइ—असोच्चा णं जाव केवितणं संजमेणं नो संजमेज्जा।

केवलेन संययेमेन नो संयच्छेत्। बड्- तत् केनार्थेन भदन्त! एवम् उच्यते—अश्रुत्वा गं नो यावत् केवलेन संयमेन नो संयच्छेत?

गौतम! यस्य यतनावरणीयानां कर्मणां क्षयीपशमः कृतः भवति सः अश्रुत्वां केवितनः वा यावत् तत्पाक्षिकः उपासिकायाः वा केवितनं संयमेन संयच्छेत्, यस्य यतनावरणीयानां कर्मणां क्षयोपशमः नो कृतः भवति सः अश्रुत्वा केवितनः वा यावत् तत्पाक्षिक-उपासिकायाः वा केवितनं संयमेन नो संयच्छेत्। तत् तेनार्थन गौनम!

एवम् उच्यते-अश्रत्वा यावत् केवलेन

संयमेन नो संयच्छेत।

१९. असोच्या णं भंते! केविलस्स वा जाव तप्पिक्खियउवासियाए वा केवलेणं संवरेणं संवरेज्जा?

गोयमा! असोच्या णं केवितस्स वा जाव तप्पिक्ख्यउवासियाए वा अत्थेगतिए केवित्रणं संवरेणं संवरेज्जा, अत्थेगतिए केवित्रणं संवरेणं नो संवरेज्जा।

२०. से केणहेणं भंते! एवं वुच्चइ— असोच्चा णं जाव केवलेणं संवरेणं नो संवरेज्जा?

गोयमा! जस्स णं अज्झवसाणा-वरणिज्जाणं कम्माणं खओवसमे कडे भवइ से णं असोच्चा केवितस्स वा जाव तप्पिक्खियउवासियाए वा केविलेणं संवरेणं संवरेज्जा, जस्स णं अज्झ-वसाणावरणिज्जाणं कम्माणं खओव-समे नो कडे भवइ से णं असोच्चा अश्रुत्वा भदन्त! केविलनः वा यावत् तत्पाक्षिकः उपासिकायाः वा केवलेन संवरेण संवृणुयात्?

गौतम! अश्रुत्वा केवलिनः वा यावत् तत्नाक्षिक-उपासिकायाः वा अस्त्येककः केवलेन संवरेण संवृणुयात्। अस्त्येककः केवलेन संवरेण नो संवृणुयात्।

अथ केनार्थेन भदन्त! एवम् उच्यते-अश्रुत्वा यावत् केवलेन संवरेण नो संवृणुयात्?

गौतम! यस्य अध्यवसानावरणीयानां कर्मणां क्षयोपशमः कृतः भवति सः अश्रुत्वा केवितनः वा यावत् तत्पाक्षिक- उपासिकायाः वा केवितन संवरेण संवृणुयात्, यस्य अध्यवसानावर-णीयानां कर्मणां क्षयोपशमः नो कृतः भवति, सः अश्रुत्वा केवितनः वा यावत् तत्पाक्षिक-

गौतम' कोई पुरुष केवली यावत् तत्पाक्षिक की उपासिका से सुने बिना केवल संयम से संविमत हो सकता है और कोई नहीं हो सकता।

१८. भंते! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है—कोई पुरुष सुने बिना केवल संयम से संयमित हो सकता है और कोई नहीं हो सकता?

गौतम! जिसके यतनावरणायकर्म का क्षयोपशम होता है, वह पुरुष केवली यावत् तत्पाक्षिक की उपासिका से सुने बिना केवल संयम से संयमित हो सकता है। जिसके यतनावरणीय कर्म का क्षयोपशम नहीं होता, वह पुरुष केवली यावत् तत्पाक्षिक की उपासिका से सुने बिना केवल संयम से संयमित नहीं हो सकता। गौतिम! इस अपेक्षा ने यह कहा जा रहा है—कोई पुरुष सुने बिना केवल संयम से संयमित हो सकता है और कोई नहीं हो सकता।

१९. भंते! क्या कोई पुरुष केवली यावत् तत्पक्षिक की उपायिका से सुने बिना केवल संवर से संवृत हो सकता है?

गौतम! कोई पुरुष केवली यावत् तत्पाक्षिक की उपासिका से सुने बिना केवल संवर से संवृत हो सकता है और कोई नहीं हो सकता।

२०. भंते' यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है-कोई पुरुष सुने बिना केवल संवर से संवृत हो सकता है और कोई नहीं हो सकता?

गौतम! जिसके अध्यवसानावरणीय कर्म का क्षयोपशम होता है वह पुरुष केवली यावत तत्पक्षिक की उपासिका से सुने बिना केवल संवर से संवृत हो सकता है। जिसके अध्यवसानावरणीय कर्म का क्षयोपशम नहीं होता वह पुरुष केवली यावन् तत्पाक्षिक की उपासिका से सुने केविलस्स वा जाव तप्पिक्खिय-उवासियाए वा केविलणं संवरेणं नो संवरेज्जा। से तेणेट्ठेणं गोयमा! एवं बुच्चइ—असोच्चा णं जाव केविलणं संवरेणं नो संवरेज्जा। उपासिकायाः वा केवलेन संवरेण नो संवृणुयात्। तन् तेनार्थेन गीतम! एवम् उच्यते—अश्रुत्वा यावत् केवलेन संवरेण नो संवृण्यात्।

बिना केवल संबर में संवृत नहीं हो सकता। गौतम! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है—कोई पुरुष स्पृते बिना केवल संबर से संवृत हो सकता है और कोई नहीं हो सकता।

२१. असोच्या णं भंते केवलिस्स वा जाव तप्पक्खियउवासियाए वा केवलं आभिणिबोहियनाणं उप्पांडेज्जा? गोयमा! असोच्चा णं केवलिस्स वा जाव तप्पक्खियउवासियाए वा अत्थेगतिए केवलं आभिणिबोहिय- नाणं उप्पांडेज्जा, अत्थेगतिए केवलं आभिणिबोहियनाणं नो उप्पांडेज्जा!

अश्रुत्वा भदन्त! केवलिनः वा यावत् तत्पाक्षिकः उपासिकायाः वा अस्त्येककः केवलम् आभिनिबोधिकज्ञानम् उत्पादयेत्? गौतम! अश्रुत्वा केवलिनः वा यावत् तत्पाक्षिकः उपासिकायाः वा अस्त्येककः केवलम् आभिनिबोधिकज्ञानम् उत्पादयेत् अस्त्येककः केवलम् आभिनिबोधिकज्ञानं नो उत्पादयेत्। २१. भंते! कोई पुरुष केवर्जा यावत् तत्मक्षिक की उपायिक से सुने बिना केवत्व आभिनिबोधिकज्ञान उत्पन्न कर सकता है? गौतम! कोई पुरुष केवर्जा यावत् तत्पक्षिक की उपायिक से सुने बिना केवल आभिनिबोधिक ज्ञान उत्पन्न कर सकता है और कोई नहीं कर सकता।

 से केणहेणं भंते! एवं वुच्चइ-असोच्चा णं जाव केवलं आभिणि-बोहियनाणं नो उप्पाडेज्जा? तत् केनार्थेन भदन्त! एवम् उच्यते – अश्रुत्वा यावत् केवलम् आभिनिबोधिकज्ञानम् नो उत्पादयेत्?

२२. भंते! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा
है-कोई पुरुष सुने बिना केवल
आभिनिबोधिकज्ञान उत्पन्न कर सकता है
और कोई नहीं कर सकता?

गोयमा! जस्स णं आभिणिबोहिय-नाषावरणिज्जाणं कम्माणं खओ-वसमे कड़े भवइ से णं असोच्चा केवलिस्स वा जाव तप्पक्खिय-उवासियाए वा केवलं आभिणिबो-हियनाणं उप्पाडेज्जा, जस्स आभिणिबोहिय - नाणावरणिज्जाणं कम्माणं खओवसमे नो कड़े भवइ से णं असोच्या केवलिस्स वा तप्यक्रिवयदवासियाण केवलं आभिणिबोहियनाणं नो उप्पाडेज्जा। से तेणद्वेणं भोयमा! एवं वृच्चइ-असोच्चा णं जाव केवलं आभिणि-बोहियनाणं नो उप्पाङेन्जा।।

गौतम! यस्य आभिनिबोधिकज्ञाना-वरणीयानां कर्मणां क्षयोपशमः कृतः भवति सः अश्रुत्वा केविलनः वा यावत् तत्पाक्षिक-उपासिकायाः वा केविलम् आभिनिबोधिक-ज्ञानम् उत्पादयेत्, यस्य आभिनिबोधिक-ज्ञानावरणीयानां कर्मणां क्षयोपशमः नो कृतः भवति सः अश्रुत्वा केविलनः वा यावत् तत्पाक्षिक-उपासिकायाः वा केविलम् आभिनिबोधिकज्ञानं नो उत्पादयेत्। तत् तेनार्थेन गौतम! एवम् उच्यते—अश्रुत्वा यावत् केविलम् आभिनिबोधिकज्ञानं नो उत्पादयेत्। और कोई नहीं कर सकता?
गीतम! जिस्मेंक आभिनिबोधिक जानावरणीय कर्म का क्षयोपशम होता है, वह
पुरुष केवली यावत तत्पाक्षिक की
उपास्कित से सुने बिना केवल आभिनिबोधिकज्ञान उत्पन्न कर सकता है।
जिसके आभिनिबोधिक जानावरणीय
कर्म का क्षयोपशम नहीं होता वह पुरुष
केवली यावत तत्पाक्षिक की उपास्कित
से सुने बिना केवल आभिनिबोधिकज्ञान
उत्पन्न नहीं कर सकता। गीतम! इम
अपेक्षा से यह कहा जा रहा है- कोई पुरुष
सुने बिना केवल आभिनिबोधिक ज्ञान
उत्पन्न कर सकता। है और कोई नहीं कर
सकता।

२३. असोच्या णं भंते! केवलिस्स वा जाव तप्पिक्खियउवासियाए वा केवलं सुयनाणं उप्पाडेज्जा? गोयमा! असोच्या णं केविलस्स वा जाव तप्पिक्खियउवासियाए वा अत्थेगितए

केवलं सुयनाणं उप्पाडेज्जा, अत्थेगतिए

अश्रुत्वा भदन्त ! केवितनः यावत् तत्पाक्षिक-उपासिकायाः वा केवलं श्रुतज्ञानम् उत्पादयेत्? गौतम! अश्रुत्वा केवितनः वा यावत् तत्पाक्षिक-उपासिकायाः वा अस्त्येककः केवलं श्रुतज्ञानम् उत्पादयेत्, अस्त्येककः २३. भंते! कोई पुरुष केवली यावत् तत्पाक्षिक की उपाप्पिका से सुने बिना केवल श्रुतज्ञान उत्पन्न कर सकता है? गौतम! कोई पुरुष केवली यावत तत्पाक्षिक की उपासिका से सुने बिना केवल श्रुतज्ञान उत्पन्न कर सकता है और केवलं स्यनाणं नो उप्पाडेज्जा॥

केवलं श्रुतज्ञानं नो उत्पादयेतु।

कोई नहीं कर सकता।

२४. से केणड्डेणं भंते! एवं वुच्चइ--असोच्चा णं जाव केवलं सुयनाणं नो उप्पाडेज्जा ?

तत् केनार्थेन! एवम् उच्यते–अश्रत्वा यावत् केवलं श्रुतज्ञानं मो उत्पादयेत्।

गोयमा! जस्स णं सुयनाणावरणि-ज्ञाणं कम्माणं खओवसमे कडे भवइ से णं असोच्चा केवलिस्स वा जाव तप्यक्खियउवासियाए वा केवलं सुयनाणं उप्पाडेज्जा, जरूस णं सुयनाणावरणिज्जाणं कम्माणं खओवसमें नो कड़े भवड़ से णं असोच्चा केवलिस्स वा जाव तप्पक्तिवय-उवासियाए वा केवलं स्यनाणं नो उप्पाडेन्ना। से तेणहेण गोयमा! एवं वृच्चइ–असोच्चा णं जाव सुयनाणं नो उप्पाडेज्जा॥

गौतम! यस्य श्रुतज्ञानावरणीयानां कर्मणां क्षयोपशमः कृतः भवति सः अश्रुत्वा केवलिनः वा यावत् तत्पाक्षिक-उपासिकायाः केवलं वा श्रुतज्ञानम् उत्पादयेत्. यस्य श्रुतज्ञाना-वरणीयानां कर्मणां क्षयोपशमः नो कृतः भवति सः अश्रुत्वा केवलिनः वा यावत् तत्पाक्षिक-उपासिकायाः वा केवलं श्रुतज्ञानं नो उत्पादयेत्। तत् तेनार्थेन गौतम! एवम् उच्यते–अश्रुत्वा यावत् केवलं श्रुतज्ञानं नो उत्पादयेत्।

उत्पन्न कर सकता है और कोई नहीं कर सकता? गौतम! जिसके श्रृतज्ञानावरणीय कर्म का क्षयोपशम होता है वह पुरुष केवली यावत् तत्पाक्षिक की उपासिका से सुने बिना केवल शुतज्ञान उत्पन्न कर सकता है। जिसके श्रुतज्ञानावरणीय कर्म का क्षयो-पशम नहीं होता वह पुरुष केवली यावत तत्पाक्षिक की उपासिका से सुने बिना केवल श्रुतज्ञान उत्पन्न नहीं कर सकता। गौतम! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है-कोई पुरुष सुने बिना केवल श्रुतज्ञान उत्पन्न कर सकता है और कोई नहीं कर

२४. भंते! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा

है-कोई पुरुष सुने बिना केवल श्रुतज्ञान

२५. असोच्चा णं भंते! केवलिस्स वा जाव तप्पविखयउवासियाए वा केवलं ओहिनाणं उप्पाडेज्जा? गोयमा! असोच्चा ण केवलिस्स वा जाव तप्पक्खियउवासियाए वा अत्थेगतिए केवलं ओहिनाणं उप्पा-डेज्जा. अत्थेगतिए केवलं ओहिनाणं नो उप्पाडेन्जा ॥

अश्रुत्वा भदन्त! केवलिनः वा यावत् तत्पक्षिक-उपासिकायाः वा केवलम अवधिज्ञानम् उत्पादयेत्? गौतम! अश्रुत्वा केवलिनः वा यावत तत्पाक्षिक-उपासिकायाः वा अस्त्येककः केवलम् अवधिज्ञानम् उत्पादयेत्. अस्त्येककः केवलम् अवधिज्ञानम् नो उत्पादयेत्।

२५. भंते! कोई पुरुष केवली यावत् तत्पाक्षिक की उपासिका से सुने बिना केवल अवधिज्ञान उप्पन्न कर सकता है? गौतम! कोई पुरुष केवली यावत तत्पाक्षिक की उपासिका से सने बिना केवल अवधिज्ञान उत्पन्न कर सकता है और कोई नहीं कर सकता।

सकता।

२६. से केणहेणं भंते! एवं वुच्चइ-असोच्या णं जाव केवलं ओहिनाणं नो तप्पाडेज्जा?

तत् केनार्थेन भदन्त! एवम् उच्यते-अश्रुत्वा यावत् केवलम् अवधिज्ञानं नो उत्पादयेत्?

गोयमा! जस्स णं ओहिनाणावर-णिज्जाणं कम्माणं खओवसमे कडे भवड से णं असोच्चा केवलिस्स वा जाव तप्यक्खियउवासियाए वा केवलं ओहिनाणं उप्पाडेज्जा. जस्स णं ओहिनाणावरणिज्जाणं कम्माणं खओवसमें नो कड़े भवड़ से णं असोच्चा केवलिस्स वा जाव तप्पक्खिय-उवासियाए वा केवलं ओहिनाणं नो

गौतम्! यस्य अवधिज्ञानावरणीयानां कर्मणां क्षयोपशमः कृतः भवति सः अश्रुत्वा यावत् तत्पाक्षिक-उपासिकायाः वा केवलं अवधिज्ञानम् उत्पादयति, यस्य अवधिज्ञानावरणीयानां कर्मणां क्षयोपशमः नो कृतः भवति स अश्रुत्वा केवलिनः वा यावत् तत्पाक्षिक उपासिकायाः वा केवलम् अवधिज्ञानं नो उत्पादयति। तत् तेनार्थेन गौतम! एवम् २६. भंते! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है–कोई पुरुष सुने बिना केवल अवधिज्ञान उपन्न कर सकता है और कोई नहीं कर सकता?

गौतम! जिसके अवधिज्ञानावरणीय कर्म का क्षयोपशम होता है, वह पुरुष केवली यावत् तत्पाक्षिक की उपासिका से सुने बिना केवल अवधिज्ञान उत्पन्न कर सकता है। जिसके अवधिज्ञानावरणीय कर्म का क्षयोपशम नहीं होता, वह केवली यावत तत्पाक्षिक की उपासिका से सुने बिना केवल अवधिज्ञान उत्पन्न नहीं कर सकता। गौतम! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा

उप्पाडेज्जा। से तेणहेणं गोयमा! एवं बुच्चइ-असोच्चा णं जाव केवलं ओहिनाणं नो उप्पाडेज्जा। उच्यते-अश्रुत्वा यावत् केवलम् अवधिज्ञानं नो उत्पादयेत्।

है-कोई पुरुष सुने बिना कंवल अवधिज्ञान उत्पन्न कर सकता है और कोई नहीं कर सकता।

२७. असोच्या णं भंते! केवलिस्स वा जाव तप्पक्खियउवासियाए वा केवलं मणप-ज्जवनाणं उप्पाडेज्जा? अश्रुत्वा भदन्त! केवलिनः वा यावत् तत्पाक्षिक-उपासिकायाः वा केवलं मनःपर्यवज्ञानम् उत्पादयेत्?

२७. भंते! कोई पुरुष केवली यावत् तत्पाक्षिक की उपासिका से सुने बिना केवल मनःपर्यवज्ञान उत्पन्न कर सकता है?

गोयमा! असोच्या णं केवलिस्स वा जाव तप्पिक्खियउवासियाए वा अत्थेगतिए केवलं मणपज्जवनाणं उप्पाडेज्जा, अत्थेगतिए केवलं मणपञ्जवनाणं नो उप्पाडेज्जा। गौतम! अश्रुत्वा केवलिनः वा यावत् तत्पाक्षिक-उपासिकायाः वा अस्त्येककः केवलं मनःपर्यवज्ञानम् उत्पादयेत्, अस्त्येककः केवलं मनःपर्यवज्ञानं नो उत्पादयेत। गौतम! कोई पुरुष केवली यावत् तत्पाक्षिक की उपासिका से सुने बिना केवल मनःपर्यवज्ञान उत्पन्न कर सकता है और कोई नहीं कर सकता।

२८. से केणडेणं भंते! एवं वुच्यइ— असोच्या णं जाव केवलं मणपज्ज-वनाणं नो उप्पाडेज्जा ? तत् केनार्थेन भदन्त! एवम् उच्यते–अश्रुत्वा यावत् केवलं मनःपर्यवज्ञानं नो उत्पादयेत्?

२८. भंते! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है—कोई पुरुष सुने बिना केवल मनः-पर्यवज्ञान उत्पन्न कर सकता है और कोई नहीं कर सकता?

गोयमा! जस्स णं मणपज्जव-नाणावरणिज्जाणं कम्माणं खओवसमे कडे भवइ से णं असोच्चा केवलिस्स वा जाव तप्पक्खियउवासियाए वा केवलं मणपज्जवनाणां उप्पाडेज्जा, जस्स णं मण-पज्जवनाणावरणिज्जाणं कम्माणं खओवसमे नो कडे भवइ से णं असोच्चा केवलिस्स वा जाव तप्पक्खियउ-वासियाए वा केवलं मण-पज्जवनाणं नो उप्पाडेज्जा। से तेणहेणं गोयमा! एवं वुच्चइ—असोच्चा णं जाव केवलं मणपज्जवनाणं नो उप्पाडेज्जा॥ गौतम! यस्य मनःपर्यवज्ञानावरणीयानां कर्मणां क्षयोपशमः कृतः भवति सः अश्रुत्वा केवलिनः वा यावत तत्पाक्षिक-उपासिकायाः वा केवलं मनःपर्यवज्ञानम् उत्पादयेत्. यस्य पर्यवज्ञानावरणीयानां कर्मणां क्षयोपशमः नो कृतः भवति सः अश्रुत्वा केवलिनः वा यावत् तत्पाक्षिक-उपासिकायाः वा मनःपर्यवज्ञानं नो उत्पादयेत्। तत् तेनार्थेन गौतम! एवम् उच्यते-अश्रुत्वा यावत् केवलं मनःपर्यवज्ञानं नो उत्पादयति ?

गौतम! जिसके मनःपर्यवज्ञानावरणीय कर्म का क्षयोपशम होता है वह पुरुष केवली यावत् तत्पाक्षिक की उपासिका से सुने बिना केवल मनःपर्यवज्ञान उत्पन्न कर सकता है। जिसके मनःपर्यवज्ञानावरणीय कर्म का क्षयोपशम नहीं होता, वह पुरुष केवली यावत् तत्पाक्षिक की उपासिका से सुने बिना केवल मनःपर्यवज्ञान उत्पन्न नहीं कर सकता। गौतम! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है—कोई पुरुष सुने बिना केवल मनःपर्यवज्ञान उत्पन्न कर सकता है और कोई नहीं कर सकता।

२९. असोच्चा णं भंते! केवलिस्स वा जाव तप्पिक्खियउवासियाए वा केवलनाणं उप्पाडेज्जा? गोयमा! असोच्चा णं केवलिस्स वा जाव तप्पिक्खियउवासियाए वा अत्थे-गतिए केवलनाणं उप्पाडेज्जा, अत्थेगतिए

अश्रुत्वा भदन्त! केवलिनः वा यावत् तत्पाक्षिक-उपासिकायाः वा केवलज्ञानम् उत्पादयेत्? गौतम! अश्रुत्वा केवलिनः वा यावत् तत्पाक्षिक-उपासिकायाः वाः अस्त्येककः केवलज्ञानम् उत्पादयेत्। अस्त्येककः केवल-ज्ञानं नो उत्पादयेत्। २९. भंते! कोई पुरुष केवली यावत् तत्पाक्षिक की उपासिका से सुने बिना केवलज्ञान उत्पन्न कर सकता है? गौतम! कोई पुरुष केवली यावत् तत्पाक्षिक की उपासिका से सुने बिना केवलज्ञान उत्पन्न कर सकता है और कोई नहीं कर सकता।

३०. से केणडेणं भंते! एवं वुच्चइ— असोच्चा णं जाव केवलनाणं नो

केवलनाणं नो उप्पाडेज्जा॥

तत् केनार्थेन भदन्त! एवम् उच्यते–अश्रुत्वा यावत् केवलज्ञानं नो उत्पादयेत्?

३०. भंते! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है–कोई पुरुष सुने बिना केवलज्ञान उप्पाडेज्जा?

गोयमा! जस्स णं केवलनाणावर-णिज्जाणं कम्माणं खुए कडे भवड़ से णं असोच्चा केवलिस्स वा जाव तप्पक्रिखयउवासियाए वा केवल-नाणं उप्पाडेज्जा जस्स णं केवल-नाणावरणिज्जाणं कम्माणं खए नो कडे भवड़ से णं असोच्या केवलिस्स वा जाव तप्पक्रिवयउवासियाएवा केवलनाणं नो उप्पाडेज्जा। से तेणद्रेणं गोयमा! एवं वच्चइ-असोच्चा णं जाव केवलंनाणं नो उप्पाडेज्जा।।

गौतम! यस्य केवलज्ञानावरणीयनां कर्मणां क्षयः कृतः भवति सः अश्रुत्वा केवलिनः वा यावत् तत्पाक्षिक-उपासिकायाः वा केवलज्ञानम् उत्पादयेत्। यस्य केवलज्ञाना-वरणीयानां कर्मणां क्षयः नो कृतः भवति सः अश्रुत्वा केवलिनः वा यावत् तत्पाक्षिक-उपासिकायाः वा केवलज्ञानं नो उत्पादयेत्। तत् तेनार्थेन गौतम! एवम् उच्यते—अश्रुत्वा यावत् केवलज्ञानं नो उत्पादयेत्।

३१. असोच्चा णं भंते! केवलिस्स वा जाव तप्पिक्खयउवासियाए वा-१. केवलि-पण्णतं धम्मं लभेज्ज सवणवाए २. केवल बोहिं बुज्झेज्जा ३. केवल मुंडे अगाराओ अणगारियं भवित्ता पञ्चएज्जा ४. केवलं बंभचेरवासं आवसेन्जा ५. केवलेण संजमेण संवरेणं संजमेन्ना केवलेणं ξ. आभिणि-संवरेज्जा केवलं **v**. बोहियनाणं उप्पा-डेज्जा ८. केवलं स्य-नाणं उप्पा-डेज्जा ९. केवलं ओहिनाणं उप्पा-डेज्जा १०. केवलं मणपञ्जवनाणं उप्पाहेज्जा 88.

केवलनाणं उप्पाडेज्जा? भोयमा! असोच्चा णं केवलिस्स वा जाव तप्पक्खियउवासियाए वा-१. अत्थे-मतिए केवलिपण्णत्तं धम्मं लभेज्ज सवणयाए, अत्थेगतिए केवलिपण्णत्तं धम्मं नो लभेज्ज सवणयाए २. अत्थे-केवलं बोहिं बुज्झेज्जा, गतिए अत्थेगतिए केवल बोहिं नो बुज्झेज्जा ३. अत्थेगतिए केवलं मुंडे भवित्ता अणगारियं अगाराओ पव्यएज्जा. अत्थेगतिए केवलं मंडे भवित्ता अगाराओ अणगारियं नो पव्वएञ्जा ४.

केवलं

नो

अत्थेगतिए

आवसेज्जा

बंभचेरवासं

केवलं

۶.

अश्रुत्वा भदन्त! केवलिनः वा यावत् तत्पाक्षिक-उपासिकायाः वा १. केवलि-प्रज्ञप्तं धर्मं लभेत श्रवणाय २. केवलबोधिं बुध्येत ३. केवलं मुण्डः भूत्वा अगारात् अनगारितां प्रव्रजेत् ४. केवलं ब्रह्मचर्यवासम् आवसेत् ५. केवलेन संयमेन संयच्छेत् ६. केवलेन संवरेण संवृणुयात् ७. केवलं आभिनिबोधिक-ज्ञानम् उत्पादयेत् ८. केवलं श्रुतज्ञानम् उत्पादयेत् १०. केवलं मनःपर्यवज्ञानम् उत्पादयेत् १०. केवलं मनःपर्यवज्ञानम् उत्पादयेत् ११. केवलज्ञानम् उत्पादयेत्?

गौतम! अश्रुत्वा केवलिनः वा यावत् तत्पाक्षिक - उपासिकायाः वा-१. अस्त्येककः केविलप्रज्ञमं धर्मं लभेत श्रवणाय अस्त्येककः केविलप्रज्ञमं धर्मं नो लभेत श्रवणाय २. अस्त्येककः केवलं बोधिं बुध्येत अस्त्येककः केवलं बोधिं नो बुध्येत ३. अस्त्येककः केवलं मुण्डः भूत्वा अगारात् अनगारितां प्रवजेत् अस्त्येककः केवलं मुण्डः भूत्वा अगारात् अनगारितां नो प्रवजेत् ४. अस्त्येककः केवलं ब्रह्मचर्यवासम् आवसेत्, अस्त्येककः केवलं ब्रह्मचर्यवासम् आवसेत्, अस्त्येककः केवलेन संयमेन संयच्छेत्, अस्त्येककः केवलेन संयमेन नो संयच्छेत्। ६. उत्पन्न कर सकता है और कोई नहीं कर सकता?

गौतम! जिसके केवलज्ञानावरणीय कर्म का क्षय होता है, वह पुरुष केवली यावत् तत्पाक्षिक की उपासिका से सुने बिना केवलज्ञान उत्पन्न कर सकता है। जिसके केवलज्ञानावरणीय कर्म का क्षय नहीं होता, वह पुरुष केवली यावत् तत्पाक्षिक की उपासिका से सुने बिना केवलज्ञान उत्पन्न नहीं कर सकता। गौतम! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है—कोई पुरुष सुने बिना केवलज्ञान उत्पन्न कर सकता है और कोई नहीं कर सकता।

३१. भंते! क्या कोई पुरुष केवली यावत् तत्पाक्षिक की उपायिका से सुने बिनः १.केवली प्रज्ञम धर्म का ज्ञान प्राप्त कर सकता है? २. केवल बोधि को प्राप्त कर सकता है? २. मुंड होकर अगार से केवल अनगार धर्म में प्रव्रजित हो सकता है? ४. केवल ब्रह्मचर्यवास में रह सकता है? ४. केवल संयम से संयमित हो सकता है? ७. केवल आभिनिबोधिक ज्ञान उत्पन्न कर सकता है? ८. केवल श्रृतज्ञान उत्पन्न कर सकता है? ८. केवल श्रृतज्ञान उत्पन्न कर सकता है? १०. केवल मनःपर्यवज्ञान उत्पन्न कर सकता है? ११. केवलज्ञान उत्पन्न कर सकता है?

गौतम! केवली यावत् तत्पाक्षिक की उपासिका से सुने बिना १. कोई पुरुष केवली प्रज्ञम धर्म का ज्ञान प्राप्त कर सकता है और कोई नहीं कर सकता। २. कोई पुरुष केवल बोधि को प्राप्त कर सकता है और कोई नहीं कर सकता। ३. कोई पुरुष मुण्ड होकर अगार से केवल अनगार धर्म में प्रव्रजित हो सकता है और कोई नहीं हो सकता। ४. कोई पुरुष केवल ख़ब्चचर्यवास में रह सकता है और कोई नहीं रह सकता। ५. कोई पुरुष केवल संयम से संयमित हो सकता है और कोई नहीं हो सकता। ६. कोई पुरुष केवल संवर से संवृत हो सकता है और कोई नहीं हो

अत्थेगतिए

आवसेज्जा,

बंभचेरवासं

अत्थेगतिए केवलेणं संजमेणं संज-मेज्जा, अत्थेगतिए केवलेणं संज-मेणं नो संजमेज्जा ६, अत्थेगतिए केवलेणं संवरेणं संवरेज्जा, अत्थेगतिए केवलेणं संवरेणं नो संवरेज्जा ७. अत्थेगतिए केवलं आभिणिबोहियनाणं उप्पाडेज्जा. अत्थेगतिए केवलं आभिणि-बोहियनाणं नो उप्पाडेज्जा ८. अत्थेगतिए केवलं सुयनाणं उप्पाडेज्जा, अत्थेगतिए केवलं सुयनाणं नो उप्पाडेज्जा ९. अत्थेगतिए ओहिनाणं उप्पाडेज्जा केवलं अत्थेगतिए केवलं ओहिनाणं नो उप्पाडेज्जा १०. अत्थेगतिए केवलं मणपज्जवनाणं उप्पाडेज्जा, अत्थेगतिए केवलं मणपज्जवनाणं नो उप्पाडेज्जा ११. अत्थेगतिए केवलनाणं उप्पाडेज्जा. अत्थेगतिए केवलनाणं नो उप्पाहेज्जा॥

अस्त्येककः केवलेन संवरेण संवृणुयात्. अस्त्येककः केवलेन संवरेण नो संवृणुयात्। ७. अस्त्येककः केवलं आभिनिबोधिक-ज्ञानम् उत्पादयेत्, अस्त्येककः केवलं आभिनिबोधिकज्ञानम् उत्पादयेत् अस्त्येककः केवलं श्रुतज्ञानम् उत्पादयेत्. अस्त्येककः केवलं श्रुतज्ञानं नो उत्पादयेत् ९. अरुत्येककः केवलम् अवधिज्ञानम् उत्पादयेत्, अस्त्येककः केवलं अवधिज्ञानं, नो उत्पादयेत् १०. अस्त्येककः केवलं मनःपर्यवज्ञानम् उत्पादयेत्, अस्त्येककः केवलं मनःपर्यवज्ञानं नो उत्पादयेत्। ११. अस्त्येककः केवलज्ञानम् उत्पादयेत्. अस्त्येककः केवलज्ञानं नो उत्पादयेत।

सकता। ७. कोई पुरुष केवल आभिनि-बोधिकज्ञान उत्पन्न कर सकता है और कोई नहीं कर सकता। ८. कोई पुरुष केवल श्रुतज्ञान उत्पन्न कर सकता है और कोई नहीं कर सकता। ९. कोई पुरुष केवल अवधिज्ञान उत्पन्न कर सकता है और कोई नहीं कर सकता। १०. कोई पुरुष केवल मनःपर्यवज्ञान उत्पन्न कर सकता है और कोई नहीं कर सकता। ११. कोई पुरुष केवलज्ञान उत्पन्न कर सकता। ११. कोई पुरुष केवलज्ञान उत्पन्न कर सकता। है

३२. से केणहेणं भंते! एवं वुच्चइ— असोच्चा णं तं चेव जाव अत्थे-गतिए केवलनाणं उप्पाडेज्जा, अत्थेगतिए केवलनाणं नो उप्पाडेज्जा? तत् केनार्थेन भदन्त! एवम् उच्यते—अश्रुत्वा तच्चैव यावत् अस्त्येककः केवलज्ञानम् उत्पादयेत्, अस्त्येककः केवलज्ञानं नो उत्पादयेत्?

गोयमा! १. जस्स णं नाणावरणि-ज्जाणं कम्माणं खओवसमे नो कडे भवड़ २. जरुस ण दरिसणावर-णिज्जाणं कम्माणं खओवसमे नो कडे भवइ ३. जरुस ण धम्म-तराइयाणं कम्माणं खओवसमे नो कडे भवइ ४. जस्स णं चरिता-वरणिज्जाणं कम्माणं खओवसमे नो कडे भवड़ ५. जरूस णं जयणावरणिज्जाणं कम्माणं खओ-वसमे नो कड़े भवइ ६. जस्स णं अञ्झवसाणावरणिज्जाणं खओवसमें नो कड़े भवड़ ७. जरूस णं आभिणिबोहियनाणावरणिज्जाणं कम्माणं खओवसमे नो कडे भवइ ८. ण सुयनाणा-वरणिज्जाणं

कम्माणं खओवसमे नो कडे भवड ९.

ओहिनाणावरणिज्जाणं

ण्

जस्म

गौतम! १. यस्य ज्ञानावरणीयानां कर्मणां क्षयोपशमः नो कृतः भवति २, यस्य दर्शना-वरणीयानां कर्मणां क्षयोपशमः नो कृतः भवति ३. यस्य धर्मान्तरायिकानां कर्मणां क्षयोपशमः नो कृतः भवति ४. यस्य चरित्रावरणीयानां कर्मणां क्षयोपशमः नो कृतः भवति ५, यस्य यतनावरणीयानां कर्मणां क्षयोपशमः नो कृतः भवति ६. यस्य अध्यवसानावरणीयानां कर्मणां क्षयोपशमः नो कृतः भवति ७. यस्य आभिनिबोधिक-ज्ञानावारणीयानां कर्मणां क्षयोपशमः नो कृतःभवति ८. यस्य श्रुतज्ञानावरणीयानां कर्मणां क्षयोपशमः नो कृतः भवति ९. यस्य अवधिज्ञानावरणीयानां कर्मणां क्षयोपशमः नो कृतः भवति १०. यस्य मनःपर्यव-ज्ञानावरणीयानां कर्मणां क्षयोपशमः नो कृतः भवति ११, यस्य केवलज्ञाना-

३२. भंते! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है—कोई पुरुष सुने बिना केवली प्रज्ञप्त धर्म को प्राप्त कर सकता है और कोई नहीं कर सकता यावत् कोई पुरुष केवलज्ञान उत्पन्न कर सकता है और कोई नहीं कर सकता?

गौतम ! १, जिसके ज्ञानावरणीय कर्म का क्षयोपशम नहीं होता २. जिसके दर्शना-वरणीय कर्म का क्षयोपशम नहीं होता ३. जिसके धर्मान्तराय कर्म का क्षयोपशम नहीं होता ४. जिसके चरित्रावरणीय कर्म का क्षयोपशम नहीं होता ५. जिसके यतनावरणीय कर्म का क्षयोपशम नहीं होता ६. जिसके अध्यवसानावरणीय कर्म का क्षयोपशम नहीं होता १. जिसके आभिनिबोधिक जानावरणीय कर्म का क्षयोपशम नहीं होता ८. जिसके श्रुत-ज्ञानावरणीय कर्म का क्षयोपशम नहीं होता ९. जिसके अवधिज्ञानावरणीय कर्म का क्षयोपशम नहीं होता १०. जिसके मनःपर्यवज्ञानावरणीय कर्म का क्षयोपशम नहीं होता ११. जिसके केवलज्ञाना-वरणीय कर्म का क्षय नहीं होता. वह पुरुष कम्माणं खुओवसमे नो कडे भवइ १०. जस्स णं मणपज्जवनाणावरणिज्जाणं कम्माणं खुओवसमे नो कडे भवइ ११. जस्स णं केवलनाणावरणिज्जाणं कम्माणं खुए नो कडे भवइ, से णं असोच्या केवलिस्स वा जाव तप्पिक्ख्य-उवासियाए वा केवलिपणतं धम्मं नो लभेज्ज सवणयाए, केवलं बोहिं नो बुज्झेज्जा जाव केवलनाणं नो उप्पाहेज्जा।

जस्स णं नाणावरणिज्जाणं कम्माणं खओवसमे कडे भवइ, जस्स णं दिस-णावरणिज्जाणं कम्माणं खओवसमे कडे भवइ, जस्स णं धम्मंतराइयाणं कम्माणं खओवसमे कडे भवइ, एवं जाव जस्स णं केवलनाणावरणिज्जाणं कम्माणं खए कडे भवइ, से णं असोच्चा केवलिस्स वा जाव तप्पक्खिय-उवासियाए वा केवलिपण्णतं धम्मं लभेज्ज सवणयाए, केवलं बोहिं बुज्झेज्जा जाव केवलनाणं उप्पाडेज्जा।। वरणीयानां कर्मणां क्षयः नो कृतः भवति, सः अशुत्वा केविलनः वा यावत् तत्पाक्षिक-उपासिकायाः वा केविलप्रज्ञप्तं धर्मं नो लभेत श्रवणाय, केवलं बोधिं नो बुध्येत यावत् केवलज्ञानं नो उत्पादयेत। केवली यावत् तत्पाक्षिक की उपासिका से सुने बिना केवली प्रज्ञप्त धर्म को प्राप्त नहीं कर सकता यावत् केवल ज्ञान को उत्पन्न नहीं कर सकता।

यस्य ज्ञानावारणीयानां कर्मणां क्षयोपशमः कृतः भवति, यस्य दर्शनावरणीयानां कर्मणां क्षयोपशमः कृतः भवति, यस्य धर्मान्त-रायिकानां कर्मणां क्षयोपशमः कृतः भवति एवं यावत् यस्य केवलज्ञानावरणीयानां कर्मणा क्षयः कृतः भवति, स अश्रुत्वा केवलिनः वा यावत् तत्पाक्षिक-उपासिकायाः वा केवलि-प्रज्ञसं धर्मं लभेत श्रवणाय, केवलं बोधिं बुध्येत यावत् केवलज्ञानं उत्पादयेत्।

१. जिसके ज्ञानावर्णाय कर्म का क्षयोपशम होता है २. जिसके दर्शना-वरणीय कर्म का क्षयोपशम होता है ३. जिसके धर्मान्तराय कर्म का क्षयोपशम होता है इस प्रकार यावत् जिसके केवलज्ञानावरणीय कर्म का क्षय होता है वह पुरुष केवली यावत् तत्पाक्षिक की उपासिका से सुने बिना १. केवली प्रज्ञाम धर्म को प्राप्त कर सकता है २. केवल बोधि को प्राप्त कर सकता है यावत् ११. केवलज्ञान उत्पन्न कर सकता है।

### भाष्य

### **१. स्**त्र-९-३२

जैन धर्म आध्यात्मिक धर्म है। उसमें आध्यात्मिक विकास की कसीटी आत्मा की शुद्धि और अशुद्धि पर आधारित है। आध्यात्मिक चिंतन में जाति, वर्ण, वेश और समप्रदाय का कोई स्थान नहीं है। इस आध्यात्मिक चिंतन का स्वयंभू प्रमाण है असोच्या और सोच्या का सुक्त।

अध्यात्म के मूल तत्त्व हैं-

- १. धर्म का ज्ञान
- ५. संयम
- २. बोधि
- ६ सवर
- ३. गृह त्याग (अपरिगृह)
- ७ ज्ञान
- ८. ब्रह्मचर्यवास

इनकी उपलब्धि आंतरिक शुद्धि से होती है। आंतरिक शुद्धि के दो सूत्र बतलाए गए हैं-

- १. क्षयोपशम (कर्म का विलय)
- २. क्षय ( कर्म का विनाश)

धर्म का ज्ञान और ज्ञानावरणीय कर्म का क्षयोपशम—धर्म का ज्ञान करने के लिए आभिनिबोधिक ज्ञानावरण और श्रुतज्ञानावरण का क्षयोपशम अपेक्षित हैं। इसलिए इन दोनों का ही क्षयोपशम यहां प्रामंगिक है।

बोधि और दर्शनावरणीय कर्म-बोधि का अर्थ है-सम्यग्दर्शन, इसलिए यहां दर्शनावरणीय का अर्थ होगा दर्शन मोहनीय। बोधि का लाभ दर्शन मोहनीय के क्षयोपशम से होता है।

अनगारिता और धर्मान्तरायिक कर्म-आठवें शतक में आन्तरायिक कर्म के पांच प्रकार बतलाए गए हैं। उनमें पांचवां है वीर्यान्तराय। स्थानांग में धर्म के दो प्रकार बतलाए गए हैं-श्रुतधर्म और चारित्र धर्म। धर्मान्तरायिक कर्म का अर्थ हे-चारित्र धर्म में विघन डालने वाला वीर्यान्तराय कर्म। स्थानांग में अंतराय कर्म के केवल दो प्रकारों का निर्देश है-

 प्रत्युतपन्न विनाशक—वर्तमान में प्राप्त वस्तु का विनाश करने वाला।

२, (का) भ, यू, २, १३।

<sup>(</sup>स्त्र) भ. जो. ३, ४२०९ :२६–३०,1

२. भ. ८/४३३।

३. ठाणं, २/१००।

 अागामी पथ का अवरोधक-भविष्य में होने वाले लाभ के मार्ग को रोकने बाला!'

प्रस्तुत प्रकरण में यह दूसरा प्रकार विवक्षित है। यह चारित्र धर्म के पथ में अवरोध उत्पन्न करता है।

आंतरायिक कर्म का संबंध ज्ञान, दर्शन और चारित्र सबकी उपलब्धि के साथ है। धर्मान्तरायिक कर्म का क्षायोपशमिक भाव चारित्र मोहनीय कर्म के क्षायोपशमिक भाव के अनुष्ट्य नहीं होता. उस अवस्था में गृह त्याग की प्रवास्या प्राप्त नहीं होती। वृत्तिकार के मत से भी इस आशय का समर्थन होता है।

ब्रह्मचर्यवास और चारित्रावरणीय कर्म-यहां ब्रह्मचर्यवास का अर्थ साधु जीवन का आचार प्रासंगिक है। वृत्तिकार ने इसका अर्थ मैथुन विरति किया है। वेद (काम-वासना) ब्रह्मचर्यवास का आवारक है इसलिए चारित्रावरणीय का अर्थ वेद लक्षण चारित्रावरणीय किया है। व

मोहनीय कर्म की दो प्रकृतियां बतलाई गई हैं—दर्शन मोहनीय और चारित्र मोहनीय ं चारित्र मोहनीय का व्यापक अर्थ है— समायिक आदि की चेतना में विघन पैदा करने वाला कर्म। इस अधार पर ब्रह्मचर्यवास का अर्थ आचार किया जा सकता है।

संयम और यतनावरणीय कर्म-संयम, संवर, ब्रह्मचर्यवास और अष्ट प्रवचन माता-इन चारों का अपना स्वतंत्र अर्थ है। संयम के हा अर्थ हैं-

- १. इन्द्रिय और मन का निगह
- २. सतरह प्रकार का संयम।

यतना का अर्थ है संयम की साधना में किया जाने वाला प्रयतन।

उत्तराध्ययन में ईया समिति के प्रसंग में यतना के चार प्रकार बतनाए गए हैं—

- १, द्रव्यतः यतना
- २. क्षेत्रतः यतना
- ३. कालतः यतना
- ४. भावतः यतना<sup>८</sup>

इन्द्रिय और मन का संयम करना तथा सतरह प्रकार के संयम में जागरूक रहना चारित्र साधना के विशेष प्रयोग हैं। उनकी सफलता वीर्यान्तराय के क्षयोपशम पर निर्भर है। अतः संयम के लिए यतनावरणीय कर्म का क्षयोपशम अनिवार्य बतलाया गया।

वीर्यान्तराय आन्तरायिक कर्म का एक प्रकार है। वीर्य का प्रयोग अनेक दिशाओं में होता है। वीर्यान्तराय सब प्रकार के वीर्यों में बाधक नहीं बनता। इस प्रकार जितने वीर्य प्रयोग के प्रकार हैं, उतने ही वीर्यान्तराय के प्रकार बन जाते हैं। ध्यान विचार में वीर्य योग के बहत्तर प्रकार बतलाए गए हैं—

**वीर्यायोगालंबनानि**—ज्ञानाचार ८, दर्शनाचार ८, चारित्राचार ८, तप आचार १२, वीर्याचार-३६=७२।

संवर और अध्यवसानावरणीय कर्म—अध्यवसान का अर्थ है चेतना की सूक्ष्म परिणति। अभयदेव सूरि ने इसका तात्पर्य भाव किया है। "अध्यवसान, परिणाम और लेश्या—इन तीनों का एक गुच्छक है। लेश्या का अर्थ भाव है। वह सूक्ष्म क्रिया है। परिणाम चेतना की सूक्ष्मतर क्रिया है। अध्यवसान चेतना की सूक्ष्मतम क्रिया है। अध्यवसान का संवर नहीं होता, निरोध नहीं होता।

अभयदेव सूरि के अनुसार यहां संवर शब्द शुभाध्यवसाय की वृत्ति के अर्थ में विविक्षित है। <sup>27</sup> किंतु यह विमर्शनीय है। जयाचार्य ने इसकी समीक्षा की है। उनके अनुसार कर्म निरोध का अध्यवसाय संवर है। योग प्रवृत्ति है, चंचलता है। संवर का स्वभाव निरोधात्मक है इसलिए संवर शुभ योग नहीं है।<sup>27</sup>

अनगारिता, ब्रह्मचर्यवास, संयम और संवर-ये अध्यात्म विकास की उत्तरोत्तर भूमिकाएं हैं।

स्थानांग में 'सोच्चा असोच्चा' प्रकरण का सार-संक्षेप उपलब्ध है।''

ज्ञान पांच हैं—आभिनिबोधिकज्ञान, श्रुतज्ञान, अवधिज्ञान, मनःपर्यवज्ञान और केवलज्ञान। इसमें प्रथम चार ज्ञान ज्ञानावरण के क्षयोपशम से उत्पन्न होते हैं। केवलज्ञान ज्ञानावरण कर्म के क्षय से उत्पन्न होता है।

आख्या शुभ अध्यवसाय, चारित्रस्टप्पणें करी। तस् आवरणी ताय, चारित्रावरणी वृत्ति में॥ कर्म संध्या रा सार, अध्यवसाय संवर तिके। त्रिहुं जोजा थी न्यार, बुद्धिवंत न्याय विचारज्यो॥ जोग व्यापार कहाय, चंचल स्वभाव जेहतों। संवर गुण सुखदाय, स्थिर स्वभाव है तेहतों॥

१३, ठाणं २/४१-७३।

१, ठाणं २ - ४३१।

भ वृ. ९.१६-अंतरायो विध्नः सोस्ति येषु ताल्यान्तरायिकाणि धर्मस्य धारित्रप्रतिपनिव्यक्षणस्यान्तरायिकाणि धर्मान्तरायिकाणि तेषां वीर्यान्तरायचारित्रमोहनीयभेदानानित्यर्थः।

३, द्रष्ट, भ, १ -२००--२०९ का भाष्य:

४. भ. वृ. ९. १८-वेदलक्षणानि चारित्रावरणीयानि विशेषती ग्राह्माणि, मैथुन विरतिलक्षणस्य ब्रह्मचर्यवासस्य विशेषतस्तेषामेवावारकत्वात्।

५, भ. ८, ३२०-३२१

६, द्रष्टव्य भ, १, २००-२०९ का भाष्यः

उत्तर, २४/६-८।

८. भ. वृ. ९।१८ इह तु यतनःवरणीयानि चारित्रविशेषविषयवीयोन्तराय-लक्षणानि मंत्रव्यानि।

९. ध्यान विचार ८ पृ. २३८।

१०. भ. वृ. ९।२०।

११. वर्हा, २/२०—संबरशब्देन शुभाध्यवसायवृत्तेर्विवक्षितत्वात तस्याश्च भावचारियरूपत्वेन तदावरणक्षयोपशमलभ्यत्वात अध्यवसानावरणीय-शब्देनेड भावचारित्रावरणीयान्युक्तानीति।

१२, भ, जो, ३। १७१। ४४-४७-

आभिनिबंधिक ज्ञान और श्रुतज्ञान—ये दो ज्ञान सर्व साधारण है। इनका क्षयोपशम प्रत्येक जीव में होता है। सम्यक् वृष्टि जीव के ये वे नों ज्ञान कहलाते हैं और मिथ्यादृष्टि जीव के इन दोनों के नाम भिन्न होते हैं—मितअज्ञान और श्रुतअज्ञान। इस स्थिति में इस प्रतिपादन का अर्थ है—जिसके आभिनिबोधिक ज्ञानावरणीय कर्म का क्षयोपशम होता है, वह आभिनिबोधिकज्ञान उत्पन्न करता है। जिसके आभिनिबोधिक ज्ञानावरणीय कर्म का क्षयोपशम नहीं होता वह आभिनिबोधिक ज्ञानावरणीय कर्म का क्षयोपशम नहीं होता वह आभिनिबोधिक ज्ञान उत्पन्न नहीं करता? इसका उत्तर अज्ञान और ज्ञान के भेद में ही खोजा जा सकता है। अनुयोगद्वार में क्षायोपशमिक भाव के अनेक प्रकारों का निर्देश है। उनमें मितज्ञानावरण, श्रुतज्ञानावरण और विभंगज्ञानावरण के क्षयोपशम से मित अज्ञानावरण, श्रुतअज्ञानावरण और विभंगज्ञानावरण के क्षयोपशम मिन्न बत्नाए गए हैं। जिसके मितज्ञानावरण का क्षयोपशम नहीं होता और मिनअज्ञानावरण का क्षयोपशम होता है उसके आभिनिबोधिक-ज्ञान उत्पन्न नहीं होता। श्रुतज्ञान के लिए भी यही नियम है।

३३. तस्स णं छद्वंछद्वेणं अणिक्खितेणं ्तवोकम्मेणं उद्वं बाहाओं पशिज्झिय-पगिज्झिय सूराभि-मुहस्स आयावण-भूमीए आया-वेमाणस्स पगइभइयाए, पगइ-उवसंतयाए, पगइपयणकोह-माण-माया-लोभयाए, मिउमद्दव-संपन्न-याए, अल्लीणयाए, विणीय-याए, अण्णया कयावि सुभेणं अज्झ-वसाणेण, सुभेण परिणामेणं, लेस्साहि विसुज्झमाणीहि - विस्नज्झमाणीहिं तयावरणिज्जाणं कम्माणं खुओव-समेणं ईहापोहमञ्जुणगवेसणं माणस्य विब्धगे नामं अण्णाणे सम्प्यन्जइ। से णं तेणं विब्भंग-नाणेणं समुप्यन्नेणं जहण्योण अंगुल-स्स असंखेज्जतिभागं, उक्कोसेणं-असंखेज्जाइं जोयण-सहस्साइं जाणड-पासइ। से णं तेणं विब्धंग-नाणेणं समुप्पन्नेणं जीवे वि जाणइ. अजीवे वि जाणइ, पासंडत्थे सारंभे सपरिग्जहे संकिलिस्समाणे वि जाणइ, विसुन्झ-माणे वि जाणइ। से ण पुट्यामेव सम्मत्तं पडिवज्जइ, सम्मत्तं पडिवज्जित्ता समणधम्मं रोएति, समण-धम्मं रोएता चरित्तं पडिवञ्जइ, चरित्तं पडिवञ्जिता लिंगं पडिवज्जड़। तस्स णं तेहिं मिच्छत्तपज्जवेहिं परिहायमाणेहिं-

विशेष जानकारी के लिए द्रष्टब्य यंत्र-

| अध्यात्म के सूत्र | आन्तरिक शुद्धि के सूत्र               |
|-------------------|---------------------------------------|
| १. धर्म का ज्ञान  | ज्ञानावरणीय कर्म का क्षयोपशम          |
| २. बोधि           | दर्शनावरणीय कर्म का क्षयोपशम          |
| ३. गृहत्याग       | धर्मान्तराय कर्म का क्षयोपशम          |
| ४. ब्रह्मचर्यवास  | चारित्रावरणीय कर्म का क्षयोपशम        |
| ५. संयम           | यतनावरणीय कर्म का क्षयोप्शम           |
| ६. संवर           | अध्यवसानावरणीय कर्म का क्षज्ञयोपगम    |
| ७. आभिनिबोधिक     | आभिनिबोधिक ज्ञानावरणीय                |
| ञ्जान             | कर्म का क्षयोपशम                      |
| ८. श्रुतज्ञान     | श्रुतज्ञानावरणीय कर्म का क्षयोपशम     |
| े, अवधिज्ञान      | अवधिज्ञानावरणीय कर्म का क्षयोपशम      |
| १०. मनःपर्यवज्ञान | मनःपर्यवज्ञानावरणीय कर्म का क्षयोपशम् |
| ११. केवलज्ञान     | केवल ज्ञानावरणीय कर्म का क्षय         |

तस्य षष्ठंषष्ठेन अनिक्षिप्तेन तपःकर्मणा ऊर्ध्वं बाह् प्रगद्य-प्रगद्य सूराभिमुखस्य आतापन-भूम्याम् आतापयतः प्रकृति-भद्रतया प्रकृति-उपशान्तनया, प्रकृति प्रतन् क्रोध-मान-माया-लोभतया, मृद्मार्दव-सम्पन्नतया, आलीनतया, विनीततया, अन्यदा कदापि शुभेन अध्यव-सानेन. शुभेन परिणामेन लेश्याभिः विशुद्धय-मानाभिः विश्वद्धयमानाभिः तदावरणीयानां कर्मणां क्षयोपयशमेन ईहापोहमार्गणा-गवेषणां कुर्वतः विभंग नाम अज्ञानं समृत्पद्यते। सः तेन विभङ्गज्ञानेन समृत्पन्नेन जघन्येन अंगुल-स्य असंख्येयतमभागम्. उत्कर्षेण असंख्येयानि योजनसहस्राणि जानाति-पश्यति। सः तेन विभंगज्ञानेन समुत्पन्नेन जीवान् अपि जानाति, अजीवान् अपि जानाति, पाषण्ड-स्थान् सारम्भान् सपरिग्रहान् संक्लिश्य-मानान् जानाति, विशुद्धयमानान् अपि जानाति। सः पूर्वमेव सम्यक्त्वं प्रतिपद्यते, सम्यक्त्वं प्रतिपद्य श्रमणधर्म रोचते. श्रमणधर्म रोचित्वा चरित्रं प्रतिपद्यते, चरित्रं प्रतिपद्य लिङ्गं प्रतिपद्यते। तस्य तैः मिथ्यात्व पर्यवैः परिहीयमानै:-परीहीयमानै: सम्यग-दर्शन-पर्यवेः परिवर्धमानै:-परिवर्धमानै: विभंग-अज्ञानं सम्यक्तवपरीगृहीते क्षिप्रमेव अवधौ परावर्तते।

३३. 'जो निरन्तर बेले-बेले (दो-दो दिन का उपवास) के तप की साधना करता है, जो दोनों भूजाओं को ऊपर उटाकर सूर्य के सामने आतापन भूमि में आतापना लेना है, उसके प्रकृति की भद्रता, प्रकृति की उपशांतता, प्रकृति में क्रोध, मान, माया और लोभ की प्रतन्ता, मृद्-मार्टव सम्पन्नता, आत्मलीनता और विनीनता के द्वारा किसी यमय शभ अध्यवसाय, शभ परिणाम और लेश्या की उत्तरोतर होने वाली विश्द्धि से तवावरणीय (विभंग-ज्ञानावरणीय) कर्म का क्षयोपशम होता है। उसे ईहा, अपोह, मार्गणा, गवेषणा करते हुए विभंग नामक अज्ञान उत्पन्न होता है। वह एरुष समृत्यन्न विभंगज्ञान के द्वारा जघन्यतः अंगृत के असंख्यातवे भाग, उत्कृष्टतः असंख्येय हजार योजन की जानता-देखता है। यह समृत्यन्न विभंगज्ञान के द्वारा जीव को भी जानता है. अजीव को भी जानता है। वे पासंहरूथ (अन्य सम्प्रदाय में स्थित वृती) आरंभ सहित और परिग्रह सहित होने के कारण संक्लिश्यमान है, इसे जानता है तथा आरंभ और परिग्रह की छोड़कर वे विशुद्धयमान होते हैं, इसे भी जानता है। वह विभंगज्ञानी जीव-अजीव आदि के यथार्थ स्वरूप के प्रति समर्पित होकर

परिहायमाणेहिं सम्मदंसणपञ्जवेहिं परिवहृमाणेहिं-परिवहृमाणेहिं विब्भंगे अण्णाणे सम्मत्तपरिग्गहिए खिप्पामेव ओही परावत्तड॥

पहले सम्यक्त्व को प्रतिपन्न होता है। सम्यक्त्व को प्रतिपन्न होकर श्रमण धर्म में रुचि करता है। श्रमण धर्म में रुचि कर चारित्र को प्रतिपन्न होना है। चारित्र को प्रतिपन्न होकर लिंग को स्वीकार करता है। मिथ्यात्व पर्यवों के उत्तरोत्तर परिहानि तथा सम्यक दर्शन के पर्यंबों की उत्तरोत्तर परिवृद्धि होने के कारण उस सम्यक्त्व की प्राप्ति होती है और सम्यक्त्व प्राप्ति के क्षण में ही विभंगज्ञान अवधिज्ञान में बदल जाता है। ३४. भंते! सम्यवत्व आदि की प्रतिपत्ति के

भाष्य

## १. सूत्र ३३

प्रस्तुत सूत्र में अश्रुत्वा पुरुष के आध्यात्मिक विकास के साधन निर्दिष्ट हैं।

- १. निरन्तर दो उपवास (बेला की तपच्या)
- २. सूर्याभिमुखी आतापनाः
- ३. प्रकृति की भद्रता
- ४. प्रकृति का उपशम
- ५. क्रोध, मान माया और लोभ की प्रतन्ता
- ६. मृदु-मार्दव संपन्नता
- ७. आलीनता

८. विनीतता।°

इन साधनों का विकास होते होते एक समय आता है कि अध्यक्सान, परिणाम और लेश्या की विशुद्धि के क्षणों में उसे विभंग नाम का अतीन्द्रिय ज्ञान उपलब्ध हो जाता है। उस अश्रुत्वा पुरुष की सूक्ष्म सत्यों को जानने की शक्ति बढ़ जाती है। वह जीव-अजीव, आरंभ, परिगृह तथा अनारंभ और अपरिगृह, संक्लेश और विशुद्धि को जान लेता है। वह बोध उसे सम्यक्त्व तक पहुंचा देता है। मिथ्यात्व के पर्यवों की हानि और सम्यकदर्शन के पर्यवों की वृद्धि होने पर उसका विभगज्ञान अवधिज्ञान में बदल जाता है।

३४. से णं भंते! कतिसु लेस्सासु होज्जा?

गोयमा! तिसु विसुद्धलेस्सासु होज्जा, तं जहा-तेउलेस्साए, पम्हलेस्साए, सुक्क-लेस्साए॥

स भदन्त! कतिषु लेश्यास् भवति?

गौतम! तिसुषु विशुद्धलेश्यासु भवति, तद यथा-तेजोलेश्यायाम् पदमलेश्यायाम्. शक्ललेश्यायाम् ।

समय उस अश्रुत्वा पुरुष में कितनी लेश्याएं होती हैं? गौतम! तीन विशुद्ध लेश्याएं होती हैं. जैसे-तैजस लेभ्या. पद्म लेभ्या. शुक्ल

#### भाष्य

१. सूत्र ३४

पूर्व सूत्र में उल्लिखिन सम्यक्त्व आदि की प्राप्ति विशुद्ध लेश्या

की अवस्थिति में ही होती है इसलिए उसमें तीन प्रशस्त लेश्या की प्राप्ति का उल्लेख किया गया है।

लेश्या।

३५. से ण भेते! कतिसु नाणेसु होज्जा? गोयमा! तिस्-आभिणिबोहियनाण-सुयनाण-ओहिनाणेसु होज्जा॥

स भदन्त! कतिषु ज्ञानेषु भवति? गीतम! त्रिषु-आभिनिबोधिकज्ञान-श्रुतज्ञान अवधिज्ञानेषु भवति।

३५, भंते! उसमें किनने ज्ञान होते हैं? गौतम! तीन ज्ञान होते हैं-आभिनि-बोधिक- ज्ञान, श्रुतज्ञान, अवधिज्ञान।

३६. से णं भते! किं सज़ोगी होज्जा? अजोगी होज्जा? गोयमा! सजोगी होज्जा, नो अजोगी स भदन्त! किं संयोगी भवति? अयोगी भवति? गौतम! संयोगी भवति, नो अयोगी भवति।

३६. भंते! क्या वह योग सहित होता है? योग रहित होता है? गौतम! योग सहित होता है, योग रहित नहीं होता।

१, भ. २ ६२ का भाष्य।

होज्जा।

२. वहीं ३. २१ का भाष्य।

३, द्रष्टव्य भ, जो, ३/१ ७२ / १७–३०।

जइ सजोगी होज्जा, कि मणजोगी होज्जा? वइजोगी होज्जा? काय-जोगी होज्जा?

गोयमा! मणजोगी वा होज्जा, वइजोगी वा होज्जा, कायजोगी वा होज्जा॥

यदि सयोगी भवति, किं मनोयोगी भवति. वाग्योगी भवति, काययोगी भवति?

गीतम! मनोयोगी वा भवति, वाग्योगी वा भवति, काययोगी वा भवति।

यदि वह योग सहित होता है, तो मनोयोगी होता है? वचनयोगी होती है? काययोगी होता है? गौतम! मनोयोगी भी होता है, वचनयोगी

भी होता है, काययोगी भी होता है।

#### भाष्य

## १. सूत्र ३६

एक समय में एक योग की प्रवृत्ति होती है इसलिए मन, वचन और काययोग को वैकल्पिक रूप में स्वीकार किया गया है। अभयदेवस्रिर ने विकल्प की व्याख्या एक योग की प्रधानता की अपेक्षा से की है।

जयाचार्य ने इसी मत की पृष्टि की है। तातपर्यार्थ यह है-स्थल व्यवहार में तीनों योगों की प्रवृत्ति एक साथ दिखाई देती है। सुक्ष्म

३७. से णं भंते! किं सागारोवउत्ते होज्जा? अणागारोवउत्ते होज्जा?

गोयमा! सागारोवउत्ते वा होज्जा, अणगारोवउत्ते वा होज्जा॥

स भदन्त! किं साकारोपयुक्तः भवति अनाकारोपयुक्तः भवति?

गौतम! साकारोपयुक्तः वा भवति, अनाकारोपयुक्तः वा भवति।

दृष्टि का निर्णय यह है-प्रत्येक योग का प्रवर्तक अध्यवसाय स्वतंत्र होता है। एक समय में दो क्रिया हो सकती है-यह व्यवहार नय का प्रतिपादन है। प्रवर्तक अध्यवसाय एक साथ दो नहीं हो सकते। सिद्धांत चक्रवर्ती नेमीचन्द्र के अनुसार एक समय में एक ही योग हो सकता है, दो अथवा तीन नहीं हो सकते।

> ३७. 'भंते! वह साकार-उपयोग से भी युक्त होता है? अनाकार-उपयोग से युक्त होता है?

गीतम् वह साकार-उपयोग् से युक्त होता है, अनाकार उपयोग से भी युक्त होता है।

#### भाष्य

## १. सूत्र ३७

सब लब्धियां साकारोपयोग के क्षण में हा होती हैं-इस आगमिक नियम के आधार पर इस विधि का निर्देश किया गया है कि अवधिज्ञान की उपलब्धि मतिज्ञान अथवा श्रुतज्ञान के उपयोग के क्षण में ही होती है।" जिनभद्रशणि ने इस सिद्धान्त का समर्थन किया है-मुक्त होने की लब्धि भी साकार उपयोग के क्षण में

३८. से णं भंते! कथरिम संघयणे होज्जा? स भदन्त! कतरे संघयने भवति? वइरोसभनारायसंघयणे गौतम्! वज्रऋषभनाराचसंघयने भवति।

नियम का अपवाद सुत्र भी है। परिणाम परिवर्द्धमान होता है. उस अवस्था में सब उपलब्धियां साकार उपयोग में होती हैं। परिणाम अवस्थित होता है उस अवस्था में अनाकार उपयोग में सामायिक आदि कुछ लब्धियां हो सकती हैं।' अभयदेवसूरि ने भी इस आशय का उल्लेख किया है।

होती है। सब 'लब्धियां साकार उपयोग में ही होती हैं'- इस

३८, 'भंते! वह किस संहनन वाला होता है? गौतम! वज्रऋषभनाराच संहनन वाला होता है।

#### भाष्य

#### १. सूत्र ३८

गोयमा!

होज्जा।

द्रष्टव्य भगवती १/९ का भाष्य।

३९. से णं भंते! कयरम्मि संठाणे होज्जा?

स भदन्त' कतरे संस्थाने भवति?

गोयमा! छण्हं संठाणाणं अण्णयरे संठाणे गौतम! षण्णां संस्थानानाम् अन्यतरे संस्थाने भवति। होज्जा।।

३९. 'भंते! वह किस संस्थान वाला होता

गौतम! छह संस्थानों में से किसी एक संस्थान बाला होता है।

- १. भ. वृ. ९/३६-मनजोगीत्यादि चैकतरयोगप्राधान्यापेक्षया अवगंतव्यम्।
- २, भ. जो. ३/१७२/५३/
- ३, वि. भा, गा. ३६३
- भो, जी, गा, २४२– जोगे वि एक्काले एक्केप य होदि णियमेण।
- ५. भ. ८. ९/३ % तरक हि विभंगज्ञानान्निवर्तमानस्योपयोगद्वयेपि। वर्तमानस्य सम्यक्त्यावधिज्ञानप्रतिपविरर्स्वानि।
- ६. वि. भा. गा. ३०८९-सब्बाओं लब्बीओं जं सागरोवओगलाभाओ। तेणेह सिद्धलद्धी उप्पज्जइ तदुवउत्तस्स॥
- वि. भा. गा. २,5३२-न्त्रों किर नियमो परिवहुमाणपरिणामयं पइ। जोऽबद्दियपरिणामां लभेजन सं लभेजन बीए वि॥
- ८. भ. वृ. ९/३७।

#### भाष्य

## १. सूत्र ३९

द्रष्टव्य ठाणं ६/३१ का टिप्पण।

४०. से णं भंते! कयरम्मि उच्चते होज्जा? गोयमा! जहण्णेणं सत्तरयणीए, उक्कोसेणं पंचधणुसतिए होज्जा॥

स भदन्त! कतरे उच्चत्वे भवति? गौतम! जधन्येन सप्तरत्नौ, उत्कर्षेण पञ्चधनः शतके भवति।

२०. भंते! वह कितनी ऊंचाई वाला होता है? गौतम! जघन्यतः सात रत्नी, उत्कृष्टतः पांच सौ धनुष्य की ऊंचाई वाला होता है।

#### भाष्य

### १. सूत्र ४०

भगवान महावीर के समय में शरीर की ऊंचाई सात रत्नी की थी और भगवान ऋषभ के समय में शरीर की ऊंचाई पांच सौ धनुष्य की थी। उसके आधार पर शरीर की जघन्य उंचाई सान रुनी और उत्कृष्ट ऊंचाई पांच सौ धनुष्य बतलाई गई है। दृष्टव्य समवायांग ७/३ का टिप्पण।

४१. से णं भंते! कयरम्मि आउए होज्जा? गोयमा! जहण्णेणं सातिरेगद्ववासाउए, उक्कोसेणं पुळाकोडिआउए होज्जा।।

स भदन्त! कतरे आयुष्के भवति? गौतम! जघन्येन सातिरेकाष्टवर्षायुष्के, उन्कर्षेण पूर्वकोट्यायुष्के भवति।

४१. भंते! वह किय आयु वाला होता है? गौतम! जघन्यतः कृछ अधिक आठ वर्ष, उत्कृष्टतः पूर्व कोटि आयु वाला होता है।

४२. से णं भंते! किं सवेदए होज्जा? अवेदए होज्जा?

गोयमा! सर्वेदए होज्जा, नो अवेदए होज्जा। जइ सवेदए होज्जा कि इत्थिवेदए

होज्जा? पुरिसवेदए होज्जा? पुरिस-नपुंसगवेदए होज्जा? नंपुसगवेदए होज्जा ?

गोयमा! नो इत्थिवेदए होज्जा. पुरिसवेदए, होज्जा, नो नपुंसग-वेदए होज्जा, पुरिसनपुंसगवेदएवा होज्जा॥

स भदन्त! किं संवेदकः भवति? अवेदकः भवति? गौतम! संवेदकः भवति, नो अवेदकः

भवति। यदि संवेदकः भवति ? पुरुषनपुराकवेदकः भवति ? कि स्त्रीवेदकः भवति? पुरुषवेदकः भवति, नपुंसकवेदकः भवति?

गौतम! नो स्त्रीवेदकः भवति, पुरुषवेदकः भवति. नो नप्ंसकवेदकः भवति, पुरुष-नपुंसकवेदकः वा भवति।

४२. 'भंते! वह वेद सहित होता है? वेद रहित होता है?

गौतम! वेद सहित होता है, वेद रहित नहीं होता।

यदि वेद सहित होता है तो क्या स्त्री वेद वाला होता है? पुरुष वेद वाला होता है? पुरुषनपुंसक वेट वाला होता है? नपुंसक वेद वाला होता है?

गौतम! वह स्त्री वेद वाला नहीं होता, पुरुष वेद वाला होता है. नप्सक वेद वाला नहीं होता, पुरुषनपुंसक वेद वाला होता है।

### भाष्य

## १. सूत्र ४२

अश्रुत्वा पुरुष के लिए स्त्रीवेद का निषेध किया गया है। अभयदेवसूरि ने इस निषेध का हेतु स्वभाव बतलाया है।' संभावना की जा सकती है-अश्रुत्वा पुरुष प्रबल आंतरिक पुरुषार्थ से अवधिज्ञान की स्थिति तक पहुंचता है, वह पुरुषार्थ स्त्री में संभव न हो। पुरुषनपुंसक-यह जन्मना नपुंसक नहीं होता. कृत नपुंसक होता है।°

४३. से णं भंते! कि सकसाई होज्जा? अंकसाई होज्जा? गोयमा! सकसाई होज्जा, नो अकसाई

जइ सकसाई होज्जा से णं भंते! कतिसु कसाएसु होज्जा?

गोयमा! चउस्-संजलणकोह-माण-माया-लोभेस् होज्जा।!

स भदन्त! कि सकषायी भवति? अकषायी भवति? गौतम!सकषायी भवति, नो अकषायी

भवति। यदि सकषायी भवति स भदन्त! कतिषु

कषायेषु भवनि? गौतम्! चतुर्ष्-संज्वलनकोध-मान-माया-लोभेष् भवति।

४३. 'भंते! वह कषाय सहित होता है? कषाय रहित होता है?

गौतम! कषाय सहित होता है, कषाय रहित नहीं होता।

यदि कषाय सहित होता है तो कितने कषायों वाला होता है?

गौतम! चार-क्रोध, मान, माया और लोभ वाला होता है।

१, भ, ९, ४२-स्वियां एवंविधस्य व्यक्तिकरस्य स्वभावन एवाभावान्।

२. वही २ -बर्टिकत्वादित्वे नपुसकः पुरुष नपुसकः

#### भाष्य

### १. सूत्र ४३

चारित्र अवस्था में केवल संज्वलन क्रोध, मान, माया, लोभ का कषाय के चार भेद हैं-अनंतानुबंधी, अप्रत्याख्यान्यरण, उदय होता है। प्रत्याख्यानावरण और संज्वलन।

४४. तस्स णं भंते! केवइया अज्झ-वस-ाणा पण्णता? गोयमा! असंखेजजा अज्झवसाणा पण्णाता !!

तस्य भवन्तुः क्रियन्ति अध्यवसानानि प्रज्ञामानि? गौतम् असंख्येयानि अध्यवसानानि प्रज्ञप्तानि।

४४. 'भंते! उसमें कितने अध्यवसान प्रज्ञप्त 82 गौतम्! असंख्येय अध्यवसान प्रज्ञप्त है।

४५. ते णं भंते! कि पसत्था? अप्य-सत्था? गोयमा! पसत्था, नो अप्पसत्था॥

तानि भटन्त ! क्रि प्रशस्तानि ? अप्रशस्तानि ? गौतम! प्रशस्तानि, नो अप्रशस्तानि।

85. भंते! वे अध्यवसान प्रशस्त होते हैं या अप्रशस्त? गौतम! प्रशस्त होते हैं, अप्रशस्त नहीं होते।

#### भाष्य

# **१. सूत्र–४४-४५**

दृष्टव्य भगवती ९/९-३२ का भाष्य।

४६.से ण भंते!तेहिं पसत्थेहिं अज्झ-वस-ाणेहिं वट्टमाणेहिं अणंतेहिं नेरइयभवग्गहणेहिंतो अप्पाणं विसंजोएइ. अणंतेहिं तिरिक्ख-जोणियभवग्गहणेहिंतो अप्पाण विसंजोएइ. अणंतेहिं मणुस्स-भवग्गहणेहिंतो अप्याणं विसंजोएइ. अणतेहिं देवभवग्गहणेहितो अप्पाण विसंजोएइ। जाओ वि य से इमाओ तिरिक्खजोणिय-मणुस्स-नेरइय देवगतिनामाओ चत्तारि उत्तरपगडीओ, तासिं च णं ओवम्महिए अणंताणुबंधी कोह-माण-माया-लोभे खवेइ, खवेत्ता अपच्चक्खाणकसाए कोह-माण-माया लोभे खवेइ. खवेता पच्च-क्खाणावरणे कोह-माण-माया-लोभे-खवेइ, खवेत्ता संजलणे कोह-माण-माया-लोभे खवेइ, खवेत्ता पंचविहं नाणावरणिज्जं, नवविहं दरिसणावरणिज्जं, पंचविहं अंतराइयं, तालमत्थाकडं च णं मोहणिज्जं कट्ट कम्मरय-विकिरणकरं अपृब्दकरणं अणु-पविद्वरन्स अणंते अणुत्तरे निब्बा-घाए निरावरणे कसिणे पडिपुण्णे केवलवरनाणदंसणे समुपज्जति॥

स भदन्ता तैः प्रशस्तेः अध्यवसानैः वर्तमानैः अनन्तेभ्यः नैरयिकभवग्रहणेभ्यः आत्मानं विसंयोजयति, अनन्तेभ्यः तिर्यग्योनिक-भवग्रहणेभ्यः आत्मानं विसंयोजयति. अनन्तेभ्यः मनुष्य-भवग्रहणेभ्य: आत्मानं विसंयोजयति. अनन्तेभ्यः देवभवग्रहणेभ्यः विसंयोजयति। या अपि च तस्य इमाः नैरयिक-तिर्यग्योनिक-मन्ष्य-देवगति-नाम्न्यः चतस्रः उत्तरप्रकृतयः, तासां च औपग्रहिकान् अनन्तानुबंधिनः क्रोध-मान-माया-लोभान क्षपयति. क्षपयित्वा प्रत्याख्यानावरणान् क्रोध-मान-माया-लोभान क्षपयति, क्षपयित्वा अप्रत्या-ख्यानावरणान् क्रोध-मान-माया-लोभान् क्षपयति, क्षपयित्वा संज्वलन क्रोध-मान-माया-लोभान् क्षपयति, क्षयित्वा पंचविध ज्ञानावरणीयम्, नवविधं दर्शनावरणीयम्, पञ्चविधम् आन्तरायिकं, तालमस्तककृतं च मोहनीयं कृत्वा कर्मरजोविकिरणकरम् अपूर्वकरणम् अनुप्रविष्टरस्य अनन्तम् अनुत्तरं निर्व्याघातं निरावरणं कुत्स्न प्रतिपूर्णं केवल- वरज्ञानदर्शनं समत्पद्यते।

४६. 'भेते! वह अश्रुत्वा अवधिज्ञानी उन वर्तमान प्रशस्त अध्यवसानों के द्वारा अनन्त नैरियक जन्मों (भव-गृहण) से अपने आपको विसंयुक्त कर लेता है। अनन्त तिर्यक्योनिक जन्मों से अपने आपको विसंयुक्त कर लेता हैं, अनंत मनुष्य जनमों से अपने आपको विसंयुक्त कर लेता है, अनंत देव जन्मीं से अपने आपको विसंयुक्त कर लेता है, जो नैरियक, तियंच, मनुष्य और देवगति नाम की चार उत्तर प्रकृतियां हैं, उनके औपग्रहिक (आलंबनभूत) अनन्तान्-बंधी-क्रोध, मान, माया और लोभ को क्षीण करता है। उसे श्रीण कर अप्रत्याख्यानावरण-क्रोध, मान, माया और लोभ को शीण करता है। उसे शीण कर प्रत्याख्यानावरण-क्रोध, मान, माया और लोभ को भीण करता है। उसे भीण कर संज्वलन-क्रोध, मान, माया और लोभ को श्रीण करता है। उसे श्रीण कर पंचविध ज्ञानावरणीय, नवविध दर्शनावरणीय, पंचविध आंतरायिक और मोहनीय को सिर से छिन्न किए हुए ताल वृक्ष की भाति क्षीण कर, कर्मरज के विकिरणकारक अपूर्वकरण में अनुप्रविष्ट

भ. व. १. ४३- तस्य च तत्काले चरणयुक्तत्वात संज्वलता एव क्रोधादया भवतीति:

होता है। उसके अनन्त, अनुसर, निर्व्याघात, निरावरण, कृत्स्म, प्रतिपूर्ण, केवलज्ञान-दर्शन समृत्पन्न होता है।

#### भाष्य

#### १. सूत्र-४६

प्रस्तृत सूत्र में थपकश्रेणी के अपरोहण की प्रक्रिया बतलाई गई है। क्षप्रकथ्रेणी में आरोहण करने वात्वा सर्वप्रथम अनंत काल से चले आ रह भवग्रहण का विसंयोजन करता है-

- १. नैर्यिक भवगृष्ट्रण का विसंयोजन।
- २. तिर्यकुयोनिक भवज्ञहण का विसंयोजन।
- ३. मन्ष्य भवग्रहण का विसंयोजन।
- ४. देव भवग्रहण का विसंयोजन।

तत्यश्चात् नामकर्म की चार उत्तर प्रकृतियों का विसंयोजन करता है--

- नैरियक गति नामकर्म का विसंयोजन।
- २. तिर्यक्योनिक गति नामकर्म का विसंयोजन।
- ३. मनुष्य गिन नामकर्म का विसंयोजन।
- ४. देव गति नामकर्म का विसंयोजन।

तत्पश्चात् गति चतुप्टय के हेत्भूत अनन्तानुबंधी सुषाय चतुष्क-क्रोध, मान, माया और लोभ को क्षीण करता है। तत्पश्चात् अत्रत्याख्यानावरण कषाय चतुष्क-क्रोध, मान, माया और लोभ को क्षीण करता है। तत्पश्चातु प्रत्याख्यानावरण कषाय चतुष्क-क्रोध. मान, भाया और लोभ को क्षीण करना है। तत्पश्चात् संज्वलन कषाय चतुष्क-क्रोध, मान, माया और लोभ को क्षीण करता है। तत्पश्चात् पंचविध ज्ञानावरणीय, नवविध दर्शनावरणीय, पंचविध आंतराधिक और मोहनीय कर्म को क्षीण कर अपूर्वकरण में प्रविष्ट होता है, केवलज्ञान उत्पन्न हो जाता है।

इस प्रक्रिया के पश्चात दुबारा मोहनीय कर्म का कथन विशेष उदेश्य से किया गया है। सूत्रकार यह बतलाना चाहते हैं-मोहर्नाय कर्म का क्षय होने पर ही ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय और अंतराय कर्म का क्षय होता है। जैसे-ताल वृक्ष की मस्तक स्थित सुई के विनिष्ट होने पर तालवृक्ष नष्ट हो जाता है, वैसे ही मोहनीय कर्म के क्षीण होने पर ज्ञानावरणीय आदि तीन कर्म क्षीण हो जाते हैं।

### शब्द विमर्श

तालमत्थाकडं-इस वाक्य में तीन पद हैं-ताल, मस्तक और कृत। इसका तात्पर्य है मस्तक सूची के छिन्न होने पर तालवृक्ष नष्ट हो जाता है।

अपूर्वकरण-असदृश अध्यवसाय, ऐसा अध्यवसाय, जो पहले कभी नहीं आया। सामान्यतः ऐसे दो स्थान प्रसिद्ध हैं-प्रथम अपूर्वकरण सम्यक्तव प्राप्ति के समय होता है। दूसरा अपूर्वकरण श्रेणी आरोहण के समय होता है।

तीसरा अपूर्वकरण केवल ज्ञान के पूर्व क्षण में होता है। इस अध्यवसाय में अनुप्रविष्ट जीव केवलज्ञान प्राप्त करता है।

४७. से णं भंते! केवलिपण्णतं धम्मं आघवेज्ज वा? पण्णवेज्ञ वा ? परूवेज्ज वा? नो तिणहे समहे, नत्थ एगनाएण वा, एगवागरणेण वा॥

स भदन्त' केवलिप्रज्ञप्तं धर्ममाख्याति वा? प्रज्ञापयति वा? प्ररूपयनि वा? गौतमः नो अयमर्थः समर्थः, नान्यत्र एकज्ञाताद् वा, एकव्याकरणाद् वा।

४७. भंते! क्या वह अश्रुत्वा केवलज्ञानी केवली प्रज्ञप्त धर्म का आख्यान, प्रज्ञापना अथवा प्ररूपण करता है? गौतम! यह अर्थ समर्थ नहीं है। केवल

इतना अपबाद है-एक ज्ञात (दृष्टान्त) अथवा एक व्याकरण (एक प्रश्न का उत्तर) करता है।

४८. से णं भेते! पव्यावेज्ज वा? मुंडावेज्ज णो तिणट्टे समट्टे, उवदेसं पूण करेज्जा॥

स भदन्तः प्रव्राजयति वा? मुण्डयति वा?

गौतमः! नो अयमर्थः समर्थः, उपदेशं पुनः करोति।

४८. भेते! क्या वह प्रवृज्या देता है, मुण्ड करता है?

गौतम! यह अर्थ समर्थ नहीं है। वह प्रव्रज्या और मुंडन के लिए उपदेश देता है।

मस्तकस्चिविनाशे, तालस्य यथा ध्रवो भवति नागः। तद्यनकर्मविनाओःऽपि<sub>,</sub> मोहनीयक्षये नित्यम् ॥

भ. वृ. ९/४६ नालमरतकमोहनीययोश्च क्रियानाथम्यमेव। यथा हि तालमस्तिष्कवितःशक्तियाऽवश्यंभावितालविनाश। एवं मोहनीयकर्मविनाश-क्रियाप्यवश्यंभाविविशेषकर्म्मविनाशैति, आह च-

२. वही, ९/४६ मस्तके-मस्तकशूचीकृतं छिन्नं यस्यासी मस्तकं कृतः तालश्चासी मस्तककुत्तश्च तालमस्तककुतः नालश्चासी छन्दसत्वाचीवं निर्देशः, तालमस्तककृत इव यत्ततालमस्तककृतम्।

४९. से णं भंते! सिज्झित जाव सब्बदु-क्खाणं अंतं करेति? हंता सिज्झित जाव सब्बदुक्खाणं अंतं करेति॥

५०, से णं भंते! किं उहुं होज्जा? अहें होज्जा? तिरियं होज्जा?

गोयमा! उहुं वा होज्जा, अहे वा होज्जा, तिरियं वा होज्जा। उहुं होमाणे सहावइ-वियडावइ-गंधा-वइमालवंतपरियाएसु बहुवेयहुपव्वएसु होज्जा, साहरणं पडुच्य सोमणसवणे वा पंडगवणे वा होज्जा। अहे होमाणे गडाए वा दरीए वा होज्जा। साहरणं पडुच्य पायाले वा भवणे वा होज्जा। तिरियं होमाणे पण्णरससु कम्म-भूमीसु होज्जा, साहरणं पडुच्य अइढाइज्जदीव-समुद्द-तदेक्क-देसभाए होज्जा।

स भदन्त! सिध्यित यावत् सर्वदुःखानाम् अन्तं करोति? इन्त सिध्यिति यावत् सर्वदुःखानाम् अन्तं करोति।

स भदन्त किं ऊर्ध्वं भवति? अधः भवति? तिर्यग् भवति?

गोतम! ऊर्ध्वं वा भवति, अधः वा भवति तिर्यग् वा भवति। ऊर्ध्वं भवन् शब्दापाति-विकटापाति-गन्धापाति-माल्यवतपर्यायेषु वृत्तवैताद्यपर्वतेषु भवति, संहरणं-प्रतीत्य सौमनसवने वा पण्डकवने वा भवति। अधः भवन् गर्ते वा, दर्यां वा भवति, संहरण-प्रतीत्य पाताले वा भवने वा भवति। तिर्यग् भवन् पञ्चदशसु कर्मभूमीषु भवति, संहरणं प्रतीत्य अर्धनृतीयद्वीप-समुद्र-तदेकदेशभागे भवति। 89, भंते! क्या वह सिद्ध होता है यावत सब दु:खों का अन्त करता है? हां, वह सिद्ध होता है यावत सब दु:खों का अन्त करता है।

५०. भंते! क्या वह ऊर्ध्व देश में होता है? अधो देश में होता है? तिर्यंक देश में होता है?

गौतम! वह ऊर्घ्व देश में भी होता है, अधो देश में भी होता है, तिर्यक देश में भी होता है। ऊर्घ्व देश में होता है-शब्दापाति, विकटापाति, गंधापाति, मालवंत पर्वतों में और वृत्त वताद्य पर्वतों में होता है। संहरण (अपहरण) की अपेक्षा सोमनस वन में भी होता है, पंडकवन में भी होता है।

अधोदेश में होता है-गहे में भी होता है, कंदरा में भी होता है। संहरण की अपेक्षा पाताल में भी होता है, भवन में भी होता है।

तिर्चक् लोक में होता है-पंद्रह कर्मभृमि में होता है। संहरण की अपेक्षा अढ़ाई द्वीप समुद्र के एक देश भाग में होता है।

५१. ते णं भंते! एगसमए णं केवतिया होज्जा?

गोयमा! जहण्णेणं एकको वा दो वा तिण्णि वा, उक्कोसेणं दस। से तेणहेणं गोयमा! एवं वुच्चइ—असोच्चा णं केवलिस्स वा जाव तप्पक्खिय-उवासियाए वा अत्थे-गतिए केवलि-पण्णतं धम्मं लभेज्ज सवणयाए, अत्थे-गतिए असोच्चा णं केवलिस्स वा जाव तप्पक्खियउवासियाए वा केवलिपण्णत्तं धम्मं नो लभेज्ज सवणयाए जाव अत्थेगतिए केवलनाणं उप्पाडेज्जा, अत्थेगतिए केवलनाणं नो उप्पाडेज्जा, ते भदन्त! एक समये कियन्तः भवन्ति?

गौनम! जघन्येन एकः वा. द्वौ वा, त्रयः वा, उत्कर्षेण दश्। तत् तेनार्थेन गौतम! एवम् उच्यते-अश्रुत्वा वा यावत तत्पाक्षिकः उपासिकायाः वा अस्त्येककः केवलिप्रज्ञप्तं धर्मं लभते श्रवणाय, अस्त्येककः अश्रुत्वा कविलन: वा यावन तत्पाक्षिक-उपासिकायाः वा केवलिप्रज्ञप्तं धर्म नो अस्त्येककः लभते श्रवणाय यावत केवलज्ञानम् उत्पादयति. अस्त्येककः केवलज्ञानं नो उत्पादयति।

५१, 'भेते' अश्रुत्वा केक्लज्ञानी एक समय में कितने होते हैं?

गौतम! जघस्यतः एक, दो अथया तीन, उत्कृष्टतः दम।

गौतम! यह इन अपेशा से कहा जा रहा है—केवली यावत् तत्पाक्षिक की उपासिका से सुने बिना कोई पुरुष केवली प्रज्ञप्त धर्म का ज्ञान प्राप्त कर सकता है और कोई नहीं कर सकता यावत् केवली यावत् तत्पाक्षिक की उपासिका से सुने बिना कोई पुरुष केवलज्ञान उत्पन्न कर सकता है और कोई नहीं कर सकता।

#### भाष्य

१. सूत्र ५१

उत्तराध्ययन सूत्र में बतलाया राया है-अन्य लिंगी के वेश में एक समय में उत्कृष्टतः दस सिद्ध हो सकते हैं।'

सोच्या उवलब्धि-पदं

५२. सोच्चा णं भंते! केवलिस्स वा, केवलिसावगस्स वा, केवलिसावियाए श्रुत्वा उपलब्धि-पदम्

श्रुत्वा भदन्त! केवलिनः वा, केवलि-श्रावकस्य वा, केवलिश्राविकायाः वा,

# श्रुत्वा उपलब्धि-पद

५२. भंते! कोई पुरुष केवली, केवली के श्रावक, केवली की श्राविका, केवली के

१, उत्तर, ३६ (५१-५२)

वा, केविल-उवासगस्स वा, केविल-उवा-सियाए वा, तप्पिक्खियस्स वा, तप्पिक्खियसावगस्स वा, तप्प-क्खियसावियाए वा, तप्पिक्खिय-उव-ासगस्स वा, तप्पिक्खिय-उवासियाए वा केविलिपण्णत्तं धम्मं लभेज्ज स्रवणयाए?

गोयम! सोच्चा ण केवलिस्स वा जाव तप्पक्खियउवासियाए वा अत्थेगतिए केवलिपण्णत्तं धम्मं लभेज्ज सवणयाए, अत्थेगतिए केवलिपण्णत्तं धम्मं नो लभेज्ज सवणयाए॥

५३. से केणडेणं भंते! एवं वुच्चइ— सोच्चा ्णं जाव नो लभेज्ज सवणयाए?

गोयमा! जस्स णं नाणावरणिज्जाणं कम्माणं खओवसमे कडे भवइ से णं सोच्चा केवलिस्स वा जाव तप्पिक्खिय-उवासियाए वा केवलि-पण्णतं धम्मं लभेज्ज सवणयाए, जस्स णं नाणा-वरणिज्जाणं कम्माणं खओवसमे नो कडे भवइ से णं सोच्चा केवलिस्स वा जाव तप्पिक्खियउवासियाए वा केवलि-पण्णतं धम्मं नो लभेज्ज सवणयाए। से तेणहेणं गोयमा! एवं वुच्चइ—सोच्चा णं जाव नो लभेज्ज सवणयाए॥

५४. एवं जा चेव असोच्चाए वत्तव्वया सा चेव सोच्चाए वि भाणियव्वा, नवरं— अभिलावो सोच्चे त्ति, सेसं तं चेव निरवसेसं जाव जस्स णं मणपज्जव-नाणावरणिज्जाणं कम्माणं खओवसमे कडे भवइ, जस्स णं केवलनाणा-वरणिज्जाणं कम्माणं खए कडे भवइ से णं सोच्चा केवलिस्स वा जाव तप्पक्खियउवासियाए वा केवलि-पण्णतं धम्मं लभेज्ज सवणयाए, केवलं बोहिं बुज्झेज्जा जाव केवलनाणं उप्पाडेज्जा।। केविल-उपासकस्य वा, केविल-उपासिकायाः वा. तत्पाक्षिकस्य वा, तत्पाक्षिकश्रावकस्य वा, तत्पाक्षिक-श्राविकायाः वा . तत्पाक्षिक- उपासकस्य वा, तत्पाक्षिक-उपासिकायाः वा केविल प्रज्ञप्तं धर्मं लभेत श्रवणाय?

गौतम! श्रुत्वा केविलनः वा यावत् नत्पाक्षिक-उपासिकायाः वा अस्त्येककः केविलप्रज्ञसं धर्मं लभते श्रवणाय, अस्त्येककः केविलप्रज्ञसं धर्मं नो लभेत श्रवणाय।

तत् केनार्थेन भदन्त! एवम् उच्यते-श्रुत्वा यावत् नो लभेत श्रवणाय?

गौतम! यस्य ज्ञानावरणीयानां कर्मणां क्षयोपशमः कृतः भवति स श्रुत्वा केवितप्रज्ञसं धर्मं लभेत श्रवणाय, यस्य ज्ञानावरणीयानां कर्मणां क्षयोपशमः नो कृतः भवित स श्रुत्वा केविलनः वा यावत् तत्पाक्षिक-उपासिकायाः वा केविलप्रज्ञसं धर्मं नो लभेत श्रवणाय। तत् तेनार्थेन गौतम! एवम् उच्यते-श्रुत्वा यावत् नो लभेत श्रवणाय।

एवं या चैव अश्रुत्वायाः वक्तव्यता सा चैवं श्रुत्वायाः अपि भवितव्या, नवरम्— अभिलापः श्रुत्वेति, शेषं तच्चैव निरवशेषं यावत् यस्य मनःपर्यवज्ञानावरणीयानां कर्मणां क्षयोपशमः कृतः भवति, यस्य केवलज्ञानावरणीयानां कर्मणां क्षयः कृतः भवति, यस्य केवलज्ञानावरणीयानां कर्मणां क्षयः कृतः भवति स श्रुत्वा केविलनः वा यावत् तत्पाक्षिक-उपासिकायाः वा केविलप्रज्ञसं धर्मं लभेत श्रवणाय, केवलं बोधिं बुध्येत यावत् केवलज्ञानम् उत्पादयेत्।

उपासक. केवली की उपसिका, तत्पक्षिक, तत्पक्षिक के श्रावक, तत्पक्षिक की श्राविका, तत्पक्षिक के उपासक, तत्पक्षिक की उपसिका से सुनकर केवली प्रज्ञप्त धर्म का ज्ञान प्राप्त कर सकता है?

गौतम! कोई पुरुष केवली यावत् तत्पाक्षिक की उपासिका से सुनकर केवली प्रज्ञप्त धर्म का ज्ञान प्राप्त कर सकता है और कोई नहीं कर सकता।

५३. भंते! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है—कोई पुरुष सुनकर केवली प्रज्ञप्त धर्म का ज्ञान प्राप्त कर सकता है और कोई नहीं कर सकता।

गौतम! जिसके ज्ञानावरणीय कर्म का क्षयोपशम होता है, वह पुरुष केवली यावत तत्पाक्षिक की उपासिका से सुन कर केवली प्रज्ञम धर्म का ज्ञान प्राप्त कर सकता है। जिसके ज्ञानावरणीय कर्म का क्षयोपशम नहीं होता, वह केवली यावत तत्पाक्षिक की उपासिका से सुनकर केवली प्रज्ञम धर्म का ज्ञान प्राप्त नहीं कर सकता। गौतम! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है—कोई पुरुष सुनकर केवली प्रज्ञम धर्म का ज्ञान प्राप्त कर सकता है और कोई नहीं कर सकता।

५४. इस प्रकार जो अशुत्व पुरुष की वक्तव्यता है, वही शुत्वा पुरुष की वक्तव्यता है, इतना विशेष है—असोच्चा के स्थान पर सोच्चा का अभिलाप (पाठोच्चारण) है, शेष वही पूर्णरूप से वक्तव्य है यावत जिसके मनःपर्यवज्ञानावरणीय कर्म का क्षयोपशम होता है, जिसके केवलज्ञानावरण का क्षय होता है, वह पुरुष केवली यावत तत्पाक्षिक की उपासिका से सुनकर केवली प्रज्ञप्त धर्म का ज्ञान प्राप्त कर सकता है, केवल बोधि को प्राप्त कर सकता है यावत् केवलज्ञान उत्पन्न कर सकता है।

५५. तस्स णं अहमंअहमेणं अणि-किखतण तवोकम्मेणं अप्पार्ण भावेमाणस्स पगइभहयाए. पगइ-उवसंतयाए, पगइपयणुकोह-माण-माया-लोभयाए, मिउ-महव-संपन्न-विणीययाए, याए. अल्लीणयाए. अण्णया कयावि सुभेणं अज्झवसाणेणं, सुभेणं परिणामेणं, लेस्साहिं विसुज्झ-माणीहिं विस्ज्झमाणीहिं णिज्जाणं कम्भाणं खओव-समेणं ईहापोह-मञ्जूण-अवेसणं करेमाणस्स ओहिनाणे समुप्पज्जइ। से णं तेणं ओहिनाणेणं समुप्पन्नेण जहण्णेणं अंगुलस्स असंखेज्जतिभागं, उक्कोसेणं असंखेज्जाइ अलोए लोयप्पमाणमेताइ खंडाई जाणइ-पासइ॥

तस्य अष्टमम्अष्टमेन अनिक्षिप्तेन तपः-कर्मणा आत्मानं भावयतः प्रकृतिभद्रतया-प्रकृत्युपशांततया प्रकृतिप्रतनुक्रोध-मान-माया-लोभतया, मृदुमार्दवसम्पन्नतया, आलीनतया, विनीततया, अन्यदा कदापि शुभेन अध्यवसायेन, शुभेन परिणामेन, लेश्याभिः विशुद्धयमानाभि:-विशुद्धय-मानाभिः तदावरणीयानां कर्मणां क्षयोपशमेन ईहापोहमार्गणागवेषणां कुर्वतः अवधिज्ञानं समुत्पद्यते। स तेन अविधज्ञानेन समृत्पनेन जघन्येन अगृत्यस्य असंख्येयतमभागम्, उत्कर्षेण असंख्येयानि लोकप्रमाण-मात्राणि खंडानि जानाति-पश्यति।

५५. 'जो निरन्तर तेले-तेले के तप (तीन-तीन दिन के उपवास) की साधना के द्वारा आत्मा को भावित करता है, उसके प्रकृति की भद्रता, प्रकृति की उपशांतता. प्रकृति में क्रोध, मान, गाया और लोभ की प्रतन्ता, मृद्-मार्टव सम्पन्नता, आत्म-लीनता और विनीतना के द्वारा किसी समय शुभ अध्यवसाय, परिणाभ और लेश्या की उनरोत्तर होने विश्चि से तदावरणीय (अवधिज्ञानावरणीय) कर्म का क्षयोपशम होता है, उसे ईहा, अपोह, मर्जाणा. गवेषणा करते हुए अवधिज्ञान उत्पन्न होता है। वह पुरुष समुत्पन्न अवधिज्ञान के द्वारा जघन्यतः अंगुल के असंख्यातवें भाग, उत्कृष्टतः अलोक में असंख्येय लोक-प्रमाण खण्डों को जानता-देखता है।

### भाष्य

### १. सूत्र ५५

अश्रुत्वा पुराष और श्रुत्वा पुराष की न्धिति में कुछ समानता है. कुछ भिन्नता है। प्रस्तुत प्रकरण में केवल भिन्नता का दिग्टर्शन कराया जा रहा है। अश्रुत्वा पुराष का अवधिज्ञान देशावधि की कोटि का होता है इसलिए वह असंख्येय हजार योजन तक जानता-देखता है। श्रुत्वा पुरुष का अवधिज्ञान परमावधि की कोटि का होता है इसलिए वह अलोक में लोक प्रमाण मात्र असंख्येय खण्डों को जानता-देखता है।

५६. से णं भंते! कतिसु लेस्सासु होज्जा?

गोयमा! छसु लेस्सासु होज्जा, तं जहा-कण्हलेस्साए जाव सुक्क-लेस्साए॥ स भदन्त! कतिषु लेश्यासु भवति?

गौतम! षट्सु लेश्यासु भवति, तद् यथा-कृष्णलेश्यायां यावत्, शुक्ललेश्यायाम्। ५६. 'भंते! उस श्रुन्या अवधिज्ञानी में कितनी लेश्याएं होती हैं? गौतम! छह लेश्याएं होती हैं, जैसे-कृष्ण लेश्या यावत शुक्ल लेश्या।

#### भाष्य

#### १. सूत्र ५६

अशुत्वा पुरुष अवधिज्ञानी में तीन प्रशस्त लेश्यएं बतलाई गई हैं। शुत्वापुरुष अवधिज्ञानी में छहों लेश्याएं निर्दिष्ट हैं। अभयदेवसूरि का अभिमत है—अवधिज्ञान की प्राप्ति तीन प्रशस्त भाव लेश्याओं में ही होती हैं। शेष तीन लेश्याओं का प्रतिपादन द्रव्यलेश्या की अपेक्षा से किया गया है। द्रव्य लेश्या' की अपेक्षा से छहों लेश्याओं में सम्यक्त्व और श्रुत का लाभ होता है, वैसे अवधिज्ञान की उपलब्धि भी हो सकती है। उसकी उपलब्धि के पश्चात् अप्रशस्त अध्यवसाय होने पर अप्रशस्त भाव लेश्याएं भी होती हैं। जयम्चर्य ने प्रस्तुत विषय की समीक्षा की है। उसमें वृत्तिकार के अभिमत का समर्थन किया है। उनका तर्क यह है-श्रुत्वा पुरुष अवधिज्ञानी हुआ है, वह केवलज्ञान सन्मुख है, श्रेणी का आरोहण कर रहा है इसलिए अश्रुत्वा पुरुष की

१. विशेषावश्यक भाष्य गाथा ६८५~

परमोहि असंखेजना लोगमिना समा असंखेजना। ख्वगयं लहड़ सब्वं खेनोबमिया अगुणेर्जाबा।!

२. (क) द्रथ्य लेश्य की जानकारी के लिए क्रष्टक्य उत्तरज्ञ्जयणाणि के ३४ वें अभ्ययन का आमुख।

<sup>(</sup>ख) उत्तर, नि. गा. ५३४-४४।

३. भ. बृ. ९./५६-यदापै भावलेश्यासु प्रशस्तास्वेव तिस्रस्विप ज्ञानं लभने तथापि द्रव्यलेश्याः प्रतीत्य षटस्विपि लेश्यासु लभने सम्यक्त्वश्रुनवन्। यदाह-'सम्मत सुयं सव्वासु लब्भड़ ति तल्लाभे चासी षटस्विपि भवतीत्युच्यत इति।

भांति वह प्रशस्त लेश्या में ही अवधिज्ञानी हुआ है, उसमें प्रशस्त लेश्या का ही ग्रहण होना चाहिए। उसमें कृष्ण आदि नीन लेश्याएं द्रव्यलेश्या हो सकती हैं, भाव-लेश्या नहीं!' शुत्वा प्रकरण के लिए द्रष्टव्य ५/९४-९९ का भाष्य।

५७. से णं भंते! कितसु नाणेसु होज्जा?
गोयमा! तिसु वा, चउसु वा होज्जा।
तिसु होमाणे आभिणि-बोहियनाणसुयनाण-ओहिनाणेसु होज्जा, चउसु
होमाणे आभिणि-बोहियनाण-सुयनाणओहिनाण-मणपज्जवनाणेसु होज्जा॥

स भदन्त! कतिषु ज्ञानेषु भवति? गौतम! त्रिषु वा, चतुर्षु वा भवति। त्रिषु भवन्आभिनिबोधिकज्ञान - श्रुतज्ञान-अवधिज्ञानेषु, चतुर्षु भवन् आभिनिबोधिक-ज्ञान-श्रुतज्ञान-अवधिज्ञान-मनःपर्यवज्ञानेषु भवति।

५७. 'भंते! उसमें कितने ज्ञान होते हैं? गौतम! तीन अथवा चार। तीन होने पर आभिनिबोधिकज्ञान, श्रुतज्ञान और अवधिज्ञान। चार होने पर आभिनि-बोधिकज्ञान, श्रुतज्ञान, अवधिज्ञान और मनःपर्यवज्ञानः

#### भाष्य

### १. सूत्र ५७

अश्रुत्वा पुरुष सम्यक्त्व और चारित्र की उमलन्धि के पश्चात् नत्काल अवधिज्ञान प्राप्त कर लेता है अतः उसे मनःपर्यवज्ञान की प्राप्ति नहीं होती। श्रुत्वा पुरुष पहले से ही मुनि वीक्षा में वीक्षित होता है और वह मनःपर्यवज्ञान की उपलब्धि भी कर लेता है। अतः अवधिज्ञान की उत्पत्ति के समय वह चार ज्ञान से सम्पन्न हो जाता है।

५८. से णं भंते! किं सजोगी होज्जा ? अजोगी होज्जा ?

गोयमा! सजोगी होज्जा, नो अजोगी होज्जा।

जइ सजोगी होज्जा, किं मणजोगी होज्जा ? वइजोगी होज्जा? काय-जोगी होज्जा?

गोयमा! मणजोगी वा होज्जा, वहजोगी वा होज्जा, कायजोगी वा होज्जा॥

५९. से णं भंते! कि सागारोवउत्ते होज्जा? अणागारोवउत्ते होज्जा?

गोयमा! सागारोवउत्ते वा होज्जा, अणागारोवउत्ते वा होज्जा॥ स भदन्त! किं संयोगी भवति? अयोगी भवति?

गौतम! सयोगी भवति, नो अयोगी भवति।

यदि सयोगी भवति, किं मनोयोगी भवति? वाग्योगी भवति? काययोगी भवति?

गौतम! मनोयोगी वा भवति, वाग्योगी वा भवति, काययोगी वा भवति।

स भदन्त! साकारोपयुक्तः भवति? अनाकारोपयुक्तः भवति?

गौतम! साकारोपयुक्तः वा भवति, अनाकारोपयुक्तः वा भवति। ५८. भंते! क्या वह योग सहित होता है? योग रहित होता है?

गौतम! योग सहित होता है, योग रहित नहीं होता।

यदि योग सहित होता है तो क्या मनोयोगी होता है? वचनयोगी होता है? काययोगी होता है?

गौतम! मनोयोगी भी होता है, वचनयोगी भी होता है, काययोगी भी होता है।

५९. भंते! क्या वह साकार उपयोग से युक्त होता है? अनाकार उपयोग से युक्त होता है?

गौतम! वह साकार उपयोग से भी युक्त होता है, अनाकार उपयोग से भी युक्त होता है।

६०. से <mark>णं भंते! कयरम्मि संघयणे</mark> स भवन्त! कतरे संहनने भवति? होज्जा?

६०. भंते! वह किस संहनन वाला होता है?

१. भ. जो.६. पू. ३२ का वार्तिक-ईहां वृत्तिकार कह्युं-यद्यपि भावलेश्या त्रिण प्रशास्त में विष हात्र अवधिज्ञान लहे , तो पिण द्रव्यलेश्या आश्रयी छहुं लेश्या विषे पिण लाभै, सम्यक्त्व श्रुत नीं परे, यदाह- 'समत्तरपुरं सब्वाम् लब्भड' इति। बिल ते सम्यक्त्व अर्ने श्रुत ते ज्ञान ए पान्यं छते छहुं लेश्या ने विष हवै इम कहियं इति वृत्ती।

डबा ए भाव सम्ध्वत्व अर्ने ज्ञान पामै ने बेलां तीन भली लैश्याहीज हुवै अर्ने सम्ध्वत्व ज्ञान पायां पछे छहुं लेश्या हुवै। तिम अवधिज्ञान उपने ने बेला तीन भली लेश्या हीत्र हुवै। ने माटै इहां छ लेश्या कही ने द्रव्य लेश्या आश्रयी संभवे इति।

ने अवधिज्ञान पायां पर्छ अप्रशस्त वर्ते नेहमें ने अप्रशस्त लेश्या पिण हवै जे

पत्रवणा पद १० में च्यार ज्ञानी में ६ लेभ्या कहीं। तिहां वृत्तिकार मंद अध्यवसाय रूप कृष्णलेभ्या मनपर्यायज्ञानी नें कहीं। ते भणी माठा अध्यवसाय हुवै ने बेला अशुभ भाव लेभ्या कहिये। अर्ने ए तां केवल सन्मृख छै ने भणी ऊंचो चढ़े। अवधि पायां पछै तत्काल चढ़ने परिणामे किर केवल पावै, ने भणी असोच्या नीं परै भला अध्यवसाय कह्या अर्ने माठा वर्ज्या। तेण करी माठी भाव लेभ्या पिण न हुवै, ते माटे द्रव्य छ लेभ्या नें विषे अवधि उपने छै।

भ. वृ. ९/५७-मितश्रुतमनःपर्योयज्ञानिनोविधज्ञानोत्पनौ ज्ञानचतुष्ट्यः भावाच्चतुर्ष् ज्ञानेष्यिधकृताविधज्ञानौ भवेदिति।

वइरोसभनारायसंघयणे गोयमा! होज्जा॥

गौतम ! वज्रऋषभनाराचसंहनने भवति ।

गौतम! बजुऋषभनाराच संहनन बाला होता है।

६१. से ण भंते! कयरम्मि संठाणे होज्जा ? गोयमा! छण्हं संठाणाणं अण्णयरे संठाणे होज्जा ॥

स भदन्त! कतरे संस्थाने भवति? गौतम! षण्णां संस्थानानाम् अन्यतरे संस्थाने भवति।

६१. भंते! वह किस संस्थान वाला होता है? गौतम! छह संस्थानों में से किसी एक संस्थान वाला होता है।

६२. से णं भंते! कयरम्मि उच्चत्ते होज्जा?

स भदन्त! कतरे उच्चत्वे भवति?

६२. भंते! वह कितनी ऊंचाई वाला होता है?

गोयमा! जहण्णेणं सत्तरयणीए, उक्कोसेणं पंचधणुसतिए होज्जा।

गौतम! जघन्येन सप्तरत्नौ, उत्कर्षेण पञ्चधनुःशतके भवति।

गौतम! जघन्यतः सात रत्नी, उत्कृष्टतः पांच सौ धनुष्य की ऊंचाई वाला होता है।

६३. से णं भंते! कयरम्मि आउए होज्जा? भोयमा! जहण्णेणं सातिरेगद्ग-वासाउए. उक्कोसेणं पुव्वकोडि-वाउए होज्जा।।

स भदन्त! कतरे आयुष्के भवति? गौतम! जघन्येन सातिरेकाष्टवर्षायुष्के, उत्कर्षेण पूर्वकोट्यायुष्के भवति।

६३. भंते! वह किस आयु वाला होता है? गौतम! जघन्यतः कुछ अधिक आठ वर्ष, उत्कृष्टतः पूर्व कोटि आयु वाला होता है।

६४. से णं भंते! किं सवेदए होज्जा? अवेदए होज्जा? होज्जा।

गौतम! सवेदकः वा भवति, अवेदकः वा भवति।

स भदन्त! किं सवेदकः भवति? अवेदकः

यदि अवेदकः भवति किम् उपशान्तवेदकः

भवति? क्षीणवेदकः भवति? गौतम्। नो उपशान्तवेदकः भवति,

क्षीणवेदकः भवति। यदि सवेदकः भवति किं स्त्रीवेदकः भवति?

पुरुषवेदकः भवति? पुरुष-नपुंसकवेदकः भवनि?

गौतम! स्त्रीवेदकः वा भवति, पुरुषवेदकः वा भवति, पुरुष-नपुंसकवेदकः वा भवति। ६४. भंते! वह वेद सहित होता है? वेद रहित

गौतम! वेद सहित भी होता है, वेद रहित भी होता है।

यदि वेद रहित होता है तो उपशान्त वेद वाला होता है, क्षीण वेद वाला होता है? गौतम! उपशांत वेद वाला नहीं होता, क्षीण वेद वाला होता है।

यदि वेद सहित होता है तो क्या वह स्त्री वेद वाला होता है? पुरुष वेद वाला होता है? पुरुषनपुंसक वेद वाला होता है?

गौतम! स्त्री वेद वाला भी होता है. पुरुष वेद वाला भी होता है, पुरुषनपुंसक वेद वाला भी होता है।

गोयमा! सवेदए वा होज्जा, अवेदए वा जइ अवेदए होज्जा कि उवसंतवेदए होज्जा? खीणवेदए होज्जा? गोयमा! नो उवसंतवेदए होज्जा, र्खीणवेदए होज्जा। जइ सवेदए होज्जा कि इत्थीवेदए होज्जा? पुरिसवेदए होज्जा? पुरिसन-पुंसगवेदए होज्जा? गोयमा! इत्थीवंदए वा होज्जा, प्रिस-वेदए वा होज्जा, पुरिसनपुंसगवेदए वा होज्जा 🛚

#### भाष्य

१. सूत्र ६४

क्षीण कर अवेदक हो जाता है, उस अवस्था में अवधिज्ञान को उपलब्ध कर सकता है।

अश्रुत्वा पुरुष अवेद अवस्था में अवधिज्ञान उत्पन्न नहीं करता-यह पूर्व सृत्र (९/४२) में बताया जा चुका है। श्रुत्वा पुरुष वेद को

६५. से णं भंते! किं सकसाई होज्जा? अकसाई होज्जा? गोयमा! सकसाई वा होज्जा, अकसाई जइ अकसाई होज्जा किं उवसंत-कसाई होज्जा? खीणकसाई होज्जा?

स भदन्त! किं सकषायी भवति? अकषायी भवति? गौतम! सकषायी वा भवति, अकषायी वा यदि अकषायी भवति किम् उपशान्तकषायी भवति? क्षीणकषायी भवति?

६५. भंते! क्या वह कषाय सहित होता है? कषाय रहित होता है? गौतम! वह कषाय सहित भी होता है, कषाय रहित भी होता है। यदि कषाय रहित होता है तो क्या उपशांत कषाय वाला होता है. क्षीण कषाय वाला होता है ?

१. भ. व. ९/६४-क्षीणवेदस्य चावधिज्ञातीत्मनाववेदकः सत्रयं स्यात्:

गोयमा! नो उवसंतकसाई होज्जा, र्खीणकसाई होज्जा। जइ सकसाई होज्जा से णं भंते! कतिसु कसाएसु होज्जा? गोयमा! चउसु वा तिसु वा दोसु वा एक्क-मिम वा होज्जा। चउसु होमाणे चउसु—संजलणको ह-माण-माया-लोभेसु होज्जा, तिसु होमाणे तिसु—संजलणमाण - माया - लोभेसु होज्जा, दोसु होमाणे दोसु—संजलण-माया-लोभेसु होज्जा, एगम्भि होमाणे

एगम्मि-संजलण-लोभे होज्जा॥

गौतम! नो उपशान्तकषायी भवति. क्षीण-कषायी भवति। यदि सकषायी भवति स भदन्त! कतिषु कषायेषु भवित? गौतम! चतुर्षु वा त्रिषु वा द्वयोः वा एकस्मिन् वा भवति। चतुर्षु भवन चतुर्षु—संज्वलन-क्रोध-मान-माया-लोभेषु भवति, त्रिषु भवन् त्रिषु—संज्वलनमान-माया-लोभेषु भवति, द्वयोः भवन् द्वयोः संज्वलनमाया-लोभयोः भवति. एकस्मिन् भवन् एकस्मिन्— संज्वलन-लोभे भवति।

गौतम! उपशांत कषाय वाला नहीं होता। श्रीण कषाय वाला होता है। भंते! यदि कषाय सहित होता है तो कितने कषायों वाला होता है? गीतम! चार. तीन, हो अथवा एक कषाय वाला होता है। चार कषाय वाला होने पर चार संज्वलन—क्रोध. मान. माया और लोभ वाला होता है। तीन कषाय वाला होने पर तीन संज्वलन—मान, माया और लोभ वाला होता है। दो कषाय वाला होने पर दो संज्वलन—माया और लोभ वाला होने पर दो संज्वलन—माया और लोभ वाला होने पर दो संज्वलन—माया और लोभ वाला होने पर दो संज्वलन—माया और लोभ वाला होने पर दो संज्वलन—माया और लोभ वाला होने पर दो संज्वलन—साया और लोभ वाला होना है। एक कषाय वाला होने पर दक्ष

### भाष्य

### १. सूत्र ६५

संज्वलन क्रोध के शीण होने पर तीन कथाय, संज्वलन क्रोध और मान के क्षीण होने पर दो कषाय तथा संज्वलन क्रोध, मान और माया के क्षीण होने पर एक कषाय शेष रहता है। इन चारों विकल्पों में अवधिज्ञान की उत्पत्ति हो सकती है।

६६. तस्स णं भंते! केवतिया अज्झ-वसाणा पण्णता? गोयमा! असंखेज्जा अज्झवसाणा पण्णता॥ तस्य भदन्त! कियन्ति अध्यवसानानि प्रज्ञप्तानि? गौतम! असंख्येयानि अध्यवसानानि प्रज्ञप्तानि? ६६. भंते! उसमें कितने अध्यवसान प्रज्ञप्त हैं? गौतम! असंख्येय अध्यवसान प्रज्ञप हैं।

६७. ते णं भंते! किं पसत्था? अप्पसत्था? गोयमा! पसत्था, नो अप्पसत्था।! तानि भदन्त! किं प्रशस्तानि? अप्रशस्तानि? गौतम! प्रशस्तानि, नो अप्रशस्तानि। ६७. भंते! वे अध्यवसान प्रशस्त होते हैं अथवा अप्रशस्त? गौतम! प्रशस्त होते हैं, अप्रशस्त नहीं

६८. से णं भंते! तेहिं पसत्थेहिं अज्झव-साणेहिं वद्माणेहिं अणंतेहिं नेरइय-भवन्गहणेहिंतो अप्पाणं विसंजोएइ. अर्णतेहिं तिरिक्खजोणियभवग्गहणे-हिंतो अप्पाण विसंजोएइ, अणंतेहिं मणुस्सभवग्गहणेहिंतो विसंजोएइ, अणंतेहिं देवभवग्गहणेहिंतो अप्पाणं विसंजोएइ। जाओ वि य से नेरइय-तिरिक्ख-जोणिय-मणुस्स-देवगतिनामाओ चत्तारि उत्तरपगडीओ. तासिं च णं ओवग्गहिए अणंताणुबंधी कोह-माण-माया-लोभे खवेइ, खवेत्ता अपच्यक्खाणकसाए कोह-माण-माया-लोभे खवेइ, खवेत्ता पच्चक्खाणावरणे कोह-माण-माया-लोभे खवेइ, खवेत्ता संजलणे कोह-

स भदन्त! तैः प्रशस्तैः अध्यवसानैः वर्तमानैः अनन्तेभ्यः नैरयिकभवग्रहणेभ्यः विसंयोजयति. अनन्तेभ्य: तिर्यगयोनिक-भवग्रहणेभ्यः आत्मान विसंयोजयति, अनन्तेभ्यः देवभवग्रहणेभ्यः विसंयोजयति. देवभवग्रहणेभ्यः आत्मानं विसंयोजयति। या अपि च तस्य इमाः नैरयिक-तिर्यग्योनिक-मनुष्य-देवगतिनाम्न्यः चतस्रः प्रकृतयः तासां च औपग्रहिके अनन्तानु-बंधिनः क्रोध-मान-माया-लोभान क्षपयति. क्षपियत्वा अप्रत्याख्यानकषायान क्रोध-मान-माया-लोभान् क्षपयति क्षपयित्वा प्रत्याख्याना-वरणान् क्रोध-मान-माया-लोभान् क्षपयति, क्षपयित्वा संज्वलान् क्रोध-मान-माया-लोभान क्षपयति. ६८. भेते! वह श्रुत्य अयधिज्ञानी उन वर्तमान प्रशस्त अध्यवसानों के द्वारा अनन्त नैर्यवेक अन्भों (भवग्रहण) से अपने आपको विसंयुक्त कर होता है, अस्तत तिर्यंक जन्मी से अपने आपकी विसंयुक्त कर लेता है, अनंत भन्ष्य जन्मी से अपने आपको विसंयुक्त कर लेता है. अनंत देव जन्मी से अपने आपको विसंयुक्त कर लेता है। जो ये नैरयिक. तिर्यक्योनिक, मन्ष्य और देव गति नाम की चार उत्तर प्रकृतियां हैं. उनके औपग्रहिक अनन्तानुबंधी-क्रोध, मान, माया और लोभ को क्षीण करता है। उसे र्क्षाण कर अप्रत्याख्यानावरण कषाय-क्रोध, मान, माया और लोभ को क्षीण करता है। उसे भीण कर प्रत्याख्य- माण-माया-लोभे खवेइ, खवेत्ता पंचिवहं नाणावरणिज्जं, नवविहं दिरसणावरणिज्जं, पंच-विहं अंतराइयं तालमत्थाकडं च णं मोहणिज्जं कहु कम्मरयवि-किरणकरं अपुव्वकरणं अणुप-विहस्स अणंते अणुत्तरे निव्व-।घाए निरावरण कसिणे पडिपुण्णे केवलवरनाण-दंसणे समुप्पज्जइ।। क्षपियत्वा पञ्चिवधं ज्ञानावरणीम्, नवविधं दर्शनावरणीयम्, पञ्चिवधम् आन्त-रायिकम्, तालमस्तककृतं च मोहनीयं कृत्वा कर्मरजोविकिरणम् अपूर्वकरणम् अनु-प्रविष्टस्य अनन्तम् अनुनरं निर्व्याघातं निरावरणं कृत्स्नं प्रतिपूर्णं केवलवरज्ञान-दर्शनं समृत्यद्यते। नावरण-क्रोध, मान, माया और लोभ को क्षीण करता है। उसे क्षीण कर संज्वलन-क्रोध, मान, माया और लोभ को क्षीण करता है। उसे क्षीण कर पंचविध ज्ञाना-वरणीय, नवविध दर्शनावरणीय, पंचविध आंतरायिक और मोहनीय को सिर से छिन्न किए हुए तालवृक्ष की भांति क्षीणकर कर्मरज के विकिरणकारक अपूर्वकरण में अनुप्रविष्ट होता है। उसके अनंत, अनुत्तर, निर्व्याघात, निरावरण, कृत्सन, प्रतिपूर्ण केवलज्ञान-दर्शन समुत्पन्न होता है।

६९. से णं भंते! केवलिपण्णत्तं धम्मं आघवेज्ज वा? पण्णवेज्ज वा? परूवेज्ज वा? हंता आघवेज्ज वा, पण्णवेज्ज वा, परूवेज्ज वा॥ स भदन्त! केविलप्रज्ञसं धर्ममाख्याति वा? प्रज्ञापयति वा? प्ररूपयति वा?

हन्त आख्याति वा, प्रज्ञापयति वा, प्ररूपयति वा। ६९. भंते! क्या वह श्रुत्वा केवलज्ञानी केवली प्रज्ञप्त धर्म का आख्यान, प्रज्ञापन अथवा प्ररूपण करता है? हां, वह केवली प्रज्ञप्त धर्म का आख्यान भी करता है, प्रज्ञापन भी करता है, प्ररूपण भी करता है।

- ७०. से णं भंते! पव्वावेज्ज वा? मुंडावेज्ज वा? हंता पव्यावेज्ज वा, मुंडावेज्ज वा॥
- स भदन्त! प्रव्राजयति वा? मुण्डयति वा?

हन्त प्रवाजयति वा, मुण्डयति वा।

७०. भंते! वह प्रव्रज्या देता है? मुंड करता
 है?
 हां, प्रव्रज्या भी देता है, मुंड भी करता है।

- ७१. से णं भंते! सिज्झित बुज्झित जाव सव्वदुक्खाणं अंतं करेड्? हंता सिज्झित जाव सव्वदुक्खाणं अंतं करेति॥
- स भदन्त! सिद्ध्यति 'बुज्झति' यावत् सर्वदुःखानाम् अन्तं करोति? हन्त सिद्ध्यति यावत् सर्वदुःखानाम् अन्तं करोति।
- ७१. भंते! वह सिद्ध. बुद्ध यावत् सब दुःखों का अंत करता है? हां, वह सिद्ध होता है, यावत् सब दुःखों का अंत करता है।

- ७२. तस्स णं भंते! सिस्सा वि सिज्झंति जाव सव्वदुक्खाणं अंतं करेति? हंता सिज्झंति जाव सव्वदुक्खाणं अंतं करेंति॥
- तस्य भदन्त! शिष्या अपि सिद्ध्यन्ति यावत् सर्वदुःखानाम् अन्तं कुर्वन्ति? हन्त सिद्ध्यन्ति यावत् सर्वदुःखानाम् अन्तं कुर्वन्ति।
- ७२. मंते! क्या उसके शिष्य सिद्ध होते हैं? यावत् सब दुःखों का अंत करते हैं? हां, सिद्ध होते हैं, यावत् सब दुःखों का अंत करते हैं।

- ७३. तस्स णं भंते! पिसस्सा वि सिज्झंति जाव सव्वदुक्खाणं अंतं करेंति? हंता सिज्झंति जाव सव्वदुक्खाणं अंतं करेंति॥
- तस्य भदन्त! प्रशिष्या अपि सिद्धयन्ति यावत् सर्वदुःखानाम् अन्तं कुर्वन्ति? इन्त सिद्धयन्ति यावत् सर्व दुःखानाम् अन्तं कुर्वन्ति।
- ७३. भंते! क्या उसके प्रशिष्य सिन्द्र होते हैं यावत सब दु:खों का अन्त करते हैं? हां, सिन्द्र होते हैं यावत् सब दु:खों का अन्त करते हैं।

- ७४. से णं भंते! किं उहं होज्जा? जहेव असोच्चाए जाव अङ्ढाइज्ज-दीवसमुद्द-तदेक्कदेसभाए होज्जा॥
- स भदन्त! किम् ऊर्ध्व भवति? यथैव अश्रुत्वायाः यावत् अर्धतृतीयद्वीपसमुद्र-तवेकवेशभागे भवति।
- ७४. भंते! क्या वह ऊर्ध्व देश में होता है? जैसे असोच्चा की वक्तव्यता यावत् संहरण की अपेक्षा अढ़ाई द्वीप समुद्र के एक देश भाग में होता है।

७५. ते णं भंते! एगसमए णं केवतिया होज्जा?

गोयमा! जहण्णेणं एक्को वा दो वा तिण्णि वा, उक्कोसेणं अहसयं। से तेणहेणं गोयमा! एवं बुच्चइ—सोच्चा णं केविलस्स वा जाव तप्पक्खिय-उवासियाए वा अत्थेगतिए केवल-नाणं उप्पाडेज्जा, अत्थेगतिए केवलनाणं नो उप्पाडेज्जा॥ ते भदन्त! एकसमये कियन्तः भवन्ति?

गौतम! जघन्येन एकः वा द्वौ वा त्रयः वा, उत्कर्षेण अष्टशतम्। तत् तेनार्थेन गौतम! एवम् उच्यते—श्रुत्वा केवलिनः वा यावत् तत्पाक्षिक-उपासिकायाः वा अस्त्येककः केवलज्ञानम् उत्पादयेत्. अस्त्येककः केवलज्ञानं नो उत्पादयेत्। ७५. 'भंते! श्रुत्वा केवलज्ञानी एक समय में कितने होते हैं?

गौतम! जघन्यतः एक, दो अश्रवा तीन उत्कृष्टतः एक सौ आठ।

गौतम! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है—कोई पुरुष केवली यावन् तत्पाक्षिक की उपासिका से सुनकर केवलज्ञान उत्पन्न कर सकता है और कोई नहीं कर सकता।

## भाष्य

१. सूत्र ७५

द्रष्टव्य उत्तरज्झयणाणि ३६/५१-५२-

दस चेव नपुंसेसु, वीसं इत्थियासु य। पुरिसेसु य अद्वसयं, समएणेगेण सिज्झई॥

७६. सेवं भंते! सेवं भंते! ति॥

तदेवं भदन्त! तदेवं भदन्त! इति।

चत्तारि य गिहिलिंगे. अन्नलिंगे दसेव य। सिलंगेण य अहसयं, समएणेगेण सिन्झई!!

> ७६. भंते! वह ऐसा ही है। भंते! वह ऐसा ही है।

# बत्तीसङ्मो उद्देशो : बत्तीसवां उद्देशक

मूल

# संस्कृत छाया

हिन्दी अनुवाद

पासाविच्चज्जगंगेय-पिसण-पदं ७७. तेणं कालेणं तेणं समएणं वाणियग्गामे नामं नयरे होत्था— वण्णओ। दूतिपलासए चेइए। सामी समोसढे। परिसा निग्गया। धम्मो कहिओ। परिसा पडिगया।।

७८. तेणं कालेणं तेणं समएणं पासा-विच्विन्ने गंगेए नामं अणगारे नेणेव समणे भगवं महावीरे तेणेव उवा-गच्छइ, उवागच्छित्ता समणस्स भगवओ महावीरस्स अदूरसासंते ठिच्चा समणं भगवं महावीरं एवं वदासी-

# पार्श्वापत्यीयगाङ्गय-प्रश्न-पदम् तस्मिन् काले तस्मिन् समये वाणिज्यग्रामः नाम नगरम् आसीत्–वर्णकः। दूतिपलाशकः चैत्यः। स्वामी समवसृतः। पर्षत् निर्गता। धर्मः कथितः। पर्षत् प्रतिगता।

तस्मिन् काले तस्मिन् समये पार्श्वापत्यीयः गाङ्गेयः नाम अनगारः यत्रेव श्रमणः भगवान् महावीरः तत्रैव उपागच्छति, उपागम्य श्रमणस्य भगवतः महावीरस्य अदूरसामन्तः स्थित्वा श्रमणं भगवन्तं महावीरं एवम् अवादीत्—

## पार्श्वपित्यीय गांगेय प्रश्न पढ

७७. उस काल उस समय विशेकग्राम नामक नगर था—वर्णक। दूतिपत्नाशक चैत्य। भगवान महावीर आए। परिषद् ने नगर से निर्गमन किया। भगवान ने धर्म कहा। परिषद् वापस नगर में चर्ली गई।

9८. 'उस काल उस समय पार्श्वापत्यीय गांगेय नामक अनगार, जहां श्रमण भगवान् महाबीर हैं, वहां आते हैं, वहां आकर श्रमण भगवान महावीर के न अति दूर और न अति निकट स्थित हांकर श्रमण भगवान महावीर से इस प्रकार बेंले-

#### भाष्य

# १. सूत्र-७८

पार्श्वापत्यीय गांगेय द्रष्टव्य भ. ५/२५४-२५६ का भाष्य।

संतर-निरंतर-उववज्जणादि -पदं ७९. संतरं भंते! नेरइया उववज्जंति? निरंतरं नेरइया उववज्जंति? गंगेया! संतरं पि नेरइया उववज्जंति, निरंतरं पि नेरइया उववज्जंति॥

८०. संतरं भंते! असुरकुमारा उवव-ज्जंति? निरंतरं असुरकुमारा उववज्जंति? गंगेया! संतरं पि असुरकुमारा उववज्जंति, निरंतरं पि असुर-कुमारा उववज्जंति। एवं जाव थणियकुमारा॥ सान्तर-निरन्तर-उपपदनादि पदम् सान्तरं भदन्तः! नैरियकाः उपपद्यन्ते? निरन्तरं नैरियकाः उपपद्यन्ते? गाङ्गेय! सान्तरमपि नैरियकाः उपपद्यन्ते, निरन्तरमपि नैरियकाः उपपद्यन्ते।

सान्तरं भदन्त! असुरकुमाराः उपपद्यन्ते, निरन्तरम् असुरकुमाराः उपपद्यन्ते?

गाङ्गेय! सान्तरमपि असुरकुमाराः उपपद्य-न्ते, निरन्तरमपि असुरकुमाराः उपपद्यन्ते। एवं यावत् स्तनितकुमाराः।

### सांतर-निरन्तर उपपन्न आदि पद

9९, 'भंते' नैरयिक अंतर-सहित उपपन्न होते हैं निरन्तर उपपन्न होते हैं ? गांगेय! नैरयिक अंतर-सहित भी उपपन्न होते हैं और निरन्तर भी उपपन्न होते हैं।

८०. भंते! असुरकुमार अंतर-सहित उपपन्न होते हैं? निरंतर उपपन्न होते हैं?

गांगेय! असुरकुमार अंतर-सहित भी उपपन्न होते हैं और निरन्तर भी उपपन्न होते हैं। इस प्रकार यावन स्तनितकुमार की वक्तव्यना। ८१. संतरं भंते! पुढिविक्काइया उववज्जंति? निरंतरं पुढिविक्काइया उववज्जंति? गंगेया! नो संतरं पुढिविक्काइया उववज्जंति, निरंतरं पुढिविक्काइया उववज्जंति। एवं जाव वणस्सइ-काइया। बेइंदिया जाव वेमाणिया एते जहा नेरइया॥ सान्तरं भदन्त! पृथ्वीकायिकाः उपपद्यन्ते? निरन्तरं पृथ्वीकायिकाः उपपद्यन्ते? गाङ्गेय! नो सान्तरं पृथ्वीकायिकाः उपपद्यन्ते, निरन्तरं पृथ्वीकायिकाः उपपद्यन्ते। एवं यावत् वनस्पतिकायिकाः। द्वीन्द्रियाः यावत् वैमानिका एते यथा नैरियकाः।

८२. संतरं भंते! नेरइया उव्बद्घंति? निरंतरं नेरइया उव्बद्घंति? गंगेया! संतरं पि नेरइया उव्बद्घंति, निरंतरं पि नेरइया उब्बद्घंति। एवं जाव थणियकुमारा॥

सान्तरं भदन्त! नैरियकाः उद्वर्तन्ते? निरन्तरं नैरियका उद्वर्तन्ते? गाङ्गेय! सान्तरमि नैरियकाः उद्वर्तन्ते, निरंतरमि नैरियकाः उद्वर्तन्ते। एवं यावत् स्तिनतकुमाराः।

८३. संतरं भंते! पुढविक्काइया उव्बहंति?—पुच्छा। गंगेया! नो संतरं पुढविक्काइया उव्बहंति, निरंतरं पुढविक्काइया उव्बहंति। एवं जाव वणस्सइ-काइया—नो संतरं, निरंतरं उव्बहंति॥

सान्तरं भदन्त! पृथ्वीकायिकाः उद्वर्तन्ते?--पृच्छा। गाङ्गेय! नो सान्तरं पृथ्वीकायिकाः उद्वर्तन्ते, निरन्तरं पृथ्वीकायिकाः उद्वर्तन्ते। एवं यावत् वनस्पतिकायिकाः-नो सान्तरं, निरन्तरं उद्वर्तन्ते।

८४. संतरं भंते! बेइंदिया उव्बहंति? निरंतरं बेइंदिया उव्बहंति? गंगेया! संतरं पि बेइंदिया उव्बहंति, निरंतरं पि बेइंदिया उव्बहंति। एवं जाव वाणमंतरा।। सान्तरं भदन्त! द्वीन्द्रियाः उद्वर्तन्ते? निरन्तरं द्वीन्द्रियाः उद्वर्तन्ते? गाङ्गेय! सान्तरमपि द्वीन्द्रियाः उद्वर्तन्ते, निरन्तरमपि द्वीन्द्रियाः उद्वर्तन्ते। एवं यावत् वानमन्तराः।

८५. संतरं भंते! जोइसिया चर्याति?

—पुच्छा।

गंगेया! संतरं पि जोइसिया चर्याते,

निरंतरं पि जोइसिया चर्याते। एवं
वेमाणिया वि॥

सान्तरं भदन्तः! ज्योतिष्काः च्यवन्ते ?

—पृच्छा।

गाङ्गेयः! सान्तरमपि ज्योतिष्काः च्यवन्ते,

निरन्तरमपि ज्योतिष्काः च्यवन्ते। एवं
वैमानिकाः अपि।

पवेसण-पदं ८६. कतिविहे णं भंते! पवेसणए पण्णत्ते?

कतिविधः भदन्त! प्रवेशनकः प्रज्ञप्तः?

प्रवेशन-पदम्

गंगेया! चउन्विहे पवेसणए पण्णत्ते, तं जहा—नेरइयपवेसणए, तिरिक्ख-जोणियपवेसणए, मणुस्सपवेसणए, देवपवेसणए॥ गाङ्गेय! चतुर्विधः प्रवेशनकः प्रज्ञप्तः, तद् यथा-नैरियकप्रवेशनकः, निर्यग्योनिक, प्रवेशनकः, मनुष्यप्रवेशनक, देवप्रवेशनकः। ८१. भंते! पृथ्वीकायिक अंतर सहित उपपन्न होते हैं? निरंतर उपपन्न होते हैं? गांगेय! पृथ्वीकायिक अंतर सहित उपपन्न नहीं होते, निरंतर उपपन्न होते हैं। इसी प्रकार यावत् वनस्पतिकायिक की वक्त-व्यता। द्वीन्द्रिय यावत् वैमानिक नैरियक्ष की भांति वक्तव्य हैं।

८२. भंते! नैरियक अंतर-सिंहत उद्वर्तन करते हैं? निरंतर उद्वर्तन करते हैं? गांगेय! नैरियक अंतर-सिंहत भी उद्वर्तन करते हैं। करते हैं और निरंतर भी उद्वर्तन करते हैं। इसी प्रकार यावत् स्तिनितकुमार की वक्तव्यता।

८३. भते! पृथ्वीकायिक अंतर-सहित उद्-वर्तन करते हैं?—पृच्छा। गांगेय! पृथ्वीकायिक अंतर-सहित उद्-वर्तन नहीं करते, निरंतर उद्वर्तन करते हैं। इसी प्रकार यावन् वनस्पतिकायिक अंतर-सहित उद्वर्तन नहीं करते, निरन्तर उद्वर्तन करते हैं।

८४. भंते! द्वीन्द्रिय अंतर-सिंहत उद्वर्तन करते हैं? निरंतर उद्वर्तन करते हैं? गांगेय! द्वीन्द्रिय अंतर-सिंहत भी उद्वर्तन करते हैं, निरंतर भी उद्वर्तन करते हैं। इसी प्रकार यावत् वाणमंतर की वक्तव्यता।

८५. भंते! ज्योतिष्क अंतर-सहित च्युत होते हैं?-पृच्छा। गांगेय! ज्योतिष्क अंतर-सहित भी च्युत होते हैं और निरंतर भी च्युत होते हैं। इसी प्रकार वैमानिक की वक्तव्यता।

#### प्रवेशन-पद

८६, भंते! प्रवेशनक कितने प्रकार का प्रज्ञप्त है?

गांगेय' प्रवेशनक चार प्रकार का प्रज्ञप्त है, जैसे-नैरियकप्रवेशनक, निर्यक्योनिक प्रवेशनक, मनुष्यप्रवेशनक और देव-प्रवेशनक।

#### भाष्य

### १. सूत्र ७९-८६

प्रस्तुत आलापक में जीव की उत्पत्ति, उद्वर्तना और गत्यंतर में प्रवेश-इन तीन प्रश्नों पर विचार किया गया है। किसी निर्दिष्ट स्थान पर जीव उत्पन्न होता है, वह उसकी उत्पत्ति है। उस स्थान से मृत्यु या च्युत होने का नाम उद्वर्तना है। मृत्यु के पश्चात् किसी अन्य गति में जाने का नाम प्रवेशन है।

वर्षा का मौसम आता है, चारों तरफ हरियाती फैल जाती है। प्रश्न होता है—एक साथ इतने जीव कहां से आए? और भी अनेक स्थल हैं, जहां चुटकी बजाते ही असंख्य जीव उत्पन्न हो जाते हैं। अनुकूल योग मिलता है और मनुष्य भी जन्म धारण कर लेता है। प्रश्न होता है—क्या आत्माएं घूमती रहती हैं? जहां भी अवसर मिलता है, वहां आकर अपना अधिकार जमा लेती हैं? इन सब प्रथनों पर उत्तर प्रस्तुत प्रकरण से मिलता है। एकेन्द्रिय के पांच कायों में जीवों की उत्पत्ति और मृत्यु का क्रम निरंतर चलता है। एक समय भी ऐसा नहीं होता, जिस समय में जीव उत्पन्न और उत्वृत न हों, इसीलिए एकेन्द्रिय के पांचों कायों में जीवों की

८७. नेरइयपवेसणए णं भंते! कति-विहे
पण्णते?
गंगेया! सत्तविहे पण्णते, तं जहारयणप्पभापुढविनेरइयपवेसणए जाव
अहेसत्तमापुढविनेरइयपवेसणए॥

८८. एगे भंते! नेरइए नेरइयपवेसण-एणं पविसमाणे किं रयणप्पभाए होज्जा, सक्करप्पभाए होज्जा जाव अहेसत्तमाए होज्जा? गंगेया! रयणप्पभाए वा होज्जा जाव अहेसत्तमाएवा होज्जा॥

८९, दो भंते! नेरइया नेरइय-पवेसणएणं पविसमाणा किं रयण-प्यभाए होज्जा जाव अहेसत्तमाए होज्जा?
गंगेया! रयणप्यभाए वा होज्जा जाव अहेसत्तमाए वा होज्जा।
अहवा एगे रयणप्यभाए एगे सक्करप्यभाए एगे वातुयप्यभाए होज्जा जाव एगे रयणप्यभाए एगे अहेस-त्तमाए होज्जा। अहवा एगे सक्करप्यभाए एगे अहेस-त्तमाए होज्जा। अहवा एगे सक्करप्यभाए एगे

नैरियकप्रवेशनकः भदन्त! कितिविधः प्रज्ञप्तः? गाङ्गेय! सप्तविधः प्रज्ञसः, तद्यथा– रत्नप्रभा पृथिवीनैरियकप्रवेशनकः यावत् अधः सप्तमी पृथिवीनैरियकप्रवेशनकः।

एकः भदन्त! नैरियकः नैरियक- प्रवेशनकेन प्रविशन् किं रत्नप्रभायां भवित, शर्कराप्रभायां भवित यावत् अधः सप्तम्यां भविते? गाङ्गेय! रत्नप्रभायां वा भवित यावत् अधः सप्तम्यां भविते?

द्वी भदन्त! नैरियकौ नैरियकप्रवेशनकेन प्रविशन्तौ किं रत्नप्रभायां भवतः यावत् अधःसमम्यां भवतः? गाङ्गेय! रत्नप्रभायां वा भवतः यावत् अधःसमम्यां वा भवतः। अथवा एकः रत्नप्रभायाम् एकः शर्कराप्रभायां भवति, अथवा एकः रत्नप्रभायाम् एकः वालुका-प्रभायां भवति यावत् एकः रत्नप्रभायाम् एकः अधःसप्तम्यां भवति।

अथवा एकः शर्करा-प्रभाग्याम् एकः

उत्पत्ति और उद्वर्तना निरंतर-अन्तर रिष्टत बनलाई गई है। ब्रीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय और पंचेन्द्रिय जीवों की उत्पत्ति और उद्वर्तना निरंतर नहीं होती। उनके अंतर काल अथवा विरह काल की जानकारी के लिए द्रष्टव्य प्रज्ञापना पद ६/१०-५९।

ज्योतिष्क और वैमानिक देव ऊर्ध्व क्षेत्र में रहते हैं इसितए उनका उदवर्तन नहीं, च्यवन होता है।

जीव का मृत्यु के उपरांत गत्यंतर में प्रवेश-एक गति से दूसरी गति में प्रवेश होता है। गतियां चार हैं-नरक गति, तिर्यंच गति, मनुष्य गति और देव गति। इसीलिए प्रवेशन के चार प्रकार बतलाए गए हैं –

- १. नैरियक प्रवेशन
- २. तिर्यक्यानिक प्रवेशन
- ३. मनुष्य प्रवेशन
- ८. देव प्रवेशन

उत्तरवर्ती सूत्रों में प्रवेशन के सहस्राधिक विकल्प किए गए

८७. भंते! नैरियक प्रवेशनक कितने प्रकार का प्रज्ञस है? गांगेय! सात प्रकार का प्रज्ञस है, जैसे— रत्नप्रभापृथ्वीनैरियकप्रवेशनक यावत् अधःसप्तर्मापृथ्वीनैरियकप्रवेशनक।

८८. 'भंते! एक नैरियक नैरियकप्रवेशनक में प्रवेश करता हुआ क्या रत्नप्रभा में होता है? शर्कराप्रभा में होता है? यावत् अधःसप्तमी में होता है? गांगेय! रत्नप्रभा में होता है यावत् अधःसप्तमी में होता है।

८९. भंते! दो नैरियक नैरियकप्रवेशनक में प्रवेश करते हुए क्या रत्नप्रभा में होते हैं? यावत् अधःसप्तर्मा में होते हैं? गांगेय! रत्नप्रभा में होते हैं यावत् अथवा अधःसप्तर्मा में होते हैं। अथवा एक रत्नप्रभा में और एक शर्कराप्रभा में होता है, अथवा एक रत्नप्रभा में और एक रत्नप्रभा में और एक सल्तप्रभा में और एक सल्तप्रभा में और एक अधःसप्तर्मा में होता है। अथवा एक अधःसप्तर्मा में होता है। अथवा एक

सांतरत्वं निरंतरत्वं च बाच्यमिति। उत्पन्नानां च सनामुद्दनीना भवति......उद्वृतानां च केषाञ्चिद् गन्यन्तरे प्रवेशनं भवति।

१. भ. वृ. ९./७९-८२:-संतरंनि समग्रादिकानापेक्षया सविच्छेदं, तत्र चैकेन्द्रियाणामनुसमयमृत्पादात् निरन्नरत्वमन्येषां नूत्पादे विरहस्यापि भावान्

वालुयप्पभाए होज्जा जाव अहवा एगे सक्करप्पभाए एगे अहेसत्तमाए होज्जा। अहवा एगे वालुयप्पभाए एगे पंकप्पभाए होज्जा, एवं जाव अहवा एगे वालुयप्पभाए एगे अहेसत्तमाए होज्जा। एवं एक्केका पुढवी छड्डेयव्या जाव अहवा एगे तमाए एगे अहेसत्तमाए होज्जा।

९०. तिण्णि भंते! नेरइया नेरइय-पवेसणएणं पविसमाणा किं रयणप्पभाए होज्जा जाव अहेसत्तमाए होज्जा ? गंगेया! रयणप्पभाए वा होज्जा जाव अहेसत्तमाएवा होज्जा। अहवा एगे रयणप्पभाए दो सक्कर-प्यभाए होज्जा जाव अहवा एगे रयणप्पभाए दो अहेसत्तमाए होज्जा। अहवा दो रयणप्पभाए एमे सक्कर-प्यभाए होज्जा जाव अहवा दो रयणप्पभाए एगे अहेसत्तमाए होज्जा। एंगे सक्करप्यभाए अहवा वालुयप्पभाए होज्जा जाव अहवा एगे सक्करप्पभाए दो अहेसत्तमाए होज्जा।

अहवा दो सक्करप्यभाए एगे वाल्यप्पभाए होज्जा जाव अहवा दो सक्कर-प्पभाए एगे अहेसत्तमाए होज्जा. एवं जहा सक्करप्पभाए वत्तव्वया भणिया, तहा सव्वपुढवीणं भाणियव्वं जाव अहवा दो तमाए एगे अहेसत्तमाए होज्जा।। एगे एंगे अहवा रयणप्पभाए

एगे सक्करप्पभाए वाल्यप्पभाए होज्जा. अहवा एगे रयणप्पभाए एगे सक्करप्पभाए एगे पंकप्पभाए होज्जा जाव अहवा एगे रयणप्पभाए एगे सक्करप्पभाए एगे अहेसत्तमाए होज्जा। एगे रयणप्पभाए वाल्यप्पभाए एगे पंकप्पभाए होज्जा. अहवा एभे रयणप्पभाए एमे वाल्यप्पभाए एगे धूमप्पभाए होज्जा, एवं जाव अहवा एगे रयणप्पभाए एगे वालुकाप्रभायां भवति यावत् अथवा एकः शर्कराप्रभायाम् एकः वालुका-प्रभायां भवति। यावत् अथवा एकः शर्करा-प्रभायाम् एकः अधःसमम्यां भवति। अथवा एकः वालुकाप्रभायाम् एकः पंकप्रभायां भवति. एवं यावत् अथवा एकः वालुका-प्रभायाम् एकः अधःसमम्यां भवति। एवम् एकैका पृथिवी छर्दितव्या यावत् अथवा एकः तमायाम् एकः अधःसमम्यां भवति।

त्रयः भदन्त! नैरियकाः नैरियकप्रवेशनकेन प्रविशन्तः किं रत्नप्रभायां भवन्ति यावत् अधःसप्तम्यां भवन्ति?

गाङ्गेय! रत्नप्रभायां वा भवन्ति यावत् अधःसप्तम्यां वा भवन्ति। अथवा एकः रत्नप्रभायां द्वौ शर्कराप्रभायां भवतः यावत् अथवा एकः रत्नप्रभायां द्वौ अधःसप्तम्यां भवतः। अथवा द्वौ रत्नप्रभायाम् एकः शर्कराप्रभायाम् भवति यावत् द्वौ रत्नप्रभायाम् एकः अधःसप्तम्यां भवति। अथवा एकः शर्कराप्रभायाम् द्वौ वालुका-प्रभायां भवतः यावत् एकः शर्कराप्रभायां द्वौ आधःसप्तम्यां भवतः।

अथवा द्वौ शर्कराप्रभायाम् एकः वालुका-प्रभायां भवति यावत् अथवा द्वौ शर्करा-प्रभायाम् एकः अधःसप्तम्यां भवति, एवं यथा शर्कराप्रभायां वक्तव्यता भणिता, तथा सर्वपृथिवीनां भणितव्यं यावत् अथवा द्वौ तमायाम् एकः अधःसमम्यां भवति।

अथवा एकः रत्नप्रभायाम् एकः शर्कराप्रभायाम् एकः वालुकाप्रभायां भवन्ति,
अथवा एकः रत्नप्रभायाम् एकः शर्कराप्रभायाम् एकः पद्धप्रभायां भवन्ति यावत्
अथवा एकः रत्नप्रभायाम् एकः शर्कराप्रभायाम् एकः अधःसप्तम्यां भवन्ति।
अथवा एकः रत्नप्रभायाम् एकः
वालुकाप्रभायाम् एकः पंकप्रभायां भवन्ति,
अथवा एकः रत्न-प्रभायाम् एकः वालुकाप्रभायाम् एकः धूमप्रभायां भवन्ति, एवं
यावन् अथवा एकः रत्नप्रभायां एकः वालुका-

शर्कराप्रभा में और एक वालुकाप्रभा में होता है वावत अथवा एक शर्कराप्रभा में और एक अधःसप्तमी में होता है अथवा एक वालुकाप्रभा में और एक पंकप्रभा में होता है, इस प्रकार यावत् अथवा एक वालुकाप्रभा में और एक अधःसप्तमी में होता है। इस प्रकार एक-एक पृथ्वी को छोड़ देना चाहिए यावत अथवा एक तमा में और एक अधःसप्तमी में होता हैं।

९०, भंते! तीन नैरियक नैरियकप्रवेशनक में प्रवेश करते हुए क्या रत्नप्रभा में होते हैं यावत् अधःसप्तमी में होते हैं?

गांगेय! रत्नप्रभा में होते हैं यावत् अथवा अधःसप्तमी में होते हैं। अथवा एक रत्नप्रभा में और दो शर्करा-प्रभा में होते हैं यावत् अथवा एक रत्नप्रभा में और दो अधःसप्तमी में होते हैं। अर्थवा दो रत्नप्रभा में और एक शर्कराप्रभा में होता है यावत् अथवा दो रत्नप्रभा में और एक अधःसप्तमी में होता है। अथवा एक शर्कराप्रभा में और दो वालुकाप्रभा में होते हैं यावत अथवा एक शर्कराप्रभा में और दो अधःसप्तमी में होते

अथवा दो शर्कराप्रभा में और एक वालुका प्रभा में होता है, यावन् अथवा दो शर्करा प्रभा में और एक अधःसप्तमी में होता है। इस प्रकार जैसे शर्कराप्रभा की वक्तव्यता है, वैसे ही सब पृथ्वियों की वक्तव्यता यावत् अथवा दो तमा में और एक अधःसप्तमी में होता है।

अथवा एक रत्नप्रभा में, एक शर्कराप्रभा में और एक वात्नुकाप्रभा में होता है अथवा एक रत्नप्रभा में, एक शर्कराप्रभा में और एक पंकप्रभा में होता है, यावत् अथवा एक रत्नप्रभा में, एक शर्कराप्रभा में और एक अधःसप्तमी में होता है।

अथवा एक रत्नप्रभा में, एक वालुकाप्रभा में और एक पंकप्रभा में होता है अथवा एक रत्नप्रभा में, एक वालुकाप्रभा में और एक धूमप्रभा में होता है, इस प्रकार यावत् अथवा एक रत्नप्रभा में, एक वालुकाप्रभा वाल्यप्पभाए एगे अहे-सत्तमाए होज्जा। अहवा एगे रयणप्पभाए एगे पंकप्पभाए एगे धुमप्पभाए होज्जा जाव अहवा एगे रयणप्पभाए एने पंकप्पभाए अहेसत्तमाए होज्जा। अहवा एगे रयणप्पभाए एगे धूमध्पभाए एगे तमाए होज्जा, अहवा एगे रयप्पभाए एगे धुमप्पभाए एगे अहेसत्तमाए होज्जा, अहवा एगे रयप्पभाए एगे तमाए एगे अहेसत्तमाए होज्जा। अहवा एमे सक्कप्पभाए एगे वाल्यप्पभाए एगे एगे पंकप्पभाए होज्जा, अहवा सक्करप्यभाए एगे वालुयप्पभाए एगे धूमप्पभाए होज्जा जाव अहवा एगे सक्करप्पभाए एगे वालुय-प्पभाए एगे अहेसत्तमाए होज्जा। अहवा एशे सक्करप्पभाए एगे पंकप्पभाए एमे धूमप्पभाए होज्जा जाव अहवा एगे सक्करप्पभाए एगे पंकप्पभाए एभे अहेसत्तमाए होज्जा। अहवा एशे सक्करप्पभाए एगे धूमप्पभाए एगे तमाए होज्जा, अहवा एगे सक्करप्पभाए एरो धुमप्पभाए एरो अहेसत्तमाए होज्जा. अहवा एगे सक्करप्पभाए एगे तमाए एगे अहेसत्तमाए होज्जा। एञ् अहवा वाल्यप्पभाए एगे पंकप्पभाए एउँ एउँ धूमप्पभाए होज्जा, अहवा वाल्यप्पभाए एगे पंकप्पभाए एगे तमाए होज्जा, अहवा एगे वाल्यप्पभाए एगे पंकप्पभाए एगे अहेसत्तमाए होज्जा। अहवा एने वाल्यप्पभाए एने धुमण्पभाए एगे तमाए होज्जा, अहवा एगे वाल्य-प्यभाए एगे धूमप्पभाए एगे अहे-सत्तमाए होज्जा, अहवा एमे वाल्यप्पभाए एमे तमाए एगे अहेसत्तमाए होज्जा, अहवा एगे पंकप्पभाए एगे धुमप्पभाए एगे तमाए होज्जा, अहवा एगे पंकप्प-भाए एगे धूमप्पभाए एगे अहेसत्त-माए होज्जा, अहवा एगे पंकप्पभाए एगे तमाए एगे अहसत्तमाए होज्जा।। अहवा एगे धुमप्पभाए एगे तमाए एगे अहेसत्तमाए होज्जा.

प्रभायाम् एकः अधःसप्तम्यां भवन्ति। अथवा एकः रत्नप्रभायाम् एकः पङ्कप्रभायाम् एकः धूमप्रभायां भवन्ति यावत् अथवा एकः रत्न-प्रभावाम् एकः पंकप्रभावाम् एकः अधःसप्तम्यां । भवन्ति। अधवा रत्नप्रभायाम् एकः धुमप्रभायाम् एकः तमायां भवन्ति. अथवा एकः रत्नप्रभायाम् एकः धूमप्रभायाम् एकः अधःसप्तम्यां भवन्ति। अथवा एकः रत्नप्रभायाम् एकः तमायाम् एकः अधः-सप्तम्यां भवन्ति। अथवा एकः शर्करा-प्रभायाम् एकः वालुकाप्रभायाम् एकः पंक-प्रभायां भवन्ति, शर्कराप्रभायाम् एकः वालुकाप्रभायाम् एकः धुमप्रभायां भवन्ति यावत् अथवा एकः शर्कराप्रभायाम् एकः वालुकाप्रभायाम् एकः भूमप्रभायां भवन्ति यावत् अथवा एकः शर्कराप्रभायाम् एकः वालकाप्रभायाम् एकः अधःसप्तम्यां भवन्ति। अथवा शर्कराप्रभायाम् एकः पङ्कप्रभायाम् एकः धूमप्रभायां भवन्ति, यावत् अथवा एकः शर्कराप्रभायाम् एकः पंक-प्रभायाम् एकः अधःसप्तम्यां भवन्ति। अथवा शर्कराप्रभायाम् एकः धुमप्रभायाम् एकः तमायां भवन्ति अथवा एकः शर्कराप्रभायाम् एकः धूमप्रभायाम् एकः अधःसप्तम्यां भवन्ति, अथवा एकः शर्कराप्रभायाम् एकः तमायाम् एक अधःसम्पयां भवन्ति। अथवा एकः वाल्काप्रभायाम् एकः पङ्कप्रभायाम् एकः धुमप्रभायां भवन्ति, अथवा एक वालुका-प्रभायाम् एकः पंकप्रभावाम् एकः तमायां भवन्ति, अथवा एकः वालुका-प्रभायाम् एकः पंकप्रभायाम् एकः अधः-सप्तम्यां भवन्ति। अथवा एकः वालुका-प्रभायाम् एकः धूम-प्रभायाम् एकः तमायां भवन्ति, अथवा एकः वाल्काप्रभायाम् एकः धूमप्रभायाम् एकः अधःसप्तप्यां भवन्ति, अथवा एकः वालुका-प्रभायाम् एकः तमायाम् एकः अधःसप्तम्या भवन्ति, अथवा एकः पंकप्रभायाम् एकः धूमप्रभायाम् एकः तमायां भवन्ति, अथवा एकः पङ्गप्रभायाम् एकः धूमप्रभायाम् एकः भवन्ति. अधःसमम्यां अथवा पंकप्रभायाम् एकः तमायाम् एकः अधः-पप्तम्यां भवन्ति। अथवा एकः धूमप्रभायाम् एकः तमायाम् एकः अधःसप्तम्यां भवन्ति,

में और एक अधःसप्तमी में होता है।
अथवा एक रत्नप्रभा में, एक पंकप्रभा में
और एक धूमप्रभा में होता है यावत् अथवा
एक रत्नप्रभा में, एक पंकप्रभा में और एक
अधःसप्तमी में होता है। अथवा एक
रत्नप्रभा में, एक धूमप्रभा में और एक तमा
में होता है। अथवा एक रत्नप्रभा में, एक
धूमप्रभा में और एक अधःसप्तमी में होता हैं
अथवा एक रत्नप्रभा में, एक तमा में और
एक अधःसप्तमी में होता है।

अथवा एक शर्कराप्रभा में, वालुकाप्रभा में और एक पंकप्रभा में होता है. अथवा एक शर्कराप्रभा में, एक वाल्काप्रभा में और एक धूमप्रभा में होता है। यावत अथवा एक शर्कराप्रभा में, एक वालकाप्रभा में और एक अधःसप्तर्मा में होता है। अथवा एक शर्कराप्रभा में, एक पंकप्रभा में और एक धूमप्रभा में होता है यावत् अथवा एक शर्कराप्रभा में, एक पंकप्रभा में और एक अधःसप्तमी में होता है। अथवा एक शर्कराप्रभा में, एक धूमप्रभा में और एक तमा में होता है। अथवा एक शर्कराप्रभा में, एक धमप्रभा में और एक अधःसप्तमी में होता है। अथवा एक शर्कराप्रभा में. एक नगा में और एक अधःसप्तर्मा में होता है।

अथवा एक वालकाप्रभा में, एक पंकप्रभा में और एक धूमप्रभा में होता है। अथवा एक वालुकाप्रभा में, एक पंकप्रभा में और एक तमा में होता है। अथवा एक वालुकाप्रभा में, एक धूमप्रभा में और एक अधःसप्तर्मा में होता है। अथवा एक वालुकाप्रभा में, एक धुमप्रभा में और एक तमा में होता है। अथवा एक वालकाग्रभा में, एक धुमप्रभा में और एक अधःसप्तर्मा में होता है। अथवा एक पंकप्रभा में, एक धूमप्रमा में और एक तमा में होता है। अथवा एक पंकप्रभा में, एक धूमप्रभा में और एक अधःसप्तर्मा में होता है। अथवा एक पंकप्रभा में, एक तमा में और एक अधःसप्तमी में होता है। अथवा एक धुमप्रभा में एक तमा में और एक अधःसप्तमी में होता है।

#### भाष्य

## १. सूत्र ८८-९०

## तीन जीवों के एक सांयोगिक भंग-७

|    | ₹   | श  | वा | पं | ધ્ | त  | अधः |
|----|-----|----|----|----|----|----|-----|
| 3  | ra; |    |    |    |    |    |     |
| २  |     | 3. |    |    |    |    |     |
| 3  |     |    | nγ |    |    |    |     |
| ४  |     |    |    | ર  |    |    |     |
| ر  |     |    |    |    | ą  |    |     |
| ધ્ |     |    |    |    |    | ٦٧ |     |
| 2  |     |    |    |    |    |    | 3   |

# तीन जीवों के द्वि सांयोगिक विकल्प २, भंग-४२ रत्नप्रभा के विकल्प २, भंग १२

|    | Ų  | श | वा | पं | धू | ਜ | अधः |
|----|----|---|----|----|----|---|-----|
| ۶  | ۶  | ş |    |    |    |   |     |
| ý  | ş  |   | २  |    |    |   |     |
| 3  | 8  |   |    | ą  |    |   |     |
| 8  | 3, |   |    |    | ý  |   | İ   |
| 9  | ?  |   |    |    |    | ર |     |
| દ્ | 2  |   |    |    |    |   | २   |

| 6  | ź | १ |   |   |    |   |   |
|----|---|---|---|---|----|---|---|
| 3  | ₹ |   | ર |   |    |   |   |
| 8, | ą |   |   | š |    |   |   |
| १० | २ |   |   |   | 3, |   |   |
| १० | २ |   |   |   |    | १ |   |
| १२ | ż |   |   |   |    |   | ş |

# शर्कराप्रभा के विकल्प २, भंग १०

|    | ₹ | श   | वा  | पं | धू | ਰ | अधः |
|----|---|-----|-----|----|----|---|-----|
| १  |   | 5.5 | Ω'n |    |    |   |     |
| ર  |   | ۶.  |     | र  |    |   |     |
| 3  |   | ?   |     |    | ą  | 1 |     |
| 8  |   | 5.0 |     |    |    | ą |     |
| وي |   | 3   |     |    |    |   | ą   |

| દ્ | ź     | Š |    |   |    |    |
|----|-------|---|----|---|----|----|
| 9  | <br>ú |   | 5. |   |    |    |
| 7  | ર્    |   |    | ۶ |    |    |
| ९  | 5     |   |    |   | ۶, |    |
| 30 | Ą     |   |    |   |    | કુ |

## वालुकाग्रभा के विकल्प २, भंग ८

|   |    | ₹ | भ    | वा | प | धू | ন   | अधः |
|---|----|---|------|----|---|----|-----|-----|
| 1 | ક  |   |      | ξ  | ą |    |     |     |
|   | ્ર |   |      | ?  |   | २  | t . |     |
|   | 3  |   |      | ۶  |   |    | २   |     |
| i | 8  |   | <br> | 9, |   |    |     | २   |

| U, |  | २ | ş |   |   |   |
|----|--|---|---|---|---|---|
| દ્ |  | ર |   | 3 |   |   |
| 9  |  | २ |   |   | 3 |   |
| 7  |  | ź |   |   | Γ | ? |

## पंकप्रभा के विकल्प २, भंग ६

|    | र | श | वा | प | धू | त | अधः |
|----|---|---|----|---|----|---|-----|
| ş  |   | · |    | 8 | 4  |   |     |
| २  |   |   |    | ş |    | ú |     |
| 3  |   |   |    | ş |    |   | २   |
| 8  |   |   |    | 2 | ş  | [ |     |
| 9  |   |   |    | २ |    | ? |     |
| દ્ |   |   |    | २ |    |   | 3   |

## धूमप्रभा के विकल्प २, भंग ४

|   | र | श | वा | पं | ध्     | त | अधः |
|---|---|---|----|----|--------|---|-----|
| 3 |   |   |    |    | ۶.     | २ |     |
| २ |   |   |    |    | a.     |   | २   |
| 3 | - |   |    |    | ą      | ۶ |     |
| 8 |   |   | -  |    | ٠<br>২ |   | 3   |

## तमप्रभा के विकल्प २, भंग २

| _        | र् | গ্ৰ | वा | ч | ध् | ਜ਼- | अधः |
|----------|----|-----|----|---|----|-----|-----|
| १        |    |     |    |   |    | 9,  | á   |
| <b>्</b> |    |     |    |   |    | ą   | ?   |

## तीन जीवों के त्रि सांयोगिक भंग ३५ रत्नप्रभा के भंग १५

|   |    | र   | श  | वा | पं | धू | ন | अधः |
|---|----|-----|----|----|----|----|---|-----|
|   | 3  | ?   | ξ  | 3  |    |    |   | !   |
| Ì | J, | 0.3 | ٥. |    | ?  | '  |   |     |
|   | 3. | ξ   | ?  |    |    | ?  |   |     |
|   | 8  | 3   | 3, |    |    |    | १ |     |
|   | પ  | ş   | ?  |    | İ  | •  |   | ?   |

|          | ₹ | श | वा | पं | धू  | त | अधः |
|----------|---|---|----|----|-----|---|-----|
| દ્       | ક |   | 3. | 2, |     |   |     |
| 9        | ş |   | 35 |    | . 3 |   |     |
| 7        | ş |   | 3  |    |     | १ | [   |
| ξ,       | १ |   | ?  |    |     |   | १   |
| $\equiv$ |   | _ |    |    |     | , |     |

| =        |   |     | <br> |   |   |    |
|----------|---|-----|------|---|---|----|
| १०       | 3 |     | 3    | १ |   |    |
| ११       | Ş |     | 2    |   | 3 |    |
| ુ<br>કર્ | 8 |     | 3    |   |   | ۶  |
| १३       | 2 |     |      | ş | १ |    |
| 38       | ş |     |      | ۶ |   | ξ. |
| ջև       | 9 | ļ . |      |   | 9 | 9  |

#### शर्कराप्रभा के भंग १०

|      | ₹ | গ্ৰ | वा | पं | धू | ন | अधः |
|------|---|-----|----|----|----|---|-----|
| در د |   | 2   | ?  | ?  |    |   |     |
| ર    |   | Ş   | ş  |    | Š  |   |     |
| ٦̈۲  |   | र   | ?  |    |    | ક |     |
| જ    |   | 3   | ?  |    |    |   | . 9 |

| رو |   | ζ   |   | . ۶ | ۶ |   |   |
|----|---|-----|---|-----|---|---|---|
| દ્ |   | ځ   |   | ۶   |   | ٤ |   |
| ૭  |   | 5.4 |   | ş   |   |   | 9 |
|    |   |     |   |     | Į |   |   |
| 6  |   | 3   | ļ | ŀ   | 8 | 3 |   |
| ٥, |   | 3,  |   |     | 9 |   | 3 |
|    |   |     | , |     |   |   |   |
| १० | ĺ | ?   |   |     |   | ટ | ? |

## वालुकाप्रभा के भंग ६

|   |   | • |    |   |    | - |     |
|---|---|---|----|---|----|---|-----|
|   | ₹ | श | वा | ч | धृ | ন | अधः |
| ş |   |   | ?  | ? | ?  |   |     |
| २ |   |   | 9. | 3 |    | 3 |     |
| ર |   |   | 3  | ş |    |   | ,   |

| 8 |   | 2  | ? | ş |   |
|---|---|----|---|---|---|
| 4 | ! | 3. | ? | - | ş |

| ξ |  | ? |  | Ş | ۶ |
|---|--|---|--|---|---|

# पंक-धूमप्रभा के भंग २

|   | ₹ | भ | वा | पं | ध् | ন | अधः |
|---|---|---|----|----|----|---|-----|
| ş |   |   |    | ۶  | 3  | ? |     |
| ર |   |   |    | ?  | ?  |   | 3   |

#### पंक-तमप्रभा का भंग १

|   |   |   |    |    |    | - |     |
|---|---|---|----|----|----|---|-----|
|   | ₹ | श | वा | पं | σŤ | ਜ | अधः |
| 9 |   |   |    | ?  |    | 3 | 3,  |

#### धुम-तमप्रभा का भंग १

|   |   | ٧., | • ••• | ** |   |   |              |
|---|---|-----|-------|----|---|---|--------------|
|   | र | श   | वा    | पं | ય | त | <b>३</b> -ध: |
| ş |   |     |       |    | શ | è | 3            |

इस प्रकार तीन जीवों के एक सोयोगिक भंग ७, द्वि-सांयोगिक भंग ४२, त्रि-सांयोगिक भंग ३५, सर्व भंग–८४ ९१. चतारि भंते! नेरइया नेरइयपवे-सणएणं पविसमाणा किं रवणप्प-भाए होज्जा?-पुच्छा।

गंगेया! रयणप्पभाए वा होज्जा जाव अहेसत्तमाएवा होज्जा।

अहवा एगे रयणप्पभाए तिण्णि सक्करम्पभाए होज्जा. अहवा एगे रयणप्पभाए तिण्णि वाल्यप्पभाए होज्जा, एवं जाव अहवा एगे रयणप्पभाए तिण्णि अहेसत्तमाए होज्जा। अहवा दो रयणप्पभाए दो सक्करप्पभाए होज्जा. एवं जाव अहवा दो रयणप्यभाए टो अहेसत्तमाए होज्जा। अहवा तिण्णि रयणप्पभाए एगे सक्करप्पभाए होज्जा एवं जाव अहवा तिण्णि रयणप्पभाए एगे अहेसत्तमाए होज्जा। अहवा एगे सक्करप्पभाए तिण्णि वालुयप्पभाए होज्जा, एवं जहेव रयणप्पभाए समं उवरिमाहिं चारियं तहा सक्करप्पभाए वि उवरिमाहिं समं चारेयव्वं, एवं एक्केक्काए समं चारेयव्वं जाव अहवा तिण्णि तमाए एगे अहेसत्तमाए होज्जा॥

चत्वारः भदन्तः नैरयिकाः नैरयिक-प्रवेशनकेन प्रविशन्तः किं रत्नप्रभायां भवन्ति? – पृच्छा।

गाङ्गेय! रत्नप्रभायां वा भवन्ति यावत् अधःसप्तम्यां वा भवन्ति।

अथवा एकः रत्नप्रभायां त्रयः शर्कराप्रभायां भवन्ति, अथवा एकः रत्नप्रभायां त्रयः वालुकाप्रभायां भवन्ति. एवं यावत् अथवा एकः एत्नप्रभायां त्रयः अधःसप्टम्यां भवन्ति। अथवा हो रत्नप्रभायां हो शर्कराप्रभायां भवतः, एवं यावत् अथवा द्वौ रत्नप्रभायां हो अधःसप्तम्यां भवतः। अथवा त्रयः रत्नप्रभायाम् एकः शर्कराप्रभायां भवन्ति. एवं यावत् अथवा त्रयः रत्नप्रभायां एकः अधःसप्तम्यां भवन्ति। अथवा एकः शर्कराप्रभायां त्रयः वालुकाप्रभायां भवन्ति, एवं यथैव रत्नप्रभायाम उपरितनैः समं चारितं तथा शर्कराप्रभायाम् अपि उपरितनैः समं चारयितव्यम्, एवम् एकैकया समं चारचितव्यं यावत् अथवा त्रयः तमायाम् एकः अधःसप्तम्यां भवन्ति।

अहवा एमे रयणध्यभाए एमे सक्करप्पभाए दो वालुयप्पभाए होज्जा, अहवा एगे रयणप्पभाए एमे सक्करप्पभाए दो पंकप्पभाए होज्जा, एवं जाव एगे रयणप्यभाए एगे सक्करप्पभाए दो अहेसत्तमाए होज्जा। एगे रयगप्पभाए अहवा दो सक्करप्पभाए एगे वाल्यप्पभाए होज्जा, एवं जाव अहवा एगे रयणप्पभाए दो सक्करप्पभाए एगे अहेसत्तमाए होज्जा। अहवा दो रयणप्पभाए सक्करप्पभाए एगे वाल्यप्पभाए होज्जा, एवं जाव अहवा दो रथणप्पभाए एगे सक्करप्पभाए एगे अहेसतमाए होज्जा। अहवा एगे रयणप्पभाए एगे वाल्यप्पभाए दो पंकप्पभाए होज्जा जाव

एक: रत्नप्रभायाम् एक: शर्कराप्रभायां द्वौ वालुकाप्रभायां भवन्ति, अथवा एक: रत्नप्रभायाम् शर्कराप्रभायां द्वौ पद्भप्रभायां भवन्ति. एवं यावत् एकः रत्नप्रभायाम् एकः शर्कराप्रभायां द्वौ अधःसप्तम्यां भवन्ति। अथवा एकः रत्नप्रभायां द्वौ शर्कराप्रभायाम् एकः वालुकाप्रभायां भवन्ति, एवं यावत् अथवा एकः रत्नप्रभायां द्वौ शर्कराप्रभायाम् एकः अधःसप्तम्यां भवन्ति। अधवा रत्नप्रभायाम् एकः शर्कराप्रभायाम् एकः वालुकाप्रभायां भवन्ति, एवं यावत् अथवा द्वौ रत्नप्रभायाम् एकः शर्कराप्रभायाम् एकः अधःसप्तम्यां भवन्ति। अथवा एकः रत्नप्रभायाम् एकः वात्नुकाप्रभायां द्वौ पङ्कप्रभायाम् भवन्ति यावत् अथवा एकः ५१. श्वेत! चार नैरियक नैरियकप्रयेशनक में प्रवेश करते हुए क्या रत्नप्रभा में होते हैं? पृच्छा।

गोंगेय! रत्नप्रभा में होते हैं यावत् अथवा अथःसप्तर्मा में होते हैं।

अथवा एक रत्नप्रभा में और तीन शर्कराप्रभा में होते हैं। अथवा एक रत्नप्रभा में और तीन वालुकाप्रभा में होते हैं। इस प्रकार यावत् अथवा एक रत्नप्रभा में और तीन अधःसप्तमी में होते हैं। अथवा हो रत्नप्रभा में और दो शर्कराप्रभा में होते हैं। इस प्रकार यावत अथवा दो रत्नप्रभा में और दो अधःसप्तर्मा में होते हैं। अथवा तीन रत्नप्रभा में और एक शर्कराप्रभा में होता है। इस प्रकार यावत् तीन रत्नप्रभा में और एक अधःसप्तमी में होता है। अथवा एक शर्कराप्रभा में और तीन वालुकाप्रभा में होते हैं। इस प्रकार जैसे रत्नप्रभा से ऊर्ध्ववर्ती पृथ्वियों के साथ विकल्पना की, वैसे ही शर्कराप्रभा से ऊर्ध्ववर्ती पृथ्वियों के साथ विकल्पना करनी चाहिए। इस प्रकार प्रत्येक पृथ्वी के साथ विकल्पना करनी चाहिए यावन अथवा तीन तमा में और एक अधःसप्तर्मा में होता है।

अथवा एक रत्नप्रभा में, एक शर्कराप्रभा में और दो वालुकाप्रभा में होते हैं अथवा एक रत्नप्रभा में, एक शकराप्रभा में और दो पंकप्रभा में होते हैं। इस प्रकार यावत एक रत्नप्रभा में, एक शर्कराप्रभा में और दो अधःसप्तर्मा में होते हैं। अथवा एक रत्नप्रभा में, दो शर्कराप्रभा में और एक बंग्लुकाप्रभा में होता है। इस प्रकार यावत् अथवा एक रत्नप्रभा में, दो शर्कराप्रभा में और एक अधःसप्तमी में होता है। अथवा डो रत्नप्रभा में, एक शर्कराप्रभा में और एक वालुकाप्रभा में होता है। इस प्रकार यावत् अथवा दो रत्नप्रभा में, एक शर्कराप्रभा में और एक अधःसप्तमी में होता है। अथवा एक रत्नप्रभा में, एक वालुकाप्रभा में और दो पंकप्रभा में होते हैं। यावत अथवा एक

अहवा एगे रयणप्यभाए एगे वालुयप्पभाए दो अहेसत्तमाए होज्जा। एवं एएणं गमएणं जहा तिण्हं तियासंजोगो तहा भाणियव्वो जाव अहवा दो धूमप्पभाए एगे तमाए एगे अहेसत्तमाए होज्जा।

अहवा एजे रयणप्पभाए एगे सक्करप्पभाए एगे वाल्यप्पभाए एगे पंकप्पभाए होज्जा, अहवा एगे रयणप्पभाए एगे सक्करप्पभाए एगे वाल्यप्पभाए एगे धूमप्पभाए होज्जा. अहवा एमे रयण्पभाए एगे सक्करप्पभाए एगे वाल्यप्पभाए एगे तमाए होज्जा, अहवा एगे रयणप्पभाए एमे सक्करप्पभाए एगे बाल्यप्पभाए एगे अहेसत्तमाए होज्जा, अहवा रयणप्पभाए एमे सक्करप्पभाए एमे पंकप्पभाए एगे धूमप्पभाए होज्जा, अहवा एंगे रयणप्पभाष एगे सक्करप्पभाए एगे पंकप्पभाए एगे तमाए होज्जा, अहवा एगे रयणप्पभाए एगे सक्करप्पभाए एगे पंकप्पभाए अहेसत्तमाए होज्जा. अहवा एगे रयणप्यभाए एने सक्करप्यभाए एने धूमप्पभाए एगे तमाए होज्जा, अहवा एगे रयणप्पभाए एगे सक्करप्पभाए एगे धूमप्पभाए एगे अहेसत्तमाए होज्जा, अहवा एगे रयणपभाए एमे सक्करप्पभाए एगे तमाए एमे अहेसत्तमाए होज्जा, अहवा एमे रयणप्पभाए एगे वालुयप्पभाए एगे पंकप्पभाए एगे धूमप्पभाए होज्जा एगे रयणप्पभाए एमे वाल्यप्पभाए एगे पंकप्पभाए एगे तमाए होज्जा, अहवा एगे स्यणप्यभाए एगे वाल्यप्पभाए एगे पंकप्पभाए एगे अहेसत्तमाए होज्जा. एगे रयणप्यभाए एगे वालुयप्पभाए एगे धूमप्पभाए एगे तमाए होज्जा, अहवा एगे रयणप्यभाए एगे वालुयम्पभाए एगे धूमप्पभाए एगे अहेसत्तमाए होज्जा.

रत्नप्रभायाम् एकः वालुकाप्रभायां द्वौ अधःसप्तम्यां भवन्ति। एवम् एतेन गमकेन यथा त्रयाणां त्रिकसंयोगः तथा भणितव्यः यावत् अथवा द्वौ धूमप्रभायाम् एकः तमायाम् एकः अधःसप्तम्यां भवन्ति।

तमायाम् एकः अधःसप्तम्यां भवन्ति। अथवा एक: रत्नप्रभायाम् एक: शकैराप्रभायाम् एकः वालुकाप्रभायाम् एकः पङ्कप्रभायां भवन्ति. अथवा एकः रत्न-प्रभायाम् एकः शर्कराप्रभायाम् एकः वालुकाप्रभायाम् एकः धूमप्रभायां भवन्ति, अथवा एकः रत्नप्रभायाम् एकः शर्करा-प्रभायाम् एकः वालुकाप्रभायाम् एकः तमायां भवन्ति, अथवा एकः रत्नप्रभायाम् एकः शर्कराप्रभायाम् एकः वालुकाप्रभायाम् एकः अधः सप्तम्यां भवन्ति, अथवा एकः रत्न-प्रभायाम् एकः शर्कराप्रभायाम् एकः पङ्क-प्रभायां एकः धूमप्रभायां भवन्ति, अथवा एकः रत्नप्रभायाम् एकः शर्कराप्रभायाम् एकः पङ्कप्रभायाम् एकः तमायां भवन्ति, अथवा एकः रत्नप्रभायाम् एकः शर्कराप्रभायाम् एकः पङ्कप्रभायाम् एकः अधःसप्तम्यां भवन्ति, अथवा एकः रत्नप्रभायाम् एकः शर्करा-प्रभायाम् एकः धूमप्रभायाम् एकः तमायां भवन्ति, अथवा एकः रत्नप्रभावाम् एकः शर्कराप्रभायाम् एकः धम्प्रभायाम् एकः अधःसप्तम्यां भवन्ति, अथवा एकः रत्न-प्रभायाम् एकः शर्कराप्रभायाम् तमायाम् एकः अधःसप्तम्यां भवन्ति अथवा रत्नप्रभायाम् एकः वालुकाप्रभायाम् एकः पङ्कप्रभायाम् एकः तमायां भवन्ति अथवा एकः रत्नप्रभायाम् एकः वालुकाप्रभायाम् एकः पङ्कप्रभायाम् एकः अधःसप्तम्यां भवन्ति अथवा एकः रत्नप्रभायाम् एकः वालुकाप्रभायाम् एकः धूमप्रभायाम् एकः तमायां भवन्ति अथवा एकः रत्नप्रभायाम् एकः वालुकाप्रभायाम् एकः धूमप्रभायाम् एकः अधःसप्तम्यां भवन्ति, अथवा एकः रत्नप्रभायाम् एकः पङ्कप्रभायाम् एकः धूम-प्रभायाम् एकः तमायां भवन्ति अथवा एकः रत्नप्रभायाम् एकः पङ्कप्रभायाम् एकः धूम-प्रभायाम् एकः अधःसप्तम्यां भवन्ति अथवा

रत्नप्रभा में, एक वालुकाप्रभा में और वो अधःसप्तमी में होते हैं। इस प्रकार इस गमक से जैसे तीन नैरियकों के ति-संयोगज भंग किए गए हैं, वैसे ही चार नैरियकों का ति-संयोगज भंग वक्तव्य हैं यावत् अथवा वो धूमप्रभा में, एक तमा में

और एक अधःसप्तमी में होता है। अथवा एक रत्नप्रभा में, एक शर्कराप्रभा में, एक बालुकाप्रभा में और एक पंकप्रभा में होता है। अथवा एक रत्नप्रभा में, एक शर्कराप्रभा में, एक वालुकाप्रभा में और एक धूमप्रभा में होता है। अथवा एक रत्नप्रभा में, एक शर्कराप्रभा में, एक वालुकाप्रभा में और एक तमा में होता है। अथवा एक रत्नप्रभा में, एक शर्कराप्रभा में, एक वालुकाप्रभा में और एक अधःसप्तमी में होता है। अथवा एक रत्नप्रभा में, एक शर्कराप्रभा में, एक पंकप्रभा में और एक धमूप्रभा में होता है। अथवा एक रत्नप्रभा में, एक शर्कराप्रभा में, एक पंकप्रभा में और एक तमा में होता है। अथवा एक रत्नप्रभा में. एक शर्कराप्रभा में. एक पंकप्रभा में और एक अधःसप्तर्मा में होता है। अथवा एक रत्नप्रभा में, एक शर्कराप्रभा में, एक धूमप्रभा में और एक तमा में होता है। अथवा एक रत्नप्रभा में, एक शर्कराप्रभा में, एक धूमप्रभा में और एक अधःसप्तमी में होता है। अथवा एक रत्नप्रभा में, एक शर्कराप्रभा में, एक तमा में और एक अधः सप्तमी में होता है। अथवा एक रत्नप्रभा में, एक वालुकाप्रभा में, एक पंकप्रभा में और एक धूमप्रभा में होता है। अथवा एक रत्नप्रभा में एक वालुकाप्रभा में, एक पंकप्रभा में और एक तमा में होता है। अथवा एक रत्नप्रभा में, एक वालुकाप्रभा में, एक पंकप्रभा में और एक अधःसप्तर्मा में होता है। अथवा एक रत्नप्रभा में, एक वालुकाप्रभा में, एक धूमप्रभा में और एक तमा में होता है। अथवा एक रत्नप्रभा में, एक वालुकाप्रभा में, एक धूमप्रभा में. और एक अधःसप्तर्मा

एमे अहवा रयणप्यभाए एगे वालुयप्पभाए एगे तमाए एगे अहेसत्तमाए होज्जा, अहवा एगे रयणप्पभाए एगे पंकप्पभाष एशे धूमप्पभाए एशे तमाए होज्जा, अहवा एगे रयणप्पभाए एगे पंकप्पभाए एगे ध्मप्पभाए एगे अहेसत्तमाए होज्जा. एगे अहवा रयणप्पभाए एगे पंकप्पभाए एगे तमाए एगे अहेसत्तमाए होज्जा, अहवा एगे रयणप्पभाए एगे धूमप्पभाए एगे तमाए एगे अहेसत्तमाए होज्जा, अहवा एगे सक्करप्यभाए एगे वाल्यप्पभाए एगे पंकप्पभाए एगे धूमप्पभाए होज्जा। एवं जहा रयणप्पभाए उवरिमाओ पढवीओ चारियाओ तहा सक्करप्पभाए वि उवरिमाओ चारियव्वाओ जाव अहवा एगे सक्करप्यभाए एगे धूमप्यभाए एगे तमाए एगे अहेसत्तमाए होज्जा। अहवा एगे वालुयप्पभाए एगे पंकप्पभाए एगे धूमप्पभाए एगे तमाए होज्जा, अहवा एगे वालुयप्पभाए एगे पंकप्पभाए एगे ध्मप्पभाए एगे अहेसत्तमाए होज्जा, अहवा एगे वालुयप्पभाए एगे पंकप्पभाए एगे तमाए एगे अहेसत्तमाए होज्जा. अहवा एगे वालुयप्पभाए एगे धूमप्पभाए एगे तमाए एगे अहेसत्तमाए होज्जा, अहवा एगे पंकप्पभाए एगे धुमप्पभाए एगे तमाए एगे अहेसत्तमाए होज्जा ॥

एकः रत्नप्रभावाम् एकः पङ्कप्रभायाम् एकः तमायाम् एकः अधः सप्तम्यां भवन्ति, अथवा एकः रत्नप्रभायाम् एकः धूमप्रभायाम् एकः तमायाम् एक अधःसप्तम्यां भवन्ति, अथवा एकः शर्कराप्रभायाम् एकः वाल्काप्रभायाम् एकः पङ्कप्रभायाम् एकः धूमप्रभायां भवन्ति। एवं यथा रत्नप्रभायाम् उपरितनाः पृथित्र्यः चारिताः तथा शर्कराप्रभया अपि उपरितनाः चारियतव्याः यावत् अथवा एकः शर्करा-प्रभायाम् एकः धूमप्रभायाम् एकः तमायाम् एकः अधःसप्तम्यां भवन्ति। अथवा एकः वालुकाप्रभायाम् एकः पङ्कप्रभायाम् एकः धूमप्रभायाम् एकः तमायां भवन्ति, अथवा एकः वालुकाप्रभायाम् एकः पङ्कप्रभायाम् एकः धूमप्रभायाम् एकः अधःसप्तम्यां भवन्ति, अथवा एकः वाल्काप्रभायाम् एकः पङ्कप्रभायाम् एकः धूमप्रभायाम् अधःसप्तम्यां भवन्ति, अथवा एक: वालुकाप्रभायाम् एकः धूमप्रभायाम् एकः तमायाम् एकः अधःसप्तम्यां भवन्ति, अथवा एकः पङ्कप्रभायाम् एकः धूमप्रभायाम् एकः तमायाम् एकः अधःसप्तम्यां भवन्ति।

में होता है। अथवा एक रत्नप्रभा में, एक वालुकाप्रभा में, एक तमा में और एक अधःसप्तर्मा में होता है। अथवा एक रत्नप्रभा में, एक पंकप्रभा में, एक धूमप्रभा में और एक तमा में होता है। अथवा एक रत्नप्रभा में, एक पंकप्रभा में, एक धूमप्रभा में और एक अधःसप्तमी में होता है। अथवा एक रत्नप्रभा में, एक पंकप्रभा में, एक तमा में और एक अधःसप्तमी में होता है, अथवा एक शर्कराप्रभा में, एक वालुका प्रभा में, एक पंकप्रभा में और एक धूमप्रभा में होता है। इस प्रकार जैसे रत्नप्रभा से ऊर्ध्ववर्ती पृथ्वियों के साथ विकल्पना की है, वैसे ही शर्कराप्रभा के साथ ऊर्ध्ववर्ती पृथ्वियों की विकल्पना करनी चाहिए यावत अथवा एक शर्कराप्रभा में, एक धुमप्रभा में, एक तमा में और एक अधःसप्तमी में होता है। अथवा एक वाल्काप्रभा में, एक पंकप्रभा में, एक धूमप्रभा में और एक तमा में होता है, अथवः एक वालुकाप्रभा में, एक पंकप्रभा में, एक धूमप्रभा में और एक अधःसप्तमी में होता है। अथवा एक वालुकाप्रभा में, एक पंकप्रभा में, एक तमा में और एक अधःसप्तमी में होना है। अथवा एक वालुकाप्रभा में, एक धुमप्रभा में, एक तमा में और एक अधःसप्तमी में होता है। अथवा एक पंकप्रभा में, एक धूमप्रभा में, एक तमा में और एक अधःसप्तमी में होता है।

#### भाष्य

#### १. सूत्र ९१

चार जीवों के एक सांयोगिक भंग-७

|   | र | 퍽 | वा | पं | धू | त | अधः |
|---|---|---|----|----|----|---|-----|
| ? | 8 |   |    |    |    |   |     |
| २ |   | 8 |    |    |    |   |     |
| ş |   |   | 8  |    |    |   |     |
| 8 |   |   |    | ನಿ |    |   |     |
| Ŀ |   |   |    |    | જ  |   |     |
| ફ |   |   |    |    |    | 8 |     |
| 9 |   |   |    |    |    |   | 8   |

चार जीवों के द्वि सांयोगिक विकल्प ३, भंग ६३ रत्नप्रभा के विकल्प ३, भंग १८

|      | ₹ | য়  | वा | पं | धृ | त | अधः |
|------|---|-----|----|----|----|---|-----|
| 3    | ۶ | υş. |    |    |    |   |     |
| २    | 8 |     | 3  |    |    |   |     |
| ३    | ક |     |    | ş  |    |   |     |
| 8    | ۶ |     |    |    | ३  |   |     |
| ز    | ş |     |    |    |    | ą |     |
| ં દ્ | ¥ |     |    |    |    |   | m.  |

| ૭  | २  | २ |    |     |   |   |   |
|----|----|---|----|-----|---|---|---|
| 7  | Ų, |   | ð, |     |   |   |   |
| ९  | ٦′ |   | 1  | २   |   |   |   |
| १० | २  |   |    |     | २ |   |   |
| ११ | २  |   |    |     |   | २ |   |
| १२ | २  |   |    |     |   |   | ą |
| 23 | 3  | ۶ |    | · · |   |   |   |

| १३  | 3  | 3 |   |   |   |   |   |
|-----|----|---|---|---|---|---|---|
| १४  | nγ |   | 5 |   |   |   |   |
| १५  | 3  |   |   | Ś |   |   |   |
| १६  | 3  |   |   |   | ۶ | Ï |   |
| 8.9 | 3  |   |   |   |   | 3 |   |
| ?८' | 3  |   |   |   |   |   | 8 |

## शर्कराप्रभा के विकल्प ३, भंग १५

|   | ₹ | श | वा | पं | ध् | ਜ | अभः |
|---|---|---|----|----|----|---|-----|
| 3 |   | 2 | ω, |    |    |   |     |
| Ş |   | 8 |    | ý  |    |   |     |
| 3 |   | १ |    |    | 3  |   |     |
| 8 |   | 3 |    |    |    | 3 |     |
| 9 | ! | १ |    |    |    |   | 3   |

|   | હ  | २  | ý |   |    |   |   |
|---|----|----|---|---|----|---|---|
| Ŀ | 9  | २  | [ | ź |    |   |   |
|   | 6  | ર  |   |   | ٦, |   |   |
|   | ó  | ર્ |   |   |    | २ |   |
| ſ | १० | २  |   |   |    |   | २ |

| 3 8 | <br>3  | ş |   |   |   | !    |
|-----|--------|---|---|---|---|------|
| १२  | <br>3. |   | 3 |   |   |      |
| १३  | 3      |   |   | ۶ |   | i    |
| १४  | 3      |   |   |   | १ | <br> |
| १५  | 3      |   |   |   |   | १    |

## वालुकाप्रभा के विकल्प ३, भंग १२

|   | ₹ | হ | वा | पं | ध् | π     | अधः |
|---|---|---|----|----|----|-------|-----|
| 8 |   |   | 30 | 3  |    |       |     |
| Ś |   |   | ٠, |    | 3  |       |     |
| ३ |   |   | ζ  |    |    | , tt. |     |
| 8 |   |   | ξ  |    |    |       | J,  |

| نوع |  | ź | ે ર |   |    |    |
|-----|--|---|-----|---|----|----|
| દ્  |  | २ |     | २ |    |    |
| 0   |  | ٦ |     |   | २् |    |
| ८   |  | ર |     |   |    | ٦. |

| (९) | 3   | 8 | i |   |   |
|-----|-----|---|---|---|---|
| १०  | OX. |   | ? |   |   |
| 38  | 3   |   |   | १ |   |
| १२  | 3   |   |   |   | ξ |

## पंकप्रभा के विकल्प ३, भंग ९

| L_:_:_l | -3 <u>;</u> . | वा | Ų | धू | ਰ | 'अधः     |
|---------|---------------|----|---|----|---|----------|
| 3 1     |               |    | 8 | ઝ  |   | <br>!    |
| ₹.      |               |    | ş |    | 3 |          |
| 3 ,     |               |    | δ |    |   | <b>३</b> |

| 8   | र ।   | २  |
|-----|-------|----|
| 9   | ₹,    | ΣŢ |
| ६   | २     | २  |
|     | 7 7 7 |    |
| 9   | 1 4 1 | _  |
| 161 | 3     | 2  |

3 |

## धूमप्रभा के विकल्प ३, भंग ६

२३५

|       | ₹   | श  | वा | पं | ध्  | त | अधः |
|-------|-----|----|----|----|-----|---|-----|
| Ş     |     |    |    |    | 9   | 3 | !   |
| २     |     |    |    |    | ۵,  |   | 3   |
|       |     |    | ,  | ,  | 1   |   |     |
| [ 3 ] | - 1 | į  | i  | þ  | 국 [ | ₹ |     |
| 8     | į   |    |    |    | २   |   | २   |
|       |     |    |    | 1  |     |   |     |
| [3]   | !   | į. | {  |    | 3   | ટ |     |
| દ્    |     |    |    |    | 3   |   | १   |
|       |     |    |    |    |     |   |     |

## तमःप्रभा के विकल्प ३, भंग ३

|   | ₹ | ξŢ | वा | Ų. | યૂ | ਰ | अध: |
|---|---|----|----|----|----|---|-----|
| ۶ |   |    |    |    |    | १ | 3   |
| 5 |   |    |    |    | _  | 2 | 2   |

| <u> </u>    |          |          |             |          | ١ ١ | `              | ı |
|-------------|----------|----------|-------------|----------|-----|----------------|---|
| <del></del> |          |          |             |          |     | <del>, -</del> |   |
| 3           | }        | 1        | ,           | 1        | 31  | ક              | ĺ |
| <u> </u>    | <u> </u> | <u> </u> | <u>, I </u> | <u> </u> |     | ·              | ļ |

## चार जीवों के त्रि-सांयोगिक विकल्प ३, भंग १०५ रत्न-शर्कराप्रभा के विकल्प ३,

#### भंग १५

|          | ₹  | গ্ | वा | पं | ध् | त | अधः |
|----------|----|----|----|----|----|---|-----|
| 8        | ક  | ξ  | ý  |    |    |   |     |
| ą        | ટ  | 3  |    | ર  |    |   |     |
| 3        | ξ  | ξ  |    |    | v  |   | -   |
| 8        | १  | કુ |    |    |    | २ |     |
| <u> </u> | १  | ?  |    |    |    |   | २   |
| દ્       | 3  | २  | १  | -  |    |   |     |
| ંગ       | 3, | २  |    | ξ  |    |   |     |
| 2        | १  | २  |    |    | ۶  |   |     |
| 9        | ર  | ş  |    |    |    | 3 |     |
| १०       | १  | २  |    |    |    |   | ş   |
|          |    |    |    |    |    |   |     |
| ११       | ą  | ş  | १  |    |    |   |     |
| १२       | ર  | 3  | 1  | ક્ |    |   |     |
| 33       | २  | ş  |    |    | ۶  |   |     |

| ११ | ą | 3 | १ |   |   |   | - |
|----|---|---|---|---|---|---|---|
| १२ | २ | 8 |   | ş |   | _ |   |
| १३ | N | Ş |   |   | ۶ |   |   |
| 38 | ર | १ |   |   |   | १ |   |
| १५ | २ | 5 |   |   |   |   | ? |

## रत्न-वालुकाप्रभा के विकल्प ३,

| _ र | श                    | ्वा                                                   | प                                                              | धू | त                                               | अध:                                             |
|-----|----------------------|-------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|----|-------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| ર   |                      | 3                                                     | ٦,                                                             |    |                                                 | <br> <br>                                       |
| १   |                      | , ?                                                   |                                                                | ş  |                                                 |                                                 |
| ર   |                      | , 3                                                   |                                                                |    | ź                                               |                                                 |
| ?   |                      | ?                                                     |                                                                |    |                                                 | २                                               |
|     |                      |                                                       |                                                                |    |                                                 |                                                 |
| १   |                      | २                                                     | ?                                                              |    |                                                 |                                                 |
| 3   |                      | ર્                                                    |                                                                | ξ  |                                                 |                                                 |
| ?   |                      | २                                                     |                                                                |    | १                                               |                                                 |
|     | 1                    |                                                       |                                                                |    |                                                 | ξ                                               |
|     | \$<br>\$<br>\$<br>\$ | 2 3 2 3 3 4 3 4 5 5 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 | \$ ; \$<br>\$ ; \$<br>\$ ; \$<br>\$ ; \$<br>\$ ; \$<br>\$ ; \$ |    | \$   \$   \$   \$   \$   \$   \$   \$   \$   \$ | \$   \$   \$   \$   \$   \$   \$   \$   \$   \$ |

| Ġ              | ą | <br>2 | 3 |   |    |   |
|----------------|---|-------|---|---|----|---|
| ξO             | ą | 3.    |   | ş |    |   |
| ११             | ર | ۲۵    |   |   | 3, |   |
| <sup>3</sup> २ | २ | 3,    |   |   |    | š |

#### रतन-पंकप्रभा के विकल्प ३ भंग ९

|   |    |    |    | -1 -444 |    |   | • • |
|---|----|----|----|---------|----|---|-----|
|   | र  | श् | वा | पं      | धू | ਰ | अधः |
| ? | ۶  |    |    | 9       | २  |   | ,   |
| २ | ک  |    |    | શ્      |    | २ |     |
| 3 | 3, |    |    | ?       |    |   | : २ |

|   | 8 | १  |  | ર  | 8 |   |   |
|---|---|----|--|----|---|---|---|
|   | 3 | g, |  | २  |   | ۶ |   |
| Į | દ | 85 |  | 'n |   |   | 3 |

| ſ | o | 2  |   | <br>. 3 | , ? |   |   |
|---|---|----|---|---------|-----|---|---|
| į | ۷ | ٦, | · | ે       |     | ? |   |
|   | ९ | २  |   | 9,      | !   |   | 3 |

## रत्न-धूमप्रभा के विकल्प ३, भंग ६

|   | ₹  | ąŢ | वा | पं | धू | त  | अध: |
|---|----|----|----|----|----|----|-----|
| 9 | ø, |    |    |    | १  | a' |     |
| २ | १  |    |    |    | ξ  |    | २   |

| ર | १  |  |             | ٦, | १ |   |
|---|----|--|-------------|----|---|---|
| 8 | \$ |  |             | Ú. |   | જ |
|   |    |  |             |    |   |   |
| 9 | २  |  | <del></del> | १  | ۶ |   |

## रत्न-तमप्रभा के विकल्प ३, भंग ३

|   |          |   |    |   | . ' ' | '' | . • |
|---|----------|---|----|---|-------|----|-----|
|   | ₹        | श | वा | Ÿ | धू    | ic | अधः |
| 3 | ş        |   |    |   |       | 9  | ર   |
| २ | १        |   |    |   |       | ₹. | ?   |
| 3 | <b>ર</b> |   |    |   |       | ξ  | 3   |

## शर्करा-बालुकाप्रभा के विकल्प ३,

#### भंग १२

|    | ₹ | श | वा  | पं | धू | त | अधः |
|----|---|---|-----|----|----|---|-----|
| 8  |   | 8 | ?   | ą  |    |   |     |
| 'n |   | ફ | ટ્ડ |    | २  |   |     |
| ۸γ |   | ક | . 3 |    |    | ٦ |     |
| 8  |   | ? | 3   |    |    |   | २   |

| ا ک | 3    | २ | 3, |   |   |          |
|-----|------|---|----|---|---|----------|
| દ્  | ફ    | २ |    | १ |   |          |
| છ   | 8    | Ą |    |   | ş |          |
| (   | 8,   | २ |    |   |   | Ş        |
|     | <br> | - |    | _ |   | <u> </u> |

| ९  | <br>ą | ξ   | 3 |   |   |   |
|----|-------|-----|---|---|---|---|
| १० | 'n    | ٥٠, |   | 2 |   |   |
| 38 | ą     | ક   |   |   | 9 |   |
| १२ | Ą     | 8,  |   |   |   | ş |

## शर्करा-पंकप्रभा के विकल्प ३, भंग ९

|     | <del></del> |    |    | _  |    |   |     |
|-----|-------------|----|----|----|----|---|-----|
|     | ₹.          | থা | वा | पं | धू | ਰ | अधः |
| 3   |             | ş  |    | ş  | २  | Ī |     |
| ı'n |             | ۶  |    | ş  |    | २ |     |
| 'n  |             | ٠. |    | 3  |    |   | ર   |

| ડ  | ۶ | <br>ą | १ |   |   |
|----|---|-------|---|---|---|
| 4  | ? | र्    |   | ۶ |   |
| દ્ | ? | २     |   |   | १ |

| .S | ٦  | ?  | ş |   |   |
|----|----|----|---|---|---|
| 3  | o, | 85 |   | 9 |   |
| 3  | ą  | ξ  |   |   | ર |

# शर्करा-धूमप्रभा के विकल्प ३, भंग ३

|   |   |   |    |    |   |     | <u> </u> |     |
|---|---|---|----|----|---|-----|----------|-----|
|   |   | ₹ | श  | वा | q | ध्र | ਰ        | अधः |
| į | ξ |   | १  |    |   | ξ   | ર        |     |
|   | ź |   | ٥. |    |   | Ş   |          | ર   |
|   | , |   |    |    |   |     |          |     |

| 3  |   | 2   |  | ર્ | १ |   |
|----|---|-----|--|----|---|---|
| S  | ! | § । |  | २  |   | 3 |
| (g |   | ą   |  | 3  | 2 |   |
| -  |   |     |  | -  |   | - |

## शर्करा-तमप्रभा के विकल्प ३, भंग ३

|          | _ |     |    |    |    | ., |     |
|----------|---|-----|----|----|----|----|-----|
|          | ₹ | . श | वा | पं | धू | त  | अधः |
| \$       |   | ક   |    |    |    | Ś  | २   |
| २        |   | ફે  |    |    |    | ą  | ۶   |
| <b>3</b> | ! | ર   |    |    |    | 9, | ş   |

## वालुका-पंकप्रभा के विकल्प ३,

#### भंग ९

|   | ₹ | ুগ | वा | पं | धू | त | अधः |
|---|---|----|----|----|----|---|-----|
| 8 |   |    | 8  | ξ  | ₹. | _ |     |
| २ |   |    | 3  | કુ |    | २ |     |
| 3 |   |    | 3  | 83 |    |   | ź   |

| 8   |    | ર | २  | 3, | i |   |
|-----|----|---|----|----|---|---|
| را  |    | 8 | ą  |    | ٤ |   |
| દ્  |    | ۶ | ર  |    |   | ş |
| 3   | Ī. | ą | ?  | 3  |   |   |
| (2) |    | ર | 2, |    | 3 |   |
| 8   |    | ą | ş  |    |   | १ |

## वालुका-धूमप्रभा के विकल्प ३,

#### भंग ६

| 1 |    | ₹ | श | वा | पं | धृ | त | अधः |
|---|----|---|---|----|----|----|---|-----|
|   | 3  |   |   | ٠, |    | ş  | Ş | _   |
|   | ર્ |   |   | 83 |    | ર  |   | २   |

| 3   | ٤   | ર | ? |   |
|-----|-----|---|---|---|
| 8   | १   | ર |   | ş |
| 19  | र र | Ş | ş |   |
| દ્દ | २   | 3 |   | ş |

## वालुका-तमप्रभा के विकल्प ३,

#### भंग ३

|    | ₹ | श | वा | पं | ಸ್ಟ್ | त | अधः |
|----|---|---|----|----|------|---|-----|
| ξ, |   |   | १  |    |      | ર | २   |
| २  |   | _ | 8  |    |      | २ | ક્  |
| 3  |   |   | ર  |    |      | १ | ۶   |

## पंकध्मप्रभा के विकल्प ३, भंग ६

|             | र   | श | वा | पं | ध्र      | त  | अधः      |
|-------------|-----|---|----|----|----------|----|----------|
| ξ           |     |   |    | 2  | ξ        | २  | <u> </u> |
| २           |     |   |    | ş  | ξ        |    | ą        |
| <del></del> |     |   |    | 6  | २        | 0  |          |
| 3           |     | 1 |    | 5  |          | 8  |          |
| 8           | - ! |   |    | १  | २        |    | 3        |
| 4           |     |   |    | २  | <u> </u> | ટ્ |          |
| દ           | _   |   |    | २  | <u> </u> |    | \$       |

# पंक-तमप्रभा के विकल्प ३, भंग ३

| 3 |  | 8 | 8 | ą |
|---|--|---|---|---|
| २ |  | 3 | ર | ? |
| 3 |  | २ | ۶ | ξ |

## धूमप्रभा के विकल्प ३, भंग ३

|   | ₹ | भ् | वा | पं | धू | Т  | अधः      |
|---|---|----|----|----|----|----|----------|
| ۶ |   |    |    |    | १  | ş  | २        |
| 2 |   |    | _  | _  | 3  | २  | ٤        |
| 3 | _ |    |    |    | ٦  | ક્ | <u> </u> |

चार जीवों के चतुष्क-सांयोगिक भंग ३५,

#### रत्नप्रभा के भंग २०

|     | ₹    | श्        | वा       | पं | धू      | ਰ | अधः |
|-----|------|-----------|----------|----|---------|---|-----|
| ٤_  | ş    | 8,        | 3        | १  | <b></b> |   |     |
| ą   | ?    | १         | 3        |    | } }     |   |     |
| 3   | ξ    | ξ         | 85       |    | !       | ξ |     |
| 8   | 3    | <b>\$</b> | ξ        |    |         |   | ξ   |
| _   |      |           |          |    |         |   |     |
| ዓ   | १    | १         |          | १  | १       | ļ |     |
| ધ્  | १    | 3         | <u>-</u> | 3, |         | १ | T   |
| છ   | १    | 3         |          | ş  |         |   | 3   |
|     |      |           |          |    |         |   |     |
| [ ] | _{ } | Ş         |          |    | 8       | 3 |     |
| ९   | १    | 3         | _        | ]  | 3       | 1 | ξ   |

# भगवई

|            | ₹        | श | वा | पं | धू | त | अध: |
|------------|----------|---|----|----|----|---|-----|
| ११         | ?        |   | 3  | १  | 3  |   |     |
| १२         | <u>ځ</u> |   | ξ  | १  |    | ş |     |
| <b>१</b> ३ | ۶        |   | ۶  | १  |    |   | Ş   |
| १४         | ş        |   | १  |    | ?  | ξ |     |
| १५         | १        |   | કુ |    | š  |   | ક   |
| १६         | ξ        |   | \$ |    |    | 3 | 9   |
| 80         | Š        |   |    | 8  | ş  | ş |     |
| १८         | ۶        |   |    | ξ. | 3  |   | १   |

## शर्करा-प्रभा के भंग १०

२० १

|     | र् | श | वा  | यं   | ध् | त  | अधः |
|-----|----|---|-----|------|----|----|-----|
| १   |    | ۶ | 8.3 | ş    | ٤  |    | _   |
| २   |    | ξ | ş   | ø,   |    | १  |     |
| 3   |    | 3 | 3   | ?    |    |    | \$  |
| ઠ   |    | š | ş   | Ï    | 3. | ۶, |     |
| 3   | _  | ۶ | ?   |      | ŝ  | ;  | ξ   |
| દ્દ |    | 9 | ş   |      |    | ?  | 3   |
| 9   |    | ş |     | ş    | ?  | Ş  |     |
| 2   |    | 3 |     | ۶    | ?  | ,  | ?   |
| ્   |    | ξ |     | ટ્ડે |    | १  | Ş   |
|     |    |   |     |      |    |    |     |

#### वालुकाप्रभा के भंग ४

|    | ₹  | श | व  | पं | ધૃ | ন | अधः |
|----|----|---|----|----|----|---|-----|
| 3, |    |   | ξ  | 3  | 3  | 8 |     |
| २  |    |   | ξ  | 2  | ?  |   | \$  |
| 3  | \$ |   | 3  | ?  | i  | १ | 2   |
| 8  |    |   | \$ |    | \$ | ξ | ξ.  |

## पंक प्रभा के भंग १

|   | <br> | <br> |   | _ |   |
|---|------|------|---|---|---|
| १ |      | δ    | १ | ξ | ş |

चार जीवों के चतुष्कसांयोगिक भंग-रत्नप्रभा २०, शर्कराप्रभा १०, वालुकाप्रभा ८, पंकप्रभा १, सर्वभंग-३५ चार जीवों का एक सांधोशिक-०. क्रिसांयोगिक-६३. त्रिसांयोगिक-१०५<u>.</u> चतुष्कसायोगिक-३५, सर्वभंग-२१०।

8

९२. पंच भंते! नेरइया नेरइय-प्पवेसणएणं पविसमाणा किं रयप्पभाए होज्जा?–पुच्छा।

गंगेया! रयणप्यभाए वा होज्जा जाव अहेसत्तमाएवा होज्जा।

अहवा एगे रयणप्पभाए चतारि सक्करप्पभाए होज्जा जाव अहवा एगे रयणप्पभाए चत्तारि अहेसत्त-माए होज्जा। अहवा दो रयणप्प-भाए तिण्णि सक्करप्पभाए होज्जा, एवं जाव अहवा दो रयणप्पभाए तिण्णि अहेसत्तमाए होज्जा। अहवा तिण्णि रयणप्पभाए दोण्णि सक्करप्पभाए होज्जा, एवं जाव अहेससमाए होज्जा। अहवा चत्तारि रयणप्पभाए एगे सक्करप्पभाए होज्जा. एवं जाव अहवा चत्तारि रयणप्पभाए एने अहेसत्तमाए होज्जा। अहवा सक्करप्पभाए चत्तारि वाल्यप्पभाए होज्जा। एवं जहा रयणप्पभाए समं उवरिम-पृढवीओ चारियाओ तहा सक्कर-प्यभाए वि समं चारेयव्वाओ जाव अहवा चत्तारि सक्करप्पभाए एगे अहेसत्तमाए होज्जा। एवं एक्के-क्काए समं चारेयव्वाओ जाव अहवा चत्तारि तमाए एगे अहेसत्तमाए होज्जा।

अहवा एमे रयणध्यभाग एमे सक्करप्पभाए तिण्णि वाल्यप्पभाए होज्जा, एवं जाव अहवा एगे रयणप्पभाए एगे सक्करप्पभाए तिण्णि अहेसत्तमाए होज्जा। अहवा एगे रयणप्पभाए दो सक्करप्पभाए दो वालुयप्पभाए होज्जा, एवं जाव अहवा एगे रयणप्पभाए दो सक्कर-प्यभाए दो अहेसत्तमाए होज्जा। अहवा दो रयणप्पभाए एगे सक्कर-प्पभाए दो वालुयप्पभाए होज्जा, एवं जाव अहवा दो रयणप्यभाए एजे सक्करप्पभाए दो अहेसत्तमाए होज्जा। एमे तिण्णि अहंवा रयणप्पभाए सक्करप्पभाए एगे वालय-प्पभाए होज्जा, एवं जाव अहवा एगे रयणप्पभाए तिण्णि सक्कर-प्पभाए एगे अहेसत्तमाए होज्जा। अहवा दो रयणप्पभाए दो सक्कर-प्यभाए एगे वालयप्पभाए होज्जा, एवं जाव अहेसत्तमाए। अहवा

पञ्च भदन्त! नैरयिकाः नैरयिकप्रवेशनकेन प्रविशन्तः किं रत्नप्रभायां भवन्ति?— पृच्छा।

गाङ्गेय! रत्नप्रभायां वा भवन्ति यावत् अधःसप्तम्यां वा भवन्ति।

अथवा एकः रत्नप्रभायां चत्वारः शर्करा-प्रभायां भवन्ति यावत् अथवा एकः रत्न-प्रभायां चत्वारः अधःसप्तम्यां भवन्ति। अथवा द्वौ रत्नप्रभायां त्रयः शर्कराप्रभायां भवन्ति, एवं यावत् अथवा द्वौ रत्नप्रभायां त्रयः अधःसप्तम्यां भवन्ति। अथवा त्रयः रत्नप्रभायां द्वौ शर्कराप्रभायां भवन्ति, एवं यावत् अधःसप्तम्यां भवन्ति। अथवा चत्वारः रत्नप्रभायाम् एकः शर्कराप्रभायाम् भवन्ति, एवं यावत् अथवा चत्वारः रत्नप्रभायां एकः अधःसप्तम्यां भवन्ति। अथवा एकः शर्करा-प्रभायां चत्वारः वाल्काप्रभायां भवन्ति। एवं यथा रत्नप्रभया उपरितनपृथिव्यः चारिताः शर्कराप्रभया अपि समं चारियतव्या यावत् अथवा चत्वारः शर्करा-प्रभायाम् एकः अधःसप्तम्यां भवन्ति। एवम् एकैकया सम चारयितव्याः यावत् अथवा तमायाम् एकः अधःसप्तम्यां भवन्ति।

एकः रत्नप्रभायाम् एक: शर्कराष्ट्रभायां त्रयः वालुकाप्रभायां भवन्ति, एवं यावत् अथवा एकः रत्नप्रभायाम् एकः शर्कराप्रभायां त्रयः अधःसप्तम्यां भवन्ति। अथवा एकः रत्नप्रभायां ह्रौ शर्कराप्रभायां ह्रौ वालुकाप्रभायां भवन्ति, एवं यावत् एकः रत्नप्रभायां द्वौ शर्कराप्रभायां द्वौ अधः सप्तम्यां भवन्ति। अथवा द्वौ रत्नप्रभायाम् एकः शर्कराप्रभायां द्वौ वालुकाप्रभायां भवन्ति, एवं यावत् अथवा द्वौ रत्नप्रभायाम शर्कराप्रभायां द्वौ अधःसप्तम्यां भवन्ति। अथवा एकः रत्नप्रभायां त्रयः शर्कराप्रभायाम् एक: वालुकाप्रभायां भवन्ति, एवं यावत् अथवा एकः रत्नप्रभायां त्रयः शर्कराप्रभायाम् एकः अधःसप्तम्यां भवन्ति। अथवा द्वौ रत्नप्रभायाम् द्वौ शकेराप्रभायाम् एकः वालुकाप्रभायाम् भवन्ति, एवं यावत् अधःसप्तम्याम्। अथवा त्रयः रत्नप्रभायाम् एकः शर्कराप्रभायाम् एकः वालुकाप्रभायां भवन्ति, एवं यावत् अथवा

९२. 'भंते! क्या पांच नैरियक नैरियक-प्रवेशनक में प्रवेश करते हुए रत्नप्रभा में होते हैं? पृच्छा।

गांगेय! रत्नप्रभा में होते हैं यावत् अथवा अधःसप्तमी में होते हैं।

अथवा एक रत्नप्रभा में और शर्कराप्रभा में होते हैं यावन अथवा एक रत्नप्रभा में और चार अधःसप्तमी में होत हैं। अथवा दो रत्नप्रभा में और तीन शर्कराप्रभा में होते है। इस प्रकार यावत अथवा दो रत्नप्रभा में और अधःसप्तमी में होते हैं। अथवा तीन रत्नप्रभा में और वो शर्कराप्रभा में होते हैं। इस प्रकार यावत तीन रत्नप्रभा में और हो अधःसप्तमी में होते हैं। अथवा चार रत्नप्रभा में और एक शर्कराप्रभा में होता है। इस प्रकार यावत अथवा चार रत्नप्रभा में और एक अधःसप्तमी में होता है। अथवा एक शर्कराप्रभा में और चार वालुकाप्रभा में होते हैं। इस प्रकार जैसे रत्नप्रभा से ऊर्ध्ववर्ती पृथ्वियों के साथ विकल्पना की गई है, वैसे ही शर्कराप्रभा से ऊर्ध्ववर्ती पृथ्वियों के साथ विकल्पना करनी चाहिए यावत् अथवा चार् शर्कराप्रभा में और एक अधःसप्तर्मा में होता है। इस प्रकार प्रत्येक ऊर्ध्ववर्ती पृथ्वियों के साथ यह विकल्पना करनी चाहिए यावत अथवा चार तमा में

और एक अधःसप्तमी में होता है। अथवा एक रत्नप्रभा में, एक शर्कराप्रभा में और तीन वालुकाप्रभा में होते हैं। इस प्रकार यावत् अथवा एक रत्नप्रभा में, एक शर्कराप्रभा में और तीन अधःसप्तमी में होते हैं। अथवा एक रत्नप्रभा में, दो शर्कराप्रभा में और दो वालकाप्रभा में होते है। इस प्रकार यावत् एक रत्नप्रभा में, दो शर्कराप्रभा में और दो अधःसप्तमी में होते हैं। अधवा दो रत्नप्रभा में, एक शर्कराप्रभा में और दो वालुकाप्रभा में होते हैं। इस प्रकार यावत् अथवा दो रत्नप्रभा में. एक शर्कराप्रभा में और दो अधःसप्तमी में होते हैं। अथवा एक रत्नप्रभा में, तीन शर्कराप्रभा में और एक वालुकाप्रभा में होता है। इस प्रकार यावन अथवा एक रत्नप्रभा में, तीन शर्कराप्रभा में और एक

तिण्णि रयणप्पभाए एगे सक्करप्पभाए एगे वाल्यप्यभाए होज्जा, एवं जाव अहवा तिष्णि रयणप्पभाए सक्करप्पभाए एगे अहेसत्तमाए होज्जा। एमे रयणप्यभाए एमे अहवा वाल्यप्पभाए तिण्णि पंकप्प-भाए होज्जा। एवं एएणं कमेणं जहा चउण्हं तियासंजोगो भणितो तहा पंचण्ह वि तियासंजोगो भणियव्वो, नवर्-तत्थ एमो संचारिज्जइ, इह दोण्णि, सेसं तं चेव जाव अहवा तिण्णि धूमप्पभाए एगे तमाए एगे अहेसत्तमाए होज्जा।

अहवा एगे रयणप्पभाए एगे सक्कर-ष्पभाए एगे वाल्यप्पभाए दो पंकप्पभाए होज्जा, एवं जाव अहवा एगे रयणप्पभाए एमें सक्करप्पभाए एगे वाल्यप्पभाए दो अहेसत्तमाए होज्जा। अहवा एगे रयणप्पभाए एगे सक्करप्पभाए दो वाल्यप्पभाए एगे पंकप्पभाए होज्जा, एवं जाव अहेसत्तमाए। अहवा एगे रयणप्पभाए दो सक्कर-प्पभाए एगे वाल्यप्पभाए एगे पंकप्पभाए होज्जा, एवं जाव अहवा एगे रयणप्पभाए दो सक्करप्पभाए एगे वालुयप्पभाए एगे अहेसत्तमाए होज्जा। अहवा रयणप्पभाए एगे सक्करप्पभाए एगे वाल्यप्पभाए एगे पंकप्पभाए होज्जा जाव अहवा दो रयणप्पभाए एगे सक्करप्यभाए एगे वाल्यप्यभाए एगे अहेसत्तमाए होज्जा। अहवा एगे रयणप्पभाए एगे सक्करप्पभाए एगे पंकप्पभाए दो धूमप्पभाए होज्जा, एवं जहा चउण्हं चउक्कसंजोगो भणिओ तहा पंचण्ह वि चउक्कसंजोगो भाणियव्वो नवरं-अन्भहियं एगो संचारेयब्दो, एवं जाव अहवा दो पंकप्पभाए एगे धूमप्पभाए एगे तमाए एगे अहेसत्तमाए होज्जा।

अहवा एगे रयणप्पभाए एगे सक्करप्पभाए एगे वालुयप्पभाए एगे पंकप्पभाए एगे धूमप्पभाए होज्जा, अहवा एगे रयणप्पभाए एगे सक्करप्पभाए एगे वालुयप्पभाए एगे पंकप्पभाए एगे तमाए होज्जा, अहवा एगे त्रयः रत्नप्रभायां एकः शर्कराप्रभायाम् एकः अधःसप्रम्यां भवन्ति।

अथवा एकः रत्नप्रभायाम् एकः वालुकाप्रभायां त्रयः पङ्कप्रभायां भवन्ति, एवम् एतेन क्रमेण यथा चतुर्णां त्रिकसंयोगः भणितः तथा पञ्चानाम् अपि त्रिकसंयोगः भणितव्यः, नवरम्-तत्र एकः संचार्यते इह द्वौ, शेषं तच्चैव यावत् अथवा त्रयः धूमप्रभायाम् एकः तमायां एकः अधःसप्तम्यां भवन्ति।

अथवा एकः रत्नप्रभायाम् एकः शर्करा-वालुकाप्रभायाम् द्वौ एक: पङ्कप्रभायां भवन्ति, एवं यावत् अथवा एकः रत्नप्रभायाम् एकः शर्कराप्रभायाम् एकः वालुकाप्रभायां द्वौ अधःसप्तम्यां भवन्ति। अथवा एकः रत्नप्रभायाम् एकः शर्करा-प्रभायां द्वौ वालुकाप्रभायाम् एकः पङ्कप्रभायां भवन्ति, एवं यावत् अधःसप्तम्याम्। अथवा एकः रत्नप्रभायाम् द्वौ शर्कराप्रभायाम् एकः वालुकाप्रभायाम् एकः पङ्कप्रभायां भवन्ति, एवं यावत् अथवा एकः रत्नप्रभायां द्वौ शर्कराप्रभायाम् एकः वालुकाप्रभायाम् एकः अधःसप्तम्यां भवन्ति। अथवा द्वौ रत्न-प्रभायाम् एकः शर्कराप्रभायाम् एकः वालुकाप्रभायाम् एकः पञ्चप्रभायां भवन्ति यावत् अथवा द्वौ रत्नप्रभायाम् एकः शर्कराप्रभायाम् एकः वालुकाप्रभायाम् एकः अधः सप्तम्यां भवन्ति। अथवा एकः रत्नप्रभायाम् एकः शर्कराप्रभायाम् एकः पङ्कप्रभायां द्वौ धूमप्रभायां भवन्ति, एवं यथा यावत् चतुर्णां चतुष्कसंयोगः भणितः तथा पञ्चानाम् अपि चतुष्कसंयोगः भणितव्यः नवरम्-अभ्यधिकम् एकः संचारयितव्यः. एवं यावत अथवा द्वौ पंकप्रभायाम् एकः धूमप्रभायाम् एकः तमायाम् एकः अधः-सप्तम्यां भवन्ति।

अथवा एकः रत्नप्रभायाम् एकः शर्करा-प्रभायाम् एकः वालुकाप्रभायाम् एकः पंकप्रभायाम् एकः धूमप्रभायां भवन्ति, अथवा एकः रत्नप्रभायाम् एकः शर्करा-प्रभायाम् एकः वालुकाप्रभायाम् एकः पंकप्रभायाम् एकः तमायां भवन्ति, अथवा एकः रत्नप्रभायां यावत् एकः पंकप्रभायाम् एकः अथःसप्तम्यां भवन्ति, अथवा एकः

अधःसप्तमी में होता है। अथवा दो रत्नप्रभः में, दो शर्कराप्रभा में और एक वालुकाप्रभा में होता है-इस प्रकार यावतु अधःसप्तर्मः में होता है। अथवा तीन रत्नप्रभा में, एक शर्कराप्रभः में और एक वालुकाप्रभा में होता है। इस प्रकार यावत अथवा तीन रत्नप्रभा में, एक शर्कराप्रभा में और एक अधःसप्तमी में होता है। अथवा एक रत्नप्रभा में. एक वालुकाप्रभा में और तीन पंकप्रभा में होते हैं। इस प्रकार इस क्रम से जैसे चार नैरियकों के त्रि-संयोगज भंग किए हैं, वैसे ही पाच नैरियकों के त्रि-संयोगज भंग वक्तव्य हैं, इतना विशेष है-जैसे चतुःसंयोगज भंग एक से संचारित होता है वैसे यहां पंच संयोगज भंग दो से संचारित होगा, शेष पूर्ववतु यावतु अथवा तीन धूमप्रभा में, एक तमा में और एक अधःसप्तर्मा में होता है।

अथवा एक रत्नप्रभा में, एक शर्कराप्रभा में. एक वालुकाप्रभा में और दो पंकप्रभा में होते हैं। इस प्रकार यावत् अथवा एक रत्नप्रभा में, एक शर्कराप्रभा में, एक वालुकाप्रभा में और दो अधः सप्तर्मा में होते हैं अथवा एक रत्नप्रभा में, एक शर्कराप्रभा में, दो वालुकाप्रभा में और एक पंकप्रभा में होता है। इस प्रकार यावत् अधःसप्तर्मा में होता है। अथवा एक रत्नप्रभा में, दो शर्कराप्रभा में, एक वालकाप्रभा में और एक पंकप्रभा में होता है। इस प्रकार यावत् अथवा एक रत्नप्रभा में, दो शर्कराप्रभा में एक वालुकाप्रभा में और एक अधःसतमी में होता है। अथवा दो रत्नप्रभा में, एक शर्कराप्रभा में, एक वालुकाप्रभा में और एक पंकप्रभा में होता है, यावत अथवा दो रत्नप्रभा में, एक शर्कराप्रभा में, एक वालुकाप्रभा में, एक अधःसप्तमी में होता है। अथवा एक रत्नप्रभा में, एक शर्कराप्रभा में, एक पंकप्रभा में और दो धूमप्रभा में होते हैं। इस प्रकार जैसे चार नैरियकों के चतुष्क संयोगज भंग किए गए हैं, वैसे ही पांच नैरियकों के चतुष्क-संयोगज भंग वक्तव्य हैं, इतना विशेष है–एक अधिक संचारणीय है। इस प्रकार यावत अथवा दो पंकप्रभा में, एक धुमप्रभा

रयणप्पभाए जाव एगे पंकप्पभाए एगे अहेसत्तमाए होज्जा. अहवा एगे रयणप्पभाए एगे सक्करप्पभाए एगे वाल्यप्पभाए एगे धूमप्पभाए एगे तमाए होज्जा, अहवा एगे स्यणप्पभाए एगे सक्करप्पभाए एगे वालुयप्पभाए एगे धूमप्पभाए एगे अहेसत्तमाए होज्जा, अहवा एमे रयणप्पभाए एमे सक्करप्पभाए एगे वालुयप्पभाए एगे तमाए एगे अहेसत्तमाए होज्जा, अहवा एगे स्यणप्पभाए एगे सक्करप्पभाए एगे पंकप्पभाए एगे धूमप्पभाए एगे तमाए होज्जा, अहवा एगे रयणप्पभाए एगे सक्करप्पभाए एगे पंकप्पभाए एगे धूमप्पभाए एगे अहेसत्तमाए होज्जा. अहवा एमे रयणप्यभाए एंग्रे सक्करप्पभाए एगे पंकप्पभाए एगे तमाए एगे अहेसत्तमाए होज्जा, अहवा एगे रयणप्यभाए एगे सक्करप्यभाए एगे धूमप्पभाए एगे तमाए एगे अहेसत्तमाए होज्जा, अहवा एगे रयणप्पभाए एगे वाल्य-प्पभाए एगे पंकप्पभाए एगे धूमप्पभाए एगे तमाए होज्जा, अहवा एगे रयणप्पभाए एगे वालुय-प्पभाए एगे पंकप्पभाए एगे धूमप्प-भाए एगे अहेसत्तमाए होज्जा, अहवा एगे रयणप्पभाए एगे वाल्य-प्पभाए एगे पंकप्पभाए एगे तमाए एगे अहेसत्तमाए होज्जा, अहवा एगे रयणध्यभाए एगे बालुयप्पभाए एने धूमप्पभाए एने तमाए एगे अहे-सत्तमाए होज्जा, अहवा एगे रयण-प्पभाए एगे पंकष्पभाए जाव एगे अहेसत्तमाए होज्जा. अहवा सक्करप्पभाए एगे वालुयप्पभाए जाव एगे तमाए होज्जा, अहवा एगे सक्करप्पभाए जाव एगे पंकव्पभाए एगे धूमप्पभाए एगे अहेसत्तमाए होज्जा, अहवा एगे सक्करप्पभाए जाव एगे पंकप्पभाए एगे तमाए एगे अहेससमाए होज्जा, अहवा एगे सक्करप्पभाए एगे वालुयप्पभाए एगे धूमप्पभाए एगे तमाए

रत्नप्रभायाम् एकः शर्कराप्रभायाम् एकः वाल्कःप्रभायाम् एकः धुमप्रभायाम् एकः तमायां भवन्ति अथवा एकः रत्नप्रभायाम् एकः शर्कराप्रभायाम् एकः वालुकाप्रभायाम् एकः धूमप्रभायाम् एकः अधःसप्तम्यां भवन्ति. अथवा एकः रत्नप्रभायाम् एक शर्करःप्रभायाम् एकः वाल्काप्रभायाम् एकः तमायाम् एकः अधःसप्तम्यां भवन्ति, अथवा एकः रत्नप्रभायाम् एकः शर्कराप्रभायाम् एकः पंकप्रभायाम् एकः धूमप्रभायाम् एकः तमायां भवन्ति, अथवा एकः रत्नप्रभायाम् एकः शर्कराप्रभायाम एकः पंकप्रभायाम् एकः धूमप्रभायाम् एकः अधःसप्तम्यां भवन्ति, एक: रत्नप्रभायाम् शर्कराप्रभायाम् एकः पंकप्रभायाम् एकः तमायाम् एकः अधःसप्तम्यां भवन्ति. अथवा एकः रत्नप्रभायाम् एक: शर्कराप्रभायाम् एकः धूमप्रभायाम् एकः तमायाम् एकः अधःसप्तम्यां भवन्ति, अथवा एकः रत्नप्रभायाम् एकः वाल्काप्रभायाम् एकः पंकप्रभायाम् एकः धूमप्रभायाम् एकः तमायां भवन्ति अथवा एकः रत्नप्रभायाम एकः वाल्काप्रभायाम् एकः पङ्कप्रभायाम् एकः धूमप्रभायाम् एकः अधःसप्तम्यां भवन्ति, अथवा एकः रत्नप्रभायाम् एकः वालुकाप्रभायाम् एकः पङ्कप्रभायाम् एकः तमायाम् एकः अधःसप्तम्यां भवन्ति, अथवा एकः रत्नप्रभायाम् एकः वाल्काप्रभायाम् एकः भूमप्रभायाम् एकः तमायाम् एकः अधःसप्तम्यां भवन्ति, अथवा रत्नप्रभायाम् एकः पङ्कप्रभायाम् यावत् एकः अधःसप्तम्यां भवन्ति, अथवा शर्कराप्रभायां यावत् एकः पङ्कप्रभायाम् एकः धूमप्रभायाम् एकः अधःसप्तम्यां भवन्ति, अथवा एकः शर्कराप्रभायां यावत् एकः पङ्कप्रभायाम् एक: तमायाम् एक: अधःसप्तम्यां भवन्ति, अथवा एक: शर्कराप्रभायाम् एकः वालुकाप्रभायाम् एकः ध्मप्रभायाम् एक: तमायाम् एक: अधःसम्पर्या भवन्ति. अथवा शर्कराप्रभायाम् एकः पङ्कप्रभायां यावत एकः

में, एक तमा में और एक अधःसप्तमी में होता है।

अथवा एक रत्नप्रभा में, एक शर्कराप्रभा में, एक वालुकाप्रभा में, एक पंकप्रभा में और एक धूमप्रभा में होता है। अथवा एक रत्नप्रभा में, एक शर्कराप्रभा में, एक वालुकाप्रभा में, एक पंकप्रभा में और एक तमा में होता है। अथवा एक रत्नप्रभा में यावत् एक पंकप्रभा में और अधःसप्तर्मा में होता है। अथवा एक रत्नप्रभा में, एक शर्कराप्रभा में, एक वालुकाप्रभा में, एक धूमप्रभा में और एक तमा में होता है। अथवा एक रत्नप्रभा में, एक शर्कराप्रभा में, एक वालकाप्रभा में, एक धूमप्रभा में और एक अधःसप्तमी में होता हैं। अथवा एक रत्नप्रभा में, एक शर्कराप्रभा में, एक वालुकाप्रभा में, एक तमा में और एक अधःसप्तमी में होता है। अथवा एक रत्नप्रभा में. एक शर्कराप्रभा में. एक पंकप्रभा में, एक धूमप्रभा में और एक तमा में होता है। अथवा एक रत्नप्रभा में, एक शर्कराप्रभा में, एक पंकप्रभा में, एक धुमप्रभा में और एक अधःसप्तमा में होता है। अथवा एक रत्मप्रभा में, एक शर्कराप्रभा में, एक पंकप्रभा में, एक तमा में और एक अधःसप्तमी में होता है। अथवा एक रत्नप्रभा में, एक शर्करात्रभा में, एक धुमप्रभा में, एक तमा में और एक अधःसप्तर्मा में होता है। अधवा एक रत्नप्रभा में, एक वाल्काप्रभा में, एक पंकप्रभा में, एक धूमप्रभा में और एक तमा में होता है। अथवा एक रत्नप्रभा में, एक वालकाप्रभा में, एक पंकप्रभा में, एक भूमप्रभा में और एक अधःसप्तमी होता है। अथवा एक रत्नप्रभा में, एक वालुकाप्रभा में. एक पंकप्रभा में, एक तमा में और एक अधःसप्तर्मा में होता है। अथवा एक रत्नप्रभा में, एक वालुकाप्रभा में, एक धूमप्रभा में, एक तमा में और एक अधःसप्तर्मा में होता है। अथवा एक रत्नप्रभा में, एक पंकप्रभा में यावत एक

एने अहेसत्तमाए होज्जा, अहवा एने सक्करप्पभाए एगे पंकप्पभाए जाव एगे अहेसतमाए होज्जा, अहवा एगे वालुयप्पभाए जाव एगे अहेसत्तमाए होज्जा॥

१. सूत्र ९२ पांच जीवों के एक सांयोगिक भंग-७

|    | ₹        | स   | वा  | ų i | धू  | त | अधः |
|----|----------|-----|-----|-----|-----|---|-----|
| 3  | r.       |     |     |     |     |   |     |
| २  |          | 4   |     |     |     |   |     |
| 3  |          |     | ٠ ٢ |     |     |   |     |
| 8  | <u>.</u> | Ĺ., | !   | 4   |     |   |     |
| ب  |          |     |     |     | te, |   |     |
| દ્ |          | Ī   |     |     |     | 4 |     |
| ७  |          |     |     |     |     |   | ا ع |

# पांच जीवों के द्वि सांयोगिक विकल्प-४, भंग-८४ रत्नप्रभा के विकल्प ४, भंग २४

| Ĺ  | ₹  | গ্ৰ | वा | Ч | धृ | ਰ | अधः |
|----|----|-----|----|---|----|---|-----|
| ş  | \$ | 8   |    | i |    |   |     |
| २  | ક્ |     | 8  |   |    |   |     |
| 3  | 3  |     |    | 8 |    |   |     |
| 8  | ş  |     |    |   | S  |   |     |
| '5 | ş  |     |    |   | İ  | 8 |     |
| દ્ | १  |     |    |   |    | ! | 8   |
|    |    |     |    |   |    |   |     |

| S   | ş  | 3 |    |    |   |   |   |
|-----|----|---|----|----|---|---|---|
| 3   | ٥٠ |   | nγ |    |   |   |   |
| 9,  | ą  |   |    | 3, |   |   |   |
| १०  | Ş  |   |    |    | 3 |   |   |
| 9.9 | २  |   |    |    |   | ર |   |
| १२  | ₹  |   |    |    |   |   | 3 |

#### भाष्य

|    | र     | श     | वा    | पं                | धू | त   | अधः        |
|----|-------|-------|-------|-------------------|----|-----|------------|
| १३ | 3     | ર     |       |                   |    |     |            |
| १४ | 3     |       | ź     |                   |    |     |            |
| १५ | સ     |       |       | 2_                |    |     |            |
| १६ | 3     |       | <br>! |                   | २  |     |            |
| १७ | ३     |       | ·     |                   |    | ર્  |            |
| १८ | 3     |       |       | Į _               |    |     | ર          |
|    |       |       |       |                   |    |     | 1          |
| १९ | 8     | १     | ļ     |                   |    | L   |            |
| २० | 8     |       | 3     | Ĺ                 |    |     |            |
| २१ | 8     |       |       | ?                 |    | ]   |            |
| २२ | 8     |       |       |                   | ξ  |     |            |
| २३ | 8     |       |       |                   |    | १   | ·          |
| 58 | 8     |       |       |                   | [_ |     | <u>.</u> 8 |
| á  | र्करा | प्रभा | के वि | a <sub>fr</sub> u | 8, | भंग | ર્૦        |

|       | ₹ | श        | वा | पं       | ध्य      | ਰ   | अधः |
|-------|---|----------|----|----------|----------|-----|-----|
| 3     |   | 83       | S  |          |          |     |     |
|       |   | ۶,       |    | 8        |          |     |     |
| U. W. |   | 0.0      |    |          | 8        |     |     |
| δ     |   | ۶        |    |          |          | 8   |     |
| ب     |   | ş        |    |          |          |     | 8   |
| Ę     |   | २        |    | <u> </u> | <u> </u> |     |     |
| O     |   | २        |    | 3        |          |     |     |
| 6     |   | २        |    |          | 3        |     |     |
| ९     |   | २        |    |          |          | 3   |     |
| १०    |   | <b>ર</b> |    |          |          |     | 3   |
| 83    |   | 3        | २  |          |          | Γ   | [   |
| કેઇ   |   | 3,       | -  | २        |          | 1 - | ļ - |
| 83    |   | 3        |    |          | २        |     |     |
| 28    |   | 3        |    | ļ        |          | २   |     |
| وابع  |   | 3        |    |          |          | ì   | २   |

अधःसप्तर्मा में होता है। अथवा एक शर्कराप्रभा में, एक वालुकाप्रभा में यावत् एक तमा में होता है। अथवा एक शर्कराप्रभा में यावत् एक पंकप्रभा में. एक धुमप्रभा में और एक अधः सप्तमी में होता है। अथवा एक शर्कराप्रभा में यावत एक पंकप्रभा में, एक तमा में और एक अधःसप्तमी में होता है। अथवा एक शर्कराप्रभा में. एक वालुकाप्रभा में. एक धूमप्रभा में, एक तमा में और एक अधःसप्तर्मा में होता है! अथवा एक शर्कराप्रभा में, एक पंकप्रभा में यावत् एक अधःसप्तर्मा में होता है। अथवा एक वालुकाप्रभा में यावत् एक अधःसप्तमी में होता है।

|    | र | श | वा | पं | ध्  | त | अधः |
|----|---|---|----|----|-----|---|-----|
| १६ |   | 8 | ş  |    | - " |   |     |
| १७ |   | 8 |    | १  |     |   |     |
| 8  |   | 8 |    | i  | ૈં  |   |     |
| १९ |   | 8 |    |    |     | १ |     |
| २० |   | 8 |    |    | :   |   | 3   |

## वालकाप्रभा के विकल्प ४, भंग १६

|   | • |   |    |    |    |   |                  |
|---|---|---|----|----|----|---|------------------|
|   | ₹ | হ | वा | पं | ध् | त | अधः              |
| 3 |   |   | 3  | အ  |    |   |                  |
| ર |   |   | ζ  |    | 8  |   | ļ<br>• • • • • • |
| ą |   |   | 2  |    | [  | ४ | ļ                |
| 8 |   |   | ۶  |    | [  |   | <u> 8</u>        |

|    | 1! | X_ | L   | i  | i |
|----|----|----|-----|----|---|
| દ્ | २  |    | 3   |    |   |
| 9  | २  |    |     | αv |   |
| (  | २  |    | I . |    | ź |

| 8  |  | m | ર |   |   |   |
|----|--|---|---|---|---|---|
| १० |  | w |   | v |   |   |
| ११ |  | 3 |   |   | २ |   |
| १२ |  | ઋ |   |   |   | २ |

| 33. | 8 | 2 |    |   | _ |
|-----|---|---|----|---|---|
| 88  | 8 |   | ξ. |   |   |
| १५  | ક | - |    | 3 |   |
| १६  | ક |   |    |   | ş |

#### पंकप्रभा के विकल्प ४, भंग १२

|          | ₹ | श           | वा | q | য়ু | त | अधः |
|----------|---|-------------|----|---|-----|---|-----|
| કુ       |   |             |    | ۶ | S   |   |     |
| २        |   |             |    | ? |     | ે |     |
| 3        |   | Ì           |    | 3 |     |   | ઇ   |
| <u> </u> |   | <del></del> |    |   |     |   |     |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                    | **                                                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| र श वा प धूत अधः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | र श वा पं धू त अधः                                 | र श वा पं धूत अधः                                 |
| ४ २३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ६१२२                                               | १७ २   २ १                                        |
| पु रि इ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ७ १ २   २                                          | 36 2 2 3                                          |
| ६ २ ३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ८ १ २   २                                          | १९ २   २   १                                      |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 9 9 7 7                                            | २० २   २   १                                      |
| 3 3 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | १० १ २   २                                         |                                                   |
| 2 3 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                    | २१ ३   १ १                                        |
| ९ ३ २                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ११ २ १ २                                           | २२ ३ १ १                                          |
| 80 83                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | १२ २ १ २                                           | २३ ३ १ १                                          |
| 32 8 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 33 5 8 5                                           | 58 3 8 8                                          |
| 85 8 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | १४ २ १ । २                                         | रत्न-पंकप्रभा के विकल्प ६, भंग १८                 |
| <u> </u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | १५ २ १ २                                           |                                                   |
| धूमप्रभा के विकल्प ४, भंग ८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 38 3 3 3                                           | र श वा पे धूत अधः                                 |
| र श वा पं धू त अधः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 80 8 3 8                                           | 8 8 8 3                                           |
| 3 3 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 86 8 3 8                                           | 2 8 8 3                                           |
| २ १ १                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | <del></del>                                        | 3 8 8 3                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <del>- + + + + + - + - + - + - + - + - + - +</del> | 8 8 2 2                                           |
| 3 2 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | २० १ ३   १                                         | 4 8 8 8                                           |
| 8   5   3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | २१ २ २ १                                           | £ 8   2   2                                       |
| 3 3 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | २२ २   १                                           |                                                   |
| ६ ३ २                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | २३ २   १                                           | ७ २ १ २                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | २४ २   १   १                                       | ८२ १ २                                            |
| 9 8 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | २५ २ २   १                                         | ९२ १ २                                            |
| c       8   8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                    | १०१ ३१                                            |
| तमप्रभा के विकल्प ४, भंग ४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ×5, 3 8 8                                          |                                                   |
| रश वा पंधूत अधः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | २७ ३ १ १                                           |                                                   |
| 8 8 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | २८ ३ १ १                                           | १२ १   ३   १                                      |
| 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | २९ ३ १                                             | १३ २   २ १                                        |
| र र ३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 30 3 8 8                                           | १४ २   २   १                                      |
| \(\frac{1}{2} \\ \frac{1}{2} \\ \fra | रत्न-वालुकाप्रभा के विकल्प ६,                      | १५ २   २   १                                      |
| 3   3   5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | भंग २४                                             |                                                   |
| 8 88                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                    | १६ ३   १ १                                        |
| ······································                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | र श वा पं धूत अधः                                  | १७ ३ १ १                                          |
| इस प्रकार पांच जीवों के द्वि-सांयोगिक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 8 8 8 3                                            | १८ ३ १ १                                          |
| भंग–रत्नप्रभा-२४, शर्कराप्रभा-२०,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 2 8 8 3                                            | रत्न-धूमप्रभा के विकल्प ६, भंग १२                 |
| वालुकाप्रभा-१६, पंकप्रभः-१२, धूमप्रभा-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 3 8 8 3                                            | र श वा पंधात अधः                                  |
| ८, तमप्रभा-४, सर्व भंग-८४।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 8 8 8 3                                            | 8 8 3                                             |
| C, (11)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ५१ २२                                              | 28 81 3                                           |
| 12 6 2 6 6 6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | £ 3 2 2                                            |                                                   |
| पांचों जीवों के त्रि-सांयोगिक विकल्प-६,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 9 8 3 3                                            | ३ १ २ २                                           |
| भंग-२१०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 2 2 2 2                                            | 8 8 7 2 2                                         |
| रत्न-शर्कराप्रभा के विकल्प-६,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                    | ५२ १२                                             |
| भंग-३०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 9 2 8 2                                            | <del>· · · · · · · · · · · · · · · · · · · </del> |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | १८ २ । १ । २                                       | ६ २   १ २                                         |
| र श वा पं धू त अधः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ११ २   १   २                                       | 9 8 3 8                                           |
| 8 8 8 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | १२ २   १     २                                     | 6 3 3 8                                           |
| 5 8 8 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                    |                                                   |
| 3 8 8 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | १३ १ ३ १                                           | ९ २   २ १                                         |
| 8 8 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | १४ १ ३ १                                           | १० २   २   १                                      |
| 5 8 8 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | १५ १ ३ १                                           | 28 3 2 8                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | १६ १ ३ १                                           | 33 3 3 3 8                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·              | 1, 1, 1, 1, 1, 1, 1, 1, 1, 1, 1, 1, 1, 1          |

| CONTRACTOR AND ANALOG A CONTRACTOR | रत्नतमप्रभा | कें | विकल्प | ξ, | भंग | Ę |
|------------------------------------|-------------|-----|--------|----|-----|---|
|------------------------------------|-------------|-----|--------|----|-----|---|

|            | Ţ  | રુ.   | वा | ų         | ધૂ | त | अधः |
|------------|----|-------|----|-----------|----|---|-----|
| , <u>y</u> | ş  |       |    |           |    | ş | 3   |
| २          | ક્ | [<br> |    |           |    | २ | ર્  |
| 3          | २  |       |    |           |    | ۶ | ź   |
| [s         | ?  |       |    | <br> <br> |    | ş | ş   |
| [3         | ņ  |       |    |           |    | ź | 8   |
| દ્         | 3  | [     |    |           |    | ş | 3   |

# शर्कराप्रभा के विकल्प ६, भंग ६० शर्करा-वालुकाप्रभा के विकल्प ६,

|   |    |   |    | भंग | ₹8 |    |   |     |
|---|----|---|----|-----|----|----|---|-----|
|   |    | ₹ | 21 | वा  | प  | ધ્ | त | अधः |
| ļ | 2  |   | 3  | 3   | ३  |    |   |     |
|   | Þ, |   | ₹. | ۶   |    | 3, |   |     |
|   | 3  |   | ş  | 9   |    |    | 3 |     |
|   | 8  |   | ۶  | १   |    |    |   | . 3 |

| 33  | ş  | ą | २ |   |   |   |
|-----|----|---|---|---|---|---|
| رتو | α. | २ |   | २ |   |   |
| 9   | ۶۶ | २ |   |   | २ |   |
| 6   | 8, | २ |   |   |   | २ |

| ९    | <br>₹ | ۶  | ર |   |   |   |
|------|-------|----|---|---|---|---|
| १०   | į     | १  |   | २ |   |   |
| 88   | ź     | 8, |   |   | ર |   |
| કેર્ | ર્    | 3  |   |   |   | २ |

| १३   | š | 77  | ક |      |   |   |
|------|---|-----|---|------|---|---|
| 28   | 9 | UŞ. |   | , \$ |   |   |
| [35] | १ | ઋ   |   |      | 8 |   |
| १६   | 3 | Ą   |   |      |   | ş |

| १७  | २     | ₹  | १ |   |   |   |
|-----|-------|----|---|---|---|---|
| 9.6 | 'n    | į  |   | ξ |   |   |
| 28  | 'n    | 'n |   |   | १ |   |
| ર્૦ | <br>ź | ٦. |   |   |   | ۶ |

|     | <br> |    |   |   |   |   |
|-----|------|----|---|---|---|---|
| ર્શ | œ    | 9  | 3 |   |   |   |
| २२  | œ,   | 5. |   | Ş |   |   |
| २३  | eγ   | ş  |   |   | १ |   |
| 28  | .e.u | 3  |   | j |   | ફ |

# शर्करा-पंकप्रभा के विकल्प ६,

#### भंग १८

|   | ₹ | श | वा | मं | ધ્યૂ | त | अधः |
|---|---|---|----|----|------|---|-----|
| ે |   | ۶ |    | 8, | ž.   |   |     |
| ३ |   | ? |    | 3  |      | ३ |     |
| 3 |   | Ą |    | 9, |      |   | રૂ  |

|    | ₹ | श् | वा | प   | ঘু | ਰ        | अधः |
|----|---|----|----|-----|----|----------|-----|
| 8  |   | ξ  |    | O,  | ٦  |          |     |
| 4  |   | १  | ·  | २   |    | २        |     |
| દ્ |   | 3  |    | ર   |    |          | ý   |
|    |   |    |    |     |    |          |     |
| 10 | ' | २⊣ |    | 3 1 | ą  |          | ĺ   |
| 6  |   | ₹. |    | 3   |    | २        |     |
| ્ડ |   | ३  |    | કુ  |    |          | २   |
| १० |   | ۶  |    | ą   | ?  | <u>-</u> |     |

| 30 | 1 3                                     | 3    | ? |   |     |
|----|-----------------------------------------|------|---|---|-----|
| ११ | . \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ | 3    |   | Ş |     |
| १२ | 3                                       | 3    |   |   | 1 3 |
| १३ | ર                                       | ર    | ? |   |     |
| 38 | 1 7                                     | ैं र |   | 3 |     |
| १५ | रि                                      | २    |   |   | ક   |

|     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |   |   |   |   |
|-----|---------------------------------------|---|---|---|---|
| १६। | 3                                     | ۶ | 8 |   |   |
| 8.0 | 3                                     | 8 |   | 3 |   |
| १८  | 3                                     | १ |   |   | १ |

# शर्करा-धूमप्रभा के विकल्प ६,

#### भंग १२

|   | र | গ্ৰ | वॉ | <u>ਜ</u> | भू | त | अधः |
|---|---|-----|----|----------|----|---|-----|
| ξ |   | 8,  |    |          | δ  | 3 |     |
| २ |   | ş   |    |          | १  |   | 3   |

| ્ર  | ۲,    |   |        | * | ~   |   |
|-----|-------|---|--------|---|-----|---|
| 8   | ş     |   | ;<br>; | २ |     | ર |
| G G | <br>3 |   |        |   | -   |   |
| إذا |       | İ |        | 5 | ٠,٠ |   |

| ૭  | 8     |  | 3 | ? |   |
|----|-------|--|---|---|---|
| 6  | 3     |  | ર |   | ξ |
| ९  | <br>२ |  | २ | 9 |   |
| १० | <br>२ |  | 2 |   | ş |

|      | <br>     | <br> |   |   |   |
|------|----------|------|---|---|---|
| કુકુ | ,<br>U3, |      | 3 | ۶ |   |
| १२   | 4        |      | ? |   | ξ |

## शर्करा-तमप्रभा के विकल्प ६, भंग ६

|    | ₹        | श  | वा | पं | 뛖 | त        | अधः |
|----|----------|----|----|----|---|----------|-----|
| १  |          | \$ |    |    |   | ξ        | ર્  |
| २  | _        | ?  |    |    |   | <b>ર</b> | ર   |
| 3  |          | ą  |    |    |   | ?        | ર . |
| 8  | <br> -   | ξ  | j  |    |   | 3        | ş   |
| U, |          | २  |    |    |   | ર        | १   |
| ξ  | <u> </u> | 3  |    |    |   | 3        | ۶   |

# वालका-पंकप्रभा के विकल्प ६,

#### भंग १८

|     | ₹              | 51 | वः       | ч            | धू                                               | त   | अधः            |
|-----|----------------|----|----------|--------------|--------------------------------------------------|-----|----------------|
| 3   |                |    | ۶        | 3            | 3                                                |     |                |
| 3   |                |    | 3        | ş            |                                                  | 3   |                |
| 3   |                |    | ۶        | 5            |                                                  |     | . ३            |
| _   |                |    |          | ·            |                                                  |     |                |
| 8   |                |    | ડ્રે     | २            | į                                                |     |                |
| 9   |                |    | \$       | ર            |                                                  | २   |                |
| દ્  |                |    | 3        | ý            |                                                  |     | ٦              |
|     |                |    |          |              |                                                  |     |                |
| 9   | <u> </u>       |    | ર        | 1 -          | २                                                |     |                |
| 2   |                |    | २        | 5            | <u> </u>                                         | २   |                |
| 0,  |                |    | ર્       | 3            |                                                  |     | २              |
| १०  |                |    | ?        | 3            | 3                                                |     |                |
| 33  | <del>! -</del> |    | 8        | 3            | <del>                                     </del> | , 3 |                |
| કેઇ | :              |    | १        | 3,           |                                                  |     | ş              |
| 83  | 1              |    | २        | <del>-</del> | 3                                                |     | [              |
| १४  |                |    | Ş        | २<br>२       | <del>                                     </del> | 3   | <del></del>    |
| १५  |                |    | <u> </u> | ź            |                                                  |     | 3              |
| 0.5 | _              |    |          |              |                                                  |     | r <del>-</del> |
| १६  | L              |    | 3        | ş            | ?                                                | L., |                |

# वालुका-धूमप्रभा के विकल्प ६,

#### भंग १२

|    | ₹् | ŧΤ | वा | पं | धू | त        | अधः |
|----|----|----|----|----|----|----------|-----|
| ξ  |    |    | 8, |    | ξ. | 3        |     |
| ેર |    |    | a, |    | १  | <u> </u> | 3   |

| 3 |      | ş  | <br>ί | ą |   |
|---|------|----|-------|---|---|
| S |      | ક્ | २     |   | २ |
|   | <br> |    | <br>  |   |   |

| 3  | <br> | २ | १    | २ |     |
|----|------|---|------|---|-----|
| દ્ |      | 7 | 3    |   | , ب |
|    | <br> | _ | <br> |   |     |

| ا ب      |   |     | .,       |   | , v  |   | ٠,٠ |
|----------|---|-----|----------|---|------|---|-----|
|          |   | · - |          |   |      |   |     |
| ( १      |   |     | Ş        |   | \ \? | ৃ |     |
| <u> </u> |   |     | <u> </u> | - |      | ŕ |     |
| l 2ai    | 1 | 1 . | J        |   |      |   | ,   |

| L  | <br> | <br><u>'</u> | <u> </u> |   |
|----|------|--------------|----------|---|
| ११ | .40  | १            | ξ        |   |
| १२ | ıγ   | 3            |          | 3 |

## शर्करा-तमप्रभा के विकल्प ६, भंग ६

|   | ₹ | श           | वा  | ų | ঘু | तं | <b>अध</b> : |
|---|---|-------------|-----|---|----|----|-------------|
| १ |   | l           | 9   |   |    | ş  | 3           |
| २ |   |             | , , |   |    | 3  | २           |
| ş |   |             | Ş   |   |    | 3  | २           |
| 8 |   | <del></del> | ş   |   |    | 3  | ۶           |

|        | ₹ : | श∐ः | वा | Ч | धू | त | अधः |
|--------|-----|-----|----|---|----|---|-----|
| ر<br>ز |     |     | ર્ |   |    | ર | 3   |
| દ્     |     |     | 3  |   | !  | १ | १   |

## पंक-धूमप्रभा के विकल्प ६, भंग १२

| મગ ૬૨ |    |       |     |    |    |     |  |  |  |  |
|-------|----|-------|-----|----|----|-----|--|--|--|--|
| ₹     | ाए | वा    | ų   | धू | त  | अधः |  |  |  |  |
| 9     |    |       | 3   | 9  | 3  | 1   |  |  |  |  |
| ₹ -   | ļ  |       | 3   | ?  |    | 3   |  |  |  |  |
|       |    |       |     |    |    |     |  |  |  |  |
| 3     |    |       | 8   | २  | २  |     |  |  |  |  |
| 8     |    |       | 3   | ર્ |    | ર   |  |  |  |  |
|       |    |       |     |    |    |     |  |  |  |  |
| 9     |    |       | 5   | 3. | २  | i   |  |  |  |  |
| ६     |    |       | ź   | 3  |    | २   |  |  |  |  |
|       |    |       |     | +  |    |     |  |  |  |  |
| 9     |    |       | ξ.  | 3  | કૃ |     |  |  |  |  |
| ۲.    | .  |       | કૃ  | 3  |    | ξ.  |  |  |  |  |
|       |    |       |     | 1  |    |     |  |  |  |  |
| ९     |    |       | á   | २  | ક  |     |  |  |  |  |
| १०    |    | ! _ i | ર્  | २  |    | १   |  |  |  |  |
|       |    | _     | _ 1 |    |    |     |  |  |  |  |
| ११    |    |       | 3   | ?  | १  |     |  |  |  |  |
| १२    | i  |       | 3   | १  |    | ζ   |  |  |  |  |

# पंक-तमप्रभा के विकल्प ६, भंग ६

|   | Ţ        | श        | वा       | पं | धू       | त  | अधः   |
|---|----------|----------|----------|----|----------|----|-------|
| १ |          |          | _        | ۶  |          | 8  | ર     |
| - |          |          |          |    | 1        |    |       |
| २ | <u> </u> | !        |          | १  |          | ٠, | _ ર ၂ |
| 3 |          |          |          | ą  |          | ş  | ર     |
|   |          | <u> </u> |          |    | <u>'</u> |    |       |
| 8 |          | ļ        | <u> </u> | १  |          | 3  | 3     |
|   |          | ·····    |          | _  |          |    |       |
| 4 | <u> </u> |          |          | ν  |          |    | ۶,    |
| ફ |          |          |          | 3  |          | 8  | १     |
|   |          | ~_ ~     | - 62-    |    |          |    |       |

#### धुमप्रभा के विकत्य ६, भंग ६

|   | S. 11 |          |          | 110. 1 | ч, - | - Q |     |
|---|-------|----------|----------|--------|------|-----|-----|
|   | ₹     | 97       | वा       | ģ      | ધૂ   | तः  | अधः |
| १ |       |          |          |        | ?    | 3   | 3   |
| २ |       |          |          |        | १    | ٦;  | ź   |
| ₹ |       | <u> </u> | <u> </u> |        | २    | 8   | २   |
| Ş |       |          |          |        | 2    | 3   | 3   |
| ų |       |          |          | j      | २    | ₹:  | 2   |
| ફ |       |          |          |        | 3:   | ۶ ; | ş   |
|   |       |          |          |        | _    |     |     |

इस प्रकार पांच जीवों त्रि-सांयोगिक भंग-रत्नप्रभा ९०, शर्कराप्रभा ६०, वालुकाप्रभा ३६, एंकप्रभा १८, धूमप्रभा ६, सर्वभंग-२१०

## पांच जीवों के चतुष्क-सांयोगिक विकल्प-४, भंग-१४०

## रत्न-शर्करा-वालुकाप्रभा के विकल्प ४, भंग १६

|               |    | 1.44.41 | (. <u></u> . | , " |            |   |     |
|---------------|----|---------|--------------|-----|------------|---|-----|
|               | र  | श       | वा           | पं  | धू         | त | अधः |
| ડ્            | 8, | 3       | १            | ٦,  |            |   |     |
| २             | 85 | ક       | 8            |     | J,         |   |     |
| 3             | ζ  | ?       | १            |     |            | २ |     |
| 8             | 3  | १       | ξ            |     |            |   | २   |
|               |    |         |              |     |            |   |     |
| 4             | 8  | 3       | 7            | ટ   |            |   |     |
| દ્દ           | १  | 8       | Ą            |     | \$         |   |     |
| <u>و</u><br>ک | १  | 3       | ð,           |     |            | १ |     |
| C             | 3  | ξ       | 5            |     | - <u>-</u> |   | ξ   |
|               |    |         |              |     |            |   |     |
| ९             | 3, | Ą       | 3            | ર   |            |   |     |
| 80            | ş  | २       | 8            |     | ξ          |   |     |
| ११            | ş  | २       | ş            |     |            | १ |     |
| १२            | 3  | २       | ۶۶           |     |            |   | १   |
|               |    |         |              |     |            |   |     |
| १३            | ર  | 3       | 8,           | δ   |            |   |     |
| 38            | २  | 3       | १            |     | ξ          |   |     |
| १५            | २  | ?       | ş            |     |            | १ |     |
| १६            | ર  | Ş       | 8,           |     |            |   | ?   |
| _             |    |         |              |     |            | : | 1   |

## रत्न-शर्करा-पंकप्रभा के विकल्प ४, भंग १२

|          | ₹            | श  | वा      | पं | धू            | त        | अध: |
|----------|--------------|----|---------|----|---------------|----------|-----|
| ş        | १            | 9  |         | ۶  | ी्र           | <u> </u> |     |
| २        | 8            | ?  |         | 8  |               | २        |     |
| 3,       | ટ્           | 3  | <b></b> | 8  | •             |          | ý   |
|          |              |    |         |    |               |          | L   |
| 8        | ş            | १  |         | २  | ?,            |          | !   |
| 53       | ξ            | 3  |         | ý  |               | १        | 1   |
| દ્       | ک            | 3  |         | ą  |               |          | 3   |
| $\equiv$ |              |    |         |    |               |          |     |
| 9        | ξ            | २  |         | 8  | ۶             |          |     |
| (        | ર            | ર્ |         | Ş  |               | ?        | İ   |
| ે લ      | \$           | २  |         | ξ  |               |          | ۶   |
|          |              | γ  |         | -  |               | ļ        |     |
| १०       | २            | 3  |         | ?  | ?             |          |     |
| 33       | <del>۲</del> | १  |         | 3  |               | 3        |     |
| १२       | á            | ş  |         | ş  |               |          | Ş   |
|          |              | r  |         |    | $\overline{}$ |          |     |

## रत्न शर्करा-धूमप्रभा के विकल्प ४,

|    |   |   | भ्ंग | 17            |     |    |     |
|----|---|---|------|---------------|-----|----|-----|
|    | ₹ | श | वा   | ч             | ધૂ  | त  | अधः |
| Š  | 8 | ξ |      |               | 2   | २  |     |
| ર  | 3 | ξ |      |               | ş   |    | २   |
|    |   |   |      | <del></del> 7 |     |    |     |
| 3  | ያ | 3 |      |               | . २ | ર  |     |
| 8  | 3 | ? |      |               | २   |    | 3   |
|    | ٥ | Ş |      | 1             | 9   | 9] |     |
| 9, | δ | , |      |               |     |    |     |
| દ્ | 8 | ý |      |               | 3   |    | 3   |
|    |   |   |      |               |     |    |     |

|   | र        | श | वा | पं | धू | ਜ  | अध: |
|---|----------|---|----|----|----|----|-----|
| 9 | <b>?</b> | ર |    |    | १  | 3, |     |
| 6 | २        | १ |    |    | ?  |    | ş   |

#### रत्न-शर्करा-तमप्रभा के विकल्प 8,

|   |          |   | भंग | 1.8 |    |    |     |
|---|----------|---|-----|-----|----|----|-----|
|   | ₹        | श | वा  | प   | સૂ | त  | अधः |
| ۶ | δ        | 2 |     |     |    | १  | ર   |
| २ | <b>१</b> | १ |     |     |    | ₹: | Ş   |
| 3 | ર        | ર | _   |     |    | ?  | ?   |
| 8 | २        | ક |     | !   |    | 8  | १   |

#### रत्न-वालुका-पंकप्रभा के

|   |   | विक | ल्प ४ | , भंग | ाइ२ |   |             |
|---|---|-----|-------|-------|-----|---|-------------|
|   | र | श   | वा    | पं    | धू  | न | अधः         |
| ξ | ۶ |     | ş     | ş     | २   |   |             |
| २ | ક |     | ξ     | ş     |     | ą |             |
| ş | ۶ |     | 3     | 8     |     |   | ર           |
| 8 | 8 |     | १     | र     | , ? |   |             |
| Ų | 8 |     | 5     | 5     |     | 9 | <del></del> |

| 9 | ş | Э  |   |   | ~~~~ |   |
|---|---|----|---|---|------|---|
|   |   | 7. | 3 | १ | · I  |   |
| 2 | 8 | २  | 3 |   | ?    | _ |
| ९ | १ | २  | 8 |   |      | ξ |

| १० | २ | <br>१ | 3 | ş | !<br>! |   |
|----|---|-------|---|---|--------|---|
| ११ | २ | १     | 8 |   | ۶      |   |
| १२ | २ | १     | 3 |   | ļ.     | ક |

# रत्न-वालुका-धूमप्रभा के विकल्प ४,

|   |   |   | भंग | <b>ነ</b> ረ |     |   |     |
|---|---|---|-----|------------|-----|---|-----|
|   | र | श | वा  | पं         | ध्र | त | अधः |
| 9 | ? |   | د ه |            | 9   | २ |     |
| २ | શ |   | 8   |            | ş   |   | ٦   |
|   | 0 |   | 9   |            | _ 1 | 0 |     |

| _3     | ٠, |     |   | 5_ |     |
|--------|----|-----|---|----|-----|
| 8      | ક  | , 3 | 3 |    | 3   |
| ٠<br>ا | 9  | २   | 3 | ?  |     |
| 8      | 0  | 3   | 9 |    | - 2 |

| 1 | <u>_</u> 9 | ą | ? | ક  | ? | . <u> </u> |
|---|------------|---|---|----|---|------------|
| ļ | C          | २ | 3 | 8, |   | ?          |

# रत्न-वालुका-तमप्रभा के विकल्प ४,

|   |    |      | भग | 18 |    |   |     |
|---|----|------|----|----|----|---|-----|
|   | ₹  | श    | वा | प  | धू | न | अधः |
| 3 | 8, |      | \$ |    |    | ۶ | २   |
| २ | ?  |      | ?  |    |    | ર | ۶   |
| 3 | ?  |      | Ą  |    |    | ? | १   |
| 8 | ą  | <br> | è  |    |    | ۶ | 9,  |

# रत्न-पंक-धूमप्रभा के विकल्प ४,

#### भंग ८

|               | र   | श   | वः        | .ਧ | ঘূ    | ਜ      | अधः |
|---------------|-----|-----|-----------|----|-------|--------|-----|
| ķ             | δ   |     | · · · · · | ξ  | 3     | २      |     |
| २             | १   |     |           | Ş  | 3     | :<br>! | ર_  |
| [ ]           |     |     |           | ,- | ٦ ا   | L I    |     |
| 3 ]           | 4   |     |           | 2  | - '   | 3      |     |
| 8             | ક્  |     | : !       | 3  | ે     |        | ξ   |
|               | 1   |     |           |    | -, 1  |        |     |
| ري            | १   | -   | J         | ર  | ۶     | _{\$`  |     |
| દ્            | કે  |     |           | 2  | \$    |        | δ   |
| $\overline{}$ | - т | · - |           |    |       |        |     |
| ٤             | ₹   | ļ   | ļ         | 3  | . ? [ | ₹:     |     |
| 2             | २।  |     | i         | १  | ۶     |        | ?   |

## रत्न-पंक-तमप्रभा के विकल्प ४,

#### भंग ४

|   | ₹ : | श | वा | पं | धू | त | अधः |
|---|-----|---|----|----|----|---|-----|
| ? | 9   |   |    | ?  |    | १ | २   |
| Ş | १   |   |    | ?  |    | ર | 8   |
| ३ | १   |   |    | ર  |    | ? | ş   |
| 8 | ₹.  |   |    | ٤  |    | ? | १   |

## रत्न-धूम-तमप्रभा के विकल्प ४,

#### भंग ४

| L   | र् | श        | वा | ц. | ઘ્યુ | त  | अधः |
|-----|----|----------|----|----|------|----|-----|
| ટ્ર | જ  |          |    |    | ş    | ş  | ?   |
| २   | १  |          |    |    | Ş    | २  | ξ   |
| 3   | ξ. |          |    |    | २    | \$ | १   |
| 8   | २  | <u> </u> |    |    | ξ    | \$ | 8   |

## शर्करा-वालुका-पंकप्रभा के विकल्प ४, भंग १२

|    |   |     | . , ,    |      | • • •    |    |              |
|----|---|-----|----------|------|----------|----|--------------|
|    | ャ | श   | ब        | · ˈʊ | ಶ್       | त  | अधः          |
| ş  |   | 3 1 | ζ        | ξ    | Σ,       |    |              |
| ર  |   | ş   | 8        | 5ء   |          | २  |              |
| ſΥ |   | 3   | 8,       | ξ    |          |    | ર            |
| S  |   | ۶   | ?        | ą    | ξ        | _  | ļ .          |
| 37 |   | ζ   | ۶        | ą    |          | १  |              |
| ٤, |   | ۶   | 9        | २    |          |    | 1 ?          |
|    |   | Γ   | <u> </u> |      | <u> </u> |    | <del>,</del> |
| 9  |   | १   | २        | १    | Ş        |    | l            |
| 7  |   | 3   | ર        | ş    |          | ۶  | ì            |
| ९  |   | ξ   | २        | १    |          |    | 8            |
| १० |   | २   | 3        | ۶    | 3        | Γ- |              |
| ११ |   | २   | ξ        | 8    |          | १  |              |
| १२ |   | २   | દ        | 3    |          |    | 3            |
|    |   |     |          |      |          |    |              |

## शर्करा-वालुका-धूमप्रभा के विकल्प ४, भंग ८

| [   | ₹         | श  | वा | पं | धू | त   | अधः |
|-----|-----------|----|----|----|----|-----|-----|
| . 8 |           | ş  | 8  |    | ş  | 7   |     |
| ર્  |           | 9, | Š  |    | ?  |     | २   |
|     |           |    |    |    |    | ~~~ |     |
| 3   |           | કુ | 8  |    | २  | 3   |     |
| 8   | :         | १  | १  |    | २  | - 1 | ζ   |
|     |           |    |    |    |    |     |     |
| 7   | <u>.</u>  | 3  | २  | İ  | 8  | \$  |     |
| ६   |           | 3  | २  |    | ?  | İ   | ξ   |
|     | <b></b> + |    |    | ,  |    |     |     |
| 9   |           | २  | १  |    | 3  | १   | !   |
| 6   | İ         | ર  | 3  |    | 3  |     | ξ.  |

# शर्करा-वालुका-तमप्रभा के

## विकल्प ४, भंग ४

|         | マ | ্য  | वा  | n. | য় | ੌਰ: | अधः |
|---------|---|-----|-----|----|----|-----|-----|
| 3       |   | ζ   | 5,5 |    |    | ξ   | २   |
|         |   | 9   | ^   |    | ,  |     |     |
| <u></u> |   | - 3 | ş   |    |    | ۲,  | 3   |
| 3       |   | ?   | ٦   |    |    | १   | 8   |
| 8       |   | २   | 3   |    |    | ξ   | ş   |

# शर्करा-पंक-धूमप्रभा के

## विकल्प ४, भंग ८

| Ĺ        | ₹        | श  | वा | पं       | धू  | त        | अधः |
|----------|----------|----|----|----------|-----|----------|-----|
| 3,       |          | ξ  |    | 3        | ξ   | रि       |     |
| २        |          | ટ્ |    | १        | ş   |          | २   |
| <u> </u> | 1-       | ۶  |    |          | - T | 0        |     |
| 3        | <u> </u> |    |    | ξ        | -र  | - 3      |     |
| 8        | !        | ş  |    | १        | ર   |          | १   |
|          | , - 1    | 0  | ,  |          |     | 0        |     |
| 1 3      | 1_1      | ર  |    | <u>₹</u> | 3   | 3        |     |
| દ્       | !        | ξ  |    | ર        | १   | <u> </u> | \$  |
| e        |          | ર્ |    | १        | १   | 3        |     |
|          |          |    | _  |          | - 1 | <u> </u> |     |

# शर्करा-पंक-तमप्रभा के

## विकल्प ४, भंग ४

|   | ý | श                                            | वा       | ų.  | धू    | त  | अधः |  |  |  |  |
|---|---|----------------------------------------------|----------|-----|-------|----|-----|--|--|--|--|
| १ |   | ۶                                            |          | ۶   |       | 3  | २   |  |  |  |  |
|   |   |                                              |          |     |       |    |     |  |  |  |  |
| २ |   | 3                                            |          | ٤   |       | २  | १   |  |  |  |  |
|   |   | 0                                            |          |     |       |    |     |  |  |  |  |
| 3 |   | 5                                            | <u> </u> | २   | i     | ζ, | । १ |  |  |  |  |
|   |   |                                              |          | ۰   |       |    |     |  |  |  |  |
| 8 |   | <u>                                     </u> | <u> </u> | ١ ۶ |       | ξ. | ξ.  |  |  |  |  |
|   | 9 | र्करा                                        | -धम      | -तम | प्रभा | के |     |  |  |  |  |

#### विकल्प ४, भंग ४

|          | ₹ ¦ | श  | वा | पं | धू | त | अध: |
|----------|-----|----|----|----|----|---|-----|
| १        |     | 30 |    |    | \$ | ξ | 4   |
| $\equiv$ |     | ,  |    | ,  |    | _ |     |
| २        |     | 3  |    |    | ?  | ₹ | 8   |

|   | ₹ | श | वा | पं | 뜇 | त | अधः |
|---|---|---|----|----|---|---|-----|
| 3 |   | ? |    |    | ź | १ | ş   |

|   | [ | <br>l., ` i | •  |   |
|---|---|-------------|----|---|
| 8 | २ | 8           | \$ | ξ |

# वालुका-पंक-धूमप्रभा के

# विकल्प ४, भंग ८ श वा पं धूत अधः

| 5 | 1 ! | 3        | ٠,          | L". | <u> </u>    |    |
|---|-----|----------|-------------|-----|-------------|----|
| २ |     | १        | 9           | ۶   |             | ેર |
| 3 | 1   | ?        | 8           | ٦ [ | 8 ]         |    |
| 8 |     | 3        | 3           | 2   |             | \$ |
| 4 | 1   | <b>১</b> | ર           | १   | 8           |    |
| Ę |     | ş        | -\f\<br>\-\ | 2   | -           | ?  |
|   |     |          | -           |     | <del></del> |    |
| 9 | i i | į        | ક           | \$  | 8           |    |
| 2 |     | ર        | ۶           | १   |             | 3  |

## वालुका-पंक-तमप्रभा के विकल्प ८ भंग ८

|   |   |   |    | ο,       |     |   |     |
|---|---|---|----|----------|-----|---|-----|
|   | ₹ | श | बा | <b>ч</b> | ध्य | त | अधः |
| ş |   |   | 8  | ?        |     | δ | २   |
| २ |   | · | ?  | ş        |     | ٤ | ?   |
| 3 |   |   | ?  | २        |     | ? | १   |
| 8 |   |   | ą  | ş        |     | 3 | \$  |

# वालुका-धूम-तमप्रभा के

## विकल्प ४, भंग ४

|     | ₹ | श | वा | पं | धू | ਰ  | अधः |
|-----|---|---|----|----|----|----|-----|
| [ ર |   |   | १  |    | \$ | 5, | ર્  |
| २   |   |   | ş  |    | ş  | ર  | १   |
| 3   |   |   | ?  |    | २  | ş  | ۶۶  |
| 8   |   |   | २  |    | 3  | ş  | ۶   |

# पंक-धूम-तमप्रभा के

#### विकल्प ४, भंग ४

|    | ₹  | श | वा  | पं | धू | त | अधः |
|----|----|---|-----|----|----|---|-----|
| કૃ |    |   |     | १  | 9  | Ş | २   |
| २  |    |   |     | १  | ş  | २ | 8   |
| 3  |    |   |     | ş  | २  | १ | १   |
| 8  | "- |   | l _ | २  | ?  | ş | १   |

इस प्रकार पांच जीवों के चतुष्क-सायोगिक भंग-रत्नप्रभा-८०, शर्कराप्रभा-४०, वालुकाप्रभा-१६, पंकप्रभा-४-कुल भंग १४०

९३. छब्भंते! नेरइया नेरइयप्पवेसणएणं पित्रसमाणा किं रयणप्पभाए होज्जा?-पुच्छा।

गंगेया! रयणप्पभाए वा होज्जा जाव अहेसत्तमाएवा होज्जा।

एंगे रयणप्पभाए अहवा पंच सक्करप्पभाए होज्जा, अहवा एगे रयणप्पभाए पंच वाल्यप्पभाए होज्जा जाव अहवा एगे रयण-घ्पभाए पंच अहेसत्तमाए होज्जा। अहवा रयणप्यभाए चतारि सक्करप्यभाए होज्जा जाव अहवा दो रयणप्पभाए चत्तारि अहेसत्तमार होज्जा। अहवा तिण्णि तिण्णि रयणप्यभाए सक्करप्पभाए। एवं एएणं कमेणं जहा पचण्हं दुयासंजोगो तहा छण्ह वि भाणियव्वो, नवरं-एक्को अब्भहिओ संचारेयव्वो जाव अहवा पंच तमाए एगे अहेसत्तमाए होज्जा।

अहवा एगे रयणप्पभाए एगे सक्करप्पभाए चतारि वालुय-प्पभाए होज्जा, अहवा एगे रयण-प्यभाए एगे सक्करप्पभाए चत्तारि पंकप्पभाए होज्जा, एवं जाव अहवा एगे रयणप्पभाए सक्कर-प्पपभाए अहेसत्तामाए होज्जा। अहवा एजे रयणप्पभाए दो सक्करप्पभाए तिण्णि वाल्यप्पभाए होज्जा। एवं एएणं कमेणं जहा पंचण्हं तियासंजोगो भणिओ तहा छण्ह वि भाणियव्वो, नवर-एक्को अहिओ उच्चारेयव्वो, सेसं तं चेव। चउक्कसंजोगो वि तहेव, पंचग-संजोगो वि तहेव, नवरं-एक्को अब्भहिओ संचारेयव्वो जाव पच्छिमो भंगो, अहवा दो वाल्य-प्पभाए एगे पंकप्पभाए एगे धूम-प्पभाए एगे तमाए एगे अहेसत्तमाए होज्जा।

अहवा एगे रयणप्पभाए एगे सक्करप्पभाए जाव एगे तमाए होज्जा, अहवा एगे रयणप्पभाए जाव एगे धूमप्पभाए एगे अहेसत्त-माए होज्जा, अहवा एगे रयण-प्पभाए जाव एगे पंकप्पभाए एगे तमाए एगे अहेसत्तमाए होज्जा, अहवा एगे रयणप्पभाए एगे अश्वःसप्तम्यां भवन्ति, अथवा एकः वालुकाप्रभायां यावत् एकः अधःसप्तम्यां भवन्ति।

षड् भदन्त नैरयिकाः नैरयिकप्रवेशनकेन प्रविशन्तः किं रत्नप्रभायां भवन्ति? –पृच्छा।

गाङ्गेय! रत्नप्रभायां वा भवन्ति यावत् अधःसप्तम्यां वा भवन्ति।

अथवा एकः रत्नप्रभायां पञ्च शर्कराप्रभायां भवन्ति, अथवा एकः रत्नप्रभायां पञ्च वालुकाप्रभायां भवन्ति यावतु अथवा एकः रत्नप्रभायां पञ्च अधःसप्तम्यां भवन्ति। अथवा द्वौ रत्नप्रभायां चत्वारः शर्कराप्रभायां भवन्ति यावतु अथवा द्वौ रत्नप्रभायां चत्वारः अधःसप्तम्यां भवन्ति। अथवा त्रयः रत्नप्रभायां त्रयः शर्कराप्रभायाम् एवम् एतेन क्रमेण यथा पञ्चानाम् द्विकसंयोगः तथा षण्णाम् अपि भणितव्यः, नवरम्–एकः अभ्यधिकः संचारयितव्यः यावन अथवा पञ्च तमायाम् एकः अधःसप्तम्यां भवन्ति। अथवा एकः रत्नप्रभायाम् एकः शर्करा-प्रभायां चत्वारः वालुकाप्रभायां भवन्ति, अथवा एकः रत्नप्रभायाम् एकः शर्करा-प्रभायां चत्वारः पङ्कप्रभायां भवन्ति, एवं यावत् अथवा एकः रत्नप्रभायाम् एकः शर्कराप्रभायां चत्वारः अधःसप्तम्यां भवन्ति। अथवा एकः रत्नप्रभायां द्वौ शर्करा-प्रभायां त्रयः वात्नुकाप्रभायां भवन्ति। एवम् एतेन क्रमेण यथा पञ्चानाम् त्रिकसंयोगः भणितः तथा षण्णाम् अपि भणितव्यः अधिक: नवरम-एकः उच्चारयितव्यः, शेषं चैव। तत् चतुष्कसयोगः अपि तथैव, पञ्चकसयोगः अपि तथैव, नवरम्-एकः अभ्यधिकः संचारयितव्यः यावत् पश्चिमः भंगः. अथवा हौ वालुकाप्रभायाम् एकः पङ्कप्रभायाम् एकः धुमप्रभावाम् एक: तमायाम अधःसप्तम्यां भवन्ति। अथवा एक: रत्नप्रभायाम् एकः शर्कराप्रभायां यावत् एकः तमायां भवन्ति अथवा एकः रत्नप्रभायां यावत् एकः धूमप्रभायाम् एकः अधःसप्तम्यां भवन्ति, अथवा एकः रत्नप्रभायां यावत् एकः पङ्कप्रभायाम् एकः तमायाम् एकः अधः सप्तम्या भवन्ति. अथवा एक: ९३. 'भंते' छह नैरियक नैरियकप्रवेशनक में प्रवेश करते हुए क्या रत्नप्रभा में होते हैं?—पृच्छा।

गांगेय! रत्नप्रभा में होते हैं यावत् अथवा अधःसमर्मा में होते हैं।

अथवा एक रत्नप्रभा में और पांच शर्कराप्रभा में होते हैं। अथव एक रत्नप्रभा में और पांच वालुकाप्रभा में होते हैं यावत् एक रत्नप्रभा में और पांच अधःसप्तर्मा में होते हैं। अथवा दो रत्नप्रभा में और चार शर्कराप्रभा में होते हैं यावत् अथवा दो रत्नप्रभा में और चार अधःसप्तर्मा में होते है। अथवा तीन रत्नप्रभा में और तीन वालुकाप्रभा में होते हैं। इस प्रकार इस क्रम से जैसे पांच नैरियकों के द्वि-संयोगन भंग किए गए हैं, वैसे ही छह नैरियकों के द्वि-संयोगन भंग वक्तव्य हैं, इतना विशेष है—एक अभ्यधिक संचारणीय है यावत् अथवा पांच तमा में और एक अधःसप्तर्मी में होता है।

अथवा एक रन्नप्रभा में, एक शर्कर प्रभा में और चार वालुकाप्रभा में होते हैं। अथवा एक रत्नप्रभा में, एक शर्कराप्रभा में और चार पंकप्रभा में होते हैं। इस प्रकार यावत् एक रत्नप्रभा में, एक शर्कराप्रभा में और चार अधःसप्तमी में होते हैं। अथवा एक रत्नप्रभा में, दो शर्कराप्रभा में और तीन वालुकाप्रभा में होते हैं। इस प्रकार इस क्रम से जैसे पांच नैरयिकों के ब्रि-संयोगज भंग किए गए हैं. वैसे ही छह नैरियकों के त्रि-संयोगज भंग वक्तव्य हैं, इतना विशेष है-एक अभ्यधिक संचारणीय है, शेष पूर्ववत्। चतुष्क संयोगन और पंच संयोगन भंग भी उसी प्रकार वक्तव्य है, इतना विशेष है-एक अभ्यधिक संचारणीय है यावत् पश्चिम (अंतिम) भंग तक् । अथवा दो वालुकाप्रभा में, एक पंकप्रभा में, एक धूमप्रभा में, एक तमा में और एक अधःसप्तर्मा में होता है। अथवा एक रत्नप्रभा में, एक शुर्कराप्रभा में यावत एक तमा में होता है। अथवा एक रत्नप्रभा में यावत् एक धूमप्रभा में और एक अधःसप्तमी में होता हैं। अथवा एक रत्नप्रभा में यावत् एक पंकप्रभा में, एक सक्करप्पभाए एगे वाल्यप्पभाए एगे धमप्पभाए जाव एगे अहेसत्त-माए होज्जा, अहवा एगे स्यण-प्पभाए एगे सक्करप्यभाए एगे पंकप्पभाए जाव एगे अहेसत्तमाए होज्जा, अहवा एगे रयणप्पभाए एगे वालुयप्पभाए जाव एगे अहेसत्तमाए होज्जा, अहवा एगे सक्करप्पभाए एगे वालुयप्पभाए जाव एगे अहेसत्तमाए होज्जा ||

रत्नप्रभायाम् एकः शर्कराप्रभायाम् एकः वान्नकाप्रभायाम् एकः धमप्रभायां यावन् एकः अधःसतम्यां भवन्ति, अथवा एकः रत्नप्रभायाम् एकः शर्कराप्रभायाम् एकः पञ्चप्रभायां यावत् एकः अधसप्तम्यां भवन्ति, एक: रत्नप्रभायाम् वालुकाप्रभायां यावत् एकः अधःसप्तम्यां भवन्ति, अथवा एकः शर्कराप्रभायाम् एकः वालुकाप्रभायां यावत् एकः अधःसप्तम्यां भवन्ति।

तमा में और एक अधःसप्टर्मा में होता है, अथवा एक रत्नप्रभा में, एक शर्कराप्रभा में, एक वालुकात्रभा में, एक धूमप्रभा में, यावत् एक अधःसप्तमी में होता है। अथवा एक रत्नप्रभा में, एक शर्कराप्रभा में, एक पंकप्रभा में यावत एक अधःसप्तर्गा में होता है। अथवा एक रत्नप्रभा में, एक वालुकाप्रभा में यावत् एक अधःसंसर्भा में होता है। अथवा एक शर्कराप्रभा में, एक वालुकाप्रभा में यावत एक अधःसप्तमी में होता है।

#### भाष्य

१. सूत्र ९३ छह जीवों के एक सांयोगिक भंग-७

|    | र  | स | वा | पं | ध् | त  | अधः |
|----|----|---|----|----|----|----|-----|
| ş  | હ્ |   |    |    |    |    |     |
| Ş  |    | Ę |    |    |    |    |     |
| n. |    |   | ۶, |    |    |    |     |
| 8  |    |   |    | દ્ |    |    |     |
| ۲, |    |   |    |    | દ્ |    |     |
| દ  |    |   |    |    |    | ξ. | 1   |
| 9  |    |   |    |    |    |    | દ્  |

छह जीवों के द्वि सांयोगिक विकल्प-५, भंग-१०५ रत्नप्रभा के विकल्प ५, भंग ३०

र भावा वं धन अधः

| i | j             | Α. | प्। | पा                                    | Ч :      | 얼. | - 51 | 714· |
|---|---------------|----|-----|---------------------------------------|----------|----|------|------|
| ŗ | 3             | Š  | رع  |                                       |          |    |      |      |
| _ | ý             | Ś  |     | ف                                     |          |    |      |      |
| í | ý             | १  |     |                                       | لها<br>د |    |      |      |
|   | S             | 3  |     |                                       |          | Ŗ  |      |      |
| ľ | ز"            | 2  |     |                                       |          |    | (y   |      |
| ļ | ٤             | 8  |     |                                       |          |    |      | 3    |
| - |               |    |     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |          | ,  |      |      |
|   | 9             | ą  | 8   |                                       |          |    |      |      |
|   | <u>ر</u><br>ع | २२ |     | 8                                     |          |    |      |      |
|   | 9             | २  |     |                                       | 8        |    |      |      |
| ſ | ξC            | २  |     |                                       |          | 8  |      |      |
| ſ | ११            | २  |     |                                       |          |    | 8    |      |
|   | १२            | Ŕ  |     |                                       | -        |    |      | 8    |
| í |               |    | 1   |                                       | ŧ .      |    |      |      |
| Į | 9             | 3  | 3   | <u> </u>                              |          |    | !    |      |
| Į | 7             | 3  |     | 3                                     |          |    |      |      |
| - | ९             | 3  |     |                                       | ş        |    |      |      |
| 1 | १०            | 3  |     |                                       |          | 3  |      |      |
|   | 38            | 3  |     |                                       |          |    | 3    |      |
|   | કર            | 3  |     |                                       |          |    |      | 3    |
|   |               |    |     |                                       |          |    |      |      |

|                 | इ  | भ | वा | Ÿ | धू | ਜ | अधः |
|-----------------|----|---|----|---|----|---|-----|
| १९              | 8  | २ |    |   |    |   |     |
| Ŕο              | 8  |   | ý  |   |    |   | i   |
| ર્ફ             | ŝ  |   |    | २ |    |   |     |
| र्२             | S  |   | i  |   | २  | · | i   |
| 53              | 8  |   |    |   |    | Ş |     |
| રંજ             | ક  |   |    |   |    |   | ર   |
|                 |    |   |    |   |    |   |     |
| રહ              | 4  | 3 |    | j |    |   |     |
| २६              | ري |   | 3  |   |    |   |     |
| રહ્<br>૨૭       | ري |   | :  | ş |    |   |     |
| ર૮              | ٧  |   |    |   | 3  |   |     |
| <del>2</del> δ, | U, |   |    |   |    | ۶ |     |

#### शर्कराप्रभा के विकल्प ५, भंग २५

|   | र् | श | वा | ų   | ध् | ι <del>ς</del> | अध |
|---|----|---|----|-----|----|----------------|----|
| ۶ |    | 3 | ري |     |    |                |    |
| ર |    | ş |    | ريا | :  |                |    |
| ą |    | ? |    |     | 3  |                | !  |
| 8 |    | ? |    |     |    | 15             |    |
| 6 |    | ۶ |    |     |    |                | ن  |
|   |    |   |    |     |    |                |    |

E 20

|   | - 4 | <br>٦. | ٥ |   |        |   |   |
|---|-----|--------|---|---|--------|---|---|
|   | 9   | <br>२  |   | 8 |        |   |   |
|   | 4   | <br>Ŷ  |   |   | 8      |   |   |
|   | 8   | • 2    |   |   |        | ß |   |
| İ | १०  | <br>ર  |   | L | !<br>! |   | ક |
|   |     | <br>   |   |   |        |   |   |
|   | 33  | 3      | 3 |   | :      |   |   |
|   | १२  | ą      |   | ý |        |   |   |
|   | 83  | 3      |   |   | , ,    |   |   |

| · · · · · · | <del></del> |   |   |            |   |     |
|-------------|-------------|---|---|------------|---|-----|
| 33          | 3           | 3 |   | :          |   |     |
| १२          | 3           |   | Ą |            |   |     |
| १३          | ३           |   |   | ; <b>3</b> |   |     |
| 38          | ३           |   |   |            | 3 |     |
| 34          | 3           |   |   |            |   | . 3 |

|    | ₹ | श  | वा | ч  | धू | त | अधः |
|----|---|----|----|----|----|---|-----|
| १६ |   | 8  | ą  |    |    |   |     |
| 30 |   | 8. |    | ٦. |    |   |     |
| १८ |   | 8  | İ  |    | २  |   |     |
| १९ | · | 8  |    | ·  |    | ર |     |
| २० |   | 8  | !  |    |    |   | ź   |

| २१  | 4   | 3 |   |   |   |   |
|-----|-----|---|---|---|---|---|
| २२  | ب   |   | ş |   |   |   |
| २३  | ig. |   |   | ફ |   |   |
| રે૪ | 45  |   |   |   | 9 |   |
| २५  | ونا |   |   |   |   | ۶ |

#### वालुकाप्रभा के विकल्प ५, भंग २०

|     | ₹ | श | वा | ų | ધ્યૂ | त | अध: |
|-----|---|---|----|---|------|---|-----|
| ?   |   |   | Š  | Ŋ |      |   |     |
| , २ |   |   | 3  |   | 4    |   |     |
| 3   |   |   | ?  |   |      | 3 |     |
| 8   |   |   | ર  |   |      |   | G   |

|   | لغ |  | ź            | ५ |    |    |     |
|---|----|--|--------------|---|----|----|-----|
|   | ક્ |  | ۲            |   | (9 |    |     |
| Ì | 9  |  | <del>ن</del> |   |    | 14 |     |
| ĺ | 6  |  | २            |   |    |    | (4) |

| 9  | <br> | 3  | ý |   |        |   |
|----|------|----|---|---|--------|---|
| ŞΟ |      | 3, |   | 3 |        |   |
| 33 |      | α  |   |   | ź      |   |
| १२ |      | જ  |   |   | j<br>j | 3 |

| १३ |  | 8 | ś |   |    |   |
|----|--|---|---|---|----|---|
| १८ |  | 8 |   | ર |    |   |
| १५ |  | ઝ |   |   | ٦. |   |
| १६ |  | છ |   |   |    | २ |

|     | J | ्श | ঝ       | पं | 길 | त | अधः  |
|-----|---|----|---------|----|---|---|------|
| 3.0 |   |    | U,      | ક  |   |   | <br> |
| 32  |   |    | 3       |    | 2 |   | [    |
| 38  |   |    | Ly<br>, | _  |   | 3 |      |
| 50  |   |    | ب       |    |   |   | ?    |

# पंकप्रभा के विकल्प ५, भंग १५

|   | J | र्श | वा | पं | ધૃ | त | अधः |
|---|---|-----|----|----|----|---|-----|
| 3 |   |     |    | ?  | 6, |   |     |
| २ |   |     |    | 3, |    | Ü |     |
| 3 |   |     |    | ?  |    | , | 9,  |

| 3                                     | २      | 8 |   |   |
|---------------------------------------|--------|---|---|---|
| 4                                     | <br>a. |   | 8 | · |
| \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ | ź      | · |   | S |

| 9  | 3 | 3 |   | Γ |
|----|---|---|---|---|
| 6. | Ę |   | 3 |   |
| 9  | 3 |   |   | 3 |

| १० |  | 3 | ્ર |   |   |
|----|--|---|----|---|---|
| 88 |  | S |    | ২ |   |
| 25 |  | 8 |    |   | Σ |

| 23 | ] | <sub>1</sub> | رن      | ? |   |   |
|----|---|--------------|---------|---|---|---|
| 38 | 1 | 7            | Ų       |   | ? |   |
| 26 |   |              | ta<br>J |   |   | 3 |

# धूमप्रभा के विकल्प ५, भग १०

|            | ਹ਼             | भ     | वा       | पं       | धृ  | त              | अधः      |
|------------|----------------|-------|----------|----------|-----|----------------|----------|
| 7          |                |       |          |          | 9   | 9              | <u>-</u> |
| َ دِ       |                |       | <u> </u> |          | ۶   |                | ٠,٠      |
| 3          | :              |       |          | 1        | - হ | 8              |          |
| 8          | <u>;</u>       |       |          |          | २   | _ <del>_</del> | ૪        |
|            | <u> </u>       |       | •        | <u> </u> |     |                |          |
| 6          | i              | ·<br> |          |          | 2   | 3              |          |
| <u>[4]</u> |                |       | !        |          | ३ [ |                | 3        |
| 9          | $\neg$         |       | - 1      |          | 8   | <del>-</del> ۲ |          |
| 6          | <del>-</del> † | -     |          | +        | 7   | -1             |          |
|            |                | !     | !        |          |     | !              | _ `      |
| 9          |                |       |          |          | ٦,  | ş              |          |
| 20         |                |       |          |          | وا  |                | 9        |

## तमप्रभा के विकल्प ५, भंग ५

|     |              |              |            | . ' .          |    |      |
|-----|--------------|--------------|------------|----------------|----|------|
| J   | গ্ৰ          | वा           | पं         | ំង្            | त  | अधः। |
| ?   |              | ''-          |            |                | ş  | 45   |
|     | ·            |              |            |                |    |      |
| [3] | L            |              | <u>L</u> j | i              | _₹ | 8    |
| 3   |              |              |            |                | 3  | 3    |
| L,  | <u> </u><br> |              | <u> </u>   | <u>! !</u>     |    |      |
| 8   | !            | <del>-</del> |            | <del>- 1</del> | 8  | ź    |

|    |   |    | <del>-</del> - |    |    |    |     |  |
|----|---|----|----------------|----|----|----|-----|--|
|    | ₹ | 97 | यः             | पं | ध् | त  | अधः |  |
| (p |   |    |                |    |    | o, | ٤   |  |

इस प्रकार छह जीवों के द्वि-सायोगिक भंग-रत्नप्रभा-३०, शकेराप्रभा-२५, बालुकाप्रभा-२०, पंकप्रभा-१५, धूमप्रभा-१०, तमप्रभा-५, कुल भंग-१८५।

# छह जीवों के त्रिसांयोगिक विकल्प-१०, भंग-३५० रत्न-शर्कराप्रभा के विकल्प-१०,

## भंग-५०

|   | ₹ | श  | वा | ų | धू | ਰ | अध: |
|---|---|----|----|---|----|---|-----|
| 3 | 3 | 9  | 8  |   |    |   |     |
| २ | ξ | ş  |    | S |    |   |     |
| 3 | ş | ۶  |    | _ | શ  | • |     |
| ક | 5 | ٤, |    |   |    | 8 |     |
| 9 | ર | ?  |    |   |    |   | 8   |

|    | र | श  | वा       | यं | धू  | ਜ | अध: |
|----|---|----|----------|----|-----|---|-----|
| ۶, | 3 | ź  | 3        |    |     |   |     |
| 9  | 3 | ₹  |          | 3  |     |   |     |
| 6  | ? | 2  | ]        |    | ٠٤٠ |   |     |
| 3, | ? | ٦̈ |          |    |     | 3 |     |
| 20 | ? | Ę  | <u> </u> |    |     |   | રૂ  |

| ११   | ą | 2  | 3        |   |          |   | <u> </u> |
|------|---|----|----------|---|----------|---|----------|
| १२   | ź | 3  | <u> </u> | 3 | <b>-</b> |   |          |
| १३   | ź | ?  |          |   | ž        |   |          |
| 38   | २ | ક્ |          |   |          | 3 |          |
| \$19 | á | ş  |          |   |          |   | ردم.     |

| રક, | 2  | 3 | २ |   |   |   |    |
|-----|----|---|---|---|---|---|----|
| ۶,9 | α, | 3 |   | ş |   |   | -  |
| १८  | 3. | 3 |   |   | ý |   |    |
| કૃલ | 2. | ş |   | _ |   | २ |    |
| २०  | Ş  | 3 |   |   |   |   | ર્ |

| २१                                     | २  | ર્  | Ŕ |   |   |   |   |
|----------------------------------------|----|-----|---|---|---|---|---|
| २२                                     | २  | ý   |   | ź |   |   |   |
| २३                                     | 5  | ý   |   |   | ą | [ |   |
| २४                                     | 'n | lo: |   |   |   | २ |   |
| \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ | o, | á   |   |   |   |   | ą |

| २६  | 3  | ۶  | २ |   |   |   |   |
|-----|----|----|---|---|---|---|---|
| ২৩  | ηγ | 2, |   | २ |   |   |   |
| २८  | w. | 3, |   |   | २ |   |   |
| 56, | 3  | १  | - |   |   | २ | • |
| 30  | 3  | ?  |   |   |   |   | २ |

|                | ₹  | <b>9</b> T | वः | पं | ધૃ | त | अधः |
|----------------|----|------------|----|----|----|---|-----|
| ३१             | 5  | 8          | કુ |    |    |   |     |
| 32             | 3  | 8          |    | ş  | -  |   |     |
| 33             | 8, | 8          |    |    | 3, |   |     |
| 38             | 3  | 3          |    |    |    | ક |     |
| 3 <sup>1</sup> | 3, | 8          |    |    |    |   | 9,  |
|                |    |            |    |    |    |   |     |

| ३६  | î        | 17  | ф.; |   |    |   |   |
|-----|----------|-----|-----|---|----|---|---|
| ₹.9 | a٠       | ſά  |     | 3 |    |   |   |
| ३८  |          | ηγ  |     |   | ٥. |   |   |
| 36  | $\omega$ | ρ¥  |     |   |    | ક |   |
| 80  | Ş        | 'nγ |     |   |    |   | ? |

| . 33 | 3 | ર્ | ۶, |   |   | <u> </u> | - |
|------|---|----|----|---|---|----------|---|
| ૪ર   | 3 | २  |    | 3 | _ | İ        |   |
| ४३   | ર | ý  |    |   | 3 | _        |   |
| ક્ષ્ | Ą | O' |    |   | _ | 3        |   |
| જુક  | 3 | á  |    |   |   |          | ? |

|     |   |    |   |   |   |   | • |
|-----|---|----|---|---|---|---|---|
| 85  | S | ?, | ۶ |   |   |   |   |
| 89  | S | 3  |   | 3 |   |   |   |
| 80  | 8 | 3  |   |   | 9 |   |   |
| છેલ | ડ | 8  |   | _ |   | १ |   |
| ५०  | 8 | 3. |   |   |   |   | 8 |

## रत्न-वालुकाप्रभा के विकल्प १०,

#### भंग ४०

| ĺ |     | ₹ं | भ | वा | पं | ध् | न | अधः |
|---|-----|----|---|----|----|----|---|-----|
|   | 9   | ?  |   | ?  | ૪  |    |   |     |
|   | Ą   | 3  |   | 2  |    | 8  |   |     |
|   | 'n, | 3  |   | ş  |    |    | S |     |
|   | 8   | 3  |   | 3  |    |    |   | 8   |

| (y | a, |   | ٦             | 3      |    | Γ |   |
|----|----|---|---------------|--------|----|---|---|
| Ę  | α. |   | a,            |        | α¥ | _ |   |
| 2  | ?  |   | <b>ا</b> کر ا |        |    | 3 |   |
| 6  | 3  | : | Ų,            | :<br>! |    | _ | 3 |

| p  |    | <br>n- |   |     |   |   |
|----|----|--------|---|-----|---|---|
| ્ડ | ÷ζ | 3      | 3 |     |   |   |
| 20 | २  | 3      |   | 'n. |   |   |
| 33 | ર  | <br>?  | - | i   | 3 |   |
| ३२ | ર  | 9,     |   |     |   | 3 |

| १३   | ۵, | ω,    | २ |   |        |   |
|------|----|-------|---|---|--------|---|
| 88   | ?  | 3     |   | Ą |        |   |
| १५   | ş  | <br>3 |   |   | २      |   |
| ? દ્ | ર  | 3     |   |   | i<br>I | ą |

| 8.0 | ą | ź | ą |   |              |   |
|-----|---|---|---|---|--------------|---|
| 2.5 | २ | ý |   | Ą | _            |   |
| 86  | ર | ą |   |   | <del>ر</del> |   |
| 50  | २ | Ą |   |   |              | ź |

धृ त अधः

ą

۶

3

₹ i

| 41. 2 . O. 4 /                      | . C.F. 2            | ~                                            |            |                                                  |            |              | ~ { }                                            | 36            |             |              |                                                  |               |                                        |             |                                        |                                       |                                              |                |                                              | -HV(          |
|-------------------------------------|---------------------|----------------------------------------------|------------|--------------------------------------------------|------------|--------------|--------------------------------------------------|---------------|-------------|--------------|--------------------------------------------------|---------------|----------------------------------------|-------------|----------------------------------------|---------------------------------------|----------------------------------------------|----------------|----------------------------------------------|---------------|
| र श                                 | वा पं               | धू                                           | त 3        | अधः                                              | Γ-         | र : श        | वा                                               | ų             | धू          | न            | अधः                                              |               |                                        | र           | श                                      | वा                                    | Ÿ,                                           | धू             | त                                            | अधः           |
| 1 4 1 4 1                           | १२                  |                                              |            |                                                  | १९         | ? :          |                                                  | S             | 2           |              |                                                  |               | 3                                      |             | ₹ !                                    | -                                     |                                              |                | 3                                            | ą             |
| 1,2                                 | ?                   | ₹                                            |            |                                                  | २०         | ?            |                                                  | 8             |             | 3            |                                                  |               | 8                                      |             | ٩                                      | i                                     |                                              |                | 3                                            | ą             |
| 28 3                                | 2                   | <del> -</del>                                | <u>ئ</u> ا |                                                  | २१         | 3            | !                                                | 8             |             |              | ?                                                |               | Ц                                      |             |                                        |                                       | <u>'</u>                                     |                |                                              |               |
| २४ ३                                | ٩                   | <u>                                     </u> |            | Σ                                                | र्र्       | ₹ :          | 1                                                | 3             | 9           |              |                                                  |               | Ġ                                      |             | { ۶                                    | ŀ                                     |                                              |                | ٦                                            | <b>ર</b>      |
| २५ ३                                | ४१                  |                                              |            |                                                  | 53         |              |                                                  | 3             |             | 3            | <del>                                     </del> |               | દ્                                     |             | 3                                      |                                       |                                              |                | 3                                            | ą             |
| <u> </u>                            | 8                   | 2                                            |            | !                                                | રંઠ        | ₹.           |                                                  | 3             | _           |              | ş                                                |               | 9                                      |             | 3                                      |                                       |                                              |                | 8                                            | ş             |
| ) <del>         </del>              | 8                   |                                              | 3          |                                                  | 50         |              |                                                  |               |             |              |                                                  |               |                                        |             |                                        |                                       |                                              |                |                                              | · .           |
| २८ ३                                | 8                   | ļ ļ                                          |            | 3                                                | २५<br>२६   | 3 3          |                                                  | ၃<br>၃        | ?           | ટ્રે         | <b> </b>                                         |               | १०                                     |             | ર                                      |                                       |                                              |                | 3                                            | १             |
| २९ २                                | 3 8                 |                                              |            |                                                  | 50         |              |                                                  | 2             |             | <u>, , </u>  | ?                                                |               | o,                                     |             | 3                                      | $\neg \uparrow$                       | _                                            |                | 7                                            | 9             |
|                                     | 3                   | ۶.                                           |            |                                                  |            |              | <u> </u>                                         |               |             | _            | <u> </u>                                         |               |                                        |             |                                        |                                       |                                              | <u>'</u>       |                                              |               |
|                                     | 3                   | -                                            | 3          |                                                  | २८         |              |                                                  | 3             | ?           |              | <u></u> ,                                        |               | 30                                     | <u> </u>    | 8                                      |                                       |                                              |                | १                                            | ş             |
| ३२ २                                | 3                   |                                              |            | 3                                                | <b>२</b> ९ | <del></del>  | <u>!</u>                                         | 13            | <u> </u>    | ş            | <del>-</del>                                     |               | श्                                     | र्करा-      | वालुव                                  | नाप्रभ                                | कि '                                         | विकर           | ल्प १                                        | o,            |
| 33 3                                | २   १               |                                              |            | _                                                | 30         | 8            | <u> </u>                                         | ?             |             |              | ?                                                |               |                                        |             |                                        | भंग                                   | 80                                           |                |                                              |               |
| <del></del>                         | ₹ 1                 | ?                                            |            |                                                  |            | रत्न-धूम     |                                                  |               | किल्प       | १०           | ,                                                |               |                                        | ₹           | 97                                     | वा                                    | पं                                           | ध्             | त                                            | अध            |
|                                     | २                   |                                              | ?          |                                                  | <b>.</b>   |              | भंग                                              | २०            |             |              |                                                  |               | ş                                      |             | ş                                      | ?                                     | S                                            |                | ļ                                            |               |
| 38 3                                | غ   نـــــ          |                                              |            | ۶.                                               |            | र श          | वा                                               | प             | ધ્          | त            | अधः                                              |               | २                                      |             | 3                                      | ?                                     |                                              | ડ              |                                              |               |
| 30 8                                | 9 3                 |                                              |            |                                                  | 3          | ?            |                                                  |               | ş           | 8            | <u> </u>                                         |               | 3                                      |             | ا ع                                    | Ş.,                                   |                                              | L              | 8                                            |               |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · | 2   2               | 3                                            |            |                                                  | <u> ج</u>  | १            | !                                                |               | 8           |              | 8                                                |               | 8                                      |             | 3                                      | 3 .                                   |                                              |                |                                              | 8             |
|                                     | 9                   |                                              | ?          | -                                                | [ 3        | १            |                                                  |               | ٦           | 3,           | i                                                |               | 4                                      |             | 8                                      | ર્                                    | 3                                            |                |                                              |               |
| 80 8                                | 3                   |                                              |            | 2                                                | १          | ?            |                                                  |               | २           |              | ર્                                               |               | દ્                                     |             | ?                                      | २                                     |                                              | 3              |                                              |               |
| रत्न-पंकप्रभ                        | भाके वि             | कल्प                                         | १०.        |                                                  | ري         | २            |                                                  |               | 3           | 3            |                                                  |               | 9                                      |             | ?                                      | २                                     |                                              |                | 3                                            |               |
|                                     | भंग ३०              |                                              | ٠,         |                                                  | Ę          | २            |                                                  |               | 3           | <del>`</del> | 3                                                |               | 1                                      |             | 3                                      | ર                                     | ı                                            |                |                                              | 3             |
| ( - · · † - · · · · · · · · · · · - | <u>ाः</u><br>वाः पं | धू                                           | त          | अधः                                              |            |              | <u></u> -                                        | ! <u>'</u>    |             |              |                                                  |               | ९                                      |             | २                                      | 3                                     | 3                                            |                | Γ-                                           |               |
| 9 9                                 | ! 3                 | 8                                            |            |                                                  | 9          | 9,           |                                                  |               | 77 nx       | ર્           | २ ।                                              |               | १०                                     |             | ्<br>र                                 | 3                                     |                                              | , 3            |                                              | <del></del>   |
| २ १                                 | , 8                 |                                              | 8          | <del></del>                                      | [ ]        |              |                                                  | I             |             |              |                                                  |               | 38                                     |             | २                                      | 3                                     |                                              |                | 3                                            |               |
| 3 8                                 | ۶                   |                                              |            | 8                                                | ९          | २            |                                                  |               | į           | ર્           |                                                  |               | १२                                     |             | २                                      | 9                                     |                                              |                |                                              | ३             |
| 8 8                                 |                     | T -                                          |            |                                                  | १०         | 킨            | <u> </u>                                         |               | २           |              | २                                                |               | १३                                     |             | 3                                      | 3                                     | ٦                                            |                | Ι .                                          |               |
| 8 8                                 | <u> </u>            | 3                                            | 3          |                                                  | ११         | 3            |                                                  |               | १           | ź.           |                                                  |               | 38                                     |             | 3                                      | 3                                     | _                                            | ą              | -                                            |               |
| £ 8                                 | र रे                |                                              | ~          | ₹                                                | १२         | 3,           | :                                                |               | 8           |              | २                                                |               | واع                                    |             | 3                                      | 3                                     |                                              | <del>  `</del> | २                                            |               |
|                                     |                     |                                              | ]]         |                                                  | ?3         | ?            |                                                  | <del></del> . | 8           | 3            |                                                  |               | १६                                     |             | ?                                      | 3                                     |                                              |                |                                              | २             |
| 9 २                                 | 3                   | 3                                            |            |                                                  | 38         |              | <del>                                     </del> | <u> </u>      | ક           | <u></u> -    | ?                                                |               | 9.0                                    | <del></del> |                                        |                                       |                                              | ·              | <u>'                                    </u> | <del></del>   |
| 6 2                                 | 2                   | :<br>+——                                     | 3          |                                                  |            |              | ·!                                               | <u></u>       |             |              |                                                  |               | <u>१७</u><br>१८                        |             | २ !<br>२                               | ર<br>૨                                | ą                                            | ।              |                                              |               |
| ९।२।                                | 1 8                 | <u> </u>                                     | ! !        | 3                                                | १५<br>१६   |              | -                                                | -             | ा<br>स      | ?            | 3                                                |               | १९                                     | ┼-          | \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ | \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ | <u> </u>                                     | <u> </u>       | रि                                           | <u> </u>      |
| १० १                                | 3                   | ٦                                            |            |                                                  | _          | <del> </del> | <u> </u>                                         | <u> </u>      |             |              | <u>'                                    </u>     |               | Şο                                     |             | 1 5                                    | ş                                     |                                              | $\vdash$       | Ť                                            | <del> </del>  |
| ११ १                                | 3                   |                                              | २          |                                                  | १७         | + -+         | <u> </u>                                         |               | २           | 0,3          |                                                  |               | <u> </u>                               | <del></del> |                                        | ·                                     | <u>'</u>                                     |                | <u>'</u><br>Г-                               | ,             |
| १२ १                                | 3                   |                                              |            | ર                                                | १८         | ₹            | 1                                                |               | ý           |              | ş                                                |               | 7.0                                    | ₹           | श                                      | वा                                    | प                                            | धू             | ਰ                                            | अध            |
| १३ २                                | <b>7</b> २          | २                                            |            |                                                  | १९         | 8            | \                                                |               | १           | ş            |                                                  |               | <b>२</b> १                             |             | 3                                      | 3                                     | २                                            | र              | <del> </del>                                 | ┼             |
| 88 2                                | <del>  \}</del>     |                                              | र र        | <del>                                     </del> | २०         | 8            | 1                                                |               | ?           |              | 3                                                |               | <b>२</b> ३                             |             | 3                                      | 8                                     | -                                            | +              | <del>े</del> २                               | +-            |
| 84 2                                | रे                  |                                              | 1          | २                                                |            | रत्न-तम      | प्रभा                                            | के वि         | कल्प        | १०           | ,                                                |               | 78                                     |             | 3                                      | 8                                     |                                              | +              | +                                            | <del>  </del> |
|                                     |                     | _'                                           |            | <u> </u>                                         |            |              | भंग                                              | 180           |             |              |                                                  |               |                                        | <u>'</u>    | <u> </u>                               | ·                                     | <del>`</del>                                 | <del></del>    | <del>'</del>                                 | <del>'</del>  |
| १६ ३                                | ۶                   |                                              |            |                                                  |            | र श          | $\overline{}$                                    |               | _           | त            | अधः                                              | <b>.</b><br>j | 26                                     |             | 13                                     | 8                                     | \ <u>\                                  </u> | + .            | +                                            | +             |
| 39 3                                | 1 8                 |                                              | २          |                                                  | ξ          | ?            |                                                  |               |             | ?            | 8                                                |               | २६<br>२७                               | _           | \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ | 8                                     | <del> </del>                                 | 1 3            | 2                                            | +-            |
| १८ ३                                | <u>। १</u>          |                                              |            | 2                                                | 7          | १            |                                                  | <del>-</del>  | <del></del> |              | 3                                                | 1             | \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ |             | 3                                      | <u>8</u><br>  <u>8</u>                | +                                            | +              | +;                                           | 9,            |
|                                     |                     |                                              |            |                                                  | <u> </u>   | 1 - 1        | !                                                | <u>.i.</u>    | <u> </u>    | 1 7          | ٠ ۲                                              | 1             |                                        | 1           | 1,                                     | 9                                     | <u> </u>                                     | <u>.</u> !     | _1                                           |               |

| र                                     | श वा                                  | ti                                      | भू            | त        | अधः           |
|---------------------------------------|---------------------------------------|-----------------------------------------|---------------|----------|---------------|
| २९                                    | २ ३                                   | 3                                       |               |          |               |
| 30                                    |                                       | +                                       | Ş             |          | <br>          |
| 3,8                                   | <b>२</b> ३<br>२ ३                     | † †                                     |               | ?        |               |
| <del>  3</del> 2                      | २ ३<br>२ ३<br>२ ३                     | 1 1                                     |               |          | 3             |
|                                       | · · · ·                               |                                         | <u> </u>      |          |               |
| 33                                    | રૂ! ર                                 | १                                       |               |          | i             |
| 38                                    | 3 2<br>3 2<br>3 2<br>3 2              | 1                                       | ۶             |          |               |
| 36                                    | 3 2                                   |                                         |               | ३        |               |
| [ ३६ ]                                | ३ २                                   |                                         | İ             |          | ?             |
| 3.5                                   | 8 3                                   | 9                                       |               |          |               |
| 36                                    | 8 3                                   |                                         | ş             |          |               |
| ३५                                    | 8   3                                 |                                         |               | 3        |               |
| 80                                    | 8 8                                   | 1                                       |               |          | 2             |
|                                       | ा-पंकप्रभा                            | <u> </u>                                | i             |          |               |
| राजार                                 |                                       |                                         | dita          | 120      | <b>,</b>      |
|                                       | <del>,</del>                          | १ ३०                                    | -,            |          | <del></del>   |
| ₹                                     | श वा                                  | पं                                      | धू            | ਰ        | अधः           |
| 3                                     | 8                                     | १                                       | 8             |          | <u> </u>      |
| २                                     | 3                                     | १                                       |               | ૪        |               |
| 3                                     | 3                                     | १                                       |               |          | શ             |
| 8                                     | , , ,                                 | T - 1                                   |               |          |               |
| 8                                     | १                                     | ر<br>ا<br>ا<br>ا                        | 3             |          | <del>-</del>  |
|                                       | 3                                     | 1 3                                     |               | 3        |               |
| ६                                     | १                                     | <u> </u>                                |               |          | 3             |
| 9                                     | c                                     | 3                                       | 3             |          |               |
| 3                                     | 1-31                                  | ,                                       | -             | 3        | <del>  </del> |
| 9                                     | २<br>२<br>२                           | \ \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ \ |               | ۲        |               |
| ,                                     | 1 31                                  |                                         | <u>!</u>      | <u> </u> | 3             |
| १०                                    | 3 !                                   | 3                                       | २             | 1        |               |
| ११                                    | 3                                     | 1 3                                     |               | 1 २      |               |
| १२                                    | 3                                     | 3                                       |               |          | २             |
| 02:                                   |                                       |                                         |               | Ť        |               |
| १३।<br>१४।<br>१५                      | {                                     | २<br>२<br>२                             | २<br> <br>    | 1        |               |
| १५                                    | 13                                    | + 5                                     | <del></del> - | ╫        | र्            |
|                                       | 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 |                                         |               | <u></u>  | 1 3           |
| १६ .<br>१७<br>१८ '                    | 3                                     | ?<br>?<br>?                             | ्र            |          |               |
| 2/3.                                  | 3                                     | - 5                                     | <u>'</u>      | 7        |               |
| 120                                   |                                       |                                         |               |          | ર             |
|                                       | ~                                     |                                         |               | <u> </u> |               |
|                                       |                                       |                                         |               | Ī        |               |
|                                       |                                       |                                         |               |          |               |
| १९<br>२०<br>२१                        | 8                                     | 8 8                                     |               | 8        |               |
| १५<br>२०<br>२१                        | \$ \$                                 | 8 8                                     | 9             |          |               |
| १५<br>२०<br>२१                        | \$ \$                                 | 8 8                                     | 9             |          | \$ 8          |
| १५<br>२०<br>२१                        | \$ \$                                 | 8 8                                     | 9             |          | \$ 8          |
| \$\frac{26}{20}                       | \$<br>\$<br>\$<br>\$                  | 3<br>3<br>3<br>3                        | 9,            |          | \$ 8          |
| 25   25   25   25   25   25   25   25 | \$<br>\$<br>\$<br>\$                  | 3<br>3<br>3<br>3                        | 9,            |          | \$ 8          |
| \$\frac{26}{20}                       | \$<br>\$<br>\$<br>\$                  | 3<br>3<br>3<br>3                        | 9,            |          | \$ 8          |
| १५<br>२०<br>२१                        | \$ \$                                 | 8 8                                     | 9,            |          | 2 2           |

| $\rightarrow$ |   | वा | प   | 5.  | d   | अधः   |
|---------------|---|----|-----|-----|-----|-------|
| ļ             | ૪ |    | ړ   | ક   |     |       |
|               | 8 |    | ξ   |     | 3   |       |
|               | ક |    | ş   |     |     | ۶     |
|               |   | 8  | 8 8 | 8 8 | 8 8 | 8 8 8 |

## भंग २०

|     | र | গ্ৰ      | वा | पं | ध्  | ਜ  | अधः         |
|-----|---|----------|----|----|-----|----|-------------|
| 9   |   | ş        |    |    | ۶   | 8  |             |
| २   |   | ં રૂ     |    |    | . ? |    | 8           |
| 3   |   | 3        |    |    | २   | 3  |             |
| 8   |   | 3        | ļ  |    | २   |    | 3           |
| y   |   | २        |    |    | ?   | ξ, |             |
| દ   |   | ર        |    |    | 3   |    | 3           |
| 9   |   | ?        |    |    | 3   | Ş  |             |
| (   | i | १        |    |    | ३   |    | ٦ ]         |
| ९   |   | २        |    |    | २   | ર  | <br>        |
| १०  |   | २        |    |    | २   |    | ₹.          |
| ११  |   | 3        | _  | -1 | ş   | २  |             |
| १२  |   | 3        |    |    | 3   |    | २           |
| 33  |   | 3        |    |    | 8   | ş  | $= \bar{1}$ |
| 38  |   | 3        |    |    | 8   |    | ş           |
| १५  |   | <b>ર</b> |    |    | 3   | ۶  |             |
| 98, |   | २        | \  | ļ  | 3   |    | ?           |

## शर्करा-तमप्रभा के विकल्प १०,

8

₹

#### भंग १०

|           |          |    | 41.4     | , - |    |            |     |
|-----------|----------|----|----------|-----|----|------------|-----|
|           | ₹        | श  | बा       | Ý   | धू | _त         | अधः |
| १         |          | ?  |          |     |    | Š          | 8   |
| ्र        |          | \$ |          |     |    | 2          | 3   |
| 3         |          | ર  | _        |     |    | Ş          | 3   |
| 8         |          | ડે |          |     |    | ş          | २   |
| [4        |          | ર  |          |     |    | _ <b>२</b> | Ą   |
| ફ         |          | ३  |          |     |    | 3          | २   |
| <i>e:</i> | <u> </u> | 3  |          |     |    | S          | 3   |
| C         | _        | २  |          |     |    | 3          | ?   |
| 9,        |          | 3  | <u> </u> |     |    | ź          | Ś   |
|           |          |    |          |     |    |            |     |

|   |    | _ |    | ·  | · <del>-</del> . | r  |   |     |
|---|----|---|----|----|------------------|----|---|-----|
|   |    | ₹ | ्ञ | वा | ঘ                | धू | त | अधः |
| ĺ | १० |   | 8  |    | ,                |    | ? | ?   |

# बालुका-पंकप्रभा क विकल्प १०,

## भंग ३०

|    | र | श      | वा | पं | धू       | त     | अधः |
|----|---|--------|----|----|----------|-------|-----|
| ş  |   | -<br>1 | 2, | ?  | ૪        |       |     |
| २  |   |        | ?  | ?  | i .      | છ     | _   |
| ω, |   |        | 85 | ?  |          |       | 8   |
|    |   |        |    |    | <u>'</u> | ·<br> | ·   |

| &  |  | 3  | ź  | 3 |   |   |
|----|--|----|----|---|---|---|
| 19 |  | مه | ٥, |   | 3 |   |
| દ્ |  | 9. | ٦٠ |   |   | 3 |

| 9 |  | ý  | 8, | 3, |   |   |
|---|--|----|----|----|---|---|
| ۷ |  | ર  | ş  |    | 3 |   |
| ٩ |  | J, | ş  |    |   | 3 |

| 30 | १  | 3 | , Ş    |    |   |
|----|----|---|--------|----|---|
| 33 | 9, |   | !<br>: | ٦. |   |
| १२ | 3  | 3 |        |    | २ |

| १३  | ą  | २  | ý |    |    |
|-----|----|----|---|----|----|
| 38  | Ź  | ٦́ |   | a, |    |
| १५  | ર્ | २  |   |    | 'n |
| १६  | 3  | 8, | २ |    |    |
| 3:0 | 3  | 83 |   | ηÝ |    |

|   | १८  | \  |   | 3 | 3 | !<br> ! |   | २ |
|---|-----|----|---|---|---|---------|---|---|
|   | १९, | Γ. |   | ? | 8 | 3       |   |   |
| Ì | źο  |    | - | 3 | 8 | ļ       | 8 | 1 |
| i | २१  |    |   | 3 | 8 |         |   | 2 |

| २२  |  | २ | 3 | १ |   |   |
|-----|--|---|---|---|---|---|
| २३  |  | ş | 3 |   | ? |   |
| રંડ |  | २ | 3 |   |   | 8 |

| २५ | 3        | ą  | 3 |   |   |
|----|----------|----|---|---|---|
| २६ | <b>३</b> | ٦, |   | ş |   |
| २७ | 3        | ર  |   |   | Ş |

| 1 | २८ |   | 8     | ξ | ξ |   |   |
|---|----|---|-------|---|---|---|---|
| ı | રઉ |   | ક     | 3 |   | Ş |   |
|   | 30 | i | <br>8 | ક |   |   | 8 |

## वालुका-धूमप्रभा के विकल्प १०,

## भंग २०

|   | ₹ | গ | वा | q | ฆุ  | त | अधः |
|---|---|---|----|---|-----|---|-----|
| १ |   |   | 9  |   | १   | 8 |     |
| ź |   |   | ?  |   | 3   |   | S   |
| 3 |   |   | 9  |   | ъ ! | 3 |     |

| L | ₹ | Ĺl | 3 | २ | 3 |   |
|---|---|----|---|---|---|---|
|   | S |    | ક | २ |   | 3 |

| FI       |   |   |          |    |       |   |                                              |
|----------|---|---|----------|----|-------|---|----------------------------------------------|
|          | ₹ | গ | वा       | पं | អ្ន   | न | अधः                                          |
| '3       |   |   | ર્       |    | 83    | 3 |                                              |
| Ę        |   |   | ર<br>ર   |    |       |   | 3                                            |
| [5]      |   |   | ۶        |    | ર     | Ş |                                              |
| [2]      |   |   | \$       |    | 3     |   | ર્                                           |
| 8,       |   | · | ঽ        |    | ś     | ٦ |                                              |
| 20       |   |   | j.       |    | ý     |   | ý                                            |
| ११       |   |   | 3        |    | ?     | ર |                                              |
| १२       |   |   | Ę        |    | 3     |   | २                                            |
| [65]     |   |   | T 6      | r1 |       |   | 1                                            |
| 3.8°     |   |   | 2        | i  | ડ     | ? | _                                            |
| 38       | j |   | ?        |    | 8     |   | 3                                            |
| 94       |   |   | ą        |    | \$    | 3 |                                              |
| १५<br>१६ |   |   | <u>ې</u> |    | 3     |   | ?                                            |
| 2,9      |   |   | 3        |    | ą     | 3 | ļ                                            |
| ?८       |   |   | ą        |    | α' α' |   | ş                                            |
| १०       |   |   | 8        |    | 2     | ? |                                              |
| २०<br>१९ |   |   | 8        |    | \$. C |   | ۶                                            |
| <u> </u> |   |   |          |    | '     |   | <u>'                                    </u> |

वालुका-तमप्रभा के विकल्प १०,

#### भंग १०

|     | ₹ | श        | वा | <b>Ę</b>   | ધૂ | ਜ    | अधः |
|-----|---|----------|----|------------|----|------|-----|
| કુ  |   |          | 3, |            |    | ۶    | ४   |
| २   |   | ;<br>!   | ?  |            |    | ź    | 3   |
| 8   |   |          | ર્ | • <b>-</b> |    | 3    | . 3 |
| ા   |   | <u> </u> | ?  |            |    | 3    | ý   |
| ڼ   |   | 1        | ર  |            |    | ર    | २   |
| દ્  |   | }        | 3  | !          |    | १    | २   |
| (·) |   |          | ş  |            |    | ૪    | ?   |
| ۷   |   |          | ર્ |            |    | 3    | 3   |
| 0   |   |          | 3  | -          | 1  | ें २ | ?   |
| १०  |   |          | ક  |            |    | શ્   | ş   |

#### पंक-धूमप्रभा के विकल्प १०,

#### भंग २०

|                | Ą | ξŢ | वा | q        | धू | ਜ | अध: |
|----------------|---|----|----|----------|----|---|-----|
| 'n             |   |    |    | 3        | १  | 8 |     |
| Ź              |   |    |    | ۶,       | १  |   | ક   |
| [ <del>-</del> |   |    |    |          | 1  |   |     |
| 3              |   |    |    | 5        | २  | 3 |     |
| 8              |   |    |    | १        | ્ર |   | 3   |
| ષ્             |   |    |    | ą        | 3  | 3 |     |
| ٤.             |   |    |    | <b>ર</b> | 8  |   | 3   |

|             | ₹ | श        | वा | पं           | भू    | ন | अधः   |
|-------------|---|----------|----|--------------|-------|---|-------|
| 9           |   |          |    | 8            |       | ٦ | i     |
| 6           |   |          |    | १            | ny ny |   | २     |
| ٥,          |   |          |    | <del>-</del> | ź     | ર |       |
| 30          |   |          |    | ₹.           | २     |   | ą     |
| 25          |   |          | 1  | <b>3</b> :   | 3     | ٦ |       |
| १२          |   | •        |    | 3            |       | Ì | २     |
| १३          |   |          |    | 8,           | 8     | ۶ |       |
| 38          |   | <b>-</b> |    | 8            | 8     |   | بغ    |
| =           | 1 |          |    |              |       |   | · · · |
| १५          |   |          |    | Ď,           | 3,    | è | ş     |
| १६          |   |          |    | ý            | ₹     |   | 5     |
| ફઝ          |   |          |    | ş            | ર્    | ş |       |
| કડ          |   |          |    | Ś            | २     |   | ?     |
| १०          |   |          |    | 8            | 9,    | ? |       |
| કુલ<br>૨૦   |   |          |    | 8            | 2     |   | ۶.    |
| <del></del> |   |          |    |              |       |   |       |

# पंक-तमप्रभा के विकल्प १०,

#### भंग १०

|          | ₹ | श                                   | वा | ч  | ध्यू | त  | अधः |
|----------|---|-------------------------------------|----|----|------|----|-----|
| 8,       |   |                                     |    | ۶, |      | 8, | ૪   |
| २        |   |                                     |    | ٤  |      | ર  | ગ   |
| 3        |   |                                     |    | j. |      | ş  | 3   |
| ઠ        |   |                                     |    | 9, |      | 3  | Σ   |
| <u>,</u> |   | : · · · · · · · · · · · · · · · · · |    | Ď  |      | ý  | į   |
| દ્       |   |                                     |    | 3  |      | ऱ  | ź   |
| 9        |   | ·<br>                               |    | 2  |      | 8  | Ş   |
| (        |   | :                                   |    | ý  | :    | 3  | १   |
| 0,       |   |                                     |    | 3  |      | ź  | ?   |
| ķο       |   |                                     |    | 8  |      | ş  | Ş   |

## धूम-तमप्रभा के विकल्प १०,

#### भंग १०

|             | ₹ | भ        | वा | पं       | धू | ਼ਰ | अधः      |
|-------------|---|----------|----|----------|----|----|----------|
| ?           |   |          |    |          | ş  | ?  | 8        |
| 2           |   |          |    | <b> </b> | ફ  | २  | <b>3</b> |
| 8           |   |          |    |          | २  | ۶ٔ | . ર      |
| 8           |   |          |    |          | १  | 3  | २        |
| प           | : | <u> </u> | 1  |          | २  | ગ  | ર        |
| <b>િ</b> ધ્ | - |          |    | Ţ        | 3  | 8  | Ş        |

| . ज् | भ          | वा | पं | धू | त | अधिः |
|------|------------|----|----|----|---|------|
| 9    | 1          |    |    | ?  | 8 | ş    |
| ۲,   |            |    |    | á  | 3 | ۶    |
| 6, 1 | - <u>†</u> |    |    | 3  | ٦ | 7    |
| १०   |            |    |    | 8  | ۶ | ۶    |

इम प्रकार छह जीवी के त्रियांचीणिक भंग-रत्नप्रभा-१५०, शर्कराप्रभा-१००, बालुकाप्रभा-६०, पंकप्रभा-३०, धूमप्रभा-१०, कुल भंग=३५०

## छह जीवों के चतुष्कसांयोगिक विकल्प १० भंग ३५०

पांच जीवों के चतुष्कर्यायेशिक भंग की भांति छह जीवों के चतुष्ट्यायोगिक भंग जातव्य हैं किन्तु इसमें एक नैर्यिक जीव का अधिक संचार करना चाहिए।

## छह जीवों पंचसांयोगिक विकल्प ५, भंग १०५

पांच जीवों के पंचसायोगिक भंग की भाति छह जीवों के पंचसायोगिक भंग जातव्य हैं किन्तु इसमें एक नैरयिक जीव

## छह जीवों के षट् सांयोगिक विकल्प-१, भंग ७

का अधिक संचार करना चाहिए।

|     | र् | स  | वा  | पं | ધૂ | ন  | अध: |
|-----|----|----|-----|----|----|----|-----|
| 3   | १  | ?  | à   | ٠, | ٥, | 3  |     |
| Ę   | 9  | ξ  | ۶   | 9  | 2  |    | 8   |
| ο¥  | 3  | કૃ | કૃ  | 9  |    | S. | કુ  |
| S   | ?  | १  | ş   |    | 3. | مع | ۶   |
| رو) | 8  | ş  |     | ۶  | 8, | ò  | 9   |
| દ્  | Ş  |    | 8   | ۶  | 9, | ٠. | ۶   |
| S   |    | ર  | . 8 | 3  | 9. | 3  | ş   |

इस प्रकार छह नैरियक जीवों के एक सांयोगिक भंग ७, क्रि-सांयोगिक भंग १०५. त्रि-सांयोगिक भंग ३५०, चतुष्क-सांयोगिक भंग ३५०, पंच-सांयोगिक भंग १०५, षट्सांयोगिक भंग ७, सर्व भंग-९२४ ९४. सत्त भंते! नेरइया नेरइयप्प-वेसणएणं पविसमाणा किं रयणप्पभाए होज्जा?-पुच्छा

गंगेया! रयणप्पभाए वा होज्जा जाव अहेसत्तमाएवा होज्जा।

अहंसत्तमाए वा होज्जा!
अहंवा एगे स्थणप्यभाए छ सक्करप्यभाए होज्जा एवं एएणं कमेणं जहा
छण्हं दुयासंजोगो तहा सत्तण्ह वि
भाणियव्वं, नवरं-एगो अब्भ-हिओ
संचारिज्जइ, सेसं तं चेव। तियासंजोगो,
चउक्कसंजोगो, पंचसंजोगो, छक्कसंजोगो य छण्हं जहा तहा सत्तण्ह वि
भाणियव्वं, नवरं-एक्केक्को अब्भिहिओ
संचारेयव्वो जाव छक्कगसंजोगो अहवा
वो सक्करप्यभाए एगे वालुयप्पभाए जाव
एगे अहेसत्तमाए होज्जा। अहवा एगे
रयणप्यभाए एगे सक्करप्पभाए जाव एगे
अहेसत्तमाए होज्जा।

सप्त भवन्त! नैरयिकाः नैरयिकप्रवेशनकेन प्रविशन्तः किं रत्नप्रभायां भवन्ति – पृच्छा।

गाङ्गेय! रत्नप्रभायां वा भवन्ति यावत् अधःसमस्यां वा भवन्ति। अथवा एकः रत्नप्रभायां षट् शकर्राप्रभायां भवन्ति। एवम् एतेन क्रमेण यथा षण्णां क्रिकसंयोगः तथा समानाम् अपि भणितव्यम् नवरम्-एकः अभ्यधिकः सञ्चार्यते, शेषं तत् चैव। विकसंयोगः, चनुष्कसंयोगः, पञ्चसंयोगः, षट्संयोगः च षण्णां यथा तथा समानाम् अपि भणितव्यम्, नवरम्-एकंकः अभ्यधिकः सञ्चारयितव्यः यावत् एकः अधःसमस्यां भवन्ति। अथवा एकः रत्नप्रभायाम् एकः शर्कराप्रभायां यावत् एकः अधःसमस्यां भवन्ति।

९४. 'मंते! सात नैरियक नैरियकप्रवेशनक में प्रवेश करते हुए क्या रत्नप्रभा में होते हैं?-पृष्वग्रा!

गणिय! रत्नप्रमा में होते हैं यावत अथवा अधःसप्तर्मा में होते हैं।

अथवा एक रत्नप्रभा में और छह शर्करा-प्रभा में होते हैं। इस प्रकार इस क्रम से जैसे छह नैरियकों के द्वि-संयोगन भंग किए गए हैं, वेसे ही सात नैरियकों के द्वि-संयोगन भंग वक्तव्य हैं, इतमा विशेष है—एक अध्यधिक संचारणीय है, शेष पूर्ववत्। नैसे छह नैरियकों के वि-संयोगन, चतुष्क-संयोगन, पंच-संयोगन, घट्क-संयोगन भंग किए गए हैं वेसे ही सात नैरियकों के वक्तव्य हैं, इतमा विशेष है—इन भंगों में एक एक अध्यस्तिमी में होता है। अथवा एक रत्मप्रभा में, एक शर्कराप्रभा में यावत एक अध्यस्तिमी में होता है।

#### भाष्य

#### १. सूत्र-९४

- (सात जीवों के एक असांघोगिक भंग ७) द्रष्टव्य ९, ९१-९३ का यंत्र
  - सात जीवों के द्वि-सांयोगिक विकल्प ६ भंग १२६
     स्थापना

१-६, २-५, ३-४, ४-३, ५-२, ६-१, चे छह विकलप हैं। इनसे रत्नप्रभावि के संयोग से होने वाले २१ भंगों को गुणन करने पर २१×६=१२६ भंग

 सात जीवों के त्रि-सांयोगिक विकल्प १५, भंग ५२५ स्थापना

१-१-५, १-२-४, २-१-४, १-३-३, २-२-३, ३-१-३, १-४-२, २-३-२, ३-२-२, ४-१-२, १-५-१, २-४-१, ३-३-१, ४-२-१ और ५-१-१।

 सात जीवों के चतुष्क-सांयोगिक विकल्प २०, भंग १०० स्थापना

\$-\$-\$-\$, \$-\$-8-\$, \$-8-\$-\$, \$-\$-\$-\$, \$-\$--3, \$-\$-\$, \$-\$--, \$-3-\$--, 3-\$-\$--, \$-2-\$--3, - २-१-१-३, ३-२-१-१, २-२-२-१, २-१-२-२, १-२-- २-२, २-२-१-२, १-२-३-१, १-३-२-४, २-१-३-१ और - ३-१-२-१।

• सात जीवों के पंच-सांयोगिक विकल्प १५, भंग ३१५

#### स्थापना

\$-\$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$, \$-\$-\$,

सात जीवों के षट्-सांयोगिक विकल्प ६. भंग ४२।

#### स्थापना

\$-\$-\$-\$-\$-\$, \$-\$-\$-\$-\$, \$-\$-\$-\$, \$-\$-\$-\$-\$-\$, \$-Q-\$-\$-\$, Q-\$-\$-\$, \$-

सात जीवों के सप्त-सांयोगिक विकल्प १, भंग १

#### स्थापना

8-8-8-8-8-8-8

विस्तार के लिए द्रष्टव्य ९/९१-९३ का यंत्र

९५. अट्ट भंते! नेरइया नेरइय-प्पवेसणएणं पविसमाणा किं रयण-प्पभाए होज्जा?—पुच्छा। गंगेया! रयणप्पभाए वा होज्जा जाव अहेसत्तमाए वा होज्जा। अहवा एगे रयणप्पभाए सत्त सक्कर- अष्ट भदन्त! नैरयिकाः नैरयिकप्रयेशनकेन प्रविशन्तः किं रत्नप्रभायां भवन्ति?— पृच्छा। गाङ्गेय! रत्नप्रभायां वा भवन्ति यावत् अधःसप्तम्यां वा भवन्ति। अथवा एकः रत्नप्रभायां सप्त शर्कराप्रभायां ९५. 'भंते! आठ नैरियक नैरियकप्रवेशनक में प्रवेश करते हुए क्या रत्नप्रभा में होते हैं?—पृच्छा। गांगेय! रत्नप्रभा में होते हैं यावत् अथवा अधःसप्तर्मा में होते हैं। अथवा एक रत्नप्रभा में और सात प्पभाए होज्जा! एवं दुया-संजोगो जाव छक्कसंजोगो य जहा सत्तण्हं भणिओ तहा अट्टण्ह वि भाणियव्वो, नवरं-एक्केक्को अन्भहिओ संचारेयव्वो, सेसं तं चेव जाव छक्कगसंजोगस्स अहवा तिण्णि सक्करप्पभाए एगे वालुय-प्पभाए जाव एगे अहेसत्तमाए होज्जा!

अहबा एगे रयणप्पभाए जाव एगे तमाए दो अहेसत्तमाए होज्जा, अहबा एगे रयणप्पभाए जाव दो तमाए एगे अहेसत्तमाए होज्जा। एवं संचारेयव्वं जाव अहवा दो रयणप्पभाए एगे सक्करप्पभाए जाव एगे अहेसत्तमाए होज्जा।

९६, नव भंते! नेरइया नेरइयप्प-वेसणएणं पविसमाणा कि रयण-प्पभाए होज्जा?- पुच्छा। गंगेया! रयणप्पभाए वा होज्जा जाव अहेसत्तमाए वा होज्जा। एमे रयणप्पभाए अहवा अट्र सक्करप्पभाए होज्जा। एवं द्यासंजोगो जाव सत्तगसंजोगो य जहा अट्टण्हं भणियं तहा नवण्हं पि भाणियव्वं नवरं--एक्केक्को अब्भहिओ संचारेयव्बो, सेसं तं चेव पच्छिमो आलावगो-अहवा तिण्णि रयणप्पभाए एगे सक्करप्पभाए एगे वाल्यप्पभाए जाव एगे अहेसत्तमाए होज्जा [[

९७. दस भंते! नेरइया नेरइयप्प-वेसणएणं पविसमाणा किं रयण-प्पभाए होज्जा?— पुच्छा गंगेया! रयणप्पभाए वा होज्जा जाव अहेसत्तमाएवा होज्जा। अहवा एगे रयणप्पभाए नव सक्कर-प्पभाए होज्जा। एवं दुयासंजोगो जाव सत्तसंजागो य जहा नवण्हं, नवरं— एक्केक्को अब्भहिओ संचारेयव्वो, सेसं भवन्ति। एवं द्विकसंयोगः यथा षट्क-संयोगः च यथा सप्तानां भणितः तथा अष्टानाम् अपि भणितव्यः नवरम्-एकैकः अभ्यधिकः सञ्चारियतव्यः शेषं तत् चैव यावत् षट्कसंयोगस्य अथवा त्रयः शर्कराप्रभायाम् एकः वालुकाप्रभायां यावत् एकः अधःसमस्यां भवन्ति।

अथवा एकः रत्नप्रभायां यावत् एकः तमायां द्वौ अधः समस्यां भवन्ति, अथवा एकः रत्नप्रभायां यावत् द्वौ तमायाम् एकः अधः समस्यां भवन्ति, एवं सञ्चारियतव्यं यावत् अथवा द्वौ रत्नप्रभायाम् एकः शर्कराप्रभायां यावत् एकः अधः समस्यां भवन्ति।

गाङ्गेय! रत्नप्रभायां वा भवन्ति यावत् अधःसप्तम्यां वा भवन्ति।

अथवा एकः रत्नप्रभायाम् अष्ट शर्करा-प्रभायां भवन्ति। एवं द्विक्तसंयोगः यावत् सप्तकसंयोगः च यथा अष्टानां भणितं तथा नवानाम् अपि भणितव्यं, नवरम्—एकैकः अभ्यधिकः सञ्चारियतव्यः, शेषं तत् चैव पश्चिमः आलापकः—अथवा त्रयः रत्न-प्रभायाम् एकः शर्कराप्रभायाम् एकः वालुकाप्रभायाम् यावत् एकः अधःसप्तम्यां भवन्ति।

वश भवन्त! नैरियकाः नैरियकप्रवेशनकेन प्रविशन्तः किं रत्नप्रभायां भवन्ति?— पृच्छा। गाङ्गेय! रत्नप्रभायां वा भवन्ति यावत् अधःसप्तम्यां वा भवन्ति। अथवा एकः रत्नप्रभायां नव शर्कराप्रभायां भवन्ति। एवं द्विकसंयोगः यावत् सप्तकः संयोगः च यथा नवानाम्, नवरम्—एकैकः अभ्यधिकः सञ्चारियतव्यः शेषं तत् चैव

शर्कराप्रभा में होते हैं। इस प्रकार जैसे छह नैरियकों के द्वि-संयोगज यावत् षट्क-संयोगज भंग कहे गए हैं, वैसे ही आठ नैरियकों के वक्तव्य हैं, इतना विशेष है—एक एक अभ्यधिक संचारणीय है, शेष पूर्ववत् यावत् षट्क-संयोग तक। अथवा तीन शर्कराप्रभा में, एक वालुकाप्रभा में यावत् एक अधःसप्तर्मा में होता है।

अथवा एक रत्नप्रभा में यावत् एक तमा में और वो अधः समर्मा में होते हैं। अथवा एक रत्नप्रभा में यावत् वो तमा में और एक अधः समर्मी में होता है। अथवा एक रत्नप्रभा में यावत् एक तमा में और वो अधः समर्मी में होते हैं। इस प्रकार संचारणीय है यावत् अथवा वो रत्नप्रभा में, एक शर्कराप्रभा में यावत् एक अधः सप्तमी में होता है।

९६. भंते! नौ नैरियक नैरियकप्रवेशनक में प्रवेश करते हुए क्या रत्नप्रभा में होते हैं?-पृच्छा।

गांगेय! रत्नप्रभा में होते हैं यावत् अथवा अधःसप्तमी में होते हैं।

अथवा एक रत्नप्रभा में और आठ शर्करप्रभा में होते हैं। इस प्रकार नैसे आठ नेरिवकों के द्वि-संयोगन यावत् सप्त-संयोगन भंग कहे गए हैं वेसे ही नी नैरिवकों के वक्तव्य हैं, इतना विशेष है—एक एक अभ्यधिक संचारणीय है, शेष पूर्ववत् पश्चिम अञ्लापक—अथवा तीन रत्नप्रभा में, एक शर्कराप्रभा में, एक वालुकाप्रभा में यावत् एक अधःसप्तमी में होता है।

९७. भंते! दस नैरियक नैरियकप्रवेशनक में प्रवेश करते हुए क्या रत्नप्रभा में होते हैं?—पृच्छा! गांगेय! रत्नप्रभा में होते हैं यावन् अथवा अधःसम्पर्मा में होते हैं।

अथवः एक रत्नप्रभा में और नौ अधःसप्तमी में होते हैं। इस प्रकार जैसे नौ नैरियकों के ब्रि-संयोगज वावत् सप्त-संयोगज भंग कहे गए हैं, वैसे ही दस तं चेव पच्छिमो आलावगो-अहवा चत्तारि रयणप्यभाए एगे सक्करप्यभाए जाव एगे अहेसत्तमाए होज्जा। पश्चिमः आलापकः—अथवा चत्वारः रत्न-प्रभायाम् एकः शर्कराप्रभायां यावत् एकः अधःसप्तम्यां भवन्ति। नैरियकों के वक्तव्य हैं, इतना विशेष है—एक एक अभ्यधिक संचारणीय है, शेष पूर्ववत् पश्चिम अन्तापक—अथवा चार रत्नप्रभा में, एक शक्तराप्रभा में यावत् एक अधःसप्तर्मा में होता है!

#### भाष्य

#### १. सूत्र ९५-९७

- आठ जीवों के एक सांयोगिक भंग ०
- आठ जीवों के द्वि-सांयोगिक विकल्प ७, भंग १४७
- आठ जीवों के त्रि-सांधोगिक विकल्प २१, भंग ७३५
- आठ जीवों के चतुष्क-सांयोगिक विकत्म ३५, भंग १२२५
- आठ जीवों के पंच-सांघोगिक विकल्प ३६, भंग ७३५
- आठ जीवों के षट्-सांयोगिक विकल्प २१, भंग १४७
- आठ जीवों के सप्त-सांयोगिक विकल्प 9, भंग 9
   इन सात विकल्पों का प्रत्येक नरक के साथ संयोग करने पर सर्व भंग 3003 होते हैं।
- ९ जीवों के एक सांचीिंगक भंग 9
- ९ जीवों के द्वि-सांघोगिक विकल्प ८. भंग १६८
- ९ जीवों के त्रि-सांयोगिक विकल्प २८, भंग ९८०
- ९ जीवों के चतुष्क-सांयोगिक विकल्प ५६, भंग १९६०
- १ जीवों के पंच-सांयोगिक विकल्प ५०, भंग १४७०

- ९ जीवी षट्क-सांघोगिक विकल्प ५६, भंग ३९२
- ९ जीवों के सप्त-सांयोगिक विकल्प २८, भंग २८
   इन सात विकल्पों का प्रत्येक नरक के साथ संयोग करने पर सर्व भंग ५००५ होते हैं।
- १० जीवों के एक सांयोगिक भंग ७
- १० जीवों के द्वि-सायोगिक विकलप ९. भंग १८९
- १० जीवों के त्रि-सांयोगिक विकल्प ३६, भंग १२६०
- १० जीवों के चतुष्क-सांयोगिक विकत्य ३५, भंग २९४०
- १० जीवों के पञ्च-सायोगिक विकल्प १२६, भंग २६४६
- १० जीवें के षटक-सांयोगिक विकल्प १२६. भंग ८८२
- १० जीवों के सप्त-सांयोगिक विकल्प ८४, भंग ८४ इन सात विकलपों का प्रत्येक नरक के साथ संयोग करने पर सर्व भंग-८००८ होते हैं। विस्तार के लिए दृष्टव्य ९/-९१-९३ का यंत्र।

अधःसप्तमी में होते हैं।

९८. संखेज्जा भंते! नेरइया नेरइय-प्यवेसणएणं पविसमाणा किं रयण-प्यभाए होज्जा?—पुच्छा।

गंगेया! रयणप्पभाए वा होज्जा जाव अहेसत्तमाएवा होज्जा।

अहवा एगे स्यणप्पभार संखेज्जा सक्करप्पभाए होज्जा, एवं जाव अहवा एगे रयणप्पभाए संखेज्जा अहेसत्तमाए होज्जा। अहवा दो रयणप्यभाए संखेज्जा सक्कर-प्पभाए होज्जा, एवं जाव अहवा दो रयणप्पभाए संखेज्जा अहेसत्तमाए होज्जा। अहवा तिण्णि रयणप्यभाए संखेज्जा सक्करप्पभाए होज्जा। एवं एएणं कमेणं एक्कोक्को संचारेयव्वो जाव अहवा दस रयणप्पभाए संखेज्जा सक्कर-प्पभाए होज्जा। एवं जाव अहवा दस रयणप्पभाए संख्रेज्जा अहेसत्तमाए होज्जा। अहवा संखेज्जा रयणप्पभाए संखेज्जा सक्करप्पभाए होज्जा जाव अहवा संखेज्जा रयणप्पभाए संखेज्जा अहेसत्तमाए होज्जा। अहवा एगे संख्येयाः भदन्तः नैरियकाः नैरियकः प्रवेशनकेन प्रविशन्तः कि रत्नप्रभायां भवन्ति?—पृच्छा। गाङ्गेयाः रत्नप्रभायां वा भवन्ति यावन

अधःसप्तम्यां वा भवन्ति । अथवा एकः रत्नप्रभायां संख्येयाः शर्करा-प्रभायां भवन्ति, एवं यावत् अथवा एकः रन्नप्रभायां संख्येयाः अधःसप्तम्यां भवन्ति। अथवा ही रत्नप्रभायां संख्येयाः शर्करा-प्रभायां भवन्ति। एवं यावत् अथवा ह्रौ रत्नप्रभायां संख्येयाः अधःसप्तम्यां भवन्ति। अथवा त्रयः रत्नप्रभायां संख्येयाः शर्करा-प्रभायां भवन्ति। एवम् एतेन क्रमेण एकैकः सञ्चारयितव्यः यावत् अथवा दश रत्न-प्रभायां संख्येयाः शर्कराप्रभायां भवन्ति। एवं यावत् अथवा दश रत्नप्रभायां संख्येयाः अधःसप्तम्यां भवन्ति। अथवा संख्येयाः रत्नप्रभायां संख्येयाः शर्कराप्रभायां भवन्ति यावत अथवा संख्येयाः रत्नप्रभायां संख्येयाः अधःसप्तम्यां भवन्ति। अथवा एकः शर्कराप्रभायां संख्येयाः वालुकाप्रभायां ९८. भंते! संख्येय नैरियक नैरियक प्रवेशनक में प्रवेश करते हुए क्या रत्नप्रभा में होते हैं?—एच्छा। गांगेय! रत्नप्रभा में होते हैं यावत अथवा

अथवा एक रत्नप्रभा में और संख्येय शर्कराप्रभा में होते हैं। इस प्रकार यावत अथवः एक रत्नप्रभा में और संख्येव अधःसप्तमी में होते हैं। अथवा दो रत्नप्रभा में और संख्येय शर्कराप्रभा में। होते हैं। इस प्रकार यावत अथवा दो रत्नप्रभा में और संख्येय अधःसप्तमी में होते हैं। अथवा तीन रत्नप्रभा में और संख्येय अधःसप्तर्मा में होते हैं। इस प्रकार इस क्रम से एक एक संचारणीय है. यावत् अथवा दस रत्नप्रभा में और संख्येय शर्कराप्रभा में होते हैं। इस प्रकार यावन अथवा दस रत्नप्रभा में और संख्येय अधःसप्तमी में होते हैं, अण्वा संख्येय रत्नप्रभा में और संख्येय शर्कराप्रभा में होते हैं यावत अथवा संख्येय रत्नप्रभा में और संख्येय अध:सप्तमी में सक्करप्पभाए संखेज्जा वालुयप्पभाए होज्जा, एवं जहा रयण-प्पभा उवरिमपुढवीहिं समं चारिया एवं सक्करप्पभा वि उवरिम-पुढवीहिं समं चारेयथ्वा, एवं एक्केक्का पुढवी उवरिमपुढवीहिं समं चारेयव्वा जाव अहवा संखेज्जा तमाए संखेज्जा अहेसत्तमाए होज्जा।

अहवा एगे रयणध्यभाए एगे सक्कर-प्पभाए संखेज्जा वाल्यप्पभाए होज्जा. अहवा एमे रयणप्पभाए एमे सक्करप्पभाए संखेज्जा पंकप्पभाए होज्जा जाव अहवा एगे रयणप्पभाए एगे सक्करप्पभाए संखेजजा अहेससमाए होज्जा। अहवा एगे रयणप्पभाए दो सक्कर-प्पभाए संखेज्जा वालयप्पभाए होञ्जा जाव अहवा एगे रयणप्पभाए दो सक्करणभाए संखेज्जा अहेसत्तमाए होज्जा। अहवा एगे रयणप्पभाए तिण्णि सक्करप्पभाए संखेज्जा वाल्यप्पभाए होज्जा, एवं एएणं कमेणं एक्केक्को संचारेयव्वो सक्करप्पभाए जाव अहवा एमे रयणप्पभाए संखेजजा सक्कर-प्पभाए संखेज्जा वालयुप्पभाए होज्जा जाव अहवा एगे रयण-प्पभाए संखेज्जा वाल्यप्पभाए संखेज्जा अहेसत्तमाए होज्जा। अहवा दो रयणप्यभाग संखेजना सक्करप्पभाए संखेजना वाल्यप्पभाए होज्जा जाव अहवा दो रयणप्पाभाए संखेज्जा सक्करप्पभाए संखेज्जा अहेसत्तमाए होज्जा। अहवा तिण्णि रयणप्पभाए संखेजना सकक-रप्पभाए संखेजना वाल्यप्पभाए होजना, एवं एएणं कमेणं एक्केक्को रयणप्पभाए संचारेयव्वो जाव अहवा संखेज्जा रयणप्पभाए संखेज्जा सक्करप्पभाए संखेज्जा वाल्यप्पभाए होज्जा जाव अहवा संखेज्जा रयणप्पभाए संखेज्जा सक्करण-भाए संखेज्जा अहेसत्तमाए होज्जा अहवा एगे स्यणप्पभाए एगे वाल्यप्पभाए संखेजना पंकप्पभाए भवन्ति, एवं यथा रत्नप्रभा उपरितन पृथिवीभिः समं चारिता एवं शर्कराप्रभा अपि उपरितनपृथिवीभिः समं चारियतव्या, एवम् एकैका पृथिवी उपरितनपृथिवीभिः समं चारियतव्या यावत् अथवा संख्येयाः तमायां संख्येयाः अधःसप्तम्यां भवन्ति।

अथवा एकः रत्नप्रभायाम् एकः शर्करा-प्रभायां संख्येयाः वालुकाप्रभायां भवन्ति, अथवा एकः रत्नप्रभायाम् एकः शर्करा-प्रभायां संख्येयाः पङ्कप्रभायां भवन्ति यावत् अथवा एकः रत्नप्रभायाम् एकः शर्करा-प्रभायां संख्येयाः अधःसप्तम्यां भवन्ति। अथवा एकः रत्नप्रभायां ही शर्कराप्रभायां संख्येयाः वालुकाप्रभायां भवन्ति यावत अथवा एकः रत्नप्रभायां हो शर्कराप्रभायां संख्येयाः अधःसप्तम्यां भवन्ति। अथवा एकः रत्नप्रभायां त्रयः शर्कराप्रभायां संख्येयाः वाल्काप्रभायां भवन्ति, एवम एतेन क्रमेण एकैकः सञ्चारयितव्यः शर्करा-प्रभायां यावत अथवा एकः रत्नप्रभायां संख्येयाः शर्कराप्रभायां संख्येयाः वालुका-प्रभायां भवन्ति यावत् अथवा एकः रतन-प्रभायां संख्येयाः वालुकाप्रभायां संख्येयाः अधःसप्तम्यां भवन्ति। अथवा रत्नप्रभायां संख्येयाः शर्कराप्रभायां संख्येयाः वाल्का-प्रभायां भवन्ति यावत हों। अथवा रत्नप्रभायां संख्येयाः शर्कराप्रभावां संख्येयाः अध:सप्रम्यां भवन्ति। अथवा त्रयः रत्नप्रभायां संख्येयाः शर्कराप्रभायां संख्येयाः वालुकाप्रभायां भवन्ति, एवम् एतेन क्रमेण एकैकः रत्नप्रभया सञ्चारयितव्यः यावत् अथवा संख्येयाः रत्नप्रभायां संख्येयाः शर्कराप्रभायां संख्येयाः वालुकाप्रभायां भवन्ति यावत अथवा संख्येयाः रत्नप्रभायाम् संख्येयाः शर्कराप्रभायां संख्येयाः अधः सप्तम्यां भवन्ति। अथवा एकः रत्नप्रभायां एकः वालुकाप्रभायां **यंख्येयाः** पञ्चप्रभायां भवन्ति। यावत् अथवा एकः रत्नप्रभायाम होते हैं, अथवा एक शर्कराप्रभा में और संख्येय बालुकाप्रभा में होते हैं। इस प्रकार जैसे रत्नप्रभा पृथ्वी से उध्ववर्ती पृथ्वियों के भाथ विकल्पना की गई है वैसे ही शर्कराप्रभा से उध्ववर्ती पृथ्वियों के साथ विकल्पना करनी चाहिए। यावत् अथवा संख्येय तमा में और संख्येय अधःसप्तर्मा में होते हैं।

अथवा एक रत्मप्रभा में, एक शर्कराप्रभा में और संख्येय वालुकाप्रभा में होते हैं। अथवा एक रत्नप्रभा में, एक शर्कराप्रभा में और संख्येय पंकप्रभा में होते हैं यावत् अथवा एक रत्नप्रभा में, एक शर्कराप्रभा में और संख्येय अधःसप्तमी में होते हैं। अथवा एक रत्नप्रभा में, दो शर्कराप्रभा में और संख्येय वालुकाप्रभा में होते हैं, यावत् अथवा एक रत्नप्रभा में, दो शर्कराप्रभा में और संख्येय अधःसप्तर्मा में होते हैं। अथवा एक रत्नप्रभा में. तीन शर्कराप्रभा में और संख्येय वालुकाप्रभा में होने हैं। इस प्रकार इस क्रम से एक एक शर्कराप्रभा में संचारणीय है यावत अथवा एक रत्नप्रभा में, संख्येय शर्कराप्रभा में और संख्येय वालुकाप्रभा में होते हैं यावत अथवा एक रत्नप्रभा में, संख्येय वालुकाप्रभा में और संख्येय अधः सप्तर्मा में होते हैं। अथवा दो रत्नप्रभा में, संख्येय शर्कराप्रभा में और संख्येय वालुकाप्रभा में होते हैं यावत अथवा दो रत्नप्रभा में, संख्वेय शर्करा-प्रभा में और संख्येय अधःसप्तर्मा में होते हैं। अथवा तीन रत्नप्रभा में, संख्येय शर्कर:-प्रभा में और संख्येय वालकाप्रभा में होते हैं। इस प्रकार इस क्रम से प्रत्येक रत्नप्रभा में संचारणीय है, यावत अथवा संख्येय रत्नप्रभा में, संख्येय शर्कराप्रभा में और संख्येय वालुकाप्रभा में होते हैं यावत अथवा संख्येय रत्नप्रभा में, संख्येय शर्कराप्रभा में और संख्येय अधःसप्तमी में होते हैं अथवा एक रत्नप्रभा में, एक वालुकाप्रभा में और संख्येय पंकप्रभा में होते हैं यावत अथवा एक रत्नप्रभा में, एक होज्जा। जाव अहवा एगे रयणण्पभाए एगे वालुयण्पभाए संखेज्जा अहेसत्तमाए होज्जा। अहवा एगे रयणण्पभाए दो वालुयण्पभाए संखेज्जा पंकण्पभाए होज्जा, एवं एएणं कमेणं तियासंजोगो, चउक्कसंजोगो जाव सत्तगसंजोगो य जहा दसण्हं तहेव भाणियव्वो। पच्छिमो आलावगो सत्तसंजोगस्स—अहवा संखेज्जा स्यणण्पभाए संखेज्जा सक्करण्पभाए जाव संखेज्जा अहेसत्त-माए होज्जा।।

एकः वालुकाप्रभायां संख्येयाः अधःसमस्यां भवन्ति। अथवा एकः रत्नप्रभायां द्वौ वालुकाप्रभायां संख्येयाः पङ्कप्रभायां भवन्ति, एवम् एतेन क्रमेण विकसंयोगः, चतुष्कसंयोगः यावत् सप्तसंयोगः च यथा दशानाम् तथैव भणितव्यः।

पश्चिमः आलापकः सप्तसंयोगस्य-अथवा संख्येयाः रत्नप्रभायां संख्येयाः शर्करा-प्रभायां यावत् संख्येयाः अधःसप्तम्यां भवन्ति। वालुकाप्रभा में और संख्येय अधःसप्तमी में होते हैं। अथवा एक रत्नप्रभा में, दो वालुकाप्रभा में और संख्येय पंकप्रभा में होते हैं। इस प्रकार इस क्रम से जैसे दस नैरियकों के वि-संयोगन, चतुष्क-संयोगन यावत् सप्त-संयोगन भंग कहे गए हैं वैसे ही यहां वकतव्य हैं। सप्त संयोगन का पश्चिम आलापक—अथवा संख्येय रत्नप्रभा में, संख्येय शर्कराप्रभा में यावत् संख्येय अधःसप्तमी में होते हैं।

९९.असंखेज्जा भंते! नेरइया नेरइय-प्यवेसणएणं पविसमाणा किं रयण-प्यभाए होज्जा?—पुच्छा गंगेया! रयणप्पभाए वा होज्जा जाव अहेसत्तमाए वा होज्जा; अहवा एगे रयणप्पभाए असंखेज्जा सक्करप्पभाए होज्जा, एवं दुयासंजोगो जाव सत्तगसंजोगो य जहा संखेज्जाणं भणिओ तहा असंखेज्जाण वि भाणियव्यो, नवरं—असंखेज्जा अब्भहिओ भाणियव्वो, सेसं तं चेव जाव सत्तगसंजोगस्स पच्छिमो आला-वगो अहवा असंखेज्जा रयण-प्पभाए असंख्येयाः भदन्त! नैरियकाः नैरियकः प्रवेशनकेन प्रविशन्तः किं रत्नप्रभायां भवन्ति?-पृच्छा।
गाञ्जेय! रत्नप्रभायां वा भवन्ति यावत् अधःसमम्यां वा भवन्ति। अथवा एकः रत्नप्रभायाम् असंख्येयाः शर्कराप्रभायां भवन्ति, एवं द्विकसंयोगः यावत् समकसंयोगः च यथा संख्येयानां भणितः तथा असंख्येयानाम् अपि भणितव्यः, नवरम्—असंख्येयः अभ्यधिकः भणितव्यः, शेषं तत् चैव यावत् समकसंयोगस्य पश्चिमः आलापकः अथवा असंख्येया रत्नप्रभायाम्

प्रवेशनक में प्रवेश करते हुए क्या रत्नप्रभा में होते हैं?—पृच्छा। गांगेय! रत्नप्रभा में होते हैं यावन अथवा अधःसप्तर्मा में होते हैं। अथवा एक रत्नप्रभा में और असंख्येय शर्कराप्रभा में होते हैं। इस प्रकार जैसे संख्येय नैरियकों के द्वि-संयोगन यावत् सप्त-संयोगन भंग कहे गए हैं, वैसे ही असंख्येय नैरियकों के बक्तव्य हैं, इतना विशेष है—असंख्येय अभ्यधिक वक्तव्य है,

शेष पूर्ववत, थावन सप्त संयोग का पश्चिम

आलापक--अथवा असंख्येय रतनप्रभा में

असंख्येय शर्कराप्रभा में यावन असंख्येय

अधःसप्तर्मा में होने हैं।

९९. भंते! असंख्येय नैरयिक नैरयिक-

१००. उक्कोसेणं भंते! नेरइया नेरइय-प्पवेसणएणं पविसमाणा किं रयण-प्पभाए होज्जा?-पुच्छा। गंगेया! सब्वे वि ताव रयणप्पभाए

असंखेज्जा अहेसत्तमाए होज्जा।

सक्करप्पभाए

जाव

असंखेज्जा

प्पभाए होज्जा?—पुच्छा।
गंगेया! सब्बे वि ताव रयणप्पभाए
होज्जा, अहवा रयणप्पभाए य
सक्करप्पभाए य होज्जा, अहवा
रयणप्पभाए य वालुयप्पभाए य होज्जा
जाव अहवा रयणप्पभाए य अहेसत्तमाए
य होज्जा, अहवा रयणप्पभाए य
होज्जा, अहवा रयणप्पभाए य
होज्जा, एवं जाव अहवा रयणप्पभाए य
सक्करप्पभाए य वालुयप्पभाए य
सक्करप्पभाए य अहेसत्तमाए य
होज्जा, अहवा रयणप्पभाए य

उत्कर्षेण भवन्त! नैरयिकाः नैरयिक-प्रवेशनकेन प्रविशन्तः किं रत्नप्रभायां भवन्ति?--पृच्छा।

असंख्येयाः अधःसप्तम्यां भवन्ति।

शर्कराप्रभायां

यावत

असंख्येयाः

गाङ्गेय! सर्वे अपि तावत् रत्नप्रभायां भवन्ति, अथवा रत्नप्रभायां च शर्कराप्रभायां च भवन्ति, अथवा रत्नप्रभायां च भवन्ति, अथवा रत्नप्रभायां च वालुकाप्रभायां च भवन्ति यावत् अथवा रत्नप्रभायां च अधः सप्तम्यां च भवन्ति, अथवा रत्नप्रभायां च शर्कराप्रभायां च वालुकाप्रभायां च भवन्ति, एवं यावत् अथवा रत्नप्रभायां च शर्कराप्रभायां च भवन्ति, अथवा रत्नप्रभायां वालुका-प्रभायां पङ्गप्रभायां च भवन्ति, यावत् अथवा

१००. भते! उत्कृष्ट नैरियक नैरियकप्रवेशनक में प्रवेश करते हुए क्या
रत्नप्रभा में होते हैं? पृच्छा।
गांगेय! सब रत्नप्रभा में होते हैं। अथया
रत्नप्रभा में और शर्कराप्रभा में होते हैं। अथया
रत्नप्रभा में और शर्कराप्रभा में होते हैं।
अथवा रत्नप्रभा में और वालुकाप्रभा में
होते हैं यायत अथवा रत्नप्रभा में और
अधःरमसमी में होते हैं। अथवा रत्नप्रभा
में, शर्कराप्रभा में और वालुकाप्रभा में
होते हैं। इस प्रकार यावन अथवा
रत्नप्रभा में, शर्कराप्रभा में और

अधःसप्तर्मा में होते हैं। अथवा रत्नप्रभा

में, वालुकाप्रभा में और पंकप्रभा में होते हैं

वाल्यप्पभाए पंकप्पभाए य होज्जा जाव र्यणप्पभाए वालयप्पभाए अहवा अहेसत्तमाए होज्जा. य अङ्बा रयणप्पभाए पंकप्पभाए धुमाए होज्जा. एवं रयणप्पभं अमुयंतेसु जहा तिण्हं तियासंजोगो भणिओ तहा भाणि-यव्वं जाव अहवा रयणप्पभाए तमाए य अहेसत्तमाए य होज्जा। अहवा रयणप्यभाए य सक्कर-प्पभाए वालयप्पभाए पंकप्पभाए य होज्जा सक्करप्यभाए अहवा रयणप्पभाए वालुयप्पभाए धूमप्पभाए य होज्जा जाव रयणप्पभए सक्करप्पभाए वालय-प्पभाए अहेसत्तमाए य होज्जा. अहवा रयणप्पभाए संक्करप्पभए पंकप्पभाए धुमप्पभाए य होज्जा एवं रयणप्पभं अमुयंतेस जहा चउण्हं चउक्कगसंजोगो भिगतो तहा भाणियव्वं जाव अहवा रयणप्पभाए धूमप्यभाए तमाए अहेसत्तमाए य होज्जा। अहवा रयणप्पभाए सक्करप्पभाए वालुयप्पभाए पंक-प्पभाए धूमप्पभाए य होज्जा, अहवा रयणप्यभाए जाव पंकप्यभाए तमाए य होज्जा, अहवा रयण-प्यभाए जाव पंकप्यभाए अहेसत्त-माए य होज्जा. अहवा रयणप्पभाए सक्करप्पभाए वाल्यपभाए धूम-प्पभाए तमाए य होज्जा, एवं रयणप्पभं अमुयंतेसु जहा पंचण्हं पंचगसंजोगो तहा भाणियव्वं जाव अहवा रयणप्पभाए पंकप्पभाए जाव अहेसत्तमाए य होज्जा, अहवा रयणप्पभार सक्करप्पभाए जाव धूमप्पभाए तमाए य होज्जा, अहवा रयणप्पभाए ध्रमप्पभाए जाव अहेसत्तमाए य होज्जा अहवा रयणध्यभाए सक्रप्पभाए जाव पंकप्यभाए तमाए य अहेसत्तमाए य होज्जा,अहवा रयणप्यभाए सक्कर-प्पभाए वालुयप्पभाए धूमप्पभाए तमाए अहेसत्तमाए य होज्जा, अहवा

रत्नप्रभायां वालुकाप्रभायाम् अधःसप्तम्यां च भवन्ति, अथवा रत्नप्रभायां पङ्कप्रभायां धुमायां भवन्ति, एवं रत्नप्रभाम् अमृञ्चत्स् यथा त्रयाणां त्रिकसंयोगः भणितः तथा भणितव्यं यावत अथवा रत्नप्रभायां तमायां च अधःसप्रम्यां च भवन्ति। अथवा रतन-प्रभायां च शर्कराप्रभावां वालुकाप्रभायां पङ्कप्रभायां च भवन्ति, अथवा रत्नप्रभायां शर्कराप्रभायां वालुकाप्रभायां धूमप्रभायां च भवन्ति यावत् अथवा रत्नप्रभायां शर्करा-प्रभावां बालुकाप्रभावाम् अधःसप्तम्यां च भवन्ति, अथवा रत्नप्रभायां शर्कराप्रभायां पङ्कप्रभायां धुमप्रभायां च भवन्ति एवं रत्नप्रभाम् अमृञ्चत्सु यथा चतुष्कसंयोगः भणितः तथा भणितव्यं यावत अधवा रत्नप्रभावां धमप्रभावां तमायाम अधःसप्तमयां च भवन्ति । अथवा रत्नप्रभायां शर्कराप्रभायां वालुकाप्रभायां पङ्कप्रभायां धुमप्रभायां च भवन्ति, अथवा रत्नप्रभायां यावन् पङ्कप्रभायां तमायां च भवन्ति, अथवा रत्नप्रभायां यावत् पड्ड-प्रभायां अधःसप्तम्यां च भवन्ति, अथवा रत्नप्रभायाम् शर्कराप्रभायां वालुकाप्रभायां धूमप्रभायां तमायां च भवन्ति. एवं रत्न-अमुञ्चत्सु यथा पञ्चानाम् पञ्चकसंयोगः तथा भणितव्यं यावत् अथवा रत्नप्रभायां पङ्कप्रभायां वावत् अधःसप्तम्यां च भवन्ति, अथवा रत्नप्रभायां शर्कराप्रभायां यावत् धूमप्रभायां तमायां च भवन्ति, अथवा रत्नप्रभायां यावत् धूमप्रभायाम् अधः सप्तम्यां च भवन्ति.

अथवा रत्नप्रभायां शर्कराप्रभायां यावत् पङ्क-प्रभायां तमायां च अधःसप्तम्यां च भवन्ति, अथवा रत्नप्रभायां शर्कराप्रभायां यावत् पङ्कप्रभायां तमायां च अधःसप्तम्यां च भवन्ति, अथवा रत्नप्रभायां शर्कराप्रभायां वालुकाप्रभायां धूमप्रभायां तमायाम् अधः-सप्तम्यां च भवन्ति, अथवा रत्नप्रभायां शर्कराप्रभायां पङ्कप्रभायां यावत् अधः-सप्तम्यां च भवन्ति, अथवा रत्नप्रभायां वालुकाप्रभायां यावत् अधःसप्तम्यां च य वत् अथवा रत्नप्रभा में, वालुकाप्रभा में और अधःसप्तमी में होते हैं। अथवा रत्नप्रभा में, पंकप्रभा में और धूमप्रभा में होते हैं। इस प्रकार जैसे रत्नप्रभा को न छोड़ते हुए तीन पृथ्वियों के त्रिसंयोगज भंग कहे गए हैं, वैसे ही वक्तव्य हैं यावत अथवा रत्नप्रभा में, तमा में और अधःसप्तमी में होते हैं।

अथवा रत्नप्रभा में, शर्कराप्रभा में, वालुकाप्रभा में और पंकप्रभा में होते हैं। अथवा रत्नप्रभा में, शर्कराप्रभा में, वालुकाप्रभा में और धूमप्रभा में होते हैं वाबत् अथवा रत्नप्रभा में, शर्कराप्रभा में, वालुकाप्रभा में और अधःसप्तर्मा में होते हैं। अथवा रत्नप्रभा में, शर्कराप्रभा में, पंकप्रभा में और धूमप्रभा में होते हैं। इस प्रकार जैसे रत्नप्रभा को न छोड़ते हुए चार पृथ्वियों के चतुष्क- संयोगज भंग कहे गए हैं, वैसे ही वक्तव्य हैं यावत अथवा रत्नप्रभा में, धूमप्रभा में, तमा में और अधःसममी में होते हैं।

अथवः रत्नप्रभा में, शर्करप्रभा में, वालुकाप्रभा में, पंकप्रभा में और धूमप्रभा में होते हैं। अथवा रत्नप्रभा यावत् पंकप्रभा में और तमा में होते हैं। अथवा रत्नप्रभा में यावत पंकप्रभा में और अधःसप्तमी में होते हैं। अथवा रत्नप्रभा में. शर्कराप्रभा में. वाल्काप्रभा में, धूमप्रभा में और तमा में होते हैं। इस प्रकार रत्सप्रभा को न छोड़ते हुए पांच पृथ्वियों के पंच-संयोगज भंग वैसे ही वक्तव्य हैं, यावत् अथवा रत्नप्रभः में, पंकप्रभा में यावत् अधःसप्तमी में होते हैं अथवा रत्नप्रभा में, शर्कराप्रभा में यावत् धूमप्रभा में और तमा में होते हैं, अथवा रत्नप्रभा में यावत् धूमप्रभा में और अधःसप्तमी में होते हैं। अथवा रत्नप्रभा में, शर्कराप्रभा में यावत पंकप्रभा में, तमा में और अधःसप्तर्मा में होते हैं। अथवा रत्नप्रभा में, शर्कराप्रभा में, वालुकाप्रभा में, धूमप्रभा में, तमा में और अधःसप्तर्मा रयणप्पभाए सक्करप्पभाए पंकप्पभाए जाव अहेसत्तमाए य होज्जा, अहवा रयणप्पभाए वालुयप्पभाए जाव अहेसत्तमाए य होज्जा, अहवा रयणप्पभाए य सक्करप्पभाए य जाव अहेसत्तमाए य होज्जा॥ भवन्ति, अथवा रत्नप्रभायां च शर्कराप्रभायां च यावत् अधःसप्तम्यां च भवन्ति।

१०१. एयस्स णं भंते! रयणप्पभापुढविनेरइथपवेसणगस्स सक्करप्पभापुढिविनेरइथपवेसणगस्स जाव अहेसत्तमापुढविनेरइथपवेसणगस्स कयरे कयरेहिंतो अप्पा वा? बहुया वा? तुल्ला वा?
विसेसाहिया वा?

गंगेया! सब्बात्थोवे अहेसत्तमा-पुढवि-नेरइयपवेसणए, तमापुढविनेरइय-पवेसणए असंखेज्जगुणे, एवं पडिलोमगं जाव रयणप्पभापुढवि-नेरइयपवेसणए असंखेज्जगुणे॥ एतस्य भदन्त! रत्नप्रभापृथिवी नैरयिक-प्रवेशनकस्य शर्कराप्रभापृथिवीनैरयिक-प्रवेशनकस्य यावत् अधःसप्तमीपृथिवी-नैरियकप्रवेशनकस्य कतरे कतरेभ्यः अल्पाः वा? बहुकाः वा? तुल्याः वा? विशेषा-धिकाः वा?

गाङ्गेय! सर्वस्तोकाः अधःसप्तमीपृथिवी-नैरियकप्रवेशनके, तमापृथिवीनैरियक-प्रवेशनके असंख्येयगुणाः, एवं प्रतिलोमकं यावत् रत्नप्रभापृथिवीनैरियकप्रवेशनके असंख्येयगुणाः।

१०२. तिरिक्खुओणियपवेसणए णं भंते! कितिविहे पण्णत्तो? गंगेया! पंचविहे पण्णत्ते, तं जहा— एगिंदियतिरिक्खुओणियपवेसणए जाव पंचिंदियतिरिक्खुओणिय-पवेसणए॥

१०३. एगे भंते! तिरिक्खजोणिए तिरिक्खजोणियपवेसणएणं पवि-समाणे किं एगिंदिएसु होज्जा जाव पंचिंदिएसु होज्जा? गंगेया! एगिंदिएसु वा होज्जा जाव पंचिंदिएसु वा होज्जा जाव पंचिंदिएसु वा होज्जा।

१०४. दी भंते! तिरिक्खजोणिया तिरिक्खजोणियपवेसणएणं-पुच्छा।

गंगेया! एगिंदिएस् वा होज्जा जाव पंचिंदिएस् वा होज्जा। अहवा एगे एगिंदिएस् होज्जा एगे बेइंदिएस् होज्जा, तिर्यग्योनिकप्रवेशनकः भदन्त! कतिविधः प्रज्ञप्तः?

गाङ्गेय! पञ्चिवधः प्रज्ञप्तः, तद्यथा-एकेन्द्रियतिर्यग्योनिकप्रवेशनकः यावत् पञ्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकप्रवेशनकः।

एकः भवन्त! तिर्यग्योनिकः तिर्यग्-योनिकप्रवेशकेन प्रविशन् किम् एकेन्द्रियेषु भवति यावत् पञ्चेन्द्रियेषु भवति?

गाङ्गेय! एकेन्द्रियेषु वा भवति यावत् पञ्चेन्द्रियेषु वा भवति।

क्षै भदन्त! तिर्यग्योनिकौ तिर्यग्-योनिकप्रवेशनकेन-पृच्छा।

गाङ्गेय! एकेन्द्रियेषु वा भवतः यावत् पञ्चेन्द्रियेषु वा भवतः। अथवा एकः एकेन्द्रियेषु भवति एकः द्वीन्द्रियेषु भवति, में होते हैं। अथवा रत्नप्रभा में, शर्कराप्रभा में, पंकप्रभा में यावत् अधःसप्तर्मा में होते हैं। अथवा रत्नप्रभा में, वालुकाप्रभा में यावत् अधःसप्तर्मा में होते हैं। अथवा रत्नप्रभा में, शर्कराप्रभा में यावत् अधःसप्तर्मा में होते हैं।

१०१. भंते! रत्नप्रभा पृथ्वी में प्रवेश करने वाले. शर्कराप्रभा पृथ्वी में प्रवेश करने वाले यावत् अधःसप्तमी पृथ्वी में प्रवेश करने वाले नैरियकों में कौन किस्पसे अल्प. बहुत, तुल्य अथवा विशेषाधिक है?

गांगेय! अधःसप्तमी पृथ्वी में प्रवेश करने वाले नैरियक सबसे अल्प हैं। तमा पृथ्वी में प्रवेश करने वाले नैरियक उनसे असंख्येय गुण हैं। इस प्रकार प्रतिलोमक (उल्टा चलने पर) यावत् रत्नप्रभा पृथ्वी में प्रवेश करने वाले नैरियक असंख्येय गुण हैं।

१०२. भंते! तिर्यक्योनिकप्रवेशनक कितने प्रकार का प्रजप्त हैं?

गांगेय! पांच प्रकार का प्रज्ञास हैं, जैसे-एकेन्द्रियतिर्यक्योनिक प्रवेशनक यावत पंचेन्द्रिय तिर्यक्योनिक प्रवेशनक।

१०३. भंते! एक निर्यक्योनिक तिर्यक् योनिकप्रवेशनक में प्रवेश करता हुआ क्या एकेन्द्रिय में होता है यावत् पंचेन्द्रिय में होता है?

गांगेय! एकेन्द्रिय में होता है यावत् अथवा पंचेन्द्रिय में होता है।

१०४. भंते! दो तिर्यक्योनिक तिर्यक्-योनिकप्रवेशनक में प्रवेश करते हुए क्या एकेन्द्रिय में होते हैं यावत् पंचेन्द्रिय में होते हैं?

गांगेय! एकेन्द्रिय में होते हैं यावत अथवा पंचेन्द्रिय में होते हैं। अथवा एक एकेन्द्रिय में और एक क्रीन्द्रिय में होता है। इस २५८

एवं जहा नेरइयपवेसणए तहा तिरिक्ख-जोणियपवेसणए वि भाणियव्वे जाव असंखेज्जा।।

१०५. उक्कोसा भंते! तिरिक्ख-जोणिया तिरिक्खजोणियपवेसण-एणं-पुच्छा।

गंगेया! सब्बे वि ताब एगिंदिएसु होज्जा, अहवा एगिंदिएसु वा बेइंटिएसु वा होज्जा। एवं जहा नेरइया चारिया तहा तिरिक्ख-जोणिया वि चारेयव्वा। एगिंदिया-अमुयंतेसु दुयासंजोगो, तिया-संजोगो, चउक्कसंजोगो, पंच-संजोगो उवजुंजिऊण भाणियव्वो जाव अहवा एगिंदिएसु वा, बेइंदिएसु वा जाव पंचिंदिएस्वा होज्जा।

१०६. एयस्स णं भंते! एगिंवियतिरिक्ख-जोणियपवेसणगस्स जाव पंचिदिय-तिरिक्खजोणियपवेसणगस्स य कयरे कयरेहिंतो अप्पा वा? बहुया वा? तुल्ला वा? विसेसाहिया वा?

गंगेया! सब्बथोवे पंचिंदियतिरिक्ख-जोणियपवेसणए, चउरिंदियतिरिक्ख-जोणियपवेसणए विसेसाहिए, तेइंदिय-तिरिक्खजोणियपवेसणए विसेसाहिए, बेइंदियतिरिक्ख - जोणियपवेसणए विसेसाहिए, एगिंदियतिरिक्खजोणिय-पवेसणए विसेसाहिए।।

१०७. मणुस्सपवेसणए णं भंते! कतिविहे पण्णत्ते?

गंगेया! दुविहे पण्णत्ते, तं जहा-संमुच्छिममणुस्सपवेसणए, गङ्भ-वक्कंतियमणुस्सपवेसणए य॥

१०८. एगे भंते! मणुरसे मणुस्स-पवेस-णएणं पविसमाणे किं संमुच्छिम-मणुस्सेसु होज्जा? गब्भवक्कंतिय- एवं यथा नैर्यिकप्रवेशनकः तथा तिर्यग्-योनिकप्रवेशनकोऽपि भणितव्यः यावत् असंख्येयाः।

उत्कर्षाः भदन्त! तिर्यग्योनिकाः तिर्यग्-योनिकप्रवेशकेन-पृच्छा।

गान्नेय! सर्वे अपि तावत् एकेन्द्रियेषु भवन्ति, अथवा एकेन्द्रियेषु वा द्वीन्द्रियेषु वा भवन्ति। एवं यथा नैरियकाः चारिताः तथा तिर्यग्-योनिकाः अपि चारियतव्याः। एकेन्द्रियान् अमुञ्चल्पु द्विकर्ययोगः, त्रिकसंयोगः, चतुष्कसंयोगः, पञ्चसंयोगः उपयुज्य भणितव्यः यावत् अथवा एकेन्द्रियेषु वा द्वीन्द्रियेषु वा, भवन्ति।

एतस्य भदन्त! एकेन्द्रियतिर्यग्योनिक-प्रवेशनकस्य यावत् पञ्चेन्द्रियतिर्यग्-योनिकप्रवेशनकस्य च कतरे कतरेभ्यः अत्पाः वा? बहुकाः वा? तुल्याः वा? विशेषाधिकाः वा। गाङ्गेय! सर्वस्तोकाः पञ्चेन्द्रियतिर्यग्-

योनिकप्रवेशनके विशेषाधिकाः, त्रीन्द्रिय-तिर्यग्योनिकप्रवेशनके विशेषाधिकाः, द्वीन्द्रियतिर्यग्योनिकप्रवेशनके विशेषा-धिकाः, एकेन्द्रियतिर्यग्योनिकप्रवेशनके विशेषाधिकाः।

चत्रिम्द्रियतिर्यग्-

योनिकप्रवेशनके,

मनुष्यप्रवेशनकः भदन्त! कतिविधः प्रज्ञप्तः?

गाङ्गेय! द्विविधः प्रज्ञप्तः, तद्यधाः सम्मूर्च्छिममनुष्यप्रवेशनकः गर्भाव- क्रान्तिकमनुष्यप्रवेशनकः च।

एकः भदन्त! मनुष्यः मनुष्यप्रवेशनकेन प्रविशन् किं सम्मूच्छिममनुष्येषु भवति? गर्भावक्रान्तिकमनुष्येषु भवति? प्रकार जैसे नैश्यिकप्रवेशनक वैसे तिर्यक्योनिक-प्रवेशनक बक्तव्य है यावत् असंख्येय।

१०५, भंते ! उत्कृष्ट तिर्यक्योनिक तिर्यक् योनिकप्रवेशनक में प्रवेश करते हुए एकेन्द्रिय में होते हैं?-पृच्छा।

गांगेय! सब एकेन्द्रिय में होते हैं, अथवा एकेन्द्रिय में और द्वीन्द्रिय में होते हैं। इस प्रकार जैसे नैरियकों की चारणा की, बैसे ही निर्यक्योनिकों की भी चारणा करनी चाहिए। एकेन्द्रियों को न छोड़ते हुए द्विसंयोग, वि-संयोग, चतुष्क-संयोग, पंच-संयोग उपयुक्त योजना कर करूब्य हैं यावन् अथवा एकेन्द्रिय में, द्वीन्द्रिय में यावत् पंचेन्द्रिय में होते हैं।

१०६. भंते! इन एकेन्द्रिय में प्रवेश करने वाले यावत् पंचेन्द्रिय में प्रवेश करने वाले तिर्यक्योनिकों में कौन किससे अल्प, बहुत, तुल्य अथवा विशेषाधिक है?

गांगेय! पंचेन्द्रिय में प्रवंश करने वाले तिर्यक्योनिक सबसे अलप हैं, चतुरिन्द्रिय में प्रवेश करने वाले तिर्यक्योनिक उनसे विशेषाधिक हैं, त्रीन्द्रिय में प्रवेश करने वाले तिर्यक्योनिक उत्तसे विशेषाधिक हैं, त्रीन्द्रिय में प्रवेश करने वाले तिर्यक्योनिक उत्तसे विशेषाधिक हैं, त्रीन्द्रिय में प्रवेश करने वाले तिर्यक्योनिक उनसे विशेषाधिक हैं, एकेन्द्रिय में प्रवेश करने वाले तिर्यक्योनिक उनसे विशेषाधिक हैं।

१००. भंते! मनुष्यप्रवेशनक कितने प्रकार का प्रज्ञप्त है? गांगेय! दो प्रकार का प्रज्ञप्त है, जैसे-सम्मूर्च्छिममनुष्यप्रवेशनक, गर्भावक्रांतिक मनुष्यप्रवेशनक।

१०८. भंते! एक मनुष्य मनुष्यप्रवेशनक में प्रवेश करने हुए क्या सम्मूच्छिम मनुष्यों में होता है? गर्भावक्रांतिक मनुष्यों में

दस॥

मणुरसेसु होज्जा ? गंगेया ! संमुच्छिममणुरसेसु वा होज्जा, गब्भवक्कंतियमणुरसेसु वा होज्जा॥

१०९. दो भंते! मणुरूसा-पुच्छा। गंगेया! संमुच्छिममणुरूसेसु वा होज्जा, मब्भवक्कंतियमणुरूसेसु वा होज्जा! अहवा एगे संमुच्छिम-मणुरूसेसु होज्जा एगे मब्भव-क्कंतियमणुरूसेसु होज्जा, एवं एएणं कमेणं जहा नेरइयपवेसणए तहा मणुरूसपवेसणए वि भाणियव्वे जाव

११०. संखेज्जा भंते! मणुस्सा-पुच्छा।
गंगेया! संमुच्छिममणुस्सेसु वा
होज्जा, गन्भवककंतियमणुस्सेसु वा
होज्जा। अहवा एगे संमुच्छिममणुस्सेसु होज्जा संखेज्जा गन्भवक्कंतिमणुस्सेसु होज्जा, अहवा दो
संमुच्छिममणुस्सेसु होज्जा संखेज्जा
गन्भवक्कंतियमणुस्सेसु होज्जा, एवं
एक्केक्कं उस्सारितेसु जाव अहवा
संखेज्जा संमुच्छिम-मणुस्सेसु होज्जा
संखेज्जा गन्भ-वक्कंतियमणुस्सेसु
होज्जा।।

१११. असंखेज्जा भंते! मणुस्सा-पुच्छा। गंगेया! सब्बे वि ताव संमुच्छिम-मणुस्सेसु होज्जा। अहवा असंखेज्जा संगुच्छिममणुस्सेस् एगे गुरुभ -वक्कंतियमणुस्सेस् होज्जा, अहवा असंखेजना संमुच्छिममणुस्सेस् दो गब्भवक्कंतिय-मणुस्सेस् होज्जा. एवं जाव असंखेज्जा संमुच्छिममणुस्सेस होज्जा संखेज्जा गब्भवक्कंतिय-मणुस्सेसु होज्जा 🛭

११२. उक्कोसा भंते! मणुस्सा—पुच्छा। गंगेया! सब्वे वि ताव संमुच्छिम-मणुस्सेसु होज्जा। अहवा संमुच्छिम- गाङ्गेय! सम्मृच्छिंममनुष्येषु वा भवति, गर्भावक्रान्तिकमनुष्येषु वा भवति।

हों भदन्त ! मनुष्यो-पृच्छा।
गाङ्गेय! सम्मूच्छिममनुष्येषु वा भवतः
गर्भावक्रान्तिकमनुष्येषु वा भवतः अथवा
एकः सम्मूच्छिममनुष्येषु भवति एकः
गर्भावक्रान्तिकमनुष्येषु भवति, एवम् एतेन
क्रमेण यथा नैरियकप्रवेशनके तथा मनुष्यप्रवेशनके अपि भणिनव्यौ यावत दश।

संख्येयाः भदन्त! मनुष्याः पृच्छा।
गाङ्गेय! सम्मूच्छिंममनुष्येषु वा भवन्ति,
गर्भावक्रान्तिकमनुष्येषु वा भवन्ति। अथवा
एकः सम्मूच्छिंममनुष्येषु भवति संख्येयाः
गर्भावक्रान्तिकमनुष्येषु भवतः संख्येयाः
गर्भावक्रान्तिकमनुष्येषु भवतः संख्येयाः
गर्भावक्रान्तिकमनुष्येषु भवन्ति, एवम्
एकैकम् उत्सारितेषु यावत् अथवा संख्येयाः
सम्मूच्छिंममनुष्येषु भवन्ति संख्येयाः
सम्मूच्छिंममनुष्येषु भवन्ति संख्येयाः
गर्भावक्रान्तिकमनुष्येषु भवन्ति।

असंख्येयाः भदन्त ! मनुष्याः-पृच्छा।

गाङ्गेय! सर्वे अपि तावत् सम्मूर्च्छिममनुष्येषु भवन्ति। अथवा असंख्येयाः सम्मूर्च्छिम-मनुष्येषु एकः गर्भावक्रान्तिकमनुष्येषु भवति. अथवा असंख्येयाः सम्मूर्च्छिम-मनुष्येषु द्वौः गर्भावक्रान्तिकमनुष्येषु भवतः एवम् यावत् असंख्येयाः सम्मूर्च्छिम-मनुष्येषु भवन्ति संख्येयाः गर्भावक्रान्ति-कमनुष्येषु भवन्ति।

उत्कर्षाः भदन्तः! मनुष्याः-पृच्छा। गाङ्गेय! सर्वे अपि तावत् सम्मूर्च्छिममनुष्येषु भवन्ति। अथवा सम्मूर्च्छिममनुष्येषु च होता है? गांभेय! समृच्छिम मनुष्यों में होता है अथवा गर्भावक्रांतिक मनुष्यों में होता है।

१०९. भंते! वो मनुष्य-पृच्छा।
गांगेय! सम्मूच्छिम मनुष्यों में होते हैं
अथवा गर्भावक्रांतिक मनुष्यों में होते हैं।
अथवा एक सम्मूच्छिम मनुष्यों में और
एक गर्भावक्रांतिक मनुष्यों में होता है।
इस प्रकार इस क्रम से जैसे
नैरियकप्रवेशनक वैसे ही मनुष्यप्रवेशनक
वक्तव्य है यावत् दश।

११०. भंते! संख्येय मनुष्य पृच्छ!।
गांगेय! सम्मृच्छिम मनुष्यों में होते हैं
अथवा गर्भावक्रांतिक मनुष्यों में होते हैं
अथवा एक सम्मूच्छिम मनुष्यों में होते हैं
अथवा एक सम्मूच्छिम मनुष्यों में होते हैं
अथवा दो सम्मूच्छिम मनुष्यों में होते हैं
अथवा दो सम्मूच्छिम मनुष्यों में होते हैं
अथवा दो सम्मूच्छिम मनुष्यों में होते हैं
इस प्रकार एक एक की वृद्धि करने पर
यावत् अथवा संख्येय सम्मूच्छिम मनुष्यों
में और संख्येय गर्भावक्रान्तिक मनुष्यों में
होते हैं।

१११. भंते! असंख्येय मनुष्य-पृच्छा।

गांगेय! सब सम्मुच्छिंम मनुष्यों में होते हैं। अथवा असंख्येय सम्मुच्छिंम मनुष्यों में होतो है। अथवा असंख्येय सम्मुच्छिंम मनुष्यों में होता है। अथवा असंख्येय सम्मुच्छिंम मनुष्यों में बोता है। अथवा असंख्येय सम्मूच्छिंम मनुष्यों में बोते हैं। इस प्रकार यावत असंख्येय सम्मूच्छिंम मनुष्यों में ओर संख्येय सम्मूच्छिंम मनुष्यों में ओर संख्येय सम्मूच्छिंम मनुष्यों में होते हैं।

११२. भंते! उत्कृष्ट मनुष्य-पृच्छा। गांगेय! सब सम्मूच्छिंम मनुष्यों में होते हैं। अथवा सम्मूच्छिंम मनुष्यों में और मणुरुसेस् य गब्भवक्कंतियमणुरुसेस् य होज्जा॥

# गर्भावक्रान्तिकमनुष्येष् च भवन्ति।

गर्भावक्रातिक मनुष्यों में होते हैं।

११३. एयरस णं भंते! संमुच्छिम-मणुस्सपवेसणगस्स गब्भवक्कं-तियमणुस्सपवेसणगस्स कयरे कथरेहिंतो अप्पा वा? बहुया वा? तुल्ला वा? विसेसाहिया वा? गंगेया! सञ्वत्थोवे गब्भवक्कंतिय-मणुस्सपवेसणए संमुच्छिममणुस्स-पवेसणए असंखेज्जगुणे॥

११४. देवपवेसणए णं भंते! कतिविहे

गंगेया! चउव्विहे पण्णते, तं जहा-

भवणवासिदेवपवेसणए जाव वेमाणिय-

११५. एगे भंते! देवे देवपवेसणएणं

पविसमाणे कि भवणवासीसु होज्जा?

वाणमंतरजोइसियवेमा-णिएस् होज्जा?

गंगेया! भवणवासीसु वा होज्जा,

११६. दो भंते देवा देवपवेसणएणं-

गोयमा! भवणवासीस वा होज्जा.

होज्जा। अहवा एगे भवणवासीस एगे

होज्जा,

एवं

भाणियव्वे

जहा

तहा

जाव

वाणमंतर-जोइसिय-वेमाणिएस्

तिरिक्खजोणियपवेसणए

देवपवेसणए वि

असंखेज्ज ति॥

वा

वाणमंतर-जोइसिय-वेमाणिएस्

पण्णाते ?

देवपवेसणए।)

होज्जा

पुच्छा !

वाणमंतरेस

एतस्य भदन्त! सम्मूर्च्छिममनुष्यप्रवेशनः कस्य गर्भावक्रान्तिक- मनुष्यप्रवेशन-कस्य च कतरे कतरेभ्यः अल्पाः वा ? बहुकाः वा ? तुल्याः वा ? विशेषाधिकाः वा ?

गाङ्गेय! सर्वस्तोकाः गर्भावक्रान्तिक-मन्ष्यप्रवेशनके सम्मृच्छिंममन्ष्यप्रवेशनके असंख्येयगुणाः।

देवप्रवेशनकः भदन्त ! कतिविधः प्रज्ञमः?

गाङ्गेय! चतुर्विधः प्रज्ञप्तः, तद् यथा–भवन-वासिदेवप्रवेशनकः यावत् वैमानिकदेव-प्रवेशनकः।

११५. एकः भदन्त! देवः देवप्रवेशनकेन प्रविशन् किं भवनवासिषु भवति ? वानमंतर-ज्योतिष्क-वैमानिकेषु भवति ?

गाङ्गेय! भवनवासिष् वा भवति, बानमंतर ज्योतिष्क-वैमानिकेषु वा भवन्ति।

द्वौ भदन्त ! देवौ देवप्रवेशनकेन-पृच्छा।

गाङ्गेय! भवनवासिषु वा भवतः, वानमंतर-ज्योतिष्क-वैमानिकेषु वा भवतः। अथवा एकः भवनवासिषु एकः वानमन्तरेषु भवति, एवं यथा तिर्यग्योनिकप्रवेशनकः तथा देवप्रवेशनकोऽपि भणितव्यः यावत असंख्येयः इति ।

११३. भंते! इन सम्मृच्छिम में प्रवेश करने वाले और गर्भावक्रांतिक में प्रवेश करने वाले मनुष्यों में कौन किससे अल्प, बहुत, तुल्य अथवा विशेषाधिक है?

गांगेय! गर्भावक्रांतिक में प्रवेश करने वाले मनुष्य सबसे अल्प हैं। सम्मुच्छिंम में प्रवेश करने वाले उनसे असंख्येय गुण हैं।

११४. भंते! देवप्रवेशनक कितने प्रकार का ਪ੍ਰਤਸ਼ है? गांगेय! चार प्रकार का प्रज्ञप्त है. जैसे-भवनवासी देवप्रवेशनक यावत् वैमाानिक देवप्रवेशनक।

११५. भंते! एक देव देवप्रवेशनक में प्रवेश करता हुआ क्या भवनवासी में होता है? वाणमंतर, ज्योतिष्क और वैमानिक में होता है?

गांग्य! भवनवासी में होता है, वाणमंतर, ज्योतिष्क अथवा वैमानिक में होता है।

११६. भंते! दो देव देवप्रवेशनक में प्रवेश करते हुए भवनवासी में होते हैं? पृच्छा। गांगेय! भवनवासी में होते हैं, वाणमंतर, ज्योतिष्क अथवा वैमानिक में होते हैं। अथवा एक भवनवासी में और एक वागमंतर में होता है। इस प्रकार जैसे तिर्यक्योनिकप्रवेशनक वैसे देवप्रवेशनक वक्तव्य है यावत् असंख्येय।

११७, उक्कोसा भेते!--पुच्छा। गंगेया! सब्बे वि ताव जोइसिएस होज्जा, अहवा जोइसिय-भवणवासीस् य होज्जा, अहवा जोइसिय-वाणमंतरेस् य होज्जा, अहवा जोइसियवेमाणिएस् य

उत्कर्षाः भदन्त !--पृच्छा । गाङ्गेय! सर्वे अपि तावत् ज्योतिष्केष भवन्ति, अथवा ज्योतिष्क-भवनवासिष् च भवन्ति, अथवा ज्योतिष्क-वानमन्तरेष् भवन्ति, अथवा ज्योतिष्क-वैमानिकेषु च

११७. भंते ! उत्कृष्ट देव-पृच्छा। गांगेय! सब ज्योतिष्क में होते हैं। अथवा ज्योतिष्क और भवनवासी में होते हैं। अथवा ज्योतिष्क और वाणमंतर में होते हैं। अथवा ज्योतिष्क और वैमानिक में होज्जा, अहवा जोइसिएसु य भवण-बासीसु य वाणमंतरेसु य होज्जा, अहवा जोइसिएसु य भवणवासीसु य वेमाणिएसु य होज्जा, अहवा जोइसिएसु य वाणमंतरेसु य वेमाणिएसु य होज्जा, अहवा जोइसिएसु य भवणवासीसु य वाणमंतरेसु य वेमाणिएसु य होज्जा। भवन्ति, अथवा ज्योतिष्केषु च भवनवासिषु च वानमन्तरेषु च भवन्ति, अथवा ज्योतिष्केषु च भवनवासिषु च वैमानिकेषु च भवन्ति, अथवा ज्योतिष्केषु च वानमन्तरेषु च वैमानिकेषु च भवन्ति, अथवा ज्योतिष्केषु च भवनवासिषु च वानमन्तरेषु च वैमानिकेषु च भवन्ति।

होते है। अथवा ज्यांतिष्क, भवनवासी और वाणमंतर में होते हैं। अथवा ज्योंतिष्क, भवनवासी और वैमानिक में होते हैं। अथवा ज्योंतिष्क, वाणमंतर और वैमानिक में होते हैं। अथवा ज्योंतिष्क, भवनवासी, वाण-मंतर और वैमानिक में होते हैं।

११८, एयस्स णं भंते! भवणवासिदेव-पवेसणगरम्. वाणमंतरदेवपवेसण-जोइसियदेवपवेसणगरस् गरूस. वेमाणियदेव-पवेसणगरस य कयरे कयरेहिंतो अप्पा वा? बह्या वा? तुल्ला वा? विसेसाहिया वा? गंभेया ! सव्वत्थोवे वेमाणियदेव-पवेसणए. भवणवासिदेवपवेसणए असंखेज्जगुणे, वाणमंतरदेवपवे-सणए असंखेज्जगुणे, जोइसियदेव-पवेसणए संखेज्जगुणे 🛭

एतस्य भवन्त! भवनवासिवेवप्रवेशनकस्य, वानमन्तरवेवप्रवेशनकस्य, ज्योतिष्कवेव-प्रवेशनकस्य, वैमानिकवेवप्रवेशनकस्य च कतरे कतरेभ्यः अल्पाः वा? बहुकाः वा? तुल्याः वा? विशेषाधिकाः वा?

गाङ्गेय! सर्वस्तोकाः वैमानिकदेवप्रवेशनके, भवनवासिदेवप्रवेशनके असंख्येयगुणाः, वानमन्तरदेवप्रवशनके असंख्येयगुणाः, ज्योतिष्कदेवप्रवेशनके संख्येयगुणाः। ११८. भंते! इन भवनवासी में प्रवेश करने वाले, वाणमंतर में प्रवेश करने वाले और ज्योतिष्क में प्रवेश करने वाले और वैमानिक में प्रवेश करने वाले देवों में कौन किससे अल्प, बहुत, तुल्य अथवा विशेषाधिक है?
गांगेय! वैमानिक में प्रवेश करने वाले देव

गांगेय! वैमानिक में प्रवेश करने वाले देव सबसे अल्प हैं, भवनवासी में प्रवेश करने वाले देव उनसे असंख्येय गुण हैं, वाणमंतर में प्रवेश करने वाले देव उनसे असंख्येय गुण हैं, ज्योतिष्क में प्रवेश करने वाले देव उनसे संख्येय गुण हैं।

११९. एयस्स णं भंते! नेरइयपः वेसणगस्स तिरिक्खजोणियपवेसः णगस्स मणुस्सपवेसणगस्स देवः पवेसणगस्स य कयरे कयरेहिंतो अप्पा वा? बहुया वा? तुल्ला वा? विसेसाहिया वा?

विसेसाहिया वा ? गंगेया! सम्बत्थोवे मणुस्सपवे-सणए, नेरइयपवेसणए असंखेज्ज-गुणे, देवपवेसणए असंखेज्जगुणे, तिरिक्खजोणियपवेसणए असंखे-ज्जगुणे॥ एतस्य भदन्त! नैरियकप्रवेशनकस्य तिर्यग् योनिकप्रवेशनकस्य मनुष्यप्रवेशन-कस्य वेवप्रवेशनकस्य च कतरे कतरेभ्यः अल्पाः वा? बहुकाः वा? तुल्याः वा? विशेषा-धिकाः वा?

गाङ्गेय! सर्वस्तोकाः मनुष्यप्रवेशनके, नैरियकप्रवेशनके असंख्येयगुणाः देव-प्रवेशनके असंख्येयगुणाः तिर्यग्योनिक-प्रवेशनके असंख्येयगुणाः। ११९. भंते! इन नैरियक में प्रवेश करने वालों, तिर्यक्योनिक में प्रवेश करने वालों, मनुष्य में प्रवेश करने वालों और देव में प्रवेश करने वालों कीन किससे अल्प, बहुत, तुल्य अथवा विशेषाधिक हैं?

गांगेय! मनुष्य में प्रवेश करने वाले सबसे अल्प हैं, नैरियक में प्रवेश करने वाले उनसे असंख्येय गुण हैं. देव में प्रवेश करने वाले उनसे असंख्येय गुण हैं, तिर्यक्-योनिक में प्रवेश करने वाले उनसे असंख्येय गुण हैं।

संतर-निरंतर उववज्जणादि-पदं १२०. संतरं भंते! नेरइया उवव-ज्जंति निरंतरं नेरइया उववज्जंति संतरं असुरकुमारा उववज्जंति निरंतरं असुरकुमारा उववज्जंति जाव संतरं वेमाणिया उववज्जंति निरंतरं वेमाणिया उववज्जंति?

सान्तर-निरन्तर-उपपदनादि-पदम् सान्तरं भदन्त! नैरियकाः उपपद्यन्ते निरन्तरं नैरियकाः उपपद्यन्ते सान्तरम् असुरकुमाराः उपपद्यन्ते निरन्तरम् असुरकुमाराः उपपद्यन्ते यावत् सान्तरं वैमानिकाः उपपद्यन्ते निरन्तरं वैमानिकाः उपपद्यन्ते?

## सांतर-निरंतर उपपन्न आदि पद

१२०, भंते! नैरियक अंतर सिंहत उपपन्न होते हैं? निरंतर उपपन्न होते हैं? असुरकुमार अंतर सिंहत उपपन्न होते हैं? निरंतर उपपन्न होते हैं? यावत् वैमानिक अंतर सिंहत उपपन्न होते हैं? निरंतर उपपन्न होते हैं? संतरं नेरइया उब्बर्धति निरंतरं नेरइया उब्बर्धति जाव संतरं वाण-मंतरा उब्बर्धति निरंतरं वाणमंतरा उब्बर्धति? संतरं जोइसिया चयंति निरंतरं जोइसिया चयंति संतरं वेमाणिया चयंति निरंतरं वेमाणिया चयंति?

गंगेया! संतरं पि नेरइया उवव-ज्जंति निरंतरं पि नेरइया उवव-ज्जंति जाव संतरं पि थणियकुमारा उववज्जंति निरंतरं पि थणिय-कुमारा उववज्जंति, नो संतरं पुढविक्काइया उववज्जंति, एवं जाव वणस्सइकाइया। सेसा जहा नेरइया जाव संतरं पि वेमाणिया उववज्जंति।

संतरं पि नेरइया उब्बहंति निरंतरं पि उब्बहंति. एवं नेरइया जाव थणियकुमारा। नो संतरं पुढवि-पुढवि-क्काइया उव्वहंति निरंतरं क्काइया उब्बट्टंति, एवं जाव वणस्सङ्काङ्या। सेसा जहा नेरर-इया. नवर-जोइसिय वेमाणिया चयंति अभिलावो जाव संतरं पि वेमाणिया चयंति निरंतरं पि वेमा-णिया चयंति॥

सतो असतो उववज्जणादि-पदं १२१.सतो भंते! नेरइया उववज्जंति, असतो नेरइया उववज्जंति, सतो असुर-कुमारा उववज्जंति जाव सतो वेमाणिया उववज्जंति, असतो वेमाणिया उवव-ज्जंति? सतो नेरइया उव्वद्टंति, असतो नेरइया उव्वट्टंति, सतो असुरकुमारा उव्व-ट्टंति जाव सतो वेमाणिया चयंति, असतो वेमाणिया चयंति? गंगेया! सतो नेरइया उववज्जंति, नो असरतो नेरइया उववज्जंति, सतो असुरकुमारा उववज्जंति, नो असतो

वेमाणिया उववज्जति, नो असतो

सान्तरं नैरियकाः उद्वर्तन्ते निरन्तरं नैरियकाः उद्वर्तन्ते यावत् सान्तरं वान-मन्तराः उद्वर्तन्ते निरन्तरं वानमन्तराः उद्वर्तन्ते? सान्तरं ज्योतिष्काः च्यवन्ते निरन्तरं ज्योतिष्काः च्यवन्ते? सान्तरं वैमानिकाः च्यवन्ते निरन्तरं वैमानिकाः च्यवन्ते?

गाङ्गेय! सान्तरम् अपि नैरियकाः उपपद्यन्ते निरन्तरम् अपि नैरयिकाः उपपद्यन्ते यावत सान्तरम् अपि स्तनितकुमाराः उपपद्यन्ते, निरंतरम् अपि स्तनितकुमाराः उपपद्यन्ते. नो सान्तरं पथिवीकायिकाः उपपद्यन्ते निरन्तरं पृथिवीकायिकाः उपपद्यन्ते, एवं यावत् वनस्पतिकायिकाः। शेषाः यथा नैरियकाः यावत् सान्तरम् अपि वैमानिकाः उपपद्यन्ते निरन्तरम् अपि वैमानिकाः उपपद्यन्ते। सान्तरम् अपि नैरयिकाः उद्घर्तन्ते निरन्तरम् अपि नैरयिकाः उद्घर्तन्ते, एवं यावत् स्तनितकुमाराः। नो सान्तरं पृथिवी-कायिकाः उद्घर्तन्ते. पृथिवी-कायिकाः उद्घर्तन्ते, एवं यावत् वनस्पति-कायिकाः। शेषाः यथा नैरयिकाः, नवरम्- ज्योतिष्क-वैमानिकाः च्यवन्ते अभिलापः यावत् सान्तरम् अपि वैमानिकाः च्यवन्ते निरन्तरम् अपि वैमानिकाः च्यवन्ते।

# सतः असतःउपपन्नादि-पदम्

सतः भदन्त! नैरयिकाः उपपद्यन्ते, असतः नैरियकाः उपपद्यन्ते, असतः असुरकुमाराः उपपद्यन्ते यावत् सतः वैमानिकाः उपपद्यन्ते, असतः वैमानिकाः उपपद्यन्ते? सतः नैरियकाः उद्घर्तन्ते, असतः नैरियकाः उद्घर्तन्ते सतः असुरकुमाराः उद्घर्तन्ते यावत् सतः वैमानिकाः च्यवन्ते, असतः वैमानिकाः च्यवन्ते ? गाङ्गेय! सतः नैरियकाः उपपद्यन्ते, नो

गाङ्गेय! सतः नैरियकाः उपपद्यन्ते, नो असतः नैरियकाः उपपद्यन्ते, सतः असुर-कुमाराः उपपद्यन्ते नो, असतः असुर-कुमाराः उपपद्यन्ते यावत् सतः वैमानिकाः उपपद्यन्ते, सतः नैरियकाः उद्वर्तन्ते, नो नैरियक अंतर सिहत उद्वर्तन करते हैं? निरंतर उद्वर्तन करते हैं? यावत वाणमंतर अंतर सिहत उद्वर्तन करते हैं? निरंतर उद्वर्तन करते हैं? ज्योतिष्क अंतर सिहत च्युत होते हैं? निरन्तर च्युत होते हैं? वैमानिक अंतर सिहत च्युत होते हैं? निरंतर च्युत होते हैं?

गांगेय! नैरियक अंतर सहित भी उपपन्न होते हैं, निरंतर भी उपपन्न होते हैं यावत् स्तनितकुमार अंतर सहित भी उपपन्न होते हैं, निरंतर भी उपपन्न होते हैं। पृथ्वीकायिक अंतर सहित उपपन्न नहीं होते, निरंतर उपपन्न होते हैं। इस प्रकार यावत् वनस्पतिकायिक। शेष जैसे नैरियक यावत् वैमानिक अंतर सहित भी उपपन्न होते हैं, निरंतर भी उपपन्न होते हैं।

नैरियंक अंतर सहित भी उद्वर्तन करते हैं, निरंतर भी उद्वर्तन करते हैं। इस प्रकार यावत् स्तिनितकुमार। पृथ्वीकायिक अंतर सहित उद्वर्तन नहीं करते, निरंतर उद्वर्तन करते हैं। इस प्रकार यावत् वनस्पतिकायिक। शेष जैसे-नैरियक, इतना विशेष है-ज्योतिष्क, वैमानिक च्युत होते हैं आलापक यावत् वैमानिक अंतर सहित भी च्युत होते हैं, निरंतर भी च्युत होते हैं।

## सत् असत् उपपन्न आदि-पद

१२१. 'भंते! सत् नैरियक उपपन्न होते हैं? असत् उपपन्न होते हैं? सत् असुरकुमार उपपन्न होते हैं, यावत् सत् वैमानिक उपपन्न होते हैं? असत् वैमानिक उपपन्न होते हैं? सत् नैरियक उद्वर्तन करते हैं? असत् नैरियक उद्वर्तन करते हैं? सत् असुरकुमार उद्वर्तन करते हैं? सात् असुरकुमार उद्वर्तन करते हैं? यावत् सत् वैमानिक च्युत होते हैं? असत् च्युत होते हैं? गांगेय! सत् नैरियक उपपन्न होते हैं, असत् उपपन्न होते हैं, असत् उपपन्न होते हैं, असत् उपपन्न होते हैं, असत् उपपन्न होते हैं, असत् उपपन्न होते हैं, असत् उपपन्न होते हैं, असत् उपपन्न होते हैं, असत् उपपन्न होते हैं, असत् उपपन्न होते हैं, असत् उपपन्न होते हैं, असत् उपपन्न होते हैं, असत् उपपन्न होते हैं,

वेमाणिया उववज्जंति, सतो नेरइया उब्बट्टंति, नो असतो नेरइया उब्बट्टंति जाव सतो वेमाणिया चयंति, नो असतो वेमाणिया चयंति॥

असतः नैरयिकाः उद्धर्तन्ते यावत सतः वैमानिकाः च्यवन्ते, नो असतः वैमानिकाः च्यवन्ते।

उदवर्तन करते हैं, असत् उदवर्तन नहीं करते यावत् सत् वैमानिक च्युत होते हैं, असन् च्यत नहीं होते।

#### भाष्य

#### १. सूत्र-१२१

पार्श्वपर्त्याय गांगेय ने उत्पत्ति, उद्दर्वतना, और प्रवेशन के परचात सत् और असत् का प्रश्न उपस्थित किया-नैरियक आदि सभी जीव उत्पन्न होते हैं। वे उत्पत्ति से पूर्व सत् हैं अथवा असत्। उत्तर में महावीर ने कहा-गांगेय! सत् ही उत्पन्न होता है, असत् उत्पन्न नहीं होता। जो उत्पन्न होता है, वह द्रव्यार्थ नय की दृष्टि से सत् होता है । जो सर्वधा असत् है, वह कभी भी उत्पन्न नहीं होता।

सभी जीव जीवद्रव्य की अपेक्षा से सत् हैं। मनुष्य आदि पर्याय

की वृष्टि से असत् हैं। द्रव्यार्थिक नय की वृष्टि से सत् ही उत्पन्न होता है और पर्यायार्थिक नय की दृष्टि से असत् ही उत्पन्न होता है। भगवान का उत्तर द्रव्यार्थिक नय की दृष्टि से है। इसीलिए भगवान ने कहा-गांगेय! सत् उत्पन्न होता है, असत् उत्पन्न नहीं होता।

गांगेय के प्रतिप्रश्न के उत्तर में भगवान ने अर्हत् पार्श्व के सिद्धांत को उद्धृत किया। गांगेय उससे बहुत प्रभावित हुआ। भगवान् द्वारा पार्श्व के सिद्धांत का उल्लेख भगवर्ता ५/२५४-२५६ में भी है।

द्रष्टव्य भगवती ५/२५४-२५६ का भाष्य।

१२२. से केण्ड्रेणं भंते! एवं वुच्चइ-सतो नेरइया उववज्जंति, नो असतो नेरइया उववज्जंति जाव सतो वेमाणिया चयंति, नो असतो वेमाणिया चयंति?

से नूणं भे गंगेया! पासेणं अरहया

पुरिसादाणीएणं सासए लोए बुइए अणादीए अणवदग्गे परित्ते परिवुडे हेट्टा विच्छिण्णे, मज्झे संखित्ते, विसाले: अहे पलियंकसंठिए, मज्झे वरवइरविग्गहिए, उप्पिं उद्धम्इंगाकार-संठिए। तंसिं च णं सासयंसि लोगंसि अणादियंसि अणवदञ्गंसि परित्तंसि परिवृडंसि हेट्टा विच्छिण्णंसि, मज्झे संखि-त्तंसि, उप्पि विसालंसि, अहे पलियंकसंठियंसि, मज्झे वरवइर-विग्गहियंसि, उपि उद्धम्इंगा-कार-संदियंसि अणंता जीवघणा उप्पञ्जिता-उप्पज्जिता निली-यंति, परिता जीवघणा उप्पज्जिता-उप्पज्जिता निलीयंति।

से भूए उप्पण्णे विगए परिणए, अजीवेहिं लोक्कइ पलोक्कइ, जे लोक्कइ से लोए। से तेणड्डेणं गंगेया! एवं वृच्चइ-जाव सतो वेमाणिया चयंति, नो असतो वेमाणिया चयंति॥

तत् केनार्थेन भदन्त! एवम् उच्यते– सतः नैरयिकाः उपपद्यन्ते नो असतः नैरयिकाः उपपद्यन्ते, यावत् सतः वैमानिकाः च्यवन्ते, नो असतः वैमानिकाः च्यवन्ते।

स नूनं भो! गाङ्गेय! पार्श्वेन अर्हता पुरुषा-दानीयेन भाश्वतः लोकः बृतः अनादिकः अनवदग्रः परीतः परिवृतः अधः विच्छिन्नः, मध्ये संक्षिप्तः, उपरिविशालः, अधः पर्यङ्क-संस्थितः, मध्ये वरवज्रवैग्रहिकः, उपरि उर्ध्वमृदङ्गाकारसंस्थितः। तस्मिन् शाश्वते लोके अनादिके अनवदये परीते परिवृते अधः विच्छिन्ने, मध्ये संक्षिप्ते, उपरिविशाले अधः पर्यद्वसंस्थिते, मध्ये वरवज्रवैग्रहिके, उपरि उर्ध्वमृदङ्गाकार-संस्थिते अनन्ताः जीवघनाः उत्पद्य-उत्पद्य निलीयन्ति, परीताः जीवधनाः उत्पद्य-उत्पद्य निलीयन्ति।

सः भूतः उत्पन्नः विगतः परिणतः, अजीवैः लोक्यते प्रलोक्यते, यः लोक्यते सः लोकः। तत् तेनार्थेन गाङ्गेय! एवम् उच्यते यावत सतः वैमानिकाः च्यवन्ते नो असतः वैमानिकाः च्यवन्ते।

१२२, भते! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है-सत् नैरियक उपपन्न होते हैं, असत् उपपन्न नहीं होने यावत् सत् वैमानिक च्युत होते हैं, असत् च्युत नहीं होते?

हे गांगेय! आपके पूर्ववर्ती पुरुषादानीय अर्हत् पार्श्व ने लोक को शाश्वत कहा है, वह अनादि अनंत, परीत, अलोक से परिवृत, निम्नभाग में विस्तीर्ण, मध्य में संक्षिप्त और ऊपर विशाल है। वह निम्न-भाग में पर्यंक के आकार वाला, मध्य में श्रेष्ठ वज के आकार वाला और ऊपर ऊर्ध्वमुख मुदंग के आकार वाला है। उस शाश्वन अनादि अनंत, परीत, अलोक से परिवृत, निम्नभाग में विस्तीर्ण, मध्य में संक्षिप्त ऊपर में विशाल, निम्नभाग में पर्यंक, मध्य में श्रेष्ठ वज्र और ऊपर ऊर्ध्वमुख मृदंग के आकार वाले लोक में अनंत जीव-धन उत्पन्न होकर, उत्पन्न होकर विलीन हो जाते हैं, परीत जीव-घन उत्पन्न होकर, उत्पन्न होकर विलीन हो जाते हैं।

वह लोक सद्भूत, उत्पन्न, विगत और परिणत है। अजीव-पुदल आदि के विविध परिणमनों के द्वारा जिसका लोकन किया जाता है, प्रलोकन किया जाता है, वह लोक है।

गांगेय! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है-यावत् सत् वैमानिक च्युत होने हैं, असत् च्युत नहीं होते।

#### सतो परतो वा जाणणा-पदं

१२३. सयं भंते! एतेवं जाणह, उदाहु असयं, असोच्चा एतेवं जाणह, उदाहु सोच्चा—सतो नेरइया उववज्जंति, नो असतो नेरइया उववज्जंति जाव सतो वेमाणिया, चयंति, नो असतो वेमाणिया चयंति?

गंगेया! सयं एतेवं जाणामि, नो असयं, असोच्या एतेवं जाणामि, नो सोच्चा—सतो नेरइया उववज्जंति, नो असतो नेरइया उववजंति जाव सतो वैमाणिया चयंति, नो असतो वेमाणिया चयंति॥

१२४. से केणहेणं भंते! एवं बुच्चइ— सयं एतेवं जाणामि, नो असयं, असोच्चा एतेवं जाणामि, नो सोच्चा—सतो नेरइया उववज्जंति, नो असतो नेरइया उववज्जंति जाव सतो वेमाणिया चयंति, नो असतो वेमाणिया चयंति, नो असतो वेमाणिया चयंति, नो असतो वेमाणिया चयंति, नो असतो वेमाणिया चयंति ?

गंगेया! केवली णं पुरित्थिमे णं मियं पि जाणइ, अमियं पि जाणइ। दाहिणे णं, पच्चित्थिमे णं, उत्तरे णं, उद्धं अहे मियं पि जाणइ, अमियंपि जाणइ। सब्वं जाणइ केवली, सब्वं पासइ

सव्वं जाणइ केवली, सव्वं पासइ केवली। सव्वओ जाणइ केवली, सव्वओ पासइ केवली। सव्वकालं जाणइ केवली, सव्वकालं पासइ केवली। सव्वभावे जाणइ केवली, सव्वभावे पासइ केवली। अणंते नाणे केवलिस्स, अणंते दंसणे केवलिस्स।

#### स्वयं परतः वा ज्ञान-पदम्

स्वयं भदन्त! एतद् एवं जानीत, उताहो अस्वयम्, अश्रुत्वा एतद् एवं जानीत, उताहो श्रुत्वा-सतः नैरियकाः उपपद्यन्ते नो असतः नैरियकाः उपपद्यन्ते, यावत् सतः वैमानिकाः च्यवन्ते, नो असतः वैमानिकाः च्यवन्ते?

गाङ्गेय! स्वयम् एतद् एवं जानामि, नो अस्वयम्, अश्रुत्वा एतद् एवं जानामि, नो श्रुत्वा—सतः नैरियकाः उपद्यन्ते, नो असतः नैरियकाः उपपद्यन्ते यावत् सतः वैमानिकाः च्यवन्ते, नो असतः वैमानिकाः च्यवन्ते।

तत् केनार्थेन भवन्त! एवम् उच्यते-स्वयम् एतद् एवं जानामि, नो अस्वयम्, अश्रुत्वा एतद् एवं जानामि, नो श्रुत्वा—सतः नैरियकाः उपपद्यन्ते, नो असतः नैरियकाः उपपद्यन्ते यावत् सतः वैमानिकाः च्यवन्ते, नो असतः वैमानिकाः च्यवन्ते?

गाङ्गेय! केवली पौरस्त्ये मितम् अपि जानाति, अमितम् अपि जानाति। दक्षिणे, पाश्चात्ये, उत्तरे, ऊर्ध्वं अधः मितम् अपि जानाति अमितम् अपि जानाति।

सर्वं जानाति केवली, सर्वं पश्यति केवली।

सर्वतः जानाति केवली, सर्वतः पश्यति केवली। सर्वकालं जानाति केवली, सर्वकालं पश्यति केवली। सर्वभावान् जानाति केवली, सर्वभावान् पश्यति केवली। अनन्तं ज्ञानं केविलनः, अनंतं दर्शनं केविलनः।

#### स्वतः अथवा परतः ज्ञान पद

१२३. 'भंते! आप स्वयं इस प्रकार जानते हैं अथवा किसी अन्य से प्राप्त ज्ञान के आधार पर जानते हैं? आप किसी से सुने बिना, आगम आदि का अध्ययन किए बिना जानते हैं अथवा सुनकर, आगम आदि का अध्ययन कर जानते हैं— सत् नैरियंक उपपन्न होते हैं, असत् उपपन्न नहीं होते यावत् सत् वैमानिक च्युत होते हैं, असत् च्युत नहीं होते?

गांगेय! मैं स्वयं इस प्रकार जानता हूं, किसी अन्य से प्राप्त ज्ञान के आधार पर नहीं जानता। मैं सुने बिना, आगम आदि का अध्ययन किए बिना जानता हूं, सुनकर, आगम आदि का अध्ययन कर नहीं जानता—सत् नैरियंक उपपन्न होते हैं, असत् उपपन्न नहीं होते, सत् वैमानिक च्युत होते हैं, असत् च्युत नहीं होते।

१२४. भंते! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है—मैं स्वयं इस प्रकार जानता हूं किसी अन्य से प्राप्त ज्ञान के आधार पर नहीं जानता? मैं सुने बिना, किसी आगम आदि का अध्ययन किए बिना जानता हूं, सुनकर, आगम आदि का अध्ययन कर नहीं जानता—सन् नैरियक उपपन्न होते हैं, असत् उपपन्न नहीं होते यावत् सत् वैमानिक च्युत होते हैं, असत् च्युत नहीं होते?

गांगेय! केवली पूर्व में परिमित को भी जानता है, अपरिमित को भी जानता है। इसी प्रकार दक्षिण, पश्चिम, उत्तर, ऊर्ध्व और अधः दिशाओं में परिमित को भी जानता है, अपरिमित को भी जानता है। केवली सबको जानता है, केवली सबको देखता है।

केवली सब ओर से जानता है, केवली सब ओर से देखना है।

केवर्ला सब काल में जानता है, केवली सब काल में देखता है।

केवली का ज्ञान अनन्त है, केवली का दर्शन अनन्त है।

केवली का ज्ञान निरावरण है, केवली का दर्शन निरावरण है। निव्वुडे नाणे केवलिस्स, निव्वुडे दंसणे केवलिस्स।

से तेणडेणं गंगेया! एवं वृच्चइ—सयं एतेवं जाणामि, नो असयं असोच्चा एतेवं जाणामि, नो सोच्चा—तं चेव जाव नो असतो वेमाणिया चयंति॥ निर्वृतं ज्ञानं केवितनः, निर्वृतं दर्शनं केवितनः।

तत् तेनार्थेन गाङ्गेय! एवम् उच्यते-स्वयं एतद् एवं जानामि, नो अस्वयम् अश्रुत्वा एतद् एवं जानामि, नो श्रुत्वा-तच्चैव यावत् नो असतः वैमानिकाः च्यवन्ते।

गांगेय! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है—मैं स्वयं इस प्रकार जानता हूं, किसी अन्य से प्राप्त ज्ञान के आधार पर नहीं जानता। मैं सुने बिना, आगम आदि का अध्ययन किए बिना जानता हूं, सुनकर, आगम अपि का अध्ययन कर नहीं जानता। इसी प्रकार यावत् असत् वैमानिक च्युत नहीं होते।

#### भाष्य

**१. सूत्र−१२३-१२**४

गांगेय ने पूछा-भंते! सत् उत्पन्न होता है, असत् उत्पन्न नहीं होता। यह आपका स्वयं का ज्ञान है या किसी दूसरे से प्राप्त ज्ञान है? यह आप आगम का अध्ययन किए बिना जानते हैं अथवा आगम का अध्ययन कर जानते हैं? उत्तरवर्ती दर्शन के ग्रंथों में स्वतः और परतः प्रामाण्य की चर्चा हुई है। उसका बीज इस प्रश्न में मिलता है।

स्वतः ज्ञान हेतु-निरपेक्ष होता है। परतः ज्ञान हेतु-सापेक्ष होता है।

#### सयं असयं उववज्जणा-पदं

१२५. सयं भंते! नेरइया नेरइएसु उववज्जंति? असयं नेरइया नेरइएसु उववज्जंति?

गंगेया! सयं नेरइया नेरइएसु उववज्जंति, नो असयं नेरइया नेरइएसु उववज्जंति॥

१२६. से केणडेणं भंते! एवं वुच्चइ— सयं नेरइया नेरइएस् उववज्जंति, नो असयं नेरइया नेरइएस् उवव-ज्जंति?

गंगेया! कम्मोदएणं, कम्मगुरुयत्ताए, कम्मभारियत्ताए, कम्मगुरु-संभारिय-ताए; असुभाणं कम्माणं उदएणं, असुभाणं कम्माणं विवा-गेणं, असुभाणं कम्माणं फलविवा-गेणं सयं नेरइया नेरइएस् उववज्जंति, नो असयं नेरइया नेरइएस् उववज्जंति। से तेणेड्ठेणं गंगेया! एवं वुच्चइ-सयं नेरइया नेरइएस् उववज्जंति।।

१२७. सर्व भंते! असुरकुमारा-पुच्छा।

#### स्वयम् अस्वयम् उपपदना-पदम्

स्वयं भदन्त! नैरयिकाः नैरयिकेषु उपपद्यन्ते? अस्वयं नैरयिकाः नैरयिकेषु उपपद्यन्ते?

गाङ्गेय! स्वयं नैरयिकाः नैरयिकेषु उपधन्ते, नो अस्वयं नैरयिकाः नैरयिकेषु उपपद्यन्ते।

तत् केनार्थेन भदन्त! एवम् उच्यते-स्वयं नैरियकाः नैरियकेषु उपपद्यन्ते, नो अस्वयं नैरियकाः नैरियकेषु उपपद्यन्ते।

गाङ्गेया! कर्मोदयेन, कर्मगुरुकत्वेन कर्मभा-रिकत्वेन कर्मसम्भारिकत्वेन अशुभानां कर्मणाम् उदयेन, अशुभानां कर्मणां विपाकेन, अशुभानां कर्मणां फलविपाकेन स्वयं नैरियकाः नैरियकेषु उपपद्यन्ते, नो अस्वयं नैरियकाः नैरियकेषु उपपद्यन्ते। तत् तेनार्थेन गाङ्गेयाः! एवम् उच्यते—स्वयं नैरियकाः नैरियकेषु उपपद्यन्ते, नो अस्वयं नैरियकाः नैरियकेषु उपपद्यन्ते।

स्वयं भदन्त! अस्रकुमारा:-पृच्छा।

#### स्वतः परतः उपपन्न पद

१२५. 'भंते! नैरियक नैरियकों में स्वतः उपपन्न होते हैं, नैरियक नैरियकों में परतः उपपन्न होते हैं-किसी दूसरी शक्ति के द्वारा उपपन्न किए जाते हैं?

गांगेय! नैरियक नैरियकों में स्वतः उपपन्न होते हैं, नैरियक नैरियकों में परतः उपपन्न नहीं होते।

१२६. भंते! यह किस अपक्षा से कहा जा रहा है--नैरियक नैरियकों में स्वतः उपपन्न होते हैं? नैरियक नैरियकों में परतः उपपन्न नहीं होते-किसी दूसरे व्यक्ति के द्वारा उपपन्न नहीं किए जाते?

गांगेय! कर्म के उदय, कर्म की गुरुता, कर्म की भारिकता, कर्म की गुरुसंभारिकता, अशुभ कर्म के उदय, अशुभ कर्म के विपाक और अशुभ कर्म के फल विपाक से नैरियक नैरियकों में स्वतः उपपन्न होते हैं, नैरियक नैरियकों में परतः उपपन्न नहीं होते। गांगेय! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है—नैरियक नैरियकों में परतः उपपन्न होते हैं, नैरियक नैरियकों में परतः उपपन्न नहीं होते।

१२७. भंते! असुरकुमार असुरकुमारों में स्वतः उपपन्न होते हैं? पृच्छा। गंगेया! सयं असुरक्मारा असूर-कुमारेसु उववज्जंति, असयं असुरकुमारा असुरकुमारेस् उवव-ज्जंति॥

गाङ्गेयाः! स्वयम् असुरकुमाराः असूर-कुमारेषु उपपद्यन्ते, नो अस्वयम् असर-कुमाराः असुरकुमारेष् उपपद्यन्ते।

गांगेय! असुरकुमार असुरकुमारों में स्वतः उपपन्न होते हैं, असुरकुमार असुरकुमारों में परतः उपपन्न नहीं होते।

१२८. से केणड्डेणं तं चेव जाव उववज्जंति?

तत् केनार्थेन तच्चैव यावत् उपपद्यन्ते ?

१२८. भंते! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है-अस्रकुमार अस्रकुमारों में स्वतः उपपन्न होते हैं, असुरकुमार असुरकुमारों में परतः उपपन्न नहीं होते?

गंगेया! कम्मोदएणं, कम्मविगतीए, कम्मविसोहीए, कम्मविसुद्धीए सुभाण कम्माणं उदएणं, सुभाणं कम्माणं विवागेणं सुभाणं कम्माणं फलविवागेणं सयं असुरकुमारा असुरकुमारत्ताए उववज्जीते, नो असयं असुरकुमारा असरकुमारताए उववज्जंति। से तेणट्टेणं जाव उववञ्जंति। एवं जाव थणिय-क्मारा॥

गाङ्गेयाः! कर्मोदयेन, कर्मविगत्या कर्म-विशोध्या कर्मविशुद्ध्या शुभानां कर्मणाम् उदयेन, शुभानां कर्मणां विपाकेन शुभानां कर्मणां फलविपाकेन स्वयम् असरकमाराः असुरकुमारत्वेन उपपद्यन्ते, नो अस्वयम् असुरकुमाराः असुरकुमारत्वेन उपपद्यन्ते। तत् तेनार्थेन यावत् उपपद्यन्ते एवं यावत् स्तनितकुमाराः।

गांगेय! कर्म के उदय, कर्म के विगमन, कर्म-विशोधि, कर्म-विशुद्धि, शुभ कर्म के उदय, शुभ कर्म के विपाक और शुभ कर्म के फल-विपाक से असुरकुमार असुर-कुमार के रूप में स्वतः उपपन्न होते हैं, असुरकुमार असुरकुमार के रूप में परतः उपपन्न नहीं होते। इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है--असुरकुमार असुरकुमार के रूप में स्वतः उपपन्न होते हैं, असुरकुमार अस्रकुमार के रूप में परतः उपपन्न नहीं होते : इस प्रकार यावतु स्तनितकमार ।

१२९. सर्य भंते! पुढविक्काइया-पुच्छा।

स्वयं भदन्त! पृथिवीकायिकाः –पृच्छा।

कायिकाः पृथिवीकायिकेषु उपपद्यन्ते।

१२९, भेते! पृथ्वीकायिक पृथ्वीकायिक में स्वतः उत्पन्न होते हैं?-पृच्छा गाङ्गेय! स्वयं पृथिवीकायिकाः पृथिवी-गांगेय! पृथ्वीकायिक पृथ्वीकायिक में कायिकेषु उपपद्यन्ते नो अस्वयं पृथिवी-स्वतः उत्पन्न होते हैं, पृथ्वीकायिक

पृथ्वीकायिक में परत उत्पन्न नहीं होते।

गंगेया! सयं पुढविक्काइया पुढवि-क्काइएस् उववज्जति नो पुढविककाइया पुढविक्काइएस उववज्जंति॥

१३०. से केणड्डेणं जाव उववज्जंति ?

तत् केनार्थेन यावत् उपपद्यन्ते ?

गंगेया! कम्मोदएण, कम्मगुरुय-ताए, कम्मभारियत्ताए, कम्मगुरु-संभारिय-त्ताए; सुभासुभाणं कम्माणं उदएणं, सुभासुभाणं कम्माणं विवागेणं, सुभा-सुभाणं कम्माणं फलविवागेणं सयं पुढविककाइया पुढविककाइएस् उवव-ज्जंति, नो असयं पुढविककाइया पुढवि-क्काइएस् उववज्जंति। से तेणद्रेणं जाव उववज्जंति ॥

गाङ्गेया ! कर्मोदयेन, कर्मगुरुकत्वेन, कर्मभारिकत्वेन, कर्मगुरुसंभारिकत्वेन शुभाशुभानां कर्मणाम् उदयेन, शुभाशुभानां कर्मणां विपाकेन, शुभाशुभानां कर्मणां फलविपाकेन स्वयं पृथिवीकायिकाः पृथिवीकायिकेषु उपपद्यन्ते , नो अस्वयं पृथिवीकायिकाः पृथिवीकायिकेषु उपप-चन्ते। तत् तेनार्थेन यावत् उपपद्यन्ते।

१३०, भंते ! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है-पृथ्वीकायिक पृथ्वीकायिक में स्वतः उत्पन्न होते हैं. पृथ्वीकायिक पृथ्वीकायिक में परतः उत्पन्न नहीं होते ? गांगेय! कर्म के उदय, कर्म की गुरुता, कर्म की भारिकता, कर्म की गुरु-संभारिकता, शुभाशुभ कर्म के उदय, शुभाशुभ कर्म के विपाक और श्भाशुभ कर्म के फल विपाक से पृथ्वीकायिक पृथ्वीकायिक में स्वतः उत्पन्न होते हैं, पृथ्वीकायिक पृथ्वीकायिक में परतः उत्पन्न नहीं होते। इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है-पृथ्वीकायिक पृथ्वी-कायिक में स्वतः उत्पन्न होते हैं, पृथ्वी-कायिक

पृथ्वीकायिक में परतः उत्पन्न नहीं होते।

## १३१. एवं जाव मणुस्सा॥

१३२.वाणमंतर-जोइसिय-वेमाणिया जहा
असुरकुमारा। से तेणहेणं गंगेया! एवं
वुच्चइ-सयं वेमाणिया वेमाणिएसु
उववज्जंति, नो असयं वेमाणिया वेमाणिएसु उववज्जंति॥ एवं यावत् मनुष्याः।

वानमन्तर-ज्योतिष्क-वैमानिकाः यथा असुरकुमाराः। तत् तेनार्थेन गाङ्गेय! एवम् उच्यते-स्वयं वैमानिकाः वैमानिकेषु उपपद्यन्ते, नो अस्वयं वैमानिकाः वैमानिकेषु उपपद्यन्ते। १३१, इस प्रकार यावत् मनुष्य।

१३२. वाणमंतर, ज्योतिष्क और वैमानिक असुरकुमार की भांति वक्तब्य हैं। गांगेय! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है-वैमानिक वैमानिकों में स्वतः उपपन्न होते हैं, वैमानिक वैमानिकों में परतः उपपन्न नहीं होते।

## भाष्य

## १. सूत्र-१२५-१३२

प्रस्तुत प्रकरण में 'पुनर्जन्म' की व्यवस्था स्वतः चालित है, इस सिद्धांत का प्रतिपादन किया गया है। कर्म अपना किया हुआ होता है, यह कर्मवाद का प्रथम सिद्धांत है।' स्वकृत कर्म के फल विपाक के अनुसार ही जीव नरक आदि नाना स्थानों में उत्पन्न होता है। वह अपनी उत्पत्ति में ईश्वर आदि किसी शक्ति के परतंत्र नहीं है। यदि कोई दूसरी शक्ति पुनर्जन्म की नियंता हो तो नरक और स्वर्ग में जन्म लेने की व्यवस्था निष्पक्ष नहीं रह सकती। दूसरी शक्ति कर्म के आधार पर ही पुनर्जन्म की व्यवस्था करती है—इस अभिमत में प्रक्रिया गौरव का तार्किक दोष है। पुनर्जन्म की व्यवस्था का मुख्य हेतु कर्म ही है। कर्म की अपना फल विपाक देने की प्रक्रिया स्वतः चालित है फिर उसमें दूसरे का हस्तक्षेप अहेतुक है।

नैरयिक स्वतः अपने ही कर्मों से नरक में उत्पन्न होते हैं। उसके सात हेत् बतलाए गए हैं—

 कर्म का उदय २. कर्म की गुरुता ३. कर्म का भारत्व ४. कर्म की गुरु संभारिता ५. अशुभ कर्मों का उदय ६. अशुभ कर्मों का विपाक ७. अशुभ कर्मों का फल विपाक ।

कर्म की गुरुता, कर्म का भारत्व और कर्म की गुरु संभारिता— इन तीन हेतुओं का उल्लेख प्रस्तुत आगम में अनेक स्थलों पर उपलब्ध है।

- कर्मोदय—नरकोचित कर्म का उदय। कर्म का उदय सब संसारी जीवों के होता है। केवल कर्म के उदय मात्र से जीव नरक में नहीं जाता। वहां जाने के लिए कुछ शर्ते हैं। उन शर्ती की सूचना देने के लिए छह विशेषण बतलाए गए।
  - कर्म गुरु हो।
  - कर्म का भार हो।
  - कर्म की गुरुता और भार दोनों हो –कर्म का अति प्रकर्ष हो।

- अशुभ कर्म का उदय हो।
- अशुभ कर्म का विपाक-रसानुभृति हो।
- अशुभ कर्म का फल विपाक-रस का प्रकर्ष हो।
- ये सब शर्ते पूरी होती हैं तब जीव नरक में उत्पन्न होता है।

## देवगति में उत्पत्ति के सात हेतु-

- १, कर्मोदय-देवोचित कर्म का उदय
- २. कर्म विगति-अश्भ कर्म की विगति-स्थिति की अपेक्षा
- ३. कर्म विशोधि-कर्म का विशोधन-रस विपाक की अपेक्षा।
- कर्म विश्चि—कर्म की विश्चि—कर्म-प्रदेश राशि की अपेक्षा<sup>6</sup>
- ५. शुभ कर्म का उदय
- ६. शुभ कर्म का विपाक
- श्रभ कर्म का फल विपाक

# तिर्यंच एवं मनुष्य गति में उत्पत्ति के सात हेतु-

- १. कर्म का उदय-तिर्यक् एवं मन्ष्योचित कर्म का उदय;
- २. कर्म की गुरुता
- ३. कर्म का भारत्व
- कर्म का गुरु भारत्व
- ५. शुभाशुभ कर्म का उदय
- ६. शुभाशुभ कर्म का विपाक
- शुभाशुभ कर्म का फल विपाक

नरक गति में जीव केवल अशुभ कर्म के उदय से उत्पन्न होता है। देव गति में शुभ कर्म के उदय से जीव की उत्पत्ति होती है। दियंच और मनुष्य इन दोनों गतियों में शुभाशुभ कर्म के उदय से जीव पैदा होता है।

गति चतुष्टय में जाने के हेतुओं का वर्गीकरण अनेक आगमों में मिलता है। स्थानांग' और औपपातिक' में चार-चार हेतुओं का निर्देश हैं। वे चरित्रमूलक हैं। चरित्र गति-भ्रमण का परोक्ष हेतु है। चरित्र के

- १ भ १७ ६०-६१।
- २. म. ५. १३६, ५-१२।
- ३. भ. यू. ९ १२६ -कर्मोदएणं नि कर्म्मणामृदितन्त्र्येन, न च कर्मोदयमात्रेण नारकेषूत्यक्षन्ते, केवलिनामपि तस्य भावाद, अन आह- 'कम्मगुरुयनाए' नि कर्म्मणां गुरुकता कर्मगुरुकता तथा 'कम्मभारियनाए' नि भारोस्ति येषां त्रानि भारिकाणि तद्भावो भारिकता कर्माणां भारिकता तथा चेत्यर्थः, तथा महद्यि किञ्चिदलपभारं दृष्टं नथाविधभारमपि च किञ्चिदमहदित्यत आह-कम्म 'कम्मगुरुखंभारियनाए' नि गुरीः संभारिकस्य च भावो गुरुराम्भारिकता चेत्यर्थः, कम्मणां गुरुरांमारिकता कर्मगुरुसंभारिकता कर्मगुरुसंभारिकता कर्मगुरुसंभारिकता तथा. अनिप्रकर्षावरुखं चेत्यर्थः
- एनच्च वयं शुभक्रम्मपिक्षयाऽपि र्यादन आह-अरुभानमित्यादि उदयः प्रदेशनोऽपि स्यादन आह-'विवाशेणं' नि विपाको यथ' बद्धरसानुभृतिः, स च मन्दोपि स्यादन आह-फलविबाशेणं नि फलस्येवाशाक्क देविपाको-विपच्यगानना रसप्रकर्षवस्था फलविपाकस्तेन।
- ४. भ. वृ. ९/१२८ कम्मविगईए ति कम्मणामशुभानां विगत्या विगमेन स्थिति-माश्रित्य कम्मविसोहीए' ति रसमाश्रित्य, 'कम्मविशृद्धीए' ति प्रदेशांपक्षया एकार्या वेते शब्दा इति।
- ५. ठाणं ४ ६२८ ६३१।
- ६, ओव, सू, ७३।

साथ जो कर्म का बंध होता है उससे जीव किसी गति में जन्म लेता है इसलिए वह गति में उत्पत्ति का प्रत्यक्ष हेतु है। स्थानांग और औपपातिक में गति-हेतुओं का निर्देश है, वह परोक्ष हेतुओं का वर्गीकरण है। प्रस्तुत आगम के आदवें शतक में गति-उत्पत्ति के हेतुओं का निर्देश है, वह प्रत्यक्ष और परोक्ष दोनों प्रकार के हेतुओं का वर्गीकरण है। प्रस्तुत शतक में गति—उत्पत्ति के हेतुओं का निर्देश है, यह प्रत्यक्ष हेतुओं का वर्गीकरण है।

द्रष्टब्य यंत्र-

| गति     | प्रत्यक्ष हेतु |          |         |              |              |              |              |
|---------|----------------|----------|---------|--------------|--------------|--------------|--------------|
| नरक     | कर्मी का       | कर्म की  | कर्म का | कर्म का गुरु | अशुभ कर्म    | अशुभ कर्म    | अशुभ कर्म का |
|         | उदय            | . गुरुता | भारत्व  | भारत्व       | का उदय       | का उदय       | फल विपाक     |
| तिर्यंच | कर्मी का       | कर्म की  | कर्म का | कर्म का गुरु | शुभाशुभ कर्म | शुभाशुभ कर्म | शुभाशुभ कर्म |
|         | उदय            | गुरुता   | भारत्व  | भारत्व       | का उदय       | का उदय       | कः फल विपाक  |
| मनुष्य  | कर्मों का      | कर्म की  | कर्म का | कर्म का गुरु | शुभाशुभ कर्म | शुभाशुभ कर्म | शुभाशुभ कर्म |
|         | उदय            | गुरुता   | भारत्व  | भारत्व       | का उदय       | का उदय       | कः फल विपाक  |
| देव     | कर्मी का       | कर्म की  | कर्म का | कर्म की गुरु | शुभ कर्मका   | शुभ कर्म कः  | शुभ कर्मका   |
|         | उदय            | विगति    | विशोधन  | विशुन्द्रि   | उदय          | विपाक        | फल विपाक     |

| गति     | परोक्ष हेतु |            |             | गति      | प्रत्यक्ष परोक्ष हेतु |         |         |            |            |          |                             |
|---------|-------------|------------|-------------|----------|-----------------------|---------|---------|------------|------------|----------|-----------------------------|
| नरक     | महारंभ      | महापरिग्रह | पंचेन्द्रिय | मांसाहार | अशुभ कर्म             | नरक     | महारंभ  | महापरिग्रह | पचेन्द्रिय | मांसाहार | नैरियक आयुष्य कर्म शरीर     |
|         |             |            | वध          |          | का उदय                |         |         |            | वध         |          | प्रयोग नाम कर्म का उदय      |
| तिर्यंच | माया        | कूट माया   | असत्य       | कूट तोल  | शुभाशुभ कर्म          | तिर्यंच | माया    | कूट माया   | असत्य      | कूट तोल  | तिर्यंच योनिक आयुष्य कर्म   |
|         |             |            | वचन         | कूप माप  | का उदय                |         |         |            | वचन        | कूप माप  | शरीर प्रयोग नाम कर्म का उदय |
| मनुष्य  | प्रकृति     | प्रकृति    | सानु-       | अमत्सरता | शुभाशुभ कर्म          | मनुष्य  | प्रकृति | प्रकृति    | सानु-      | अमत्सरता | मनुष्य आयुष्य कर्म शरीर     |
|         | भद्रता      | विनीतता    | क्रोशता     |          | का उदय                |         | भद्रता  | विनीतता    | क्रोशता    |          | प्रयोगः नाम कर्म का उदय     |
| देव     | सराग        | संयमासंयम  | बाल         | अकाम     | शुभ कर्म का           | देव     | सराग    | संयमा-     | बाल        | अकाम     | देवायुष्य कर्म शरीर प्रयोग  |
|         | संयम        |            | तपःकर्म     | निर्जरा  | उदय                   | Į .     | संगम    | संयम       | तपःकर्म    | निर्जरा  | कर्म का उदय                 |

#### गंगेयस्स संबोधि-पद

# १३३. तप्पभितिं च णं से गंगेये अणगारे समणं भगवं महावीरं पच्चभिजाणइ सव्वण्णुं सव्वदरिसिं। तए णं से गंगेये अणगारे समणं भगवं महावीरं विक्खुत्तो आया-हिणपयाहिणं करेइ, करेता, वंदइ नमंसइ, वंदिता नमंसित्ता एवं वयासी—इच्छामि णं भंते! तुब्भं अंतियं चाउण्जामाओ धम्माओ पंचमहव्वइयं सपिडिक्कमणं धम्मं उवसंपज्जिता णं विहरित्तए।

अहासहं देवाणुप्पिया! मा पडिबंध ॥

१३४. तए णं से गंगेये अणगारे समणं भगवं महावीरं वंदइ नमंसइ, वंदित्ता नमंसित्ता चाउज्जामाओ धम्माओ पंचमहव्वइयं सपिड-क्कमणं धम्मं

## गाङ्गेयस्य संबोधि-पदम्

तत्प्रभृतिं च सः गाङ्गेयः अनगारः श्रमणं भगवन्तं महावीरं प्रत्यभिजानाति सर्वज्ञं सर्वदर्शिनम्। ततः सः गाङ्गेयः अनगारः श्रमणं भगवन्तं महावीरं त्रिः आदक्षिण-प्रदक्षिणां करोति, कृत्वा वन्दते नमस्यति, वन्दित्वा नमस्यित्वा एवम् अवादीत्-इच्छामि भदन्त! युष्माकम् अन्तिकं चातुर्यामात् धर्मात् पञ्चमहाव्रतिकं सप्रतिक्रमणं धर्मं उपसम्पद्य विहर्तमः।

यथासुखं देवानुप्रिया! मा प्रतिबन्धम्।

ततः सः गाङ्गेयः अनगारः श्रमणं भगवन्तं महावीरं वन्दते, नमस्यति वन्दित्वा नमस्यित्वा चातुर्यामात् धर्मात् पञ्चमहाव्रतिकं सप्रतिक्रमणं धर्मं उपसंपद्य विहरति।

## गांगेय का संबोधि-पद

१३३. 'उसके पश्चात गांगेव अनगार को यह प्रत्यिभज्ञा होती है-श्रमण भगवान् महावीर सर्वज्ञ सर्वदर्शी हैं। अब वह गांगेय अनगार श्रमण भगवान् महावीर को दाई ओर से तीन बार प्रदक्षिणा करता है, वंदन नमस्कार करता है, वंदन नमस्कार करता है, वंदन नमस्कार कर उसने इस प्रकार कहा—भंते! मैं आपके पास चतुर्याम धर्म से (मुक्त होकर) सप्रतिक्रमण पंच महाब्रतात्मक धर्म को स्वीकार करना चाहता हूं।

देवानुप्रिय ! जैसे तुम्हें सुख हो, प्रतिबंध मत करो।

१३४. वह गांगेय अनगार श्रमण भगवान् महावीर को वंदन नमस्कार करता है। वंदन नमस्कार कर चतुर्याम धर्म से मुक्त होकर सप्रतिक्रमण पंच महा-

ब्रतात्मक धर्म को स्वीकार कर विहार करता है।

उवसंपज्जित्ता णं विहरति॥

१३५. तए णं से गंगेये अणगारे बहूणि वासाणि सामण्णपरियाणं पाउणइ, पाउणित्ता जस्सद्वाए कीरइ नग्गभावे मुंडभावे अण्हाणयं अदंतवणयं अच्छत्तयं अणोवाहणयं भूमिसेज्जा फलहसेज्जा कट्ठसेज्जा केसलोओ बंभचेरवासो परघर-प्पवेसो लब्बावलब्धी उच्चावया गामकंटगा बावीसं परिसहोवसग्गा अहियासिज्जंति, तमट्ठं आराहेइ, आराहेत्ता चरमेहिं उस्सासनीसासेहिं सिखे बुखे मुक्के परिनिव्वुडे सव्व-दुक्खप्पहीणे॥

ततः सः गाङ्गेयः अनगारः बहनि वर्षाणि श्रामण्यपर्यायं प्राप्नोति, प्राप्य यस्यार्थं क्रियते नम्नभावः मुण्डभावः अस्नानकं अदन्तवनकम् अछत्रकम् अनुपानत्कं भूमिशय्या फलकशय्या काष्ठशय्या केशलोचः ब्रह्मचर्यवासः परगृहप्रवेश: लब्धापलब्धिः उच्चावचाः ग्रामकण्टकाः द्वाविंशतिः परीषहोपसर्गाः अधिसह्यन्ते, तमर्थम् आराध्यति. आराध्य चरमैः उच्छ्वास-निश्वासैः सिद्धः बुद्धः मुक्तः परिनिवृतः सर्वदुःख्रप्रहीनः।

१३५. वह गांगेय अनगार बहुत वर्षी तक श्रामण्य पर्याय का पालन करता है. पालन कर जिस प्रयोजन से नम्नभाव. मुण्डभाव, स्नान न करना, दतौन न करना, छत्र धारण न करना, पादुका न पहनना. भूमिशय्या, फलकशय्या. काष्ट्रशय्या. ब्रह्मचर्यवास, भिक्षा के लिए गृहस्थों के घर में प्रवेश करना, लाभ-अलाभ, उच्चावच-ग्रामकटक, बाईस परीषहों और उपसर्गों को सहन किया जाता है, उस प्रयोजन की आराधना करता है। उसकी आराधनः कर चरम उच्छवास निःश्वास में सिद्ध. प्रशांत, मुक्त, परिनिर्वृत और सब दुःखों को क्षीण करने वाला हो जाता है।

#### भाष्य

## १. सूत्र-१३३-१३५

अर्हत् पार्श्व और श्रमण भगवान महावीर की परम्परा में शासन भेद था। पहला भेद चतुर्याम धर्म और पंच महाव्रत धर्म का था। गौतम और केशी स्वामी के मिलन पर यह प्रश्न उठा था—पार्श्व ने चतुर्याम धर्म की देशना दी थी और महावीर पांच महाव्रत रूप धर्म की देशना दे रहे हैं। स्थानांग में बतलाया गया है कि मध्यवर्ती बाईस तीर्थंकर चतुर्याम धर्म का प्रशापन करते हैं।

दस कल्प की व्यवस्था में प्रतिक्रमण आठवां कल्प है। अर्हत्

पार्श्व की शासन व्यवस्था में वह अनिवार्य नहीं है। श्रमण भगवान महावीर की परंपरा में वह अनिवार्य है।

महापद्म के प्रकरण में भगवान महावीर स्वयं कहते हैं—मैंने जैसे श्रमण निर्ग्रन्थों के लिए नग्न भाव, मुण्डभाव आदि की व्यवस्था की. अर्हत् महापद्म भी वैसी व्यवस्था करेंगे। इससे ज्ञात होता है कि नग्नभाव, मुण्डभाव आदि की व्यवस्था महावीर द्वारा कृत विशेष व्यवस्था थी। अनगार गांगेय ने उसी व्यवस्था की आराधना की।

**१३६. सेवं भंते! सेवं भंते! त्ति॥** 

तदेवं भदन्त! तदेवं भदन्त! इति।

१३६. भंते! वह ऐसा ही है। भंते! वह ऐसा ही है।

१, उत्तर, २३/१२।

२. ठाणं, ४/१३६।

३. द्रष्टव्य ठाणं ६/१०३ का टिप्पण पू- १०२)

४. ठाणं ९/६२।

# तेत्तीसइमो उद्देसो : तेतीसवां उद्देशक

मूल

## उसभवत्त-देवाणंदा-पदं

१३७. तेणं कालेणं तेणं समएणं माहण-कुंडम्गामे नयरे होत्था-वण्णओ। बह-सालए चेइए-वण्णओ। तत्थ णं माहण-कुंडम्गामे नयरे उसभदते नामं माहणे परि-वसइ–अहे दित्ते वित्ते जाव बहुज-णस्स अपरिभूए रिव्वेद-जजुब्वेद-सामवेद - अथव्वणवेद - इतिहास-पंचमाणं निघंदछद्वाणं-चउण्हं वेदाणं संगोवंगाणं सरहस्साणं सारए धारए पारए सडंगवी सद्वितंतविसारए, संखाणे सिक्खा-कपे वागरणे छंदे निरुत्ते जोति-सामयणे, अण्णेस् य बहस् बंभण्ण-एस् नयेस् सुपरिनिद्विए समणो-वासए अभिगयजीवाजीवे उवलब्ध-पुण्णपावे जाव अहापरिञ्नहिएहिं तवो-कम्मेहिं अप्पाणं भावे-माणे विहरइ। तस्स णं उसभदत्तस्स माहणस्य देवाणंदा नामं माहणी होत्था-सुकुमालपाणिपाया जाव पियदंसणा सुरूवा समणोवासिया अभिगय-जीवाजीवा उवलब्द्रपुण्ण-पावा जाव अहापरिग्गहिएहिं तवोकम्मेहिं अप्पाणं भावेमाणी विहरह॥

# संस्कृत छाया

## ऋषभदत्त-देवानन्दा-पदम्

तस्मिन् काले तस्मिन् समये माहनकृण्टग्रामं नगरम् आसीत्-वर्णकः बहुशालकं चैत्यम्-वर्णकः। तत्र माहन-कुण्डग्रामे नगरे ऋषभ-दत्तः नाम माहनः परिवसति-आढ्यः दीप्तः वित्तः यावत् बहुजनस्य अपरिभृतः ऋग्वेद-यज्वेद-सामवेद-अधर्ववेद-इतिहासपंच-मानां निघण्टबष्ठानां चतुर्णां वेदानां साङ्गो-पाङ्गानां सरहस्यानां सारकः धारकः पारगः षडङ्गविद् षष्ठितन्त्रविशारदः, संख्याने शिक्षाकल्पे व्याकरणे छन्दे निरुक्ते ज्यौति-षायणे, अन्येषु च बह्षु ब्राह्मण्यकेषु नयेषु स्परिनिष्ठितः श्रमणोपासकः अभिगत-जीवाजीवः उपलब्धपुण्यपापः यावत् यथा-परिगृहीतैः तपःकर्मभिः आत्मानं भावयन् विहरति। तस्य ऋषभदत्तस्य माहनस्य देवा-नन्दा नाम माहनी आसीत्-सुकुमारपाणि-पादाः यावत् प्रियदर्शना सुरूपा श्रमणो-पासिका अभिगतजीवाजीवा उपलब्धपुण्य-पापा यावन् यथापरिगृहीतैः तपःकर्मभिः आत्मानं भावयती विहरति।

# हिन्दी अनुवाद

## ऋषभदत्त देवानंदा-पद

१३७. 'उस काल उस समय बाह्मणकंड-ग्राम नामक नगर था-वर्णक। बहशालक चैत्य-वर्णक। उस ब्राह्मणकुंडग्राम नगर में ऋषभदत्त नामक बाह्मण रहता है-वह संपन्न, वीभिमान और विश्रुत है यावत्। बहुजन के द्वारा अपरिभवनीय है। ऋखेद, यजुर्वेद, सामवेद, अथवेवद-ये चार वेद. पांचवां इतिहास, छठा निघण्ट इनका सांगोपांग रहस्य सहित सारक (प्रवर्तक) धारक और पारगामी है। वह छह अंगों का वेता, षष्टितंत्र का विशारद, संख्यान, शिक्षा, कल्प, व्याकरण, छन्द, निरुक्त, ज्योतिष-शास्त्र, अन्य अनेक ब्राह्मण और परिवाजक संबंधी नयों में निष्णात है। वह श्रमणोपासक जीव-अजीव को जानने वाला, पुण्य-पाप के मर्म को समझने वाला, यावत् यथा परिगृहीत तपःकर्म के द्वारा आत्मा को भाविन करते हुए रह रहा है। उस ऋषभदन ब्राह्मण के देवानंदा नाम की ब्राह्मणी थी-सुकुमाल हाथ-पैर वाली यावत् प्रियदर्शिनीः, सुरूप श्रमणोपासिकाः, जीव अजीव को जानने वाली, पुण्य पाप का मर्म समझने वाली यावत यथा परीगृहीत तपःकर्म के द्वारा आत्मा को भावित करते हुए रह रहा है।

### भाष्य

## १. सूत्र-१३७

इस सूत्र में दो बिन्दु विमर्शनीय हैं। क्या ऋषभदत्त ब्राह्मण पहले ब्राह्मण नय का पारगामी विद्वान था फिर बाद में श्रमणोपासक, श्रमण-नय का अनुयायी बना? प्रथम वर्णन ब्राह्मण-नय का है। अभिगयजीवाजीवे—यह वर्णन श्रमण-नय का है। जैसे गौतम आदि भ्यारह मणधर पहले ब्राह्मण-नय के पारंगत थे, फिर महावीर के शिष्य बने।

दूसरा विमर्शनीय बिन्दु यह है कि आगम रचना में एक शैलीगत वर्णन होता है। जहां भी ब्राह्मण परंपरा में निष्ठा रखने वाले व्यक्ति का वर्णन है, वहां ऋग्वेद से लेकर 'जोतिसामयणे' तक का पाठ उल्लिखित किया जाता है।

प्रस्तुन प्रकरण में संभावना की जा सकती है कि ऋषभदत्त पहले ब्राह्मण परंपरा का अनुयायी था फिर वह श्रमण परंपरा का अनुगामी बना।

द्रष्टव्य भगवती २/२४ का भाष्य।

१३८. तेणं कालेणं तेणं समएणं सामी समोसढे। परिसा पञ्जु-वासइ।]

१३९. तए णं से उसभदत्ते माहणे इमीसे कहाए लब्द्रेट्टे समाणे हट्टतुट्टचित्त-माणंदिए णंदिए पीइमणे घरमसो-मणस्सिए हरिसवसविसप्पमाणहियए जेणेव देवाणंदा माहणी उवागच्छति, उवागच्छित्ता देवाणंदं माहणि एवं वयासी-एवं देवाणुप्पिए! समणे भगवं महावीरे आदिगरे जाव सव्वण्णू सव्वदरिसी आगासगएणं चक्केणं जाव सहंसहेणं विहरमाणे बहुसालए चेइए अहापडिरूवं ओग्गहं ओगिण्हिता संजमेणं तवसा

अप्पाणं भावेमाणे विहरइ। तं महप्फलं खलु देवाणुप्पिए! तहारूवाणं अरहंताणं भगवंताणं नामगोयस्स वि सवणयाए, किमंग पुण अभिगमण-वंदण-नमंसणपिंडपुच्छण - पज्जु-वासणयाए? एगस्स वि आरियस्स धम्मियस्स सुवय-णस्स सवणयाए, किमंग पुण विउत्तरस अहस्स गहणयाए? तं गच्छामो णं देवाणुप्पिए! समणं भगवं महावीरं वंदामो नमंसामो सक्कारेमो सम्माणेमो कल्लाणं मंगलं देवयं चेइयं पज्जुवासमो। एयं णे इहभवे य परभवे य हियाए सुहाए खमाए निस्सेसाए आणुगामियत्ताए भविस्सइ॥ तस्मिन् काले तस्मिन् समये स्वामी समवसृतः परिषद् पर्युपास्ते।

ततः सः ऋषभदत्तः माहनः अस्यां कथायां लब्धार्थः सन् हष्टत्ष्टचित्तः आनन्दितः प्रीतिमनाः परमसौमनस्यितः हर्षवश-विसर्पदमानहृदयः यत्रैव देवानन्दा माहनी तत्रैव उपागच्छति, उपागम्य देवानन्दां माहनीं एवम् अवादीत्–एवं खुलु देवानुप्रिये! श्रमणः भगवान् महावीरः आदिकरः सर्वज्ञः यावत् सर्वदर्शी आकाशगतेन चक्रेण यावत् सुखं-सुखेन विहरन् बहुशालके चैत्ये यथा प्रतिरूपं अवग्रहम् अवगृह्य संयमेन तपसा आत्मानं भावयन् विहरति। तत् महत्फलं खुल् देवानुप्रिये! तथारूपाणां अर्हतां भगवतां नामगोत्रस्यापि श्रवणं, किमङ्ग अभिगमन-बन्दन-नमस्यन-प्रतिप्रच्छन-पर्यूपासनम् ? एकस्यापि आर्यस्य धार्मिकस्य सुवचनस्य श्रवणं, किमङ्ग पुनः विप्लस्य अर्थस्य ग्रहणम्? तत् यच्छामः देवानुप्रिये! श्रमणं भगवन्तं महावीरं वन्दामहे नमस्यामः सत्कारयामः सम्मानयामः कल्याणं मंगलं दैवतं चैत्यं पर्युपास्महे। एतन् नः प्रेत्यमेव इहमेव च १३८. उस काल उस समय स्वामी आए। परिषद् ने पर्युपासना की।

१३९. 'वह ऋषभदत्त बाह्मण इस कथा की जानकारी प्राप्त कर हृष्ट-तुष्ट चित्त वाला, आनंदिन, नंदित, प्रीतिपूर्ण मन वाला, परम सौमनस्य युक्त और हर्ष से विकस्वर इदय वाला हो गया। जहां देवानंदा ब्राह्मणी है वहां आता है, आकर देवानंदा ब्राह्मणी से इस प्रकार कहता है-देवानप्रिये! श्रमण भगवान महावीर आदिकर यावत सर्वज्ञ. आकाशगत धर्मचक्र से शोभित यावत सुखपूर्वक विहार करते हुए बहशालक चैत्य में प्रवास योग्य स्थान की अनुमति लेकर संयम और तप से अपने आपको भावित करते हुए रह रहे हैं।

देवानुप्रिये! ऐसे अर्हत् भगवानों के नाम गोत्र का श्रवण भी महान् फलदायक है फिर अभिगमन, वंदन, नमस्कार, प्रति-पृच्छा और पर्युपासना का कहना ही क्या? एक भी आर्य धार्मिक बचन का श्रवण महान् फलदायक है फिर विपुल अर्थ-ग्रहण का कहना ही क्या?

इसिलए देवानुप्रिये! हम चलें, श्रमण भगवान् महावीर को वंदन-नमस्कार करें, सत्कार-सम्मान करें, भगवान कल्याण-कारी, मंगल, देव और प्रशस्त चित्त वाले हैं। हम उनकी पर्युपासना करें। यह हमारे इहभव और परभव के लिए हित, शुभ, क्षम, निःश्रेयस और आनुगामिकता के लिए होगा।

### भाष्य

हिताय शुभाय क्षमाय निःश्रेयसाय

आनुगामिकत्वाय भविष्यति।

१. सूत्र-१३९

आगासगएणं चक्केणं—यह पाठ-समूह औपपातिक से लिया

गयः है।<sup>२</sup> इस पाठ-समूह में छत्र, चामर, सिंहासन और धर्मध्वज का वर्णन है। यह मूल भगवती का प्रतीत नहीं होता।

१४०, तए णं सा देवाणंदा माहणी उसभदत्तेणं माहणेणं एवं वृत्ता समाणी हहतुद्व-चित्तमाणंदिया णंदिया पीइमणा

ततः सा देवानन्दा माहनी ऋषभदत्तेन माहनेन एवम् उक्ता सती हृष्टतुष्टचित्ता आनन्दिता नन्दिता प्रीतिमना परमसौम- १४०. देवानंदा बाह्मणी ऋषभदत्त ब्राह्मण के यह कहने पर हृष्ट-तुष्ट चित्त वाली आनंदित. नंदित. प्रीतिपूर्ण मन वाली

(ग) वही १५/१५। २.ओवा. सृ.१९।

१. (क) भ. २<sup>,</sup> २४।

<sup>(</sup>ख) वही, ११ १८६४

परमसोमणस्सिया हरिसवसविसप्प-माण हियया करयलपरिग्गहियं दसनहं सिरसावत्तं मत्थए अंजलिं कहु उस-भदत्तस्स माहणस्स एयमद्वं विषएणं पडि सुणेइ॥ नस्यिता हर्षवशविसर्पद्मानहृदया करतल-परिगृहीतं दशनखं शिरसावर्त्तं मस्तके अञ्जलिं कृत्वा ऋषभदत्तस्य माहनस्य एतमर्थं विनयेन प्रतिशृणोति। परमसौमनस्य युक्त और हर्ष से विकस्वर हृदय वाली हो गई। वह दोनों हथेलियों से निष्पन्न सम्पुट आकार वाली दसन-खात्मक अंजलि को सिर के सम्मुख घुमाकर, मस्तक पर टिकाकर ऋषभदत बाह्मण के इस अर्थ को विनयपूर्वक स्वीकार करती है।

१४१. तए णं से उसभदत्ते माहणे कोडुंबियपुरिसे सद्दावेह, सद्दावेत्ता एवं वयासी—खिप्पामेव भो देवाणु-प्पिया! लहुकरणजुत्त-जोइय-सम-खुरवालि-हाण-समिलिहियसिंगेहिं, जंबूणयामय-कलावजुत्तपतिविसिद्देहिं, रययामयघंटा-सुत्तरज्जुयपवर - कंचणनत्थपग्ग-होग्गहियएहिं, नीलुप्पलकयामेलएहिं, पवरगोणजुवाणएहिं नाणामणिरयण-घंटियाजालपरिगयं, सुजायजुग-जोत्त - रज्जुयजुग - पसत्थसुविर - चिय-निमियं, पवरलक्खणोववेयं-धम्मियं जाणप्यवरं जुत्तामेव उवद्ववेह, उवद्ववेत्ता मम एत-माणत्तियं पच्चप्पिणहः॥

ततः सः ऋषभदतः माहनः कौटुम्बिक-पुरुषान् शब्दयित शब्दयित्वा एवममादीत्— क्षिप्रमेव भो देवानुप्रियाः! लघुकरणयुक्त--यौगिक—समखुरबालधान-समिलिखितशृङ्गैः जाम्बूनदमय-कलापयुक्त-प्रतिविशिष्टैः रजतमयघण्टा-सूत्ररज्जुक प्रवरकाञ्चन 'नत्था' प्रग्रहगुहौतैः नीलोत्पलकृत 'आमेलएहिं' प्रवरगोयुविभः नानामणिरत्न-घण्टिकाजाल- परिगतं सुजातयुग-योक्त्र-रज्जुकयुग-प्रशस्तसुविरचितनिर्मितं प्रवरलक्षणोपपेतं धार्मिक यानप्रवरं युक्तमेव उपस्थपयत, उपस्थाप्य माम् एतामाझिकां प्रत्यर्पयत। १८१. ऋषभदत्त ब्राह्मण ने कौटुम्बिक पुरुषों को बुलाया, बुलाकर इस प्रकार कहा-देवान्प्रियो! शीघ्र गति-क्रिया की दक्षता से युक्त, समान खुर और पूंछ वाले, समान रूप से उल्लिखित सींग वाले, स्वर्णमय कलाप से युक्त, प्रतिविशिष्ट-प्रधान रजतमय घण्टा वाले. धागे की डोरी तथा प्रवर कंचनमय नथिनी की डोरी से बंधे हुए, नील उत्पल के सेहरे वाले, प्रवर तरुण बैल जिसमें जोते गए हैं. जिस पर नाना मणि, रतन और घंटिका जाल वाली झूल डाली हुई है. श्रेष्ठ काठ की जुआ और जोत (जूए को बैल की गर्दन से जोतने वाली रस्सी। रज्जूयुग्म प्रशस्त, सुविरचित और निर्मित है, प्रवर लक्षण से उपेत है वैसे धार्मिक यानप्रवर को तैयार कर शीघ्र उपस्थित करो। उपस्थित कर मेरी इस आजा को मुझे प्रत्यर्पित करो।

#### भाष्य

## १. सूत्र-१४१ शब्द-विमर्श

बहुकरण जुत्त जोइय—यह पाठ भगवती और ज्ञातधर्मकथा' में सदृश है। अभयदेवसूरि ने भगवती वृत्ति में लहुकरण जुत्त का अर्थ शीघ्र क्रिया करने में दक्षता से युक्त तथा जोइय का अर्थ यौगिक—प्रशस्त योग वाला किया है। ज्ञातधर्मकथा की वृत्ति में उन्होंने इसका अर्थ भिन्न प्रकार से किया है—लपुकरण युक्त—शीघ्र क्रिया करने में दक्षता से युक्त पुरुष के द्वारा योजित यानप्रवर—यंत्र यूप आदि से व्यवस्थित। यह प्रवरगोणज्वाणय का विशेषण है इसलिए प्रसंग के आधार पर इसका अर्थ—शीघ्र गति क्रिया की दक्षता से युक्त होने के कारण वे रथ में जोते गए हैं—होना चाहिए।

- ख्रर–खुर
- बलियाण-पूछ।

- सम लिहियसिंग-शस्त्र के द्वारा बाहर की चमडी का अपनयन किया गया है।
- जंबूनदमय कलाप—स्वर्णमय कलाप, कण्ठाभरण।
- पइविसिट्ठ—प्रधान।
- रयणमय घंटा-चांदी का घंटा।
- सुत्त रज्जुय-रूई से बर्ना हुई डोरी।
- नत्थ-नासिका रज्जु
- **पञ्चह**—लगाम
- ओञ्गहिय—बद्ध
- आसेलय-सेहरा
- <mark>घंटिया जाल</mark>--घंटिका युक्त जाल
- जुग-जुआ

- <u>१. नाया.१/३/१०; १८/५२।</u>
- २. भ. वृ. ९७१४१-लघुकरणं-शीघ्रक्रियादक्षत्वं तेन युक्ती योगिकौ च प्रशस्त्रयोगवन्ती प्रशस्त्रसदृशरूपत्वाद्यी ती तथा।
- ज्ञाता वृ. प. ९९-लयुकरणं गमनादिकः शीप्रक्रियार्थः वक्षत्वमित्यर्थः तेन यक्ताः ये पुरुषास्त्रैयौ।

१४२. तए णं ते कोडुंबियपुरिसा उसभ-दत्तेणं माहणेणं एवं वृत्ता समाणा हर्द्धिचत्तमाणंदिया णंदिया पीइमणा परमसोमणस्सिया हरिसवसविसप्प-माणहियया करयलपरिम्गहियं दसनहं सिरसावत्तं मत्थए अंजलिं कट्ट एवं सामी! तहत्ताणाए विणएणं वयणं पडिस्णेंति, पडिसुणेत्ता ख्रिप्पामेव लहुकरणगुत्त जाव धम्मियं जाणप्पवरं ज्लामेव उवद्भवेत्ता तमाणत्तियं पच्चप्पिणति ॥

ततः कौटुम्बिकपुरुषाः ऋषभदत्तेन माहनेन एवम् उक्ता सन्तः हृष्टतृष्टिचताः आन-न्दिताः नन्दिताः प्रीतिमानसः परमसौमन-स्थिताः हर्षवशविसर्पद्मान-हृदयाः कर-तलपरिगृहीतं दशनखं शिरसावर्त्तं मस्तके अञ्जलिं कृत्वा एवं स्वामिन्! तथेति आज्ञया विनयेन वचनं प्रतिशुण्वन्ति, प्रतिश्रुत्य. क्षिप्रमेव लघुकरणयुक्तं यावत् धार्मिकं युक्तमेव उपस्थाप्य यानप्रवरं आज्ञाप्तिकां प्रत्यर्पयन्ति।

१४३. तए णं से उसभवत्ते माहणे ण्हाए अप्पमहुग्घाभरणालं-कियसरीरे साओ गिहाओ पडिणिक्खमति, पडि-णिक्खमित्ता जेणेव बाहिरिया उवद्राण-साला जेणेव धम्मिए जाणप्यवरे तेणेव उवागच्छइ, उवागच्छिता धम्मियं

ततः सः ऋषभदत्तः माहनः स्नातः यावत अल्पमहार्घ्याभरणालंकृतशरीरः स्वस्मात् गृहात् प्रतिनिष्क्रामति प्रतिनिष्क्रम्य यत्रैव बाहिरिका उपस्थानशाला यत्रैव धार्मिकः यानप्रवरः तत्रैव उपागच्छति उपागत्य धार्मिकं यानप्रवरम् आरूढः।

१४४. तए णं सा देवाणंदा माहणी ण्हाया जाव अप्पमहन्धाभरणालं-कियसरीरा बहूहिं खुज्जाहिं, चिलातियाहिं जाव चेडियाचक्कवाल - वरिसधर - थेर -कच्इज्ज - महत्तरगवंदपरिक्रिवता अंतेउराओ निग्गच्छति, निग्गच्छित्ता जेणेव बाहिरिया उवद्वाणसाला, जेगेव धम्मिए जाणप्पवरे तेणेव उवागच्छइ. उवागच्छिता धम्मियं जाणप्पवर दुरुखा ॥

जाणप्पवरं दुरुद्धे॥

ततः सा देवानन्दा माहनी स्नाता यावत् अल्पमहार्घ्याभरणालंकृतशरीरा कुब्जाभिः किरातिकाभिः यावत् चेटिका-चक्रवाल-वर्षधर-स्थविरकञ्चुकीय-महत्तरक-वृन्दपरिक्षिप्ता। अन्तःपुरात निर्गच्छति. निर्गत्य यत्रैव बाहिरिका उपस्थानशाला धार्मिक: यानप्रवरः उपागच्छति, उपायत्य धार्मिकं यानप्रवरम् आरूढा।

१४२. वे कौटुम्बिक पुरुष ऋषभदत बाह्यण के यह कहने पर हुष्ट-तुष्ट चिन वाले, आनंदित, नंदित, प्रीतिपूर्ण मन वाले. परमसौमनस्य युक्त और हर्ष से विकस्वर हृदय वाले हो गए। दोनों हथेलियों से निष्पन्न संपुट आकार वाली दस नखात्मक अंजलि को सिर के सम्मुख घुमाकर 'स्वामी! आपकी आज्ञा के अनुसार ऐसा ही होगा', यह कहकर विनयपूर्वक वचन को स्वीकार करते हैं। स्वीकार कर शीघ्र गतिक्रिया की दक्षता से युक्त यावत् धार्मिक यानप्रवर को शीघ्र उपस्थित कर उस आज्ञा को प्रत्यर्पित करते हैं।

१४३, ऋषभदत्तं ब्राह्मण ने स्नान यावत् अल्पभार और बहुमूल्य वाले आभूषणों से शरीर को अलंकृत किया। (इस प्रकार सज्जित होकर) अपने घर से निकले. घर से निकलकर जहां बाहरी उपस्थानशाला है, जहां धार्मिक यानप्रवर है वहां आए। वहां आकर धार्मिक यानप्रवर पर आरूढ़ हो गए।

१४४. 'देवानंदा ब्राह्मणी ने स्नान यावत अलपभार और बहुमूल्य वाले आभूषणीं से शरीर को अलंकृत किया। बहत कुब्जा, किरात देशवासिनी यावत् चेटिका समूह, वर्षधर (कृतनपुंसकपुरुष) स्थविर् कंचुकी जनों, प्रतिहार गण और महत्तरक गण के वृन्द से धिरी हुई अन्तःपुर से निकर्ला। निकलकर जहां उपस्थानशाला है, जहां धार्मिक यानप्रवर है, वहां आई। वहां आकर धार्मिक यानप्रवर पर आरुद्ध हो गई।

#### भाष्य

१. सूत्र-१४४ शब्द-विमर्श

वषहर-अन्तःपुर का रक्षक।

१८५. तए णं से उसभदत्ते माहणे देवाणं-दाए माहणीए सब्हिं धम्मियं जाणप्पवरं दुरूढे समाणे नियग-परियालसंपरिवडे

घेरकंचुइ-अंतःपुर के प्रयोजन का निवेदन करने वाला, प्रतिहारी।

महत्तरग-अन्तःपुर के कार्य का चिंतन करने वाला।

ततः सः ऋषभदत्तः माहनः देवानन्दया माहन्या सार्धं धार्मिकं यानप्रवरं आरूढः सन् निजकपरिवारसंपरिवृतः माहनकण्डग्रामं

१८५. 'ऋषभदत्त ब्राह्मण देवानंदा ब्राह्मणी के साथ अपने परिवार से परिवृत होकर बाह्मणकुंडगाम नगर के बीचोबीच

माहणकुंडग्गामं नगरं मज्झंमज्झेणं निग्गच्छइ, निग्गच्छित्ता जेणेव बहुसालए चेइए तेणेव उवागच्छइ. उवागच्छिता छत्तादीए तित्थकरातिसए पासइ, पासित्ता धम्मियं जाण-प्यवरं ठवेइ, ठवेत्ता धम्मियाओ जाणप्पवराओ पच्चोरुहइ, पच्चोरु-हित्ता समणं भगवं महावीरं पंचविहेणं अभिगमेणं अभि-गच्छति, (तं जहा-१, सच्चित्ता णं दव्वाणं विओसरणयाए २. अचित्ताणं दव्वाणं अविओसरण-याए ₹. एगसाडिएणं उत्तरासंग-करणेणं 8. चक्खुप्फासे अंजलि-प्पगहेणं मणसो एगत्ती-करणेणं) जेणेव समणे भगवं महावीरे तेणेव उवागच्छइ, उवाग-च्छिता तिक्खुत्तो आयाहिण-पयाहिणं करेइ, करेत्ता वंदइ नमंसइ. वंदित्ता नमंसित्ता तिविहाए पज्ज-वासणाए पञ्जूवासङ्॥

नगरं मध्यंमध्येन निर्गच्छति, निर्गत्य यत्रैव बहुशालके चैत्ये तत्रैव उपागच्छति, उपागत्य छत्रादीन् 💎 तीर्थंकरातिशयान् पश्यति. दुष्ट्रवा धार्मिकं स्थापयति, स्थापयित्वा धार्मिकात यानप्रवरात् प्रत्यवरोहति, प्रत्यवरुद्ध श्रमणं भगवन्तं महावीरं पञ्चविधेन अभिगमेन अभिगच्छति (तद् यथा-१, सचित्तानां द्रव्याणां व्युत्सर्जनेन २. अचित्तानां द्रव्याणां अव्युत्सर्जनेन ३. एकशाटिकेन उत्तरासंग-करणेण ४. चक्षुरस्पर्शे अञ्जलिप्रग्रहेण ५. मनसः एकत्वीकरणेण) यत्रैव श्रमणं भगवन्तं महावीरं तत्रैव उपागच्छति. उपागत्य त्रिः आदक्षिण- प्रदक्षिणां करोति. वन्दते नमस्यति. वन्दित्वा नमस्यित्वा त्रिविधया पर्यपासनया पर्युपास्ते।

निर्गमन करते हैं। निर्गमन कर जहां बहुशालक चैत्य है वहां आते हैं, वहां आकर तीर्थंकर के छत्र आदि अतिशयों को देखते हैं। देखकर धार्मिक यानप्रवर को स्थापित करते हैं, स्थापित कर धार्मिक यानप्रवर से उतरते हैं। उतरकर पांच प्रकार के अभिगमों से श्रमण भगवान महावीर के पास जाते हैं. (जैसे–१. सचित्त द्रव्यों को छोड़ना २. अचित्त द्रव्यों को छोड़ना ३. एक शाटक वाला उत्तरासंग करना ४. दृष्टिपात होते ही बद्धांजलि होना ५. मन को एकाग्र करना) जहां श्रमण भगवान महावीर हैं. वहां आते हैं। यहां आकर वायीं ओर से प्रारंभ कर तीन बार प्रदक्षिणा करते हैं. प्रदक्षिणा कर वंदन-तमस्कार करते हैं. वंदन-नमस्कार कर तीन प्रकार की पर्युपासना के द्वारा पर्युपासना करते हैं।

#### भाष्य

१. सूत्र-१४५

अभिगम के लिए द्रष्टव्य भगवर्ता २/९७ का भाष्य।

१४६. तए णं सा देवाणंदा माहणी धम्मियाओ जाणप्पवराओ पच्चो-रुष्टित पच्चोरुष्टिता बहुहिं खुज्जाहिं जाव चेडियाचक्कवाल-वरिसधर-थेरकंचुइज्ज - महत्तरगवंदपरि-क्खिता समणं भगवं महावीरं पंचविहेणं अभिगमेणं अभिगच्छइ. (तं जहा–१. सचित्ताणं दव्वाणं विओसरणयाए २. अचित्ताणं दव्वाणं अविमोयणयाए ३. विण-योणयाए गायलद्वीए ४. चक्ख-प्फासे अंजलिपग्गहेणं ५. मणस्स एगत्तीभावकरणेणं) जेणेव समणे भगवं महावीरे तेणेव उवागच्छइ. उवागच्छिता समणं भगवं महावीरं तिक्खुत्तो आयाहिणपयाहिणं करेड. करेत्ता वंदइ नमंसइ, वंदित्ता नमंसिता उसभदत्तं माहणं पुरओ कट्ट ठिया चेव सपरिवारा सुरसू-समाणी नमंसमाणी अभिमुहा विणएणं पंजलिकडा पञ्जुवासङ् ॥

ततः सा देवानंदा माहनी धार्मिकात् यानप्रवरात् प्रत्यवरोहित प्रत्यवरुह्य बहिभः कुञ्जाभिः यावत् चेटिकाचक्रवाल-वर्षधर-स्थविरकं चुकीय-महत्तरकवृन्दपरिक्षिप्ता श्रमणं भगवन्तं महावीरं पञ्चविधेन अभि-गमेन अभिगच्छति (तद्यथा–१, सचित्तानां द्रव्याणां व्युत्सर्जनेन २. अचित्तानां द्रव्याणाम् अव्युत्सर्जनेन ३. विनयावनतया गात्रयष्ट्या ४. चक्षःस्पर्शे अञ्जलप्रग्रहेण ५. मनसः एकत्वीभावकरणेण) यत्रैव श्रमणः भगवान् महावीरः तत्रैव उपाग-च्छिति, उपागत्य श्रमणं भगवन्तं महावीरं त्रिः आदक्षिण-प्रदक्षिणां करोति, कृत्वा वन्दते नमस्यति, वन्दित्वा नमस्यित्वा ऋषभदत्तं माहनं पुरतः कृत्वा स्थिता चैव सपरिवारा शुश्रूषमाना नमस्यती अभिमुखा विनयेन प्राञ्जलिकृता पर्यपासते।

१४६. देवानंदा ब्राह्मणी धार्मिक यानप्रवर से उतरती है। उतरकर बहुत कुब्जा, यावत्। चेटिकासमूह, वर्षधर, स्थविर, कंचुकी-जनों, महत्तरक गण के वृन्द से घिरी हुई पांच प्रकार के अभिगमों से श्रमण भगवान महावीर के पास जाती है। (जैसे-१, सचित द्रव्यों को छोड़ना २, अचित्त द्रव्यों को छोड़ना ३, शरीरयष्टि को विनयावनत करना ४. दृष्टिपात होते ही बद्धांजिल होना ५. मन को एकाग्र करना) जहां श्रमण भगवान महावीर हैं.. वहां आती है। आकर श्रमण भगवान महाबीर को दायीं और से प्रारंभ कर तीन बार प्रदक्षिणा करती है। प्रदक्षिणा कर बंदन-नमस्कार करती है, बंदन-नमस्कार कर ऋषभदत्त बाह्मण को आगे कर, स्थित हो परिवार सहित शुश्रुषा और नमस्कार करती हुई सम्मुख रहकर विनयपूर्वक बन्द्रांजिल पर्युपासना कर रही है।

१४७. तए णं सा देवाणंदा माहणी आगयपण्हया पप्पयलोयणा संवरिय-वलयबाहा कंचुयपरिक्खित्तिया धारा-हयकलंबगं पिव समूसवियरोमकूवा समणं भगवं महावीरं अणिमिसाए दिद्वीए देहमाणी-देहमाणी चिद्वह!! ततः सा देवानन्दा माहनी आगतप्रस्नया प्रप्लुतलोचना संवृतवलयबाहा कञ्चुक-परिक्षिप्तका धाराहतकदम्बकम् इव समुच्छ्रितरोमकूपा श्रमणं भगवन्तं अनिमि-षया दृष्ट्या पश्यन्ती-पश्यन्ती तिष्ठति।

१४८. भंतेति! भगवं गोयमे समणं भगवं महावीरं वंदइ नमंसइ, वंदित्ता नमंसित्ता एवं वयासी—िकं णं भंते! एसा देवाणंदा माहणी आगयपण्हया पप्पुयलोयणा संव-रियवलयबाहा कंचुयपरिक्खि-तिया धाराहयकलंबगं पिव समूसविय-रोमकृवा देवाणुण्पियं अणिमिसाए दिहीए देहमाणी-देहमाणी चिट्ठइ?

भदन्त! अथि! भगवान् गौतमः श्रमणं भगवन्तं महावीरं वन्दते नमस्यति, वन्दित्वा नमस्यित्वा एवम् अवादीन्—िकं भदन्त! एषा देवानन्दा माहनी आगतप्रस्नया प्रप्लुत-लोचना संवृतवलयबाहा कञ्चुक-परिक्षिमिका धाराहतकदम्बकम् इव समुच्छितरोमकूपा देवानुप्रियं अनिमिषया दृष्ट्या पश्यन्ती पश्यन्ती तिष्ठिति?

गोयमादि! समणे भगवं महाविरि भगवं गोयमं एवं वयासी—एवं खलु गोयमा! देवाणंदा माहणी ममं अम्मगा, अहण्णं देवाणंदाए माह-णीए अत्तए। तण्णं एसा देवाणंदा माहणी तेणं पुव्वपुत्त-सिणेहरागेणं आगयपण्हया पप्पुय-लोयणा, संवरियवलयबाहा कंचुय-परिकिखत्तिया धाराहयकलंबगं पिव समूसविय-रोमकूवा ममं अणिमिसाए दिहुए देहमाणी-देहमाणी चिहुइ!! अिय गौतमः! श्रमणः भगवान् महावीरः श्रमणं भगवन्तं एवं अवादीत्-एवं खुलु गौतम! देवानन्दा माहनी मम अम्बा, अहं देवानन्दायाः माहन्याः आत्मजः। 'तत् एषा' देवानंदा माहनी तेन पूर्वपुत्रस्नेहरागेन आगतप्रस्नया प्रप्लुतलोचना संवृत बलयबाहा कञ्चुकपरिक्षिप्तिका धाराहत-कदम्बक्म इव समुच्छितरोमकूपा मम अनिमिषया दृष्ट्या पश्यन्ती पश्यन्ती निष्ठति। १४७. उस समय देवानंदा ब्राह्मणी के स्तनों से दूध की धार बह चर्ता और नेत्र जल से भींग गए। हर्षातिरंक से स्थूल होती हुई भुजा के लिए बाजूबंध अवरोध बन गए, कंचुकी विस्तृत हो गई, मेघ की धारा से आहत कदम्बपुष्प की भांति रोमकूप समुच्छवसित हो गए। वह श्रमण भगवान महावीर को अनिमेष दृष्टि से देख रही है।

१८८. भंते! यह कहकर भगवान गौतम ने श्रमण भगवान महावीर को वंदननमस्कार किया, वंदन-नमस्कार कर वे इस प्रकार बोले—भंते! क्या देवानंदा बाह्मणी के स्तनों से दूध की धार बह चली? नेत्र जल से भींग गए? हषितिरेक से स्थूल होती हुई भुजा के लिए बाजूबंध अवरोध बन गए? कंचुकी विस्तृत हो गई? मेच की धारा से आहत कदम्बपुष्प की भांति रोमकूप उच्छ्वसित हो गए? वह देवानुप्रिय को अनिमेष दृष्टि से देख रही है?

है गौतम! श्रमण भगवान महावीर ने भगवान गौतम से इस प्रकार कहा— गौतम! देवानंदा ब्राह्मणी मेरी माता है, में देवानंदा ब्राह्मणी का अत्मज हूं। इसलिए उस पूर्व पुत्र-स्नेह राग के कारणे देवानंदा ब्राह्मणी के स्तनों से दूध की धार बह चली। नेत्र जल से भींग गए। हर्षातिरेक से स्थूल होती हुई भुजा के लिए बाजूबंध अवरोध बन गए, कंचुकी विस्तृत हो गई। मेच की धारा से आहत कंदम्ब पुष्प की भांति रोमकृप उच्छवस्तित हो गए। वह मुझे अनिमेष दृष्टि से देख रही है।

#### भाष्य

**१. सू. १**४८

 आत्मज हूं......पूर्वपुत्र स्नेह राग के कारण अत्तयं.... पुब्वपुत्तिसणेहरागेणं भगवान महावीर बता रहे हैं-मैं देवानंदा का आत्मज हं। पूर्व पुत्र-स्नेह राग के कारण–यह पाठ इस घटना का सूचक है–मेरा प्रथम गर्भाधान देवानंदा ब्राह्मणी की कुक्षि में हुआ था। गर्भ-संहरण के पश्चात् त्रिशला मेरी माता बनी।

<sup>.</sup> १. भ. वृ. ९ १४८-अनएरीन आत्मजः पुत्रः पृव्वपुत्तसिपोडाणुराएणं नि पूर्वः-प्रथमगर्भाधानकालसंभवो यः पृत्रस्नेदलक्षणेःम्रागः स पूर्वपृत्रस्नेहाम्गगरनेत।

१४९. तए णं समणे भगवं महावीरे उसभदत्तस्स माहणस्स देवाणंदाए माहणीए तीसे य महतिमहालियाए इसिपरिसाए मुणिपरिसाए जइप-रिसाए देवपरिसाए अणगसयाए अणेगसय-वंदाए अणेगसयवंदपरियालाए ओहबले अइवले महब्बले अपरिमियबलवीरिय-तेय - माहप्प - कंति - जुत्ते सारय-नवत्थणिय - महरगंभीर - कोंचणि-ग्घास-दुद्भिस्सरे उरे वितथडाए कंठे वट्टियाए सिरे समाइण्णाए अगरलाए अमम्मणाए सुव्वत्तक्खरसण्णिवाइयाए सव्वभासाणुगामिणीए पुण्णरत्ताए सरस्सईए जोयणणीहारिणा सरेणं अन्द्रमागहाए भासाए भासइ-धम्मं परि-कहेइ जाव परिसा पडिगया।।

ततः श्रमणः भगवान् महावीरः ऋषभदत्तस्य माहनस्य देवानंदायाः महान्याः तस्यां च महामहत्याम् ऋषिपरिषदि यतिपरिषदि अनेकशतायाम् अनेकशतवृन्दायाम् अनेक-शतवृन्दपरिवारे ओघबल: अतिबल: महाबल: अपरिमितिबल-वीर्य-तेजस-माहातम्य-कान्तियुक्तः शारद-नवस्तनित-मधुरगम्भीर-क्रीञ्चनिर्घोष-दुन्दुभिस्वरः उरसिविस्तृतया कण्ठे वर्तितया शिरसि समाकीर्णया अगरलया अमन्मनया सुव्यक्ताक्षरया-सन्निपातिकया पूर्णरक्तया सर्वभाषानुगामिन्या सरस्वत्या योजन निर्हारिणा स्वरेण मागध्यां भाषायां भाषते-धर्मं परिकथयति यावत् परिषद् प्रतिगता।

१४९. 'श्रमण भगवान महावीर ने ऋषभदत ब्राह्मण और देवानंदा ब्राह्मणी को उस विशाल परिषद् में धर्म का प्रतिबोध दिया, जिस परिषद् में ऋषि-परिषद्, मुनि-परिषद्, यति-परिषद् और देव-परिषद् का समावेश है। उन परिषदों में सैकड़ों सैकड़ों मनुष्यों के समृह बैटे हए थे। भगवान महावीर का बल ओघबल. अतिबल और महाबल-इन तीन रूपों में प्रकट हो रहा था। वे अपरिमित बल. वीर्य. तेज, माहात्म्य और कांति से युक्त थे। उनका स्वर शरद ऋतु के मेच के नव गर्जन, क्रोंच के निर्घोष तथा दुंद्रभि की ध्वनि के समान मध्र और गंभीर था। धर्म कथन के समय भगवान की वाणी वक्ष में विस्तृत, कंठ में वर्तल और सिर में संकीर्ण होती थी। वह गुनगुनाहट और अस्पष्टता से रहित थी। उसमें अक्षर का सन्निपात स्पष्ट था। वह स्वर-कला से पूर्ण और जेय राग से अनुरक्त थी। वह सर्व भाषानुगामिनी-स्वतः ही सब भाषाओं में अनुदित हो जाती थी। भगवान एक योजन तक सनाई देने वाले स्वर में अर्द्धमागधी भाषा में बोले। प्रवचन के पश्चात् परिषद् लौट गई।

#### भाष्य

#### १. सूत्र-१४९

प्रस्तुत सूत्र में भगवान महावीर की परिषद् का वर्णन किया गया है। उस परिषद् के चार विभागों का उल्लोख है–

१. महर्षि परिषद् २. मुनि परिषद् ३. यति परिषद् ४. देव परिषद्। प्रत्येक परिषद् में अनेक सैंकड़ों, अनेक सैंकड़ों के वृन्द तथा अनेक सैंकड़ों के वृन्द रूपी परिवार विद्यमान थे।

सूत्रकृतांग में मुनि के लिए श्रमण, माहण, भिक्षु और निर्ग्रंथ-इन चार शब्दों का प्रयोग किया गया है। उनमें ऋषि, मुनि और यति का प्रयोग नहीं है।

अभयदेव सूरि ने ऋषि का अर्थ द्रष्टा किया है। वास्क-निरुक्त में भी ऋषि का अर्थ द्रष्टा किया गया है। सूत्रकृतांग में भगवान महावीर को ऋषियों में श्रेष्ठ कहा गया है। उत्तराध्ययन में भी ऋषि शब्द का अनेक बार प्रयोग हुआ है।

मुनि शब्द बहुत बार प्रयुक्त है। इसका अर्थ है ज्ञानी— नाणेण य मुणी होइ। अभयदेवसूरि ने मुनि का अर्थ वाचंयम किया है। अभयदेव सूरि ने यित का अर्थ धर्म क्रिया में प्रयतमान किया है। यित शब्द यम धातु से निष्पन्न है इसलिए इसका अर्थ संयमी होना चाहिए।

ओघ बल आदि पद-समृह भगवान् महावीर के विशेषण के रूप में प्रयुक्त है।

ओघबल-ओघ का एक अर्थ है अविच्छेद। जिसका बल प्रवाह रूप में अविच्छिन्न रहता है, वह व्यक्ति ओघबल कहलाता है। अभयदेवस्रि ने ओघबल का अर्थ अव्यवच्छिन्न बल किया है।

- ६. उत्तर, १२/४४,४७।
- ७. उत्तर, २५/३०।
- ८. (क) भ. वृ. ९/१४९--म्नयो वाचंत्रमाः।
  - (ख) आप. वृ. प. १४७ मीनवत्साधूनां वाचंयमसाधूनामित्वर्धः।
- ९. (क) भ. यू. ९/१४९,-यतयस्तु धर्मक्कियास् प्रयतमानाः।
  - (ख) औप वृ. प. १४७ यनन्ते चारित्रं प्रति प्रयता भवन्तीति यनयः।
- १०, वही, प. १४७-ओहबले नि अव्यवच्छित्र बताः

औप, वृ. प. १४७-अणेशसयवंदाए ति अनेकानि शत प्रमाणानि वृन्दानि यस्यां सा तथा तस्याः अणेशसयवंदपरियालाए अनेन शतमानानि यानि वृन्दानि तानि परिवारी यस्याः सा तथा तस्याः।

२, सुब० १, १६, १

३. (क) म. वृ. ९. १४९। (ख) औप. वृ. ध. १४६,१४७।

<sup>8.</sup> 

५ सूब १/६/२२।

अतिशय बल-अतिशय बल वाला।<sup>5</sup>

**महाबल**-प्रशस्त बल वाला।

अपरिमित बल-असीम बल वाला।

अभयंदव सरि ने बल का अर्थ शारीरिक प्राण और वीर्य का अर्थ जीव से उत्पन्न शक्ति किया है। प्रथम शतक में बतलाया गया है-वीर्य शरीर से उत्पन्न होता है।\* इन दोनों भिन्न वक्तर्ज्यों का नय दृष्टि से समाधान किया जा सकता है। वीर्य के दो प्रकार हैं-लब्धिवीर्य और करणवीर्यं। लब्धिवीर्य अन्तराय कर्म का क्षायोपशमिक भाव है. वह जीव से उत्पन्न शक्ति है। करणवीर्य शरीर नामकर्म का औद्यिक भाव है, वह शरीर से उत्पन्न शक्ति है।

तेज-दीप्ति।

माहातम्य-महानता।

कांति-कमनीयता।

शारदनवस्तनित-प्रस्तृत अलापक में भगवान महावीर की धर्म देशना का निरूपण है। उसमें स्वर, सरस्वती, भाषा-इन तीन तत्त्वों का प्रतिपादन है। भगवान का स्वर शरद् ऋतु के मेघ, क्रोंच के निर्घोष और दृन्दुमि के स्वर के समान मध्रर और गंभार था।

उनकी बाणी (सरस्वती) वक्ष में विस्तृत, केठ में वर्तृत और मुर्धा-मुख के भीतर का तालू और कंठ के बीच का वह भाग जो मस्तक या शीर्षस्थान के ठीक नीचे पड़ता है और जहां से मुर्धन्य वर्णी का उच्चारण होता है–में संकीर्ण थी।

संस्कृत व्याकरण में वर्णों के स्थान और आस्य-प्रयत्न बतलाए गए हैं।'

इस प्रसंग में ध्वनि की उत्पत्ति बतलाई गई है। नाभिप्रदेश

से प्रयत्न-प्रेरित प्राण नाम का वायु ऊपर की और जाता है। वह उर आदि स्थानों में से किसी स्थान पर चेंट करता है, उससे ध्वनि उत्पन्न होती है 🖰

संगीतसमयसार में स्वर आदि की उत्पत्ति के संक्षेप में तीन ही स्थान बतलाए गए हैं-हृदय, कंठ और सिर।

प्रतीत होता है-सूत्रकार ने संगीत विधि का उपयोग कर इन तीन स्थानी का निर्देश किया है।

वृत्तिकार ने वक्ष को विस्तीर्ण, कंठ विवर को वर्तृल और मुर्धा को संकीर्ण बतलाया है।\*\*

अगरल-सुविभवत अक्षरवार्ला।

अमम्मणा-स्पष्ट उच्चारण वाली।

सुव्वत्तक्खरसण्णिवाइया-सृव्यक्त अक्षर सन्निपात (वर्ण संयोग) वार्ला।

पुण्णा-पूर्णा, स्वर कला से पूर्ण

रत्ता-शेय राग से अनुरक्त।

सर्वभाषानुगामिनी—औपपातिक में बतलाया गयः है कि तीर्थंकर की वाणी अनेक भाषाओं में परिणत हो जाती है।

आवश्यक नियंक्ति और चूर्णि के अनुसार तीर्थंकर की वाणी को सुनने वाले सब लोग अपनी-अपनी भाषा में सुनते-समझते हैं।'' इस आशय का एक संस्कृत श्लोक प्रसिद्ध है-

## देवा देवी नरा नारी शबराश्चापि शाबरीम्। तियंचोऽपि हि तैरिश्चिं भेदिरे भगवद्गिरम॥

जोयण नीहारिणा-तीर्थंकर की वाणी एक योजन तक सुनाई देती है। यह ज्योतिय अतिशवों में से एक अतिशय है।'<sup>..</sup>

१५०. तए णं से उसभदत्ते माहणे समणस्स भगवओ महावीरस्स अंतियं धम्मं सोच्या निसम्म हट्टत्हे उट्टाए उट्टेड, उट्टेना समणं भगवं महावीरं तिक्खूत्तो आथाहिण-पयाहिणं करेइ, करेत्ता वंदइ नमंसइ, वंदित्ता नमंसित्ता एवं वदासी-एवमेयं भंते! तहमेयं भंते! अवितहमेयं भंते! असंदिब्दमेयं भंते! ततः सः ऋषभदतः माहनः श्रमणस्य भगवतः महावीरस्य अन्तिकं धर्मं श्रृत्वा निशम्य हुष्टतुष्टः उत्थया उत्तिष्ठति. उत्थाय श्रमणं भगवन्तं महावीरं ग्रिः आदक्षिण-प्रदक्षिणां करोति, कृत्वा वन्दते वन्दित्वा नमस्यित्वा नमस्यति. एवमवादीत्-एवमेतद् भदन्त ! तथैतद भदन्त ! अवितथमेद भदन्त ! असंदिग्धमेतद

१५०, 'ऋषभटन ब्राह्मण असण भगवान महावीर के पास धर्म सूनकर, अवधारण कर हुष्ट तुष्ट होकर उटन की मुद्र में उठता है, उठकर श्रमण भगवान महाबीर को धर्या और से प्रारंभ कर तीन बार प्रदक्षिणा करता है, प्रदक्षिणा कर वंदन-नमस्कार करता है, बंदन-नमस्कार कर वह इस प्रकार बोला-भंते! यह ऐसा ही

१, बही, प. १४७ - अटबर्ल नि अनिशय बलः।

२. वही. प. १४० महब्बलेनि प्रशस्त्रबलः।

३, वहाँ, ५, १४७-अपरिमितानि अनेतानि यानि बलादीनि।

औप, ब्र. प. १८५ बला शरीर: प्राण: वीर्यं जीवप्रभवं।

५. भ. १. १४४।

६, भ, १, ३ ७६-३८२ का भाष्य।

৩, हेम प्रकाश महत्त्र्याकरण, पूर्वार्थ, সাথা ২१,২५–

अष्टी रूथनानि वर्णानाम्रुः कण्टः शिरुन्तथा। जिहा मूलं च वंताञ्च, नासिकंष्ठी च ताल् च। अभ्य प्रथन्ताः रपुष्टाद्याः विवानद्यास्त् बाह्यकाः।।

८. हेम प्रकाश व्याकरण, पूर्वार्ध, गाथा २५ की वृत्ति नाभि-प्रदेशात--प्रयत्नप्रेरितः प्राणा नाम वायुरूभ्वीमाक्रामन् उरःप्रभृतीनां स्थानानामन्यतः मस्मिन् स्थाने प्रयत्नेन विधार्यंते स विधार्यभाषः स्थानमध्हिन्ति, तस्मान्

रथानभियाताद् ध्वनिरुत्पद्यते आकाशे, सा वर्णयति, स वर्णस्यात्मलाभः। ९. संगीतसार १ ९ १०

रबरादीनां

उत्पनिहत्त्वात स्थानम्। त्रीणि स्थानानि हत्केहशियांचीति समासनः।।

- १०. औप. वृ. प. १४ ५ उरे वित्यडाए-उरिस विष्टृतया उरसी विस्तीर्णत्वात्. सरस्वत्येति योगः 'केठेऽबद्वियाए' गराविवरस्य वर्तुनन्वान्,'सिरे समाइण्णाएं मुर्क्ति संड्रीर्णया आयामस्य मुर्ध्ना स्कृतितत्वात।
- ३१, ओब, सू. ५१ -सावियणं अक्रमागहा भासः तेसि सब्बेसि आरियमणारिया र्ण अध्यक्षी सम्भागाए परिणामेले परिणामह।
- १२, श्री भिक्षु आगम त्रित्रय कोश प्. ३०४ :
- १३, अभिधान चिन्तामणिः १/५८-५२-

क्षेत्रे स्थितियोजनमायकेऽपि, नृदेवतियंगजनकोटिकोटः। वाणी नृतिर्यक्रस्रलोकभाषा, संवादिनी याजनगरिमनी च॥ इच्छियमेयं भंते! पिंड-च्छियमेयं भंते! इच्छिय-पिंड-च्छियमेयं भंते!—से जहेयं तुब्भे बवह ति कट्ट उत्तरपुरित्थमं दिसिभागं अवक्कमित, अवक्क-मित्ता सयमेव आभरणमल्लालंकारं ओमुयइ, ओमुइत्ता सयमेव पंचमुद्वियं लोयं करेइ, करेत्ता जेणेव समणे भगवं महावीरे तेणेव उवागच्छइ, उवागच्छित्ता समणं भगवं महावीरे तिक्खुत्तो आया-हिण-पयाहिणं करेइ, करेत्ता वंदइ नमंसइ, वंदिता नमंसित्ता एवं वयासी—आलिते णं भंते! लोए, आलित्त-पिंलते णं भंते! लोए, अरालित्त-पिंलते णं भंते! लोए जराए मरणेण य।

से जहानामाए केइ गाहावई अगारंसि झियायमाणंसि जे से तत्थ भंडे भवइ अप्पभारे मोल्लगरूए, तं गहाय आयाए एगंतमंतं अवक्क-मइ। एस मे नित्थारिए समाणे पच्छा पुरा य हियाए सुहाए खमाए निस्सेयसाए आणुगामियत्ताए भविस्सइ।

एवामेव देवाणुप्पिया! मज्झ वि आया एगे भंडे इहे कंते पिए मणुण्णे मणामे थेज्जे वेस्सासिए सम्मए बहुमए अणुमए भंडकरंडगसमाणे, मा णं सीयं, मा णं उण्हं, मा णं खुहा, मा णं पिवासा, मा णं चोरा, मा णं वाला, मा णं वंसा, मा णं मसया, मा णं वाला, मा णं वाहय-पित्तिय-संभियसित्रवाइय विविहा रोगायंका परीसहोवसम्मा पुसंतु ति कहु एस मे नित्थारिए समाणे परलोयस्स हियाए सुहाए खमाए नीसेसाए आणुगामियत्ताए भविस्सइ।

तं इच्छामि णं देवाणुप्पिया! सयमेव पव्वावियं सयमेव मुंडावियं, सयमेव सेहावियं, सयमेव सिक्खावियं, सयमेव आयारगोयरं विणय-वेणइय-चरण-करण - जायामाया - वत्तियं धम्म-माइक्स्वियं॥

भदन्त! इष्टमेनद् भदन्त! प्रतीष्टमेनद् भदन्त! इष्टप्रतीष्ट-मेतद् भदन्त! तद् यथेदं यूयं बदथ इति कृत्वा उत्तरपौरस्त्यं दिग्भागम् अपक्रामति. अपक्राम्य स्वयमेव आभरणमाल्यालंकारम् अवमञ्चति, अवमुच्य स्वयमेव पञ्चमृष्टिकं लोचं करोति, कृत्वा यत्रैव श्रमणः भगवान् महावीरः तत्रैव उपागच्छति, उपागम्य श्रमणं भगवन्तं महावीरं त्रिः आदक्षिण-प्रदक्षिणां करोति, कृत्वा वन्दते नमस्यति, वन्दित्वा नमस्यित्वा एवमवादीद्-आदीप्तः भदन्त! लोकः, प्रदीप्तः भदन्त! लोकः, आदीम-प्रदीमः भदन्त! लोकः जरसा मरणेन च। अथ यथानामकः कश्चिद 'गाहावई' अगारे ध्मायमाने यः सः तत्र भाण्डः भवति अल्पभारः मृल्यगुरुकः तं गृहीत्वा आत्मना एकान्तमन्तम् अपक्रामति। एष मम निस्तारितः सन् पश्चात् पुरा च हिताय सुखाय क्षमाय निःश्रेयसे आनुगामिकत्वाय भविष्यति। एवमेव देवानुप्रिय! ममापि आत्मा एकः भाण्डः इष्टः कान्तः प्रियः मनोज्ञः मणामे रथेयान् वैश्वासिकः सम्मतः बहुमतः अनुमतः भाण्डकरण्डकसमानः, मा शीतं, मा उष्णं, मा क्षुधा, मा पिपासा, मा चौराः, मा व्यालाः, मा दंशाः, मा मशकाः, मा वाटिक-पैनिक-श्लेष्मिक-सान्निपातिकःः रोगांतकःः परीषहोपसर्गाः स्पुशन्त् इति कृत्वा एषः मम निस्तारितः सन् परलोकस्य हिताय, स्खाय, क्षमाय निःश्रेयसे आनुगामिकत्वाय भविष्यति तद् इच्छामि देवानुप्रिय! स्वयमेव प्रवाजित स्वयमेव मृण्डितं, स्वयमेव शैक्षापितं. स्वयमेव शिक्षापितं स्वयमेव आचार-गोचरं विनय-वैनयिक-चरण-करण-यात्रामात्रा-

है, भंते! यह तथा (संवादिनापूर्ण) है, भंते! यह अवितथ है, भंते! यह असंदिग्ध है, भंते! यह इष्ट है, भंते! यह प्रतीप्सित (प्राप्त करने के लिए इष्ट) है और भंते! यह इष्ट्रज्तीप्सित हैं—

जैसा आप कह रहे हैं—ऐसा भाव प्रवर्शित कर वह उत्तर पूर्व विशा भाग (ईशान कीण) की ओर जाता है, जाकर स्वयं ही आभरण अलंकार उतारना है, उतार कर स्वयं ही पंचमुष्टि लोच करता है, लोच कर जहां श्रमण भगवान महावीर हैं, वहां आता है, आकर श्रमण भगवान महावीर को वायीं ओर से प्रारंभ कर तीन बार प्रवक्षिण करता है, प्रविक्षण कर वंदन-नमस्कार करता है, यंदन-नमस्कार कर वह इस प्रकार बोला—भंते! यह लोक बुढ़ापे और मौत से आवीस हो रहा है (जल रहा है) भंते! यह लोक बुढ़ापे और मौत से प्रवीस हो रहा है। शंती: यह लोक बुढ़ापे और मौत से आवीस हो रहा है।

नैसे किसी गृहपित के घर में आग लग जाने पर वह वहां जो अल्पभार वाला और बहुमूल्य आभरण होता है, उसे लेकर स्वयं एकान्त स्थान में चला जाता है। (और सोचता है)—अग्नि से निकाला हुआ यह आभरण पहले अथवा पीछे मेरे लिए हित, सुख, क्षम, निःश्रेयस और आनुगामिकता के लिए होगा।

देवानुप्रिय! इसी प्रकार मेरा शरीर भी एक उपकरण है। वह इष्ट, कांत, प्रिय, मनोज्ञ, मनहर, स्थिरतर, विश्वसनीय, सम्पत. बह्मत, अनुमत और आभरण-करण्डक के समान है। इसे सर्वी-गर्मी न लगे, भूख-प्यास न सताए, चोर पीड़ा न पहुंचाए, हिंस्र पशु इस पर आक्रमण न करे, दंश और मशक इसे न काटे, वात, पिन, श्लेष्म और सन्निपात-जनित विविध प्रकार के रोग और आतंक, परीषह और उपसर्ग इसका स्पर्श न करे, इस अभिसंधि से मैंने इसे पाला है। मेरे द्वारा इसका निस्तार होने पर यह परलांक में मेरे लिए हित. सुख, क्षम, निःश्रेयस और आनुगमिकता के लिए होगा, इसलिए देवानुप्रिय! मैं आपके द्वारा ही प्रवृजित होनः चाहता हं, मैं

प्रत्ययं धर्ममाख्यातम्।

आपके द्वारा ही मुण्डित होना चाहता हूं, मैं आपके द्वारा ही शेक्ष बनना चाहता हूं, मैं आपके द्वारा ही शिक्षा प्राप्त करना चाहता हूं तथा आपके द्वारा ही आचार, गोचर, विनय-वैन्यिक-चरण-करण-यात्रा-मात्रा-मूलक धर्म का आख्यान चाहता हूं।

#### भाष्य

१. सूत्र-१५०

दृष्टब्य २/५२ का भाष्य।

१५१. तए णं समणे भगवं महावीरे उसभवत्तं माहणं सयमेव पव्वावेइ, सयमेव पव्वावेइ, सयमेव सेहावेइ, सयमेव सेहावेइ, सयमेव शिक्खावेइ, सयमेव आयार-गोयरं विणय-वेणइय-चरण-करण जायामायावित्तयं धम्ममाइक्खइ—एवं—देवाणुप्पिया गंतव्वं, एवं चिडियव्वं, एवं निसीइयव्वं, एवं तुयिहयव्वं, एवं भुजियव्वं, एवं भासियव्वं एवं उद्घाय-उद्घाय पाणेहिं भूएहिं जीवेहिं सत्तेहिं संजमेणं संजिमयव्वं अस्सिं च णं अहे णो किंचि वि पमाइयव्वं।

ततः श्रमणः भगवान् महावीरः ऋषभदत्तं माहनं स्वयमेव प्रवाजयित, स्वयमेव मुण्डयित, स्वयमेव शैक्षयित स्वयमेव शिक्षयित, स्वयमेव शिक्षयित, स्वयमेव शाचार-गोचरं विनय-वैनयिक-चरण-करण-यात्रामात्रा-प्रत्ययं धर्ममाख्याति—एवं देवानुप्रिय! गन्तव्यम्, एवं स्थातव्यम्, एवं वक्वतिंतव्यम्, एवं भोक्तव्यम्, एवं भाषितव्यम्, एवं भाषितव्यम्, एवं भाषितव्यम्, एवं भाषितव्यम्, एवं भ्राषितव्यम्, एवं अर्थाय-उत्थाय प्राणेषु भृतेषु जीवेषु सत्येषु संयमेन संयतितव्यम्, अस्मिन् च अर्थे न किञ्चिदिप प्रमादित-व्यम्।

तए णं से उसभदत्ते माहणे समणस्स भगवओ महावीरस्स इमं एयारूवं धम्मियं उवएसं सम्मं संपडिवज्जइ जाव सामाइयमाइयाइं एक्कारस अंगाइं अहिज्जइ, अहिज्जित्ता बहुहिं चउत्थ-छट्टद्वम-दसम-दुवाल-सेहिं, मासखमणेहिं विचि-त्तेहिं तवोकम्मेहिं अप्याणं भावेमाणे बहुइं सामण्णपरियागं पाउणइ, <u> पाउणित्ता</u> मासियाए संलेहणाए अत्ताणं झूसेइ, झूसेता सिंह भत्ताइं अणसणाए छेदेइ, छेदेत्ता जस्सद्वाए कीरित नग्गभावे जाव तमट्टं आराहेइ, आराहेत्ता चरमेहिं उस्सासनीसासेहिं सिद्धे बुद्धे मुक्के परिनिव्वडे सव्वदुक्खप्पर्हाणे॥

ततः सः ऋषभदतः माहनः श्रमणस्य भगवतः महावीरस्य इमम् एतद्रूपं धार्मिकम् उपदेशं सम्यक् सम्प्रतिपद्यते यावत् सामायिकादिकानि एकादश अंगानि अधीते, अधीत्य बहुभिः चतुर्थ-षष्ठ-अष्टम-दशम- द्वादशैः मासार्द्धमासक्षपणैः विचित्रैः तपः- कर्मभिः आत्मानं भावयन् बहूनि वर्षाणि श्रामण्यपर्यायं प्राप्नोति, प्राप्य मासिक्या संलेखनया आत्मानं जोषति, जोषित्वा षष्टिं भक्तानि अनशनेन छिनत्ति, छित्वा यस्यार्थं क्रियते नग्नभावः यावत् तमर्थम् आराध्यति आराध्य चरमेषु उच्छवास-निश्वासेषु सिद्धः बुद्धः मुक्तः परिनिवृतः सर्वदुःखप्रदीनः। १५१. 'श्रमण भगवान महावीर ऋषभदत्त ब्राह्मण को स्वयं ही प्रव्रजित करते हैं, स्वयं ही मुंडित करते हैं, स्वयं ही शैक्ष बनाते हैं, स्वयं ही शिक्षित करते हैं और स्वयं ही आचार-गोचर, विनय-वैनयिक-चरण-करण-यात्रा-मात्रा-मूलक धर्म का आख्यान करते हैं—देवानुप्रिय! इस प्रकार चलना चाहिए, इस प्रकार ठहरना चाहिए, इस प्रकार बैठना चाहिए, इस प्रकार करवट लेनी चाहिए, इस प्रकार भोजन करना चाहिए, इस प्रकार बोतना चाहिए, इस प्रकार पूर्ण जागरूकता से प्राण, भूत, जीव और सन्वों के प्रति संयम से रहना चाहिए। इस अर्थ में किंचित् भी प्रमाद नहीं करना चाहिए।

वह ऋषभदत ब्राह्मण श्रमण भरवान् महावीर के इस प्रकार के धार्मिक उपदेश को सम्यक प्रकार के स्वीकार करता है यावत नामायिक आदि ग्यारह अंगों का अध्ययन करता है। अध्ययन कर अनेक चतुर्थ-भकत् षष्ट-भकत् अष्टम-भकत्, दशम-भक्त, द्वादश-भक्त, अर्थमास और मासक्षपण-इस प्रकार विचित्र तपःकर्म के द्वारा आत्मा को भावित करता हुआ बहुत वर्षों तक श्रामण्य पर्याय का पालन करता है। पालन कर एक मास की संलेखना से अपने शरीर को कुश बना, अनशन के द्वारा साठभक्त (भोजन के समय) का छेदन करता है, छेदन कर जिस प्रयोजन से नग्नभाव यावत् उस प्रयोजन की आराधना करता है। उसकी आराधना कर चरम उच्छवास-निःश्वास में सिन्द्र, प्रशांत, मुक्त, परिनिर्वृत और सब दुःखों को क्षीण करने वाला हो जाता है।

## भाष्य

१. सूत्र--१५१

द्रष्टव्य भगवई २/५३ का भाष्य

१५२. तए णं सा देवाणंदा माहणी समणस्स भगवओ महावीरस्स अंतियं धम्मं सोच्चा निसम्म हष्टतुद्वा समणं भगवं महावीरं तिक्खुतो आयाहिण-पयाहिणं करेइ, करेत्ता वंदइ नमंसइ, वंदित्ता नमंसित्ता एवं वयासी—एवमेयं भंते! तहमेयं भंते! एवं जहा उसभदत्तो तहेव जाव धम्मगाइ-क्रिक्यं॥ ततः सा देवानन्दा गहनी श्रमणस्य भगवतः महावीरस्य अन्तिक धर्मं श्रुत्वा निशम्य हृष्टतुष्टा श्रमणं भगवन्तं महावीरं त्रिः आदक्षिण-प्रदक्षिणां करोति, कृत्वा वन्दतं नमस्यति, वन्दित्वा नमस्यित्वा एवमवादीद्-एवमेतद् भदन्त! तथैतद् भदन्त! एवं यथा ऋषभदत्तः तथैव यावत् धर्मः आचिक्षतः।

१५२. देवानंदा ब्राह्मणी श्रमण भगवान महावीर के पास धर्म सुनकर, अवधारण कर, हृष्ट-तृष्ट होंकर श्रमण भगवान महावीर को वार्यों ओर से प्रारंभ कर तीन बार प्रवक्षिणा करती है, प्रविश्वणा कर वंदन-नमस्कार करती है, वंदन-नमस्कार कर वह इस प्रकार बोली—भंते! यह ऐसा ही है, भंते! यह तथा (संवाविता पूर्ण)— इस प्रकार जैसे ऋषभवत्त ने कहा वैसे ही यावत् धर्म का आख्यान चाहती हूं।

१५३. तए णं समणे भगवं महावीरे देवाणंदं माहणिं सयमेव पव्वावेइ, पव्वावेत्ता सयमेव अञ्जचंदणाए अज्जाए सीसिणिताए दलयइ॥

ततः श्रमणः भगवान् महावीरः देवानन्दां माहनीं स्वयमेव प्रवाजयित, प्रवाज्य स्वयमेव आर्यचन्दनायाः शिष्यात्वाय ददाति। १५३. 'श्रमण भगवान महाबीर देवानंदा ब्राह्मणी को स्वयं ही प्रव्रजित करते हैं, प्रव्रजित कर स्वयं ही आर्या चंदना की आर्या शिष्या के रूप में सौंप देते हैं।

१५४. तए णं सा अज्जचंदणा अज्जा देवाणंदं माहणि सयमेव मुंडावेति, सयमेव सेहावेति। एवं जहेव उसभदत्तो तहेव अज्ज चंदणाए अज्जाए इमं एयारूवं धम्मियं उवदेसं सम्मं संपिडिवज्जह, तमाणाए तह गच्छइ जाव संजमेणं संजमित॥

ततः सा आर्यचन्दना आर्या देवानन्दां माहनीं स्वयमेव मुण्डयति स्वयमेव शैक्षयति। एवं यथैव ऋषमदत्तः तथैव आर्यचन्दनायाः आर्यायाः इमम् एतद्रूपं धार्मिकम् उपदेशं सम्यक् सम्प्रतिपद्यते, तदाज्ञया तथा गच्छिति यावत् संयमेन संयच्छिति। १५४. आयां चंदना आयां देवानंदा ब्राह्मणी को स्वयं ही मुंडित करती हैं, स्वयं ही शैक्ष बनाती हैं। इस प्रकार ऋषभदत्त की भांति देवानंदा ब्राह्मणी आर्या चंदना के इस प्रकार के धार्मिक उपदेश को सम्यक् प्रकार से स्वीकार करती है. उसे भली भांति जानकर वैसे ही संयमपूर्वक चलती है यावत संयम से संयत रहती है।

१५५. तए णं सा देवाणंदा अज्जा अज्जचंदणाए अंतियं अज्जाए सामाइयमाइयाइं एक्कारस अंगाइं अहिज्जइ, अहिजित्ता बहुहिं चउत्थ-छद्वद्वम-दसम-दुवालसेहिं, मासद्धमास-खमणेहिं विचित्तेहिं तवोकम्मेहिं अप्पाणं भावेभाणी बहुई वासाइं सामण्णपरियागं पाउणइ, पाउणित्ता मासियाए संलेहणाए अत्ताणं झसेइ. झसेता सिंह भत्ताई अणसणाए छेदेइ. छेदेता चरमेहिं उस्सास-नीसासेहिं बुद्धा मुक्का परिनिब्बुडा सव्वदुक्खप्पहीणा ॥

ततः सा देवानंदा आर्या आर्यचन्दनायाः अर्घायाः अन्तिकं सामायिकादिकानि एकादश अङ्गानि अधीते, अधीत्य बहुभिः चतुर्थ-षण्ठ-अष्टम-दशम-द्वादशैः, मासा-र्द्धमासक्षपणैः, विचित्रैः तपःकर्मभिः आत्मानं भावयती बहूनि वर्षाणि श्रामण्य पर्यायं प्रापनोति, प्राप्य मासिक्या सलेखनया आत्मानं जोषति, जोषित्वा षष्टिं भक्तानि अनशनेन छिननि-छित्वा चरमेषु उच्छवास—निश्वासेषु 'बुद्धा' मुकता परिनिर्वृता सर्वदुःखप्रहीना।

१५७. आर्या देवानंदा अर्च्या चंदना के पास सामायिक आदि ग्यारह अंगों का अध्ययन करती है। अध्ययन कर अनेक चतुर्ध-भक्त, षष्ठ-भक्त. अष्टम भक्त दशम-भक्त, अर्धमास और मासक्षपण-इस प्रकार विचित्र तपःकर्म के द्वारा आत्मा को भावित करती हुई बहुत वर्षों तक श्रामण्य पर्याय का पालन करती है। पालन कर एक माम की संलेखना से अपने शरीर को कृश बना, अनशन के द्वारा साठ भक्त का छेदन करती है। छेदन कर चरम उच्छ्वास-निःश्वास में सिन्द्र, प्रशान्त, मुक्त, परिनिर्वृत और सब दुःखों को क्षीण करने वाली हो जाती है।

## भाष्य

## १. सूत्र-१५३-१५५

आर्या चन्दना भगवान महावीर की प्रथम शिष्या थी। पर्युषणा कल्प में आर्या चन्दना को महावीर की छत्तीस हजार साध्वी शिष्याओं में प्रमुख बतलाया गया है। आगम के व्याख्या

## जमालि-पदं

१५६, तस्स णं माहणकुंडग्गामस्य नगर-स्स पच्चत्थिमे णं एत्थ णं खत्तिय-कुंडग्गामे नामं नयरे होत्था- वण्णओ। तत्थ णं खत्तियकुंडग्गामे नयरे जमाली नामं खत्तियकुमारे परिवसइ-अहे दित्ते जाव बहुज-णस्स अपरिभूते, उपिप पासाय-वरगए फुट्टमाणेहिं म्इग-मत्थएहिं बत्तीसतिबद्धेहिं णाडएहिं वरत-रुणीसंपउत्तेहिं उवनच्चिज्जमाणे-उवनच्चिज्जमाणे, उवगिज्जमाणे-उवगिज्जमाणे, उवलालिज्जमाणे-उवलालिज्जमाणे, पाउस-वासारत-सरद-हेमंत-वसंतगिम्ह-पज्जंते छप्पि उऊ जहाविभवेणं माणेमाणे, कालं गालेमाणे, इट्ठे सद्द-फरिस-रस-रूब-गंधे पंचविहे माणुस्सए कामभोगे पच्चणुब्भव-माणे विहरइ॥

## जमालि-पदम्

तस्य माहनकुंडग्रामस्य पाश्चात्ये अत्र क्षत्रियकुण्डग्रामः । नाम नगरमासीत्— वर्णकः। तत्र क्षत्रियकुण्डग्रामे नगरे जमालिः नाम क्षत्रियकुमारः परिवसति-आद्यः दीप्तः यावत् बहुजनस्य अपरिभृतः, उपरि प्रासादवरगतः स्फ्टदिभः मृदङ्गमस्तकैः द्वात्रिंशद्बद्धैः नाटकैः वरतरुणीसम्प्रयुक्तैः उपनृत्यमानः-उपनृत्यमानः, उपगीयमानः-उपगीयमानः, उपलाल्यमानः-उपलाल्य-मानः प्रावृद्-वर्षारात्र-शरद-हेमन्त-वसन्त-ग्रीष्मपर्यन्तान् षडपि ऋतुन् यथाविभवेन मानयन्, कालं गालयन्, इष्टान् शब्द-स्पर्श-रस-रूप-गन्धान् पञ्चविधान् मानुष्यकान कामभोगान् प्रत्यनुभवन् विहरति।

## जमालि-पद

इस प्रकार का यह प्रथम उल्लेख है।

साहित्य में आर्या चंदना का विस्तृत वर्णन मिलता है। आर्या चन्दना ने देवानंदा ब्राह्मणी को वीक्षित किया—आगम साहित्य में

> १५६. ब्राह्मणकृण्डग्राम नगर के पश्चिम भाग में क्षत्रियकुण्डग्राम नामक नगर था-वर्णकः उस क्षत्रियकुण्डग्राम नगर में जमालि नामक क्षत्रियकुमार रहता है-वह सम्पन्न, वीप्तिमान यावत् बहुजन के द्वारा अपरिभवनीय है। वह अपने प्रवर प्रासाद के उपरिभाग में स्थित है। उसके सामने मृदंग-मस्तकों की प्रबल होती हुई ध्वनि के साथ वर तरुणियों द्वारा संप्रयुक्त बर्त्तास प्रकार के नाटक किए जा रहे हैं। उसके लिए नृत्य किया जा रहा है. इसलिए वह उपनृत्यमान है। उसके गुणगान किए जा रहे हैं, उपलालन किया जा रहा है। प्रावृड्, वर्षा-रात्र, शीत, हेमन्त, बसन्त और ग्रीष्म पर्यंत छहीं ऋतुओं के विविध अनुभाव का अनुभव करता हुआ, उनका अंति यंचरण करता हुआ, इष्ट शब्द, स्पर्श, रस, रूप और गंध-इस पंचविध मनुष्य संबंधी काम-भोग को भोगता हुआ विहार कर रहा है।

## भाष्य

#### १. सूत्र-१५६

**१. मृदंग मस्तक**-ढोल का ऊपरी भाग, पुट। **बत्तीस प्रकार के नाटक** : द्रष्टव्य रायपसेणङ्यं ७४-१२०

१५७. तए णं खत्तियकुण्डग्गामे नयरे सिंघाडग - तिक - चउकक - चच्चर-चउम्मुह-महापह-पहेसु महया जण-सहे इ वा जणवृहे इ वा जणबोले इ वा जणकलकले इ वा जणस्मिण-वाए इ वा बहुजणो अण्णमण्णस्स एवमा-इक्खइ एवं भासइ, एवं पण्णवेइ, एवं परूवेइ, एवं खलु देवाणुप्पिया! समणे भगवं महावीरे आदिगरे जाव सव्वण्णू सव्वदिसी माहणकुंडग्गामस्स नगरस्स बहिया बहुसालए चेइए अहापडिरूवं

ततः क्षत्रियकुण्डग्रामे नगरे शृङ्गाटक-त्रिक-चतुष्क-चत्वर-चतुर्मुख-महापथ-पथेषु महान् जनशब्दः इति वा जनव्यूहः इति वा जनवितः इति वा जनकलकलः इति वा जनसित्रिपातः इति वा बहुजनः अन्योन्यम् एवमाख्याति एवं भाषते, एवं प्रज्ञापयित, एवं प्रख्पयिति. एवं खलु देवानुप्रियाः! श्रमणः भगवान् महावीरः आदिकरः यावत् सर्वज्ञः सर्वदर्शी माहनकुण्डग्रामस्य नगरस्य बहिः बहुशालके चैत्ये यथाप्रतिख्पम् अवगृह्य अवगृह्य संयमेन तपसा आत्मानं भावयन् १५७. 'क्षत्रियकुंडग्राम नगर के शृंगाटकों, तिराहों, चौराहों, चौहटों, चार द्वार वाले स्थानों, राजमार्गों और मार्गों पर महान जन-शब्द, जनब्यूह, जनबोल, जन-कलकल, जन-उर्मि, जन-उत्कलिका, जनसन्निपात, बहुजन परस्पर इस प्रकार आख्यान, भाषण, प्रजापन और प्ररूपण करते हैं—देवानुप्रियो! श्रमण भगवान महावीर धर्मतीर्थ के आदिकर्ता यावत सर्वज्ञ, सर्वदर्शी ब्राह्मणकुण्डग्राम नगर के बाहर बहुशालक चैत्य में प्रवास योग्य स्थान की अनुमति लेकर संयम और

ओग्गहं ओगिण्हित्ता संजमेणं तवसा अप्पाणं भावेमाणे विहरूह।

तं महप्फलं खुलु देवाणुप्पिया! तहा-रूवाणं अरहंताणं भगवंताणं नाम-गोयस्स वि सवणयाए जहा ओववाइए जाव एगाभिमुहं खत्तिय-कुण्डग्गामं नयरं मज्झंमज्झेणं निग्गच्छंति, निग्ग-च्छिता जेणेव माहणकुंडग्गामे नयरे जेणेव बहुसालए चेइए, तेणेव उवाग-च्छंति एवं जहा ओववाइए जाव तिविहाए पज्जुवासणयाए पज्जुवासंति॥ विहरति। तत् महत्फलं खलु देवानुप्रियाः! तथारूपाणाम् अर्हतां भगवतां नामगोत्र-स्यापि श्रवणं यथा औपपातिके यावत् एकाभिमुखाः क्षत्रियकुण्डग्रामं नगरं मध्यं-मध्येन निर्गच्छन्ति, निर्गत्य यत्रैव माहन-कुण्डग्रामः नगरं यत्रैव बहुशालकं चैत्यं, तत्रैव उपागच्छन्ति, एवं यथा औपपातिके यावत् त्रिविधया पर्युपासनया पर्युपासते। तप से अपने आपको भावित करते हुए रह रहे हैं।

वेवानुप्रियो! ऐसे अर्हत भगवानों के नाम-गोत्र का श्रवण भी महान् फलवायक है, औपपातिक की भांति वक्तव्य है. यावत् एक विशा के अभिमुख क्षत्रियकुंडग्राम नगर के ठींक मध्य से निकलते हैं, निकलकर जहां बाह्यगकुंडग्राम नगर है, जहां बहुशालक चैत्य है, वहां आते हैं। इस प्रकार औपपातिक की भांति वक्तव्य है यावत् तीन प्रकार की पर्युपासना से पर्युपासना कर रहे हैं।

#### भाष्य

## १. सूत्र–१५७

द्रष्टव्य भगवती २/३० का भाष्य।

१५८. तए णं तस्स जमालिस्स खतियकुमारस्स तं महया जणसदं वा जाव जणसन्निवायं वा सुणमा-णस्स वा पासमाणस्स अयमे-यारूवे वा अज्झत्थिए चिंतिए पत्थिए मणोगए संकप्पे समुप्पञ्जित्था- किण्णं अज्ज खतिय-कंडग्गामे नयरे इंदमहे इ वा, खंदमहे इ वा, मुगुंदमहे इ वा, नागमहे इ वा, जक्खमहे इ वा, भूयमहे इ वा. क्वमहे इ वा, तडागमहे इ वा, नईमहे इ वा. दहमहे इ वा, पव्वयमहे इ वा. रुक्खमहे इ वा, चेइयमहे इ वा, थूभमहे इ वा, जण्णं एते बहवे उग्गा, भोगा, राइण्णा, इक्खागा, णाया, कोरव्वा, खतिया, खतियपुत्ता, भडा, भडपुत्ता. जोहा पसत्थारो मल्लई लेच्छई लेच्छईपुत्ता अण्णे य बहवे राईसर-तलवर-माडंबिय-कोइं-बिय-इब्भ-सेट्टि-सेणावइ-सत्थ-वाहप्पभितयो कयबलिकम्मा जहा ओववाइए जाव खत्तियकुंड-ग्गामे नयरे मज्झं-मज्झेणं निग्ग-च्छंति?-एवं संपेहेइ, संपेहेत्ता कंचुइ-पुरिसं सद्दावेड, सद्दावेत्ता एवं वदासी-किण्णं देवाण्प्रिया! अञ्ज खत्तियकंडम्गामे नयरे इंदमहे इ वा जाव निग्गच्छंति ?

ततः तस्य जमालेः क्षत्रियकुमारस्य तं महज्जनशब्दं वा यावत् जनसन्निपातं वा श्रुण्वतः वा पश्यतः वा अयमेतद्रूपः आध्यात्मिकः चिन्तितः प्रार्थितः मनोगतः संकल्पः सम्दपद्यतः किमद्य क्षत्रियकुण्डग्रामे नगरे इन्द्रमहः इति वा. स्कंदमहः इति वा. मुकुन्दमहः इति वा, नागमहः इति वा. यक्षमहः इति वा, भूतमहः इति वा, कृपमहः इति वा. तडागमइः इति वा. नदीमहः इति वा, द्रहमहः इति वा, पर्वतमहः इति वा, रूक्षमहः इति वा, चैत्यमहः इति वा, स्तूपमहः इति वा. यत् एते बहवः उग्राः भोजाः राजन्याः, इक्ष्वाकाः, नागाः कौरव्याः, क्षत्रियाः, क्षत्रियपुत्राः, भटाः, भटपुत्राः, योधाः, प्रशास्तारः मललवयः लिच्छवयः लिच्छविपुत्राः अन्ये च बहवः राजेश्वर-'तलवर'-माडम्बिक-कौट्रम्बिक-इभ्यः-श्रेष्ठि-सेनापति सार्थवाहप्रभतयः स्नाताः कृतबलिकर्माणः यथा औपपातिके यावत् क्षत्रियक्ण्डग्रामे नगरे मध्यंमध्येन निर्गच्छन्ति ?-एवं सम्प्रेक्षते, सम्प्रेक्ष्य कञ्चुकि-पुरुषं शब्दयति, शब्दयित्वा एवम् अवादीत्-किं देवानुप्रियाः! अद्य क्षत्रिय-कुण्डग्रामे नगरे इन्द्रमहः इति वा यावत निर्गच्छन्ति ?

१५८. 'क्षत्रिय कुमार जमालि उस महान्। जनशब्द यावत् जनसन्निपात को सून रहा है, देख रहा है। उसके इस प्रकार का आध्यात्मिक. स्मृत्यात्मक, अभिला-षात्मक. मनोगत संकल्प हुआ-क्या आज क्षत्रियकुंडग्राम नगर में इन्द्र महोत्सव है? स्कंट महोत्सव है? मुकुन्द महोत्सव है? नाग महोत्सव है? यक्ष महोत्सव है? भूत महोत्सव है? कृप महोत्सव है? तालाब महोत्सव है? नदी महोत्सव है? द्रष्ट महोत्सव है? पर्वत महोत्सव है? वृक्ष महोत्सव है? चैत्य महोत्सव है? स्तूप महोत्सव है? जिससे कि ये बहुत उग्र, भोज, राजन्य, इक्ष्वाक्, नाग, कीरव, क्षत्रिय, क्षत्रियपुत्र, भट, भटपुत्र, येन्द्रा, प्रशासक, मल्लबी, लिच्छर्वा, लिच्छविएत्र तथा अन्य अनेक राजे, युवराज, कोटवाल, मडंबपति, कुटुम्बपति, इभ्य, सेठ, सेनापति, सार्थ-वाह आदि रनात होकर, बलिकर्म कर औपपातिक की भांति वक्तव्य है, यावत् क्षत्रियकंडग्राम नगर के ठीक मध्य से निकल रहे हैं? उसने इस प्रकार देखा. देखकर कंच्कीपुरुष को बुलाया, बुलाकर इस प्रकार बोला-देवानप्रियो! आज क्षत्रियकुण्डग्राम नगर में इन्द्र महोत्सव है यावत सार्थवाह आदि निर्गमन कर रहे हैं?

#### भाष्य

## १. सूत्र−१**५८**

प्राचीन काल में महोत्सव मनाने की परंपरा थी। कुछ महोत्सव दिव्य शक्तियों को लक्ष्य कर मनाए जाते थे और कुछ प्राकृतिक पदार्थों को लक्ष्य कर मनाए जाते थे। इससे ज्ञात होता है कि उस समय देव पूजा और प्रकृति पूजा—दोनों का जनमानस पर प्रभाव था। इन्द्र. स्कंद (कार्तिकेय) मुकुन्द (वासुदेव) नाग, यक्ष और भूत- ये दिव्य शक्तियां हैं। इनकी पृजा प्रचलित थी: कृप, तालाब, नदी, द्रह, पर्वत, यूक्ष, चैत्य और स्तूप-इनकी पृजा का भी प्रचलन था। इनकी पूजा के अवसर पर महोत्सव मनाया जाता था। उग्र, भोज आदि के लिए क्रष्टच्य २/३० का भाष्य। कंचुकी-द्वारपाल, अन्तःपुर का अध्यक्ष।

१५९. तए णं से कंचुइ-पुरिसे जमा-लिणा खत्तियकुमारेणं एवं वृत्ते समाणे हट्टतुट्टे समणस्य भगवओ महावीरस्य आग मणगहियविणिच्छए करयलपरि-म्गहियं दसनहं सिरसावत्तं मत्थए अंजलि कट्ट जमालि खतियकुमारं जएणं विजएणं वन्द्रावेइ, वन्द्रावेत्ता एवं वयासी-नो खलु देवाणुप्पिया! अज्ज खत्तियकुंडम्गामे नयरे इंदमहे इ वा निग्गच्छंति। एवं खल् देवाणुष्पिया! अञ्ज समणे भगवं महाबीरे आदिगरे जाव सव्वण्ण सव्व-दरिसी माहणकुंडग्गामस्स नयरस्स बहिया बहुसालए चेइए अहापडिरूवं ओग्गहं ओगिण्हिता संजमेणं तवसा अप्पाणं भावेमाणे विहरइ, तए णं एते बहवे उग्गा, भेगा जाव निग्गच्छंति॥

सः कञ्चकिपुरुषः जमालिना क्षत्रियकुमारेण एवम् उक्ते सति हृष्टतुष्टः श्रमणस्य भगवतः महावीरस्य आगमनः गृहीतविनिश्चयः करतलपरिगृहीतं दशनखं शिरसावर्त्तम् मस्तके अञ्जलिं कृत्वा जमालिं क्षत्रियकुमारं जयेन विजयेन वर्धापयति. वर्धापयित्वा एवम् अवादीत्-नो खल देवानुप्रिय! अद्य क्षत्रियकुण्डग्रामे नगरे इन्द्रमहः इति वा यावत् निर्गच्छन्ति। एवं खल् देवान्प्रिय! अद्य श्रमणः भगवान् महावीरः आदिकरः यावत् सर्वज्ञः सर्वदर्शी माहनकुण्डग्रामस्य नगरस्य बहिः बहुशालके चैन्ये यथाप्रतिरूपम् अवग्रहम् अवगृह्य संयमेन तपसा आत्मानं भावयन् विहरति, ततः एते बहवः उग्राः भोजाः यावत निर्गच्छिन्ति।

१५९, क्षत्रिय कमार जमालि के यह कहने पर वह कंचुकीपुरुष हुष्ट-तुष्ट हो गया। उसने श्रमण भगवान महावीर के आगमन का निश्चय होने पर दोनों हथेलियों से निष्पन्न संपुट आकार वार्ली नखात्मक अंगुली को सिर के सम्मुख धुमाकर, मरन्तक पर टिका क्षत्रियकुमार जमालि को जय-विजय के द्वारा वर्धापित किया, वर्धापित कर इस बोला-देधान्प्रिय! क्षत्रियकंडग्राम नगर में न इन्द्र महोत्सव है यावत् सार्थवाह् आदि निगर्मन कर रहे हैं। देवानुप्रिय! आज श्रमण भगवान महावीर आदिकर यावत् सर्वज्ञ. ब्राह्मणकुंडग्राम नगर के बाहर बहुशालक चैत्य में प्रवास योग्य स्थान की अनुमति लेकर संयम और तप से अपने आपको भावित करने हुए रह रहे हैं। इसिनए ये बहुत उग्न, भाग यावत् सार्थवाह आदि निर्गमन कर रहे हैं।

१६०. तए णं से जमाली खतिय-कुमारे कंचुइ-पुरिसस्स अंतियं एयमहं सोच्या निसम्म हहतुहे कोडुंबियपुरिसे सद्दावेइ, सद्दावेत्ता एवं वयासी—खिप्पामेव भो देवाणुप्पिया! चाउग्घंटं आसरह जुत्तामेव उवहुवेह, उबहुवेत्ता मम एयमाणित्यं पच्चप्पिणह॥

ततः सः जमालिः क्षत्रियकुमारः कञ्चुकि-पुरुषस्य अन्तिकम् एतमर्थं श्रुत्वा निशम्य हष्टतुष्टः कौटुम्बिकपुरुषान् शब्दयति, शब्दियत्वा एवम् अवादीत्-क्षिप्रमेव भो देवानुप्रियाः! चतुर्घण्टम् अश्वरथं युक्तमेव उपस्थापथ उपस्थाप्य माम् एताम् आज्ञमिकां प्रत्यर्पयथः।

१६०. क्षत्रियकुमार जगालि कंचुकी- पुरुष के पास इस अर्थ को सुनकर, अवधारण कर हष्ट-तुष्ट हो गया। उसने कौटुम्बिक पुरुषों को बुलाया, बुलाकर इस प्रकार कहा—देवानुप्रियो! शीच्र ही चार घण्टाओं बाले अभ्वरथ को जोत कर उपस्थित करो, उपस्थित कर मेरी आजा को मुझे प्रत्यर्पित करो।

१६१. तए णं ते कोडुंबियपुरिसा जमालिणा खत्तियकुमारेणं एवं वृत्ता समाणा चाउग्घंटं आसरहं जुत्तामेव उवट्ठवेंति, उबट्ठवेत्ता तमाणत्तियं पच्चप्पिणंति।

ततः ते कौटुम्बिकपुरुषाः जमालिना क्षत्रिय-कुमारेण एवम् उक्ताः सन्तः चतुर्घण्टम् अश्वरथं युक्तमेव उपस्थापयन्ति, उपस्थाप्य ताम् आज्ञिमकां प्रत्यपंयन्ति।

१६१. कौटुम्बिक पुरुषों ने क्षत्रियकुमार जमालि के यह कहने पर चार घण्टाओं बाले अश्वरथ को जीतकर उपस्थित किया। उपस्थित कर उस आजा का प्रत्यंत्रण किया। १६२. तए णं से जमाली खत्तिय-कुमारे जेणेव मज्जणघरे तेणेव उवागच्छइ. उवागच्छिता ण्हाए क्यब्रुलिकम्मे जाव चंदणिक्खन्तगायसरीरे सव्वालंकारवि-भूसिए मञ्जणघराओ पहिनिक्खमइ, पडिनिक्खमित्ता जेणेव बाहिरिया उव-द्वाणसाला, जेणेव चाउग्घंटे आसरहे तेणेव उवागच्छइ, उवागच्छिता चाउ-आसरहं दुरुहइ, दुरुहित्ता सकोरेंटमल्लदा-मेणं छत्तेणं धरिज्ज-माणेणं, महया-भडचडकर-पहकरबंद-परिक्खिते खत्तियकंडग्गामं मज्झं-मज्झेणं निगच्छइ, निग्गच्छित्ता जेणेव माहणकुंडग्गामे नयरे, जेणेव बहुसालए चेइए तेणेव उवागच्छइ. उवागच्छिता तुरए निगिण्हेइ, निगि-ण्हेत्ता रहं ठवेइ, ठवेत्ता रहाओ पच्चोरुहति, पच्चोरुहित्ता पुष्फतंबोला-उहमादियं पाहणाओं य विसज्जेति. विसज्जेता एग-साडियं उत्तरासंगं करेइ. करेता आयं ते चोक्खे परमसुइब्भूए अंजलिमउलियहृत्थे जेणेव समणे भगवं महावीरे तेणेव उवागच्छइ, उवागच्छिता समणं भगवं महावीरं तिक्खूत्ती आयाहिण-पद्माहिणं करेड करेत्ता वंदइ नमंसइ, वंदिता नमंसित्ता तिविहाए पज्जुवासणाए पजुवासङ्॥

ततः सः जमालिः क्षत्रियकुमारः यत्रैव मज्जनगृहं तत्रैव उपागच्छति, उपागम्य स्नातः कृतबलिकर्मा यावत् चन्दनोत्क्षिप्त-गात्रशरीरः सर्वालङ्कारविभूषितः मज्जन-गृहात् प्रतिनिष्क्राम्यति, प्रतिनिष्क्रम्य यत्रैव बाहिरिका उपस्थानशाला, यत्रैव चतर्घण्टः अश्वरथः तत्रैव उपागच्छति, उपागम्य-चत्र्घण्टम् अश्वरथम् आरोहित. आरुह्य सकोरेण्टमाल्यदाम्ना छत्रेण धार्यमाणेन महत् भट-'चडकर' 'पहकर' वृन्दपरिक्षिपः क्षत्रियकुण्डग्रामं नगरं मध्यमध्येन निर्गच्छ-ति, निर्गत्य यत्रैव माहनकुण्डग्रामः नगरं यत्रैव बहशालकं चैत्यं तत्रैव उपागच्छति, उपागम्य तुरगान् निगृह्णाति, निगृह्य रथं स्थापयति, स्थापयित्वा रथात् प्रत्यारोहति. प्रत्यारुह्य पृष्पताम्बूलायुधादिकम् उपानहः विस्रजति. विस्रज्य एकशाटिकम् उत्तरासङ्गं करोति, कृत्वा आचान्तः चोक्षः परमश्चीभृतः अञ्जलिम्कुलितहस्तः यत्रैव श्रमणः भगवान् महावीरः तत्रैव उपागच्छिति उपागम्य श्रमणं भगवन्तं महावीरं त्रिः आदक्षिण-प्रदक्षिणां करोति, कृत्वा वन्दते नमस्यति, वन्दित्वा-नमस्यित्वा त्रिविधया पर्युपासनया पर्युपास्ते।

बलिकर्म कर यावत शरीर के अवयवीं पर चंदन का लेप कर, सर्व अलंकारों से विभूषित होकर मर्दन घर से निकलता है, निकलकर जहां बाहर उपस्थानशाला है जहां चार घण्टाओं वाला अश्वरथ है, वहां आता है, आकर चार घण्टाओं वाले अश्वरय पर आरुढ़ होता है। आरुढ़ होकर कटसरैया के फूलों से बनी मालाओं सं युक्त छत्र को धारण करता है, महान् सुभटों क सुविस्तृत संघातवन्द्र से परिक्षिप्त होकर क्षत्रिय कृण्डग्राम नगर के ठीक मध्य से निर्गमन करता है. निर्गमन कर जहां ब्राह्मणकंडग्राम नगर है, जहां बहुशालक चैत्य है. वहां आता है. आकर घोड़ों की लगाम को खींचता है. र्खीचकर रथ को ठहराता है, ठहराकर रथ से उतरता है. उतरकर पुष्प, तंबोल, आयुध आदि तथा उपानत को विसर्जित करता है, विसर्जित कर एक शाटक वाला उत्तरासंग करता है। उत्तरासंग कर आचमन करता है, अशुचि द्रव्य का अपनयन करता है. परम शुचीभृत होकर अंजिलयों को मुकलित कर सिर पर रखता है, जहां श्रमण भगवान महावीर है। वहां आता है, आकर श्रमण भगवान को दायीं ओर से प्रारंभ कर तीन बार प्रदक्षिणा करता है, प्रदक्षिणा कर वंडन-नमस्कार करता है, वंदन-नमस्कार कर तीन प्रकार की पर्यपासना से पर्यपासना करता है।

3६२. क्षत्रियकुमार जमालि जहां मर्दन-घर

है, वहां आता है। वहां आकर स्नान तथा

१६३. तए णं समणे भगवं महावीरे जमालिस्स खतियकुमारस्स, तीसे य महितमहालियाए इसिपरिसाए मुणि-परिसाए जइपरिसाए देवपरि-साए अणेगसयवंदाए अणेग-सयवंदपरियालाए ओहबले अइबले महब्बले अपरिमियबल-वीरिय - तेय-माहप्पकंति-जुत्ते सारय - नवत्थणिय - महुरगंभीर-कोंचणिग्घोस-दुंदुभिस्सरे उरे वित्थ-डाए कंठे विद्याए सिरे समा-इण्णाए अगरलाए अमम्मणाए सुव्वत्त-

ततः श्रमणः भगवान् महावीरः जमालेः क्षत्रियकुमारस्य तस्यां च महामहत्याम् ऋषिपरिषदि मुनिपरिषदि यतिपरिषदि देवपरिषदि अनेकशतायाम् अनेकशत-वृन्दायाम् अनेकशतवृन्दपरिवारे ओघबलः अतिबलः महाबलः अपरिमित-बल-वीर्य-तेजस्-माहाल्म्य-कान्तियुक्तः शारद-नवस्तिनित - मधुरगम्भीर - क्रोञ्च-निर्घोष-दुन्दुभिस्वरः उरसि विस्तृतया कण्ठे वर्तित्या सुत्र्यक्ताक्षर-सन्निपानिकया पूर्णरक्तया

१६३. श्रमण भगवान महावीर ने क्षत्रिय-कुमार जमालि को उस विशाल-परिषद् में धर्म का प्रतिबोध दिया, जिस्म परिषद् में ऋषिपरिषद्, मुनिपरिषद्, यतिपरिषद् और देवपरिषद् का समावेश है। उन परिषदों में सैकड़ों स्नैकड़ों व्यक्ति और सैकड़ों-सैकड़ों मनुष्यों के समूह बैठे हुए थे: भगवान महावीर का बल ओपबल, अतिबल और महाबल-इन तीन रूपों में प्रकट हो रहा था: वे अपरिमित बल, वीर्य, तेज, माहात्म्य और कांति से युक्त क्खरसण्णिवाइयाए पुण्णरत्ताए सव्व-भासाणुगामिणीए सरस्सईए जोयण-णीहारिणा सरेणं अन्द्रमागहाए भासाए भासइ-धम्मं परिकहेइ जाव परिसा पडिगया।। सर्वभाषानुगामिन्या सरस्वत्या योजन-निर्हारिणा स्वरेण अर्द्धमागध्यां भाषायां भाषते-धर्मं परिकथयति यावत् परिषद् प्रगता।

१६४. तए णं से जमाली खत्तिय-कुमारे समणस्स भगवओ महावीरस्स अंतिए धम्मं सोच्चा निसम्म हट्टत्ट्टचित्त-माणंदिए णंदिए पीइमणे परमसोम-णस्सिए हरिस-वसविसप्पमाणहियए उद्वाए उद्वेड, उद्वेत्ता समणं भगवं महावीरं तिक्खुत्तो आयाहिण-पयाहिणं करेइ, करेता वंदइ नमंसइ, वंदिता नमंसित्ता एवं वयासी-सद्दृहामि णं भंते! निग्गंथं पावयणं, पत्तियामि णं भंते! निग्गंथं पावयणं, रोएमि णं भंते! निग्गंथं पावयणं, अब्भृद्वेमि णं भंते! निग्गंथं पावयणं, एवमेयं भंते! तहमेयं भंते! अवितहमेयं भंते! असंदिब्हमेयं भंते! इच्छियमेयं भंते! पडिच्छियमेयं भंते! इच्छि-यपडिच्छियमेयं भंते!-से जहेयं तुब्भे वदह, जं नवरं-देवाण्-प्पिया! अम्मापियरो आपुच्छामि, तए णं अहं देवाणुप्पियाणं अंतियं मंडे भवित्ता अगाराओ अणगारियं पव्वयामि।

ततः सः जमालिः क्षत्रियकुमारः श्रमणस्य महावीरस्य अन्तिके धर्मं श्रुत्वा निशम्य हृष्टत्ष्टिचित्तः आनन्दितः नन्दितः प्रीतिमनाः परमसौमनस्यितः हर्षवशवि-सर्पदृहृदयः उत्थया उत्तिष्ठति, उत्थाय श्रमणं भगवन्तं महावीरं त्रिः आदक्षिण-प्रदक्षिणां करोति, कृत्वा वन्दते नमस्यति, नमस्यित्वा वन्दित्वा एवमवादीत-श्रद्दधामि, भदन्त! नैर्ग्रन्थं प्रवचनम् प्रत्येमि भदन्त! नेर्ग्रन्थं प्रवचनम्, रोचे भदन्त! नैर्ग्रन्थं प्रवचनम्, अभ्यत्तिष्ठामि भदन्त! नैर्ग्रन्थे प्रवचने. एवमेतद् भदन्त! नथैतद् भदन्त! अवितथमेतद् भदन्त! असंदिग्धमेतद् भदन्त! इष्टमेतद् भदन्त! प्रतीष्टमेतद् भदन्त! इष्टप्रतीष्टमेनद् भदन्त!-तन् यथेदं यूयं बद्धः यत् नवरं-देवानुप्रियाः! अम्बापितरी आपृच्छामि. ततः अहं देवानुप्रियाणाम् अन्तिकं मृण्डः भूत्वा अगाराद् अनगारतां प्रवृजामि। यथासुखं देवानुप्रिय ! मा प्रतिबन्धम्।

अहासुहं देवाणुप्पिया! मा पडिबंधं॥

१६५. तए णं से जमाली खत्तिय-कुमारे

ततः सः जमालिः क्षत्रियकुमारः श्रमणेन

थे। उनका स्वर शरव ऋतु के मेघ के नवगर्जन, क्रोञ्च के नियाँष तथा दुन्दुभिः की ध्विन के समान मधुर और गंभीर था। धर्म कथन के समय महाबीर की वाणी वक्ष में विस्तृत, कंठ में वर्तुल और सिर में संकीर्ण होती थी। वह गुनगुनाहट और अस्पष्टता से रहित थी। उसमें अक्षर का सविपात स्पष्ट था। वह स्वरकला से पूर्ण और गेय रोग से अनुरक्त थी। वह सर्वभाषानुगामिनी—स्वतः ही सब भाषाओं में अनूदित हो जाती थी। भगवान एक योजन तक सुनाई देने वाले स्वर में अर्कुमागधी भाषा में बोले। प्रवचन के पश्चात परिषद लीट गई।

१६४. वह क्षत्रियकुमार जमालि श्रमण भगवान महावीर के पास धर्म सुनकर, अवधारण कर हृष्ट-तृष्ट चिनवाला. आनंदित, नंदित, प्रीतिपूर्ण मनवाला, परम सौमनस्ययुक्त और हुई से विकस्बर हृदय वाला हो गया। वह उठने की मुद्रा में उठता है। उठकर श्रमण भगवान महावीर को दायीं ओर से प्रारंभ कर तीन बार प्रदक्षिणा करता है, प्रदक्षिणा कर बंदन-नमस्कार करता है. बंदन नमस्कार कर वह इस प्रकार बोला-भंते! में निर्गन्ध प्रवचन में श्रन्द्रा करता हूं। भते! मैं निर्ग्रन्थ प्रवचन में प्रतीति करता हूं, भंते! मैं निर्धन्थ प्रवचन में रुचि करता हूं , भंते ! मैं निर्ग्रन्थ प्रवचन में अभ्यत्थान करता हूं। भेते! यह ऐसा ही है! भेते! यह तथा (संवादिता-पूर्ण) है। भेते! यह अवित्रथ है। भंते! यह असंदिग्ध है। भंते! यह इष्ट है। भंते! यह प्रतीप्सित (प्राप्त करने के लिए इष्ट) है। भंते! यह इष्ट-प्रतीप्सित है। जैसे आप कह रहे हैं, इतना विशेष है-देवानुप्रिय! मैं माता-पिता से पूछ लेता हूं, तत्पश्चात् मैं देवान्प्रिय के पास मूंड होकर अगार से अनगारिता में प्रवृजित होऊंगा।

देवानुप्रिय! जैसे सुख हो, प्रतिबंध मत करो।

१६५. 'क्षत्रियकुमार जमालि श्रमण भगवान

समणेणं भगवया महावीरेणं एवं वत्ते समाणे हट्टतुट्ठे समणं भगवं महावीरं तिक्खुत्तो आयाहिण-पयाहिणं करेइ, करेता वंदइ नमंसइ, वंदिता नमंसिता तमेव चाउग्घंटं आसरहं दुरुहइ. दुरुहिता समणस्स भगवओ महावीरस्स अंतियाओ बह्सालाओ चेइयाओं पडिनिक्खमइ, पडिनिक्ख-मित्ता सकोरेंट-मल्लदामेण छत्तेणं धरिज्जमाणेणं महयाभडचडगर-पहकरवंद-परिक्खिते, जेणेव खत्तिय-कुंड-ग्यामे नयरे तेणेव उवागच्छइ. उवागच्छिता खत्तिय-कडग्गामं नयर मज्झंमज्झेणं जेणेव सए गेहे जेणेव बाहिरिया उवद्वाणसाला तेणेव उवागच्छइ. उवागच्छित्ता तुरए निशिण्हइ, निशिण्हित्ता रहं ठवेइ, ठवेत्ता रहाओ पच्चोरुहइ, पच्चोरुहिता जेणेव अन्भितरिया उवद्वाणसाला, अम्मापियरो तेणेव उवागच्छइ. उवागच्छिता अम्मापियरो जएणं विजएणं वद्धावेड्. वद्धावेत्ता वयासी- एवं खल अम्मताओ! मए समणस्स भगवओ महावीरस्स अंतियं धम्मे निसंते, से वि व मे धम्मे इच्छिए. पडिच्छिए अभिरुइए॥

भगवता महावीरेण एवम् उक्ते सति हृष्टत्ष्टः श्रमणं भगवन्तं महावीरं त्रिः आदक्षिण-प्रदक्षिणां करोति, कृत्वा वन्दते नमस्यति, वन्दित्वा नमस्यित्वा तम् एव चतुर्घण्टम् अश्वरथम् आरोहति, आरुद्ध श्रमणस्य भगवतः महावीरस्य अन्तिकाद् बहुशालकाद् चैत्याद् प्रतिनिष्क्रामति. प्रतिनिष्क्रम्य सकोरेण्टमाल्यदाम्ना छत्रेण धार्यमाणेन महाभट-'चडकर' वृन्दपरिक्षिप्तः, यत्रैव क्षत्रियकुण्डग्रामः नगरं तत्रैव उपागच्छति, उपागम्य क्षत्रिय-कुण्डग्रामं नगरं मध्यमध्येन यत्रैव स्वकं गृह यत्रैव बाहिरिका उपस्थानशाला तत्रैव उपागच्छति, उपागम्य तुरगान् निगह्णति, निगृह्य रथं स्थापयति, स्थापयित्वा रथात् प्रत्यारोहति, प्रत्यारुद्य यत्रैव आभ्यन्तरिकी उपस्थानशाला यत्रेव अम्बापितरौ तत्रैव उपागच्छति, उपागम्य अम्बापितरौ जयेन विजयेन वर्द्धयति. वर्द्धयित्वा ्वम अवादीत-एवं खल् अम्बनातः! श्रमणस्य भगवतः महावीरस्य अन्तिकं धर्मः निशान्तः सः अपि च मया धर्मः इष्टः. प्रतीष्टः, अभिरुचितः।

महावीर के इस प्रकार कहने पर हृष्ट-तुष्ट हो गया। वह श्रमण भगवान महावीर को दायीं ओर से प्रारंभ कर तीन बार प्रदक्षिणा करता है, प्रदक्षिणा कर बंदन-नमस्कार करना है, वंदन-नमस्कार कर वह उसी चार घण्टाओं वाले अश्वरथ पर आरूढ़ होता है। आरूढ़ होकर श्रमण भगवान महावीर के पास से बहुशालक चैत्य से निर्गमन करता है। निर्गमन कर कटसरैया के फूलों से बनी मालाओं से यक्त छत्र को धारण करता है। महान् सुभटों के सुविस्तृत संघात वृन्द से परिक्षिप्त होकर जहां क्षत्रियकण्डग्राम नगर है, वहां आता है। वहां आकर क्षत्रिय-क्णडग्राम नगर के बीचो-बीच जहां अपना घर है, जहां बाहर उपस्थानशाला है, वहां आता है, वहां आकर घोड़ों की लगाम की खींचता है, खींचकर रथ को उहराता है, ठहराकर रथ से उतरता है, उतरकर जहां आभ्यंतर उपस्थानशाला है, जहां माता-पिता हैं, वहां आता है, वहां आकर जय हो-विजय हो, इस प्रकार (माता पिता का) वर्धापन करता है, वर्धापन कर इस प्रकार बोला-माता-पिता! मैंने श्रमण भगवान महावीर के पास धर्म सुना है। वर्हा धर्म मुझे इष्ट, प्रतीप्सित और अभिरुचित है।

#### भाष्य

१. सूत्र-१६५

द्रष्टव्य २, ५२ का भाष्य।

१६६. तए णं तं जमालिं खत्तिय-कुमारं अम्मापियरो एवं वयासी— धन्ने सि णं तुमं जाया! कयत्थे सि णं तुमं जाया! कयपुण्णे सि णं तुमं जाया! कण्णं तुमं जाया! जण्णं तुमे समणस्स भगवओ महावीरस्स अंतियं धम्मे निसंते, से वि य ते धम्मे इच्छिए, पडिच्छिए, अभिरुइए॥

ततः तं जमालि क्षत्रियकुमारं अम्बापितरौ एवम् अवादीत्-धन्योऽसि त्वं जात! कृतार्थोसि त्वं जात! कृतपुण्योऽसि त्वं जात! कृतलक्षणोऽसि त्वं जात! यत् त्वया श्रमणस्य भगवतः महावीरस्य अन्तिकं धर्मः निशान्तः, सः अपि च त्वया धर्मः, इष्टः, प्रतीष्टः, अभिरुचितः। १६६. माता-पिता ने क्षत्रियकुमार जमालि को इस प्रकार कहा-पुत्र! तुम धन्य हो, पुत्र! तुम कृतार्थ हो, पुत्र! तुम कृतपुण्य (भाग्यशाली) हो, पुत्र! तुम कृतलक्षण' (लक्षण-सम्पन्न) हो। जो कि तुमने श्रमण भगवान् महावीर के पास धर्म को सुना है, वह धर्म तुम्हें इष्ट, प्रतीप्सित और अभिरुचित है।

#### भाष्य

१. सूत्र-१६६

कृतार्थ-वह व्यक्ति जिसने अपना प्रयोजन सिन्द्र किया है।

कृतलक्षण-वह व्यक्ति जिसने शरीर के लक्षण-वेह चिह्न सार्थक किए हैं। १६७. तए णं से जमाली खत्तिय-कुमारे अम्मापियरो दोच्चं पि एवं वयासी-एवं खल् मए अम्मताओ! समणस्स भगवओ महावीरस्स अंतिए धम्मे निसंते, से वि य मे धम्मे इच्छिए, पडिच्छिए, अभि-रुइए। तए ण अह अम्मताओ! संसारभउब्बिग्गे, भीते जम्मण-मरणेणं, तं इच्छामि णं अम्म-ताओ! तुब्भेहिं अब्भणुण्णाए समाणे समणस्स भगवओ महावीरस्स अंतियं मुंडे भविता अगाराओ अणगारियं पव्वइत्तए॥

ततः सः जमालिः क्षत्रियकुमारः अम्बा-पितरौ द्वितीयम् अपि एवम् अवादीत-एवं खल् अम्बतातः' श्रमणस्य भगवतः महा-वीरस्य अन्तिके धर्मः निशान्तः, सः अपि च मया धर्मः इष्ट्र, प्रतीष्टः अभिरुचितः। ततः अद्यं अम्बतात! संसारभयोद्विग्नः, भीतः जन्म-मरणेन, तत् इच्छामि अम्ब-तात! युवाभ्यां अभ्यनुज्ञातः सन् श्रमणस्य भगवतः महावीरस्य अन्तिकं मुण्डः भूत्वा अगारात् अनगारितां प्रवृजितुम्।

२८७

१६७. वह क्षत्रियकुमार जमालि माता-पिता से दूसरी बार इस प्रकार बोला-माता-पिता! मैंने श्रमण भगवान महावीर के पास धर्म सुना है, वह धर्म मुझे इष्ट, प्रतीप्सित और अभिरुचित है। माता-पिता! में संसार के भय से उद्विग्न और जन्म-मरण से भीत हूं। माता-पिता! मैं चाहता हं-आपसे अनुज्ञा प्राप्त कर श्रमण भगवान महावीर के पास मुण्ड होकर अगार से अनगारिना में प्रवृतिन होऊं।

१६८. तए णं सा जमालिस्स खत्तिय-कमारस्स माता तं अणिट्टं अकंतं अप्पियं अमणुण्णं अमणामं अरुसुय-पृब्वं गिरं सोच्या निसम्म सेया-गयरोमकुवपगलंतचिलिण्याता, सोग-भरपवेवियंगमंशी नित्तेया दीणविमण-वयणा, करयलमलियव कमलमाला, तक्खणओलुग्ग-दुब्बलसरीरलायण्ण-सुन्ननिच्छाया, गयसिरीया पसिढिल-भूसण-पडंत-खुण्णियसंचुण्णियधवल-बलय-पन्भट्ट-उत्तरिज्जा, मुच्छा-वसणद्व-चेतगरुई, सुकुमालवि-किण्ण-केस-हत्था, परसुणियत्त व्व चंपगलया, निव्वत्तमहे व्व इंदलट्टी विमुक्क-संधिबंधणा कोट्टिमत-लंसि धसत्ति सब्बंगेहिं सनिवडिया॥

ततः सा जमालेः क्षत्रियकुमारस्य माता ताम् अनिष्टाम् अकान्तां अप्रियाम् अमनोज्ञाम् अश्रुतपूर्वा गिरं निशम्य स्वेदागतरोमकूपप्रगलत् 'चिलिण' गात्रा, शोकभरप्रवेपितङ्गाङ्गी निस्तेजा दीनविमन-वदना, करतलमलिता इव कमलमाला, तत्क्षणावरुग्णदुर्बलशरीर-लावण्यशून्य-निश्छाया, गतश्रीका प्रशिथिलभूषणपतत्-'खुण्णिय' संचूर्णित-धवलवलय-प्रभ्रष्टोत्त-रीया. मूर्च्छांवशनष्टचेतःगुर्वी, सुकुमार-विकीर्ण-केश-हरता, परश्निकृता इव चम्पकलता, निवृतमह इव इन्द्रयष्टिः, विमुक्तसन्धि-बन्धना कुट्टिमतले धस इति सर्वाङ्गैः निपतिता।

१६८. 'क्षत्रियकुमार जमालि की उस अप्रिय, अनिष्ट, अकांन, अमनोज्ञ, अमनोहर और अश्रुतपूर्व वाणी को सुनकर, अवधारण कर माता के रोमकुपों में स्वेद आ गया, उसके सवग से शरीर गीला हो गया। शोक के आघात से उसके अंग कांपने लगे। वह निस्तेज हो गई। उसका मुख दीन और विमनस्क हो गया। वह हाथ से मर्ला हुई कमलमाला की भांति हो गई। उसका शरीर उसी क्षण म्लान, दुर्बल, लावण्यशुन्य, आभाशुन्य और श्री विहीन हो गया। गहने शिथिल हो गए। धवल-कंगन धर्ती पर गिरकर माच खाकर खुण्ड-खण्ड हो गए। उत्तरीय खिसक गया। मुच्छविश चेतनः के नष्ट होने पर शरीर भारी हो गया। सुकोमल केशराशि बिखर गई। परश् से छिन्न चंपकलना की भांति और उत्सव से निवृत्त होने पर इन्द्र यष्टि की भांति उसके संधि-बंधन शिथिल हो गए, वह अपने सम्पूर्ण शरीर के साथ रत्नजटित आंगन में धम से गिर पड़ी।

## भाष्य

१. सूत्र-१६८ शब्द विमर्श-

चिलिण-क्लिन्न, भीगा हुआ।

वृत्ति में विलीन पाठ का अर्थ क्लिन्न किया गया है-विलीनानि च क्लिन्नानि गात्राणि यस्याः।

दीणविमण वयण-दीन और विमनस्क मुख् वाला। वृत्ति में इसका अर्थ दीन और विमनस्क जैसे मुख वाला किया गया है: -दीनस्य इव विमनस इव बदनं यस्याः सा तथा।

**खुण्णिय-**धरती पर गिरने के कारण मीच खाया हुआ।ै केसहत्थ-केश-समूह। इंदयट्टी-इन्द्र महोत्सव के अवसर पर एक काष्ठमय स्तुप

बनायः जाता था।द्रष्टव्य भगवई ९/१५८

विमुक्कसंधिबंधण-संधि-बंधन शिथिल हो गया-श्लर्था-कृत-संधिबंधनाः।

आलुग-अवरुग्ण, म्लान।

निच्छाय-निष्प्रभ।

१. भ. वृ. ९. १६८।

२, भ, वही, २/१६८।

भ. वही. ९/१६८-भूमिपतनात् प्रदेशान्तरेषु निमतानि!

१६९. तए णं सा जमालिस्स खतिय-कुमारस्स माया ससंभगोवत्तियाए त्रियं कंचणभिंगारमुहविणिग्गय-सीयलजलविमलधारपरिसिच्चमाण-निव्वावियगायलद्वी, उक्खेवय-तालि-यंद्रवीयणगजणियवाएण, अंतेउरपरिजणेणं आसासिया समाणी रोयमाणी कंदमाणी सोयमाणी विलव-माणी जमालिं खत्तियकुमारं एवं वयासी-तुमं सि णं जाया! अम्हं एगे पुत्ते इंद्रे कते पिए मणुण्णे मणामे थेज्जे वेसासिए संमए बहुमए अणुमए भंडकरंडगसमाणे रयणे रयणब्भूए जीविऊसविए हिययनंदिजणणे उबर-पुष्फं पिव दुल्लभे सवणयाए, किमग! पुणपासणयाए? तं नो खल्जाया! अम्हे इच्छामो तुब्धं खणमवि विष्पयोगं, तं अच्छाहि ताव जाया! जाव ताव अम्हे जीवामो तओ पच्छा अम्हेहिं कालगएहिं समाणेहिं परिणयवए वहियबुलवंस-तंतुकज्जम्मि निरव-यक्खे समणस्स भगवओ महावीरस्स अंतियं मंडे भवित्ता अगाराओ अणगारियं पव्वइ-हिसि ॥

ततः सा जमालेः क्षत्रियकुमारस्य माता ससम्भ्रमापवर्त्तितया त्वरितं काञ्चन-भृङ्गारम्खविनिर्गत - शीतलजलविमल-धारापरिषिच्यमान - निर्वापितगात्रयष्टिः उत्क्षेपक - तालवन्त- वीजनकजनितवातेन, स्पृशता अन्तःपुरपरिजनेन आश्वासिता सती रुदती क्रन्दती शोकमानी विलपति जमालि क्षत्रियकुमारम् एवम् अवादीत्-त्वम् असि जातः अस्माकम् एकः पुत्रः इष्टः कान्तः प्रियः मनोज्ञः 'मणामे' स्थैर्यः वैश्वासिकः सम्मतः बह्मतः अनुमतः भाण्डकरण्डक-समानः रत्नः रत्नभूतः जीवितोत्सविकः हृदयानन्दिजनकः उद्म्बर-पुष्पम् इव दुर्लभः श्रवणे, 'किमङ्ग' प्नः दर्शने? तत् नो जात! आवाम् इच्छावः तव क्षणमपि विप्रयोगम् तत् आस्व तावत् जात्! यावत् आवां जीवावः ततः पश्चात् आवयोः कालगतयोः सतोः परिणतवयाः वर्धित-कुलवंशतन्तुकार्ये निरवकाङक्ष-श्रमणस्य भगवतः महावीरस्य अन्तिकं मुण्डः भूत्वा अगारात् अनगारितां प्रवृजिष्यसि।

१६९. 'संभ्रम और त्वरा के साथ चेटिका द्वारा डाली गई सोने की झारी के मृह से निकली शीतल जल की निर्मल धारा के परिसिंचन से क्षत्रियकमार जमालि की माता की गात्र-यष्टि में शीतलता व्याप गई। उत्क्षेपक और तालवृत के पंखों से उठने वाली जलमिश्रित हवा के संस्पर्श से तथा अंतःपुर के परिजनों द्वारा वह आश्वस्त हुई। वह रोती, कलपती, आंसू बहाती, शोक करती और विलप्ती हुई क्षत्रियकुमार जमालि से इस प्रकार बोली-जात! तुम हमारे एकमात्र पुत्र इष्ट. कमनीय, प्रिय, मनोज्ञ, मनोहर, स्थिरतर, विश्वसनीय, सम्मत, बहुमत, अनुमत और आभरण करण्डक के समान हो। तुम रत्न, रत्नभूत (चिन्नामणि आदि रत्न के समान) जीवन-उत्सव और हृदय को आनंदित करने वाले हो। तुम उद्मबुर पुष्प के समान श्रवण दुर्लभ हो फिर दर्शन का तो प्रश्न ही क्या?

जात! हम क्षणभर भी तुम्हारा वियोग सहना नहीं चाहते इसिलए जात! तुम तब तक रहो, जब तक हम जीवित हैं। उसके पश्चात् जब हम कालगत हो जाएं, तुम्हारी वय परिपक्व हो जाए, तुम संतान रूपी तंतु को बढ़ाने के कार्य से निरपेक्ष हो जाओ, तब श्रमण भगवान महावीर के पास मुण्ड हो अगार से अनगारिता में प्रवृजित हो जाना।

#### भाष्य

जाता है।

१. सूत्र-१६९ शब्द-विमर्श

ओवत्तिया-वृत्तिकार ने इसके दो संस्कृत रूप किए हैं-१. अपवर्तिका २. अपवर्तिना।

उक्खेक्मं—बांस से बना हुआ पंखा, जिस दण्डे का मध्य भाग मुट्टी से पकड़ा जाता है।

तालियंट—ताड़ के पत्रों से बना हुआ पंखा। वृत्तिकार ने इसका दूसरा अर्थ किया है—ताड़पत्र के आकार वाला चर्ममय पंखा।

बीयणग-बांस से बना हुआ पंखा। इसका दण्ड भीतर से पकड़ा

**इहे .....समाणे**—द्रष्टव्य भगवर्ता २/५२ का भाष्य।

स्यु सिय-उदक बिन्दु सहित।

जीविकसविए-वृत्तिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं-१. जीवन में उत्सव २. जीवन में उत्सव के समान।

उंबरपुष्फं-पासणाए-वृत्तिकार के अनुसार उदुम्बर का पुष्प अलभ्य होता है इसलिए उसकी उपमा दी गई है।

**कुलवंश**—संतान। तंतु दीर्घत्य के लाधम्य से कुलवंश को तंतु कहा गया है।

भ. वृ. ९/१६९-अपवर्त्तयि-क्षिपित या सा तथा तथा संसंधमापवर्त्तिकवा चेद्यति गम्यते....अथवा संसंधमापवर्त्तितया-संसंधमक्षिप्तया।

वही ९, १६९--उत्क्षेपको-वंशदलादिमयो मुन्टिग्राह्यदण्डमध्यभागः तालवृन्तं-तालाभिधानवृक्षपत्रवृन्तं तत्पत्रच्छोट इत्यर्थः तदाकारं वा चर्मा-मयवीजनकं तु चंशादिमयमेवान्तर्ग्राद्यदण्डं एतैर्जनितां यो वातः स तथा तेन।

३. भ. वृ. ९/१६९- सफुसिएणं सोदकबिन्दना।

वही, ९/१६९-जीवितुमुत्सृते प्रसूत इति जीवितोत्सवः स एव जीवितो-त्सविकः नीवितविषये वा उत्सवो-महः स इव यः स जीवितोत्सविकः।

५. वही, ९/१६९-उदुम्बरपुष्पं ह्यलभ्यं भवत्यतस्तेनीपमानम्।

६. वही. ९/१६९-कुलवंशः-संतानः स एव तन्तुर्दीर्घत्वयाधम्यति कुलवंशतेत्।।

१७०. तए पं से जमाली खत्तिय-कमारे अम्मपियरो एवं वयासी-तहा वि णं तं अम्मताओ! जण्णं तृब्भे मम एवं वदह-तुमंसि णं जाया! अम्हं एगे पत्ते इंहे कंते तं चेव जाव पव्वइहिसि, एवं खलु अम्मताओ! माणुस्सए भवे अणे-गजाइ - जरा - मरण - रोग - सारीर-माणसपकाम - दुक्खवेयण - वसणस-तोवद्दवाभिभूए अधुवे अणितिए असासए संझब्भरागसरिसे जल-बुब्ब्दसमाणे कुसञ्गजलबिंदुसन्निभे सुविणदसणोवमे विज्जुलयाचंचले अणिच्चे सङ्गा-पडण-विन्द्रंसण-धम्मे, पृथ्वि वा पच्छा वा अवस्स-विष्पजिहयन्वे भविस्सइ. से केस णं जाणइ अम्मताओ! के पृथ्वि गमणयाए, के पच्छा गमणयाए? तं इच्छामि णं अम्मताओ! तृब्भेहिं अब्भवुग्नाए समाणे भगवओ महावीरस्स अंतियं मुंडे भवित्ता अगाराओ अणगारियं पञ्च-इत्तए॥

जमालिः ₹₹: क्षत्रियकुमारः अम्बापितरौ एवम् अवादीत-तथाऽपि तत् अम्बतात' यत् यवां माम् एवं वदथ:-त्वम् असि जान! अस्माकम् एकः पत्रः इष्टः कान्तः तत् चैव यावत् प्रव्रजिष्यसि, एवं खुलु अम्बतातः! मानुष्यकः भवः अनेक-जाति- जरा - मरण - रोग - शरीर - मानस-प्रकामदुःखवेदनव्यसनशतोपद्र - वाभिभृतः अध्रवः अनित्यः अशाश्वतः संध्याभ्रराग-सदृशः जलबुदबुदसमानः कुशाग्रजलबिन्दु -सन्निभः स्वप्नदर्शनोषमः विद्युत्लना-चञ्चलः अनित्यः शटन - पतन-विध्वंसन-धर्मा, पूर्वं वा पश्चात् वा अवश्यविप्रहातव्यः सः कः एषः जानाति अम्बतातः! कः पूर्वं गमने, कः पश्चात्। गमने? तत् इच्छामि अम्बतात! युवाभ्याम् अभ्यन्ज्ञातः सन् श्रमणस्य भगवतः महावीरस्य अन्तिकं मुण्डः भूत्वा अगारात् अनगारितां प्रवृजितुम्।

९७९. तए णं तं जमालि खत्तिय-कुमारं अम्मापियरो एवं वयासी-इमं च ते जाया! सरीरगं पविसिद्धरूवं लक्खण-वंजण-गुणोववेयं उत्तमबल-वीरिय-सत्तजुत्तं विण्णाणवियक्खणं ससोहग्ग-गणसमसियं अभिजायमहक्खमं विविद्य-वाहि-रोगरहियं, निरुवहय-उदत्त-लट्ट-पंचिदियपड्डं पढमजोव्बणत्थं अणेग-उत्तमगुणेहिं संजुत्तं, तं अणुहोहि ताव जाया! नियगसरीररूव-सोहम्भ-जोव्बणगुणे, तओ पच्छा अणुभूय नियगसरीररूव - सोहण्ग-जोव्वणगुणे अम्हेहिं कालगएहिं समागेहिं परिणयवए वड्डियकल-वंसततुकज्जम्मि निरवयक्खे समणस्स भगवओ महावीरस्स अंतियं मुंडे भवित्ता अगाराओ अणगारियं पव्वइहिसि॥

ततः तं जमार्ति क्षत्रियकुमारम् अम्बापितरौ एवम् अवादीत्-इदं च ते जात! शरीरकं प्रविशिष्टरूपं लक्षण-व्यञ्जन-गुणोपपेतम् उत्तमबल-वीर्यसन्वयुक्तं विज्ञातविचक्षणं ससौभाग्यग्णसमुच्छितम् अभिजात-महत्क्षमं विविधव्याधिरागरहितं, निरुपहृत-उदात्त-लष्ट-पंचेन्द्रिय-पटं प्रथमयौवनस्थं अनेकोत्तमगुणैः संयुक्तं, तत् अनुभव तावत्। जात! निजकशरीररूप-सौभाग्य-थौवन-गुणान्, ततः पश्चात् अनुभूय निजकः शरीररूप-सीभान्य-यौवन-गुणान् अस्मत्सु कालगतेषु सत्स् परिणतवयाः वर्द्धित-कुलवंशतन्तुकार्ये निरवकाङ्क्षः श्रमणस्य भगवतः महावीरस्य अन्तिकं मुण्डः भूत्वा अगारात् अनगारितां प्रवृजिष्यसि॥

१७०. क्षत्रियकुमार जमालि माता पिता से इस प्रकार बोला-माता-पिता! यह वैसा ही है जो तुम मुझे यह कह रहे हो-जात! त्म हमारे एक पुत्र, इष्ट, कांन यावत् प्रवृजित हो जाना। मन्ता-पिता! यह मनुष्य का भव अनेक जन्म, जरा, मरण, रोग, शारीरिक और मानसिक प्रकाम दुःखों के वेदन, सैंकड़ों कष्टों और उपद्ववों से अभिभूत, अधुव, अनियत, अशाश्वत, संध्या के अभ्रराग के समान, जल बुदबुद के समान, कुश की नोक पर टिकी हुई जलबिंदु के समान, स्वप्न-दर्शन के समान और विद्युत्लता की भांति चंचल और अनित्य है, सड़न, पतन और विध्वंसधर्मा है। पहले या पीछे अवश्य छोडना है। माता-पिता! कौन जानता है-कौन पहले जाएगा? कौन पश्चात जाएगा ? माता-पिता ! इसलिए मैं चाहता हूं तुम्हारे द्वारा अनुज्ञात होकर में श्रमण भगवान् महावीर के पास मुंड हो अगार से अनगःरिता में प्रवृजित हो जाऊं।

१७१. माता-पिता ने क्षत्रियक्मार जमालि से इस प्रकार कहा-जात! तुम्हारा यह शरीर प्रविशिष्ट रूप, लक्षण, व्यंजन और गुण से उपेत, उत्तम बल, वीर्य और सत्व से युक्त, विज्ञान से विचक्षण, सीभाग्य सहित रूण से उन्नत, अभिजात और महान् क्षमता वाला, विविध व्याधि और रोग से रहित, उपपात रहित, उदात्त, मनोहर और पट्र पांच इन्द्रियों से युक्त, प्रथम यौवन में स्थित और अनेक गुणों से संयुक्त है इसलिए है 'जात' तुम अपने शरीर के रूप, सौभाग्य और यौवन गुणों का अनुभव करो। उसके पश्चात्- अपने शरीर के रूप, सौभाग्य और यौवन गुणों का अनुभव करने के पश्चात् हम कालगत हो जाए, तुम्हारी अवस्था परिपक्व हो जाए, कुलवंश के तंतु से निरपेक्ष हो जाओ तब तुम श्रमण भगवान महावीर के पास मुंड हो अगार से अनगारिता में प्रवृजित हो जाना।

१७२. तए णं से जमाली खत्तिय-कुमारे अम्मापियरो एवं वयासी- तहा वि णं तं अम्मताओ! जण्णं तुब्धे ममं एवं वदह-इमं च णं ते जाया! सरीरमं तं चेव जाव पब्बइहिसि, एवं अम्मताओ! माणुस्सर्ग सरीरं दुक्खाययणं, विविहवाहिसयसंनिकेतं, अट्टिय-कट्टट्टियं, छिराण्हारुजाल-ओणव्ह-संपिणव्हं, मट्टियभंडं व दुब्बलं, असुइसंकिलिइं, अणिट्रविय-जराकुणिम-सब्बकालसंहप्पयं. जज्जरघरं व् सडण-पडण-विद्धंसणधम्मं, पुब्वि वा पच्छा वा अवस्सविष्पजिह्यव्वं भविस्सइ। से केस णं जाणइ अम्मताओ! के पुर्विव गमणयाए, के पच्छा गमणयाए? तं इच्छामि ण अम्मताओ! तुब्भेहिं अन्भण्ण्णाए समाणे समणस्स भगवओ महावीरस्स अतियं मुंडे भवित्ता अगाराओ अणगारियं पव्वइत्तए]]

ततः सः जमालिः क्षत्रियकुमारः अम्बा-पितरौ एवम् अवादीत्-तथा अपि तत् अम्बतात! यत् युवां माम् एवं वदथ:-इदं च जात! शरीरकं तच्चैव यावत् प्रवृजिष्यसि, एवं खलु अम्बतात ! मानुष्यकं शरीरं दुक्खायतनं विविधव्याधिशत-संनिकतम्, अस्थिककाष्ठोत्थितं, शिराण्हा-रूजाल-उपमद्धसंपिनद्धं, मृतिकाभाण्डम् अश्चिसंक्तिष्टम्. इव दुर्बलम्, अनिष्ठापित सर्वकालसंस्थाप्यतां, जरा-कुणप-जर्जर-गृहम् डब शटन-पतन-विध्वसनधर्माणं, पूर्व वा पश्चात् वा अवश्यविप्रहातव्यं भविष्यति। सः कः एषः जानाति अम्बतातः! कः पूर्वं गमने कः पश्चात् गमने? तत् इच्छामि युवाध्याम् अभ्यनुज्ञातः सन् श्रमणस्य भगवतः महावीरस्य अन्तिकं मुण्डः भूत्वा अगारात् अनगारितां प्रव्रजितुम्।

१७२, 'क्षत्रियक्मार जमालि माता-पिता से इस प्रकार बोला-माना-पिना! यह वैसा ही है, जो तुम मुझे कह रहे हो-जात! तुम्हारा यह शरीर प्रविशिष्ट रूप वाला है यावत् अगार से अनगारिता में प्रवृत्तित हो जाना। माता-पिता! यह मनुष्य का शरीर दुःख का आयतन है, विविध प्रकार की सैकड़ों व्याधियां का संनिकेत (घर) है। अस्थिरूपी काठ के ढांचे पर खड़ा हुआ है, शिरा और स्नायुओं के जाल से अतिवेष्टित है, मिट्टी के पात्र के समान दुर्बल है, अश्चि से संक्लिष्ट है. जिसका कृत्यकार्य सर्वकाल चलता है. कभी पूरा नहीं होता. बढ़ापे से निष्प्राण बना हुआ जर्जर घर सड़न, पतन और विध्वंसधर्मा है, पहले या पीछे अवश्य छोड़ना है। माता-पिता! कौन पहले जाएगा? कौन पश्चात जाएगा? माता-पिता! इसनिए मैं चाहता हं-तुम्हारे द्वारा अन्ज्ञात होकर मैं श्रमण भगवान महावीर के पास मुण्ड हो अगार से अनगारिता में प्रवृज्ञित हो जाऊं।

#### भाष्य

१. सूत्र-१७२ शब्द विमर्श

अडियकट्ठिय-किंत्रता के साधर्म्य से अस्थि की तुलना कार से की गई है।

मनुष्य का शरीर अस्थियों के ढांचे पर टिका हुआ है। आयुर्वेद में अस्थि संस्थान को शरीर का सार और आधार कहा गया है।

आधारश्च तथा सारः कायेस्थीनि बुधा जगुः आभ्यन्तरगतः सार्, आधारो भूरुहां यथा।

शिरा-रक्तवद्य नाड़ी, जो शरीर की कोशिकाओं से रक्त को वापस इत्य तक ले जाती है।

१७३. तए णं तं जमालिं खत्तिय-कुमारं अम्मापियरो एवं वयासी—इमाओ य ते जाया! विपुलकुल-बालियाओ कलाकु-सलसव्य-काल-लालिय-सुहोचियाओ, मद-वगुणजुल्त-निउणविणओवयार-पंडियवियक्खणाओ, मंजुलिय-महुर-भणिय - विहसिय - विष्पेक्खिय-गिति-

ततः तं जमातिं क्षत्रियकुमारम् अम्बापितरौ एवम् अवादीत्-इमाः च ते जात! विपुल-कुलबालिकाः कलाकुशल सर्वकाल लिति-सुखोचिताः मार्दव-गुणयुक्त-निपुण-विनयोपचारपण्डित-विचक्षणः, मञ्जुल-मितमधुरभणित-बिहसित-विप्रेक्षित-गति-विलासचेष्टित-विशारदाः, अविकलकुल-

स्नायु-स्नायुओं को शरीर की मांसपेशियों, अस्थियों, मेदस् और संधियों का बन्धन कहा जाता है। ये स्नायु या बंधन शिराओं की अपेक्षा अधिक मजबूत होते हैं-

स्नायवो बंधनं प्रोक्सा, देहे मांसास्थिमेदसाम्। संधीनामपि यत्तास्तु, शिराभ्यः सुदृद्धाः मताः।' अणिद्वविय—अनिष्ठापितः, जो समाप्त नहीं होता। संद्रप्पया—संस्थाप्यताः, शरीर के लिए स्थापितः, निर्धारित कार्य।

जराकुणिमजञ्जरघर—बुढ़ापे के क्षरण शव जैसे शरीर के लिए 'जरा कुणप' को प्रयोग किया गया है।'

> १७३. 'क्षत्रियकुमार जमालि के माता-पिता ने इस प्रकार कहा-जात! ये तुम्हारी आठ गुणबल्लभ पित्नियां, जो विशाल कुल की बालिकाएं, कलाकुशल, सर्वकाल-लालित, सुख भोगने योग्य, मार्वव गुण से युक्त, निपुण, विनय के उपचार में पण्डित और विचक्षण, मनोरम,

५. वृ. ९ १०२-अडियकदृडिय ति अस्थिकानयेव काष्ठानि काठिन्य साधम्यांतिभ्यो यव्य्थितं तत्त्वा।

२. शाइधर संहिता प्. ८९।

३, वही, पृ. ८०।

भ वृ. ९ १ ३२--अनिष्ठापिता-असमापिता सर्वकालं-सदा संस्थाप्यता तत्कृत्यकरणं घस्य स तथा।

वही, ९८१७२─जरा कुणपश्च-जीर्णनाप्रधानशावी जर्जरमृत्रं च जीर्णनित्रं समाहारद्वनद्वारमसक्रणपज्जरमृत्रं।

विलास-चिद्वियविसारदाओ, अविकल-कुल-सीलसालिणीओ, विसुद्धकुलवंस-संताणतंतुबद्धणप्पगब्भुब्भवपभाविणीओ, मणाणु-कूलहियइच्छियाओ, अद्व तुज्झ गुणवल्लहाओ उत्तमाओ, भावाणुरत्तस्ववंगसुंदरीओ। तं भुंजाहि ताव जाया! एताहिं सद्धिं विउले माणुस्सए कामभोगे, तओ पच्छा भूत्तभोगी विसयविगय-वोच्छिण्ण-को उहल्ले अम्हेहिं कालगएहिं समाणेहिं परिणयवए वड्डियकुल-वंसतंतुकज्जम्मि निरवयक्खे समणस्स भगवओ महावीरस्स अंतियं मुंडे भवित्ता अगाराओ अणगारियं पव्वडहिसि॥

शीलशालिन्यः विशुद्धकुलवंशसन्तानतन्तु-वर्द्धन-प्रगत्भाद्भवप्रभाविन्यः मनोनुकूल-हृदयेष्टाः, अष्ट तव गुण वल्लभाः उत्तमाः, नित्यं भावानुरक्तसर्वाङ्गसुन्दर्यः। तत्! भुङ्क्ष्व नावत् जात! एनाभिः सार्धं विपुलान् मानुष्यकान् कामभोगान्, नतः पश्चात् भुक्तभोगी विषय-विगतव्यवच्छिन्नकुत्-हलः आवयोः कालगतयोः सतोः परिणानवयाः वर्द्धितकुल-वंशतंनुकार्ये निर-वकाङ्गः-श्रमणस्य भगवतः महावीरस्य अन्तिकं मुण्डःभूत्वा अगारान् अनगारितां प्रव्रजिष्यसि।

मित और मध्र बोलने वाली, विहसन, विप्रेक्षण (कटाक्ष), गति, विलास और चेष्टा में विशारद, समृद्ध कुल वाली और शीलशालिनी, विशुद्ध, कुलवंश की संतान रूपी तंतु की वृद्धि के लिए गर्भ के उद्भव में समर्थ, मनोनकूल और हृदय से इष्ट, उत्तम और नित्य भाव से अनुरक्त सर्वांग सुंदरियां हैं इसलिए जात! तम इनके साथ विपुल मनुष्य संबंधी काम-भोगों का भोग करो। उसके दश्चात् भुक्तभोगी तथा विषयों के प्रति तुम्हारा कौत्हल विगत और व्युच्छित्र हो जाए. हम कालसन हो जाएं, तुम्हारी अवस्था परिपक्व हो जाए. तुम कुलवंश के तंतु कार्य से निरपेक्ष हो जाओ तब तुम श्रमण भगवान महावीर के पास मुण्ड हो अगार से अनगरिता में प्रवजित हो जाना।

## भाष्य

अविकल कुल-ऋद्धि परिपूर्ण कुल। **पगब्भुब्भवपभाविणीओ**-प्रकृष्ट गर्भ को उत्पन्न करने की
सामर्थ्य वाली।

१. सूत्र−१७३ शब्द∙विमर्श विलास−नेत्र विकार।

९७४. तए णं से जमाली खत्तिय-कुमारे अम्मापियरो एवं वयासी-- तहा वि णं तं अम्मताओ! जण्णं तुब्धे मम एयं वदह-इमाओ ते जाया! विपुलकुलबालियाओ जाव पब्बइहिसि, एवं खलु अम्मताओ! माणुरसभा कामभोगा उच्चार-पासवण-खेल - सिंघाणग - वंत-पित्त-पूर्य - सुक्क - सोणिय - समुब्भवा, अमणुण्णदुरुय - मृत्त-पूइय-पूरीस-पुण्णा, मयगंधुस्सास - असुभनि-स्सासउव्वेयणगा, बीभच्छा, अप्प-कालिया, लह्सगा, कलम-लाहिवास-दुक्खा बहुजणसाहारणा, परिकिलेस-किच्छदुक्खसन्झा, अबुहनणणिसेविया, सदा साहुगरहणिज्जा, अणंतसंसार-वद्धणा, कडुगफलविवागा चुडल्लिव अमुच्चमाण, दुक्खाणुबधिणो सिद्धि-गमणविग्धा। से केस णं जाज़इ अम्मताओ! के पुटिंव गमणयाए? के पच्छा गमणयाए? तं इच्छामि णं अम्मताओ ! तुब्भेहि अब्भणुण्णाए ततः सः जमालिः क्षत्रियकुमारः अम्बा-एवम् अवादीत्-तथापि अम्बतात ! यत् युवां माम एवं वदथ:-इमाः ते जात ! विपुलकुलबालिकाः यावत् प्रवृजि-ष्यसि, एवं खुल् अम्बतात! मानुष्यकाः कामभोगाः उच्चार-प्रस्ववण-क्ष्वेत्न-शिघा-णक - वान्त - पित्त - पूद्य - शुक्र शोणित— समृद्भवाः, अमनोज्ञ 'दुरुय'-मूत्र-पृतिक-पुरीषपूर्णाः-,मृतगन्धोच्छ्वास-अशुभनिः श्वासोद्वेजनकाः, बीभत्साः, कालिकाः, लघुस्वकाः, 'कलमल'अधि-वासदक्खाः बहुजनसाधारणाः, परिकलेश-कृच्छदुःखस्मध्याः अव्धवननियंविताः, सदा साधुगईणीयाः, अनन्तसंगारवर्द्धनाः, कटुकफलविपाकाः, 'चुडल्लि' इव अमृच्य-मानाः, दुक्खानुबन्धिनः सिद्धिगमन-विघ्नाः। सः कः एषः जानाति अम्बतात्। कः पूर्वं गमने कः पश्चात् गमने? तम् इच्छामि अम्बतात ! युवाभ्याम् अभ्यन्जातः सन् श्रमणस्य भगवनः महावीरस्य अन्तिकं म्ण्ड: भूत्वा अगारान अनगारितां

174, <sup>१</sup>क्षत्रियकुमार जमालि ने माता-पिता से इस प्रकार कहा-भाता-पिना! यह वैसा ही हैं, जैसा आए कह रहे हैं-जात! ये तुम्हारी आठ पत्नियां विशाल कल की बालिकाएं है यावत तम अगार से अनगारिता में प्रवृतित हो जाना। माता-पिता! ये मनुष्य संबंधी कामभाग, मल, मृत्र, कफ, नाक के मैल, वमन, पिन, मवाद, शुक्र और शोणित से समृत्पन्न होते हैं। अमनोज्ञ, विकृत और कृथिन मल मुत्र से परिपूर्ण हैं। मृतक की गंध जैसे उच्छवास और अश्भ नि:भ्वास स उद्घग पैदा करने वाले, बीभत्य, अन्यकालिक, स्थलपयार सहित (तृच्छ), जठर में होने वाले मल की अवस्थिति से दःखंद, बहुजनसाधारण-सर्वसृतम, महान मानस्पिक और शारीरिक कष्ट साध्य, अब्धजनों के द्वारा आसंवित, साध-जनों के द्वारा सदैव गईणीय, अनन्त संसार की बढ़ाने वाले, कट फल-विपाक वाले. इन्हें न छोड़ने पर ये प्रदीस तृण पुलिका के

१. भ. ब्. ९. १७३-प्रगलभः-प्रकृष्टमर्भास्तेषां यः उद्भवः संभृतिस्तत्र यः प्रभावः-सामर्थ्यं स चासामस्ति ताः।

समाणे समणस्स भगवओ महावीरस्स प्रव्रजितुम्। अंतियं मुंडे भवित्ता अगाराओ अणगारियं पृक्वइत्तरः॥

समान दुःखानुबंधी और सिद्धि गमन के विघ्न हैं। माता-पिता! यह कीन जानता है—कीन पहले जाएगा? कीन पीछे जाएगा? माता-पिता! इसलिए में चाहता हूं—तुम्हारे द्वारा अनुज्ञात होकर में श्रमण भगवान महावीर के पास मुण्ड हो अगार से अनगारिता में प्रवृज्ञित हो जाऊं।

#### भाष्य

१. सूत्र−१७४ शब्द-विमर्श

**दुस्य**—विकृत। वृत्तिकार ने इसका अर्थ दुरूप, विरूप किया है।' यह देशी शब्द है। इसका अर्थ है दुर्गंध युक्त, मलमूत्र युक्त कर्दम।

मयगंधुस्सास......उन्वेयणगा-मृतशरीर की गंध के तुल्य उच्छवास और निःश्वास से उद्वेग पैदा करने वाले। वृत्तिकार ने 'मृत गंधि' उच्छ्वास का विशेषण किया है : लहुस्गा-लघु-स्वभाव वाले। कलमल-शरीर में होने वाला अशुभ द्रव्य। परिक्लेश-मानसिक आयास। किच्छदुक्ख-कष्टप्रद शारीरिक आयास।' चुडल्लिव-प्रदीस तृण पूलिका के समान।

**१७५. तए णं तं जमालि खत्तिय-कुमारं** अम्मापियरो एवं वयासी- इमे य ते जाया! अञ्जय-पञ्जय-पिउपञ्जयागए सुबह हिरण्णे य, सुवण्णे य, कंसे य, दूसे य, विउलधण-कणग-रयण-मणि-मोत्तिय-संख - सिलप्पवालर-त्तरयण-संतसार - सावएन्जे, अलाहि जाव आसत्तमाओ कुल-वंसाओ पकामं दाउं, पकामं भोत्तुं, परिभाएउं, तं अणुहोहि ताव जाया! विउले माणुस्सए इहि सक्कार-समुदए, तओ पच्छा अणुह्य-कल्लाणे, वहियकुलवंसतंनुकज्ज-म्मि निरवयक्खे समणस्स भगवओ महावीरस्स अंतियं मंडे भवित्ता अगाराओ अणगारियं पव्वइहिसि॥

ततः तं जमालिं क्षत्रियकुमारम् अम्बापितरौ एवम् अवादीत्-इदं च ते जात! आर्यक-प्रार्थक-पितृप्रार्थकागतं सुबहु हिरण्यं च, सुवर्णं च, कांस्यं च, दूष्यं च, विपुलधन-कनक-रत्न-मणि-मौक्तिक-शङ्ख-शिला-प्रवालरकतरत्न-सतसार-स्वापतेयम्, अलं यावत् आसप्तमात् कुलवंशात् प्रकामं दातुं, प्रकामं भोक्तुं, परिभाजियतुं तत् अनुभव तावत् जात! विपुलान् मानुष्यकान् ऋद्धि-सत्कार-समुदयान्, ततः पश्चात् अनुभृत-कल्याणः, विद्विकुलवंशतन्तुकार्यं निरवकाङ्कः श्रमणस्य भगवतः महावीरस्य अन्तिकं मुण्डः भूत्वा अगारात् अनगारितां प्रव्रजिष्यसि।

१७५. माता-पिता ने क्षत्रियक्मार जमालि से इस प्रकार कहा--जात! तुम्हारे पितामह (दादा) प्रपितामह (परवादा) और प्र-प्रिपितामह' (परदाद' के पिता) से प्राप्त यह बहुत सारा हिरण्य, सुवर्ण, कांस्य, दूष्य (बहुमृत्य वस्त्र) विपुतः वैभव-कनक, रत्न, मणि, मौक्तिक, शंख, मेनसिल, प्रवाल, लालरत्न और श्रेष्ठसार-इन वैभवशाली द्रव्यों से, जो सातवीं पीढ़ी तक प्रकाम देने के लिए. प्रकाम भोगने और बांटने के लिए समर्थ हैं इसलिए जात! तुम मन्ष्य संबंधी विपुल ऋद्धि. सत्कार और समुदय का अनुभव करो। कुलवंश के तंतु कार्य से निरपेक्ष हो जाओ, उसके पश्चात कल्याण का अनुभव कर श्रमण भगवान महाबीर के पास मुंड हो अगार से अनगारिता में प्रवृजित हो जाना।

## भाष्य

१. सूत्र-१७५

अज्जय-पज्जय-पिउपज्जय-पितामह, प्रपितामह, प्रप्रपितामह। ये देशी शब्द हैं।

१७६. तए णं से जमाली खत्तिय कुमारे अम्मापियरो एवं वयासी—तहा वि णं तं अम्मताओ! जण्णं तुब्भे ममं एवं ततः सः जमािलः क्षत्रियकुमारः अम्बा-पितरौ एवम् अवादीत्—तथािप तत् अम्बतात। यत् युवां माम् एवं वदथः -इदं च १७६. क्षत्रियकुमार जमालि ने माता-पिता से इस प्रकार कहा—यह वसा हो है, जैसा आप कह रहे हैं—जात! पितामह,

१. भ. वृ. ९/१०४-इह च दूरूपं-विरूपं।

वर्हा, ९, १७४-मृनस्येव गंधो यस्य स मृतगन्धिः स चासावुच्छवासश्च
मृतगन्ध्युच्छ्वासस्ते नाशुभिनःश्वासेन चोद्वेगजनका-उद्वेगकारिणो जनस्य
ये ने तथा।

वही, ९/१७४-परिक्लेशेन-महामानसायायंन कृष्कुदुःखेन च-गाढ़ शरीरायासेन ये साध्यन्ते-वशीक्रियन्ते ये ते तथा।

४. देखें-देशी शब्दकोश।

वदह-इमं च ते जाया! अज्जय-पज्जय-पिउपज्जयागए जाव पव्वइहिसि, एवं खल् अम्मताओ! हिरण्णे य. सवण्णे य जाव सावएज्जे अग्गिसाहिए, चोर-साहिए, रायसाहिए, मच्चसाहिए. दाइयसाहिए, अग्गिसामण्णे, चोर-सामण्णे, रायसामण्णे, मच्चुसामण्णे, दाइ-यसामण्णे, अधुवे, अणितिए, असासए, पृठिव वा पच्छा अवस्सविप्यजिहयव्वे भविस्सइ, केस णं जाणइ अम्मताओ! के पृटिंब गमणयाए, के पच्छा गमण-याए? तं इच्छामि णं अम्मताओ! तुब्भेहिं अब्भण्णणाए समणे समण्ह्स भगवओ महावीरस्स अंतियं मुंडे भवित्ता अगाराओ अणगारियं पव्वइत्तए॥

ते जात! आर्यक-प्रार्यक-पितृप्रार्यकगतं यावत् प्रव्रजिष्यसि एवं खलु अम्बतात! हिरण्यं च सुवर्णं च यावत् स्वापतेवम? अग्नि-स्वामिकं, चोरस्वामिकं, राजस्वामिकं, मृत्युस्वामिकं, वायिकस्वामिकं, अग्निसामान्यं, चोरसामान्यं, राजसमान्यं, मृत्युसामान्यं, वायिकसामान्यं, अध्वयम् अनित्यम्, अशाश्वतं, पूर्वं वा पश्चात् वा अवश्यविप्रहातव्यं भविष्यति, सः क एषः जानाति अम्बतात! कः पूर्वं गमने, कः पश्चात् गमने? तत् इच्छामि अम्बतात! युवाभ्याम् अभ्यनुज्ञातः सन् श्रमणस्य भगवतः महावीरस्य अन्तिकं मृण्डः भूत्वा अगारात् अनगारितां प्रवजित्म।

१७७. तए णं तं जमालि खत्तिय-कुमारं अम्मताओ जाहे नो संचाएति विसयाणुलोमाहिं बहुहिं आघवणाहि य घण्णवणाहि य सण्णवणाहि य विण्णवणाहि य. आघवेत्तए पण्णवेत्तए वा सण्णवेत्तए वा विष्णवेत्तए वा, ताहे विसयपडिकुलाहिं संजम-भयुव्वेयणकरीहिं पण्णवणाहिं पण्णवे-माणा एवं वयासी-एवं खल जाया! निग्गंथे पावयणे सच्चे अणुत्तरे केवले पडिपुण्णे नेयाउए संसुद्धे सल्लगत्तणे सिद्धिमञ्गे मृतिमञ्गे निज्जाणमञ्जे निव्वाण-मग्गे अवितहे अविसंधि सव्व-दुक्खप्पहीणमञ्गे, एत्थं ठिया जीवा सिज्झति ब्ज्झति मुच्चति परि-निव्वायंति सव्व-दुक्खाणं अंतं करेति। अहीव एगंतदिहीए, खुरो इव एगंत-धाराए, लोहमया जवा चावे-यव्वा, वालुयाकवले इव निस्साए, गंगा वा महानदी पडिसोयंगमणयाए, महासमुद्दी

ततः तं जमालि क्षत्रियकुमारम् अम्बातःतः यदा नो शक्नोति विषयानुलोमाभिः बहभिः आख्यापनाभिश्च प्रजापनाभिश्च संजा-पनाभिश्च विज्ञापनाभिश्च आख्यात् वा प्रज्ञापयितुं वा संज्ञापयितुं वा विज्ञापयितुं वा, नदा विषयप्रतिकृलाभिः संयम-भयोद्वेजन-करोभिः प्रज्ञापनाभिः प्रज्ञापयन एवम् अवादीत्-एवं खुल जात! निर्ग्रन्थं प्रावचनं सत्यम अनुत्तरं केवलं प्रतिपूर्णं नैर्यातुकं संशुद्धं शल्यकर्तनं सिद्धिमार्गं मक्तिमार्ग निर्याणमार्गम् अवितथम अविसंधि सर्वद्ःखप्रहीणमार्गम्, अत्र स्थिताः जीवाः सिध्यन्ति 'बुज्झंति' मुञ्चन्ति परिनिवांन्ति सर्वदु:खानाम् अन्तं कुर्वन्ति।

अहेरिव एकान्तदृष्टिकः, क्षुरस्य इव एकान्तधारा, लोहमया यवाः चर्वितव्या, बालुकाकवलस्य इव निःस्वादा, गेगा वा महानदी प्रतिस्रोतोगमनं, महासमुद्रः वा भुजाभ्यां दुस्तरः, तीक्ष्णं क्रमितव्यं, गुरुकं लम्बितव्यम्, असिधारकं वृतं चरितव्यम्।

प्रिंतामह, प्रप्रिपतामह से प्राप्त हिरण्य यावत् अगारं से अनुगारिता में प्रवृत्तित हो जाना। माता-पिता! यह हिरण्य, सवर्ण यावत् वैभवशाली द्रव्य अग्नि साधित हैं-अग्नि जला सकर्ता है, चोर साधित हैं-चोर चुरा सकते हैं, राज साधित हैं-राजा अधिकृत कर सकता है, मृत्य साधित हैं, मृत्य उससे वंचित कर सकती है। वायाद साधित हैं-भागीदार विभाजित कर सकते हैं। अग्नि सामान्य-अग्नि का स्वामित्व है, चौर सामान्य-चोर का स्वामित्व है, राज-सामान्य-राज का स्वामित्व है. मृत्यु सामान्य-मृत्यु का स्वामित्व है और दायाद सामान्य-भागीवार का स्वामित्व है। अधुव अनियत और अशाश्वत हैं। पहले या पीछे, अवश्य छोडना है। माता-पिता! कौन जानता है-पहले कॉन जाएगा? पीछे कौन जाएए।? इसलिए माता-पिता! मैं चाहता हूं-तुम्हारे द्वारा अनुज्ञात होकर मैं श्रमण भगवान महावीर के पास मुण्ड हो अगार से अनगरिता में प्रवृतित हो जाऊं।

१७७. 'माता-पिता क्षत्रियकुमार जमालि की विषय के प्रति अनुरक्त बनाने वाले बहुत आख्यान, प्रज्ञापन, संज्ञापन विज्ञापन के द्वारा उसे आख्यात, प्रज्ञप्त. संज्ञात और विज्ञात करने में समर्थ नहीं हुए तब विषय से विरक्त किन्तु संयम के विषय में भय दिखाकर उद्वेग पैदा करने वाले प्रज्ञापन के द्वारा प्रज्ञापना करते हुए इस प्रकार बोले-जात! यह निर्ग्रन्थ प्रवचन सत्य, अनुतर, अद्वितीय, प्रति-पूर्ण, नैर्यात्रिक. भोक्ष तक पहुंचाने वाला, संशुद्ध, शल्य को काटने वाला, सिद्धि का मार्ग, मुक्ति का मार्ग, मोक्ष का मार्ग, शांति का मार्ग, अवितथ, अविच्छिन्न और समस्त दु:खों के क्षय का मार्ग है। इस निर्यन्थ प्रवचन में स्थित जीव सिद्ध. प्रशात, मुक्त, परिनिर्वृत और सब दःखीं का अन्त करते हैं। संयम सांप की भांति एकान्त (एकाग्र) दृष्टि द्वारा साध्य है। क्षुर की भांति एकान्त धार द्वारा साध्य

वा भ्याहि दुत्तरो, तिक्खं कमियव्वं, गरुयं लंबेयव्वं, असिधारमं वयं चरियव्वं ।

नो खल् कप्पइ जाया! समणाणं निग्गंथाणं अहाकम्मिए इ वा, उद्देशिए इ वा, मिस्सजाए इ वा, अज्झोयरए इ वा, पूड्ए इ वा, कीत इ वा. पामिच्चे इ वा. अच्छेज्जे इ वा, अणिसट्टे इ वा, अभिहडे इ वा, कंतारभत्ते इ वा, दुब्भिक्खिभन्ते इ वा, शिलाणभत्ते इ वा, वहलियाभत्ते इ वा, पाहणगभने इ वा. सेज्जायरपिंडे इ वा, रायपिंडे इ वा, मूलभोयणे इ वा. कंदभीयणे इ वा, फलभीयणे इ वा. बीयभीयणे इ वा, हरियभोयणे इ वा, भोत्तए वा पायए वा।

तुमं सि च ण जाया! सुहसम्चिए नो चेव णं दुहसमुचिए, नालं सीयं, नालं उण्हं, नालं खुहा, नालं पिवासा, नालं चोरा, नालं वाला, नालं दंसा, नालं मसगा, नालं वाइय-पित्तिय-संभिय-सन्निवाइए विविहे रोगायंके, परिस्सहोवसञ्ज उदिण्णे अहियासेत्तए। तं नो खलु जाया! अम्हे इच्छामी तृब्भं खणमवि विष्पयोगं. तं अच्छाहि ताव जाया! जाव ताव अम्हे जीवामी तओ पच्छा अम्हेहि कालगएहि समाणहिं परिणयवए, वडिदक्त-वंसतंतुकज्जम्मि निरव-यक्खे सम्पारस भगवओ महावीरस्स अंतियं मुंड भवित्ता अगाराओ अणगारियं पव्यइहिसि॥

नो खुलू कल्पते जात! श्रमणेभ्यः निर्यन्धेभ्यः आधाकर्मिक औद्देशिक इति वा, मिश्रजात इति वा, अध्यवतरक इति वा, पृतिक इति वा, क्रीत इति वा, प्रामित्य इति वा, आच्छेय इति वा, अनिसृष्ट इति वा, अभिव्न इति वा. कान्तारभक्त इति वा. दुर्भिक्षभक्त इति वा. ग्लानभक्त इति वा, वार्दिलकाभक्त इति वा. प्राचुणकभक्त इति वा. शच्यातरपिण्ड इति वा. राजपिण्ड इति वा, मूलभोजनम् इति वा. कन्द्रभोजनम् इति वा फलभोजनम् इति वा. हरितभोजनम् इति वा. भोक्तुं वा पात् वा। त्वम् असि च जातः सखसम्चितः नो चैव दःख्सम्चितः, नालं शीतं, नालम् उष्णं, नालं क्ष्या, नालं पिपासा, नालं चीरान्, नालं व्यालान्, नालं दंशान्, नालं मशकान्, नालं वातिक-पैत्तिक-श्लैष्मिक-सन्निपातिकान् । विविधान रोगातञ्चन, परीषद्योपसर्गान् उदीर्णान् अध्यासित्म। तत् नो जात! आवाम इच्छावः तव क्षणमपि विप्रयोगम्, तन आस्व यावत् तावत् आवां जीवावः ततः पश्चात् आवयोः कालगतयोः यनोः परिणतवयाः बर्व्हिनकुलवंशतन्तुकार्ये निरवकाङ्कः श्रमणस्य भगवतः महावीरस्य अन्तिकं मुण्डः भृत्वा अगारात अनगारितां प्रवृज्ञिष्यभि।

है। इसमें लोह के यव चबाने होते हैं। यह बाल के कौर की तरह निःस्वाद है। यह महानदी गंगा में प्रतिस्रोत गगन जैसा है. यह महासमुद्र को भूजाओं से तैरन जैला दुस्तर है। यह नीक्ष्ण कांटों पर चंक्रमण करने. भारी-भरकम वस्त को उटाने और तलवार की तीक्ष्ण धार पर चलने जैसा है। जात! श्रमण निर्यन्थ आधाकर्मी औदेशिक, मिश्रजात, अध्यवतर, पृति. क्रीत, प्रामित्य-उधार तिवा आछेद्य-छीना गया, भागीदार द्वारा अनन्मत, सामने लाया गया, कान्तार-भक्त, दुर्भिक्ष-भक्त, ग्लान-भक्त, वार्द-लिका-भक्त, प्राभृतिक-भक्त, शब्यातर-पिण्ड, राजविंड, मूल-भोजन, कन्द-भोजन, फल-भोजन, बीज-भीजन और हरित-भोजन खा पी नहीं सकता।

जात! तम सुख भोगने योग्य हो, हःख भोगने योग्य नहीं हो। तुम सर्वी, गर्मी, भूख और प्यास तथा कीट, हिंस पशु, दंश-मशक, वातिक, पैनिक, श्लेष्भिक और सानिपातिक, विविध प्रकार के राग और आतंक तथा उदीर्ण परीष्ठह और उपसर्ग की सहन करने में समर्थ नहीं हा। जात हम क्षण भर के लिए भी तुम्हारा वियोग सहना नहीं चाहते इसलिए तुम तब तक रही, जब तक हम जीवित हैं। उसके पश्चातृ हम कालगत हो जाएं. तुम्हारी वय परिपक्व हो जाए, तुम कल-वंश के तंतु कार्य से निरपेक्ष होकर श्रमण भगवान महावीर के पास मण्ड हो, अनार से अनगारिता में प्रवृजित हो जाना।

#### भाष्य

१. सूत्र-१७७ शब्द-विमर्श

निर्मन्थ प्रवचन-प्रथचन का अर्थ है भारतन। भगवान महादीर के समय में जैनधर्म निर्शन्थ प्रवचन के नाम से प्रस्कात था।

सत्य-रम्पराष्ट्री के लिए हितकर है इसलिए वह अन्य है-यह

अर्थ अभयदेव सृशिका है। अावश्यक चूर्णि में इसका दूसरा अर्थ भी मिलता है-यह खद्भत-यथार्थ होने के कारण सत्य है।°

केवलं-अद्वितीय। एसा हितकर दूसरा प्रवचन नहीं है इसलिए यह अद्वितीय है--यह चुर्णि की व्याख्या है।"

२. भ. व. २. १७०। - सच्चेति सदभ्यो हितत्वात्।

२. अव. च्. प्. २४२ जया सच्चं सद्ध्यो हिनं सच्चं, सद्धूनं वा सच्चं।

३. भ. बु. ९ १९<mark>० - केवर्ग अहिनीयम।</mark>

४. आय. च. प. २४२-केवलं अहितीयं एवंध्यकं हित नान्यत् हिर्दार्थ प्रवचनमस्ति ।

पडिपुण्णं-निर्यन्थ प्रवचन में ज्ञान दर्शन और चरित्र-मीनी का समन्वय है इसलिए यह प्रतिपूर्ण है।

नेयाउए-निर्यातृक, मोक्ष की ओप ले जाने वाला। आवश्यक चूर्णि में इसका अर्थ न्याय से अबाधित किया है। वृत्तिकार ने इसका अब्दार्थ नायक—मोक्ष गमक किया है।

संसुद्ध-हेतु आदि की कयोटी घर खरा उतरने बाला।

सल्लगत्तणं-माया, निटान और मिथ्यादर्शन शल्य का कर्तन करने वाला।

मुक्ति का मार्ग-आवश्यक चृर्णि में मुक्ति का अर्थ निरुकंगता किया है।

निर्याण मार्ग-सिद्धि क्षेत्र में जाने का उपाय।

निर्वाण-आत्म-स्वास्थ्य का मार्ग, स्वकल कर्म निरपेक्ष सुख का मार्ग।

अवितथ-तथ्य। प्रत्येक यूग में अपनी प्रामाणिकता सिद्ध करने वाला!

अविसंधि-अध्यविकेन्न।

सिज्झिति.....अतं करेंति-इन पर्वो का अर्थ प्रस्तृत आगम के १ ४० के भाष्य में किया जा चुका है। आवश्यक चूर्णि में इन पर्वो का अर्थ तीन नयों से किया गया है। उनमें चूर्णिकार का अपना मत है और वो अन्य मतों को अन्नत किया गया है।

सिज्झंति-सिद्ध होते हैं, सब प्रयोजन प्रशिनिष्टित हो जाते हैं।

१७८. तए णं से जमाली खित्तयकुमारे अम्मापियरो एवं वयासी— तहा वि णं तं अम्मताओ! जण्णं तुब्भे ममं एवं वदह—एवं खलु जाया! निज्जंथे पावयणे सच्चे अणुत्तरे केवले तं चेव जाव पव्वइहिस, एवं खलु अम्मताओ! निज्जंथे पावयणे कीवाणं कायराणं कापुरिसाणं इहलोगपिडबद्धाणं परलोगपरंमुहाणं विसयतिसियाणं दुरणुचरे पागयजणस्स, धीरस्स निच्छियस्स ववसियस्स ना खलु एत्यं किंचि वि दुक्करं करणयाए, तं इच्छामि णं अम्मताओ! तुब्भेहिं

ततः सः जमानिः क्षत्रियकुमारः अम्बा-पितरी एवमवादीत-तथापि तत अम्बतातः! यत् युवां माम् एवं वदधः-एवं खल् जातः! नैर्जन्थं प्रवचनं सत्यम् अनुनरं केचलं तच्चैय यावत यद्विजण्यिसः एवं खल् अम्बतातः! नैर्जन्थं प्रवचनं कर्तावानां कातराणां कापुरुषाणाग् इद्दलोकप्रतिबद्धानां परलोक-पराङ्मुखानां विषयतृषितानां दुरनुथरः प्राकृतजनस्यः धीरस्य निश्चितस्य व्यवसि-तस्य नी खल् अत्र किंचित अपि दुष्करं कर्तृमः तत इच्छामि अम्बनातः! युवाभ्याम् अभ्यनुजानः सन् श्रमणस्य भगवतः महावीरस्य अन्तिकं मुण्डः भृत्वा अगारत

बुज्झंति-बुद्ध होते हैं, केवर्जा हो जाते हैं। मुख्यंति-सब कर्मों के संग से मुक्त हो जाते हैं। परिनिब्बायंति-परिनिर्वृत-परम सुर्खा हो जाते हैं। सब्बदुक्खाणमंतं करेंति-सब आर्गारक और मानसिक दुःखों का अंत कर देते हैं। अन्य मत के अनुसार-

 ' सिज्झंति—में।हनीय कर्म क्षय होने के कारण उनके सब प्रयोजन निष्ठित हो जाते हैं।

कुछ आचार्यों के मतानुसार-सिज्झंति-अणिमा, महिमा आदि सिद्धियों से संपन्न हो जाते हैं;

बुज्झंति—अतिशव बोध से युक्त, विज्ञान युक्त हो जाते हैं। मुर्च्वति—सब संगों से मुज्त हो जाते हैं। परिनिब्वायंति—उपशांत-प्रशांत हो जाते हैं।

सव्बदुक्खाणमंतं करेंति-सब दृःखों से रहित हो जाते हैं।

अहीव एमंतिदिद्वीए—सर्प की आंखों में पलके नहीं होती, दोनों पलके मिलकर एक पाएटगाँ। इिन्त्स्ती बन जाती है। वह झिल्ली आंखों के उपर मड़ी रहती है। यही कारण है कि उसकी आंखे सदा खुकी रहती हैं। इस तथ्य को ध्यान में रखकर संबंध के प्रति होने बाली एकाग्र दृष्टि की सर्प की एकाग्र दृष्टि से तुलना की गई है।

तुलना के लिए दृष्टब्य उराज्ययणाणि १९, ३८।

अहाकम्मिए.....पायम् वा∺दृष्ट्यः ठाणं ५,६२ तथा दम्यवेआित्यं ३४२ का टिप्पण्।

> १७८. क्षित्रकुमार जमालि ने माता-पिता से इस प्रकार कहा—माता-पिता! यह विस्त ही है. जैसा आप कह रहे हैं—जात! यह निर्मृत्य प्रवचन सत्य. अनुनर. अद्वित्तिय यावत् असार चे अनगरिसा में प्रवीजन है जाता। माता-पिता! व्य्वीब, कायर, कापुरुष, इह्वोक से प्रतिबद्ध, परलोक से पराङ्कुख, विषय की तृष्णा रखने वाले और प्राकृतजन-साधारण ममुष्य के लिए निर्मंध प्रवचन आवरण करना दुष्यर है। थीर, कृतनिश्चय और व्यवसाय सम्पन्न

(उपध्य-प्रवृत्त) के लिए उसका आचरण

परिनित्वार्येन परिनिध्युया भयंति, परमशृहिणो भयंतेस्वर्थः केवर्धः भवंतीस्वर्थः सव्वद्वस्वाणं श्रंतं कर्णेति सर्व्याणं नार्णरमाण्याणं दृक्याणं भ्रंतकर भवंति, वाचिद्रगण्यव्यद्क्या भवंतीत्वर्थः। अण्यं भणंति विश्वद्रांति संवर्ता भवंति, वाचिद्रगण्यव्यद्क्या भवंति। भृष्यंति संवर्ता भवंति। मृष्यंति सर्व्यक्षम्पूणः परिनित्वार्तित नित्वाणं गन्दर्गते एवं च सर्व्यद्वस्वाण्यंतं करेतिनिः। अण्यं पृणः भणंति-विन्द्यांति श्रंणमामित्रमाधित्मक्रियम्पया भवंति, बुज्यांति अतिस्थां अपूर्वेति स्वयंति सत्वयंति सत्वयंति । परिणिव्वार्येति । स्वयंत्रपर्यंताः भवंति सत्वयंति स्वयंत्रपर्यंति । स्वयंति स्वयंत्रपर्यंति । स्वयंति स्वयंत्रपर्यंति । स्वयंत्रपर्यंति । स्वयंत्रपर्यंति । स्वयंति स्वयंत्रपर्यंति । स्वयंति स्वयंत्रपर्यंति । स्वयंत्रपर्यंति । स्वयंत्रपर्यंति । स्वयंत्रपर्यंति । स्वयंत्रपर्यंति । स्वयंति ।

१. वहाँ, ९. २४२- न्यायेन चरति नेयाधिकं, न्यायाबाधितिमन्धंः।

२. **भ**. वृ. ९ - १७७ - नायकं मोक्षणमकमित्यर्थः।

२. अ.ब. चू. पू. २४२- समस्तं सुर्छ संसुद्धं बहुविधचालणाठीहि पेवालिकांत्रं।

४. वही. प् २४२-निष्ठाणं -निष्वनी आत्मस्वारध्यमित्यर्थः।

५. भ. वृ. ९. १००) सकलकमीविरहणसूर्यापायः।

६. आव. च्.प्. २४२ - अधिनर्थ-नर्थ्यं।

भ. व. ९ १००!- अवितह -कालान्तरेऽनपगतनथानिधाभिमनप्रकारन।

८. आ. च्. पू. २४२-२४३-सिज्डांनि निष्ठा भवंति, परितिष्ठितार्थाः भवन्तीत्वर्थः, ते च बुज्डांति अत शाह-बुज्डांति-बुद्धाः भवंति, केवली भवंतीत्वर्थः, एवं मुच्चंति मुच्चंतिः ताम सम्बक्ष्ममादिसर्वेण मुक्ताः भवंति.

अन्भणुण्णाए समाणे समणरूस भगवओ महावीरस्म अंतियं मुंडे भवित्ता अगाराओ अणगारियं पव्वइत्तए॥ अनगारितां प्रवृजित्म्।

१७९. तए णं तं जमालिं खत्तिय-कुमारं अम्मापियरो जाहे नो संचाएंति विसयाणुलोमाहि य, विसयपिडकूलाहि य बहूहिं आघ-वणाहि य पण्णवणाहि य सण्ण-वणाहि य विण्णवणाहि य आघ-वेत्तए वा पण्णवेत्तए वा सण्णवेत्तए वा विण्णवेत्तए वा, ताहे अकामाइं चेव जमालिस्स खत्तियकुमारस्स निक्खमणं अणुमण्णित्था।। तनः तं जमालि क्षत्रियकुमारम् अम्बापितरौ यदा नो शक्नुतः विषयानुलोमाभिश्च विषयप्रतिकूलाभिश्च बहुभिः आख्यापना-भिश्च प्रज्ञापनाभिश्च संज्ञापनाभिश्च विज्ञापनाभिश्च आख्यातुं वा प्रज्ञापयितुं वा संज्ञापयितुं वा विज्ञापयितुं वा तटा अकामं चैव जमालेः क्षत्रियकुमारस्य निष्क्रमणम् अन्वमन्यताम्।

१.9%. क्षत्रियकुमार जमालि के माता-पिता विषय के प्रति अनुरक्त बनाने वाले और विषय में विरक्त किन्तु संयम के विषय में भय विख्याकर उद्धेर पेदा करने वाले बहुत आख्यान, प्रज्ञापन, संज्ञापन और विज्ञापन के द्वारा उसे आख्यात, प्रज्ञम संज्ञप्त और विज्ञम करने में समर्थ नहीं हुए तब क्षत्रियकुमार जमालि को अनिच्छा-पूर्वक निष्क्रमण की अनुज्ञा दे वी।

किंचित् भी दुष्कर नहीं है। इसलिए माता-

पिता ! में चाहता हूं-तुम्हारे द्वारा अनुज्ञात

होकर में श्रमण भगवान महाबीर के पास

मुण्ड हो अगार से अनगारिता में प्रवृज्तित

हो जाऊं।

१८०. तए णं तस्स जमालिस्स खत्तिय-कुमारस्स पिया कोडुंबियपुरिसे सद्दावेइ, सद्दावेत्ता एवं वयासी—खिप्पामेव भो देवाणुप्पिया! खत्तियकुंडग्गामं नयरं सिंबंभतर-बाहिरियं आसिय-सम्मिज्ज-ओविलतं जहा ओववाइए जाव सुगंधवरगंधगंधियं गंधविष्टभूयं करेह य कारवेह य, करेता य कारवेत्ता य एयमाणित्तियं पच्चिप्पिणह। ते वि तहेव पच्चिप्पणंति॥ ततः तस्य जमालेः क्षत्रिकुमारस्य पिता कौटुम्बिकपुरुषान् शब्दयति, शब्दयित्वा एवम् अवादीत्-क्षिप्रमेव भो देवानुप्रियाः! क्षत्रियकुण्डग्रामं नगरं साभ्यन्तरबाह्यकम् आसिक्त-सम्मर्जितोपित्तमं यथा औप-पातिके यावत् सुगन्धवरगन्धगन्धिकं-गन्धवर्तिभूतं कुरुथं च कारयथं च, कृत्वा च कारयित्वा च एनाम् आज्ञिमकां प्रत्यर्पयथं। तेऽपि तथैव प्रत्यर्पयन्ति। 200. क्षत्रियकुमार जमालि के पिता ने कौटुम्बिक पुरुषों को बुलाया, बुलाकर इस प्रकार कहा—देवानुप्रिय! क्षत्रिय-कुंडग्राम नगर के भीतर और बाहर पानी का छिड़काव करो, झाड़, बुहार जमीन की सफाई करों, गोंबर की लिपाई करों, जैसे औपपातिक की वक्तव्यता यावत् प्रवर सुरिम वाले गंध-चूर्णों से सुगंधित गंधवर्ती तुल्य करों, कराओं। ऐसा कर और कराकर इस आजा को मुझे प्रत्यर्पित करों। उन्होंने वैसा कर अजा का प्रत्यर्पण किया।

१८१. तए णं से जमालिस्स खित्य-कुमारस्स पिया दोच्चं पि कोडुं-बियपुरिसे सद्दावेह, सद्दावेत्ता एवं वयासी—खिण्पामेव भो देवाणु-प्पिया! जमालिस्स खित्तयकुमारस्स महत्थं महर्ण्यं महरिष्टं विपुलं निक्खमणाभिसेयं उवद्ववेह। तए णं ते कोडुंबियपुरिसा तहेव जाव उवद्ववेति॥

ततः तस्य जमालेः क्षत्रियकुमारस्य पिता द्वितीयमपि कोटुम्बिकपुरुषान् शब्दयति, शब्दयितवः एवमवादीत्-क्षिप्रमेव भो देवानुप्रियाः! जमालेः क्षत्रियकुमारस्य महार्थं महार्थं महार्थं विपुलं निष्क्रमणाभिषेकम् उपस्थापयत। ततः ते कौटुम्बिकपुरुषाः तथैव यावत् उपस्थापयन्ति।

१८१. क्षत्रियकुमार जमालि के पिता ने पुनः कौटुम्बिक पुरुषों को बुलाया, बुलाकर इस प्रकार कहा—देवानुप्रिय! क्षत्रियकुमार जमालि का महान् अर्थ वाला. महान् मृल्य वाला, महान् अर्हता वाला और विपुल निष्क्रमण-अभिषेक उपस्थित करो। कौटुम्बिक पुरुषों ने वैया ही निष्क्रमण-अभिषेक उपस्थित किया।

१८२. तए णं तं जमालि खित्तय-कुमारं अम्मापियरो सीहासणवरंसि पुरत्था-भिमुहं निसीयावेति, निसीया-वेत्ता अद्वसएणं सोवण्णियाणं कलसाणं ततः तं जमालिं क्षत्रियकुमारम् अम्बापितरौ सिंहासनवरे पुरस्तादिभमुखं निषादयतः, निषाय अष्टशतेन सौवर्णिकानां कलशानाम् अष्टशतेन रूप्यमयानां कलशानाम्.

१८२. माता-पिता क्षत्रियकुमार जमालि का पूर्वाभिमुख कर प्रवर सिंहासन पर बिठाने हैं, बिठाकर एक सी आठ स्वर्ण-कलश, एक सी आठ रजन-कलश, एक सी आठ

अड्रसएणं रुप्पमयाणं कलसाण, अट्टसएणं मणिमयाणं कलसाणं, अइसएणं सुवण्णरुप्यामयाणं कलसाणं, अद्वसएणं सुवण्णमणिमयाणं कलसाणं, अट्ट-सएणं रुप्पमणिमयाणं कलसाणं, अड्रसएणं स्वण्णरूपमणिमयाणं कलसाणं, अट्टसएणं भोमेज्जाणं कलसाणं सब्बिडढीए सव्वज्तीए सव्वबलेणं सव्वसमुदएणं सव्वा-दरेणं सब्बविभूईए सब्बविभूसाए सब्बसंभमेणं सव्वपुष्फर्गधमल्लालंकारेणं सञ्ब तुडिय-सद्द-सण्णि-णाएणं महया इड्ढीए महया जुईए महया बलेण महया समुदएणं महया वरतुङिय जमगस-मगप्पवाइएणं संख-पणव-पडह-भेरि-झल्लरि-खर-मुहि - ह्डुक्क - म्रय-मुइंग - दुंदुहि - णिग्घोसणाइयरवेणं मह्या-महया निक्खमणाभिसेगेणं अभिसिचंति, अभिसिचित्ता करयल परिग्गहियं दसनहं सिरसावत्तं मत्थए अंजलि कडू जएणं विजएणं वव्हावंति, वब्दावेत्ता एवं वयासी-भण जाया! किं देमो ? किं पयच्छामो ? किणा व ते अद्गो?

मणिमयानां अष्टशतेन कलशानाम्, अष्टशतेन सुवर्णरूप्यक्रमयानां कलशानाम्, अष्टशतेन सुवर्णमणिमयानां कलशानाम् अष्टशतेन रूप्यमणिमयानां कलशानाम्. अष्टशतेन सुवर्णरूप्यमणिमयानां कलशा-नाम्, अष्टशतेन भौमेयानां कलशानां सर्वर्द्धया सर्वद्युत्या सर्वबलेन सर्वसमृद्येन सर्वोदरेण सर्वविभृत्या सर्वविभूषया सर्व-सम्भ्रमेण सर्वपुष्पगन्धमाल्यालंकारेण सर्व 'तुडिय' शब्द-सन्निनादेन महत्या श्रद्धया महत्या युत्या महता बलेन महता समुदयेन महता वर 'त्डिय'-'जमगसमग' प्रवादितेन शङ्ख-पणव-पटह-भेरी-झल्तरी-खरमुखी-ह्डुक्क-मुरज-मृदङ्ग-दुन्दुभि-निर्घोषणादि-करवेण महता-महता निष्क्रमणाभिषेकेण अभिसिञ्चति. अभिषिञ्च्य परिगृहीत दशनखं शिरसावर्त्तं मस्तके अञ्जलिं कृत्वा जयेन विजयेन वर्धयतः, वर्धयित्वा एवम् अवादिष्टाम्-भण जात्' किं ददवः, कि प्रयच्छावः? कथं च ने अर्थः?

मणिमय कलश, एक सौ आठ स्वर्ण-रजतमय कलश, एक सौ आठ स्वर्ण-मणिमय कलश, एक सौ आठ रजत-मणिमय कलश, एक सौ आठ स्वर्ण-रजत-मणिमय कलश और एक सी आठ भौमेय (मिट्टी के) कलश के द्वारा उसका निष्क्रमण-अभिषेक करते हैं। संपूर्ण ऋब्दि, द्युति, बल, समुदय, आदर, विभृति, विभृषा, ऐश्वर्य, पृष्प, गंध, माल्यांकार और सब वाद्यों के शब्द निनाद के द्वारा तथा महान् ऋद्धि, महान् चुति, महान् बल, महान् समदय, महान् वर वाद्यों का एक साथ प्रवादन, शरबू, प्रणव, पटह, भेरी, झालर, खरमुडी-काहला, हड़क्क-डमरु के आकार का वाद्य. मुरज-ढोलक, मृदंग और दृन्दृभि के निर्घोष से नादित शब्द के द्वारा महान निष्क्रमण-अभिषेक से अभिषिक्त करते हैं। अभिषिक्त कर दोनों हथेलियों से निष्पन्न संपट आकार वार्ला दस-नखात्मक अंजिल को सिर के सम्मुख घुमाकर 'जय हो-विजय हो' के द्वारा वर्धापित करते हैं। वर्धापित कर इस प्रकार बोले-जात! बताओं हम व्या है? क्या वितरण करें? तुम्हें किस बस्त का प्रयोजन है?

१८३. तए णं से जमाली खतिय-कुमारे अम्मापियरो एवं वयासी—इच्छामि णं अम्मताओ! कुत्तिया-वणाओ स्यहरणं च पडिग्गहं च आणियं, कासवगं च सद्दावियं॥

ततः सः जमानिः क्षत्रियकुमारः अम्बा-पितरौ एवमवादीत्—इच्छामि अम्बतात! कुत्रिकापणात्, रजोहरणं च प्रतिग्रहं च आनीतं, काश्यपकं च शब्दायितम्। १८२. क्षत्रियकुमार जमानि ने माता-पिता से इस प्रकार कहा–गाता-पिता! मैं कुत्रिकापण से रजोहरण और पात्र को लाना तथा नापित को बुलाना चाहता है।

१८४. तए णं से जमालिस्स खित्तय-कुमारस्स पिता कोडुंबियपुरिसे सद्दावेइ, सद्दावेत्ता एवं वयासी—खिप्पामेव भी देवाणुप्पिया! सिरिघराओ तिण्णि सथसहस्साइं गहाय दोहिं सयसहस्सेहिं कुत्तियावणाओ स्यहरणं च पिड्जाहं च आणेह, सयसहस्सेणं कासवगं सद्दावेह॥ ततः तस्य जमालेः क्षत्रियकुमारस्य पिता कौटुम्बिकपुरुषान् शब्दयति, शब्दयित्वा एवमवादीत्—क्षिप्रमेव भो देवानुप्रियाः! श्री-गृहात् त्रीणि शतसहस्राणि गृहीत्वा द्वाभ्यां शतसहस्राभ्यां कृत्रिकापणात् रजोहरणं च प्रतिग्रहं च आनयत, शतसहस्रेण काश्यपकं शब्दयत्।

१८४. क्षत्रियकुमार जमालि के पिता ने कौटुम्बिक पुरुषों को बुलाया, बुलाकर इस प्रकार कहा-देवानुप्रिय! शीघ्र ही श्रीगृह से तीन लाख मुद्रा लेकर दो लाख मुद्रा के द्वारा कुविकापण' से रजोहरण और पाव लाओ। एक लाख्य मुद्रा से नापित को बुलाओ।

## भाष्य

## १. सूत्र-१८४

श्रीगृह-कोश, कुत्रिकापण-दृष्टच्य भवगती २/९५-९६ का भाष्य।

१८५. तए ण ते कोडुंबियप्रिसा जमालिस्स खत्तियकुमारस्स पिउणा एवं वुत्ता समाणा हट्टतुडा करयल-परिभ्गहियं दसनहं सिरसा-वत्तं मत्थए अंजलि कष्ट एवं सामी! तहत्ताणाए विणएणं वयणं पडि-सुणेंति, पडिसुणेत्ता खिप्पामेव सिरिघराओ तिण्णि सयसहस्साइं शिण्हंति, शिण्हित्ता दोहिं सय-सहस्सेहिं कुत्तियावणाओ रयहरणं च पडिग्गहं च आणेंति, सय-सहस्सेणं कासवर्ग सहावेंति॥

ततः ते कौट्म्बिकपुरुषाः जमालेः क्षत्रिय-कमारस्य पित्रा एवमुक्ताः सन्तः हृष्टतुष्टाः करतलगृहीतं दशनखं शिर-सावर्नं मस्तके अजलि कृत्वा एवं स्वामिन! तथेति आज्ञया विनयेन वचनं प्रतिशृण्वन्तिः प्रतिशृत्य क्षिप्रमेव श्रीगृद्यत् त्रीणि शतसदस्राणि गृहणन्ति, गृहीत्वा द्वाभ्यां शतसहस्राभ्यां क्त्रिकापणात रजोहरणं च प्रतिग्रहं च आनयन्ति. शतसहस्रेण काश्यपकं शब्दयन्ति।

१८६. तए णं से कासवए जमालिस्स खत्तियकुमारस्स पिउणा बियपुरिसेहिं सद्दाविए समाणे हट्टत्हें ण्हाए कयबलिकम्मे कथकोउय-मंगल-पायच्छित्ते सुळप्पावेसाई मंगल्लाई बत्थाइं पवर परिहिए अप्पमहज्घा-भरणालंकिय-सर्रारे, जेणेव जमालिस्स खत्तिय-कुमारस्स पिया तेणेव उवागच्छड्, उवागच्छित्ता करयल-परिग्गहियं दसनहं सिरसावत्तं मत्थए अंजलि कट्ट जमालिस्स खतिय-कुमारस्स पियरं जएणं वद्धावेड वद्धावेत्ता एवं वयासी-संदिसंत णं देवाणुप्पिया! जं मए करणिज्जं ?

ततः सः काश्यपकः जमालेः क्षत्रियकुमारस्य पित्रा कौट्मिबकपुरुषैः शब्दायितः सन इष्टतुष्टः स्नातः कृतबलिकर्मा कृत-कौतुक-मंगल-प्रायश्चित्तः शुद्धप्रवेश्यानि वस्त्राणि प्रवर परिहित: अल्पमहार्घ्याभरणालंकतशरीरः यत्रैव जमालेः क्षत्रियकुमारस्य पिता तत्रैव उपागच्छति, उपागम्य करनलपरिगृहीतं दशनखं शिरसावर्तं मस्तके अञ्जलि कृत्वा जमालेः क्षत्रियकुमारस्य पितरं जयेन विजयेन वर्धयित वर्धयित्वा एवमवादीत-संदिशन्तु देवानुप्रियाः! यतु मया करणीयम् ।

१८७. तए ण से जमालिस्स खत्तिय-कुमारस्स पिया तं कासवर्ग एवं वयासी-तुमं देवाणुप्पिया! जमालि-स्स खत्तियकुमारस्स परेणं जत्तेणं चउ-रंगुलवज्जे निक्खमणपाओग्गे अग्ग-केसे कप्पेहि॥

हट्टतुट्टे

१८८. तए णं से कासवरे जमालिस्स खत्तियकुमारस्स पिउणा एवं वृत्ते करयलपरिग्गहियं दसनहं सिरसावत्तं मत्थए अंजलिं कट्ट एवं सामी! तहत्ताणाए विणएणं वयणं

ततः तस्य जमालेः क्षत्रियकुमारस्य पिता तं काश्यपकम् एवमवादीत्-त्वं देवान्प्रियः! जमालेः क्षत्रियकुमारस्य परेण यत्नेन चतुरङ्गलवर्ज्यान् निष्क्रमणप्रायोग्यान् अग्रकेशान् कल्पस्व।

ततः सः काश्यपकः जमालेः क्षत्रिय-कुमारस्य पित्रा एवमुक्ते सित हुष्टतुष्टः करतलपरिगृहीतं दशनखं शिरसावर्त्तं मस्तके अंजलिं कृत्वा एवं स्वामिन्! तथेति आज्ञया विनयेन वचनं प्रतिश्रणोति.

१८५. काँट्रेस्बिक पुरुष अजियकुमार जमालि क पिता के इस प्रकार कहने पर हुइट्ट-तष्ट हो गए। दोनों हथेलियों से निष्पन्न संप्ट आकार वार्ना दस-नखात्मक अंजिल को स्पर के सम्मुख वृमाकर-'स्वामी! अपकी आज्ञा के अनुसार एया ही होगां, यह कहकर विनयपूर्वक वचन को स्वीकार करते हैं। स्वीकार कर शीघ ही श्रीगृह से तीन लाख मद्राएं गृहण करते हैं। ग्रहण कर दो लाख मुद्राओं के द्वारा कुत्रिकापण से रजोहरण और पात्र लाते हैं. एक लाख मुद्रा के द्वारा नापित को बुलात हैं।

१८६. वह सापित क्षत्रियकमार जमालि के णिता के निर्देशानसार कोट्रम्बिक परुषों द्वारा बुलाए जाने पर हुष्ट-तुष्ट हो गया। उसने बलि-कर्म किया, कीतक, मंगल और प्रायश्चिन किया. शुद्धप्रवेश्य (सभा में प्रवेशाचित), मांगलिक बस्त्रों का विधिवत् पहना, अन्त्यभार और बहुमूल्य याले बस्त्रों से शरीर को अलंकत किया। जहां क्षत्रियकुमार जमालि के पिता हैं. वहां आया, वहां आकर दोनों हथेलियों सं निष्पन्न संप्ट आकार वाली उस-नखात्मक अंजलि को भिर के सम्मुख घुमाकर क्षत्रियकुमार जमालि के पिना की 'जय हो-विजय हो' के द्वारा वर्धापित किया। वर्धापित कर उस प्रकार बोला-देवानुप्रिय! मुझे जो करणीय है, उसका संदेश दें।

१८०. क्षत्रियकुमार जमालि के पिता नापित को इस प्रकार बोले–देवान्प्रिय: तुम परम यत्न से क्षत्रियकमार जमानि के चार अंगुल छोड़कर निष्क्रमण-प्रायांग्य अग् केशों को काटो।

१८८. क्षत्रियकुमार जमालि के पिता के इस प्रकार कहन पर नापित हुष्ट-तुष्ट हो गया: दोनों हथेलियों से निष्पन्न संपट आकार वाली दस्त-नखात्मक अंजिल को सिर के सम्मुख धुमाकर 'ख्वामी! आपकी

पडिसुणेइ, पडिसुणेत्ता सुरभिणा गंधो-दएणं हत्थपादे पवखालेइ, पवखालेता सुद्धाए अट्टपडलाए पोत्तीए मुहं बंधइ, बंधिता जमालिस्स खतियकुमारस्स परेणं जत्तेणं चउरंगुलवज्जे निक्खुमण-पाओग्गे अम्मकेसे कप्पेड़ ॥

प्रतिश्रुत्य स्रभिणा गन्धोवकेन हरनपादौ प्रक्षालयति, पक्षालय शुद्धया अष्टपटलया 'पोत्तीए' मुखं बध्नाति, बद्ध्वा जमालेः क्षत्रियकुमारस्य परेण यत्नेन चतुरङ्ग-लवर्ज्यान् निष्क्रमणप्रायोग्यान् अग्रकेशान कलपते।

आज्ञा के अनुसार ऐसा ही होगा।' यह कहकर विनयपूर्वक वचन को स्वाकार किया। स्वीकार कर स्रिभत गंधोदक सं हाथ पैर का प्रक्षालन किया। प्रशालन कर आठ पट वाले शुद्ध वस्त्र से मुखू को बांधा, बांधकर परम यत्न सं क्षत्रियकुमार जमालि के चार अंगुल छोड़कर निष्क्रमण-प्रायोग्य अग्रकेशों को काटा।

## भाष्य

परंपराएं मिलती हैं -

पंच मुश्टिक लोच की परंपराः

२. चतुरंगुल-वर्ज अग्रकेश काटने की परंपरा।"

#### १. सूत्र १८८

अग्रकेशों को काटने की परंपरा दक्षिण भारत के फूजारियों में अगज भी प्रचलित है। अभिनिष्क्रमण के समय केश-कर्तन की दो

१८९. तए णं सा जमालिस्स खत्तिय-कुमारस्स माया हंसलक्खणेण पडसाडएणं अञ्गक्से पडिच्छइ. पडिच्छिता स्रभिणा गंधोदएणं पक्खालेइ, पक्खालेता अग्गेहिं वरेहिं गंधेहिं मल्लेहिं अच्चेति, अच्चेता सुद्धे वत्थे बंधइ, बंधित्ता रयणकरंडगंसि पक्लिवति, पक्लिव-वित्ता हारवारिधार-सिंदुबार - छिण्णमुत्ता - वलिप्पगासाइं स्यवियोगदूसहाइ अंसूइं विणिम्म्य-माणीविणिम्भुयमाणी एवं वयासी- एस णं अम्हं जमालिस्स खत्तिय-कमारस्स बहुसु तिहीसु य पव्व-णीसु य उस्सवेसु य जण्णेसु य छणेसु य अपच्छिमे दरिसणे भविस्सतीति कट्ट ऊसीसगमूले उवेति ॥

ततः सा जमालेः क्षत्रियकुमारस्य माता हसलक्षणेन पटशाटकेन अग्रकेशान प्रतीच्छति. प्रतीष्य सुरभिणा गन्धोदकेन प्रक्षालयति, प्रक्षाल्य अग्रैः वरैः गन्धैः माल्यैः अर्चति, अर्चित्वा 'शुद्धे वस्त्रेः बध्नाति, बद्ध्वा रत्नकरण्डके प्रक्षिपति. प्रक्षिप्य हार-वारिधारा-सिन्द्वार-छिन्नम्कतावलि-प्रकाशानि सत्तवियोग-द्स्सहानि अश्रृणि विनिर्मृञ्चती-विनिर्मुञ्चर्ना एवमवादीत्-एतद् अस्माकं जमालेः क्षत्रियकुमारस्य बहुषु तिथिषु च पर्वणीष् च उत्सवेषु च यज्ञेषु च क्षणेषु च अपश्चिमं दुर्शनं भविष्यतीति कृत्वा उच्छीर्षकमले स्थापयति।

१८९. क्षत्रियकुमार जमालि की माता न हरमलक्षण पटशाटक में अग्रकेशों की ग्रहण किया। ग्रहण कर सुरभित गंधोदक सं प्रक्षालन किया। प्रक्षालन कर प्रधान और प्रवर गंध माल्य से अर्चा की, अर्चिन कर शृद्ध वस्त्र में बाधा। बांधकर रत्न-करंडक में रखा। रख कर हार, जल-धारा, सिंद्वार (निर्मूण्डी) के फूल और टूटी हुई मोतियों की लड़ी के समान दुःस्पह पुत्र वियोग के कारण बार-बार आंस् बहाती हुई इस प्रकार बे ली-बहुत तिथि, पर्वर्णा (पूर्णिमा आदि) उत्सव, नाग-पूजा, यज्ञ, इन्द्रोत्सव श्रादि के अवसर पर क्षत्रियकमार जमालि का यह अंतिम दर्शन होगा। यह चिन्तन कर उस रत्नकरंडक को अपने सिरहाने के नीचे रखाः

## भाष्य

## १. सूत्र-१८९

शब्द-विमर्श

हंस लक्षण-वृत्तिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं-

१. सफेद २. हंस से चिह्नित¦²

हार......प्पगासाई-आंस् की श्वेतिमा बतलाने के लिए चार उपमाओं का प्रयोग किया गया है –

तिथि-मदन त्रयोदशी आदि।\*

हार २. वारिधारा ३. सिंदुवार ४. छिन्नमुक्तावलि !

पर्वणि-कार्तिक पूर्णिमा आदि।

उत्सव-प्रिय-संगम आदि|<sup>€</sup>

**यज्ञ-**नागपूजा आदि।

**क्षण**-इन्द्रीत्सव आदि।

१. पज्जो. सृ. ७५।

२. (क) नाया० १०१०१२५)

<sup>(</sup>ख) भ, ९/१८७।

३. भ. वृ. ९. १८९-- हरसलकखणेणं शुक्लेन हंसचिद्धेन वा।

४. वही, ९ १४२- निहीस य नि भवनत्रयोदश्यदि निथिष।

वही, ९/१८९ – पर्व्वणीप् च कार्निक्यादिष्।

६. वही, ९/१८९- उस्सवेस नि य प्रियसंगमाविमहेष।

वही, ९/१८२- जन्नेसु य ति नागांदि पुजास्।

८. वही, ९/१८९-- छणेलु य ति इन्होत्सवादि लक्षणेष्।

१९०. तए णं तस्स जमालिस्स खत्तिय-कुमारस्स अम्मापियरो दोच्चं उत्तरावक्कमणं सीहासणं रयावेति, रयावेत्ता जमालिस्स खत्तियकुमारस्स सेयापीयएहिं ण्हावंति. कलसेहिं ण्हावेत्ता पम्हलसुकुमालाए सुरभीए गंधकासाईए गायाइं लूहेंति, लूहेता गोसीसचंदणेणं गायाइं अणुलिपंति, अणुलिपित्ता नासानिस्सा-सवायवोज्झं वण्ण-चक्खहर फरिसजुत्तं हयलालापेलवातिरेगं धवलं कणखचितंतकम्मं महरिहं हंसलक्खण-पडसाडगं परिहिंति, परिहित्ता हार पिणछेंति. पिणद्धेता अद्धहारं पिणव्हेंति. पिणद्धेता एगावलिं पिणव्हेंति, पिणछेत्ता मुत्तावलि पिणव्हेंति, पिणद्धेत्ता रयणावलिं पिणव्हेंति, पिणद्धेत्ता एवं--अंगयाइं केयूराइं कडगाइं तुडियाइं कडिसुत्तगं दसमुद्दाणंतमं विकच्छस्त्तमं मुरविं कंठम्रविं पालंबं कुंडलाइं चूडामणि चित्तं रयणसंकडुक्कडं मउडं पिणछेति, गंथिम-वेढिम-पूरिम-बहुणा? संघातिमेणं चउब्बिहेणं मल्लेण कप्परुक्ख्यां पिव अलंकिय-विभूसियं करेंति॥

ततः तस्य जमालेः क्षत्रियकुमारस्य अम्बा-पितरौ द्वितीयमपि उत्तराप्रकमणं सिंहासनं रचयतः, रचयित्वा जमालेः क्षत्रियकुमारस्य श्वेत-पीतकैःकलशैः स्नपयतः स्नप्यित्वा पक्ष्मलसुकुमालया सुरभिणा गन्धकाषा-यिणा गात्राणि रुक्षयतः, रुक्षयित्वा सरसेन गोशीर्षचन्दनेन गात्राणि अनुलिम्पतः, अनुलिप्य नासानिःश्वासवातीद्धं चक्षुःहरं वर्ण-स्पर्शयुक्तं हयलालापेलवातिरेकं धवलं कनकखूचितात-कर्म महार्हं हंसल-क्षण-षटशाटकं परिधत्तः, परिधाय हारं पिनह्यतः, पिनह्य अब्द्रहारं पिनह्यतः, पिनह्य एकावलि पिनद्यतः पिनद्य मुक्तावर्लि पिनद्ययतः, पिनह्य रत्नावति पिनह्यतः, पिनह्य एवम्-अङ्गदानि केयुराणि कटकानि 'तुडियाइ' कटिसूत्रकं दशमुद्रा-नन्तकं वैकक्षसूत्रकं 'मुरवि' कंठ 'म्रवि' प्रालम्ब-क्ण्डलानि चुड़ामणि चित्रं रत्न-सङ्घटोत्कटं मुकुटं पिनह्यतः, किं बहुना? ग्रथित-वेष्टिम-पूरिम-संघातिमेन चतुर्विधेन माल्येन कल्प-रुक्षकं इव अलंकृत-विभूषितं-कूर्वतः।

१९०, 'क्षत्रियकुमार जमालि के माता-पिता ने दूसरी बार उत्तराभिमुख सिंहासन की रचना कराई! कराकर क्षत्रियकमार जमालि को श्वेत-पीत कलशी से स्नान करायाः स्नान कराकर रोएंदारः, सुकुमाल सरभित गंध-वस्त्र सं गात्र को पौंछा। पौंछकर सरम गोशीर्षचंदन का गात्र पर अनुलेप किया। अनुलेप कर नासिका की निःश्वास वायु से उड़ने वाला, चक्षुहर वर्ण और स्पर्श से यक्त, अश्व की लाल से भी अधिक प्रतनु, धवल किनार पर सोने के तार से जड़ा हुआ बहुमूल्य अथवा महापुरुष योग्य हंस लक्षण पटशाटक पहनाया। पहनाकर पहनाया। हार पहनाकर अर्व्धहार पहनाया। अर्द्धहार पहनाकर एकावली पहनाई। एकावली पहनाकर मुक्तावली पहनायी। मुक्तावर्ला पहनाकर रत्नावली पहनायी। रत्नावली पहनाकर इसी प्रकार-अंगद, केयुर, कड़े, बाजूबंध, करधनी, दसों अंगुलियों में मृद्रिकाएं, विकक्षसूत्र (उत्तरासंग पर पहना जाने वाला आभरण) सूरज के आकार का आभरण, कण्ठ-मुरवि. मुक्तामालाः, कुण्डलः, चूड़ामणि, रत्नों की प्रचुरता से उत्कृष्ट बना हुआ विचित्र मुक्ट पहनाया । और अधिक क्या? गूर्था हुई, वेष्टित, पूरित और संहत की हुई-इन चार प्रकार की मालाओं से क्षत्रियकुमार जमालि को कलपवृक्ष की भाति अलकृत, विभूषित कर दिया।

## भाष्य

१. सत्र-१९० शब्द-विमर्श

> **उत्तरावक्रमण-**-उत्तराभिमुख्-उत्तरापक्रमण। सेयापीए-चांदी और सोने से बना हुआ।'

**पम्हसुउमाल**-रोएंदार सुकुमाल।

**गंधकासाईए**-सुगंध युक्त वस्त्र।

एकावलि-भोतियों की एक हाथ लम्बी माला। वृत्ति के अनुसार इसका अर्थ है विचित्र मणियों की माला।

मुक्तावलि-मुक्ताहार।

रत्नाविल-रत्नहार।

अंगद-वह आभरण, जो कोहर्ना के उपर भुजा में पहना जाता है। केयूर-भुजा का आभरण। वृत्तिकार ने अंगद और केयूर में आकार-

भेद माना है।

१-६. भ. वृ. ९, १९

कडग-कड़ा, चूड़ी के आकार का आभूषण, जो हाथ और पांच में

पहना जाता है। तु**डिया**-बाजूबंध, भुजा पर पहनने का आभूषण।

कटिसूत्र-करधनी, सोने चांदी की पट्टी या लड़ियों का गहना, जो कमर में पहना जाता है।

विकच्छसुत्तग-विकक्ष-सूत्र, यज्ञोपर्वात की तरह पहना हुआ हार, उत्तरासंग पर पहना जाने वाला आभरण।

**मुरवी**—मुरज के आकार का आभरण।

कंठ मुरवि-कंठ में पहना जाने वाला मुरज के आकार का आभरण।\*

प्रालंब-सीने तक लटकने वाली माला।

कुंडल-कान में पहनने वाला आभूषण।

चुड़ामणि--शीश-फूल।

१९१. तए णं से जमालिस्स खित्तय-कुमारस्स पिया कोडुंबियपुरिसे सद्दा-वेइ, सद्दावेत्ता एवं वयासी—खिण्पामेव भो देवाणुप्पिया! अणेगखंभसय-सण्णिविद्वं, लीलद्वियसालभंजियागं जहा रायप्पसेणइन्जे विमाणवण्णओ जाव मणिरयणघंटिया जालपरिक्खितं पुरिससहस्सवाहिणि सीयं उवद्ववेह, उबद्ववेत्ता मम एयमाणत्तियं पच्च-प्पिणह। तए णं ते कोडुंबियपुरिसा जाव पच्चप्पिणंति॥

ततः तस्य जमालेः क्षत्रियकुमारस्य पिता कौटुम्बिकपुरुषान् शब्दयति, शब्दयित्वा एवमवादीत्—क्षिप्रदेव भो देवानुप्रियाः! अनेकस्तम्भशतस्त्रिविष्टां, लीलास्थिकशालभिक्तकां यथा राजप्रश्नीये विमानवर्णकः यावत् मणिरत्नघण्टिका जालपरिक्षिप्तां पुरुषसहस्रावाहिनीं शिबिकाम् उपस्थाप्यत, उपस्थाप्य माम् एतामाः इपिकां प्रत्यर्पयत्। ततः कौटुम्बिकपुरुषाः यावत प्रत्यर्पयन्ति।

१९१. क्षत्रियकुमार जमालि के पिता ने कौटुम्बिक पुरुषों को बुलाया, बुलाकर इस प्रकार कहा—देवानुप्रिय! शीघ ही अनेक सैकड़ों खंभों से युक्त, नृत्य करती हुई पुतिलयों से उत्कीर्ण, जैसे रायपसेणीय के विमान-वर्णक में वक्तव्य है यावत् मणिरत्न जटित घंटिका जाल से घिरी हुई हजार पुरुषों द्वारा वहन की जाने वाली शिविका उपस्थित करो। उपस्थित कर मेरी इस आज्ञा को मुझे प्रत्यर्पित करो। तब कौटुम्बिक पुरुषों ने वैसा कर यावत् आज्ञा का प्रत्यर्पण किया।

#### भाष्य

**१. सूत्र–१९१** सालभंजिया–पुतली।<sup>2</sup>

सीयं-शिविका।

१९२. तए णं से जमाली खत्तिय-कुमारे केसालंकारेणं, वत्थालंकारेणं, मल्ला-लंकारेणं, आभरणा - लंकारेणं—चउव्विहेणं - अलंकारेणं अलंकारेएं समाणे पडिपुण्णालंकारे सीहासणाओ अब्भुडेह, अब्भुडेता सीयं अणुप्य-वाहिणीकरेमाणे सीयं दुरुहह, दुरुहित्ता सीहासणवरंसि पुरत्थाभिमुहे सण्णि-सण्णे।

ततः सः जमालिः क्षत्रियकुमारः केशालं कारेण, वस्त्रालंकारेण, माल्यालंकारेण, आभारणालंकारेण—चतुर्विधेनालंकारेण अलंकारितः सन् प्रतिपूर्णालंकारः सिंहानात् अभ्युत्तिष्ठति, अभ्युत्थाय शिबिकाम् अनुप्रदक्षिणीकुर्वन् शिबिकाम् आरोहित, आरुद्ध सिंहासनवरे पुस्तादिभमुखः संनिष्ठणः।

१९२. क्षत्रियकुमार जमालि को केशालंकार, वस्त्रालंकार, माल्यालंकार, आभरणा-लंकार-इस चतुर्विध अलंकार से अलंकृत किया गया। वह प्रतिपूर्ण अलंकृत होकर सिंहासन से उठा। उठकर शिविका की अनुप्रवक्षिणा कर शिविका पर आरूढ़ हो गया। आरूढ़ होकर प्रवर सिंहासन पर पूर्वाभिमुख आसीन हुआ।

१९३. तए णं तस्स जमालिस्स खुत्तिय-कुमारस्स माता ण्हाया कयबलि-कम्मा जाव अप्पमहम्घाभरणा-लंकियसरीरा हंसलक्खणं पड-साडणं गहाय सीयं अणुप्पदाहिणी-करेमाणी सीयं दुरुहइ, दुरुहित्ता जमालिस्स खत्तियकुमारस्स दाहिणे पासे भद्दासणवरंसि सण्णि-सण्णा॥

ततः सः जमालेः क्षत्रियकुमारस्यः माता रनाता कृतबलिकर्मणी यावत् अल्प-महम्प्या-भिरणालंकृतशरीरा हंसलक्षणं पट्टशाटकं गृहीत्वा शिबिकाम् अनुप्रदक्षिणी कुर्वती शिबिकाम् आरोहति, आरुह्य जमालेः क्षत्रियकुमारस्य दक्षिणे पार्श्व भदासनवरे संनिषण्णः।

१९३. क्षत्रियकुमार जमालि की माता ने स्नान किया, बलिकर्म किया, अल्पभार और बहुमूल्य वाले आभरणों से शरीर की अलंकृत किया। वह हंसलक्षण वाला पटशाटक ग्रहण कर शिविका की अनुप्रदक्षिणा करती हुई शिविका पर आरूढ़ हो गई। आरूढ़ होकर वह क्षत्रियकुमार जमालि के दक्षिण पार्श्व में प्रवर भद्रासन पर आसीन हुई।

१९४. तए णं तस्स जमालिस्स खतिय-कुमारस्स अम्मधाती ण्हाया कथबलि-कम्मा जाव अप्पमहम्धाभरणा-लंकियसरीरा रयहरणं पडिम्महं च महाय सीयं अणुप्पदाहिणी-करेमाणी सीयं दुरुहइ, दुरुहित्ता जमालिस्स ततः सः तस्य जमालेः क्षत्रियकुमारस्यः अम्बधात्री स्नाता कृतबलिकर्मणी यावत् अल्पमहार्घ्याभरणालंकृतशरीरा रजोहरणं प्रतिग्रहं च गृहीत्वा शिबिकाम् अनुप्रदक्षिणी कुर्वती शिबिकाम् आरोहित, आरुह्य जमालेः क्षत्रियकुमारस्य वामे पार्श्वे

१९८. क्षत्रियकुमार जमालि की धायमाता ने स्नान किया, बलिकर्म किया यावत् अल्पभार और बहुमूल्य वाले आभरणों से शरीर को अलंकृत किया। वह रजोहरण और पात्र को लेकर शिविका की अनुप्रदक्षिणा करती हुई शिविका पर

१, भ, वृ, ९, /१९,१— शालभञ्जिकाः पुत्रिका विशेषा।

खत्तियकुमारस्स वामे पासे भद्रासणवरंसि सण्णिसण्ण।। भद्रासनवरे संनिषणा।

१९५. तए णं तस्स जमालिस्स खत्तियकुमारस्स पिट्ठओ एगा वरतरुणी
सिंगारागारचारुवेसा संगय-गयहसिय-भणिय - चेट्ठिय - विलास-सललिय-संलाव-निउण-जुत्तोवयारकुसला
सुंदरथण - जघण - वयण-कर-चरणनयण-लावण्ण-रूव-जोव्वण-विलासकलिया सरदब्भ-हिम - रयय - कुमुदकुंदे-दुप्पगासं सकोरेंटमल्लदामं धवलं
आयवत्तं गहाय सलीलं ओधरे-माणीओधरेमाणी चिट्ठति॥

ततः तस्य जमालेः क्षत्रियकुमारस्य पृष्ठतः एका वरतरुणी शृंङ्गाराकारचारुवेषा सङ्गत-गत - हसित - भणित - चेष्टित - विलास-सलिल - संलाप-निपुण-युक्तो-पचारकुशलः सुन्दरस्तन-जधन-वचनकर-चरण-नयन-लावण्य-रूप-यौवन-विलास-कलिता शरदभ्र-हिम-रजत-कुमुद कुन्देन्दु-प्रकाशं सकोरेंटमाल्यदाम् धवलम् आतपत्रं गृहीत्वा सलीलाम् अवधारयती-अवधार-यती तिष्ठति।

आरूढ़ होकर क्षत्रियकुमार जमानि के वाम पार्श्व में प्रवर भद्रासन पर आसीन हुई।

१९५. क्षत्रियकुमार जमालि के पीछे एक प्रवर तरुणी मृतिमान शृंगार और सुन्दर वेशवाली, चलने, इंसने. बंगलने और चेष्टा करने में निपुण तथा विलास और लालित्यपूर्ण संलाप में निपुण, समृचित उपचार में कुशल, सुन्दर स्तन, कटि, मुख, हाथ, पर, नयन, लाकण्य, रूप, यौवन और विलास से कलित. शारद मेघ, हिम, रजत, कुमुद, कुन्द और चन्द्रमा के समान कटसरैया की माला और दाम तथा धवल छत्र को लेकर लीला सहित धारण करती हुई, धारण करती हुई खड़ी हो गई।

### भाष्य

१. सूत्र−१९५ शब्द-विमर्श

सिंगारागारचारुवेसा-वृत्तिकार ने इसके दो अर्थ किए हैं-

- १. शृंगार-रस के गृह तुल्य और चारुवेश वार्तः!
- २. शृंगार प्रधान आकार और चारुवेश वाली।

संगय-उचित्र।

चेद्विय-चेष्टा करने में निपुण।

विलास-नेत्र विकार। वृत्ति में एक श्लोक उद्धृत है-

हावो मुखविकारः स्याद्, भावश्चित्तसमुद्भवः।

विलासो नेत्रजो ज्ञेयो, विभ्रमो भूसमुद्भवः॥

संलाप-परस्पर संभाषण। वृत्ति में एक श्लोक उन्द्रत है-अनुलापो मुहुर्भाषा, प्रलापोऽनर्थकं वचः। क क्वा वर्णनमुल्लापः, संलापो भाषणं मिथः॥ जुत्तोवयारकुसल-उचित उपचार में कुशल। रूप-आकृति विलास-यहां विलास का अर्थ स्थान, गमन आदि में एक विशेष स्थिति का प्रयोग है।

सरदब्भ-शरद ऋत् का मेघ।

१९६. तए णं तस्स जमालिस्स (खत्तिय-कुमारस्स?) उभओ पासिं दुवे वरतरुणीओ सिंगारागार चारुवेसाओ संगय-गय-हसिय-भणिय-चे द्विय-विलास-सललिय-संलाव-निउणजुत्तो वयारकुसलाओ सुंदरथण-जघण-वयण-कर-चरण-नयण-लावण्ण-रूव-जोव्वण-विलास कलियाओ नाणा-मणि-कण्ग - रयण - विमलमहरिहत-वणिज्जुज्जलविचित्तदंडाओ, चिल्लि-याओ, संखंक-कुंद - दगस्य - अमय -महिय - फेणपुंजसण्णि - कासाओ

ततः तस्य जमालेः (क्षत्रिय-कुमारस्य?) उभयतः पार्श्व द्वे वरतरुण्यौ शृङ्गाराकार-चारुवेषे सङ्गत - गत - हसित - भणित-चेष्टित-विलास-सलित-संलाप- निपुण-युक्तोपचारकुग्राले सुन्दरस्तन-जघन-वदन-कर-चरण-नयन-लावण्य-रूप-यौवन-विलासकलिते माना-मणि-कनकरत्न विमलमहार्हतपनीयोज्ज्वलिविचत्रदण्डे, 'चिल्लिये' शङ्खाङ्क-कुन्द-दकरजो-ऽमृत-महित-फेनपुञ्जसन्निकाशे धवले चामरे गृहीत्वा सलीलां वीजयत्यौ-वीजयत्यौ निष्ठतः। १९६. क्षत्रियकुमार जमालि के वोनों ओर वो प्रवर तरुणियां मूर्तिमान शृंगार और सुन्वर वेशवाली, चलने, हंसने, बोलने. और चेष्टा करने में निपुण, विलास और लालित्यपूर्ण संलाप में निपुण, समुचित उपचार में कुशल, सुन्वर स्तन, किट. मुख, हाथ, पैर, नयन-लावण्य, रूप, यौवन और विलास से कलित, नाना मणिरत्न (कनक) विमल और महामूल्य तपनीय (रक्तस्वर्ण) से निर्मित, उज्ज्वल और विचित्र वण्ड वाले वीमिमान शंख. अंकरत्न, कुन्द, जलकण, अमृत और

स्थानासनगमनानां हरनभूनेवकर्मणां चैव। उत्पद्यते विशेषो यः, श्लिष्टोऽसी विलासः स्थात॥

भ. वृ. ९७ १९५ -शृंगारस्य -रसविशेषस्यागारिमव यश्चारुश्च वेषो -नेपथ्यं सा तथा. अथवा शृंगारप्रधान आकारश्चारुश्च वेषो यस्याः सा तथा।

२, वही, ९/१९५)

३. वही, ९/१९५।

४. वही, ९/१९५- इह विलासशब्देन स्थानासनगमनादीनां सुश्लिष्ये यो विशेषोऽसायूच्यते, यदाह-

धवलाओ चामराओ गहाय सलीलं वीयमाणीओ-वीयमाणीओ चिट्नंति॥

१९७. तए णं तस्स जमालिस्स खत्तिय-कुमारस्स उत्तरपुरियमे णं एगा वरतरुणी सिंगारागारचारुवेसा संगय-गय-हसिय-भणिय-चेट्टिय-विलास-सलिय - संलाव - निउणजुत्तोवयार-कुसला सुंदरथण-जघण-वयण-कर-चरण-नयण-लावण्ण - रूव - जोव्वण-विलास कलिया सेतं रययामयं विमल-सिललपुण्णं मत्तगयमहामुहाकिति-समाणं भिंगारं गहाय चिट्ठइ॥ ततः तस्य जमालेः क्षत्रियकुमारस्य उत्तरपौरस्त्ये एका वरतरूणी शृङ्गाराकार-चारुवेषा सङ्गत-गत-हस्तित-भणित-चेष्टि-त विलास-सलितित-संलाप निपृण-युक्तोपचारकुशला सुन्दरस्तन-जघन वदन-कर - चरण - नयन - लावण्य-रूप-वौवन-विलासकलिता श्वेतं रजतमयं विमल-सिलितपूर्णं मत्तगजमहामुखाकृति-समानं भृङ्गारं गृहीत्वा तिष्ठिति।

१९८. तए णं तस्स जमालिस्स खित्तयकुमारस्स दाहिणपुरित्थमे णं एगा वरतरुणी सिंगारागार-चारुवेसा संगय - गय - हिसय - भणिय-चेट्ठिय-विलास - सलिय - संलाव - निउण-जृत्तोवयार-कुसला सुंदरथण-जघण-वयण - कर - चरण-नयण - लावण्ण-रूव-जोव्वण-विलास कलिया चित्त-कणगदंडं तालवेंटं गहाय चिट्ठड़॥

ततः तस्य जमालेः क्षत्रियकुमारस्य दक्षिणपौरस्त्ये एका वरमरुणी शृंङ्गाराकार-चारुवेषा सङ्गत-गत-हसित-भणित-चेष्टित - विलास - सल्लित - संलाप-निपुणयुक्तोपचारकुशला सुन्दरस्तन-जवन - वदन - कर - चरण-नयन-लावण्य-रूप-यौवन-विलासकलिता चित्रकनकदण्डं तालवृन्तं गृहीत्वा तिष्ठिति।

१९९. तए णं तस्स जमालिस्स खत्तिय-कुमारस्स पिया कोडुंबिय-पुरिसे सद्दावेइ, सद्दावेत्ता एवं वयासी— खिप्पामेव भो देवाणु-प्पिया! सरिसयं सरित्तयं सरिव्वयं सरिसलावण्ण-रूव-जोव्वण-गुणोववेयं, एगाभरणवसण-गहिय-निज्जोयं कोडुंबियवरतरुण-सहस्सं सद्दावेह॥ ततः तस्य जमानेः क्षत्रियकुमारस्य पिता कौटुम्बिकपुरुषान् शब्दयति, शब्दियत्वा एवमवादीत्—क्षिप्रमेव भो देवानुप्रियाः! सदृशकं सदृक्तवम् सदृभ्वयः सदृश-लावण्य-स्प-यौवन-गुणोपपेतम्, एका-भरण-वसन-गृहोतनियोंगं कौटुम्बिक-वरतरुणसहस्रं शब्दयत।

२००. तए णं ते कोडुंबियपुरिसा जाव पडिसुणेता खिप्पामेव सरिसयं सरित्तयं सरिव्वयं सरिसलावण्ण-रूव-जोव्वण-गुणोववेयं एगाभरण-वसणगहिय-निज्जोयं कोडुंबियवर-तरुणसहरूसं ततः ते कौटुम्बिकपुरुषाः यावत् प्रतिश्रुत्य क्षिप्रमेव सदृशकं सदृक्तवग् सदृग्वयः सदृशलावण्य - रूप - यौवन - गुणीपपेतम् एकाभरणवसन-गृहीतिनयींगं कौटुम्बिक-वरतरुणसहसं शब्दयन्ति। मिथत फेनपुञ्ज जैसे चामरों को लेकर लीला के साथ वीजन करती हुई, वीजन करती हुई खड़ी हो गई।

१९७. क्षत्रियकुमार जमालि के उत्तर-पश्चिम में एक प्रचर तरुगी मूर्तिमान शृंगार और सुन्दर वेश वाली, चलने हंसने, बोलने और चेष्टा करने में निपुण, बिलास और लालित्यपूर्ण संलाप में निपुण, समृचित उपचार में कुशल, सुन्दर स्तन, किट, मुख, हाथ, पर, नयन, लावण्य, रूप, योवन और बिलास से किलात, श्वेत, रजनमय बिमल सिलाल से परिपूर्ण, मन हाथी के बिशाल मुख की आकृति के समान झारी लेकर खड़ी हो गई।

१९८. क्षत्रियकुमार जमालि के विक्षण पश्चिम में एक प्रवर तर्र्णा मूर्तिमान शृंगार और सुन्वर वेश वाली, चलने, हंसने, बोलने और चेष्टा करने में निपुण, विलास और लालित्यपूर्ण संलाप में निपुण, समुचित उपचार में कुशल, सुन्वर स्तन, किट. मुख, हाथ. पैर, नयन. लावण्य, रूप, योवन और विलास से कलित, विचित्र स्वर्णदण्ड वाले तालवृंत (वीजन) लेकर खई हो गई।

१९९.. क्षत्रियकुमार जमाति के पिता ने कौटुम्बिक पुरुषों को बुलाया, बुलाकर इस प्रकार कहा—देवानुप्रिय! शींघ ही सदृश, समान त्वचा वाले, समान वय वाले, सदृश लावण्य रूप और यौवन गुणों से उपेत, एक जैसे आभरण, वेश और कमर-बंध धारण किए हुए एक हजार प्रवर तरुण कौटुम्बिक पुरुषों को बुलाओ।

२००. कौटुम्बिक पुरुषों ने यावत् विनयः
पूर्वक वचन को स्वीकार कर शीघ्र ही
सदृश, समान त्वचा वाले. समान वय
वाले, समान लावण्य, रूप और यौवन
गुगों से उपेत, एक जैसे आभरण, वेश

सद्दावेंति॥

२०१. तए णं ते कोडुंबियवरत-रूणपुरिसा
जमालिस्स खितय-कुमारस्स पिउणा
कोडुंबिय-पुरिसेहिं सद्दाविया समाणा
हद्वतुद्वा ण्हाया कयबलिकम्मा कयकोउय-मंगल-पायच्छित्ता एगाभरणबसणगहियनिज्जोया जेणेव जमालिस्स खित्तयकुमारस्स पिया तेणेव
उवागच्छंति, उवागच्छित्ता करयलपरिग्णहियं दसनहं सिर-सावत्तं मत्थए
अंजलिं कट्टु जएणं विजएणं वद्धावेति,
वद्धावेत्ता एवं वयासी-संदिसंतु णं
देवाणुप्पिया! जं अम्हेहिं करणिज्जं॥

२०२. तए णं से जमालिस्स खतिय-

सहस्सं एवं

परिवहेह!!

सीयं परिवहंति॥

कुमारस्स पिया तं कोडुंबिय-वरतरूण-

देवाणुप्पिया! ण्हाया कथबलि-कम्मा

भरण - वसण - गहिय - निज्जोया

जमालिस्स खत्तिय-कुमारस्स सीयं

२०३ तए णं ते कोडुंबियवरतरुणपुरिसा

जमालिस्स खत्तियकुमारस्स पिउणा

एवं वुत्ता समाणा जाव पडिसुणेता

ण्हाया जाव एगाभरणवसणगहिय-

निज्जोगा जमालिस्स खत्तियकुमारस्स

क्यकोउय-मंगल-पायच्छिता

वयासी-तुब्भे

ततः ते कौदुम्बिकवरतरुणपुरुषाः जमालेः क्षत्रियकुमारस्य पित्रा कौदुम्बिकपुरुषेः शब्दायिताः सन्तः हृष्टतुष्टाः स्नाताः कृतबितकर्माणः कृतकौतुक-मंगल-प्राय-श्चित्ताः एकाभरणवसनगृहीतनियोगाः यत्रैव जमालेः क्षत्रियकुमारस्य पिता तत्रैव उपागच्छन्ति, उपागम्य करतलपरिगृहीतं दशनखं शिरसावर्तं मस्तके अञ्जलिं कृत्वा जयेन विजयेन वर्धापयन्ति, वर्धापयित्वा एवमवादीत्-संदिशन्तु देवानुप्रियाः! यत् अस्माभिः करणीयम।

ततः तस्य जमालेः क्षत्रियकुमारस्य पिता तं कौटुम्बिकवरतरुणसहस्त्रं एवमवादीन्—यूयं देवानुप्रियाः! रनाताः कृतबलिकर्माणः कृत-कौतुकमंगल-प्रायश्चित्ताः, एकाभरण-वसन-गृहीतनिर्योगाः जमालेः क्षत्रिय-कुमारस्य शिबिकां परिवहत।

ततः ते कौटम्बिकवरतरुणपुरुषाः जमालेः क्षत्रियकुमारस्य पित्रा एवम् उक्ताः सन्तः यावत् प्रतिश्रुत्य स्नाताः यावत् एकाभरण-वसनगृहीतनिर्योगाः जमालेः क्षत्रिय-कुमारस्य शिबिकां परिवहन्ति।

२०४. तए णं तस्स जमालिस्स खतियः ततः तस्य कुमारस्स पुरिससहस्स-बाहिणि सीयं पुरुषसहस्वव दुरुद्धस्स समाणस्स तप्पद्धमायाए इमे सतः तत्प्रथ अद्वद्धमंगलगा पुरओ आहाणुपुत्वीए पुरतः यथान् संपद्विया, तं जहा—सोत्थिय-सिरिबच्छ- स्वस्तिक-१ णंदिया - वत्त - वद्धमाणग - भद्दासण- कलशःमत्स् कलस-मच्छदप्पणा। तदाणंतरं च णं पूर्णकलशभृ

ततः तस्य जमालेः क्षत्रियकुमारस्य पुरुषसहस्रवाहिनीं शिबिकाम् आरूढस्य सतः तत्प्रथमतया इमे अष्टाष्टमंगलकाः पुरतः यथानुपूर्व्या सम्प्रस्थिताः तद्यथा— स्वस्तिक-श्रीवत्स-नन्द्यावर्त-वर्द्धमानक-कलश-मत्स्य-दर्पणाः। तदनन्तरं च पूर्णकलशभृङ्गारं, दिव्या च छत्रपताका और कमरबंध धारण किए हुए एक हजार प्रवर तरुण कौटुम्बिक पुरुषों को बुलाया।

२०१. वे प्रवर तरुण कीटुम्बिक पुरुष क्षित्रियकुमार जमालि के पिता के निर्देशानुसार कौटुम्बिक पुरुषों द्वारा बुलाये जाने पर हुन्ट-तुष्ट हो गए। उन्होंने स्नान और बलिकर्म किया. कौतुक, मंगल और प्रायश्चिस किया। एक जैसे आभरण, वेश और कमरबंध धारण कर जहां क्षित्रियकुमार जमालि के पिता हैं, वहां आए, आकर दोनों हथेलियों से निष्पन्न संपुट आकार वार्ली दस-नखात्मक अंजिल को सिर के सम्मुख धुमाकर 'जय हो-विजय हो' के द्वारा वर्धांपित किया। वर्धांपित कर इस प्रकार बोले-देवानुप्रिय! हमें जो करणीय है, उसका संदेश दें।

२०२. क्षत्रियकुमार जमालि के पिता ने उन एक हजार प्रवर तरुण कौटुम्बिक पुरुषों से इस प्रकार कहा—देवानुप्रियो! तुम स्नान और बलिकर्म कर, कौतुक, मंगल और प्राथिचन कर, एक जैसे आभरण, वेश और कमरबंध थारण कर क्षत्रियकुमार जमालि की शिविका को वहन करो।

२०३. एक हजार प्रवर तरुण कोटुम्बिक
पुरुषों ने क्षत्रियकुमार जमालि के पिता के
इस प्रकार कहने पर यावत् विनयपूर्वक
वचन को स्वीकार कर स्नान किया यावत्
एक जैसे आभरण, वेश और कमरबंध
धारण कर क्षत्रियकुमार जमालि की
शिविका को वहन किया।

२०४. 'हजार पुरुषों द्वारा बहन की जाने वार्ता शिविका पर आरूढ़ क्षत्रियकुमार जमालि के आगे-आगे सबसे पहले ये आठ-आठ मंगल प्रस्थान कर रहे थे, जैसे—स्वस्तिक. श्रीवत्स, नंदावर्त, वर्धमानक, भद्रासन, कलश, मतस्य और वर्षण। उसके बाद पूर्ण कलश, झारी. पुण्णकलसभिंगारं, दिव्वा य छत्त-पडागा सचामरा दंसण-रइय-आलोय-दिरस-णिज्जा, वाउद्धय-विजयवेजयंती य ऊसिया गगण-तलमणुलिहंती पुरओ अहाणुपुव्वीए संपद्विया।

तदाणंतरं च णं वेरुतिय-भिसंत-विमलदंडं पलंबकोरंटमल्लदामोव-सोभियं चंदमंडलिणभं समूसियं विमलं आयवत्तं, पवरं सीहासणं वरमणिरयणपादपीढं सपाउया - जोयसमाउत्तं बहुकिंकर-कम्मकर - पुरिस - पायत्त-परिक्खित्तं पुरओ अहाणुपुळ्वीण संपट्टियं।

तदाणंतरं च णं बहवे लिट्टिग्गाहा कुंतग्गाहा चामरग्गाहा पासग्गाहा चावग्गाहा पोत्थयग्गाहा फलग-ग्गाहा पीढग्गाहा वीणग्गाहा कृवग्गाहा हडप्पग्गाहा पुरओ अहाणुपुव्वीए संपट्टिया।

तदाणंतरं च णं बहवे दंडिणो मुंडिणो सिहंडिणो जडिणो पिंछिणो हासकरा डमरकरा-दवकरा चाडु-करा कंदिणिया कोक्कुइया किंडु-करा य वायंता य गायंता य णच्चंता य हसंता य भारांता य सासंता य सावेंता य रक्खंता य आलोयं च करेमाणा जय-जय सहं पउंजमाणा

पुरओ अहाणुपुन्वीए संपद्विया। तदाणंतरं च णं बहवे उग्गा भोगा खत्तिया इक्खागा नाया कोरव्वा जहा ओववाइए, जाव महापुरिसवग्गुरा-परिक्खिता जमालिस्स खत्तिय-कुमारस्स पुरओ य मञ्जतो य पासओ य अहाणुपुन्वीए संपद्विया॥

सचामरा दर्शनरचित-आलोक-दर्शनीया, वातोद्धृता-विजय वैजयन्ती च उच्छिता गगनतलमनुलिखन्ती पुरतः आनुपूर्व्या सम्प्रस्थिताः। तदनन्तरं च वैडूर्य-भासमान-विमलदंड प्रत्नम्ब कोरण्ट-माल्यदामन्नुपशोभितं चन्द्रमण्डलनिभं समुच्छ्रितं विमलम् आतपत्रं, प्रवरं सिंहासनं वरमणिरत्नपादपीठं सपादुका'जोय' समायुक्तं. बहुकिङ्कर-कर्मकर-'पुरुष-पादात-परिक्षिप्तं पुरतः यथानुपर्व्या सम्प्रस्थितम्। तदनन्तरं च बहवः यष्टि-ग्राहाः कुन्तग्राहाः चामरग्राहाः पाशग्राहाः चापग्राहाः पुस्तकग्राहाः पीठग्राहाः वीणाग्राहाः 'कृव' ग्राहाः 'हडप्प' ग्राहाः पुरतः यथानुपूर्व्या सम्प्रस्थिताः। तदनन्तरं च बहवः दण्डिनः मुण्डिनः शिखण्डिनः जटिनः पिच्छिनः हास्याकराः डमरकराः दवकराः चाटुकराः कन्दर्पिकाः कीकुच्यकाः क्रीडाकराः च वादयन्तः च गायन्तः च नृत्यन्तः च हसन्तः च भाषमानाः च शासन्तः च श्रावयन्तः च रक्षन्तः च आलोकं च कुर्वाणाः जय-जय शब्दं प्रयुञ्जानाः पुरतः यथानुपूर्व्या सम्प्रस्थिताः। तदनन्तरं च बहुवः उग्राः भोगाः क्षत्रियाः इक्ष्वाकाः नागाः कौरव्याः यथा औपपातिके यावत् महापुरुषवागुरा-परिक्षिप्ताः जमालेः क्षत्रियकुमारस्य पुरतः च मार्गतः च पार्श्वतः च यथानुपूर्व्या सम्प्रस्थिता:।

दिव्य छत्र, पताका, चामर तथा जमालि के दृष्टिपथ में आए, उप प्रकार आलोक में दर्शनीय, वायु से प्रकंपित विजय-वैजयंती ऊंची और तल का स्पर्श करती हुई आगे-आगे यथानुपूर्वी प्रस्थान कर रही थी।

उसके पश्चात वैडूर्य से दीप्यमान विमल दंड वाला, लटकर्ता हुई कटसरैया की माला और दाम से शोभित, चन्द्रमंडल की अभा वाला ऊंचा विमल छत्र तथा प्रवर मणिरत्न जटित पादर्पाठ और अपनी दोनों पादुकाओं से समायुक्त प्रवर सिंहासन, बहुत किंकर, कर्मकर, पुरुष पदाति से परिक्षिप्त होकर आगे-आगे यथानुपूर्वी प्रस्थान कर रहे थे।

उसके पश्चात् बहुत यष्टि, माला, चामर (बंधन-रज्जु अथवा चाबुक), धनुष्य, पुस्तक, फलक, पीठ, वीणा, स्नेह-पात्र और सिक्कों का पात्र लिए हुए आगे-आगे यथानुपूर्वी प्रस्थान कर रहे थे।

उसके बाद बहुत दंडी, मुंडी, शिखंडी, जटी, पिच्छी, हान्यकर, शोर करने वाले. परिहास करने वाले, चाटुकर, काम प्रधान क्रीड़ा करने वाले, भांड, खेल तमाशा करने वाले—ये वाद्य बजाते हुए, गाते, हंसते, नाचते, बोलते, सिखाते और भविष्य में होने वाली घटना को सुनाने हुए, रक्षा करते हुए, पृष्ठगामी राजा की ओर निहारते हुए, जय-जय' शब्द का प्रयोग करने हुए यथानुपूर्वी आगे-आगे प्रस्थान कर रहे थे।

उसके पश्चात् बहुत उग्र, भोज, क्षत्रिय, इक्ष्वाकु, नाग, कौरव, औपपातिक की भांति वक्तव्य हे यावत् महान् पुरुष वर्ग से परिक्षिप्त क्षत्रियकुमार जमालि के आगे, पीछे और पार्श्व में यथानुपूर्वी प्रस्थान कर रहे थे।

#### भाष्य

राज्य-२०४
 राज्य-विमर्श

कूबम्गाहा-तैल आदि रनेह-पात्र लिए हुए। हडप्प-सिक्कों का पात्र, सुपारी आदि रखने की पेटी। अभयदेव सूरि ने ज्ञाता की वृत्ति में इसकः अर्थ आभूषण का करण्डक किया है।' शिखंडी-शिखः धारण करने वाले। जटी-जटा धारण करने वाले। पिच्छी-मयूर आदि की पिच्छी धारण करने वाले।

१. भ. वृ. ९ २०४- हडप्पो दम्मादि भाजनं तांबुलार्थ पूरफलादि भाजनं वाः।

२. ज्ञाता वृ. ६३-इडपोति आभरणकरण्डकं।

डमरकर-शोर करने वाले। ज्ञाता की वृत्ति में इसका अर्थ 'परस्पर कलाह करने वाले' किया है।

दवकर-परिहास करने वाले।

चाटुकर-प्रिय बोलने वाले।

कंदप्पिया-कामप्रधान क्रीडा करने वाले।

कोक्कुइया-भाड

किडुकरा-खेल-तमाशा करने वाले

सासंता-सिखाने हुए।

सार्वेता—भिक्ष्य में होने बाली घटना सुनाते हुए।\* ज्ञाता की वृत्ति में इसका अर्थ 'आशीर्वचन सुनाते हुए' किया है।\* अष्ट मंगल

विचारी के आदान-प्रदान का एक माध्यम है-भाषा। दूसरा

माध्यम है—प्रतीक। भाषा की विभिन्नत, और सीमा को ध्यान में रखकर कला के विशेषज्ञों ने प्रतीकों का विकास किया। वे प्रतीक नाना प्रकार के भावों, भावजन्य मुद्राओं और मांगलिक अवसरों को अभिव्यक्त करते हैं।

आगम साहित्य में अष्ट मंगल का अनेक बार उल्लेख हुआ है। मांगलिक द्रव्यों की सूची वैदिक और बौद्ध साहित्य में भी मिलती है किन्तु अष्ट मंगल की व्यवस्थित सूची केवल जैन आगमों में ही मिलती है। सुश्रुत में शुभ अशुभ शकुनों की एक तालिका दी गई है। उसमें स्वस्तिक, मत्स्य आदि को शुभ शकुन माना गया है। संभावना की जा सकती है कि शकुन शास्त्र में शुभ मानी जाने वाली वस्तुओं में से अष्ट मंगल का चयन किया गया है।

२०५. तए णं से जमालिस्स खतिय-कुमारस्स पिया ण्हाए कयबलि-कम्मे कयकोउय-मंगल-पायच्छिते हत्थि-क्खंधवरगए लंकारविभूसिए सकोरेंटमल्लदामेणं छत्तेणं धरिज्जमाणेणं सेयवर-चामराहि उद्धव्वमाणीहि-उद्धव्व-माणीहि गय-रह-पवरजो ह-क लियाए चाउरंगिणीए सेणाए सब्दिं संपरिवृडे महयाभड चडगर-विंदपरिक्खितो जमालि खतिय-कुमारं पिद्धओ अणुगच्छइ 📙

ततः तस्य जमातः क्षत्रियकुमारस्य पिता स्नातः कृतबलिकर्मा कृतकौतुकमंगलप्रायश्चितः सर्वालङ्कारविभूषितः हस्तिस्कन्धवरगतः सकोरेण्टमाल्यदाम्ना छत्रेण
ध्रियमाणेण श्वेतवरचामरैः उद्धूयमानैःउद्धूयमानैः हय-गज-रथ-प्रवरयोधकलितया चतुरंगिण्या सेनया सार्धं सम्परिवृतः
महत्भटचटकरवृन्दपरिक्षिप्तः जमालिं
क्षत्रियकुमारं पृष्ठतः अनुगच्छिति।

स्नान किया, बिलक्सं किया, कौतुक, मंगल और प्रायश्चित किया। सर्व अलंकारों से विभूतित होकर हार्था के संकंध पर आरूढ़ हुए। कटसरैया की माला, दाम तथा छत्र को धारण करते हुए, प्रवर श्वेत चामरों का वीजन लेते हुए, हय, गज, रथ और पवातिक—प्रवर यौद्धा से किलत चातुरंगिणी सेना संपरिवृत, महान सुभटों के विस्तृत वृंद से परिक्षिप्त होकर क्षत्रियकुमार जमाित के पृष्ठभाग में रहकर अनुगमन कर रहे थे।

२०५. क्षत्रियकुमार जमालि के पिता ने

२०६. तए णं तस्स जमालिस्स खत्तियकुमारस्स पुरओ महं आसा आसवरा, उभओ पासिं नागा नागवरा, पिद्वओ रहा, रह-संगेल्ली॥ ततः तस्य जमालेः क्षत्रियकुमारस्य पुरतः महाश्वाः अश्ववराः उभतः पार्श्वं नागाः नागवराः पृष्ठतः रथाः, रथः 'संगेल्ली'।

२०६. उस क्षत्रिय कुमार जमालि के आगे महान घोड़े और घुड़सवार, दोनों पार्श्व में हाथी और महावत, पीछे रथ और रथ समूह चल रहे थे।

२०७. तए णं से जमाली खत्तिय-कुमारे अब्भुग्गतिभंगारे, परिग्ग-हियतालियंदे, ऊसवियसेतछसे, पवी-इयसेतचामर-बालवीयणीए, सब्वि-इढीए जाव दुंदुहि-णिग्धोसणादि-तरवेणं खत्तियकुंडग्गामं नयरं मज्झं-मज्झेणं जेणेव माहण-कुंडग्गामं नयरं, जेणेव बहुसालए चेइए, जेणेव समणे भगवं महावीरे तेणेव पाहारेत्थ गमणाए॥

ततः सः जमाती क्षत्रियकुमारः अभ्युद्गतभृङ्गारः परिगृहीततालवृन्तः उच्छ्रितश्वेतछत्रः प्रवीजितशेषचामर-बालवीजनिकः
सर्वर्द्धया यावत् दुन्दुभिनिर्घोष-नादितरवेण क्षत्रियकुण्डग्रामं नगरं मध्यमध्येन यत्रैव माहनकुण्डग्रामं नगरं यत्रैव बहुशालकं चैत्यम्, यत्रैव श्रमणः भगवान् महावीरः तत्रैव प्रधारयेत् गमनाय।

२०७. क्षत्रियकुमार जमालि के अगे जल से भरी झारी लिए हुए, तालवृंत लिए हुए, श्वेत चामर और बाल बीजनी को डुलाने हुए. सर्व अन्द्रि यावत् दुन्दुमि के निर्घोष से नादित शब्द करते हुए क्षत्रियकुंडग्राम नगर के बीचों-बीच जहां ब्राह्मणकुण्डग्राम नगर है, जहां बहुशालक चैत्य है, जहां श्रमण भगवान् महावीर हैं वहां जाने के लिए उद्यत हुए।

१. भ. वृ. ९., २०४ -इमरकरा-विडुक्कारिणः।

२. ज्ञाता वृ. ६३. डमरकराः परस्परेण कलहं विधायकाः।

३. भ. व. ९. २०४।- सांतिता य शिक्षयंतः।

४. वही, ९ २०४।- साविता य इदं चेदं भविष्यतीत्येवं भृतवचासि श्रावयंतः।

५. ज्ञाता वृ. ५. ६३-सार्विता य श्रावयंन आशीर्वचनानि।

६. (क) ओवा. सृ. ६४। (ख) राय. सृ. २१, २९१।

सृथुत संहिता, सूत्रस्थानम् अध्याय २९ क्लोक २७-४०

२०८. तए णं तस्स जमालिस्स खत्तिय-खतियकुंडग्गामं कुमारस्स मज्झंमज्झेणं निञ्गच्छ-माणस्स सिंघा-डग - तिय - चउक्क - चच्चर-चउम्मूह-महापह-पहेस् बहवे अत्थ-त्थिया कामत्थिया भोगत्थिया लाभत्थिया किळ्विसिया कारो-डिया कारवाहिया संखिया चक्किया नंगलिया मुहमंगलिया वद्धमाणा पूसमाणया खंडियगणा ताहि इट्ठाहिं केताहिं पियाहिं मणुण्णाहिं मणामाहिं मणाभि-रामाहिं हिययगमणिज्जाहिं वग्गृहिं जयविजयमंगलसएहिं अणवरयं अभिनंदता य अभित्थुणंता य एवं वयासी--जय-जय नंदा! धम्मेणं, जय-जय नंदा! तवेणं, जय-जय नंदा! भद्दं ते अभग्गेहिं नाण-दंसण-चरित्तेहिमत्तमेहिं. अजियाइं जिणाहि इंदियाइं, जियं पालेहि समणधम्मं, जियविश्घो वि य वसाहि तं वेव! सिब्धिमज्झे, निहणाहि य रागदोस-मल्ले तवेणं धितिधणियबद्धकच्छे मद्दाहिय अडु कम्मसत्त् झाणेणं उत्तमेणं सुक्केणं, अप्पमत्तो हराहि आराहण-पडागं च धीर! तेलोक्क-रंगमज्झे, पावय वितिमिरमणुत्तरं केवलं च नाणं, गच्छ य मोक्खं परं पदं जिणवरोव-दिट्ठेण सिब्द्रि मञ्जेण अकुडिलेण हता परीसहचम् अभिभविय कोवसम्भा णं, धम्मे ते अविग्धमत्थ ति कट्ट अभिनंदंति य अभित्थुणंति य॥

ततः तस्य जमालेः क्षत्रियकुमारस्य क्षत्रियकुण्डग्रामं नगरं मध्यमध्येन निर्गच्छतः शृंगाटक-त्रिक-चत्ष्क-चत्वर-चतुर्मुख-महापथ-पथेषु बहवः अर्थार्थिकाः कामार्थिकाः भोगार्थिकाः ताभार्थिकाः किल्विषिकाः कारोटिकाः कारवाहिकाः शाङ्गिकाः चिक्रकाः लाङ्गलिकाः मुखमाङ्गलिकाः वर्धमानाः पुष्यमानवाः खण्डितगणाः तामिः इष्टाभिः कान्ताभिः मनोज्ञाभिः 'मणामाहिं' मनोभिरामाभिः हृदयगमनीयाभिः वग्गृहिं जय-विजय-मङ्गलशतैः अनवरतम् अभिनन्दन्तः च अभिष्ट्रवन्तः च एवमवादिषु:-जय-जय नंदा! धर्मेण, जय-जय नंदा! तपसा, जय-जय नंदा! भद्रं तव अभग्नै: ज्ञान-दर्शन-चारित्रैः उत्तमैः, अजितानि जय इन्द्रियाणि, जितं पालय श्रमणधर्मं, जितविघ्नोऽपि च वस त्वं देव! सिद्धिमध्ये. निजहि च रागद्वेषमल्लान् तपसा धृतिधणिय-बद्धकच्छः मृद्नीहि च अष्टकर्मशत्रुन् ध्यानेन उत्तमेन शुक्लेन, अप्रमत्तः हर आराधनपताकां च धीर! त्रैलोक्यरंगमध्ये. प्राप्नुहि वितिमिरम् अनुत्तरं केवलं च ज्ञानम् गच्छ च मोक्षं परं पदं जिनवरोपदिष्टेन सिब्दिमार्गेण अकुटिलेन हत्वा परीषहचमूम् अभिभ्य ग्रामकण्टकोपसर्गान् धर्मे तव अविष्नः अस्तु इति कृत्वा अभिनन्दन्ति च अभिष्ट्रवन्ति च।

२०८. क्षत्रियकुमार जमालि का क्षत्रिय-कुण्डग्राम नगर के बीचोबीच निष्क्रमण करते इए शृंगाटकों, तिराहों, चौराहों, चौहटों, चार द्वार वाले स्थानों, राजमार्गी और मार्गो पर बहुत धनार्थी, कामार्थी, भोगार्थी, लाभार्थी, किल्विषिक(विदूषक) कापालिक. कर-पीड़ित अथवा सेवा में व्यापृत, शंख बजाने वाले, चक्रधारी, कृषक, मंगल-पाठक, विशिष्ट प्रकार का नृत्य करने वाले, घोषणा करने वाले. छात्रगण, उन इष्ट, कांत, प्रिय, मनोज्ञ, मनोहर, मनोभिराम, हृदय का स्पर्श करने वाली वाणी और जय-विजय-सूचक मंगल शब्दों के द्वारा अनवरत अभिनंदन और अभिस्तवन करते हुए इस प्रकार बोले-

हे नंद-समृद्ध पुरुष! तुम्हारी जय हो, विजय हो धर्म के द्वारा।

हे नंद पुरुष! तुम्हारी जय हो विजय हो तप के द्वारा।

हे नंद पुरुष! तुम्हारी जय हो विजय हो, भद्र हो अभग्न उत्तम ज्ञान दर्शन चारित्र के द्वारा।

इन्द्रियां अजित हैं, उन्हें जीतो। श्रमण धर्म जित है, उसकी पालना करो। हे देव! विघ्नों को जीतकर सिद्धि मध्य में निवास करो। धृति का सुदृढ़ कच्छा बांधकर तप के द्वारा राग-द्वेष रूपी मल्लो को निहत करो⊺ उत्तम शुक्लध्यान के द्वारा अष्टकर्म रूपी शुत्रओं का मर्दन करो। हे धीर! इस त्रिलोकी के रंग मध्य में अप्रमन होकर आराधना पताका को हाथ में धामो। तम रहित अनुत्तर केवलज्ञान को प्राप्त करो।

जिनवर उपविष्ट ऋनु सिद्धिमार्ग के द्वारा, परीषह-सेना को हत-प्रहत कर, इन्द्रिय समूह के कंटक बने हुए उपसर्गों को अभिभूत कर परम मोक्ष पद को प्राप्त करो। तुम्हारी धर्म की आराधना विष्न रहित हो। इस प्रकार जन-समूह क्षत्रियकुमार जमालि का अभिनंदन और अभिस्तवन कर रहा था। भाष्य

१, सूत्र–२०८ शब्द-विमर्श

किव्विसिया-भाएड आदि। ज्ञातः की वृत्ति में इसका अर्थ पाप का फल भोगने वाले गरीब, अंधा, पंग आदि किया है।

कारोडिया—कापातिकः तांत्रिकं साधना करने वाता। कारवाहिया—सेवा में ज्यापृत। इसका वैकल्पिक अर्थ है करपीड़ित।

संखिया-शंख बजाने वाला, चंदन गर्भिन शंख को हाथ में लेकर चलने वाला।

चिक्कया—चक्र-अस्त्र को हाथ में रख़ने वाले। नंगलिया—गत्ने में सुवर्णमय हल की प्रतिकृति धारण करने

२०९. तए णं से जमाली खत्तिय-कुमारे नयणमालासहस्सेहिं पेच्छि-ज्जमाणे-पेच्छिज्जमाणे हियय-मालासहरूसेहिं अभिणंदिज्जमाणे - अभिणंदिज्जमाणे मणोरहमालासहस्सेहिं विच्छिप्पमाणे-विच्छिप्यमाणे वयणमालासहस्सेहिं अभिथुव्वमाण-अभिथुव्वमाणे कंति-सोहग्गगुणेहिं पत्थिज्जमाणे-पत्थि-ज्जमाणे बहुणं नरनारिसहरसाणं दाहिणहत्थेणं अंजलिमाला-सहस्साइं पडिच्छमाणे-पडिच्छ-माणे मंजुमंजुणा घोसेणं आपडिपुच्छमाणे-आपडिपुच्छ-माणे भवण-पंतिसहस्साइं समइच्छ-माणे-समइच्छमाणे खत्तियकुंडग्गामे मज्झंमज्झेणं निग्गच्छइ. निग्गच्छिता जेणेव माहणकुंड-ग्गामे नयरे जेणेव बहुसालए चेइए तेणेव उवागच्छइ, उवागच्छिता छत्तादीए तित्थरातिसए पासइ. पासित्ता पुरिससहस्सवाहिणि सीय ठवेइ. प्रिससहस्सवाहिणीओ सीयाओ ततः सः जमालिः क्षत्रियकुमारः नयन-मालासहस्रैः प्रेक्ष्यमाणः प्रेक्ष्यमाणः हृदय-मालासहस्रैः अभिनन्द्यमानः अभिनन्द्य-मानः मनोरथमालासहस्रैः विस्पृश्यमानः-विरुपृश्यमानः वचनमालासहस्रैः अभिष्ट्र-यमानः-अभिष्ट्रयमानः कान्तिसौभाग्य-गुणैः प्रार्थ्यमानः-प्रार्थ्यमानः बहुनां नर-नारीसहस्राणां दक्षिणहरतेन अञ्जलि-मालासहस्राणि प्रतीच्छन्-प्रतीच्छन् मञ्जू-मञ्जुना घोषेण आप्रतिपृच्छन्-आप्रति-पुच्छन् भवनपंकितसहस्राणि समितकामन्-समितकामन् क्षत्रियक्ण्डग्रामे मध्यमध्येन निर्गच्छति, निर्गत्य यत्रैव माहनकुण्डग्रामः नगरं यत्रैव बहुशालकं चैत्यं तत्रैव उपागच्छति, उपागम्य छत्रादीन् तीर्थंकरातिशयान् पश्यति, दृष्ट्वा पुरुषसहस्रवाहिनीं शिबिकां स्थापयति, पुरुषसहस्रवाहिन्याः शिबिकायाः प्रत्या-रोहित ।

वाला किसान अथवा भाट। मुंहमंगलिया-चाटकार।

वद्धमाण-संस्कृत शब्दकोश में बर्द्धमान और बर्द्धमानक-ये दो शब्द हैं।

वर्द्धमान-नृत्य में विशेष प्रकार का दृष्टिकोण रखने वाला। वर्द्धमानक-नर्तक की एक श्रेणी, जिसके सदस्य शिर अथवा हाथ में लैंप लेकर नृत्य करते हैं। अभयदेव सृरि ने वर्द्धमान का अर्थ सकेथारोपित पुरुष किया है। <sup>१०</sup>

पुष्यमाण-घेषणा करने वात्ना। अभयदेव सूरि ने इसका अर्थ मागध किया है।<sup>23</sup>

खंडियगण-छात्रगण।

२०९. क्षत्रियकुमार जमालि हजारों नवन-मालाओं से देखा जाता हुआ, देखा जाता हुआ, हजारों हृदय-मालाओं से अभिनंदित होता हुआ, अभिनंदित होता हुआ, हजारों मनोरथ-मालाओं से स्पृष्ट होता हुआ, स्युष्ट होता हुआ, हजारी वचन-मालाओं से अभिस्तवन लेता हुआ, अभिस्तवन लेता हुआ, बहुत इमारों नर नारियों की हजारों अंजलि-मालाओं को दुएं हाथ से स्वीकार करता हुआ, स्वीकार करना हुआ, मंजु मंजु घोष से नमस्कार करने वाले जनों की स्थिति को पूछते हुए, पूछते हुए, हजारों गृहपंक्तियों को अतिक्रांत करता हुआ, अतिक्रांत करता हुआ. क्षत्रियक्डग्राम नगर के बीचोबीच निर्गमन कर रहा था। निर्शमन कर जहां ब्राह्मण-कुण्डग्राम नामक नगर है, जहां बहशालक चैत्य है, वहां आया। वहां आकर छत्र आदि तीर्थंकर के अतिशयों को देखा: देखकर हजारों पुरुषों द्वारा वहन की जाने वाली शिविका को ठहराया। हजार पुरुष द्वारा वहन की जाने वाली शिविका से उतरा।

२१०. तए णं तं जमालि खत्तियकुमारं

ततः तं जमालिं क्षत्रियकुमारम् अम्बापितरौ

२१०. माता-पिता क्षत्रियकमार जमालि को

पच्चोरुहइ॥

२. भ. व. २/२०८-किल्विषिका भाषडादयः इत्यर्थः।

२. ज्ञाता वृ. प. ६४-किल्विपिकाः पातकफलवंतो निःरखांधपंग्वादयः

३. वही. ९.:२०८-- करोडिया कापालिकाः।

वर्धा. वृ. ९/२०८--कार--राजदेयं द्रव्यं वहनतीत्येवंशीलाः कारवाहिनस्त एव कारवाहिकाः, करवाधिता वा।

वहीं. वृ.९०२०८ –संखिया –चंदनगर्भशंखहस्ताः मांगल्यकारिणः शंखवादका वा।

६. वही. वृ. ९. २०८-चाक्रिका:-चक्रप्रहरणा: कुंगकार दयो वा।

वहीं, ९/२०८-नंगितया गलावलंबित सुवर्णादिमयलांगलप्रतिकृ धारिणो भद्रविशेषाः कर्षका वा।

८. वही, ९/२०८-मुहमंगलिया-मुखे मंगलं येषामस्ति ते मुख्यमंगलिकाः चाटुकारिणः।

९. आप्टे पृ. १३९६, ९७।

३०. (क) भ. वृ. ९/२०८- वद्धमाणाः-स्कंथारंधितपुरुषाः। (ख) औप. वृ. १३८।

११, भ. वृ. ९. २०८-पृषमाणवाः मागधाः।

अम्मापियरो पुरओ काउं जेणेव समणे भगवं महावीरे तेणेव उवागच्छंति. उवागच्छिता समणं भगवं महावीरं तिक्खतो आयाहिण-पयाहिणं करेति. करेता बंदति नमंसंति, नमंसित्ता एवं वयासी-एवं खल भंते! जमाली खतियकमारे अम्हं एगे पत्ते इद्वे कंते पिए मणुण्णे मणामे थेज्जे वेसासिए संमए बहमए अणम् भंडकरंडगसमाणे रयणे रयणब्भूए र्जाविऊस्रविए हिययनंदिजणणे उंबर-पुष्फंपिव दुल्लभे सवणवाए, किमंग! पूण पासणयाए? से जहानामए उप्पले इ वा, पउमे इ वा जाव सहस्स-पत्ते इ वा पंके जाए जले संवुडे नोवलिप्पति पंकरएण् नोवलिप्पति जलरएणं. एवामेव जमाली वि खत्तियकामरे कामेहिं जाए भोगेहिं संवड़ढे नोवलिप्यति कामरएणं. नोवलि-प्पति भोगरएणं. नोवलिप्पति मित्त-णाइ-णियग-सयण-संबंधि-परिजणेणं। एस णं देवाणुप्पिया! संसारभयुव्विग्गे भीए जम्मण-मर्णेणं, इच्छइ देवाण्टिपयाणं अंतिए मुंडे भवित्ता अगाराओ अणगारियं पव्वइत्तए। तं एयं णं देवाणुप्पियाणं अम्हे सीसभिक्खं दलयामो, पडिच्छंतु णं देवाण्पिया! सीसभिक्खं॥

प्रतः कृत्वा यत्रैव श्रमणः भगवान् महावीरः तत्रैव उपागच्छतः, उपागम्य श्रमण भगवन्तं महावीरं त्रिः आदक्षिण-प्रदक्षिणां कुरुतः, कृत्वा बन्देते, नमस्यतः, बन्दित्वा नमस्यित्वा एवम् अवादिष्टाम्-एवं खल् भदन्त! जमालिः क्षत्रियकुमारः आवयोः एकः पुत्रः इष्टः कान्तः प्रियः मनोज्ञः 'मणामे' स्थैर्यः वैश्वासिकः सम्मतः बहमतः भाण्डकरण्डकसमानः रत्नभूनः जीवितोत्सविकः हृदया -नन्दिजनकः उदुम्बर-पृष्पम इव दुर्लभः 'किमङ्गं पुनः दर्शने? सः यथानामकः उत्पल इति वा, पदम इति वा, यावत् सहस्रपत्रम् इति वा, पट्टे जन्तः जले संवृतः नोपलिप्यते पद्भरजसा. नोपलिप्यते जलरजसा, एवमेव जमालिः क्षत्रियकुमारः कामेत्र जातः, भोगेत्र संवद्धः नोपलिप्यते कामरजसा नोपिलप्यते भोगरजसा. नोपलिप्यते - मित्र-ज्ञाति-निजक-स्वजन-संबंधिपरिजनेन। देवान्प्रियाः! एष: संसारभयोद्धिग्नः भीत: जन्ममर्ग्रेण. इच्छति देवानुप्रियाणाम् अन्तिके मृण्डः भूत्वा अगाराद् अनगारितां प्रवृजित्म। तत् एनं देवानुप्रियेभ्यः! आवां शिष्यभिक्षां दृद्धः, प्रतीच्छन्त् देवान्प्रियः! शिष्यभिक्षाम्।

२११, तए णं समणे भगवं महावीरे जमालि खत्तियकुमारं एवं वयासी-

ततः श्रमणः भगवान् महावीरः जमालि क्षत्रियकुमारं एवमवादीत्-यथास्रखं देवानुप्रियाः! मा प्रतिबंधम् ।

२१२. तए णं से जमाली खतिय-कुमारे समणेणं भगवया महावीरेणं एवं वृत्ते समाणे हट्टतद्वे समणं भगवं महावीरं तिकखुत्तो आयाहिण-पयाहिणं करेइ. करेता वंदइ नमंसइ, वंदिता नमंसिता उत्तर-परित्थिमं दिसिभागं अवक्कमइ. अवक्कमित्ता सुयमेव आभरण-

अहासहं देवाणुप्पिया! मा पडिबंधं॥

ततः सः जमालिः क्षत्रियकमारः श्रमणेण भगवता महावीरेण एवम उक्ते सति ह्रष्टतुष्टः श्रमणं भगवन्तं महावीरं त्रिः आदक्षिण-प्रदक्षिणां करोति, कृत्वा वन्दते नमस्यति, वन्दित्वा नमस्यित्वा उत्तर-पौरस्त्यं दिग्भागम् अपक्रामित्, अपक्रम्य माल्यालंकारम स्वयमेव आभरण -

आगे कर जहां श्रमण भगवान महावीर हैं। वहां आए। वहां आकर श्रमण भगवान महावीर को दायीं और से प्रारंभ कर नीन बार प्रदक्षिणा की। प्रवक्षिणा कर वंदन-नमस्कार किया। वंदन-नमस्कार कर इस प्रकार बोले-भंत! क्षत्रियकमार जमालि हमारा एक पुत्र है, इष्ट, कान्त, प्रिय, मनोज्ञ, मनोहर, स्थिरतर, विश्वसर्नाय, सम्मत, बहमत, अनुमत और आभरण-करण्डक समान है। रुन, रत्नभूत (चिन्तामणि आदि रन्न के समान), जीवन-उत्भव और हृदय को आनंदित करने वाला है। वह उदम्बर एष्प के समान अवण दर्लभ है फिर दर्शन का ती कहना ही क्या? जैसे उत्पल, उदा यावत सहस्रपत्र-कमल पंक में उत्पन्न और जल में संबर्धित होता है किन्त वह पंक-रज और जल-रज से उपलिप्त नहीं होता वैसे ही क्षत्रियकुमार जमालि कामों से उत्पन्न हुआ है, भोगों में संबर्द्धित हुआ है किन्तू वह काम-रज और भोज-रज से उपलिप्त नहीं है। मित्र, ज्ञाति, निजक, स्वजन-संबंधी और परिवन से उपलिम नहीं है। देवानप्रिय! यह संसार भय से उद्घिग्न है. जन्म-मरण सं भीत है, देवान्प्रिय के पास मण्ड होकर अभार से अनुगारितः में प्रवृत्तिन होना चाहता है इसलिए हम इसे दवानप्रिय को शिष्य की भिक्षा के रूप में देना चाहते हैं। देवान्ष्रियां भाष्य की भिक्षा के! स्वीकार करो।

श्रमण भगवान महावीर 222. क्षत्रियकमार जमानि से इस प्रकार कहा-देवानप्रिय! जैला सन्द्र हो, पतिबंध मत कथा।

२१२. श्रमण भनवान महार्वार के इस प्रकार कहार पर अवियक्षमार जमालि हब्द-तुब्द हो राया! श्रमण भगवान महावीर को दायीं और से प्रारंभ कर तीन बार प्रदक्षिणा की। प्रदक्षिणा कर वंदन-नमस्कार किया। वंदन-नमस्कार कर उत्तर-पूर्व दिशा (ईशान कोण) में गया!

www.jainelibrary.org

मल्लालंकारं ओमुयइ॥

अवमुञ्चति।

जाकर स्वयं आभरण, मात्त्य और अलंकार उतारे।

२१३. तए णं सा जमालिस्स खत्तियकुमारस्स माया हंसलक्ख-णेणं पडसाडएणं आभरण-मल्लालंकारं पडिच्छइ, पडिच्छित्ता हार-वारिधार-सिंदुवार - छिन्नमुत्तावलिप्पग्गासाइं अंसूणि विणिम्मुयमाणी - विणिम्मुय-माणी जमालि खत्तियकुमार वयासी-जइयव्वं जाया ! जाया! परक्कमियव्वं जाया! अस्ति च णं अहे णो पमाएतव्यं ति कह जमालिस्स खत्तियकुमारस्स अम्मा-पियरो समणं भगवं महावीरं वंदंति नमंसंति, वंदित्ता नंमंसित्ता जामेव दिसं पाउब्भूया तामेव दिसं पडिगया॥

ततः सा जमालेः क्षत्रियकुमारस्य माताः हंसलक्षणेन पटशाटकेन आभरणमाल्या-लंकारं प्रतीच्छिति, प्रतीष्य हार-वारि-धार-सिन्दुवार - छित्रमुक्ताविल - प्रकाशानि अश्रूणि विनिर्मुञ्चती-विनिर्मुञ्चती जमालि क्षत्रियकुमारम् एवमवादीत् - यतितव्यं जात! घटितव्यं जात! पराक्रमितव्यं जात! अस्मिन् च अर्थे नो प्रमत्तव्यम् इति कृत्वा जमालेः क्षत्रियकुमारस्य अम्बा-पितरौ श्रमणं भगवंतं महावीरं वन्देते नमस्यतः वन्दित्वा नमस्यित्वा यामेव दिशं प्रादुर्भूतौ तामेव दिशं प्रतिगता।

२१३. 'क्षत्रियकुमार जमालि की माता ने हंसलक्षण युक्त पटशाटक में आभरण. माल्य और अलंकार स्वीकार किए। स्वीकार कर हार. जल-धारा, सिन्दुवार (निगुण्डी) के फूल और टूटी हुई मोतियें की लई के समान बार-बार आंसू बहाती हुई इस प्रकार बोली— जात! संयम में प्रयत्न करना। जात! संयम में पराक्रम करना। जात! संयम में पराक्रम करना। जात! इस अर्थ में प्रमाद मत करना—यह कहकर क्षत्रियकुमार जमालि के माता पिता ने श्रमण भगवान महावीर को बंदन-

नमस्कार किया। वंदन-नमस्कार कर जिस दिशा से आए थे उसी दिशा में लौट

भाष्य

१. सूत्र २१३ १. साम्रामे

 समय में......प्रमाद मत करना (जङ्खव्वं......णो पमाएतव्वं।)

माता ने क्षत्रियकुमार जमालि को शिक्षा दी। उसके चार सूत्र

२१४. तए णं से जमाली ख्रित्तय-कुमारे सयमेव पंचमुद्वियं लोयं करेइ, करेत्ता जेणेव समणे भगवं महावीरे तेणेव उवागच्छइ, उवागच्छिता समणं भगवं महावीरं तिक्खुत्तो आयाहिण-पयाहिणं करेइ, करेत्ता बंदइ नमंसइ, बंदित्ता नमंसित्ता एवं वयासी—आलिते णं भंते! लोए, पलित्ते णं भंते! लोए, अलित्तप्णं य।

से जहानामए केइ गाहावई अगारंसि झियायमाणंसि जे से तत्थ भंडे भवइ अप्पभारे मोल्लगरुए, तं गहाय आयाए एगंतमंतं अवक्क-मइ। एस मे नित्थारिए समाणे पच्छा पुरा य हियाए सुहाए खमाए निस्सेयसाए आणुगामियत्ताए भविस्सइ। त्ती। उसके चार सूत्र सिद्धि के लिए अप्रमत रहना। तिनः सः जमालिः क्षत्रियकुमारः स्वमेव २१४. <sup>°</sup>क्षत्रिय पञ्चमुष्टिकं लोचं करोति. कृत्वा यत्रैव पंचमुष्टि त श्रमणः भगवान् महावीरः तत्रैव श्रमण भगव उपागच्छति, उपागत्य श्रमणं भगवन्तं वहां आकर

महाबीरं त्रिःआदक्षिण-प्रविक्षणां करोति, कृत्वा वन्दते नमस्यति, वन्दित्वा नमस्यित्वा एवमवादीन्-आदीमः भदन्त! लोकः, प्रदीप्तः भदन्त! लोकः, आदीप्त प्रदीप्तः भदन्त! लोकः जरया मरणेण च।

अथ यथानामकः कोऽपि 'गाहावई' अगारे ध्मायमाने यः सः तत्र भाण्डः भवति अल्पभारः मूल्यगुरुकः, तं गृहीत्वा आत्मना एकांतमंतम् अपक्रामित । एष मम निस्तारितः सन् पश्चात् पुरा च हिताय सुखाय क्षमाय निःश्रेयसे आनुगामिकत्वाय भविष्यति। एवमेव देवानुप्रिय! ममापि आत्मा एकः भाण्डः इष्टः कांतः प्रियः

हैं—यतना, घटना, पराक्रम और अप्रमाद। मां ने कहा-पुत्र! प्राप्त संयम योग में प्रयत्न करते रहना। अप्राप्न संयम योग की प्राप्ति के लिए घटना—चेष्टा करते रहना, पराक्रम करते रहना। लक्ष्य की सिद्धि के लिए अप्रमत रहना।

गए।

२१४. 'क्षत्रियकुमार जमालि ने स्वयं ही पंचमुष्टि लोच किया। लोच कर जहां श्रमण भगवान महावीर हैं. वहां आया। वहां आकर श्रमण भगवान महावीर की दायीं और से प्रारंभ कर तीन बार प्रदक्षिणा की, प्रदक्षिणा कर वंदन-नमस्कार कर इस प्रकार बोला—भंते! यह लोक बुढ़ापे और मौत से आवीप्त हो रहा है (जल रहा है)। भंते! यह लोक बुढ़ापे और मौत से प्रवीप्त हो रहा है (मज्यित हो रहा है)। भंते! यह लोक बुढ़ापे और मौत से आवीप्त प्रदाप्त हो रहा है (मज्यित हो रहा है)। भंते! यह लोक बुढ़ापे और मौत से आवीप्त प्रदीप्त हो रहा है। स्वांत से आवीप्त हो रहा है। स्वांत से आवीप्त हो रहा है। स्वांत से आवीप्त हो रहा है। स्वांत से आवीप्त हो रहा है।

जैसे किसी गृहपित के घर में आग लग जाने पर वहां जो अलप भार वाला और बहुमूल्य आभरण होता है, उसे लेकर स्वयं एकांत स्थान में चला जाता है। (और

भावः, किमुक्तं भवति (-अस्टिंगं चेत्यादि, अस्मिंशचार्थे-प्रवज्यानुपालनः लक्षणे न प्रमादयिनव्यमिति।

१. भ. वृ. ९/२१९.1— जइयव्यं ति प्राप्तेषु संयमयोगेषु प्रयत्नः कार्यः, 'जाया!' हे पुत्र! घडियव्यं ति अप्राप्तानां संयमयोगानां प्राप्तये घटना कार्या, परिक्कमियव्यं ति पराक्रमः कार्यः पुरुषत्वाभिमानः सिद्धफलः कर्नव्य इति

एवामेव देवाणुप्पिया! मज्झ वि आधा एगे भंडे इहे कंते पिए मणुण्णे मणामे थेज्ने वेस्सासिए सम्मए बहुमए अणुमए भंडकरंडगसमाणे, मा णं सीयं, मा णं उण्हं, मा णं खुहा, मा णं पिवासा, मा णं चोरा, मा णं वाला, मा णं दंसा, मा णं मसया, मा णं वाइय-पितिय-सेंभिय-सन्निवाइय विविहा रोगा-यंका परीसहोवसग्गाफुसंतु ति कहु एस मे नित्थारिए समाणे परलोयस्स हियाए सुहाए खमाए नीसेसाए आणुगामियत्ताए भविस्सइ।

तं इच्छामि णं देवाणुप्पिया! सयमेव पव्वावियं, सयमेव मुंडावियं, सय-मेव सेहावियं, सयमेव सिक्खावियं, सयमेव आयार-गोयरं विणय-वेणइय-चरण-करण - जायामाया - वत्तियं धम्म-माइक्खियं॥ मनोज्ञः 'मणामे' स्थेयान् वैश्वासिकः सम्मतः बहुमतः अनुमतः भाण्डकरण्डक-समानः, मा शीतं, मा उष्णं, मा क्षुधा, मा पिपासा, मा चौराः, मा व्याताः, मा दंशाः, मा मशकाः, मा वातिक-पैत्तिक-श्लैष्मिक-सान्निपातिकाः विविधाः रोगातंकाः परीषहोपसर्गाः स्पृशन्तु इति कृत्वा एष मम निस्तारितः सन् परत्नोकस्य हिताय सुखाय क्षमाय निःश्रेयसे आनुगामिकत्वाय भविष्यति।

तद् इच्छामि देवानुप्रिय! स्वयमेव प्रव्रजितं, स्वयमेव मुण्डितं, स्वयमेव शिक्षापितं, स्वयमेव आचार-गोचरं, विनय-वैनियक-चरण-करण-यात्रा-मात्राप्रत्ययं धर्म-माख्यातम्!। सोचता है—) अन्ति से निकाला हुआ यह आभरण पहले अथवा पीछे मेरे लिए हित, सुख, क्षम, निःश्रेयस और आनुगामिकता के लिए होगा।

देवानुप्रिय! इसी प्रकार मेरा शरीर भी एक उपकरण है। वह इष्ट, कान, प्रिय, मनोज्ञ, मनोहर, स्थिरतर, विश्वसनीय, सम्मत, बहुमत, अ्नुमत और आभरग-करण्डक के समान है। इसे सर्वी-गर्मी न लगे. भूख-प्यास न सताए, चोर पीडा न पहुंचाए, हिंस पश् इस पर आक्रमण न करे, दंश और मशक इसे न काटे, वातु, पित्त, श्लेष्म और सन्निपात जनित विविध प्रकार के रोग और आतंक तथा परीषह और उपसर्ग इसका स्पर्श न करे, इस अभिसंधि से मैंने इसे पाला है। मेरे द्वारा इसका निस्तार होने पर यह परलोक में मेरे लिए हित. सुख, क्षम, निःश्रेयस और आनुगामिकता के लिए होगा। इसलिए देवानुप्रिय! मैं आपके द्वारा प्रवृजित होना चाहता हूं, मैं आपके द्वारा ही मुण्डित होना चाहता हूं, मैं आपके द्वारा ही शैक्ष बनना चाहता हं. में आपके द्वारा ही शिक्षा प्राप्त करना चाहता हं तथा आपके द्वारा ही आचार, गोचर, विनय-वैनचिक, चरण-करण-यात्रा-मात्रा-मूलक धर्म का आख्यान चाहता है।

#### भाष्य

२. सूत्र−२१४

नापित द्वारा अग्रकेशों का कर्तन<sup>2</sup>, जमालि द्वारा स्वयं पंचमुष्टिक लोच<sup>2</sup> और महावीर द्वारा मुंडन<sup>2</sup>—लोच के विषय में ये तीन प्रकल्प मिलते हैं। उनमें सामंजस्य स्थापित किया जा सकता है। नापित ने अग्रकेशों का कर्तन किया। जो केश शेष बचे, उनका (पंचमुष्टिक) लोच स्वयं जमालि ने किया। जमालि आदि पांच सौ

२१५. तए णं समणे भगवं महावीरे जमालिं खत्तियकुमारं पंचिहं पुरिस-सएहिं सिद्धं सयमेव पव्वावेइ जाव सामाइयमाइयाइं एक्कारस अंगाइं अहिज्ज्ञ्ज्ञ, अहिज्ज्तिता बहूहिं चउत्थ-छहुद्दम-दसम-दुवालसेहिं मासख्मणेहिं विचित्तेहिं तवोकम्मेहिं अप्याणं भावेमाणे विहरइ॥

ततः श्रमणः भगवान् महावीरः जमालिं क्षत्रियकुमारं पञ्चिभः पुरुषशतैः सार्धं स्वयमेव प्रवाजयित, यावत् सामायिकादि-कानि, एकादश अंगानि अधीते, अधीत्य बहुभिः चतुर्थ-षष्ठ-अष्टम-दशम-द्वादशैः मासार्द्धमासक्षपणैः विचित्रैः तपःकर्मभिः आत्मानं भावयन् विहरति।

शिष्य महावीर के पास मुण्डित हुए। उनके मुंडन को महावीर की सन्निधि में किया गया मुंडन कहा जा सकता है। पांच सौ का एक साथ महावीर के द्वारा मुंडन करना संभव नहीं लगता।

पंचमुष्टिक लोच एक शैलीगत वर्णन है। अग्रकेशों का कर्तन पहले हो चुका था इसलिए पंचमुष्टि लोच की संभावना कैसे हो सकती है?

> २१५. श्रमण भगवान महावीर ने क्षत्रियकुमार जमालि को पांच सौ पुरुषों के साथ स्वयं ही प्रव्रजित किया यावत् क्षत्रियकुमार जमालि ने सामायिक, आचारांग आदि ग्यारह अंगों का अध्ययन किया, अध्ययन कर अनेक चतुर्थ भक्त, षष्ठभक्त, अष्टम भक्त, दशम भक्त, द्वादश भक्त, अर्धमास और मास-खमण-इस प्रकार विचित्र तपःकर्म के द्वारा आतमा को भावित करते हुए विहरण किया।

१.भ. बृ. ९./१८८।

२. वही, ९/२१०।

३. वही, ९।२१५।

- २१६. तए णं से जमाली अणगारे अणया कयाइ जेणेव समणे भगवं महावीरे तेणेव उवागच्छइ, उवाग-च्छिता समणं भगवं महावीरं वंदइ नमंसइ, वंदिता नमंसित्ता एवं वयासी—इच्छामि णं भंते! तुब्भेहिं अब्भणुण्णाए समाणे पंचिहं अणगार-सएहिं सिद्धं बहिया जणवयिवहारं विहरित्तए॥
- २९७. तए णं समणे भगवं महावीरे जमालिस्स अणगारस्स एयमट्टं नो आढाइ, नो परिजाणइ, तुसिणीए संचिद्वइ॥
- २१८. तए णं से जमाली अणगारे समणं भगवं महावीरं दोच्चं पि तच्चं पि एवं वयासी-इच्छामि णं भंते! तुब्भेहिं अब्भणुण्णाए समाणे पंचहिं अणगारसएहिं सद्धिं बहिया जणवयविहारं विहरित्तए॥
- २१९. तए णं समणे भगवं महावीरे जमालिस्स अणगारस्स दोच्चं पि, तच्चं पि एयमट्टं नो आढाइ, नो परिजाणइ, तसिणीए संचिद्रइ।
- २२०. तए णं से जमाली अणगारे समणं भगवं महावीरं वंदइ नमंसइ, वंदित्ता नमंसित्ता समणस्य भगवओ महावीरस्स अंतियाओं बहुयालाओ चेइयाओ पिडिनिक्खमइ, पिडिनिक्खमित्ता पंचिहं अणगारसएहिं सिद्धं बहिया जणवयविहारं विहरह।
- २२१. तेणं कालेणं तेणं समएणं सावत्थी नामं नयरी होत्था— वण्णओ, कांड्रए चेड्रए—वण्णओ जाव वणसंडस्स। तेणं कालेणं तेण समएणं चंपा नामं नयरी होत्था— वण्णओ। पुण्णभद्दे चेड्रए—वण्णओ जाव पुढविसिलापट्टओ।
- २२२. तए णं से जमाली अणगारे अण्णया कयाइ पंचिहिं अणगार-सएहिं

ततः सः जमानिः अनगारः अन्यदा कदापि यत्रैव श्रमणः भगवान् महावीरः तत्रैव उपागच्छति, उपागम्य श्रमणं भगवंतं महावीरं वन्दते नमस्यति, वन्दित्वा नमस्यित्वा एवमवादीत्-इच्छामि भदन्त! युष्माभिः अभ्यनुज्ञातः सन् पञ्चभिः अनगारशतैः सार्धं बहिः जनपदिवहारं विहर्तुम्।

ततः श्रमणः भगवान् महावीरः जमालेः अनगारस्य एतमर्थं नो आद्रियते, नो परिजानाति, तृष्णीकः सन्तिष्ठते।

ततः सः जमालिः अनगारः श्रमणं भगवन्तं महावीरं द्विः अपि त्रिः अपि एवमवादीत्— इच्छामि भदन्तः! युष्माभिः अभ्यनुज्ञातः सन् पञ्चभिः अनगारशतैः सार्धं बहिः जनपदविहारं विहर्तुम्।

ततः श्रमणः भगवान् महावीरः जमालेः अनगारस्य द्विः अपि, त्रिः अपि एतदर्थं नो आद्रियते, नो परिजानाति, तृष्णीकः सन्तिष्टते।

ततः सः जमानिः अनगारः श्रमणं भगवन्तं महावीरं वन्दते नमस्यति, वन्दित्वा नमस्यित्वा श्रमणस्य भगवनः महावीरस्य अन्तिकाद् बहुशालकात् चैत्यात् प्रतिनिष्क्रामति, प्रतिनिष्क्रम्य पञ्चभिः अनगारशतैः सार्ध बहिः जनपदिवहारं विहरति।

तस्मिन् काले तस्मिन् समये श्रावस्ती नाम नगरी आसीत्—वर्णकः, काष्ठकं चैत्यम्— वर्णकः यावत् वनषण्डस्य। तस्मिन् काले तस्मिन् समये चंपा नाम नगरी-वर्णकः। पूर्णभद्रं चैत्यम्—वर्णकः यावत् पृथ्वी-शिलापद्रकः।

ततः सः जमालिः अनगारः अन्यवा कदापि पञ्चभिः अनगारशतैः सार्धं संपरिवृतः

- २१६, जमालि अनगार किसी समय जहां अमण भगवान महावीर थे, वहां आया। वहां आकर अमण भगवान महावीर की वंदन-नमस्कार किया, वंदन-नमस्कार कर इस प्रकार बोला-भंते! तुम्हारी अनुज्ञा से मैं पां स्सी अनगारों के साथ बाहर जनमद विकार करना चाहता हूं।
- २१७. श्रमण भगवान महावीर ने जमालि अनगार के इस अर्थ को आवर नहीं दिया, स्वीकार नहीं किया, मीन रहे।
- २१८. जमालि अनगार ने श्रमण भगवान महावीर को दूसरी और तीसरी बार भी इसी प्रकार कहा-भंते! में तुम्हारी अनुज्ञा से पांच सौ अनगारों के साथ बाहर जनपद विहार करना चहता है।
- २१९. श्रमण भगवान् महावीर ने जमालि अनगर के इस कथन को दूसरी और तीसरी बार भी आदर नहीं दिया, स्वीकार नहीं किया, मीन रहे।
- २२०. ज्यालि अन्यार ने श्रमण भगवान महावीर को वंदन-नमस्कार किया। वंदन नमस्कार कर श्रमण भगवान महावीर के पास से बहुशालक चैत्य से प्रतिनिष्क्रमण किया। प्रतिनिष्क्रमण कर पांच सौ अनगारों के साथ बाहर जनपद विद्यार करने लगा।
- २२१. उस काल और उस लमय श्रावस्ती नाम की नगरी थी-वर्णक। कोष्ठक चैत्य-वर्णक यावन् वनखण्ड तक। उस काल और उस समय चंप नामक नगरी थी-वर्णक। पूर्णभद्र चैत्य-वर्णक यावन पृथ्वीशिला पट्टक

२२२. जमालि अनगार किसी समय पांच सी अनगारों के साथ संपरिवृत होकर सिद्धं संपरिवृडं पुट्याणुपुट्यं चरमाणे गामाणुग्गामं दुइन्जमाणे जेणेव सावत्थी नयरी जेणेव कोद्वए चेइए तेणेव उवागच्छइ, उवाग-च्छिता अहापडिरूवं ओग्गहं ओगिण्हइ, ओगिण्हिता संजमेणं तवसा अप्पाणं भावेमाणे विहरह।। पूर्वानुपूर्वी चरन ग्रामानुग्रामं दबन् यत्रैव श्रावस्ती नगरी यत्रैव कोष्ठकं चैत्यं तत्रैव उपागच्छति, उपागत्य यथाप्रतिरूपं अवग्रहं अवगृह्णाति, अवगृह्य संयमेन नपसा आत्मानं भावयन् विहरति।

२२३. तए णं समणे भगवं महावीरे अण्णया कयाइ पुन्वाणुपुन्निं चरमाणे गामाणुम्मामं दूइन्जमाणे सुहंसुहेणं विहरमाणे जेणेव चंपा नयरी जेणेव पुण्णभद्दे चेइए तेणेव उवागच्छइ, उवागच्छिता अहा-पडिरूवं ओग्गहं ओगिण्हइ, ओगिण्हित्ता संजमेणं तवसा अप्याणं भावेमाणे विहरइ॥ ततः श्रमणः भगवान् महावीरः अन्यदा कदाचित् पूर्वानुपूर्वी चरन् ग्रामानुग्रामं दवन् सुखंशुखेन विहरन् यत्रैव चंपानगरी यत्रैव पूर्णभद्रं चैत्यं तत्रैव उपागच्छिति, उपागत्य यथाप्रतिरूपं अवग्रहं अवगृह्णाति, अवगृह्ण संयमेन तपसा आत्मानं भावयन विहरति।

२२४. तए णं तस्स जमालिस्स अणगारस्स तेहिं अरसेहि य, विरसेहि य अंतेहि य, पंतेहि य, लूहेहि य, तुच्छेहि य, काला-इक्कंतेहि य, पमाणाइक्कंतेहि य पाणभोयणेहिं अण्णया कयाइ सरीरगंसि विउले रोगातंके पाउब्भूए-उज्जले विउले पगाढे कक्कसे कडुए चंडे दुक्खे दुग्गे तिब्वे दुरहियासे। पित्तज्जर-

परिगतसरीरे, टाहवक्कंतिए या वि

ततः तस्य जमालेः अनगारस्य तैः अरसैः च विरसैः च, अन्त्येः च, प्रान्त्येः च, रूक्षेः च, तुच्छैः च, कालातिक्रान्तैः च, प्रमाणातिक्रान्तैः च, प्राणभोजनैः अन्यदा कदाचित् शरीरे विपुलः रोगांतङ्कः प्रादुर्भूतः—'उज्जले' विपुलः प्रगाटः कर्कशः कटुकः चण्डः दुक्खः 'दुग्गे' तीवः दुरध्यासः। पित्तज्वरपरिगतशरीरः, दाहा-वक्रान्तिकः चापि विहरति। क्रमानुसार विचरण, शामानुशाम में परिव्रजन करते हुए जहां श्राक्स्ती नगरी थी. जहां कोष्ठक चैत्य था, वहां अध्या। यहां आकर प्रवास योग्य स्थान की अनुमित ली, अनुमित लेकर संयम और तप से अपने आपको भावित करते हुए रह रहा था।

२२३. श्रमण भगवान महावीर किसी समय क्रमानुसार विचरण, ग्रामानुग्राम विहरण करते हुए, सुखपूर्वक विहार करते हुए जहां चंपानगरी थी, जहां पूर्णभद्र चैत्य थी, वहां आए। आकर प्रवास वीस्य स्थान की अनुमति ली, अनुमति लेकर संवम और तप से अपने आपको मावित करते हुए रह रहे थे।

२२४. उस जमालि अनगर के अरस. विरस, अंत, प्रांत, रूक्ष. तृच्छ. कालातिक्रांत, प्रमाणातिक्रांत. पान-भोजन से किसी समय शरीर में विपृत रोग-आतंक प्रकट हुआ-उज्ज्वल, विपृत. प्रगाह, कर्कश. कट्टक. चण्ड. दु:खंड, कंष्ट्रसाध्य. तीव्र और दु:सह। उसका शरीर पिनज्वर से व्यास हो गया और उसमें जलन पैटा हो गयी।

#### भाष्य

१. सूत्र–२२**४** 

विहरइ॥

 कालातिक्रांत, प्रमाणातिक्रांत—(कालाइक्कंतेहि य पमाग-इक्कंतेहि य)

भगवर्ता ७/२४ में कालातिक्रांत और प्रमाणातिक्रांत का प्रयोग भिन्न अर्थ में हुआ है। प्रस्तुत प्रकरण में कालातिक्रांत का अर्थ

२२५. तए णं से जमाली अणगारे वेयणाए अभिभूए समाणे समणे निग्गंथे सद्दावेद, सद्दावेत्ता एवं वयासी—तुन्भे णं देवाणुष्पिया! मम सेज्जा-संथारगं संथरह॥ ततः सः जमातिः अनगारः वेदनया अभिभूतः सन् श्रमणान् निर्ग्रन्थान् शब्दयति, शब्दियत्वा एवमवादीत्–यूयं देवान्प्रियय! मम शय्या-संस्तारकं स्तृणीत।

है-प्याप्य और भूख के काल का अतिक्रमण हो जाने पर काम में लिया जाने वाला पानी और आद्यर।

प्रमाणानिकांत का अर्थ है--प्रमाण से अतिरिक्त जल और आहार का प्रयोग।

> २२५. जमालि अनगार ने बेहना से अभिभूत होकर श्रमण-निर्गृशों को संबोधित किया। संबोधित कर इस प्रकार कहा— देवानुप्रिय! तुम भेरे शय्या-संस्तारक बिछा दो।

> > www.jainelibrary.org

१. भ. वृ. ९/२२४-कालाङक्कंतेहिं य ति तृष्णाबुभुक्षाकालाप्राप्तेः, भमाणाङक्कंते हिं य ति बुभुक्षापिपासामात्रातृचितैः।

२२६. तए णं ते समणा निग्गंथा जमालिस्स अणगारस्स एतमष्टं विणएणं पडिसुणेति, पडिसुणेत्ता जमालिस्स अणगारस्स सेज्जा-संथारगं संथरंति॥

२२७. तए णं से जमाली अणगारे बिलयतरं वेदणाए अभिभूए समाणे दोच्चं पि समणे निग्गंथे सहावेइ, सहावेता एवं वयासी—ममं णं देवाणुप्पिया! संज्जा संथारए किं कडे? कज्जइ? तते णं ते समणा निग्गंथा जमालिं

वयासी-नो

खल्

कडे.

एव

कज्जइ॥

देवाणुप्पियाणं सेज्जा-संथारए

२२८. तए णं तस्स जमालिस्स अणगारस्स अयमेयारुवे अज्झ-त्थिए चिंतिए पत्थिए मुणाभुग् संकप्पे समुप्यज्जितथा-जण्णं समणे भगवं महावीरे एवमाइक्खुइ जाव एव परुवेइ-एवं खलु चलमाणे चलिए. उदीरिज्जमाणे उदीरिए, वेदिज्जमाणे वेदिए, पहिज्जमाणे पहींणे, छिज्जमाणे छिण्णे, भिज्जमाणे भिण्णे, दज्झमाणे दड्ढे, मिज्जमाणे मए, निज्जरिज्ज-माणे निज्जिणे, तण्णं मिच्छा। इमं च णं पच्चक्खमेव दीसइ सेज्जा-संथारए कज्जमाणे संथरिज्जमाणे अकडे. असंथरिए। जम्हा णं सेज्जा-संथारए कज्जमाणे अकडे. संथरिज्जमाणे असंथरिए। तम्हा चलमाणे वि अचलिए निज्जरिज्जमाणे जाव अनिज्जिण्णे-एवं संपेहेइ, संपेहेता समणे निग्गंथे सद्दावेइ, सद्दावेत्ता एवं वयासी-जण्णं देवाणुप्पिया! समणे भगवं महावीरे एवमाइक्खड जाव परन्वेइ- एवं खल् चलमाणे चलिए जाव निज्जरिज्जमाणे निज्जिण्णे, मिच्छा। इमं च णं पच्चक्खमेव दीसइ सेज्जा-संथारए कज्जमाणे अकडे. संथरिज्जमाणे असंथरिए। जम्हा णं सेज्जा-संथारए कज्जमाणे अकडे.

तनः ते श्रमणाः निर्ग्रन्थाः जमालेः अनगारस्य एतमर्थं प्रतिशृण्वन्ति, प्रतिश्रुत्य जमालेः अनगारस्य शञ्या-संस्तारकं स्तृणन्ति।

ततः सः जमाितः अनगारः बितकतरं वेदनया अभिभूतः सन् द्विः अपि श्रमणान् निर्ग्रन्थान् शब्दयितः शब्दयित्वा एवम-वादीत्–मम् देवानुप्रिया! शय्या-संस्तारकः किं कृतः? क्रियते?

तनः ते श्रमणाः निर्यन्थाः जमालि अनगारम् एवमवादीत्-नो खुलु देवानुप्रियाणां शय्या-संस्तारकः कृतः, क्रियते।

ततः तस्य जमालेः अनगारस्य अयमेतद्-रूपः आध्यात्मिकः चिन्तितः प्रार्थितः मनोगतः संकल्पः सम्दपादि–यत् श्रमणः भगवान् महावीरः एवमाख्याति यावत् एवं प्ररूपयति-एवं खलु चलत् चलितम्, उर्दार्यमाणम् उदोरितम्, वेद्यमानं वेदितम्, प्रदीयमानं प्रदीनम्, छिचमानं छिन्नम्, भिद्यमानं भिन्नम्, दह्यमानं दग्धं म्रियमाणं मृतम्, निर्जीर्यमाणं निर्जीर्णम् तत् मिथ्या। इदं च प्रत्यक्षमेव दृश्यते शय्या-संस्तारकः क्रियमाणः अकतः. संस्तीर्यमाणः असंस्तृतः। तस्मात् चलत् अपि अचलितम् यावत् निर्जीर्यमाणम् अपि अनिर्जीर्णम् एवं संप्रेक्षते, सम्प्रेक्ष्य श्रमणान निर्ग्रन्थान शब्दयति, शब्दयित्वा एवमवादीत-यत देवानुप्रिया! श्रमण: भगवान् महावीर: एवमाख्याति यावत् एवं प्ररूपयति-एवं खूल् चलत् चलितम् यावत् निर्जीर्यमाणम् निर्जीर्णम्, तत् मिथ्या। इदं च प्रत्यक्षमेव शय्या-संस्तारकः क्रियमाण: अकृतः, संस्तीर्यमाणः असंस्तृतः। यस्मात् शय्या-संस्तारकः क्रियमाणः संस्तीर्यमाणः असंस्तृतः। तस्मात् चलत् अपि अचलितम् यावत् निर्जीर्यमाणम् अपि अनिजीर्णम ।

२२६. 'श्रमण-निर्ग्रन्थों ने जमानि अनगार के इस अर्थ को विनयपूर्वक स्वीकार किया। स्वीकार कर जमानि अनगार का शय्या-संस्तारक बिछाने लगे।

२२७. प्रबलतर वेदना से अभिभूत जमालि अनगार ने दूसरी बार भी श्रमण-निर्ज्यों को संबोधित कर इस प्रकार कहा— देवानुप्रिय! क्या मेरा शय्या संस्तारक बिछा दिया? अथवा बिछा रहे हैं?

वे श्रमण निर्यथ जमालि अनगार से इस प्रकार बोले-देवानुप्रिय! शय्या-संस्ता-रक अभी बिछाया नहीं, बिछा रहे हैं।

२२८. जमालि अनगार के मन में इस प्रकार का आध्यात्मिक, स्मृत्यात्मक, अभिला-षात्मक मनोगत संकल्प उत्पन्न हुआ-जो श्रमण भगवान महावीर इस प्रकार आख्यान करते हैं यावत प्ररूपणा करते हैं—चलमान चलित, उदीर्घमाण उदीरित, वेद्यमान वेदित, प्रहीणमान प्रहीण छिद्यमान छिन्न, भिद्यमान भिन्न, दह्यमान दग्ध. म्रियमाण मृत, निर्जीर्यमाण निर्जीर्ज होता है-वह मिथ्या है। यह प्रत्यक्ष ही दिखाई देता है-शब्या-संस्तारक क्रिय-माण अकृत है, संस्तीर्यमाण असंस्तृत है। जिस हेतु से शय्या-संस्तारक क्रियमाण अकृत है, संस्तीर्यमाण असंस्तत है, उसी हेतु से चलमान भी अचलित यावत निर्जीर्यमाण भी अनिर्जीर्ण है-इस प्रकार संप्रेक्षा की, संप्रेक्षा कर श्रमण-निर्गर्थो को संबोधित किया, संबोधित कर इस प्रकार कहा- देवानुप्रियो! श्रमण भगवान महावीर जो इस प्रकार आख्यान करते हैं यावत् प्ररूपणा करते हैं-चलमान चलित यावत् निर्जीर्यमाण निर्जीर्ण है, वह मिथ्या है। यह प्रत्यक्ष दिखाई देता है–शय्या-संस्तारक क्रियमाण अकृत है, संस्तीर्य-माण असंस्तृत है। जिस हेत से शय्या-संस्तारक क्रियमाण अकृत है, संस्तीर्च-माण असंस्तृत है, उसी हेतू से चलमान

भी अचलित है यावत् निर्जीर्यमाणं भी अनिर्जीणं है।

संथरिज्जमाणे असंथरिए। तम्हा चलमाणे वि अचलिए जाव निज्जरिज्जमाणे वि अनिज्जिण्णे॥

२२९. तए णं तस्स जमालिस्स अणुगारस्य एवमाइक्खमाणस्य जाव परूवेमाणस्य अत्थेगतिया समणा निम्मंथा एयमद्वं सद्दहंति पत्तियंति रोयंति, अत्थेगतिया समणा निग्गंथा एयमट्टं नो सद्दर्धत नो पत्तियंति नो रोयंति। तत्थ णं जे ते समणा निर्गंथा जमालिस्स अणगारस्स एयमट्टं सद्दृहंति पत्ति-यंति रोयंति, ते णं जमालि चेव अणगारं उवसंपञ्जिता णं विहरंति। तत्थ णं जे ते समणा निम्मंथा जमालिस्स अणगारस्स एयमद्रं नो सद्दहंति नो पत्तियंति नो रोयंति, ते णं जमालिस्स अंतियाओ कोट्टगओ अणगारस्य चेइयाओ पडिनिक्खमंति, पडिनि-क्खमित्ता पुव्वाणुपुर्विव चरमाणा गामाणुग्गामं दूइज्जमाणा जेणेव चंपा नयरी, जेणेव पुण्णभद्दे चेइए, जेणेव महावीरे तेणेव समणे भगवं उवागच्छंति, उवागच्छित्ता समणं भगवं महावीरं तिक्खुत्तो आयाहिण-पयाहिणं करेंति, करेत्ता वंदंति नमंसंति, वंदित्ता नमंसित्ता समणं भगवं महावीरं उवसंप-ज्जित्ता णं विहरंति॥

नतः तस्य जमालेः अनगारस्य एवमा-चक्षाणस्य यावत प्ररूपयतः अस्त्येके एनमर्थं श्रद्दधति श्रमणाः निर्ग्रन्थाः प्रतीयन्ति रोचन्ते, अस्त्येके श्रमणाः निर्ग्रन्थाः एनमर्थं नो श्रद्दधति प्रतीयन्ति नो रोचन्ते। तत्र ये ते श्रमणाः निर्यन्थाः जमालेः अनगारस्य एनमर्थं श्रददधति, प्रतीयन्ति रोचन्ते, ते जमालि अनगारम उपसंपद्य विहरन्ति। तत्र ये ते श्रमणाः निर्गन्थाः जमालेः अनगारस्य एनमर्थं नो श्रद्दधित नो प्रतीयन्ति नो रोचन्ते. ते जमालेः अनगारस्य अन्तिकात् कोष्ठकात् चैत्यात् प्रतिनिष्कामन्ति, प्रतिनिष्क्रम्य पूर्वानुपूर्वी चरन्तः ग्रामान्ग्रामं दवन्तः यत्रैव चम्पानगरी, यत्रैव पूर्णभद्रं चैत्यम् यत्रैव श्रमणः भगवान् महावीरः तत्रैव उपागच्छन्ति, उपागत्य भगवन्तं महावीरं त्रिः आदक्षिण-प्रदक्षिणां कुर्वन्ति, कृत्वा वन्दते नमस्यन्ति, वन्दित्वा नमस्यित्वा श्रमणं भगवन्तं महावीरम् उपसंपद्य विहरन्ति।

२२९, जम्मलि अनगार के इस प्रकार आरज्यान यावत प्ररूपणा करने पर कुछ। श्रमण-निर्ग्रन्थों ने डप अर्थ पर श्रन्द्रा, प्रतीति और रुचि की. कुछ क्षमण-निर्जुन्थों ने इस अर्थ पर श्रन्द्वा, प्रतीति और रुचि नहीं की। जिन श्रमण-निर्यून्थों ने जमालि अनगार के इस अर्थ घर श्रन्द्रा. प्रतीति और रुचि की, वे जमालि अनगार को ही उपसंपन्न कर विहार करने लगे। जिन श्रमण निर्यन्थों ने जमानि अनगार के इस अर्थ पर श्रद्धा, प्रतीति और रुचि नहीं की, उन्होंने जमालि अनगार के पास से कोष्ठक चैत्य से प्रतिनिष्क्रमण किया. प्रतिनिञ्क्रमण कर क्रमानुसार विचरण और ग्रामानुग्राम विहरण करते हुए जहां चंपा नगरी थी. जहां पूर्णभद्र चैत्य था. जहां श्रमण भगवान महावीर थे. वहां आए। वहां आकर श्रमण भगवान महार्वेच को दायीं ओर से प्रारंभ कर तीन बार प्रदक्षिणा की। प्रदक्षिण कर बंदन-नमस्कार किया, बंदन-नमस्कार कर श्रमण भगवान महावीर को उपसंपन्न कर विहार करने लगे।

### भाष्य

### १. सूत्र-२२६-२२९

इस आलापक में बहुरतबाद की स्थापना से संबद्ध घटना का उल्लेख है। स्थानांग में भगवान महावीर के शासन में होने वाले सात निह्नवों का निर्देश है। इनमें प्रथम निह्नव का नाम बहुरतवाद और उसके धर्माचार्य का नाम जमालि बतलाया गया है।

भगवान महावीर को केवलज्ञान की प्राप्ति हुई, उसके चौदह वर्ष बीत जाने पर बहुरतवादी दृष्टि का उद्भव हुआ। उद्भव का प्रसंग सूत्रांक ९ / २२३ से २२९ में वर्णित है।

१. ताणं ७/१६०-१६२ ३. वही, गा. १२६-

आवश्यक निर्युक्तिकार ने इस सिद्धांत की समीक्षात्मक चर्चा की है। चर्चा के प्रारंभ में बहुरतवाद के प्रवर्तक जमालि का संक्षिप्त परिचय भी दिया है। उनके अनुसार भगवान महावीर की ज्येष्ठ भगिनी का नाम सुदर्शना। उसके पुत्र का नाम जमालि। महावीर की पुत्री के दो नाम अनवद्या और प्रियदर्शना। उसका विवाह जमालि के साथ हुआ था।

मल्लधारी हेमचन्द्र ने उक्त गाथा की व्याख्या में लिखा है—जमालि कुण्डपुर का राजकुमार और महावीर का भानजा था। इसमें

जिट्ठा सुदंसणा जमालिणोज्ज. सावन्धि नेंदुग्जाणे। पंचलया य सहस्त्रं. द्वेण जमालि मोनुणंत

२. आवश्यक निर्युक्ति रा. १२५ चोदसवासाणि तथा जिणेण, उप्पाडियस्स नाणस्स। तो बहुरयाण दिद्दी, सावन्धी ए समृप्पन्ना॥

महावीर की बहिन का नामोक्तिख नहीं है। महावीर की पुत्री सुदर्शना का जमालि के साथ विवाह हुआ था। उसके तीन नाम बतलाए गए हैं—म्बेश्टा, सुदर्शना और अनवद्यांशी। जमालि पांच सी पुरुषों के साथ महावीर के पास दीक्षित हुआ और सुदर्शना हजार स्त्रियों के साथ प्रवृजित हुई।

मल्लधारी हेमचन्द्र की वह व्याख्या निर्युक्ति की गाथा से संवादी नहीं है, इस गाथा की संवादी व्याख्या निर्युक्ति की दीपिका में मिलती है। उसके अनुसार महावीर की बड़ी बहिन का नाम था—सुदर्शना, उसका पुत्र था जमालि। महावीर की पुत्री उसकी भार्या थी। उसके दो नाम थे अनवदांगी और प्रियदर्शना।

आयारचुला और पर्युषणा कत्य से दीधिकाकार के मत को समर्थन मिलता है। श्रमण भगवान महावीर की ज्येष्ठ भगिनी का नाम सुदर्शना और उनकी पृत्री का नाम अनवद्या और प्रियदर्शना था।

प्रस्तुत शतक में उल्लेख है--जमालि के आठ पन्नियां थी। उनका नामोल्लेख नहीं है।<sup>6</sup>

अनगार जमालि ने भगवान महावीर के पास स्वतंत्र विहार की अनुमित मांगी। भगवान मीन रहे और जमालि ने स्वतंत्र विहार के लिए प्रस्थान कर विया। इस घटना के साथ अनेक प्रश्न जुड़े हुए हैं—

भगवान् मौन क्यों रहे? जमाति को स्वतंत्र विहार करने से क्यों नहीं रोका? क्या जमाति का स्वतंत्र विहार अनुशासन का अतिक्रमण नहीं है?

इन प्रश्नों के उत्तर में वृत्तिकार द्वारा प्रस्तुत हेतु यह है-भगवान महावीर ने भावी दोष को ध्यान में रखकर जमालि की प्रार्थना की उपेक्षा की।

वीतराग के अनुशासन के तीन तत्त्व होते हैं-

- हितानुकुल निर्देश।
- हिनानुकृत्व निषेध।
- अहितान्गामी अग्रह की उपेक्षा।

जमालि पितज्ञर की व्याधि से ग्रस्त हो गए। वेदना से

- १. थि. भा. गा. २३०६ की वृतिः इहेब भरनक्षेत्रं कुंडपुर नाम नजरम्। तत्र च भगवतः महाबीरस्य भागिनेयां जमालिनीम राजपुत्र आसीत्। तस्या च भार्या श्रीमन्महावीरस्य इहिता। तस्याश्च च्येष्टिति वा सुदर्शनिति वा अनवद्यांगीति वा नामेति। तत्र पंचशतपुरुषपरिवारो जमालिभंगवाम् महावीरस्यानिकं प्रवृज्यां जग्राह। सुदर्शनाऽपि सहस्रस्त्रीपरिवारा तदनुप्रवित्ता॥
- २. आवश्यक नि. वीपिका, पृ. १४२, शाया १२६-श्रीवीरस्य ज्येष्ठस्वस्ः स्वर्शनायाः सुती जनालि पंचशतयुक् तद् भार्या च श्री वीरपुत्री अनवद्यांगी प्रियदर्शनाऽन्याद्वः सहस्रयुक् प्रायाजीत्।
- ३. (क) आ. चूला १५ २१, २३१ समणस्य णं भगवओ महावीरस्य नेटुं भट्गा सुदंखणा कासवी गोनेणं। समणस्य णं भगवओ महावीरस्य धूया कासवी गोनेणं। तीलं णं देंग्नामधेजना एवमाहिञ्जति नं जहा १, अणोजना ति वा २, पिथ्वंसणा ति वा।

(ख) पन्नो० स. १०--११।

૪. મ. ૧ ઉક્કા

अभिभृत होकर उन्होंने श्रमण-निर्ग्नथों की बिछीना करने की कहा। श्रमण-निर्ग्नथों ने उनके आदेश की शिरोधार्य कर बिछीना करना शुरू कर दिया।

जमालि ने उनसे पृछा-क्या बिछोना कृत है या किया जा रहा है?

श्रमण-निर्ग्रन्थ-बिछीना कृत । नहीं है, किया जा रहा है।

इस उत्तर की सुनकर जमालि के मन में ऊहापोह उत्पन्न हुआ। महावीर कहते हैं-चलमाणे चलिए-यह सिन्द्रांत मिथ्या है। यह प्रत्यक्ष दिखाई दे रहा है-बिछाना क्रियमाण है, कृत नहीं है।

जमालि के ऊहण्पोह को जिनमढ़ गर्णा क्षमाश्रमण ने तार्किक शैली में प्रस्तुत किया है। यदि क्रियमाण कृत है तो सत् को करने की स्थिति उत्पन्न होगी। असत् को किया जाता है। सत् को कभी नहीं किया जाता। इस्तिए कृत क्रियमाण नहीं हो सकता। यह पक्ष है। इसका हेतु है-कृत विद्यमान होता है इसिंगए इसका पुनः करण नहीं होता। कृत को किया जाता है, यह अभ्युपगम हो तो करने की क्रिया अनवरत चलेगी। क्रिया की परिसमाप्ति कभी नहीं होगी।

दूसरा तर्क है-क्रिया के आरंभ क्षण में कार्य निष्पन्न नहीं होता। क्रिया के अंतिम क्षण में निष्पन्न होता है उसलिए क्रियमण कृत नहीं हो सकता।

अभयदेव सूरि के अनुसार बहुरतबाद का पक्ष यह है-कृत अतीत काल का निर्देश है। क्रियमाण वर्तमान काल का निर्देश है।

बिछीना करने वाले साधुओं ने कहा—बिछीना किया जा रहा है. बिछीना किया नहीं गया है। इस पर विमर्श कर जमालि ने कहा—क्रियमाण कृत है. यह अभ्युपगम संगत नहीं है। जमालि के पक्ष का निरम्मन करने में अभयदेव सृिर ने विशेषावश्यक भाष्य का अनुसरण किया है। भाष्यकार के अनुसार अकृत अविद्यमान है, उसे किया नहीं जाता। विद्यमान वस्तु में पर्याय विशेष का आधान होता है इसिलए किसी दृष्टि से उसमें क्रिया संगत है। अविद्यमान वस्तु में यह सर्वथा असंभव है। यदि करणावस्था में कार्य को असन माना जाए तो

५, भ, वृ, ९ २१ ५- भाविदोधरवेनोपक्षेणीयत्वानस्येति।

६, वि. भा. गा. ३३१०--

कयमिह न कज्जमाणं, सब्भावाभी चिरतत्त्वडांव्य। अहवा कयंपि कीरड, कीरउ किखं न य सम्मनी॥

), बि. भा. <mark>गा. २३१२</mark> -

नारभेष्ययं दीनदः, न सियाञ्क्राए दीसह भवते। तो नहि किरियाकाले, जुरु कच्चे तदनिर्मिशः

- ८. भ. वृ. ९. २२८-िक कडे कज्जड ति कि निष्पन्न उत निष्पाद्यंते १ अनेनातीत-काल निर्देशन वर्तमानकालनिर्देशन च कृतक्रियमाणयोभेंट उत्तः। उत्तरेऽप्येवमेव, तंदवं संस्तारक-कर्तृसाधृभिरिप क्रियमाणस्याकृतनोक्ता, ततश्चासी स्वकीयवचनसंस्तरककर्तृसाधृवचनयोविंमशीत प्रन्तिपतवान-क्रियमाणं कृतं यद्थ्यपन-यते तन्न सङ्ग्रन्थते।
- ९, बि. भा. गा. २३१३ -

धेराण मयं नाकयमभावो कीरण खपुष्कं व। अह व अक्रयं पि कीरड कीरउ तो खरविशाणं पि॥ मृत्यिण्ड से घट की भांति खर विषाण क्यों नहीं पैदा होगा ?

जमानि ने श्रमण निर्यथों के द्वारा दिए गए इस उत्तर की अपने मन का आधार बनाया-बिछीना किया नहीं गया है, किया जा रहा है। (भगवर्ता ९, २२०-२८) इस विषय में भाष्यकार की वक्तव्यता यह है-जिस आकाश देश में जिस समय बिछीना बिछाया गया, वह आस्तीर्ण है। जिस आकाश देश में जिस समय बिछीना बिछाया जा रहा है, वह आस्तीर्यमाण है। इस नय से आस्तीर्यमाण को आस्तीर्ण कहा गया है।

भगवान महाबीर के सिन्हांन को व्यवहार नय और निश्चय नय—वो दृष्टियों से देखना आवश्यक है। व्यवहार नय के अनुसार क्रियमाण अकृत है. यह माना जा सकता है। निश्चय नय के अनुसार कार्य-काल और निष्ठा-काल एक होता है इसलिए मिर्झ के खनन का काल और उसका निष्ठा-काल एक है। जो कार्य जिस समय प्रारंभ किया जाता है, वह उस समय निष्यन हो जाता है। इस अपेक्षा से क्रियमाण कृत होता है।

जमालि ने 'क्रियमाण कृत' के खिछांत के प्रति अनाम्था व्यक्त की। उस समय कुछ श्रमण निर्यन्थों ने जमालि के विचार से सहमति प्रकट की और वे उनके साथ रह गए। कुछ श्रमण निर्यन्थों ने उनके विचार से असहमति प्रकट की और वहां से प्रस्थान कर भगवान

२३०. तए णं से जमाली अणगारे अण्णया कयाइ ताओ रोगायंकाओ विष्पमुक्के हट्टे जाए, अरोए विलय-सरीरे सावत्थीओ नयरीओ कोट्टगाओ चेइयाओ पिडिनिक्खमइ, पिडिनिक्ख-मिता पुळाणुपुळ्विं चरमाणे, गामा-णुग्णामं दूइज्जमाणे जेणेव चंपा नयरी, जेणेव पुण्णभद्दे चेइए, जेणेव समणे भगवं महावीरे तेणेव उवागच्छइ, उवागच्छिता समणस्स भगवओ महावीरस्स अदूरसामंते ठिच्चा समणं भगवं महावीरं एवं वयासी—जहा णं देवाणुप्पियाणं बहवे अंतेवासी समणा निग्णंथा छउमत्थावक्कारा.

महावीर के पत्म आ गए।

जिनभद्रगणीं ने प्रियदर्शना के प्रतिबुद्ध होने की घटना का उल्लेख किया है। प्रस्तुत आगम में उसकी कोई चर्चा नहीं है। साध्यी प्रियदर्शना जमालि के अनुराग से उनके ही पास रही। एक बार वह कुंभकार ढंक घर में ठहरी। ढंक के भगवान महायीर का श्रावक था और तन्व का जानकार था। उसने साध्वी प्रियदर्शना को प्रतिबोध देने के लिए योजना बनाई। आवा से एक अंगरण लिया और साध्वी प्रियदर्शना की संघाटी(साई), उत्तरीय वस्त्र) पर डाल दिया। संघाटी का अंचल जलने लगा।

प्रियदर्शना बोली-श्रावक! यह क्या कियः? गेरी संघाटी जल गई।

इंक-संघाटी जल रही है। जल गई है, यह केसे कहा? आण्के मतानुसार वह दह्यमान है, अभी दग्ध नहीं है-जल रही है, अभी जली नहीं है।

इस प्रज्ञापना के साथ ही वह प्रतिबुद्ध हो गई। वह जमालि के पास गई और उसे समझाने का प्रयत्न किया। जमालि अपने आग्रह की छोड़ नहीं सकाः उसके पास जो श्रमण-निर्ग्रन्थ थे, वे प्रतिबुद्ध हो गए। प्रियदर्शना और सब श्रमण-निर्ग्रन्थ जमालि को छोड़कर भगवान महावीर की शरण में चले गए।

ततः सः जमालिः अनगारः अन्यदा कदाचित् तस्मात् रोगातङ्कात् विप्रमुक्तः जातः, अरोगः । -बलितशरीर: श्रावस्त्याः नगर्याः कोष्ठकात् चैत्यात् प्रतिनिष्क्राम्यति. प्रतिनिष्क्रम्य पूर्वानुपूर्वी चरन, ग्रामानुग्रामं दवन् यत्रैव चम्पानगरी, यत्रैव पूर्णभद्रं चेत्यम्, यत्रैव श्रमणः भगवान् महावीरः तत्रैव उपागच्छति, उपागत्य श्रमणस्य भगवतः महावीरस्य अदुरसामन्ते स्थित्वा श्रमणं भगवन्तं महावीरं एवम-वादीत-यथा देवान्प्रियाणां बहवः अन्ते-वासिनः श्रमणाः निर्जन्थाः छद्मस्थापक्रमः णेन अपक्रान्ताः, नो खुलु अहं तथा छद्मस्थापक्रमणेन अपक्रान्तः, अहं उत्पन्न-

२३०. 'जमालि अनगार किसी समय उस रोग आतंक से विप्रमुक्त होकर हुष्ट हो गया। नीरोग और शरीर से बलवान होकर श्रावस्ती नगरी से कोष्टक चैत्य से प्रतिनिष्क्रमण किया, प्रतिनिष्क्रमण कर क्रमानुसार विचरण और ग्रामानुग्राम विहरण करते हुए जहां चंपा नगरी थी. जहां पूर्णभद्र चैत्थ था, जहां श्रमण भगवान महावीर थे, वहां आया। वहां आकर श्रमण भगवान महावीर के न अति दूर न अति निकट स्थित होकर श्रमण भगवान महावीर से इस प्रकार कहा— देवानुप्रिय! जैसे बहुत अंतेवासी श्रमण-निर्गृथ छदास्थ-अपक्रमण से अपक्रात—

१. वि. भा.या. २३१४ की वृत्ति।

२. वि. भा. गा. २३२१

नं तत्य नमोदेसं अत्युव्वइ जत्य जन्य समयन्मि।

तं नत्थ नत्थमत्थ्यमन्थुब्बंतं पि तं चेव॥ अस्तिर्यमाणसंस्तारकस्य यद्यावनमात्रं नभौदेशे यत्र यत्र समये 'अत्थुब्ब्इ' आस्तीर्यंत तत् नायनमात्रं नस्पिन्नभोदेशे तत्र नत्र समय आस्तीर्णमेव भवति, आस्तीर्यमाणमपि च तदेवीच्यते।

३. वि. भा. गा. २३२१ की वृत्तिः सर्वनयान्मकं कि भगवद्वचनम्। ततश्च 'क्रियमाणमकृतम्' इत्यपि भगवान महावीर कथित्रचद् व्यवहारनयमतेन मन्यत 'ख पर्व 'चलमाजे चलिए' 'उईरिज्जमाणे उईरिए' इत्यादि स्वाणि

निश्चयनयमतंनिय प्रवृत्तानि। तन्मतेन च 'क्रियमाणं कृतं' 'संर्ग्नार्यमाणं संस्तृतम्' इत्यादि सर्वमुपपद्यत एव। निश्चयो हि मन्यते-प्रथमसमयादेव घटः कर्तुं नारब्धः किंनु मृदानयनमर्दनार्दानि प्रतिसमयं परापर-कार्याण्यारभ्यते, तेषां च मध्ये यद् यत्र समय प्रारभ्यते तत्तत्रेव निष्पद्यतं, कार्यकालानिष्ठाकालयोरेकत्वान् अन्यथा पूर्वीकनदोषप्रसंगान्। तनः क्रियमाणं कृतमेव भवति।

४. वि. भा. गा. २३२५-२३३१।

५. वहीं, गा. २३३२-

इच्छामी संबोहणमञ्जा! पियदंसणादको दंकी बोर्नु जमालिमेक्कं मोन्ग गया जिञासनासं॥

नो खलु अहं तहा छउमत्था-वक्कमणेणं अवक्कंते, अहं णं उप्पन्ननाण-दंसणधरे अरहा जिणे केवली भवित्ता केवलि-अवक्कम-णेणं अवक्कंते॥ ज्ञान-दर्शनधरः अर्दृत् जिनः केवली भूत्वा केवलि-अपक्रमणेन अपक्रान्तः। पृथक् हुए हैं, वैसे में छद्मस्थ-अपक्रमण से अपक्रांत नहीं हुआ हूं, मैं उत्पन्न ज्ञान-दर्शनधर, अर्हत्, जिन, केवली होकर केवली-अपक्रमण से अपक्रांत हुआ हूं।

२३१. तए णं भगवं गोयमे जमालिं अणगारं एवं वयासी—नो खलु जमाली! केवलिस्स नाणे वा दंसणे वा सेलंसि वा थंभंसि वा थूभंसि वा आवरिज्जइ वा निवारिज्जइ वा, जिंद णं तुमं जमाली! उप्पन्न-ना-दंसणधरे अरहा जिणे केवलि भवित्ता केवलिअवक्कमणेणं अवक्कंते, तो णं इमाइं दो वागरणाइं वागरेहि—सासए लोए जमाली! असासए लोए जमाली! असासए लोए जमाली? सासए जीवे जमाली! असासए जीवे जमाली?

ततः भगवान् गौतमः जमालिम् अनगारम् एवमवादीत्—तो खुलु जमाले! केवलिनः ज्ञानं वा दर्शनं वा शैलेन वा स्तभेन वा. स्तूपेन वा, आद्रियते वा निर्वार्यते वा, यदि त्वं जमाले! उत्पन्नज्ञान-दर्शनधरः अर्हत् जिनः केवली भूत्वा केविल अपक्रमणेन अपक्रान्तः, तदा इमे द्वे व्याकरणे व्याकुरु—शाश्वतः लोकः जमाले! अशाश्वतः लोकः जमाले! अशाश्वतः जीवः जमाले! अशाश्वतः जीवः जमाले!

२३१. भगवान गौतम ने जमालि अनगार से इस प्रकार कहा—जमालि! केवली का ज्ञान और दर्शन पर्वत, स्तम्भ अथवा स्तूप से आवृत नहीं होता, निवारित नहीं होता। जमालि! यदि तृम उत्पन्न ज्ञान-दर्शनधर, अर्हत्, जिन. केवली होकर केवली-अपक्रमण से अपक्रांत हुए हो तो इन दो प्रश्नों का व्याकरण करो—जमालि! लोक अश्वश्वत है? जमालि! जीव अश्वश्वत है?

२३२. तए ण से जमाली अणगारे भगवया गोयमेण एवं वृत्ते समाणे संकिए कंखिए वितिगिच्छिए भेदसमावण्णे कलुस-समावण्णे जाए या वि होत्था, नो संचाएति भगवओ गोयमस्स किंचि वि पमोक्खमाइक्खित्तए, तुसिणीए संचिद्वइ॥ ततः सः जमालिः अनगारः भगवता गौतमेन एवम् उक्तः सन् शङ्कितः कांक्षितः विचिकित्सकः भैदसमापन्नः कलुषसमापन्नः जातः चापि अभवत्, नो शक्नोति भगवतः गौतमस्य किंचिदपि प्रमोक्षमाख्यातुं, तृष्णीकः सन्तिष्ठते। २३२. जमालि अनगार भगवान गौतम के इस प्रकार कहने पर शंकित, कांक्षित, विचिकित्सित, भेद-समापन्न और कलुष-समापन्न हो गया। उसने भगवान गौतम को कुछ भी उत्तर देने में अपने आपको समर्थ नहीं पाया। वह मौन हो गया।

२३३. जमालीति! समणे भगवं महावीरे जमालि अणगारं एवं वयासी—अत्थि णं जमाली! ममं बहवे अंतेवासी समणा निग्गंथा छउमत्था, जे णं पभू एयं वागरणं वागरित्तए, जहा णं अहं, नो चेव णं एतप्पगारं भासं भासित्तए, जहा णं तुमं।

सासए लोए जमाली! जंन कयाइ नासि, न कयाइ न भवइ, न कयाइ न भविरसइ-भुविं च, भवइ य, भविरसइ य-धुवे, नितिए, सासए, अक्खए, अब्बए, अवट्टिए, निच्चे।

असासए लोए जमाली! जं ओसप्पिणी भवित्ता उस्सप्पिणी भवइ, उस्सप्पिणी भवित्ता ओसप्पिणी भवइ। सासए जीवे जमाली! जं न कयाइ नासि. जमाले इति! श्रमणः भगवान् महावीरः जमालिम् अनगारम् एवमवादीत्—अस्ति जमाले! मम बहवः अन्तेवासिनः श्रमणाः निर्ग्रन्थाः छद्मस्थाः, ये प्रभवः एनं व्याकरणं व्याकर्तुम्, यथा अहं, नो चैव एतद्प्रकारां भाषां भाषितुम्, यथा त्वम्।

शाश्वतः लोकः जमाले! यत् न कदापि नासीत्, न कदापि न भवति, न कदापि न भविष्यति—अभूत् च, भवति च, भविष्यति च,—धुवः, नियतः, शाश्वतः, अक्षयः, अव्ययः अवस्थितः, नित्यः।

अशाश्वतः लोकः जमाले! यत् अवसर्पिणी भूत्वा उत्सर्पिणी भवति, उत्सर्पिणी भूत्वा अवसर्पिणी भवति।

शाश्वतः जीवः जमाले! यत् न कदापि

२३३, जमालि! श्रमण भगवान महावीर ने जमालि अनगार से इस प्रकार कहा— जमालि! मेरे बहुत अंतेवासी श्रमण-निर्ग्रन्थ छद्यस्थ हैं, वे इन प्रश्नों का व्याकरण करने में समर्थ हैं, जैसे मैं। वे इस प्रकार की भाषा नहीं बोलते, जैसे तुम।

जमालि! लोक शाश्वन है। वह कभी नहीं था, कभी नहीं है और कभी नहीं होगा, ऐसा नहीं है—वह था, है और होगा—वह धुव, नियत, शाश्वत, अक्षय, अव्यय, अवस्थित और नित्य है;

जमालि! लोक अशाश्वत है। वह अवसर्पिणी होकर उत्सर्पिणी होता है, उत्सर्पिणी होकर अक्सर्पिणी होता है। जमालि! जीव शाश्वत है। वह कभी नहीं न कयाइ न भवइ, न कयाइ न भविस्सइ—भृविं च, भवइ य, भविस्सइ य—धुवे,नितिए, सासए, अक्खए, अव्वए, अविष्ठए, निच्चे। असासए जीवे जमाली! जण्णं नेरइए भवित्ता तिरिक्खजोणिए भवइ, तिरिक्खजोणिए भवित्ता मणुस्से भवइ, मणुस्से भवित्ता देवे भवइ॥

२३४. तए णं से जमाली अणगारे समणस्स भगवओ महावीरस्स एवमा-इक्खमाणस्स जाव एवं परूवेमाणस्स एतमहं नो सदृहइ नो पत्तियइ नो रोएइ. एतमद्वं असद्दह-भाणे अपत्तियमाणे अरोएमाणे दोच्चं पि समणस्स भगवओ महावीरस्स अंतियाओ आयाए अवक्कमित्ता अवक्कमइ, बहुहिं असन्भा-वुन्भावणाहिं मिच्छत्ताभिणि-वेसेहि य अप्पाणं च परं च तदुभयं च वुग्गाहेमाणे वुप्पाएमाणे बहुइं वासाइं सामण्णपरियागं पाउणइ, पाउणिता अद्धमासियाए संलेहणाए झूसेइ, झूसेत्ता तीसं भत्ताइं अणसणाए छेदेत्ता तस्स ठाणस्स अणालोइयपडिक्कते कालमासे काल किच्चा लंतए कप्पे तेरससागरोव-मितिरीएस वेवकिव्विसिएस देवकिब्बि-सियत्ताए उववन्ने॥

नासीत्, न कदापि न भवति, न कदापि न भविष्यति – अभूत च, भवति च, भविष्यति च – धुवः, नियतः, शाश्वतः, अक्षयः, अव्ययः, अवस्थितः, नित्यः। अशाश्वतः जीवः जमाले! यत् नैर्यिकः भूत्वा तिर्यग्योनिकः भवति, तिर्यग्योनिकः भूत्वा मनुष्यः भवति मनुष्यः भूत्वा देवः भवति।

ततः सः जमालिः अनगारः श्रमणस्य भगवतः महावीरस्य एवमाचक्षाणस्य यावत् एवं प्ररूपयतः एनमर्थं नो श्रद्दधाति नो प्रत्येति नो रोचते. एनमर्थम् अश्रद्दधत् अप्रतियन् अरोचमानः द्विः अपि श्रमणस्य भगवतः महावीरस्य अन्तिकाद आत्मना अपक्रामित, अपक्रम्य बहुभिः असद्भवोद्-भावनाभिः मिथ्यात्वाभिनिवेशैः च आत्मानं च परं च तद्भयं च व्यद्ग्राह्मत् व्युत्पादयत् बहुनि वर्षाणि श्रामण्यपर्यायं प्राप्नोति, प्राप्य अर्द्धमासिक्या संलेखनया आत्मानं जोषति. जोषित्वा त्रिंशत् भक्तानि अनशनेन छिनत्ति, छित्त्वा तस्य स्थानस्य अनालोचित-प्रतिक्रान्तः कालमासे कालं कृत्वा लन्तके कल्पे त्रयोदशसागरोपमस्थितिकेषु देव-किल्विषिकेष् देवेषु देवकिल्विषिकतया उपपन्नः।

था, कभी नहीं है और कभी नहीं होगी, ऐसा नहीं है-व्ह था, है और होगा-वह धुब, नित्य, शाश्वत, अक्षय, अव्यय, अवस्थित और नित्य है। जमालि! जीव अशाश्वत है। वह नैरंधिक होकर निर्यक्योनिक होता है, निर्यक् योनिक होकर मनुष्य होता है, मनुष्य

होकर देव होता है।

२३४. जमालि अनगार ने श्रमण भगवान महावीर के इस प्रकार आख्यान यावत प्ररूपणा करने पर इस अर्थ पर श्रद्धा. प्रतीति और रुचि नहीं की। इस अर्थ पर अश्रद्धा, अप्रतीति और अरुचि करते हए दूसरी बार भी श्रमण भगवान महावीर के पास से स्वयं अपक्रमण किया। अपक्रमण कर बहुत असद्भाव की उद्भावना की और मिथ्यात्व के अभिनिवेश के द्वारा स्व, पर और दोनों को भ्रांत करता हुआ, मिथ्या धारणा में व्युत्पन्न करता हुआ बहुत वर्ष तक श्रामण्य पर्याय का पालन किया। पालन कर अर्द्धमासिकी संलेखना के द्वारा शरीर को कुश बना लिया। शरीर को कुश बना अनशन के द्वारा तीस भक्त (भोजन के समय) का छेटन किया। उस स्थान की आलोचना और प्रतिक्रमण किए बिना कालमास में काल (मृत्य्) को प्राप्त कर लांतककल्प में तेरह सागरोपम स्थिति वाले किल्विषक देवीं में किल्विषिक देव के रूप में उपपन्न हुआ।

## भाष्य

### १. सूत्र-२३०--२३४

इस आलापक में अनेकांत के सिद्धांत का प्रतिपादन हुआ है। जमालि ने अपने आपको केवली बतलाया तब गौतम ने दो प्रश्न पूछे—

- १. लोक शाश्वत है अथवा अशाश्वत ?
- २. जीव शाश्वत है अथवा अशाश्वत ?

उस युग में शाश्वत और अशाश्वत का प्रश्न बहुचर्चित था। दर्शन की दो धाराएं बनी हुई थी—कुछ दार्शनिक शाश्वतवादी थे और कुछ अशाश्वतवादी।

जमालि ने ग्यारह अंगों का अध्ययन किया था।' शाख़्वत और

अशाश्वत की पारदर्शी व्याख्या नय के द्वारा की जा सकती है। उस व्याख्या का अधिकारी दृष्टिवाद (बारहवां अंग) का अध्येता हो सकता है। जमालि ने दृष्टिवाद का अध्ययन नहीं किया था इसलिए वह इस प्रश्न का स्पष्ट उत्तर नहीं दे सका। उसका मन शंका से भर उठा।

भगवान महावीर ने जमालि की शंकाकुल मनोदशा को देखकर कहा-'मेरे बहुत सारे अंतेवासी छद्मस्थ होते हुए भी इन प्रश्नों का व्याकरण कर सकते हैं, जैसा कि मैं करता हूं पर वे अहंकार की भाषा में नहीं बोलते। छद्मस्थ होते हुए अपने आपको केवली नहीं बतलाने, तसा कि तुम बतला रहे हो। इस प्रज्ञापना के पश्चात् भगवान महावीर ने लोक और जीव के शाश्वत और अशाश्वत होने की नय-दृष्टि से व्याख्या की। अनेकांत की भाषा में उसका निष्कर्ष यह है—अस्तित्व की दृष्टि से लोक और जीव—दोनों शाश्वत हैं। पर्याय--परिणमन की दृष्टि से वे दोनो अशाश्वत हैं।

जमालि का दृष्टिकोण एकांगी हो चुका था इसलिए उसने इस अनेकांत के सिद्धांत को मान्य नहीं किया और वह वहां से चला गया। शब्द-विमर्श-

धुव आदि के लिए द्रष्टव्य २/8५ का भाष्य। असन्भावन्भावणा—वितध अर्थ का प्रकटीकरण। मिच्छताभिनिवेस—मिथ्यात्व का अभिनिवेश। वुग्गाहेमाण—विरुद्ध बात समझाता हुआ। वुष्पाएमाण—दूसरों के पंडितमानी बनाता हुआ।

२३५. तए णं भगवं गोयमे जमालिं अणगारं कालगयं जाणिता जेणेव समणे भगवं महावीरे तेणेव उवाग-च्छइ, उवागच्छिता समणं भगवं महावीरं वंदइ नमंसइ, वंदिता नमंसिता एवं वयासी—एवं खलु देवाणुप्पियाणं अंतेवासी कुसिस्से जमाली नामं अणगारे से णं भंते! जमाली अणगारे कालमासे कालं किच्चा कहिं गए? कहिं उववन्ने?

गोयमादी! समणे भगवं महावीरे भगवं गोयमं एवं वयासी-एवं खलु गोयमा! ममं अंतेवासी कुसिस्से जमाली नामं अणगारे, से णं तदा ममं एवमाइ-क्खमाणस्स एवं भास-माणस्स एवं पण्णवेमाणस्स एवं परूवेमाणस्स एतमट्टं नो सदहइ नो पत्तियइ नो रोएइ. एतमट्टं असदह-माणे अपत्तियमाणे अरोएमाणे, दोच्चं पि ममं अंतियाओ आयाए अवक्कमइ, अवक्कमित्ता बहहिं असब्भावुब्भावणाहिं मिच्छत्ताभि-णिवेसेहि य अप्पाणं च परं च तदुभयं च वुग्गाहेमाणे वुप्पाएमाणे बहुइं वासाई सामण्णपरियागं पाउणित्ता, अन्द्रमा-सियाए सलेह-णाए अत्ताणं झुसेत्ता, तीसं भत्ताइं अणसणाए छेदत्ता तस्स ठाणस्स अणालोइयपडिक्कंते काल-मासे कालं किच्चा लंतए कप्पे तेरस-सागरोवमितीएस् देविकव्विसि-एस् देवेसु देवकिब्बिसियत्ताए उववन्ने॥

ततः भगवान् गौतमः जमालिम् अनगारं कालगतं ज्ञात्वा यत्रैव श्रमणः भगवान् महावीरः तत्रैव उपागच्छति, उपागत्य श्रमणं भगवन्तं महावीरं वन्दते नमस्यति, वन्दित्वा नमस्यित्वा एवमवादीत्-एवं खतु देवानुप्रियाणाम् अन्तेवासी कुशिष्यः जमालिः नाम अनगारः सः भदन्त! जमालिः अनगारः कालमासे कालं कृत्वा कुत्र गतः? कुत्र उपपन्नः।

अयि गौतम! श्रमणः भगवान् महावीरः भगवन्तं गौतमम् एवमवादीत्-एवं खुल् गौतम! मम अन्तेवासी कृशिष्यः जमालिः नाम अनगारः, सः तदा मम एवमाचक्षाणस्य एवं भाषमाणस्य एवं प्रज्ञापयतः एवं प्ररूपयतः एनमर्थं नो श्रद्दधाति नो प्रत्येति नो रोचते. एनमर्थं अश्रदद्धत् अप्रतियन अरोचमानः, द्विः अपि मम अन्तिकात् आत्मना अपक्रामित, अपक्रम्य बहभिः असन्द्राबोट्भावनाभिः मिथ्यात्वाभिनिवैशैः च आत्मानं च परं च तदुभयं च व्युद्ग्राह्मत् व्युत्पादयत् बहुनि वर्षाणि श्रामण्यपर्वायं प्राप्य. अर्द्धमासिक्या संलेखनया आत्मानं जोषित्वा, त्रिंशतभक्तानि अनशनेन छित्त्वा तस्य स्थानस्य अनालोचित-प्रतिक्रान्तः कालमासे कालं कृत्वा लन्तके कल्पे त्रयोदशसागरोपमस्थितिकेषु ल्विषिकेष् देविकेल्विषिकतया उपपन्नः।

२३५. भगवान गौतम नमालि अनगार को दिवंगत जानकर जहां श्रमण भगवान् महावीर थे, वहां आए। आकर श्रमण भगवान महावीर को वंदन-नमस्कार किया। वंदन-नमस्कार कर इस प्रकार कहा—देवानुप्रिय का अंतेवार्स कुशिष्य जमालि नामक अनगार था। मंते! वह जमालि अनगार कालमास में काल (मृत्यु) को प्राप्त कर कहा गया है? कहां उपपन्न हुआ है?

अयि गौतम! इस संबोधन से संबोधत कर श्रमण भगवान महाबीर ने भगवान गौतम से इस प्रकार कहा-गौतम! मेरा अंतेवासी कशिष्य जमालि नामक अनुगार धा। उसने तब मेरे इस प्रकार के आख्यान, भाषण, प्रज्ञापन और प्ररूपण करने पर, इस अर्थ पर श्रन्द्रा, प्रतीति और रुचि नहीं की। इस अर्थ पर अश्रन्हा, अप्रतीति और अरुचि करते हुए उसने दूसरी बार भी मेरे पास से स्वयं अपक्रमण किया। अपक्रमण कर बहत असद्भाव की उद्भावना और मिथ्यात्व के अभिनिवेश के द्वारा स्व, पर तथा दोनों को भ्रांत करता हुआ, मिध्या-धारणा से व्युत्पन्न करता हुआ बहुत वर्ष तक श्रामण्य-पर्धाय का पालन कर, अर्द्धमासिकी संलेखना से शरीर को कश बना, अनशन के हारा तीसभक्त का छंदन कर, उस स्थान की आलोचना और प्रतिक्रमण किए बिना ही कालमास में काल को प्राप्त कर, लांतक कल्प में तेरह सागर की स्थिति वाले किल्विषक देवों में किल्विषिक देव के रूप में उपपन्न हुआ है।

२३६. कतिविहा णं भंते! देवकिळ्यि-सिया पण्णत्ता? गोयमा! तिविहा देवकिळ्यिसिया कतिविधाः भदन्त! देविकेल्विषिकाः प्रज्ञमाः? गौतम! त्रिविधाः देविकेल्विषिकाः प्रज्ञमाः,

२३६. भंते! किल्विषक देव कितने प्रकार के प्रज्ञप्त हैं?

गौतम! किल्विषिक देव तीन प्रकार के

पण्णता, तं जहा-तिपिलओवम-द्विहया तिसागरोवमद्विहया तेरस-सागरोवमद्विहया॥

२३७. किं णं भंते! तिपिलिओव-मिट्टइया देविकिव्विसिया परिवसंति? गोयमा! उप्पिं जोइसियाणं हिट्ठिं सोहम्मीसाणेसु कप्पेसु, एत्थ णं तिपिलिओवमिट्टिइया देविकिव्वि-सिया परिवसंति॥

२३८. किंहं णं भंते! तिसागरोव-मिट्ठङ्या देविकिव्विसिया परिवसंति॥ गोयमा! उप्पिं सोहम्मीसाणाणं कप्पाणं, हिट्ठिं सणंकुमार-माहिंदेसु कप्पेसु, एत्थ णं तिसागरोव-मिट्ठङ्या देविकिव्विसिया परिवसंति॥

२३९. किंह णं भंते! तेरससागरो-मिट्टिइया देविकिव्विसिया परिवसित? गोयमा! उप्पिं बंभलोगस्स कप्पस्स, हिंहिं लंतए कप्पे, एत्थ णं तेरस-सोगरोवमिट्टिइया देविकिव्वि-सिया देवा परिवसंति॥

२४०. देविकिब्विसिया णं भंते! केस्

कम्मादाणेस् देवकिञ्चिसियत्ताए उवव-त्तारो भवंति? गोयमा! जे इमे जीवा आयरि-पडिणीया, उवज्झायपडिणीया, कुल-पडिणीया, गणपडिणीया, संघपडि-णीया, आयरिय-उवज्झा-याणं अयस-कारा अवण्णकारा अकित्तिकारा बहुहिं असन्भा-वृन्भावणाहिं. मिच्छत्ताभि-निवेसेहि य अप्पाणं परं च तद्भयं च वुग्गाहेमाणा वुप्पाएमाणा बहूई वासाई सामण्णपरियागं पाउणंति, पाउणित्ता तस्स ठाणस्स अणा-लोइय-पडिक्कंता कालमासे कालं किच्चा अण्णयरेस् देविकव्विसिएस् देव-किव्विसियत्ताए उववत्तारो भवंति, तं जहा-तिपलि-ओवमद्वितिएस् वा. तिसागरोव-महितिएस् वा. तेरससागरोवमद्गितिएस वा॥

तद्यथा-त्रिपत्त्योपमस्थितिकाः, त्रिसारा-रोपमस्थितिकाः, त्रयोवशसामरोपमस्थिति-काः।

कृत भदन्त! त्रिपल्योपमस्थितिकाः देविकिल्विषिकाः परिवसन्ति? गौतम! उपरि ज्योतिष्काणां, अधः सोधर्मे-शानां कल्पानाम्, अत्र त्रिपल्योपम-स्थिनिकाः देविकिल्विषिकाः परिवसन्ति।

कुत्र भवन्त! त्रिसागरोपमस्थितिकाः देविकेल्विषिकाः परिवयन्ति! गौतम! उपरि सौधर्मेशानानां कल्पानाम्, अधः सनत्कुमार-माहेन्द्र कल्पानाम्, अत्र त्रिसागरोपमस्थितिकाः देविकेल्विषिकाः परिवसन्ति।

कुत्र भदन्त ! त्रयोदशसागरोपम - स्थितिकाः देवकिल्विषिकाः परिवसन्ति ? गौतम ! उपरि ब्रह्मलोकस्य कल्पस्य, अधः लन्तकस्य कल्पस्य, अत्र त्रयोदशसागरो -पमस्थितिकाः देवकिल्विषिकाः देवाः परिवसन्ति !

देविकिल्विषिकाः भदन्तः कैः कर्मादानैः देविकिल्विषिकतया उपपनारः भवन्ति?

गौतम ! ये इमे जीवाः आचार्यप्रत्यनीकाः, उपाध्यायप्रत्यनीकाः, कृत्तप्रत्यनीकाः, गणप्रत्यनीकाः, संघप्रत्यनीकाः, आचार्य-उपाध्यायानाम् अयशस्काराः अवर्णकाराः अकीर्निकाराः बहभि: असद्भावोद्-भावनाभिः मिथ्यात्वाभिनिवेशैः च आत्मानं परं च तदुभयं च व्युद्ग्राह्मन्तः व्युत्पादयन्तः बहनि वर्षाणि श्रामण्यपर्यायं प्राप्नुवन्ति, प्राप्य तस्य स्थानस्य अनालोचित-प्रतिक्रान्ताः कालमासे कालं कृत्वा, अन्यतरेषु देविकिल्विषिकेषु देविकिल्विषिक-तया उपपत्तारः भवन्ति, तद् यथा-त्रिपल्यो-पमस्थितिकेषु वा, त्रिसागरोप-मस्थितिकेष् वा त्रयोदशसागरोपम-स्थितिकेष वा।

प्रज्ञप्त हैं, जैसे- तीन पत्थापम स्थिति बाने. तीन सागरीपम स्थिति बाले, तेरह सागरीपम स्थिति बाते।

२३७. भंते! तीन पल्योपम ल्थित वाले किल्विषिक देव कहा रहते हैं? गीतम! ज्योतिष्क देवों के ऊपर औधर्म ईशानकल्प देवों के निचेल्डनमें तीन पल्योपम स्थिति वाले किल्विष्क देव रहते हैं।

२३८. भंते! तीन सागरोपम स्थिति वाले किल्विषिक देव कहां रहते हैं? गीतम! सौधर्म ईशान कल्प के ऊपर सनत्कुमार-माहेन्द्र कल्प से नीचे-इनमें तीन सागरोपम स्थिति वाले किल्विषक देव रहते हैं।

२३९. भंते! तेरह सागरोपम स्थिति वाले किल्बिषिक देव कहां रहते हैं? गीतम! ब्रह्मलोक कल्प से ऊपर, लांतक कल्प से नीचे-इनमें तेरह सागरोपम स्थिति वाले किल्बिषिक देव रहते हैं।

२४०. भंते! किल्यिषिक देव किन कर्मादान-कर्मबंध के हेत्ओं के कारण किल्विषक देव के रूप में उपपन्न होते हैं? गीनम ! जो ये जीव आचार्य-प्रत्यनीक. उपाध्याय-प्रत्यनीक. कल-प्रत्यनीकः गण-प्रत्यनीकः, संघ-प्रत्यनीकः, आचार्य उपाध्याय का अयभ, अवर्ण और अर्कार्ति करने वाले, बहत असदभाव की उदभावना और मिश्यात्व के अभिनिवंश के द्वारा स्व पर तथा दोनों को भ्रांत करते हुए, मिथ्या धारणा से व्युत्पन्न करने हुए बहुन वर्ष तक श्रामण्यपर्याय का पालन करते हैं। पालन कर उस स्थान की आलोचना और प्रतिक्रमण किए बिना ही कालमास में काल (मृत्यु) को प्राप्त कर किल्विषिक देवों में किलिविषिक देव के रूप में उपपन्न होते हैं, जैसे-तीन फ्ल्योपम की स्थिति बालों में, तीन सागरोपम की स्थिति बालों में अथवा तेरह सागरांपम की स्थिति वालीं में।

२४१. देवकिब्बिसिया णं भंते! ताओ देवलोगाओ आउक्खएणं, भवक्ख-एणं, ठितिक्खएणं अणंतरं चयं चइत्ता कहं गच्छंति? कहिं उववज्जंति?

गोयमा! जाव चत्तारि पंच नेरइय-तिरिक्खजोणिय - मणुस्स - देवभव-ग्गहणाइं संसारं अणुपरियष्टित्ता तओ पच्छा सिज्झंति बुज्झंति मुच्चंति परिणिव्वायंति सव्व-दुक्खाणं अंतं करेंति, अत्थेगतिया अणादीयं अणव-दग्गं दीहमन्द्रं चाउरंतं संसारकंतारं अणुपरि-ट्टंति॥

२४२. जमाली णं भंते! अणगारे अरसाहारे विरसाहारे अंताहारे पंताहारे लूहाहारे तुच्छाहारे अरसजीवी विरस-जीवी अंतजीवी पंतजीवी लूहजीवी तुच्छजीवी उवसंतजीवी पसंतजीवी विवित्तजीवी?

हंता गोयमा! जमाली णं अणगारे अरसाहारे विरसाहारे जाव विवित्तजीवी॥

२४३. जित णं भेते! जमाली अणगारे अरसाहारे विरमाहारे जाव विवित्तजीवी कम्हा णं भेते! जमाली अणगारे कालमासे कालं किच्चा लंतए कप्पे तेरससागरोवमद्वितिएसु देविकिब्बि-सिएसु देवसु देविकिब्बिसियत्ताए उववन्ने?

गोयमा! जमाली णं अणगारे आयरिय-पडिणीए, उवज्झायपडिणीए, आय-रिय-उवज्झायाणं अयसकारए अवणण-कारए अिकत्ति-कारए बहुिहं असम्भा-बुब्भा-वणाहिं, मिच्छत्ताभिनिवेसेहि य अण्पाणं परं च तदुभयं च वृज्गाहे-माणे वृण्पाएमाणं बहूइ वासाई सामण्ण-परियागं पाउणिता, अन्ध-मासियाए संलेहणाए तीसं भत्ताइं अणसणाए छेदेत्ता तस्स ठाणस्स अणालोइयपडिककंते कालमासे कालं किच्या लंतए कप्पे तेरस-सागरोवमद्वितिएसु देवकिब्विसि-एसु देवसु देवकिब्विसियताए उववन्ने॥ देविकित्विषिकाः भदन्त! तस्मात् देवलोकात् आयुक्षयेण, 'भवक्षयेण, स्थितिक्षयेणं अनन्तरं चयं च्युत्वा कुत्र गमिष्यन्ति ? कुत्र उपपत्स्यन्ते ?

गमिष्यन्ति ? कुत्र उपपत्स्यन्ते ? गौतम! यावत् चत्वारि पञ्च नैरयिक-तिर्यग्योनिक - मनुष्य - देवभवग्रहणानि संसारम् अनुपर्यद्य ततः पश्चात् सिध्यन्ति 'बुज्झंति' मुञ्चन्ति परिनिर्वान्ति सर्वदुक्खानाम् अन्तं कुर्वन्ति, अस्त्येकं अनादिकं च 'अणबद्य्यं' दीर्घमध्यानं चतुरन्तं संसारकन्तारम् अनुपर्यटन्ति।

जमालिः भदन्त! अनगारः अर-साहारः विरसाहारः अन्त्याहारः प्रान्त्याहारः रूक्षाहारः तुच्छाहारः अरसजीवी विरस-जीवी प्रान्त्यजीवी रूक्षजीवी तुच्छ-जीवी उपशान्तजीवी प्रशान्तजीवी विविक्त-जीवी?

हन्त गीतम! जमातिः अनगारः अरसाहारः विरसाहारः यावत् विविक्तजीवी।

यदि भइन्त ' जमालिः अनगारः अरसाहारः विरसाहारः यावत् विविक्तजीवी करमात् भदन्त ! जमालिः अनगारः कालमासे कालं कृत्वा लन्तके कल्पे त्रयोदश-सागरोपम-स्थितिकेषु देविकिल्विषिकेषु देजेषु देविकिल्विषिकतया उपपन्नः?

गौतम! जमालिः अनगारः आचार्य-प्रत्यनीकः, उपाध्यायप्रत्यनीकः, आचार्य-उपाध्यायानाम् अयशस्कारकः अवर्ण-कारकः अकीर्तिकारकः बहुभिः असद्-भावोद्भाव-नाभिः, मिथ्यात्वाभिनिवेशैः च आत्मानं परं च तदुभयम् च व्युद्ग्राह्मन् व्युत्पादयन् बहूनि वर्षाणि श्रामण्यपर्याय प्राप्यः अर्द्धमास्मिक्या संलेखनया त्रिंशत भक्तानि अनशनेन छिन्चा तस्य स्थानस्य अनालोचित-प्रतिक्रान्तः कालमासे कालं कृत्वा लन्तकं कल्पे श्योदश-सागरोपम-स्थितिकेषु दविकल्वि-षिकेषु देवेषु देविक-ल्विषिकतया उपपन्नः। २४१. भंते! किल्विषिक देव आयु-क्षय भव-क्षय और स्थिति-क्षय के अनंतर उन देवलीकों से च्ययन कर कहां जाते हैं? कहां उपरक्त होते हैं?

गौतम! यावत चार-पांच नैरियक, तिर्यक् -योतिक, मनुष्य और हैव भव ग्रहण कर संसार में अनुपर्यटन कर उसके पश्चात् सिद्ध, प्रशान्त, मुक्त और परिनिर्वृत होते हैं, सब दुःखों का अंत करते हैं। कुछ देव आदि-अंतर्हान, दीर्घ पथ वाले चतुर्यस्थातमक संसार-कांतार में अनुपर्यटन करते हैं।

२४२. 'भंते! जमालि अनगार ने अरस-आहार, विरस-आहार, प्रांत-आहार, रूक्ष आहार और तुच्छ-आहार किया। वह अरसर्जावी, विरसर्जावी, अंतर्जावी, प्रांत-जीवी, रुक्षजीवी, तुच्छजीवी, उपशांत-जीवी, प्रशांतर्जावी और विविक्तजीवी था। हां, गौतम! जमालि अनगार ने अरस-आहार, विरस-आहार किया यावत वह विविक्तजीवी था।

२४३. भंते! यदि जमालि अनगार ने अरस-आहार, विरस-आहार किया यावत् वह विविक्तजीवी था तो भंते! जमालि अनगार कालमास में काल (मृत्यु) को प्राप्त कर लांतककल्प में तेरह सागरांपम स्थिति बाले किल्विधिक देवलोक में किल्बिधिक देव के रूप में उपपन्न हुआ?

गौतम! जमालि अनगर आचार्य का प्रत्यनीक. अपार्थ्याय का प्रत्यनीक. आचार्य-उपाध्याय का अयश, अवर्ण और अकीर्ति करने वप्ता था। वह बहुत असद्-भाव की उद्भावना और मिथ्यात्व अभि-निवेश के हारा स्व, पर तथा दोनों को भांत करता हुआ, मिथ्याधारणा में व्युग्पन्न करता हुआ, वर्षो तक श्रामण्य पर्याय का पालन कर. अन्द्रमासिकी संत्रेखना में अनगन के हारा तीस-भक्त का छेदन कर. उस स्थान की आलोचना और प्रतिक्रमण किए बिना कालमान में काल को प्राप्त कर लांतक कल्प में तेरह सागरोपम की स्थिति वाले किल्विषक

देवों में किल्विषिक देव के रूप में उपपन्न हुआ है।

२४४. जमाली णं भंते! देवे ताओं देवलोगाओं आउक्खणणं भव-क्खणणं ठिइक्खणणं अणंतरं चयं चइत्ता किं गच्छिहिते? किं उवविज्जिहिते? गोयमा! चतारि पंच तिरिक्ख-जोणिय-मणुस्स-देवभवग्गहणाइं संसारं अणुपरियहित्ता तओ पच्छा सिन्झि-हिति बुन्झिहिति मुच्चिहिति परि-णिव्वाहिति सव्वदुक्खाणं अंतं काहिति॥

जमालिः भदन्त! देवः तस्मात् देवत्नोकात् आयुःक्षयेण भवक्षयेण स्थितिक्षयेण अनन्तरं चयं च्युत्वा कुत्र गमिष्यति? कुत्र उपपत्स्यन्ते? गौतम! चत्वारि पञ्च तिर्यग्योनिकः

गौतम! चत्वारि पञ्च तिर्यग्योनिक-मनुष्य-देवभवग्रहणानि संसारम् अनुपर्यट्य ततः पश्चात् सेत्स्यति, 'बुज्झिहिति' मोक्ष्यति परिनिर्वास्यति सर्वदुःखानाम् अन्तं करिष्यति। २४४. भंते! जमालि अनगार आयु-क्षय, भव-क्षय और स्थिति-क्षय के अनन्तर उस देवलोक से च्यवन कर कहां जाएगा? कहां उपपन्न होगा?

गौतम! चार-पांच तिर्यक्योनिक, मनुष्य, देव भव ग्रहण कर, संसार का अनुपर्यटन कर उसके पश्चात् सिद्ध, प्रशांत, मुक्त, परिनिर्वृत और सब दुःखों का अंत करेगा।

## भाष्य

## १. <del>स्∤≭</del>∼२४२-२४४

जमालि का जीवन विरोधाभास का निवर्शन था। एक ओर वह तपस्की था, दूसरी ओर वह मिथ्वात्व के अभिनिवेश से ग्रस्त था। जीवन का प्रत्येक पक्ष अपना अपना कार्य करता है। तपस्की था इस्पिलए पृण्य का संचय कर वह मृत्यु के पश्चात स्वर्ग में उपपन्न हुआ और मिथ्यात्व का अभिनिवेश था इस्पिलए वह अनेक गतियों में पर्यटन करेगा।

२४५. सेवं भंते! सेवं भंते! ति॥

तदेवं भवनत ! तदेवं भवनत ! इति।

२४५. भंते! वह ऐसा ही है; भंते! वह ऐसा ही है।

# चोत्तीसइमो उद्देसो : चौतीसवां उद्देशक

### मूल

# एगस्स वधे अणेगवध-पदं २४६. तेणं कालेणं तेणं समएणं रायगिष्टे जाव एवं वयासी-पुरिसे णं भंते! पुरिसं हणमाणे किं पुरिसं हणइ? नोपुरिसे हणइ?

गोयमा! पुरिसं पि हणइ, नोपुरिसे वि हणइ॥

२४७. से केणडेणं भंते! एवं वुच्चइ--पुरिसं पि हणइ, नोपुरिसे वि हणइ?

गोयमा! तस्स णं एवं भवइ-एवं खलु अहं एगं पुरिसं हणामि, से णं एगं पुरिसं हणमाणे अणगे जीवे हणइ। से तेणहेणं गोयमा! एवं वुच्चइ-पुरिसं पि हणइ, नोपुरिसे वि हणइ॥

२४८. पुरिसे णं भंते! आसं हणमाणे किं आसं हणइ? नोआसे हणइ? गोयमा! आसं पि हणइ, नोआसे वि हणइ॥ से केणद्वेणं? अद्वो तहेव। एवं हरिय, सीहं, वग्यं जाव चित्त्नलगं॥

# संस्कृत छाया

# एकस्य वधे अनेकवध-पदम्

तस्मिन् काले तस्मिन् समये राजगृहः यावत् एवम् अवादीत्-पुरुषः भदन्त! पुरुषं घनन् किं पुरुषं हन्ति? नोपुरुषान् हन्ति?

गौतम! पुरुषम् अपि इन्ति, नोपुरुषान् अपि इन्ति।

तत् केनार्थेन भदन्त! एवमुच्यते-पुरुषम् अपि हन्ति, नोपुरुषान् अपि हन्ति?

गौतम! तस्य एवं भवति-एवं खूलु अहम् एकं पुरुषं हन्मि. सः एकं पुरुषं घ्नन् 'अनेकान् जीवान्' हन्ति। तत् तेनार्थेन गौतम! एवमुच्यते-पुरुषम् अपि हन्ति, नोपुरुषान् अपि हन्ति।

पुरुषम्: भदन्त! अश्वं घ्नन् किम् अश्वं हन्ति? नोअश्वान् हन्ति? गीतम! अश्वम् अपि हन्ति, नोअश्वान् अपि हन्ति। तत् केनार्थेन? अर्थः तथैव। एवं हस्तिनं, सिंहं, व्याघ्रं यावत् चिल्लात्नां।

## हिन्दी व्याख्या

## एक के वध में अनेक-वध पद

२४६. 'उस काल और उस समय राजगृह
नगर यावत् गौतम इस प्रकार बोले—
मेते! पुरुष पुरुष का हमन करता हुआ
क्या पुरुष का हमन करता है? मो-पुरुष
का हमन करता है?
गौतम! पुरुष का भी हमन करता है, मोपुरुष का भी हमन करता है।

२४ 9. भंते! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है—पुरुष का भी हनन करता है? नी-पुरुष का भी हनन करता है? गौतम! वह इस प्रकार सोचता है—मैं एक पुरुष का हनन करता हूं किन्तु वह एक पुरुष का हनन करता हुआ अनेक जीवों का हनन करता है। गौतम! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है—यह पुरुष का भी हनन करता है, नी-पुरुष का भी हनन करता है।

२४८. भते! पुरुष अभ्य का हनन करता हुआ क्या अश्य का हनने करता है, नो-अभ्य का हनन करता है? गौनम! वह अश्य का भी हनन करता है, नो-अश्य का भी हनन करता है। भते! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है?—इसका अर्थ उक्त अर्थ की भांति वक्तव्य है। इसी प्रकार हार्था, स्विंह, व्याघ्र यावन् चित्रल की वक्तव्यता।

## भाष्य

### १. सूत्र-२४६-२४८

प्रस्तृत आलाएक में हिंसा के एक स्वक्ष्म पक्ष की ओर ध्यान अक्ष्में किया गया है। एक पुरुष की हत्या वास्तव में अनेक जीवों की हत्या है। जिसकी हत्या की जाती है उसके शरीर में अनेक जीव होते हैं, कृमि-कीटाणु होते हैं। उसका रुधिर भी दूसरे जीवों के वध का हेतु बन जाता है इसिलए पुरुष का हनन करने वाला नो-पुरुष का भी हनन करता है। अश्व और नोअश्य की व्याख्या भी इसी नय से की जा सकती है।

१. भ. वृ. ९. २४६-४८

इसिस्स वधे अणंतबध-पदं २४९. पुरिसे णं भंते! इसिं हणमाणे किं इसिं हणइ? नोइसिं हणइ?

गोयमा! इसिंपि हणइ, नोइसिं पि हणइ॥

२५०. से केणडेण भंते! एवं वुच्चइ-इसिं पि हणइ, नोइसिं पि हणइ? गोयमा! तस्स णं एवं भवइ-एवं खलु अहं एगं इसिं हणामि, से णं एगं इसिं हणमाणे अणंते जीवे हणइ। से तेणडेणं गोयमा! एवं वुच्चइ-इसिं पि हणइ, नोइसिं पि हणंड।

## ऋषेःवधे अनंतवध-पदम्

पुरुषः भवन्त् ऋषिं घ्नन् किम् ऋषिं इन्ति ? नोऋषिं हन्ति ?

गीतम ! ऋषिम् अपि इन्ति, नोऋषिम् अपि इन्ति।

२५०. तत् केनार्थेन भदन्त! एवमुच्यते-ऋषिम् अपि हन्ति, नो ऋषिम् अपि हन्ति? गौतम! तस्य एवं भवति-एवं खत्तु अहम् एकम् ऋषिं हन्मि, सः एकम् ऋषिं घ्नन् 'अनन्तान जीवान् हन्ति। तत् तेनार्थेन गौतम! एवमुच्यते-ऋषिम् अपि हन्ति, नोऋषिम् अपि हन्ति।

## ऋषि के वध में अनंत-वध पद

२४९.. 'भंते! पुरुष ऋषि का हनन करता हुआ क्या ऋषि का हनन करता है? नो-ऋषि का हनन करता है? गौतम! वह ऋषि का भी हनन करता है, नो-ऋषि का भी हनन करता है।

२५०. भंते! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है-ऋषि का भी हनन करता है, नो-ऋषि का भी हनन करता है? गोतम! वह इस प्रकार सोचना है-में एक ऋषि का हनन करता हूं किन्तु वह एक ऋषि का हनन करता हुआ अनंत जीवों का हनन करता है। गोतम! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है-ऋषि का भी हनन करता है, नो-ऋषि का भी हनन करता है।

## भाष्य

## १. सूत्र-२४९-२५०

पूर्व आलापक में बतलाया राया है कि एक पुरुष का हनन करने वाला अनेक भीयों का हनन करता है। प्रस्तुत आलापक का वक्तब्य है—एक ऋषि का हनन करने वाला अनंत जीयों का हनन करता है। अनेक जीयों का हनन करता है। अनेक जीयों का हनन करता है। अने अधित अनेक जीय होते हैं इसलिए एक जीय का हनन करने वाला अनेक जीयों का हनन करता है। अनंत जीय एक जीय के आश्रित नहीं होते इसलिए यह सिद्धांत बुद्धि से अगम्य प्रतीत हो रहा है। अभयवेय सुरि ने इसे बुद्धिगम्य बनाने के लिए वें हेत दिए हैं—

वेर-बंध-पदं २५१. पुरिसे णं भंते! पुरिसं हणमाणे किं पुरिसवेरेणं पुट्टे? नोपुरिसवेरेणं पुट्टे?

गोयमा! नियमं—ताव पुरिसवेरेणं पुद्धे, अहवा पुरिसवेरेण य नो-पुरिसवेरेण य पुद्धे, अहवा पुरिसवेरेण य नोपुरिस-वेरेहि य पुट्टे। एवं आसं जाव चिल्ललगं जाव अहवा चिल्ललगवेरेण य नोचिल्ललग-वेरेहि य पुट्टे॥

२५२. पुरिसे णं भंते! इसिं हणमाणे किं इमिवेरेणं पुट्टे ? नोइसिवेरेणं पुट्टे ? वेर-बन्ध-पदम्

पुरुषः भदनत! पुरुषं घनन् कि पुरुषवेरेण स्पृष्टः? नोपुरुषवैरेण स्पृष्टः?

गौतम! नियमम्—तावत् पुरुषवैरेण स्पृष्टः, अथवा पुरुषवैरेण च नोपुरुषवैरेण च स्पृष्टः, अथवा पुरुषवैरेण च नोपुरुषवैरेः च स्पृष्टः। एवम् अश्वं यावत् 'चिल्ललगं' यावत् अथवा 'चिल्लगं' वैरेण च नो 'चिल्ललगं' वैरेः च स्पृष्टः।

पुरुषः भदन्त! ऋषिं घ्नन् किम ऋषिवैरेण स्पृष्टः? नोऋषिवैरेण स्पृष्टः?

१. ऋषि अनंत जीवों के वध से विरत होता है। मृत्यु के पश्चात वह अविरत हो जाता है, अनंत जीवों के हनन के प्रति उसकी विरति नहीं होती इसिलए ऋषि का हंता अनंत जीवों का हंता है।

२. ऋषि अपने जीवन काल में बहुत जीवों को प्रतिबोध देता है। वे प्रतिबुद्ध प्राणी अनंत जीवों के अचानक बन जाते हैं। ऋषि का वध होने पर यह प्रतिबोध का कार्य रूक जाता है। इस अपेक्षा से ऋषि का हनन करनेवाला अनंत जीवों का हनन करता है।

इनमें प्रथम हेतु रूपष्ट है। दूसरा हेतु बहुत दूर की कल्पना जैसा प्रतीत होता है।

#### वैर बंध-पद

२५१. 'भंते! पुरुष पुरुष का हनन करता हुआ क्या पुरुष के वेर से स्पृष्ट होता है? नो-पुरुष के वेर से स्पृष्ट होता है?

गौतम! नियमतः उस पुरुष के वैर से स्पृष्ट होता है, अथवा पुरुष के वैर से और नो-पुरुष के वैर से स्पृष्ट होता है, अथवा पुरुष के वैर से और नो-पुरुषों के वैर से स्पृष्ट होता है

इसी प्रकार अश्व यावत् वित्रल यावत् अथवा चित्रलं के वैर से और नो-चित्रलों के वैर से स्पृष्ट होता है।

२५२, भंते! पुरुष ऋषि का हनन करता हुआ क्या ऋषि के वैर से स्पृष्ट होता है, गोयमा! नियमं इसिवेरेण ट नोइसिवेरेहि य पुद्रे॥

गौतम! नियमम् ऋषिवैरेण च नोऋषिवैरैः च स्पृष्टः। नो-ऋषि के वैर से स्पृष्ट होता है? गौतम! नियमतः ऋषि के वैर से और नो-ऋषियों के वैर से स्पृष्ट होता है।

### भाष्य

१. सूत्र-२५१-२५२

वध और वैर-दोनों का गहरा संबंध है। वध करने वाला वैर सं स्पृष्ट होता है, यह एक सामान्य सिद्धांत है। पुरुष का वध करने वाला नियमतः पुरुष के वैर से स्पृष्ट होता है। पुरुष का वध करने वाला नो-पुरुष के वैर से भी स्पृष्ट होता है। इसके वो विकल्प हैं—

- १. नो पुरुष के वैर से स्पृष्ट होता है।
- २. अनेक नो-पुरुष के वैर से स्पृष्ट होता है।

वैर शब्द के अनेक अर्थ है--१. आठकर्म, २. पाप, ३. वैर, ४. वर्ज्य।

प्रस्तुत प्रकरण में वैर का अर्थ दो संदर्भों में किया जा सकता है—१. कर्मबंध २. शत्रुता का भाव। वैर-स्पर्श का उत्लेख प्रस्तुत आगम के प्रथम शतक में हुआ है। उससे वैर का अर्थ कर्म-बंध फलित होता है। भगवई १/३ ७०—७१ के भाष्य में वैरानुबंधी वैर पर विचार किया गया है। वैरानुबंधी वैर की स्पष्ट अवधारणा सूत्रकृतांग में है—

वेराइं कुव्वती वेरी, ततो वेरेहिं रज्जती।

इसकी व्याख्या में चूर्णिकार और वृत्तिकार ने वैरानुबंध का स्पष्ट उल्लेख किया है।

पुढिविक्काइयादीणं आणपाण-पदं २५३. पुढिविक्काइए णं भंते! पुढ-विक्कायं चेव आणमइ वा? पाण-मइ वा? ऊससइ वा? नीससइ वा? हंता गोयमा! पुढिविक्काइए पुढिवि-क्काइयं चेव आणमइ वा जाव नीससइ वा॥

२५४. पुढविक्काइए णं भंते! आउ-क्काइयं आणमइ वा जाव नीससइ वा? हंता गोयमा! पुढविक्काइए णं पृथ्वीकायिकादीनाम् आनपान पदम् पृथ्वीकायिकः भदन्त!, पृथ्वीकायं चैव आनिति वा अपानिति वा? उच्छ्वसिति वा? निःश्वसिति वा? इन्त गौतम! पृथ्वीकायिकः पृथ्वीकायिकं

चैव आनिति वा यावत् नि:श्वसिति वा।

पृथ्वीकायिकः भदन्त! अप्कायिकम् आनिति वा यावत् निःश्वसिति वा? इन्त गौतम! पृथ्वीकायिकः अप्कायिकम

चूर्णिकार का आशय है कि एक व्यक्ति दूसरे को मारता है, बांधता है, दंडित करता है, देश निकाला देता है, वह अनेक व्यक्तियों के साथ वैर बांधता है। जैसे चोर, पारदारिक, ब्याजखोर आदि व्यक्ति अनेक व्यक्तियों से वैर का अनुबंध करते हैं।

वृत्तिकार का अभिमत है—जीवों का उपमर्दन करने वाला वैरी होता है। वह सैकड़ों जनमां तक चलने वाले वैर का बंध करता है। उस एक वैर के कारण वह अनेक दूसरे वैरों से संबंधित होता है और उसकी वैर परंपरा अविच्छित्र रूप से चलने लगती है।

पुरुष का हनन करने वाला पुरुष के वैर से स्पृष्ट होता है, इस वाक्य में कर्मबंध की अपेक्षा वैरानुबंध का अर्थ अधिक उजागर होता है। आचार्य भिक्षु ने स्नेहानुबंधी स्नेह और वैरानुबंधी वैर का सुन्दर विवेचन किया है। जो व्यक्ति किसी जीव को मृत्यु से बचाता है, उसके साथ उसका स्नेह-बंध हो जाता है। इस जीवन में ही नहीं, किंतु आगामी जन्म में भी उसे देखते ही स्नेह उत्पन्न होता है। जो व्यक्ति किसी जीव को मारता है, उसके साथ उसका द्वेष-बंध हो जाता है। पर-जन्म में भी उसे देखकर द्वेष भाव उभर आता है। मित्र के साथ मित्रता और शबु के साथ शबुता चलनी जाती है।

# पृथ्वीकायिक आदि का आनपान पद

२५३. भंते! क्या पृथ्वीकायिक पृथ्वीकायिक का ही आन और अपान तथा उच्छ्श्वास और निःश्वास लेते हैं? हां, गौतम! पृथ्वीकायिक पृथ्वीकायिक का ही आन यावत निःश्वास लेते हैं।

२५४. भंते! पृथ्वीकायिक अप्कायिक का आन यावत् निःश्वास लेते हैं? हां, गौतम! पृथ्वीकायिक अप्कायिक का

- २. स्त्र. चू. पृ. २२,- द्रष्टव्य सूयगडो १/१/३ तथा १/९/३ का टिप्पण।
- ३, भ, १/३७०-३७१।
- ४. वहीं, १ ३७०-३७१ का भाष्य, पृ. १६४.
- **५. स्**य. १/८/७।
- ६. सूत्र. चू. पृ. १६७- स बैराणि कुरुते वैरी। ततो अण्णे मारेति, अण्णे बंधित, अण्णे दंडेति, अण्णे णिब्विसए, आणवेति चोरपारदारियचोपगादिबहुजणं वैरियं करेंति।

- ८. (क) भिक्षु विचार दर्शन पृ. ५१।
  - (ख) अनुकपा की चौपई-११, ४३-४५-

जीव ने जीवां बचावे तिण यूं, बंध जाए तिणरो राग सनेह। जो पर भव में आय मिले तो, देखत पांण जागे तिण सूं नेह!! जीव नें जीव मारे छे तिण सूं, बंध जावे तिण सूं धेष वशेख! ते पर भव में आय मिले तो, देखत पांण जागे तिण सूं धेष!! मित्र सूं मित्रीपणों चलीयो जावे, वेरी सूं वेरीपणों चालीयो जावे! ओ तो राग धेष कर्मा रा चाला, ते श्री जिणधर्म माँह नहीं आवे!!

भ. वृ. ९.१२५१-२५२- पुरुष्ट्य हतत्वाद्रियमात् पुरुषवधपापेन स्पृष्ट इत्येको भङ्गः, नत्र च यदि प्राण्यंतरमपि हतं नदापुरुषवरेण नोपुरुषवरेण चेति द्वितीयः, यदि तृ बहवः प्राणिनः इतास्तत्र तदा पुरुषवरेण नोपुरुषवैरैश्चेनि तृतीयः।

<sup>9.</sup> सूत्र. वृ. प. १७० – वरमस्यास्तीति वेरी. स जीवोपमईकारा जन्मशतानु-बन्धीनि वैराणि करोति, ततोऽपि च वैराटपर्व्वरस्तुरस्यते, संबध्यते, वैरपरंपरानुषङ्गो भवतीत्यर्धः।

आउक्काइयं आणमङ वा जाव नीससड वा। एवं तेउक्काइयं, वाउक्काइयं, एवं वणस्सङ्काङ्यं ।।

आनिति वा यावत् निःश्वसिति वा। एवं तेजस्कायिकं वायुकायिकम् एवं वनस्पति-कायिकम्।

आन यावत् निःश्वास लेते हैं। इसी प्रकार तैजसकायिक, वायुकायिक, इसी प्रकार वनस्पतिकायिक की वक्तव्यता।

२५५. आउक्काइए णं भंते! पुढ-विक्काइयं आणमइ वा जाव नीससइ वा? हंता गोयमा! आउक्काइए णं पढविक्काइयं आणमइ वा जाव नीससइ वा []

अप्कायिक: भदन्त् पृथ्वीकायिकम् आनिति वा यावत् निःश्वसिति वा?

२५५. भंते! अप्कायिक पृथ्वीकायिक का आन यावत निःश्वास लेते हैं?

२५६. आउक्काइए णं भंते! आउ-क्काइयं चेव आणमङ वा ?

हन्त गौतम! अप्कायिकः पृथ्वीकायिकम् आनिति वा यावतु निःश्वसिति वा।

हां, गौतम! अप्कायिक पृथ्वीकायिक का आन यावत निःश्वास लेते हैं।

अप्कायिकः भदन्त! अप्कायिक चैव आनिति वा? एवं चेव। एवं तेउवाउवणस्सइ-काइयं॥ एवं चैव। एवं तेजस्-वायु-वनस्पति-कायिकम्।

२५६, भंते! अप्कायिक अप्कायिक का आन यावत निःश्वास लेते हैं ? अप्कायिक अप्कायिक का आन यावत् निःश्वास लेते हैं। इसी प्रकार नैजस-कायिक, वायुकायिक और वनस्पति-कायिक की वक्तव्यता।

२५७. तेउक्काइए णं भंते! पुढ-विक्काइयं आणमइ वा? एवं जाव वणस्सइकाइए णं भंते! वणस्सइ-काइयं चेव आणमइ वा? तहेव॥

तेजस्कायिकः भदन्त ! पृथ्वीकायिकम् आनिति वा? एवं यावत् वनस्पतिकायिकः भदन्त! वनस्पतिकायिकं चैव आनिति वा? तथैव।

२५७. भेते ! क्या तैजसकायिक पृथ्वीकायिक का आन यावत निःश्वास लेते हैं? भंते! यावत् वनस्पतिकायिक वनस्पतिकायिक का आन यावत निःश्वास लेते हैं? पूर्ववत् वक्तव्यता।

## किरिया-पटं

#### २५८. पुढविक्काइए णं भंते! पुढवि-क्काइयं चेव आणममाणे वा. पाणममाणे वा. ऊससमाणे वा, नीससमाणे वा कतिकिरिए? भोयमा! सिय तिकिरिए. सिय चउकिरिए, सिय पंचकिरिए॥

# क्रिया-पदम्

पृथ्वीकायिकः भदन्त! पृथ्वीकायिकं चैव आनन् वा, अपानन् वा, उच्छवसन् वा, निःश्वसन् वा कतिक्रियः?

गौतम! स्यान् त्रिक्रियः स्यात् चतुःक्रियः, स्यात् पञ्चक्रियः।

## क्रिया पद

२५८. भंते! पृथ्वीकायिक पृथ्वीकायिक का आन अथवा अपान अथवा उच्छवास अथवा निःश्वास लेता हुआ कित्मी क्रिया वाला होता है?

गौतम! स्यात् तीन क्रिया वाला, स्यात् चार क्रिया वाला, स्थान पांच क्रिया वाला होता है।

२५९. पुढविक्काइए णं भंते! आउ-क्काइयं आणममाणे वा ? एवं चेव। एवं जाव वणस्सइकाइयं। एवं आउक्काएण वि सब्बे भाणियव्वा। एवं तेउक्काइएण वि. एवं वाउक्काइएण वि जाव-

पृथ्वीकायिकः भदन्त! अप्कायिकं आनन वा ? एवं चैव। एवं यावत वनस्पति-कायिकम्। एवम् अप्कायिकेन अपि सर्वे भणितव्याः। एवं तैजसकायिकेन अपि, एवं वायुकायिकेन अपि यावत्-

२५९. भंते! पृथ्वीकायिक अप्कायिक का आन यावत् निःश्वास लेता हुआ कितनी क्रिया वाला होता है? पूर्ववत वक्तव्यता। इसी प्रकार यावत् बनस्पतिकायिक की वक्तव्यता। इसी

प्रकार यावत अपकायिक के सर्व विकल्प वक्तव्य हैं। इसी प्रकार नैजसकायिक और वायुकायिक की चक्तव्यता यावत-

२६०. वणस्सइकाइए णं भंते! वणस्सइ-काइयं चेव आणमभाणे वा-पुच्छा?

वनस्पतिकायिकः भदन्त वनस्पति-कायिकं चैव आनन् वा-पच्छा?

२६०. भेते! वनस्पतिकायिक वनस्पति-कायिक का आन यावन निःश्वास लेता गोयमा! सिय तिकिरिए, सिय चउकिरिए, सिय पंचकिरिए॥ गीतम! स्यात् त्रिक्वियः, स्यात् चतुःक्रियः, स्यात् फचक्रियः। हुआ कितनी क्रिया बाला होता है? पृच्छा।

भौतम! स्यात् तीन क्रिया बाला. स्यात् चार क्रिया बाला, स्यात् पांच क्रिया बाला।

२६१. वाउक्काइए णं भंते! रुक्खरस मूलं पचालेमाणे वा पवाडेमाणे वा कतिकिरिए?

वायुकायिकः भदन्त रूक्षस्य मूलं प्रचालयन् वा प्रपातयन् वा कतिक्रियः? २६१. भंते! वायुकायिक वृक्ष के मृत को प्रकंपित करता हुआ. गिराता हुआ कितनी क्रिया वाला होता है?

शोयमा! सिय तिकिरिए, सिय चउकिरिए, सिय पंचिकिरिए। एवं कंदं, एवं जाव-

गौतम ! स्यात् त्रिक्रियः स्यात् चनुःक्रियः स्यात् पञ्चक्रियः एवं कन्द्रम् एवं यावत् – किनना क्रिया वाला हाता हा: गौतम! स्यात तीन क्रिया वाला, स्यान चार क्रिया वाला, स्यान पांच क्रिया वाला होता है। इसी प्रकार कंद्र यावन-

२६२. बीयं पचालेमाणे वा-पुच्छा?

बीज प्रचालयन वा-पृच्छा?

२६२. बायुकायिक बीत्र को प्रकंपित करता हुआ कितनी क्रिया वाला होता है? - मुच्छा।

गोयमा! सिय तिकिरिए, सिय चउकिरिए, सिय पंचिकरिए॥ भीतम! स्यात् त्रिक्कियः, स्यात् चतुःक्रियः, स्यात् पञ्चक्रियः। गातम! स्वात् तीन क्रिया वाला, स्यात् चार क्रिया वाला, स्यात् पांच क्रिया वाला होता है।

२६३. सेवं भंते! सेवं भंते! ति॥

तदेवं भदन्त ! तदेवं भदन्त ! इति ।

२६३, भंते! वह ऐसा ही है। भंते! वह ऐसा ही है।

# दशम सयं

# दसवां शतक

## आमुख

वैशेषिक दर्शन के अनुसार द्रव्य नी हैं, उनमें सातवां द्रव्य-दिक दिशा है।' जैन दर्शन के अनुसार दिशा स्वतंत्र द्रव्य नहीं है। वह आकाश का एक विभाग है।' प्रस्तुन प्रकरण में दिशा मुख्यतः प्रतिपाद्य नहीं है। प्रतिपाद्य विषय है–दिशा में व्याप्त होने वाले जीव और अजीव का बोध कराना।

प्रस्तुत आगम में शर्रार का निरूपण पहले हो चुका है। प्रस्तुत शतक में पुनः शरीर का निरूपण किया गया है, उसमें प्रज्ञापना के पांचवें पद का समवतार है। इसी प्रकार योनि पद में प्रज्ञापना के नीवें पद और वेदना पद में प्रज्ञापना के पैतीसवें पद का समवतार है। भिक्षु प्रतिमा में दशाश्रुतस्कंध की सातवीं दशा (सूत्र—8-25) का समवतार है। द्वीप से संबद्ध अट्टाईस उदेशक में जीवाभिगम की भांति वक्तव्यता का निर्वेश है। अंग में अंगबाह्य श्रुत का समवतार सूचित करता है कि आगमों के संकलन काल में कुछ प्रश्नोत्तरों का संवर्द्धन किया गया है। प्रस्तुत आगम में शरीर, योनि, वेदना, भिक्षु प्रतिमा आदि का पाठ होता और प्रज्ञापना में उन पाठों का समवतार होता—'जहा विआहपण्णत्तीए'—तो रचना अधिक संगत होती। यह समवतार संकलन काल में किया गया अथवा लिपि काल में ? यह अन्वेष्टव्य विषय है। यदि लिपिकाल में होता तो पूर्ण पाठ प्रज्ञापना आदि में लिखा गया, वैसा भगवती में लिखा जाता, प्रज्ञापना आदि में भगवती का समवतार कर दिया जाता। तात्पर्य में कोई अंतर नहीं आता। अधिक संभव है संकलन काल में ही यह परिवर्तन हुआ है। हो सकता है अंगश्रुत की संवादिता के लिए ऐसा किया गया हो।

प्रस्तुत आगम में ईर्यापिथकी क्रिया का उल्लेख अनेक स्थलों पर हुआ है। प्रथम उल्लेख प्रथम शतक<sup>10</sup> में, द्वितीय उल्लेख तीसरे शतक<sup>11</sup> में, तीसरा उल्लेख छठे शतक<sup>11</sup> में, चीथा उल्लेख सातवें शतक<sup>12</sup> में, पांचवां उल्लेख आठवें शतक<sup>13</sup> में और छठा उल्लेख प्रस्तुत शतक<sup>13</sup> में हुआ है। ईर्यापिथकी क्रिया का विस्तृत वर्णन स्त्रकृतांग में भी है। स्थानांग में अर्गाव क्रिया के वो भेद बतलाए गए हैं—ईर्यापिथकी क्रिया और सांपरायिकी क्रिया के प्रशापना में ऐर्यापिथक बंध की अपेक्षा सातवेदनीय की दो समय की स्थिति बतलायी गयी है। अभगवती के अठारहवें शतक में भावितात्मा अणगार के ईर्यापिथकी क्रिया होती है, इस विषय का उल्लेख है। उत्तराध्ययन में ईर्यापिथकी क्रिया केवली के होती है इसका उल्लेख है। समझा जा सकता है।

आलोचना के विषय में आठवें शतक में बतलाया गया है।<sup>श</sup> यहां उससे भिन्न निर्देश है।<sup>श</sup> तुलना के लिए दोनों प्रकरणों को एक साथ पढ़ना जरूरी है।

प्रस्तुत आगम में देवों का अनेक रूपों में वर्णन किया गया है। सूत्रांक २३ से ३८ तक पारस्परिक शिष्टाचार का निर्देश हैं। यह व्यवहार कौशल का सुंदर निदर्शन हैं। इससे यह प्रगाणित होता है कि व्यवहार कौशल का मूल्य सर्वत्र है।

प्रम्तुत आगम में महावीर और गौतम के संवाद प्रचुर मात्रा में मिलते हैं। कुछ संवाद भगवान गर्श्व के शिष्यों के साथ भी मिलते हैं। क्वचित् महावीर के अपने शिष्यों के साथ भी संवाद मिलते हैं। अणगार श्याम हस्ती का संवाद गौतम के साथ हुआ है, यह एक उल्लेखनीय घटना है।<sup>33</sup> इस संवाद में त्रायस्त्रिंश अथवा तावत्तिंश देवों की उत्पत्ति की घटना का श्यामहस्ती द्वारा उल्लेख करना, गौतम का संदिग्ध होना, श्रमण

| <ol> <li>वै. स्.–१.३/५ पृथिव्यापम्तेओ वायुराकाशं कालो दिगात्मा मन इति</li> </ol> | १२. भ. ६/२९ <b>।</b>           |
|----------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------|
| द्रव्य:मि।                                                                       | १३. वहीं, ७/१२५-१२६।           |
| २. द्रष्टव्य सूत्र १० १-७ का भाष्य।                                              | १४. वही, ८ - ३०२-३०३।          |
| ३. भ. १/३४३।                                                                     | १५. वहीं, १०/११-१४।            |
| ४. वही, ६० <sup>-</sup> ८ <b>।</b>                                               | १६. <del>सूर्य. २/२/१६</del> । |
| ५. वही, १०/१३।                                                                   | १७. ठाणं २/४।                  |
| ६, बही, १००१६-१७।                                                                | १८. पण्ण, सू. २३-६३,१७९,१      |
| ७. वही, १०/१८।                                                                   | १९. भ. १८/१५९।                 |
| ८. वही १०/१०२।                                                                   | २०. उत्तर, २९: ७२।             |
| ९. जीवा. ३/२२७।                                                                  | २१. भ. ८/२५१-३५५!              |
| १०, भ <sub>-</sub> १ : ४४४-४४५।                                                  | २२. वहीं, १० : १९-२१।          |
| ११. वहीं ३-१४८।                                                                  | २३. वहीं, १०/४७-५१।            |

महाबीर के द्वारा श्यामहरूर्त, के अभिमत का निराकरण करना एक विशिष्ट प्रसंग है। इस प्रसंग में अनेकांत दृष्टि और अव्यविद्धित नय का प्रयोग हुआ है।

भगवान महावीर के द्वारा त्रायस्त्रिंश देवों की उत्पत्ति का वर्णन बहुत ही रसप्रद और मननीय है।

प्रस्तुत आगम के अध्ययन से प्रतीत होता है कि परोक्ष के विषय में जिज्ञासा अत्यधिक रहती थीं! स्थिवरों ने भगवान महाकीर से वेबताओं की अग्रमहिषियों के विषय में प्रश्न पूछे और महावीर ने उनके उत्तर दिए। वेबताओं के सुख, भोग आदि विषय भी चर्चित रहे हैं।

प्रस्तृत शतक आकार में छोटा है पर विषय वस्तु के कारण काफी बोधप्रद और रसप्रद है।

<sup>2,</sup> भ, १०,५०-६०।

दसमं सतं : दसवां शतक पढमो उद्देसो : पहला उद्देशक

## मूल

## संगहणी गाहा

- १. दिस २. संबुडअणगारे,
- ३. आइड्ढी ४. सामहत्थि ५. देवि

६, सभा।

७-३४ उत्तरअंतरदीवा, दसमम्मि सयम्मि चउत्तीसा॥१॥

## दिसा-पदं

 रायगिष्ठे जाव एवं वयासी–िकमियं भंते! पाईणा ति पव्च्चइ?

गोयमा! जीवा चेव, अजीवा चेव॥

२. किमियं भंते! पडीणा ति पवुच्चइ?

गोयमा! एवं चेव। एवं दाहिणा, एवं उदीणा, एवं उड्ढा, एवं अहो वि॥

- ३. कित णं भंते! दिसाओ पण्णत्ताओ? गोयमा! दस दिसाओ पण्णत्ताओ, तं जहा-१. पुरत्थिमा २. पुरत्थिम-दाहिणा ३. दाहिणा ४. दाहिणपच्च-त्थिमा ५. पच्चत्थिमा ६. पच्चत्थि-मृत्तरा ७. उत्तरा ८. उत्तरपुरत्थिमा ९. उहा १०. अहो॥
- ४. एयासि णं भंते! दसण्हं दिसाणं कित नामधेज्जा पण्णता? गोयमा! दस नामधेज्जा पण्णता, तं जहा-

इंदा अग्गेयी जम्मा, य नेरई वारुणी य वायव्वा। सोमा ईसाणी या, विमला य तमा य बोव्हव्वा॥१॥

## संस्कृत छाया

## संग्रहणी गाथा

- १.दिशा २. संवृतअनगारः
- ३. आत्मर्धिकः ४.श्यामहस्ती ५.देवी

६.सभा।

७-३४. उत्तर अन्तरद्वीपाः, दशमे शते चतुस्त्रिशत्॥

## दिशा-पदम्

राजगृहः यावत् एवमवादीत्-किमियं भदन्त! 'प्राचीना' इति प्रोच्यते ?

गौतम! जीवा चैव अजीवा चैव।

किमियं भदन्त! प्रतीचीना इति प्रोच्यते ?

गौतम! एवं चैव। एवं दक्षिणा, एवं उदीचीना, एवं ऊर्ध्वा, एवं अधः अपि।

कित भदन्त! दिशाः प्रज्ञासाः ? गौतम! दश दिशाः प्रज्ञासाः, तद् यथा-१, पौरस्त्या २, पौरस्त्यदिक्षणा ३, दिक्षणा ४, दिक्षणपाश्चात्या ५, पाश्चात्या ६, पाश्चात्योत्तरा ७, उत्तरा ८, उत्तरपौरस्त्या ९, ऊर्ध्या १०, अधः।

एतासां भदन्त! दशानां दिशानां कति नामधेयाः प्रज्ञासाः ? गौतम! दश नामधेयाः प्रज्ञासाः, तद यथा-

> इन्द्रा आग्नेयी याम्या, च नैर्ऋती वारुणी च वायव्या। सौम्या ऐशानी वा, विमला च तमा च बोद्धव्या॥

## हिन्दी अनुवाद

## संग्रहणी गाथा

दशवें शतक में चौतीस उद्देशक हैं— १. दिशा २. संवृत-अनगार ३. आत्म-ऋद्धि ४. श्यामहस्ती ५. देवी ६. सभा ७-३४. उत्तरवर्ती अन्तर्झीप

## दिशा-पद

- 'राजगृह नगर यावत् गीतम इस प्रकार बोले— भंते! इस पूर्व दिशा को क्या कहा जाता है?
   गौतम! वह जीव है और अजीव है।
- भंते ! इस पश्चिम दिशा को क्या कहा जाता है ?
   गौतम! जीव है और अजीव है। इसी प्रकार दक्षिण, उत्तर, ऊर्ध्व और अधः दिशा जीव

है और अनीव है।

- ३. भंते ! दिशाणं कितनी प्रज्ञस हैं ? गौतम! दश दिशाएं प्रज्ञस हैं, जैसे- १. पूर्व दिशा २. पूर्व-दक्षिण ३. दक्षिण ४. दक्षिण-पश्चिम ५. पश्चिम ६. पश्चिम- उत्तर ७. उत्तर ८. उत्तर-पूर्व ९. ऊर्ध्व १०. अधः।
- ४. भंते! इन दश दिशाओं के कितने नाम प्रज्ञस हैं? गौतम! दश नाम प्रज्ञस हैं, जैसे-ऐर्न्द्रा

(पूर्व) आग्नेयी (पूर्व-दक्षिण का कोण) याम्या (दक्षिण) नैर्ऋती (दक्षिण-पश्चिम का कोण) वारुणी (पश्चिम) वायव्य (पश्चिम-उत्तर का कोण) सौम्य (उत्तर) ईशान (उत्तर-पूर्व का कोण) विमला ५. इंदा णं भंते! दिसा कि १. जीवा २. जीवदेसा ३. जीवपदेसा ४. अजीवा ५. अजीवदेसा ६. अजीवपदेसा?

गोयमा! जीवा वि, जीवदेसा वि, जीवपदेसा वि, अजीवा वि, अजीवदेसा वि, अजीवपदेसा वि। जे जीवा ते नियमा एगिंदिया बेइंदिया तेइंदिया चउरिंदिया पंचिं-दिया, अणिंदिया। जे जीवदेसा ते नियमा एगिंदियदेसा जाव अणिंदियदेसा। जे जीवपदेसा ते नियमा एगिंदिय-पदेसा। बेइंदियपटेसा जाव अणिंदिय-पदेसा।

जे अजीवा ते दुविहा पण्णता, तं जहा— रूविअजीवा य, अरूवि-अजीवा य। जे रूविअजीवा ते चउित्वहा पण्णता, तं जहा—खंधा, खंधदेसा, खंधपदेसा, परमाणुपोग्गला। जे अरूविअजीवा ते सत्तविहा पण्णता, तं जहा— १. नोधम्मत्थिकाए धम्मत्थिकायस्स देसे २. धम्मत्थिकायस्स पदेसा ३. नो-अधम्मत्थिकाए अधम्मत्थि-कायस्स देसे ४. अधम्मत्थिकायस्स पदेसा ५. नोआगासत्थिकाए आगासत्थि-कायस्स देसे ६. आगासत्थि-कायस्स पदेसा ७. अद्धासमए॥

६. अग्गेयी णं भंते! दिसा किं जीवा, जीवदेसा, जीवपदेसा—पुच्छा। गोयमा! नी जीवा, जीवदेसा वि, जीवपदेसा वि अजीवा वि, अजीवदेसा वि, अजीवपदेसा वि। जे जीवदेसा ते नियमा एगिंदिय-देसा, अहवा एगिंदियदेसा य बेइंदि-यस्स य देसे, अहवा एगिंदियदेसा य बेइंदियस्स य देसा, अहवा एगिं-दियदेसा य बेइंदियाण य देसा। अहवा एगिंदियदेसा य तेइंदियस्स य देसे। एवं चेव तियभंगो भाणि-यब्बो। एवं जाव अणिंदियाणं इन्द्रा भवन्त! दिशा किं १, जीवा २, जीवदेशा ३, जीवप्रदेशा ४, अजीवा ५, अजीवदेशा ६, अजीवप्रदेशा?

338

गौतम! जीवा अपि, जीवदेशा अपि, जीव-प्रदेशा अपि। अजीवा अपि, अजीवदेशा अपि, अजीवप्रदेशा अपि। ये जीवाः ते नियमात एकेन्द्रियाः द्वीन्द्रियाः त्रीन्द्रियाः चतुरिन्द्रियाः पञ्चेन्द्रियाः अनि-न्द्रियाः। ये जीवदेशाः ते नियमात् एकेन्द्रियदेशाः यावत् अनिन्द्रियदेशाः। ये जीवप्रदेशाः ते नियमात् एकेन्द्रियप्रदेशाः यावत् अनिन्द्रियप्रदेशाः।

आज्नेयी भदन्त! दिशा किं जीवा, जीवदेशा, जीवप्रदेशा-पृच्छा। गौतम! नो जीवा, जीवदेशा अपि, जीव-प्रदेशा अपि, अजीवा अपि, अजीवदेशा अपि, अजीवप्रदेशा अपि। ये जीवदेशाः ते नियमात् एकेन्द्रियदेशाः, अथवा एकेन्द्रियदेशाः च द्वीन्द्रियस्य च देशः, अथवा एकेन्द्रियदेशाः च द्वीन्द्रियस्य च देशाः अथवा एकेन्द्रियदेशाः च द्वीन्द्रियस्य च देशाः। अथवा एकेन्द्रियदेशाः च द्वीन्द्रियस्य च तेशाः। अथवा एकेन्द्रियदेशाः च द्वीन्द्रियस्य मनां च देशाः। अथवा एकेन्द्रियदेशाः च त्रीन्द्रियस्य च देशः। एवं चैव त्रिकभंगः भणितव्यः। एवं यावत् अनिन्द्रियाणां (ऊर्ध्व) और तमा (अधो दिशा) ज्ञातब्य है।

५. भंते ! ऐन्द्री दिशा क्या १. जीव है ? २. जीव देश है? ३. जीव प्रदेश है? ४. अजीव है ? ५, अजीव देश है ? ६, अजीव प्रदेश है ? गौतम! ऐन्द्री दिशा जीव भी है, जीव देश भी है, जीव प्रदेश भी है, अजीव भी है, अजीव देश भी है, अजीव प्रदेश भी है। जो जीब है, वे नियमतः एकेन्द्रिय, द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रियः, चतुरिन्द्रियः, पंचेन्द्रिय अनिन्दिय हैं। जो जीव देश हैं, वे नियमतः एकेन्द्रिय-देश यावन अनिन्द्रिय-दश हैं। जो जीवप्रदेश हैं, वे नियमतः एकेन्द्रिय-प्रदेश, द्वीन्द्रियप्रदेश यावत् अनिन्द्रिय-प्रदेश हैं। जो अनीव हैं वे दो प्रकार के प्रज्ञप्त हैं. नैसे-रूपी-अजीव, अरूपी-अजीव। जो रूपी-अजीव हैं, वे चार प्रकार के प्रजप्त हैं. जैसे-स्कंध, स्कंध-देश, स्कन्ध-प्रदेश, परमाण्-पृद्गल। जो अरूपी-अर्जव हैं, वे सात प्रकार के ਪ੍ਰਦੂ<mark>ਲ हैं, ਜੈਦੇ</mark>– १. धर्मास्तिकाय नहीं हैं. धर्मास्तिकाय का देश है, २. धर्मास्तिकाय के प्रदेश हैं ३. अधर्मास्तिकाय नहीं हैं. अधर्मास्तिकाय का देश है ४. अधर्मास्ति-काय के प्रदेश हैं। ५. आकाशास्त्रिकाय नहीं है. आकाशा-स्तिकाय का देश है ६. आकाशास्तिकाय

६. भते! अग्नेयी दिशा क्या जीव है? जीवदेश है? जीवप्रदेश है? पृच्छा, गीतम! जीव नहीं है, जीव-देश भी है, जीव-देश भी है, जीव-देश भी है, अजीव-देश भी है। जो जीवदेश हैं, वे नियमतः एकेन्द्रिय के देश हैं और द्वीन्द्रिय का देश हैं. अथवा एकेन्द्रिय के देश हैं अथवा एकेन्द्रिय के देश हैं अथवा एकेन्द्रिय के देश हैं अथवा एकेन्द्रिय के देश हैं अथवा एकेन्द्रिय के देश हैं अथवा एकेन्द्रिय के देश हैं अथवा एकेन्द्रिय के देश हैं अथवा एकेन्द्रिय के देश हैं अथवा एकेन्द्रिय के देश हैं और वीन्द्रिय का देश हैं! इसी प्रकार तीन

के प्रदेश हैं ७. अध्वासमय है.

तिय-भंगो। जे जीवपदेसा ते नियमा एगिंदियपदेसा। अहवा एगिंदियपदेसा य बेइंदियस्स पदेसा, अहवा एगिंदिय-पदेसा य बेइंदियाण य पदेसा। एवं आइल्लविरहिओ जाव अणिंदियाणं। त्रिकभंगः। ये जीवप्रदेशाः ते नियमात् एकेन्द्रियप्रदेशाः। अथवा एकेन्द्रियप्रदेशाः च द्वीन्द्रियस्य प्रदेशः, अथवा एकेन्द्रियप्रदेशाः च द्वीन्द्रियाणां च प्रदेशाः। एवम् आदिमविरहितः यावत् अनिन्द्रियाणाम्।

जे अजीवा ते दुविहा पण्णत्ता, तं जहा-रूविअजीवा य, अरूवि-अजीवा य।

य।
जे रुविअजीवा ते चउव्विहा पण्णत्ता, तं
जहा—खंधा जाव परमाणुपोग्गला।
जे अरुविअजीवा ते सत्तविहा पण्णत्ता,
तं जहा—नोधम्मत्थिकाए धम्मत्थि-कायस्स पदेसा,
एवं अधम्मत्थि-कायस्स वि जाव
आगासत्थि-कायस्स पदेसा,
अद्धासमए॥

ये अजीवाः ते द्विविधाः प्रज्ञप्ताः, तद् यथा—रूपिअजीवाः च. अरूपिअजीवाः।

ये रूपि-अजीवाः ते चतुर्विधाः प्रज्ञसाः, तद् यथा-स्कन्धाः यावत् परमाणुपुद्गलाः। ये अरूपि-अजीवाः ते सप्तविधाः प्रज्ञसाः, तद् यथा-नोधर्मास्तिकायः धर्मास्तिकायस्य देशः, धर्मास्तिकायस्य प्रदेशाः, एवम् अधर्मास्तिकायस्य अपि यावत् आकाशास्तिकायस्य प्रदेशाः, अद्धासमयः।

७. जम्मा णं भंते! दिसा किं जीवा? जहा इंदा। तहेव निरवसेसं नेरती य जहा अग्गेयी। वारुणी जहा इंदा। वायव्वा जहा अग्गेयी। सोमा जहा इंदा। ईसाणी जहा अग्गेयी। विमलाए जीवा जहा अग्गेयीए, अजीवा जहा इंदाए। एवं तमाए वि, नवरं-अरूवी छव्विहा, अद्धासमयो न भण्णति!! याम्या भदन्त! विशा किं जीवाः? यथा इन्द्रा तथैव निरवशेषम्। नैर्ऋती च यथा आग्नेयी। वार्रुणी यथा इन्द्रा। वायव्या यथा आग्नेयी। सौम्या यथा इन्द्रा। ऐशानी यथा आग्नेयी। विमलायाः जीवाः यथा आग्नेयाः, अजीवाः यथा इन्द्रायाः। एवं तमायाः अपि, नवरम्—अरूपिणः षडविधाः, अध्वसमयः न भण्यते। विकल्प वक्तव्य हैं। इसी प्रकार यावत् अनिन्द्रिय के तीन भंग वक्तव्य हैं। जो जीव के प्रदेश हैं, वे नियमतः एकेन्द्रिय के प्रदेश हैं, अथवा एकेन्द्रिय के प्रदेश हैं और द्वीन्द्रिय के प्रदेश हैं, अथवा एकेन्द्रिय के प्रदेश हैं, अथवा एकेन्द्रिय के प्रदेश हैं, अथवा एकेन्द्रिय के प्रदेश हैं और द्वीन्द्रियों के प्रदेश हैं। इसी प्रकार प्रथम विकल्प विरक्षित यावत् अनिन्द्रिय की वक्तव्यतः। जो अजीव हैं, वे दो प्रकार के प्रजास हैं, जैसे—रूपी-अजीव, अरूपी-अजीव,

जो रूपी-अजीव हैं, वे चार प्रकार के प्रजप्त हैं, जैसे-स्कन्ध यावत् परमाणु पुद्गता। जो अरूपि-अजीव हैं- वे सात प्रकार के प्रज्ञम हैं, जैसे-नोधर्मास्तिकाय-धर्मास्ति-काय नहीं है, धर्मास्तिकाय का देश है, धर्मास्तिकाय के प्रदेश हैं। इसी प्रकार अधर्मास्तिकाय की वक्तव्यता यावत् आकाशास्तिकाय के प्रदेश हैं। अध्वा समय है।

७. भंते! क्या याम्या दिशा जीव है? जैसे ऐन्द्री वैसे ही याम्या की निरवशेष वक्तव्यता। नैर्ऋती आग्नेयी की भांति, वारुणी ऐन्द्री की भांति, वायव्या आग्नेयी की भांति, सौम्या ऐन्द्री की भांति, ऐशानी आग्नेयी की भांति, विमला के जीय आग्नेयी की भांति और अजीव ऐन्द्री की भांति वक्तव्य हैं। इसी प्रकार तमा की वक्तव्यता, इतना विशेष है—अरूपी अजीव के छह प्रकार हैं, अध्वा समय वक्तव्य नहीं है।

#### भाष्य

## **१. सूत्र १-७**

प्रस्तृत आलापक में दश दिशाओं का निरूपण है। स्थानांग के छटे स्थान में छह और दसवें स्थान में दश दिशाएं बतलाई गई हैं।' वास्तव में दिशाएं छह हैं, चार विदिशाएं हैं। जीवों की गति आदि सभी प्रवृत्तियां छहीं दिशाओं में ही होती हैं, चार विदिशाओं में नहीं हाती। इसलिए दिशा और विदिशा का विभाग बहुत सार्थक है। समुख्य की अपेक्षा दश दिशाएं बतलाई गई हैं किन्तु कार्य की अपेक्षा छह दिशाएं और चार विदिशाएं हैं।

जैन दर्शन के अनुसार दिशा स्वतंत्र द्रव्य नहीं है। वह आकाश के प्रदेशों की विशिष्ट रचना है। तिरछे लोक के मध्य में आकाश के आठ प्रदेश वाला रुचक है। उसके आठ प्रदेश गोस्तन-आकार वाले हैं—चार ऊपर और चार नींचे। वह रुचक सब दिशाओं और विदिशाओं का प्रवर्तक है। सिद्धसेन गणि के अनुसार आठ प्रदेश वाला रुचक नैश्चियक दिशा है। पूर्व, पश्चिम, उत्तर और

१. (क) ठाणं, ६/३७।

<sup>(</sup>ख) वही, १०/३०-३१।

<sup>(</sup>ग) भू., २/२-७)

२. नंदी, एवृ. प.११०।

<sup>3. (</sup>क) त. सू. भा. वृ. ३/१० पृ. २५४—अथ नैश्चियिकी दिक् कथं प्रतिपत्तस्येत्यत आह-

<sup>(</sup>ख) वही ३ १० का भाष्य-लोकमध्यावस्थितं त्वष्टप्रदेशं रुचकं दिग्नियम् हेतुं प्रतीत्य यथासंभवं भवतीति।

दक्षिण-ये चार महादिशाएं हैं।

इनका प्रारंभ दो दो आकाशप्रदेश से होता है। क्रमशः चार, छह, आठ-इस प्रकार वृद्धि होते होते लोकाकाश में असंख्य-प्रदेशात्मक और अलोकाकाश में अनंत प्रदेशात्मक हो जाती हैं। ऊर्ध्व और अधः दिशा चार-चार आकाश-प्रदेशों से निष्पन्न होती हैं। चार विदिशाएं चार दिशाओं के कोणों में होती हैं। उनकी रचना एक एक प्रदेश से निष्पन्न है।

चार महादिशाओं की रचना गाई। के उन्हीं के आकार कार्ती प्रारंभ में संकई। और अंत में विस्तृत होती है। चार विदिशाओं की रचना मुक्तावली संस्थान वार्ती है। ऊर्ध्व और अथःदिशा की रचना रुचक आकार वार्ती है। भगवती के तेरहवें शतक में दिशा का वर्णन उपलब्ध है।

आवश्यक निर्युक्ति में दिशा के सात प्रकार बतलाए गए हैं --

नाम दिशा २. स्थापना दिशा ३. द्रव्य दिशा ४. क्षेत्र
 दिशा ४. नाप क्षेत्र दिशा ६. प्रज्ञापक दिशा ७. भाव दिशा।

व्यवहार में दिशा का प्रयोग सूर्य के उदय से संबद्ध है। वह ताप-क्षेत्र दिशा है। रुचक के आठ प्रदेशों से उद्भूत होने वाली दिशा क्षेत्र दिशा है। जीव के वर्तमान पर्याय का बोध कराने वाली दिशा भाव दिशा है। प्रस्तुत आलापक में क्षेत्र दिशा और भाव दिशा की वृष्टि से विमर्श किया गया है। भाव दिशा के साथ अजीव द्रव्य का परामर्श भी उपलब्ध है।

एकेन्द्रियः द्वीन्द्रियः, त्रीन्द्रियः, चतुरिन्द्रिय और पंचेन्द्रिय के

साथ अनिन्द्रिय जीव का उल्लेख है। अनिन्द्रिय का अर्थ है-केवर्ला (\*

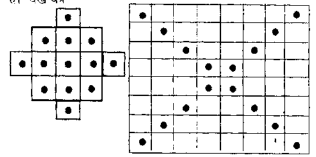
एकेन्द्रिय जीव प्राची आदि दिशाओं में व्याप्त हैं। धर्मास्तिकाय आदि का देश-भाग भी दिशाओं में व्याप्त है। इस अपेक्षा से छहो दिशाओं को जीव और अर्जाव दोनों बतलाया गया है।

विविशाएं एक प्रदेशात्मक हैं इसिलए उनके अनेक विकल्प बनते हैं।

जीव असंख्य प्रदेशात्मक आकाशप्रदेश के बिना नहीं रह सकते इसलिए विदिशा, ऊर्ध्व दिशा और अधोदिशा में केवल जीव के देश का ही अस्तित्व हो सकता है।

पुद्गल स्कन्ध एक आकाशप्रदेश में भी रह सकता है इसिलए उसका अस्तित्व सभी दशों दिशाओं में हो सकता है।

धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय और आकाशास्तिकाय अखंड द्रव्य हैं इसलिए इनके देश का अस्तित्व सभी दिशाओं में हो सकता है।' देखें यंत्र–



### सरीर-पदं

# ८. कित णं भंते! सरीरा पण्णता? गोयमा! पंच सरीरा पण्णता, तं जहा—ओरालिए वेउव्विए आहारए तेयए कम्मए॥

# ओरालियसरीरे णं भंते! कतिविहे पण्णते?

एवं ओगाहणासंठाणं निरवसेसं भाणि-यव्वं जाव अध्याबहुगं ति॥

## शरीर-पदम्

कित भदन्त ! शरीराः प्रज्ञसाः ? गौतम ! पञ्च शरीराः प्रज्ञसाः, तद् यथा—औदारिकः वैक्रियः आहारकः तैजसः कर्मकः !

औदारिकशरीर: कतिविध: प्रज्ञप्त: ?

एवम् अवगाहना संस्थानं निरवशेषं भणितव्यं यावत् अल्पबहुकम् इति।

## शरीर-पद

- भंते! शरीर कितने प्रज्ञप्त हैं?
   गौतम! शरीर पांच प्रज्ञप्त हैं, जैसे— औदारिक, वैक्रिय, आहारक, तैजस और कार्मण।
- भंते! औदारिक शरीर कितने प्रकार के प्रज्ञस हैं?
   इस प्रकार अवगाहन-संस्थान पट (प्रज्ञापना २१) निरवशेष वक्तव्य है याक्त

## भाष्य

### १. सृत्र--८-९

द्रष्टव्य-मगवर्ता १/३४०-३४४ तथा भगवती ८/३६६-३७२ का भाष्य।

१०. सेवं भंते! सेवं भंते! ति॥

तदेवं भदन्त! तदेवं भदन्त! इति।

१०. भंते! वह ऐसा ही है। भंते! वह ऐसा ही है।

- आव वृ. प. ४३८ -सगडुब्हि संठियाओ, महादिशाओ हवंति चत्तारि। मुक्तावली य चउरो दो चेव य हुंति रु अगनिभा॥
- २. भ. १३/५२-५४।

 आव. ८०५-विशेष वर्गन के लिए द्रष्टव्य श्री भिक्षु आगम विषयकोश पृ. ५६७-५६८।

अल्प-बहुत्व तक।

- ४. (क) भ. वृ. ९─तत्र ते जीवास्त एकेन्द्रियादयोऽनिन्द्रियाश्च केविततः
   (ख) भ. जो. ३/२१७/२३।
- ५. भ. वृ. ९१।

# संस्कृत छाया

# हिन्दी अनुवाद

## संवुडस्स किरिया-पदं

११. रायगिहे जाव एवं वयासी—संवु-डस्स णं भंते! अणगारस्स वीयी-पंथे ठिच्या पुरओ रूवाइं निज्झायमाणस्स, मञ्गओ रूवाइं अवयक्खमाणस्स, पासओ रूवाइं अवलोएमाणस्स, उड्ढं रूवाइं ओलोएमाणस्स, अहे रूवाइं आलोएमाणस्स तस्स णं भंते! किं इरियाबहिया किरिया कज्जइ? संपराइया किरिया कज्जइ?

गोयमा! संवडस्स णं अणगारस्स वीयीपंथे ठिच्या प्रओ रूवाइं निज्झायमाणस्स्. मग्गओ रूवाइं अवयक्खमाणस्स. पासओ रुवाइ अवलोएमाणस्स उड़ढ रुवाइ ओलोएमाणस्स. अहे रुवाइं आलोएमाणस्स तस्स णं नो इरियावहिया किरिया केज्जइ. संपराइया किरिया कज्जइ॥

१२. से केणहेणं भंते! एवं वुच्चइ-संवुडस्स णं जाव संपराइया किरिया कज्जइ?

गोयमा! जस्स णं कोह-माण-माया-लोभा वोच्छिण्णा भवंति तस्स णं इरियाविष्टया किरिया कज्जइ, जस्स णं कोह-माण-माया-लोभा अवोच्छिण्णा भवंति तस्स णं संपराइया किरिया कज्जइ। अहासुतं रीयमाणस्स इरिया-विष्टया किरिया कज्जइ, उस्सुत्तं रीय-माणस्स संपराइया किरिया कज्जइ। से णं उस्सुत्तमेव रीयति। से तेणहेणं जाव संपराइया किरिया कज्जड।

## संवृतस्य क्रिया-पदं

राजगृहः यावत् एवमवादीत्-संवृतस्य भदन्तः! अनगारस्य वीचिपथि स्थित्वा पुरतः रूपाणि निध्यायतः, 'मञ्जओ' रूपाणि पश्यतः, पार्श्वतः रूपाणि अवलोक-मानस्य, ऊर्ध्वं रूपाणि अवलोकमानस्य, अधः रूपाणि आलोकमानस्य तस्य भदन्तः! किम् ऐर्यापथिकी क्रिया क्रियते? साम्परायिकी क्रिया क्रियते?

गौतम! संवृतस्य अनगरस्य वीचिपथि स्थित्वा पुरतः रूपाणि निध्यायतः, 'मग्गओ' रूपाणि पश्यतः, पार्श्वतः रूपाणि अवलोकमानस्य, उर्ध्वं रूपाणि अवलोकमानस्य, अधः रूपाणि आलोकमानस्य तस्य नो ऐर्यापथिकी क्रिया क्रियते, साम्परायिकी क्रिया क्रियते।

तत् केनार्थेन भदन्त! एवमुच्यते-संवृतस्य यावत् साम्परायिकी क्रिया क्रियते?

गौतम! यस्य क्रोध-मान-माया-लोभाः व्यवच्छित्राः भवन्ति तस्य ईर्यापथिकी क्रिया क्रियते, यस्य क्रोध-मान-माया-लोभाः अव्यवच्छित्राः भवन्ति तस्य साम्परायिकी क्रिया क्रियते। यथासूत्रं रीयमाणस्य ऐर्यापथिकी क्रिया क्रियते, उत्सूत्रं रीयमाणस्य साम्परायिकी क्रिया क्रियते। सः उत्सूत्रमेव रीयते। तत् तेनार्थेन यावत् साम्परायिकी क्रिया

# संवृत का क्रिया पद

११. 'राजगृह नगर यावत् गौतम ने इस प्रकार कहा—भंते! कषाय की तरंग में स्थित संवृत अनगार पुरोवर्ती रूपों की देखता है, पार्श्वर्ती रूपों को देखता है, पार्श्वर्वर्ती रूपों को देखता है, उर्ध्वर्ती रूपों को देखता है, अर्थवर्ती रूपों को देखता है, अर्थवर्ती रूपों को देखता है, अर्थवर्ती रूपों को देखता है। भंते! क्या उसके ऐयांपथिकी क्रिया होती है? सांपराधिकी क्रिया होती है?

गीतम! कषाय की तरंग में स्थित संवृत अनगार पुरोवर्ती रूपों को देखता है, पृष्ठवर्ती रूपों को देखता है, पार्श्ववर्ती रूपों को देखता है, ऊर्ध्ववर्ती रूपों को देखता है, अधोवर्ती रूपों को देखता है, उसके ऐर्यापथिकी किया नहीं होती, सांपरायिकी किया होर्त है।

१२. भंते! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है-कषाय की तरंग में स्थित संवृत अनगार के यावत् सांपरायिकी क्रिया होती है?

गौतम! जिसके क्रोध. मान, माया और लोभ व्युच्छित्र हो जाते हैं, उसके ऐर्यापियकी क्रिया होती है, जिसके क्रोध, मान, माया और लोभ व्युच्छित्र नहीं होते, उसके सांपरायिकी क्रिया होती है। यथासूत्र—सूत्र के अनुसार चलने वाले के ऐर्यापियकी क्रिया होती है। उत्सूत्र—सूत्र के विपरात चलने वाले के सांपरायिकी क्रिया होती है। वह (जिसके क्रोध, मान, माया और लोभ व्युच्छित्र नहीं होते) उत्सूत्र ही

चलता है। इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है--कषाय की तरंग में स्थित संवृत अनगार के सांपरायिकी क्रिया होती है।

१३. भंते! जो कषाय की तरंग में स्थित नहीं है, वह संवृत अनगार पुरोवर्ती रूपों को देखता है यावत् भंते! क्या उसके ऐर्यापिथकी क्रिया होती है? पृच्छा।

गौतम! जो कषाय की तरंग में स्थित नहीं है, वह संवृत अणगार पुरोवर्ती रूपों को देखता है यावत् उसके ऐर्यापथिकी क्रिया होती है, सांपरायिकी क्रिया नहीं होती।

१४. भंते! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है-जो कषाय की तरंग में स्थित नहीं है. उस संवृत अणगार के ऐर्यापथिकी क्रिया होती है, साम्परायिकी क्रिया नहीं होती? गौतम! जिसके क्रोध, मान, माया और लोभ व्युच्छिन्न हो जाते हैं उसके ऐर्यापथिकी क्रिया होती है। जिसके क्रोध, मान, माया और लोभ व्युच्छिन्न नहीं होते, उसके सांपरायिकी क्रिया होती है। यथासूत्र- सूत्र के अनुसार चलने वाले के ऐर्यापथिकी क्रिया होती है, उत्स्वन-स्व के विपरीत चलने वाले के सांपरायिकी किया होती है। वह (जिसके क्रोध, मान, माया और लोभ व्युच्छिन्न होते हैं) यथासूत्र ही चलता है। इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है-जो कषाय की तरंग में स्थित नहीं है. उस संवृत अणगार के ऐर्यापथिकी क्रिया होती है, सांपरायिकी क्रिया नहीं होती।

१३. संवुडस्स णं भंते! अणगारस्स अवीयीपंथे ठिच्चा पुरओ रूवाइं निज्झायमाणस्स जाव तस्स णं भंते! किं इरियावहिया किरिया कज्जइ?— पुच्छा।

गोयमा! संबुडस्स णं अणगारस्स अवीयीपंथे ठिच्चा जाव तस्स णं इरियावहिया किरिया कञ्जइ, नो संपराड्या किरिया कञ्जड॥

१४. से केण्हेणं भंते! एवं वुच्चइ-संवुडस्स णं जाव इरियाविहया किरिया कज्जइ, नो संपराइया किरिया कज्जइ?

गोयमा! जस्स णं कोह-माण-माथा-लोभा वोच्छिणा भवंति तस्स णं इरियावहिया किरिया कज्जइ, जस्स णं कोह-माण-माथा-लोभा अवोच्छिण्णा भवंति तस्स णं संपराइया किरिया कज्जइ। अहासुत्तं रीयमाणस्स इरिया-विहया किरिया कज्जइ, उस्सुत्तं रीय-माणस्स संपराइया किरिया कज्जइ। से णं अहासुत्तमेव रीयति। से तेणहेणं जाव नो संपराइया किरिया कज्जइ॥ संवृतस्य भदन्त! अनगारस्य अवीचिपिथ स्थित्वा पुरतः रूपाणि निध्यायनः यावत् तस्य भदन्त! किं ऐर्यापिथकी क्रिया क्रियते?-पृच्छा।

गौतम! संवृतस्य अनगारस्य अवीचिपिश स्थित्वा यावत् तस्य ऐर्यापिथकी क्रिया क्रियते, नो साम्परायिकी क्रिया क्रियते।

तत् केनार्थेन भदन्त! एवमुच्यते—संवृतस्य यावत् ऐर्यापथिकी क्रिया क्रियते, नो साम्परायिकी क्रिया क्रियते?

गौतम! यस्य क्रोध-मान-माया-लोभाः व्य-वच्छिन्नाः भवन्ति तस्य ऐर्यापिथकी क्रिया क्रियते, यस्य क्रोध-मान-माया-लोभाः अव्यवच्छिनाः भवन्ति तस्य साम्परायिकी क्रिया क्रियते। यथासूत्रं रीयमाणस्य ईर्या-पिथकी क्रिया क्रियते उत्सूत्रं रीयमाणस्य साम्परायिकी क्रिया क्रियते। सः यथासूत्रमेव रीयते। तत् तेनार्थेन यावत् नो साम्परायिकी क्रिया क्रियते।

### भाष्य

## १. सूत्र-११-१४

भगवर्ता 9/२० में बतलाया गया है—अनायुक्त प्रवृत्ति करने वाले मुनि के ऐर्यापिथकी क्रिया नहीं होती। भगवती 9/१२५ में बतलाया गया है—आयुक्त प्रवृत्ति करने वाले मुनि के ऐर्यापिथकी की क्रिया होती है। प्रस्तुत प्रकरण में उल्लेख है—अवीचि पथ में स्थित संवृत अनगार के ऐर्यापिथकी क्रिया होती है। वीचि पथ में स्थित संवृत अनगार के ऐर्यापिथकी क्रिया नहीं होती। ऐर्यापिथकी क्रिया के स्वरूप को समझने के लिए इन तीनों प्रकरणों का तुलनात्मक अध्ययन बहुत महत्त्वपूर्ण है।

ऐर्यापिथकी क्रिया के संदर्भ में सर्वत्र आयुक्त और अनायुक्त शब्द का प्रयोग हुआ है। अवीचि-पथ और वीचि-पथ का प्रयोग केवल प्रस्तुत प्रकरण में मिलता है।

वीचि शब्द के अनेक अर्थ होते हैं—संप्रयोग, तरंग, प्रकाश की किरण, आह्नाद, निर्विचार, विधाम, असंगति, अविवेक, सुख, चमक, दीप्ति, अल्पता, अवकाश, आकाश, संबंध, पृथग्भाव, लघु रथ्या, छोटा मुहल्ला। वृत्तिकार ने वीचि के चार

१, भ. वृ १० ११।

२. आप्ट-Wave, Incarrtancy, thoughtiessness Pleasure,

Delight, Rest. Leisure,

३. पाइय

अर्थ किए हैं—संप्रयोग, पृथग् भाव, विचिन्त्य और विकृति।'. तात्पर्यार्थ में वीचि का अर्थ है कषायवान। जो संवृत अणगार वीचि पथ—राग मार्ग में स्थित होकर रूपों को देखता है, उसके सांपरायिकी क्रिया होती है। जो संवृत अणगार अर्वाचि-पथ— अनासक्ति के मार्ग में स्थित होकर रूपों को देखता है, उसके

ऐर्यापथिकी क्रिया होती है।

द्रष्टव्य भगवर्ता १/४४-४७ तथा भगवर्ता ७/२०-२१ का भाष्य। इस विषय में आचारांग ५/७१ से ७२ का भण्य द्रष्टव्य है।

### जोणी-पदं

१५. कतिविहा णं भंते! जोणी पण्णता? गोयमा! तिविहा जोणी पण्णता, तं जहा—सीया, उसिणा, सीतोसिणा! एवं जोणीपदं निरवसेसं भाणियव्वं॥

### योनि-पदम्

कतिविधा भदन्त! योनिः प्रज्ञासा? गौतम! त्रिविधा योनिः प्रज्ञासा, तद् यथा— शीता. उष्णा, शीतोष्णा। एवं योनिपदं निर-वशेषं भणितव्यम्।

### योनि-पद

१५. 'भंते! योनि के कितने प्रकार प्रज्ञप्त हैं? गौतम! योनि के तीन प्रकार प्रज्ञप्त हैं, जैसे-शीत, उष्ण और शीतोष्ण। इस प्रकार योनिपद (प्रज्ञापना पद ९) निरवशेष वक्तव्य है।

### भाष्य

१, सूत्र १५

योनि का अर्थ है-जीवों का उत्पत्ति स्थान।

जिस प्रदेश में तैजस-कार्मण युक्त शरीर का औदारिक अथवः वैक्रिय शरीर के योग्य पुद्गल स्कंध समूह के साथ जीव मिश्रण करते हैं, उसका नाम है योनि।

वैज्ञानिक जनन प्रक्रिया के अनुसार शुक्राण और अण्ड के निषेचन की क्रिया दो प्रकार की होती है—बाह्य निषेचन और आंतरिक निषेचन। मछलीं, मैंढक आदि में यह क्रिया स्त्री के शरीर के बाहर होने के कारण इसे बाह्य निषेचन कहते हैं। गाय, भेंस, कुत्ता, बंदर और मनुष्य में यह क्रिया स्त्री के शरीर के अंदर होने से इसे आंतरिक निषेचन कहते हैं।

सूत्रकार ने विस्तृत जानकारी के लिए प्रज्ञापना के योनि-पद को देखने का निर्देश दिया है।<sup>3</sup>

### वेदणा-पदं

१६. कतिविहा णं भंते! वेयणा पण्णत्ता? गोयमा! तिविहा वेयणा पण्णत्ता, तं जहा—सीया, उसिणा, सीओसिणा। एवं वेयणापदं भाणियव्वं जाव—

### वेदना-पदम्

कतिविधा भदन्त! वेदना प्रज्ञासा? गौतम! त्रिविधा वेदना प्रज्ञासा, तद्यथा— शीता, उष्णा, शीतोष्णा। एवं वेदनापदं भणितव्यं यावत—

### वेदना-पद

१६. भेते! वेदना के कितने प्रकार प्रज्ञस हैं? गीतम! वेदना के तीन प्रकार प्रज्ञस हैं, जैसे-शीत, उष्ण, शीतोष्ण। इसी प्रकार वेदना-पद (प्रज्ञापना पद ३५) वक्तव्य है यावत-

१७. नेरइया णं भंते! किं दुक्खं वेयणं वेदेंति? सुहं वेयणं वेदेंति, अदुक्खमसुहं वेयणं वेदेंति, अदुक्खमसुहं वेयणं वेदेंति? गोयमा! दुक्खं पि वेयणं वेदेंति, सुहं पि वेयणं वेदेंति, सुहं पि वेयणं वेदेंति। नैरियकाः भदन्त! किं दुक्खं वेदनां वेदयन्ति? सुखं वेदनां वेदयन्ति? अदुक्खम-सुखं वेदनां वेदयन्ति? गौतम! दुक्खम् अपि वेदनां वेदयन्ति, सुखम् अपि वेदनां वेदयन्ति, अदुक्खम-सुखम् अपि वेदनां वेदयन्ति। १७. 'भंते! क्या नैरियक दुःख का वेदन करते हैं? सुख का वेदन करते हैं? अदुःख-असुख का वेदन करते हैं? अदुःख-असुख का वेदन भी करते हैं, सुख का वेदन भी करते हैं, अदुःख-असुख का वेदन भी करते हैं।

### भाष्य

१. सूत्र १६-१७

वेदना शरीर और मन के द्वारा होने वाला संवेदन है। व्रष्टव्य ६/१८५ का भाष्य

सरागत्वान् यस्मिन्नवस्थाने नद्विकृति यथा भवनीति।

- २. भ. वृ. २०/१५-तेजसकार्मणशरीरवन्त आंदारिकादिशरीरयोग्यस्कंध सन्दायेन मिश्रीभवन्ति जीवाः यस्यां सा योनिः।
- ३, पण्ण, पद, ९।

१. भ. वृ. १०/११--वीचि शब्दः संप्रयोगे, स. च. मंप्रयोगोर्द्वयोभीवित ततश्चेद कषायाणां जीवस्य च. संबंधो वीचिशब्दबाच्यः तत्रश्च वीचिमतः कषायवतो मतुरप्रत्ययस्य पष्ट्यश्च लोपदर्शनात अथवा विचिर् पृथ्यभावे इति वचताद विविच्य--पृथ्यभूय यथारत्र्यातसंयमात् कषायोदयमतपवार्येत्यर्थः अथवा विचिन्त्य रागादिविकल्पादित्यर्थः अथवा विख्या कृति:-क्रिया

### भिक्खुपडिमा-पद

१८. मासियण्णं भिक्खुपडिमं पडि-बन्नस्स अणगारस्स, निच्चं वोसहकाए, चियत्तदेहे जे केइ परीसहोवसग्गा उप्पज्जंति, तं जहा–दिव्वा वा माणुसा वा तिरिक्खजोणिया वा ते उप्पन्ने सम्मं सहइ खमइ तितिक्खइ अहियासेइ। एवं मासिया भिक्खु-पडिमा निरवसेसा भाणियव्वा, जहा दसाहिं जाव आराहिया भवइ॥

### भिक्षु-प्रतिमा-पदम्

मासिकीं भिक्षुप्रतिमां प्रतिपन्नस्य अनगा-रस्य. नित्यं व्युत्सृष्टकाये, त्यक्तदेहे ये केऽपि परोषहोपसर्गाः उत्पद्यन्ते, तद् यथा— दिव्याः वा, मानुषाः वा, तिर्यग्योनिकाः वा तान् उत्पन्नान् सम्यक् सहते क्षमते तितिक्षते अथ्यासते। एवं मासिकी भिक्षुप्रतिमा निरवशेषा भणितव्या, यथा दशासु यावत् आराधिता भवति।

### भिक्षुप्रतिमा-पद

१८. 'मासिकी भिक्षु-प्रतिमा प्रतिपञ्च अनगार, जो नित्य व्युत्सृष्ट काय और त्यक्त देह है, के अनेक परीषह—उपसर्ग उत्पन्न होते हैं, जैसे—दिव्य, मानुषिक अथवा तिर्यक् वोनिक। वह इन उत्पन्न परीषहों को सम्यक् सहन करता है, उनकी क्षमा, तितिक्षा और अधिसहन करता है। इस प्रकार मासिकी भिक्षुप्रतिमा निरवशेष वक्तव्य है, जैसे—दशाश्रुतस्कंध में यावत् आराधित होती है।

### भाष्य

१. सूत्र १८

भिक्षु-प्रतिमा का नामोल्लेख समवाओं में मिलता है।' उसका विस्तृत विवरण दशाश्रुतस्कंध में मिलता है<sup>२</sup> प्रस्नुत सूत्र में मासिकी भिक्षु प्रतिमा का उल्लेख है। शेष प्रतिमाओं के लिए दशाश्रुतस्कंध की देखने का निर्देश दिया है।

### अकिच्चद्वाणपडिसेवण-पदं

१९. भिक्खू य अण्णयरं अकिच्चहाणं पिडसेवित्ता से णं तस्स ठाणस्स अणालोइयपिडक्कंते कालं करेइ नित्थ तस्स आराहणा, से णं तस्स ठाणस्स आलोइय-पिडक्कंते कालं करेइ अत्थि तस्स आराहणा।

# अकृत्यस्थानप्रतिसेवन-पदम्

मिक्षुः च अन्यतरत् अन्यस्थानं प्रतिषेव्य सः तस्य स्थानस्य अनालोचित-प्रति-क्रान्तः कालं करोति नास्ति तस्य आरा-धना, सः तस्य स्थानस्य आलोचित-प्रति-क्रान्तः कालं करोति अस्ति तस्य आरा-धना।

## अकृत्य-स्थान-प्रतिसेवन-पद

१९. भिक्षु किसी अकृत्य स्थान का सेवन कर उस स्थान की आलोचना-प्रतिक्रमण किए बिना काल (मृत्यु) को प्राप्त करता है, उसके आराधना नहीं होती। जो उस स्थान की आलोचना-प्रतिक्रमण कर काल को प्राप्त होता है, उसके आराधना होती है।

२०. भिक्खू य अण्णयरं अकिच्चद्वाणं पडिसेवित्ता तस्स णं एवं भवड़- पच्छा वि णं अहं चरिमकाल-समयंसि एयस्स ठाणस्स आलोएस्सामि, पडिक्क-मिस्सामि, निंदिस्सामि, गरिहिस्सामि. विउद्दिस्सामि. विसोहिस्सामि. अकरणयाए अब्भृद्विस्सामि, अहारियं पायच्छित्तं तवोकम्मं पडिवज्जि-स्सामि, से णं तस्स ठाणस्स अणालोइय-पडिक्कते कालं करेड़ नत्थि तस्स आराहणा, से णं तस्स ठाणस्स आलोइय-पडिक्कंते करेइ अत्थि तस्स आराहणा॥

भिक्षुः च अन्यतरत् अकृत्यस्थानं प्रतिषेव्य तस्य एवं भवति—पश्चादिप अहं चरमकालसमये एतत् स्थानं आलोचिय-ष्यामि, प्रतिक्रमिष्यामि, निन्दिष्यामि, गर्हिष्ये, व्यावर्तिष्ये, विशोधियष्यामि, अकरणतया अभ्युत्स्थास्यामि, यथारीतं प्रायश्चित्तं तपः कर्म प्रतिपत्स्ये, सः तस्य स्थानस्य अनालोचित—प्रतिक्रान्तः कालं करोति नास्ति तस्य, आराधना, सः तस्य स्थानस्य आलोचित—प्रतिक्रान्तः कालं करोति अस्ति तस्य आराधना। २०. 'भिक्षु किसी अकृत्य स्थान का प्रति-सेवन कर इस प्रकार सोचता है-मैं पश्चात् चरमकाल के समय में इस स्थान की आलोचना करूंगा, प्रतिक्रमण करूंगा, निंदा करूंगा, गर्हा करूंगा, विवर्तन करूंगा, विशोधन करूंगा, पुनः न करने के लिए अभ्युत्थान करूंगा। जो उस स्थान की आलोचना-प्रतिक्रमण किए बिनः काल को प्राप्त करता है, उसके आराधना नहीं होती। जो उस स्थान की आलोचना-प्रतिक्रमण कर काल को प्राप्त करता है, उसके आराधना होती है।

२१. भिक्ख् य अण्णयरं अकिच्चट्ठाणं पिंडसेवित्ता तस्स णं एवं भवइ—जइ ताव समणोवासगा वि कालमासे कालं भिक्षुः च अन्यरत् अकृत्यस्थानं प्रतिषेव्य तस्य एवं भवति—यदि तावत् श्रमणो-पासकाः अपि कालमासे कालं कृत्वा अन्य-

२१. भिक्षु किसी अकृत्य स्थान का प्रतिसेवन कर इस प्रकार सोचता है— यदि श्रमणोपासक कालमास में काल को किच्चा अण्ण-यरेसु देवलोएसु देवताए उववत्तारो भवंति, किमंग! पुण अहं अण-पन्नियदेवत्तणंपि नो लिभिस्सामि ति कट्टु से णं तस्स ठाणस्स अणालोइयपडिक्कंते कालं करेइ निथि तस्स आराहणा, से णं तस्स ठाणस्स आलोइय-पडिक्कंते कालं करेइ अत्थि तस्स आराहणा। तरेषु देवलोकेषु देवतया उपपत्तारः भवन्ति, किमंग! पुनः अहं अणपन्निकदेवत्वम् अपि नो लप्स्ये इति कृत्वा सः तस्य स्थानस्य अनालोचित प्रतिक्रान्तः कालं करोति नाम्ति तस्य आराधना, सः तस्य स्थानस्य आलोचित-प्रतिक्रान्तः कालं करोति अस्ति तस्य आराधना। प्राप्त कर किसी देवलोळ में देवरूप में उपपन्न होते हैं तो क्या में अणपन्निक देवत्व को भी प्राप्त नहीं होऊंगा? ऐसा सोचकर जो उस स्थान की आलोचना प्रतिक्रमण किए बिना काल को प्राप्त करता है, उसके आराधना नहीं होती। जो उस स्थान की आलोचना-प्रतिक्रमण कर काल को प्राप्त करता है, उसके आराधना होती है।

### भाष्य

### १. सूत्र १९-२१

प्रस्तुत आलापक में दोष की प्रतिसेवना के पश्चात् होने वाली दशः पर विचार किया गया है।दोष प्रतिसेवना के साथ आराधना और विराधना का सामान्य नियम यह है—

- १. दोष प्रतिसेवना आलोचना आराधना
  - दोष प्रतिसेवना अनालोचना विराधना
- २. दोष प्रतिसेवना अंतिम समय में आलोचना का संकलप अनालोचना – विराधना

दोष प्रतिसेवणा अंतिम समय में आलोचना का संकल्प आलोचना – आराधना अकृत्य स्थान और आलोचना के विषय में निम्निलिखित स्थल

- ० भगवर्ता ८/२५१-५५ का भाष्य।
- ० व्यवहार-सूत्र १/३३ तथा २/१-५।

### शब्द विमर्श

द्रष्टव्य हैं-

अणपन्नियं-यह ध्यन्तर देव की एक जाति है।

२२. सेवं भंते! सेवं भंते! ति॥

तदेवं भदन्त! तदेवं भदन्त! इति।

२२. भंते! वह ऐसा ही है। भंते! वह ऐसा ही है।

# तझ्यो उद्देसो : तृतीय उद्देशक

### मूल

# आइह्वीए परिद्वीए वीइवयण-पर्द २३. रायगिहे जाव एवं वयासी— आइह्वीए णं भंते! देवे जाव चत्तारि, पंच देवावासंतराइं वीतिक्कंते, तेण परं परिद्वीए?

हंता गोयमा! आइहीए णं देवे जाव चत्तारि, पंच देवावासंतराइं वीतिक्कंते, तेण परं परिहीए। एवं असुरकुमारे वि, नवरं—असुर-कुमारावासंतराइं, सेसं तं चेव। एवं एएणं कमेणं जाव थणिय-कुमारे, एवं वाणमंतरे, जोइसिए वेमाणिए जाव तेण परं परिहीए॥

# संस्कृत छाया

# आत्मद्ध्यां परस्ट्र्यां व्यति-व्रजन-पदम् राजगृहः यावत् एवमवादीत्—आत्मद्धर्या भदन्त! देवः यावत् चत्वारि, पञ्च देवावासान्तराणि व्यतिक्रान्तः, तेनं परं परस्ट्यां!

हन्त गौतम! आत्मद्ध्यां देवः यावत् चत्वारि, पञ्च देवावासान्तराणि व्यति-क्रान्तः, तेन परं परद्ध्यां। एवम् असुर-कुमारोऽपि, नवरम् असुरकुमारावासा-न्तराणि, शेषं तच्चैव। एवम् एतेन क्रमेण यावत् स्तनितकुमारः, एवं वानमन्तरः, ज्योतिष्कः वैमानिकः यावत् तेन परं परद्ध्यां।

# हिन्दी अनुवाद

### आत्मधिक परधिक व्यतिव्रजन पद

२३. 'राजगृह नगर यावत् गौतम ने इस प्रकार कहा-भंते! देव आत्म-ऋद्धि के हारा यावत चार-पांच देव-आवासांतरों को व्यतिक्रांत करता है. उसके पश्चात पर-ऋद्धि के द्वारा व्यतिक्रांत करता है? हां गौतम! देव आत्मऋब्रि के द्वारा यावत् चार-पांच देव-आवासांतरों को व्यतिक्रांत करतः है, उसके पश्चात पर-ऋद्धि के द्वारा व्यतिक्रांत करता है। इसी प्रकार अस्ररकुमार की वक्तव्यता, इतना विशेष है-असुरकुमार-आवासांतरों को व्यति-क्रांत करता है शेष पूर्ववत्। इसी प्रकार इस क्रम से यावत् रतनितकुमार की वक्तव्यता। इसी प्रकार वाणमंतर, ज्योतिष्क. वैमानिक यावत उसके पश्चात पर-ऋदि के द्वारा व्यतिक्रांत करता है।

### भाष्य

### १. सूत्र २३

प्रस्तुत सूत्र में देव की गति-शक्ति का नियम बतलाया गया है। सम्मान्यतः एक देव आत्मऋद्धि-अपनी शक्ति से चार-पांच देवाबास तक जा सकता है। उससे आगे जाना हो तो उसे पर-ऋद्धि-पर शक्ति की अपेक्षा रहती है।

इस प्रकरण में आत्मऋद्धि और परऋद्धि—ये दोनों शब्द विमर्शनीय है।देव के स्थूल शरीर—वैक्रिय शरीर होता है। उसके दो प्रकार हैं—भव धारणीय और उत्तर वैक्रियक। भवधारणीय वैक्रिय शरीर की शक्ति को आत्मऋद्धि, उत्तर वैक्रियक शरीर की शक्ति को पर-ऋदि कहा जा सकता है। भगवर्ता के अनुसार भवधारणीय शरीर जन्म के मूल स्थान में रहते हैं। उत्तर वैक्रियक शरीर बाहर जाते हैं। रे. तिलोयपण्णत्ती में भी इसका उल्लेख मिलता है। रे.

तात्पर्य यह है कि देव मूल शरीर अथवा भवधारणीय शरीर से अधिक गति नहीं कर सकते। उनकी लंबी यात्रा उत्तर-वैक्रिय शरीर के द्वारा ही निष्पन्न होती है।

पर-ऋद्धि का एक अर्थ दूसरे का सहारा हां सकता है। असुरराज चमर भगवान महावीर का सहारा लेकर मौधर्म कल्प तक गया था। पर-ऋदि का एक अर्थ पराभियोग भी हो सकता है।

१<mark>. घण्ण, २१</mark>⊬५०।

भ. वृ. १० देवः किलं प्रायो देवस्थान एव वर्तत इति तत्र गतान्-देवलीकाटिंगतान् यतः कृतोत्तरः वैक्रियरूपः एव प्रायोन्यत्र गच्छतीति नो इह गतान् पुवगलान् पर्यादाय इत्याचुक्तमिति।

३. तिलोयपण्णति ५९५-

गम्भावयारपहुदिसु उत्तरदेहासुराण गच्छति। जम्मण ठाणेसु सुहं, मूल सरीराणि चेट्टंति॥

४. म. ३/९५, ११२।

५. त. सू. भा. वृ. ४/२२ भाष्य-यस्भाष्वाचरित्तिर्यगृध्वं च त्रीनिप लांकात् स्पृशन्तः स्वातन्त्र्यात्, पराभियोगाच्च प्रायेण प्रतिपनन्त्य नियतगति-प्रचाराः।..........स्वातंत्र्यात्-स्वेच्छ्या,पराभियोगाच्च शक्ताविवेवन्द्राज्ञया चक्रवत्यविपुरुषाज्ञया वा प्रायोऽनियतगतिप्रचारा भवन्तीति।

देवाणं विणयविहि-पदं

२४. अप्पिह्वीए णं भंते! देवे महिहि-यस्स देवस्स मज्झंमज्झेणं वीइव-एज्जा?

नो इणड्डे समद्वे॥

२५. समिद्वीए णं भंते! देवे समिद्वीयस्स देवस्स मञ्झंमज्झेणं वीड्व-एज्जा?

नो इणहे समद्वे, पमत्तं पुण बीइव-एज्जा॥

२६. से भंते! किं विमोहित्ता पभू? अविमोहित्ता पभू?

गोयमा! विमोहिता पभू, नो अविमो-हिता पभू॥

२७. से भंते! किं पुब्विं विमोहित्ता पच्छा बीइवएज्जा? पुब्विं वीइ-वइत्ता पच्छा विमोहेज्जा?

गोयमा! पुर्व्वि विमोहिता पच्छा वीइवएज्जा, नो पुर्व्वि वीइवइता पच्छा वीमोहेज्जा॥

२८. महिद्वीए णं भंते! देवे अप्पिहि-यस्स देवस्स मुज्झंमुज्झेणं वीडव-एज्जा?

हंता वीइवएज्जा॥

२९. से भंते! किं विमोहित्ता पभू? अविमोहित्ता पभू?

गोयमा! विमाहिता वि पभू, अविमोहिता वि पभू॥

३०. से भंते! किं पुब्विं विमोहिता पच्छा वीइवएज्जा? पुब्विं वीइ-वइत्ता पच्छा विमोहेज्जा?

गोयमा! पुव्वि वा विमोहेता पच्छा

देवानां विनयविधि-एदम्

अल्पर्धिकः भदन्त! देवः महर्धिकस्य देवस्य मध्यंमध्येन व्यतिव्रजेत?

नो अयमर्थः समर्थः।

समर्धिकः भदन्त! देवः समर्धिकस्य देवस्य मध्यं-मध्येन व्यतिव्रजेत?

नो अयमर्थः समर्थः, प्रमत्तं पुनः व्यति-व्रजेत्।

स भदन्त! किं विमोह्य प्रभुः अविमोह्य प्रभुः?

गौतम! विमोह्य प्रभुः, नो अविमोह्य प्रभुः।

स भदन्त! किं पूर्वं विमोद्य पश्चात् व्यतिव्रजेत्? पूर्वं व्यतिव्रज्य पश्चात् विमोहयेत?

गौतम! पूर्वं विमोह्य पश्चात् व्यतिव्रजेत्, नो पूर्वं व्यतिव्रजेत् पश्चात् विमोहयेत्।

महर्धिकः भदन्त! देवः अल्पर्धिकस्य देवस्य मध्यंमध्येन व्यतिव्रजेत?

हन्त व्यतिव्रजेत।

स भदन्त! किं विमोह्य प्रमुः? अविमोह्य प्रभुः?

गौतम! विमोह्य अपि प्रमु:, अविमोह्य अपि प्रभु:।

स भदन्त! किं पूर्व विमोह्य पश्चात् व्यतिव्रजेत्? पूर्व व्यतिव्रज्य पश्चात् विमोहयेत्?

गौतम! पूर्व वा विमोद्य पश्चात व्यति-

देवों का विनयविधि-पद

२४. 'भंते! क्या अल्पऋग्धि वाला देव महान ऋग्धि वाले देव के बीच से होकर व्यतिक्रमण करता है? यह अर्थ संगत नहीं है।

२५. भंते! समऋद्धि वाला देव समऋद्धि वाले देव के बीच से होकर व्यतिक्रमण करता है?

यह अर्थ सगंत नहीं है। वह समऋद्धि वाले प्रमत्त देव का व्यतिक्रमण कर सकता है

२६. भंते! क्या वह समग्राख्टि वाल देव को विमोहित कर जाने में समर्थ है? विमोहित किए बिना जाने में समर्थ है? गौतम! वह समग्राद्धि वाल देव को विमोहित कर जाने में समर्थ है, विमोहित किए बिना जाने में समर्थ नहीं है।

२७. भते! क्या वह पहले विमोहित कर पश्चात् व्यतिक्रमण करता है? पहले व्यतिक्रमण कर पश्चात विमोहित करता है?

गौतम! पहले विमोहित कर पश्चात् व्यतिक्रमण करता है. पहले व्यतिक्रमण कर पश्चात् विमोहित नहीं करता।

२८. भंते! महान ऋष्ट्रि वाला देव अल्प-ऋष्ट्रि वाले देव के बीच से होकर व्यतिक्रमण करता है? हां, व्यतिक्रमण करता है।

२९. भंते! क्या वह विमोहित कर व्यति-क्रमण करने में समर्थ है? विमोहित किए बिना व्यतिक्रमण करने में समर्थ है? गौतम! वह विमोहित कर व्यतिक्रमण करने में समर्थ है। विमोहित किए बिना भी व्यतिक्रमण करने में समर्थ है।

३०. भंते! क्या वह पहले विमोहित कर पश्चात् व्यतिक्रमण करता है? पहले व्यतिक्रमण कर पश्चात् विमोहित करता है?

गौतम! पहले विमोहित कर पश्चात

वीइवएज्जा, पृटिंव वा वीइवइत्ता पच्छा विमोहेज्जा।।

व्रजेत्, पूर्व वा व्यतिब्रज्य पश्चात विमोहयेत्।

व्यतिक्रमण करता है अथवा पहले व्यतिक्रमण कर पश्चात विमाहित करता है।

३१. अप्पिड़िढए णं भंते! असुर-कुमारे महिडिद्धयस्य अस्रकुमार-स्स मज्झंमज्झेणं वीइवएज्जा? नो इणद्वे समद्वे। एवं असुरकुमारेण वि तिण्णि आलावगा भाणियव्वा जहा ओहिएणं देवेणं भणिया। एवं जाव थणियकुमारेणं। वाणमंतर-जोइसिय-वेमाणिएणं एवं चेव॥

अल्पर्धिकः भदन्त! असुरकुमारः महर्धि-करय अस्रक्मारः मध्यंमध्येन व्यति-व्रजेत ? नो अयमर्थः समर्थः। एवम् असुरकुमारेण अपि त्रयः आलापकाः भणितव्याः, यथा औविकेन देवेन भणिता। एवं यावत् स्त-नितकमारेण। वानमन्तर-ज्योतिष्क-वैमानिकेन एवं चैव!

३१. भंते! अल्पऋद्धि गला अस्रकुमार महान ऋष्ट्रि वाले असुरकुमार के बीच से होकर व्यतिक्रमण करता है ? यह अर्थ संगत नहीं है। इस प्रकार अस्रकुमार के तीन आलापक वक्तव्य हैं, जैसे सामान्य देव के कहे गए हैं। इसी प्रकार यावत् स्तनितकुमार की वक्तव्यता। इसी प्रकार बानमंतर, ज्योतिष्क और वैमानिक की वक्तव्यता।

३२. अप्पिड़िढए णं भंते! देवे महिडिढयाए देवीए मज्झंमज्झेणं वीइवएज्जा ?

अल्पर्धिकः भदन्त! देवः महर्धिकायाः देव्याः मध्यमध्येन व्यतिवजेत ?

३२. भंते ! अल्पऋब्द्रि बाला देव महानु ऋद्धि वाली देवी के बीच से होकर व्यतिक्रमण करता है ? यह अर्थ संगत नहीं है।

नो इणहे समद्वे॥

नो अयमर्थः समर्थः।

३३. समिड़िढए ण भंते! देवे समि-समर्धिकः भदन्तः देवः समर्धिकायाः डिढयाए देवीए मज्झंमज्झेणं वीइ-देव्याः मध्यमध्येन व्यतिवजेत? वएज्जा ?

एवं नथैव देवेन च देव्या च दण्डक:

इसी प्रकार देव और देवी का दंडक (पाठ पन्द्रति) वक्तव्य है यावत् वैमानिक।

३४. भते! अल्पऋद्धि वाली देवी महान

ऋद्धि वाले देवों के बीच से होकर

३३. समऋद्धि वाला देव समऋद्धि वाली

देवी के बीच से होकर व्यतिक्रमण करता

३४. अप्पिड़िंढया णं भंते! देवी महिहि-यस्स देवस्स मज्झंमज्झेणं वीइव-एजजा ? एवं एसो वि ततिओ दंडओ भाणियव्वो

एवं तहेव देवेण य देवीए य दंडओ

भाणियव्वो जाव वेमाणियाए॥

व्यतिक्रमण करती है ? एवम् एषोऽपि तृतीयः दण्डकः भणित-इस प्रकार यहां भी तृतीय दण्डक वक्तव्य है

含金

३५. महिड्डिया वेमाणिणी अप्पिट्टियस्स वेमाणियस्स मज्झंमज्झेणं वीइवएज्जा?

निकस्य मध्यंमध्येन व्यतिव्रजेत ?

३५. भेते ! क्या महान् ऋद्धि वाली वैमानिक देवी अल्पऋद्धि वैमानिक देव के बीच से होकर व्यतिक्रमण करती है? हाँ, व्यतिक्रमण करती है।

हता वीइवएज्जा।

भाणियव्या जाव-

जाव--

अल्पर्धिका भदन्त! देवी महर्धिकायाः देव्याः मध्यंमध्येन व्यतिव्रजेत?

३६. भंते ! क्या अल्पऋद्धि वाली देवी महान ऋद्भिवाली देवी के बीच से होकर व्यतिक्रमण करती है ?

नो इणहे समद्वे। एवं समिडिढया देवी समिडिढयाए देवीए तहेव। महिडिढया वि देवी अप्पिड़िटयाए देवीए तहेव। एवं एक्केक्के तिण्णि-तिण्णि आलावगा

३६. अप्पिड़िद्धया णं भंते! देवी महिहियाए

देवीए मज्झंमज्झेणं वीइवएज्जा ?

नो अयमर्थः समर्थः। एवं समर्धिका देवी समर्धिकायाः देव्याः तथैव। महर्धिका अपि देवी अल्पधिकायाः देव्याः तथैव। एवम् एकैके त्रयः त्रयः आलापकाः भणि-तव्याः यावत्-

यह अर्थ संगत नहीं है। समऋद्धि वाली देवी की समऋद्धि वाली देवी क संदर्भ में पूर्ववत् वक्तव्यता (१०/२५-२७) महान ऋष्ट्रि वाली देवे। की अल्पऋष्ट्रि वाली देवी के संदर्भ में पूर्ववत् वक्तव्यता (१०/२८-

भिष्टितव्यः यावत् वैमानिकायाः।

अल्पर्धिका भवन्त! देवी महर्धिकस्य

वैमानिकस्य मध्यंमध्येन व्यतिव्रजेत?

महधिंका वैमानिकी अल्पर्धिकस्य वैमा-

हन्त व्यतिवृजेत्।

व्यः यावत--

30)। इस प्रकार प्रत्येक के तीन तीन आलापक वक्तव्य हैं यावत्—

३७. महिड्ढिया णं भंते! वेमाणिणी अप्पिड्ढियाए वेमाणिणीए मज्झं-मज्झेणं वीइवएज्जा? हंता वीइवएज्जा॥

महर्धिका भदन्त! वैमानिकी अलपर्धिकायाः वैमानिक्याः मध्यंमध्येन व्यतिव्रजेत्? इन्त व्यतिव्रजेत्। ३७. भंते! महान् ऋद्धि वार्ली वैमानिक देवी अल्पऋद्धि वार्ली देवी के बीच से होकर ब्यतिक्रमण करती है! हां, ब्यतिक्रमण करती है।

३८. सा भंते! किं विमोहित्ता पभू? अविमोहित्ता पभू? सा भदन्त! किं विमोद्य प्रभुः अविमोद्य प्रभुः? ३८. भंते! क्या वह विमोहित कर व्यतिक्रमण करने में समर्थ है? विमोहित किए बिना व्यतिक्रमण करने में समर्थ है? गौतम! विमोहित कर व्यतिक्रमण करने में भी समर्थ है, विमोहित किए बिना भी व्यतिक्रमण करने में समर्थ है। इसी प्रकार यावत् पहले व्यतिक्रमण कर पश्चात् विमोहित करती है। ये चार उण्डक वक्तव्य हैं।

गोयमा! विमोहिता वि पभू, अवि-मोहिता वि पभू। तहेव जाव पुर्व्वि वा वीइवइता पच्छा विमोहेज्जा। एए चत्तारि दंडगा। गौतम्! विमोद्धा अपि प्रभुः, अविमोद्धा अपि प्रभुः। तथैव यावत् पूर्वं वा व्यति-व्रज्य पश्चात् विमोद्दयेत्। एते चत्वारः दण्डकाः॥

### भाष्य

१. सूत्र २४-३८

प्रस्तुत आलापक में अल्पधिक और महर्द्धिक देवों के शिष्टाचार का निरूपण है। इस प्रसंग में विमोहन की प्रक्रिया का उल्लेख है। अभयदेवसूरि ने विमोहन कः अर्थ वातावरण को अंधकारमय बनाना किया है।'. विमोहन का अर्थ सम्मोहन भी किया जा सकता है।

आसस्स 'खु-खु' करण-पदं

38. आसरस णं भंते! धावमाणस्स किं 'खु-खु' नि करेंति?
गोयमा! आसस्स णं धावमाणस्स हिययस्स य जगस्स य अंतरा एत्थ णं कक्कडए नामं वाए संमुच्छइ, जेणं आसस्स धावमाणस्स 'खु-खु' नि

# अश्वस्य 'खु-खु' करण-पदम्

अश्वस्य भदन्त! धावतः किं खू'-खू' इति करोति? गौतम! अश्वस्य धावतः हृदयं च जगत् च अन्तरा अत्र 'कर्कटकः नाम' वातः सम्मूर्च्छति, येन अश्वस्य धावतः 'खु-खु' इति करोति।

### अश्व का 'खु-खु' करण-पद

३५. 'भंते! दौड़ते हुए अश्व के क्या 'खु-खु' यह शब्द होता है? गौतम! दौड़ते हुए अश्व के हृदय और यकृत के बीच कर्कटक वायु समुत्पन्न होती है, इस कारण दौड़ते हुए अश्व के 'खु-खु'-शब्द होता है।

### भाष्य

१. सूत्र-३९

दौड़ते हुए अश्व के हृदय और यकृत के मध्य कर्कटक नःम का वायु सम्मूर्च्छित होता है।

# पण्णवणी-भासा-पदं

80. अह भंते! आसइस्सामो, सइ-स्सामो, चिट्ठिस्सामो, निसिइ-स्सामो, तुयिहस्सामो—पण्णवणी णं एसा भासा? न एसा भासा मोसा? हंता गोयमा! आसइस्सामो, सइ-स्सामो, चिट्ठिस्सामो, निसिइ-स्सामो, तुयिहस्सामो—पण्णवणी णं एसा भासा, न एसा भासा मोसा।।

### प्रज्ञापनी-भाषा-पदम्

अथ भवन्त! आसिष्यामहे, शयिष्यामहे, स्थास्यामः, निषतस्यामः, त्वग्वर्तिष्या-महे—प्रज्ञापनी एषा भाषा? न एषा भाषा मृषा। हन्त गौतम! आसिष्यामहे शयिष्यामहे, स्थाष्यामः, निषतस्यामः, त्वग्वर्तिष्या-महे—प्रज्ञापनी एषा भाषा, न एषा भाषा मृषा।

### प्रज्ञापनी भाषा-पद

४०. <sup>१</sup>भंते! में ठहरूंगा, सोऊंगा, खड़ा रहूंगा, बैठूंगा, लेटूंगा—क्या यह प्रज्ञापनी भाषा है? क्या यह मुत्रा भाषा नहीं है?

हां, गौतम ! ठहरूंगा, सोऊंगा. खड़ा रहूंगा, बैठूंगा, लेटूंगा—यह प्रज्ञापनी भाषा है, मृषा भाषा नहीं है।

१. भ. वृ. १० २६ विमोहा-महिकाद्यनध्कारकरणेन मोहमुन्पाद्य अपश्यंतमेव नं व्यतिकामेदिति भावः।

### भाष्य

### १. सूत्र-४०

प्रज्ञापना में व्यवहार (असत्यामृषा) भाषा के बारह प्रकार बतलाए गये हैं, उनमें पांचवां प्रकार है प्रज्ञापनी। भाषा पद में प्रज्ञापनी भाषा के अनेक उदाहरण उपलब्ध हैं। इस भाषा का प्रयोग प्रज्ञापन, व्यवहार संचालन के लिए किया जाता है इसलिए यह न सत्य है और न मृषा है किन्तु असत्यामृषा— व्यवहार भाषा है। जयाचार्य ने भविष्यकालीन क्रिया के संदर्भ में विमर्श किया है। उनके अनुसार खड़ा होऊंगा, वैदृंगा-यह अवधारिणीं, निश्चयकारिणीं भाषा है फिर प्रज्ञापनी कैसे? उन्होंने इस प्रश्न का समाधान भी किया है-यह भविष्य के आसन्न वर्तमान है इसलिए निश्चयकारिणीं नहीं किन्तु प्रज्ञापनी है।

8१. सेवं भंते! सेवं भंते! ति<sub>॥</sub>

तदेवं भदन्त! तदेवं भदन्त! इति।

82. भंते! वह ऐसा ही है। भंते! वह ऐसा ही है।

बेसण, सूवण का भाव निवार कहै—हिवडा वेसूं शयन करूं हुं अथवा ए आश्रयवा जोग वस्तु हिवड़ा आश्रू छूं, इत्यादि अनागत काल छै. ते माटे वर्तमान कार्य ने विषे आसड्स्सामी ए अनागत पाठ जणाय छै।

१. पण्ण ११ : ३५।

२. वही, ११ १४ १०।

भ. जो. २२०, पृ. ३२९-इंडर वेसल्य्यू स्वस्यू इत्यादिक अनागनकाल आश्रयी कहे, जद तो तिश्चयकारिणी हुवै। पिण ए वर्तमान काल में

# चउत्थो उद्देसो : चतुर्थ उद्देशक

संस्कृत छाया

### मूल

### हिन्दी अनुवाद

# तावत्तीसगदेव-पदं ४२. तेणं कालेणं तेणं समएणं वाणिय-ग्गामे नयरे होत्था-वण्णओ। दृति-पलासए चेइए। सामी समोसढे जाव

परिसा पडिगया।

तावत्त्रिंशकदेव-पदम् तस्मिन् कालं तस्मिन् समये वाणि-ज्यग्रामः नगरम् आसीत् वर्गकः। दृति-पलाशकं चैत्यम्। स्वामी समवसृतः यावत् परिषद् प्रतिगता।

तावत्त्रिंशक देव-पद

 तेणं कालेणं तेणं समएणं समणस्स भगवओ महावीरस्स जेट्ठे अंतेवासी इंदभूई नामं अणगारे जाव उड्ढंजाणू अहोसिरे झाणकोट्टोवगए संजमेणं तवसा अप्पाणं भावेमाणे विहरह।।

तस्मिन् काले तस्मिन् समये श्रमणस्य इन्द्रभृतिः नाम अनगारः

४२, उस काल और उस समय वणिक्याम नामक नगर था-वर्णक। दूतिपलाशक चैत्य। वहां भगवान् महावीर आए यावत् परिषद् वापिस नगर में चर्ला गई।

४४. तेणं कालेणं तेणं समएणं समणस्स भगवओ महावीरस्स अंतेवासी साम-हत्थी नामं अणगारे पगइभद्दए पगइ-उवसते पगइपयण् कोहमाणमायालोभे मिउमद्दवसंपन्ने अल्लीणे समणस्स भगवओ महावीरस्स अदूर-सामंते उडढंजाणु अहोसिरे झाणकोट्टो-वगए संजमेणं तवसा अप्पाणं भावेमाणे विहरइ॥

भगवनः महावीरस्य ज्येष्ठः अन्तेवासी यावत ऊर्ध्वजान्: अधःशिरा: ध्यानकोष्ठोप-गतः संयमेन तपसा आत्मानं भावयन् विद्वरति ।

४३. उस काल और उस समय श्रमण भगवान् महावीर के ज्येष्ठ अन्तेवासी इन्द्रभृति नामक अणगार यावत् अर्ध्व-जानु अधःसिर (उकडू आसन की मुद्रा में) और ध्यान-कोष्ठ में लीन होकर संयम और तप से अपने आपको भावित करते हुए रह रहे थे।

तस्मिन् काले तस्मिन् समये श्रमणस्य महावीरस्य अन्तेवासी भगवतः श्यामहस्ती नाम अनगारः प्रकृतिभद्रकः प्रकृति-उपशान्तः प्रकृतिप्रतनुक्रोधमान-विणीए मायालोभः मृदुमार्दवसम्पन्नः आलीनः विनीतः श्रमणस्य भगवतो महावीरस्य अदुरसामन्ति ऊर्ध्वजानुः अधःशिराः ध्यानकोष्ठोपगतः संयमेन तपसा आत्मानं भावयन् विहरति।

४४. उस काल और उस समय श्रमण भगवान् महावीर का अंतेवासी श्याम-हस्ती नामक अणगार था। वह प्रकृति से भद्र और उपशांत था। उसके क्रोध, मान, माया और लोभ प्रतन् थे। वह मृद्-मार्दवसंपन्न, आलीन (संयतेंद्रिय) और विनीत था। वह श्रमण भगवान् महावीर के न अति दूर और न अति निकट ऊर्ध्वजान् अधःसिर-इस मुद्रा में और ध्यान-कोष्ठ में लीन होकर संयम और तप से अपने आपको भावित करते हुए रह रहा था।

४५. तए णं से सामहत्थी अणगारे जायसङ्ढे जाव उद्घाए उद्वेड, उद्वेत्ता जेणेव भगवं गोयमे तेणेव उवागच्छइ, उवागच्छिता भगवं गोयमं तिक्खतो जाव पञ्जुवास-माणे एवं वयासी—

ततः सः श्यामहस्ती अनगारः जातश्रद्धः यावत् उत्थया उत्तिष्ठति, उत्थाय यत्रैव भगवान् गौतमः तत्रैव उपागच्छति. उपायम्य भगवन्तं गौतमं त्रिः यावत् पर्यूपासीनः एवमवादीत्-

४५, उस समय श्यामहरूती अणगार के मन में एक श्रद्धा (इच्छा) यावत उठने की मुद्रा में उठा, उठकर जहां श्रमण भगवान महावीर थे. वहां आया. वहां आकर भगवान् गौतम को दायीं ओर से प्रारंभ कर तीन बार प्रदक्षिणा की यावत पर्युपासना करते हुए इस प्रकार बोला--

अस्ति भवन्त! चमरस्य असुरेन्द्रस्य

असुरकुमारराजस्य तावत्त्रिंशकाः देवाः

४६. अत्थि णं भंते! चमरस्स असुरिंदस्स असुरकुमाररण्णो तावत्तीसगा देवा-तावत्तीसगा देवा? हंता अत्थि॥

ताबतृत्रिंशकाः देवाः ? हन्त अस्ति । - तत् केनार्थेन भदन्त !

४७. से केणहेणं भंते! एवं वुच्चइ— चमरस्स असुरिंदस्स असुरकुमार-रण्णो तावत्तीसगा देवातावत्ती-सगा देवा?

देवा?
एवं खलु सामहत्थी! तेणं कालेणं तेणं
समएणं इहेव जंबुद्दीवे दीवे भारहे वासे
कायंदी नामं नयरी होत्था—वण्णओ।
तत्थ णं कायंदीए नयरीए तायत्तीसं
सहाया गाहावई समणोवासया परिवसंति—अइढा जाव बहुजणस्स अपरिभूता अभिगयजीवाजीवा, उवलब्द्रपुण्णपावा जाव अहापरिग्यहिएहिं तबोकम्मेहिं
अप्पाणं भावेमाणा विहरंति।।

तत् केनार्थेन भदन्त! एवमुच्यते–चमरस्य असुरेन्द्रस्य असुरकुमारराजस्य तावत्-त्रिंशकाः देवाः–तावत्त्रिंशकाः देवाः?

एवं खलु श्यामहस्तिन्! तस्मिन् काले तस्मिन् समये इहैव जम्बुद्धीपे द्वीपे भारते वर्षे काकन्दी नाम नगरी आसीत्-वर्णकः। तत्र काकन्यां नगर्या त्रयस्त्रिंशत् 'गाहावई' सहायाः श्रमणोपासकाः परिवसन्ति–आढ्याः यावत् बहुजनस्य अपरिभूताः अभिगतजीवाजीवाः, उपल-ब्धपुण्यपापा: यथापरिगृहीतैः यावत् तपःकर्मभिः आत्मानं भावयन्तः विहरन्ति।

४८. तए णं ते तायत्तीसं सहाया गाहावई समणोवासया पुव्वि उग्गा उग्गविहारी, संविग्गा संविग्ग-विहारी भविता तओ पच्छा पासत्था पासत्थविहारी, ओसन्ना ओसन्नविहारी, कुसीला क्सील-विहारी, अहाच्छंदा अहाच्छंद-विहारी बहुइं वासाइं समणो-वासगपरियागं पाउणिता, अद्धमा-सियाए संलेहणाए अत्ताणं झूसेत्ता, तीसं भत्ताइं अणसणाए छेदेता तस्स ठाणस्स अणालोइय-पडि-कालमासे कालं चगरस्स असरिंदस्स असरकमार-रण्णो तावत्तीसगदेवताए उववण्णा।

ततः ने त्रयस्त्रिंशत् सहायाः 'गाहावई' श्रमणोपासकाः पूर्वम् उग्राःउग्रविहारिणः, संविग्नाः संविग्नविद्यरिणः भूत्वा ततः पश्चात् पार्श्वस्थाः पार्श्वस्थविहारिणः, अवसन्नाः अवसन्नविद्यारिणः, कुशीलाः कुशीलविहारिणः, यथाच्छंदाः च्छंदविहारिणः बहुनि वर्षाणि श्रमणो-पासकपर्यायः प्राप्य, अर्द्धमासिक्या संलेखनया आत्मानं जोषित्वा, त्रिंशत् भक्तानि अनशनेन छिन्वा तस्य स्थानस्य अनालोचितप्रतिकान्ताः कालमासे काल कृत्वा चमरस्य असरेन्द्रस्य असरकमार-राजस्य तावतुत्रिंशकदेवत्वेन उपपन्नः।

४९. जप्पभिइं च णं भंते! ते कायंदगा तायत्तीसं सहाया गाहावई समणो-वासगा चमरस्स असुरिंदस्स असुर-कुमाररण्णो तावत्तीसगदेव-ताए उववन्ना, तप्पभिइं च णं भंते! एवं वुच्चइ—चमरस्स असुरिंदस्स असुर-कुमाररण्णो तावत्तीसगा देवाता-वत्तीसगा देवा?

तए णं भगवं गोयमे सामहत्थिणा

यतप्रभृतिं च भदन्त! ते काकन्दकाः त्रयस्त्रिंशत् सहायाः 'गावावई' श्रमणो-पासकाः चमरस्य असुरेन्द्रस्य असुरकु-मारराजस्य तावत्त्रिंशकदेवत्वेन उपपन्नाः तत्प्रभृति च भदन्त! एवं उच्यते—चमरस्य असुरेन्द्रस्य असुरकुमारराजस्य तावत्-त्रिंशकाः देवाः—तावत्त्रिंशकाः देवाः।

ततः भगवान् गौतमः श्वामहस्तिना

४६. 'भंते ' अस्रकुमारराज असुरेन्द्र चमर के त्रायस्टिशक देव त्रायस्त्रिंशक देव हैं ?

हां, हैं :

8 9. भंते! यह किस अपेक्ष से कहा जा रहा है—असुरकुमारराज असुरेन्द्र चमर के त्रायस्त्रिंशक देव त्रायस्त्रिंशक देव हैं?

श्यामहस्ती! उस काल और उस समय इसी जम्बूद्धीप द्वीप में भारतवर्ष में काकंदी नामक नगरी थी—वर्णक। उस काकंदी नगरी में त्रायम्त्रिंशक—तैतीस परस्पर सहाय्य करने वाले गृहपति श्रमणोपासक रहते थे—सम्पन्न यावत् बहुजन के द्वारा अपरिभवनीय, जीव-अजीव को जानने वाले. पुण्य-पाप के मर्म को समझने वाले यावत् यथापरिगृहीत तपःकर्म के द्वारा अपने आपको भावित करते हुए रह रहे थे।

४८. वे तैतीस परस्पर सहाय्य करने वाले गहयति श्रमणोपासक पहल उग्रविहारी, संविग्न, संविग्नविहारी हुए उसके पश्चात पार्श्वस्थ, पार्श्वस्थ-विहारी, अवसन्न, अवसन्नविहारी, कुशील, कुशीलविहारी, यथाछंद, यथाछंदविहारी हो गए. वे बहुत वर्षी श्रामण्य पर्याय का पालन कर, अर्धमासिकी संलेखना से शरीर को कुश बना. अनशन के द्वारा तीस-भक्त (चौंदह दिन) का छेदन कर उस स्थान की आलोचना-प्रतिक्रमण किए बिना कालमास में काल (मृत्यू) की प्राप्त कर असुरकुमारराज असुरेन्द्र चमर के त्रायस्त्रिंशक देव के रूप में उपपन्न हुए।

४९. भंते! जिस समय वे कांकंदक जायस्त्रिंशक परस्थर सहाध्य करने वाले गृहपित श्रमणोपासक असुरकुभारराज असुरेन्द्र चमर के बायस्विंशक देव के रूप में उपपन्न हुए। भंते! क्या उस समय से इस प्रकार कहा जाता है-असुर-कुमारराज असुरेन्द्र चमर के ब्रायस्विंशक देव वायस्विंशक देव वायस्विंशक देव वायस्विंशक देव हैं?

श्यामहरूनी अणगार के इस प्रकार कहने

अणगारेणं एवं वृत्ते समाणे संकिए कंखिए वितिगिच्छिए उद्वाए उद्वेह, उद्वेता सामहत्थिणा अणगारेणं सिद्धं जेणेव समणे भगवं महावीरे तेणेव उवागच्छिइ, उवागच्छित्ता समणं भगवं महावीरं वंदइ नमंसइ, वंदिता नमंसित्ता एवं वयासी—

५०. अत्थि णं भंते! चमरस्स असुरिंदस्स असुरकुभाररण्णो तावत्तीसगा देवा-तावत्तीसगा देवा? हंता अत्थि॥

५१. से केण्डेण भंते! एवं बुच्चइ—एवं तं चेव सक्वं भाणियव्यं जाव जप्पभिइं च णं भंते! ते कायंदगा तायत्तीसं सहाया गाहावई समणो-वासगा चमरस्स असुरिंदस्स असुरकुमाररण्णो ताव-तीसगदेवत्ताए उववन्ना, तप्पभिइं च णं भंते! एवं वुच्चइ—चमरस्स असुरिंद-स्स असुरकुमाररण्णो तावत्तीसगा देवातावत्तीसगा देवा?

नो इणट्ठे समट्टे। गोयमा! चमरस्स णं असुरिंदस्स असुरकुमाररण्णो ताव-त्तीसगाणं देवाणं सासए नाम-धेज्जे एण्णते—जं न कयाइ नासी, न कथाइ न भवइ, न कयाइ न भविस्सइ, भविंसु य, भवति य, भविस्सइ य—धुवे नियए सासए अक्खए अव्वए अवट्टिए निच्चे, अव्वोच्छित्तिनयद्वयाए अण्णे चयंति, अण्णे उववज्जंति॥ अनगारेण एवमुक्ते सित शंकितः कांक्षितः विचिकित्सकः उत्थया उत्तिष्ठिति. उत्थाय श्यामहस्तिना अनगारेण सार्धं यत्रैव श्रमणः भगवान महावीरः तत्रैव उपागच्छिति. उपागस्य श्रमणं भगवन्तं महावीरं वन्दते नमस्यिति, वन्दित्वा नमस्यित्वा एवमवादीत्—

अस्ति भदन्त! चमरस्य असुरेन्द्रस्य असुरकुमारराजस्य तावत्त्रिंशकाः देवाः— तावत्त्रिंशकाः देवाः? इन्त अस्ति।

तत् केनार्थेन भदन्त! एवमुच्यते—एवं तत् चैव सर्वं भणितव्यं यावत् यत्प्रभृति च भदन्त! ते काकन्दकाः त्रयस्त्रिंशत् सहायाः 'गाहावई' श्रमणोपासकाः चमरस्य असुरेन्द्रस्य असुरकुमारराजस्य तावत्त्रिंशकदेवत्वेन उपपन्नाः, तत्प्रभृति च भदन्त! एवमुच्यते—चमरस्य असुरेन्द्र-स्य असुरकुमाराजस्य तावत्त्रिंशकाः देवाः तावत्त्रिंशकाः देवाः?

नो अयमर्थः समर्थः।
गौतम! चमरस्य असुरेन्द्रस्य असुरकुमारराजस्य तावत्त्रिंशकानां देवानां शाश्वतः
नामधेयः प्रज्ञप्तः—यत् न कदापि नासीत्
न कदापि न भवति, न कदापि न भविष्यति, अभवत् च, भवति च, भविष्यति
च-ध्रुवः नियतः शाश्वतः अक्षयःअव्ययः
अवस्थितः नित्यः, अव्यवच्छित्तिनयार्थेन
अन्ये च्यवन्ते, अन्ये जपपद्यन्ते।

पर भगवान गौतम शंकित, काक्षित ऑर विचिकित्सित हो गए। वे उठने की मुद्रा में उठे, उठकर श्यामहरूर्त अगगार के साथ जहां श्रमण भगवान महावीर थे, वहां आए, वहां आकर श्रमण भगवान महावीर को वंदन-नमस्कार किया, वंदन-नमस्कार कर इस प्रकार बोले-

५०. भंते! क्या असुरकुमारराज असुरेन्द्र चमर के त्रायस्त्रिंशक देव त्रायस्त्रिंशक देव हैं?

हां, है।

यह अर्थ संगत नहीं है।

गौतम! असुरकुमारराज असुरेन्द्र चमर के जायस्त्रिंशक देवों का शाश्वत नामधेय प्रज्ञप्त है—यह कभी नहीं था, कभी नहीं है और कभी नहीं होगा, ऐसा नहीं है-वह था. है और होगा--वह धुव. नियत. शाश्वत. अक्षय, अव्यय, अवस्थित और नित्य है। अव्युच्छित्ति नव की दृष्टि से कुछ च्यवन करते हैं, कुछ उपपन्न हो जाते हैं।

### भाष्य

### १. सूत्र ४६-५१

देव निकायों में दस प्रकार के देव होते हैं। उनमें बायस्विश तीसरा प्रकार है। इनका स्थान मंत्री अथवा पुरोहित के समान माना गया है। प्रस्तुत आलापक में बायस्विशक देवों के पूर्व जन्म का विवरण दिया गया है। उसके साथ अव्यवच्छित्ति नय की दृष्टि से बतलाया गया है–बायस्विशक देव च्युत और उत्पन्न होते रहते हैं।

### शब्द विमर्श--

उग्र, उग्रविहारी-विधिपूर्वक आचार का अनुशीलन करने वाला। उदात्त और उदात्त आचारवाला, यह वृत्तिकार का अर्थ है।

संविग्न, संविग्नविहारी-वैराग्यपूर्ण आचार वाला। पार्श्वस्थ, पार्श्वस्थविहारी-पासत्थ आदि पर्वो का प्रयोग प्रायः साधु के लिए हुआ है। यहां इनका प्रयोग श्रावक के प्रसंग में

त. स्. ४/४-इन्द्रसामानिकत्रायित्रशपरिषद्यातमरक्षलोकपालानीक-प्रकीर्णकाभियोग्यकिल्विषिकाञ्चेकशः।

२. (क) भ. वृ. १०४४६- बायसिंत्रशाः मन्द्रिविकल्पाः।

<sup>্ (</sup>ख) त. सृ. भा. बृ. ४/४ पृ. २७५-त्रायरिंत्रशाः-मन्त्रिपुरोहितस्थानीयाः।

३, भ. वृ. १०/४८।

४. वय. १ -२६-३०।

हुआ है। पासत्थ और पासत्थिवहारी का अर्थ है शिथिल आचारवाला।

ओसन्न, ओसन्नविहारी-आतस्य और प्रमाद के कारण आचार का सम्यक अनुष्ठान न करने वाला। कुसील, कुसीलविहारी—आचार की विराधना करने वाला। यथाछंद, यथाछंदविहारी—स्वछंदविहारी. आगम-निरंपक्ष होकर विहार करने वाला।

५२. अस्थि णं भंते! बलिस्स वङ्रो-यणिदस्स वङ्रोयणरण्णो तावत्ती-सगा देवातावत्तीसगा देवा? हंता अस्थि॥

अस्ति भदन्त! बितनः वैरोचनेन्द्रस्य वैरोचनराजस्य तावत्त्रिंशकाः देवा-तावत्रिंशकाः देवाः? इन्त अस्ति।

५२. भंते! वैरोचनराज वैरोचनेन्द्र बिल के त्रायस्त्रिंशक देव त्रायस्त्रिंशक देव हैं?

हां, हैं।

५३. से केणहेणं भंते! एवं वुच्चइ— बिलस्स वइरोयणिदस्स वइरोयण-रण्णो तावत्तीसमा देवातावत्तीसमा देवा? एवं खलु गोयमा! तेणं कालेणं तेणं समएणं इहेब जंबुद्दीवे दीवे भारहे वासे बेभेले नामं सण्णिवेसे होत्था—वण्णओ। तत्थ णं बेभेले सण्णिवेसे तायत्तीसं सहाया गाहावई समणो-वासया परिव-संति—जहा चमरस्स जाव ताव-

त्तीसगदेवत्ताए उववण्णा॥

तत् केनार्थेन भदन्त! एवमुच्यते—बिलनः वैरोचनेन्द्रस्य वैरोचनराजस्य तावत्-विंशकाः देवाः—यावतृत्रिंशकाः देवाः?

५३. मंते! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है—वैरोचनराज वैरोचनेन्द्र बिल के त्रायस्त्रिंशक देव त्रायस्त्रिंशक देव हैं?

एव खत्नु गौतम! तस्मिन् काले तस्मिन् समये इहैव जम्बूद्वीपे द्वीपे भारत वर्षे बेभेलः नाम सन्निवेशः आसीत्—वर्णकः। तत्र बेभेले सन्निवेशे त्रयस्त्रिंशत् सहायाः 'गाहावई' श्रमणोपासकाः परिवसन्ति— यथा चमरस्य यावत् तावत्त्रिंशकदेवत्वेन उपपन्नाः। गौतम! उस काल और उस समय इर्सा नम्बूद्धीप द्वीप में भारतवर्ष में बेभेल नाम का सिन्नवेश था—वर्णक। उस बेभेल सिन्नवेश में नायस्त्रिंशक तैर्तास परस्पर सहाय्य करने वाले गृहपति श्रमणोपासक रहते थे—जैसे चमर की वक्तव्यता यावत् नायस्त्रिंशक देव के रूप में उपपन्न हए।

५४. जप्पभिइं च णं भंते! ते बेभेलगा तायतीसं सहाया गाहावई समणो-वासगा बलिस्स वइरोयणिंदस्स वइरोयणरण्णो तावत्तीसगदेवत्ताए उववन्ना, सेसं तं चेव जाव निच्चे, अव्वोच्छित्तिनयद्वयाए अण्णे चयंति, अण्णे उववज्जंति॥ यत्प्रभृति च भदन्त! ते बेभेलकाः ताव-त्त्रिंशत् सहायाः 'गाहावई' श्रमणो-पासकाः बलिनः, वैरोचनेन्द्रस्य वैरो-चनराजस्य तावत्त्रिंशकदेवत्वेन उपपन्नाः, शेषं तच्चैव यावत् नित्यः, अव्यवच्छि-त्तिनयार्थेन अन्ये च्यवन्ते, अन्ये उपप-चन्ते। ५४. भंते! जिस समय से वे बेभेलक त्रायस्त्रिंशक तैतील परस्पर सहाय्य करने वाले गृहपति श्रमणोपासक वैरोचनराज, वैरोचनेन्द्र बलि के त्रायस्त्रिंशक देव के रूप में उपपन्न हुए। शेष पूर्ववत् वक्तव्य है यावत् नित्य है, अव्युच्छिनि नय की दृष्टि से कुछ च्यवन करते हैं, कुछ उपपन्न हैं। जाते हैं।

५५. अत्थि णं भंते! धरणस्स नाग-कुमारिंदस्स नागकुमाररण्णो ताव-त्तीसगा देवातावत्तीसगा देवा? हंता अत्थि॥

अस्ति भवन्त! धरणस्य नागकुमारेन्द्रस्य नागकुमारराजस्य तावत्त्रिंशकाः देवाः— तावत्त्रिंशकाः देवाः? हस्त अस्ति। ५५. भंते! नागकुमारराज नागकुमारेन्द्र धरण के त्रायस्त्रिंशक देव त्रायस्त्रिंशक देव हैं? हां. हैं।

५६. से केण्डेणं जाव तावत्तीसगा देवा-तावत्तीसगा देवा? गोयमा! धरणस्स नागकुमारिंदस्स नागकुमाररण्णो तावत्तीसगाणं देवाणं सासए नामधेज्जे पण्णते—जं न कयाइ नासी जाव अण्णे चयंति, अण्णे उववज्जंति। एवं भूयाणंदस्स वि, एवं तत् केनार्थेन यावत् तावत्त्रिंशकाः देवाः—तावत्त्रिंशकाः देवाः? गौतम! धरणस्य नागकुमारेन्द्रस्य नाग-कुमारराजस्य नावत्त्रिंशकानां देवानां शाश्वतः नामधेयः प्रज्ञप्तः—यत् न कदापि नासीत् यावत् अन्ये च्यवन्ते, अन्ये उपपद्यन्ते। एवं भृतानन्दस्यापि एवं यावत् ५६. यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है—मागकुमारराज नागकुमारेन्द्र धरण के त्रायस्त्रिंशक देव त्रायस्त्रिंशक देव हैं? गीतम! नागकुमारराज नागकुमारेन्द्र धरण के त्रायस्त्रिंशक देवों का शाश्वत नामधेय प्रज्ञास है—वह कभी नहीं था यावत कुछ च्यवन करते हैं, कुछ उपपन्न हो जाते हैं।

१. भ. दे. १०/४८।

जाब महाघोसस्स ॥

महाघोषस्य।

इसी प्रकार भूतानन्द की वक्तव्यता। इसी प्रकार यावत महाघोष की वक्तव्यता।

५७. अत्थि ण भंते! सक्कस्स देविंद-स्स देवरण्णो तावत्तीसमा देवा-तावत्तीसमा देवा? हंता अत्थि॥

देवेन्द्रस्य भदन्त! शक्रस्य देवराजस्य तावत्त्रिंशकाः देवाः-तावत्-त्रिंशकाः देवाः? हन्त अस्ति।

५७. भंते! देवराज देवेन्द्र शक्न के त्राय-स्त्रिंशक देव त्रायस्त्रिंशक देव हैं?

हां, हैं।

५८. से केणट्रेणं जाव तावत्तीसगा देवातावत्तीसगा देवा? एवं खलू गोयमा! तेणं कालेणं तेणं समएणं इहेव जंबुद्दीवे दीवे भारहे वासे पालए नामं सण्णिवेसे होतथा— वण्णओ । तत्थ णं पालए सण्णिवेसे तायत्तीसं सहाया गाहावई समणो-वासया जहा चमरस्स जाव विहरंति।!

तत् केनार्थेन यावत् तावत्त्रिंशकाः देवाः-तावत्त्रिंशकाः देवाः? एवं खुलु गौतम! तस्मिन् काले तस्मिन् समये इहैव जम्बूद्वीपे द्वीपे भारते वर्षे पालकः नाम सन्निवेशः आसीत्-वर्णकः। तत्र पालके सन्निवेशे तावत्त्रिंशत सहायाः 'गाहावई' श्रमणोपासकाः यथा चमरस्य यावत् विहरन्ति।

५८. यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है-देवराज देवेन्द्र शक्र के त्रायस्त्रिंशक देव त्रायस्त्रिंशक देव हैं ?

गौतम! उस काल और उस समय जम्बुद्वीप द्वीप के भारतवर्ष में पालक नाम का सन्निवेश था-वर्णक। उस पालक सन्निवेश में तैतीस परस्पर सहाय्य करने वाले गृहपति श्रमणोपासक रहते थे। चमर की भांति वक्तव्यता यावत अपने आपको भावित करते हुए रह रहे थे।

५९. तए णं ते तायत्तीसं सहाया गाहावई समणोवासया पुर्व्वि पि पच्छा वि उग्गा उग्गविहारी, संविग्गा संविग्गविहारी बहुइं दासाइं समणोवासगपरियागं पाउणिता, मासियाए संलेहणाए अत्ताणं झसेता, सिंदें भत्ताई अणसणाए छेदेता, समाहिपत्ता आलोइय-पडिक्कंता कालमासे कालं किच्चा सक्करस देविंदस्स देवरणो तावत्तीसगदेवत्ताए उववन्ना! जप्पभिइं च णं भंते! ते पालगा तायत्तीसं सहाया गाहावर्ड समणोवासगा, सेसं जहा चमरस्स जाव अण्णे उववज्जति॥

तत्र ते तावत्त्रिंशत् सहायाः 'गाहावई' श्रमणोपासकाः पूर्वम् अपि पश्चादि। उग्राः उग्रविहारिणः, संविग्नाः संविग्न-विहारिणः बहुनि वर्षाणि श्रमणोपासक-पर्यायं प्राप्य, मासिक्या संलेखनया जोषित्वा. षष्टि अनशनेन छित्त्वा, आलोचित-प्रतिक्रान्ताः समाधि प्राप्ताः कालमासे कालं कृत्वा शकस्य देवेन्द्रस्य देवराजस्य तावत्-त्रिंशकदेवत्वेन उपपन्नाः] यत्प्रभृति भदन्त! ते पालकाः तावत्त्रिंशत् सहायाः 'गाहावर्ड' श्रमणोपासकाः, शेषं यथा चमरस्य यावत् अन्ये उपपद्यन्ते।

५९. वे त्रायस्त्रिंशक परस्पर सहाय्य करने वाले गृहपति श्रमणोपासक पहले और पश्चात् उग्र, उग्रविहारी, संविग्न, संविग्नविहारी थे। वे बह्त वर्षों तक श्रमणोपासक पर्याय का पालन कर मासिकी संलेखना से शरीर को कश बना. अनशन के द्वारा साठभक्त (भोजन के समय) का छेदन कर, आलोचना प्रतिक्रमण कर, समाधि को प्राप्त कर, कालमास में काल (मृत्यू) प्राप्त कर देवराज देवेन्द्र शक्न के त्रायस्त्रिंशक देव के रूप में उपपन्न हुए। भंते! जिस समय से वे पालक त्रायस्त्रिशक परस्पर सहाय्य करने वाले गृहपति श्रमणोपासक देवराज देवेन्द्र शक्न के त्रायस्त्रिंशक देव के रूप में उपपन्न हुए, शेष चमर की भांति वक्तव्य है यावत् कुछ च्यवन करते हैं, कुछ उपपन्न हो जाते हैं।

६०. अत्थि णं भंते! ईसाणस्स देविंदस्स देवरण्णो तावत्तीसगा देवातावत्तीसगा देवा?

एवं जहा सक्कस्स, नवरं चंपाए नयरीए जाव उववण्णा जप्पभिइं च णं भंते! ते चंपिज्जा तायत्तीसं सहाया, सेसं तं चेव अस्ति भदन्त! ईशानस्य देवेन्द्रस्य देवराजस्य तावत्त्रिंशकाः देवाः-तावत-त्रिंशकाः देवाः? एवं यथा शक्रस्य, नवरं-चम्पायां नगर्यां यावत् उपपन्नाः यत्प्रभृति च भदन्त! ते

'चंपिज्जा' तावत्रत्रिंशत् सहायाः शेषं

६०. भंते! देवराज देवेन्द्र ईशान के त्रायस्त्रिंशक देव त्रायस्त्रिंशक देव हैं ?

शक की भांति वक्तव्यता, इतना विशेष है-चंपानगरी में यावत देवराज देवेन्द्र ईशान के त्रावस्त्रिंशक देव के रूप में उपपन्न जाव अण्णे उववज्जंति।।

तच्चैव यावत् अन्ये उपपद्यन्ते।

हुए। भंते! जिस समय से वे चंपानगरी में त्रायस्त्रिंशक परस्पर सहाय्य करने वाले गृहपति रहते थे, शेष पूर्ववत् यावत् कुछ च्यवन करते हैं, कुछ उपपन्न हो जाते हैं।

६१. अत्थि णं भंते! सणंकुमारस्स देविं-दस्स देवरण्णो तावत्तीसमा देवा, ता-वत्तीसमा देवा? हंता अत्थि॥

अस्ति भदन्त! सनत्कुमारस्य देवेन्द्रस्य देवराजस्य तावत्त्रिंशकाः देवाः, तावत्त्रिंशकाः देवाः? हन्त अस्ति। ६१, भंते! वेवराज देवेन्द्र सनत्कुमार के त्रायस्त्रिंशक देव त्रायस्त्रिंशक देव हैं?

६२. से केणड्रेणं?

तत् केनार्थेन ?

६२. भंते! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है?

हां, हैं।

जहा धरणस्स तहेव, एवं जाव पाणयस्स, एवं अच्चयस्स जाव अण्णे उववज्जंति॥ यथा धरणस्य तथैव, एवं यावत् प्राण-तस्य, एवम् अच्युतस्य यावत् अन्ये उपपद्यन्ते। धरण की भांति वक्तव्यता। इसी प्रकार यावत् प्राणत की वक्तव्यता। इसी प्रकार अच्युत की वक्तव्यता यावत कुछ च्यवन करते हैं, कुछ उपपन्न हो जाने हैं:

६३. सेवं भंते! सेवं भंते! ति॥

तदेवं भदन्त! तदेवं भदन्त! इति।

६३, भंते! वह ऐसा ही है। भंते! वह ऐसा ही है।

# पंचमो उद्देसो : पांचवां उद्देशक

### मूल

# संस्कृत छाया

# हिन्दी छाया

# देवाणं तुडिएण सिद्धं दिव्वभोग-पदं

६४. तेणं कालेणं तेणं समएणं राय-गिहे नामं नयरे। गुणसिलए चेइए जाव परिसा पिडिंग्या। तेणं कालेणं तेणं समएणं समणस्स भगवओ महावीरस्स बहवे अंते-वासी थेरा भगवंतो जाइसंपन्ना जहा अहमे सए सत्तमुद्देसए जाव संजमेणं तवसा अप्पाणं भावेमाणा विहरंति। तए णं ते थेरा भगवंतो जायसङ्खा जायसंस्था जहा भोयम-सामी जाव पज्जुवासमाणा एवं वयासी-

# देवानां 'तुडिएण' सिद्धं दिव्य-भोग-पदम

तस्मिन् काले तस्मिन् समये राजगृहः नाम नगरम्। गुणशिलकं चैत्यम् यावत् परिषद् प्रतिगता। तस्मिन् काले तस्मिन् समये श्रमणस्य भगवतः महावीरस्य बहवः अन्तेवासिनः स्थविराः भगवन्तः जाति-सम्पन्नाः यथा अष्टमे शते सप्तमोद्देशके यावत् संयमेन तपसा आत्मानं भावयन्तः विहरन्ति। ततः ते स्थविराः भगवन्तः जात-श्रद्धाः जातसंशयाः यथा गौतमस्वामी यावत् पर्युपासीनाः एवमवादिष्ः—

# देवों का अंतःपुर के साथ दिव्य-भोग-पद

६४. उस काल और उस समय राजगृह नाम का नगर था। गुणशीलक चैत्य यावत् भगवान् ने धर्म कहा। परिषद वापम नगर में चली गई। उस काल और उस समय श्रमण भगवान् महावीर के बहुत अंतेवार्स स्थविर भगवान् जाति-संपन्न गैसे आठवें शतक के सातवें उद्देशक (सूत्र २७२) की वक्तव्यता यावत् संयम और तप से अपने आपको भावित करते हुए रह रहे थे। उन स्थविर भगवान् के मन में एक श्रव्हा (इच्छा) एक संशय (जिज्ञासा) नैसे गौतम स्वामी की वक्तव्यता यावत् पर्युपासना करते हुए इस प्रकार बोले—

६५. चमरस्स णं भंते असुरिंदस्स असुरकुमाररण्णो कति अग्गम-हिसीओ पण्णत्ताओ?

अज्जो! पंच अग्गमहिसीओ पण्ण-ताओ, तं जहा-काली, रायी, रयणी, विज्जू, मेहा। तत्थ णं एगमेगाए देवीए अड्डह देवीसहरूसं परिवारो पण्णत्तो॥

६६. पभू णं भंते! ताओ एगमेगा देवी अण्णाइं अद्वद्घ देवसहरूसाइं परि-यारं विउब्वित्तए?

एवामेव सपुळ्वावरेणं चत्तालीसं देवीसहस्सा। सेत्तं तुडिए॥ चमरस्य भदन्त! असुरेन्द्रस्य असुर-कुमारराजस्य कति अग्रमहिष्यः प्रज्ञप्ताः?

आर्य! पञ्च अग्रमहिष्यः प्रज्ञासाः, तद् यथा-काली, रात्री, रजनी, विद्युत, मेघा। तत्र एकैकरयाः देवाः अष्टाष्टदेवीसहस्रं परिवारः प्रज्ञसः।

प्रभुः भदन्त! ताः एकैका देवी अन्यानि अष्टाष्ट देवीसहस्राणि परिवारं विकर्तुम्?

एवमेव सपूर्वापरेण चत्वारिंशत् देवीसहस्राणि तदेतत् 'तुडिए'। ६५.भंते ! असुरकुमारराज असुरेन्द्र चमर के कितनी अग्रमहिषियां प्रज्ञप्त हैं ?

आर्य ! पांच अग्रमहिषियां प्रज्ञप्त हैं, जैसे-काली, राजी, राजी, विद्युत, मेघा। उनमें से प्रत्येक देवी के आठ आठ धजार देवी का परिवार प्रज्ञप्त हैं।

६६. भंते! क्या एक एक देवी अन्य आठ आठ हजार देवी परिवार की विक्रिया (रूप निर्माण) करने में समर्थ हैं?

हां, है। इसी प्रकार पूर्व अपर सहित चालीस हजार देवी परिवार विक्रिया करने में समर्थ है। यह है तुडिय (अंतःपुर) की वक्तव्यता।

६७. पभू णं भंते! चमरे असुरिंदे असुर-कुमारराया चमरचंचाए रायहाणीए, प्रभुः भदन्ते! चमरः असुरेन्द्रः असुर-कुमारराजः चमरचञ्चायां राजधान्यां,

६७. 'भंते! असुरकुमारराज असुरेन्द्र चमर चमरचंचा राजधानी की सुधर्मा सभा में सभाए सुहम्माए, चमरसि सीहासणिस तुडिएणं सिद्धं विव्वाइं भोगभोगाइं भुंजमाणे विहरित्तए? नो इणट्ठे समद्रे॥

६८. से केणट्टेणं भंते! एवं वुच्चइ–नो पभू चमरे असुरिंदे असुरकुमारराया चमर-चंचाए रायहाणीए जाव विहरित्तए ?

अज्जो! चमरस्स णं असुरिंदस्स असुरक्माररण्णो चमरचंचाए राय-हाणीए, सभाए सुहम्माए, माणवए चेइय-खंभे वइरामएसु गोलवद्द-समुम्गएसु बहुओ जिणसकहाओ सन्निक्खिताओ चिट्ठति, जाओ णं चमरस्स अस्रिट्स्स असुरकुमार-रण्णो अण्णेसि च बहणं असूर-कुमाराणं देवाण य देवीण य अच्च-णिज्जाओ वंदणिज्जाओ नमंस-णिज्जाओ प्यणिज्जाओ सक्कार-णिज्जाओ सम्माणणिज्जाओ कल्लाणं मंगलं देवयं चेइयं पञ्ज्-वासणिज्जाओ भवंति। से तेणट्टेणं अज्जो! एवं वच्चइ-नो पभ् चमरे असुरिंदे असुरकुमारराया चमरचंचाए रायहाणीए, सभाए सुहम्माए, चमरंसि सिहासणंसि तुडिएणं सद्धि दिव्वाइं भोगभोगाइं भुजमाणे विहरित्तए॥

सभायां सुधर्मायां, चमरे सिंहासने 'तुडिएण' सिद्धे दिव्यानि भीगभीगानि भुज्जानः विहर्तुम्? नो अयमर्थः समर्थः।

तत् केनार्थेन भदन्त! एवमुच्यते-नो प्रभुः चमरः असुरेन्द्रः असुरकुमारराजः चमर-चञ्चायां राजधान्यां यावत् विद्वर्तम्?

आर्य ! चमरस्य अस्रेन्द्रस्य अस्र-कुमारराजस्य चमरचञ्चायां राजधान्यां, सभायां स्थर्मायां, माणवंके चैत्यस्तम्भे वज्रमयेषु गोल-वृत्त-सम्द्गतेषु बहवः जिनसंक्थिनः सन्निक्षिप्ताः तिष्ठन्ति, याः चमरस्य अस्रेन्द्रस्य अस्रक्रमारराजस्य अन्येषां च बहुनाम् अस्रक्रमाराणां देवानां च देवीनां च अर्चनीयाः वन्दनीयाः नमनीयाः पूजनीयाः सत्करणीयाः सम्मान-नीयाः कल्याणं मङ्गलं दैवतं चैत्यं पर्युपासनीयाः भवन्ति । तत् तेनार्थेन आर्य ! एवमुच्यते-तो प्रभुः चमरः असुरेन्द्रः असुरकुमारराजा चमरचञ्चायां राजधान्यां. सभायां सुधर्मायां, चमरे सिहासने 'तुडिएणं' सार्घं दिव्यानि भोगभोगानि भृञ्जानः विहर्तुम् ।

चमर सिंहायन पर अंतःपुर के साथ दिव्य भोग भोगता हुआ विहरण करने में समर्थ है? यह अर्थ संगत नहीं है।

६८. भेने! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है-असुरकुमारराज असुरेन्द्रचमर चमर-चंचः राजधानी में यावत् दिव्य भेण भोगता हुआ विहरण करने में समर्थ नहीं

आर्यो ! असुरकुमारराज अस्टेन्द्र चमर चमरचंचा राजधानी की सुधर्मा सभा में माणवक चैत्य स्तंभ में वज्ञमय गोलवत-वर्तुलाकार पेटियों में जिनेश्वर देव की अनेक अस्थियां रखं हुई हैं, जो असुरकुमारराज असुरेन्द्रचमर तथा अन्य बद्दत असुरकुमार देव-देवियों के लिए अर्चनीय, वंदनीय, नमस्करणीय, फानीय, सत्कारणीयः, सम्माननीयः, कल्याणकारीः, मंगल, दैवत, चैत्य और पर्युपासनीय होती है। आर्यो ! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है-असुरकुमारराज असुरेन्द्रचमर चमर-चंचा राजधानी की सुधर्मा सभा में, चमर सिहासन पर अंतःपुर केसाथ दिव्य भोगाई भोगों को भोगते हुए विहरण करने में समर्थ नहीं है।

### भाष्य

### १. सूत्र ६७-६८

जवाचार्य ने 'जिणसकहाओं' की लंबी समीक्षा की है— जिण नी दाढा होय, तो छै एह अशाश्वती। असंख्य काल अवलोय, तेहनी स्थिति कही नथी॥

६९. पभू णं अज्जो! चमरे असुरिंदे असुर-कुमारराया चमरचंचाए रायहाणीए, सभाए सुहम्माए, चमरंसि सीहासणंसि चउसट्टीए सामाणियसाहस्सीहिं, ताय-त्तीसाए तावत्तीसगेहिं, चउहिं लोग-पालेहिं, पंचिहं अग्गमहिसीहिं सपरि-वाराहिं चउसट्टीए आयरक्खदेव-साहस्सीहिं, अण्णेहि य बहुहिं असुर- प्रभु:आर्य! चमरः असुरेन्द्रः असुर-कुमाराजः चमरचञ्चायां राजधान्यां, सभायां सुधर्मायां, चमरे सिंहासने चतुष-षष्ट्याः सामानिकसाहस्रीभिः, त्रयसिंत्रशत् तावत्त्रिंशकैः, चतुर्भिः लोकपालैः, पञ्चभिः अग्रमहिषीभिः सपरिवारैः चतुष-षष्ट्या आत्मरक्षदेवसाहस्रीभिः, अन्यैः च बहुभिः असुरकुमारैः देवैः च, देवीभिः च

जिन दाढा आकार. पुद्गल स्थित्या तैहनें। कि जिन-दाढ़ा सार, तो तसु किहये शाश्वती॥ इस विषय में पूरा प्रकरण द्रष्टव्य हैं।'. जिण संकहाओं का उल्लेख समयाओं में भी मिलता है।'

६९. आर्यो! असुरकुमारराज असुरेन्द्र चमर चमरचंचा राजधानी की सभा सुधर्मा में चमर सिंहासन पर चौसठ हजार सामानिक, तैनींग्य त्रायस्त्रिशंक, चार लोकपाल, पांच अग्रमहिषियां, सपरिवार चौसठ हजार आत्मरक्षक देव, अन्य बहुत असुरकुमार देव और देवियों के साथ संपरिवृत है। वह आहत नाटयों, गीतों कुमारेहिं देवेहि य, देवीहि य सर्ष्ट्रि संपरिवृडे महयाहय नट्ट-गीय-वाइय-तंती-तत्न-तात्न-तुडिय-घणमुइंगपडुप्प-वाइयरवेणं दिव्वाइं भोगभोगाइं भुंज-माणे विहरित्तए? केवलं परियारिङ्कीए, नो चेव णं मेहणवित्तयं॥ सार्धं सम्परिवृतः, महत्-आहतनाट्य-गीत-वादित-तन्त्री-तल-ताल-'तुडिय'- घनमृदङ्ग-पटुप्रवादितरवेण भोगभोगानि भुञ्जानः विहर्तम?

केवलं परिचारर्व्हया. नो चेव मैथुनप्रत्ययम्।

तथा कुशल वादक के द्वारा बजाए गए बादित्र, तंत्री, तल, ताल, बृटित घन और मृदंग की महान ध्विन से युक्त दिव्य भोगाई भोगों को भोगता हुआ रहता है ?

केवल परिचारणा (शब्द श्रवण, रूप दर्शन) ऋद्धि का उपभोग करते हैं, मैथुन रूप भोग का नहीं।

७०. चमरस्स णं भंते! असुरिंदस्स असुरकुमाररण्णो सोमस्स महा-रण्णो कित अग्गमहिसीओ पण्णत्ताओ? अज्जो! चतारि अग्गमहिसीओ पणत्ताओ, तं नहा-कग्गगा, कणग-लता, चित्तगुत्ता, वसुंधरा। तत्थ णं गएमेगाए देवीए एगमेगं देवीसहस्सं परिवारे पण्णते॥ चमरस्य भदन्तः! असुरेन्द्रस्य असुर-कुमारराजस्य सोमस्य महाराजस्य कति अग्रमहिष्यः प्रज्ञमाः? आर्यः! चतस्रः अग्रमहिष्यः प्रज्ञमाः, तद् यथा—कनका, कनकलता, चित्रगुप्ता, वसुन्धरा। तत्र एकैकस्याः देव्याः एकैकं देवीसहस्रं परिवारः प्रज्ञमः। ७०, भंते! असुरकुमारराज असुरेन्द्र चमर के लोकपाल महाराज सोम के कितनी अग्रमहिषियां प्रज्ञस हैं? आर्य! चार अग्रमहिषियां प्रज्ञस हैं, जैसे—कनका, कनकलता, चित्रगुप्ता, वसुंधरा। उनमें से प्रत्येक देवी के एक एक हजार देवी परिवार प्रज्ञप्त है। यह है अंतःपुर की वक्तव्यता।

७१. पभू णं ताओ एगामेगा देवी अण्णं एगमेगं देवीसहस्सं परियारं विउव्वित्तए? एवामेव सपुव्वाबरेणं चत्तारि देवी-सहस्सा। सेतं तुडिए॥ प्रभुः ताः एकैका देवी अन्यम् एकैकं देवी-सहस्रं परिवारं विकर्तुम् ? एवमेव सपूर्वापरेण चत्वारि देवीसहस्राणि। तदेनत 'तुडिए'। 92. क्या एक देवी अन्य एक हजार देवी परिवार की विक्रिया करने में समर्थ है ? हां, है। इसी प्रकार पूर्व अपर सहित चार हजार देवी परिवार विक्रिया करने में समर्थ है।

७२. पभू णं भंते! चमरस्स असुरिं-दस्स असुरकुमाररण्णो सोमे महाराया सोमाए रायहाणीए, सभाए सुहम्माए, सोमंसि सीहासणंसि तुडिएणं सिद्धं दिव्वाइं भोगभोगाइं भुंजमाणे विहरितए? अवसेसं जहा चमरस्स नवरं-परियारो जहा सूरियाभस्स! सेसं तं चेव जाव नो चे णं मेहुणवित्तयं॥

- प्रभुः भदन्तः! चमरस्य असुरेन्द्रस्य असुरकुमारराजस्य सोमः महाराजः सोमायां राजधान्यां, सभायां सुधर्मायां. सोमे सिंहासने 'तुडिएणं' सिंद्धं दिव्यानि भोगभोगानि भुञ्जानः विहर्तुम्? अवशेषं यथा चमरस्य. नवरं-परिवारः यथा सूर्याभस्य। शेषं तच्चैव यावत् ना चैव मैथुनप्रत्ययम्।
- ७२. भंते! असुरकुमारराज असुरेन्द्र चमर के लोकपाल महाराज स्पोम स्पोम राजधानी की सुधर्मा सभा में स्पोम सिंहासन पर अंतःपुर के साथ दिव्य भोगाई मोगों को भोगते हुए विहरण करने में समर्थ हैं? अवशेष चमर की भांति वक्तव्य है, इतना विशेष हैं—परिवार सूर्याभदेव की भांति (रायपसेणइय ७) वक्तव्य है। शेष पूर्ववत यावत मेथुन रूप भोग का नहीं।

७३. चमरस्स णं भंते! असुरिंदस्स असुरकुमार रण्णो जमस्स महा-रण्णो कित अम्णमहिसीओ? एवं चेव, नवरं-जमाए रायहाणीए, सेसं जहा सोमस्स। एवं वरुणस्स वि,

अग्रमहिष्यः ? एवं चैव, नवरं-यमायां राजधान्यां, शेषं यथा सोमस्य। एवं वरुणस्यापि, नवरं वरुणायां राजधान्याम्। एवं वैश्रमणस्यापि, नवरं-वैश्रमणायां राजधान्याम्। शेषं तच्चैव यावत् नो चैव मैथ्नप्रत्ययम्।

चमरस्य भदन्त ! अस्रेन्द्रस्य अस्रक्रमार-

महाराजस्य

कति

यमस्य

राजस्य

एवं चेव, नवरं-जमाए रायहाणीए, सेसं जहा सोमस्स। एवं वरुणस्स वि, नवरं-वरुणाए रायहाणीए। एवं वेसमणस्स वि, नवरं-वेसमणाए रायहाणीए। सेसं तं चेव जाव नो चेव णं मेहुणवित्तयं।। 93. भंते! असुरकुमारराज असुरेन्द्र चमर के लोकपाल महाराज यम के कितनी अग्रमहिषियां प्रचप्त हैं? पूर्ववत, इतना विशेष है—यम राजधानी में शेष सोम की भांति वक्तव्यता। इसी प्रकार वरुण की वक्तव्यता, इतना विशेष है—वरुण राजधानी में। इसी प्रकार वैश्रमण की वक्तव्यता, इतना विशेष है—वैश्रमण राजधानी में। शेष पूर्ववत यावत मैथुन रूप भोग का नहीं।

७४. बलिस्स णं भंते! वइरोयणि-दस्स-पुच्छा।

अज्जो! पंच अग्गमहिसीओ पण्ण-ताओ, तं जहा—संभा, निसंभा, रंभा, निरंभा, मदणा। तत्थ णं एगमेगाए देवीए अद्वह देवीसहरूसं परिवारो, सेसं जहा चमरस्स, नवरं—बलिचंचाए राय-हाणीए, परि-यारो जहा मोउद्देसए। सेसं तं चेव जाव नो चेव णं मेहणवत्तियं॥ बलिनः भदन्त ! वैरोचनेन्द्रस्य-पृच्छा।

आर्य! पञ्च अग्रमहिष्यः प्रज्ञाताः, तद्यथा— शुम्भा, निशुम्भा, रम्भा, निरम्भा, मदना। तत्र एकैकस्याः देव्याः अष्टाष्ट देवीसहस्रं परिवारः, शेषं यथा चमरस्य. नवरं— बलिचञ्चायां राजधान्याम्, परिवारः यथा मोयोकद्देसके शेषं तच्चैव यावत् नो चैव मैथुनप्रत्ययम्। 98. भंते! वैरोचनेन्द्र बिल की पृच्छा।

आर्यो ! पांच अग्रमहिषियां प्रज्ञप्त हैं, जैसे— शुंभा, निशुंभा, रंभा, निरंभा, मदना। उनमें से प्रत्येक देवी के आठ आठ हजार देवी का परिवार प्रज्ञम है। शेष चमर की भांति वक्तव्य हैं, इतना विशेष है— बलिचंचा राजधानी में, परिवार की मोक उद्देशक (भगवई ३/४) की भांति वक्तव्यता। शेष पूर्ववत् यावत् मैथुन रूप भोग का नहीं।

७५.बलिस्स णं भंते! वइरोयणिंदस्स वइरोयणरण्णो सोमस्स महारण्णो कति अग्गमहिसीओ पण्णनाओ?

अज्जो! चत्तारि अञ्जमहिसीओ पण्णताओ, तं जहा-मीणगा, सुभद्दा, विज्जुया, असणी। तत्थ णं एगमेगाए देवीए एगमेगं देवीसहस्सं परिवारो, सेसं जहा चमरसोमस्स एवं जाव वरुणस्स॥ बिलनः भदन्तः! वैराचनेन्द्रस्य वैरोचन-राजस्य सोमस्य महाराजस्य कति अग्रमहिष्यः प्रज्ञसाः?

आर्य! चतस्रः अग्रमहिष्यः प्रज्ञासाः, तद् यथा-मीनका, सुभद्रा, विद्युत्, अशिन। तत्र एकैकस्याः देव्याः एकैकं देवीसहस्रं परिवारः, शेषं यथा चमरसोमस्य एवं यावत् वरुणस्य। ७५. भंत ! वैरोचनराज वैरोचनेन्द्र बलि के लोकपाल महाराज सोम के कितनी अग्रमहिषियां प्रज्ञम हैं ?

आर्यो ! चार अग्रमिहिषियां प्रज्ञप्त हैं, जैसे— मीनका, सुभद्रा, विद्युत्, असर्ना। उनमें सं प्रत्येक देवी के एक एक हजार देवी का परिवार है। शेष सोम चमर की भांति कक्तव्यता। इसी प्रकार यावत् वरुण की कक्तव्यता।

७६. धरणस्स णं भंते! नाग-कुमारिंदस्स नागकुमाररण्णो कति अग्गमहिसीओ पण्णत्ताओ?

अज्जो! अञ्चमहिसीओ पण्णताओ, तं जहा—अला, सक्का, सतेरा, सोदामिणी, इंदा, घणविज्जुया। तत्थ णं एगमेगाए देवीए छ-छ देवीसहरूसं परिवारो पण्णत्तो॥ धरणस्य भदन्त! नागकुमारेन्द्रस्य नाग-कुमारराजस्य कति अग्रमहिष्यः प्रज्ञसाः?

आर्य! षट् अग्रमहिष्यः प्रज्ञप्ताः, तद् यथा— अला. शक्ना, शतेरा, सौदामिनी, इन्द्रा, घनविद्युत्। तत्र एकैकस्याः देव्याः षट्-षट् देवीसहस्रं परिवारः प्रज्ञप्तः। ७६. भंते! नागकुमारराज नागकुमारेन्द्र धरण के कितनी अग्रमहिषियां प्रज्ञप्त हैं?

आर्यो! छह अग्रमहिषियां प्रज्ञप्त हैं, जैसे-अत्ना, शक्का, सतेरा, सीदामिनी, इन्द्रा, धन-विद्युत्। उनमें प्रत्येक देवी के छह: छह हजार देवी का परिवार प्रज्ञप्त है।

७७. पभू णं ताओ एगमेगा देवी अण्णाइं छ-छ देविसहस्साइं परियारं विउब्वित्तए? एवामेव सपुव्वावरेणं छत्तीसाइं देवि-सहस्साइं। सेत्तं तडिए॥

प्रभुः ताः एकैका देवी अन्यानि षट्-षट् देवीसहस्राणि परिवारं विकर्तुम्? एवमेव सपूर्वापरेण षट्त्रिंशत् देवीसहस्राणि। तदेतन् 'तुडिए'।

७७. क्या एक देवी अन्य छह-छह हजार देवी परिवार की विक्रिया करने में समर्थ है?

हां, है। इसी प्रकार पूर्व अपर सहित छत्तीस हजार देवी परिवार विक्रिया करने में समर्थ है। यह है अंतःपुर की वक्तव्यता।

७८. पभू णं भंते! धरणे? सेसं तं चेव, नवरं-धरणाए रायहाणीए, धरणंसि सीहासणंसि, सओ परियारो। सेसं तं चेव॥

प्रभुः भदन्त! धरणः ? शेषं तच्चैव, नवरं— धरणायां राजधान्यां धरणे सिंहासने, स्वकः परिवारः। शेषं तच्चैवं।

७८. भंते! नागकुमारराज नागकुमारेन्द्र धरण धरण सिंहासन पर दिव्य भोगार्ह भोगों को भोगते हुए विहरण करने में समर्थ हैं? शेष पूर्ववत्, इतना विशेष है—धरण

राजधानी में, धरण सिंहासन पर, स्व

परिवार के साथ। शेष रायपसेणड्य (सृत्र ७) की भांति वक्तव्य है।

७९. धरणस्स णं भंते! नागकुमारिंदस्स नागकुमाररण्णो कालवालस्स महारण्णो कति अग्गमहिसीओ पण्णताओ? अज्जो! चतारि अग्गमहिसीओ पण्णताओ, तं जहा—असोगा, विमला, सुप्पभा, सुदंसणा। तत्थ णं एगमेगाए देवीए एगमेगं देवीसहस्सं परिवारो, अवसेसं जहा चमरलोगपालाणं। एवं सेसाणं तिण्ह वि॥

धरणस्य भदन्त! नागकुमारेन्द्रस्य नागकुमारराजस्य कालपालस्य महाराजस्य कति अग्रमहिष्यः प्रज्ञमाः? आर्य! चतस्यः अग्रमहिष्यः प्रज्ञमाः, तद् यथा-अशोका, विमला, सुप्रभा, सुदर्शना। तत्र एकैकस्याः देव्याः एकैकं देवीसहस्रं परिवारः, अवशेषं यथा चमरलोक-पालानाम्। एवं शेषाणां तिसणामपि।

७९. भंते! नागकुमारराज नागकुमारेन्द्र धरण के लोकपाल महाराज कालवास के कितनी अग्रमहिषियां प्रज्ञप्त हैं? आर्यो! चार अग्रमिहिषयां प्रज्ञप्त हैं, जैसे—अशोका, विमला. सुप्रभा, सुदर्शनाः उनमें प्रत्येक देवी के एक एक हजार देवी का परिवार है। शेष चमर लोकपाल की भांति वक्तव्यता। इसी प्रकार धरण के शेष तीन लोकपालों की वक्तव्यता।

८०. भूयाणंदस्स भंते!--पुच्छा अज्जो! छ अग्गमहिसीओ पण्ण-त्ताओ, तं जहा--रूया रूयंसा, सुरूया, रूयगावती, रूयकंता, रूयप्पभा। तत्थ णं एगमेगाए देवीए छ-छ देवीसहस्सं परिवार, अवसेसं जहा धरणस्स॥

भूतानन्दस्य भदन्त! पृच्छा-। आर्य! षट् अग्रमहिष्यः प्रज्ञासाः, तद् यथा-रूपा, रूपांशा, सुरूपा, रूपकावती, रूपकान्ता, रूपप्रभा। तत्र एकैकस्याः देव्याः षट्-षट् देवीसहस्रं परिवारः, अवशेषं यथा धरणस्य।

भूतानन्दस्य भदन्त! नागकुमारेन्द्रस्य

नागकुमारराजस्य नागचित्रस्य पृच्छा।

८०. भंते! भूतानंद की पृच्छा।
आर्यो! छह अग्रमिहिषयां प्रज्ञप्त हैं, जैसे— रूपा, रूपांशा, सुरूपा, रूपकावती, रूप-कांता, रूपप्रभा। उनमें प्रत्येक देवी के छह-छह हजार देवी का परिवार है। अवशेष धरण की भांति वक्तव्य है।

८१. भ्याणंदस्स णं भंते! नाग-कुमारिंदस्स नागकुमाररण्णो नाग-चित्तस्स-पुच्छा

आर्य ! चतन्नः अग्रमहिष्यः प्रज्ञासाः, तद् यथा– सुनंदा, सुभद्रा, सुजाता, सुमना। तत्र एकैकस्याः देव्याः एकैकं देवीसहस्रं परिवारः, अवशेषं यथा चमरलोकपाला-नाम्। एवं शेषाणां त्रयाणामपि लोकपाला-

पालानाम्।

८१. भंत! नागकुमारराज नागकुमारेन्द्र भूतानंद के लोकपाल नागचित्त की पृच्छा। आर्यो! चार अग्रमहिषियां प्रजप्त हैं.

जैसे-सुनंदा, सुभद्रा, सुजाता, सुमना।

उनमें प्रत्येक देवी के एक एक हजार देवी

का परिवार है। शेष चमर लोकपाल की

अज्जो! चत्तारि अञ्जमहिसीओ पण्णत्ताओ, तं जहा—सुणंदा,सुभद्द, सुजाया, सुमणा। तत्थ णं एजमे-गाए देवीए एगमेगं देवीसहस्सं परिवारे, अवसेसं जहा चमरलोग-पालाणं। एवं सेसाणं तिण्ह वि लोगपालाणं। जे वाहिणिल्ला इंदा तेसिं जहा

नाम्।
ये दाक्षिणात्याः इन्द्राः तेषां यथा
धरणेन्द्रस्य, लोकपालानामपि तेषां यथा
धरणस्य लोकपालानाम्। औत्तराहानाम्
इन्द्राणां यथा भूतानन्दस्य, लोकपालानामपि तेषां यथा भूतानन्दस्य
लोकपालानाम्, नवरम्—इन्द्राणां सर्वेषां
राजधान्यः सिंहासनानि च सदृशनामकानि,
परिवारः यथा मोयोद्देशके। लोकपालानां
सर्वेषां राजधान्यः सिंहासनानि च सदृशनामकानि, परिवारः यथा चमरलोक-

भांति वक्तव्य है। इसी प्रकार भूतानंद के शेष तीन लोकपालों की वक्तव्यता। जो दक्षिण दिशा के इन्द्र हैं, उनकी धरणेन्द्र की भांति वक्तव्यता। उनके लोकपालों की भी धरणेन्द्र के लोकपालों की भी धरणेन्द्र के लोकपालों की भांति वक्तव्यता। इतना विशेष है—सब इन्द्रों की राजधानी और सिंहासन सदृश नाम वाले हैं। परिवार मोक उद्देशक (भगवई ३/४) की भांति वक्तव्य है। सब लोकपालों की राजधानी और सिंहासन भी सदृश नाम वाले हैं, उनका परिवार चमर लोकपाल की भांति वक्तव्य है।

जे दाहिणिल्ला इंदा तेसिं धरणिंदस्स, लोगपालाण वि तेसिं जहा धरणस्स लोगपालाणं। उत्तरिल्लाणं इंदाणं जहा भूयाणंदस्स, लोगपालाण वि तेसिं जहा भूयाणंदरुस लोगपालाणं. नवरं-इंदाणं सब्बेसिं रायहाणीओ सीहासणाणि य सरिसणामगाणि. परियारो जहा मोउद्देसए। लोग-पालाणं सब्बेसिं रायहाणीओ सीहासणाणि य सरिसणामगाणि. परियारो चमरस्स लोगपालाणं॥

> कालस्य भदन्त! पिशाचेन्द्रस्य पिशाच-राजस्य कति अग्रमहिष्यः प्रज्ञासाः ?

८२. कालस्स णं भंते! पिसायिंदस्स पिसायरण्णो कति अग्गमहिसीओ पण्णत्ताओ?

८२. भंते! पिशाचरात्र पिशाचेन्द्र काल के कितनी अग्रमहिषियों प्रजम हैं? अज्जो! चत्तारि अग्गमहिसीओ पण्णताओ, तं जहा-कमला, कमल-प्यभा, उप्पला, सुदंसणा। तत्थ णं एगमेगाए, देवीए एगमेगं देवीसहस्सं परिवारो, सेसं जहा चमरलोग-पालाणं। परिवारो तहेव नवरं-कालाए रायहाणीए, कालंसि सीहासणंसि, सेसं तं चेव। एवं महाकालस्स वि॥ आर्य! चतस्रः अग्रमिहष्यः प्रज्ञप्ताः, तद् यथा-कमलाः कमलप्रभाः उत्पलाः, सुदर्शना। तत्र एकैकस्याः देव्याः एकैकं देवीसहस्रं परिवारः. शेषं यथा चमर-लोकपालानाम्। परिवारः तथैवः, नवरं-कालायां राजधान्यां, काले सिंहासने, शेषं तच्चैव। एवं महाकालस्यापि।

आर्थो! चार अग्रमहिषियां प्रक्षम हैं, जैसे-कमला. कमलप्रभा. उत्पला. सुदर्शना। उनमें प्रत्येक देवी के एक-एक हजार देवी का परिवार है। शेष चमर लोकपाल की भांति वक्तव्य है। उसी प्रकार परिवार की वक्तव्यता, इतना विशेष है-काल राजधानी में काल सिंहासन पर शेष पूर्ववत्। इसी प्रकार महाकाल की वक्तव्यता।

८३. सुरूबस्स णं भंते! भूतिंदस्स भूतरण्णो—पुच्छा। अज्जो! चत्तारि अम्ममहिसीओ पण्णताओ, तं जहा—रूबवई, बहुरूवा, सुरूबा, सुभगा। तत्थ णं एममेगाए देवीए एगमेगं देवीसहस्सं परिवारे, सेसं जहा कालस्स। एवं पहिरूबस्स वि॥ सुरूपस्य भदन्त! भूतेन्द्रस्य भूतराजस्य-पृच्छा। आर्य! चतस्रः अग्रमिहिष्यः प्रज्ञप्ताः, तद् यथा-रूपवर्ता, बहुरूपा, सुरूपा, सुभगा। तत्र एकैकस्याः देव्याः एकैकं देवीसहस्रं परिवारः. शेषं यथा कालस्य। एवं प्रतिरूपस्यापि।

८३. भंते! भृतराज भृतेन्द्र मुरूप की पृच्छा।

आर्य! चार अग्रमिहिष्यां प्रज्ञप्त हैं, जैसे-रूपवर्ती, बहुरूपा, सुरूपा, सुभगा। उनमें प्रत्येक देवी के एक एक हजार देवी का परिवार है, शेष काल की भांति वक्तव्यता। इसी प्रकार प्रतिरूप की वक्तव्यता।

८४. पुण्णभद्दस णं भंते! जिक्खंदस्स-पुच्छा। अज्जो! चत्तारि अग्गमहिसीओ पण्णताओ, तं जहा-पुण्णा, बहुपुत्तिया, उत्तमा, तारया। तत्थ णं एगमेगाए देवीए एगमेगं देवीसहस्सं परिवारे, सेसं जहा कालस्स। एवं माणिभद्दस्स वि॥

पुण्यभद्रस्य भदन्त! यक्षेन्द्रस्य-पृच्छा।

आर्य! चतस्र अग्रमहिष्यः प्रज्ञामाः, तद् यथा- पृण्या, बहुपुत्रिका. उत्तमा, तारका। तत्र एकैकस्याः देव्याः एकैकं देवीसहस्रं परिवारः, शेषं यथा कालस्य। एवं माणिभदस्यापि। ८४. भंते! यक्षेन्द्र पुण्यभद्र की पृच्छा।

आर्य! चार अग्रमिहिषियां प्रज्ञप्त हैं, जैसे-पुण्या, बहुपुत्रिका, उत्तमा, तारका। उनमें प्रत्येक देवी के एक एक हजार देवी का परिवार है, शेष काल की भांति वक्तव्यता। इसी प्रकार मणिभद्र की वक्तव्यता।

८५. भीमस्स णं भंते! रक्खासिंदस्स— पुच्छा। अज्जो! चत्तारि अग्गमहिसीओ पण्णत्ताओ, तं जहा—पउमा, वसुमती, कणगा, रयणप्पभा। तत्थ णं एगमेगाए देवीए एगमेगं देवी-सहस्सं परिवारे, सेसं जहा कालस्स। एवं महाभीमस्स वि॥ भीमस्य भदन्त ! राक्षसेन्द्रस्य-पृच्छा।

आर्य! चतस्रः अग्रमिहष्यः प्रज्ञमाः, तद् यथा-पद्मा, वसुमती, कनका, रत्नप्रभा। तत्र एकैकस्याः देव्याः एकैकं देवीसहस्रं परिवारः. शेषं यथा कालस्य। एवं महाभीमस्यापि। ८५. भते! राक्षसेन्द्र भीम की पृच्छा।

आर्य! चार अग्रमहिषियां प्रजप्त हैं. जैसे— पद्मा, वसुमती, कनका, रत्नप्रभा। उनमें प्रत्येक देवी के एक एक हजार देवी का परिवार है. शेष काल की भांति वक्तव्यता। इसी प्रकार महाभीम की वक्तव्यता।

आर्य! चार अग्रमहिषियां प्रज्ञम हैं.

रतिप्रिया। उनमें प्रत्येक देवी के एक एक

हजार देवी का परिवार है, शेष पूर्ववत्।

इसी प्रकार किंपुरुष की वक्तव्यता।

केत्मती.

८६. किन्नरस्स णं-पुच्छा।
अञ्जो! चतारि अग्गमहिसीओ पण्णत्ताओ, तं जहा-वर्डेसा, केतुमती, रित्सेणा, रइप्पिया। तत्थ णं ऐगमेगाए देवीए एगमेगं देवीसहस्सं परिवारे, सेसं तं चेव। एवं किंपुरिसस्स वि॥

आर्य! चतसः अग्रमहिष्यः प्रज्ञप्ताः, तद् यथा-अवतंसा. केतुमती, रतिसेना, रतिप्रिया। तत्र एकैकस्याः देव्याः एकैकं देवीसहस्रं परिवारः, शेषं तच्चेव। एवं किंपुरुषस्यापि।

८ ७. सत्पुरुष की पृच्छा।

८६. किन्नर की पृच्छा।

जैसे-अवतंसा.

८७. सप्पुरिसस्स णं-पुच्छा।

सत्पुरुषस्य-पृच्छा।

किन्नरस्य-पृच्छा।

n International

For Private & Personal Use Only

www.jainelibrary.org

रतिसेना.

अज्जो! चतारि अञ्गमहिसीओ पण्णताओ, तं जहा—रोहिणी, नविमया, हिरी, पुष्फवर्ती। तत्थ णं एगमेगाए देवीए एगमेगं देवीसहरूसं परिवारे, सेसं तं चेव। एवं महापुरिसस्स वि॥

८८. अतिकायस्स णं-पुच्छा।
अज्जो! चत्तारि अग्ग्महिसीओ
पण्णताओ, तं जहा-भुयगा, भुयगवती,
महाकच्छा, फुडा। तत्थ णं एगमेगाए
देवीए एगमेगं देवीसहस्सं परिवारे, सेसं
तं चेव। एवं महाकायस्स वि॥

८९. गीयरइस्स णं-पुच्छा
अज्जो! चतारि अग्गमहिसीओ पण्णताओ, तं जहा-सुघोसा, विमला, सुस्सरा, सरस्सई। तत्थ णं एगमेगाए
देवीए एगमेगं देवीसहस्सं परिवारे, सेसं
तं चेव। एवं गीयजसस्स वि। सब्बेरिं
एएसिं जहा कालस्स, नवरं-सरिसनामियाओ रायहाणीओ सीहासणाणि य,
सेसं तं चेव॥

९०. चंदरस णं भंते! जोइसिंदरस जोइसरण्णो-पुच्छा।
अज्जो! चत्तारि अग्गमिहसीओ पण्णताओ, तं जहा-चंदप्पभा, वोसिणाभा, अच्चिमाली, पभंकरा। एवं जहा जीवाभिगमे जोइसिय-उद्देसए तहेव स्रस्स वि स्रप्पभा, आच्चमाली पभंकरा। सेसं तं चेव जाव नो चेव णं मेहुणत्तियं।

अग्गमहिसीओ-पुच्छा।
अज्जो! चत्तारि अग्गमहिसीओ
पण्णताओ, तं जहा-विजया, वेजयंती,
जयंती, अपराजिया। तत्थ णं एगमेगाए
देवीए एगमेगं देवीसहस्सं परिवारे, सेसं
जहा चंदस्स, नवरं-इंगालवडेंसए विमाणे,
इंगालगंसि सीहासणंसि, सेसं तं चेव।
एवं वियालगस्स वि। एवं अहासीतिए वि

९१. इंगालस्स णं भंते! महग्गहस्स कति

आर्य! चतसः अग्रमिहष्यः प्रज्ञमाः, तद् यथा-रोहिणीं, नविमका, ही. पुष्पवती। तत्र एकैकरम्याः देव्याः एकैकं देवीसहस्रं परिवारः, शेषं तच्चैव। एवं महापुरुषस्यापि।

अतिकायस्य-पृच्छा।
आर्य! चतसः अग्रमहिष्यः प्रज्ञासः, तद्
यथा-भुजगा. भुजगावती, महाकच्छा,
स्फुटा। तत्र एकैकस्याः देव्याः एकैकं देवीसहस्रं परिवारः शेषं तच्चैव। एवं
महाकायस्यापि।

गीतरतेः-पृच्छा।
आर्यः चतसः अग्रमहिष्यः प्रस्ताः,
तद्यथा-सुघोषाः विमलाः सुस्वराः,
सरस्वती। तत्र एकैकस्याः देव्याः एकैकं
देवीसहस्रं परिवारः, शेषं तच्चैव। एवं गीतयशसः अपि। सर्वेषाम् एतेषां यथा कालस्य, नवरं-सदृशनामिकाः राजधान्यः सिंहासनानि च. शेषं तच्चैव।

चन्द्रस्य भदन्त! ज्यौतिषेन्द्रस्य ज्योती-राजस्य-पृच्छा। आर्य! चतस्रः अग्रमहिष्यः प्रज्ञासाः, तद् यथा-चन्द्रप्रभा, ज्योत्स्नाभा, अर्चिमाली, प्रभंकरा। एवं यथा जीवाभिगमे ज्योति-ष्कोद्देशके, तथैव सूरस्यापि सूरप्रभा, आतपा, अर्चिमालिनी, प्रभंकरा। शेषं तच्चैव यावत नो चेव मैथुनप्रत्ययम्।

अङ्गारस्य भदन्त! कति अग्रमहिष्यः-पृच्छा।

आर्य! चतस्रः अग्रमहिष्यः प्रज्ञासः, तद् यथा-विजया. वैजयन्ती, जयन्ती, अपरा-जिता। तत्र एकैकस्याः देव्याः एकैकं देवीसहस्रं परिवारः, शेषं यथा चन्द्रस्य, नवरम्-अङ्गारावतंसके विमाने, अङ्गारके सिंहासने, शेषं तच्चैव। एवं विकाल-कस्यापि। एवम् अष्टाशीतिः अपि आर्य ! चार अग्रमहिषियां प्रज्ञप्त हैं, जैसे-रोहिणी, नविभिका, ही, पृष्पवती। उनमें प्रत्येक देवी के एक एक हजार देवी का परिवार है, शेष पूर्ववता इसी प्रकार महापुरुष की वस्तव्यता।

८८. अतिकाय की पृष्छा।
आर्य! चार अग्रमिहिषियां प्रज्ञस हैं, जैसे—
भुजगा, भुजगवर्ता, महाकक्षा, स्फुटा।
उनमें प्रत्येक देवी के एक एक हजार देवी
का परिवार है, शेष पूर्ववत। इसी प्रकार
महाकाय की वक्तव्यताः

८९. गीतरित की पृच्छा ।
अर्थ ! चार अग्रमिहिष्यां प्रजप्त हैं, जैसे - सुघोषा, विमला, गुरुवरा, सरस्वती ! उनमें प्रत्येक देवी के एक एक हजार हेवी का परिवार हैं, शेष पृवंबत । इसी प्रकार गीतयश की वक्तव्यता ! इन सबकी काल की भांति वक्तव्यता । इनना विशेष हैं - राजधानी और सिंहासन सदृश नाम वाले हैं, शेष पृवंबत ।

९०. भंते! ज्योतिषराज ज्योतिषेन्द्र चन्द्र की पृच्छा।
आर्य! चार अग्रमिहिषयां प्रजप्त हैं. जैसेचन्द्रप्रभा, ज्योत्स्नाभा, अधिभाली प्रभंकरा। इस प्रकार जैसे जीवाभिग्रम (३/९९८-१०३६) में ज्योतिष्क उद्देशक की वक्तव्यता। इसी प्रकार सूर्य की चार अग्रमिहिषयां प्रजप्त हैं-सूर्यप्रभा, आतपा, अधिमाली, प्रभंकरा। शेष पूर्ववत यावत परिवार की ऋदि का उपभोग करते हैं. मैथन रूप भोग का नहीं।

९१. भंते! महाग्रह इंगाल के कितनी अग्रम-हिषियां प्रज्ञप्त हैं—पृच्छा। आर्य! चार अग्रमहिषियां प्रज्ञप्त हैं, जैसे— विजया, वैजयंती, जयंती, अपराजिता। उनमें प्रत्येक देवी के एक-एक हजार देवी का परिवार है। शेष चन्द्र की भांति वक्तव्यता, इतना विशेष है— अंगारावतंसक विमान, अंगारक सिंहासन पर, शेष पूर्ववत्। इसी प्रकार विकालक की महञ्जहाणं भाणि-यव्वं जाव भा-वकेउस्स, नवरं-वडेंसगा सीहासणाणि य सरिस-नामगाणि, सेसं तं चेव॥

महाग्रहाणां भणितव्यं यावत् भाव-केतोः, नवरम-अवतंसकाः सिंहासनानि सदशनामकानि, शेषं तच्चैव।

वक्तव्यता। इसी प्रकार अठासी महागृहों की वक्तव्यता यावत भावकेत् की वक्तव्यता, इतना विशेष है-अवतंसक और सिंहासन सदश नाम वाले हैं, शेष पूर्ववत्।

९२, सक्कस्स णं भते! देविंदस्स देवरण्णो-पृच्छा। अज्जो! अद्व अग्गमहिसीओ पण्णत्ताओ. तं जहा-पउमा, सिवा, सची, अजू, अमला, अच्छरा, नविभया, रोहिणी। तत्थ णं एगमेगाए देवीए सोलस-सोलस देवीसहस्सा परिवारो पण्णानो ॥

शक्रस्य भदन्त! देवेन्द्रस्य देवराजस्य-पुच्छा। आर्य! अष्ट अग्रमहिष्यः प्रज्ञप्ताः, तद् यथा-पद्मा, शिवा, शची, अंजू, अमला, अप्सरा, नवमिका, रोहिणी। तत्र एकैकस्याः देव्याः षोडश-षोडश देवीसहस्राणि परिवारः प्रज्ञप्तः ।

९२. भेते ! देवराज देवेन्द्र शक्र की एच्छा।

आर्य! आढ अग्रमहिषियां प्रजप्त हैं.

जैसे-पद्मा, शिवा, शर्चा, अंजू, अमला,

अप्सरा, नवभिका, रोहिणी। उनमें प्रत्येक

देवी के सोलह सालह हजार देवी का

९३. पभू णं ताओ एगमेगा देवी अण्णाइं सोलस-सोलस देवीसह-स्साई परिवारं विउब्बित्तए?

प्रभः ताः एकैका देवी अन्यानि षोडश-षोडश देवीसहस्राणिपरिवारं विकर्तृम् ?

९३. क्या एक देवी अन्य सोलह हजार देवी परिवार की विकिया करने में समर्थ है?

परिवार प्रजप्न है।

एवामेव सपुव्वावरेणं अट्टावीसृत्तरं देवीसयसहस्सं। सेत्तं तुडिए॥

एवमेव सपूर्वापरेण अष्टाविशत्युत्तरं देव-शतसहस्रम् । तदेतत् 'तुडिए'।

हां, है। इसी प्रकार पूर्व अपर सहित एक लाख अट्टाइस हजार टेवियों की वक्तव्यता। यह है अंतःपुर की वक्तव्यता।

९४. पभू णं भंते! सक्के देविंदे देवराया सोहम्मे कप्पे, सोहम्मवडेंसए विमाणे. सभाए सहम्माए, सक्कंसि सीहासणंसि तुडिएणं सब्दिं दिव्वाईं भोगभोगाई भूंज-माणे विहरित्तए? सेसं जहा चमरस्स. नवरं-परियारो

९४. प्रभः भदन्त! शक्नः देवेन्द्रः देवराजा साधर्मे कल्पे, साधर्मावतंसके विमाने, सभायां सुधर्मायां, शक्ने सिंहासने 'तृडिएणं' सार्धं दिव्यानि भोगभागानि भूञ्जानः विहर्तम् । शेषं यथा चमरस्य, नवरं-परिवार: यथा

९४. भंते ! देवराज देवेन्द्र शक्न सौधर्म-कल्प में, सौधर्मावतंसक विमान मं, सभा सुधर्मा में शक्र सिंहासन पर अंतःपुर के साथ दिव्य भोगाई भोगों को भोगते हुए विहरण करने में समर्थ हैं ? चमर की भांति वक्तव्यता, इतना विशेष

जहां मोउद्देसए।

मोयोद्देशके।

है-परिवार की मोक उंद्देशक की भांति वक्तव्यता।

९५. देवराज देवेन्द्र शक्न के लांकपाल महा-

राज सोम के कितनी अग्रमहिषियां प्रज्ञास

९५. सक्कस्स णं देविंदस्स देवरण्णो सोमस्स महारण्णो कति अञ्चम-हिसीओ- पुच्छा। अज्जो ! चतारि अग्गमहिसीओ पण्णत्ताओ, तं जहा-रोहिणी, मदणा, चित्ता, सोमा। तत्थ णं एगमेगाए देवीए एगमेगं देवीसहस्सं परिवारे, सेसं जहा चमर-लोगपालाणं, नवरं-सयंपभे विमाणे, सभाए सुहम्माए, सोमंसि सीहासणंसि, सेसं तं चेव। एवं जाव वेसमणस्स. नवरं-विमाणाइं जहा ततियसए॥

शक्रस्य देवेन्द्रस्य देवराजस्य सोमस्य महाराजस्य कति अग्रमहिष्य:-पुच्छा। आर्य! चतस्रः अग्रमहिष्यः प्रज्ञप्ताः, तद्

हैं-पुच्छा। आर्य! चार अग्रमहिषियां प्रज्ञम हैं, जैसे-रोहिणी, मदना, चित्रा, सोमा। उनमं प्रत्येक देवी के एक-एक हजार देवी का परिवार है। शेष चमरलोकपाल की भांति वक्तव्यता, इतना विशेष है-स्वयंप्रभ विमान, सभा सुधर्मा, सोम सिंहासन। शेष पूर्ववत्। इसी प्रकार यावत् वैश्रमण की वक्तव्यता, इतनः विशेष है-विमान नृतीय शतक (३/२५०-५१) की भांति वक्तव्य

यथा-रोहिणी, मदना, चित्रा, सोमा। तत्र एकैकस्याः देव्याः एकैकं देवीसहस्रं परिवारः. शेषं यथा चमरलोकपालानाम्, नवरं- स्वयंप्रभे विमाने, सभायां सुधर्मायां. सोमे सिंहासने, शेषं तच्चैव। एवं यावत वैश्रमणस्य. नवरं-विमानानि यथा नृतीयशते।

९६. भंते ! ईशान की पुच्छा।

हैं।

९६. ईसाणस्स णं भंते!-पच्छा।

ईशानस्य भदन्त !-पृच्छा।

अज्जो! अह अञ्जमिहसीओ पण्णसाओ, तं जहा—कण्हा, कण्हराई, रामा, राम-रिक्खिया, वसू, वसुगुत्ता, वसुमित्ता, वसुंधरा। तत्थ णं एगमेगाए देवीए सोलस-सोलस देवीसहस्सं परिवार, सेसं जहा सक्कस्सा।

९७. ईसाणस्स णं भंते! देविंदस्स देवरण्णो सोमस्स महारण्णो कति अग्गमहिसीओ–पुच्छा।

अज्जो! चत्तारि अग्गमहिसीओ पण्ण-ताओ, तं जहा-पुहवी, राई, रयणी, विज्जू। तत्थ णं एगमेगाए देवीए एगमेगं देवीसहस्सं परिवारे, सेसं जहा सक्क-स्स लोगपालाणं, एवं जाव वरुणस्स, नवरं-विमाणा जहा चउत्थसए, सेसं तं चेव जाव नो चेव णं मेहण्वत्तियं॥

९८. सेवं भंते! सेवं भंते! ति॥

आर्य ! अष्ट अग्रमहिष्यः प्रज्ञासाः, तद्यथा—कृष्णा. कृष्णारात्री. रामा, रामरिक्षता. वसु, वसुगुप्ता. वसुमित्रा, वसुधरा। तत्र एकैकस्याः देव्याः षोडश-षोडश देवीसहस्रं परिवारः, शेषं यथा शक्रस्य।

ईशानस्य भदन्त! देवेन्द्रस्य देवराजस्य सोमस्य महाराजस्य कति अग्रमहिष्यः– पुच्छा।

आर्य! चतस्रः अग्रमहिष्यः प्रज्ञसाः, तद्यथा-पृथिवी, रात्री, रत्नी, विद्युत्। तत्र एकैकस्याः देव्याः एकैकं देवीसहस्रं परिवारः, शेषं यथा शक्रस्य लोकपालानाम् एवं यावत् वरुणस्य, नवरं-विमानानि यथा चतुर्थशते, शेषं तच्चैव यावत् नो चैव मैथुनप्रत्ययम्।

तदेवं भदन्त! तदेवं भदन्त! इति।

आर्यो! आठ अग्रमहिषियां प्रज्ञप्त हैं. जैसे-कृष्णा, कृष्णरात्रि. रामा. राम-रक्षिता, वसु, वसुगुप्ता, वसुमित्रा, वसुंधरा। उनमें प्रत्येक देवी के सोलह मोलह हजार देवी का परिवार है, शेष शक्त की भांति वक्तव्यता।

९७. भंते! वेवराज देवेन्द्र ईशान के लोकपाल महाराजा सोम के कितनी अग्रमहिषियां प्रजप्त हैं—पृच्छा। आर्य! चार अग्रमहिषियां प्रजप्त हैं, जैसे— पथ्वी राजि रतनी विद्यत। उनमें प्रत्येक

पृथ्वी, रात्रि, रतनी, विद्युत्। उनमें प्रत्येक देवी के एक-एक हजार देवी का परिवार है, शेष शक्र के लोकपाल की भांति वक्त-व्यता। इसी प्रकार यावत वरूण की वक्तव्यता, इतना विशेष है—विमान चतुर्थ शतक की भांति वक्तव्य है, शेष पूर्ववत् यावत् मैथुन रूप भोग का नहीं।

९८. भंते! वह ऐसा ही है। भंते! वह ऐसा **ही** है।

# छट्ठो उद्देशो : छठा उद्देशक

### मूल

# सुहम्मा सभा-पदं ९९. किह णं भंते! सक्कसस देविंदस्स देवरण्णो सभा सुहम्मा पण्णता? गोयमा! जंबुद्दीवे दीवे मंदरस्स पव्ययस्स दाहिणे णं इमीसे रय-णप्पभाए पुढवीए बहुसमरम-णिज्जातो भूमिभागातो उड्ढं एवं जहा रायप्य-सेणइज्जे जाव पंच वडेंसगा पण्णता, तं जहा—असोगवडेंसए, सत्तवण्णवडेंसए, चंपगवडेंसए, मुज्झे सोहम्मवडेंसए। से णं सोहम्मवडेंसए महाविमाणे अद्धतेरसजोयणसय-सहस्साइं आयामविक्खंभेणं.

एव जह सूरियाभे, तहेव माणं तहेव उववाओ। सक्करस य अभिसेओ, तहेव जह सूरियाभरस। अलंकारअच्चणिया, तहेव जाव आयरक्ख ति॥१॥ दो सागरोवमाइं ठिती॥

### सक्कं-पद

१००. सक्के णं भंते! देविंदे देवराया केमहिडिडए जाव केमहासोक्खे।

गोयमा! महिड्डिए जाव महा-सोक्खे। से णं तत्थ बत्तीसाए विमाणावाससयसहस्साणं जाव दिव्वाइं भोगभोगाइं भुंजमाणे विहरह। एमहिड्डिए जाव एमहा-सोक्खे सक्के देविंदे देवराया॥

९०१. सेवं भंते! सेवं भंते! ति॥

# संस्कृत छाया

## सुधर्मा सभा-पदम्

कुत्र भदन्त! शक्रस्य देवेन्द्रस्य देवराजस्य सभा सुधर्मा प्रज्ञाता? गौतम! जम्बूद्वीपे द्वीपे मन्दरस्य पर्वतस्य दक्षिणे अस्याः रत्नप्रभायाः पृथ्व्याः बहुसम-रमणीयात् भूमिभागात् ऊर्ध्वम् एवं यथा राजप्रश्नीये यावत् पञ्च अवतंसकाः प्रज्ञाताः तद् यथा—अशोकावतंसकः, सप्त-पर्णावंतसकः, चम्पकावतंसकः, चूता-वतंसकः मध्ये सौधर्मावतंसकः, महा-विमानम् अर्द्धत्रयोदश-योजन-शतसहस्राणि आयामविष्कम्भेन

एवं यथा सूर्याभे,
तथैव मानं तथैव उपपातः।
शक्रस्य चाभिषेकः,
तथैव यथा सूर्याभस्य॥
अलङ्कार - अर्चनिका,
तथैव यावत् आतमरक्ष इति॥१॥
द्वे सागरोपमे स्थितीः।

### शक्र-पदम

शकः भदन्त! देवेन्द्रः देवराजा कियन्मह-र्धिकः यावत् कियन्महासौख्यः।

गौतम! महर्धिकः यावत् महासौख्यः। सः तत्र द्वात्रिंशत् विमानावासशतसहस्राणाम् यावत् दिव्यानि भोगभोगानि भुञ्जानः विहरति। इयन् महर्द्धिकः यादत् इयन्महासौख्यः शक्रः देवेन्द्रः देवराजः।

तदेवं भदन्त! तदेवं भदन्त! इति।

# हिन्दी अनुवाद

### सुधर्मा सभा-पद

 भंते! देवराज देवेन्द्र शक्व की सुधर्मा सभा कहां प्रज्ञप्त है?

गौतम! जम्बूढ़ीप द्वीप में मंदर पर्वत के दिक्षण भाग में इस रत्नप्रभा पृथ्वी के बहुत सम और रमणीय भूभाग से ऊर्ध्व में स्थित है, इस प्रकार रायपरोणइय की भांति वक्तव्यता यावत् पांच अवतंसक प्रज्ञम हैं, जैसे—अशोकावतंसक, सम-पर्णावतंसक, चंपकावतंसक, चूतावतंसक, मध्य में सौधर्मावतंसक है। वह सौधर्मावतंसक महाविमान साढ़े बारह लाख योजन लंबा चौड़ा है, इस प्रकार जैसे सूर्याभ की वक्तव्यता।

शक्र का अभिषेक सूर्याभ (रायपसंणड्य सूत्र १२५) की भांति वक्तव्य है।

अलंकार अर्चिनिका यावत् आत्मरक्षक सूर्याभ की भांति वक्तव्य हैं। शक्न की स्थिति दो सागरोपम प्रमाण है।

### शक्र-पद

१००. भंते! देवराज देवेन्द्र शक्र कितनी महान् ऋष्ट्रि वाला यावत् कितने महान सुख वाला है ?

गौतम! वह महान् ऋष्टि वाला यावत् महान् सुख वाला है। वह बत्तीस लाख विमानावास यावत् दिव्य भोगार्ह भोगों को भोगता हुआ विहरण करता है। वह देवराज देवेन्द्र शक्र इतनी महान् ऋष्टि वाला यावत् इतने महान् सुख वाला है।

१०१. भंते! वह ऐसा ही है। भंते! वह ऐसा ही है।

# ७-३४ उद्देसो : ७-३४ उद्देशक

मूल

### अंतरदीव-पदं

१०२. किं णं भंते! उत्तरिल्लाणं एगूरुयमणुस्साणं एगूरुयदीवे नामं दीवे पण्णत्ते? एवं जहा जीवाभिगमे तहेव निरव-सेसं जाव सुद्धदंतदीवो ति। एए अद्वावीसं उद्देसगा भाणियव्वा।

१०३. सेवं भंते! सेवं भंते! त्ति जाव अप्याणं भावेमाणे विहरह॥ संस्कृत छाया

### अन्तरद्वीप-पदम्

कुत्र भदन्त! औत्तराहानाम् एकोरुकम-नुष्याणाम् एकोरुकद्वीपः नाम द्वीपः प्रज्ञमः? एवं यथा जीवाभिगमे तथैव निरवशेषं यावत् शुद्धदन्तद्वीपः इति। एते अष्टाविंशतिः उद्दे-शकाः भणितव्याः।

तदेवं भदन्त! तदेवं भदन्त! इति यावत् आत्मानं भावयन् बिहरति। हिन्दी अनुवाद

### अन्तरद्वीप-पद

१०२. भंते! उत्तर दिशा में एक पैर वाले मनुष्यों का एकोरूक द्वीप कहां प्रज्ञप्त है?

इस प्रकार जैसे जीवाभिगम की ववतव्यता वैसे ही निरवशेष वक्तव्य है यावत् शुद्धवंत द्वीप की वक्तव्यता। ये अट्ठाइस उद्देशक वक्तव्य हैं।

१०३. भंते! वह ऐसा ही है. भंते! वह ऐसा ही है यावत् भगवान् गौतम संयम और तप से आत्मा को भावित करते हुए विहरण कर रहे हैं।

# एकारसमं सयं

# ग्यारहवां शतक

### आमुख

प्रस्तुत शतक के प्रथम आठ उद्देशक वनस्पति से संबद्ध हैं। वनस्पति के अनेक प्रकार हैं। उनमें से उत्पल, शालु, पत्नाश आदि का चयन क्यों किया गया ? यह रहस्यपूर्ण तथ्य है। आठ प्रकारों में पांच प्रकारों—उत्पल?, शालु², पदा², किर्णिका², और निलन का संबंध कमल? जाति से हैं। उत्पल आदि वनस्पति जगत की उत्तम प्रजातियां हैं। देवलोक से च्युत होकर देव इनमें उत्पन्न हो सकते हैं इसीलिए उनमें चार लेश्याएं बतलाई गई हैं। सामान्यतः वनस्पति में चार लेश्याओं के होने का निर्देश मिलता है' किंतु सब वनस्पतिकायिक जीवों में चार लेश्याएं नहीं होतीं। कुछ जीवों के चार लेश्याएं होती हैं। शेष सब वनस्पतिकायिक जीवों के तीन लेश्याएं होती हैं। प्रथम आठ उद्देशकों में निर्दिष्ट पलाश, कुंभी और नाडिका में देव उत्पन्न नहीं होते अतः उनमें तीन लेश्याएं ही होती हैं।

इस विषय में प्रस्तुत आगम के इक्कीसवें और बावीसवें शतक का अध्ययन बहुत उपयोगी है।

अगम साहित्य में बनस्पति, पेड़ पौधों का अध्ययन अनेक पहलुओं से किया गया है। आचारांग सूत्र में मनुष्य और बनस्पति का एक समान निरूपण मिलता है—

| मनुष्य                               | वनस्पति                            |
|--------------------------------------|------------------------------------|
| <ul><li>जन्मतः हैं।</li></ul>        | जन्मती है।                         |
| <ul> <li>बढ़ता है।</li> </ul>        | बढ़ती है।                          |
| • चैतन्ययुक्त है।                    | चैतन्ययुक्त है।                    |
| • छिन्न होने पर म्लान होता है।       | छिन्न होने पर म्लान होती है।       |
| • आहार करता है।                      | आहार करती है।                      |
| • अनित्य है।                         | अनित्य है।                         |
| 🌘 अशाश्वत है।                        | अशाश्वत है।                        |
| • उपचित और अपचित होता है।            | उपचित और अपचित होती है।            |
| • विविध अवस्थाओं को प्राप्त होता है। | विविध अवस्थाओं को प्राप्त होती है। |

प्रस्तृत शतक में जीव-संख्या, उत्पत्ति, कितने जीवों की उत्पत्ति अपहार, अवगाहना, कर्म का बंधन, कर्म के वेदन, कर्म का उदय, कर्म की उदीरणा, लेश्या, दृष्टि, ज्ञान, योग, उपयोग, वर्ण-गंध-रस-स्पर्श, उच्छ्वास-निःश्वास, आहारक अनाहारक, विरत-अविरत, क्रिया, बंध, संज्ञा, कषाय, वेद, संज्ञी, इन्द्रिय, काय-स्थिति, गति-आगति, आहार, आयुष्य, समुद्यात, उद्वर्तन-अपवर्तन, उपपात-इन बत्तीस पहलुओं से वनस्पति कायिक जीवों का विभर्श किया गयः है।

रथानांग में बनस्पति में तीन लेभ्यां होने का ओर प्रज्ञापना में चार लेश्या होने का निर्देश हैं।

संक्लिष्ट लेश्याएं तीन ही होती हैं, स्थानांग का निर्देश संक्लिष्ट लेश्या सापेक्ष है। कुछ वनस्पतियों में तीन लेश्याएं होती हैं, उसका निर्देश पलाश, कुंभी और नाड़िका के प्रसंग में है।" वनस्पति में चार लेश्या होने का प्रज्ञापना का निर्देश सामान्य निर्देश है। उसके विशेष नियम इन पूर्ववर्ती आठ उद्देशकों में मिलते हैं।

अनुबंध और संवेध के आधार पर पुनर्जन्म के नियमों का संसूचन उत्पत्न उद्देशक की महत्त्वपूर्ण उपलब्धि है।''

नौवं उद्देशक में शिव राजर्षि के विभंगज्ञान का उल्लेख, सात द्वीप और सात समुद्र की स्थापना और उसका प्रतिवाद एक रोचक घटना है। इस प्रसंग में जीवाजीवाधिंगम सूत्र<sup>18</sup> का उल्लेख हुआ है, वह लिपि की सुविधा के कारण हुआ है, यह स्वीकार करना संगत होगा।

| १. भ. ११ १-४०)                    | ८. पण्णाः १६/३९-४०)                 |
|-----------------------------------|-------------------------------------|
| २. वही, ३१ ४२।                    | ९. आयारो ५⊬ ११३।                    |
| ३. वही, ११ ५१।                    | १०. ठाणं ३/६१।                      |
| ४. वही. ११ - ५३।                  | ११, घण्ण, १७/३९-४०।                 |
| ५. वही, ११√५५ <b>।</b>            | <b>१</b> २. भ. ११/४५-४७,४९ <b>।</b> |
| ६. वही. ११/२।                     | १३. वही, ११∀२९-३० का भाष्य।         |
| <ol> <li>वर्ता, ११ १२।</li> </ol> | १४. यही, ११ ं७०।                    |
|                                   |                                     |

इसवें उद्देशक में लोक के तीन विभागों का निरूपण है। लोक का वर्णन पांचवें शतक में हो चुका है। वहां उसके तीन विभागों का वर्णन नहीं है। लोक और अलोक की व्यवस्था-इन दोनों के संस्थानों का निरूपण विश्व व्यवस्था का एक महत्त्वपूर्ण सूत्र है। वोक और अलोक के परिमाण की प्रजापना में देवों तथा दिशा कुमारियों की गति का प्रजापन विकसित गति सिद्धांतों की मान्यता से भी परे है।

काल सूक्ष्म होता है।\* क्षेत्र उससे सूक्ष्मतर होता है। नर्दा सूत्र के इस सिद्धांत की व्याख्या प्रस्तुत सूत्र के आधार पर की जा सकती,है। एक आकाश प्रदेश में रहने वाले अनेक जीवों के प्रदेश परस्पर एक दूसरे को बाधा नहीं पहुंचाते, इसका हेतु आकाश-प्रदेश की विशिष्ट अवगाहन शक्ति अथवा उसकी सूक्ष्मता है।\*

न्यारहवें उद्देशक में सुदर्शन श्रेष्ठी के प्रश्न और भगवान महावीर के द्वारा उनका समाधान एक नई शैली में प्रस्तुत किया गया है। भगवान ने प्रश्न का उत्तर संक्षेप में दिया होगा। सूत्रकार ने काव्य की शैली में उसका विस्तृत वर्णन किया है। इस प्रकरण में भगवान महावीर की चिर-परिचित शैली का निवर्शन मिलता है। भगवान महावीर व्यक्ति को संबुद्ध करने के लिए जाति-स्मरण की प्रक्रिया में ले जाते। इस विषय में मेघकुमार और सुदर्शन के जाति स्मरण की तुलना की जा संकर्ती है।

### भगवती

- तए णं तस्य सुदंसणस्य सेट्ठिस्स समणस्य भगवओ महार्बारस्य अंतियं एयमट्टं सोच्चा निस्मम सुभेणं अञ्झवसाणेणं सुभेणं परिणामेणं लेसाहिं विस्तृज्झमाणीिंहं तयावरणिज्जाणं कम्माणं खओवसमेण ईहापूह-मञ्जूण-गवेसणं करेमाणस्य संप्णीपुळ्वे जातिसरणे सम्पत्रहे एयमट्टं सम्मं अभिसमेति:
- तए णं से सुदंसणे सेट्टी समणेणं भगवया महाविरेणं संभारिय पुव्वभवे दुगुणाणीयसहुसंवेगे आणंदंसुपुण्णनयणे समणं भगवं महावीरं तिक्खुत्तो आयाहिण पयाहिणं करेड् करेता वंदइ नमंसड।

### ज्ञातधर्म कथा

- तए गं तरस्य मेहस्स अणगारस्य भगवओ महावीरस्य अंतिए एयमट्टं सोच्या निसम्म सुभेहिं परिणामेहिं पस्यत्येहिं अञ्झ-वसाणेहिं, लेसाहिं विसुज्झमाणीहिं तयावरणिज्ञाणं कम्माणं खओवसमेणं ईहा-पूह-मञ्जण-गवेसणं करेमाणस्य सण्णिपुच्यं जाई सरणे समुप्पण्णे एयमट्टं सम्मं अभिसमेइ।
- तए णं से मेहे कुमारे समणेणं भगवया महावीरेणं संभारिय पुळ्व दुगुणाणीयसंवेगे आणंदअंसु पुण्णमहे हरिसवस-विसप्पमाणिहयए धाराहयकलंबकं पिव समूसिय रोमकृवे समणं भगवं महावीरं वंदइं नमंसइ।

श्रमणोपासक ऋषिभद्र का प्रसंग ऐतिहासिक है। श्रमणोपासक गृहीतार्थ होते थे। उसका एक सुंदर निदर्शन है।

पुद्गल परिव्राजक का आख्यान विभंगज्ञान का एक उदाहरण है। शिवराजिष ने विभंगज्ञान के द्वारा सात द्वीप-समूह की स्थापना की और पुद्गल परिव्राजक ने विभंगज्ञान के द्वारा ब्रह्मलोक तक स्वर्ग होने का सिब्ह्रांत स्थापित किया। अपूर्ण ज्ञान को पूर्ण मानकर पूर्णता के सिब्ह्रांत की एकांनी स्थापना वास्तविक नहीं होती। यह इन घटनाओं से प्रत्यक्ष जाना जा सकता है।

परन्त शतक अनेक तत्त्वों, लोक व्यवस्था और घटनाओं के कारण बहुत ही सरस और रोचक बना हुआ है।

१. भ. ५ -२५५।

२. वर्हा, ११ ९०-९९।

३, बर्हा, ११ १०९-११०।

४. नदी १८ ८।

५, भ, ११, १११-१<mark>१३</mark>।

<sup>्</sup>६. वही, ११/१७१-१७२।

७. ज्ञातधर्म कथा। १७१९०-१९१।

८. भ. २/९४-सञ्ब्रहा, गहियद्वा, पुच्छियद्वा, अभिगयद्वा, विणिच्छियद्वा, अद्विभिजपेमाणुरागरत्ता।

# एक्कारसम् सतं : ग्यारहवां शतक पढमो उद्देशो : पहला उद्देशक

### मूल

### संगहणी गाथा

१. उप्पल २. सालु ३. पलासे

कुभी ५. नाली य ६.पउम

७. कण्णी य।

८. निलण ९. सिव १०. लोग ११,१२.कालालभिय दस दो य एक्कारे॥१॥

### उप्पलजीवाणं उववायादि-पदं

 तेणं कालेणं तेणं समएणं रायगिहे जाव पज्जुवासमाणे एवं वयासी— उप्पले णं भंते! एगपत्तए किं एगजीवे? अणेगजी-वे?

भोयमा! एमजीवे नो अणेगजीवे। तेण परं जे अण्णे जीवा उववज्जीत ते णं नो एमजीवा अणेगजीवा॥

# संस्कृत छाया

### संग्रहणी गाथा

उत्पलः शालूकपलाशे, कुम्भी नाली च पद्मं कर्णी च । निलनं शिवः लोकः कालालभिके दश द्वौ च एकादशे।।

# उत्पलजीवानाम् उपपातादि-पदम्

तस्मिन् काले तस्मिन् समये राजगृहः यावत् पर्युपासीनः एवमवादीत्—उत्पलं भदन्त! एकपत्रकं किम् एकजीवः? अनेकजीवः?

गौतम! एकजीवः, नो अनेकजीवः। तेन परं ये अन्ये जीवाः उपपद्यन्ते ते नो एकजीवाः अनेकजीवाः।

# हिन्दी अनुवाद

### संग्रहणी गाथा

 उत्पल २. शालु ३. पलाश ४. कुंभी ५. नाड़ीक ६. पद्म ७. किर्णिका ८. नितन ९. शिव १०. लोक-ये दस तथा काल ग्यारहवां और आलिभका बारहवां उद्देशक है।

### उत्पल जीवों का उपपात आदि-पद

१. 'उस काल और उस समय राजगृह नगर यावत् पर्युपासना करते हुए गौतम ने इस प्रकार कहा—भंते! एकपत्रक उत्पल एक जीव वाला है? अनेक जीव वाला है? गौतम! एक जीव वाला है, अनेक जीव वाला नहीं है। प्रथम पत्र के पश्चात् जो अन्य जीव-पत्र उत्पन्न होते हैं, वे एक जीव वाले नहीं हैं, अनेक जीव वाले हैं।

### भाष्य

### १. सूत्र १

प्रस्तुत आलापक में वनस्पति के जीवों की उत्पत्ति के विषय में कुछ पहतुओं का विमर्श किया गया है। उत्पत्न के एक पत्ते में एक जीव होता है, यह सूत्रकार का अभिमत है। वृत्तिकार ने इस विषय में एक सूचना दी है। यहां किसलय अवस्था के बाद का पत्र विविध्तत है।' जयाचार्य ने इसकी स्पष्ट व्याख्या की है—किसलय अनंत जीवात्मक होता है। वह पत्र के रूप में आकर एक जीव वाला हो जाता है।' प्रज्ञापना के अनुसार बीज का उत्पादक जीव एक ही होता है। वह अंकुरित अवस्था में अकेला ही रहता है। किसलय अवस्था उसकी

१. भ. वृ. ११/१-एकपत्रकं चेह किसलयावस्थाया उपरि द्रष्टव्यम्। २. भ. जो. ३/२२५/११-१२--

> ए किसलय नव अंकूर ने अवस्था थी ऊपर भूर। किसलय सुओ तो छे अनंतकाय सुओ पछै एक पत्र थाय।। एक पत्रपणां थी विशेष एक जीव पिण नहीं छे अनेक। उत्पल शब्दे नाय, नीलोत्पलादि कहाय।।

३. (क) भ. वृ. ११ / १--एम जीवे नि यदा हि एकपत्रावस्थं तदैकजीवं तत्, यदा
 तु द्वितीयादिपत्रं तेन समारब्धं भवित तदा नैकपत्रावस्था तस्येति बहवो
 जीवास्तवात्पद्यन्त इति।

उत्तरवर्ती अवस्था है। उसमें अनंत जीव उत्पन्न हो जाते हैं। वे अपनी स्थितिक्षय के कारण मर जाते हैं। वह मूल जीव उन अनंत जीवों के शरीरों को अपने शरीर रूप में परिणत कर लेता है और पत्र अवस्था में आ जाता है। इसीलिए उत्पल पत्र में एक जीव होने का निर्देश किया गया है। पत्र की पूर्ववर्ती अवस्था किसलय में अन्य जीव उत्पन्न होते हैं और उसके आश्रय में अन्य अनेक जीव उत्पन्न होते हैं, किंतु मूल पत्र का उत्पादक जीव एक ही होता है। इस अपेक्षा से उत्पन्न के एक पत्र को एक जीव वाला बनलाया गया है।

(ख) पण्ण, १/४८/५१-५२-

बीए जोंणिन्धूए जीवो वक्कमइ सो व अण्णो वा। जो वि य मूले जीवो, सो वि य पर्ने पढमताए॥ सन्वोवि किसलभो खल्, उग्मममाणी अणंतभा भणिश्रो। सो चेव विवद्वंतो, होइ परित्तो भणेतो वा॥

(ग) प्रज्ञा, वृ. प. ३८ ऱ्हह बीजजीवोन्यो वा बीजनूलत्वेनोत्पद्य तंदुत्त्वृज्ञावस्थां करोति ततस्तदन्तरभाविनीं किसलयावस्थां नियमतोऽनंता जीवाः कुर्वन्ति। पुनश्च तेषु स्थितिक्षयात् परिणतेषु असावव मूलजीवोऽनन्तजीवतन्ं स्वशरीरतया परिणमय्य ताबद्धकी यावन् प्रथमपत्रमिति न विशेष्ठः।  ते णं भंते! जीवा कतोहिंतो उववज्जंति-किं नेरइएहिंतो उवव-ज्जंति? तिरिक्खजोणिएहिंतो उवव-ज्जंति? मणुस्सेहिंतो उववज्जंति? वेवेहिंतो उववज्जंति? गोयमा! नो नेरइएहिंतो उवव-ज्जंति, तिरिक्खजोणिएहिंतो उवव-ज्जंति, मणुस्सेहिंतो उववज्जंति वेवेहिंतो वि उववज्जंति। एवं उववाओ भाणियव्यो जहा वक्कंतीए वणस्सइकाइयाणं जाव ईसाणेति॥ ते भदन्त! जीवाः कुतः उपपद्यन्ते-िकं नैरियकेभ्यः उपपद्यन्ते? तिर्यग्योनिकेभ्यः उपपद्यन्ते? तर्यग्योनिकेभ्यः उपपद्यन्ते? देवेभ्यः उपपद्यन्ते?

गौतम! नो नैरयिकेभ्यः उपपद्यन्ते, तिर्यग्-योनिकेभ्यः उपपद्यन्ते, मनुष्येभ्यः उपप-द्यन्ते, देवेभ्योऽपि उपपद्यन्ते। एवं उपपातः भणितव्यः यथा अवक्रान्त्यां वनस्पतिकायिकानां यावत ईशानः इति। २. 'भंते! वे जीव कहां से उपपन्न होते हैं— क्या नैरियक से उपपन्न होते हैं? तिर्यग्-योनिक से उपपन्न होते हैं? मनुष्य से उपपन्न होते हैं? वेव से उपपन्न होते हैं?

गौतम! वे जीव नैरियक से उपपन्न नहीं होते, तिर्यग्योनिक से उपपन्न होते हैं, मनुष्य से उपपन्न होते हैं, देव से भी उपपन्न होते हैं। इस प्रकार वनस्पतिकायिक का उपपात अवक्रान्ति पद (प्रज्ञापना ६/८६) की भांति वक्तय्य है यावत ईशान तक।

### भाष्य

### १. सूत्र २

प्रस्तृत सूत्र में उत्पल पत्र के जीवों की आगति का नियम निर्दिष्ट है। उत्पल पत्र में उत्पन्न होने वाला जीव नरक गति से नहीं आता, शेष तीन गतियों में से किसी एक गति से आकर उत्पल पत्र के रूप में उत्पन्न होता है, यह एक नियम है। इस नियम का समर्थन प्रज्ञापना के उद्वर्तन सूत्र से होता है। नैरियक जीव नरक से उद्वर्तन कर एकेन्द्रिय जीवों में उत्पन्न नहीं होता।' इस नियम का हेतु कहीं व्याख्यात नहीं है। यह अतीन्द्रिय विषय है इसलिए यह अहेतुगम्य है।

- ते णं भंते! जीवा एगसमए णं केवइया उववज्जंति?
   गोयमा! जहण्णेणं एक्को वा दो वा तिण्णि वा, उक्कोसेणं संखेज्जा वा असंखेज्जा वा उववज्जंति॥
- 8. ते णं भंते! जीवा समए-समए अवहीरमाणा-अवहीरमाणा केवति॰ कालेणं अवहीरंति? गोयमा! ते णं असंखेज्जा समए-समए अवहीरमाणा-अवहीरमाणा असंखेज्जाहें ओसप्पिणिउस्सप्पिणीहें अवहीरंति, नो चेव णं अवहिया सिया।

ते भदन्त! जीवाः एकसमये कियन्तः उपपद्यन्ते? गौतम! जघन्येन एकः वा द्वौ वा त्रयः वा, उत्कर्षेण संख्येयाः वा असंख्येयाः वा उपपद्यन्ते।

ते भदन्त! जीवाः समये समये अपह्निय-माणाः-अपह्नियमाणाः कियत्कालेन अपह्नियन्ते? गौतम! ते असंख्याः समये समये अपह्निय-माणाः-अपह्नियमाणाः असंख्येवाभ्यः अवसर्पिणी-उत्सर्पिणीभ्यः अपह्नियन्ते, नो चैव अपह्नताः स्यः।

- 'भंते! वे जीव एक समय में कितने उपपन्न होते हैं?
  - गौतम! जघन्यतः एक, दो अथवा तीन, उत्कृष्टतः संख्येय अथवा असंख्येय उपपन्न होते हैं।
- ४. भंते! वे जीव प्रति समय अपहृत करने पर कितने काल में अपहृत होते हैं?

गौतम! वे असंख्येय जीव प्रति समय अपहृत करने पर असंख्येय अवसर्पिणी-उत्सर्पिणी काल में अपहृत होते हैं। (यह असत् कल्पना है) उनका अपहार किया नहीं जाता।

### भाष्य

### १, सूत्र-३-४

उत्पत्न पत्र प्रत्येक शरीरी है इसलिए उसमें तथा उसके आश्रय में उत्कर्षतः असंख्य जीव उत्पन्न है सकते हैं, अनंत नहीं। असंख्येय जीवों का काल की दृष्टि से अनुमापन किया गया है। प्रति समथ एक-

 तेसि णं भंते! जीवाणं केमहालिया सर-रिगाहणा पण्णता?
 गोयमा! जहण्णेणं अंगुलस्स असंखेज्जइभागं, उवक्कोर्सणं सातिरेगं जोयणसहस्सं!! तेषां भदन्त! जीवानां कियन्महती शरीरावगाहना प्रज्ञाता ? गौतम! जघन्येन अङ्गुलस्य असंख्येयभागम् उत्कर्षेण सातिरेकं योजनसहस्रम।

एक जीव का अवहार किया जाए तो उनका अवहरण करने में असंख्येय उत्सर्पिणी और अवसर्पिणी का काल लग जाएगा। इसका तात्पर्यार्थ यह है कि असंख्येय अवसर्पिणी और उत्सर्पिणी के जितने समय होते हैं, असंख्येय जीवों का वहीं परिमाण है।

> ५. 'भंते! उन जीवों के शरीर की अवगहना कितनी है?

गौतम! जघन्यतः अंगुल का असंख्यातवां भाग, उत्कृष्टतः कुछ अधिक हजार योजन।

१ पण्ण ६ - ५०-५१।

### भाष्य

### १. सूत्र ५

वनस्पति का शरीर औदारिक शरीर है। औदारिक शरीर की उत्कृष्ट अवगाहना सातिरेक एक हजार योजन है। वह वनस्पति की अपेक्षा से बतलाई गई है। आचार्य मलयगिर ने लवण समुद्र के घाट पर होने वाले कमल की नाल की अपेक्षा से इतनी बड़ी अवगाहना बत्तलाई है। अभयदेवसूरि ने लवण समृद्र का नाम लिए बिना इस तथ्य का प्रतिपादन किया है।

- ६. ते णं भंते! जीवा नाणा-वरणिज्जस्स कम्मस्स किं बंधगा? अवंधगा? गोयमा! नी अवंधगा, बंधए वा, बंधगा वा॥
- ते भवन्त! जीवाः ज्ञानावरणस्य कर्मणः किं बन्धकाः ? अबन्धकाः ? गीतम! नो अबन्धकाः, बन्धकः हा, बन्धकाः वा।
- ६. <sup>१</sup>भंते ! वे जीव जानावरणीय कर्म के बंधक हैं ? अबंधक हैं ? गीतम ! अबंधक नहीं हैं, बंधक हैं (एक बचन) अधवा बंधक हैं (बहुबचन)।

७. एवं जाव अंतराइयस्स, नवरं-आउयस्स-पुच्छा।

गोयमा! १. बंधए वा २. अबंधए वा ३.

एवं यावत आन्तरायिकस्य नवरं-आयुष्यकस्य-एच्छा।

गौतम ! १. बन्धकः वा २. अबन्धकः वा ३. बन्धकः वा ४. अथवा बन्धकः वा ४. अबन्धकः वा ५. अथवा बन्धकः च अबन्धकः च ६. अथवा बन्धकः च अबन्धकः च ७. अथवा बन्धकाः च अबन्धकः च ८. अथवा बन्धकाः च अबन्धकः च एते अष्ट भङ्गाः।  इस प्रकार यावत् आंतरायिक कर्म की वक्तव्यता, इतना विशेष है—आयुष्य कर्म की पृच्छा।

गौतम ! १. बंधक भी हे २. अबंधक भी हे ३. बंधक भी हैं ४. अबंधक भी हैं ५. अथवा बंधक है और अबंधक हे ६. अथवा बंधक है और अबंधक हैं ५. अथवा बंधक हैं और अबंधक है ८. अथवा बंधक हैं और अबंधक हैं –आयुष्य कर्म के ये अठ भंग हैं।

बंधगा वा ४. अबंधगा वा ४. अहवा बंधए य अबंधए य ६. अहवा बंधए य अबंधगा य ७. अहवा बंधगा य अबंधए य ८. अहवा बंधगा य अबंधगा य—एते अह भंगा॥

> ते भदन्त! जीवा ज्ञानावरणीयस्य कर्मणः किं वेदकाः? अवेदकाः? गौतम! नो अवेदकाः, वेदकः वा, वेदकाः

वा। एवं यावत् आन्तरायिकस्य।

वा-अष्ट भङ्गाः।

 ८. भंते! वे जीव ज्ञान:वर्रणाय कर्म के वेटक हैं? अवेदक हैं?
 गौतम! वे अवेदक नहीं हैं, वेदक है अथवा वेदक हैं। इस प्रकार यावत आन्तरायिक

वेदक हैं। इस की वक्तव्यता।

८. ते णं भंते! जीवा नाणा-वरणिज्जस्स कम्मस्स किं वेदगा? अवेदगा? गोयमा! नो अवेदगा, वेदए वा, वेदगा वा। एवं जाव अंतराइयस्स॥

> ते भदन्त! जीवाः किं सातवेदकाः? असातवेदकाः? गौतम! सातवदेकः वा. असातवेदकः

 भंते! वे जीव सातावेदक हैं? असता-वेदक हैं!
 गीतम! सातावेदक है, अथवा असातवेदक

गीतम ! सातावेदक है, अथवा असातावेदक है—आठ भंग वक्तव्य हैं।

 ते णं भंते! जीवा किं सायावेदगा?
 असायावेदगा?
 गोयमा! सायावेदए वा, असायावेदए वा-अङ्गभंगा॥

> ते भदन्त! जीवाः ज्ञानावरणीयस्य कर्मणः किम् उदयिनः ? अनुद्यिनः ? भौतम! नो अनुद्यिनः, उदयी वा, उद्यिनः

वा। एवं यावतः आन्तरायिकस्य।

१०. मंते! वे जीव ज्ञानावरणीय कर्म के उदय बाले हैं? अनुदय वाले हैं? गौतम! वे अनुदय बाले नहीं हैं, उदय वाला है अथवा उदय वाले हैं। इस प्रकार यावत

१०. ते णं भंते! जीवा नाणा-वरणिज्जस्स कम्मस्स किं उदई? अणुदई? भोयमा! नो अणुदई, उदई वा, उदइणो वा। एवं जाव अंतराइयस्म॥

११. ते णं भंते! जीवा नाणा-वरणिज्जस्स

ते भदन्त! जीवाः ज्ञानावरणीयस्य कर्मणः

११. भंते! वे जीव ज्ञानावरणीय कर्म के

आंतरायिक की वक्तव्यता।

१. प्रजा. यु. ७. ४१३-५५ लवणसमुद्रमोतीर्थाविषु पद्मनालाद्यधिकृत्यःवसातव्या, अन्यभेतावत् अोदारिकशरीरस्याऽसंभवात्।

२. भ. वृ. ११/४-तथाविधसमुद्रगोतीर्धकादाविदमुच्चन्वं उत्पत्नग्यावस्ययम्।

कम्मस्स किं उदीरगा ? अण्टीरगा ?

किम उदीरकाः ? अनुदीरकाः ?

गोयमा! नो अणुदीरगा, उदीरए वा, उदीरगा वा। एवं जाव अंतराइयस्स, नवरं-वेदणिज्जाउ-एस अट्ट भंगा॥ गौतम! नो अनुदीरकाः, उदीरकः वा, उदीरकाः वा। एवं यावत् आन्तरायिकस्य, नवरं-वेदनी- यायुष्कयोः अष्ट भङ्गाः। उदीरक-उदीरणा करने वाले हैं? अनुदीरक हैं?

गौतम! अनुदीरक नहीं हैं? उदीरक है अथवा उदीरक हैं। इस प्रकार यावत आंतरायिक की वक्तव्यता, इतना विशेष है—वेदनीय और आयुष्य के आठ विकल्प वक्तव्य हैं।

### भाष्य

### १. सूत्र ६-११

एक बहुत प्रसिद्ध स्कृत है—मन एव मनुष्याणां कारणं बंधमोक्षयोः। जैन दर्शन का सिद्धान्त इससे भिन्न है। उत्पल वनस्पतिकायिक जीव है। उसके मन नहीं होता फिर भी कर्म बंध होता है। केम बंध का हेतु मन नहीं किंतु कषाय है, राग-द्वेष्ठ है। कषाय का अस्तित्व वनस्पतिकायिक जीवों में भी होता है। उनका कषाय व्यक्त नहीं है। संभवतः इसी दृष्टि से प्रश्न पूछा गया—उत्पल के जीव ज्ञानावरण आदि आठ कर्मों का बंध करते हैं अथवा नहीं करते?

भगवान महावीर का उत्तर था-वे ज्ञानावरण आदि आठ कर्मों

### का बंध करते हैं।

वे जीव जैसे कर्म के कर्ज़ा है, वेसे कर्म के वेदक भी हैं। उनके कर्म का उदय भी होता है और उसकी उर्वरणा भी करते हैं। वेदन का अर्थ है अनुक्रम (कालावधि पूर्ण होने पर) अथवा उर्दारणा के द्वारा उर्दारित कर्म का अनुभव करना। उदय का अर्थ है—अनुक्रम (कालावधि पूर्ण होने पर) से कर्म का अनुभव करना।

प्रथम पत्र की अपेक्षा एक वचन और उसमे आगे होने वाले पत्रों की अपेक्षा बहुवचन का प्रयोग किया गया है। एक वचन और बहुवचन के आधार पर इनके आठ-आठ भंग बनते हैं। देखें यंत्र–

| कर्म              | बंधक (एकवचन)    | बंधक (बह्वचन)    | अबंधक (एकवचन)       | अबंधक (बह्वचन)                     |
|-------------------|-----------------|------------------|---------------------|------------------------------------|
| ज्ञानावरणीय वावत् | बंधक है।        | बंधक हैं।        |                     | अबंधक नहीं हैं।                    |
| आन्तरायिक कर्म    |                 | ,                |                     |                                    |
| (आयुष्य-वर्जित)   |                 |                  |                     |                                    |
| आयुष्य कर्म       | १. बंधक भी है।  | ३. बंधक भी हैं।  | २. अबंधक भी है।     | ४. अबंधक भी है।                    |
| ,                 | ५. बंधक है।     | ७. बंधक हैं।     | ५, अबंधक है।        | ე. अबधक हैं।                       |
|                   | ६. बंधक है।     | ८. बंधक हैं।     | ე. अबंधक है।        | ८. अबंधक हैं।                      |
| कर्म              | वेदक (एकवचन)    | वेदक (बहुवचन)    | अवेदक (एकवचन)       |                                    |
| ज्ञानावरणीय यावत  | बेदक है।        | वेदक हैं।        | अवेदक नहीं है।      |                                    |
| आन्तरायिक कर्म    |                 |                  |                     |                                    |
| उत्पल जीव         | सातवेदक         | सातवेदक          | असातवेदक            | असातवेदक                           |
| <u>[</u>          | (एकवचन)         | (बहुवचन)         | (एकवचन)             | (बहुवचन)                           |
|                   | १. सातावेदक है। | ३. सानावेदक हैं। | २. असाताबेदक भी है। | ४. सातावंदक हैं                    |
| İ                 | ५.है।           | ૭. હૈં           | ५, है।              | ફ. <u>કૈં</u> ।                    |
|                   | ६.है।           | ८. हैं।          | ૭. है <b>।</b>      | ८. है।                             |
| कर्म              | उदय (एकवचन)     | उदय (बहुवचन)     | अनुदय (एकवचन)       | अनुदय (बहुवचन)                     |
| ज्ञानाबरणीय यावत् | उदय वाले हैं।   | उदय वाले हैं।    |                     | अनुदय वाले नहीं।                   |
| आन्तराधिक कर्म    |                 |                  |                     | .5                                 |
| कर्म              | उदीरक (एकवचन)   | उदीरक (बहुवचन)   | अनुदीरक (एकवचन)     | अनुदीरक (बहुवचन)                   |
| ज्ञानावरणीय यःवत् | उडीरक है।       | उदीरक हैं।       | . उदीरक है।         | अनुदारक नहीं है।                   |
| आन्तरादिक कर्म    | · -             |                  |                     |                                    |
| (बेदनीय आयुष्य-   |                 |                  |                     |                                    |
| वर्जित)           |                 |                  |                     |                                    |
| वेदनीय और         | १. उदीरक है।    | १, उदीरक हैं।    | २. उदीरक भी हैं।    | <ol> <li>अनुदीरक भी है।</li> </ol> |
| आयुष्य कर्म       | ५. है।          | <b>५.</b> हैं।   | ५. है।              | ક્. <u>ફેં</u> !                   |
|                   | ६. है।          | ફ. <u>ફૈં</u>    | 9.है।               | ८.है।                              |

२. भ. वृ. ११ ८-१०-वेदनं अनुक्रमोदितरूच उटीरणोदीनितस्य वा कम्मीपोऽनुभवः, उट्यश्चानुक्रमोदितस्यीवेति वेदकत्वप्ररूपणेपि भेदेनोद्धित्वप्ररूपणामिति।

१२. ते णं भंते। जीवा कि कण्हलेसा? नीललेसा? काउलेसा? तेउलेसा?

गोयमा! कण्हेलेसे वा नीललेसे वा काउलेसे वा तेउलेसे वा. कण्ह-लेस्सा वा नीललेस्सा वा कात-लेस्सा वा तेउलेस्सा वा. अहवा कण्हलेसे य नीललेसे य। एवं एए द्यासंजोग-तियासंजोग-चउक्क- संजोगेणं असीती भंगा भवंति॥

ते भदन्त! जीवाः कि कष्णलेश्याः? नीललेश्याः ? तेजोलेश्याः ?

गौतम! कृष्णलेश्यः वा. नीललेश्यः वा. कापोतलेश्यः वा. तेजोलेश्यः कृष्णलेश्याःवा, नीललेश्याः वा. कापोतलेश्याः वा, तेजोलेश्याः वा अथवा कृष्णलेश्यः च. नीललेश्यः च। एवम् एते द्विकसंयोग-त्रिकसंयोग-चतुष्कसंयोगेन अशीतिः भङ्गाः भवन्ति।

१२. 'भेते! वे जीव कृष्ण लेञ्या वाले हैं? नीललेश्या बाले हैं? कापोत लश्या याने हैं ? तैजस लेश्या वाले हैं ?

गौतम! १. कष्ण लेखा वाला है अथवा नील लेश्यः वाला है अथवा कापीन लेश्या वाला है अथवा तैजस लेश्या वाला है, २, कृष्ण लेश्या वाले हैं अथवा नील लेश्या वाले हैं अथवा कापोल लेश्या वाले हैं अथवा तैजस लेश्या वाले हैं ३. अथवा कष्ण लेश्या वाला और नील लेश्या वाला है। इस प्रकार य द्वि-संयोग, त्रि-संयोग और चतुष्क संयोग से अरुसी भंग होते हैं।

### १. सूत्र-१२

उत्पल पत्र में चार लेश्याएं बतलाई नई हैं। प्रजापना के अनुसार एकेन्द्रिय में समुच्चाय रूप में चार लेश्याएं होती हैं! विभागशः पृथ्वीकायिक, अपकायिक और वनस्पतिकायिक जीवों में चार लेश्टाएं होती हैं। तैजसकारिक और वायुकायिक जीवों में तीन होती हैं।'

स्थानांग सूत्र में पृथ्वीकायिक, अपकायिक और वनस्पतिकायिक में तीन लेश्याएं बतलाई गई हैं। वहां तेजोलेश्या का निषेध नहीं है। संक्लिए लेभ्या का प्रकरण है इसलिए तीन लेभ्याओं का निर्देश हैं।"

भवनपति, व्यंतर, ज्योतिष्क और प्रथम, द्वितीय कल्प के वैमानिक देव अपने स्थान से च्यत होकर इन तीन जीव निकायों में उत्पन्न होते हैं। इस अपेक्षा से इनमें तेजोलेश्या का अस्तित्व बतलाया गया है।

### भाष्य

जीव जिस लेश्या में मरता है, उसी लेश्या में उत्पन्न होता है।" इस नियम के अनुसार इन तीन जीव निकायों में तेजोलेश्या का अस्तित्व सम्मत है।

इन तीन जीव निकायों में उत्पन्न होने वाले देव अपर्याप्त अवस्था में रहते हैं तब तक तेजोलेश्या होनी है, पर्याप्त होने के बाद उसकी उपलब्धि नहीं रहती।

इन तीन जीव निकायों में उत्पन्न होने वाले देव बादर पृथ्वीकाय, बादर अपकाय और बादर वनस्पतिकाय में उत्पन्न होते हैं, सूक्ष्म में नहीं। पर्याप्तक में उत्पन्न होते हैं, जिन बादर पृथ्वीकाय आदि की पर्याप्ट होने से पहले मृत्य नहीं होती, उनमें उत्पन्न होते हैं, अपर्याप्तक में नहीं।

| इक संयोगिक भंग ८ |                    |     |  |  |  |
|------------------|--------------------|-----|--|--|--|
| एकव              | एकवचन के भंग चार   |     |  |  |  |
| 3                | १ कृ. १<br>२ नी. १ |     |  |  |  |
| २                | नी.                | 3   |  |  |  |
| 3                | का.                | ?   |  |  |  |
| 8                | त.                 | ۶   |  |  |  |
| बहुव             | बहुवचन के चार भंग  |     |  |  |  |
| 3_               | कृ.<br>नी.         | १   |  |  |  |
| २                | र्ना.              | १   |  |  |  |
| 3                | का.                | . ક |  |  |  |
| 8                | तं.                | ۶   |  |  |  |
| द्धि-र           | हि-सायागिक भंग २४  |     |  |  |  |
|                  | कृ. नी.            |     |  |  |  |
| ş                | कृ.<br>१           | ?   |  |  |  |
| १<br>२<br>३      | ş                  | 3   |  |  |  |
| 3                | 3                  | ş   |  |  |  |
| 8                | 3                  | ş   |  |  |  |
|                  |                    |     |  |  |  |

| 呼、 4·1.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |    | 9ħ.         | का.  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|-------------|------|
| <ul> <li>長 学 3</li> <li>ウ 3</li> <li>グ 3</li> <li>一 表 .</li> <li>ウ 7</li> <li>ウ 7</li> <li>ウ 8</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9</li> <li>マ 9&lt;</li></ul> | ላ  | ۲           | 3,   |
| कृ. ते.<br>९ १ १<br>१० १ ३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | દ્ | 9.          | m'   |
| कृ. ते.<br>९ १ १<br>१० १ ३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | .9 | n¥          |      |
| क. ते.<br>९ १ १<br>१० १ २<br>११ ३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | C  |             | αv   |
| 6         9         9           80         9         2           92         3         2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |    | <u>कृ</u> . | ते.  |
| \$0         \$         \$           \$?         \$         ?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | o, | કુ          | ?    |
| 33 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | १० | Ş           | ું ર |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 33 | ą           | ?    |
| 32   4.   4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | १२ | ₹.          | 3    |
| कृ. का.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |    | कृ.         | का.  |
| १२ ३. ३<br>क. का.<br>१३ १ १                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ?३ | ۶           | ?    |
| 38   3   3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 38 | 8           | 3    |
| १५ ३ १<br>१६ ३ ३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 34 | 3.          | 3    |
| १६ ३ ३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | १६ | 3           | ३    |

|                      | कृ.<br>१ | का. |
|----------------------|----------|-----|
| કે.છ                 | ?        | 8   |
| <u>१</u><br>१८       | م        | ω,  |
| 85                   | מא       | 5.  |
| २०                   | ર        | э,  |
|                      | कृ.      | ते. |
| ર્ં                  | कृ.<br>१ | 3   |
| २१                   | 9        | Ę   |
| २१<br>२१<br>२३<br>२४ | ર        | 3   |
| ર૪                   | ₹.       | 3   |

१ पण्या १० ३९ छ०।

२. (क) ठाणं ३/६१.

<sup>(</sup>ख) स्था. व. प. १०९।

३. भ. २४/ २०४।

४. वही, ३. १८३,।

५, पण्या, ६७३०२।

हि-सांवागिक भंग ३२

| [                                      | त्रि-सांबागिक भंग ३२ |               |                                |  |
|----------------------------------------|----------------------|---------------|--------------------------------|--|
|                                        | <b></b> ф.           | नी.           | 砾.                             |  |
| ۶,                                     | 9.                   | 3             | 8.                             |  |
| 3<br>O                                 | 变.<br>2.             | 2 9           | nγ                             |  |
| o¥.                                    | 2.                   | nγ            | 8                              |  |
| 9                                      | 3,                   | ( <b>4</b> )  | ρ¥                             |  |
| بو                                     | מי מי ויז ויז        | pr at at      | 9. 77 9. 77 9. 73 IT. 9. 77 9. |  |
| بري                                    | hγ                   | ۲.            | 3,                             |  |
| 3                                      | ראי                  | М             | 5                              |  |
| ۷                                      |                      | M.            | 3                              |  |
|                                        | ्र<br>स्.<br>२३      | 3<br>नी.<br>१ | ਜ.                             |  |
| o,                                     | ?                    | ક             | ۶.                             |  |
| 20                                     | . 3.                 | 8             | υa                             |  |
| 25                                     | 2                    | 3             | ک                              |  |
| ?ર                                     | ,<br>è               | 3             | ş                              |  |
| १३                                     |                      | 3             | 2,                             |  |
| 20<br>22<br>22<br>23<br>28<br>24<br>24 | א אין אין            | ۶             | ?<br>?                         |  |
| 94                                     | 7                    | 3             | ?                              |  |
| ?દ્                                    | . 3                  | 3,            | 3,                             |  |

|                                        | 5,.      | 191.     |              |
|----------------------------------------|----------|----------|--------------|
| -3                                     | گار      | 3,       | ۶            |
| શ <u>ે</u> ટ                           | 3        | ۶        | οv           |
| 80                                     | ۵,       | us,      | ş            |
| २्०                                    | ટ્       | ગ્ર      | 3            |
| १९<br>२०<br>२१<br>२२<br>२२<br>२३       | 3,       | 3        | ş            |
| ર્ર                                    | α¥       | ۶        | nar.         |
| źξ                                     | ત્ર<br>ઝ | 3        | 3            |
| ગ્રહ                                   | 3        | 3        | 3            |
|                                        | कृ.<br>१ | ३<br>नी. | रू<br>अ.स्त. |
| 5,2                                    | ያ        | ۶.       | ۶            |
| ગૃદ્ધ                                  | ?.       | ş        | 3            |
| ર્ક                                    | ۶        | ३        | ۶,           |
| २८                                     | ર        |          | 3            |
| Σ°,                                    | 3        | 3<br>3   | š            |
| <b>3</b> 0                             | 3        | 3        | 3.           |
| २५<br>२७<br>२८<br>२०<br>३०<br>३०<br>३२ | 3,       | 3        | 9,           |
| ३२                                     | Ę        | ર        | સ            |
|                                        | L        | L.,      | ١            |

|      | <u>ئې</u> . | ना.   | का. | ने. |
|------|-------------|-------|-----|-----|
| 3    | 9,          | ?     | 9,  | 5   |
| 5    | 9.          | ?     | 3   | ٥٢  |
| 3    | ?           | ş     | J.  | 2   |
| ે    | ર           | ۶,    | e)  | o۶  |
| 9,   | 91          | ده    | ۰.  | ٥,  |
| ٤.   | 9           | æ.    | 3.  | ñγ  |
| ં ૭  | 9           | [PF.] | -3  | 3   |
| 6    | 9,          | 3,    | 3   | ર   |
| ٥,   | ş           | ٤     | 8   | ş   |
| ?5   | ર           | ۶     | ?   | 3   |
| 33   | સ્          | 5     | 3.  | 2   |
| ३२   | m,          | 9.    | 3.  | ર   |
| १३   | 3           | 3,    | 9   | ક   |
| 38   | ٠<br>٢      | 3;    | è   | 3   |
| ون د | 3           | ů,    | 3   | ş   |
| ?દ   | 3           | 3     | 3   | 3   |

बि-सांधाशिक भंग ३२

सर्व भंग-८+२४+३२+१६=८० १३. भंते! वे जीव सम्यकदृष्टि हैं? मिश्या-

दृष्टि हैं ? सम्यक्षिध्यादृष्टि हैं ?

गौतम! सम्यक वृष्टि नहीं हैं, सम्यक मिथ्या वृष्टि नहीं हैं, मिथ्यावृष्टि है अथवा मिथ्यादृष्टि हैं।

- १३. ते णं भंते! जीवा किं सम्मिद्दिही?
  मिच्छादिही? सम्मामिच्छादिही?
  गोयमा! नो सम्मिद्दिही, नो
  सम्मामिच्छादिही, मिच्छादिही वा
  मिच्छादिहीणो वा॥
- १४. ते णं भंते! जीवा किं नाणी? अण्णाणी?

गोयमा! नो नाणी, अण्णाणी वा, अण्णाणिणो वा॥

- १५. ते णं भंते! जीवा किं मण-जोगी? वड़जोगी? कायजोगी? गोयमा! नो मणजोगी, नो वइ-जोगी, कायोगी वा, कायजोगिणो वा॥
- १६. ते ण भंते! जीवा कि सागारोवउत्ता?अणागारोवउत्ता?गोयमा! सागारोवउत्ते वा, अणागा-रोवउत्ते वा—अट्ट भंगा॥
- १७. तेमि णं भंते! जीवाणं सरीरगा कतिवण्णा, कतिगंधा, कतिरसा,

- १३. ते भदन्त ! जीवाः कि सम्यगृदृष्टयः ? मिथ्यादृष्टयः ? सम्यगमिथ्यादृष्टयः ? गौतम ! नो सम्यगृदृष्टयः, नो सम्यगमिथ्यादृष्टयः. मिथ्यादृष्टिः वा, मिथ्यादृष्टयः वा।
- ते भवन्त! जीवः कि ज्ञानिनः? अज्ञानिनः? गौतम! नो ज्ञानिनः, अज्ञानी वा, अज्ञानिनः वा।
- ते भदन्त ! जीवाः किं मनोयोगिनः ? वाग्योगिनः ? काययोगिनः ? गौतम ! नो मनोयोगिनः, नो वाग्योगिनः, काययोगी वा. काययोगिनः वा।
- ते भदन्त! जीवाः किं लाकारोपयुक्ताः? अनाकारोपयुक्ताः? गौतम! साकारोपयुक्तः वा. अनाकारोपः युक्तः वा-अष्ट भङ्गाः।
- तेषां भदन्त ! जीवानां शरीरकाः कतिवर्णाः, कतिगन्धाः कतिरसाः, कतिस्पर्शाः

- १४. भेते ! वे जीव ज्ञानी हैं। अञ्चानी हैं ?
  - गौनम! ज्ञानी नहीं हैं। अज्ञानी है अथवा अज्ञानी हैं!
- १५. भंते! वे जीव भनीयंग वाले हैं? वचनयोग वाले हैं? काययोग वाले हैं? गौतम! मनीयोग वाले नहीं हैं. वचनयोग वाले नहीं हैं, काययोग वाला है अथवा काययेग वाले हैं।
- १६. भंते! वे जीव साकार उपयोग सहित हैं! अनाकार उपयोग सहित हैं! गीतम! साकार उपयोग सहित हैं, अनाकार उपयोग सहित हैं-अस प्रकार आठ भंग होते हैं।
- १७ "मंते! उन जीवों के शरील कितने वर्ण कितने गंध, कितने रूप और कितने स्पर्श

कतिफासा पण्णता?

गोयमा! पंचवण्णा, पंचरसा, द्रशंधा, अट्ठफासा पण्णता। ते पुण अप्पणा अवण्णा, अर्गधा, अरसा, अफासा पण्णात्ता ।।

प्रजमाः ?

गातम ! पञ्चवर्णाः, पञ्चरसाः, द्विगन्धाः, अष्टरपर्शाः प्रज्ञसाः। ते पुनः आत्मना अवर्णाः, अगन्धाः, अरसाः, अस्पर्शाः प्रज्ञमाः।

वाले प्रजय हैं ?

और न्पर्श होते हैं। उत्पन पत्र का जीव अमृत है इसलिए उसमें वर्ण,

गौतम! उन जीवों के शरीर पांच वर्ण पांच रस, दो गन्ध और आठ स्पर्भ वाले प्रज्ञप्त हैं। वे जीव अपने स्वरूप से वर्ण, गंध, रस और स्पर्भ रहित प्रजय हैं।

#### भाष्य

गंध, रम और स्वशं नहीं हैं।

१. सूत्र १७

प्रस्तृत सूत्र में शरीर और आत्मा की भिन्नता का प्रतिपादन है। उत्प्रत पत्र का शरीर पौद्रतिक है इसलिए उसमें वर्ण, गंध, रस

१८. ते णं भंते! जीवा कि उस्सा-सगा? निस्सासगा ? नोउस्सास- निस्स-

श्यक्षा १ गोयमा ! १. उस्सासए वा २. निस्सासए वा ३. नोउस्सासनि-स्सासए वा ४. उस्सासगा वा ५. निस्सासगा वा ६. नोउस्सास-निस्सासगा वा अहवा उस्सासए य निस्सासए य १-४. अहवा उस्सासए य नोउस्सास-निस्सासए य १-४, अहवा निस्सासए य नोउस्सासनिस्सासए य १-८. अहवा उस्सासए य निस्सासए य नोउस्सा-सनिस्सासए य-अट्ट भंगा। एते छव्वीसं भंगा भवंति॥

ते भदन्त! जीवाः किम् उच्छवासकाः? निःश्वासकाः ? नो उच्छवासनिःश्वा-सका: ?

गीतम ! १, उच्चर्वासकः वा २, निःश्वा-सकः वा ३, ने। उच्छवासनिःश्वासकः वा ४. उच्छवासकाः वा ५. निःश्वासकाः वा ६. नो उच्छवासनिःश्वासकाः वा अथवा उच्छवासकः च निःभ्वासकः च १-४. अथवा उच्छवासकः च नो उच्छवासनिःश्वासकः च १-४. अथवा निःश्वासकः च नो उच्छवासनिःश्वासकः १-८. अथवा उच्छ्वासकः च निश्वासकः च नो उच्छवासनिःश्वासकः च-अष्ट भन्नाः। एते षडविंशतिः भन्नाः भवन्ति।

१८, 'भंते ! वे जीव उच्छव स लेने वाले हैं ? निःश्वास लेने वाले हैं? उच्छवास-नि:श्याम नहीं लेने वाले हैं?

गौतम ! १, उच्छवास लेने वाला भी है २. निःश्वास लेने वाला भी है ३, उच्छवास नि:श्वास नहीं लेने वाला भी है ४. उच्छवास लेने वाले भी हैं 🨢 निःश्वास लेने वाले भी हैं ६. उच्छवास नि:भ्वास नहीं लेने वाले भी हैं १-४. अथवा उच्छवास लेने वाला है और नि:श्वास लेने वाला है १-४. अथवा उच्छवास लेने वाला है। और उच्छवास निःश्वास नहीं लेने वाला है १-४, नि:श्वास लेने वाला है और उच्छवास-नि:भ्वाय नहीं लेने वाला है १० ८. अथवा उच्छवास लेने वाला है, निःश्वास लेने वाला है और उच्छवास-निःश्वास नहीं लेने बन्ता है। ये आठ भंग हैं। इस प्रकार छर्ब्बास भंग होते हैं।

#### भाष्य

है। दुष्टय्य यंत्र--

ना

१. सूत्र−१८

۶

Ş

3

ઇ

روا

9 4 ō.

30

डक-सांयोगिक भंग ६

₹.

नि.

नि.

नो.

ना. द्वि-सांयोगिक भंग १२ ₹.

3

3 3 3

ş

ş

ਜਿ.

2.

۶

अपर्याप्त अवस्था में उच्छवास नि:श्वास नहीं होता, इस अपेक्षा

|          | ٠,  | ,,,      |
|----------|-----|----------|
| 23       | ş   | ક        |
| 93<br>32 | 3,  | Ą        |
| 23:      | ስን  | 5,       |
| 38       | 3,  | 3,       |
|          | नी. | ३<br>नो, |
| 8.4      | ۶ : | ئ        |
| 2.5      | \$, | Ŋ        |
|          |     |          |

₹3.

| 88       | ን   | ક   |
|----------|-----|-----|
| કુર્     | ٩٠  | ą   |
| 2.       | ስን  | 8   |
| રુક      | 3.  | ly, |
|          | नी. | नो. |
| ر<br>د د | ۶ : | ۶,  |
| ?દ્      | 8,  | 3,  |
| 29       | ٧٤. | ડે  |
| 38       | 3.  | 3,  |

| त्रि-सांयांगिक भंग ८ |    |     |            |
|----------------------|----|-----|------------|
|                      | उ. | नि. | ना.        |
| Šċ.                  | ક  | Ş   | ۵1         |
| २०                   | ٥. | 9   | 33.        |
| ২১                   | ۵. | ลรั | 9          |
| ર્ર                  | ?  | ra, | 3          |
| २३                   | nγ | α.  | ٥,         |
| રહ<br>રહ             | 3  | ?   | <i>አ</i> υ |
|                      | m  | 3   | ?          |
| ર્હ્                 | 34 | 3.  | ρŷ         |

से उत्पन पत्र जीव को उच्छवास नि:श्वास से शुन्य बतलाया गया

१, भ, यु. १९ - १७-- शरीराण्येव नेषां पचवर्णाडीने ने पुनरुत्पनाजीवाः अपपणिने स्वरूपेण अवणां वर्णादिवर्तितः अमतेत्वरनेपामिति।

२. वही, ११-३८ मा उरसायनिरुसासए नि अपर्याप्रावस्थायाम्।

१९. ते णं भंते! जीवा किं आहार-गा? अणाहरगा? गोयमा! आहारए वा. अणाहारए

ते भदन्त! जीवाः किम् आहारकाः? अनाहारकाः? गीतम! आहारकः वा, अनाहारकः वा--अष्ट भङ्गाः। १९. अंते ! वे जीव आहरक हैं ? अनाहारक हैं ? गीतम! आहारक भी हैं, अनाहारक भी है-इस प्रकार आह भंग होते हैं।

### भाष्य

### **१. सूत्र–**१९

वा-अद्ग भंगा।

उत्पल पत्र का जीव आहारक होता है। केवल विग्रह में अनाहारक होता है।

२०. ते णं भंते! जीवा किं विरया? अविरया? विरयाविरया? गोयमा! नो विरया, नो विरया-विरया, अविरए वा अविरया वा॥

ते भक्तत! जीवाः कि विरताः ? अविरताः ? विरताविरताः ? गीतम! नो विरताः, नो विरताविरताः, अविरतः वा अविरताः वा।

२०.भंते! वे जीव विरत हैं? अविरत हैं? विरताविरत हैं? गौतम! विरत नहीं हैं, विरताविरत नहीं हैं, अविरत है अथवा अविरत हैं।

२१. ते णं भंते! जीवा किं सकिरिया? अकिरिया? गोयमा! नो अकिरिया, सकिरिए वा सकिरिया वा॥

ते भदन्त ! जीवाः किं सक्रियाः ? अक्रियाः ? गौतम ! नो अक्रियाः, सक्रियः वा, सक्रियाः वा। २१.भंते! वे जीव क्रिया सहित हं? क्रिया-रहित हैं? गौतम! क्रिया-रहित नहीं हैं, क्रिया-सहित है अथवा क्रिया-सहित हैं।

२२. ते णं भंते! जीवा किं सत्तविह-बंधगा? अट्ठविहबंधगा? गोयमा! सत्तविहबंधए वा, अट्ठविह बंधए वा—अट्ठ भंगा॥

ते भदन्त! जीवाः किं सप्तविधबन्धकाः? अष्टविधबन्धकाः? गौतम! सप्तविधबन्धकः वा,

अष्टविधबन्धकः अष्ट भङ्गाः।

२२. भंते वे जीव सप्तविध बंधक हैं? अष्टविध बंधक हैं? गौतम! सप्तविध बंधक भी हैं. अष्टविध बंधक भी हैं—इस प्रकार आठ भंग होते हैं।

२३. ते णं भंते! जीवा किं आहार-सण्णोवउत्ता? भयसण्णोवउत्ता? मेहुणसण्णोवउत्ता? परिग्गहसण्णो-वउत्ता? गोयमा! आहारसण्णोवउत्ता—असीती भंगा॥

ते भदन्त! जीवाः किम् आहारसंज्ञो-पयुक्ताः? भयसंज्ञोपयुक्ताः? मैथुन-संज्ञोपयुक्ताः?परिग्रहसंज्ञोपयुक्ताः?

२३. भंते! वे जीव आहार-संज्ञा से उपयुक्त हैं? भय-संज्ञा से उपयुक्त हैं? मैथून-संज्ञा से उपयुक्त हैं? परिग्रह-संज्ञा से उपयुक्त हैं?

२४. ते णं भंते! जीवा किं कोह-कसाई? माणकसाई? मायाकसाई? लोभ-कसाई? असीती भंगा। गौतम! आहारसंज्ञोपयुक्ताः-अशीतिः भङ्गाः। गौतम : आहार-संज्ञा से उपयुक्त हैं— अस्सी भंग होते हैं।

२५. ते णं भंते! जीवा किं इत्थिवेदगा? पुरिसवेदगा? नपुंसग-वेदगा? गोयमा! नो इत्थिवेदगा, नो पुरिसवेदगा, नपुंसगवेदएवा, नपुंसगवेदगावा॥ ते भदन्त! जीवा किं क्रोधकषायिणः? मानकषायिणः? मायाकषायिणः? लोभ-कषायिणः? अशीतिः भङ्गाः। २४, भंते! क्या वे जीय क्रोध-कषाय वाले हैं? मान-कषाय वाले हैं? मायः-कषाय वाले हैं? लोभ-कषाय वाले हैं? अस्सी भंग होते हैं।

ते भदन्त! जीवाः किं स्त्रीवेदकाः? पुरुषवेदकाः? नपुंसकवेदकाः? गौतम! नों स्त्रीवेदकाः, नो पुरुषवेदकाः, नपुंसकवेदकः वा, नपुंसकवेदकाः वा।

२५. भंते! वे जीव क्या स्त्रीवेद वाले हैं? पुरुषवेद वाले हैं? नपुंसकवेद वाले हैं? गौतम! स्त्रीवेद वाले नहीं हैं, पुरुषवेद वाले नहीं हैं, नपुंसकवेद वाला है अथवा नपुंसकवेद वाले हैं।

२६. ते णं भंते! जीवा किं इत्थिवेद- ते भदन्त! जीवाः किं स्त्रीवेदबन्धकाः?

२६. भंते! क्या वे जीव स्त्रीवेद बंधक हैं?

१. भ. वृ ११ - १२,-विग्रहगतावनाहारकोन्यदा त्वाहारकम्नत्र चाष्टी भंगाः पूर्ववत्।

बंधगा? पुरिसवेदबंधगा? नपुंसगवेद-बंधगा?

गोयमा! इत्थिवेदबंधए वा, पुरिस-वेदबंधए वा, नपुंसगवेदबंधए वा-छव्वीसं भंगा॥

२७. ते णं भंते! जीवा किं सण्णी? असर्ण्णा?

गोयमा! नो सण्णी, असण्णी वा असण्णिणो वा।

२८. ते णं भंते! जीवा किं सइंदिया? अणिंदिया?

गोयमा! नो अणिदिया, सइंदिए वा, सइंदिया वा॥

२९. से णं भंते! उप्पलनीवेत्ति कालओ केवच्चिरं होइ?

गोयमा! जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं, उक्कोसेणं असंखेडजं कालं॥

३०. से णं भंते! उप्पलजीवे पुढिव-जीवे, पुण्णरिव उप्पलजीवेत्ति केवतियं कालं सेवेज्जा? केवितियं कालं गतिरागितं करेज्जा?

गोयमा! भवादेसेणं जहण्णेणं दो भवज्गहणाइं, उवकोसेणं असं- खेज्जाइं भवज्गहणाइं। कालादेसेणं जहण्लेणं दो अंतोमुहुत्ता, उक्कोसेणं असंखेज्जं कालं, एवतियं कालं सेवेज्जा, एवतियं कालं गतिरागतिं करेज्जा।। पुरुषवेदबन्धकाः ? नपुंसकवेदबन्धकाः ?

गौतम! स्त्रीवेदबन्धकः वा, पुरुषवेद-बन्धकः वा, नपुंसकवेदबन्धकः वा– षड्विंशतिः भङ्गाः।

ते भदन्त ! जीवाः किं संज्ञिनः ? असंज्ञिनः ?

गौतम! नो संजिनः, असंज्ञी वा असंजिनः वा।

ते भदन्त! जीवाः किं सेन्द्रियाः? अनिन्द्रियाः बा? गौतम! नो अनिन्द्रियाः, सेन्द्रियः वा सेन्द्रियाः वा।

सः भदन्तः! उत्पलजीवः इति कालतः कियच्चिरं भवति। गौतमः! जघन्येन अन्तर्मुहूर्तम्, उत्कर्षेण असंख्येयं कालम्।

सः भदन्त! उत्पलजीवः पृथ्वीजीवः, पुनः अपि उत्पलजीवः इति कियन्तं कालं सेवेत? कियन्तं कालं गत्यागती कुर्यात्?

गौतम! भवादेशेन जघन्येन द्वे भवग्रहणे, उत्कर्षेण असंख्येयानि भवग्रहणानि। कालादेशेन जघन्येन द्वौ अन्तर्मुहूर्त्तौ, उत्कर्षेण असंख्येयं कालं, एतावन्तं कालं सेवते एतावन्तं कालं गत्यागती करोति। पुरुषवेद बंधक हैं ? नप्सकवेद बंधक हैं ?

गौतम! स्त्रीवेद बंधक भी है. पुरुषवेद बंधक भी है, नपुंसकवेद बंधक भी है--छब्बीस भंग होते हैं।

२७. भंते! वे जीव संज्ञी (समनस्क) हैं? असंज्ञी (अमनस्क) हैं?

गौतम! संज्ञी नहीं हैं, असंज्ञी है अथवा असंज्ञी हैं।

२८. भंते! क्या वे जीव इन्द्रिय सहित हैं? इन्द्रिय रहित हैं?

गौतम! इन्द्रिय रहित नहीं है। इन्द्रिय सहित है अथवा इन्द्रिय सहित हैं।

२९. 'भंते! वह उत्पल जीव उत्पल जीव के रूप में कितने काल तक रहता है! गौतम! जघन्यतः अन्तर्मृहूर्न, उत्कृष्टतः असंख्येय काल।

३०. भंते! वह उत्पल जीव पृथ्वीकायिक जीव के रूप में उत्पन्न होता है, पुनः उत्पल जीव के रूप में उत्पन्न होकर कितने काल तक रहता है? कितने काल तक गति-आगति करता है?

गौतम! भव की अपेक्षा जघन्यतः वो भव-ग्रहण (जन्म) करता है, उत्कृष्टतः असंख्येय भव-ग्रहण करता है। काल की अपेक्षा जघन्यतः वो अन्तर्मृहूर्त, उत्कृष्टतः असंख्येय काल। इतने काल तक रहता है, इतने काल तक गति-आगति करता है।

#### भाष्य

१. सू. २९-३०

प्रस्तुत आन्गापक में उत्पल पत्र की स्थिति का विचार अनुबंध और काय-नविध की दृष्टि से किया गया है उत्पल की स्थिति जघन्यतः दो मुहूर्त और उत्कृष्टतः असंख्य काल है। यह अनुबंध की दृष्टि से विवक्षित है।

अनुबंध का अर्थ है-विवक्षित पर्याय में अविच्छिन्न रूप से अवस्थान करना, उत्पन्न जीव का उत्पन्न के रूप में पुनर्जन्म। पुनर्जन्म के अनेक नियम हैं, उनमें एक है काय-संवेध। एक प्राणी वर्तमान काय से च्युत होकर तुल्य काय में अथवा किसी दूसरे काय में उत्पन्न होता है। वहां से च्युत होकर पुनः पूर्ववर्ती काय में जन्म लेता है। इस प्रक्रिया का नाम काय-संवेध है।

काय-संवेध का विचार दो दृष्टियों से किया जाता है—भवादेश और कालादेश।

भवादेश-एक उत्पल पत्र का जीव वनस्पतिकाय से च्युत होकर पृथ्वीकाय जीव के रूप में उत्पन्न होता है। वहां से च्युत होकर फिर उत्पल पत्र के रूप में उत्पन्न होता है। इस प्रकार भवादेश की

<sup>%</sup> म. वृ. ११ -२९-३०-भणुबंधोत्ति विवक्षितप्ययिण अविच्छिन्नेन अवस्थानम्। २. (क) भ. ३२ -११

<sup>(</sup>ख) भ. वृ. ११/२९-३०-कायसंबेहोत्ति विवक्षितकायात् कायान्तरं तृल्यकाये वा गत्वा पुनरपि यथासंभवं तत्रैवागमनम्।

अपेक्षा जघन्यतः वो जन्म (भव ग्रहण) होते हैं, उसका तीसरा जन्म किसी अन्य काय में होता है, उत्कृष्टतः असंख्य जन्म होता हैं।

कालादेश-एक उत्पत्त-पत्र का जीव बनस्पति काय से च्युत होकर पृथ्वीकायिक जीव के रूप में उत्पन्न होकर अन्तर्मुहूर्न तक

3१. से णं भंते! उप्पलजीवं, आउजीवं, पुणरिव उप्पलजीवेत्ति केवितयं कालं सेवेज्जा? केवितयं कालं गतिरागितं करेज्जा?

सः भदन्त ! उत्पलजीवः अपजीवः, पुनरपि उत्पलजीवः इति कियन्तं कालं सेवेत ? कियन्तं कालं गत्यागती कुर्यात् ?

एवं चेव। एवं जहा पुढविजीवे भणिए तहा जाव वाउजीवे भाणियव्वे॥

एवं चैव। एवं यथा पृथ्वीजीवः भणितः तथा यावत् वायुजीवः भणितव्यः।

३२. से णं भंते! उप्पलजीवे सेसव-णस्स-इजीवे से पुणरिंव उप्पल-जीवेत्ति केवतियं कालं सेवेज्जा? केवतियं कालं गतिरागतिं करेज्जा?

गोयमा! भवादेसेणं जहण्णेणं दो भवग्गहणाइं, उक्कोसेणं अणंताइं भवग्गहणाइं, कालादेसेणं जहण्णेणं दो अंतोमुहुत्ता, उक्कोसेणं अणंतं कालं तरुकालं, एवतियं कालं सेवेज्जा, एवतियं कालं गतिरागतिं करेज्जा॥ सः भदन्त! उत्पत्नजीवः शेषवनस्पति-जीवः, सः पुनरपि उत्पत्नजीवः इति कियन्तं कालं सेवेत? कियन्तं कालं

गत्यागती कुर्यात् ?

गीतम! भवादेशेन जघन्येन हे भवग्रहणे, उत्कर्षेण अनन्तानि भवग्रहणानि, काला-देशेन जघन्येन हो अन्तर्मुहूनीं, उत्कर्षेण अनन्त कालं तरुकालं, एतावन्तं कालं सेवते, एतावन्तं कालं गतिमागतिं करोति।

जीवित रहता है। वहां से च्युत होकर पुनः अन्तर्मृहूर्न एक उत्पन-पत्र के रूप में उत्पन्न होता है। इस प्रकार काल की अपेक्षा उत्पन-पत्र की जघन्य स्थिति दो अन्तर्मृहूर्त होती है।

> ३१. भेते! वह उत्पल जीव अएकायिक जीव के रूप में उत्पन्न होता है, पुनः उत्पल जीव के रूप में उत्पन्न होकर कितने काल तक रहता है? कितने काल तक गति-आगति करता है?

पूर्ववत् वक्तव्यता। इस प्रकार जैसे पृथ्वीकायिक जीव की वक्तव्यता, बैसे यावत् वायुकायिक जीव की वक्तव्यता।

३२. 'भंते! वह उत्पल जीव शेष वनस्पित कायिक जीव के रूप में उत्पन्न होता है, वह पुनः उत्पल जीव के रूप में उत्पन्न होता है, वह पुनः उत्पल जीव के रूप में उत्पन्न होकर कितने काल तक रहता है? कितने काल तक गित-अगित करता है? गौतम! भव की अपेक्षा जघन्यतः हो भव ग्रहण (जन्म) करता है, उत्कृष्टतः अनंत भव-ग्रहण करता है काल की अपेक्षा जघन्यतः हो अन्तर्मुहूर्च, उत्कृष्टतः अनंतकाल वनस्पित काल। इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतने काल तक रहता है, इतन है, इतन है, इतन है, इतन है, इतन है, इतन है, इतन है, इतन है, इतन है, इतन है, इतन है, इतन है, इतन है, इतन है, इतन है, इतन है, इतन

#### भाष्य

१. सूत्र-३२

वनस्पित की कायस्थिति अनंतकाल की हैं इसलिए इसमें

अनंत भव ग्रहण और अनंत-काल का निर्देश किया गया है। तरुकाल वनस्पति काल का ही सूचक है।

आगति करता है।

३३. से णं भंते! उप्पलजीवे बेइंदिय-जीवे. पुणरिव उप्पलजीवेत्ति केवतियं कालं सेवेज्जा? केवतियं कालं गतिरागतिं करेज्जा?

गोयमा! भवादेसेणं जहण्णेणं दो भवग्गहणाइं, उक्कोसेणं संखेज्जाइं भवग्गहणाइं, कालादेसेणं जहण्णेणं दो अंतोमुहुत्ता, उक्कोसेणं संखेज्जं कालं, एवतियं कालं सेवेज्जा, एवतियं कालं गतिरागतिं करेज्जा। एवं तेइंदियजीवे, एवं चउरिंदियजीवे वि॥ सः भदन्त! उत्पलजीवः क्रीन्द्रियजीवः, पुनरपि उत्पलजीवः इति कियन्तं कालं सेवत? कियन्तं कालं गत्यागती कूर्यात्?

गौतम! भवादेशेन जघन्येन हे भवग्रहणे, उत्कर्षेण संख्येयानि भवग्रहणानि, काला-देशेन जघन्येन हौ अन्तर्मुहूर्त्ती, उत्कर्षेण संख्येयं कालं एतावन्तं कालं सेवते, एतावन्तं कालं गत्यागती करोति। एवं शीन्द्रियजीवः, एवं चतुरिन्द्रियजीवः अपि। ३३. भंते! वह उत्पल जीव द्वीन्द्रिय जीव के खप में उत्पन्न होता है. पुनः उत्पल जीव के रूप में उत्पन्न होकर कितने काल तक रहता है? कितने काल तक गति-आगति करता है?

गौतम! भव की अपेक्षा जघन्यतः दो भय-ग्रहण करता है, उत्कृष्टतः संख्येय भव-ग्रहण करता है। काल की अपेक्षा जघन्यतः दो अन्तर्मृह्न्तं, उत्कृष्टतः संख्येय काल। इतने काल तक रहता है, इतने काल तक गीत-आगीत करता है। इसी प्रकार वीन्द्रिय जीव की वक्तव्यता। इसी प्रकार चतुरिन्द्रिय जीव की

पृथ्वीत्वेनान्तर्मृहूर्नं पुनरुत्पलत्वेनान्तर्मृहूर्नमित्येवं कालांद्रशेन जधन्यते द्वे अन्तर्मृहूर्ते इति। २. पण्णः १८/१४/

१. भ. वृ. ११ ३० भवादसंगं ति भवप्रकारण भवभाशित्य इत्यर्थः, जहण्णेणं वं भवन्यहणाई ति एकं पृथ्वीकायिकत्वे नती द्वितीयभुत्पलत्वे नतः परं मनुष्यादिति गति गच्छेश्विति। कालादेन्नेणं जहण्णेणं वं अंतोर्मृहत्त नि

३४. से णं भंते! उप्पलजीवे पंचिदिय-तिरिक्खजोणियजीवे, पुणरवि उप्पल-जीवेत्ति—पुच्छा।

गोयमा! भवादेसेणं जहण्णेणं दो भव-ग्गहणाइं, उक्कोसेणं अट्ट भवग्गहणाइं, कालादेसेणं जहण्णेणं दो अंतोमृहुत्ता, उक्कोसेणं पुब्व-कोडिपुहत्तं, एवतियं कालं सेवेज्जा, एवतियं कालं गतिरागतिं करेज्जा। एवं मणुस्सेण वि समं जाव एवतियं कालं गतिरागतिं करेज्जा।। सः भदन्तः! उत्पलजीवः पञ्चेन्द्रिय-तिर्यग्योनिकजीवः, पुनरपि उत्पलजीवः इति पृच्छा।

गौतम! भवादेशेन जघन्येन द्वे भवग्रहणे. उत्कर्षेण अष्ट भवग्रहणानि, कालादेशेन जघन्येन द्वौ अन्तर्मुहूर्ती, उत्कर्षेण पूर्वकोटिपृथक्त्वम्, एतावन्तं कालं सेवते. एतावन्तं कालं गत्यागती करोति। एवं मनुष्येणापि समं यावत् एतावन्तं कालं गत्यागती करोति। ३४. 'भंते! वह उत्पात जीव पंचेन्द्रिय तिर्यक्योनिक जीव के रूप में उत्पन्न होकर कितने काल तक रहता है—पृच्छा। गीतम! भव की अपेक्षा जयन्यतः वो भयग्रहण करता है उत्कृष्टतः आठ भवन्यतः वो अवकरता है। काल की अपेक्षा जयन्यतः वो अवकरता है। काल की अपेक्षा जयन्यतः वो अन्तर्मुहूर्न, उत्कृष्टतः पृथकत्व पूर्वकोटिः इतने काल तक रहता है, इतने काल तक गति-आगति करता है। इसी प्रकार मनुष्य के साथ उत्पल जीव की वक्तव्यता, यावत् इतने काल तक गति-आगित करता है।

### भाष्य

पर उसकी उत्कृष्ट कालावधि पूर्व कोटि पृथवत्व होती है।

उत्पल जीव और तिर्यक्षंचेन्द्रिय जीव की जघन्य स्थिति अन्तर्मुहूर्त होती है इसलिए दोनों की कालावधि जघन्य दो अन्तर्मुहुर्त होती है। द्रष्टव्य यंत्र-

| भवादेश         |                   | कालादेश                   |                                                     |  |
|----------------|-------------------|---------------------------|-----------------------------------------------------|--|
| जघन्य<br>हो भव | उत्कृष्ट<br>आठ भव | जघन्य<br>दो अन्तर्मुहूर्न | उत्कृष्ट<br>पृथकत्व पूर्व कोटि<br>(२.९, पूर्व कोटि) |  |

१. सूत्र ३४

उत्पल पत्र का जीव पंचेन्द्रिय तिर्यक्योनि में भव-ग्रहण कर पुनः उत्पल जीव में आता है। कालावेश की अपेक्षा उसकी उत्कृष्ट कालाविध पूर्वकोटि पृथक्त्व है। उत्पल जीव के कायसंवेध की दृष्टि से उत्कृष्ट भव आठ होते हैं। उनमें चार पंचेन्द्रिय तिर्वक योनि के और चार उत्पल-पत्र जीव के होते हैं। उत्पल काय से निकले हुए जीव की उत्कृष्ट तिर्वक्पंचेन्द्रिय की स्थिति विवक्षित है। इस प्रकार चार पूर्व कोटि का कालमान। उत्पल जीवन के चार भवो का कालमान जोड़ने

३५. ते णं भंते! जीवा किमाहारमाहारंति?
गोयमा! दव्वओ अणंतपदेसियाइं
दव्वाइं, खेत्तओ असंखेज्जपदेसोगाढाइं, कालओ अणयरकाल-द्वियाइं,
भावओ वण्णमंताइं गंध-मंताइं रसमंताइं फासमंताइं एवं जहा आहारुदेसए
वणस्सइकाइयाणं आहारो तहेव जाव
सव्व-प्पणयाए आहारमाहारेंति, नवरंनियमा छिद्दिसं, सेसं तं चेव॥

ते भवन्त! जीवाः किमाहारम् आहरन्ति?
गौतम! द्रव्यातः अनन्तप्रदेशिकानि द्रव्याणि।
क्षेत्रतः असंख्येयप्रदेशावगादानि, कालतः
अन्यतरकालस्थितिकानि, भावतः वर्ण-वन्ति गन्धवन्ति रसवन्ति स्पर्शवन्ति एवं
यथा आहारोद्देशके वनस्पतिकायिकानाम्
आहारः तथैव यावत् सर्वात्मना आहारम्
आहरन्ति नवरं-नियमात् षड् दिग्भ्यः, शेषं
तत् चैव।

३५. भते! वे जीव क्या आहार करते हैं? गीतम! द्रव्य की अपेक्षा अनन्त प्रदेशी द्रव्य, क्षेत्र की अपेक्षा अयंख्येय प्रवेशावगाढ़, काल की अपेक्षा कियी भी स्थिति वाले और भाव की अपेक्षा वर्ण, गन्ध. रस तथा स्पर्शयुक्त। इस प्रकार जैसे आहार-उद्देशक (प्रज्ञापना २८/३६) में वनस्पतिकायिक जीवों के आहार की वक्तव्यता, बैसे ही यावत सर्व आत्म-प्रवेशों से आहार करता है। इतना विशेष है-नियमतः छहां दिशाओं से आहार करता है। शेष प्रज्ञापना की भांति वक्तव्यता है।

#### भाष्य

वनस्पतिकायिक जीव यदि कोई व्याघात न हो तो छहाँ दिशाओं से आहार लेते हैं। यदि व्याघात हो तो कदाचित् तीन, कदाचित चार और कदाचित् पांच दिशाओं से आहार लेते हैं।

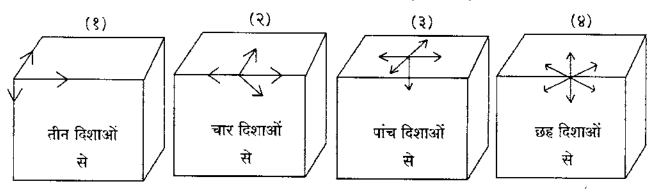
पृथ्वीकायिक आदि के जीव सूक्ष्म होने के कारण लोक के कोण

१. भ. वृ. ११, ३४-उक्काराणं पुव्वकोडी पुहुनं ति चतुर्षु पंचेन्द्रिय-तैर्यग्भवग्रहपेषु चतन्तः पूर्वकोद्यः। उत्कृष्टकालस्य विद्यक्षित्रत्येन उत्पलकायोद्दृन जीव योग्योत्कृष्टपंचेन्द्रियतिर्यक्न्यिनेर्ग्रहणात्, उत्पल-र्गावितं त्येतान्त्रियिकामि त्येवमृत्कृष्टतः पूर्वकोटीपृथक्त्यं भवतीति। में भी उत्पन्न होते हैं इसलिए वे कदाचित् तीन, कदाचित् चार और कदाचित् पांच दिशाओं से आहार लेते हैं। उत्पल जीव बादर हैं। वे लोक के कोण में उत्पन्न नहीं होते इसलिए वे नियमतः छहों दिशाओं से आहार लेते हैं।

१. सूत्र ३५

भ. वृ. ११/३५-पृथ्वीकायिकादयः सूक्ष्मतया तिञ्कुटणतत्वेत ज्यादिति स्यात् तिसृषु दिक्षु स्याच्चतसृषु विक्षु इत्यादिनापि प्रकारणाहारः माहारयन्ति, उत्पत्नजीवास्तु बादरत्वेन तथायिधनिष्कुटेष्यमावात् नियमात षद्सु दिक्ष्वाहारयन्तीति।

# व्याघात और निर्व्याघात दिशा की स्थापना इस प्रकार है-



- धन के एक कोण पर होने से नीची, पूर्व और उत्तर दिशाओं में।
- इन के ऊपर के तल के मध्य में होने पर नीची, पूर्व, पश्चिम, उत्तर-दक्षिण दिशाओं में।
- २. घन के ऊपर की भुजा के बीच में होने से नीची, पूर्व, पश्चिम और उत्तर दिशाओं में।
- घन के बीच में कहीं भी होने पर छहीं दिशाओं में।

दस हजार वर्ष!

- ३६. तेसि णं भंते! जीवाणं केवतियं कालं ठिई पण्णता? गोयमा! जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं, उक्कोसेणं दस वाससहस्साइं॥
- तेषां भदन्त! जीवानां कियन्तं कालं स्थितिः प्रज्ञसा? गौतम! जघन्येन अन्तर्मुहूर्त्तम् उत्कर्षेण दशवर्षसहस्राणि।
- ३६. भंते! उन जीवों की स्थिति कितने काल की प्रज्ञप्त है? गौतम! जघन्यतः अन्तर्मुह्र्च, उत्कृष्टतः

- ३७. तेसि णं भंते! जीवाणं कित समुग्धाया पण्णत्ता? गोयमा! तओ समुग्धाया पण्णत्ता, तं जहा—वेदणासमुग्धाए, कसाय-समुग्धाए, मारणंतियसमग्धाए॥
- तेषां भदन्त! जीवानां कति समुद्घाताः प्रज्ञसाः?
  गौतम! त्रयः समुद्घाताः प्रज्ञसाः, तद्यथावेदनासमुद्घातः, कषायसमुद्घातः मारणानितंकसमृद्घातः।
- ३७. भंते! उन जीवों के कितने समुद्घात प्रज्ञप्त हैं? गौतम! तीन समुद्घात प्रज्ञप्त हैं, जैसे-वेदनासमुद्घात, कषायसमुद्घात, मारणान्तिकसमद्घात

- ३८. ते णं भंते! जीवा मारणंतिय-समुख्याएणं किं समोहता मरंति? असमोहता मरंति? गोयमा! समोहता वि मरंति, असमोहता वि मरंति॥
- ते भदन्त! जीवाः मारणान्तिकः समुद्धातेन किं समवहताः म्रियन्ते? असमबहताः म्रियन्ते? गौतम! समबहताः अपि म्रियन्ते, असमबहताः अपि म्रियन्ते।
- ३८. भंते! वे जीव मारणान्तिकसमृद्यात से समवहत होकर मरते हैं? असमवहत रहकर मरते हैं? गौतम! समबहत होकर भी मरते हैं, असमवहत रहकर भी मरते हैं।

- ३९. ते णं भंते! जीवा अणंतरं उव्व-द्वित्ता किं गच्छंति? किं उवव-ज्जंति-किं नेरइएस् उववज्जंति? तिरिक्ख-जोणिएस् उववज्जंति? एवं जहा वक्कंतीए उब्बद्टणाए वणस्सइ-काइयाणं तहा भाणियव्वं॥
- ते भदन्त! जीवाः अनन्तरम् उद्वर्त्य कुत्र गच्छन्ति? कुत्र उपपद्यन्ते-किं नैरयिकेषु उपपद्यन्ते? तिर्यग्योनिकेषु उपपद्यन्ते? एवं यथा अवक्रान्त्याम् उद्वर्त्तनायां वनस्पति-कायिकानां तथा भणितव्यम्।
- ३९. 'भंते! वे अनंतर उद्वर्तन कर कहां जाते हैं? कहां उत्पन्न होते हैं—क्या नैरियक में उपपन्न होते हैं? तिर्यक् योनिक में उपपन्न होते हैं? इस प्रकार जैसे अवक्रान्ति पद (प्रज्ञापना ६/१०४) में वनस्पतिकायिक जीवों की उद्वर्तना वैसे ही उत्पल जीवों की वक्तव्यता।

#### भाष्य

१ सूत्र ३९

उत्पल जीव की उद्वर्तन के बाद दो गति ही होती है-तियँच गति और मनुष्य गति।

४०. अहं भंते! सन्वपाणा, सन्वभ्ता, सन्वजीवा, सन्वसत्ता उप्पलमूलत्ताए, उप्पलनालाए, उप्पल-पत्ताए, उप्पलकंदत्ताए, उप्पलकंसरताए उप्पल-किण्यताए, उप्पलिभुगत्ताए उववन्न-पुन्वा?

अथ भवन्तः! सर्वप्राणाः सर्वभूताः, सर्व-जीवाः सर्वसत्त्वाः उत्पलमूलत्वेन. उत्पल-कन्दत्वेन. उत्पलनालतयाः, उत्पलपत्र-त्वेन. उत्पलकेशरत्वेन, उत्पलकर्णिकत्वेन, उत्पलिधभुगत्वेन उत्पन्नपूर्वाः?

४०. 'भंते! सर्व प्राण, सर्व भूत, सर्व जीव, सर्व सत्त्व, उत्पल-मूल के रूप में, उत्पल-कंद के रूप में, उत्पल-नाल के रूप में, उत्पल-पत्र के रूप में, उत्पल-केसर के रूप में, उत्पल कर्णिका के रूप में और उत्पल-स्तबक (शाखा का वह भाग, जहां से पत्र निकलते हैं) के रूप में पहले उपपत्न हुए हैं?

हंता गोयमा! असति अदुवा अणंत-खुत्तो॥

हन्त! गौतम! असकृत् अथवा अनन्त-कृत्वः। हां गौतम! अनेक बार अथवा अनंत बार।

#### भाष्य

१. सूत्र-४०

एक स्थान में बार-बार जन्म लेना और अनंत बार जन्म लेना-ये पुनर्जन्म के नियम हैं। इसकी विस्तृत जानकारी के लिए बारहवां शतक दृष्टव्य है। उत्पल-केसर-कर्णिका के चारों ओर के अवयव. फूल के बीच का सींका या रेशा।

उत्पल कर्णिका-बीज कोश उत्पल थिभुग-उत्पल का वह भाग, जहां से पत्र निलकते हैं।

85. सेवं भंते! सेवं भंते! त्ति।

तदेवं भदन्त! तदेवं भदन्त! इति।

88. भंते! वह ऐसा ही है। भंते! वह ऐसा ही है।

१. भ. १२ १३०-१५२

२. भ. व. ११ ४०--इह केसराणि-कर्णिकायाः परितादक्यवाः।

# बीओ उद्देसो : दूसरा उद्देशक

### मूल

सालुयादिजीवाणं उववायादि-पदं ४२. सालुए णं भंते! एगपत्तए किं एगजीवे? अणेगजीवे? गोयमा! एगजीवे। एवं उप्पलुदेसग-वत्तव्वया अपरिसेसा भाणियव्वा जाव अणंतखुत्तो नवरं-सरीरो-गाहणा-जहण्णेणं अंगुलस्स असंखे-ज्जइभागं उक्कोसेणं धणु-पुहतं, सेसं तं चेव।।

83. सेवं भंते! सेवं भंते! ति॥

## संस्कृत छाया

शाल्कादि जीवानाम् उपपातादि-पदम् शाल्कं भदन्त! एकपत्रकं किम् एकजीवः? अनेकजीवः? गौतम! एकजीवः। एवम् उत्पलोद्देशक-वक्तव्यता अपरिशेषा भणितव्या यावत् अनन्तकृत्वः, नवरं—शरीरावगाहना जघन्येन अङ्गुलस्य असंख्येयतमभागम्, उत्कर्षेण धनः पृथक्त्वं, शेषं तत् चैव।

तदेवं भदनत! तदेवं भदनत! इति।

# हिन्दी अनुवाद

शालु आदि जीवों का उपपात आदि-पद ४२. 'भंते! एकपत्रक शालु क्या एक जीव बाला है? अनेक जीव वाला है?

गौतमः एक जीव वाला है। इस प्रकार उत्पल-उद्देशक की वक्तव्यता सम्पूर्ण रूप से वक्तव्य है यावत् अनन्त बारः इतना विशेष है-शरीर की अवगाहना जघन्यतः अंगुल का असंख्येय भागः उत्कृष्टतः पृथक्त्य धनुषः, शेष पूर्ववत्।

83, भंते! वह ऐसा ही है। भंते! वह ऐसा ही है।

# तइओ उद्देसो : तीसरा उद्देशक

### मूल

४४. पलासे णं भंते? एगपत्तए किं एगजीवे? अणेगजीवे? एवं उप्पलुद्देसगवत्तव्वया अपरिसेसा भाणियव्वा, नवरं सरीरोगाहणा जहणोणं अंगुलस्स असंखेज्जइभागं, उक्कोसेणं गाउयपुहत्ता। देवेहिंतो न उववज्जीत।।

४५. लेसासु—ते णं भंते! जीवा किं कण्ह-लेस्सा? नीललेस्सा? काउलेस्सा?

गोयमा! कण्हलेस्से वा नीललेस्से वा काउल्लेस्से वा-छव्वीसं भंगा, सेसं तं चेव॥

४६. सेवं भंते! सेवं भंते! ति॥

## संस्कृत छाया

४४. पताशं भदन्त! एकपत्रकं किम् एकजीवः ? अनेकजीवः ? एवम् उत्पलोद्देशकवक्तव्यता अपरिशेषा भणितव्या, नवरं–शरीरावगाहना जघन्येन अङ्गुलस्य असंख्येयतमभागम्, उत्कर्षेण गव्यूतपृथकता। देवेभ्यः न उपपद्यन्ते।

लेश्यासु ते भदन्त? जीवाः किं कृष्ण-लेश्याः? नीललेश्याः? कापोतलेश्याः?

गौतम! कृष्णलेश्यः वा नीललेश्यः वा कापोतलेश्यः वा-षड्विंशतिः भङ्गाः, शेषं तत् चैव।

तदेवं भदनत! तदेवं भदनत! इति।

# हिन्दी अनुवाद

४४. भंते! एकपत्रक पलाश क्या एक नीय बाला है? अनेक जीव वाला है? इस प्रकार उत्पल उद्देशक की वक्तव्यता सम्पूर्ण रूप से वक्तव्य है. इतना विशेष है—शरीर की अवशाहना जघन्यतः अंगुल का असंख्यातवां भाग, उत्कृष्टतः पृथक्त्व गव्यूत। देव गति से उपपन्न नहीं होते हैं।

85. भंते ! वे जीव कृष्ण लेश्या वाले हैं ? नील लेश्या वाले हैं ? कापीत लेश्या वाले हैं ?

गौतम! कृष्ण लेश्या वाले भी हैं, नील लेश्या वाले भी हैं, कापोत लेश्या वाले भी हैं-छर्ब्बास भंग होते हैं, शेष पूर्ववत।

8६. भेते! वह ऐसा ही है। भेते! वह ऐसा ही है।

# चउतथो उद्देसो : चौथा उद्देशक

## मूल

8%. कुंभिए णं भंते! एगपत्तए किं एगजीवे? अणेगजीवे? एगजीवे? एव जहा पलासुदेसए तहा भाणियव्वे, नवरं—ठिती जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणं वासपुहत्तं सेसं तं चेव॥

८८. सेवं भंते! सेवं भंते! ति॥

# संस्कृत छाया

कु मिभकः भदन्त! एकपत्रकः किम् एकजीवः? अनेकजीवः? एवं यथा पलाशोद्देशके तथा भणितव्यः, नवरं—स्थितिः जघन्येन अन्तर्मृहूर्त्तम् उत्कर्षेण वर्षपृथक्तवं, शेषं तत् चैव।

तदेवं भदन्त! तदेवं भदन्त! इति।

# हिन्दी अनुवाद

89. भंते! एकपत्रक कुंभी क्या एक जीव वाला है? अनेक जीव वाला है? इस प्रकार जैसे पलाश उद्देशक की भांति वक्तव्यता, इतना विशेष है—स्थिति जघन्यतः अन्तर्भृहूर्न, उत्कृष्टतः पृथक्तव वर्ष, शेष पूर्ववत्।

८८. भंते! वह ऐसा ही है। भंते! वह ऐसा ही है।

# पंचमो उद्देसो : पांचवां उद्देशक

मूल

8%. नालिए णं भंते! एगपत्तए किं एग-जीवे? अणेगजीवे? एवं कुंभिउद्देसगवत्तव्वया निरवसेसं भाणियव्वा॥

५०. सेवं भंते! सेवं भंते! त्ति॥

संस्कृत छाया

नालिकः भदन्त! एकपत्रकः किम् एकजीवः? अनेकजीवः? एवम् कुम्भिकोद्देशकवक्तव्यता निरवशेषा भणितव्या।

तदेवं भदनत! तदेवं भदनत! इति।

हिन्दी अनुवाद

8%. भंते! एकपत्रक नाडीक क्या एक जीव वाला है? अनेक जीव वाला है? इस प्रकार कुंभी उद्देशक की वक्तव्यता सम्पूर्ण रूप से कथनीय है।

५०, भंने! वह ऐसा ही है। भंने! वह ऐसा ही है।

# छट्ठो उद्देसो : छट्ठा उद्देशक

### मूल

५१. पउमे णं भंते! एगपत्तए किं एगजीवे? अणेगजीवे? एवं उप्पलुद्देसगवत्तव्वया निरवसेसा भाणियव्वा॥

५२, सेवं भंते! सेवं भंते! ति॥

# संस्कृत छायाः

पद्म भदन्त! एकपत्रकं किम् एकजीवः? अनेकजीवः? एवम् उत्पलोद्देशकवक्तव्यता निरवशेषा भणितव्या।

तदेवं भदन्त! तदेवं भदन्त! इति।

# हिन्दी अनुवाद

५१. भंते! एकपत्रक पद्म क्या एक जीव वाला है? अनेक जीव वाला है? इस प्रकार उत्पल उदेशक की वक्तव्यता सम्पूर्ण रूप से कथनीय है।

५२. भंते! वह ऐसा ही है। भंते! वह ऐसा ही है।

# सत्तमो उद्देशो : सातवां उद्देशक

## मूल

५३. कण्णिए णं भंते! एगपत्तए किं एगजीवे? अणेगजीवे? एवं चेव निरवसेसं भाणियव्वं।।

५४. सेवं भंते! सेवं भंते! त्ति।

# संस्कृत छाया

कर्णिकः भदन्त! एकपत्रकः किम् एक-जीवः? अनेकजीवः? एवं चैव निरवशेषं भणितव्यम्।

तदेवं भदन्त! तदेवं भदनत! इति।

# हिन्दी अनुवाद

५३. भंते! एकपत्रक कर्णिका क्या एक जीव वाली है? अनेक जीव वाली है? इस प्रकार पूर्ववत् सम्पूर्ण रूप से वक्तव्य है।

५८. भंते! वह ऐसा ही है। भंते! वह ऐसा ही है।

# अडुमो उद्देसो : आठवां उद्देशक

मूल

५५. निलणे णं भंते! एगपत्तए किं एगजीवे? अणेगजीवे? एवं चेव निरवसेसं जाव अणंत-खुत्तो॥

## संस्कृत छाया

निलनं भदन्त! एकपत्रकं किम् एकजीवः ? अनेकजीवः ?

एवं चैव निरवशेषं यावत् अनन्तकृत्वः।

# हिन्दी अनुवाद

५५. भंते! एकपत्रक नितन क्या एक जीव बाला है? अनेक जीव बाला है? इस प्रकार पूर्ववत् सम्पूर्ण रूप से वक्तव्य है यावत् अनन्त बार उपपन्न हए हैं।

### भाष्य

१ सूत्र ४२-५५

वनस्पति के इन आठ पदों से कुछ रहस्यपूर्ण तथ्य सामने आते हैं। इनमें पांच पद प्रशस्त हैं—उत्पल, शालु, पद्म, कर्णिका, निलन। इसीलिए इनमें देव देवलोक से च्युत होकर जन्म ले सकते हैं। पलाश, कुंभी, नाडीक—ये तीन अप्रशस्त हैं इसलिए इनमें किसी देव की उत्पत्ति नहीं होती। प्रशस्त पदों में देव का उपपात होता है इसलिए उनमें तेजोलेश्या बतलाई गई है। शेष तीन पदों में देवों की उत्पत्ति नहीं होती इसलिए उनमें तीन अप्रशस्त लेश्याएं होती हैं, तेजोलेश्या नहीं होती।' द्रष्टव्य यंत्र-

|                       | अवगाहना                                                              | उपपात                        | लेश्या                                  | स्थिति                                             |
|-----------------------|----------------------------------------------------------------------|------------------------------|-----------------------------------------|----------------------------------------------------|
| शाल्                  | जघन्यतः अंगुल के असंख्यातवें भाग जितनी,<br>उत्कृष्टतः पृथक्त्व धनुष  | उत्पलवत्                     | उत्पलबत्                                | उत्पत्नवत्                                         |
| पलाश                  | जयन्यतः अंगुल के असंख्यातवे भाग जितनी,<br>उत्कृष्टतः पृथक्त्व गव्यूत | देवों से उपपन्न नहीं<br>होते | कृष्ण लेश्या नील<br>लेश्या कापोत लेश्या | उत्पलवत्                                           |
| कुंभी<br>             | पलाशवत्                                                              | पलाशवत्                      | पलाशवत्                                 | जघन्यतः अंतर्मुहूर्त्त<br>उत्कृष्टतः पृथक्त्व वर्ष |
| नाड़ीक                | कुभीवत्                                                              | कुंभीवत्                     | कुंभीवत्                                | कुंभीवत्                                           |
| पद्म कर्णिका,<br>निलन | उत्पलबत्                                                             | उत्पलवत्                     | उत्पलवत्                                | उत्पलवत्                                           |

५६. सेवं भंते! सेवं भंते! ति॥

तदेवं भदन्त! तदेवं भदन्त! इति।

५६. भंते! वह ऐसा ही है। भंते! वह ऐसा ही है।

तेजोलेश्यायुतो देवो देवभवादुद्धृत्य वनस्पनिष्ट्रमद्यने तदा तेषु तेजोलेश्या लभ्यते, न च पलाशे देवत्वोद्धृत उत्पद्यते पूर्वोक्षतयुक्तेः एवं चेह तेजोलेश्या न संभवति, तदाभावादाद्या एव तिस्त्रो लेश्या इह भवन्ति।

१. भ. वृ. ११/४२-५५-उत्पलोद्देशके हि देवेभ्य उद्वृत्ता उत्पले उत्पद्यन्त इत्युक्तमिह तु पलाशे नोत्पद्यन्त इति बाच्यम्, अप्रशस्तत्वात्तस्य, यतस्ते प्रशस्तेष्वेबोत्पलादि बनस्पतिषूत्पद्यन्त इति।......यदा किल

# नवमो उद्देशो : नौवां उद्देशक

### मूल

### सिवरायरिसि-पदं

५७. तेणं कालेणं तेणं समएणं हत्थिणापुरे नामं नगरे होत्था-वण्णओ। तस्स णं हत्थिणापुरस्स नगरस्स बहिया उत्तरपुरत्थिमे दिसीभागे, एत्थ णं सहसंबवणे नामं उज्जाणे होत्था-सञ्बोउय-पुष्फ-फलसमिन्ने णंदणवण-सन्निभप्पगासे स्हसीतलच्छाए मणोरमे सादुष्फले अकटए, पासादीए दरिसणिज्जे अभिरूवे पडिरूवे॥

५८. तत्थ णं हत्थिणापुरे नगरे सिवे नामं राया होत्था—महयाहिमवंत महंत - मलय - मंदर - मिहंदसारे— वण्णओ। तस्स णं सिवस्स रण्णो धारिणी नामं देवी होत्था—सुकुमाल-पाणिपाया— वण्णओ। तस्स णं सिवस्स रण्णो पुत्ते धारिणीए अत्तए सिवभद्दे नामं कुमारे होत्था—सुकुमालपाणिपाए, जहा सूरियक्ते जाव रज्जं च रहं च बलं च वाहणं च कोसं च कोहारं च पुरं च अंते उरं च सयमेव पच्युवेक्खमाणे-पच्युवेक्ख-माणे विहरह॥

५९. तए णं तस्स सिवस्स रण्णो अण्णया
कयाइ पुन्वरत्तावरत्त-कालसमयंसि
रज्जधुरं चिंतेमाणस्स अयमेयारूवे
अञ्झत्थिए चिंतिए पत्थिए मणोगए संकप्पे समुप्प-ज्जित्था—अत्थि ता मे पुरा पोराणाणं सुचिण्णाणं सुपरक्कं-ताणं सुभाणं कल्लाणाणं कडाणं

# संस्कृत छाया

### शिवराजर्षि-पदम्

तस्मिन् काले तस्मिन् समये हस्तिनापुरः नामनगरमासीत्-वर्णकः। तस्य हस्तिना-पुरस्य नगरस्य बहिस्ताद् उत्तरपौरस्त्ये दिग्भागे, अत्र सहस्राम्रवनं नाम उद्यान-मासीत्, सर्वर्तुक-पुष्प-फल-समृद्धं रम्यं नन्दनवनसित्रभप्रकाशं सुखशीतलच्छायं मनोरमं स्वादुफलम् अकण्टकं, प्रासादीयं दर्शनीयम् अभिरूपं प्रतिरूपम्।

तत्र हस्तिनापुरे नगरे शिवः नाम नृषः आसीत्—महत्हिमवत्-महत् मलय-मन्दर-महेन्द्रसारः—वर्णकः। तस्य शिवस्य राज्ञः धारिणी नाम देवी आसीत्—सुकुमाल-पाणिपादा—वर्णकः। तस्य शिवस्य राज्ञः पुत्रः धारिण्याः आत्मजः शिवभद्रः नाम कुमारः आसीत्—सुकुमारपाणिपादः, यथा सूर्यकान्तः यावत् राज्यं च राष्ट्रं च बलं च वाहनं च कोषं च कोष्ठागारं च पुरं च अन्तःपुरं च स्वयमेव प्रत्युपेक्षमाणः—प्रत्युपेक्षमाणः विहरति।

ततः तस्य शिवस्य राज्ञः अन्यदा कदाचित् पूर्वरात्रापरात्रकालसमये राज्यधुरां चिन्तयतः अयमेतद्रूपः आध्यात्मिकः चिन्तितः प्रार्थितः मनोगतः संकल्पः समुद्यपदि—अस्ति तावत् मे पुरा पुराणानां सुचीर्णानां सुपराक्रान्तानां शुभानां कल्याणानां कृतानां कर्मणां कल्याणफल-

# हिन्दी अनुवाद

### शिवराजर्षि-पद

- 30. उस काल उस समय में हस्तिनापुर नाम का नगर था—वर्णक। उस हस्तिनापुर नगर के बाहर उत्तर पूर्व दिशि भाग में सहस्राम्रवन नाम का उद्यान था—सर्व ऋतु में पुष्प, फल से समृद्ध रम्य, नन्दनवन के समान प्रकाशक, सुखद शीतल छाया वाला, मनोरम, स्वादिष्ट फल युक्त, कंटकरहित, द्रष्टा के चित्त को प्रसन्न करने वाला, दर्शनीय, कमनीय और रमणीय।
- ५८. उस हस्तिनापुर नगर में शिव नाम का राजा था—वह महान हिमालय, महान मलय मेरु और महेन्द्र की भांति—वर्णक। उस शिवराजा के धारिणी नाम की देवी थी—सुकुमाल हाथ पैर वार्ती—वर्णक। उस शिवराजा का पुत्र और धारिणी का अप्तमज शिवभद्र नाम का कुमार था—सुकुमार हाथ पैर वाला, सूर्यकांत (रायपसेणइयं ६७३-६७४) की भांति वक्तव्यता यावत राज्य, राष्ट्र, बल वाहन, कोश, कोष्ठागार, पुर और अंतःपुर की स्वयं प्रत्युप्रेक्षणा (निरीक्षण) करता हुआ, प्रत्युप्रेक्षणा करता हुआ विहरण कर रहा था।
- ५९. 'उस शिव राजा के एक बार किसी
  मध्यरात्रि में राज्यधुरा का चिन्तन करते
  हुए इस प्रकार का आध्यात्मिक
  स्मृत्यात्मक अभिलाषात्मक मनोगत
  संकल्प उत्पन्न हुआ—इस समय मेरे
  पूर्वकृत, पुरातन, सुआचरित, सुपराक्रांत, शुभ और क्रांत, शुभ कल्याणकारी

कम्माण कल्लाणफलवित्तिविसेसे. जेणाहं हिरण्णेणं वहामि. स्वण्णेणं वह ामि, धणेणं वहामि, धण्णेणं वहामि, पुत्तेहिं वहामि, पसुहिं वहामि, रज्जेणं वहामि, एवं रद्रेणं बलेणं वाहणेणं कोसेणं कोट्टागारेणं प्रेणं अंतेउरेणं वहू विप्लधण-कणग-रयण-मणि-मोत्तिय-संख-सिलप्पवाल-रत्तरयण संतसार-सावएज्जेण अतीव-अतीव अभि-वड्डामि, तं किं णं अहं पुरा पोरा-णाणं स्चिण्णाणं सुपरक्कंताणं सुभाणं कल्लाणाणं कडाणं कम्माणं एगंतसो खुयं उवेहमाणे विहरामि ? तं जाव ताव अहं हिरण्णेणं बह्नामि जाव अतीव-अभिवहामि अतीव जाव सामंतरायाणो वि वसे बहंति, तावता मे सेयं कल्लं पाउप्पभायाए रयणीए जाव उद्गियम्मि सूरे सहस्सरस्सिम्मि दिणयरे तेयसा जलंते सुबहं लोहि-लोहकडाह-कडच्छ्यं तंबियं तावसभंडगं घडावेत्ता सिवभद्दं कुमारं रज्जे ठावेत्ता तं सुबहं लोहि-लोहकडाह-कडच्छ्यं तंबियं तावसभंडगं गहाय जे इमे गंगाकुले वाणपत्था तावसा भवंति, (तं जहा-होत्तिया पोत्तिया कोत्तिया जहा ओववाइए जाव आयावणाहिं पंचिम्गि-तावेहिं इंगाल-सोल्लियं कंदुसोल्लियं कट्टसोल्लियं पिव अप्पाणं करेमाणा विहरंति)

तत्थ णं जे ते दिसापोक्खी तावसा तेसिं अंतियं मुंडे भवित्ता दिसा-पोक्खिय-त्तावसत्ताए पव्वइत्तए, पव्वइते वि य णं समाणे अयमेयारूवं अभिग्गहं अभि-गिण्हिस्सामि-कप्पइ मे जावज्जीवाए छद्वंछद्वेणं अणिक्खित्तेणं दिसाचक्क-वालेणं तवोकम्मेणं उड्ढं बाहाओ पगिज्झिय-पगिज्झिय सुराभिमृहस्स आयावणभूमीए आयावेमाणरूस विहरित्तए, ति कट्ट एवं संपेहेइ, संपेहेता कल्लं पाउप्प-भायाए रयणीए जाव उद्गियम्मि सूरे सहस्सरस्सिम्मि दिणयरे तेयसा जलते सुबहुं लोहीलोह-कडाह-कडच्छ्रयं तंबियं तावस-भंडगं घडावेता कोडंबिय-पुरिसे सहावेइ,

वृत्तिविशेषः, येनाहं हिरण्येन वर्धे, स्वर्णेन वर्धे, धनन वर्धे, धान्येन वर्धे, पृत्रैः वर्धे, पशुभिः वर्धे. राज्येन वर्धे. एवं राष्ट्रेण बलेन वाहनेन कोषेण कोष्ठागारेण प्रेण अन्तः-पुरेण वर्धे. विपलधन-कनक-रत्न-मणि-मौक्तिक-शङ्ख-शिला-प्रवाल-रक्तरत्न-सतुसारस्वापतेयेन अतीव-अतीव अभि-वर्धे, तत् किम् अहं पुरा पुराणानां सुचीर्णानां सुपराक्रान्तानां शुभानां कल्याणानां कृतानां कर्मणा एकान्तशः क्षयम्' उपेक्षमाणः विहरामि। तत् यावत्-तावत् अहं हिरण्येन वर्धे यावत् अतीव-अतीव अभिवर्धे यावत् मे सामन्तराजानोऽपि वशे वर्तन्ते, तावत् मे श्रेयः कल्यं प्रादुष्प्रभातायां रजन्यां यावत् उत्थिते सूरे सहस्ररश्मौ दिनकरे तेजसा ज्वलति सुबहु लौही-लोहकटाह 'कड्च्छयं' नाम्रिकं नापसभाण्डकं घटयित्वा शिवभद्रं कुमारं राज्ये स्थापयित्वा तत् सुबहु लौही-लोहकटाह-'कडुच्छयं' ताम्रिकं तापस-भाण्डक गृहीत्वा ये इमे गङ्गाकले वानप्रस्थाः भवन्ति. (तद्यथा-होत्रियाः पोतिकाः कोत्रिकाः यथा औपपातिके यावत् आतापनाभिः पञ्चाग्नितापै: अङ्गार-'सोल्लियं' कन्दु'सोल्लियं' काष्ठ-'सोल्लियं' इव आत्मानं कुर्वाणाः विहरन्ति) तत्र ये ते दिशाप्रोक्षिणः तापसाः तेषामन्तिकं मुण्डः भूत्वा दिशाप्रोक्षित-तापसत्वेन प्रव्रजित्म, प्रव्रजितोऽपि च सन् इममेतद्रुपमभिग्रहम् अभिग्रहिष्यामि-कल्पते में यावज्जीवं षष्टंषष्ठेन अनिक्षिप्तेन दिशाचक्रवालेन तपःकर्मणा ऊर्ध्व बाह् प्रगृद्य-प्रगृद्य सूराभिम्खस्य आतापन-भूम्याम् आतापयतः विहर्त्म्, इति कृत्वा एवं सम्प्रेक्षते, सम्प्रेक्य कल्यं प्रादृष्प्रभातायां रजन्यां यावत् उत्थिते सूरे सहस्ररश्मौ दिनकरे तेजसा ज्वलति सुबह लौही-लोहकटाह-'कडुच्छ्यं' ताम्रिकं तापस-घटयित्वा कौटुम्बिकपुरुषान् शब्दयति, शब्दयित्वा एवमवादीत्-क्षिप्रमेव भो ! देवानुप्रियाः ! हस्तिनापुरं नगरं साभ्य-न्तरबाह्यकम् आसिक्तसम्मार्जितोपलिप्तं सुगन्धवरगन्धिकं गन्धवर्तिभूतं कुरुत च कारयत च, कृत्वा कारयित्वा च एनामाज्ञाप्तिकां प्रत्यर्पयतः। ते

कर्मों का कल्याणडायी फल मिल रहा है. जिससे मैं चांदी, सोना, धन, धान्य, पुत्र, पशु तथा राज्य से बढ़ रहा है। इसी प्रकार राष्ट्र, बल, वाहन, कोष, काष्ठा-गार, पूर और अंतःपुर से बढ़ रहा है। विपृत वैभव धन, सोना, रतन, मणि मोती, शंख, शिला, प्रयाल, लालरत्न (पद्म राग मणि) और श्रेष्ठ-सार-इन वैभवशाली द्रव्यों से अतीव-अनीव दृद्धि कर रहा हूं, तो क्या मैं पूर्वकृत पुरातन सुआचरित, सुपरा-क्रान्त, शुभ और कल्याणकारी कर्मों का केवल क्षय करता हुआ विहरण कर रहा हूं ? इसलिए जब तक मैं चांदी से वृद्धि कर रहा हूं यावत् इन वैभवशाली द्रव्यों से अतीव-अतीव वृद्धि कर रहा हूं और जब तक सामंत राजा वंश में रहते हैं तब तक मेरे लिए श्रेय है-दूसरे दिन उषाकाल में पौ फटने पर यावत् सहस्र-रश्मि दिनकर सूर्व के उदित और तेज से देडीप्यमान होने पर बहुत सारे नवा, लोह-कडाह, कड़छी, ताम्रपात्र आदि तापस-भंड बनवा कर, कुमार शिवभद्र को राज्य में स्थापित कर, उन बहुत तवा. लोह-कडाह, कडछी, ताम्रपात्र आदि तापस-भंड को लेकर जो इस गंगा के किनारे वानप्रस्थ तापस रहते हैं (जैसे-अग्निहोत्रिक, वस्त्रधारी, भूमि पर सोने वाले जैसे औपपातिक में वक्तव्यता है यावत पंचानि तप के द्वारा अंगारों से पक्व, लोह की कड़ाई। में पक्व, काष्ठ से पक्व, श्याम वर्ण की भांति अपने आपको बनाते हुए विहार कर रहे हैं।)

उनमें जो दिशाप्रोक्षिक (दिशा का प्रक्षालन करने वाले) नापस हैं उनके पास मुंड होकर विशाप्रोक्षिक नापस के रूप में प्रव्रजित होकर मैं इस प्रकार का अभिग्रह स्वीकार करूगा—मैं जीवन भर निरन्तर बेले-बेले (दो दिन के उपवास) द्वारा विशाचक्रवाल तप की साधना करूंगा। मैं आनापन भूमि में दोनों भुजाएं ऊपर उठाकर सूर्य के सामने आतापना लेता हुआ विहार करूंगा। ऐसी संप्रेक्षा करता है। संप्रेक्षा कर दूसरे दिन उषाकाल में पाँ फटने पर यावन

सद्दावेता एवं वयासी-खिप्पामेव भी! देवाणुप्पिया! हृत्थिणापुरं नगरं सिंभतरबाहिरियं आसिय-सम्मिष्णि-ओविलतं जाव सुगंध-वरगंधगंधियं गंधवहीभूयं करेह य कारवेह य, करेता य कारवेता य एयमाणित्तयं पच्चप्पिणह। ते वि तमाणित्तयं पच्चप्पिणित।।

तामाज्ञाप्तिकां प्रत्यर्पयन्ति।

सहस्रस्थि दिनकर सूर्य के उदिन और तेन से देवीप्यमान होने पर बहुत सारे तया, कडाह, कड़्छी, ताम-पात्र आठि तापस-भंड बनवाकर, कीटुम्बिक पुरुषीं को बुलाया। बुलाकर इस प्रकार कहा—देवानुप्रिय! हरिन्नमपुर नगर के भीतर और बाहर पानी का छिड़काब करो, झाड़-बुहार नमीन की सफाई करो. गोबर की लिपाई करो यावन प्रवर सुर्यंभ वाले गंध चूर्णों से लुगंधित गंधवर्ती तुल्य करो, कराओ। ऐसा कर और करवा कर इस आजा को मुद्दो प्रत्यपित करो।

#### भाष्य

शिवः राजा द्विः

कौटुम्बिकपुरुषान् शब्दयति, शब्दयित्वा

एवमवादीत्-क्षिप्रमेव भो! देवान्प्रियाः!

शिवभद्रस्य कुमारस्य महार्थं महार्घ्यं महार्ह

विपुलं राजाभिषेकम् उपस्थापयत। ततः ते

कौद्मिबकपुरुषाः तथैव उपस्थापयन्ति।

ततः

सः

सूत्र ५९
 शब्द विमर्श-

होत्तिय-अग्निहोत्रिक। पोत्तिय-कापासिक वस्त्र पहनने वाले। कोत्तिय-भूमि पर सोने वाले। इंगालसोल्लिय-अंगार से पका हुआ। कंदुसोल्लिय-कंद में पका हुआ।

६०. तए णं से सिवे राया दोच्चं पि कोडुंबियपुरिसे सदावेड, सदावेसा एवं वयासी-खिप्पामेव भो! देवाणुप्पिया! सिवभद्दस्स कुमारस्स महत्थं महम्धं महरिहं विउलं रायाभिसेयं उक्टुवेह। तए णं ते कोडुंबियपुरिसा तहेव उवट्ठवेंति॥

६१. तए णं से सिवं राया अणेगगणनायग - दंडनायग - राईसर - तलवरमाडंबिय-कोडुंबिय - इन्म - सेट्टिसेणावइ-सत्थवाह-दूय-संधिपाल-सिद्धं
संपरिवुडे सिवभद्दं कुमारं सीहासणवरंसि पुरत्थाभिमुहं, निसियावेइ,
निसियावेत्ता अट्टस-एणं सोवण्णियाणं
कलसाणं जाव अट्टएसणं भोमेज्जाणं
कलसाणं सिव्विद्टीए जाव दुंदुहिणिग्घोसणा- इयरवेणं महया-महया
रायाभिसेगेणं अभिसंचड, अभि-

ततः सः शिवः राजा अनेकगणनायक-दण्डनायक-राजेश्वर-'तत्ववर'-माडम्बिक-कौ टु म्बिक-इभ्य-श्रेष्ठि-सेनापति-सार्थवाह-दूत-संधिपाल-सार्थं सम्परिवृतः शिवभद्रं कुमारं सिंहासनवरे पौरस्त्याभिमुखे निषादयति. निषाच अष्टशतेन सौवर्णि-कानां कलशानां यावत् अष्टशतेन भौमेयानां कलशानां सर्वर्द्धया यावत् दुन्दुभि-निर्घोष-णादिकरवेण महता महता राजाभिषेकेण अभिषिञ्चति, अभिषिच्य पक्ष्मलसुकुमा-लेन सुरभिणा गन्धकाषायिणा गात्राणि

कट्ठसोल्लिय-काष्ठ से पका हुआ।

अपि

दिशा चक्रवालतपः—कर्म का विशेषण है। इस तप के अनुप्रान में चारों दिशाओं में जो अनुष्ठान किया जाता है, उसका वर्णन भगवर्ता (११/६४-७०) में उपलब्ध है। वृत्तिकार ने विशाचक्रवाल तपःकर्म की व्याख्या पारणा से संबंधित की है। पारणा के दिन एक-एक दिशा में होने वाले फल आदि का आहार किया जाता है; इसलिए वह तपःकर्म दिशा चक्रवाल तपःकर्म कहलाता है।

- ६०. उस शिव राजा ने दूसरी बार कौटुम्बिक पुरुषों को बुलाया, बुलाकर इस प्रकार कहा—देवानुप्रिय! कुमार शिवभद्र के लिए शीध ही महान अर्थ वाला, महान् मूल्य वाला, महान् अर्हता वाला विपुल राज्याभिषेक उपस्थित करो। उन कौटुम्बिक पुरुषों ने वैसा ही राज्याभिषेक उपस्थित किया।
- ६१. अनेक गणनायक, वण्डनायक. राजे, युवराज, कोटवाल, मडम्बपित, कुटुम्ब-पति, इभ्य, सेठ, सेनापित. सार्थवाह, दूत, संधिपाल के साथ संपरिवृत होकर उस शिवराजा ने कुमार शिवभद्र को पूर्वाभिमुख कर, प्रवर सिंहासन पर बिटाया, बिटाकर एक यो आठ स्वर्ण कलशों यावत एक सौ आठ भीमेय (मिट्टी के) कलशों के द्वारा संपूर्ण वृद्धि यावत् दुन्दुभि के निर्घोष से नावित शब्द के द्वारा महान् राज्याभिषेक से अभिषिक

तनपः कर्म्म दिक्चक्रवालमुच्यते।

भ. वृ. ११ (९४—एकत्र पारणके पूर्वण्यां दिशि यानि फलादिनी तान्याह्नत्य भुंक्ते, द्वितीये तृ दक्षिणस्यामित्येवं दिकचक्रवालेन यत्र तपःक्रमीण पारणककरणं

सिंचित्ता पम्हल-सुकुमालाए सुरभीए गधकासाईए गायाई लूहेति, लुहेत्ता सरसेणं गोसीसचंद्रणण गायाइं अणुलिंपति एवं जहेव जमालिस्स अलंकारो तहेव जाव कप्परुक्ख्यां पिव अलंकिय-विभूसियं करेइ. करेत्ता करयलपरिग्गहियं दसनहं सिरसा-वत्तं मत्थए अंजलि कट्ट सिवभद्दं कुमारं जएणं विजएणं वद्धावेइ, वद्धावेत्ता ताहिं इहाहि कंताहि पियाहि मणुण्णाहिं मणामाहिं मणा-भिरामाहिं हियय-गमणिज्जाहिं वञ्जृहिं जयविजय-मंगलसएहिं अण-वरयं अभिणंदती य अभित्थुणंतो य एवं वयासी-जय-जय नंदा! जय-जय भद्दा! भद्दं ते, अजियं जिणाहि जियं पालयाहि, जियमज्झे वसाहि। इंदो इव देवाणं, चमरो इव असुराणं, धरणो इव नागाणं, चंदो इव ताराणं, भरहो इव मणुयाणं बहुई वासाई बहुई वाससयाई बहुई वाससहरूसाई बहुइं वाससयसहस्साइं अणहस-मग्गो हट्टतुट्टी परमाउं पालयाहि, इट्टजण-संपरिवुडे हत्थिणापुरस्स नगरस्स, अण्णेसिं च बहुणं गामा-गर-नगर-खेड-कव्वड - दोणमुह - मडंब - पट्टण-आसम-निगम - संवाह - सिण्णवेसाणं आहेवच्चं पोरेवच्चं सामित्तं भट्टित्तं महत्तरगत्तं आणा-ईसर-सेणावच्चं कारेमाणे पालेमाणे महयाहय-नट्ट -र्गाय- वाइय-तंती-तल - ताल - तुडिय-धण-मुइंग-पदुप्पवाइयरवेणं विउलाइं भोगभोगाई भुंजमाणे विहराहि त्ति कट्ट जयजयसद्दं पउंजति॥

मार्जिति, मार्जियत्वा सरसेण गोशीर्ष-चन्दनेन गात्राणि अनुलिम्पति एवं यथैव जमालेः अलंकारो तथैव यावत् कल्परुक्षकं इव अलंकृत-विभूषितं करोति, कृत्वा करतलपरिगृहीतं दशनखं शिरसावर्नं मस्तके अञ्जलि कृत्वा शिवभद्रं कुमारं जयन विजयेन वर्धयति, वर्धयित्वा ताभिः इष्टाभिः कान्ताभिः प्रियाभिः मनोज्ञाभिः 'मणामाहिं' मनोभिरा- माभि: हृदयगमनी-याभिः वल्गभिः जय-विजयमङ्गलश्रतः अनवरतम् अभिनन्दन्तः च अभिष्टुवन्तः च एवमवादीत्-जय-जय नन्दा! जय-जय भद्रा! भद्रं ते. अजितं जय जितं पालय जितमध्ये वस। इन्द्रः इब देवानां, चमरः इब असूराणां, धरणः इव नागानां, चन्द्रः इव ताराणां, भरतः इव मनुष्याणां बहुनि वर्षाणि बहुनि वर्षशतानि बहुनि वर्षसहस्राणि बहुनि वर्षशतसहस्राणि अनघसमग्रः हृष्टत्ष्टः पालय, इष्टजनसम्परिवृतः हस्तिनापुरस्य नगरस्य. अन्येषां च बहुनां ग्राम-आकर-नगर-खेट-कर्बट-द्रोणमुख-महम्ब - पत्तन - आश्रम - निगम-सम्बाध-सन्निवेशानाम् आधिपत्यं पौरपत्यं स्वामित्वं भर्तृत्वं महत्तरऋत्वम् आज्ञा-ईश्वर-सेनापत्यं कारयन् पालयन् महत् -आहत्-नाट्य-गीत-वादित-तन्त्री-तल-ताल-'तुडिय' मृदङ्ग-पटुप्रवादिनरवेण विप्तानि भोग-भोगानि भुञ्जानः विहर इति कृत्वा जय जय शब्दं प्रयुनक्ति।

किया। अभिषिक्त कर रोएंदार सकमार सुरभित गंध-वस्त्र से गात्र को पौंछा. पौंछकर सरस गोशीर्ष चन्दन का गात्र पर अनुलेप किया, इस प्रकार जैसे जमानि के अलंकारों की वक्तव्यता उसी प्रकार यावत् कलपवृक्ष की भाति अलंकत-विभूषित कर दिया। दोनों हथेलियों से निष्पन्न संपुट आकार वाली नखात्मक अंजिल को सिर के सम्भुख घुमाकर कुमार शिवभद्र की 'जय हो विजय हों के छारा वर्धापित किया। वर्धाणित कर उन इष्ट, कांन, प्रिय, मनोज, मनोहर, मनोभिराम, हृदय का स्पर्श करने वाली वाणी और जय-विजय सूचक मंगल शब्दों के द्वारा अनवरत अभिनन्दन और अभिस्तवन करते हए इस प्रकार बोले-हे नंद! समृद्धपुरुष! तुम्हारी जय हो, जय हो।

हे भद्रपुरुष ! तुम्हारी जय हो, जय हो। भद्र हो। अजित को जीतो, जित की पालना करो, जीते हुए लोगों के मध्य निवास करो । देवों में इन्द्र, असरों में चमरेन्द्र, नागों में धरणेन्द्र, तारागण में चन्द्र और मन्ष्यों में भरत की भांति अनेक वर्षी तक, सैकड़ों, हजारों लाखों वर्षो तक परमपवित्र, हृष्ट-तृष्ट होकर परम आयुष्य का पालन करोः इष्टजनी से संपरिवृत होकर हस्तिनापुर नगर के अन्य अनेक ग्राम. आकर, नगर, खेट, कर्बट, द्रोणमुख, मडण्ब, पत्तन, आश्रम, निगम, संभाग और सन्विंश का आधिपत्य, पौरपत्य. भर्तृत्व, महत्तरत्व, ऐश्वर्य, सेनापनित्व करने हुए, उनका पालन करते हुए आहत नाट्यों, गीती तथा कुशल बादक के द्वारा बजाए। गए बादित, तंत्री, तल, ताल, श्रुटित, घन और मृदंग की महान ध्वनि से युक्त विपूल भोगाई भोगों को भोगते हुए विहार करें। इस प्रकार जय जय शब्ट का प्रयोग किया:

६२. तए णं से सिवभद्दे कुमारे राया जाते-महया हिमवंत-महंत-मलय-

ततः सः शिवभद्रः कुमारः राजा जातः--महत्हिमवत्-महत् - मलय - मन्दर-महेन्द्र- ६२. वह कुमार शिवभद्र राजा हो गया— महान हिमालय, महान मलय, मेरू और

www.jainelibrary.org

मंदर-महिंदसारे, वण्णओ जाव रज्जं पसासेमाणे विहरइ॥

६३. तए णं से सिवे राया अण्णया कयाइ सोभणंसि तिहि-करण-दिवस-मुहुत्त-नक्खत्तंसि विपुलं असण - पाण -खाइम - साइमं उवक्खडावेति, उवक्खडावेत्ता मित्तनाइ-नियम-सयण-संबंधि-परिजणं रायाणो य खत्तिए य आमंतेति, आमंतेत्ता तओ पच्छा ण्हाए कयबलिकम्मे कयकोउय-मंगल-पाय-च्छित्ते सुद्धप्पावेसाइं मंगल्लाइं वत्थाइं पवर परिहिए अप्पमहम्घाभरणालंकिय-सरीरे भोयणवेलाए भोयणमंडवंसि सुहासणवरगए तेणं मित्त-नाइ-नियम -सयण - संबंधि-परिजणेणं राएहि य

खत्तिएहि सद्धि विपुल असण-पाण-

खाइम-साइमं आसा-देमाणे वीसा-

परिभंजेमाणे

परिभाएमाणे

देमाणे

विहरड।

जिमियभुत्तुरागए वि य णं समाणे आयंते चोक्खे परमसुइब्भूए तं मित्त-नाइ-नियग-सयण-संबंधि-परिजणं विउलेणं असण-पाण-खाइम-साइमेणं वत्थ-गंध-मल्ला-लंकारेण य सक्कारेइ सम्मोणेइ, सक्कारेता सम्माणेता तं मित्त-नाइ-नियग - सयण - संबंधि-परिजणं रायाणो य खत्तिए य सिवभहं च रायाणं आपुच्छइ, आपुच्छित्ता सुबहं लोही-लोहकडाह-कडच्छ्यं तावसभंडगं गहाय जे इमे गंगाकूलगा वाणपत्था तावसा भवंति, तं चेव जाव तेसिं अंतियं मुंडे भवित्ता दिसा-पोक्खियताव-सत्ताए पव्वइए, पव्वइए वि य णं समाणे अयमेयारूवं अभिग्गहं अभिगिण्हति-कप्पइ मे जावज्जीवाए छद्रंछद्रेणं अणिक्खित्रेच दिसा-चक्कवालेणं तबोकम्मेणं उहं वाहाओ पगिज्झिय-पगिज्झिय स्राभिम्हरस आयावणभूमीए आयावेमाणस्स विहरित्तए-अयमेयारूवं अभिग्गह सारः, वर्णकः यावत् राज्यं प्रशासयन् विहरति।

ततः सः शिवः राजा अन्यदा कदाचित तिथि करण-दिवस-मृहर्त्त-नक्षत्रे अशन-पान-खाद्य-स्वाद्यम् उपस्कारयति. उपस्कार्य मित्र-ज्ञाति-निजक-स्वजन-सम्बन्धि-परिजनं राज्ञः च क्षत्रियान् च आमन्त्रयन्ति, आमन्त्र्य ततः पश्चात् स्नातः कृतबलिकर्मा कृतकौतुक-मङ्गलप्रायश्चित्तः शुद्धप्रवेश्यानि माङ्गल्यानि वस्त्राणि प्रवरपरिहितः अल्पमहाध्यां-भरणालङ्कृतशरीरः भोजनवेलायां भोजन-मण्डपे सुखासन-वरगतः तेन मित्र-ज्ञाति-निजक - स्वजन - सम्बन्धि - परिजनेन राजभिः च क्षत्रियैः सार्ध विपूलम् अशन-पान-स्वाद्य-स्वाद्यम् आस्वादयन् विस्वादयन् परिभाजयन् परिभुञ्जानः विहरिन।

जिमितभुक्तोत्तरागत अपि सन् आचान्तः चोक्षः परमश्चीभृतः तं मित्र-ज्ञाति-निजक-स्वजन-सम्बन्धि-परिजनं विप्तोन अशन-पान-खाद्य-स्वाद्यन वस्त्र-गन्ध-माल्यालङ्कारेण च सत्करोति सम्मानयति. सत्कृत्य सम्मान्य च तं मित्र-ज्ञाति-निजक-स्वजन-सम्बन्धि-परिजनं राज: क्षत्रियान च शिवभद्रं च राजानम् आपृच्छति. आपृच्छय सुबह लाही-लौहकटाह-'कडुच्छयं' ताम्रिकं तापस-भाण्डकं गृहीत्वा ये इमे गङ्गाकृत्नकाः वानप्रस्थाः तापसाः भवन्ति, तत् चैव यावत तेषाम् अन्तिकं मुण्डः भूत्वा दिशाप्रोक्षिततापसत्वेन प्रवृजितः, प्रवृजिन तोऽपि सन् इममेतद्रुपमभिग्रहमभिगृह्णाति-कल्पते में यावज्जीवं षष्टंषष्टेन अनि-क्षिप्तेन दिशाचक्रवालेन तपः कर्मणा ऊर्ध्व-बाह् प्रगृह्य-प्रगृह्य विहर्तुम्-इममेतद्रुपमभि-अभिगृह्य प्रथमं षष्ट्रक्षपणम् उपसम्पद्य विहरति।

महेन्द्र की भांति-वर्णक यावत् राज्य का प्रशासन करता हुआ विहार करने तमा।

६३. 'उस शिवराजा ने किसी समय शोभन तिथि, करण, दिवस, महर्त्त, और नक्षत्र में विपुल अशन, पान, खाद्य, स्वाद्य पकवायः। पकवाने के बाद मित्र, ज्ञाति, कृदुम्बी, स्वजन संबंधी, परिजन, राजा और क्षत्रियों को आमंत्रित किया। आमंत्रित करने के पश्चात रनान. बलिकर्म (पूजा) काँतुक (तिलक) आदि इष्ट नमस्कार रूप मंगल और प्रायश्चित करके शुद्ध-प्रवेश्य (सभा में प्रवेशोचित) प्रवर मांगलिक वस्त्र पहनकर, अन्यभार और बहुमत्य वाले आभरणों से शरीर को अलंकुन कर भोजन की वेला में भोजन-मण्डप में सुखासन की मुटा में बैठा हुआ वह उन भित्र, ज्ञानि, कुटुम्बी, स्वजन, संबंधी, परिजन, राजा और क्षत्रियों के साथ उस विपृत्न भोजन, पेय, खाद्य और स्वाद्य का आस्वाद लेता हुआ विभिष्ट स्वाद लेता इअः, बांटना इआ और परिभोग करता हुआ रह रहा था। उसने भोजन कर आचमन किया, आधमन कर वह स्वच्छ और परम शक्तभूत बैटने के स्थान पर आया। वहां उसने उन मित्र, कट्म्बीजनी. ज्ञातिया. संबंधियों और परिजनों के विपन. भोजन, पेय, खाद्य, स्वाद्य पटार्थी से तथा वस्त्र, सूर्गधित द्रव्य, माला और अलंकारों से सन्कत-सम्मानित किया। यत्कृत-सम्मानित कर उन जातिजनी कट्रम्बियो, स्वजनी, संबंधियों, परिजनों, राजाओं, क्षत्रियों और राजा शिवभद्र की अनुमति ली। अनुमति लेकर वह बहुत सारे तथा, लोहकडाह, कड्छी, ताम्र-पात्र आदि तापस भंड लेकर जी गंगा किनारे वानप्रस्थ तापस रहते थे. पूर्ववत यावत उनके पास मुंड होकर दिशाप्रोक्षिक तापस के च्या में प्रवृजित हुआ। प्रवृजित होकर उसने इप्ट आकार वाला यह अभिगृह स्वीकार किया-में जीवन भर निरन्तर बेले बेले (हो हो हिन के उपक्षभ) द्वारा दिशा चक्रवाल तपःकर्म

अभिगिण्हिता पढमं छट्ठकखमणं उवसंपन्जिताणं विहरह।।

६४. तए ण से सिवे रायरिसी पढम-छद्रक्खमणपारणगंसि आयावण-भूमीओ पच्चोरुष्टइ. पच्चेरुहिता वागलवत्थनियत्थे जेणेव सए उडए उवागच्छइ. उवागच्छिता किढिण-संकाइयगं गिण्हइ, गिण्हित्ता पुरत्थिमं दिसं पोक्खेइ, पुरत्थिमाए दिसाए सोमे महाराया पत्थाणे पत्थियं अभिरक्खः सिवं रायरिसिं-अभिरक्खंड सिवं राय- रिसिं, जाणि य तत्थ कंदाणि य मूलाणि य तयाणि य पत्ताणि य पुष्फाणि य फलाणि य बीयाणि य हरियाणि य ताणि अणुजाणउ त्ति कट्ट पुरत्थिमं दिसं पसरइ. पसरित्ता जाणि य तत्थ कंदाणि य जाव हरियाणि य ताइं गेण्हड गेण्हिता किढिणसंकाइयणं भरेइ, भरेता दब्भे य कुसे य समिहाओ य पत्तामोडं च गिण्हइ, गिण्हित्ता जेणेव सए उडए तेणेव उवागच्छइ, उवागच्छिता किढिण-संकाइयगं ठवेइ, ठवेत्ता वेदिं वहुइ, वहुत्ता उवलेवणं संमज्जणं करेइ. करेत्ता दब्भकलसाहत्थगए जेणेव गंगा महानदी तेणेव उवागच्छइ, उवाग-च्छित्ता गंगं महानदिं ओगाहेइ, ओगाहेत्ता जलमज्जणं करेइ, करेता जलकीडं करेइ, करेता जलाभिसेयं करेता करेइ. आयंते चोक्खे देवय-पिति-कयकज्जे परमसुइभूए दल्भकलसाहत्थगए गंगाओ महानदीओ पच्चुत्तरइ, पच्चुत्तरिता जेणेव सए उडए तेणेव उवागच्छइ, उवागच्छिता दब्भेहि य कुसेहि य वालुयाएहि य वेदि रएति, रएता सरएणं अरणि महेड्, महेता अभिंग पाडेइ, पाडेता अभिंग संध्वकेइ, संध्वकेत्ता समिहाकट्टाइं पविखवइ, पक्खिवित्ता अग्गि उज्जालेइ, उज्जा-

ततः सः शिवः राजर्षि प्रथमषष्ठक्षपण-पारणके आनापनभृम्याः प्रत्यवरोहति, प्रत्यवरुह्य वाकलवरूत्र-'निचत्थे' यत्रैव स्वकः उटजः तत्रैव उपागच्छति, उपागभ्य 'किढिण'-'संकाइयगं' गृह्णाति, गृहीत्वा पौरस्त्यां दिशां प्रोक्षति, धौरस्त्यायां दिशायां सोमः महाराजः प्रस्थाने प्रार्थितम् अभिरक्षत् शिवं राजर्षिम्, अभिरक्षत् शिवं राजिषम्, यानि च तत्र कन्दानि च मुलानि च त्वचः च पत्राणि च पृष्पाणि च फलानि च बीजानि च) हरितानि च तानि अनुजानात् इति कृत्वा पौरस्त्यां दिशां प्रसरति, प्रसत्य यानि च तत्र कन्दानि च यावत् हरितानि च तानि गृह्णाति, गृहीत्वा 'संकाङ्यगं' भरति, भृत्वा दर्भान् च कुशान च समिधः च पत्रामोटं च गृह्णाति, गृहीत्वा यत्रेव स्वकः उटजः तत्रैवोपागच्छति. 'किढिण'—'संकाइयगं' स्थापयति. स्थापयित्वा वेदीं वर्धयति. वर्धयित्वा उपलेपनं सम्मार्जनं करोति, कृत्वा दर्भकलशहस्तगतं यत्रैव गङ्गा महानदी तत्रेव उपागच्छति. उपागम्य महानदीम् अवगाहते. अवगाह्य जलमञ्जनं करोति, कृत्वा जलक्रीडां करोति, कृत्वा जलाभिषेकं करोति, कृत्वा आचान्तः चोक्षः परमशुचीभूतः देवता-पितु-कृतकार्यः दर्भ-कलशहस्तगतः गङ्गायाः महानद्याः प्रत्युत्तरित, प्रत्युत्तीर्य यत्रैव स्वकः उटजः तत्रैव उपायच्छति. उपागम्य दर्भैः च कुशैः च बालुकाभिः च वेदीं रचयति, रचयित्वा, शरकेन अरणि मध्नाति, मथित्वा अग्नि पातयति, पातयित्वा संधुक्षति, संध्ध्य समितकाष्टानि प्रक्षिपति, प्रक्षिप्य, अग्निम उज्ज्वालयति, उज्ज्वालय 'अग्नेः दक्षिणे पार्थ्वे. सप्त अङ्गानि समादहेत्. तदयथा-

की साधना करंगा, में आतापन भूमि में दोनों भुजाएं ऊपर उठाकर सूर्य के सममने आतापन लेता हुआ विहार करंगा—इस आकार वाला अभिगृष्ट अभिगृष्टीत कर प्रथम बेले का तप स्वीकार कर विहार करने लगा।

६४. शिवराजर्षि प्रथम बेले के पारणे में आतापन-भमि सं नीचे उतरा, उतर कर बलकल बस्त्र पहन कर जहां अपना उटन (पर्णशाला) था, वहां आया। वहां आकर वंशमय पात्र और कावड़ को ग्रहण किया। ग्रहण कर पर्व दिशा में जल छिड़का। जल छिड़क कर कहा-पूर्व विशा के लोकपाल महाराज सोम प्रस्थान के लिए प्रस्थित शिवराजर्षि की अभिरक्षा करें, शिवराजर्षि की अभिरक्षा करें। उस दिशा में जो कंद, मूल, त्वचा, पत्र, पुष्प, फल, बीज, हरित हैं. उनकी अनुजा दें-यह कहकर पूर्व दिशा में गया। जाकर जो वहां कंद यावत हरित थी उसे ग्रहण किया, ग्रहण कर वंशमय-पात्र भरा, भर कर दर्भ, कश, समिधा (ईंधन) और पत्र चूर्ण ग्रहण किया। ग्रहण कर अहां अपना उटन था वहां आया। वहां आकर वशमय पात्र और कावड़ को रखा। रख़ कर वेदी का प्रमार्जन किया, प्रमार्जन कर उपलेपन और सम्मार्जन किया। सम्मार्जन कर हाथ में दर्भ कलश लेकर जहां गंगा नदी थी. वहां गया। वहां जाकर महानदी गंगा में अवगाहन किया। अवगाहन कर जल में मज्जन किया, देह शुद्धि की। देह-शुद्धि कर जल-क्रीड़ा की, जल-क्रीड़ा कर जलाभिषेक किया, जलाभिषेक कर, जल का स्पर्श कर वह स्वच्छ और परम श्चीभूत (साफ-स्थरा) हो गया। देव पितरों का कृतकार्य जलांजलि अपित कर, दर्भ-कलश हाथ में लेकर महानदी गंगा से नीचे उतरा, उतरकर जहां अपना उटन था वहां आया. वहां आकर दर्भ, कुश और बालुका वेदी की रचना की, रचना कर शरकण्डों से अरणि का मंथन किया, मंथन कर अग्नि को उत्पन्न किया, उत्पन्न कर अग्नि को मृतगाया, सुलगा

कर उसमें समिधा काष्ट्र डाला, डाल कर

अग्नि को प्रदीप्त किया, प्रदीप्त कर अग्नि के दक्षिण पार्श्व में सात अंगीं को स्थापित

लेता "अग्गिस्स दाहिणे पासे, सत्तंगाइं समादहे," (तं जहा-

सकहं वक्कलं ठाणं,
सिज्जाभंडं कमंडलं।
वंडवारुं तहण्याणं,
अहं ताइं समावहे॥१॥)
महुणा य घएण य तंदुलेहि य अग्गिं
हुणइ, हुणित्ता चरुं साहेड, साहेत्ता
बिलवइस्सदेवं करेड, करेत्ता अतिहिपूयं करेड, करेत्ता तओ पच्छा
अण्यणा आहारमाहारेति।

'सकहं' वल्कलं स्थानं, शय्याभाण्डं कमण्डलुम्। वण्डवारू तथात्मानं, अधः तानि समादहेत्॥१॥ मधुना च घृतेन च तन्दुलैः च अग्निं जुहोति, हुत्वा चरुं साधयति साधयित्वा, बलिवैश्व-वेवं करोति, कृत्वा अतिथि पूजां करोति, कृत्वा ततः पश्चात् आत्मना आहार-माहरति। अस्थि, वल्कल, ज्योति-स्थान, शय्या, भाण्ड, कमण्डलु, वण्ड-वारु और स्व-शरीर।

किया, जैसे-

मधु. एत और चावल का अग्नि में हवन किया, हवन कर चरु-बलि-पात्र में बलि योग्य द्रव्य को प्रकाया, पका कर वैश्रमण देव की पूजा की. अतिथियों-आगन्तुकों का पूजन किया। पूजन करने के पश्चात् स्वयं आहार किया।

६५. तए णं से सिवे रायरिसी दोच्यं छट्ठक्खमणं उवसंपज्जिताणं विहरइ॥ ततः सः शिवः राजर्षिः द्वितीयं षष्ठक्षपणम् उपसम्पद्य विहरति। ६५. वह शिव राजिष दूसरे बेले का तप स्वीकार कर विद्यार करने लगा।

६६. तए णं से सिवं रायरिसी दोच्ये छट्टक्खमणपारणगंसि आयावण-भूमीओ पच्चोरुहइ, पच्चोरुहिता वागलवत्थिनियत्थे जेणेव सए उडए तेणेव उवागच्छइ, उवागच्छित्ता किढिण-संकाइयगं गिण्हइ, गिण्हिता वाहिणगं दिसं पोक्खेइ, दाहिणाए दिसाए जमे महाराया पत्थाणे पत्थियं अभिरक्खउ सिवं रायरिसिं, सेसं तं चेव जाव तओ पच्छा अप्पणा आहारमाहारेइ॥

ततः सः शिवः राजिषः द्वितीये षष्ठक्षपण-पारणके आतापनभूम्याः प्रत्यवरोहिति, प्रत्यवरुद्ध वाकलवस्त्र'नियत्थे' यत्रैव स्वकः उटजः तत्रैव उपागच्छति, उपागम्य 'किढिण' संकाइयगं गृह्णति, गृहीत्वा दक्षिणकां दिशां प्रोक्षति, दक्षिणायां दिशायां यमः महाराजः प्रस्थाने प्रस्थितम् अभिरक्षतु शिवं राजिषं, शेषं तत् चैव यावत् ततः पश्चात् आत्मना आहारमाहरति। ६६. वह शिवराजिष वृसरे बेले के पारणे में आतापन भूमि से नीचे उतरा. उतर कर बल्कल वस्त्र पहनकर जहां अपना उटज था, वहां आया। वहां आकर वंशमय पात्र और कावड़ को ग्रहण किया, गहण कर विक्षण दिशा में जल को छिड़का। जल छिड़ककर कहा—दक्षिण दिशा के लोकपाल महाराज यम प्रस्थान के लिए प्रस्थित शिवराजिष की अभिरक्षा करें, शेष पूर्ववत् यावत् पूजन करने के पश्चात् स्वयं आहार किया।

६९. तए णं से सिवे रायरिसी तच्चं छट्टक्खमणं उवसंपज्जित्ताणं विहरह॥ ततः सः शिवः राजर्षिः तृतीयं षष्टक्षपणम् उपसम्पद्य विहरति।

६७. वह शिव राजर्षि नीसरे बेले का तप स्वीकार कर विद्वार करने लगा।

६८. तए णं से सिवे रायरिसी तच्ये छट्ठक्खमणपारणगंसि आयावण-भूमीओ पच्चोरुहइ, पच्चोरुहित्ता वागलवत्थनियत्थे जेणेव सए उडए तेणेव उवागच्छइ, उवागच्छिता किढिण-संकाइयगं गिण्हइ, गिण्हिता पच्चत्थिमं दिसं पोक्खेइ, पच्चत्थिमाए ततः सः शिवः राजिषः तृतीये षष्ठक्षपण-पारणके आतापनभूम्याः प्रत्यवरोहित, प्रत्यवरुद्ध वाकलवस्त्र'नियत्थे' यत्रैव स्वकः उटजः तत्रैव उपागच्छति, उपागम्य 'किढिण-संकाइयगं' गृह्णाति. गृहीत्वा पाश्चात्यां दिशां प्रोक्षति, पाश्चात्यायां दिशायां वरुणः महाराजः प्रस्थाने प्रस्थितम् ६८. वह शिव राजिष तीसरे बेले के पारणे में आतापन भूमि से नीचे उतरा, उतरकर बल्कल वस्त्र पहनकर जहां अपना उटज था, वहां अया, वहां आकर वंशमय पात्र और कावड़ को ग्रहण किया, ग्रहण कर पश्चिम दिशा में जल को छिड़का, जल छिड़क कर कहा-पश्चिम विशा के विसाए वरुणे महाराया पत्थाणे पत्थियं अभिरक्खउ सिवं रायरिसिं, सेसं तं चेव जाव तओ पच्छा अप्पणा आहारमाहारेड।। अभिरक्षतु शिवं राजिंषं शेषं तत् चैव यावत् ततः पश्चात् आत्मना आहारमाहरति।

लोकपाल महाराज वरुण प्रस्थान के लिए प्रस्थित शिवराजर्षि की अभिरक्षा करें, शेष पूर्ववत् थावत पूजन करने के पश्चात स्वयं आहार किया।

६९. तए णं से सिवे रायरिसी चउत्थं छट्टक्खमणं उवसंपज्जित्ताणं विहरइ॥

ततः सः शिवः राजर्षिः चतुर्थं षष्ठक्षपणं उपसम्पद्य विहरति।

६९. वह शिव राजर्षि चतुर्थ बेले का तप स्थीकार कर विहार करने लगा।

७०. तए णं से सिवे रायरिसी चउत्थे छट्टक्खमणं पारणगंसि आयावण-भूमीओ पच्चीरुहइ, पच्चेरुहिता वागलवत्थनियत्थे जेणव सए उडए उवागच्छइ, तेणेव उवागच्छिता किढिण-संकाइयगं गिण्हइ, गिण्हित्ता उत्तरदिसं पोक्खेइ, उत्तराए दिसाए वेसमणे महाराया पत्थाणे पत्थियं अभिरक्खंड सिवं रायरिसिं, सेसं तं चेव जाव तओ पच्छा अप्पणा आहारमाहारेइ ।।

ततः सः शिवः राजिषः चतुर्थे षष्टक्षपण-पारणेके आतापनभूम्याः प्रत्यवरोहित, प्रत्यवरुद्धः वाकलवस्त्र'नियत्थेः यत्रैव स्वकः उटजः तत्रैव उपागच्छति, उपागम्य 'किढिण'-'संकाइयगं' गृह्णाति, गृहीत्वा उत्तरिक्शां प्रोक्षति, उत्तरायां दिशायां वैश्रमणः महाराजः प्रस्थाने प्रस्थितम् अभिरक्षतु शिवं राजिषं, शेषं तत् चैव यावत् ततः पश्चात् आत्मना आहारमाहरति। 90. वह शिव राजिष चतुर्थ बेले के पारणे में आतापन भूमि से नीचे उतरा, उतर कर बल्कल वस्त्र पहनकर जहां अपना उटज या वहां आया, वहां आकर वंशमय पात्र और कावड़ को चहण किया, चहण कर उत्तर दिशा में जल को छिड़का, जल छिड़कर कहा—उत्तर दिशा के लोकपाल महाराज वैश्रमण प्रस्थान के लिए प्रस्थित शिव राजिष की अभिरक्षा करें शेष पूर्ववत् यावत् पूजन करने के पश्चात स्वयं आहार किया।

७१. तए णं तस्स सिवस्स रायरि-सिस्स छद्रंछद्रेणं अणिक्खित्रेणं दिसा-चक्कवालेणं तवोकम्मेणं उहं बाहाओ पगिन्झिय-पगिन्झिय सूराभिमुहस्स आयावणभूमीए आयावेमाणस्स पगइ-भद्दयाए पगइ-उवसंतयाए पगइपयणु-कोहमाण-मायालोभयाए मिउमद्दव-संपन्नयाए अल्लीणयाए विणीययाए अण्णया कयाइ तयावरणिज्जाणं खओवसमेणं कम्माण ईहापह-मञ्गणसवसणं करेमाणस्य विक्रभगे नामं नाणे समुप्पन्ने। से णं तेणं विब्भंगनाणेणं समुप्पन्नेण पासति अस्सि लोए सत्त दीवे सत्त समुद्दे, तेणं परं न जाणइ, न पासङ् 🛭

ततः तस्य शिवस्य राजर्षेः षष्ठंषष्ठेन अनिक्षिप्तेन दिशाचक्रवालेन तपःकर्मणा ऊर्ध्वं बाहू प्रगृह्य-प्रगृह्य सूराभिमुखस्य आतापनभूम्याम् आतापयतः प्रकृतिभद्रतया प्रकृत्युपशान्ततया प्रकृतिप्रतनुक्रोधमान-मायालोभेन मृदुमार्दवसम्पन्नतया, आलीन-तया विनीततया अन्यदा कदाचित् तदावरणीयानां कर्मणां क्षयोपशमेन ईहापोह-मार्गणागवेषणां कुर्वतः विभङ्गः नाम ज्ञानं समृत्पन्नम्। सः तेन विभङ्गज्ञानेन समृत्पन्नेन पश्यति अस्मिन् लोके सप्त क्रीपान् सप्त समुद्रान्, तस्मात् परं न जानानि, न पश्यति। 9%. 'निरन्तर बेलं बेलं (वं-वं) दिन का उपवास) दिशा चक्रवाल तप के द्वारा आतापन भूमि में वोनों भुनाएं ऊपर उठाकर सूर्य के सामने आतापना लेते हुए प्रकृति की भद्रता, प्रकृति की उपशांतता, प्रकृति में क्रोध, मान, माया और लोभ की प्रतनुता, मृदु-मार्वव संपन्नता, आत्म लीनता और विनीतता के द्वारा किसी समय तदावरणीय कर्म का क्षयोपशम कर ईहा, अपोह, मार्गणा, गवेषणा करते हुए उस शिवराजर्षि के विभंग नामक ज्ञान समृत्पन्न हुआ। वह उस समृत्पन्न विभंग ज्ञान के द्वारा उस लोक में सात द्वीप और सात समुद्र को देखने लगा। उससे आरो न जानता है और न देखन है।

#### भाष्य

### १. सूत्र ७१

पात्र भेट के आधार पर अवधिज्ञान के दो रूप बनते हैं--सम्यगृदृष्टि का अवधिज्ञान अवधिज्ञान कहलाता है और मिथ्यादृष्टि का अवधिज्ञान विभंग ज्ञान कहलाता है। विकास की दृष्टि से दोनों में बहुत अंतर है। द्रष्टव्य भगवई ८/१८६-१९१। शब्द विमर्श:-

दिशा पोक्खिय-दिशा में जल का अर्घ्य चढ़ाकर फल पृष्प आदि चुननं गलेः किढिण-बांस से निर्गित तापस पत्र। संकाइयणं-कावड़। वेदी-देवअर्चना स्थान।

१. भ. य. ११ ५९--उब्केन विशः प्रोक्ष्य ये फलपुष्पावि समुचिन्बन्ति।

२. भ. वृ. ११-६४-सांकाणिकं भारोदवहनधंत्रम्।

७२. तए णं तस्स सिवस्स रायरिसिस्स अयमेयारूवे अज्झत्थिए चिंतिए पत्थिए मणोगए संकप्पे-समुप्पज्जित्था-अत्थि णं ममं अतिसेसे नाणदंसणे समुप्पन्ने. एवं खल अस्सि लोए सत्त दीवा सत्त समुद्दा, तेण परं बोच्छिन्ना दीवा य समुद्दा य-एवं संपेहेड्, आयावण-भूमीओ पच्चोरुहइ, पच्चोरु-हित्ता वागलवत्थनियत्थे जेणेव सए उडए तेणेव उवागच्छइ, उवागच्छिता लोही-लोह-कडाह-कडच्छुयं तंबियं तावस-भंडगं किढिण-संकाइयगं च मेण्हइ, येण्हित्ता जेणेव हृत्थिणापुरे नगरे जेणेव तावसावसहे तेणेव उवाग-उवागच्छिता भंड-निक्खेवं करेइ. करेता हत्थिणापुरे सिंघाडग-तिग-चउक्क-चच्चर-चउम्मूह-महापहपहेसु बहुजणस्स एवमाइक्खइ जाव एवं परूवेइ-अत्थि णं देवाण-प्पिया! ममं अतिसेसे नाणदंसणे समुध्यन्ने, एवं खलु अस्मि लोए सत्त दीवा सत्त समुद्दा, तेण परं वोच्छिन्ना दीवा य समुद्दा य।।

तेतः तस्य शिवस्य राजर्षः अयमेतदुरूपः आध्यात्मिकः चिन्तितः प्रार्थितः मनोगतः संकल्पः समुद्रपादि– अस्ति मम् अतिशेषं ज्ञानदर्शनं समुत्पन्नम्, एवं खुल् अस्मिन् लोके सप्त द्वीपाः सप्त समुद्राः, तस्मात् परं व्यवच्छिन्नाः द्वीपाः च समुद्राः च--एवं सम्प्रेक्षते सम्प्रेक्ष्य आतापनभूम्याः प्रत्यवरोहति, प्रत्यवरुद्ध वाकलवस्त्र-'नियत्थे' यत्रैव स्वकः उटजः तत्रैव उपागच्छति, उपागम्य सुबहु लौही-लोहकटाह-'कड्च्छयं' नाम्रिकं नापस-भाण्डकं 'किढिण'-'संकाइयगं' च गृह्णाति, गृहीत्वा यत्रैव हस्तिनापुरं नगरं यत्रैव तापसावसथः नत्रैव उपागच्छति, उपागम्य भाण्डनिक्षेपं करोति. कृत्वा हस्तिनापरे नगरे शृङ्गाटक-त्रिक-चतुष्क-चत्वर-चतुर्म्ख-महापथ-पथेषु बहुजनम् एवमाख्याति यावत् एवं प्ररूपयति-अस्ति देवानुप्रियाः! मम अतिशेषं ज्ञानदर्शनं समुत्पन्नम्, एवं खलु अस्मिन् लोके सप्त द्वीपाः सप्त समुद्राः, तस्मात परं व्यवच्छिन्नाः द्वीपाः च समुद्राः च।

७३. तए णं तस्स सिवस्स रायरि-सिस्स अंतियं एयमद्वं सोच्चा निसम्म हित्थिणापुरे नगरे सिंघा-डग-तिग-चउक्क-चच्चर-चउम्मुह- महापहपहेसु बहुजणो अण्णमण्ण-स्स एवमाइक्खइ जाव परूवेइ—एवं खलु देवाणुप्पिया! सिवं रायरिसी एवमाइक्खइ जाव परूवेइ—अत्थि णं देवाणुप्पिया! ममं अतिसेसे नाणदंसणे समुप्पन्ने, एवं खलु अस्सिं लोए सत्त दीवा सत्त समुद्दा, तेण परं वोच्छिन्ना दीवा य समुद्दा य। से कहमेयं मन्ने एवं?

ततः तस्य शिवस्य राजर्षेः अन्तिकम् एतमर्थं श्रुत्वा निशम्य हस्तिनापुरे नगरे शृङ्गाटक- विक-चतुष्क- चत्वर-चतुर्मुख- महापथ- पथेषु बहुजनः अन्योऽन्यम् एवमाख्याति यावत् प्ररूपयित—एवं खलु देवानुप्रिय! शिवः राजर्षिः एवमाख्याति यावत् प्ररूपयित-अस्ति देवानुप्रियाः। मम अतिशेषं ज्ञानदर्शनं समृत्यन्नम्, एवं खलु अस्मिन् लोके सप्त द्वीपाः च समुद्राः च। तत् कथमेतद् मन्ये एवम् ?

७४. तेणं कालेणं तेणं समएणं सामी समोसढे, परिसा निग्नया। धम्मी कहियो परिसा पडिगया।

तस्मिन् काले तस्मिन् समये स्वामी समवसृतः, परिषद् निर्गता। धर्मः कथितः। प्रतिगता परिषद्। ७२. उस शिव राजर्षि के इस आकार वाला आध्यात्मिक स्मृत्यात्मक अभिलाषा-त्मक , मनोगत संकल्प उत्पन्न हुआ-मुझे अतिशायी ज्ञान-दर्शन उत्पन्न हुआ है। इस प्रकार इस लोक में सात द्वीप और सात समृद्र हैं। इससे आगे द्वीप और समुद्र व्युच्छिन्न हैं-इस प्रकार संप्रेक्षा की. संप्रेक्षा कर आतापन भूमि ये नीचे उत्तरा, उत्तर कर वल्कल वस्त्र पहनकर जहां अपना उटज था, वहां आया, वहां आकर बहुत सारे तवा, लोह-कड़ाह, कड़छी, ताम-पात्र, तापर्य-भाण्ड, वंश-मय पात्र और कावड़ को ग्रष्टण किया. ग्रष्टण कर जहां हस्तिनापुर नगर था. जहां तापुस रहने थे वहां अया. वहां आकर भांड का स्थापित किया, स्थापित कर हस्तिनापर नगर के शृंगाटकों, तिराहों, चौराहों. चौहटों, चार द्वार वाले स्थानों, राजमार्गों और मार्गों पर बहुजनों के सःमने इस प्रकार आख्यान यावत् प्ररूप्प करता है-देवान्प्रिय! मुझे अतिशायी ज्ञान-दर्शन समुत्पन्न हुआ है, इस प्रकार लोक में सात द्वीप और सात समृद्र हैं, उससे आरो द्वीप और समृद्र व्यक्छिन्न हैं।

७३. उस शिव राजिष के पास इस अर्थ को सुनकर अवधारण कर हिन्तनापुर नगर के शृगाटकों, तिसहों. धीराहों. चीहटों, चार द्वार वाले स्थानों, राजमार्गों और मार्गों पर बहुजन परस्पर इस प्रकार आख्यानं यावत् प्रख्यणा करते हैं—देवानुप्रियं! शिव राजिष इस प्रकार का आख्यान यावत् प्रख्यणा करता हैं—देवानुप्रियं! मुझे अतिशायां आन-दर्शन समुत्पन्न हुआ है। इस प्रकार इस लोक में सात द्वीप और समुद्र व्युच्छिन्न हैं। उससे आगे द्वीप और समुद्र व्युच्छिन्न हैं। उससे आगे द्वीप और समुद्र व्युच्छिन्न हैं। यह कैसे हैं?

७४. उस काल और उस समय भगवान महावीर आए। परिषद् ने नगर से निर्गमन किया। भगवान ने धर्म कहा। परिषद् वापस नगर में चली गई। ७५. तेणं कालेणं तेणं समएणं भगवओ महाबीरस्स जेट्ठे अंतेवासी इंदभूई नामं अणगारे जहा बितिय-सए नियंदुद्देसए जाव घरसमुदाणस्स भिक्खायरियाए अडमाणे बहु-जणसदं निसामेइ, बहुजणो अण्णमण्णस्स एवमाइक्खइ जाव एवं परूबेइ-एवं खलु देवाणु-प्यिया! सिवे रायरिसी एवमाइक्खइ जाव एवं परूबेइ-अत्थि णं देवाणु-प्यिया! ममं अतिसेसे नाणवंसणे समुप्पन्ने, एवं खलु अस्सि लोए सत्त दीवा सत्त समुद्दा य। से कहमेयं मन्ने एवं?

तस्मिन् काले तस्मिन् समये भगवतः महावीरस्य ज्येष्टः अन्तेवासी इन्द्रभूतिः नाम अनगारः यथा द्वितीयशते निर्गन्थो-देशके यावत् गृहसमुदानस्य भिक्षाचययि अटन् बहुजनशब्दं निशाम्यति, बहुजनः अन्योऽन्यम् एवमाख्याति यावत् एवं प्ररूपयति—एवं खलु देवानुप्रिया! शिवः राजर्षिः एवमाख्याति यावत् एवं प्ररूपयति— अस्ति देवानुप्रियाः! मम अतिशेषं ज्ञानदर्शनं समुत्पन्नम्, एवं खलु अस्मिन् लोके सप्त द्वीपाः सप्त समुद्राः, तस्मात् परं व्यवच्छित्राः द्वीपाः च समुद्राः च। तत् कथमेतद् मन्ये एवम् ?

महावीर के ज्येष्ट अंतेवासी इंद्रभूति नामक अनगार जैसे द्वितीय शतक में निर्ग्रंथ उद्देशक की वक्तव्यता यावत् सामुदानिक भिक्षा के लिए वृमते हुए अनेक व्यक्तियों से ये शव्द सुने, बहुजन परस्पर इस प्रकार आख्यान यावत् इस प्रकार प्ररूपणा करते हैं—देवानुप्रिय! शिव राजर्षि इस प्रकार आख्यान यावत् इस प्रकार प्ररूपणा करते हैं—देवानुप्रिय! मुझे अतिशायी ज्ञान-वर्शन समुन्यन्न हुआ है। इस प्रकार इस लोक में सात द्वीप और सात समुद्र हैं। उससे आगे द्वीप और समुद्र व्युच्छित्न हैं। यह कैसे है ?

७५. उस काल और उस थमव भगवान

७६. तए ण भगवं गोयमे बहुजणस्स अतियं एयमट्टं सोच्या निसम्म जायसङ्खे समणं भगवं महावीरं वंदइ नमंसइ, बंदित्ता नमंसित्ता एवं वदासी--एवं खलु भंते! अहं तुब्भेहिं अब्भ-णुण्णाए समाणे हत्थिणापुरे नयरे उच्च-नीय-मन्झिमाणि कुलाणि घरसम्-दाणस्स भिक्खायरियाए अडमाणे बहजणसद्दं निसामेमि-एवं खल् देवाणुप्पिया! सिवे रायरिसी एव-माइक्खइ जाव परूवेइ-अत्थि णं देवाणुप्पिया! ममं अतिसेसे नाण-दंसणे समुप्पन्ने, एवं खलु अस्मि लोए सत्त दीवा सत्त समुद्दा, तेण परं वोच्छिन्ना दीवा य समृद्दा य॥

ततः भगवान् गौतमः बहुजनस्य अन्तिकम् एतमर्थं श्रुत्वा निशम्य जातश्रद्धः यावत् श्रमणं भगवन्तं महावीरं वन्दते नमस्यति, वन्दित्वा नमस्यित्वा एवमवादीत्-एवं खलु भवन्त! अहं भवद्भिः अभ्यनुज्ञातः सन् हस्तिनापुरे नगरे उच्च-नीच-मध्यमानि कुलानि गृहसमुदानस्य भिक्षाचययि अटन् बहुजनशब्दं निशाम्यामि—एवं खलु देवानु-प्रियाः! शिवः राजिषः एवमाख्याति यावत् प्रस्तप्यति—अस्ति देवानुप्रियाः! मम अति-शेषं ज्ञानदर्शनं समृत्पन्नम्, एवं खलु अस्मिन् लोकं सम द्वीपाः सप्त समुद्राः, तस्मात् परं व्यवच्छिन्नाः द्वीपाः च समुद्राः च।

७६. बहुजनों के पास इस अर्थ को सुनकर, अवधारण कर भगवान गौतम के मन में श्रद्धा उत्पन्न हुई यावन भगवान महार्वार को वंदन-नमस्कार किया, वंदन-नमस्कार कर इस प्रकार बोले-भंते! मैंने आपकी अनुज्ञा णकर हस्निनापुर नगर के उच्च, नीच और मध्यम कुलों में सामुद्रानिक भिक्षा के लिए घूमते हुए अनेक व्यक्तियों से ये शब्द सुने-देवानुप्रिय! शिव राजिं इस प्रकार आख्यान यावत् प्ररूपणा करते हैं-देवानुप्रिय! मुझे अतिशायी ज्ञान-दर्शन उत्पन्न हुआ है, इस प्रकार इस लोक में सात द्वीप और समुद्र व्युच्छिन्न हैं। उससे आगे द्वीप और समुद्र व्युच्छिन्न हैं।

७७. से कहमेयं भंते! एवं?

गोयमादि! समणे भगवं महाविरे भगवं गोयमं एवं वयासी—जण्णं गोयमा! एवं खलु एयस्स सिवस्स रायरिसिस्स छट्टंछट्टेणं अणिक्खित्तेणं दिसाचकक-वालेणं तवोकम्मेणं उहुं बाहाओ पगिज्झिय-पगिज्झिय स्राभिमुहस्स आयावण-भूमीए आयावेमाणस्स पगइभद्दयाए पगइउवसंतयाए पगइ-पयणुकोह-माणमायालोभयाए मिउ-मदव-संपन्नयाए अल्लीणयाए विणीय- तत् कथमतद् भदन्त! एवम्?
गौतम अयि! श्रमणः भगवान् महावीरः
भगवन्तं गौतमम् एवमवादीत्—यत् गौतम!
एवं खलु एतस्य शिवस्य राजर्षेः षष्ठंषष्ठंन
अनिक्षिप्तेन दिशाचक्रवालेन तपः कर्मणा
ऊर्ध्वं बाहू प्रगृह्य-प्रगह्य सूराभिमुखस्य
आतापनभूम्याम् आतापयतः प्रकृतिभद्रतया
प्रकृत्युपशान्तया प्रकृतिभतनुक्रोधमानमायालोभेन मृदुमार्दवसम्पन्नतया आलीनतया विनीततया अन्यदा कदाचित्
तदावरणीयानां कर्मणां क्षयोपशमेन

99. भंते! वह इस प्रकार कैसे है?

अयि गौतम! श्रमण भगवान महावीर ने
भगवान गौतम से इस प्रकार कहा—
गौतम! निरन्तर बेले बेल (दो दिन का
उपवास) दिशा चक्रवाल तपःकर्म के
द्वारा, आतापन भूमि में दोनों भुजाएं ऊपर
उठाकर सूर्य के सामने आतापना लेते हुए
प्रकृति की भद्रता, प्रकृति की
उपशान्तना, प्रकृति में क्रोध, मान, माया
और लोभ की प्रतनुता, मृदु-मार्दव
संपन्नता, आत्म-लीनना और विनीतता

याए अण्णया कयाइ तया-वरणिज्जाणं कम्माणं खओवसमेणं ईहापूह-मञ्गणगवेसणं करेमाणस्स विब्भंगे नामं नाणे समुप्पन्ने। तं चेव सब्वं भाणियव्वं जाव भंडनिक्खेवं करेइ. करेता हत्थिणापुरे नगरे सिंघाडग-तिग - चउक्क - चच्चर-चउम्मूह-महापह-पहेस् बहजणस्स माइक्खड़ जाव एवं परुवेइ-अत्थि णं देवाणुप्पिया! ममं अतिसेसे नाणदंसणे समुप्पन्ने एवं खलु अस्सिं लोए सत्त दीवा सत्त समुद्दा, तेण परं वोच्छिन्ना दीवा य समृद्दा य।।

तए णं तस्स सिवस्स रायरिसिस्स अंतिए एयमद्रं सोच्चा निसम्म हत्थिणापुरे नगरे सिंघाडग-तिग-चउक्क - चच्चर - चउम्मुह - महापह-पहेसु बहुजणो अण्णमण्णस्स एव-माइक्खइ जाव परूवेइ-एवं खल देवाणुप्पिया! सिवे रायरिसी एवमाइक्खइ जाव परूवेइ-अत्थि णं देवाणुप्पिया! ममं अतिसेसे नाणदंसणे समुप्पन्ने, एवं खलु अस्सिं लोए सत्त दीवा सत्त समुद्दा, तेण परं वोच्छिन्ना दीवा य समृद्दा य, तण्णं मिच्छा। अहं पुण गोयमा! एवमाइक्खामि जाव परुवेमि-एवं खलु जंबुद्दीवादीया दीवा, समुद्दा संठाणओ लवणदीया एगविहिविहाणा. वित्थारओ अणेग-विहिविहाणा एवं जहा जीवाभिगमे जाव अस्सिं सयंभूरमणपज्जवसाणा तिरियलोए असंखेज्जा दीवसमुद्दा पण्णत्ता समणाउसो !

ईहापोहमार्गणनवेषणं कुर्वतः विभङ्गः नाम ज्ञानं समुत्पन्नम्। तत् चैव सर्व भिणतव्यं यावत् भाण्डनिक्षेपं करोति, कृत्वा हस्तिनापुरे नगरे शृङ्गाटक-त्रिक-चतुष्क-चत्वर-चतुर्मुख-महापथ-प्रथेषु बहुजनम् एवमाख्याति यावत् एवं प्ररूपयति—अस्ति देवानुप्रियाः! मम अतिशेषं ज्ञानदर्शनं समुत्पन्नम् एवं खलु अस्मिन् लोके सप्त द्वीपाः सप्त समुद्राः, तस्मात् परं व्यवच्छिन्नाः द्वीपाः च समुद्राः च।

ततः तस्य शिवस्य राजर्षेः अन्तिके एतमर्थं श्रुत्वा निशम्य हस्तिनापुरे नगरे शृङ्गाटक-त्रिक-चत्र्व-चत्वर-चतुर्म्ख-महापथ-पथेषु बहुजनः अन्योऽन्यम् एवमाख्याति यावत् प्ररूपयति-एवं खलु देवानुप्रियाः! राजर्षिः एवमाख्याति यावत् प्ररूपयति अस्ति देवानुप्रियाः! अतिशेषं ज्ञानदर्शनं समुत्पन्नम्, एवं खल् अस्मिन् लोके सप्त द्वीपाः सप्त समुद्राः, तस्मात् परं व्यवच्छिन्नाः द्वीपाः च समुद्राः च, तत् मिथ्या। अहं पुनः गौतम! एवमाख्यामि यावत् प्ररूपयामि-एवं खुल् जम्बू-द्वीपादिकाः द्वीपाः, लवणादिकाः संस्थानतः एकविधिविधानाः, विस्तारतः अनेकविधिविधानाः एवं यथा जीवाभिगमे यावत् स्वयंभूरमणपर्यवसानाः असंख्येयाः अस्मिन तिर्यकुलोके द्वीपसमुद्राः प्रज्ञप्ताः श्रमणायुष्मन् !

अस्ति भदन्त ! जम्बूद्धीपे द्वीपे द्रव्याणि— सवर्णानि अपि, अवर्णानि अपि, सगन्धानि अपि अगन्धानि अपि, सरसानि अपि अरसानि अपि, सस्पर्शानि अपि अस्पर्शानि अपि, अन्योन्यबद्धानि अन्योन्यस्पृष्टानि अन्योन्यबद्धस्पृष्टानि अन्योन्यस्पृष्टानि अन्योन्यबद्धस्पृष्टानि

के द्वारा किसी समय तदावरणीय कर्म का क्षयोपशम कर ईहा, अपोह, मार्गणा, गवेषणा करते हुए उस शिव राजर्षि के विभंग नामक ज्ञान समृत्यन्न हुआ। पूर्ववत् सर्व वक्तव्य है। यावत भण्ड को स्थापित किया, स्थापित कर हस्तिनापुर नगर के श्रंगाटकों, तिराहों, चैंराहों, चौहटों, चार द्वार वाले स्थानीं, राजमार्गी और मार्गो पर अनेक व्यक्तियों के सामने इस प्रकार आख्यान यावत् प्ररूपणा करता है-देवानुप्रिय ! मुझे अतिशायी ज्ञान-दर्शन समुत्पन्न हुआ है, इस प्रकार इस लोक में सात द्वीप और सात समृद्र हैं, उससे आगे द्वीप और समृद्र व्यक्छिन्न हैं। उस शिव राजर्षि के पास यह अर्थ सुनकर अवधारण कर हस्तिनापुर नगर के शुंगाटकों, तिराहों, चौराहों, चौहटों, चार द्वार वाले स्थानों, राजमार्गी और मार्गी पर अनेक व्यक्ति इस प्रकार आख्यान यावत् प्ररूपणा करते हैं-देवान्प्रियो! शिव राजर्षि इस प्रकार आख्यान यावत् प्ररूपणा करते हैं-देवानुप्रिय! अतिशायी ज्ञान-दर्शन समृन्पन्न हुआ है , इस प्रकार इस लोक में सात द्वीप और सात समुद्र हैं, उससे आगे क्रीप और समुद्र व्युच्छिन्न हैं-वह मिथ्या है। गौतम! मैं इस प्रकार आख्यान यावत् प्ररूपणा करता हुं-इस प्रकार जम्बूद्वीप आदि द्वीप, लवण आदि समुद्र संस्थान से एक विधि विधान-गोलवृत्त वाले हैं, विस्तार से अनेक विधिविधान-क्रमशः द्विगुण द्विगुण विस्तार वाहो हैं। इस प्रकार जैसे जीवाभिगम की वक्तव्यता है, यावत् आयुष्मन् श्रमण! इस तिर्यक् लोक में स्वयंभूरमण तक असंख्येय द्वीप-समृद्र ਧ਼ੜਸ਼ हैं।

७८. अत्थि णं भंते! जंबुद्दीवे दीवे दव्वाइं-सवण्णाइं पि, अवण्णाइं पि संगधाइं पि अगंधाइं पि, सरसाइं पि, अरसाइं पि सफासाइं पि अफासाइं पि, अण्णमण्णबद्धाइं अण्णमण्णपुद्धाइं अण्णमण्णबद्धपुद्धाइं अण्णमण्ण-घडताए चिद्वंति? 9८. भंते! जम्बूईाप द्वीप में द्रव्य-वर्ण सहित भी हैं? वर्ण रहित भी हैं? गंध सहित भी हैं? गंध रहित भी हैं? रस सहित भी हैं? रस रहित भी हैं? स्पर्श सहित भी हैं? स्पर्श रहित भी हैं? अन्योन्य बद्ध, अन्योन्य स्पृष्ट, अन्योन्य बद्धस्पृष्ट और अन्योन्य एकीभूत बने हुए हैं? हंता अत्थि॥

७९. अतिथ णं भंते! लवणसमुद्दे दव्बाइं— सवण्णाइं पि अवण्णाइं पि, सगंधाइं पि अगंधाइं पि, सर-साइं पि अरसाइं पि, सफासाइं पि अफासाइं पि, अण्णभण्णा-बन्द्राइं अण्णमण्णपुद्राइं अण्णभण्णाबद्ध-पुद्राइं अण्णमण्णघडत्ताए चिट्टंति? हंता अत्थि॥

- ८०. अत्थि णं भंते! धायइसंडे दीवे द्वाड स्वण्णाइं पि अवण्णाइं पि, सरसाइं पि अर्थाइं पि, सरसाइं पि अरसाइं पि, सरसाइं पि अरसाइं पि, सफासाइं पि अप्णमण्णवद्धाइं अण्णमण्णवद्धाइं अण्णमण्णवद्धाइं अण्णमण्णवद्धारं अण्णमण्णवद्धारं उपणमण्णवद्धारं विद्वंति?
- ८१. अत्थि णं भंते! सर्वभूरमणसमुद्दे द्व्याइं-सवण्णाइं पि अवण्णाइं पि, सर्वाइं पि, सर्वाइं पि, सर्वाइं पि अरसाइं पि अरसाइं पि, सफासाइं पि अर्णमण्णाबद्धाइं अण्णमण्णापुद्धाइं अण्णामण्णाबद्धाइं अण्णामण्णाघडत्ताए चिट्ठंति?
- ८२. तए णं सा महितमहालिया
  महच्यपिरसा समणस्स भगवओ
  महावीरस्स अंतिए एयमट्टं सोच्चा
  निसम्म हट्टतुट्टा समणं भगवं महावीरं
  वंदइ नमंसइ, वंदित्ता नमंसित्ता जामेव
  दिसं पाउन्भया तामेव दिसं पडिगया॥
- ८३. तए णं हत्थिणापुरे नगरे सिंघाडग-तिग-चउक्क-चच्चर-नउम्मुह-महापह-पहेसु बहुजणो अण्णमण्णस्स एव-माइक्खइ जाव पर्ख्वेइ जण्णं देवाणु-प्पिया! सिवे रायरिसी एवमाइक्खइ जाव परू-वेइ—अत्थि णं देवाणुप्पिया! ममं अतिसेसे नाणवंसणे समुप्पन्ने, एवं

हन्त अस्ति।

अस्ति भदन्त! लवणसमुद्रे द्रव्याणि-सवर्णाणि अपि अवर्णाणि अपि, समन्धानि अपि अगन्धानि अपि, सरसानि अपि अरसानि अपि, सस्पर्शानि अपि अस्पर्शानि अपि, अन्योन्यबद्धानि अन्योन्यस्पृष्टानि अन्योन्यबद्धस्पृष्टानि अन्योन्यप्टत्वेन तिष्ठन्ति ? हन्त अस्ति।

अस्ति भवन्त! धातकीखण्डे द्वीपे द्रव्याणि सर्वर्णाणि भिष अवर्णाणि अपि, सगन्धानि अपि अगन्धानि अपि, सरसानि अपि अरसानि अपि, सस्पर्शानि अपि अस्पर्शानि अपि, अन्योन्यबद्धानि अन्योन्यस्पृष्टानि अन्योन्यबद्धस्पृष्टानि अन्योन्यस्ट्रत्वेन तिष्ठन्ति? इन्त अस्ति। एवं यावत-

अस्ति भदन्त! स्वयंभूरमणसमुद्रे द्रव्याणि— सवर्णानि अपि अवर्णानि अपि, सगन्धानि अपि अगन्धानि अपि, सरसानि अपि अरसानि अपि, सस्पर्शानि अपि अस्पर्शानि अपि अन्योन्यबद्धानि अन्योन्यस्पृष्टानि अन्योन्यबद्धस्पृष्टानि अन्योन्यघटन्वेन तिष्ठन्ति? हन्त अस्ति।

ततः सा महातिमहती महार्चा परिषद् श्रमणस्य भगवतः महावीरस्य अन्तिके एतमर्थं श्रुत्वा निशम्य हृष्टतुष्टा श्रमणं भगवन्तं महावीरं वन्दते नमस्यति, वन्दित्वा नमस्यित्वा यस्याः दिशः प्रादुर्भूता तस्यामेव दिशि प्रतिगता।

ततः हस्तिनापुरे नगरे शृङ्गाटक-त्रिक-चतुष्क-चत्वर-चतुर्मुख-महापथ-पथेषु बहुजनः अन्योऽन्यम् एवमाख्याति यावत् प्ररूपयति यत् देवानुप्रियाः! शिवः राजर्षिः एवमाख्याति यावत् प्ररूपयति–अस्ति देवानुप्रियाः! मम अतिशेषं ज्ञानदर्शनं समृत्पन्नम् एवं खल् अस्मिन् लोके सप्त हां, है।

- ७९. भंते! लवण समुद्र में द्रब्य-वर्ण महित भी हैं, वर्ण रहित भी हैं? गंध महित भी हैं? गंध रहित भी हैं, रस महित भी हैं, रस रहित भी हैं, न्पर्श सहित भी हैं, स्पर्श रहित भी हैं, अन्योन्य बद्ध, अन्योन्य स्पृष्ट, अन्योन्य बद्धस्पृष्ट और अन्योन्य एकीभृत बने हुए हैं? हां, हैं।
- ८०. भंते! धातकी खण्ड द्वीप में इव्य-वर्ण सहित भी हैं, वर्ण रहित भी हैं, गन्ध सहित भी हैं, गन्ध रहित भी हैं, रस सहित भी हैं, रस रहित भी हैं, अप्लं सहित भी हैं, स्पर्श रहित भी हैं, अप्लंच्य बद्ध, अन्योन्य स्पृष्ट, अन्योन्य बद्धस्पृष्ट और अन्योन्य एकीभूत बने हुए हैं? हां हैं। इस प्रकार यावत्-
- ८१. भंते! स्वयंभूरमण समृद्र में द्रव्य वर्ण सिंहत भी हैं, वर्ण रहित भी हैं, गन्ध सिंहत भी हैं, गन्ध रहित भी हैं, रूप सिंहत भी हैं, रस रहित भी हैं, रूपश् सिंहत भी हैं, रपश् रहित भी हैं, अन्योन्य बन्द्र, अन्योन्य स्पृष्ट अन्योन्य बन्द्रस्पृष्ट और अन्योन्य एकीभृत बने हुए हैं? हां हैं।
- ८२. वह विशालतम ऐश्वर्यशाली परिषद् श्रमण भगवान महावीर के पास इस अर्य को सुनकर अवधारण कर हृष्ट-तृष्ट हो गई। उसने श्रमण भगवान महावीर को वंदन-नमस्कार किया। वंदन-नमस्कार कर जिस दिशा से आई थी, उसी दिशा में जीट गई।
- ८३. हस्तिनापुर नगर के शृंगाटकों, तिराहों, चौराहों, चौहटों, चार द्वार वाले स्थानों, राजमार्गों और मार्गों पर बहुजन परम्पर इस प्रकार आख्यान यावल प्ररूपणा करते हैं—देवानुप्रिय! शिव राजिष जो यह आख्यान यावल प्ररूपणा करते हैं— देवानुप्रिय! मुझे अतिशायी ज्ञान-दर्शन

खलु अस्मिं लोए सत्त दीवा सत्त समुद्दा, तेणं परं वोच्छिन्ना दीवा य समुद्दा य। तं नो इणड्डे समट्टे, समणे भगवं महावीरे एवमाइक्खइ जाव परूवेइ-एवं खल् एयस्स सिवस्स रायरिसिस्स छट्टंछट्टेणं तं चेव जाव भंडनिक्खेवं करेइ. करेत्रा हत्थिणापुरे नगरे सिंघाडग-तिग-चउक्क-चच्चर-चउम्मृह-महापह-पहेस् बहुजणस्स् एवमाइक्खइ जाव एवं परूवेइ-अत्थि णं देवाणुप्पिया! ममं अतिसेसे नाण-दंसणे समुप्पन्ने, एवं खल् अस्सिं लोए सत्त दीवा सत्त समृद्दा, तेण परं वोच्छित्रा दीवा य समुद्दा य। तए जं तस्स सिवस्स रायरिसिस्स अंतियं एयमट्टं सोच्चा निसम्म जाव तेण परं वोच्छित्रा दीवा य समुद्दा य तण्ण समणे भगवं एवमाइक्खइ -एवं खल् जंबुद्दीवादीया दीवा लवणदीया समृद्दा तं चेव जाव असंखेज्जा दीवसमुद्दा पण्णता समणाउसो !

द्वीपाः सप्त समुद्राः, तस्मात् परं व्यवच्छिन्नाः द्वीपाः च समुद्राः च। तत् नो अयमर्थः समर्थः, श्रमणः भगवान् महावीरः एवमाख्याति यावत् प्ररूपयति-एवं खून् एतस्य शिवस्य राजर्षेः षष्ठंषष्ठेन तत चैव भाग्डनिक्षेप करोति, कत्वा हस्तिनापुरे नगरे शंगाटक-त्रिक-चतुष्क-चन्वर-चतुर्म्ख-महापथ-पथेष् बहजनम् एवमाख्याति यावत् एवं प्ररूपयति--अस्ति देवानुप्रियाः! मम अतिशेषं ज्ञानदर्शनं समुत्पन्नम, एवं खल् अस्मिन् लोके सप्त द्वीपाः सप्त समुद्राः, तस्मात पर व्यवच्छिन्नाः द्वीपाः च समुद्राः च। ततः तस्य शिवस्य राजर्षेः अन्तिकम् एतमर्थं श्रुत्वा निशम्य यावत् तस्मात् परं व्यवच्छिनाः द्वीपाः च समुद्राः च तत् श्रमण: भगवान एवमाख्याति-एवं खल् जम्बूद्वीपादिकाः र्द्वीपाः लवणादिकाः समुद्राः तत् चैव यावत् असंख्येयाः द्वीप-समुद्राः प्रज्ञसाः श्रमणायुष्मन !

८४. तए णं से सिवे रायरिसी बहु-जणस्स अंतियं एयमइं सोच्चा निसम्म संकिए कंखिए वितिगि-च्छिए भेदसमावन्ने कलुससमावन्ने जाए या वि होत्था। तए णं तस्स सिवस्स रायरिसिस्स संकियस्स कंखियस्स वितिगि-च्छियस्स भेदसमावन्नस्स कलुस-मावन्नस्स से विभंगे नाणे खिप्पामेव परिवडिए।।

अन्तिकम् एतमर्थं श्रुत्वा निशम्य शङ्कितः कंक्षितः विचिकित्सितः भेदसमापन्नः कलुष-समापन्नः जातः चापि आसीत्। ततः तस्य शिवस्य राजर्षेः शङ्कितस्य कांक्षितस्य विचिकित्सितस्य भेदसमापन्तस्य कलुष-समापन्नस्य तत विभंगः ज्ञानं क्षिप्रमेव परिपतितः।

ततः सः शिवः राजर्षिः बहुजनस्य

८५. तए णं तस्स सिवस्स रायरि-सिस्स अयमेयारूवे अज्झित्थिए चिंतिए पत्थिए मणोगए संकप्पे समुप्पञ्जित्था—एवं खलु समणे भगवं महावीरे तित्थगरे आदिगरे जाव सव्वण्णू सव्वदिसी आगासगएणं चक्केणं जाव सहसंबवणे उज्जाणे अहापडिरूवं ओग्गहं ओगिण्हिता संजमेणं तवसा अप्पाणं मावेमाणे विहरइ, तं महप्फलं खलु

ततः तस्य शिवस्य राजर्षेः अयमेतद्रूपः आध्यात्मिकः चिन्तितः प्रार्थितः मनोगतः संकल्पः समुद्रपादि—एवं खुलु श्रमणः भगवान् महावीरः तीर्थंकरः आदिकरः यावत् सर्वज्ञः सर्वदर्शी आकाशगतेन चक्केण यावत् सहस्राम्रवने उद्याने यथाप्रतिरूपम् अवगृहम् अवगृह्य संयमेन तपसा आत्मानं भावयन् विहरित, तत् महत्फलं खलु तथारूपाणाम् अर्हतां भगवतां नाम

समुत्पन्न हुआ है, इस प्रकार इस लोक में सात द्वीप और मात समृद्र हैं, उससे आगे द्वीप और समुद्र व्युच्छिन हैं—यह अर्थ संगत नहीं है। श्रमण भगवान महावीर इस प्रकार आख्यान गावन प्ररूपणा करते हैं-इस शिव राजिं के बेले बेले तप द्वारा शेष पूर्ववन यावन भाण्ड को स्थापित किया, स्थापित कर हस्तिनापुर नगर के शुंगाटकों, तिराही, चौराहों, चौहटों, चार द्वार बाले स्थानों. राज-मार्गी और मार्गी पर बहुननी के सामने इस प्रकार आख्यान यावत प्ररूपणा करते हैं-देवान्प्रिय! मुझे अतिशायी ज्ञान-दर्शन समुत्पन्न हुआ है। इस प्रकार इस लोक में सात द्वीप और सात समुद्र हैं उससे आगे द्वीप और समृद्र व्युच्छित्र हैं। उस शिवराजर्षि के परम इस अर्थ को सुनकर, अवधारण कर यावत उससे आगे द्वीप और समुद्र ब्युच्छिन्न हैं-वह मिथ्या है। श्रमण भगवान महार्वार इस प्रकार आख्यान करते हैं-आयुष्मान श्रमण ! इस जंबूद्वीप आदि द्वीप, लवण आदि समुद्र पूर्ववत यावन असंख्येय द्वीप और समुद्र प्रज्ञान हैं।

८४. शिवराजिष बहुजनों के पास इस अर्थ को सुनकर, अवधारण कर शंकित, विचिकित्सित, भेद समापन्न और कलुभ-समापन्न हो गया। शंकित, कांक्षित, विचिकित्सित, भेद-समापन्न और कलुन्न समापन्न उस शिवराजिष के वह विभंग ज्ञान शीच्र ही प्रतिपतित हो गया।

८५. शिव राजिष के इस आकार वाला आध्यात्मिक, स्मृत्यात्मक, अभिलाषा- तमक मनोजन संकल्प उत्पन्न हुआ- अमण भगवान महावीर तीर्थंकर, आदिकर यावत् सर्वज्ञ. सर्वदर्शी, आकाशजन धर्मचक्र से शोभित यावत् सहस्राम्रवन उद्यान में प्रवास योज्य स्थान की अनुमति लेकर संयम और तप से अपने आपको भावित करते हुए यह रहे हैं। देवानुप्रिय!

अरहताणं तहारूवाणं भगवंताणं नामगोयस्स वि सवणयाए, किमंग पुण अभिगमण - वंदण - नमंसण - पृडि-पुच्छण-पज्जु-बासणाए? एगस्स वि आरियस्स धम्मियस्स सुवयणस्स सवणयाए, किमंग पुण विउलस्स अट्रस्स गहणयाए? तं गच्छामि णं समणं भगवं महावीरं वंदामि जाव पज्जुवासामि, एयं णे इहभवे य परभवे य हियाए सुहाए खमाए निस्सेयसाए आणुगामियत्ताए भविस्सइ ति कट्ट एवं संपेहेइ, संपेहेता जेणेव तावसावसहे तेणेव उवागच्छइ, उवागच्छिता ताव-सावसहं अणुप्पविसइ अणुप्पवि-सित्ता सुबहं लोही-लोहकडाह-कडच्छ्यं तंबियं तावसभंडगं किढिण संकाइयगं च गेण्हइ, गेण्हिता तावसावसहाओ पडि-पडिनिक्खमित्ता पडि-निक्खमइ, वडियविब्भंगे हत्थिणापुरं नगरं मज्झंमज्झेणं निग्गच्छइ. निग्ग-च्छिता जेणेव सहसंबवणेउज्जाणे. जेणेव समणे भगवं महावीरे, तेणेव उवागच्छइ, उवागच्छिता समणं भगवं महावीरं तिक्खुत्तो वंदइ नमंसइ, वंदित्ता नमंसित्ता नच्चासन्ने नातिदरे नमंसमाणे अभिमृहे सुरुसुसमाणे विणएणं पंजलिकडे पञ्जुवासङ्॥

गोत्रस्यापि श्रवणं, किमङ्ग पुनः अभिगमन-वंदन-नमस्यन-प्रतिप्रच्छन पर्यूपालनम् ? एकस्यापि आर्यस्य धार्मिकस्य सुवचनस्य श्रवणं किमङ्ग पुनः विपुलस्य अर्थस्य ग्रहणम् ? तत् गच्छामि श्रमणं भगवन्तं महावीरं वन्दे यावत् पर्यूपासे, एतत् नः प्रेत्यभवे इहभवे च हिताय शुभाय क्षमाय निःश्रेयसाय आनुगामिकत्वाय भविष्यति इति कृत्वा एवं सम्प्रेक्षते. सम्प्रेक्ष्य यत्रैव तापसावसथः नत्रैव उपागच्छति, उपागम्य तापसावसथम् अनुप्रविशति अनुप्रविश्य सुबह् लौही-लोहकटाह-'कडच्छुयं' ताम्रिकं किढिण-संकाइयगं' तापसभाण्डकं गृह्णाति गृहीत्वा तापसावसथात् प्रतिनिष्-क्रामति, प्रतिनिष्क्रम्य प्रतिपतितविभङ्गः हस्तिनापुरं नगरं मध्यमध्येन निर्गच्छति. निर्गत्य यत्रैव सहस्राम्रवनम् उद्यानम् यत्रैव श्रमणः भगवान् महावीरः तत्रैव उपाग-च्छति, उपागम्य श्रमणं भगवन्तं महावीरं त्रिः बन्दतं नमस्यति, बन्दित्वा नमस्यित्वा नात्यासन्नः नातिद्रः शृश्रुषमाणः नमस्यन् अभिमुख: विनयेन कृत-प्राञ्जलिः पर्यपास्ते।

ऐसे अर्हत भगवानों के नाम गोत्र का श्रवण भी महान फलदायक है फिर अभिगमन, बंदन, नमस्कार, प्रतिपुच्छा और पर्युपासना का कहना ही क्या? एक भी आर्य धार्मिक वचन का श्रवण महान फलदायक है फिर विपुल अर्थ ग्रहण का कहना ही क्या? इसलिए मैं जाऊं, श्रमण भगवान महावीर की वंदना करू यावत पर्युपासना करूं। यह मेरे इस भव और पर भव के लिए हित. शुभ, क्षम, निःश्रेयस और आनुगामिकता के लिए होगा–इस प्रकार संप्रेक्षा करता है. संप्रेक्षा कर जहां नापस गृष्ट था, वहां आया, वहां आकर, तापसगृह में अनुप्रवेश करता है, अनुप्रवेश कर बहुत सारे तथा. लोह-कडाह, कड्छी, ताम्र-पत्रि, तापस-भाण्ड, वंशमय पात्र और कावड़ को ग्रहण किया, ग्रहण कर तापस-प्रतिनिष्क्रमण आवस से प्रतिनिष्क्रमण कर विभंग जान से प्रतिपतित वह हस्तिनापुर नगर के बीचों-बीच निर्गमन करता है, निर्गमन कर जहां सहस्राम्रवन उद्यान है, जहां भगवान महावीर हैं, वहां आया, वहां आकर श्रमण भगवान महावीर की तीन बार बंदन-नगस्कार किया, वंदन-नगस्कार कर न अति निकट और न अति दूर शुश्रुषा और नमस्कार की मुद्रा में उनके सम्मुख सविनय बद्धांजिल होकर पर्युपासना करता है।

८६. तए णं समणे भगवं महावीरे सिवस्स रायरिसिस्स तीसे य महतिमहालियाए परिसाए धम्मं परिकहेड जाव आणाए आराहए भवड़॥

८७. तए णं से सिवे रायरिसी समणस्स भगवओ महावीरस्स अंतियं धम्मं सोच्चा निसम्म जहा खंदओ जाव उत्तरपुरत्थिमं दिसी-भागं अवक्कमइ, अवक्कमित्ता सुबहुं लोही-लोहकडाह-कडच्छुयं तंबियं तावसभंडगं किढिण-संकाइयगं च एगंते एडेइ, एडेत्ता सममंव पंचमद्वियं लोयं करेइ, करेत्ता समणं ततः श्रमणः भगवान् महावीरः शिवस्य राजर्षेः तस्यां च महामहात्यां परिषदि धर्म परिकथयति यावत् आज्ञायाः आराधकः भवति।

ततः सः शिवः राजिषः श्रमणस्य भगवतः महावीरस्य अन्तिकं धर्मं श्रुत्वा निशम्य यथा स्कन्दकः यावत् उत्तरपीरस्त्ये दिग्भागे अपक्रामित, अपक्रम्य लौही-लोहकटाह- 'कडच्छुयं' तामिकं नापसभाण्डकं 'किढिण-संकाइयनं' च एकान्ते एडयित, एडियत्वा स्वयमेव पञ्चमुष्टिकं लोचं करोति, कृत्वा श्रमणं भगवन्तं महावीरं त्रिः आदक्षिण-

८६. श्रमणः भगवान महावीर शिवराजिष को उस विशालतम धर्म परिषद् में धर्म कहते हैं यावत आज़ा की आराधना होती है।

८७. शिवराजिष भगवान महावीर के पास धर्म को सुनकर, अवधारण कर स्कंदक की भांति यावत् उत्तर पूर्व दिशा में जाता है, जाकर तवा, लोह-कटाह, कड़र्छा, ताम्र-पात्र, तापस- भाण्ड, वंशमय-पात्र और कावड़ को एकांत में डाल देता है, डालकर स्वयं ही पंचमुष्टिक लोच करता है, लोच कर श्रमण भगवान महावीर को भगवं महावीरं तिक्खुत्तो आयाहिण-पयाहिणं करेइ, करेता वंदइ नमंसइ, वंदिता नमंसित्ता एवं जहेव उसभवत्तो तहेव एककारस अंगाइं अहिज्जइ, तहेव सव्वं जाव सव्वदुक्खप्पहीणे॥ प्रदक्षिणां करोति, कृत्वा वन्दते, नमस्यति, वन्दित्वा नमस्यित्वा एवं यथैव ऋषभदत्तः तथैव प्रवजितः तथैव एकादश अङ्गानि अधीते, तथैव सर्वं यावत् सर्वद्:खप्रहीणः।

८८. भंतेति! भगवं गोयमे! समणं भगवं महावीरं वंदइ नमंसइ, वंदित्ता नमंसित्ता एवं वयासी— जीवा णं भंते! सिज्झमाणा कयरम्मि संघयणे सिज्झति?

गोयमा! वइरोसभणाराय - संघयणे सिज्झंति, एवं जहेव ओववाइए तहेव। संघयणं संठाणं, उच्चत्तं आउयं च परिवसणा। एवं सिद्धिगंडिया निरवसेसा भाणियव्या जाव— अव्याबाहं सोक्खं, अणुहोंति सासयं सिद्धा।

८९. सेवं भंते! सेवं भंते! ति॥

भदन्त! अयि! भगवान् गौतमः श्रमणं भगवन्तं महावीरं वन्दते नमस्यति वन्दित्वा नमस्यित्वा एवमवादीद्—जीवाः भदन्त! सिध्यन्तः कतरे संघयणे सिध्यन्ति?

गौतम !वज्रऋषभनाराचसंघ्यणे सिध्यन्ति, एवं यथैव औपपातिके तथैव । संघयणं संस्थानं उच्चत्वम्, आयुष्यकं च परिवसना। एवं सिद्धिकण्डिका निरवशेषा भणितव्या यावत्-

अव्याबाधं सौख्यं, अनुभवन्ति शाश्वतं सिद्धाः।

तदेवं भदन्त ! तदेवं भदन्त ! इति।

वांयी ओर से प्रारंभ कर तीन बार प्रविक्षणा करता है, प्रविक्षणा कर वंदन-नमस्कार करता है वंदन-नमस्कार कर इस प्रकार जैसे ऋषभदत्त प्रवृजित हुआ वैसे ही शिवराजिष प्रवृजित हो गया। उसी प्रकार ग्यारह अंगों का अध्ययन किया, उसी प्रकार सर्व यावत् सर्व दु:खों को क्षीण करने वाला हो जाता है।

८८. भंते ! भगवान गौतम ने श्रमण भगवान महावीर को इस संबोधन से संबोधत कर वंदन नमस्कार किया, वंदन नमस्कार कर इस प्रकार कहा-भंते! सिद्ध होने वाले जीव किस संहनन में सिद्ध होते हैं?

गौतम! वजक्षभनाराच संहनन में सिन्द्र होते हैं। इस प्रकार जैसे औपपातिक की वक्तव्यता है वैसे ही संहनन, संस्थान. उच्चत्व, आयुष्य और परिवसन। इस प्रकार सिन्द्रिगंडिका (औ. सू. १८५-१९५) तक निरवशेष वक्तव्य है यावत् सिन्द्र अव्याबाध शाश्वत सुख का अनुभव करते हैं।

८९. भंते! वह ऐसा ही है। भंते! वह ऐसा ही है।

# दसमो उद्देसो : दसवां उद्देशक

मूल

### खेत्तलोय-पदं

९०. रायगिहे जाद एवं वयासी— कतिविहे णं भंते! लोए पण्णत्ते ?

गोयमा! चउब्बिहे लोए पण्णते, तं जहा-दब्बलोए, खेत्तलोए, काल- लोए, भावलोए॥

## संस्कृत छाया

### क्षेत्रलोक-पदम्

राजगृहः यावत् एवमवादीत्क-कतिविधः भदन्त! लोकः प्रज्ञप्तः?

गौतम! चतुर्विधः लोकः प्रज्ञसः, तद्यथा-द्रव्यत्गेकः, क्षेत्रलोकः, काललोकः, भावत्गेकः।

## हिन्दी व्याख्या

#### क्षेत्रलोक-पद

९०. 'राजगृह नगर यावत् गौतम ने इस प्रकार कहा-भंते! लोक कितने प्रकार का प्रज्ञस है?

गौतम! लोक चार प्रकार का प्रज्ञप्त है. जैसे--इव्यलोक, क्षेत्रलोक, काललोक. भावलोक।

#### भाष्य

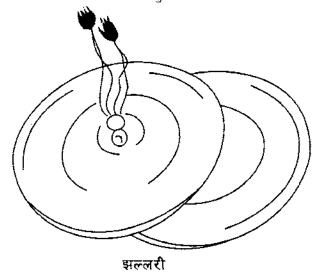
१. सूत्र-९०

लोक तीन भागों में विभक्त है—अधोलोक, तिर्यक् लोक और उर्ध्व लोक।

लोक का प्रमाण चौदह रज्जु है। अधोलोक का प्रमाण कुछ अधिक सात रज्जु है। तिर्यक् लोक का प्रमाण अठारह सौ योजन है। ऊर्ध्व लोक का प्रमाण कुछ न्यून सप्त रज्जु है।

अधोलोक तप्र के संस्थान वाला है। मध्यलोक झल्लरी संस्थान वाला है। ऊर्ध्वलोक ऊर्ध्वमुख वाले मृदंग के समान है।

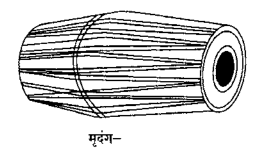
झल्लरी-बाद्य यंत्र में झल्लरी की संरचना का विशद वर्णन उपलब्ध है-तश्तरी को बीच में से थोड़ा उभार देने पर झांझ ब मतीरे बन जाते हैं। आकार व धातु की भिन्नता के आधार पर



उनकी अनिगत किस्में हैं। पांच सेंटीमीटर व्यास के मजीरा या जालरा से लेकर तीस से भी अधिक सेंटीमीटर व्यास वाले आसाम के बौरताल तक इनकी सभी किस्में कांसे या पीतल की बनी होती हैं। लगभग समतल प्लेट से लेकर गहरी घंटी की आवृत्तियों तक इन वाद्यों के बीच का उभार भी भिन्न-भिन्न मात्राओं में पाया जाता है। इन सभी किस्मों के नाम भी भिन्न-भिन्न हैं। सामान्यतः छोटे आकार वाली किस्मों को जालरा, झल्लरी, करताल, ताली, तालम, एलन्तालम, कुम्पित्तालम और अपेक्षाकृत बृहदाकर किस्मों को झांझ, झल्लरी बृहत्तालम ब्रह्मतालम, बौरताल तथा कुछ अन्य नामों से पुकारा जाता है।

मृदंग—यह दो मुखवाला अनवद्ध वाद्य है। यह लगभग साठ सेंटीमीटर लंबा होता है। यह बीच से फूला होता है, इसका वायां मुख बाएं मुख की अपेक्षा कुछ छोटा होता है। बायां मुख, जिसे टोपी कहा जाता है, दो पतों वाला और अपेक्षाकृत कम जटिल होता है। बाहरी पर्त चमड़े का एक छल्ला होती है और इसके किनारे एक छल्ले से जुड़े होते हैं जिन्हें पिन्नल कहा जाता है। इस पर्व में अन्दर की ओर एक गोल झिल्ली होती है जो बाहरी पर्त के अनुपात में होती है। यह पूरी रचना बायें मुख पर लगी होती है। वाएं मुख में तीन पर्ते होती हैं। दो पर्तों के मध्य में तीसरी पर्न खींच कर लगायी जाती है और दोनों पर्तों के किनारों से चिपका दी जाती है। इस जटिल संरचना जिसे तिमल में वालन तलई कहते हैं, वाएं मुख पर मढ़ दी जाती है। बार्यों ओर का वालन चमड़े की डोरियों से कस कर बांध दिए जाते हैं, जो पिन्नल अथवा छेदों से निकलते और अंदर आते हैं। दाएं मुख पर काले रंग का मिश्रण स्थायी तौर पर चिपका दिया जाता है दूसरी ओर टोपी

१. वाद्य यंत्र पृ. २६-२७।



एक सादा चमड़ा होता है, जिस पर वादन से पहले तुरना आटे की लोई मध्य भाग में लगा दी जाती है, जिसे वादन के उपरान्त हटा दिया जाता है। लकड़ी के टुकड़े और पत्थर से दाएं पिन्नल को ठोक बजाकर बाद्य को मिलाया जाता हैं।

तिलोयपण्णित के अनुसार ऊर्ध्वलोक का आकार स्वभाव से वेत्रासन के सदृश है, मध्यलोक का आकार खंड़ किए हुए आधे मृदंग के ऊर्ध्वभाग के समान है, ऊर्ध्वलोक का आकार खंड़े हुए मृदंग के सदृश है।

९१. खेत्तलोए णं भंते! कतिविहे पण्णत्ते? गोयमा! तिविहे पण्णत्ते, तं जहा— अहेलोयखेत्तलोए तिरियलोयखेत्त-लोए, उह्वलोयखेत्तलोए॥ क्षेत्रलोकः भदन्त ! कतिविधः प्रज्ञप्तः ?

त्रिविधः

लोकः, ऊर्ध्वलोकक्षेत्रलोकः।

अधोलोकक्षेत्रलोकः,

गौतम !

९१. भंते! क्षेत्रलोक कितने प्रकार का प्रज्ञम है? गौतम! तीन प्रकार का प्रज्ञम है, जैसे— अधौलोक क्षेत्रलोक, निर्यक्लोक

क्षेत्रलोक, ऊर्ध्वलोक क्षेत्रलोक।

९२. अहेलोयखेत्तलोए णं भंते! कति-विहे पण्णत्ते? गोयमा! सत्तविहे पण्णत्ते, तं जहा– रयणप्पभापुढविअहेलोयखेत्तलोए जाव अहेसत्तमापुढविअहेलोयखेत्तलोए॥ अधोलोकक्षेत्रलोकः भदन्त! कतिविधः प्रज्ञप्तः ?

प्रज्ञसः,

तद्यथा-

तिर्यगुलोकक्षेत्र-

गौतम! सप्तविधः प्रज्ञप्तः, तद्यथा-रत्नप्रभापृथ्वीअधोलोकक्षेत्रलोकः यावत् अधःसप्तमीपृथ्वीअधोलोकक्षेत्रलोकः। ९२. भंते! अधोलोक क्षेत्रलोक कितने प्रकार का प्रज्ञप्त है? गौतम! सात प्रकर का प्रज्ञप्त है, नैसे-रत्नप्रभा पृथ्वी अधोलोक क्षेत्रलोक यावत् अधःसममा पृथ्वी अधोलोक क्षेत्रलोक।

९३. तिरियलोयखेत्तलोए णं भंते! कितविहे पण्णते? नोयमा! असंखेज्जविहे पण्णते, तं जहा-जंबुद्दीवे दीवे तिरियलोय-खेत्तलोए जाव सर्यभूरमणसमुद्दे-तिरियलोयखेत्तलोए]। तिर्यग्लोकक्षेत्रलोकः भदन्त! कतिविधः प्रज्ञप्तः ?

गौतम! असंख्येयविधः प्रज्ञप्तः, तद्यथाः जम्बूद्वीपे द्वीपे तिर्यग्लोकक्षेत्रलोकः यावत् स्वयमभूरमणसमुद्रः तिर्यग्लोकक्षेत्रलोकः। ९३. भंते! तिर्यक्लोक क्षेत्रलोक कितने प्रकार का प्रज्ञप्त है? गौतम! असंख्येय प्रकार का प्रज्ञप्त है. जैसे-जम्बूद्वीप द्वीप तिर्यक्लोक क्षेत्र-लोक यावत् स्वयंभूरमणसमुद्र तिर्यक्-

लोक क्षेत्रलोक।

९४. उहुलोयखेत्तलोए णं भंते! कति-विहे पण्णते?

पण्णतः ?
गोयमा! पन्नरसिवहे पण्णते, तं जहा—
सोहम्मकप्पउह्वलोयखेत्तलोए ईसाणसणंकुमार-माहिंद - बंभलोय - लंतयमहासुक्क-सहस्सार - आणय-पाणयआरण-अच्चुयकप्पउह्वलोय-खेत्तलोए,
गेवेज्जविमाणउह्वलोयखेत्तलाए,
इंसिपन्भारपुद्धविउह्वलोयखेत्तलाए।

ऊर्ध्वलोकक्षेत्रलोकः भदन्त! कतिविधः प्रज्ञसः? गौतम! पञ्चदशविधः प्रज्ञसः, तद्यधा-सौधर्मकल्पोर्ध्वलोकक्षेत्रलोकः ईशान-

सनत्कुमार-माहेन्द्र-ब्रह्मलोक-लान्तक-महाशुक्र-सहस्रार-आनत-प्राणत-आरण-अच्युतकल्पोर्ध्वलोकक्षेत्रलोकः ग्रैवेयक-विमानोर्ध्वलोकक्षेत्रलोकः अनुत्तरविमानो-र्ध्वलोकक्षेत्रलोकः, ईषत्प्राग्भारपृथ्वी-ऊर्ध्वलोकक्षेत्रलोकः। ९४. मंते! ऊर्ध्यलोक क्षेत्रलोक कितने प्रकार का प्रज्ञाम है?

गौतम! पंद्रह प्रकार का प्रज्ञात है, जैसे -सौधर्मकल्प ऊर्ध्वलीक क्षेत्रलोक, ईशान, सनत्कुमार, माहेन्द्र, ब्रह्मलोक, लान्तक, महाशुक्र, सहस्रार, आनत, प्राणत, आरण और अच्युतकल्प ऊर्ध्वलोक क्षेत्रलोक, ग्रैवेयक विमान ऊर्ध्वलोक क्षेत्रलोक, अनुन्तर विमान ऊर्ध्वलोक क्षेत्रलोक, ईन्नत् प्राग्मारपृथ्वी ऊर्ध्वलोक क्षेत्रलोक।

९५. अहेलोयखेत्तलोए णं भंते! किसंठिए पण्णत्ते? गोयमा! तप्पागारसंठिए पण्णत्ते। अधोलोकक्षेत्रलोकः भदन्तः किं संस्थितः प्रज्ञप्तः ? गौतम! तप्राकारसंस्थितः प्रज्ञप्तः। ९५. भंते! अधोलोक क्षेत्रलोक किस संस्थान वाला प्रज्ञप्त है? गौतम! डोंगी (छोटी नौका) संस्थान वाला प्रज्ञप्त है। तिर्यकुलोकक्षेत्रलोकः भदन्त ! कि संस्थितः

ऊर्ध्वलोकक्षेत्रलोकः भदन्तः! कि संस्थितः

गौतम ! ऊर्ध्वमृदङ्गाकारसंस्थितः प्रज्ञप्तः।

गौतम ! झल्लरिसंस्थितः प्रज्ञपः ।

९६. तिरियलोयखेत्तलाए णं भंते! किंसठिए पण्णते ?

गोयमा! झल्लरिसंठिए पण्णत्ते॥

९७. उहलोयखेत्तलोए णं भंते! किंसंठिए

गोयमा! उह्नमुइंगाकारसंठिए पण्णत्ते॥

लोकसंस्थान-पदम्

प्रज्ञप्तः ?

प्रज्ञप्तः ?

लोकः भदन्त ! किं संस्थितः प्रज्ञपः ?

गातम! सुप्रतिष्ठकसंस्थितः प्रज्ञप्तः, तद् यथा-अधः विच्छिन्नः, मध्ये संक्षिप्तः, उपरि विशालः, अधः पर्यंकसंस्थितः, मध्ये वरवज्रवैग्रहिकः, उपरि ऊर्ध्वमृदङ्गा-कारसंस्थितः।

तस्मिन् च शाश्वते लोके अधः विच्छिन्ने यावत् उपरि ऊर्ध्वमृदङ्गाकारसंस्थिते उत्पन्नज्ञानदर्शनधरः अर्हत् जिनः केवली जीवान् अपि जानाति-पश्यित, अजीवान् अपि जानाति-पश्यति, ततः पश्चात् सिध्यति 'बुज्झइ' मुच्यते परिनिर्वाति सर्वदुःखानाम् अन्तं करोति।

९६. भेते! तिर्यकलीक क्षेत्रलोक किस संस्थान वाला प्रजप्त है ?

भौतम ! झल्लरी संस्थान वाला प्रजप्त है।

९७. भंते! ऊर्ध्वलोक क्षेत्रलोक किस संस्थान बाला प्रजप्त है ?

गौतम! ऊर्ध्वमृदंगाकार संस्थान वाला

लोकसंस्थान-पद

९८.'भंते! लोक किस संस्थान वाला प्रज्ञप्त हे ?

गौतम! सुप्रतिष्ठिक संस्थान वाला प्रज्ञप्त है, जैसे-निम्नभाग में विस्तीर्ज, मध्य में संक्षिप्त और ऊपर विशाल है। वह निम्नभाग में पर्यंक के आकार वाला. मध्य में श्रेष्ठ वज्र के आकार वाला और ऊपर ऊर्ध्वमुख मृदंग के आकार वाला है। उस शाश्वत निम्न भाग में विस्तीर्ण यावत् ऊपर ऊर्ध्वमुख मृदंग के आकार वाले लोक में उत्पन्न ज्ञान-दर्शन का धारक. अर्हत्, जिन, केवली जीवों को भी जानता-देख़ता है, अजीवों को भी जानता-देखता है, उसके पश्चात वह सिन्द्र, प्रशांत. मृक्त, परिनिर्वृत और सब दुःखों का अन्त करता है।

लोयसंठाण-पद

९८. लोए णं भंते! किसंठिए पण्णत्ते?

भोयमा! स्पइहुगसंठिए पण्णत्ते, तं जहा-हेट्टा विच्छिण्णे, मज्झे संखित्ते, उप्पि विसाले; अहे पलि-यंकसंठिए, वरवइरविञ्ग-हिए, उप्पि मज्झे उद्धमुइंगाकारसंठिए।

तंसि च णं सासयंसि लोगंसि हेट्टा विच्हिरण्णंसि जाव उप्पि उन्द्र-मुइंगाकारसंठियंसि उप्पण्णनाण-दंसणधरे अरहा जिणे केवली जीवे वि जाणइ-पासइ, अजीवे वि जाणइ-पासइ, तओ पच्छा सिज्झइ बुज्झइ मुच्चइ परिनिव्वाइसव्ब-दक्खाणअंतं करेइ॥

भाष्य

१. सूत्र ९८

द्रष्टव्य ५/२५४-२५५ का भाष्य।

अलोयसंठाण-पदं

९९. अलोए णं भंते! किंसठिए पण्णत्ते?

गोयमा! झुसिरगोलसंठिए पण्णते॥

अलोकसंस्थान-पदम्

अलोकः भदन्त ! किं संस्थितः प्रज्ञप्तः ?

गौतम ! शुषिरगोलसंस्थितः प्रज्ञमः ?

अलोकसंस्थान-पद

९९. 'भंते! अलोक किस संस्थान वाला प्रज्ञम है ?

गौतम ! शुषिरगोलक संस्थान वाला प्रज्ञम

भाष्य

१. सूत्र ९९

अलोक अंतः शुषिर गोलक आकार वाला है।

श्वेतांबर परंपरा के अनुसार मेरू पर्वत जंबूद्वीप के मध्य में स्थित है। वह एक हजार योजन पृथ्वीतल से नीचे एवं निन्यानवें हजार योजन पृथ्वीतल से ऊपर है। मेरुपर्वत के सी योजन का भाग अधोलोक में. अठारह सौ योजन तिर्यकुलोक में एवं शेष अठानवें हजार सौ (९८१००) योजन ऊर्ध्वलोक में है। इस प्रकार वह तीनों लोकों का स्पर्श करता है।<sup>4</sup>

दिगंबर परंपरा के अनुसार मेरुपर्वत निर्यक् लोक में अवस्थित है, तिर्यक् लोक की ऊंचाई एक लाख योजन है।

२. ति. ष. १ /१४९-१६३।

१. सूथ. १ : १०-११ एवं उसका टिप्पण:

लोयालोए जीवाजीव-मञ्गणा-पर्व १००. अहेलोयखेसलोए णं भंते! किं १. जीवा २. जीवदेसा ३. जीव-पदेसा ४. अजीवा ५. अजीवदेसा ६. अजीव-पदेसा?

गोयमा! जीवा वि, जीवदेसा वि, जीवपदेसा वि, अजीवा वि, अजीवदेसा वि, अजीवपदेसा वि।

ने जीवा ते नियमा एगिंदिया बेइंदिया तेइंदिया चउरिंदिया पंचिंदिया, अणिंदिया।

जे जीवदेसा ते नियमा एगिंदियदेसा जाव अणिंदियदेसा।

जे जीवपदेसा ते नियमा एगिदिय-पदेसा बेइंदियपदेसा जाव अणिदियपदेसा।

जे अजीवा ते दुविहा पण्णत्ता, तं जहा-रूविअजीवा अरूवी-अजीवा य। जे रूविअजीवा ते चउव्विहा पण्णत्ता-खंधा, खंधदेसा, खंध- पदेसा, परमाणपोग्गला।

जे अरूविअजीवा ते सत्तविहा पण्णता, तं जहा-१. नोधम्मत्थिकाए धम्मत्थि-कायस्स देसे २. धम्मत्थिकायस्स पदेसा ३.नोअधम्मत्थिकाए अधम्मत्थि-कायस्स देसे ४. अधम्मत्थिकायस्स पदेसा ५.नोआगासत्थिकाए आगास-त्थिकायस्स देसे ६. आगास-त्थिकायस्स पदेसा ७.अद्धासमए॥

१०१. तिरियलोयखेत्तलोए णं भंते! किं जीवा? जीवदेसा? जीवपदेसा? एवं चेव। एवं चढ्ढलोयखेत्तलोए वि, नवरं-अरूवी छिबिहा, अब्हासमयो नित्था।

१०२. लोए णं भते! किं जीवा? जीवदेसा? जीवपदेसा? जहा बितियसए अत्थिउद्देसए लोयागासे, नवरं–अरुवि अजीवा सत्तविहा पण्णता, तं जहा–धम्म- त्थिकाए नोधम्मत्थिकायस्स देसे. लोकालोकौ जीवाजीव-मार्गणा-पदम् अधीलोकक्षेत्रलोकः भदन्त ! किं १. जीवाः २. जीवदेशाः ३. जीवप्रदेशाः ४. अजीवतः ५. अजीवदेशाः ६. अजीव-प्रदेशाः ?

गौतम! जीवा अपि, जीबदेशा अपि, जीवप्रदेशा अपि, अजीवा अपि, अजीवदेशा अपि, अजीवप्रदेशा अपि।

ये जीवाः ते नियमात् एकेन्द्रियाः द्वीन्द्रियाः वीन्द्रियाः चतुरिन्द्रियाः पञ्चेन्द्रियाः, अनिन्द्रियाः।

ये जीवदेशाः ते नियमात् एकेन्द्रियदेशाः यावत् अनिन्द्रियदेशाः। ये जीवप्रदेशाः ते नियमात् एकेन्द्रियप्रदेशाः द्वीन्द्रियप्रदेशाः यावत् अनिन्द्रियप्रदेशाः।

ये अजीवाः ते द्विधा प्रज्ञासाः, तद्यथा—रूपि अजीवाः च, अरूपि अजीवाः च। ये रूपि अजीवाः ते चतुर्विधाः प्रज्ञासाः, तद्यथा—रूकन्धाः, स्कन्धिदेशाः, रूकन्धि-प्रदेशाः, परमाणुपुद्गलाः। ये अरूपि अजीवाः ते सप्तविधाः प्रज्ञासाः, तद्यथा—१, तो धर्मास्तिकायः धर्मास्तिकायस्य देशः २, धर्मास्तिकायस्य प्रदेशाः ३, तो धर्मास्तिकायः अधर्मास्तिकायस्य देशः ४, अधर्मास्तिकायस्य प्रदेशाः ५, तो आकाशास्तिकायः आकाशास्तिकायस्य देशः ६, आकाशास्तिकायस्य देशः ६, आकाशास्तिकायस्य देशः ७, अध्वसमयः।

तिर्यग्लोकक्षेत्रलोकः भदन्त ! किं जीवाः ? जीवदेशाः ? जीवप्रदेशाः ( एवं चैव। एवं ऊर्ध्वलोकक्षेत्रलोकः अपि, नवरम्—अरूपिणः षड्विधाः अन्द्रासमयः नास्ति।

त्येकः भवन्त! किं जीवाः? जीवदेशाः? जीवप्रदेशाः? यथा द्वितीयशते अस्ति-उद्देशके लोकाकाशः, नवरम्-अरूपि अजीवाः सप्तविधा प्रज्ञप्ताः, तद्यथा-धर्मास्तिकायः नो धर्मास्तिकायस्य देशः, धर्मास्तिकायस्य

## लोक-अलोक जीव-अजीव मार्गणा-पद

१००. <sup>१</sup>भंते! अधोलोंक क्षेत्रलोक क्या ?. जीव हैं २. जीव के देश हैं ३. जीव के प्रदेश हैं ४. अजीव हैं ५. अजीव के देश हैं ६. अजीव के प्रदेश हैं?

गौतम! जीव भी हैं, जीव के देश भी हैं, जीव के प्रदेश भी हैं। अजीव भी हैं, अजीव के देश भी हैं, अजीव के प्रदेश भी हैं।

जो जीव हैं वे नियमतः एकेन्द्रियः द्वीन्द्रियः, वीन्द्रियः, चतुरिन्द्रियः, पञ्चेन्द्रियः और अनिन्द्रियः हैं।

जो जीव के देश हैं वे नियमतः एकेन्द्रिय-देश यावन अनिन्द्रिय के देश हैं।

जो जीव-प्रदेश हैं वे नियमतः एकेन्द्रिय-प्रदेश, द्वीन्द्रिय-प्रदेश यावत् अनिन्द्रिय-प्रदेश हैं।

जो अजीव हैं, वे दो प्रकार के प्रज्ञप्त हैं, जैसे-रूपी अजीव, अरूपी अजीव। जो रूपी अजीव हैं वे चार प्रकार के प्रज्ञप्त हैं, जैसे-रकंध, स्कन्ध-देश, स्कन्ध-प्रदेश, परमाण-पदशल।

जो अरुपी-अर्जाव हैं, व सात प्रकार के प्रजास हैं जैसे-१, धर्मास्तिकाय नहीं है, धर्मास्तिकाय का देश है २, धर्मास्तिकाय का प्रदेश है ३, अधर्मास्तिकाय नहीं है, अधर्मास्तिकाय का देश है ८, अधर्मास्तिकाय का प्रदेश हैं ४, अधर्मास्तिकाय का प्रदेश हैं ६, आकाशास्तिकाय का प्रदेश हैं ६, आकाशास्तिकाय का प्रदेश है। 9, अध्वा समय है।

१०१. भंते! तिर्यकृलोक क्षेत्रलोक क्या जीव है? जीव-देश हैं? जीव-प्रदेश हैं?। पूर्ववत् वक्तव्यता, इतना विशेष हैं—अरूपी अर्जाव के छह प्रकार हैं, अध्वा समय वक्तव्य नहीं है।

१०२, भंते! लोक क्या जीव है? जीव-देश हैं? जीव-प्रदेश हैं?

द्धितीय शतक के अस्तिकाय-उद्देशक में लोकाकाश की भांति वक्तव्यता, इतना विशेष है—अरूपी अजीव लात प्रकार के प्रज्ञार हैं, जैसे-१, धर्मास्तिकाय है, धर्मास्ति- धम्मत्थिकायरस पर्वसा, नोआगा-सत्थिकाए आगासत्थिकायस्स देसे, आगासत्थिकायस्स पदेसा, अद्धासमए, सेसं तं चेव॥

प्रदेशाः, अधर्मास्तिकायः नो अधर्मास्ति-कायस्य देशः, अधर्मास्तिकायस्य प्रदेशाः, नो आकाशास्तिकायः आकाशास्तिकायस्य देशः, आकाशास्तिकायस्य प्रदेशाः, अन्द्रा-समयः, शेषं तत चैव। काथ का देश नहीं है २, धर्मास्तिकाय का प्रदेश है ३, अधर्मास्तिकाय है, अधर्मास्ति-काय का देश नहीं है ४, अधर्मास्तिकाय का प्रदेश है ५, आकाशास्तिकाय नहीं है, आकाशास्तिकाय का देश है। ६, आकाशा-स्तिकाय का प्रदेश है ७, अध्या-भ्रमय है। शेष पूर्ववतः

१०३. अलोए णं भंतं! किं जीवा? जीवदेसा? जीवपंदसा? एवं जहा अत्थिकायउदेसए अलोयागासे, तहेव निरवसेसं जाव सञ्चागासे अणंतभागुणे॥

अलोकः भटन्त! किं जीवा? जीवदेशाः? जीवप्रदेशाः? एवं यथा अस्तिकायोद्देशके अलोकाकाशः, तथैव निरवशेषं यावत सर्वाकाशः अनन्त- १०३. भंते! अलोक क्या जीव हैं? जीव-देश हैं? जीव-प्रदेश हैं? इस प्रकार जैसे अस्तिकाय उद्देशक की वक्तव्यता वैसे ही निरवशेष वक्तव्य है यावत अनन्त भाग से न्युन परिपूर्ण

आकाश है।

#### भाष्य

भागोन:⊹

१. सूत्र १००-१०३

द्रष्टव्यः २/१३८-१४० का भाष्य।

१०४. अहेलोगखेत्तलोगस्स णं भंते! एगम्मि आगासपदेसे किं १. जीवा २. जीवदेसा ३. जीवपदेसा ४. अजीवा ५. अजीवदेसा ६. अजीवपदेसा?

गोयमा! नो जीवा, जीवदेसा वि, जीवपदेसा वि, अजीवपदेसा वि, अजीवा वि, अजीवदेसा वि, अजीवपदेसा वि। जे जीवदेसा ते नियमं १. एगिं-दियदेसा २. अहवा एगिंदियदेसा य बेइंदियस्स देसे, ३. अहवा एगिंदियदेसा य बेइंदियाण य देसा। एवं मज्झिल्लिवरिहओं जाव अहवा एगिंदियदेसा य अणिंदियाण य देसा। जे जीवपदेसा ते नियमं १. एगिंदियपदेसा २. अहवा एगिंदियपदेसा य बेइंदियाण य पदेसा य बेइंदियपदेसा य बेइंदियाण य पदेसा एगेंदियपदेसा य बेइंदियाण य पदेसा एवं आइल्लिवरिहओं जाव पचिंदिएस.

जे अजीवा ते दुविहा पण्णत्ता, तं जहा-रूवी अजीवा य, अरूवी अजीवा य। रूवी तहेव। जे अरूवी अजीवा ते पंचिवहा पण्णत्ता, तं जहा-नोधम्मत्थि-काए धम्मत्थि-कायस्स देसे. धम्मत्थि-

अणिदिएस तियभंगो।

अधोलोकक्षेत्रलोकस्य भदन्त! एकस्मिन् आकाशप्रदेशे कि जीवाः २. जीवदेशाः ३. जीवप्रदेशाः ४. अजीवाः ५. अजीवदेशाः ६. अजीवप्रदेशाः ?

गौतम! नो जीवा: जीवदेशा: अपि, जीव प्रदेशाः अपि, अजीवाः अपि, अजीवदेशाः अपि. अजीवप्रदेशाः अपि। यं जीवदेशाः ते नियमम् १,एकेन्द्रियदेशाः २. अथवा एकेन्द्रियदेशाः च द्वीन्द्रियस्य देशः ३. अथवा एकेन्द्रियदेशाः च द्वीन्द्रियाणां च देशाः। एवं मध्यमविरहितः एकेन्द्रियदेशाः यावत अथवा अनिन्दियाणां च देशाः। वे जीवप्रदेशाः ते नियमम् १. एकेन्द्रियप्रदेशाः २. अथवा एकेन्द्रियप्रदेशाः च द्वीन्द्रियस्य प्रदेशाः ३. अथवा एकेन्द्रियप्रदेशाः च द्वीन्द्रिययाणां च प्रदेशाः, एवम् आदिमविरहितः यावत् पञ्चेन्द्रियेष्, अनिन्द्रियेष् त्रिकभङ्गः।

ये अजीवाः ते विधा प्रज्ञसाः, तद्यथा— रूपिणः अजीवाः च. अरूपिणः अजीवाः च। रूपिणः तथैव। ये अरूपिणः अजीवाः ते पञ्चविधाः प्रज्ञसाः. तद्यथा—नो धर्मास्तिकायः धर्मास्तिकायस्य देशः. १०४. 'भंते! अधोलोक क्षेत्रलोक के एक आकाश-प्रदेश में क्या १. जीव हैं? २. जीव-देश हैं? ३. जीव-प्रदेश हैं? ४. अजीव-हैं? ५. अजीव-देश हैं? ६. अजीव-प्रदेश हैं?

शौतम! जीव नहीं हैं, जीव-देश भी हैं, जीव-प्रदेश भी हैं, अजीव भी हैं, अजीव-देश भी हैं, अजीव-प्रदेश भी हैं।

जो जीव देश हैं वे नियमतः १. एकेन्ट्रिय के देश हैं २. अथवा एकेन्द्रिय के देश हैं और क्रीन्द्रिय का देश हैं ३. अथवा एकेन्द्रिय के देश हैं और क्रीन्द्रिय के देश हैं और क्रीन्द्रिय के देश हैं और क्रीन्द्रिय के देश हैं और अनिन्द्रिय के देश हैं और अनिन्द्रिय के देश हैं और अनिन्द्रिय के देश हैं और अनिन्द्रिय के प्रदेश हैं ३. अथवा एकेन्द्रिय के प्रदेश हैं ३. अथवा एकेन्द्रिय के प्रदेश हैं ३. अथवा एकेन्द्रिय के प्रदेश हैं ३. अथवा एकेन्द्रिय के प्रदेश हैं ३. अथवा एकेन्द्रिय के प्रदेश हैं ३. अथवा एकेन्द्रिय के प्रदेश हैं ३. अथवा एकेन्द्रिय के प्रदेश हैं ३. अथवा एकेन्द्रिय के प्रदेश हैं ३. अथवा एकेन्द्रिय के प्रदेश हैं ३. अथवा एकेन्द्रिय के प्रदेश हैं ३. अथवा एकेन्द्रिय के प्रदेश हैं ३. अथवा एकेन्द्रिय के प्रदेश हैं ३. अथवा एकेन्द्रिय के प्रदेश हैं ३. अथवा एकेन्द्रिय के प्रदेश हैं ३. अथवा एकेन्द्रिय के प्रदेश हैं ३. अथवा एकेन्द्रिय के प्रदेश हैं ३. अथवा एकेन्द्रिय के प्रदेश हैं ३.

जो अजीव हैं, वे ठो प्रकार के प्रज्ञप्त हैं, जैसे-रूपी अजीव और अरूपी अजीव। रूपी पूर्ववत् वक्तव्य है। जो अरूपी अजीव हैं, वे पांच प्रकार के प्रज्ञप्त हैं जैसे-धर्मास्तिकाय नहीं है. धर्मास्तिकाय का कायस्स पदेसे, नोअधम्मत्थिकाए अधम्मत्थिकायस्स देसे, अधम्मत्थि-कायस्स पदेसे, अद्धासमए। धर्मास्तिकायस्य प्रदेशः, नो अधर्मास्ति-कायः अधर्मास्तिकायस्य देशः, अधर्मास्ति-कायस्य प्रदेशः, अन्द्रालमयः। देश है। धर्मास्तिकाय का प्रदेश है। अधर्मास्तिकाय नहीं है, अधर्मास्तिकाय का देश है। अधर्मास्तिकाय का प्रदेश है। अध्या समय है।

१०५. तिरियलोगखेत्तलोगस्स णं भंते! एगम्मि आगासपदेसे किं जीवा? एवं जहा अहेलोगखेत्तलोगस्स तहेव, एवं उहलोगखेत्तलोगस्स वि, नवरं-अब्हासमयो नत्थि! अरूवी चउन्विहा॥

तिर्यक्लोकक्षेत्रलोकस्य भदन्त! एकस्मिन् आकाशप्रदेशे किं जीवाः? एवं यथा अधोलोकक्षेत्रलोकस्य तथैव एवम् ऊर्ध्वलोकक्षेत्रलोकस्य अपि, नवरम् अन्द्रासमयः नास्ति। अरूपिणः चतुर्विधा। १०५. भंते! क्या तिर्यक्रलोक शंत्रलोक के एक आकाश प्रदेश में जीव हैं ? इस प्रकार अधोलोक क्षेत्रलोक की वक्तव्यता, उभी प्रकार उद्ध्वेंलोक की वक्तव्यता, इतना विशेष है--अध्या समय वक्तव्य नहीं है। अस्पी के चार प्रकार है।

१०६. लोगस्स णं भंते! एगम्मि आगास-पदेसे किं जीवा? जहा अहेलोगखेत्तलोगस्स एगम्मि आगासपदेसे॥

लोकस्य भवन्त! एकस्मिन् आकाश-प्रवेशे किं जीवाः? यथा अधोलोकक्षेत्रलोकस्य एकस्मिन् अकाशप्रवेशे।

१०६. भंते! क्या लोक के एक आकाश-प्रदेश में जीव हैं? अधोलोक क्षेत्रलोक के एक आकाश-प्रदेश की भांति वक्तव्यता।

१०७. अलोगस्स णं भंते! एगम्मि आगासपदेसे-पुच्छा। गोयमा! नो जीवा, नो जीवदेसा, नो जीवप्पदेसा, नो अजीवा नो अजीवदेसा, नो अजीवप्पेदसा; एगे अजीवद्व्वदेसे अगरुयलहुए अणंतेहिं अगरुय-लहुयगुणेहिं संजुते सव्वागासस्स अणंतभागूणे॥ अलोकस्य भदनत! एकस्मिन् आकाश-प्रदेशे-पृच्छा। गीतम! नो जीवाः, नो जीवदेशाः, नो जीवप्रदेशाः नो अजीवाः, नो अजीवदेशाः, नो अजीवप्रदेशाः, एकः अजीवद्रव्यदेशः अगुरुलघुकः अनन्तैः अगुरुलघुकगुणेः संयुक्तः सर्वाकाशस्य अनन्तभागीनः।

भाष्य

१००. भंते! अलोक के एक आकाश-प्रदेश में जीव हैं—एच्छा। गौतम! जीव नहीं हैं. जीव के देश नहीं हैं. जीव के प्रदेश नहीं हैं. अजीव नहीं हैं. अजीव के प्रदेश नहीं हैं. अजीव के प्रदेश नहीं हैं. अजीव के प्रदेश नहीं हैं। एक अजीव दृष्य का देश हैं. अगुनलबु हैं, अनन्त अगुनलबु गुणों से संयुक्त हैं और सर्वाकाश का अनंत भाग न्यन है।

### १. सूत्र १०४-१०७

द्रष्टव्य :१०/१-७ का भाष्य।

१०८. दब्बओ णं अहेलोगखेत्तलोए अणंता जीवदब्बा, अणंता अजीव-दव्वा, अणंता जीवाजीवदव्वा। एवं तिरियलोयखेत्तलोए वि. एवं उड्ड-लोयखेत्तलोए वि (एवं लोए वि?)। दव्बओ णं अलोए नेवत्थि जीव-दव्वा. नेवत्थि अजीवदव्वा, नेवत्थि जीवा-जीवदव्या. एगे अजीव-दव्वदेसे अगरुयलहुए अर्णतेहिं अगरुय-लह्यगुणेहिं संजुत्ते सव्वा-गासस्स अणंतभागुणे। कालओं णं अहेलोयखेत्तलोए न कथाइ

नासि न कयाइ न भवइ, न कथाइ न

भवइ

य.

भविस्सइ-भविंस् य.

द्रव्यतः अधोलोकक्षेत्रलोके अनन्तानि जीवद्रव्याणि, अनन्तानि अजीवद्रव्याणि, अनन्तानि जीवाजीवद्रव्याणि। एवं तिर्यगलोकक्षेत्रलोकं अपि, एवम् ऊर्ध्यन्तोकक्षेत्रलोकं अपि (एवं लोकं अपि?)। द्रव्यतः अलोकं नैव सन्ति जीवद्रव्याः नैव सन्ति अजीवद्रव्याणि, नैव सन्ति जीवाजीवद्रव्याणि, एकः अजीव-द्रव्यदेशः अगुरुलपुकः अनन्तैः अगुरु-लयुकगुणैः संयुक्तः सर्वाकाशस्य अनन्तभागोनः।

कालतः अधोलोकक्षेत्रलोके न कदापि नासीत् न कदापि न भवति, न कदापि न भविष्यति~अभृत् च. भवति च. भविष्यति १०८. अधोलोक क्षेत्रचोकमें द्रव्यतः अनन्त नीव द्रव्य, अनन्त अनीव द्रव्य, अनन्त नीव-अनीव द्रव्य हैं। इसी प्रकार तिर्यक्लोक क्षेत्रलोक में भी, इसी प्रकार कथ्वेलोक क्षेत्रलोक में भी (इसी प्रकार लोक में भी) में जीव द्रव्य नहीं हैं, अनीव द्रव्य नहीं हैं। जीव-अनीव द्रव्य नहीं हैं। यह एक अनीव द्रव्य का देश है। अगुरुलायु है, अनन्त अगुरुलायु गुणों से संयुक्त है और सर्वाकाश का अनन्त भाग न्युन है।

कालतः अधोलोक क्षेत्रजोक कभी नहीं था, कभी नहीं है और कभी नहीं होगा, ऐसा नहीं है—वह धा, है, और होगा—वह भविस्सइ य-धुवे नियए सासए अक्खए अव्वए अवट्टिए निच्चे, एवं तिरिय-लोयखेत्तलोए, एवं उहुलोयखेत्तलोए, एवं लोए एवं अलोए।

भावओ णं अहेलोयखेत्तलोए अणंता वण्णपज्जवा, " अणंता गंधपज्जवा, अणेता रसपञ्जवा, अणंता फास-पज्जवा, अणंता संठाणपज्जवा, अणंता गरुयलह्यपज्जवा, अणंता अगरुय-लहयपज्जवा. एव तिरियलोय-खेतलोए, एवं उहलोयखेत्तलोए, एवं लोए। भावओ णं अलोए नेवत्थि वण्णपञ्जवा. नेवत्थि गंधपज्जवा नेवत्थि रसपज्जवा, नेवत्थि फास-पज्जवा, नेवत्थि संठाणपज्जवा, नेवत्थि गरुयलद्द्यपज्जवा, एगे अजीवदब्बदेसे अगरुयलहुए अणंतेहिं अगरुय-लह्यगुणेहिं संज्ते सव्वागासस्स अणंतभागुणे।।

च-ध्रुवः नियतः शाश्वतः अक्षयः अव्ययः अवस्थितः नित्यः एवं तिर्यक्लोकक्षेत्रलोके एवं ऊर्ध्वलोकक्षेत्रलोके, एवं लोके, एवं अलोके।

भावतः अधोलोकक्षेत्रतोके, अनस्ताः वर्ण-पर्यवाः, अनन्ताः गन्धपर्यवाः, अनन्ताः रसपर्यवाः अनन्ताः स्पर्शपर्यवाः, अनन्ताः संस्थानपर्यवाः, अनन्ताः गुरुकलघुक-पर्यवाः, अनन्ताः अगुरुकलघुकपर्यवाः, तिर्यक्लोकक्षेत्रलोके. ऊर्ध्वलोकक्षेत्र-लोके, एवं लोकेभावतः अलोके नैव अस्ति वर्णपर्यवाः, नैव अस्ति गन्धपर्यवाः नैव अस्ति रसपर्यवाः, नैव स्पर्शपर्यवाः नैव अस्नि संस्थानपर्यवाः. नैव अस्ति ग्रुकलघुकपर्यवाः एकः अजीवद्रव्यदेशः अग्रुतम्युकः अनन्तैः अग्रुरुकलयुकगुणैः संयुक्तः सर्वाकाशस्य अनन्तभागोनः।

ध्रव नियम, शाश्यम, अक्षय, अव्यथ, अवस्थित, नित्य है। इसी प्रकार तिर्यक क्षेत्रलोक में, इसी प्रकार ऊर्ध्वलोक क्षेत्रलोक में, इसी प्रकार अलोक में। भावतः अधेलोक क्षेत्रलोक में अनंत वर्ण-पर्यव, अनंत गंधपर्यव, अनंत रूपपर्यव, अनंत स्पर्शपर्यव, अनंत संस्थानपर्यव, अनंत गुरुलघुपर्यव, अनंत अगुरुलघु-पर्यव हैं। इसी प्रकार तियंकलोक क्षेत्रलोक में, इसी प्रकार ऊर्ध्वलीक क्षेत्रलोक में, इसी प्रकार लोक हैं। भावतः अलोक में वर्णपर्यव नहीं हैं. गंध पर्यव नहीं हैं. रख पर्यव नहीं हैं, स्पर्शपर्यव नहीं हैं, संस्थानपर्यव नहीं हैं, गुरुलाच् पर्यव नहीं हैं। एक अजीव द्रव्य का देश है, अनुरुलयु है, अनन्त अगुरुलय गुणों से संयुक्त है और सर्वाकाश का अनत भाग न्यन है।

### भाष्य

### १. सूत्र १०८

द्रष्टव्यः २/४५-४८ का भाष्य।

## लोयरूस परिमाण-पदं

१०९. लोए णं भंते! केमहालए पण्णते?
गोयमा! अयण्णं जंबुदीवे दीवे सव्वदीवसमुद्दाणं सव्बन्धंतररए जाव एगं
जोयणसयसहस्सं आयामविकखंभेणं,
तिण्णि जोयणसयसहस्साइं सीलससहस्साइं दोण्णि य सत्ता-वीसे
जोयणसए तिण्णि य कोसे अद्वावीसं च
धणुसयं तेरस अंगुलाइं अद्धंगुलगं च
किंचिविसेसाहिए परिकरवेवेणं।

तेणं कालेणं तेणं समएणं छ देवा महिहि या जाव महासोक्खा जंबुदीवे दीवे मंदरे पव्वए मंदरचूलियं सव्वओ समंता संपरिक्खिताणं चिट्ठेज्जा। अहे णं चतारि दिसा-कुमारीओ महत्तरियाओ चत्तारि बलिपिंडे गहाय जंबुद्दीवस्स दीवस्स चउसु वि दिसासु बहियाभि-मुहीओ ठिच्चा ते चत्तारि बलिपिंडे जमग-समगं बहियाभिमुहे पक्खि-

# लोकस्य परिमाण-पदम्

लोकः भदन्त! कियन्महान् प्रज्ञप्तः? गौतम! अयं जम्बूर्द्वीपः द्वीपः सर्वद्वीपः समुद्राणां सर्वाभ्यान्तरकः यावत् एकं योजनशतसहस्त्रम् आयाम-विष्कमभेण त्रीणि योजनशतसहस्त्राणि षोडश सहस्त्राणि द्वे च सप्तविंशतियोजनशते त्रयः च क्रोशाः अष्टाविंशतिः च धनुशतं त्रयोदश अंगुलानि अर्द्धाङ्गुलकं च किंचित् विशेषाधिकः परिक्षेपेण।

तस्मिन् काले तस्मिन् समये षट् देवाः महर्द्धिकाः यावत् महासौख्याः जम्बूढ्रीपे द्वीपे मन्दरे पर्वते मन्दरचूलिकां सर्वतः समन्तात् संपरिक्षिण्य तिष्ठेयुः। अधः चतस्रः दिशाकुमार्यः महत्तरिकाः चतुरः बलिपिण्डान् गृहीत्वा जम्बूद्वीपस्य द्वीपस्य चतसृषु अपि दिशासु बहिः अभिमुख्यः स्थित्वा तान् चतुरः बलिपिण्डान् 'जमग-समगं' बहिः अभिमुखे प्रक्षिपेयुः। प्रभः

## लोक का परिमाण-पद

१०९, 'भंते! लोक कितना बड़ा प्रजप्त है?
गैंतम! यह जमबूढ़ीए डीए सब डीएसमुद्रों के मध्य अवस्थित है यावत एक
लाख योजन लम्बा चीड़ा है। उसकी
परिधि तीन लाख, स्मेलह हजार, दो सी
स्ताईस योजन, तीन कीस, अहाईस
धनुष साढ़े तेरह अंगुल से कुछ अधिक
है।

उस कोल और उस समय में छह देव महान ऋद्धि वाले यावन् महासुख वाले जम्बूढीए द्वीप में मंदर पर्वत पर मंदर चूलिका को चारों और में घेरे हुए खड़े हैं। नीचे चार दिशाकुमारी महत्तरिकाओं ने चार बिलिपिण्डों को ग्रहण कर नंबूढीए की चारों दिशाओं में बाह्याभिमुख स्थित होकर उन चारों बिलिपिण्डों को एक साथ बाहर फेंका।

वेज्जा। पभू णं गोयमा! तओ एगमेगे देवे ते चत्तारि बलिपिंडे धरणितलमसंपत्ते खिप्पामेव पडिसाहरित्तए। ते गोयमा! देवा ताए उक्तिकट्टाए तुरियाए चवलाए चंडाए जइणाए छेयाए सीहाए सिग्धाए उद्ध्याए दिव्वाए देवगईए एगे देवे पुरत्थाभि-मुहे पयाते एगे देवे दाहिणाभिमुहे पयाते. एमे देवे पच्चत्थाभिमृहे पयाते, एमे देवे उत्तराभिम्हे पयाते. एगे देवे उहा-भिम्हे पयाते एगे देवे अहोभिम्हे पयाते।

गौतम! ततः एकैकः देवः तान् चतुरः बिलिपिण्डान् धरणितलमसम्प्राप्तान् क्षिप्रमेव प्रतिसंहर्तुम्। ते गौतम! देवाः तया उत्कृष्ट्या न्वरितया चपलया चण्ड्या जियन्या छेकया सिंहया शीष्रया उद्धृतया दिव्यया देवगत्या एकः देवः पौरस्त्याभिमुखः प्रयातः, एकः देवः पश्चात्याभिमुखः प्रयातः, एकः देवः पश्चात्याभिमुखः प्रयातः, एकः देवः उत्तराभिमुखः प्रयातः, एकः देवः अधोभिमुखः प्रयातः, एकः देवः अधोभिमुखः प्रयातः।

तेणं कालेणं तेणं समएणं वास-सहस्साउए वारए पयाते। तए णं तस्स वारगस्स अम्मापियरो पहीणा भवंति, नो चेव णं ते देवा लोगंतं संपाउणंति। तए णं तस्स वारगस्स आउए पहीणे भवंति, नो चेव णं ते देवा लोगंतं संपाउणंति। तए णं तस्स वारगस्स अद्विमिंजा पहीणा भवंति, नो चेव णं ते देवा लोगंतं संपाउणंति। तए णं तस्स वारगस्स आसत्तमे वि कुलवंसे पहीणे भवंति, नो चेव णं ते देवा लोगंतं संपाउणंति। तए णं तस्स वारगस्स नामगोए वि पहीणे भवंति, नो चेव णं ते देवा लोगंतं संपाउणंति।

तेसि णं भंते! देवाणं किं गए बहुए? अगए बहुए?

गोयमा! गए बहुए, नो अगए बहुए, गयाओ से अगए असंक्खेज्जडभागे, अगयाओ से गए असंखेज्जगुणे। लोए णं गोयमा! एमहालए पण्णते॥ तस्मिन् काले तस्मिन् समये वर्षसहस्रायुष्कः दारकः प्रजातः। ततः तस्य दारकस्य
अम्बिपितरौ प्रहीणां भवतः, नो चैव ते देवा
लोकान्तं सम्प्राप्नुवन्ति। ततः तस्य
दारकस्य आयुष्कं प्रहीणो भवति, नो चैव ते
देवाः लोकान्तं सम्प्राप्नुवन्ति। ततः तस्य
दारकस्य अस्थिमज्जाः प्रहीणाः भवन्ति,
नो चैव ते देवाः लोकान्तं सम्प्राप्नुवन्ति।
ततः तस्य दारकस्य आसममोऽपि कुलवंशः
प्रहीणो भवति, नो चैव ते देवाः लोकान्तं
सम्प्राप्नुवन्ति। ततः तस्य दारकस्य
नामगोत्रमिष प्रहीणं भवित, नो चैव ते देवाः
लोकान्तं सम्प्राप्नुवन्ति।

तेषां भदन्त! देवानां किं गतः बहुकः? अगतः बहुकः? गौतम! गतः बहुकः, नो अगतः बहुकः। गतातः तस्य अगतः असंख्येयभागः. अगतात् तस्य गतः असंख्येयगुणः। लोकः गौतम! इमन्महान् प्रज्ञसः॥

# अलोयस्स परिमाण-पदं

११०. अलोए णं भंते! केमहालए पण्णत्ते? गोयमा! अयण्णं समयखेत्ते पणया-लीसं जोयणसयसहस्साइं अग्रयाम-विक्खंभेणं, एगा जोयणकोडी बाया-लीसंच सयसहस्साइं तीसंच सहस्साइं वीण्णे य अउणापन्न-जोयणसए किंचि

# अलोकस्य परिणाम-पदम्

अलोकः भदन्त! कियन्महान् प्रज्ञप्तः ? गौतम! इदं समयक्षेत्रं पञ्चचत्वारिंशन् योजनशतसहस्राणि आयामविष्कम्भेण् एका योजनकोटिः द्विचत्वारिंशच्च शतसह-स्राणि विंशच्च सहस्राणि द्वयोः च एकोन-पञ्चाशद्योजनशते किंचित् विशेषाधिके गौतम! प्रत्येक देव उन चार बिलिपिण्डों का भूमि के तल पर गिरने से पूर्व शीघ्र ही प्रतिसंहरण करने में समर्थ है।

गौतम! उन देवों ने उत्कृष्ट. त्यरित. चपल, चण्ड, जिथनी, छेक, णैंही शींघ. उद्धुत और दिव्य देव गति से प्रस्थान किया। एक देथ ने पूर्व दिशा की ओर प्रयाण किया, एक देव ने दक्षिण की ओर प्रयाण किया, एक देव ने पश्चिम की ओर प्रयाण किया, एक देव ने उनर की ओर प्रयाण किया। एक देव ने उध्ये-दिशा की ओर प्रयाण किया। एक देव ने अर्थ्व-दिशा की

उस काल और उस समय में एक हजार वर्ष की आयु वाले शिशु का जनम हुआ। उस शिशु के माता-पिता प्रश्नीण-मृत्यु को प्राप्त हुए, फिर भी वे देव लेक का अंत नहीं पा सके। उस शिशु का आयुष्य भी प्रक्षीण हो गया, फिर भी वे देव लोक का अंत नहीं पा सके। उस शिशु की अस्थि-मज्जा प्रक्षीण हो गई। फिर भी वे देव लोक का अंत नहीं पा सके। उस शिशु के सात कुल-वंश (पीहियां) प्रक्षीण हो गए फिर भी वे देव लोक का अंत नहीं पा सके। उस शिशु का नाम नोच प्रक्षीण हो गया फिर भी वे देव लोक का अंत नहीं पा सके।

भंते! उन देवों का गत-क्षेत्र बहुत है? अगत-क्षेत्र बहुत है?

गीतम! गत-क्षेत्र बहुत है, अगत-क्षेत्र बहुत नहीं है। गतक्षेत्र से अगतक्षेत्र असंस्क्रीय भाग है और अगत क्षेत्र से गतक्षेत्र असंस्क्ष्येयगुणा है। गीतम! ले'क इतना बड़ा प्रजास है।

#### अलोक का परिमाण-पद

११०, भंते! अलोक कितना बड़ा प्रज्ञप्त है? गौतम! इस समयक्षेत्र में पैतालीस लाख योजन लम्बा-चौड़ा है। उसकी परिधि एक करोड़ बयालीस लाख तीस हजार दो सौ उनपचास (१.४२,३०,२४९) योजन से कुछ अधिक है। विसेसाहिए परिकरवेवेणं।

तेणं कालेणं तेणं समएणं दस देवा महिहिया जाव महासोक्खा जब-हीवे दीवे मंदरे पव्यए मंदरचूलियं सव्यओ समता संपरिक्शित्रताणं संचिट्टेज्जा अहे णं अट्ट दिसा-कुमारीओ महत्त-रियाओं अट्ट बलिपिंडे गहाय माणुसुत्त-रस्स पव्यवस्स चउसु वि दिसासु चउसु वि विदिसासु बहियाभिमुहीओ ठिच्चा ते अट्ट बलिपिंडे जमगसमगं बहियाभिमुहे पक्खिवेज्जा। पभू णं गोयमा! तओ एगमेगे देवे ते अद्व बलिपिंडे धरणितलमसंपत्ते खिप्पामेव पडिसाहरित्तए। ते णं शोयमा! देवा ताए उक्किद्वाए तुरियाए चवलाए चंडाए जङ्णाए छेयाए सीहाए सिन्धाए उद्ध्याए दिव्वाए देवगईए लोगतं ठिच्या असब्भावपट्टवणाए एंगे देवे पुरत्थाभिम्ह पयाते, एमे देवे दाहिणपुरत्थाभिमुहे पयाते, एने देवे दाहिणाभिमुहे पयाते, देवे दाहिणपच्चत्थाभिम्हे पयाते, एमे देवे पच्चत्थाभिमुहे पयाते. देवे पच्चत्थउत्तराभिम्हे पयाते, एशे देवे उत्तराभिम्हे पयाते उत्तरपुरत्थाभिमुहे पयाते, एगे देवे उह्न भिमुहे पयाते, एगे देवे अहोभिमहे पयाते।

तेणं कालेणं तेणं समएणं वास-सयसहस्साउए दारए पयाते। तए णं तस्स दारगस्स अम्मापियरो पहीणा भवंति, नो चेव णं ते देवा अलोयंतं संपाउणंति। तए णं तस्स दारगस्स आउए पहीणे भवति, नो चेव णं ते देवा अलोयंतं संपाउणंति। तए णं तस्स दारगस्स अद्विमिंजा पहीणा भवंति, नो चेव णं ते देवा अलोयंतं संपाउणंति। तए णं तस्स दारगस्स आसत्तमे वि कुलवंसे पहीणे भवति, नो चेव णं ते देवा अलोयंतं संपाउणंति। तए णं तस्स परिक्षेपेण।

तस्मिन् काले तस्मिन् समये दश देवाः महर्द्धिकाः यावत् महासौख्याः जम्बद्धीपे द्वीपे मन्दरे पर्वते मन्दरचूलिका सर्वतः नमन्तात् संपरिक्षिप्य नंतिष्ठेयुः, अधः अष्ट दिशाकुमार्यः महन्तरिकाः बितिपण्डान् गृहीत्वा मानुषोत्तरस्य पर्वतस्य चतसृष् अपि दिशास् चतसृषु अपि विदिशास् बहिः अभिमुख्यः स्थित्वा तान अष्ट बितिपिण्डान् 'जगमसम्गं' बहिः अभिमुखः प्रक्षिपयः। प्रभुः गौतमः! तनः एकेकः देवः नान अष्ट बलिपिण्डान धरणितलमसम्प्राप्तान् क्षिप्रमेव प्रतिसंहर्त्म्। ते गौतम! देवाः तया उत्कृष्टया न्वरितया चपलया चण्डया जयिन्या छेकया सिंहया शीघ्रया उद्धतवा दिव्यया देवगत्या लोकान्ते स्थित्वा असद्भावप्रस्थापनया एकः देवः पौरस्त्याभिमुखः प्रयातः, एकः दक्षिण-पारस्त्याभिम्खः प्रवातः, एकः देवः दक्षिणाभिमुख: प्रयातः, एक: दक्षिणपश्चात्याभिम्खः प्रयातः, एकः देवः पाश्चत्याभिम्खः प्रयातः. देव: उत्तराभिमुखः प्रयानः, एक: देव: उत्तरपौरस्त्याभिमुखः प्रयानः, एकः देवः ऊर्ध्वाभिम्खः प्रयातः, एकः देव: अधोऽभिमुखः प्रयातः।

तस्मिन् काले तस्मिन् समये वर्षशत-सहस्रायुष्कः दारकः प्रजातः। तनः तस्य दारकस्य मानापितरौ प्रहीणौ भवतः, नो चैव ते देवाः अलोकान्तं सम्प्राप्नुवन्ति। ततः तस्य दारकस्य आयुष्कः प्रहीणो भवति. नो चैव ते देवाः अलोकान्तं सम्प्राप्नुवन्ति। ततः तस्य दारकस्य अस्थिमज्जाः प्रहीणाः भवन्ति, नो चैव ते देवाः अलोकान्तं सम्प्राप्नुवन्ति।ततः तस्य दारकस्य आसममोऽपि कुलवंशः प्रहीणः भवति, नो चैव ते देवाः अलोकान्तं समप्राप्नुवन्ति। ततः तस्य दारकस्य उस काल और उस समय में द्रस्य देव महान ऋदि वाले थावत महास्तृख् वाले जम्बूक्रीप क्षीप में मंदर पर्वत पर मंदर बूलिका को चारों और से घेर हुए खंडे हैं। नीचे अगट दिशाकुमारी महन्नरिकाओं ने आठ बिलिण्डिं को ग्रहण कर मानुषांनर पर्वत की चारों दिशाओं और चारों बिदिशाओं में बाह्य भिमुख्ड स्थित होकर उन आठ बिलिपिण्डों को एक साथ बाहर केंका।

भौतम! प्रत्येक देव उन आह बलिपिण्डों का भूमि के तल पर गिरने से पूर्व शीघ ही प्रतिसंहरण करने में समर्थ है।

गौतम! उन देवों ने उनकुष्ट, त्वरिन, चपल, चण्ड, जविनी, छेक, सेंही शीघ्र, उद्धन और दिव्य देव गति के द्वारा लोकांत में स्थित होकर असद्भाव प्रस्थापन के अनुसार प्रस्थान किया। एक देव ने पूर्व दिशा की ओर प्रयाण किया, एक देव ने दक्षिण-पूर्व की ओर प्रयाण किया, एक देव ने दक्षिण की ओर प्रयाण किया. एक देव ने दक्षिण-पश्चिम की ओर प्रयाण किया, एक देव ने पश्चिम की ओर प्रयाण किया, एक देव ने प्रश्चिम-उत्तर की ओर प्रयाण किया, एक देव ने उत्तर की ओर प्रयाण किया। एक देव ने उत्तर-पूर्व की ओर प्रयाण किया। एक देव न ऊर्ध्व-दिशा की ओर प्रयाण किया। एक देव ने अधोदिशा की ओर प्रयाण किया | उस काल और उस समय एक लाख वर्ष की आयु वाले शिशु का जन्म हुआ। उस शिशु के माता-पिता प्रक्षीण हुए, फिर भी वे देव अलोक का अंत महीं पा सके। उस शिश् कः आयुष्य भी प्रक्षीण हो गया, फिर भी वे देव अलोक का अंत नहीं पा सके। उस शिशु की अस्थि-मज्जा प्रक्षीण हो गई, फिर भी वे देव अलोक का अंत नहीं पा सके। उस शिशु के सात कल वंश (पीढ़ियां) प्रशीण हो गए फिर भी वे देव अलोक का अंत नहीं पः सके। उस शिश् का नाम-गोत्र प्रक्षीण हो गया। फिर

दारगस्स नामगोए वि पहीणे भवति, नो चेव णं ते देवा अलोयंतं संपाउणंति। तेसि णं भंते! देवाणं किं गए बहुए?

तेसि णं भंते! देवाणं किं गए बहुए? अगए बहुए?

गोयमा! नो गए बहुए, अगए बहुए, गयाओं से अगए अणंतगुणे, अगयाओं से गए अणंतभागे। अलोए णं गोयमा! एमहालए पण्णत्ते॥ नामगोत्रमपि प्रहीणं भवति. नो चैव ते देवाः अलोकान्तं सम्प्राप्नुवन्ति।

तेषां भदन्त! देवानां कि गतः बहुकः? अगतः बहुकः?

गौतम! नो गतः बहुकः, अगतः बहुकः, गतात् तस्य अगतः अनन्तगुणः अगतात् तस्य गतः अनन्तगुणः। अलोकः गौतम! इयन्महान् प्रज्ञतः। भी वे देव अलोक का अंत नहीं पा सके।

भंते ! उन देवों का गत-क्षेत्र बहुत है ? अगत-क्षेत्र बहुत है ?

गौतम! अत-क्षेत्र बहुत नहीं है, अगत-क्षेत्र बहुत है। गतक्षेत्र से अगतक्षेत्र अनंत गुण है। और अगत क्षेत्र से गतक्षेत्र अनंत भाग है। गौतम! अलोक इतना बढ़ा प्रज्ञस है।

#### भाष्य

#### १ सूत्र १०९-११०

लोक और अलोक का विभाग आकाश के आधार पर किया राया है। विवरण के लिए दूसरा शतक दृष्टव्य है।

राजगृह में भगवान् स्थिवरों ने गति प्रवाद नामक अध्ययन का प्रज्ञापन किया। इसका उल्लेख भगवती के आठवें शतक में तथा प्रज्ञापना के सोलहवें पद<sup>4</sup> में मिलता है। त्वरित गिन का वर्णन प्रस्तुत आगम में चार स्थानों में उपलब्ध है—

- १. तमस्काय का प्रकरण<sup>१</sup>
- २. कृष्णराजि का प्रकरण
- ३. चमर का प्रकरण
- ४. लॉक और अलोक का परिमाण<sup>2</sup>

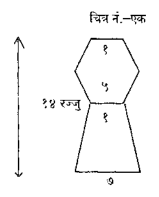
बिलिपिण्ड का उल्लेख केवल लोक-अलोक के प्रकरण में है। गति की त्वरा का उल्लेख बहुत आश्चर्यजनक है। दिव्य गति की तुलना में वैज्ञानिक यंत्रों की गित अति मंद प्रतीत हो रही है।

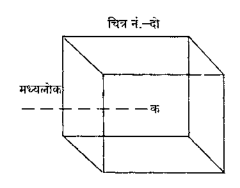
छह देव मेरु पर्वत की चूलिका से अपनी यात्रा शुरू करते हैं। पूर्व, पश्चिम, उत्तर और दक्षिण दिशा में गति करने वाले देवों को आधा रज्जु की दूरी तय करनी होती है क्योंकि मध्यलीक का विस्तार एक रज्जु है। ऊर्ध्व दिशा में गति करने वाले देव को सात रज् से कम तथा अधोदिशा में गति करने वाले देव को सात राजु से अधिक का अंतर तय करना होता है! इस प्रकार सभी देव एक समान दूरी तय नहीं करते। प्रस्तुत सूत्र में बताए गए समय में सभी देवों की तय की गई दूरी अवशिष्ट रही दूरी से असंख्यात गुना अधिक है अधवा अवशिष्ट रही दूरी तय की गई दूरी का असंख्यात गुना अधिक है अधवा अवशिष्ट रही दूरी तय की गई दूरी का असंख्यातवां भाग है। यह बात संगत कैसे हो सकती है? इस जिज्ञासा का समाधान अभयदेव सूरि ने लोक की घन चतुरसाकार (Cube) मानकर किया है। लोक की घन चतुरसाकार मानने पर सभी देवों के हारा तय की गई दूरी तथा अवशिष्ट दूरी समान ही होगी।

दिगंबर परंपरा के महान गणितज्ञ वीर्यनाचार्य तथा यतिवृषभाचार्य कृत तिल्लोयणणात्ति में भी लोक को घन चतुरस्राकार मानकर लोक का आयतन (Volume) ३४३ घन राजु माना है।

लोक सुप्रतिष्ठक आकार वाला है, देखें चित्र नं. ?।

घन चतुरस्राकार मानने पर लोक का आकार चित्र नं. २ की भांति होता है। इसमें लोक के मध्यभाग को 'क' के ढारा प्रवर्गित किया गया है। यदि 'क' बिंदु से छह देव छहीं विशाओं में गति करते हैं तो उनके द्वारा गत क्षेत्र और अगत क्षेत्र समान की होगा।





१. भ. २ १३८ सुत्र एवं भाष्य।

२. वही. ८-२९३**।** 

३ पण्णा १६ १०।

<sup>3.</sup> H. & 951

५. वही, ६/९५।

६, वही, ३०११६-१२०।

७. वही, १२/१०९-११०।

८, भ. ब. ११/-१०९।

### लोगागासे जीवपदेस-पदं

१११. लोगस्स णं भंते! एगम्मि आगास-पदेसे जे एगिंदियपदेसा जाव पंचिंदिय-पदेसा अणिंदियपदेसा अण्णमण्णबद्धा अण्णमण्णपुद्धा अण्णमण्णबद्धपुद्धा अण्ण-मण्णघडत्ताए चिट्ठंति? अत्थि णं भंते! अण्णमण्णस्स किंचि आबाहं वा बाबाहं वा उप्पायंति? छविच्छेदं वा करेंति?

नो इणहे समद्वे॥

१९२. से केणहेणं भंते! एवं वुच्चइ— लोगस्स णं एगम्मि आगासपदेसे जे एगिंदियपदेसा जाव अण्णमण्ण-घडत्ताए चिद्वंति, नत्थि णं भंते! अण्णमण्णस्स किंचि आबाहं वा वाबाहं वा उप्पायंति, छविच्छेदं वा करेंति?

गोयमा! से जहानामए नहिया सिया— सिंगारागारचारुवेसा संगय - गय-हसिय- भणिय - चेहिय -विलास-सलिय - संलाव - निउणनुत्तोवयार कुसलासुंदरथण - जघण - वयण-कर-चरण-नयण-लावण्ण - स्व - जोळ्वण-विलासकलिया रंगहाणंसि जण-सयाउलंसि(जणसहस्साउलंसि?) जणसयसहस्साउलंसि बत्तीसह-विहस्स नहस्स अण्णयरं नहविहिं उवदंसेज्जा, से नूणं गोयमा! ते पेच्छगा तं नहियं अणिमिसाए दिष्ठिए सञ्वओं समंता समिन-लोएंति?

हंता समभिलोएंति। ताओ णं गोयमा! दिद्वीओ तंसि नंद्वियंसि सञ्बओ समंता सन्नि-पडियाओ?

हंता सन्निपडियाओ |

अत्थि णं गोयमा! ताओ दिट्टीओ तीसे निट्टयाए किंचि वि आबाहं वा वाबाहं उप्पायंति? छविच्छेदं वा करेंति?

# नो इणहे समहे।

सा वा नहिया तासिं दिहीणं किंचि आबाहं वा वाबाहं वा उप्पाएंति?

### लोकाकाशे जीवप्रदेश-पदम्

लोकस्य भदन्त! एकस्मिन् आकाश-प्रदेशे ये एकेन्द्रियप्रदेशाः यावत् पञ्चेन्द्रिय-प्रदेशाः अनिन्द्रियप्रदेशाः अन्योन्यबद्धाः अन्योन्य-स्पृष्टाः अन्योन्यबद्धस्पृष्टाः अन्योन्य-घटतया तिष्ठन्ति? अस्ति भदन्त! अन्योन्यस्य किञ्चित

अस्ति भड़न्तं अन्योन्यस्य किञ्चित् अबाधां वा व्याबाधां वा उत्पादयन्ति? छविच्छेदं वा कुर्वन्ति? नो अयमर्थः समर्थः।

तत् केनार्थेन भदन्तः एवमुच्यते-लोकस्य एकस्मिन् आकाशप्रदेशं यं एकन्द्रियप्रदेशाः यावत् अन्योन्यघटनया निष्ठन्ति, नास्ति भदन्तः! अन्योन्यस्य किञ्चित् आबाधां वा व्याबाधां वा उत्पादयन्ति छविच्छेदं वा कुर्वन्ति?

गौतम! अथ यथानामका नर्तिका स्यात्-शृङ्गाराकारचारुवेषा, संगत-गत-इसित-भणित-चेष्टित-विलास-सललित-संलाप-निपुणयुक्तोपचारक्शला सुन्दरस्तन-जघन-वदन-कर-चरण-नयन-लावण्य-रूप-यावन-विलासकलिता रङ्गस्थाने जन-शताकृते (जनसहस्राकुले) जनशत-सहस्राकृले द्वात्रिंशद्विधस्य नाट्यस्य अन्यतरां नाट्यविधिमुपदर्शयेत, अथ नूनं गौतम ! ते प्रेक्षकाः तां नर्तिकाम अनिमिषया वृष्ट्या सर्वतः समन्तात् समभिलोकन्ते ?

हन्त समभित्रोकन्ते। ताः गौतम! दृष्टयः तस्मिन् नर्तिते सर्वतः

इन्त सन्निपतिताः।

समन्तात् सन्निपनिताः ?

अस्ति गौतम! ताः दृष्टयः तस्याः नर्तिकायाः किंचित् अपि आबाधां वा व्याबाधां वा उत्पादयन्तिं? छविच्छेदं वा कुर्वन्ति।

नो अयमर्थः समर्थः।

सा वा नर्तिका तासां दृष्टीनां किंचित् आबाधां वा व्याबाधां वा उत्पादयति?

### लोकाकाश में जीव-प्रदेश पद

यह अर्थ संगत नहीं है।

१११. भंते! लोक के एक आकाश-प्रदेश में जो एकेन्द्रिय-प्रदेश यावत पंचेन्द्रिय प्रदेश, अनिन्द्रिय-प्रदेश, अन्योन्य बद्ध, अन्योन्य बद्ध, अन्योन्य रपृष्ट, अन्योन्य-बद्ध-स्पृष्ट और अन्योन्य एकीभृत बने हुए हैं। भंते! क्या वे परस्पर किञ्चित आबाध अथवा व्याबाध उत्पन्न करते हैं? छविच्छेद करते हैं?

११२. भंते! यह किस अपेक्षा से कहा जा रहा है—लोक के एक आकाश-प्रदेश में जो एकेन्द्रिय-प्रदेश यावत अन्योन्य एकीभूत बने हुए हैं, भंते! ये परस्पर किञ्चित् आबाध अथवा व्यांगध उत्पन्न

नहीं करते? छविच्छेद नहीं करते?
गौतम! जैसे कोई निर्तंका है-मूर्तिमान,
शृंगार और सुन्दर वेशवाली, चलने,
हंसने. बोलने और चेष्टा करने में निपुण,
तथा विलास और लालित्यपूर्ण संलाप में
निपुण, समुचित उपचार में कुशल, सुन्दर
स्तन, किंट. मुख, हाथ, पर, नयन,
लावण्य, रूप, योवन और विलास से
केलित। वह निर्तंका सेकडों (हजारों?)
लाखों लोगों से आकुल नाट्यशाला में
बर्तास प्रकार की नाट्यविधियों में से
किसी एक नाट्यविधि का उपदर्शन करनी
है। गौतम! ये प्रेक्षक अनिमेष दृष्टि से चारों
ओर से उस निर्वका को देखते हैं?

हां, देखते हैं। गीतम! वे दृष्टियां उस नर्तकी की ओर चारों ओर से गिर रही हैं?

हां, गिर रही हैं।

गौतम! वे दृष्टियां उस नर्तकी को किञ्चित् आबाध अथवा व्याबाध उत्पन्न करती हैं? छविच्छेद करती हैं?

यह अर्थ संगत नहीं है। वह नर्तकी उन दृष्टियों में किञ्चित आबाध अथवा व्यानाध उत्पन्न करती है? छविच्छेदं वा करेइ? नो इणद्वे समद्वे।

ताओ वा दिडीओ अण्णमण्णाए दिडीए किंचि आबाहं वा वाबाहं वा उप्पाएंति? छविच्छेदं वा करेंति?

नो इणडे समडे। से तेणडेणं गोयमा! एवं वुच्चइ—लोगस्स णं एगम्मि आगासपदेसे जे एगिदियपदेसा जाव अण्णमण्णघडत्ताए चिहंति, नन्थि णं अण्णमण्णस्स आबाहं वा वाबाहं वा उप्पायंति? छविच्छेदं वा करेंति॥

११३. लोगस्स णं भंते! एगम्मि आगासपदेसे जहण्णपए जीवपदे- साणं, उक्कोसपए जीवपदेसाणं- सव्वजीवाण य कथरे कथरेहिंतो अप्पा वा? बहुया वा? तुल्ला वा? विसेसाहिया वा? गोथमा! सव्वत्थोवा लोगस्स एगम्मि आगासपदेसे जहण्णपए जीवपदेसा, सव्वजीवा असंखेज्जगुणा, उक्कोसपए जीवपदेसा विसेसाहिया। छविच्छेदं वा करोति ? मो अयमर्थः समर्थः।

ताः दृष्टयः अन्योन्यस्याः दृष्ट्याः किंचित् आबाधां वा व्याबाधां वा उन्पादयन्ति? छविच्छेदं वा कवेन्ति ?

नो अयमर्थः समर्थः। तत् तेनार्थेन गौनमः! एवमुच्यते—तोकस्य एकस्मिन् आकाश-प्रवेशे ये एकेन्द्रियप्रदेशाः यावत् अन्योन्य-घटतया तिष्ठन्ति, नास्ति अन्योन्यस्य आबाधां वा व्याबाधां वा उत्पादयन्ति। छविच्छेदं वा कुर्वन्ति।

लोकस्य भदन्त! एकस्मिन् आकाशप्रदेशे जघन्यपदे जीवप्रदेशानाम्, उत्कर्षपदे जीवप्रदेशानां सर्वजीवानां च कतरे कतरेभ्यः अल्पाः वा? बहुकाः वा? तुल्याः वा? विशेषाधिकाः वा?

गौतम! सर्वस्तोकाः लोकस्य एकस्मिन् आकाशप्रदेशे जघन्यपदे जीवप्रदेशाः, सर्वजीवाः असंख्येयगणाः, उत्कर्षपदे

जीवप्रदेशाःः विशेषाधिकाः।

छविच्छेद करती है ? यह अर्थ संगत नहीं है।

वे दृष्टियां परस्पर-एक दूर्भरे की दृष्टि में किञ्चित आबाध अथवा व्याबाध उत्पन्न करती हैं? छविच्छेद करती हैं?

यह अर्थ संगत नहीं है।

भौतम! इस अपेक्षा से वह कहा जा रहा है—लोक के एक आकाश प्रदेश में जो एकेन्द्रिय प्रदेश हैं यावत अन्योन्य एकीभूत बने हुए हैं. वे परम्पर आबाध अथवा व्यावाध उत्पन्न नहीं करते, छविच्छेट नहीं करते।

११३. 'भेते! लोक के एक आकाश-प्रदेश में जघन्य पद में अवस्थित जीव-प्रदेश और सर्व जीव-प्रदेश और सर्व जीव-इसमें कोन किससे अलप, बहुत, तुल्य अथवा घिशेषाधिक है? शैतम! सबसे अलप लोक के एक आकाश प्रदेश में जघन्य पट में अवस्थित जीव-प्रदेश सबसे अलप है, सर्व जीव उनसे असंख्येय गुण है, उत्कृष्ट पट में अवस्थित जीव-प्रदेश उनसे अन्य है।

#### भाष्य

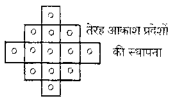
#### १. सूत्र ११३

आकाश के तेरह प्रवेशों में दश दिशाओं का स्पर्श करने बाले तेरह प्रदेशों वाले तेरह द्रव्य स्थित हैं। प्रत्येक आकाश प्रदेश में उनके तेरह तेरह प्रदेश होते हैं। इस प्रकार लोकाकाश में अनंत जीवों का अवगाहन है। इसलिए एक-एक आकाश प्रदेश में अनंत जीव प्रदेश होते हैं।

लोक के सूक्ष्म अनंत जीव वाले निगोद-पृथ्वी आदि सब जीव असंख्येय हैं-के तुल्य होते हैं। एक एक आकाश प्रदेश में उनके जीव प्रदेश अनंत होते हैं। इस प्रकार जयन्य पद में एक आकाश प्रदेश में अवस्थित उनके जीव प्रदेश सबसे अलप हैं। सब जीव उनसे असंख्येच गुण अधिक हैं। उत्कृष्ट पद में अवस्थित जीव प्रदेश उनसे विशेषाधिक हैं।

जधन्य पद लोकांत में होता है। वहां निगाद के देश तीन दिशाओं का ही स्पर्श करते हैं। शेष दिशाएं अलोक से आवृत होर्तर हैं। तीन दिशाओं की स्पर्शना खण्ड गोलक में ही होती है। जिस गोलक में निगाद देशों की स्पर्शना छहों दिशाओं में होती है, वह उत्कृष्ट पद है। यह संपूर्ण गोलक लोक के मध्य में ही होता है।

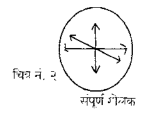
देखें स्थापना-



११४. सेवं भंते! सेवं भंते! ति॥



नदेवं भदन्त! तदेवं भदन्त! इति।



११४, भंते! वह ऐसा ही है, भंते! वह ऐसा ही है।

षदस्यि दिक्षु निर्मादंदशैः स्पर्शना भवनि नत्रांत्कृष्ट्पदं भवनि, नच्चं समस्तरोतिः परिपूर्णगालके भवनि, नान्यत्र, खण्डगालके न भवनीत्यर्थः. सम्पूर्ण गोलकश्च लोकमध्य एव ग्यादिनि।

१. भ. वृ. ११. ११३-तत्र तयोर्जघन्येतरपदयोर्जघन्यपदं लोकांते भवति जत्थं ति यत्र गोलांके स्पर्शना निगोर्खदेशीरिनसृष्वेव दिश्व भवति, शेष दिशामलोकं तावृतत्वात् सार्धं खण्डगांच एव भवतीति भावः छदिसि ति यत्र पुनर्गोलांकं

# एक्कारसमो उद्देशो : ग्यारहवां उद्देशक

मूल

#### सुदंसणसेट्टि-पदं ११५. तेणं कालेणं तेणं समएण वाणियभ्गामे नामं नगरे होत्था-वण्णओ। दुतिपलासे चेङ्ए-वण्णओ जाव पुढविसिलापट्टओ। तत्थ णं वाणियभ्गामे नगरे सुदंसणे नामं सेट्टी परिवसइ-अहे जाव बह-जगस्स समणोवासए अपरिभूए अभिगय-जीवाजीवे जाव अहापरिग्गहिएहिं तवोकम्मेहिं अप्पाणं भावमाणे विहरइ। सामी समोसहे जाव परिसा

पज्जवासङ्॥

११६. तए णं से सुदंसणे सेट्टी इमीसे कहाए लब्दडे समाणे हट्टतुडे ण्हाए **कयबलिकम्मे** कयकोउय-मंगल-पायच्छिते सव्वालंकारविभूसिए साओ गिहाओ पडिनिक्खमइ. निक्खमिता सकोरेंटमल्ल-दामेणं छत्तेणं धरिज्जमाणेणं पायविहार चारेणं महयापुरिसवग्गुरापरिक्खिते वाणिय-ग्यामं नगरं मञ्झंमज्झेणं निग्गच्छइ निग्ग-च्छिता जेणेव दृतिपलासे चेइए जेणेव समणे भगवं महावीरे तेणेव उवागच्छइ, उवागच्छित्ता समणं भगवं महावीरं पंचविहेणं अभि-गमेणं अभिगच्छइ, (तं जहा–सच्चित्ताणं विओसरणयाए) दव्याणं उसभदत्तो जाव तिविहाए पञ्जूबासणाए पज्जुबासङ्॥

११७. तए णं समणे भगवं महावीरे सुदंणस्स सेट्ठिस्स तीसे य महित-महालियाए परिसाए धम्मं परिकहेइ संस्कृत छाया

### सुदर्शनश्रेष्ठि-पदम्

तस्मिन् काले तस्मिन् समये वाणिज्यग्रामं नाम नगरम् आसीन्-वर्णकः। दृतिपलाशं चैत्यं-वर्णकः यावत् पृथ्वीशिलापट्टकः। तत्र वाणिज्यग्रामे नगरे सुदर्शनः नाम श्रेष्ठी परिवसति—आढ्यः यावत् बहुजनस्य अपरिभृतः श्रमणोपासकः अभिगतजीवा-जीवः यावन् यथापरिगृहीतैः तपः कर्मभिः आत्मानं भावयन् विहरति। स्वामी समवसृतः यावत् परिषद् पर्यपासते।

ततः सः सुदर्शनः श्रेष्ठी अनया कथया लब्धार्थ: सन् ह्रष्टतुष्ट्: रनातः कृतबलिकर्मा कृतकौतुक-मंगल-प्रायश्चित्तः सर्वालङ्कारविभूषित: स्वस्मात् गहात प्रतिनिष्क्रामति. प्रतिनिष्क्रम्य सकोरण्ट-माल्यदाम्ना छत्रेण ध्रियमाणेण पादविहार-चारेण महत् पुरुषवागुरापरिक्षिप्तः वाणिज्य-ग्रामं नगरं मध्यमध्येन निर्गच्छति, निर्गत्य यत्रैव दूतिपलाशं चैत्यं यत्रैव श्रमणः भगवान् महावीरः तत्रैव उपागच्छति, उपागम्य श्रमणं भगवन्तं महावीरं पञ्चविधेन अभिगच्छति, (तद्यथा-सचित्तानां द्रव्याणां व्युत्सर्जनया) यथा ऋषभदत्तः त्रिविधया पर्युपासनाया पर्युपास्ते।

ततः श्रमणः भगवान् महावीरः सुदर्शनस्य श्रेष्ठिनः तस्यां च महामहत्यां परिषदि धर्मं कथयति यावत् आज्ञाया आराधकः भवति। हिन्दी अनुवाद

### सुदर्शन श्रेष्ठी-पद

११५. उस काल और उस समय गणित्य ग्राम नागक नगर था—वर्णक। दूति-पताश चेत्य—वर्णक यावत् पृथ्वी-शिलापट्टक। उस वाणिज्यग्राम नगर में सुदर्शन नाम का श्रेष्टी रहता था—संपन्न यावत् बहुत जन के द्वारा अपरिभवनीय। श्रमणोपासक, जीव-अजीव को जानने वाला यावत् यथापरिगृहीत तपःकर्म के द्वारा आत्मा को भावित करता हुआ रह रहा था। भगवान् महावीर आए यावत् परिषद् पर्युणासना करने लगी।

११६. सुदर्शन श्रेष्ठी इस कथा को मनकर हृष्ट-तुष्ट हो गया। उसने स्नान किया, बिलकर्म किया, कौतक, मंगल और प्रायश्चित किया. सर्व अलंकार से विभूषित होकर अपने धर से प्रति-निष्क्रमण किया, प्रतिनिष्क्रमण कर कट-सरैया की माला और दाम तथा छत्र को धारण कर, विभाग पुरुष वर्ग से विस हुआ वह वाणिज्यग्राम नगर के बीचों बीच पैदल चलते इए निकला, निकल कर जहां दृतिपलाश चैत्य था, जहां श्रमण भगवान महावीर थे, वहां आया, वहां आकर पांच प्रकार के अभिगमों के साथ श्रमण भगवान् महावीर के पास गया। (जैसे सचित द्रव्यों को छोड़ना, भ, ९/ १४५) ऋषभदत्त की भांति वक्तव्यता यावत् तीन प्रकार की पर्वुपासना के द्वारा पर्युपासना की ।

११७. श्रमण भगवान् महावीर ने उस विशालतम परिषद् में सुदर्शन श्रेष्ठी को धर्म कहा यावत् आज्ञा की आराधना की। जाव आणाए आराहए भवइ॥

१९८. तए णं से सुदंसणे सेट्ठी समणस्स भगवओ महावीरस्स अंतियं धम्मं सोच्चा निसम्म हट्ठतुट्ठे उट्टाए उट्टेइ, उट्टेता समणं भगवं महावीरं तिक्खुत्तो आयाहिण-पयाहिणं करेइ, करेत्ता वंदइ नमंसइ, वंदिता नमंसिता एवं वयासी— ततः सः सुदर्शनः श्रेष्ठी श्रमणस्य भगवतः महावीरस्य अन्तिकं धर्मं श्रुत्वा निशम्य हष्टतुष्टः उत्थया उत्तिष्ठति, उत्थाय श्रमणं भगवन्तं महावीरं त्रिः आदक्षिण-प्रदक्षिणां करोति कृत्वा वन्दते नमस्यति, वन्दित्वा नमस्यित्वा एवमवावीत्—

११८. वह स्रुवर्शन श्रेष्ठी श्रमण भगवान् महावीर के पास धर्म सुन कर, अवधारण कर हृष्ट-तृष्ट होकर उठने की मुद्रा में उठा। उठकर श्रमण भगवान् महावीर की दायीं ओर से प्रारंभ कर तीन बार प्रदक्षिणा की, प्रदक्षिणा कर वंदन-नमस्कार किया, यंदन-नमस्कार कर इस प्रकार कहा-

११९. कतिविहे णं भंते! काले पण्णते? सुदंसणा! चउिव्विहे काले पण्णते, तं जहा—पमाणकाले, अहाउनिव्व-त्तिकाले, मरणकाले, अब्हाकाले॥ कितिविधः भदन्तः कालः प्रज्ञप्तः। सुदर्शनः! चतुर्विधः कालः प्रज्ञप्तः तद्यथा-प्रमाणकालः यथायुर्निवृत्तिकालः, मरणकालः, अध्याकालः।

११९, 'भंते ! काल कितने प्रकार का प्रज्ञप्त ैहे?

सुदर्शन! काल चार प्रकार का प्रज्ञप्त है, जैसे-प्रमाण काल. यथायुनिवृत्ति काल, मरण काल. अध्वा काल।

१२०. से कि तं पमाणकालं ?
पमाणकालं दुविहे पण्णत्ते, तं जहा—
दिवसप्पमाणकालं, राइप्पमाण-कालं
य। चउपोरसिए दिवसे, चउ-पोरिसिया
राई भवइ। उक्कोसिया
अद्धपंचममुद्दता दिवसस्स वा राईए वा
पोरिसी भवइ, जहण्णिया तिमुद्दता
दिवसस्स वा राईए वा पोरिसी भवइ॥

अथ कि तत् प्रमाणकालः?
प्रमाणकालः द्विविधः प्रज्ञप्तः. तद्यथा—
दिवसप्रमाणकालः, रात्रिप्रमाणकालश्च।
चतुःपौरुषीकः दिवसः. चतुःपौरुषिका च
रात्रिः भवति। उत्कर्षिका अर्द्धपञ्चममुहूर्चा
दिवसस्य वा राज्याः वा पौरुषी भवति।
जघन्यका त्रिमुहूर्ना दिवसस्य वा राज्याः वा
पौरुषी भवति।

१२०. वह प्रमाण काल क्या है?
प्रमाण काल वो प्रकार का प्रज्ञप्त है, जैसे दिवसप्रमाण काल, राविप्रमाण काल। चार प्रहर का दिवस और चार प्रहर की रावि होती है। दिन अथवा रावि का प्रहर उत्कृष्टतः साढे चार मृहूर्त का होता है। दिवस अथवा रावि का प्रहर नियन्यतः तीन मृहूर्त का होता है।

१२१. जदा णं भंते! उक्कोसिया अद्धपंचममुह्ता दिवसस्स वा राईए वा पोरिसी भवइ, तदा णं कति-भागमुहत्तभागेणं परिहायमाणी-परिहायमाणी जहण्णिया तिमुहुत्ता दिवसस्स वा राईए वा घोरिसी भवड़? जदा णं जहण्णिया तिमुहत्ता दिवसस्स वा राईए वा पोरिसी भवइ? तदा णं कतिभागमृहत्तभागेणं परिवहृमाणी-परिवहृमाणी उक्कोसिया अन्द्रपंचम-मुहुत्ता दिव-सस्स वा राईए वा पोरसी भवइ?

यदा भदन्त! उत्कर्षिका अर्द्धपञ्चम-मुहूर्ना दिवसस्य वा रात्र्याः वा पाँरुषी भवति, तदा किनागमुहूर्त्तभागेन परिष्ठीयमाना-परिष्ठीयमाना जघन्यिका त्रिमुहूर्ना दिवसस्य वा रात्र्याः वा पाँरुषी भवति? यदा जघन्यिका त्रिमुहूर्ना दिवसस्य वा रात्र्याः वा पाँरुषी भवति? यदा जघन्यिका त्रिमुहूर्ना दिवसस्य वा रात्र्याः वा पाँरुषी भवति, तदा किनभागमुहूर्न्तभागेन परिवर्द्धमाना उत्कर्षिका अर्द्धपञ्चममुहूर्ना दिवसस्य वा रात्र्याः वा पोरुषी भवति ?

१२१. भंते! जब दिवस अथवा रात्रि का उत्फृष्टतः साढे चार मृह्मं का प्रहर होता है तब दिवस अथवा रात्रि के मृहूर्म भाग का कितना भाग कम होते होते जघन्यतः तीन मृहूर्म का प्रहर होता है? जब दिवस अथवा रात्रि का जघन्यतः तीन मृहूर्म का प्रहर होता है तब दिवस अथवा रात्रि का जघन्यतः तीन मृहूर्म का प्रहर होता है तब दिवस अथवा रात्रि के मृहूर्म भाग का कितना भाग बढ़ते बढ़ते उत्कृष्टतः साढे चार मृहूर्म का प्रहर होता है?

सुदंसणा! जदा णं उक्कोसिया अद्धपंचममुहुत्ता दिवसस्स वा राईए वा पोरिसी भवइ, तदा णं वावीस- सुदर्शन! यदा उन्कर्षिका अर्छपञ्चममुद्दूर्ना दिवसस्य वा राज्याः वा पौरुषी भवति. तदा छाविंशतिशतभागमुदूर्त्तभागेन परिद्याय- सुदर्शन! जब दिवस अथवा रात्रि का उत्कृष्टनः साढे चण मृहूर्त का प्रहर होता है तब दिवस अथवा रात्रि के महुर्त भाग का सयभागमुहुत्तभागेणं परिहायमाणी-परिहायमाणी जहण्णिया तिमुहुत्ता विवसस्स वा राईए वा पोरिसी भवइ। जवा वा जहण्णिया तिमुहुत्ता दिवसस्स वा राईए वा पोरिसी भवइ, तवा णं बावीससयभाग-मुहुत्तभागेणं परिवहः माणी-परिवहः-माणी उक्कोसिया अन्द्रपंचममुहुत्ता दिवसस्स वा राईए वा पोरिसी भवड।। माना-परिहीयमाना जघन्यिका त्रिमुहूर्ता दिवसस्य वा राज्याः वा पौरुषी भवति। यदा वा जघन्यिका त्रिमुहूर्ता दिवसस्य वा राज्याः वा पौरुषी भवति, तदा द्वाविंशतिशत-भागमुहूर्त्तभागेन परिवर्द्धमाना-परिवर्द्धमाना उत्कर्षिका अर्द्धपञ्चममुहूर्त्ता दिवसस्य वा राज्याः वा पौरुषी भवति।

एक सौं बाईसवां भाग कम होते होते जघन्यतः तीन मृहूर्न का प्रहर होता है। जब दिवस्य अथवा रात्रि का जघन्यतः तीन मृहूर्त्त का प्रहर होता है तब दिवस अथवा रात्रि के मृहूर्त्त भाग का एक सौ बाईसबां भाग बढ़ते बढ़ते उत्कृष्टतः लाढ़े चार मृहूर्त का प्रहर होता है।

१२२. कदा णं भंते! उक्कोसिया अन्द्रपंचममुहुता दिवसस्य वा राईए वा पोरिसी भवई, कदा वा जहण्णिया तिमुहुत्ता दिवसस्य वा राईए वा पोरिसी भवइ?

सदसणा ! जदा णं उक्कोसए अट्ठारसमुद्दते दिवसे भवइ, जहण्णिया दुवालसमुहुत्ता राई भवइ, तदा ण उक्कोसिया अद्ध-पंचममुहृत्ता दिवसस्स पोरिसी भवइ, जहण्णिया तिमृहत्ता राईए पोरिसी भवइ। जदा णं उक्को-सिया अट्टारसमुहत्तिया राई भवई, जहण्णिए दुवालसमुद्दते दिवसे भवइ, तदा णं उक्कोसिया अद्ध-पंचममृहत्ता राईए पोरिसी भवइ, जहण्णिया तिमुहत्ता दिवसस्स पोरिसी भवइ [[

१२३. कदा ण भंते! उक्कोसए अद्वारसमृहत्ते दिवसे भवइ, जह- ण्णिया दुवालसमृहृत्ता राई भवई? कदा वा उक्कोसिया अद्वार-समृहृत्ता राई भवइ, जहण्णए दुवालसमृहृत्ते दिवसे भवइ? सुदंसणा! आसाढपुण्णिमाए उक्कोसए अद्वारसमृहृत्ते दिवसे भवइ, जहण्णिया दुवालसमृहृत्ता राई भवइ। पोसपुण्णिमाए णं उक्को-सिया अद्वारसमृहृत्ता राई भवइ, जहण्णए दुवालसमृहृत्ते दिवसे

१२४. अत्थि णं भंते! दिवसा य राईओ य समा चेव भवंति? कदा भदन्त! उत्कर्षिका अर्द्धपञ्चम-मुहूर्ता दिवसस्य वा रात्र्याः वा पौरुषी भवति? कदा वा जघन्यिका त्रिमुहूर्ता दिवसस्य वा रात्र्याः वा पौरुषी भवति?

सुदर्शन! यदा उत्कर्षकः अष्टादशमुहूर्तः दिवसः भवति, जघन्यिका द्वादशमुहूर्ताः रात्रिः भवति, तदा उत्कर्षिका अर्द्धपञ्चममुहूर्ता दिवसस्य पौरुषी भवति। जघन्यिका त्रिमुहूर्ना रात्र्याः पौरुषी भवति। यदा उत्कर्षिका अष्टादशमुहूर्त्तिका रात्रिः भवति, जघन्यकः द्वादशमुहूर्त्तः दिवसः भवति, तदा उत्कर्षिका अर्द्धपञ्चममुहूर्ताः राज्याः पौरुषी भवति, जघन्यिका त्रिमुहूर्ताः दिवसस्य पौरुषी भवति।

कदा भदन्त! उत्कर्षकः अष्टादश-मुहूर्तः दिवसः भवति, जघन्यिका द्वादश-मुहूर्ता रात्रिः भवति। कदा वा उत्कर्षिका अष्टादशमृहूर्ता रात्रिः भवति, जघन्यकः द्वादशमृहूर्ताः दिवसः भवति ?

सुदर्शन ! आषाढपूर्णिमायाम् उत्कर्षकः अष्टादशमुहूर्तः दिवसः भवति, जघन्यिका द्वादशमुहूर्ता रात्रिः भवति, पौष पूर्णिमायाम् उत्कर्षिका अष्टादशमुहूर्ता रात्रिः भवति, जघन्यकः द्वादशमुहूर्तः दिवसः भवति।

अस्ति भदन्त ! दिवसाः रात्र्यः च समाः चैव भवन्ति ? १२२. भंते! दिवस अथवा रावि का उत्कृष्टतः साढे चार मृहूर्न का प्रहर कब होता है? दिवस अथवा रावि का जघन्यतः तीन मुहूर्त का प्रहर कब होता है?

सुदर्शन ! जब उत्कृष्टतः अठारहं मुहूर्न का दिन होता है, जघन्यतः बारहं मुहूर्न की रात्रि होती है तब दिवस का उत्कृष्टतः साढे चार मुहूर्न का प्रहर होता है और रात्रि का जघन्यतः तीन मुहूर्न का प्रहर होता है। जब उत्कृष्टतः अठारहं मुहूर्न की रात्रि होती है, जघन्यतः बारहं मुहूर्न का दिन होता है तब रात्रि का उत्कृष्टतः साढे चार मुहूर्न का प्रहर होता है और दिवस का जघन्यतः तीन मुहूर्न का प्रहर होता है।

१२३. भंते! उत्कृष्टतः अठारह मृहूर्त्त का दिवस कब होता है? अधन्यतः बारह मृहूर्त्त की रात्रि कब होती है? उत्कृष्टतः अठारह मृहूर्त्त की रात्रि कब होती है? जयन्यतः बारह मृहूर्त्त का दिवस कब होता है?

सुदर्शन! आषाढ-पूर्णिमा के दिन उत्कृष्टतः अठारह मुहूर्न का दिवस होता है और जघन्यतः बारह मुहूर्न की रात्रि होती है। पौष पूर्णिमा के दिन उत्कृष्टतः अठारह मुहूर्न की रात्रि होती है और बारह मुहूर्न का दिवस होता है।

१२४, भंते व्या दिन और रात्रि समान होते हैं?

भवइ]]

हंता अत्थि॥

१२५. कदा णं भंते! दिवसा य राईओ य समा चेव भवंति?

सुदंसणा! चेत्तासोयपुण्णिमास्, एत्थ णं दिवसा य राईओ य समा चेव भवंति-पण्णरसमुहुत्ते दिवसे पण्ण-रसमुहुत्ता राई भवड़। चउ-भाग-मुहुत्तभागूणा चउमुहुत्ता दिव-सस्स वा राई वा पोरिसी भवड़। सेत्तं पमाणकाले॥

१२६. से किं तं अहाउनिव्यक्ति-काले ? अहाउनिव्यक्तिकाले—जण्णं जेणं नेरइएण वा तिरिवखजोणिएण वा मणुस्सेण वा देवेण वा अहाउयं निव्यक्तियं। सेत्तं अहाउनिव्यक्ति-काले॥

१२७. से किं तं मरणकाले ?

मरणकाले—जीवो वा सरीराओ, सरीरं
वा जीवाओ। सेत्तं मरण-काले॥

१२८. से किं तं अद्धाकाले?
अद्धाकाले-से णं समयद्वयाए-आवलियद्वयाए जाव उस्सप्पिणीद्वयाए। एस णं
सुदंसणा! अद्धा दोहाराछेदेणं छिज्जमाणी जाहे विभागं नो हव्वमागच्छइ,
सेतं समए समयद्वयाए। असंखेज्जाणं
समयाणं समुदयसमिइसमागमेणं सा
एगा आवलियत्ति पवुच्चइ। संखे-

एएसि णं पल्लाणं, कोडाकोडी हवेज्ज दसगुणिया। तं सागरोवमस्स उ, एगस्स भवे परिमाणं॥१॥

न्नाओ आवलियाओ उस्सासी जहा

सालिउद्देसए जाव--

१२९. एएहिं णं भंते! पिलओवम-सागरोवमेहिं किं पयोयणं? सुदंसणा! एएहिं पिलओवम-सागरोवमेहिं हन्त अस्ति।

कदा भदन्त! दिवसाः च राज्यः च समाः चैव भवन्ति ? सुदर्शन! चैत्राश्वायुक्पूर्णिमयोः अत्र दिवसाः च राज्यः च समाः चैव भवन्ति— पञ्चदशमुहूर्तः दिवसः पञ्चदशमुहूर्ता रात्रिः भवति। चतुर्भागमुहूर्त्तभागोना चतुर्मृहूर्ता दिवसस्य वा राज्यः वा पौरुषी भवति। सः एषः प्रमाणकालः।

सः किं तत् यथायुर्निवृत्तिकालः ? यथायुर्निवृत्तिकालः —यत् येन नैरियकेन वा तिर्यग्योनिकेन मनुष्येन वा देवेन वा यथायु-र्निवर्त्तितम्। स एषः यथायुर्निवृत्तिकालः।

सः किं तत् मरणकालः ? मरणकालः – जीवः वा शरीरात् शरीरं वा जीवात्। सः तत् मरणकालः।

सः किं तत् अद्धाकालः ?
अद्धाकालः — सः समयार्थाय आवितकार्थाय यावत् उत्सर्षिण्यर्थाय । एषः सुदर्शनः !
अद्धा द्विधाराछेदेन छिद्यमाना यदा विभागं
नो हव्यमागच्छिति सः तत् समयः
समयार्थाय । असंख्येयानां समयानां
समुदयसमितिसमागमनेन सा एका
'आवित्वका' इति प्रोच्यते । संख्येयाः
आवित्वकाः यथा शालि-उद्देशके यावत्—

प्लेषां पत्यानां, कोटिकोटिः भवेत् दशगुणिता। तत् सागरोपमस्य तु, एकस्य भवेत परिमाणम्।

एताभ्यां पल्योपम-सागरोपमाभ्यां किं प्रयोजनम्? सुदर्शन! एताभ्यां पल्योपम-सागरो- १२५. भंते! दिवस और रावि समान कब होते हैं?

हां, होते हैं।

सुदर्शन! चैत्र और आश्विन की पूर्णिमा में दिवस और रात्रि समान होते हैं—पंद्रह मुहूर्न का दिन और पंद्रह मुहूर्न की रात्रि होती है। दिन अथवा रात्रि के मुहूर्न भाग का चौथा भाग—पौने चार मुहूर्न का प्रहर होता है। वह है प्रमाण काल।

१२६. वह यथायुनिवृत्ति काल क्या है?
नैरियक, तिर्यक् योनिक, मनुष्य अथवा देवों
ने जितना और जैसा आयुष्य बांधा है,
यथायुनिवृत्ति काल है। यह है यथायुनिवृत्ति काल।

१२७. वह मरणकाल क्या है?
जीव का शरीर से अथवा शरीर का जीव से पृथक होने का क्षण मरण काल है। यह है मरणकाल।

१२८. वह अध्वा काल क्या है? वह अध्वा काल है—उसका अर्थ है समय. उसका अर्थ है आविलका यावत उसका अर्थ है उत्सर्पिणी।

हिभाग छेद से छेदन करते करने जिसका विभाग न किया जा सके, वह समय है, उसका अर्थ है समय। असंख्येय समयों का समुद्रय, समिति और समागम से एक अप्वलिका होती है। अंख्येय आवितका का एक उच्छवास होता है। भालि उद्देशक की भांति वक्तव्य है यावन-

इन देस क्रोडाक्रोड पत्यां से एक सागरीपम - परिभाण होता है।

१२९. भंते! इन पत्यांपम और सागरीपम से क्या प्रयोजन है? स्वादिशन! इन पत्योपम सागरीपम के द्वारा नेरइय-तिरिक्ख-जोणिय-मणुरुस-देवाणं आउयाइं मविज्जंति॥

१३०. नेरइयाणं भंते! केवइयं कालं ठिई पण्णता? एवं ठिइपदं निरवसेसं भाणियव्वं जाव अजहण्णमणुक्कोसेणं तेत्तीसं सागरोवमाइं ठिई पण्णता॥

पमाभ्यां नैरियक-तियम्योनिक-मनुष्य-देवानाम् आयुंषि मापयन्ति।

नैरयिकानां कियनकालं स्थितिः प्रज्ञता ?

एवं स्थितिपदं निरवशेषं भणितव्यं यावत् अजघन्यमनुन्कर्षेण वयस्त्रिशत् सागरोप-माणि स्थितिः प्रज्ञया। नैरयिक, तिर्थक्रयोनिक, मनुष्य श्लीर देवीं के आयुष्य का मापन द्यांता है।

१३०. भेते! नैरियकों की कितने काल की स्थिति प्रज्ञप्त है?

इस प्रकार स्थिति पद (प्रज्ञापना-पद ४) यक्तव्य है यावत अजधन्य-अनुत्कृष्ट-उत्कृष्ट न्थिति तैतीस सागरोपम प्रज्ञप्त है।

#### भाष्य

१ सूत्र ११९-१३०

काल के चार प्रकार का निर्देश स्थानांग में मिलता है। वहां मूल पाठ में उनका विस्तार नहीं है। प्रस्तुत प्रकरण में इनका स्पप्ट अर्थ सूत्र में उपलब्ध है।

१३१. अत्थि णं भंते! एएसिं पिल-ओवमसागरोवमाणं खएति वा अवचएति वा? हंता अत्थि॥

१३२. से केणड्रेण भंते! एवं वुच्चट्— अत्थि णं एएसिं पिलओवमसागरोव-माणं खुएति वा अवचएति वा?

एवं खलु सुदंसणा! तेणं कालेणं तेणं समएणं हित्थिणापुरे नामं नगरे होत्था-वण्णओ। सहसंबवणे उज्जाणे-वण्णओ। तत्थ णं हित्थिणापुरे नगरे बले नामं राया होत्था-वण्णओ। तस्स णं बलस्स रण्णो पभावई नामं देवी होत्था-सुकुमालपाणिपाया वण्णओ जाव पंचिवहे माणुस्सए कामभोग पच्चणुभवमाणी विहरह।।

१३३. तए णं सा पभावई देवी अण्णया कयाइ तंसि तारिसगंसि वासघरंसि अन्भिंतरओ सचित्त-कम्मे, बाहिरओ द्मिय-घट्ट-मट्टे विचित्तउल्लोग-चिल्लियतले मणिरयणपणासियंधयारे बहुसम-सुविभत्तदेसभाए पंचवण्ण-सरस-सुरभि-मुक्कपुष्फपुंजोवयारकलिए कालागरु-पवरकुंदुरुक्क-तुरुक्क-धूव-मघमघेंत-गंधुद्ध्याभिरामे सुगंध-वरगंधिए गंधवट्टिभूए, तंसि तारिसगंसि समय आदि को विस्तृत अर्थ जानने के लिए इस्टब्य है, अनुयोगहार ४१३-४३३।

पोरिसी के लिए द्रष्टव्य उत्तरज्झयणाणि २६/१२-१६ का टिप्पण।

अस्ति भदन्त! एतयोः पल्योपम-सागरो-पमयोः क्षयः इति वा अपचयः इति वा ?

हन्त अस्ति॥

तत् केनार्थेन भदन्त! एवमुच्यते-अस्ति एतयोः पत्योपम-सागरोपमयोः क्षयः इति वा अपचयः इति वा?

एवं खलु सुवर्शन! तस्मिन् काले तस्मिन् समये हस्तिनापुरं नाम नगरमासीन— वर्णकः। सहस्राम्चनम् उद्यानम्—वर्णकः। तत्र हस्तिनापुरे नगरे बलः नाम राजा आसीत्—वर्णकः। तस्य बलस्य राजः प्रभा-वती नाम देवी आसीत्—सुकुमाल-पाणि-पादा वर्णकः यावत् पञ्चविधान् मानुष्य-कान् कामभौगान् प्रत्यनुभवती विहरति।

ततः सा प्रभावर्ता देवी अन्यदा कदापि तिन्मन् तादृशके वासगृहे आभ्यन्तरतः सचित्रकर्मणि, बाह्यतः धवन्तित-घृष्ट-मृष्टे विचित्रोत्त्तांकः चिल्लियतले मणिरत्न-प्रणशितान्धकारे बहुसमसुविभक्तदेशभागे पंचवर्ण-सरस-सुरिभ-मृक्तपुष्पपुञ्जो-पचारकिति काला-गुरू-प्रवरकुन्दुरुक-तुरुष्क-धूप-मघमघाय-मान-मन्धोद्धृता-भिरामे सुगन्धवरगन्धिते गन्धवर्त्तिभूतं, तस्मिन् तादृशके शयनीये सार्तिगनवर्तिके १३१. भंते! इन पत्थोपम-सागरोपम का क्षय अथवा अपचय होता है?

हां, होता है।

१३२. भंते! यह किस अपेक्षा कहा जा रहा है—इन पल्योपम-सागरीपम का क्षय अथवा अपचय होता है?

सुवर्शन! उस काळ उस समय में हस्तिन:पुर नाम नगर था-वर्णक। सहस्वाध्वन उद्यान-वर्णक। उस हस्तिनापुर नगर में बल नाम का राजा था-वर्णक। उस बल राजा के प्रभावती नाम की देवी थी-सुकुमाल हाथ पेर वार्ली-वर्णक यावत् मनुष्य संबंधी पंचविध काम-भोगों का प्रत्यनुभव करती हुई विहरण कर रही थी।

१३३. एक दिन प्रभावती देवी उस अनुपम वायगृह, जो भीतर से चित्र कमें से युक्त और बाहर से धवितित था, कोमल पाषाण से घिरम होने के कारण चिकता था। उसका ऊपरी भाग विविध चित्रों से युक्त तथा अधोभाग प्रकाश से विधितमान था। मणि और रत्न की प्रभा से अंधकार प्रणष्ट हो चुका था। उसका देश-भाग बहुत सम और सुविभक्त था। पांच वर्ण के सरस और सुरिभित मुक्त पुष्प, पुज्ज

सयणिज्जसि-सालिंगणवद्दिए उभओ विब्बोयणे दृहओ उण्णए मज्झे णयगंभीरे गंगा-पुलिणवालुय-उद्दाल-सालिसए ओय-विय-खोमियदुकुल्लपट्ट-पडिच्छयणे सुविरइयरयत्ताणे स्यसंबुए स्रम्भे आइणग्-रूय-ब्र-नवणीय-तृत्नफासे स्गधवरकस्म-चुण्ण-संयणोवयारकलिए अद्धरत्त-काल-समयंसि सुत्तजागरा ओहीर-माणी-ओहीरमाणी अयमेयारूवं ओरालं कल्लाणं सिवं धण्णं मंगल्लं सस्सिरीयं महासुविणं पासित्ता णं पडिबुद्धा ।

हार-रयय-र्खारसागर - ससंक-किरण-दगरय - रययमहासेल - पंडर-तरोरूर-मणिज्ज-पेच्छणिज्जं थिर-लट्ट-पउट्ट-वट्ट-पीवर-स्सिलिट्ट - विसिद्ध-तिक्ख-दाढाविडबियम्ह परिकम्भियज्ञ्च-कमलकोमल - माङ्यसोभंतलङ्गओङ्गं रत्तुप्पलपत्तः - मउय-सुकुमालतालुजीहं मूसागय - पवरकणगतावियआवत्ता-तडिविमलसरिसनयण यतवट्ट विसाल-पीवरोरुं पडिपुण्णविपुलखंधं मिउः विसयसुद्दमलक्खण - पसत्थः विच्छिन्नकेसरसडोवसोभियं सुनिम्मिय-स्जाय - अप्फोडियलं-गूलं सोमं सोमाकारं लीला-यंतं जंभायंतं. नहयलाओं ओवयमाणं, निययवयण-मतिवयतं सीहं स्विणे पासिता णं पडिबुद्धा समाणी हट्टतुट्टचित्तमाणंदिया णंदिया पीड़-मणा परमसोमणस्भिया हरिसव-सविसप्यमाणहियया हयक-लंबगं पिव समुसवियरोमकूवा तं सुविण ओगिण्हड्. ओगिण्हिता सयणिज्जाओ अव्भुट्टेइ, अब्भृद्वेता अतुरियमचवलमसंभंताए अवि-लंबियाए रायहंससरिसीए गईए जेणेव बलस्स रण्णो संयणिज्जे तेणेव उवागच्छइ, उवागच्छिता बलं रायं ताहिं इट्टाहिं कंताहिं पियाहिं मण्ण्णाहिं मणामाहि ओरालाहिं कल्लाणाहि सिवाहिं धन्नाहिं मंगल्लाहिं सस्सिरीय-याहिं मिय-महर-मंजुलाहिं गिराहि सलवमाणी-संलवमाणी पडिबोहेड्,

उभयतः विब्बोयणे द्रयतः उन्नते मध्ये नत-गम्भीरं गंगापुलिनवालुकावदालशालिशते ओयविय-क्षौमिकदुकूलपट्ट-प्रतिच्छदने स्विरचितरणस्त्राणे रकताशुंकसंवृते सुरम्ये आजिनक - ख्य - बूर - नवनीत - तूलम्पर्शे सुगन्धवरकुसुम-चूर्ण-शयनोपचारकलिते अर्छरात्रिकालसमये सुप्तजागरा निद्राय-माणा-निद्रायमाणा इदमेतदूषं 'औरालं' कल्याणं शिवं धन्यं मांगल्यं सश्रीकं महास्वपनं वृष्ट्वा प्रतिबुद्धा।

हार - रजन - श्रीरसागर - शशांकिकरण दकरजस्-रजनमहाशैल-पाण्ड्रसरोरू-रमणीय-प्रेक्षणीयं स्थिर-लप्ट-प्रकोष्ट-वृत्त-पीवर - सुश्लिप्ट - विशिष्ट - तीक्ष्ण-दृष्टाविडम्बित-मुखं परिकर्मितजात्यकमल-कोमल-मात्रिक-शोभमान लप्टौष्टं रक्तो-न्पलपत्रमृदुक-सुकुमालतालु-जिह्नं मूषा-गतप्रवरकनकतापितावर्चायमान-वृत्त-नडित्विमलसदृशनयनं । विशालपीवरोरु प्रतिपूर्णविपृत्तस्कन्धं मृद्विशदसुक्ष्म-लक्षणप्रशस्त - विच्छिन्न - केशरमटो-पशोभितम उच्चिप्त-सुनिर्मित-सुजात-आरूफोटित-लांगूलं सौम्यं सौम्याकारं लीलायमानं जुम्भमाणं, नभतलात् अवपतन्तं, निजक-बदनमतिपतन्तं सिंहं स्वप्ने दृष्टा प्रतिबुद्धा सती हृष्टतुर्शयता आनन्दिता नन्दिता प्रीतिमना परम-संमिनस्यिता हर्षवशविसर्पद्-मानहृदयः धाराहतकदम्बकं इव सम्च्छ्रियत-रोमकृपा तं स्वप्नम् अवगृह्णाति, अवगृह्य शयनीयात् अभ्युनिष्ठति. अभ्युत्थाय अत्वरिता-चपलासम्भान्तया अविलम्बितया राजहंस-सदृश्या गत्या यत्रेव बलस्य राज्ञः शयनीयं तत्रैव उपागच्छिति, उपागम्य बलं राजानं ताभि: इप्राभि: कान्ताभिः प्रियाभि: मनोज्ञाभि: मनोरमाभिः 'मणामाहिं' 'ओरालाहिं' कल्याणाभिः शिवाभिः मागल्याभिः राश्रीकाभिः मित-मधुर-मज्लाभिः गीर्भिः संलपती-संलपती प्रतिबोध्य बलेन राज्ञा प्रतिबोधयति. अभ्यन्ज्ञाता सती नानामणिरत्नभिनिचित्रे

के उपचार में कलित. कृष्ण अगर, प्रवर कुन्दुरू और जलते हुए लोबान की धूप से उटती हुई सुगंध से अभिराम, प्रवर सुरिभ वाले गंध चूर्गों से स्गंधित गंध-वर्तिका के समान उस प्रासाद में एक विशिष्ट शयनीय था-उस पर शरीर-प्रमाण उपधान (मसनद) रखा हआ था, शिर और पांवों की ओर शरीर-प्रमाण उपधान रखे इए थे इसलिए वह दोनों और से उभरा हुआ तथा मध्य में नत और गंभीर था। गंगा तट की बालुका की भाति पांच रखते ही नीचे धंस जाता था। वह परिकर्मित शौम दुकुल पह से ढका हुआ था। उसका रजस्त्राण (चाद्रा) सुनिर्मित था, वह लाल रंग की मसहरा से सुरम्य था. उसका रपर्श चर्म वस्त्र, कपास, बूर वनस्पति और नवनीत के समान (मृदु) था। प्रवर सुगंधित कुलुम चूर्ण के शयन-उपचार से कलित था। उस शयनीय पर अर्छ रावि के समय सुप्त-जाग्रत (अर्धनिद्रा) अवस्था में बार बार इपकी लेती हुई प्रभावती देवी इस प्रकार का उदार, कल्याण, शिव, धन्य, मंगल और श्री संपन्न महास्वप्न देखकर जागृत हो गई।

वह हार, रजत. क्षीर-सगर, चंद्र-किरण, जिल-कण, रजन महाशेल (वैताढ्य) के समान अतिशुक्ल, रमणीय और दर्शनीय था। उसका प्रकोष्ठ अप्रकंप और मनीज था। वह गोल, पृष्ट, सृश्लिष्ट, विशिष्ट और तीक्ष्ण वाहा से मुक्त मृह को खोले हुए था। उसके ओष्ठ परिकर्मित, जातिवान, कमल के समान कोमल. प्रमाण-युक्त और अत्यंत शोभनीय थे। उसकी जिह्या और तालु रक्त-कमल-पव के समान मृदु और सुकुगाल थे। उसके नयन मूसा (स्वर्ण आदि को गलाने का पात्र) में रहे हुए, अग्नि में तपाये हुए, आवर्त करते हुए उत्तम स्वर्ण के सदृश रंग वाले और विद्युत के समान विमल थे। उसकी जंघा विशाल और पृष्ट थी। उसके स्कंध प्रतिपूर्ण और विदल थे। वह मृदु, विशद, सृक्ष्म, विस्तीर्ण और प्रशस्त लक्षण युक्त अयाल की सटा से स्शोभित

पंडिबोहेत्ता बलेणं रण्णा अब्भणु-ण्णाया समाणी नाणामणिरयण-भतिचित्तंसि भद्दासणंसि निसी-यति, निसीयित्ता आसत्था वीसत्था सुहासणवरगया बलं रायं ताहिं इट्ठाहिं कंताहिं जाव मिय-महुर-मंजुलाहिं गिराहिं संलव-माणी-संलवमाणी एवं वयासी-एवं खल् अहं देवाणुप्पिया! अज्ज तसि तारिसगंसि सयणिज्जंसि सालिंगणबट्टिए तं चेव जाव नियगवयणमइवयंतं सीहं स्विणे पासिता णं पडिबुद्धा, देवाणुप्पिया! एयस्स ओरालस्स जाव महासुविणस्स क मन्ने कल्लाणे फलवित्तिविसेसे भविस्सइ?

भद्रासने निषीदति. निषद्य आश्वस्ता विश्वस्ता सुखासनवरगता बलं राजानं ताभिः इष्टाभिः कान्ताभिः यावत् मित-मधुर-मंजुलाभिः गीभिः संलपती-संलपती एवमवादीत्—एवं खल् अहं देवानुप्रिय! अद्य तस्मिन् तादृशे शद्यनीये सालिंगनवितिकं तं चेव यावत् निजकवदनमितपतन्तं सिंहं स्वप्नं दृष्टा प्रतिबुद्धाः तत् देवानुप्रिय! एतस्य अरालस्स यावत् महास्वपनस्य कः मन्यं कल्याणं फलवृनिविशेषः भविष्यति।

था। वह ऊपर की ओर उठी हुई सुनिर्मित पूंछ से भूमि को आरफालित कर रहा था। सौम्य, संभ्य आकार वाले, लीला करते हुए, जंभाई लेने हुए, आकाश-पथ से उतर कर अपने मुख में प्रविष्ट होते हुए सिंह के स्वप्न को देखकर जागृत हो गई। जागृत होकर वह हुष्ट-तृष्ट चित वाली. आनंदित, नंदित, प्रीतिपूर्ण मन वार्ली, परम सौमनस्य युक्त और हर्ष से विकरवर इदय वार्ला हो गई। मेघ की धारा से आहत कडंब पुष्प की भांति रोम-कृप उच्छुन्मित हो गए। उसने उस स्वप्न का अवग्रहण किया, अवग्रहण कर शयनीय से उठी। उठकर वह अर्त्वरित. अचपल. असभात. अविलंबित राजहींसनी जैसी गति से जहां बल राजा का शयनीय था. वहां आई. वहां आकर इष्ट, कान्त, प्रिय, मनाज्ञ, मनाहर, उदार, कल्याण, शिव, धन्य, मंगलमय श्री-संपन्न, मृद्, भधुर और मंजूल भाषा में पुनः पुनः संलाप करती हुई राजा बल की जगाया, जगाकर बल राजा की अनुजा से नाना मणि रत्न की भानों से चित्रित भद्रास्पन पर बैठ गई। आश्वरून, विश्वरूत हो, प्रवर सुखासन पर बैठकर राजा बल को इष्ट, कांत यावन मृदु-मधुर और मंजुल भाषा में पुनः पुनः संलाप करती हुई इस प्रकार बोली-देवानुप्रिय ! में आज शरीर प्रमाण उपधान वाल विशिष्ट शयनीय पर पूर्ववत् यावत् अधने मुख्य में प्रविष्ट होते हुए सिंह के स्वप्न की देखकर जागृत हो गई देवान्प्रिय क्या मैं मानुं ? इस उदार यावत महास्वपन का कल्याणकारी विशिष्ट फल होगा ?

१३४. तए णं से बले राया पभावईए देवीए अंतियं एयमट्टं सोच्चा निसम्म हड्डतुद्वचित्तमाणंदिए णंदिए पीइमाणे परमसोमणस्सिए हरिसवस-विसप्प-माण हियए धाराहयनीव-सुरभि-कुसुम-चंचुमालइयतणुए ऊसवियरोमकूवे तं सुविणं ओगिण्हइ, ओगिण्हिता ईहं पविसइ, पविसित्ता अप्पणो साभा-विएणं मइपुळ्वएणं बुद्धिविण्णाणेणं तस्स

ततः सः बलः राजा प्रभावत्याः देव्याः अन्तिकं एनमर्थं श्रुत्वा निशम्य इष्टतुष्ट्चित्तः आनिन्दतः नन्दितः प्रीतिमनाः परम-सौमनस्यितः हर्षवशिवसर्पद्मानहृदयः धाराहतनीपसुरभिकुसुम-चंचुमालइय-तनुकः उच्छिद्रतरोमकूपः तं स्वप्नम् अवगृह्णाति, अवगृह्ण ईहां प्रविशति, प्रविश्य आत्मनः स्वाभाविकेन मतिपूर्वकेन बुष्टिविज्ञानेन तस्य स्वप्नस्थार्थावगृहणं

१३४. देवी प्रभावती के पास इस अर्थ की सुनकर, अवधारण कर राजा बल हष्ट- तुष्ट चिन वाला, आनंदित, नंदित, प्रीतिपूर्ण मन वाला, प्रभ भीमनस्य युक्त और हर्ष से विकस्वर हृदय वाला हो गया। उसका शरीर मेघधारा से अहत कदंब के सुरिमकुसुम की भीति पुलकित एवं उच्छुसित रोमकुष दाला हो गया। उसने स्वप्त को अक्ग्रहण किया।

स्रविणस्स अत्थोग्गहणं करेइ, करेसा पभावइं देविं ताहिं इट्टाहिं कंताहिं जाव मंगल्लाहिं मिय-महुर-सस्सिरीयाहिं वग्गृहिं संलव-माणे-संलवमाणे एवं वयासी-ओराले णं तुमे देवी! सुविणे दिट्ठे ? कल्लाणे णं तुमे देवी! सुविणे दिट्ठे जाव सस्सिरीए णं तुमे देवी! सुविणे दिट्टे, आरोग्ग-तुट्टि-दीहाउ-कल्लाण-मंगल्लकारए णं तुमे देवी! स्विणे दिष्टे, अत्थलाभो देवाणुप्पिए! भोगलाभो देवाण्-प्पिए! पत्तलाभो देवाणुप्पिए! रज्जलाभो देवाणु-प्पिए! एवं खल् तुमं देवाण्प्पिए! नवण्ह मासाणं बहुपडिपुण्णाणं अद्धट्टमाण य राइंदियाणं वीइक्कं-ताणं अम्हं कलकेउं कुलदीवं कुलपव्वयं कुलवडेंसय कुलतिलगं कुलकि-त्तिकरं कुलनंदिकरं कुल-जसकरं कुलाधार कुलपायवं कुलविवद्धणकरं सुकुमालपाणिपायं पडिपुण्णपचिदियसरीर लक्खण-वंजण-गुणोववेयं माण्म्मा-णप्पमाण-पडिप्ण्ण-सृजाय-सृव्वंग-सुंदरेगं ससिसोमाकारं कंतं पिय-दंसणं सुरत्वं देवकुमारसमप्पभं दारमं पयाहिसि।

से वि य णं दारए उम्मुक्कबालभावे विण्णय-परिणयमेते जोव्वणगमणु-प्पत्ते सूरे वीरे विक्कंते वित्थिण्ण-विउलबल-वाहणे रज्जवई राया भविस्सइ। तं ओराले णं तुमे देवी! सुविणे दिट्ठे जाव आरोग्ग-तुद्धि-दीहाउ-कल्लाण-मंगल्लकारए णं तुमे देवी! सुविणे दिट्ठे ति कट्टु पभावतिं देविं ताहिं इट्ठाहिं जाव वग्गृहिं दोच्चं पि तच्चं पि अणुबृहति॥

करोति, कृत्वा प्रभावतीं देवीं ताभिः इष्टाभिः कान्ताभिः यावत् मांगल्याभिः मित-मधुर-वाग्भिः सश्रीकाभिः संपलन्-संपलन् एवमवादीत्-'ओराले' त्वया देवि! स्वप्नः दृष्टः, कल्याणं त्वया देवि! स्वप्नः दृष्टः यावत् सश्रीकः त्वया देवि ! स्वप्नः दृष्टः, आरोग्य-तुष्टि-दीर्घायु-कल्याण-मांगल्य-कारकः न्वया देवि ! स्वप्नः दृष्टः, अर्थलाभः देवानुप्रिये ! भोगलाभ: देवानुप्रिये! पुत्रलाभः देवानुप्रिये ! राज्यलाभः देवानु-प्रिये ! एवं खलु त्वं देवान्प्रिये ! नवानां मासानां बहुप्रतिपूर्णानाम् अर्धाष्टमानां च रात्रिदिवानां व्यतिक्रान्तानाम् अस्माकं कुलकेतुं कुलदीपं कुलपर्वतं कुलावतंसकं कुलतिलकं कुलकीर्तिकरं कुलनन्दिकरं कुलयशस्करं कुलाधारं कुलपादपं कुलवि-वर्धनकरं सुकुमारपाणिपादम् अहीनप्रति-पूर्णपञ्चेन्द्रियशरीरं लक्षण-व्यञ्जन-गुणोपपेतं मानोन्मान-प्रमाण-प्रतिपूर्ण-सुजात-सर्वागसुन्दरांगं शशिसौम्याकारं कान्तं प्रियदर्शनं सुरूपं देवकुमारसमप्रभं दारकं प्रजनिष्यसि।

नः अपि च वारकः उन्मुक्तबालभावः विज्ञकपरिणतिमात्रः यावनकमनुप्राप्तः शूरः विष्रांतः विष्तीर्ण-विपुलबल-वाहमः राज्यपतिः राजा भविष्यति। तत् 'ओरालं' त्वया देवि! स्वप्नः दृष्टः यावत् आरोग्य-तृष्टि-दीर्घायु-कल्याण-मांगल्य-कारकः त्वया देवि! स्वप्नः दृष्ट इति कृत्वा प्रभावतीं देवीं ताभिः इष्टाभिः यावत् वाग्भिः द्विः अपि त्रनुबंहति।

अवग्रहण कर ईहा में प्रवेश किया। ईहा में प्रवेश कर अपने स्वाभाविक मतिपूर्वक बुद्धि-विज्ञान के द्वारा उस स्वप्न के अर्थ का अन्ग्रहण किया। अर्थ का अवग्रहण कर प्रभावती देवी से इष्ट, कांन यावत मंगल, मृद्, मधुर, श्री संपन्न शब्दों के द्वारा पुनः पुनः संलाप करतः हुआ इस प्रकार बोला-देवी! तुमने उदार स्वपन देखा है। देवी! तमने कल्याणकारी स्वप्न देखा है। थावत देवां! तुमने श्री संपन्न स्वप्न देखा है। देवी! तुमने आरोग्य, तुष्टि, दीर्घाय, कल्याण और मंगलकारी स्बप्न देखा है। देवानुप्रिये ! तुम्हें अर्थ लाभ होगा। देवान्प्रिये! तुम्हें भोग लाभ होगा। देवानुप्रिये! तुम्हें पुत्र लाभ होगा। देवान्प्रिये ! तुम्हें राज्य लाभ होगा। इस प्रकार देवान्प्रियं! तुम बह प्रतिपूर्ण नौ मास और साढ़ सात दिन-रात व्यतिक्रांत होने पर एक बालक की जन्म दोशी। वह बालुक हमारे कल की पताका, कुल-दीप, कुल-पर्वत, कुल-अवतंस, कुल-तिलक, कल-कीर्निकर, कुल को आनंदित करने वाला, कल के यश को बढ़ाने वाला, कुल का आधार, कुल-पादप, कुल की वढाने बाला. स्कुमाल हाथ पेर वाला, अर्थाण और प्रतिपूर्ण पंचेन्द्रिय शरीर बाला, लक्षण और व्यंजन गुणीं से उपेत, मान, उन्मान और प्रमाण से प्रतिपूर्ण, सूजात, सर्वांग सुन्दर, चंद्रमा के समान सीम्य आकार वाला, कांत, प्रियदर्शन, सुरूप और देव कमार के समान प्रभा वाला होगा।

वृत्तार के समान प्रमा वाला हागा। वह बालक बाल अवस्था को पार कर विज्ञ और कला का पारणामी बन कर, योवन को प्राप्त कर, शूर, वीर, विक्रांत, विपुल और विस्तीर्ण सेना वाहन युक्त, राज्य का अधिपति राजा होगा। इसलिए देवी! तुमने उदार स्वप्त देखा है यावत आरोग्य, तुष्टि, दीर्घायु, कल्याण और मंगलकारी स्वप्त देखा है। ऐसा कह कर उन इष्ट यावत मंजुल शब्दों के द्वारा द्यरी तीसरी बार भी प्रभावती देवी के उल्ल्बर्स को बढाया।

१३५. तए णं सा पभावती देवी बलस्स

ततः सा प्रभावती देवी बलस्य राज्ञः

१३५. राज। बल के पास इस अर्थ की

रण्णो अंतियं एयमट्टं सोच्चा निसम्म हट्टतुट्टा करयलपरिग्गहियं दसनहं सिरसावत्तं मत्थए अंजलिं कट्ट एवं वयासी-एवमेयं देवाण्-प्पिया! तहमेयं देवाणुप्पिया! अवितहमेयं देवाणुप्पिया! असंदिद्ध-मेयं देवाणुप्पिया! इच्छियमेयं देवाणुप्पिया! पडिच्छियमेयं देवाणु-प्पिया ! इच्छिय-पडिच्छियमेयं देवाणप्पिया! से जहेयं तुब्भे वदह ति कट्ट तं सुविणं सम्मं पडिच्छइ, पडिच्छित्ता बलेणं रण्णा अब्भण्-ण्णाया समाणी नाणामणिरयण-भत्तिचित्ताओ भद्दासणाओ अब्भट्टेइ. अब्भृट्टेता अतुरियमचवलमसंभंताए अविलंबियाए रायहंससरिसीए गईए जेणेव सए संयणिज्जे तेणेव तवा-गच्छइ, उवागच्छित्ता सयणि-ज्जंसि निसीयति, निसीयित्ता एवं वयासी-मा मे से उत्तमे पहाणे मंगल्ले सुविणे अण्णेहिं पाव-सुमिणेहिं पडिहम्मिस्सइ त्ति कट्ट देवगुरूजणसंबद्धाहिं पसत्थाहिं मंगल्लाहि धम्मियाहिं कहाहिं सुविणजागरियं पडिजागरमाणी-पडिजागरमाणी विहरइ॥

अन्तिकं एनमर्थं श्रुत्वा निशम्य ह्यप्टतृष्टा करतलपरिगृहीतं दशनखं शिरसावर्त्तं मस्तके अञ्जलिं कृत्वा एवमवादीत्-एवमेतव देवान्प्रिय! तथ्यमेतद देवान्प्रिय! अवितथमेतद् देवान्प्रिय! असंदिग्धमेतद् दवानुप्रिय ! इप्टमेतद देवानप्रिय ! प्रतीष्टमेतद् देवान्प्रिय! इप्ट-प्रतीष्टमेतद् देवानुप्रिय ! तत् यथेदं यूयं वदथ इति कृत्वा तं स्वप्नं सम्यक् प्रतीच्छति, प्रतीष्य बलेन राज्ञः अभ्यनुज्ञाता सती नानामणिरत्न-भिनिचित्रात भद्रासनात अभ्युतिष्ठति, अभ्यत्थायः अत्वरिताचपत्ना-सम्भान्तया अविलंबितया राजहंससदृश्या गत्या यत्रैव स्वकं शयनीयं तत्रैव उपागच्छति, उपागम्य शयनीये निषीदति निषय एवमवादीत्-मा मम सः उत्तमः प्रधानः मांगल्यं स्वप्नः अन्यैः पापस्वप्नैः प्रतिहनिष्यति इति कत्वा देवगुरुजन-सम्बद्धाभिः प्रशस्ताभिः मांगल्याभिः धार्मिकाभिः कथाभि: स्वप्नजागरिकां प्रतिजागृती प्रतिजागृती विहरति ।

सुनकर. अवधारण कर प्रभावनी देवां हष्ट-तुष्ट हो गई। वोनों हथेलियों से निष्पन्न संपृट अनकार वालों इस-नरवात्मक अंजिल को सिर के सम्मुख युमाकर मस्तक पर टिकाकर इस प्रकार कहा—देवानुप्रिय! यह तथा (संवादिता पूर्ण) है। देवानुप्रिय! यह अवितथ है। देवानुप्रिय! यह इष्ट इसांदिग्ध है। देवानुप्रिय! यह इष्ट है। देवानुप्रिय! यह इष्ट है। देवानुप्रिय! यह इष्ट है। देवानुप्रिय! यह इष्ट इं। देवानुप्रिय! यह इष्ट इं। देवानुप्रिय! यह इष्ट इं। देवानुप्रिय! यह इष्ट इंग्ट प्रतिप्तित (प्राप्त करने के लिए इष्ट) है। देवानुप्रिय! यह इष्ट प्रतिप्तित है।

जैसा आप कह रहे हैं वह अर्थ सत्य है-ऐसा भाव प्रदर्शित कर उन स्वपन के फल को सम्यक भ्वीकार किया। स्वीकार कर बल राजा की अभ्यन्त्रा प्राप्त कर नाना मणिरत्न की भांतीं से चित्रित भद्रासन से उठा। उठकर अत्बरित अचपल, असंभ्रांत. अविलंबित राजहंसिनी के सदृश मित द्वारा जहां अपना शयनीय था, वहां आई, वहां आकर शयनीय पर बैठ गई। बैठकर इस प्रकार बोली-मेरा वह उत्तम, प्रधान और मंगल स्थप्न किन्हीं अन्य पाप स्थप्नों के द्वारा प्रतिहत न हो आए। ऐसा कहकर वह देव तथा गुरूजनों से संबद्ध प्रशस्त मंगल धार्मिक कथाओं के द्वारा स्वयन जागरिका के प्रति सतत प्रतिजागृत रहती हुई विहार करने लगाः

१३६. तए णं से बले राया कोडुंबियपुरिसे सहावेइ, सहावेत्ता एवं वयासी— खिप्पामेव भो देवाणुप्पिया! अञ्ज सिवसेसं बाहिरियं उवडाणसालं गंधोदय सित-सुइय-संमन्जिओविलतं सुगंधवरपंचवण्ण-पुष्फोवयारकित्यं कालागरु-पवर - कुंदुरुक्क - तुरुक्क-धृव - मधमधंत - गंधुद्धयाभिरामं सुगंधवरगंधियं गंध-विद्येभूयं करेह य कारवेह य, करेत्ता य कारवेत्ता य सीहासणं रएह, रएता ममेतमाणित्तयं पच्चिप्पाह॥

ततः सः बनः राजा कौटुम्बिकपुरुषान् शब्दयति. शब्दयित्वा एवमवादीत्— क्षिप्रमेय भा देवानुप्रियाः! अद्य सिवशेषां बाहिरिकाम् उपस्थानशालां गन्धोदक-सम्मार्जितोपिलसां सुगन्ध-वरपंच-वर्णपुष्पोपचारकिलतां कालागरु-प्रवरकुन्दु-रुक - तुरुष्क-धूप-मधमधाय-मान-गन्धोद्-भृताभिरामां सुगन्धवर-गन्धिकां गन्धवर्तिभूतां कुरुत च कारयत च कृत्वा च कारयित्वा च सिहासनं रचयत. रचयित्वा मामेनामा-जाितकां प्रत्यर्पयत। १३६. उस बल राजा ने काँटुम्बिक एकवाँ को बुलाया, बुलाकर इस प्रकार कहा—हं देवानुप्रिय! आज शीघ्र ही बाइरी उपस्थानशाला (सभामंडप) को विशेष रूप से सुर्गाधित जल से सींच, झाइ-बुहार कर, गोबर का लेप कर, प्रवर सुर्गाधित पंच वर्ण के पुष्पों के उपचार से युक्त, काली अगर, प्रवर कुन्दुरु, जलते हुए लोबान की धूप से उद्धत गंध से अभिराम, प्रवर सुरिभ वाले गंध-चुर्गों से सुर्गिधित गंध-वर्तिका के समान करो. कराओ। कर तथा करा कर सिंहासन की रचना करो। रचना कर मेरी आज़ा मुझे प्रत्यर्पित करें। १३७. तए णं ते कोडुंबियप्रिसा जाव पडिस्रणेता ख्रिप्पामेव सवि-सेसं बाहिरियं उवद्वाणसालं गंधो-दयसित्त -सुइय-संमज्जिओवलित्तं सुगंधवर-पंचवण्णपुष्फोवयारकलियं कालागरु-पवरबंद्रसक्क-त्रक्क-धूव-मधमधेत-गंधुद्धयाभिरामं सुगंध-वरगंधियं गंध-वट्टिभ्यं करेता य कारवेत्ता य सीहासणं रएता तमाणितयं पच्चप्पिणंति॥

ततः ते कौटुम्बिकपुरुषाः यावत् प्रतिश्रुत्य क्षिप्रमेव सविशेषकां बाहिरिकाम् उपस्थान-शालां गन्धोदकसिकत-शुचिक-सम्मा-र्जितोपितामां सुगन्धवरपंचवर्ण-पुष्पोपचार-कितां कालागरु-प्रवरकुन्दुरुक-तुरुष्क-धूप-मधमधायमान-गन्धोदभूता-भिरामां-सुगन्धवरगन्धिकां गन्धवर्त्तिभूतां कृत्वा च कारियत्वा च सिंहासनं रचियत्वा ताम् आज्ञानिकां प्रत्यर्पयन्ति।

१३८. तए णं से बले राया पच्चसकालसमयसि सयणिज्जाओ अब्भुट्टेइ, पायपीढाओ अब्भुट्टेसा पच्चोरुहइ, पच्चोरुहित्ता जेणेव अट्टण-साला तेणेव उवागच्छइ, अट्टणसालं अणुपविसइ, जहा ओववाइए तहेव अष्ट्रणसाला तहेव मञ्जूणघरे संसिव्व पियदंसणे नरवई जेणेव बाहिरिया उवट्टाण-साला तेणेव उवाग-च्छइ, उवाग-च्छित्ता सीहासणवरंसि पुरत्था-भिमुहे निसीयइ, निसीयित्ता अप्पणो उत्तरपुरत्थिमे दिसीभाए अट्ट भहासणाङ सेयवत्थपच्चत्थुयाइं सिद्धत्थगकयमंगलोवयाराइ रयावेत्ता अप्पणो अदूरसामंते नाणा-मणि-स्यण-मंडियं अहिय-पेच्छणिज्जं महण्य-वरपट्टणुग्गयं सण्हपट्टभत्तिसय-चित्तत्ताणं ईहा-मिय-उसभ-तुरग-नर-मगर-विहंग-वालग-किण्णर-रुरु-सरभ-चमर-कंजर-वणलय-परामलय-भतिचित्तं अन्भितरियं जवणिय अंछावेइ, अंछावेत्ता नाणामणिरयण-भत्तिचित्तं अत्थरयमउयमसूरगोत्थयं सेयवत्थ-पच्चत्थुयं अंगसहफासयं सुमउयं पभावतीए देवीए भद्दासणं रयावेइ. रयावेना कोडबियपरिसे सद्दावेत्ताः सहावेइ. एवं वयासि-खिप्पामेव भो देवाणुप्पिया! अट्टंगमहा-निमित्त-स्तत्थधारए विविहसत्थ-कुसले सुविणलक्खणपाढए सहावेह॥

ततः सः बलः राजा प्रत्यूषकालसमये शयनीयात् अभ्यत्तिष्ठति, अभ्यत्थाय पादपीठात् प्रत्यवरोहति, प्रत्यवरुह्य यत्रैव अट्टनशाला तत्रैव उपागच्छति, अट्टन-शालाम् अनुप्रविशति, यथा औपपातिके तथैव अट्टनशाला तथैव मज्जनगृहे यावत शर्शः इव प्रियदर्शनः नरपतिः बःहिरिका उपस्थानशाला तत्रैव उपागच्छति. उपागम्य सिंहासनवरे प्रस्तादभिम्रबे निषीदति, निषद्य आत्मनः उत्तरपौरस्त्यं दिग्भागे अष्टौ भद्रासनानि श्वेनवस्त्रप्रत्यवस्नुतानि सिद्धार्थककृत-मंगलोपचाराणि रचयति. रचियत्वा आत्मनः अवूरसामंते नानामणि-रत्न-मण्डिताम् अधिकप्रेक्षणीयां वरपत्तनोद्धतां सुक्ष्मपद्गभक्तिशत-चित्रतानाम् ईहामुग-ऋषभ-त्रग-नर-मकर-विहंग-व्यालक-किन्नर-रुस-शर्भ-चमर-कुञ्जर-वनलता-पद्मलता-भक्ति-चित्रां आभ्यन्त-रिकां यवनिकां कर्षयति. कर्षयित्वा नानामणि रत्नभक्तिचित्रम आस्तरक-मृद्मसूरका-वस्तृतं १वेतवस्त्र-प्रत्यवस्तृतम् अंगसुख्रस्पर्शकं सुमृद्कं प्रभावत्यै देव्यै भद्रासनं रचयति, रचयित्वा कौटुम्बिकपुरुषान शब्दयति. शब्दियत्वा एवमवादीत्-क्षिप्रमेव भो देवानृप्रियाः! अष्टांगमहानिमित्तसूत्रार्थधारकान् विविध-शास्त्रकुशलान् स्वप्नलक्षणपाठकान शब्दयत्।

१३७. उन कौटुम्बिक पुरुषों ने थावत् स्वीकार कर शीच ही बाहरी उपस्थान शाला को विशेष रूप से सुगंधित जल से सींचा, झाइ-बुहार कर गोबर का लेप किया। प्रवर सुगंधित पंच वर्ण पुष्प के उपचार से युक्त, काली अगर, प्रवर कुंदुरु और जलती हुई लोबान की धूप से उद्धत सुगंध से अभिराम, प्रवर सुरीय बाले गंध चूर्णों से सुगंधित गंधवर्तिका के समान कर, कराकर सिंहायन की रचना की। रचना कर उस अज्ञा को प्रत्यर्पित किया।

१३८. वह बल राजा प्रत्यूष काल समय में शयनीय से उठा, उठकर पादपीठ से उतरा, उतरकर जहां व्यायामशाला थी. वहां आया, व्यायामशाला में अनुप्रवेश किया, जैसं श्रीपपानिक की वक्तब्यना वैसे ही व्यायामशाला और स्नानघर की दक्तव्यता यावत चंद्रमा की भांति प्रियदर्शन नरपति जहां बाहरी उपस्थान-शाला थी. वहां आया, वहां आकर प्रवर सिंहासन पर पूर्वाभिम्ख होकर बैठा। बैठकर स्वयं ईशान कोण में अगठ भद्रासन स्थापित कराए। उन पर २वेत-वस्त्र बिछाए तथा सरसों डालकर मंगल उपचार और शांति कर्म किए। भद्रासन स्थापित कराकर अपने से न अति दूर न अति निकट नाना मणिरत्नों ये मंडित अति प्रेक्षणीय बह्मूल्य प्रवर पनन में बनी हुई सृक्ष्म सैकड़ों भातों से चित्रित भेड़िया. वृषभ, घोड़ा, मनुष्य, मगरमच्छ, पर्धाः सर्पः किन्नरः कालः हिरणः अञ्टापद, याक ('चमरी गाय), हाथी. अशोकलता, पद्मलना आदि की भांतों से चित्रित भीतरी यवनिका लगाई। लगवा कर नाना मणिरत्न की भातों से चित्रित. बिछौने और कोमल उपधानों से यक्त. धवल वस्त्र से आच्छादित, शरीर के लिए सुखद स्पर्श वाला और अतीव सुकोगल भद्रासन प्रभावती देवी के लिए स्थापित करवाया। स्थापित करवा कर कोटंबिक पुरुषों को बुलाया, बुलाकर इस प्रकार बोला-हे देवान्प्रिय! तम शीघ्र ही अष्टांग

सिग्धं तुरियं चवलं चंडं वेइयं हत्थिणपूरं

वेगितं हस्तिनापुरं नगरं मध्यंमध्येन यत्रैव

पाठक को बुलाओ।

१३९. तए णं ते कोडुंबियपुरिसा जाव तनः ते कौटुम्बिकपुरुषाः यावत् प्रतिश्रुत्य १३९. उन कौटुंबिक पु

पिंडसुणेत्ता बलस्स रण्णो अंतियाओ बलस्य राज्ञः अन्तिकात् प्रतिनिष्क्रामन्ति, को स्वीकार कर बह

पिंडिनिक्खर्मति, पिंडि-निक्खिमित्ता प्रतिनिष्क्रम्य शीघ्रं त्वरितं चपलं चण्डं प्रतिनिष्क्रमण् किया

नगरं मन्झंमन्झेणं जेणेव तेसिं सुविण- तेषां स्वप्नलक्षणपाठकानां गृहाणि तत्रैव लक्खणपाढगाणं गिहाइं तेणेव उपागच्छन्ति, उपागम्य तान् स्वप्नलक्षण-उवागच्छति, उवागच्छिता ते पाठकान शब्दयन्ति।

उवागच्छेति, उवागच्छिता ते पाठकान् शब्दयन्ति। सुविणलक्खणपाढए सद्दावेति॥

१४०. तए णं ते सुविणलक्खण-पाढगा रण्णो कोडंबिय-प्रिसेहिं बलस्स सद्दाविया समाणा हट्टतुट्टा ण्हाया कयबलिकम्मा कयकोउय-मंगल-पायच्छित्ता सुद्धप्पावेसाई मंगल्लाई वत्थाइं पवर परिहिया अप्प-महन्घाभरणालंकियसरीरा सिन्द्रतथ-गहरियालियाक्यमंगलमुद्धाणा सएहिं-सएहिं गेहेहिंतो निग्गच्छंति. निभाच्छिता हत्थिणपुरं नगरं मज्झंमज्झेणं जेणेव बलस्स रण्णो भवण-वरवडेंसए तेणेव उवागच्छंति. उवागच्छिता भवणवरवडेंसगपडि-दुवारंसि एगओ मिलंति, मिलित्ता जेणेव बाहिरिया उवट्ठाणसाला जेणेव बले राया तेणेव उवाग-च्छंति, उवागच्छित्ता करयल-परिग्गहियं दसनहं सिरसावत्तं मत्थए अंजलिं कट्ट बलं रायं जएणं विजएणं वद्धार्वेति। तए णं ते स्विणलक्खणपाढगा बलेणं रण्णा वंदिय-पूड्य-सक्कारिय-सम्मा-णिया समाणा पत्तेयं-पत्तेयं पुब्व-ण्णत्थेस् भद्दासणेसु निसीयंति॥

ततः ते स्वप्नलक्षणपाठकाः बलस्य राजः कौटुम्बिकपुरुषैः शब्दायिताः सन्तः हृष्ट-तुष्टाः स्नाताः कृतबलिकर्माणः कृतकौतुक-मंगलप्रायश्चित्ताः शुद्धप्रावेश्यानि वस्त्राणि प्रवरपरिहिताः अल्पमहार्घ्याभरणालंकृतशरीराः सिन्द्रार्थक-हरितालिकाकृतमंगलमूर्धानः स्वकेभ्यः स्वकेभ्यः गृहेभ्यः निर्नच्छन्ति, निर्गत्य हस्तिनापुरं नगरं मध्यमध्येन यत्रैव बलस्य राज्ञः भवनवरावतंसकः तत्रैव उपाग-च्छन्ति, उपागम्य भवनवरावतंसकप्रतिद्वारे एकतः मिलन्ति, मिलिन्वा यत्रैव बाहिरिका उपस्थानशाला यत्रैव बलः राजा तत्रैव उपागच्छन्ति, उपागम्य करतलपरिगृहीतं दशनखं शिरसावर्त्तं मस्तके अञ्जलि कृत्वा बलं राजानं जयेन विजयेन वर्द्धापयन्ति। ततः ते स्वप्नलक्षणपाठकाः बलेन राजा वन्दित-पूजित-सत्कारित-सम्मानिताः सन्तः प्रत्येकं प्रत्येकं पूर्वन्यस्तेषु भद्रासनेष निषीदन्ति।

१४१. तए णं से बले राया प्रभावित देविं जविणयंतिरयं ठावेइ, ठावेत्ता पुष्फ-फल-पडिपुण्णहत्थे परेणं विणएणं ते सुविणलक्खणपाढए एवं वयासी—एवं ततः सः बलः राजा प्रभावतीं देवीं यवनिकान्तरिकां स्थापयति, स्थापयित्वा पुष्प-फल-प्रतिपूर्णहस्तः परेण विनयेन तान् स्वप्न-लक्षणपाठकान् एवमवादीत-एवं महानिमित्त के सूत्र और अर्थ के धारक, विविध शास्त्रों में कुशल, स्वप्न लक्षण पाठक को बुलाओ।

१३९. उन कौटुंबिक पुरुषों ने यावत् आज्ञा को स्वींकार कर बल राजा के पास से प्रतिनिष्क्रमण किया। प्रतिनिष्क्रमण कर शीघ, त्वरित, चपल, चंड और वेग युक्त गति के द्वारा हस्तिनापुर नगर के बीचोबीच जहां उन स्वप्न-लक्षण-पाठकों के घर थे, वहां आए, वहां आकर स्वप्न-लक्षण पाठकों को बुलाया।

१४०. राजा बल के कौट्रम्बिक पुरुषों द्वारा बुलाये जाने पर वे स्वप्न-पाठक हृष्ट-तुष्ट हो गए। उन्होंने स्नान किया, बलिकर्म किया, कौतुक, मंगल और प्रायश्चित्त किया। सभा में प्रवेशोचित मांगलिक वस्त्रों को विधिवत् पहना। अल्पभार और बहुमूल्य वाले आभरणों से शरीर को अलंकृत किया। मस्तक पर दुब और श्वेत सर्त्रप रख अपने-अपने घर से निकले, निकल कर हस्थिनापुर नगर के बीचोबीच, जहां बल राजा का प्रवर भवन-अवतंसक था. वहां आए. वहां आकर प्रवर भवन-अवतंसक के मुख्य-द्वार पर एक साथ मिले। मिलकर जहां बाहरी उपस्थानशाला थी, जहां बल राजा था, वहां आए, वहां आकर दोनों हथेलियों নিচ্বন্ন संप्ट आकार दसनखात्मक अंजलि को सिर के सम्मुख घुमाकर, मस्तक पर टिका कर, बल राजा का जय विजय की ध्वनि से वर्धापन किया।

वे स्वप्नलक्षण-पाठक बल राजा के द्वारा वंदित, पूजित, सत्कारित और सम्मानित होकर अपने-अपने लिए पूर्व स्थापित भद्रासम पर बेंट गए

१४१. बल राजा ने प्रभावती देवी को यवनिका के भीतर बिठाया। बिठाकर फूलों और फलों से भरे हुए हथों वाले राजा बल ने परम विनयपूर्वक उन स्वप्न- खलु देवाणु-प्पिया! पभावती देवी अज्ज तंसि तारिसगंसि वासघरंसि जाव सीहं सुविणे पासित्ता णं पडिबुद्धा, तण्णं देवाणुप्पिया! एयस्स ओरालस्स जाव महासुविणस्स के मन्ने कल्लाणे फलवित्तिविसेसे भविस्सड? खलु देवानुप्रियाः! प्रभावनी देवी अद्य तस्मिन् वासगृहे यावत् सिंहं स्वप्ने दृष्ट्वा प्रतिबुद्धाः तत् देवानुप्रियाः! एतस्य 'ओरालस्स' यावत् महास्वप्नस्य कः मन्ये कल्याणं फलवृत्ति-विशेषः भविष्यति?

१४२, तए णं ते सुविणलक्खण-पाढगा बलस्स रण्णो अंतियं एय-महं सोच्चा निसम्म हट्टतुट्टा तं सुविणं ओगिण्हंति, ओगिण्हित्ता अणुष्पविसंति. ईहं अणुप्पविसित्ता सुविणस्स तस्स करेंति, अत्थोग्गहणं करेत्ता अप्रणमण्णेणं सब्द्रि संचालेंति. संचालेता तस्स सुविणस्स लब्दट्टा गहियद्वा पुच्छियद्वा विणिच्छियद्वा अभि-गयद्वा बलस्स रण्णो पुरओ स्विणसत्थाइं उच्चारेमाणा उच्चारे-माणा एवं वयासी-एवं खल देवाणप्पिया! अम्ह स्विणसत्थंसि बायालीसं सविणा, तीसं महा-सुविणा-बावत्तरिं सञ्बसुविणा दिहा। तत्थ णं देवाण्पिया! तित्थगरमायरो वा चक्कबद्धि मायरो वा तित्थगरंसि चक्क-वहिंसि वा সভ্যা वक्कममाणंसि एएसिं तीसाए महासुविणाणं इमे चोदस महासुविणे पासित्ता णं घडिब्ज्झंति, तं जहा-गय उसह सीह अभिसेय दाम

कुंभं। संसि दिणयरं झयं विमाणभवण पउमसर सागर सिहिं रयण्च्यय चाशा वासदेवमायरो वासुदेवंसि गुड्भ वक्कममाणंसि एएसिं चोद्दसण्हं महास्विणाणं अण्णयरे सत्त महा-स्विणे पासिता पडिबुझति। ण् बलदेवमायरो बलदेवंसि गुरुभं वक्कममाणंसि एएसिं चोहसण्हं महास्विणाणं अण्णयरे चतारि महासुविणे पासित्ता णं पडि-बुज्झंति। मंडलियमायरो मंडलि-यंसि वक्कममाणंसि एएसि एं चोद्दसण्हं ततः ते स्वप्नलक्षणपाठकाः बलस्य राज्ञः अन्तिकम् एनमर्थं श्रुत्वा निशम्य हृष्टतुष्टाः तं स्वप्नम् अवगृह्णन्ति, अवगृह्य ईहाम् अनुप्रविशन्ति, अनुप्रविश्य तस्य स्वप्नस्य अर्थावग्रहणं कुर्वन्ति. कृत्वा अन्योऽन्येन सार्धं संचालयन्ति, संचाल्य तस्य स्वप्नस्य लब्धार्थाः गृहोतार्थाः प्रधर्थाः विनिश्चितार्थाः अभिगतार्थाः बलस्य राज्ञः स्वप्नशास्त्राणि उच्चारयन्तः. उच्चारयन्तः एवमवादिषु:-एवं खल देवानुप्रियाः! अस्माकं स्वप्नशास्त्रे द्वाचत्वारिंशत स्वप्नाः. त्रिंशत महास्वप्नाः, द्विसप्ततिः सर्वस्वप्नाः दृष्टाः। तत्र देवानुप्रियाः! तीर्थंकरमातारः वा चक्रवर्तिमातारः वा तीर्थंकरे वा चक्रवर्त्ती गर्भ वा अवक्रामित एतेषां त्रिंशत् महास्वप्नानां इमान् चतुर्दश महास्वप्नान् दृष्ट्रा प्रतिबुध्यन्ते, नद् यथा-

सिंह अभिषेकं वृषभं दाम शशिनं दिनकरं ध्वजां कृम्भम्। विमानभवनं पद्मसर: सागरं रत्नोच्चयं शिखिनं ॥१॥ वास्देवमातरः वास्देवे गर्भम् अवक्रामित एतेषां चतुर्दशानां महास्वप्नानाम् अन्यतरान् सप्न महास्वप्नान् दृष्ट्वा प्रतिबुध्यन्ते। बलदेवमातरः बलदेवे गर्भम् अवक्रामति चतुर्दशानां महास्वप्नानाम् अन्यतरान् चतुरः महास्वप्नान् दृष्टवा प्रतिब्ध्यन्ते। माण्डलिकमातरः माण्डलिके गर्भम अवक्रामित एतषा चतुर्दशानां महास्वप्नानाम् अन्यतरम् एकं महास्वप्नं दृष्ट्या प्रतिब्ध्यन्ते। अयं च देवानुप्रियाः!

लक्षणपाठकों से इस प्रकार कहा— देवानुप्रियों! प्रभावती देवी आज उस विशिष्ट वासघर में यावत सिंह का स्वप्त देखकर जागृत हो गई। देवानुप्रियों! इस उदार यावत् महास्थन का क्या कल्याणकारी विशिष्ट फल होगा?

१८२. वे स्वप्नलक्षणपातक राजा बल के पास इस अर्थ को सुनकर, अवधारण कर हुष्टतुष्ट हो गए, उस स्वप्न का अवग्रहण किया। अवग्रहण कर ईहा में अनुप्रवेश किया। अनुप्रवेश कर उस स्वप्न के अर्थ का अवग्रहण किया। अवग्रधण कर एक दूसरे के साथ संचालना की। अंचालना कर स्वप्न के अर्थ की स्वयं जाना, अर्थ का ग्रहण किया, उस विषय में प्रश्न किया, विनिश्चय किया, अर्थ का हृदयंगम किया। राजा बल के सामने स्वधन शास्त्रीं का पुनः पुनः उच्चारण करते हुए इस प्रकार कहा-देवान्प्रिय! हमारे स्वप्न-शास्त्रों में बयांतीस स्वप्न और तीस महास्वपन हैं-सर्व बहनर स्वपन दृष्ट हैं। देवान्प्रिय! तीर्थंकर अथवा चक्रवती की माता तीर्थंकर अथवा चक्रवर्ती के गर्भावकाति के समस्य उन महास्वपनी में से दे चीवह महास्वपन देखकर जागृत होती हैं, कैंसं-

हाथी, वृष्ठभ, सिंह, अभिषेक, माला. चंद्रमा, दिनकर, ध्यज, कलश, पद्म- सरोवर, सागर, विमान-भवन, रत्न- राशि, अग्नि। वासुदेव की माता वासुदेव के गर्भावक्रांति के समय इन चौदह महा स्वप्नों में से कोई सात महास्वपन देखकर जागृत होती है। बलदेव के गर्भावक्रांति के समय इन चौदह महास्वपने में से कोई चार महास्वपन देखकर जागृत होती है। मांडलिक राजा की माता मांडलिक के गर्भावक्रांति के समय इन चौदह सहास्वपनों में से कोई एक महास्वपन देखकर जागृत होती है। स्वांडलिक राजा की माता मांडलिक के गर्भावक्रांति के समय इन चौदह महास्वपनों में से कोई एक महास्वपन देखकर जागत होती है।

महासुविणाणं अण्णयरं एगं महासुविणं पासिता णं पडि-बुज्झंति। इमे य णं देवाणप्पिया! पभावतीए देवीए एगे महास्विणे दिद्वे, तं ओराले णं देवाणुप्पिया! पभावतीए देवीए सुविणे आरोग्ग-तृद्धि-दीहाउ-दिट्ट जाव कल्लाण-मंगल्त्वकारए णं देवाण्-प्पिया! पभावतीए देवीए स्विणे दिहे. अत्थलाभो देवाणृष्पिया! भोग-लाभो देवाणुप्पिया! पुत्तलाभो देवाणुप्पिया! रज्जलाभो देवाणु-प्पिया! एवं खुल् देवाणुप्पिया! पभावती देवी नवण्हं मासाणं बहु-पडिपुण्णाणं अब्द्रहुमाण य राइंदियाणं वीइक्कंताणं तुम्हं कुलकेउं जाव देवकुमारसमप्पभं ढारगं पयाहिति।

से वि य णं दारए उम्मुक्कबालभावे विष्णयपरिणयमते जोव्वणग मणुप्पते सूरे वीरे विक्कंते वित्थिण्णविउत-बलवाहणे रज्जवई राया भविस्सह, अणगारे वा भावियप्पा। तं ओराले णं देवाणुप्पिया! पभावतीए देवीए सुविणे विद्वे जाव आरो ग्ग-तुष्ठि -दीहाउ-कल्लाण मंगल्लकारए पभावतीए देवीए सुविणे विद्वे॥

१४३. तए णं से बले राया सुविण-लक्खणपाढगाणं अंतिए एयमद्रं सोच्चा निसम्म हट्टतुट्टे करयल-परिग्गहियं दसनहं सिरसावत्तं मन्थए अंजलिं कट्ट ते सुविण-लक्खणपाढगे एवं वयासी-एवमेयं देवाणुप्पिया! तहमेयं देवाणु-प्पिया! अवितहमेय देवाण्-प्पिया! असंदिद्धमेयं देवाणु-प्पिया! इच्छिय-देवाणुप्पिया ! पडिच्छियमेयं देवाणुप्पिया! इच्छियपडिच्छियमेयं देवाणु-प्पिया! से जहेयं तुब्धे वदह ति कट्ट तं सुविणं सम्मं पडिच्छइ, पडिच्छित्ता सुविण-लक्खणपाढए विउलेणं असण-पाण-खाइमसाइम-प्ष्फ- वत्थ - गंध - मल्ललंकारेणं सक्कारेड सम्माणेइ. सक्कारेता प्रभावत्या देव्या एकः महास्वप्नः दृष्टः, तत् 'आंराले' देवानुप्रियाः! प्रभावत्या देव्या स्वप्नः दृष्टः यावत् आरोग्य-तृष्टि-र्दार्घाय्-कल्याण-मागल्यकारकः देवानुप्रियाः ! प्रभावत्या देव्या स्वप्नः दृष्टःः. अर्थलाभः देवानुप्रियाः! भोगलाभः देवान्प्रियाः! पृत्रलाभः देवानुप्रियाः ! राज्यलाभः देवानुप्रियाः! एवं खूल् देवानुप्रियाः! प्रभावती देवी नवानां मासानां बहुप्रति-पूर्णानाम् अर्धाष्ट्रमानां रात्रिंदिवानां व्यतिक्रान्तानां युष्माकं कुलकेतुं यावत् देवकुमारसमप्रभं दारकं प्रजनिष्यति। सः अपि दारकः उन्मुक्तबालभावः विज्ञक-परिणतमात्रः यौवनकमनुप्राप्तः शूरः वीरः विक्रान्तः विस्तीर्ण-विपुलबल-वाहनः राज्यपतिः राजा भविष्यति, अनगारः वा भावितात्मा। तत् 'ओराले' देवानुप्रियाः! प्रभावत्या देव्या स्वप्नः दृष्टः यावत् आरोग्य-तृष्टि-दीर्घाय्-कल्याण-मांगल्य-कारकः प्रभावत्या देव्या स्वप्नः दृष्टः।

सः बलः राजा स्वप्नलक्षण-पाठकानाम् अन्तिक एनमर्थं श्रुत्वा निशम्य करतलपरिगृहीतं शिरसावर्तं मस्तके अञ्जलि कृत्वा नान् स्वप्नलक्षणपाठकान् एवमबादीत्-एवमेतद् देवानुप्रियाः! तथ्यमेतद् देवानुप्रियाः! अविनथमेतद् देवानुप्रियाः ! असंदिरधमेतद् दवान्प्रियाः ! इप्टमतद देवान्प्रियाः ! प्रतीष्टमेतद् देवान्प्रियाः! इष्ट-प्रतीष्टमेतद् देवान्प्रियाः! तत् यथैव यूयं वदथ इति कृत्वा तं स्वप्नं सम्यकः प्रतीच्छितः, प्रतीष्य स्वप्नलक्षणपाठकान् विपूलेन अशन-पान-खाद्य - स्वाद्य - पृष्प - वस्त्र - गन्ध-माल्यालंकारेण सन्करोति, सम्मानयति सत्कृत्य सम्मान्य विपुलं जीविताई प्रीतिदानं ददानि, दत्वा प्रतिविसूजनि,

देवानुप्रिय! प्रभावती देवी ने इन स्वप्नों में से एक महस्थपन देखा है, इसलिए देवानुप्रिय! प्रभावती देवी ने उडार स्वप्न देखा है यावत देवानुप्रिय! प्रभावती देवी ने उडार स्वप्न देखा है यावत देवानुप्रिय! प्रभावती देवी ने आरोज्य, तुष्टि, दीर्धाय, कल्याण तथा मंगलकारी स्वप्न देखा है। देवानुप्रिय! अर्थ लाभ होगा। देवानुप्रिय! भोग लाभ होगा। देवानुप्रिय! राज्य-लाभ होगा। इस प्रकार देवानुप्रिय! प्रभावती देवी बहु प्रतिपूर्ण नी मास और साढ़े सात दिन-रात व्यतिकात होने पर तुम्हारे कुलकेतृ यावत देवकुमार के समान प्रभा वाल पुत्र को जन्म देवी।

वह बालक बाल्य अवस्था को पार कर. विज्ञ और कला का पारणामी बनकर, यौवन को प्राप्त कर भूर, वीर. विक्रांत, विपुल और विश्तीर्ण सेना-वाहन युक्त, राज्य का अधिपति राजा होगा अथवा भावितातमा अनगार होगा। इसलिए देवानुप्रिय! (हमारा मत प्रामाणिक है) प्रभावती देवी ने उदार स्वप्न देखा है यावत प्रभावती देवी ने आरोज्य, तृष्टि, वीर्धाय, कल्याण और मंगलकारक स्वप्न देखा है।

१४३, वह बल राजा स्वयनलक्षणपाठको सं इस अर्थ को भनकर, अवधारण कर हुए- . तुष्ट हुआ। दोनी हथेलियों से निष्पन्न संपृट आकार वाली दुसनखुत्मक अंजिलि को सिर के सम्भुख धुमाकर मस्तक पर टिकाकर इस प्रकार बोला-देवानुप्रियो ! यह ऐसा ही है। देवानुप्रियो! यह तथा (संवादिवापूर्ण) है। देवानप्रियो वह अवितथ है। देवानुप्रिया ! यह असंदिग्ध है। देवानुप्रियो ! यह इष्ट है। देवानुप्रियो ! यह प्रतीप्सित है। देवान्प्रियो चह उष्ट-प्रतीप्सित है। वैया आप कर रहे हैं, ऐसा भाव प्रदर्शित कर उस स्वप्न के फल को सम्यक स्वीकार किया। स्वीकार कर स्वप्नलक्षणपाठकों का विपन अशन, पन, खश्च, स्वाइ, पुष्प, वस्त्र, संध और

सम्माणेता विउलं जीवियारिहं पीइदाणं दलयित्ता पडिविसज्जेइ. दलयइ. पडिविसज्जेता सीहासणाओ अब्भुट्टेइ, अब्भुट्ठेत्ता जेणेव पभावती देवी तेणेव उवागच्छइ, उवागच्छित्ता पभा-वति ताहिं इट्टाहिं जाव मह्स्सस्सिरीयाहिं वग्गृहिं संलव-माणे संलवमाणे एवं वयासी- एवं खल् देवाणुप्पिए! सुविण-सत्थंसि बायालीसं सुविणा, तीसं महा-सुविणा-बावत्तरिं सव्वस्विणा दिहा। तत्थ णं देवाण्पिए! तित्थ-गरमायरो वा चक्कबद्धि-मायरो वा तित्थगरंसि वा चक्क-वर्द्धिस वा गब्ध वक्कममाणसि एएसि तीसाए महासुविणाणं इमे चोदस महा-सुविणे पासित्ता णं पडिब्ज्झंति तं चेव जाव मंडलियमायरो मंडलि-यंसि गब्भं वक्कममाणंसि एएसि णं चोहसण्हं महासुविणाणं अण्णयरं एगं महासुविणं पासिता णं पडि-बुज्झंति। इमे य णं तुमे देवाणु-प्पिए! एगे महासुविणे दिहे. तं ओराले णं तुमे देवी! सुविणे दिट्टे जाव रज्जवई राया भविस्सइ, अणगारे वा भावियण्पा, तं ओराले णं तुमे देवी! स्विणे दिट्ठे जाव आरोग्ग-तुद्धि-दीहाउ-कल्लाण-मंगल्लकारए णं तुमे देवी! सुविणे दिहे ति कह पभावति देविं ताहिं इट्ठाहिं जाव मिय-मह्र-सस्सिरी-याहिं वग्गृहिं दोच्चं पि तच्चं पि अण्बुहङ्॥

प्रतिविसुज्य सिंहासनात् अभ्युत्तिष्ठति. अभ्युत्थाय यत्रेव प्रभावती देवी तत्रैव उपागच्छति, उपागम्य प्रभावतीं देवीं ताभिः इप्टाभिः यावत् मित-मधुर-सश्रीकाभिः वाग्भिः संलपन् संलपन् एवमवादीत्-एव ं देवान्प्रिये! स्वप्नशास्त्रे चत्वारिंशत् स्वप्नाः, त्रिंशत् महास्वप्नाः-महास्वज्नाः दुष्टाः। देवान्प्रिये! तीर्थंकरमानरः वा चक्रवर्ति-मातरः वा तीर्थंकरे वा चक्रवर्ती वा गर्भम् अवक्रामित एतेषां त्रिंशत् महास्वप्नानाम् इमान् चतुर्दशान् महास्वप्नान् दृष्ट्वा प्रतिबुध्यन्ते तत् चैव यावत् मांडलिक-मातारः मांडलिके गर्भम् अवक्रामित एतेषां चतुर्दशानां महास्वप्नानाम् अन्यतरत् एक महास्वप्नं दृष्ट्वा प्रतिबुध्यन्ते। अयं च त्वया देवानप्रिये! एकः महास्वप्नः दृष्टः, तत् 'ओराले' त्वया-देवि! स्वप्नः दृष्टः यावत राज्यपतिः राजा भविष्यति. अनगारः वा भावितात्मा, तन 'आराले' त्वया देवि! स्वप्नः दृष्टः यावत् आरोग्य-तुष्टि-दीर्घाय्-कल्याण-मांगल्यकारकः त्वया देवि स्वप्नः दृष्टः इति कृत्वा प्रभावतीं देवीं ताभिः इष्टाभिः यावत् मित-मध्रर-सश्रीकाभिः वाग्भिः द्विः अपि त्रिः अपि अनुबृहिति।

१४४. तए णं सा पभावती देवी बलस्स रण्णो अंतियं एयमष्टं सोच्चा निसम्म हर्द्वतुद्वा करयलपरिग्गहियं दसनहं सिरसावत्तं मत्थए अंजलिं कट्टु एवं वयासी—एयमेयं देवणु-प्पिया! जाव तं सुविणं सम्मं पडिच्छइ, पडिच्छित्ता बलेणं रण्णा अब्भणुण्णाया समाणी नाणामणिरयणभित्तिचित्ताओं भद्दा-सणाओ अब्भुद्देह, अतुरिय-मचवल-मसंभंताए अविलंबियाए रायहंस-

ततः सा प्रभावती देवी बलस्य राज्ञः अन्तिकम् एनमर्थं श्रुत्वा निशम्य हृप्टतुष्टा करतलपरिगृहीतं दशनखं शिरसावर्तं मस्तकं अञ्जलिं कृत्वा एवमवादीत् एवमेतद् देवानुप्रियाः! यावत् तं स्वप्नं सम्यक् प्रतीच्छति, प्रतीष्य बलेन राज्ञा अभ्यनुज्ञाता सती नानामणिरत्नभिकति-चित्रात् भद्रासनात् अभ्युत्तिष्ठति, अत्वरिताचपलासम्भ्रान्तया अविलम्बितया राजहंससदृश्या गत्या यत्रव स्वकं भवने

माल्यालंकारों से सत्कार किया, सम्मान किया। सत्कार-सम्मान कर जीवन-निर्वाह के योग्य विपुल प्रीतिदान दिया। प्रीतिदान देकर प्रतिविसर्जित किया। प्रतिविसर्जित कर सिंहासन से उठा। उठकर जहां प्रभावती देवी थी वहां आया। वहां आकर प्रभावती देवी का इष्ट यावत मदु-मधुर और श्री संपन्न शब्दों के द्वारा पुनः पुनः संलाप करता हुआ इस प्रकार बोला—देवान्प्रिये ! स्वप्नशास्त्र बयांनीस स्वप्न और तीस महास्वप्न-सर्व बहुनर स्वप्न निर्दिष्ट हैं। देवानुप्रिये! तीर्थंकर अथवा चक्रवर्नी की माना नीर्थंकर अथवा चक्रवर्ती के गर्भावक्रांति के समय इन तीस महास्वपनी में से ये चौदह महास्वप्न देखकर जागृत होर्तः है। पूर्ववत् यादत् मांडलिक राज! की माता मांडलिक राजा के गर्भावकांति के समय इन चौटह महास्वपनी में से कोई एक महास्वपन देखकर जागृत होती है। देवान्प्रिये! तुमने एक महास्वप्त देखा है इसलिए देवी ! तुमने उदार स्वप्न देखा है यावत राज्य का अधिपति राजः अथवा भावितातमः अनगार होगा। देवी! तुमने उदार स्वप्न देखा है यावत् आरोभ्यः तृष्टिः, दीर्घायः, कल्याण और मंगलकारक स्वप्न देखा है। इस प्रकार उन इष्ट यावत् मृद् मध्रर, श्री संपन्न शब्दों के द्वारा दूसर और तीसरी बार प्रभावती देवी के उल्लास का संबर्द्धन करता है।

१४४. वह प्रभावती देवी बल राजा के पास इस अर्थ को सुनकर, अवधारण कर हष्ट-तुष्ट हुई। दोनों ध्येलियों से निष्पन्न संपुट आकार वाली दस नखात्मक अंजलि को मस्तक के सम्मुख घुमाकर, मस्तक पर टिकाकर इस प्रकार कहा—देवानुप्रिय! यह ऐसा ही है यावत् उस स्वप्न को सम्यक् स्वीकार किया! स्वीकार कर राजा बल की अनुज्ञा प्राप्त कर नाना मणि-रत्नों की भातों से चित्रित भद्रासन से उठी। सरिसीए गईए जेणेव सए भवणे तेणेव उवागच्छइ, उवाग-च्छित्ता सर्य भवणमणुपविद्वा॥ तत्रैव उपागच्छति. उपागम्य स्वकं भवनमनुप्रविष्टा। अत्बरित, अच्पल, असंभ्रांत, अविलंबित राजहंसिनी जैसी यति के द्वारा जहां अपना भवन था, वहां आई। वहां आकर अपने भवन में अनुप्रवेश किया।

१४५, तए णं सा प्रभावती देवी ण्हाया कयबलिकम्मा जाव सब्वा-लंकार-विभूसिया तं गब्भं नाति-सीतेहिं नातिउण्हेहिं नातितित्तेहिं नातिकड्एहिं नातिकसाएहिं नातिअंबिलेहिं नाति-महरेहिं उउभय-माणसहेहिं भोयण-च्छायण-गंध-मल्लेहिं गब्भस्स हियं मितं पत्थं गब्भपोसणं तं देसे य काले य आहारमाहारेमाणी विवित्तमउएहिं सयणासणेहि षइ-रिक्कसुहाए मणाणुकुलाए विहार-भूमीए पसत्थदोहला संपुष्णदोहला सम्माणियदोहला अविमाणिय-दोहला वोच्छिण्णदोहला विणीय-दोहला ववगयरोग-सोग-मोह-भय-परितासा तं गब्भं सहंसहेणं परिवहति॥

ततः सा प्रभावती देवी रनाता कृतबलिकर्मा यावत् सर्वालंकारिवभूषिता तं गर्भं नातिशीतेः नात्युष्णैः नातिनिक्तैः नातिकटुकैः
नातिकषायैः नात्याम्लैः नातिमधुरैः ऋतुभजमानसुखैः भोजनाच्छादन-गंध-माल्यैः
यत् तस्य गर्भस्य हितं मितं पथ्यं गर्भ-पोषणं
तत् देशे च काले च आहारमाहरन्ती
विविक्तमृदुकैः शयनासनैः प्रतिरिक्तशुभायां मनोनुकूलायां विहारभूम्यां प्रशस्तदोहदा सम्पूर्णदोहदा सम्मानितदोहदा
अविमानित-दोहदा व्युच्छिज्ञदोहदा
विनीतदोहदा व्यपगतरोग-शोक-मोह-भयपरित्रासात् गर्भ सुखेन परिवहन्ति।

१८५, प्रभावती देवी ने स्नान किया, बलि कर्म किया यावन शरीर को सर्व-अलंकार से विभूषित किया। वह उस भर्भ के लिए न अति शीत, न अति उष्ण, न अति तिक्त, न अति कटुक, न अति कषैला, न अति खटटा, न अति मधर, प्रत्येक ऋतु में सुरब्रक्षर भोजन, आच्छादन और गंध, माल्य का सेवन करती। जी आहार हित. मित, पथ्य और गर्भ का पोषण करने वाला था उस देश और काल में वही आहार करती। दोष रहित कामल शय्या पर सोर्ता। एकांत संख्वार मनोनुकूल विहार-भूमि में रहती। इस प्रकार अपने दोहद को प्रशस्त किया, अपने दोहद को संपूर्ण किया. अपने दोहद का सम्मान किया, अपने दोष्टद का लेश मात्र मनोरथ भी अधूरा नहीं छोड़ा, दोहद में उत्पन्न इच्छाओं को पूरा किया, वोहद पूर्ण किया। उसने रोग, शोक, मोह, भव और पश्त्रिस से मुक्त होकर उस गर्भ का सुखपूर्वक वहन किया।

३४६. तए णं सा पभावती देवीं नवण्हं मासाणं बहुपडिपुण्णां अद्धष्टमाण य राइंदियाणं वीइक्कं-ताणं सुकुमाल-पाणिपायं अहीण-पडिपुण्णपंचिंदिय-सरीरं लक्खण-वंजणगुणोववेयं माणुम्माणप्पमाण-पडिपुण्ण-सुजाय-सव्वंगसुंदरंगं सिस-सोमाकारं कंतं पियदंसणं सुख्वं दारयं पयाया॥

ततः सा प्रभावती देवी नवानां मासानां बहुप्रतिपूर्णानाम् अन्द्राष्ट्रमानां च रात्रिंदिवानां व्यतिक्रान्तानां सुकुमालपाणिपादम् अहीन-प्रतिपूर्णपञ्चेन्द्रियशरीरं लक्षण-व्यंजन-पुणोपपेतं मानोन्मान-प्रमाण-प्रतिपूर्ण-सुजात-सर्वांगसुन्दरांगं शशिसौम्याकारं कान्तं प्रियदर्शनं सुरूपं दारकं प्रजाता।

१४६. प्रभावर्ता देवी ने बहु प्रतिपूर्ण नी मास और साढे सात रात दिन के व्यतिक्रांत होने पर सुकुमाल हाथ पैर वाले. अहीन पंचेन्द्रिय शर्रार, लक्षण व्यंत्रन गुणीं से युक्त, मान, उन्मान और प्रमाण से प्रतिपूर्ण, सुनात. सर्वाग-सुन्दर, चंद्रमा के समान सौम्य आकार वाले. कांत, प्रियदर्शन और सुन्य पुत्र को जन्म दिया।

१४७. तए ण तीसे प्रभावतीए देवीए अगपिडयारियाओ प्रभावति देविं पसूर्य जाणेता जेणेव बले राया तेणेव उवागच्छिति, उवागच्छिता करयल- ततः तस्याः प्रभावत्याः देव्याः अंग-प्रतिचारिकाः प्रभावतीं देवीं प्रस्तूतां ज्ञात्वा यत्रैव बलः राजा तत्रैव उपागच्छन्ति, उपागम्य करतलपरिगृहीतं दशनखं १४७. प्रभावती ठेवी ने पुत्र को जन्म दिया है—यह जानकर प्रभावती ठेवी की अंग-प्रतिचारिका जहां राजा बल था, वहां आई। वहां आकर वोनी हथेलियों से परिग्गहियं दसनहं सिरसा-वत्तं मत्थए अंजिलिं कहु बलं रायं जएणं विजएणं वद्धावेंति, बद्धावेत्ता एवं वयासी—एवं खलु देवाणुप्पिया! पभावती देवी नवण्हं मासाणं बहु-पिडपुण्णाणं जाव सुरूवं दारगं पयाया। तं एयण्णं देवाणुप्पियाणं पियद्वयाए पियं निवेदेमो। पियं भे भवत्॥ शिरसावर्त्त मस्तके अञ्जलिं कृत्वा बलं राजानं जयेन विजयेन दर्धयन्ति, वर्धयित्वा एवमयादीत्—एवं खलु देवानुप्रियाः! प्रभावती देवी नवानां मासानां बहुप्रति-पूर्णानां यावत् सुख्यं दारकं प्रजाता। तत् एतं देवानुप्रियानां प्रियार्थाय प्रियं निवेदयामः। प्रियं भवतां भवत्।

१४८. तए णं से बले राया अंगपडि-यारियाणं अंतियं एयमट्टं सोच्चा निसम्म हद्वतुद्वचित्तमाणंदिए णंदिए पीइमणे परमसोमणस्सिए हरिस-वसविसप्पमाणहियए धाराहयनीव-सुरभिकुसुम चचुमालइयतणुए ऊसवियरोमकूवे तासि अगपडि-यारियाण मउडवज्जं जहामालियं ओमोयं दलयइ. दलयिता सेतं रययामयं विमलसलिलपुण्णं भिंगारं पशिण्हइ, पशिण्हित्ता, मत्थए धोवइ, धोवित्ता विउलं जीवियारिष्टं पीइदाणं दलयइ, दलयित्ता सक्कारेइ सम्माणेइ. सक्कारेता सम्माणेता पडिविसज्जेड॥

ततः सः बलः राजा अंगप्रतिचारिकाणाम् अन्तिकं एनमर्थं श्रुत्वा निशम्य हृष्टतृष्ट-चित्तः आनन्दितः नन्दितः प्रीतिमनाः परम-सौमनस्थित: हर्षवशविर्सपदमानहृदयः धारा - हतनीपसुरभिकुसुम - चंचुमालाइय-तनुकः उच्छ्रितरोमकूपः ताभ्यः अंगप्रति-चारिकेभ्यः यथामालितम् म्कृटवर्ज अवमोचं ददाति, दत्वा श्वेतं रजतमयं विमलसिललपूर्णं भुंगारं प्रगृह्णाति, प्रगृह्ण मस्तकान् धावति, धावित्वा विपूलं जीवनाईं प्रीतिदानं ददाति, दत्वा सत्करोति. सम्मानयति, सत्कृत्य सम्मान्य प्रति-विसजिति।

१८९. तए णं से बले राया कोड़ंबिय-पुरिसे सदावेइ, सद्दावेत्ता वयासी-खिप्पामेव भो देवाणु-प्पिया! हत्थिणापुरे नयरे चारग-सोहणं करेह, करेता माणुम्माण-वहुणं करेह, करेता हत्थिणापुरं नगरं सब्भितरबाहिरियं आसिय-संमन्जि-ओवलित्तं जाव गंध-विट्टभूयं करेह य कारवेह य, करेता य कारवेत्ता य जुवसहस्सं चक्कसहस्सं वा पूरामहामहिमसं-जुत्तं उस्सवेह, उस्सवेत्ता ममेत माणित्तयं पच्चप्पिणह ॥

ततः सः बलः राजा कौटुम्बिकपुरुषान् शब्दयित, शब्दयित्वा एवमवादीत्-क्षिप्रमेव भो देवानुप्रियाः! हस्तिनापुरे नगरे चारकः शोधनं कुरुत, कृत्वा मानोन्मानवर्द्धनं कुरुत, कृत्वा हस्तिनापुरं नगरं साध्यन्तरबाहिरिकं आसिकतः सम्मार्जितोवितिष्ठं यावत् गन्ध-वर्त्तिभूतं कुरुत च कारयत च. कृत्वा च कार-यित्वा च यूपसहस्रं वा चक्रसहस्रं वा पूजामहा-महिमसंयुक्तम् उच्छ्रयत, उच्छ्रिस्य मामेनाम् आज्ञप्तिकां प्रत्यर्पयथ।

निञ्पन्न संपुट आकार वार्ती दयनखात्मक अंजिल को खिर के सम्मुख घुमाकर, मस्तक पर टिकाकर राजा बल को जय विजय के द्वारा वर्धापित किया! वर्धापित कर इस प्रकार बोली—देवानुप्रिय! प्रभावती देवी ने बहु प्रतिपूर्ण नव मास साढ़े सात रात दिन के व्यतिक्रांत होने पर यावत् सुरूष पुत्र को जनम दिया है। इस्रतिष् हम देवानुप्रिय को प्रिय निवेदन करती हैं। आपका प्रिय हो।

१४८ अंग-प्रतिचारिका से इस अर्थ को सुनकर, अवधारण कर, राजा बल हृष्ट-तृष्ट चित्त बाला, आनंदित, नंदित, प्रीतिपूर्ण मन वाला, परम सीमनस्य युक्त और हर्ष से विकस्वर हृदय याला हो गया। उसका शरीर धारा से आहत कदंब के सुरभि कुसुम की भांति पुलकित शरीर एवं उच्छुसित रोम कृप वाला हो गया। उसने उन अंग-प्रतिचारिकाओं को मुकट को छोड़ कर धारण किये हुए शंष सभी आभूषण दे दिए। देकर श्वेतरज्तमय विमल जल से भरी हुई आरी को ग्रहण किया। ग्रहण कर अंग प्रतिचारिकाओं के मरनक को प्रशानित किया। प्रशानित कर दासत्व से मुक्त कर जीवन निर्वाह के थोग्य विप्ल प्रीतिदान दिया। प्रीतिदान देकर सत्कार-सम्मान किया। सत्कार-सम्मान कर प्रतिविसर्जित क्रिया।

१९९. बल राजा ने कांद्रंबिक पुरुषों की बुलाया, बुलाकर इस प्रकार कहा—है देवानुप्रिय! हस्तिनापुर नगर में शींघ ही चारक-शोधन—बंदियों का विमोचन करो. विमोचन करो वृद्धि करो. वृद्धि कर हस्तिनापुर नगर के भीतरी और बाहरी क्षेत्र को सुगंधित जल से सींचो, झाड़-बुहार कर गोंबर का लेप करो यावत् प्रवर सुरिंभ वाले गंध चूर्णों से सुगंधित गंधवर्तिका के समान करो, कराओ, कर और कराकर यूप-सहस्र और चक्र-सहस्र की पूजा और महामहिमा युक्त

उत्सव करो। उत्सव कर मेर्र आजा मुझे प्रत्यर्पित करो।

१५०. तए णं ते कोडुंबियपुरिसा बलेणं रण्णा एवं वृत्ता समाणा हट्टतुङ्घा जाव तमाणत्तियं पच्चप्पिणंति॥

ततः कौटुम्बिकपुरुषाः बलेन राज्ञा एवम् उक्ताः सन्तः हृष्टतुष्टाः यावत् ताम् आज्ञपिकां प्रत्यर्पयन्ति।

१५०. वे कौटुम्बिक पुरुष बल राजा के इस प्रकार कहने पर हृष्ट-तुष्ट हो गए थावत बल राजा की आज्ञा बल राजा को प्रत्यर्पित की।

१५१. तए णं से बले राया जेणेव अट्टणसाला तेणेव उवागच्छइ. उवागच्छिता तं चेव जाव मज्जण-घराओ पडिनिक्खमइ. निक्खमिता उस्सुक्कं उक्करं उक्किट्टं अदेज्जं अमेज्जं अभडप्पवेसं अदंह-कोदंडिमं अधरिमं गणियावरनाड-इज्जकलियं अणेगतालाचराणुचरियं अणुद्धयमुइगं अमिलायमल्लदामं पमुइयपक्कीलियं सपुरजणजाणवयं दसदिवसे ठिइवडियं करेति॥

ततः सः बलः राजा यत्रैव अद्दनशाला तत्रैव उपागच्छति, उपागम्य तत् चैव यावत् मज्जनगृहात् प्रतिनिष्क्रामित, प्रतिनिष्क्रम्य उच्छुल्काम् उत्कराम् उत्कृष्टाम् अद्रेयाम् अमेयाम् अभटप्रवेशाम् अदण्डकुदण्डिमाम् अधार्याम् गणिकावरनाटकीयकलिताम् अनेकतालाचरानुचरिताम् अनुखूयमृदंगाम् अम्लानमाल्यदामं प्रमुदितप्रकीडिताम् सपुर-जनजानपदं दशदिवसे स्थितिपतितां करोति।

१५१. वह बल राजा जहां व्यायामशाला थी. वहां आया, वहां आकर पूर्ववत् यावत् स्नानघर ये प्रतिनिष्क्रमण किया। प्रतिनिष्क्रमण कर राजा बल ने निर्देश दिय:-दस दिवस के लिए कुल मर्यादा के अनुरूप पुत्र जनम महोत्सव मनाया जाए-प्रजा से शुल्क और भूमि का कर्षण न करें. क्रय-विक्रय का निषेध करने के कारण देने और मापने की प्रणाली स्थगित हो गई है। सुभट प्रजा के घर में प्रवेश न करें। राज दण्ड से प्राप्त द्रव्य और कुवंड-अपराधी आदि से प्राप्त दंड द्रव्य न लें। ऋण धारण करने वालों को ऋण मुक्त करें। गणिका आदि के द्वारा प्रवर नाटक किए जाएं, वहां अनेक ताल बजाने वालों का अनुचरण होता रहे, नगर में सतत मुदंग बजते रहें, अम्लान पृष्प मालाएं (तोरणद्वारों आदि पर) बांधी जाएं। इस प्रकार प्रमुदित और खुशियों से झूमते हुए नागरिक और जनपद वासी पुत्र जन्म उत्सव में सहभागी बनें।

#### भाष्य

१ सूत्र ११९-१३० शब्द विमर्श—

- पसत्थ दोहला—प्रशस्त मनोरथः
  - संपुणा दोहला-अभिलषित प्रयोजन की पूर्ति।
  - सम्माणिय दोहला-प्राप्त और अभिलंबित अर्थ का उपयोग।
- अविमाणिय दोहला--वह मनोरथ जो लेश मात्र भी अपूर्ण नहीं रहा।
  - वोच्छिण्ण दोहला—दोहद में उत्पन्न इच्छा की पूर्ति।

- विणीय दोहला-दोहद का पूर्ण होना।
- जहामालियं—धारण किए हुए।
- चारग सोहणं—बंदी जनों की मुक्ति।
- अदंड कोदंडिमं—दण्ड-राजदंड से प्राप्त हुआ, कुदण्ड— अपराधी आदि से प्राप्त दंड द्रव्य न लेना।
  - अधिरम—ऋण धारण करने वालों को कण मुक्त करना।
  - पमुइय पक्कीलिय-प्रमुदित और खुशियों से झूमने हए।
  - दुगुल्ल-वृक्ष-छाल से निष्पन्न वस्त्र युगल।

१५२. तए णं से बले राया दसा-हियाए ठिइवडियाए वट्टमाणीए सइए य साहस्सिए य सयसाह-स्सिए य जाए य दाए य भाए य दलमाणे य दवावेमाणे

ततः सः बलः राजा दशाहिकायां स्थितिपतितायां वर्तमानायां शतान् च साहस्रिकान् च शतसाहन्त्रिकान् च यागान् च दायान च भागान् च ददन् दापयन्, १५२. कुल मर्यादः के अनुस्त्य चल रहे दसाहिक महोत्सव में बल राजा बल ने सैकडों, हजारों, लाखों द्रव्यों से याग कार्य कराए।

य, सङ्ग्य सहस्सिष् य सयसाहस्सिष् य लंभे पडिच्छेमाणे य पडिच्छावेमाणे य एवं यावि विहरह॥ शतकान् साहस्रिकान् शतसाहस्रिकान् च लम्भान् प्रतीच्छन् प्रत्येषयन् च एवं चापि विहरति।

ततः तस्य दारकस्य अम्बापितरौ प्रथमे

दिवसे स्थितिपतितां कुरुतः, तृतीये दिवसे

चन्द्रसूरदर्शनिकां कुरुतः, षष्ठे दिवसे

जागरिकां कुरुतः, एकादशमे दिवसे व्यति-

क्रान्ते निवृत्ते अशुचिजातकर्मकरणे सम्प्राप्ते

द्वादशमे दिवसे विपुलम् अशनं पानं खाद्यं

स्वाद्यम् उपस्कारयति, उपस्कार्य मित्र-

ज्ञाति-निजक-स्वजन-संबन्धि-परिजन

राज्ञः च क्षत्रियान् च आमंत्रयति, आमन्त्र्य

ततः पश्चात् स्नाताः तं चैव यावत्

सत्कुर्वन्ति संमन्यन्ते, सत्कृत्य सम्मान्य

तस्यैव मित्र-ज्ञाति-निजक-स्वजन-संबन्धि-

परिजनस्य राज्ञां च क्षत्रियाणां च परतः

आर्यक-प्रार्यक-पितृप्रार्यकागतं बहुपुरुष-

गौणं गुणनिष्पन्नं नामधेयं कुरुतः-यस्मात्

अस्माकम् अयं दारकः बतस्य राज्ञः पुत्रः

प्रभावत्याः देव्याः आत्मजः, तत् भवतु

'महाबलः–महाबलः।' ततः तस्य दारकस्य

अम्बापितरौ नामधेयं कुरुतः महाबल इति।

कुलसन्तानतन्तुवर्द्धन-करम्

अरुमाकम् अस्य दारकस्य

कुलानुरूपं

कुलसदुश

इदमेतद्रपं

परम्पराप्ररूढं

णं 843. तए तस्स दारगस्स अम्मापियरो पढमे दिवसे ठिइ-वडियं करेइ, तइए दिवसे चंद-सूरदंसावणियं करेइ, छट्टे दिवसे जागरियं करेइ, एक्कारसमे दिवसे वीइक्कंते निब्बत्ते असुइजाय-कम्मकरणे संपत्ते बारसमे दिवसे विउलं असणं पाणं खाइमं साइमं उवक्खडावेंति, उवक्खडावेत्ता मित्त-नाइ-नियग-सयण-संबंधि-परिजणं रायाणो य खत्तिए य आमंतेति, आमंतेत्ता तओ पच्छा ण्हाया तं चेव सक्कारेंति जाव सम्माणेति. सक्कारेता सम्माणेता तस्सेव मित्त-नाइ-नियग-सयण-संबंधि-परिजणस्स राईण य खत्ति-याण य पुरओ अञ्जय-पज्जय-पिउपज्जयागयं बहपरिस-परंपरप्प-रूढं कुलाणुरूवं कुलसरिसं कुलसंताणतंतुबद्धणकरं अयमेया-रूवं गोण्णं गुणनिष्फन्नं नामधेज्जं करेंति-जम्हा णं अम्हं इमे दारए बलस्स रण्णो पुत्ते पभावतीए देवीए अत्तए, तं होउ ण अम्हं इमस्स दारगस्स नामधेज्जं महब्बले-महब्बले। णं तस्स तए दारगस्स अम्मापियरो नामधेज्जं करेंति महब्बले ति॥

> ततः सः महाबलः दारकः पंचधात्रीपरि-गृहीतः,(तद् यथा-क्षीरधात्रया) एवं यथा दृढप्रतिज्ञस्य यावत् निर्वातनिर्व्याघाते सुखंसुखेन परिवर्धते।

पंचधाईपरिभ्गहिए, (तं जहा-खीरधाईए), एवं जहा दढपइण्णस्स जाव निव्वाय-निव्वाघायंसि सुहं-सुहेणं परिबद्धति॥

दारए

१५४. तए णं से महब्बले

१५५. तए णं तस्स महब्बलस्स दारगस्स अम्मापियरो अणुपुव्वेणं ठिइवडियं वा चंदसूरदंसावणियं वा जागरियं वा ततः तस्य महाबलस्य दारकस्य अम्बापितरौ अनुपूर्वेण स्थितिपतितां वा चन्द्रसूरदर्शनिकां वा जागरिकां वा दान और भाग (विवक्षित द्रव्य का अंश) विया, दिलवाया। सैंकड़ों, हजारों, लाखों लोगों से उपहार को ग्रहण करता हुआ, स्वीकार करता हुआ, स्वीकार करवाता हुआ विहरण कर रहा था।

१५३. बालक के माता-पिता ने प्रथम दिन कुल मर्यादा के अनुरूप महोत्सव मनाया। तीसरे दिन चंद्र-सूर्य के दर्शन कराए। छट्टे दिन जागरण किया। इस प्रकार ग्यारह दिन व्यतिक्रांत होने पर अश्चिजात-कर्म से निवृत्त होकर बारहवें दिन के आने पर विपुल अशन, पान, खाद्य और स्वाद्य कराए, करम्बर मित्र, ज्ञाति, निजक, स्वजन, संबंधी, परिजन, राजा और क्षत्रियों को आमंत्रित किया, आमंत्रित करने के पश्चात् स्नान किया, पूर्ववत् यावत् सत्कार-सम्मान किया, सत्कार-सम्मान कर उन मित्र, ज्ञाति, निजक, स्वजन, संबंधी, परिजन, राजा और क्षत्रियों के सामने पितामह, प्रिपतामह प्रप्रपितामह आदि बहुपुरुष की परंपरा से रूढ, कुलानुरूप, कुल-सदृश, कुल संतान के तंतु का संवर्द्धन करने वाला, इस प्रकार का गुणयुक्त गुणनिष्पन्न नामकरण किया-क्योंकि यह बालक राजा बल का पुत्र और प्रभावती देवी का आत्मज है इसितए इसका नाम होना चाहिए-'महाबल-महाबल।' तब उसके माता-पिता ने उस बालक का नाम महाबल किया।

१५४. बालक महाबल पांच धायों के द्वारा पिरगृहीत (जैसे क्षीर धात्) इस प्रकार दृढ-प्रतिज्ञ की भांति वक्तव्यता (रायपसेणीय सूत्र ८०५) यावत् निर्वात और व्याघात रहित स्थान में सुखपूर्वक बढने लगा।

१५५. उस बालक महाबल के माता-पिता ने अनुक्रम से कुल मर्यादा के अनुरूप चंद्र-सूर्य के दर्शन कराए, जागरण, नामकरण, नामकरणं वा परंगामणं वा पचंकामणं वा पजे-मामणं वा पिंडवद्धणं वा पजंपावणं वा कण्णवेहणं वा संवच्छर-पिंडलेहणं वा चोलोयणगं वा उवणयणं वा, अण्णाणि य बहूणि गब्भा-धाण-जम्मणमादियाइं कोउयाइं करेंति॥ नामकरणं वा पर्यङ्गनं वा पदचंक्रामणं वा प्रजेमापनं वा पिंडवर्द्धनं वा प्रजल्पावनं वा कण्विधनं वा संवत्सर- प्रतिलेखनं वा चूलापनयनं वा उपनयनं वा, अन्यानि वा बहूनि गर्भाधान-जन्मादिकानि कौतुकानि कुर्वन्ति।

भूमि पर रेंगना, पैरों से चलना, भोजन प्रारंभ करना, ग्रास को बढ़ाना, संभाषण सिखाना, कर्ण वेधन, संबत्सर प्रतिलेखन (वर्षगांठ-मनाना) चुड़ा धारण करना, उपनयन संस्कार (कलादि ग्रहण) और अन्य अनेक गर्भाधान, जन्म महोत्सव आदि कौतुक किए।

१५६. तए णं तं महब्बलं कुमारं अम्मापियरो सातिरेगद्ववासगं जाणिता सोभणंसि तिहि-करण-नक्खत्त-मुहुत्तंसि कलायरियस्स उवणेति, एवं जहा दढण्पइण्णे जाव अलंभोगसमत्थे जाए याविहोत्था।।

ततः तं महाबलं कुमारं अम्बापितरौ सातिरेकाष्टवर्षकं ज्ञात्वा शोभने तिथि-करण-नक्षत्र-मृहुर्त्ते कलाचार्यस्य उपनयतः, एवं यथा वृढप्रतिज्ञः यावत् अलंभोगसमर्थः जातः चापि अभवत।

१५६. माता-पिता ने महाबल कुमार को सातिरेक आठ वर्ष का जानकर शोभन तिथि, करण. नक्षत्र और मूहूर्न में कलाचार्य के पास भेजा। इस प्रकार दृढप्रतिज्ञ की भांति वक्तव्यता यावत् भोग का उपभोग करने में समर्थ हुआ।

१५७. तए णं तं महब्बलं कुमारं अलंभोग-उम्मुक्कबालभावं जाव समत्थं विजाणित्ता अम्मापियरो अह पासायवडेंसए कारेंति-अब्भू-भय-मुसिय-पहसिए वण्णञ्जो इव जाव पडिरुवे। तेसि णं रायप्यसेणइज्जे पासायवडेंसगाणं बहुमज्झ-देसभागे, महेगं भवणं कारेंति-एत्थणं अणेगखंभसयसंनिविद्रं वण्णओ जहा रायप्पसेणइज्जे पेच्छाघरमंडवंसि जाव पडिरव्वे ॥

ततः तं महाबलं कुमारं उन्मुक्त- बालभावं यावत् अलंभोगसमर्थं विज्ञाय अम्बापितरौ अष्ट प्रासादावतंसकान् कारयतः-अभ्युद्गत-उच्छित-प्रहसितान् इव वर्णकः यथा राजप्रश्नीये यावत् प्रतिरूपान्। तेषां प्रासादा-वतंसकानां बहुमध्यदेशभागे, अत्र च महान्त-मेकं भवनं कारयतः–अनेक-स्तम्भशत-सन्निविष्टं वर्णकः यथा राजप्रश्नीये प्रेक्षागृहमण्डपे यावत् प्रतिरूपान्।

१५७. महाबल कुमार बाल्यावस्था को पार कर यावत् भोग के उपभोग में समर्थ है. यह जानकर माता-पिता ने आठ प्रासाद-अवतंसक बनवाए-अत्यंत ऊंचे. हंसते हुए श्वेतप्रभा पटल की भांति श्वेत वेदिका-संयुक्त-रायपसेणइय की भांति वक्तव्यता यावत् प्रतिरूप थे। उन आठ प्रासाद-अवतंसक के बहु मध्य-भाग में एक महान भवन बनवाया-अनेक सैकड़ों स्तंभों पर अवस्थित था, रायपसेणइय की भांति वर्णक-प्रेक्ष'यर मंडप यावत प्रतिरूप था।

**१५८. तए णं तं महब्बलं कुमारं** अम्मापियरो अण्णया कयाइ सोभ-णंसि तिहि-करण-दिवस-नक्खत्त-मुहत्तंसि ण्हायं कथबलिकम्मं कय-कोउय-मंगल-पायच्छित्तं संव्वा-लंकारविभूसियं प्मक्खुण्ग-ण्हाण-गीय-वाइय-पसाहण-अट्टंगतिलग-कंकण-अविहवबह्उवणीयं मंगल-सुजंपिएहि य वरकोउय-मंगलोवयार-कयसंतिकम्मं सरि-सियाणं सरित्तयाणं सरिव्वयाणं सरिसलावण्ण-रूव-जोव्वणगुणोव-वेयाणं विणीयाणं कय-कोउय-मंगलपायच्छित्ताणं सरिसएहिं रायक्लेहिंतो आणिल्लियाणं अट्टण्हं रायवरकन्नाणं एगदिवसेणं पाणि गिण्हाविंस्।।

ततः तं महाबलं कुमारं अम्बापितरौ अन्यदा कदाचित शोभने तिथि-करण-दिवस-नक्षत्र-महर्त्ते कृतबलिकर्माणं रनातं कृतकौतुक-मंगल-प्रायश्चितं सर्वालंकार-विभूषितं प्रमक्षणक-स्नान-गीत-वादित्र-प्रसाधन-अष्टांगतिलक-कंकण-अविध-ववधूपनीतं मंगलसुजम्पितैः च वरकौत्क-मंगलोप-चारकृतशान्तिकर्म, सद्ग्त्वचानां सद्ग्वतानां सद्ग्लावण्य-रूप-यौवनगुणोपपेतानां विनीतानां कृतकौतुक- मंगलप्रायश्चित्तानां सदृभ्यः राजकुलेभ्यः आनीतानाम् राजवरकन्यकानाम् एकदिवसेन पाणिम् अग्राह्यताम्।

१५८. उस महाबल कुमार ने किसं समय शोभन तिथि, करण, दिवस, नक्षत्र, और मुहुर्त्त में स्नान किया, बलिकर्म किया, कौतुक, मंगल और प्रायश्चिन किया, सर्व अलंकारों से विभूषित हुआ। सौभाग्यवती स्त्रियों ने अभ्यंगन, स्नान, गीत, वादित आदि से प्रसाधन तथा आह अंगी पर तिलक किए, कंकण के रूप में लाल डोरे को हाथ में बांधा, दक्षि अक्षत आदि मंगल एवं मंगल गीत आशीर्वांट के रूप में गाए. प्रवर कौतुक एवं मंगल-उपचार के रूप में शांति कर्म आदि उपनय किए। माता पिता ने एक दिन समान जोडी वाली, समान त्वचा वाली. समान वय वाली. समान लावण्य, रूप, योवन गुणों से उपेत, विनीत, कौतुक, मंगल एवं प्राथश्चिन की

हुई, सदृश राजकुलों से आई हुई आठ प्रवर राजकन्याओं के साथ महाबल कुमार का पाणिग्रहण करवाया।

१५९. तए णं तस्स महाबलस्स कुमारस्स अम्मापियरो अयमेयारूवं पीइदाणं दलयंति, तं जहा-अट्ट हिरण्णकोडीओ. अट्ट सुवण्ण-कोडीओ, अट्ट मउडे मउडप्पवरे, अट्ट कुंडलजीए कुंडल-जोयप्पवरे अट्ट हारे हारप्पवरे, अट्ट अब्द्रहारे अब्द्रहारप्पवरे, अट्ट एगा-वलीओ एगावलिप्पवराओ, एवं मृत्ता-वलीओ, एवं कणगावलीओ, एवं रयणावलीओ, अट्ट कडगजोए कडग-जोयप्पवरे, एवं तुडियजोए, खोमजुयलाइं खोमजुयलप्प वराइं, एवं वडगजुयलाइं, एवं पट्टजुयलाईं, एवं दुगुल्लजुयलाइं, अट्ट सिरीओ, अट्ट हिरीओ एवं धिइओ. कित्तीओ. बुद्धीओ, लच्छीओ, अट्ट नंदाई, अट्ट भहाई, अट्ट तले तलप्पवरे सन्वरयणामए, नियमवरभवणकेऊ अट्ट झए झयप्पवरे, अट्ट वए वयप्पवरे दसगोसाहस्सिएणं वएणं, अट्ट नाडगाइं नाडगप्पवराइं बत्तीस-इबद्धेणं नाडएणं, अंडु आसे आसप्पवरे सव्वरयणाम्ए सिरिघर-पडिरूवए, अट्ट हत्थी हत्थिप्पवरे सब्बरयणाभए सिरिघर-पडिरूवए, अट्ट जाणाइं जाणप्यवराइं, अह जुगाई जुगप्यवराई, एवं सिबि-याओ, एवं संदमाणीओ, एवं गिल्लीओ थिल्लीओ, अट्ट वियडजाणाइं वियड-जाणप्पवराइं, अट्ट रहे पारिजाणिए, अट्ट रहे संगामिए, अट्ट आसप्पवरे, अट्ट हत्थी हत्थिप्पवरे, अट्ट गामे गामप्पवरे दसकुलसाहस्सिएणं गामेण, अट्ट दासे दासप्पवरे, एवं दासीओ, एवं किंकरे, एवं कंचुइज्जे, एवं वरिसधरे, एवं महत्तरए, अट्ट सोवण्णिए ओलंबणदीवे, अहं रुप्पामए ओलवंण-दीवे, अट्ट सोवण्णरूप्पामए ओलंबण-दीवे, अट्ट सोवण्णिए उक्कंबण-दीवे. एवं चेव तिण्णि वि, अट्ट सोवण्णिए पंजरदीवे, एवं चेव तिण्णि वि. अट्ट

महाबलस्य कुमारस्य अम्बापितरौ इदमेतद्रूपं प्रीतिदानं दत्तः, तद्यथा-अष्ट हिरण्यकोटी:, अष्ट सुवर्ण-कोटी:, अष्ट मुकुटान् मुकुटप्रवरान्. अष्टकुण्डल'जोए' कुण्डलजोयप्रवराणि अष्ट हारप्रवरान् अष्ट अर्द्धहारान् अन्द्रेहारप्रवरान्, अष्ट एकावलीः एकावली-प्रवराः, एवं मुक्तावलीः, एवं कनकावलीः, एवं रत्नावलीः, अष्ट कटकयुगानि कटक-युगप्रवराणि एवं 'तुडिय' युगानि अष्ट क्षौमयुगलानि क्षौमयुगलप्रवराणि, 'वडग' युगलानि, एवं पट्ट- युगलानि, एवं 'दुगुल्ल' युगलानि, अष्ट श्रियः, अष्ट ह्रियः एवं धियः, कीर्त्ताः, बुद्धीः, लक्ष्मीः, अष्ट नन्दानि, अष्ट भद्रानि, अष्ट तलान् तलप्रवरान् सर्वरत्नमयान् निज-कवरभवनकेत्न् अष्ट ध्वजान् ध्वजप्रवरान्, अष्ट व्रजान् व्रजप्रवरान् दशगोसाहस्रिकेण ब्रजेन, अष्ट नाटकानि नाटकप्रवराणि द्वात्रिंशदबद्धेन नाटकेन, अष्ट अश्वान्। अश्वप्रवरान् सर्वरत्नमयान् श्रीगृह-प्रतिरूपकान्, अष्ट हस्तिनः हस्तिप्रवरान् सर्वरत्नमयान् श्रीगृहप्रतिरूपकान्, अष्टानि यानानि यानप्रवराणि, अष्ट युगानि युगप्रवराणि, एवं शिबिकाः, एवं स्यन्द-मानिकाः, एवं गिल्लीओ, 'थिल्लीओ', अप्ट विकट-यानानि विकटयानप्रवराणि. अप्ट रथान् पारियानिकान्, अष्ट रथान् सांग्रामिकान्, अष्ट अश्वान् अश्वप्रवरान्, अष्ट हस्तिनः हस्तिप्रवरान्, अष्ट ग्रामान् ग्रामप्रवरान् दशकुलसाहस्रिकेण ग्रामेण. अष्ट दासान् दासप्रवरान्, एवं दासीः, एवं किकरान्, एवं कंचुकीयान्, एवं वर्षधरान्, महत्तरकान् अष्ट सौवर्णिकान् अवलम्ब**न**दीपान्, अष्ट रूप्यकमयान् अवलम्बनदीपान्, अष्ट सुवर्ण-रूप्यकमयान् अवलम्बनदीपान्, सौवर्णिकान् अष्ट अवकम्बनदीपान एवं चैव त्रीन् अपि, अष्ट सौवर्णिकान् पञ्जरदीपान् एवं चैव त्रीन्। अपि. अष्ट सौवर्णिकान् स्थालान्, अष्ट

१५९, महाबल कुमार के माना पिता ने इस आकार वाला प्रीतिदान किया, जैसे–आठ करोड़ हिरण्य, आठ करोड़ स्वर्ण, मुक्टों में प्रवर आठ मुकुट, कुंडल युगलों में प्रवर आठ कुंडल-युगल, हारों में प्रवर आठ हार. अर्द्धहारों में प्रवर आठ अर्द्धहार, एकावलियों में प्रवर आठ एकावली, इसी प्रकार आठ मुक्तावली, इसी प्रकार आठ कनकावली, इसी प्रकार आठ रत्नावली, कड़ों की जोड़ी में प्रवर आठ कड़ों की जोड़ी, इसी प्रकार आठ बाजूबंध की जोड़ी, क्षौम-युगल में आठ प्रवर क्षौम-युगल वस्त्र, आठ टसर-युगल (एक तरह का कड़ा, मोटा रेशम या उसका बना कपड़ा) इसी प्रकार आठ पट्ट -युगल, इस प्रकार आठ वृक्ष छाल से निष्पन्न वस्त्र-युगल, आठ श्री, आठ ही, इस प्रकार आठ धृति, कीर्ति, बृद्धि, लक्ष्मी, रत्नमय आठ नंद-मंगल वस्तुएं, आठ भद्र-मूढ आसन और ताल में प्रवर आठ तालवृक्ष, निज घर के लिए केतु रूप ध्वनों में प्रवर आठ ध्वन, दस दस हनार गायों वाले गोकलों में प्रवर आठ गोकल. बनीस व्यक्तियों द्वारा किए जाने वाले नृत्य में प्रवर आठ नृत्य, अश्वों में प्रवर श्रीगृह रूप आठ रत्नमय अश्व, हस्तियों में प्रवर श्रीगृह रूप आट रत्नमय हर्स्ता, यानी में प्रवर आठ यान, वृग्यों में प्रवर आठ युग्य-वाहन, इस प्रकार शिविका, इस प्रकार रयंदमानिका, इसी प्रकार डोली, दो खञ्चरों वाली बग्घी, विकट यान में आठ प्रवर विकट (खुले) यान, पारिवानिक रथ, आठ सांग्रामिक रथ, अश्वों में प्रवर आठ अश्व, हस्तियों में प्रवर आठ हस्ति, दस हजार कुलों (परिवारों) से युक्त एक ग्राम होता है ऐसे ग्रामी में प्रवर आठ ग्राम, दासों में प्रवर आठ दास, इसी प्रकार दासी, किंकर, कंचकी-पुरुष, वर्षधर (अंतःपुर रक्षक) और महत्तरक, आठ सोने के अवलंबक दीपक, आठ चांदी के अवलंबक दीपक, आठ स्वर्ण-रजत के

सोवण्णिए थाले अह स्वण्णरुप्पामए थाले, अट्ट रुप्पामए थाले, अद्र सोवण्णियाओ पत्तीओ अट्ट ₹, सोवण्णियाइं थासगाइ ₹. अट्र सोवण्णियाई मल्लगाइं ₹, अट्ट सोवण्णियाओ तलियाओ अट्ट सोवण्णियाओ कविचियाओ ३, अट्ट सोवण्णिए अवएडए अट्र ₹. सोवणियाओं अवयक्काओं ३. अट्ट सोवण्णिए पायपीढए 3, अट्र सोवण्णियाओ भिसियाओ ३, अद्ग सोवण्णियाओं करोडियाओं ३. अट्ट सोवण्णिए पल्लंके अट्ट ₹. सोवणियाओ पडिसेज्जाओ 3, अद्र हंसा-सणाई, अट्ट कोंचासणाई, एवं गरुलासणाई, उन्नयासणाई, पण-यासणाइं, दीहासणाइं, भद्दास- णाइं. पक्खासणाई, मगरासणाई, अद्र पउमासणाइं, अट्ट दिसा-सोवत्थिया-अट्ट तेल्ल-समुग्गे, अद कोद्रसम्ग्गे. एवं पत्त-चोयग-तगर-एल-हरियाल-हिंगुलय-मणोसिल-अंजण-समुग्गे, अट्ठ सरिसव-समुग्गे, अट्ट खुज्जाओ जहा ओववाइए जाव अड्र पारिसीओ अट्ट छत्ते, छत्तधारीओ चेडीओ, अद्र चामराओ, चामरधारीओ चेडीओ तालियंटधारीओ तालियंते, अट्ट अट्ट करोडियाओ. चेडीओ. करोडिया धारीओ चेडीओ. अट्ट खीर-धाईओ, अट्ट मज्जणधाईओ, अट्ट मंडणधाईओ अट्ट खेल्लावण-धाईओ, अह अंकधाईओ, अह अंगमिदयाओ. अट्ट उम्महियाओ अट्ट ण्हावियाओ, अट्ट पसा-हियाओ, अट्ट वण्णगपेसीओ अट्ट चुण्णगपेसीओ अट्ट कीडागारीओ, अट्ट दवकारीओ, अट्ट उवत्था-णियाओ, अट्ट नाडइज्जाओ, अट्ट कोडुंबिणीओ,अट्ट महाणसिणीओ, अद्र भंडागारिणीओ, अट्ट अन्भा-धारिणीओ, अद्वपुप्फ-घरणीओ, अट्ट पाणिघरणीओ, अट्ट बलिका-रीओ , अहु सेज्जाकारीओ, अद्र अब्भितरियाओ पडिहारीओ अट्ट बाहिरियाओ पडिहारीओ. अट्र

रूप्यक्रमयान् स्थालान्. अष्ट सुवर्णरूप्य-कमयान् स्थालान्, अष्टा सौवर्णिकाः पात्रीः ३, अष्ट सौवर्णिकानि 'थासगाइं' ३ अप्ट सौवर्णिकानि 'मल्लगाई' ₹, सौवर्णिकाः 'तलियाओ' अप्ट ₹, 'कविचियाओ' सौवर्णिकाः अष्ट ₹, सौवर्णिकान् 'अवएडए' ३, अष्ट सौवर्णिकाः 'अवयक्काओ',३, अष्ट सौवर्णिकान 3, पादपीठान अष्ट सौवर्णिकाः 'भिसियाओं' सौवर्णिकाः अष्ट ₹, सौवर्णिकान 'करोडियाओं' अष्ट ₹. पर्यंकान् ३, अष्ट सौवर्णिकाः प्रतिशयाः ३, अष्ट हंसासनानि, अष्टानि क्रौंचासनानि, एवं गरुडासनानि, उन्नतासनानि, प्रणतास-नानि, दीर्घासनानि, भद्रासनानि, पक्षास-नानि, मकरासनानि, अष्ट, पद्मासनानि, अष्टानि दिशासौवस्तिकासनानि, अष्ट तैल-समुद्रान्, अष्ट कोष्ठसमुद्रान्, एवं पत्र-'चोयग'-तगर-एला-हरिताल-हिंगुलक-मनःशिला-अंजन-समुद्रान्, अष्ट सर्षप-समुद्रान, अष्ट 'खुज्जाओ' यथा औपपातिके यावत् अष्ट पारसीः, अष्टानि छत्राणि, अष्ट छत्रधारीः चेटीः, अष्ट चामराणि. अष्ट चामरधारिकाः चेटीः, अष्ट तालवृन्तानि, तालवुन्तधारिकाः चेटीः. 'करोडियाधारीः' 'करोडियाओ', अष्ट चेटी: अष्ट क्षीरधात्री:, अष्ट धात्री:, अष्ट मण्डनधात्री:, अष्ट खेलनक-धात्रीः, अष्ट अंकधात्री:, अष्ट अंग-मर्दिकाः, अष्ट उन्मर्दिकाः अष्ट स्नापिकाः, अष्ट प्रसाधिकाः, अष्ट वर्णकपेषिकाः, अष्ट चुर्णकपेषिकाः, अष्ट क्रीडाकारिकाः, अष्ट 'दवकारीओ', अष्ट उपस्थानिकाः, अष्ट कौट्म्बिनीः नाटकीयाः, अष्ट अष्ट महानसिनीः, अष्ट भाण्डागारिणीः, अष्ट अर्भकधारिणीः. अष्ट पुष्पगृहिणीः, अष्ट पानीयगृहिणीः, अष्ट बितकारिकाः, अष्ट शय्याकारिकाः, अप्ट अभ्यन्तरिकाः प्रतिहारिकाः, अष्ट बाहिरिकाः, हारिकाः, अष्ट मालाकारिकाः, प्रेषणकारिकाः, अन्यत् वा सुबह् हिरण्यं वा स्वर्णं वा. कास्यं वा दृष्यं वा विप्लधन-कनक-रत्न-मणि-मौक्तिक-शंख-शिला-प्रवाल-रक्तरत्न-सतुसारस्वापतेयम्, अलं

अवलंबक दीपक, आठ स्वर्ण के उत्कंचक (ऊर्ध्व दंड युक्त) दीपक, इसी प्रकार रजन और स्वर्ण-रजत के उत्कंचक दीपक. आठ स्वर्ण के पंजर (अभ्रपटल युक्त) दीपक, इसी प्रकार रजन और स्वर्ण-रजन के आठ पंजर दीपक, आठ स्वर्ण की थाली, आठ रजत की थाली. आठ स्वर्ण-रजत की थाली. आट स्वर्ण परात. आठ राजत परात. आठ स्वर्ण-रजन परात. आठ स्वर्ण स्थासक, आठ रजत स्थासक, आठ स्वर्ण-रजत स्थासक, आठ स्वर्ण मल्लक (कटोरे): अन्ठ रजत मल्लक, आठ स्वर्ण-रजत मल्लक, आठ स्वर्ण तलिका (पात्र-विशेष) आठ रजन तलिका, आठ स्वर्ण-रजत तलिका, आठ स्वर्ण कलाचिका, आंत रजत कलाचिका आंत स्वर्ण-रजत कलाचिका. आठ स्वर्ण तापिकाहस्तक (संडासी), आठ रजत नापिकाहस्तक, आठ स्वर्ण-रजत नापिकाहस्तक, आठ स्वर्ण तवे, आठ रजन नवे, आठ स्वर्ण-रजत तवे. आठ स्वर्ण पादपीठ, आठ रजन पादपीठ, आठ स्वर्ण-रजन पादपीठ, आठ स्वर्ण भीषिका (आसन-विशेष), आठ रजत भीषिका, आठ स्वर्ण-रजन भीषिका, आत स्वर्ण करोटिका (लोटा) आठ रजन करोटिका, आट स्वर्ण, रजत करोटिका, आठ स्वर्ण पर्यंक, आठ रजन पर्यंक, आठ स्वर्ण, रजत पर्यंक. अन्ठ स्वर्ण प्रतिशय्या, आठ रजत प्रतिशय्या, आठ स्वर्ण-रजत प्रतिशय्या, आठ स्वर्ण, हंसासन, आठ रजत हंसासन. आढ स्वर्ण रजत हंसासन. आह स्वर्ण क्रींचासन, आह रजन क्रौंचासन, आठ स्वर्ण-रजत क्रौंचासन. इसी प्रकार आठ गरुड़ासन, उन्नत-प्रणत-आसन्. दीर्घ-आसन, भद्रासन, पक्षासन, मकरासन, पद्मासन, आठ दिक स्वस्तिक आसन. आठ तेल के डिब्बे, आठ सुगंधित चूर्ण के डिब्बे, इसी प्रकार आठ नागर, धूमवास, तगर, इतायची, हरताल, हिंगुर, मनःशिल और अंजन के डिब्बे, आठ सर्षप के डिब्बे, आठ कृब्जा टासियां औपपातिक की भांति वक्तव्यता यावत आठ पारसी दासियां, आठ छत्र, आठ छत्रधारिणी दासियां, आठ

मालाकारीओ, अह पेसणकारीओ, अण्णं वा सुबहुं हिरण्णं वा सुवण्णं वा कंसं वा दूसं वा विउलधण-कणग-रयण-मणि-मोत्तिय-संख-सिलप्पवाल-रत्तरयण-संतसार-सावएज्जं, अलाहि जाव आसत्त-माओ कुल-वंसाओ पकामं वाउं, पकामं भोत्तुं, पकामं परिभाएउं॥ यावत् आसप्तमात् कुलवंशात् प्रकामं दातुं, प्रकामं भोक्तुं, प्रकामं परिभाजयितुम्।

१६०. तए णं से महब्बले कुमारे एगमेगाए भज्जाए एगमेगं हिरण्ण-कोडिं दलयइ, एगमेगं सुवण्णकोडिं दलयइ, एगमेगं मउडं मउडप्पवरं दलयइ, एवं तं चेव सक्वं जाव एगमेगं पेसणकारिं दलयइ, अण्णं वा सुबहुं हिरण्णं वा सुवणं वा कंसं वा दूसं वा विउलधणकणग-रयण - मणि - मोत्तिय - संखिसल-प्पवाल - रत्तरयण - संतसार-सावएज्जं अलाहि जाव आसत्तमाओ कुल-वंसाओ पकामं दाउं, पकामं भोत्तं,

ततः सः महाबलः कुमारः एकैकस्यै भायि एकैकां हिरण्यकोटिं ददाति, एकैकां सुवर्णकोटिं ददाति, एकैकां मुकुटं मुकुटप्रवरं ददाति, एवं तत् चैव सर्वं यावत् एकैकां प्रेषणकारिकां ददाति, अन्यत् वा सुबहु हिरण्यं वा सुवर्णं वा कांस्यं वा दूष्यं वा विपुलधन - कनक - रत्न - मणि-मौक्तिक-शंख-शिला - प्रवाल - रक्तरत्न - सत्सार-स्वापतेयम्, अलं यावत् आसप्तमात् कुलवंशात् प्रकामं दातुं, प्रकामं भोकतुं, प्रकामं परिभाजियतम्। चामर, आठ चामरधरिणां दासियां, आठ तालवृंत (वीजन), आठ तालवृंतधारिणी करोटिका, दासियां, आट करोटिकाधारिणा दासियां, आठ क्षीर-धात्रियां, आठ मञ्चनधात्रियां, आठ मंडन-धात्रियां, आठ खेलनकधात्रियां, अंक-धात्रियां, आट अंगमर्दिका, आठ उन्मर्दिका, आठ रनान कराने वाली, आठ मंडन (प्रवर पोशाक पहनाने वर्ला) करने वाली, आठ चन्दन आदि विसने वाली. आठ चूर्णक (तांबूल, गंधद्रव्य आदि) पीसने वाली. आठ क्रीड़ा कराने वाली, आठ परिहास करने वाली, आठ आसन के समीप रहने वाली, आठ नाटक करने वाली, आठ कौटुम्बिक अप्जाकारिणी दासियां, आठ रसोई बनाने वाली, आठ भंडार की रक्षा करने वाली, आठ बालक का लालन-पालन करने वाली दासियां. आठ पृष्पधारिणी (पृष्प की रक्षा करने वाली). आठ पानी भरने वाली, आठ बिल करने वाली, आठ शय्या करने वाली. आठ आभ्यंतर प्रातिहारियां, आठ प्रातिहारियां, आठ मला बनाने वर्ला, आठ आटा आदि पीसने वाली, इसके अतिरिक्त बहुत सारा हिरण्य, सुवर्ण, कांस्य, दृष्य (वस्त्र), विपल वभव, कनक, रत्न, मणि, गौक्तिक, शंख, मनःसिल, प्रवाल, लालरत्न और श्रेष्ठ सार-इन वैभवशाली द्रव्यों का प्रीतिवान किया, जो सातवीं पीढी तक प्रकाम देने के लिए. प्रकाम भौगने और बांटने के लिए समर्थ था |

१६०. महाबल कुमार ने प्रत्येक पत्नी को एक-एक कोटि हिरण्य विया, एक-एक कोटि सुवर्ण विया, एक-एक मुकुटों में प्रवर मुकुट दिया, इसी प्रकार संपूर्ण वर्णन पूर्ववत यावत एक-एक आटा आदि पीसने वाली दासी दी। इसके अनिरियत बहुत सारा हिरण्य, सुवर्ण, कांस्य, दृष्ट्य (वस्त्र) विपुल वैभव, कनक, रत्न, मणि, मौक्तिक, शंख, मनःशिल, प्रवाल, लालरत्न और श्रेष्ठसार—इन वैभवशाली द्रव्यों का प्रीतिदान किया, जो सानवीं पीढ़ी तक

पकामं परिभाएउं।।

१६१. तए णं से महब्बले कुमारे उप्पिं पासायवरगए जहा जमाली जाव पंचविहे माणुस्सए कामभोगे पच्चणु-ब्भवमाणे विहरइ॥

१६२. तेणं कालेणं तेणं समएणं विमलस्स अरहओ पओप्पए धम्मधोसे नामं अणगारे जाइसंपन्ने वण्णओ जहा केसिसामिस्स जाव पंचेहि अणगार-सएहिं सिद्धं संपरिवुडे पुव्वाणुपृव्विं चरमाणे गामाणुग्गामं दूइज्जमाणे जेणेव हत्थिणापुरे नगरे, जेणेव सहसंब-वणे उज्जाणे, तेणेव उवागच्छइ, उवागच्छित्ता अहापिडस्वं ओग्गहं ओगिण्हित्ता संजमेणं तवसा अप्पाणं भावेमाणे विहरइ॥ ततः सः महाबलः कुमारः उपरि प्रासादवरगतः यथा जमालिः यावत् पञ्च-विधान् मानुष्यकान् कामभोगान् प्रत्यनुभवन् विहरति।

तस्मिन् काले तस्मिन् समये विमलस्य अर्हतः 'पओप्पए' धर्मघोषः नाम अनगारः जातिसम्पन्नः वर्णकः यथा केशिस्वामिनः यावत् पञ्चिभः अनगारशतैः साधै सम्परिवृतः पूर्वानुपूर्वी चरन् ग्रामानुग्रामं दवन् यत्रैव हस्तिनापुरं नगरम्, यत्रैव सहस्राम्नवनम् उद्यानम् तत्रैव उपागच्छति. उपागम्य यथाप्रतिरूपम् अवगृह्म अवगृह्णाति, अवगृद्य संयमेन तपसा आत्मानं भावयन् विहरति।

१६३. तए णं हत्थिणापुरे नगरे सिघाडग-तिय-चउक्क-चउम्मुह-महापह-पहेसु महया जणसद्दे इ वा जाव परिसा पञ्जुवासइ!!

१६४. तए णं तस्स महब्बलस्स ततः तस्य कुमारस्स तं महयाजणसद्दं वा जणवृद्दं शब्दं वा ज वा जाव जणसन्निवायं वा सुणमाणस्स वा शृण्वतः वा पासमाणस्स वा एवं जद्दा जमाली तथैव चि तहेव चिंता, तहेव कंचुइज्ज पुरिसं शब्दयति.

१६५. तए णं से कंचुइ-पुरिसे महब्बलेणं कुमारेणं एवं वृत्ते समाणे हट्टतुट्ठे धम्मघोसरस अणगारस्स आगमणगिहयविणिच्छए करयल-परिग्गहियं दसनहं सिरसावत्तं मत्थए अंगलिं कट्टु महब्बलं कुमारं जएणं विजएणं वळावेइ.

सद्दावेति, सद्दावेत्ता एवं वयासी-किण्णं

देवाणुष्पिया! अज्ज हत्थिणापुरे नयरे

इंदमहे इ वा जाव निम्मच्छंति॥

ततः हस्तिनापुरे नगरे शृंगाटक-त्रिक-चतुष्क-चत्वर-चतुर्मुख-महापथ-पथेषु महान् जनशब्द इति वा यावत् पर्षत् पर्यपास्ते।

ततः तस्य महाबलकुमारस्य तं महत्-जन-शब्दं वा जनव्यूहं वा यावत् जनसन्निपातं वा श्रृण्वतः वा पश्यतः वा एवं यथा जमाली तथैव चिंता. तथैव कञ्चुकीयपुरुषं शब्दयति, शब्दयित्वा एवमवादीत्-किं देवानुप्रिया! अद्य हस्तिनापुरे नगरे इन्द्रमहः इति वा यावत् निर्गन्छन्ति।

ततः सः कञ्चुिकपुरुषः महाब्रतेन कुमारेण एवम् उक्ते सित हृष्टतुष्टः धर्मघोषस्य अनगारस्य आगमनगृहीतिविनिश्चयः कर-तलपरिगृहीतं दशनखं शिरसावर्तं मस्तके अञ्जलिं कृत्वा जयेन विजयेन वर्धयित्, वर्धयित्वा एवमवादीत्-नो खूल् प्रकाम देने के लिए, प्रकाम भीगने और बांटने के लिए समर्थ था।

१६१. महाबल कुमार अपने प्रवर प्रासाद के उपरिभाग में जैसे जमाली की यावत् पंचविध मनुष्य संबर्ध काम-भोग को भोगता हुआ विहार करने लगा।

१६२. उस काल और उस समय अर्हत् विमल (तेरहवें तीर्थंकर) के प्रपौत्र (प्रशिष्ट्य) जातिसंपन्न वर्णक केशीस्वामी (रायपसेणइय-६८७) की भांति वक्तव्यता यावन् धर्मधोष नामक अणगार पांच सौ अणगारों के साथ संप्रिवृत होकर क्रमानुसार विचरण, ग्रामानुग्राम परिवृज्न करते हुए जहां हस्तिनापुर नगर था जहां सहस्राम्मवन उद्यान था, वहां आए। वहां आकर प्रवास योग्य स्थान की अनुमति लीं, अनुमति लेकर संयम और तप से अपने आपको भावित करने हुए विहार कर रहे थे।

१६३. हस्तिनापुर नगर के शृंगाटकों, तिराहों, चौराहों, चौहटों, चार द्वार वाले स्थानों, राजमार्गों और मार्गों पर महान् जन सम्मादं यावत् परिषद् पर्युपासना करने लगा।

१६४. महाबल कुमार उस महान जन-सम्मर्छ जन-व्यूह यावत् जन-सन्निपात सुन कर, देखकर इस प्रकार जैसे जमाला की वैसे ही सोच', कंचुकी पुरुष को बुलाया, बुलाकर इस प्रकार कहा-देवानुप्रियो! क्या हस्तिनापुर नगर में इन्द्र महोत्सव है यावत् सार्थवाह आदि निर्णमन कर रहे हैं?

१६५, महाबलकुमार के यह कहने पर वह कंचुकी पुरुष इष्टतुष्ट हो गया। उसने धर्मधोष अनगार के आगमन का निश्चय होने पर दोनों हथेलियों से निष्पन्न संपुट आकार वाली दस नखात्मक अंजलि को सिर के सम्मुख युम'कर, मस्तक पर वद्धावेत्ता एवं वयासी—नो खलु देवाणुण्पिया! अज्ज हत्थिणापुरे नगरे इंदमहे इ वा जाव निग्गच्छांति। एवं खलु देवाणुण्पिया! अज्ज विमलस्स अरहओ पओण्पए धम्मघोसे नामं अणगारे हत्थिणापुरस्स नगरस्स बहिया सहसंबवणे उज्जाणे अहापिडस्वं ओग्गहं ओगिण्हित्ता संजमेणं तवसा अण्पाणं भावेमाणे विहरइ, तए णं एते बहवे उग्गा, भोगा जाव निग्गच्छांति॥

देवानुप्रियः! अद्य हस्तिनापुरे नगरे इन्द्रमहः इति वा यावत् निर्गच्छन्ति। एवं खलु देवानुप्रियः! अद्य. विमलस्य अर्हतः 'पओप्पए' धर्मघोषः नाम अनगारः हस्तिनापुरस्य नगरस्य बहिः सहस्राम्नवने उद्याने यथाप्रतिरूपम् अवग्रहम् अवगृह्य संयमेन तपसा आत्मानं भावयन् विहरति, ततः एते बहवः उग्राः भोगाः यावत् निर्गच्छन्ति।

१६६. तए णं से महब्बले कुमारे तहेव रहवरेणं निञ्गच्छति। धम्मकहा जहा केसिसामिस्स। सो वि तहेव अम्मापियरं आपुच्छइ, नवरं-धम्म-घोसस्स अणगारस्स अंतियं मंडे भवित्ता अगाराओ अणगारियं पव्बइत्तए। तहेव वुत्तपडिवुत्तिया, नवरं-इमाओ य ते जाया! विउल-रायकुलबालियाओ कलाकुसल-सव्वकाललालिय-सृहोचियाओ सेसं तं चेव जाव ताहे अकामाइं चेव महब्बलकुमारं एवं वयासी-तं इच्छामो ते जाया! एगदिवसमिव रज्जिसिरिं पासित्तए॥

ततः सः महाबलः कुमारः तथैव रथवरेण निर्णच्छिति। धर्मकथा यथा केशिस्वामिनः। सः अपि तथैव अम्बापितरौ आपृच्छिति, नवरं—धर्मघोषस्य अनगारस्य अन्तिकं मुण्डः भूत्वा अगारात् अनगारितां प्रव्रजितुम्। तथैव उक्तप्रत्युक्तिका, नवरं—इमाः च ते जातः! विपुलराज-कुलबालिकाः कला-कुशल-सर्वकलालालित-सुखोचिताः शेषं तत् चैव यावत् तदा अकामानि चैव महाबलकुमारम् एवम् अवादिष्टाम्—तत् इच्छावः तव जात! एकदिवसमिप राज्यश्रियं द्रष्टम्।

१६७. तए णं से महब्बले कुमारे अम्मापिउ-वयणमणुयत्तमाणे तुसि-णीए संचिद्वइ॥

ततः सः महाबलः कुमारः अम्बा-पितृबचनमनुबर्त्तमानः तूष्णीकः संतिष्ठते।

१६८. तए णं से बले राया कोडंबियपुरिसे सहावेड, एवं जहां सिवभहस्स तहेव रायाभिसेओं भाणियव्वों जाव अभिसिंचित, करयलपरिग्गहियं दसनहं सिर-सावत्तं मत्थए अंजिलं कहु महब्बलं कुमारं जएणं विजएणं वद्धावेति, वद्धावेत्ता एवं वयासी—भण जाया! किं देमों ? किं पयच्छामों ? सेसं जहां जमालिस्स तहेव जाव—

ततः सः बलः राजा कौटुम्बिकपुरुषान् शब्दयित, एवं यथा शिवभद्रस्य तथैव राजाभिषेकः भणितव्यः यावत् अभि-सिञ्चित, करतलपरिगृहीतं दशनखं शिरसावर्तं मस्तके अञ्जलि कृत्वा महाबलं कुमारं जयेन विजयेन वर्धयिति, वर्धयित्वा एवम् अवादीत्-भण जात! किं दद्वः, किं प्रयच्छावः ? शेषं यथा जमालेः तथैव ताव- टिकाकर महाबल कुमार को 'जय विजय' के द्वारा वर्धापित किया। वर्धापित कर वह इस प्रकार बोला—देवानुप्रिय! आज हस्तिनापुर नगर में न इन्द्रमहोत्सव है यावत् सार्थवाह आदि निर्गमन कर रहे हैं। देवानुप्रिय! आज अर्हत् विमल के प्रशिष्य, धर्मधोष नामक अनगार हस्तिनापुर नगर के बाहर सहस्राम्रवन उद्यान में प्रवास योग्यस्थान की अनुमति लंकर संयम और तप से अपने आपको भावित करते हुए विहार कर रहे हैं इसलिए ये बहुत उग्र, भोज यावत् सार्थवाह आदि निर्गमन कर रहे हैं।

१६६. महाबल कुमार ने उसी प्रकार श्रेष्ठ रथ पर बैठकर निर्गमन किया। धर्म कथा केशी स्वामी की भांति वक्तव्य है। उसने उसी प्रकार माता-पिता से पूछा, इतना विशेष है–धर्मघोष अनगार के पास मुंड होकर अगार से अनगारिता में प्रवृजित होना चाहतः हूं। उसी प्रकार उत्तर-प्रत्युनर, इतना विशेष है-जात ! ये तुम्हारी आठ गुण वल्लभ पत्नियां, जो विशाल कुल की बालिकाएं. कला कुशल, सर्वकाल लालित, सुख भोगने योग्य शेष (भ. ९/ १७३) जमालि की भांति वक्तव्यता यावत् उसके माता-पिता ने अनिच्छापूर्वक महाबल कुमार को इस प्रकार कहा-जात! हम तुम्हें एक दिन के लिए राज्यश्री से संपन्न (राजा) देखना चाहते हैं।

१६७. महाबल कुमार माता-पिता के वचन का अनुवर्तन करता हुआ मौन हो गया।

१६८. बल राजा ने कौटुम्बिक पुरुषों को बुलाया, इस प्रकार शिवमद्र की भांति राज्याभिषेक वक्तव्य है, यावत् अभिस्तिकत किया. दोनों हथेलियों में निष्पन्न संपुट आकार कर्ली दसनखात्मक अंजलि को सिर के सम्मुख घुमाकर, मस्तक पर टिकाकर महाबल कुमार को 'जय विजय' के द्वारा वर्धापित किया। वर्धापित कर इस प्रकार कहा-जात!

बताओ, हम क्या दें? क्या वितरण करें? शेष जैसे जमाति की वक्तव्यता वैसे ही यावत-

१६९. तए णं से महब्बले अणगारे धम्मघोसस्स अणगारस्स अंतियं सामाइयमाइयाडं चोहसपुव्वाइं अहिज्जइ, अहिज्जित्ता बह्हिं चउत्थ -छट्टडम-दसम-दुबालसेहिं मासद्ध-मासखमणेहि विचित्तेहिं तवोकम्मेहिं अप्पाणं भावेमाणे बह्पडिप्ण्णाइ दुवालस वासाइं सामण्णपरियाग पाउणइ,पाउणित्ता मासियाए संलेहणाए झूसित्ता, सहि अणसणाए छेदेत्ता आलोइय-पडिक्कंते समा-हिपत्ते कालमासे कालं किच्चा चंदिम-सूरिय-गहगण-नक्खत्त-तारारूवाणं बहुई जोयणाई, जोयणसयाई, बहुई जोयणसह-स्साई, जोयणसयसहस्साइं बहुइं बहुओ जोयणकोडीओ बहुओ जोयणकोडा-कोडीओ उह दूरं सोहम्मीसाण-सणंकुमार-माहिंदे कप्पे वीईवइत्ता बंभलोए कप्पे देवताए उववन्ने। तत्थ णं अत्थेगतियाणं देवाणं दस साग-रोवमाइं ठिती पण्णता। तत्थ णं महब्बलस्स वि देवरूस सागरोवमाइं ठिती पण्णता। से णं तुमं वंभलोगे सदसणा! कप्पे सागरोवमाइं दिव्वाइं भोगभोगाइं भूजमाणे विहरित्ता तओ देव-लोगाओ आउक्खएणं भवक्खएणं ठिइक्खएणं अर्णतरं चयं चड्ता इहेव वाणियग्गामे नगरे सेट्टि-कुलंसि पुतत्ताए पच्चायाए॥

ततः सः महाबलः अनगारः धर्मघोषस्य सामायिकादिकानि पूर्वाणि अधीते, अधीत्य बह्भिः चतुर्थ-षष्ठ-अष्टम-दशम-द्वादशैः मासार्व्धमासक्षपणैः विचित्रैः तपःकर्मभिः आत्मानं भावयन् बह-प्रतिपूर्णानि द्वादशवर्षाणि श्रामण्यपर्यायं प्राप्नोति, प्राप्य मासिक्या संलेखनया आत्मानं जोषित्वा, षष्ट भक्तानि अनशनेन छित्त्वा आलोचित-प्रतिकान्तः समाधिप्राप्तः कालमासे कालं कत्वा ऊर्ध्वं चन्द्रमस्-सर्य-ग्रहगण-नक्षत्र-तारारूपाणां बहूनि योजनानि, बहूनि योजनशतानि, बहूनि योजनसहस्राणि, बहूनि योजनशतसहस्राणि, बह्नयः योजन-कोट्यः बह्नयः योजन-कोटिकोट्याः ऊर्ध्वं दूरम् उत्पत्य सौधर्मेशान-सनत्कमार-माहेन्द्रे कल्पे व्यतिव्रज्य ब्रह्मलोके कल्पे देवत्वेन उपपन्नः। तत्र अस्त्येककानां देवानां दश सागरोपमानि स्थितिः प्रज्ञप्ता। महाबलस्यापि देवस्य सागरोपमाणि स्थितिः प्रज्ञप्ता। अथ त्वं सुदर्शन ! ब्रह्मलोके कल्पे दश सागरोपमाणि दिव्यान् भोगभागान् भुञ्जानः विहृत्य तस्मात् देवलाकात् आयःक्षयेण भवक्षयेण स्थितिक्षयेण अनन्तरं च्यवं च्यत्वा इहैव वाणिज्यग्रामे नगरे श्रेष्टिकुले पुत्रत्वेन प्रत्याचात:।

१६९. महाबल अनगार ने धर्मघोष अनगार के पास सामायिक आदि चौदह पूर्वी का अध्ययन किया, अध्ययन कर भक्त, षष्ठ भक्त, अष्टम भक्त, दशम भक्त, द्वादश भक्त, अर्धमास और मासक्षपण आदि विचित्र तपःकर्म के द्वारा आत्मा को भावित करते हुए बहु प्रतिपूर्ण बारह वर्षों तक श्रामण्य पर्याय का पालन किया। पालन कर एक महीने संलेखना से अपने आपको कश बनाकर, अनशन के द्वारा खाट भक्त का छंदन कर, आलोचना- प्रतिक्रमण कर समाधिपूर्ण दशा में कालमाप्न में काल की प्राप्त कर. चांद, सूर्य, ग्रहगण, नक्षत्र, तारा-रूप, बहुत योजन ऊपर, बहुत सौ. हजार, लाख, करोड़ और क्रोडाक्रोड योजन ऊपर, सौधर्म, सनत्कमार माहेन्द्र कल्प का व्यतिक्रमण कर ब्रह्मलोक कल्प में देव रूप में उपपन्न हुआ। वहां कुछ देवीं की स्थिति दस सागरोपम प्रज्ञप्त है। वहां महाबल देव की स्थिति दस सागरोपम प्रज्ञप्त है। लुदर्शन ! तुम ब्रह्मलोक कल्प में दस सागरोपम काल तक दिव्य भोगाई भोगों को भोगते हुए विहार कर उस देवलोक से आयु क्षय, भव क्षय और स्थिति क्षय के अनंनर उस देवलोंक से च्यवन कर इसी वाणिज्य गाम नगर में श्रेष्ठिकुल में पुत्र के रूप में उत्पन्न हुए।

१७०. तए णं तुमे सुदंसणा! उम्मुक्क-बालभावेणं विष्णय-परि-णयमेत्तेणं जोव्वणगमणुष्पत्तेणं तहारव्वाणं थेराणं अंतियं केविल-पण्णते धम्मे निसंते, सेवि य धम्मे इच्छिए, पडिच्छिए, अभि-रुइए। तं सुडु णं तुमं सुदंसणा! इदाणिं पि करेसि। से तेणहेणं सुदंसणा! एवं बुच्चइ—अत्थि णं एतेसिं पिल-ओवम-सागरोवमाणं खएति वा अवचएति वा॥

ततः तवं सुदर्शन! उन्मुक्तबालभावेन विज्ञकपरिणितमात्रेण यौवनकमनुप्राप्तेन तथारूपाणां स्थविराणाम् अन्तिकं केवित-प्रज्ञसः धर्मः निशान्तः, सोऽपि च धर्मः इष्टः, प्रतीष्टः, अभिरुचितः। तत् सुषु त्वं सुदर्शन! इदानीमपि करोषि। अध तेनार्थेन! एवमुच्यते-अस्ति एतयोः पत्न्योपम-सागरोपमयोः क्षयः इति वा अवचयः इति वा। १७०. सुदर्शन! तुमने बाल्यावस्था को पार कर, विज्ञ और कला के पारगामी बन कर, यीवन को प्राप्त कर तथारूप स्थिविरों के पास केवलिप्रज्ञप्त धर्म को स्नुना। वही धर्म इच्छित, प्रतीच्सित, अभिरुचित है। सुदर्शन! वह अच्छा है, जो तुम अभी कर रहे हो। सुदर्शन! इस अपेक्षा से यह कहा जा रहा है—इन पल्योपम-सागरोपम का क्षय-अपचय होता है।

www.jainelibrary.org

१७१. तए णं तस्स सुदंसणस्स सेट्रिस्स समणस्स भगवओ महावीरस्स अंतियं एयमद्रं सोच्या निसम्म सभेणं अज्झवसाणेणं सुभेणं परिणामेणं विस्जझमाणीहिं लेसाहि तयावर-णिज्जाण कम्माणं खओवसमेणं ईहापूह-मञ्गणगवेसणं करेमाणस्य सण्णी-पृब्वे जातीसरणे समुप्पन्ने, एयमद्रं सम्मं अभिसमेति॥

ततः तस्य सुदर्शनस्य श्रेष्टिनः श्रमणस्य भगवतः महावीरस्य अन्तिकम् एतमर्थं श्रुत्वा निशम्य शुभेन अध्यवसायेन शुभेन परिणामेन लेश्याभिः विशुध्यमानाभिः तदावरणीयानां कर्मणां क्षयोपशमेन ईहापोह-मार्गण-गवेषणं कुर्वतः 'संज्ञीपूर्वं जातिस्मरणं' समुत्पन्तम्, एनमर्थं सम्यक् अभिसमेति।

९७२. तए णं ते सुंदसणे सेट्टी सम-णेणं भगवया महावीरेण संभारिय-पुव्वभवे दुगुणाणीयसहुसंवेगे आणंदसपुण्णनयणे समणं भगवं महावीरं तिकखुत्तो आयाहिण-पयाहिणं करेइ, करेत्ता वंदइ, वंदिता नमंसित्ता एवं वयासी-एवभेयं भंते! तहमेयं भंते! अवितहमेयं भंते! असंदिब्द्रमेयं भंते! इच्छियमेयं भंते! पडिच्छियमेयं भंते! इच्छिय-पडिच्छियमेयं भंते! -से जहेयं तुब्भे वदह ति कट्ट उत्तरपुरत्थिमं दिसीभागं अवक्क-मइ, सेसं जहा उसभदत्तस्स जाव सब्ब- दुक्खप्पहीणे, नवर-चोद्दस पुव्वाइं अहिज्जइ, बह्पडिपुण्णाइं दुवालस वासाइं सामण्णपरियागं पाउणइ, सेसं तं चेव॥

ततः सः सुदर्शनः श्रेष्ठी श्रमणेन भगवता महावीरेण संस्मारितपूर्वभवः द्धि गुणानीतश्रद्धासंवेगः आनन्दाश्रपूर्णनयनः श्रमणं भगवन्तं महावीरं त्रिः आदक्षिण-प्रदक्षिणां करोति. कृत्वा वन्दते नमस्यति. वन्दित्वा नमस्यित्वा एवमवादीत-एवमेतद भदन्त! तथैतद् भदन्त! अवितथमेतद् भदन्त! असंदिग्धमेतद भदन्त! इष्टमेतद भदन्त! प्रतीष्टमेतद् भदन्त! इष्ट-प्रतीष्टमेतद् भदन्त! तत् यथैवं यूयं वदथ इति कृत्वा उत्तरपौरस्त्यं दिग्भागम् अपक्रामति, शेषं यथा ऋषमदत्तस्य यावत् सर्वदृक्खप्रहीणः. नवर-चतुर्दश पूर्वाणि अधीने. बहुप्रतिपूर्णानि द्वादश वर्षाणि श्रामण्यपर्यायं प्राप्नोति, शेषं तत् चैव।

१७३, सेवं भंते! सेवं भंते! ति॥

तदेवं भदनत! तदेवं भदनत! इति

१७१. श्रमण भगवान महावीर के पास इस अर्थ को सुनकर. अवधारण कर, शुभ अध्यवसाय, शुभ परिणाम, विशुद्ध लेश्या और तदावरणीय कर्मों के क्षयोपशम के छारा ईहा, अपोह, मार्गणा गवेषण करते हुए सुदर्शन श्रेष्ठी की पूर्ववर्ती संज्ञी भवीं का जाति- स्मृति ज्ञान समुत्पन्न हुआ। उसने इस अर्थ को सम्यक् साक्षात् जान लिया।

१७२. श्रमण भगवान महावीर द्वारा पूर्वभव का जाति-स्मृति ज्ञान कराने से सुदर्शन श्रेष्ठी की श्रद्धा और संवेग द्विगुणित हो गए। उसके नेत्र आनंदाश्रु से पूर्ण हो गए। उसने श्रमण भगवान महावीर को वाई ओर से प्रारंभ कर तीन बार प्रदक्षिणा की. वंदन-नमस्कार किया। वंदन-नमस्कार कर इस प्रकार कहा-भंते! यह ऐसा ही है, भंते! यह तथा (संवादितापूर्ण) है, भंते! यह अवितथ है, भंते! यह असंदिग्ध है। भंते! यह इष्ट है, भंते! यह प्रतीष्टित है. भंते ! यह इष्ट-प्रतीप्नित है। जेसा आप कह रहे हैं-ऐसा भाव प्रदर्शित कर वह उत्तर-पूर्व दिशा भाग (ईशान कोण) की ओर गया शेष जैसं ऋषभदन (भ.९/ १५१) की वक्तव्यता वैसे ही यावत सर्व दुःखों अंत किया. विशेष इतना है-चोदहपूर्वी का अध्ययन किया. बहुप्रतिपूर्ण बारह वर्ष तक श्रामण्य-पर्याय का पालन किया, शेष पूर्ववत्।

१७३. भंते! वह ऐसा ही है, भंते! वह ऐसा ही ै है।

# बारसमो उद्देसो : बारहवां उद्देशक

#### मूल

### इसिभद्दपुत्त-पदं

१७४. तेणं कालेणं तेणं समएणं आलिभया नामं नगरी होत्था— वण्णओ। संखवणे चेइए—वण्णओ। तत्थ णं आलिभयाए नगरीए बहवे इसिभद्दपृत्तपामोक्खा समणो-वासया परिवसंति—अहा जाव-बहुजणस्स अपरिभूया अभिगय-जीवाजीवा जाव अहापरिग्गहिएहिं तवोकम्मेहिं अप्पाणं भावेमाणा विहरंति।

- १७५. तए णं तेसिं समणोवासयाणं अण्णया कयाइ एगयओ समुवा-गयाणं सहियाणं सण्णिविद्वाणं सण्णिसण्णाणं अयमेयास्वे मिहो-कहासमुल्लावे समुष्पज्जितथा—देवलोगेसु णं अज्जो! देवाणं केवतियं कालं ठिती पण्णत्ता?
  - १७६. तए णं इसिभद्दपुत्ते समणो-वासए देवद्विती—गहियद्वे ते समणो-वासए एवं वयासी—देवलोएसु णं अज्जो! देवाणं जहण्णेणं दसवास-सहस्साइं ठिती पण्णत्ता, तेण परं समयाहिया, दससमयाहिया, तिस-मयाहिया जाव दससमयाहिया, संखेज्जसमयाहिया, असंखेज्ज-समयाहिया, उक्को सेणं तेत्तीसं सागरोवमाइं ठिती पण्णत्ता। तेण परं वोच्छिण्णा देवा य देवलोगा य॥

१७७. तए णं ते समणोवासया इसि-भद्दपुत्तस्स समणोवासगस्स एवमा-इक्खमाणस्स जाव एवं परू-वेमाणस्स

# संस्कृत छाया

### ऋषिभद्रपुत्र-पदम्

तस्मिन् काले तस्मिन् समये आलिभका नाम नगरी आसीत्—वर्णकः शंखवनं चैत्यम् वर्णकः। तत्र आलिभकायां नगर्यां बहवः ऋषिभद्रपुत्रप्रमुखाः श्रमणोपासकाः परिवसन्ति—आढ्याः यावत् बहुजनस्य अपरिभूताः अभिगतजीवाजीवाः यावत् यथा परिगृहीतैः तपःकर्मभिः आत्मानं भावयन्तः विहरन्ति।

ततः तेषां श्रमणोपासकानाम् अन्यदा कदाचित् एकतः समुपागतानां सहितानां सिन्नविष्टानां सिन्नषण्णानाम्। अयमेतदृपः मिश्रः कथासमुल्लापः समुद्रपादि—देव-लोकेषु आर्य! देवानां कियन्कालं स्थितिः प्रज्ञता।

ततः सः ऋषिभद्रपुतः श्रमणोपासकः देवस्थितिगृहीतार्थः तान् श्रमणोपासकान् एवमवादीत्—देवलांकेषु आर्यः देवानां जधन्येन दशवर्षसहस्राणि स्थितिः प्रज्ञप्ताः तस्मात् परं समयाधिकाः, द्विसमयाधिकाः, त्रिसमयाधिकाः, त्रसमयाधिकाः, संख्येयसमयाधिकाः, उत्कर्षेण त्रयस्त्रिंशत् सागरोपमाणि स्थितिः प्रज्ञप्ताः तस्मात् परं व्यच्छिन्नाः देवाः च देवलोकाः च।

ततः ते श्रमणोपासकाः ऋषिभद्रपुत्रस्य श्रमणोपासकस्य एवमाचक्षाणस्य यावत् एवं प्ररूपयतः एतमर्थं नो श्रद्दधते नो प्रतियन्ति

# हिन्दी अनुवाद

### ऋषिभद्रपुत्र-पद

- १७४. उस काल और उस समय में आलिमिका नामक नगरी थी—वर्णक शंखवन चैत्य--वर्णक। उस आलिमिका नगरी में अनेक ऋषिभद्रपुत्र आदि श्रमणोपासक रहते थे। वे संपन्न यावत् बहुजन के द्वारा अपरिभवनीय थे। जीव-अर्जाव के जानने वाले यावत् यथा परिगृहीत तपःकर्म के द्वारा अरमा को भावित करते हुए विहार कर रहे थे।
- १७५. किसी समय एकत्र सम्मितित, समुपागत, सितिविष्ट और सित्तिषण्ण उन अमणोपासकों में परस्पर इस प्रकार का वार्तालाप हुआ—आर्यो! देवलोक में देवों की स्थिति कितने काल की प्रशह है?
- १७६. किषिभद्रपुत्र श्रमणोणसक को वेबस्थिति का अर्थ गृहीत था। उसने श्रमणोणसकों से इस प्रकार कहा—आर्थी! देवलोक में देवों की जघन्य स्थिति दस हजार वर्ष प्रज्ञप्त है, उसके बाद एक समय अधिक, दो समय अधिक, तीन समय अधिक यावत् दस समय अधिक, तीन समय अधिक यावत् दस समय अधिक, संख्येय समय अधिक, असंख्येय समय अधिक, उत्कृष्ट स्थिति तैतील सागरोपम प्रज्ञप्त है, उसके बाद देव और देवलोक व्युच्छिन्न हैं।
- १७०. श्रमणोपासकों ने श्रमणोपासक ऋषि-भद्र पुत्र के इस प्रकार आख्यान यावत प्ररूपण करने पर इस अर्थ पर श्रन्द्रा,

एयमहं नो सहहंति नो पत्तियंति नो रोयंति, एयमहं असहहमाणा अपत्तिय-माणा अरोयमाणा जामेव दिसं पाउबभूया तामेव दिसं पडिभया।

नो रोचन्ते, एतमर्थम् अश्रद्धधानाः अप्रति-यन्तः अरोचमानाः यस्या एव दिशः प्रादुर्भूताः तस्यामेव दिशि प्रतिगताः।

१७८. तेणं कालेणं तेणं समएणं समणे भगवं महावीरं जाव समोसढे जाव परिसा पञ्जुवासइ। तए णं ते समणोवासथा इमीसे कहाए लब्हडा समाणा, इट्टतुडा अण्णमण्णं सद्दा-वेंति, सद्दावेत्ता एवं वयासी—एवं खलु देवाणुप्पिया! समणे भगवं महावीरे जाव आलभियाए नगरीए अहापडिरूवं ओग्गहं ओगिण्हिता संजमेणं तवसा अप्याणं भावमाणे विहरड।

तं महप्फलं खल् भो देवाणुप्पिया! तहारूवाणं अरहताणं भगवंताणं नामगोयस्स वि सवणयाए, किमंग पूण अभिगमण-वंदण-नमसण पडिपुच्छण-पञ्जुवासणाए?एगस्स वि आरियस्स धम्मियस्स सुवयणस्स सवणयाए. किमग पुण विउलस्स अद्रस्स गहणयाए ? तं गच्छामो णं देवाणुप्पिया! समणं भगवं महावीरं वंदामो नमंसामो सक्कारेमो सम्माणेमो कल्लाणं मंगलं देवयं चेइयं पज्जुवासामो।

एयं णे पेच्चभवे इहभवे य हियाए सुहाए खमाए निस्सेयसाए आण्-गामियत्ताए भविस्सइ ति कट्ट अण्णमण्णस्स अंतिए एयमद्वं पडिस्णेंति, पडिस्णेता जेणेव सयाइं-सयाइं गिहाइं तेणेव उवाग-च्छंति, उवागच्छिता ण्हाया कय-बलिकम्मा कयकोउयमंगल-पायच्छिता सुद्धप्पावेसाई मंगललाई वत्थाइं पवर परिहिया अप्पमहञ्घा-भरणलंकियसरीरा सएहिं सएहिं गिहेहिंतो पडिनिक्खमंति. पडि-निक्खिमित्ता एगयओ मेलायंति. मेलायिता पायविहारचारेण आल-भियाए नगरीए मज्झमज्झेण निग्गच्छंति. निग्गच्छिता जेणेव तस्मिन् कालं तस्मिन् समये श्रमणः भगवान् महावीरः यावन् समवसृतः यावत् पर्वत् पर्युपास्ते। ततः ते श्रमणोपासकाः अनया कथया लब्धार्थाः सन्तः, हृष्टनुष्टाः अन्योन्यं शब्दयन्ति, शब्दयित्वा एवमवादिषुः-एवं खलु देवानुप्रियाः! श्रमणः भगवान् महावीरः यावत् आत्मिकायां नगर्यां यथाप्रतिरूपम् अवग्रहम् अवगृह्य संयमेन तपसा आत्मानं भावयन् विहरति।

महत्-फलं देवानुप्रियाः! खल् तथारूपाणाम् अर्हनां भगवतां नामगोत्रस्थापि श्रवणस्य, किमंग पनः अभिगमन-वंदन-नमस्यन-प्रतिप्रच्छन-पर्युपासनया ? एकस्यापि आर्यस्य धार्मिकस्य सुवचनस्य श्रवणस्य, किमंग पुनः विपुलस्य अर्थस्य ग्रहणस्य? तद् गच्छामः देवानुप्रिया! श्रमणं भगवन्तं महावीरं वन्दामहे नमस्यामः सत्कारयामः सम्मानयामः कल्याणं मंगलं - दैवतं चैत्यं पर्यपारमहे।

एतत् नः प्रेत्यभवे इहभवे च हिताय सुखाय आनुगामिकत्वाय निःश्रेयसे भविष्यति इति कृत्वा अन्योन्यस्य अन्तिके एतदर्थं प्रतिशुण्वन्ति, प्रतिश्रुत्य यत्रैव स्वकानि-स्वकानि गृहाणि तत्रैव उपाग-च्छन्ति, उपागम्य स्नाताः कृतबलिकर्माणः कृतकौतुक-मंगल-प्रायश्चित्ताः प्रवेश्यानि मंगलानि वस्त्राणि प्रवरपरिहिताः अल्पमहार्घ्याभरणालंकृतशरीराः स्वकेभ्यः गृहेभ्य: प्रतिनिष्क्रामन्ति, प्रतिनिष्क्रम्य एकतः मिलन्ति, मिलित्वा पादविद्वारचारेण आलभिकायाः नगर्याः मध्यमध्येन निर्गच्छन्ति, निर्गत्य यत्रैव शंखवनं चैत्यम्, यत्रैव श्रमणः भगवान् महावीरः तत्रैव उपागच्छन्ति, उपागम्य

प्रतीति और रुचि नहीं की। इस अर्थ पर अश्रद्धा, अप्रतीति, और अरुचि करते हुए जिस दिशा से आए थे उन्मी दिशा में त्वीट गए।

१९८. उस काल और उस समय श्रमण भगवान महावीर यावत प्रधारे यावत प्रिप्त ने पर्युपासना की। वे श्रमणोपासक इस कथा को सुनकर हप्टतुष्ट चिन वाले हो गए। वे परस्पर एक-दूसरे को संबोधित कर इस प्रकार बोले-देवानुप्रियो श्रमण भगवान महावीर यावत आलिमका नगरी में प्रवास-योग्य स्थान की अनुमति लेकर संयम और तप से अपने आपको भावित करते हुए विहार कर रहे हैं।

देवानुप्रियो! तथारूप अर्हत भगवान के नाम गोत्र का श्रवण भी महान फलवायक है, फिर अभिगमन, वन्दन, नमस्कार, प्रतिपृच्छा और पर्युपारमना का कहना ही क्या? एक भी आर्यधार्मिक सुवचन का श्रवण महान फलवायक है फिर विपृत अर्थ ग्रहण का कहना ही क्या? इसलिए देवानुप्रियो! हम चलें, श्रमण भगवान महावीर को बंदन-नमस्कार करें, सत्कार-सम्मान करें। वे कल्याणकारी हैं, मंगल, देव और प्रशस्त चित्त वाले हैं। उनकी पर्युपासना करें।

यह हमारे परभय और इहभव के लिए हित, सुख, क्षम, निःश्रेयस और आनुगामिकता के लिए होगा। ऐसा सोच कर उन्होंने परस्पर इस अर्थ को र्ग्वाकार किया। स्वीकार कर जहां अपना अपना घर था वहां आए। वहां आकर उन्होंने स्नान किया, बलिकर्म किया, कौतुक, मंगल और प्रायश्चित किया, शुद्ध प्रवेश्य (सभा में प्रवेशोचित) मांगलिक वस्त्रों को विधिवत पहना। अल्पभार और बहुमृल्य वाले आभरणों से शरीर को अलंकृत किया। इस प्रकार सिन्तित होकर वे अपने-अपने घरों से निकलकर एक साथ मिले, एक साथ मिलकर पैदल चलते हुए आलभिका नगरी के बीचों-बीच निर्गमन

संखवणे चेइए, जेणेव समणे भगवं महावीरे, तेणेव उवागच्छेति, उवागच्छेति, उवागच्छेति, उवागच्छित्ता, समणं भगवं महावीरं जाव तिविहाए पज्जु-वासणाए पज्जुवासंति। तए णं समणे भगवं महावीरे तेसिं समणोवासगाणं तीसे य महित-महालियाए परिसाए धम्मं परिकहेइ जाव आणाए आराहए भवइ!!

श्रमणं भगवन्तं महावीरं यावत् त्रिविधया पर्युपासनया पर्युपासते। ततः श्रमणः भगवान् महावीरः तेषां श्रमणोपासकानां तस्यै महातिमहत्यै 'धर्मं परिकथयति' यावत् आज्ञायाः आराधकः भवति।

किया, निर्गमन कर नहां शंखवन चैत्य था, जहां श्रमण भगवान महावीर थे, वहां आए। वहां आकर श्रमण भगवान महावीर को यावत् तीन प्रकार की पर्युपासना के द्वारा पर्युपासना की। श्रमण भगवान महावीर ने उन श्रमणोपासकों को उस विशालतम परिषद् में धर्म का उपदेश विया यावत् आज्ञा की आराधक होता है।

१७९. तए णं ते समणोवासया समणस्स
भगवओ महावीरस्स अंतियं धम्मं
सोच्चा निसम्म हहतुहा उहाए उहेंति,
उहेत्ता समणं भगवं महावीरं वंदंति
नमंसंति, वंदित्ता नमंसित्ता एवं
वदासी—एवं खलु भंते!इसिभद्दपुत्ते
समणोवासए अम्हं एवमाइक्खइ जाव
परूवेइ—देव-लोएसु णं अज्जो! देवाणं
जहण्णेणं दस वाससहस्साइं ठिती
पण्णता, तेण परं समयाहिया जाव तेण
परं वोच्छिण्णा देवा य देवलोगा य।

ततः ते श्रमणोपासकाः श्रमणस्य भगवतः महावीरस्य अन्तिकं धर्मं श्रुत्वा निशम्य हृष्टतुष्टाः उत्थया उत्तिष्ठन्ति, उत्थाय श्रमणं भगवन्तं महावीरं वन्दन्ते नमस्यन्ति , वन्दित्वा नमस्थित्वा एवमवादिषु:-एवं खुत्न ऋषिभद्रपुत्रः श्रमणोपासकः भदन्त<sup>‡</sup> अस्मान् एवमाख्याति यावत् प्ररूपयति--देवलोकेष् आर्य ! देवानां जघन्येन दशवर्षसहस्राणि स्थितिः प्रज्ञप्ता, तस्मात परं समयाधिका यावत तस्मात परं व्यवच्छिन्नाः देवाः च देवलोकाश्च।

१ 9%. वे श्रमणेपासक श्रमण भगवान महावीर से धर्म को सुनकर, अवधारण कर, हृष्टतुष्ट हो गए। वे उठकर खड़े हुए—खड़े होकर श्रमण भगवान महावीर को वन्दन-नमस्कार कर इस प्रकार कहा—'भंते! श्रमणोपासक ऋषि-भद्रपुत्र ने इस प्रकार आख्यान यावत् प्ररूपणा की—आर्यो! देवलांक में देवों की जघन्य स्थिति दस हजार वर्ष प्रज्ञप्त है। इसके बाद एक समय अधिक यावत् उसके बाद देव और देवलोक व्यच्छित्र है।

१८०. से कहमेयं भंते! एवं?

अज्जोति! समणे भगवं महावीरे ते वयासी-जण्ण समाणोवासए एवं अज्जो! इसिभद्दपत्ते समणोवासए तुब्भं एवमाइक्खइ जाव परूवेइ- देवलोएस् णं देवाणं जहण्णेणं दस वाससहस्साइं ठिती पण्णता, तेण परं समयाहिया जाव तेण परं वोच्छिण्णा देवा य देवलोगा य- सच्चे णं एसमट्टे, अहं पि णं अज्जो! एवमाइक्खामि जाव परूबेमि-देवलाएस् णं अज्जो! देवाणं जहण्णेणं दस वाससहस्साइं ठिती पण्णता, तेण परं समया-हिया, द्समयाहिया, तिसमयाहिया जाव दससमयाहिया, संखेज्जसमयाहिया, उक्कोसेणं तेत्तीसं सागरोवमाइं ठिती पण्णता। तेण परं वोच्छिण्णा देवा य देवलोगा य-सच्चे णं एसमद्रे॥

तत् कथमेतद् भदन्त ! एवम् ? आर्य इति! श्रमणः भगवान् महावीरः तान् श्रमणोपासकान् एवमबादीत्-यत् आर्य! ऋषिभद्रपुत्रः क्षमणोपासकः युष्मान् एव-माख्याति यावत् परूपयति-देवलोकेष् देवानां जघन्येन दशवर्षसहस्राणि स्थितिः प्रज्ञप्ता, तस्मात् परं समयाधिका, यावत् तस्मात परं व्यवच्छिनाः देवाः च देवलोकाश्च-सत्योऽयमर्थः, अहमपि आर्य! एवमाख्यामि यावत प्ररूपयामि-देवलोकेष् आर्य! देवानां जघन्येन दशवर्षसहस्राणि स्थितिः प्रज्ञसा, तस्मात् परं समयाधिका. द्विसमयाधिका. त्रिसमयाधिका यावत संख्येयसमयाधिका. दशसमयाधिका. असंख्येयसमयाधिका, उत्कर्षेण त्रयस्त्रिंशत् सागरोपमाणि स्थितिः प्रज्ञप्ता। तस्मात् परं व्यवच्छिन्नाः देवाः च देवलोकाश्च-सत्योऽयमर्थः।

१८०. भंते! यह इस प्रकार कैसे हैं ?

आर्ची! श्रमण भगवान महावीर ने उन श्रमणोपासकों को इस प्रकार कहा-आर्यो! श्रमणोपासक ऋषिभद्रपुत्र ने इस आख्यान यावत् प्रस्तपणा की-देवलोक में देवों की जघन्य स्थिति दस हजार वर्ष की प्रज्ञप्त है, उसके बाद एक समय अधिक यावत् उसके बाद देव और देक्लोक व्युच्छिन्न है-वह अर्थ सत्य है। आर्यो ! मैं भी इस प्रकार का आख्यान यावत प्ररूपणा करता हूं-अर्थो ! देवलोक में देवों की जघन्य स्थिति दस हजार वर्ष प्रज्ञप्त है, उसके बाद एक समय अधिक, दो समय अधिक, तीन समय अधिक यावत दस समय अधिक, संख्येय समय अधिक, असंख्येय समय अधिक, उत्कृष्ट स्थिति तैतीस सागरोपम प्रज्ञप्त है। इसके बाद देव और देवलोक व्यच्छित्र हैं-यह अर्थ सत्य है।

१८१. तए णं ते समणोवासमा समणस्स

ततः ते श्रमणोपासकाः श्रमणस्य भगवतः

१८१. 'उन श्रमणोपासकों ने श्रमण भगवान

भगवओ महावीरस्स अंतियं एयमहं सोच्चा निसम्म समणं भगवं महावीरं वंदित नमंसंति, वंदित्ता नमंसित्ता, जेणेव इसि-भद्दपुत्ते समणोवासए तेणेव उवाग-च्छंति, उवागच्छित्ता इसिभद्दपुत्तं समणोवासगं वंदित, नमंसंति, वंदित्ता नमंसित्ता एयमद्वं सम्मं विणएणं भुज्जो-भुज्जो खामेंति। तए णं ते समणोवासया परिणाइं पुच्छंति, पुच्छित्ता अद्वाइं परि-यादियंति, परियादियित्ता समणं भगवं महावीरं वंदित नमंसंति, वंदित्ता नमंसित्ता जामेव दिसं पाउन्भ्या तामेव दिसं पडिगया॥ महावीरस्य अन्तिकं एतमर्थं श्रुत्वा निश्नम्य श्रमणं भगवन्तं महावीरं वन्दन्ते नमस्यन्ति, वन्दित्वा नमस्यित्वा यत्रैव ऋषिभद्रपुत्रः श्रमणोपासकः तत्रैव उपागच्छन्ति, उपागम्य ऋषिभद्रपुत्रं श्रमणोपासकं वन्दन्ते नमस्यन्ति. वन्दिन्वा नमस्यित्वा एतमर्थं सम्यक् विनयेन भूयः भूयः क्षमयन्ति। ततः ते श्रमणोपासकाः प्रश्नान् पृच्छन्ति, पृथ्वा अर्थान् पर्याददित्, पर्यादाय श्रमणं भगवन्तं महावीरं वन्दन्ते नमस्यन्ति, वन्दित्वा नमस्यत्वा यस्याः एव दिशः प्रादुर्भूताः तस्यामेव दिशि प्रतिगता।

महावीर से इस अर्थ को सुनकर, अवधारण कर, श्रमण भगवान महावीर को वन्दननमस्कार किया, वन्दन-नम्स्कार कर जहां श्रमणोपासक ऋषिभद्रपुत्र थे वहां आए, वहां आकर श्रमणोपासक ऋषिभद्रपुत्र थे वहां आए, वहां आकर श्रमणोपासक ऋषिभद्रपुत्र को वन्दन नमस्कार किया, वन्दननमस्कार कर बेंग्ल-न्तुमने जो कहा, वह अर्थ सम्यक् हैं विनयपूर्वक बार-बार क्षमण भगवान महावीर से अन्य प्रश्न पूछे, पूछकर अर्थ को हृदय में धारण कर श्रमण भगवान महावीर को वन्दन-नमस्कार किया, वन्दन-नमस्कार कर जिस दिशा से आए थे, उसी दिशा में लीट गए।

#### भाष्य

#### १. सूत्र १८१

इस प्रसंग में भगवती सूत्र शतक १२/१ का द्रष्टव्य है।

१८२. भंतेति! भगवं गोयमे समणं भगवं महावीरं वंदइ नमंसइ, वंदित्ता नमंसिता एवं वयासी-पभू णं भंते! इसिभइपुत्ते समणोवासए देवाणुप्पियाणं अंतियं मुंडे भविता अगाराओं अणगारियं पब्बइत्तए?

नो इणद्वे समद्दे, गोयमा! इसिभइ-पुत्ते समणोवासए बहृहिं सीलव्वय-गुणवेरमण पचक्खाण पोसहोव-वासेहि अहापरिग्गहिएहिं तवो कम्मेहिं अप्पाणं भावेमाणे बहुई वासाई समणोवासग-परियागं पाउ-णिहिति. पाउणित्ता मासियाए संलेहणाए अत्ताणं झुसेहिति. झूसेत्ता सिंहें भत्ताइं अणसणाए छेदेहिति. छेदेता आलोइय-पडिक्कंते समाहिपत्ते कालमासे कालं किच्चा सोहम्मे कप्पे अरुणाभे विमाणे देवत्ताए उवव-न्निहिति। तत्थ णं अत्थेगतियाणं देवाणं चत्तारि पलिओवमाइं ठिती पण्णत्ता। तत्थ णं इसिभद्दपत्तस्स वि देवस्स चत्तारि पलिओवमाइं ठिती भविस्सति॥ भदन्त अथि! भगवान् गौतमः श्रमणं भगवन्तं महावीरं वन्दते नमस्यति, वन्दित्वा नमस्यित्वा एवमवादीत्—प्रभु भदन्त! ऋषिभद्रपुत्रः श्रमणेपासकः देवानुप्रियाणाम् अंतिकं मुण्डः भूत्वा अगाराद् अनगारितां प्रव्रजितुम्?

नो अयमर्थः समर्थः, गौतम! ऋषिभद्रपुत्रः श्रमणोपासकः बहुभिः शीलवृत-गुण-विरमण-प्रत्याख्यान-पौषधोपवासः यथा-परिगृहीतैः तपःकर्मभिः आत्मानं भावयन् बहूनि वर्षाणि श्रमणोपासकपर्यं प्राप्स्यति प्राप्य मासिक्या संलेखनया आत्मानं जोषिष्यति, जोषित्वा षष्टिं भक्तानि अनशनेन छैत्स्यति, छित्त्वा आलोचित-प्रतिक्रांतः समाधिप्राप्तः कालमासे कालं कृत्वा सौधर्मे कल्पे अरुणाभे विमाने देवत्वेन उपपत्स्यते। तत्र अस्त्येककानां देवानां चतसः पल्योपमानि स्थितिः प्रज्ञाता। तत्र ऋषिभद्र-पुत्रस्यापि देवस्य चतसः पल्योपमानि स्थितिः प्रज्ञाता।

१८२. भगवान गौतम न श्रमण भगवान महावीर को भंते! ऐसा कहकर वंदन-नमस्कार किया, वंदन-नमस्कार कर इस प्रकार कहा-भंते! श्रमणोपासक ऋषिभद्र-पुत्र वेवानुप्रिय के समीप मुंड होकर अगार से अनगारिता में प्रवृजित होगा?

यह अर्थ समर्थ नहीं है। श्रमणोपासक ऋषिभद्रम्य बहुत शीलवत. गुण, विरमण, प्रत्याख्यान और पीषधोप-वास से यथा परिगृहीत तपःकर्म के द्वारा आत्मा को भावित करता हुआ बहुत वर्षों तक श्रमणापासक पर्वाच का पालन करेगा, पालन कर एक महीने की संलेखना से अपने शरीर की कुश बनाकर, अनशन के द्वारा साठ भक्त का छेदन कर, आलोचना प्रतिक्रमण कर समाधिपूर्ण दशा में कालमास में काल को प्राप्त कर सीधर्मकल्प के अरुणाभ विमान में देव रूप में उत्पन्न होगा। वहां कुछ देवों की स्थिति चार पल्योपम की प्रज्ञप्त है। वहां ऋषिभद्रपुत्र देव की भी स्थिति चार पन्योपम होगी।

१८३. से णं भंते! इसिभद्दपुत्ते देवे ताओ देवलोगाओ आउक्खएणं भवक्खएणं ठिइक्खएणं अणंतरं चयं चइता किं गच्छिहिते? किं उवविन्निहिते? गोयमा! महाविदेहे वासे सिन्झिहिते बुन्झिहिते मुच्चिहिते परिणिव्वाहिति सव्वदुक्खाणं अंतं काहिति॥

१८४. सेवं भंते! सेवं भंते! ति भगवं गोयमे जाव अप्पाणं भावमाणे विहरह॥

१८५. तए णं समणे भगवं महावीरे अण्णया कयाइ आलभियाओ नग-रीओ संख्वणाओ चेइयाओ पडि-निक्खमइ, पडिनिक्खमित्ता बहिया जणवयविद्यारं विहरडा।

पोग्गल-परिव्वायग-पदं

१८६. तेणं कालेणं तेणं समएणं आलभिया नामं नगरी होत्था-वण्णओ। तत्थ णं संख्वणे नामं चेइए होत्था-वण्णओ। तस्स णं संख्वणस्स चेइयस्स अदूरसामंते पोग्गले नामं परिब्बायए--रिउब्बेद-जज्बेद जाव बंभण्णएस् परिव्वाय-एस् य नएस् स्परिनिद्विए छट्ठंछट्टेणं अणिक्खितेणं तवोकम्मेणं उहं बाहाओ पगिन्झिय-पगिन्झिय स्राभिमुहे आयावणभूमीए आयावेमाणे विहरह॥

829. तए णं पोग्गलस्स अणि-परिव्ववायगस्स छट्टंछद्रेणं क्खित्रेणं तवोकम्मेणं उहं बाहाओ पगिज्झिय-पगिज्झिय सुराभिमुहे आयावणभूमीए आयावेमाणस्स पगइः भद्याए पगइउव-संतयाए-पगइपयणु-कोहमाणमायालोभाए मिउमद्दव-विणीययाए संपन्नयाए अल्लीणयाए तथा-वरणिज्जाणं अण्णया कयाइ

सः भदन्त! ऋषिभद्रपुत्रः देवः तरमाद् देवलोकाद् आयुःक्षयेण भवक्षयेण स्थिति-क्षयेण अनंतरं च्यवं च्युत्वा कुत्र गमिष्यति? कुत्र उपपत्स्यते? गौतम! महाविदेहे वर्षे सेत्स्यित, 'बिज्झिहिति' मोक्षयित परिनिर्वास्यति

तदेवं भदंत! तदेवं भदंत! इति भगवान् गौतमः यावत् आत्मानं भावयन् विहरति।

सर्वदुःखानाम् अंतं करिष्यति।

ततः श्रमणः भगवान् महावीरः अन्यदा कदाचित् आलभिकायाः नगर्याः शंखवनात् चैत्यात् प्रतिनिष्क्रामति, प्रतिनिष्क्रम्य बहिः जनपदविद्यारं विहरति।

पुद्रल-परिव्राजक-पदम्

तस्मिन् काले तस्मिन् समये आलिभका नाम नगरी आसीत्-वर्णकः। तत्र शंखवनं नाम चैत्यम् आसीत्-वर्णकः। तस्य शंखवनस्य चैत्यस्य अदूरसामन्ते पुद्गतः नाम परिवाजकः—ऋग्वेद-यजुर्वेद यावत् ब्रह्मण्य-केषु परिवाजकेषु च नयेषु सुपरिनिष्ठितः षष्ठपष्ठेन अनिक्षिप्तेन तपःकर्मणा ऊर्ध्वं बादू प्रगृह्म-प्रगृह्म सूर्याभिमुखः आतापनभूम्याम् आतापयन विहरिन।

ततः तस्य पुद्रलस्य परिवाजकस्य षष्ठंषष्ठन अनिक्षिप्तेन तपःकर्मणा ऊर्ध्वं बाहू प्रगृद्धा- प्रगृद्ध सूर्याभिमुखः आतापनभूम्याम् आतापयन् प्रकृतिभद्रतया प्रकृत्युपशान्तया प्रकृतिप्रतनुक्रोधमानमायालोभेन मृदुमार्दव- संपन्नतया आलीनतया विनीततया अन्यदा कदाचित् तदावरणीयानां कर्मणां क्षयोपशमेन ईहापोहमार्गणगवेषणं कुर्वतः विभंगः नाम ज्ञानं समुत्पन्नम्। सः तेन

१८३. भंते ! ऋषिभद्रपुत्र देव आयु-अय, भव-क्षय और स्थिति-क्षय के अनंतर उस देवलीक से च्यवन कर कहां जाएगा ? कहां उपपन्न होगा ?

गौतम! महाविदेह वास में सिन्द्र, प्रशांत, मुक्त, परिनिर्वृत और सब दुःखीं का अंत करेगा।

१८४. भंते ! वे ऐसा ही है, वह ऐसा ही है। भगवान गौतम यावत् आत्मा को भावित करते हुए विहार करने लगे।

१८५. श्रमण भगवान महावीर ने कभी किसी दिन आलभिका नगरी से शंखवन चैत्य से प्रतिनिष्क्रमण किया, प्रतिनिष्क्रमण कर बाहर जनपद विद्यार करने लगे।

### पुद्रल-परिव्राजक-पद

१८६. उस काल और उस समय में आलिभिका नाम की नगरी थी-वर्णक। वहां शंखवन नाम का चैत्य था-वर्णक। उस शंखवन चैत्य से कुछ दूरी पर पुदल नाम का परिवाजक था-वह ऋग्वेद, यावत् अन्य अनेक बाह्मण और परिवाजक संबंधी नयों में निष्णात. निरंतर बेले-बेले (दो दिन का उपवास) के तप की लाधना के द्वारा दोनों भुजाओं को ऊपर उठाकर सूर्य के सामने आतापन भूमि में आतापना लेता हुआ विहरण कर रहा है।

१८७. उस पुक्रल परिवाजक का निरंतर बेले-बेले तपःकर्म के द्वारा. दोनों भुजाओं को ऊपर उठाकर सूर्य के सामने आतापन भूमि में आतापना लेते हुए. प्रकृति की भद्रता, प्रकृति की उपशांतता, प्रकृति में क्रोध, मान, माया और लोभ की प्रतनुता, मृदुमार्दव संपन्नता, आत्मकीनता और विनीतता के द्वारा किसी समय तदावरणीय कर्मी के क्षरोपशम के द्वारा कम्माणं खओवसमेणं ईहापूह-मञ्गण-गवेसणं करेमाणस्स विब्भंगे नामं नाणे समुप्पन्ने। से णं तेणं विब्भंगेणं नाणेणं समुप्पन्नेणं बंभलोए कप्पे देवाणं ठितिं जाणइ-पासइ॥ विभंगेन ज्ञानेन समुत्पन्नेन ब्रह्मलोके कल्पे देवानां स्थितिं जानाति-पश्यति। ईहा, अपोह, मार्गणा-गवेषणा करते हुए विभंग नाम का ज्ञान समुत्पन्न हुआ। वह उस समुत्पन्न विभंग ज्ञान के द्वारा ब्रह्मलोक कल्प तक के देवों की स्थिति को जानता-देखता है।

१८८. उस पुदल परिवाजक के इस आकार

#### भाष्य

१ सूत्र-१८७

प्रस्तुत आगम में विभंग ज्ञान के अनेक प्रसंग हैं किंतु विभंगज्ञान की ज्ञेय को जानने की कितनी क्षमता है, इसका स्पष्ट निर्धारण नहीं मिलता। आठवें शतक में विभंग ज्ञान के विषय का प्रतिपादन किया गया हैं! किंतु वहां भी अवधिज्ञान की भांति विभंग ज्ञान के विषय का स्पष्ट निर्धारण नहीं है।

१८८. तए णं तस्स पोग्गलस्स परिव्वायगस्स अयमेयारूवे अन्झ-त्थिए चिंतिए पत्थिए मणोगए संकप्पे समुप्पज्जित्था-अत्थि ण ममं अतिसेसे नाण-दंसणे समुप्पन्ने, देवलोएसु णं देवाणं जहण्णेणं दस वाससहस्साइं ठिती तेण परं समयाहिया. पण्णत्ता. दसमयाहिया जाव असंखेज्ज-समयाहिया, उक्कोसेणं दससागरोव-माइं ठिती पण्णाता। तेण परं वोच्छिण्णा देवा य देवलोगा य-एवं संपेहेइ,संपेहेता आयावणभूमीओ पच्चोरुहइ, पच्चोरु-हिता, तिदंडं च कुंडियं च जाव धाउरत्ताओ य गेण्हइ, गेण्हित्ता जेणेव आलभिया नगरी, जेणेव परिव्वाय-गावसहे, तेणेव उवागच्छइ, उवाग-च्छित्ता भंडनिक्खेवं करेइ, करेत्ता आलभियाए नगरीए सिंघाडग-तिग-चउक्क-चच्चर-चउम्भुह-महापह-पहेस् अण्णसण्णस्स एवमाइक्खड परूवेइ–अत्थि णं देवाणुप्पिया! ममं अतिसेसे नाणदंसणे समुप्पन्ने, देवलोएस् णं देवाणं जहण्णेणं दसवाससहस्साइं ठिती पण्णता, तेण परं समयाहिया, असंखेज्ज-दुसमयाहिया, जाव समयाहिया, उक्को-सेणं दससागरोव-माइं ठिती पण्णता। तेण परं बोच्छिण्णा देवा य देवलोगा य॥

पुद्रलस्य परिव्राजकस्य ततः तस्य आध्यात्मिकः चितितः अयमेतद्ररूप: प्रार्थितः मनोगतः संकल्पः सम्दपादि– अस्ति मम अतिशेषं ज्ञानदर्शनं समृत्पन्नम् . देवलोकेषु देवानां जघन्येन दशवर्षसहस्राणि स्थितिः प्रज्ञप्ता, तस्मात् परं समयाधिका, द्विसमयाधिका, यावत् असंख्येयसमयाधिका, उत्कर्षेण दशसागरोपमाणि स्थितिः प्रज्ञप्ता। तस्मात् परं व्यवच्छिन्नाः देवाः च देवलोकाः च-एवं सम्प्रेक्षते सम्प्रेक्ष्य आतापनभूऱ्याः प्रत्यव-रोहति, प्रत्यवरुह्य त्रिदण्डं च कुण्डिकां च यावत् धातुरक्ताः च गृह्णाति, गृहीत्वा यत्रैव आलभिका नगरी, परिवाजकाः वसथः, उपागच्छति. उपागम्य भण्डनिक्षेपं करोति. कृत्वा आलभिकायाः नगर्याः शृंगाटक-त्रिक - चतुष्क - चत्वर - चतुर्मु ख - महापथ -पथेषु अन्योऽन्यम् एवमाख्याति यावत् प्ररूपयति-अस्ति देवानुप्रियाः! अतिशेष ज्ञानदर्शनं समृत्पन्नम्, देवलोकेष् देवानां जघन्येन दशवर्षसहस्राणि स्थितिः प्रज्ञप्ता तस्मात् परं समयाधिका, द्विसमयाधिका, यावत् असंख्येयसमयाधिका, उत्कर्षेण दशसागरोपमाणि स्थितिः प्रज्ञप्ता। तस्मात् परं व्यवच्छिन्नाः देवाः च देवलोकाः च।

आध्यात्मिक, स्मृत्यात्मक, अभिलाषात्मक, मनोगत संकल्प समृत्पन्न हुआ-मुझे अतिशायी ज्ञान-दर्शन समृत्पन्न हुआ है। देवलोक में देवों की जवन्य स्थिति दस हजार वर्ष प्रज्ञप्त है। उसके बाद एक समय अधिक, दो समय अधिक यावत् असंख्येय समय अधिक, उत्कृष्ट स्थिति दस सागरोपम प्रज्ञप्त है। उसके बाद देव और देवलोक व्युच्छिन्न हैं--इस प्रकार संप्रेक्षा की, संप्रेक्षा कर आतापन भूमि से नीचे उतरा, उतर कर त्रिवंड, कमंडल् यावत् गैरिक वस्त्रों को ग्रहण किया, ग्रहण कर जहां आलिभका नगरी थी. जहां परिव्राजक रहते थे, वहां आया, आकर भंड को स्थापित किया, स्थापित कर आलभिका नगरी के शृंगाटकों, तिराहों, चौराहों, चौहटों, चार द्वार वाले स्थानों, राजमार्गो और मार्गो पर परस्पर इस प्रकार यावत् आख्यान प्ररूपणा लगा-देवानुप्रिय! भुझे अतिशायी ज्ञान दर्शन समुत्पन्न हुआ है, देवलोक में देवों की जघन्य स्थिति दस हजार वर्ष प्रज्ञप्त है. उसके बाद एक समय अधिक, दो समय अधिक, यावत् असंख्येय समय अधिक, उत्कृष्ट स्थिति दस सागरोपम प्रज्ञप्त है। उसके बाद देव और देवलोक व्युच्छिन हैं।

१८९. तए णं पोग्गलस्स परिव्वाय-गस्स अंतियं एयमद्वं सोच्चा निसम्म आलभियाए नगरीए सिंघाडग-तिग- ततः पुद्गलस्य परिव्राजकस्य अंतिकम् एतदर्थं श्रुत्वा निशम्य आलभिकायाः नगर्याः शृंगाटक-त्रिक-चतुष्क-चत्वर- १८९. पुक्रल परिव्राजक के समीप इस अर्थ को सुनकर अवधारण कर आलिमका नगरी के श्रंगाटकों, निराहों, चौराहों.

१. भ. व. ८ १९१।

चउक्क - चच्चर - चउम्मुह - महापह-पहेस बहजणी अण्ण-मण्णस्स एवमाइक्खइ जाव परूबेइ-एवं खल् पोग्गले परिव्वायए देवाणुप्पिया ! एवमाइक्खइ जाव परूवेइ-अत्थि णं देवाण्-प्पिया! मम अतिसेसे नाणदंसणे समुप्पन्ने, एवं खलु देवलोएसु णं देवाणं जहण्णेणं दसवाससहस्साइं पण्णासा, तेण परं समया-हिया. दुसुमयाहिया जाव असंखे-ज्जसमयाहिया. उक्कोसेणं दस-सागरोवमाइं ठिती पण्णता। तेण परं बोच्छिण्णा देवा य देवलोगाय। से कहमेयं मन्ने एवं ?

१९०. सामी समोसढे परिसा निग्गया। धम्मो कहिओ, परिसा पिडणया। भगवं गोयमे तहेव भिक्खायरियाए तहेव बहुजणसदं निसामेइ, निसामेत्ता तहेव सव्वं भाणियव्वं जाव अहं पुण गोयमा! एवमाइक्खामि, एवं भासामि जाव परूवेमि—देवलोएस् णं देवाणं जहण्णेणं दस वास-सहस्साइं ठिती पण्णत्ता, तेण परं समयाहिया, दुसमयाहिया जाव असंखेज्ज-समयाहिया, उक्कोरोणं तेत्तीसं सागरोवमाइं ठिती पण्णत्ता। तेण परं वोच्छिण्णा देवा य देवलोगा य॥

चतुर्मुख-महापथ-पथेषु बहजनः अन्योऽन्यम् एवमाख्याति यावत् प्ररूपयति-एवं खुलू देवानुप्रियाः! पुद्रलः परिव्राजकः एवमाख्याति यावत् प्ररूपयति-अस्ति देवानुप्रियाः! मम अतिशेषं ज्ञानदर्शनं समुत्पन्नम् एवं खल् देवलोकेष् देवानां दशवर्षसहस्राणि, स्थितिः प्रज्ञप्ता, तस्मात् परं समयाधिका, द्धिसमयाधिका. असंख्येय-यावत समयाधिका, उत्कर्षेण दशसागरोपमाणि स्थितिः प्रज्ञप्ता। तस्मात् परं व्यवच्छिन्नाः देवाः च देवलोकाः चा तत् कथमेतद् मन्येत् एवम्।

स्वामी समवसृतः। परिषद् निर्गता। धर्मः कथितः, परिषद् प्रतिगता। भगवान् गौतमः तथैव भिक्षाचयायै तथैव बहुजनशब्दं निशाम्यित, निशम्य तथैव सर्वं भणितव्यं यावत् अहं पुनः गौतम! एवमाख्यामि, एवं भाषे यावत् प्ररूपयामि—देवलोकेषु देवानां जघन्येन दशवर्षसहस्राणि स्थितिः प्रज्ञप्ता तस्मात् परं समयाधिका, द्विसमयाधिका यावत् असंख्येयसमयाधिका, उत्कर्षण वयस्त्रिंशत् सागरोपमाणि स्थितिः प्रज्ञप्ता। तस्मात् परं व्यवच्छितः। देवाः च देवलोकाः च।

१९१. अत्थि णं भंते! सोहम्मे कप्पे व्व्वाइं—सवण्णाइं पि अवण्णाइं पि सरसाइं पि सरसाइं पि अरुसाइं पि अरुसाइं पि अरुमण्णवद्धाइं अण्णमण्णवद्धाइं अण्णमण्णवद्धाइं अण्णमण्णवद्धारं अण्णमण्णवद्धारं अण्णमण्णवद्धारं अण्णमण्णवद्धारं अण्णमण्णवद्धारं अण्णमण्णवद्धारं अण्णमण्णवद्धारं अण्णमण्णवद्धारं अण्णमण्णवद्धारं अण्णमण्णवद्धारं अण्णमण्णवद्धारं अण्णमण्णवद्धारं इंता अत्थि। एवं ईसाणे वि, एवं जाव अच्चुए, एवं मेवेज्जविमाणेसु, अणुत्तरविमाणेसु वि, ईसिपन्भाराए वि जाव?

सवणांणि अपि अवणांणि अपि, सगन्धानि अपि अगन्धानि अपि, सरसानि अपि अर-सानि अपि, स्पर्शानि अपि, अस्पर्शानि अपि अन्योन्यबद्धानि अन्योन्यघटत्वेन अन्योन्य-बद्धस्पृष्टानि अन्योन्यघटत्वेन तिष्ठन्ति? हंत अस्ति। एवम् ईशाने अपि, एवं यावत् अच्युते, एवं ग्रैवेयकविमानेषु, अनुत्तरविमानेषु अपि, ईषत्प्राग्भारायाम् अपि यावत्।

अस्ति भदन्त! सौधर्मे कल्पे द्रव्याणि-

चीहटों, चार-द्वार वालं स्थानों राजमागीं और मार्गों पर बहुजन परस्पर इस प्रकार का आख्यान यावत प्ररूपणा करने लगे— देवानुप्रिय! पुद्रल परिवाजक ने इस प्रकार का आख्यान वावत प्ररूपणा की है— देवानुप्रिय! मुझे अतिशायी जान-दर्शन समुत्पन्न हुआ है। इस प्रकार निश्चित ही देवलोंक में देवों की जघन्य स्थिति दस हजार वर्ष प्रजात है, उसके बाद एक समय अधिक, दो समय अधिक यावत् असंख्येय समय अधिक, उत्कृष्ट स्थिति दस सागरोपम प्रजात है। उसके बाद देव और देवलोंक व्युच्छित हैं। इस प्रकार यह कैसे हैं?

१९०. भगवान महावीर पधारे. परिषद् ने नगर से निर्गमन किया। भगवान ने धर्म कहा। परिषद् वापिस नगर में चर्ला गई। साुदायिक भिक्षा के लिए घूमते हुए भगवान गौतम ने अनेक व्यक्तियों से ये शब्द सुने, सुनकर पूर्वोक्त सम्पूर्ण वृत्तांत भगवान महावीर से निवेदित किया यावत गौतम! में इस प्रकार आख्यान. इस प्रकार कथन यावत प्ररूपणा करता हूं देवलोंक में देवों की जघन्य स्थिति दस हजार वर्ष प्रज्ञाम हैं, उसके बाद एक समय अधिक, दो समय अधिक यावत् असंख्येय समय अधिक, दो समय अधिक यावत् असंख्येय समय अधिक, उत्कृष्ट स्थिति नैतीस सागरोपम प्रज्ञम हैं। उसके बाद देव और देवलोंक व्युच्छिन हैं।

१९.१. मंते! सौधर्मकल्प में द्रव्य वर्ण-सहित. वर्ण-रहित, गंध-सहित. गंध रहित, रस-सहित, रस-रहित, स्पशं-सहित, स्पशं-रहित, अस्योन्य बद्ध, अन्योन्य स्पृष्ट, अन्योन्य बद्ध-स्पृष्ट और अन्योन्य एकीभृत बने हुए हैं ?

हां, हैं। इसी प्रकार ईशान में भी, इसी प्रकार यावत् अच्युत में, इसी प्रकार ग्रैवेयक विमानों में भी, अनुत्तर विमानों में भी, ईषत्प्राकभारा पृथ्यी में भी यावत् अन्योन्य एकीभूत बने हुए हैं? हंता अत्थि।]

हन्त अस्ति।

हां, हैं।

- १९२. तए णं सा महतिमहालिया परिसा जाव जामेव दिसिं पाउब्भूया तामेव दिसं पडिगया।
  - ततः सा महामहती परिषद् यावत् यस्याः एव दिशः प्रादुर्भूता तस्यामेव विशि प्रतिभता।

१९२. वह विशालतम परिषद् यावत् जिस दिशा से आई, उसी दिशा में तौट गई।

१९३. तए णं आलभियाए नगरीए सिंघा-डग-तिग-चउक्क-चच्चर-चउम्म्ह-महापह-पहेसु बहुजणी अण्णमण्णस्स एवमाइक्खइ जाव परूवेइ जण्णं देवाणप्पिया! पोग्गले परिव्वायए एवमाइक्खइ जाव परूवेइ—अत्थि णं देवाणु-प्पिया! ममं अतिसेसे नाणदंसणे समुप्पन्ने, एवं खल् देवलोएस् णं देवाणं जहण्णेणं दस वाससहस्साइं ठिती पण्णत्ता, तेण परं समयाहिया. दुसमयाहिया जाव असंखेज्ज-समयाहिया, उक्कोसेणं दससागरोव-माइं ठिती पण्णता। तेण परं वोच्छिण्णा देवा य देवलोगा य। तं नो इणद्रे समद्रे। समणे भगवं महावीरे एवमाइक्खइ जाव देवलोएस् णं देवाणं जहण्णेणं दस वाससहस्साइं ठिती पण्णता, तेण परं समयाहिया. दुसभयाहिया जाव असंखेज्जसमयाहिया. उक्को-सेण तेत्तीसं सागरोवमाइं ठिती पण्णाता। तेण परं बोच्छिण्णा देवा य देवलोगा य।।

ततः आलभिकायां नगर्यां शुंगाटक-त्रिक-चतुष्क - चत्वर - चतुर्म् ख - महापथ - पथेष बह्जनः अन्योऽन्यम् एवमाख्याति यावत् प्ररूपयति यत् देवानुप्रियाः ! पृद्रलः परि-ब्राजकः एवमाख्याति यावत् प्ररूपयति-अस्ति देवानुप्रियाः ! मम अतिशेषं ज्ञानदर्शनं समुत्पन्नम्, एवं खलु देवलोकेषु देवानां जघन्येन दशवर्षवसहस्राणि स्थितिः प्रज्ञपा, तस्मात् परं समयाधिका. द्विसमयाधिका यावत् असंख्येयसमयाधिका, उत्कर्षेण दशसागरोपमाणि स्थितिः प्रज्ञाता तस्मात् परं व्यवच्छिनाः देवाः च देवलोकाः च। तत नो अयमर्थः समर्थः। श्रमणः भगवान महावीरः एवमाख्याति यावत् देवलोकेष देवानां जघन्येन दशवर्षसहस्राणि स्थितिः प्रज्ञात, तस्मोत् परं समयाधिका, द्वि-समयाधिका यावत् असंख्येयसमयाधिका, उत्कर्षेण त्रयस्त्रिंशत् सागरोपमाणि स्थितिः प्रज्ञप्ता तस्मात् परं व्यवच्छिन्नाः देवाः च देवलोकाः च।

१९३. आलभिका नगरी के शृंगाटकों, तिराहों, चौराहों, चौहटों, चार द्वार वाले स्थानों, राजमार्गी और मार्गी पर बहजन परस्पर इस प्रकार आख्यान यावत प्ररूपणा करने लगे-देवानुप्रिय! पहल परिव्राजक ने इस प्रकार आख्यान यावत् की है−देवानुप्रिय! अतिशायी ज्ञान-दर्शन समृत्पन्न हुआ है. इस प्रकार निश्चित ही देवलोक में देवों की जधन्य स्थिति दस हजार वर्ष प्रजप्त है. उसके बाद एक समय, अधिक दो समय अधिक यावत् असंख्येय समय अधिक. उत्कृष्ट स्थिति दस सागरोपम प्रज्ञप्त है। उसके बाद देव और देवलोक व्यक्छिन हैं। यह अर्थ संगत नहीं है। श्रमण भगवान महावीर इस प्रकार आख्यान यावत प्ररूपणा करते हैं-देवलोक में देवों की जघन्य स्थिति दस इजार वर्ष प्रज्ञप्त है. उसके बाद एक समय अधिक, दो समय अधिक यावत असंख्येय समय अधिक, उत्कृष्ट स्थिति नैतीस सागरोपम प्रज्ञप्त है। उसके बाद देव और देवलोक व्यच्छिन हैं।

- १९४. तए णं से पोग्गले परिव्वायए बहुजणस्स अंतियं एयमद्वं सोच्चा निसम्म संकिए कंखिए विति-गिच्छिए भेदसमा-वन्ने कलुस-समावन्ने जाए यावि होत्था। तए णं तस्स पोग्गलस्स परिव्वायगस्स संकियस्स कंखियस्स विति-गिच्छियस्स भेदसमावन्नस्स कलुस-समावन्नस्स से विभंगे नाणे खिप्पामेव पडिवडिए॥
- ततः सः पुद्रलः परिव्राजकः बहुजनस्य अन्तिकं एतदर्थं श्रुत्वा निशम्य शंकितः कांक्षितः विचिकित्सितः भेदसमापन्नः कलुष-समापन्नः जातः चापि अभूत्। ततः तस्य पुद्रलस्य परिव्राजकस्य शंकितस्य कांक्षितस्य विचिकित्सितस्य भेदसमा-पन्नस्य कलुषसमा-पन्नस्य तत् विभंगः ज्ञानं क्षिप्रमेव प्रतिपतितः।
- १९४. पुद्रल परिद्राजक बहुजन से इस अर्थ को सुनकर, अवधारण कर, शंकित, कांक्षित, विचिकित्सित, भेट-समापन्न और कलुष-समापन्न भी हो गया। शंकित, कांक्षित, विचिकित्सित, भेट-समापन्न, कलुष समापन्न पुद्रल परिद्राजक के वह विभंग ज्ञान शीघ्र ही प्रतिपत्ति हो गया।

- १९५. तए णं तस्स पोग्गलस्स परिक्वायस्स अयमेयारूवे अज्झ-त्थिए चितिए पत्थिए मणोगए संकप्पे समुष्पज्जित्था-एवं खलु समणे भगवं महावीरे आदिगरे तित्थगरे जाव
- ततः तस्य पुद्गलस्य परिव्राजकस्य अयमेतद्रूपः आध्यात्मिकः चिन्तितः प्रार्थितः मनोगतः संकल्पः समुदपादि–एवं खलु श्रमणः भगवान् महावीरः तीर्थकरः यावत् सर्वज्ञः सर्वदर्शी आकाशगतेन चकेण
- १९५. पुद्रल परिवाजक के इस आकार वाला आध्यात्मिक, स्मृत्यात्मक, अभिलाषात्मक मनोगत संकल्प उत्पन्न हुआ-श्रमण भगवान महावीर आदिकर तीर्थंकर यावत् सर्वन्, सर्वदर्शी, आकाशगत धर्मचक्र से

सब्बण्ण सब्बदरिसी आगासगएणं चक्केणं जाव संखवणे चेडए अहापडिरूवं ओग्गहं ओगि-ण्हिता संजमेण तबसा अप्पाणं भावमाणे विहरइ, तं महप्फलं खल् तहारूवाणं अरहंताणं भगवंताणं नामगोयस्स वि सवणयाए, किमंग पुण अभिगमण-वंदण-नमंसण - पडिपुच्छण - पज्जु-वासणयाए? एगस्स वि आरियस्स धम्मियस्स सवयणस्स सवणयाए, पुण विउलस्स अहस्स गहणयाए? तं गच्छामि णं समणं भगवं महावीरं वंदामि जाव पज्ज्वासामि, एयं णे इहभवे य परभवे य हियाए स्हाए खमाए निस्सेयसाए आणुगामिय-त्ताए भविस्सइ ति कट्ट एवं संपेहेइ, संपेहेता जेणेव परिव्वायगावसह तेणेव उवागच्छइ, उवागच्छित्ता परिव्वाय-गावसहं अणुप्पविसइ, अणुप्पविसित्ता तिदंडं च कडियं च जाव धाउरताओ य गेण्हइ गेण्हित्ता परिव्वायनावसहाओ पडिनिक्खमइ. पडिनिक्खमित्ता पडिवदियविब्भंगे आलभियं नगरिं मज्झं-मज्झेणं निग्गच्छइ, निग्ग-च्छिता जेणेव संख्वको चेइए, जेणेव समणे भगवं महावीरे तेणेव उवागच्छइ. उवागच्छिता समणं भगवं महावीरं तिक्खुत्तो वंदइ नमंसइ, वंदिता नमंसिता नातिदूरे नच्चासन्ने सुस्सूसमाणे अभिमृहे नमंसमाणे विणएणं पंजलिकडे पज्जुवासङ्॥

१९६. तए णं समणे भगवं महावीरे पोग्गलस्स परिव्वायगस्स तीसे य महितमहालियाए परिसाए धम्मं परिकहेइ जाव आणाए आराहए भवइ॥

१९७. तए णं से पोग्गले परिव्वायए समणस्स भगवओ महावीरस्स अंतियं धम्मं सोच्चा निसम्म जहा खंदओ जाव उत्तरपुरियमं दिसी-भागं अवक्कमइ, अवक्किमत्ता तिदंडं च कुंडियं च जाव धाउरत्ताओ य एगंते एडेह, एडेत्ता सयमेव पंचमुद्दियं लोयं करेइ, करेत्ता

यावत् शंख्ववने चैत्ये यथाप्रतिरूपम् अवग्रहम् अवगृद्ध संयमेन तपसा आत्मानं भावयन् विहरति, तत् महत्फलं खल् तथारूपाणाम् अर्हतां भगवतां नामगोत्र-स्यापि श्रवणस्य, किमंगपूनः अभिगमन-वंदन-नमस्यन-प्रति-प्रच्छन-पर्युपासनया। एकस्यापि आर्यस्य धार्मिकस्य सुवचनस्य श्रवणस्य, किमंग पुनःविपुलस्य अर्थस्य ग्रहणस्य? तत् गच्छामि श्रमणं भगवन्तं महावीरं वन्दे यावत् पर्यपासे, एतत् नः इहभवे च परभवे च हिताय सुखाय क्षमाय निःश्रयसे आनुगामिकत्वाय भविष्यति इति कृत्वा एवं सम्प्रेक्षते. सम्प्रेक्ष्य यत्रैव परिवाजकावसथः तत्रैव उपागच्छति. उपागम्य परिवाजकावस्थमअनुप्रविशति, अनुप्रविश्य त्रिदण्डं च कण्डिकां च यावत् धातुरक्ताः च गृह्णाति, गृहीत्वा परि-ब्राजकावसथात् प्रतिनिष्क्रामति, प्रति-निष्क्रम्य प्रतिपतितविभंगः आलभिकां नगरीं मध्यमध्येन निर्गच्छति, निर्गत्य युत्रैव शंखवनं चैत्यम्, यत्रैव श्रमणः भगवान् महावीरः तत्रैव उपागच्छति, उपागम्य श्रमणं भगवन्तं महावीरं त्रिः वन्दते नमस्यति. वन्दित्वा नमस्यित्वा अत्यासन्नः नातिदूरः शुश्रृषमाणः नमस्यन् अभिमुखः विनयेन कतप्राञ्जलिः पर्यपास्ते।

ततः श्रमणः भगवान् महावीरः पुद्रलस्य परिवाजकस्य तस्यां महामहत्यां परिषदि धर्मं परिकथयति यावत् आज्ञायाः आराधकः भवति।

ततः सः पुद्रलः परिव्राजकः श्रमणस्य भगवतः महावीरस्य अन्तिकं धर्मं श्रुत्वा निशम्य यथा स्कंदकः यावत् उत्तरपौरस्त्यं दिग्भागम् अपक्रामति, अपक्रम्य त्रिदण्डं च, कुण्डिकां च यावद् धातुरक्ता एकान्ते एडयित, एडियत्वा स्वयं पंचमुष्टिकं लोचं करोति, कृत्वा श्रमणं भगवन्तं महावीरं त्रिः शोभित यावत् शंख्यम चैत्य में प्रवास योग्य स्थान की अनुमति लेकर संयम और तप से अपने आपको भावित करते हुए विहार कर रहे हैं। ऐसे अईत भगवानों के नाम, गोत्र का श्रवण भी महान फलटायक होता है फिर अभिग्रमन, वंदन, नमस्कार, प्रतिपृच्छा और पर्युपासना का कहना ही क्या? एक भी आर्य धार्मिक वचन का श्रवण महान फलदायक होता है फिर विपुल अर्थ ग्रहण कः कहना ही क्या? इसलिए मैं जाऊं, श्रमण भगवान महावीर को वंदन करूं यावत पर्यपायना करूं-यह मेरे इहभव और परभव के लिए हित. शुभ, क्षम, निःश्रेयस और आनुगामिकता के लिए होगा-इस प्रकार संप्रेक्षा की, संप्रेक्षा कर जहां परिवाजक रहते थे. वहां आया. आकर परिव्राजक गृह में अनुप्रवेश किया, अनुप्रवेश कर त्रिवंड, कमंडलु यावत् गैरिक वस्त्रों को ग्रहण किया, ग्रहण कर परिवाजक आवास से प्रतिनिष्कमण किया, प्रतिनिष्क्रमण कर विभंगज्ञान से प्रतिपतित उस पदल परिवाजक ने आलिभका नगरी के बीचो-बीच निर्गमन किया, निर्गमन कर जहां शंखवन चैत्य था. जहां भगवान महावीर थे, वहां आया, आकर श्रमण भगवान महावीर को तीन बार बन्दन-नमस्कार क्रिया बंदन-नमस्कार कर न अति निकट और न अति दूर शुश्रूषा और नमस्कार की मुद्रा में उनके सम्मुख सविनय बन्द्राजित होकर पर्युपासना करने लगा।

१९६. श्रमण भगवान महावीर ने पुरल परिवाजक को उस विशालतम परिषद् में धर्म कहा यावत् आज्ञा का आराधक होता है।

१९७. पुद्रल परिवाजक श्रमण भगवान महावीर के पास धर्म सुनकर, अवधारण कर स्कंदक की भांति यावत् उत्तर पूर्व दिशा में गया, जाकर त्रिदण्ड, कमंडलु यावत् गैरिक वस्त्रों को एकांत में डाल दिया, डालकर स्वयं ही पंचमुष्टिक लोच किया, लोच कर श्रमण भगवान महावीर

समणं भगवं महावीरं तिक्खुत्तो आयाहिण-पयाहिणं करेइ, करेता वंदइ नमंसइ, वंदिता नमंसिता एवं जहेब उसभदत्तो तहेव पव्वइओ, तहेब एक्कारस अंगाइं अहिज्जइ, तहेब सव्वं जाब सव्व-दुक्खण्यहीणे॥ आदक्षिण-प्रदक्षिणां करोति. कृत्वा वन्दते नमस्यति, वन्दित्वा नमस्यित्वा एवं यथैव ऋषभदत्तः तथैव प्रव्रजितः, तथैव एकादश अंगानि अधीते, तथैव सर्वं यावत् सर्वदुःख-प्रहीणः।

१९८. भंतेति! भगवं गोयमे समणं भगवं महावीरं वंदइ नमंसइ, वंदित्ता नमंसित्ता एवं वयासी—जीवा णं भंते! सिज्झमाणस्स कयरम्भि संघयणे सिज्झंति?

गोयमा! वहरोसभणारायसंघयणे सिज्झिति, एवं जहेव ओववाइए तहेव। संघयणं संठाणं उच्चत्तं आउयं च परिवसणा। एवं सिद्धिगंडिया निरवसेसा भाणि-यव्वा जाव-

अव्वाबाहं सोक्खं, अणुभवंति सासयं सिद्धा।

१९९. सेवं भंते! सेवं भंते! ति॥

भदन्त! अयि! भगवान् गौतमः श्रमणं भगवन्तं महावीरं वन्दते नमस्यति, वन्दित्वा नमस्यित्वा एवमवादीत्—जीवाः भदन्त! सिध्यतः कतरे संघयणे सिब्ह्यन्ति ?

गौतमः! वज्रऋषभनाराचसंघयणे सिध्यन्ति एवं यथैव औपपातिके तथैव।

संघयणे संस्थानं,

उच्चत्वम् आयुष्कं च परिवसना।

एवं सिद्धिकण्डिका निरवशेषा

भणितव्या यावत्
अव्याबाधं सौख्यम्,

अनुभवन्ति शाश्वतं सिद्धाः॥

तदेवं भदनत! तदेवं भदनत इति।

को दायीं ओर से प्रारम्भ कर तीन बार प्रदक्षिणा की, प्रदक्षिणा कर बंदन-नमस्कार किया, बंदन-नमस्कार कर इस प्रकार जैसे ऋषभदत प्रव्रजित हुआ, वैसे ही पुद्रल परिवाजक प्रव्रजित हो गया, उसी प्रकार ग्यारह अंगों का अध्ययन किया, उसी प्रकार सर्व यायत सब दुःखों को प्रक्षीण कर दिया।

१९८. भगवान गौतम ने श्रमण भगवान महावीर को 'भंते!' ऐसा कहकर बंदन-नमस्कार किया, वंदन-नमस्कार कर इस प्रकार कहा- भंते! सिद्ध होने वाले जीव किस संहनन में सिद्ध होते हैं?

गौतम! वजकषभनाराच सहनन में सिन्द्र होते हैं। इसी प्रकार औपपातिक की भांति वक्तव्यता। इसी प्रकार सहनन, संस्थान, उच्चत्व, आयुष्य और परिवसन, इसी प्रकार सिन्द्रिकंडिका तक निरवशेष वक्तव्य है, यावत् सिन्द्र अव्याबाध शाश्वत सुख का अनुभव करते हैं।

१९९, भंते! वह ऐसा ही है। भंते! वह ऐसा ही ै है।

# परिशिष्ट

## पुष्ठ

|                                    |                      | -       |
|------------------------------------|----------------------|---------|
| १. नामानुक्रम–                     | (क) व्यक्ति और स्थान | 844-840 |
|                                    | (ख) देव              | 8५८-8६२ |
|                                    | (ग) पशु-पक्षी        | ४६३-४६४ |
| २. शब्दार्थ एवं शब्द-विमर्शानुक्रम |                      | ४६५-४६८ |
| ३. भाष्य-विषयानुक्रम               |                      | ४६९-४७२ |
| ४. पारिभाषिक शब्दानुक्रम           |                      | 803-800 |
| ५. अभयदेवसूरिकृत वृत्ति-           |                      | ४८१-५६८ |
| शतक ८,९,१०,११                      |                      |         |
| ६. आधारभूत ग्रंथ सूची              |                      | ५६९-५७५ |

## परिशिष्ट-१ (क)

## नामानुक्रमः व्यक्ति और स्थान

3

अकलंक ८ १ (भा.) १८४-१८८ (भा.) ३१५-३२७ (भा.) अणणार श्याम हस्ति १० (आमुख) अनवद्यांगी ९. २२६-२२९ (भा.) अनवद्या ९, २२६-२२९ (भा.) अनुपालक ८/२४२

-अपविध ८/२४२

अभयदेव सूरी (सारे अंक भाष्य के हैं) ८/१.९६.९७-१०३,१०५,१३९-१४६. १८४-१८८.२३०-२३५.२४१-२४२.२४५-२४५.२४५-३००,३०२-३१४. ३४५-३२८.३५४. ३६३-३६५. ३७३-२७५,४२५-४२८. ४५१-४६६.४७७-४८४,९/९-३२,३६,४२,५६.१४३. १४९.१७७.२०८,२२६-२२९,१०√२४-३८

अयंपुल ८/२४२ अर्हत् विमल ११/१६२.१६५

आ

आचार्च भिक्षु (सारे अंक भाष्य के हैं) ८/२३०-२३५,२४१-२४२,२४५-२४७,४४९-४५०, ९/२५१-२५२,२५६ आर्य चंदना ९/१५३-१५५,१५३-१५५ (भा.) आलभिका नगरी ११,१७४,१७८,१८५,१९३

₹

इंद्रभृति १०, ४३; ११, ७५

3

उदक ८. २४२ उदविध ८ २४२

उमास्वाति (सारे अंक भाष्य के हैं) ८ ११, ८४९ ७-१०३, ३१५-३२७,४१९ ४२०,४२२-४२३,४२४,४२५-४२८

ऋ

ऋषभ ३/४०

ऋषभदन ९ आमुख्य, १३०,१३० (भा.) १३९-१४३,१४५,१४९-१५२, ११ - ११६,१७२,१९७

वर्षिभद्र ११ आमृत्य वर्षिभद्रपुत्र ११ १७४,१७६-१७७,१७९-१८३ क

काकंदी नगरी १०/४७ कुंड्याम ९ १ कुंडपुर २, २२६-२२९ (भा.) कुन्दकुन्द ८, १८४-१८८ (भा., ४७०-४८४ (भा.) कुमारित ८, १८४-१८८ कुंशी ९/१३३-१३५, ११, १६२ कोष्ठक चैत्य ९ २२१,२२२,२३० क्षत्रियकुण्ड ग्राम १५७-१५९,१६५,१८०,२००-२०९

3

गांभेय असगार ६ (आमुख्या, ००-६३०,१२१ (मा.) १२३-१२४ (मा.) १३२-१३५,१३३-१३५ (मा.) गुणशीलक चैन्य ८. २०१: १०,६४

भातम् ८, १-११,१३ १५,१७-२४,२६,४०,४२ ४६,४९-६१, &&,&%,& 0-08.09-69.68. 28-99.99.99.808. 804,800-882,884,882,838,838,838,839-863,864 **考をありまる。そのも、そのは、そとは、それは、それに、そうか、そのか、** ପ୍ରଥାର୍ଥ୍ୟ ରଥିର ପ୍ରଥାର୍ଥ୍ୟ ପ୍ରଥାର୍ଥ୍ୟ ପ୍ରଥାର୍ଥ୍ୟ ପର୍ଥାର୍ଥ୍ୟ । २३३,२३५-२३७,२३०-२३५ (भा., २४३,२४५-२४५, ପ୍ୟୟ, ଦ୍ୟାଷ୍ଟ-ଦ୍ୟାର୍ମ୍ୟ ୧.୦୫ ବ୍ୟୁକ୍ଷ - ଦର୍ଖ, ଦ୍ରଧ,ଦ୍ର ୬ **३१०,३१२,३१३,३१५-३**२३,३२५-३३४,३३७-३३९, Q&8,Q&3,Q&9-Q90,Q&0-Qq9,Q0Q,Q09,Q09-200, 323-324,322-889,888-880,890-803, 803-8८८,8९०-५००,५०२,५०३,९-३,३,३,९-(年1.) 图30 (年1.) 图88.238-239,233 288.286-२५५,२५८,२६०-२६२: १०, आमुख १०, १-६,८,११-१७,२३,२६,२७,२९,३०,३८-४०,४५,४९,५३, ५६,५८, 88,99,900, 28,79-23,99-30,32-36,80,89. 84.06.05.66. 90 800.808.800.809.800. \$\$P.\$\$\$.\$ZR-\$Z8.\$90.89Z

ਹ

चेषा नगरी ९, २२१,२२३,२३०,१०, ६०

-

जंबुर्द्वाप ८/३२९,३३३,३३५,३३७,३३९,९आमुख १,३,३-५, (भा.) १० ४७,५३,५८,९९,११,७७,७८,८३,१०९,११० जमालि ९ आमुख,१५६,१५८-१९९,२०१-२२०,२१३ (भा.) २१४ (भा.) २२२,२२४ २३५,२२६-२२९ (भा.) २३०-२३४ (भा.) २४२-२४४ (भा.), ११/६१,१६१,१६४-१६६,१६८,१७०

जयाचार्य- (स्परे अंक भाष्य के हैं) ८/१३९-१४६,१९२-१९९,२३०-२३५,२४१-२४२,२४५-२४७,२५६-२५७, २५८-२६९,३०२-३१४,४२५-४२८,४४९-४५०,४५१-४६६,४७०-४७४; ९-९-३२,३६; १०/४०,६७-६८; ११/१

जिनवास महत्तर ८ १८४-१८८ (भा.)

जिनभद्र ८, १९० (भा.) १८४-१८८ (भा.)

जिनभद्रगणि ९, ३० (भा.)

जिनभद्र गणि क्षमाश्रमण ८/१८४-१८८ (भा.)

जेतवन ८/२७१-२८४ (भा.)

जोजेफ डोल्लू ८ २४४-२४२ (भा.)

ज्येष्टा ९/२२६-२२९ (भा.)

ड

डा. हर्मन जेकोबी ९ आमुख डेविड ८/४३-८४ (भा.)

ढ

ढंक ९/२२६-२२९ (भा.)

त

ताल ८/२४२

ताल प्रलंब ८/२४२

तिष्य गुप्त ९ आम्ख

त्रिशला ९, १४२ (भा.)

ढ

देवानंदा ९ आमुख १३७,१३९,१४०,१४४-१५०,१४८ (भा.) १५२-१५५,१५३-१५५ (भा.)

द्ति पलाश चैन्य २८७७; १०/४२; ११८११५,११६

ध

धर्मकीति ८: १८४-१८८

धर्मघोष अणगार ११/१६२,१६५,१६६

धानकी खंड ९/३-५ (भा.), ११/८०

धारिणी ११/५८

न

नर्मोदक ८/२४२ नामोदक ८/२४२

नेमिचंद्र ९४३६ (भा.)

न्यूटन ८/४३-८४ (भा.)

ਧ

पायरक ८/२४२

पार्ध्वं ९ (आमुख), १२१, (भा.) १३३-१३५ (भा.) १० (आमुख) पुद्गत परिव्राजक ११ आमुख, १८६-१८९,१९३-१९५,१९७ पुष्करक्षीप ९, ३-५ (भा.)

पुष्करार्ध ९/३-५ (भा.)

पुज्यपाद ८/४३३ (भा.) ४७७-४८४ (भा.)

पूर्ण भद्र चैत्य ९/२२१,२२३,२३०

प्रभाचंद्र ८/१८४.१८८

प्रभावती ११/१३२-१३४.१३८,१४१-१४७.१५३

प्रियदर्शना ९/२२६-२२९ (भा.)

ब

बस्तराजा १३, १३२-१३६,१३८,१४०; १४२-१४४,१४९-१५२, १६८

बहुशालक चैत्य ९/१३७,१४५,१५७,१५९,१६५,२०९,२२० बेभेल १०/५३ (भा.)

बाह्मण कुंड ग्राम नगर ९. १३७.१४५.१५६.१५९.२०७.२०९ बोह्म ८/४३-८४ (भा.)

भ

भगवान बुद्ध ८/२४१-२४२ (भा.) ९ आमुख

भद्रबाह् ८/३०१

भरत क्षेत्र ८/१०३

भारत वर्ष १०/४७.५३.५८

Ħ

मंदर पर्वत १०/९९: ११/१०९

मणिभद्र चैत्य ९/१

मलयगिरी ८/१८४-१८८

मललधारी हेमचंद्र ९/२२६-२९९ (भा.)

मल्लवादी ८/१८४-१८८ (भा.)

महापद्म अर्हत् ९/१३३-१३५

महाबेल ११/१५३-१६१.१६४-१६९

महाबीर ८ (आमुख) ८/१,२३०-२३५ (भा.) २२६-२४० (भा.) २७१,२७२,२७१-२८४ (भा.) ३०१ (भा.) ४४९-४५० (भा.) ९वां (आमुख), ९/४०.७०.७८,१२१ (भा.) १३३. १३४,१३३-१३५ (भा.) १३७ (भा.) १३९.१४५.१४८,१४७ (भा.) १४९,१६६,१६६०,१६९-१७८,१७७ (भा.) १५०-२२०,२१४ (भा.) २२३,२२८,२२९,२२६-२२९ (भा.) २३०,२३३-२३५,२३०-२३४ (भा.) १० अभुख. १०/४२-४५,४९,६६; ११/आमुख ११/६-११ (भा.) ७४.७६,७७,८२,८३,८५-८८,११५-११८,१०१-

302,306-362,369,390,389-386

माणिभद्र चैत्य ९/१

मानुषोत्तर पर्वत ८/३४०.३४२

मिथिला ९.१

मेचकमार ११ आम्ख

मेरु पर्वत ११ १०९,११० (भा.)

य

यशोविजय (उपाध्याय) ८ १८४-१८८ (भा.)

₹

राजगृह ८ १.२२८,२३०,२७१,२७१-२८४ (भा.) २९२. २९५,४४९, ९ (आमुख) ९/३. ७,९.२४६; १०/ १,११,२३,६४,११/१,९०,१०९-१०० (भा.)

व

वणिक ग्राम ९/७७,१०/४२

वर्ष ८/१०३

वर्षधर ८ ३०३

वाणिज्य ग्राम ११/११५.११६

विद्यानंद ८, १८४-१८८ (भा)

वेसम ८ २४४-२४२ (भा.)

श

शंखपालक ८/२४२

शंखवन चैन्य ११-१०४.१८५.१८६.१८८,१८८; १९५

भांत रक्षित ८ १८४-१८८

शिवभद्र ११ ७८-६२.१६८

शिव राजर्षि ११ आमुख. ११ ५७-६१.६२.६४-७३, ७५,८३

୯୬

श्याम हस्ती १०/१,४४,४५,४७,४९ श्रावस्ती नगरी ९/२२१,२२२,२३०

स

संविध ८/२४२

सद्दालपुत्र ८/२४१-२४२ (भा.)

समन्त भद्र ८/१८४-१८८

सहस्रामुबन ११/५७.८५,१३२.१६२.१६५

सिद्धसेन ८/१८४-१८८ (भा.)

सिद्धसेन गणि (सारे अंक भाष्य के हैं) ८/१.२४१-२४२.३१५

<mark>३२६,३५</mark>४, ४२४-४२८.४३९-४४४,४७७.४८४: १०७१-

Ø

सिद्धसेन-दिवाकर ८/१८४-१८८. (भा.) ४७७-४८४ (भा.)

सुखलालजी (पंडित) ८/१८४-१८८ (भा.)

सुदर्शन श्रेष्ठी ११ आमुख ११/११५-११९.१२६-१२३.१२५-

१३२,१६९-१७२

संदर्शना ९/२२६-२२९ (भा.)

सुब्रिंग ८/२४१-२४२ (भा.)

ह

हरिभद्र सूरि ८/१८४-१८८ (भा.)

हस्तिनापुर ११/५७-५९,७७.८३.८५.१३२.१३९.१४०.१४%.

१६२-१६५

हिमवंत ८ १०३

हिरण्य गर्भ ८/४३-८४ (भा.)

हेगेल ८ आमुख

हेमचंद्र ८. १८४-१८८ (भा.)

## परिशिष्ट-१ (ख)

## नामानुक्रमः देव

आत्मरक्षक देव १०/६९ अ अंगारक १०/९१ आनत ११/३४ अंगारावतंसक १०/९१ आनतदेव ८/५०१ अंजू १०/९२ आरण ११/३४ अग्रमहिषी १० आमुख, ६५,६९,७०,७३-७६,७९-९२,९५-९७ इ अच्युत ८/१६,२५,३१,९५,३९१,४०१; १०/६२ इंगाल १०/९१ अच्युत कल्प ११/९४.१९१ इन्द्र १०/८१: ११/६१ अगपनिक देवत्व १०/२१ इन्द्र महोत्सव ९/१५८.१५८ (भा.) १६८ (भा.) ११/१६४ इन्द्रस्थान ८/२३७/३४३ अतिकाय १०/८८ अनुत्तर विमान ८/४०३ (भा.), ११/१९१ इन्द्रा १०/७६ अनुत्तरोपपातिक ८/१६,१७,२५,२६,३१,३६,६०,६१,६४,६६, ३८६,३९१,३९२.३९५,४०३.४४७ (भा.) ईशान ९/२३७.२३८; १०/६०.९६.९७.११ ७४.१९१ अपराजित ८/२५ अपराजिता १०/९१ उत्तमा १०/८४ अमला १० ९२ उत्तरवैक्रियक १०/२३ (भा.) अरुणाभ विमान १०/१०३ उत्पला १०/८२ अर्चनिका १०/९९ उपपन्न ९/७९-८१,१२०,१२१,१२३-१२८,१३२,२३४,२३५, अर्चिमाली १०/९० २४०,२४१,२४३,२४४,२४२-२४४ (भा.) १०/२१. अप्सरा १०/९२ ४८,४९,५१,५३,५४,५६,५९,६०,६२, ११/१६९.१८५ अला १०/७६ उपपात ८/३४४,३४३, १०/९९, ११/४२-५५ (मा.) अवतंसा १०/८६ अशोका १०/७९ कनकलता १०/७० अशोकावतंसक १०/९९ कनका १०/७०.८५ असनी १०/७५ कमल-प्रभा १०/८२ अस्रक्मार ८. १५,१७.२४,३१,९५.२६०,३९५,४००,९/८०. कमला १०/८२ १२०.१२१.१२७,१२८,१३२; १०/२३,३१,६८,६९; ११/ कल्प ८/३१.९२ (भा.), ९/२३४.२३५-२३९, २४३: ११/१२ ६३ (भा.) १६९ कल्पवृक्ष ११/६१ असुरकुमार राज १०/४६-५१,६५,६७-७०.७२,७३ कल्पातीत ८/३९१,३९२,४०२,४४७ (भा.) अस्रराज १०/२३ (भा.) कल्पातीतग ८/१६,१७,२५,२६,६०,६४,९५,३८६ असुरेन्द्र १०/४६-५१.६५,६७-७०.७२,७३ कल्पोपग ८/१६.२५.९५ कल्पोपपन्न ८/३९१ आतपा १०/९० आत्मरक्षक १०.९९ काकंदक १०/४९,५१

काल १०/८२-८५,८२

काल राजधानी १०/८२

काली १०/६५

किंपुरुष १०/८६

किन्नर १०/८६.११/१३८

किल्विषिक देव ९/२३४-२४१,२४३,२४४

कृष्णरात्रि १०/९६

कृष्णा १०/९६

केत्मती १०/८६

Δĺ

गन्धर्व ८/१६,२५,३१

गीतयश १०/८९

गीतरित १०/८३

ग्रहमण ८/३४०,३४२; ११/१६९

ग्रैवेयक ८/१६.२५,३१.३९१,४०२, ११/१९१

ध

घन (विद्युत्) १०/७६

च

चंपकावतंसक १०/९९

चन्द्र ८/१६,२५,३१,३४०,३४२, ९/३,१०/९०,९१, ११/६१, १३३,१५३,१५५

चन्द्रिकरण ११/१३३

चन्द्रप्रभा १०/९०

चन्द्रमण्डल ९/२०४

चन्द्रमा ९/४,३-५ (भा.), ११/१३४,१३८,१४२,१४६

चमर १०/२३ (भा.) ४६-५१,५३,५८,५९,६५,६७-७०,७२-७५,७९,८१,८२,९४; ११/१०९,११० (भा.)

चमरचंचा १०/६१-६९

चित्र १०/९५

चित्रगुप्ता १०/७०

चूतावतंसक १०/९९

चांद ११/१६९

च्यवन ९ आमुख, २४१,२४४; १०/५१,५४,५६,५९,६०,६२; ११/१६९,१८५

च्युत ९/१२०,१२३; १०/४६-५१ (भा.) ११/आमुख, १२ (भा.) ४२-५५ (भा.)

ज

जयन्ती १०/९१

ज्योतिष्क ८/१६,९५,२४३,३४०,३९१; ९/१,३-५,८५, ११५-११८,१२०,१३२; १०/२३,३१,९०; ११/१२ (मा.) ज्योतिषराज १०/९० ज्योतिषेन्द्र १०/९० ज्योतस्नाभा १०/९०

त

तारका १०/८४

तारा ८/१६,२५,३१,३४०,३४२

तारमण ९/३-५, ३-५ (भा.) ११/६१

तारा-रूप ११/१६९

तावस्त्रिंश १० आमुख

तावस्त्रिंशक १०/४२

तुडिय १०/६६

त्रायस्त्रिंश १० आमुख

त्रायस्त्रिंशक १०/४६-५१,४६-५१ (भा.) ५२-६१,६९

5

दिनकरइ ११/१४२

दिव्य १०/१८,६४; ११/१०९,११०,१०९-११० (भा.)

दिव्य भोग १०/६४.६७

विव्य भोगार्ह १०/६८,६९,७२,७८,९४,१००; ११/१६९

दिशाक्मारी ११/आमुख, १०९,११०

दुनदुभि ९/१६३

वेव ८/१४-१७,२४,३१,३६,६०,६१,६४,६६,९२ (भा.) ९५, १३४,३४०,३६७-३७२ (भा.) ३८६,३९५,४००,४०३, (भा.), ४२४, (भा.) ४२८, ४४७ (भा.); ९/४६,४० (भा.) ६८,८६,१४४-११९,१२५-१३२ (भा.), २३४-२४१,२४३, २४४,१० आमुख, २१,२३,२३ (भा.) २४-२६,२८,३१-३५,२४-३८ (भा.) ४६-५१,४६-५१ (भा.) ५२-६१,६४,६८,६९,११ (आमुख), १२ (भा.) ४२-५५ (भा.) ६१,६४,१०९,१४०,१०९-११० (भा.) १३५,१६९,१७५,

देव अर्चना ११/७१ (भा.)

देवकुल ८/३५९

देवगति ९/४६,४६ (भा.) ६८,१२५-१३२ (भा.); ११/४४

देवगतिक ८/१११-११३ (भा.)

देवता ८/३७९,३८० (भा.),१० आमुख

देव परिषद ९/१६३

देव पूजा ९/१५८ (भा.)

देव प्रवेशनक ९/११४-११६

वेवराज १०/५७-६१; ९२,९४,९७,९९,१००

देवलोक ८/२४३,९/७,२४१,२४३,२४४; १०/२१,११ (आमुख) ४२-५५ (भा.); १६९,१७५,१७६,१७९,

१८०,१८५, १८८,१९०,१९३

देवस्थिति ११/१७६

देवायु ८/४२५-४२८ (भा.)

वेवायुष्य ९/१२५-१३२ (भा.) वेवावास १०/२३ (भा.) वेवावासांतर १०/२३ वेवी १०/१.३२-३७.६५.६६.६८-७१,०४-७७.७९-९३,९५-

देवेन्द्र १०/५७-६१.२२.९४.९५,९७,९९,१०० देवेचित कर्म ९/१२५-१३२ (भा.) धरण १०/५५.५६.६२,७६,७८-८०

धरण राजधानी १०/७८ धरणेन्द्र १०/८१; ११/६१

न

नक्षत्र ८/३४०,३४२; ११/६३,१५६,१५८,१६९

नवमिका १०/८७.९२

नाग ११/६१

नागकुमार ८/३९५.४००

नागकुमार राज ३०/३५,५६,७६,७८,७९,८१

नागकुमारेन्द्र १०/५५,५६,७६,७९,८१

नागचिन १०/८१

नाग पूजा ९ १८९,१८९ (भा.)

नाग महोत्सव ९/३५८,१५८ (भा)

निकाय (दस) १०/४६-५१ (भा.)

निरंभा १०/७४ निशंभा १०/७४

Ч

पद्मा १०/८५.९२ परिचारणा १०/६९

पर्वणी उत्सव ९/१८९/१८९ (भा.)

पितर ११/६४

पिशाच ८८१६,२५,३१,९५

पिशाच राज १०/८२

पिशाचेन्द्र १०/८२

पुण्या १०/८४

पृष्पवती १०/८७

पूर्णभद्र १०/८४

पूर्णिमा उत्सव ९/१८९,१८९ (भा.)

पृथ्वी १०/९७

प्राणत १०/६२, ११/९४

प्रभंकरा १०/९०

प्रभास ९/३-५

ø

बिल १०. ५२-५४.७४,७५ बिलचंचा राजधानी १०/७४ बहुपुत्रिका १०/८४

बहरूपा १०/८३

बंभेलक १०/५४

ब्रह्मलोक ९/२३९, ११ (आमुख) ९४.१६९

भ

भवधारणीय वैक्रियक १०/२३ (भा.)

भवनपति ११/१२ (भा.)

भवनवासी ८/१४,१५,२४,३१,९५,२४३, ९/११४-११८

भावकेत् १०/९१

भीम १०/८५

भुजगवती १०/८८

भुजगा १०/८८

भूत महोत्सव ९/१५८.१५८ (भा.)

भूतराज १०/८३

भूतानन्द १०/५६,८०,८१

भूतेन्द्र १०/८३

म

मधराज कालवास १०/७९

मणिभद्र १०/८४

मदना १०/७४.९५

महत्तरिका ११/१०२,११०

महाकक्षा १०/८८

महाकाय १०/८८

महाकाल १०/८२

महाग्रह ९/३-५ (भा.), १०/९०,९१

महाघोष १०/५६

महापुरुष १०/८७

महाबल देव ११/१६९

महा भीम १०/८५

महाराज कालवास १०/७९

महाराज वरुण ११/६८

महाराज वैश्रमण ११/७०

महाराजा यम १०/७३; ११/६६

महाराजा सोम १०/७२,७५,९५,९७

महाविमान १०/९९

महाशक ११/९४

माणवक चैत्य १०/६८

माहेन्द्र ९/२३८: ११/९४,१६९

मीनका १०/७५

मुकुन्द महोत्सव ९/१५८.१५८ (भा.)

मेघा १०/६५

य विद्युत १०/६५,७५.९७ यक्ष महोत्सव ९/१५८,१५८ (भा.) विमला १०/७९,८९ यक्षेन्द्र १०७८४ विमान ८/१६,२५,३१,४०३ (भा.): १०/९१,९४,९५,९५, यम राजधानी १०/७३ 38/838 ₹ विमानावास १०/१०० रंभा १०/७४ विमान भवन ११/४२ रक्षेयेन्द्र १०/८५ वैजयन्ती १०/९१ रजनी १०/६५ वैमानिक ८/१४.१६,१७,६०,६४,९५,२४३,२६९,३८६,३९१. रतनी १०/९७ ३९२,४४७ (भा.). ४७८,४८१,४८२,५०१, ९,८१,८५. रतिप्रिया १०/८६ **११४-११८,१२०-१२**४,१३२, १०-२३,३१,३५,३७, ११. रतिसेना १०/८६ १२ (भा.) रत्नप्रभा १०/८५ वैरोचनराज १०/५२-५४.७५ राक्षसेन्द्र १०/८५ वैरोचनेन्द्र १०/५२-५४.७४,७५ राची १०/९२ वैश्रमण १०/७३,९५; ११/६४ राजी १० ६५ वैश्रमण राजधानी १०/७३ रात्रि १०/९७ व्यंतर ११/१२ (भा.) रामरक्षिता १०/९६ গ্ৰ रामा १०/९६ शक्र १०/५७-६०,९२,९४,९७,९९-१०० रूपकांता १०/८० शका १०/७६ रूपकावती १०/८० शिवा १०/९२ रूपप्रभा १०/८० श्भा १०/७४ रूपवती १०/८३ स रूपा १०/८० सतेरा १०/७६ रूपांसा १०/८० सत्पुरुष १०/८७ रोहिणी १०/८७,९२,९५ सनत्कुमार ९/२३८; १०/६१; ११/९८,१६९ सप्तपर्णावतंसक १०/९९ ल सभा १०/१,९४ लान्तक ११/९४ लान्तक कलप ९/२३४,२३५,२४३ सरस्वती १०/८९ लोकपाल १०/६९-७०,७२.७३,७५,७९,८१,८२,९५,९७ सर्वार्थसिन्द्र ८/१७,२६,३१.३६,६०.६१,६४,६६,३७९,३८० (भा.) ३८६.४४७. (भा.) वरुण १०/७३.७५.९७ सहस्रार ८/९२ (भा.), ९५,४००; ११/९४ वस्थरा १०, ७०,९६ सामानिक १०/६९ वस् १० ९६ सुघोषा १०/८९ वस्मती १०/८५ सुजाता १०/८१ वसुगुप्ता १०/९६ सुदर्शना १०/७९,८२ वस्मित्रा १०/९६ सुधर्मा सभा १०/६७-७२,९४,९५,९९ वानमंतर ८/१६,९५,२४३,३९१; ९/८४,११५-११८,१२०, सुनंदा १०/८१ १३२, १०/२३,३१ सुप्रभा १०/७९ विकालक १०/९१ स्भगा १०/८३ विक्रिया १०, ६६,७१,७७,९३ स्भद्रा १०/७५,८१ विजय ८/१७,२५,३१ सुमना १०/८१ विजया १०/९१ सुरूपा १०/८०,८३

४६२

सुस्बरा १०/८९

सूर्य ८/३२९-३३५.३३७-३४०,३४२; ९/३-५ (भा.) १०/१-७ (भा.), ९०; ११/६३,७१,७७,१५३,१५५,१६९,१८६, १८७

सूर्यप्रभा १०/९०

सूर्वाभदेव १०/७२,९९

सोमसिंहासन १०/९५

सोम १०/७३.७५

सोम राजधानी १०/७२

सोमा १०/९५

सौदामिनी १०/७६

सौधर्म ८/१६,२५,३१,९५,२९१,९/२३६.२३८, ११. १६९ सौधर्म कल्प ८/३१, १०/२३ (भा.),९४, ११/९४.१८२,१९१ सौधमावतंसक १०/९४,९९ स्कन्ध महोत्सव ९/१५८,१५८ (भा.) स्तनितकुमार ८/१५,२४,३१,९५,३९१, ९/८०,८१,१२०. १२८, १०/२३,३१ स्फुटा १०/८८ स्वयंप्रभविमान १०/९५

भगवर्ड

ही १०/८७

#### परिशिष्ट-१ (ग)

## नामानुक्रमः पशु-पक्षी

आ

१. आसं. आसा (अथ्व) ९/२०६,२०९, २४८,२५१; १०/३९, ३९ (भा.) ११/१५९

Horse

ई

२. ईहामिय (भेड़िया) ११/१३८

Wolf

उ

३. उरग (सर्प) ८/८७,९०,८६,९१ (भा.)

Snake

४. उसभ. उसह (वृषभ) ११/१३८,१४२

Ox

क

५, कुंजर (हाथी) ११/१३८

Elephant

६. कुत्ता १०. १५ (भा.)

Dog

o. क्म्मे (कछुआ, ८/२२२

Tortoise, Turtle

८, कृमि (किटाण्) ९/२४६-२४८ (भा.)

Worm

म्

९, गय (मज) ८/१०३,९७-१०३ (भा.) ९/२०५: ११/१४२

Elephant

१०, गाय, गो १०-१५ (भा.), ११/१५९

Cow

१, गोणा (बेल) ८/२२२

Ox

१२, गाहा (गोह) ८, २२२

A Kind of Lizard

च

१३. चमर (याक) (चमरी गाय) ११/१३८

Yalk

ਰ

१८. तुरम (घोड़ा) ११/१३८

Horse

न

१५. नागा (हाथी ९/२०६

Elephant

१६. नाय (नाग) ९/२०४

Snake

ब

१७. बन्दर १०/१५ (भा.)

Monkey

म

१८. मंडुक्क (मन्डूक) मेंडक ८/८७,८९,८६-९१ (भा.):
 १०/१५ (भा.)

Frog

१९. मगर (मगरमच्छ) ११/१३८

Crocodile

२०. मछली १०/१५ (भा.)

Fish

२१. महिसे (भैंसा) ८/२२२; १०/१५ (भा.)

Buffalow

₹

२२. राजहंसिनी ११/१३५,१४४

Female Flamingo

२३. रुरु (काला हिरण) ११/१३८

Black Deer

а

२४. वम्बं (व्याध्र) ९/२४८

Tiger

२५. वालग (सर्प) ११/१३८

Snake

२६. विच्छुय (वृश्चिक) ८/८७,८८,८६-९१ (भा.)

Scorpian

स

२७. सरभ (अष्टापद) ११/१३८

२८. सीहं (सिंह) ११/१३३,१४२

Lion

४६४

ह

२९. हर्त्थि (हस्ती) ९/२४८,१५९

Elephant

३०. हय (हय) ८/९७-१०३ (भा.), १०३: ९/२०५

Horse

## परिशिष्ट-२

# शब्दार्थ एवं शब्द-विमर्शानुक्रम

अ इंदयड्डी ९/१६८ इन्द्रिय लब्धि ८/१३९-१४६ अंगद ९/१९० अगरल ९/१४९ अहियकद्दुष्ट्रिय ९/१७२ ईहा ८/९७-१०३ अणिद्वविय ९/१७२ अतिशयबल ९/१४९ उंबरपृष्फं ९/१६९ अदंड कोदंडिमं ११/११९-१३० उक्खेवगं ९/१६९ अधरिम ११/११९-१३० उम्र १०/४६-५१ अध्यवसान ९/१-३२ उग्रविहारी १०/४६-५१ अन्योन्य अनुगमन ८/४७७-४८४ उच्चय बंध ८/३५६-३६२ अन्योन्य अनुप्रवेश ८/४७७-४८४ उत्तरावक्रमण ९/१९० अपरिमितबल ९/१४९ उत्पलकर्णिका ११/४० अभिहणइ ८/२८५-२९४ उत्पलकेसर ११/४० अमम्मणा ९/१४९ उत्पल्थिमुग ११/४० अर्थावग्रह ८/९७-१०३। उत्सव ९/१८९ अवग्रह ८/९७-१०३ उद्धारणा ८/३०१ अवधिज्ञान ८/९७-१०३ उपभोग लब्धि ८/१३९-१४६ अवाय ८/९७-१०३ उबद्दवेह ८/२८५-२९४ अविकल कुल ९/१७३ अवितथ ९/१७७ एक क्षेत्रावगाह ८/४७७-४८४ अविमाणिय दोहला ११/११९-१३० एकावलि ९/१९० असईजणपोसणया ८/२४१-२४२ एकास्थिक ८/२१६-२२१ असब्भभावुब्भावणा ९/२३०-२३४ अहीव एगंतादिद्वीए ९/१७७ ओग्गहिय ९/१४१ आ ओघबल ९/१४९ आचार विनय ८/३०१ आलापनबंध ८/३५५ कंचुकी ९/१५८ आलुग ९/१६८ कंदप्पिया ९/२०४ आवेष्टन-परिवेष्टन ८/४७७-४८४ कंदुसोल्लिय ११/५९ आसेलय ९/१४१ कटिसूत्र ९/१९० कट्टसोल्लिय ११/५९ इंगाल ११/५९

इंगालकम्मे ८/२४१-२४२

कडग ९/१९०

कलमल ९/१७४

ओ

क्

कारवाहिया ९/२०८ कारोडिया ९/२०८ किच्छद्क्ख ९/१७४ किङ्करा ९/२०४ किद्धिण ११ ७१ किलामेह ८/२८५-२९४ किब्बिसिया ९. २०८ कुंडल ९ १९० कुलवंश ९/१६९ कुवग्गाहा ९, २०४ क्श ८/३५५ कुसील १०/४६-५१ कसील विहारी १०/४६-५१ कृतलक्षण ९/१६६ कृतार्थ ९/१६६ केयूर ९/१९० केवलज्ञान ८/९७-१०३ केवलं ९/१७७ केसवाणिज्जे ८ २४१-२४२ केसहत्थ ९ १६८ कोक्क्इया ९/२०४ कोत्तिय ११ ५९ क्षण ९/१८९ ख खंडियगण ९/२०८ खुण्णिय ९/१६८ खुर ९/१४१ ग गंधकासाईए ९, १९० घ घंटियाजाल ९. १४१ घटी ९/२०४ घेरकचुड़ ९. १४४

च चिक्कया ९, २०८ चरित्रलब्धि ८/१३९-१४६ चरित्राचरित्रलब्धि ८/१३९-१४६ चाटकर ९/२०४ चारमं सोहणं ११/११९-१३० चिलिण ९/१६८ चुडिल्लिब ९, १७४ चुडामणि ९/१९०

चेट्टिय ९/१९५ छ छाण ८/२५६-२५७ छित्त्वर ८/२५६-२५७ जंतपीलणकम्मे ८/२४१-२४२ जंबूनदमयकलाप ९/१४१ जटी ९/२०४ जन्नोवयारकुसल ९/१९५ जराकुणिमञ्जरघर ९/१७२ जहामालियं ११/११९-१३० जाति स्थविर ८/२९५-३०० जीविऊसविष ९/१६९ ज्ग ९/१४१ जोयण नीहारिणा ९/१४९ ज्ञान अत्याशातना ८/४१९-४२० ज्ञान निह्नवन ८/४१९-४२० ज्ञान प्रत्यनीकता ८/४१९-४२० ज्ञान प्रदोष ८/४१९-४२० ज्ञान लब्धि ८/१३९-१४६ ज्ञान-विसंवादना ८/४१९-४२० ज्ञानान्तराय ८/४१९-४२० झ झल्लरी ११/९० ड डमरकर ९/२०४

डवकर ९/२०६ त तंत्रोद्गत ८/२५१-२५५ तत् गति ८/२८५-२९४ तालियंट ९/१६९ तिथि ९/१८९ तुडिय ९/१९० नुणश्क ८/२५१-२५५ तेज ९/१४९ ₹

दंतवाणिज्जे ८/२४१-२४२ दर्भ ८/३५५ दबस्भिदावणया ८/२४१-२४२ दर्शन लब्धि ८/१३९-१४६ दान लब्धि ८/१३९-१४६ दिशापेक्खिय ११/७१

फ

फोडीकम्मे ८/२४१-२४२

व

बंध छेदनगति ८/२८५-२९४ बलका ८/२५६-२५७ बलहरण ८/२५६-२५७

बलियाण ९/१८१

बह्बीजक ८/२१६-२२१

बुज्झंति ९/१७७

ब्रह्मचर्यवास ९/९-३२

भ

भाडीकम्मे ८/२४१-२४२ भोगलब्धि ८/१३९-१४६

म

मञ्जिष्ठा राग ८/२५१-२५५

मतिअज्ञान ८/९७-१०३

मनःपर्यवज्ञान ८/९७-१०३

मल्ल ८/२५६-२५७

महत्तरग ९/१८४

महाबल ९/१४९

माहात्म्य ९/१४९

मिच्छताभिनिवेस ९/२३०-२३४

मिश्र ८/१

मुक्तावलि ९/१९०

मुच्चंति ९/१७७

मुरवी ९/१९०

मुहमंगलिया ९/२०८

मुदंग ११/९०

मृदंग मस्तक ९/१५६

य

यज्ञ ९/१८९

यथाछंद १०/४६-५१

यथाछंदविहारी १०/४६-५१

₹

रका ९/१४९

रज्नु ८/३५५

रत्नावलि ९/१९०

रयणमय घंटा ९/१४१

रसवाणिज्जे ८/२४१-२४२

रूप ९/१९५

ल

लक्खवाणिज्जे ८/२४१-२४२

वीणविमण वयण ९/१६८ दीव चंपय ८/२५६-२५७ दुगुल्ल ११/११९-१३० दुरुय ९/१७४ देश ८/२८५-२९४ दोषनिर्धात विनय ८/३०१

ध

धारण ८/२५६-२५७ धारणा ८/९७-१०३

न

नंगलिया ९/२०८ नत्थ ९/१४१ निच्छाय ९/१६८ निर्युत्थ प्रवचन ९/१७७ निल्लंछणकम्मे ८/२४१-२४२

नेयाउय ९/१७७

प

पइविसिट्ट ९/१४१

पगब्भुब्भवभाविणीओ ९/१७३

क्याह ८४१४

पडिपुण्ण ९/१७७

पमुयपक्कीलिय ११/११९-१३०

पम्हसुउमाल ९/१९०

परस्पर श्लेष ८/४७७-४८४

परिक्लेश ९/१७४

परिनिव्वायंति ९/१७७

पर्याय स्थविर ८/२९५-३००

पर्वणि ९/१८९

पसत्थ दोहला ११/११९-१३०

पसय ८/९७-१०३

पार्श्वस्थ १०/४६-५१

पार्श्वस्थविहारी १०/५६-५१

पिच्छी ९/२०४

पुण्णरत्ता ९/१४९

पुष्यमाण ९/२०८

पेच्चेह ८/२८५-२९४

पोत्तिय ११/५९

प्रदेश ८/२८५-२९४

प्रयोग ८/१

प्रयोग गति ८/२८५-२९४

प्रालम्ब ९/१९०

लह्समा ९/१७४ लाभ लब्धि ८ १३९-१४६ लेसेह ८/२८५-२९४

व

वणकम्मे ८/२४१-२४२ वत्तेह ८/२८५-२९४ बब्द्रमाण ९ २०८ वर्द्धमान ९/२०८

बर्द्धमानक ९/२०८ वत्त्क ८/३५५

बल्ली ८/३५५

वषहर ९/१४४

वस्त्रा ८/३५५

विकच्छस्नग ९/१२०

विक्षेपणा विनय ८/३०१

विणीय दोहता ११/११९-१३०

विधारणा ८/३०१

विभंग अज्ञान ८/९७-१०३

विमक्कसंधिबंधण ९/१६८

विलास ९/१७३.१९५

विस्रसा ८/१

विहायगति ८/२८५-२९४

वीर्य लब्धि ८/१३९-१४६

वुग्गाहेमाण ९/२३०-२३४

वृष्पाएमाण ९/२३०-२३४

वेत्रलता ८ ३५५

वेदि ११/७१

वोच्छिण्ण दोहला ११/११९-१३०

व्यंजनावग्रह ८/९७-१०३

श

स

शिखंडी ९/२०४ शिस ९/१७२ श्रीगृह ९/१८४ श्रुतअज्ञान ८/९७-१०३

श्रुत विनय ८/३०१

श्रुत स्थविर ८/२९५-३०० श्लेष बंध ८/३५६-३६२

संकाइयणं ११/७१

संख्रिया ९/२०८

संगय ९/१९५

संघट्टेह ८/२८५-२९४

संघाएह ८/२८५-२९४

संद्रप्पया ९/१७२

संघारणा ८/३०१

संपूणा दोहना ११/११९-१३०

संप्रधारणा ८/३०१

संलाप ९/३९५

संविग्न १०/४६-५१

संविग्नविहारी १०/४६-५१

संयुद्ध ९/१०७

संहनन बंध ८/३५६-३६२

सत्य ९/१७७

समितिहियसिंग ९/१४१

सफसिय ९/१६९

समुच्चय बंध ८/३५६-३६२

सम्माणिय दोहला ११/११९-१३०

सरदब्भ ९/१९५

सरदहतलायसोसणया ८/२४१-२४२

सर्वभाषान्गामिनी ९/१४९

सल्लगत्तर्ण ९/१७७

सब्बत्तक्खरसण्णिबाइया ९/१४९

सब्बदुबखाणमतंकरैति ९/१७७

साडीकम्मे ८/२४१-२४२

सालभंजिया ९/१९१

सर्विता ९/२०४

सासंता ९/२०४

सिंगारागारचारुवेसा ९/१९५

सिज्झेंति ९/१७७

सीयं ९/१९१

स्तरज्ज्य ९/१४१

संयापीए ९/१९०

स्नायु ९/१७२

ह

हडप्प ९/२०४

होत्तिय ११/५९

#### परिशिष्ट-३

## भाष्य-विषयानुक्रम

अ

अक्षीण प्रतिभोजी ८/२४१-२४२ अज्ञान ८/१८९-१९१ अध्यात्म के सूत्र ९/९-३२ अनगारिता और धर्मान्तरायिक कर्म ९/९-३२ अनुत्तर विमान देव ८/४०३ अन्तराय कर्म ८/४३३ अन्तर्द्वीप ९/७ अन्यय्थिक संवाद अदत्त की अपेक्षा ८/२७१-२८४ अन्यलिंगी एक समय में सिद्ध ९/५१ अप्रशस्त वनस्पति व देवीं की अनुत्पत्ति ११/४२-५५ अभिनिष्क्रमण व केशकर्त्तन ९/१८८ अलेश्य ८/१७८ अवधिज्ञान और लेश्या ९/५६ अवेदक ८/३८१ अश्रुत्वा पुरुष के आध्यात्मिक विकास के साधन ९/९-३३,३४ अश्रुत्वा पुरुष के लिए स्त्री वेद का निषेध ९/४२ अश्रुत्वा पुरुष के अवधिज्ञान में वेद अवेद ९/६४ अश्रुत्वा श्रुत्वा पुरुष में ज्ञान की भिन्नता ९/५७ अश्रुत्वा श्रुत्वा पुरुष में ज्ञान दर्शन की भिन्नता ९/५५ अश्रुत्वा पुरुष में द्रव्य लेश्या भाव लेश्या ९/५६ अष्टमंगल ९/२०४ असोच्चा और सोच्चा ९/९-३२

आ

आजीवक उपासकों की विशेषताएं ८/२८१-२८२ आजीवक संप्रदाय ८/२३०-२३५ आठ कमों में परस्पर नियमा, भजना ८/४८५-४९८ आन्तरिक शुद्धि के सूत्र ९/९-३२ आभिनिबोधिक ज्ञान और श्रुतज्ञान ९/९-३२ आयुष्य ८/४२५-४२८ आराधक विराधक ८/२५१-२५५ आराधना ८/४५१-४६६ आलापन बंध के साधन ८/३५५ आलीनकरण बन्ध ८/३५६-३६२ आलोचनाभिमुख का आराधक पद ८/२५१-२५५ आशीविष के प्रकार ८/८६-९१ आहारक शरीर प्रयोग बंध ८/४०८-४११

इ

ईर्यापथिक बन्ध ८/३०२-३१४

उ

उत्पत्ति (द्रव्यार्थिक व पर्यायर्थिक नय से) ९/१२१ उत्पत्न के एक पत्ते में जीव ११/१ उत्पत्न जीव उच्छ्वास निश्वास ११/१८ उत्पत्न जीव और कर्म बन्धन ११/६-११ उत्पत्न जीव और काय संवेध ११/३० उत्पत्न व आहारग्रहण ११/३४ उत्पत्न जीव व कर्म बन्धक व अबंधक भंग ११/६-११ उत्पत्न जीव व स्थिति ११/३०, ३४ उत्पत्न पत्र के जीवों का परिमाण ११-३-४ उत्पत्न पत्र के जीवों की आगति ११/२ उत्पत्न पत्र में जीवों की उत्पत्ति ११/३-४ उपनिमंत्रित पिण्डादि परिभोग विधि ८/२४८-२५०

ऋ

ऋषभदत्त और परम्परा ९/१३७ ऋषि के वध में अनंत जीवों का वध ९/२४%, २५०

ए

एक एक आकाश प्रदेश में जीवों के प्रदेश ११/११३ एक के वध में अनेक जीवों का वध ९/२४६-२४८ एक समय में योग ९/३६

ऐ

ऐर्वापथिकी क्रिया और संवृत अनुगर १०/११-१८

ओ

औदारिक आदि शरीर बंधक और अबंधक ८/४३९-४४६ औदारिक आदि शरीर बंध का अत्य बहुत्व ८/४४७ औदारिक-वैक्रिय शरीर प्रयोग बन्ध की स्थिति एवं अन्तरकाल ८/४१५ औदारिक शरीर प्रयोग बंध की अवस्थाएं ८/३०३-३७५ औदारिक शरीर बन्धक का अल्प बहुत्व ८/३८५ औदारिक शरीर बन्ध का अन्तरकाल ८/३७९-३८१,३८३,३८४

क

कर्म प्रकृति और परीषह का सम्बन्ध ८/३१५-३२८ कर्म बन्ध की भूमिकाएं ८/३१५-३२८ कर्म बन्ध के हेत् ८. ४१९-४३३ कर्म से आशीविष ८/९२ कर्मी का अविभाग परिच्छेद ८ '४७७-४८४ कषाय की क्षीणता व अवधिज्ञान ९/६५ कार्मण शरीर ८/३६६ कालातिकान्त ९/२२४ क्रियमाणकृत ९/२२६-२२९ क्रिया (शरीर और शरीरयुक्त जीव की अपेक्षा) ८/२५८-२६९ क्रिया का अल्प बहुत्व ८/२२८ क्रिया काल और निष्ठा काल ८/२७१-२८४ क्रिया की सापेक्षता ८/२५६-२५७ क्रियाबाद ८/४४९-४५० क्षपक श्रेणी और कर्म क्षय की प्रक्रिया ९, ४६ क्षणक श्रेणी के आरोहण की प्रक्रिया ९, ४६ क्षल्लक भव ८/२७६-३७८

ग्

गित उत्पत्ति के परोक्ष हेतु ९ ४२५-१३२ गित उत्पत्ति के प्रत्यक्ष हेतु ९ ४२५-१३२ गित के आधार पर हिंसा-अहिंसा ८/२८५-२९४ गित में उत्पत्ति के हेतु ९/४२५-१३२ गीत कर्म ८/४३१-४३२

च

चतुर्याम धर्म और पंच महावृत धर्म ९/१३३-१३५ चरम-अचरम ८/२२४-२२६ चारित्र अवस्था और कषायोवय ९/४३ चारित्राराधना ८/४५१-४६६

छ

छद्मस्थ और केवली ८ ?६

ज

जमाली जीवन चरित्र ९/२२६-२२९ जमबूद्रीप आदि में चन्द्रमा आदि की संख्या ९/३-५ जिह्ना की अलब्धि वाले जीव ८/१७१ जीव की उत्पत्ति, उद्वर्तना व गत्यंतर में प्रवेश ९/७९-८६ जीव के प्रदेश और कर्म पुद्गलों का संबंध ८/४७७-४८४ जीव प्रदेश ८/२२२-२२३ जीवों के रत्नप्रमा आदि के भंग ९/८८-९०,९१,९२,९३,९४, ९५-९७

ज्ञान-अज्ञान (अंतराल गति की अपेक्षा) ८/१११-११३ ज्ञान-अज्ञान (आहारक-अनाहारक की अपेक्षा) ८/१८२-१८३ ज्ञान-अज्ञान (इंद्रिय की अपेक्षा) ८/११५-११७ ज्ञान-अज्ञान (इन्द्रिय लब्धि की अपेक्षा ८/१६६-१६८ ज्ञान-अज्ञान (काय की अपेक्षा) ८/११८-११९ ज्ञान-अज्ञान (चारित्र लब्धि अलब्धि की अपेक्षा) ८. १६१-१६२ ज्ञान-अज्ञान (तिर्यक् पंचेंद्रिय) ८/१२५ ज्ञान-अज्ञान (दर्शन लब्धि की अपेक्षा) ८/१५९-१६० ज्ञान-अज्ञान (दान-वीर्यलन्धि की अपेक्षा) ८/१६५ ज्ञान-अज्ञान (सृक्ष्म-बादर की अपेक्षः) ८/१२०-१२२ ज्ञान-अज्ञान, अपर्याप्त अवस्था में ८/१२६ ज्ञान-अज्ञान का अंतरकाल ८/२००-२०४ ज्ञान-अज्ञान की जघन्य उत्कृष्ट स्थिति ८/२००-२०४ ज्ञान-अज्ञान के पर्यवों का अल्प-बहत्व ८/२०८-२१४ ज्ञान-अज्ञान द्वीन्द्रिय में ८/१२८ ज्ञान-अज्ञान नैरियक में ८/१२७ ज्ञान-अज्ञान मनुष्य में ८/१२९ ज्ञान का प्रतिपक्ष ८/१५३ ज्ञान की विषय (ज्ञेय) वस्तू का प्रतिपादन ८/१८४-१८८ ज्ञान के प्रकार ८/९७-१०३ ज्ञान छदमस्थ-वीतराग में ८/१८० ज्ञान पर्यवों का अल्प-बहत्व ८/२०८-२१४ ज्ञानबाद ८/४४९-४५० ज्ञानाराधना ८/४५१-४६६ ज्ञानावरणीय कर्म ४१९-४३३ ज्ञानी-अज्ञानी (ज्ञान लब्धि की अपेक्षा) ८/१५० ज्ञानी-अज्ञानी का अल्प बहुत्व ८/२०८-२१४ ज्ञानी और अज्ञानी ८/१०४ ज्ञानी का अल्प-बहत्व ८/२०५-२०७ ज्ञानी की कालावधि ८/१९२-१९९

झ

झल्लरी, मृदंग ११/९०

त्

तीर्थंकर की वाणी ९/१४९ तेजस् और कार्मण शरीर का प्रमाण ८/४३९-४४४

द

दर्शनाराधना ८/४५१-४६६ दर्शनावरणीय कर्म ८/४१९-४३३ दान के तीन रूप ८/२४५-२४७ दिशाएं व द्रव्यों का अस्तित्व १०/१-७ दिशा चक्रवाल तपःकर्म ११/५९ देशा-विदिशा १०/१-७ देव की गति शक्ति १०/२३ देव की स्थावर जीव निकायों में उत्पत्ति ११/१२ देव निकाय व त्रायस्त्रिंशक १०/४६-५१ देवों की त्वरित गति व रज्जु ११/१०९-११० दोष प्रतिसेवना व आराधना विराधना १०/१९-२१ दोहद के प्रकार ११/११९-१३०

ध

धर्म का ज्ञान और ज्ञानावरणीय कर्म का क्षयोपशम ९/९-३२

न

नाम कर्म ८/४२९-४३० निर्ग्रंथ प्रवचन ९/१७७ नैरियक का अज्ञान ८/१०५

Ų

पंखा ९/१६९ पंचमुष्टिक लोच ९/२१४ पन्द्रह कर्मादान ८/२४१-२४२ परमाणु और प्रदेश ८/४७०-४७४ पलाश आदि की अवगाहना, उपपात. लेश्या, स्थिति ११/४२-

पांच व्यवहार ८/३०१
पांच व्यवहार ८/३०१
पुद्गल और पुद्गली ८/४९९-५०३
पुद्गल के प्रकार ८/१
पुद्गल के प्रकार ८/१
पुद्गल परिणाम ८/४६७-४६८
पुद्गल परिवर्त ८/३८४
पुद्गलास्तिकाय ८/४७०-४७४
पुनर्जन्म की व्यवस्था का हेतु ९/१२५-१३२
पूजा ९/१५८
प्रज्ञापनी भाषा, व्यवहार भाषा १०/४०
प्रत्याख्यान के भंग ८/२३६-२४०
प्रदेश परिमाण ८/४७५-४७६
प्रमाणातिकान्त ९/२२४
प्रयोगपरिणत ८/१,२-३९

प्रशस्त बनस्पति व देवोत्पत्ति ११/४२-५५

Ġ

बन्ध का विश्लेषण (विभिन्न परम्पराओं में) ८/३४५-३५३ बहुकरणजुनजोड्य ९/१४१ बहुनिर्जरा अल्पपाप ८/२४५-२४७ बहुरतबाद ९,२२६-२२९ बोधि और दर्शनावरणीय कर्म ९/९-३२ ब्रह्मचर्यवास और चारित्रावरणीय कर्म ९/९-३२

भ

भवनपति और व्यंतर देवों का अज्ञान ८/१०६ भारतीय दर्शनों (चार्वाक् सांख्य आदि) में सृष्टिवाद ८/४३-८४ भिक्षु प्रतिमा १०/१८

4

मनःपर्यवज्ञान में अंतर ८/२००-२०४
मनुष्य शरीर व आधारभूत तत्त्व ९/१७२
महावीर और ऋषभ की अवगाहना ९/४०
महावीर की परिषद् ९/१४९
महावीर की वाणी ९/१४९
महोत्सव ९/१५८
मिथ्यात्व का अभिनिवेष व भवभूमण ९/२४२-२४४
मिश्रपरिणत ८/१, ४०-४१
मृत ९/१४९
मेरु पर्वत की अवगाहना व लोक का स्पर्श ११/९९
मोहनीय कर्म ८/४२४

य

योनि १०/१५

ल

लब्धि ८/१३९-१४६ लब्धियों की प्राप्ति में उपयोग ९/३७ लोक-प्रमाण व संस्थान ११/९० लोकाकाश में जीव प्रदेश ११/११३

đ

वध और वैर ९/२५१-२५२
वनस्पति ८/२१६-२२१
वनस्पति की अवगाहना ११/५
वनस्पति की अवगाहना ११/५
वनस्पति की कायस्थिति व तरुकाल ११/३२
वनस्पति व आहार ग्रहण की दिशाएं ११/३५
विनय प्रतिपत्तियां ८/३०१
विमोहन १०/२४-३८
विस्तदृश बन्ध का नियम ८/३४५-३५३
विस्तसा परिणत ८/१,४२
विस्तसा बन्ध ८/३४५-३५३
वीचि अवीचि पथ व सांपरायिकी ऐर्यापथिकी क्रिया १०/११-१४
वेदनी १०/१६-१७
वेदनीय कर्म ८/४२२-४२३
वैक्रिय शरीर के बंधक का अल्प बहुत्व ८/४०४
वैक्रिय शरीर प्रयोग बंध ८/३२७, ३९८

वैरानुबन्धी वैर ९/२५१-२५२

\_

शरीर और वर्गणाएं ८/३६६ शरीर का स्वरूप और कार्य ८/३६६ शरीर निर्माण ८/३६७-३७२ शरीर प्रयोग बन्ध ८/३६६ शरीर बन्ध ८/३६३-३६५ शाश्वत अशाश्वत में अनेकांत दृष्टि ९/२३०-२३४ श्रमण संप्रदाय ८/२३०-२३५ श्रमणोपासककृत दान का परिणाम ८/२४५-२४७ श्रमणोपासक के प्रत्याख्यान विधि के विकल्प ८/२३६-२४० श्रुतशील ८/४४९-४५०

४७२

स

संबर और अध्यवसानावरणीयकर्म ९ '९-३२ सदृश बन्ध का नियम ८/३४५-३५३ साम्परायिक बंध ८/३०२-३१४ सास्वादन सम्यक्त्व ८/१०७-११० सिद्ध और सिद्धगतिक ८/११४ स्थावर जीव व लेश्या ११/१२ स्वतः ज्ञान परतः ज्ञान ९/१२३-१२४

#### परिशिष्ट-४

## पारिभाषिक शब्दानुक्रम

अ अंग ८/१०२ अंतर्झीप ८/१८७, ९/७, १०/१०२ अकाय ८/११८-११९ (भा.) अनेकान्तवादी ८/१ अकृत्यस्थान ८/२५१-२५४, १०/१९-२१ अक्रियावाद ८/४३-८४ (भा.) अग्रकेश ९/१८८,१८८ (भा.), २१४ (भा.) अचक्ष दर्शन ८/१७४, १८४-१८८ (भा.) अचरम ८/२२५-२२६, २२४-२२६ (भा.) अजीव १०/६, ११/१००,१०४ १२९ अज्ञान ८/९९, १०४-११३, १११-११३ (भा.), ११५-११८, १२४-१२९, १३६, १४८, १५०-१५४, १५६-१६६, १६९-१६८ (भा.) १७५, १८३, १८४-१८८ (भा.), १८९-१९१ (भा.) अज्ञानलन्धि ८/१५७ अप्रतिहत ८/२४७ अज्ञानी ८/१०२, १०४-१३७, १४७-१८३, १९८, २०५-२०७ अप्रत्याख्यातपापकर्म ८/२४७ (भा.) अढाईद्वीप समुद्र ८/१८७ अतीन्द्रियज्ञान ८/११५-११७ (भा.) अबंधक ८/४३९-४४७ अदल ८/२७५-२७८, २८२-२८४ अभवसिन्द्रिक ८/१३६ अवत्तादान ८/२४०, २४८-२५० (भा.) अभवस्थ ८/१३४ अधर्मास्तिकाय ८/९६, ९६ (भा.) अभेदवाद ८/१८४-१८८ (भा.) अधस्तन क्षुल्लकप्रतर ८/१८७ अभ्युत्थान ८/२५१ अधोलोक ११/१००, १०४, १०८ अध्यवसान ९/९-३२ (भा.) अध्यवसानावरणीय कर्म ९/२०. ९-३२ (भा.) अध्यवसाय ९/३६ (भा.) अध्यातम ९/९-३२ (भा.) अर्धमागधी भाषा ९/१४९ अध्वाकाल ११/११९, १२८ अर्हत ८/९६ अनाकार उपयोग ८/१८४-१८८ (भा.) अनाकारोपयुक्त ८/१७४-१७५ अनापात ८/२४८-२५० १०९-११० (भा.) अनाहारक ८/१८३, १८२-१८३ (भा.) अलोकाकाश ८/४७५-४७६ अनुयोगद्वार ८/९७-१०३ (भा.), १३९-१४६ (भा.) २२२-२२३ (भा.)

अनिवृत्ति गुणस्थान ८/१८१ (भा.) अनीन्द्रिय ८/११७, १८४-१८८ (भा.) अनुगवेषणा ८/२३०, २४८, २४९ अनेषणीय ८/२४६, २४७, २४५-२४७ (भा.) अन्तराय ८/३१७, ३२२, ३१५-३२८ (भा.) अन्तराल गति ८/१११-११३, १११-११३ (भा.) ११४, १३१ अन्ययूथिक ८/२७१, २७३-२९२, ४४९ अपर्यात ८/२७-२९, ३१-३९, १०७-११० (भा.) १२६, १२७, अपर्याप्तक ८/१८-२६, ३०, १११-११३ (भा.) १२९, १६६-अपार्धपुद्गल परावर्त ८/१९२-१९९ (भा.) २०० अप्रत्याख्यान क्रिया ८/२२८, २२८ (भा.) अप्रासुक ८/२४६, २४७, २४५-२४७ (भा.) अमूर्त ८/९६ (भा.), १८४-१८८ (भा.) अयोगी ८/१७६, १८२-१८३ (भा.) अरूपी द्रव्य ८/१८४-१८८ (भा.) अर्थावग्रह ८/९७-१०३ (भा.) १०१ अलब्धिक ८/१४८, १५०, १५४ अलोक ८/१८६, ११/९९, ९९ (भा.) १०३, १०७, ११०, अवग्रह ८/९७-१०३ (भा.), ९८-१०१ अवधिज्ञान ८/९६ (भा.) १०४, १०५, १११-११३ (भा.). १२५

```
आभिनिबोधिक ज्ञान ८/९७. ९८, १०१. १०४-१०५. १०८.
  (भा.), १५१, १५२, १६३, १७३, १८६, १८४-१८८ (भा.),
  १८९-१९१ (भा.), १९२-१९९ (भा.), २००-२०४ (भा.),
                                                     १८९,१५०, १५० (भा.), १६३, १६९, १७३, १८४-१८८
  २१०, २१२, २१४, ९/ ३३, ५५, ५५ (भा.), ६५ (भा.)
                                                     (भा.) २००-२०४ (भा.) २०८. २१२, २०८-२१४ (भा.)
अवधिज्ञानलब्धि ८/१५१
                                                  आभिनिबोधिक ज्ञानी ८/१९३, २००, २०१, २०५, २०७,
अवधिज्ञानी ८/१९५, २०१, २०५, २०७, २०५-२०७ (भा.)
                                                     २०५-२०७ (भा.) २०८-२१४ (भा.)
अवधिडर्शन ८ १७५
                                                  आभ्यन्तर पृष्करार्छ ९/४, ३-५ (भा.)
अवसर्पिणी ८/१८६
                                                  आयुष्य कर्म ८/३१५-३२८ (भा.)
अवाय ८/९७-१०३ (भा.), ९८, १००
                                                  आरंभिकी क्रिया ८/२२८. २२८ (भा.)
अविरत ८/२४७
                                                  आराधक ८/२५१, २५५, २५१-२५५ (मा.), ३०१
अवीचि पथ १०/११-१४ (भा.)
                                                  आराधना ८/८५१-४६६, ४५१-४६६ (भा.) १०/१९-२१
अवेदक ८/१८१ (भा.)
                                                  आराधिका ८/२५८
अशरीरी ८/११८-११९ (भा.), १२०-१२२ (भा.)
                                                  आलोचना ८/२५१-२५४
अश्भ कर्म ९/१२६, १३०, १२५-१३२ (भा.)
                                                  आलोचना-प्रतिक्रमण १०/१९-२१
अक्षुत्वा पुरुष ९/२,-३२ (भा.), ३३ (भा.), ३४-५१, ५५ (भा.),
                                                  आवलिका ८/१८६
                                                  अविश कर्म ८/१८४-१८८ (भा.)
  38
                                                  आवेष्टित-परिवेष्टित ८/४८२, ४८४, ४७७-४८४ (भा.)
असंख्येय ११/३-४ (भा.)
अर्याची ८/१०६ (भा.), १०७-११० (भा.), १११-११३ (भा.).
                                                  आसीविष के प्रकार ८/८६-९५
  836
                                                  आहार ११/३५ (भा.) १८५
असंयत ८/१६५ (भा.), २४७, २४५-२४७ (भा.)
                                                  आहारक ८/१८२,१८२-१८३ (भा.)
असंयमी सम्यकृदृष्टि ८/३६१-१६२ (भा.)
                                                  आहारक शरीर ८/२६८
असत् ९/१२१-१२२, १२१ (भा.), १२३-१२४ (भा.)
                                                  इन्द्रिय ८/११५, १६७, १६६-१६८ (भा.)
आकाश प्रवेश १०/१-७ (भा.). ११/१०४-१०७, १११-११३,
                                                  इन्द्रि युक्त ८/१७८, १७९, १८१
   ११३ (भा.)
                                                  इन्द्रिय लब्धि ८/१६६, १६८, १६६-१६८ (भा.)
आकाशस्तिकाय ८/९६, ९६ (भा.)
                                                  इसिभासियाइं ८/२४१-२४२ (भा.)
आगति ८/१८४-१८८ (भा.)
आगम ८/१८४-१८८ (भा.), ३०१, ३०१ (भा.)
                                                  र्डर्यापथिकी बंध ८/३०२-३१४ (भा.)
आगमबलिक ८/३०१
                                                  र्डश्वरवाद ८/४३-८४ (भा.)
आगम व्यवहार ८/३०१ (भा.)
                                                  र्इहा ८/९८, १००, ९७-१०३ (भा.)
आचार्य ८ ३०१ (भा.)
आजीवक ८ २३०, २३०-२३५ (भा.), २४०, २३६-२४० (भा.)
                                                  उत्पन्ति ९./७९-८६ (भा.) १२१
   २४१-२४२, २४१-२४२ (भा.)
                                                  उत्पत्न पत्र ११/१ (भा.), ३-४ (भा.), ६-११ (भा.) ३० (भा.),
आजीवकोपासक के प्रकार ८/२४२
                                                     ३४ (भा.)
अज्ञा ८/३०१, ३०१ (भा.)
                                                  उदवर्तना ९/७९-८६ (भा.), १२१
आठ मंगल ९/२०४, २०४ (भा.)
                                                  उपपान ८/१८४-१८८ (भा.)
आतापन-भूमि ११/६३-६४, ६८,७०, ७२, १८६
                                                  उपशम श्रेणी ८/३०२-३१४ (भा.)
आत्मऋद्धि १०: २३
                                                  उपशांत मोह ८/३०२-३१४ (भा.)
आत्मज ९/१४८ (भा.)
                                                  उपांग ८/१०२
                                                  उर्ध्वजान् अधःशिर ८/२७२, १०/४३, ४४
आत्मा ८/१८४-१८८ (भा.)
आधिकरणिकी ८/२२८. २५८-२६९ (भा.)
आधोवधिक ८/१८४-१८८ (भा.)
                                                  ऋजुमति मनःपर्यवज्ञानी ८/१८७, २००-२०४
आन-पान ९/२५३-२५७
                                                  ऋषि ९/१४९ (भा.) २४९, २५०, २४९-२५० (भा.)
```

```
τ
```

एकेन्द्रिय ८/१०७-११० (भा.). ११६, १२४, १२७ एकोरूक द्वीप ९/७

#### ऐ

ऐर्यापिथकी बंध ८/३०२-३०८, ३१४, ३०२-३१४ (भा.) ऐर्यापिथकी क्रिया १०/११-१४, ११-१४ (भा.) ऐषणीय ८/२४५, २४७, २४५-२४७ (भा.)

#### ओ

ओघा देश ८/१८४-१८८ (भा.)

#### औ

औत्पत्तिकी बुद्धि ८/१८४-१८८ (भा.)

औदयिक ८/१८४-१८८ (भा.)

औदारिक ८-१ (भा.)

औपशमिक ८/१८४-१८८ (भा.)

#### क

कंबल ८/२५०, २४८-२५० (भा.)

करण ८/२३७, २३७-२४० (भा.), २७३-२७६, २७८, २८०-२८२, २८६-२९०

कर्म ८/१३९-१४६ (भा.), २४१-२४२ (भा.), ३०२-३१४ (भा.), ४७७-४९८, ९/१२६, १२८, १३०, १२५-१३२ (भा.) ११/६-११ (भा.)

कर्मज ८/४३-८४ (भा.)

कर्म-प्रकृति ८/४ १७-४८४, ४७७-४८४ (भा.)

कर्म-प्रकृति के प्रकार ८/३१५

कर्म बन्ध ८ १ (भा.)

कर्मवाद ९/१२५-१३२ (भा.)

कर्म शरीर ८, २२२-२२३ (भा.), २६८-२६९

कर्मादान ८/२४२, २४१-२४२ (भा.)

कषाय ८/१७६-१८२, ९/४३ (भा.), १०/११-१४, ११-१४ (भा.)

काय ८/३१८, ११९, १७०

काय योगी ८ ७६

काया ८ २३७, २३६-२४० (भा.)

कायिकी ८/२२८, २२८ (भा.), २५८-२६९ (भा.) २७४

काल ८/१८४-१९१, ११/१७५-१७६

काल के प्रकार ११, ११९-१३०, ११९-१३० (भा.)

कालानिकांत ९/२२४ (भा.)

कालांदधि २/४, ३-५ (भा.)

कियलय ११ १ (भा.)

क्टस्थ नित्यवाद ८/४३-८४ (भा.)

कृतलक्षण २/१६६ (भा.)

कृतार्थ ९ १६६ (भा.)

```
कृष्ण लेश्या ८/१७८
```

केवलज्ञान ८/९६ (भा.), ९७, ९८, १०४, ११४ (भा.) १५०, १६२, १६१-१६२ (भा.), १६५ (भा.) १७३, १८२, १८८, १८४-१८८ (भा.) १९२-१९९ (भा.) २००-२०४ (भा.) २१०, २१२, २१४, २०८-२१४ (भा.)

केवलज्ञान लब्धि ८/१५५

केवलज्ञानी ८/१६५, १६९, १७१, १९७, १९२-१९९ (भा.), २०२, २०५-२०७ (भा.) ३०१ (भा.)

केवलदर्शन ८/१७५

केवली ८/९६, ९६ (भा.) १८२-१८३ (भा.) ९/९-३२, ५२-५४, १२४, २३१

केवलीगम्य ८/२४५-२४७ (भा.)

केवली समुद्रघात ८/१८२-१८३ (भा.)

क्रमवाद ८/१८४-१८८ (भा.)

क्रिया ८/२२८, २२८ (भा.), २५८-२६९, ९/२५८-२६२, १०/ ११-१४, ११-१४ (भा.)

क्रियावाद ८/४४९-४५० (भा.)

क्षपक श्रेणी ८/३०२-३१४ (भा.) ९/४६ (भा.)

क्षय ८/१३९-१४६ (भा.), ९/३०, ३२

क्षयोपशम ८/१३९-१४६ (भा.) ९/१०, १२, १४, १६, १८, २०, २२, २४, २६, २८, ३२, ५३

क्षायिक ८/१८४-१८८ (भा.)

क्षायोपशमिक ८/१३९-१४६ (भा.), १८४-१८८ (भा.), १९२-१९९ (भा.)

क्षुल्लक प्रतर ८/१८७

क्षुललकहिमवंत वर्षधर पर्वत ९७७

क्षेत्र ८/१८४-१९१

क्षेत्रलोक के प्रकार ११/९१-९७, १००-१०१, १०४-१०५, १०८

#### ग

गंधापाति पर्वत १/५०

गति ८/१८४-१८८ (भा.)

गतिप्रवाद ८/२९२-२९३

गतिप्रवाद के प्रकार ८/२९३

गम्यमान ८/२९१-२९२

गर्भ का पोषण ११/१४५, १४६

गर्भ-संहरण ९/१४८ (भा.)

गुणविरमण ८/२३१, २३४

गृहपति ८/२४८-२५१, २५४

गोच्छम ८/२५०, २४८-२५० (भा.)

घ

घाणेन्द्रिय ८/१६९

च

चक्षु दर्शन ८/१७४

चतुरिन्द्रिय ८/१०८, १०७-११० (भा.), ११६, १२४, १६६-१६८ (भा.)

चत्र्याम धर्म ९/१३३-१३४, १३३-१३५ (भा.)

चरम ८/२२५-२२६, २२४-२२६ (भा.)

चरित्र लन्धि ८/१६१, १६२, १६२ (भा.)

चरित्राचरित्र ८/१६३

चाक्ष्ष प्रत्यक्ष ८/९६ (भा.)

चारित्र मोहनीय ८/३२०, ३२१, ३१५-३१८ (भा.)

चारित्राराधना ८/४५१-४६६ (भा.)

चार्वाक दर्शन ८/४३-८४ (भा.), १८४-१८८ (भा.)

चुल्लपट्टक ८/२५०, २४८-२५० (भा.)

चौदहपूर्वी ८/३०१ (भा.)

च्यवन ८/१८४-१८८ (भा.)

छ

छन्नस्थ ८/९६.९६ (भा.) ३२५ (भा.), ३१५-३२८ (भा.) ९/ २३३, २३०-२३४ (भा.)

छद्रस्थ मृनि ८/१८२-१८३ (भा.)

छेदोपस्थापनीय ८/१६१-१६२ (भा.)

ज

जम्बूद्वीप ११/७८, ७९

जम्बुद्धीप प्रज्ञप्ति ९८१

जय धवला ८/१८४-१८८ (भा.)

जिन ८/९६

जिह्नेन्द्रिय ८/१७१

जिह्नेन्द्रिय लब्धि ८/१७०

जीत व्यवहार ८/३०१, ३०१ (भा.)

जीव-प्रदेश ८/२२२, २२३, २२२-२२३ (भा.), ४७६

जीवभिगम ९/३, ४, ७

ज्योतिष्क १०८५

ज्योतिष्चक्र ८/१८७

ज्ञान ८/९६, ९६ (भा.). १०४-११३. १११-११३ (भा.), ११५-११८. १२४-१२९. १४७-१७५, १८०, १८३, १८४-१८८

(भा.), १८९-१९१ (भा.), १९२-१९९ (भा.)

ज्ञान के प्रकार ८/९७-१०३

ज्ञान लब्धि ८/१४७

ज्ञानावरण ८/९६ (भा.), १८४-१८८ (भा.)

ज्ञानवाद ८/४४९-४५० (भा.)

ज्ञानाराधना ८/४५१-४६६ (भा.)

ज्ञानावरणीय कर्म ८/३१७, ३१८, ३१५-३२८ (भा.)

ज्ञानी ८/१०४-१३७, १४७-१८३, १९२, १९२-१९९ (भा.)

त

तत्पाक्षिक (स्वयंबुद्ध) ९/९-३२, ५२-५४

तत्ववेता ८/१८४-१८८ (भा.)

तपःकर्म ८/२५१, २५४

तापस ११/४९, ७२

तिर्यंच ८/११२. १३२

वियंक गतिक ८/१११-११३ (भा.)

तिर्यक योनिक ८/१०९, १२५, १२८

तिर्यक्योनिक प्रवेशनक ९/१०२-१०६

तिलोयपण्णति ११/९० (भा.)

तीर्थंकर की वाणी ९/१४९ (भा.)

तीस अकर्मभूमि ८/१८७

तेजस शरीर ८/२२२-२२३ (भा.),२६८-२६९

त्रसकायिक ८/११८

त्रीन्द्रिय ८/१०८, १०७-११० (भा.) ११६, १६६-१६८ (भा.)

द

दत्त ८/२७८-२८०

दर्शन ८/९६, १६०

दर्शन लब्धि ८/१५९, १६०, १५९-१६० (भा.)

दर्शनाराधना ८/४५१-४६६ (भा.)

दशपूर्वी ८/३०१ (भा.)

दान ८/१६५ (भा.), २४५-२४७ (भा.)

दान लब्धि ८/१६४, १६५

दिगम्बर ८/१८४-१८८ (भा.)

दिवस ११/१२०-१२५

दिशा १०/१-७, १-७ (भा.)

दिशा के प्रकार १०/३

दिशाचक्रवाल तप ११/४९, ४९ (भा.). ६३, ७१, ७७

दु:ख १०/१६-१७

देवगतिक ८/१११-११३ (भा.)

देवप्रवेशनक ९/११४-११९

देशविराधक ८/४५०, ४४९-४५० (भा.)

देशाराधक ८/४५०, ४४९-४५० (भा.)

दोष प्रतिसेवना १०/१९-२१ (भा.)

दोहद ११/१४५

द्रव्य ८/१७३, १८२, १८४-१९१, १८४-१८८ (भा.). ४७०,

808

द्वीन्द्रिय ८/१०८, १०७-११० (भा.) ११६, १६६-१६८ (भा.), ९/८४

ध्

धर्म देशना ९/१४९ (भा.)

धर्मान्तरायिक कर्म ९/१४, ९-३२ (भा.)

```
धर्मास्तिकाय ८/९६, ९६ (भा.), १८४-१८८ (भा.)
धातकी खंड ९/४, ३-५ (भा.), ११/८०
धारणा ८/१०१, ९७-१०३ (भा.), ३०१, ३०१ (भा.)
नन्दी ८/१०२, १८४-१८८ (भा.)
नप्ंसक वेद ८/१८१
नरक ८/१०५ (भा.), १११, ११३
नामकर्म ८/१२०-१२२ (भा.)
निरयगतिक ८/१११-११३ (भा.)
निर्यंथ ८/२३०-२३५ (भा.) २४८-२५४. ३०१
निर्म्रन्थ प्रवचन ९/१७७, १७७ (भा.), १७८
निर्ग्रन्थिनी ८/२५४
निर्जरा ८/२४५-२४७, २४५-२४७ (भा.)
निश्चयनय ८/२५६-२५७ (भा.)
नैरयिक ८/१०५, १२४-१३४, २५८-२६९ (भा.), ९/७९, ८७-
   १०१, ११९-१२२, १२५-१२६, १०/१६-१७, ११/१३०
नैरियक प्रवेशनक ९/८७-१०१
नो कर्म बन्ध ८/१ (भा.)
नो पर्याप्तक नो अपर्याप्तक ८/१३०
नो भवसिद्धिक नो अभवसिद्धिक ८/१३७
नो सज़ी नो असंज्ञी ८/१३८
नो सूक्ष्म नो बादर ८/१२२, १२०-१२२ (भा.)
पंचमुष्टि लोच ९/२१४ (भा.)
पंचेन्द्रिय ८/१०६ (भा.), १०९, १०७-११० (भा.) ११६, १२५,
   १२८. १८७
पंडकवन ९/५०
पंडितवीर्य लब्धि ८/१६५, १६५ (भा.)
पद्मलेश्या ८/१७८
पन्द्रह कर्म भूमि ८/१८७
परऋद्धि १०/२३
परमाणु ८/१ (भा.), ४७०-४७४ (भा.)
परमाण् पुद्गल ८/९६, ९६ (भा.)
परमाधोवधिक ८/१८४-१८८ (भा.)
परमावधि ८/१८४-१८८ (भा.)
परिग्रह ८/२४०
परिष्ठापन ८/२४८-२५०
परीषह ८/३१६-३२८, ३१५-३२८ (भा.), १०/१८
परीषह के प्रकार ८/३१६
परोक्ष ८/३०१ (भा.)
परोक्षज्ञान ८/१८४-१८८ (भा.)
पर्यव ८/२०८-२१४, २०८-२१४ (भा.)
```

```
पर्याप्त ८/३१-३९, १०७-११० (भा.), १२३-१२५
पर्याप्तक ८/१८-२१, २३-२६, ३०
पत्त्योपम ८/१८७, ११/१२९, १३२.
पांच महाभूत ८/४३-८४ (भा.)
पातंजल योग दर्शन ८/४३-८४ (भा.)
पातंजलयोग सूत्र ८/१८४-१८८ (भा.)
पात्र ८/२५०
पान ८/२४५-२४७
पाप ८/२४५-२४७ (भा.)
पापकर्म ८/२४५-२४७, २७४-२८१
पारिग्रहिकी ८/२२८, २२८ (भा.)
पारिणामिक ८/३८४-१८८ (भा.)
पारितापनिकी ८/२२८, २५८-२६९ (भा.)
पिण्ड ८/२४८, २४९, २४८-२५० (भा.)
पुद्गल ८/४९९-५०३
पुद्गल के प्रकार ८/१-८५
पुद्गल परिणाम ८/४६७-४६८
पुद्गलस्कन्ध ८/१ (भा.), १८४-१८८ (भा.)
पुद्गलास्तिकाय ८/४७०-४७४, ४७०-४७४ (भा.)
पुदगली ८/४९९-५०३
पुनर्जन्म ९/१२५-१३२ (भा.)
पुरुष ८/४३-८४ (भा.)
पुरुषवेद ८/१८१
पुरुषार्थवाद ८/१ (भा.)
पुष्करवर द्वीप ९/४, ३-५ (भा.)
पुष्करोद समुद्र ९/५, ३-५ (भा.)
पृथ्वीकायिक ८/१०७, ११६, ११८, १२०, १२४, १२७, ९/
   ८१, ८३
पौषधोपवास ८/२३१, २३४
प्रकृति ८/४३-८४ (भा.)
प्रज्ञापना ८/९३, ९४, १८४-१८८ (भा.) १९०,
 २२४-२२६ (भा.) ९/८६ (भा.) १०/९
प्रज्ञापनी भाषा १०/४०, ४० (भा.)
प्रतिक्रमण ८/२३६-२३८, २४०, २३६-२४० (भा.). २५१. ९/
   १३३-१३५ (भा.)
प्रतिलेखना ८/२४८-२५०
प्रत्यक्ष ८/३०१ (भा.)
प्रत्यनीक के प्रकार ८/२९५-३००, २९५-३०० (भा.)
प्रत्याख्यान ८/२३१, २३२, २३४, २३०-२३५ (भा.), २३६,
   २३९, २३६-२४० (भा.)
प्रदेश ८/४७५-४७६
प्रमाणातिक्रांत ९/२२४ (भा.)
```

प्रमाण काल ११/११९-१२५ प्रमार्जन ८/२४८-२५० प्रयोग परिणत ८/१, ७३-७६, ७९-८४ प्रयोग परिणत पुद्गल के प्रकार ८/२-६४ प्रयोग बंध के प्रकार ८/३५४-४३८ प्रवेशनक के प्रकार ९/८६, ८६ (भा.) प्राणातिपात ८/२३६, २४०, २३६-२४० (भा.) प्राणातिपात क्रिया ८/२२८, २५८-२६९ (भा.) प्रादोषिकी ८/२२८, २५८-२६९ (भा.) प्रास्क ८/२४५, २४७, २४५-२४७ (भा.)

बंध ८/१ (भा.), ३०२-३१४ बंधक ८/४३९-४४७ बंध के प्रकार ८/३४५-४४७ बहुनिर्जरा ८/२४५-२४७ (भा.) बह्रतवाद ९/२२६-२२९ (भा.) बालपंडित वीर्य लब्धि ८/१६५, १६५ (भा.) बालवीर्य लब्धि ८/१६५, १६५ (भा.) बादर जीव ८/१२१, १२०-१२२ (भा.) बिछौना ८/२४५-२५० (भा.) बोधि ९/११, १२, ९/३२ (भा.) बौद्ध दर्शन ८/४३-८४ (भा.), १८४-१८८ (भा.) ब्रह्मचर्यवास ९/१५, १६, ९-३२ (भा.) ब्रह्माद्वैतवादी ८/४३-८४ (भा.) ब्राह्मण ११/१८६

भ

भव ८/१३१-१३२ भव प्रत्ययिक ८/१११-११३ (भा.) भवसिद्धिक ८/१३५ भाव ८/१८४-१९१ भिक्षा ८/२४८-२५१, २५४ भिक्ष १०/१८-२१ भिक्षु प्रतिमा १०/१८, १८ (भा.)

मंदर पर्वत ९/७, १०/९९ मज्झिम निकाय ८/१८४-१८८ (भा.) मित ८/९६ (भा.), ९७-१०३ (भा.), १०४, १०४ (भा.) मित अज्ञान ८/९९-१०१, १०४, १०७, १०८, ११८, १५३ (भा.) १५८, १७३, १८९, १८९-१९१ (भा.), २००-२०४ (भा.) २१०, २१३, २१४, २०८-२१४ (भा.) मति अज्ञानी ८/२०३, २०६, २०५-२०७ (भा.) मन ८/२३७, २३६-२४० (भा.), ११/६-११ (भा.)

भगवर्ड मनःपर्यवज्ञान ८/९६ (भा.) ९७, १०४, १५१, १५३, १५३ (भा.), १६१, १६१-१६२ (भा.), १७३, १८३, १८७, १८४-१८८ (भा.), १९२-१९९ (भा.), २००-२०४ (भा.), २०५-२०७ (भा.), २१०, २१२, २१४, ९/५७ (भा.) मनःपर्यवज्ञान लब्धि ८/१५३ मनःपर्यवज्ञानी ८/१८७, १९६, २०१, २०५, २०७, २०५-२०७ (भा.) मन योगी ८/१७६ मनुष्य ८/११३, १३३, ११/आमुख मनुष्यक्षेत्र ८/१८७, ९/४, ३-५ (भा.) मनुष्य गतिक ८/१११-११३ (भा.) मनोद्रव्य ८/१८४-१८८ (भा.) मन्ष्यप्रवेशनक ९/१०७-११३ मनोवर्गणा ८/१८७, २००-२०४ (भा.) मरणकाल ११/११९, १२७ महाव्रत धर्म ९/१३३, १३४, १३३-१३५ (भा.) महास्वप्न ११/१४२, १४३ महोत्सव ९/१५८ (भा.) मायाप्रत्ययिकी ८/२२८ मालवंत पर्वत ९/५० माहन ८/२४५-२४६ मिथ्यात्व ८/१०७-११० (भा.) मिथ्यादृष्टि ८/१०२, १०४ (भा.), १०५ (भा.), १११-११३ (भा.), १२५ (भा.), १३९-१४६ (भा.), १५९-१६० (भा.)

४४९-४५० (भा.)

मिथ्यादर्शन ८/१५९-१६० (भा.), १८९-१९१ (भा.) मिथ्यादर्शन प्रत्ययिकी क्रिया ८/२२८

मिथ्यादर्शन लब्धि ८/३६०

मिश्रदृष्टि ८/१५९-१६० (भा.)

मिश्रधर्म ८/२४५-२४७ (भा.)

मिश्र परिणत ८/१, ७३, ७७, ७९, ८२, ८४

मिश्र परिणत के प्रकार ८/६५, ६६

मीमांसा ८/६८४-१८८ (भा.). ४४९-४५० (भा.)

मनि ८/१५३ (भा.)

मुहर्त्त ११/१२०-१२५

मृर्त्त ८/१८४-१८८ (भा.)

मुषा भाषा १०/४०, ४० (भा.)

मुषावाद ८/२४०

मैथ्न ८/२४०

मोहनीय कर्म ८/३१७, ३२०, ३१५-३२८ (भा.)

यतनावरणीय कर्म ९/१८, ९-३२ (भा.)

```
यति ९/१४९ (भा.)
यथाख्यात चरित्र ८/१६२, १६१-१६२ (भा.)
यथायुनिवृत्तिकाल ११/११९, १२६
यष्टि ८/२५०, २४८-२५० (भा.)
युगपत्वाद ८/१८४-१८८ (भा.)
योग ८/१७६, २३७, २२६-२४० (भा.), २७३-२७६, २७८, २८०-२८२, २८६-२९०, ९/३६ (भा.)
योग भाष्य ८/१८४-१८८ (भा.)
योनि के प्रकार १०/१५, १५ (भा.)
```

रजोहरण ८. २४०, २४८-२५० (भा.) रत्नप्रभा पृथ्वी ८/१८७, २२५ रात्री ११/१२०-१२५ रुचकोद समुद्र ९/३-५ (भा.) रूपी द्रव्य ८/१८६, १८४-१८८ (भा.)

त्स

लिब्धि ८/१३९, १३९-१४६ (भा.), ९/३७ (भा.) लिब्धि के प्रकार ८/१३९-१४९, १३९-१४६ (भा.) लवण समुद्र ९/४, ३-५ (भा.) ७, ११/७९ लाभ ८/२४५-२४७ (भा.) लेश्या ९/९-३२ (भा.), ३३ (भा.), ३४-५६ (भा.), ११/१२ (भा.)

लेश्यामुक्त ८/१७८ लेश्यायुक्त ८/१७७, १७८

लोक ८/१८६, ९/२३१, २३३, ११/९०, ९० (भा.), ९१-९८, १०२, १०६, १०९, १०९-११० (भा.)

लोकाकाश ८/४७५, ४७६

व

वचन ८/२३७, २३६-२४० (भा.) वचन योगी ८, १७६ वनस्पति ११/आमुख, ५ (भा.), ६-११ (भा.), ३२ (भा.), ३५ (भा.), ४२-५५ (भा.)

वनस्पति ८.२१६-२२१, २१६-२२१ (भा.) वनस्पतिकायिक ८/१०७, ११८, १२७,९/८१,८३, २५६-२५७

(भा.)

वर्गणा ८/१८४-१८८ (भा.)

वध ९/२५१-२५२ (भा.)

विकटापाति पर्वत ९/५०

विकलेन्द्रिय ८/१०७-११० (भा.), १६६-१६८ (भा.), २०५-२०७ (भा.)

विग्रहगति ८/१८२-१८३ (भा.)

विचार भूमि ८/२५२

विनय के प्रकार ८/३०१ (भा.) विपुलमित मनःपर्यवज्ञानी ८/१८७, २००-२०४ (भा.) विभंगज्ञान ८/९९, १०३, १११-११३, (भा.), १२५ (भा.), १५३ (भा.), १७३, १९१, १९२-१९९ (भा.), २००-२०४ (भा.), २११, २१३, ९/३३, ११/७१, ७७, ८४, १८७ (भा.), १९५

विभंगज्ञान के प्रकार ८/१०३, १०४

विभंगज्ञान लब्धि ८/१५८

विभंगज्ञानी ८/२०४, २०६, २०७, २०५-२०७ (भा.)

विमोहित १०/२४-३८

विराधक ८/२५१-२५५, २५१-२५५ (भा.)

विराधिका ८/२५४

विवर्तन ८/२५०

विविक्तजीवी ९/२४२, २४३

विशोधन ८/२५०

विस्रसा परिणत ८/१, ७३, ७८, ७९, ८२, ८४

विस्रसा परिणत के प्रकार ८/६५-७२

विस्रसा बंध के प्रकार ८/३८५-३५३

विहार ८/२५३

विहार भूमि ८/२५२

वीचिपथ १०/११-१४ (भा.)

बीर्य ९/१४९ (भा.)

वीर्यान्तराय कर्म ९/९-३२ (भा.)

वेद ८/१८१

वेदन ८/३२३-३२८, ३१५-३२८ (भा.)

वेदना १०/१६-१७

वेदनीय ८/३१७. ३१९, ३१५-३२८ (भा.)

वेदान्त ८/४३-८४ (भा.). १८४-१८८ (भा.)

वैक्रिय शरीर ८/२६८, १०/२३ (भा.)

वैतादय पर्वत ९/५०

वैर ९/२५१-२५२ (भा.)

वैशेषिक ८/१८४-१८८ (भा.)

ब्यञ्जनावग्रह ८/१०१, ९७-१०३ (भा.)

व्यतिक्रमण १०/२४-३८

व्यवहार ८/३०१ (भा.)

व्यवहार के पांच प्रकार ८/३०१

व्यवहार नय ८/२५६-२५७ (भा.)

श

शब्दापाति पर्वत ९/५० शय्या-संस्तारक ९/२२५-२२९, २२५-२२९ (भा.) शरीर ८/१ (भा.), ९/१७२ (भा.), १०/८-९ शारदनम् स्तनित ९/१४९ (भा.)

सम्यक् दर्शन लब्धि ८/१६०

शीलवृत ८/२३१. २३४ शुक्ललेश्या ८/१७८ श्भकर्म ९/१२८, १२५-१३२ (भा.) शैलेषी ८/१८२-१८३ (भा.) श्वेताम्बर ८/१८४-१८८ (भा.) श्रमण ८/२३०. २३३-२३५ (भा.) २४५-२४६, ३०१ श्रमणीं के प्रकार ८/२३०-२३५ (भा.) श्रमणोपासक ८/२३०, २३१-२३५, २३०-२४० (भा.), २३६. २४२. २४१-२४२ (भा.), २४५, २४७ श्रुत अज्ञान ८/९९, १०२, १०४, १०७, १०८, ११८, १५३ (भा.) १७३. १९०, २००-२०४ (भा.), २१०, २१३, २१४ श्रुत अज्ञानी ८/२०३, २०५-२०७ (भा.) श्रुत केवली ८/१८४-१८८ (भा.) श्रुत ज्ञान ८/९६ (भा.), ९७, १०४, १०८, १५१, १५३, १५८, १६३, १७३, १८५, १८४-१८८ (भा.), १९०, २००-२०४ (भा.), २०९, २१२ श्रुत ज्ञानी ८/१९४, २०१, २०५, २०७ श्रुत व्यवहार ८/३०१, ३०१ (भा.) श्रुतशील ८/४४९, ४४९-४५० (भा.) श्रुतोपयोग ८/१८४-१८८ (भा.) श्रुत्वा पुरुष ९/५४, ५५-७५, ५५ (भा.) ५६ (भा.), ५७ (भा.) श्रोत्रेन्द्रिय ८/१६९ श्रोत्रेन्द्रियलब्धि ८/१६८ षदखण्डागम ८/९७-१०३ (भा.)

षद द्रव्य ८/१८४-१८८ (भा.)

संज्वलन कषाय ९/६५ (भा.) संज्ञी ८/१०७-११० (भा.), १११-११३ (भा.) १३८ संयत ८/२४७ संयतासंयत ८/१६५ (भा.) संयम ९/१७. १८, ९-३२ (भा.) संयमी ८/१५३ (भा.) संबर ८/२४०, ९/१९, २०, ९-३२ (भा.) संवरण ८/२३६, २३८, २३६-२४० (भा.) संस्तारक ८/२५० संस्थान ८/१ (भा.), ९७-१०३ (भा.) ११/९५-९९, ९९ (भा.) संस्थान परिणाम ८/४६९ सकाय ८/११८-११९ (भा.) सत् ९/१२१, १२१ (भा.) १२३-१२४ (भा.) समनस्क ८/१८७ समुद्घात ८/२२२-२२३

सम्यक्त्व ८/१०७-११० (भा.), ९/३३, ३३ (भा.), ३४

सम्यक् दृष्टि ८/१०४ (भा.), १११-११३ (भा.), १२५ (भा.), १५९-१६० (भा.) सम्यक् मिथ्यादर्शन लब्धि ८/१६० सम्यग्दर्शन ८/१८९-१९१ (भा.), १९२-१९९ (भा.), २००-२०४ (भा.) सर्वज्ञ ८/१८४-१८८ (भा.) सर्वविराधक ८/१५०, १४९-१५० (भा.) सर्वाराधक ८/१५०, १४९-१५० (भा.) सशरीरी ८/११८-११९ (भा.) सांख्य ८/४३-८४ (भा.), २७१-२८४ सांख्य दर्शन ८/१८४-१८८ (भा.) सांख्य योग ८/१८४-१८८ (भा.) सांपरायिक बंध ८/३०२, ३०९-३१४, ३०२-३१४ (भा.) सांपरायिकी क्रिया १०/११-१४, ११-१४ (भा.) साकार उपयोग ८/१८४-१८८ (भा.) साकारोपयुक्त ८/१७२, १७३ साकारोपयोग ९/३७ (भा.) सागरोपम ८/१९२, ११/१२९, १३२ सामयिक ८/२३०, २३०-२३५ (भा.) सामायिक चरित्र ८/१६१, १६२, १६२ (भा.) सास्वादन सम्यक्त्व ८/१०७-११० (भा.) सास्वादन सम्यक् दर्शनी ८/१६६-१६८ (भा.) सिन्द्र ८/९१४, ११४ (भा.), ११८-११९ (भा.), १३४, १६५ (भा.), १७६, १७८, ११/८८, १९८ सिन्द्रावस्था ८/१८२-१८३ (भा.) सिद्धिगतिक ८/११४ (भा.) सुख १०/१६-१७ सृक्ष्म जीव ८/१२०, १२०-१२२ (भा.) सूक्ष्मसंपराय चारित्र ८/३०२-३१४ (भा.) सूत्रकृतांग ८/२४५-२४७ (भा.) सिष्टिवाद ८/४३-८४ (भा.) सोमनस वन ९/५० स्त्रीवेद ८/१८१, ९/४२ (भा.) स्थविर ८/२४८,२४९, २५१, २७३-२९२ स्थण्डिल भूमि ८/२४८-२५० स्थानांग ८/१८४-१८८ (भा.) स्वभाववाद ८/१ (भा.) स्वयंभ्रमण ९/५, ३-५ (भा.), ११/७०. ८१ स्वाद्य ८/२४५-२४७ हनन ९/२४६-२४८, २४६-२४८ (भा.), २४९-२५२ हिंसा ८/२८५-२९३, ९/२४६-२४८ (भा.)

#### परिशिष्ट-५

# अभयदेवसूरि-कृता भगवती-वृत्ति

सर्वज्ञमीश्वरमनन्तमसङ्गमग्र्यं, सर्व्वीयमस्मरमनीशमनीहमिद्धम्। सिद्ध शिवं शिवकरं करणब्यपेतं, श्रीमञ्जिनं जितरिपं प्रणौमि ॥ १ ॥ प्रयतः सुधर्मणे। श्रीवर्द्धमानाय. श्रीमते च सर्वविदस्तथा।।२॥ सर्वानुयोगवृद्धेभ्यो, वाण्यै जीवाभिगमादिवृत्तिलेशांश्च। एतट्टीकाचूर्णी संयोज्य पञ्चमाङ्गं विवृणोमि विशेषतः किञ्चित्॥३॥

## अथ अष्टमशतकम्

## प्रथम उद्देशकः

पूर्वे पुद्गलाव्यो भावाः प्ररूपिता। इहापि त एव प्रकारान्तरेण प्ररूप्यन्त इत्येवं संबद्धमथाष्ट्रमशतं विव्रियते। तस्य चोद्देशसङ्ग्रहार्थं 'पुग्गलं' त्यादिगाथामाह— पोग्गलं ति पुद्गलपरिणामार्थः प्रथम उद्देशकः पुद्गल एवोच्यते एवमन्यत्रापि १. आसीविस्यं ति आशीविष्यादिविषयो हितीयः २ 'रुक्युव' ति संख्यात्रजीवादिवृक्षविषयस्तृतीयः ३ 'किरिय' ति कायिक्यादिक्वियाभिधानार्थंश्चतुर्थः ४ 'आजीव' ति आजीविकवक्तव्यतार्थः पंचमः ५ 'फास्ग्रग' ति प्रासुकदानादिविषयः षष्टः ६ 'अदने' ति अदत्तादान-विचारणार्थः सप्तमः ७ 'पडिणिय' ति गुरुप्रत्यनीकायर्थं प्ररूपणार्थोऽष्टमः ८ 'बंध' ति प्रयोगबन्धाद्यभिधानार्थे नवमः ९ 'आराहण' ति देशाराधनाद्यर्थे दशमः १०॥

८/१. 'पओग्णरिणय' ति जीवव्यापारेण शरीरादितया परिणनाः 'मांससापरिणय' ति मिश्रकपरिणताः—प्रयोगविश्वसाभ्यां परिणनाः। प्रयोगपरिणाममत्यजनते विश्वस्या स्वभावान्तरः मापादिता मुक्तकडेवरादिरूपाः, अथवैं। दारिकादिवर्गणारूपा विश्वस्या निष्पादिताः सन्तो ये जीवप्रयोगेणैकेन्द्रियादिः शरीरप्रभृतिपरिणामान्तरमापादिताःने मिश्रपरिणताः। नन्

प्रयोगपरिणामोऽप्येवंविध एव ततः क एषां विशेषः? सत्यं किन्तु प्रयोगपरिणतेषु विस्वसा सत्यपि न विवक्षिता इति। 'वीससापरिणय' त्ति स्वभावपरिणताः। अथ 'पओगपरिणयाण'-मित्यादिना ग्रन्थेन नवभिर्दण्डकैः

८/४. एकेन्द्रियादिसर्बार्थिसिद्धदेवान्तर्जावभेदिवशेषितप्रयोगपरिण-तानां पुद्गलानां प्रथमो दण्डकः। तत्र च आउक्काइय-एगिदिय एवं चेव' ति पृथिवीकार्यिकैकेन्द्रियप्रयोगपरिणतः इव अप्कायिकैकेन्द्रियप्रयोगपरिणतः वाच्यः इत्यर्थः 'एवं दुयओ' ति पृथिव्यप्कायप्रयोगपरिणतेष्विव द्विको-द्विपरिणामो द्विपादा वा भेदः-सूक्ष्मबादरिवशेषणः कृतस्तै (स्तथा ते) जः

प्रयोगपरिणतपुद्गलान् निरूपयति, तत्र च–

८/५. 'अणेगबिह' ति पुलाककृमिकादिभेदत्वाद् द्वीन्द्रियाणां, त्रीन्द्रियप्रयोगपरिणता अप्यनेकविधाः कुन्थुपिपीलिकादि-भेदत्वात्तेषां, चतुरिन्द्रियप्रयोगपरिणता अप्यनेकविधा एव मक्षिकामशकादि-भेदत्वात्तेषाम्। एतदेव सूचयन्नाह—'एवं तेइंदी' त्यादि॥

कायिकैकेन्द्रियप्रयोगपरिणताटिषु बाच्य इत्यर्थ।

'सुहुमपुढविकाइए' इत्यादि सर्वार्थसिन्द्वदेवान्तः पर्याप्तका-

पर्याप्तकविशेषणो द्वितीयो दण्डकः, तत्र 'एक्केक्के' त्यादि एकैकरिंग्न कार्ये सृक्ष्मबादरभेदादिद्वविधाः पृद्गता वाच्याः, ते च प्रत्येकं पर्याप्तकापर्याप्तकभदात्पुनर्द्विविधा वाच्या इत्यर्थः॥

- ८/१८. जि. अपञ्जना सुङ्गापुढवीः त्यादिरौदारिकादिशरीरविशेषण-स्तृतीयो दण्डकः।
- ८/२७. तत्र च 'ओरालियतेयाव्यम्मसरीरपओगपरिणय' ति औदारिकतेतसकार्गणशर्राराणां यः प्रयोगस्तेन परिणता ये ते तथा. पृथिव्यादोनां हि एतदेव शरीरत्रयं भवतीति कृत्वा तत्प्रयोगपरिणता एव ते भवन्ति. बादरपर्याप्तकवायुनां त्वाहारकवर्जशरीरचतुष्टयं भवतीतिकृत्वाऽऽह—नवरं 'ओ पञ्जतं त्यादि।
- ८/३०, 'एवं गब्भवक्कंतिया वि अपज्जत्तग' ति वैक्रियाहारक-शरीराभावाद् शर्भव्युत्क्रान्तिका अप्यपर्याप्तका मनुष्याप्त्रिशरीरा एवेत्यर्थः॥
  - ंने अपञ्जना सुहुमपुद्धवीं त्यादिरिन्द्रियविशेषणश्चातुर्यो दण्डकः॥
  - ंत्रे अपन्त्रता सृहुमपुढर्वा'त्यादिरौदारिकादिशरीरस्पर्शा-दीन्द्रियविशेषणः पञ्चमः॥
  - ंत्रे अपन्त्रत्ता सुहुमपुढवां त्याति वर्णगन्धरसम्पर्शसंस्थान-विशेषणः षष्ठः ६॥

एवमीदारिकादिशरीरवर्णादिभावविशेषणः सप्तमः १॥ इन्द्रियवर्णादिविशेषणोऽष्टमः ८॥

शरीरेन्द्रियथर्णविविशेषणां नवम इति. अत एवाह-एने नव दण्डकाः॥

- ८. ४१. मिश्रपरिणतेष्वण्येत एव नव दण्डका इति॥ अध विस्वसापरिणनपुद्गलांशिचन्त्रयति—
- ८ ४२. 'वीग्ससापरिणयः ण' मित्यादि, 'एवं जहा पन्नवणापए' ति तत्रैवमिदं सृत्रं--'जे रस्परिणया ते पंचिवहा पत्रता, तं ज्हा-तित्रसपरिणया एवं कहुयकसायअंबिलमहुर्रसपरिणया, जे फान्परिणया ते अस्टविहा पठ तंठ-कक्खडफासपरिणया एवं मउयगस्यलहुयसीयउत्पिणनिद्धलुक्खफासपरिणया य' इत्यदि॥

अथैक पृद्गलढ़व्यमाश्रित्य परिणामं चिन्तयन्नाह--

- ८ १४३.४४. 'एगे' इत्यादि, 'मणपओगपरिणए' ति मनस्तया परिणतिगरवर्थः 'वङ्णयोगपरिणए' ति भाषाद्रव्यं कावयोगेन गृहीत्वा वाग्योगेन निसृज्यमानं वाकप्रयोगपरिणतिमत्युच्यते 'कायप्पओगपरिणए' ति औदारिकादिकाययोगेन गृहीत-मौदारिकादिवर्गणाद्रव्यमीवारिकादिकायतया परिणतं काय-प्रयोगपरिणतिमित्युच्यते।
- ८०४५. 'सञ्चमणे' त्यादि सद्भूतार्थविन्तननिबन्धनस्य मनसः प्रयोगः सत्यमनःप्रयोग उच्यते, एयमन्येऽपि, नवरं मृषा— असद्भूते।ऽर्थः सत्यमृषा—मिश्रो यथा पञ्चसु दारकेषु जातेषु दश दारका गाता इति. असत्यमृषा—सत्यभूषास्त्ररूपः

मतिकान्ती यथा देहीत्यादि।

- ८/४६. 'आरंभसच्चे' त्यादि. आरम्भो-तीवापघातस्तद्विषयं सत्य-मारम्भसत्यं तद्विषयो यो मनःप्रधोगस्तेन परिणतं वत्तनथा, एवमुत्तरभापि नवरमनारम्भो--नोवानुपघातः 'सारंभः नि संरम्भो-वधसङ्कत्यः समारम्भस्तु परिताप इति।

## 'जोएण कम्मएणं आहारेई अणंतरं जीवो। तेण परं मीसेणं जाव सरीरस्स निष्फत्ती॥१॥'

(उत्पन्यनन्तरं भीयः कार्मणेन योगेनाहारयति ततो याबच्छर्रीरस्य निष्पत्तिः (शरीरपर्याप्तिः) ताबदौदारिक-मिश्रेणाहारयति॥१॥)

एवं तावत् काम्मीणेनीदारिकशरीरस्य मिश्रता उत्पत्तिमाश्रित्य तस्य प्रधानन्वात्, यदा पुनरौदारिकशरीरी विक्रियलब्धिसंपन्नो मनुष्यः पञ्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकः पर्याप्तबाहरवायुकायिको वा वेक्रियं करोति तदा औदारिककायधीरा एवं वर्समानः प्रदेशान् विक्षिप्य विक्रियशरीरयोग्यान् पुद्गलानुपादाय वावद वैक्रिय-शरीरभर्याप्त्या न पर्याप्ति मच्छिति लाबहैक्कियेणीव्यरिकशरीरस्य मिश्रता, प्रारम्भकत्वेन वस्य प्रधानत्वात्. केणाप्यौदारिकशरीरस्य मिश्रमा वेदिनव्येति 'व ३ व्ययः सरीरकायप्पअंगपरिणएं ति इह बैक्रियशरीरकायप्रयोगी वैक्रियपर्याप्तकस्येति। 'वेर्डाब्वयमीसासरीरकायप्रक्रोग-र्पारणएं ति. इह विक्रियमिश्रकशरीरकायप्रयोगा देवनार-केष्त्पद्यमानस्यापर्याप्रकस्यः, मिश्रतः चेहं विक्रयशरीरस्य कार्मणनेव लब्धिवैक्रियपरित्याणे त्वीदारिकप्रवंशान्द्रायाः भौदारिकोपादानायः प्रवन वैकियप्राधानयादीत। रिकेणापि वेक्रियस्य मिश्रवेति। 'आहारगयरीरकायप्ययोगपरिणए' नि इहाहारकशरीरकायप्रयोग आहारकशरीरनिर्वृती सन्या तदानी तस्येव प्रधानत्वात्। 'आहारगर्मासः भरीरकायपयोगपरिणणः इहाहारकमिश्रशरीरकायप्रयोग थ हारकस्याँवारिकेण मिश्रतायां, स चाहारकत्यागेनीदारिकग्रहणाभिमुखस्य एतद्वतं भवति—यदाऽऽहारकशरीरी भूत्व। कृतकार्यः पुनरप्यौदारिकं तवाऽऽहारकस्य गुह्यानि प्रधानत्वादीदारिकप्रवेशं व्यापारभावान परिन्यजित यावत्सवर्थयाहारकं तावदीदारिकेण

सह मिश्रतेति, ननु तत्तेन सर्वथाऽमुक्तं पूर्वनिर्वर्तितं तिष्ठत्येव तत्कथं गृह्णाति ?. सत्यं निष्ठनि तत् तथाऽप्यौदारिक-शरीरोपादानार्थं प्रवृत्त इति गृह्णात्येवेत्युच्यत इति। 'कम्मा-सरीरकायप्यओगपरिणएं हि इह कार्म्मणशरीरकायप्रयागी विग्रहे समुद्घातगतस्य च केवलिनस्तृतीयचतुर्थपञ्चमसमयेषु भवति। उक्तं च-'कार्म्मणशर्रारयोगी चतुर्थके पञ्चमे तृतीये वें ति, एवं प्रज्ञापनाटीकानुसारेणौदारिकशरीरकायप्रयोगादीनां व्याख्या, शतकटीकाऽनुसारतः पुनर्मिश्रकायप्रयोगाणामेवं-औटरिकमिश्र औदारिक एवापरिपूर्णो मिश्र उच्यते, यथा गुडमिश्रं दक्षि, न गुडतवा नापि दक्षितया व्यपदिश्यते तत् ताभ्यामपरिपूर्णत्वात्, एवमीदारिकं निश्रं कार्मणेनैव नौदारिकतया नापि कार्म्मणनया व्यपदेष्ट शक्यम-परिपूर्णत्वादिति तस्यौदारिकमिश्रव्यपदेशः, एवं वैक्रियाहारक-भिश्रावर्पनि। नवरं 'बायरवाउक्काइएं इत्यादि, यथौदारिक-सृक्ष्मपृथिवीक यिकादि शरीरकायप्रयोगपरिणते । ल(पकोऽर्धातस्तथौदारिकमिश्रशरीरकायप्रयोगपरिणतेऽपि वाच्यो, नवर्मयं विशेषः-तत्र सर्वेऽपि सूक्ष्मपृथिवीकायिकादयः पर्यामपर्याप्रविशेषणा अधीता इह तु बादरवायुकायिका गर्भजपञ्चेन्द्रियतिर्यग्मन्ष्याश्च पर्याप्तकापर्याप्तकविशेषणा अध्येतव्याः, शेषस्त्वपर्याप्तकविशेषणा एव, यतो बादरवायु-कायिकादीनां पर्यासकावस्थायामपि वैक्रियारम्भणत औदारिक-मिश्रशरीरकायप्रयोगो लभ्यते. शेषाणां पुनरपर्याप्तका-वस्थायामेवति। जहा ओगाहणसंठाणे नि प्रजापनाया-मेकविंशतितमपदे, तत्र चैवभिदं सूत्रं-'जह वाउक्काइयन <u>र्णिवियवेडव्वियस्तरीरकायप्पयोगपरिणए</u> उक्काइयएगिदिय जाव परिणए बादरवाउक्काइयएगिदिय जाव परिणए? गोयमा! नो सहम अध परिणए बायर जाव परिणए! इत्यादीति। 'एवं जहा ओगाहणसंठाणे' ति तत्र चैवमिदं सूत्रं-'भोयमा ! णो

्ष्वं जहा ओगाहणसंठाणें ति तत्र चैविमदं सूत्रं—'भोयमा! णो अमणुस्साहारगरसरीरकायप्पओगपरिणण् मणुस्साहारग-सरीरकायप्पओगपरिणण्ं इत्यादि। 'एवं जहा ओगाहणा-संठाणे कम्मगस्य भेओं ति स चायं भेदः—'बेइंदिय-कम्मास्सरीरकायप्पओगपरिणण् वा एवं तेइंदियचउरिंदिय' अत्यादिरित।।

अथ द्रव्यद्वयं चिन्तयन्नाह-

- ८/७३, 'दो भंते!' इत्यादि, इह प्रयोगपरिणतादिपदत्रये एकत्वे त्रयो विकल्पाः, द्विकयोगेऽपि त्रय एवेत्येवं घट्।
- ८. १४. एवं मनःप्रयोगादित्रयेऽपि।
- ८: ७५. सत्यमनः प्रयोगपरिणतादीनि तु चत्वारि पवानि तेञ्वेकत्वे चत्वारि द्विकयोगे तु षट् एवं सर्वेऽपि दश।
- ८/ ७६. आरम्भसत्यमनःप्रयोगपरिणतादीनि च षट् पदानि, तेष्वेकत्वे षड् द्विकयोगे तु पञ्चदशः सर्वेऽप्येकविंशतिः ६, एकत्वे १-२-३-४-५-६॥ द्वित्वे १५

सुत्रे च 'अद्याः एगे आरंभसन्वमणप्यओगपरिणए' इत्यादिनेह द्विकयोगे प्रथम एव भङ्गको दर्शितः। शेषांस्तदन्य-पदसम्भवांश्चातिदेशेन पुनर्दर्शयतोक्तम्-'एवं एएणं गमेणं' इत्यादि एवमेतेन गमेनारम्भसत्यमनःप्रयोगादिपदप्रदर्शितेन द्विकसंयोगेन नेतृन्यं समस्तं द्रव्यद्वयसूत्रं, द्विकसंयोगस्य चैकत्वविकलपाभिधानपूर्वकत्वादेकत्वविकलपैश्चेति दृश्यं, तत्र च यत्रारम्भसत्यमनः प्रयोगादियदसम्हे यावन्तो द्विकसंयोगा उनिष्ठन्ते सर्वे ते तत्र भणितव्याः, तत्र चारम्भसत्यमनः-प्रयोगा दर्शिता एवं, आरमभादिपद्षटकविशेषितेष् पुनरित्थमेव त्रिषु मुषामनः प्रयोगादिषु, चतुर्षु च सत्यवाकप्रयागादिषु तू प्रत्येकमेकत्वे षड विकल्पाः द्विकसंयोगे त पञ्चदशैत्येवं प्रत्येकमेवमेव सर्वेष्वप्येकविंशतिः, औदारिकशरीरकाय-पदेष्वेकत्वे हिकयोग प्रयोगादिषु तु सप्तस् सप्त त्वेकविंशतिरित्येव्मष्टाविंशतिरिति (एकत्वे १-२-३-४-५-६-७ द्वित्वे २१।

एवमेकेन्द्रियादिपृथिब्यादिपदप्रभृतिभिः पूर्वोक्तक्रमेणौ-ठारिकादिकायप्रयोगपरिणतद्रव्यक्ष्यं प्रपञ्चनीयं, कियदूरं यावत्? इत्याह—'जाव सब्बट्टिसन्द्रम' ति एनच्चैवं—'जाव सव्बट्टिसन्द्रभणुत्तरोवबाइयकणातीतगवेमाणियदेवपंचैदियकम्मा-सर्रीरकायप्पञ्जोगपरिणया किं पञ्जत्तसब्बट्टिसन्द्र जाव परिणया अपज्जत्तसब्बट्टिसन्द्र जाव परिणया वा? गोयमा! पञ्जत्तसब्बट्टिसन्द्र जाव परिणया वा अपज्जत्तसब्बट्टिसन्द्र जाव परिणया वा। अहवा एगे पञ्जत्तसब्बट्टिसन्द्र जाव परिणए एगे अपञ्जत्तसब्बट्टिसन्द्र जाव परिणए' ति।

- ८./ १८. 'एवं वीससापरिणयावि' नि एविमिति-प्रयोगपरिणतद्रव्य-द्वयवत्प्रत्येकविकल्पेर्द्विकसंयोगैश्च विस्तसापरिणते अपि द्रव्ये वर्णगन्धरसस्पर्शसंस्थानेषु पञ्चादिभेदेषु वाध्ये, कियदूरं यावत्? इत्याह-'जाव अहवेगे' इत्यादि, अयं च पञ्चभेद-संस्थानस्य दशानां द्विकसंयोगानां दशम इति॥ अथ द्रव्यत्रयं चिन्तयज्ञाह-
- ८/७९. 'तिन्नी' त्यादि, इह प्रयोगपरिणताटिपदत्रये एकत्वे त्रयो विकल्पाः द्विकसंयोगे तु षट्, कथम्?, आग्रस्यैकत्वे शेषयोः क्रमेण द्वित्वे द्वौ तथाऽऽग्रस्य द्वित्वे शेष्रयोः क्रमेणैकत्वेऽन्यौ द्वौ ४ तथा द्वितीयस्यैकत्वे तृतीयस्य च द्वित्वेऽन्यः ५ तथा द्वितीयस्य द्वित्वे तृतीयस्य चैकत्वेऽन्यः ६ इत्येवं षट.

त्रिकदोगेत्वेक एवेत्येवं सर्वे क्श. एवं मनःप्रयोगादिपदत्रयेऽपि. अत एवाह- एवमेळकगसंजोगो इत्यादि, सत्यमनः प्रयोगादीनि त् चत्वारि पदानीत्यत एकत्वे चत्वारी द्विकलयोगे तु द्वादश। कथम ?. आद्यस्यैकत्वेन शेषाणां वयाणां क्रमेणानेकत्वेन वयो लब्धः: पुनरन्ये त्रय आद्यस्यानेकत्वेन शेषाणां त्रयाणां क्रमेणेकत्वेन ६, तथा द्वितीयस्यैकत्वेन शेषयोः क्रमेणानेकत्वेन द्वौ, पनर्द्धितीयस्थानेकत्वन शेषयोः क्रमेणवैकत्वेन हावेव ततीयचनुर्थयोरेकत्वभेकत्वाभ्यामेकः पुनर्विपर्ययणेक इत्येवं द्वादश त्रिकयोगे तु चत्वार इत्येवं सर्वेऽपि विशतिरिति। सूत्रे त् कांश्चिद्पदर्श्य शेषानतिदेशत आह-'एवं दुयासंजोगो' इत्यादि, '्रथिव नहेव' ति अत्रापि द्रव्यत्रयाधिकारे तथैव वाच्यं सूत्रं यथा द्रव्यद्वयाधिकारे उक्तं, तत्र च मनोवाककायप्रभेदती यः प्रयोगपरिणामा मिश्रतापरिणामो वर्णादिभेदनश्च विस्वन्यः-परिणाम उक्तः स इहापि वाच्य इति भावः, किमन्तं तत्सूत्रं वाच्यम् ? इत्याह- जावे त्यादि, इह च परिमण्डलादीनि पञ्च पदानि तेषु चैकत्वे पञ्च विकल्पाः द्विकसंयोगे तु विंशतिः, कथम् ? आरास्यैकत्वे शेषाणां च क्रमेणानेकत्वे तथाऽऽद्य-स्यानेकत्वे शेषाणां त् क्रमेपैवैकत्वे एवं द्वितीयस्यैकत्वेऽनेकत्वे च शेषत्रयस्य चानेकत्वे एकत्वे च षट् तथा तृतीयस्यैकत्वे च द्वयोश्चानेकत्वे एकत्वे च चन्वारः तथा चतुर्थस्यैकत्वेऽनेकत्वे च पञ्चमस्य चानेकत्वे एकत्वे च द्वावित्येवं सर्वेऽपि विशतिः, त्रिकयोगे तु दश। अत्र च 'अहवा एगे तंससंठाणे' इत्यादिना त्रिकयोगानां दशमो दर्शित इति। अथ द्रव्यचतुष्कमाश्रित्याह-वनारि भंते!' इत्यादि, इह प्रयोगपरिणतादित्रये एकत्वे त्रयो द्विकसंयोगे तु नव कथम् ? आद्यस्यैकत्वे द्वयोश्च क्रमेण श्रित्ये हुँ, तथाऽऽद्यस्य हित्वे द्वयोरपि क्रमेपीय हित्वेऽनयौ ही. तथाऽऽद्यस्य त्रित्वे ह्रयोश्च क्रमेणैवेकत्वेऽन्यौ द्वाँ, तथा द्वितीयस्यैकत्वेऽन्यस्य त्रित्वे तथा द्वयोरपि द्वित्वे तथा द्वितीयस्य त्रित्वेऽन्यस्य चैकत्वे त्रयोऽन्ये इत्येवं सर्वेऽपि नव त्रययोगे तु त्रय एव भवन्तीत्येवं सर्वेऽपि पञ्चदश इति।

८/८०. जइ प्रक्षांभपरिणया किं मणप्यओगे त्यादिना चोक्तशेषम्। ८/८२. द्रव्यचतुष्कप्रकरणमुपलक्षितं, तच्च पूर्वेक्तानुसरिण संस्थानसूत्रान्तमृचितभङ्गकोपतं समस्तमध्येयमिति। अथ पञ्चादिद्रव्यप्रकरणान्यतिदेशतो दर्शयन्नाहन

८/८३. 'एवं एएण' मिस्थादि, एवं चाभित्नापः-'पंच भंते! दव्वा किं प्रओगपरिणया ३?, गोयमा! प्रओगपरिणया ३ अहवा एगे प्रओगपरिणए चनारि मीसापरिणया' इत्यादि. इह च

पंआरपारणए चनारि मासापारण्या इत्याद. इह च द्विकसंथोरे विकल्पा द्वादश, कथम्?, एकं चत्वारि च १ द्वे श्रीणि च २ त्रीणि द्वे च ३ चत्वार्येकं च ४ इत्येवं चत्वारी विकल्पा इव्यपञ्चक-माश्रित्येकत्र द्विकसंयोरे पदत्रयस्य त्रयो

द्विकसंयोगास्ते च चतुर्भिर्मुणिता द्वादशेति, त्रिकयोगे तु त्रट.

कथम् ? बीण्येकमेकं च १ एकं बीण्येकं च २ एकमेकं बीणि च ३ हे हे एकं च ४ है एकं हे च ५ एकं हे हैं च ६ इत्यंबं षट, 'जाव दससंजोएणं' ति इह यावन्करणाच्यत्ष्कादिसंयोगाः सुचितः, तत्र च द्रव्य-पञ्चकापेक्षया सत्यमनःप्रयोगदिष् चतुर्ष पदेषु द्विकत्रिकचतुष्कसंयोगा भवन्ति, तत्र च द्विकः संयोगाश्चतुर्विंशनिः २४. कथम्?. चतुर्णां पदानां षट् द्विकसंयोगाः, तत्र चैकैकस्मिन् पूर्वोकतक्रमेण चत्वारो विकल्पाः षण्णां च चतुर्भिर्गुणनं (च) चतुर्विंशतिरिति. त्रिकसंयोगा अपि चतुर्विंशितः. कथम?, चतुर्णा पदानां त्रिकसंयोगाश्चत्वारः एकैकस्मिश्च पूर्वोक्तक्रमण घडविकल्पः. चतुर्गां च षडिभर्गुगने चतुर्विंशतिरिति, चतुष्कसंयोगे तु चत्वारः, कथम्?, आदौ द्वे त्रिष् चैकैकं १ तथा द्वितीयस्थाने द्वे शेषेष चैकेकं २ तथा तृतीयं स्थानं द्वे शेषेष् चैकेकं ३ तथा चतुर्थे हे शेषेषु चैकैकम् ४ इत्येवं चत्वार इति, एकेन्द्रियादिषु तु पञ्चस् पदेषु द्विकचतुष्कपञ्चकसंयोगा भवन्ति. तत्र च द्विकसंयोगाश्चत्वारिंशत्, कथम्?, पञ्चानां पदानां दश द्विकसंयोगा एकेकस्मिश्च द्विकसंयोगे पूर्वोकतक्रमेण चत्वारो विकल्पा दशानां च चतुर्भिर्गुणने चत्वारिशदिति, त्रिकसंयांगे तु षष्टिः कथम्? पञ्चानां पदानां दश त्रिकसंयोगाः एकैकस्मिंश्च त्रिकसंयोगे पूर्वोक्तक्रमेण षड् विकल्पः दशानां च षड्भिर्ग्णने षष्टिरिति, चतुष्करांदीगास्त् विशतिः, कथम् (, पञ्चानः पदानां तु चतुष्कसंयोगे पञ्च विकल्पा एकैकस्मिश्च पूर्वोब्तक्रमेण चत्वारो भङ्गाः पञ्चानां चतुर्भिर्गुणने विशतिरिति, पञ्चकर्पयोगे त्वेक एवेति, एवं षटकादिभयोगा अपि वाच्याः, षटकसंयोग आरम्भसत्यमनःप्रयोगादिपदान्याश्रित्य सप्तकसंयोगस्त्वौदारिकादिकायप्रयोगमाश्रित्य अष्टकसंयोगस्तु व्यन्तरभेदान् नवकसंयोगस्त् ग्रैवयकभेदान् दशकसंयोगस्त् भवनपतिभेदानाश्रित्य वैक्रियशर्रारकायप्रयोगापेक्ष्या समवसेयः, एकादशसंयोगस्त् सूत्रे नोबतः, पूर्वोब्तपदेषु तस्यासम्भवात्, द्वादशसंयोगसत् कल्योपपन्नंदर्गसनाशित्य वैक्रियशरीरकायप्रयोगापेक्षया वैति। प्रवेसण वि नवमश्रवक-गाङ्गयाभिधानानगारकृतनरकादिगनः नत्क'तृतीयोद्दशके प्रवेशनविचारे, कियन्ति तदनुसारण द्रव्याणि वाच्यानि? इत्यह-'जव असंखेजने' ति असंख्यातान्त्रनारकादिवक्त-व्यताश्रयं हि तत्सुत्रम्, इह तु यो विशेषस्तमाद्य-'अपीता' इत्यादि, एतदेवाभिलापता दर्शयन्नाह--'जाव अर्णत' इत्यादि॥

८. ८९. 'एएसि ण' मित्यादि, 'सञ्वतथावा पुग्गला पञ्जागपरिणय' ति कायादिरूपतया, जीवपुद्गलसम्बन्धकालस्य स्नीकत्वात, 'मीसापरिण्या अणंतगुण' ति कायादित्रयोगपरिणतेभ्यः सकाशान्मिश्रकपरिणता अनन्तगुणाः, यतः प्रयोगकृतमःकःर-

अर्थेतेषामेवाल्यबहुत्वं चिन्तयन्नाह--

यद्यपि नवमं शतके द्वात्रिंशनमेदिशके वक्तव्यतिषा नथाऽपि उत्पातोद्वर्ननाख्याधिकारद्वयानन्तरं प्रवेशनकस्य नृतीयस्य भावात् द्वात्रिंशनमो देशकस्य नृतीये उदेशे-विभागापरनानके इदं ज्ञेयम।

मपरित्यजन्तां विस्वस्या ये परिणामान्तरमुणगता मुक्तकडे-वराद्यवयवरूणस्तेऽनन्तानन्ताः, विस्वसापरिणतास्तु तेभ्योऽ-ध्यनन्तगुणाः, परमाण्यादीनां जीवाग्रहणप्रायोग्याणा-मध्यनन्तत्वादिति॥

अष्टमशते प्रथमः॥८-१॥

# द्वितीय उद्देशकः

प्रथमे पृद्गलपरिणाम उक्तो, ब्रितीये तु स एवाशीविष-क्षरिणोच्यते इत्येवंसम्बन्धस्यादिस्त्रम्—

८/८६,८९. 'कड्बिंह त्यादि, 'आसीविस' नि 'आशीविषाः' वंष्ट्राविषाः 'जाङ्आसीविस' ति जात्या—जनमना-ऽऽशीविषा जात्याशीविषाः 'कम्भआसीविस' ति कम्मणा-क्रियया शापादिनोपघातकरणेनाशीविषाः कर्माशीविषाः। तत्र पञ्चेन्द्रियतिर्यञ्चे मनुष्ट्याश्च कर्माशीविषाः पर्याप्तका एव, एते हि तपश्चरणानुष्ठशनतोऽन्यतो वा गुणतः खुल्वाशीविषा भवन्ति, शापप्रदानेनैव व्यापादयन्तीत्यर्थः, एते चाशीविष-लब्धिस्वभावात् सहसारान्तदेवेष्वेबवेत्यद्यन्ते, देवास्त्वेत एव ये देवत्वेनोत्पन्नास्तेऽपर्याप्तकावस्थायामनुभूतभावतया कम्मी-शीविषा इति, उक्तकच शब्दार्थभदभमभवादि भाष्यकारेण-

#### 'आसी' दाढा तञ्जयमहाविसाऽऽसीविसा दुविहभेया। ते कम्मजाइभेएण णेगहा चउविहविगण्पा॥१॥'

८ ८८-९१, 'केव्ह्म' नि कियान 'विसम्' ति गोचरो विषयस्येति 'अन्द्रभरहप्टमाणमन् िति अर्द्धभरतस्य प्रमाणं-सातिरेकत्रिष्ठटयधिकयो जनशत्तद्वयलक्षणं नदेव मात्रा-प्रमाणं यस्याः सा। तथा तां 'बोंदिं' ति तनुं 'विसेणं' ति विषेण स्वकीयाशीप्रभवेण करणभूतेन 'विसपरिगयं' ति विषं भावप्रधानत्वात्रिर्देशस्य विषतां परिगता प्राप्ता विषपरिगतः-ऽतस्ताम्, अत एव 'विसट्टमाणि' ति विकसन्ती-विदलन्ती<sub>।</sub> करेनर् ति कर्तं विभए से नि गोचरोऽसी, अथवा 'से नस्य वश्चिकस्य 'विष्ट्रयाएं ति विष्योवार्थी विषार्थस्तद्भावस्तना तस्या विषार्थताथा:-विषक्वस्य तस्यां वा 'नो चेव' नैवेट्यर्थ: 'संपर्नाएं ति संपन्या एवंविधबोन्दिसंप्राप्तिद्वारेण 'करिंस्' ति अकार्षुवृश्चिका इति गम्यते, इह वैकवचनप्रक्रमेऽपि बहुवचन-निर्देशो वश्चिकाशीविषाणां बहत्वज्ञापनार्थम्, एवं कर्व्यन्ति त्रिकालनिर्देशश्चामीषा करिष्यन्त्रं त्यपि, वैकालिकत्व-ज्ञापनार्थः, 'रामयक्रेबेन' ति 'समयक्षेत्रं मन्ष्यक्षेत्रम्

८.९३. एवं जहाबेउब्वियग्गंग्स्स भेउं ति यथा वैक्रियं भणता जीवभेतो भणितस्तथेहापि वाच्योऽसावित्यर्थः, स वायं— 'गोयमः! नो संमुच्छिमपीचिदियतिरिक्खओणियकम्मासीविसे गब्भवक्कंतियपीचिदियतिरिक्ख्जोणियकम्मासीविसे, जइ गब्भवक्कंतियपीचिदियतिरिक्ख्जोणियकम्मासीविसे किं संखेजजवासाउद्यगब्भवक्कंतियपीचिदियतिरिक्ख्जोणियकम्मा- सीविसे अयंख्रेज्जवासाउय जाव कम्मासीविसे?, गोयमा! संखेज्जवासाउय जाव कम्मासीविसे नो अयंख्रेज्जवासाउय जाव कम्मासीविसे नो अयंख्रेज्जवासाउय जाव कम्मासीविसे, जइ संख्रेज्ज जाव कम्मासीविसे किं पञ्जनसंख्रेज्ज जाव कम्मासीविसे अपञ्जनसंख्रेज्ज जाव कम्मासीविसे?, गोयमा!' शेषं लिखितमेवास्ति। एनच्चोक्तं वस्तु अज्ञानी न जानाति, ज्ञान्यपि कश्चिद्दश वस्तुनि कथिज्वच्च जानातीति वश्यश्राह—

८/९६. 'दसे' त्यादि, 'स्थानानि' वस्तृति गुणपर्वायाश्रितत्वात. छद्मस्थ इहावध्याद्यतिशयविकलो गृह्यते, अन्यथाऽमूर्नत्येन धर्मास्तिकायादीनजानन्नपि परमाण्वादि जानान्येवासी. समस्तम् नंविषयत्वाच्चावधिविशेषस्य। मूर्त्तत्वात्तस्य, सर्वभावेनेत्युक्तं तत्रश्च तत् कथञ्चिज्जानच्रध्यनन्तपर्यायनया न जानातीति, सत्यं, केवलमेवं दशैति संख्यानियमो व्यर्थः स्यात्, घटादीनां सुबद्दनामर्थानामकेवलिना सर्वपर्यायतया ज्ञातुमशबयत्वान्, सर्वभावेन च साक्षात्करेण-चक्षःप्रत्यक्षेणेति हृदयं, श्रुतज्ञानादिना त्वसाक्षात्कारेण जानात्यपि, 'नीवं असरीरपिडबद्धे ति देहविमुक्तं सिद्धमित्यर्थः 'परगाणुपुर्यका' परमाण्डचासौ पद्गलश्चेति, ਟਪੁਲਲਾਸ਼ਿਕਜ਼ੇਜ द्वयणकादिकमपि कश्चित्र जानातीति. अयगिति-प्रत्यक्षः कोऽपि प्राणी जिनो--वीतरागो भविष्यति न वा भविष्यतीनि नवमम् ९ अयं मित्यादि च दशमभा उक्तव्यतिरकमाह-'एयाणी' त्यादि, 'सब्बभावेन जाजह नि सर्वभावणे साक्षात्कारेण जानाति केवलज्ञानेनेति हृदयम्॥

जानातीत्युक्तमती ज्ञानसूत्रम्-

८/९७, तत्र च 'आभिणिबोहियनाणे' ति अर्थाभिगुखोऽविपर्ययः रूपत्वात् नियतोऽसंशयरूपत्वाद्वोधः-संवेदनमभिनिबोधः स स्वर्थिकेकप्रत्ययोपादानाट(भिनिबोधिक) बाइनेनेति जानम्, आभिनिबोधिकं च तज्ज्ञनं आभिनिबोधिकजानम्--इन्द्रियानिन्द्रियनिमित्ताः बाध 'सुयनाणे' नि श्रुयते तदिति श्रृतं–शब्दः स एव आनं कार्योपचारान् भावश्रुतकारणस्वात् कारणे श्रुतज्ञानं, श्रुताद्वाशब्दात् ज्ञानं श्रुतज्ञानम्--इन्द्रियमनोनिम्निः श्रुत-ग्रन्थानुसारी बोध इति। 'ओहिणाणे' ति अवधीयते-अधोऽधो विस्तृतं वस्तु परिच्छिचतंऽनेनेत्यवधिः स एव ज्ञानम् अवधिना वा-मर्यादया मूर्तद्रव्याज्येव जानाति नेतराणीति व्यवस्थया ज्ञानमर्वाधज्ञानं 'मणप'नवणाणे नि मनसोमन्यमानमनोः द्रव्याणां पर्यवः-परिच्छेदो मनःपर्यवः स एवं ज्ञानं मनःपर्यवः इति मनःपर्यायाणां वा तदवस्थाविशेषाणां ज्ञानं मनःपर्याय-ज्ञानम्। 'केवलणाणे' नि केवलमेकं मत्यादिज्ञाननिरपेक्षत्वात शुन्द्रं वा आधरणमलकलङ्करहितत्वात्। सकतं वा-नतप्रथमः त्रवेवाशेषतदावरणभावतः सम्पूर्णोत्पतेः असाधारणं वाऽनन्य-सदृशत्वात् अनन्तं वा ज्ञेयानन्तत्वात्। यथाऽवस्थिता-

१. अभ्याः उष्ट्रम्नद्गतविषाः आशीविषास्ते कर्मज्ञानिभेदेन द्विविधाः कर्माशीविषाः अनेकविधः जात्याशीविषाश्चनुर्विधविकल्पाः।

शेषभृतभवद्भाविभावस्वभावावभासीति भावना तच्च तत् ज्ञानं चेति केवलज्ञानम्।

- ८/९८. 'उज्जहो' ति सामान्यार्थस्य-अशेश्रविशेषनिरपेक्ष-स्थानिर्देश्यस्य रूपादेः अब इति-प्रथमतो ग्रहणं-परिच्छेदन-मवग्रहः ' 'ईह' ति सदर्थविशेषालोचनमंष्टा। 'अवाओ' ति प्रक्रान्तार्थविनिश्चयोऽवायः। 'थर्रुणे' ति अवगत्रार्थविशेषधरणं धारणा। 'एवं नहे 'त्यादि, 'एवम् एक्तक्रमेण यथा राजप्रश्नकृते द्वितीयोपाङ्गे जानानां भेदो भणितस्त्रथैयेहापि भणितव्यः स चैयम-
- ८/१०१. 'से किं तं उग्गहे?, उग्गहे दुविहे पन्नने, तं जहा--अत्थोग्गहे य वंजणोग्गहे य' इत्यादिरिति, थच्च वाचनान्तरे श्रुतज्ञानाधिकारे थथा नन्द्यामङ्गप्ररूपणेत्यिभधाय जाव भविष्ठअभविष्य तत्तो सिद्धा असिद्धा ये त्युक्तं तस्यायमर्थः-श्रुतज्ञानसूत्रावसाने किल नन्द्यां श्रुतविषयं दर्शयतेदमभिहितम्-'इच्चेयंमि दुवालसंगे गणिपिडए अणंता भावा अणंता अभावा जाव अणंता भवसिद्धिया अणंता अभवसिद्धिया अणंता अभवसिद्धिया अणंता अभवसिद्धिया अणंता चस्त्रस्य या सङ्ग्रहगाथा-

# 'भावसभावा' हेउमहेउ कारणमकारणा जीवा। अजीव भवियाऽभविया तसो सिद्धा असिद्धा य॥१॥'

इत्येवंरूपा तरयाः खण्डमिठमेतदन्तं श्रुतज्ञानसूत्रमिद्या-ध्येवमिति॥ ज्ञानविपर्ययस्त्वज्ञानिमिति तत्सूत्रम्-तत्र च 'अञ्जाणे' नि नभः कृत्सार्यस्वात् कृत्सितं ज्ञानमज्ञानं, कृत्सितत्वं च मिथ्यात्यसंयत्नितत्वान्, उक्तञ्च-

## 'अविसेसिया' महच्चिय सम्मदिद्विस्स सा महन्नाणं। महअन्नाणं मिच्छदिद्विस्स सुयंपि एमेव॥१॥'

'विभंगणाणे' नि विरुद्धा भङ्गा–वस्तुविकत्या यस्मिंस्तद्विभङ्गं तच्य तज्ज्ञानं च अथवा विरूपो भद्गः-अवधिभेदी विभद्गः स चासी आनं चेति विभङ्गज्ञानम्, इह च कत्साविभङ्गशब्देनैव गमितिति न जानशब्दो नआ विशेषितः, 'अत्योग्गहे य' नि अथ्यंतः इत्यर्थस्तस्यावग्रद्धः अर्थावग्रद्धः-सकलविशेषनिरपेक्षा-निर्देश्यार्थग्रहण्मेकसामयिकमिति भावार्थः, 'वंजणोग्गहे य' ति व्यज्यतेऽनेनार्थः प्रदीपेनेव यट इति व्यक्जनं तच्चोपकरणेन्द्रियं शब्दादिपरिणतद्रव्यसङ्घातो वा. ततश्च व्यञ्जनेन-उपकरणे-वा-शब्दादिपरिणतदृब्याणामवग्रहा न्दियेण व्यञ्जनानां व्यञ्जनावयहः अत्रार्थावग्रहस्य स्लक्ष्यत्वात् सकलेन्द्रियार्थ-व्यापकत्वाच्य प्रथममूपन्यासः. 'एवं जहवे' यथैवाभिनिबोधिकज्ञानमधीतं तथेव मत्यज्ञानगप्यध्येयं, तच्चेवम्-'से कि तं वंजणोश्यहे ?. २ चउव्विहे पन्नते, तं जहा-

- सोइंदियवं जणोग्गहे घाणिं वियवं जणोग्गहे निक्षिंदियवं जणोग्गहे फासिंदियवं जणोग्गहे इत्यादि, यश्चेष्ठ विशेष्ण-माह--- स्वरं एगद्वियवज्ञां ति इहाभिनिबोधिकज्ञाने उर्गण्णहणया अवधारणया सवणया अवलंबणया मेहे त्यादिनि (पञ्च) पञ्च पञ्चेकार्थिकान्यवग्रहादीनामधीतानि, मत्यशाने तु न तान्यध्येयानीति भावः, जाव नोइंदियधारणं नि इदमन्त्यपदं यावदित्यर्थः।
- ८./१०२. जं इमं अक्राणिएहिं' ति यदिदम 'अज्ञानिकैः' निज्ञानिः. तत्रालपञ्चानभावादधनयदर्शालयद्वा सम्यग्दृष्टयोऽप्य-ज्ञानिकाः प्रोच्यन्तेऽत एवाह-मिथ्यादृष्टिभिः. 'जहा नर्वाएं नि, तथ्रेथमतत्स्त्रम्—'सच्छंदबुद्धिमइविग्यप्पियं तं जहा-भारहं रामायण' मित्यदि, तत्रावग्रहेहं बुद्धिः अथायधारणं च मतिः, स्वच्छन्देन—स्याभिप्रायेण तस्यतः सर्वज्ञप्रणातार्थानुस्पर-मन्तरेण बुद्धिमतिभ्यां विकल्पितं स्वच्छन्दबुद्धि-मित्रिविकल्पितं—स्वबुद्धिकल्पनाशिल्पनिर्मित्रित्यर्थः 'चन्तरि य बेट' ति साम ऋक् यजुः अथर्वा चेति 'संगोवंग' नि इहाङ्गानि-शिक्षार्वानि षट उणङ्गानि य-तद्वचाख्यान्य्याणः।
- ८/१०३, 'गामसंठिए'नि ग्रामातम्बन्ग्वाद ग्रामाकारम्, एवमन्यान्यपि, नवरं 'वाससंठिए' ति भरताविदर्षाकारं 'वासहरसंठिए' नि हिमवदादिवर्षधरपर्वताकारं 'हयसंठिए' अश्वाकारं, 'परप्य' नि प्रस्पयसंठिए, तत्र पस्तयः—आटव्यो द्विस्तुरश्चतृष्पद्विशेषः, एवं च नानाविध्यसंस्थानसंस्थितमिति॥ अनन्तरं ज्ञानान्यज्ञानानि चोकतानि, अथ ज्ञानिनोऽज्ञानिनश्च निरूपयन्नाह--
- ८ (१०४, 'जीवा में भेते!' इत्यादि'
- ८.१०५. इह च नारकाधिकार 'जे नाणी ते नियम तिन्नाणी' ति सम्यश्ट्रिष्टिनारकाणां भवप्रत्ययमविधशनगर्मातिकृत्वा ते नियमालिझापिनः। 'जे अन्नाणी ते अत्येशतिया दुअन्नाणी अत्येशतिया तिअन्नाणी' ति. कथम्?, उच्चते, अस्विज्ञानः सन्तो ये नारकेषृत्पद्यन्ते तेषामपर्याप्तकावस्थायां विभङ्गाभावा-दाद्यमेवाज्ञानद्वयमिति ते द्व्यशानिनः ये तु मिथ्यावृष्टित्यिज्ञभ्य उत्पद्यन्ते तेषां भवप्रत्ययो विभङ्गो भवतीति ते त्र्यज्ञानिनः। एतदेव निगमयन्नाह—'एवं तिन्नि अन्नाणाणि भयणाण्'नि।
- ८/१०८. 'बेइंदियाणं मित्यादि, द्वीन्द्रियाः केचित् ज्ञानिनाऽपि सास्यादनसम्यगदर्शनभावेनापर्याप्रकावस्थायां भवन्तीत्यत उच्यते। 'नाणीवि अञ्चर्णीवि'ति।। अनन्तरं जीवादिषु षड्विंशतिपदेषु ज्ञान्यज्ञानिनश्चिन्तिताः, अथ तान्येव गतीन्द्रियकायादिद्वारेषु चिन्तयन्नाह-
- ८/१११, 'निरयगङ्या ण' मित्यादि, यत्यादिहासणि चैतानि

भावा अभावा हेतवं।ऽहेतवः कारणान्यकारणानि जीवा अजीवा भव्या अभव्यास्ततः मिन्द्रा असिन्द्राः॥ (द्वादशाङ्गीरूपगणिपिटके)।

अविशेषिता मिल्रेव सा स्यय्यवृष्टिमीतज्ञानं मिथ्यादृष्टिमीत्यज्ञानं श्रतमञ्चेवमेव ॥१ ।

गडड़ंकिए' य काए सुहुमे पञ्जत्तए भवत्थे य। भवसिद्धिए य सन्नी लद्धी उवओग जोगे य॥१॥ लेसा कसाय वेए आहारे नाणगोयरे काले। अंतर अप्पाबहुयं च पञ्जवा चेह दाराइं॥२॥

तत्र च निश्ये गतिः गमनं येषां ते निरयमतिकास्तेषाग्, इह च सम्यग्दृष्ट्यां मिथ्यादृष्ट्यो वा ज्ञानिनोऽज्ञानिनो वा ये पञ्चेन्द्रियतिर्यमनुष्येभ्यां नरंक उत्पनुकामा अन्तरगतेः वर्त्तन्ते ते निरयमिका विवक्षितः । एतत्प्रयोजनत्वाद्रितग्रहणस्येति, 'तिद्रि भाणाडं नियम' नि अवधेर्भवप्रत्ययत्वेनान्तरगताविष भावात् 'तिद्रि अज्ञानं अपर्याप्तकत्वे विभङ्गस्याभावात सर्विज्ञनां तु मिथ्यादृष्टीनां त्रीण्यज्ञानानि भवप्रत्ययविभङ्गस्य सद्भावाद् अतस्र्वीण्यज्ञानानि भजनयेत्युच्यत इति।

- ८ ११२. 'निरियगङ्या णं ति निर्यक्ष गितः--गमनं येषां ते निर्यग्रानिकारनेषां तदपान्तराख्यत्तिनां 'दां नाण'ति सम्यग्दृष्टयो ह्यवधिज्ञाने प्रयितिते एव निर्यक्ष गच्छन्ति नेन नेषां हे एव ज्ञाने 'दां अधाणे' नि मिथ्यादृष्टयोऽपि हि विभङ्गआने प्रातेपतित एव निर्यक्ष शच्छन्ति तेन तेषां हे अज्ञाने इति।
- ८/११३, 'मणुस्सगङ्या ण' मित्यादी, 'तिन्नि नाणाई भथणाए' ति मनुष्यगतौ हि गच्छन्तः केचिज्ज्ञानिनोऽवधिना सहैय गच्छन्ति र्तार्थङ्करवन् केचिच्य तद्विमुच्य तेषां त्रीणि वा द्वे वा जाने स्वातामिति। ये पृतरङ्गानिनी मन्ध्यस्तावृत्पत्त्वामास्तेषां प्रतिपतित एव विभन्ने तत्रोत्पत्तिः स्थादित्यत उक्ते के अक्षाणाइं नियमः नि। दिवगङ्या जहा निरयगद्यः नि देवगती ये जानिनो यातुकामारनेषामवधिर्भवप्रत्ययो देवायुःप्रथमसमय एवोत्पद्य-तेऽतस्तेषां नारकाणामिबाच्यते, 'तिन्नि नाणाई नियम' नि। ये त्यज्ञानिक्रलेऽस्रविज्ञभ्य उत्पद्ममाना द्वयज्ञानिकः. अपर्यासकत्वे विभङ्गस्याभावात्। यक्तिभय उत्पद्ममानाः-भवप्रत्यय-विभङ्गस्य अंतरत्रा स्त्वज्ञानिन्। सदावाद् नारकाणामिबोच्यने—'तिद्रि अन्नागाई भयणाप' नि ।
- ८.११८ मिछिमडया ण मित्यवि, यथा सिद्धाः केवलज्ञानिन एव एवं चिदिमतिका अपि बाच्या इति भावः, यद्यपि च सिद्धानां चिद्धिगतिकानां चान्तरगत्यभावात्र विशेषोऽस्ति तथापीह गतिद्धारवलायातत्वाने दर्शिताः, एवं द्वारान्तरेष्ट्यपि परस्परान्त-भविऽपि तनद्विशेषापेक्षथाऽपीनस्वन्त्यं भावनीयमिति॥ अथेन्द्रियद्वारे-
- ८ ११७. सइंदिये त्यादि, 'सेन्द्रियाः इन्द्रियोपयोग-वन्तस्ते च ज्ञानिनोऽज्ञानिनश्च, तत्र ज्ञानिनां चत्वारि ज्ञानानि भजनया स्यात् हे स्यात् त्रीणि स्याच्यत्वारि, केवलज्ञानं तु नास्ति तेषाम्, अतीन्द्रियज्ञानत्वात्तस्य, ह्यादिभावश्च ज्ञानानां
- शतय एकेन्द्रियाविः पृथ्वीकायाविः स्पृक्ष्मः पर्याप्तः भयस्यश्च भवसिक्षिकश्च सञ्ज्ञी लब्धिरुपयोगी योगश्च॥१।

- लब्ध्यपेक्षया. उपयोगापेक्षया तु सर्वेषानेकदैकमेव ज्ञानम्। अज्ञानिनां तु त्रीण्यज्ञानानि भजनयेव-स्यात् द्वे स्यात् त्रीणीति।
- ८ ११६. 'जहा पुढिवकाङ्य' ति एकेन्द्रिया मिथ्यावृष्टित्वाद-ज्ञानिनस्ते च द्वचज्ञाना एवेत्यर्थः। 'बेइंदिधे' त्यादि, एषां द्वे ज्ञाने, सास्वादनस्तेषूत्पद्यत इतिकृत्वा, सास्वादनश्चोत्कृष्टतः षडावितकामानोऽतो द्वे ज्ञाने तेषु लभ्येत इति।
- ८/११७, 'अणिंदिय' ति केवलिनः॥ कायद्वारे—
- ८/११८. 'सकाइया ण' मित्यादि, सह कायेन-अंदारिकादिना १र्रिए पृथिव्यादिषट्कायान्यतरेण वा कायेन ये ते सकायास्त एव सकायिकाः, ते च केविलने ऽपि स्युरिति सकायिकानां सम्यन्दृशां पञ्च ज्ञानानि मिथ्यादृशां तु त्रीण्यशानानि भजनया स्युरिति।
- ८/११९, 'अकाइया णं' ति नास्ति कायः-उक्तलक्षणो येषां तेऽकायास्त एवाकायिकाः सिद्धाः॥ स्क्ष्मक्षारे-
- ८. १२०. 'जहा पुढिविकाइयं ति द्व्यज्ञानिनः भृक्ष्मा मिथ्या-दृष्टित्वादिन्यर्थः 'जहा सकाइय' ति बादराः केवितनोऽपि भवन्तं'तिकृत्वा ते सकायिकवद्भजनया पञ्चज्ञानिन-रूयज्ञानिनश्च वाच्या इति। पर्याप्तकद्वारं--
- ८/१२३, 'ज्ञह्म सकाइथ' नि पर्याप्तकाः केवलिनोऽपि स्युरिति ते सकायिकवत्पूर्वोक्तप्रकारेण वाच्याः।
- ८/२२४. पर्यासकहार एव चतुर्विंगतिदण्डेक प्रयासकत्तरकाणां 'तिन्नि अग्नाणा नियम' ति अपर्यासकानामेवासिक्तानारकाणां विभङ्गभाव इति पर्याप्त-काव्यस्थायां तेषामज्ञानवयमेवेति। 'एवं जाव चउरिंदिय'ति द्वीन्द्रियत्रीन्द्रियावत्रिरिन्द्रियाः पर्याप्तका द्वयज्ञानिन एवेत्यर्थः।
- ८८१२५. 'पान्नत्ता णं भंते! पंथिवियतिरिक्ष्ये' त्यावि, पर्यायक-पत्रचेन्द्रियतिरश्चामवधिर्विभङ्गा वा केषाविधत्यत्तेषाव्यि-त्पुनर्नेति वीणि ज्ञानान्यज्ञानानि वा क्रे वा ज्ञाने अञ्चाने वा तेषां स्यातामिति।
- ८. ३२८. 'बेइंदियाणं दो नाणें त्यादि, अपर्याप्तकर्द्वान्द्रियादीनां केषाञ्चित्सास्वादनसम्यञ्दर्शनस्य सद्भावाद् हे जाने केषाञ्चितपुनस्तस्यासद्भावाहे एवाज्ञाने!
- ८/१२९. अपर्याप्तकमनुष्याणां पुनः सम्यग्दृशामविधभावे त्रीणि ज्ञानिन यथा तीर्थकराणां, तदभावे तु द्वे ज्ञाने. मिथ्यादृशां तु द्वे एवाजाने, विभञ्जस्यापर्याप्तकत्वे तेषामभावात्। अत एवोवतं 'तिन्नि नाणाइं भयणाए वो अन्नाणाइं नियम' नि। 'वाणमंतरे' त्यादि, व्यन्तरा अपर्याप्तका नारका इव त्रिज्ञाना द्वयज्ञानारच्य-ज्ञाना वा वाच्याः, तेष्वप्यस्तिकाभ्य अत्पद्ममानानामपर्याप्तकानां लेश्या कषायः वेदः आहारः ज्ञानविषयः कालः अन्तरम अल्पबहुत्यं च पर्यायाश्चेह द्वाराणि॥२॥

विभङ्गाभावात् शेषाणां चावधेर्विभङ्गस्य वा भावात् 'जोइसिए' त्यादि, एतेषु हि सञ्जिभ्य एवोत्पद्यन्ते, तेषां चापर्यासकत्वेऽपि भवप्रत्यय-स्यावधेर्विभङ्गस्य चावश्यम्भावात् त्रीणि ज्ञानान्यज्ञानानि वा स्युरिति।

- ८/१३०, 'नोपञ्जत्तगनोअपञ्जत्तग' ति सिद्धाः।। भवस्थद्वारे---
- ८. १३१. 'निरयभवन्था ण' मित्यदि, निरयभवे तिष्ठन्तीति निरयभवस्थाः-प्रामोत्पनिस्थानाः, ते च यथा निरयगति-कास्त्रिज्ञाना द्वयञ्चानास्त्र्यज्ञानाश्चोक्तास्तथा वाच्या इति॥ भवसिद्धिक द्वारे-
- ८/१३५. 'जहा सकाइय' ति भवसिद्धिकाः केवलिनोऽपीति ते सकायिकवद्भजनया पञ्चशानाः तथा यावत्सम्यक्त्वं न प्रतिपन्नास्तावद्भजनयेव त्रयज्ञानाश्च वाच्या इति।
- ८/१३६. अभवसिद्धिकानां त्वज्ञानत्रयं भजनया स्यात् सदा मिथ्यादृष्टित्वात्तेषामत उक्तं 'नो नाणी अन्नाणी' त्यादीति । सञ्ज्ञिद्वारे--
- ८/१३८, 'जहा सड़ंदियं ति ज्ञानानि चत्वारि भजनयः अज्ञानानि च त्रीणि तथैवेत्ययः। 'असर्त्रा जहा बेइंदियं ति अपर्याप्र-कावस्थायां ज्ञानद्वयमपि सास्वादनतया स्थत्, पर्याप्त-कावस्थायां त्वज्ञानद्वयमेवेत्यर्थः॥ लिब्धिद्वारे लिब्धिभेदान दर्शयन्नाह—
- ८ १३९. 'कर्तिविहा ण' मित्यादि, तत्र लब्धि:-आत्मनो ज्ञानाविशुणानां तत्तत्कर्मक्षयादितो लाभः। सा च दशविधा, तत्र ज्ञानस्य-विशेषबोधस्य पञ्चप्रकारस्य तथाविधज्ञानावरण-क्षयक्षयापशमाभ्यां लब्धिज्ञानलब्धिः, एवमन्यत्रापि, नवरं च दर्शनं रुचिरूप आत्मनः परिणामः चारित्रं चारित्रमोहनीय-क्षयक्षयोपशमोपशमानो जीवपरिषामः, तथा चरित्रं च तदचरित्रं चेति वरित्राचरित्रं-संयमासयमः, तच्चाप्रत्याख्यानकषाय-क्षयोपशभजो जीवपरिणामः, दानादिलब्धयस्तु पञ्चप्रकारान्त-रायुक्षयक्षयापशमसम्भवः, इह च सकद्भोजनमशनादीना भोगः, पानःपुन्येन चोपभोजनमुपभागः, स च बस्त्रभवनादेः, वनादीनि तु प्रसिद्धानीति. तथा इन्द्रियाणां-स्पर्शनादीनां मतिज्ञानावरणक्षयोपशम्समभूतानामेकेन्द्रियादिजातिनाम-कर्मोदयनियमितक्रमाणां। पर्याप्तकनामकर्मादिसामध्यीसिन्द्रानां द्रव्यभवरूपः । लब्धिरात्मनीतीन्द्रियलब्धिः॥ ज्ञानलब्धेर्विपयंयभूताऽज्ञानलब्धिरित्यज्ञानलब्धि-अथ

८/१४१. 'अन्नाणलब्दी' त्यादि॥

निरूपणायाह—

८/१४२. 'सम्महंसणे' त्यादि. इह सम्यन्दर्शनं मिथ्यात्वमोहनीय-

परिहारिकाणां तपो जयन्यं मध्यमं तथैवोत्कृष्टं।
 शीनोष्णवर्षाकाले धीरेः प्रन्येकं भणितम्॥१।
 तत्र जयन्यं ग्रीष्में चतुर्थः षष्ठं तु भवति मध्यमः ।
 इहाष्ट्रम उन्कृष्टं इतः शिशिरे प्रवक्ष्यामि॥२॥

- कर्माणुवेदनीयशम १, क्षय २, क्षयोपशम ३, समृत्थ आतम-परिणामः, मिथ्यादर्शनमशुद्धमिथ्यात्वदिलकोदयसमृत्थो जीव-परिणामः, सम्यग्मिथ्यादर्शनं त्वर्द्धविशुद्धमिथ्यात्वदिलकोदय-समृत्थ आतमपरिणाम एव॥
- ८/१४३, 'सामाइयचरित्तलिख' ति समाविकं-सावद्ययोगविरतिरूपं एतदेव चरित्रं सामायिकचरित्रं तस्य लब्धिः सामायिक-चरित्रलब्धिः, सामायिकचरित्रं च द्विधा-इत्वरं यावत्कथिकं च. तत्रालपकःलमित्वरं, तच्व भरतैरावतेषु प्रथमपश्चिमर्तार्थः करतीर्थेष्वनारोपितव्रतस्य शिक्षकस्य भवति, यावत्कथिकं त् मध्यमवदेहिकतीर्थङ्करतीर्थान्तर्गत-यावज्जीविकं. तच्च साधूनामबसेयं, तेषामुषस्थापनाया अभावात्, नन्वितरस्यापि यावर्जावितया प्रतिज्ञानात् तस्यैव चोपस्थापनायां परित्यागात् कथं न प्रतिज्ञालीपः ?. अत्रोच्यते, अतिचाराभावात्. तस्यैव सामान्यतः साबद्ययोगनिवृत्तिरूपेणावस्थितस्य शुद्ध्यन्तरा-प्रादनेन सञ्ज्ञामात्रविशेषादिति। 'छेओवट्टावणियचरित्तलिद्ध' त्ति छेदे-प्राक्तनसंयमस्य व्यवच्छेदे सति यदुण्स्थापनीयं-साधावारोप्णीयं तच्छेदोपस्थापर्नायं, पूर्वपर्यायच्छेदेन महाब्रतानामःरोपणमित्यर्थः, तच्च सातिचारमनिचारं च. **नत्रानितचारमित्वरसामायिकस्य** शिक्षकस्यारोध्यते. तीर्थान्तरसङ्क्रान्तौ वा. यथा पार्श्वनाथतीर्थाद्वर्द्धमानस्वामिन तीर्थं सङ्क्रामतः पञ्चयामधर्मप्राप्ती, सातिचारं तु मूलगुण-घातिनो यद्वतारोपणं, तच्च तच्चरित्रं च छेढोपस्थापनीयचरित्रं तस्य लिब्ध्शिखेदोपस्थापनीयचरित्रलिब्धः 'परिहारविसब्धिय-चरित्तलन्द्रिः ति । यरिहारः –तपोविशेषस्तेन विशुन्द्रिर्वस्मिस्तत्ः परिहारविश्बिकं, शेषं तथैव एतच्च द्विविधं-निर्विशमानकं निर्विष्टकायिकं च, तत्र निर्विशमानकास्तदासेवकास्त-द्व्यतिरेकात्तदपि निर्विशमानकम्, आसेवितविवक्षित चारित्र-कायास्त निर्विष्टकायास्त एव निर्विष्टकायिकास्तद-व्यतिरेकात्तद्पि निर्विष्टकायिकमिति, इह च नवको गणो भवति, तत्र चत्वारः परिहारिका भवन्ति, अपरे तृ तद्वैयावृत्त्यकराश्चत्वार एवानुपरिहारिकाः, एकस्तु कल्पस्थितो वाचनाचार्यो गुरुभृत इत्यर्थः एतेषां च निर्विशमानकानामयं परिहार:-

'परिहारियाण' उ तबो जहन्न मज्झो तहेव उक्कोसो। सीउण्हवासकाले भणियो धीरेहिं पत्तेयं।।१॥ तत्थ जहन्नो गिम्हे चउत्थ छट्ठं तु होइ मज्झिमओ। अहममिह उक्कोसो एतो सिसिरे पवक्खामि॥२॥ सिसिरे उ जहन्नाई छट्ठाइं दसमचरिमगा होंति। वासासु अट्ठमाइं बारसपज्जन्तओ णेइ॥३॥

शिशिरे तु जबन्यादिषु षष्ठाद्यं दशम्चरमं भवति। वर्षास्वटमादि द्वादशमपर्यन्तं नयति ततः॥३:। पारणके अन्वाम्तं पञ्चस्वेकस्य ग्रहः द्वयोरिभग्रहो भिक्षायाम्। कल्पस्थिताश्च प्रतिदिनमाचामाम्लमेव कुर्वन्ति॥१॥ पारणगे आयामं पंचसु गह दोसऽभिग्गहो भिक्खे। कप्पद्विया य पइदिण करेंति एमेव आयामं॥४॥' इह सप्तस्वेषणासु मध्ये आद्ययोरग्रह एवं, पञ्चसु पुनर्ग्रहः, तत्राप्येकतरया भक्तमेकतरया च पानकमित्येवं द्वयोरिभ-ग्रहोऽवगन्तव्य इति।

'एवं' छम्मासतवं चरिउं परिहारिगा अणुचरंति।
अनुचरगे परिहारियपयद्विए जाव छम्मासा।।५॥
कप्पट्विओवि एवं छम्मासतवं करेड सेसा उ।
अणुपरिहारिगभावं वयंति कप्पट्वियत्तं च॥६॥
एवेसो अद्वारसमासपमाणो उ विणाओ कप्पो।
संखेवओ विसेसो सुता एयस्स णायव्वो॥७।
कप्पसमत्तीइ तयं जिणकप्पं वा उवेति गच्छं वा।
पडिवज्जमाणगा पुण जिणस्सगासे पवज्जंति॥८॥
तित्थयरसमीवासेवगस्स पासे व नो य अन्नस्स।
एएसिं जं चरणं परिहारविसुद्धियं तं नु॥९॥'
अन्यैस्तु व्याख्यातं—परिहारतो मासिकं चतुर्लघ्वादि तपश्चरित
यस्तस्य परिहारिकचरित्रलब्धिर्भवतीति, इदं च परिहारतपो
यथा स्यानथोच्यते—

'नवमस्स<sup>°</sup> तझ्यवत्थुं जहन्न उक्कोस ऊणमा दस उ। सुत्तत्थभिग्गहा पुण दव्वाइ तवो रयणमाती॥१॥'

अयमर्थः — यस्य जघन्यतो नवमपूर्वं तृतीयं वस्तु यावद्भवति उत्कर्षतस्तु दशः पूर्वाणः न्यूनानि सूत्रतोऽर्थतो भवन्ति. द्रव्यादयश्चाभिग्रहा रत्नावत्त्यादिना च तपस्तस्य परिहारतपो दीयते, तद्दाने च निरुपसर्गार्धं कायोत्सर्गो विधीयते, शुभे च नक्षत्रादौ तत्प्रातिपत्तिः, तथा गुरुस्तं बूते—यधाऽहं तव बाचनाचार्यः अयं च गीतार्थः साधुः सहायस्ते, शेषसाधवोऽपि बाच्याः, यथा—

'एस' तवं पडिवज्जह न किंचि आलवह मा य आलवह। अत्तद्वचिंतगस्स उ वाघाओं भे न कायव्यो॥१॥' तथा कथ्महमालापादिरहितः संस्तपः क्रिस्थामीत्येवं बिभ्यत-स्तस्य भयापहारः कार्यः, कल्पस्थितश्च तस्यैतत्करोति— 'किङ्कम्मं' च पडिच्छइ परिन्न पडिपुच्छयंपि से देइ। सोवि य गुरुमुवचिष्ठइ उदंतमवि पुच्छिओं कहइ॥१॥'

१. एवं षण्मासीं तपश्चरित्वा पश्चिरिका अनुचरन्ति।
अनुचरकाः परिहारिकपद्दस्थिता भवन्ति यावत्षण्मासाः॥५॥
कल्पस्थितोऽप्येवं षण्मासीं तपः करोतिः।
शेषाश्त्वनुपरिहारिकभावं कल्पस्थितत्वं च व्रजन्ति॥६॥
एवमेषोऽष्टादशमासप्रमाणस्तु कल्पो वर्णितः।
सङ्गेपतो विशेषस्त्वेतस्य सूत्राज्ज्ञात्व्यः॥०॥
कल्पसमामौ तं जिनकल्पं वः गच्छं वोपयन्ति।
प्रतिग्रद्यमानकाः पुनर्जिनसकाशे प्रपद्यन्ते॥८॥
तीर्थङ्करसमीपासेवकस्य पश्चें वा अन्यस्य पार्थ्वे न।
एतेषां यच्चरणं तत्त् परिहारविश्चिकम्॥९॥

इह णरिज्ञा-प्रत्याख्यानं प्रतिपृच्छा त्वालापकः, ततोऽसौ यदा ग्लानीभूतः सन्नुत्थानािंद स्वयं कर्तु न शक्नोति तदा भणति-उत्थानािद कर्त्तुमिच्छािम, ततोऽनुपरिहारकस्तूर्ष्णाक एव तदिभिप्रेतं समस्तमपि करोित, आह च-

'उद्वेज्ज' निसीएज्जा भिक्खं हिंडेज्ज भंडगं पेहे। कुवियपियबंधवस्स व करेइ इयरोवि तुसिणीओ॥१॥'

तपश्च तस्य ग्रीष्मशिशिरवर्षासु जवन्याितभेदेन चतुर्थािदद्वादशान्तं पूर्वोक्तमेवेति। 'सुहुमसंपरायचरित्तलिद्वं' ति संपरैति-पर्यटिति संसारमंभिरिति सम्परायाः-कषायाः सृक्ष्मा-लोभांशावशेषस्थाः सम्पराया यत्र तन् सृक्ष्मसम्परायं शेषं तथैव, एतदिपि द्विधा-विशुद्ध्यमानकं सङक्लिश्यमानकं च. तत्र विशुद्ध्यमानकं क्षपकोपशमकश्रेणिद्वयमारोहतो भवति १ संड्क्लिश्यमानकं तूपशमश्रेणीतः प्रच्यवमानस्येति २। 'अहक्खायचरित्तलद्धां' नि यथान्येन प्रकारण आख्यातं-अभिहितमकषायतयेत्यर्थः तथैव यत्तद्यथाख्यातं, तदिपि द्विविधम्-उपशमकक्षयज्येणिभेदात्, शेषं तथैवेति।।

- ८.१८८. एवं 'चिरत्ताचरित्ते' त्यादी, 'एगागार' ति मूलगुणोत्तर-गुणादीनां तब्देदानामविवक्षणात् द्वितीयकषायक्षयोपशमलभ्य-परिणाममात्रस्यैव च विवक्षणाच्चरित्राचरित्रलब्धेरेकाकार-त्वभवसेयम्। एवं दानलब्ध्यादीनामध्येकाकारत्वं, भेदानाम-विवक्षणात्॥
- ८/१८७. बालवीरियलब्धी' त्यावि, बालस्य-असंयतस्य यद्वीर्यं-असंयमयोगेषु प्रवृत्तिनिबन्धनभूतं तस्य या लब्धिश्चारित्र-मोहोदयाद्वीर्यान्तरायक्षयोपशमाच्च सा तथा, एदमितरे अपि यथायोगं वाच्ये, नवरं पण्डितः-संयतो, बालपण्डितस्तु संयतासंयत इति॥
- ८/१४८.'तस्स अलब्द्रिया णं' ति तस्य ज्ञानस्य अलब्धिकाः अलब्धिमंतः ज्ञानलब्धिरहिता इत्यर्थः।
- ८/१५०. 'आभिणिबोहियनाणे' त्यादि, आभिनिबोधिकज्ञान-लिब्धिकानां चत्वारि ज्ञानानि भजनया, केविलाने नास्त्याभिनिबोधिकज्ञानमिति, मित्ज्ञानस्यालिधिकास्तु ये ज्ञानिनस्ते केबिलानस्ते चैकज्ञानिन एव, ये त्वज्ञानिन-स्तेऽज्ञानद्वयवन्तोऽज्ञानत्रयवन्तो वा, एवं श्रुतेऽणि।
- २. नवमस्य तृतीयवस्तु यावज्जधन्यत उत्कृष्टत ऊनानि दश। सृत्रायाभ्यां द्रव्यादयोऽभिग्रहाः पुनस्तपो रत्नावल्यादि॥१॥
- एष तपः प्रतिपद्यते न किञ्चिदालपिष्ट्यति मा च लीलपध्यं।
   आत्मार्थीचन्तकस्य भवद्गिर्व्यायानो न कर्त्तव्यः॥१॥
- कृतिकर्म प्रतीच्छिति प्रत्याख्यानं प्रतिषृच्छःमपि तस्मै ददाति। सोऽपि च गुरुमुपतिष्ठते उदन्तमपि पृष्टः कथयित ।१॥
- उत्तिष्टिन् निषीदेत् भिक्षां हिण्डेत भाण्डं प्रेक्षेत्।
   कुपितप्रियबान्धवस्येव करोति इतरोऽपि तृष्णिकः॥१॥

- ८/१५१,१५२. ओहिनाणलब्धः त्यादि, अवधिज्ञानलब्धि-कास्त्रिज्ञानः केवलमनःपर्याथासन्द्राये चतुर्ज्ञाना वा केवलाभावात, अवधिज्ञानस्यालब्धिकास्तु ये ज्ञानिनस्ते द्विज्ञाना मतिश्रुतभावात, त्रिज्ञाना वा मतिश्रुतमनःपर्याथभावात्, एक ज्ञाना वा केवलभावात्, ये त्वज्ञानिनस्ते द्वयज्ञाना मत्यज्ञानश्रुताज्ञानभावात्, त्र्यज्ञाना वाऽज्ञानत्रयस्यापि भावात्।
- ८.१५३-१५४. 'मणपञ्जव' त्यादि मनः पर्यवज्ञानलिब्धिकास्त्रिज्ञाना अवधिकंक्ताभावात, चनुर्जाना वा केवलस्यैवाभावात्, मनः पर्यवज्ञानस्यानिधिकास्तु ये ज्ञानिनस्ते द्विज्ञाना आद्यद्वयभावात्, त्रिज्ञाना वाऽऽद्यत्रयभावात्, एकज्ञाना वा केवलस्यैव भावात्, ये त्वज्ञानिनस्ते द्वयज्ञाना आद्याज्ञानद्वयभावात्, त्र्यज्ञाना वाऽज्ञानत्रयस्यापि भावात्।
- ८/१५५,१५६. 'केव्लनापे' त्यादि, केव्लज्ञानलब्धिका एकज्ञानिनस्ते च केव्लज्ञानिन एव, केव्लज्ञानस्यालब्धिकास्तु ये ज्ञानिन-स्तेषामाधं ज्ञानद्वयं तत्त्रयं गतिश्रुतावधिज्ञानानि मतिश्रुत-मनःपर्यायज्ञानानि या केव्लज्ञानवर्जानि चत्वारि वा ज्ञानानि भवन्ति, ये त्वज्ञानिनस्तेषामाद्यमज्ञानद्वयं तत्त्रयं वा भवतीत्येवं भजनाऽवसेयेति॥
- ८, १९७,१९८. 'अन्नाणलिब्रयाण' मित्यादि, अज्ञानलिधका अज्ञानिनस्तेषां च त्रीण्यज्ञानानि भजनया, ब्रे अज्ञाने त्रीणि वाऽज्ञानानीत्यर्थः, अज्ञानालिब्धकास्तु ज्ञानिनस्तेषां च पञ्च ज्ञानानि भजनया पूर्वोपदर्शितया वाच्यानि, 'जहा अन्नाणे' त्यादि, अज्ञानलिब्धकानां त्रीण्यज्ञानानि भजनयोकतानि मत्यज्ञानश्रुताज्ञानलिब्धकानामपि तानि तथेव, तथाऽज्ञाना-लिब्धकानां पञ्च ज्ञानानि भजनयोकतानि, मत्यज्ञानश्रुता-ज्ञानालिब्धकानामपि पञ्च ज्ञानानि भजनयेव वाच्यानीति। 'विभंगे' त्यादि, विभङ्गञ्जानलिब्धकानां तु त्रीण्यज्ञानानि नियमान्, तदलिब्धकानां तु ज्ञानिनां पञ्च ज्ञानानि भजनया, अज्ञानिनां च ब्रे अञ्चाने नियमादिति॥
- ८/१५९, 'दंसणलद्धी' त्यादि, 'दर्शनलव्धिकाः' श्रद्धनमात्रलब्धिका इत्यर्थः ते च सम्यक्षश्रद्धानवन्तीः ज्ञानिनस्तदितरे त्वज्ञानिनः, तत्र ज्ञानिनां पञ्च ज्ञानानि भजनया, अज्ञानिनां तु त्रीण्यज्ञानानि भजनयैवेतिः
- ८/१६०. 'तस्य अलिद्ध्या निर्धः' ति तस्य दर्शनस्य येषामलिधिस्ते न सन्त्येव, सर्वजीवानां रुचिमात्रस्य'स्तित्वादिति। 'सम्मद्ंसणलिद्ध्याणं' ति सम्यग्दृष्टीनां, 'तस्स अलिद्धयाण' मिस्यादि, 'तस्यालिधिकानां' सम्यग्दर्शनस्यालिधिमतां मिथ्यादृष्टीनां, मिश्रदृष्टीनां च त्रीण्यज्ञानानि भजनया, यतो मिश्रदृष्टीनामप्यज्ञानमेव, त'त्विकसत्नोधहेतुत्वाभावान्मिश्र-स्येति। 'मिच्छादंसणलिद्ध्याणं' ति मिथ्यादृष्टीनां, 'तस्स अलिद्धयाण' मित्यादि, 'तस्यालिधिकानां' मिथ्यादर्शन-स्यालिधिमतां सम्यग्दृष्टीनां मिश्रदृष्टीनां च क्रमेण पञ्च ज्ञानानि त्रीण्यज्ञानानि च भजनयंति।।

- ८८१६१. चरित्तलखी त्यादि चरित्रलब्धिका ज्ञानिन एवं, तेषां च पञ्च ज्ञानानि भजनया, यतः केवल्यपि चरित्री। चारित्रालब्धिकास्तु ये ज्ञानिनस्तेषां मनःपर्यववर्जानि चत्वारि ज्ञानानि भजनया भवन्ति, कथम्?, असंयतत्वे आर्य ज्ञानद्वयं तत्त्रयं व्या, सिन्द्रत्वे च केवल्जानं, सिन्द्रानामपि चरित्रलब्धिशून्यत्वाद् यतस्ते नोचारित्रिणो नोअचारित्रिण इति. ये त्वज्ञानिनस्तेषां त्रीण्यज्ञानानि भजनया।
- ८/३६२. 'स'माइए' त्यादि, सामायिकचरित्रलब्धिका ज्ञानिन एव. तेषां च केवलज्ञानवर्जानि चत्वारि ज्ञानानि भजनया. सामायिकचरित्रालब्धिकास्तु ये ज्ञानिनस्नेषां पञ्च ज्ञानानि भजनया, छेदोपस्थापनीयादिभावेन सिद्धभावेन वा. त्वजा**नि**नस्तेषां त्रीण्यज्ञानानि भजनया। छेवोपस्थापनीयादिष्वपि बाच्यम्, एतदेवाह-'एव' मित्यादि, तत्र छेदोपरथापनीयादिचरित्रत्रयत्नन्धयो ज्ञानिन एव, तेषां चाद्यानि चत्वारि ज्ञानानि भजनया, तङ्कब्धया यथाख्यात-चारित्रलब्धयश्च ये ज्ञानिनस्नेषां पञ्च ज्ञानानि भन्ननया, ये त्वज्ञानिनरतेषागज्ञानवयं भजनयेवः यथाख्यातचारित्रलन्धिः कानां त् विशेषोऽस्ति अतस्तद्दर्शनायाह्- नवरं अद्वयस्त्राये' त्यादि, सामायिकादिचारित्रचतुष्टयलब्धिमतां छन्नस्थत्वेन चत्वार्येव ज्ञानानि भजनया, यथान्ध्रयतचारित्रलन्धिमतां छद्मस्थेतरभावन पञ्चापि भजनया भवन्तीति तेषां तथैव तान्युक्तानीति।।
- ८/१६३. 'चरित्ताचरित्ते' त्यादी, 'तस्य अलिद्धय' नि चरित्रा-चरित्रस्यालिधकाः श्रावकाटन्ये, ते च ये जानिनस्ते (षां) पञ्च ज्ञानानि भजनया, ये त्वज्ञानिनस्तेत्रां त्रीण्यज्ञानानि भजनयैव॥
- ८/१६४. 'दाणलर्ज्य' त्यादि, दानान्तरायक्षयक्षयोपशमाद्वाने दातव्ये लब्धिर्येषां ते दानलब्धयः, ते च ज्ञानिनोऽज्ञानिनश्च, तत्र ये ज्ञानिनरतेषां पञ्च ज्ञानानि भजनया, केवलज्ञानिनामपि दानलब्धियुक्तत्वात्, ये त्यभानिनरतेषां वीष्ण्यज्ञानानि भजनयेव।
- ८/१६५. वानस्यालिधिकास्तु सिद्धास्ते च दानान्तराय-क्षयेऽपि दातव्याभावात् समप्रदानासस्वाद्धानप्रयोजनाभावाच्च दानालब्धय उक्तरते च नियमात्केवलज्ञानिन इति॥ लाभभोगोपभोग-वीर्यलब्धाः सेतरा अतिविशन्नाह—'एवं मित्यावि. इह चालब्धयः सिद्धानामेयोक्तन्यायाद्व्यसेयाः, नन् दानाद्यन्तराय-क्षयात्केवितनां दानावयः सर्वप्रकारेण कस्माप्त भवन्ति ? इति, उच्यते, प्रयोजनाभावात्, कृतकृत्या हि ने भगवन्त इति॥ 'बालवीरियलद्धियाण' मित्यादि, बालवीर्यलब्धयः—असंयताः तेषां च ज्ञानिनां त्रीणि ज्ञानानि अज्ञानिनां च त्रीण्यज्ञानानि भाजनया भवन्ति, तदलब्धिकास्तु संयताः संयतासंयताश्च ते च ज्ञानिन एव, एतेषां च पञ्च ज्ञानानि भजनया। 'पंडियक्षीरियं त्यादौ, 'तस्स अलब्धियाणं' ति असंयतानां

- संयतासंयतानां सिन्द्रानां चेन्यर्थः, तत्रासंयतानामाद्यं ज्ञानत्रयमज्ञानत्रयं च भजनया, संयतासंयतानां तु ज्ञानत्रयं भजनयंव भयति, सिन्द्रानां तु केवलज्ञानमेव, मनःपर्थायज्ञानं तु पण्डितवीर्यलब्धिमतामेव भयति नान्येषामत उक्तं 'मणपञ्जवे' त्यादि, सिन्द्रानां च पण्डितवीर्यालब्धिकत्वं पण्डितवीर्यवाच्ये प्रत्युपेक्षणायनुष्ठाने प्रवृन्यभावात्, 'बालपंडिए' इत्यादौ, तरस्य अलिद्ध्याणं' ति अश्रावकाणामित्यर्थः॥
- ८/१६६,१६७. 'इंदियलव्हियाण' मित्यादि, इन्द्रियलब्धिका ये ज्ञानिनस्तेषां चत्वारि ज्ञानानि भजनया, केवलं तु नास्ति, तेप्रां केवलिनामिन्द्रियोपयोगाभावात्, ये त्वज्ञानिनस्तेषामज्ञानत्रयं भजनयैवेति, इन्द्रियालब्धिकाः पुनः केवलिन एवेत्येकमेव तेष्रां ज्ञानमिति।
- ८/१६८,१६९. 'सोइंदिय' इत्यादि, श्रोत्रेन्द्रियलब्धय इन्द्रिय-लब्धिका इव वाच्याः, ते च दे ज्ञानिनस्तेऽकेवलित्वादाद्य-ज्ञानचतुष्टयवन्तो भजनया भवन्ति, अज्ञानिनस्तु भजनया त्र्यज्ञानाः, श्रोत्रेन्द्रियालब्धिकास्त् ये ज्ञानिनरते आद्यद्वि-ज्ञानिनः, तेऽपर्याप्तकाः सास्वादनसम्यग्दर्शनिनोः विकलेन्द्रियाः, एकज्ञानिनो वा केवलज्ञगनिनः, ते हि श्रोत्रेन्द्रियालब्धिका इन्द्रियोपयोगाभावात्, ये त्यज्ञानिनस्ते पुनराद्याज्ञानद्वयवन्त इति। 'चिक्रिवृदिए' इत्यादि, अयमर्थः-यथा श्रोजेन्द्रिय-लब्धिमता चत्वारि ज्ञानानि भजनया श्रीणि चाज्ञानानि भजनयैव तदलब्धिकानां च हे ज्ञाने हे चाजाने एकं च ज्ञानमुक्तमेवं चक्षरिन्द्रियलब्धिकानां घ्राणेन्द्रियलब्धिकानां च तदलब्धिकानां च वाच्यं, तत्र चक्षरिन्द्रियलस्थिका द्वाणेन्द्रियलस्थिकाश्च ये पञ्चेन्द्रियास्तेषां केवलवर्जानि चत्वारि ज्ञानानि चाजानानि भजनयैव, ये तु विकलेन्द्रियः श्चक्षरिन्द्रियः घाणेन्द्रियलब्धिकास्तेषां सास्वादनसम्यग्दर्शनभावे ज्ञानद्वयं तदभावे त्वाद्यमेवाज्ञानद्वयं, चक्ष्रिरिन्द्रियघाणेन्द्रिया-लब्धिकास्तु यथायोगं त्रिद्ध्येकेन्द्रियाः केवलिनश्च, तत्र द्वीन्द्रियादीनां सास्यादनभावे आद्यज्ञानद्वयसम्भवः, तदभावे त्वाद्याज्ञानद्वयसम्भवः, केवलिनां त्वेकं केवलज्ञानमिति।
- ८/१७०,१७१. 'निब्भिंदिय' इत्यादौ, 'तस्स अलिद्धय' नि जिह्नालब्धिवर्जिताः, ते च केवलिन एकेन्द्रियाश्चेत्यत आह—'नाणीवी' त्यादि, ये ज्ञानिनस्ते नियमात्केवल्ज्ञानिनः येऽज्ञानिनस्ते नियमाद् द्वयज्ञानिनः एकेन्द्रियाणां सास्चादन-भावतोऽपि सम्यग्दर्शनस्याभावाद् विभङ्गाभावाच्चेति। 'फासिंदिय' इत्यादि, स्पर्शनेन्द्रियलब्धिकः केवलवर्जज्ञान-चतुष्कवन्तो भजनया तथैवाज्ञानत्रययन्तो वा, स्पर्शनेन्द्रिया-लब्धिकास्नु केवलिन एव, इन्द्रियलब्ध्यलब्धिमन्तोऽप्येवंविधा एवेत्यत उक्तं 'जहा इंदिए' इत्यादि॥ उपयोगादारे-
- ८/१७२, खागारोवउत्ते' त्यादि, आकारो-विशेषस्तेन सह यो बोधः स साकारः, विशेष ग्राहको बोध इत्यर्थः तस्मिन्न-पय्वताः

- तत्संबेदका ये ते साकारोपयुक्ताः ते ध ज्ञानिनेऽज्ञानिनश्च, तत्र ज्ञानिनां पञ्च ज्ञानानि भजनया-स्याद् द्वे स्थात् त्रीणि स्याच्यत्वारि स्यादेकं, यच्च स्यादेकं यच्च स्याद्वे इत्याद्युच्यते तत्स्विधमात्रमङ्गीकृत्य, उपयोगापेक्षया त्वेकदा एकमेव ज्ञानमञ्जानं वेति, अञ्चानिनां तु त्रीण्यज्ञानानि भजनयेवेति॥ अथ साकारोपयोगभेदापेक्षमाह-
- ८/१९३, 'आभिर्णः' त्यादि, 'अंहिनाणसागारे' त्यादि, अवधिज्ञान-साकारोपयुक्ता यथाऽवधिज्ञानलिधिकाः प्रागुक्ताः स्यात् त्रिज्ञानिनो मितिश्रुतावधियोगात् स्याच्यतुर्जानिनो मितिश्रुतावधि-मनःपर्यवयोगात्तथा वाच्याः। 'मणपञ्जवे' त्यादि, मनःपर्यव-ज्ञानसाकारोपयुक्ता यथा मनःपर्यवज्ञानलिधिकाः प्रागुक्ताः स्यात् त्रिज्ञानिनो मितिश्रुतमनःपर्यवयोगात् स्याच्यतुर्ज्ञानिनः केवलवर्जज्ञानयोगात्तथा वाच्या इति॥
- ८/१७४. 'अणागारोवउत्ता ण' मिल्यादि, अविद्यमान आकारां यत्र तदनाकारं—दर्शनं तत्रोपयुक्ताः—तत्संवेदनका ये ते तथा, ते च ज्ञानिनोऽज्ञानिनश्च, तत्र ज्ञानिनां लब्ध्यपेक्षया पञ्च ज्ञानानि भजनया, अज्ञानिनां तु त्रीण्यज्ञानानि भजनयेव। 'एव' मिल्यादि, यथाऽनाकारोपयुक्ता ज्ञानिनोऽज्ञानिनश्चोक्ता एवं, चक्षुर्दर्शनाद्यपयुक्ता अपि, 'नवरं' ति विशेषः पुनश्यं— चक्षुर्दर्शनितरोपयुक्ताः केवितनो न भवन्तीति तेषां चत्वारि ज्ञानानि भजनयेति॥ योगद्वारं---
- ८/१७६. ंसजीगी ण' मित्यादि, 'जहा सकाड्य' ति प्रागुक्ते कायद्वारे यथा सकायिका भजनया पञ्चशानारव्यशाना-श्चोकतास्त्रथा संयोगा अपि वाच्यः एवं मनोयोग्यादयोऽपि. केवलिनोऽपि मनोयोगादीनां भाषात्, तथा पिथ्यवृशां मनोयोगादिमतामज्ञानत्रयभावाच्य, 'अजोगी जहा सिद्ध' नि अयोगिनः केवललक्षणैकज्ञानिन इत्यर्थः॥ लेश्याद्वारें-
- ८/३७७, 'जहः सकाव्य' ति सलेश्याः सकायिकवल्द्यनया पञ्चज्ञानास्त्र्यज्ञानाश्च बाच्याः केवितने उपि शुक्ललेश्या-सम्भवेन सलेश्यत्वात्।
- ८/१७८. 'कृण्हलेसे' त्यादि, 'जहा सईदिय' नि कृष्ण-लेश्याश्चतुर्जानिनस्त्र्यज्ञानिनश्च भजनयेत्वर्थः, 'सृक्कलेसा जहा सलेस' ति पञ्चज्ञानिनो भजनया त्र्यज्ञानिन-श्चेत्यर्थः। 'अलेस्सा जहा सिन्ध' ति एकज्ञानिन इत्यर्थः॥ कषायद्वारे-
- ८/१७९. 'सकसाई जहां सदंदिय' ति भजनया केवल-वर्जचतुर्ज्ञानिनस्त्र्यज्ञानिनश्चेत्यर्थः।
- ८/१८०. 'अकसाईण' मित्यादि, अक्षायिणां पञ्च ज्ञानानि भजनया, कथम्?, उच्यते, छद्मस्थां वीतरागः केवली चाकषायः, तत्र च छद्मस्थवीतरागस्याद्यं ज्ञानचतुष्कं भजनया भवति, केविलनस्तु पञ्चममिति॥

वेदहारे-

- ८/१८१. 'जहा सइंदिय' त्ति स्वेद्काः सेन्द्रियवन्द्रजनया केक्लवर्जचतुर्ज्ञानिनस्त्र्यज्ञानिनश्च वाच्याः, 'अवेदगा जहा अकसाइ' ति अवेदका अकथायिवन्द्रजनया पञ्चज्ञाना वाच्याः, यतोऽनिवृत्तिबादरादयोऽवंदका भवन्ति, तेषु च छदास्थानां चन्वारि ज्ञानानि भजनया केविलनां तु पञ्चममिति॥ आहारकद्वारे-
- ८/१८२. 'आहारगे' त्यादि, सकषाया भजनया चतुर्ज्ञाना-स्च्यज्ञानाश्चोक्तः अन्हारका अध्येवमेव, नवरमाहारकाणां केवलमप्यस्ति, केवलिन आहारकत्वादपीति।
- ८/१८३. 'अणाहारमा ण' मित्यादि, मनःपर्यवज्ञानमाहारकाणामेव, आद्यं पुनर्ज्ञानत्रय-मज्ञानत्रयं च विग्रहे भवति, केवलं च केवलिसमुद्द्यातशैलेशी-सिद्धावस्थास्वनाहारकाणामपि स्यादत उक्तं 'मणपज्जवे' त्यादि॥ अथ ज्ञानगोचरहारे-
- ८/१८४. केवइए' ति किंपरिणामः 'विसए' ति गोचरो ग्राङ्कोऽर्थ इति यावत्, तं च भेदणरिमाणतस्नावदाह—'से' इत्यादि, 'सः' आभिनिब्लेधिकज्ञानविषयस्नद्वाऽऽभिनिब्लेधिकज्ञानं 'समासतः' सङ्गेपेण प्रभेदानां भेदेष्वन्तभविनेत्यर्थः चतुर्विधश्चतुर्विधं वा, व्रव्यतो—द्रव्याणि धर्मास्तिकायादीन्याश्रित्य क्षेत्रतो—द्रव्याण्यायाः धारमाकाशमात्रं वा क्षेत्रमाश्रित्य कालतः—अद्धां द्रव्यपर्यायाः वस्थिति वा समाश्रित्य भावतः—औद्यिकादिभावान् द्रव्याणां वा पर्यायान समाश्रित्य भवतः—औद्यकादिभावान् द्रव्याणां वा पर्यायान समाश्रित्य 'दव्वओ णं ति द्रव्यमाश्रित्याभिनिबाधिकज्ञानं तत्र 'आएरोणं ति आदेशः—प्रकारः सामान्यविशेषाणस्त्रामिन्वादिशेन-ओधतो द्रव्यमात्रतया न तु तद्रतसर्विवेशेषाणेक्षयेति भावः, अथवा 'आदेशेन' श्रुतपरिकर्म्मितत्या 'सर्वद्रव्याणि' धर्मास्तिकायादीनि 'जानाति' अवायधारणापेक्षयाऽवबुध्यते, ज्ञानस्यावायधारणारूपत्वात्, 'पासइ' ति पश्यित अवग्रहेहः-पेक्षयाऽवबुध्यते, अवग्रहेहर्योर्दर्शनत्वात्, आह च भाष्ट्यकारः—

'नाणमवायधिईओ दंसणमिद्वं जहोञ्जहेहाओ।

तह तत्तरुई सम्मं रोइज्जङ्जेण तं णाणं।।१।।'
तथा-जं सामन्नग्रहणं दंसणमेयं विसेसियं नाणं। (अपायधारणे ज्ञानमवग्रहेहे दर्शनं यथेष्टं तथा तत्त्वरुचिः सम्यक्त्वं येन रोच्यते तज्ज्ञानम्॥१॥ यत्सामान्यग्रहणं दर्शनमेतद् विशेषितं ज्ञानम्।) अवग्रहेहे च सामान्यार्थग्रहणस्वये अवायधारणे च विशेषग्रहणस्वयावे इति, नन्वष्टाविंशानिभेदमानमाभिन्वोधिकज्ञानमुच्यते, यदाह—आभिणिबोहियनाणे अहार्वासं हवंति पयर्ड'ओ' ति (आभिनिबोधिकज्ञाने प्रकृतयोऽष्टाविंशतिर्भवन्ति) इह च व्याख्याने श्रोत्राविभेदेन षड्भेदतयाऽ-वायधारणयोर्ह्राद्वधं मतिज्ञानं प्राप्तं, तथा श्रोत्रादिभेदेनेव षड्भेदतयाऽर्थावग्रहर्इहयोर्व्यञ्जनावग्रहस्य च चतुर्विधतया षोडशविधं चक्षरादिदर्शनिमिति प्राप्तमिति कथं न विरोधः?

सत्यमेतत्, किन्त्वविवक्षयित्वा मतिज्ञानचक्षुरादिदर्शनयोर्भेदं मतिज्ञानमध्टाविंशतिधोच्यते इति पूज्या व्याचक्षत इति, 'खेत्तओं' क्षेत्रमाथित्याभिनिबं धिक्जानविषयक्षेत्रं वाऽऽश्रित्य यदाभिनिबोधिकज्ञानं तत्र 'आदेसेणं' ति ओघतः श्रुतपरिकर्मिततया वा 'सव्वं खेत्तं' ति लोकालोकरूपम्, एवं कालतो भावतश्चेति, आह च भाष्यकार:-'आएसोत्ति पगारो ओघादेसेण सव्वदव्वाइं। धम्मत्थिकाइयाइं जाणइ न उ सब्बभावेणं॥१॥ खेत्तं लोगालोगं कालं सव्बद्धमहव तिविहंपि। पंचोदइयाईए भावे जन्नेयमेवडयं॥२॥ आएसोत्ति व सुत्तं सुओवलद्धेसु तस्स मइनाणं। पसरइ तन्भावणया विणावि सत्ताणसारेणं॥३॥१ (इति आदेश इति प्रकारः सामान्यादेशेन सर्वद्रव्याणि। धर्मास्तिकायादीनि जानाति न तु सर्वभावैः॥१॥ लोकालोकं क्षेत्रं सर्वाब्द्रं कालमथवा त्रिविधमपि। भावानीदयिकादीन् पञ्च यदेतावज्ज्ञेयम्॥२॥ यहा आदेश इति श्रुतं श्रुतोपलब्धेष तस्य मतिज्ञानं। प्रसरित तद्भावनया सूत्रानुसारेण विनाऽपि।।३॥) इदं च सूत्रं नन्धामिहैव वाचनान्तरे 'न पासङ' ति णठान्तरेणाधीतम्, एवं च नन्दिटीकाकृता व्याख्यातम्-'आदेश:-प्रकारः, स्य च सामान्यतो विशेषतश्च। तत्र द्रव्यजातिसामान्यादेशेन सर्वद्रव्याणि धर्मास्तिकायादीनि जानाति, विशेषतोऽपि यथा धर्मास्तिकायो धर्मास्तिकायस्य देश इत्यादि, न पश्यति सर्वान् धर्मास्तिकायादीन्, शब्दादींस्न योग्यदेशावस्थितान् पश्यत्यपीति।'

८/१८५. 'उक्उत्ते ति' भावश्रुतोपयुक्तो नानुपयुक्तः। स हि नाभिधानादभिधेयप्रतिपत्तिसमर्थो भवनीति विशेषणम्पात्तं. 'सर्वद्रव्याणि' धर्मास्तिकायादीनि 'जानाति' विशेषतोऽव-गच्छति, श्रुतज्ञानस्य तत्स्वरूपत्वात्, पश्यति च श्रुतानुवर्तिना मानसेन अचक्षुर्दर्शनेन, सर्वद्रव्याणि चाभिलाप्यान्येव जानाति। पश्यति चाभिन्नदशपूर्वधरादिः श्रुतकेवर्ला, तदारतस्तु भजना, सा पुनर्मतिविशेषतो ज्ञातव्येति, वृद्धैः पुनः पश्यतीत्यत्रेदमुक्तं-नन् पश्यतीति कथं?, कथं च न्, सकलगोचरदर्शनायोगात्?, अत्रोच्यते, प्रज्ञापनायां श्रृतज्ञानपश्यत्तायाः प्रतिपादिनत्वाद-नुत्तरिवमानादीनां चालेख्यकरणात् सर्वथा चादृष्टस्यालेख्य-करणानुपपत्तेः, एवं क्षेत्रादिष्वपि भावनीयमिति। अन्ये तु न पासइ' ति पठन्तीति, ननु 'भावओ णं सुयनाणी उवउत्ते सब्बभावे जाण्ड्' इति यदुक्तमिह ततु 'सुए चरित्ते न पज्जवा सब्बें ति (श्रुते चारित्रे न सर्वे पर्यायाः (अभिलाप्यापेक्षया)।) अनेन च सह कथं न विरुध्यते ?, उच्यते, इह मूटं सर्वग्रहणेन पञ्चौदयिकादयो भावा गृह्यन्ते, तांश्च सर्वान् जातितो जानाति, अथवा यद्यप्यभिलाप्यानां भावानामनन्तभाग एव श्रुतनिबन्ध-रतथापि प्रसङ्गानुप्रसङ्गनः सर्वेऽप्यभिलाप्याः

उच्यन्ते अतस्तदपेक्षया सर्वभावान् जानातीत्युक्तम्, अनभिलाप्यभावापेक्षया तु 'सुए चरित्ते न पञ्जवा सब्बे' इत्युक्तमिति न विरोधः।

८/१८६. दव्वओ ण' मित्यादि, अवधिज्ञानी रूपिद्रव्याणि पुद्रगल-द्रव्याणीत्यर्थः, तानि च जघन्येनानन्तानि तैज्सभाषाद्रव्यापाः-मपान्तरालवर्त्तीनि। यत उक्तं-तियाभासाद्व्याण अंतरा एत्थ पट्टवओ' प्रस्थापकस्तेजोभाषा-नि. (अत्र वर्गणयोरन्तरालव्रव्याणि जानाति) उत्कृष्टतस्तु सर्वबादर-लूक्ष्मभेदभिन्नानि जानाति विशेषाकारेण, ज्ञानत्वात्तस्य, पश्यति सामान्याकारेणावधिज्ञानिनोऽवधिदर्शनस्यावश्यम्भावात् । नन्वाठौ दर्शनं ततो ज्ञानमिति क्रमस्तत्किमथीमेनं परित्यज्य प्रथमं जानातीत्युक्तम्?, अत्रोच्यते, इहावधिज्ञानाधिकारात् प्राधान्यख्यापनःर्थमादी जानातीत्युक्तम्। त्ववधिविभङ्गसाधारगत्वेना-प्रधानत्वात पश्चात्पश्यतीति. अथवा सर्वा एव लब्धयः साकारोपयोगोपयुक्तस्योत्पद्यन्ते लब्धिश्चावधिज्ञानमिति साकारोपयोगोपयुक्तस्यावधिज्ञान-लब्धिर्जायते! इत्येतस्यार्थस्य ज्ञापनार्थं साकारोपयोगाभि-धायकं जानातीति प्रथममुक्तं ततः क्रमेणोपयोगप्रवृत्तेः पश्यतीति। 'जहा नंदीए' सि एवं च तत्रेदं सूत्रं-'खेत्तओ णं ओहिपाणी जहन्नेणं अंगृतस्स असंखेज्जइ-भागं जाणइ पासइ' इत्यादि, व्याख्या पुनरेवं-क्षेत्रतोऽवधिज्ञानी जघन्येनाङ्गल-स्यासङ्घयेयभागमृत्कृष्टतोऽसङ्खयेयान्यलोके लोकप्रमाणानि खण्डानि जानाति पश्यति, कालतोऽवधिज्ञानी जघन्येनावलिकायाः असङ्ख्येयं भागमृत्कृष्ट-तोऽसङ्ख्येया उत्सर्णिण्यवसर्णिणीरतीता अनागताश्च जानाति पश्यित, तद्गतरूपिद्रव्यावगमात्. अथ कियद्दं यावदिह नर्न्दासूत्रं वाच्यम् ? इत्याह-'जाव भावओ' ति भावाधिकारं यावदित्यर्थः. स चैवं-भावतोऽवधिज्ञानी जधन्येनानन्तानु भावानाधारद्रव्याः <u>नन्तत्वाज्जाना</u>ति पश्यति. प्रतिदृब्यमिति। न त् उत्कृष्टतोऽप्यनन्तान् भावान् जानाति पश्यति च, तेऽपि चोत्कृष्टपदिनः सर्वपर्यायाणामनन्तभाग इति।

८/१८७, 'उज्जुमइ' ति मननं मतिः संवेदनमित्यर्थः ऋज्वी-सामान्यग्राहिणी ऋज्मतिः-घटोऽनेन मतिः इत्यध्वसायनिबन्धनाः मनोद्रव्यपरिच्छित्तिरित्यर्थः. ऋज्वी मतिर्यस्यासावजुमति-स्तद्वानेव गृह्यते, 'अणंते' ति अनन्तान् अपरिमितान् 'अणंतपएसिए' ति अनन्तपर-माण्वातमकान् 'जहा नर्दाए' सि, तत्र चेदं सूत्रमेवं-'खंधे जाणङ् पासइ, ति तत्र 'स्कन्धान्' विशिष्टैकपरिणामपरिणतान्, प्राणिभिरर्व्धतृतीयद्वीपसमुद्रान्त-सठिजभि: पर्यामकै: र्वितिभिर्मनस्त्वेन परिणामितानित्यर्थः, ंजाणइ' मनःपर्यायज्ञानावरणक्षयोपशमस्य पट्रत्वात्साक्षात्कारेण विशेषभूयिष्ठपरिच्छेदात् जानातीत्यच्यते, तदालोचितं पुनरर्थं घटादिलक्षणं मनःपर्यायज्ञानं स्वरूपाध्यक्षतो न जानाति किन्तु तत्परिणामान्यथाऽ-नुपपत्त्याऽतः पश्यतीत्युच्यते। उक्तञ्च भाष्यकारेण-'जाणइ बज्झेऽण्माणाओं' ति, (बाह्यानन्-मानाज्जानाति) इत्थं चैतदङ्गीकर्त्तब्यं, यतो मुर्त्तद्रव्या-लम्बनमेवेदं, मन्तारश्चामुर्त्तमपि धर्मास्तिकायादिकं मन्येरन्, न च तदनेन साक्षात् कर्त्त् शक्यते, तथा चतुर्विधं च चक्षुर्दर्शनादि दर्शनम्बतमतो भिन्ना-लम्बनमेवेदगवसेयं, तत्र च दर्शन-सम्भवात्पश्यतीत्यपि न दृष्टम्। एकप्रमात्रपेक्षया तदनन्तर-भावित्वाच्चोपन्यस्तमित्यलमतिविस्तरेण, 'ते चेव उ विउलमई अब्भहियतराए वितिमिरतराए विसुद्धतराए जाणइ पासइः तानेव स्कन्धान् विपुलाविशेषग्राहिणी मतिर्विपुलमति:--घटोऽनेन चिन्तितः स च सौवर्णः पाटलिपुत्रकोऽद्यतनो महानित्याद्यध्यवसायहेतुभूता मनोद्रव्यविज्ञप्तिः, अथवा विपुला विपुलमतिस्तद्वानेव, मतिर्यस्यासौ 'अभ्यधिकतरकान्' ऋजुमतिदृष्टरःकन्धापेक्षया बहुतरान् द्रव्यार्थतया वर्णादिभिश्च वितिमिरतरा इव-अतिशयेन विगतान्धकारा इव ये ते वितिमिरतरास्त एव वितिमिरतरका अतस्तान्, अत एव 'विशुद्धतरकान्' विस्पष्टतरकान् जानाति पश्यति च् तथा 'खेतओ णं उज्जुमई अहे जाव इमीसे रयणप्पभाए पुढवीए उवरिमहेद्विल्ले खुड्डागपयरे उह्नं जाव जोइसस्स जाव अंतोमणुस्सखेते अहाइज्जेस दीवसम्देस पन्नरसस् कम्मभूमीस् छप्पन्नाए अंतरदीकोस् सन्नीणं पंचिंदियाणं पज्जत्तराःणं मणोगए भावे जाणइ पासइ' तत्र क्षेत्रत ऋजुमितरधः-अधस्ताद् यावदम्ख्या रत्नप्रभायाः पृथिव्या उपरिमाधस्त्यान् क्षुल्लकप्रतरान् तावत्, किं?-मनोगतान् भावान् जानाति पश्यतीति योगः, तत्र रुचकाभिधानात्तिर्यग्-लोकमध्यादधो यावन्नव योजनशतानि तावदमुख्या रत्नप्रभाया उपरिमाः क्षुल्लकप्रतराः, क्षुल्लकन्वं च तेषामधीलोक-प्रतरापेक्षया, तेभ्योऽपि येऽधस्तादधोलोकग्रामान् यावत्तेऽ-धस्तनाः क्षुल्लकप्रतरा ऊर्ध्व यावज्ज्योतिषश्च-ज्योतिश्च-क्रस्योपरितलं। 'तिरियं जाव अंतोमणुस्सखेते' ति तिर्यङ् यावदन्तर्मनुष्यक्षेत्रं मनुष्यक्षेत्रस्यान्तं यावदित्यर्थः, तदेव विभागत आह-'अहाङ्ज्जेस्' इत्यादि, तथा 'तं चेव विउलमई अह्वाइज्जेहिं अंगुलेहिं अब्भहियतरागं विउलतरागं विसुद्धतरागं वितिमिरतरागं जाणइ पासइ' ति तत्र 'तं चेव' नि इह क्षेत्राधिकारस्य प्राधान्यात्तदेव मनोलब्धिसमन्वितजीवाधारं क्षेत्रमभिगृह्यते। तत्राभ्यधिकतर-कमायामविष्कम्भावाश्रित्य विपुलतरकं बाहल्यमाश्रित्य 'विश्लुतरक' निर्मलतरकं वितिमिरतरकं तु तिमिरकल्पत-दावरणस्य विशिष्टतर-क्षयोपशमसन्द्रावादिति, तथा-'कालओ णं उज्जूमई जहन्नेणं पलिओवमस्स असंखेज्जङ्भागं उक्कोसेणवि पलिओवमस्स असंखेज्जइभागं जाणइ पासइ अईयं अणागयं च. तं चेव विपुलमई विसुद्धतरागं वितिमिरतरागं जाणइ पासड्' कियन्नर्नासुत्रमिहाध्येयम् ? इत्याह्- जाव भावओं ' ति भावसूत्रं

- यावित्यर्थः, तब्बैबं-'भावओं णं उज्जुमई अणंते भावे जाणड् पास्यड सब्बभावाणं अणंतं भागं जाणड् पासड्, तं चेव विपुलगई विसुद्धतरागं वितिमिरतरागं जाण्ड् पासड् नि!
- ८.१८८. केवलणण्यस्ते त्यादि. 'एवं जाव भावओं ति 'एवम्' उक्तन्यायेन याकद्धावत इत्यादि तावत्केवल-विषयाभिधायि नर्न्दासूत्रमिहाध्येयमित्यर्थः, तन्बैवं-'खेतओं णं केवलनाणी सव्यखेतं जाणड् पास्पड्ः इह च धम्मास्ति-कायादिस्पर्व-द्वव्यग्रहणेनाकशद्ववस्य ग्रहणेऽपि यत्पुनरूपादानं तत्तस्य क्षेत्रत्वेन रूढत्वादिति। 'कालओं णं केवलणाणी सव्वं कालं जाणड् पास्पड्, भावओं णं केवली सव्वभावे जाणड् पास्पड्ः॥
- ८/१८९. 'मङ्अन्नाणस्से' त्यादि, मङ्अन्नाणपरिगयाइं' ति मत्यज्ञानेन—मिथ्यादर्शनसंबल्तितेनावग्रहादिनौत्पत्तिक्यादिना च परिगतानि—विषयीकृतानि यानि तानि तथा, जानात्यपायादिना पश्यत्यवग्रहादिना, यावत्करणादिदं दृश्यं—'खेत्तओ णं मङ्अन्नाणी मङ्अन्नाणपरिगयं खेतं जाणङ पासङ, कालओ णं मङ्अन्नाणी मङ्अन्नाणपरिगयं कालं जाणङ पासङ' नि।
- 'स्यअन्नाणे' 'स्यअन्नाणपरिगयाइं' त्यादि 6.280. श्रुताज्ञानेन-मिथ्यादृष्टिपरिगृहीतेन सम्यक्श्रुतेन लौकिकश्रुतेन कुप्रावचनिकश्रुतेन वा यानि परिगतानि-विषयीकृतानि तानि तथा 'आघवेड' ति आग्राहयति अर्थापयति वा आख्यापयति वा प्रत्याययतीत्यर्थः 'प्रज्ञापयति' भेदतः कथयति 'प्ररूपयति' कथयतीति. पुनरिदमधिक-उपपत्तितः वाचनान्तरे मवलोक्यते-'दंसेति निदंसेति उवदंसेति' नि तत्र च दर्शयति उपमामात्रतस्तच्य यथा गौरत्तथा गवय इत्यादि, निदर्शयति हेतुवृष्टान्तोपन्यासेन उपदर्शयति उपनयनिगमनाभ्यां मतान्तर-दर्शनेन वेति।
- ८/१९१, 'वब्बओ णं विभंगनाणी' त्यादी 'जाणइ' ति विभङ्गज्ञानेन 'पासइ' ति अवधिदर्शनेनेति॥ अथ कालद्वारें–
- ८. १९२-१९५. 'साइए' इत्यादि, इहाद्यः कवली द्वितीयस्तृ मत्यादिमान्। तत्राद्यस्य साद्यपर्यवसितेति शब्दत एवं कालः प्रतीयत इति। द्वितीयस्यैय तं जघन्येतरं भेदमुपदर्शयितु-मिदमाह-'तत्थ णं जे से साइए' इत्यादि, तत्र च 'जहन्नेणं अंतोमुहूर्त' ति आद्यं ज्ञानद्रयमाश्रित्योक्तं, तस्थैय जघन्यतोऽन्तर्मृहूर्तमात्रत्वात, तथा 'उक्कोसेणं छाविह्नं सागरीवमाइं साइरेगाइ' ति यदुक्तं तदाद्यं ज्ञानत्रयमाश्रित्य, तस्य हि उत्कर्षेणेताबत्येव स्थितिः, सा चैवं भविते—

# 'दो वारे विजयाइसु गयस्स तिन्नच्चुए अहव ताई। अइरेगं नरभवियं णाणाजीवाण सव्वद्धं॥१॥'

(विजयादिषु द्विरच्युते त्रिर्गतस्य अथ तानि नरभविकातिरेकाणि नानाजीवाणां सर्वोद्धां॥१॥) 'आभिणिबोहिये' त्यादि सूचामात्रम, एवं चैतद्दृष्टव्यम्-'आभिणिबोहियणाणी णं भंते! आभिणिबोहियनाणिति कालओं केवच्चिरं होंड?' ति 'एवं

- नाणी-आभिणिबोहियनाणीं अयमर्थ:-'एव' त्यादि, मित्यनन्तरोक्तेन । 'आभिणिबोहिए' त्थादिना स्वक्रमेण ज्ञान्याभिनिबोधिकज्ञानिश्रुनज्ञान्यविधज्ञानिमनःपर्यवज्ञानिः केवलज्ञान्यज्ञानिमत्यज्ञानिश्रुताज्ञानिविभङ्गज्ञानिनां ति अवस्थितिकालो यथा कायस्थितो प्रजापनाया अष्टादशे पदेऽभिहितस्तथा वाच्यः. जानिनां ਰਡ पूर्वमुक्त एवावस्थितिकालः, यच्च पूर्वमुक्तस्याप्यतिदेशतः पुनर्भणनं तदेकप्रकरणपतितत्वादित्यवसेयम्, आभिनिबोधिकज्ञानादिद्वयस्य तु जयन्यतोऽन्तर्मृहुर्नमृत्कृष्टतस्तु सातिरेकगी षद्षिप्टिः सागरीपमाणि, अवधिज्ञानिनामध्येवं, नवरं जद्यन्थती विशेषः, स चायम्-'ओहिनाणी जहन्नेणं एक्कं समयं' कथं ?, यदा विभङ्गज्ञानी सम्यक्त्वं प्रतिपद्यते ततुप्रथमसभय विभन्नमवधिज्ञानं भवित तदमन्तरभेव च तत् प्रतिपतित तदा एकं समयमवधिर्भवतीत्युच्यते।
- ८/१९६. 'मणपञ्जवनःणी णं भंते! पुच्छा, गोयमः! जहन्नेणं एककं समयं उक्कोसेणं देसूणा पुट्यकोडी,' कथं?, संयतस्याप्रमत्ताद्धायां वर्तमानस्य मनःपर्यवज्ञानमृत्पन्नं तत उत्पत्तिसमयसमनन्तरभेव विनष्टं चेत्येवमेकं समयं. तथा चरणकान्त उत्कृष्टो देशोना पूर्वकोटी, तत्प्रतिपत्तिसमनन्तरभेव च यदा मनःपर्यवज्ञानमृत्पन्नमाजन्म चानुवृत्तं तदा भवति मनःपर्यवस्योत्कर्षतो देशोना पूर्वकोटीति।
- ८/१९७. केवलनाणी णं पुच्छा, गोयमा! साइए अपन्जवसिए।
- ८/१९८. अन्नाणी मङ्अन्नाणी स्वअन्नाणी णं पच्छा. गोयमा! अन्नाणी मङ्अन्नाणी स्यअन्नाणी य निविहे परने, तं जहा-अणाइए वा अपज्जवसिए अभव्यानं १ अणाइए वा सपञ्जबसिए भव्यानां २ साइए वा सपञ्जवसिए प्रतिपतित-सम्यग्दर्शनानां ३, 'तत्थ णं जे से साइए सपञ्जबसिए से सम्यक्त्वप्रतिपतितस्यान्तर्महर्नोपरि अंनोमुहर्न' अणंतं कलं सम्यक्तवप्रतिपत्तौ, 'उक्कोसेणं उरुयपिणी ओयपिणी ओ कलओ खेतओ पोग्गलपरियद्वं देखुणं' सम्यक्त्वाद्-भ्रष्टस्य वनस्पत्यादि-ष्वनन्ता उत्पर्प्णिण्यवसर्प्पिणारितवाह्य पनः प्राप्तसम्यग्-दर्शनस्येति।
- ८.१९९. 'विभंगनाणी णं भंते! पुच्छा, भोयमा! जहन्नेणं एककं समयं' उत्पत्तिसमयानन्तरमेव प्रतिपाने। 'उक्कोत्मेणं तेतीसं सागरोबमाइं देसूणपुब्बकोडिअन्भहियाइं' देशोनां पूर्वकोटिं विभङ्गितया मनुष्येषु जीवित्वाऽप्रतिष्ठानादावृत्पन्नस्येति॥ अन्तरद्वारे-
- ८/२००-२०४. 'अंतरं सब्बं जहा जीवाभिगमे' ति पञ्चानां ज्ञानानां त्रयाणां चाज्ञानानामन्तरं सर्वं यथा जीवाभिगमे तथा वाच्यं, तच्चैवम्—आभिणिबोहियणाणिरस्म णं भंते! अंतरं कालओं केवच्चिरं होइ? गोयमा! जहन्नेणं अंतोमुहृतं उक्कोसेणं अणंतं कालं जाव अवहुं पोग्णनायरियट्टं देसूणं, सुयनाणिओहिनाणि-

मणपन्जवनाणीणं एवं चेव केवलनाणिस्स पुच्छा। गोयमा! नित्यं अंतरं मइअन्नाणिस्स सृयअन्नाणिस्स व पुच्छा। गोयमा! जहन्नेणं अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणं छाविहें सागरोवमाई साइरेगाई। विभंगनाणिस्स, पुच्छा। गोयमा! अहन्नेणं अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणं वणस्सङकालों।।

अल्पबहुत्वद्वारं - अप्पाबहुगाणि तिन्नि जहा बहुवत्तव्वयाएं ति अल्पबहुत्वानि त्रीणि ज्ञानिनां परस्परेणाज्ञानिनां च ज्ञान्यज्ञानिनां च यथाऽल्पबहुत्ववक्तव्यतायां प्रज्ञापना-सम्बन्धिन्यामभिहितानि तथा वाच्यानीति, तानि चैवम्

८/२०५-२०७. 'एएसि णं भेते! जीवाणं आभिणिबोहियनाणीणं ५ कयरे २ हिंती अप्पा वा बहुया वा तुल्ला वा विसेसाहिया वा?, गोयमा! सञ्जन्धोवा जीवा मणपञ्जवनाणी ओहिनाणी असंखेज्जगुणा अभिगि-बोहियनाणी सुयनाणी दोवि तुल्ला विसेसाहिया केवलनाणी अणंतगुणा' इत्येकम् १। 'एएसि पं भंते! जीवाणं मइअन्नाणीणं ३ कयरे २ हिंती अप्पा वा बहया वा तुल्ला वा विसेसाहिया वा? गोयमा! सब्बत्धोवा जीवा विभंगणाणी मङ्भन्नाणी सुयअन्नाणी दौवि तुल्ला अनंतगुणाः द्वितीयम्२। 'एएसि णं भते! आभिणिबोहिथनाणीपं ५ मङ्अन्नाणीणं ३ कयरे २ हितो जाव विसेसाहिया वा ?, गोयमा! सञ्बन्धोवा जीवा मणपज्जवणाणी ओहिनाणी असंखेजनगुणा आभिणि-बोहियनची सुयनाणी य दोवि तुल्ला विसेमाहिया विभंगनाणी असंखेज्जगुणा केवलनाणी अनंतगुणा मङ्अन्नाणी सुयअन्नाणी दोवि तुल्ला अर्णतगुण' ति, तत्र ज्ञानिस्त्रे स्तोका मनःपर्याय-ज्ञानिनो. यसमादृद्धिप्राप्तादिसंयतस्यैवः तद्भवति, अवधिज्ञानिन-स्त् चतसुष्वपि गतिष् सन्तीति तेभ्योऽसङ्ख्येयगुणाः, आमिनिबाधिकज्ञानिन**ः** श्रुतज्ञानिनश्चान्योऽन्यं अवधिज्ञानिभ्यस्तु विशेषाधिकाः, यतस्तेऽवधिज्ञानिनोऽपि मनःपर्यायज्ञानिनोऽपि अवधिमनःपर्यायाज्ञानिनोऽपि अवध्यादि-रहिता अपि पञ्चेन्द्रिया भवन्ति सारवादनसम्यग्दर्शनसन्दावे विकलेन्द्रिया अपि च मतिश्रुतज्ञानिने लभ्यन्त इति, केवलज्ञानिनस्त्वनन्तगृणाः, सिन्द्वानां सर्वज्ञानिभ्योऽनन्त-गुणत्वात्। अज्ञानिसुत्रे तु विभङ्गज्ञानिनः स्तोकाः, यसमात् पञ्चेन्द्रिया एवं ते भवन्ति, तेभ्योऽनन्तगुणा मत्यज्ञानिनः श्रुताज्ञानिनः, यते! मत्यज्ञानिनः श्रुताज्ञानिनश्चैकेन्द्रिया अपीति तेन तेभ्यस्तेऽनन्तगुणाः, परस्परतश्च तुल्याः। तथा मिश्रसूत्रे मनःपर्यायज्ञानिनः, अवधिज्ञानिनस्त तेभ्योऽ-सङ्ख्येयगुणाः, आभिनिबोधिकज्ञानिनः श्रुतज्ञानिनश्चान्योऽन्यं तुल्याः प्राक्तनेभ्यश्च विशेषाधिकाः, इह युक्तिः पूर्वोक्तैव, आभिनिबोधिकज्ञानिश्रतज्ञानिभ्यो विभङ्गज्ञानिनोऽसङ्ख्येयगृणाः कथम् ?, उच्यते, यतः सभ्यग्दृष्टिभ्यः सुरनारकेभ्यो मिथ्या-दृष्टयस्तेऽसङ्घ्येयगुणा उक्तास्तेन विभङ्गज्ञानिन आभिनि-बोधिकज्ञानिश्रृतज्ञानिभ्योऽसङ्ख्येयगृणाः. केवलज्ञानिनस्तु विभन्नज्ञानिभ्योऽनन्तगुणाः, सिद्धानामैकेन्द्रियवर्जसर्वजीव-भ्योऽनन्तगुणत्वात्. मत्यज्ञानिनः श्रुताज्ञानिनश्चान्योऽन्यं तुल्याः, केवलज्ञानिभ्यस्त्वनन्तगुणाः, वनस्पतिभ्वपि तेषां भावात्, तेषां च सिद्धेभ्योऽभ्यनन्तगुणत्वादिति॥ अथ पर्यायद्वारे-

८/२०८. 'केवऱ्या' इत्यादि, आभिनिबोधिकज्ञानस्य पर्यवा:--विशेषधम्मा आभिनिबोधिकज्ञानपर्यवाः, ते च द्विविधाः स्वपरपर्यायभेदात्. ਰਕ येऽबग्रहादयो मतिविश्राषाः क्षयोपशमवैचित्र्यात्ते स्वपर्यायास्ते चानन्तगृणाः कथम् 🤾 एकस्मादवग्रहादेरन्योऽवग्रहादिरनन्तभागवृद्ध्या विशुद्धः १ अन्यस्त्वसङ्ख्येयभागवृद्ध्या २ अपर: सङ्ख्येयभागवृद्ध्या ३ अन्यतरः सङ्घयेयगुणवृद्ध्या ४ तदन्योऽसङ्खयेयगुणवृद्ध्या ५ अपरस्त्वनन्तगुणवृद्ध्या ६ इति, एवं च सङ्घयातस्य सङ्ख्यातभेदत्वादसंख्यातस्य चासञ्ज्ञयातभेदत्बादननतस्य चानन्तभेदत्वादनन्ता विशेषा भवन्ति, अथवा तज्ज्ञेयस्या-नन्तत्वात् प्रतिज्ञेयं च तस्य भिद्यमानत्वात्। मतिज्ञानमविभागपरिच्छेदैर्बुद्ध्या <u> छिद्यमानमनन्तरवण्डं</u> भवतीत्येवमनन्तास्तत्पर्यवाः, तथा ये पदार्थान्तरपर्यायास्त तस्य परपर्यायास्ते च स्वपथियभ्योऽनन्तगुणाः, परेषामनन्तः गुणत्वादिति, ननु यदि ते परपर्यायागनदा तस्येति न व्यपदेष्टं युक्तं, परसम्बन्धित्वात्।

अथ तस्य ते तदा न परपर्यायास्ते व्यपदेष्टव्याः स्वसम्बन्धि-त्वादिति, अत्रोच्यते, वस्मात्त्रासम्बन्धास्ते तस्मानंषां परपर्याचव्यपदेशः, यस्माच्च ते परित्यज्यमानत्वेन तथा स्वपर्यायाणां स्वपर्याया एते इत्येवं विशेषणहेतुन्वेन च तस्मिनुपयुज्यन्ते तस्मातस्य पर्यवा इति व्यपदिश्यन्ते, यथाऽसम्बद्धमपि धनं स्वधनं उपयुज्यमानन्वादिति, आह च— 'जइ ते परपज्जाया न तस्स अह तस्स न परपज्जाया।

(आचार्य आह)—

जं तिम असंबद्धा तो परपञ्जायववएसो॥१॥ चायसपज्जायविसेसणाइणा तस्स जमुवजुज्जंति। सधणमिवासंबद्धं हवंति तो पज्जवा तस्स॥२॥' ति।

(यदि ते परपर्यायास्तस्य न अध तस्य न परपर्यायाः। यनस्मिन्नसम्बद्धा ततः परपर्यायव्ययदेशः॥१॥ तस्य त्यागस्वपर्यायविशेषणत्वादिना यदुपयुज्यन्ते ततः स्वधनम्बिसम्बद्धमपि तस्य पर्याया भवन्ति॥२॥)

८/२०९. 'केबइया णं भंते! सुयणाणे' त्यादौ, 'एवं चेव' नि अनन्ताः श्रुतज्ञानपर्यायाः प्रज्ञप्ता इत्यर्थः, ते च स्वपर्यायाः परपर्यायाश्च, तत्र स्वपर्यायाः ये श्रुतज्ञानस्य स्वतोऽक्षरश्रुतादयो भेदास्ते चानन्ताः क्षयोपशमवैचित्र्यविषयानन्त्याभ्यां श्रुतानुसारिणां बोधानामनन्तत्वात् अविभागपरिच्छेदानन्त्याच्च, परपर्याया-स्त्वनन्ताः सर्वभावानां प्रतीता एव, अथवा श्रुतं—ग्रन्थानुसारि ज्ञानं श्रुतज्ञानं, श्रुतग्रन्थाश्चाक्षरात्मकः, अक्षराणि चाकारादीनि,

तेषां चैकैकमक्षरं यथायोगमुदात्तानुदात्तस्विरतभेदात् सानुना-सिकिनरनुनासिकभेदात् अल्पप्रयत्नमहाप्रयत्नभेदादिभिश्च संयुक्तसंयोगासंयुक्तसंयोगभेदाद् द्व्यादिसंयोगभेदादिभिश्च धेयानन्त्याच्च भिद्यमानमनन्तभेदं भवति, ते च तस्य स्वपर्यायाः, परपर्यायाश्चान्येऽनन्ता एव, एवं चानन्तपर्यायं तत्, आह च—

'एक्केक्कमक्खरं पुण सपरपञ्जायभेयओ भिन्नं।
तं सम्बद्ध्यपञ्जायरासिमाणं मुणेयव्वं॥१॥
जे लब्भइ केवलो से सवन्नसिहओ य पञ्जवेऽगारो।
ते तस्स सपञ्जाया सेसा परपञ्जवा तस्स॥२॥'ति
(तद् एकैकमक्षरं स्वपर्यायभेदतो भिन्नं तत् पुनः सर्वद्रव्यपर्यायराशिप्रमाणं ज्ञातव्यम्॥१॥ यान् पर्यवान् लभते
केवलोऽकारः सर्व्णसिहितश्चाथ ते तस्य स्वपर्यायाः
शेषास्तस्य परपर्यायाः॥२॥) एवं चाक्षरात्मकत्वेनाक्षरपर्यायोपेतत्वादनन्ताः श्रुतज्ञानस्य पर्याया इति।

८/२१०,२११. 'एवं जाव' त्ति करणादिदं दृश्यं-'केवइया णं भंने! ओहिनाणपञ्जवा पन्नता?, गोयमा! अर्णता ओहिनाणपञ्जवा पन्नता। केवऱ्या णं भते! मणपज्जवनाणपञ्जवा पन्नता?. गोयमा ! अणंता मणपज्जवनाणपज्जवा पण्णता | केवङ्या णं केवलनाणपज्जवा पन्नता ?, गोयमा ! केवलनाणपञ्जवा पन्नत्ता' इति, तत्रावधिज्ञानस्य स्वपर्याया येऽवधिज्ञानभेदाः भवप्रत्ययक्षायोपशमिकभेदात् नारकतिर्यग्-मनुष्यदेवरूपतत्स्वामिभेदाद् असङ्खयातभेदतद्विषयभृतक्षेत्र-अनन्तभेदतद्विषयद्रव्यपर्यायभेदादविभाग-कालभेदाद पिलच्छेदाच्य ते चैवमनन्ता इति, मनःपर्यायज्ञानस्य केवलज्ञानस्य च स्वपर्याया ये स्वाम्यादिभेदेन स्वगता विशेष्यास्ते अनन्तद्रव्यपर्यायपरिच्छेदा-चानन्ता पेक्षयाऽविभागपलिच्छेदापेक्षया वेति, एवं मत्यज्ञानादित्रयेऽ-प्यनन्तपर्यायत्वम् द्यमिति। (ग्रन्थाग्रम् ८०००)। अथ पर्यवाणामेवालपबहुत्वनिरूपणायाह-

८/२१२-२१४. 'एएसि ण' मित्यादि, इह च स्वपर्यायापेक्षयै-वैषामलपबहुत्वमवसेयं, स्वपरपर्यायापेक्षया तु सर्वेषां तुल्य-पर्यायत्वादिति, तत्र सर्वस्तोका मनःपर्यायज्ञानपर्यायास्तस्य मनोमात्रविषयत्वात्. तेभ्योऽवधिज्ञानपर्यायाः अनन्तग्णाः, मनःपर्यायज्ञानापेक्षयाऽवधिज्ञानस्य । द्रव्यपर्यायतोऽनन्तगण-विषयत्वात्, तेभ्यः श्रुतज्ञानपर्याया अनन्तगुणा, ततस्तस्य रूप्यरूपिद्रव्यविषयत्वेनानन्तगुणविषयत्वात्. ततोऽप्याभिनि-बोधिकज्ञानपर्याया अनन्तगुणाः, ततस्तस्याभिलाप्यान-भिलाप्यद्रव्यादिविषयत्वेनानन्तगुणविषयत्वात्, ततः केवल-ज्ञानपर्याया अनन्तगुणाः, सर्वद्रव्य-पर्यायविषयत्वात्तस्येति। एवमज्ञानसूत्रेऽध्यत्पबह्त्वकारणं सूत्रानुसारेणोहनीयं, मिश्रसूत्रे त् स्तोका मनःपर्यायज्ञानपर्यवाः, इहोएपत्तिः प्रान्वत्, तेभ्यो विभङ्गज्ञानपर्यवा अनन्तगुणाः, मनःपर्यायज्ञानापेक्षया विभङ्गस्य

बहुतमविषयत्वात्। तथाहि-विभङ्गज्ञानमृद्धर्वाध ग्रैवेयकादारभ्य सप्तमपृथिव्यन्ते क्षेत्रे तिर्यक् चासङ्ख्यात-द्वीपसमुद्ररूपे क्षेत्रे यानि रूपिद्रव्याणि तानि कानिचिज्जानाति कांश्चित्ततपर्यायांश्च. तानि च मनःपर्यायज्ञानविषयापेक्षयाऽ-नन्तरपुणानीति, तेभ्योऽयधिज्ञानपर्यवा अनन्तरपुणाः, अवधेः संकलरूपिद्रव्यप्रतिद्रव्यासङ्ख्यातपर्यायविषयत्वेन विभङ्गापेक्षया अनन्तगुणविषयत्वात्, तेभ्योऽपि श्रुताज्ञानपर्यवा अनन्तगुणाः श्रुताज्ञानस्य श्रुतज्ञानवदोघादेशेन समस्तमूर्नामूर्तद्रव्यसर्व-पर्यायविषयत्वेनावधिज्ञानापेक्षयाऽनन्त-गुणविषयत्वात्. तेभ्यः श्रुतज्ञानपर्यवा विशेषाधिकाः, केषाञ्चित श्रुताज्ञानाविषयी-कृतनर्यायाणां विषयीकरणाद्, यतो ज्ञानत्वेन स्पष्टावभासं तत् तेभ्योऽपि मत्यज्ञानपर्यवा अनन्तगृणाः, यतः श्रुतज्ञान-मभिलाप्यवस्तुविषयमेव, मत्यज्ञानं तु तदनन्तगुणान-भिलाप्यवस्तुविषयमपीति। तताऽपि मतिज्ञानपर्यवा विशेषाधिकाः, केषाञ्चिदपि मत्यज्ञानाविषयीकृतभावानां विषयीकरणात्, तब्द्रि मत्यज्ञानापेक्षया स्फुटतरमिति, ततोऽपि केवलञ्चानपर्यवा अनन्तगुणाः, सर्वाद्धाभाविनां समस्तद्रव्य-पर्यायाणामनन्यसाधारणावभासनादिति॥

अष्टमशते द्वितीयः॥८-२॥

# तृतीय उद्देशकः

अनन्तरमाभिनिबोधिकादिकं ज्ञानं पर्यवतः प्ररूपितं, तेन च वृक्षादयोऽर्था ज्ञायन्तेऽतस्तृतीयोदेशके वृक्षविशेषानाह—

८/२१६-२२१. 'केई' त्यादि, 'संखेज्जर्जाविय' ति सङ्ख्याता जीवा येषु सन्ति ते सङ्ख्यातजीविकाः, एवमन्यदिप पदद्वयं, 'जहा पत्रवणाए' ति यथा प्रज्ञापनायां तथाऽत्रेदं सूत्रमध्येयं, तत्र चैवमेतत्—

'ताले तमाले तक्किल तेतिल साले य सालकल्लाणे; सरले जायइ केयइ कंदिल तह चम्मरुक्खे य॥१॥ भुयरुक्खे हिंगुरुक्खे लवंगरुक्खे य होइ बोद्धब्वे। पृयफली खज्जूरी बोद्धब्वा नालिएरी य॥२॥'

ंजे वाक्ते तहप्पगारे' ति ये चाप्यन्ये तथाप्रकारा वृक्षविशेषास्ते सङ्ख्यातजीविका इति प्रक्रमः। 'एगड्डिया य' ति एकमस्थिकं—फलमध्ये बीजं येषां ते एकास्थिकःः 'बहुबीयगा य' ति बहूनि बीजानि फलमध्ये येषां ते बहुबीजकाः—अनेकास्थिकाः 'जहा पन्नवणःपए' ति यथा प्रज्ञापनाख्ये प्रज्ञापनाप्रथमपदे तथाऽत्रेदं सूत्रमध्येयं, तच्चैवं—

'निबंबजंबुकोसंबसालअंकोरःलपीलुसल्या। सल्लडमोयइमालुय बउलपलासे करंजे य॥१॥' इत्यादि। तथा 'से कि तं बहुबीयगा?, बहुबीयगा अणेगविहा पण्णता, तं जहा-- रत्नत्रभादेशचरमः -

अत्थियतेंदुकविद्टे अंबाडगमाउलुंगबिल्ले य। आमलगफणसदाडिम आसोट्टे उंबरवडे य॥१॥

इत्यादि। अन्तिमं पुनरिदं सृत्रमत्र-'एएसिं मूलावि असंखेज्जजीविया कंदावि खंधावि तयावि सालावि पवालावि, पत्ता पत्तेयजीविया पुण्का अणेगजीविया फला बहुबीयग' नि, एतदन्तं चेदं बाच्यमिति दर्शयन्नाह-'जावे' न्यादि॥ अथ जीवाधिकारादिदमाह-

८/२२२-२२३. 'अहे' त्यादि, 'कुम्मे' ति 'कूर्मः' कच्छपः 'कुम्मावलिय' ति 'कूर्मावलिका' कच्छपपिक्तः 'गोहे' सि गोधा सरीस्पृपविशेषः 'जं अंतर' न्ति यान्यन्तरालानि 'तं अंतरे' ति तान्यन्तराणि 'कलिचेण व' ति क्षुद्रकाष्ठरूपेण 'आमुसमाणे व' ति आमृशन् ईषत् स्पृशन्नित्यर्थः 'संमुसमाणे य' ति समृशन् सामस्त्येन स्पृशन्नित्यर्थः। 'आलिहमाणे व' ति आलिखन् ईषत् सकृद्धाऽऽकर्षन्। 'विलिहमाणे व' ति विलिखन् नितरामनेकशो वा कर्षन्। 'आच्छिदमाणे व' ति ईषत् सकृद्धा छिन्दन्। 'विचिछदमाणे व' ति नितरामसकृद्धा छिन्दन्। 'समोउहमाणे' ति समुपदहन् 'आबाहं व' ति ईषद्धाधां 'वाबाहं व' ति वयाबाधां-प्रकृष्टर्पीडाम्॥

कूम्मांदिजीवाधिकारात्तदुत्पत्तिक्षेत्रस्य

चरमविभागदर्शनायाह-

८/२२४-२२६. 'कइ ण' मित्यादि, तत्र 'इमा णं भंते! रयण-प्यभापुढवी किं चरिमा अचरिमा?' इति, अथ केयं चरमाचरमपरिभाषा? इति, अत्रोच्यते, चरमं नाम प्रान्तं आपेक्षिकं च चरमत्वं, यदुक्तम्- अन्य-पर्यन्तवर्त्ति, द्रव्यापेक्षयेदं चरमं द्रव्यमिति, यथा पूर्वशरीरापेक्षया चरमं शरीर' मिति, तथा अचरमं नाम अप्रान्तं मध्यवर्त्ति, आपेक्षिकं यदुक्तं-'अन्यद्रव्यापेक्षयेदमचरमं चःचरमत्वं यथाऽन्त्यशरीरावेक्षया मध्यशरीर' मिति प्रज्ञापनादशमं पदं वाच्यं, एतदेवाह—'चरिमे' त्यादि, तत्र पदह्वयं दर्शितमेव, शेषं तु दर्श्यते—'चरिमाइं अचरिमाइं, चरिमंतपएसा अचरिमंतपण्सा ?, गोयमा! इमा णं रयणप्पभापुढवी नो चरिमा नो अचिरमा नो चरिमाइं नो अचरिमाइं नो चरिमंतपएसा नो अचरिमंतपएसा नियमा अचरिमं चरमाणि य चरिमंतपएसा य अचरिमंतपएसा य' इत्यादि, तत्र किं चरिमा अचरिमा? इत्येकवचनान्तः प्रश्नः 'चरिमाइं अचरिमाइं' इति बहुवचनान्तः प्रश्नः, 'चरिमंतपएसा अचरिमंतपएस' ति चरिमाण्येवान्त-वर्त्तित्वादन्ताश्चरिमान्तास्तेषां प्रदेशा इति समासः तथाऽचरम-मेवान्तो-विभागोऽचरमान्तस्तस्य प्रदेशा अचरमान्तप्रदेशाः। गोयमा! नो चरिमा नो अचरिमा' चरमत्व ह्येतदापेक्षिकम्, अपेक्षणीयस्याभावाच्य कथं चरिमा भविष्यति?. अचरमत्व-मप्यपेक्षयैव भवनि तनः कथमन्यस्यापेक्षणीयस्या -भावेऽचरमत्वं भवति?. यदि हि रत्नप्रभाया मध्येऽन्या पृथिवी स्यानवा तस्याश्चरमत्वं युज्यते, न चास्ति सा. तस्मान्न

चरमासौ, तथा यदि तस्या बाह्यतोऽस्या पृथिवी स्यानुदा तस्या अचरमत्वं युज्यते न चास्ति सा तस्मान्नाचरमाऽसाविति, अयं च वाक्यार्थोऽत्र-किमियं रत्नप्रभा पश्चिमा उत मध्यमा? इति, तदेतदिद्वतयमपि यथा न संभवति तथोक्तम्, अथा नो चरिमाई नो अचरिमाइं' ति कथं ?, यदा तस्याश्चरमव्यपदेशोऽपि नास्ति तदा चरमाणीति कथं भविष्यति?, एवमचरमाण्यपि, तथा 'नो चरिमंतपएसा नो अचरिमंतपएस' ति, अत्रापि चरमत्वस्या-चरमत्वस्य चाभावात्तत्प्रदेशकल्पनाया अप्यभाव एवेत्यत उक्तं-नो चरिमान्तप्रदेशा नो अचरिमान्तप्रदेशा रत्नप्रभा इति. किं तर्हि 'नियमात्' नियमेनाचरमं च चरमाणि च, एतद्क्तं भवति-अवश्यंतयेयं केवलभङ्गवाच्या न भवति, अवयवावयवि-रूपत्वादसङ्ख्येयप्रदेशावगाढत्वाद्यथोकतनिर्वचनविषयैवेति । तथाहिरत्नप्रभा तावदनेन प्रकारेण व्यवस्थितेति विनेय-जनानुग्रहाय लिख्यते, स्थापना चेयम्-एवमवस्थितायां यानि प्रान्तेषु व्यवस्थितानि तदध्यासिनक्षेत्रखण्डानि तानि तथाविध-वन्पनर्मध्य

विशिष्टैकपरिणामयुक्तत्वाच्यरमाणि, यत्पुनर्मध्ये महद् रत्नप्रभाक्षान्तं क्षेत्रखण्डं तद्यणि तथाविधपरिणामयुक्त-त्वादचरमं तदुभयसमुदायरूपा चेयमन्यथा तदभावप्रसङ्गात्, प्रदेशपरिकल्पनायां तु चरमान्तप्रदेशाश्चाचरमान्तप्रदेशाश्च, कथं?, ये बाह्यखण्डप्रदेशास्ते चरमान्तप्रदेशाः ये च मध्यखण्डप्रदेशास्तेऽचरमान्तप्रदेशाः हित, अनेन चैकान्त-दुर्णयनिरासप्रधानेन निर्वचनसूत्रेणावयवावयविरूपं वस्तिवत्याह, तयोश्च भेदाभेद इति। एवं शर्करादिष्विपः अथ कियदूरं तद्याच्यम्? इत्याह—'जावे' त्यादि ये वैमानिकभवसम्भवं स्पर्शन लप्स्यन्ते पुनस्तवानुत्पादेन मुक्तिगमनाते वैमानिकाः स्पर्शचरमेण चरमाः, ये तु तं पुनर्लप्स्यन्ते ते त्वचरमा इति॥

अष्टमशते तृतीयः॥८-३॥

# चतुर्थ उद्देशकः

अनन्तरोद्देशके वैमानिका उक्तास्ते च क्रियावन्त इति चतुर्थोद्देशके ता उच्यन्ते। तत्र च रायगिष्टे' इत्यादिसूनम्-

८/२२८. 'एवं किरियापयं ति, 'एवम्' एतेन क्रमेण क्रियापदं प्रज्ञपनाया द्वाविंशतितमं, तच्चैवं—'क्राइया अहिगरणिया पाओसिया पारियावणिया पाणाइवायिकरिया' इत्यादि, अन्तिमं पुनरिदं सूत्रमत्र 'एयासि णं भंते! आरंभियाणं परिग्गहियाणं अण्यच्चकखाणियाणं मायावत्तियाणं मिच्छादंसणवत्तियाण य क्यरे २ हिंतो अण्या वा बहुया वा तुल्ला वा विसेसाहिया वा?. गोयमा! सव्वत्थोवा मिच्छादंसणवत्तियाओं किरियाओं मिथ्यादृशामेव तद्धावात्, 'अप्पच्चक्खाणिकरियाओं विसेसाहियाओं' मिथ्यादृशामविरतसम्यग्दृशां च तासां भावात्, 'परिग्गहियाओं विसेसाहियाओं विसेसाहियाओं दिश्विरतानां चेशिवरतानां च

तासां भावःत्, 'आरंभियाओ किरियाओ विसेन्माहियाओ' पूर्वोक्तानां प्रमत्तसंयतानां च तासां भावात्, 'मायावित्तयाओ विसेन्माहियाओ' पूर्वोक्तानामप्रमत्तसंयतानां च तन्द्रावादिति, एतदन्तं चेदं वाच्यमिति दर्शयन्नाह—'जावे' त्यादि. इह गाथे—

मिच्छापच्चक्खाणे परिग्गहारंभमायकिरियाओ।
कमसो मिच्छा अविरयदेसपमतप्पमताणं॥१॥
मिच्छत्तवत्तियाओ मिच्छिहिद्वीण चेव तो थोवा।
सेसाणं एककेक्को बहुइ रासी तओ अहिया॥२॥
इति गतार्थे पूर्वोक्तेन॥

अष्टमशते चतुर्थोद्देशकः ॥८-४॥

## पंचम उद्देशकः

क्रियाधिकारात्पञ्चमोद्देशके परिग्रहादिक्रियाविषयं विचारं दर्शयचाह–

- ८/२३०. 'राथभिंह' इत्यादि, गौतमी भगवन्तमेवमवादीन्--'आजीविकाः' मोशालकशिष्या भदन्तः! 'स्थविरःन्' निर्ग्रन्थान् भगवतः 'एवं' वक्ष्यमाणप्रकारमवादिषुः, यच्च ते तान् प्रत्यवादिषुस्तद्रौतमः स्वयमेव पृच्छन्नाह-'समणोवासगस्स ण' कृतसामायिकस्य-'सामाइयकडस्स' त्ति मित्यादि, प्रतिपन्नाद्यशिक्षावृतस्य, श्रमणोपाश्रये हि श्रावकः सामायिकं प्रायः प्रतिपद्यते इत्यत उक्तं श्रमणोपाश्रये आसीनस्येति, केइ' त्ति कश्चित्पुरुषः 'भंडं' ति वस्त्रादिकं वस्तु गृहवर्त्ति साध्याश्रयवर्त्ति वा 'अवहरेज्ज' त्ति अनहरेत् 'से' ति स श्रमणोपासकः 'तं भंडं' ति तद्-अपहृतं भाण्डम् 'अणुगवेस-माणे' ति सामायिकपरिसमाप्त्यनन्तरं गवेषयन् 'सभंडं' ति स्वकीयं भाण्डं 'परायगं' ति परकीयं वा?, पृच्छतोऽयमभिः प्राय:-स्वसम्बन्धित्वात्तत्स्वकीयं सामायिकप्रतिपत्तौ परिगृहस्य प्रत्याख्यातत्वादस्वकीयमतः प्रश्नः, अत्रोत्तरं-'सभंडं' ति स्वभाण्डं।
- ८/२३१, 'तेहिं' नि तैर्विवक्षितैर्यथाक्षयोपशमं गृहीतैरित्यर्थः, 'सीले' गुणा-गुणवृतानि शीलब्रतानि-अणुब्रतानि त्यादि. तत्र प्रत्याख्यानं नमस्कारसहितादि विश्मणानि-रागादिविरतयः पाषधोपवासः-पर्वदिनोपवसनं तत एषां द्वन्द्वोऽतस्तैः, इह च शीलब्रन दीनां ग्रहणेऽपि साव्य-योगविरत्या विरमण-शब्दीपात्तया प्रयोजनं परिग्रहस्या-तस्या परिग्रहतानिमित्तत्वेन भाण्डस्याभाण्डताभवनहेतुत्वादिति 'से भंडे अभंडे भवइं ति 'तत् अपहृतं भाण्डमभाण्डं भवत्यसंव्यवहार्यत्वात् ॥
- ८/२३२. 'से केणं' ति अथ केन 'खाइ णं' ति पुनः अहेणं' ति अर्थेन हेतुना 'एवं भवइ' ति एवंभूतो मनःपरिणामो भवति–'नो मे हिरन्ने' इत्यादि, हिरण्यादिपरिग्रहस्य द्विविध त्रिविधेन प्रत्याख्यातत्वात्, उकतानुबनार्थानुसङ्ग्रहेणाह–'नो मे' इत्यादि

धनं-गणिमादि गवादि वा कनकं-प्रतीतं रत्नानि-कर्केतनादीनि मणयः --चन्द्रकान्तादयः मौक्तिकानि शङ्काश्च प्रतीताः शिला-प्रवातानि-विद्रुमाणि, अथवा शिला-मुक्ताशिलाद्याः प्रवालानि-विद्रुमाणि रक्तरत्नानि-पद्मरागादीनि। तत एषां द्वन्द्वस्ततो विपुलानि-धनादीन्यादियंस्य स तन्नथा 'संते ति विद्यमानं 'सार' ति प्रधानं 'सावएज्ज' ति स्वापनेयं द्रव्यम्, एतस्य च पदत्रयस्य कर्मधारयः, अथ यदि नन्द्राण्डमभाण्डं भवति तदा कथं स्वकीयं तद्गवेषयति? इत्याशङ्क्याह-'ममते' त्यादि, परिग्रहादिविषये मनोवाककत्यानां करणकारणे तेन प्रत्याख्याते ममत्वभावः पुनः-हिरण्यादिविषये ममतापरिणामः पुनः 'अपरिज्ञातः' अप्रत्याख्यातो भवति, अनुमतेर-प्रत्याख्यात्वात, ममत्वभावस्य चान्मतिरूपत्थादिति॥

- ८/२३३. 'केइ जायं चरेज्ज' ति कश्चिद् उपप्रतिरित्यर्थः 'जायां' भार्या 'चरेत्' सेवेत।
- ८/२३५, 'सृण्ह' ति स्नुषापुत्रभार्या 'पेज्जबंधणे' ति प्रेमैव-प्रीतिरंव बन्धनं प्रेमबन्धनं तत्पुनः 'से' तस्य श्राद्धस्याध्यवच्छिन्नं भवति, अनुमतेरप्रत्याख्यातत्वात् प्रेमानुबन्धस्य चानुमित-रूपत्वादिति॥
- ८/२३६, 'समणोवासयस्य णं' ति तृर्तायार्थत्वात् षष्ठ्याः श्रमणोपासकेनेत्यर्थः सम्बन्धमात्रविवश्या वा षष्ठीयं, 'पुव्वमेव' ति प्राक्कालमेव सम्वक्त्वप्रतिपत्तिसमनन्तरमेवेत्यर्थः। 'अपच्यक्खाए' ति न प्रत्याख्यातो भवति, तदा देशविरतिपरिणामस्याज्जातत्वात्, ततश्च 'से णं' ति श्रमणोपासकः 'पश्चात्' प्राणातिपातविरतिकाले 'पच्चाइक्खमाणे' ति प्रत्याचक्षाणः प्राणातिपातिमति गम्यते किं करोति ? इति प्रश्नः, वाचनान्तरे तु 'अपच्यक्खाएं इत्यस्य स्थाने 'पच्चक्खाएं' ति दृश्यते 'पच्चाइक्खमाणे' इत्यस्य स्थाने 'पच्चक्खाएं' ति दृश्यते 'पच्चाइक्खमाणे' इत्यस्य स्थाने 'पच्चक्खावेमाणे' ति दृश्यते, तत्र च प्रत्याख्याता स्वयमेव प्रत्याख्यापयंश्च गुरुणा हेतुकर्त्रा प्राणातिपात-प्रत्याख्यानं गुरुणाऽऽत्मानं ग्राहयन्नित्यर्थं इति।
- ८/२३७-२४०. 'तीत' मित्यदि, 'तीतम्' अतीतकालकृतं प्राणातिपानं 'प्रतिक्रामित' ततो निन्दाह्रारेण निवर्तत इत्यर्थः 'पडुप्पन्नं' ति प्रत्युत्पन्नं न्वर्तमानकालीनं प्राणातिपानं 'संवृणोति' न करोतीत्यर्थः 'अनागतं' भविष्यत्कालविषयं 'प्रत्याख्याति' न करोतीत्यर्थः 'अनागतं' भविष्यत्कालविषयं 'प्रत्याख्याति' न करिष्यामीत्यादि प्रतिजानीते॥ तिबिहं तिबिहेण' मित्यादि, इह च नव विकल्पास्तव गाथा— 'तिन्नि तिया तिन्नि दुया तिन्नि य एक्का हवंनि जोगेसु। तिदुएक्क तिदुएक्कं तिदुएक्कं चेव करणाहं॥१॥' (त्रयस्त्रिकास्त्रयो द्विकास्त्रयश्चैकका भवन्ति योगेषु। त्रयो द्वावेकं त्रयो द्वावेकं त्रयो द्वावेकं चेव करणानि॥१॥) एतेषु च विकल्पेष्वेकादयो विकल्पा लभ्यन्ते, आह च— 'एगो तिन्नि य तियगा दो नवगा तह य तिन्नि नव नव य। भंगनवगस्स एवं भंगा एगुणपन्नासं॥१॥

(एकश्च वयस्त्रिका ह्री नवकी तथा च त्रयो नव नव च। भङ्गनवकस्यैवं भङ्गा एकोनपञ्चाशन्॥१॥ द्वतेषु ७३५) स्थापना चेयम्–

> ३३३ २२२ १११ वीगाः ३२१ ३२१ ३२१ कर. १३३ ३९९ ३९९ ला.

तत्र 'तिविहं तिविहेणं ति 'त्रिविधं' त्रिप्रकारं करणकारपानु-मतिभेदात् प्राणातिपातयाः मिति गम्यते, 'त्रिविधेन' मनो-वचनकायलक्षणेन करणेन प्रतिक्रामित, तती निन्दनेन विरमित, 'तिबिहं दुविहेणं' ति त्रिविधं वधकरणादिभेदात् 'हिविधेन' करणेम मनःप्रभृतीनामेकतरवर्जिततवृद्धयेन, 'तिविद्दं काविहेणं' ति त्रिविधं तथैव 'एकविधेन' मनःप्रभृतीनामेकतरमेन करगेनेति 'दुविहं तिविहेणं' 'डिविधं' कृतादीनामन्यतमद्वयरूपं योगं 'त्रिविधेन' मनःप्रभृतिकरपेन, एवमन्येऽपि, तिविहं तिविहेणं पडिक्कम्माणें इत्यादि, 'न करोति' न स्वयं विद्धाति अतीतकाले प्राणातिपातं, मनस्म-हा हतोऽहं येन मया तदाऽसौ न हत इत्येवमनुथ्यानात्, तथा 'न नैव कारयति मनसैव यथा हा न युक्तं कृतं यदसौ परेण न घातिन इति चिन्तनात्, तथा 'कुर्वनते' विद्धानम्पलक्षणत्वात् कारयनते वा समन्जाननते वा परमात्मानं प्राणातियातं 'नानुजानाति' नानुमोदयति, मनसैव वधानुस्मरगेन तदनुमोदनात्. एवं न करोति न कारव्यति कुर्व्यन्तं नानुजानाति वचया. तथाविधवचनप्रवर्त्तनात्, एवं न करोति कारयति कुर्वन्तं नानुजानाति कायेन तथाविधाङ्ग-विकारकरणादिति. न चेह यथासङ्ख्यन्य।यो न करोति मनसा न कारयति वचसा नानुजानाति कायेनेत्यवंलक्षणोऽनुसरणीयोः वक्नविवक्षाऽधीनस्वात् । सर्वन्यायानां वक्ष्यमाणविकत्याः योगाच्येति. एवं त्रिविधं त्रिविधेनेत्यत्र विकल्पे एक एव विकल्पः तटन्येष् प्नर्द्वितीयनुतीयचभ्धेषु त्रयः २ पञ्चमष्ठ्योनंब नव सप्तमे त्रयः अष्टमनवमयोर्नव नवेति, एवं सर्वेऽप्येकोन-पञ्चाशत्, एवमियमतीतकालमाश्रित्य कृता क्रम्णकारणादि-अथवैवमेषाऽतीतकाले मनः प्रभृतीनां कारितमनुज्ञातं वा वधं क्रमेण न करोति न कार्यति न चानुजानाति तहिन्दनेन तढनुमोढननिषधतस्तता निवर्तन इत्यर्थः। तन्निन्दनस्थाभावे हि तदनुमोदनानिवृत्तः कृतादिरयो क्रियमाणाविरिव स्याविति। वर्त्तमानकालं त्याश्रित्य सर्गमय। भविष्यत्कालापेक्षया त्वेवमसौ न करोति मनसा हिनेष्यामीत्यस्य चिन्तनात्. न कार्यित मनर्भव तमहं घातविष्यामीत्यस्य चिन्तनात्, नानुजानाति मनसा भाविनं हर्षकरणात्. वधमनुश्रुत्य एवं वाचा तयोस्तथाविधयोः करणाविति. अथर्चयमेव भविष्यत्काले मनःप्रभृतिना करिष्यमाणं कारयिष्यमाणमनुमंख्यमानं वा वर्ध क्रमेण न करोति न कारयति न चान्जानाति ततो निवृत्तिमभ्यूपगच्छतीत्यर्थः, सर्वेषां चैषाः मीलने

सप्तचत्वारिंशदिधकं भङ्गकशतं भवति, इह च त्रिविधं विविधेनेति विकल्पमाश्रित्याक्षेपपरिहारौ वृद्धोक्तावेवम्-'न करेइच्याइतियं गिहिणो कह होइ देसविरयम्स? भन्नइ विसयस्स बहिं पडिसेहो अणुमईएवि॥१॥ केई भणंति गिहिणो तिविहं तिविहेण नित्ये संवरण। तं न जओ निद्दिष्टं इहेव सुत्ते विसेसेउं॥२॥ तो कह निज्जुत्तीए ऽणुमईनिसेहोत्ति? सो सविसयमि। सामन्ने वऽन्नतथ उ तिविहं तिविहेण को दोसो।।३।।' (न करोतीत्यादि त्रिकं गृहिणो वेशविरतस्य क्रथं भवति । विषयाद्वहिरनुमत्या अपि प्रतिषधः ॥१॥ केचिद्धणन्ति गृहिणस्त्रिविधं त्रिविधेन नास्ति संवरणं: यत इहैच सूत्रे विशिष्य निर्द्धिष्टम्॥२। तदा कथं निर्युकताबनुमति निषेध? इति, स स्वित्रषयः मामान्ये. वा. तथा चान्यत्र विशेष त्रिविधं विविधेन रयान् का दोषः १॥३॥) इह च 'सवित्ययंमि' ति स्वविषये यथानुमतिरस्ति 'सामन्ने व' नि सामान्ये वाऽविशेषे प्रत्याख्याने सिन 'अण्णत्य उ' ति विशेषे स्वयंभूरमणजलधिमतस्यादी-

'पुत्ताइसंतइनिमित्तमेत्तमेगारसिं जंपंति केइ गिहिणो विक्खाभिमुहरूस तिविहंपि॥१॥ (पुत्र। दिसन्तितिनिमित्तमात्रमेळाढणी प्रतिमां प्रपन्नस्य गृहिणस्त्रिविधं त्रिविधेन केचित् जल्पन्ति मुखस्य॥१॥) यथा च त्रिविधं त्रिविधेनेत्यत्राक्षेपपरिहारी कती तथाऽन्यत्रापि कार्यौ यत्रानुमनेरनुप्रवेशोऽर्म्ताति। अथ कथ मनसा करणादि?, उच्यंने, यथा वाक्काययारिनि, आह च-'आह कहं पुण मणसा करणं कारावणं अणुमई य ?। जह वइतणुजोगेहिं करणाई तह भन्ने मणसा॥१॥ तयहीणता वइतण्करणाईणं च अहव मणकरणं। सावज्जजोगमणणं पन्नत्तं वीयरागेहिं॥२॥ कारावण पुण मणसा चितेइ करेउ एस सावज्जं। चिंतेई य कए उण सुदृदु कयं अणुमई होई॥३॥' इति (अह कथं पुनर्मनसाकरणं कारापणमन्मतिश्च। यथा वाक्तन्यागभ्यां करणादि तथा मनसा तद्धीनत्याद्वाकृतन्करणादीनां अथवा मनःकरणं सावद्य-यंसमननं प्रजमं वीतरागैः॥२॥ मनसा ५नः काराणं एष सावद्यं करोत्विति चिन्तयति कृते पृतः सुष्ठु कृतमित्यनुमितर्भयति चिन्तयित्।।३।) इह व पञ्चभ्वणद्रतेषु प्रत्येकं सप्त-चत्वारिंशदधिकस्य भङ्गशतभ्य भावाद भङ्गकानां सप्त शतानि पञ्चित्रंशवधिकानि भवन्तीति। यत् स्थविरा आजीविकैः श्रमणोपायकगतं वस्तु एष्टाः गौतमेन च भगवंस्तनाव-दुक्तम्, अथानन्तरोकतशीलाः श्रमणोपासका एव भवन्ति न पुनराजीविकोपासकाः आजीविकानां गुणित्वेनःभिमतः अपीति दर्शयत्ताह—'एए खलु' इत्यादि, 'एते खलु' एत एव

परिदृश्यमाना निर्ग्रन्थस्यत्का इत्यर्थः 'परिसग' त्त ईदृशकाः प्राणानिपानादिष्यतीतप्रतिक्रमणादिमन्तः, 'नो खलु' नि नैय 'एरिस्मग' नि उक्तरूपा उक्नार्थानामपरिज्ञानात् 'आजीवि-ओवास्ट' नि गोशालक शिष्यश्चकाः॥

अधैतम्बेवार्थस्य विशेषतः समर्थनार्थमार्जविकसमयार्थस्य तदुपासकविशेषस्वरूपस्य चाभिधानपूर्वकमार्जविकोपासका-पेक्षया श्रमणोपासकानुन्कर्षयितुमाह—

८/२८१, 'आजीविए' त्यादि, आजीविकसमयः -गोशालकसिन्दान्तः तस्य 'अथमट्टे' ति इदमभिधेयम्-'अक्खीणपरिभोइणो सब्बे ਜਿ अक्षीणं--अक्षीण युष्कम्प्रासुकं परिभुकात सन् ' इन्द्रस्ययस्य अर्थाणपरिभागिनः. अथवा इन्येवशीलाः स्वार्थिकत्वादक्षीणपरिभोगा--अनपगताहारभोगासक्वयः इत्यर्थः 'सर्वे सत्त्वाः' असंघतः। सर्वे प्राणिनः, यधेवं ततः किस? इत्याह-'सं हतं' त्यादि, 'से' नि ततः 'हतं' नि हत्वा लगुडुदिना अभ्यवहार्य प्राणिजातं 'छित्त्वा' असिपुत्रिकादिना क्रिधा कृत्य 'भिन्वा' शृलादिना भिन्नं कृत्वा 'लुप्त्वा' पक्षादिलोपनेन 'विलप्य' त्वची विलोपनेन 'अपद्राव्य' विनाश्याहारमाहारयन्ति :

८ २४२, 'तत्थ' ति 'तत्र' एवं स्थितेऽसंयतसत्त्ववर्गे हननादि वोषपरायमं इत्यर्थः आर्मीविकसमये वाऽधिकरणभूते हादशेति विशेषानुष्ठानन्वान् परिगणिता आनन्दादिश्रमणोपासकवदन्यथा 'ताले' त्ति तात्वभिधान एक: बहबस्ते. 'अरिहंत-देवयाग' ति गोशालकस्य तालप्रलम्बद्धयोऽपि. त्ति तत्कलपनयाऽर्हस्त्वातः 'पचफत-पडिक्कत' पटानि फ:अपञ्चकान्त्रिवृत्ताः. उद्म्बरार्वःनि च पञ्चमीब्रह्वचनान्तानि प्रतिक्रान्तशब्दान्समरपादिति, 'अनिस्त्वंछपृहिं' ति ॱअ**नक्कभिन्ने**हिं` अवद्धितक<u>ः</u> अमस्तितैः। 'एतेवि ताय एवं ३७छेति' एतेऽपि ताबिद्विशिष्ट-एवमिच्छन्ति-अभूना प्रकारण योग्यनाधिकलाः इत्पर्ध: बाञ्जन्ति धर्मामिति गम्यम्। किमंग पुणे त्यादि, कि पुनर्ये इमे श्रमणोपासका भवन्ति ने नेच्छन्तीति गम्यम् १, इच्छन्त्येवेति, विशिष्टनरदेवगरुप्रवचनसमाक्षितत्वानेषां, कम्मादाणाई ति कम्माणि-जानावरणाठी-यादीयन्ते देस्तानि अथवा कर्नाणि च तान्यादानानि च कर्मादानानि कर्महेतव इति विगृहः, 'इंग्राने' त्यादि, अङ्गारविषयं कर्म अङ्गारकर्म-अङ्गाराणां करणविक्रयस्वरूपम्, एवमन्निव्यापाररूपं बदन्यदः र्वाष्ट्रकापाकः दिकं कर्म तदशुरकर्भोच्यते। अञ्चरशब्दस्य तदन्योपलक्षणत्वात्, 'वणकम्मे' ति वनविषयं कम्मं वनकम्मं-वनच्छेटनविक्रयरूपम्, एवं बीजपेषणाद्यपि, 'सार्डाकम्मे' ति अकटानां वाहनघटनविक्रयादि। 'भाईकम्मे' ति भाट्या-भाटकेन कर्म अन्यदीयद्रव्याणां शकटादिभिर्देशान्तरनयनं गोगहा दिसमर्पणं भाटीकर्म्। 'फोर्डाकम्मे' वा रफोटि:-भमे: स्फोटनं इलकुहालादिभिः

स्फोर्टकम्म् । 'दंतवाणिज्जे सि दन्तानां–हस्तिविषाणानाम् उपलक्षणत्वादेषां चर्मचामरपृतिकेशादीनां विणिज्यं-क्रयविक्रयो दन्तवाणिज्यं। 'लक्ख-वाणिज्जं' ति लाक्षया आकरे ग्रहणतेः विक्रयः एतच्य त्रससंस्रवितिनिमित्तस्यान्यस्यापि तिलादेर्द्रव्यस्य यद्वाणिज्यं तस्योपलक्षणं : 'केसवाणिज्जे' नि केशवज्जीवानः गोमहिषास्त्रीप्रभृतिकानां विक्रयः। 'रसवाणिज्जे' मद्यादिरस्यविक्रयः। 'विस्रवाणिज्जे' ति विषयोपलक्षणत्व च्छस्र-'जंतर्प लगकम्में ति वाणिज्यस्वाप्यनेनावरोधः। तिलेक्ष्वादीनां यत्पीडनं तदेव कर्म्म यन्त्रपाडनकर्म्। 'विल्लंछणकम्मे' नि निर्लाञ्छनमेव-वर्छिनककरणमेव कर्म 'दव्यिवादावणय' ति दवाग्ने:-दवस्य निर्लाञ्छनकम्म्। दापनं-दाने प्रयोजकत्वम्पलक्षणत्वादानं च दवाग्निदापनं तदेव प्राकृतत्वाद् 'दबस्भिदावणया'। सरदहतलायपरिसेन्सभयं जि सरसः-स्वयसंभतजलाश्यविशेषस्यः हद्स्य-नदादिष् तडागस्य-कृतिमजलाशयविशंषस्य निम्नयरप्रदेशलक्षणस्यः परिशोषणं यत्तथा तदेव प्राकृतत्वात स्वार्थिकताप्रत्यये 'सरवहतलाय-परिसोसणया'। 'असईपोसणय' ति वास्याः पोषणं तन्द्राटी-ग्रहणायः अनेन च कुर्ब्कुटमार्गारादिक्षुद्रजीव-पोषणमप्याक्षिप्तं दृश्यमिति। 'इन्बेते' नि 'इति' एवंप्रकाराः 'एने' निर्गृन्थसन्काः 'सुक्क' त्ति शुक्ला अभिन्नवृत्ता सदारम्भिणो हितानबन्धाश्च कृतज्ञाः अमत्सरिणः 'सुक्काभिजाइ य' त्ति 'शुक्लाभिज'त्या' शुक्लप्रधानाः॥ अनन्तरं देवतयोपपतारो भवन्तीत्युक्तमथ देवानेव भेदत आह-

अनन्तरं देवतयोषपत्तारो भवर्न्तात्युक्तमथ देवानेव भेदत आह ८/२२३, 'कतिविहः ण' मित्यादि॥

अष्टमशते पञ्चमः॥८-५॥

# षष्ठम उद्देशकः

पञ्चमे श्रमणोपासकाधिकार उक्तः. षष्ठेप्यसावेबोच्यते। इत्येवं सम्बन्धस्यास्यदं सुत्रमः

८/२४५. 'समणे' त्यादि, 'किं कज्जइ' नि किं फलं भवतीत्यर्थः, 'एगंतसो' नि एकान्तेन तस्य श्रमणोपासकस्य, 'नत्थि य से' नि नास्ति चैतद् यत् 'से' तस्य पापं कर्म 'क्रियते' भवति।

८.२४६. अप्रासुकदाने इवेति, 'बहुतिस्य' ति पापकम्मिक्षयः अप्यन्तराएं नि अल्पत्तरं निर्जरापेक्षयः, अयमर्यः-गुणवेते पात्रायाप्रासुकादिव्रव्यदाने चारित्रकायोपष्टमभे। जीवधातो व्यवहारतस्त्रच्चारित्रबाधा च भवति, तत्रश्च-चारित्रकायो-पष्टमभान्निर्जरा जीवधानादेश्च पापं कर्म्म. तत्र च स्वहेतु-सामर्थ्यात्पापापेक्षया बहुतरा निर्जरा निर्जरापेक्षया चाल्पतरं पापं भवति, इह च विवेचका मन्यन्ते-असंस्तरपादिकारणत एवाप्रासुकादिदाने बहुतरा निर्जरा भवति नाकारणे, यद् उक्तम---

## 'संथरणंमि असुद्धं दोण्हवि भेण्हंतदिंतयाणऽहियं। आउरिहेंतेणं तं चेव हियं असंथरणे॥१॥'

इति. (निर्वाहेऽशुद्धं गृह्णहदतोार्द्धयोरप्यहितं। आतुरदृष्टान्तेन विद्यासंस्तरणे हितं॥१॥) अन्ये त्वाहुः—अकारणेऽपि गृणवत्पात्रायाप्रासुकादिवाने परिणामवशाद्ब्हुतरा निर्वरा भवत्यत्पतरं च पापं कम्मेतिः निर्विशेषणत्वात् सूत्रस्य परिणामस्य च प्रमाणत्वात्, आह च—

# 'परमरहस्समिसीणं समत्तगणिपिडगझरिय साराणं। परिणामियं पमाणं निच्छयमवलंबमाणाणं॥१॥'

(सगरतगणिपिटकस्मारितसाराणामृषाणां। परम्रहस्यं निश्चयम-वलम्बयनं पारिणामिकं प्रमाणम् (विवादास्पदे दाने)॥१॥) यव्योच्यते 'संथरणंमि असुद्ध' मित्यदिनाऽशुद्धंद्वयोरपि दानृगृहीत्रोरहितायेति तद्शाहकस्य व्यवहारतः संयम-विराधनात् दायकस्य च लुब्धकदृष्टान्तभावितत्वेनाव्युत्पश्रत्वेन वा ददतः शुभालपायुष्कतानिमित्तत्वात्, शुभभपि चायुरलपमहितं विवक्षया. शुभालपायुष्कतानिमित्तत्वं चाप्रासुकादिदान-स्यालपायुष्कताफलप्रतिपादकस्त्रे प्राक् चर्चितं, यत्पुनरिह तन्वं तत्केवलिगम्यमिति।

#### नर्तायेस्त्रे

८/२८७. अस्संजयअविरये त्यादिनाऽगुणवान् पात्रविशेष उकतः 'फासुएण वा अफासुएण वा' इत्यादिना तु प्रासुका-प्रासुकादेर्दानस्य पापकर्मफलता निर्जराया अभावश्चोकतः, असंयमोपष्टम्भस्योभयवापि तुल्यत्वात्। यश्च प्रासुकादी जीवघाताभावेन अप्र'सुकादी च जीवघातसङ्क्रवेन विशेषः सोऽत्र न विवक्षितः पापकर्म्मणो निर्जराया अभावस्येव च विवक्षितत्वादिति, सूत्रत्रयेणापि चानेन मोक्षार्थमेव यहानं तिर्जरायस्त्रअनपेक्षणीयन्त्वाद्, अनुकम्पौचित्यदानं वा तत्र चिल्तितं, निर्जरायस्त्रअनपेक्षणीयन्वाद्, अनुकम्पौचित्ययंरिव चापेक्षणीय-त्वादित, उक्तव्य-

# 'मोक्खत्थं जं दाणं तं पड़ एसो विही समक्खाओ। अणुकंपादाणं पुण जिणेहिं न कयाइ पडिसिन्हं॥१॥'

इति (मोक्षार्थं यहानं तत्प्रतिविधिरेष भणितः। अनुकम्पादानं पुनर्न कवाचिन्प्रतिषिद्धम्॥१॥) दानाधिकारादेवेदमाह-

८/२८८. 'निर्म्थं चेत्यादि. इह चशब्दः पुनर्यय्तस्य चैवं घटन(-निर्म्भाय संयतादिविशेषणाय प्रासुकादिदाने गृहपतेरेकान्तेन निर्मशं भवित, निर्मुन्थः पुनः 'गृहपतिकुलं' गृहिगृहं 'पिंडवायणंडेयाए' 'ति पिण्डस्य पातो-भोजनस्य पात्रे गृहस्थान्निपतनं तत्र प्रतिज्ञा-ज्ञानं बुद्धिः पिण्डपत्तप्रतिज्ञा तया, पिण्डस्य पातो सम पात्रे भवित्वितिबुद्धयेत्यर्थः, 'उवनिमंतेज्ज' ित भिक्षो' गृहापोदं पिण्डद्वयमित्यभिदध्यादित्यर्थः, तत्र च 'एण' मित्यादि, 'से य' ति स पुनर्निर्मृन्थः 'त' ति स्थिवरिण्डं 'थेरा य से' ति स्थिवराः पुनः 'तस्य' निर्मृन्थस्य सिय नि स्युर्भवन्तीत्यर्थः, 'दावए' नि दद्यात् वापयेद्धा अवनावान-

प्रसङ्गात्, गृहपतिना हि पिण्डोऽसौ विविधातस्थिविरेभ्य एव दनो नान्यस्मै इति, 'एगते' ति जनालोकविनि 'अणावाप्' ति जनसंपातविजिते 'अचित्ते' नि अचेतने, नाचेतनामात्रेणवित्यत आह—बहुफासुए' ति बहुधा प्रासुकं बहुप्रासुकं तत्र, अनेन चाचिरकालकृते विकृते विस्तीर्णे दूरावगाढे असप्राणबीजरिते चेति सद्दगृहीतं दृष्टव्यमिति

८. २४९, 'से य ते' नि स च निर्जन्थः 'ती स्थविरिपण्डी 'पिडिम्णाहेज्ज' ति प्रतिगृह्णीयादिति॥ निर्णन्थप्रस्तावादिवमाहन

८/२५१-२५३. निर्मायेण ये त्यादि, इह चशब्दः पुनरर्थस्तस्य घटना चैवं-निर्ग्रन्थं कश्चित् पिण्डपातप्रतिज्ञया प्रविष्टं पिण्डादिनोपनिमन्त्रयेत् तेन च निर्ग्रन्थेन पुनः 'अकिच्यट्टाणे' ति कृत्वस्य-करणस्य स्थानं-आश्रयः कृत्यस्थानं तन्निषेधः अकृत्यस्थानं – मूलगृणादिप्रतिसेवःरूपोऽकार्यविशेषः। 'तस्य णं' ति तस्य निर्यन्थस्य सञ्जातान्तापस्य। 'एवं भवति' एवं प्रकारं मनो भवति 'एथरस ठाणरस' ति विभक्तिपरिणामाद 'एतत्स्थानम्' अनन्तरासेवितम् 'अलोचयामि' स्थापनाचार्य-निवेदनेन 'प्रतिक्रमामि' भिथ्या दृष्कृत दानेन 'निन्दामि' स्वसमक्षं स्वय्याकृत्यस्थानस्य वा कृत्सनेन 'गई' नुरुसमक्षं कृत्सनेन 'विउट्टामि' सि वित्रोटयामि-तदनुबन्धं छिनवि 'विशोधयामि' प्रायश्चिनपङ्कं प्रायश्चिताभ्यपगमेन 'अकरणतया' अकररोन 'अभ्यत्तिष्ठामि' अभ्यत्थितो भवामीति 'अहारिहं' ति यथाई यथोचितम्, एतच्च गीतार्थनायामेव भवति नान्यथः, 'अंनियं' ति समीपं गत इति शेषः 'थेरा य अमहा सियं' नि स्थविराः पुनः 'अमुखाः' निर्वाचः स्युर्वात।दिदोषात्, ततश्च तस्यालीचनाढि-परिणामे सत्यपि नालीचनाढि संपद्यत इत्यतः प्रश्नवति—'से ण' भिन्यादि, 'आराहए' नि मोक्षमार्गस्याराधकः शृद्ध इत्यर्थः भावस्य शृद्धत्वात्। संभवति चालोचनापरिणतौ सत्यां कथञ्चित्तदप्राप्तावप्याराधकत्वं, यत उक्तं भरणमाश्रित्य-

# 'आलोयणापरिणओ सम्मं संपद्विओ गुरुसगासे। जद मरइ अंतरे च्चिय तहावि सुद्धोत्ति भावाओ॥१॥'

इति (आलोचनापरिणतः सम्यक् संप्रस्थितो गुरुसकाभे। यदि प्रियतेऽन्तरेव तथाऽपि शुद्ध इति भावात्॥१।) स्थिविरात्मभेदेन चेह हे अमुखसूत्रे, हे कालगतसूत्रे, इत्येवं चत्वारि असंप्राप्तसूत्राणि ४, संप्राप्तसूत्राण्यप्येवं चत्वार्येव ४, एवमेतान्यष्टौ पिण्डपातार्थं गृहपतिकृले प्रविष्टस्य, एवं विचारभूम्यादावष्ट ८, एवं ग्रामगमनेऽष्टौ, एवमेतानि चतुर्विशितिः सूत्राणि।

८/२५४, एवं निर्गन्थिकाया अपि चतुर्विशतिः सूत्राणीति॥ अथानालोचित एवं कथमाराधकः? इत्याशङ्कामुनरं चण्ह—

८/२५५. 'से केणहेण' मित्यादि, 'तण्सूयं व' नि तृणाग्रं वा 'छिन्जमाणे छिन्ने' ति क्रियाकालनिष्ठाकल्तयोरभेटेन प्रतिक्षणं कार्यस्य निष्पत्तेः छिद्यमानं छिन्नमित्युच्यते, एवमसावालोचनान् परिणता सत्यामाराधनाप्रवृत्त आराधक एवेति। 'अहयं' व ति 'अहतं' नवं 'धोयं' ति प्रक्षालितं 'तंतुरुगयं' ति तन्त्रोहतं तूरिवेमग्ढेरुतीर्णमात्रं 'मंजिद्वादोणीए' नि मञ्जिष्ठारागभाजने॥ आराधकश्च दीपवद्दीण्यत इति दीपस्वरूपं निरूपयन्नाह—

- ८/२५६, 'पर्वावस्त्ये' त्यादि, 'झियायमाणस्स' ति ध्मायतो ध्मायमानस्य वा ज्वलत इत्यर्थः 'पर्वावे' ति प्रदीपो दीपयश्ठायादिसमुदायः 'झियाइ' ति ध्मायति ध्मायते वा ज्वलित 'अष्टि' चि दीवयष्टिः 'वत्ति' ति दश्य 'दीवचंपए' ति दीपस्थगनकं 'जोइ' ति अग्निः॥
- ८. (२५). 'अगारण्स ण' गित्यादि, इह चागारं- कुर्टागृहं 'कुड्ड' नि भिनयः 'कडण' नि ब्रिह्काः 'धारण' नि बलहरणाधारभूते स्थूणे 'बलहरण' नि धारणधारुपरिवर्नि तिर्यगायतकाष्ठं 'मोभ' इति यन्प्रसिद्धं 'वंस' नि वंशाश्चिउन्वराधारभूताः 'मल्ल' नि मल्लाः-कुड्यावष्टम्भन-स्थाणवः बलहरणा धारणाश्रितानि वा छिन्वराधारभूतानि ऊर्व्धवायतानि काष्टानि 'वाग' नि वल्का-वंशपदिबन्धनभूता वटादित्वचः 'छिनर' नि छित्वराणि-वंशादिमयानि छादनाधार-भूतानि किलिञ्जानि 'छाणे' ति छादनं दर्भादिमयं पटलमिति॥

इन्थं च नेजरमं ज्वलनिक्षया परशरीराश्रयेति परशरीर-मौदारिकाद्याश्रित्य जीवस्य नारकादेश्च क्रिया अभिधातुमाह-

८:२५८. 'नीवे णं' मित्यदि, 'ओरालियसरीराओ' नि औदारिक-शरीरात-परकीयमौदारिकशरीरमाथित्य कृतिक्रियो जीवः ? इति प्रश्नः, उत्तरं तु 'सिय तिकिरिए' त्ति यदैको जीबोऽन्य-पथिब्यादः सम्बन्ध्यौदारिकशरीरमाश्रित्य कायं व्यापारयति तदा त्रिक्रियः कायिक्यधिकरणिकीप्राद्वेषिकीनां भावात्, एतासां च परस्परेणाविनाभूतत्वात् स्यात्त्रिक्रिय इत्युक्तं न पुनः स्यादेकक्रियः स्यादृद्विक्रिय इति। अविनाभावश्च तासामेवम्-अधिकृतक्रिया ह्यवीतरागरथैव नेतरस्य, तथाविधकर्मबन्ध-हेतत्वात. अवीतरागकायस्य चाधिकरणत्वेन प्रद्वेधान्वितत्वेन कायक्रियासन्द्रावे इतस्योरवश्यंभावः <u>इतरभावे</u> कायिकीसन्द्रावः, उक्तञ्च प्रज्ञापनःयामिहार्थे-'जरस णं जीवरूस काङ्या किरिया कज्जइ तस्स अहिगरणिया किरिया निदमा कज्जड, जरूर अहिंगरणियाकिरिया कज्जइ तस्सवि काइया किरिया नियमा कन्जइ' इत्यादि, तथाऽऽद्य-क्रियात्रयसद्भावे उत्तरिक्रयाद्वयं भजनया भवति, यदाह-'जस्स णं जीवरन्य काइया किरिया करनइ तस्त्य परियावणिया सिय क जड़ सिय में कज़्ज़ड़' इत्यादि, ततश्च कायव्यापारह्रारेणाद्यक्रियात्रय एव वर्तते न तु परितापयति न चातिपातयति नदा त्रिक्रिय एवत्यनोऽपि स्यात्त्रिक्रिय इत्युक्नं, यदा त् परितापयित तदा चतुष्क्रियः, आद्यक्रियात्रयस्य तत्रावश्यंभावात्, यदा त्वतिपातयति तदा पञ्चक्रियः। आद्यक्रियाचतुष्कस्य तत्रावश्यंभावात्. उक्तञ्च- जरूस

- पारियावणिया किरिया कन्नइ तस्स काइया नियम कन्नई' त्यादीति। अत एवाह—'सिय चउिकिरिए सिय पंचिकिरिए' ति, तथा 'सिय अकिरिय' ति वीतरागावस्थामाश्रित्य, तस्या हि वीतरागन्ववस्थामाश्रित्य, तस्या हि
- ८/२५९. निरङ्ग् ण मिन्यादि. नारको यस्मादीदारिकशरीरक्ततं पृथिव्यादिकं स्पृशिति परितापयित विनाशयित च तस्मादीदारिकात् स्यात्त्रिक्रिय इत्यादि, अक्रियस्त्वयं न भवित, अवीतरागत्वेन क्रियाणामवश्यंभावित्वादिति।
- ८/२६०. 'एवं चेव ति स्यात्त्रिक्रिय इत्यादि सर्वेष्वमुरादिपदेषु वाच्यमित्यर्थः, 'मणुरुसे जहा जीवे' ति जीवपदे इव मनुष्यपदेऽक्रियत्वमि वाच्यमित्यर्थः, जीवपदे मनुष्यसिद्धापेक्षयैवाक्रियत्वस्याधीतत्वादिति।
- ८/२६१-२६६. 'ओरालिययरीरेहिंतो' नि औद्यारिकशरीरेभ्य इत्येवं बहुत्वापेक्षोऽयमपरो दण्डकः, एवमेती जीवस्यंकत्वेन द्वाँ दण्डकी, एवमेव च जीवस्य बहुत्वेनापरी द्वौ, एवमौदारिक-शर्रारापेक्षया चत्वारो दण्डका इति॥
- ८/२६७-२६८. 'जीवे ण' मित्यादि जीवः परकीयं वैक्रियशरीर-माश्रित्य कतिक्रियः?. उच्यते, स्यात्त्रिक्रिय इत्यादि, चङ्चक्रियश्चेह नोच्यते. प्रामितिपातस्य वैक्रियशरीरिणः कर्त्तुमशक्यत्वाद्, अविरतिमात्रस्य चेहाविविक्षतत्वाद्, अत एवोक्त- पंचम-किरिया न भन्नड्' ति. 'एवं जहा वेउब्वियं तहा आहारयंपि तेयगंपि कम्मगंपि भाणिथव्वं' ति. अनेनाहार-कादिशरीरत्रयमप्याश्रित्य दण्डकचतुष्टयेन नैरयिकादिजीवानां त्रिक्रियत्वं चतुष्क्रियत्वं चोक्तं पञ्चक्रियन्वं तु निवारितं, मार्यितुमशक्यत्वानस्येति. अथ नारकस्याधोलोकवर्त्तित्वा-व्रहारकशर्रारस्य च मनुष्यलोकवर्त्तित्वेन तित्क्रेयाणाम-विषयत्वात्। कथमाहारकशरीरमाश्रित्य नारकः स्यात्त्रिक्रियः स्याच्चतुष्क्रिय इति?, अत्रोच्यते, यावत्पूर्वशरीरं व्युत्सृष्टं जीवनिर्वर्तितपरिणामं न त्यजित तावतपूर्वभावप्रजापनानयमतेन **भृतघटन्यायनेत्यतो** व्यपिटश्यते। निर्वर्त्तकजीवस्यैवेति नारकपूर्वभवदेहो नारकस्यैव तदेशेन च मनुष्यलोकवर्त्तिनाऽ-स्थ्यादिरूपेण यदाहारकशरीरं स्पृश्यते परिताप्यते बा तदाहारकदेहान्नारकस्त्रिक्रियश्चतुष्क्रियो व भवति, कायिकी-भावे इतरयोरवश्यंभावात्। पारितापनिकीभावे चाचत्रस्यावश्यं-भावादिति। एवमिहान्यदपि वि (तद्रि) षयमवगन्तव्यं, यच्य तैजसकार्म्मणशरीरापेक्षया जीवानां परितःपकत्वं तदौदारिका-द्याश्रितन्वेन तयोर्वसेयं, स्वरूपेण नयोः परिनापयिन-मशक्यत्वादिति।'

अष्टमशते षष्ठोद्देशः॥ ८-६॥

#### सप्तम उद्देशकः

ष्ण्योद्देशके क्रियाव्यतिकर उक्त इति क्रियाप्रस्तावान् सप्तमोद्देशके प्रक्षेत्रक्रियानिमिनकोऽन्ययूथिकविवादव्यतिकर उच्यते। इत्येवंसम्बन्धम्यास्येदमादिसूत्रम्—

८/२७१. 'नेण' मित्यादि।

८/२७३, तत्र 'अञ्जो' ति हे आर्च्याः! 'तिविहं तिविहेणं' ति त्रिविधं करणादिकं योगमाश्रित्य त्रिविधेन मनःप्रभृतिकरणेन।

८/२७५. 'अदिन्नं साङ्ग्जह' ति अदत्तं स्वदध्ये अनुमन्यध्य इत्यर्थः।

८/२०७. 'दिज्जमाणे अदिन्ने' इत्यादि दीयमानमदनं, दीयमानस्य वर्त्तमानकालत्वाद् दत्तस्य चातीतकालवर्तित्वाद् वर्त्तमाना-तीतयोश्चात्यन्तिभन्नत्वादीयमानं दत्तं न भवति दत्तमेव दत्तमिति व्यपदिश्यते, एवं प्रतिगृद्धमाणादावपि, तत्र दीयमानं दायकापेक्षया प्रतिगृद्धमाणं ग्राहकापेक्षया 'निसृज्यमानं' क्षिप्यमाणं पात्रापेक्षयेति। 'अंतरे' ति अवस्यरे, अयमभिप्रायः यदि दीयमानं पात्रेऽपतितं सदत्तं भवति तदा तस्य दत्तस्य सतः पात्रपतनलक्षणं ग्रहणं कृतं भवति, यदा तु तद्दीयमानमदत्तं तदा पात्रपतनलक्षणं ग्रहणमदत्तस्येति ज्ञासमिति।

निर्ग्रन्थोत्तरदाक्ये त्।

८/२८०. 'अम्हे णं अञ्जो! दिन्जमाणे दिन्ने' इत्यादि यदुक्तं तत्र क्रियाकालनिष्ठाकालयोरभेदादीयमानत्वादेर्वत्तत्वादि समवसेय-मिति।

अथ दीयमानमदत्तमित्यादेर्भवन्मतत्वाद् यूयमेवालंयतत्वादिगुणा इत्यावेदनायान्ययूथिकान् प्रति स्थविराः प्राहः—

८/२८८.

'तुन्झे ण अज्जो ! अप्पणा चेवे' त्यादि, 'रीयं रीयमाण' ति 'रीतं' गमनं 'रीयमाणाः' गच्छन्तो गमनं कुर्वाणा इत्यर्थः 'पुढविं पेच्चेह' पृथिवीमाक्रामथेत्यर्थः 'अभिहणह' पादाभ्यामाभिमुख्येन हथ 'वत्तेह' नि पादाभिघातेनैव 'वर्तयथ' श्लक्ष्णतः नयथ 'लेसेह' ति 'श्लेषयथ' भूम्यां श्लिष्टां कुरुथ 'संघाएह' ति 'सङ्घातयथ' संहता कुरुथ 'संधट्टेह' ति ·परितावेह' 'परितापयथ' 'सङ्गद्वययः' स्पृश्य नि समन्ताञ्जातसन्तापां कुरुथ 'किलामेद्द' ति वलमयथ— मारणान्तिकसभृद्घातं गमयथेत्यर्थः 'उवद्दवेहः ति उपद्रवयथ मारयथेत्यर्थः 'कायं व' त्ति 'कायं' शरीरं प्रतीत्यो-चारादिकायकार्यमित्यर्थः जोगं व' ति 'योगं' ग्लानवैया-वृत्त्यादिव्यापारं प्रतीत्य 'रियं वा पडुच्च' नि 'ऋतं' सत्यं संयमगाश्रित्येत्यर्थः प्रतीत्य-अप्काथादिजीवसंरक्षणं देसेणं वयामां' ति प्रभृताया पृथिव्या ये विवक्षिता देशास्त्रैर्वजामो नाविशेषेण, ईर्यासमितियरायणत्वेन सचेतन-देशपरिहारतोऽचेतनदेशैर्वजाम इत्यर्थः एवं 'पएसं पएसेणं वयामो' इत्यपि नवरं देशो-भूमेर्महत्स्यूण्डं प्रदेशस्त्-लघुतरभिति॥

अर्थोक्तगुणयोगेन नास्माकमिवैषां गमनमस्तीत्यिभप्रायतः स्थिवराः यूयमेव पृथिव्याक्रमणादितोऽसंयतत्वादिगुणा इति प्रतिपादनायान्यृथिकान् प्रत्याहः—

८/२९२. 'तुज्झे णं अज्जो' इत्यादि 'गइप्पवायं' ति गतिः प्रोद्यते— प्ररूप्यते यत्र तद्रतिप्रवादं गतेर्वा—प्रवृत्तेः क्रियायाः प्रपातः— प्रपतनसम्भवः प्रयोगादिष्वर्थेषु वर्त्तनं गितप्रपातस्तत्प्रतिपादकः— मध्ययनं गतिप्रपातं तत् प्रज्ञापितवन्तोः, गतिविचारप्रस्ता-वादिति।।

अथ गतिप्रपातमेव भेदतोऽभिधातुमाह-

८/२९३. 'कड्विहे ण' मित्यादि, 'पओगगति' नि इह गतिप्रपात-भेदप्रक्रमे यद्वतिभेदभणनं तद्वतिधर्मत्वात् प्रपानस्य गतिभेद-भणने गतिप्रपातभेदा एव भणिता भवन्तीति न्यायादवसेयं, तत्र प्रयोगस्य सत्यमनःप्रभृतिकस्य पञ्चदशविधस्य गतिः-प्रवृतिः प्रयोगगतिः, 'ततगइ' ति ततस्य-ग्रामनगरादिकं गन्तुं प्रवृत्तत्वेन तच्चाप्टत्वेन तदन्तरालपथे वर्त्तमानतया प्रसारित-क्रमतया च विरुतारं गतस्य गतिस्ततगतिः, ततो वाऽवधिभूत-ग्रामादेर्नगरादौ गतिः प्राकृतत्वेन तनगई, अस्मिश्च स्थाने इतः सुत्रादारभ्य प्रज्ञापनायां षोडशं प्रयोगपदं 'सेनं विद्ययगई' एतत्सूत्रं यावद्वाच्यमेतवेवाह-'एतो' इत्यादि, तब्बैव-'बंधण-छेयणगई उववायगई विहायगई' इत्यादि, तत्र बन्धनच्छेदन-गति:-बंधनस्य कर्मणः सम्बन्धस्य वा छेदने-अभावे गतिर्जीवस्य शरीरात शरीरस्य वा जीवाद्वन्धनच्छेदनगतिः, उपपातगतिरुत् त्रिविधा-क्षेत्रभवनोभवभेदात्, तत्र नारक-तिर्यग्नरदेवसिन्द्रानां यत् क्षेत्रे उपपाताय-उत्पादाय गमनं सा क्षेत्रोपपातगतिः, या च नारकादीनामेव स्वभवे उपपातग्न्पा गतिः सा भवोषपातगतिः, यच्च सिन्द्रपृद्वलयोर्गमनमात्रं सा नोभवोपपातगतिः, विद्ययोगतिस्तु स्पृशद्रत्याविकाऽनेक-विधेति॥

अष्टमे शते सप्तमः॥७॥

## अष्टम उद्देशकः

अनन्तरोद्देशके स्थिवरान् प्रत्यन्ययूथिकाः प्रत्यनीका उक्ताः, अष्टमे तु गुर्वीदिप्रत्यनीका उच्यन्ते, इत्येवंसम्बन्धस्यास्येदं सन्नम्-

८/२९५. 'रायगिहे' इत्यादि, तत्र 'गुरूणं ति 'गुरून्' तत्त्वो प्रदेशकान् प्रतीत्य-आश्रित्य प्रत्यनीकमिव-प्रतिसेन्यमिव प्रतिकूलतया ये ते प्रत्यनीकाः, तत्राचार्यः-अर्थव्याख्याता उपाध्यायः-सूत्रदाता स्थविरस्तु जातिश्रुतपर्यावैः, तत्र जात्या षष्टिवर्षजातः श्रुतस्थिवरः-समयायधरः पर्यायम्थिवरो-विंशतिवर्षपर्यायः, एतत्प्रत्यनीकता चैवम्-

'जच्चाईहिं अवन्नं भासइ वट्टइ न यावि उववाए। अहिओ छिद्दप्पेही पंगासवाई अणणुलोमो।।!१।। अहवावि वए एवं उवएस परस्स देंति एवं तु! दस्तविहवेयावच्चे कायव्व सयं न कुव्वंति॥२॥' (जात्यादिभिरवर्णं भाषते न चाप्युपपाते वर्तते। अहितश्छिद्रप्रेक्षी प्रकाशवादी अननुलोमः॥१॥ अथवाप्रि बदेदेवमुपरोशमेवं परस्य ददति दशविधवैयावृत्वं यत्कर्तव्यं स्वयं तु न कुर्वन्ति॥२॥)

- ८./२९६. गइं णं मित्यादि, 'गितं' मानुष्यत्वादिकां प्रतीत्य तत्रेहलोकस्य-प्रत्यक्षस्य मानुषत्वलक्षणपर्यायस्य प्रत्यनीक इन्द्रियार्थप्रतिकृलकारित्वात् पञ्चाग्नितपस्विवद् इहलोक-प्रत्यनीकः, परलोको-जन्मान्तरं तत्प्रत्यनीकः-'इन्द्रियार्थ-तत्परः, द्विधालोकप्रत्यनीकश्च चौर्यादिभिरिन्द्रियार्थ-साधनपरः।
- ८/२९७. 'समूहण्णं भंते!' त्यादि, 'समूहं' साधुसमृद्यायं प्रतीत्य तत्र कुलं-चान्द्रादिकं तत्समूहो गणः-कोटिकादि-स्तत्समूहः सङ्घः, प्रत्यनीकता चैतेषामवर्णवाद्यदिभिरिति, कुलादिलक्षणं चेदम्- 'एत्थ कुलं वित्रेयं एगायरियस्स संतई जा उ! तिण्ह कुलाण मिहो पुण सावेकखाणं गणो होइ॥१॥ सब्वोवि नाणदंसणचरणगुणविद्द्सियाण समणाणं। समुदाओ पुण संघो गणसमुदाओतिकाऊणं॥२॥' (अत्र कुलं विशेयमेकाचार्यस्य या सन्तितः। त्रयाणं कुलानामिह सापक्षाणां पुनर्णणो भवित्॥१॥ सर्वेदिप ज्ञानदर्शनचरणगुणविभूषितानां श्रमणानां सभृदयः पुनः सङ्घो गुणसमुदाय इतिकृत्वा)॥२॥
- ८/२९८. 'अणुकंप' मित्यादि, अनुकम्पा-भक्तपानादिभिक्त-पष्टम्भस्तां प्रतीत्य, तत्र तपस्वी-क्षपकः ग्लानी-रोगादिभिर-समर्थः शैक्ष:-अभिनवप्रव्रजितः, एते ह्यनुकम्पनीया भवन्ति, तदकरणाकारणाभ्यां च प्रत्यनीकतित।
- २/२९९. 'सुयण्ण' मित्यादि, 'श्रुत' सूत्रादि तत्र सूत्रं-व्याख्येयम् अर्थः-तद्ध्याख्यानं निर्युक्त्यादि तदुभयं-एनद्वितयं, तत्प्रत्यनीकता च-

'काया वया य ते चिवय ते चेव प्रमाय अप्यमाया थ। मोक्खाहिगारियाणं जोइसजोणीहिं किं कज्जं?[[१]]' (काया ब्रतानि च तान्येव त एव प्रमादा अप्रमादाश्च। मोक्षाधिकारिणां (योनिप्राभृतादि) ज्योतियोंनिभिः किं कार्यम्?[[१]]) इत्यादि दुषणोद्धावनं।

८/३००. 'भाव' मित्यादि, भावः—पर्यायः, स च जीवाजीवगतः, तत्र जीवस्य प्रशस्तोऽप्रशस्तश्च, तत्र प्रशस्तः—क्षायिकादिर-प्रशस्तो विवक्षयौदयिकः, क्षायिकादिः पुनर्ज्ञानादिरूपोऽतो भावान् ज्ञानादीन् प्रति प्रत्यनीकः तेषां वितथप्ररूपणतो दृषणतो वा, यथा—

'पाययसुत्तनिबद्धं को वा जाणइ पणीय केणेयं। किं वा चरणेणं तु दाणेण विणा उ हवइति।।१॥' (प्राकृतनिबद्धं सूत्रं को वा जानाति केनेवं प्रणीतं?, किंवा वानेन विना चरणेनैव भवति? इति॥१॥) एते च प्रत्यनीका अपुनःकरणेनाभ्युत्थिताः शुद्धिमर्हन्ति शुद्धिश्च व्यवहारादिति व्यवहारप्ररूपणायाह-

'कड़विह मित्यादि, व्यवहरणं व्यवहारो-मुसुप्रवृत्तिनिवृत्तिरूपः इह तु तन्त्रिबन्धनत्वात ज्ञानविशेषोऽनि व्यवहारः, तत्रागम्यन्ते-परिच्छिद्यन्ते अर्था अनेनेत्यागमः-केवलमनः पर्यायावधिपूर्वचतुर्दशकदशकनवकरूपः, तथा श्रुतं-शेषमाचारप्रकल्पादि, नवादिपूर्वाणां च श्रुतत्वेऽप्यतीन्द्रियार्थेषु विशिष्टज्ञानद्देतृत्वेन सातिशयत्वादागमव्यपदेशः केवलवदिति. तथाऽऽज्ञा—यदरीनार्थस्य पुरतो गूढार्थपदैर्देशान्तरस्थर्गानार्थ-निवेदनायार्तीचारालोचनं इतरस्यापि तथैव शुद्धिदानं, तथा धारणा-र्गातार्थसंविग्नेन द्रव्याद्यवेक्षया यत्रापराधे यथा या विशुद्धिः कृता तामवधार्य यदगुप्तमेवालोचनदानतस्तत्रेव तथैव नामव प्रयुक्ति इति वैयावृत्यकारादर्वा कारिणोऽशेषान्चितस्यः प्रायश्चित्तपदानां प्रदर्शितानां धरणमिति, तथा जीतं इब्बक्षेत्रकालभावपुरुषप्रतिसेवानुवृत्तया संहननधृत्याविपरिहाणिमवेक्ष्य यत् प्रायण्यित्वानं यो वा यत्र गच्छे सूत्रातिरिक्तः कारणनः प्रायश्चित्तव्यवहारः प्रवर्तिता बद्दभिरन्धेश्चान्वर्नित इति। आगमादीनां व्यापारणे उत्सर्गा-पवादाबाह--'जहे' त्यादि, यथेति यथा प्रकारः केवलादीना-मन्यतमः 'से' तस्य व्यवधर्मः स चोक्तलक्षणी व्यवहारः 'तत्र' तेषु पञ्चसु व्यवहारेषु मध्ये तस्मिन वा प्रावश्विनदानादि-व्यवहारकाले व्यवहर्त्तव्ये वा वस्तुनि विषये 'आगमः' केवलादिः 'स्यान्' भयेन् तादृशेनेति शेषः आगमेन 'व्यवहारं' प्राचश्चिनदानादिकं 'प्रस्थापयेत्' प्रयत्तयेत न शेषेः, आगमेऽपि षड्विधे केवलेनावनध्यबोधन्यातस्य, तदभावे मनःपर्यादेण, एवं प्रधानतराभावे इतरणेति। अथ 'नो' नेव चशब्दो यदिशब्दार्थः 'से' तस्य स वा नत्र व्यवहर्त्तव्यादावागमः स्थानः 'यथा' यन्प्रकारं 'से' तस्य तत्र व्यवहर्त्तव्यादौ श्रतं स्यात् तादशेन श्रुतेन व्यवहारं प्रस्थापयेदिति, '्वेचेएहिं इत्यादि निगमनं सामान्येन, 'जहा जहा सं' इत्यदि तु विशेषनिगमनमिति। एतैर्व्यवहर्तुः फलं प्रश्नद्वारेणाह—ंसे कि भित्यादि, अथ कि ह भदन्त !--भट्टारक 'आहः' प्रतिपादयन्ति ? ये 'आरमबलिकाः' उक्तज्ञानविशेषबलवन्तः श्रमणा निर्धन्थाः केवितप्रभृतयः 'इब्बेयं' ति इत्येतद्वक्ष्यमाणं, अथवा इत्येवमिति-एवं प्रत्यक्षं पञ्चिवधं व्यवहारं प्राथश्चिनदानादिरूपं सम्मं ववहरमाणं ति संबध्यते, व्यवहरन् प्रवर्त्तयन्नित्यर्थः, कथं?-'सम्मं' ति सम्यक्, तदेव कथम्? इत्याह—'यदा २' यस्मिन् २ अवसरे 'यत्र २' प्रयोजने वः क्षेत्रे वा यो य उचितस्तं तमिति शेषः तदा २ काले तस्मिन् २ प्रयोजनावी, कथम्भूतम्? इत्याह-अनिश्रितैः -सर्वाशंसारहितैरुपाश्रितः-अङ्गीकृतोऽनिश्रितो-पाश्रितस्तम् अथवा निश्रितश्च शिष्यत्वादि प्रतिपन्नः उपाश्रितश्च-स एव वैयावृत्त्यकरन्वादिना प्रन्यासन्नतरस्तौ,

अथवा निश्चितं—रागः उपाश्चितं च द्वेषरने, अथवा निश्चितं च आहाराहिलिएसा उपाश्चितं च—शिष्यप्रतीच्छककुलाद्यपेक्षा ते न स्तो यत्र तत्त्वथेति क्रियाविशेषणं, सर्वथा पक्षपातरहितत्वेन यथावितत्वर्थः इह पुज्यव्याख्या—

'रागो य होइ निस्सा उवस्सिओ दोससंजुत्तो।। अहवण आहाराई दाही मज्झं तु एस निस्सा उ। सीसो पडिच्छओ वा होइ उवस्सा कुलादीया।।।१।।

डित (रागश्च भवित निश्रा उपाश्चितो भवित वीप संयुक्तः॥ अथवाऽऽहारावि मह्यं वास्यत्येवेति तु निश्चा। शिष्यः प्रतीच्छको वा भवत्यपृश्चा कुलाविका॥१॥) आज्ञाया— जिनोपदेशस्याराधको भवतीति, हन्तः! आहुरेवेति मुरुवचनं रम्यमिति, अन्ये तु 'से किमाहु भति!' इत्याद्येवं व्याख्यान्ति— अथ किमाहुर्भदन्तः! आगम्बलिकाः श्रमणा निर्गन्थः! पञ्चविधव्यवहारस्य कलमिति शेषः. अवीनरमाह—'इच्वेय' मित्यवि॥

आज्ञराधकश्च कर्म्म क्षपयित शुभं या तद् बध्नातीति बन्धं निरूपयन्नाह्—

- ८. १३०२. 'कर्ड' त्यादि, 'बंधे' नि द्रव्यतो निगडाविबन्धो भावतः कर्मबन्धः, इह च प्रक्रमान कर्मबन्धाऽधिकृतः 'ईरियाविव्याबंधे य' नि ईर्या—गमनं तत्प्रधानः प्रनथा—मार्ग ईर्यापध्यत्तव भवभैर्यापथिकं—केवत्तयोगप्रत्ययं कम्मी तस्य यो बन्धः स तथा. स चैकम्य वेदनीयस्य, 'संपराइबबंधे य' नि संपरीति—संसारं पर्यटित एभिरिति सम्परायाः—कषायास्तेषु भवं साम्परायिकं कर्म तस्य यो बन्धः स साम्परायिकबन्धः कषायप्रत्यय इत्यर्थः, स चार्वातरागगुण्य्यानकेषु सर्वेष्विति।
- ८. ३०३. 'नं नेरइओ' इत्यादि, मनुष्यस्थेय तद्वन्धो, यस्मादुपशान्ति मोहर्शाणमोहस्ययेगकेयितामोव तद्वन्धनमिति, 'पुव्वपिष्ठियस्' इत्यादि, पूर्व-प्राक्काले प्रतिपन्नमेर्यापिष्ठकबंधकत्वं छैरले पूर्वप्रतिपन्नकाल्तान्, तद्वन्धकत्वद्वितीयादिसमय्यन्ति इत्यर्थः, त च सदेव बहवः पुरुषाः स्वियश्च सन्ति उभयेषां केयिता सदेव भावादत उकतं मणुस्सा य मणुरुसीओं य बंधिते ति, 'पिडवन्त्रमाणए' नि प्रतिपद्यमानकान् ऐर्यापिष्ठककर्मबन्धन-प्रथमसमयवर्तिन इत्यर्थः एषां च विरहसम्भयाय एकतः मनुष्यस्य स्त्रियाश्चैकैकयोगे एकत्वबहुत्वाभ्यां चन्वारो विकल्पाः द्विकसंयोगे तथैव चत्वारः, एवमेते सर्वेऽप्यष्टौ, प्रथापना चेयमेषाम्-पु १ स्त्री १ पु ३ स्त्री ३। पु सर्वे एतदेवाह-मणुरुसे या इत्यदि, एषां च भू १ रूपे पु १ र्वे पुरुष्यादि तत्तिललङ्गापक्षयः न तु वेद्यपेक्षयाः ३ १ ३ १ ३ ३ भीणोपशान्तवदत्वात्।
- ८/३०४. 'तं भंते! किं मित्यादि, 'नो इत्थी' इत्यादि च पदत्रयनिषेधेनावेदकः प्रश्नितः उत्तरे तु षण्णां पदानां निषेधः सप्तमपदोक्तस्नु व्यपगतवेदः, तत्र च पूर्वप्रतिपन्नाः

अथ बेदापेक्षं स्वीत्वाद्यधिकृत्याहः–

प्रतिपद्यमानकाश्च भवन्ति, तत्र पूर्वप्रतिपत्रकानां विगतवेदानां स्वा अहुत्वभावात् आह--'पृब्वपडिवन्ने' त्यादि, प्रतिपद्य-मानकानां तु सामायिकत्वाद् विरह्भावेनेकादि-सम्भवाद्विक-कलपद्वयमत एवाह—'पडिवज्जमाणे' त्यादि। अपगतवेदमैर्यापथिकजन्धमाश्चित्य स्त्रीत्वादि भूतभावापेक्षया विकत्प्यसाह-

८. ३०५. 'जई' त्यादि, 'तं भंते!' तदा भवन्त! तद्वा कर्म्म 'इत्थी-पच्छाकडे' ति भावप्रधानत्वान्निर्देशस्य स्त्रीत्वं वश्चात्कृतं— भूततां नीतं येनावेवकेनासी स्त्रीपश्चात्कृतः, एवमन्यान्यपि, इहैककयोगे एकत्वबहुत्वाभ्यां षड् विकल्पाः द्विकयोगे तु तथैव द्वादश त्रिकयोगे पुनस्त्रथैवाष्टीं, एते च सर्वे प्रइविंशतिः, इयं चैषां स्थापना—स्त्री १ पु. १ न. १ स्त्री ३ पु. ३ न. ३ स्पृते च चतुर्भज्ञ्चष्टभङ्गोनां प्रथमविकल्पा दर्शिताः सर्वोन्तिमश्चेति। अथैर्यापियककर्मबन्धनभेव कालत्रयेण विकल्पयन्नाह—

८/२०६. 'तं भंते!' इत्थादि, 'तदं ऐर्यापथिकं कर्म 'बंधी' ति बळ्यान् बध्नाति भन्तस्यिति चेत्येको विकल्पः, एवमन्येऽिं।

| सत, एषां च स्थापना।      |              |                       |          |              |                  | रम्बा                     | Ą                         | न<br>१                        | ॥ प्रस्तार<br>स्थापना |
|--------------------------|--------------|-----------------------|----------|--------------|------------------|---------------------------|---------------------------|-------------------------------|-----------------------|
| स्त्री<br>१.<br>२.<br>२. | ja. 8, 5, 5, | स्त्री<br>१<br>१<br>१ | न ० ०००० | पुरु १० १० १ | न<br>१<br>३<br>१ | י אי אי אי מי מי מי מי מי | י מי מינו יבי מי מינו יבי | י דין יאי פיז פיז פיז פיז דין | 5 5 5 1 5 1 5 1       |

उत्तरं तु भवे त्यादि, भवे अनेकग्रापशमादिश्रेणिप्राप्तया भवाकर्धरनं आकर्ष:-एदांपथिककर्गाण्यहण 'अस्त्यैकः' भवत्येकः कश्चिज्जीवः प्रथमवैकल्पिकः, तथाहि— पूर्वभवे उपशांतमोहत्वे सत्यैर्यापथिकं कर्म्म बद्धवान वर्तमानभवे चोपशान्तमोहत्वे बध्नति, अनागते चोपशान्त-मोहाबस्थायां भन्तस्यतीति १, द्वितीयस्त् यः पूर्वस्मिन् भवे उपभान्तमोहत्वं लब्धवान् वर्तमाने च क्षीएमोहत्वं प्राप्तः स पूर्वं बन्द्रवान वर्त्तमानं च बध्नाति शैलेश्यवस्थायां पुनर्न भन्तस्यतीति २, तृतीयः पूर्वजनमनि उपशतिमोहत्वे बन्धवान तत्प्रतिपतितो न बध्नाति अनागते चापशान्तभोहत्वे प्रतिपत्स्यते तदा भन्तस्यतीति ३. चतुर्थभतु शैलेषीपूर्वकाले बब्द्रवान शैलेश्याः च न बध्नाति न च पुनर्भन्त्स्यतीति ४, पञ्चमरुत् पूर्वजनमिन नोपशान्तमाहत्वं लब्धवानिति स बद्धवान् अधुना लब्धिमिति बध्नाति पुनरप्येष्यत्काले उपश्यन्तमाहाद्ययस्थायां भन्तस्यतीति पञ्चमः ५, षष्ठः पनः क्षीणमोहत्वादि न लब्धवानिति न पूर्व बद्धवान अधुना तु क्षीणमोहत्वं लब्धमिति बध्नाति शैलेश्यवस्थायां पुनर्न भन्तभ्यतीति षष्ठः ६. सप्तमः पुनर्भव्यस्य, स ह्यनादौ काले न बद्धवान् अधुनाऽपि कश्चित्र बध्नानि कालान्तरे तु भन्तस्यतीनि ५, अष्टमस्त्वभव्यस्य ८, स च प्रतीत एव।

'गहणागरिस' मित्यादि, एकस्मिन्नेब भवे ऐर्याप्रथिक-कर्मपद्धलानां ग्रहणरूपो य आकर्षोऽसौ - ग्रहणाकर्षस्तं प्रतीत्यारत्येकः कश्चिज्जीवः प्रथमवैकल्पिकः, उपशान्तमोहादिर्यदा एटांपथिकं । कर्म बद्धवा तवाऽतीतसम्यापेक्षया बद्धवान वर्नमानसमयापेक्षया च बध्नाति अनारतसमयापेक्षदा त् भन्तस्यतीति १, द्वितीयस्तु केवर्लः, स ह्यतीतकाले बद्धवान् वर्त्तमाने च बध्नाति शैलेश्यवस्थायां पुनर्न भन्तस्यतीति २, नृतीयस्तूपशान्तमोहत्वे बद्धवान् नतप्रतिपतितस्तु न बधनाति पुनस्तत्रैव भवे उपशमश्रेणीं प्रतिपन्नो भन्तस्यतीति, एकभवे चोपशमश्रेणी डिवॉरं प्राप्यत एवेति ३, चतुर्थः पुनः सयोगित्वे ब्रब्हवान् शैलेभ्यवस्थायां न बध्नाति न च भन्तस्यतीति ४. पञ्चमः पुनरायुषः पूर्वभागे उपशान्तमाहृत्वादि न लब्ध्वामिति न बल्हवान् अधुना त् लब्धमिति बध्नाति तदल्हाया एव चैष्यत्सगयेषु पुनर्भन्तस्यतीति ५, षष्ठस्तु भास्त्येव, तत्र न बद्धवान् बध्नातीत्यनयोरुपपद्यमानत्वेऽपि न भन्तस्यतीति इत्यस्यानुषपद्यगानत्वात्, तथाहि-आयुषः पूर्वभागे एपशान्त-मोहत्वादि न लब्धमिति न बद्धवान् तल्लाभसमये च बध्नाति ततोऽनन्तरसमयेषु च भन्तस्यत्येव न तु न भन्तस्यति, समयमात्रस्य बन्धस्येहाभावात्, यस्तु मोहोपशमनिर्ग्रन्थस्य समयानन्तरमरणेनैर्यापथिककर्मबन्धः समयगात्रो भवति नासौ तदनन्तरैर्यापधिककम्मंबन्धाभावस्य षष्ठविकलपहेतः भाबान्तरवर्तित्वात्रहणाकर्षस्य चेह प्रक्रान्तत्वात्। यदि पुनः सर्यागिचरमसम्बे बध्नाति ततोऽनन्तरं । भन्त्स्यतीति यत्सयों शिवरमसगये विवश्येत तदा बध्नातीति तद्बन्धपूर्वकमेव स्यान्नाबन्धपूर्वके, तत्पूर्वसमय बन्धकत्यात, एवं च द्वितीय एव भङ्गः स्यान्न पुनः ४५ठ इति ६, सप्तमः पनर्भव्यविशेषस्य १. अष्टमस्त्वभव्यस्येति ८. इह च भवाकषपिक्षेष्ठवष्टस् भङ्गकेष् वंधी बंधइ बंधिस्सइ इत्यत्र प्रथमे भन्ने उपशान्तमोहः, बंधी बंधइ न बंधिस्पाइ इत्यत्र द्वितीये शीणमोहः, 'बंधी न बंधइ बंधिरूयइ' इत्यत्र तृतीये उपशान्तमोह, 'न बंधी न बंधड़ न बंधिस्पड़' इत्यत्र चतुर्घे शैलेशीगतः, 'न बंधी बंधड बंधिय्यदः' इत्यत्र पञ्चमे उपशान्तमोहः, बंधी बंध्ड न बंधिस्स्पर्ध इता क्षीणमोहः, 'न बंधी न बंधइ बंधिस्सइ' इत्यत्र सप्तमे भव्यः, 'न बंधी न बंधइ न बंधिरत्मइ' इत्यत्राष्टमेऽभव्यः, ग्रहणाकर्षापक्षेषु पुनरेतेष्येव प्रथमे उपश्तांतमोहः क्षीणमोही वा, द्धितीये तु केवर्ना, तृतीये तृपशान्तमोहः चतुर्थे शैलेशीगतः पञ्चमे उपशान्तगोहः क्षीणमोहो वा. षष्ठः शुन्यः, सप्तमे भव्यो भाविमाहोषश्मो भाविमोहशयो वा, अष्टमे त्वभव्य इनि॥

अधैर्यापथिकबन्धमेव निरूपयद्गह-

८. (३०७, 'त' मित्यादि, 'तत् ऐर्यापथिकं कर्म्म 'साइयं

सपञ्जवसियः मित्यदि चतुर्भई।, तत्र चैर्यापथिककर्म्मणः प्रथम एव भङ्गे बन्धोऽन्येष तदसम्भवातिति।

८/३०८. 'त' मित्यादि, 'तत्' ऐर्वापथिकं कर्म्म 'देसंणं देसं' ति 'देशेन' जीबदेशेन 'देशं' कम्मिटेशं बध्नातीत्यादि चतुर्भङ्गी, तत्र 'य देशेन कर्म्मणो देशः सर्व वा कर्म्म सर्वात्मना वा कर्म्मणो देशो न बध्यते, किं नर्हि?, सर्वात्मना सर्वमेव बध्यते. तथास्वभाव-त्याज्जीवस्येति ।

अथ साम्पराधिकबन्धनिरूपणायाह--

- ८/३०९. 'संपराइयं ण' मिन्यादि. किं नेरइओ' इत्यादयः सप्त प्रश्नाः, उत्तराणि च सप्तेव, एतेषु च मनुष्यमनुष्रीवर्गाः पञ्च साम्परायिकबन्धका एव सकषायत्वात. मनुष्यमनुष्यी तु सकषायित्वे स्पति साम्परायिकं बर्ध्नातो न पुनरन्यदेति॥ साम्परायिकबन्धमेव स्ट्याद्यवेक्षया निरूपयन्नाह-
- ८/३१०. 'तं भंते! किं इत्थिं' त्यादि, इहं स्त्र्यादयो विविक्षितैकत्व-बहुत्वाः षट सर्वदा साम्परायिकं बध्मन्ति. अपगतवेदश्च कदाचिदेव, तस्य कादाचित्कत्वात, तत्तश्च स्त्र्यादयः केवला बध्नन्ति अपगतवेदसहिताश्च, तत्तश्च यदाऽपगतवेदः सहितास्त्रदोच्यते अथवेते स्त्र्यादयो बध्नन्ति अपगतवेदश्च, तस्यैकस्यापि सम्भवात्, अथवेते स्त्र्यादयो बध्नन्ति अपगतवेदाश्च, तेषां बहुनामपि सम्भवात्, अपगतवेदश्च साम्परायिकबन्धको वेदत्रये उपशान्ते क्षीणे वा यावद्यथाख्यातं न प्राप्नोति तावललभ्यत इति, इहं च पूर्वप्रतिपन्नप्रति-पद्यगानकविवक्षा न कृता, द्वयोरप्येकत्वबहुत्वयोभविन निर्विशेषत्वात्, तथाहि—अपगतवेदत्वे साम्परायिकबन्धोऽल्प-कालीन एव. तत्र च योऽपगतवेदत्वं प्रतिपद्ममानकोऽपीति॥ अथ साम्परायिककम्मीबन्धगेव कालत्रयेण विकल्पयश्चाह—
- ८/३१२. तं भंते! कि' मित्यादि. इह च पूर्वोक्तेष्वष्टामु विकल्पेष्थाधारच्त्वार एव संभवन्ति नेतरे, नंवानां आम्पराधिककर्मबन्धस्यानादित्वेन 'न बंधा' त्यस्यानुप-पद्यमान्त्वात्, तत्र प्रथमः सर्व एव संभारी यथाख्याता-संप्राप्तांपशमकक्षपकावसानः, स हि पूर्व बद्धवान वर्नमानकाले तृ बध्नाति अनागतकालापेक्षया तु भन्तस्यति १. द्वितीयस्तु मोहक्षयात्पूर्वमतीतकालापेक्षया बद्धवान् वर्त्तमानकाले तृ बध्नाति भाविमोहक्षयापेक्षया तु न भन्तस्यति २, तृतीयः पुनरुपशान्तमोहत्वात् पूर्व बद्धवान् उपशान्तमोहत्वे न बध्नाति तस्माच्च्युतः पुनर्भन्तस्यतीति ३. चतुर्थस्तु मोहक्षयात्पूर्वं साम्पराधिकं कर्म बद्धवान् मोहक्षये न बध्नाति न च भन्तस्यतीति।

-साम्पराधिककर्मबन्धमेवाशित्याह-

८/३१३, 'तं' मित्यादि, 'साइयं वा सप्पन्नवसियं बंधइ' ति उपशान्तमोहतायाश्च्युतः पुनरुपशान्तमोहतां श्रीणगोहतां वा प्रतिपत्स्यमानः, 'अणाइयं वा सप्पन्नवसियं बंधइ' ति आदितः क्षपकापेक्षमिदम, अणाङ्यं वा अपज्जवसियं बंधइ' ति एतच्याभव्यपेक्षं, 'नो चेव णं साइयं अपज्जवसियं बंधइ' ति, साविसाम्परायिकबन्धां हि मोहोपशमाच्च्युनस्येच भवति, तस्य चावश्यं मोक्षचायित्वात्साम्परायिकबन्धरच व्यवच्छंदसम्भवः, ततश्च न साविरपर्यवयानः साम्परायिकबन्धोऽर्ग्नाति।। अभन्तरं कम्मवक्तव्यतोकनाः अथ कम्मम्बेव यथायोगं

अनन्तरं कम्मवक्तव्यतीक्ताः अथ कम्मीम्बेव यथायोगं परीषहावतारं निरूपयिनुमिच्छुः कम्मीप्रकृतीः परीषशंश्च तावदाहः—

८/३१६. 'कति ण' मित्यादि, 'पर्रासह' नि पर्राति-समन्तात् स्बहेतुभिरुदीरिता मार्गाच्यवननिर्जरार्थं सम्ध्वादिभिः सह्यन्त इति परीषहास्ते च द्वाविंशतिरिति 'दिशिंछ' नि बुभक्षा सैव परीषदः-तपोऽर्थमनेषणीयभक्तपरिहारार्थं परिषद्यमाणत्वात् दिगिछापरीसहेनि, एवं पिपासापरीसहोऽपि, य.बच्छब्दलब्धं सञ्चाख्यानमेवं दुःग्रं-'सीयपरीसहे उसिण-शीताच्या परीष्टी आतापनार्थं शीनोष्ण-बाधायामप्यग्निसेवास्नानाद्यकृत्यपरिवर्जनार्थं वा मुमुक्षुणा तयोः परिषद्यमाणत्वात्, एवमुत्तरत्रापि, दंसमसगपरीसहे दंशा मशकःश्च-चत्रिन्द्रियविशेषाः, उपलक्षणत्वाव्येषां यूकाम-त्कुणमधिकादिपरिग्रहः, परीषहता चैतेषां देहव्यथामृत्पाद-यत्स्वपि तेष्वनिवारणभयद्वेषाभावतः 'अचेलपरीसहे' चेलानां--वासमामभावोऽचेलं नच्च परीषहोऽचेलतायां र्जाणांपर्यः-मिलनाविचेलत्त्रे च लञ्जावैन्याकाङ्गाद्यकरणेन परिषद्ध-माणत्वादिति, 'अरङ्परीखहे' अरितः-मोहनीयजो मनोविकारः सा च परीषहस्तिन्निषेधनेन सहनादिति 'इन्थियापरीसहे' स्त्रियाः परीषहः २ तत् परीषहणं च तन्निरपेक्षत्वं ब्रह्मचर्य-मित्यर्थ: 'चरियापरीसहे' चर्या--ग्रामनगरादिष तत्परिषद्दणं चाप्रतिबन्द्रतथा तत्करणं 'निर्भाद्दियापरीसद्दे' नैषेधिकी-स्वाध्यायभूमिः शून्यागारादिरूपा तत्परिषद्वणं च तत्रीपसर्गेष्वत्रासः 'सेज्जापर्रासहे' शय्या-वसनिधनत्वरिषहणं च तज्जन्यद्ःखादेरुपेक्षा 'अक्कोरमपरीसहे' आक्रोशी-दर्वचनं 'बहर्परासहे' व्यधो वधो या—यष्ट्यादिनाडनं भत्परीषद्वरां च क्षान्त्यवलम्बनं 'जायणापरीसहें याञ्चा-भिक्षणं तत्परिषहणं मानवर्जनम् 'अलाभपरीसहे' तत्र प्रतीतस्तत्परिषद्वणं च तत्र दैन्याभाव 'रोगपर्रासहे' रोगो-रुक चिकित्सावर्जनं तत्परिषद्धणं च--तर्त्पाडासहनं 'तणफासपरीसहै' नुगरूपर्शः-क्शादिस्पर्शस्तत्परिषद्दणं च कादाचित्कतुणग्रहणे तत्त्रंरपर्शं जन्यदः खाधित्पहनं 'जल्ल-परीसहें जल्ली-मलस्तत्परिषद्दर्ण च देशतः सर्वती वा स्नानोद्वर्त्तनादिवर्जनं 'सक्कारपुरक्कारपरीसहे' वस्त्रादि पूजा पुरस्करो-राजादिकृताभ्यत्थानादिस्तत्परिषद्दणं च तत्सद्भावे आत्मोत्कर्षवर्जनं तदभावे दैन्यवर्जनं तदनाकाङ्का चेति 'पण्णापरीसहे' प्रजा-मतिज्ञानविशेषस्तरपरिषहणं च प्रजाया अभावे उद्वेगाकरणं तन्त्रावे च मटाकरणं 'नाणपरीसहे'

- ज्ञानं-मत्यादि तत्परिषद्वणं च तस्य विशिष्टरय्य सद्धावे मदव-र्जनमभावे च दैन्यपरिवर्जनं, ग्रन्थान्तरं त्वज्ञानपरीषद्व इति पठ्यते, 'दंसणपरीस्मद्दे' दर्शनं नत्वश्रद्धानं तन्परिषद्वणं च जिनानां जिनोकतसृक्ष्मभावानां चाश्रद्धानवर्जनमिति।
- ८/२३७. कङ्सु कम्भपयडीसु समोयरीत' ति कतिषु कम्मीप्रकृतिषु विषये परीषद्यः समयतारं धजन्तीन्यर्थः।
- 6/386. 'पण्णापरीसह' डत्थादि प्रजापरीषहो ज्ञानावरणे मतिज्ञानावरणरूपे सम्मवतर्गत्. प्रजाया अभावमाश्चित्य. तदभावस्य ज्ञानावरणोदयसम्भवत्वात्, यत् देन्यपरिवर्जन<u>ं</u> तत्सन्द्राय मानवर्जनं तच्यारिव-च मोहर्नायक्षयोपशमादेरिति, जानपरीष्ठहोऽपि एव नवरं मत्यादिज्ञानावरणेऽवतरति।
- ८/३१९. 'मंचे' त्यादि गाथा, 'पंचेव आणुपुर्व्या' ति शुत्पिपासा-र्शातोष्णदंशमशक्षपरीषहा इत्यर्थः, एतेषु च पीडेव वेवनीयोत्था तद्धिसहनं तु चारित्रमोहनीयक्षयोपशमादिसम्भवं, अधिसहनस्य चारित्रसम्ब्वादित॥
- ८/३२०. 'एगे दंसणप्रिस्तंहे समोयरित' नि यतो दर्शनं तन्त्वश्रद्धानरूपं दर्शनमोहनीयस्य क्षयोपशमादी भवति उदये तु न भवतीत्यतस्तत्र दर्शनप्रीषद्दः समवतर्ति।
- ८/३२१. 'अरई' न्यादि गाथा. तत्र चारतिपरीषद्वीऽरतिमोहनीये तज्ञन्यत्वात्, अचेलपरीषद्ये जुगुप्यामोहनीये लज्जापेक्षया. स्त्रीपरीषहः पुरुषवेदमोहे स्त्र्यपेक्षया तु पुरुषपरीषहः स्त्रांबेदमोहे, तत्वतः रञ्याद्यभिलाषरूपत्वात्तस्य। नैषेधिकी-परीसहो भयमोहे उपस्पर्गभयापेक्षया। याञ्चापरीषहो मानमोह तदृष्करन्वापेक्षया। आक्रोशपरीषहः क्रोधमोह क्रोधोत्पन्यपेक्षया, सत्कारप्रस्कारपरीषहो मानमोहे मदोत्पत्त्यपेक्षया समवतरति। सामान्यतस्त् सर्वेऽप्येने चारित्रमोहनीये समवतरन्तीति॥
- ८/३२२. 'एगे अलाभपरीसहे समोधरित' ति अलाभपरीषह एवान्तराये समवतरित, अन्तरायं चेह लाभान्तरायं, तदुद्रय एव लाभाभावान्, तद्धिसहनं च चारित्रमोहनीयक्षयोपशम इति॥ अथ बन्धरथानान्याश्रित्य परीषहान् विचारयन्नाह-
- ८/३२३. 'सत्तविहे' त्यादि, सप्तविधबन्धकः—आयुर्व त्रशेषकर्मां-बन्धकः 'जं समयं सीयपरीसह' मित्यादि, यत्र समये शीत-परीषहं वेदयते न तत्रोषणपरीषहं, शीतोष्णयोः परस्परमत्यन्त-विरोधेनैकदैकत्रासमभावात्: अथ वद्यपि शीतोष्णयोग्के-दैकत्रत्समभवस्तथाऽप्यात्यन्तिके शीते तथाविधाग्निस्पन्निधौ युगपदेवेकस्य पुंस एकस्यां दिशि शीतमन्यस्यां चोष्णमित्यवं द्वयोरपि शीतोष्णपरीषहयोरस्ति सम्भवः, नैतदेवं, काल-कृतशीतोष्णाश्रयत्वादिधकृतसूत्रस्यैवंविधव्यतिकरस्य वा प्रायेण तपस्विनामभावादिति। तथा 'जं समयं चरियाणरीसह' मित्यादि तत्र चर्या—ग्रामादिषु संचरणं नैष्विधिकी च—ग्रामादिषु प्रतिपन्नमासकल्पादेः स्वाध्यायादिनिमित्तं शय्याता

विविभतनगंपाश्रये भत्वा निषदनभ्, एवं चानयोर्विहाराव-स्थानरूपत्वेन परस्परविरोधान्नेकदा सम्भवः, अथ नैषेधिकी-वच्छय्याऽपि चर्यया भह विरुद्धेति न सम्भवस्ततैश्चैकोनविंशतेरेव परीषद्वाणामुत्कर्षेणेकदा वेदनं प्राप्तिमिति, नैवं. यतो ग्रामादिगमनप्रवृत्तौ यदा कश्चिदौत्यु-क्यादनिवृत्ततत्परिणाम एवं विश्रामभोजनाद्यर्थमित्वरशय्यायां वर्नते तदोभयमप्यविरुद्धमेव, तत्त्वतश्चर्याया असमाप्तत्वाद आश्रयस्य चाश्रयणादिति, यद्येवं तर्हि कथं बहिवधबन्धक-माश्रित्य वश्यिति-' नं समयं चरियापरीसहं वेएति नो तं समयं सेज्जापरीसह वेएइ इत्यावीति ?, अत्रोच्यते, षड्विधबन्धको मोहर्नायस्याविद्यमानकल्पत्वात् सर्वत्रोतसुब्याभावेन शय्वा-काले शय्यायामेव वर्नति न तु बादररागवदीत्सुक्येन विहारपरिणामाविच्छेदाच्चर्यायामपि, अतस्तदपेक्षया परस्परविरोधाद्यगपदसंभवः, ततश्च साध्वेव 'जं समयं वरिए' त्यादीति।

८ ३२५. 'छञ्चिहबंधे त्यादि, षड्विधबन्ध-कस्यायुर्मोहवर्जान' बन्धकर्य सुक्ष्मसम्परायस्येत्यर्थः, एतदेवाह-'सरगळउ-म्त्थन्में त्यदि, सूक्ष्मलोभाणूनां वेदनात्यरागोऽनुत्यन्न-केवलत्वाच्छदास्थस्ततः कर्माधारयोऽतस्तस्य परीसह ति अष्टानां मोहनीयसम्भवानां तस्य मोहाभावेन:-भावादुझाविशतः शेषाश्चत्रदेशपरीषद्या सूक्ष्मसम्परायस्य चतुर्वशानामेवाभिधानानमोहर्नायसम्भवानाः मण्टानामसंभव इत्यक्त. नतश्च सामध्यांदनिवृत्ति-बादरसंपरायस्य मोहनीयसम्भवानामष्टानामपि सम्भवः प्राप्तः। कथं चैतद् यूज्यते ?. यतो दर्शनसप्तकोपशमे बाद्ररकषायस्य दर्शनमोहनीयोदयाभावन दर्शनपरीषद्य-भावात्सप्तानामेव सम्भवं। नाष्टानां, अथ दर्शनमोहनीय-सत्तापेक्षयाऽसावपीश्यत इत्यञ्चावेव नर्हि उपशमकत्वे सूक्ष्मसम्पर यस्यापि मोहनीययनारमद्भावात्कथं तदुत्थः सर्वेऽपि परीषहा न भवन्ति? इति. न्यायस्य समानत्वादिति, अत्रोच्यते. यरमादर्शनसम्बोपशमस्योपर्येव नपुंसकवेदाद्यपश-मकालेऽनिवृत्तिबादरसम्परायो भवति, स चावश्यकादिव्य-तिरिक्तग्रन्थान्तरमतेन दर्शनत्रथस्य बृहति भागे उ५० । शेषे चानपशान्ते ष्व स्थान, नपुसकवद सहोपशमधित्मपक्रमते, ततश्च नप्सकवेदोपशमावसरेऽ-निवृत्तिबादरसम्परायस्य सतो दर्शनमोहस्य प्रदेशत उदयोऽस्ति न त् सत्तेव. ततस्तत्प्रत्ययो दर्शनपरीषहस्तस्यास्तीति. ततश्चाष्टावपि भवन्तीति. स्क्ष्मसम्बरायस्य मोहसत्तायामि न परीषहहेत्भूतः सुक्ष्मोऽपि मोहर्नीयो-दयोऽस्तीति न मोहजन्यपरीषहसम्भवः, आह च-

 अत एवं ऋजुसूत्रादीनां संयतानामेव परीषहा इति कथने अविरत-वेशविरतानां परीषहा इति पक्षरूपाभ्यां नैगमव्यवहाराभ्यां विशिष्टना, क्रमेगोपयोगे सहजसमाधानमिवं, तथापि विंशतिपरीषहयौगपद्यप्रति- 'मोहिनिमित्ता अद्विव बायररागे परीसहा किह णु?। किह वा सुहुमसरागे न होंति उवसामए सब्वे?॥१॥ आचार्य आह—

सत्तगपरओ च्चिय जेण बायरो जं च सावसेसंमि। मञ्जिल्लंमि पुरिल्ले लग्गइ तो दंसणस्सावि॥२॥ लब्भइ पएसकम्मं पडुच्च सुह्मोदओ तओ अह। तस्स भणिया न सुहुमे न तस्स सुहुमोदओऽवि जओ॥३॥१ (बादरसम्पराये मोहनिमित्ता अष्टी परीषहाः कथं? कथं वा सुक्ष्मसम्पराये औपशमिके च सर्वे न भवन्ति (॥१॥ दर्शनसमकपरत एव बादरो येन यस्माच्च सावशेषे पाश्चात्येऽश्रे लगित ततो दर्शनस्यापि॥२॥ लभ्यते प्रदेशकर्म प्रतीत्य सृक्ष्मोदयस्तनोऽष्टौ तस्य भणिताः, न सृक्ष्मे, न तस्य सुक्सोदयोऽपि यतः॥३॥) यद्ध सुक्ष्मसम्परायस्य सूक्ष्मलोभिकट्टिकानामृदयो नासौ परीषहहेतुलॉभहेतुकस्य परीषहरूयानभिधानात्, यदि च कोऽपि कथिक्विडसी स्यानदा तस्येहात्यन्तालपत्वेनाविवक्षेति।

८/३२६. 'एगविहबंधगस्स' ति वेदनीयबन्धकस्येत्यर्धः कस्य तस्य? इत्यत आह—'वीयराग-छउमत्थरस' ति उपशान्त-मोहस्य क्षीणमोहस्य चेत्यर्थः 'एवं चेवे' त्यादि चतुर्दश प्रज्ञप्ता द्वादश पुनर्वेदयतीत्यर्थः, शीतोष्णयोश्चर्याशय्ययोश्च पर्यायेण येदनादिति॥

अनन्तरं परीषद्या उक्तारतेषु चोष्णपरीषहरतद्वेतवश्च सूर्या इत्यतः सूर्यवक्तव्यतायां निरूपथन्न ह—

८/३२९-३३१. 'अंबुद्दीवे' इत्यादि, 'दूरे य मूले य दीसंति' नि 'दूरे च' द्रष्ट्रस्थानापेक्षया व्यवहिते देशे 'मृत्वे च' आसन्ने द्रष्ट्रप्रतीत्य पेक्षया सूर्यौ दृश्येते, द्रष्टा हि स्वरूपतो बद्धियोजनसहस्रैर्व्यवहितमुद्रमास्तमययोः सूर्यं आसन्नं पुनर्मन्यते, सन्द्रतं तु विप्रकर्ष सन्तमपि न प्रतिपद्यन इति। 'मज्झंतिय-मृहत्तंसि मूले य दूरे य दीसंति' ति मध्यो-मध्यमोऽन्तो-विभागो गगनस्य दिवसस्य वा मध्यान्तः स यस्य मुहूर्तस्यास्ति स मध्यान्तिकः स चासौ मुहूर्तश्चेति मध्यान्तिकमुहूर्तस्तत्र 'मूले च' आसन्ने देशे द्रष्ट्रस्थानापेक्षया 'दूरे च' व्यवहिते देशे द्रष्ट्रप्रतीत्यपेक्षया सूर्यौ दृश्येते, द्रष्टा हि उदयास्तमनदर्शनापेक्षयाऽऽसन् योजनशताष्टकेनैय तदा तस्य व्यवहितत्वात्. पुनरुदयास्तमयप्रतीत्यपेक्षया व्यवहितमिति। 'सव्वत्थ समा उच्चत्तेणं' ति समभूतलापेक्षया सर्वत्रोच्चत्वमञ्दी योजन-शतानीतिकृत्वा। ंलेसावडिघाएणं' तेजसः द्ररतरत्वात् तद्देशस्य तदप्रसरणेनेत्वर्थः, लेश्याप्रतिघाते हि सुखदृश्यत्वेन दूरस्थोऽपि स्वरूपेण सूर्य आसन्नप्रतीति पादकसूत्रविरोधात् न तत्कल्पना, भवतु वान्येषां परस्पराविरुद्धानां समुदित उपयोगो नानयोर्द्वयोः परस्यरं विरुद्धयोः, वेदनाद्वयस्य

योगपद्याभावात ।

जनयित. 'लेसाभितावेणं' ति तेजसीऽभितापेन, मध्याहे हि आसन्नतरत्वात्सूर्यस्तेजसा प्रतपित, तेजःप्रतापे च दुर्दृश्यत्वेन प्रत्यासन्नोऽप्यसौ दूरप्रतीतिं जनयतीति।

८/३३२-३३९. 'नो तीतं खेनं राच्छंति' नि अतीतक्षेत्रस्याति-क्रान्तत्वात्, 'पडुप्पन्नं' ति वर्त्तमानं गम्यगानमित्यर्थः, 'नो अणागयं ति गमिष्यमाणमित्यर्थः. इह च यदाकाशखण्ड-मादित्यःस्वतेजसा व्याप्नोति तत् क्षेत्रम्च्यते। 'ओभासंति' नि 'अवभासयतः' ईषदुद्द्योतयतः 'पुट्टं' ति तेजसा स्पृष्टं 'जाब नियमा छिद्देसिं ति इह यावन्करणादिवं दृश्यं-'तं भंते! किं ओगाढं ओभासइ अणोगाढं ओभासइ?, गोयमा! ओगाढं ओभासइ नो अणोगाढ़ मित्यादि 'तं भंते! कतिदिसिं ओभासेइ?. गोयमा!' इत्येतदन्तमिति। 'उज्जोवैति' जि 'उद्द्योतयतः' अत्यर्थं द्योतयतः 'मर्वति' नि तापयतः उष्णरभित्वात्तयोः भासंति ति भासयतः गोभयत इत्यर्थः॥ उक्तमेवार्थं शिष्यहिताय प्रकारान्तरेणाह्—'जंब' इत्यादि, 'किरिया कज्जइ' ति अवभासनादिका क्रिया भवतीत्यर्थः 'पृट्ट' त्ति तेजसा स्पृष्टात्-स्पर्शनाद् या सा स्पृष्टा 'एगं जीवणसयं उहुं तवंति' ति स्वस्वविमानस्योपरि योजनशतप्रमाणस्यैव तापक्षेत्रस्य भावात अद्वारस जोयणस्याइं अहे तवंति नि. सर्यादष्टास योजनशनेष भतलं योजनसहस्रेऽधोलोकग्रामा भवन्ति तांश्च यावदुद्द्योतनादिति। 'सीयालीस' मित्यादि, एनच्च सर्वोत्कृष्टदिवसे चक्षुःस्पर्शा-पेक्षयाऽबसेयमिति॥

अनन्तरं सूर्यवक्ष्तव्यतोक्ता. अथ सामान्येन ज्योतिष्क-वक्तव्यतामाह्-

८/३४०-३४३, 'अंतो णं भंते!' इत्यादि, 'जहा जीवाभिश्मे तहेव निरवसंसं ति तत्र चेदं सूत्रमेवं-'कप्पोववन्नगा विमाणोववन्नगा चारीववन्नगा चारद्विङ्या गङ्रङ्या गङ्समावन्नग ?. गोयमा! ते णं देवा नो उह्नोववन्नमा नो कप्पोववन्नमा विमाणोववन्नमा चारायवत्रमा' ज्योतिशचक्रचरणोपलक्षितक्षेत्रोपपन्ना इत्यर्थः नो चारद्विङ्या' इह चारो-ज्योतिषामवस्थानक्षेत्रं 'नो' नैव चारे स्थितिर्देषां ते तथा. अत एव 'गइरड्या' अत एव 'गइसमावन्नगा' इत्यादि, कियद्रुरमिदं वाच्यम् ? इत्याह—'जाव उक्कोसेणं छम्मास' ति इदं चैवं द्रष्टव्यम्-'इंदद्वाणे णं भंते! केवइयं कालं विरिहर उववारणं?, गोयमा! जहनेणं एककं समयं उक्कोसेणं छम्मासं ति 'जहा जीवाभिगमे' ति, इदमप्येयं तत्र-'जे चंदिभस्रियगहगणनक्खुत्तताराख्वा ते णं भंते! देवा कि उड्डोववन्नगा?' इत्यादि प्रश्नसूत्रम्, उत्तरं त 'गोयमा! ते णं देवा नो उह्वोववन्नगा नो कप्पोववन्नगा विमाणीववन्नगा नो चारोववन्नगा चारडिइया नो गइरइया नो गइसमावन्नगे' त्यादीति॥

अष्टमशतेऽष्टमः॥८-८॥

#### नवम उद्देशकः

अष्टमोद्देशके ज्योतिषां वक्तव्यतोकता, सा च वैस्रसिकीति वैस्रसिकं प्रायोगिकं च बन्धं प्रतिपिपादियषुर्नवमोद्देशकमाह। तस्य चेदमादिसूत्रम्--

८/३८५. 'कहिबहे ण' मित्यादि 'बंधे' ति बन्धः—पुद्रलादिविषयः सम्बन्धः 'पओगबंधे य' ति जीवप्रयोगकृतः 'वाससाबंधे य' ति स्वभावसंपन्नः।

यथासनिन्यायमाश्रित्याह-

८/३४६. 'वीससे त्यादि, 'धम्मत्थिकायअन्नमन्नअणाईयर्वाससाबंधे य' ति धर्मास्तिकायस्यान्योऽन्यं-प्रदेशानां परन्परेण योऽनादिको विस्तसाबन्धः स तथा, एवमृत्तरत्रापि।

८/३४८. 'वेसबंधे' ति देशतीस्रदेशापेक्षया बन्धा देशबन्धो यथा सङ्गलिकाकिटिकानां, सञ्जबंधे' ति सर्वतः सर्वातमता बन्धः सर्वबन्धा यथा क्षीरनीरयाः 'वेसबन्धे नां सञ्जबंधे' ति धर्मास्तिकायस्य प्रदेशानां परस्परसंस्पर्शेन व्यवव्धित-त्वादेशबन्ध एव न पुनः सर्वबन्धः, तत्र हि एकस्य प्रदेशस्य प्रदेशान्तरैः सर्वथा बन्धेऽन्योऽन्यान्तभविनैकप्रदेशत्वमेव स्यात् नासङ्गध्येयप्रदेशत्वमिति॥

८/३४९. 'सव्बद्धं ति सर्वोद्धां–सर्वकालं.

८/३५०. 'साइयवीससाबंधे यं नि सादिको यो विस्नसाबन्धः स तथा, 'बंधणपघ्यइए' ति बध्यतेऽनेनेति बन्धनं–विवक्षित-स्निग्धतादिको गुणः स एव प्रत्ययो–हेतुर्यत्र स तथा, एवं भाजनप्रत्ययः परिणामप्रत्ययश्च, नवरं भाजनं–आधारः परिणामो–रूपान्तरगमनं।

८/३५१. 'जन्नं परमाणुपुग्गले' त्यादौ परमाणुपुद्रलः परमाणुरेव 'वेमायनिद्धयाए'—िर विषमा मात्रा यस्यां सा विमात्रा सा चासौ। स्निग्धता चेनि विमात्रस्निग्धता तया, एवमन्यविप पदद्वयम, इदमुक्तं भवति—

'समनिद्धयाए बन्धो न होइ समलुक्खयाएवि न होइ। वेमायनिद्धलुक्खत्तणेण बंधो उ खंधाणं॥१॥'

अयमर्थः —समगुणस्निग्धस्य समगुणस्निग्धेन परमाणु-द्वयणुकादिना बन्धो न भवति, समगुणरूक्षस्यापि समगुणरूक्षेण, यदा पुनर्विषमा मात्रा तदा भवति बन्धः, विषममात्रानिरूपणःर्थं चोच्यते—

'निद्धस्स निद्धेण दुयाहिएणं, लुक्खस्स लुक्खेण दुयाहिएणं। निद्धस्स लुक्खेण उवेइ बंधो, जहन्नवज्जो विसमो समो वा॥१॥' इति (स्निग्धस्य स्निग्धेन द्विकाधिकेन रूक्षस्य रूक्षेण द्विकाधिकेन। स्निग्धस्य रूक्षेणोपैति बन्धो जघन्यवर्जो विषमः समो वा॥१॥) 'बंधणपच्चइएणं' ति बन्धनस्य--बन्धस्य प्रत्ययो-हेतुरुक्तरूपविमात्रस्निग्धतादिलक्षणो बन्धनमेव वा विविधितस्नेहादि प्रत्ययो बन्धनप्रत्ययस्तेन, इह च बन्धनप्रत्ययेनेति सामान्यं विभावस्निग्धतयेत्यादयस्तु तद्देदा इति। 'असंखेजनं कालं' ति असङ्ख्येयोत्सर्पिण्यवसर्पिणी रूपं। ८/३५२. 'जुन्नसुरे' त्यादि तत्र जीर्णसुरायाः स्त्यानीभवनलक्षणी बन्धः, जीर्णगुडस्य जीर्णतन्दुलानां च पिण्डीभवनलक्षणः।

'पओगबंधे' C/358. नि र्जीवव्यापारबन्धः जीवप्रदेशानामोदारिकादिपुद्धलानां वा 'अणाइए वा' इत्यादयो द्वितीयवर्जास्त्रये भङ्गाः, तत्र प्रथमभङ्गोदाहरणायाह-'तत्थ जं जे से' इत्यदि, अस्य किल जीवस्यासङ्ख्येयप्रदेशिकस्याष्ट्री दे मध्यप्रदेशास्तेषामनःदिशपर्यवसितो बन्धो, थटाऽपि लोकं िनष्ठति व्याप्य र्जावस्तवाऽप्यसौ तथैवेति. पनर्जीवप्रदेशानां विपरिवर्त्तमानत्वानास्त्यनादिरपर्यवसितो बन्धः, तत्स्थापना-0 0

एतेषामुपर्यन्ये अत्वारः, एवमेनेऽष्टौ॥

तावत्समुदायतोऽञ्टानां तेष्वेकैकेनात्मप्रदेशेन सह यावतां परस्परेण सम्बन्धो भवति तदर्शनायाह-'तत्थवि ण' मित्यादि, 'तत्रापि' नेष्वष्टास् जीवप्रदेशेषु मध्ये त्रयाणां त्रयाणांमेकैकेन सहानादिरपर्यवसिती तथाहि--पूर्वोक्तप्रकारणावस्थितान मध्टानामुपरितन-कश्चिद्विवक्षितस्तस्य हैं। प्रतरस्य पार्श्ववर्त्तनः -वेकश्चाधोवर्तात्येते त्रयः संबध्यन्ते शेषस्त्वक उपरितन-स्त्रयश्चाधस्तना न संबध्यन्ते व्यवहितत्वातः एवमधस्तनप्रतरापेक्षयाऽपीति चूर्णिकारव्याख्या, टीकाकार-व्याख्या तु दूरवगमन्वातपरिहृतेति, 'सेसाणं साइए' ति शेषाणः मध्यमाष्टाभ्योऽन्येषां सादिर्विपरिवर्तमानत्वात् एतेन प्रथमभङ्ग उदाहृतः, अनादिसपर्यवसित इत्ययं तु द्वितीयो भङ्ग इह न संभवति. अनादिसंबद्धानामष्टानां जीवप्रदेशानाम-परिवर्तमानत्वेन बन्धस्य सपर्यवसितत्वानुपपनेरिति। तृतीयो भङ्ग उदाहियते-'तत्थ पं जे से साइए' इत्यादि, सिद्धानां सादिरपर्यवसितो जीवप्रदेशबन्धः, शैलेश्यवस्थायां संस्थापितप्रदेशानां सिन्द्रत्वेऽपि चलनाभावादिति। चतुर्थभङ्गं भेदत आह—'तत्थ जं जे से साइए' इत्यादि, 'आलावणबंधे' ति आलाप्यते—आलीनं क्रियतं एभिरित्यालाप-नानि-रज्ज्वादीनि तैर्बन्धस्तुणादीनामात्नापन**ब**न्धः : 'अल्लियावगबंधे' ति अल्लियावणं–द्रव्यस्य द्रव्यान्तरेण श्लेषादिनाऽऽलीनस्य यत्करगं तद्रूपो यो बन्धः स तथा: 'सरीरबंधे' ति समुद्धाने सति यो विस्तारितसङ्कोचित-र्जावप्रदेशसम्बन्धविशेषवशानैजसादिशरीरप्रदेशानां सम्बन्ध-विशेषः स शरीरबन्धः। शरीरिबन्ध इत्यन्थे, तत्र शरीरिणः समुद्घाते विक्षिप्तजीवप्रदेशानां सङ्कोचने यो बन्धः स शरीरिबन्ध इति। 'सरीरप्पओगबंधे' त्ति शरीरस्य--प्रयोगेण-वीर्यान्तरायक्षयोपशमादिजनित-व्याभरेण बन्धः-तत्पुद्रलोपादानं भरीररूपस्य वा प्रयोगस्य यो बन्धः स शरीरप्रयोगबन्धः॥

- ८/३५५. 'तणभाराण व' ति तृणभारा-स्तृणभारकास्तेषां 'वेते' त्यादि वेत्रलता—जलवंशकम्बा 'वाग' ति वल्कःवरत्र—चम्मीमयी रज्जुः—सनादिमयी बल्की—त्रपुष्ट्यादिका कुशा—निर्मूलदर्भाः दर्भास्तु समृलाः, आदिशब्दाचीवरादिग्रहः।
- ८/३५६. 'लेलणाबंधे ति श्लेषणा-श्लयव्रव्येण द्रव्ययोः संबन्धनं तद्रूपो यो बन्धः स तथा, 'उच्चयबंधे' ति उच्चयः- ऊन्द्रवं चयनं-राशीकरणं तद्रूपो बन्ध उच्चयबन्धः, 'समुच्चय-बंधे' ति सङ्गतः-उच्चयापेक्षया विशिष्टतर उच्चयः समुच्चयः स एव बन्धःसमुच्चयबन्धः, 'साहणणाबंधे' ति संहननं- अवयवानां तद्रूपो यो बन्धः स संहननबन्धः, दीर्घत्वादि चेह प्राकृतशैलीप्रभविगित।
- ८/३५७. कुट्टिमाणं नि मणिभूमिकानां 'छुहाचिक्खिलले' त्यादी सिलेस' ति श्लेषे—बज्जलेपः 'लक्ख' ति जतु 'महुसित्थ' ति मदनम्, आदिशब्दाद् गुम्भुलरालाख्वत्यादिग्रहः।
- ८/३५८. 'अवगररासीण व' नि कचवरराशीनाम् 'उच्चएणं' ति ऊर्ध्वं चयनेन।
- ८/३५९, 'अगडतलागनई' इत्यादि प्रायः प्राग् व्याख्यातमेव।
- ८/३६०. 'देससाहण्णाबंधे य' ति देशेन देशस्य संहननलक्षणो बन्धः—सम्बन्धः शकटाङ्गादीनामिवेति देशसंहननबन्धः, 'सब्बसाहणणाबंधे थ' ति सर्वेण सर्वस्य संहननलक्षणो बन्धः—सम्बन्धः क्षीरनीरादीनामिवेति सर्वसंहननबन्धः।
- ८/३६१. 'जन्नं सगडरहे' त्यादि, शकटादीनि च पदानि प्राग् व्याख्यातान्यपि शिष्यहिताय पुनर्व्याख्यायन्ते—तत्र च 'सगड' ति यन्त्री 'रह' ति स्यन्दनः 'जाण' नि यानं—लघुगन्त्री 'जुग्ग' ति युग्यं गोललविषयप्रसिन्द्रं ब्रिहस्तप्रमाणं वेदिकोप-शोभितं जम्पानं 'गिल्लि' ति हस्तिन उपरि कोल्लरं यन्मानुषं गिलतीव 'थिल्लि' ति अहुपल्लाणं 'सीय' ति शिबिका— कृटाकारेणाच्छादितो जम्पानविशेषः 'संदमापिय' ति पुरुष-प्रमाणो जम्पानविशेषः 'लोहि' ति मण्डकादिपचनभाजनं 'लोहकडाहे' ति भाजनविशेष एव 'कडुच्छुय' नि परिवेषणभाजनम् आसनशयनस्तम्भाः प्रतीताः 'भंढ' नि मृत्ययभाजनं 'मत' ति अमत्रं भाजनविशेषः 'उवगरण' नि नानाप्रकारं तदन्योपकरणमिति।:
- ८/३६३. 'पुव्यप्यओगपच्चइए य' नि पूर्वः प्राम्कालासेवितः प्रयोगो जीवव्यापारो वेदनाकषायादिसमुद्धातरूपः प्रत्ययः कारणं यत्र शरीरबन्धे स तथा स एव पूर्वप्रयोगप्रत्ययिकः. 'पच्चुप्पत्रपञ्जोगपव्यइए य' नि प्रत्युत्पन्नः अप्राप्तपूर्वे वर्तमान इत्यर्थः प्रयोगः केवलिसमुद्धातलक्षणव्यापारः प्रत्ययो यत्र स तथः स एव प्रत्युत्पन्नप्रयोगप्रत्ययिकः ।
- ८/३६८. 'नेरझ्याईण' मित्यादि, 'तत्थ तत्थ' ति अनेन समुद्घातकरणक्षेत्राणां बाहुत्त्यमाह, तेसु तेसु' ति अनेन सनुद्घातकारणानां वेदनादीनां बाहुत्त्यमुक्तं 'समोहणमाणाणं' ति समुद्धन्यमानानां समुद्घातं शरीराद्वहिर्जीवप्रदेशप्रक्षेपलक्षणं

गच्छतां 'जीवपास्साणं' ति इह जीवप्रदेशानामित्युक्नाविप शरीरबन्धाधिकारात्मस्थ्यात्तक्र्वपदेश इति न्यायेन जीव-प्रदेशाश्रितनैजसकार्मणशरीरप्रदेशानामिति द्रष्टव्यं, शरीरि-बन्ध इत्यत्र तु पक्षे समुद्धातेन विक्षिप्य सङ्कोचिता-नामुपसर्जनीकृतनै असादिशरीरप्रदेशानां जीवप्रदेशानामेवेति बंधे ति रचनादिविशेषः।

८/३६५, 'जन्नं केवले' त्यादि, केविलसमुद्धातेन दण्ड १ कपाट २ मिथकरणा ३ न्तरपूरण ४ लक्षणेन विस्तारितजीवप्रदेशस्य 'ततः' समृद्घातात् 'प्रतिनिवर्त्तमानस्य' समृद्धातप्रतिनिवर्त्तमानत्वं सहरतः. प्रदेशान पञ्चमादिष्वनेकेषु समयेषु स्वादित्यतो विशेषमाह— अंतरामंथे वडमाणस्य' ति निवर्ननक्रियाया अन्तरे–मध्येऽवस्थितस्य ष्ठव्यादिसमयेषु इत्यर्थः. यद्यपि च पञ्चमसमय तथाऽध्यभृतपूर्वतया समृत्पद्यते तैजसादिशरीरसङ्गातः पञ्चमसमय एवासी भवति शेषेषु तु भूतपूर्वतयैवेतिकृत्व। 'अंतरामधे वट्टमाणस्मे' त्युक्तभिति. 'तैयाकम्माणं बंधे समुप्यज्ञहः' ति तैजसकार्मणयोः शरीरयोः 'बन्धः' सङ्घातः समृत्यवत 'कि कारणं' कुनो हेतोः ?, उच्यते-'ताहे' नि तवा समुद्धानिवृत्तिकाले 'सं' ति तस्य केवलिनः 'प्रदेशाः' जीवप्रदेशाः 'एगतीगय' सि एकत्वं गताः-संघातमापन्ना भवन्ति, नदनुबुन्या च तैजसादिशरीरप्रदेशानां बन्धः समुत्पद्यत इति प्रकतम्, शरीरिबन्ध इत्यत्र तु पक्षे 'तेयाकम्माणं बंधे तैजसकार्मणाश्रयभूतत्वात्तेजसकार्मणाः न्ति शरीरिप्रदेशास्तेषां बन्धः समृत्पद्यत इति व्याख्येग्रम्।

८/३६९. 'वीरियमजोगसहब्बचाए' ति वीर्य-वीर्यान्तरायक्षयादिकता शक्तिः योगाः-मनःप्रभृतयः सह योगैर्वर्त्त इति सयोगः सन्ति-विद्यमानानि द्रव्याणि-तथाविधपृद्धनाः यथ्य जीवस्यासी मददब्यः वीर्यप्रधानः सयोगो वीर्यसयोगः स चासी भदुद्वव्यक्ष्चेति विग्रहस्तद्धावस्तना तया वीर्यसयोगसद्-द्रव्यतया, सर्वोर्यतया सयोगतया सर्द्रव्यतया जीवस्य, तथा पमयपञ्चयं ति 'प्रमादप्रत्ययान' प्रमादलक्षणकारणात् तथा 'कम्म च' नि कम्म च एकेन्द्रियजात्यादिकमद्यवर्त्ति 'जोगं च' ति 'योगं च' काययोगादिकं 'भवं च' नि भवं व' निर्वन्भवादिकमनुभूचमानम् 'आउयं च' नि 'आयुष्कं च' तिर्यमायुष्काद्यदयवर्षि 'पडच्च' ति 'प्रतीत्य' । 'अंरालिए' त्यादि औदारिकशरीरप्रयोगसम्पादकं यन्नाम तदीदारिकशरीरप्रयोगनाम तथ्य कर्मण उदयेनीदारिक-शरीरप्रयोगबन्धो भवतीति शेषः, एतानि च वीर्यसयोग-पदान्यौदारिकशरीरप्रयोगनामकर्मोदयस्य विशेषणतया व्याख्येयानि, वीर्यसये गसद्द्रव्यतया हेनुभूतया यो विवक्षितकर्मोदयस्तेनेत्यादिना प्रकारेण, स्वतन्त्राणि वैतान्यौदारिकशर्रारप्रयोगबन्धस्य कारणानि, तत्र च पक्षे यदौदारिकशर्रीरप्रयोगबन्धः कस्य कर्म्मण उदयेन? इति पृष्टे यदन्यान्यपि कारणान्यभिधीयन्ते तक्रिवक्षितकर्मेदयोऽ-भिडिनान्येय सहकारिकारणान्यपेक्ष्येह कारणतयःऽवसेय इत्यस्यार्थस्य जापनार्थमिति॥

- ८/३००-३०२. 'एगिदिए' त्यादौ 'एवं चेव' ति अनेनाधिकृतस्मृत्रस्य पूर्वस्मृत्रसम्ताभिधानेऽपि 'अोरालियसर्रारप्पओगनामाए' इत्यत्र पदे 'एगिदियओरालियसर्रारप्पऔगनामाए' इत्यत्रं विशेषो दृश्यः, एकेन्द्रियौदारिक-अर्रारप्रयोगबन्धस्येहाधिकृतत्वात. एवमृत्तरत्रापि वाच्यमिति॥
- ८/३७३. 'देसबंधेऽवि स्वव्यवंधेऽवि' ति तत्र यथाऽपुपः स्नेहभृत-तप्ततापिकायां प्रक्षिप्तः प्रथमसमये धृतादि गृह्णात्येव शेषेषु तृ समयेषु गृह्णाति विस्मृजित च एवमयं जीवा यदा प्राक्तनं शरीरकं विहायान्यद्गृह्णाति तदा प्रथमसमये उत्पत्तिस्थानगतान शरीरप्रायोग्यपुद्धलान् गृह्णात्येवेत्ययं सर्वबन्धः, तती द्वितीयादिषु समयेषु तान् गृह्णाति विस्मृजित चेत्येथं देशबन्धः, तत्तश्येवमीदगरिकस्य देशबन्धोऽप्यस्तीति सर्वबन्धोऽप्य-स्तीति॥
- ८/३ १६. 'खळबंधं एककं समर्घ' ति अपूपवृष्टान्तेनेव तत्सर्वबन्ध-कस्यैकसमयत्वादिति, 'हेसबंधे' इत्यादि, तत्र यदा वायुर्मनुष्ट्यादिर्वा वैक्रियं कृत्वा विहाय च पुनराँदारिकस्य समयमेकं सर्वबन्धं कृत्वा पुनस्तस्य देशबन्धं कृविश्वेकसमय नन्तरं प्रियते तदा जवन्यत एकं समयं देशबन्धोऽस्य भवतीति 'उक्कोसेणं तिन्नि पलिओवमाइं समयऊणाई' ति, कथं? दस्मादौदारिकशर्यरिणां त्रीणि पत्त्योपमान्युत्कर्षतः स्थितिः, तेषु च प्रथमसमयं स्वबन्धक इति समयन्युतानि अणि पत्त्योपमान्युत्कर्षत ओदारिक-शर्रारिणां देशबन्धकालो भवति।
- 3/399, 'एजिंदियओसलिए' त्यादि, देसबंध महत्तेपां एककं समये' ति. कथं? वायुरीदारिकशरीरी वैक्रियं गतः पुनरीदारिक-प्रतिपत्ती सर्वबन्धको भूत्वा देशबन्धकश्चैकं समयं भृत्वा मृतः इत्यवमिति, 'उक्कोरमणं बावीस' मित्यादि, एकेन्द्रियाणा-मृत्कर्षती ब्राविशतिर्वर्षसहस्माणि स्थितिस्त्वशसी प्रथमसम्थे सर्वजन्धकः शेषकालं देशबन्ध इत्येवं समयोगानि ब्राविशतिर्वर्षसहस्माण्येकेन्द्रियाणामृत्कर्षती देशबन्धकाल इति॥
- ८. ३.९८. 'पृढ्विक्काइए' त्यादि. 'दंग्यबंध जहन्नेणं खुड्डागं भवग्गहणं तिम्मम्यऊणं ति. कथम ?. औदारिकशर्रारिणां कुल्लक-भवग्रहणं जधन्यतं। ग्रीवितं, तच्च गाथाभिर्निरूप्यतं -'दोन्नि सयाइं नियमा छण्पन्नाडं पमाणओ होति। आवलियपमाणेणं खुड्डागभवग्गहणमेयं॥१॥

पणसिंद्र सहस्साइं पंचेव सयाइं तह य छत्तीसा।
खुड्डागभवग्गहणा हवंति अंतोमुहुत्तेणं॥२॥
सत्तरस भवग्गहणा खुड्डागा हुंति आणुपाणंमि।
तेरस चेव सयाइं पंचाणउयाइं अंसाणं॥३॥'
(यद् आविलिकाप्रमाणेन षट्पञ्चाशदिधिकं हे जते नियमात

भवतः प्रमाणतः क्षुल्लकभवग्रहणमेतत्॥१॥ पञ्चषष्टिः सहस्राणि षट्त्रिंशदधिकानि पञ्चैव शतानि तथा च क्षुल्लेकभवग्रहणानि भवन्त्यन्तर्मुहूर्नेन॥२॥ आनप्राणे सप्तदश क्षुल्लकभवग्रहणानि भवन्ति पञ्चनवत्यधिकानि त्रयोदश शतान्यंशानां (मुहूर्तोच्छ्वासानां)॥३॥) इहोक्तलक्षणस्य ६५५३६ मुहूर्त्तगतक्षुल्लकभवग्रहणराशेः सहस्रवथशनसप्तक-त्रिसप्ततिलक्षणेन ३७७३ मुहूर्रगतोच्छ्वासराशिनां भागे हते यत्नभ्यते तदेकशेच्छ्वासे शुल्लकभवग्रहणपरिमाणं भवति, अवशिष्टस्त्रक्तलक्षणोऽशराशिर्भवतीति. सप्तदश, अथमभिप्रायः-येषामंशानां त्रिभिः सहस्रेः त्रिसप्तत्यधिकशतैः क्षललकभवगृहण भवति नेषामभाना पञ्चनक्रत्यधिकानि त्रयोदश शतानि अष्टादशस्यापि क्षल्लकभवग्रहणस्य तत्र भवन्तं ति. पृथिवीकायिकस्त्रिसमयेन विग्रहेणागतः स नृतीयसमये सर्वबन्धकः शेषेषु देशबन्धको भूत्वा आक्षुल्लक-भवग्रहणं मृतः. मृतश्व सन्नविग्रहेणागतो यदा तदा सर्वबन्धक एव एव च थे ने विग्रहसमयास्त्रयस्तैरूनं क्षुल्लकभित्युच्यते, 'उक्कोसेणं बावीस' मित्यादि भावित-मेंबेति, देसबंधो जेसिं नर्त्था' त्यादि, अयमर्थ:-अप्तेजो-वनस्पतिद्वित्रिचतुरिन्द्रियणां क्षुल्लकभवग्रहणं त्रिसमयोनं जघन्यतो देशबन्धो यतस्तेषां वैक्रियशरीरं नास्ति, वैक्रियशरीरे हि सत्येकसमयो जवन्यत औदारिकदेशबन्धः पूर्वोक्तयुक्त्या स्यादिति, 'उक्कोसेणं जा जरुसे' त्यादि तत्रापां वर्षसहस्राणि सप्तोत्कर्षतः स्थितिः, तेजसामहोरात्राणि त्रीणि, वनस्पतीनां वर्षसहस्राणि दश. द्वीन्द्रियाणां द्वादश वर्षाणि त्रीन्द्रियाणामे-कोनपञ्चाशवहोरात्राणि चतुरिन्द्रियाणां षण्मारमाः, तत एषां सर्वबन्धसमयोना उत्कृष्टतो देशबन्धस्थितिर्भवतीति, 'जेसिं पुणे। त्यादि, ते च बायवः पञ्चेन्द्रियतिर्यञ्चो मनुष्याश्च, एषा जयन्येन देशबन्ध एकं समयं, भावना च प्रागिव, 'उक्कोसेण' मित्यादि तत्र वायूनां त्रीणि वर्षसहस्राणि उत्कर्षतः स्थितिः, पञ्चेन्द्रियतिरश्चां मनुष्याणां च पल्योपमत्रयम्, इयं च स्थितिः सर्वबन्धसमयोना उत्कृष्टनो देशबन्धस्थितिरेषां भवतीत्यति देशतां मनुष्याणां देशबन्धस्थितौ लब्धाःयामप्यन्तिमसूत्रत्वेन साक्षादेव तेषां तामाह—'जाव मणुरुसाण' मित्यादि।

उक्त औदारिकशरीरप्रयोगबन्धस्य कालोऽथ तस्यैवान्तरं निरूपयन्नाह—

८/३७%. 'ओरालिए' त्यादि, सर्वबन्धान्तरं जघन्यतः क्षुललक-भवग्रहणं त्रिसमयोनं, कथं?, त्रिसमय्विग्रहेणौदारिक-शरीरिष्वागतस्तत्र द्वौ समयावनाहारकस्नृतीयसमये सर्वबन्धकः क्षुललकभवं च स्थित्वा मृत औदारिकशरी-ष्वेवोत्पत्रस्तत्र च प्रथमसमये सर्वबन्धकः एवं च सर्वबन्धस्य सर्वबन्धस्य चान्तरं क्षुल्लकभवो विग्रहगतसमयत्रवोनः, 'उक्कोसेग' मित्यादि, उत्कृष्टतस्त्रयस्त्रिंशत्सागरोपमाणि

पूर्वकोटेः (टी च) समयाभ्यधिकानि (का) सर्वबन्धान्तरं भवतीति, कथं?, मनुष्यादिष्वविग्रहेणागतस्तत्र च प्रथमसमय सर्वबन्धको भूत्वा पूर्वकोटि त्रयस्त्रिंशत्सागरोपमस्थितिर्नारकः सर्वार्थसिन्द्रका वा भूत्वा त्रिसमयेन विग्रहेणौदारिकशर्रार्रा संपन्नस्तत्र च विग्रहस्य द्वौ समयावनाहारकस्तृतीये च समये सर्वबन्धकः औदारिक-शरीरस्येव च यौ तौ द्वावनाहारसमयौ तयोरेकः पूर्वकोर्टा-सर्वबन्धसमयस्थाने क्षिप्तस्ततश्च पूर्णा पूर्वकोटी जाता एकश्च समयोऽतिरिक्तः, एव च सर्वबन्धस्य सर्वबन्धस्य चोत्कृष्ट-मन्तरं यथोकतमानं भवतीति। 'देसबंधंतर' देशबन्धान्तरं जघन्येनैकं समयं, कथं?, देशबन्धको मृतः सन्नविग्रहेणैबोत्पनस्तत्र च प्रथम एव समये सर्वबन्धको द्वितीयादिषु च समयेषु देशबन्धकः संपन्नः, तटेवं देशबन्धस्य देशबन्धस्य चान्तरं जधन्यत एकः समयः सर्वबन्ध-सम्बन्धीति। 'उक्कोसेण' मित्यदि. उत्कृष्टतस्त्रय-स्त्रिंशत्सागरोपमाणि त्रिसमयाधिकानि देशबन्धस्य देशबन्धस्यान्तरं भवतीति, कयं?, देशबन्धको मृत उत्पन्नश्च त्रयस्त्रिंशत्सागरोपमायुः सर्वार्थसिद्धादौ, ततश्च च्युत्वा त्रिसमयेन विग्रहेणौदारिकशरीरी संपन्नस्तत्र च विग्रहस्य समयद्वयेऽनाहारकस्तृतीये च समये सर्वबन्धकस्ततो देशबन्धकोऽजनि, चोत्कृष्टमन्तरःलं एव देशबन्धस्य देशबन्धस्य च यथोक्तं भवतीति॥

औदारिकबन्धस्य सामान्यतोऽन्तरमुक्तमथ विशेषतस्तस्य तदाह्-

6/360. 'एगिदिए' त्यादि एकेन्द्रियस्यौदारिकसर्वबन्धान्तरं जघन्यतः क्षुल्लकभवग्रहणं त्रिसमयोनं, कथं?, त्रिसमयेन विग्रहेण पृथिव्यादिष्वागतस्तत्र च विग्रहस्य समयद्वय-मनाहारकस्तृतीये च समये सर्वबन्धकस्ततः क्षुल्लकं भवगृहणं त्रिसमयोनं स्थित्वा मृतः अविग्रहेण च यदोत्पद्य सर्वबन्धक एव भवति तदा सर्वबन्धयोर्यथोक्तमन्तरं भवतीति। 'उक्कोसेण' मित्यादि, उत्कृष्टतः सर्वबन्धान्तरं द्वाविंशनिर्वर्षसहस्राणि समयाधिकानि भवन्ति. कथम् ?, अविग्रहेण पृथिवी-क'यिकेष्वागतः प्रथम एव च समये सर्वबन्धकस्ततो द्वाविंशतिर्वर्षसहस्राणि । स्थित्वा समयोगनि विग्रहगत्या त्रिसमयाऽन्येषु पृथिव्यादिषूत्पन्नस्तत्र च समयद्वयमनाहारको भूत्वा तृतीयसमये सर्वबन्धकः यंप्रज्ञ: अनाहार-कसमययोश्चेको. द्वाविंशतिवर्षसहस्रेष् समयोनेष क्षिप्तस्तत्पूरणार्थं, ततश्च द्वाविंशतिर्वर्षसहस्राणि समय-श्चैकेन्द्रियाणां सर्वबन्धयोरुत्कुष्टमन्तरं भवतीति। 'देस-बंधंतर' मित्यादि तत्रैकेन्द्रियौद्यारिकदेशबन्धान्तरं जघन्येनैक समयं, कथं ?, देशबन्धको मृतः सम्नविग्रहेण सर्वबन्धको भृत्वा एकस्मिन् समये पुनर्देशबन्धक एव जातः, एवं च देशबन्धयो-र्जवन्यत एकः समयोऽन्तरं भवतीति, 'उक्कोसेणं अंतोमुह्सं'

ति, कथं?, बयुरौदारिकशरीरस्य देशबन्धकः सन् वैक्रियं गतस्तत्र चान्तर्मुहूर्त्तं स्थित्वा पुनरौदारिकशरीरस्य सर्वबन्धको भूत्वा देशबन्धक एव जातः, एवं च देशबन्धयोरुत्कर्षतोऽ-न्तर्मृहूर्तमन्तरमिति।

८/३८१. 'पुढविकाइए' त्यादि, देसबंधंतरं जहन्नेणं एक्कं समयं उक्कोसेण तिन्नि समय' नि. कथं?, पृथिवी-काचिको देशबन्धको मृतः सन्नविग्रहगत्या पृथिवीकायिकेष्वे-वोत्पन्नः एकं समयं च सर्वबन्धको भूत्वा पुनर्देशबन्धको जातः एवमेकसमयो देशबन्धयोर्जघन्येनान्तरं, तथा पृथिवीकायिको देशबन्धको मृतः सन् त्रिसमयविग्रहेण तेष्वेवोत्पन्नस्तत्र च समयद्वयमनाहारकः तृतीयसमये च सर्वबन्धको भृत्वा पुनर्देशबन्धको जातः, एवं च त्रयः समया उत्कर्षतो देशबन्धयोरन्तरमिति। अथापकायिकादीनां मितदेशन आह-'जहा पुढविकाइयाण' मित्यादि, अत्रैव च सर्वथा समतापरिहारार्थमाह- नवर मित्यादि, एवं चातिदेशतो यल्लब्धं तद्दर्श्यते-अप्कायिकानां जघन्यं सर्वबन्धान्तरं क्षुल्लकभवग्रहणं त्रिसमयोनं उत्कृष्टं तु सप्तवर्षसहसाणि समयाधिकानि, देशबन्धान्तरं जघन्यमेकः समय उत्कृष्टं त् त्रयः समयाः, एवं वायुवर्जानां तेजःप्रभृतीनामपि, नवरमृत्कृष्टं सर्वबन्धान्तरं स्वकीया स्वकीया स्थितिः समयाधिका वाच्या। अधातिदेशे वायुकायिकवर्जानामित्यनेनातिदिष्टबन्धान्तरेभ्यो वायुबन्धान्तरस्य विलक्षणता सूचितेति वायुबन्धान्तरं भेदेनाह—'वाउक्काइयाण' मित्यादि, तत्र च वायुकायिका-नामुत्कर्षेण देशबन्धान्तरमन्तर्मृहर्तं, कथं?, वाय्रौदारिक-शरीरस्य देशबन्धकः सन् वैक्रियबन्धमन्तर्मृहुर्तं कृत्वा पुनरौदारिकसर्वबन्धसमयानन्तरमौदारिकदेशबन्धं यदा करोति तदा यथोक्तमन्तरं भवतीति।

८/३८२. 'पंचिदिये' त्यादि, तत्र सर्वबन्धान्तरं जघनयं भावितमेव उत्कृष्टं त भाव्यते- पञ्चेन्द्रियतिर्यं अविग्रहेणोत्पन्नः प्रथम एव च समये सर्वबन्धकस्ततः समयोनां पूर्वकोटिं जीवित्वा विगृहगत्या त्रिसमयया तेष्वेवोतपन्नस्तत्र च द्वावनाहारकसमयौ तृतीये च समये सर्वबन्धकः संपन्नः, अनाहारकसमययोश्चैकः समयोनायां पूर्वकोट्यां क्षिप्तस्तत्पूरणार्थमेकस्त्वधिक इत्येवं यधोक्तमन्तरं भवतीति, देशबन्धान्तरं तु यथैकेन्द्रियाणां, तब्बैवं-जधन्यभेकः समयः, कथं?, देशबन्धको मृतः सर्वबन्धसमयानन्तरं देशबन्धको जात इत्येवं, उत्कर्षेण त्वन्तर्मृहुर्नं?, कथं?, औदारिकशरीरी देशबन्धकः सन् वैक्रियं प्रतिपन्नस्तत्रान्तर्मुहुर्त्तं स्थित्वा पुनरौदारिकशरीरी जातस्तत्र च प्रथमसमये सर्वबन्धको द्वितीयादिषु तु देशबन्धक इत्येवं देशबन्धयोरन्तर्मृहूर्त्तगन्तरमिति, मनुष्याणामपीति, एवं एतदेवाह—'जहा पंचिदिए' त्यादि॥

औदारिकबन्धान्तरं प्रकारान्तरेणःह-

८/३८३. 'जीवे' त्यादि, एकेन्द्रियत्वे 'नीएगिदियने' ति द्वीन्द्रिय-

त्वादौ पुनरेकेन्द्रियत्वे सति यत्सर्वबन्धान्तरं तज्जघन्येन हे क्षुल्लकभवग्रहणे त्रिसमयोने, कथम्?. एकेन्द्रियस्त्रिसमययाः विग्रहगत्योत्पन्नस्तत्र च समयद्वयमनाहारको भूत्वा तृतीयसमये सर्वबन्धं कृत्वा तदूनं क्षुल्लकभवग्रहणं जीवित्वा मृतः अनेकेन्द्रियेषु क्षुल्लक-भवग्रहणमेव जीवित्वा मृतः सन्नविग्रहेण पुनरेकेन्द्रियेष्वेवोत्पद्य सर्वबन्धको जातः, एवं च सर्वबन्ध-योरुक्तमन्तरं जातमिति, 'उक्कोसेणं दो सागरोवमसहस्साइं संखेज्जवासमब्भहियाइं' ति, कथम्?, अविग्रहेणैकेन्द्रियः समुत्पन्नस्तन च प्रथमसमये सर्वबन्धको भूत्वा द्वाविंशति वर्षसहस्राणि जीवित्वा मृतस्त्रसकायिकेषु चोतपन्नः, तत्र च सङ्ख्यातवर्षाभ्यधिकसागरोपमसहस्रद्धयरूपामृत्कु ष्टत्रस-कायिककायस्थितिमन्ति वाह्य एकेन्द्रियेष्वेवोत्पद्य सर्वबन्धको जात इत्येव सर्वबन्ध-योर्यश्रोक्तमन्तरं भवति. सर्वबन्धसमय-हीनएकेन्द्रियोत्कृष्ट-भवस्थितेस्त्रसकायस्थितौ प्रक्षेपणेऽपि सङ्ग्यातस्थानानां सङ्ग्यातभेदत्वेन सङ्ग्र्यातवर्षाभ्यधिकत्व-स्याव्याहतत्वादिति। 'देसबंधंतरं जहन्नेणं खुड्डागं भवग्गहणं समयाहियं ति, कथम्?, एकेन्द्रियो देशबन्धकः सन् मृत्वा क्षुल्लकभवग्रहणमन्भूयाविग्रहेण द्वीन्द्रियादिषु प्रथमसमये सर्वबन्धको भूत्वा द्वितीये देशबन्धको भवति, एवं च देशबन्धान्तरं क्षुल्लकभवः सर्वबन्धसमयातिरिक्तः. 'उक्कोसेग' मित्यादि सर्वबन्धान्तरभावनीक्तप्रकारेण भावनीयमिति॥

अध पृथिवीकायिकबन्धान्तरं चिन्तयन्नाह-

८/३८४. 'जीवस्से' त्यादि, 'एवं चेव' ति करणात् 'तिसम्यऊणाइं' ति दृश्यम्, 'उक्कोसेणं अणंतं कालं' ति. इह कालानन्तत्वं वनस्पतिकायस्थितिकालापेक्षयाऽनन्तकालमित्युक्तं । जनार्थमाह-'अणंताओ' इत्यादि, अयमभिप्रायः-तस्यानन्तस्य समयेष अवसर्पिण्युत्सर्पिणीसमयैरपह्रिय-माणेष्वनन्ता अवसर्प्पिण्यत्सर्पिण्या भवन्तीति, 'कालओ' ति कल्लापेक्षया मानं, 'खेतओ' त्ति पुनरिदम्-'अणंता लोग' त्ति, अयमर्थः-तस्यानन्तकालस्य समयेषु लोकाकाशप्रदेशैरपहियामाणेष्वनन्ता लोका भवन्ति, अथ तत्र कियन्तः पुद्रलपरावर्त्ता भवन्ति? इत्यत आह— 'असंखेज्जे' त्यादि, पुद्रलपरावर्नलक्षणं सामान्येन पुनरिदं— दशभिः कोर्टाकोर्टाभिरुद्धापल्योपमानामेकं सागरोपमं दशभिः सागरोपमकोटीकोर्टाभिरवसर्प्पिणी. उत्सर्प्पिण्यप्येवमेव. ता अवसर्प्पिण्यृत्सर्प्पिण्योऽनन्ताः पुब्रलपरावर्तः. एतद्विशेषलक्षणं पुद्रलपरावर्त्तानामेवासङ्ख्यातत्व-ड्हैव वक्ष्यतीति, नियमनायाह-'आवलिए' त्यादि, असङ्ख्यातसमयमुदायश-चावलिकेति। 'देसबंधंतरं जहन्नेण' मित्यादि, भःवना त्वेवं-पृथिवीकायिको देशबन्धकः सन्मृतःपृथिवीकायिकेषु क्षुल्लक-भवग्रहणं जीवित्वा मृतः सन् पुनरविग्रहेण पृथिवी-कायिकेष्वेवोत्पन्नः, तत्र च सर्वबन्धसमयानन्तरं देशबन्धको

जातः, एवं च सर्वबन्धसमयेनाधिकमेकं क्षुल्लकभवगृहणं देशबन्धयोरन्तरमिति। 'वणस्सङ्काङ्याणं दोन्नि खुड्डाइं ति वनस्पतिकायिकानां जघन्यतः सर्वब्रन्धान्तरं द्वे क्षललके भवग्रहणे 'एवं चेव' ति करणात्रिसगयोने इति दृश्यम्, एतद्भावना च वनस्पतिकान्त्रिकस्त्रिसमयेन विग्रहेणोत्पन्नः तत्र च विग्रहस्य समयद्वयमनाहारकस्तृतीये समये च सर्वबन्धकी भूत्वा क्षुल्लकभवं च जीवित्वा एनः पृथिव्यादिष क्षुल्लकः भवमेव स्थित्वा पुनरविग्रहेण वनस्पटिक यिकेष्वेबोत्पन्नः प्रथमसमये च सर्वबन्धकोऽसाविति सर्वबन्धयोस्त्रिसमयोने द्वे क्षलंलकभवग्रहणे अन्तरं भवत इति। 'उक्कोरोण' मित्यादि, अयं च पृथिव्यादिषु कायस्थितिकालः 'एवं देसबंधंतरंपि' नि यथा पृथिव्यादीनां देशबन्धान्तरं जघन्यमेवं वनन्पतेर्णः तच्च क्षुत्त्वकभवग्रहणं सम्याधिकं, भावना चास्य पूर्ववत्. 'उक्कोसेणं पुढविकालों ति उत्कर्षेण वनस्पतेर्देशबन्धान्तरं पृथिवीकायस्थितिकालोऽसङ्ख्यातावसर्ण्यिप्यु-'पृथिवीकालः' त्सर्प्पिण्यादिख्य इति॥

अथौदारिकदेशबन्धकादीनःमल्पत्वादिनिरूपणायाह -

८/३८५. 'एएसी' त्यादि, तत्र सर्वस्तोकाः सर्वबन्धकास्तेषा-मुत्पित्समय एव भावात्, अबन्धका विशेषाधिकाः, यतो विग्रहगतौ सिळ्त्वादौ च ने भवन्ति, ते च सर्वबन्धकापेक्षया विशेषाधिकाः, देशबन्धका असङ्ग्रचातगृणाः, देशबन्धकाल-स्यासङ्ग्रचातगृणात्वात्, एतस्य च सूत्रस्य भावनां विशेषतोऽग्रे वक्ष्याम इति ।

अथ वैक्रियशरीरप्रयोगबन्धनिरूप्णायाह-

- ८/३८६-३९१. तत्र 'एगिंदियवेउव्विए' त्यादि वायुकायिका-पेक्षमुक्तं, 'पंचिदिए' त्यादि तु पञ्चेन्द्रियतिर्यङ्गनुष्यदेवनार-कापेक्षमिति। 'वीरिये' त्यादी यावत्करणात् 'पमायपच्चया कम्मं च जोगं च भवं चें ति इष्टव्यं 'लिंद्धं वं ति वैक्रिय-करणलब्धि वा प्रतीन्य. एतच्य वायुपञ्चेन्द्रियत्तर्यञ्च-मन्ष्यःनपेक्ष्योकतं. तेन वःयुकायादिस्त्रेषु वैक्रियशरीरबन्धस्य प्रत्यवतया वक्ष्यति, नारकदेवस्त्रेष पनस्ता विद्याय वीर्यसयोगसदुद्रव्यतादीन् प्रत्ययतया वक्ष्यतीति ।
- ८/३९३. 'सम्बबंधे जहन्नेणं एककं समयं' ति, कथं?, विक्रियशर्रारिश्रूप्यमानो लिब्धितो वा तत् कुर्वन् समय्मेकं सर्वबन्धको भवतीत्येवमेकं समयं सर्वबन्ध इति, 'एककोरंगणं दो समयं' ति, कथं?, औदारिकशरीरी वैक्रियतां प्रतिपद्यमानः सर्वबन्धको भूत्वा मृतः पुनर्नारकत्वं देवत्वं वा यदा प्राप्नोति तदा प्रथमसमये वैक्रियस्य सर्वबन्धक एवेतिकृत्वा वैक्रियशरीरस्य सर्वबन्धक उत्कृष्टतः समय-द्वयमिति, 'देसबंधे जहन्नेणं एक्कं समयं' ति, कथं?, औदारिकशरीरी वैक्रियतां प्रतिपद्यमानः प्रथमसमये सर्वबन्धको भवति द्वितीयसमये देशबन्धको भूत्वा मृतं इत्येवं देशबन्धो जयन्यत

एकं समयमिति, 'उक्कोसेपं तेनीसं सागरोबगाइं समयऊणाइं ति, कथं?, देवेषु नारकेषु चीत्कृष्टस्थितिषूत्पद्यमानः प्रथमसमये सर्वबन्धको वैक्रियशरीरस्य ततः परं देशबन्धकरेने सर्वबन्धकरेनेनाति त्रयस्त्रिशतसागरोप-माण्युत्कर्वनो देशबन्ध इति।

- ८/३९४. 'बाउक्काइए' त्यादि, 'देसबंधे जहत्तेणं एक्कं समयं ति, कथं?. वायुरौदारिकशरीरी सन् वैक्रियं गतस्ततः प्रथमसमये सर्वबन्धको क्रितीयसमये देशबन्धको भूत्व मृत इत्येवं जघन्येनैको देशबन्धसमयः 'उक्कोसेणं अंगोमृहुत्तं' ति वैक्रियशरीरेण स एव यदाऽन्त-मृंहूर्त्तमात्रमास्ते तदोत्कर्षतो देशबन्धोऽन्तर्मृहूर्त्तं, लब्धिबैक्रिय-शरीरिणो जीवतोऽन्त-मृंहूर्त्तात्परतो न वैक्रियशरीरावस्थानमस्ति, पुनरीदारिक-शरीरस्यायश्यं प्रतिपत्तेरिति॥
- ८/३९५, 'स्यणप्पमे' त्यादि, 'देखबंधे जहनेणं दस वाससहस्याई तिसमयऊणाइं ति. कथं? हिसमयविग्रहेण रत्नप्रभायां जघन्यस्थितिर्नारकः समुत्पन्नः तत्र च सम्यद्वयमनाहारकः स्तृतीये च समये सर्वबन्धकस्तृतो देशबन्धको वैक्रियस्य तदेवमाद्य-समयत्रयन्यूनं वर्षसहस्रदशकं जघन्यता देशबन्धः, उक्कांसेणं सागरावमं समयऊणं ति, कथं?, अविग्रहेण रत्नप्रभायामुत्कृष्टस्थितिर्नारकः समृत्पन्नः तत्र च प्रथमसमये वैक्रियशरीरस्य सर्वबन्धको ततःपरं देशबन्धकस्तेन सर्वबन्धसमयेनोनं सागरोपममुत्कर्षतो देशबन्ध इति, एवं सर्वत्र सर्वबन्धः समयं देशबन्धश्च जघन्यो विग्रहसमय-त्रयन्यूनो निजनिजजधन्यस्थितिप्रमाणो बाच्यः, सर्वबन्धः समयन्यूनोत्कृष्टस्थितिप्रमाणश्चोत्कृष्टदशबन्ध एतदेवाह—'एवं जावे' त्यादि, पञ्चेन्द्रियतियंङ्मनष्याणां वैक्रियसर्वबन्ध एकं समयं देशबन्धस्त् जघन्यत एकं समयमुत्कर्षेण त्वन्तर्मृहुर्नम् ॥ एतदेवानिदेशेनाह-

'पंचिंदिये' त्यादि, यच्च 'अंतमुहुत्तं निरएसु होइ चत्तारि। तिरियमणुएसु देवेसु अब्द्रमासो उक्कोस विउब्बणाकालो॥१॥' (नरकेष्वन्तर्मृहूर्तं भवति तिर्यंड्मनुष्येषु चत्वारि देवेष्वर्द्धमासः उत्कृष्टो विकुर्वणाकालः॥१॥) इति वचनसामर्थ्यादन्त-मृंहूर्त्तचतुष्टयं तेषां देशबन्ध इत्युच्यते तन्मतान्तरमित्यव-सेयमिति।

उन्ते वैक्रियशरीरप्रयोगबन्धस्य कालः।
अथ तस्यैवान्तरं निरूपयन्नाह—'वेउन्विये' स्थावि, 'सव्बबंधंतरं जहन्नेणं एक्कं न्यसयं' ति, कथं?, औदारिकशर्रारी वैक्रियं गतः प्रथमन्यस्ये सर्वबन्धको द्वितीयं देशबन्धको भूत्वा मृतो देवेषु नारकेषु वा वैक्रियशरीररिष्वविग्रहेणोत्पद्यमानः प्रथमसम्ये सर्वबन्धक इत्येवमेकः समयः सर्वबन्धान्तरमिति, 'उक्कोसेणं अणंतं कालं ति, कथं?, औदारिकशरीरी वैक्रियं गतो वैक्रियशरीरिषु वा देवादिषु अमुत्पन्नः स च प्रथमसमये सर्वबन्धको भृत्वा देशबन्धं च कृत्वा मृतः ततः परमनन्तं

कालमौदारिकशरीरिषु वनस्पत्यादिषु स्थित्वा वैक्रियशरीर-वत्सूत्पन्नः, तत्र च प्रथम समये सर्वबन्धको जातः, एवं च सर्वबन्ध-योर्थधोक्तमन्तरं भवतीति, (ग्रन्थाग्रम् ९०००) 'एवं देसबंधंतरीपे' ति. जधन्येनैकं समयमृत्कृष्टतोऽनन्तं काल-मित्यर्थः, भावना चास्य पूर्वोक्तान्सारेणेति।

८/३९०. 'बाउक्काइए' त्यादि सब्बबंधंतरं जहन्नेणं अंतोमुहुत्तं' ति, कथं?, बायुरै-वारिकशरीरी बैक्नियमापन्नः, तत्र च प्रथमसमये सर्वबन्धको भूत्वा मृतः पुनर्वायुरेव जातः, तस्य चापर्याप्तकस्य वैक्रिय-शक्तिनाविर्भवर्तात्यन्तर्मृहूर्तमात्रेणासौ पर्याप्तको भूत्वा वैक्रियशरीरमारभते. तत्र चस्यौ प्रथमसमये सर्वबन्धको जात इत्येवं सर्वबन्धान्तरमन्तर्मृहूर्तमिति, 'उक्कोसेणं पित्रक्षीव-मरस असंखेज्जङ्भागं' ति, कथं?, वायुरौदारिकशरीरी वैक्रियं गतः, तत्प्रथमसमये च सर्वबन्धकस्ततो देशबन्धको भूत्वा मृतस्ततः परमौदारिकशरीरिषु वायुषु पल्योपमा-सङ्गयेयभागमितवाह्यावश्यं वैक्रियं करोति, तत्र च प्रथमसमये सर्वबन्धकः, एवं च सर्वबन्धयोर्यथोक्तमन्तरं भवतीति, 'एवं देसबंधतरीप' ति, अस्य भावना प्रागिवेति।

८/३९८. 'तिरिक्खे' त्यादि, सव्वबंधंतरं जहन्नेपं अंतामुहृतं' ति, कथं ?. पञ्चेन्द्रियतिर्यगयोनिको वैक्रियं गतः तत्र च प्रथमसमये सर्वबन्धकस्ततः घरं देशबन्धकोऽन्तर्मृहर्त्तमात्रं औदारिकस्य सर्वबन्धको भूत्वा समयं देशबन्धको जातः पुनरिप श्रन्द्रेयमृत्पन्ना वैक्रियं करोमीति पुनर्वैक्रियं कूर्वतः प्रथमसमये सर्वबन्धः, एवं च सर्वबन्धयोर्यथोकतमन्तरं 'उक्कोसेणं भवतीति. पृञ्चकोडिपृहनं' त्ति. पूर्वकोट्यायः पञ्चेन्द्रियतिर्यग्योनिको वैक्रियं गतः तत्र च प्रथमसमये सर्वबन्धकस्ततो देशबन्धको भृत्वा कालान्तरे मृतस्तत्र पूर्वकोट्यायुः पञ्चेन्द्रियतिर्यक्ष्वेबोत्पन्नः पूर्वजन्मना सह सप्ताष्टी वः बारान्, ततः सप्तमेऽष्टमे वा भवे वैक्रियं गतः, तत्र च प्रथमसमये सर्वबन्धं कृत्वः देशबन्धं करोतीति, एवं च सर्वबन्धयोरुत्कृष्टं यथोकतमन्तरं भवतीति, 'एवं दसबंधतरंपि' त्ति, भावना चास्य सर्वबन्धान्तरोक्तभावनानुसारेण कर्त्तव्येति। वैक्रियशरीरबन्धान्तरमेव प्रकारान्तरेण चिन्तयन्नाह्-

८/३९९. 'जीवरसे' त्यादि, 'मव्बबंधंतरं जहन्नेणं अंतोमुहुतं' ति, कथं?, वायुर्वेक्रियशरीरं प्रतिपन्नः. तत्र च प्रथमसमये सर्वबन्धको भूत्वा मृतस्त्रतः पृथिवीकायिकेषूत्पन्नः, तत्रापि क्षुललकभवार् स्थित्वा पुनर्वायुर्जातः तत्रापि क्षतिपयान् क्षुल्लकभवान् स्थित्वा वैक्रियं गतः, तत्र च प्रथमसमये सर्वबन्धको जातस्त्रतश्च वैक्रियस्य पर्वबन्धयोरन्तरं बहवः क्षुल्लकभवान् च बहवोऽप्यन्तर्मुहूर्तं, अन्तर्मुहूर्तं बहूनां क्षुल्लकभवानां प्रतिपादितत्वात्, ततश्च सर्वबन्धान्तरं यथोकतं भवतीति, 'उक्कोसेणं अणंतं कालं वणस्मइकालोः ति, कथं?, वायुर्वेक्रियशरीरीभवन् मृतो वनस्पत्यादिष्वनन्तं कालं स्थित्वा वैक्रियशरीरं पुनर्यदा लप्स्यते तदा यथोक्तमन्तरं भविष्यतीति.

एवं देसबंधंतरंपि' त्ति, भावनाः चास्य प्रागुक्तानुसारेणेति॥ ८/४००-४०२. रत्नप्रभासूत्रे 'सब्बबंधंतर' मित्यादि, एतद्राब्यते-रत्नप्रभानारको दशवर्षसहस्रस्थितिक उत्पनी सर्वबन्धकः तन उद्धतस्त् गर्भनपञ्चेन्द्रियेष्वन्तर्मृहुर्नं स्थित्वा रत्नप्रभायां पुनरप्युत्पन्नः तत्र च प्रथमसमये सर्वबन्धक इत्येवं सूत्रोक्तं जघन्यमन्तरं सर्वबन्धयोरिति, अयं च यदाऽपि प्रथमोत्पत्ती त्रिसमय-विग्रहेणोत्पद्यते नदापि न दर्श वर्षसहस्राणि त्रिसमयन्यूनानि भवन्ति, अन्तर्मुहूर्तस्य मध्यात्यमयत्रयस्य तत्र ततप्रक्षेपेऽप्यन्तम्हर्तस्यान्तम्हर्नत्व-ন च व्याघातस्तस्यानेकभेदत्वादिति, 'उक्कोसेणं वणस्सङ्कालो' नि. कथं ?. रत्नप्रभानारक उत्पत्ती सर्वबन्धकः तत उद्धतश्चानन्तं कालं वनस्पत्यादिष स्थित्वा पुनस्तत्रैबोत्पद्यमानः सर्वबन्धक इत्येवमृत्कष्टमन्तरमिति. दैसबंधतरं जहन्नेणं अंतोमृह्तं' ति, कथं? रत्नप्रभानारको देशबन्धकः सन् मृतोऽन्तर्मृहूर्तायः पञ्चेन्द्रियतियकृतयोत्पद्य मृत्वा रत्नप्रभानारकतयोत्पन्नः, तत्र च द्वितीयसमये देशबन्धक इत्येवं जघन्यं देशबन्धान्तरमिति, 'उक्कोसंग' मित्यदि, भावना प्रागुकतानुसारेणेति। शर्कराप्रभादिनारकाणां वैक्रियशरीरबन्धान्तरमतिदेशतः सङ्घपर्थगाह—'एवं त्यादि, द्वितीयादिपृथिवीषु च जदन्या स्थितिः क्रमेणैकं त्रीणि सप्त दश सप्तदश द्वाविंशतिश्च सागरोपमाणीति। 'पंचिदिए' त्यादी 'जहा बाउकाइयाणं' ति जघन्येनान्तर्मुहुर्तमृत्कुष्टतः पुनरनन्तं कालमित्यर्थः। असुरकुमारादयस्तु सहस्रारान्ता देवा उत्पत्तिसम्यं सर्वबन्धं कृत्वा स्वकीयां च जधन्यस्थितिः पञ्चेन्द्रियतिर्यक्ष मनुपाल्य जघन्येनान्तर्मृहुर्त्तायुष्कत्वेन समुत्पद्य मृत्वा च तेष्वेव सर्वबन्धका जाताः, एवं च तेषां वैक्रियस्य जघन्यं सर्वबन्धान्तरं जघन्या तत्स्थितिरन्त-र्मुहूर्ताधिका वक्तव्या, उत्कृष्टं त्वनन्तं कालं. रत्नप्रभानारकाणामिति, एतदृशीनायाह् 'असुरकुमारे' त्यादि, तत्र जघन्या स्थितिरसुरकमारादीनां व्यन्तराणां च दश वर्षसहस्राणि ज्योतिष्काणां पत्योपमाष्टभागः सौधर्माविष् त 'पलियमहियं दो सार साहिया सत्तदस य चोहम य सतरस य' इत्याढि।

आनतसूत्रे 'सव्वबंधंतर' मित्यादि, एतस्य भावना आनतकर्त्पायो देव उत्पत्तौ सर्वबन्धकः, स चाष्टादशः सागरोपमाणि तत्र स्थित्वः तनश्च्युतो वर्षपृथक्तवं मनुष्येषु स्थित्वः पुनस्तत्रैयोतपत्रः प्रथमसमये चासौ सर्वबन्धक इत्येवं सर्वबन्धान्तरं जघन्यमष्टादश सागरोपमाणि वर्षपृथक्तवाधिकानीति, उत्कृष्टं त्वनन्तं कालं, कथं र स एव तस्माच्च्युनतोऽनन्तं कालं वनस्पत्यािषु स्थित्वः पुनस्तत्रैयोत्पत्रः प्रथमसमये चासौ सर्वबन्धक इत्येवमिति, देसबंधंतरं जहन्नेणं वासपृह्नं ति, कथं र, स एव देशबन्धकः संश्च्युतो वर्षपृथक्तवं मनुष्यत्वमनुभूय पुनस्तत्रैव गतस्तस्य च

- सर्वबन्धानन्तरं देशबन्ध इत्येवं सृत्रोक्तमन्तरं भवति, इह च यद्यपि सर्वबन्धसमयाधिकं वर्षपृथक्त्वं भवति तथाऽपि तस्य वर्षपृथक्त्वादनर्थान्तरत्वविवक्षयः न भेदेन गणनमिति। एवं प्राणतारणाच्युतग्रेवेयकसृत्राण्यपि जेयानि। अथ सनत्कुमारादिसहस्रारान्ता देवा जघन्यतो नवदि-नायुष्केभ्यः आनताद्यच्युतान्तास्तु नवमासायुष्केभ्यः समृत्पद्यन्त इति जीवसभासेऽभिधीयते, ततश्च जघन्यं तत्सर्वबन्धांतरं तन्वदिधकतज्जघन्यस्थितिरूपं प्राप्नोतीति, सत्यमेतत्, केवलं मतान्तरमेवेदमिति॥
- ८/४०३. अनुत्तरिवमानसूरं तु 'उक्कोसेण' मित्यादि, उत्कृष्टं सर्वबन्धान्तरं देशबन्धान्तरं च सङ्घातानि सागरोपमाणि. यतो नानन्तकालमनुत्तर-विमानच्युतः संसरित, तानि च जीवसमासमतेन द्विसङ्ग्यानीति। अय वैक्रियशरीरदेशबन्धकादीनामलपत्वादिनिरूपणायाह-
- ८/४०४. 'एएमी' त्यादि. तत्र सर्वस्तोका वैक्वियसर्वबन्ध-कास्तत्कालस्यान्पत्वात्, देशबन्धका असङ्ख्यात-गुणास्तत्कालस्य तदपेक्षयाऽसंख्येयगुणत्वात्, अबन्धकास्त्व-नन्तगुणाः सिद्धानां वनस्पत्यादीनां च तदपेक्षयाऽनन्त-गुणत्वादिति॥ अथाहारकशरीरप्रयोगबन्धमधिकृत्याह-
- ८/४०५. 'आहारे' त्यादि. 'एगागारे' ति एकः प्रकारो नौदारिकादिबन्धवेकेन्द्रियाद्यनेक-प्रकार इत्यर्थः।
- ८/४०९. 'सब्बबंधे एक्कं समयं' ति आधसमय एव सर्वबन्ध-भावात, देसबंधे जहन्नेणं अंतोमुहुनं उक्कोसेण वि अंतोमुहुनं ति. कथं?, जधन्यत उत्कर्षतश्चान्तर्मृहूर्न-मात्रमेवाहारकशरीरी भवति, एरत औदारिकशरीरस्यावश्यं ग्रहणात्, तत्र चान्तर्मृहूर्ने आधसमये सर्वबन्धः उत्तरकालं च देशबन्ध इति। अथाहारकशरीरप्रयोगबन्धस्यैयान्तर्निरूपणायाह-
- ८/४१०. 'आहारे' त्यादि, सब्बबंधंतरं जहन्नेणं अंतोमुहुनं ति, कथं ?, मनुष्य आहारकशरीरं प्रतिपन्नस्ततप्रथमसमये च सर्वबन्धकस्त-तोऽन्तर्मृहर्त्तमात्रं स्थित्वौदारिकशरीरं गतस्तत्राप्यन्तर्मुहुर्नं स्थितः, पुनरपि च तस्य संशयदि आहारकशरीरक्षरण-कारणमुत्पन्नं ततः पुनरप्याहारकशरीरं गृह्णाति, तत्र च प्रथमसमये सर्वबन्धक एवेति, एवं च सर्वबन्धान्तरमन्तर्मृह्त्तं, द्वयोरप्यन्तर्मृहर्त्तयोरेकत्वविवक्षणाः दिति, 'उक्कोसेणं अणंतं कालं' ति, कथं?, यतोऽनन्त-कालादाहारकशरीर पुनर्लभन इति, कालानन्त्यमेव विशेषेणाह—'अणंताओ उस्सप्पिणीओ ओस्सप्पणीओ कालओ खेतओ अर्णता लोग' ति, एतक्क्याख्यानं च प्राम्बत्। अथ तत्र पुद्रलपरावर्त्तपरिमाणं कि भवति? इत्याह—'अवहुं पोग्गलपरिथहं देसूणं ति 'अपार्धम्' अपगतार्ग्धमर्ग्धमात्रमित्यर्थः 'पुडलपरावर्तः' प्रागुक्तस्वरूपम्, अपार्द्धमप्यर्द्धतः पूर्ण स्यादत आह-देशोनमिति। 'एवं देसबंधंतर्पि' ति जघन्येन'न्त-

- र्मुहूर्नमुत्कर्षतः पुनरपाद्धं पुद्रलपरावर्नं देशीनं, भावना तु पूर्वोक्तःनुसारेणेति॥
- अथावाहारकशरीरदेशबन्धकादीनामल्प्त्वादिनिरूपणायाह-
- ८/४११. 'एएसि ण' मित्यादि, तत्र सर्वस्तोका आहारकस्य सर्वबन्धकास्तत्सर्वबन्धकालस्यालपत्वात्, देशबन्धकाः सङ्ख्यातगुणास्तदेशबन्धकालस्य बहुत्वात्, असङ्ख्यातगुणास्त् ते न भवन्ति, यतो मनुष्या अपि सङ्ख्याताः कि पुनराहारकशरीरवेशबन्धकाः ?, अबन्धकास्त्वनन्तगुणाः, आहारकशरीरं हि मनुष्याणां तत्रापि संयतानां तेषामपि केषाञ्चिदेव कटाचिदेव च भवतीति, शेषकाले ते शेषमत्त्वाश्चान्यकाः, ततश्च सिद्धवनस्पत्यादीनामनन्तगुणत्वादनन्तगुणास्त इति॥ अथ तैजसशरीरप्रयोगबन्धमधिकृत्याह्—
- ८/४१५. 'तेये' त्यादि, 'नो सम्बबंधे' नि तैजसशर्रारस्यानादित्वास सर्वबन्धोऽस्ति. तस्य प्रथमतः पुद्रत्योपादानस्यन्वादिति।
- ८/४१६. 'अणाइए वा अपज्जवसिए' इत्यादि, तत्रायं तैजनशरीर-बन्धोऽनादिरपर्यवसितोऽभव्यानां अनःदिः सपर्यव-सितन्तु भव्यानामिति॥
  - अथ तैजसशरीरप्रयोगबन्धस्यैवान्तरनिरूपणायाह-
- ८/४१७.'तेये' त्यादि, 'अणाइयस्से' न्यादि, वरमात्संसारस्थां जीवस्तैजसशरीरबन्धेन द्वयरूपेणापि सदाऽविनिर्मुक्त एव भवति तस्माद्द्वयरूपस्याप्यस्य नास्त्यन्तरमिति॥ अथ तैजसशरीरदेशबन्धकाबन्धकानामल्पत्वादिनिरूपणायाःह—
- ८/४१८. 'एएसी' त्यादि, तत्र सर्वस्तोकास्तैजसशरीरस्याबन्धकाः सिद्धानामेव तदबन्धकत्वात्, देशबन्धकारत्वनन्तराणास्त-देशबन्धकानां सकलसंसारिणां सिद्धेभ्योऽनन्तराणन्वादिति। अथ कार्म्मणशरीरप्रयोगबन्धमधिकृत्याह—
- ८/४१९-४२९. 'कम्मार्स्यरीरे' त्यादि. 'णाणपडिणीययाए' नि ज्ञानस्य-श्रुतादेस्तदभेदात् ज्ञानवतां वा या प्रत्यनीकता-सामान्येन प्रतिकृतना सा तथा तया, 'णाणनिण्डवणय'ए' नि ज्ञानस्य-श्रुतस्य श्रुतगुरुणां वा या निह्नवता-अपलपनं सा तथा तया, 'नार्णतराएणं' ति ज्ञानस्य-श्रुतस्यान्तरायः-तद्ग्रहणादौ विघ्नो यः स तथा तेन, नाणपओसेणं ति ज्ञाने-श्रुतादौ ज्ञानवत्सु वा यः प्रद्रेषः-अप्रीतिः स तथा तेन. 'नाणऽच्चासायणाए' ति ज्ञानस्य ज्ञानिनां वा याऽन्याशातना-हीलना सा तथा तया. 'नाणविसंवायणाजोगेणं' ति ज्ञानस्य ज्ञानिनां वा विसंवादनयोगो-व्यभिचारदर्शनाय व्यापारी यः स तथा तेन, एतानि च बाङ्गानि कारणानि ज्ञानावरणीयकार्म्मण-शरीरबन्धे, अथाऽऽस्तरं कारणमाह-'नाणावरणिजन' मित्यादि, ज्ञानावरणीयहेतुत्वेन ज्ञानावरणीयलक्षणं यत्काम्मणशरीर-प्रयोगनाम तत्त्रथा तस्य कर्म्मण उदयेनेति, दंसण-पडिणीययाए' ति इह दर्शनं-चक्षुर्दर्शनादि, मोहणिजनाए' त्ति तीव्रमिथ्यात्वतयेत्यर्थः मोहणिज्जयाएं ति कषायव्यतिरिक्तं नोकषायलक्षणिमह

चारित्रमोहनीयं ग्राह्यं, तीव्रक्रोधतयेत्यादिना कषायचारित्र-मोहनीयस्य प्रागुक्तत्वादिति, 'महारंभयाए' ति अपरिमित-कृष्याद्यारम्भतयेत्यर्थः. 'महारंभपरिग्गहयाएं ति अपरिमाण-परिग्रहतया कृणिमाहारेणं' ति गांसभोजनेनेति 'माइल्लयाए' ति परवञ्चनबुद्धिव(म)नया 'नियडिल्लयाएं' निकृतिः – वञ्चनार्धं चेष्टा मायाप्रच्छादनार्थं मायान्तरमित्येके अत्यादर-करणेन परवञ्चनमित्यन्ये तद्वत्तया, 'पगइभद्वयाए' ति स्वभावतः परानन्तापितयः 'आनुक्कोसथाए' त्ति सानुकम्पनया 'अम्च्छरिययाए' नि मत्यरिकः-परगुणानामभोढा तब्द्राव-निषेधोऽमत्रसरिकता तया। 'सुभन'मकम्मे' त्यादि, इह शुभनाम देवरात्यादिकं 'कायउज्जुययाए' नि कायर्जुकतया परायञ्चन-परकायचेष्टया 'भावुञ्जुययाए' ति भावर्जुकतया परावञ्चन-परमनःप्रवृत्त्येत्यर्थः, 'भासुन्नुययाएं ति भाषर्जुकतया भाषाऽऽजीवेनेत्यर्थः 'अविसंवायणाजोगेणं' ति विसंवादनं--अन्यथःप्रतिपन्नस्यान्यथाकरणं तद्रूपो योगो-च्यापारस्तेन वा विसंवादनयोगस्तिविषेधादविसंवादनथे ग-स्तेन, इह च कायर्ज्कतादि त्रयं वर्तमानकालाश्रयं, अविसंवादन-योगस्त्वतीतवर्त्तमानलक्षणकालद्वयाश्रय इति।

- ८/४३०. 'अस्पृभनाम-कम्मे' त्यादि, इह चाशुभनाम नरक-गत्यादिकम्। 'कम्मासरीरप्पञ्जोगबंधे ण' मित्यादि, काम्म्णशरीरप्रयोग-बन्धप्रकरणं तैजसश्ररीरप्रयोगबन्धप्रकरणवन्नेयं, यस्तृ विशेषोऽत्याबुच्यते--
- ८/४३८. 'सब्बन्योवा आउयस्स कम्मरूस देसबंधन' ति. सर्वरनोकत्वमेत्रामःयुर्बन्धान्द्रायां । स्तोकत्वादबन्धान्द्रायासत् बहुगुणत्वात्. तदबन्धकाः सङ्ग्र्यातगुणाः, नन्वसङ्ख्यातः गुणारतदबनधकाः करमात्रोकताः ? तदबनधान्नाया असङ्ख्यात-र्जावितानाश्रित्य सङ्ख्यातगुणत्वात्, उच्यते, कायिकानाश्रित्वं सूत्रं, तत्र चानन्तकायिकाः सङ्ख्यातर्जाविता एवं, ते चायुष्कस्याबन्धकास्तदेशबन्धकेभ्यः सङ्ख्यातगुणा एव भवन्ति, यद्यबन्धकाः सिद्धादयस्तनमध्ये क्षिप्यन्ते तथाऽपि तेभ्यः सङ्ख्यातगृषाः एव ते, सिन्द्राद्यबन्धकानामनन्ता-नामप्यनन्तकायिकायुर्बन्धकापेक्षयाऽनन्तभागत्वादिति। यदायुषोऽबन्धकाः सन्तो बन्धका भवन्ति तदा कथं न सर्वबन्धसम्भवस्तेषाम्?, उच्यते, न हि आयुः प्रकृतिरसर्तः सर्वातैर्निबध्यते औदारिकादिशरीरविदित न सर्वबन्धसम्भव इति॥

प्रकारान्तरेणौदारिकादि चिन्तयन्नाह-

८/४३९-४४०. 'जस्से' त्यादि. 'नो बंधए' ति, न ह्येकसमये औवारिकवैक्रिययोर्बन्धो विद्यत इतिकृत्वा नो बन्धक इति। एवमण्डारकस्यापे। तैजलस्य पुनः सदैवाविरहितत्वाद्धन्धको देशबन्धकेन, सर्वबन्धस्तु नास्त्येव तस्येति। एवं कार्म्मण-शरीरस्यापि वाच्यमिति। एवमौदारिकसर्वबन्धमाश्चित्य शेषाणां

- बन्धचिन्तार्थः अनन्तरं दण्डक उक्तोऽयौदारिकस्यैवं देश-बन्धकमाश्रित्यान्यमाहः-
- ८/४११. 'जरस ण' मित्यादि, अथ वैक्रियस्य सर्वबन्धमाथित्य शेषाणां बन्धचिन्तार्थोऽस्थे दण्डकः, तत्र च 'नेथगस्स कम्मगस्म अहेवे' त्यादि, यथौदारिकगर्भरसर्वबन्धकस्य तैजसकाम्मण्यार्देशबन्धकत्वमुक्तमेवं वैक्रियशर्रार्स्वबन्ध-कस्यापि तयोर्देशबन्धकत्वं वाच्यमिति भावः।
- ८/४४२-४४४. वैक्रियदेशबन्धदण्डक आहारकस्य सर्वबन्धदण्डको देश-अन्धदण्डकश्च सुगम एव!
- ८/४४५. तै मस्तिशबन्धकदण्डके तृ 'बंधाः था अबंधाः व' नि तैजसदेशबन्धक औदारिकशरीरस्य बन्धको वा स्थातबन्धको वा, तत्र विग्रहे वर्तमानोऽबन्धकोऽविग्रहस्थः पुनर्बन्धकः स एवोत्पत्तिक्षेत्रप्राप्तिप्रथमसमये सर्वबन्धक द्वितीयादी तृ देशबन्धक द्वि।
- ८/ ४४६. एवं कार्म्मणशरीरेटेशबन्धक-दण्डकेऽपि वाच्यमितिः। अथौवारिकादिशरीरेटेशबन्धकादीनामल्पत्वदिनिरूपणायाह—
- ८/४४७. 'एएसी' त्यादि. तत्र सर्वस्तोका आहारकशरीपस्य सर्वबन्धकाः, यस्मात्ते चतुर्दशपुर्वधरस्माथाविधप्रयोजनवन्त एव भवन्ति, सर्वबन्धकालश्च समयमेवेति, तस्यैव च देश-बन्धकाः सङ्ग्रचेयगुणाः, देशबन्धकालस्य बहुत्वात्, बैक्रिय-शरीरस्य सर्वबन्धका असङ्घ्येयगुणाः तेषां तेभ्योऽसङ्ग्यात-गुणत्वात्, तस्यैव च देशशन्धका असङ्क्रयेयगुणः, सर्वबन्धाः देशबन्धान्द्राया असङ्ग्रातगृणत्वात् सर्वबन्धकाः प्रतिपद्यमानकाः देशबन्धकारत् पूर्वप्रतिपन्नाः, प्रतिपद्यमानकेभ्यश्च पूर्वप्रतिपन्नानां बहत्वात्. सर्वबन्धकभ्यो देशबन्धका असङ्ख्येयगुणाः तैजसकार्म्मण-योरबन्धका अनन्तगुणाः, यस्माते सिद्धास्ते च वैक्रियः देशबन्धकेभ्योऽमन्तराण एवं. वनस्पतिवर्जसर्वजीवेभ्यः सिन्द्रानामनन्तरगुणत्वादिति. औदारिकशरीरस्य सर्वब्रन्थका अनन्तरगृणास्ते च वनस्पनिप्रभृतीन् प्रतीत्य प्रत्येतव्याः, तस्येव चाबन्धका विशेषाधिकाः, एते हि विग्रहगतिकाः सिद्धाटयश्च নয় ভ सिद्धार्वानामत्यन्तात्पत्वेनहाविवक्षा<u>,</u> विग्रहगतिकाश्च वक्ष्यमाणन्यायेन सर्वबन्धकेभ्यां बहुतरा इति नेभ्यस्तदबन्धका विशेषाधिका इति, तस्यैव चौदारिकस्य देशबन्धका असङ्ख्यातगणाः, विग्रहाद्धांपक्षया देशबन्धाद्धाया असङ्ख्यातगुणत्वात्, तैजसकार्म्मणयोर्देशबन्धका विशेषाधिकाः, यस्भात्सर्वेऽपि संसारिणस्तेजसकाम्मणयोर्देशबन्धकः भवन्ति, तत्र च ये विग्रहगतिका औदारिकसर्वबन्धका वैक्रियादिः बन्धकाश्च ते औदारिकदेशबन्धकेभ्योऽतिरिच्यन्त इति ते विशेषाधिका इति, वैक्रियशरीरस्याबन्धका विशेषाधिकाः, यस्माद्वैक्रियस्य बन्धकाः प्रायो देवनारका एव शेषास्त् तदबन्धकाः रिमन्द्राश्च. तत्र च - सिद्धार्य्तजसादिदेश-बन्धकभ्योऽतिरिच्यन्ते इति ते विशेषाधिका

आहारकशरीरस्याबन्धका विशेषाधिका यस्मान्मनुष्याणा-मेवाहारकशरीरं वैक्रियं नु तटन्येषामपि, तती वैक्रियबन्धकेभ्य आहारकबन्धकानां स्तोकत्वेन वैक्रियाबन्धकेभ्य आहारका-बन्धका विशेषाधिका इति। इह चेयं स्थापना-

॥औरात्न, १॥ सञ्चबंधा अणंता ६ उसबधा असरवेज्ज ८ (विग्रहगति) अबंधा विसंसाहिया 🤈 ॥बेउब्बियः २॥ यव्यवंध, असंख्या ३ देशवंध, असंखेजन ४ अबंधा विसंसाहिया १० **!!आहारम. ३**॥ सञ्ज्वंच, श्रंचा १ देमबंध, संख्यातगृणा २ अबंधा विसंसाहियः ११ ॥तैजस. १४ देसबंध, विसंसाहिया १ अबंध अणंता ५ सकाम्म्यंग, ५॥ देसबंधा विसमाहिया ९

अबंधा अणंता ५

इहात्पबहुत्वाधिकारं वृद्धा गाथा एवं प्रपञ्चितवन्तः -ओरालसव्बबंधा थोवा अब्बंधया विसेसहिया। तत्तो य देसबंधा असंखगुणिया कहं नेया?॥१॥ पढमंमि सव्वबंधो समए सेसेस् देसबंधो उ। सिद्धाईण अवंधो विग्गहगङ्याण य जियाणं॥२॥ इह पुण विम्महिए च्यिय पडुच्च भणिया अबंधना अहिया। सिद्धा अणंतभागंमि सव्वबन्धाणवि भवन्ति॥३॥ उन्याय एगवंका दहओवंका गई भवे तिविहा। पढमाइ सव्वबंधा सव्वे बीयाइ अन्द्रं तु॥४॥ तइयाइ तइयभंगो लब्भइ जीवाण सन्वबंधाणं। इति तिन्नि सव्वबंधा रासी तिन्नेव य अबंधा॥५॥ रासिष्यमाणओं ते तुल्लाऽबंधा य सञ्बबंधा य। संखापमाणओ पुण अवंधगा पुण जहब्भहिया॥६॥ जे एगसमझ्या ते एगनिगोर्दमि छहिसिं दुसमझ्या तिपयरिया तिसमईया सेसलोगाओ।।।।। तिरियाययं चउद्दिसि पयरमसंखप्पएसबाहल्लं। उइढं पुळ्वावरदाहिणुत्तरायया य दो पयरा॥८॥ जे तिपयरिया ते छिद्देसिएहितो भवंतऽसंखगुणा। संसावि खेतासंखेज्जगृणियत्ता॥९॥ असंखगुणा विसेसअहिया अबंधया सञ्बबंधएहिंतो। तिसमझ्यविञ्गहं पुण पडुच्य सुत्तं इमं होइ॥१०॥

चउसमयविग्गहं पुण संखेज्जगुणा अबंधगा होंति। निदरिसणं ठवणारासीहिं वोच्छामि॥११॥ पढमो होइ सहस्सं वसमझ्या दोवि लक्खमेक्केक्कं। तिसमझ्या प्ण तिन्निवि रासी कोडी भवेक्केक्का॥१२॥ एएसिं जहसंभवमत्थोवणयं करेजन एतो असंखगणिया बोच्छं जह देसबंधा से॥१३॥ एञो असंखभागो वट्टइ उववट्टणाववायम्मि। एगनिगोए निच्चं एवं सेसेसुवि स एव॥१८॥ अंतोमुहत्तमेता ठिई निगोयाण जं विणिहिद्रा। पल्लइति निगोया अंतोमुहुत्तेणं ॥१५॥ तम्हा नेसि ठितिसमयाणं विग्गहसमया हवंति जङ्भागे। एवतिभागे सब्बे विग्गहिया सेसजीवाणं॥१६॥ सव्वेवि य विग्गहिया सेसाणं जं असंख्रभागंमि। तेणासंखगुणा देसबंधयाऽबंधएहिंतो। ११७॥ वेउव्वियआहारगतेयाकम्माइं पढियसिद्धाइं। तहिव विसेसो जो जत्थ तत्थ तं तं भणीहामि॥१८॥ वेउब्बियसब्बबंधा थोवा जे पढमसमयदेवाई। तस्सेव देसबंधा असंखगुणिया कहं के बा?॥१९॥ (ਤਵਪਜੇ–)

तेसिं चिय जे सेसा ते सब्बे सब्बबंधए मोत्। होंति अबंधाणंता तब्बज्जा सेसजीवा जे॥२०॥ आहारगसब्बबंधा थोवा दो तिन्नि पंच वा दस वा। संखेज्जगुणा देसे ते उ पृहुतं सहस्साणं॥२१॥ तब्बज्जा सब्बिज्या अबंधया ते हवतंऽणंतगुणा। थोवा अबन्धया तेयगस्स संसारमुक्का जे॥२२॥ सेसा य देसबंधा तब्बज्जा ते हंवतऽणंतगुणा। एवं कम्मणभेयावि नवरि णाणतमाउम्मि॥२३॥ (तच्चायुर्नानात्वमेवम्)

थोवा आउयबंधा संखेज्जगुणा अबंधया तेयाकस्माणं सब्बबंधगा नत्थऽणाङ्ता॥२४॥ अस्संखेज्जगुणा आउगस्स किमवंधगा न भन्नंति?। जम्हा असंखभागो उव्बट्टइ एगसमएणं [[२५]] भन्नइ एगसमङ्ओ कालो उव्बट्टणाइ जीवाणं। बंधणकालो पुण आउगस्स अंतोमुहृत्तो उ॥२६॥ जीवाण ठिईकाले आउयबंधन्द्रभाइए लब्द्रं। एवडभागे आउस्स बंधइया सेसजीवाणं ॥२७॥ संखेज्जतिभागो **ठिइकालस्साउबंधकालो** तम्हाऽसंखगुणा से अबंधया बंधएहिंतो॥२८॥ ('से'त्ति आयुषः) संजोगप्पाबद्द्यं आहारगसव्बबंधगा थोवा। देसबंधा संखगुणा ते य पुव्वृत्ता॥२९॥ तत्तो वेउव्वियसव्वबंधगा दरिसिया असंखगुणा। जमसंखा देवाई उववज्जंतेगसमएणं [[३०][

तरूसेव देसबंधा असंखगुणिया हवंति पृथ्वता। तेयगकम्माबंधा अणंतगृणिया य ते - सिद्धा ||३१ || अणंतगुणा ओरालियसब्बब्धगा होंति। तस्सेव ततोऽबंधा य देशबंधा य् पुव्वता॥३२॥ तत्तो तेयशकम्माणं दसवंधा भवे विसेसहिया। ते चेवोरालियदेसबंधगा होंतिमे वऽन्रे ॥३३॥ तस्स सन्वबंधा अबंधगा जे य नेरइयदेवा। एएहिं साहिया ते पुणाइ के सव्वसंसारी?॥३४॥ वेउव्वियस्स तत्तो अबंधगा साहिया विसेसेणं। नेरइयाइविरहिया सिद्धसंज्ता॥३५॥ तत्तो अबंधगा साहिया विसेसेणं। ते पुण के? सव्वजीवा आहारगलछिए मोत्तुं॥३६॥ भवन्त्यवमेकस्तेषां राशिः, एकवक्रया ये उत्पधन्ते नेषां ये प्रथमे समये नेऽबन्धका द्वितीये तु सर्वबन्धका इत्येवं तेषां चैकवक्काभिधानद्वितीयगत्योत्पद्य-राशिः. स मानानामर्द्धभूतो भवर्तिति, द्विवक्रया गत्या ये पुनरुत्पद्यन्ते ते आद्ये समयद्वयेऽबन्धकास्तृर्ताये तु सर्वबन्धकाः, अयं च सर्वबन्धकानां तृतीयो राशिः, स च द्विवक्राभिधानतृतीय-गत्योत्पद्यमानानां त्रिभागभूतां भवति, तृतीयसमयभावितः त्वातस्य, एवं च त्रयः सर्वबन्धकानां राशयः त्रय एव चाबन्धकानां, समयभेदेन राशिभेदादिति, एवं च ते राशिन प्रमाणतस्तृत्या यद्यपि भवन्ति तथाऽपि प्रमाणतोऽधिका अबन्धका भवन्ति॥४-५-६॥ ते चैवम्-ये एकसमयिका ऋजुगत्योत्पद्यमानका इत्यर्थः ते एकस्मिन्निगोदे— साधारणशरीरे लोकमध्यस्थिते षद्धयो ढिग्भ्योनुश्रेण्याऽऽ-गच्छन्ति, ये पुनर्द्धिसमयिका एकवक्रगत्योत्पद्यमाना इत्यर्धः ते त्रिप्रतरिकाः-प्रतरवयादागच्छन्तिः विदिशो वक्रेणाऽऽगमनात्, प्रतरश्च वक्ष्यभाणस्वरूपः, ये पुनस्त्रिसमयिकाः-समयत्रयेण वक्रद्वयेन चोत्पद्यमानकास्ते शेषलोकात प्रतरत्रयातिरिकत-लोकावगच्छन्त्रीति॥७५ प्रतरप्ररूपणायाहः स्रोकमध्यः गतैकनिगोदमधिकृत्य निर्यगायनश्चनसृषु दिक्षु प्रनरः कल्प्यते, असङ्ख्यप्रदेशबाहल्यो-विविधननिगोदोत्पादकालोचिताव-गाहनाबाहल्य इत्यर्थः तन्मात्रबाहल्यावेव 'उह्ने' ति ऊर्ध्वाधो-लोकान्तगतौ पूर्वापरायतो दक्षिणोत्तरायतश्चेति प्रतराविति॥८॥ अथाधिकृतमल्पबहुत्वमुच्यते-य स्त्रिप्रतरिका एकवक्रया गत्योत्पत्तिमन्तस्ते षड्दिग्भ्यः-ऋनुगत्या षद्भयो दिग्भ्यः सकाशाद् भवन्त्यसङ्ख्यगुणाः, शेषा अपि ये त्रिसमयिकाः शेषलोकादागतास्तेऽप्यसङ्ख्येयगुणा भवन्ति. कृतः?, क्षेत्रासङ्गयगुणितत्वाद्, यतः षडदिक-क्षेत्रात्त्रिप्रतरमसङ्ख्याणां, ततोऽपि शेषलोक इति॥९॥ ततः किम् ? इत्याह—वक्रद्वयमाश्रित्वेदं सूत्रमित्यर्थः॥१०॥ प्रथम ऋजुगत्यृत्पन्नसर्वबन्धकराशिः यहस्रं परिकल्पितं. क्षेत्रस्याल्पत्वात्. द्विसमयोत्पन्नानां द्वौ सर्जा, एकोऽबन्ध-

कानामन्यः सर्वबन्धकानां, तौ च प्रत्येकं लक्षमानो, तत्क्षेत्रस्य बहुतरत्वात, ये पुनस्त्रिभिः समयेरुत्पद्यन्ते तेषां त्रयो राशयः. तत्र चाद्ययोः समययोरबन्धकौ द्वी राशी तृतीयस्तु सर्वबन्धको राशिः, ते च त्रयोऽपि प्रत्येकं कोटीमानास्ननक्षेत्रस्य बहुनमत्वादिति, तदेवं राशित्रयेऽपि सर्वबन्धकाः सहस्रं लक्षं कोर्टी चैत्येवं सर्वस्तोकाः, अबन्धकास्तु लक्षं कोर्टाद्रयं चेत्येवं विशेषाधिकास्त इति॥१२॥ अनेन च गाथाद्वयेनोद्वर्त्तनाः भणनाद्विग्रहसम्यसम्भवः, अन्तर्मृहृत्तन्ते परिवर्तनाभणनाच्य निर्गोदस्थितिसमयमानमुक्तं, ततश्च अयमर्थः ॥१४॥ तेषामेव वैक्रियबन्धकानां सर्वबन्धकान् मुक्त्वा ये शेषायने सर्वे वैक्रियस्य देशबन्धका भवन्ति, तत्र च सर्वबन्धकान् मुक्त्यवेत्यनेन कथमित्यस्य निर्वचनमुक्तं, ये शेषा इत्यनेन तु के वेत्यस्येति, अवस्थकारनु तस्यामन्ता भवन्ति, ते च के १, ये तद्वर्गा-वैक्रियसर्वदेशबन्धकवर्नाः शेषजीवास्ते चौदारिकादि-बन्धकाः देवादयश्च वैश्वहिका डित ॥२१॥ 'तद्वर्जाः' आहारकबन्धवर्जाः सर्व्वजीवा अबन्धका इत्याहारकाः बन्धरवरूपमुक्तं, ते च पूर्वेभयोऽनन्तगुणा भवन्ति॥२२-२४॥ सङ्ख्यतिगुणा आयुष्का-बन्धका इति यद्क्तं प्रश्नयन्नाह-एकोऽयङ्क्यभागो निगोदजीवानां सर्वदोद्वर्तते, स च बद्धायुषामेव, तदन्येषा-महर्त्तनाऽभावात्. तेभ्यश्च शेषास्तेऽबद्धायुषः, ने 74 नदपेक्षयाऽसङ्ख्यानगुणा एवेत्येवमसङ्ग्रह्मणाः अयुष्यका-बन्धकाः स्यरिति॥२५॥ अत्रोच्यते. निगोदजीवभवकालापेक्षया तेषामयुर्बन्धकालः सङ्ख्यातभागवृत्तिरित्यबन्धकाः सङ्ख्यातगुणा एव। एतहेव भाव्यते-निगोदर्भावानां स्थिति-कालोऽन्तर्गृहूर्नमानः, स च करूपनयः समयलक्षं. 'आयुर्बन्धान्द्रया' ਰ੩ आयुर्बेन्धकालेनान्तर्गृहूर्नमानेनैव कल्पनया समयसहस्रलक्षणेन भाजित सित यल्लब्धं कल्पनया शतरूपं एतावति भागे वर्तन्ते आयुर्बन्धकाः 'सेसजीवाणं' ਜਿ तदबन्धकानामित्यर्थः, तत्र किल लक्षापेक्षया शतं सङ्घ्येयतमो भागोऽतो बन्धकेभ्योऽबन्धकाः सङ्ग्र्ययगुणा भवन्तीति॥२६-२७॥ एतदेव भाव्यते-॥२८॥ समाप्तोऽयं बन्धः॥

अष्टमशते नवमः ॥८-९॥

# दशम उद्देशकः

अनंतरोद्देशके बन्धादयोऽर्था उकताः, तांश्च श्रुतशीलसंपन्नाः पुरुषा विचारयन्तीति श्रुताविसंपन्नपुरुषप्रभृतिपदार्थः विचारणार्थो दशम उद्देशकः, तस्य चेदमादिसूत्रम्--

८/४४९-४५०. 'रायगिहे' इत्यादि, तत्र च 'एवं खुलु सीलं सेयं १ सुयं संयं २ सुयं सेयं ३ सीलं सेयं ४' इत्येतस्य चूर्ण्यनुसारेणव्याख्या—'एवं' लोकसिद्धन्यायेन खुलु निश्चयेन इहान्य-यृथिकाःकेचित् क्रियामात्रादेवामीष्टार्थिसिद्धिमिच्छन्ति न च किञ्चिदपि ज्ञानेन प्रयोजनं, निश्चेष्टत्वात्, घटादिकरणप्रवृत्तावाकाशादिपदार्थवत्, पट्यते च— 'क्रियैव फलदा पुंसां, न ज्ञानं फलदं मतम्। यतः स्त्रीभक्ष्यभोगज्ञो, न ज्ञानात्सुखितो भवेत्॥१॥' तथा—

'जहा खरो चंदणभारवाही, भारस्स भागी न हु चंदणस्स। एवं खु नाणी चरणेण हीणो, नाणस्स भागी नहु सोगईए॥१॥' (यथा चन्दनभारवाही खरो भारभाग् न चैव चन्दनस्य। एवं चरणहीनो ज्ञानी ज्ञानभाग् न तु सुगतेः॥१॥ अतस्ते प्ररूपयन्ति—शीलं श्रेयः प्राणातिपातादिविरमणध्यानाध्ययनादिरूपा क्रियेव श्रेयः—अतिशयेन प्रशस्यं श्लाघ्यं पुरुषार्थसाधकत्वात्, श्रेयं वा—समाश्रयणीयं पुरुषार्थविशेषाधिना, अन्ये तु ज्ञानांदेवेष्टार्थिसिद्धिमिच्छन्ति न क्रियातः, ज्ञानविकलस्य क्रियावतोऽपि फलस्मिद्धयदर्शनात्, अधीयते च—

'विज्ञप्तिः फलदा पुंसां, न क्रिया फलदा मता। मिथ्याज्ञानात्प्रवृत्तस्य, फलासंवाददर्शनात्॥१॥' तथा-

पढमं नाणं तओ दया, एवं चिट्टइ सव्वसंजए। अन्नाणी किं काही किं वा नाहिई छेयपावयं॥१॥।

(प्रथमं ज्ञानं ततो दयैवं सर्वसंयतेषु तिष्ठति अज्ञानी किं करिष्यति किं वा ज्ञास्यित छेकं पापकं वा॥१॥) अतस्ते प्ररूपयन्ति−श्रुतं श्रेयः, श्रुतं−श्रुतज्ञानं तदेव अतिप्रशस्यमाश्रयणीयं वा पुरुषार्थसिद्धिहेतुत्वात् न तु शीलमिति, अन्ये त ज्ञानिक्रयाभ्यामन्योऽन्यनिरपेक्षाभ्यां फलमिच्छन्ति, ज्ञानं क्रियाविकलमेवोपसर्जनीभूतक्रियं वा फलदं क्रियाऽपि ज्ञानविकला उपसर्जनीभूतज्ञाना वा फलदेति भावः. भणन्ति च-'किञ्चिद्वेदमयं पात्रं, किञ्चित्पात्रं तपोमयम्। आगमिष्यति तत्पात्रं, यत्पात्रं तारियष्यति ।१॥' अतस्ते प्ररूपयन्ति--श्रुतं श्रेयः तथा शीलं श्रेयः३, द्वयोर्पि प्रत्येकं पुरुषस्य पवित्रतानिबन्धनत्वादिति, अन्ये तु व्याचक्षते-शीलं श्रेयस्तावनमुख्यवृत्त्या तथा श्रुतं श्रेयः-श्रुतमपि श्रेयो गौणवृत्त्या तदुपकारित्वादित्यर्थः इत्येकीयं मतं, अन्यदीयमतं तु श्रुतं श्रेयस्तावनथा शीलमपि श्रेयो गौणवृत्त्या तदुपकारित्वादित्यर्थः, अयं चार्थ इह सूत्रे काकुपाठाल्लभ्यते, एतस्य च प्रथम-व्याख्यानेऽन्ययूथिकमतस्य मिथ्यात्वं, पूर्वोकतपक्षत्रयस्यापि फलिसन्द्रावनङ्गत्वात् समुदायपक्षस्यैव च फलिसन्द्रिकरण-त्वात्, आह च-

'णाणं पयासयं सोहओ तवो संजमो य गुत्तिकरो। तिण्हंपि समाओगे मोक्खो जिणसासणे भणिओ॥१॥' (ज्ञानं प्रकाशकं तपः शोधकं संयमश्च गुप्तिकरः। त्रयाणामपि समायोगे जिनशासने मोक्षो भणितः॥१॥) तपःसंयमौ च शीलमेव, तथा—

संजोगसिद्धीइ फलं वयंति, न हु एगचक्केण रहो पयाइ। अंधो य पंगू य बणे समिच्चा, ते संपउत्ता नगरं पविद्वा॥१॥ इति, (फलं संयोगसिन्द्र्या वदन्ति एकचक्रेण न रथः प्रयाति। वनेऽन्धः पङ्गश्च समेत्य तौ संप्रयुक्तौ नगरं प्रविष्टौ॥१॥) द्वितीयव्याख्यानपक्षेऽपि मिथ्यात्वं, संयोगतः फलसिन्द्रे-र्दृष्टत्यात एकैकस्य प्रधानेतरविवक्षयाऽमङ्गतत्वादिनि, अहं पुनर्गीतम ! एवमाख्यामि यावत्प्ररूपयामीत्यत्र श्रुतयुक्तं शीलं श्रेयः इत्येतावान् वाक्यशेषो दृश्यः, अथ कस्मादेवं?, अत्रोच्यते-'एव' मित्यादि, एवं वक्ष्यमाणन्यायेन-'पुरिसजाय' ति पुरुषप्रकाराः 'शीलवं असुयवं' ति कीऽर्थः ?, 'उवरए अविन्नायधम्मे' ति 'उपरतः' निवृत्तः स्वबुद्ध्या पापात् 'अविज्ञातधर्मा' भावतोऽनधिगतश्रृतज्ञानो बालतपर्स्वात्यर्थः. गीतार्थानिश्रिततपश्चरणनिरतोऽगीतार्थ इत्यन्ये, 'देसाराहए' नि देशं-स्तोकमंशं मोक्षमार्गस्याराधयतीत्यर्थः सम्यञ्बोधर-हितत्वात् क्रियापरत्वाच्चेति, 'अर्सालवं सुयवं' ति, क्रोऽर्थः ?— 'अणुबरए विन्नायधम्मे' ति पापादनिवृनो विज्ञातधर्मा चाविरतिसम्यग्दृष्टिरितिभावः, 'देसविराहए' त्ति स्तोकमंशं ज्ञानादित्रयरूपस्य मोक्षमार्गस्य तृतीयभागरूपं चारित्रं विराधयतीत्यर्थः, प्राप्तस्य तस्यापालनादप्राप्तेर्या, 'सव्वाराहए' नि सर्व्यं-त्रिप्रकारभपि मोक्षमार्गमाराधयः तीत्यर्थः, श्रुतशब्देन ज्ञानदर्शनयोः सङ्गृहीनत्वात्. न हि मिथ्यादृष्टिर्विज्ञातधर्मा तत्त्वतो भवतीति, एतेन समुदितयो: शीलश्रुतयोः श्रेयस्त्वमुक्तमिति 'सब्वाराहए' त्युक्तम्॥ अधाराधनामेव भेदत आह-

- ८/४५१. 'कतिविद्या ण' मित्यादि, आराहण' ति आराधना— निरतिचारयताऽनुपालना, तत्र ज्ञानं पञ्चप्रकारं श्रुतं वा तस्याराधना—कालाद्युपचारकरणं दर्शनं—सम्यक्त्वं तस्या-राधना—निश्शङ्कितत्वादितदाचारानुपालनं चारित्रं—सामाविकादि तदाराधना—निरतिचारता:
- ८/४५२-४५४. 'उक्कोसिय' ति उत्कर्षा ज्ञानाराधना ज्ञानकृत्यानुष्ठानेषु प्रकृष्टप्रयत्नता 'मज्झिम' ति तेष्वेव मध्यमप्रयत्नता 'जहन्न' ति तेष्वेवाल्पतमप्रयत्नता। एवं दर्शनाराधना चारिकाराधना चेति॥ अधोकताऽऽराधनाभेदानामेव परस्परोपनिबन्धमभिधातुमाह—
- ८/८५५-८५७. 'जस्स ण' मित्यादि, 'अजहन्नुक्कोत्मा व' नि जधन्या चासौ उत्कर्षा च-उत्कृष्टा जधन्योत्कर्षा तिन्निषेधाद-जघन्योत्कर्षा मध्यमेत्यर्थः, उत्कृष्टज्ञानाराधनावतो हि आग्रे हे दर्शनाराधने भवतो न पुनस्नृतीया, तथास्यभावत्वात्तस्येति। 'जस्स पुणे' त्यादि उत्कृष्टदर्शनाराधनावतो हि ज्ञानं प्रति त्रिप्रकारस्यापि प्रयत्नस्य सम्भवोऽस्तीति त्रिप्रकाराऽपि तदाराधना भजनया भवतीति। उत्कृष्टज्ञानचारित्राराधना-संयोगसूत्रे तूत्तरं-यस्योत्कृष्टा ज्ञानाराधना तस्य चारित्राराधना उत्कृष्टा मध्यमा वा स्यात्, उत्कृष्टज्ञानाराधनावतो हि चारित्रं

प्रति नाल्यतमप्रयत्नता स्यानत्स्वभावात्तस्येति, उत्कृष्ट-चारित्राराधनावतस्तु ज्ञानं प्रति प्रयत्नत्रयमपि भजनया स्यात्, एतदेवातिदेशत आह—'जहा उक्कोस्सिये' त्यादि, उत्कृष्टदर्शन-चारित्राराधना संयोगसूत्रे तूनरं—'जस्त उक्कोसिया दंसणाराहणा' इत्यादि, यस्योत्कृष्टा दर्शनाराधना तस्य चारित्राराधना त्रिविधाऽपि भजनया स्यात्, उत्कृष्ट-दर्शनाराधनावतो हि चारित्रं प्रति प्रयत्नस्य त्रिविध-स्याप्यविरुद्धत्वादिति। उत्कृष्टायां तु चारित्राराधनायामुत्कृष्टंव दर्शनाराधना, प्रकृष्टचारित्रस्य प्रकृष्टदर्शनानुगतत्वादिति॥ अथाराधनाभेदानां फलप्रदर्शन याह—

८/४५८-४६६. 'उक्कोसियं ण' मित्यादि, 'तेणेव भवग्गहणेणं सिज्झइं सि उत्कृष्टां शानाराधनामाराध्य तेनैव भवग्रहणेन सिद्धयति, उत्कृष्टचारित्राराधनायाः सन्द्रावे, 'कप्पोवएस् व' त्ति 'कल्पोपगेष्' सौधर्मादिदेवलोकोपगेष् देवेष मध्ये उपपद्यते. मध्यमचारिश्वराधनासन्द्रावे, 'कप्पातीएस ग्रैवेयकादिदेवेषूतपद्यते मध्यमोत्कृष्टचारित्राराधन सन्दावे इति, तथा-'उक्कोसियं णं भंते! दंसणाराहण' मित्यादि, 'एवं चेव' त्ति करणात् 'तेणेव भवम्गहणेणं खिज्झइ' इत्यादि दृश्यं, तद्भवसिन्द्र्यादि च तस्यां स्यात्, चारित्राराधनायस्तत्रो-त्कृष्टाया मध्यमायाश्चोकतत्वादिति, तथा–'उक्कोसियण्णं भंते! चारिताराहण' मिल्यादी 'एवं चेव' ति करणात 'तेणेव भवग्गहणेण' मित्यादि दृश्यं, केवलं तत्र 'अत्थेगइए कप्पावशेस् वे' त्यभिहितमिह तु तन्न बाच्यं, उत्कृष्टचारित्राराधनावतः सौधर्मादिकल्पेष्वगमनाद्, वाच्यं पुनः 'अत्थेगइए कप्पातीएसु उक्वज्जइ' ति निद्धिगमनाभावे तस्यानुत्तरसुरेषु भमनात्, एतदेव दर्शयतोक्तं 'नवर' मित्यादि। मध्यमज्ञानाराधनासुत्रे मध्यमत्वं ज्ञानाराधनायः अधिकृतभव एव निर्वाणाभावात्, भावे पुनरुत्कृष्टत्वमवश्यमभावीत्यवसेयं, निर्वाणान्यथाऽन्पपत्तेरिति. दोच्चेणं' ति अधिकृतमनुष्यभवापेक्षया द्वितीयेन मन्ष्यभवेन 'तच्चं पुण भवग्गहणं' ति अधिकृतमनुष्यभवग्रहणापेक्षया तृतीयं मनुष्यभवग्रहणं, एताश्च चारित्राराधनासंवलिता ज्ञानाद्याराधना विवक्षिताः कथमन्यथा जधन्यज्ञानाराधनामाश्रित्य वक्ष्यति, 'सत्तद्वभवग्गहणाइ पुण: णाइक्कमइ' यतश्चारित्राराधनाया एवेदं, फलमुक्तं, यदाह-'अट्टभवा उ चरिते' ति (अष्टौ भवास्तु चारित्रे), श्रुतसम्यक्त्वदेश-विरतिभवास्त्वसङ्ख्येया उक्ताः, ततश्चरणाराधनारहिता ज्ञानदर्शनाराधना असंख्येयभविका अपि भवन्ति नत्वष्टभविका एवेति॥

अनन्तरं जीवपरिणाम उक्तोऽथ पुद्रलपरिणामाभिधानायाह-

८/४६७,४६८. 'कड़िवहे ण' मित्यादि, 'क्न्नपरिणामे' ति यत्पुद्गलो वर्णान्तरत्यागाद्वर्णान्तरं यात्यसौ वर्णपरिणाम इति, एवमन्यत्रापि।

८/४६९. 'परिमंडलसंठाणपरिणामे' ति इह परिमण्डलसंस्थानं

वलयाकारं, यावत्करणाच्च 'बङ्क्संठाणपरिणामे तंससंठाण-परिणामे चउरंससंठाणपरिणामे' ति दृश्यम्।। पदलाधिकारादिदमाह—

- ८/४७०. 'एगे भंते! पोग्गलिथकाये' इत्यादि, पुद्रलास्ति-कायस्य-एकाणुकादिपुद्रलराशेः प्रदेशो-निरंशोऽंशः पुद्रलास्ति-कायप्रदेशः-परमाणुः द्रव्यं-गुणपर्याययोगि द्रव्यदेशो-द्रव्यावयवः, एवमेकत्वबहुत्वाभ्यां प्रत्येकविकलपाश्चत्वारः द्रिकसंयोगा अपि चत्वार एवेति प्रश्नः, उत्तरं तु स्याद्द्रव्यं द्रव्यान्तरासम्बन्धे स्रति, स्याद्द्रव्यदेशो द्रव्यान्तरसम्बन्धे स्रति, शेषविकलपानां तु प्रतिषेधः, परमाणोरेकत्वेन बहुत्वस्य द्रिकसंयोगस्य चाभावादिति।
- ८/४०१. 'वो भंते!' इत्यादि, इहाष्टासु भङ्गकेषु मध्ये आद्याः पञ्च भवन्ति, न शेषाः, तत्र द्वौ प्रदेशौ स्याद्द्रव्यं, कथं?, यदा तौ द्विप्रदेशिकस्कन्धतया परिणतौ तदा द्रव्यं १, यदा तु द्वयंपुकस्कन्धमावगतावेव तौ द्रव्यान्तर-सम्बन्धमुपगतौ तदा द्रव्यदेशः २, यदा तु तौ द्वाविप भेदेन व्यस्थितौ तदा द्रव्ये ३, यदा तु तावेव द्वयणुकस्कन्धतामनापद्य द्रव्यान्तरेण सम्बन्धमुपगतौ तदा द्रव्यदेशाः ४, यदा पुनस्तयोरेकः केवलतया स्थितो द्वितीयश्च द्रव्यान्तरेण सम्बन्धस्यते द्वयं च द्रव्यदेशश्चेति पञ्चमः, शेषविकल्यानां तु प्रतिषधोऽसम्भवादिति।
- ८/४७२. 'तिन्नि भंते!' इत्यादि, त्रिषु प्रदेशेष्वष्टमविकलपवर्जाः सह विकल्पाः संभवन्ति, तथाहि--यदा त्रयोऽपि त्रिप्रदेशिक-स्कन्धतया परिणतास्तवा द्रव्यं १, यदा त् त्रिप्रदेशिक-स्कन्धतापरिणता एव द्रव्यान्तरसम्बन्धमुपगतास्तदा द्रव्यदेशः २, यदा पुनस्ते त्रयोऽपि भेदेन व्यवस्थितः द्वौ वा क्र्यंगुकीभृतावेकस्तु केवल एव स्थितस्नवा 'दव्वाइं' ति ३, यदा तु ते त्रयोऽपि स्कन्धतामनागता एव द्वौ वा द्वधगुकीभूतावेकस्तु केवल एवेत्येवं द्रव्यान्तरेण सबंद्धास्तदा 'दव्बदेसा' इति ४. यदा तु तेषां द्वौ द्व्यणुकतया परिणतावेकश्य द्रव्यान्तरेण संबद्धः अथवेकः केवल एव स्थितो क्षी तु द्वयगुकतया परिणम्य द्रव्यान्तरेण संबद्धी तदा 'दध्वे च दब्बदेसे य' ति ५, यदा तु तेषामेकः केवल एव स्थिता ही च भेदेन द्रव्यान्तरेण संबद्धौ तदा 'दव्य च दव्वदेसा य' ति ६. यदः पुनस्तेषां द्वौ भेदेन स्थितावेकश्च द्रव्यान्तरेण संबद्धन्तदा 'दव्याइं च दव्यदेसे य' ति ७, अष्टमविकल्परन् न संभवति, उभयत्र त्रिषु प्रदेशेषु बहुवचनाभावात्।
- ८/४७३,४७४. प्रदेशचनुष्टयादी त्वष्टमोऽपि संभवति, उभयत्रपि बहुवचनसन्दावादिति। अनन्तरं परमाण्वादिवक्तव्यतोक्ता, परमाण्वादयश्च लोकाकाण-प्रदेशावगाहिनो भवन्तीति तद्वक्तव्यतामाह—
- ८/४७५. 'केवऱ्या ण' मित्यादि, 'असंखेज्ज' ति यस्मादसङ्ख्येय-प्रदेशिको लोकस्तस्मात्तस्य प्रदेशा असंख्येया इति।

प्रदेशाधिकारादेवेदमाह-

- ८ / ४ ७६, 'एगमेशस्ये' त्यादि, एकैकस्य जीवस्य सावन्तः प्रदेशा यवन्तो लेकाकाशस्य, कथं ?, यस्माज्जीवः केवलि-समुद्घातकाले सर्वं लोकाकाशं व्याप्यायतिष्ठति तस्माल्लोकाकाशप्रदेशप्रमाणस्य इति । जीवप्रदेशाश्च प्रायः कर्म्मप्रकृतिभिरनुगता इति तक्क्वतव्यतामिभ्यातुमाह—
- ८/४०१-४८३. 'कड् ण' मित्यदि, 'अविभागपितच्छेद' ति परिच्छेदान्त इति परिच्छेदा—अंशास्ते च सविभाग। अपि भवन्त्यती विशेष्यन्ते—अविभागाश्च ते परिच्छेदाश्चेत्य-विभागपिरच्छेदाः, निरंशा अंशा इत्यर्थः, ते च जानावर-र्णायस्य कम्मीणोऽनन्ताः, कथं?, ज्ञानावर्णायं यावतो ज्ञानस्याविभागान् भेवान् आवृणोति तावन्त एव तस्याविभाग-परिच्छेदाः, विलेकापेक्षया वाऽनन्तत्वरपरमाणुरुपाः, 'अविभाग-पितच्छेदेहिं' ति तत्परमाणुभिः 'आवेष्ठिए परिवेढिए' नि अवेष्टितपरिवेष्टितं इति वा 'सिय नो आवेष्ठियपरिवेढिए' ति केविलनं प्रतीत्य तस्य क्षीणज्ञानावरणत्येन तत्प्पदेशस्य ज्ञानभ्वरणीया-विभागपितच्छेदैरावेष्टनपरिवेष्टनाभावादिति। 'मणूसम्य जहा जीवस्य' ति 'सिय आवेष्ठिये' त्यादि वाच्यमित्यर्थः मनुष्यापेक्षयाऽऽवेष्टितपरिवेष्टितत्वस्य तिवत्तरस्य च सम्भवात्।
- ८/४८४. एवं दर्शनावरणीयमोहर्नायान्तरायेष्विप वास्यं, वेदनीया-युष्कनामगोत्रेषु पुनर्जीवपद एव भजना बाच्या सिद्धापेक्षया, मनुष्यपदे तु नासौ, तत्र वेदनीयादीनां भाषादित्येतदेवाह—'नवरं वेयणिज्जस्से' त्यादि।

अथ आनावरणं शेषैः सह चिन्त्यते-

- ८/४८५-४८६, 'जस्स ण' मित्यादि, 'जस्स पुण वेयणिक्नं तस्स नाणावरणिक्नं सिय अत्थि सिय नत्थि' ति अकेवितनं केवितनं च प्रतीत्य अकेवितनो हि वेदनीयं ज्ञानावरणीयं चास्ति, केवितनस्तु वेदनीयमस्ति न तु ज्ञानावरणीयमिति।
- ८/८७. जस्स णाणावरणिज्जं तस्त्य मोहणिज्जं स्पय अत्थि स्पय नित्थि' नि अक्षपकं क्षपकं च प्रतीत्य, अक्षपकस्य हि ज्ञाना-वरणीयं मोहनीयं चास्ति, क्षपकस्य नु मोहक्षये यावत् केवल-ज्ञानं नोत्पद्यते तावज्ज्ञानावरणीयमस्ति न तु मोहनीयगिति।
- ८/८८८. एवं च यथा ज्ञानावरणीयं वेदनीयेन सममधीतं तथाऽऽयुषा नाम्ना गोत्रेण च सहाध्येयं, उक्तप्रकारेण भजनायाः सर्वेषु तेषु भावात, 'अंतराएणं च समं' ज्ञानावरणीयं तथा वाच्यं यथा दर्शनावरणं, निर्भजनमित्यर्थः, एतदेवाह—'एवं जहा वेयणिज्जेण सम' मित्यादि, 'नियमा एरोप्परं भाणियव्याणि' त्ति कोऽर्थः ?—'जस्स नाणावरणिज्जं तस्स नियमा अंतराइयं जस्स अंतराइयं तस्स नियमा नाणावरणिज्ज' मित्येवमनयोः परस्परं नियमो वाच्य इत्यर्थः।

अथ वर्शनावरणं शेषः षड़िभः सह चिन्तयन्नाह-

- ८/१८%, जरन्ये त्यादि, अयं च गमो ज्ञानावरणीयगमस्यम एवेति। ८/१८%०, 'जरूस णं भंते! वेयणिज्जः' मित्यादिना तु वेदनीयं शेषेः पञ्चिमः सह चिन्त्यते, तत्र च 'जरूस वेयणिज्जं तरूस भोहणिज्जं सिय अत्थि सिय नित्थि' ति अक्षीणमोहं क्षीणमोहं च प्रतीत्य, अक्षीणमोहस्य हि वेदनीयं मोहर्नयं चर्नित्
  - च प्रतास्य । अक्षाणमाहश्य । व वदनाय माहनः क्षीणमोहस्य तु वेदनीयमस्ति न तु मोहनीयमिति।
- ८/४९९१. 'एवं एथाणि परोप्परं नियम' नि कोऽर्थः ? यस्य वेदनीयं तस्य नियमाद्ययुर्यस्यायुस्तस्य नियमाद्वेदनीय-मित्येवमेते वाच्ये इत्यर्थः, एवं नामशीत्राभ्यामपि वाच्यं, एतदेवाह—'जहा आउएणे' त्यादि।
- ८/४९२. अन्तरायेण तु भजनया यतो वेदनीयं अन्तरायं चाकैयलिनामस्ति केबलिनां तु वेदनीयगस्ति न त्वन्तरायं. एतदेव दर्शयतोकतं जरूर वेयणिज्जं तरूर अंतराइयं सिय अत्थि सिय नत्थिं नि।

अथ मोहनीयमन्यैश्चतुर्भिः सह चिन्त्यते।

- ८/४९३. तत्र यस्य मोहनीयं तस्यायुर्नियमाढकेवितन इब, यस्य पुनरायुस्तस्य मोहनीयं भजनया, यतोऽक्षीणमोहस्यायुर्मोहनीयं चास्ति क्षीणमोहस्य त्वायुरेवेति—'एवं नामं गोयं अंतराइयं च भाणियव्यं ति. अयमर्थः—यस्य मोहनीयं तस्य नाम गोत्र-मन्तरायं च नियमादस्ति. यस्य पुनर्नामादित्रयं तस्य मोहनीयं स्यादस्त्यक्षीणमोहस्येव, स्यात्रास्ति क्षीणमोहस्येवेतिः। अथायुर्न्येस्विभिः सह चिन्त्यते—
- ८/४९४. 'जरूस गं भंते! आउय' मित्यादि, दोवि पराप्परं नियम' त्ति कोऽर्थः?-'जरूस आउयं तस्य नियमा नामं जरूस नामं तस्स नियमा आउयं इत्यर्थः, एवं गोत्रेणापि!
- ८/४९५, 'जस्म आउयं तस्स अंतराइयं निय अत्थि सिय निथि ति यस्यायुस्तस्यान्तरायं स्यावस्ति अकेवलिवत् स्यान्नास्ति केवलिवदिति।
- ८/४९६-४९८. 'जस्स णं भंते! णामं' इत्यादिना नमान्येन द्वयेन सह चिन्त्यते, तत्र यस्य नाम तस्य नियमाद्रोत्रं यस्य गोत्रं तस्य निथमात्राम, तथा यस्य नाम तस्यान्नरायं स्यादम्त्यकेबलिवत् स्यान्नरिने केबिलबिदिति। एवं गोत्रान्तराय्योरपि भजना भावनीयेति। अनन्तरं कर्मोक्तं तच्च पुडलात्मकमतस्तदधिकारादिदमाह—
- ८/८९९,५००. 'नीवे ण' मित्यादि, 'पोम्गर्लावि' ति पुद्रलाः-श्रोत्रादिरूपा विद्यन्ते यस्यासौ पुद्रली, 'पुग्गलेवि' ति पुद्रल इति सञ्ज्ञा जीवस्य ततस्तद्योगात् पुद्रल इति। एतदेव दर्शयन्नाह-'से केणट्रेण' मित्यादि॥

अष्टमशते दशमः॥८-६०॥

सद्धक्त्याहुतिना विवृद्धमहसा पार्श्वप्रसादाग्निना, तन्नामाक्षरमन्त्रजप्तिविधिना विघ्नेन्धनप्लोषितः। सम्पन्नेऽनघशान्तिकम्मिकरणे क्षेमादहं नीतवान्, सिद्धिं शिल्पिवदेतदष्टमशतव्याख्यानसन्मन्दिरम्॥१॥ ॥ समाप्तं चाष्टमशतम्॥८॥ ग्रन्थाग्रम् ९४३८॥

# अथ नवमं शतकम्

### प्रथम उद्देशकः

व्याख्यातमध्टमशतमथ नवममारभ्यते. अस्य चायमभि-सम्बन्धः-अष्टमशतं विविधाः पदार्था उक्ताः, नवमेऽपि त एव भङ्गधन्तरेणोच्यन्ते, इत्येवंसम्बन्धस्थोद्देशकार्थसंसूचिकेयं गाथा-

ंजंबुद्दीबं इत्यादि. तव 'जंबुद्दीबं' नि तत्र जम्बूद्धीप-वक्तस्थताविषयः प्रथमोद्देशकः १. 'जोड्स' ति ज्योतिष्कविषयो द्वितीयः २, 'अंतरदीब' नि अन्तरद्वीपविषया अष्टाविंशति-रुद्देशकाः ३०, 'असोच्च' नि अश्रुत्वा धर्मे लभेतेत्याद्यर्थ-पतिपादनार्थ एकश्रिंशत्तमः ३१, 'गंगेय' ति गङ्गेयाभिधा-नागारवक्तव्यतार्थो द्वाविंशत्तमः ३२, 'कुंडरगामे' ति ब्राह्मण-कुण्दशामविषयस्त्रयस्त्रिंशत्तमः ३३, 'पुरिसे' ति पुरुषः पुरुषं व्यक्तित्यादिवक्तव्यतार्थश्चतुस्त्रिंशत्तम ३४ इति॥

९/१. 'किंह ण भने इत्यादि कस्मिन् देशे इत्यर्थः 'एवं जंबुद्दाव-पन्नर्ना भाषियव्यं नि. सा चेयम्-'केमहालए णं भते! जंब्रुहीवे दीवे किमागारभावपडीयारे पं भंते! जंब्द्वीवे दीवे पन्नते?' कस्मिन्नाकारभावे प्रत्यवतारो यस्य स तथा 'गोयमा' अयन्ने जंबद्दीय वीवे सब्बवीयसमृद्याणं सब्बब्धमंतरण् सब्बख्द्राण् बड्डे तित्लपूयसंठःणसंठिए वहे रहचक्कवालसंठाणसंटिए वहे पुक्खरकिवासंठाणसंठिए वहे पिडपुण्णचंदसंठाणसठिए पन्नने एगं जोयणसयसहरूसं आयामविक्खंभेण'मिन्यादि, किमन्तेयं व्याख्या ? इत्याह-'ज्यवे'त्यादि, 'एवामेव' ति उक्तेनैव न्यायेन पूर्वापरसम्द्रगमनादिना 'सपुट्वावरेण' ति सह नदीवृन्देनापरं सपूर्वापरं तेन 'चोद्दस सिलला सथसहरूसा छप्पन्नं च सहस्सा भवन्तीति वा मक्ख्यायं नि इह स्रिललाशतसहस्राणि नदीलक्षाणि, एतत्सङ्खा चैवं-भरतै-रावतयार्गङ्गासिन्धुरक्तारक्तवत्यः प्रत्येकं चतुर्दश्मिर्नदीनां सहस्रैर्युक्ताः तथा हैमबतैरण्यवतयोः रोहिद्रोहितांशा सुवर्गकूला रूप्यकूलाः प्रत्येकमष्टाविंशत्या सहसैर्य्कताः, तथा हरिवर्षरम्यकवर्षयोर्हरिहरिकान्तानरकान्तानारीकान्ताः प्रत्येकं षट्पञ्चाशना सहसैर्युक्ताः सम्द्रमुपयान्ति, तथा महाविदेहेशीताशीतोदे प्रत्येकं पञ्चभिर्लक्षेद्वीत्रिशता सहस्रैर्युक्ते समुद्रमुपयात इति, सर्वासां च मीलने सूत्रोकतं प्रमाणं भवति, वाचनान्तरे पुनरितं दृश्यते—'जहा जंबूदीवपन्ननीए तहा णेयव्वं जोडमविदृणं जाव— खंडा जोयण वासा पञ्चय कूडा य तित्थ संढीओ। विजयदृहस्तिताउ स पिंडए होति संग्रहणी॥१॥'

ति, तत्र 'जोइसविदृणं' ति शंबृद्धीपप्रज्ञप्तरां ज्योतिष्कवकत-व्यत्ताऽग्ति तद्विद्दीनं समस्तं अंबृद्धीपप्रज्ञप्तिस्तृत्रमस्योदेशकस्य सूत्रं जेयं, किंपर्यवसानं पुनस्तद? इत्याह—'जाव खंडे' त्यादि, तत्र 'खंडे' ति अम्बूद्धीपो भरतक्षेत्रप्रमाणानि खण्डानि कियन्ति स्यात्?, उच्यते. नवत्यधिकं खण्डशतं, 'जोयण' ति जम्बूद्धीपः कियन्ति योजनप्रमाणानि खण्डानि स्यात्?, उच्यते.—

'सत्तेव य कोडिसया णउया छप्पन्नसयसहस्साइं। चउणउइं च सहस्सा सयं दिवहं च साहीयं॥१॥ गाउयमेगं पन्नरस धणुरुसया तह धणूणि पन्नरस। सिट्ठं च अंगुलाइं जंबुद्दीवस्स गणियपयं॥२॥'

इति, गणितपदमित्येबंप्रकारस्य गणितस्य सञ्जा 'बास' ति जम्बूद्वीपे भरतहेमवतादीनि सप्त वर्षाणि क्षेत्राणीत्यर्थः, 'पव्वय' ति जम्बूर्द्वापे कियन्तः पर्वता?, उच्यन्ते, षड् वर्षधरपर्वता हिमवदादयः एको मन्दरः एकभ्चित्रकृटः एक एव विचित्रकृटः, एतौ च देवकुरुषु, द्वौ यमकपर्वतौ, एतौ चोत्तरकुरुषु, द्वे शते काञ्चनकानाम्, एते च शीतार्शग्तीव्योः पार्श्वतो, विंशतिः वक्षरकाराः, चतुस्त्रिंशद्दीर्घविजयार्द्धपर्वताश्चत्वारो । विजयार्द्धाः एवं हे शते एकोनसप्तत्यधिके पर्वतानां भवतः, 'कुड' ति कियन्ति पर्वतकुटानि?, उच्यते, षट्पञ्चाश-द्वर्षधरकूटानि षण्णवित्वविक्षस्कारकृटानि त्रीणि षड्तराणि विजयार्द्धकृटानां शतानि नय च मन्दरकूटानि, एवं चत्वारि सप्तभष्ट्यथिकानि कृटशतानि भयन्ति। 'तित्थ' नि जम्बुर्द्वापे कियन्ति तीर्थानि?, उच्यते, भरतादिषु चतुस्त्रिंशति खण्डेष् मागधवरदामप्रभासाख्यानि बीणि बीणि तीर्थानि भवन्ति, एवं चैकं इयुत्तरं तीर्थशतं भवतीति, 'सेढीओ' ति विद्याधरश्रेणयः आभियोगिकश्रेणयश्च कियन्त्यः ? उच्यते. प्रत्येकमारमां भवन्ति. विजयार्द्धपर्वतेषु प्रत्येकं द्वयेर्द्वयोभावात्, एवं च षटत्रिंशदधिकं श्रेणिशनं भवर्ताति, 'विजय' ति कियन्ति चक्रवर्त्तिविजेतव्यानि भूखण्डानि?, उच्यते. चतुरिवेशत्, एतावन्त एव राजधान्यावयोऽर्था इति, 'दह' नि कियन्तो महाहुदाः? उच्यते, पद्मादयः षड् दश च नीलवदादय उत्तरकुरुदेवकुरुमध्यवर्तिन इत्येवं षोड्य, 'सलिल' ति नद्यस्तत्त्रमाणं च दर्शितभेव, 'पिंडए होति संगहणि' नि उद्देशकार्थानां पिण्डके-मीलके विषयभूने इयं सङ्ग्रहर्णागाथा भवर्तानि॥

नवमशते प्रथमः॥९-१॥

समैव कोर्टाशतानि नवतिः कोट्यः षटपञ्चाशत्न्नक्षाश्चतुर्नवतिः सहस्राणि साधिकं सार्थं शतं च॥१॥ गव्यृतमेकं पञ्चवशाधिकानि

पञ्चदश शतानि धन्षि षश्टिश्चाङ्कामां जम्बूडीपरयेतद गणिनपदम्॥२॥

### द्वितीय उद्देशकः

अनन्तरोद्देशके जम्बूद्वीपवक्तव्यतोक्ता द्वितीयं तु जम्बूद्वीपादिषु ज्योतिष्कवक्तव्यताऽभिधीयते, तस्य चेदमादिसूत्रम्—

- ९/३. 'रायिगेहे' इत्यादि. 'एवं जहा जीवाभिगमे' ति तत्र चैतत्सूत्रमेवम्-'केवतिया चंदा प्रभासिसु वा प्रभासिति वा प्रभासिसि वा प्रभासिति वा प्रभासिति वा निवस्सिति वा ३? केवितया सूरिया तिवसु वा तविति वा तिवस्सिति वा? केविइया निवस्त्रमा जोयं मोइंसु वा ३? केविइया महस्गहा चारं चिरिसु वा ३? केविइयाओ तारागणकोडाकोडीओ सोहिं सोहिंसु वा ३?' शोभां कृतवत्य इत्यर्थः, 'भौतमा! जंबूदीवे दीवे दो चंदा प्रभासिसु वा ३ दो सूरिया तिवसु वा ३ छप्पत्रं निकस्त्रमा जोगं जोइंसु वा ३ छावत्तरं गहस्पयं चारं चिरिसु वा ३' अहुवचनिमह छान्दस्तत्वादिति. 'एगं च स्यसहस्सं तेतीसं खलु भवे सहस्साइं' शेषं तु सूत्रपुरतके लिखित-मेवास्ते॥
- ९/४. 'लवणे गं भंते!' इत्यादी एवं जहां जीवाभिगमें ति तत्र चेदं सूत्रमेवं—'केवइया चंदा पभासिंसु वा ३ केवतिया सूरिया तिवंसु वा ३' इत्यादि प्रश्नसूत्रं पूर्ववत्, उत्तरं तु 'गोयमा! लवणे णं समुद्दे चतारि चंदा पभासिंसु वा ३ चतारि सूरिया तिवंसु वा ३ बारसोत्तरं नक्खतस्यं जीगं जोइंसु वा ३ तिन्नि बावन्ना महम्भहस्या चारं चरिंसु वा ३ दोन्नि सयसहस्सा सनिहें च सहस्सा नवस्या तारागणकोडिकोडीणं सोहं सोहिंसु वा ३' सूत्रपर्यन्तमाह—'जाव ताराओं' ति तारकासूत्रं यावत्तच्य दर्शितमेवेति। 'धायइसंडे' इत्यादी यदुक्तं 'जहा जीवाभिगमे' तदेवं भावनीयं—'धायइसंडे णं भंते! दीवे केवित्या चंदा पभासिंसु वा ३ केवित्या सूरिया तिवंसु वा ३?' इत्यादिप्रश्नाः पूर्ववत, उत्तरं तु 'गोयमा! बारस चंदा पभासिंसु वा ३ बारस सूरिया तिवंसु वा ३, एवं—

'चउवीसं सिसरविणो नक्खत्तसया य तिन्नि छत्तीसा। एगं च गहसहस्सं छपनं धायईसंडे॥१॥ अट्ठेव सयसहस्सा तिन्नि सहस्साई सत्त य सयाई। धायइसंडे दीवे तारागणकोडिकोडीणं॥२॥ साहं सोहिंस्रु वा ३॥ 'कालोए णं भंते! समुद्दे केवतिया चंदा' इत्यादि प्रश्नः, उत्तरं तु 'गोयमा!

इत्यादि प्रश्नः, उत्तरं तु 'गोयमा! 'बायालीसं चंदा बायालीसं च दिणयरा दिता! कालोदिहिंमि एए चरंति संबद्धलेसागा॥१॥ नक्खत्तसहस्स एगं एगं छावत्तरं च समयन्नं। छच्च सथा छन्नउया महागहा तिन्नि य सहस्सा॥२॥ अद्वावीसं कालोदिहिंमि बारस य तह सहस्साइं। णव य सया पन्नासा तारागणकोडीकोडीणं॥३॥ सोहं सोहिंसु वा ३। तथा 'पुक्खरवरदीवे णं भंते! दीवे केवइया 'थंदा' इत्यादि प्रश्नः, उत्तरं त्वेतद्राथाऽनु-सारेणावसेशं--

'चोयालं चंदसयं चोयालं चेव सूरियाण सयं। पुक्खरवरंमि दीवे भमंति एए पयासिता॥१॥' इह च यद्भ्रमणमुक्तं न तन्सर्वाश्चन्द्रादित्यानपेक्ष्य, किं तर्हि ?. पुष्करद्वीपाभ्यन्तरार्द्धवर्तिनी द्विसप्तिमेवेति. चत्तारि सहस्साइं बत्तीसं चेव होंति नक्खता। छच्य सया बावत्तरि महागृहा बारससहस्या॥१॥ छन्नउइ सयसहस्सा चोयालीसं भवे सहस्साइं। चतारि सया पुक्खरि तारागणकोडिकोडीणं॥२॥ सोहं सोहिंसु वा।' तथा-'अब्भितरपुक्खरुद्धे णं भते! केवतिया चंदा ?' इत्यादि प्रश्तः, उत्तरं तु--'बावत्तरिं च चंदा बावत्तरिमेव दिणयरा दिता। पुक्खरवरदीवहे चरति एए पभासिता[[१]] तिन्नि सया छत्तीसा छच्च सहस्सा महग्गहाणं तु। नक्खताणं तु भवे सोलाइं दुवे सहस्साइं॥२॥ अडयाल सयसहस्सा बावीसं खलू भवे सहस्साइं। दो य सय पुक्खरछे तारागणकोडिकोडीणं॥३॥ सोभं सोभिसु वा३।' तथा—'मणुरुसखेते णं भंते! केवइया चंदा ?' इत्यादि प्रश्नः, उत्तरं तु-'बत्तीसं चंदसयं बत्तीसं चेव सूरियाण सयं। सयलं मणुरुसलोयं चरति एए पयासिता॥१॥ एक्कारस य सहस्सा छप्पिय सोला महागहाणं तु। छच्च सया छण्णउया णक्खता तिन्नि य सहस्सा॥२॥ अडसीइ सयसहस्सा चालीस सहस्स मण्यलोगंमि। सत्त य सया अणुणा तारागणकोडिकोडीणं॥३॥' इत्यादि, किमन्तिमिदं वाच्यम् ? इत्याह—ंजावः त्यादि, अस्य च सूत्रांशस्यायं पूर्वोऽंशः—

'अञ्चासीइं च गहा अञ्चाबीसं च होइ नक्खता। एगससीपरिवारो एत्तो ताराण बोच्छामि।।१॥ छावट्टि सहस्साइं नव चेव सयाइं पंच सयराईं' ति।

९/५. 'पुक्खरोदे णं भंते! समृद्दे केवइया चंदा' इत्यादी प्रश्ने इदम्तरं दृश्यं—'संखेज्जा चंदा पभासिंसु वा ३´ इत्यादि, एवं सब्बेसु वीवसमुद्देसु' नि पूर्वोक्तेन प्रश्नेन यथासम्भवं सङ्ख्याता असङ्ख्याताश्च चन्द्रादय इत्यादिना चोत्तरेणेत्यर्थः, द्वीप-समुद्रनामानि चैवं-पुष्करोदसमुद्रादनन्तरो वरुणवरो द्वीपस्ततो वरुणोदः समृद्र: एवं क्षीरवरक्षीरोदी घतवरघतोदौ क्षोद्धरक्षोदोदौ नर्न्दाश्वरवरनर्न्दाश्वरोद्यै अरुणारुणोदौ अरुणवरारुणवरोदी अरुणवरावभासारुणवरावभासौदौ कुण्डलकुण्डलोद<u>ी</u> कुण्डलबरकुण्डलवरादी कुण्डलवराव-भासकुण्डलवरावभासोदौ रुचकरुचकोदौ रुचकवररुचकवरोदौ रुचकवरावभासरुचकरावभासोदी इत्यादीन्यसङ्घातानि, यतोऽसङ्ख्याता द्वीपसमुद्रा इति॥

नवमशते द्वितीय:॥९/२॥

# तृतीय-त्रिंशत्तम उद्देशकः

द्वितीयोद्देशके द्वीपबरवक्तव्यतोक्ता, तृतीयेऽपि प्रकारान्तरेण सैवोच्यते, इत्येवंसम्बन्धस्यास्येदमादिसूत्रम्—

९/७. 'रायगिहे' इत्यादि, ंदाहिणिल्लाणं' ति उत्तरान्तर-द्वीपव्यवच्छेदार्थम् 'एवं जहा जीवाभिगमे' ति, तत्र चेदमेवं सूत्र- चल्लिहिमवतस्स बासहरपव्ययस्स उत्तरपूरच्छि-मिल्लाओ चरिमंताओ लवणसमुद्दं तिन्नि जोयणसयाई दाहिणिल्लाणं एगोरुयमगुस्साणं अंगाहिता एत्थ णं एगोरुयनामं दीवे पन्नते. तिन्नि जोयणसयाइं आयामविकखंभेणं नवएन्णपन्ने जोयणसए किंचिसेस्णे परिकखेवेगं, से णं जाए पउमक्रवेइयाए एगेण य वणसंडेणं सव्वओ समंता संपरिक्रिक्ते' इन्यादि, इह च वेदिकावनखण्डकल्पवृक्षः-मनुष्यमनुष्यीवर्णकोऽभिधीयते. तथा तन्मनुष्याणां चतुर्थ-भक्तादाहारार्थ उत्पद्यते, ते च पृथिवीरसपृष्पफलाद्वाराः, तत्पृथिवी च रसतः खण्डावितुल्या, ते च मनुष्या वृक्षगेहाः, तत्र च रेहाद्यभावः, तन्मनुष्याणां च स्थितिः पल्योपमा-सङ्ख्येयभागप्रमाणा. षण्मासावशेषायुषश्च ते मिथुनकानि प्रसुवते, एकाशीतिं च दिनानि तेऽपत्यमिथुनकानि पालयन्ति. उच्छवसितादिना च ते मृत्वा देवेषूचन्ते, इत्यादयश्चार्था अभिधीयन्ते इति, बाचनान्तरे त्विदं दृश्यते-'एवं जहा जीवाभिगमे उत्तरकुरुवत्तब्बयाए णेयब्बो, नाणतं अद्वधणुसया उस्सेहो चउसडी पिट्टकरंडया अणुसज्जणा नित्थि ति. तत्रायमर्थः--उत्तरकुरुषु मनष्याणां त्रीणि गब्यूतान्यृत्येध उक्त इह त्वष्टौ धनुःशतानि, तथा नेषु मनुष्याणां द्वे शते षटपञ्चाशदधिकं पृष्ठकरण्डकानामुक्ते इह तु चतुःषष्टिरिति, तथा-'उत्तरकुराए णं भंते! कुराए कइविहा मण्स्या अणुसन्जीते ?, भोयमः! छब्बिहा मणुस्सा अणुसन्जीते, तं जहा-पम्हर्गधा मियर्गधा अममा तेयली सहा सणिचारी' इत्येवं मनुष्याणामनुषञ्जना तत्रोकता इह नास्ति. 겻 सा तथाविधमनुष्याणां तत्राभावात, एवं नानात्वस्थानान्युक्तानि, सन्ति पुनरन्यान्यपि स्थित्यादीनि, तान्यभियुक्तेन किन्तु भावनीयानीति, चेहैकोरुकद्वीपोद्देशकस्तृतीयः। अथ प्रकृतवाचनामन्-सृत्योच्यते-किमन्तिमदं जीवाभिगमसूत्रमिह वाच्यम ? इत्याह-'जावे' त्यादि 'यादत् शुद्धदन्तद्वीपः' शुद्धदन्ताभिधानःष्टा-विंशनिनमान्तरद्वीपवक्तव्यतां यावत्, साऽपि कियद्दरं यावद्वाच्या? इत्याह—'वेवलोकपरिग्गहे' त्यादि, वेवलोकः परिग्रहो येषां ते देवलोकपरिग्रहाः देवगतिगामिनः इत्यर्थः, इह चैकैकस्मिन्नन्तरद्वीये एकैक उद्देशकः. तत्र चैकोरुकद्वीपो-

देशकानन्तरमाभासिनद्वीपोद्देशकः, तत्र चैवं सूत्रं-किह णं भंते! दाहिणिल्लाणं आभासियमणूसाणं आभासिए नामं दीवे पन्नते ?, गोयमा ! जंबुद्दीवे दीवे चुल्लहिमवंतरूस वासहर-पव्वयस्स दाहिणपुरच्छिमिल्लाओ चरिमंताओ लवणसमुद्दं तिन्नि जोयणसयाइं औगाहिता एत्थ णं दाहिणिल्लाणं आभासियनामं दीवे पन्नते' शेषमेकोरुकद्वीपवदिति चतुर्थः। एवं वैषाणिकद्वीपोद्देशकोऽपि नवरं दक्षिणापराध्यरमान्तादिति पञ्चमः ५। एवं लाङ्गुलिकद्वीपोद्देशकोऽपि, नवरमुत्तरापराच्चर-मान्तादिति षष्ठः ६। एवं हयकर्णर्द्वापोद्देशको नवरमेकोरु-कस्योत्तरपौरस्त्याच्चरमान्ताल्लवणसमुद्रं चत्वारि शतान्यवगाह्य चतुर्योजनशतायामविष्कमभो हयकर्णद्वीपो भवतीति सप्तमः ७। एवं राजकर्णद्वीपोद्देशकोऽपि, नवरं गजकर्णद्वीप आभासिकद्वीपस्य दक्षिणपौरस्त्याच्चरमान्ता-ल्लवणसमुद्रमवगाद्धं चत्वारि योजनशतानि हयकर्णद्वीपसमो भवतीत्यष्टमः ८। एवं गोकर्णद्वीपोद्देशकोऽपि, नवरमसौ वैषाणिकद्वीपस्य दक्षिणापराच्चरमान्तादिति नवमः ९। एवं शष्कुर्लाकर्णद्वीपोद्देशकोऽपि, नवरमसौ लाङ्गलिकद्वीपस्योत्तरा-पराच्चरमान्तादिति दशमः १०। एवमादर्शमुखद्वीपमेण्द्रमुख-द्वीपायोमुखद्वीपगोमुखद्वीपा हयकर्णादीनां चतुर्णा पूर्वोत्तरपूर्वदक्षिणदक्षिणापरापरोत्तरेभ्यश्चरमान्तेभ्यः योजनशतानि लवणोदधिमवगाह्य पञ्चयोजनशतायामविष्कम्भा भवन्ति, तत्प्रतिपादकाश्चान्ये चत्वार उद्देशका भवन्तीति १४ एतेषा मेवादर्शमुखादीनां पूर्वोत्तरादिभ्यश्चरमान्तेभ्यः षड योजनशतानि लवणसमुद्रमवगाह्य षड्योजनशतायामविष्कमभाः क्रमेणाश्वमुखद्वीपहस्तिमुखद्वीपसिंहमुखद्वीपव्याघमुखद्वीपा भवन्ति, तत्प्रतिपादकाश्चान्ये चत्वार उद्देशका भवन्तीति १८। एतेषामेवाश्वमुखादीनां तथैव सप्त योजनशनानि लवणसमूद्र-मवगाह्य सप्तयोजनशतायामविष्कम्भा अश्वकर्णद्वीपहस्तिकर्ण-द्वीपकर्णप्रावरणद्वीपाः प्रावरणद्वीपा भवन्ति, तत्प्रतिपादकाः श्चापरे चत्वार एवोद्देशका इति २२। एतेषामेवाश्वकर्णादीनां तथैवाष्ट्योजनशतानि लवणसमुद्रमवगाह्याष्ट्रयोजनशतायाम-उल्कामुख्रद्वीपमेघमुखद्वीपविद्युनमुख्रद्वीप-विद्युद्दन्तद्वीपा भवन्ति, तत्प्रतिपादकाश्चान्ये चत्वार एवोद्देशका इति २६। एतेषामेवोल्कामुखद्वीपादीनां तथैव नव योजनशतानि लवणसमुद्रमवशाह्य नवयोजनशतायामविष्कमभाः घनदन्त-द्वीपलष्टदन्तद्वीपगृददन्तद्वीपश्द्धदन्तद्वीपा भवन्ति, तत्प्रति-पादकाश्चान्ये चत्वार एवोद्देशका इति, एवमादितोऽत्र त्रिंशत्तमः शुद्धदन्तोद्देशकः ॥

इति तृतीय-त्रिंशत्तम उद्देश्यः समाप्त।

कुरुवक्तव्यतायां, तथा च जीवाभिगमसूत्रे एकोरुकवक्तव्यतायां कल्पवृक्षादिवर्णानेऽपि वृत्तौ प्रतीकधृतिपूर्वमृत्तरकुरुवक्तव्यातायां व्याख्यानं कल्पवृक्षादेस्तादृशादर्शदर्शनमृत्यमेवः

१. अतः अग्रे निर्वेक्ष्यमाणात् 'ज्ञहा जीव भिगमे उत्तरकुरुवत्तव्वयाए' इत्यतिदेशाच्यानुमीयते एतच्चदुत केषुचित्तदानीतनेषु जीवाभिगमादर्शेषु अभृत एकोरुकवक्तव्यातासूत्रे कत्न्यवृक्षादिवर्णनं केषुचिच्चोत्तर-

# एकत्रिंशत्तमः उद्देशकः

उक्तरूपाश्चार्थाः केवलिधर्माद् ज्ञायन्ते तं चाश्रुत्वाऽपि कोऽपि लभतः इत्याद्यर्धप्रतिपादनपरमेकत्रिंशत्तममुद्देशकमप्याह्, तस्य चेदमादिसृत्रम्—

- ९/९. 'रायगिहें इत्यादि, तत्र च 'असोच्च' ति अश्रुत्वा— धर्म्मफलादिप्रतिपादकवचनमनाकण्यं प्राक्कृतधर्म्मानुरागा-देवेत्यर्थः 'केविलस्स व' ति 'केविलनः' जिनस्य 'केविल-सावगस्स व' ति केविला येन स्वयमेव पृष्टः श्रुतं वा येन तद्वचनमसौ केविलश्रावकस्तस्य 'केविलाउवासगर्स्स व' ति केविलन उपासनां विदधानेन केविलनैवान्यस्य कथ्यमानं श्रुतं येनासौ केवल्युपासकः 'तप्पिक्खियस्स' ति केविलनः पाक्षिकस्य स्वयंबुद्धस्य 'धर्म्म' ति श्रुतचारित्रकृपं 'लभेज्ज' ति प्राप्नुयात् 'सवणयाए' ति श्रुवणतया श्रवणरूपतया श्रोत्मित्यर्थः॥
- ९/१०. 'नाणावरणिज्जाणं' ति बहुवचनं ज्ञानावरणीयस्य मितज्ञानावरणादिभेदेनावग्रहमत्यावरणादिभेदेन च बहुत्वात्, इह च क्षयोपशमग्रहणात् मत्यावरणादेव तद् ग्राह्यं न तु केवलावरणं तत्र क्षयस्यैव भावात्, ज्ञानावरणीयस्य क्षयोपशमश्च शिरिसरिदुपलघोलनान्यायेनापि कस्य-चित्स्यात्, तत्सन्द्रावे चाश्रुत्वाऽपि धर्म्मं लभते श्रोतुं, क्षयोपशमस्यैव तल्लाभेऽन्तरङ्गकारणत्वादिति॥
- ९/११. 'केवलं बोहिं' ति शुद्धं सम्यग्दर्शनं 'बुज्झेज्ज' ति बुद्ध्येतानुभवेदित्यर्थः यथा प्रत्येकबुद्धादिः, एवमुत्तरत्राप्यु-दाहर्तव्यं।
- ९/१२. 'दिरसणावरणिज्जाणं' ति इह दर्शनावरणीयं दर्शमोहनीय-मिभगृह्यते, बोधेः सम्यग्दर्शनपर्यायत्वात् तल्लाभस्य च तत्क्षयोपशमजन्यत्वादिति॥
- ९/१३. 'केवलं मुंडे भवित्ता अगाराओ अणगारियं' ति 'केवलां' शुद्धां सम्पूर्णां वाऽनगारितामिति योगः।
- ९/१४. 'धम्मंतराइयाणं' ति अन्तरायो-विघ्नः सोस्ति येषु तान्यन्तरायिकाणि धम्मस्य-चारित्रप्रतिपत्तिलक्षणस्यान्तरायि-काणि धम्मान्तरायिकाणि तेषां, वीर्यान्तरायचारित्रमोहनीय-भेदानामित्यर्थः।
- ९/१६. 'चारित्ताक्रणिज्जाणं' ति, इह वेदलक्षणानि चारित्रा-वरणीयानि विशेषतो ग्राह्याणि, मैथुनविरतिलक्षणस्य ब्रह्मचर्यवासस्य विशेषतस्तेषामेवावारकत्वात्,
- ९/१७. 'केवलेणं संजमेणं संजमेज्ज' ति इह संयमः प्रतिपन्न-चरित्रस्य तदितचारपरिहाराय यतनाविशेषः।
- ९/१८. 'जयणावरणिज्जाणं' ति इह तु यतनावरणीयानि चारित्र-विशेषविषयवीर्यान्तरायलक्षणानि मन्तव्यानि।
- ९/१९. 'अज्झवसाणावरणिज्जाणं' ति संवरशब्देन शुभाध्यवसाय-वृत्तेर्विवक्षितत्वात् तस्याश्च भावचारित्ररूपत्वेन तदावरणक्षयो-

- पशमलभ्यत्वात् अध्यवसानावरणीयशब्देनेह भावचारित्रा-वरणीयान्युक्तानीति ।
- ९/२०. पूर्वोक्तानेवार्थान् पुनः समुदायेनाह—'असोच्यः णं भंते!' इत्यादि॥ अथाश्रुत्वैष केवल्यादिवचनं यथा कश्चित् केवलज्ञानमृत्पादयेत्तथा दर्शयिनुमाह—
- ९/३३. 'तस्से' त्यादि 'तस्स' ति योऽश्रुत्वैव केवलज्ञान-मुत्पादयेत्तस्य कस्यापि 'छट्ठंछट्ठेण' मित्यादि च यदक्तं तत्प्रायः षष्टतपश्चरणवतो बालतपस्विनो विभङ्गः-ज्ञानविशेष उत्पद्यत इति ज्ञापनार्थमिति, 'पगिज्झिय' ति प्रगृह्य धृत्वेत्यर्थः 'पगतिभद्दयाए' इत्यादीनि तु प्राग्वत्, 'तयावरणिज्जाणं' ति विभङ्गज्ञानावरणीयानाम् 'ईहापोहमञ्गणगवेराणं करेमाणस्य' त्ति इहेहा-सदर्थाभिमुखा ज्ञानचेष्टा अपोहस्तु-विपक्षनिरासः मार्गणं च अन्वयधम्मालोचनं गवेषणं तु-व्यतिरेकधर्मालोचन-मिति। 'से णं' ति असौ बालतपर्स्वा 'जीवेवि जाणइ' ति कथञ्चिदेव न तु साक्षात् मूर्तगोःचरत्वात्तस्य 'पासंडत्थे' ति व्रतस्थान् 'सारंभे सपरिग्रहे' ति सारम्भान् सपरिग्रहान् सतः, किंविधान जानाति? इत्याह-'संकिलिस्समाणेवि जाणइ' ति महत्या संक्लिश्यमानतया सङ्क्लिश्यमानानपि जानाति 'विसुज्झमाणेवि जाणइ' ति अर्ल्पायस्याऽपि विशुद्ध्यमानतया विशुद्ध्यमानानपि जानाति, आरम्भादिमतामेवंस्वरूपत्वात्. 'से णं' ति असौ विभङ्गज्ञानी जीवाजीवस्वरूपपाषण्डस्य-सङ्क्लिश्यमानतादिज्ञायकः सन् 'पुब्बामेव' ति चारित्रप्रतिपत्तेः पूर्वमेव 'सम्मत्तं' ति सम्यग्भावं 'समणधम्मं' ति साधुधर्म्मं 'रोएइ' त्ति श्रद्धने चिकीर्षति वा 'ओही परावत्तइ' ति अवधिर्भवतीत्यर्थः, इह च यद्यपि चारित्रप्रतिपत्तिमादावभिधाय सम्यक्त्वपरिगृहीतं विभङ्गज्ञानमबधिर्भवतीति तथाऽपि चारित्रप्रतिपत्तेः पूर्वं सम्यक्त्वप्रतिपत्तिकाल एव विभङ्गज्ञानस्यावधिभावो द्रष्टव्यः, सम्यक्त्वचारित्रभावे विभङ्ग-ज्ञानस्याभावादिति॥

अथैनमेव लेश्यादिभिर्निरूपयन्नाह-

- ९/३८. से णं भंते!' इत्यादि, तत्र 'से णं' ति स यो विभङ्गज्ञानी भूत्वाऽवधिज्ञानं चारित्रं च प्रतिपन्नः 'तिसु विसुद्धलेस्सासु होज्ज' त्ति यतो भावलेश्यासु प्रशस्तास्वेव सम्यक्त्वादि प्रतिपद्यते नाविसुद्धास्विति।
- ९/३५. 'तिसु आभिनिबोहिए' त्यादि, सम्यक्त्वमितश्रुतावधि-ज्ञानिनां विभङ्गविनिवर्त्तनकाले तस्य युगपद्मावादाद्ये ज्ञानत्रय एवासौ तदा वर्त्तत इति।
- ९/३६. 'णो अजोगी होज्ज' ति अवधिज्ञानकालेऽयोगित्व-स्याभावात्, 'मणजोगी' त्यावि चैकतरयोगप्राधान्या-पेक्षयाऽवगन्तव्यं।

'सागारोवउत्ते वे' त्यादि, तस्य हि विभङ्गज्ञानान्निवर्तमानस्योप-योगद्वयेऽपि वर्त्तमानस्य सम्यक्त्वावधिज्ञानप्रतिपत्तिरस्तीति, ननु 'सव्वाओ लब्दीओ सागारोवओगोवउत्तस्स भवंती- त्यागमादनाकारोण्योगे सम्यक्त्वावधिलन्धिविरोधः ?, नैवं प्रवर्द्धमानपरिणामजीवविश्यत्वात् तस्यागमस्य, अवस्थित-परिणामापेक्षया चानाकारोपयोगंऽपि लन्धिलाभस्य सम्भवदिति।

- ९/३८. 'बङ्रोसभनारायसंघयणे होज्ज' ति प्राप्तव्यकेवल-ज्ञानत्वात्तस्य, केवलज्ञानप्राप्तिश्च प्रथमसंहनन एव भवतीति, एवमुत्तरत्रापीति॥
- ९/४२. 'संबेयए होज्ज' ति विभङ्गस्यावधिभावकाले न वेदक्षयोऽ-स्तीत्यसौ संबेद एवं, 'नो इत्थिवेयए होज्ज' ति स्त्रिया एवंविधस्य व्यतिकरस्य स्वभावन एवाभावात।
- ९/४३. 'पुरिसनपुंसग्वेयए' ति वर्ष्धितकत्वादित्वे नपुंसकः पुरुषन-पुंसकः 'सकसाई होज्ज' ति विभङ्गावधिकाले कषायक्षय-स्याभावात् 'चउसु संजलणकोहमाणमायालोभेसु होज्ज' ति स ह्यवधिज्ञानतापरिणतविभङ्गज्ञानश्चरणं प्रतिपन्नः उक्तः, तस्य च तत्काले चरणयुक्तत्वात्सञ्ज्वलना एव क्रोधावयो भवन्तीति।
- ९/८५. 'पसत्थ' ति विभङ्गस्यावधिभावो हि नाप्रशस्ताध्यवसानस्य भवतीत्यत उक्तं-प्रशस्तान्यध्वसायस्थानानीति।
- ंअणतेहिं' ति अनन्तैः अनन्तानागतकालभाविभिः। 'विसंजोएइ' ति विसंयोजयति, तत्प्राप्तियोग्यताया अपनो-दादिति। 'जाओऽविय' त्ति यापि च 'नेरइयतिरिक्खुजोणिय-मणुस्सदेवगतिनामाओं ति एतदभि-धानाः 'उत्तरपयडीओ' ति नामकर्माभिधानाया मूलप्रकृतेरुत्तरभेदभूताः 'तासि च णं' ति तासां च नैरियकगत्याद्युत्तरप्रकृतीनां चशब्दादन्यासां च 'उवग्गहिए' नि औपग्रहिकान्-उपष्टम्भप्रयोजनान् अनन्तान्-बंधिनः क्रोधमानमायालोभान् क्षपयति, तथाऽप्रत्याख्यानादींश्च तथाविधानेव क्षपयतीति, 'पंचविहं नाणावरणिज्जं' मतिज्ञानावरणादिभेदात् 'नवविहं दंसणावरणिज्जं' चक्षदंर्शनाद्यावरणचतुष्कस्य निद्रापञ्चकस्य च मीलनान्नवधि-त्वम्स्य 'पंचिवहं अंतराइयं' ति दानलाभभोगोपभोगवीर्य-विशेषितत्वादिति पञ्चविधत्वमन्तरायस्य, तत्र क्षपयतीति सम्बन्धः, किं कृत्वा? इत्यत आह-'तालमत्थकडं च णं मोहणिज्जं कट्टं ति मस्तलं-मस्तकशूची कृतं-छित्रं यस्यासौ मस्तककृतः, तालश्चासौ मस्तककृत्तश्च तालमस्तककृतः, छान्दसत्वाच्चैवं निर्देश:. ताल**मस्तक**कृत यत्ततालमस्तककृत्तम्, अयमर्थः--छिन्नमस्तकतालकल्पं मोहनीयं कृत्वा, यथा हि छिन्नमस्तकस्तालः क्षीणो भवति एवं मोहनीयं च क्षीणं कृत्वेति भावः, इदं चोक्तमोहनीय-भेदशेषायेक्षया द्रष्टव्यमिति, अथवाऽथ कस्मादनन्तान् बन्ध्यादिस्वभावे तत्र क्षपिते सति ज्ञानावरणीयादि क्षपयत्येव? इति, अत आह-'तालमत्ये' त्यादि, तालमस्तकस्येव कृत्वं-क्रिया यस्य तत्तालमस्तककृत्वं तदेवंविधं च मोहनीयं 'कट्टः ति इतिशब्दस्येह गम्यमानत्वादितिकृत्वा-इतिहेतोस्तत्र क्षपिते

ज्ञानावरणीयादि क्षपयत्येवेति, तालमस्तकमोहनीययोश्च क्रियासाधर्म्यमेव, यथा हि तालमस्तकविनाशक्रियाऽ-वश्यम्भावितालविनाशा एवं मोहनीयकर्मविनाशक्रियाऽ-प्यवश्यम्भाविशेषकर्म्मविनाशेति, आह च-

### 'मस्तकसूचिविनाशे तालस्य यथा ध्रुवो भवति नाशः। तद्वत्कर्मविनाशोऽपि मोहनीयक्षये नित्यम्॥१॥'

ततश्च कर्मरजोविकरणकरं तिद्वक्षेपकम् अपूर्वकरणम् असदृ-शाध्यवसायविशेषमनुप्रविष्टस्य, अनन्तं विषयानन्त्यात् अनुत्तरं सर्वोत्तमत्वात् निर्व्याघातं कटकुट्यादिभिरप्रतिहननात् निरावरणं सर्वथा स्वावरणक्षयात् कृत्स्नं सकलार्थग्राहकत्वात् प्रतिपूर्णं सकलस्वांशयुक्तयोत्पन्नत्वात् केवलवरज्ञानदर्शनं — केवलमभिधानतो वरं ज्ञानान्तरापेक्षया ज्ञानं च दर्शनं च ज्ञानदर्शनं समाहारद्वनद्वस्ततः केवलादीनां कर्मधारयः, इह च क्षपणाक्रमः—

# अणमिच्छमीससम्मं अट्ट नपुंसित्थिवेयछक्कं च। पुमवेयं च खवेई कोहाईए य संजलणे॥३॥'

(अनन्तानुबन्धिनो मिश्रं सम्यक्त्वं अष्टकं नपुंसकं स्त्रीवेदं षट्कं च! पुंवेदं च क्षपयित क्रोधादिकांश्च संज्वलनान्॥१॥) इत्यादिग्रन्थान्तरप्रसिद्धो, न चायमिहाश्रितो यथा कथिन्वत्क्षपणामात्रस्यैव विवक्षितत्वादिति।

- ९/४७. 'आघवेज्ज' ति आग्राहयेच्छिष्यान् अर्घापयेद्धा-प्रतिपादनतः पूजां प्रापयेत् (पन्नवेज्ज' ति प्रज्ञापयेद्धेदभणनतो बोधयेद्धा 'परूवेज्ज' ति उपपत्तिकथनतः 'नन्नत्य एगनाएण व' ति न इति योऽयं निषेधः सोऽन्यत्रैकज्ञातादः, एकमुदाहरणं वर्जीयत्वेत्यर्थः, तथाविधकल्पत्वादस्येति, 'एगवागरणेण व' ति एकव्याकरणा- वेकोत्तरादित्यर्थः।
- ९/४८. 'पब्बाबेज्ज व' ति प्रव्राजयेद्रजोहरणादिद्रब्यिलङ्गदानतः 'मुंडावेज्ज व' ति मुण्डयेच्छिरोलुञ्चनतः 'उवएसं पुण करेज्ज' ति अमुष्य पार्श्वे प्रव्रजेत्यादिकमुपदेशं कुर्यात्।
- ९/५०. 'सद्दावई'त्यादि, शब्दापातिप्रभृतयो यथाक्रमं जम्बूद्वीप-प्रज्ञप्त्यभिप्रायेण हैमवतहरिवर्षरम्यकैरण्यवतेषु क्षेत्रसमासाभि-प्रायेण तु हैमवतैरण्यवतहरिवर्षरम्यकेषु भवन्ति, तेषु च तस्य भाव आकाशगमनलब्धिसम्पन्नस्य तत्र गतस्य केवलज्ञा-नोत्पादसद्धावे सति, 'साहरणं पड्डच्च' ति देवेन नयनं प्रतीत्य 'सोमणसवणे' ति सौमनसवनं मेरौ तृतीयं 'पंडगवणे' ति मेरौ चतुर्थं 'गड्डाए व' त्ति गर्ते-निम्ने भूभागेऽधोलोकग्रामादौ 'दरिए व' ति नत्रैव निम्नतरप्रदेशे 'पायाले व' ति महापातालकलशे वलयामुखादौ 'भवणे व' ति भवन-वासिदेवनिवासे 'पन्नरससु कम्मभूमीसु' ति पञ्चः भरतानि पञ्च ऐरवतानि पञ्च महाविदेहा इत्येवंलक्षणासु कर्माणि-कृषिवाणिज्यादीनि तत्प्रधाना भूमयः कर्मभूमयस्तास् 'अहु।इज्जे' त्यादि अर्द्धं तृतीयं येषां तेऽर्द्धतृतीयास्ते च ते द्वीपश्चेति समासः, अर्द्धतृतीयद्वीपाश्च

तत्परिमितावर्द्धतृतीयद्वीपसमुद्रास्तेषां स चासौ विवक्षितो देशरूपो भागः-अंशोऽर्द्ध-नृतीयद्वीपसमुद्रतदेकदेशभागस्तत्र॥ अनन्तरं केवल्यादिवचनाश्रवणे यत्स्यानदुक्तमथ तच्छृवणे यत्स्यानदाह-

- ९/५२. सोच्चाण मित्यादि. अथ यथैव केवल्यादिवचना-श्रवणावाप्तबोध्यादेः केवलज्ञानमुल्पद्यते न तथैव तच्छ्वणावाप्त-बोध्यादेः किन्तु प्रकारान्तरेणेति दर्शयितमाह-
- ९/५५. 'तस्स ण' मित्यादि, 'तस्स' ति यः श्रुत्वा केवलज्ञान-मृत्पादयेत्तस्य कस्याप्यर्थात् प्रतिपन्नसम्यग्दर्शनचारित्रलिङ्गस्य 'अट्टमंअट्टमंण' मित्यादि च युदक्तं तत्प्रायो विकृष्ट-तपश्चरणवतः साधोरबधिज्ञानमृत्पद्यत इति ज्ञापनार्थमिति, 'लोयप्पमाणमेनाइं' ति लोकस्य यत्प्रमाणं तदेव मात्रा-परिमाणं येषां तानि तथा॥ अथैनमेव लेश्यादिभिर्निरूपयन्नाह-
- ९/५६. 'से णं भंते!' इत्यादि, तत्र 'से णं' ति सोऽनन्तरोक्त-विशेषणोऽधिज्ञानी 'छसु लेसासु होज्ज्ञ' नि यद्यपि भावलेश्यासु प्रशस्तास्वेद तिसृष्विप ज्ञानं लभते तथाऽपि द्रव्यलेश्याः प्रतीत्य षर्स्विप लेश्यासु लभते सम्यक्त्वश्रुतवत्' यदाह—'सम्मत्तसुयं सव्वासु लब्भइ' ति तल्लाभे चासौ षर्स्विप भवतीत्युच्यत इति।
- ९/५७. 'तिसु व' ति अवधिज्ञानस्याद्यज्ञानद्वयाविनाभूतत्यादधि-कृतावधिज्ञानी त्रिषु ज्ञानेषु भवेदिति, 'चउसु वा होज्ज' ति मतिश्रुतमनःपर्यायज्ञानिनोऽवधिज्ञानोत्पत्ती ज्ञानचतुष्टयभावा-च्यतुर्षु ज्ञानेष्वधिकृतावधिज्ञानी भवेदिति।
- ९/६८. 'सवेयए वा' इत्यादि. अक्षीणवेदस्यावधिज्ञानीत्पनी संबेदकः सन्नवधिज्ञानी भवेत् क्षीणवेदस्य चावधिज्ञानीत्पनाववेदकः सन्नयं स्यात्, 'नो उवसंतवेयए होज्ज' ति उपशान्त-वेदोऽयमवधिज्ञानी न भविति, प्राप्तव्यकेवलज्ञानस्यास्य विवक्षितत्वाविति।'
- ९/६५. 'सकसाई वा' इत्यादि, यः कषायाक्षये सत्यवधिं लभते स सकषायी सन्नवधिज्ञानी भवेत्, यस्तु कषायक्षयेऽसाव-कषायीति। 'चउसु वे' त्यादि, यद्यक्षीणकषायः सन्नवधिं लभते तदाऽयं चारित्रयुक्तत्वाच्यतुर्षु सज्ज्वलनकषायेषु भवति, यदा तु क्षपकश्रेणिवर्त्तित्वेन सञ्ज्वलनक्रोधे क्षीणेऽवधिं लभते तदा त्रिषु सञ्ज्वलनमानादिषु, यदा तु तथैव सञ्ज्वलनक्रोधमानयोः क्षीणयोस्तदा द्वयोः, एवमेकत्रेति॥

नवमशते एकत्रिंशत्तम उद्देशकः समाप्तः॥९-३१॥

१. यद्यपि अत्र श्रुत्त्राकेवल्यधिकारात् मनुष्येणैवाधिकारः, तस्य च द्रव्यलेश्याभावलेश्यापार्थक्यं द्रव्यलेश्याया अवस्थितिश्च चिरं वावन्न, तथापि भवनित्यस्य जायमान इत्यर्थकत्वाभावे विद्यमान इत्यर्थकस्य च ग्रहणे न काप्यनुपपत्तिः, प्राप्तेऽवधिज्ञाने लेश्यापरावृत्तिः प्रमादात्, अत्र द्रव्यलेश्योक्तिस्तु तल्लेश्यकद्रव्याणां तथा तथा परिणतिमपेश्च्य, न

### द्वात्रिंशत्तम उद्देशकः

अनन्तरोद्देशके केवल्यादिक्चनं श्रुत्वा केवलज्ञानमुत्पादये-दित्युक्तम्, इह तु येन केविलक्चनं श्रुत्वा तदुत्पादितं स दश्यति, इन्येवंसंबद्धस्य द्वाविशत्तमोद्देशकस्येदमादिस्त्रम्—

९/७७. 'ते ण' मित्यादि, संतरं' ति समयादिकाला-पेक्षया सविच्छेदं, तत्र चैकेन्द्रियाणामनुसमयमुल्पदात् निरंतरत्व-मन्येषां तूत्पादे विरहस्यापि भावात् सान्तरत्वं निरन्तरत्वं च वाच्यमिति॥

उत्पन्नानां च सतामुद्धर्त्तना भवतीत्यतस्तां निरूपवन्नाह-

- ९/८२ 'संतरं भंते! नेरइया उववट्टंती' त्यादि॥ उद्धृतानां च केषाञ्चिद्धत्यन्तरे प्रवेशनं भवतीत्यतस्तविद्दरूणणायाह--
- ९/८६. 'कडविंहे ण' मित्यादि, 'पवेसणए' ति गत्यन्तरा-दुद्धृत्तस्य विजातीयगतौ जीवस्य प्रवेशनं, उत्पाद इत्यर्थः।
- ९/८८. 'एने भंते! नेरइए' इत्यादी सप्त विकल्पाः।
- ९/८९. 'वो भंते! नेरइए' त्यादावष्टाविंशतिर्विकल्पास्तत्र रतन-प्रभाद्याः सप्तापि पृथिवीक्रमेण पट्टादौ व्यवस्थाप्याक्ष-सञ्चारणयः पृथिवीनामे'कत्वद्विसंयोगाभ्यां तेऽवसेथाः, तत्रैकैकपृथिव्यां नारकद्वयोत्पत्ति, लक्षणैकत्वे सप्त विकल्पाः, पृथिवीद्वये नारकद्वयोत्पत्तिलक्षणद्विकयोगे त्वेकविंशतिरित्येव-मष्टाविंशतिः 'एवं एक्केक्का पुढवी छड्डेयव्वे' ति अक्षसञ्चारणापेक्षयेदमुक्तमिति॥
- ९/९०. तिन्नि भंते! नेरइए' त्यादौ चतुरशीतिर्विकल्पाः, तथाहि— पृथिर्वानामेकत्वे सप्त विकल्पाः, द्विकसंयोगे तु तासामेको द्वावित्यनेन नारकोत्पाद विकल्पेन रत्नप्रभया सह शेषाभिः क्रमेण चारिताभिर्लब्धाः षड्, द्वावेक इत्यनेनापि नारकोत्पादविकल्पेन षडेव, तदेते द्वादश १२, एवं शर्कराप्रभया पञ्च पञ्चेति दश एवं वालुकाप्रभयाऽष्टौ पङ्गप्रभया षट. धूमप्रभया चत्वारः तमःप्रभया द्वाविति. द्विकयोगे द्विचत्वारिशत्, त्रिकयोगे तु तस्यां पञ्चत्रिंशद्विकल्पास्ने चाक्षसञ्चारणया गम्यास्तदेवमेनं सर्वेऽपि चतुरशीति-रिति। १।८२।३५।८४॥
- ९/९१. 'चत्तारि भंते! नेरङ्या' इत्यादी दशोत्तरे हे शते विकल्पानां, तयाहि-पृथिवीनामेकत्वे सम विकल्पाः, हिकसंयोगे तु तासामेकस्त्रय इत्यनेन नारकोत्पादविकल्पेन रत्नप्रभय सह शेषाभिः क्रमेण चारिताभिर्लब्धः षद्, हो हाबित्यनेनापि षट्, त्रय एक इत्यनेनापि षडेब, तदेवमेतेऽष्टादश, शर्कराप्रभया तु तथैव त्रिषु पूर्वोक्तनारकोत्पादविकल्पेषु पञ्च पञ्चेति
  - चैतदन्यलेश्याद्रव्यणामन्यलेश्यातया परिणमनमसभिवि, नृतिरश्चां द्रव्यलेश्याद्रव्यपरिणामान्तरस्वीकारात्, एवं स्यात्तदापि नासंगतिः।
- पूर्व यद्युनशान्तः स्यात्तवापि पातस्तस्य भूतपूर्व एव, अधुनोपशमे तु ब्रिरुपशमे श्रेण्यारोहेण केवलस्योत्पाद एव न स्यात तत युक्तं उक्तं॥

पञ्चदश, एवं वालुकाप्रभया चत्वारश्चत्वार इति द्वादश, पङ्कप्रभया त्रयस्त्रय इति नव, धूमप्रभया द्वौ द्वाविति षट्, तमःप्रभयैकैक इति त्रयः, तदेवमेते द्विकसंयोगे त्रिषष्टिः ६३, तथा पृथिर्वानां त्रिकयोगे एक एको हो चेत्येवं नारकोत्पाद-विकल्पे रत्नप्रभाशर्कराप्रभाभ्यां सहान्याभिः क्रमेण चारिता-एको *द्वा*वेकश्चेत्येवं नारकोत्पाद-भिर्लब्धाः पञ्च, विकल्पान्तरेऽपि पञ्च, द्वावेक एकश्चेत्येवमपि नारकोत्पाद-विकल्पान्तरे पञ्चैवेति पञ्चदश १५, एवं रत्नप्रभावालुका-प्रभाभ्यां सहोत्तराभिः क्रमेण चारिताभिर्लब्धा द्वादश १२, एवं रत्नप्रभाषङ्कप्रभाभ्यां नव. रत्नप्रभाधूमप्रभाभ्यां रत्नप्रभातमःप्रभाभ्यां त्रयः, शर्कराप्रभावालुकाप्रभाभ्यां द्वादशः १२, शर्कराप्रभापद्भप्रभाभ्यां नव, शर्कराप्रभाधूमप्रभाभ्यां षट्, शर्कराष्ट्रभातमःप्रभाभ्यां त्रयः, वालुकाप्रभापङ्कप्रभाभ्यां नव, वःलुकाप्रभाध्मप्रभाभ्यां षट्, वालुकःप्रभातमःप्रभाभ्यां त्रयः, पङ्कप्रभाधूमप्रभाभ्यां पङ्कप्रभातमःप्रभाभ्या षर् धूमप्रभादिभिस्तु त्रय इति, तदेवं त्रिकयोगे पञ्चोत्तरं शतं चतुष्कसंयोगे तु पञ्चित्रिंशविति, एवं सप्तानां त्रिषष्टेः पञ्चोत्तरशतस्य पञ्चविंशतश्च मीलने द्वे शते दशोत्तरे भवत इति॥ चतुष्प्रवेशे त्रिकयोगे ४५ रत्न. ३० शर्करा. १८ वालुका, ९ पंकप्रभा ३ धूमप्रभा।

९/९२. 'पंच भंते! नेरइया' इत्यादि, पूर्वोक्तक्रमेण भावनीयं, नवरं सङ्घेपेण विकल्पसङ्ख्या दश्यते-एकत्वे सप्त विकलपाः, द्विकसंयोगे तु चतुरशीतिः, कथं?, द्विकसंयोगे सप्तानां पदानामेकविंशतिर्भङ्गा, पञ्चानां च नारकाणां द्विधाकरणेऽक्षः सञ्चारणावगम्याश्चत्वारो विकल्पा भवन्ति, तद्यथा-एकश्च-त्वारश्च, द्वौ त्रयश्च, त्रयो द्वौ च, चत्वार एकश्चेति, तदेवमेळ-विंशतिश्चतुर्भर्गणिता चतुरशीतिर्भवतीति, त्रिकवोगे तु सप्तानां पदानां पञ्चित्रंशद्विकल्पाः, पञ्चानां च त्रित्वेन स्थापने षड् विकल्पास्तद्यथा-एक एकस्त्रयश्च, एको द्वौ द्वौ च, द्वावेको द्वौ च. एकस्त्रय एकश्च, द्वौ द्वावेकश्च, त्रय एक एकश्चेनि, तदेवं पञ्चितंशतः षड्भिर्गुणने दशोत्तरं भङ्गकशतद्वयं भवति, चतुष्कसंयोगे तु सप्तानां पञ्चित्रशद्धिकल्पाः, पञ्चाना चतूराशितया स्थापने चत्वारो विकल्पास्तद्यथा-१११२! ११२१। १२११। २१११। तदेवं पञ्चत्रिंशतश्चतुर्भिर्गुणने चत्वारिंशदधिकं शतं भवतीति, पञ्चकयोगे त्वेकविंशतिरिति, सर्वमीलने च चत्वारि शतानि द्विषष्ट्यधिकानि भवन्तीति॥

९/९३. 'छब्भंते नेरइये' त्यादि॥ इहैकत्वे सप्त, द्विकयोगे तु षण्णां द्वित्त्वे पञ्च विकल्पास्तद्यथा—।१९।२४।३३।४२।५१। तैश्च सप्तपद्विकसंयोगएकविंशतेर्गुणनात् पञ्चोत्तरं भङ्गकशतं भवति, त्रिकयोगे तु षण्णां त्रित्वे दश विकल्पास्तद्यथा— ११४।१२३।२१३।१३२।२२२।३१२।१४४।२३१।३२१। ४११। एतैश्च पञ्चित्रंशतः सप्तपदित्रकसंयोगानां गुणनात् त्रीणि शतानि पञ्चाशदिधिकानि भवन्ति, चतुष्कसंयोगे तु

षण्णां चतूराशितया स्थापने दश विकल्पास्तद्यथा—।१११३। ११२२।१२१२।१११२।११३१।१२२१।२१२१।१३११।२२११।३१९१। पञ्चित्रंशतश्च समपदचतुष्कसंयोगानां दशिभर्गुणनात्रीणि शतानि पञ्चाशदिधकानि भ्वन्ति, पञ्चकसंयोगे तु षण्णां पञ्चधाकरणं पञ्च विकल्पास्तद्यथा—१९११२।१११२१। ११२११।१२१११।२११९१। समानां च पदानां पञ्चक-संयोगे एकविंशतिर्विकल्पाः तेषां च पञ्चिभर्गुणने पञ्चोत्तरं शतिमिति, षट्कसंयोगे तु सप्तैव, ते च सर्वमीलने नव शतानि चतुर्विंशत्युत्तराणि भवन्तीति॥

९/९४. 'सत्त भंते!' इत्यादि, इहैकत्वे सप्त, द्विकयोगे तु सप्तानां द्वित्वे षड् विकल्पास्तद्यथा-१६।२५।३४।४३। ५२।६१। षड्भिश्च सप्तपदद्विकसंयोगएकविंशतिर्गुणनात् षड्विंशत्युत्तरं भङ्गकशतं भवति, त्रिकयोगे तु सप्तानां त्रित्वे पञ्चदश विकल्पास्तद्यथा-११५।१२४।२१४।१३३।२२३। एतैश्च पञ्चित्रंशतः सप्तपदित्रिकसंयोगानां गुणनात् पञ्च शतानि पञ्चविंशत्यधिकानि भवन्तीति, चतुष्कयोगे तु सप्तानां चतूराशितया स्थापने एक एक एकश्चत्वारश्चेत्यादयो विंशतिर्विकल्पाः ते च वक्ष्यमाणाश्च पूर्वोक्तभङ्गकानुसारेणाक्ष-सञ्चारणाकुशलेन स्वयमेवावगन्तव्याः, विंशत्या पञ्चित्रंशतः सप्तपदचतुष्कसंयोगानां गुणनात् सप्त शतानि विकल्पानां भवन्ति, पञ्चकसंयोगे तु सप्तानां पञ्चतया स्थापने एक एक एक एकस्त्रयश्चेत्यादयः पञ्चदश विकल्पाः, एतैश्च सप्तपदपञ्चकसंयोगएकविंशतेर्गुणनात्रीणि शतानि पञ्चदशो-त्तराणि भवन्ति, षट्कसंयोगे तु सप्तानां घोढाकरणे पञ्चैकका द्वौ चेत्यादयः १११११२ षड् विकल्पाः, सप्तानां च पदानां विकल्पाः, तेषां च षड्भिर्गुणने षट्कसंयोगे सप्त द्विचत्वारिंशद्विकल्पा भवन्ति, सप्तकसंयोगे त्वेक एवेति, सर्वमीलने च सप्तदश शतानि षोडशोत्तराणि भवन्ति॥

९/९५. 'अह भंते! इत्यादि, इहैकत्वे सप्त विकल्पाः, द्विकसंयोगे त्वञ्टानां द्वित्वे एकः सप्तेत्यादयः सप्त विकल्पाः प्रतीता एव, तैश्च सप्तपद्विकसंयोगैकविंशतेर्गुणनाच्छतं सप्तचत्वारिंश-दिधकानां भवतीति, त्रिकसंयोगे त्वष्टानां त्रित्वे एक एकः षड् इत्यादय एकविंशतिर्विकल्पाः, तैश्च सप्तपदित्रकसंयोगे पञ्चित्रंशतो गुणने सप्त शतानि पञ्चित्रंशदिधकानि भवन्ति, चतुष्कसंयोगे त्वष्टानां चतुर्द्धात्वे एक एकः पञ्चेत्यादयः पञ्चित्रंशद्विकल्पाः, तैश्च सप्तपदचतुष्कसंयोगानां पञ्चित्रंशतो गुणने द्वादश शतानि पञ्चित्रंशत्युक्तसंयोगानां पञ्चित्रंशतो गुणने द्वादश शतानि पञ्चविंशत्युक्तसंयोगानां पञ्चित्रंशतो पञ्चकसंयोगे त्वष्टानां पञ्चत्वे एक एक एक एकश्चत्वार-श्चेत्यादयः पञ्चित्रंशद्विकल्पाः, तैश्च सप्तपदपञ्चकसंयोगैकविंशतेर्गुणने सप्त शतानि पञ्चित्रंशदिधकानि भवन्तीति, षट्कसंयोगे त्वष्टानां षोद्वात्वे पञ्चैककास्त्रयश्चेत्यादयः १११११३ एकविंशतिर्विकल्पाः, तैश्च सप्तपदषट्कसंयोगानां

सप्तकस्य गुणने सप्तचत्वारिंशदिधकं भङ्गकशतं भवतीति, सप्तसंयोगे पुनरष्टानां सप्तधात्वे सप्त विकल्पाः प्रतीता एव, तैश्चैकैकस्य सप्तकसंयोगस्य गुणने सप्तैव विकल्पा, एषां च मीलने त्रीणि सहस्राणि त्रयुत्तराणि भवन्तीति॥

९/९६. 'नव भते!' इत्यादि, इहाप्येकत्वे सप्तैव, द्विकसंयोगे तु नवानां द्वित्वेऽष्टों विकल्पाः प्रतीता एव, तैश्चैकविंशतेः सप्तपदिक्रसंयोगानां गुपानेऽष्टषट्यधिकं भङ्गकशतं भवतीति, त्रिकसंयोगे तु नवानां द्वावेककौ तृतीयश्च सप्तकः ११७ इत्येवमादयोऽष्टाविंशतिर्विकल्पाः तैश्च सप्तपदत्रिकसंयोगः पञ्चित्रंशतो गुणने नव शतान्यशीत्युत्तराणि भङ्गकानां भवन्तीति, चतुष्कयोगे तु नवानां चतुर्द्धात्वे त्रय एककाः षट् चेत्यावयः १११६ षट्पञ्चाशद्विकल्पाः, तैश्च सप्तपदचतुष्कः संयोगपञ्चित्रिशतो गुणने सहस्रं नव शतानि षष्टिश्च भङ्गकानां भवन्तीति, पञ्चकसंयोगे तु नवानां पञ्चधारवे चत्वार एककाः पञ्चकश्चेत्यादयः ११११५ सप्ततिर्विकल्पाः, तैश्च सप्तपद-पञ्चकसंयोगएकविंशतेर्गुणने सहस्रं चत्वारि शतानि सप्ततिश्च भङ्गकानां भवन्तीति, षट्कसंयोगे तु नवानां षोढात्वे पञ्चैककाश्चतुष्ककश्चेत्यादयः १११११४ षट्पञ्चाशद्विः कल्पा भवन्ति, तैश्च सप्तपदषट्कसंयोगसप्तकस्य गुणने शतत्रयं द्विनवत्यधिकभङ्गकानां भवन्तीति, सप्तकपदसंयोगे पुनर्नवानां सप्तत्वे एककाः षट् त्रिकश्चेत्यादयो १११९११३ ऽष्टाविंशतिर्विकल्पा भवन्तीति, तैश्चैकस्य सप्तकसंयोगस्य गुणनेऽष्टाविंशतिरेव भङ्गकाः, एषां च सर्वेषां मीलने पञ्च सहस्राणि पञ्चोत्तराणि विकल्पानां भवन्तीति॥

९/९७. 'दस भंते!' इत्यादि. इहाप्येकत्वे सप्तैव, द्विकसंयोगे तु दशानां द्विधात्वे एको नव चेत्येवमादयो नव विकल्पाः. तैश्चैकविंशतेः सप्तयदद्विकसंयोगानां गुणने एकोननवत्यधिकं भङ्गकशतं भवतीति, त्रिकयोगे तु दशानां त्रिधात्वे एक एकोष्टौ चेत्येवमादयः षट्त्रिंशद्धिकल्पाः, तैश्च सप्तपदित्रकसंयोग-पञ्चत्रिंशतो गुणने द्वादश शतानि षष्ट्यधिकानि भङ्गकानां भवन्तीति, चतुष्कसंयोगे तु दशानां चतुर्धात्वे एककत्रयं सप्तकश्चेत्येवमादयश्चतुरशीतिर्विकल्पाः, तैश्च चतुष्कसंयोगपञ्चत्रिंशतो गुणने एकोनत्रिंशच्छतानि चत्वारिं-शदधिकानि भङ्गकानां भवन्तीति, पञ्चकसंयोगे तु दशानां पञ्चथात्वे चत्वारः एककाः षट्कश्चेत्यादयः षड्विंशत्युत्तर-शतसङ्ख्या विकल्पा भवन्ति तैश्च सप्तपदपञ्चकसंयोगैक-षड्विंशतिः शतानि षट्चत्वारिंशदधिकानि विंशतेर्गुणने भङ्गकानां भवर्न्ताति, षट्कसंयोगे तु दशानां षोढात्वे पञ्चैककाः पञ्चकश्चेत्यादयः षड्विंशत्युत्तरशतसङ्ख्या भवन्ति तैश्च सप्तपदषटकसंयोगसप्तकस्य गुणनेऽञ्टौ शतानि द्वयशीत्यधिकानि भङ्गकानं भवन्तीति, तु दशानां सप्तधात्वे षडेककाश्चतुष्क-श्चेत्येवमादयश्चतुरशितिर्विकल्पाः, तैश्चेकस्य सप्टक-

संयोगस्य गुणने चतुरशीतिरेव भङ्गकानां भवन्ति, सर्वेषां चैषां मीलनेऽष्ट सहस्राणि अष्टोत्तराणि विकल्पानां भवन्तीति॥

९/९८. 'संखेज्जा भते!' इत्यादि, तत्र सङ्ख्याता एकादशादयः शीर्षप्रहेलिकान्ताः, इहाप्येकत्वे सप्तैव द्विकसंयोगे त् सङ्ख्यातानां द्विधात्वे एकः सङ्ख्याताश्चेत्यादयां दश सङ्ख्याताः सङ्ख्याताश्चेत्येतदन्ता एकादश विकल्पाः, एते चांपरितन-पृथिव्यामेकादीनामेकादशानां पदानामुच्चारणे अधरुतनपृथिव्यां तु सङ्ख्यातपदस्यैबोच्चारणे सत्यवसेयाः, ये त्वन्ये उपरितन-पृथिव्यां सङ्ख्यातपदस्यः धस्तनपृथिव्यां त्वेककार्दानामेकाः दशानां पदानामुख्वारणे लभ्यन्ते ते इह न विवक्षिताः, पूर्वसूत्रक्रमाश्रयणात्, पूर्वसूत्रेषु हि दशदिराशीनां द्वैविध्यकल्प-नायामुपर्येकादयो लघवः सङ्ख्याभेदाः पूर्वं न्यस्ता अधस्तु नवादयो महान्तः एविमहाप्येकादय उपरि सङ्ख्यातराशिश्चाधः, तत्र च सङ्ग्र्यातराशेरधस्तनस्यैकाद्याकर्षणेऽपि सङ्ग्र्यातत्व-मवस्थितमेव प्रचुरत्वात्, न पुनः पूर्वसूत्रेषु नवादीनामि-वैकादितया तस्यावस्थानमित्यतो नेहाध एकादिभावः, अपि तु सङ्ख्यातसम्भव एवेति नाधिकविकल्पविवक्षेति, तत्र रत्नप्रभा एकादिभिः सङ्ख्यानःन्तैरेकादशभिः पदैः क्रमेण विशेषिता सङ्ख्यातपद्विशेषिताभिः शेषाभिः सह क्रमेण चारिता षट्षिष्टिर्भङ्गकांललभते एवमेव शक्कराप्रभा पञ्चपञ्चाशतं वालुकाप्रभा चतुश्चत्वारिंशतं पङ्कप्रभा त्रयस्त्रिंशतं धूमप्रभा द्वाविंशते तमःप्रभा त्येकादशेति, एवं च द्विकसंयोगविकल्पानां शतद्वयमेकत्रिंशदधिकं भवति, त्रिकयोगे तु विकल्पपरिमाण-मात्रमेव दश्यति–रत्नप्रभा शक्कराप्रभा वालुकाप्रभा चेनि प्रथमस्त्रिकयोगः, तत्र चैक एकः सङ्ग्र्याताश्चेति प्रथम-विकत्यस्ततः प्रथमायामेकस्मिन्नेव तृतीयायां सङ्ख्यातण्द एव स्थिते द्वितीयायां क्रमेणाक्षविन्यासे च द्व्याद्यक्षभावेन दशमचारे सङ्ग्र्यातपदं भवति, एवमेते पूर्वेण सहैकादश, ननो द्वितीयायां तृतीयायां च सङ्ख्यातपद एव स्थिते प्रथमायां तथैव द्ध्याद्यक्षमावेन दशमचारे सङ्ख्यातपदं भवति, एवं चैते दश, समाप्यते चेतोऽक्षविन्यासोऽन्त्यपदस्य प्राप्तत्वात्, एवं चैते सर्वेऽप्येकत्र त्रिकसंयोगे एकविंशतिः, अनया च पञ्चत्रिंशतः सप्तपदित्रकसंयोगानां गुणने सप्त शतानि पञ्चित्रशदिधकानि चतुष्कसंयोगेषु पुनराद्याभिश्चतसृभिः श्चतुष्कसंयोगः, तत्र चाद्यासु तिसुष्वेकैकचतुर्थ्यां तु सङ्ख्याता इत्येको विकल्पस्ततः पूर्वोक्सक्रमेण तृतीयायां दशमचारे सङ्ख्यातपदं, एवं द्वितीयायां प्रथमायां च, तत एते सर्वेऽप्येकत्र चतुष्कयोगे एकत्रिंशत्, अनया च सप्तपदचतुष्कसंयोगानां पञ्चत्रिंशतो गुणने सहस्रं पञ्चाशीत्यधिकं पञ्चकसंयोगेषु त्वाद्याभिः पञ्चभिः प्रथमः पञ्चकयोगः, तत्र चाद्यासु चतसृष्वेकैकः पञ्चम्यां तु सङ्ख्याता इत्येको विकल्पः ततः पूर्वोक्तक्रमेण चतुर्थ्यां दशमचारे सङ्ख्यातपदं, एवं शेषास्विप, तत एते सर्वेऽप्येकत्र पञ्चकयोगे एकचत्वारिंशत्,

- अस्याश्च प्रत्येकं सप्तपदपञ्चकसंयोगानामेकविंशतेर्लाभादष्ट शतानि एकषष्ट्यधिकानि भवन्ति, षट्कसंयोगेषु तु पूर्वोक्तक्रमेणैकत्र षट्कसंयोगे एकपञ्चाशद्विकल्पा भवन्ति, अस्याश्च प्रत्येकं सप्तपदषट्कयोगे सम्तकलाभान्नीणि शतानि सप्तपञ्चाशदिधकानि भवन्ति, सप्तकसंयोगे तु पूर्वोक्त-भावनयैकषष्टिर्विकल्पा भवन्ति, सर्वेषां चैषां मीलने त्रयस्त्रिंशच्छतानि सप्तत्रिंशदिधकानि भवन्ति॥
- ९/९९. 'असंखेज्जा भंते!' इत्यादि सङ्ख्यातप्रवेशनकवदे-वैतदसङ्ख्यातप्रवेशनकं वाच्यं, नवरमिहासङ्ख्यातपदं द्वादशम-धीयते, तत्र चैकत्वे सप्तैव, द्विकसंयोगादौ तु विकल्प-प्रमाणवृद्धिर्भवति, सा चैवं-द्विकसंयोगे द्वे शते द्विपञ्चाश-दिधके २५२, त्रिकसंयोगेऽष्टौ शतानि पञ्चोत्तराणि ८०५, चतुष्कसंयोगे त्वेकादश शतानि नवत्यधिकानि ११९०, पञ्चकसंयोगे पुनर्नव शतानि पञ्चचत्वारिंशदिधकानि १९५, षद्कसंयोगे पुनर्नव शतानि पञ्चचत्वारिंशदिधकानि ३९२, सप्तकसंयोगे पुनः सप्तषिटः, एतेषां च सर्वेषां मीलने षद्त्रिंशतच्छतानि अष्टपञ्चाशदिधकानि भवन्तीति॥ अय प्रकारान्तरेण नारकप्रवेशनकमेवाह—
- ९/१००. 'उक्कोसेण' मित्यादि, उत्कर्षा—उत्कृष्टपदिनो येनोत्कर्षत उत्पद्यन्ते 'ते सब्बे वि' ति ये उत्कृष्टपदिनस्ते सर्वेऽपि रत्नप्रभायां भवेयुः तद्गमिनां तत्स्थानानां च बहुत्वात्, इह प्रक्रमे द्विकयोगे षड् भङ्गकास्त्रिकयोगे पञ्चदश चतुष्क-संयोगे विंशतिः पञ्चकसंयोगे पञ्चदश षड्योगे षट् सप्तकयोगे त्वेक इति॥
- ९/१०१. अथ रत्नप्रभादिष्वेव नारकप्रवेशनकस्याल्पत्वादि-निरूपणायाह्र—'एयस्स ण' मित्यादि, तत्र सर्वस्तोकं सप्तम-पृथिवीनारकप्रवेशनकं, तद्रामिनां शेषापेक्षया स्तोकत्वात्, ततः षष्ठ्यामसङ्ग्र्यातगुणं, तद्रामिनामसङ्ग्र्यातगुणत्वात्, एवमुत्तर-त्रापि॥
  - अथ तिर्यग्योनिकप्रवेशनकप्ररूपणायाह-
- ९/१०२-१०३. 'तिरिक्खे' त्यादि, इहैकस्तिर्यग्योनिक एकेन्द्रियेषु भवेदित्युक्तं, तत्र च यद्यप्येकेन्द्रियेष्वेकः कदाचिद्ययु-तपद्यमानो न लभ्यतेऽनन्तानामेव तत्र प्रतिसमयमुत्पत्ते-स्तथाऽपि देवादिभ्य उद्घृत्य यस्तत्रोत्पद्यते तद्येक्षयैकोऽपि लभ्यते, एतदेव च प्रवेशनकमुच्यते यद्विजातीयेभ्य आगत्य विजातीयेषु प्रविशति सजातीयस्तु सताजीयेषु प्रविष्ट एवेति किं तत्र प्रवेशनकमिति, तत्र चैकस्य क्रमेणैकेन्द्रियादिषु पञ्चसु पदेषुत्पादे पञ्च विकल्पाः।।
- ९/१०८ द्वयोरप्येकैकस्मिन्नुत्पादे पञ्चैव, द्विकयोगे तु दश, एतदेव सूचयता 'अहवा एगे एगिंदिएसु' इत्याद्युक्तम्। अथ सङ्ख्रेपार्थं त्र्यादीनामसङ्ख्यातपर्यन्तानां तिर्यग्योनिकानां प्रवेशनकमितदेशेन दर्शयलाह—'एवं जहे' त्यादि, नारकप्रवेशनकसमानिमदं सर्वं, परं तत्र सप्तसु पृथिवीष्वेकादयो नारका उत्पादिताः तिर्यञ्चस्त

- तथैव पञ्चसु स्थानेषूत्पादनीयाः, ततो विकल्पनानात्वं भवति, तच्चाभियुक्तेन पूर्वोक्तन्यायेन स्वयमवगन्तव्यमिति, इह चानन्तानामेकेन्द्रियाणामुत्पादेऽप्यनन्तपदं नास्ति प्रवेशन-कस्योक्तलक्षणस्यासङ्ख्यातानामेव लाभाविति॥
- ९/१०५. 'सब्बेवि ताव एगिंदिएस् होज्ज' ति एकेन्द्रियाणामित-बहूनामनुसमयमुत्पादात्, 'दुयासंजोगो' इत्यादि, इह प्रक्रमे द्विकसंयोगश्चतुर्खा त्रिकसंयोगः षोढा चतुष्कसंयोगश्चतुर्खा पञ्चकसंयोगस्त्वेक एवेति॥
- ९/१०६. 'सब्ब थोवा पंचिदियतिरिक्खजोणियपवेसणए' ति पञ्चेन्द्रियजीवानां स्तोकत्वादिति, ततश्चतुरिन्द्रियादि- प्रवेशनकानि परस्परेण विशेषाधिकानीति॥
- ९/१०७-१०९. मनुष्यप्रवेशनकं देवप्रवेशनकं च सुगमं, तथाऽपि किञ्चिल्तिख्यते-मनुष्याणां स्थानकद्वये संमूच्छिमगर्भ-जलक्षणे प्रविशतीति द्वयमाश्रित्यैकादिसङ्ख्यातान्तेषु पूर्ववद्वि-कल्पाः कार्याः, तत्र चातिदेशानामन्तिमं सङ्ख्यातपदिमिति तद्विकल्पान् साक्षाद्दर्शयन्नाह-
- ९/११०,१११. 'संखेज्जे' त्यादि, इह द्विकयोगे पूर्ववदेकादश विकल्पाः, असंङ्क्ष्यातपदे तु पूर्वं द्वादश विकल्पा उक्ता इह पुनरेकादशैव, यतो यदि संमूच्छिमेषु गर्भजेषु चासङ्क्ष्यातत्वं स्यात्तदा द्वादशोऽपि विकल्पो भवेत्, न चैवं, इह गर्भजमनुष्याणां स्वरूपोऽप्यसङ्क्ष्यातानामभावेन तत्प्रवेशन-केऽसङ्क्ष्यातासम्भवाद् अतोऽसङ्क्ष्यातपदेऽपि विकल्पैकादशक-दर्शनायाह—'असंखेज्जा' इत्यादि।
- ९/१२,१३. 'उक्कोसा भंते' इत्यादि, 'सब्बेवि ताव संमुच्छिम-मणुस्सेसु होज्ज' ति संमूच्छिमानामसङ्ख्यातानां भावेन प्रविशतामप्यसङ्ख्यातानां सम्भवस्ततश्च मनुष्यप्रवेशनकं प्रत्युत्कृष्टपदिनस्तेषु सर्वेऽपि भवन्तीति, अत एव संमूच्छिम-मनुष्यप्रवेशनकमितरापेक्षयाऽसङ्ख्यातगुणमवगन्तव्यमिति।
- ९/११७. देवप्रवेशनके 'सब्बेवि ताव जोइसिएसु होज्ज' ति ज्योतिष्कगामिनो बहव इति तेषूत्कृष्टपदिनो देवप्रवेशनकवन्तः सर्वेऽपि भवन्तीति।
- ९/११८. 'सब्बत्योवे वेमाणियदेवप्पवेसणए' ति तद्रामिनां तत्स्थानानां चाल्पत्वादिति।।
- ९/११९. अथ नारकाविप्रवेशनकस्यैवाल्पत्वादि निरूपयन्नाह— 'एयस्स ण' मित्यादि तत्र सर्वस्तोकं मनुष्यप्रवेशनकं, मनुष्यक्षेत्र एव तस्य भावात्, तस्य च स्तोकत्वात् नैरियकप्रवेशनकं त्वसङ्ख्यातगुणं, तद्रामिनामसङ्ख्यातगुणत्वात्, एवमुत्तरत्रापीति॥
  - अनन्तरं प्रवेशनकमुक्तं तत्पुनरुत्पादोद्धर्त्तनारूपमिति नारकावीना-मृत्पादमुद्धर्त्तमां च सान्तरनिरन्तरतया निरूपयन्नाह्-
- ९/१२०. 'संतरं भंते!' इत्यादि, अय नारकादीनामुत्पादादेः सान्तरादित्वं प्रवेशनकात्पूर्वं निरूपितमेवेति किं पुनस्त-

- त्रिरूप्यते ? इति, अत्रोच्यते, पूर्वं नारकादीनां प्रत्येकमृत्पादस्य सान्तरत्वादि निरूपितं, ततश्च तथैवोद्धर्तनायाः, इह तु पुनर्नारकादिसर्वजीवभेदानां समुदायतः समुदितयोरेव चोत्पा-वोद्धर्तनयोस्तविरूप्यत इति ॥
- ९./१२१. अय नारकादीनामेव प्रकारान्तरेणोत्पादोद्वर्त्तने निरूपयन्नाह— 'सओ भंते'! इत्यादि, तत्र च 'सओ नेरइया उववज्जंति' ति 'सन्तः' विद्यमाना द्रव्यार्थतया, निंह सर्वयेवासत् किञ्चि-दुत्पद्यते. असत्त्वादेव खरविषाणवत्, सत्त्वं च तेषां जीव-द्रव्यापेक्षया नारकपर्यायापेक्षया वा, तथाहि-भाविनारक-पर्यायापेक्षया द्रव्यतो नारकाः सन्तो नारका उत्पद्यन्ते, नारकायुष्कोदयाद्वा भावनारका एव नारकत्वेनोत्पद्यन्त इति। अथवा 'सओ' नि विभक्तिपरिणामात् सत्सु प्रागृतपन्नेष्वन्ये समुत्पद्यन्ते नासत्स्यु, लोकस्य शाश्वतत्वेन नारकादीनां सर्वदेव सद्यावादिति।।
- ९/१२२. 'से णूणं भंते! गंगेया' इत्यादि, अनेन च तिस्खान्तेनैव स्वमतं पोषितं, यतः पार्श्वेनार्हता शाश्वतो लोक उक्तोऽतो लोकस्य शाश्वतत्वात्सन्त एव सत्स्वेव वा नारकादय उत्पद्यन्ते च्यवन्ते चेति साध्येवोच्यत इति॥ अय गाङ्गेयो भगवतोऽतिशायिनीं ज्ञानसम्पदं सम्भावयन्

विकल्पयन्नाह-

- ९/१२३-१२४. 'सयं भंते!' इत्यादि, स्वयमातमना लिङ्गानंवेक्ष-मित्यर्थः 'एवं' ति वक्ष्यमाणप्रकारं वस्तु 'असयं' ति अस्वयं परतो लिङ्गत इत्यर्थः, तथा 'असोच्च' ति अश्रुत्वाऽऽगमानपेक्षम् 'एतेवं' ति एतदेवमित्यर्थः 'सोच्च' ति पुरुषान्तरवचनं श्रुत्वाऽऽगमत इत्यर्थः 'सयं एतेवं जाणामि' नि स्वयमेतदेवं जानामि, पारमार्थिकप्रत्यक्षसाक्षात्कृतसमस्तवस्तुस्तोमस्व-भावत्वान्मम।
- ९/१२५. 'सयं नेरइया नेरइएसु उववज्जंति' ति स्वयमेव नारका उत्पद्यन्ते नास्वयं—नेश्वरपारतन्त्र्यादेः, यथा कैश्चिदुच्यते— 'अज्ञो जन्तुरनीशोऽयमात्मनः सुख-दुःखयोः। ईश्वरप्रेरितो गच्छेत्स्वर्गं वा श्वभ्रमेव वा॥१॥'
  - इति, ईश्वरस्य हि कालादिकारणकलापव्यति-रिक्तस्य युक्तिभिर्विचार्यमाणस्याघटनादिति।
- ९/१२६. 'कम्मोदएणं' ति कम्मीणामुदितत्वेन, न च कम्मींदयमात्रेण नारकेषूत्पद्यन्ते, केविलिनामिप तस्य भावाद् अत आह— 'कम्मगुरुयनाए' ति कम्मीणां गुरुकता कम्मीगुरुकता तया 'कम्मभारियनाए' ति भारोऽस्ति येषां तानि भारिकाणि तन्द्रावो भारिकता कम्मीणां भारिकता कम्मीभारिकता तया चेत्यर्थः, तथा महदपि किञ्चिदलपभारं दृष्टं तथाविधभारमिप च किञ्चिदमहदित्यत आह—'कम्मगुरुसंभारियनाए' ति गुरोः सम्भारिकस्य च भावो गुरुसम्भारिकता, गुरुता सम्भारिकता चेत्यर्थः, कम्मीणां गुरुसम्भारिकता कम्मीगुरुसम्भारिकता तया, अतिप्रकर्षावस्थयेत्यर्थः, एतच्च त्रयं शुभकम्मापिक्षराऽपि

- स्यादत आह—'असुभाण' मित्यादि, उदयः प्रदेशतोऽपि स्यादत आह—'विवागेणं' ति विपाको यथाबद्धरसानुभूतिः, स च मन्दोऽपि स्यादत आह—'फलविवागेणं' ति फलस्येवालाबुकादे-विपाको—विपच्यमानता रसप्रकर्षावस्था फलविपाकस्तेन।
- ९/१२८. असुरकुमारसूत्रे 'कम्मोदएणं' ति असुरकुमारोचित-कर्म्मणामुदयेन, वाचनान्तरेषु 'कम्मोवयमेणं' ति दृश्यते, तत्र चाशुभकर्मणामुपशमेन सामान्यतः 'कम्मविगईए' नि कर्म्मणामशुभानां विगत्या-विगमेन स्थितिमाश्रित्य 'कम्मविसोईए' ति रसमाश्रित्य 'कम्मविसुर्द्धाए' नि प्रदेशापेक्षया, एकार्था वैते शब्दा इति।।
- ९/१३०. पृथ्वीकायिकसूत्रे 'सुभासुभाणं' ति शुभानां शुभवर्ण-गन्धादीनम् अशुभानां तेषामेकेन्द्रियजात्यादीनां च।
- ९/१३३. 'तप्पभिइं च' ति यस्मिन् समयेऽनन्तरोक्तं वस्तु भगवता प्रतिपादितं ज्ञानस्य तत्तथा, चशब्दः पुनरर्थे समुच्चये वा 'से' नि असौ 'पच्चभिजाणइ' ति प्रत्यभिजानाति स्म, किं कृत्वा? इत्याह—सर्वज्ञं सर्वदर्शिनं, जातप्रत्ययन्यदिति॥

नवमशते द्वात्रिंशत्तमोद्देशकः॥९।३२॥(ग्रन्थाग्रम् १००००)

### त्रयस्त्रिंशत्तम उद्देशकः

गाङ्गेयो भगवदुपासनानः सिद्धः अन्यस्तु कर्मवशाद्वि-पर्ययमप्यवाप्नोति यथा जमालिरित्येतदृर्शनाय त्रयस्त्रिंश-त्तमोद्देशकः, तस्य चेदं प्रस्तावनासूत्रम्—

- ९/१३७. 'तेणं कालेण' मित्यादि, 'अहे' नि समृद्धः दित्ते' ति दीप्तः—तेजस्वी दृप्तो वा—दर्प्यवान् 'वित्ते' ति प्रसिद्धः, यावत्करणात् 'विच्छिन्नविउलभवणसयणासणजाणवाहणाङ्गे' इत्यादि दृश्यं।
- ९/१३९. 'हियाए' ति हिताय पथ्यान्नवत् 'सुहाए' ति सुखाय शम्मणि 'खमाए' ति क्षमत्वाय सङ्गतत्वायेत्यर्थः 'आणुगामियत्ताए' ति अनुगामिकत्वाय शुभानुबन्धायेत्यर्थः
- ९/१४०. 'हट्ट' इह यावत्करणादेवं दृश्यं—'हट्टतुट्टचित्तमाणंदिया' हृष्टतुष्टम्—अत्यर्थं तुष्टं हृष्टं वा—विस्मितं तुष्टं—तोषविव्यतं यत्र तत्तथा, तद्यधा भवत्येवमानंदिता—ईषन्मुखसौम्यतादिभावैः समृद्धिमुपराता, ततश्च नन्दिता—स्मृतितरतामुपराता 'पीइमणा' प्रीतिः—प्रीणनं—आप्यायनं मनसि यस्याः सा प्रीतिमनाः 'परमसोमनस्यं—सुष्टुसुमनस्कता सञ्जातं यस्याः सा परमसौमनस्यिता 'हरिसवसविसप्पमाणहियया, हर्षवशेन विसर्प्यं—विस्तारयायि हृदयं यस्याः सा तथा।
- ९/१४१. 'लहुकरणजुन्तजोइए' इत्यादि, लघुकरणं शीघ्रक्रियादक्षत्वं तेन युक्तो यौगिकौ च--प्रशस्तयोगवन्ती प्रशस्तसदृशरूप-त्वाची तौ तथा, समाः खुराश्च-प्रतीताः 'वालिहाण' नि वालधाने-पुच्छौ ययोस्तौ तथा, समानि लिखितानि उल्लिखितानि शृङ्गाणि ययोस्तौ तथा, ततः कर्मधारयोऽ-

तस्ताभ्यां लघुकरणयुक्तयौगिकसमखुरवालिधानसमिलिखूत-शृङ्गकाभ्याः, गोयुनाभ्यां युक्तमेव यानप्रवरमुपस्थापयतेति सम्बन्ध, प्न: किंभुताभ्याम् ? इत्याह-जाम्बनदमयौ सुवर्णनिर्वृत्ती यौ कलापौकण्ठाभरणविशेषौ ताभ्यां यक्ती प्रतिविशिष्टकौ च--प्रधानौ जवादिभिर्यौ तौ तथा ताभ्यां जाम्बृनदमयकलापयुक्तप्रतिविशिष्टकाभ्यां रजतमय्यौ-रूप्य-विकारौ घण्टे ययोस्तौ तथा, सूत्ररज्जुके-कार्प्पासिकसूत्र-दवरकमय्या वरकाञ्चने-प्रवरसुवर्णमण्डितत्वेन प्रधानसूवर्णे ये नस्ते-नासिकारञ्जू तयोः प्रग्रहेण-रश्मिनाऽवगृहीतकौ-बद्धौ यौ तौ तथा ततः कर्मधारयोऽतस्ताभ्यां रजतमयघण्टसूत्र-रज्जुकवरकाञ्चननस्ताप्रश्रहावगृहीतकाभ्यां. नीलोतपतै:-जल-जविशेषैः कृतो-विहितः 'आमेल' ति आपीडः-शेखरो ययोस्तौ तथा ताभ्यां नीलोत्पलकृतापीडकाभ्यां 'पवरगोणज्ञवाणएहिं' ति प्रवरगोयुवाभ्यां नानामणिरत्नानां सत्कं यद् घण्टिकाप्रधानं जालं-जालकं तेन परिगतं-परिक्षिप्तं यसत्तथा. सुजातं-सुजात-दारुमयं यद् युगं-यूपस्तत् सुजातयुगं तच्च योक्त्ररज्जुकायुगं च-योक्त्राभिधानरञ्जुकायुग्मं स्जातयुगयोक्त्ररज्जुकायुगे तं प्रशस्ते--अतिशुभे सुविरचिते-सुघटिते निर्मिते-निवेशिते यत्र यत् सुजातयुगयोक्त्ररज्जुकायुगप्रशस्तस्विरचितनिर्मितम्।

९/१४२. 'एव' मित्यादि, एवं स्वामिन्! तथेत्याज्ञया इत्येवं ब्रुवाणा इत्यर्थः 'विनयेन' अञ्जलिकरणादिना॥

९/१४४. 'तए णं ना देवाणंदा माहणी' त्यादि, इह च स्थाने वाचनान्तरे देवानन्दावर्णक एवं दृश्यत—'अंतो अंतेउरंसि ण्हाया' 'अन्तः' मध्येऽन्तःपुरस्य स्नाता, अनेन च कुर्लानः स्त्रियः प्रच्छन्नाः स्नान्तीति दर्शितं, 'कयबलिकस्मा' गृहदेवताः प्रतीत्य 'कयकोउयमंगलपायच्छित्ता' कृतानि कौतुकमङ्गलान्येव प्रायश्चित्तान्यवश्चंकार्यत्वात् यया सा तथा, तत्र कौतुकानि-मर्षितिलकादीनि मङ्गलानि-सिद्धार्थकदुवीदीनि। किञ्च ति किञ्चान्यद् वरपाद्यस्ते उरमणिमेहलाहार्विर्डयउचियकडुग-खुड्डयएगावलीकंठसुत्तउरत्थगेवेजजमोणिसुत्रगणाणामणि-रयणभूसणविराइयंगी' वराभ्यां पादप्राप्तनुपुराभ्यां भणिभेखुलया हारेण विरचितै रतिदैवी उचितै:-युक्तै: कटकैश्च 'खुड्डाग' नि अङ्गलीयकैश्च एकावल्या च-विचित्रमणिकमय्या कण्ठसूत्रेण च-उरःस्थेन च रूढिगम्येन ग्रैवेयकेण च-प्रतीतेन उरःस्थ-ग्रैवेयकेण वा श्रोणिसूत्रकेण च—कटीसूत्रेण नानामणिरत्नानां भूषणैश्च विराजितमङ्गं-शरीरं यस्याः सा तथा, 'चीणंसुय-क्तथनकरपरिहियां चीनांशुकं नाम यद्वस्त्राणां मध्ये प्रवरं तत्परिहितं निवसनीकृतं यया सा तथा 'दुगुल्लसुकृमाल-उत्तरिज्ञाः दुकूलो:-वृक्षविशेषस्तद्वलकाज्जाःतं दुकूलं-वस्त्र-विशेषस्तत् सुकुमारमुत्तरीयम्–उपरिकायाच्छादनं यस्याः सा 'सब्बोउयसुरभिकुसुमवरियसिरयाः सब्बंर्नकसरभि-कुर्सुमैर्वृता-विष्टिताः शिरोजा थस्याः मा तथा 'वरचंदणवंदिया' वरचन्दनं वन्दितं-ललाटे निवंशित या नथा

'वराभरणभूरियंगी' ति व्यक्तं 'कालागुरुधृवधृविया' इत्यपि व्यक्तं 'सिरीसमाणवेसा' श्रीः-देवता तया समाननेपथ्या, इतः प्रकृतवाचनाऽनुश्रियते—'खुजनाहि' ਰਿ कुब्जिकाभिर्वक्र-जङ्गाभिरित्यर्थः 'चिलाइयाहिं' ति चिल तदेशोत्पन्नाभिः, यावत्करणादिदं दृश्यं—'वामणियाहिं' हरूवशरीराभिः 'बडहियाहिं' मडहकोष्टाभिः 'बब्बरियाहिं पओसियाहि ईसिगणियाहिं वासगणियाहि जोण्हियाहिं पल्हवियाहि ल्हासियाहिं लउसियाहिं आरबीहिं दमिलाहिं सिंहलीहिं पुलिंदीहिं पक्कणीहिं बहलीहिं मुरुंडीहिं सबरीहिं पारमीहिं नाणादेसविदेसपरिपिंडियःहिं नानादेशेभ्यो-बहविधजनपदेभ्यो विदेशे-तद्देशापेक्षया देशन्तरे परिपिण्डिता यास्तास्तथा 'सदेसनेवत्थगहियवेसाहिं' स्वदेशनेपथ्यमिव गृहीतो यकाभिस्तास्त्रथा ताभिः 'इंगियचितियपत्थियवियाणियाहिं' इङ्गितेन-नयनादिचेष्टया चिन्तितं च परेण प्रार्थितं च-अभिलिषनं विजानन्ति यास्तास्तथा ताभिः 'कुसलाहिं विणीयाहिं' युक्ता इति गम्यते 'चेडियाचक्कवालवरिसच-रथेरकंचुइङ्ग्महत्तरयवंदपरिक्खिता' चेटीचक्रवालेनार्था-त्स्वदेशसम्भवेन वर्षधराणां-वर्धितककरणेन नप्सकीकृतानाः मन्तःपुरमङ्क्लकानां 'थेरकंचुइज्ज' ति स्थविरकञ्चुकिनां अन्तःपुरप्रयोजननिवेदकानां प्रतीहाराणां वा महत्तरकाणां च-अन्तःपुरकार्यचिन्तकानां वृन्देन परिक्षिप्ता या सा तथा. इदं च सर्वं वाचनान्तरं साक्षादेवास्ति।

९/१४६. 'सच्चित्ताणं दव्वाणं विउत्तरणयाएं ति पुष्पताम्बूलादि-द्रव्याणां व्युत्सर्गनया त्यागेनेत्यर्थः 'अचित्ताणं दव्याणं अविमोयणयाएं ति वस्त्रादीनामत्यागेनेत्यर्थः 'मणस्म एगत्तीभावकरणेणं' अनेकस्य स्मत एकतालक्षणभावकरणेन 'ठियः चेव' नि अर्ध्वस्थानस्थितेव अनुप्रविष्ठेत्यर्थः।

९./१४७. 'आगयपण्हय' नि 'आयातप्रस्तवा' पुत्रस्तेहा-दागतस्तनमुखस्तन्येत्थंः 'पप्पुयलोयणा' प्रप्लृतलोचना पुत्रदर्शनात्
प्रवित्तिनन्दजलेन 'संविरियवलयबाहा' संवृतौ—हर्षातिरेकादितस्थुरीभवन्तो निषिद्धौ वलयः--कटकैर्बाह्-भुजौ यस्याः सा तथा
'कंचुयपरिखितिया' कञ्चुको—वारवाणः परिक्षिग्नोविस्तारितो
हर्षातिरेकस्थूरीभूतशरीरतयः यया सा तथा 'धाराहयकयंबगंपिव समूसवियरोमकृवा' मेधधाराभ्याहतकदम्बपुष्पमिव समुच्छवसितानि रोमणि कूपेषु-रोमरन्ध्रेषु यस्याः
सा तथा 'वेहमाणी' ति प्रेक्षमाणा, आमीक्ष्ण्ये चात्र द्विरुवितः॥
९/१४८. 'भंते ति भवन्त! इत्येवमामन्त्रणवचसाऽऽमन्त्र्येत्यर्थः

7 १४८. मत् (त. भवन्तः इत्यवमामन्त्रणवचसाऽऽमन्त्र्यत्यथः 'गोयमाइ' ति गौतम इति एवमामन्त्र्येत्यर्थः अथवा गौतम इति नामोच्चारणम् 'अयी' ति आमन्त्रणार्थो निपातः हे भो इत्यादिवत् 'अत्तए' ति आत्मजः—पुत्र पुब्वपुत्तसिपोहाणुराएणं' ति पूर्वः—प्रथमगर्भाधानकालसम्भवो यः पुत्रस्नेहलक्षणो- ऽनुरागः स पूर्वपुत्रस्नेहानुरागस्तेन।

९/१४९. 'महितमहालियाए' ति महिता चासावितमहिता चेति

महातिमहती तस्ये, आलप्रत्ययश्चेह प्राकृतप्रभवः, 'इसि-परिसाएं ति पश्यन्तीति ऋषयो—ज्ञानिनस्तद्र्या पर्यत्—परिवार ऋषिपर्षत्तस्ये, यावत्करणादिदं दृश्यं—'मुणिपरिसाए जङ्परिसाए अणेगसयाए अणेगसयविंदपरिवाराएं इत्यादि, तन्न मुनयो— वाचंयमाः यतयस्तु—धर्मक्रियासु प्रयतमानाः अनेकानि शतानि यस्याः सा तथा तस्यै अनेकशतप्रमाणानि वृन्दानि—परिवारो यस्याः सा तथा तस्यै॥

- ९/१५४. 'तए णं सा अञ्ज्ञचंदणा अञ्जे' त्यादि, इह च देवानन्दाया भगवता प्रवाजनकरणेऽपि यदार्यचन्द्रनया पुनस्तत्करणं तत्त्रत्रैवानवगतावगमकरणादिना विशेषाधानमित्यवगन्तव्यमिति। 'तमाणाए' ति तदाज्ञया-- आर्यचन्द्रनाज्ञयाः।
- ९/१५६. 'फुट्टमाणेहिं नि अतिरभसाऽऽस्फालनात्स्फुटव्हिरिब विदलिदिरिवेत्यर्थः 'मुइंगमत्थएहिं' ति मृदङ्गानां-मर्दलानां मस्तकानीव मस्तकानि-उपरिभागाः पुटानीत्यर्थः मृदङ्गमस्तकानि <sup>'बत्तीस</sup>तिबद्धेहिं' ति द्वात्रिंशताऽभि-नेतव्यप्रकारैः पात्रैरित्येके बद्धानि द्वःत्रिंशद्वद्धानि तैः 'उवनच्चिज्जमाणे' ति उपनृत्यमानः ंउविगज्जमाणे' त्ति तद्रुणगानात् तमुपश्रित्य नर्त्तनात् 'उबलालिज्जमाणे' ति उपलाल्यमान ईप्सितःर्थसम्पादनात् 'पाउसे' त्यादि, तत्र प्रावृट् श्रावणादिः वर्षारात्रोऽश्वयुजादि शरत मार्गशीषाँदिः हेमन्तो माघादिः वसन्तः चैत्रादिः ग्रीष्मो ज्येष्ठादिः ततश्च प्रावृद् च वर्षारात्रश्च शरच्च हेमन्तश्च वसन्तश्चेति - प्रावृड्वर्षारात्रशरुद्धेभन्तवसन्तास्ते ग्रीष्मपर्यन्ताश्चेति कर्म्मधारयोऽतस्तान् षडपि कालविशेषान् 'माणमाणे' नि मानयन् तदनुभावमनुभवन् 'गालेंमाणे' ति 'गालयन्' अतिवाहयन्॥
- ९/१५७. 'सिघाडगतिगचउक्कचच्चर' इह यावन्करणादिदं दृश्यं--'चउम्मुहमहापहपहेसु' नि. 'बहुजणसद्देइ व' नि यत्र शृङ्गाट-कादौ बहुनां जनानां शब्दरनत्र बहुजनोऽन्योऽन्यस्यैव-माख्यातीति वाक्यार्थः, तत्र च बहुजनशब्दः परस्परा-लापादिरूपः, इतिशब्दो वाक्यालङ्कारे वाशब्दो विकल्पे, 'जहा उववाइएं नि तत्र चेदं सूत्रमेवं लेशतः-'जणवृहेइ वा जणबोलेड् वा जणकलकलेति वा जणुम्मीइ वा जणुक्कलियाइ वा जणसन्निवाएइ वा बहुजणो अन्नमन्नस्स एवमाङ्क्खुड एवं भासइ' ति, अस्यायमर्थः—'जनव्यूहः' जनसमुदायः बोलः— अव्यक्तवर्णो ध्वनिः कलकलः-स एवोपलभ्यमानवचन-विभागः ऊर्म्मिः-सम्बाधः उत्कलिका-लघुतरः समुदायः संनिपात:-अपरापरस्थानेभ्यो जनानामेकत्र मीलनं आख्याति सामान्यतः भाषते व्यक्तपर्यायवचनतः, एतदेवार्थद्वयं पर्यायतः क्रमेणाह-एवं प्रज्ञापयति एवं प्ररूपयतीति, 'अहापडिरूवं' इह यावत्करणादिदं दृश्यम् उग्गहं-ओगिण्हति ओगिण्हिता संजमेणं तबसा अप्पाणं भावेगाणे ति, 'जहा उववाइए' ति, तदेव लेशतो दश्यते-'नामगोयस्सवि सवणयाए किम्ग पूण अभिगमणवंदणणमंस्रणपद्धिपृच्छणपञ्ज्वास्भायाए

आयरियस्स सुवणयस्स सवणयण्? किमंग पुण विउत्तस्स अहस्स गहणयाण्?, तं गच्छामो णं देवाण्ण्यिया! समणं ३ वंदामो ४ एयं णे पेच्च भवे हियाण् ५ भविरुग्पङ् ति कहु बहवे उग्गा उग्गपुता एवं भोगा राङ्ग्रा खित्रया भड़ा अप्पेगङ्ग्या वंदणवित्यं एवं पूरणवित्यं सक्कारवित्यं (सम्माणवित्त्यं) कोउहलवित्यं अप्पेगतिया जीयमेयं ति कहु ण्हाचा कयबलिकम्मा' इत्यादि 'एवं जहा उववाङ्ग्' तत्र चैतदेवं सूत्रं-'तेणामेव उवागच्छिता छनाङ्ग् तित्थयरातिसण् पारांति जाणवाङ्ग्णां ठाइंति' इत्यादि॥

8/856. 'अयमेयारूठे' ति अयमेतद्रपो वक्ष्यमःण-स्वरूपः 'अज्झित्थिए' ति आध्यात्मिकः–आत्माश्रितः, यावत्करणादिदं दृश्यं–'चिंतिए' नि स्मरणरूपः 'पत्थिए' नि प्रार्थितः–लब्धं प्रार्थितः 'मणोगए' ति अबहिःप्रकाशितः 'संकप्पे' नि विकल्पः 'इंदमहेइ व' ति इन्द्रमध–इन्द्रोत्सवः 'खंदमहेइ व' ति स्कन्दमहः--कार्त्तिकेयोत्सवः 'मुशुंदमहेइ व' ति इह मुकुन्दो वासुदेवो बलदेवो वा 'जहा उववाइए' ति तत्र चेदमेवं सूत्रं-'माहणा भड़ा जोहा मल्लाई लेच्छई अन्ने य बहवे राईसरतलवरमाडंबियकोडुंबियइब्भसेट्टिसेणावइ' 'भटाः' श्र्राः 'योधाः' सहस्रयोधादयः, मल्लाई लेच्छई राजविशेषाः 'राजानः' सामन्ताः 'ईश्वराः' यवराजादयः 'तलवराः' राजवल्लभाः 'माङम्बिकाः' संनिवेशविशेषनायकाः 'कोडुम्बिकाः' कतिपयकुटुम्बनायकाः 'इभ्याः' महाधनाः 'जहा उववाइए' ति अनेन चेदं सूचितं-'कयको उथमंगलपायच्छिना सिरसाकेठेमालाकडाः इत्यादि, शिरसा केंहै च माला कृता-धृता यैस्ते तथा, प्राकृतत्वाञ्चैवं निर्हेशः, 'आयमण-गहियविणिच्छए' ति आरमने गृहीतः-कृती विनिश्चयोनिर्णयो येन स तथा 'जएणं बिजएणं बद्धावेड्' नि जय न्वं विजयस्व त्वमित्येवमाशीर्वचनेन भगवतः समागमनसूचनेन तमानन्देन वर्द्धयतीति भावः। 'अप्पेगतिया वदणवत्तियं जाव निम्गच्छंति' इह यावत्करणादिदं दृश्यम्-'अप्पेगङ्या पूयणविचयं एवं सक्कारवत्तियं सम्माणवत्तियं कोउहल्लवत्तियं असुयाई सुणिस्सामो सुयाई निरुसंकियाई करिन्सामी मुंडे भविना आगाराओ अणगारियं पव्वइस्सामो अप्पेगइया हयगया एवं गयरहसिवियासंदमाणियागया अप्पेगइया पायविद्वारचारिणो पुरिसवग्गुरापरिक्खिना महता उक्कद्विसीहगायबोलकल-कलरवेणं समुद्दरवभूचंपि व करेमाणा खतियकुंडग्गामस्स नगरस्स भन्दामन्द्रोणं' ति ।

- ९./१६०. 'चाउग्यंटं' ति चतुर्यण्टोपेतम् 'आसरहं' ति अश्ववाह्यर्थं 'जुत्तामेव' ति युक्तमेव।
- ९/१६३. 'जहा उववाडए परिसावन्नओ' नि यथा काँणिकस्यौ-पपातिके परिवारवर्णक उक्तः स्म तथाऽस्यापात्यर्थः, स्म चायम्-'अभेगगणनायगदंडनायगराईसरतन्त्रवश्माइंब्यि-कोडुंब्यिमंतिमहामंतिगणगदोवारियअमच्चचेडपंडमहनगर

निगमसेड्रिसत्थवाहदूयसंधिवालसिद्धं संपरिवृडे' ति. तत्रानेके ये गणनायकाः-प्रकृतिमहत्तराः दण्डनायकाः-तन्त्रपालकाः राज्ञानां—माण्डलिकाः ईश्वरा—युवराजानः तलवराः परितुष्ट-नरपतिप्रदत्तपट्टबन्धविभूषिताः राजस्थानीयाः माडम्बिकाः--*खिन्नमइ*म्बाधिपाः कोडुम्बिकाः कतिपयकुट्रम्बप्रभवः अवलगकाः सेवकाः मन्त्रिणः-प्रतीताः महामन्त्रिपो-मन्त्रि-हस्तिसाधनोपरिका मण्डलप्रधानाः इति च गणकाः-गणितज्ञाः भाण्डागारिका इति च वृद्धाः दौवारिकाः प्रतीहाराः अमात्या-राज्याधिष्ठायकाः चेटाः-पादम्लिकाः पीठमर्दाः - आरुथाने - आसनासीनसेवकाः -वयस्या इत्यर्थः नगरं-नगरवासिप्रकृतयः निगमाः-कारणिकाः श्रेष्टिन:-श्रीदेवताऽध्यासितसीवर्णपट्टविभूषितोत्तमाङ्गाः सेनापतय:-सैन्यनायकाः दूताः—अन्येषां राजादेशनिवेदकाः सन्धिपाला— राज्यसन्धिरक्षकाः। एषां द्वन्द्रस्तनस्तैः, इह तृतीयाः बह्दचनतोपो द्रष्टव्यः 'सार्छः सह, न केवलं सहितत्वमेवाणि समिति-समन्तात् परिवृतः--परिकरित 'चंदण्किखत्तगत्यशरीरे' ति चन्दनोपिलप्ताङ्गदेद्वः इत्यर्थः 'महयाभडचडगरपहकरबंद परिक्रिक्ते' नि 'महय ति महत्ता बृहता प्रकारेणेति सम्यते. भटानां प्राकृतत्वान्यहाभटानां वा 'चडगर' नि चटकरवन्तो-विस्तरवन्तः 'पहकर' सम्हास्तेषः यद्धन्दं तेन परिक्षिप्तो य: 'पूप्फतंबोलाउहमाइयं' ति इहादिशब्दाच्छेखरच्छन्न-चामरादिपरिग्रहः 'आयंते' ति शौचार्थं कृतजलस्पर्शः 'चोक्खे' ति आचमनदपनीताशुचिद्रव्यः। 'परमसुइब्भृए' ति अत एवात्यर्थं शुर्चाभूतः 'अंजलियमउलियहन्थे' त्ति अञ्जलिना मुकुलिमव कृतौ हस्तौ येन स तथा॥

- ९./१६२. 'सद्द्वामि' नि श्रद्ध्ये सामान्यतः 'पतियामि' ति उपपिनिधः प्रत्येमि प्रातिविषयं वा करोमि 'रोएमि' ति चिकीषमि 'अब्भुद्धेमि' ति अभ्युतिष्ठामि 'एवमेयं' ति उपलभ्य-मानप्रकारवत् 'तहमेयं' ति आमवचनावगतपूर्वाभिमतप्रकारवत् 'अवितहमेयं' ति पूर्वमिभमतप्रकारयक्तमपि सवन्यदा विगताभिमतप्रकारमपि किञ्चितस्यादन उच्यते—'अवितथमेतत्' न कालान्तरेऽपि विगताभिमतप्रकारमिति॥
- ९/१६५. 'अम्म! ताओ' ति हे अम्ब! हे मातरित्यर्थः हे तात! हे पितरित्यर्थः 'निसंते' नि निशमितः श्रुन इत्यर्थः 'इच्छिए' ति इष्टः 'पडिच्छिए' नि पुनः पुनरिष्टः भावतो वा प्रतिपन्नः 'अभिरुइए' नि स्वादुभावमिवोपगतः।
- ९/१६६. 'थन्नेऽसि' ति धनं लब्धा 'असि' भग्नेस जाय' नि हे पुत्र! 'कयत्थेऽसि' नि 'कृतार्थः' कृतस्वप्रयोजनोऽसि 'कयलकखंगें' नि कृतनि—सार्थकानि लक्षणानि—देहचिहानि येन स्य कृतलक्षणः॥
- १६८. 'अनिट्टं' ति अबाञ्छित'म् 'अकंतं' ति अकमनीयाम् 'अप्पियं' ति अप्रीतिकरीम् 'अम्पुन्नं' ति न मनसा ज्ञायते सुन्दरतयेत्य-मनोज्ञा ताम् 'अमणामं' ति न मनसा अभ्यते–गम्यते पुनः पुनः

संस्मरणेनेत्यमनोज्ञा तां 'सेयागयरोमकुवपगलंतविर्लाणगत्ता' स्बेदेनागतेन रोमकूपेभ्यः प्रगलन्ति-क्षरन्ति विजीनानि च-क्लिन्नानि गात्राणि यस्याः सा तथा 'सोगभरपवेवियंगमंगी' शोकभरेण प्रवेपितं-प्रकम्पितमङ्गमङ्गं यस्याः सा तथा 'नित्तेया' निर्व्वीर्या 'दीणविमणवयणा' दीनस्थेव विगनस इव (च) वदनं यस्याः सः तथा 'तक्खणओलुग्गदुब्बलसरीरलाक्बसुन्न-निच्छाय' त्ति तत्क्षणमेव-प्रव्रजामीतिवचनश्रवणक्षण एव अवरूणं-म्लानं दुर्बलं च शरीरं यस्याः सा तथा, लावण्येन शून्या लावण्यशून्या निश्छाया-निष्प्रभा, ततः पदत्रयस्य कर्मधारयः, 'गयसिरीय' ति निःशोभा 'एसिढिलभूसण-पडंतरबुन्नियसंचुन्नियधवलवलयपब्भद्वउत्तरिज्जाः प्रशिथिलानि भूषणानि दुर्बलत्वाद्यस्याः सा तथा पतन्ति-कृशीभूतः बाहुत्वाद्विगलन्ति 'खुन्निय' ति भृमिपतनात प्रदेशान्तरेषु निमतानि संचूर्णितानि च-भग्नानि कानिचिन्द्रबलबलयानि-तथाविधकटकानि यस्याः सा तथा, प्रभृष्टं ब्याकल-त्वादुनरीयं-वसनविशेषो यम्याः सा तथा, ततः पदत्रयस्य कर्मधारयः, 'मुच्छा-वसणङ्गचेयगरुइ' ति मृच्छीवशान्नष्टे चेतसि गुर्व्वी-अलघुशरीस या सा तथा 'सुकमालविकिन्न-केसहत्थं ति सुकुमारः-स्वरूपेण विकीर्णोव्याकुलचित्ततया केशहस्तो-धम्मिल्लो यस्याः सा तथा सुकुमाला वा विकीर्णाः केशा हसतौ च यस्याः मा तथा 'परसुनियनच्च चंपगलय' नि परशुच्छित्रेव चम्पकलता 'मिद्दतमहे व्व इंदलहि' हि निवृत्तोत्स्ये-वेन्द्रयष्टिः 'विमुक्कसंधिबंधण' ति श्लर्थाकृतसन्धिबन्धना।

९/१६९. 'ससंभमोयतियाए तुरियं कंचणभंगारमुद्रविण्ज्यसीय-लज्लविमलधारपरिसिंचमाणनिव्ववियगायलिहुं ति ससम्भ्रमं व्याकुलचित्ततया अपवर्त्तयति—क्षिपिन या सा तथा तटा ससम्भ्रमापवर्त्तिकया चेट्येति गम्यते त्वरितं-शीघं काञ्चन-भृङ्गारमुखविनिर्गता या शीतजलविमलधारा तया परिविच्यमाना निर्व्वापिता-स्यस्थीकृता गात्रयष्टिर्यस्याः सा तथा. अथवा ससम्भ्रमापवर्त्तितया-ससम्भ्रमक्षिप्तया काञ्चनभुङ्गारमुख-विनिर्मातशीतलजलविमलधारयेत्येवं व्याख्येयं, लुप्ततृतीयैक-यचनदर्शनात्, 'उक्खेवगतालियंटवीयणगजणिय-वाण्णं' ति उत्क्षेपकोवंशदलादिमयो मुष्टिग्राह्यदण्डमध्यभागः तालवृन्तं-तालाभिधानवृक्षपत्रवृन्तं तत्पत्रच्छोट इत्यर्थः तदाकारं वा चर्म्ममयं बीजनकं तु-वंशादिमयमेवान्तर्ग्राह्यदण्डं एनैर्जनितो यो वातः स तथा तेन 'सफुसिएणं' सोदकबिन्दुनः 'रोयमाणी' अश्रुविमोचनःत् 'कंदमःणी' महाध्वनिकरणात् 'सोयमाणी' मनसा शोचनात् 'वित्नवमाणी' अर्त्तवचनकरणातु॥ 'इहे' इत्यादि पूर्ववत् 'थेज्जे' ज्ञि स्थैर्यगुणयोगात्स्थेयः 'वेसासिए' नि विश्वासस्थानं 'संमए' ति संमतस्तन्कृतकार्याणां संमनत्वान् 'बहुमए' ति बहुमतः—बहुष्वपि कार्येषु बहु वा--अनल्पन-याऽस्तोकतया मतो बहुमतः 'अणुमए' ति कार्यव्याघातस्य पश्चादिप मतोऽनुमतः 'भंडकरण्डगसभाणे भण्डं-आभरणं

करण्डकः –तन्द्राजनं तत्यमानस्तरयादेयत्वात् 'रयणे' ति रतनं ९/१७१. मनुष्यजातःवृत्कृष्टत्वात् रजनो वा रञ्जक इत्यर्थः 'र्यजभूए' नि चिन्तारत्नादिविकल्पः 'जीविऊसविए' जीवितमृत्सूते-प्रसृत इति जीवितोत्सवः एव जीवितोत्सविकः जीवितविषये वा उत्सवी-महः स इव यः स जीवितोत्सविकः जीवितोच्छवासिक इति पाठान्तरं हियया-णंदिजणणे' मनःसमृद्धिकारकः 'उंबरे' त्यादि, उदुम्बरपुष्पं ह्यलभ्यं भवत्यतस्तेनोपमानं 'सवणयाए' ति श्रवणतायै श्रोत्मित्यर्थः 'किमंग पुण' त्ति किं पुनः अंगेत्यामन्त्रणे 'अच्छाहि ताव जाया! जाब ताब अम्हे जीवामो' ति. इत्यत्राऽऽस्व ताबद् हे तात! यावह्यं जीवाम इत्यैतावतैब विवक्षितसिन्द्रौ यत्पुनस्तावच्छब्दस्योच्चारणं तद्भाषामात्रमेवेति 'बह्वियकुलबंसतंतुकज्जम्मि निरयवक्खे' त्ति 'बह्विय' ति सप्तम्येकवचनलोपदर्शनाद्वर्ष्टिते – पुत्रपौत्रादिभिर्वृद्धिमुपनीते कुलरूपो वंशो न वेणुरूपः कुलवंशः-सन्तानः स एव तन्तुर्दीर्घत्वसाधम्यात् कुलवंशतन्तुः स एव कार्य-कृत्यं कुलवंशतन्तुकार्यं तत्र, अथवा वर्ष्ट्रितशब्दः कम्मधारयेण सम्बन्धनीयस्तत्र सति 'निरवकाङ्गः' निरपेक्ष: सकलप्रयोजनानाम्॥

९/१७०. 'तहावि णं तं ति तथैव नान्यथेत्यर्थः यदुक्तं 'अम्हेहिं कालगएहिं पव्यइहिसि' तदाश्रित्यासाबाह्- 'एवं खुल्' इत्यादि, एवं वक्ष्यमाणेन न्यायेन 'अणेगजाङ्जरामरणरोगसारीरमाणसए कामदुक्खवेयणवसणसओवद्दवाभिभूए' ति अनेकानि जातिजरामरणरोगरूपाणि शारीराणि मानसिकानि प्रकामं-अत्यर्थं दुःखानि तानि तथा तेषां यद्वेदनं, व्यसनानां च-चौर्यचूतादीनां यानि शतानि उपद्रवाश्च-राजचौर्यादि-कृतास्तैरभिभूतो यः स तथा, अत एव 'अधुवे' ति न ध्रवः—सूर्योदयवन्न प्रतिनियतकालेऽवश्यम्भावी 'अणितिए' ति इतिशब्दो नियतरूपोपदर्शनपरः ततश्च न विद्यत इति यत्रासावनितिकः-अविद्यमाननियतस्वरूप इत्यर्थः, ईश्वरादेरपि दारिद्रयादिभावात्, 'असासए' ति क्षणनश्वरत्वात्, अशाश्वत-त्वमेवोपमानैर्दर्शयन्नाह—'संझे' त्यादि, किमुक्त भवति? इत्याह्- अणिच्ये' ति अथवा प्राग् जीवितापेक्षयाऽनित्यत्व-मृक्तमथ शरीरस्वरूपापेक्षया तदाह—'अणिच्चे' 'सडणपडण-विद्धंसणधम्मे' ति शटनं-कुष्ठादिनाऽङ्गल्यादेः पतनं बाह्वादेः खङ्गच्छेदादिना विध्वंसनं-क्षयः एत एव धर्मा यस्य स तथा 'पुब्विं वि' त्ति विवक्षितकालात्पूर्वं वा 'पच्छा वि' त्ति विवक्षितकालात्पश्चाद्वा 'अवस्सविष्पज्रहियब्बे' नि अवश्यं विप्रजहातव्यः त्याज्य 'से केस णं जाणइ' ति अय कोऽसौ जानात्यस्माकं, न कोऽपीत्यर्थः, 'के पृब्विं गमणयाए' ति कः पूर्वं पित्रोः पुत्रस्य वाऽन्यतोगमनाय परलोके उत्सहते कः पश्चाइमनाय तत्रैवोत्सहते, कः पूर्वं को वा पश्चान्म्रियत इत्यर्थः॥

९/१७१. 'पविसिद्धरूवं' ति प्रविशिष्टरूपं 'लक्खणवंजण-गुणोववेयं' लक्षणम्।

'अस्थिष्वर्थः सुखं मांसे, त्विच भोगाः स्त्रियोऽक्षिषु। गतौ यानं स्वरे चाज्ञा, सर्वं सत्त्वे प्रतिष्ठितम्॥१॥'

इत्यादि, व्यञ्जनं—मषतिलकादिकं तयोर्यो गुणः—प्रशस्तत्वं तेनोपपेतं—सङ्गतं यत्तत्तथा 'उत्तमबलवीरियसनजुत्तं' उत्तमैबंल-वीर्यसत्त्वेर्युक्तं यत्तत्तथा 'उत्तमबलवीरियसनजुत्तं' उत्तमैबंल-वीर्यसत्त्वेर्युक्तं यत्तत्तथा, तत्र बलं—शारीरः प्राणो वीर्यं—मानसोऽवष्टम्भः सत्त्वं—चित्तविशेष एव, यदाह—'सत्त्वमवैक्ल-व्यकरमध्यवसानकरं च' अथवा उत्तमयोर्बलवीर्ययोर्यत्सत्त्वं—सत्ता तेन युक्तं यत्तत्तथा 'ससोहण्गगुणसमूित्ययं' ति ससीभाग्यं गुणसमुित्व्यंतं चेत्यर्थः 'अभिजायमहक्खमं' ति अभिजातं—कुर्लानं महती क्षमा यत्र तत्तथा, ततः कर्मधारयः, अथवाऽभिजातानां मध्ये महत्—पूज्यं क्षमं—समर्थं च यत्तत्तथा, 'निरुवहयउदत्तलहुपंचिदियपट्टं' ति निरुपहतानि—अविद्यमानवाताद्युपघातानि उदान्तानि—उत्तमवर्णादिगुणानि अत एव लष्टानि—मनोहराणि पञ्चापीन्द्रियाणि पटूनि च—स्वविषयग्रहणदक्षाणि यत्र तत्तथा।

९/१७२. 'विविह्वाहिसयसंनिकेयं' ति इह संनिकेनं स्थानम् 'अद्वियकद्रुद्धियं' ति अस्थिकान्येव काष्ठानि काठिन्य-साधर्म्यतिभ्यो यदुत्थितं तत्तथा 'छिराण्हारुजाल-ओण्छसंपिणछं' ति शिरा—नाड्यः 'ण्हारु' ति म्नायवस्तासां यज्जालं—समृहस्तेनोपनछं संपिनछं—अत्यर्थं नेष्टितं यत्ततथा 'असुइसंकिलिहं' ति अशुचिना—अमेध्येन सङ्क्लिष्टं—दुष्टं यत्ततथा। 'अणिह्वियसव्वकालसंठप्पयं' ति अनिष्ठापिता—असमापिता सर्वकालं—सदा संस्थाप्यता—तन्कृत्यकरणं यस्य स तथा 'जराकुणिमजज्जरघरं व' जराकुणपश्च—जीर्णता—प्रधानशबो जर्जरगृहं, च जीर्णगृहं समाहारद्वन्द्वाज्जरा-कृणपजर्जरगृहं, तदेवं किम् ? इत्याह—'सडणे' त्यादि॥

९/१७३. 'विपुले' त्यादि, विपुलकुलाश्च ता बालिकाश्चेति विग्रहः कलाकुशलाश्च ताः सर्वकाललालिताश्चेति कलाकुशल-सर्वकाललालिताः ताश्च ताः सुखोचिताश्चेति विग्रहः. मार्दवगुणयुक्तो निपणो यो विनयोपचारस्तत्र पण्डितविचक्षणा-अत्यन्तविशारदा कर्म्भधारयः, यास्तास्तथा ततः मंजुलमियमहरभणियविहसियविष्पेक्खियगइविलासविद्विय-विसारयाओं' मञ्जूल-कोमल मितं-परिमितं शब्दतः मधुरं-अकठोरमर्थतो यद्धणितं तत्त्रथा तच्च विद्दसितं च विप्रेक्षितं च गतिश्च विलासश्च-नेत्रविकारो गतिविलासो वा-विलसन्ती गतिः विस्थितं च-विशिष्टा स्थितिरिति द्वन्द्वः एतेषु विशारवा यास्तास्तथा, 'अविकलकुलसीलसालिणीओ' अविकलकुलाः-ऋद्धिपरिपूर्णकुलाः 👚 शीलशालिन्यश्च-शील-शोभिन्य इति विग्रहः, 'विसुद्धकुलवंससंताणतंतुबद्धणपगब्भ-वयभाविणीओ' विशुद्धकुलवंश एव सन्तानतन्तु:-विस्तारि-तन्तुस्तद्वद्धनेन-पुत्रोत्पादनद्वारेण तद्वद्धौ प्रगलभं-समर्थं यद्वयो-यौवनं तस्य भावः-सत्ता विद्यते यासां तास्तथा 'विसुद्धकुलवंससंताणतंनुबद्धणगन्भन्भवप्रभाविणीओ' ति पाठान्तरं तत्र च विशुद्धकुलवंशरमन्तानतन्तुवर्द्धना ये प्रगलभाः- प्रकृष्टगर्भास्तेषां य उद्धवः-सम्भूतिस्तत्र यः प्रभावः-सामर्थ्यं स यासामस्ति तास्तथा 'मणाणुकूल-हियइच्छियाओ' मनोऽनुकूलाश्च ता इदयेनेप्सिताश्चेति कम्मधारयः 'अट्ट तुज्झ गुणवल्लभाओ' ति गुणवंल्लभा यास्तास्तथा 'विसयविगयवोच्छिन्नकोउहल्ले' ति विषयेषु-शब्दादिषु विगतव्यवच्छिन्नम्-अत्यन्तक्षीणं कौतृहलं यस्य स तथा।

९/१७४. 'माणुरुसगा कामभोग' ति, इह कामभोगग्रहणेन तदाधारभूतानि स्त्रीपुरुषशरीराण्यभिप्रेतानि, 'उच्चारे' त्यादि, उच्चारादिभ्यः समृद्धवो येषां ते तथा अमणुत्रदुरूव-मृत्तपृयपुरीसपुना' अमनोज्ञाश्च ते दुरूपमूत्रेण पृतिकपुरीषेण च पूर्णाश्चेति विग्रहः, इह च दृरूपं-विरूपं पूतिकं च-कुथितं, मयगंधुस्सासअसुभनिस्सासउब्वेयणगा' मृतस्येव गन्धो यस्य स मृतगन्धिः स चासावुच्छ्वासश्च मृतगन्धुच्छ्वासस्ते-नाश्भिनिःश्वासेन चोद्वेगजनका-उद्वेगकारिणो जनस्य ये ते तथा, उच्छ्वासश्च-मुखादिना वायुग्रहणं निःश्वासस्तु-तिवर्गमः 'बीभच्छ' सि जुगुप्सोत्पादकाः 'लहुस्सग' सि 'कलमलाहिवासदुक्खबहलण-लघुस्वकाः लघुस्वभावाः कलमलस्य-शरीरसत्काशुभद्रव्यविशेषस्याधि-साहारणा वासेन-अवस्थानेन दुःखा-दुःखरूपा ये ते तथा तथा बहुजनानां साधारणा भोग्यत्वेन ये ते तथा, ततःकम्मधारयः, 'परिकिलेसकिञ्छदुक्खुसज्झा' परिक्लेशेन- महामानसायासेन कृच्छुदुःखेन च-गाढशरीरायासेन ये साध्यन्ते-वशीक्रियन्ते ये ते तथा 'कडुगफलविवागा' विपाकःपाकोऽपि स्यादतो विशेष्यते-फलरूपो विपाकः फलविपाकः कटुकः फलविपाको येषां ते तथा 'चुडलिब्व' ति प्रदीसतृगपुलिकेव 'अमुच्चमाणे' ति इह प्रथमाबह्वचनलोपो दृश्यः।।

९/१७५. 'इमे य ते जाया! अज्जयपज्जयपिउपज्जयागए' इदं च तव पुत्र! अर्थः—पितामहः प्रार्थकः—पितुः पितामहः पितृ- प्रार्थकः—पितुः प्रपितामहस्तेभ्यः सकाशादागतं यत्तत्तथा, अथवाऽऽर्थकप्रार्थक-पितृणां यः पर्ययः—पर्यायः परिपाटि- रित्यर्थः तेनागतं यत्तत्तथा 'विपुलधणकणग' इह यावत्करणादिदं दृश्यं—'रयणमणिमोत्तियसंखिसलप्पवालरत्तरयणमाइए' ति तत्र 'विपुलधणे' ति प्रचुरं गयादि 'कणग' ति धान्यं 'रयण' ति कर्केतनादीनि 'मणि' ति चन्द्रकान्ताद्याः मौक्तिकानि शङ्खाश्च प्रतीताः 'सिलप्पवाल' ति विद्रुमाणि 'रत्तरयण' ति पद्मराणास्तान्यादिर्यस्य तत्तथा 'संतसारसावएज्जे' ति 'संत' ति विद्यमानं स्वायत्त-मित्यर्थः 'सार' ति प्रधानं 'सावएज्ज' ति स्वापतेयं द्रव्यं, ततः कर्मधारयः, किम्भूतं तत्? इत्याह—'अलाहि' नि अलं—पर्याप्तं भवति 'याव' ति यत्परिमाणं 'आसत्तमाओ कुलवंसाओ' ति आसप्तमात् कुलवंश्यात्—

कुललक्षणवंशे भवः कुलवंश्यस्तस्मात्, सप्तमं पुरुषं यावदित्यर्थः 'पकामं दाउ' न्ति भत्यर्थं दीनादिभ्यो दातुम्, एवं भोक्तुं—स्वयं भोगेन 'परिभाएउं' ति परिभाजयितुं दायादादीनां, प्रकामदानादिषु यावत् स्वापतेयमनं तावदस्तीति हृदयम्।

९/१७६. 'अग्गिसाहिए' इत्यादि, अग्न्यादेः साधारणमित्यर्थः 'दाइयसाहिए' ति दादादाः—पुत्रादयः, एतदेव द्रव्यस्याति-पारवश्यप्रतिपादनार्थं पर्यायग्न्तरेणाह—'अग्गिसामन्ने' इत्यादि।।

९/१७७. 'विसयाणुलोमाहि' ति विषयाणां-शब्दादीनामनुलोमा:-तेषु प्रवृत्तिजनकत्वेनानुकूला विषयानुलोमास्ताभिः 'आयवणाहि यं ति आख्यापनाभिः + सामान्यतो भणनैः 'पन्नवणाहि य' नि प्रजापनाभिश्च-विशेषकथनैः 'सन्नवणाहि य' ति सञ्जापना-भिश्च-सम्बोधनाभिः 'वित्रवणाहि य' ति विज्ञापनाभिश्च विज्ञप्तिकाभिः सप्रणयप्रार्थनैः, चकाराः समृच्ययार्थाः, 'आघवित्तए व' ति आख्यातुम्, एवमन्यान्यपि पूर्वपदेषु क्रमेणोत्तराणि योजनीयानि, 'विसयपडिकूलाहिं' ति विषयाणां प्रतिकृलाः-तत्परिभोगनिषेधकत्वेन प्रतिलोमा यास्तास्तयाः ताभिः 'संजमभउव्वेयणकरीहिं' ति संयमाद्धयं-भीति उद्वेजनं च-चलनं कुर्वन्तीत्येवंशीला यास्तास्तथा ताभिः। 'सच्चे' ति सदभ्यो हितत्वात् 'अणुत्तरे' ति अविद्यमानप्रधानतरम्, अन्यदंपि तथाविधं भविष्यतीत्याह-'केवल' ति केवलं-अद्वितीयं 'जहावरूसए' ति एवं चेदं तत्र सन्नं–'पडिपन्ने' अपवर्गप्रापकगुणैर्भतं 'नेयाउए' नायकं मोक्षगमकमित्यर्थः नैयायिकं वा न्यायानपेतत्वात् 'संसुन्द्रे' सामस्त्येन शुद्धं 'सल्लगत्तणे' मायादिशल्यकर्त्तनं 'सिद्धिमञ्जे' प्राप्त्युपायः मुत्तिमञ्गे अहितविच्युतेरुपायः 'निज्जाणमञ्गे' सिद्धिक्षेत्रगमनोपायः 'निब्बाणमञ्गे' सकलकर्मविरह-जसुखोपाय: 'अवितहे' कालान्तरेऽप्यनपगततथाविधा-भिमतप्रकारम् 'अविसंधि' प्रवाहेणाव्यवच्छिनं 'सब्बदुक्ख-पहीणमञ्गे' सकलाशर्मक्षयोपायः 'एत्थं ठिया जीवा सिज्झंति वुज्झति मुर्च्चति परिनिव्वायंति' ति 'अर्द्दावेगतदिर्द्दाएं अहेरिव एकोऽन्तो–निश्चयो यस्याः सा (एकान्ता सा) दृष्टिः– बुद्धियींस्मिन् निर्ग्रन्थप्रवचने चारित्रपालनं प्रति तदेकान्त-दृष्टिकम्, अहिपक्षे आमिषग्रहणैकतानतालक्षणा एकान्ता-एकनिश्चया दृष्टिः दृग् यस्य स एकान्तदृष्टिकः 'खुरो इव एगंतधाराएं ति एकान्ता-उत्सर्गलक्षणैकविभागाश्रया धारेव धारा-क्रिया यत्र तत्तथा, 'लोहमये' त्यादि, लोहमया यवा इव चर्वयितव्याः, नैर्गृन्थं प्रवचनं दुष्करमिति हृदयं, बालुये' त्यादि, वालुकाकवल इव निरास्वादं वैषयिकसुखास्वादनापेक्षया, प्रवचनमिति, गंगे' त्यादि, गङ्गा वा--गङ्गेव महानदी प्रतिस्रोतसा गमनं प्रतिस्रोतोगमनं तद्धावस्तता तया, प्रतिस्रोतोगमनेन गङ्गेव दुस्तरं प्रवचनमिति भावः, एवं समुद्रोपमं प्रवचनमपि, 'तिक्खं कमिथव्वं' ति यदेतत् प्रवचनं तत्तीक्ष्णं खङ्जादिक्रमितव्यं यथा क्रि खङ्गादि क्रमितुमशक्यमेवमशक्यं प्रवचनमनुपालयितुमितिभावः

'गरुयं लंबेयव्वं' ति 'गुरुकं' महाशिलादिकं 'लम्बयितव्यम' अवलम्बनीयं रञ्ज्वादिनिबन्धं हरुतादिना धरणीयं प्रवचनं. गुरुकलम्बनमिव दुष्करं तदिति भावः, असी' त्यादि, असेर्थारा यस्मिन् वते आक्रमणीयतया तदसिधारकं 'वृतं' नियमः 'चरितव्यम' आसेवितव्यं. यदेतत् प्रवचनान्पालनं तद्बह्दुष्करमित्यर्थः। अध कस्मादेतस्य दुष्करत्वम् ?. अत्रोच्यते. 'नो' इत्यादि, आधाकर्मिकमिति, 'अन्झोयरएइ वा' अध्यवपूरक इति वा, तल्लक्षणं चेदं-स्वार्धं मूलाद्रहणे कृते साध्वाद्यर्थमधिकतरकणक्षेपणमिति कंतारभनेइ वं त्ति कान्तारं-अरण्यं तत्र यद्भिक्षुकार्थं संस्क्रियते तत्कान्तारभक्तम्, एकम्न्यान्यपि, भोत्तए व' त्ति भोक्तुं 'पायए वं ति पातुं वा 'नालं' न समर्थः शीताद्यधिसोद्धामित योगः, इह च क्यचितपाकृतत्वेन द्वितीयार्थे प्रथमा दृश्या, 'वाल' ति व्यालान्-श्वापदभुजगलक्षणान् 'रोगायंके' त्ति रोगाः-कृष्ठादयः आतङ्का-आशुघातिनः शृलादयः।

- ९/१७८. 'कीवाणं' ति मन्दसंहननानां 'कायराणं' ति चिनावष्ट-मभवर्जितानाम् अन एव 'कापुरिसाणं' ति, पूर्वोक्तमेवार्थ-मन्वयव्यतिरेकाभ्यां पुनराह—'दुरणु' इत्यादि, 'दुरनुचरं' दुःखासेव्यं प्रवचनमिति प्रकृतं 'धीरस्स' ति साहसिकस्य तस्यापि 'निश्चितस्य' कर्नव्यमेवेदमितिकृतनिश्चयस्य तस्यापि 'व्यवसितस्य' उपायप्रवृत्तस्य 'एत्थं' ति प्रवचने लोके वा, दुष्करत्वं च ज्ञानेपदेशापेक्षयाऽपि स्यादत आह-'करणनया' करणेन संयमस्य अनुष्ठानेनेत्यर्थः॥
- ९/१८०. 'सब्भितरबाहिरियं' ति सहाभ्यन्तरेण बाहिरिकया च– बहिर्भागेन 'आसियसम्मज्जिओ:बलित्तं' यत्ततथा आसिक्तमुदकेन संमार्जितं प्रमार्जनिकादिना उपलिप्तं च गोमयादिना यनत्त्रथा 'जहा उववाङ्ए' ति एवं चेतत्तत्रन-'सिघाडगतियचउक्कचच्चरचउम्भुद्दमहाप्रहृपहुंग्यु आसिन्तसित्त-सुइयसंभट्टरन्थंतरावणवीहिवं` आस्पिक्तानि-ईषित्सिक्नानि सिक्तानि च-तदन्यान्यत एव श्चिकानि-पवित्राणि संमुष्टानि कचवरापनयनेन रथ्यान्तराणि-रथ्यामध्यानि आपणवीश्यश्च-हट्टमार्गा यत्र नत्त्रथा मंचाइमंचकलियं णाणाविहरागभूसियझय-पडागाइपडागमंडियं । नानाविधरागैरुच्छितैध्वीजै:-चक्रसिंहा-दिलाञ्छनापेतै: पताकाभिश्च-तदितराभिरतिपताकाभिश्च-पताकोपरिवर्त्तिनीभिर्मण्डितं यत्तनथा डत्यादि।
- ९/१८१. 'महत्थं' ति महाप्रयोजनं 'महन्यं' ति महामूल्यं महरिहं' नि महार्हं-महापूज्यं महतां वा योग्यं 'निक्खमणाभिसेयं' ति निष्क्रमणाभिषेकसामग्रीम्।
- ९/१८२. 'एव जहा रायप्पसेणइज्जे' ति एवं चैतत्तत्र—'अट्टसएगं सुवन्नमयाणं कलसाणं अट्टसएणं रूप्पमयाणं कलसाणं अट्टसएणं मणिमयाणं कलसाणं अट्टसएणं सुवन्नरूप्पमयाणं कलसाणं अट्टसएणं सुवन्नमणिमयाणं कलसाणं अट्टसएणं रूप्पमणिमयाणं अट्टसएणं सुवण्णरूप्पमणिमयाणं कलसाणं

अट्टरगणं 'भोमेज्जाणं' ति मृन्भयानां 'सब्विर्द्धाएं' ति सर्व्वद्धर्या—समस्तछत्रादिराजचिद्धरूपया, यावत्करणाहिद दृश्य--'सब्बजुईए' सर्वधृत्या-आभरणाटिसम्बन्धिन्या सर्वयुक्तया वा-उचिनेष्टवसनुघटनालक्षणया 'सब्बबलेग सर्व्यसैन्येन 'सव्वसमृदण्णं' पौरादिमीलनेन 'सव्वयरेणां' सर्वोचितकृत्यकरणरूपेण 'सब्बविभुईए' सर्वसम्पदा 'मब्बविभूसाए' समस्तशोभया 'सब्बसंभ्मेणं' प्रमोदकृतौ-त्सुक्येन 'सब्बपुष्फराधमल्लालंकारेणं सञ्जुडियसद्द-संनिनाएण' सर्व्यंतूर्यशब्दानां मीलने यः सङ्गतो निनादो-महाघोषः स तथा तेन, अन्पेष्वपि ऋन्द्रवादिष् सर्वशब्द-प्रवृत्तिर्दृष्टेत्यत आह-'महया इङ्कीए महया जुईए महया बलेणं महया सभुदर्णं 'महया बरतुडियजमगर्यमग्रप्यवाङ्ण्णं' यमकः-'संख्यपणवण्डह'भेरिझत्त्वरिखरमृहिह्-समकं युगपदित्यर्थः इक्कमुरयम्इंगदुंद्हिनिग्घोसनाइय' नि पणवो-भाण्डपटहः भेरी-भहती ढक्का महाकाहला वा झल्लरी अल्पोच्छ्या महामुखा चर्म्मावनद्धा खरमुखी--काहला मुरजो–महाभईलः मृदङ्गो-मर्दलः दुन्दुर्भा-ढक्काविशेष एव ततः शङ्कादीनां निर्धोषो महाप्रयत्नोत्पादितः शब्दो नादितं त्–ध्वनिमात्रं एतदृहयलक्षणो यो रवः स नथा तेन॥ कि देमों' ति कि दद्मो भवदिभमतेभ्यः 'कि प्रयच्छामो' ति भवते

- कि देमों' ति कि दद्मो भवदिभिमतेभ्यः 'कि ययच्छामो' ति भवते एव, अथवा दद्मः सामान्यतः प्रयच्छामः प्रकर्षेणेति विशेषः 'किणा व' ति केन वा;
- ९/१८२. 'कुन्तियावणाओ' ति कुत्रिकं—स्वर्गमर्त्यपःताललक्षणं भूत्रयं तत्सम्भवि वस्त्वपि कुत्रिकं तत्सम्पावको च आपणो—हट्टो वेवाधिष्ठितत्वेनासौ कुत्रिकापणस्तस्मात् कासव्यं ति नापितं।
- ९ १८४. सिरियराओ भाण्डागारात् ति।
- ९/१८८. 'अम्सकेसे' त्ति अग्रभूताः केशा अग्रकेशास्तान्।
- ९/१८९, 'हंसलक्ख्रणेणं' शुक्लेन हंसचिक्षेन वा 'पडसाइएणं' ति पटरूपः शाटकः पटशाटकः, शाटको हि शटनकारकोऽप्युच्यत इति तद्यवच्छेदार्थं पटग्रहणम्, अथवा शाटका वस्त्रमात्रं स च पृथुलः पटोऽभिर्धायत इति पटशाटकः, 'अग्गेहिं' ति 'अग्यैः' प्राधानैः, एतदेव व्याचष्टे—'वरेहिं' ति 'हारवारिधारसिं-द्वारच्छिन्नमुनावलिप्पगासाईं ति इह 'सिंद्वार' नि वृक्षविशेषो निर्गुर्डाति केचित् नन्कुन्तृमानि सिन्दु-वाराणि तानि च शुक्लानीति 'एस णं' ति एतत्, अग्रकेशवस्त् अथवैनदर्शनमिति योगो णमित्यलङ्कारे 'तिहीसु य' मदनत्रयोदश्यादितिथिषु 'पळणीसु य' ति पर्व्वणीषु च कार्त्तिवयादिषु 'उस्सवेसु य' नि प्रियसङ्गमादिमहेषु 'जन्नेस् य' नि नागादिपूजासु 'छणेसु य' नि इन्द्रोत्सवादिलक्षणेषु 'अपच्छिमे' ति अकारस्यामङ्गल-परिहारार्थत्वात् पश्चिमं दर्शनं भविष्यति एतत् केशदर्शनः मपनीतकेशावस्थस्य जमालिकुगारस्य यहर्शनं सर्वदर्शन-पाश्चात्यं तन्द्रविष्यतीति भावः. अथवा न पश्चिमं पीनःपून्येन अमालिकुमारस्य दर्शनमेतदृशीने भविष्यतीत्यर्थः।

९ १९०. 'दोच्चंपि' नि द्वितीयं वारं 'उत्तरावक्कमणं' ति उत्तरस्यां दिश्यपक्रमणं-अवतरणं यस्मात्तव् उत्तरापक्रमणम्-उत्तराभिम्खं पूर्वं तु पूर्वाभिमुखमासीविति 'सं'वापीवएहिं' ति रूप्यमयैः स्वर्णमयैश्चेत्यर्थः 'पम्हलसुकुमालाए' ति सुकमालया चेत्यर्थः 'गंधकालाइए' नि गन्धप्रधानया शाटिकयेत्यर्थः कषायरक्तया 'नःसानीसासे' त्यादि नासानिःश्वासवातवाह्यमतिलघृत्वात्। चक्षहरं-लेचनानन्द-दायकत्वात् चक्षूरोधकं वा घनत्वात् 'वन्नफरिसानुनं' ति प्रधानवर्णस्पर्शगित्यर्थः हयलालायाः सकाशात् ऐलवं--मृदु अतिरेकेण-अतिशयेन यत्तत्तया कनकेन खचितं-मण्डितं अन्तयोः – अञ्चलयोः कर्म – वानलक्षणं यत्ततथा 'हारं' ति अष्टादशमरिकं 'पिणब्द्रंति' पिनह्यतः पितराविति शेषः 'अन्द्रहारं' ति नवसरिकम् 'एवं जहा सूरिचाभस्स अलंकारो तहेव' ति, स चैवम-'एगावलिं पिणद्धंति एवं मुतावलिं कणमाविन स्यणाविन अग्याइ केऊराइ कडगाई तुडियाई कडिसुत्तयं दसमृद्याणंतयं वच्छसूतं मुरविं केठमुरविं पालंबं चुडामणिं' तत्रैकावली--विचित्रमणिकमधी मुक्तावली-केवलमुक्ताफलमयी कनकावली-सौवर्णमणिक-मयी रत्नावली-रत्नमयी अङ्गदं केयूरं च बाह्याभरणविशेष एतयोश्च यद्यपि नामकोशे एकार्थतोकता तथाऽपीहाऽऽकार-भेदोऽवगन्तव्यः, कटकं-कलाचिकाभरणविशेषः त्रुटिकं-बाह्ररक्षिका दशमुद्रिकानन्तकं-हरताङ्गर्लामुद्रिकादशकं वक्षःसूत्रं-हृदयाभरणभूतसूवर्णसङ्कलकं 'वेकच्छसुत्तं' पाटान्तरं तत्र वैकक्षिकासूत्रम्-उत्तरासङ्गपरिधानीयं सङ्कलकं-मुरवीमुरजाकारमाभरणं कण्टमुरवी-तदेव कण्ठासन्नतरावस्थानं प्रालम्बं-झम्बनके, वाचनान्तरे त्वयमलङ्कारवर्णकः साक्षाल्लिखन एव दृश्यत इति, 'रयणसंकडुक्कडं' ति च तदुत्कटं च–उत्कृष्टं रत्नसङ्कटोत्कटं 'गंथिमवेढिमपूरिमसंघाइमेणं' ति इह ग्रन्थिमं-ग्रन्थननिर्वृत्तं सृत्रग्रथितमालाटि वेष्टिमं-वेष्टितनिष्पन्नं पुत्रपलम्बूसकादि पूरिमं-येन वंशशलाकामयपञ्जरकादि कूर्चादि वा पूर्यते त् यत्परस्परतो नालसङ्घातनेन 'अलंकियविभूसियं' नि अलङ्कृतश्चासौ कृतालङ्कारोऽत एव विभूषितश्च-सञ्जातविभूषश्चेत्यलङ्कृतविभूषितस्तं, वाचनान्तरे पुनरिदमधिकं 'दहरमलयस्गंधिगंधिएहिं गायाङ् भुकंडेति' ति दृश्यते, तत्र च दर्दरमलयाभिधानपर्वतयोः नस्तदुद्धृतचन्दनादिद्रव्यजन्वेन ये सुगन्धयो । गन्धावासास्ते तथा, अन्ये त्वाहः-दर्दरः-चीवरावनद्धं कुण्डिकाटिभाजनमुखं तेन गालितास्तत्र पक्वा वा ये 'मलय' नि मलयोद्धवत्वेन मलयजस्य-श्रीख्रण्डस्य सम्बन्धिनः सुगन्धयो गन्धिका–गन्धास्ते तथा तैर्गात्राणि 'भुकुंडेंति' नि उद्धलयन्ति॥

९/१९१. 'अणेगखंभसयसन्निविद्वं' ति अनेकेषु स्तम्भ-शतेषु

सन्निविष्टा या सा तथा अनेकानि वा स्वस्भशतानि संनिविष्टानि यस्यां सा तथा तां 'लीलड्डियस'लिभंजियागं' नि र्लीलास्थिताः शालिभक्निकाः-पुत्रिकाविशेषा यत्र सा तथा तां, वाचनान्तरे पुनरिदमेवं दृश्यते—'अब्भूग्गयसृक्रयवहरवेड्य-नोरणवररङ्यलीलद्वियसालिभंजियागं ति तत्र चाभ्यद्वते-उच्छिने सुकृतवज्ञवेदिकायाः सम्बन्धिनि तारणवरे रचिता लीलास्थिता शालभञ्जिका यस्यां सा तथा नां जहा रायप्पसेणङ्ज्ने विमाणवन्नओं नि एवमस्या अपि बाच्य इत्यर्थः. स चायम्–'ईहामियउत्पभतुरगनरमगर्विदृगबालग-किन्नररुरुसरभचमरक्रं जरवणलयपउमलयभित्तचित्तं' इंहामृगादि-भिर्भिक्तिभिः--विच्छित्तिभिश्चित्रा-चित्रवर्ता या सा तथा तां, तत्र ईहामृगा-वृकाः ऋषभाः वृषभा व्यालकाः-भ्वापदा भृजङ्गा वा किन्नरा–देवविशेषाः रुरवो–मृगविशेषाः सरभाः–परासराः वनलता—चम्पकलतादिकाः पद्मलता— मृणालिकाः शेषपदानि प्रतीतान्येव 'खंभुग्गयवङ्खेङ्या-परिगयाभिरामं' उद्भता-निविष्टा या बजुबंदिका तया परिगता-परिकरिता अत एवाभिरामा च-रम्या या सा तथा तां 'विजनाहरजमलन्यल-जंतज्तंपिव विद्याधरयोर्यंद् यमलं-समश्रेणीकं युगलं- द्वयं तेनेव यन्त्रेण-सञ्चरिष्णुपुरुषप्रतिमाद्रयरूपेण युक्ता या सा तथा ताम्, आर्षत्वाचैवंविधः समासः, 'अर्चायहस्स-मालिणीयं' अर्च्यिः सहस्रमालाः —दीप्तिसहस्राणामावल्यः सन्ति यस्यां सा तथा, स्वार्थिककप्रत्यये च अर्च्चिःसहस्रमालिनीका तां, 'रूवगसहरूसकलियं' भिसमाणं' दीप्यमानां 'भिन्भि-समाणां अत्यर्धं दीप्यमानां 'चक्खुलोयणलेसं' चक्षुः कर्तृ लोकने-अवलोकने सति लिशतीव-दर्शनीयत्वातिशयात् श्लिष्यतीव यस्यां सा तथा तां 'सृद्दफासं सस्सिरीयरूवं सशोभरूपकां 'घंटावितचित्वचसूरमणइरसरं' चण्टावत्त्या-श्चिलिते-चलने मधुरो मनोहरश्च स्वरो यस्यां सा तथा तां 'सहं कंतं दरिसणिज्जं निउणोवियमिसिमिसंतमणिरयण-घंटियाजालपरिक्खितं' निपृणेन-शिल्पिना ओपिनं-परिकर्म्मितं 'मिसिमिसंतं चिकचिकायमानं मणिरत्नानां सम्बन्धि यद घण्टिकाजालं-किङ्किणीवृन्दं तेन परिक्षिप्ता-परिकरिता या सा तथा तां, वाचनान्तरे पुनरयं वर्णकः साक्षाद् दृश्यते एवेति॥

- ९/१९२. 'केसालंकारेणं' ति केशा एवालङ्कारः केशालङ्कारस्तेन, यद्यपि तस्य तदानीं केशाः कल्पिता इति केशालङ्कारो न सम्यक् तथाऽपि कियतामपि चन्द्रावाचन्द्राव इति, अथवा केशानामलङ्कारः पुष्पादि केशालङ्कारस्तेन, 'वत्थालंकारेणं' ति वस्त्रलक्षणालङ्कारेण।
- ९/१९५. 'सिंगारागारचारुबेस' ति शृङ्गारस्य-रस्विशेषस्यागारमिव यश्चारुश्च वेषो-नेपथ्यं यस्याः सा तथा, अथवा शृङ्गारप्रधान आकारश्चारुश्च वेषो यस्याः सा तथा संगते' त्यादौ याबत्करणादेवं दृश्यं-'संगयगयहस्यिभणियचिट्टियविलास-संलावुल्लावनिउणजुत्तोवयारकुसल' ति तत्र च सङ्गतेषु

गतादिषु निपुणा युक्तेषूपचारेषु कुशला च या सा तथा, इह च विलासो नेत्रविकारो, यदाह—

'हावो मुखविकारः स्याद्धावश्चित्तसमुद्धवः। विलासो नेत्रजो रोयो, विभ्रमो भ्रूसमुद्धवः॥१॥'

इति, तथा संलापो−मिथोभाषा उल्लापस्तु काकुवर्णनं, यदाह− 'अनुलापो मृहर्भाषा, प्रलापोऽनर्थकं वचः।

काक्का वर्णनमुल्लापः, संलापो भाषणं मिथः॥१॥' इति, 'रूवजोव्वर्णविलासकलिय' ति इह विलासशब्देन स्थानासनगमनादीनां सुश्लिष्टो यो विशेषोऽसावुच्यते, यदाह-

'स्थानासनगमनानां हस्तभूनेत्रकर्म्मणां चैव।

उत्पद्यते विशेषो यः श्लिष्टीऽसौ विलासः स्यात्॥४॥'

सुन्दरधणं इत्यनेन 'सुन्दरधणजहणवयणकर चरणणयण-लावण्णरूब-जोव्वणगुणोववेयं ति सूचितं, तत्र च सुन्दरा ये स्तनादयोऽ-र्थास्तैरुपेता या सा तथा, लावण्यं चेह स्पृहणीयता रूपं—आकृतियींवनं—तारुण्यं गुणा—मृदुस्वरत्वादयः 'हिमरयय-कुमुयकुंदेंदुप्पगासं' ति हिमं च रजतं च कुमुदं च कुन्दश्चेन्दुश्चेति द्वन्द्वस्तेषामित्र प्रकाशो यस्य तन्तथा 'सकोरेंटमल्लदामं' ति सकोरेण्टकानि—कोरण्टपुष्पगुच्छ-युक्तानि माल्यदामानि—पुष्पमाला यत्र तत्तथा।

- ९/१९६. 'नाणामणिकणगरयणविमलमहिरहतविणञ्जउज्जल-विचित्तदंडाओ' ति नानामणिकनकरत्नानां विमलस्य महार्हस्य महार्घस्य वा तपनीयस्य च सत्कावुज्ज्वली विचित्रौ दण्डकौ ययोस्ते तथा, अथात्र कनकतपनीययोः को विशेषः?, उच्यते, कनकं पीतं तपनीयं रक्तमिति। 'चिल्लियाओ' ति वीप्यमाने लीने इत्येके 'संखंककुंददगरयअमयमहियफेणपुंज-संनिगासाओ' ति शङ्खाङ्ककुंददकरजसाममृतस्य मिथतस्य सतो यः फेनपुञ्जस्तस्य च संनिकाशे—सदृशे ये ते तथा, इह चाङ्को रत्नविशेष इति, 'चामराओ' ति यद्यपि चामरशब्दो नपुंसकलिङ्को रूढस्तथाऽपीह स्त्रीलिङ्गतया निर्दिष्टस्तथैव कविचद्रढन्त्वादिति॥
- ९/१९७. 'मत्तगयमहामुहाकिइसमाणं' ति मत्तगजस्य यन्महामुखं तस्य याऽऽकृतिः—आकारस्तथा समानं यत्तत्तथा।
- ९/१९९. 'एगाभरणवसणगहियणिञ्जोय' त्ति एकः-एकादृश आभरण-वसनलक्षणो गृहीतो निर्योगः-परिकरो य ते तथा।
- ९/२०४. 'तप्पढमयाए' ति तेषां विविधितानां मध्ये प्रथमता तत्प्रथमता तया 'अष्ट्रहमंगलग' ति अष्टावष्टाविति वीप्सायां द्विर्वचनं मङ्गलकानि-माङ्गल्यवस्त्ति, अन्ये त्वाहुः-अष्टसङ्ख्यानि अष्टमङ्गलकसञ्ज्ञानि वस्तूनि 'जाव दप्पणं' ति इह यावत्करणादिवं दृश्यं-'नंदियावत्तवद्धमाणगभद्दासणकल-समच्छ' ति तत्र वर्द्धमानकं-शरावं (वसंपुटं) पुरुषारूढपुरुष इत्यन्ये स्वस्तिकपञ्चकमित्यन्ये प्रासादविशेषमित्यन्ये 'जहा उववाइए' ति, अनेन च यदुपात्तं तद्वाचनान्तरे साक्षादेवास्ति, तच्चेदं-'दिव्या य छत्तपडागा' दिव्येव दिव्या-प्रधाना छत्रसहिता

पताका छत्रपताका तथा 'सचामरादरसरइयआलोयदिर् सणिज्ञा वाउखुयविजयवेजयंती य ऊसियं ति सह चामराभ्यां या सा सचामरा आदर्शो रचितो यस्यां साऽऽदर्शरचिता आलोकं—दृष्टिगोचरं यावद् दृश्यतेऽत्युच्यत्वेन या साऽऽलोक-दर्शनीया. ततः कर्म्भधारयः, 'सचामरा दंसणरइयआलोय-दरिसणिज्ञा' ति पाठान्तरे तु सचामरेति भिन्नपदं, तथा दर्शने—जमालेर्दृष्टिपथे रचिता—विहिता दर्शनरचिता दर्शने वा सित रतिदा—सुखप्रदा दर्शनरितदा सा चासावालोकदर्शनीया चेति कर्म्भधारयःः काऽसौ ? इत्याह—वातोब्धृता विजयसूचिका वेजयन्ती—पार्श्वतो लघुपतािककाद्वययुक्ता पताकाविशेषा वातोब्ध्रुतविजयवैजयन्ती 'उच्छिता' उच्चा, कथिमव? 'गगण-तलमणुलिहंती' ति गगनतलं आकाशतलमनुलिखन्ती-वानुलिखन्ती अत्युच्यतयेति।

'जहा उववाइए' नि अनेन यत्सूचित तदिदं—'तयाणंतरं च णं वेरुलियभिसंतविमलदंडं' भिसंतः त्ति 'पलंबकोरंटमत्लदामोवसोहियं चंदमंडलनिभं समुसियं विमलमायवत्तं पवरं सीहासणं मणिरयणपायपीढं च सपाउयाजुगसमाउत्तं' स्वकीयपादुकायुगसमायुक्तं 'बह्किंकरकम्मगरपुरिसपायत्तपरिक्रिवृनं' बहवी किङ्करा:–प्रतिकर्म्म प्रभोः कर्म्मकराश्च पुच्छाकारिणः तदन्यथाविधास्ते च ते पुरुषाश्चेति समासः च-पत्तिसमृद्दः बह्किङ्करादिभिः परिक्षिप्तं यत्ततथा 'पुरओ अहाणुपृर्व्वीए संपट्टियं।

'तयाणंतरं च णं बहवे लड्डिग्गाहा कुंतग्गाहा चामरम्माहा पासन्गाहा चावग्गाहा पोत्थवग्गाहा फलगग्गाहा पीढवम्माहा वीणग्गाहा कूवयग्गाहा' कुतुपः—तैलादिभाजनविशेषः 'हडप्पग्गाहा' हडप्पो—द्रम्मादिभाजनं ताम्बूलार्थं पूगफलादि-भाजनं वा 'पुरओ अहाणुपुर्व्वाए संपद्विया।

तयाणतरं च णं बहवे दंडिणो मुंडिणो सिहंडिणो-शिखाधारिणः जटिणो-जटाधराः पिच्छिणो-मयूरादिपिच्छवाहिनः हासकरा ये हसन्ति डमरकरा-विड्वरकारिणः दवकराः-परिहासकारिणः चाटकराः-प्रियवादिनः कंदप्पिया-कामप्रधानकेलिकारिणः कुकुङ्या–भाण्डाः भाण्डप्राया वा 'वायंता गायंता य नच्चंता य हासंता य भासंता य सासिंता य शिक्षयन्तः 'साविंता य' इदं चेदं भविष्यतीत्येवंभूतवचांसि श्रावयन्तः 'रक्खृंता य' अन्यायं रक्षन्तः 'आलोकं च करेमाणे' त्यादि तु लिख्वितमेवास्ति इति। एतच्य वाचनान्तरे प्रायः साक्षाद्दृश्यत एव, तथेदमपरं तत्रैवाधिकं-'तयाणंतरं च णं जच्चाणं वरमल्लिहाणाणं चंचुव्यियललियपुलयविक्कमविलासियगईणं हरिमेलामउल-थासगअमिलाणचमरगंडपरिमंडियकडीणं अहसयं वरतुरगाणं पुरओ अहाणुपुर्व्वाए संपद्वियं, तयाणंतरं च णं ईसिं दंताणं ईसिं मत्ताणं ईसिं उन्नयविसालधवलदंताणं कंचणकोसीपविट्टदंतोवसोहियाणं अट्टसयं गयकलहापं पुरओ अहाणुपूर्व्वाए संपट्टियं, तयाणंतरं च णं सच्छत्ताणं सज्झयाणं सघंटाणं सपडागाणं सतोरणवराणं सरिवृधिवृणीहेमजाल-पेरंतपरिक्खिताणं सनन्दिघोसाणं हेमवयवित्ततिणिसकणग-सुसंविद्धचक्कमंडलधुराणं निज्जूतदारुगाणं सुकयनेमिजंतकम्माणं आइन्नवरतुरगसुसंपउत्ताणं कसल-नरच्छेयसारहिस्संपञ्गहियाणं सरसयबत्तीसतोणपरिमंडियाणं सकंकडवडेंसगाणं सचावसरपहरणावरणभरियजुद्धसज्जाणं अहुसर्य रहाणं प्रओ अहाण्युव्वीए संपट्टियं, तयाणंतरं च णं असिसितेकोततोमरस्ललउडभिडिमालधणुबाणसज्जं पायताणीयं पुरओ अहाणुपूर्व्वीए संपट्टियं, तयाणंतरं च णं बहवे राईसरतलवरकोडंबियमाडंबिय - इब्भसेट्टिनेणावइस्रतथवाह-पभिइओ अप्पेगइया इयगया अप्पेगइया गयगया अप्पेगइया रहगया परओ अहाणपूर्व्वाए संपद्गियं ति तत्र च 'वरमल्लिहाणाणं' ति वरं माल्याधानं-पृष्पबन्धनस्थानं शिरः केशकलापी येषां ते वरमाल्याधानास्तेषाम्, इकारः प्राकृत-प्रभवो 'बालिहाण' मित्यादाविवेति, अथवा वरमल्लिकावद् शुक्लत्वेन प्रवरविचिकलकुसुमवद् घाणं-नासिका येषां ते तथा तेषां, क्वचित् 'तरमल्लिहायणाणं' ति दश्यते तत्र च तरो-वेगो बलं. तथा 'मल मलल धारपे' ततश्च तरोमल्ली-तरोधारको वेगादिधारको हायनः-संवत्सरो वर्तते येषां ते तरोमल्लिहायनाः –यौवनवन्त इत्यर्थः। अतस्तेषां वरत्र-गाणामितियोगः 'वरमल्लिभासणाणं' ति क्वचिद्दृश्यते, तत्र तु प्रधानमाल्यवतामत एव दीप्तिमतां चेत्यर्थः 'चंचुच्चिय-लिलयपुलियविक्कमविलासियगईणं ति 'चंच्चियं' ति प्राकृतत्वेन चञ्च्रितं-कृटिलगमनम्, अथवा शुकचञ्चुस्तद्वद्वक्रतया उच्चितम्–उच्चताकरणं पदस्योत्पाटनं वा (शुक) पादस्येवेति चञ्चिष्यतं तच्च ललितं क्रीडितं पुलितं च-गतिविशेषः प्रसिद्ध एव विक्रमश्च-विशिष्टं क्रमणं क्षेत्रलङ्घनमिति द्वंद्वस्तदेतत्प्रधाना विलासिता-विशेषेणो-ल्लासिता गतिर्थेस्ते तथा तेषां, क्वचिदिदं विशेषणमेवं दृश्यते−'चंचुच्चियललियपुलियचलचवलचंचलगईणं' ति तत्र च चञ्चरितललिनपुलितरूपा चलानां-अस्थिराणां चञ्चलेभ्यः सकाशाच्यञ्चला-अतीवचटुला गतिर्येषां ते। तथा तेषां 'हरिमेलमउलमल्लियच्छाणं' ति हरिमेलको-वनस्पति-विशेषस्तस्य मुकुलं-कुडालं मल्लिका च-विचकिलस्तद्ध-दक्षिणी येषां, शुक्लाक्षाणामित्यर्थः, 'थासगअमिलाणचामर-गंडपरिमंडियकरीणं' ति स्थासका–दर्प्पगाकारा अश्वालङ्कार-विशेषग्स्तैरम्लानचामरैर्गण्डैश्च—अमलिनचामरदण्डैः परिमण्डिता कटिर्येषां ते तथा तेषां, क्वचित्पुनरेवमिदं विशेषणमेवं दृश्यते-'मुहभंडगओचूलगथासगमिलाणचामरगण्डपरिमंडियकडीणं' ति तत्र मुखभाण्डकं-मुखाभरणम् अवचूलाश्च-प्रलम्बमानपुच्छाः स्थासकाः प्रतीताः 'मिलाण' ति पर्याणानि च येषां सन्ति ते तथा मत्वर्थीयलोपदर्शनात्. चमरी (चामर)

मण्डितकटय इति पूर्ववत्, ततश्च कर्माधारयोऽतस्तेषां, क्वचित्पुनरेविमदं दृश्यते—'थासगअहिलाणचामरगंडपरिमंडिय-ति तत्र तु अहिलाणं-मुखसंयमनं ततश्च 'थासगअहिलाण' डत्यत्र मत्वर्थीयलोपेनोत्तरपदेन कर्म्मधारयः कार्यः, तथा इसिं इंताणं' ति 'ईण्हान्तानां' मनाग्गाहितशिक्षाणां गजकलभानामिति योगः ईसिंउच्छं-गउन्नयविसालधवलदंताणं' ति उत्पङ्गः-पृष्ठदेशः ईषदृत्यङ्गे उन्नता विशालाश्च ये चौवनारमभवर्नित्वात्ते तथा ते च ते धवलदन्ताश्चेति समासोऽतस्तेषां 'कंचणकोसीपविद्वदंतोव-सोहियाणं' ति इह काञ्चनकोशी-सुवर्णमयी खोला, रथवर्णके त् 'सन्झयाणं सपडागाणं' इत्यत्र गरुडादिरूपयक्तो ध्वनः तदितरा तु पताका 'सरिवृत्त्विणीहेमजालपेरंतपिक्त्विनाणं' ति सिकिङ्किणीकं-क्षद्रघण्टिकोपेतं यद् हेमजालं-नवर्णमयस्तदा-भरणविशेषस्तेन पर्यन्तेष परिक्षिप्ता ये ते तथा नेषां, 'सनंदिघोसाणं' ति इह नर्न्दा-ब्रावशतूर्यसम्दायः, चेमानि-

'भंभा १ मउंद २ मद्दल ३ कडंब ४ झल्लरि ५ हडुक्क ६ कंसाला ७१

इति 'हेमक्यचित्ततिणिसकणगनिज्त-दारुगाणं' नि हैमक्तानि-

११ पणवो १२ य बारसमो॥१॥

काहल ८ तलिमा ९ वंसो १० संखो

हिमबद्धिरिसम्भवानि चित्राणि-विविधानि तैनिशानि-तिनिशा-भिधानतरुसम्बन्धीनि कनकनियुक्तानि-सुवर्णख्रितानि दारुकाणि-काष्ठानि येषु ते तथा तेषां, 'ज्संविद्धचक्क-मंडलधाराणं' ति सुष्ठु संविद्धानि चक्राणि मण्डलाश्च वृत्ता धारा येषां ते तथा तेषां 'सुसिलिइचित्तमंडलधुराणं' ति क्वचिद्दुश्यते तत्र सुष्ठु संश्लिष्टाः चित्रवत्कृर्वत्ये मण्डलाश्च-वृत्ता धरो येषां ते तथा तेषां 'कालायसम्कयनेमिजंतकम्माणं' ति कालायसेन-लोहविशेषेण सुष्ट् कृतं नेमः-चक्रमण्डन-धाराया यन्त्रकर्म-बन्धनक्रिया येषां ते तथा तेषाम् 'आइन्नवरतुरगसुसंपउनाणं' ति आकीर्णैः-जात्यैर्वरतुरगैः सुष्ट संप्रयुक्ता ये ते तथा तेषां 'कुसलनरच्छेयसारहिस्-संपरगहियाणं' ति कुशलनरैः-विज्ञपुरुषैश्छेकसारथिभिश्च-दक्षप्राजितुभिः सुष्तु संप्रगृहीता ये ते तथा तेषां 'सरसय-बत्तीसतोणपरिमंडियाणं' नि शरशतप्रधाना ये द्वात्रिंशनोणा-भस्त्रकास्तैः परिमण्डिता ये ते तथा तेषां 'सकंकडवडेंसगाणं' ति सह कड्रटै:-कवचैरवतंसकैश्च शेख्ररकै: शिरस्त्राणैर्वा ये ते तथा तेषां 'सचावसरपहरणावरणभरियजुद्धसज्जाणं' ति सह

अथाधिकृतवाचनाऽनु-श्रियते-

तथा तेषां, शेषं तु प्रतीतार्थमेवेति।

'तयाणंतरं च णं बहवे उग्गा' इत्यादि, तत्र 'उग्राः'

चापैः शरैश्च यानि प्रहरणानि-कृन्तादीनि आवरणानि

च-स्फ्रुरकादीनि तेषां भरिता युद्धसञ्जाश्च-युद्धप्रगुणा ये ते

आदिदेवेनारक्षकत्वे नियुक्तास्तद्वंश्याश्च। भोगास्तेनैव गुरुत्वेन व्यवहृतास्तद्वंश्याश्च। जहा उववाइए' ति करणादिदं दृश्यं—'राइन्ना खृतिया इक्खागा नाया कोरव्वा' इत्यादि, तत्र 'राजन्या' आदिदेवेनैव वयस्थतया व्यवहृताश्तद्वंश्याश्च क्षत्रियाश्च प्रतीताः 'इक्ष्वाकवः' नाभयवंशजाः 'ज्ञाताः' इक्ष्व कुवंशविशेषभूताः 'कोरव्व' ति कुरवः—कुरुवंशजाः, अथ कियदन्तमिदं सूत्रमिहाध्ययम्? इत्याह—'जाव महापुरिशवण्यारपिरिक्खिते' ति वागुरा—मृगबन्धनं वागुरेव वागुरा सर्वतः परिवारणसाधम्यात् पुरुषाश्च ते वागुरा च पुरुषवागुरा महती चन्सौ पुरुषवागुरा च महापुरुषवागुरा तया परिक्षिप्ता ये ते तथा।

९/२०६. 'महंआस' ति महाश्वाः, किम्भूताः? इत्याह—'आसवरा' अश्वानां मध्ये वराः 'आसवार' ति पाठान्तरं तत्र 'अश्ववाराः' अश्वारूढपुरुषाः 'उभओ पासिं' ति उभयोः पार्श्वयोः 'नाग' ति नागाहस्तिनः नागवरा—हस्तिानां प्रधानाः' 'रहसंगेल्लि' ति रथसमुदायः।

९/२००. 'अब्भुग्गयभिंगारे' ति अभ्युद्धतः—अभिमुखमुत्पाटितो भृङ्गारो यस्य स तथा 'पग्गिहियतालियंटे' प्रगृष्टीतं तालवृन्तं यं प्रिति स तथा 'ऊसवियसेयच्छत्ते' उच्छित्रश्वेतच्छत्रः 'पर्वाइयसेयचामर-वालवीयणीए' प्रवीजितः श्वेतचामरवालानां सत्का व्यजनिका यं अथवा प्रवीजिते श्वेतचामरे बालव्यजनिके च यं स तथा।

९/२०८. 'जहा उनवाङ्ए' त्ति करणादिदं दृश्यं-'कामन्थिया भोगत्थिया' कामौ-शुभशब्दरूपे भोगाः-शभगन्धादयः 'लाभितथया' धनादिलाभार्थिनः 'इहि सिय' ति रूढिगम्याः 'किट्टिसियं' ति किल्बिषिकः भाण्डादय इत्यर्थः, क्वचित् किट्टिसिकस्थाने 'किब्बिसिय' नि पठ्यते 'कारोडिया' कापालिकाः 'कारवाहिया' कार-राजदेयं वहन्तीत्येवंशीलाः कारवाहिनस्त एव कारवाहिकाः करवाधिता वा 'संख्रिया' चन्दनगर्भशङ्खहरूता माङ्गल्यकारिणः शङ्खवादका वा 'चक्किया' चाक्रिकाः-चक्रप्रहरणाः कुम्भकारादयो वा 'नंगनिया' गलावलम्बितसुवर्णादिमयलाङ्गलप्रतिकृतिधारिणो भट्टविशेषाः कर्षका वा 'मुहमंगलिया' मुख्ये मङ्गलं येषामस्ति ते मुखमङ्गलिकाः-चाटुकारिगः 'बद्धमाणा' स्कन्धारोपितपस्षाः 'पुसमाणवा' मागधाः 'इज्जिसिया पिंडिसिया घंटियं न्ति क्वचिद्दृश्यते, तत्र च इज्यां-पूजामिच्छन्त्येषयन्ति वा ये ते इज्यैषास्त एव स्वार्थिके कप्रत्ययविधानाद् इज्यैषिकाः, एवं पिण्डैषिका अपि, नवरं पिण्डो-भोजनं, घाण्टिकास्त ये घण्टया चरन्ति तां वा वादयन्तीति, 'ताहिं' ति ताभिर्विवक्षिताभि-रित्यर्थः विवक्षितत्वमेवाह-'इट्ठाहिं' इष्यन्ते स्मेतीष्टास्ताभिः, प्रयोजनवशादिष्टमपि किञ्चित्स्वरूपतः कान्तं स्यादकान्तं चेत्यत आह—'कंताहिं' कमनीयशब्दाभिरित्यर्थः 'पियाहिं' प्रियार्थाभिः 'मणुन्नाहिं' मनसा ज्ञायन्ते सुन्दरतया यास्ता मनोज्ञा भावतः सुन्दरा इत्यर्थः ताभिः

मनसाऽम्यन्ते–गम्यन्ते पुनः पुनर्याः सुन्दरत्वातिशयात्ता मनोऽमास्ताभिः। 'ओरालाहिं' उदाराभिः शब्दतेंऽर्धतश्च 'ऋल्लाणाहिं' कल्याणप्राप्तिसूचिकाभिः 'सिवाहिं उपद्रव-रहिताभिः शब्दार्थदृषणरहिताभिरित्यर्थः 'धन्नाहि' धनलम्भि-'मंगल्लाहिं' मङ्गले-अनर्थप्रतिचान 'सस्भिरीयाहिं' शोभायकताभिः 'हिययगमणिज्जाहिं' गम्भीरार्थतः सुबोधाभिरित्यर्थ: 'हिययपल्हायणिजजाहिं' हृदयगतकोपशोकादिग्रन्थिविलयनकरीभिरित्वर्धः 'मियमहर-र्गभीरगाहियाहिं' मिताः-परिमिताक्षरा मधुराः-कोमलशब्दाः रम्भीरा-महाध्वनयो दुरवधार्यमप्यर्थं श्रोतन् ग्राहवन्ति यास्तः ग्राहिकास्ततः पदचतुष्टयस्य कर्म्भधारयोऽतस्ताभिः भिय-महुरगंभीरसस्सिरीयाहिं ति क्वचिद् दृश्यते. तत्र च मिताः अक्षरतो मधुराः शब्दतो गर्म्भारा–अर्थता ध्वनितश्च स्वर्श्राः-आत्मसम्पद् यासां तास्तथा ताभिः 'अट्टसङ्याहिं' अर्थशतानि यासु सन्ति ता अर्थशतिकास्ताभिः, अथवः सइ-बह्फलत्वं अर्थतः सइयःओ अट्टसङ्याओ अपुणरुत्ताहिं वग्गूहिं वाग्भिर्गीभिरेकार्थिकानि वा इष्टादीनि वाग्विशेषणानीति 'अणवरयं' सन्ततम् 'अभिनदंता ये' त्यावि तु लिखितमेवास्ते। तत्र चाभिनन्डयन्ती-जय जीवेत्यादि भणन्तोऽभिवृद्धिमाचक्षाणाः 'जय जये' त्याशिर्वचनं भिक्तिसम्भ्रमे च द्विर्वचनं 'नंदा धम्मेणं' ति 'नन्द' वर्द्धस्व धर्मेण एवं तपसाऽपि, अथवा जय जय विपक्षं, केन?–धर्मेण हे नन्द! इत्येवमक्षरघटनेति 'जय जय नंदा! भद्दं ते' जय त्वं हे जगत्रन्दिकर! भद्रं ते भवतादिति गम्यं 'जियविग्धोऽविय' ति जितविष्नश्च 'वसाहि तं देव! सिद्धिमज्झे' ति वस त्वं हे देव! सिद्धिमध्ये देवसिद्धिमध्ये वा 'निहणाहि ये' त्यादि निर्घातय च रागद्वेषमल्लौ तपसा, कथमभूतः सन्? इत्याह-धृतिरेव धनिकं अत्यर्थं बद्धा कक्षा (कच्छोटः) येन स नथा, मल्लो हि मल्लान्तरजयसमर्थो भवति गाढबद्धकक्षः सन्नितिकृत्वोकन 'धिइधणिये' त्यादि, तथा 'अप्यमत्तो' इत्यादि, 'हराहि' ति आराधना-ज्ञानादिसम्यकुपालना सैव न्यप्राप्तनटग्राह्या आर धनापताका नां त्रैलोक्यमेव रङ्गमध्यं-मल्लयुद्धद्रष्ट्रभहाजनमध्यं तत्र। 'हंना परीसहचमूं' ति हत्वा परीषहसैन्यं, अथवा 'हन्ता' घातकः परीषहचम्बा इति विभक्तिपरिणामात् शीलार्थकतृत्रन्तत्वाद्वा परीषहचम्मिति 'अभिभविय' त्ति अभिभूय-जित्वा-ंगामकंटकोवसभ्गाणं' ति इन्द्रियग्रामप्रतिकृलोपसर्गानित्यर्थः णं वाक्यालङ्कारे अथवा 'अभिभविता' जेता ग्रामकण्टकोप-सर्गाणामिति, किं बहुना ?—'धम्मे ते' इत्यादि॥

९/२०९. 'नयणमालासहस्सेहिं' ति नयनमालाः—श्रेणीभूतजननेत्र-पड्कतयः 'एवं जहा उग्वाइए' ति अनेन यत्स्वचिनं तदिदं— 'वयणमालासहस्सेहिं अभिथुव्यमाणे २ हिययमाला-सहस्सेहिं अभिनंदिज्जमाणे २' जनमनःसमृहैः समृद्धिमुपनीयमानो जय

जीव नन्देत्यादिपर्यालोचनादिति भावः 'मणोरहमालासहरूसेहिं ब्रिच्छिप्पमाणे २' एतस्य पादमूले बत्स्याम इत्यादिभिर्जन-विकल्पैर्विशेषेण स्पृश्यमान इत्यर्थः 'कंतिरूवसोहरग-जोब्बणग्णेहिं पन्धिज्जमाणे २' कान्त्यादिभिर्गुणैर्हेतुभूतैः प्रार्ध्यमानो भर्तृतया स्वामितया वा जनैरिति अंगुलिमाला-सहस्लेहिं दाइञ्जमाणे २' 'दाहिणहत्थेणं बहुणं नरनारि-सहस्साणं अंजितमालासहस्साइं पडिच्छेमाणे २ भवणभित्ती (पर्न्ता) सहस्साइं' 'समइच्छिमाणे २' समितकामन्नित्यर्थः 'तंतीतलतालगीयवाड्यरवेणं । तन्त्री-बीणा नलाः-हस्तः तालाः-कांसिकाः तलताला वा-हस्ततालाः गीतवादिने-प्रतीते एषां यो रवः स तथा तेन 'मह्रेणं मणहरेणं' 'जय जय सहुग्योसमीसरणं' जयेतिशब्दस्य यद् उद्घोषणं तेन मिश्रो यः स तथा तेन तथा 'मंजुमंजुणा घोसेण' अतिकोमलेन ध्वनिना स्तावकलोकसम्बन्धिनः न्पुरादिभूषणसम्बन्धिना 'अप्पडिवुज्झमापे' ति अप्रतिबुद्ध्यमानः—शब्दान्तराण्यन-वधारयन् अप्रत्युद्धमानो वा-अनपहियमाणमानसो वैराग्यगत-मानसत्वादिति कंदरगिरिविवरकुहरगिरिवरपासाद्द्धघणभवण-देवकुलसिघाडगतिगचउक्कचच्चरआरामुञ्जाणकाणणसभप्प-वप्पदेसदेसभागे ति कन्दराणि-भूमिविवराणि विवरकुहराणि-गुहाः पर्वतान्तराणि वा गिरिवराः-प्रधानपर्वतः प्रासादाः-सप्तभ्मिकादयः ऊर्ध्वंघनभवनानि-उच्चाविर-लगेहानि-देवकुलानि प्रतीतानि शृङ्गाटकत्रिकचतुष्कचत्वराणि प्रान्वत् आरामाः-पुष्पजातिप्रधाना वनखण्डाः उद्यानानि-पुष्पादिमृहक्षयुक्तानि काननानि-नगराद् दूरवर्तीनि सभा-आस्थायिकाः प्रपा–जलदानस्थानानि एतेषां ये प्रदेशदेशरूपा भागास्ते तथा तान्, तत्र प्रदेशा-लघुतरा भागाः देशास्त् महत्तराः। अयं पुनर्दण्डकः क्वचिदन्यथा दृश्यते-'कंदरदरि-कुहरविवरगिरिपायारट्टालचरियदारगोउरपासायदुवारभवणदेव-कुलआरामु न्जाणकाणणसभपएसः त्ति प्रतीतार्थश्चायं, 'पडिस्वासयसहस्ससंकुले करेमाणे' ति प्रतिश्रुच्छतसहस्र-प्रतिशब्दलक्षसङ्गलानित्यर्थः कुर्वन् निर्गच्छतीति सम्बन्धः। 'हयहेसियहत्थिगुलुगुलाइयरहघण-घणाइयसद्मीसएणं महया कलकलरवेण य जणस्स सुमहरेणं पूरेंतोऽंबरं समंता सुयंधवरकुसुमचुन्नउब्बिद्धवासरेणुमइलं णंभं करेंते' सुगन्धीन'-बरक्स्मानां चूर्णानां च 'उब्बिद्धः' ऊर्ध्वंगतो यो वासरेणुः-वासकं रजस्तेन मलिनं यत्तत्त्था। 'कालागुरुपवरकुंदुरुक्कतुरुक्कधूवनिबहेग र्जावलोगमिव कालागुरुः-गन्धद्रव्यविशेषः वासयंते' प्रवरकुन्दुरुक्कं-वरचीडा तुरुव्कं-सिल्हकं धूपः-तदन्यः एतल्लक्षणो वा एषामेतस्य वा यो निवहः स तथा तेन जीवलोकं वासयन्निवेति खुभियचक्कवालं' 'समतओ क्षुभितानि चक्रवात्सनि-जनमण्डलानि यत्र गमने तत्त्रथा तद्यथा भवत्येवं निर्गच्छतीति 'पउरजणबालबुहुपमुङ्यतुरियपहावियविउलाउल-सम्बन्ध:।

बोलबहुलं नभं करेंते' पौरजनाश्च अथवा प्रचुरजनाश्च बाला वृद्धाश्च ये प्रमुदिताः त्वरितप्रधाविताश्च—शीघ्रं गच्छन्तस्तेषां व्याकुला-कुलानां अतिव्याकुलानां यो बोलः स बहुलो यत्र तत्तथा तदेवम्भूतं नभः कुर्वित्रिति 'खित्तयकुंडग्गामंस्स नगरस्स मज्झमज्झेणं' ति शेषं तु लिखितमेवास्त इति॥

- ९/२१०. 'पउमेइ व' ति इह याबत्करणादिदं दृश्यं—'कुमुदेइ वा निलिणेइ वा सुभगेइ वा सोगंधिएइ वा' इत्यादि, एषां च भेदो रूढिगम्यः, 'कामेहिं जाए' ति कामेषु—शब्दादिरूनेषु जातः 'मोगेहिं संबुह्धे' ति भोगा—गन्धरसस्पर्शास्तेषु मध्ये संबृद्धो—वृद्धिमुपगतः 'नोबिलिप्पइ कामरएण' ति कामलक्षणं रजः कामरजस्तेन कामरजसा कामरतेन वा—कामानुरागेण 'मित्तनाई' इत्यादि, मित्राणि—प्रतीतानि ज्ञातयः—स्वजातीयाः निजका—मानुलादयः स्वजनाः—पितृपितृब्यादयः सम्बन्धिनः श्वशुरादयः परिजनो—वासादिः, इह समाहारद्वन्द्वस्ततस्तेन नोपलिप्यते—स्नेहतः सम्बन्धो न भवर्तात्यर्थः।
- ९/२१३. 'हारबारि' इहं यावत्करणादिवं दृश्यं-'धारासिंदुवारच्छिनमुत्ताबलिपयासाइं अंसूणि' ति। 'जङ्यव्वं' ति प्राप्तेषु
  संयमयोगेषु प्रयत्नः कार्यः 'जाया!' हे पुत्र! 'घडियव्वं' ति
  अप्राप्तानां संयमयोगानां प्राप्तये घटना कार्या 'परिक्कमियव्वं'
  ति पराक्रमः कार्यः पुरुषत्वाभिमानः सिन्द्रफलः कर्त्तव्य इति
  भावः, किमुक्तं भवति?-'अस्सिं चे' त्यादि, अस्मिंश्चार्थेप्रवज्यानुपालनलक्षणे न प्रमादयितव्यमिति।
- ९/२१८. 'एवं जहा उसभवत्ते' इत्यनेन यत्सूचितं तिद्वदं 'तेणामेव उवागच्छइ उवागच्छिता समणं भगवं महावीरं तिक्खुत्तो आयाहिणं प्रयाहिणं पकरेइ पकरेइ वंदइ नमंसह बंदिता नमंसित्ता एवं वयासी— आलित्ते णं भंते! लोए' इत्यादि, व्याख्यातं चेदं प्रागिति।
- ९/२१७. 'नो आढाड' ति नाद्रियते तत्रार्थे नादरवान् भवति 'नो परिजाणइ' ति न परिजानातीत्यर्थः भाविदोषत्वेनोपेक्षणीय-त्वात्तस्येति॥
- ९/२२४. 'अरसेहि य' त्ति हिङ्ग्बाविभिरसंस्कृतत्वादविद्यमानरसैः 'विरसेहि य' ति पुराणत्वाद्विगतरसैः 'अंतेहि य' ति अरसत्या सर्वधान्यान्तवर्त्तिभिर्वल्लचणकादिभिः पंतेहि य' ति तैरेव भुक्तावशेषत्वेन पर्युषितत्वेन वा प्रकर्षणान्तवर्तिः त्वातप्रान्तैः 'लूहेहि य' ति रूक्षैः 'तुच्छेहि य' ति अल्पैः 'कालाइक्कंतेहि य' ति तृष्णाबुभुक्षाकालाप्राप्तैः। 'पमाणाइक्कंतेहि य' ति वृभुक्षापिपासामात्रानुचितैः 'रोगायंके' ति रोगो—व्याधिः स चासावातङ्कश्च—कृच्छ्रजीवितकारीति रोगातङ्कः 'उज्जले' ति उज्जले' ति उज्जले' ति उज्जले' ति उज्जले' ति उज्जले' ति उज्जले' ति उज्जले' ति उज्जले' ति उज्जले' ति उज्जले' ति उज्जले' ति उज्जले' ति उज्जले' ति उज्जले' ति उज्जले' ति उज्जले' ति उज्जले' ति उज्जले' ति उज्जले' ति उज्जले' ति उज्जले' ति उज्जले' ति उज्जले' ति उज्जले' ति उज्जले' ति उत्पादि प्रकर्विते तिप्ति नियति ज्विते विद्वते व व्यविद्विपुल इत्युच्यते, तत्र विपुलः सकलकायव्यापकत्वात्, 'पगाढे' ति प्रकर्षवृत्तिः 'कक्कसे' ति कर्कशाद्रव्यिमिव कर्कशांऽनिष्ट इत्यर्थः 'कडुए' ति करुकं नागरादि तिदव यः स करुकोऽनिष्ट

एवेति 'चंडे' नि रौद्रः 'दुक्खे' सि दुःखहेतुः 'दुग्गे' ति कष्टसाध्य इत्यर्थः 'तिव्वे' ति तीव्रं—तिक्तं निम्बादिद्रव्यं तदिव तीव्रः, किमुक्तं भवति?— 'दुरिहयासे' ति दुरिधसह्यः 'दाहवक्कंतिए' ति दाहो व्युत्क्रान्तः—उत्पन्नो यस्यासौ दाहव्युत्क्रान्तः स एव दाहब्युत्क्रान्तिकः।

- ९/२२५. 'सेज्जासंथारगं' ति शय्यायै–शयनाय संस्तारकः शय्यासंस्तारकः॥
- ९/२२७. 'बलियतरं' ति गाढतरं 'किं कडे कज्जइं ति किं निष्पन्न उत निष्पाद्यते?, अनेनातीतकाल-निर्देशेन वर्तमानकालनिर्देशेन च कृतक्रियमाणयोर्भेद उक्तः, उत्तरेऽप्येवमेव, तदेवं संस्तारक-कर्तृसाध्मिरपि क्रियमाणस्याकृततोक्ता।
- ततश्चासौ स्वकीयवचनसंस्तारककर्तृसाधुवचन-8/226. योर्विमर्शात् प्ररूपितवान्-क्रियमाणं कृतं यदभ्युपगम्यते तन्न सङ्गच्छते. यतो येन क्रियमाणं कृतमित्यभ्युपगतं तेन विद्यमानस्य करणक्रिया प्रतिपन्ना, तथा च बहवो दोषाः, तथाहि-यत्कृतं तिक्रियमाणं न भवति, विद्यमानत्वा-च्चिरन्तनघटवत्, अथ कृतमपि क्रियते ततः क्रियतां नित्यं कृतत्वात् प्रथमसमय इवेति. न च क्रियासमाप्तिर्भवित सर्वदा क्रियमाणत्वादादिसमयवदिति, तथा यदि क्रियमाणं कृतं स्यात्तदा क्रियावैफल्यं स्याद् अकृतविषय एव तस्याः सफलत्वात्, तथा पूर्वमसदेव भवद्दृश्यते इत्यध्यक्षविरोधश्च, तथा घटादिकार्य-निष्पत्तौ दीर्घः क्रियाकालो दृश्यते, यतो नारम्भकाल एव घटादिकार्यं दृश्यते नापि स्थासकादिकाले, किं तर्हि. तिन्क्रियाऽवसाने, यतश्चैवं ततो न क्रियाकालेषु युक्तं कार्यं किन्त् क्रियाऽवसान एवेति, आह च भाष्यकारः-''जस्सेह कज्जमाणं कयंति तेणेव विज्जमाणस्स। करणकिरिया पवना तहा य बहुदोसपडिवत्ती।।१॥ कयमिह न कज्जमाणं तब्भावाओ चिरंतणघडोव्व। अहवा कयंपि कीरइ कीरउ निच्चं न य समती॥२॥ किरियावेफल्लंपि य पुव्वमभूयं च दीसए हुतं। दीसङ दीहो य जओ किरियाकालो घडाईणं॥३॥ नारंभे चिवय दीसङ् न सिवादद्धाइ दीसङ् तदंते। तो नहि किरियाकाले जुत्तं कज्जं तदंतीम।।४॥१

किरियावेफल्लंपि य पुव्यमभूयं च दीसए हुंतं!
दीसइ दीहो य जओ किरियाकालो घडाईणं॥३॥
नारंभे च्यिय दीसइ न सिवादछाइ दीसइ तदंते।
तो निह किरियाकाले जुत्तं कज्जं तदंतंमि॥४॥'
इति।

2. यस्येह क्रियमाणं कृतमिति मतं तेनेह विद्यमानस्य करणक्रियाऽङ्गीकृता
तथा च बहुदोषापतिः॥१॥ इह कृतं न क्रियमाणं तछावाच्चिरन्तनघट
इव। अथवा कृतमपि चेत क्रियतं करोतु नित्यं न च समाप्तिः॥२॥
क्रियावैफल्थमपि च पूर्वमभूतं च भवददृश्यते (दृष्टापलापः) यतो
घटादीनां क्रियाकालश्च दीर्चा दृश्यते॥३॥ न चारम्भे
दृश्यते (घटादि) न स्थासकाद्यछायां किन्तु तदंते ततः क्रियाकाले कार्यं
न युक्तं युक्तम् तदन्त एव॥४॥
> व्याकार्णियादकं च क्रियतेष्ठणावपदिति संशितगाना।

खुण्डपिमवाकृतं न क्रियतेऽभावादिति स्थिवरमतम्।
 अथ च'फृतमिप क्रियते तदा खरविषाणमिप क्रियताम्॥१॥

- ९/२२९. 'अत्थेगइया समणा णिग्गंथा एयमट्टं णो सद्दहंति' ति ये च न श्रद्दधित तेषां मतिमदं-नाकृतं अभूतमविद्यमानिमत्यर्थः क्रियते अभावात्। खपुष्पवत्, यदि पुनरकृतमपि अन्मदर्पात्यर्थः क्रियते तदा खरविषाणमपि क्रियतामसत्त्वाविशेषात्, अपि च-ये कृतकरणपक्षे नित्यक्रियादयो दोषा भणितास्ते च असत्करण-पक्षेऽपि तुल्या वर्त्तन्ते, तथाहि-नात्यन्तमसत् क्रियतेऽसद्धावात्। खरविषाणमिव, अथात्यन्तासदपि क्रियते तदा नित्यं तत्करण-प्रसङ्गः, न चात्यन्तासतः करणे क्रियासमाप्तिर्भवति, तथाऽत्य-न्तासतः करणे क्रियावैफल्यं च स्यादसत्त्वादेव खरविषाणवत्. अथ च अविद्यमानस्य करणाभ्युपगमे नित्यक्रियादयो दोषाः कष्टतरका भवन्ति, अत्यन्ताभावरूपत्वात् खरविषाण इवेति, विद्यमानपक्षे तु पर्यायविशेषेणापर्ययणातु स्यादपि क्रिया-व्यपदेशो यथाऽऽकाशं कुरु, तथा च नित्यक्रियादयो दोषा न भवन्ति, न पुनरयं न्यायोऽत्यन्तासित खरविषाणादावस्तीति, यच्चोक्तं-'पूर्वमसदेवोत्पद्यमानं दृश्यत इति प्रत्यक्षविरोधः', तत्रोच्यते, यदि पूर्वमभूतं सद्भवद्दृश्यते तदा पूर्वमभूतं सद्भवत् कस्मात्त्वया खरविषाणमपि न दृश्यते, यच्चोक्तं-'दीर्घः क्रियाकालो दृश्यते, तत्रोच्यते , प्रतिसमयमृत्पन्नाना परस्परे-णेषद्विलक्षणानां सुबह्वीनां स्थासकोसादीनामारम्भसमयेष्वेव निष्ठानुयायिनीनां कार्यकोटीनां दीर्घः क्रियाकालो यदि दृश्यते तदा किमत्र घटस्यायातं? येनोच्यते-दृश्यते क्रियाकालो घटादीनामिति, यच्चोक्तं-'नारम्भ एव दृश्यते' इत्यादि, तत्रोच्यते, कार्यान्तरारम्भे कार्यान्तरं कथं दृश्यतां पटारम्भे घटवत्?. शिवकस्थासकादयश्च घटस्वरूपा न भवन्ति, ततः शिवकादिकाले कथं घटो दृश्यतामिति ?, किंच-अन्त्यसमय एव घटः समारब्धः ?, तत्रैव च यद्यसौ दृश्यते तदा को दोष:?, एवं च क्रियमाण एव कृतो भवति, क्रियमाणसमयस्य निरंशत्वान, यदि च संप्रतिसमये क्रियाकालेऽप्यकृतं वस्तु तद्याऽतिक्रान्ते कथं क्रियतां कथं वा एष्यति ? क्रियाया उभयोरपि विनष्टत्वानृत्पन्नत्वेनासत्त्वाद-सम्बध्यमानत्वात्, तस्मात् क्रियाकाल एव क्रियमाणं कृतमिति, आह च–

### '<sup>२</sup>थेराण मयं नाकयमभावओ कीरए खपुण्फं व। अहव अकयंपि कीरइ कीरउ तो खरविसाणंपि॥१॥

नित्यक्रियादयो दोषा ननु तुल्या असित कष्टतरका व्य। खरविषाणमधि पूर्वमभूतं त्वया किं न दृश्यते?॥२॥ प्रतिसमयोत्पन्नानां युब्हुना परभ्यरविलक्षणानां । क्रियाणां कालो दीर्घो यदि दृश्यते कुम्भस्य किम् १॥३॥ अन्यारमभेऽन्यत् कथं दृश्यताम्? यथा पटारमभे घटः। शिवकादयो न कुभो दृश्यना कथं स तत्काले ?॥१॥ अन्त एवं यद्याररूधोऽन्त एव यदि दृश्यते को दोषः। वर्त्तमानेऽकृतं अतीत क्रियतां ? चेत्कथं भविष्यति॥५.। चैष्यति कथं काले १

निच्चिकिरियाइ दोसा नणु तुल्ला असइ कद्वतरया वा। पुल्वमभूयं च न ते दीसइ किं खरिवसाणंपि?॥२॥ पइसमउप्पन्नाणं परोप्पर-विलक्खणाण सुबहूणं। वीहों किरियाकालो जइ दीसइ किं च कुंभस्स॥३॥ अन्नारंभे अन्नं किह दीसउ? जह घडो पडारंभे। सिवगादओ न कुंभो किह दीसउ सो तदब्हाए?॥४॥ अंते च्चिय आरखो जइ दीसइ तीम चेव को दोसो?। अकयं च संपड गए किहु कीरउ किह व एसंमि?॥५॥' इत्यादि बहु वक्नव्यं तच्च विशेषावश्यकादवगन्तव्यमिति।

- ९/२३०. 'छउमत्थावक्कमणेणं' ति छद्मस्थानां सतामपक्रमणं-गुरुकुलान्निर्गमनं छद्मस्थापक्रमणं तेन।
- ९/२३१. 'आवरिग्जइ' ति ईषद्वियते 'निवारिज्जइ' ति नितरां वार्यते प्रतिहन्यत इत्यर्थः।
- ९/२३३. 'न कयाङ नासी' त्यादि तत्र न कदाचिन्नासीदनादित्वात् न कदाचिन्न भवति सदैव भावात् न कदाचिन्न भविष्यति अपर्यवसितत्वात्, किं तर्हि?, 'भुविं चे' त्यादि ततःश्चायं त्रिकालभावित्वेनाचलत्वाद् ध्रुवो मेर्वादिवत् ध्रुवत्वादेव 'नियतः' नियताकारो नियतत्वादेव शाश्वतः प्रतिक्षणमप्यसत्त्वस्याभावात् शाश्वतत्वादेव 'अक्षयः' निर्विनाशः, अक्षयत्वादेवाव्ययः प्रदेशापेक्षया, अवस्थितो द्रव्यापेक्षया, नित्यस्तदुभयापेक्षया, एकार्था वैते शब्दाः।
- ९/२३५. 'आयाए' ति आत्मना 'असन्भावुन्भावणाहिं ति असन्द्रावानां-वितथार्थानामुन्द्रावना-उत्प्रेक्षणानि असन्द्रावोद्-भावनास्ताभिः 'मिच्छत्ताभिनिवेसेहि य' नि मिथ्यात्वात् मिथ्यादर्शनोदयाद् येऽभिनिवेशा-आग्रहास्ते तथा तैः 'वुग्गहिमाणे' ति व्युगाहयन् विरुद्धग्रहवन्तं कुर्वन्नित्यर्थः 'वुष्पण्माणे' नि व्युत्पादयन् दुर्विदग्धीकुर्वन्नित्यर्थः।
- ९/२४०. 'कंसु कम्मादाणेसु' ति केषु कर्महेतुषु सत्स्वित्यर्थः 'अजसकारमे' त्यादौ सर्वदिग्नामिनी प्रसिद्धिर्यशस्त-त्प्रतिषेधादयशः, अवर्णस्त्वप्रसिद्धिमात्रम्, अकीर्तिः पुनरेकदिग्नामिन्यप्रसिद्धिरिते।
- ९/२४२. 'अरसाहारे' त्यादि, इह च 'अरसाहारे' इत्याद्यपेक्षया 'अरसर्जीवी' त्यादि न पुनरुक्तं शीलादिप्रत्ययार्थेन भिन्नार्थ-त्वादिति, 'उबसंतजीवि' ति उपशान्तोऽन्तर्वृत्या जीवर्तात्ये-वंशील उपशान्तर्जीवी, एवं प्रशान्तर्जीवी नवरं प्रशान्ती बहिर्वृत्त्या, 'विवित्तर्जीवि' नि इह विविक्तः स्त्र्यादिसंस-क्तास्पनादिवर्जनत इति। अथ भगवता श्रीमन्म्म्हावीरेण सर्वजन्वादमुं तद्वयितकरं जानताऽपि किमिति प्रवाजितोऽसौ? इति, उच्यते. अवश्यम्भाविभावानां महानुभावरिप प्रायो लङ्क्षयितुमशक्यत्वाद् इत्थमेव वा गुणिवशेषदर्शनाद्, अमूढलक्षा हि भगवन्तोऽर्हन्तो न निष्प्रयोजनं क्रियासु प्रवर्तन्त इति॥ नवमशते त्रयस्त्रिंशत्तम उद्देशकः समाप्तः॥९/३३॥

# चतुस्त्रिंशत्तम उद्देशकः

- अनंतरोद्देशके गुरुप्रत्यनीकतया स्वगुणव्याघात उक्त-श्चतुस्त्रिंशत्तमे तु पुरुषव्याघातेन तदन्यजीवव्याघात उच्यत इत्यैवंसंबद्धस्यास्येदमादिसूत्रम्—
- ९/२४६-२४७. 'तेण' मित्यादि, 'नोपुरिसं हणइ' ति पुरुषव्यति-रिक्तं जीवान्तरं हन्ति 'अणेगे जीवे हणइ' ति 'अनेकान जीवान्' यूकाशतपदिकाकृमिगण्डोलकादीन् तदाश्रितान् तच्छरीरावष्टब्धांस्तदुधिरप्लावितादींश्च हन्ति, अथवा स्वका-यस्याकुञ्चनप्रसारणादिनेति, 'छणइ' ति क्वचित्पाटस्तन्नापि स एवार्थः, क्षणधातोर्हिसार्थत्वात्, बाहुत्त्याश्रयं चेदं सूत्रं, तेन पुरुषं घ्नन् तथाविधसामग्रीवशात् कश्चितमेव हन्ति कश्चिदेकमपि जीवान्तरं हन्तीत्यपि दृष्ट्ट्यं, वक्ष्यमाणभङ्ग-कत्रयान्यथाऽनुपपत्तेरिति।
- ९/२४८. 'एते सब्बे एक्कगमा' 'एते हस्त्यादयः 'एकगमाः' सदृशाभिलापाः।
- ९/२४९,२५०. 'इसिं' ति ऋषिम् 'अणंते जीवे हणइ' ति ऋषिं धनन्ननन्तान् जीवान् हन्ति, यतस्तद्धातेऽनन्तानां घातो भवित, मृतस्य तस्य विरतेर-भावेनानन्तजीवघातत्वभावात्, अथवा ऋषिजीवन् बहून् प्राणिनः प्रतिबोधयित, ते च प्रतिबुद्धाः क्रमेण मोक्ष-मासादयन्ति, मुक्ताश्चानन्तानामि संसारिणामधातका भवन्ति, तद्धधे चैतत्सर्वं न भवत्यतस्तद्वधेऽनन्तजीववधो भवतीति, 'निक्खेवओ' ति निगमनं।
- ९/२५१. 'नियमा पुरिसवेरेणे' त्यादि, पुरुषस्य हतत्वान्नियमा-त्पुरुषवधपापेन स्पृष्ट इत्येको भङ्गः, तत्र च यदि प्राण्यन्तरमपि हतं तदा पुरुषवैरेण नोपुरुषवैरेण चेति द्वितीयः, यदि तु बहवः प्राणिनो हतास्तत्र तदा पुरुषवैरेण नोपुरुषवैरैश्चेति तृतीयः, एवं सर्वत्र त्रयम्।
- ९/२५२. ऋषिपक्षे तु ऋषिवैरेण नोऋषिवैरैश्चेन्येवमेक एव, ननु यो मृतो मोक्षं यास्यत्यविरतो न भविष्यति तस्यर्षेविधे ऋषिवैरमेव भवत्यतः प्रथमविकलपसम्भवः, अथ चरमशरीरस्य निरूपक्रमायुष्यकत्वान्न हननसम्भवस्ततोऽचरमशरीरापेक्षया यथोक्त-भङ्गकसम्भवो, नैवं, यतो यद्यपि चरमशरीरो निरूपक्रमायुष्कस्तथाऽपि तद्यधाय प्रवृत्तस्य यमुनराजस्येव वैरमस्त्येवेति प्रथमभङ्गकसम्भव इति, सत्यं, किन्तु यस्य ऋषेः सोपक्रमायुष्कत्वात् पुरुषकृतो वधो भवति तमाश्रित्येदं सूर्व प्रवृत्तं, तस्यैव हननस्य मुख्यवृत्त्या पुरुषकृतत्वादिति।
  - प्राग् हननमुक्तं, हननं चोच्छवासादिवियोगऽत उच्छवासादिवक्तव्यतामाह—
- ९/२५३-२५७. 'पुढविक्काइए णं भंते' इत्यादि, इह पूज्यव्याख्या यथा वनस्पतिरन्ययोपर्यन्यः स्थितस्तत्तेजोग्रहणं करोति एवं पृथिवीकायिकावयोप्यन्योन्यसंबद्धत्वात्तत्तद्रूपं प्राणापानादि कुर्वन्तीति, तत्रैकः पृथिवीकायिकोऽन्यं स्वसंबद्धं पृथिवीकायिकम्

अनिति-तद्रूपमुच्छ्वासं करोति। यथोदर-स्थितकर्प्यूरः पुरुषः कर्पूरस्वभावमुच्छ्वासं करोति, एवमप्य-कायादिकानिति। एवं पृथिवीकायिकसूत्राणि पञ्च, एवमेवाप्कायादयः प्रत्येकं पञ्च सूत्राणि लभन्त इति पञ्चिवेशितः सूत्राण्येतानीति।

९/२५८-२६०. क्रियासूत्राण्यपि पञ्चिवंशितस्तत्र 'सिय तिकिरिए' ति यदा पृथिवंकि।यिकादिः पृथिवंकि।यिकादिरूपमुच्छ्वासं कुर्वन्नपि न तस्य पीडामुत्पादयित स्वभावविशेषात्तदाऽसौ कायिक्यादित्रिक्रियः स्यात्, यदा तु तस्य पीडामुत्पादयित तदा पारितापनिकीक्रियाभावाच्यतुष्क्रियः, प्राणातिपातसद्भावे तु पञ्चिक्रय इति।।

क्रियाधिकारादेवेदमाह-

९/२६१. 'वाउक्काइए ण' मित्यादि, इह च वायुना वृक्षमूलस्य प्रचलनं प्रपातनं वा तदा संभवति यथा नदीभित्यादिषु पृथिव्या अनावृत्तं तत्स्यादिति। अथ कथं प्रपातेन विक्रियत्वं परिनापादेः सम्भवात्?, उच्यते, अचेतनमूलापेक्षयेति॥

नवमशते चतुस्त्रिंशत्तमः

अस्मन्मनोव्योमतलप्रचारिणा,श्रीपार्श्वसूर्यस्य विसम्पितेजसा। दुर्धृष्यसमोहतमोऽपसारणाद्,विभक्तमेवं नवमं शतं मया॥१॥ ॥ समाप्तं नवमं शतम्॥१॥

॥ इति श्रीमदभयदेवसूरिविरचितवृत्तियुतं नवमं शतकं समाप्तं॥

# अथ दशमं शतकम्

व्याख्यातं नवमं शतम्, अथ दशमं व्याख्यायते, अस्य चायमभिसम्बन्धः—अनन्तरशते जीवादयोऽर्थाः प्रतिपादिताः इहापि त एव प्रकारान्तरेण प्रतिपाद्यन्ते, इत्येवंसम्बन्धस्या-स्योद्देशकार्थसङ्गहगाथेयम्—

'विसे' न्यादि, 'विस' ति दिशमाश्रित्य प्रथम उद्देशकः १ 'संबुडअणगारे' ति संवृतानगारिवषयो द्वितीयः २ 'आइहि' ति आत्मद्ध्यां वेवो वेवी वा वासान्तराणि व्यतिक्रामेदित्याद्यध्यभिधायकस्तृतीयः ३ 'सामहत्थि' ति श्यामहस्त्यभिधानश्रीमन्महावीरशिष्यप्रश्नप्रतिबद्धश्चतुर्थः १ 'देवि' ति चमराद्यग्रमहिषीप्ररूपणार्थः पञ्चमः ५ 'सभ' ति सुधम्मसभाप्रतिपादनार्थः षष्ठः ६ 'उत्तरअंतरदीवि' ति उत्तरस्यां दिशि येऽन्तरद्वीपास्तत्प्रतिपादनार्था अष्टाविंशति-सद्देशकाः, एवं चादितो दशमे शते चतुस्त्रिंशदृद्देशका भवन्तीति॥

### प्रथम उद्देशकः

- १०/१, 'किमियं भंते! पाईणति पबुच्चइ' ति किमेतद्वस्तु यत् प्रागेव प्राचीनं दिगविवक्षायां 'प्राची वा' प्राची पूर्वेति प्रोच्यते, उत्तरं तु जीवाश्चैव अजीवाश्चैव, जीवा—जीवरूपा प्राची, तत्र जीवा—एकेन्द्रियादयः अजीवास्तु—धर्मास्तिकायादिदेशादयः, इदमुक्तं भवति—प्राच्यां दिशि जीवा अजीवाश्च सन्तीति।
- १०/१. 'इंदे' त्यादि, इन्द्रो देवता यस्याः सैन्द्री, अग्निर्देवता यस्याः साऽऽग्नेयी, एवं यमो देवता याम्या, निर्ऋतिर्देवता नैर्ऋती, वरुणो देवता वारुणी, वायुर्देवता वायव्या, सोमदेवता सौम्या, ईशानदेवता ऐशानी, विमलतया विमला, तमा—रात्रिस्तदाकार-त्वात्तमाऽन्धकारेत्यर्थः। अत्र ऐन्द्री पूर्वा शेषाः क्रमेण, विमला तूथ्वां तमा पुनरधोदिगिति, इह च दिशः शकटोद्धिसंस्थिताः विदिशस्तु मुक्तावल्याकाराः ऊथ्वांधोदिशौ च रुचकाकारे, आह च—

''सगडुद्धिसंवियाओ महादिसाओ हवंति चतारि। मुत्तावलीव चउरो दो चेव य होंति रुयगनिभे॥१॥' इति।

१०/५, 'जीवार्वा' त्यादि, ऐन्द्री दिग् जीवा तस्यां जीवानामस्ति-त्वात्, एवं जीवदेशा जीवप्रदेशाश्चेति, तथाऽर्ज'वानां पुद्गलादीनामस्तित्वादजीवाः धर्मास्तिकायाविवेशानां पुनरस्तित्वादजीवदेशाः एवमजीवप्रदेशा अर्पात. तत्र ये जीवास्त एकेन्द्रियादयोऽनिन्द्रियाश्च केवितनः, ये तु जीवदेशास्त एकेन्द्रियादीनाम् ६, एवं जीवप्रदेशा अपि, जे अरूर्वा अजीवः ते सत्तविहं नि कथं?, नोधम्मत्थिकाए, अयमर्थः—धर्मास्तिकायः समस्त एवोच्यते, स च प्राचीदिण् न भवित, तदेकदेशभूतत्वात्तस्याः, किन्तु धर्मास्तिकायस्य देशः, सा तदेकदेशभागरूपेति १, तथा तस्यैव प्रदेशाः सा भवित, असङ्ख्येयप्रदेशात्मकत्वात्तस्याः २, एवमधम्मास्तिकायस्य देशः प्रदेशाश्च ३-४, एवमधम्मास्तिकायस्य देशः प्रदेशाश्च ३-८, एवमधम्मास्तिकायस्य देशः प्रदेशाश्च ३-८, एवमधम्मास्तिकायस्य देशः प्रदेशाश्च ५-६, अद्धासमयश्चेति ७, तदेवं सप्तप्रकारारूप्यजीवरूपा ऐन्द्री दिगिति॥

- १०/६. 'अम्पोयी ण' मित्यादिप्रश्नः, उत्तरे तु जीवा निषेधनीयाः, विदिशामेक-प्रदेशिकत्वादेकप्रदेशे च जीवानामवशाहाभावात्, असङ्ख्यात-प्रदेशावगाहित्वात्तेषां, तत्र 'जे जीवदेसा ते नियमा एगिंदियदेसं त्ति एकेन्द्रियाणां सकललोकव्यापकत्वादाग्नेय्यां नियमादे-केन्द्रियदेशाः सन्तीति, 'अहवे' त्यादि, एकेन्द्रियाणां सकललोकव्यापकत्वादेव द्वीन्द्रियाणां चालपत्वेन क्चचि-देकस्यापि तस्य सम्भवाद्च्यते एकेन्द्रियाणां देशाश्च डीन्द्रियस्य देशश्चेति द्विकयोगे प्रथमः, अथवैकेन्द्रियपदं नथैव द्वीन्द्रियपदे त्वेकवचनं देशपदे पुनर्बह्वचनमिति द्वितीयः अयं च यदा द्वीन्द्रियो द्वयादिभिर्देशैस्तां स्पृशति तदा स्यादिति, अथवैकेन्द्रियपदं तथैव द्वीन्द्रियपदं देशपदं च बहुवचनान्तमिति तृतीयः, स्थापना-'एगिं, देसा ३ बेइं १ देसे एगिं, देसा ३ बेइं १ देसा ३ एगिं, देसा ३ बेइं, ३ देसा३।' एवं त्रीन्द्रिय-चतुरिन्द्रियपञ्चेन्द्रियानिन्द्रियैः सह प्रत्येकं भङ्गकत्रयं दृश्यम्, एवं प्रदेशपक्षांऽपि वाच्यों, नवरमिष्ठ द्वीन्द्रियादिषु प्रदेशपदं बहुवचनान्तमेव, यतो लोकव्यापकावस्थानिन्द्रियवर्जजीवानां यत्रैकः प्रदेशस्तत्रासङ्ख्यातास्ते भवन्ति। लोकाव्यापकाव-स्थानिन्द्रियस्य पुनर्यद्यप्येकत्र क्षेत्रप्रदेशे एक एव प्रदेशस्तथाऽपि तत्प्रदेशपदे बहुवचनमेवाग्नेय्यां तत्प्रदेशानामसङ्ख्यातानःम-वगाढत्वाद्, अतः सर्वेषु द्विकयोगेष्वाद्यविरहितं भङ्गकद्वयमव भवतीत्येतदेवाह-'आइल्लिवरहिओ'-नि द्विकभङ्ग इति शेष:।
- १०/७. 'विमलाए जीवा जहा अग्गेईए' ति विमलायामिए जीवाना-मनवगाहात् 'अजीवा जहा इंदाए' नि समानवक्तव्यत्वात्, 'एवं तमावि' ति विमलावत्तमाऽपि वाच्येत्यर्थः, अथ विमलाया-मनिन्द्रियसम्भवात्तद्देशादयो युक्तास्तमायां तु तस्या-सम्भवात्कथं ते? इति, उच्यते, दण्डाद्यवस्थं तमाश्रित्य तस्य देशो देशाः प्रदेशाश्च विवक्षायां तत्रापि युक्ता एवेति। अथ तमायां विशेषमाह्- 'नवर' मित्यादि, 'अब्बासमयो न भन्नड' ति

शकटोब्बिसंस्थिताश्चतस्रो महाविशो भवन्ति चतस्रो। मुक्तावलीव चतसः, द्वे च रुचकिनभे भवतः॥१॥ (ऊर्ध्वाधोदिशौ)

समयव्यवहारो हि सञ्चरिष्णुसूर्यादिप्रकाशकृतः स च तमायां नास्तीति तत्राद्धासमयो न भण्यत इत्यर्थः। अथ विमलायामपि नास्त्यसाविति कर्थं तत्र समयव्यवहारः? इति, उच्यते, मन्दरावयवभ्यस्फटिककाण्डे सूर्यादिप्रभासङ्क्रान्तिद्वारेण तत्र सञ्चरिष्णुसूर्यादिप्रकाशभावादिति।

अनन्तरं जीवादिरूपा दिशः प्ररूपिताः। जीवाश्च शरीरिणोऽपि भवन्तीति शरीरप्ररूपणायाहः–

१०/८-९. 'कइ णं भंते! इत्यादि, 'ओगाहणसंठाणं' ति प्रज्ञापनायमेकविंशतितमं पदं, तच्चैवं-'पंचविंहे पन्नते, तं जहा-एगिंदियओरालियशरीरे जाव पंचिंदियओरालियसरीरे इत्यादि, पुस्तकान्तरे त्वस्य सङ्ग्रहगाथोपलभ्यते, सा चेयम्- 'कइसंठाणपमाणं पोग्गलिचणणा सरीरसंजोगो।

#### दव्यपए-सप्पबहुं सरीरओगाहणाए या ॥१॥।

तत्र च कर्ताति कति शरीराणीति वाच्यं, तानि पुनरौदारिकादीनि पञ्च, तथा 'संठाणं' ति औदारिकादीनां संस्थानं वाच्यं, यथा नानासंस्थानमीदारिकं, तथा 'पमाण' ति एषामेव प्रमाणं वाच्यं, यथा-औदारिकं जघन्यतोऽङ्गलासङ्ख्येयभागमात्रमुत्कृष्टतस्तु सातिरेकयोजनसहस्रमानं, तथैषामेव पुदलचयो बच्चो, यथौदारिकस्य निर्व्याघातेन षट्सु दिक्षु व्याघातं प्रतीत्य स्यात्त्रिदिशीत्यादि, तथैषामव संयोगो यस्यौदारिकशरीरं तस्य वैक्रियं स्यादस्तीत्यादि, तथैवामेव द्रव्यार्थप्रदशार्थतयाऽल्यबहृत्वं, वाच्यं 'सब्बत्धे वा यथा आहारगसरीरा दव्बट्टयाएं इत्यादि, तथैषामेवावगाष्ट्रनाया अलपबहुत्वं वाच्यं, यथा 'सव्दत्थोवा ओरालियसरीग्स्स जहन्निया ओगाहणा' इत्यादि॥

दशमशते प्रथमोद्देशकः॥१०।१॥

# द्वितीय उद्देशकः

अनन्तरोद्देशकान्ते शरीराण्युक्तानि शरीरी च क्रियाकारी भवतीति क्रियाप्ररूपणाय द्वितीय उद्देशकः, तस्य चेदमादिस्पूत्रम्—

१०/११. 'रायगिहे' इत्यादि, तत्र 'संबुडस्स' ति संवृतस्य सामान्येन प्राणातिपातः द्याश्रवद्वारसंवरोपेतस्य 'वीईपंथे ठिच्चे' ति वीचिशब्दः सम्प्रयोगे, स च सम्प्रयोगोद्रयोर्भवति, ततश्चेह कषायाणां जीवस्य च सम्बन्धो वीचिशब्दवाच्यः ततश्च वीचिमतः कषायवतो मतुष्प्रत्ययस्य षष्ठ्याश्च लोपदर्शनात्, अथवा 'विचिर् पृथ्ग्भावे' इति वचनाद् विविच्य-पृथ्म्भ्य यथाऽऽख्यातसंयमात् कषायोदयमनपवार्येत्यर्थः, अथवा विचन्त्य रागादिविकल्पादित्यर्थः, अथवा विच्पा कृतिः-क्रिया सरागत्वात् यस्मिन्नवस्थाने तिव्वकृति वथा भवतीत्येवं स्थित्वा 'पंथे' नि मार्गे 'अवयवस्वमाणस्स' ति अवकाङ्गतोऽपंक्षमणस्य वा, पथिग्रहणस्य चोपल-क्षणत्वादन्यत्राप्याधारे स्थित्वेति

- द्रष्टव्यं, 'नो ईरियावहिया किरिया कञ्जड्' ति न केवलयोग-प्रत्यया कम्मीबन्धक्रिया भवति सकषायत्वात्तस्येति।
- १०/१२. 'जस्स णं कोहमाणमायालोभा' इह 'एवं जहें' त्याद्यति-देशादिदं दृश्यं—'वोच्छिन्ना भवंति तस्त्य णं ईरियाविह्या किरिया कज्जइ, जस्स णं कोहमाणमायालोभा अवोच्छिन्ना भवंति तस्स णं संपराइया किरिया कज्जइ, अहासुत्तं रीयं रीयमाणस्स ईरियाविह्या किरिया कज्जइ, उस्सुत्तं रीयं रीयमाणस्स संपराइया किरिया कज्जइ' ति व्याख्या चास्य प्राग्वदिति। 'से णं उस्सुत्तमेव' ति स्य पुनरुत्सूत्रमेवागमातिक्रमणत एव 'रीयइ' ति गच्छिति।
- १०/१३. 'संबुडस्प्ते' त्याद्युक्तविपर्ययसूत्रं, तत्र च 'अवीइ' ति 'अवीचिमतः' अकषायसम्बन्धवतः 'अविविच्य' वा अपृथ्यभूय यथःऽऽख्यातसंयमात्, अविचिन्त्य वा रागविकल्पाभावेनेत्यर्थः अविकृति वा यथा भवतीति॥ अनन्तरं क्रियोक्ता, क्रियावतां च प्रायो योनिप्राप्तिर्भवतीति योनिप्ररूपणायाह—
- १०/१५. 'कतिविहा ण' मित्यादि, तत्र च 'जोगि' नि 'यु मिश्रणे' इतिवचनाद् युवन्ति—तैजसकाम्मंणशर्रारवन्त भौदारिकादिशरीरयोग्यस्कन्धसमुदायेन मिश्रीभवन्ति जीवा यस्यां सा योनिः, सा च त्रिविधा शीतादिभेदात्, तत्र 'सीय' ति शीतस्पर्शा 'उसिण' नि उष्णस्पर्शा 'मीओसिण' ति द्विस्वभावा 'एवं जोणीपयं निरवसेसं भाणियव्वं' ति योनिपदं च प्रजापनायां नवमं पदं, तत्र्यदं—'नेरइयाणं भंते! कि सीया जोणी उसिणा जोणी सीओसिणा जेणी?.

गोयमा! सीयावि जोणी उसिणावि जोणी नो सीओसिणा जोणी' त्यादि, अयमर्थ:— 'सीयावि जोणि' ति आद्यासु तिसृषु नरकपृथिवीषु चतुर्थ्यां च केषुचिन्नरकावासेषु नारकाणां यदुपपातक्षेत्रं तच्छीतस्पर्शपरिणतिमिति तेषां शीताऽपि योनिः, 'उसिणावि जोणि' ति शेषासु पृथिवीषु चतुर्थपृथिवीनरकावासेषु च केषुचिन्नारकाणां यदुपपातक्षेत्रं तदुष्णस्पर्शपरिणतमिति तेषामुष्णाऽपि योनिः, 'नेः सीओसिणा जेणि' ति न मध्यमस्वभावा योनिस्तधास्वभावत्वात्. शीतादियोनि-प्रकरणार्थसङ्ग्रहस्तु प्रायेणैयं—

'सीओसिणजोणीया सब्बे देवा य गब्भवक्कंती! उसिणा य तेउकाए दुह निरए तिविह सेसेषु॥१॥' 'गब्भवकंति' ति गब्भेंत्पत्तिकाः,। (शीतोष्णयोनिकाः सर्वे देवाश्च गर्भव्युत्पत्तिकाः। उष्णा च तेजःकाये द्विधा नरके त्रिविधा शेषेषु॥१॥) तथा—'कतिविहा णं भंते! जोणी पन्नता?, गोयमा! तिविहा जोणी पन्नता, तं जहा—सिब्बत्ता अचित्ता मीसिया' इत्यादि, सिब्बत्तादियोनिप्रकरणार्थसङ्ग्रहस्तु प्रायेणैवम्—

'अच्चिता खलु जोणी नेरझ्याणं तहेव देवाणं। मीसा य गब्भवासे तिविहा पुण होइ सेसेसु॥२॥' (अचित्ता खलु योनिर्नारकाणां नथैंव देवःनां।

मिश्रा च गर्भवासे त्रिविधा पुनर्भवित शेषेषु॥१॥)

सत्यप्येकेन्द्रियसूक्ष्मजीवनिकायसम्भवे नारकदेवानां
यदुपपानक्षेत्रं नन्न केनचिज्जीवेन परिगृहीतमित्यचित्ता तेषां
योनिः। गर्भवासयोनिस्नु मिश्रा शुक्रशोणितपुद्गलानामचित्ताणां
गर्भाण्यस्य सचेतनस्य भावादिति, शेषाणां पृथिव्यादीनां
संमूर्च्छनजानां च मनुष्यादीनामुपपातक्षेत्रे जीवेन परिगृहीतेऽपरिगृहीते उभयरूपे चोत्पत्तिरिति त्रिविधाऽपि योनिरिति।
तथा-'किनिविहा णं भेते! जोणां पन्नता?, गोयमा! तिविद्याः
जोणी पन्नता, तं जहा-संवुडाजोणी वियडाजोणी संवुडवियडाजोणी' त्यादि, संवृत्तादियोनिप्रकरणार्थसङ्ग्रहस्तु प्राय
एवम-

'एगिंदियनेरइया संबुडजोणी तहेव देवा य। विगलिदिएसु वियडा संवुडवियडा य गर्ब्भमि॥१॥१ (एकेन्द्रिया नैरयिकाः संवृतयोनयस्तथैव देवाश्च। बिकलेन्द्रियाणां विवृता संवृतविवृता च गर्भे॥१॥) एकेन्द्रियाणां संवृता योनिस्तथास्वभावत्वात्, नारकाणामपि संवृतैव, यतो नरकनिष्कृटाः संवृतगवाक्षकल्पास्तेषु च जातास्ते वर्द्धमानमूर्तयस्तेभ्यः पतन्ति शतिभया निष्कृटेभ्य उष्णेषु नरकेषु उष्णेभ्यस्तु शीतेष्विति. देवानामपि संवृतैव यतो देवशयनीयं दृष्ट्यान्तरितोऽङ्गलासङ्ख्यातभागमात्रावगाहनो देव उत्पद्यत इति। तथा-'कतिबिहा णं भते! जोणी पन्नता?. गोयमा! तिविहा जोणी पन्नता, तं जहा-कुम्मुप्रया संखावना वंसीपने' त्यादि, एतद्वक्तव्यतासङ्ग्रहश्चैव-संखावता जोणी इत्थीरयणस्स होति विनेया। तीए पूण उप्पन्नो नियमा उ विणस्सई गब्भो॥१॥ कुम्मुन्नयजोणीए तित्थयरा चक्किवासुदेवा य। रामावि य जायंते सेसाए सेसगजणी उग्र२॥। (स्त्रीरत्नस्य शङ्कावर्ता योनिर्भवति विजेया। तन्यामृत्पन्नो गर्भः पुनर्नियमातु विनश्यति॥१॥ कूर्मोत्रतायां योनो तीर्थङ्करचक्रिवास्देवा!

१०/१६. अनन्तरं योनिरुक्ता, योनिमतां च वेदना भवन्तीति तत्प्ररूपणायाह—'कड़िवहा ण' मित्यादि, 'एवं वेयणापयं भाणियव्वं ति वेदनापदं च प्रज्ञापनाया पञ्चित्रंशनमं, तच्च लेशतो दश्यंते—'नेरझ्याणं भंते! कि सीयं वेयणं वेयंति ३?, गोयमा! सीयंपि वेयणं वेयंति एवं उसिपंपि णो सीओसिणं एवमसुरादयो वैमानिकान्ताः 'एवं चउव्विहा वेयणा दव्वओ खेत्तओ कालओ भावओ तत्र पुद्रलद्रव्यसम्बन्धाद्द्रव्यवेदना नारकादिक्षेत्रसम्बन्धात्क्षेत्रवेदना नारकादिकालसम्बन्धात्काल-वेदना शोकक्रोधादिभावसम्बन्धान्द्राववेदना, सर्वे संसारिणश्चतुर्विधामपि, तथा 'तिविहा वेयणा—सारीरा माणसा सारीरमाणसां समनस्कास्त्रिविधामपि अस्विज्ञनस्त

रामाश्च जायन्ते शेषायां तु शेषकजनः॥२॥)

शारीरीमेव, तथा 'तिविहा वेयणा साया असाया सायासाया' सर्वे संसारिणस्त्रिविधामपि। तथा 'तिविहा वेयणा-द्वरवा सहा अदुक्खमसुद्दा' सर्वे त्रिविधामपि, सातासातसुखदुःखयोश्चायं विशेष:-सातासाते अनुक्रमेणोदयप्राप्तानां वेदनीयकर्म-पुद्रलानामन्भवरूपे, सुखदुःखे तु परोदीर्यमाणवेदनीयान्-भवरूपं, तथा 'दुविहा वेयणा-अब्भुवंगमिया उवक्कमिया' आभ्युपगमिकी या स्वयमभ्युपगम्य वेद्यते यथा साधवः केशोललुञ्चनातापनादिभिर्वेदयन्ति औपक्रमिकी त् स्वयम्दीर्णस्योदीरणाकरणेन चोदयमुपर्नातस्य वेद्यस्यान्-पञ्चेन्द्रियतिर्यञ्चो द्विविधामपि भवात. मनुष्याश्च शेषास्त्वीपक्रमिकीमेवेति, तथा 'द्विहा वेयणा–निदा य अनिदा य' निदा-चित्तवती विपरीता त्वनिदेति, सञ्ज्ञिनो द्विविधा-मसञ्जिनस्त्वनिदामेवेति। इह च प्रज्ञापनायां द्वारगाथाऽस्ति. सा चेयं-

'सीया य दव्य सारीर साय तह वेयणा हवइ दुक्खा। अब्भुवगमुवक्कमिया निदा य अनिदा य नायव्या॥१॥' अस्याश्च पूर्वीर्द्धोकतान्येव द्वाराण्यधिकृतवाचनायां सूचितानि यतस्तत्राप्युक्तं 'निदा य अनिदा य बज्जं' ति॥ वेदनाप्रस्तावाद्वेदनाहेतुभूतां प्रतिमां निरूपयन्नाह—

- १०/१८. 'मासियण्ण' मित्यादि, मासः परिमाणं यस्याः सा मासिकी तां 'भिक्षुप्रतिमां' साधुप्रतिज्ञाविशेषं 'बोसट्ठे काए' ति व्युत्सृष्टे स्नानादिपरिकर्म्मवर्जनात् 'चियते देहे' ति त्यक्ते वधन्नश्चाद्यवारणात्, अथवा 'चियते' संमते प्रीतिविषये धर्मसाधनेषु प्रधानत्वादेहस्येति 'एवं मासिया भिक्खु-पिडमा' इत्यादि, अनेन च यदितिविष्टं तदिदं—'जे केइ परीस्तहावसम्भा उप्पज्जिति, तं जहा—दिव्या वा माणुसा वा तिरिक्खजोणिया वा ते उप्पन्ने सम्मं सहइ खमइ तितिक्खइ अहियासेई' त्यादि, तत्र सहते स्थानाविचलनतः क्षमते क्रोधाभावात् तितिक्षते दैन्याभावात् क्रमेण वा मनःप्रभृतिभिः किमुक्तं भवति?—अधिसहत इति॥
  - आराहिया भवतीत्युक्तमयाराधनाः यथा न स्याद्यथा च स्यातद्दर्शयन्नाह—
- १०/१९. 'भिक्खू य अन्नयरं अकिच्चट्ठाण' भित्यादि, इह चशब्द-श्चेदितस्यार्थे वर्तते, स च भिक्षोरकृत्यस्थानासेवनस्य प्रायेणासम्भवप्रदर्शनपरः 'पिडसेवित्त' ति अकृत्यस्थानं प्रतिषेविता भवतीति गम्यं, वाचनान्तरे त्वस्य स्थाने 'पिडसेविज्ज' ति दृश्यते, 'से णं' ति स भिक्षः 'तस्स ठाणस्स' ति तत्स्थानम्।
- १०/२१. 'अणपन्नियदेवत्तणंपि नो लिभस्सामि' ति अणपन्निका— व्यन्तरनिकायविशेषास्तत्सम्बन्धिदेवत्वमण-पन्निकदेवत्वं तदिपि नोपलप्स्य इति॥

दशमशतस्य द्वितीयोद्देशकः॥१०।२॥

# तृतीय उद्देशकः

द्वितीयोद्देशकान्ते देवत्वमुक्तम्। अथ तृतीये देव-स्वरूपमभिधीयते, इत्येवंसम्बन्धस्यास्येदमादिस्त्रम्—

- १०/२३. 'रायशिहे' इत्यादि. 'आइहीए णं' ति आत्मद्धर्या स्वकीयशक्त्या, अथवाऽऽत्मन एव ऋद्धिर्यस्यासावात्मर्द्धिकः 'देवे' ति सामान्यः 'देवावासंतराइं' ति देवावासविशेषान् 'वीइक्कंते' ति 'व्यतिक्रान्तः' लिङ्घतवान्, क्वचिद् व्यतिब्रजतीति पाठः, 'तेण परं' ति ततः परं 'परिद्वीए' ति परद्धर्या परिद्धिको वा।
- १०/२६. 'विमोहित्ता पभु' ति 'विमोह्य' महिकाद्यन्धकारकरणेन मोहमुत्पाद्य अपश्यन्तमेव तं व्यतिक्रामेदिति भावः।
- १०/३१. 'एवं असुरकुमारेणिव तिन्नि आलावग' ति अल्पर्छिकमह-र्छिकयोरेकः समर्छिकयोरन्यः महर्छिकालपर्छिकयोरपर इत्येवं त्रयः, 'ओहिएणं देवेणं' ति सामान्येन देवेन १,।
- १०/३२,३३. एवमालापकत्रयोपेतो देक्देवीदण्डको वैमानिकान्तो-ऽन्यः २।
- १०/३४,३५. एवमेव च देवीदेवदण्डको वैमानिकान्त एवापर: ३,।
- १०/३६-३८. एवमेव च वेव्योर्डण्डकोऽन्यः ४ इत्येवं चत्वार एते वण्डकाः॥
  - अनन्तरं देवक्रियोब्ता, सा चातिविस्मयकारिणीति विस्मयकरं वस्त्वन्तरं प्रश्नयन्नाह्-
- १०/३९. 'आसस्से' त्यादि, 'हिययस्स य जगयस्स य' ति इदयस्य यकृतश्च-दक्षिणकुक्षिरानोदरावयवविशेषस्य 'अन्तरा' अन्तराले॥
  - अनन्तरं 'खुखु' ति प्ररूपितं तच्च शब्दः, स च भाषारूपोऽपि स्यादिति भाषाविशेषान् भाषणीयत्वेन प्रदर्शयितुमाह्-
- १०/४०. 'अह भंते!' इत्यादि, अथेति परिप्रश्नार्थः भंते!' ति भदन्त! इत्येवं भगवन्तं महावीरमामन्त्र्य गौतमः पृच्छिति— 'आसङ्स्सामो' ति आश्रयिष्यामो वयमाश्रयणीयं वस्तु 'सङ्स्सामो' ति शियष्यामः 'चिट्ठिस्सामो' ति ऊर्ध्वस्थानेन स्थास्यामः 'निसिङ्स्सामो' ति निषेत्स्याम उपवेक्ष्याम इत्यर्थः 'तुयट्टिस्सामो' ति संस्तारके भिवष्याम इत्यादिकाका भाषा किं प्रज्ञापनी ? इति योगः॥

अनेन चोपलक्षणपरवचनेन भाषाविशेषाणामेवंजातीयानां प्रज्ञापनीयत्वं पृष्टमथ भाषा-जातीनां तत्पृच्छति—'आमंतणिं गाहा, तत्र आमन्त्रणी हे देवदत्त! इत्यादिका, एषा च किल वस्तुनोऽविध्ययकत्वादिनिषेधकत्वाच्च सत्यादिभाषात्रयलक्षणः वियोगतश्चासत्यामृषेति प्रज्ञापनादावुक्ता, एवमाज्ञापन्यादिकामपि, 'आणवणि' ति आज्ञापनी कार्ये परस्य प्रवर्तनी यथा घटं कुरु 'जायणि' ति याचनी—वस्तुविशेषस्य देहीत्येवंमार्गणस्या तथेति समुच्चये 'पुच्छणी य' नि प्रच्छनी—अविज्ञातस्य संदिग्धस्य वाऽर्थस्य ज्ञानार्थं तद्वभियुक्तप्रेरणरूपा 'पण्णवणिं नि प्रज्ञापनी—विनयस्योपदेशदानरूपा यथा—

### पाणवहाओं नियत्ता भवंति दीहाउया अरोगा य। एमाई पञ्चवणी पन्नता वीयरागेहि॥१॥'

(प्राणवधात्रिवृत्ता दीर्घायुषोऽरोगाश्च भवन्तीत्यादिः प्रज्ञापनी भाषा वीतरागैः प्रज्ञासा॥१॥)

'पच्चक्ख्रणीभास' ति प्रत्याख्यानी याचमानस्यादित्सा मे अतो मां मा याचस्वेत्यादि प्रत्याख्यानस्या भाषा इच्छाण्लोमः नि प्रतिपादयितुर्या इच्छा तदनुलोमा-तदनुकूला इच्छानुलोमा यथा कार्ये प्रेरितस्य एवमस्तु ममाप्यभिप्रेतमेतदिति 'अणभिन्गहिया भारसा' अनभिगृहीता—अर्थानभिगृहेण योच्यते डित्थादिवत् 'भासा य अभिग्गर्हमि बोव्हव्वा' भाषा चाभिग्रहे बोब्द्रव्या-अर्थमभिगृह्य योच्यते घटाविवत्, 'संसयकरणी भास' ति याऽनेकार्थप्रतिपत्तिकरी ना संशयकरणी यथा सैन्धवशब्द: पुरुषलवणवाजिषु वर्त्तमान इति 'वोयड' ति व्याकता लोकप्रतीतशब्दार्था 'अञ्बोयड' नि अव्याकृता-गर्म्भार-शब्दार्था मन्मनाक्षरप्रयुक्ता वाऽनःविभावितार्था, 'पन्नवणी णं' ति प्रज्ञाप्यतेऽनयेति प्रज्ञापनी—अर्थकथनी वक्तव्येत्यर्थः। न एसा मोस' ति नैषा मुषा-नार्धानभिधायिनी नावक्तव्येत्यर्थः. पुच्छतोऽयमभिप्रायः-आश्रयिष्याम इत्यादिका भविष्यत्कालविष्या सा चान्तरायसम्भवेन व्यधिचारिण्यपि स्यात् तथैकार्थविषयाऽपि बहुवचनान्त-नयोकतेत्येवमयथार्था तथा आमन्त्रणीप्रभृतिका विधिप्रतिषेधाम्यां न सत्यभाषा-बद्धस्तुनि नियतेत्यतः किमियं वक्तव्या स्यात्? इति, उत्तरं तु 'हता' इत्यादि, इदमत्र हृदयम्–आश्रयिष्याम इत्यादि-काऽनवधारणत्वाद्धर्त्तमानयोगेनेत्येद्विकल्पगर्भत्वादात्मनि चैकार्थत्वेऽपि बहुबचनस्यानुमतत्वातप्रज्ञापन्येव. मन्त्रण्यादिकाऽपि वस्तुनो विधि-प्रतिषेधाविधायकत्वेऽपि या निरवधपुरुषार्थसाधनी सा प्रज्ञापन्येवेति॥

### दशमशते तृतीयोद्देशकः

# चतुर्थ उद्देशकः

तृतीयोद्देशके देववक्तव्यतोक्ता, चतुर्थेऽप्यसावेवोच्यते इत्येवंसम्बन्धस्यास्येदमादिसूत्रम्-

१०/४२. 'तेण' मित्यादि।

१०/४६. 'तायत्तीसग' ति त्रायस्त्रिंशा-मन्त्रिविकल्पाः।

- १०/४७. 'तायत्तीसं सहाया गाहावइ' ति त्रयस्त्रिंशत्यरिमाणाः 'सहायाः' परस्परेण साहायककारिणः 'गृहपतयः' कुटुम्बनायकाः!
- १०/४८. 'उग्ग' ति उग्रा उदात्ता भावतः 'उग्गविहारि' ति उदात्ताचाराः सदनुष्टानत्वात् 'संविग्ग' ति संविग्नाः—मोक्षं प्रति प्रचलिताः संसारभीरवे वा 'संविग्गविहारि' ति संविग्नविहारः—संविग्नानुष्ठानमस्ति येषां ते तथा 'पासित्थि' ति ज्ञानादिबहिर्वीर्तिनः 'पासत्थविहारी' ति आकालं पार्श्व-

स्थसमाचाराः 'ओसण्णि' ति अवसन्ना इव-श्रान्ता इवावसन्ना आलस्यादनुष्ठानासम्यक्करणात् 'ओसन्नविहार' ति आजन्म शिथिलाचारा इत्यर्थः 'कुशिल' ति ज्ञानाद्याचारविराधनात् 'कुशीलविहारि' ति आजन्मापि ज्ञानाद्याचारविराधनात् 'अहाछंद' ति यथाकथिन्वन्नागमपरतन्त्रतया छन्दः—अभिप्रायो बे'धः प्रवचनार्थेषु येषां ते यथाच्छन्दाः, ते चैकदाऽपि भवन्तीत्यत आह-'अहाच्छंदविहारि' ति आजन्मापि यथाच्छन्दा एवेति।

१०/४९. 'तप्पभिइं च णं' ति यत्प्रभृति त्रयस्त्रिंशत्सङ्ख्योपेतास्ते श्रावकास्तत्रोत्पन्नास्तत्प्रभृति न पूर्वमिति॥

दशमशते चतुर्थोद्देशकः समाप्तः॥

### पंचम उद्देशकः

चतुर्थोद्देशके देववक्तव्यतीक्ता, पञ्चमे तु देवी-वक्तव्यतोच्यते इत्येवंसम्बन्धस्यास्योदमादिसूत्रम्—

- १०/६४-६६, 'तेण' मित्यादि, 'से तं तुडिए' ति तुडिकं नाम वर्गः। १०/६८, 'वइरामएसु' नि बज्रमयेषु 'गोलवहसमुग्गएसु' नि गोलकाकारा वृत्तसमुद्रकाः गोलवृत्तसमुद्रकास्तेषु 'जिणस-कहाओ' नि जिनसक्थीनि' जिनास्थीनि 'अच्चिणज्जाओ' ति चन्दनादिना 'वंदणिज्जाओ' ति स्तुतिभिः 'नमंसणिज्जाओ' प्रणामतः 'पूर्यणिज्जाओ' पुष्पैः 'सक्कारणिज्जाओ' वस्त्रादिभिः 'सम्माणणिज्जाओ' प्रतिपत्तिविशेषैः कल्याण-मित्यादिबुद्ध्या 'पज्जुवासणिज्जाओ' ति।
- १०/६९. 'महयाहय' इह याक्त्करणादिदं दृश्यं—'मट्टगीयवाइय-तंतीतलतालतुडियघणमुइंगपडुप्पवाइयरवेणं दिव्वाइं भोग-भोगाइं' ति तत्र च महता—बृहता अहतानि— अच्छिनानि आख्यानकप्रतिबन्द्वानि वा यानि नाट्यगीत-वादितानि तेषां तन्त्रीतलतालानां च 'तुडिय' ति शेषतूर्याणां च घनमृदङ्गस्य च-मेघसमानध्वनिमर्दलस्य पटुना पुरुषेण प्रवादितस्य यो रवः स तथा तेन प्रभुर्भोगान् भुञ्जानो बिहर्तुमित्युक्तं, तत्रैव विशेषमाह—'केवलं परियारिद्वीए' ति 'केवलं नवरं परिवारः—परिचारणा स चेह स्त्रीशब्दश्रवणरूपसंदर्शनादिरूपः स एव ऋद्धिः—सम्पत् परिवारिद्विस्तया परिवारन्द्वर्या वा कलत्रादिपरिजनपरिचारणामात्रेणेत्यर्थः 'नो चेव णं मेहुणवित्तयं' ति नैव च मैथुनप्रत्ययं यथा भवति एवं भोगभोगान् भुञ्जानो विहर्तुं प्रभुरिति प्रकृतमिति॥
- १०/७४. 'परियारो जहा मोउद्देसए' ति तृतीयशतस्य प्रथमोद्देशके इत्पर्थः।
- १०७७८. 'सओ परिवारो' ति धरणस्स स्वकः परिवारो वाच्यः, स चैवं-'छिहं सामाणियसाहस्सीिहं तायतीसाए तायत्तीसएिहं चउिहं लोगपालेिहं छिहं अग्गमिहर्सिहं सत्तिहं अणिएिहं सत्तिहं अणियाहिवईिहं चउवीसाए आयरक्खदेवसाहस्सीिहं अन्नेहि य

- बहूहिं नागकुमारेहिं देवेहि य देवीहि य सिद्धं संपरिवुडे' ति। १०/९०. 'एवं जहा जीवाभिगमे' इत्यादि, अनेन च यत्सूचितं तिददं— 'तत्थ णं एगमेगाए देवीए चत्तारि २ देविसाहस्सीओ परिवारो पन्नतो, पहू णं ताओ एगमेगा देवी अन्नाइं चत्तारि २ देवीसहस्सीओ परिवारो पेवारे विउब्वित्तए, एवामेव सपुब्वावरेणं सोलस देविसाहस्सीओ पन्नताओ' इति 'सेत्तं तुडिय' मित्यादीति।
- १०/९१. 'एवं अट्ठासीतिएवि महागहाणं भाणियव्वं' ति, तत्र द्वयोर्वकत-व्यतोक्तैव शेषाणां तु लोहिताक्षशनैश्चराघुणिक-प्राघुणिककणककणकणार्दानां सा वाच्येति।
- १०/९५. 'विमाणाइं जहा तइयसए' ति तत्र सोमस्योक्तमेव यमवरुणवैश्रमणानां तु क्रमेण वरसिट्ठे सर्वजले वग्गुति।
- १०/९७. विमाणा 'जहा चउत्थसए' ति क्रमेण च तानीशानलोक-पालानामिमानि—'सुमणे सठ्वओभद्दे वम्गू सुवम्गू' इति॥

दशमशते पञ्चमोद्देशकः ॥

### षष्ठम उद्देशकः

पञ्चमोद्देशके देववक्तव्यतोक्ता, षष्ठे तु देवाश्रयविशेषं प्रतिपादयन्नाह—

१०/९९. 'किह ण' मित्यादि, 'एव जहा रायप्यसेणइज्जे' इत्यादिकरणादेवं दृश्यं—'पुढवीए बहुसमरमणिज्जाओ भूमि-भागाओ उहुं चंदमसूरियगहगणनक्खततारारूवाणं बहूइं जोयणसयाइं एवं सहस्साइं एवं सयसहस्साइं बहूओ जोयणकोडीओ बहूओ जोयणकोडीओ उहुं दूरं वीइवइत्ता एत्थ णं सोहम्मे नामं कप्पे पन्नते इत्यादि, 'असोगवर्डेसए' इह यावत्करणादिदं दृश्यं—'सत्तवन्नवर्डेसए चंपगवर्डेसए चूयवर्डेसए' ति, विवक्षिताभिधेयसृचिका चेयमतिदेशगाथा—

### 'एवं जह सूरियाभे तहेव माणं तहेव उववाओ। सक्कस्स य अभिसेओ तहेव जह सुरियाभस्स॥१॥'

इति, 'एवम्' अनेन क्रमेण यथा सूरिकाभे विमाने राजप्रशनकृताख्यग्रन्थोक्ते प्रमाणमुक्तं तथैवास्मिन् वाच्यं, तथा यथा सूरिकाभाभिधानदेवस्य देवत्वेन तत्रोपपात उक्तस्तथैवोपपातः शक्रस्येह वाच्योऽभिषेकश्चेति, तत्र प्रमाणं—आयामविष्कम्भ-सम्बन्धि दर्शितं, शेषं पुनरिदम्—'ऊयालीसं च स्पयसहस्साइं बावन्नं सहस्साइं अट्ट य अडयाले जोयणसए परिक्खेवेणं' ति। उपपातश्चेवं—'तेणं कालेणं तेणं समएणं सक्के देविदे देवराया अहुणोववन्नमेते चेव समाणे पंचविहाए पज्जतीए पज्जितभावं गच्छइ, तं जहा—आहारपज्जतीए प्र' इत्यादि। अभिषेकः पुनरेवं— 'तए णं सक्के देविदे देवराया जेणेव अभिसेयसभा तेणेव उवागच्छइ तेणेव उवागच्छित्ता अभिसेयसभं अणुप्य-याहिणीकरेमाणे २ पुरच्छिमिललेणं दारेणं अजुपविसइ जेणेव सीहासणे तेणेव उवागच्छइ तेणेव उवागच्छिता सीहासण-वरगते पुरच्छाभिमुहे निसन्ने. तए णं तस्स सक्कस्म ३

सामाणियपरिसोयवन्नगा देवा आभिओगिए देवे सदावैति सदावेता एवं वयासी-खिष्पमेव भो देवाणुष्पिया! सक्करम ३ महत्यं महरिहं विउत्नं इंदाभिसेयं उवडुवेहं इत्यादि, 'अलंकार अच्चिण्या य तहेव' नि यथा सूरिकाभस्य तथैवालङ्कारः अर्चनिका चेन्द्रस्य वाच्या तत्रालङ्कारः—'तए णं से सुक्के देवे तप्यढमयाए वम्हलसूमालाए सुरभीए गंथकासाईयाए गायाई लूहेइ २ सरसेणं गोर्सीमचंद्रणेणं गायाइं अणुलिंपइ २ नासानीसासवायबोज्झं चक्खुइरं वन्नफरिसज्नं हयलाला-पेलवातिरेगं धवलकणगरखचियंतकम्मं आगासफालियसमप्पं दिव्वं देवदूसमुयलं नियंसेति २ हारं पिणब्हेती' त्यादीति, अर्चनिकालेशस्त्वेवं-'तए णं से सदके ३ सिन्द्राययणं पुरच्छिमिल्लेणं दारेणं अणुप्यविसङ् २ जेणेव देवच्छंद्र जेणेव जिणपडिमा नेणेव उवागच्छड नेणेव उवागच्छना जिणपडिमाणं आलोए पणामं करेड २ लोमहत्थर्ग गेण्हड २ जिएएडिमाओ लोमहत्थएणं पभज्जइ २ जिणपडिमाओ न्त्रभिणा गंधोदएणं ण्हाणेइ' नि 'जाव आयरक्ख' हि अर्च्चनिकायाः परो गुन्थस्तावद्वाच्यो यावदातमरक्षाः, स चैवं लेशतः-'तए णं से सक्के ३ सभं सुहम्मं अणुप्पविसङ् २ सीहासणे पुरच्छाभिम्हे निसीयइ, तए णं तस्स सक्करूस ३ अवरुत्तरेणं उत्तर-पुरच्छिमेणं चउरासीई सामागियसाहरसीओ निसीयंति पुरिच्छिमेणं अह अग्यमहिर्याओ दाहिणपुरिच्छिमेणं अन्भितरिया परिसा बारस देवसाहरसीओ निसीयंति दाहिणेणं मन्झिमियए परिसाए चोहरा देवसाहरूसीओ वाहिणपचित्थिमेणं बाहिरियाए परिसाए देवस'हरसीओ सोलग पच्चत्थिमेणं अणियाहिबईणो, तए पं तस्स सक्कस्स ३ चउदिसि चत्तारि

आयरक्खंदेव चउरासीसाहरूसीओ निसीयंती' त्यादीति।

१०/१००. 'के महर्द्वाएं इह यावत्करणादिदं दृश्यं—'केमहम्जुइए केमहाणुभागे केमहायसे केमहाबले?' ति. 'बर्नासाए विमाणा- वाससयसहस्साणं' इह यावत्करणादिदं दृश्यं—'चउरासीए सामाणिच-साहर्स्साणं तायत्तीसाए तायत्तीसगाणं (गन्थाग्रम् ११०००) अष्टुण्हं अञ्चमहिसीणं जाव अन्नेसि च बहुणं जाव देवाणं देवीण य आहेवच्यं जाव कारेमाणे पालेमाणे' ति॥

दशमशते षष्ठोद्देशकः॥

# सप्त-चतुस्त्रिंशत्तम उद्देशकः

षष्ठोद्देशकं सुधम्मसभोक्ता, सा चाश्रय इत्याश्रयाधिका-रादाश्रयिशेषानन्तरद्वीपाभिधानान् मेरोक्तरदिग्वर्तिशिखरि-पर्वतदंष्ट्रागतान् लवणनमुद्रान्तर्वर्तिनेऽष्टाविंशतिमभिधि-त्सुरष्टाविंशतिमृद्देशकानाह-

१०/१०२. 'कहि णं भंते! उत्तरिल्लाण' मित्यादि॥ 'जहा जीवाभिगमे' इत्ययमतिदेश-पूर्वोक्तदाक्षिणात्यान्तरद्वीपवक्त-व्यताऽनुसारेणावगन्तव्यः॥

> दशमशते चतुस्त्रिंशत्तम उद्देशकः समाप्तः॥ समाप्तं दशमं शतम्॥

इतिगुरूजनशिक्षापार्श्वनाथप्रसाद प्रसृततरपतत्रद्धन्द्वसामर्थ्यमाप्य। दशमशतविचारक्ष्माधराज्येऽधिरूदः। शकुनिशिशुरिवाहं तुच्छबोधाङ्गकोऽपि॥१॥

।।इति श्रीमदभयदेवसूरिवरविहितभगवतीवृत्तौ दशमं शतकं समाप्तम्॥

#### एकादशम शतकः

व्याख्यातं दशमं शतं। अथैकादशं व्याख्यायते। अस्य चायम-भिसम्बन्धः -अनन्तरशतस्यान्तेऽन्तरद्वीपा उक्तास्ते च वनस्पतिबहुला इति वनस्पतिविशेषप्रभृतिपदार्थस्वरूपप्रतिपाद-नायैकादशं शतं भवतीत्येवंसम्बद्धस्यास्योद्देशकार्थसङ्ग्रह-गाथा-

'उप्पले' त्यादि, उत्पलार्थः प्रथमोद्देशकः १ 'सालु' ति शालूकं—उत्पलकन्दस्तवर्थे द्वितीयः २ 'पलासे' ति पलाशः—िकंशुकस्तवर्थेस्तृतीयः ३ 'कुंभी' ति वनस्पति-विशेषस्तवर्थश्चतुर्थः ४ नाडीवद्यस्य फलानि स नाडीको—वनस्पतिविशेष एव तदर्थः पञ्चमः '५ 'पउम' ति पद्मार्थः षष्ठः ६ 'कर्न्नाय' ति कर्णिकार्थः सप्तमः ७ 'नितण' ति नितनार्थोऽष्टमः ८ यद्यपि चीत्पलपद्मनित्नानां नामकोशे एकार्यनोच्यते तथाऽपीह स्टेविंशेषोऽवसेयः, 'सिव' ति शिवराजिवंवक्तव्यतार्थो नवमः ९ 'लोग' ति लोकार्थो दशमः १० 'कालालिभए' ति कालार्थ एकादशः ११ आलिभकायां नगर्यां यत्प्ररूपितं तत्प्रतिपादक उद्देशकोऽप्यालिभक इत्युच्यते ततोऽसौ द्वादश १२, 'दस दो य एककारि' ति द्वादशोद्देशका एकादशे शते भवन्तीति।

### प्रथम उद्देशकः

तत्र प्रथमोद्देशकद्वारसङ्ग्रह्माथा याचनान्तरे दृष्टास्ताश्चेमाः—
'उववाओ' इत्यादि, एतासां चार्थ उद्देशकार्याधिग्मगम्य इति॥
११/१. 'उप्पले णं भंते! एगपत्तए' इत्यादि, 'उत्पलं' नीलोतपलादि
एकं पत्रं यत्र तदेकपत्रकं अथवा एकं च तत्पत्रं चैकपत्रं
तदेवैकपत्रकं तत्र सति, एकपत्रकं चेह किशलयावस्थाया उपि
द्रष्टव्यम्। 'एगजीवे' ति यदा हि एकपत्रावस्थं तदैकजीवं तत्,
यदा तु द्वितीयादिपत्रं तेन समारब्धं भवति तदा नैकपत्रावस्था
तस्येति बहवो जीवास्तत्रोत्पचन्त इति। एतदेवाह—'तेण पर'
मित्यादि, 'तेण परं' ति ततः—प्रथमपत्रव्यतिरिक्ता जीवा जीवाश्रयत्वात्पत्रादयोऽक्यवा उत्पचन्ते ते 'नैकर्जावाः' नैकजीवाश्रयाःकिन्त्वनेकर्जावाश्रयाः इति, अथवा 'तेणे' त्यादि,
ततः—एकपत्रात्परतः शेषपत्रादिष्वित्यर्थः येऽन्ये जीवा उत्पचन्ते
ते 'नैकर्जावा' नैककाः किन्त्वनेकर्जावा अनेक इत्यर्थः।।

११/२. 'ते णं भंते! जीव' ति ये उत्पत्ने प्रथमपत्राद्यवस्थायाः मुत्पद्यन्ते 'जहा बक्रकंतीए' ति प्रजापनायाः षष्टपदे, स चैवमुपपातः — जड 'तिरिक्खुजोणिएहिंतो उववज्जंति किं एगिंदियतिरिक्खुजोणिएहिंतो उववज्जंति जाव पंचिंदियतिरिक्खुजोणिएहिंतो उववज्जंति? गायमा! एगिंदियतिरिक्खुजोणिएहिंतो उववज्जंति? गायमा! एगिंदियतिरिक्खुजोणिएहिंतोवि उववज्जंति' इत्यादि, एवं मनुष्यभेदा बाच्याः — 'जइ देवेहिंतो उववज्जंति किं भवणवासी' त्यादि प्रश्नो निर्वचनं च ईशानान्तदेवेभ्य उत्पद्यन्त इत्युपयुज्य बाच्यमिति, तदेतेनांपपात उक्तः॥

- ११/३. 'जहन्नेण एठको वे' त्यादिना तु परिमाणम् २।
- ११/२. 'ते णं असंखेजना समए' इत्यादिना त्वपहार उक्तः. एवं द्वारयोजना कार्या ३।
- ११/५. उच्चत्वद्वारे 'साइरेगं जोयणसहस्सं' ति तथाविधसमुद्रजो-तीर्थकादाविदमुचत्वमृत्पलस्यावसेयम् ४।
- ११/६. बन्धद्वारे 'बंधए बंधया व' ति एकपत्रावस्थायां बन्धक एकत्वात् क्र्यादिपत्रावस्थायां च बन्धका बहुत्वादिति।
- ११/७. एवं सर्वकर्मस्, आयुष्के तु तदबन्धावस्थःऽपि स्यात् तदपेक्षया चाबन्धकोऽपि अबन्धका अपि च भवन्तीति, एतदेवाह—'नवर' मित्यादि, इह बन्धका-बन्धकपदयोरेकत्वयोगे एकवचनेन हो विकल्पौ बहुवचनेन च हो हिकयोगे तु यथायोगमेकत्वबहुत्वाभ्यां चत्वारः एत्येवमष्टो विकल्पाः, स्थापना—बं १, अ १, बं ३, अ ३, बं १ अ १, बं १ अ ३, बं ३ अ १, बं ३ अबं ३।५।
- ११/८-१०. वेदनद्वारे ते भदन्त! जीवा ज्ञानावरणीयस्य कर्मणः किं वेदका अवेदकाः ?, अत्रापि एकपत्रतायामेकवचनान्तता अन्यत्र तु बहुवचनान्तता एवं यावदन्तरायस्य, वेदनीये सातासाताभ्यां पूर्ववदष्टौ भङ्गाः, इह च सर्वत्र प्रथमपत्रापेक्षयैकवचनान्तता, ततः परं तु बहुवचनान्तता, वेदनं अनुक्रमोदितस्योदीरणोदीरितस्य वा कर्मणोऽनुभवः उदयश्चानुक्रमोदितस्यैवेति वेदकत्वप्ररूपणेऽपि भेदेनोदियत्वप्ररूपण 9 मिति॥
- ११/११. उदीरणाद्वारे 'नो अणुदीरम' ति तस्यामवस्थायां तेषामनु-दीरकत्वस्यासम्भवात्। 'वेयणिज्जाउएसु अह भंग' ति वेदनीये-सातासातापेक्षया आयुषि पुनरुर्दारकत्वानुदीर-कत्वापेक्षयाऽष्टौ भङ्गाः, अनुदीरकत्वं चायुष उदीरणायाः कादाचित्कत्वादिति॥
- ११/१२. लेश्याद्वारेऽशीतिर्भङ्गाः, कथम्?, एककयोगे एकवचनेन चत्वारो बहुवचनेनापि चत्वार एव, द्विकयोगे नु यथायोगमेकवचनबहुवचनाभ्यां चतुर्भङ्गी, चतुर्णां च पदानां षद् द्विकयोगास्ते च चुतुर्गुणाश्चतुर्विंशितः. त्रिकयोगे तु श्रयाणां पदानामष्टौ भङ्गाः, चतुर्णां च पदानां चत्वारस्त्रिकसंयोगास्ते चाष्टाभिर्गुणिता द्वात्रिंशत्, चतुष्कसंयोगे तु षोडश भङ्गाः, सर्वमीलने चाशीतिरिति, अत एवोक्तं 'गोयमा! कण्हलेखे वे' त्यादि॥
- ११/१७. वर्णादिद्वारे 'ते पुण अप्पणा अवस्र' ति शरीराण्येव तेषां पञ्चवर्णावीति ते पुनसत्पत्नतीवाः 'अप्पण' ति स्वरूपेण

'अवर्णा' वर्णादिवज्जिताः अमूर्तत्वातेषामिति॥

- ११/१८. उच्छ्वासकद्वारे 'नो उस्सासनिस्सासए' ति अपर्याप्ताव-ग्यायाम्, इह च षड्विंशतिभङ्गाः, कथम्?, एककयोगे एक-वचनान्तास्त्रयः बहुवचनान्ता अपि त्रयः, द्विकयोगे तु यथा-योगमेकत्वबहुत्याभ्यां तिस्रश्चतुर्भिङ्गका इति द्वादशः, त्रिकयोगे त्वष्टाविति, अत एवाह-'एए छव्बीसं भंगा भवंति' ति॥
- ११/१९, आहारकद्वारे 'आहारए वः अणाहारए व' नि विग्रहगतः-वनाहारकोऽन्यदा त्वाहारकस्तव चाष्टी भङ्गाः पूर्ववत्।
- ११/२३,२४. सञ्जाद्वारे कषायद्वारे चाशीतिर्भङ्गाः लेश्याद्वार-बद्ध्याख्येयाः।
- ११/२९. 'से णं भंते! उप्पलजीवे' ति इत्यादिनोत्पलत्व-स्थितिरनुबन्धपर्यायतयोक्ता।
- ११/२०. 'से णं भंते! उप्पलजीवे पुढिवर्जावे' ति इत्यादिना तु संवेधस्थितिरुक्ता, तत्र च 'भवादेसेणं' ति भवप्रकारेण भवमाश्रित्येत्यर्थः 'जहन्नेणं दो भवम्महणाइं' ति एकं पृथिवीकायिकत्वे ततो द्वितीयमुत्पलत्वे ततः परं मनुष्यादिगतिं गच्छेदिति। 'कालादेसेणं जहन्नेणं दो अंतोमुहुत्त' ति पृथिवीत्वेनान्तर्मुहूर्त्तं पुनरुत्पलत्वे नान्तर्मुहूर्त्तंमित्येवं कालादेशेन जघन्यतो द्वे अन्तर्मुहूर्त्तं इति।
- ११/३३, एवं द्वीन्द्रियादिषु नेयम।
- ११/३४. 'उक्कोलेणं अह भवग्गहणाइं' ति चत्वारि पञ्चेन्द्रियितर-श्वश्चत्वारि चोत्पलस्येत्येवमष्टौ भवग्रहणान्युत्कर्षत इति, 'उक्कोसेणं पुव्यकोडीपुहुत्तं' ति चतुर्षु पञ्चेन्द्रियतिर्यग्भवग्रहणेषु चतस्रः पूर्वकोट्यः उत्कृष्टकालस्य विविधतत्वेनोत्पलका-योद्धनजीवयोग्योत्कृष्टपञ्चेन्द्रियतिर्यक्स्थितेर्ग्रहणात्, उत्पल-जीवितं त्वेतास्विधकमित्येवमुत्कृष्टतः पूर्वकोटीपृथक्त्वं भवतीति।
- ११/३५. 'एवं नहा आहारुद्देसए वणस्सइ-काइयाण' मित्यादि, अनेन च यवितिदिष्टं तिद्दं — 'खेत्तओ असंखेज्जपएसोगाढाइं कालओ अन्नयरकालिहृइयाइं भावओ वन्नमंताइं' इत्यादि, 'सब्बप्पणयाए' ति सर्वात्मना 'नवरं नियमा छिद्दिसिं' ति पृथिवीकायिकादयः सूक्ष्मतया निष्कुटगतत्वेन स्यादिति स्यात् तिसृषु दिक्षु स्याच्यतसृषु दिक्षु इत्यादिनापि प्रकारेणाहार-माहारयन्ति, उत्पलजीवास्तु बादरत्वेन तथावि-धनिष्कुटेष्व-भावान्नियमात्त्रद्सु दिक्ष्वाहारयन्तीति।
- ११/३९. 'वक्कंतीए' नि प्रज्ञापनायाः षष्ठपदे 'उब्रहणाए' ति उद्वर्त्तनाधिकारे, तत्र चेदभेवं सूत्रं-'मणुएसु उब्रवज्जंति देवेसु उब्रवज्जंति?, गोयमा! नो नेरइएसु उब्रवज्जंति तिरिएसु उब्रवज्जंति मणुएसु उब्रवज्जंति नो देवेसु उब्रवज्जंति।
- ११/४०. 'उप्पलकेसरत्ताएं त्ति इह केसराणि–कर्णिकायाः

 शाले धनुःपृथक्तवं भवति पलाशे च गव्यृतपृथक्तवं! योजनसहस्रमधिकमवशेषाणां तु षण्णामिष॥१॥ कुंभ्यां नालिकायां वर्षपृथक्तवं तु स्थितिर्बोद्धव्या। दश वर्षसहरुगण अवशेषाणां तु षण्णमिष॥२॥ परितोऽवयवाः 'उप्पलकन्नियत्ताए' ति इह तु कर्णिका-बीजकोशः 'उप्पलिथभुगत्ताए' ति थिपुगा च यतः पत्राणि प्रभवन्ति॥

#### एकादशशते प्रथमोद्देशकः॥

#### ब्रितीय उद्देशकः

११/४२-५६. शालुकोद्देशकादयः सप्तोद्देशकाः प्राय उत्पलोद्देशक-समानगमाः, विशेषः पुनर्यो यत्र स तत्र सृत्रसिद्ध एव, नवरं पलाशोद्देशके यदुक्त 'देवेसु न उववज्जीते' तस्यायमर्थः-उत्पलोद्देशके हि देवेभ्य उद्धृता उत्पले उत्पद्यन्त इत्युक्तिमह तु पत्नाशे नोत्पद्यन्त इति बाच्यम्, अप्रशस्त-त्वात्तस्य, यतस्ते प्रशस्तेष्वेवांत्पलादिवनस्पतिषूत्पद्मन्त इति। तथा 'लेसासु' ति लेश्याद्वारे इदमध्येयमिति वाक्यशेषः, तदेव दर्श्यते-'ते ण' मित्यादि, इयमत्र भावन'-यदा किल तेजोलेश्यायुतो देवो देवभवाद्द्वस्य वनस्पतिष्टपद्यते नदा तेष् तजोलेश्या लभ्यते, न च पलाशे देवत्वोद्धत्त उत्पद्धते पूर्वोवतयुक्तेः, एवं चेह तेजोलेश्या न संभवति, तदभावादाद्या एव तिस्रो लेश्या इह भवन्ति, एतासु च षड्विंशतिर्भङ्गकाः, त्रयःणां पदानामेतावतामेव भावादिति। एतेषु चोद्दशकेषु नानात्वसङ्ग्रहार्थास्त्रिस्त्रो गाथाः--

"सालंमि धणुपुहत्तं होइ पलासे य गाउयपुहत्तं। जोयणसहस्समिहियं अवसेसाणं तु छण्हंपि।।१॥ कुंभीए नालियाए वासपुहत्तं ठिई उ बोब्हव्वा। दस वाससहस्साइं अवसेसाणं तु छण्हंपि॥२॥ कुंभीए नालियाए होंति पलासे य तिन्नि लेसाओ। चत्तारि उ लेसाओ अवसेसाणं तु पंचण्हं॥३॥' एकादशशते द्वितीयादयोऽष्टमान्ताः॥

# नवम उद्देशकः

अनन्तरमुत्पलादयोऽर्था निरूपिताः, एवंभूतांश्चार्थान सर्वज्ञ एव यथावज्ज्ञातुं समर्थी न पुनरन्यो, द्वीपसमुद्रानिव शिवराजर्षिः, इति सम्बन्धेन शिवराजर्षिसंविधानकं नवमोद्देशकं प्राष्ट्र। तस्य चेदमादिसूत्रम्--

- ११/५७. 'तेणं कालेण' मित्यादि।
- ११/५८. 'महया हिमबंत बन्नओं ति अनेन 'महथाहिमबंतमहंत-मलयमंदरमिहंदसारे' इत्यादि राजवर्णको बाच्य इति सूचितं, तत्र महाहिमबानिव महान् शेषराजापेक्षय' तथा मलयः— पर्वतविशेषो मन्दरो–मेरुः महेन्द्रः—शक्रादिर्देवराजस्तद्वत्यारः—

कुंभ्यां नालिकायां भवन्ति पत्नाशे च तिस्रो लेश्याः! चतस्रो लेश्यास्तु अवशेषाणां पञ्चानां तु॥३॥ प्रधानो यः स तथा, 'सुकुमाल,......वन्नओ' नि अनेन च सुकुमालपाणिपाये' त्यादी राजीवर्णको वाच्य इति सूचितं, 'सुकुमालजहा सूरियकंते जाव पच्चुवेकखमाणे २ विहरइ' ति अस्यायमर्थः—'सुकुमालपाणिपाए लक्खणवंजणगुणोववेए' इत्यादिना यथा राजप्रश्नकृताभिधाने ग्रन्थे सूर्यकान्तो राजकुमारः 'पच्चुवेक्खमाणे २ विहरइ' इत्येतदन्तेन वर्णकेन वर्णितस्तथाऽयं वर्णियत्व्यः, 'पच्चुवेक्खमाणे २ विहरइ' इत्येतच्चैवमिह सम्बन्धनीयं—'से णं सिवभद्दे कुमारे जुवराया यावि होतथा सिवस्स रत्रो रज्जं च रहं च बलं च वाहणं च कोसं च कोझगारं च पुरं च अंतेउरं च जणवयं च स्यमेव पच्चुवेक्खमाणे विहरइ' नि।

११/५९. 'वाणपत्थ' ति। वने भवा वानी प्रस्थानं प्रस्थान अवस्थितिर्वानी प्रस्था येषां ते वानप्रस्थाः, अथवा-'ब्रह्मचारी गृहस्थश्च, वानप्रस्थां यतिस्तथां इति चत्वारो लोकप्रतीता आश्रमाः, एतेषां च तृतीयाश्रमवर्तिनो वानप्रस्थाः, 'होत्तिय' ति अग्निहोत्रिकाः 'पोत्तिय' ति वस्त्रधारिणः सोत्तिय ति क्वचित्पाठस्तत्राप्ययमेवार्थः 'जहा उववाइए' इत्येतस्मावृति-देशादिदं दृश्यं—'कोत्तिया जन्नई सहुई थालई ह्वउट्टा दंतुक्खिलया उम्मञ्जगा संमञ्जगा निमञ्जगा संपक्खाला विन्खणकूलमा उत्तरकूलमा संखधममा कूलधममा मिमलुद्धया हत्थितावसा उद्दंडगा दिसापीक्रिब्रणी वक्कवासिणो चेलवासिणी जलवासिणो रुक्खमूलिया अंबुभक्रिव्रणो वाउभक्रिक्णो सेवालभक्षिकणो मूलाहारा कंदाहारा तयाहारा पत्ताहारा पुष्फाहारा फलाहारा बीयाहारा परिसद्वियकंद-मूलतयपत्तपुष्फफलाहारा जलाभिसेयकढिणगाया आयावणाहि पंचिगतिष्वेहिं इंगालसोल्लियं कंदुसोल्लियं ति तत्र 'कोनिय' ति भूमिशायिनः 'जन्नइ' ति यज्ञयाजिनः 'सङ्ढइ' ति श्रान्द्वाः 'थालइ' ति गृहीतभाण्डाः 'हंवउद्वं' ति कुण्डिकाश्रमणाः 'दत्कख़ित्य' त्ति फलभोजिनः 'उम्मज्जग' 'उन्मज्जनमात्रेण ये स्नान्ति 'संमज्जग' ति उन्मज्जन-स्यैवासकृत्करणेन ये स्नान्ति 'निमज्जग' ति स्थानार्थं निमग्ना एव ये क्षणं निष्ठन्ति 'संपक्खाल' ति मृत्तिकादिघर्षणपूर्वकं येऽङ्गं क्षालयन्ति 'दक्खिणकूलग' ति यैर्गङ्गाया दक्षिणकूल एव वास्तव्यम् 'उत्तरकूलग' ति उक्तविपरीताः 'संख्धमग' ति शङ्खं ध्मात्वा ये जेमन्ति यद्यन्यः कोऽपि नागच्छतीति 'कूलधमग' ति ये कूले स्थित्वा शब्दं कृत्वा भुञ्जते 'मियलुद्धय' ति प्रतीता एव 'हत्थितावस' ति ये हस्तिनं मारयित्वा तेनैव बहुकालं भोजनतो याण्यन्ति 'उद्दंडग' ति ऊर्ध्वकृतदण्डा ये संचरन्ति 'दिसापोक्खिणो' ति उदकेन दिशः प्रोक्ष्य ये फलपुष्पादि समुचिन्वन्ति 'वक्कलवासिणो' ति वलकलवाससः 'चेलवासिणो' त्ति व्यक्तं पाठान्तरे 'वेल-वासिणों ति समुद्रवेलासंनिधिवासिनः 'जलवासिणों ति ये जलनिमग्ना एवासते, शेषाः प्रतीता, नवरं 'जलाभि-

सेयिकढिणगाय' ति येऽस्नात्वा न भुंजते स्नानाद्वा पाण्डुरीभृतगात्रा इति वृद्धाः, क्वचित् 'जलाभिसेय-कढिणगायभूय' ति' दृश्यते तत्र जलाभिषेककितनं गात्रं भूताः—प्राप्ता ये ते तथा, 'इंगालसोल्लियं' ति अङ्गारैरिव पक्कं 'कंदुसोल्लियं' ति कन्दुपक्किमवेति। 'दिसाचक्कबालएणं तवोकम्मेणं' ति एकत्र पारणके पूर्वस्यां दिशि यानि फलादीनि तान्याइत्य भुङ्क्ते द्वितीये तु दक्षिणस्यामित्येवं दिक्चक्रवालेम् यत्र तपःकर्मणि पारणककरणं तत्तपःकम्मं दिक्चक्रवालमुच्यते तेन तपःकम्मणिति।

१९/६१. 'ताहिं इहाहिं कंताहिं पियाहिं' इत्यत्र 'एवं जहा उववाइए' इत्येतत्करणादिदं दृश्यं—'मणुन्नाहिं मणामाहिं जाव बज्जूहिं अण्वरयं अभिनंदंता य अभिथुणंता च एवं वयासी—जय २ नंदा जय जय भद्दा! जय २ नंदा! भद्दं ते अजियं जिणाहि जियं पालियाहि जियमज्झे वसाहि अजियं च जिणाहि सत्तुपक्खं जियं च पालेहि मित्तपक्खं जियविग्योऽविय वसाहि तं देव! सयणमज्झे इंदो इव देवाणं चंदो इव ताराणं धरणो इव नागाणं भरहो इव मणुयाणं बहूई वासाइं बहूई वासस्याइं बहूई वास्त्रस्याइं बहूई वास्त्रस्याइं बहूई वास्त्रहरूसाइं अणहसम्मग्गे य हट्टतुद्दो' ति, एतच्य व्यक्तमेवेति॥

११/६४. 'वागलवत्थनियत्थे' ति वलकलं-वलकलतस्येदं वालकलं तद्रस्त्रं निवसितं येन स वाल्कलवस्त्रनिवसितः 'उडए' ति उटजः-तापसगृहं 'किढिणसंकाइयगं' ति 'किढिण' त्ति वंशमयस्तापसभाजनविशेषस्ततश्च तयोः साङ्घायिकं-भारोद्ध-हनयन्त्रं किढिणसाङ्कायिकं 'महाराय' ति लोकपालः 'पत्थाणे पत्थियं' ति 'प्रस्थाने' परलोकसाधनमार्गे 'प्रस्थितं' प्रवृत्तं फलाबाहरणार्थं गमने वा प्रवृत्तं शिवराजर्षि 'ढब्भे य' ति समूलान् 'कुसे य' ति दभनिव निर्मूलान् 'समिहाओ य' ति समिधः-काष्ठिकाः 'पत्तामोडं च' तरुशाखामोटितपत्राणि 'वेदिं बहुइं त्ति वेदिकां-देवार्चनस्थानं वर्द्धनी-बह्करिका तां प्रयुङ्कत इति बर्द्धयति—प्रमार्जयतीत्यर्थः 'उवलेवणसमंज्जणं करेइ' ति इहोपलेपनं गोमयादिना संमर्ज्जनं तु जलेन संमार्जनं वा शोधनं 'दब्भकलसाहत्थगए' ति दर्भाश्च कलशश्च हस्ते गता यस्य स तथा 'दब्भसगब्भकलसगहत्थगए' ति क्वचित् तत्र दर्भेण सगर्ब्भो यः कलशकः स हस्ते गतो यस्य स तथा 'जलमज्जणं' ति जलेन देहशुद्धिमात्रं 'जलकीडं' ति देहशुद्धाविप जलेनाभिरतं 'जलाभिसेयं' ति जलक्षरणम् 'आयंते' ति जलस्पर्शात् 'चोक्खे' ति अश्चिद्रव्यापगमात् किमुक्तं भवति ?- 'परमसुङ्भूए' ति, 'टेवयपिङ्कयकज्जे' ति देवतानां पितृणां च कृतं कार्यं-जलाञ्जलिदानादिकं येन स तथा, 'सरएणं अरणिं महेइ' नि 'शरकेन' निर्मन्थनकाष्ठेन 'अरणिं' निर्मन्थनीयकाष्ठं 'मथ्नाति' घर्षयति, 'अग्निस्स दाहिणे? इत्यादि सार्द्धः श्लोकस्तद्यथाशब्दवर्जः, तत्र च 'सत्तंगाइं' सप्ताङ्गानि 'समादधाति' संनिधापयति सक्रथां १

वल्कलं २ स्थानं ३ शय्याभाण्डं ४ कमण्डलुं ५ दंडदारु ६ तथाऽऽत्मान ७ मिति। तत्र सकथा—तत्समयप्रसिद्ध उपकरणविशेषः स्थानं—ज्योतिःस्थानं पात्रस्थानं वा शय्या-भाण्डं—शय्योपकरणं दण्डदारु—दण्डकः आत्मा—प्रतीत इति, चरुं साहेति ति चरुः-भाजनविशेषस्तत्र पच्यमानद्रव्यमपि चरुरेव तं चरुं बितिमित्यर्थः 'साधयित' रन्धयित 'बितवड-स्सदेवं करेड् नि बिलिना वैश्वानरं पूजयतीत्यर्थः, 'अतिहिपूयं करेड्' नि अतिथे:—आगन्तुकस्य पूजां करोतीति।

११/७७. 'से कहमेयं मन्ने एवं' ति अत्र मन्येशब्दो वितर्कार्थः 'बितियसए नियंद्रहेसए' ति द्वितीयशते पञ्चमोद्देशक इत्यर्थः 'एगविहिविहाण' ति एकेन विधिना-प्रकारेण विधानं-ब्यवस्थानं येषां ते तथा, सर्वेषां वृत्तत्वात्, 'वित्थारओ अणेगविहिविहाण' ति द्विगुण द्विगुण विस्तारत्वात्तेषामिति 'एवं जहा जीवाभिगमें इत्यनेन यदिह सूचितं तदिदं-'दुगुणादुगुणं पडुप्पाएमाणा पवित्थरमाणा ओभासमाणवीड्या' अवभासमान-वीचयः-शोभमानतरङ्गाः, समुद्रापेक्षमिदं विशेषणं, 'बहुप्पलकु-मुदनलिणसुभगसोगंधियपुंडरीयमहापुंडरीयसयपत्तसहस्सपत्त-सयसहस्सपत्तपफुल्लकेसरोववेया' बहनामृत्पलादीनां प्रफुल्लानां-विकसितानां यानि केशराणि तैरुपचिताः संयुक्ता ये ते तथा, तत्रोत्पलानि—नीलोत्पलादीनि कुमुदानि-चन्द्र-बोध्यानि पुण्डरीकाणि-सितानि शेषपदानि तु रूडिगम्यानि 'पत्तेयं पत्तेयं पउमवरवेड्यापरिक्खिना पत्तेयं वणसंडपरिक्रिकृत' नि॥

११/७८. 'सवन्नाइंपि' ति पुर्गलद्रव्याणि 'अवन्नाइंपि' ति धर्म्मास्तिकायादीनि 'अन्नमन्नबद्धाइं' ति परस्परेण गाढाश्लेषाणि 'अन्नमन्नपुट्ठाइं' ति परस्परेण गाढाश्लेषाणि, इह यावत्करणादिदमेवं दृश्यम्—'अन्नमन्नबद्धपुट्ठाइं अन्नमन्नघडताए चिट्ठंति' तत्र चान्योऽन्यबद्धस्पृष्टान्यनन्तरोक्तगुणद्वययोगात्, किमुक्तं भवति ?—अन्योऽन्यघटतया—परस्परसम्बद्धतया तिष्ठंति।

११/८५. 'ताबसावसहे' ति तापसावसथः—तापसमठ इति। अनन्तरं शिवराजर्षेः सिद्धिरुक्ता, तां च संहननादिभिर्नि-रूपयन्निदमाह—

११/८८. 'भंते ति' इत्यादि, अय लाघवार्थमितदेशमा - 'एवं जहेवे' त्यादि, 'एवम्' अनन्तरहिर्शितेनाभिलापेन वर्षोपपातिके सिद्धानिधकृत्य संहननाद्युक्तं तथैवेहापि वाच्यं, तत्र च संहननादिहाराणां सङ्ग्रहाय गाथापूर्वार्द्धं—'संघयणं संठाणं उच्चतं आउयं च परिवसण' ति तत्र संहननमुक्तमेव, संस्थानादि त्वेवं—तत्र संस्थाने षण्णां संस्थानानामन्यतरिसम् सिद्ध्यन्ति, उच्चत्वे तु जघन्यतः सप्तरित्नप्रमाणे उत्कृष्टरस्तु पञ्चधनुःशतके, आयुषि पुनर्जघन्यतः सातिरेकाष्टवर्षप्रमाणे उत्कृष्टरस्तु पृर्वकोर्टामाने, परिवसना पुनरेवं—रत्नप्रभादि-पृथिर्वानां सौधमिदीनां चेषत्प्राग्भारान्तानां क्षेत्रविशेषाणामधोः न

परिवसन्ति सिद्धाः किन्तु सर्वार्थसिद्धमहाविमानस्योपरितना-त्स्तूपिकाग्रादृद्धवं डाटशयंजनानि व्यतिक्रम्येषत्प्राग्भारा नाम पथिवी पञ्चचत्वारिंशद्योजनलक्षप्रमागाऽऽयामविष्कमभाभ्यां वर्णतः श्वेताऽत्यन्तरम्याऽस्ति तस्याश्चोपरि योजने लोकान्तो भवति. तस्य च योजनस्योपरितनगव्यूतोपरितनषड्भागे यिद्धाः परिवसर्न्तांति, 'एवं सिद्धिगंडिया निरवसेसा भाणियव्व' ति एवमिति-पूर्वोक्तसंहननादिद्वारनिरूपणक्रमेण 'सिद्धिगण्डिका' सिन्द्रिस्वरूपप्रतिपादनपरा वाक्यपद्धतिरौपणतिकप्रसिद्धाऽ-ध्येया. इयं च परिवसनद्वारं यावदर्थलेशतोः दर्शिता, तत्परतस्त्येवं-'कहिं पडिहया सिन्द्रा किं सिन्द्रा पङ्टिया?' इत्यादिका, अथ किमन्तेयम्? इत्याह—'जावे' 'अव्वाबाहं सोक्खं' मित्यादि चेह गाथोत्तरार्द्धमधीतं. समग्रगाथा पुनरियं-

'निच्छिन्नसम्बदुक्खा जाइजरामरणबंधण-विमुक्का। अव्याबाहं सोक्खं अणुहुंती सासयं सिद्धा॥१॥' इति॥

एकादशशते नवमोद्देशकः॥

#### दशमः उद्देशकः

नवमोद्देशकस्यान्ते लोकान्ते सिद्धपरिवसनोक्तेत्यतो लोकस्वरूपमेठ दशमे प्राष्ट्र। तस्य चेदमादिसूत्रम्--

११/९०. 'रायगिहे' इत्यादि, 'दब्बलोए' ति द्रव्यलोक आगमतो नोआगमतश्च, तत्रागमतो द्रव्यलोको लोकशब्दार्थज्ञस्तत्रा-नुपयुक्तः 'अनुपयोगो द्रव्य' मिति वचनात्, आह च मङ्गलं प्रतीत्य द्रव्यलक्षणम्-

#### 'आगमओऽणुवउत्तो मंगलसद्दाणुवासिओ क्ता। तन्नाणलब्धिजुत्तो उ नोवउत्तोत्ति दव्वं॥१॥'

ति (आगमतो मङ्गलशब्दानुवासितोऽनुपयुक्तो वक्ता तज्ज्ञानलब्धियुक्तोऽप्यनुपयुक्त इति द्रव्यमिति॥१॥) नोआगमतस्तु ज्ञशरीरभव्यशरीरतद्वयितिरक्तभेदात्त्रिविधः, तत्र लोकशब्दार्थज्ञस्य शरीरं मृतावर्थ्यं ज्ञानापेक्षया भूतलोकपर्यायतया घृतकुम्भवल्लोकः स च ज्ञशरीररूपो द्रव्यभूतो लोको ज्ञशरीरद्रव्यलोकः, नोशब्दश्चेह सर्वनिषेधे, तथा लोकशब्दार्थं ज्ञास्यित यस्तस्य शरीरं सचेतनं भाविलोकभावत्वेन मधुघटवद् भव्यशरीरद्रव्यलोकः, नोशब्द इहापि सर्वनिषेध एव, ज्ञशरीरव्यतिरिक्तश्च, द्रव्यलोको द्रव्याण्येव धर्मास्तिकायादीनि, आह च—

#### जीवमजीवे रूविमरूवि सपएस अप्पएसे य। जाणाहि दव्वलोयं निच्चमणिच्चं च जं दव्वं॥१॥

(जीवा अजीवा रूपिणोऽरूपिणः सप्रदेशा अप्रदेशाश्च जानीहि द्रव्यलोकं नित्यमनित्यं च यद्द्रव्यम्॥१॥) इहापि नोशब्दः सर्वनिषेधे आगमशब्दवाच्यस्य ज्ञानस्य सर्वथा निषेधात्, 'खेत्तलोए' ति क्षेत्ररूपो लोकः स क्षेत्रलोकः, आह च-'आगासस्स पएसा उहुं च अहे य तिरियलोए य। जाणाहि खेत्तलोयं अणंतजिणदेसियं सम्मं॥१॥' (आकाशस्य प्रदेशा ऊर्ध्वं चाधश्च तिर्यन्लोके च। जानीहि क्षेत्रलोकमनन्तजिनदेशितं सम्यक्॥१॥) 'काललोए' ति कालः—समयादिः तदूपो लोकः काललोकः, आह च-

'समयावली मुहुत्ता दिवसअहोरत्तपवरखमासा यः। संवच्छरजुअपिलया सागरउस्सप्पिपिरयद्वा॥१॥' (समय आवितका मुहूर्तः दिवसः अहोरात्रं पक्षः मासश्च संवत्सरी युगं पल्यः सागरः उत्सपिणी परावर्तः॥१॥) 'भावलोए' ति भावलौको द्वेथा—आगमतो नोआगमतश्च, तत्रागमतो लोकशब्दार्यज्ञस्तत्र चोपयुक्तः भावरूपे लोको भावलोके इति नोआगमतस्त भावा—औद्यिकाद्यस्तद्वपो लोको

#### 'ओदइए उवसमिए खइए य तहा खओवसमिए य। परिणामसन्निवाए य छव्विहो भावलोगो उ॥१॥'

भावलोकः, आह च-

(औदियक औपशमिकः क्षायिकश्च तथा क्षायोपशमिकश्च। पारिणामिकश्च सिन्नपातश्च षड्विधो भावलोकस्तु॥१॥ इति, इह नोशब्दः सर्वनिषेधे मिश्रवचनो वा, आगमस्य ज्ञानत्वात् क्षायिकक्षायोपशमिकज्ञानस्वरूपभावविशेषेण च मिश्रत्वादौ-दियकादिभावलोकस्येति।

११/९१. 'अहेलोयखेत्तलोए' ति अधोलोकख्पः क्षेत्रलोकोऽधो-लोकक्षेत्रलोकः, इह किलाष्टप्रदेशो रुचकस्तस्य चाधस्तन-प्रतरस्याधो नव योजनशतानि यावत्तिर्यग्लोकस्ततः परेणाधः स्थितत्वादधोलोकः साधिकसप्तरज्जुप्रमाणः, 'तिरियलोय-खेत्तलोए' ति रुचकापेक्षयाऽध उपरि च नव २ योजनशतमान-स्तिर्यग्रूप्त्यतात्तिर्यग्लोकस्तदृषः क्षेत्रलोकस्तिर्यग्लोकक्षेत्र-लोकः, 'उहुलोयखेत्तलोए' ति तिर्यग्लोकस्योपिर देशोनसप्त रज्जुप्रमाण ऊद्ध्वभागवर्त्तिन्वादूद्ध्वलोकस्तद्र्यः क्षेत्रलोक ऊद्ध्वलोकक्षेत्रलोकः, अथवाऽधः-अशुभः परिणामो बाहुल्येन क्षेत्रानुभावाद् यत्र लोके द्रव्याणामसावधोलोकः, तथा तिर्यङ्-मध्यमानुभावं क्षेत्रं नातिशुभं नाप्यत्यशुभं तद्रूपो लोकस्तिर्यग्लोकः, तथा ऊद्धवं-शुभः परिणामो बाहुल्येन द्रव्याणां यत्रासावृद्धवंलोकः, आह च-

#### अहव अहोपरिणामो खेत्तणुभावेण जेण ओसन्नं। असुहो अहोत्ति भणिओ दव्याणं तेणऽहोलोगो॥१॥ इत्यादि।

- ११/९५. 'तप्पागारसंतिए' ति तप्रः उडुपकः, अधोलोकक्षेत्र-लोकोऽधोमुखशरावाकारसंस्थान इत्यर्थः।
- ११/९६. स्थापना चेयं △ 'झल्लिरसंठिए' ति अल्पोच्छा-यत्वानमहाविस्तारत्वाच्च तिर्यग्लोकक्षेत्रलोको झल्लरीसंस्थितः। ११/९७. स्थापना चन्त्र-□ 'उहुमइंगागारसंठिए' ति ऊद्धर्वः-

- ऊन्द्रवंमुखो यो मृदङ्गरतदाकारेण संस्थितो यः स तथा शराबसंपुटाकार इत्थर्थः।
- ११/९८. स्थापना चेयम्— ि'सुपङ्डुगसंठिए' ति सुप्रतिष्ठकं— स्थापनकं तच्चेहारोपिनवारकादि गृह्यते. तथाविधेनव लोकसादृश्योपपत्तेरिति, स्थापना चेयं—

'जहा सत्तमसए' इत्यादौ यावत्करणादिदं दृश्यम्— उप्पिं विसाले अहे पिलयंकसंठाणसंठिए मज्झे वरवङ्रिक्गिहिए उप्पिं उद्धमुइंगागारसंठिए तेसिं च णं सासयंसि लोगंसि हेट्ठा विच्छिन्नंसि जाव उप्पिं उद्धमुइंगागारमंठियंसि उप्पन्ननाण-दंसणधरे अरहा जिणे केवली जीवेवि जाणइ अजीवेवि जाणइ तओ पच्छा सिज्झइ बुज्झइ' इत्यादीति।

- 28/९९. 'झुसिरगोलसंठिए' ति अन्तःशुषिरगोलकाकारो यतोऽ-लोकस्य लोकः शुषिरमिवाभाति, स्थापना चेयम्।
- ११/१००. 'अहेलोयखेन लोए एं भंते!' इत्यादि, 'एवं जहा इंदा दिसा तहेव निरवसेसं भाणियब्वं' ति दशमशत प्रथमोद्देशक यथा ऐन्द्री दिगुकता तथैव निरवशेषधोलोकस्वरूपं भणितव्यं, तब्यैवम्-'अहोलोयखेनलोए णं भंते! किं जीवा जीवदेसा जीवपएसा अजीवा अजीवदेसा अजीवपएसा?, भोयमा! जीवावि जीवदेसावि जीवपएसावि अजीवावि अजीवदेसावि अजीवपएसावि' इत्यादि।
- ११/१०१. नवरमित्यादि, अधोलोकितर्यग्लोकयोररूपिणः सप्तिविधाः प्रागुक्ताः धम्माधर्माकाशास्तिकायानां देशाः ३ प्रदेशाः ३ कालश्चेत्येवम्, उन्द्रविलोके तु रिवप्रकाशाभिव्यङ्गयः कालो नास्ति, तिर्यगधोलोकयोरेव रिवप्रकाशस्य भावाद्, अतः षडेव त इति।
- ११/१०२. 'लोए ण' मित्यादि जहा बीयस्यए अत्थिउद्देसए' ति यथा वितीयशते दशमोदेशक इत्यर्थः 'लोयागासे' ति लोकाकाशं विषयभूते जीवादय उक्ता एविमहापीत्यर्थः, 'नवर' मिति केवलमयं विशेषः—तत्रारूपिणः पञ्चविधा उक्ता इह तु सप्तविधा वाच्याः, तत्र हि लोकाकाशमाधारतया विविधितमत आकाश-भेदास्तत्र नोच्यन्ते, इह तु लोकोऽस्तिकायसमुदायरूप आधारत्तया विविधितोऽत आकाशभेदा अप्याधेया भवन्तीति सप्त, ते चैवं—धर्मास्तिकायः. लोके परिपूर्णस्य तस्य विद्यमानत्वात, धर्मास्तिकायः लोके परिपूर्णस्य तस्य विद्यमानत्वात, धर्मास्तिकायदेशस्तु न भवति, धर्मास्ति-कायस्यैवं तत्र भावात्, धर्मास्तिकायप्रदेशाश्च सन्ति, तद्रपत्वाद्धर्मास्तिकायस्येति द्वयं, एवमधर्मास्तिकायेऽपि द्वयं ४, तथा नो आकाशास्तिकायो, लोकस्य तस्यैतदेशत्वात्, आकाशदेशस्तु भवति, तदंशत्वात् लोकस्य, तत्प्रदेशाश्च सन्ति ६, कालश्चे ७ ति सप्त।
- ११/१०३. 'अलोए णं भंते!' इत्यादि, इटं च 'एवं जहे' त्याद्यति-देशादेवं दृश्यम्-'अलोए णं भंते! किं जीवा जीवदेसा जीवपएसा अजीवा अजीवदेसा अजीवपएसा?, गोयमा! नो

- जीवदेसा नो जीवपण्सा नो अजीवदेसा नो अजीवपण्सा एगे अजीवद्रव्या नो जीवपण्सा एगे अजीवद्रव्या अणितिहाँ अगुरुलहुयगुणेहिं संजुत्ते सञ्जागासे अणितभागूणे' ति तत्र सर्वाकाशमनन्तभागोनमित्यस्यायमर्थः लोकलक्षणेन समस्ताकाशस्यानन्तभागेन न्यूनं सर्वाकाशमन्तोक इति।
- ११/१०४. 'अहोलोगखेत्तलोगस्स णं भंते! एगंमि आगासपएसे' इत्यादि, नो जीवा एकप्रदेशे तेषामनवगाहनातु, बहुना पुनर्जीवानां देशस्य प्रदेशस्य चावगाहनात् उच्यते 'जीवदेसावि जीवपएसाविः ति. यद्यपि धर्मास्तिकायःद्यजीवद्रव्यं नैकत्राकाश-प्रदेशेऽवगाहते तथाऽपि परमाणुकादिद्रव्याणां कालद्रव्यस्य चावगाहनादुच्यते--'अजीवावि' ति, द्वयणुकादिस्कन्धदेशानां त्ववगाहनादुक्तम्- अजीवदेसावि' त्ति. धर्माधर्मास्तिकाय-प्रदेशयोः पुद्गलद्रव्यप्रदेशानां चावगाहनादुच्यते—'अजीव-पएसावि' ति। 'एवं मज्झिल्लविरहिओ' ति दशमशत-प्रदर्शितत्रिकभद्गे 'अहवा एगिदियदेसा य बेइंदियदेसा य' इत्येवंरूपो यो मध्यमभङ्गस्तद्विरहितोऽसी त्रिकभङ्गः, 'एव' मिति स्त्रप्रदर्शितभङ्गद्वयरूपोऽध्येतव्यो, मध्यमभङ्गस्येहा-सम्भवात्, तथाहि-द्वीन्द्रियस्यैकस्यैकवाकाशप्रदेशे बहुवो देशा न सन्ति, देशस्यैव भावात्, 'एवं आइल्लविरहिओ' ति 'अहवा एगिदियस्य पएसा य बेदियस्स पएसा य' इत्येवंरूपाच-भङ्गकविरहितस्त्रिभङ्गः, 'एव' मिति सूत्रप्रदर्शितभङ्गद्वयरूपोऽ-ध्येतव्यः, आद्यभङ्गकस्येहासम्भवात्, तथाहि-नास्त्येवैकत्रा-काशप्रदेशे केवलिसमुद्धातं विनैकस्य जीवस्यैकप्रदेश-सम्भवोऽसङ्ख्यातानामेव भावादिति, 'अणिदिएस् तियभंगो' ति अनिन्द्रियेषूक्तभङ्गकत्रयमपि सम्भवतीतिकृत्वा तेषु तद्वाच्य-मिति। 'रूवी तहेव' ति स्कन्धाः देशाः प्रदेशाः अणवश्चेत्यर्थः 'नो धम्मत्थिकाये' ति नो धर्मास्तिकाय एकत्राकाशप्रदेशे संभवत्यसङ्ख्यातप्रदेशावगःहित्वात्तस्येति। 'धम्मत्थिकायस्य देसे' ति यद्यपि धर्मास्तिकायस्यैकत्राकाशप्रदेशे प्रदेश एवास्ति तथाऽपि देशोऽवयव इत्यनर्थान्तरत्वेनावयवमात्रस्यैव विवक्षित-त्वात् निरंशतायाश्च तत्र सत्या अपि अविवक्षितत्वाद्ध-म:स्तिकायस्यः देश इत्युक्त। प्रदेशस्तु निरुपचरित एवास्तीत्यत उच्यते-'धम्मत्थिकायस्म 'एवमहम्मत्थिकायस्सवि' ति 'नो अधम्मत्थिकाए अहम्मत्थि-कायस्स देसे अहम्मत्थिकायस्स पएसे' इत्येवमधर्मास्ति-कायसूत्रं वाच्यमित्यर्थः।
- ११/१०५. 'अब्बासमओ नित्ये, अरूबी चउब्बिह' ति ऊर्द्ध्वलोकेऽ-ब्रासमयो नास्तीति अरूपिणश्चतुर्विधाः—धर्मास्तिकायदेशादयः ऊर्द्ध्वलोक एकत्राकाशप्रदेशे सम्भवन्तीति।
- ११/१०६. 'लोगम्स जहा अहोलोगखेत्तलोगस्स एगंमि आगास-पएसे' ति अधोलोकक्षेत्रलोकस्यैकत्राकाशप्रदेशे यद्धक्तव्यमुक्तं तल्लोकस्याप्येकत्राकाशप्रदेशे वाच्यमित्यर्थः, तच्चेदं-लोगस्स णं भंते! एगंमि आगासप्प्रसे किं जीवा०? पुच्छा गोयमा! 'नो

- जीवे' त्यावि प्राग्वत्। 'अहेलोयखेत्तलोए अणंता वन्नपञ्जव' ति अधोलोकक्षेत्रलोकेऽनन्ता वर्णपर्यवाः एकगुणकालकादी-नामनन्तगुणकालाद्यवसानानां पुद्गलानां तत्र भावात्।
- ११/१०७. अलोकसूत्रे 'नेवन्धि अगुरुलहुयपञ्जव' ति अगुरुलघु-पर्यवीपेतद्रव्याणां पुद्गलादीनां तत्राभावात्।
- ११/१०९. 'सव्वदीव' ति इह यावन्करणादिदं दृश्यं–'समुद्याणं अब्भंतरए सब्बखुड्डाए बट्टे तेल्लापूपसंठाणसंठिए बट्टे रहचक्कवालसंठाणसंठिए वट्टे पुक्खरकन्नियासंठाणसंठिए वट्टे पडिपुन्नचंदसंटाणसंहिए एक्कं जोयणसयसहस्सं आयामविक्खंभेणं तिन्नि जोयणसयसहरूसाई सोलस य सहस्साइं दोन्नि य सत्तार्वासे जीयणसए तिन्नि य कोसे अहावीसं च धणुसयं तेरस अंगुलाइं अद्धंगुलं च किंचि विसेसाहियं' ति, 'ताए उक्किद्वाएं ति इह यावत्करणादिदं दृश्यं-'तुरियाए चवलाए चंडाए सिहाए उद्ध्याए जयणाए छेयाए त्ति तत्र 'त्वरितया' आकृलया कायचापल्येन 'चण्डया' रौद्रया गत्युत्कर्षवोगात् 'सिंह्या' दर्प्पातिशयेन दार्ढ्यस्थिरतया 'उद्धतया' विपक्षजेतृत्वेन 'छेकया' निपुणया 'दिव्यया' दिवि भवयेति। 'पुरच्छाभिमुहे' ति मेर्वपिक्षया, 'आसत्तमे कुलवंसे पहीणे' ति कुलरूपो वंशः प्रहीणो भवति आसप्तमादपि वंश्यान्, सप्तममपि वंश्यं यावदित्यर्थः, 'गयाउ से अगए असंखेज्जइभागे अगयाउ से गए असंखेजनगुणें ति, ननु पूर्वादिषु प्रत्येकमर्द्ध-रज्जुप्रमाणत्वात्त्लोकस्योद्धर्वाधश्च किञ्चिन्न्यूनःधिकसप्त-रज्जुप्रमाणत्वात्तृत्यया गत्या गच्छता देवानां कथं षटस्विप गतादगतं क्षेत्रमसङ्ख्यातभागगात्र गतमसङ्ख्यातगुणमिति ?, क्षेत्रवैषम्यादिति भावः, अत्रोच्यते, घनचतुरस्रीकृतस्य लोकस्यैव कल्पितत्वान्न दोषः, ननु यद्युक्तस्वरूपयाऽपि गत्या गच्छन्तो देवा लोकान्तं बहुनापि कालेन न लभन्ने तदा कथमच्युताज्जिनजन्मादिषु द्रागवतरन्ति? बहुत्वात्क्षेत्रस्यालपत्वादवतरणकालस्येति, सत्यं, किन्तु मन्देयं गतिः जिनजनमाद्यवतरणगतिस्तु शीघृतमेति।
- ११/११०, 'असन्भावपट्टवणाए' ति असन्दूतार्थकल्पनयेत्यर्थ। पूर्व लोकालोकवक्तव्यतोक्ता, अथ लोकैकप्रदेशगतं वक्तव्य-विशेषं दर्शयन्नाह--
- ११/१११. 'लोगस्स ण' मित्यादि, 'अत्थि णं भंते' ति अस्त्ययं भदन्त! पक्षः, इह च त इति शेषो दृश्यः।
- ११/११२. 'जाव कलिय' ति इह यावत्करणादेवं दृश्यं—'संगयगयह-सियभणियचिट्टियविलाससलियसंलावित्रणजुत्तोवयार कलिय' ति, 'बत्तीसइविहस्स नहुस्स' ति क्वांत्रेंशद् विधा—भेदा यस्य तत्तथा तस्य नाट्यस्य, तत्र ईहामृगऋषभतुरगनर-मकरविहगव्यालकिक्तरादिभिक्तिचित्रो नामेको नाट्यविधिः एतच्यरिताभिनयनमिति संभाव्यते, एवमन्येऽप्येकत्रिंशद्विधया राजप्रशनकृतानुसारतो वाच्याः।

लोकैक प्रदेशाधिकारावेवेदमाह-

११/११३. 'लोगस्स ण' मित्यादि, अस्य व्याख्या—यथा किलैतेषु त्रयोदशसु प्रदेशेषु त्रयोदशप्रदेशकानि विग्दशकस्पर्शानि त्रयोदश द्रव्याणि स्थितानि तेषां च प्रत्याकाशप्रदेशं त्रयोदश त्रयोदश प्रदेशा भवन्ति, एवं लोकाकाशप्रदेशेऽनन्तर्जीवावगाहेनैकै-कस्मिन्नाकाशप्रदेशेऽनन्ता जीवप्रदेशा भवन्ति, लोकं च सृक्ष्मा अनन्तर्जीवात्मका निगोदाः पृथिव्यादिसर्वजीवासङ्घयेयकतुल्याः सन्ति, तेषां चैकैकस्मिन्नाकाशप्रदेशे जीवप्रदेशा अनन्ता भवन्ति, तेषां च जघन्यपदे एकत्राकाशप्रदेशे सर्वस्तोका जीवप्रदेशाः तेभ्यश्च सर्वजीवा असङ्घयेयगुणाः, उत्कृष्टपदे पुनस्तेभ्यो विशेषाधिका जीवप्रदेशा इति। अयं च सूत्रार्थोऽमूभिर्वृद्धोक्तगाधाभिर्भावनीयः—लोगस्सेगपएसे जहन्नयपर्यामे जियपएसाणं। उक्कोसपए य तहा सव्यजियाणं च के बहुधा?॥१॥ इति प्रश्नः, उत्तरं पुनरत्र—थोवा जहण्णयपए जियप्पएसा जिया असंख्रगुणाः।

थोवा जहण्णयपए जियप्पएसा जिया असंखगुणा। उक्कोसपयपएसा तओ विसेसाहिया भणिया॥२॥ अथ जधन्यपदमुत्कृष्टपदं चोच्यते—

तत्थ पुण जहन्नपयं लोगंतो जत्थ फासणा तिदिसिं। छदिसिमुक्कोसपयं समत्तगोलंमि णण्णत्थ॥३॥

तत्र-तथोजर्घन्येतरपदयोजर्घन्यपदं लोकान्ते भवति 'जत्थ' ति यत्र गोलके स्पर्शना निगोददेशैस्तिसृष्वेव दिक्षु भवति, शेषदिशामलोकेनावृतत्वात्, सा च खण्डगोल एव भवतीति भावः 'छिदिसिं' ति यत्र पुनर्गोलके षट्स्विप दिक्षु निगोददेशैः स्पर्शना भवति तत्रोत्कृष्टपदं भवति, तच्च समस्तगौलैः परपूर्णगोलके भवति, नान्यत्र, खण्डगोलके न भवतीत्यर्थः, सम्पूर्णगोलकश्च लोकमध्य एव स्यादिति। अथ परिवचनामाशङ्कमान आह—

उक्कोसमसंखगुणं जहन्नयाओ पर्य हवङ् किं तु?। नणु तिदिसिंफुसणाओ छद्दिसिफुसणा भवे दुगुणा॥४॥

उत्कर्षं—उत्कृष्टपदमसङ्ग्यातगुणं र्जाः वप्रदेशापेक्षया जघन्य-कात्पदादिति गम्यं, भवति 'किन्तु' कथं तु, न भवतीत्यर्थः, कस्मावेवम् ? इत्याह—'ननु' निश्चितम्, अक्षमायां वा ननुशब्दः, त्रिविकस्पर्शनायाः सकाशात् षड्विक्रस्पर्शना भवेदिद्वगुणेति, इह च काकुणठाखेतुत्वं प्रतीयत इति, अतो द्विगुणमेवोत्कृष्टं पदं स्यादसङ्ग्यातगुणं च तदिष्यते, जघन्यपदाश्रित-जीवप्रदेशापेक्षयाऽसङ्ग्यातगुणसर्वजीवभ्यो विशेषाधिक-नीवप्रदेशोपेतत्वातस्येति। इहोत्तरम्—

थोवा जहन्नयपए निगोयमित्तावगाहणाफुसणा। फुसणासंखगुणता उक्कोसपए असंखगुणा॥५॥

स्तोका जीवप्रदेशा जघन्यपदे, कस्मात्? इत्याह-निगोदमात्रे क्षेत्रेऽवगाहना येषां ते तथा एकावगाहना इत्यर्थः, तैरेव यत्स्पर्शनं-अवगाहनं जघन्यपदस्य तन्निगोदमात्रावगाहनस्पर्शनं

तस्मात्. खण्डगोलकनिष्पादकनिगोदैस्तस्यासंस्पर्शना-दित्यर्थ:, भूम्यासन्नापवरककोणान्तिमप्रदेशसदृशो जघन्यपदाख्यः प्रदेशः तं चालोकसम्बन्धादेकावगाहना एव निगोदाः स्पृशन्ति, न तु खण्डगोलनिष्पादकाः, तत्र किल जघन्यपदं कल्पनया जीवशतं स्पृशति. तस्य च प्रत्येकं कल्पनयैव प्रदेशलक्षं तत्रावगाढमित्येवं जघन्यपदे जीवप्रदेशानामवगाढेत्येवं स्तोकास्तत्र र्जीवप्रदेशा अथोत्कृष्टपदजीवप्रदेशपरिमाणमुच्यते-'फुसणासंखगुणत्त' ति स्पर्शनायाः--उत्कृष्टपदस्य पूर्णगोलकनिष्पादकनिगोदैः संस्पर्शनाया यदसङ्ख्यातगुणत्वं जघन्यपदापेक्षया तस्माद्धेतोरुत्कृष्टपदेऽसङ्ख्यातगुणाः जीवप्रदेशा जघन्य-पदापेक्षया भवन्ति, उत्कृष्टपदं हि सम्पूर्णगोलकनिष्पादक-निगोदैरेकावगाहनैरसङ्ख्येयैः तथोत्कृष्टपदाविमाचनेनैकैक-प्रदेशपरिहानिभिः प्रत्येकमसंङ्क्षयेयैरेव स्पृष्टं, तच्च किल कल्पनया कोटीसहस्रेण जीवानां स्पृश्यते, तत्र च प्रत्येकं र्जावप्रदेशलक्षस्यावगाहनार्ज्जावप्रदेशानां दशकोटीकोट्योऽ-वगाढाः स्युरित्येवमुत्कृष्टपदे नेऽसङ्ख्येयगुणा भावनीया इति। अथ गोलकप्ररूपणायाह—

#### उक्कोसपयममोत्तं निगोयओगाहाणाए सव्वतो। निष्फाइञ्जइ गोलो पएसपरिवृद्धिहाणीहिं॥६॥

'उत्कृष्टपवं' विविधितप्रदेशम् अमुञ्चिद्धः निगोदावगाहनाया एकस्याः 'सर्वतः' सर्वासु दिक्षु निगोदान्तराणि स्थापयद्धि-निष्पाद्यते गोलः, कथं?, प्रदेशपरिवृद्धिहानिभ्यां—कांश्चित् प्रदेशान् विविक्षतावगाहनाया आक्रामद्धिः कांश्चिद्विमुञ्चिद्धि-रित्यर्थः, एवमेकगोलकनिष्पत्तिः, स्थापना चेयम्-०। गोलकान्तरकलपनायाह-

तत्तोच्यिय गोलाओ उक्कोसपयं मुइतु जो अन्नो। होइ निगोओ तंमिवि अन्नो निष्फज्जती गोलो॥७॥ तमेवोक्तलक्षणं गोलकमाश्रित्यान्यो गोलको निष्पद्यते, कथम्?, उत्कृष्टपदं प्राक्तनगोलकसम्बन्धि विमुच्य योऽन्यो भवति निगोदस्तस्मिनुत्कृष्टपदकल्पनेनेति। तथा च यत्स्यात्तदाह—

एवं निगोयमेत्ते खेत्ते गोलस्स होइ निप्फत्ती। एवं निप्पज्जंते लोगे गोला असंखिज्जा॥८॥

'एवम्' उक्तक्रमेण निगोदमात्रे क्षेत्रे गोलकस्य भवति निष्पत्तिः, विविक्षितिनेगोदावगाहातिरिक्तनिगोददेशानां गोलकान्तरानुप्रवेशात्, एवं च निष्पद्यन्ते लोके गोलका असंङ्ग्र्धेया, असङ्ग्र्धेयत्वत् निगोदावगाहनानां, प्रतिनिगोदावगाहनं च गोलकिनिष्पत्तेरिति। अथ किमिदमेव प्रतिगोलकं यदुकतमुत्कृष्टपदं तदेवेह ग्राह्ममुतान्यत्? इत्यस्यामाशङ्कायामाह—
ववहारनएण इमं उक्कोसपयावि एत्तिया चेव।

ववहारनएण इम उक्कासपयाव एत्तया चव। जं पुण उक्कोसपयं नेच्छइयं होइ तं वोच्छं॥९॥

'व्यवहारनयेन' सामान्येन 'इदम्' अनंतरोक्तमृत्कृष्टपदमुक्तं,

काक्वा चेदमध्येयं, तेन नेहेदं ग्राह्ममित्यर्थः स्यात्, अथ कस्मादेवम्? इत्याह—'उक्कोसपयावि एतिया चेवः ति न केवलं गोलका असङ्क्र्येयाः उत्कर्षपदान्यपि परिपूर्णगोलक-प्रस्वितानि एतावन्त्येव—असङ्क्र्येयान्येव भवन्ति यस्मात्ततो न नियतमुत्कृष्टपदं किञ्चन स्यादिति भावः, यत्पुनरुत्कृष्टपदं नैश्चियकं भवति सर्वोत्कर्षयोगाद् यदिह ग्राह्ममित्यर्थः तद्वक्ष्ये। तदेवाह—

#### बायरनिगोयविग्गहगहयाई जत्थ समहिया अन्ने। गोला हुज्ज सुबहुला नेच्छइथपयं तदुक्कोसं॥१०॥

बाररनिगोवानां—कन्वादीनां विग्रहगतिकादयो बादरनिगोव-विग्रहगतिकादयः आदिशब्दश्चेहाविग्रहगतिकावरोधार्थः, यत्रोत्कृष्टपदे समधिका अन्ये—सूक्ष्मिनगोदगोलकभ्योऽपरे गोलका भवेयुः सुबह्वो नैश्चयिकपदं तदुत्कर्षं, बादरनिगोदा हि पृथिव्यादिषु पृथ्व्यादयश्च स्वस्थानेषु स्वरूपतो भवन्ति न सूक्ष्मिनगोदवत्सवित्रत्यतो यत्र क्वचित्ते भवन्ति तदुत्कृष्टपदं तात्त्विकमिति भावः। एतदेव दर्शयन्नाह—

## इहरा पडुच्च सुहुमा बहुतुल्ला पायसो सगलगोला। तो बायराइगहणं कीरइ उक्कोसयपर्यमि॥११॥

'इहर' ति बादरिनगोदाश्रयणं विना सूक्ष्मिनगोदान् प्रतीत्य बहुतुल्याः-निगोदसङ्ख्यया समानाः प्रायशः, प्रायोग्रहण-मेकादिना न्यूनाधिकत्वे व्यभिचारपरिहारःर्थं. क एते? इत्याह-सकलगोलाः, न तु खण्डगोलाः, अतो न नियतं किञ्चिदुत्कृष्टपदं लभ्यते, यत एवं ततो बादरिनगोदादिग्रहणं क्रियते उत्कृष्टपदे। अथ गोलकादीनां प्रमाणमाह-

#### गोला य असंखेज्जा होंति निओया असंखया गोले। एक्केक्को उ निगोओ अणंतजीवो मुणेयव्वो॥१२॥

अथ जीवप्रवेशपरिमाणप्ररूपणापूर्वकं निगोदादीनामवगाह-नामानमभिधित्सुराह्-

#### लोगस्स य जीवस्स य होन्ति पएसा असंखया तुल्ला। अंगुलअसंखभागो निगोयजियगोलगोगाहो॥१३॥

लोकर्जावयोः प्रत्येकमसङ्ख्येयाः प्रदेशा भवन्ति ते च परस्परेण तुल्या एव, एषां च सङ्कोचविशेषाद् अङ्गुलासङ्ख्येयभागो निगोदस्य तर्जावस्य गोलकस्य चावगाह इति निगोदा-दिसमावगाहना। तमेव समर्थयन्नाह-

#### जिम जिओ तमेव उ निशोअ तो तम्मि चेव शोलोवि। निष्फज्जइ जे खेते तो ते तुल्लावशाहणया॥१४॥

यस्मिन् क्षेत्रे जीवोऽवगाहते तस्मिन्नेव निगोवो, निगोदव्याप्त्या जीवस्यावस्थानात्, 'तो' ति ततः—तदनन्तरं तस्मिन्नेव गोलोऽपि निष्पद्यते, विविश्वतिनगोदावगाहनतिरिक्तायाः शेषिनगोदावगाहनाया गोलकान्तरप्रवेशेन निगोदमात्रत्वाद् गोलकावगाहनाया इति, यद्—यस्मातक्षेत्रे—आकाशे ततस्ते—जीविनगोदगोलाः 'तुल्यावगाहनाकाः समानावगाहनाका इति। अथ जीवाद्यवगाहनासमतासामध्येन यदेकत्र प्रदेशे

जीवप्रदेशमानं भवति तद्विभणिषुरन्तत्प्रस्तावनार्थं प्रश्नं कारयन्नाह—

उक्कोसपय पएसे किमेगर्जावप्पएसरासिस्स। होज्जेगनिगोयस्स व गोलस्स व किं समोगाढं?॥१५॥ तत्र जीवमाश्रित्योत्तरम्–

#### जीवस्स लोगमेत्तस्स सुहुमओगाहणावगाढस्स। एक्केक्कंमि पएसे होंति पएसा असंखेजना॥१६॥

ते च किल कल्पनया कोटीशतसङ्ग्र्यस्य जीवप्रदेशराशेः प्रदेशदशसहस्रीस्वरूपजीवावगाहनया भागे हते लक्षमाना भवन्तीति। अथ निगोदमाथित्याह—

#### लोगस्स हिए भागे निगोयओगाहणाएँ जं लद्धं। उक्कोसपएऽतिगयं एत्तियमेक्केक्कर्जावाओ॥१७॥

'लोकस्य' कल्पनया प्रवेशकोटीशतमानस्य हृते भागे निगोदावगाहनया कल्पनातः प्रदेशदशसहस्रीमानया यल्लब्धं तच्य किल लक्षपरिमाणमुक्कृष्टपदेऽतिगतं—अवगढमेता-वदेकैकजीवात्, अनन्तर्जावात्मकिनगेदसम्बन्धित एकैकजीव-सत्कमित्यर्थः। अनेन निगोदसत्कमुत्कृष्टपदं यदवगढिं तद्दिशितमथ गोलकसत्कं यत्तत्रावगढिं तद्दर्शयति—

#### एवं दव्वद्वाओ सब्वेसिं एक्कगोलजीवाणं। उक्कोसपयमङ्गया होति पएसा असंखगुणा॥१८॥

यथा निगोवजीवेभ्योऽसङ्गचेयगुणास्तन्प्रदेशा उत्कृष्टपढेऽितगता एवं 'द्रव्यार्थात्' व्रव्यार्थतया न तु प्रदेशार्थतया 'सब्बेसि' ति सर्वेभय एकगोलगतजीवव्रब्वेभ्यः सकाशा-दुत्कृष्टपदमितगता भवन्ति प्रदेशा असङ्गचातगुणाः। इह किलानन्तजीवोऽपि निगोदः कल्पनया लक्षजीवः, गोलकश्चासङ्गचातनिगोदोऽपि कल्पनया लक्षनिगोदः, ततश्च लक्षस्य लक्षगुणने कोटीसहस्रसङ्गचाः कल्पनया गालके जीवा भवन्ति, तत्प्रदेशानां च लक्षं लक्षमुन्कृष्टपदऽतिगतं, अतश्चेकगोलकजीवसङ्गचया लक्षगुणने कोटीकोटीदशकसङ्गचा एकत्र प्रदेशे कल्पनया जीवप्रदेशः भवन्तीति। गालकजीवेभ्यः सकाशादेकत्र प्रदेशेऽसङ्गचेयगुणा जीवप्रदेशा भवन्तीत्वृक्तमथ तत्र गुणकाररःशेः परिमाणनिर्णवार्थम्च्यते—

#### तं पुण केवइएणं गुणियमसंखेज्जयं भवेज्जाहि। भन्नइ दव्बट्टाइ जावइया सव्वगोलित॥१९॥

तत्पुनरनन्तरोक्तमुत्कृष्टपदातिगतर्जीवप्रदेशराशिसम्बन्धि 'कियता' किंपरिमाणेनासङ्ख्येयराशिना गुणितं सत् 'असंख्रेज्जयं' ति असङ्ख्येयकम्—असङ्ख्यातगुणनाद्वारायातं 'भवेत्' स्यादिति?, भण्यते अत्रोत्तरं, द्रव्यार्थतया न तु प्रदेशार्थतया यावन्तः 'सर्वगोलकाः' सकलगोलकास्तावन्त इति गम्यं, स चोत्कृष्टपदगतैकजीवप्रदेशराशिर्मन्तव्यः सकलगोलकानां तत्तृत्यत्यादिति।

किं कारणमोगाहणतुल्लत्ता जियनिगोयगोलाणं। गोला उक्कोसपएक्कजियपएसेहिं तो तुल्ला॥२०॥ 'किं कारणं' त्ति कस्मात्कारणाद् यावन्तः सर्वगोलास्तावन्त एवोत्कृष्टपदगतेकर्जावप्रदेशाः? इति प्रश्नः, अत्रोत्तरम्— अवगाहनातुल्यत्वात्, केषामियमित्याह—जीवनिगोदगोलानाम्, अवगाहनातुल्यत्वं चैषामङ्गुलासङ्खयेयभागमात्रावमाहित्वादिति प्रश्नः, यस्माटेवं 'तो' ति तस्माद्रोलाः सकललोकसम्बन्धिनः उत्कृष्टपदे ये एकस्य जीवस्य प्रदेशास्ते तथा तैरुत्कृष्ट-पदैकजीवप्रदेशेस्तुल्या भवन्ति। एतस्यैव भावनार्थम्च्यते—

#### गोलेहि हिए लोगे आगच्छइ जं तमेगजीवस्स। उक्कोसपयगयपएसरासितुल्लं हवइ जम्हा॥२१॥

'गोलैंः' गोलावगाहनाप्रदेशैः कल्पनया दशसहस्रसङ्ख्यैः 'हृते' विभक्ते हृतभाग इत्यर्थः 'लोके' लोकप्रदेशराशौ कल्पनया एककोटीशतप्रमाणे 'आगच्छति' लभ्यते 'यत्' सर्वगोल-सङ्ख्यास्थानं कल्पनया लक्षमित्यर्थः तदेकजीवस्य सम्बन्धिना पूर्वोक्तप्रकारतः कल्पनया लक्षप्रमाणेनैवोत्कृष्टपदगतप्रदेश-राशिना तुल्यं भवति यस्मात्तस्माद्रोला उत्कृष्टपदैकजीव-प्रदेशैस्तुल्या भवन्तीति प्रकृतमेवेति। एवं गोलकानामुत्कृष्ट-पदगतैकजीवप्रदेशानां च तुल्यत्वं समर्थितं, पुनस्तदेव प्रकारान्तरेण समर्थयति—

#### अहवा लोगपएसे एक्केक्के ठविय गोलमेक्केक्कं। एवं उक्कोसपएक्कजियपएसेसु मायंति॥२२॥

अथवा लोकस्यैव प्रदेशे एकैकस्मिन् 'स्थापय' निधेहि विविधितसमत्वबुभुत्सो! गोलकमेकैकं, ततश्च 'एवम्' उक्तक्रमस्थापने उत्कृष्टपदे ये एकर्जावप्रदेशास्ते तथा तेषु तत्परिमाणेष्वाकाशप्रदेशेष्वित्यर्थः मान्ति गोला इति गम्यं, यावन्त उत्कृष्टपदे एकजीवप्रदेशास्तावन्तो गोलका अपि भवन्तीत्यर्थः, ते च कल्पनया किल लक्षप्रमाणा उभयेऽपीति। अथ सर्वजीवेभ्य उत्कृष्टपदजीवप्रदेशा विशेषाधिका इति विभणिषुस्तेषां सर्वजीवानां च नावत्समतामाह—

#### गोलो जीवो य समा पएसो जं च सव्वजीवावि। होति समोगाहणया मज्झिमओगाहणं पप्प॥२३॥

गोलको जीवश्च समौ प्रदेशतः — अवगाहनाप्रदेशानाश्रित्य, कल्पनया द्वयोरिप प्रदेशदशसहस्र्यामवगाढत्वात्, 'जं च' ति यस्माच्य सर्वजीवा अपि सृक्ष्मा भवन्ति समावगाहनका मध्यमावगाहनामश्रित्य, कल्पनया हि जधन्यावगाहना पञ्चप्रदेशसहस्राणि उत्कृष्टा तु पञ्चदशेति द्वयोश्च मीलनेनार्द्धीकरणेन च दशसहस्राणि मध्यमा भवतीति।

#### तेण फुडं चिय सिद्धं एगपएसंमि ने जियपएसा। ते सव्वजीवतुल्ला सुणसु पुणो जह विसेसहिया॥२४॥

इह किलासन्द्रावस्थापनया कोटीशतसङ्ख्यप्रदेशस्य जीवस्या-काशप्रदेशदशसहस्र्यामवगाढस्य जीवस्य प्रतिप्रदेशं प्रदेशलक्षं भवति, तच्च पूर्वोक्तप्रकारतो निगोदवर्त्तिना जीवलक्षेण गुणितं कोटीसहस्रं भवति, पुनरिप च तदेकगोलवर्त्तिना निगोदलक्षेण गुणितं कोटीकोटीदशकप्रमाणं भवति, जीवप्रमाणमप्येतदेव, तथाहि-कोटीशतसंख्यप्रदेशे लोके दशसहस्रावगाहिनां गोलानां लक्षं भवति, प्रतिगोलकं च निगोदलक्षकल्पनात् निगोदानां कोटीसहस्रं भवति, प्रतिनिगोदं च जीवलक्षकल्पनात् सर्वजीवानां कोटीकोटीदशकं भवतीति। अथ सर्वजीवेभ्य उत्कृष्टपदगतजीवप्रदेशा विशेषाधिका इति दश्यंते—

#### जं संति केइ खंडा गोला लोगंतवत्तिणो अन्ने। बायरविग्गहिएहि य उक्कोसपयं जमन्भहियं॥२५॥

यस्माद्विद्यन्ते केचित्खण्डा गोला लोकान्तवर्तिनः 'अन्ने' ति पूर्णगोलकेभ्योऽपरेऽतो जीवराशिः कल्पनया कोटीकोटी-दशकरूप ऊनो भवति पूर्णगोलकतायामेव तस्य यथोक्तस्य भावात्, ततश्च येन जीवराशिना खण्डगोलका पूर्णीभृताः स सर्वजीवराशेरपनीयते असन्द्रतत्वात्तस्य, स च किल कल्पनया कोटीमानः, तत्र चापनीते सर्वजीवराशिः स्तोकतरो भवति. उत्कृष्टपदं तु यथोक्नप्रमाणमेवेति तत्त्वतो विशेषाधिकं भवति, समता प्नः खण्डगोलानां पूर्णताविवक्षणाद्वतेति, बादरविग्रहिकैश्च-बादरनिगोदादिजीवप्रदेशैश्चोत्कृष्टपदं यद्-यस्मात्सर्वजीवराशेरभ्यधिकं ततः सर्वजीवेभ्य उत्कृष्टपदे जीवप्रदेशा विशेषाधिका भवन्तीति, इयमत्र बादरविग्रहिगतिकादीनामनन्तानां जीवानां स्क्ष्मजीवा-सङ्ख्येयभागवर्त्तिनां कल्पनया कोटीप्रायसङ्ख्यानां पूर्वोक्त-जीवराशिप्रमाणे प्रक्षेपणेन समताप्राप्तायपि तस्य बादरादि-जीवराशेः कोटीप्रायसङ्ख्यस्य मध्यादुत्कर्षतोऽसङ्ख्येभागस्य शतसङ्ख्यस्य विवक्षितसूक्ष्मगोलकावगाहनायाम-वगाहनात एकैकस्मिश्च प्रदेशे प्रत्येकं जीवप्रदेशलक्षस्याव-च शतगुणत्वेन कोटीप्रमाणत्वात् लक्षस्य गाहत्वात प्रक्षेपात्पूर्वोक्तमृत्कृष्टपदर्जावप्रदेशमानं तस्याश्चोत्कृष्टपदे कोट्याऽधिक भवतीति। यस्मादेवं-

तम्हा सब्बेहिंतो जीवेहिंतो फुडं गहेयव्वं। उक्कोसपयपएसा होंति विसेसाहिया नियमा।।२६॥ इदमेव प्रकारान्तरेण भाव्यते--

#### अहवा जेण बहुसमा सुहुमा लोएऽवगाहणाए य। तेणेक्केक्कं जीवं बुद्धीएँ विरल्लए लोए।।२७॥

यतो बहुसमाः—प्रायेण समाना जीवसङ्ग्रंथया कल्पनया एकैकावगाहनायां जीवकोटीसहस्यस्थावस्थानात्, खण्डगोल-कैर्व्यिभचारपरिहारार्थं चेह बहुग्रहणं, 'सूक्ष्माः' सूक्ष्मिनिगोदगोलकाः कल्पनया लक्षकल्पाः 'लोके' चतुर्दशरज्ज्वात्मके, तथाऽवगाहनया च समाः, कल्पनया दशसु दशसु प्रदेशसहस्रेष्ठ्यवगाहत्वात्, तस्मादेकप्रदेशावगाहजीवप्रदेशानां सर्वजीवानां च समतापरिज्ञानार्थमेकैकं जीवं बुद्ध्या 'विरल्लए' नि केवितिसमुद्धातगत्या विस्तारयेल्लोके, अयमत्र भावार्थः—यावन्तो गोलकस्यैकत्र प्रदेशे जीवप्रदेशा भवन्ति कल्पनया कोटीकोटी-दशकप्रमाणास्तावन्त एव विस्तारितेषु जीवेषु लोकस्यैकत्र प्रदेशे ते भवन्ति, सर्वजीवा अप्येतत्समाना एवेति, अत एवाह—

एवंपि समा जीवा एगपएसगयजियपएसेहिं। बायरबाहुल्ला पुण होति पएसा विसेसहिया॥२८॥ एवमपि न केवलं 'गोलो जीवो य समा' इत्यादिना पूर्वोक्तन्यायेन समा जीवा एकप्रदेशभतैर्जीवप्रदेशेरिति, उत्तरार्द्धस्य तु भावन। प्राग्वदवसेयेति। अथ पूर्वोक्तराशीनां निदर्शनान्यभिधित्युः प्रस्तावयन्नाह-तेसिं पुण रासीणं निदरिसणमिणं भणामि पच्चक्खं। सुहगहणगाहणत्थं ठवणारासिप्पमाणेहिं॥२९॥ गोलाण लक्खमेक्कं गोले २ निगोयलक्खं तु। एक्केक्के य निगोए जीवाणं लक्खमेक्केक्कं॥३०॥ कोडिसयमेगजीवप्पएसमाणं तमेव लोगस्स। गोलनिगोयजियाणं दस उ सहस्सा समोगाहो।[३१][ जीवस्सेक्केक्कस्स य दससाहस्सावगाहिणो लोगे। एक्केक्कंमि पएसे पएसलक्खं समोगाढं॥३२॥ जीवसयस्स जहन्ने पर्यमि कोडी जियप्पएसाण्। ओगाढा उक्कोंसे पर्यमि बोच्छं पएसम्मं॥३३॥ कोडिसहरूसजियाणं कोडाकोडीदसप्पएसाण्। उक्कोसे ओगाढा सव्वजियाऽवेत्तिया चेव॥३४॥ कोडी उक्कोसपर्यमि बायरजियप्पएसपक्रवेवो। सोहणयमेत्तियं चिय कायव्वं खंडगोलाणं॥३५॥ उत्कृष्टपदे सूक्ष्मजीवप्रदेशराशेरुपरि कोटीप्रमाणो बादरजीव-प्रदेशानां प्रक्षेपः कार्यः, शतकल्पत्वाद्विवक्षितसूक्ष्मगोल-कावगाढबादरजीवानां, नेषां च प्रत्येकं प्रदेशलक्षस्यो-त्कृष्टपदेऽवस्थितन्वात्, तर्न्भालने च कोटीसद्भावादिति, तथा सर्वजीवराशेर्मध्याच्छोधनकं-अपनयनम् 'एतियं चियं ति एतावतामेव-कोर्टासङ्ख्यानामेव कर्त्तव्यं. 'खुण्डगोलानां

एएसि जहासंभवमत्थोवणयं करेज्ज रासीणं। सब्भावओ य जाणिज्ज ते अणंता असंखा वा।।३६॥ इहार्थोपनयं। यथास्थानं प्रायः प्राग् वर्शित एव. 'अणंत' नि निगोदं जीवा यद्यपि लक्षमाना उक्तास्तथाऽप्यनन्ताः, एवं सर्वजीवा अपि, तथा निगोदादयो ये लक्षमाना उक्तास्तेऽ- ध्यसङ्घोया अवसेया इति।

नियुक्तजीवानां

तेषामसन्द्रावि-

एकादशशते दशमोद्देशकः समाप्त॥

#### एकावशम उद्देशकः

अनन्तरोद्देशकं लोकवक्तव्यतोक्ता, इह तु लोकवर्त्तिकाल-द्रव्यवक्तव्यतोच्यते, इत्येवंसम्बद्धस्यास्यैकादशोद्देशक-स्येदभादिसुत्रम्—

११/११५, 'तेण' मित्यादि।

खण्डगोलकपूर्णताकरण

कत्वादिति॥

११/११९, 'पमाणकाले' ति प्रमीयते-परिच्छिद्यते येन वर्षशतादि

तत प्रमाणं स चासौ कालश्चेति प्रमाणकालः प्रमाणं वः—पश्चिछेटनं वषदिस्तत्प्रधानस्तदर्थो वा कालः प्रमाणकालः अन्द्राकालस्य विशेषो दिवसाविलक्षण:, आह च-'दुविहो पमाणकालो दिवसपमाणं च होइ राई य। चउपोरिसिओ दिवसो राई चउपोरिसी चेव॥१॥' (द्विविधः प्रमाणकालो दिवसप्रमाणश्च भवति चतुष्पौरुषीकोः दिवसं रात्रिश्चनुष्पौरूषीका चैव ||१ |) 'अहाउनिव्यत्तकाले' ति यथा—येन प्रकारेणायुषो निर्वृत्तिः— बन्धनं तथा यः कालः-अवस्थितिरसौ यथायुर्निवृत्तिकालो-नारकाद्यायुष्कलक्षाणः, अयं चाळाकात एवायः कर्मानुभवः विशिष्टः सर्वेषामेव संसारिजीवानां स्यान्, आह च-'नेरइयतिरियमणुया देवाण अहाउयं तु जं जेणं। निव्वत्तियमन्नभवे पालेंति अहाउकालो सो [[१]]।' (नैरयिकतिर्यग्मनुजानां देवानामथायुर्यद्येनान्यस्मिन निर्वर्तितं तथा पालयन्ति स यथाऽऽयुष्कालः॥२॥) 'मरण-कालें ति भरणेन वि अन्द्रा-शिष्टः कालः मरणकालः-अन्द्राकालः एव. मरणमेव वा कालो मरणस्य कालपर्वाय-त्वान्मरणकालः, 'अळाकाले' ति सभयादयो विशेषास्तद्र्यः कालोऽद्धाकालः-चन्द्रसूर्यादिक्रियाविशिष्टोऽर्द्धनुतीयद्वीप-समुद्रान्तर्वर्ती समयादिः, आह च--'समयावलिय मुहृता दिवसअहोरत्तपक्खमासा य।

'समयावलिय मुहुत्ता दिवसअहोरत्तपक्खमासा य। संवच्छरजुगपलिया सागरओस्सप्पिपरियद्वा।१॥' अनन्तरं चतुष्पौरुषीको दिवसश्चनुष्पौरुषीका च रात्रिर्भवर्तात्युक्तमय पौरुषीमेव प्ररूपयन्नाह-

- ११/१२०. 'उक्कोसिये' त्यादि, 'अद्धपंचमृहुत्तं' ति अष्टादश-मृहूर्त्तस्य दिवसस्य रात्रेवां चतुर्थो भागो यस्मादर्द्धपञ्चममृहूर्ता नवघटिका इत्यर्थः ततोऽर्द्धपञ्चमा मृहूर्ना यस्यां सा तथा, 'तिमृहुत्त' ति द्वादशमृहूर्त्तस्य दिवसादेश्यतुर्थो भागस्त्रिमृहूर्तो भवति अतस्त्रयो मृहूर्नाः—षट् घटिका यय्यां या तथा।
- ११/१२१. 'कइभागमुहुत्तभागेणं' ति कतिभागः—कितिथभागस्तद्वृपे मुहूर्तभागः कितभागमुहूर्तभागस्तेन, कितथेन मुहूर्तांशेनेत्यर्थः 'बावीसस्यभागमुहूर्तभागणं' ति इहार्द्धपञ्चमप्नां त्रयाणां च मुहूर्तानां विशेषः सार्व्धो मुहूर्नः स च त्र्यशीत्यधिकेन विवसशतेन वर्द्धते हीयते च. स च सार्व्धो मुहूर्त्तस्त्रयः शीत्यधिकशतभागतया व्यवस्थाप्यते, तत्र च मुहूर्त्ते द्वाविंशत्यधिकं भागशतं भवत्यतोऽभिधीयते—'बार्यप्ते' त्यादि, द्वाविंशत्यधिकशततमभागरूपेण मुहूर्नभागेनेत्यर्थः।
- ११/१२३. 'आसाढपुत्रिमाए' इत्यादि, इह 'आत्राढपौर्णमास्या' मिति यदुक्तं तत् पञ्चसंवत्यरिकयुगस्यान्तिमवषपिक्षयाऽवसेयं, यतस्तत्रैवाषाढपौर्णमास्यामष्टादशमुह्तौं दिवसो भवति, अर्द्धपञ्चममुहूर्ता च तत्पौरुषी भवति, वर्षान्तरे तु यत्र दिवसे कक्कंसङ्क्रान्तिर्गायते तत्रैवासौ भवतीति समवसेयमिति, एवं पौषपौर्णमास्यामप्यौचित्येन बाच्यमिति।

अनन्तरं रात्रिदिवसयोवैषम्यमभिहितं, अथ तयोरेव समतां दर्शयन्नाह-

- ११./१२४,१२५. 'अत्थि ण' मित्यादि, इह च 'चेत्तासोयपुत्तिमाएसु ण' मित्यादि यदुच्यते तद्व्यवहारनयापेक्षं निश्चयतस्तु कर्क्कमकरसंक्रान्तिदिनादारभ्य यद् द्विनवतितममहोरात्रं तस्याद्धं समा दिवरात्रिप्रमागतेति, तत्र च पञ्चदशमुहूर्ते दिने रात्रौ वा पौरुषीप्रमाणं त्रयो मुहूर्त्तस्त्रयश्च मुहूर्त्तचतुर्भागा भवन्ति, दिनचतुर्भागरूष्टपत्वात्तस्याः. एतदेवाह—'चउभागे' त्यादि, चतुर्भागरूष्पो यो मुहूर्त्तभागस्तेनोना चतुर्भागमुहूर्त्तभागोना चत्वारो मुहूर्त्त यस्यां पौरुष्ट्यां सा तथैति।
- ११/१२६. से किं तं अहाउनिव्वित्तयकाले' इत्यादि, इह च 'जेणं' ति सामान्यनिर्देशे ततश्च येन केनचित्रारकाद्यन्यतमेन 'अहाउयं निव्वित्तियं' ति यत्प्रकारमायुष्कं-जीवितमन्तर्मुहूर्तावि यथाऽऽयुष्कं 'निर्वित्तितं' निबन्धं।
- ११/१२७. 'र्जाबो वा सरीरे' त्यादि, जीवो वा शरीरात् शरीरं वा जीवात् वियुज्यत इति शेषः, वा शब्दौ शरीरजीवयोरवधि-भावस्येच्छानुसारिताप्रतिपादनार्थाविति।
- ११/१२८. से किं तं अद्धाकाले' इत्यादि, अद्धाकालोऽनेकविधः प्रज्ञसस्तद्यथा-'समयहयाए' नि समयख्पोऽर्थः समयार्थ-स्त्रप्तावस्तत्ता तया समयभावेनेत्यर्थः एवमन्यत्रापि, यावत्करणात् 'मुहुनहुयाए' इत्यादि दृश्यमिति। अथानन्तरोक्तस्य समयादि-कालस्य स्वरूपमिधातुमाह-'एस ण' मित्यादि, एषा अनन्तरोक्तोत्सिर्पण्यादिका 'अन्द्रा दोहारच्छेयणेणं ति द्वौ हारौ-भागौ यत्र छेदने द्विधा वा कारः-करणं यत्र तद् द्विहारं द्विधाकारं वा तेन 'जाहे' नि यदा तदा समय इति शेषः 'सेत्त' मित्यादि निगमनम्। 'असंखेज्जण्' मित्यादि, असङ्ख्यातानां समयानां सम्बन्धिनो ये समुदया-वृन्दानि तेषां याः समितयो-मीलनानि तासां यः समागमः-संयोगः स समुदयसमितिसमागमस्तेन यत्कालमानं भवर्ताति गम्यते सैकावितकेति प्रोच्यते, 'सालिउद्देसए' नि षष्ठश्यातस्य सममोद्देशके।
- ११/१२९. पत्योपमसागरोपमाभ्यां नैरयिकादीनामायुष्काणि मीयन्त इत्युक्तमथ तदायुष्कमानमेव प्रज्ञापयन्नाह—
- ११/१३०. 'नेरङ्याण' मित्यादि, 'ठितिपयं' ति प्रज्ञापनायां चतुर्थं पर्दो।
  - अथ पत्योपमसागरोपमयोरतिप्रचुरकालत्वेन क्षयमसम्भावयन् प्रश्नयन्नाह--
- ११/१३१. 'अत्थि ण' मित्यादि, 'खये' त्ति सर्वविनाशः 'अबचए' त्ति देशतोऽपगम इति।
  - अघ पल्योपमादिक्षयं तस्यैय सुदर्शनस्य चरितेन दर्शयन्निदमाह—
- ११/१३२. 'एवं खलु सुदंसणे' त्यादि।
- ११/१३३. 'तंसि तारिसगंसि' नि तस्मिस्तादृशके—वक्तुम-शक्यस्वरूपे पुण्यवतां योग्य इत्यर्थः 'वृपियघडुमट्टः ति

दृमितं-धवलितं घृष्टं कोमलपाषाणादिना अत एव मृष्टं-म्ल्यूगं यत्तत्तथा तस्मिन् 'विचित्तउल्लोयचिल्लियतले' ति विचित्रो-विविधिचित्रयुक्तः उल्लोकः-उपरिभागो यत्र 'चिल्लियं' ति दीप्यमानं तलं च-अधोभागो यत्र तत्तथा तत्र 'पंचवन्नसरय-सुरभिमुक्कपुष्फपुंजीवयारकलिए' ति पञ्चवर्णन सरयंन सुरभिणा च भुक्रतेन-क्षिप्तेन पृष्पपुञ्जलक्षणेनीपचारण-पृज्ञया कलितं यत्तत्था। तत्र 'कालागुरुपवरकृंदुरुवकतुरुवकः-धूवमघमघंतगंधुद्धयाभिरामें ति कालागुरुप्रभूतीनं धूपानां यो मघमधायमानो गन्ध उद्धृतः-उद्धृतस्तेनाभिरामं-रम्यं यसनधा तत्र, कुन्दरुकका--चीडा तुरुकक-सिल्हकं, 'सुगंधिवरगंधिए' त्ति सुगन्धयः-सद्रन्धाः वरगन्धाः-वरवासाः सन्ति यत्र तत्तथा तत्र, 'गंधवडिभूए' ति सौरभ्यातिशयाद्गन्धद्रव्यग्टिकाकर्त्यं 'सालिंगणवट्टिए' ति सहालिङ्गनवर्त्त्या-१र्रारप्रमाणोपधानेन यनतथा तत्र 'उभओ बिव्वोयणे' उभयतः-शिरोऽन्त-पादानतावाश्रित्य विब्वोयणे-उपधानने यत्र तनथा। तत्र 'दृहओ उन्नए' उभयत उन्नते 'मज्झेणयगंभीरे' मध्ये नतं च-निम्नं गम्भीरं च महत्त्वाद् यत्तत्तथा तत्रः अथवा मध्येन च-मध्यभागेन च मम्भीरे यत्तत्तथा, (पण्णत), 'गंडविव्योवणे' ति क्वचिद् दृश्यते तत्र च सुपरिकर्मितगण्डोपधाने इत्यर्थः। 'गंगापुलिण-वालुउद्दालसालिसए' गङ्गापुलिनवालुकायाः अवदलन पादादिन्यासेऽधोगमनमित्यर्थः तेन सदृशकमति-मृदुत्वाद्यत्ततथा तत्र, दृश्यते च इंसतूल्यादीनामयं न्याय इति, 'उवचियखोभियदुगुल्लपट्टपडिच्छायणे' परिकर्मितं यत् क्षौमिकं दुकूलं-कार्पासिकमतसीमयं वा वस्त्रं युगलापेक्षया यः पट्टः-शाटकः स प्रतिच्छादनं-आच्छादनं यस्य तत्तथा। तत्र 'सुविरइयरयनाणे' सृष्ठु विरचितं-रचितं रजस्त्राणं-आच्छादनविशेषोऽपरिभोगाधस्थायां यस्मिस्तत्तथा। 'रनंसुयसंबुए' रक्तांशुकसंवृते-मशकगृहाभिधान-वस्त्रविशेषावृते। 'आङ्णगरूयबूरनवर्णायतूलफारें आजिनकं-चर्ममयो वस्त्रविशेषः स च स्वभावादितकोमलो भवति खतं च-कर्प्पासपक्ष्म बूरं च-वनस्पतिविशेषः नवनीतं च-म्रक्षणं तूलश्च-अर्कतूल इति द्वन्द्वस्तत एषामिव ल्पर्शी यस्य तत्तथा। तत्र 'सुगंधवरकुसुमचुन्नसयणोवयारकलिए' नि सुगर्न्धानि यानि वरक्सुमानि चूर्णा एतद्व्यतिरिक्ततथाविधशय-नोपचाराश्च तैः कलिनं यत्तनथा। तत्र 'अन्द्ररतकालसमयंसि' नि समयः समाचारोऽपि भवतीति कालेन विशेषितः कालरूपः समयः कालसमयः स चानर्व्धरात्रिरूपोऽपि भवतीत्यतोऽ-र्व्धराविशब्देन विशेषितस्ततश्चार्द्धरात्ररूपः कालसमयोऽर्द्धरःत्रकालसमयस्तत्र 'सुत्तजागर' त्ति नातिसुप्ता नातिजागरेति भावः किमुक्तं भवति ?—'ओहीरमाणी' ति प्रचलायमाना, ओरालादिविशेषणानि पूर्ववत् 'सृविणे' ति स्वप्नक्रियायां 'हाररययर्खारसागरससंक-किरणदगरयरययमहासेलपंडुरतरोक्तरः - मणिज्जपंच्छणिज्जं' हारादय इव पाण्डुरतर:-अतिशुक्तः उरु:-विस्तीर्णो रमणीयो- रमणीयो-रम्योऽत एव प्रेक्षणीयश्च-दर्शनीयो यः स तथा तम्. इह च रजतमहाशैलो बैताढ्य इति, 'थिरलट्टपउट्टबट्टपीवरस्-सिलिइविसिइतिक्खदाढाविडंबियम्हं स्थिरी—अप्रकम्पौ लष्टौ— मनोज्ञौ प्रकोष्ठौ-कर्प्युराग्रेतनभागौ यस्य स्य तथा तं वृत्ता-वर्तुलाः पीवराः-स्थूलाः सुश्लिष्टा-अविशर्वराः विशिष्टा-वराः तीक्ष्णा-भेठिका या दंष्ट्रास्ताभिः कृत्वा विडम्बितं मृखं यस्य स तथा। ततः कर्म्मधारयोऽतस्तं 'परिकम्मियजच्चकमल-कोमलमाइयसोहंतलट्टउट्टं परिकर्मितं-कृतपरिकर्मयज्जात्य-कमलं तद्वत्कामलौ मात्रिकौ-प्रमाणोपपन्नो शोभमानानां मध्ये लष्टौ-मनोज्ञौ ओष्ठौ-दशनच्छदौ यस्य स तथा तं 'रतुप्पलपत्तमउयसुकुमालनालुजीहं' रक्तोत्पलपत्रवत् मृदूनां मध्ये सुकुमाले तालुजिह्ने यस्य स तथा। तं, वाचनान्तरे तु 'रतुप्पलपत्तमउयसुकुमालतालुनिल्लालियभ्गजीहं मह्म्लिया-भिसंतर्पिंगलच्छं' ति तत्र च रक्तोत्पलपत्रवत् सुकुमालं नालु निर्लालिताग्रा च जिह्ना यस्य स तथा तं मधुगटिकादिवत 'भिसंत' नि दीप्यमाने पिङ्गले अक्षिणी यस्य स तथा। तं 'मूसागयपवरकणगतावियआवत्तायंतवट्टनडिविमलसरिसनयणं' मूषा-स्वर्णादितापनभाजनं तद्वतं यत्प्रवरकनकं तापितं-कृताग्नितापम् 'आवत्तायंत' त्ति आवर्त्तं कुर्वाणं तद्वद् ये वर्णतः वृत्ते च तडिदिव विमले च सदृशे च परस्परेण नयने-लोचने यस्य स तथा तं। 'विसालपीवरोरुपडिपुन्नविपुलखंधं' विशाले-विस्तीर्णे पीवरे-उपचिते ऊरू-जङ्खे यस्य परिपूर्णो विपलश्च स्कन्धो यस्य स तथा तं। 'मिउविसयसुद्दमलक्खण-पसत्थविच्छिन्नकेसरसडोबसोहियं' मृदवः 'विसद' ति स्पञ्टाः सूक्ष्माः 'लक्खणपसत्थ' त्ति प्रशस्तलक्षणाः विर्स्तार्णाः पाठान्तरेण विकीर्णा याः केशरसटाः-स्कन्धकेशच्छ-टास्ताभिरुपशोभिनो यः स 'ऊसिय-तथा सुनिम्मियसुजायअप्फोडियलंगूलं' उच्छितं-ऊद्धर्वीकृतं सुनिर्मितं-सुष्ठु अधोमुखीकृतं - सुजातं−शोभनतया - जातं आस्फोटिनं च-भूमावास्फालिनं लाङ्गलं येन स तथा तं 'अतुरियमचवलं' ति देहमनश्चापल्यरहितं यथा भवत्येवम् 'असंभंताए' ति अनुत्सुकया 'रायहंससरिसीए' राजहंसगतिसदृश्येत्यर्थः 'आसत्थ' त्ति गतिजनितश्रमाभावात् 'वीसत्य' ति विश्वस्ता सङ्घोभाभावात् अनुत्सुका वा 'सुहासणवरगय' ति सुखेन सुखं वा शुभं वा आसनवरं गता या सा तथा।

११/१३४. 'धाराहयनीवसुरहिकुसुमचंचुमालइयतणु' ति धारा-हतनीपसुरिम्कुसुममिव 'चंचुमालइय' ति पुलिकता तनुः— शरीरं यस्य स तथा, किमुक्तं भवति ?—'ऊसवियरोमकृवे' ति उच्छ्रितानि रोमाणि कूपेषु—तद्रन्ध्रेषु यस्य स तथा, 'मइपुञ्चेणं' ति आभिनिबोधिकप्रभवेन 'बुद्धिवन्नाणेणं' ति मतिविशेष-भूतौत्पत्तिक्यादिबुद्धिरूपपरिच्छेदेन 'अत्थोग्ग्रहणं' ति फल-निश्चयम् 'अरोग्गतिद्विद्धीहाउकल्लाणम्गल्लकार्ण् णं ति इह

कल्याणानि—अर्थप्राप्तयो मञ्जलानि—अनर्थप्रतिचाताः। 'अस्थ-लाभो देवाणुष्यिए!' भविञ्यतीति शेषः 'कुलकेउं' ति केतुश्चिह्नं ध्वज इत्यनर्थान्तरं केतुरिव केतुरद्धतत्वात कुलस्य केतुः कुलकेतुस्तं, एवभन्यत्रापि, 'कुलर्टःवं' ति दीप इव दीपः प्रकाशकत्वात् 'कलप्वयं' ਜਿ पर्वताऽनिभभवनीय-स्थिराश्रयतासाधम्र्गत्। 'कलवडेंसयं ਜਿ कलावतंसकं कुलस्यावतंसकः–शेखर उनमत्वात् 'कुलितलयं' ति तिलको– विशेषको भूषकत्वात् 'कुलकित्तिकरं' ति इह कीर्तिरेकदिग्-गामिनी प्रसिद्धिः। 'कुलनंदिकरं' नि तत्समृद्धिहेतुत्वात्। 'कृलगसकरं' ति इह यशः-सर्वदिग्गामी प्रसिद्धिविशेषः 'कुलपायवं' ति पादपश्चाश्रयणीयच्छायन्वात्। 'कुलविवहू णकरं' ति विविधैः प्रकारैर्वर्द्धनं विवर्धनं तत्करणशीलंः 'अर्हाणपुत्रपंचिदियसरीरं' ति अर्हानानि–स्वरूपतः पूर्णानि– सङ्ख्या पुण्यानि वा-पुतानि वञ्चेन्द्रियाणि यत्र तत्त्वाः तदेवंविधं शरीरं यस्य स तथा तं, 'लक्खणवंजणगुणोववेय' मिन्यादि दृश्यं। तत्र लक्षणानि-स्वस्तिकार्दानि व्यञ्जनानि-मषतिलकादीनि तेषां गुणः-प्रशस्तता तेनोपपेतो-यक्तो य: Ч 'सिससोमाकारं कंतं पियदंसणं सुरूवं' शशिवत सौम्याकारं कान्तं च-कमनीयं अत एव प्रियं द्रष्ट्रणां दर्शनं-रूपं यस्य स तथा तं 'विन्नायपरिणयमिने' नि विज्ञ एव विज्ञकः स चासौ परिणतमात्रश्च कलादिष्विति गम्यते विज्ञकपरिणतमात्रः 'स्रे' त्ति वानतोऽभ्युपेतनिर्वाहणतो वा 'वीरे' ति सङ्ग्रामतः 'विक्कंते' ति विक्रान्तः--परकीय-भूमण्डलाक्रमणतः 'विच्छिन्न-विपुलबलवाहणे' ति विस्तीर्णविपुले-अतिविस्तीर्णे बलवाहने-सैन्यगजादिके यस्य स तथा 'रज्जवइ' ति स्वतन्त्र इत्यर्थः।

- ११/१३५. 'मा मे से' ति मा ममासौ स्वप्न इत्यर्थः 'उत्तमे' ति स्वरूपतः 'पहाणे' ति अर्थप्राप्तिरूपप्रधानफलतः 'मंगलले' ति अनर्थप्रतिघातरूपफलापेक्षयेति। 'सृमिणजागरियं' ति स्वप्नसंरक्षणाय जागरिका—निद्रानिषेधः स्वप्नजागरिका तां 'पिंडजागरणमाणी'-पिंडजागरमाणी' ति प्रतिजाग्रती—कुर्वन्ती, आभीक्ष्ण्ये च द्विर्वचनम्।
- ११/१३६. 'गंधोदयसित्तसुइयसम्मिज्जिओविलत्तं ति गन्धोदकेन सिक्ता शुचिका—पिवत्रा संमार्जिता कचवरापनयनेन उपिलप्ता छगणादिना या सा तथा तां, इदं च विशेषणं गन्धोदकसिक्त-संमार्जितोपलिप्तशुचिकामित्येवं दृश्यं, सिक्ताद्यनन्तर-भावित्वाच्छुचिकत्वस्येति।
- ११/१३८. 'अट्टणसाल' त्ति व्यायमशाला 'लहा उववाइए तहेव अट्टणसाला तहेव मज्जणघरे' ति यथौतिपपातिकेऽट्टण-शालाव्यतिकरो मज्जनगृहव्यतिकरश्चाधीतस्तथेहाप्यध्येतव्य इत्यर्थः। स चायम्—'अणेगवायामजोग्गवम्गणवामद्दणमल्ल-युद्धकरणेहिं संते' इत्यादि, तत्र चानेकानि व्यायामार्थं यानि योग्यादीनि तानि तथा तैः, तत्र योग्या-गुणनिकः वलूगनं-

उल्लालनं व्यामर्दनं-परस्परेणाङ्गमोटनमितिः मञ्जनगृहव्यति-करस्तु 'जेणेव मज्जणघरे तेणेव उवागच्छइ तेणेव उवागच्छिता अणुपविसङ् समतनालाभिरामे' जालकाभिरमणीये 'विचित्तमणिरयणकृडिमतले रमणिज्जे प्हाणमंडवंसि णःणामणिरयणभनिचि**सं**यि ण्हाणपी दिसि सुद्दनिसरणं' इत्यादिरिति। 'महञ्चवरपट्टणुग्गयं' ति महार्घा च सा वरपत्तनाद्वता च-वरवस्त्रीत्पत्तिस्थानसम्भवेति समास्रोऽ-तस्नां वरपट्टनाद्वा-प्रधानवेष्टनाद् उद्गता-निर्गता या सा तथा तां 'सण्हपट्टभत्तिसयचित्तत'पं' ति सण्ह पट्ट ति सुक्ष्मपट्टः सूत्रमया भक्तिशतचित्रस्तानः-तानको यस्यां सा तथा ताम 'ईहामिए' त्यादि यावत्करणादेवं दृश्यम्—'ईहामियउसभणर-तुरगमकरविहगवालगकिन्नररुरुरमचमरकुंजरवणलयप्यमलय-भत्तिचित्तं' ति तत्रेहामृगा-वृकः ऋषभाः-वृषभः नर्तृरगम-करविह्गाः प्रतीताः व्यालाः-स्वापदभूतगाः व्यन्तरविशेषाः रूरवो-मुगविशेषाः शरभा-आटव्या महाकायाः पशवः परासरेति पर्यायाः चमरा-आटब्या गावः कृञ्जरा-गजाः क्नलता-अशोकादिलताः पद्मलताः-पद्मिन्यः एतःस्रा यका भक्तयो-विच्छित्तयस्ताभिङ्चित्रा या सा तथा। तां 'अब्भिनरियं' ति अभ्यन्तरां 'जबणियं' ति यवनिकाम् 'अंछविड' नि आकर्षयति 'अत्थर्यमुउयमसूर्गोत्थयं' ति आस्तरकेण-प्रतीनेन मृदमसूरकेण वा अथवाऽस्तरजया-निर्मलेन मृद्मस्रकेणावस्तृतं-आच्छादितं यनतथा। अंगसृह-फार्म्यं अङ्गसुखो टेहस्य शर्महेत्: रूपशी यस्य तदङ्गसुख-स्पर्शकम्। 'अट्टेगमहानिमित्तस्यतत्थधारए' ति अष्टाइं-अष्टावयवं यन्महानिमित्तं-परोक्षार्थप्रतिपत्तिकारण-व्यत्पादकं महाशास्त्रं तस्य यौ सूत्रार्थो तौ धारयन्ति ये ते तथा तान, निमित्ताङ्गानि चाष्टाविमानि-

'अड निमित्तंगाइं दिव्यु १ प्पातं २ तरिक्ख ३ भोमं च ४। अंगं ५ सर ६ लक्ख्रण ७ वंजणं च ८ तिविहं पुणेक्केक्कं॥१॥' (अञ्ट निमित्तङ्गानि दिव्यमुत्पातमन्तरिक्षं भीमं चाङ्गं स्वरं लक्षणं व्यवजनं च पुनरेकेकं त्रिविधम्॥१॥)।

- ११/१३९. 'सिम्घ' मित्यादीन्यंकार्थानि प्रदानि औत्सुक्योत्कर्ष-प्रतिपादनपराणि।
- ११/१४०. 'सिन्द्रतथगहरियालियाकयमंगलमुद्धाण' ति सिन्द्रार्थकाः— सर्षपाः हरितालिका—दूर्वा तल्लक्षणानि कृतानि मङ्गलानि मूर्थ्नि थैस्ते तथा।
- ११/१४२. संचालंति नि सञ्चारयन्ति लिख्द्वः नि स्वतः शहियद्वः नि परस्मात 'पुच्छियद्वः' नि संशये सित परस्परतः 'विणिच्छियद्वः' ति प्रश्नानन्तरं अत एवाभिनतार्था इति। 'सुविण' नि सामान्यफलत्वात् 'महासुविण' ति महाफलत्वात् 'बावत्तरिः' ति विंशतो द्विचत्वारिंशतश्च मीलनादिति 'गब्धं वक्कममाणंतिः' नि गर्भं व्युत्क्रामति-प्रविशति सर्तात्यर्थः, 'गयवसहे' त्यादि, इह च 'अभिसेय' ति लक्ष्म्या अभिषेकः

'वाम' ति पुष्पमाला। 'विमाणभवण' ति एकमेव, तत्र विमानाकारं भवनं विमानभवनं, अथवा देवलोकाद्योऽवतरित तन्माता विमानं पश्यति यस्तु नरकात् तन्माता भवनिर्मित, इह च गाथायां केषुचित्पदेष्ट्यनुस्थारस्याश्रवणं गाथाऽनुलोम्याद् दृश्यमिति।

- १३/१४३, जीवियारिहं ति जीविकोचितम्।
- ११/१४५. 'उउभयमाणसुहेहिं ति ऋतौ २ भज्यमानानि यानि सुखानि-सुखहेतवः शुभानि वा तानि तथा तैः। 'हियं' ति तमेघ गर्भमपेक्ष्य 'मियं' ति परिमितं-नाधिकम्नं वा 'पत्थं' ति सामान्येन पथ्यं। किमुक्तं भवति?-'गब्भपोसणं' ति गर्ब्भपोषकमिति 'देसे य' नि उचितभूप्रदेशे 'काले य' ति तथाविधावसरे । 'विवित्तमउएहिं' ति देषिवयुक्तानि लोकान्तरासङ्कीर्णानि वः मृद्कानि च-कोमलानि यानि तानि तथा तैः 'प्रइश्क्किस्हाएं हि प्रतिश्कितत्वेन तथाविधं जनापेक्षया विजनत्वेन सुखा शुभा वा या सा तथः तया। 'पसत्थदोहल' ति अनिन्द्यमनोरधा 'संपुन्नदोहला' अभिलिषतार्थपूरणात् 'संमाणियदोहला' प्राप्तस्याभिलिषतार्थस्य भोगात 'अविमाणियदोहल' ति क्षणमपि लेशेनापि नापूर्णमनारथेत्यर्थः। 'वोच्छिन्नदाहल' अत एव त्रुटितवाञ्छेत्यर्थः। दोहदध्यवच्छेदस्यैव प्रकर्षाभिधानायाह्-'विर्णायदोहल' ति 'ववगए' इत्यादि, इह च मोहो-मुद्धता भयं-भीतिमात्रं परित्रासः-अकस्माद्भयम् । इह वाचनान्तरे 'सहंसुहेणं आसयङ् सुयङ् चिट्ठङ् निर्सायङ तुबहुङ्' ति दश्यते तत्र च 'सहसहेणं' नि गर्भानाबाधया 'आसयड' ति आश्रयत्याश्रयणीयं वस्तु 'सुयइ' नि शेते 'चिट्टइ' नि ऊद्ध्वंस्थानेन तिष्ठति 'निसीयइ' ति उपविशति 'न्यट्टइ' ति शय्यायां वर्त्तते इति।
- ११/१४७. 'पियट्ट्याए' नि प्रियार्थनाये-प्रीत्यर्थमित्यर्थः 'पियं निवेएमो' नि 'प्रियम्' इष्टवस्तु पुत्रजनमलक्षणं निवेदयामः 'पियं भे भवउ' नि एतच्च प्रियनिवेदनं प्रियं भवतां भवतु तदन्यद्वा प्रियं भवत्विति।
- ११/१४८. 'मउडवञ्जं' ति मुकुटस्य राजचिह्नत्वात् स्त्रीणां चानुचितत्वात्तरस्येति तद्वर्जनं 'जहामात्नियं' নি यथामालितं-यथा धारितं यथा परिहित्मित्वर्थः। 'आमीवं' ति अवमुच्यते-परिधीयने यः सोऽबमाकः-आभरणं तं मत्थए धोवड़` नि अङ्गप्रतिचारिकाणाः मस्तकानि क्षालयनि दासत्व पनयनार्थः, रुविभिना धीतमस्तकस्य हि दासत्वमपगच्छतीति लोकव्यवहारः।
- ११/१४९. 'चारगसोहणं' ति बन्दिविमोचनिमन्यर्थः 'माणुम्माण-बहुणं करेह' त्ति इह मानं-रसधान्यविषयम् उन्मानं-तुलारूपम्।
- ११/१५१. 'उरम्युक्कं' ति उच्छुन्का' मुक्तशुक्नां स्थितिपतितां कारयतीति सम्बन्धः, शुक्ककं तु विक्रेयभाण्डं प्रति राजदेयं

द्रव्यम् 'उक्करे' नि उन्मुक्तकरां, करस्तु गयादीन प्रति प्रतिवर्षं राजदेयं द्रव्यं. 'उक्किंहुं ति उत्कृष्टां-प्रधानां कर्षणनिषेधाद्वा 'अदिज्जं' ति विक्रयनिषधेनाविद्यमानदातव्यां 'अभिज्जं' ति विक्रयप्रतिषेधादवाविद्यमानमातव्यां अविद्यमानमध्यां 'अभडप्पवेसं' ति अविद्यमानो भटानां-राजाज्ञादायिनां पुरुषाणां प्रवेशः कुटुम्बिगेहेस् यस्यां सा तथा तां। 'अन्डकोटेडिंगे' नि वण्डलभ्यं द्रव्यं वण्ड एव कुवण्डेन निर्वृतं द्रव्यं कृदण्डिमं तक्षास्ति यस्यो साऽदण्डक्कदण्डिमा तां, तत्र ठण्डः--अपराधानुसारण राजग्राह्यं द्रव्यं कृटण्डस्त्-कारणिकानां प्रज्ञापशधान्महत्यस्यपराधिनोऽपराधे अलपं राजग्राद्यां द्रव्यमिति 'अधरिमं' ति अविधमानधारणीयद्रव्याम ऋणम्तकलनात 'गणियावरमाडइज्जकालियं' गणिकावरै:--वेश्याप्रधानेनांट-कीयै:-नाटकसम्बन्धिभिः पात्रैः कलिता या भा तथा तामः 'अणेगतालाचराण्चरियं' नानाविधप्रेक्षाचारिसेवित मित्यर्थः 'अणुब्द्इयमुइंग' ति अनुन्द्रत।–वादनार्थं वादकरविमुक्ता मृदङ्ग यस्यां सा तथा ताम्। 'अभिलायमल्लदामं' अम्लानपृष्टमालां 'पमुङ्यपर्क्कालियं' ति प्रमृद्धितजनयोगातप्रमृदिता प्रक्रीडित-जनयोगान्त्रक्रीडिता। ततः कर्मधारयोऽतस्तां प्रपूर्वण-जाणवर्थः सह प्रजनेन जानपदेन च-जनपदसम्बन्धिजनेन या वर्तने सा तथा तां। बाचनान्तरे विजयवेग्रङ्ये ति दृश्यते तत्र चातिशयेन विजयो विजयविजयः स प्रयोजनं यस्याः सा विजयवैजयिकी तां। 'टिङ्बडियं' ति स्थिती-कलस्य लोकस्य - मर्यादायां प्रतिता -गता या पुत्रजनगमहप्रक्रिया सा स्थितिपतित!ऽतस्ता।

- ११. १५२. 'दसाहियाएं नि दशाहिकायां--दशिवक्सप्रमाणायां। 'जाए य' नि यागान्--पूजाविशेषान् 'दाए य' नि दायांश्च दासानि 'भाए य' नि भागांश्च-विविक्षितद्वव्यांशान्।
- 'चंदरपूरदंशणियं' ति चन्द्रसूर्यदर्शन।भिधानगुत्सवं 22/253. नि - रात्रि नागरणरूपमृत्सवविशेषं। असङ्गायकम्मकरणें नि 'निवने' अतिक्रान्ते अभुचीनां जातकम्भंणां करणमञ्चिजातकम्मकरण बारसाहदिवसं सि संप्राप्ते द्वादशाख्यदिवसं. द्वावशानामहां समाहारो द्वादशाहं तस्य दिवसो द्वादशाहदिवसो येन स पूर्यते तत्र, 'कुलाणुरूवं' ति कुलोचिनं, करमादेवम्? इत्याह-'कुलर्सारसं' ति कुलसदृशं, तत्कुलस्य बलवत्पुरुष-कुलत्वानमहाबल इति नाम्नश्च बलवदर्शाभिधायकत्वात् तत्कुलस्य महाबल इति नाम्नश्च सादृश्यमिति कुलसंता-णतंतुबद्धणकरं ति कुलरूपा यः सन्तानः स एव तन्तुर्वीर्घ-त्वात्तर्रव्हनकरं। भाङ्गल्यत्वाद् यत्र तत्तथा 'अथमेवारुवं' ति इदमेतद्रूपं 'रोजं' ति गौणं तच्चामुख्यमप्युच्यत इत्यत आह— 'गुणनिष्ठन्नं' ति, 'नम्हा णं अम्हं' इत्यादि अस्माकमयं दारकः प्रभावर्तदेव्यातमजो यसमाद्रलस्य राजः पुत्रस्तस्मात्पितुर्नामान्-सारिनामास्थ वारकस्यास्तु महाबल इति।

- ११/१५८. 'जहा वढपङ्गे' ति यथीपपानिके दृढप्रितजोऽधीत-स्तथाऽयं वक्तव्यः, तस्मैबं-'मज्जणधाईए मंडणधाईए कीलावणधाईए अंकधाईए' इत्थादि, 'निवायनिव्वादायंसी' त्यादि च वाक्यभिद्वेवं सम्बन्धनीयं 'गिरिकंदश्मल्लीणेव्व चंप्रणायवे निवायनिव्याचार्योसे सुहंसुहेण पश्विद्वृद्ध' ति।
- ११/१५. 'परंगामणंति' भूमा सप्पणं 'पयचंकामणं ति प्रवाभ्यां स्वञ्चारणं 'जेमामणं ति भोजनकारणं 'पिडवळ्ळणं ति क्षेत्रनकारणं 'पिडवळ्ळणं ति क्षेत्रनकारणं। 'कण्ण- बेहणं ति प्रजन्पनकारणं। 'कण्ण- बेहणं ति प्रतीतं 'संयच्छरपिहलेहणं ति वर्षग्रस्थिकरणं 'चोलायणं' चूडाधरणम् 'एवण्यणं' ति कलाग्राहणं। 'गव्भाद्यणं' चूडाधरणम् 'एवण्यणं' ति कलाग्राहणं। 'गव्भाद्यणं' चूडाधरणम् 'एवण्यणं' ति कलाग्राहणं। 'गव्भाद्यणं' चूडाधरणम् 'एवण्यणं' ति कलाग्राहणं। 'गव्भाद्यणं' चूडाधरणम् 'एवण्यणं' ति कलाग्राहणं। 'गव्भाद्यणं' चूडाधरणम् 'एवण्यणं' ति कलाग्राहणं। 'याना चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् चूडाधरणम् च्याधरणम् च्याधरणम् च्याधरणम् च्य
- ११८९५, 'एवं जहा दढपङ्ग्रो' इत्यनेन यत्सृचितं तदंवं दृश्यं— 'सोहणांस तिहिकरणनक्खन्तमृहुनंसि ण्हायं कयबलिकम्मं कयके उयमंगलपायच्छिनं स्वव्वालंकारियभूसियं गृहया इिंह सक्षकारसमृदण्णं कलार्यारयस्य उथग्रयंती त्यादीति।
- १८. १५ ०. 'अल्भ्ग्यम्सियपद्यस्ति इव' अभ्युद्धताच्छितान— अत्युच्यान् इद्य चैवं व्याख्यानं द्वितीयाबहुवधनलोपदर्शनात्, 'पहिसते इव' ति प्रहस्तितानिव—श्वेतप्रभापटलप्रबलतया हरस्त इवेत्यर्थः 'वन्नओ जहा रायप्पर्थणङ्क्जे' इत्यनेन यत्प्रचितं तिददं—'मणिकणगरयणभत्तिचित्तथाउळुविध्वयवेजयंतिपद्या-गाछताङ्च्छत्तकलिए तुंगे गगणतलमितलंघमाणिक्तरं' इत्यादि एतच्य प्रतीतार्थगय, नवरं 'मणिकनकररत्नानः भक्तिभिः— विचिछिनिभिश्चिया ये ते तथा, वातोळुता था विजयस्विका वैजयन्त्यभिधानाः पताकाश्छशितच्छत्राणि च तः कलिता ये ते तथा ततः कर्मधारयस्तरत्नान् 'अणेगखंभस्ययमंतिबेहं' ति अनेकेषु स्तम्भशतेषु संनिविष्टं यदनेकानि वा स्तम्भशतानि भंनिविष्टानि यत्र तत्था 'यन्नओ जहा रायप्पर्यणङ्क्जे ऐच्छाघरमंद्रवंसि' नि यथा राजप्रश्नकृते प्रेक्षाणृहणण्डपविषयो वर्णक उक्तस्त्रथाऽस्य वाच्य इत्यर्थः, स च 'लीलिहिय-सातिभंनियाग' मित्यःदिरिति।
- ११/१५८. पमक्खणगण्हाणर्गायवाङ्यपसाहणहंगितितगकंकण-अविहवबहुउवणीयं' ति प्रमक्षणकं—अभ्यक्तनं स्नानर्गात-बादितानि प्रतीतानि प्रसाधनं—मण्डनं अष्टरवेङ्गेषु तिलकाः— पृण्डाणि अष्टाङ्गतिलकाः कङ्कणं च—रक्तदवरकरूपं एतानि अविधववधूभिः—जीवत्पतिकनारीभिरुपनीतानि धस्य स तथा तं। 'मंगलसुजीपएहि य' ति मङ्गलानि—वध्यक्षतादीनि गीनगानविशेषा वा तासु जित्पतानि च—अर्शार्वचनानीति द्वनद्वस्तैः करणभूतैः 'पाणिगिण्हाविंसु' नि सम्बन्धः, किभूतं तम्? इत्याह—'वरकोउयमङ्गलोक्यारकयसंनिकम्म' वराणि यानि कौतुकानि—भृतिरक्षादीनि मङ्गलानि च—सिद्धार्थकादीनि

तदृषो य उपचारः -पूजा तेन कृतं शास्तिकम्मं -दुरितोपशम-किया यभ्य स तथा तं। 'सरिसियाणं' ति सदृशीनां परस्परतो महाबलापेक्षया वा। 'सरिलयाणं' ति सदृश्तन्वचां -सदृशच्छवानां 'सरिक्ययाणं' ति सदृश्वयसां, 'सरिसलावन्ने' त्यादि, इह च लावण्यं -मनोजता रूपं - आकृतिर्धीवनं -युवता गुणाः प्रिय-भाषित्वरद्यः

११/१५% 'कुण्डलजोए' सि कुण्डलयुगानि 'कडगजोए' नि कलाचिकाभरणयुगानि 'तुडिय' ति बाह्याभरणं 'खे:में' ति काप्पांसिक अनर्सामयं वा वस्त्रं 'वडग' नि त्रसरीमयं 'पट्ट' ति 'दुगलल' नि द्कृत्नाभिधानवक्षत्वगनिष्पन्नं श्रीप्रभृतयः षडेदेवनाप्रतिमाः नन्दादीनि मङ्गलदरन्नि अन्य त्वाह्:-नन्दं वृत्तं लोहायनं भद्रं-शरासनं मूढक इति यन्प्रसिद्धं। 'तले' नि तालवृक्षान् 'वय' नि वजान-गोकृलानि 'सिरिघर-पंडिरव्वएं नि भाण्डामारतृल्यान् रत्नमयन्वात् 'जाणाइं' ति शकटावीनि 'जुग्गाइं' नि भोल्लविषयप्रसिद्धानि जम्पानानि। 'सिबियाओं' ति शिबिकः-कृटाकाराच्छादितजम्पानस्पाः 'संटमाणियाओं' नि स्यन्दमानिकाः पुरुषप्रमाणाजम्पान-विशेषानेन। 'गिल्ली'ओ' भि धुस्तिन उपरि कोल्लाराकाराः 'थिल्लीओ' ति ल'टानां यानि अङ्गपल्यानानि तान्यन्यविषयेष् थिल्लीओ अभिधीयन्तेऽतरताः। 'वियडजाणाई' ति विवृत्तया-नानि तल्लटकवर्तिनशकटानि, 'पारिजाणिए' नि परियान-प्रयोजनाः पारियानिकाल्तान् 'संगामिए' ति सङ्ग्रामप्रयोजनाः साङ्ग्रामिकाञ्चान्, तेषां च कटीप्रमाणा फलकवेदिका भवति। 'किंकरे' नि प्रतिकर्म्म पुच्छाकारिणः 'के वृङ्ग्जे' नि प्रतीहारान् 'वरसंधर' नि वर्षधरान् वर्ष्वितकमहललकान् 'महत्तरान्' अन्तः प्रकार्यीयन्तकान् 'ओलंबणदीवे' ति शृङ्खलाबन्द्रदीपान 'उक्कंबणदीव' सि एकंबनदीपान ऊन्द्वर्वदण्डवतः 'एवं चेव तिक्षित्रिः नि रूप्यस्वर्णस्यर्गरूप्यभेगत् 'पंजरवीवः नि अभूपटलादिपञ्जरयक्षतान्। 'थासगाई' ति अव्दर्शकाकारान् 'तलियाओ' ति पत्रीविशेत्रान्। 'कविचियाओ' ति कलाचिकः नि तापिकाइस्तकान `अवयक्काओं.' अवपादयास्तापिकाः इति संभाव्यते 'भिसियाओं' आसनविशेषान् 'पडिसेन्नाओ' ति उत्तरशस्याः हंसासनादीनि धंसाधाकारोपलक्षितानि उद्यताद्याकारोपलक्षितानि च शब्द-तोऽवरान्तव्यानि, 'जहा रायप्परोणइको' इत्येनेन यत्स्चितं तिदरम्- अह कृष्टुसम्भा एवं पनचायतगरएलहरियाल-हिंगुलयमणोसिनअंजणसम्मे नि, जहा उबबाइए इत्यनेन यत्युचितं तदिहैव देवानन्दाव्यतिकरेऽस्तीति तत एव दृश्ये। 'करोडियाधारीओ' नि स्थिगिकाधारिणीः 'अह अंगमहियाओ अट्ट ओमहियाओं नि इहाङ्गमर्विकानाभूनमर्विकानां चालपबह-मर्दनकृता विशेषः 'प्रसाहियाओ' सि मण्डनकारिणीः। 'वन्नग-पेसीओं नि चन्द्रनपेषणकारिका हरितालादिपेषिका 'चुत्रगपेसाओ' नि इह चूर्णः-ताम्बुलचूर्णा गन्धद्रव्यचूर्णो वा 'दवकारीओं' नि परिहासकारिणीः 'उवन्धाणियाओं' नि या आस्थानगतानां समीप वर्तन्ते 'नाइइज्जाओं' नि नाटकसम्बन्धिनीः 'कुडुंबिणीओं' नि पठातिरूपाः 'महाणस्पिपीओं' ति रसवतीकारिकाः शेषपठानि रूढिगम्यानि।

- ११/१६२. 'विमलस्य' नि अस्यामवसर्पिण्यां त्रयोदश-जिनेन्द्रस्य 'पउप्पए' नि प्रपीत्रकः प्रशिष्यः अथवा प्रपीत्रिके - शिष्ट्य सन्ताने 'जहा केसिसामिस्स' नि यथा केशिनाम्न आचार्यस्य राजप्रश्नकृताधीतस्य वर्णक उक्तस्तथाऽस्य बाच्यः, स च 'कुलसंपत्रे बलसंपत्रे रूबसंपत्रे बिणयसंपत्ने' उत्यादिरिति।
- ११/१६६. 'वृत्तपडिवृत्तय' ति उक्तप्रत्युक्तिका भणितानि मातुः प्रतिभणितानि च महाबलस्यत्यर्थः, नवरमित्यावि, जमालिचरिते हि विपुलकुलबालिका इत्यर्थातमिह तु विपुलराजकुलबालिका इत्यनेन चेदं सूचिनं-'कलाकुसलसम्बद्धालालिकालाकुस्वां। कला इत्यनेन चेदं सूचिनं-'कलाकुसलसम्बद्धालालिकालालिकपुल्ले इयाओ' नि।
- १९ '१६८. 'सिवभद्दरस्य' ति एकादशशतनवमोद्देशकाभिद्दितस्य शिवराजविंपत्रस्य।
- 22.7869. 'जहा अमगडों नि यथांप्रपातिके अम्मडोऽधातस्त्वधाठ-यमिह बाच्यः, तत्र च यावत्करणावेत्तत्स्वभेवं दृश्यं - गहणण-नक्खनतारारच्याणं बहूइं जोयणास्यसहरूसाइं बहूईं जोयण-कोडाकोडांको उहुं दूरं उप्पञ्चसा संस्मिन्सिणसणकुमारमाहिंदे कप्पे वीईवड्स नि, इह च किल चतुर्दशपूर्वधरूस्य नचन्य-तोऽपि लान्तके उपपात इष्यते, 'जावंति लंतगाको चउदलपुर्वध जहन्तउच्वाको' नि बचनावेतस्य चतुर्दशपूर्वधरस्यणीप यद् बहालोके उपपात उक्तस्त्रत्व केनापि मनाग् विस्मरणादिना प्रकारेण चतुर्दशपूर्वाणमपरिपूर्णन्वादिति संभावयन्तीति।
- ११४१०१. अस्त्री पृथ्वजाईसरणे नि सम्बिरपा या पूर्वा जातिस्तरथाः स्मरणं यनस्था 'अहिल्सेवः नि अधिगच्छ-तीत्यर्थः।
- ११/१७२. 'दुगुणणीयसङ्घलेके' नि पूर्वकालायक्षया द्विगुणाया-नीती श्रद्धासंवेगी यस्य स तथा, तथ श्रद्धा-तन्वश्रद्धानं सदनुष्ठानिवकीर्षा वा संवेगी-भवभयं मोक्षाभिलाको वेति। 'उसभदन्तरस्य' ति नवसशते त्रयस्त्रिंशनमोदेशकेऽभिहि-वस्येति।

#### एकादशशतस्येकादशः ॥

#### द्वादशम उद्देशकः

एकावशोद्देशके काल उक्तो। द्वावशेऽपि स एव भङ्गधन्तरेणोच्यते इत्येवंसम्बद्धस्यारयेदमादिसूत्रमः

११/१ १४-१ १७. 'तेण' मित्यादि, 'एगओ' नि एकत्र 'समुवागवाण' ति समायातानां 'सहियाण' ति मिनितानां 'समुविद्वाणं ति आसनग्रहणेन। 'सन्निसन्नाणं ति संनिहिततया निषण्णानां 'मिह्नों' नि परस्परं 'देवद्वितिगहियद्वें' ति देवस्थितिबिषये गृहीतार्थो—गृहीतपरमार्थो यः स तथा। 'तुंगिउद्देसए' ति द्वितीयशतस्य पञ्चमे॥

एकादशशते द्वादशः॥

॥एकादशं शतं समाप्तम्॥

एकादशशतमेवं व्याख्यातमबुद्धिनाऽपि यन्मयका। हेतुस्तत्राग्रहिता श्रीवाग्देवीप्रसादो वा॥१॥

॥इति श्रीमदभयदेवसूरिवरविवृतायां भगवत्यां शतकमेकादशम्॥

### परिशिष्ट-६

# आधारभूत ग्रंथ-सूची

| ग्रंथ का नाम                                                                                      | लेखक/संपादक/अनुवादक<br>वाचनाप्रमुख/प्रवाचक आदि   | संस्करण          | प्रकाशक                                                                           | भाष्य में प्रयुक्त स्थल                      |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|
| <ol> <li>अणुओगदाराई (मूलपाठ,<br/>संस्कृत छाया, हिन्दी अनुवाद<br/>तथा तुलनात्मक टिप्पण)</li> </ol> | वा, प्र. गणाधिपति तुलसी<br>सं. आचार्य महाप्रज्ञ  | सन् १९९७         | जैन विश्व भारती<br>लाडनूं (राजस्थान)                                              | ८/९७-१०३,१३९-<br>१४६,२२२-२२३;<br>९/९-३२      |
| २. अनुकंपा की चौपाई भिक्षु<br>ग्रंथ रत्नाकर, प्रथम खंड                                            | रचयिता—आचार्य भिक्षु<br>सं. आचार्य तुलसी         | सन् १९६०         | जैन श्वेताम्बर तेरापंथी<br>महासभा, कोलकाता                                        | ९/२५१-२५२                                    |
| ३. अनुयोगद्वार वृत्ति                                                                             | कर्ता-मलधारी हेमचन्द्र सूरि                      | सन् १९३९         | केशरदेवी ज्ञान मंदिर<br>(पाटन)                                                    | ९/९-३२                                       |
| ४. अभिधान चिन्तामणिः<br>(नाममाला)                                                                 | कर्ता-आचार्य हेमचन्द्र                           | वि.सं.२०२०       | चौखंबा विद्या भवन<br>(वाराणसी)                                                    | ९/१४८                                        |
| ५. अष्टसहस्री                                                                                     | रचयिता—आचार्य विद्यानंद                          |                  |                                                                                   | 6/368-366                                    |
| ६. आप्त मीमांसा                                                                                   | रचयिता-आचार्य समन्तभद्र                          | वी.नि.सं.<br>२५० | श्री गणेशवर्णी दिगम्बर,<br>जैन संस्थान                                            | 6/868-866                                    |
| ७. आयारचूला (अंगसुत्ताणि<br>भाग-१)                                                                | वा. प्र. आचार्य तुलसी<br>सं. मुनि नथमल           | सन् १९७४         | जैन विश्व भारती लाडनूं<br>(राजस्थान)                                              | ८/९७-१०३.१८४-<br>१८८; ९/आमुख,<br>१७७,२२६-२२९ |
| ८. आयारो (मूलपाठ, अनुवाद<br>तथा टिप्पण)                                                           | वा. प्र. आचार्य तुलसी<br>सं. मुनि नथमल           | वि. सं.<br>२०३१  | जैन विश्व भारती लाडनूं<br>(राजस्थान)                                              | ८/२४५-२४७,२५८-<br>२६९; ११/आसुख               |
| ९. आवश्यक (नवसुत्ताणि)                                                                            | वा. प्र. आचार्य तुलसी<br>सं. युवाचार्य महाप्रज्ञ | सन् १९८७         | जैन विश्व भारती लाडनूं<br>(राजस्थान)                                              | १०/१-७                                       |
| १०. आवश्यक चूर्णि                                                                                 | कर्ता—श्री जिनदासगणि                             | सन् १९२९         | श्री ऋषभदेवजी<br>केशरीमलजी श्वेताम्बर<br>संस्था, रतलाम (मालवा)                    | ८/९७-१०३; ९/<br>१७७                          |
| ११. आवश्यक निर्युक्ति                                                                             | कर्ता-भद्रबाहु                                   | वि. सं.<br>२०३८  | श्री भेरूलाल कन्हैयाला<br>कोठारी धार्मिक ट्रस्ट,<br>आर. आर. ठक्कर मार्ग,<br>बम्बई | ८/९७-१०३,१८४-<br>१८८,४४९-४५०;<br>९/२२६-२२९   |
| १२. आवश्यक निर्युक्ति दीपिका                                                                      | मुनि मानविजय                                     | सन् १९३९         | श्री विजयदान सूरीश्वर<br>जैन ग्रंथ माला, सूरत                                     | ९/२२६-२२९                                    |
| १३. आवश्यक वृत्ति                                                                                 | मलयगिरि                                          | सन् १९२८         | आगमोदय समिति, बंबई                                                                | ८/९७-१०३;१०/१-७                              |

| ग्रंथ का नाम               | लेखक/संपादक/अनुवादक               | संस्करण     | प्रकाशक                    | भाष्य में प्रयुक्त स्थल   |
|----------------------------|-----------------------------------|-------------|----------------------------|---------------------------|
|                            | वाचनाप्रमुख/प्रवाचक आवि           |             |                            |                           |
| १८. उत्तरज्झयणाणि (मूलपाठ. | वा. प्र. आचार्च तुलसी             | <br>द्वितीय | जैन विश्व भारती संस्थान    | Z/D-30 D04-D0ta           |
| संस्कृत छाया) हिन्दी       | सं. युवाचार्यं महाप्रज्ञ          | संस्करण सन् |                            | ३१५-३२८,४५१ <i>-</i> ४६६, |
| अनुवाद तथा तुलनात्मक       | 3                                 | १९९२        | (100)                      | 880-88C; 8/8-             |
| टिप्पण                     |                                   | ,,,,        |                            | 32, 48,883-884;           |
|                            |                                   | }           |                            | १०/आमुख                   |
| १५. उत्तराध्ययन : एक       | वा. प्र. आचार्य तुलसी             | सन् १९६८    | जैन श्वेताम्बर तेरापंथी    | ८/२४१-२४२                 |
| समीक्षात्मक अध्ययन         | सं. मुनि नथमल                     |             | महासभा, कोलकाता            |                           |
| १६. उत्तराध्ययन निर्युक्ति | कर्ता–भद्रबाह्                    | सन् १९१७    | देवचन्द्र लालभाई जैन       | ८/३१५-३२८; ९/५६           |
|                            | , , ,                             |             | पुस्तकोद्धार फंड, बंबई     |                           |
| १७. ओववाइयं (उवंगसुत्ताणि, | वा. प्र. आचार्य तुलसी             | सन् १९८७    | जैन विश्व भारती लाइनूं     | ९/१२५-१३२, १३९,           |
| भाग-४. खंड १)              | सं. युवाचार्य महाप्रज्ञ           | , , ,       | (राजस्थान)                 | २०४: १०/१९-२१             |
| १८. औपपातिक वृत्ति         | चन्द्रकुलीन श्री अभयदेवसूरि       | सन् १९९४    | पं. भूरालाल कालिदास        | ९/१४८,२०८                 |
| १९. कथावस्यु पालि          |                                   | ·           |                            | ८/४९९-५०३                 |
| २०. कर्मग्रंथ (भाग ४-५)    | कर्ता–देवेन्द्र सूरि              |             | श्री वर्द्धमान स्थानकवासी  | ८/१०७-११०,४७७-            |
|                            |                                   |             | जैन धार्मिक शिक्षा         | 868                       |
|                            |                                   |             | समिति                      |                           |
| २१. कर्म प्रकृति           | श्रीमद् शिवशर्मसूरि विरचित        | संस्करण     | श्री गणेश स्मृति ग्रंथमाला | ८/३६६                     |
|                            | तत्त्वाधान-आचार्य श्री नानेश      | प्रथम       | बीकानेर                    |                           |
|                            | सं. देवकुमार जैन                  | सन् १९८२    |                            |                           |
| २२. कल्पसूत्र (कप्पो,      | वा. प्र. आचार्य तुलसी             | सन् १९८७    | जैन विश्व भारती लाइन्      | ९/आम्ख                    |
| नवसुत्ताणि भाग-५           | सं. युवाचार्य महाप्रज्ञ           |             | (राजस्थान)                 |                           |
| २३. कसाय पाहुड             | सं.पं.फूलचंद्र, पं. महेंद्र कुमार | सन् १९४४    | भा. दि. जैन संघ            | C/8C8-8CC                 |
|                            | पं. कैलाशचन्द्र                   |             | चौरासी, मथुरा              |                           |
| २४. गॉम्मटसार              | कर्ता-श्रीमन्नेमिचन्द्र सिद्धांत  | सन् १९७९    | भारतीय ज्ञानपीठ            | ८/ ३७६ - ३७৩,४७७-         |
|                            | चक्रवर्ती, सं. डॉ. आदिनाथ         |             | प्रकाशन, बंबई              | ४८४; ९/३६                 |
|                            | नेमिनाथ उपाध्ये                   |             | •                          |                           |
| २५. जीवाजीवाभिगमे          | वा. प्र. आचार्य तुलसी             | सन् १९८७    | जैन विश्व भारती लाडनूं     | ९/७; १०/आम्ख              |
| (उबंगसुत्ताणि भाग-४,       | सं. युवाचार्यं महाप्रज्ञ          | ·           | (राजस्थान)                 | , ,                       |
| खंड-१)                     |                                   |             | ·                          |                           |
| २६. जैन दर्शन : मनन और     | ले. अखार्य महाप्रज्ञ              | चत्र्थं सं. | आदर्श साहित्य संघ चूरू     | C/82.83-C8                |
| मीमांसा                    | सं. मुनि दुलहराज                  | सन् १९९५    | (राजस्थान)                 |                           |
| २७. जैन सिन्द्रांत दीपिका  | ले. आचार्य तुलसी                  | सन् १९९८    | आदर्श साहित्य संघ चूरू     | ८/९७-१०३                  |
|                            | सं. मुनि नथमल                     | ,           | (राजस्थान)                 |                           |
| २८. जैनेन्द्र सिद्धांत कोश | सं. क्षु. जिनेन्द्रवर्णी          | सन् १९४४    | भारतीय ज्ञान पीठ, नई       | ८/२४१-२४२                 |
|                            |                                   | ,           | दिल्ली                     |                           |
| २९. ज्ञाताधर्मकथा वृत्ति   | कर्ता-अभयदेव सूरि                 | सन् १९५२    | श्री सिद्ध चक्र साहित्य    | ९/१४१,२०४,२०८             |
| _                          | ٠.                                | ,           | प्रचारक समिति, बंबई        |                           |
|                            |                                   |             |                            |                           |
|                            |                                   |             | <u>.</u>                   | <u> </u>                  |

|                                                                      |                                                    |                 |                                                       | ६ : आधारमूत ग्रथ-सूचा                                                                                                                     |
|----------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|-----------------|-------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ग्रंथ का नाम                                                         | लेखक/संपादक/अनुवादक<br>वाचनाप्रमुख/प्रवाचक आदि     | संस्करण         | प्रकाशक                                               | भाष्य में प्रयुक्त स्थल                                                                                                                   |
| ३०. ठाणं (मूल पाट, संस्कृत<br>छाया, हिन्दी अनुवाद तथा<br>टिप्पण)     | वा. प्र. आचार्य तुलसी<br>सं. युवाचार्य महाप्रज्ञ   | वि. सं.<br>२०३३ | जैन बिश्व भारती लाडनूं<br>(राजस्थान)                  | ८/९७-१०३,१८४-<br>१८८,२९५-३००,<br>३०२-३१४, ४२४,<br>४७५-४७६, ९/९-<br>३२,१२५-१३२,<br>१३३-१३५,२२६-२२९,                                        |
| ३१. तत्त्व संग्रह                                                    | <i>त</i> े. शान्तरक्षित                            | सन् १९८२        | बौद्ध भारती, वाराणसी                                  | १०/आमुख, १५,४०;<br>११/आमुख, १२<br>८/१८४-१८८                                                                                               |
| ३२. तत्त्वार्थ भाष्य                                                 | कर्ताउमास्वाति                                     | सन् ऽऽटर        | सेठ मणीलाल रेवाशंकर<br>जगजीवन जौहरी,बंबई-२            | ८/ <b>१,</b> २२२-२२३                                                                                                                      |
| ३३. तत्त्वार्थ राजवार्तिक                                            | कर्ता भट्ट अकलंक देव<br>सं. पं. महेन्द्र कुमार जैन | वि.सं.२००९      | भारतीय ज्ञानपीठ काशी,<br>दुर्गा कुंड रोड, बनारस-४     | ८/१,८६-९१,३१५-<br>३२८,३५४,३५५,३६३-<br>३६५,४२४,४२५-<br>४२८,४३३,४३९-                                                                        |
| ३४. तत्त्वार्थ सूत्र                                                 | कर्ता—उमास्वाति                                    | वि.सं.१९८९      | सेठ मणीलात रेवाशंकर<br>जगजीवन जौहरी,बंबई-२            | ८/३१५-३२८,४१९-                                                                                                                            |
| ३५. तत्त्वार्ध सूत्राधिगम भाष्य<br>वृत्ति                            | टीकाकार सिद्धसेन गणि                               |                 | देवचन्द्र लालभाई जैन<br>पुस्तकोद्वार फंड, बंबई        | ८/१.२-३९.९७-१०३,<br>१८४-१८८,१८९-१९१,<br>२४१-२४२,३१५-३२८,<br>३५४,३६६,४१९-४२०,<br>४२४,४२५-४२८,४३१-<br>४३२,४३३,४३९-४४४,<br>४६७-४६८,१०/१-७,२३ |
| ३६. तिलोय पण्णति                                                     | कर्ता-यति वृषभाचार्य                               | वि.सं.१९९९      | जीवराज ग्रंथमाला,<br>शोलापुर                          | ८/८६-९१; १०/२३;<br>११/९०,९९                                                                                                               |
| ३७. दर्शन और चिंतन                                                   | लेपं. सुखलाल संघवी                                 | सन् १९४७        | सुखलाल सम्मान समिति<br>गुजरात विद्या सभा,<br>अहमदाबाद | <del></del>                                                                                                                               |
| ३८. दसवेआलियं (मूलपाठ,<br>संस्कृत छाया, हिन्दी<br>अनुवाद तथा टिप्पण) | वा. प्र. आचार्य तुलसी<br>सं. युवाचार्य महाप्रज्ञ   | सन् १९७४        |                                                       | ८/२१६-२२१,२४५-<br>२४७.२४८-२५०                                                                                                             |
| ३९. दसाओ (नवसुत्ताणि भाग-<br>५)                                      | वा. प्र. आचार्य तुलसी<br>सं. युवाचार्य महाप्रज्ञ   | सन् १९८७        | जैन विश्व भारती,<br>लाडनूं (राजस्थान)                 | १०/१८                                                                                                                                     |

| ग्रंथ का नाम                    | लेखक/संपादक/अनुवादक           | संस्करण    | प्रकाशक                 | भाष्य में प्रयुक्त स्थल |
|---------------------------------|-------------------------------|------------|-------------------------|-------------------------|
| <del></del>                     | वाचनाप्रमुख/प्रवाचक आदि       |            |                         | 3                       |
| ४०. देशी शब्दकोश                | वा. प्र. आचार्य तुलसी         | सन् १९८८   | जैन विश्व भारती,        | ગુ∵ ૧ુહુષ્              |
|                                 | सं. युवाचार्य महाप्रज्ञ       |            | लाडनूं (राजस्थान)       |                         |
| ४१. <b>धव</b> ला                | वीरसंनाचार्य                  | सन् १९४२   | सेंठ शीतलराय            | ८/४७७-४८४               |
|                                 |                               |            | लक्ष्मीचंद्र, अमरावती   |                         |
| ४२. ध्यानविचार                  | विवेचन कर्ता-आचार्यश्री विजय  | वि.सं.२०४९ | जैन साहित्य विकास       | ९/९-३२,४०               |
|                                 | कनकसूरिजी, आचार्यश्री विजय    |            | मंडल, मुंबई             |                         |
|                                 | कलापूर्णसूरिजी                |            |                         |                         |
| ४३. नंदी (नवसुत्ताणि भाग-५)     | वा. प्र. आचार्य तुलसी         | सन् १९९७   | जैन विश्व भारती,        | ८/९७-१०३,१८४-           |
|                                 | सं. युवाचार्य महाप्रज्ञ       | <u> </u>   | लाडनूं (राजस्थान)       | १८८; ३१/आमुख            |
| ४४. नंदी चूर्णि                 | सं. अमरमुनि                   | सन् १९८२   | भारतीय विद्या           | ८/३८४-३८८               |
|                                 |                               |            | प्रकाशन, नई दिल्ली      |                         |
| ४५. नंदी मलयगिरीयावृत्ति        | कर्ता-मलयगिरि                 | सन् १९१९   | आगमादय समिति,           | 6/368-866;              |
|                                 |                               |            | सूरत                    | <b>१०/१-१७</b>          |
| ४६. नयचक्र (लिखिन प्रति)        | ले. माइल्ल धवल                | मन् १९७१   | भारतीय ज्ञानपीठ         | 6/368-366               |
| <del></del>                     | सं. पं. कैलाश चन्द्र शास्त्री |            | प्रकाशन,नई दिल्ली       |                         |
| ४७. नायाधम्मकहाओ                | वा. प्र. आचार्य तुलसी         | सन् १९८१   | जैन विश्व भारती,        | \$7383,369; 33,         |
| (अंगसुत्ताणि भाग-३)             | सं. युवाचार्य महाप्रज्ञ       |            | लाडन् (राजस्थान)        | आमुख                    |
| ४८. नियमसार                     | ले. आचार्य कुंदकुंद           | सन् १९८७   | श्रीः कुन्दकुन्द भारती, | 6/868-866               |
| <b>-</b>                        |                               |            | नई दिल्ली               |                         |
| ४९. निशीथ सूत्र (भाष्य व चूर्णि | · - }                         | सन् १९८२   | सन्मति ज्ञानपीट,        | ८/२३०-२३५               |
| सहित)                           | मुनिश्री कन्हैयालाल 'कमल'     |            | लोहामंडी, आगरा          |                         |
| ५०. निसीह (नवसुत्ताणि भाग-      | वा. प्र. आचार्य तुलसी         | सन् १९८७   | जैन विश्व भारती,        | ८/२४८-२५०               |
| (4)                             | सं. युवाचार्य महाप्रज्ञ       |            | लाडनूं (राजस्थान)       |                         |
| ५१. न्यायमंजरी                  | ले. जयन्त भट्ट                | सन् १९९२   | एल. डी. इंस्टोट्यूट     | ८/३८४-३८८               |
|                                 |                               |            | ऑफ                      |                         |
|                                 |                               |            | इंडोलॉर्जी, अहमदाबाद    |                         |
| ५२, न्याय विनिश्चय कारिका       |                               |            |                         | C/3C8-3CC               |
| ५३. पंचसंग्रह (दिगम्बर)         | सं. हीरालाल जैन               | वि.सं.२०१७ | भारतीय ज्ञानपीठ.        | ८√ <i>8७</i> 0-8८8      |
|                                 |                               |            | काशी                    |                         |
| ५४. पञ्जोबसणाकष्पो              | बा. प्र. आचार्य तुलसी         | सन् १९८७   | जैन विश्व भारती,        | ९/आमुख, १५३-            |
| (नवसुत्ताणि भाग-५)              | सं. युवाचार्य महाप्रज्ञ       |            | लाडनूं (राजस्थान)       | १५५,१५६,१८९             |
| ५५. पण्णवणा (उवंगसुत्ताणि       | वा. प्र. आचार्य तुलसी         | सन् १९८९   | जैन विश्व भारती,        | ८/२-३९,९२,१८४-          |
| भाग-४, खंड-२)                   | सं. युवाचार्य महाप्रज्ञ       |            | लाडनूं (राजस्थान)       | १८८.२५८-२६ <b>९</b> ,   |
|                                 |                               |            |                         | ३४५-३५३,३६३,            |
|                                 |                               |            |                         | ४३३,१०/आमुख,            |
|                                 |                               |            |                         | १५,४०;११/आमुख           |
|                                 |                               |            |                         | १,२,१२,३२,३९,१०९        |
|                                 |                               | j          |                         | ११०                     |

| मभवइ                                                            | "                                                                                                      | 95                                      | पाराशक्ट-र                                                        | ६ : आधारमूत ग्रय-सूप          |
|-----------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|-------------------------------|
| ग्रंथ का नाम                                                    | लेखक/संपादक/अनुवादक<br>वाचनाप्रमुख/प्रवाचक आदि                                                         | संस्करण                                 | प्रकाशक                                                           | भाष्य में प्रयुक्त स्थल       |
| ५६. प्रज्ञापना वृत्ति                                           | कर्ता-श्रीमन्मलयगिर्याचार्य                                                                            | सन् १९१८                                | आगमोदय समिति,<br>मेहसाणा, गुजरात                                  | <b>88/8,4</b>                 |
| ५७. प्रमाण मीमांसा                                              | रचयिता-हेमचन्द्राचार्य                                                                                 | सन् १९८९                                | सरस्वती पुस्तक<br>भंडार, अहमवाबाद                                 | ८/१८४-१८८                     |
| <b>3</b> ८. प्रमेयकमलमार्तण्ड                                   | रचियता-आचार्य<br>अकलंक भट्ट                                                                            | सन् १९४१                                | निर्णयसागर मुद्रणालयः<br>मुंबई                                    | ८/ <b>१८</b> 8-१८८            |
| ५९. प्रवचनसार                                                   | रचयिता कुन्दकुन्दाचार्य                                                                                | सन् १९४८                                | श्री जैन स्वाध्याय<br>मंदिर ट्रस्ट, सोनगढ़,<br>साराष्ट्र (गुजराज) | ८/२३०-२३५,<br><i>४७७</i> -४८४ |
| ६०. बारहव्रत चौपाई (भिक्षु ग्रंथ<br>रत्नकार)                    | रचयिता—आचार्य भिक्षु<br>सं. आचार्य तुलसी                                                               | सन् १९६०                                | जैन श्वेताम्बर तेरापंथी<br>महासभा, कोलकाता                        | ८/२४१-२४२                     |
| ६१. बृहत्कल्प भाष्य                                             | सं. गुनि पुण्यविजय                                                                                     | सन् १९३६                                | जैन आत्मानंद सभा.<br>भावनगर (गुजरात)                              | ८/२४५-२४७,२९५<br>३००,४५१-४६६  |
| ६२. बृहद् हिंदी कोश<br>६३. बौद्ध धर्म और बिहार                  | ले. कालिका प्रसाद<br>ले. श्री धवलदार त्रिपाठी<br>'सहृदय'                                               | सन् १९८४                                | ज्ञानमंडल, वाराणसी                                                | ११/४०<br>८/२७१-२८४            |
| ६४. भगवती आराधना                                                | रचयिता आचार्यश्री शिवार्य                                                                              | सन् १९३५                                | सखाराम दोशी,<br>सोलापुर महाराष्ट्र                                | ८/४५१-४६६                     |
| ६५. भगवती जोड़ (खंड १-७)                                        | कर्ता-जयाचार्य<br>प्रवाचक आचार्य तुलसी<br>प्रधान सं. युवाचार्य महाप्रज्ञ<br>सं. साध्वीप्रमुखा कनकप्रभा | प्रथम<br>संस्करण सन्<br>१९८१ से<br>१९९७ | जैन विश्व भारती,<br>लाडनूं (राजस्थान)                             | अनेक स्थल                     |
| ६६. भगवती वृत्ति (प्रस्तुत ग्रंथ<br>का परिशिष्ट)                | कर्ता-अभयदेवसूरि                                                                                       | सन् १९१९                                | आगमोदय समिति,<br>बंबई                                             | अनेक स्थल                     |
| ६७. भिक्षु विचार दर्शन                                          | ले. आचार्य महाप्रज्ञ                                                                                   | सन् २००३                                | जैन विश्व भारती,<br>लाडनूं (राजस्थान)                             | ९/२५१-२५२                     |
| ६८. भ्रमविध्वंसनम्                                              | कर्ता-श्रीमद् जयाचार्य                                                                                 |                                         | जैन श्वेताम्बर तेरापंधी<br>महासभा, कोलकाता                        | ८/४४९-४५०                     |
| ६९. मनुस्मृति                                                   | सं. नारायणराम आचार्य                                                                                   | सन् १९४६                                | काव्य तीर्थ निर्णयसागर<br>प्रेस, बंबई                             | ८/आमुख                        |
| ७०, मूलाचार                                                     | रचयिता-श्रीमद् वहेकराचार्य                                                                             | सन् १९८४                                | भारतीय ज्ञानपीठ,<br>दिल्ली                                        | ८/४५१-४६६                     |
| 98. मिथ्यात्वीरी करणीरी चौपाइ<br>(भिक्षुग्रंथरत्नाकर, प्रथम खंड |                                                                                                        | सन् १९६०                                | जैन श्वेताम्बर तेरापंधी<br>महासभा, कोलकाता                        | ८/४४९-४५०                     |
| ७२. रायपसेणइयं (उवंगसुत्ताणि<br>भाग-४, खंड-१)                   | सं. युवाचार्य महाप्रज्ञ                                                                                | सन् १९८७                                | जैन विश्व भारती,<br>लाडनूं (राजस्थान)                             | ९/१५६.२०४                     |
| ७३. ववहारो (नवसुत्ताणि<br>भाग-५)                                | वा. प्र. आचार्य तुलसी<br>सं. युवाचार्य महाप्रज्ञ                                                       | सन् १९८७                                | जैन विश्व भारती,<br>लाडनूं (राजस्थान)                             | ८/२४८-२५०;<br>१०/४६-५१        |
|                                                                 | <u> </u>                                                                                               | <u> </u>                                | <u> </u>                                                          | <del></del>                   |

| ग्रंथ का नाम                                                      | लेखक/संपादक/अनुवादक<br>वाचनाप्रमुख/प्रवाचक आदि                 | संस्करण    | प्रकाशक                                                    | भाष्य में प्रयुक्त स्थल                   |
|-------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|------------|------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|
| ७४. वाद्य यंत्र                                                   | बी. चैतन्य देव                                                 |            | नेशनल बुक ट्रस्ट इंडिया<br>ग्रीन पार्क, नई दिल्ली          | ११/९०                                     |
| ७५. विशेषणवती                                                     | रचयिता-आचार्य जिनभद्रगणी<br>क्षमाश्रमण                         |            |                                                            | ८/ १८४-१८८                                |
| ७६. विशेषावश्यक भाष्य                                             | कर्ता-श्री जिनभद्रगणी<br>क्षमाश्रमण                            | वि.सं.१९८६ | दिव्य दर्शन कार्यालय,<br>कालुशा नी पोल,                    | ८/९७-१०३,१५०,<br>१८४-१८८; ९/३६,           |
|                                                                   |                                                                |            | कालुपुर रोड. अहमदाबाद                                      | ३७,५५,२२६-२२९                             |
| ७७. वैशेषिक सूत्र                                                 | सं. मुनि जम्बूविजय                                             |            |                                                            | १०/आमुख                                   |
| ७८. व्यवहार भाष्य                                                 | वा. प्र. आचार्य तुलसी<br>सं. युवाचार्य महाप्रज्ञ               | सन् १९९६   | जैन विश्व भारती,<br>लाडनूं (राजस्थान)                      | ८/३०१,४५१-४६६                             |
| ७९. व्रताव्रत की चौपाई<br>(भिक्षु ग्रंथ रत्नाकर)                  | रचयिता-आचार्य भिक्षु<br>सं. आचार्य तुलसी                       | सन् १९६०   | जैन श्वेताम्बर तेरापंथी<br>महासभा, कोलकाता                 | ८/२४५-२४७                                 |
| ८०. शार्ङ्गधर संहिता                                              | शार्ङ्गधराचार्य विरचित                                         | सन् १९८४   | श्री बैद्यनाथ आयुर्वेद<br>भवन लिमिटेड                      | ९./१७२                                    |
| ८१. शास्त्रवार्ता समुच्चय                                         | रचना-आचार्य हरिभद्र                                            | सन् १९६९   | लालभाई दलपतभाई<br>भारतीय संस्कृति<br>विद्यामंदिर, अहमदाबाद | ८/१८४-१८८                                 |
| ८२. श्री भिक्षु आगम विषय<br>कोश, भाग-१                            | वा. प्र. गणाधिपति तुत्नसी<br>सं. आचार्य महाप्रज्ञ              | सन् १९९६   | जैन विश्व भारती,<br>लाडनूं (राजस्थान)                      | ९/१४८                                     |
| ८३. श्वेताम्बर                                                    |                                                                |            |                                                            | C/83-C8                                   |
| ८४. षट्खंडागम                                                     | कर्तापुष्पदन्त भूतबलि                                          | सन् १९४२   | सेठ शीतलराय लक्ष्मीचंद्र<br>अमरावती, महाराष्ट्र            | <del></del>                               |
| ८५. संगीतसार                                                      | तानसेन                                                         |            |                                                            | 9/886                                     |
| ८६. सन्मति टीका                                                   | रचियता–आचार्य मल्लवादी                                         |            |                                                            | ८./१८४-१८८                                |
| ८७. सन्मति तर्क                                                   | रचियता-आचार्य सिद्धसेन                                         |            |                                                            | Z/800-8C8                                 |
| ८८. समवाओ (मूलपाठ, संस्कृत<br>छाया, हिन्दी अनुवाद, टिप्पण<br>आदि) | 1                                                              | सन् १९८४   | जैन विश्व भारती,<br>लाडनूं (राजस्थान)                      | ८/४७५-४७६; ९/<br>१५३-१५५; १०/<br>१८,६७-६८ |
| ८९. सर्वार्थिसिद्धि                                               | कर्ता–आचार्य पूज्यपाद,<br>सं. पं. फूलचन्द सिद्धांत<br>शास्त्री | सन् १९७१   | भारतीय ज्ञानपीठ, दिल्ली                                    | <del> </del>                              |
| ९०. सांख्यकारिका                                                  | कर्ता-ईश्वरकृष्ण<br>टीका, माध्वाचार्य                          |            | चौखंबा संस्कृत सिरीज,<br>वाराणसी                           | <del></del>                               |
| ९१. सागर धर्मामृत                                                 |                                                                |            |                                                            | ८/१४१-१४२                                 |

| ग्रंथ का नाम                                                                | लेखक/संपादक/अनुवादक<br>वाचनाप्रमुख/प्रवाचक आदि          | संस्करण                                    | प्रकाशक                                                   | भाष्य में प्रयुक्त स्थल                                            |
|-----------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|--------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|
| ९२. सुश्रुत संहिता                                                          | अनु. अत्रिदेव                                           | सन् १९७५                                   | मोतीलाल बनारसीदास,<br>दिल्ली                              | ९/२०४                                                              |
| ९३. सूत्रकृतांग चूर्णि                                                      | कर्ता−श्री जिनदासगणि                                    | बि.सं.१९९८                                 | श्री ऋषभदेव जी केशरी-<br>मलजी श्वेताम्बर संस्था,<br>रतलाम | ९/२५१-२५२                                                          |
| ९४. सूयगडो (मूलपाठ, संस्कृत<br>छाया, हिन्दी अनुवाद.<br>टिप्पण तथा परिशिष्ट) | वा. प्र. आचार्य तुलसी<br>सं. विवेचक युवाचार्य महाप्रज्ञ | (भाग-१)<br>सन् १९८४<br>(भाग-२)<br>सन् १९८६ | जैन विश्व भारती,<br>लाडनूं (राजस्थान)                     | ८/२३०-२३५.<br>२४५-२४७,३०२-<br>३१४,९/२५१-<br>२५२; १०/आमुख,<br>११/९९ |
| ९५. सेन प्रश्नोत्तर उल्लास                                                  |                                                         |                                            |                                                           | ८/२४१-२४५                                                          |
| ९६. स्थानांग वृत्ति                                                         | कर्ता—अभयदेवसूरि                                        | सन् १९३७                                   | सेठ माणेकलाल चुन्नीलाल<br>अहमदाबाद                        | . ८/९६,३०१.११/<br>१२                                               |
| ९७. हरिहरानंद पा.यो.द. टीका                                                 |                                                         |                                            |                                                           | ८/४३-८४                                                            |
| ९८. हेमप्रकाश महाव्याकरणम्<br>(पूर्वार्ध)                                   | रचयिता—श्री विनयविजयगणी                                 | बि.सं.१९२४                                 | मांगरोल निवासी शाह<br>हीरालाल सोमचन्द, कोट,<br>मुंबई      | <b>९/38</b> €                                                      |
| 99. (Apte's) Sanskrit<br>English Dictionary                                 | V. S. Apte                                              | Revised<br>and<br>enlarged<br>edition 1957 | Prasad Prakashan<br>Pune                                  | 8/499-503; 9/208                                                   |
| 100. Viyah Panntti Jozef<br>deleu                                           |                                                         |                                            |                                                           | 8/ 241-242                                                         |

#### वाचना-प्रमुख : आचार्य तुलसी संपादक-भाष्यकार : आचार्य महाप्रज्ञ

युगप्रधान आचार्यश्री तुलसी (१९९४-१९९७) वे वाचना-प्रमुखत्व में सन् १९५५ में आगम-वाचना का कार्य प्रारंभ हुआ, जो सन् ४५३ में देवधिंगणी क्षमाश्रमण के सान्निध्य में हुई संगति के पश्चात होनेवाली प्रथम वाचना थी। सन् २००५ तक ३२ आगमों के अनुसंधानपूर्ण मूलपाठ संस्करण और १९ आगम संस्कृत छाया, हिन्दी अनुवाद एवं टिप्पण सहित प्रकाशित हो चुके हैं। आयारो (आचारांग का प्रथम श्रुतस्कंध) मूल पाठ, संस्कृत छाया, हिन्दी-संस्कृत भाष्य एवं भाष्य के हिन्दी अनुवाद से युक्त प्रकाशित हो चुका है। आचारांग-भाष्य तथा भगवई खंड-१ क

इस वाचना के मुख्य संपादक एवं विवेचक (भाष्यकार) हैं—आचार्यश्री महाप्रज्ञ (मुनि नथमल/युवाचाय महाप्रज्ञ) (जन्म १९२०) जिन्होंने अपने सम्पादन कौशल से जैन आगम-वाङ्मय को आधुनिक भाषा में समीक्षात्मक भाष्य के साथ प्रस्तुति देने का गुरुत कार्य किया है। भाष्य में वैदिक, बौद्ध और जैन साहित्य आयुर्वेद, पाश्चात्य दर्शन एवं आधुनिक विज्ञान वे तुलनात्मक अध्ययन के आधार पर समीक्षात्मक विज्या लेखे गए हैं।

अग्रेजी संस्करण भी प्रकाशित हो गया है।

आचार्यश्री तुलसी ११ वर्ष की आयु में जैन श्वेताम्ब तेरापंथ के अष्टमाचार्य श्री कालूगणी के पास वीक्षित होकर २२ वर्ष की आयु में नवमाचार्य बने।

आपकी औदार्थपूर्ण वृत्ति एवं असाम्प्रदायिक चिंतन शैली ने धर्म के सम्प्रदाय से पृथक् अस्तित्व को प्रकत् किया। नैतिक क्रांति, मानसिक शांति और शिक्षा पद्धति में परिष्कार और जीवन-विज्ञान का त्रि-आयार्म कार्यक्रम प्रस्तुत किया। युगप्रधान आचार्य, भारत-ज्योति, वाक्पित जैसे गरिमापूर्ण अलंकरण, इन्दिर गांधी राष्ट्रीय एकता पुरस्कार (१९९३) जैसे सम्मान् आपको प्राप्त हुए। साधु और श्रावक के बीच की कड़ी वे रूप में आपने सन् १९८० में सम्पाश्रेणी का प्रारंभ् किया, जिसके माध्यम से देश-विदेश में अनाबाध रूपेण धर्मप्रसार किया जा रहा है। आपने ६० हजा कि. मी. की भारत की पदयात्रा कर जन-जन में नैतिकता का भाव जगाने का प्रयास किया था।

हिन्दी, संस्कृत एवं राजस्थानी भाषा में अनेक विषयं पर ६० से अधिक ग्रंथ प्रकाशित हो चुके हैं। १८ फरवरी १९९४ को अपने आचार्यपद का विसर्जन क उसे अपने उत्तराधिकारी युवाचार्यश्री महाप्रज में प्रतिष्ठित कर दिया। २३ जून सन् १९९७ को आपक महाप्रयाण हुआ। सन् १९९८ में भारत सरकार ने आपकी स्मृति में डाक-टिकट जारी किया।

दशमाचार्य श्री महाप्रज्ञ दस वर्ष की अवस्था में मुनि बने, सूक्ष्म चिंतन, मौलिक लेखन एवं प्रखर वक्तृत्व आपके व्यक्तित्व के आकर्षक आयाम हैं। जैन दर्शन योग, ध्यान, काव्य आदि विषयों पर आपके १५० रं अधिक ग्रंथ प्रकाशित हो चुके हैं। प्रस्तुत आगम-वाचना के आप कुशल संपादक एवं भाष्यकार हैं।

## जैन विश्व भारती द्वारा प्रकाशित आगम साहित्य

वाचना प्रमुख : आचार्य तुलसी संपादक विवेचक : आचार्य महाप्रज्ञ

| (मूल पाठ पाठान्तर शब्द सूची सा            | हेत)  |
|-------------------------------------------|-------|
| ग्रंथ का नाम                              | मृल्य |
| • अंगसुत्ताणि भाग-१ (दूसरा संस्करण)       | 900   |
| (आयारो, सूयगडो, ठाणं, समवाओ)              |       |
| • अंगसुत्ताणि भाग-२ (दूसरा संस्करण)       | 000   |
| (भगवई-विआहपण्णत्ती)                       |       |
| • अंगसुत्ताणि भाग-३ (दूसरा संस्करण)       | 400   |
| (नायाधम्मकहाओ, उवासगदसाओ, अंत             | नगड-  |
| दसाओ, अणुत्तरोववाइयदसाओ,                  |       |
| पण्णावागरणाइं, विवागसुयं)                 |       |
| • उवंगसुत्ताणि खंड-१                      | 400   |
| (ओवाइयं, रायपसेणइयं, जीवाजीवाभिगम         | )     |
| • उवंगसुत्ताणि खंड-२                      | 800   |
| (पण्णवणा, जंबूद्दीवपण्णत्ती, चंदपण्णत्ती, |       |
| कप्पवडिंसियाओ, निरयावलियाओ,               |       |
| पुफ्फियाओ, पुफ्फचूलियाओ, वण्हिदसाओ        | )     |
| • नवसुत्ताणि (द्वितीय संस्करण)            | ६९५   |
| (आवस्सयं, दसवेआलियं, उत्तरज्झयणाणि        | ,     |
| नंदी, अणुओगदाराइं)                        |       |
| कोश                                       |       |
| • आगम शब्दकोष                             | 300   |
| (अंगसुत्ताणि तीनों भागों की समग्र शब्द सू |       |
| • श्री भिक्षु आगम विषय कोश, भाग-१         | 400   |
| • श्री भिक्षु आगम विषय कोश, भाग-२         | 400   |
| • देशी शब्दकोश                            | 800   |
| • निरुक्त कोश                             | 80    |
| • एकार्थक कोश                             | 800   |
| • जैनागम वनस्पति कोश (सचित्र)             | 300   |
| • जैनागम प्राणी कोश (सचित्र)              | 240   |
| • जैनागम वाद्य कोश (सचित्र)               | 540   |
| अन्य भाषा में आगम साहित्य                 |       |
| • भगवती जोड़ खंड-१ से ७ श्रीमज्जयाच       |       |
| सेट का मूल्य                              |       |
| • आयारो (अंग्रेजी)                        | 240   |
| • आचारांगभाष्यम् (अंग्रेजी)               | 800   |
| • भगवई खंड-१ (अंग्रेजी)                   | 400   |
| • उत्तरज्झयणाणि भाग-१,२ (गुजराती) १       | 000   |

#### (मूल, छाया, अनुवाद, टिप्पण, परिशिष्ट-सहित)

| पाराशष्ट-साहत)                    |           |
|-----------------------------------|-----------|
| ग्रंथ का नाम                      | मूल्य     |
| • आयारो                           | 200       |
| • आचारांगभाष्यम्                  | 400       |
| • सूयगडो भाग-१ (दूसरा संस्करण)    | 300       |
| • सूयगडो भाग-२ (दूसरा संस्करण)    | 340       |
| • ठाणं                            | 900       |
| • समवाओ (दूसरा संस्करण)           | प्रेस में |
| • भगवई (खंड-१)                    | 484       |
| • भगवई (खंड-२)                    | ६९५       |
| • <b>भगवई</b> (खंड-३)             | 400       |
| • भगवई (खंड-४)                    | प्रेस में |
| • नंदी                            | 300       |
| • अणुओगदाराइं                     | 800       |
| • दसवेआलियं (दूसरा संस्करण)       | 400       |
| • उत्तरज्झयणाणि (तीसरा संस्करण)   | 800       |
| • नायाधम्मकहाओ                    | 400       |
| • दसवेआलियं (गुटका)               | 9         |
| • उत्तरज्झयणाणि (गुटका)           | 24        |
|                                   |           |
| अन्य आगम साहित्य                  |           |
| • निर्युक्तिपंचक (मूल, पाठान्तर)  | 400       |
| • व्यवहार भाष्य (हिन्दी अनुवाद)   | 400       |
| • व्यवहार भाष्य                   | 900       |
| (मूल, पाठान्तर, भूमिका, परिशिष्ट) |           |
| • गाथा                            | 340       |
| (आगमों के आधार पर भगवान महावीर    |           |
| का जीवन दर्शन रोचक शैली में)      |           |
| • आत्मा का दर्शन                  | 400       |

प्राप्ति स्थान : जैन विश्व भारती लाडनूं - ३४१३०६ (राज.)

ISBN - 81-7195-103-8

(जैन धर्म : तत्त्व और आचार)

• सूयगडो (गुजराती)