

પૂજ્ય શ્રી લાધાજસ્વામી સ્મારક ગ્રંથમાળા-મણકા ૨૪ મા

श्री अईम्

# શ્રી રાયપસેણઇય સુત્ત

[ ગુજરાતી અનુવાદ : ડિપ્પણાે સાથે ]

અનુવાદક **પંડિત એચરદાસ જીવરાજ દાેરીી** ભારતીનિવાસ સાેસાયટી, **અમદાવાદ** 

<sup>ઉપાદ્ધાત-લેખક</sup> **જૈન સુનિ શ્રી છાેટાલાલછ** (લીંબડી સંપ્રદાય)

મુલ્ય ૧૦ આના

**ne sunstantes suns sunns sunns** sunn

પ્રકાશક નાથાલાલ ડાહ્યાભાઈ શાહ વ્યવસ્થાપક, પુજ્ય શ્રી લાધાજસ્વામી પુસ્તકાલય, લીંખડી.

> વીર સંવત ૨૪૬૨; વિ. સં. ૧૯૯૨; ઇ. સ. ૧૯૩૫ आवृत्ति १ सी : प्रत १००० સર્વ અધિકાર પ્રકાશક સંસ્થાને સ્વાધીન

> > सुद्रु પરીખ દેવીદાસ છગનલાલ. ધી ડાયમંડ જ્યુબિલી પ્રિન્ટીંગ પ્રેસ, સલીપાસ રાડ, **અમદાવાદ.**

### આભારપત્ર

## આ પ્રસ્તકની પ્રસિદ્ધિમાં આર્થિક સહાય આપનાર ઉદ્યાર ભાઈ અહેનાનાં નામ

રપ૧ ગુપ્ત દાનના શાખીન એક સદ્દગૃહસ્થ, મુંબઇ. પ૧ શ્રી મહાકારભાઇના સ્મરણાર્થે.

હા. પાંચાલાલ પિતામ્બરદાસ શાહ. અમદાવાદ.

૫૦ શ્રીયુત હરખચંદ કાલીદાસભાઈ વારીયા, ભાણવડ.

૨૫ સ્વ. પુત્ર તરભેરામના સ્મરણાર્થે શ્રી માનર્સીંગ ટાકરશી મહેતા ખાખરા-જવાપર.

રપ શ્રી વનમાળીદાસ હરજીવનદાસ, ઉલપેટા.

રપ શ્રી કાનજ જાદવજી શાહ, પારંગદર.

૨૫ એક ખ્હેન તરકથી. વાંકાનેર.

રપ શ્રી હરખચંદ ભવાનભાઇ તલસાણીયા, લિંખડી, હાલ–લાહોર.

રર એક સદ્ગૃહસ્થ, મુંબઇ.

ર૦ માત્રશ્રી જીવીબાઇના સ્મરણાર્થે

હા. શાંતિલાલ નાયાલાલ શાહ, કલાેલ.

૧૦ શ્રી જેઠાલાલ ખેચરભાઇ માેચી, જેતપુર (કાઠીનું).

૧૦ શ્રી હંસરાજ કાલિદાસ શાહ, ખીરસરા (ઘેટીયા).

૧૦ શ્રી પાનાચંદ ત્રીભુવનદાસ શાહ ,,

પ શ્રી ગાપાળજી રૂધનાથભાઇ શાહ, પ્રાંત શિરસ્તેદાર, સાદરા.

પ શ્રી જગજીવનદાસ ત્રીભવનદાસ સંઘવી. રાજકોટ.

પ શ્રી મગનલાલ જીવરાજ મારખીયા, રાપર (કચ્છ વાગડ).

પ શ્રી વક્ષભજી કેશવજી પતીરા, કાલાવડ,

પ શ્રી દયાળજી જીવરાજ કાંઠારી.

પ શ્રી જેઠાલાલ પુરૂષોતમ શાહ,

પ શ્રી શાન્તિલાલ વલમભાઈ શાહ, પાણસણા.

પ શ્રી સાકરભાઇ નાગર લાહ્મણ–ખીરસરા (ઘૈટીયા).

પ શ્રી લક્ષ્મીચંદ માનસિંગભાઇ સાયલાવાળા, હાલ-કરાંચી.

પ શ્રી ઘેલાભાઇ કુંવરજી શાહ ધાંગધાવાળા, હાલ-કરાંચી.

પ શ્રી પાેપટલાલ મહાદેવભાર્મ

22

```
૫ શ્રી હિંમતલાલ નાગરદાસ રાણપુરવાળા,
                                            હાલ–કરાંચી.
   પ શ્રી દીપચંદભાઇ ઝુંઝાભાઇ શાહ મારખીવાળા
   પ શ્રી રતિલાલ અમરચંદભાઇ ધ્રાંગધરાવાળા
                                                 ,,
   પ શ્રી નાનાલાલ જસરાજભાઇ જુનાગઢવાળા
    પુજ્ય શ્રી લાધાજસ્વામી સ્મારક શ્રંથમાળા
          જૈન મુનિ શ્રી છાટાલાલછકૃત પુસ્તકાે
        ૧–૨ વિદ્યાસાગર ભાગ ૧ રૂ. ૦-૮–૦. ભાગ ૨, રૂ. ૧
મણકા
            सद्घेश द्वसमाणा (७६) आवृत्ति) सेट
  ,,
           માંદાની માવજત ૦-૨-૦ (નથી)
  ,,
        પ શ્રી ભક્તામર મંત્રમાહાત્મ્ય (બીજ આવૃત્તિ) રૂ. ર-૦-૦
  "
            વિશુદ્ધ પ્રેમપ્રવાહિની (પ્રેમકાવ્ય સ'ગ્રહ) ૦-૧૨-૦ (નથી)
            પુ. શ્રી લાધાજસ્વામીનું જીવનચરિત્ર રૂ. ૦-૮-૦ (તથી)
            विधासागर लाग उ की ( ७५।री )
            ઇ ધરસ્તુતિ (અ. સું. પઢીયારકૃત) ૦-૧-૬
            મદાંધની અસ્તી ૦-૧-૬
       90
  99
            મ્હારી वितક वार्ता ०-४-० (નથી)
       99
       92
            પવિત્ર પ્રમદાનું પરાક્રમ (કથા) ૦-૧૦-૦
            શ્રી લધુ કાવ્યખત્રીસી (કાવ્યા) ૦-૮-૦
       63
       88
            અપવિત્ર વસા વિરુદ્ધ પવિત્ર ખાદી (ચિત્રા) લેટ
       9.34
            લાખા પટેલની લાકડી (બાધક વાર્તા) લેટ
       9 ९
            શ્રી લઘુ સદ્બાધ પુષ્પમાળા (લેટ) નથી.
            ત્રિરત્ન (લેટ). મણકા ૧૮ સામાયિક સુત્ર (લેટ)
       છક
  99
            એ હાથ જોડી (સર્વમાન્ય પ્રાર્થના) ٥-४-0
       ૧૯
       २०
            સામાયિક ગ્રતિક્રમણ સુત્ર ૦-૨-૦
       ર૧ નવરતન
            શ્રી પ્રશ્નવ્યાકરણ સૂત્રના અનુવાદ
       २२
       ર૩ માયાવી સંસાર
          શ્રી રાયપસેણ્કાય સૂત્રનાે અનુવાદ
પાંચ જ્ઞાનનાે નકશાે ૦-૨-૦
       २४
  "
```

બાહેલા પરા, **લીંખડી** (કાદિયાવાડ)

**બે**ટ આપવાના દરેક પુસ્તક દીઠે ૧ આનેા પાેસ્ટેજ માેકલવું. પૂજ્ય શ્રી લાધાછસ્વામી પુસ્તકાલયના વ્યવસ્થાપક

## પ્રકાશકનું નિવેદન

પુજ્ય શ્રી લાધાજીરવામી પુસ્તકાલય, જે સંસ્થા તરફથી આ પુસ્તક થહાર પાડવામાં આવ્યું છે, તે જાહેર પ્રજાના ઉપયોગ માટે ખુલ્લું મૂકવામાં આવેલું એક પુસ્તકાલય છે. આ સંસ્થા તરફથી જૈન ધર્મનાં વિધવિધ પુસ્તકા આજસુધીમાં થહાર પાડવામાં આવ્યાં છે, અને વિશેષ પુસ્તકા ધીરેધીરે પ્રસિદ્ધ કરવાના તેના સંકલ્પ છે. સ્ત્રાનુવાદામાં આ પુસ્તક બીજું છે. બે વર્ષ પૂર્વે મુનિ શ્રી છોટા-લાલજ અનુવાદિત 'પ્રશ્નવ્યાકરણ સ્ત્ર,' થહાર પાડવામાં આવ્યું હતું. પં. શ્રી. બેચરદાસજીએ સ્ત્રત્રપ્રંથા સંશાધાવી પ્રસિદ્ધ કરવાની કરેલી સ્ત્ર્યનાને પાર પાડવાનું સામર્થ્ય સંસ્થા ધરાવતી થાય એવા અભિલાય છે.

સં. ૧૯૭૪ ના ભાદરવા મહિનામાં વઢવાણ કેમ્પમાં મુનિરા-જ શ્રી છોટાલાલજી તથા મુનિ શ્રી લક્ષ્મીચંદ્રજી ચાતુર્મોસ રહ્યા હતા, ત્યારે તેમને શ્રીમાન કવિવર શ્રી નાનાલાલ દલપતરામના મેળાપ થયા. પૂર્વ પણ એવા અનેક મેળાપ થયા હતા. કવિશ્રીએ તે સમયે કહ્યું કે જૈન સાધુઓ ગ્રાનદાન સંબંધે સંકુચિત વૃત્તિના હાય છે, કારણકે તેમને જે પુસ્તકા ભક્તા તરફથી વહારાવવામાં આવે છે તે તેઓ પેટી પટારામાં ગાંધી રાખી દેશ-દેશાંતરમાં વિહરે છે, અને પુસ્તકા કેદમાં પુરાયલાં પડ્યાં રહે છે—કાઇના ઉપયાગમાં આવતાં નથી આ કથનમાં મુનિરાજ શ્રી છાટાલાલજીને સત્ય રહેલું લાગ્યું અને તેમણે તથા મુનિ શ્રી લક્ષ્મીચંદ્રજીએ વિચાર કરી પાતપાતાની પાસેનાં ખધાં છાપેલાં પુસ્તકા ૧૯૭૫ ના કારતક સુદી ૧ ના દિવસે ઉક્ત પુસ્તકાલયને અપપણ કરી, કવિ શ્રી નાનાલાલને હસ્તે જ પુસ્તકાલય ખુલ્લું મુકાવ્યું; ત્યારથી જાહેર જનતા તેના લાભ લઇ રહેલી છે. તે તે વખતે ૪૫૦ થી ૫૦૦ ના આશરે પુસ્તકા હતાં. તેની વ્યવસ્થા તે સમયે શ્રી. ગાપાળજી રૂધનાથભાઇ (હાલ સાદરા પ્રાંત સાહેખના

શિરસ્તેદાર ) કરતા. ૭ વર્ષ સુધી તેમણે તે કાર્ય કર્યું અને ખૂખ કાળજીથી પુસ્તકા સાચવ્યાં, વધાર્યાં તથા તે માટે કેટલાક ભાગા પણ આપ્યા. ધર્મ કે જ્ઞાતિના ભેદભાવ વિના સૌને મુક્ષ્ત પુસ્તકા વાંચવા અપાતાં, એટલે માત્ર રૂ. ૧૦૦ ના વાર્ષિક ખર્ચમાં પુસ્તકાલયના નિભાવ થતા. તેમની રાજકાટ ખાતે બદલી થવાથી એ ત્રણ જુદા <mark>જીદા વ્યવસ્થાપકાએ કામ ઉ</mark>પાડ્યું, પરંતુ તેમને હાથે પુરતકાલ**ય** અવ્યવસ્થિત થયું અને તેનું નામ પણ કલંકિત થયું. આથી મુનિ-એોનું મન નારાજ થયું અને પુસ્તકાલય વીંખી નાંખી જૂદાં જૂદાં ગામનાં બીજાં પુસ્તકાલયાને થાડાં થાડાં પુસ્તકા માકલી આપવાના તેમણે વિચાર કર્યો. પરન્તુ શેઠ જેશીંગભાઇ પાચાલાલ પીતાંખર-દાસ, શ્રી. ચુનીલાલ વ. શાહ, શ્રી. સુખલાલ દ. ખંધાર, શ્રી. ખુશાલચંદ હી. સંધાણી, શ્રી. નાથાલાલ ડાહ્યાભાઇ શાહ વગેરેએ મુનિઓને એવી ઉતાવળ ન કરવા સૂચવ્યું, અને શ્રી. નાથાલાલે વ્યવસ્થા કરવાનું માન્ય રાખવાથી પુસ્તકાલયને વઢવાણ કેમ્પમાં<mark>થી</mark> ઉડાવી લીંખડી ખાતે લઇ જવામાં આવ્યું, તે અત્યારે સારી રીતે ચાલી રહ્યું છે. પુસ્તકાલય માટે જાહેર રસ્તા પર મકાન ભાડે લેવામાં **અ**ાવ્યું છે અને ત્યાંથી બધાં પુસ્તકા જિજ્ઞાસુઓને મુક્**ત વાંચવા** મળતાં હોવાથી તેના સારી પેઠે લાભ લેવામાં આવે છે. આજે પુસ્તકા-લયમાં ૧૬૫૦ પ્રસ્તકા છે. નવાં પ્રસ્તકા ખરીદવામાં આવે છે અને જૂનાંની મરામત કરવામાં આવે છે. તે ઉપરાંત મકાનભાડાનું પણ ખર્ચકર-વામાં આવે છે. આ બધા ખર્ચને પહેાંચી વળવા માટે કાઇ જાતની કાયમી આવક નથી, એટલે પુસ્તકાલય તરફથી પ્રસિદ્ધ કરવામાં આવતાં પુસ્તકાની આવકમાંથી એ ખર્ચ કરવામાં આવે છે. આ સંસ્થા કાંઇક વધુ સંપન્ન સ્થિતિમાં આવે તા માટાં પુસ્તકાની પ્રસિદ્ધિ અને પ્રચાર કરવાનું કાર્ય પણ ઉપાડી લેવાના તેના અભિલાય પસ્નિ પૂર્ણ થાય. જનતાની ઉદારતા અને સહાયકા ઉપર તેના આધાર છે.

પૂજ્ય શ્રી લાધાજીસ્વામી પુસ્તકાલય, લીંબડી.

# ઉપાેદ્ધાત

## (9)

' શ્રી રાયપસેણાય સુત્ત ' જૈન સમાજમાંના શ્વેતામ્ખર જૈન વિભાગમાં સન્માન્ય છે; બીજો દિગંખર જૈન વિભાગ જૈન સૂત્રોને માન્ય રાખતા નથી. શ્વેતામ્ખર જૈન વિભાગ મૂળ સૂત્રાને શ્રી તીર્થંકર-દેવકથિત માને છે, દિગમ્ખર જૈન વિભાગ તેમ માનવાની ના કહે છે. શ્વેતામ્ખર જૈન વિભાગમાંના મૂર્તિપૂજક વિભાગ જે ૪૫ આગમાને માને છે, અને અમૂર્તિપૂજક – સ્થાનકવાસી જૈન વિભાગ જે ૩૨ સૂત્રાને માને છે, તેમાં રાયપસેણાઈય સૂત્રનું મહત્ત્વનું સ્થાન છે. તેમાં પ્રદેશી રાજા અને પાર્થપ્રભુના સંતાનીય શ્રી કેશી કુમારશ્રમણના પ્રસંગ છે. કેશી કુમારના ઉપદેશથી પ્રદેશી રાજાની જીવનચર્યા સુષ્ઠુ માર્ગ પરિવર્તન પામે છે અને તે અત્યંત તપસ્વી જીવનચર્યા સુષ્ઠુ માર્ગ ધારણ કરી, મૃત્યુ પામી, સૂર્યાભ વિમાનમાં સૂર્યાભદેવ તરીકે ઉત્પન્ન થઇ મહાત્રહિના ઉપનાગ કરે છે; એવું દેવત્વ પામનાર પ્રદેશી રાજાની જીવનચર્યા એજ આ આખા સૂત્રનું એકલ તેજસ્વી કિરણ છે, એમ આપણે સંક્ષેપમાં કહી શકીએ.

મૂર્તિ પૂજક વર્ગ અને સ્થાનકવાસી વર્ગ આ સ્ત્રને એક બીજ દિષ્ટિયી વિવાદનું કેન્દ્ર ખનાવે છે. સૂર્યાલદેવ જિનપ્રતિમાનું પૂજન કરે છે, એને મૂર્તિ પૂજક વર્ગ અત્યંત મહત્ત્વ આપીને એમ સિદ્ધ કરે છે કે જિનપ્રતિમા સ્ત્રમાં કહી છે, એટલે કે મૂર્તિ પૂજા કેવળા- લાષિત છે, અતિપ્રાચીન છે અને દેવલો કમાં તેમજ મનુષ્યલો કમાં મૂર્તિ પૂજાને મહત્ત્વનું સ્થાન છે. સ્થાનકવાસી વર્ગ કહે છે કે મૂર્તિ પૂજા એ તો દેવોનો કુળાચાર છે, પરન્તુ સૂર્યાલદેવ જે જિનપ્રતિમાનું પૂજન કર્યું હતું એમ સ્ત્રમાં કહ્યું છે તે કયા જિનની – કયા તીર્થક-રની પ્રતિમા હતી, એ સ્ત્રમાં કહ્યું નથી; વળી દેવલો કમાં જિન-

પ્રતિમા હેાય તા તે શાશ્વતી હેાય, મનુષ્ય લાકમાંની પ્રતિમા પેઠે અશાશ્વતી ન હોય; જિનના અર્થ કાંઈ એક 'તીર્થકર ભગવાન' એવાજ થતાે નથી, છતાં જો તે કાેઈ તીર્થકરની પ્રતિમા હાેય તાે તેને આદિ હાૈય, અને જેને આદિ હાૈય તેનાે અંત પણ હાેય; એટલે મનુષ્ય-લોકમાંની અશાશ્વતી પ્રતિમાની પૂજા શાસ્ત્રસિદ્ધ થતો નથી. આવા તાે બીજા અનેક વિવાદના મુદ્દાએા છે, પરન્તુ જે મુદ્દાએા માટે આ સૂત્ર યાજાયું છે તે મુદ્દાઓ ઉપર થાડાઓજ પાતાના લક્ષને કેન્દ્રીભૂત કરે છે. રાયપસેણાગ્ય સૂત્ર ભગવાને કહ્યું, તે સૂર્યાભદેવની પેઠે મનુષ્યાએ પ્રતિમાપૂજન કરવું એમ ઉપદેશવાને કહ્યું નથી, કે પ્રતિ-કૂળ પતિને પત્નીએ ઝેર દઇને મારી નાંખવા એમ સૂચવવા માટે પણ કહ્યું નથી, પરન્ત્ર પ્રદેશી રાજાતે કેશી કુમારશ્રમણ પાસેથી જે આત્માવિષયક તત્ત્વન્નાન સાંપડ્યું હતું, તેથી તેના જે અદ્ભુત જીવન-પલ્ટાે થયાે હતા, અને તેથા કરીને તે જે ઉચ્ચ પ્રકારના દેવત્વને પામ્યાે હતા તે પ્રખાધવાને આ સૂત્ર યાેજાયું હતું, અને તેટલા પૂરતાે નિષ્કર્ષજ તેમાંથી કાઢવાે જોઈએ. આ તત્ત્વ આ સૂત્રમાં સળંગ રીતે એાતપ્રાત થઇ રહ્યું છે.

સાધ્ય એક જ હોવા છતાં સાધન જૂદાં જૂદાં હોઇ શકે છે. ધર્મ આચરતા પ્રત્યેક મુમુક્ષનું સાધ્ય માક્ષ હોય છે એ વિષે વિવાદ નથી. વિવાદ માત્ર સાધન સંબંધે છે. પણ જ્યારે એ સાધન જ સાધ્ય ખની જાય છે, ત્યારે વિવાદનું સ્થાન વિતાંડા અને કલહ લે છે. વર્તમાન કાળની એ એક વિષમતા છે. હું સ્થાનકવાસી વર્ગના એક સાધુ છું અને લીંબડી સંપ્રદાયમાં દીક્ષા પામ્યાે છું. મારી લીંબડી--સાંપ્રદાયિકતા એમ બાલે કે મારા સંપ્રદાયમાં રહી ધર્મ આચરનાર જ માેક્ષના અધિકારી ખની શકે, મારી સ્થાનકવાસી વર્ગીયતા એમ ઉચ્ચરે કે મારા વર્ગની માન્યતા પ્રમાણે ધર્મનું પાલન કરે તેા જ આત્મા મકત દશાને પામે, મારૂં જૈનત્વ એમ કહે છે કે જૈનેતરાએ કદાપિ મુક્તિની આશાજ રાખવી નહિ અને મારૂં આર્યત્વ એમ ઘેષણા કરે કે આર્યાવર્તમાં જન્મ પામ્યા સિવાય આ **પ્રક્ષાં**ડનાે એક પણ છવ માેક્ષમાર્ગી થવાના નથી, તા મારા સંપ્રદાય, વર્ગ, ધર્મ કે કુળવા-ળાએો ભલે ગર્વથી કુલાય, પરંતુ હું તે৷ એમ જ માનું કે મને એકાંત સાધનમાહ ઉપજ્યા છે સાધ્ય પ્રતિની મારી દષ્ટિ ચલિત થઇ ગઇ છે. આવી જ રીતે જ્યારે જ્યારે હું જૈના અને જૈનેતરાના પરિચયમાં આવું છું, ત્યારે ત્યારે હું તેઓની નરી સાધનપ્રિયતા જોઇને નિઃધાસ નાંખું છું અને સાધ્યસાધનાની વાતાે પૂછું છું ત્યારે કાઇ કાેેે તરફથી જ કાંઇક સંતાેષકારક જવાય મેળવી શકું છું. તાત્પર્ય એ છે કે સાધન સંબ'ધીની આપણી વિતંડા આજકાલ એટલી બધી વધી ગઇ છે કે સાધ્ય તરફ આપણી દષ્ટિસ્થિર રહી શકતી નથી, અને પરિષ્ણામ એ આવે છે કે આપણે કેવળીકથિત સૂત્રોના તત્ત્વને પચા-વવાના વિચાર પણ કર્યા વિના એ સૂત્રામાંના ઇતર અંશાને ઝ૮ પકડી લઇ તેને વાગાળવા મંડી જઇએ છીએ. આજ દર્ષિપર્વક સૂત્રોને માન્ય રાખનારા જૈન ભાઇઓને અને સાધુઓને હું એક વિનતિ કરવા ઈચ્છું છું. મૂર્તિપૂજક કે અમૂર્તિપૂજક જૈનાના જે ગચ્છા, સમ્પ્ર-દાયા કે સમુદાયા હાય, તેમણે એ સૂત્રનવનીતને પચાવતાં કેવળ સાધ્ય તરફ લક્ષ રાખવું જોઇએ છે. નવનીતને છૂટું પાડનારી છાશ જાડી-પાતળી કે ખાટી-માળી ભલે હાય, પરન્તુ એ છાશ માટેના વિવાદ-વિતંડાને જ્યાંસધી છાડવામાં નહિ આવે, ત્યાંસુધી પેલા નવ-નીત તરફ આપણી નજર જવાની નથી, આપણે તે આરાગવાના નથી, તેને પચાવી શકવાના નથી, અને તેા પછી આખું જીવન સાધન વાગાળવામાં વીતાડી સાધ્યથી તાે દૂર ને દૂરજ રહેવાના. અને સાધન વાગાળવામાંય આપણે પાતે માજ માનતા હાઈએ ત્યાંસુધી ઠીક છે, પરન્તુ આપણે! પડેાશી પણ એજ સાધન વાગાેળે તાજ તે આપણા ખધુ, નહિતા આપણા શત્ર, એવી માન્યતા અને તેના પ્રચાર તા અહિંસાધર્મને તિલાંજલિ દેવા ખરાખર છે. મૂર્તિ-પૂજક–અમૂર્તિપૂજક જૈન સમુદાયેા આ સાધનબેદને કારણે કેવી વિતંડા અને કલહને પાેષી રહ્યા છે, તેના તેઓ વિચાર કરી જુએ એટલુંજ ઇચ્છું છું.

(२)

'રાયપસેષ્ણુઇય'ના પંએસી રાજા અને બૌદ્ધ 'દીધનિકાય'-ના પાયાસી રાજા એ બેઉ એકજ વ્યક્તિ હોય એમ માનવાનાં કારણા પં. બેચરદાસજીએ ડિપપણમાં દર્શાવ્યાં છે, તે જોતાં એને એક ઐતિહાસિક વ્યક્તિ માની શકાય તેમ છે. મહાવીર ભગવાનના કાળ આર્યાવર્તમાં આત્મતત્ત્વદ્યાનના જે મત—મતાંતર પ્રવર્તતા હતા તે જોતાં આત્મા અને દેહને એકજ માનનાર ચાર્વાકવાદી કાઈ રાજા હોય એ શક્ય છે, અને એવા રાજાને કેશી કુમારશ્રમણે આત્માની નિત્યતા, પુનર્જન્મ અને ઇહિલોક તથા દેવલોકને સાંકળનારી જીવન-ચર્યા વિષે ઉપદેશ આપી તેની શંકાઓનું નિવારણ કરી, તેના જીવન-પલ્ટા નીપજાવ્યા હોય એ પણ શક્ય છે. તતકાલીન જે જે માન્ય-તાઓએ જનતાને ચાર્વાકવાદ તરફ ધસડી હોય, તે તે માન્યતા-ઓનું નિરસન એક રાજા સમીપે કરવામાં આવ્યું હોય, અને પછી તે આખા પ્રકરણને મહાવીર ભગવાને સૂર્યાભદેવના પરિચયકાળ ગૌતમાદિને કહી સંભળાવ્યું હોય, એ સંભવિત છે.

પૂર્વજન્મ હતા, વર્તમાન જન્મ છે અને પુનર્જન્મ થશે— અર્થાત્ આત્માનું નિત્યત્વ એ વર્તમાનકાળ બધા આર્ય ધર્મોના પાયા મનાય છે. ભારતમાં ધર્મમંથનના કાળમાં વિવિધ દર્શના એ પાયા સંબંધેજ વિવાદે ચડ્યાં હતાં; પરન્તુ છેવટે આત્માની નિત્યતા માન્ય રાખનારા ધર્મોજ વિજયી નીવડી પ્રચાર પામ્યા હતા. જૈન ધર્મ એ ધર્મોમાંના એક છે. પરદેશી પ્રજાના આગમન સાથે પશ્ચિમના જડ-વાદની અસર ભારત પર થઈ અને પૂર્વજન્મ-પુનર્જન્મ વિષેની માન્યતા ડગમગવા લાગી, ત્યારે પશ્ચિમમાંથીજ આવેલી થીઓસોષી એ માન્યતાને સુદઢ કરવામાં દેશના ખીજા ધર્મોની સાથે રહી અને તેણે પણ કાંઇક કાર્ય કરી ખતાવ્યું. સ્વ. ડા. બેસંટ પુનર્જન્મ

વિષે લખ્યું: " પૂર્વે મન–વચન–કર્મથી કરેલ પ્રત્યેક પાપને માટે ભાગવવાનું છે. જેવું વાવ્યું હશે તેવું લણવાનું છે. સંસ્કારાધીન સંબંધીઓ આવી મળે છે. પૂર્વજન્મમાં જે જે જીવાે દુ:ખ પામ્યા હશે તે તે આવી પડશે. પાેતે દુ:ખ દીધું હશે અથવા દેવરાવ્યું હશે, **અથવા જે**માં પાતે અજાણતાં પણ કાંઇ ભાગ લીધા હશે તે સર્વ પાછાં એકઠાં ચવાનાં. આ નવીન જન્મ ધારણ કરનારના સંબંધમાં પ્રારમ્ધાનુસાર એવા માણસા આવે છે. પૂર્વજન્મનું તેને વિસ્મરણ થઇ ગયું હોય છે. એટલે એ સર્વ વાતનું જ્ઞાન હોતું નથી. નવાં વસ્ત્ર ધારણ કરી જૂનાં દૂર કરેલાં છે, પણ તે રંગરૂપમાં આગળના જેવાંજ છે. શરીર વસ્ત્ર સમાન છે. જીર્ણ વસ્ત્ર પહેરી કરેલાં પાપા કાંઇ તેને ઊતારી નવાં પહેરવાથી જતાં રહેતાં નથી. પહેરનાર તા તેના તેજ છે. પાપના ખરા કરનાર તે છે, એટલે તે કર્મ ભાગવવાં જોઇએ તે સ્પષ્ટ છે." પરન્તુ જૈન અને ખીજા આર્ય ધર્મોએ તથા થીઓસોપીએ જે કાંઈ કાર્ય કર્યું હતું, તે પાછું વર્તમાનકાળ ભુંસાવા લાગ્યું છે. યુરાપમાં જડ–વિજ્ઞાનના વિકાસની સાથે જડ-વાદ પહેલાં કરતાં વધારે જોરથી વિસ્તરવા લાગ્યાે છે. તેની અસર ભારત પર થવા લાગી છે, અને આત્માની નિત્યતા વિષેની શ્રહા નવ-તર કેળવણીથી રંગાએલાએામાં ડગમગી રહી છે. કહેવાની જરૂર નથી કે આત્માની નિત્યતા ઉપરથી શ્રહ્યા ઉઠી જતાં મનુષ્ય એવા જડવાદી અને છે કે તે ઇતર મનુષ્યો તથા પ્રાણીઓ પ્રત્યેના પાતાના માનવધર્મ વિસરી જાય છે; ઇહલાેકને જ માનવામાં શ્રદ્ધાવાળા તે ઇહલાકમાંજ સખી થવાના એક સાધ્ય ઉપર દર્ષ્ટિ ઠેરવીને છવે છે અને તેથી તેનું પાતાનું શાશ્વત કલ્યાણ તા થતું નથીજ, પરન્તુ તે ર્ધતર પ્રાણીઓને પણ અનેક રીતે ઉપદ્રવકારક બને છે. પ્રદેશી રાજા એનું એક પ્રાચીન દર્ષાન્ત છે. જીવનમાંથી આધ્માત્મિક દર્ષિના જ્યારે લાપ થાય છે. ત્યારે તેનાં કેવાં કળ આવે છે તે જડવાદમાં સપડાતા જતા અને માંહામાંહે ધુરકી રહેલા પશ્ચિમના દેશા વર્લ-

માન કાળના દ્રષ્ટાન્તરૂપ છે. આત્માના નિત્યત્વના બાધ કરનારા જૈનાદિ આર્ય ધર્મો અને તેના અનિત્યત્વને સિદ્ધ કરવા મથતા પાશ્ચાત્ય વૈદ્યાનિકાની દલીલોની સમાલાચના કરીને તેના નિર્ણય કરવાનું આ સ્થાન નથી; તેમજ ખુદ યુરાપમાં એ બેઉ તત્ત્વત્યાનની શાખાઓ વિષે વિદ્વાનામાં વિવાદ ચાલી રહેલો હોઈ તેના કાઇ પૂર્ણ અબ્યાસીએજ એ વિષે એક સ્વતંત્ર પ્રથ લખવા જોઇએ એવી મારી માન્યતા છે; છતાં એટલું તા હું નિશ્ચિત રૂપે કરી શકું છું કે આત્માની નિત્યતા વિષેની શ્રદ્ધા વર્તમાન જીવસૃષ્ટિને સુખે જીવન નિર્વદ્ધવા માટે જેટલી કલ્યાણકારક અને ઇષ્ટ છે તેટલીજ આત્માની અનિત્યતા વિષેની માન્યતા અકલ્યાણકારક અને અનિષ્ટ છે.

( 3 ) અંધશ્રહ્યાના આ યુગ નથી, જો કે જનતાની શ્રહ્યા કેળવવા માંગનારા સાંપ્રદાયિકા તા ખહુધા તેને અંધશ્રહાને માર્ગજ દાેર છે; એ અંધશ્રહ્યાની કેળવણીનાે પ્રત્યાધાત અશ્રહ્યાના સ્વરૂપમાં પડતા જનતામાં જોવામાં આવે છે. એ અશ્રહાને ટાળી સુશ્રહાને સ્થાપવા માટે વિજ્ઞાનની સહાય લેવામાં આવે. તો તે ઉપયોગી થઇ પડે છે. પૂર્વકાળમાં સામાન્ય જનતા આધુનિક સમયના જેટલી જડ-વિજ્ઞા-નમાં આગળ વધેલી નહિ હોય. એટલે કેવળી ભગવંતે સત્રરૂપે સત્યા કહી સંભળાવ્યાં. એ સુત્રેા એજ સ્વરૂપમાં પછીની જનતાને ન પચે એવાં જણાયાં, ત્યારે ટીકાકારાએ એ સૂત્રા ઉપર વિસ્તૃત ટીકાએા રચી અને તેમાં વિજ્ઞાનની સહાય લીધી, પણ એ વિજ્ઞાન વર્તમાન જડ-વિજ્ઞાન નહેાતું. આત્મવિજ્ઞાન અને મનાવિજ્ઞાન એ ટીકાઓમાંથી સ્પૂરતું આપણે કેટલેક અંશે જોઇએ છીએ. આધુનિક સમય તાે જડવિજ્ઞાનની કસોડીએ એ સૂત્રકથિત સત્યાને કસી જોવાની જિજ્ઞાસા-વાળા છે. એટલે નવીન દર્ષ્ટિએ એ સુત્રા ઉપર ટીકાઓ રચાય તે અસંત આવશ્યક છે. આ અનુવાદને અંતે જોડેલાં દિષ્પણામાં પંડિતજીએ અનેક સ્થળે શંકાસ્થાના નિર્દિષ્ટ કરેલાં છે, તેમાં વિના-નદષ્ટિ અપેક્ષિત રહેલી છે: વિજ્ઞાનદૃષ્ટિએ લખેલી ટીકાઓની આ- ધુનિક કાળની ક્ષુધા તેમાંથી વ્યક્ત થાય છે. વર્તમાન વિદ્વાના આ ક્ષુધા પ્રતિ લક્ષ આપશે ?

જેઓ આત્માની નિસતાને સ્વીકારે છે તેઓ—તે તે ધર્મશાસ્ત્રો પણ—દેવલાકના અસ્તિત્વને માન્ય રાખે છે. એ દેવલાકના દેવા પણ હવે જડિવજ્ઞાનની કસાડીએ ચડવા લાગ્યા છે! દેહમાંથી આત્મા છેટા પડે છે ત્યારે તેના વાયુરૂપ દેહ કેવા હાય છે તે જોવા માટે પાશ્વાસ દેશામાં અખ્તરાઓ થઇ રહ્યા છે અને તે અખ્તરાઓ આત્માની નિસતાના પુરાવા આપનારા નીવડી રહ્યા છે. પ્રદેશી રાજાએ કેશી કુમારશ્રમણની સમીપે દેહ અને આત્મા એકજ હાવાના પક્ષમાં જે દર્શતા તથા દલીલા આપ્યાં હતાં તે કરતાં વધારે બારીકીવાળા પ્રયાગોદારા દેહના મૃત્યુ પછીના આત્માના—સક્ષ્મ દેહના અસ્તિત્વને અવલાકવામાં આવે છે. પ્રેતાત્મિવૃત્તાન—જેને અંગ્રેજીમાં સ્પિરિચ્યુ—એલિઝમ કહે છે—પણ પાશ્વાસ દેશામાં એટલું આગળ વધ્યું છે કે તેથી મૃત્યુ પછીના સક્ષ્મ દેહના અસ્તિત્વને દિષ્ટિના વિષય પણ બનાવી શકાય છે. થીએાસોપ્રી અને પ્રેતાત્મિવૃત્તાનની પારભાષામાં કહું તા આ સક્ષ્મ દેહ એ દેવત્વ, અને તેના સ્થૂળ દિષ્ટથી કરાતા સાક્ષાત્કાર એ દેવનું વૈક્રિય સ્વરૂપ હોઇ શકે.

પરન્તુ જૈન શાસ્ત્રમાં અને ઇતર ધર્મશાસ્ત્રોમાં પણ એ દેવ-લોકના દેવાના જે પ્રકારા કહ્યા છે અને તેમનાં સ્થાન-નામ-સ્વરૂપ-ઋહિ-શક્તિ આદિનાં જે વર્ણના કહેલાં છે તે આ વિજ્ઞાનયુગની પ્રેતાત્મવિજ્ઞાનની શોધોને બંધખેસતાં થતાં નથી, તેથી પણ શંકા-શીલતાને જન્મ મળે છે અને કેટલાકાનાં મન અશ્રહાની દિશાએ ઢળે છે. ઇહલાકનાં મતુષ્યોને–સાડાત્રણ મણની કાયાવાળાં અને સાડાપાંચ પ્રીટની ઉચાઇ ધરાવતાં સ્થૂળદેહધારી માનવાને–એ માનસ દેહવાળા દેવાનાં અલાકિક સ્વરૂપાદિ વર્તમાન વાણીમાં સમજાવવા માટે કેવી આલેખના કરી બતાવવી જોઇએ તેના પૂર્ણ વિચાર ભગવંતે અને તેમની વાણીને ભાષામાં ગૂંથનારા ગણધરાએ કર્યા હોવાજ જોઇએ. આ વર્ણનામાં પણ ઘણે રથળ એવી ઉપમાંએ આવે છે કે જે ઉપમાંઓ-સ્યૂળ પદાર્થીની અપેક્ષાએ —એ દેવત્વને વાણીદ્વારા કહી ખતાવવા માટે પણ ઊણી—અધૂરી લાગતી હોય, અને તે વખતે બધી ઉપમાંએ કરતાં પણ વિરોષત્વ સૂચવીને સૂત્રકારને સંતાષ માની લેવા પડે છે. જે પરિસ્થિતિ વર્ણનાતીત હોય, તે પરિસ્થિતિને વ્યક્ત કરવા માટે આ પ્રકારની ભાષા અને ઉક્તિ, સૂત્રાદ્દગમના કાળ પણ ધ્યાનમાં લેતાં, મને તા અસ્વાભાવિક લાગતી નથી. ઈ દિયાતીત વિષયા સંબંધી ખ્યાલ સેન્દ્રિય મનુષ્યોને આપવા માટે જે શૈલી સૂત્રકારને આવશ્યક લાગી હતી, તેજ શૈલીના વારસા અભિનવ રૂપાંતરા સાથે આજના સાક્ષરા અને મહાત્માંએ ધરાવી રહ્યા છે એવું શું આપણે જોતા નથી ?

(8)

મુમુક્ષુનું સાધ્ય માેક્ષ હોય છે. તેનું સાધન તેનું ઐહિક મનુષ્યત્વ છે. મનુષ્યત્વ મન ઉપર નિર્ભર રહેલું છે, તેથીજ મનુષ્યના બંધ અને માેક્ષના કારણરૂપ મન હોવાનું શાસ્ત્રકારોએ કહેલું છે.

શ્રીમાન આનંદઘનજી કહે છે:-મન સાધ્યું તેણે સઘળું સાધ્યું, એહ વાત નહિ ખાેટી; ઇમ (કાેઇ) કહે સાધ્યું તે નવિ માનું, એ કહિ વાત છે મ્હાેટી.

એવા આ મનને જેમ ખને તેમ વધુ સંસ્કારી અને પવિત્ર કરવાથી જ મનુષ્યનું પરમ સાધ્ય સિદ્ધ થઈ શકે તેમ હોવાથી જગતના મહાત્માઓએ અને ગ્રાની પુરૂષોએ મન ઉપર સીધી અસર કરે તેવા ઉપદેશા આપેલા છે.

ઇંદ્રાદિકના સુખમાંહી મનકું રમે, તેવુંજ મન રહે નરક સમા દુઃખમાંજ્ઞ જોઃ મનની એવી સમસ્થિતિ નીપજાવતાં ખીજાઓને શીખવવાનાે ઉપ-દેષ્ટાનાે પવિત્ર આશય હાેય છે. મનની આવી સમસ્થિતિ પ્રદેશી રાજાએ કેશી કુમારશ્રમણના ઉપદેશથી અને તપ—સંયમ વહે સાધી હતી તેના પરિચય આ સૂત્રમાંથી થાય છે. રાણીએ ઐિહિક સુખના સ્વાર્થમાં ભાન ભૂલીને રાજાને ઝેર આપ્યું, એ ઝેરની રાજાને જાણ થઇ ત્યારે પણ રાણી પ્રત્યે રાજાએ રહેજ પણ અભાવ ધારણ કર્યા વિના દેહ પરના મમત્વભાવ છાંડ્યો, એ મનની અપૂર્વ સમસ્થિતિનું આપણને દર્શન કરાવે છે. મનની આવી સમસ્થિતિ પ્રાપ્ત કરનારજ ઝેર આપનાર પ્રતિ નિવૈંર સુદ્ધિ ધરાવી શકે છે, આત્મરમણતા અનુભવી શકે છે, ઇદ્રાદિકનાં સુખ તથા નરકનાં દુઃખને સમભાવે વેદી શકવા સમર્થ બને છે અને નવાં કર્મનાં બંધનને અવરાધી શકે છે. પાપી મનુષ્યા પણ મન ઉપર સીધી અસર કરનારા ઉપદેન્શાથી બહુધા સન્માર્ગ વળી શકે છે.

જનસમુદાયમાં વિશેષ ભાગ સામાન્ય ખુદ્ધિશક્તિવાળા હાેય છે, તેને એ ઉપદેશશૈલીના લક્ષ્યરૂપ લેખવામાં આવે છે અને એ ઉપદેશ એવા સમુદાયનાં મન ઉપર અસર કરીને તેમના જીવનને ઇષ્ટિ દિશાએ દાેરવામાં સહાયક બને છે. એટલું ખરૂં છે કે જેમ જાૃદાં જાૂદાં દર્દીઓનાં દર્દ જાૃદાં જાૃદાં હોય છે અને તેમના વ્યક્તિગત ઉપચારાે જા્દા જા્દા પ્રકારના કરવા જો⊍એ છે, તેમ પ્રત્યેક વ્યક્તિનાં મન એકજ-સમાન ભૂમિકા ઉપર હોતાં નથી, તેથી તેમને માટે **ઉપદેશકથાનક તેમજ ઉપદેશરાહી પણ જાૃદાં જાૃદાં હોવાં જોઇએ છે**; પરન્તુ જેવી રીતે નિષ્ણાત વૈદ્ય અનેક દર્દીઓના સમુદાયના દર્દનું એક સામાન્ય સ્વરૂપ નિરીક્ષીને તેને શક્તિનું ઔષધ આપે છે અને એથી શક્તિ પ્રાપ્ત થતાં જા્દાં જા્દાં દર્દીઓનાં પૃથક્ પૃથક્ દર્દી એ શક્તિના આવિર્ભાવથી શમવા માંડે છે, તેવી રીતે એક રાાની ઉપદેષ્ટા જાૂદી જાૂદી કેાટિના શ્રેાતાએાના સમુદાયને એવા સર્વસામાન્ય ઉપદેશ આપવા યત્ન કરે છે કે જે ઉપદેશ પ્રત્યેકનાં જાદાં જાદાં માનસિક દર્દી ઉપર ઔષધરૂપ નીવડે. ઉપર જણાવ્યું તેમ સામાન્ય જનસમુદાયને લક્ષ્ય કરીને આપવામાં આવેલા ઉપદેશમાં જે વિશિષ્ટ શૈલી ઉપદેષ્ટાને આવશ્યક લાગી હોય, તે શૈલી કાઈ વિશિષ્ટ ખુદ્ધિ– શક્તિવાળા શ્રેાતાને અણુગમતી કે અણુઘટતી લાગતી હોય તો ભલે લાગે; પરન્તુ તેથી જે એમ કહેવું કે શાસ્ત્રકારોએ તો ભાળા લોકોને ભ્રમાવવા માટે વિચિત્ર ઉપદેશા આપ્યા છે અને ન મનાય એવાં કથાનકા જોડી કાઢ્યાં છે, તેવું કથન તો અત્તાનતાભર્યું છે.

આદર્શ અને વાસ્તવિકતા વચ્ચે અંતર હોય છે, અને હોવાનુંજ. વાસ્તવિક સૃષ્ટિના આદર્શ એવા હોવા જોઇએ કે જે આદર્શકૃપ જ રહે અને તેમાં જ સૃષ્ટિનું આદર્શ પ્રતિ આગળ વધવાપણું રહેલું છે. ચ્યા કાર**ણથી વાસ્તવદર્શીઓને મન આદર્શ** મયતા કાલ્પનિક **લક્ષે** લાગે. પરન્તુ જ્યાંસુધી આદરાપપ્રતિ કચકદમ કરવાનાં સાપાન-પગથીયાં રહેલાં છે. એ પગથીયાં પર ચડીને ઉચ્ચ–ઉચ્ચતર અવસ્થાને પહેાંચ-નારાના દ્રષ્ટાન્તા આ વાસ્તવિક જગતમાંથી પણ મળે છે, ત્યાંસુધી એ દ્વરસ્થ આદર્શને કેવળ કાલ્પનિક માની શકાય તેમ નથી. આ જ પ્રકારનું અંતર ઉપદેશવચનામાં આવતી આદશ<sup>૧</sup>મયતા અને વાસ્તવિક સ્ષ્ટિના મર્યાદિત અનુભવા વચ્ચે પણ રહેલું હોય છે. એ અનુભવાને ઉક્ત આદશ<sup>દ</sup>મયતા કાલ્પનિક કે વાસ્તવિકતાથી દૂર–અત્યંત દૂરની લાગે છે અને તેના અવલ ંખનથી વાસ્તવિક સૃષ્ટિના મનુષ્ય કેવી રીતે આગળ વધી શકે એમ તે પ્રચ્છા કરે છે. આ પ્રચ્છા-આ જિજ્ઞાસા એક એવી કસોટી છે કે જે આદર્શ અને વાસ્તવિકતા વચ્ચે વધેલા-ઘટેલા અંતરનું માપ કાઢી આપે છે. આદર્શ તેા તે જ રહે છે પણ વાસ્તવિક સૃષ્ટિ બદલાય છે, બેઉ વચ્ચેનું અંતર–વધેઘટે છે. ત્યારે આદર્શને સ્પષ્ટ કરતી શૈલી નવીન સંસ્કરણ માંગે છે. તેનું જૂનું સંસ્કરણ જે વાસ્તવિક સૃષ્ટિને આદર્શ તરફ પ્રગતિમાન કરી શકતાં હતું, તે હવે પ્રગતિમાન કરવાને બદલે પૃચ્છાને જગાડે છે. શંકાને જન્મ આપે છે, અશ્રહા ઉપજાવે છે: એમ લાગે તે સમયે ઉપ-દેશકાએ સમયનું સ્વરૂપ પિછાણી લઇને આદર્શને રજી કરવાની શૈલીમાં પણ પલટા કરવા જોઇએ; પરન્તુ આ પલટાની આવશ્યકતા માનવા છતાં આદરશેને રજાૂ કરનારાં જાૂનાં સંસ્કરણા કેવળ ભ્રામક. માયાવી કે ભાેળાઓને ભ્રમાવનારાં હતાં એમ સમજવાનું નથી, તે પ્રતિપાદનારાએોનાં જ્ઞાન દર્શન અને ચારિત્રને અપ્રામાણિક માનવાનાં કશાં કારણા હાેતાં નથી; વાસ્તવિક સૃષ્ટિના પલટા અને આદર્શથી વિશેષ દૂર ગએલી તેની સ્થિતિ જ એવા દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવને દર્શાવે છે કે જે નવીન સંરકરણ માંગી લે છે; અને તે જ દષ્ટિથી र्केन तत्त्वज्ञान ६५२ विज्ञान-दृष्टिके थकेलां विवरणानी भे आव-શ્યકતા દર્શાવી છે.

( પ ) સુત્રના તત્ત્વ વિષે પંડિતજીએ પ્રવેશકમાં સારી પેઠે સ્પષ્ટતા કરી છે એટલે તે વિષે વિશેષ કહેવાની જરૂર નથી એ તત્ત્વમાંથી ભવરાગા મટાડવાની ઐાષધિએા મુમુક્ષુએા શાધી કાઢીને તેને પચા-વશે તેટલા પ્રમાણમાં આવા સુત્રગ્રંથાની, તેના અનુવાદાની અને તેના પ્રકાશનની સકળતાં રહેલી છે.

આ અનવાદગ્રંથનાે સંકલ્પ ખે વર્ષ ઉપર મારૂં ચાતુર્માસ અમદાવાદમાં હતું ત્યારે થયેા હતો. તે સમયે મારૂં 'પ્રશ્ન વ્યાકરણ સૂત્ર' ગુજરાતીમાં પ્રસિદ્ધ થયું હતું; પં. શ્રી ખેચરદાસજીના જોવામાં તે આવ્યું હતું. ત્યારભાદ તેમના અને મારા મેળાપસમયે મને લાગ્યું કે પંડિતજીના એકાદ સૂત્રાનુવાદ પ્રસિદ્ધ કરવાની તક પૂજ્ય શ્રી લાધાજ સ્વામી પુસ્તકાલયને મળે તાે ઠીક; શ્રી. ચુનીલાલ વ. શાહે તે વિચા-રને અનુમાદન આપ્યું, મારા સહાયક મુનિ શ્રી લક્ષ્મીચંદ્રજી એ 'રાય-પસેણઇય સૂત્ર'નું સૂચન કર્યું અને તત્કાળ પંડિતજીએ એ અનુવાદ કરી આપવાનું સ્વીકારી લીધું. ધાર્યા કરતાં આ અનુવાદ મારા પ્રસિદ્ધ થાય છે તેનું કારણ પંડિતજીની કેટલીક વ્યાવહારિક મુશ્કેલીઓ આવે છે: પરન્ત પંડિતજી પાતાના વિદ્યાભ્યાસ, સંશાધનશક્તિ અને પાંડિયના લાભ સંપ્રદાયદષ્ટિથી મુક્ત રહી સાૈ કાઇને સરખા રીતે આપે છે. તે માટે તા તે ખરેખર ધન્યવાદને પાત્ર છે.

ચાતર્માસ**ઃ થાનગઢ** વીર સંવત ર૪૬૧, આસો વદી ૧૩ } જૈન સુનિ છાટાલાલછ સહ્દયવર—

આચાર્ય શ્રી જિનવિજયજ અને પં. શ્રી સુખલાલભાઈ

> આપ બન્નેના સહવાસસૌરભતું સ્મૃતિચિહ્ન આ સમર્પણ

તીવરી–મારવાડ, તા. ૨૧–૧૦–૩૫**.**  ્આપના **બેચરદાસ** 

## પ્રવેશક

#### 9

## [ िकशासुनुं छवनवृत्त ]

પાર્ઠકોના હાથમાં આવતા આ અનુવાદરૂપ પુસ્તકનું મૂળ નામ "રાયપસેણઇય" છે. તેના બે ભાગ પાડી શકાય∶ પૂર્વભાગ અને ઉત્તરભાગ.

આ સમગ્ર ગ્રંથમાં એક જિત્રાસની જીવનકથા આલેખાએલી છે. ગ્રંથકારે વાચકાની જિત્રાસાને ઉત્તેજિત કરવા, જિત્રાસની જીવ-નીના જે ઉત્તરભાગ\* છે તે પૂર્વભાગમાં ઉત્તેજક ભાષાદ્વારા વર્ણવેલા છે અને તેના જે પૂર્વભાગ છે તે ઉત્તરભાગમાં સાંકળેલા છે.

આપણે અહીં ઉત્તરભાગમાં વર્ણવાએલી અનુકરણીય છવતી વિશેજ વિચાર કરવાના છે. એ સંવાદકથા જેવી છવતીદ્વારા પણ 'આપણા વર્તમાન જીવનમાં ક્યાં કેવા અને કઇ રીતે ફેરફાર કરીએ તા કલ્યાણમાર્ગની પ્રાપ્તિ માટેના આપણા ચાલુ પ્રયાસ સફળ થઇ શકે' એ સ્પષ્ટ સમજ શકાય એમ છે.

જિજ્ઞાસુનું નામ પએસી છે. અહીં તેને એક ક્ર્ર રાજા તરીકે ઓળખાવેલા છે. તેના એક મિત્ર કહાે, અમાત્ય કહાે,કે સારથિ કહાે, તે ચિત્ત નામે કલ્યાણમિત્ર છે. એ રાજ્યકર્મકુશળ અને વિશેષ સમ-યજ્ઞ છે. ગ્રંથકારના કહેવા પ્રમાણે પએસોનાે પિતા અને પિતામઢ

મ આ ઉત્તરભાગ વાંચનાર જિજ્ઞાસુ નીચેનાં પદ્યોના ભાવ બરાબર લક્ષ્યગત કરે:

<sup>&</sup>quot; દેવાદિગતિલ ગમાં જે સમજે શ્રુતજ્ઞાન માને નિજ મત વેષના આશ્રહ મુક્તિનિકાન." " જે જિનદેહ પ્રમાણને સમવસરણાદિ સિહ્દિ, વર્ણન સમજે જિનનું રાેકિ રહે નિજ સુદ્ધિ."

પણ તેની જેવાજ ક્ર્ર હતા અને માતામહી તા ધર્મનિષ્ઠ શ્રમણા-પાસિકા હતી અને જીવ અજીવ તત્ત્વાની જાણકાર હતી.

પએસીનું વર્ણન આપતાં મૂળકાર કહે છે કે તે અધાર્મિક ચંડ રોંડ્ર સાહસિક અને ધાતક હતો, શ્રમણ બ્રાહ્મણ ગુરુજન કાઇનો વિનય ન કરતો, એટલુંજ નહિ પણ એ પાતાના દેશના કારભાર સુદ્ધાં બરાબર ન ચલાવતાે.

'શરીરથી જાદા એક આત્મા છે', 'મરણ પછી જન્માંતર છે', 'ઘુણ્યપાપની પ્રવૃત્તિદ્વારા જ સુખદુઃખનું નિર્માણ છે' એવા એવા ખ્યા-લોને તે સ્વીકારતા નહિ. તેને લીધેજ સંભવ છે કે તે એવા ક્રૂર અને અવિનયી થઇ ગયા હોય.

તેના કલ્યાણિમિત્ર ચિત્ત, પઐસીના એ ખ્યાલા સંબંધે બહારથી તા ઉદાસીન-તટસ્થ જેવા રહેતા, પણ પાતાના મિત્ર રાજાને એ સંબંધે કહેવાના-સમજાવવાના-અવસર તા તે શાધ્યા જ કરતા.

એક પ્રસંગે ચિત્ત, રાજકીય કાર્ય માટે રાજધાની છોડી બીજે ગામ ગયા, ત્યાં તે કેશી નામના શ્રી પાર્શ્વનાથ ભગવાનની પર પરાના મુનિના ધર્માપદેશ સાંભળી તેમના અનુયાયી થયાે–શ્રમણાપાસક થયાે.

એ ચિત્તે પાતાના ગુરુભૂત મુનિને પાતાના રાજની માન્યતાઓ વિશે વાત કરી અને રાજાની એ માન્યતાઓને લીધે પાતાના દેશની દુઃખમય કથની કહી સંભળાવી અને એ દુઃખમય સ્થિતિમાંથી દેશને અને રાજાને છોડવવા અને તે અર્થે પાતાની રાજધાનીમાં પધારવા તે મુનિરાજને તેણે આગ્રહભર્યું આમંત્રણ આપ્યું અને સાથે ઉમેર્યું કે, આપ આવશા તા રાજા જરૂર સુધરી જશે અને તે દ્રારા અમારા અમારા આખા દેશના-દેશની સમસ્ત જનતાના ઉદ્ધાર કરવાનું શ્રેય આપને મળશે.

રાજાના ક્ર્ર સ્વભાવ અને નાસ્તિકતાભરેલા ખ્યાલા જાણી ક્રેશી મુનિએ ચિત્તના તે આમંત્રણના પ્રથમ તાે અસ્વીકાર કર્યો અને તેના સમર્થનમાં જણાવ્યું કે-ચિત્ત ! જે વનમાં ધણાં **દુષ્ટ** શ્વાપદા રહેતાં હાય તે વનમાં વસવું સલામત કહેવાય ? તેમ જે નગરમાં કર રાજાનું શાસન પ્રવર્તતું હાય ત્યાં આવવું શું શ્રેયરूપ છે?

પછી તો તે ચિત્તે કેશી મુનિને કહ્યું કે-સ્વામી! આપ દેવાનુ-પ્રિયને પએસી રાજાનું શું કામ છે? રાજધાનીમાં બીજા ઘણા ય સાર્થવાહો ઇબ્યો વસે છે, તેઓ આપના આદર કરશે અને ખાનપાન વગેરેની વિપુલ સામગ્રીદારા આપની સેવા કરશે.

ચિત્તનું એ જાતનું સુવ્યવસ્થિત આગ્રહભર્યું આમંત્રણ **જાણી** કેશી મુનિએ કહ્યું કે, એમ છે તેા વળી પ્રસંગે વાત–કરતાં કરતાં ત્યાં આવી જશું.

પછી તે ચિત્ત રાજધાની સેયવિયામાં આવ્યો, પોતાના ગુરુસંભધે તેને ભારે ખટકા હતા તેથી આવતાંજ તેણે ભગીચાના માળાઓને બાલાવ્યા અને તેમને ભારપૂર્વક ભલામણ કરી કે, આપણી આ રાજધાનીમાં શ્રી કેશી નામના એક માટા ત્રાની મુનિ-રાજ આવવાના છે, તેઓ આપણા ખગીચામાં ઊતરશે, તા તેઓ જ્યારે પધારે ત્યારે તમા ખધા તેમના બહુ વિનયપૂર્વક આદર કરજો, તેમને વાંદજો—નમજો અને ખાનપાનની સામગ્રીદારા તેમના સત્કાર કરજો.

વખત જતાં કેશી મુનિ પણ ગામેગામ ફરતા કરતા રાજા પએસીની રાજધાનીમાં આવી પહેાંચ્યા.

ચિત્તે તેમના ખૂબ આદર કર્યા અને કહ્યું કે હું આપની પાસે રાજા પએસીને કાઇ ને કાઇ બ્હાને લાવીશ તા ખરાજ, પછી આપ તેને ધર્મ અધર્મની સમજણ પાડશા, રાજાને સમજાવતાં જરા પણ ગ્લાન ન થશા–કંટાળશા નહિ, તેમજ તેને જે સમજાવવું હોય તે નિડર થઇને સમજાવજો, એમાં લેશ પણ અચકાશા નહિ.

ચિત્તની તેા પહેલેથીજ ઇંચ્છા હતી કે શ્રી કેશી મુનિ અને રાજા પએસીના સમાગમ થાય તાે રાજાની વૃત્તિમાં કાેમળતા આવે અને તેમ થાય તાે કેકય દેશની પ્રજા પણ સુખી થાય. બરાભર લાગ જોઈને એક વાર ચિત્તે કહ્યું: મહારાજ ! આપણે ત્યાં કંબાજ દેશના પેલા જે ચાર ધાડાઓ આવેલા છે તેમની તાે હજી પરીક્ષા પણ ન કરી, તે હવે ક્યારે કરવાના છાે ?

રાજાએ કહ્યું: ચિત્ત ! આજે જ કરીએ, ચાલ, તૈયાર થા અને એ ધોડાઓને ધરમાં નાખી રથ જોડી લાવ.

બન્ને જણા રથમાં એસી અશ્વપરીક્ષા માટે બહાર નીકળ્યા. ચિત્ત સારથિએ રથને પૂરપાટ હાંકી મૂક્યા, બહુ દૂર જઇ પહેાંચ્યા. રાજા તા થાકી ગયા અને ગરમી તથા ધૂળથી ગભરાયા. એણે રથને પાછા વળાવ્યા.

ચતુર અને સમયત્ર ચિત્તે વિશ્રાંતિ માટે તેજ ખગીચા પસંદ કર્યા જ્યાં તેના ગુરુ કેશી મુનિ ઊતર્યા હતા.

યગીચામાં પહેંાંચી ધોડા છોડવા, તેમને ચારા નાખ્યા અને યન્ને જણ થાક ખાવા બેઠા. એવામાં રાજા પએસીને કાને કેશી મુનિના ધેરા અવાજ અથડાયા.

રાજા બડબડચોઃ આ મુંડકા અહીં આટલે છેટે થાક ખાવા આવ્યા છીએ તાપણ સુખે નિરાંતે બેસવા દેતા નથી, આ તે આવડેા માટા ધોંઘાટ શેના ?

ચિત્તે લણી જ નમ્રતાથી પોતાના પ્રિય રાજાને મુનિના પરિ-ચય કરાવ્યા અને તેમની વિદ્વત્તાની થાડી પ્રશંસા પણ કરી. સરળ સ્વભાવી રાજા મુનિને મળવા ઉત્સુક થયા અને બન્ને જણા–રાજા અને અમાત્ય–મુનિશ્રી પાસે પહેાંચ્યા.

રાજાએ આત્મા જન્માંતર અને પુષ્ય પાપ સંબંધેની પોતાની જિજ્ઞાસા મુનિ સમક્ષ રજી કરી અને કહ્યુઃ

હે શ્રમણાયુષ્મન્! મેં આત્મા વગેરે તત્ત્વોને શોધવા પ્રાપ્ત કરવા ઘણા ઘણા પ્રયોગા કરી જોયા છતાં અત્યારસુધીમાં હું એ પ્રયોગામાં અફળ નીવડ્યા છું અને અત્યારસુધીના મારા જાતજાતના એ પ્રયોગા ઉપરથી હું એવા નિર્ણય ઉપર આવ્યા છું કે આત્મા નથી, જન્માંતર નથી અને પુલ્ય પાપ પણ નથી. આ સંખંધે આપ કાેઇ નવાે પ્રયાગ બતાવાે વા આપના વિચારા પ્રકટ કરશાે તાે કૃપા થશે.

શ્રી કેશી મુનિ રાજાની જિજ્ઞાસા અને આત્માની શાધ માટેની તાલાવેલી ખરાખર સમજી ગયા.

રાજાએ રજી કરેલી સાફ સાફ વાતા દ્વારા મુનિરાજે તેના માનસની સ્થિતિ જાણી, 'આ રાજા ગતાનુગતિક નથી' 'હા છ હા લખ્યો એવા નથી' પણ શુદ્ધ પરીક્ષા દ્વારા–વિશુદ્ધ પ્રયોગોદ્વારા વસ્તુ-તત્વને શાધનારા–સમજનારા સાચા ગ્રાહક છે, ખરા જિજ્ઞાસુ છે, એ બાબતની મુનિરાજને પાકી ખાત્રી થઇ.

વળી, રાજા ઉપર ક્રૂરતાના વા અધાર્મિકતાના જે આરાપ છે તે આરાપ માત્ર છે, દષ્ટિબેદનું પરિણામ છે. જેમ કાઇ શાધક, પાતાના જીવનની શુદ્ધિ માટે વા પાતે સ્વીકારેલા માર્ગની પરીક્ષા- દ્વારા પાકી ખાત્રી કરવા માટે અનેક પ્રયોગા કરે–પાતા ઉપર કે ખીજા ઉપર અનેક ક્રિયાઓ કરે, એવા કાઇ પણ શાધક, ગતાનુગ- તિક લોકાની નજરમાં ધૂની વા ક્રૂર જ લેખાવાના, તેમ આ રાજા ફ્રૂર લેખાયા છે એવા અલિપ્રાય મુનિરાજે રાજા માટે બાંધ્યા.

રાજાએ આત્માની શાધ માટે જે જે પ્રયોગા કરેલા તે બધા મુનિરાજે સાવધાનતાથી સાંભળ્યા. તે પ્રત્યેક પ્રયાગ પાછળ રાજાની પ્રખર તર્કશક્તિનું બળ હતું તે પણ તેમના સમજવામાં આવ્યું.

મુનિરાજે રાજાને કહ્યું: પએસી ! તેં શ્રમ તાે ખૂબ કર્યા છે પણ તારા એ શ્રમ શરૂ-આતથી જ વિપરીતતા ભણી જનારા હાે તને તેમાં સંતાેષ કે શાંતિ ન મળે એ ખનવા જેવું છે.

રાજાના પ્રયોગા સંબંધે ચર્ચા કરતાં કયા પ્રયોગમાં કયાં કયા દાષ હતા એ હકાકત મુનિરાજે સ્પષ્ટ કહી બતાવી અને છેવટે કહ્યું કે, પએસી! જે વૃક્ષ નીચે આપણે બેઠા છીએ તેનાં પાંદડાં કાણ પએસી બાલ્યાઃ મહારાજ! હલાવનાર તા પવન છે, પણ હું તેને જોઇ શકતા નથી.

મુનિ બોલ્યાઃ પંએસી! પવન તો રૂપ રસ ગંધ રપર્શ અને શબ્દવાળા છે છતાં આપણે તેને નરી આંખે જોઇ શકતા નથી, તો રૂપ રસ ગંધ રપર્શ અને શબ્દથી પર રહેલા આકાર વિનાના એવા અમૂર્ત આત્માને આપણે નરી આંખે શી રીતે નિહાળા શકીએ? આત્મા આંખના વા બીજી કાઈ ઇપ્રિયના વિષય નથી, માટે તેને શાધવા તે કરેલા ભીતિક પ્રયાગા તદ્દન નકામા નીવડે એ બનવા- જોગ છે; એ તા એક માત્ર અનુભવના જ વિષય છે.

હા, એ ખરું કે, તેં જે પ્રયોગા પેલા ચારના શરીર ઉપર કર્યા તેજ પ્રયોગા તારા પાતાના શરીર ઉપર અજમાવ્યા હોત તા કદાચ તને આત્માની પ્રતીતિ થાત ખરી. હજી કાંઇ વખત વીત્યા નથી. તું એજ પ્રયોગા તારી પાતાની જાત ઉપર—તારી ઇદિયા, મન, શરીર અને સંકલ્પા ઉપર અજમાવીશ તા તને 'આત્મા છે' એવી ખાત્રી થયા વિના નહિ રહે.

પએસી! આત્માની પૂર્ણતયા પ્રતીતિ થાય એ માટે હું પણ મારી જાત ઉપર ઘણા ઘણા આકરા પ્રયોગા અજમાવી રહ્યા છું, તેથી મને આત્માની પ્રતીતિ તા છે, પણ હજી તેની પૂર્ણતયા પ્રતીતિ—આત્માના પૂર્ણ સાક્ષાત્કાર—બીજા ઘણા આકરા પ્રયોગાની રાહ જીએ છે. એ બધા આકરામાં આકરા પ્રયોગાની કસોટીમાંથી અણીશુદ્ધ રીતે પસાર થઇ શકીશ તા જ હું પૂર્ણ આત્માને અનુભવી શકીશ.

પએસી! આત્માના અનુભવ મેળવવા અને તેના સર્વ પ્રકારે સાક્ષાત્કાર પામવા તારે અંતર્મુખ થવું પડશે. રૂપ રસ ગંધ સ્પર્શ અને શબ્દજન્ય સુખાને મેળવવા મન અને ઇંદ્રિયા જે દાેડાદાેડી કરી રહ્યાં છે તેમને તારે સંયમમાં રાખવાં પડશે; આ સ્થૂળ શરીર સુખ પામે, તે કરમાઇ ન જાય, તે માટે તું જે હજારા પ્રયત્ના સેવી રહ્યા છે અને એ પ્રયત્ના માટે હજારા માનવાના શક્તિના ઉપયાગ કરી રહ્યા છે તે બધું તારે જતું કરવું પડશે.

આત્મસુખ આત્માદ્વારાજ વેદી શકાય છે. આત્મા પાતાના જ સુખથી સંતુષ્ટ છે. "आत्मन्येव आत्मना तुष्टः " એ સિદ્ધાંતને તારે જીવનવ્યવહારમાં સાવધાનીથી આચરવા જોઇશે.

ખરું કહું તેા આપણે બધા શરીર, ઇદ્રિય, મન અને સંક-લ્પાેથી ઉપજતાં સુખમાં સંતાેષ મેળવી અને તેજ સુખને પરમ સુખ માની તેની પાછળ પડ્યા છીએ અને તે મિથ્યા પ્રયાસને લીધે જ આત્મસુખના સ્વાદ ચાખી શકતા નથી.

જેમ એક વ્યાપારી વ્યાપાર અર્થે દેશાંતરમાં જય. તે એવી માેટી આશા રાખે કે હું લક્ષાધિપતિ થાઉ. રસ્તામાં જતાં તેને એક નિધાન મળી જાય અને તેમાંથી તે માત્ર હજાર મુદ્રા પામી પાછા વળે અને તે દારાજ સંતુષ્ટ થઇ જેમતેમ જીવનનિર્વાહ કરે. તેને ખીજો વ્યાપારી સમજણ આપે કે, ભાઇ! આ હજાર મુદ્રાને ખીજા વ્યાપારમાં રાષ્ઠી તેમાંથી દસગુણી કે શતગુણી ખીજી મુદ્રા કમા, પણ તે સાહસ વિનાના એમ કરતાં ભય પામે છે અને મળેલી હજાર મુદ્રા કયાંક ચાલી જાય તા પછી શું થાય? એમ સમજી સાહસ કરવા સમર્થ થતા નથી. પાતે અનેક સાહસિકાને એ રીતે લક્ષાધિપતિ ચએલા નજરે પ્રત્યક્ષ જીએ છે છતાં તેના પૂર્વગ્રહ છૂટતા નથી, તેમ આપણે પણ શરીર ઇદિય મન અને સંકલ્પાથી જ થતાં સુખામાં સપડાયા છીએ, તેથી એ સુખને છાડી વા એ સુખ ઉપર અંકશ મુકી અંત-મુંખ થઇ શકતાં નથી. પૂર્વગ્રહજન્ય સુખા છાડતાં આપણે આપણી જાતને અશરણ દુ:ખી અને કષ્ટમય થઈ ગએલી કલ્પીએ છીએ.

પએસી ! જ્યાંસુધી આપણે આપણા પૂર્વગ્રહના એ ગ્ર**ંથિ** ભેદીને આગળ ન વધીએ ત્યાંસુધી આત્માના અનુભવ માટેના આપણા સર્વ પ્રયાસા નર્યા કાંકાં છે. સાહસ કર્યા વિના છૂટકા જ

નથી. અહીં તો " માથા સાટે માલ છે." " મહીં પડ્યા તે મહા-સુખ માણે "એ જ ન્યાય છે. માટે તારે હવે આ જ પ્રયોગ કરવાના રહ્યા અને હું તારી જિજ્ઞાસા અને આત્માનુભવ સંબંધી તાલાવેલીથી જાણી શકું છું કે એ પ્રયોગને અંતે વિજય તારાજ છે.

પએસી! એ પ્રયોગ તો ધણા લોકા કરે છે પણ તેમાંના કેટ-લાક તા સાધનામાં જ અટકી પડે છે, કેટલાક ખાજ્ઞ પ્રવૃત્તિમાં જ કસાઇ જાય છે, કેટલાક નરી પ્રતિષ્ઠામાં જ પટકાઇ જાય છે, માટે તારે એ પ્રયોગ કરતાં ખરાખર વિવેક–સાવધાની રાખવી જરૂરી છે.

### સાંભળ,

- " કાઈ ક્રિયાજડ થઈ રહ્યા, શુષ્ક ગ્રાનમાં કાઈ **બાહ્ય ક્રિયામાં રાચતા અંતર્ભેદ ન કાંઇ.** "
- " બંધ માેક્ષ છે કલ્પના ભાખે વાણી માંહિ વર્તે માહાવેશમાં શુષ્કત્તાની તે આંહિ. "
- '' વૈરાગ્યાદિ સફળ તાે જો સહ આતમનાન તેમજ આતમગ્રાનની પ્રાપ્તિતણાં નિદાન. "
- " ત્યાગ વિરાગ ન ચિત્તમાં થાય ન તેને જ્ઞાન અટકે ત્યાગ વિરાગમાં તો ભૂલે નિજભાન. "
- " જ્યાં જ્યાં જે જે યાગ્ય છે તહાં સમજવું તેહ ત્યાં ત્યાં તે તે આચરે આત્માર્થી જન એહ. "
- " હોય મુમુક્ષ છવ તે સમજે એહ વિચાર હાય મતાર્થી જીવ તે અવળા લે નિર્ધાર."
- " ખાજ્ઞ ત્યાગ પણ જ્ઞાન નહીં તે માને ગુરુ સત્ય અથવા નિજકળધર્મના તે ગુરુમાં જ મમત્વ. "

તાત પએસી ! તારે એકડે એકથી શરૂ કરવાનું છે, ગભરાવાનું કશું કારણ નથી. તે<sup>ં</sup> અત્યારસુધીમાં ઇંદ્રિયાના મનના અને સંકલ્પાેના જે થાડા પૂરપાટ દાડાવ્યા છે અને તે અર્થે કાઇના પણ સખની

પરવા કરી નથી તે ખરાખર નથી કર્યું. હવે તારે એ ઘાેડાને અંકુશમાં લાવવા પડશે. સર્વથા ઇષ્ટ તેા એ છે કે એ ધાેડાઓના વેગ તદ્દન બંધ જ થઇ જાય; પણ એ એકદમ તા ન જ બને તે હું મારા અતુભવથી સમજું છું, માટે જ તને એ પ્રવૃત્તિ ક્રમપૂર્વંક કરવાની સચના કરું છું:

પ્રથમ તો તારે તારા પૂર્વ ત્રહો ધીરે ધીરે છોડવા, અહિંસા-સર્વપ્રાણિપ્રેમ-૧ૃત્તિ કેળવવી, એ માટે પ્રથમ તાે તારે તારી નિકટ વસતા માનવીઓનાં સુખદુઃખ જાણવા પ્રયત્ન કરવા અને એમના જીવનવિકાસને રુધનારાં એ દુઃખા મટાડવા માટે અખિત્રપણે ભરચક ઉદ્યમ સેવવા તથા એ માટે તારે તારી પાતાની જાતના ભાગ આપવા પડે તાેપણ જરૂર આપવા. એક જ વાર તું એ રીતે તારી જાતના ભાેગ આપીશ ત્યારે લેને જરૂર આત્માની ઝાં**ખા થ**વાની એ ખાત્રીથ**ી** માન અને પછી જેમ જેમ એ તારા આપનાગ વધતા જશે તેમ તેમ તને તારા આત્માર્થને લગતા પ્રયાસમાં વધુ ને વધુ સકળતા મળશે.

શ્રી કેશી મુનિરાજે જે કાંઈ કહ્યું તે બધું રાજા પઐસીએ ધ્યાનપૂર્વક–ધણી જ સાવધાનતાથી–સાંભળ્યું–અવધાર્યું અને તેનું મનન કરી તે ધારણે જીવનના અખતરા કરવાના તેને ઊમળકા પણ થઈ આવ્યાે.

રાજાને તેની સરળ પ્રકૃતિ અને આત્માર્થ સંબંધી તાલાવેલીને લીધે એ ખધું તદ્દન નવું છતાં અજમાવવા જેવું તા લાગ્યું જ. પછી તાે તેણા

- " સેવે સદ્દગ્રરુ ચરણને લાગી દઈ નિજપક્ષ પામે તે પરમાર્થને નિજપદના લે લક્ષ. "
- '' પ્રત્યક્ષ સદ્વગુરુયે!ગથી સ્વચ્છંદ તે રાૈકાય અન્ય ઉપાય કર્યા થકી પ્રાયે બમણા થાય. ''
- " માનાદિક શત્રુ મહા નિજ છંદે ન મરાય જાતાં સદ્યુરુ શરણમાં અલ્પપ્રયાસે જાય. "

આ પદ્યોક્ત ભાવને લક્ષ્યમાં રાખી રાજાએ સાધના શરુ કરી અને ગુરુરાજના કહેવા પ્રમાણે પાતાની જાત ઉપર જ અખતરા શરુ કર્યો.

સાધનાને મંગળમય કરવા માટે પ્રથમ તો રાજા પંએસીએ પોતાના ગુરુદેવ કેશી મુનિને ક્ષમા આપવા માટે પ્રાર્થ્યા રાજાએ ભરસભામાં જણાવ્યું કે, આ પવિત્ર મુનિરાજનો મેં ઘણા અવિનય કર્યો છે તે બદલ તે મહાત્મા મને ક્ષમા કરવા કૃપા કરે એ મારી તેમને નમ્ર વિનંતિ છે.

પછી તેા રાજાએ પાતાની સર્વ સંપત્તિના ચારે સરખા ભાગ કર્યા, જેમાંના એક ભાગ માત્ર તેણે દાન માટે જ યાજયા અને દાનધર્મને-દાનપારમિતાને-કેળવતા રાજા પાતાની સાધનામાં લય-લીન રહેવા લાગ્યા.

હવે તે એટલા ભધા સાધનામય ભનવા લાગ્યા કે, તેને પાતાની પ્રિય રાણીની પણ ભાગસાધન તરીકેની વિસ્મૃતિ થવા લાગી, એટલું જ નહિ પણ રાણીએ રાજાને વિષ આપ્યું અને તે રાજાની જાણમાં આવ્યું છતાં તેનું એક રુંવાકું પણ ન ફરક્યું. તેને પાતાના દેહની એટલી બધા વિસ્મૃતિ થઇ ગઇ કે દેહના નાશ કરનારી રાણી માટે તેને મનમાં કશું જ ન ઉગ્યું–તે તદ્દન સ્વસ્થ રહ્યા અને " आत्म-न्येव आत्मना तुष्टः" ની પરિસ્થિતિ લગભગ પહેાંચું પહોંચું થતાં સૂર્યાલ-સૂર્ય જેવી ઝગારા મારતી દિવ્ય–સ્થિતિને પામ્યા અને છેવટે\* વિદેહ થઈ જ્યાતમાં જ્યાતની દશાને તે અનુલવશે.

ગતાનુગતિકતા, અંધશ્રહા, પરીક્ષણશક્તિના વિરાધ વા અભાવ, નવા નવા પ્રયોગોને વિવેકપૂર્વંક ખેડવાનું સાહસ ન હોવું, પૂર્વગ્રહના અસધિક પક્ષપાત, કાેંેેેએક જાતની વિવેક વિનાની સ્થિતિચુસ્તતા, જિજ્ઞાસા જ નથવી, તર્કશક્તિના દુરુપયાગ, આડંબરપ્રિયતા, મુંઝ-

<sup>\*</sup> શ્રી કેશી મુનિરાજ અને રાજા પએસીના સંવાદમાં મેં જે નવનીત જોયું છે તે અહીં જણાવેલું છે.

વર્ણને દ બાવી દેવાની વૃત્તિ, શાંત કરવા માટે મુંઝવર્ણને પ્રકટ કરવાની અશક્તિ વા પ્રકટ કરતાં કાેઇ જતના ભયની આશંકા ઇત્યાદિ અનેક દુર્ગણા મુમુક્ષુ જિજ્ઞાસુના જીવનવિકાસના સંહાર કરે છે.

કથાનાયક પએસીમાં આ દુર્ગુણો ન હોવાથી જ તે વિદેહ સ્થિતિને પામે છે એ આપણે ધ્યાનમાં રાખવા જેવું છે.

આ કથામાંથી સંપ્રદાયભદ્ધ જિજ્ઞાસુએા જે કાંઇ મેળવશે તેનાથી તેમનાે વિકાસ જ થવાનાે એ આશાથી વિરમું છું.

#### ર

## [એક વિલક્ષણ સમાનતા]

બૌદ્ધ પરંપરા અને જૈન પરંપરા એ બન્નેનું એક નામ શ્રમણ-પરંપરા છે. તે બન્નેમાં અને પ્રકારની સમાનતાઓ રહેલી છે. શબ્દ-રચનાની, ભાવસંકલનાની, શ્રમણના આચારળંધારણની વા કેટલીક ખાસ ખાસ શબ્દોની સમાનતાએ ઉપરાંત આખાં આખાં આખ્યાનાની સમાનતા પણ મળી આવે છે. જે આખ્યાન–આ પએસીનું આખ્યાન વાચકાની દષ્ટિસમક્ષ છે તે આખું આખ્યાન જેવું ને તેવું જ બૌદ્ધ પરંપરાના 'દીધનિકાય' નામના સત્તપિટક શ્ર'થમાં પાયાસિસ્તતના મથાળા નીચે નોંધેલું છે.

પએસીના આ આખ્યાનમાં મુખ્ય નાયક પએસી છે ત્યારે બાૈહ આખ્યાનમાં નાયક પાયાસી છે.

ઉપદેષ્ટા ત્યાં કુમારકાશ્યપ છે ત્યારે અહીં કેશીકુમારછે. બન્તે ઉપદેષ્ટા પાંચસા ભિક્ષુઓના અધિષ્ઠાતા છે અને ઉપદેશનું સ્થાન બન્તે સ્થળે શેતવિયા–સેતવ્યા નગરી છે.

કલ્યાણિમિત્ર અહીં ચિત્ત છે ત્યારે ત્યાં ખત્ત છે.

પ્રષ્ટવ્ય સ્થાનાે—પરલાેક નથી, કાેઇ ઐાપપાતિક સત્તા નથી અને સુકૃત દુષ્કૃતરૂપ કમેાનું ક્લ નથી–એ બધાં બન્નેમાં સમાન છે.

આ પ્રષ્ટવ્યાે સંબંધે જે જે પ્રતિવચનાે અને તેમને લગતી યુક્તિપ્રયુક્તિએા આવી છે તે બધીય બન્નેમાં લગલગ સમાન છે. પેલા કંખાજ દેશના ધાડાની હકીકત જે અહીંના આખ્યાનમાં છે તે પાયાસીની કથામાં નથી જણાતી અને પઐસીનું જે ભાવિ વૃત્તાંત આ આખ્યાનમાં પૂર્વમાં નાંધેલું છે તે પાયાસીના આખ્યાનમાં ક્રમ પ્રમાણે છેવટે જણાવેલું છે. તદુપરાંત સૂર્યાભદેવે કરેલી નાટચરચના અને ખીજી વિધિઓ તે પાયાસીના આખ્યાનમાંથી નીકળા ગઇ છે.

આ રીતે થોડા ઘણા ફેરફાર છતાં મૂળ વસ્તુ બન્ને આપ્યાનમાં બરાબર સચવાએલી છે એ વિવાદ વિનાનું છે. આ ઉપરથી આ આપ્યાનની ઐતિહાસિક કિંમત ઘણી વધી જાય છે. આ અને સિન્નસિન્ન પરંપરાએ પણ કેવી રીતે સમાનતાના પ્રવાહમાં વહી રહી છે તે પણ જણાઇ આવે છે.

રાજા પસેનજિત અને પએસી વા પાયાસી એ બન્ને એક નથી એ વસ્તુ કાઇ ન ભૂલે.

બન્ને આખ્યાનનાં પાત્રાે અને સ્થળ વિશેની સવિસ્તર ઐતિ-હાસિક માહિતી આપવી જરૂરી છે પણ અહીં તાે જે કેટલાક મહ-ત્ત્વના મુદ્દાએા સ્પુરે છે તે વાચકાેની જાણ માટે નેાંધી દઉં છું.

- ૧. સૂત્રનું મૂળ નામ રાયપસે લાધ્ય છે કે રાયપએ સિય છે ? પ્રથમ નામ કષ્યુલ રાખીએ તો તેમાં રાજા પ્રસેનજિતના સંબંધ માલુમ પડે છે અને ખીજું સ્વીકારીએ તો તેમાં રાજા પએસીના સંબંધ જણાય છે અને હાલ જે સ્થિતિએ સત્ર ઉપલબ્ધ છે તેમાં છે પણ પએસીના સંબંધ. ટીકાકાર (શ્રી મલયગિરિ—આચાર્ય હેમ-ચંદ્રના સમસમયી) મૂળ નામ સાથે રાજા પએસીના સંબંધ વ્યક્ત કરે છે, ત્યારે ટીકાકારની પૂર્વ થએલા આચાર્યા રાજા પ્રસેનજિતના સંબંધ જણાવે છે.
- ર. અંગ–આગમામાં અનેક સ્થળે ભાર અંગાનાં નામા તા જણાવેલાં છે પણ ભાર ઉપાંગનાં નામા કાઇ મૂળ-અંગ સત્ત્રમાં જણાવેલાં છે ખરાં ? ઉપાંગાની યાજનાના ઇતિહાસ માટે આ પ્રશ્ન અવશ્ય વિચારણીય છે.

રતું પ્રદાયની માન્યતા પ્રમાણે આ સૃત્ર બીજા અંગનું ઉપાંગ કહેવાય છે, પણ તેની ઉપપત્તિ ઘટી શકતી નથી અથવા જે ઉપપત્તિથી આ સૃત્રને બીજા અંગનું ઉપાંગ દેરાવાય છે તે જ ઉપપત્તિ આ સૃત્રને પ્રથમ કે તૃતીય અંગના ઉપાંગ તરીકે ગણાવવા પૂરતી છે; માટે આ બાબત પણ વિશેષ ગેવેષવા યાગ્ય છે.

આ બધી બાબતા વિશે ભગવતી સૂત્રના બીજા ભાગના ટિપ્પ-ષ્યુમાં મેં થાેડી ઘણી ચર્ચા કરેલી છે તે જોઈ જવાની ભલામણ છે.

આ સૂત્ર સ'બંધે આ ઉપરાંત ખીજા પણ અનેક પ્રશ્નાે ઉદ્દભવે છે પણ સ્થળ અને સમયના સંકાેચથી તે બધાને સંકેલી લેવા જ યાેગ્ય છે.

3

આ અનુવાદ કરવામાં મેં આગમાદય સમિતિવાળી સટીક મુદ્રિત પ્રતિના ઉપયાગ કર્યો છે. ઉપરાંત પાટણની ત્રણ પ્રતિઓા— એક મૂળની, એક ટીકાની અને એક ટબ્બાની તથા ભાવનગરની એક મૂળની અને એક ટબ્બાવાળી એમ બધી મળીને લખેલી પાંચ પ્રતિઓનો પણ આશ્રય લીધા છે. લખેલી પાંચે પ્રતિઓ લગભગ ૪૦૦–૫૦૦ વર્ષ જેટલી પ્રાચીન હતી એ, તે તે પ્રતિઓમાં આવેલા છેલ્લા ઊતારાઓ ઉપરથી જણાતું હતું. પાટણની પ્રતિઓ આપવા માટે સહદય મુનિરાજશ્રી પુણ્યવિજયજીના અને ભાવનગરની પ્રતિઓ આપવા માટે ધર્મ પરાયણ શેઠ કું વરજીલાઇના હું કૃતન્ન છું.

સમિતિવાળી મુદ્રિત પ્રતિ માટે તેના સંપાદકનું ઋષ્ણ વ્યક્ત કરવા સાથે મારે એ સ્પષ્ટપણે જણાવવું જોઇએ કે એ મુદ્રિત પ્રતિ રીતસર શાધાએલી નથી. એમાં મૂળગત પાઠા અને ટીકાગત પ્રતીક પાઠામાં પણ સંવાદ નથી. ટીકાકાર જેને પાઠાંતર ગણે છે તે પાઠ એ પ્રતિમાં મૂળમાં ભળી ગયા છે અને જે મૂળ પાઠ છે તે પાઠાંતરમાં ચડી ગયા છે. જે લોકા ઐતિહાસિક દષ્ટિએ અને જિદ્યાસા- યુદ્ધિએ આગમાનું અવલાકન કરવા ઇચ્છે છે તેમને માટે આવાં સંસકરણા નિષ્ફળ છે, એટલું જ નહિ, ઘણીવાર બ્રમજનક પણ છે.

પરંતુ આપણે ત્યાં આગમાના અબ્યાસ તત્ત્વજિજ્ઞાસાની દર્ષિએ વા ઐતિહાસિક દર્ષિએ થાય છે જ ક્યાં ? એ તા માત્ર પૂજ્ય દર્ષિએ વંચાય છે એટલે આવાં સંસ્કરણા ચાલી શકે.

આગમાનાં શુદ્ધ સંસ્કરણા, મૂળ પાઠ, પાઠાંતરા, ટિપ્પણી, તુલના વગેરેની અદ્યતન પદ્ધતિદ્વારા થાય તા મારી ખાત્રી છે કે જૈન સમા-જમાં સાંપ્રદાયિક કલહ ઘણા એાછા થઇ જાય; પણ આ ત્રાનપૂજામાં રસ છે કાેને ?

જૈન આગમાે ભારતવર્ષના મૂળ ઇતિહાસમાં ઘણાં નવાં દર્ષ્ટિબિંદુએા ઉઘાડી શકે એમ છે, પણ એ મૂક આગમા શું કરી શકે ?

ગૂજરાત વિદ્યાપીદદારા જે રીતે સન્મતિતર્કનું સંપાદન સંશો-ધન થયું છે તે રીતેજ આગમાનાં સંસ્કરણા કાઢવા કાઈ આગમ-ભક્તને, ભગવાન મહાવીરના પૂજકને અને તેમના અહિંસાતત્ત્વના પ્રશંસકને મારી નમ્ર વિનંતિ છે.

ટિપ્પણામાં અનેક સ્થળે બૌદ્ધ ગ્રંથ દીઘનિકાયનાે ઉપયાેગ કર્યો છે, એ પુસ્તક બીકાનેરવાળા શ્રી. અમરચંદ ભૈરવદાન શેઠિયા તરફથી મને વાપરવા મળેલાે, તે માટે તેમનાે હું આલારી થયાે છું.

આ અનુવાદના જન્મ મુનિ શ્રી છાટાલાલજીએ કરેલા પ્રશ્ન વ્યાકરણના અનુવાદના ચર્ચામાંથી થયા છે. આ અનુવાદના આદ્ય પ્રેરક મુનિરાજ શ્રી છાટાલાલજીએ મને જે આ તક આપી છે તે માટે તેમના હું ખાસ ઋણી છું અને અનુવાદગત દાષાને સહી લેવા જિજ્ઞાસુઓને નમ્રપણે સ્થવું છું. અનુવાદ સાથે મેં યથામતિ કેટલાંક ટિપપણા પણ જોડેલાં છે, તે પર વાચક વર્ગ જરૂર લક્ષ્ય કરશે. પ્રુફા વગેરેના સંશાધનના ભાર રા.રા. ચુનીલાલ વ. શાહે ઉપાડયા છે તે માટે તેઓ પણ ધન્યવાદાર્હ છે. આગમાના શુદ્ધ પ્રકાશન માટે કરીવાર પણ શ્રી લાધાજી સ્વામી પુરતકાલયના તંત્રવાહકાનું ધ્યાન ખેં ચું છું.

તીવરી (જોધપુર–મારવાડ) આસા વદિ ૭.

બેચરદાસ જીવરાજ દાશી.

## अईम्

# શ્રી રાયપસેણઇય સુત્ત

વ તે કાલે તે સમયે આમલકપ્પા<sup>૧</sup> નામે નગરી હતી. એ આમલકપ્પા નગરીમાં ધન અને ધાન્ય વગેરેની વિબૂતિ પરિપૂર્ણ હતી, મૂળથી વસવાટ કરીને રહેનારા અને બહારથી આવીને વસેલા એવા બન્ને જાતના લોકો ત્યાં પ્રમાદથી રહેતા હતા, નગરીની ચારે બાજી દ્વર દ્વર સુધીની સીમાડાની લોંચ<sup>ર</sup> પ્રાજ્ઞ લોકોએ સંસ્કારેલી—કેળ-વેલી હતી, એ લોંચ ઉપર સેંકડા અને હજારા હળા કરતાં રહેતાં હતાં, શેરડી, જવ અને શાળતું વાવેતર થતું હતું તથાએ લોંચને પાણીની નીકા દ્વારા પાણ પાવામાં આવતું હતું,

જયાંના કૂકડા<sup>3</sup> અને સાંઢા એક ગામથી બીજે ગામ જઈ શકે એવાં પાસેપાસેનાં ઘણાં ગામા એ નગરીની આસપાસ હતાં, અનેક બળદા, પાડાએા, ગાયા અને ઘેટાંએા, એ નગરીનું પશુધન હતું, જ્યાંનાં કળામય આકારવાળાં અનેક ચૈત્યા અને એવા જ સુંદર–પણ્યતરુણીના<sup>૪</sup>–અનેક સંનિવેશા પ્રેક્ષકાનાં મનને આકર્ષતાં હતાં,

આખીય નગરીમાં કાેઇ નહિ લાંચિયા, કાેઇ નહિ ખૂની, કાેઇ નહિ ગાંઠિયા, કાેઇ નહિ ચાેર અને કાેઇ નહિ દંડપાશિક-સોનેરી ટાળીવાળા; એથી એ નગરી સર્વ પ્રકારના ઉપદ્રવાેથી રહિત હતી, નગરીમાં રહેનારા ભિક્ષુઓ ભિક્ષાને સારી રીતે મેળવી શકતા હતા, ત્યાં રહેનારા પ્રત્યેક મનુષ્યના જાનમાલને લેશ પણ હાણ થવાના સંભવ ન હતા તેથી તે વિશ્વાસપૂર્વંક સુખથી ત્યાં રહી શકતા, અનેક કાેટિના કોંટું બિક-કણબી લાકા ત્યાં સુખે સુખે રહેતા હતા,

અનેક નટા, નાચનારાએા, રાજાનાં ગુણગાન ગાના-રાએા, મલ્લા, મુકિજીન્દ કરનારાએા, હસાવનારા વિદ્વધકા, કથા કરનારાએા, કૂદનારાએા કે તરનારાએા, રાસ લેના-રાએા કે ભાંડ લાકા, શુભ અશુભ કહી ખતાવનારા જયા-તિષિકા, <sup>હ</sup>લંખાં—વાંસડાની ટાેચ ઉપર ખેલ કરનારાએા, ચિત્રનાં પાટિયાં હાથમાં રાખી જનમનરંજન કરનારાએા, તૂણ વગાડનારાએા અને તુંખની વીણા વગાડનારાએા, એ બધા લાકા નગરીમાં સારા આશ્રય મેળવતા હતા,

દંપતીઓને કીડા કરવાના રમણીય આરામાં, માટા માટા ઉત્સવા અને માટી માટી ઉજાણીઓ ઉજવી શકાય એવાં સુંદર ઉદ્યાના, સરસ ફ્વાઓ, આંખને ઠારે એવાં તળાવા, દીધિકાઓ—લાંબી લાંબી મનાહર વાવડીઓ અને ક્યારાઓ નગરીની શાભામાં વધારા કરતાં હતાં,

નગરીની રક્ષા કરતું નગરીની ફરતું ઉંડું, ઉપર પહેાળું નીચે સાંકડું એવું ખાત<sup>્</sup> હતું તથા નગરી ફરતી ઉંડી અને ઉપર નીચે સરખી ખાદેલી વિશાળ ખાઇ હતી, નગરીમાં કાેઈ ઉપદ્રવકારી ન પેસી શકે માટે માેટાં માટાં તીક્ષ્ણ ચકો, ગદાઓ, મુસંહીઓ, સા જણાને કચરી નાખે એવી માટી માટી શિલાઓ વગેરે શસ્ત્રો દરવાજે દરવાજે ટાંગેલાં હતાં, નગરીની ફરતા ધનુષ જેવા વાંકડા કાટ ગાળ ગાળ કાંગરાઓથી શાલતા હતાં, ચાંકીદારાને બેસવાની અટારીઓ કાટમાં ખૂબ ઉચી ઉચી કરવામાં આવી હતી, કાટ તથા નગરીની વચ્ચેના માગ<sup>૧૦</sup> આઠ હાથ પહાળા રાખેલા હતા, કાટની પાળાના દરવાજાઓમાં નાના નાના ગઢા રચેલા હતા અને એ દરવાજાઓ મજખૂત રીતે જડેલા હતા,

નગરીના રાજમાગે સારા સારા વિભાગવાળા હતા, ત્યાં વ્યવહારીઓઓની માેટી વસતી હતી અને વેવ્હાર-રાજગારનું તાે એ નગરી માેટું મથક હતું, કુંભાર, સુતાર, હુહાર વગેરે શિલ્પકારી લાેકાેના ત્યાં સુખે નિર્વાહ થતાે હતાે,

નગરીના કેટલાક માર્ગો સિંગાેડા ૧૧ જેવા ત્રિકાેણુ હતા, જ્યાં ત્રણ કે ચાર શેરીઓ ભેગી થાય એવા કેટલાક ત્રિક માર્ગો અને જ્યાં અનેક શેરીઓ ભેગી થાય એવા અનેક શેરીઓ ભેગી થાય એવાય કેટલાય ચાચર–ચત્વર માર્ગો હતા, રાજમાર્ગ ઉપર રાજાની અવરજવર ખૂબ રહેતી, નગરીના માર્ગોમાં ઉત્તમ ઘાડાઓ, ઝૂલતા હાથીઓ, શાણુગારેલા રથા, શિખરવાળી ઘુમ્મટદાર પાલખીઓ, ઝૂલતી પાલખીઓ અને બીજા અનેક વાહનાની હરફર ઠીક રહેતી,

ત્યાંના જલાશયાે ખીલેલાં ક્રમળાથા ચમકતાં હતાં અને ધાળાં ધાળાં માેટાં મહાલયાે જાણે આલના ટેકારૂપ હાેય એવાં અડગ જણાતાં હતાંઃ એવી એ આમલકપ્પા નગરી દર્શાનીય, મનાહર, પ્રાસાદિક અને અસાધારણ સો દર્ય-વાળી<sup>૧૨</sup> હતી.<sup>૧૩</sup>

**ર** એવી એ આમલકપ્પા નગરીથી બહાર ઇશાન ખૂ-ણામાં અંબસાલવણ નામનું એક ચૈત્ય<sup>૧૪</sup> હતું.

એ ચૈત્ય ઘણા લાંખા કાળનું પુરાણું, પૂર્વ પુરુષાએ ગાએલું-વખાણેલું હતું, છત્ર, ધજા, ઘંટ, પતાકા, લાેમ- હસ્ત<sup>૧૫</sup>—મારપાંછી અને વેદિકા વગેરેથી શાભિત હતું, ચૈત્યનું ભાંતળ છાણ વગેરેથી લીંપીને ચાકખું કરેલું અને ભીંતા વગેરે ખડીથી ધાળીને ચકચકતી કરેલી, ઉત્તમ રક્ત ચંદનના થાપાવાળું, ચંદનના સુંદર કળશાથી મંડિત હતું, એના દરેક દરવાજા ઉપર ચંદનના ઘડાવાળાં તાેરણા બાંધેલાં હતાં,

એમાં ઉપર નીચે સુગંધી પાણીનાે છંટકાવ કરીને માટી માેડી માળાએ લટકાવેલી હતી, પાંચ વર્જુનાં સુગંધી કુલાે, કાળાે અગર, ઉત્તમ કુંદુરુ, તુરુષ્કનાે ૧૬ ઉચા પ્રકા-રનાે ધૂપ વગેરે અનેક સુગંધી ધૂપાથી એ મહેંકી રહેલું હતું–જાણે કે સુગંધાના ભરેલાે એારડાે જ ન હાેય?

એ ચૈત્યમાં નટા, ૧૭ નાચનારાઓ, જલ્લા, મલ્લા, મોિંગ્ડિકા, વિદ્વષકા, ફ્રદનારાઓ, તરનારાઓ, જ્યાતિષિકા, રાસ લેનારાઓ, ભાંડા, કથા કરનારાઓ, ચિત્રપટને ખતા-વનારાઓ, તૃણ અને તુંબવીણાને વગાડનારાઓ, ભુજગા-ભાગી—શાપી—જના અને મગધા—ભાટા વગેરે રહેતા હતા,

એ ચૈત્ય ઘણા લાેકાેમાં અને અનેક દેશાેમાં પ્રખ્યાત હતું, ઘણા આહાેતા લાેકા ત્યાં આહુતિ દેવા, પૂજા કરવા,<sup>૧૮</sup> વંદન કરવા અને નમન કરવા આવતા, ઘણા ક્ષાેકેતનું એ સત્કારનું, સન્માનનું અને ઉપાસનાનું સ્થાન હતું, કલ્યાણ અને મંગલસ્ત્રમ એવા દેવતા સંબંધી ચૈત્યની પેઠે એ, વિનયપૂર્વક પર્શુપાસવાને ચાેગ્ય હતું,

દેવતાઇ શક્તિવાળું, સાચવાળું, સાચા ઉપાયાવા**ળું** અને હજારા યાગાના ભાગા જ્યાં નૈવેદારુપે ધરવામાં આવે છે એવા એ ચત્યને ઘણા લાકા આવી આવીને પૂજતા–અર્ચતા.

વળી,એ ચૈત્ય, ચારે બાજી એક માટા વનખંડથી ઘેરાએલું હતું, એ વનખંડલી લાેછમ, ઠંડા હિમ, કથાંય હરી કાંતિવાળા, કથાંય નીલી કાંતિવાળા, સઘન છાયાવાળા અત્યંત રમણીય હતાે–એ વનખંડ જાેતાં જાણે કે મેઘના સમૂહ જ ન હાેય એવા લાસ જાેનારને થતાે હતાે.

3 ચૈત્યની ચારે આજુ પથરાએલા એ પહેાળા વન-ખંડમાં વચ્ચાવચ્ચ એક માેટું ઉંચું અશાેકનું વૃક્ષ હતું, એ પણ આંખને ઠારે એલું, પ્રસન્નતા પમાડનારું ઘણું સુશાે-ભિત હતું.

એ અશાેકવૃક્ષની આસપાસ કેટલાંય બીજા તિલકનાં, લકુચનાં–લવકનાં, છત્રગાેપનાં, શિરીષનાં, સાદડનાં, દધિ-પર્ણુનાં, લાેદરનાં, ધવનાં, ચંદનનાં, અર્જુનનાં, નીપનાં, કુડજનાં, કદંખનાં, ફનસનાં, દાડિમનાં, શાલનાં, તાડનાં, તમાલનાં, પ્રિયકનાં, પ્રિયંગુનાં, પુરાબક–કુરબકનાં, રાજ-વૃક્ષનાં અને નંદિવૃક્ષનાં ઉત્તમ વૃદ્યાેલ્ આવેલાં છે.

એ બધાંય વૃક્ષા મૂળ, કંદ્ર, સ્કંધ-થડ, છાલ, શાખા, પ્રવાલ, પત્ર, પુષ્પ, ફળ અને બીજોથી સુક્ત છે; એ વૃક્ષાનાં મૂળા ભાંચમાં બહુ ઉંડે પહેાંચેલાં, સીધા અને એકસરખી રીતે ગાળ એ અધાં ઉગેલાં, પહેલું મૂળ, પછી કંદ, પછી થડ, પછી શાખા પ્રશાખા એ જાતની એકસરખી ઉગણી એ વૃક્ષાવળીમાં સચવાએલી, એમની શાખા પ્રશાખાએા ચારે કાર ફેલાએલી, એમનાં માટાં માટાં ગાળ થડા વામ વામ જેટલાં ઘેરાવવાળાં, એ વૃક્ષાનાં પત્રાે વાયુના દાેષથી વા અન્ય પ્રકારની ઇતિ-ઉપદ્રવ-થી નહિ ખરેલાં અર્થાત એમનાં પાંદડાં એવાં ઘાટાં હતાં કે તેમાં ક્યાંય છિદ્ર જ ન જણાય. એ વૃક્ષાનાં પાકાં ઘરડાં પાંદડાં તા ખરી પડેલાં અને તાજાં નવાં કૂણાં પાંદડાંને લીધે એ, લીલા લીલા કાચ જેવા એાપતા, વૃક્ષાની ટાચે આવેલા નવા કામળ કિસ-લયા શિખરની જેમ હલ્યા કરતા, છએ ઋતુઓમાં એ અધાં કાળેલાં-કળીએાવાળાં, પુલેલાં-પુલાવાળાં, ફળેલાં-કુળાવાળાં, પલ્લવવાળાં, ગુચ્છાવાળાં અને કુળાના ભારથી નમેલાં રહેતાં.

એ ઉંચાં ઉંચાં તરુઓ ઉપર દંપતીરુપ સૂડા, માર, મેના, કાયલ, કારક, કાલવ, લિંગાર, કાંડલક, જવંજવક, નંદીમુખ, કપિલ, કપિલાક્ષ, કારંડ, ચકવા, કલહંસ અને સારસ વગેરે પક્ષીઓ આમતેમ ઉડતાં, ફૂજતાં—મધુર કલ-કલ કથા કરતાં, ભમરા—ભમરીઓનું ઝુંડ (એમની ઉપર) ગુંજારવામાં મસ્ત રહેતું.

રાેગ વિનાના, કાંટા વગરના અને મધુર રસલર એ

તરુઓની<sup>ર૦</sup> આસપાસ રિંગણી વગેરેના નાના છોડા તથા નવમાલિકા વગેરેના મંડપા શાભતા; એ બધાં વિશેષ ઉન્નત તરુવરા પર ધ્વેજો ક્રસ્કયા કરતા.

અશાક વૃક્ષની ચારે બાજુ શાભાયમાન એ વૃક્ષકુંજ-માં ક્યાંય જાળિયાંવાળી ચારસ વાવડીઓ, ક્યાંય ગાળ વાવા, ક્યાંય કમળાવાળાં નાનાં નાનાં પાખરા અને ક્યાંય પાણીથી ભરેલી લાંબી લાંબી સીધી નીકા વગેરે અનેક જળાશયા એ વૃક્ષઘટાની શાભામાં વળી વિશેષ વધારા કરતાં; જેટલી જાતની સુગ'ધા હાય છે તેટલી બધી એ ઘટામાંથી મહેકતી તેથી તેને લાંકા 'ગ'ધઘાણિ'? કહેતા.

પદ્મવેલ, નાગવેલ, અશાકવેલ, ચંપકવેલ, આંખાવેલ, રર વનવેલ, વાસંતીવેલ, માધવીવેલ, કુંદવેલ અને શ્યામ-વેલ વગેરે બીજી અનેક વેલડીઓથી એ વૃક્ષરાજિ વીંડ-ળાએલી રહેતી, વનરાઇના પ્રત્યેક વૃક્ષના મૂળમાં કે આસ-પાસ ઉગેલાં ડાભ વગેરે ઘાતકતૃણા નીંદી નાખેલાં હતાં અને ઉક્ત બધી વેલડીઓ ફળકુલાેથી નિત્ય લચકતી રહેતી.

એ વનરાઇમાં કેટલાય કીડારથા, સંગ્રામરથા, ગાડાંએા, ગાડાંએા, ગાડાં છાળ ઘુમ્મટવાળી પાલખીએા, ઝૂલતી પાલખીએા વગેરે અનેક પ્રકારનાં વાહના છૂટેલાં રહેતાં, અને સુખે સુખે જવા આવવા માટે ઠેકઠેકાણે વિચિત્ર પ્રકારના સેતુઓ—પૂલા ગરનાળાંએા ખાંધેલાં હતાં તથા ફરવાહરવા માટે અનેક પાકા સુંદર માર્ગાર કરેલા હતા.

ઉક્ત વનરાજિથી વિરાજિત એ ઉત્તમાત્તમ અશાક-વૃક્ષ ઉપર રત્નાેથી અનેલ, નિર્મળ, દેદીપ્યમાન, દેખાવડાં સ્વસ્તિક, શ્રીવત્સ, નંદાવત<sup>૧</sup>, વર્ધમાનક, ભદ્રાસન, કલશ, મત્સ્ય અને દર્પણ–એ આઠ મંગલાે<sup>૨૪</sup> લટકાવેલાં હતાં.

વળી, વજના ડાંડાવાળાં રુપેરી પટ્ટાવાળાં કમળ જેવાં સુગંધી, કાળાં, નીલાં, લાલ, પીળાં અને ધાળાં ચામરા ટાંગેલાં હતાં; એ ઉપરાંત એ અશાક તરુ ઉપર બીજાં ઘણાં ઉપરા-ઉપર લટકતાં છત્રા, ઉપરાઉપર લટકતી ધજાએા, ઘંટ અને ચામરની જોડી, સર્વરતનમય પદ્મ, કુમુદ્દ, નલિન, સુભગ, સૌગંધિક, પુંડરીક, મહાપુંડરીક, શતપત્ર અને સહ-સ્પત્રના હાથા ખાડેલાર્ય હતા.

૪ એવા પૂજાપાત્ર એ અશાેકવૃક્ષની નીચે એક માેટી કાળી શિલાપાટ હતી.

અશાેક વૃક્ષના થડની લગાેલગ આવેલી એ શિલા-પાટ ઉંચાઇ, લંબાઇ અને પહાેળાઇમાં પ્રમાણસર હતી.

જાં ખુડાં, નીલાં કમળના ઢગલાં, મરકતમણિ, બીયાનું વૃક્ષ, આંખની કીકી અને તરવારના વર્ણ જેવી તે કાળી શિલાપાટ, આંજણનાં વૃક્ષા, મેઘના સમૂહ, નીલાં કમળ અને બલદેવના વસ્ત્રની માફક ચમકતી હતી તથા ભમરા- ઓનું ઝુંડ, આંખના સુરમા, ગળીની ગાળીઓ, પાડાનું શિંગડું—એ બધાં કરતાંય વધારે કાળી તે શિલાપાટ, જોના-રને કેમ જાણે પથરાઇને એઠેલા ભમરાઓનું ઝુંડ ન હાય એવા ભાસ કરાવતી હતી.

એના કાળા રંગ ઘન–ઘેરા હતા, એ કયાંય કાેઠ-લાની જેમ પાેલી ન હતી, રૂપમાત્રનાં પ્રતિબિંબા તેમાં આરિસાની પેઠે પડતાં, ઘાટે સિંહાસન જેવી આઠખૂણી એ યાટની બધી બાજીની કેારાેમાં માેતીએા જઉેલાં હતાં, ચામડાનું વસ્ત્ર, રુ, માખણ અને આકડાનું રુ, એ બધાની જેમ એની સુવાળપ હતી: એવી રત્નમય<sup>ર ૧</sup> ૨મ્ય શિલા-પાટ એ અશાેકવૃક્ષની નીચે આવેલી હતી.

પ આ તરફ---

એ નગરીમાં રાજા સેય<sup>ર ૭</sup> અને રાણી ધારિણીનું રાજ્ય હતું.

રાજા સેય મહાન્ હિમાલય, મહાન્ મલયગિરિ, મંદરાચલ અને મહેન્દ્ર જેવા અડગ—અણુનમ હતા. અત્યંત વિશુદ્ધ—ખાનદાન–રાજકુલ<sup>ર૮</sup> રાવલ–વંશના એ રાજા બધાં રાજલક્ષણાથી વિભૂષિત હતા, એને બહુજના બહુમાન આપતા—પૂજતા. સર્વગુણસંપન્ન ક્ષત્રિય લાહીના એ રાજા સદા મુદિત રહેતા, એના મૂર્ધાભિષેક થએલા હતા, એનાં માતાપિતા વિશુદ્ધ વંશનાં હતાં.

એ, મનુષ્યોના ઇંદ્ર સેય રાજા સીમ'કર સીમ'ધર ક્ષેમ'કર ક્ષેમ'ધર હતા એ માટે જ જનપદના પિતા જેવા હતા; જનપદના પાલક અને પુરાહિત, જનપદમાં સેતુઓ રલ્ અને કેતુઓ કરનાર એ રાજા, નરવર, પુરુષપ્રવર, પુરુષ-સિંહ, પુરુષવ્યાઘ, પુરુષાશીવિષ, પુરુષવરપુંડરીક અને પુરુષવરગ'ધહસ્તી હતા.

સમૃદ્ધિવાળા કાંતિએ દીપતા એ સેય નૃપ પ્રસિદ્ધ હતા. ભવના, શયના, આસના, યાના અને વાહના એની પાસે વિપુલ-વિસ્તીર્ણું હતાં,એના ભંડારમાં ઘણું ધન, સુવર્ણું અને ૨જત-૨૧૫ું ભરેલું હતું, અર્થલાભના<sup>૩૦</sup> ઉપાયાને કરી જાણુનાર એના રાજ્યમાં એઠવાડમાં પણ ઘણાં ભાત- પાણી ફેંકી દેવામાં આવતાં અર્થાત્ લાેકા ખાધેપીધે સુખી હતા.

ઘણા દાસો, દાસીઓ, બળદો, પાડાઓ, ગાયા અને ઘેટાંઓના એ પ્રલુ<sup>૩૧</sup> હતા, એના યંત્રકાશ, અન્નકાશ, ધનકાશ અને આયુધકાશ ભરેલા રહેતા, બહુ દૂબળાઓના એ મિત્ર હતા—એવા એ સેય રાજા આમલકપ્પા નગરીમાં અકંટક રાજ્ય ચલાવતા હતા—એના રાજ્યમાં ક્યાંય દુકાળ, મરકી વગેરે ઉપદ્રવા ન હતા, સદા સુભિક્ષ રહેતા એથી એનું રાજ્યશાસન શિવરુપ અને ફામરુપ લેખાતું.

દ રાણી ધારિણી હાથેપગે સુકુમાળ હતી, તેની પાંચે ઇંદ્રિયોમાં કે અંગમાં કાઇ પ્રકારની ખાડ ન હતી, તેનાં અંગપ્રત્યંગા સામુદ્રિક લક્ષણા, <sup>3ર</sup> વ્યંજના અને ગુણાથી સુકત હતાં, વજનમાં અને ઉંચાઇમાં તે બરાબર માપસર<sup>33</sup> હતી, દેખાવમાં ચંદ્ર જેવી પ્રિયકર જણાતી, મુડીમાં આવી જાય એવી તેની પાતળી કડ<sup>38</sup> મજબૂત અને ત્રિવલીવાળી હતી.

પૂર્ણ ચંદ્રમુખી એ રાણી કાનામાં કુંડળ પહેરતી, કપાેલાે ઉપર કસ્ત્રી લગાડતી, એની આકૃતિ, શૃંગાર અને વેશ બધું ચારુ–સારું હતું, બાેલવે, ચાલવે અને હસવે એ કુશળ હતી, વિવિધ ચેષ્ટાએા, વિવિધ વિલાસા, લલિત સંલાપા અને યુક્ત ઉપચારા કરવામાં તે વિશેષ નિષ્ણાત હતી.

એવી એ અંગે અંગે અનુપમ લાવણ્ય ધરતી ધારિણી રાણી સેચ રાજા સાથે અનુરક્ત હતી અને તેની સાથે મ-નુષ્યના શખ્દ, સ્પશ<sup>°</sup>, રસ, સ્૧૫, ગંધ એ પાંચ પ્રકારના કામભાગાને<sup>૩૫</sup> અનુભવતી રહેતી હતી. ૭ આ તરફ---

એ રાજા રાણીના રાજ્યકાળમાં ગામેગામ કરતા અને સુખે સુખે વિહરતા શ્રમણ ભગવાન મહાવીર<sup>3 ર</sup> આમલકપ્પાનગરી તરફ પધાર્યા, અને નગરીથી બહાર ઇશાનખૂણા તરફના અંબસાલવણ ચૈત્યમાં પૂર્વવર્ણિત વનખંડથી વિરાજિત અશોક વૃક્ષની નીચે આવીને ઊતર્યા, ત્યાં તેઓ યથાચિત અવગ્રહ<sup>36</sup> ધારણ કરી પૂર્વભિમુખ<sup>36</sup> થઇ એ કાળી શિલાપાટ ઉપર પર્યકાસને <sup>36</sup> રહી સંચમ અને તપથી આત્માને ભાવિત કરતા રહેવા લાગ્યા.

એ શ્રમણ ભગવાન મહાવીર આદિકર, તીર્થંકર, સ્વયં સં ખુદ, પુરુષોત્તમ, પુરુષસિંહ, પુરુષવરપુંડરીક, પુરુષવરગંધહસ્તી, અભયદાતા, નેત્રદાતા, માર્ગંદશંક, શરણદાતા, જીવિતદાતા, જે દીપસમાન, ત્રાણસ્ત્રપ, શરણસ્ત્રપ, ગતિ—આશ્રય—સ્ત્રપ, આધારસ્ત્રપ, ધર્મ ચક્રને પ્રવર્તાવનાર, વિશુદ્ધ જ્ઞાન અને દર્શનથી યુક્ત, છદ્મરહિત, જિન—જય મેળવનાર, જિતાવનાર, જે તરનાર, તારનાર, મુક્ત, મુકાવનાર, ખુદ્ધ, બાધ આપનાર, સર્વજ્ઞ, સર્વદર્શી અને અ-પુનરાવર્તનની શિવસ્ત્રપ, અચલ, અરાગ, અક્ષય અવ્યાખાધ સિદ્ધિને મેળવવાના અભિલાષી એવા હતા.

૮ એમના શરીરની ઉચાઇ<sup>૪૨</sup> સાત હાથ, સંસ્થાન સમચારસ અને સંહનન–શરીરના બાંધા–વજ જેવા મજખૂત હતા. શરીરની અંદરના વાયુઓ અનુકૂળ રહેતા, મલાશય કંક પક્ષીના મલાશય જેવા નીરાગ, જઠર પારે-વાના જઠર જેવું તીવ, મલવિસર્જનનાં સ્થાન પક્ષીનાં મલ- વિસર્જનનાં સ્થાન જેવાં નિર્લેષ અને પીઠ, અન્ને તરફનાં પાંસળાં તથા ઉરુ સુજાત હતાં.

એમનાે ધાસ સુગ'ધી, <sup>૪૩</sup> નીરાેગી ઉત્તમ માંસ, છ**ાી** ઉદાત્ત અને પ્રશસ્ત, શરીર નિમેળ અને અંગેઅંગમાંથી ઝરતું લાવણ્ય અસાધારણ હતું.

લાઢાના ઘણુની જેવી સુખદ્ધ સ્નાયુવાળી અને શિખર જેવી ઉન્નત ખાપરી ઉપર શિરાભાગ, માથાના વાળ ઘન-નિચિત—લગાલગ ઉગેલા—વાંકડિયા જમણા વાંકવાળા સુંવાળા અને ભમરા જેવા કાળા, વાળ ઉગવાની ચામડી—કેશાંતભૂમિ —સાના જેવી ચમકતી અને દાડિમના કુલ જેવી સ્નિગ્ધ, છત્ર જેવું ઉંચું ઉત્તમ ઉત્તમાંગ—મસ્તક, વ્રણવિનાના એકસરખાં અર્ધચંદ્ર જેવા લલાટપટ અને પૂર્ણચંદ્ર સમાન સામાકારમુખ,

સાંભળવામાં સરવા પ્રમાણુયુક્ત અન્ને કાન, માંસ**થી** ભરેલા પુષ્ટ અન્ને કપાલ, ધનુષ જેવી વાંકડી કાળી આ**છી** ભમરા, ખીલેલાં કમળ જેવાં એકાદ ધાળા વાળવાળી<sup>૪૪</sup> પાંપ-ણુવાળાં અન્ને નયના, ગરુડની નાસિકા જેવી ઉત્તુંગ લાં**બી** સરળ નાસિકા, પરવાળા જેવા અન્ને હોઠ,

ચંપાની કળી જેવા નિમ'ળ<sup>૪૫</sup> એક શ્રેણીઅદ્ધ અ**ધા** દાંત, અગ્નિથી **ધમેલા સાેનાના જેવું સતું તાળવું અને** જીભ, અવસ્થિત–અવસ્થાસૂચક અને ્સુવિભક્ત રમશ્રુ–દાઢી મ્'્છ,<sup>૪૬</sup> શાર્ફ'લની હડપચી જેવી માંસલ પ્રશસ્ત હડપચી,

પ્રમાણસર ચાર આંગળ ઉંચી ઉત્તમ શંખ જેવી રુપાળી ડાેક, ઉત્તમ પાડા વરાહ સિંહ શાદ્ધાલ **ખળદ**  અને હાથીના ખભા જેવા ભરાવદાર મજખૂત ખભા, સુખદ્ધ સાંધાવાળી સુશ્લિષ્ટ સ્થિર પુષ્ટ પાંચામાં સુસંસ્થિત નગરના દરવાજા પાછળ રહેલા ભાગળ જેવી ગાળ અને ધાંસરા જેવી લાંખી ભુજાઓ,

શેષનાગે વિસ્તારેલી કૃષ્ણ જેવા વિપુલ અને ઉંચા કરેલા ભાગળ જેવા ૯ઢ ખાહુંએા, રાતી કાેમળ માંસલ અને શુભ ચિહ્નાેવાળી હશેળી, પાંચે આંગળીએા સિધી કરતાં જેમાં એક પણ કાહ્યું ન દેખાય તેવા નિશ્છિદ્ર પ્રશસ્ત પંજો, લાેહીથી ભરેલી કાેમળ પાંચ પાંચ આંગળીએા, તાંબા જેવા રાતા સ્નિગ્ધ ચમકતા નખા,

હથેળીમાં ચંદ્ર, શંખ, ચક્ર, સ્વસ્તિક અને સૂર્યની જેવી રેખાએ, પહેાળી વિશાળ સાનાની પાટ જેવી ઉજ્જવલ સમતલ-એક સરખી અને શ્રીવત્સના<sup>૪૭</sup> ચિહ્નથી શાભતી છાતી, હાડકાં ન દેખાય તેવા માંસલ ખરડા, કનકની ક્રાન્તિ જેવી કાન્તિવાળું રાગરહિત નિર્મળ સુજાત શરીર,

સંગત સંનત સુંદર અને સુજાત પડખાંઓ, કાખની નીચેના બન્ને બાજીના ભાગા બરાબર પ્રમાણસર અને પુષ્ટ, આછી ઋજુ સ્નિગ્ધ અને રમણીય રુંવાટી–રામરાઈ, માછલી અને પક્ષીની કુક્ષિ જેવી સુજાત પુષ્ટ કુક્ષિ, માછલી-ના ઉદ્દર જેવું ચમકતું ઉદ્દર, ઇંદ્રિયા બધી નિર્મળ,

પદ્મ જેવી વિશાળ નાભિ, મુસલ દર્પણ અને વજ-ના મધ્ય જેવા મધ્યભાગ,<sup>૪૮</sup> ઉત્તમ ઘાડા અને સિંહની કટી જેવા કટી ભાગ, શ્રેષ્ઠ ઘાડાના ગુપ્ત ગુદ્ય ભાગ જેવા ગુપ્ત સુજાત અને નિરુપલેપ ગુદ્ય ભાગ, ઉત્તમ હાથી જેવી મલપતી લલિત અને વિક્રમવાળી ગતિ, હાથીની સુંઢ જેવા શાેભન ઉરુઆ, ઢાંકણીમાં ખરાખર બેઠેલા માંસલ ખન્ને ઘુંટણાે, હરણાે જેવા રુડી વૃત્ત જ'ઘાઓ, સુશ્લિષ્ટ સુસંસ્થિત અને ખહાર ન કળાય તેવા ઘુંટીઓ,

કાચળાના ચરણ જેવા સુપ્રતિષ્ઠિત ઉન્નત ચારુ ચરણા, નાની માેટી છતાં પગની આંગળીઓ સુસંહત અને કાેમળ, પગના નખાે રાતા અને ચમકતા, તળિયાં રાતાં કમળના પત્ર જેવાં સુકાેમળ અને મૃદુ, પગમાં પર્વત નગર મગર સાગર ચક વગેરેની જેવી ઉત્તમ રેખાઓ,

વિશિષ્ટ રુપ જાજવલ્યમાન અગ્નિ, ચમકતી વીજળી, અને તરુણ સૂર્યની જેવું ઉગ્ર તેજ તથા અંગમાં ઉત્તમ પુરુષનાં અંગમાં હાય એવાં એક હજાર આઠ સુલક્ષણાં. પ્રક્રમણ ભગવાન મહાવીર શરીરે એવા પ્રકારના હતા.

૯ સ્વભાવે શ્રમણભગવાન મહાવીર અનાસવ–આસવ<sup>૫૦</sup> વિનાના–સામાજિક વા આધ્યાત્મિક દ્વષણ જેથી ઉત્પન્ન થાય તેવી પ્રવૃત્તિ વિનાના, મમતારહિત, અકિંચન<sup>૫૧</sup>–ઐચ્છિક ગરીબીને વરેલા–અપરિગ્રહી, સંસારના સ્રોતે–પ્રવાહે–નહિ વહેનારા, આસક્તિ વિષયાનુરાગ દ્વેષ અને અજ્ઞાનથી પર રહેલા, નિર્ગ્રથ પ્રવચનના ઉપદેશક, શ્રમણ શાસ્તાઓના નાયક–તેમના વ્યવસ્થાપક,શ્રમણાના અધિપતિ, શ્રમણવૃંદમાં પરિવત°ન કરનાર<sup>૫૨</sup> –કાન્તિ કરનાર, ખુહોને છાજે એવા ચાંગીશ અતિશયોથી<sup>૫૩</sup> સંપન્ન હતા.

વચનના પાંત્રીશ ગુણાથી પક સંયુક્ત એવા શ્રમણ લગવાન મહાવીર જે વખતે આમલકપ્પા નગરીમાં આવ્યા તે વખતે તેમની સાથે આકાશગત ધર્મચક આકાશગત<sup>પપ</sup> છત્ર આકાશગત ધેત ચામરા, પાદપીઠ સહિત આકાશસ્ક્રિટિકમય-સ્વચ્છ–સિંહાસન અને આગળ ખેં:ચાતા <sup>પર</sup> ધર્મ<sup>દ</sup>વજ એ બધું હતું; તથા ચૌદ હજાર શ્રમણા <sup>પ૭</sup>–સાધુઓ અને છત્રીશ હજાર શ્રમણીઓ સાથે સંપરિવરેલા શ્રમણ ભગવાન મહા-વીર કરતા કરતા ત્યાં આવ્યા હતા.

૧૦ જે વખતે શ્રમણ ભગવાન મહાવીર ત્યાં આવ્યા તે વખતે આમલકપ્યા નગરીમાં ઠેરઠેર—તરભેટામાં ત્રિકમાં ચાંચરમાં ચતુર્મુખામાં—ચાંકઠામાં—રાજમાંગું માં અને શેરીઓમાં—જ્યાં સાંભળા ત્યાં ઘણા લાકા પ્રવાસ અને શેરીઓમાં—જ્યાં સાંભળા ત્યાં ઘણા લાકા પરસ્પર એમ કહેતા હતા કે હે દેવાનુપ્રિયા! આકાશગત છત્ર વગેરે સાથે સંયમ અને તપથી આત્માને ભાવિત કરતા શ્રમણ ભગવાન મહાવીર અહીં આવ્યા છે તો તેવા પ્રકારના અરહંત ભગવંતાનાં માત્ર નામગાત્ર પણ કાને પહે તોય મોટા લાભ છે, તા પછી તેમની સામે જવાના તેમને વાંદવાના નમવાના તેમની પાસે જઇ કેટલાક ખુલાસા પૂછવાના અને તેમની પર્યુપાસના—સેવા કરવાના પ્રસંગ મળે તા તો જે લાભ થાય તે માટે કહેવું જ શું?

૧૧ આર્ય પુરુષનું એક પણ ધાર્મિક સુવચન કાને પહે તાેપણ તે શ્રેચરૂપ છે તાે પછી તેમની પાસે જઇ વિપુલ અર્થ–ઘણી હકીકતાે જાણવાનાે પ્રસંગ સાંપહે તાે તેથી જે શ્રેય થાય તે માટે કહેવું જ શું ?

૧૨ તો હે દેવાનુપ્રિયેઃ! આપણે જઈએ અને શ્રમણ ભગવાન મહાવીરને વાંદીએ નમીએ સત્કારીએ સન્માનીએ અને કલ્યાણુરુપ મંગળમય દિવ્ય ચૈત્યની પેઠે તેમની પર્શુપાસના કરીએ તો એ, આપણે માટે આ ભવ પરભવ અને જન્મ જન્માંતરમાં હિતરુપ થશે, સુખરુપ અને નિઃશ્રેયસરુપ નીવડશે.

93 આમ વિચારીને ઘણા ઉથ્રા<sup>પ૯</sup> ઉથ્રપુત્રા ભાગા ભાગપુત્રા રાજન્યા ક્ષત્રિયા પ્રાદ્મણા ભટા યાધા પ્રશાસ્તાઓ મલ્લકિઓ લિચ્છવિપુત્રા લિચ્છવિઓ અને બીજા ઘણા માંડલિક રાજાઓ યુવરાજો રાજમાન્ય પુરુષા મડંબાધિપા કોંડું બિકાે–કણબીઓ ઇભ્યા શ્રેષ્ઠિઓ સેનાપતિઓ સાર્થ-વાહા વગેરે અનેક લાકા જ્યાં ભગવાન ઊતર્યા હતા ત્યાં જવા નીકળ્યા.

૧૪ એમાંના કેટલાક ર શ્રમણ ભગવાન મહાવીરને વાંદવાની—નમવાની વૃત્તિવાળા હતા, કેટલાક માત્ર ભગવાનને જોવાના ઇચ્છુક હતા, કેટલાક તો 'ભગવાન કેવા હાય' એ જાતના કુત્રહલથી જવા પ્રેરાયા હતા, કેટલાકને અર્થવિનિશ્ચય—ખુલાસા મેળવવા હતા, કેટલાકને એમ હતું કે ત્યાં જઈશું તો અશ્રુતપૂર્વ સાંભળશું અને જે સાંભળ્યું છે તે સંખંધી શંકાઓ દૂર કરશું, કેટલાકે એમ ધારેલું કે આપણે તો ભગવાનની પાસે સર્વ પ્રકારે મુંડભાવ ધારણ કરી અગાર—ઘર છાડી અનગાર થશું, કેટલાકે એવા સંકલ્પ કરેલા કે આપણે પાંચ અણુવતવાળા અને સાત શિક્ષા—વતવાળા એમ ખાર પ્રકારના ગૃહિધર્મ સ્વીકારશું, કેટલાક તો માત્ર જિનભક્તિના રાગથી પ્રેરાયા હતા અને કેટલાક ગતાનુગતિક હતા અર્થાત્ તેઓ એમ સમજેલા કે આ

બધા જાય છે ત્યારે આપણે પણ જવું એ શિષ્ટતા છે— ચાગ્ય છે: એમ જીદી જીદી વૃત્તિવાળા તેઓ બધા લગવા-નની પાસે જવા નીકળ્યા.

૧૫ શ્રમણુ ભગવાન મહાવીરની પાસે જનારા એ બધા ન્હાએલા, તેમણે અલિકર્મ<sup>ર ૧</sup> કરેલું, તિલક વગેરે લગા-ડેલાં, માથે ડાેકે માળાએા નાખેલી, હાર અર્ધાહાર ત્રણસરા હાર લટકતાં ઝુંમણાં કિટ્સ્ત્ર–કણુદાેરા વગેરે આભરણા પહેરેલાં અને સુંદર વસ્ત્રો સજેલાં તથા શરીરે ચંદન લગાડેલું,

એએ કેટલાક ઘાઉ ચહેલા, કેટલાક હાથી ઉપર બેઠેલા, રથ ઉપર ચહેલા, ઘુમ્મટવાળી પાલખીમાં બેઠેલા, અને ઝૂલતી પાલખીમાં આવેલા હતા; વળી માટા જનસમુદા-યથી વિંટાએલા કેટલાક માત્ર પગે ચાલીને જતા હતા. એ બધા જનારાઓના અવાજ એટલા બધા થતા હતા કે જાણું કાઇ ખળભળેલા મહાસમુદ્ર ગાજતા નહાય.

૧૬ આમલકપ્યા નગરીથી ખહાર ઈશાન ખૂણામાં આવેલા અંબસાલવણ ચૈત્યમાં એએ! બધા જઇ પહોંચ્યા. ત્યાં છત્ર વગેરે તીર્થકરના અતિશેષા જેતાં તેઓ પાત-પાતાનાં યાન વાહન ઊભાં રાખી ઊતરી પડ્યા—યાના છાડી નાખ્યાં, વાહના ચરવા છટાં મૂકી દીધાં અને એએ! ભગવાનની પાસે આવી પહોંચ્યા, તેમને ત્રણ પ્રદક્ષિણા દીધી, વંદના કરી નમસ્કાર કર્યા અને ભગવાનની શુશ્રૂષા કરતા તેઓ બહુ દ્વર નહિ તેમ બહુ નજીક નહિ એ રીતે હાથ જોડીને તેમની સામે વિનયપૂર્વક એઠા.

આમલકપ્પાના રાજા સેય અને રાણી ધારિણી પણ એ અધાની સાથે શ્રમણ ભગવાન મહાવીરની સેવામાં જોડાયાં હતાં.

૧૭ આમલકપ્પાના રાજા સેય, રાણી ધારિણી અને ત્યાંના જનસમુદાયને ઉદ્દેશીને શ્રમણુગણમાં પરિવર્તન કરનાર શ્રમણ ભગવાન મહાવીરે પાતાની ધર્મસંશોધક વાણી સંભળાવી. તેમણે <sup>૧૨</sup>કહ્યું કે—

(૧) " જે મનુષ્યા દુર્બુદ્ધિથી પ્રેરાઇને પાપકર્મા કરી તે દ્વારા ધન પેદા કરે છે તેઓ આ વિરાટ વિશ્વને દુઃખના ઊડા ખાડામાં ધક્કેલે છે અને પાતે પણ સતત તરફડિયાં મારતાં મારતાં ઝુરી ઝુરીને ઉપડી જાય છે-છેવટે લેશ પણ શાંતિ પામતા નથી. આ સંસારમાં શાંતિ પણ છે અને અશાંતિ પણ છે. શાંતિ કે અશાંતિ મેળવવી માનવીના પાતાના હાથનીજ વાત છે. મનુષ્યમાં તૃષ્ણાવૃત્તિ વિશેષ અળવાન છે તેને લીધે એ સુખદુઃખનું ખરું સ્વરુત્પ સમછ શકતાે નથી, ઉલડું દુઃખને સુખ સમજે છે અને સુખને દુ:ખ સમજે છે. એ તૃષ્ણાવૃત્તિની પ્રબળ બળવત્તાનેજ લીધે ક્રોધ વધે છે, મૂઢતા વ્યાપે છે અને મનુષ્ય પાતાનું-પાતાના સ્વરવપતું-પાતાના કર્તવ્યતું ભાન ભૂલી જાય છે એટલે આખર તે માનવ મટી દાનવી વૃત્તિ ઉપર આવી જાય છે. આમ થવાથી મતુષ્યોની પરસ્પર હિતકારિણી ખંધુતાની વૃત્તિ શિથિલ થાય છે, તેથી અન્યાેઅન્ય વૈર-વૃત્તિ પેદા થઇ સર્વત્ર અશાંતિ ઉપજાવે છે. શું મનુષ્ય, પશુ કે પક્ષીએ। વા આ સ્થાવર જગત એ બધું એ ધખ-

ધખતી અશાંતિમાં હાેમાય છે, માટેજ ધન પેદા કરનારા લાે-કાૈએ પરસ્પર બંધુતાની વૃત્તિનાે નાશ ન થાય તેતરફ વિશેષ લક્ષ્ય રાખી પાતપાતાના વ્યવહાર કરવા ઘટે. અન્યથા કાઇનું શ્રેય થવાતું નથી. માત્ર ધન પેદા કરનારા આ વિચાર ભાગ્યેજ કરે છે કે તેની ધનતૃષ્ણાની આગમાં આજસુધીમાં કેટલાં માનવી હાેમાચાં, કેટલાં પશચ્યા અને પક્ષી ખળીને ખાખ થઈ ગયાં, કેટલાં કાેટિ વૃક્ષા કપાયાં, કેટલાં બધાં સ્વચ્છ પાણીના હામ થઈ ગયાે, કેટલી બધી સ્વચ્છ હવાને અગાડી નાખી તેના વિનાશ થયા અને વિનાશ પામતી કેટલી આગે કેટકેટલાંને બાળી નાખ્યાં. ધન પેદા કરવાની આ રીત-નુંજ નામ દુર્બુ હિ છે-ઘાર હિંસા છે-પરસ્પર ખંધુતાની વૃત્તિ શિથિલ થવી એ દાનવી વૃત્તિનું મુખ્ય લક્ષણ છે. એ ધર્મની, પુષ્યની, સુખની અને પ્રાણી સાત્રની નાશક છે એ ભૂલવું ન જોઇએ. ક્રિયાકાંડનું હાડપિજર એ વિશુદ્ધ 'ધર્મ' નથી પણ તે હાડપિંજરમાં પરસ્પર અંધુતાર્<u>∿પ અહિ</u>ં-સાવૃત્તિના પ્રાણ સંચારવા એજ શુદ્ધ ધર્મ ના પાચા છે, માટેજ આર્ય પુરુષોએ એક અહિંસાને પરમ ધર્મ કહેલા છે.

(૨) "વિલાસી મનુષ્ય એમ માનતો હોય કે મારું શરણ તો ધન છે, મારે પરસ્પર બંધુતાની વૃત્તિ કેળવવાની શી જરૂર છે? તો એમ માનતો એ મૂઢ ખાંડ ખાય છે. માત્ર ધન હોવાને લીધે આજસુધીમાં કાેઇનું ત્રાણ થયું નથી અને હવે પછી થશે પણ નહિ. આ લાેક કે પર-લાેકમાં તેજ સુખી થશે કે જેનામાં વ્યાપક ભ્રાતૃભાવની જયાેતિ પ્રકૃદી હાેય અને જેનાે બધા વ્યવહાર એ વ્યાપક

**ભ્રાતૃભાવ ઉપરજ ચાલતાે હાેય.** 

- (3) " તૃષ્ણાનું ચક્ર એટલું બધું પ્રબળ છે કે મનુષ્ય તેનાથી શીઘ્ર છૂટા થઈ શકતા નથી-ઈચ્છા છતાં પાતાના વ્યવહારામાં વિવેકપૂર્વક રહી શકવામાં શિથિલતા આવ્યા કરે છે; આમ છતાં મુમુક્ષુ જનાએ ગલરાવાનું નથી જ, તેઓએ તા વારવાર પ્રબળ પ્રયત્ન કર્યા કરવાના છે અને તૃષ્ણાની પ્રવૃત્તિઓના પાશમાં ન ક્સાતાં આત્મસંશાધનાના પ્રયત્નામાં મચ્યાજ રહેવાનું છે.
- (૪) "જુઓ—જે આ શ્રમણા અહીં બેઠેલા છે તેઓ. તષ્ણાના ચક્રથી છૂટવા માટેજ શ્રમ કરી રહ્યા છે. તમે એમ ન સમજતા કે શ્રમણનાે માત્ર વેશ પહેરવાથી શ્રમણ શ્રુઇ જવાય છે. આ તા એક પ્રકારની શાળા છે. જેમતમે નિશાળમાં જઇને અંકજ્ઞાન વગેરે વિદ્યાએ। શિખા છા તેમ આ મારી શાળાના શ્રમણ વિદ્યાર્થીએ। તૃષ્ણાના ચક્રને છેદવાની વિદ્યાંઓ શિખી રહ્યા છે, તેઓ એ માટે સબળ પ્રયત્ન કરે છે. છતાંય તૃષ્ણાનાં નવાં નવાં સ્વપા તેમને વાર'વાર સતાવે છે જેથી તેઓમાં પણ ભારે અસમ જસતા ફ્રેલાઇ રહે છે; આમ છતાંય તેમને કહું છું કે તેઓએ મુમુક્ષાવૃત્તિના એક છાંટા બાકી હાય ત્યાંસુધી જરાય ગભરાવાનું નથી, પણ આરંભેલા પ્રયત્નમાંજ દિનપ્રતિદિન શિથિલતા છોડી સવિશેષ ઉગ્ર ખનવાનું છે. કાેઈ તમે કહેશા કે શ્રમણ થયા પછી વળી તૃષ્ણા શાની? તેા મારે જણા-વવું જોઈએ કે તૃષ્ણા કાંઇ ધનની, સ્ત્રીની કે પુત્રની જ હાેય છે એમ નથી, એ તાે અનેક સ્વાંગા કરીને પ્રાણી-

માત્રને સતાવ્યા કરે છે. શ્રમણાએ ધન મૃક્યું, સ્ત્રી અને વહાલાં માતપિતા છાડ્યાં છતાં તેઓમાં વેશની, ઉપકરણની, ખાવાપીવાની, ચેલાચારીની, ગુરુની, ઉપાસકની, વાચનાની, વેશમાં પણ અમુકજ પ્રકારના વેશની અને સૌથી માેટામાં માેટી હાનિકારક તૃષ્ણા માેટા થવાની–માેટા કહેવરાવવાની છે. તૃષ્ણાનાં આ રાક્ષસી સ્વરુપો આ શ્રમણાને પણ ઘડીએ પળે નડચાજ કરે છે–વેશ અને ઉપકરણાની તૃષ્ણામાંથી ખચવા નગ્નભાવ ધારણ કરવા જતાં તેનીજ એક તૃષ્ણા ખંધાઇ ગઇ, ખાવાપીવાની જાળમાંથી ખચવા અનશનવતા આદરતાં તેમાંજ ફસાઇ જવાજેલું થયું, મનને ઠેકાણે લાવવા ભયંકર ઉગ્ર તપા, ઘાર દેહદંડના અને કેશલંચન વગેરે દ્યારાતિદ્યાર બાહ્ય કષ્ટો કરવા જતાં તેમાંજ ટેવાઇ રસલીન થવા જેવું થયું : આમ અનેક ઉગ્ર ઉપચારા ચાલ છતાંય હુજુ આ શ્રમણા ઠેકાણે આવતા નથી; તેમ છતાંય મારી શ્રહા છે–મારા અચળ વિશ્વાસ છે કે પ્રણળ પ્રયત્નની સામે તુષ્ણા એક ક્ષણ પણ ટકી શકવાની નથી. મારા પાતાના જાતિ અનુભવથી કહું છું કે તમે પણ તૃષ્ણાની સામે મારચા માંડશા તા જરૂર તેને છેદીને વિજય વરવાનાજ.

(૫) " ઘેર સાના રૂપાના કૈલાસ પર્વત જેવડા અસંખ્યા પહાડા હાય તાપણ એ દુઃખદ તૃષ્ણા શમતી નથી-એ તા આકાશ જેવી અમાપ છે. એનું શમન તા વિવેકપૂર્વ'ક રહેવામાં છે અને તે પ્રમાણે પાતપાતાના સર્વ' વ્યવહારા ચલાવવામાં છે."

સર્વ સુખકર ભ્રાતૃભાવને ક્રીવાર યાદ દેવરાવી **ભગ-**વાને પાતાની દેશના પૂરી કરી. આમલકપ્પાના એ જનસમુદાય ભગવાનની ઉક્ત દેશના સાંભળીને વિશેષ પ્રમુદિત થયા અને 'ભગવાને નિર્જથ પ્રવચન ઠીક કહી ખતાવ્યું છે' 'એવા કાઈ શ્રમણ કે પ્રાદ્મણ નથી જે આ પ્રકારની ધર્મદેશના કરી શકે' એમ કહેતા કહેતા એ સમુદાય પાતપાતાના સ્થાનકે જઇ પહોંચ્યા.

૧૮ રાજા સેચ અને રાણી ધારિણી પણ ભગવાનની એ અપૂર્વ દેશના સાંભળીને પ્રસન્ન પ્રસન્ન થઈ ગયાં, તેમણે ભગવાનને વંદન–નમન કરી કેટલાક પ્રશ્નાના ખુલાસા પૃછી લીધા અને પછી તેઓ નિર્ગથ પ્રવચનની તેમજ ભગવાનની ચશાગાથા ગાતાં ગાતાં પાતાને મહાલયે આવી પહોંચ્યાં.

૧૯ જે સમયે શ્રમણ ભગવાન મહાવીર આમલકપ્પા નગરીની ખહાર આવેલા અંખસાલવણ ચૈત્યના <sup>રિંગ</sup>સમવસરણ-માં ખિરાજતા હતા તે કાલે તે સમયે <sup>રે૪</sup>સોધમ કેલ્પમાં સૂર્યાભ વિમાનમાં સુધર્મા નામની સભામાં સૂર્યાભસિંહાસન ઉપર ખેઠેલા સૂર્યાભદેવ પાતાના વિપુલ અવધિવડે સમગ્ર જંખ્ર-દીપ તરફ નજર નાંખી તેને ખરાખર નિરખી રહ્યો હતા.

૨૦ એ સૂર્યાલદેવના પરિવારમાં ચાર હજાર સામાનિક દેવા, પાતપાતાના પરિવારથી વિંદળાએલી તેની ચાર પદ્-રાણીએા, ત્રણ સભાએા, સાત સેનાએા, સાત સેનાધિપતિએા, સાળ હજાર આત્મરક્ષક દેવા અને સૂર્યાલવિમાનમાં રહે-નારા બીજા પણ ઘણા દેવા અને દેવીઓ હતાં.

ર૧ સૂર્યાભસિંહાસન ઉપર બેઠેલાે તે સપરિવાર સૂર્યા-ભાદેવ—નાટ્ય, ગીત, વાઘ, તંત્રી, તલ,તાલ, બીજાં વિવિધ વાજાંઓ અને વાદનકળામાં દક્ષ પુરુષ જેને વગાડે છે એવા મેઘની પેઠે ગાજતા મૃદંગ-એ બધાંમાંથી નીકળતા મધુર સ્વરા સાંભળતા સાંભળતા દિવ્ય લાગાને લાગવતા રહેતા હતા.

રર સૂર્યાલદેવે સમગ્ર જંખૂદીપને નિરખતાં નિરખતાં ભારતવર્ષમાં આમલકપ્પા નગરીની અહાર અંખસાલવણ ચૈત્યમાં આવી રહેલા અને યાગ્ય અવગ્રહપૂર્વક સંચમ અને તપથી આત્માને ભાવિત કરતા શ્રમણ ભગવાન મહાવીરને જોયા.

ર3 ભગવાનનું દર્શન કરીને તે સૂર્યાભદેવ <sup>૧૫</sup>હર્ષ-વાળા, તાેષવાળા અને આનંદિત ચિત્તવાળા થયા તથા ભગવાન તરફ એના મનમાં પ્રીતિ થઇ-પરમ સોમનસ્ય થયું. હર્ષના આવેગથી તેનું હૃદય ધબકવા લાગ્યું, એનાં કમળ જેવાં ઉત્તમ નેત્રા ખીલી ઉઠ્યાં, આનંદના વેગથી એનાં ઉત્તમ કડાં બેરખાં કેયૂર મુગટ બન્ને કુંડલા અને સુંદર હારથી સુશાભિત છાતી-એ બધું ચલાયમાન-હલું-હલું-થઇ ગયું.

ર૪ નીચે સુધી લટકતા પ્રલંખને અને કંપાયમાન થએલાં બીજાં આભૂષણોને ધારણ કરતા તે સૂર્યાભદેવ ભગવાન મહાવીરને જેતાંજ સંભ્રમ સાથે ત્વરા અને ચપળતાપૂર્વંક સિંહાસનઘી ઊભા થઈ ગયા, પછી તેણે પાદપીઠ ઉપર ચડી પાદુકાઓ—માજડીઓ—કાઢી નાખી અને તીર્થંકરની સામે સાત આઠ પગલાં જઇ ડાંબા ઘુંટણ ઉચા કરી જમણા ઘુંટણ ધરણી ઉપર ઢાળી મસ્તકને ત્રણ વાર ધરણી ઉપર નમાવ્યું. પછી જરાક માથાને ઉચું કરી કડાં અને બેરખાંથી સ્તબ્ધ થએલી ભુજાઓને ભેગી કરી, દશે નખ એક બીજાને અંડે એ રીતે બન્ને હથેળીએા સાથે રાખી શિરસાવત'પૂર્વક મસ્તકે અંજલિ જેડી તે આ પ્રમાણે બાેલ્યાેઃ

રપ યાવત્ અજરઅમર<sup>૧૧</sup> સ્થાનને પ્રાપ્ત થએલા અરિહંત ભગવંતોને નમસ્કાર થાએા, અજરઅમર સ્થાનને મેળવવાની વૃત્તિવાળા શ્રમણ ભગવાન મહાવીરને નમસ્કાર થાએા, અહીં રહેલા શ્રમણ ભગવાન મહાવીરને નમસ્કાર થાએા, અહીં રહેલા હું ત્યાં રહેલા શ્રમણ ભગવાન મહાવીર અહીં વીરને વાંદું છું, ત્યાં રહેલા શ્રમણ ભગવાન મહાવીર અહીં રહેલા મને જુએ છે:એમ કરીને તે સૂર્યાભદેવ ભગવાનને વાંદી નમી પાછા પૂર્વાભિમુખ થઇ સિંહાસન ઉપર બેસી ગયાે.

**૨૬** ત્યારપછી તે સૂર્યાભદેવના આત્મામાં <sup>૧૭</sup>ચિંતન-સ્વપ, અભિલાષસ્વપ આ આ પ્રકારના મનાગત સંકલ્પ– વિચાર–ઉત્પન્ન થયાઃ

રહ "યાગ્ય અવગ્રહપૂર્વ'ક સંયમ અને તપથી આત્માને ભાવિત કરતા શ્રમણ ભગવાન મહાવીર જંબ્રદ્રીપના ભાર-તવર્ષમાં આમલકપ્પા નગરીની અહાર અંબસાલવણ ચૈત્યમાં આવીને વિહરે છે તે મારે માટે શ્રેયરુપ છે.

ર૮ "તેવા પ્રકારના અરહંત ભગવંતાનાં માત્ર નામ ગાત્ર કાને પહે તાપણ તે મહાફલરૂપ છે, તા પછી તેમની સામે જવાના, તેમને વાંદવાના, નમસ્કાર કરવાના, તેમની પાસેથી કેટલાક ખુલાસા પૂછવાના અને તેમની ઉપાસના કરવાના પ્રસંગ મળે તાે તાે કહેવું જ શું? ર લ્માર્ચ પુરુષનું માત્ર એક ધાર્મિક સુવચન કાને પડે તાેપણ તે મહાફલરુપ છે, તાે પછી તેમની પાસેથી વિપુલ અર્થ-ઉપદેશ–મેળવવાના પ્રસંગ સાંપડે તાે તાે કહેલું જ શું ?

30 "તો હું શ્રમણ ભગવાન મહાવીરને વાંદ્રવા,નમવા, તેમના સત્કાર કરવા, સન્માન કરવા તથા તે કલ્યાણરૂપ, મંગળરૂપ, ચૈત્યરૂપ અને દેવરૂપ શ્રમણ ભગવાન મહા-વીરની પશુપાસના કરવા જાઉ.

39 "શ્રમણ ભગવાન મહાવીરની એ પર્યુપાસના મારે માટે–જન્મજન્માંતરમાં હિતકર, સુખકર, ક્ષમકર, <sup>૧૮</sup> કલ્યાણકર નીવડવાની છે અને નીવડશે": એમ તે સૂર્યાભદેવ વિચાર કરે છે. એ પ્રમાણે ગંભીરપણે વિચારીને તેણે પાતાના આભિયાગિક દેવાને બાલાવી તેમને આ પ્રમાણે કહ્યું:

3ર " હે દેવાનુપિયા! એમ છે કે, યાંગ્ય અવગ્રહને ગ્રહણ કરી સંયમ અને તપથી આત્માને ભાવિત કરતા શ્રમણ ભગવાન મહાવીર જં ખૂદીપના ભારતવર્ષમાં આમ-લકપ્પા નગરીની અહાર અં અસાલવણ ચૈત્યમાં આવીને વિહરે છે. તો હે દેવાનુપ્રિયા! તમે ત્યાં જાઓ અને અં અસાલવણ ચત્યમાં બિરાજતા શ્રમણ ભગવાન મહાવીરને ત્રણ પ્રદક્ષિણા કરી તેમને વાંદા, નમા અને પછી તમારાં નામ અને ગોત્રા તેમને કહી સંભળાવા, દળ તથા શ્રમણ ભગવાન મહાવીરના ઊતારાની આસપાસ ચારે બાજી યોજન-પ્રમાણ જમીનમાં અપવિત્ર, સહેલાં, દુર્ગંધી તણખલાં, લાકડાં, પાંદડાં કે કચરા વગેરે જે કાંઇ પડ્યું હાય તેને

ત્યાંથી ઉઠાવી દ્વર કરા અને એ જમીનને તદ્દન ચાકખી કરા. વળી, તેટલી જમીન ઉપર સુગંધી પાણીના છંટકાવ એવી રીતે કરા જેથી ત્યાંની ઉડતી અધી ધૂળ એસી જાય, અહું પાણીપાણી ન થાય અને વધારે કિચ્ચડ પણ ન થાય. પછી, જેની રજ જરા પણ ઉડતી નથી એવી જમીન ઉપર જલજ અને સ્થલજ એવાં પાંચ પ્રકારનાં સુગંધી પુષ્પોના વરસાદ એવી રીતે વરસાવા કે ત્યાં અધાં પુષ્પો ચત્તાંજ પડે, તેમનાં ડિંટિયાં નીચે રહે અને એ પુષ્પો અધાં જમીનથી ઉચે એક એક—જાનુ—હાથ—સુધી ઉપરાઉપર ખીચાખીચ રહે. આ ઉપરાંત તે જમીનને કાળા અગર, ઉત્તમ કિનરૂ અને તુરુકા સુગંધી ધૂપથી મઘમઘિત કરો અને એ રીતે એ ભૂમને સર્વ પ્રકારે દિવ્ય કરા—જયાં ઉત્તમ દેવ આવી શકે એવી સુંદરમાં સુંદર, સુગંધીમાં સુગંધી અને પવિત્રમાં પવિત્ર અનાવો—આમ કરી કારવીને પછી મને શીઘ સમાચાર પણ આપા."

33 આભિયાગિક દેવાએ 'શ્રીમાન દેવ જે કહે છે તે ખરાખર છે' એમ કહી સૂયાભદેવની એ આજ્ઞાને તે સહર્ષ વિનયપૂર્વક હાથ જેડીને સ્વીકારી અને પછી તેઓ ઈશાનકાેણુ તરફ જવા નીકળ્યા. ઈશાનકાેણુ તરફ જઇ વૈક્રિયસમુદ્દાત<sup>ુર</sup> વડે તેમણે સંખ્યેય યાજન લાંબા દંડ કાઢ્યો અર્થાત્ એ દ્વારા તે દેવાએ રત્ન, વજા, વૈડુર્ય, લાેહિ-તાક્ષ, મસારગલ્લ, હંસગર્ભ, પુદ્દગલ, સાગિધિક, જ્યાતિ-રસ, અંજનપુલક, અંજન, રજત, જાતરુપ, અંક, સ્ફ્રિક અને રિષ્ટનાં માેટાં–જાડાં પુદ્દગલા દ્વર કરી સૂક્ષ્મ પુદ્દગલાે લીધાં. પછી ફરી પણ વૈકિયસમુદ્ઘાત કરી તેમણે પાતાનાં ઉત્તર વૈકિયર પા બનાવ્યાં. આ રીતે તેઓ—આલિયાગિક દેવા—પાતાનાં રુપોને બનાવી ઘણી જ ત્વરાવાળી, વિશેષ વેગવાળી, અતિશય શીઘ્રતાવાળી, વધુમાં વધુ ચપલતાવાળી, પ્રચંડ દિવ્ય ગતિથી તીરછી દિશામાં જવા ઉપડ્યા. અસંપ્ય દીપ અને સમુદ્રોની વચ્ચાવચ્ચ થતા તેઓ જંબૂદ્રીપના લારતવર્ષમાં આવી પહેાંચ્યા. પછી ત્યાં આમલકપ્પા નગરીની બહાર જે તરફ અંબસાલવણ ચૈત્યમાં શ્રમણ લગવાન મહાવીર બિરાજયા હતા તે તરફ જઈ તે આલિયોગિક દેવાએ લગવાન મહાવીરની ફરતી ત્રણ પ્રદક્ષિણા કરી, તેમને વાંઘા, નમસ્કાર કર્યા અને પછી તેઓ આ પ્રમાણે બાલ્યાઃ

38 "હે લગવાન! અમે સૂર્યાલદેવના આભિયાગિક દેવા છીએ, આપ દેવાનુપ્રિયને વાંદીએ છીએ, નમીએ છીએ, સત્કારીએ છીએ, સન્માનીએ છીએ અને કલ્યાણરુપ, મંગ-ળરુપ, દેવરુપ અને ચૈત્યરુપ એવા આપ દેવાનુપ્રિયની પર્યું-પાસના કરીએ છીએ."

**૩૫** 'હે દેવા' એમ કહીને શ્રમણ ભગવાન મહાવીરે તે દેવાને આ પ્રમાણે કહ્યું:

" હે દેવા! એ પુરાતન છે, હે દેવા! એ કૃત્યસ્વપ છે, હે દેવા! એ કરણીયસ્વપ છે, હે દેવા! એ આચીર્જ છે, અને હે દેવા! એ સંમત મનાએલું છે કે ભવનપતિ, વાન-વ્યાંતર, જ્યાતિષિક અને વૈમાનિક દેવા અરહાંત ભગવાંતાને વાંદે છે, નમે છે અને તેમ કરી પાતપાતાનાં નામ— ગાત્રા કહી સંભળાવે છે. હે દેવા ! એ પુરાતન પદ્ધતિ છે અને તે સમ્મત થએલી છે."

35 ત્યારપછી, શ્રમણ ભગવાન મહાવીર જેમને ઉક્ત રીતે કહેલું છે એવા તે આભિયાગિક દેવા હિલત થયા અને યાવત્ પ્રકુષ્ટ હૃદયવાળા થયા. તેમણે શ્રમણ ભગવાનને વાંદી નમી ઉત્તરપૂર્વના ખૂણા તરફ જઇ વૈકિયસમુદ્ધાત કર્યો, તે દ્વારા સંખ્યેય યોજન લાંબા દંડ કાઢ્યો અર્થાત્ એ સમુદ્ધાતદારા તે દેવાએ માટાં–જાડાં–પુદ્દગલાને દ્વર કરી સ્ક્ષમ પુદ્દગલા લીધાં. પછી ફરી પણ વૈકિયસમુદ્ધાત કરી બરતે દેવાએ સંવર્તક વાયુની રચના કરી અને તે વાયુદ્ધારા શ્રમણ ભગવાન મહાવીરના જે સ્થળે ઊતારા હતા તે સ્થળની આસપાસ ચારે ખાજુ એક યોજન સુધીમાં જે કાંઇ અપવિત્ર–સહેલાં, દુર્ગધી તણખલાં, લાકડાં, પાંદડાં કે કચરા વગેરે પડ્યું હતું તે બધું ત્યાંથી ઉઠાવી દ્વર કરી યોજનપ્રમાણ ભૂમંડલને સ્વચ્છ કર્યું. લ્વે

30 વળી, ક્રરીવાર વૈકિયસમુદ્દ્રાત કરી તે દ્વારા તે દેવોએ પાણીભરેલાં વાદળની <sup>૭૪</sup> રચના કરી. જેમ કાેઇ કુશળ છંટારા પાણીભરેલા માટા ઘડાદ્વારા કાેઇ બગીચાને છાંટે અને તેને શાંતરજ–શીતળ કરે તેમ તે દેવાએ એ પાણી ભરેલાં વાદળદ્વારા એ સ્વચ્છ કરેલ ભૂમંડળ ઉપર સુગંધી પાણી વરસાવી–છાંટી ત્યાં ઉડતી ધૂળને બેસારી દીધી–તેને શાંતરજ–શીતળ બનાવી દીધું. પાણીને વરસાવતા મેઘ જેમ ગાજે છે અને વીજળીથી અબકે છે તેમ તે દેવાએ રચેલું

એ પાણીભરેલું વાદળ પણ પાણીને વરસાવતું ગાજતું હતું. અને વીજળીથી ચમકતું હતું.

3૮ વળી, ત્રીજી વાર વૈકિયસમુદ્દ્રાત કરી તે દ્રારા તે દેવાએ ફૂલભરેલાં વાદળની રચના કરી. જેમ કાઇ માળીના કુશળ યુવાન પુત્ર ફૂલભરેલી ચંગેરીઓદ્રારા રાજ-સભાને પુષ્પાથી મઘમઘિત કરી દે તેમ તે દેવાએ મેઘની પેઠે ગાજતા અને વીજળીથી ઝખકતા એ ફૂલભરેલાં વાદ-ળદ્રારા પાણીથી સુગંધિત કરેલી એ ભૂમિ ઉપર પાંચ પ્રકારનાં પુષ્પાને વરસાવી તેને ચારે બાજીથી રહેક મ્હેક કરી મૂકી અને જમીનથી ઉચે એકએક જાનુ—હાથ સુધી ઉપ-રાઉપર પુષ્પાથી ખીચાખીચ ભરી દીધી. તે પુષ્પા પણ તેમણે એવી રીતે વરસાવ્યાં કે દરેક પુષ્પનું હિટિયું નીચું રહે અને કળીઓવાળા ભાગ ઉપર રહે.

3૯ ત્યારપછી, પુષ્પાથી મઘમઘતા એ ભૂમંડળને કેમ જાણે સુગંધના મહાસાગર ન અનાવવા હાય તેમ એ દેવાએ ત્યાં ચારે બાજી ઉત્તમ કાળા અગર, ઉત્તમ કિનરૂ અને તુરુક્કના સુગંધી ધૂપ મૂકી તેને ઘણુંજ સુગંધિત કરી મૂક્યું અને એવી રીતે કરી તે સ્થળે દેવા પણ આવી શકે એવું તેને આકર્ષક અનાવી દીધું.

૪૦ હવે આ બધું ભૂમિશુદ્ધિને લગતું કામ પતાવી તે દેવા શ્રમણ ભગવાન મહાવીર તરફ આવ્યા, ત્યાં આવી તેમને વાંદી નમી ત્યાંથી પાતાના સ્થાન ભણી જવા નીકળ્યા. જે જાતની વેગવતી પ્રચંડ ગતિથી તેઓ આવ્યા હતા તેજ ગતિદ્વારા જતા તેઓ સૌધર્મકલ્પને સત્વર પહોંચી ગયા. ત્યાં જે તરફ સૂર્યાલનામનું વિમાન હતું અને સુધર્મા સભામાં જે તરફ સૂર્યાલદેવ બિરાજેલા હતા ત્યાં જઇ તેમણે સૂર્યાલદેવ તરફ વિનયપૂર્વક હાથ જોડી માથું નમાવી 'સૂર્યાલ-દેવના જય થાએ!–વિજય થાએ!' એવા પ્રદેશ કર્યો અને તેમણે તેને જણાવ્યું કે " હે મહારાજ! આપે અમને લગવાન મહાવીરના ઊતારાની આસપાસના ભૂમંડળને શુદ્ધ અને સુગંધિત કરવાની જે આજ્ઞા આપી હતી તે પ્રમાણે અમે બધું કરી આવ્યા છીએ અર્થાત્ આપે આપેલી આજ્ઞા અમે હવે આપને પાછી સોંપીએ છીએ."

૪૧ ત્યારપછી તે સૂર્યાભદેવ, એ આભિયોગિક દેવા પાસેથી તેમણે કહેલી ઉક્ત હકીકતને સાંભળીને–અવ-ધારીને હષિત થયા, તુષ્ટ થયા યાવત્ પ્રપુદ્ધ હૃદય-વાળા થયા.

૪૨ ત્યારબાદ તેણું પાતાના સેનાપતિ દેવને બાલા-વીને આ પ્રમાણે કહ્યું: "હે દેવાનુપ્રિય! સૂર્યાભવિમાનમાં આવેલી સુધમાં સભામાં એક માેટી સારા રણુકારાવાળી ઘંટા ટાંગેલી છે, જેના ઘેરાવા યાજનપ્રમાણ છે અને જે મેઘની પેઠે ગંભીર અને મધુર રણુકા કરે છે તે ઘંટાને તું શીઘ ઉલાળતા ઉલાળતા—ઉંચા ઉંચા ઘાષથી ઉદ્ઘાષણ કરતા કરતા આ હકીકતને જાહેર કર : હે દેવા! સૂર્યાભવિમાનમાં રહેનારા પ્રત્યેક દેવદેવીઓને સૂર્યાભદેવ આજ્ઞા કરે છે કે હે દેવા! જંબૂદ્ધીપના ભારતવર્ષમાં આવેલી આમલકપ્પા નગરીના અંબસાલવણ ચૈત્યમાં શ્રમણ ભગવાન મહાલીર સમાસર્થા છે, તેને વાંદવા માટે સૂર્યાભદેવ જનાર છે તો હે દેવાનુપ્રિયા! તમે પણ તમારી સર્વ શાેલા—ઋદ્ધિ—સમૃદ્ધિ સાથે અને પાેતપાેતાના પરિવાર સાથે સંપરિવૃત થઇ પાેત-પાેતાનાં યાન વિમાન ઉપર ચડી તેની સાથે જવા તૈયાર થાંઓ : આ માટે વિલંખ ન કરતાં વખતસર તમે અધાં સૂર્યાલદેવની સમક્ષ હાજર થઈ જાંઓ."

૪૩ એ પ્રકારની આજ્ઞા કરવાની સૂર્યાભદેવની સૂચના સાંભળીને તે સેનાપતિદેવ હવિત થયા અને તે—આજ્ઞા કરવાની સૂચનાને તેણે વિનયપૂર્વક સ્વીકારી. પછી તે સેના-પતિદેવ સૂર્યાભવિમાનમાં આવેલી સુધમાં સભામાં આવ્યા અને જયાં તે માટી સારા રણકારાવાળી અને વગાડતાંજ મેઘની પેઠે ગાજતી એવી યાજનપ્રમાણ ઘરાવાવાળી ઘટા ટાંગેલી છે ત્યાં જઈ તેણે તેને ત્રણ વાર ઉલાળી. એ ઘટાને ત્રણ વાર ઉલાળતાંજ સૂર્યાભવિમાનમાં એક માટા જખર-દસ્ત અવાજ થયા, તે અવાજ થતાંજ તે વિમાનમાં રહેલા ખધા મહેલા અવાજના પડછંદાથી ગાજી ઉઠ્યા. ઉપ

૪૪ એ મહેલામાં રહેનારા દેવા અને દેવીઓ પરસ્પર ક્રીડામાં મશગુલ હતાં, રતિમાં આસકત હતાં અને અનેક પ્રકારના વિલાસામાં તલ્લીન હતાં; તે બધાં એ ઘંટાના અવાજ સાંભળી એક્કાન થઇ ગયાં, ઘંટાના અવાજ સાંભળી તે બધાંને કુત્હુલ થયું. ઘંટાના અવાજ શાંત થયા પછી તે દેવા અને દેવીઓએ 'સોએ ભગવાન મહાવીરને વાંદવા માટે જનારા સૂર્યાભદેવ સાથે જવા તૈયાર થવું અને બરાબર વખતસર પાતપાતાનાં વાહન-યાના સાથે સૂર્યાભદેવની સમક્ષ હાજર થવું' એવી એ સેનાપતિદેવે સૂચવેલી સૂર્યાલ-દેવની આજ્ઞાને ધ્યાનપૂર્વ'ક સાંભળી.

જપ સેનાપતિદેવે સંભળાવેલી સૂર્યાભદેવની આજ્ઞાને સાંભળીને એ અધાં દેવા અને દેવીએા હર્ષિત થયાં. એમાંનાં કેટલાંકને તાે ભગવાન મહાવીરને વાંદવાની વૃત્તિ થઇ આવી, કેટલાંક તાે ભગવાન મહાવીરને પૂજવા માટે ઉત્સુક થઇ ગયાં, કેટલાંકને ભગવાન તરફ સત્કારના ભાવ ઊપ-જયા, કેટલાંક ભગવંત તરફ સન્માનવૃત્તિવાળાં થયાં, કેટ-લાંક માત્ર કુતૃહળવૃત્તિથી જ ભગવાનની પાસે જવાને તૈયાર થવા લાગ્યાં, કેટલાંકને એમ થયું કે ભગવાન પાસે જશું તા જેવું આજસુધી નથી સાંભળ્યું તેવું નવું સાંભ-ળશું; કેટલાંક એલું વિચારવા લાગ્યાં કે ભગવાન પાસે જશું તો અર્થોને, હેતુઓને, પ્રશ્નાને, કારણાને અને વ્યાક-રહ્યાને પૂછવાના પ્રસંગ મળશે. ખીજાં કેટલાંક માત્ર સૂર્યા-ભદ્દેવની આજ્ઞાની ખાતર જ તૈયાર થવા માંડ્યાં, કેટલાંક વળી પરસ્પરના અનુરાગથી ભગવાન પાસે જવાની તૈયારી કરવા લાગ્યાં, કેટલાંક જિનભક્તિના રાગને લીધે અને કેટ-લાંક ભગવાન પાસે જવાના પાતાના ધર્મ છે, આચાર છે, એમ સમજીને<sup>ઉર</sup> સજજ થવા લાગ્યાં. આ પ્રમાણે અનેક પ્રકારની વૃત્તિથી ઉત્સાહિત થઐલાં તે દેવા અને દેવીએા પાતપાતાની ઋદ્ધિ સમૃદ્ધિ અને પરિવાર સાથે તૈયાર થઈ પાતપાતાના યાન વિમાન સજજ કરી બરાબર વખતસર સૂર્યાભદેવની સમક્ષ હાજર થયાં.

૪૬ પાતે કરેલી સૂચના પ્રમાણે બરાબર વખતસર

હાજર થએલાં તે દેવા અને દેવીઓને જોઇને સૂર્યાભદેવ ખુશખુશ થઈ ગયાે. પછી તેણે પાતાના આભિયાગિક દેવાને બાેલાવીને આ પ્રમાણે કહ્યું: " હે દેવાનુપ્રિયા ! લાખ યાેજ-નના વિસ્તારવાળું એક માેડું યાન વિમાન તમે જલદી તયાર કરાે. એ માટા વિસ્તારવાળા યાનમાં સેંકડાે સ્તંભા ગાેઠવવાના છે. એમાં જાત જાતના હાવભાવવાળી અનેક પૂતળીઓ જડવાની છે, જ્યાં ત્યાં શાેભે એ રીતે વરુ, વૃષભ-**ખળ**દ્દ, ઘાેડા, મનુષ્ય, મગર, પક્ષી, સ**પ**ે કે વાઘ, કિન્નર, શરભ, ચમરી ગાય, હાથી, વનવેલાે અને કમળવેલાે એ ખધું ચીતરવાનું છે. થાંભલાએ ઉપર વજની વેદિકાએ અનાવવાની છે, વિદ્યાધર અને વિદ્યાધરીનું જેડલું જેમાં ફરતુ<sup>\*</sup> દેખાય એવાં અનેક યંત્રાે તે વિમાનમાં ગાેઠવવાનાં છે. હજારા કિરણાથી સૂર્યની પેઠે ઝગારા મારે એવું હજારા રુપકાથી યુક્ત એવું તે વિમાન રચવાનું છે, અને જોનારની આંખને શીતળ કરે એેલું, અડકનારના હાથે સુખ ઉપજાવનારું, દેદીપ્યમાન, સુંદર, દેખાવડું, ટાંગેલી અનેક ઘંટડીઓના મધુર રણુકારાવાળું, દિબ્ય પ્રભાવવાળું અને વેગવાળી ગતિવાળું એલું એ યાન વિમાન શીઘ તૈયાર કરવાનું છે. હે દેવાે! તેવા તે ચાન વિમાનને તૈયાર કરીને તમે મને જલદી સમાચાર આપાે.''

૪૭ આભિયાગિક દેવાને સૂર્યાભદેવે પૂર્વોક્ત પ્રકારનું યાન વિમાન ખનાવવાની આજ્ઞા કરી તેથી તેઓ ખુશ થયા અને એ આજ્ઞાને તેમણે વિનયપૂર્વંક માથે ચડાવી. પછી તેઓ ઉત્તરપૂર્વના ખૂણા તરફ ગયા, ત્યાં જઇને તેમણે વૈક્રિયસમુદ્ઘાત કર્યો અને તે દ્વારા સંખ્યેય યોજન લાંછા દંડ કાઢચો, જાડાં પુદ્દગલાને મૂકી સૂક્ષ્મ પુદ્દગલાને લીધાં, વળી, ક્રરીવાર પણ વૈક્રિયસમુદ્દ્યાત કર્યો અને પછી તે આભિ-યાગિક દેવા દિવ્ય એવા તે વિમાન અનાવવાની પ્રવૃત્તિમાં લાગી પડ્યા.<sup>૭૭</sup>

૪૮ તે દેવાએ એ દિવ્ય યાન વિમાનની ત્રણ બાજુએ ત્રણ માટાં સુંદર સાપાન ગાઠવ્યાં: એક સાપાન પૂર્વમાં, બીજાં દક્ષિણમાં અને ત્રીજાં ઉત્તરમાં. તે સાપાનાની લાંય વજમય બનાવી તેનાં પ્રતિષ્ઠાના રિષ્ટરત્નાનાં બનાવ્યાં, ટેકા માટે મૂકેલા સ્તંભા વૈડ્ધર્વરત્નમાંથી ઘડવા, સાપાનાનાં પાટિયાં સાનારુપામય રચ્યાં, કઠેડામાં આવેલી સૂર્કઓ (સળિયાઓ) લાહિતાક્ષરત્નામાંથી નીપજાવી સાંધાના ભાગા વજથી જડવા, અવલંબનાને અનેક પ્રકારનાં મણિઓમાંથી બનાવ્યાં, અવલંબન બાહુઓને—સાપાનાની બન્ને બાજીની કઠેડાવાળી ભીંતાને પણ મણિઓમાંથી જ રચ્યાં. આ પ્રકાર તે દેવાએ યાન વિમાની ત્રણ બાજુએ મૂકેલાં સાપાના અતિ આકર્ષક, જોનારના ચિત્તને પ્રસાદ ઉપજાવે એવાં અને ઘણાં મનાહર બનાવ્યાં.

૪૯ તે ત્રણે સુંદર સાેપાનાની આગળ સુંદર તાેરણાે બાંધ્યાં. તે તાેરણા પણ ચંદ્રકાંત અને સૂર્ય'કાંત વગેરે અનેક મણિઓથી ભરેલાં હતાં, મણિમય સ્તંભા ઉપર ગાેઠવેલાં હાેવાથી નિશ્ચલ હતાં, તેમાં વિવિધ પ્રકારનાં માેતીઓ મૂકીને અનેક પ્રકારની ભાતાે પાડેલી હતી, હાથી, ઘાડા, મગર, પક્ષી, વનવેલા અને કમળવેલા વગેરે અનેક પ્રકારનાં ચિત્રા એ તાેરણામાં કાેરેલાં હતાં, ફરતી પૂતળી જેવાં યંત્રા પણ એમાં ભરેલાં હતાં અથવા ગાેઠવેલાં હતાં, એ બધાં તાેરણા ખૂબ પ્રકાશમાન હતાં, જાેનારની આંખને અડકનારના હાથને સુખ ઉપજાવે એવાં પ્રાસાદિક હતાં.

પા વળી, તે તાેરહોાની ઉપર તે આભિયાગિક દેવાએ સાથીઓ, શ્રીવત્સ, નંદાવત, વધમાનક, ભદાસન, કલશ, મત્સ્ય—માછલી અને દર્પણ એ આઠ આઠ મંગલાે ગાેઠવ્યાં, ઉપરાંત વજમાંથી ખનાવેલાં ડાંડીવાળાં કાળાં ચામર, ધાળાં ચામર વગેરે અનેક રંગનાં ચામરાની ધજાએા પણ તે તાેરહોા ઉપર લટકાવેલી હતી.

યુ૧ વળી, તે તાેરણા ઉપર, છત્ર ઉપર છત્ર હાેય તે ઘાટે અનેક છત્રો, એ પ્રમાણે અનેક ઘંટડીઓ, પતા-કાઓ, સર્વ રત્નમય ઉત્પલના, કુમુદ્દના, નલિનના, સાે પાંખડીવાળા કમળના અને હજાર પાંખડીવાળા કમળના અનેક ગુચ્છાઓ ગાેઠવેલા હતા.

પર હવે તે આભિયાગિક દેવા, એ સાપાના અને તેને લગતી બીજી બધી સુંદર રચના પૂરી કરી તે દિવ્ય યાન વિમાનની અંદરના ભૂમિભાગને સુંદરમાં સુંદર રીતે સજાવવાની પ્રવૃત્તિમાં લાગી ગયા.

પાં તે દિવ્ય યાન વિમાનની અંદરનાે ભૂમિભાગ, તે દેવાએ સર્વ પ્રકારે અત્યંત સમ ખનાવ્યાે હતાે. જેમ ઢાલનાે ઉપરનાે ભાગ, મૃદંગનાે ઉપરનાે ભાગ, સરાવરનાે ઉપર-તળનાે ભાગ, હાથની હથેળીનાે ભાગ, ચંદ્રના માંડળનાે ભાગ, સૂર્યના માંડળનાે ભાગ, આરીસાનાે ઉપરનાે ભાગ

જેવા સર્વ પ્રકારે સરખા હાય છે-કયાંય ઊંચા નીચા નથી હોતો, એ પ્રકારે તે વિમાનની અંદરનાે ભૂભાગ સર્વ પ્રકારે સમ કરેલાે હતાે. વળી, જેમ ઘેટાનું, બળદનું, વરા-હતું, સિંહતું, વાઘતું, હરણતું, બકરાતું અને દીપડાતું ચામડું સવે બાજુઓથી શંકુ શંકુ જેવડા ખીલાએ। ભરાવી ખેં ચર્તા केंब्रं એકસરખું થઈ જાય છે तेवा ते विभानना आंहरने। ભુભાગ સમ બનાવેલા હતા. તે ભૂભાગમાં, કાળા, નીલા, રાતા, પીળા અને ધાળા એવા અનેક મણિએા જડેલા હતા. તેમાંના કેટલાક આવર્તવાળા, પ્રત્યાવર્તવાળા, શ્રેણિ અને પ્રશ્ને શિવાળા હતા, કેટલાક વળી સ્વસ્તિક જેવા, પુષ્પમાણવ જેવા, શરાવસંપુટ જેવા હતા. તે મણિઓમાં બીજા કેટ-લાક માછલાનાં ઇંડાં જેવા અને મગરનાં ઇંડાં જેવા જણાતા હતા. કેટલાક મણ્એામાં ફૂલવેલ, કમળપત્ર, સમુદ્રતરંગ, વાસંતીલતા, કમળવેલ વગેરે જેવાં ઘણાં બીજાં સુંદર ચિત્રા કારલાં હાય એમ દેખાતું હતું. તે ભૂભાગમાં જડેલા બધા મણિઓ ભારે ચકચકાટવાળા, અનેક કિરણાવાળા, ઉત્કટ પ્રભાવાળા અને તેજના અંબારથી ભરેલા હતા.

ખું એ મિલુએામાં જે કાળા મિલુ હતા તે મેઘ જેવા, આંજલુ જેવા, દીવાની મેશ જેવા, કાજળ જેવા, પાડાના શિંગડા જેવા, પાડાના શિંગડામાંથી બનાવેલી ગાળી જેવા, ભમરા જેવા, ભમરાની હાર જેવા, ભમરાની પાંખના સારભાગ જેવા, જાંખૂડા જેવા, કાગડાના નાના બચ્ચા જેવા, કાયલ જેવા, હાથીના બચ્ચા જેવા, કાળા સાપ જેવા, કાળા બકુલ જેવા, શરદ ઝતુના વાદળા જેવા, કાળા અશાક જેવા, કાળી કહેોુર જેવા અને કાળા બપાેરીયા જેવા કાળા હતા.

પ્ર૦—શું તે કાળા મણ્એા એ આપેલી ઉપમાઓ જેવા જ ખરેખર કાળા હતા ?

૭૦—એ અર્થ સમર્થ નથી અર્થાત્ હે આયુષ્મન્ શ્રમણ! એ તો માત્ર ઉપમાએ છે; પણ તે કાળા મણિએ તો તે બધી ઉપમાએ કરતાં કયાંય વધારે ઇપ્ટતર, સરસ, મનોહર, અને મનાજ્ઞ કાળા વર્ણવાળા હતા.

પ્પ એ મિણુએામાં જે નીલા મિણુ હતા તે લુંગ જેવા, લુંગની પાંખ જેવા, પાેપટ જેવા, પાેપટની પાંખ જેવા, ચાષ પેલી જેવા, ચાષના પીંછા જેવા, ગળી જેવા, ગળીના અંદરના ભાગ જેવા, ગળીની ગાળી જેવા, સાવા જેવા, <sup>૭૮</sup>ઉચ્ચંતક દંતરાગ જેવા, વનરાઇ જેવા, અળસીના પેહેરેલા લીલા કપડા જેવા, મારની ઢાક જેવા, અળસીના ફૂલ જેવા, બાણના ફૂલ જેવા, અંજનકેશીના ફૂલ જેવા, લીલા કમળ જેવા, લીલા અશાક જેવા, લીલા બપાેરીયા જેવા, અને લીલી કેણેર જેવા લીલા હતા.

પ્ર૦—શું તે મણુએા, એ આપેલી ઉપમાએા જેવાજ અરેખર લીલા હતા ?

૭૦—એ અર્થ સમર્થ નથી અર્થાત્ હે આયુષ્મન્ શ્રમણુ! એ તો માત્ર ઉપમાઓ છે; પણ તે લીલા મણુઓ તો તે ખધી ઉપમાઓ કરતાં ક્યાંય વધારે ઇપ્ટતર, સરસ, મનોહર અને મનોજ્ઞ લીલા વર્ણવાળા હતા. પા એ માણુઓમાં જે રાતા માણુ હતા તે ઘેટાના લેાહી જેવા, સસલાના લેાહી જેવા, માણુસના લેાહી જેવા, વરાહના લેાહી જેવા, પાડાના લેાહી જેવા, નાના ઇંદ્રગાપ જેવા, ઉગતા સૂર્ય જેવા, સાંધ્યાના લાલ રંગ જેવા, ચણા- ઠીના અડધા—લાલ ભાગ જેવા, જાસુદ્રના ફૂલ જેવા, કેસુડાના ફૂલ જેવા, પારિજાતકના ફૂલ જેવા, ઉંચા હિંગળાંક જેવા, પરવાળા જેવા, પરવાળાના અંકુર જેવા, લેાહિતાલ- માણુ જેવા, લાખના રસ જેવા, કૃમિના રંગથી રંગેલા કામળા જેવા, ચીણુના લેાટના ઢગલા જેવા, રાતા કમળ જેવા, રાતા અશાક જેવા, રાતી કહ્યુર જેવા અને રાતા અપારીયા જેવા રાતા હતા.

પ્ર૦—શું તે રાતા મિણ્એા, એ આપેલી ઉપમાએ! જેવા જ ખરેખર રાતા હતા ?

ઉ૦—એ અર્થ સમર્થ નથી અર્થાત્ હે આયુષ્મન્ શ્રમણ ! એ તો માત્ર ઉપમાઓ છે; પણ તે રાતા મણિએ! તો તે બધી ઉપમાઓ કરતાં કચાંય વધારે ઇષ્ટતર, સરસ, મનાહર અને મનાજ્ઞ રાતા વર્ણવાળા હતા.

ષ્ઉ એ મિણુઓમાં જે પીળા મિણ હતા તે સોના-ચંપા જેવા, સોનાચંપાની છાલ જેવા, સોનાચંપાના અંદરના ભાગ જેવા, હળદર જેવા, હળદરની અંદરના ભાગ જેવા, હળદરની ગાળી જેવા, હરતાળ જેવા, હરતાળની અંદરના ભાગ જેવા, હરતાળની ગાળી જેવા, ચિકુર જેવા, ચિકુરના રંગ જેવા, ઉત્તમ સોના જેવા, ઉત્તમ સોનાની રેખા જેવા, વાસુદેવે પહેરેલા પીળા કપડા જેવા, અલ્લકીના ફૂલ જેવા, ચંપાના ફૂલ જેવા, કાેળાના ફૂલ જેવા, આવળના ફૂલ જેવા, ઘાં સાેડીના ફૂલ જેવા, સાેનેરી જાઇના ફૂલ જેવા, સુહિરષ્યના ફૂલ જેવા, કાેર ટંક ફૂલની ઉત્તમ માળા જેવા, ખીયાના ફૂલ જેવા,પીળા અશાેક જેવા,પીળી કણેર જેવા અને પીળા અપાેરીયા જેવા પીળા હતા.

પ્ર૦—શું તે પીળા મણિએા, એ આપેલી ઉપમાએા જેવાજ ખરેખર પીળા હતા ?

ઉ૦—એ અર્થ સમર્થ નથી અર્થાત હે આયુષ્મન્ શ્રમણ! એ તાે માત્ર ઉપમાએા છે પણ તે પીળા મણિએા તાે તે બધી ઉપમાએા કરતાં ક્યાંય વધારે ઇષ્ટતર, સરસ, મનાેહર અને મનાેજ્ઞ પીળા વર્ણવાળા હતા.

પે એ મિણુઓમાં જે ધાળા મિણ હતા તે અંક રત્ન જેવા, શંખ જેવા, ચંદ્ર જેવા, કુંદના ફૂલ જેવા, શુદ્ધ દાંત જેવા, કમળ ઉપરના પાણીના માતીયા જેવા, શુદ્ધ પાણીના બિંદુ જેવા, દહીં જેવા, કપૂર જેવા, ગાયના દ્ધ જેવા, હંસાની શ્રેણુ જેવા, કોંચાની શ્રેણુ જેવા, હારાની શ્રેણુ જેવા, ચંદ્રાની શ્રેણુ જેવા, શરદ્\*તતા મેઘ જેવા, ધમેલા અને ચાકખા કરેલા રુપાના પતરા જેવા, ચાખાના લાટના ઢગલા જેવા, કુંદના ફૂલના ઢગલા જેવા, કુંધના ઢૂલના ઢગલા જેવા, કુંધના ફૂલના ઢગલા જેવા, કુંધના ફૂલના ઢગલા જેવા, કુંધના ફૂલના ઢગલા જેવા, કુંધના ફૂલના ઢગલા જેવા, ધાંધની વચ્ચે આવેલા ચંદ્રક જેવા, બિસતંતુ જેવા, મૃણા-લિકા જેવા, હાથીદાંત જેવા, લવંગના ફૂલ જેવા, પુંડરીક કમળ જેવા, ધાળા અશાક જેવા, ધાળી કણેર જેવા અને ધાળા ખપારીયા જેવા ઊજળા હતા.

પ્ર૦—શું તે ધાળા મણુઓ એ આપેલી ઉપમાઓ જેવા જ ખરેખર ઉજળા હતા?

૭૦—એ અર્થ સમર્થ નથી અર્થાત્ હે શ્રમણા-યુષ્મન્! એ તાે માત્ર ઉપમાઓ છે; પણ તે ધાળા મણિઓ તાે તે અધી ઉપમાઓ કરતાં કયાંય વધારે ઇષ્ટતર, સરસ, મનાહર અને મનાેગ્ર ધાળા વર્ણવાળા હતા.

પહ એ દિવ્ય યાન વિમાનની અંદરના ભૂલાગમાં અનેક રંગવાળા ચકચકિત જે મિણુઓ જડેલા હતા તે માત્ર દેખાવમાં સુંદર હતા એટલું જ નહિ પણ સુગંધી બ્લ પણ હતા. એ મિણુઓમાંથી એવી સરસ સુગંધ ફેલાતી કે જાણે એ ભૂલાગમાં કાષ્ઠોનાં, તગરનાં, એલાનાં, સુગંધી ચૂઆનાં, ચંપાનાં, દમણાનાં, કુંકુમનાં, ચંદનનાં, સુગંધી વાળાનાં, મરવાનાં, જાઈનાં, જાઈનાં, મિલ્લકાનાં, સ્નાનમિલ્લકાનાં, કેતકીનાં, પાટલનાં, નવમાલિકાનાં, અગરનાં, લવંગાનાં, કેપૂરનાં, વાસકપૂરનાં પુટા-પડિઆઓ-અનુકૂળ હવામાં ચારે બાજી ગંધ ફેલાય એ રીતે ખુલ્લાં પડેલાં ન હાય, અથવા ત્યાં એ સુગંધી દ્રવ્યામાંનાં ખાંડવા જેવાં દ્રવ્યા ખંડાતાં ન હાય, વેરાતાં ન હાય, એ જાતની ઉદાર, મનારા, મનહર અને ઘાણુને તથા મનને શાંતિ આપનારી સુગંધ એ ભૂલાગમાંથી ચારે બાજી વરસ્યા કરે છે-ઝર્યા કરે છે.

પ્ર૦—શું તે સુગંધી મણિએા, એ આપેલી ઉપમાએ**ા** જેવા જ ખરેખર સુગંધી હતા ? ૭૦—એ અર્થ સમર્થ નથી અર્થાત્ હે આયુષ્મન્ શ્રમણ! એ તાે માત્ર ઉપમાએા છે; પણ તે સુગંધી મણિએા તાે તાે બધી ઉપમાએા કરતાં ક્યાંય વધારે ઇષ્ટતર, સરસ, મનાેહર અને મનાેગ્ર સુગંધવાળા હતા.

દ૦ તે મિણ્એોનો રંગ અને ગંધ જેવો ઉત્તમ હતો તેવો જ તેમને સ્પર્શ પણ ઉત્તમોત્તમ હતો. કેમ જાણે ત્યાં જમીન ઉપર કામળ ચામડું જ ન પાથશું હોય, રુ જ ન લરેલું હોય, માખણ જ ન લગાડેલું હોય, હંસગર્ભના રુથી લરેલી એવી તળાઇએ જ ન પાથરેલી હોય, સરસડાંનાં ફૂલાના જાણે ઢગલા જ ન કર્યા હોય અને કામળ કમળાનાં પાંદડાં ન વેરેલાં હોય, એવા તે મિણ્એાના કામળ-કામળતરે સ્પર્શ હતો.

પ્ર૦—શું કાેમળ સ્પર્શવાળા તે મણિઓ એ આપેલી ઉપમાઓ જેવા જ ખરેખર કાેમળ હતા ?

૭૦—એ અર્થ સમર્થ નથી અર્થાત્ હે આયુષ્મન્ શ્રમણ! એ તાે માત્ર ઉપમાઓ છે; પણ તે કાેમળ મણિઓ તાે તે અધી ઉપમાઓ કરતાં ક્યાંય વધારે ઇષ્ટતર, સરસ, મનાેહર અને મનાેજ્ઞ કાેમળ સ્પર્શવાળા હતા.

ફર ત્યારપછી તે આભિયાગિક દેવાએ પૂર્વવર્ણિત દિવ્ય યાન વિમાનની અંદર બરાબર વચ્ચેના ભાગમાં એક માટા પ્રેક્ષાગૃહમંડળની રચના કરી. એ દેવાએ એ માંડપને અનેક સ્તંભા ઉપર ઊભા કર્યા, ઉચી વેદિકાઓ તારેણા અને સુંદર પૂતળીઓથી સુશાભિત બનાવ્યા, એમાં રમણીય ઘાટવાળાં વિમળ અને પ્રશસ્ત વૈડ્ડ જ્તો જડ્યાં, તે

મંડપના જુદા જુદા ભાગામાં ળીજા પણ અનેક પ્રકારના મણુઓ જડી તેને વિશેષ ચળકતા અનાવ્યા, તેમાં પૂર્વોક્ત ખળદ, દાેડા, હાથી, મગર, નર, વનવેલ વગેરેનાં ચિત્રા કાૈયા વા ચીતર્ચા, સુવર્ણમય અને રત્નમય અનેક સ્તૂપાે ઊભા કર્યા, અનેક પ્રકારની પંચરંગી ઘંટડીએા તથા પતા-કાએાથી તેના શિખરને શણગાર્શ, એ મંડપ એટલાે ખધા ચકચકતા હતા કે જોનારને તે જાણે હલતા હાય તેવા ચપલ જણાતા, એમાંથી કિરણાની ધારા છૂટતી હાય એમ લાગતું, તેના-મંડપના-અધા ભાગા લીંપીગુંપીને ચકચકતા અને સુંવાળા કરેલા હતા, મંડપમાં બહાર અને અંદર રક્તચંદન વગેરે અનેક સુગંધી દ્રવ્યોના થાપા મારેલા હતા, જ્યાં ત્યાં ચંદનના કલશા ગાઠવેલા હતા, ખારણાના ટાેડલાએા ચંદનના કલશાેથી શાેલાયમાન એવાં તાેેેેેેેેેેેેેેેેેેે સુશાભિત કરેલા હતા. જ્યાં ત્યાં લાંબી લાંબી સુગ'ધી માળાઓ લટકાવેલી હતી, પંચરંગી પૃષ્પાના તા ઢગે ઢગ ભરેલા હતા, અગર વગેરેના પૂર્વોક્ત સુગ'ધી ધૃપાેથી એ મંડપ મઘમઘી રહ્યો હતા, જાણે કે સુગંધાના કાઇ ખાસ એારડા ન હાય? મંડપમાં ચારે તરફ વાજાંએા વાગી રહ્યાં હતાં અને અપ્સરાએાનાં ટાળે ટાળાં આમથી તેમ કરતાં જણાતાં હતાં.

ફર એ આભિયાગિક દેવાએએ પ્રેક્ષાગૃહમંડપને હમણાં કહ્યો એવા સુંદર, પ્રસન્નતાવર્ધક, દર્શનીય–દેખાવડા અને અનુપમ બનાવ્યા હતા. તે મંડપની અંદરની ભાં યાન વિમાનની ભાં જેવી તદ્દન લીસી–સરખી બનાવી હતી અને તેમાં

સગંધી, સરસ સ્પર્શવાળા અને રંગએરંગી મણિએા પણ તેવાજ જડેલા હતા, જેમાં પદ્મલતાએા ભરેલી છે એવા એક માટે! સારામાં સારા ચંદ્રસ્વા તે મંડપમાં બાંધેલા હતા.

**૬૩** તે મંડપના એ લીસા ભૂભાગની વચ્ચાવચ્ચ તે દેવાએ એક માેટા વજમય અખાડા બનાવ્યા. એ અખાડાની વચ્ચાવચ્ચ, આઠ યાજન લાંબી પહાળી અને ચાર યાજન જાડી એવી એક માટી સ્વચ્છ, સુંવાળી, મણિમય મણિપીઠિકા ખનાવી. તે મણિપીઠિકા ઉપર એક માેટું સિંહાસન સ્થાપિત કર્યું. સિંહાસન ઉપરના ચાકળા સુવર્ણમય તાર ઝીક અને સતારાથી ઝગઝગતા હતા; સિંહાે રત્નના, પાયા સાનાના, પાયાના કાંગરા અનેક પ્રકારના મણિઓના, ગાત્રા જાંખૂનદનાં, સાંધાએ৷ વજના અને સિંહાસનનું વાણુ અનેક મણિએાથી ભરેલું હતું. વળી, તે સિંહાસનમાં ઘાઉા, હાથી, મગર વગેરે પૂર્વોક્ત અનેક ચિત્રા કરેલાં હતાં. સિંહાસન આગ-ળનું પાદપીઠ મણિમય અને રતનમય હતું, તે પાદપીઠ ઉપ-રતું પગ રાખવાતું મસૂરિયું સુંવાળા અસ્તરથી ઢાંકેલું હતું અને તે મસૂરિયાની લટકતી ઝાલર કાેમળ કેસરતાંતુ જેવી જણાતી હતી. સિંહાસન ઉપર રજ ન પડે માટે તેને સારા શીવેલા રજસાણથી ઢાંકેલું હતું, ચાકખા કપાસમાંથી ખનેલું ચાેેેકખું સૂતરાઉ કપડું તે રજસ્ત્રાણ ઉપર ગાેેઠવેલું હતું અને તે આખા સિંહાસન ઉપર એક રાતું વસ્ત્ર ઢાંકેલું હતું: એ रीते એ સિંહાસનને २+ય, સુંવાળું અને સર્વ પ્રકારે પ્રાસા-દિક ખનાવવામાં આવ્યં હતં.

**૬૪** એ સુંદર સિંહાસનના ઉપરના ભાગમાં શ'ખ,

કુંદ, જલભિંદુ અને સમુદ્રનાં પ્રીણ જેવું ધાળું, તેમાં ભરેલાં રત્નાથી ઝગમગતું, ઝીણું અને સુંદર એક માેડું વિજય-દ્ભુષ્ય ખાંધેલું હતું. એ વિજયદ્ભુષ્યની ખરાખર વચ્ચાવચ્ચ એક માેટા વજમય અંકુશ–વાંકા સળીયા ટાંગેલા હતા. એ સળીયામાં ઘડા<sup>૮૧</sup> જેવડું એક માેટું મુક્તાદામ– માેતીનું ઝૂમખું–લટકાવેલું હતું અને તે માેતીના ઝૂમખાની ચારે ખાજુ અધઘડા જેવડાં ખીજાં ચાર માેતી-દામ પરાવેલાં હતાં. આ રીતે એ સિંહાસનના ઉપરના ભાગમાં ખાંધેલા વિજયદ્ભષ્યમાં એક માટું માતીનું ઝુમ્મર શાભતું હતું. એ ઝુમ્મરનાં માતીએ સાનાની પાંદડીવાળાં ખીજાં અનેક લંખુસગાથી શાભતાં હતાં તેમજ અનેકવિધ મણ્ચિંા, જાતજાતના હારા, અધહારા અને રત્નાથી ચમ-કતાં હતાં. હવે જ્યારે પૂર્વના, પશ્ચિમના, દક્ષિણના કે ઉત્તરનાે વાયુ ચાલતાે ત્યારે એ માતીઓ ધીરે ધીરે હલતાં હતાં. હલતાં હલતાં તેઓ જ્યારે એક બીજા સાથે અફ-ળાતાં ત્યારે તેમાંથી કાનને મધુર લાગે તેવું અને મનને પરમ શાંતિ પમાઢે તેવું ઉદાર–મનાહર ગુંજન નીકળતું હતું. એ સુંદર દિવ્ય ગુંજનથી સિંહાસનની ચારે ખાજુ ગું જાયમાન થઇ રહેતી હતી.

દપ તે સિંહાસનની આસપાસ વાયવ્ય ખૂજામાં, ઉત્તરમાં અને ઇશાન ખૂજામાં સુર્યાભદેવના ચારહજાર સામાનિક દેવોને બેસવા માટે એક એક હજાર–કુલ ચારહજાર બીજા સુંદર ભદ્રાસના એ આભિયાગિક દેવાએ માંડી દીધાં. સૂર્યાભદે-વની ચાર પદ્રશાણીઓ અને તેના પરિવારને બેસવા માટે

પૂર્વના ભાગમાં ચાર હજાર ભદ્રાસના ગાંઠવાઇ ગયાં. સૂર્યા-ભદેવની <sup>દર</sup>અંતરંગ સભાના આઠ હજાર સભ્યાને બેસવા માટે અગ્નિખૂણામાં આઠ હજાર ભદ્રાસના નંખાઇ ગયાં. એજ પ્રમાણે વચલી સભાના દસ હજાર સભ્યાને બેસવા સારૂ દસ હજાર ભદ્રાસના દક્ષિણના ભાગમાં, બાહ્ય સભાના ખાર હજાર સભ્યાને માટે ખાર હજાર ભદ્રાસના નૈઝત્ય ખૂણામાં અને સાત સેનાપતિઓને સારૂ સાત ભદ્રાસના પશ્ચિમના ભાગમાં હારબંધ નાખવામાં આવ્યાં.

१६ આ ઉપરાંત સૂર્યાલદેવની ચાંકી કરનારા અંગ-રક્ષક દેવા માટે એ સિંહાસનની ચારે બાજુ અર્થાત્ પૂર્વમાં ચાર હજાર, દક્ષિણમાં ચાર હજાર, પશ્ચિમમાં ચારહજાર અને ઉત્તરમાં ચાર હજાર એમ કુલ બીજાં સાળ હજાર લદ્રાસના ગાેઠવવામાં આવ્યાં.

ફ૭ હવે આ રીતે તે યાન વિમાન પૂર્ણપણે તૈયાર થઇ ગયું. જેમ તાં જે ઉગેલા હેમંત ઋતુના આળસૂર્ય, અધારી રાતે સળગાવેલી ખેરના અંગારા, જપાકુસુમનું વન, કેસુડાંનું વન વા પારિજાતકનું વન રાતું ચાળ જેવું લાગે તેમ તે દિવ્ય યાન વિમાન રાતું ચાળ ચકચકતું હતું.

પ્ર૦—શું તે યાન વિમાન, એને બાળસૂર્ય વગેરેની આપેલી ઉપમાંઓ જેવું જ ખરેખર લાલચાળ હતું?

ઉ૦—એ અર્થ સમર્થ નથી અર્થાત્ હે આયુષ્મન્ શ્રમણ! એ તા માત્ર ઉપમાઓ છે; પણ તે યાન વિમાન તા એ બધી ઉપમાઓ કરતાં ક્યાંય વધારે ઇષ્ટતર, સરસ, મનાહર અને મનારા લાલ વર્ષ્યાળું હતું. તેના ગંધ અને સ્પરા પણ પૂર્વોક્ત મણિઓની પેઠે ઘણા સુગ'ધી અને અતિશય સુંવાળા હતો.

દેવાએ પોતાના સ્વામી સૂર્યા-ભદેવની આજ્ઞા પ્રમાણે પૂર્વે વર્ણ વેલું એવું સુંદર દિવ્ય યાન વિમાન સજધજ કર્શું અને એની પૂર્ણાહુતિના સમા-ચાર તેમણે વિનયપૂર્વ સૂર્યાભદેવને જણાવી તેની આજ્ઞા તેને પાછી સોંપી.

ફલ્ પોતાની ધારણા પ્રમાણે એ દિવ્ય યાન વિમાનની તૈયારીના સમાચાર જાણી સૂર્યાભદેવને આનંદ થયો. હવે તેણે પોતાના રૂપને જિનેંદ્ર પાસે જવા જેવું યોગ્ય કર્યું. માટા પરિવારવાળી પોતાની ચાર પટ્રાણી અને ગાંધ-વોનું તથા નાટકકારા—નાટકીયાઓનું માટું લશ્કર એ બધા સાથે એ સૂર્યાભદેવે તે દિવ્ય યાન વિમાનની પ્રદક્ષિણા<sup>૮૩</sup> કરી અને પછી પૂર્વ દિશાના સાપાનદ્રારા તે, એ યાન વિમાન ઉપર ચડી તેમાં ગાંઠવેલા મુખ્ય સિંહાસન ઉપર પૂર્વાભ-મુખ થઇને બેઠા. પછી તેના ચાર હજાર સામાનિક દેવા, એ યાન વિમાનની પ્રદક્ષિણા કરી ઉત્તર દિશાના સાપાનદ્રારા એના ઉપર ચડ્યા અને પૂર્વ ગાંઠવેલાં પાતપાતાનાં આસના ઉપર છેઠા. તથા બીજા દેવા અને દેવીઓ પણ યાન વિમાનની પ્રદક્ષિણાપૂર્વક દક્ષિણ દિશાના સાપાનદ્રારા વિમાન ઉપર ચડી પાતપાતાનાં જીદાં જીદાં આસના ઉપર ગાંઠવાઈ ગયાં.

૭૦ એ યાન વિમાનની સવારીમાં સૌથી પ્રથમ આગળ અષ્ટમ'ગળ–આઠ મંગળ–અનુક્રમે ગાેઠવાએલાં હતાં. તેમાં પહેલા સ્વસ્તિક, બીજો શ્રીવત્સ, ત્રીજો નંદાવત', ચાેથું વર્ષ- માનક, પાંચમું ભદ્રાસન, છઠ્ઠો કળશ, સાતમું મત્સ્યયુગલ અને આઠમું દર્પણ-એવી ગાેઠવણી હતી. ત્યારપછી પૂર્ણ કલશ, ભુંગાર, દિવ્ય છત્ર અને ચામરા ચાલતાં હતાં. આ સાથે ગગન-તલના સ્પર્શ કરતી, અતિશય સુંદર અને વાયુથી ક્રસ્કરતી એક માટી ઉંચી વિજયવૈજયંતી નામની પતાકા ચાલતી હતી. ત્યારપછી વૈડ્રવંના ચકચકતા દાંડાવાળું, માળાએાથી સુશાભિત, ચંદ્ર જેવું ઉજ્જવળ-ધાળું ઉંચું છત્ર ચાલતું હતું. પછી જેના ઉપર પાવડીઓની સુંદર જોડી અને પાદપીઠ મૂકેલાં છે એવું, મણિ અને રત્નની કારીગરીથી આશ્વર્ય પમાડનારું ઉત્તમ સિંહાસન અનેક દાસ દેવાના ખભા ઉપર ચાલતું હતું. ત્યારબાદ વજમાંથી ખનાવેલા. ચકચકતા. ઘસીને સુંવાળા કરેલાે. ગાળ આકારવાળાે. પચરંગી નાની નાની હજારા ધજાઓથી શાભતા, છત્રાકારે ગાેઠ-વાએલી વિજયવૈજયંતી પતાકાથી યુક્ત, અતિશય ઉંચા-હજાર ચાજન ઉંચા માટેજ આકાશને અડકતા માટામાં માટા ઇંદ્રધ્વજ ચાલતા હતા. એની પછવાઉ સુંદર વેષભૂષાવાળા, સજધજ થએલા, સર્વ પ્રકારના અલંકારાથી વિશેષ દેખાવડા લાગતા પાંચ સેનાધિપતિએ તેમના માટા સભટસમુદાય સાથે બેઠેલા હતા. એમની પાછળ પાતપાતાનાં ટાેળાં સાથે, પાેતપાેતાના નેજા<sup>૮૪</sup> સાથે, પાેતપાેતાની વિશિષ્ટ વેષભૂષા સાથે એ આભિયાગિક દેવા અને તેમની દેવીએા ગાઠવાએલી હતી. ત્યારખાદ-છેક છેલ્લે-તે સૂર્યાભવિમાનમાં રહેનારાં બીજા દેવા અને દેવીએ પાતપાતાની સર્વ પ્રકારની ઋદ્ધિ સિદ્ધિ, દ્વૃતિ, અળ, વેષભુષા અને પરિવાર સાથે એ યાન વિમાનની સવારીમાં જોડાએલાં હતાં: આ રીતે વિમાનના સ્વામી સૂર્યાભદેવની આગળ પાછળ અને બન્ને બાજીએ અનેક દેવ દેવીએા ગાેઠવાએલાં હતાં અને એ યાન વિમાન એ બધાંને ઉપાડી વેગબંધ ગાજતું ગતિ કરતું હતું.

૭૧ એ રીતે સજધજ થએલાે સૂર્યાભદેવ, પાતાના એ દિવ્ય ઠાઠમાઠને ખતાવતા ખતાવતા સાધમ કલ્પની વચ્ચે થઇને નીકળ્યો, અને સૌધર્મકલ્પથી ઉત્તરમાં આવેલા નીચે આવવાના-<sup>૮૫</sup>નિર્યાણમાર્ગ તરફ તેણે પાતાના એ યાન વિમાનને હંકાર્ધું. તે, એ નિર્યાણમાર્ગને પહેાંચતાં લાખ ચાેજનની વેગવાળી<sup>૮૬</sup> ગતિથી ઝપાટાબંધ ભારતવર્ષ તરફ આવવા લાગ્યા. આ તરફ આવતાં આવતાં તેને અસંખ્ય દ્વીપા અને સમુદ્રો ઉલ્લંઘવા પડ્યા. એ રીતે વેગળંધ ગતિ કરતાે એ સૂર્યાભદેવ ન દીશ્વર દ્વીપ<sup>૮૭</sup> સુધી આવી પહોંચ્ચેા અને ત્યાં અગ્નિકાણમાં આવેલા રતિકર પર્વત પાસે આવી લાગ્યા. આ રતિકર પર્વત પાસે આવીને એ સૂર્યાભદેવે પૂર્વે વર્ણવેલી પાતાની દેવમાચા સંકેલી લીધી અને જંબૂઢીપના ભારતવર્ષમાં પહેાંચવા જેવી સાધારણ વ્યવસ્થા કરી લીધી. હવે તે, રતિકર પર્વતથી જંબૂદ્ધીય ભણી આવવાના માર્ગે પાતાના યાન વિમાનને હંકારવા લાગ્યાે અને તુરતમાંજ ભારતવર્ષમાં પહેાંચ્યાે. ત્યાં પહેાંચી તેણે આમલકપ્પાના રસ્તા લીધા અને ઝપાટામાંજ આમલકપ્પાના અંબસાલવણ-ચૈત્યમાં જ્યાં શ્રમણ ભગવાન મહાવીર ઊતર્યા છે ત્યાં આવી લાગ્યા. ત્યાં આવતાંજ તેણે એ દિવ્ય યાન વિમાન સાથે શ્રમણ ભગવાન મહાવીરની ત્રંણ પ્રદક્ષિણા કરી અને ભગવાનથી ઉત્તર પૂર્વના ભાગમાં-ઇશાન ખૂણામાં તેણે એ યાનવિમાનને ધરતીથી ચાર આંગળ અધર રાખી ઊભું રાખ્યું.

૭૨ માેટા પરિવારવાળી પાેતાની ચાર પટ્ટાણીઓ, ગાંધવાંનું અને નાટકીયાઓનું ટાેળું એ બધા સાથે એ સૂર્યાભદેવ એ યાન વિમાન ઉપરથી ઊતરી નીચે આવ્યાે. ત્યારબાદ સૂર્યાભદેવના ચાર હજાર સામાનિક દેવા અને એ યાન વિમાનમાં આવેલા બીજા બધા દેવા અને દેવીઓ કમશઃ નીચે આવ્યાં. એવા માેટા પરિવારથી વીંટાએલા સૂર્યાભદેવ, પાેતાની સર્વ પ્રકારની દિવ્ય ઋહિ સાથે, દેવ-વાદ્યોના મધુર ઘાષ સાથે ચાલતાે ચાલતા શ્રમણ ભગવાન મહાવીર તરફ આવ્યાે, ત્રણ પ્રદક્ષિણા કરી, વાંદી, નમી તેમને વિનયનમ્ર રીતે કહેવા લાગ્યાે:

૭૩ '' હે ભગવન્! હું સૂર્યાભદેવ મારા સકલ પરિવાર સમેત, આપ દેવાનુપ્રિયને વંદન કરું છું, નમન કરું છું અને આપની પર્શુપાસના કરું છું."

૭૪ ''હે સૂર્યાલ!'' એમ કહી શ્રમણ લગવાન મહા-વીરે સૂર્યાલદેવને આ પ્રમાણે કહ્યું: '' હે સૂર્યાલ! એ પુરાતન છે, હે સૂર્યાલ! એ <sup>૮૮</sup>જીત છે, હે સૂર્યાલ! એ કૃત્ય છે, હે સૂર્યાલ! એ કરણીય છે, હે સૂર્યાલ! એ આચરાએલું છે અને હે સૂર્યાલ! એ સંમત થએલું છે કે 'ભવનપતિના, વાનવ્યંતરના, જ્યાતિષિકના અને વૈમાનિક વર્ગના દેવા અરહેત લગવંતાને વાંદે છે, નમે છે, અને પછી પાત-પાતાનાં નામ ગોત્રા કહે છે,' તા હે સૂર્યાલદેવ! તું જે કરે છે તે પુરાતન છે અને સંમત થએલું છે." ૭૫ શ્રમણ ભગવાન મહાવીરનું કથન સાંભળી સૂર્યાભદેવ બહુ હિલત થયા, પ્રકુલ્લ થયા અને ઘણાજ સાંતુષ્ટ થયા; પછી તેમને વાંદી નમી તેમનાથી બહુ નજીક નહિ, તેમ બહુ દ્વર નહિ, એવી રીતે બેસી તે સૂર્યાભદેવ તેમની શુશ્રૂષા કરતા સામા રહી વિનયપૂર્વક હાથ જોડી શ્રમણ ભગવાન મહાવીરની પર્યુપાસના કરવા લાગ્યા.

૭૬ તે વખતે શ્રમણ ભગવાન મહાવીરે પાતાના દર્શનાર્થ આવેલા સૂર્યાભદેવને, આમલકપ્પાના રાજા રાણીને તથા આમલકપ્પામાંથી આવેલી માેટી જનસભાને ધર્મદેશના સંભળાવી. દેશના સાંભળી જનતા તાે પાત-પાતાને ઠેકાણે ચાલી ગઇ.

૭૭ દેશના સાંભળીને પ્રસાદ પામેલા અને આલ્હા-દિત હુદયવાળા સૂર્યાભદેવે ઊભા થઇને પ્રણામપૂર્વંક શ્રમણ ભગવાન મહાવીરને આ પ્રમાણે <sup>૮૯</sup>પૂછ્યું:

પ્રo—હે ભગવન! શું સૂર્યાભદેવ ભવસિદ્ધિક—ભગ્ય છે કે અભવસિદ્ધિક—અભગ્ય છે? સમ્યગ્દિષ્ટવાળા છે કે મિશ્યા દિષ્ટિવાળા છે? સંસારમાં પરિમિતપણે ભમનારા છે કે અનંત કાળ સુધી ભમનારા છે? બાધિની પ્રાપ્તિ થવી તેને સારુ સુલભ છે કે દુર્લભ છે? શું તે આરાધક છે કે વિરાધક છે? તે ચરમ શરીરી છે કે અચરમ શરીરી છે?

'હે સૂર્યાલ !' એમ કહીને શ્રમણ ભગવાન મહાવીરે તેને નીચે પ્રમાણે ઉત્તર આપ્યા :

ઉ૦—હે સૂર્યાલ! તું ભવ્ય છે, સમ્યવ્દષ્ટિવાળા છાં, સંસારમાં પરિમિતપણે ભમનારા છાં, તને બાેધિની પ્રાપ્તિ થવી સુલભ છે, તું આરાધક છે৷ અને તું ચરમ શરીરી છે৷.

૭૮ ભગવાને આપેલા ઉત્તર સાંભળીને સૂર્યાભદેવનું ચિત્ત આનં દિત થયું અને પરમ સોમનસ્યયુક્ત થયું. ભગવાનના ઉત્તર સાંભળ્યા પછી એ સૂર્યાભદેવે ભગવાનને વાંદી નમી આ પ્રમાણે વિનંતી કરી: "હે ભગવન! તમે બધું જાણા છા અને જુઓ છા, જ્યાં જ્યાં જે છે તે બધું તમે જાણા છા અને જુઓ છા, સર્વ કાળના બનાવોને જાણા છા અને જુઓ છા, સર્વ લાવાને તમે જાણા છા અને જુઓ છા, સર્વ લાવાને તમે જાણા છા અને જુઓ છા; મારી દિવ્ય ઋદિસહિતને, મેં પ્રાપ્ત કરેલી દિવ્ય દેવલુતિને અને દિવ્ય દેવાનુસાવને પણ પહેલાં અને પછી તમે જાણા છા અને જુઓ છા; તા હે ભગવન! આપ દેવાનુપ્રિય તરફની મારી ભક્તિને લીધે હું એવી ઇચ્છા કરું છું કે મારી દિવ્ય ઋદિસહિદિ, દિવ્ય દેવલુતિ અને દિવ્ય દેવપ્રભાવ તથા ળગીશ પ્રકારની દિવ્ય નાટ્ય-કળા આ ગીતમ વગેરે શ્રમણનિર્દ્યાને દેખાડું. ""

૭૯ શ્રમણ ભગવાન મહાવીરે સુર્યાભદેવની ઉપર્યુક્ત વિનંતીને આદર<sup>૯૧</sup> ન આપ્યા, અનુમતિ ન આપી અને તે તરફ માન રાખ્યું. ત્યારપછી બીજવાર, ત્રીજવાર પણ સૂર્યાભદેવે એવીજ વિનંતી કરી અને તેના ઉત્તરમાં ભગવાન મહાવીરે તેના આદર ન કરતાં માત્ર મૌન જ ધરી રાખ્યું. છેવટે તે સૂર્યાભદેવ, શ્રમણ ભગવાન મહાવીરને ત્રણ પ્રદક્ષિણા દઇ, વાંદી નમી ઉત્તર પૂર્વની દિશા તરફ ગયા. ઇશાન પૂણામાં જઇ તેણે વૈક્યિસમુદ્ધાત કર્યા, તે દ્વારા તેણે સંખ્યેય યાજન સુધીના લાંબા દંડને બહાર કાઢ્યા, જાડાં માટાં પુદ્દગલા તછ દીધાં અને જોઈએ તેવાં યથા-સૂક્ષ્મ પુદ્દગલાના સંચય કર્યા, વળી, બીજવાર વૈકિયસમુદ્દ- ઘાત કરી તેણે નરઘાના ઉપરના ભાગ જેવા સર્વ પ્રકારે સર્વ બાજીથી એકસરખા એવા એક ભૂભાગ સજ્યા, તેમાં રુપ, રસ, ગંધ અને સ્પર્થથી સુશાભિત પૂર્વ વર્ણવેલા એવા અનેક મણુઓ જડી દીધા, સર્વ બાજીથી એકસરખા ભૂમંડળમાં વચ્ચાવચ્ચ તેણે એક પ્રેક્ષાગૃહ રચ્યું-નાટક- શાળા ખડી કરી. એ નાટકશાળા, તેમાં બાંધેલા ઉલ્લાચ- ચંદરવા, અખાડા અને મણિની પેઢલી એ બધાનું વર્ણન આગળ કહેવાઇ ગયું છે તથા મણિની એ પેઢલી ઉપર સિંહા- સન, છત્ર વગેરે જે આગળ વર્ણવાઈ ગયું છે તે બધું બરા- ખર ગાંઠવી દીધું.

૮૦ ત્યારપછી એ સૂર્યાભદેવ શ્રમણ ભગવાન મહા-વીરના દેખતાં તેમને પ્રણામ કરે છે અને 'ભગવાન મને અનુજ્ઞા આપા ' એમ કહી પાતે આંધેલી નાટકશાળામાં તેમની–તીર્ચંકરની–સામે ઉત્તમ સિંહાસનમાં બેસે છે.

ત્યારબાદ બેસતાં વેંત તેણે અનેક પ્રકારનાં મણિમય કનકમય રત્નમય વિમલ અને ચકચકતાં કડાં પાંચી બેરખાં વગેરે આભૂષણાથી દીપતા ઊજળા પુષ્ટ અને લાંબા એવા પાતાના જમણા હાથ પસાર્ચા.

એના એ જમણા હાથમાંથી સરખાં વય લાવણ્ય-રુૂપ અને ચૌવનવંતા, સરખાં નાટકીય ઉપકરણાે અને વસ્ત્રા-ભૂષણાેથી સજેલા, ખલાની બન્ને બાજીમાં ઉત્તરીય વસ્ત્રથી ચુકત ડાેકમાં કાેટિયું અને શરીરે કંચુક પહેરેલા, ટીલાં અને છાેગાં લગાવેલા, ચિત્ર વિચિત્ર પદાવાળાં અને પુદડી ફેરતાં જેના છેડા ફેેશ જેવા ઉંચા થાય એવી છેડે—કાેરે— મૂકેલી ઝાલરવાળાં રંગબેરંગી નાટકીય પરિધાન પહેરેલા, છાતી અને કંઠમાં પડેલા એકાવળ હારાેથી શાભાયમાન અને નાચ કરવાની પૂરી તૈયારીવાળા એકસાે ને આઠ દેવ- કુમારાે નીકળ્યા.

૮૧ એજ પ્રમાણે સૂર્યાલદેવે પસારેલા ડાળા હાથ-માંથી ચંદ્રમુખી, ચંદ્રાધ'સમાન લલા૮૫૬વાળી, ખરતા તારાની જેમ ચમકતી આકૃતિ વેશ અને ચારુ શૃંગારથી શાેલતી, હસવે છાેલવે ચાલવે વિવિધવિલાસે લલિત સંલાપે અને યાેગ્ય ઉપચારે કુશળ, હાથમાં વાજાંવાળી, નાચ-કરવાની પૂરી તૈયારીવાળી અને ખરાખર એ દેવકુમારાની જોડીરુપ એવી એકસા ને આઠ દેવકુમારીઓ નીકળી.

**૮૨ પ**છી એ સૂર્યાભદેવે <sup>હર</sup>શંખા<sub>૧</sub>, રાષ્ટ્રિશિંગાં<sub>૨</sub>, શંખલીઓ<sub>3</sub>, ખરમુખીઓ<sub>8</sub>, પૈયાઓ<sub>પ</sub>, પીરપીરિકાઓ<sub>૧</sub>, પણવાનાની પડઘમા<sub>૭</sub>,પટહાનોડી પડઘમા<sub>૦</sub>, ઢક્કાએાન્ડા-કલીઓ<sub>૯</sub>, માટી ઢક્કાઓન્ડાકા<sub>૧૦</sub>, ભેરીઓ<sub>૧૧</sub>, ઝાલરા<sub>૧૨</sub>, દુંદુ-લીઓ<sub>૧૩</sub>, સાંકડમુખીઓ<sub>૧૪</sub>, મેાટા માદળા<sub>૧૫</sub>, મૃદંગા<sub>૧૬</sub>, નંદી-મૃદંગા<sub>૧૭</sub>, આલિંગા<sub>૧૮</sub>, કુસ્તુંબા<sub>૧૯</sub>, ગામુખીઓ<sub>૨૦</sub>, નાના માદળા<sub>૨૧</sub>, ત્રણ તારની વીણાઓ<sub>૨૨</sub>, વીણાઓ<sub>૨૩</sub>, ભમરીવાળી વીણાઓ<sub>૨૫</sub>, સાત તારની વીણાઓ<sub>૨૧</sub>, બબ્બીસો<sub>૨૭</sub>, સુઘોષા ઘંટાઓ<sub>૨૮</sub>, નંદીઘોષા ઘંટાઓ<sub>૨૮</sub>, સેતા તારની વીણાઓ<sub>૨૯</sub>, સેતા તારની માટી વીણાઓ<sub>૨૯</sub>, કાચળી વીણાએ<sub>39</sub>,

ાચત્રવીણાએ  $_{32}$ , આમાં દો  $_{33}$ , ઝાંઝો  $_{34}$ , નકુલા  $_{34}$ , તૃણા  $_{34}$ , તુણા  $_{34}$ , કરવાં એ  $_{34}$ , દર્દ ને તે  $_{34}$ , દર્દ નિકા એ  $_{34}$ , હાં તુમ  $_{34}$ , હાં તુમ  $_{34}$ , હાં તુમ  $_{34}$ , તુમ  $_{34$ 

૮૩ પછી એ સૂર્યાભદેવે પોતાના હાથમાંથી સરજેલા તે દેવકુમારા અને દેવકુમારીઓને બાલાવીને કહ્યું કે-

"હે દેવાનુપ્રિયા! તમે શ્રમણ ભગવાન મહાવીર પાસે જાઓ અને તેમને ત્રણ પ્રદક્ષિણા દઇ વંદન–નમન કરી એ ગૌતમ વગેરે શ્રમણનિર્પ્રથાને તે દિવ્ય દેવઋદ્ધિ દિવ્ય દેવસુતિ દિવ્ય દેવાનુભાવવાળું અત્રીશ પ્રકારનું નાટક ભજવી અતાવા."

૮૪ સૂર્યાલદેવની આજ્ઞા થતાં જ તેને માથે ચઢાવી હૃષ્ટતુષ્ટ થએલાં એ દેવકુમારા અને દેવકુમારીઓ શ્રમણ ભાગવાન મહાવીર તરફ જઇ તેમને વાંદી—નમી જે તરફ ગાતમાદિક શ્રમણનિર્ગ્રથા હતા તે તરફ વળ્યાં અને એક સાથેજ એક હારમાં એક-કતાર ઊભા રહ્યાં, સાથે જ નીચે નમ્યાં, વળી પાછું સાથેજ તેઓ પાતાનાં માથાં ઉચાં કરી ટકાર ઊભા રહ્યાં. એજ પ્રમાણે સહિતપણે અને સંગતપણે નીચે નમ્યાં અને પાછાં ટકાર ઊભા રહ્યાં, પછી સાથે જ

ટકાર ઊભા રહી ફૈલાઇ ગયાં અને પાતપાતાનાં નાચ-ગાનનાં ઉપકરણાે હાથપગમાં ખરાબર ગાેઠવી રાખી એક સાથેજ વગાડવા લાગ્યાં, નાચવા લાગ્યાં અને ગાવા લાગ્યાં.

૮૫ તેમનું સંગીત ઉરથી શરૂ થતાં ઉઠાવમાં ધીરું –મંદ મંદ, મૂર્ધામાં આવતાં તારસ્વરવાળું અને પછી કંઠમાં આવતાં વિશેષ તારસ્વરવાળું, એમ ત્રિવિધ હતું. જ્યારે એ **અધાં ગાતાં હતાં ત્યારે તેના મધુર પડછં દા નાટકશાળામાં** આખાય પ્રેક્ષાગહવાળા માંડપમાં પડતા હતા. જે જાતના રાગનું ગાણું હતું તેને જ અનુકૂળ એમનું સંગીત હતું. ગા-નારાએાનાં ઉર મૂર્ધા અને કંઠ એ ત્રણે સ્થાના અને એ સ્થાનાનાં કરણા વિશુદ્ધ હતાં. વળી, ગુંજતાે વાંસનાે પાવા અને વીણાના સ્વર સાથે ભળતું, એક ખીજાની વાગતી હથે-ળીના અવાજને અનુસરતું, મુરજ અને કાંસીઓના ઝણઝ-ણાટના તથા નાચનારાએાના પગના ઠમકાના તાલને ખરા-ખર મળતું, વીદ્યાના લયને ખરાખર ખંધખેસતું અને શરૂ-આતથી જે તાનમાં પાવા વગેરે વાગતાં હતાં તેને અનુરૂપ એેલું એમનું સંગીત કેાયલના ટહુકાજેલું મધુરું હતું. વળી, એ સર્વ પ્રકારે સમ, સલલિત–કાનને કાેમળ, મનાેહર, મૃદુ-પદસંચારી, શ્રેાતાએાને રતિકર, છેવટમાં પણ સુરસ એવું તે નાચનારાએાનું **ના**ચસજ્જ વિશિષ્ટ પ્રકારનું ઉત્તમા<del>ેત્</del>તમ સંગીત હતું.

૮૬ જ્યારે એ મધુરું મધુરું સંગીત ચાલતું હતું ત્યારે શંખ રહ્યશિંશું શંખલી ખરમુખી પેયા અને પીરી-પીરિકાને વગાડનારા તે દેવા તેમને ધમતા, પહુવ પટહ ઉપર આઘાત કરતા, ભંભા માટી ડાકાને અફળાવતા, ભેરી ઝાલર દું દુભીઓ ઉપર તાડન કરતા, મુરજ મૃદંગ નંદી-મૃદંગાના આલાપ લેતા, આલિંગ કુરતું ખ ગામુખી માદળ ઉપર ઉત્તાડન કરતા, તીણા વિપંચી વલ્લકીઓને મૂછાવતા, સાં તારની માટી વીણા કાચબી વીણા ચિત્ર વીણાને ફૂટતા, બહીસ સુઘાષા નંદીઘાષાનું સારણ કરતા, બ્રામરી ષડ્બ્રામરી પરિવાદનીનું રફાટન કરતા, તૂણ તુંબવીણાને છબછબતા, આમાદ ઝાંઝ કું ભ નકુલાનું આમાટન કરતા—પરસ્પર અફળાવતા, મૃદંગ હુડુક્કી વિચિક્કીઓને છેડતા, કરટી ડિંડમ કિણિત કડવાને બજાવતા, દદેરક દદેરિકાઓ કુસ્તું ખુરુ કલશીઓ મફુઓ ઉપર અતિશય તાડન કરતા, તલ તાલ કાંસાના તાલા ઉપર થાડું થાડું તાડન કરતા—પરસ્પર ઘસતા, રિંગિરિસિકા લત્તિકા મકરિકા શિશુમારિકાનું ઘટુન કરતા અને બંસી વેણુ બાલી પરિલ્લી તથા બહાકોને ફૂંકતા હતા.

૮૭ એ રીતે એ ગીત નૃત્ય અને વાઘ દિવ્ય મનાજ્ઞ મનહર અને શૃંગારરસથી તરબાળ બન્યાં હતાં, અદ્ભુત થયાં હતાં, બધાનાં ચિત્તનાં આક્ષેપક નીવડ્યાં હતાં. એ સંગીતને સાંભળનારા અને નૃત્યને જેનારા દ્વારા ઉછળતા વાહવાહના કાલાહલથી એ નાટકશાળા ગાજી રહી હતી. એ એમ એ દેવાની દિવ્ય રમત પ્રવૃત્ત થએલી હતી. એ રમતમાં મસ્ત બનેલા તે દેવકુમારા અને દેવકુમારીઓએ શ્રમણ ભગવાન મહાવીરની સામે સ્વસ્તિક શ્રીવત્સ નંદાવર્ત વર્ધમાનક ભદ્રાસન કલશ મત્સ્ય અને દર્પણના દિવ્ય અભિનયો લ્લ કરી એ મંગળસ્ત્રપપ્રથમ નાટક ભજવી દેખાડ્યું હતું.

૮૮ વળી, એ દેવકુમારો અને દેવકુમારીએ બીજું નાટક ભજવી બતાવવા પૂર્વે જણાવેલી રીતે એકસાથે એક હારમાં ભેગાં થઇ ગાવા નાચવા અને વાજા વગાડવા લાગ્યાં તથા એ અદ્દસુત દેવરમતમાં મરગુલ બની ગયાં.

૮૯ આ બીજા નાટકમાં તેમણે શ્રમણ ભગવાન મહાવીરની સામે આવર્ત પ્રત્યાવર્ત શ્રેણિ પ્રશ્નેણિ સ્વસ્તિક પૂસમાણગ વર્ધમાનક મત્સ્યાંડક મકરાંડક જાર માર પુષ્પાવલી પદ્મપત્ર સાગરતરંગ વસંતીલતા અને પદ્મલતાના અભિનયા કરી દેખાડી બીજું નાટક પૂરું કર્ચું.

૯૦ પછી ત્રીજું નાટક લજવી ખતાવવા લેગાં થયેલાં તે દેવકુમારા અને દેવકુમારાઓએ શ્રમણ લગવાન મહાવીર-ની સામે ઇહામૃગ ખળદ દ્યાંડા માનવ મગર વિહગ-પક્ષી વ્યાલ કિન્નર રુરુ શરલ ચમર કુંજર વનલતા અને પદ્મ-લતાના અભિનયા કરી દેખાડ્યા.

૯૧ ચાેશું નાટક દેખાડતાં તે દેવકુમારા અને દેવકુ-મારીઓએ શ્રમણ ભગવાન મહાવીરની સામે એકતશ્વક દ્વિધાચક એકતશ્વકવાલ દ્વિધાચકવાલ એમ ચકાર્ધ અને ચકવાલના અભિનય ભજવી અતાવ્યા.

હર પાંચમું નાટક ભજવતાં તેમણે આવલિકાઓના અભિનય કર્યો. એમાં એમણે ચંદ્રાવલિકા વલયાવલિકા હંસાવલિકા સૂર્યાવલિકા એકાવલિકા તારાવલિકા મુક્તાવલિકા કનકાવલિકા અને રત્નાવલિકાઓના દેખાવા કરી બતાવ્યા.

**૯૩** છટ્ટું નાટક શરૂ કરતાં તેમણે ઉદ્દગમનાેના એટલે ચંદ્ર ઊગવાનાં અને સૂર્ચ ઊગવાનાં દેરયાે ખડાં કર્યાં. ૯૪ સાતમા નાટકમાં આગમનના અર્થાત્ ચંદ્રના આગમનના અને સૂર્યના આગમનના દેખાવા કરી ખતાવવામાં આવ્યા.

હ્યા આઠમા નાટકમાં તેઓએ આવરણના—ચંદ્રના અને સૂર્યના આવરણના દેખાવા કરી દેખાડ્યા અર્થાત્ જયારે ચંદ્રગહણ અને સૂર્યગ્રહણ થાય ત્યારે જગતમાં અને ગગનમાં જે જાતનું વાતાવરણ પ્રસરે છે તે એ નાટકમાં પ્રત્યક્ષ કરી અતાવવામાં આવ્યું.

૯૬ નવમા નાટકમાં અસ્તમનના દેખાવા આવ્યા એટલે જ્યારે ચંદ્ર અને સૂર્ય આથમી જાય છે ત્યારે જગ-તમાં અને આકાશમાં જે જે ઘટનાએા બને છે તે બધી નજરાનજર ખડી કરવામાં આવી.

૯૭ દસમું નાટક ચંદ્રમંડલ સૂર્યમંડલ નાગમંડલ યક્ષમંડલ ભૂતમંડલ રાક્ષસમંડલ અને ગાંધર્વમાંડલના અભિ-નયામાં પૂરું થયું. એમાં ચંદ્ર સૂર્ય નાગ યક્ષ ભૂત રાક્ષસ અને ગાંધર્વ સંખંધી માંડલાના ભાવા ભજવી અતાગ્યા.

૯૮ અગ્યારમું નાટક દ્રુતવિલ બિત અભિનયને લગતું હતું, તેમાં વૃષભની અને સિંહની લલિત ગતિ, ઘાડાની અને ગજની વિલ બિત ગતિ, મત્ત ઘાડા અને મત્ત હાથીની વિલસિત ગતિ કરી બતાવવામાં આવી.

૯૯ ભારમા નાટકમાં સાગર અને નગરના આકારોને અભિનયમાં કરી ખતાવ્યા.

૧૦૦ તેરમું દિવ્ય નાટક નંદા અને ચંપાના અભિનયને

લગતું હતું. ચૌદમા નાટકમાં મત્સ્યાંડ મકરાંડ જાર મારની આકૃતિઓના અભિનયા હતા.

**૧૦૧** પક્ષરમા નાટકમાં <sup>૯૫</sup>ક ખ ગ ઘ અને હના **ઘા**ટના અભિનચા કરી બતાવ્યા.

૧૦૨ પછીનાં ચાર નાટકાં અનુક્રો ૧૬ ચ છ જ ઝ ગ ના, ૧૭ ૮ ઠ ડ ઢ ણુ ના, ૧૮ ત થ દ ધ ન ના, અને ૧૯ ૫ ફ ખભ મ ના ઘાટના અભાનિયાને લગતાં હતાં.

૧૦૩ વીસમું નાટક અશાક આંબા જ બુડા અને કાેસંખના પક્ષવ સંબ'ધી અભિનયાેને લગતું હતું.

૧૦૪ ૨૧ મું નાટક લતાના દેખાવા કરવાને માટે હતું. તેમાં પદ્મ નાગ અશાેક ચંપા આમ્ર વન વાસંતી કુંદ અતિમુક્તક અને સ્થામની વેલડીઓના અભિનયાે હતા.

પછી અનુક્રમે ૨૨ દ્રુત<sup>૯૬</sup> ૨૩ વિલ ખિત ૨૪ દ્રુતવિ-લ ખિત ૨૫ અંચિત ૨૬ રિભિત ૨૭ અંચિતરિભિત ૨૮ આરભટ ૨૯ ભસાલ અને ૩૦ આરભટ ભસાલના અભિ-નયાને લગતાં નવ નાટકાે કરી ખતાવ્યાં.

૧૦૫ ૩૧મા નાટકમાં ઉત્પાત નિપાત સંકુચિત પ્રસા-રિત રચારઇય ભ્રાંત અને સંભ્રાંતની ક્રિયાએાને લગતા અભિનયા દેખાડવામાં આવ્યા.

૧૦૬ ૩૨મા નાટકમાં તે એક સાથે એક હારમાં ભેગાં થએલાં દેવરમાણમાં તાલીન ખનેલાં દેવકુમારા અને દેવકુમારીઓએ શ્રમણ ભગવાન મહાવીરના પૂર્વભવ સંબંધી ચરિત્રને લગતા ખનાવાના અભિનયા ભજવી ખતાવ્યા અને પછી તેમનાજ વર્તમાન જીવનસંબંધી પણ જે જે માટા માટા ખનાવા ખન્યા હતા તે દરેકને અભિનયામાં કરી દેખાડ્યા—તેમાં તેમનું ચ્યવન, ગર્ભસંહરે, જન્મસમયના ખનાવા, અભિષેકના પ્રસંગ, ખાલકીડા, ચોવનદશા, કામભાગની લીલા, નિષ્કમણના પ્રસંગ, તપશ્ચરેણની અવસ્થા, જ્ઞાની થયાની પરિસ્થિતિ, તીર્થપ્રવર્તનની ઘટનાને લગતા અભિનયો હતા અને પછી છેલ્લા અભિનયમાં ભગવાન મહાન્વીરના નિર્વાણનું ચિત્ર પણ ઊતારવામાં આવ્યું હતું. આમ એ ચરમ—છેલ્લું—અત્રીશમું નાટક પૂરું થયું.

૧૦૭ એ નાટકામાં તે દેવકુમારા અને દેવકુમારી-ઓએ ઢાલ વગેરે પહાળાં, વીણા વીગેરે તાંતવાળાં, ઝાંઝ વગેરે નક્કર અને શ'ખ વગેરે પાેલાં એમ ચાર જાતનાં વાજા વગાડેલાં.

<sup>©</sup> િલ્લિમ પાદવૃદ્ધ<sup>૯૭</sup> મંદ અને રાેચિત એમ ચા**ર** પ્રકારનું સંગીત ગાંએલું.

અંચિત, રિભિત, આરભટ અને ભસાલ એમ ચાર પ્રકારે નૃત્ય કરેલું.

દાર્શિતિક પ્રાત્યંતિક સામાન્યતાપનિપાતનિક અને લાેકમધ્યાવસાનિક એમ ચાર જાતના અભિનયાે<sup>૯૮</sup> ભજવી અતાવેલા.

૧૦૮ હવે તે દેવકુમાર અને દેવકુમારીઓ ગૌતમા-દિક શ્રમણ નિર્ગથોને એ બત્રીશે પ્રકારનું દિવ્ય નાટક દેખાડી તથા શ્રમણ ભગવાન મહાવીરને ત્રણ પ્રદક્ષિણા દઇ તેમને વાંદી નમી જે તરફ પાતાના અધિપતિ સૂર્યાભદેવ હતા તે તરફ ગયાં અને હાથ જોડી પાતાના એ અધિપતિને જય વિજયથી વધાવી તેઓએ જણાવ્યું કે આપે કરેલી આજ્ઞા પ્રમાણે અમે શ્રમણ ભગવાન મહાવીર પાસે જઈ અત્રીશે પ્રકારનું એ દિવ્ય નાટક દેખાડી આવ્યાં.

૧૦૯ ત્યારબાદ એ સૂર્યાભદેવ પાતાની તે દિવ્ય દેવમાયાને સંકેલી લઇ એક ક્ષણમાં એક લાે – હતાે તેવા એકાકી ખની ગયા. પછી તે શ્રમણ ભગવાન મહાવીરને ત્રણ પ્રદ-ક્ષિણા દઇ વાંદી નમી પાતાના પૂર્વોક્ત પરિવાર સાથે એ દિવ્ય યાન વિમાન ઉપર ચડી જ્યાંથી આવ્યા હતાે ત્યાંજ પાછા ચાલ્યા ગયા.

૧૧૦ એના ગયા પછી 'ભગવન' એમ કહીને ચાૈદ પૂર્વને જાણનારા, ચાર જ્ઞાનથી યુક્ત. સર્વાક્ષરસંનિપાતી, મહાતપસ્વી, સૂર્યાભની એ દેવમાયાને જોઇને લ્લ્શાંકાશીલ થયેલા અને કુત્દુહલવાળા બનેલા ભગવાન ગૌતમ શ્રમણ ભગવાન મહાવીરને વાંદી નમીને નમ્રપણે આ પ્રમાણે બાેલ્યાઃ

૧૧૧ પ્ર૦—હે ભગવન્! તે સૂર્યાભદેવની એ દિવ્ય દેવમાયા, એ દિવ્ય દેવઘુતિ, એ દિવ્ય દેવાનુભાવ કયાં ગયાે ? ક્યાં સમાઈ ગયાે ?

ઉ૦—હે ગૌતમ! સૂર્યાલદેવે સર્જલી એ દેવમાયા તેના શરીરમાં ગઇ, તેના શરીરમાં સમાણી.

પ્રo—હે ભગવન ! તે કચા કારણથી એમ અન્યું ?

ઉ૦—હે ગાતમ! અહાર અને અંદર છાણ વગેરેથી લીંપેલી ગુંપેલી ફરતી વંડીવાળી બંધ બારણાવાળી ઉંડી અને પવન ન ભરાય એવી જેમ કાઈ એક માટી શિખર-બંધી શાળા હાય, એ શાળાની પાસે માણસાનું એક માેડું ટોળું ઊલું હોય અને એ વખતે એ ટાળું આકાશમાં એક માહું પાણીલર્શું વાદળું જૂએ તથા એ વાદળું હમણાં જ વસ્સશે એમ જે ટાળું પાસેની એ શાળામાં પેસી જય, તેમ એ દેવમાયા સૂર્યાલના શરી-રમાં સમાઇ ગઇ અથવા એ શાળા બહાર ઊલેલું ટાળું પાતાની સામે અડી આવતા વંટાળિયાને જૂએ તાપણ જેમ એ પાસેની શાળામાં પેસી જય, તેમ એ દેવમાયા સૂર્યા-લના શરીરમાં સમાઈ ગઇ એમ મેં કહ્યું છે.

**૧૧૨** વળી, ગાતમે પૂછ્યું કે–

પ્ર૦—હે ભગવન્ ! સૂર્યાભદેવતું સૂર્યાબવિમાન ક્યાં <sup>૧૦૦</sup>જણાવેલું છે ?

ઉ૦—હે ગૌતમ! જંખૂદીય નામના દીયમાં મંદર પર્વતથી દક્ષિણે આ રત્નપ્રભા<sup>૧૦૧</sup> નામની પૃથ્વી છે, તેના રમણીય સમતલ ભૂલાગથી ઉંચે ચંદ્ર સૂર્ય ગ્રહગણ નક્ષત્ર અને તારકાઓ આવેલાં છે, ત્યાંથી આગળ ઘણાં યાજના સેંકડા યાજના હજારા યાજના લાખા યાજના કરાડા યાજના અને લાખકરાડા યાજના ઉંચે દૂર જઇએ ત્યારે ત્યાં સૌધર્મકલ્ય નામના કલ્ય જણાવેલા છે, એ કલ્ય પૂર્વ પશ્ચિમ લાંધા, ઉત્તર દક્ષિણ પહાળા, આકારે અર્ધ ચંદ્ર-સમાન સંસ્થિત છે, કિરણાના પ્રકાશથી ઝગઝગતા છે, તેની લંબાઇ પહાળાઇ અસંખ્ય કાટાનુકાટિ યાજન છે અને તેના ઘરાવા પણ તેટલાજ છે.

એ સૌધર્મકલ્પમાં સાધર્મદેવાનાં અત્રીશ લાખ વિમાન નાવાસા હાય છે એમ કહ્યું છે. એ બધા વિમાનાવાસા સર્વરત્નમય દર્શનીય અને અસાધારણ સુંદરતાવાળા છે.

તે વિમાનાની વચ્ચાવચ્ચ પાંચ અવત સકા જણાવેલા છે: અશાક અવત સક, સપ્તપર્ણ અવત સક, ચંપક અવત સક, ચૂતક અવત સક અને વચ્ચે સાઘમાંવત સક. એ પાંચે અવ-ત સકા પણ સર્વરત્નમય સુંદરતમ છે.

એમાંના તે સાૈધમાંવત સક મહાવિમાનથી પૂર્વે તીરછું અસંખ્ય લાખ યાજન આગળ વધીએ ત્યારે ત્યાં સૂર્યાભ-દેવનું સૂર્યાભ નામનું વિમાન જણાવેલું છે. એ વિમાનની લંખાઇ પહાળાઇ સાડાબાર લાખ યાજન છે અને ઘેરાવા ઓગણ્યાળીશ લાખ આવન હજાર આઠ સા અડતાલીશ યાજન છે.

૧૧૩ સૂર્યાભદેવના એ વિમાનની ક્રતો ચારે ખાજુ એક માટા પ્રાકાર-ગઢ છે. એ ગઢ ત્રણુસેં ચાજનની હુંચાઇએ છે. મૂળમાં તેની પહાળાઇ સા યાજન, વચ્ચે પચાસ યાજન અને છેક ઉપર પચીસ યાજન છે અર્થાત્ એ ગઢ મૂળમાં પગ્તા-યહાળા વચ્ચે સાંકડા અને છેક ઉપર વધારે પાતળા છે. ગઢના આકાર ગાયના પ્છડા જેવા છે અને તે આખાય ગઢ સર્વકનકમય અચ્છા મનાહર છે.

એ ગઢનાં કાંગરાં અનેક પ્રકારના કાળા નીલા લાલ પીળા અને ધાળા એમ પાંચે રંગાથી શાભિતાં છે. તે એક એક કાંગરું લંબાઇમાં એક યાજન, પહાળાઇમાં અરધું યાજન, અને થાડું માઠેરું યાજન ઉંચાઇમાં છે. તે બધાં કાંગરાં સર્વ પ્રકારનાં રત્નામાંથી બનાવેલાં છે-બહુ રમણીય છે. ૧૧૪ સૂર્યાભદેવના તે વિમાનની એક એક બાજુએ હજાર હજાર બારણાં હાય છે એમ કહેલું છે અર્થાત્ તે વિમાનને પૂર્વ પશ્ચિમ ઉત્તર દક્ષિણ એમ ચારે બાજીનાં મળીને ચાર હજાર બારણાં હાય છે.

તે એક એક બારણું ઉંચાઈએ પાંચસાે યાેજન છે, પહાેળાઇએ અને પ્રવેશે અઢીસાે યાેજન છે.

તે બધાં બારણાં ધાળાં છે, તેમની ઉપરનાં શિખરા સોનાનાં છે, એ શિખરામાં વૃષભ મગર વિહેગ માનવ કું-જર કિન્નર પદ્મલતા વગેરેનાં ચિત્રા કાેરેલાં, એમના સ્તંભ– શાંભલા ઉપરની વેદિકાઓ વજૂમય—એ બધાં હજારા કિર-ણાથી ઝળહળે છે, એવાં એ આંખને ઠારે એવાં સુખસ્પ-ર્શવાળાં છે.

તે દરેક બારણાની નેમા વજમય, મૂળ પાયા રિષ્ટ-રતના, શાંભલીઓ વૈડુર્યની અને તેનું તલ પંચરંગી ઉત્તમ મણુઓમાંથી બનેલું છે. ડેલીઓ હંસગર્ભરતની, ઇંદ્રકીલા ગામેદના, બારસાખા લાહિતાક્ષરતનની, ઓતરંગા જયાતિ-રસરતના, સૂઈઓ–ખીલીઓ–લાહિતાક્ષરતનની, સાંધાઓ વજના, ખીલીઓની ટાપીઓ વિવિધ મણિમય, આગળિયા અને તેનું અટકણ વજાનું, આવર્તનપીઠ–ઉલાળાનું ટેકણ રજતનું, બારણાનાં ઉત્તર પડખાં અંક રતનનાં: એવી એ બારણાંઓની શાભાવાળી રચના છે. તેનાં કમાડ લગાર પણ આંતરા વિનાનાં ચપાચપ ભીડાય તેવાં મજખૂત છે. બારણાંની ભીંતામાં બન્ને પડખે એકસા અડસઠ અડસઠ ભીંતો બાીઓ છે અને તેટલીજ ગામાણસીઓ એટલે બેઠકા છે. વિવિધ મણિરત્નાેથી રમતી પૂતળીએા બારણાંએામાં ખાેડેલી છે. તેના માઢ–માડભાગ–વજના અને માડભાગનું શિખર રુપાનું છે.

ખારણાના ઉપલા ભાગા સુવર્ષ મય, તેમાં મણિમય જાળીવાળા ગાપલાઓ, પડખાં અને પડખાંની બાજુઓ અંકરત્નમય અને વાંસડાઓ ખપાટા તથા નળિયાં જયાતિ-રસરત્નમય એને વાંસડાઓ ખપાટા તથા નળિયાં જયાતિ-રસરત્નમય છે. તેની પાટીઓ રૂપાની, નળિયાંનાં ઢાંકણ સુવર્ણમય અને ટાટીઓ વજમય છે. એ જાતનાં તે બારણાં શંખના ઉપલા ભાગ જેવાં અને રૂપાના ઢગલા જેવાં ધાળાં લાગે છે. તે બારણાંઓ ઉપર અનેક પ્રકારનાં તિલકો—ટીલાં અને અર્ધચંદ્રો કારેલાં છે, મણિની માળાઓ ટાંગેલી છે, બારણાં બહાર અને અંદર સુવાળાં છે, તેના ઉપરની રંગની ભૂડી સાનાની વેળુમય છે: એવાં એ બારણાં સુંદર, સારા સ્પર્શવાળાં, રૂપડી શાભાવાળાં, પ્રસન્નતા પમાઉ તેવાં દર્શનીય અને અસાધારણ રમણીય છે.

એ ખારણાંની બન્ને બાજુની એઠકામાં કમળ ઉપર કાેરેલા એવા ચંદનના સાળ સાળ કળશાની હારા, તેઓમાં સુગંધી પાણી ભરેલાં, તેમના કાંઠાઓમાં રાતાં સૂતર નાંખેલાં અને તેનાં ઢાંકણાં પદ્મોત્પલનાં—એવા એ સર્વરત્નમય ઘડાઓ, હે દીર્ઘ લી શ્રમણ ! માટામાં માટા ઇન્દ્ર કું ભની જેવા વિશેષ રમણીય જણાવેલા છે.

**૧૧૫** વળી, તે ખારણાંએાની બન્ને બાજીની બેઠકાેમાં સાેળ સાેળ નાગદ'તાેની–આંકડિયાએાની–હારાે આવેલી છે. તે દરેક નાગદંતા ઉપર નાની નાની ઝાલુઝલી ઘંટડીએા લટકેલી, એએા ભીંતમાં ખરાખર બેઠેલા, એમના આગલા ભાગ ભીંતથી સારી રીતે બહાર પડતા—એવા એ સાપના અડધા ભાગ જેવા દેખાતા વજમય સીધા લાંબા નાગદંતા, હે આયુષ્મન્ શ્રમણ! માટા માટા ગજદંતના આકાર જેવા સુંવાળા અને શાલાજનક છે.

વળી, એ નાગદંતામાં કાળા, નીલા, રાતા, પીળા અને ધાળા સૂતરથી પરાવેલી લાંબી લાંબી માળાએા લટકાવેલી, એ માળાએાના લંખૂસકાે—ઉપરનાં કુમતાં—સાનાનાં, એ કુમ-તાંની અડખેપડખે જડેલી સાનાના પતરાની પાંદડીઓ છે; જ્યારે દક્ષિણના ઉત્તરના પૂર્વના અને પશ્ચિમના મંદ મંદ પવન વાય ત્યારે તે ધીરે ધીરે હલતી હલતી પાંદડીઓમાંથી કાન અને મનને શાંતિ આપે એલું મધુરું સંગીત નીકળે છે.

૧૧૬ વળી, હે આયુષ્યમન્ શ્રમણ ! એ નાગદંતાની ઉપર બીજા સાળ સાળ નાગદંતાની હારા આવેલી છે, તેઓ પણ ગજદંતના આકાર જેવા સુંવાળા અતિરમણીય છે. ઉપરના આ નાગદંતામાં રજતમય શિંકાં ટાંગેલાં છે, એ દરેક શિંકામાં વૈડ્યંની ધૂપઘડીઓ મૂકેલી છે, એ ધૂપઘડીઓમાં ઉત્તમ કાળા અગર કિનરુ અને તુરુષ્કના સુગંધી ધૂપ મદમઘી રહ્યો છે, એવી એ સુગંધી વાટ જેવી મદમઘતી ધૂપઘડીઓમાંથી નીકળતી મનોહારી સુગંધ ઘાલુ અને મનને શાંતિ આપતી તે પ્રદેશમાં ચારે કાર ફેલાતી રહે છે.

૧૧૭ વળી, એ બારણાંઓની બન્ને પડખેની બેઠકામાં સાળ સાળ પૂતળીઓની હારા જણાવેલી છે. તે પૂતળીઓ વિવિધ પ્રકારની લીલાએાવાળી, સુપ્રતિષ્ઠિત, સા**રી રીતે શણ-**ગારેલી, રંગળેરંગી વસ્ત્રો પહેરેલી અને અનેક જાતની માળાઓવડે શાભાયમાન છે. એમના કટિભાગ સઠીમાં આવી જાય એવા પાતળા. અંબાડા ઉંચા અને કઠણ પીવર –ભરાવદાર–છાતી, આંખના ખૂણા રાતા, વાળ કાળા કામળ અને શાલનિક છે. અશાક વૃક્ષ ઉપર તેની ડાળને ડાંબે હાથે પકડીને એ પૂતળીઓ ઊલેલી છે. આંખમીંચા-મણી કરતી એ, જાણે દેવાનાં મનને હરી ન લેતી હાય, એક બીજા સામું જેતી એ, જાણે પરસ્પર ખીજતી ન હોય, એવી જણાય છે. એ બધી બનેલી છે તેા પૃથ્વીમાંથી-માટીમાંથી-પણ નિત્ય રહેનારી છે. એમનું મુખ ચંદ્ર જેવું લલાટ ચંદ્રાર્ધ જેવું અને દેખાવ ચંદ્ર જેવા સૌમ્ય છે. ખરતા તારાની જેમ એ બધી ઝગમગ્યા કરે છે. મેઘની વીજ-ળીનાે ઝબકારાે અને પ્રખર સૂર્યનાે ચમકાટ એ કરતાં ચ તેઓ વધુ ઝળકે છે–ચમકે છે. એવી એ પૂતળીઓ શુંગારે આકારે અને વેશે પ્રસાદ ઉપજાવે એવી દેખાવડી અને મનાહર છે.

૧૧૮ વળી, એ ખારણાંઓની ખન્ને બાજુની એઠ-કેામાં સર્વરત્નમય સુંદર જાળીવાળાં સાળ સાળ રમણીય સ્થાના છે. ખન્ને પડખેની એ એઠકામાં સાળ સાળ ઘંટાની હારા ટાંગેલી જણાવેલી છે. એ ઘંટાઓ સુવર્ણમય, તેમના લાલકા વજમય, ઘંટાનાં ખન્ને પડખાં વિવિધ મણિમય, ઘંટાની સાંકળા સાનાની અને દારીઓ રુપાની છે. તેમના રણકા મેઘના ગડગડાટ જેવા, સિંહની ત્રાડ જેવા, દુંદુભિ- ના નાદ જેવા, હંસના સ્વર જેવા માંજી છે: એવા—એ કાન અને મનને ઠારે—સુખ આપે–તેવા રણકાવઉ તે ઘંટાઓની આસપાસના પ્રદેશ પણ ગાજતા રહે છે.

૧૧૯ વળી, એ બારણાંઓની બન્ને બાજીની બેઠકામાં સોળ સોળ વનરાઇઓ જણાવેલી છે. એ વનરાઇઓમાં વૃક્ષેષ્ટ વેલા કૃષ્ણગા અને પાંદડાં મણિમય છે, એમના ઉપર સમ-રાઓ ગુંજતા રહે છે: એવી એ વનરાઇએ ટાઢી હિમ જેવી શીતળ અને પ્રાસાદિક છે.

વળી, તે અન્ને પડખેની એઠકામાં વજમય સાળ સાળ પ્રકંઠકાે-એાટલાએા જણાવેલા છે. તે દરેકની લંબાઈ પહાળાઈ અઢીસા ચાજન અને જાડાઈ સવાસા ચાજન છે. તે તે એક એક પ્રકંઠક ઉપર એક એક માટા ઉંચા મહેલ આવેલા જણાવેલા છે, તે દરેક મહેલ અઢીસા ચાજન ઉંચા અને સવાસા ચાજન પહાળા છે. જાણે પ્રભાના પુંજ ન હાય એવા એ મહેલા વિવિધ મણિઓ અને રત્નાથી ખીચા ખીચ જ ડેલા છે. ઉપરાઉપર છત્રાથી શાલાયમાન વિજય વૈજયંતી પતાકાએ એ મહેલાે ઉપર પવનથી ફરફરતા રહે છે. એનાં મણિકનકમય શિખરા ઉંચાં આલને અડતાં છે. મહેલાની ભીતામાં વચ્ચે વચ્ચે રત્નાવાળાં જાળિયાંએ! મૂકેલાં છે. ખારણાંમાં પેસતાંજ વિકાસમાન પુંડરીક કમળા અને લીંતામાં વિધવિધ તિલકા તથા અર્ધચંદ્રકા કારેલા છે. મહેલા અંદર અને ખહાર લીસા સાનેરી વેળુથી લીંપેલા સુંદરતમ છે. જે પ્રકંઠકાે ઉપર તે મહેલાે છે તે પ્રકંઠકા પણ છત્રાથી શાભતી ધજાઓથી રમણીય છે.

૧૨૦ એ મહેલાનાં ખારણાંની ખન્ને ખાજુ સાળ સાળ તારણા જણાવેલાં છે. એ મણિમય તારણા મણિમય શાંભલાઓ ઉપર ખેસાડેલાં છે, તેમના ઉપર પદ્મ વગેરેના ગુચ્છાઓ ટાંગેલા છે. તે એક એક તારણની આગળ પૂર્વે વર્ણવેલા એવા નાગદંતા તથા એવી જ બબ્બે પૂતળીઓ ઊભેલી છે. તેજ રીતે દરેક તારણની આગળ એક એક બાજુ સવેરતનમય ઘાડા હાથી માનવ કિંનર કિંપુરુષ મહાન્ર ગ ગાંધવે અને વૃષભની હારા આવેલી છે, તેજ પ્રકારે નિત્ય પુષ્પવાળી સવેરતનમય પદ્મલતા વગેરેની શ્રેબ્રિઓ આવેલી છે. એ રીતે, હે આયુષ્મન્ શ્રમણ! દિશાસ્વસ્તિક ચંદનકલશ અને મત્તગજના મુખની જેવા ભૃંગારની એ હારા ગાંઠવેલી છે.

૧૨૧ વળી, તે તાેરણની આગળ બંબે બંબે આરિસા હાેવાનું જણાવેલું છે. એ આરિસાનાં ચાેકઠાં સુવર્ણુમ્ય, મંડળા અંકરત્નમય અને એમાં પડતાં પ્રતિબિંબા નિર્મ-લાતિનિર્મળ છે. હે દીર્ઘજીવી શ્રમણુ! ચંદ્રમંડળ જેવા એ નિર્મળ આરિસા અર્ધકાયપ્રમાણુ જણાવેલા છે.

૧૨૨ વળી,એ તાંરણાની આગળ વજના અબે થા**ળાં** જણાવેલા છે. એ રથના પૈડા જેવા માટા માટા થાળા **જાણે** કે ત્રણવાર છડેલા આખા ચાંખાથી ભરેલા જ હાેય એવા ભાસે છે.

વળી, એ તાેરણાની આગળ સ્વચ્છ પાણી અને તાજાં હીલાં ફળાથી ભરેલી બે બે પાત્રીઓ મૂકેલી જણાવેલી છે. હે ચિરંજીવ શ્રમણ! એ બે બે પાત્રીએા ગાયને ખાણ આપવાના માટા ગાળ સુંડલા જેવડી માટી સર્વરતન-મય અને શાલનાતિશાલન છે.

વળી, એ તાેરણાની આગળ નાનાવિધ ભાંડાથી ભરેલા સર્વરત્નમય બે બે સુપ્રતિષ્ઠકા છે–શરાવા છે, બે બે મનાે મુલિકાઓ–પેઢલીઓ છે. એ પેઢલીઓમાં સાેનાનાં અને સ્પાનાં અનેક પાટિયાંઓ જણાવેલાં છે. તે સાેનારુપાનાં પાટિયાંઓમાં વજમય નાગક તાે જડેલા છે, એ નાગદ તાે ઉપર વજમય શિંકાં છે, એ શિંકાં ઉપર કાળા નીલા રાતા પીળા અને ધાળા સ્ત્રરના પડદાવાળા પવનથી ભરેલા ઘડાઓ છે; એ બધા પવનપૂર્ણ ઘટા વૈડુર્યમય સુંદર છે.

વળી, એ તાેરણાેની આગળ રતનથી ભરેલા અંબે કરંડિયાઓ છે. ચક્રવર્તીના રત્નપૂર્ણ કરંડિયાની જેમ એ કરંડિયાઓ પાેતાના પ્રકાશથી એ જગ્યાને ચારે બાજીથી ચક્રચકતી કરી મૂકે છે.

વળી, એ તાેરણાની આગળ વજમય અંબે હયકંઠા ગજકંઠા નરકંઠા કિન્નરકંઠા કિપુરુષકંઠા મહાેરગકંઠા ગાં-ધર્વકંઠા અને વૃષભકંઠા છે. તેઓમાં સર્વસ્તનમય અબ્બે ચંગેરીઓ છે. તેમાં સર્વસ્તનમય પુષ્પ માળા ચૂર્ણ વસ્ત્ર આભરણ સરસવ અને પીંછીઓ મૂકેલી છે.

વળી, એ તાેરણાેની આગળ અખ્બે સિંહાસનાે અને અખ્બે છત્રાે હાેવાનું જણાવેલું છે. એ છત્રાેના દાંડા વૈડુ-યુના,કાની—ઝૂલ સાેનાની, સાંધા વજના,માેતીથી પરાેવેલી સાેનાની આઠ હજાર સળીએા અને ચંદન જેવી શીતળ સુગ'ધી છાયા છે. મંગળરુપ ચિત્રાેથી આલેખેલાં ચંદ્રના ઘાટ જેવાં એ સર્વ' છત્રાે અતિશાેલનિક છે.

વળી, એ તાેરણાેની આગળ બે બે ચામરાેની હયાતી જણાવેલી છે. એ ચામરાેના હાથા વૈડુર્યના અને એમાં વિવિધ મણિરતનની કાેરણી કાેરેલી છે. ક્ષીરસાગરના પ્રાણ જેવાં પાતળા વાળવાળાં સવેંરતનમય એ ચામરાે ખહુ સુશાે-ભિત દેખાય છે.

૧૨૩ એ જ પ્રમાણે તે તારણાની આગળ તેલ, કુઠ-ઉપલેટ, પત્ર-તમાલપત્ર, ચૂઆ, તગર,એલચી, હરતાળ, હિંગળાક, મણસિલ અને અંજનના અબે કુડલાઓની અસ્તિ જણાવેલી છે. એ કુડલાએ સર્વરત્નમય અને અનુપમ શાલા-વાળા છે.

વળી, એ સૂર્યાલવિમાનના એક એક ખારાષ્ટ્રા ઉપર ચક્રની નીશાનીવાળા એકસા ને આઠ ધ્વંજો છે; એ જ પ્રમાણે મૃગ, ગરુડ, છત્ર, પીંછું, પક્ષી, સિંહ, વૃષલ, ચારદંતા હાથી અને ઉત્તમ નાગની નીશાનીવાળા એકસા ને આઠ આઠ ધ્વંજો છે, અર્થાત્ એ પ્રત્યેક ખારાષ્ટ્રા ઉપર એક હજાર અને એંશી ધ્વંજો લહેરી રહ્યા છે એમ જણાવેલું છે.

૧૨૪ એ સૂર્યાભવિમાનમાં ચંદરવાથી સુશાભિત પાંસઠપાંસઠભૌમા–ભૂમિનાં સ્થાના જણાવેલાં છે. એ ભૌમાની બરાબર વચ્ચે એક એક સિંહાસન માંડેલું છે, બાકીના ભૌમા ઉપર એક એક ભદ્રાસન માંડેલું છે.

વિમાનનાં બારણાંએાનાં એાતરંગા સાળ પ્રકારનાં રત્નાથી ઘડેલાં છે. બારણાંએા ઉપર ધજા અને છત્રાથી શાભતાં આઠ આઠ મંગલાે આવેલાં છે: એ રીતે વિમાનની ચારે બાજીનાં તે બધાં બારણાંએા એવી ઉત્તમાત્તમ શાભાવાળાં છે.

૧૨૫ એ સૂર્યાલિવમાનની આસપાસ પાંચસે પાંચસે યોજન મૂકીને ચાર દિશામાં ચાર વનખંડા આવેલા છે. પૂર્વમાં અશાકવન, દક્ષિણમાં સાદડવન, પશ્ચિમમાં ચંપકવન અને ઉત્તરમાં ચૂતકવન. એ વનખંડાની લંબાઈ સાડાબાર લાખ યોજનથી કાંઇક વધારે અને પહાળાઇ પાંચસા યાજન છે. તે દરેકની ફરતા એક એક કાેટ છે. એમ એ ચારે વનખંડા લીલાછમ જેવા, ટાઢા હિમ જેવા, જોનારની આંખને ઠારે એવા શીતળ છે.

૧૨૬ તે વનખ ડાનું ભાંતળ તદ્દન સમ–સપાટ છે, તે ઉપર અનેક પ્રકારના મણ્એા અને તૃણા શાભી રહ્યાં છે, તેમના સ્પર્શ અને ગંધ મનગમતા આકર્ષક છે.

હે લગવન્! પૂર્વ પશ્ચિમ દક્ષિણ અને ઉત્તરના વાયરા વાય છે ત્યારે મંદ મંદ હલતા પરસ્પર અથડાતા એવા તે તૃણુંાના અને મણિઓના કેવા અવાજ થાય છે?

હે ગૌતમ! એમનાે અવાજ શ્રમહર શ્રુતિમધુર અને શ્રુતિને અત્યંત તૃપ્તિ આપનારાે થાય છે.

૧૨૭ છત્ર, ધજા, ઘંટ, પતાકા અને ઉત્તમ તાેરણાેથી સુશાભિત એક સુંદર રથ હાેય, જેની ચારે બાજા નાની નાની ટાેકરીઓ જડેલી હાેય, હિમાલયમાં ઉગેલા તિનિશના લાકડામાંથી બનાવેલા હાેય, આરા અને ધાંસરું બરાબર બેસાડેલાં હાેય, પૈડા ઉપરનાે લાેઢાના પાટા મજખૂત હાેય,

કુલીન ઘાડાની જોડ જોડેલી હાય, હાંકનારા સારથિ અતિ-કુશળ હાય અને અનેક પ્રકારનાં હથી આરા કવચા ભાશાંઓ વગેરે યુદ્ધોપકરણાથી જે ભરેલા હાય, એવા એ રથ, મણિ-એાથી બાંધેલા રાજાના ભવ્ય આંગણામાં વારવાર ચાલતા હાય, વારવાર આવતા જતા હાય, ત્યારે તેના જે મધુરધ્વનિ સંભળાય છે, તેના જેવા તે તૃણાના અને મણિઓના ધ્વનિ છે?

ગૌતમ! ના, એના જેવાે એમનાે ધ્વનિ નથી પણ તો કરતાંય વિશેષ મધુર છે.

વાદનકુશળ નરવા નારીદ્વારા રાત્રીના છેલ્લે પહેારે વાગતી ચડતી ઉતરતી મૂઈનાવાળી એવી વૈકાલિક વીણાના જે મધુર અવાજ સંભળાય છે તેવા અવાજ, તે તૃણોના અને મણુઓના છે?

ગૌતમ! ના, એવા પણ નથી—એ કરતાં સવિશેષ મધુર છે.

ભદ્રશાળ નંદન સાેમનસ કે પાંડકવનમાં અથવા હિમા-લય મલય કે મદંક ગિરિની ગુફાએામાં રહેતા, ગાનતાનની સહેલ કરવા સાથે મળેલા કિન્નરા કિંપુરુષા મહાેરગાે અને ગાંધવાેંના જેવા વિશુદ્ધ મધુર ગીતધ્વનિ ગુંજે છે, તેવા ધ્વનિ પરસ્પર અથડાતા એ મણિઓના અને તૃણાેના છે?

ગૌતમ ! હા, તે મણિઓના અને તૃણોના એવા મધુરાતિમધુર ધ્વનિ નીકળે છે.

૧૨૮ વળી, એ વનખંઉામાં ઠેકઠેકાણે નાની માેટી નાનામાં નાની અને માેટામાં માેટી એવી અનેક ચાેરસ વાવા, ગાેળ પુષ્કરિણીએા, સીધી વહેતી નદીએા, વાંકી ચુંકી વહેતી નદીઓ અને ફૂલોથી ઢાંકેલાં એવાં હારખંધ આવેલાં અનેક સરાવરા તથા હારખંધ શાભતા અનેક ફૂવાઓ આવેલા છે. એ ખધાંના કાંઠા રજતમય, કાંઠાના ભાગા ખાડાખડિયા વિનાના એકસરખા છે. એમની અંદરના પાણાઓ વજમય અને વેળુ સુવર્ણ-રજતમય છે.

વાવા વગેરે એ અધાં જલાશયા સુંવાળા સાનાના તળિયાવાળાં છે, એમાં ઊતરવાનાં અને નીકળવાનાં સાધના સારી રીતે ગાઠવાએલાં છે, એમના ઘાટા અનેક પ્રકારના મિણુઓથી જડેલા છે. ચાર પૂણાવાળાં એ જલાશયામાં પાણી અગાધ અને અતિશીતળ છે. જેમની ઉપર ભમરા ભમરીઓ ગુંજી રહ્યાં છે એવાં ઉત્પલ, કુમુદ, નલિન, સુભગ, સૌગંધક, પોંડરીક, સા અને હજાર પાંખડીવાળાં ખીલેલાં કમળાથી અને બિસપત્ર તથા મૃણાલના દંડાથી એ બધાં જલાશયા હંકાએલાં છે. જેમની અંદર ભમતા મત્સ્યા અને કાચબાઓ કલ્લાલ કરી રહ્યા છે અને જેમને કાંઠે અનેક પ્રકારનાં પક્ષીઓ વિચરી રહ્યાં છે એવાં એ સ્વચ્છાતિસ્વચ્છ જળથી છલકતાં જલાશયા તે વનખંડામાં શાબી રહ્યાં છે.

૧૨૯ એ જલાશયોમાં કેટલાંકમાં આસવ જેવાં પાણી છે, કેટલાંકમાં શેરડીના રસ જેવાં, કેટલાંકમાં ઘી જેવાં, કેટલાંકમાં દ્રધ જેવાં, કેટલાંકમાં ખારા ઉસ જેવાં અને કેટ-લાંકમાં સામાન્ય પાણી જેવાં પાણી ભરેલાં છે.

તે વાવા અને કૂવા વગેરે પ્રત્યેક જલાશયાની ફરતાં

ચારે દિશામાં ત્રણ ત્રણ સાપાના છે, તે સાપાના ઉપર તારણા ધજાઓ અને છત્રા વગેરે શાભા રહ્યાં છે.

તેમાં નાની નાની વાવાની અને કૂવાની હારામાં વચ્ચે વચ્ચે ઘણા ઉત્પાતપર્વતા નિયતિપર્વતા જગતીપર્વતા દારુપર્વતા આવેલા છે તથા કાઈ ઊચા કે નીચા એવા દકમંડપા દકનાલકા અને દકમંચા ઊભા કરેલા છે.

૧૩૦ વળી ત્યાં મનુષ્યાને હિંચવાલાયક હિંચકા જેવા કેટલાક હિંચકાઓ ગાઠવાએલા છે, તેમ પક્ષીઓને ઝૂલવાલાયક ઝૂલા જેવા કેટલાયે ઝૂલાએ ઝૂલી રહ્યા છે. એ ખધા હિંચકાએ અને ઝૂલાએ સર્વરત્નમય હાવાથી અધિકાધિક પ્રકાશમાન અને મનાહર છે.

વચ્ચે વચ્ચે આવેલા તે ઉત્પાતપર્વતા વગેરે પર્વતા ઉપર અને હિંચકાઓ ઉપર સર્વરત્નમય એવાં અનેક હંસા-સના, કોંચાસના, ગરુડાસના, ઉન્નત ઢળતાં અને લાંબાં આસના, પદ્યાસના, ભદ્રાસના, વૃષભાસના, સિંહાસના, પદ્માસના અને સ્વસ્તિકાસના સજાએલાં છે.

13૧ વળી, તે વનખંડામાં સર્વરત્નમય ઝળહળાય-માન એવાં આલિગૃહો, માલિગૃહો, કદલીગૃહો, લતાગૃહો, આસનગૃહો, પ્રેક્ષણગૃહો, મજ્જનગૃહો, મંડનગૃહો, પ્રસાધ-નગૃહો, ગલ'ગૃહો, મોહનગૃહો, શાલાગૃહો, જાળીવાળાં ગૃહો, ચિત્રગૃહો, કુસુમગૃહો, ગંધગૃહો, આરિસાલવના શાભી રહ્યાં છે અને તે પ્રત્યેક ગૃહમાં પૂર્વે કહ્યા પ્રમાણે હંસાસના વગેરે આરામ આપનારાં આસના માંડેલાં છે. વળી, તે વનખંડામાં જ્યાં ત્યાં સવ'રત્નમય એવા ઝળાંઝળાં થતા જાઇની વેલાના મંડપા, જાઇની વેલાના મંડપા, મલ્લિકા, નવમાલિકા, વાસંતી, દધિવાસુકા, સૂસ-લ્લિ–સૂરજમુખી, નાગરવેલ, નાગ, અતિમુક્તક, અપ્ફાયા અને માલુકાની લતાએાના મંડપા ફેલાએલા છે.

તે પ્રત્યેક માંડપમાં હાંસ અને ગરુડ વગેરેના ઘાટના, ઉંચા ઢળતા અને લાંખા એવા કેટલાય સર્વરત્નમય શિલા-પદકા ઢાળેલા છે. તે બધાય શિલાપદકા માખણ જેવા સુંવાળા કાેમળ અને દેદીપ્યમાન છે.

૧૩૨ હે ચિરંજીવ શ્રમણ ! તે સ્થળે અનેક દેવો અને દેવીઓ બેસે છે, સૂએ છે, વિહરે છે, હસે છે, રમે છે, રતિક્રીડા કરે છે અને એ રીતે પોતે પૂર્વે ઉપાર્જેલાં શુભ કલ્યાણમય મંગળરુપ પુષ્યકર્મોના ફલવિપાકાને લાેગ-વતા આનંદપૂર્વક વિચરે છે.

933 વળી, તે વનખંદાની વચ્ચાવચ્ચ પાંચસેં ચાજન ઉંચા અને અઢીસા યાજન પહાળા એવા ચાર માટા પ્રાસાદા શાભી રહ્યા છે. એ પ્રાસાદાનાં ભાંચતળિયાં તદ્દન સપાટ છે અને તેમાં ચંદરવા સિંહાસના વગેરે ઉપકરણા ચથાસ્થાને ગાેઠવાએલાં છે.

તેમાંના એક પ્રાસાદમાં <sup>૧૦૨</sup>અશાકદેવ, બીજામાં સપ્ત-પર્ણુ દેવ, ત્રીજામાં ચંપકદેવ અને ચાથામાં ચૂતકદેવ એમ ચાર દેવાના નિવાસ છે. એ ચારે દેવા માટી દિવ્ય સમૃ-દ્ધિવાળા અને પલ્યાપમપ્રમાણ આયુષ્યવાળા છે. 9.3૪ જેની આસપાસ ચારે બાજુ એવડા માટે અને અતિશય સુંદર વનખંડ શાભી રહ્યો છે એવા તે સૂર્યાભનામના દેવવિમાનના અંદરના ભૂભાગ તદ્દન સપાટ અને અત્યંત રમણીય છે. ત્યાં પણ ઘણા દેવા અને દેવીઓ કરે છે, બેસે છે, હસે છે, રતિક્રીડા કરે છે અને આનંદ માણતા વિચરે છે.

૧૩૫ તે વિમાનના એ ભૂલાગની વચ્ચાેવચ્ચ લાખ યાજન લાંભું પહાેળું એવું એક માેડું ઉપકારિકાલયન છે; તેના ઘેરાવા ત્રણ લાખ સાળ હજાર ખસે સત્તાવીસ યાજન, ત્રણ કાેશ, અફાવીઅસે ધનુષ, તેર આંગળ અને ઉપર એાછું વધતું અડધું આંગળ છે. એ એવું માેડું લયન આખુંય સુવર્ણમય છે અને અત્યંત મનાહરમાં મનાહર છે.

એ લયનની ચારે ખાજુ અડધું યાજન ઊચી અને પાંચસેં ધનુષ પહેાળી એવી એક માટી પદ્મવરવેદિકા છે અને એટલાજ માપના એક માટા વનખંડ તે લયનને ઘેરી રહેલા છે.

૧૩૬ તે વેદિકાના થાંભલા, પાટિયાં, ખીલીઓ, ખીલીઓની ટાપીઓ, વાંસડા, વાંસડા ઉપરનાં નળિયાં, પાટીઓ, માેભીયાં, ઢાંકણાં અને તેનાં જાળિયાં ગાેખલા વગેરે એ ખધું વિવિધ રત્નમય મણિમય વજમય અને સુવર્ણરજતમય છે. એનાં કેટલાંક જાળિયાં નાની નાની ટાેકરીઓવાળાં, માેતીના પડદાવાળાં અને માેટી માેટી લટકતી માળાવાળાં છે.

એ વેદિકામાં જ્યાં ત્યાં સર્વવત્તમય ઘાડાની વૃષ-ભની અને સિંહ વગેરેની જોડા શાભી રહી છે. હે ભંતે! એ વેદિકાને પદ્મવરવેદિકા કહેવાનું શું કારણ ? ગોતમ! એ વેદિકાના થાંભલા, પાટીયાં, ખીલીએા, ખીલીઓની ટાપીઓ, માભ અને જાળિયાં વગેરે દરેક ભાગમાં, ચામાસાના પડતા પાણીને રાકી શકે એવાં છત્રા-કાર અનેક પ્રકારનાં સર્વ રત્નમય સંદર ઉત્પલા, કુમુદો, નિલના, પુંડરીકા વગેરે નાના પ્રકારનાં ખીલેલાં પદ્મો શાભી રહ્યાં છે, માટે હે ચિર જવ શ્રમણ! એ વેદિકાને પદ્મવરવે-દિકા કહેલી છે.

હે ભગવન્! વર્ણુ વેલી એ પદ્મવરવેદિકા શું શાશ્વત છે કે અશાશ્વત છે?

ગૌતમ! દ્રવ્યાર્થિક નયની દિષ્ટિએ તો એ વેદિકા શાશ્વત છે, પણ હે ગૌતમ! તે વેદિકાના વર્ણો, ગંધા, રસા અને સ્પર્શાની દિષ્ટિએ જેતાં અર્થાત્ વર્ણાદ પર્યાયોની અપેક્ષાએ તો તે વેદિકા અશાશ્વત છે, માટે તેને શાશ્વત પણ કહી છે અને અશાશ્વત પણ કહી છે.

હે ભગવન્! ઉપર વર્જુ વેલી વેદિકા, શું ત્યાં કાયમ રહેવાની છે ?

હે ગૌતમ! એ વેદિકા, ત્યાં કાઇ દિવસ ન હતી, નથી કે નહિ હશે એમ તો ન કહેવાય; પણ એ, ત્યાં હમેશાંને માટે હતી, છે અને હશે એમ કહેવાય; માટે તે ત્યાં ધ્રુવ, શાશ્વત, અવ્યય, નિત્ય અને સદા અવસ્થિત છે એમ માનવું જોઇએ.

**૧૩૭** ઉપકારિકાલયનની ફરતા જે વનખાંડ વર્ણું-વેલા છે તેના ચક્રવાલવિષ્કાંભ બે ચાજનથી કાંઇક ચાછા છે અને તેના ઘેરાવા તા તે લયનના જેટલાજ છે. એ વનખંડમાં પણ અનેક દેવા અને દેવીએા ફરે છે, હસે છે, બેસે છે, સૂએ છે અને રતિક્રીડા કરતાં વિહરે છે.

એ લયનની કરતાં ચારે દિશામાં ચાર ચાર સાેપાના ગાેઠવેલાં છે. એ સાેપાના ઉપર તાેરણા ધ્વેજો અને છત્રા વગેરે ઘણા મનહર પદાર્થી ઝૂલી રહ્યા છે.

લયનનું ભાેંયતળ, મિણરતન અને વજ વગેરે ખહુ-મૂલ્ય ધાતુઓથી ખાંધેલું છે અને વળી તે તદ્દન સપાટ અને ચારે ખાજા ઝગારા મારતું શાેેેલી રહ્યું છે.

૧૩૮ લયનના તે સમતળ ભૂભાગની વચ્ચાવચ્ચ પાંચસે યાજન ઉંચા અને અઢીસા યાજન પહાળા એવા એક માટા મુખ્ય પ્રાસાદ આવેલા છે.

તે મુખ્ય પ્રાસાદની ફરતા અને તેના કરતાં ઊચાઈ અને પહેાળાઇમાં અડધા એવા બીજા ચાર પ્રાસાદા આવી રહેલા છે.

વળી, એ આજુળાજુ આવેલા ચાર પ્રાસાદાની આસ-પાસ તેમને વીંટળાઇને તેમના કરતાં ઊંચાઇએ અને પહાે-ળાઇએ અડધા એવા બીજા ચાર મહાલયા સાહામણા આવેલા છે.

વળી, સાંહામણા એ ચાર મહાલયાને ઘેરીને ઊભેલા પણ માપમાં તેના કરતાં અડધા એવા બીજા ચાર મહા-લયા ત્યાં દીપી રહેલા છે. આ છેલ્લા ચાર મહાલયાની ઊચાઇ દરાા યાજન અને પહાળાઇ એકત્રીશ યાજન ઉપર એક કાશ છે. એ બધાય પ્રાસાદાની અંદર ચંદરવા સિંહાસન વગેરે શાભિનિક ઉપકરણા ગાઠવાએલાં છે અને ઉપર ધજાએ! તારણા અને આઠઆઠ મંગળા ઝૂલી રહ્યાં છે.

૧૩૯ એમ અનેક પ્રાસાદોથી વીંટાએલા તે મૂળ પ્રાસાદથી ઉત્તરપૂર્વમાં અર્થાત્ ઈશાનખૂણામાં એક માેટી સુધર્મા સભા આવેલી છે. એની લંખાઈ સાે યોજન, પહાં-ળાઇ પચાસ યાજન અને ઉંચાઇ બહાંતેર યાજન છે. જેમની ઉપર અનેક પ્રકારનાં તાેરણા પૂતળીઓ અને અપ્સ-રાઓનાં ઝુંડા કાેરેલાં છે એવા અનેક મનહર સ્તંભા ઉપર એ સભા રચાએલી છે. એ સભાને પૂર્વમાં દક્ષિણમાં અને ઉત્તરમાં એમ ત્રણ દ્વારા મૂકેલાં છે. તે એક એક દ્વાર સાેળ યાજન ઉંચું અને આઠ યાજન પહાંળું છે, તેમ તે દરેકના પ્રવેશમાર્ગ પણ તેટલાજ માપના છે. એ ત્રણે દ્વારા ધાળાં દ્ધ જેવાં, સુવર્ણમય સ્તૂપવાળાં અને ઉપર આઠ આઠ મંગળાથી વિરાજિત છે.

તે પ્રત્યેક દ્વારની સામે એક એક મુખ્ય માંડપ છે. એ માંડપની લંખાઇ સા યાજન, પહેાળાઇ પચાસ યાજન અને ઊંચાઇ સાળ યાજન કરતાં વધારે છે.

એ મંડપને પણ પૂર્વમાં દક્ષિણમાં અને ઉત્તરમાં એમ ત્રણ બારસાખ પાડેલાં છે. તે પ્રત્યેક બારસાખ ઊંચા- ઇમાં સોળ યાજન, પહાળાઇમાં આઠ યાજન છે અને તે દરેકના પ્રવેશમાર્ગ પણ તેટલાજ માપના છે. તે બધાં બારણાંઓ ચંદરવા વગેરેથી સુશાભિત છે અને તેમની ઉપર ધજાઓ અને આઠ આઠ મંગળા ક્રફ્રી રહ્યાં છે.

વળી, તે પ્રત્યેક મુખમંડપની સામે તેમની જેવાજ સુંદર પ્રેક્ષાગૃહમંડપા આવેલા છે અને તે એક એક પ્રેક્ષા-ગૃહમંડપના સમતળ ભૂભાગની વચ્ચે એક માેટા વજમય અખાડા શાભી રહ્યો છે.

તે એક એક અખાડાની વચ્ચાવચ્ચ આઠ યાજન લાંબી પહેાળી, ચાર યાજન જાડી અને નાના પ્રકારનાં મણ્રિસ્તાથી ખાંધેલી એવી એક માટી મણ્પિડિકા સાહી રહી છે, એ મણ્પિડિકા ઉપર સિંહાસન વગેરે આરામની સામગ્રી ગાેઠવી રાખેલી છે.

વળી, જ્યાં પ્રેક્ષાગૃહમંડપા વર્જી વેલા છે ત્યાં તે પ્રત્યેક મંડપની સામે પણ સાળ યાજન લાંબી પહાળી અને આઠ યાજન જાડી એવી સુંદર મણિપીઠિકાએા ઢાળેલી છે.

તે દરેક પીઠિકાની ઉપર સાળ યાજન લાંબા પહાળા અને તે કરતાં ઊંચાઇમાં કાંઈક વધારે ઊંચા તથા સર્વ પ્ર-કારનાં રત્નાથી ચણેલા ધાળા શંખ જેવા ઊજળા એવા અનેક સ્તૂપા બાંધેલા છે. એ દરેક સ્તૂપા ઉપર ધજાએા તારણા અને આઠ આઠ મંગળા છાછ રહ્યાં છે.

૧૪૦ તથા, એ એક એક સ્તૂપની ક્રસ્તી ચારે દિશામાં વળી બીજ મણુપીઠિકાઓ આવેલી છે. તે પીઠિકાઓની લંબાઇ પહેાળાઈ આઠ યાજન અને જાડાઈ ચાર યાજન છે. એ પીઠિકાઓ અનેક પ્રકારના મણુઓથી નિર્મેલી અતિશય રમણીય છે, એમની ઉપર અને એ સ્તૃપાની બરાબર સામે ચાર જિનપ્રતિમાઓ વિરાજેલી છે, એ પ્રતિમાઓ જિનની ઊંચાઇએ ઊંચી અને પર્યકાસને બેઠેલી છે. તેમાંની

એક ઉસભની, ષીજી વર્ધમાનની, ત્રીજી ચંદ્રાનનની અને ચાથી વારિષેણની પ્રતિમા છે.

વળી, તે સ્તૂપાની સામે સાંળ યાજન લાંબી પહેાળી અને આઠ યાજન જાડી એવી સર્વમણિમય બીજી મણિ-પીઠિકાઓ નિર્મેલી છે. તે દરેક પીઠિકા ઉપર એક એક ચૈત્યવૃક્ષ આવેલું છે.

૧૪૧ એ બધાં ચૈત્યવૃક્ષા આઠ યાજન ઊંચાં અને અડધું યાજન ૧૦૩ છોડાં છે. બે યાજનનું તેમનું થડ અડધું યાજન પહેાળું છે. થડથી નીકળી ઊંચી ગએલી વચલી શાખા છ યાજન ઊંચી છે. એમ એ ચૈત્યવૃક્ષાની સર્વાંગ લંબાઇ પહેાળાઇ એકંદર આઠ યાજન ઝાઝેરી છે.

એ વૃક્ષાનાં મૂળ વજામય, શાખા રંવપેરી, કંદા રિષ્ટ-રત્નમય, સ્કંધા વૈડુય'ના, નાની નાની શાખાએ મિણમય રત્ન-મય, પાંદડાં વૈડુય'નાં, ડીંટિયાં સુવર્ણ'મય, અંકુરાઓ જાંબુ-નદ્દમય અને ફૂલફલભર વિચિત્ર મિણરત્નમય સુરભિ છે. એ ફળાના રસ અમૃતસમ મધુરા છે. એ રીતે સરસ છાયા, પ્રભા, શાભા અને પ્રકાશવાળાં એ ચૈત્યવૃક્ષા વિશેષમાં વિશેષ પ્રાસાદિક છે.

એ વૃક્ષાે ઉપર આઠ આઠ મંગળાે ધ્વર્જો અને છત્રાે વગેરે શાભા રહેલાં છે અને એમની-એ વૃક્ષાની-કરતા શિરીષ વગેરે બીજાં પણ અનેક વૃક્ષાે આવેલાં છે.

૧૪૨ એ ચૈત્યવૃક્ષાની આગળ આઠ યાજન લાંબી પહાળી અને ચાર યાજન જાડી એવી સવેમણિમય વળી બીજી અનેક મણિપીઠિકાએા આવેલી છે. એ દરેક પીઠિકાઓ ઉપર સાઠ યાજન ઊંચા એક યાજન ઊંડા અને એક યાજન પહાળા ૧૦૪ એવા વિશિષ્ટ પ્રકારના વજમય અનેક મહેંદ્રધ્વને ખાંડેલા છે, તેમની ઉપર પવનથી હાલતી નાની નાની અનેક પતાકાઓ, આઠ આઠ મંગળા, ધ્વને અને છત્રા વગેરે બધું લહેરી રહેલું છે.

તે દરેક મહેંદ્રધ્વજેની આગળ સો ચાજન લાં**ષી** પચાસ ચાજન પહેાળી અને દસ ચાજન ઉદ્ધ<sup>૧૦૫</sup> એવી નંદા નામની પુષ્કરિણીએા આવેલી છે. એનાં પાણી સામાન્ય પાણી જેવાં મીઠા રસવાળાં છે.

એ પ્રત્યેક પુષ્કરિણીઓની ચારે કેાર પૂર્વે વર્ણુ વેલાં પદ્મવરવેદિકાઓ અને વનખંડા આવેલાં છે અને પુષ્કરિણી-ઓમાં ત્રણ બાજી સરસ સાપાના ગાઠવેલાં છે તથા ઉપર બેસાડેલાં તારણા, ધ્વજો, આઠ આઠ મંગળા અને છત્રા વગેરે તા ત્યાં ઠેકઠેકાણે દીપી રહેલાં છે.

૧૪૩ એ સુધમાં સભામાં પૂર્વ અને પશ્ચિમમાં સાળ સાળ હજાર તથા દક્ષિણ અને ઉત્તરમાં આઠ આઠ હજાર પેઢલીઓ બાંધેલી છે. એ પેઢલીઓ ઉપરનાં પાટીયાં સુવર્ણ રજતમય અને તે ઉપર જડેલા નાગદંતા વજમય છે. તે નાગદંતામાં કાળા સૃતરની માળાઓ લટકે છે.

વળી, એ સુધમાંસભામાં એ પેઢલીઓની જેવી જ અને જે ઉપર સુખે સૂઇ શકાય એવી સુકેામળ સુંદર શ-ચ્યાઓ બીછાએલી છે. એવી અડતાળીશ હજાર ગામાનસીઓ આવેલી છે. તે ગામાનસીઓની પાસે જ જડેલા નાગદ તામાં ટાંગેલાં રજતમય શિંકાં ઉપર વૈડુર્યમય ધૂપઘડીઓ મૂકેલી છે અને એ ધૂપઘડીઓમાંથી નીકળતા સુગધમય કાળા અગરના ધૂપ ચારે કાેર મહેકી રહ્યાે છે.

સભાની અંદરના ભાગનું ભાંતળ તદ્દન સપાટ અને વિવિધ મણ્એાથી બાંધેલું છે અને તે ઉપર સિંહાસન ચંદરવા વગેરે સામગ્રી સરસ રીતે સજેલી છે.

૧૪૪ વળી, એ ભાંતળની વચ્ચાવચ્ચ સાળ યાજન લાંબી પહેાળી અને આઠ યાજન જાડી એવી સર્વમણિયય એક માટી મણિપીઠિકા ખાંધેલી છે. તેની ઉપર સાઠ યાજન લચ્ચા, યાજન ઉડા અને યાજન પહાળા તથા અડતાળીશ ખૂણાવાળા, અડતાળીશ ધારવાળા—અડતાળીશ પાસાવાળા એવા મહેંદ્રધ્વજની જેવા એક માટા માણવક ચત્યસ્તંભ આવેલા છે. એની ઉપર આઠ આઠ મંગળા ધજાઓ અને છત્રો વગેરે ખાડી રાખેલાં છે.

૧૪૫ એ ચત્યસ્ત ભની વચ્ચેના છત્રીશ યાજન<sup>૧૦૬</sup> જેટલા ભાગમાં સાના રુપાનાં પાટીયાં જહેલાં છે. તે પાટીયાં ઉપર છેસાં છે. તે પાટીયાં ઉપર છેસાં છે. તે પાટીયાં હાંગી રાખ્યાં છે. તે શિંકાં ઉપર વજમય ગાળ ગાળ દાખડીઓ ગાઠવી રાખેલી છે અને તે દાખડીઓમાં જિનના સક્થિઓ—સાથળનાં હાડકાંઓ મૂકી રાખેલાં છે.

સૂર્યાભદેવને અને બીજાં પણ અનેક દેવ દેવીઓને જિનના તે સક્થિઓ અર્ચનીય છે વંદનીય છે અને પર્યુપાસ-નીય છે.

૧૪૬ આઠ માંગળ અને ચામર વગેરેથી સુશાભિત તે માણવક ચૈત્યસ્તંભની પૂર્વે આઠ યાજન લાંબી પહાળી અને ચાર યાજન જાડી એવી સર્વમણુમય એક માે**ડી** મણુપીઠિકા આવેલી છે અને તેના ઉપર એક માેડું સિંહા-સન ઢાળેલું છે.

વળી, તે ચૈત્યસ્તંભની પશ્ચિમે, પૂર્વે આવેલી એવી અને એવડી જ બીજી એક મણિપીઠિકા આવેલી છે, તેના ઉપર એક માેડું અતિશય રમણીય દેવશયનીય ગાેઠવેલું છે.

એ દેવશયનીયના પડવાયા સાનાના, પાયા મ**િયુના** અને પાયાના કાંગરાં સાનાનાં છે. એની ઇંસા અને ઉપળાં વજાનાં, વાથુ વિવિધમણિમય, તળાઇ રુપેરી અને આશીકાં સુવર્ણમય છે.

તે દેવશયનીય ખન્ને ખાજુથી ઊચું અને વચ્ચેથી ઢળતું એવું ગંભીર છે, એ મેલું ન થાય એટલા માટે એના ઉપર રાતું વસ્ત્ર ઢાંકેલું છે અને એ માખણ જેવું સુંવાળું, કેામળ, અતિ સુવાસિત, મનાહર છે.

૧૪૭ એની ઉત્તર પૂર્વે એટલે ઈશાન ખૂણામાં આઠ યાજન લાંખી પહેાળી અને ચાર યાજન જાડી એવી સર્વ-મણુમય એક માટી મણિપીઠિકા છે. તેની ઉપર સાઠ યાજન ઉચા એક યાજન પહાળા એવા એક ક્ષુલ્લક<sup>૧૦૭</sup>–નાના મહેંદ્રધ્વજ રાપેલા છે, એના ઉપર આઠ આઠ મંગળા અને ધ્વેજો વગેરે શાભી રહ્યાં છે.

૧૪૮ એ નાના મહેંદ્રધ્વજથી પશ્ચિમે ચાપ્પાળ નામના એક માટા હથીયારાના વજમય લંડાર છે, એમાં રતની તરવારા ગદાઓ અને ધનુષ વગેરે અસ્ત્રશસ્ત્રો સંઘરી રાખ્યાં છે. એ લંડારમાં સાચવી રાખેલાં સૂર્યા**લદેવનાં**  એ અધાં અસ્ત્રશસ્ત્રો ઊજળાં પાણીવાળાં અણીદાર અને વિશેષમાં વિશેષ તેજવાળાં છે.

૧૪૯ સુધમાં સભાની ઉપર આઠ આઠ મંગળા છત્રા અને ધજાઓ વગેરે શાભાજનક પદાર્થો દીપી રહ્યાં છે. એ સભાની ઉત્તરપૂર્વે એટલે ઈશાનખૂણામાં સા ચાજન લાંઝું પચાસ ચાજન પહેાળું અને અહેાંતેર ચાજન ઊચું એલું એક માટું સિદ્ધાયતન આવેલું છે. એ સિદ્ધાયતનની અધી શાભા સુધમાં સભાની જેવી સમજવાની છે.

૧૫૦ એ સિદ્ધાયતનની વચ્ચાવચ્ચ સાળ યાજન લાંખી પહાળી અને આઠ યાજન જાડી એવી એક માટી મહ્યિપિઠિકા આવેલી છે. એ પીઠિકાની ઉપર સાળ યાજન લાંબા પહાળા અને તે કરતાં થાડા વધારે ઊંચા એવા સર્વજનમય એક માટા દેવચ્છં દક ગાઠવેલા છે. તેના ઉપર જિનની ઊંચાઇએ ઊંચી એવી એકસા ને આઠ જિનપ્રતિ-માઓ બિરાજેલી છે.

૧૫૧ એ ૧૦૯ પ્રતિમાંઓના હાથપગનાં તળિયાં તપની-યમય, નખા વચ્ચે લાહિતાક્ષરત્ન જહેલ અંકરત્નના, જાંઘા, જાનુઓ, ઉરુઓ અને દેહલતા કનકમય, નાભી તપનીયમય, રામરાઇ રિષ્ટરત્નમય, ચુચુકા અને શ્રીવૃક્ષ તપનીયમય, બન્ને એાકો પ્રવાલમય, દાંતા સ્ફટિકમય, જીભ અને તાળવું તપનીય-મય, નાસિકા વચ્ચે લાહિતાક્ષરત્ને જહેલ કનકમય, આંખા વચ્ચે લાહિતાક્ષરત્ને જહેલ અંકરત્નમય, કીકીઓ આંખની પાંપણા અને ભવાંઓ રિષ્ટરત્નમય, બન્ને કપાલા કાન અને ભાલપદ્ધ કનકમય, માથાની ઘડીઓ વજમય, માથાના વાળ ઉગવાની ચામડી તપનીયમય અને માથા ઉપરના વાળ રિષ્ટરત્નમય છે.

તે દરેક જિનપ્રતિમાએાની પાછળ, માળાવાળાં ધાેળાં છત્રો ધરી રાખનારી છત્રધારક પ્રતિમાએા છે, બન્ને બાજીએ મણિકનકમય ચામરને વીંઝતી ચામરધારક પ્રતિમાએા છે.

**૧૫૨** વળી તે દરેક જિનપ્રતિમાંઓની આગળ સર્વ-રત્નમય એવી બે બે <sup>૧૦૯</sup>નાગપ્રતિમાંઓ, ભૂતપ્રતિમાંઓ, યક્ષપ્રતિમાંઓ અને કુંડધારક પ્રતિમાંઓ આવેલી છે.

એ ઉપરાંત એકસા આઠ એકસા આઠ ઘંટા, કળશા, ભુંગારા, આરિસાએા, થાળા, પાત્રીએા, સુપ્રતિષ્ઠો, મનાગુલિ-કાએા, રત્નકરંડીયાએા, હ્વકંઠાએા, ગજકંઠાએા અને વૃષલ-કંઠાએા વગેરે અનેક પદાર્થા ત્યાં એ પ્રત્યેક જિનપ્રતિમાની આગળ ગાઠવેલા છે.

વળી, ફૂલ, માળા, ચૂર્ણું, ગંધ, વસ્ત્ર, આભરણ, સર-સવ<sup>૧૧૦</sup> અને મારપીંછ વગેરે ઉપકરણાની એકસા આઠએકસા આઠ ચંગેરીએા, ત્યાં પ્રતિમાએા આગળ મૂકી રાખેલી છે.

વળી, ફૂલ, માળા, ગંધ અને મારપીં છ વગેરેનાં તેટલાં જ પટલકા ત્યાં સ્થાપી રાખેલાં છે. એ ઉપરાંત એકસા આઠ એકસા આઠ સિંહાસના, છત્રા, ચામરા, તેલના ડબાઓ, કુઠના ડબાઓ, સુગંધી પત્ર, સુગંધી ચૂવા, તગર, એલચી, હરતાળ, હિંગળાક, મણસિલ અને આંજણના ડબાઓ, એબધું ત્યાં યથાક્રમે ગાઠવી રાખેલું છે. એ ડબાઓમાં તેલ વગેરે જે પદાર્થા ભરેલા છે તે અત્યંત નિર્મળ સુગંધી અને ઉત્તમ જાતના છે.

વળી, એ સિદ્ધાયતનમાં સુગ'ધી ધ્પથી મઘમઘતાં

એકસા ને આઠ ધૂપધાણાં રાખેલાં છે અને એ આયતનાની ઉપર જડેલા આઠ આઠ મંગળા ધજાઓ અને છત્રો વગેરે એમની શાભામાં વધારા કરી રહ્યાં છે.

૧૫૩ તે સિહાયતનાની ઉત્તરપૂર્વે એટલે ઇશાન ખૂણામાં સુધમાંસભા જેવી એક માટી ઉપપાતસભા આવેલી છે. એ સભાની ઉત્તરપૂર્વે સાં યાજન લાંબા પચાસ યાજન પહાળા અને દસ યાજન ઊંડા એવા એક માટા સ્વચ્છ પાણીના ધરા ભરેલા છે. તે ધરાની ઉત્તરપૂર્વે સૂર્યાભદેવની એક માટી અભિષેકસભા આવેલી છે. એ સભામાં અભિષેક કરવાની બધી સામગ્રી ભરેલી છે. તે અભિષેકસભાની ઉત્તરપૂર્વે સૂર્યાભદેવના અલંકારાથી ભરેલી એવી એક માટી અલંકારસભા આવેલી છે. એ સભાની ઉત્તરપૂર્વે એક માટી અથાં ઉપકરણા વ્યવસ્થિત રીતે ગાઠવેલાં છે.

૧૫૪ એ વ્યવસાયસભામાં સૂર્યાભદેવનું એક માેડું પુસ્તકરતન<sup>૧૧૧</sup> મૂકેલું છે. તે પુસ્તકનાં પાનાં રત્નનાં, પાનાં ઉપર રાખવાની કાંબીઓ રિષ્ટરત્નની, પાનામાં પરાવેલા દારા તપનીયના, દારાની ગાંઠા વિવિધમણિમય, ખડિયા વૈડુ-ર્યના, ખડિયાનું ઢાકણું રિષ્ટરત્નનું, તેની સાંકળ તપનીયની, મષી–શાહી રિષ્ટરત્નની, લેખણ વજાની અને અક્ષરા રિષ્ટ-રત્નમય છે. એવા એ રત્નમય પુસ્તકમાંનું બધું લખાણુ ધમ'સંબંધી છે અથવા બીજી રીતે કહીએ તા એ પુસ્તક એક ધાર્મિક શાસ્ત્ર છે.

તે વ્યવસાયસભાની ઉત્તરપૂર્વે આગળ વર્ણવેલા ધરા જેવડી લાંબી પહેાળી અને ઊંડી એવી એક માટી નંદા પુષ્કરિણી આવેલી છે. તેની ઉત્તરપૂર્વ આઠ યાજન લાંછું પહેાળું અને ચાર યાજન જાડું એવું સર્વરત્નમય અતિ-શય મનાહર એક માેડું અલિપીઠ આવેલું છે.

એ રીતે વર્ણવેલું સુર્યાભદેવનું વસતિસ્થાન વધારેમાં વધારે મનહર અને સર્વ પ્રકારે અતિશય આકર્ષક છે.

વૃષ્પ તે કાલે તે સમયે તાજા અવતરેલા સૂર્યાલ-દેવે આહાર શરીર ઇંદ્રિય શ્વાસાચ્છ્વાસ અને ભાષા મનની પર્યાપ્તિદ્વારા શરીરની સર્વાંગપૂર્ણતા મેળવી લીધી. પછી એ દેવ એવા વિચારમાં પડ્યો કે—અહીં આવીને મારું પ્રથમ કર્તવ્ય શું છે? હવે પછી નિરંતર શું કરવાનું છે? તત્કાળ અને ભવિષ્યમાં સદાને માટે શ્રેયર પ એવું શું કામ મારે કરવાનું છે? ૧૧૨

૧૫૬ સૂર્યાભદેવ એવા વિચાર કરે છે ત્યાં તુર-તજ તેની સામાનિક સભાના દેવા હાથ જોડીને સેવામાં હાજર થયા અને 'જય થાએા વિજય થાએા ' એમ બાલી સ્વામીને વધાવતા તેની પાસે આવીને કહેવા લાગ્યાઃ

હે દેવાનુપ્રિય! આપના આ વિમાનમાં એક માેડું સિહાયતન છે. તેમાં જિનની ઊંચાઇએ ઊંચી એવી એક સાે ને આઠ જિનપ્રતિમાઓ બિરાજેલી છે. આપની સુધર્મા-સભામાં એક માેટા માણવક ચૈત્યસ્તંભ ઊભા કરેલા છે તેમાં ગાેઠવી રાખેલા વજમય ગાેળ ડખામાં જિનનાં સ-ક્ચિઓ સ્થાપી રાખેલાં છે. એ, આપને અને અમને બધાને અર્ચનીય વંદનીય ઉપાસનીય છે.

તાે હે દેવાનુપ્રિય! એ પ્રતિમાએાની એ સકિથએાની

અર્ચા વંદના અને પર્યુપાસના એ આપનું પ્રથમ કર્તવ્ય છે અને વળી વર્તમાન અને ભવિષ્યમાં સદાને માટે શ્રેયરવ્ય એવું પણ એજ કામ છે.

૧૫૭ સૂર્યાલદેવ ઉક્ત સૂચન સાંભળી દેવશય્યામાંથી તુરતજ બેઠા થયા, ત્યાંથી ઉપપાતસભાના પૂર્વદ્વારે નીકળી પેલા સ્વચ્છ પાણીથી ભરેલા માટા ધરા તરફ ગયા. ધરાને અનુપ્રદક્ષિણા કરતા તે તેમાં પૂર્વ દ્વારે પેઠા અને ત્યાં ગાઠવેલ સાપાનદ્વારા તેમાં ઊતર્યા, ત્યાં તેણે જલકીડા અને જલનિમજજન સારી રીતે કર્યા, પછી તે ચાકખા અને પરમશ્ચિભૂત થઇ ધરામાંથી બહાર આવ્યા અને જયાં અભિષેકસભા હતી ત્યાં ગયા.

અભિષેકસભાને પ્રદક્ષિણા કરતા તે પૂર્વદારે તેમાં પેઠા અને ત્યાં ગાેઠવેલા મુખ્ય સિંહાસન ઉપર જઇ ચડી બેઠાે.

પછી તેની સામાનિક સભાના દેવસભ્યાેએ ત્યાંના કમ'કરરુપ આભિયાેગિક દેવાને બાલાવ્યા અને હુકમ આપ્યાે કે:

હે દેવાનુબિયા ! આપણા સ્વામી આ સૂર્યાભદેવના મહાવિપુલ ઇંદ્રાભિષેકની તૈયારી કરાે.

વ્પા ઉક્ત આજ્ઞા સાંભળતાંજ તે આભિયાગિક દેવાએ ત્યાંથી ઇશાન ખૂણામાં જઇ એક બેવાર વૈકિયસમુ- દ્વાત કરી લીધા અને તે દ્વારા અભિષેકની સામગ્રી માટે એક હજાર આઠ એક હજાર આઠ એવા ઘણા પદાર્થો અનાવી લીધા; જેવા કે—

સોનાના, રૂપાના, મિણના, સોનામિણના, રૂપામિણના અને સોનારુપામિણના કલશા બનાવ્યા, ભોમેય કલશા ઘડી કાઢ્યા; તેજ પ્રકારે અને તેટલી જ સંખ્યામાં ભૃંગારા, આરિસા, થાળા, પાત્રીઓ, છત્રો, ચામરા, ફૂલની અને મારપીંછ વગેરેની ચંગેરીઓ, તેલના, હિંગળાકના અને આંજણ વગેરેના ડબાઓ અને ધૂપધાણાંઓ એ બધું એક હજાર આઠની સંખ્યામાં રચી નાખ્યું.

૧૫૯ એ બધી સ્વાભાવિક અને બનાવટી સામગ્રી લઇ તે આભિયાગિક દેવા તિરછા લાક તરફ જવા વેગ-વાળી ગતિથી ઝપાટાઅંધ ઉપડ્યા. એ ખાજા અસંખ્ય ચાજન જતાં જતાં તેઓ ક્ષીરસમુદ્ર પાસે આવી પહેાંચ્યા, તેમાંથી ક્ષીરાદક અને ત્યાંના પ્રશસ્ત ઉત્પલ વગેરે કમળા લઇ ત્યાંથી તેઓ પુષ્કરાદક સમુદ્રે જઇ પહેાંચ્યા. ત્યાંનાં યવિત્ર પાણી<sup>૧૧૩</sup> અને પુષ્પાદિક લઇ તે આભિયાગિક દેવા ભરત ઐરવતમાં આવેલાં માગધ, વરદામ અને ૧૧૪પ્રભાસ તીર્થા તરક ઊડ્યા. ત્યાં પહેાંચી તીર્થજળ અને તીર્થ-ધૂળ લઇ તેઓ ગંગા સિંધુ રક્તા અને રક્તવતી નદીઓને એાવારે ઊતર્યા. ત્યાંનાં શુચિ પાણી અને માટી લેતાક તેઓ ચુલ્લહિમવંત વગેરે પર્વતો તરફ જઇ ચડ્યા. ત્યાંથી પાણી પુષ્પ અને સર્વ પ્રકારની ઐાષધિ સરસવ વગેરે લીધું. ત્યાંથી તેઓ પદ્મપુંડરીકના ધરા તરફ ગયા. ત્યાંનું ચાકખું પાણી વગેરે ભરી ત્યાંથી હિમવંત, ઐરવત, રાેહિતા, રાે-હિતાંશા, સુવર્ણકુલા અને સ્વપ્યકુલા નદીઓ લણી તેઓ ઉપડ્યા, પછી સદ્દાવતિ વિચડાવતિ અને વૃત્તવૈતાઢચ તરફ

ગયા. પછી ત્યાંથી મહાહિમવંત રુકિમ વગેરે પર્વતો ભણી ઉડ્યા અને ત્યાંથી મહાપદ્મદ્રહ મહાપુંડરીકદ્રહ તરફ જઇ પછી તેઓ હિરવર્ષ અને રમ્યક્ષેત્રની હિરકાંતા અને નારીકાંતા નદીઓ ભણી વળ્યા. ત્યાંથી ગંધાવતી માલવંત અને વૃત્તવૈ-તાહ્ય તથા નિષધ નીલવંત તિગિચ્છ કેસરિદ્રહ અને મહાવિ-દેહની સીતા સીતા નદીઓ ભણી તેઓ ગયા. પછી ત્યાંથી ચકવર્તીના ખધા વિજયોએ જઇ અને એ રીતે તે તે ખધાં સ્થળાનાં પાણી માટી પુષ્પાદિક લઈ છેક છેલ્લે તેઓ મદર પર્વતે જઇ પહોંચ્યા. મદર પર્વતના ભદ્રશાલ નંદન અને સામનસ વનમાંથી સુંદર ગાશીર્ષચંદ્રન વગેરે સામગ્રી લઈ તેઓ ઝપાટાખધ પાછા ક્યાં અને ત્વરાવાળી ચાલથી પાછા સ્યાંભવિમાનમાં જયાં સિંહાસન ઉપર પોતાના સ્વામી સ્યાંભદેવ બેઠેલા છે ત્યાં જઇ પહોંચ્યા અને પેલા સામાનિક સભાના સભ્યા સમક્ષ ઇંદ્રાભિષેકની સર્વ સામગ્રી જે તેમણે વિવિધ સ્થળેથી આણી હતી તે હાજર કરી દીધી.

૧૬૦ અભિષેકની સર્વ સામગ્રી આવી પહોંચ્યા પછી સૂર્યાભદેવની સામાનિક સભાના ચાર હુજાર દેવસભ્યાે, તેની ચાર પદ્રાણીઓ, બીજી ત્રણ સભાઓના પાતપાનતાના પરિવારવાળા દેવા, સાત સેનાધિપતિઓ, સાળ હુજાર આત્મરક્ષક દેવા અને બીજા પણ ઘણા દેવદેવીઓ -એ બધાંએ ત્યાં અભિષેકસભામાં આવી તે તે સામગ્રીદ્વારા માટી ધામ-ધૂમથી સૂર્યાભદેવના ઇંદ્રાભિષેક કર્યા.

**૧૬૧** એ મહાવિપુલ ઇંદ્રાભિષેક ચાલતા હતા ત્યારે કેટલાક દેવાએ સૂર્યાભવિમાનમાં સુગ'ધી પાણીનાે<sup>૧૧૫</sup> છે ટકાવ કર્યો, કેટલા કાંએ તે વિમાનની બધી ધૂળ ઝાડી કાઢી, બીજા કેટલા કાંએ એ વિમાન અને તેનાં શેરી બજાર વગેરે ભાગોને લિંપી ગુંપીને સાફ કર્યા, માંચા ઉપર માંચા ઢાળીને વિમાનને શાણુગાર્શું, ઠેંકઠેંકાણું હાર બંધ ધજા-પતાકાઓ રાપી, ચંદરવા બાંધ્યા, સુગંધી છાંટણાં છાંટયાં, ચંદનના થાપા માર્યા, બારણું બારણું ચંદનના પૃષ્ણું કળશા અને તારણાં ટાંગ્યાં, લાંબી લાંબી સુગંધી માળાઓ લટકાવી, સુવાસિત પુષ્પા વેર્યા, સુગંધમય ધૂપા ઉવેખ્યા, સાનું રુપ્યું વજ રત્નમાણુ ફૂલ ફળ માળા ચૂર્ણું ગંધ આભરણું અને વસ્ત્ર વગેરેના વરસાદ વરસાવ્યા, મંગળ વાજાં વાગ્યાં, ઢાલ ધડુક્યા, વીણાઓ રાયુઝણી, ધવળ મંગળ ગવાયાં, વિવિધ પ્રકારનાં અભિનયાવાળાં નૃત્યા થયાં, નાટકા ભજવાયાં, સાનાં રુપાં રત્ના વગેરે વેંચાયાં, એમ તે તે દેવાએ પાતાના સ્વામીના અભિષેકની ખુશાલીમાં તે વિમાનને અનેક પ્રકાર સુશાભિત કર્યું.

વૃદ્દ વળી, તે પ્રસંગે હર્ષમાં આવી જઈ કાઇ દેવા ખુચકારા કરવા લાગ્યા, કાઇ ફૂલ્યા સમાતા નથી, કેટલાકા નાચવા મંડ્યા, તાંડવ કરવા લાગ્યા, હાંકારા કરવા લાગ્યા, ખાહુઓ અફળાવવા લાગ્યા, હાયુહાયુવા માંડ્યા, હાથીની પેઠે ચીસા પાડવા લાગ્યા; કેટલાકા ઊછળે છે, સિંહનાદ કરે છે, ઊંચે ઊંડે છે, નીચે પડે છે, પગ પછાડે છે, ગાજે છે, ઝળકે છે, વરસે છે, પાતપાતાનાં નામા કહી સંભળાવે છે, તેજથી તપે છે; કેટલાકા માટેથી યૂયૂ કરે એ અને કેટલાકા પાતાના હાથમાં ધૂપધાથાં, કળશા અને કમળા વગેરે રાખી આમતેમ દોડાદાડી કરે છે: એ રીતે તે દરેક દેવા પાતાના સ્વામીના અભિષેકની ખુશાલી માણે છે.

**૧૬૩** અભિષેક થઇ રહ્યા બાદ તે દરેક દેવા હાથ જોડીને બાલ્યા કેઃ

હે નંદ! તારા જય થાએા, હે લદ્ર! તારા જય થાએા, જે અજિત છે તેને તું જિત અને જે જિત છે તેની તું રક્ષા કર. દેવામાં જેમ ઇંદ્ર, તારાઓમાં ચંદ્ર, અ-સુરામાં અમર, નાગામાં ધરણ અને મનુષ્યામાં ભરતની પેઠે તું અમારી વચ્ચે રહે.

વળી, ઘણાં પલ્યાેપમાે, ઘણાં સાગરાેપમાે, ઘણાં પલ્યાેપમાે અને સાગરાેપમાે સુધી અમારા ઉપર અને આ આખા સૂર્યાભવિમાન ઉપર આધિપત્ય ભાગવ અને અમને અધાંને સુરક્ષિત રાખતાે તું અહીં આન'દથી વિહર.

આમ બાલીને તે બધાં દેવદેવીઓએ જય જય નાદ કર્યો અને એ રીતે સૂર્યાલદેવના ઇદ્રાલિયેક પૂરા થયાે.

૧૬૪ અભિષેક પૂરા થતાં તે સૂર્યાભદેવ, ત્યાંથી પૂર્વને બારણે નીકળી અલંકારસભાને પ્રદક્ષિણા કરતાં તેમાં તેજ બારણે પેઠા અને ત્યાંના મુખ્ય સિંહાસને બેઠા.

પછી તેના સામાનિક સભ્યદેવાએ તેની સમક્ષ ત્યાં અધી અલ'કારસામગ્રી ઉપસ્થિત કરી. પહેલાં તા ન્હાએલા હોવાથી તેણે સુકામળ અંગલૂછણા દ્વારા પાતાનાં અંગા લૂછ્યાં, તેના ઉપર સરસ ગાશીષે ચંદનના લેપ કર્યા અને ત્યારખાદ એકજ કૂં કે ઊડી શકે તેનું ઘાડાની લાળ જેનું નરમ, સુંદર વર્ણ અને સ્પર્શવાળું, અને જેને છેડે સાનું જડેલું

ે તેવું સ્ફટિક જેવું ઉજળું ધાળું દેવદ્ભુષ્ય યુગલ<sup>૧૧૬</sup> તેણે પહેર્યું. પછી હાર, અધહાર, એકાવળ, માતીની માળા, સ્ત્નાવળ, અંગદ, કેયૂર, કડાં, બેરખાં, કણદારા, દસે આંગ-ળીએ વેઢ વીંટીઓ, છાતી ઉપર દારા, માદળિયું, કંઠી, ત્રુમણું, કાને કુડળ અને માથે ચૂડામણુ મુગટ વગેરે આલ-રણેા પહેરી પાતાના દેહને એ સૂર્યાલદેવે ઠીક ઠીક સજાવ્યા.

વળી, ગુંથેલી વીંટેલી ભરેલી અને એક બીજાના નાળથી જોડેલી એવી ચારે પ્રકારની માળાઓથી પાતાની જાતને કલ્પવૃક્ષની પેઠે સુશાભિત કરતાં તેણે દિવ્ય પુષ્પમાળ પણ પહેરી.

9 દ્રપ એ રીતે અલંકૃત થએલા તે સૂર્યાભદેવ, વ્યવ-સાયસભાને પ્રદક્ષિણા કરતા તેમાં આવ્યા અને ત્યાં સિંહા-સનારુષ્દ થયા. પછી તા તેના સામાનિક સબ્યાએ તેની સમક્ષ ત્યાંના પુસ્તકરત્નને મૂક્યું, તેણે તેને ઉઘાડી વાંચી તેમાંથી ધાર્મિક વ્યવસાયને લગતી સમજીતી મેળવી લીધી.

૧૬૬ એ ક્રમ પૂરા થયા બાદ તે, ત્યાંથી પૂર્વ દ્વારે નીકળી નંદા પુષ્કરિણીએ ગયા. ત્યાં ગાઢવેલા સાપાનદારા પુષ્કરિણીમાં ઊતરી તેણે પાતાના હાથપગ પખાળ્યા, પછી ચાકખા પરમશુચિભૂત થઇ હાથીની મુખાકૃતિની જેવી પાણીથી ભરેલી એક માટી ધાળી રજતમય ઝારી અને પુષ્કરિણીનાં કમળા વગેરે લઇ ત્યાંથી તે સિહાયતન તરફ જવા નીકળ્યા.

૧૬૭ સિદ્ધાયતનમાં જ્યાં દેવચ્છંદ છે અને જે બાજુએ જિનપ્રતિમાઓ છે તે તરફ જઈ એ સૂર્યાભદેવે તેમને પ્રણામ કર્યા. પછી તેમને મારપીંછથી પૂંછ, સુગ'ધી પાણીથી પખાળી, સરસ ગારીષિ ચંદનના લેપ કર્યો, સુવા-સિત અંગલ્છણાથી તેમને લૂછી અને પછી તે પ્રતિમાઓને અક્ષત એવાં દેવદ્વશ્ય યુગલ પહેરાવ્યાં. ત્યારખાદ તે સવસ્ર પ્રતિમાઓ ઉપર ફૂલ, માળા, ગંધ, ચૂર્ણ, વર્ણ, વસ્ત્ર, આભરણ વગેરે ચડાવી તેમને લાંખીલાંખી માળાઓ પહેન્રાવી અને પાંચે પ્રકારનાં પુષ્પાના પગર ભર્યા. પછી તે જિન-પ્રતિમાઓની સન્મુખ રુપેરી અખંડ ચાખાના સ્વસ્તિક દર્પણ વગેરે આઠઆઠ મંગળા આલેખ્યાં, વૈડ્યમ્ય ધૂપધાણામાં સુગ'ધી ધૂપ સળગાવી તે પ્રત્યેક પ્રતિમાઓ આગળ ધૂપ કર્યા અને પછી ગંભીર અર્થવાળા માટા એક-સાં ને આઠ છે દા બાલી તેમની સ્તુતિ કરી. ૧૧૭

ત્યારબાદ તે સૂર્યાભદેવ સાતઆઠ પગલાં પાછા ફર્યો, પછી બેસી, ડાંબા પગ ઊંચા રાખી, જમણા પગ જમીન ઉપર મૂકી, માથું ત્રણ વાર નીચું નમાવી, હાથ જોડીને આ પ્રમાણે બાેલ્યાઃ

અરિહિત ભગવંતાને નમસ્કાર, ચાવત્ અચળ સિહિને વરેલાઓ પ્રતિ નમસ્કાર.

૧૬૮ પછી તો એ સિહાયતનના વચલા ભાગ, તેની ચારે બાજાના દ્વારપ્રદેશ, મુખમંડપા, પ્રેક્ષાગૃહમંડપા, વજ-મય અખાડા, બધા ચૈત્યસ્તં ભા, માશુપીઠિકાએ ઉપરની જિનપ્રતિમાએા, બધાં ચૈત્યવૃક્ષા, મહેંદ્રધ્વજો, નંદાપુષ્કરિ-ણીએા, માશુવક ચૈત્યસ્તં ભામાં સચવાઇ રહેલાં જિનનાં સિક્થિઓ, દેવશય્યાએા, નાના મહેંદ્રધ્વજો, સુધમાસભા, ઉપપાતસભા, અભિષેકસભા, અલંકારસભા અને એ બધી સભાઓના ચારે બાજીના પ્રદેશ,એ બધાંને તથા એ બધે સ્થળે આવેલી પૂતળીએા, શાલભંજિકાએા, દ્વારચેટીએા અને બીજાં બધાં ભવ્ય ઉપકરણા વગેરેને તે સૂર્યાભદેવે મારપીંછથી પૂંજ્યાં, દિવ્ય પાણીની ધારાએાથી પાંખ્યાં, તેમના ઉપર ગાશીષં ચંદનો લેપ્યાં—તે વતી થાપા માર્યા અને તેમની સન્મુખ ફૂલના પગર ભર્યા, ધૂપ દીધા અને તે શાભાવધંક બધી સામગ્રી ઉપર ફૂલ ચડાવ્યાં, તેમજ માળાએા, ઘરેણાં અને વસ્ત્રો વગેરે પહેરાવ્યાં અને પોતાની ઋદિને સૂચવતા તે પ્રત્યેક પદાર્થ તરફ એ રીતે તે સૂર્યાભદેવે પાતાના સદ્ભાવ અતાવ્યા. ૧૧૯

૧૬૯ એમ કરતા કરતા તે, છેક છેલ્લે વ્યવસાય-સભામાં આવી પહોંચ્યાે. ત્યાં તેણે ત્યાંના પુસ્તકરતનને મારપીંછથી પૂંજ્યું, દિવ્ય જળની ધારાથી પાંખ્યું અને ઉત્તમ ગંધ તેમજ માળા વગેરે વહે પૂર્વવત્ તેની અર્ચા કરી તથા ત્યાંની પૂતળીઓ વગેરે તરફ પણ તેણે તેજ રીતે પાતાના સદ્ભાવ સૂચિત કર્યાે. ૧૧૯

૧૭૦ આ બધું કરીને જયારે તે બલિપીઠ પાસે આવી બલિનું વિસર્જન કરે છે ત્યારે તેણે પાતાના આભિ-ચાેગિક દેવાને બાેલાવી નીચેના હુકમ કહી સંભળાવ્યાે:

હે દેવાનુપ્રિયા ! તમે શીધ જાઓ અને આ સૂર્યાભ વિમાનમાં આવેલા સિંગાેડાના ઘાટના માર્ગાેમાં ત્રિકાેમાં ચતુષ્કાેમાં ચત્વરાેમાં ચતુર્મુખાેમાં અને મહાપયાેમાં તથા પ્રાકાર અટારીઓ દ્વારા ગાેપુરા તાેરણા આરામાે ઉદ્યાના વના વનરાજિઓ કાનના અને વનખંડામાં અર્થાત્ મારા આ વિમાનમાં વસતાં દેવા અને દેવીઓ એ નાને માટે બધે સ્થળે અર્ચનિકા<sup>૧૨૦</sup> કરે એવું જાહેર કરાે.

આભિયાગિક દેવાદારા પાતાના સ્વામી સૂર્યાભદેવ-ની ઉપર પ્રમાણેની દેાષણા સાંભળી ત્યાં વસતાં પ્રત્યેક દેવા અને દેવીઓએ ઉક્ત દેાષણામાં જણાવ્યા પ્રમાણેનાં તે તે પ્રત્યેક સ્થળની અર્ચનિકા કરી.

૧૭૧ આ બધું પતી ગયા પછી તે સૂર્યાભદેવ નંદા પુષ્કરિણીએ ગયા, ત્યાં તેણે હાથ પગ પખાળ્યા ૧૨૧ અને ત્યાંથી તે, ચાર હજાર સામાનિક દેવસભ્યા, ચાર પદ્રાણીઓ અને સાળ હજાર આત્મરક્ષક દેવા વગેરે અનેક દેવ દેવીઓ સાથે, માટા ઠાઠમાઠથી વાજતે ગાજતે વરઘાડા ફરે તેમ ફરતા ફરતા સીધા પાતાની સુધમાંસભા તરફ આવ્યા, ત્યાં પૂર્વદારે પેસી ત્યાંના મુખ્ય સિંહાસન ઉપર પૂર્વાભિમુખ થઇને બેઠા.

૧૭૨ એ સભામાં તે સૂર્યાભદેવની પશ્ચિમાત્તરે અને ઉત્તરપૂર્વે ઢાળેલાં ચાર હજાર ભદ્રાસનામાં સૂર્યાભદેવની સામાનિક સભાના સભ્યદેવા છેઠા, પૂર્વમાં તેની ચાર પદ્ર-રાણીઓ, દક્ષિણપૂર્વમાં આંતરસભાના આઠ હજાર દેવા, દક્ષિણપશ્ચિમમાં અાદ્યસભાના બાર હજાર દેવા અને પશ્ચિમે સાત સાત સેનાધિપતિઓ છેઠા.

૧૭૩ વળી, તે સૂર્યાભદેવની ફરતા ચારે દિશામાં ચાર ચાર હજાર આત્મરક્ષક દેવાે એઠા. એ આત્મરક્ષક દેવાેએ અરાબર સજેલાં કવચાે પહેરેલાં, ખેંચેલી કામઠીવાળાં ધનુષા હાથમાં ધરી રાખેલાં, પાતપાતાના પહેરવેશા ઉપર ઉત્તમ ચિહ્નપટો ભરાવેલા, તેમાંના કેટલાકના હાથમાં નીલાં પીળાં અને રાતાં ફળાં હતાં, કેટલાકના હાથમાં ચાપ, ચારુ, ચર્મ, દંડ, ખડ્ગ અને પાશ વગેરે અસ્ત્રશસ્ત્રો ઝખડી રહેલાં હતાં; પાતાના સ્વામી સૂર્યા ભદેવ તરફ ખૂબ ભક્તિભાવ-ભરી દૃષ્ટિએ જેતા તથા વિનીત ભાવે કિંકરભૂત થઇને રહેલા અને સમયે સમયે એ સૂર્યા ભદેવની રક્ષા માટે સાવધાન રહેતા તે આત્મરક્ષક દેવા ત્યાં તેની ફરતા ચારે દિશામાં ચાકી પહેરા ભરતા ઊભા છે.

તે સૂર્યાભદેવની એ બધી દિવ્ય ઋદ્ધિ છે, દિવ્ય શોભા છે અને દિવ્ય દેવશક્તિ છે.

૧૭૪ પ્ર૦—હે ભગવન! એ સૂર્યાભદેવની સ્થિતિ— આવરદા કેટલી લાંખી જણાવેલી છે?

ઉ૦—હે ગૌતમ! એની આવરદા ચાર પલ્યાેપમની જણાવેલી છે.

પ્ર૦—હે ભગવન્! સૂર્યાભદેવની સામાનિક સભામાં એસનારા દેવાની સ્થિતિ કેટલી લાંખી જણાવેલી છે?

ઉ૦—હે ગૌતમ! તેઓની આવરદા પણ ચાર પલ્યો-પમની જણાવેલી છે.

હે ગૌતમ! તે સૂર્યાલદેવ એ પ્રકારની મહાઋહિ, મહાદ્યુતિ, મહાબળ, વિશાળ યશ, અતુલ સુખ અને મહા-પ્રભાવવાળા છે.

૧૭૫ પ્ર૦—હે ભગવન્!તે પ્રકારની દિવ્ય **દેવઋદ્ધિ** દેવદ્યતિ અને દેવપ્રભાવ એ બધું એ સૂર્યાભદેવને કેવી સીતે મળ્યું ? તે છે એ બધું કેવી રીતે પ્રાપ્ત કર્યું ? અને કેવી રીતે એ બધાંના તે સ્વામી થયા ? એ સૂર્યાભદેવ એના પૂર્વજન્મમાં કાે છું હતાં ? એનું નામ ગાત્ર શું હતું ? એ કયા ગામ નગર કે સનિવેશના નિવાસી હતા ? એણે એવું તે શું દીધું શું ખાધું શું કર્યું ને શું આચયું કે જેથી તે એવા મહાપ્રભાવ-શાળી દેવ થયા ? અથવા તથાપ્રકારના આર્ય શ્રમણ કે બ્રાહ્મણની પાસેથી તેણે એવું તે ધાર્મિક આર્ય સુવચન શું સાંભળ્યું કે જેથી તે એવા મહાપ્રભાવન્યાં ભાવયું કે જેથી તે એવા થયા શું

' હે ગૌતમ વગેરે શ્રમણે ! ' એમ કહીને શ્રમણ ભગવાન મહાવીરે ભગવાન ગૌતમને આમંત્રીને આ પ્રમાણે કહું:

ઉ૦—હેગૌતમ!એમ છે કે આ જં ખૂદીપ નામના દ્રીપમાં ભારતવર્ષમાં કેકયિઅધ ૧૨૨ નામે જનપદ ધન અને ધાન્ય વગેરેની વિભૂતિથી પરિપૂર્ણ હતો. તે દેશમાં સર્વ પ્રકારનાં સુખનું ધામ એવી સેયવિયા ૧૨૩ નામની નગરી હતી. તે નગરીથી બહાર ઉત્તરપૂર્વના દિગ્લાગમાં – ઇશાન ખૂણામાં બધી ઋતુઓમાં ફળાથી લચ્યું રહેતું સુંદર સુગંધી શીતળ છાયા- વાળું અને સર્વ પ્રકારે રમ્ય નંદનવન જેવું મિયવણ નામે ઉદ્યાન હતું.

૧૭६ તે નગરીના રાજા મહાહિમવંત જેવા પ્રભાવ-શાળી પયેસી<sup>૧૨૪</sup> રાજા હતા. એ રાજા અધાર્મિક, અધમિષ્ઠ, ધર્મને નહિ અનુસરનારા, અધર્મનેજ જોનારા, અધર્મને ફેલા-વનારા હતા. એના શીલ તથા આચારમાં ક્યાંય ધર્મને નામનું પણ સ્થાન ન હતું. વળી, એ રાજા પાતાની આજ-વિકા અધર્મથીજ ચલાવતા. એના માહામાંથી 'હણા' 'છેદા ભેદો' એવીજ ભાષા નીકળતી. એ પ્રકૃતિએ પ્રચંડ ક્રોધી ભયાનક અને અધમ હતો. એના હાથ હમેશાં લોહીભયાં— લોહીથી ખરડાએલા જ રહેતા. એ વિનાવિચાર્યે પ્રવૃત્તિ કરનારા, હલકાઓને ઉત્તેજન આપનારા, લાંચીયા, ઠગારા, કપટી, બગભગત અને અનેક પ્રકારના ફાંસલાઓ રચી સર્વ કાઇને દુઃખ દેનારા હતા. એનામાં કાઇ પ્રકારનું વત શીલ ગુણ કે મર્યાદા ન હતાં, કદી પણ એ પ્રત્યાખ્યાન ઉપાસથ કે ઉપવાસ ન કરતાં, અનેક મનુષ્યા મૃગ પશુ પક્ષી અને સર્પ વગેરેના ઘાતક હતાં. ડુંકામાં એ રાજા અધર્મના કેલુ હતાં. કદી તે ગુરુજનાના આદર ન કરતાં, વિનય ન કરતાં, તેમ કાઇ શ્રમણ વા બ્રાહ્મણમાં તેને લેશ પણ વિશ્વાસ ન હતાં. આવા તે કૂર રાજા પાતાના આખા દેશની કરભર-વૃત્તિ બરાબર ચલાવી ન શકતાં.

૧૭૭ એ રાજાને બાલવે ચાલવે હસવે કુશળ અને હાથેપગે સુંવાળી સૂરિયક તા નામે રાણી હતી. પયેસી રાજામાં અતુરકત એ રાણી તેની સાથે અનેક પ્રકારનાં માનવી ભાગાને ભાગવતી રહેતી હતી.

૧૭૮ પયેસી રાજાના માટા દીકરા સૂરિયક તા રાણીને પેટે અવતરેલા સૂરિયક ત નામે યુવરાજ કુમાર હતા. એ યુવરાજ, રાજા પયેસીનાં રાજ્ય રાષ્ટ્ર ખળ વાહન કાશ કાઢાર અંત:પુર અને સમગ્ર દેશની પાતાની મેળે સંભાળ કરતા રહેતા હતા.

૧૭૯ તે પયેસી રાજાને તેનાથી માેટા, ભાઇ અને મિત્ર જેવા, ચિત્ત<sup>૧૨૫</sup> નામે એક સારથિ હતા. સંપત્તિવાળા એ કાેઇથી ન દખાય એવાે હતાે. વળી, એ ચિત્ત સારથિ અર્થશાસ્ત્રમાં સૂચવેલા સામ ભેદ દંડ વગેરે રાજકારણી ઉપાયામાં કુશળ હતા, હાજર જવાળી, અનુભવી હતા. ઔત્પત્તિકી વૈનચિકી કર્મજ અને પારિણામિક એવી ચારે પ્રકારની બુદ્ધિ એનામાં હતી. રાજા પચેસી, તેનાં પાતાનાં અનેક કાર્યોના કારણાના કુટુંબાના મંત્રણાએાના છુપાં કામાના રહસ્યભૂત અનાવાના અનેક જાતના નિર્ણયાના અને એવા પીજા ભેદભરેલા અનેક પ્રકારના રાજકારણાના **૦**ચવહારાનાં વિધાનામાં તેની સલાહ લેતા. રાજાને મન એ સારથિ ખળાના વચલા સ્તંભ જેવા હતા અને રાજા એને પ્રમાણભૂત, પાતાના આધાર, આલંબન અને પાતાની આંખ જેવા જ સમજતા હતા. એ સારથિમાં રાજા પયે-સીના ખૂબ વિશ્વાસ હતા, માટેજ એ અનેક પ્રકારની રાજ-ખટપટામાં અને બીજાં પણ વિવિધ પ્રકારનાં રાજકાર્યોમાં પાતાની સલાહ આપી શકતા. બીજ રીતે કહીએ તાે એ સારથિ રાજા પચેસીના સમગ્ર રાજ્યની ધુરાને વહેતા હતા.

૧૮૦ જે વખતે રાજા પયેસી સેયવિયા નગરીમાં રાજ્ય કરતા હતા તે વખતે રાજા જિતશત્રુ કુણાલદેશની <sup>૧૨૬</sup>સાવત્થી નગરીના રાજા હતા. કુણાલદેશ સમૃદ્ધિવાળા હતા અને સાવત્થી નગરી પણ ઋદ્ધિસિદ્ધિથી ભરેલી હતી. રાજા જિતશત્રુ પયેસી રાજાના આજ્ઞાધારી ખંડિયા રાજા હતા.

૧૮૧ એક વખતે રાજા પચેસીએ વિશાળ મહામૂલ્ય એવું રાજાને દેવા જેવું એક માેડું લેટહું તૈયાર કરાવ્યું. પછી ચિત્ત સારથિને બાલાવીને કહ્યું કે, ચિત્ત! તું સાવત્થી નગરીએ જ અને ત્યાં જિતશત્રુ રાજાને આ આપણી લેટ આપી આવ<sup>૧૨૭</sup> તથા ત્યાંનાં રાજકાર્યો, રાજનીતિઓ અને રાજગ્યવહારા તું જાતે પાતે જ જિતશત્રુ રાજાની સાથે રહીને જોતા–સંભાળતા થાઉા વખત ત્યાં રહી પણ આવ.

૧૮૨ ચિત્ત સારથિ એ લેટ હું લઈ પાતાને ઘેર આવ્યા અને તે હો પાતાના કો ટું બિક પુરુષાને બાલાવીને કહ્યું કે—હે દેવાનુપ્રિયા! મારે માટે છત્રીવાળા ચાર ઘંટાવાળા એવા દ્યારા જે હેલા રથ જલદી તૈયાર કરી હાજર કરા. કો ટું બિક પુરુષા એ રથની તૈયારીમાં લાગ્યા એટલા સમયમાં ચિત્ત સારથિ નાહ્યા, અલિકર્મ કર્યું, બખ્નર પહેર્યું, લાયું આંધ્યું, ગળામાં હાર સાથે રાજચિહનવાળા પટ્ટો પહેર્યા અને જોઇતાં હથી આર પડી આરા પહ્યા આંધી લીધાં.

૧૮૩ પછી પેલું રાજાએ આપેલું લેટણું લઇ, તૈયાર થઇને આવેલા રથ ઉપર ચિત્ત સારથિ એઠા, તેને માથે એક જણે કારેંટકના ફૂલની માળાવાળું છત્ર ધર્યું અને રથની પાછળ હથીઆરખંધ ખીજા અનેક માણસાને પણ તેણે સાથે લીધા. એ રીતે તે સેયવિયા નગરીથી નીકળી કેકયિઅર્ધ દેશની વચ્ચે થતા કુણાલ દેશની સાવત્થી નગરી તરફ જવા લાગ્યા.

વચ્ચે વચ્ચે અહુ લાંબા નહિ એવા સુખરત્રપ શિરા-મણીવાળા પડાવ કરતાે કરતાે તે સાવત્થી નગરીએ જઇ પહેાંચ્ચાે.

૧૮૪ ત્યાં જિતશત્રુ રાજાના ઘરની જે બાજા અહા-રની ઉપસ્થાનશાળા હતી ત્યાં જઇ તેણે ઘાડા ઊભા રાખ્યા, રથને સ્થિર કર્યો, પછી રથથી ઊતરી પાતાના રાજાએ આપેલું લેટહું લઇ જિતશત્રુ રાજાના ઘરમાં અંદરની ઉપસ્થાનશાળામાં ગયા, ત્યાં પહોંચી રાજા જિતશત્રુને પ્રણામ કર્યા, તેને 'જય હાે વિજય હાે 'એમ કહીને વધાવ્યા અને પછી રાજા પયેસીએ માેકલેલું લેટહું નજર કર્યું.

એ લેટ સ્વીકારી જિતશત્રુ રાજાએ ચિત્ત સારથિના સત્કાર કર્યો, સન્માન કર્યું અને તેને ઊતરવા માટે રાજમાર્ગ ઉપરના એક માટે આવાસ કાઢી આપ્યા. ચિત્ત સારથિ સાવત્થી નગરીની વચ્ચાવચ્ચ થતા તે આપેલે ઊતારે જઇ પહોંચ્યા, નાહ્યા, અલિકર્મ કર્યું, માંગલિક શુદ્ધ વસ્ત્રો પહેંચીં, નાનાં પણ મહામૂલ્ય ઘરેણાંથી શરીરને શણગાર્યુ.

પછી જમી કરીને ચાકએા થઇ સુંદર રીતે ગાઠવેલા સિંહાસન ઉપર આવીને બેઠા એટલે બપારને વખતે નમતે છાંયે એની સામે ગાંધવા મધુર ગીતા ગાવા લાગ્યા અને કુશળ નાચનારાઓ સુંદર નૃત્ય કરવા લાગ્યા. આ રીતે માનવ-લાગ્ય યાગ્ય ઉત્તમ સુખાને લાગ્યાતો તે ત્યાં સાવત્થી નગરીમાં રહેવા લાગ્યા.

૧૮૫ તે વખતે ત્યાં-સાવત્થી નગરીમાં-પાર્શાપત્ય કેશી નામે કુમારશ્રમણ પણ આવેલા હતા. એ કેશી કુમારશ્રમણ પણ આવેલા હતા. એ કેશી કુમાર- શ્રમણ જાતવાન કુલીન ખલિષ્ઠ વિનયી જ્ઞાની સમ્યગ્દ- ર્શની ચારિત્રશીલ લાજવાન નિરિલમાની ઓજસ્વી તેજસ્વી વર્ચસ્વી અને યશસ્વી હતા. એમણે ક્રોધ માન માયા અને લાભ ઉપર જીત મેળવેલી હતી, નિદ્રા ઇદ્રિયા અને પરીષહા

ઉપર કાખૂ કરેલા હતા. એમને જીવનની તૃષ્ણા કે મરણના લય નહાતાં. એમના જીવનમાં તપ, ચરણ, કરણ, નિગ્રહ, સરળતા, કાેમળતા, ક્ષમા, નિલાંં લતા એ બધા ગુણા મુખ્ય-રુપે હતા. વળી તે શ્રમણ વિદ્યાવાન માંત્રિક પ્રદ્યાચારી અને વેદ તથા નયના જ્ઞાતા હતા. તેમને સત્ય શાંચ વગેરે સદા-ચારાના નિયમા પ્રિય હતા, તથા તેઓ ચાદપૂર્વી અને ચાર જ્ઞાનવાળા હતાઃ એવા તે કેશી ૧૨૮ કુમારશ્રમણ પાતાના પાંચસેં ભિક્ષુશિષ્યા સાથે કમે કમે ગામે ગામ ફરતા ફરતા સુખે સુખે વહરતા શ્રાવસ્તી નગરીની બહાર ઇશાન પૂણામાં આવેલા કાેદ્રય ચૈત્યમાં આવીને ઊત્યાં અને ત્યાં યાંચ્ય અભિગ્રહ ધારણ કરીને સંયમ તથા તપથી આત્માને ભાવિત કરતા રહેવા લાગ્યા.

૧૮૬ જે વખતે કેશી કુમારશ્રમણ સાવત્થી નગરીએ આવ્યા તે વખતે તે નગરીમાં ઠેર ઠેર—તરલેટામાં ત્રિકમાં ચાકમાં ચાકમાં ચાકમાં ચાકમાં આવરમાં ચાકઠામાં રાજમાર્ગમાં અને શેરીએ શેરીએ જ્યાં સાંભળા ત્યાં ઘણા લેકિ પરશ્પર એમ કહેતા હતા કે આજે તે પાર્ધાપત્ય કેશી કુમારશ્રમણ અહીં આવ્યા છે, તો હે દેવાનુપ્રિયા! આપણે તેમની પાસે જઇએ, તેમને વાંદીએ, નમીએ, સત્કારીએ અને સન્માનીએ.

૧૮૭ આમ વિચારીને એ નગરીના જનસમુદાય– મહાજન કાેંદ્રયચૈત્યમાં જ્યાં કેશી કુમારશ્રમણ ઊતર્યા હતા ત્યાં તેમના દર્શનાર્થે પહાંચ્યું. કેશી કુમારશ્રમણે પાતાની પાસે આવેલા લાેકાને તેમને યાગ્ય હિતશિશ્રાઓ કહી સંભળાવી. ૧૮૮ તે વખતે ત્યાંથી પાછા કરતા લાકાના ઘાંઘાટ સાંભળીને ચિત્ત સારથિના મનમાં એમ થયું કે—'શું આજે આ નગરીમાં ઇંદ્ર સ્કંદ રુદ્ર મુકુંદ નાગ ભૂત યક્ષ સ્તૂપ ચૈત્ય વૃક્ષ ગિરિ ગુફા ફૂવા નદી સરાવર કે સમુદ્ર સંખંધી કાઇ ઉત્સવ છે કે જેને લઇને આ ઘણા ઉથા ભાગા રાજ-ન્યા ક્ષત્રિયા ઇફ્લાકુઓ જ્ઞાતા કૌરવ્યા બ્રાહ્મણા ભટા યાંધા લિચ્છવિઓ મલ્લકિઓ પ્રશાસ્તાઓ ઇશ્યો ઇશ્યપુત્રા અને સેનાપતિઓ વગેરે નાહી ધાઇને આવજા કરી રહ્યા છે, કેટલાક હાથીએ બેઠેલા છે અને કેટલાક ટાળે વળીને પગે ચાલતા આવજા કરે છે?'

૧૮૯ લાેકાની એ દાેડધામવાળી આવજાનું કારણ જાણવા ચિત્ત સારથિએ પાેતાના કંચુકી પુરુષને તપાસ કરવા માેકલ્યાે, તેણે બરાબર તપાસ કરી ખરા સમાચાર મળતાં જ આવીને ચિત્ત સારથિને વિનયપૂર્વક જણાવ્યું કે— હે દેવાનુપ્રિય! આજે આ નગરીમાં કાેઇ ઇંદ્ર કે સાગર વગેરેના ઉત્સવ નથી પણ પાર્શાપત્ય કેશી કુમારશ્રમણ આ નગરીના કાેદ્રય નામના ચૈત્યમાં આવીને ઊતરેલા છે અને તેમના દર્શનાર્થે જવા માટે આ બધી દાેડધામ ઘાંઘાટ થઇ રહ્યાં છે.

્ ૧૯૦ પાતાના સંદેશવાહકે કહેલી એ હકીકત સાંભ-ળીને ચિત્ત સારથિ ખુશ થયા અને તેને પણ કેશી શ્રમણ પાસે જવાનું મન થયું, એથી તેણે કોંદું બિક પુરુષાને બાલા-વીને અશ્વરથ જલદી તૈયાર કરી લાવવાના આદેશ કર્યાે. ૧૯૧ રથ આવી પહોંચતાં તાે તે સારથિ નાહ્યો, ખલિકમેં કર્યું, મંગલમય શુદ્ધ વસ્તો પહેર્યા, એક જેણું એના ઉપર છત્ર ધર્યું અને એ રીતે તે, રથમાં બેસી માેટા સમુ-દાય સાથે કેશી કુમારશ્રમણના ઊતારા ભણી જવા નીકળ્યાે. તેમની પાસે પહેાંચતાં જ ઘાડાઓ ઊભા રાખ્યા, રથને થંભાવી દીધા અને પાતે રથથી ઊતરી કેશી કુમારશ્રમણની ત્રણ પ્રદક્ષિણા કરી, તેમને વાંદી નમી હાથ એડી વિનય-પૂર્વક સેવા કરતાે તેમની સામે બેઠાે.

૧૯૨ કેશી કુમારશ્રમણે ચિત્ત સારથિને અને તેની સાથેની માેટા જનતાને ચતુર્યામ ધર્મના ઉપદેશ કર્યો એટલે કે સર્વ પ્રકારની હિંસાથી વિરામ કરવા, સર્વ પ્રકારના અસ-ત્યથી વિરામ કરવા, સર્વ પ્રકારના થેરો અને સર્વ પ્રકારના અહિહાદાનથી ૧૨૯ વિરામ કરવા.

૧૯૩ કેશી કુમારશ્રમણે કહેલી આ હિતશિક્ષાએ સાંભળીને ચિત્ત સારથિ પ્રમુદિત થયા અને શ્રમણને ત્રણ પ્રદક્ષિણા દઇ હાથ જોડી આ પ્રમાણે બાલ્યાઃ

હે ભગવન્! તમે કહેલા નિર્ગ્રથ પ્રવચનમાં શ્રદ્ધા કરું છું, વિશ્વાસ ધરું છું, હે ભગવન્! તમાંએ જણાવેલું નિર્ગ્રથ પ્રવચન મને રુચે છે, તે પ્રમાણેના પાલન માટે ઊજમાળ થઉં છું અને હે ભગવન્! જેવું તમે કહેલું છે તેવું તે, મને સાચું લાગે છે.

તમારી પાસે આ ઘણા ઉત્રાે ભાગા અને ઇલ્યાે વગેરેએ પાતાનું પુષ્કળ સાનું રુપું ધન ધાન્ય બળ વાહન ભાંડાર કાેઠાર અને વિશાળ અંતઃપુર એ બધાંના પરિત્યાગ કરીને અને એ બધું ધન જનતામાં વહેંચી દઇને મુંડ થઈ ગૃહવાસ છેાડી અણગારપણું સ્વીકાર્યું છે પણ હું તેમ કરવા સમર્થ નથી. હું તેા આપ દેવાનુપ્રિયની પાસે પાંચ અણુ-વ્રતવાળા અને સાત શિક્ષાવ્રતવાળા <sup>૧૩૦</sup> એમ ખાર પ્રકારના ગૃહિધર્મ સ્વીકારવા શક્તિમાન છું.

૧૯૪ કેશી કુમારશ્રમણ બાલ્યાઃ હે દેવાનુપ્રિય! તેને સુખ થાય તેમ કર, તેમાં વિઘ્ન ન આવવા દે. પછી કેશી કુમારશ્રમણ પાસે ચિત્ત સારથિએ પૂર્વે જણાવેલા ગૃહિધર્મ સ્વીકાર્યો અને તેમને વાંદી નમીને પાછા એ સારથિ પાતાને ઊતારે આવી પહેાંચ્યાે.

વૃલ્પ હવે તે ચિત્ત સારથિ શ્રમણાપાસક થયા. જવ અજવ પુષ્ય પાપ આસવ સંવર નિર્જરા કિયા અધિકરણ બંધ અને માેક્ષના સ્વરૂપને તે બરાબર સમજવા લાગ્યાે. નિર્ગ્રથ પ્રવચનમાં તેને હવે એવી દઢ શ્રહા થઇ કે તે પ્રવચનથી કાઇ દેવ અસુર નાગ સુવર્ણ યક્ષ રાક્ષસ કિન્નર કિંપુરુષ ગરુઠ ગાંધર્વ કે મહાેરગ વગેરે દેવગણા તેને ચળાવી શકે નહિ. નિર્ગ્રથ પ્રવચન તરફની તેની બધી શંકાએ ટળી ગઈ, બધી કાંક્ષાએ શમી ગઇ અને બધી વિચિકિત્સાએ એાસરી ગઇ. તે એ પ્રવચનના મર્મને બરાબર સમજયાે અને જેમ અસ્થિ મજબ પરસ્પર એાતપ્રાંત થઇ રહેલાં છે તેવીજ એાતપ્રાંતતા એ પ્રવચનમાં તેને જમી ગઇ. હવે તે એમ માનવા લાગ્યો કે આ નિર્ગ્રથ પ્રવચનની અવી આસ્થાને લીધે હવે તેવે અ અર્વશ્વ પ્રવચનની આવી આસ્થાને લીધે હવે તેવે અત્રય દાનશાલી થયાે એટલે હવે તેણે પાતાના ઘરના આગળિયા ઉંચા કરી લીધા અર્થાત્ સર્વ કાઇને માટે

દરવાજાઓ ખુલ્લા કરી નાખ્યા. તેનું શીલ એટલું બધું પવિત્ર બન્યું કે હવે તે કાેઈના ઘરમાં કે અંતઃપુરમાં પ્રવેશતો તોપણ લેશમાત્ર અપ્રીતિકર નહાેતો લાગતો. ચાેદશ આઠમ અમાવાસ્યા<sup>૧૩૨</sup> અને પૂૃ્ણ્યાના દિવસામાં તે પૂરેપુરા ઉપાસથ પાળતા, નિર્ગ્રથ શ્રમણાંને નિર્દાષ ખાનપાન ખાદિમ સ્વાદિમ પીઠ પાટીયાં શય્યા સંથારા વસ્ત્ર પાત્ર કામળ પગપ્છાં અને ઓસડવેસડ આપતા હતા તથા શીલ- વ્રત ગુણ વિરમણ પ્રત્યાખ્યાન અને ઉપાસથાપવાસ દ્વારા પાતાના આત્માને ભાવિત કરતા અને સાવત્થી નગરીમાં જે જે રાજકાયા અને રાજબ્યવહારા હતા તે બધાંને જિતશત્ર રાજને સાથે રાખીને તે પાતેજ સંભાળતા રહેવા લાગ્યા.

૧૯ મામ કેટલાક દિવસા વીત્યા પછી કાઇ એક દિવસે રાજા જિતશતુએ એક મહામૃલ્ય ભેટણું તૈયાર કરાવ્યું. પછી ચિત્ત સારથિને બાલાવીને રાજાએ કહ્યું કે–હે ચિત્ત! તું સેયવિયા નગરીએ જા અને હું આ જે નજરાણું આપું છું તે રાજા પયેસીને નજર કર તથા મારી વતી એમને વિનંતી કરજે કે તેમણે જે મારા યાગ્ય સંદેશા કહી માકલાવ્યા છે તે મારે મન સાચા અને અસંદિગ્ધ છે. આમ સૂચના આપીને રાજાએ વિશેષ આદરપૂર્વક ચિત્ત સારથિને વિદાય આપી.

૧૯૭ ચિત્ત સારથિ પણ એ ભેટા લઇ પાતાને ઊતારે આવી, જવાની તૈયાર કરવા લાગ્યાે. જતાં પહેલાં તે નાહી ધાઇ શુદ્ધ વસ્ત્રો પહેરી કેશી કુમારશ્રમણ પાસે ગયાે.

શ્રમણે સારથિને ધર્મોપદેશ કર્યો. ધર્મોપદેશ સાંભળી

સારથિ પ્રસન્ન થયા. ઉઠતાં તેણે શ્રમણને વિનંતિ કરી કે— હે ભગવન્! રાજા જિતશત્રુની વિદાય લઇ આજે હું સેયવિયા નગરી ભણી રવાના થઉં છું, તાે હે ભગવન્! તમે કાેઇ વાર સેયવિયા નગરી જરૂર પધારજાે. સેયવિયા નગરી પ્રાસાદિક છે, દર્શનીય છે અને ળધી રીતે રમણીય છે, માટે જરૂર તમે ત્યાં પધારવા કૃપા કરશાે.

૧૯૮ ચિત્ત સારથિના આ કથનના કેશી શ્રમણે આદર ન કર્યા, તે તરફ કાંઈ ધ્યાન ન આપ્યું, પણ માત્ર મીનજ ધરી રાખ્યું. છતાં ચિત્ત સારથિએ તાે બીજીવાર અને ત્રીજીવાર પણ સેયવિયા નગરી આવવાનાે આગ્રહ કર્યા કર્યા.

૧૯૯ જ્યારે બે ત્રણવાર સારથિએ આગ્રહલરી વિનંતિ કરી ત્યારે કેશી કુમારશ્રમણ સારથિ પ્રતિ બાલ્યા કે—હે ચિત્ત! જેમ કાંઈ એક લીલાછય ઠંડી છાયાવાળા માટા વનખંડ હાેય, તાે હે ચિત્ત! તે વનખંડ, મનુષ્ય પશુ પક્ષી અને સપા વગેરેને રહેવાલાયક ખરા ? ચિત્ત બાલ્યા—હા જરૂર—એ રહેવાલાયક ખરા.

શ્રમણ બાલ્યા–પણ હે ચિત્ત! એ વનખંડમાં અનેક પ્રાણીઓનું લાેહી પીનારા ભીલુંગા નામના પાપશકુનાે રહેતા હાેય તાે એ વનખંડ શું રહેવાલાયક ખરાે ? ચિત્ત બાેલ્યાે– એમ હાેય તાે એ સારાે વનખંડ પણ ઉપસર્ગ દેનારાે હાેવાથી રહેવાલાયક ન ગણાય.

શ્રમણ બાેલ્યા-એજ પ્રમાણે, હે ચિત્ત! તારી સેયવિયા નગરી પણ ભલે ઘણી સારી હાેય, છતાં તેના અધાર્મિક રાજા પચેસી પ્રજાનાે કારભાર સારી રીતે ન ચલાવનારાે હાેવાથી હું ત્યાં કેવી રીતે આવી શકું ? ૨૦૦ પછી ચિત્ત સારથિએ કેશી કુમારશ્રમણને એમ કહ્યું કે–હે ભગવન્! તમારે રાજા પચેસી સાથે શું કરવું છે? સેચવિયા નગરીમાં સાર્થવાહ વગેરે બીજા ઘણા લેકિક છે, જેઓ આપ દેવાનુપ્રિયને વાંદશે નમશે અને આપની સેવામાં રહેશે. તેમ જ એ લેકિક આપને ખાનપાન ખાદિમ સ્વાદિમ પ્રતિલાભશે તથા પીઠ ફલક શચ્યા સંસ્તારક વગેરે દ્વારા પણ આપને ઉપનિમંત્રિત કરશે.

**૨૦૧** સારથિનું આ કથન સાંભળી કેશી કુમાર બાેલ્યા— ચિત્ત ! ત્યારે વળી કાેઇ વખતે તારી સેયવિયા નગરીએ પણ આવીશું.

ર૦૨ પછી સારથિ કેશી શ્રમણને વાંદી નમી ત્યાંથી પોતાના ઊતારા તરફ જવા માટે પાછા ક્યો. ઊતારે આવી ઘોડે જેડેલા ચાર ઘંટાવાળા રથમાં બેસી સેયવિયા નગરીથી જે રીતે આવ્યા હતા તે રીતે કુણાલદેશની વચમાં થતાક પાછા ત્યાં જવા નીકળ્યા.

૨૦૩ કેકચિઅર્ધ દેશની સેયવિયા નગરીમાં આવતાંજ ચિત્ત સારથિએ ત્યાંના મિયવણ ઉદ્યાનના રખેવાળાને બાલાવી સૂચના કરી કે–હે દેવાનુપ્રિયા ! પાર્શ્વાપત્ય કેશી કુમાર- શ્રમણ કમે કમે ગામેગામ કરતા કરતા અહીં આવવાના છે, તો તેઓ અહીં આવે ત્યારે, દેવાનુપ્રિયા! તમે તેમને વાંદજો, નમજો, તેમને રહેવાયાગ્ય સ્થળમાં રહેવાની અનુજ્ઞા આપજો અને પીઠ ક્લક શય્યા સંસ્તારક લઈ જવા નિમં-ત્રણ કરજો.

તે રખેવાળાએ ચિત્ત સારથિનું ઉક્ત કથન માથે

ચઢાવ્યું અને તેઓ કેશી કુમારના આગમનની રાહ જોવા લાગ્યા.

૨૦૪ મિયવણના રખેવાળાને પૂર્વાકત ભલામણ કરી. ચિત્ત સારથિ સેયવિયા નગરીએ આવી પહોંચ્યાે. નગરીની વચ્ચાવચ્ચ થતાેક તે, પયેસી રાજાના ઘરમાં બહારની ઉપસ્થાનશાળા તરફ ગયાે. ત્યાં પહોંચી તેણે ઘાડાઓને શંભાવી રથ ઊભાે રાખ્યાે, રથથી ઊતરી રાજા જિતશતુએ આપેલું મહામૂલ્ય ભેટણું લઈ તે સારથિ રાજા પયેસી પાસે ગયાે, હાથ જેડી રાજા પયેસીને વધાવી તે ભેટણું તેને નજર કર્યું.

રાજા પયેસીએ જિતશત્રુની ભેટ સ્વીકારતાં ચિત્ત સારથિતું સન્માન કર્યું, સત્કાર કર્યો અને તેને પાતાને ઘેર જવાની અનુજ્ઞા આપી.

રુપ રાજા પાસેથી નીકળી રથમાં બેસી સારથિ પોતાને ઘેર આવ્યા, નાહ્યા, બલિકર્મ કર્યું, ખાઇ પીને શુદ્ધ થયા અને પછી પાતાના ઉત્તમ પ્રાસાદમાં સુશાભિત સિંહાસને બેઠા. ત્યાં તેની સામે મૃદ ગા વાગવા લાગ્યા, બત્રીશ પ્રકારનાં નાટકા થવા લાગ્યાં અને ઉત્તમ તરુણીએ! નાચવા લાગી: એ રીતે તે, ગાનતાનમાં પાતાના સમય વિતાવતા ઉત્તમ સુખાને ભાગવતા રહેવા લાગ્યા.

૨૦**૬** હવે અન્ય કાેઈ દિવસે કેશી કુમારશ્રમણે માગી આણેલાં પીઠ પાટીયાં શચ્યા અને સંથારા<sup>૧૩૩</sup> પાછાં આપી દીધાં અને પાતે પાતાના પાંચસે અનગારા સાથે અ**હાર વિહાર** અર્થે નીકળી પડ્યા. સાવત્થી નગરીથી વિહાર કરી ફરતાં ફરતાં તેઓ કેકયિઅર્ધ દેશની સેયવિયા નગરીના મિયવણ ઉદ્યાનમાં આવી પહોંચ્યા અને ત્યાં યથાચિત અવગ્રહ સ્વીકારી સંયમ અને તપથી આત્માને ભાવિત કરતા રહેવા લાગ્યા.

૨૦૭ જ્યારે કેશી કુમારશ્રમણ તે ઉદ્યાનમાં આવી પહોંચ્યા ત્યારે તેમનું આગમન થયું જાણી તે ઉદ્યાનપાલકો ખહુ ખુશ થયા. તેમની પાસે આવીને તેઓએ કેશી શ્રમણને વાંદ્યા, તેમને ચાેગ્ય રહેવાના સ્થળમાં રહેવાની અનુમતિ આપી, અને તેમને ઉપયાગમાં લેવા માટે પીઠ પાડીયાં સંથારા વગેરે લઇ જવાને નિમંત્રણ આપ્યું.

૨૦૮ તે રખેવાળાએ કેશી કુમારશ્રમણનાં નામ અને ગાત્ર પૂછીને યાદ પણ કરી લીધાં. પછી તેઓ એકાં-તમાં ભેગા થઈ પરસ્પર વાતચીત કરવા લાગ્યા કે, હે દેવાનુપ્રિયા! આપણા ચિત્તસારથિ જેમની વાટ જેતા રહે છે, જેમનું દર્શન ઇચ્છે છે અને જેમનાં નામ ગાત્ર સાંભળતાં પણ એ ખૂબ પ્રસન્ન થાય છે, તે જ આ કેશી કુમારશ્રમણ ગામેગામ ફરતાં ફરતાં અહીં સેયવિયા નગરીમાં આવી ચડ્યા છે; તા હે દેવાનુપ્રિયા! આપણે જઇએ અને ચિત્તસારથિને તેને અતિપ્રિય લાગે તેવી કેશી કુમારના આગમનની હકીકત જણાવીએ.

ર ં એવા વિચાર કરી તે ઉદ્યાનપાલકાે ચિત્ત-સારચિને ઘેર ગયા, તેને પ્રણામપૂર્વક જયવિજયથી વધા-વી કહેવા લાગ્યા કે, હે દેવાનુ ક્રિય! તમે જેમની વાટ જોઇ રહ્યા છાે તે કેશી કુમારશ્રમણ આપણી સેયવિયા નગરીના મિયવણ ઉદ્યાનમાં આવી સંયમ અને તપથી આ-ત્માને ભાવિત કરતા રહેવા લાગ્યા છે.

રે૧૦ ઉક્ત હકીકત સાંભળી ચિત્તસારથિ ખહુ ખુશ થયાે. પછી તે, આસનથી ઉઠી–ઊભાે થઇ પાદપીઠથી નીચે ઊતરી પગમાંથી માેજડીએા કાઢી નાંખી ખભે ખેસ રાખી હાથ જોડી જે દિશામાં કેશી કુમારશ્રમણ ઊતર્યા હતા તે દિશા તરફ સાત આઠ પગલાં ગયાે અને પ્રણામપૂર્વક તેમની સ્તુતિ કરવા લાગ્યાેઃ

નમાડત્થુણું અરિહ તાણું લગવંતાણું વગેરે.

આ શકરતવ પૂરું કરતાં છેવટે તે બાલ્યાે કે--અહીંના મિયવણ ઉદ્યાનમાં પધારેલા એ મારા ધર્માચાર્ય અને ધર્માેપદેશક કેશી કુમારશ્રમણ ભગવાનને હું વાંદું છું.

ર૧૧ એ રીતે પાતાના ધર્માચાર્યને નમસ્કાર કરી તેમના આગમન સંદેશા કહેવા આવનાર તે ઉદ્યાનપાલ-કાેના સારથિએ સત્કાર કર્યા અને જીવતાંસુધી પહાેંચે તેટલું વિશાળ પ્રીતિદાન આપી તેમને વિદાય કર્યા.

પછી તેણું કોંદું બિક પુરુષોને બાલાવીને અશ્વરથ જલદી તૈયાર કરી લાવવાના આદેશ કર્યા. રથ આવતાં આવતાં તાે તે નાહી, અલિકમ કરી, શુદ્ધ વસ્ત્રો પહેરી અને શરીરને શાેભાવી તૈયાર થઇ ગયાે.

પછી રથમાં બેસી માેટા જનસમુદાય સાથે કેશી કુ-મારશ્રમણના દશનાથે તે ગયાે. ર૧૨ કેશી શ્રમણની ધમે દેશના સાંભળી હરખા-એલો અને તોષ પામેલા સારથિ બાલ્યા કે—હે ભગવન્! અમારા રાજા પએસી અધામિક છે અને પાતાના દેશના ય કારભાર ખરાખર ચલાવતા નથી, તેમ કાઇ શ્રમણ બ્રાહ્મણ કે ભિલ્લુઓના આદર કરતા નથી અને સર્વ કાઇને હેરાન હેરાન કરે છે. માટે હે દેવાનુપ્રિય! તમે એ રાજાને ધમાપ્દેશ આપા, તા તેનું ઘણું ભલું થાય, સાથે શ્રમણ બ્રાહ્મણ ભિલ્લુઓ, મનુષ્યા, પશુઓ અને પક્ષીઓનું પણ ઘણું ભલું થાય અને તેમ થતાં તેના આખાય દેશનું પણ ઘણું સારું થાય.

ર૧૩ ચિત્તસારથિનું આ કથન સાંભળી કેશી કુમારશ્રમણ બાલ્યા કે—હે ચિત્ત! જે મનુષ્યા આરામ કે ઉદ્યાનમાં આવેલા શ્રમણ પ્રાહ્મણની સામે જતા નથી, તેમને વાંદતા નમતા કે સત્કારતા નથી, તેમ જ તેમની પર્યુપાસના કરતા નથી અને તેમની પાસે જઈ પાતાના પ્રશ્નાના પ્રલાસા પૂછતા નથી, તેઓ કેવળીએ કહેલા ધર્મને સાંભળવાના લાભ મેળવી શકતા નથી.

જે મનુષ્યા ઉપાશ્રયમાં આવેલા શ્રમણ બ્રાહ્મણના આદર કરતા નથી, તેમની પાસે જઇ કશા ખુલાસા પૂછતા નથી, તેઓ ધર્મ સાંલળવાના લ્હાવા લઇ શકતા નથી.

જે મનુષ્યા ગાયરાએ નીકળેલા શ્રમણ બ્રાહ્મણની ભક્તિ કરતા નથી, તેમજ તેમને વિપુલ અશન પાન ખાદિમ અને સ્વાદિમ વડે પ્રતિલાભતા નથી તથા તેમને કાઇ પ્રકા-રના ખુલાસા પૂછતા નથી, તેઓ ધર્મને સાંભળવા સમજ-વાના અધિકારી થઇ શકતા નથી. તેમજ જે મનુષ્યા શ્રમણ બ્રાહ્મણની પાસે જવા છતાં પાતાની જાતને હાથ કપડું કે છત્રીવડે ઢાંકી રાખે છે— છુપાવી રાખે છે અર્થાત્ એક ખૂણામાં જઇ ચુપચાપ બેસી રહે છે પણ કશા ખુલાસા પૂછવા આગળ આવતા નથી, તેઓય ધમ'ને સાંભળવાના લાભ ખાઇ બેસે છે.

પણ હે ચિત્ત! જે મનુષ્યા આરામ ઉદ્યાન કે ઉપા-શ્રયમાં આવેલા શ્રમણ ષ્રાહ્મણના આદર કરે છે, ગાંચ-રીએ આવેલા તેમને વિપુલ દાન આપે છે અને તેમની પાસે જતાં પાતાની જતને ન છુપાવતાં જ્યાં જયાં પ્રસંગ મળેત્યાં ત્યાં સર્વ ખુલાસા પૂછી લે છે, તેઓ જ ધર્મને સાંભ-ળવાના સમજવાના કે મેળવવાના લાભ મેળવી શકે છે.

ર૧૪ તો હે ચિત્ત! તારા રાજા પએસીને અમે ધર્મ કેવી રીતે કહી શકીએ, કેમકે તે અમારી પાસે આવતા નથી તેમજ અમારી સામું પણ જોતાે નથી.

### **૨૧૫** પછી સારથિ બાલ્યાે:

હે ભગવન્! કાઇ એક વખતે મારી પાસે કંબાજ દેશમાંથી ચાર ઘાડાઓની ભેટ આવેલી છે, એ મેં ન રાખતાં પરખારી રાજાને ત્યાં માેકલી આપી છે, તેા હે ભગવન્! એ ઘાડાઓના બ્હાનાથી રાજા પએસીને હું આપ દેવાનુપ્રિયની પાસે લાવી શકીશ; માટે હે દેવાનુપ્રિય! તે સમયે તમે રાજા પએસીને ધમ'કથા કહેતાં લેશ પણ ૧૩૪૦લાન થશા નહિ. તમે તમારે રાજા પએસીને ખૂબ છૂટથી ધમ' કહેજો–લેશ પણ અચકાશા નહિ.

**૨૧૬** પછી કેશી કુમારશ્રમણ બાલ્યાઃ હે ચિત્ત**! તે** પ્રસંગે વાત.

ત્યારબાદ ચિત્તસારથિ પાતાના ધર્માચાર્ય કેશી કુ-મારશ્રમણને વાંદી નમી રથમાં બેસી પાતાને આવાસે જઇ પહેાંચ્યા.

ર૧૭ હવે એક દિવસે પ્રભાતના પહારે નિયમ ધારી અને આવશ્યક કરી સૂર્ય ઉગતાં જ ચિત્તસારથિ પાતાને ઘેરથી રાજા પએસીને ઘેર ગયા. રાજાને નમસ્કાર કરી જય-વિજયથી વધાવી તે બાહ્યા:

હે દેવાનુપ્રિય! આપને મેં કેળવેલા ચાર ઘાડાની ભેટ માેકલેલી છે, તાે હે સ્વામી! ચાલા અને એ ઘાડા-આની ચેષ્ટા જુઓ, અર્થાત્ એમનાં ચાલ સ્વભાવ વગેરેની પરખ કરાે.

**૨૧૮** રાજાએ સારથિને કહ્યું: ચિત્ત ! તું જા અને પારખવાના તે ચારે ઘાડાઓ જેડેલાે અશ્વરથ જલ**દી** તૈયા**ર** કરી અહીં હંકારી લાવ.

અશ્વરથ આવી પહેાંચતાં શરીરને સજધજ ક**રીને** રાજ રથમાં બેસી સેયવિયા નગરીની વચ્ચાેવચ્ચ થતાેક ઘાડાને ખેલવતા ખેલવતા અહાર નીકળ્યાે.

ર૧૯ એમ જતાં જતાં ચિત્તસારથિ તે રથને અનેક યાજના<sup>૧૩૫</sup> સુધી ખેંચી ગયાે. રાજા પએસી, ગરમી, તરસ, રથના વાયરાે—ઊની લ્ કે ઉડતી ધૂળથી કંટાળી થાકી ગયાે અને બાલ્યાે:

ચિત્ત ! મારું શ**રીર** થાકી ગયું છે માટે હવે ર**થને** તું પાછા વાળ. ૨૨૦ સારથિ રથને પાછે વાળી મિયવણ ઉદ્યાન તરફ હંકારી ગયો. ઉદ્યાન પાસે પહેાંચતાં તેણે રાજાને કહ્યું:

સ્વામી! આ મિયવણ ઉદ્યાન છે. અહીં ઘાડાઓને સારી રીતે થાક ખવડાવીએ અને તેમના બધા શ્રમ આપણે દ્વર કરી નાખીએ.

રાજાએ 'હા' પાડતાં તે ઉદ્યાનમાં કેશી કુમારશ્રમ-શુના ઊતારાની પાસે જઇ ચિત્તે ઘાડાઓને રાષ્ટ્રી રાખ્યા, રથને સ્થિર કર્યા અને ઘાડાઓને છાડી નાખી તેમના શ્રમ દ્ભર થાય તેવી પ્રવૃત્તિ શસ્ત્ર કરી.

રાજા પણ રથથી નીચે ઊતરી સારચિની એ પ્રવૃત્તિમાં જોડાયા અને ઘાડાઓને ધીમે ધીમે ફેરવવા લાગ્યા.

એમ કરતાં કરતાં, મિયવણમાં મળેલી માેટી સભામાં વચ્ચે બેસી માેટા અવાજે કહેતા કેશી કુમારશ્રમણને રાજાએ જેયા.

રર૧ જેતાંજ તેને વિચાર આવ્યા કે 'જડ લાંકા જ જડની ઉપાસના કરે છે, મુંડ લાંકાજ મુંડની પૂજા કરે છે, મૃઢ લાંકાજ મૃઢના આશ્રય ખાળે છે, અપંડિત લાંકાજ અપંડિતના આદર કરે છે અને અજ્ઞાની લાંકાજ અજ્ઞા-નીનું બહુ માન કરે છે,' તા આ વળી કાેેે જ જડ મૃઢ મુંડ અપંડિત અને અજ્ઞાની પુરુષ છે જે શરમાળ અને શરીરે હૃષ્યુષ્ટ દેખાવડા લાગે છે? એ શું ખાય છે? શું પીયે છે? એવું તે શું ખાયા પીધાથી એનું શરીર આવું તગમગી રહ્યું છે? અને વળી એ શું દે છે જેને લીધે આવડી માટી માનવમેદનીની વચ્ચે છેઠા છેઠા તે માટા ખરાડા પાડે છે?

રરર આમ વિચાર આવતાં જ રાજાએ સારથિને કહ્યું: ચિત્ત! જો તો ખરા, આ લોકો કેવા જડ છે જે પેલા માટા જડની સેવા કરે છે અને એ માટા જાહા જડ તેઓની સામે કેવા માટા ખરાડા પાડીને કાે જ જાણે શુંચ સમ-જાવે છે! ગમ્મત તો એ છે કે આવા નફકરા અને જામી ગએલા જડ લાેકાને લીધે આપણે આપણી પાતાની પણ ઉદ્યાનભૂમિમાં સારી રીતે હરી કરી શકતા નથી. માત્ર વિસામા અને શાંતિ મેળવવા માટે તાે અહીં આવ્યા અને અહીં તો માથાના વાળ ઉચા થઇ જાય એવા ખરાડા કાને અથડાયા કરે છે.

२२३ थिते राजने ४ हुं:

હે સ્વામી! એ કેશી નામે કુમારશ્રમણ પાર્શાપત્ય છે, જાતિવંત છે, ચાર જ્ઞાનના ધારક છે, એમને પરમાવધિ-જ્ઞાન થએલું છે અને તેઓ અજ્ઞજવી<sup>૧૩૬</sup> છે.

રાજા બાલ્યાા

ચિત્ત ! તું શું કહે છે ? શું એ પુરુષને પરમાવધિ જ્ઞાન છે ? શું એ અન્નજીવી છે ?

સારથિ બાલ્યાઃ

હા, સ્વામી! એમજ છે.

રાજાઃ ચિત્ત ! ત્યારે શું એ પુરુષ અભિગમનીય છે?

ચિત્તઃ હા, સ્વામી! એ શ્રમણ અભિગમનીય છે.

રાજાઃ ત્યારે તા ચિત્ત! આપણે તેની સામે જઇએ.

૨૨૪ આમ વાતચીત કરી એ બન્ને જણા સાથે, કેશી કુમારની સામે જઇને તેમની પાસે બેઠા. રાજાઃ હે ભતે! શું તમે પરમાવધિ જ્ઞાન ધરાવાે છાે ? શું તમે અન્નજીવી છાે ?

શ્રમણે રાજાને કહ્યું:

હે પએસી ! ગામે ગામ ફરતા કાઇ અંકવાણિયા શંખવાણિયા કે દંતવાણિયા દાણમાંથી છટકી જવા માટે કાેઇને ખરા રસ્તા પૂછતા નથી પણ આંકે અવળે માર્ગે ચાલે છે, તેમ વિનયના માર્ગથી છટકી જવાને લીધે તને પણ સારી રીતે પૂછતાં આવડતું નથી.

પએસી! મને જોઇને તને એવા વિચાર થયેલા ખરા કે આ જડ લાેકા પેલા માેટા જડની ઉપાસના કરે છે અને આ મારા ઉદ્યાનમાં પણ બરાડા પાડી મને ય સખે રહેવા દેતા નથી ?

રાજાઃ હા, એ વાત ખરી, પણ હેં ભતે! એ તમે જાણ્યું શાથી ? તમને એવું તે કેવુંકજ્ઞાન કે દર્શન થએલું છે જેથી મારા મનનાે સંકલ્પ પણ તમે જાણી લીધાે?

## **૨૨૫** કેશી શ્રમણ બાલ્યાઃ

અમારા શ્રમણ નિર્ગ્રંથાના શાસ્ત્રામાં કહેલું છે કે જ્ઞાનના પાંચ<sup>૧૩૭</sup> પ્રકાર છે: ૧ આભિનિએાધિકજ્ઞાન ૨ શ્રુતજ્ઞાન ૩ અવધિજ્ઞાન ૪ મનઃપર્યંવજ્ઞાન અને પ કેવળજ્ઞાન. તેમાં અવગ્રહ ઇહા અવાય અને ધારણા એમ ચાર પ્રકારનું પહેલું જ્ઞાન છે. અંગપ્રવિષ્ટ અને અંગળાહ્ય એવા બે પ્રકાર બીજા જ્ઞાનના છે. ત્રીજું જ્ઞાન, ભવપ્રત્યય અને ક્ષાયાપશમિક એમ બે લેદવાળું છે અને ચાથા જ્ઞાનના જ્રજીમતિ તથા વિપુલમતિ એવા બે લેદ છે.

હે પએસી! જણાવેલાં પાંચ જ્ઞાનામાં પહેલાંનાં ચારે જ્ઞાન તા મને થએલાં છે, ફક્ત એક પાંચમું કેવળજ્ઞાન છે તા મને થએલું નથી. એ પાંચમું જ્ઞાન તા અરિહાંત લગ-વંતાને હાય છે.

હે પએસી! હું છજ્ઞસ્થ છું અને એ ચાર જ્ઞાનાદ્વારા તારા મનના સંકલ્પને પણ જાણી શકું છું–જોઇ શકું છું.

૨૨૬ પછી રાજાએ કેશી શ્રમણને કહ્યું:

હે લાંતે! અહીં હું આપની પાસે બેસું?

કેશી કુમારશ્રમણ બાલ્યાઃ

આ ઉદ્યાનભૂમિ તારી પાેતાની છે તેથી અહીં બેસવું કે ન બેસવું એ તારી વૃત્તિની વાત છે.

૨૨૭ પછી તો ચિત્તસારથિ અને રાજા પંએસી એ બન્ને જણા કેશી કુમારશ્રમણની પાસે સાથે બેઠા. રાજાએ શ્રમણને પૃછ્યું:

હે ભંતે! તમારા શ્રમણ નિર્જાથામાં એવી સમજ છે, એવી પ્રતિજ્ઞા છે, એવી દિષ્ટ છે, એવી રુચિ છે, એવી હોતુ છે, એવો ઉપદેશ છે, એવો તાલ છે, એવો ઉપદેશ છે, એવો સંકલ્પ છે, એવી તુલા છે, એવું માન છે, એવું પ્રમાણ છે અને એવું ૧૩૮સમાસરણ છે કે—જીવ જાદો છે અને શરીર જાદું છે, પણ જે જીવ છે તેજ શરીર છે એવી સમજ નથી.

કુમારશ્રમણ બાલ્યાઃ

હા, પએસી! અમારી સમજમાં જીવ જાદો છે અને શરીર જાદું છે એમ છે પણ જે જીવ છે તેજ શરીર છે એવી અમારી સમજ નથી. ૨૨૮ રાજા બાલ્યા:

જીવ અને શરીર બન્ને જીદાં જુદાં જ હાેય અને જે જીવ છે તેજ શરીર છે એમ ન હાેય તાે, હે ભંતે! તમે સાંભળાે કે–

એક મારા વલલ દાદા હતા જે આ જ નગરીમાં માટા અધાર્મિક રાજા હતા, તે પાતાના દેશની પણ ઠીક સાર સંભાળ ન કરતા અને ઘણાંચ પાપકર્મામાંજ રાચ્યા રહેતા. તમારા કહેવા પ્રમાણે તા એ પાપી મારા દાદા કાળ આવતાં મરણ પામી કાઈ એક નરકમાં નૈરચિક થયા હોવા જોઇએ. હે ભંતે! કેમ ખરૂ ને?

વળી, એ મારા દાદાના હું વહાલા પોત્ર છું, તેને મારા પર ઘણું હેત હતું, હું તેના વિશેષ લાડીલાે—માનીતા હતાે, તેનું હૃદય મને જોઇને વિશેષ આનંદ પામતું. વધારે શું, પણ મારું નામ સાંભળીને પણ તેઓ પાતાનું અહાે-ભાગ્ય માનતા.

હવે, હે ભંતે! તમારા કહેવા પ્રમાણે જવ અને શરીર જીદાં જીદાં હોય તો મારા દાદા નરકમાં ગયા હોવા જોઇએ. વળી, મારા દાદાને મારા ઉપર ઘણું હેત હતું તેથી તેમણે અહીં મારી પાસે આવીને એમ જણાવનું જોઇએ કે " હે પૌત્ર! હું તારા દાદો હતો પણ અધામિક હોવાને કારણે મેં ઘણાં પાપા આચરેલાં, તેથી હું નરકમાં પડયો છું. માટે, હે પૌત્ર! તું લેશ પણ પાપ ન આચરજે અને પ્રામા- ણિકપણે દેશના કારભાર કરજે. પાપકમેમાં પડીશ તો મારી પેઠે નરકમાં જઇશ—નરકની યાતનાએ બહુ લયંકર

છે, માટે લૂલ્યે ચૂક્યે જરા પણ પાપાચરણ ન સેવીશ. "

હે ભંતે! મારા દાદા મારી પાસે આવીને ઉક્ત રીતે કહે, તો જીવ અને શરીર જુદાં જુદાં છે એવી મારી શ્રહા થાય, પણ અત્યારસુધીમાં મારે દાદે અહીં મારી પાસે આવીને એવું કશુંય કહેલું નથી, તેથી હું એમ સમજું છું કે તેમના જીવ અને શરીર એ બન્ને સાથેજ નાશ પામી ગયાં છે અર્થાત્ મારા દાદાના દેહને દેન દેતાંની સાથે તેમના જીવ પણ અહીં બળી ગયા છે તા પરલાકમાં જાયજ કાણ ? અને એમ છે માટે તે અહીં આવી પણ કયાંથી શકે? અને આમ છે માટે જીવ અને શરીર બન્ને એકજ છે–જે જીવ છે તેજ શરીર છે–એ મારી પ્રતિજ્ઞા સુપ્રતિષ્ઠિત છે.

# **૨૨૯** કેશી કુમારશ્રમણ બાહ્યાઃ

હે પએસી! તારે સૂર્યકાંતા નામે રાણી <sup>૧૪૦</sup> છે. હવે તું એમ સમજ કે એ રુડી રુપાળી તારી રાણી કાઇ રુડા રુપાળા પરપુરુષ સાથે માનવીય કામસુખાને અનુભવતી હાય એમ તું જો, તો એ કામુક પુરુષના તું શું દંડ કરે?

હે ભંતે! હું એ પુરુષના હાથ કાપી નાખું, પગ છેદી નાખું, એને શ્ળીએ ચડાવી દઉં અથવા એકજ ઘાએ તેના પ્રાથ્ લઉં.

હે પએસી! તે કામુક પુરુષ કદાચ તને એમ કહે. કે–હે સ્વામી! તમે એક ઘડીક થાલી જાઓ, મારા મિત્રા જ્ઞાતિજના સંબંધી જના અને પરિવારના લોકોને હું એમ કહી આવું કે–હે દેવાનુપ્રિયા! કામવૃત્તિને વશ થઇ હું સૂર્યકાંતાના સંગમાં પડ્યા તેથી મરણની આ સખ્ત સજા પામ્યા છું, માટે હે દેવાનુપ્રિયા ! તમે બૃલ્યેચૂકયે પણ એવા પાપાચરણમાં ન પડશા, પડશા તા મારી પેઠે ફાંસીની સજા પામશા.

હે પચ્ચેસી! એ પુરુષનું કાકલુદીથી ભરેલું આવું ગળ-ગળું વચન સાંભળીને તું તે કામુકને સજા કરતાં ઘડીક પણ થાલી જઇશ ખરા ?

હે ભંતે! એમ તાે નજ ખને. એ કામુક મારાે અ-પરાધી છે માટે લેશ પણ ઢીલ કર્યા વિના હું તેને પાધરાેજ ફાંસીએ ચડાવી દઉં.

એજ પ્રમાણે, હે પએસી! નરકમાં પહેલા તારા દાદા પરતંત્રપણે જે દુઃખાે ભાગવી રહ્યો છે તે તને–વહાલા પૌત્રને કહેવા ન આવી શકે.

મનુષ્યલાેકમાં જઇને પાપકર્મનાં માઠાં ફળાેની સૂચના કરી આવવાની એની તાે ઘણીય ઈચ્છા હાેય, પણ તે પેલા અપરાધી પુરુષની પેઠે ત્યાંથી છૂટાેજ થઇ શકતાે નથી.

૨૩૦ નરકમાં તાજેજ આવેલા અપરાધી–નારકી, મનુષ્યલાકમાં આવવાને તાે ઈચ્છે છે, પણ નીચેનાં ચાર કારણાને લીધે તે અહીં આવી શકતાે નથી.

ત્યાંની-નરકની ભયંકર વેદનાના અનુભવ તેને અત્યં**ત** વિહ્વલ કરી નાખે છે અને તેથી તે કિંકર્તવ્યમૂઢ બની જાય છે, એ પ્રથમ કારણ છે.

નરકના કઠોર સંત્રીએ એ નારકીને ઘડીભર પણ

છૂટાે રાખતા નથી અને તેને વાર વાર સતાવ્યા કરે છે, એ **બી**જું કાર**ણ** છે.

તાજા નારકીનું નારક વેદનીય કર્મ પૂરું ભાગવાઇ રહેલું નથી હાતું, એ ત્રીજાં કારણ છે, અને ચાશું કારણ તેનું નરકનું આવખું પૂરું થએલું નથી હાતું, એ છે, અર્થાત્ મનુષ્યલાકમાં આવવાને ઇચ્છતા પણ નારકી એ બધા પ્ર-તિખંધાને લીધે અહીં આવી શકતા નથી.

માટે, હે પએસી! 'શરીર સાથેજ જીવ અહીં બળી જાય છે અને તેથી મરેલાે માણુસ ફરી અહીં કયાંથી આવી શકે?' એમ જે તું કહે છે એ બરાબર નથી.

મરીને નરકમાં પહેલાે પ્રાણી અહીં નથી આવી શકતાે તેનું કારણ તેની પરતંત્રતાજ છે, નહિ કે તે નથી. માટે, હે પએસી! તું એમ સમજ કે—જીવ જુદાે છે અને શરીર જુદ્દ' છે—કાેઇ કાળે તે બન્ને એક છે એવું નથી.

#### **૨૩૧** પંચેસી બાલ્યાેઃ

હે ભંતે! મારી માન્યતાને દઢીભૂત કરનારા આ એક ખીજો દાખલા સાંભળા—

અહીં-આજ નગરીમાં મારી એક દાદી <sup>૧૪૧</sup> રહેતી હતી, જે માટી ધાર્મિક શ્રમણે પાસિકા હતી, વળી એ જવ અજીવ પુષ્ય પાપ આસવ સંવર વગેરે તત્ત્વાની જાણકાર હતી અને તપ તથા સંયમવે પોતાના આત્માને વાસિત કરતી બહુ પુષ્ય ઉપાર્જન કરતી હતી. તમારા કહેવા પ્રમાણે તો, કાળ આવતાં મરણ પામી, એ કાઇ એક સ્વર્ગમાં દેવ ચએલી હોવી જોઇએ. હે લતે! કેમ ખર્સને?

વળી, એ મારી દાદીના હું વહાલા પોત્ર છું. હવે એ મારી દાદી, તમારા કહેવા પ્રમાણે દેવ થઈ હાય તા તેણીએ અહીં મારી પાસે આવીને એવું કહેવું જોઇએ કે— હું તારી દાદી હતી અને ધામિક હાવાને લીધે બહુ પુષ્યા-પાર્જન કરી સ્વર્ગમાં દેવ થઈ છું, માટે હે પોત્ર! તું પણ ધામિક થજે અને દેશના કારભાર પ્રામાણિકપણે કરજે. દાનાદિક વડે પુષ્ય ઉપાર્જન કરીશ તા મારી પેઠે સ્વર્ગનાં સુખા અનુભવીશ.

હે ભંતે! મારી દાદી મારી પાસે આવીને એ પ્રમાણે કહે તો જીવ અને શરીર જુદાં જુદાં છે એવી મારી ખાત્રી થાય. પણ મર્યાને લાંબા વખત થયા છતાં અત્યારસુધીમાં મારી દાદીએ અહીં મારી પાસે આવીને એવું કશું ય સૂચવેલું નથી, તેથી જીવ અને શરીર એ બન્ને એક જ છે પણ જુદાં જુદાં નથી એ મારી ખાત્રી પાકી થાય છે.

# **૨૩૨** કેશી કુમારશ્રમણ બાેલ્યાઃ

હે પએસી! તું એમ સમજ કે, <sup>૧૪૨</sup>દેવમંદિરમાં જવા માટે તું નાહેલાે છે, ભીનાં કપડાં પહેરેલાં છે, તારા હાથમાં કળશ અને ધૂપની કડછી રહી ગઇ છે અને દેવ-મંદિરમાં પેસવાને તું પગલાં જ ઉપાડે છે, એવામાં પાય-ખાનામાં બેઠેલાે કાેઇ પુરુષ તને એમ કહે કે—હે સ્વામી! તમે અહીં પાયખાનામાં આવા, બેસા, ઊભા રહાે અને શાડીવાર લાંછું ડીલ કરા; તાે હે પએસી! તું એ વાતને કાને ધર ખરા ?

#### પચ્ચેસી બાલ્યાઃ

હે ભંતે ! હું એવું કશું કાને ન ધરું અર્થાત્ એક ક્ષણ માટે પણ પાયખાનામાં ન જઉં. હે ભંતે ! પાયખાનું તાે ભારે ગંદું છે, એવી ગંદી જગ્યામાં હું શી રીતે જઈ શકું ?

કૈશી કુમારશ્રમણ બાલ્યાઃ

એજ પ્રમાણે, હે પએસી! સ્વર્ગમાં દેવ ૄ્રંથએલી તારી દાદી અહીં આવી તને પાેતાનાં સુખાે કહેવાને ઇચ્છે, તાે-પણ આવી શકે નહિ.

**૨૩૩ સ્વર્ગમાં તા**જો ઉત્પન્ન થએલા દેવ, મનુષ્યલાેકમાં આવવાને તાે ઇચ્છે છે, પણ નીચેનાં ચાર કારણાેને લીધે તો અહીં આવી શકતાે નથી.

એ દેવ, સ્વર્ગના દિવ્ય કામભાગામાં ખૂબ મશગુલ અની જાય છે અને માનવીસુખામાં તેની રુચિ રહેતી નથી, એ પહેલું કારણ છે.

એ દેવના મનુષ્ય સાથેના પ્રેમસંબંધ તૂરી ગએલા હાય છે અને સ્વર્ગનાં દેવદેવીએા સાથેના નવા પ્રેમસંબંધ તેમાં સંક્રમેલા હાય છે, એ બીજી કારણ છે.

દિવ્ય કામસુખા ભાગવવાની લાલચમાં પહેલા એ દેવ, <sup>૧૪૩</sup> અખ ઘડીએ જઉં, અખ ઘડીએ જઉં, એમ વિચારે તો છે, પણ તેના આવતાં આવતાં તા મનુષ્યલાકનાં તેનાં અલ્પાસુષી સંખંધીઓ મરી ગયેલાં હાય છે, કારણુંકે દેવની ઘડી એટલે આપણું હજારા વર્ષ અર્થાત્ એની એક ઘડીમાં તા આપણી કેટલીએ પેઢીઓ બદલાઇ જાય છે, એટલે ઘડી પછીય દેવનું આવતું કલ્પી લઇએ તાપણ

એ એના ખરા સંબંધીઓને મળી શકતાે નથી, એ ત્રીજું કારણ છે.

ચાેશું કારણ મનુષ્ય લેાકની માટ્યું ફાડી નાખે એવી ભયંકરગંદકી છે. <sup>૧૪૪</sup>એ ગંદકી ઉચે પણ<sup>૧૪૫</sup>ચારસાે પાંચસાે ચાેજન સુધી ફેલાય છે અને એ એવી તીવ હાેય છે કે દેવ એને સહી શકતાે નથી.

દેવ એની પાતાની ઇચ્છા હાવા છતાં ઉપરનાં ચાર કારણાને લીધે અહીં આવી શકતાે નથી. માટે, હે પએસી! 'શરીર સાથેજ જીવ અહીં બળી જાય છે, એથી મરેલાે માલ્ય ક્રી અહીં ક્યાંથી આવી શકે?' એવી તારી સમજ બરાબર નથી.

મરીને સ્વર્ગમાં ગએલા પ્રાણી અહીં નથી આવી શકતા, તેનું કારણ સ્વર્ગના માજશાખા તરફ તેની વિશેષતમ અભિરુચિ છે, નહિ કે તે નથી જ, તેથી હે પએસી! તું એમ સમજ કે જીવ જુદાે છે અને શરીર જુદું છે, પણ તે અને એક નથી.

ર3૪ વળી ફરીને પચ્ચેસી બાલ્યા:

હે ભંતે! જીવ અને શરીર જીદાં જુદાં નથી તે માટે આ એક જુદાે પુરાવા ધ્યાનપૂર્વક સાંભળાઃ

હે ભંતે! તમે એમ સમજો કે કાઇ એક દિવસે મારી બહારની ઉપસ્થાનશાળામાં મારા મંત્રી વગેરે પરિ-વારથી ઘેરાએલાે હું રાજસિંહાસનમાં બેઠાે હાેઉં, તે વખતે મારા કાેટવાળાે કાેઇ એક ચારને પકડી લાવે, હું તે ચારને જીવતાે ને જીવતાે લાેઢાની કું ભીમાં પૂરી દઉં, તેના ઉપર લાેઢાનું ઢાંકણું સજજડ ઢાંકી દઉં, તેને લાેઢા તથા સીસાના રસથી રેવરાવી દઉં અને તેના ઉપર મારા વિશ્વાસુ સૈનિ-કાૈની ચાેકી મૂકી તે લાેઢકુંભીની સાચવણ કરાવું.

પછી વખત જતાં હું પાતે જાતે તે કું ભીને ખાલાલું તો તેમાં પેલા પ્રેલા પુરુષને મરેલા જેઉં છું. જીવ અને શરીર જાદાં જાદાં હાય તા એ પુરુષના જીવ કું ભીમાંથી અહાર શી રીતે જાય? કું ભીને કયાંય રાઈ જેટલું પણ કાણું નથી, જેથી જીવને અહાર જવાના માર્ગ મળી શકે. કું ભી કયાંય જરા પણ કાણી હાત તા એમ માની પણ શકાત કે જીવ અહાર નીકળી ગયા છે અને તેથી એમ પણ ઠરત કે શરીર અને જીવ જીદાં જીદાં છે, પણ આ કું ભી તા કયાંય કાણી જ નથી એટલે જીવ જીદાં હાય તા એમાંથી નીકળી શી રીતે શકે? માટે જીવ અને શરીર અને અને એક છે અને શરીર અકિય થતાં જીવ પણ અકિય થાય છે, એ મારું ધારવું અરાબર છે.

કેશી કુમારશ્રમણ બાલ્યાઃ–

હે પએસી! તું એમ સમજ કે શિખરના ઘાટની ઘુમ્મટવાળી એક માેટી એારડી હોય, જે ચારે કાર લીંપેલી હોય, જેનાં ખારણાં સજજડ વાસેલાં હોય અને જેમાં જરાય હવા પણ ન પેસી શકે એવી તે ઉંડી હાય, તેમાં કાઈ પુરુષ ભેરી અને એને વગાડવાના દંડા લઇને પેસે, પેસીને એનાં ખારણાં સજજડ રીતે અધ કરે, પછી તે, આરડીની વચ્ચાવચ્ચ બેસીને માેટા માટા અવાજથી એ ભેરીને વગાઢ, તા હે પએસી! ભેરીના એ અવાજ બહાર નીકળે ખરા? હા, ભંતે! નીકળે.

હે પએસી! એ એારડીમાં કયાંય એક પણ કાર્ણું છે ખરું?

ના, ભંતે, એ એારડીમાં ક્યાંય પણ કાર્ણ નથી.

હે પંએસી! એજ પ્રમાણે, વગર કાણાની એારડીમાંથી પણ અવાજ ખહાર નીકળી શકે છે, તેમ વગર કાણાની કું ભીમાંથી જીવ પણ ખહાર નીકળી શકે છે, અર્થાત્ પૃથ્વીને શિલાને કે પર્વતને ભેદીને સોંસરું જવાનું સામર્થ્ય જીવમાં છે, માટે તેને ગમે ત્યાં પૂરવામાં આવે તાપણ તે ખહાર નીકળી જ જવાના. એથી તું એમ સમજ કે જીવ અને શરીર જીદાં જીદાં છે પણ એ બન્ને એક નથી.

**૨૩૫** વળી, પએસી બાલ્યાઃ-

હે ભંતે! જીવ અને શરીર જુદાં જુદાં નથી પણ એક જ છે એવી મારી ધારણાને ટેકાે આપતા આ વળી એક દાખલાે સાંભળાેઃ

મારા કાેટવાળાએ પકડી આણેલા ચારને હું છવથી મારી નાખું, પછી તે મારી નાખેલા ચારને લાેઢાની કુંભીમાં પૂરી દઉં, તેના ઉપર મજખૂત ઢાંકણું બેસારી, તેને રેવ-રાવી અને પાકી ચાકી બેસાડી દઉં; પછી વખત જતાં તે લાેઢાની કુંભી ઉઘાડી જોઊં છું તાે તેને કીડાઓથી ખદ-અદતી કુંભી જેવી ભાળું છું.

એ કુંભીમાં કયાંચ રાઈ જેટલુંય કાણું નથી, છતાં એમાં એટલા બધા કીડા ક્યાંથી પેસી ગયા ?

હું તેા એમ સમજું છું કે શરીર અને જીવ એકજ

છે, માટે શરીરમાંથી જ એ બધા નીપજ્યા હેાવા જોઇએ. શરીર અને જીવ જુદાં જુદાં હેાય તેા એ કુંભીમાં મેં જોએલા એ જીવા બહારથી શી રીતે આવી શકે?

કેશી કુમાર બાલ્યા:-

હે પએસી ! તેં પહેલાં કાેઇવાર ધમેલું લાેહું જોએલું છે ખરું ? વા તેં જાતે કાેઇવાર લાેહું ધમાવેલું ખરૂં ?

ભાતે ! હા, ધમેલું લાહું મેં જોએલું છે અને તેને ધમાવેલું પણ છે.

પએસી! એવું એ લાેહું અગ્નિમય લાલચાળ થઇ ગએલું હાેય છે, એ વાત ખરીને?

હા, ભંતે! એ વાત ખરી છે.

તા હે પએસી!એ નક્કર લાેઢામાં તે અગ્નિ શી રીતે પેઢા ? રાઇ જેટલુંચ કાછું લાેઢાને નથી, છતાં તેમાં અગ્નિ પેસી શકે છે, તેમ જીવ પણ સર્વત્ર અનિરુદ્ધ ગતિ શક્તિ-વાળા છે. તે પૃથ્વીને અને શિલા વગેરેને લેદીને પણ ગમેત્યાં પેસી શકે છે.

હે પએસી! બરાબર સજ્જડ બંધ કરેલી એ કું ભીમાં પણ તેં જે જીવા જોયા છે તે બધાય તેમાં <sup>૧૪૬</sup> બહારથી પેઠેલા છે, માટે તું એમ માન કે શરીર અને જીવ જીદાં જીદાં છે પણ એક નથી.

**૨૩૬ રાજા પ**એસી બાલ્યાઃ-

હે ભંતે! કાંઈ એક બાણાવલી તરુણ પુરુષ તરુણ હાય ત્યારે એક સાથે પાંચ બાણાને ફેંકી શકવા જેટલાે કુશળ હાય, પણ તે જ પુરુષ જયારે મંદ જ્ઞાનવાળા બાળક હતાે ત્યારે એવી કુશળતા ધરાવી શકતા હેાત તા હું એમ માનત કે જીવ જાદો છે અને શરીર જાદું છે. પરંતુ મંદ જ્ઞાનવાળા એ બાળક<sup>૧૪૭</sup> એવી કુશળતા બતાવી શકતા નથી, માટે જીવ અને શરીર એક છે એ મારી કલ્પના સુસંગત છે.

કૈશી કુમાર બાલ્યા:-

હે પએસી! કાઇ એક બાણાવલી તરુણ પુરુષ, નવું ધનુષ નવી દોરી અને નવું બાણ એ વહે એક સાથે પાંચ બાણોને ફેંકી શકવા જેટલી કુશળતા ધરાવી શકે છે, પણ તે જ પુરુષ પાસે જૂનું ખવાઇ ગએલું ધનુષ તેવી જ દોરી અને તેવુંજ બૂઠું ફળું હાય, તા તે એક સાથે પાંચ ફળાંને ફેંકી શકે ખરા ?

ભાતે! ન ફેંકી શકે.

હે પએસી! તરુણ પુરુષ શક્તિશાળી તો છે, પરંતુ ઉપકરણોની ન્યૂનતા—ખામી—ને લીધે તે પાતાની શક્તિ ખતાવી શકતા નથી, તેમ મંદ જ્ઞાનવાળા બાળકમાં આવડત-રુપ ઉપકરણની ખામી છે, માટે તે એ અવસ્થામાં એક સાથે પાંચ બાણને ફેંકી શકતા નથી. હા, તે જ મંદ જ્ઞાનવાળા બાળક જ્યારે તરુણ થઇ આવડતરુપ ઉપકરણ મેળવે છે, ત્યારે તેમાં એવી શક્તિ ખીલી ઉઠે છે, પણ તેથી તું એમ ન માન કે શરીર અને જીવ બન્ને એક છે. પ્રોસી! એ બન્ને તા જુદાં જુદાં છે.

૨૩૭ પએસી બાલ્યાઃ— હે ભ'તે! જેમ કાઇ તરુણ પુરુષ, લાેઢાના સીસાના કે જસતના માેટા ભારાને ઉપાડવા સમર્થ છે, તેમ તે જ તરુણ પુરુષ જ્યારે ડાેસા થાય અર્થાત્ ચામડી બધી લખડી ગએલી, ગાત્ર તમામ ઢીલાં, દાંતા બધા ખરી ગએલા અને ચાલતાં લાકડીના ટેકા લીધેલા એવા ઘરડા થાય, ત્યારે એવા માેટા ભારને ઉપાડી શકતા દેખાતા નથી.

હે લંતે! તરુણ મટી એવા એ ડાેસા થએલા પુરુષ, એવા માેટા ભારને પણ ઉપાડી શકતા દેખાય, તા હું એમ માનું કે જીવ જાદાે છે અને શરીર જાદું છે, અન્યથા મારી માન્યતા જ બરાબર છે.

કૈશી કુમાર બાલ્યાઃ-

હે પંએસી! એવડા માટા ભાર તા કાઇ હંદોકદો પુરુષ જ ઉપાડી શકે. વળી, એવા હંદાકદા તરુણ પુરુષ-ની પાસે ભાર ઉપાડવાનાં સાધના ખરાખર ન હાય તા એ પણ એવા ભારને ન ઉપાડી શકે. ધાર કે, કાઇ હંદો-કદો તરુણ પુરુષ તા છે, પણ તેની પાસે ભાર ઉચકવાની જે કાવડ છે, તે પાતળી અને ઘુણે ખાધેલી છે, કાવડનાં શિંકાં દારડાં અને વાંસની સળીઓ એ બધુંય એવું સડેલું છે, આમ હાવાથી એવા બળવાન પુરુષ પણ એ ભારને ન ઉઠાવી શકે અર્થાત્ ભાર ઉપાડવામાં સુદઢ શરીર ઉપરાંત બીજ પણ કળવકળ હાવી જોઇએ અને ઉપકરણા પણ પ્રતાં હાવાં જોઇએ. તરુણ મટી પેલા ડાસા થએલા પુરુષ પાસે એ બધું હાત, તા એ પણ એવા ભાર જરૂર ઉપાડી શકત; માટે તારે એમ માનવું જોઇએ કે શરીર અને જવ જીદાં જીદાં છે પણ તો અન્ને એક નથી.

**૨૩૮ પ**એસી બાલ્યાઃ-

હે ભંતે! મેં એક જીવતો ચાર તો જ્યા, પછી તેને જીવથી મારી નાખી ફરીવાર તો જ્યા. જીવતાં તેનું જે વજન હતું તેજ વજન તેના મડાનું હતું —એ ખન્ને વજનમાં લેશ પણ ફરક ન હતા. જીવ અને શરીર જુદાં જુદાં હાય અને જીવ શરીરમાંથી નીકળી જતા હાય, તા મડાનું વજન ઘટનું જોઇએ. હે ભંતે! એ ખન્ને સ્થિતિમાં વજનના જરાય ફરક જણાતા નથી, માટે હું એમ માનું છું કે જીવ અને શરીર એક જ છે પણ જુદાં જુદાં નથી.

કેશી કુમાર બાલ્યાઃ--

હે પએસી! પહેલાં કાેઇવાર તેં ચામડાની મસકમાં <sup>૧૪૮</sup> પવન ભરેલાે છે ખરાે! વા ભરાવેલાે છે ખરાે! ચામડાની ખાલી મસક અને પવનભરેલી મસક એ બન્નેના વજ-નમાં કાંઇ ફેર પડે છે ખરાે!

ના, ભંતે! ફેર તાે નથી પડતાે.

પએસી! ખાલી અને પવનભરેલી મસકના વજ-નમાં ફેર ન પડતા હાય તા જીવતાનું અને મુડદાનું વજન ફરક વિનાનું જ હાય ને ? જીવ ભારે નથી તેમ હળવા ય નથી, તેથી જીવ નીકળી જતાં મુડદાનું વજન ઘટે એમ ન ખને, એટલે એક સરખા વજનને લીધે તું એમ માનતા હા કે જીવ અને શરીર અન્ને એક જ છે, તે જરા ય સંગત નથી.

> **૨૩૯** પઐસી બાલ્યાઃ-હે ભંતે! કાેઈ વાર એક ચાેરને મારી પાસે લાવ-

વામાં આવ્યા, 'તેમાં છવ છે કે નહિ' એ જાણવા મેં તેને ચારે બાજુ તપાસ્યા, પણ છવ તા કયાંય દીઠામાં ન આવ્યા.

પછી મેં તેના બે ઊભા ચીરા કરી તેને ફરીવાર જોયાે, છતાંય જીવ તાં ન જ દેખાયાે. પછી તાં થઈ શકે તેટલા તેના નાનાનાના કટકા કરી તેને વાર વાર તપાસી જોયાે, છતાંય તેમાં કયાંય જીવનું નિશાન પણ ન જણાયું. માટે હું કહું છું કે જીવ અને શરીર એક છે પણ જીદાં જીદાં નથી.

કેશી કુમારમુનિ બાલ્યાઃ

હે પએસી ! પેલા કઠીયારા<sup>૧૪૯</sup> કરતાંય તું **વિશેષ** મૂઢ જણાય છે.

હે લેતે! એ કઠીયારા વળી કાેેે હતા ?

પએસી! અમિ અને અમિ રાખવાનું ઠામ સાથે લઈ કેટલાક વનજીવી લોકો વનની શોધ માટે નીકળી પડ્યા. ચાલતાં ચાલતાં તેઓ જેમાં ઘણાં લાકડાં છે એવી એક માટી અટવી પાસે આવી પહોંચ્યા. એવામાં તેમાંના કાઇએ પોતાના સાથના માણસને કહ્યું કે, હે દેવાનુપ્રિય! અમે લાકડાઓની ભરેલી આ અટવીમાં જઇએ છીએ. તું આ અમિ અને અમિનું ઠામ લઇ જા અને અમારા માટે ખાવાનું રાંધી રાખજે. કદાચ કાઇ કારણથી આ અગ્નિ એલવાઇ જાય તો તું લાકડામાંથી અગ્નિ લઇને અમારું ખાવાનું રાંધી રાખજે.

તેમના ગયા બાદ થાડી વારે રાંધવાની શરુઆત કરવા જતાં પેલા સાથીએ અગ્નિને ઓલવાઇ ગયેલા દીઠા, એથી તેણે પાતાના સાથીની લલામણ પ્રમાણે લાકડામાંથી અગ્નિ મેળવવા લાકડું હાથમાં લઈ ચારે બાજી તપાસી જોયું પણ તેમાં તેને તે કયાંય ન કળાયા. પછી તો તેણે હાથમાં કુહાડા લઇ લાકડું ચીરી નાખ્યું છતાં તેમાંય અગ્નિ ન દીઠા. છેવટે તેણે થઇ શકે તેટલા તેના નાના નાના કટકા કરી તે દરેકને તપાસી જોયા, છતાંય તેમાં એકમાં અગ્નિનું નિશાન પણ ન લાળ્યું. આખરે થાકી કંટાળી તે બિચારા ચિતાતુર થઇ લમણે હાથ દઇને બેઠા અને 'હજી સુધી હું રાંધી ન શકયાં' એ બાબત અક્સોસ કરવા લાગ્યા.

એટલામાં જે સાથીઓ લાકડાના ભારા લેવા ગએલા હતા તે ખધા પાછા ફર્યા અને આ બિચારાને ચિંતાતુર થએલા દીઠા.

તેઓએ પૂછચું: હે દેવાનુપ્રિય! તું ઉદાસ કેમ બેઠા છે? હુનુ સુધી તે અમારા સારુ ખાવાનું નથી રાંધ્યું?

તેણે જણાવ્યું કે, હે ભાઈઓ! તમારા ગયા ખાદ શાડીવારમાં જ તમાએ આપેલા એ અગ્નિ તો એલવાઇ ગયા. પછી હું તમારા કહેવા પ્રમાણે લાકડામાંથી અગ્નિ મેળવવા લાકડાને તપાસવા લાગ્યા. લાકડાને ચીરી, તેના નાના નાના કટકા કરી તપાસી જોયું, તા તેમાં અગ્નિ તા કયાંય ન જેવામાં આવ્યા. તેથી અગ્નિ વિના હું રાંધું શી રીતે? એ માટેજ આમ અફસાસમાં પડ્યો છું.

પછી તેઓમાંના જ કાેઇ દક્ષ પુરુષે સાથેના બીજા બધા ભાઈઓને કહ્યું કે, તમે બધા નાહી ધાેઇને બલિકમ° કરી તૈયાર થઇને આવાે, હું હમણાં જ રસાેઈ બનાવી નાખું છું. પછી એ દક્ષ પુરુષે કુહા દા લાઇ લાઇ ડામાંથી ઘસિ પુરુષે કુહા દા લાઇ લાઇડામાંથી ઘસિ પુરુષે કુહા દા લાઇ લાઇડામાંથી ઘસિ પુરુષે શર બનાવ્યું અને એ શરને અરણી સાથે ઘસી અગ્નિ ઉપ- જાવી અગ્નિને સંધૂકીને તે બધાઓની રસાઇ કરી નાંખી. એટલામાં નહાવા ધાવા ગએલા બધા સાથીઓ આવી પહોંચ્યા. સો સાથે જમી કરીને ચાંકખા થઇ ભેળા મળીને વાતો કરવા બેઠા. રસાઇની વાત નીકળતાં પેલા દક્ષ પુરુષે પેલા ઉદાસ થયેલા સાથીને કહ્યું કે, હે દેવાનુપ્રિય! અગ્નિને શાધવા માટે તેં લાઇડાં ફાડી ફાડીને જેવાના પ્રયાસ કર્યો તેથી એમ જણાય છે કે, તું જડ છે, મૂઢ છે અને તદ્દન અજ્ઞાન છે.

હે પએસી!એ અગ્નિશોધક કઠીયારાની પેઠે તેં પણ જીવને શોધવા-જોવા-માટે શરીરને ચીરી ચીરીને જોવાનું પાણી વલાવ્યું, તેથી તું પણ એના કરતાં કાંઇ એાછા મૂઠ નથી.

#### ૨૪૦ પએસી બાલ્યા:-

હે ભંતે! તમારા જેવા જ્ઞાની ખુદ્ધ મહામતિ વિજ્ઞાની અને વિનીત પુરુષ આવી માેડી સભા વચ્ચે મારા પર આક્રોશ કરે, ખીજાઇ જાય, અને મારી નિર્ભત્સના કરે એ શું ઠીક કહેવાય?

# કેશી શ્રમણ બાલ્યા:-

પએસી ! તેને ખબર છે કે ક્ષત્રિયપર્ધ દા ગૃહેપતિપર્ધ દા બ્રાહ્મણુપર્ધ દા અને ઋષિપર્ધ દા એમ ચાર પ્રકારની પર્ધ દાએા છે. એ ચારે પર્ધ દાએાની દંડનીતિને પણ તું ક્યાં નથી જાણતાે! ક્ષત્રિયપર્ધદાના અપરાધ કરનાર કાંતા પાતાના હાથ પગ ગુમાવે, માથું ગુમાવે અને કાંતા જીવશી જાય.

ગૃહપતિપર્ધદાના અપરાધીને બંધાઇને આગમાં સળગી જવું પહે.

ખ્રાહ્મણપર્ધદાના અપરાધી અનિષ્ટ ઉપાલ ભપૂર્વ કકું ડીના વા શુનકના નિશાનથી અંકિત થાય કે નિર્વાસિત થાય– હદપાર જાય.

ઋષિપષ'દાના અપરાધ કરનાર, અતિઅનિષ્ટ નહિ એવી વાણીવડે ઉપાલંભ પામે.

હે પએસી! ઉક્ત દંડનીતિથી તું પરિચિત છે, છતાંય તું મારી પ્રતિકૂળ વર્ત્યા કરે છે, વિપરીત રહ્યા કરે છે, માટે જ તારે 'તું મૂઢતર છે' એવી હળવી પણ મારી આક્રોશ-વાણી સાંભળવી પડે છે.

૨૪૧ પએસી બાલ્યાઃ-

હે ભંતે! મને એમ થએલું કે હું જેમ જેમ આપની પ્રતિકૂળ વર્તીશ-વિપરીત વર્તીશ, તેમ તેમ તત્ત્વને વિશેષ જાણીશ, જ્ઞાનને પામીશ, કરણ અને દર્શનને અધિક સમજી શકીશ, તેથીજ હું અત્યારસુધી આપની પ્રતિકૂળ વર્ત્યો છું અને વિપરીત બાેલ્યાે છું.

કેશી મુનિ બાલ્યાઃ–

હે પએસી ! તું જાણેજ છે કે વ્યવહારકાના ચાર પ્રકાર કહેલા છે.

કેટલાકાે દે તાે છે પણ મીઠી વાણી નથી બાેલી શકતા. કેટલાકાે વાણીને તાે મીઠી રાખે છે પણ કશુંચ દેતા નથી. કેટલાકા કશુંય દેતા નથી તેમ વાણી પણ મીઠી નથી રાખતા. અને કેટલાકા દે છે અને સાથે વાણી પણ મધુરી બાેલે છે. હે પએસી! આ ચાર વ્યવહારકામાં જે દેતા નથી અને વાણીયે મીઠી નથી બાેલતા, તે તદ્દન અવ્યવહારી છે અને બાકીના ત્રણે વ્યવહારના જાણકાર છે.

હે પએસી! એ રીતે તું પણ વ્યવહારી<sup>૧૫૦</sup> છે, કાંઇ અવ્યવહારી નથી.

૨૪૨ પએસી એાલ્યાઃ-

હે ભંતે! તમે દક્ષ છાં, ખુદ્ધ છાં, વિજ્ઞાની છાં, તાં જેમ કાંઇ આમળાને હથેળીમાં ખતાવે, તેમ તમે મને જીવને ન ખતાવી શકાં?

રાજા પંએસીએ એ પ્રશ્ન કર્યો તેટલામાં તેની પાસેજ જેરથી વાયુ વાવા લાગ્યા, તેથી તૃષ્ણ અને વનસ્પતિએ અધું હાલવા લાગ્યું, કંપવા લાાગ્યું, પરસ્પર અથડાવા લાગ્યું અને નવા નવા આકારે ઊડવા લાગ્યું.

તે વખતે લાગ એઇને કેશી મુનિએ રાજા પએસીને કહ્યું કે–હે પએસી! જે આ તૃહ્યા અને વનસ્પતિઓ કંપે છે તે તો તું જુએ છે ને? તો શું એને કાઈ દેવ હલાવે છે? દાનવ, નાગ, કિન્નર, કિંપુરુષ, મહારગ કે ગાંધવે હલાવે છે?

પએસી બાલ્યાઃ–

હે ભતે! એ તૃષ્ વગેરેને તો વાયુજ હલાવે છે, પણ કાેઈ દેવ દાનવ કે કિન્નર હલાવતા નથી. કેશી—હે પએસી! કામ, રાગ, માહ, વેદ, લેશ્યા અને શરીરને ધારણ કરનારા એ વાયુને તું જોઇ શકે છે? પએસી—ના, ભંતે! હું તેને જોઇ શકતા નથી.

કેશી—સ્પ્રધારી, દેહધારી, માહી અને રાગી એવા વાયુને પણ તું જોઈ શકતા નથી, તાે ઇંદ્રિયાતીત એવા જીવને હું તને શી રીતે અતાવી શકું?

પએસી! ખરી વાત તો એમ છે કે, જે મનુષ્ય રાગ-દ્રેષથી પર છે, તે ધર્માસ્તિકાય અધર્માસ્તિકાય આકાશા-સ્તિકાય અશરીરીજીવ પરમાણુપુદ્દગલ શખ્દ ગંધ વાયુ એ આઠ પદાર્થોને સારી રીતે જાણી શકે છે—સમજી શકે છે અને 'આ જિન થશે કે નહિ' 'આ બધાં દુઃખાના નાશ કરશે કે નહિ ?' એ બે હકીકતાને પણ તેજ જાણી શકે છે. અર્થાત્ વીતરાગ મનુષ્ય એ દસ બાબતાને સારી રીતે જાણી શકે છે; માટે હે પએસી! તું એમ સમજ કે જીવ અને શરીર જીદાં જીદાં છે પણ એક નથી.

૨૪૩ પએસી બાલ્યા:-

હે ભ'તે! હાથીના અને કંથવાના જીવ એક સરખાે છે? હે પએસી! હા, તે બન્નેના જીવ એક સરખા છે.

હે ભંતે! હાથી કરતાં તો કંચવા અલ્પ કમેવાળા અલ્પ કિયાવાળા અને અલ્પ આસવવાળા છે તથા કંચવાના અહાર, નિહાર, શ્વાસાચ્છ્વાસ, બળ, વીર્ય અને દ્વૃતિ વગેરે પણ અલ્પ છે, અને એથી ઉલડું, એ બધું કંચવા કરતાં હાથીમાં વધારે છે; આમ હાથીમાં અને કંચવામાં આસમાન જમીન જેટલા ચાકખા ભેદ જણાય છે, છતાંય

હે ભંતે ! તમે એમ કેમ કહેા છેા કે હાથીના અને કંથ-વાના જીવ એક સરખાે છે ?

કેશી કુમાર બાલ્યા:-

હે પએસી! તું એમ ધાર કે ઘુમ્મટદાર અને શિખ-રાકાર એક માટી એારડી હાય, તેમાં કાઇ પુરુષ દીવા લઇને પેસે અને પછી એ તે એારડીનાં બધાં બારી બારણાં ખરાબર બંધ કરી દે અને એનાં બધાં છિદ્રો છાંદી દે, તાે એ દીપકના પ્રકાશ. એ આખીયે એારડીને અજવાળશે પણ બહારના લાગને નહિ અજવાળે; કેમ ખરૂને ? એ રીતે, એ દીપક ઉપર કાેઇ માેટા થાળ ઢાંકે અથવા માેડું ડાલું ઢાંકે, તાે તે દીપકના પ્રકાશ તે તે ઢાંકણના અંદરના ભાગને પ્રકાશશે પણ બહાર નહિ પ્રકાશે, અર્થાત્ બધે દીપક તા એકજ છે પણ તે માેટા ઢાંકણ નીચે હાેય તાે વધારે ભાગમાં પ્રકાશે છે અને નાના ઢાંકણ નીચે હાેય તાે એાછા ભાગને પ્રકાશે છે. તેજ ન્યાયે, હે પએસી! આ છવ પણ જેવડા-માટા કે નાના-શરીરને મેળવે છે, તેવડા શરીરના <u>અધા ભાગાને પાતાના અસંખ્ય આત્મપ્રદેશાદ્વારા સચિત્ત</u> કરી શકે છે. પછી ભલેને શરીર માેટામાં માેટું હાેય કે નાનામાં નાનું હેાય; માટે હે પએસી ! તું એમ સમજ કે હાથીના અને કંથવાના જીવ એક સરખાે છે અને તું એમ પણ માન કે જીવ અને 'શરીર જુદાં જુદાં છે પણ એક નથી.

> ૨૪૪ રાજા બાલ્યાઃ-હે ભ'તે! 'જીવ અને શરીર એક છે' એવું હું કાંઇ

એકલાજ માનતા નથી, પણ મારા દાદા અને મારા પિતા પણ એમજ સમજતા આવ્યા છે, એટલે મારી એ સમજ કુલપરંપરાની સમજ છે, અહુપુરુષપરંપરાથી ચાલી આવેલી છે, તા હે ભંતે! મારા કુલની એ દર્ષિને હું શી રીતે છાડી શકું?

કેશી શ્રમણ બાલ્યા:-

હે પએસી! તારી એ સમજને તું નહિ ખદલાવીશ, તાે પેલા લાેઢાનાે ભારાે નહિ છાેડનારા કદાગ્રહી પુરુષની પૈઠે તારે પસ્તાવું પડશે.

૨૪૫ રાજા બાલ્યાઃ-

ભંતે ! લાેઢાના ભારા નહિ છાેડનારા કદાગ્રહી પુરુષ વળી કાેણ હતાે અને તેને પસ્તાવું કેમ પડ્યું ?

કેશી કુમાર બાલ્યાઃ-

પએસી! કેટલાક ધનાર્થી લાેકા વિપુલ કરીયાણાં ભરીને અને સાથે ઘણું બધું ભાતું લઇને, જ્યાં કાેઇ આવેલું નહિ એવી એક માેટી લાંખી અટવીમાં જઈ ચડ્યા. ત્યાં કાેઇ એક સ્થળે પહાંચતાં તેમણે જેમાં ઘણું લાેઢું દટા-એલું છે એવી એક માેટી લાેઢાની ખાણ જાેઇ.

ખાણને જોતાંજ ખુશીમાં આવી જઇ તેઓ પરસ્પર કહેવા લાગ્યા કે આ લાેહું આપણને વિશેષ ઉપયાગી છે, માટે તેને ભારા બાંધી લઇ જવું સારું છે.

એમ વિચારી તેઓ લાેઢાના ભારા ખાંધી તેમને ઉચકી એજ અટવીમાં આગળ ચાલ્યા.

ચાલતાં ચાલતાં, જેમાં ઘણું સીસું ભરેલું છે એવી

એક માટી સીસાની ખાણ તેમના જેવામાં આવી. શાડાક પણ સીસાના બદલામાં લોહું ઘણું મળે છે, માટે લોઢા કરતાં સીસાને બહુમૂલ્ય સમજ તેઓએ લોઢાના ભારાને પડતા મૂકી સીસાના ભારા ખાંધવાના વિચાર કર્યા અને એના ભારા બાંધ્યા પણ ખરા. પરંતુ તેઓમાંના એક સાથીએ સીસાને બહુમૂલ્ય સમજવા છતાં લોઢાના ભારાને પડતા મૂકી સીસાના ભારા ન જ બાંધ્યા. એ બાબત તેને બીજા સાથીઓએ ઘણું ઘણું સમજાવ્યું તાય તે એકના બે ન થયા. ઉલડું તેણું એમ કહ્યું કે, હે દેવાનુપ્રિયા! લોઢાના આ ભારા હું ઘણા દ્વા ઉપાડી લાવ્યા છું અને તેને ઘણા મજબૂત બાંધેલા છે, માટે એને મૂકીને સીસાના ભારા બાંધવાનું મારું મન નથી.

પછી તો તેઓ બધા સીસાના ભારાને ઉચકી એ અટ-વીમાં વળી આગળ વધ્યા. આગળ ચાલતાં ચાલતાં તેઓએ તાંબાની, રૂપાની, સોનાની, રત્નની અને વજની માટી માટી ખાણા જોઇ. એઓએ તો જેમ જેમ બહુમૂલ્ય વસ્તુઓ મળતી ગઇ, તેમ તેમ ઓછી કી મતવાળી વસ્તુઓ છેાડી દીધી અને આખરે તેઓએ વજના ભારા બાંધી તેમને ઉચકી પોતાના દેશમાં પોતપોતાના નગર ભણી જવાને પ્રયાણ કર્યું. નગરમાં પહેાંચી, ભારે ભારે આણેલાં વજોને વેચી, તેઓ બધા ન્યાલ ન્યાલ થઇ ગયા. તેઓએ આઠ તળવાળા માટા મોટા મહાલયા બંધાવ્યા, ઘણાં દાસ દાસીઓ ગાયા અને ઘેટાં વગેરેને આંગણે વસાવ્યાં અને એ મહાલયામાં બિરાજી તેઓ તરુણીઓથી ભજવાતાં ખત્રીશ પ્રકારનાં નાટકો, તેમનાં ગાન નાચ જેતાં જેતાં આનંદપૂર્વક રહેવા લાગ્યા. ત્યારે પેલા લાઢાના ભારાને ઉંચકી લાવનાર સાથી લાહું વેચી ઘણું એાછું કમાયા અને તેમના એ સાથીઓના વૈભવ જોઇ પાતાની જાતને નિંદવા લાગ્યાઃ હું કેવા હીનપુષ્ય છું, કેવાં માઠાં લક્ષણવાળા છું, મેં સાથીઓનું કહેવું છેવટસુધી કાને નજ ધર્યું અને એક મારા દુરાગ્રહમાંજ તાણાયા. તેમનું કહેવું માન્યું હાત તા આજે હું પણ એમના જેવાજ વૈભવ માણત. હે પએસી! તું પણ તારા દુરાગ્રહ ન છાડીશ, તા એ લાઢાના ભારાવાળા દુરાગ્રહીની પેઠે તારેય પસ્તાવું પડશે અને તેની પેઠે દીનહીન થવું પડશે.

કેશી કુમારનું એ કથન સાંભળી આખરે રાજા પએસીને ભાન આવ્યું અને તેણે કેશી કુમારને વંદન કરીને કહ્યું કે, હે ભંતે! મારે જરાય પસ્તાલું પડે એલું તો હું નહિ કરું. મારા પૂર્વ શ્રહ છોડીને આપની પાસે હું કેવળી-ભાષિત ધર્મ ને સાંભળવાની–સમજવાની ઇચ્છા રાખું છું, માટે હવે મારે પેલા લાહાવાળાની પેઠે પસ્તાવાનું ક્યાં રહ્યું?

કેશી શ્રમણ બાલ્યાઃ-

હે દેવાનુપ્રિય! સુખ થાય તેમ કર, પણ સારા કામમાં પ્રતિબંધ ન આવવા દે.

રાજાની જિજ્ઞાસાવૃત્તિ જોઇ કેશી શ્રમણે જેમ ચિત્ત સારચિને ધમેં કથા કહી સંભળાવી ગૃહિધમેં સમજાવ્યા હતા, તેમ રાજા પએસીને પણ તેમણે ધર્મકથા કહી ગૃહિધર્મની સમજણ આપી અને રાજાએ ગૃહિધર્મ સ્વીકારી પાતાની સેયવિયા નગરી ભણી જવાના મનસૂખા કર્યો. એટલામાં કેશી શ્રમણ ખાલ્યા: પએસી! કલાચાર્ચ, શિલ્પાચાર્ચ અને ત્રીજા ધર્માચાર્ચ એ ત્રણ આચાર્યોના વિભાગને તું જાણે છે અને એ ત્રણેની વિનયપ્રતિપત્તિ કેવી કેવી કરવાની હાય છે, તેની પણ તને ખબર છે.

૨૪૬ પએસી બાહયા:-

હે ભંતે ! હા, એ બધું હું અરાખર જાણું છું. કલાચાર્ય અને શિલ્પાચાર્યનું તલાદિકથી મદ'ન કરવું, તેમને ન્હવરાવવા, તેમની પાસે પુષ્પાદિકની સુવાસ ફેલાવવી, વસ્ત્રો અને ઘરેણાં ગાંઠાં આપી સારી રીતે શણુગારવા, આદરપૂર્વક જમાડવા, માડું પ્રીતિદાન આપવું અને તેમને એવી વૃત્તિ આંધી આપવી કે જે તેમના પુત્રાના પુત્રા સુધી પહોંચ્યા કરે.

અને ધર્માચાર્યને જોતાં તેમને વંદન કરવું, સત્કાર કરવા, દેવતાના ચૈત્યની પેઠે તે મંગળમય આચાર્યની ઉપાસના કરવી તથા તેમને ખાનપાન ખાદિમ સ્વાદિમ વગેરે નિર્દોષ પદાર્થોદ્વારા પ્રતિલાભવા અને પીઠ પાટિયાં શચ્યા સંથારા વગેરે લઈ જવા નિમંત્રિત કરવા.

હે પએસી! તું એમ સમજે છે ત્યારે અત્યારસુ**ધી** મારી સામે તેં જે પ્રતિકૂળ વર્તન ચલાવ્યું છે તેની માફી માગ્યા વિના નગરી ભણી જવાને આટલાે બધાે ઉતાવળા કેમ થયાે છે?

૨૪૭ રાજા બાલ્યાઃ-

હે ભંતે! અત્યારસુધી હું આપની પ્રતિકૂળ વત્ચેો છું એ ખરું, પણ એ વિષે મેં એવા વિચાર કરોો છે કે આવતી કાલે પ્રભાતના પહાેર થતાંજ મારા બધા પરિવાર સાથે અહીં આવી આપને વંદન નમન કરી મેં કરેલા આ અવિનયની વિનયપૂર્વક વારંવાર માફી માગું.

આમ કહી રાજા પએસી પાતાને સ્થાને પહેાંચી ગયા અને સવાર થતાં જ એ રાજા રાજા કાેેે હાિકની પેઠે માેટા આડંખર સાથે પાંચ <sup>૧૫૧</sup>અભિગમપૂર્વંક કેશી શ્રમણુ પાસે આવ્યા અને તેમને વાંદી નમી પાતાના અવિનય સંબંધી વિશેષ નમ્રતાપૂર્વંક ક્ષમા માગી.

કેશી શ્રમણે એ રાજા પએસીને તેની રાણી સૂર્ય'-કાંતાને તથા તેની સાથેની માેટી સભાને ધમ'દેશના કહી સંભળાવી.

**૨૪૮ ધર્મ દેશના સાંભળી પાતાને સ્થાને જવાની** ત્વરાવાળા રાજાને કેશી કુમારે કહ્યું:--

હે પંએસી! વનખંડ, નૃત્યશાળા, શેરડીના વાઢ અને ખાળના વાડા પહેલાં પહેલાં તા રમણીય લાગે છે પણ પછી અરમણીય થઇ જાય છે, તેમ તું પહેલાં રમણીય<sup>૧૫૨</sup> થઇ પછી અરમણીય ન થતા.

પંએસી બાલ્યાઃ-

હે ભંતે! વનખંડ, નૃત્યશાળા, શેરડીના વાઢ અને ખાળના વાડા એ પહેલાં પહેલાં તા રમણીય લાગે છે અને પછી અરમણીય થઈ જાય છે, તે વળી કેમ?

કેશી બાલ્યા:-

પએસી! સાંભળ. વનખંડ જ્યાંસુધી પત્રવાળા ફૂલવાળા ફળવાળા અને ઘટાદાર છાયાવાળા લીલાછમ હાય છે ત્યાંસુધી રમણીય લાગે છે અને જ્યારે તેનાં પાંદડાં ખરી પહે છે, કૂલા કરમાઇ જાય છે, ફળા નથી હાતાં, તેમ તે સૂકા ખંખ થઇ જાય છે, ત્યારે બીહામણા લાગે છે.

નૃત્યશાળામાં જ્યારે નાચ ચાલતા હાય, ગાણાં ગવાતાં હાય, વાજાં વાગતાં હાય અને લાકા હસતા રમતા હાય ત્યારે તે રમણીય લાગે છે અને જ્યારે નાચ ખંધ હાય, ગાણાં ન ચાલતાં હાય, વાજાં ન વાગતાં હાય અને તેમાં એક પણ માણસ ન ફ્રકતું હાય, ત્યારે તે સૂનકાર સ્થાન જેવી બીહામણી જણાય છે

શેરડીના વાઢમાં ચિંચાડા ચાલતા હાય, શેરડી પીલાતી હાય, લાકા તેના રસ પીતા હાય, કાઈ તેને લેતા હાય વા દેતા હાય, ત્યારે તે વાઢ ભર્યા ભર્યા–રમણીય લાગે છે, પણ જ્યારે તેમાં ચિંચાડા અંધ હાય, શેરડી ન પીલાતી હાય, એક ચકલું ય ન ફ્રકતું હાય, ત્યારે તે ખાવા ધાય છે—અળખામણા દીસે છે.

ખાળના વાડામાં જ્યારે ઘાણીઓ ચાલતી હાય, તલ પીલાતા હાય, લાંકા ભેગા થઇને સાની ખાતા હાય, એક બીજા પરસ્પર સાનીને લેતા દેતા હાય, ત્યારે તે રમણીય જણાય છે, પણ જ્યારે ઘાણીઓ જ બંધ હાય, કાઇની અવરજવર ન હાય, ત્યારે તે અરમણીય લાસે છે. તેમ હે પએસી! તું પહેલાં રમણીય થઇને પછી પાછળથી અરમણીય ન થતા.

૨૪૯ રાજા પંચેસી બાલ્યા:-

હે ભંતે! તમે જણાવેલાં ઉદાહરણાની પેઠે હું પહેલાં રમણીય થઇ પછી અરમણીય નહિ થઉં. મેં તો એવા વિચાર કર્યો છે કે હાલ મારા તાળામાં સેયવિયા પ્રમુખ જે સાત હજાર ગામા છે તેના ચાર ભાગ પાડું: એક ભાગ રાજ્યની વ્યવસ્થા અને રક્ષણ માટે બલવાહનને સોંપું, એક ભાગ કોઠાર માટે રાખું, એક ભાગ અંત:પુરની રક્ષા તથા નિર્વાહ માટે દઉં અને એક ભાગની પેદાશમાંથી એક માટી ફૂટાગારશાળા બનાવું, તેમાં અનેક પુરુષોને પગારદાર, પેટવડિયે કે ભાઉ રાકી ખાનપાન ખાદિમ સ્વાદિમ તૈયાર કરાવું અને એ બધું અનેક બ્રમણ, ખ્રાદ્મણ, ભિક્ષુ તથા પ્રવાસી વટેમાર્ગુઓ વગેરમાં વહેંચાવું, તથા હું શીલ-વ્રત, ગુણવ્રત, વિરમણ, પ્રત્યાખ્યાન અને પાષ્ધાપવાસદારા છવનચાપન કરતા રહું. હે ભંતે! મારી આ ધારણા છે.

એમ કહી તે રાજા પાતાના પરિવાર સાથે કેશી મુનિને વાંદી નમી પાતાને સ્થાનકે ચાલ્યાે ગયાે.

નગરીમાં આવી રાજાએ જે ધારણા કેશી સુનિને નિવેદી હતી, તે પ્રમાણે બધી વ્યવસ્થા કરી દીધી અને પાતે પણ તે રીતે આચરવા લાગ્યાે.

રેપાં હવે તો રાજા પએસી શ્રમણાપાસક થયા, જીવ અજીવ વગેરે તત્ત્વાનું તેને ભાન થયું, એ પ્રવૃત્તિ સવ'ની જેમ એાછી ખને અને સંવરમાં જેમ અધિક રહેવાય તેમ તે વર્તવા લાગ્યા, એટલે રાજ્ય, રાષ્ટ્ર, ખળ, વાહન, ભાંડાર, કાેઠાર, ગામ નગર અને અંતઃપુર તરફ તેનું ધ્યાન આપાઓપ એાછું રહેવા લાગ્યું. રેપ૧ જ્યારથી રાજા પંએસીનું ધ્યાન રાજ્યકારભાર અને વિષયોપભાગા તરફ ઓછું રહેવા લાગ્યું-ઓસરવા લાગ્યું, ત્યારથી તેની રસીલી રાણી સૂર્ય કાંતાને એવા વિચાર થયા કે હવે કાઈ શસ્ત્રપ્રયાગ, અગ્નિપ્રયાગ, મંત્રપ્રયાગ કે વિષપ્રયાગદ્વારા રાજા પંએસીને ઠેકાણે કરવા જોઈએ, રાજકુમાર સૂર્ય કાંતના રાજ્યાભિષેક કરવા જોઈએ અને મારે વિવિધ વિષયાપભાગામાં રસ લેતાં લેતાં રાજ્યશ્રીને સંભાળતા રહેવું જોઇએ.

તેણીએ આ પાતાના સંકલ્પ રાજકુમાર સૂર્યકાંતને સૂચવ્યા અને રાજાને મારી નાખી તેને રાજ્યસિંહાસન આપવાનું જણાવ્યું.

રાજકુમાર સૂર્યકાંત પાતાની માતાના તેવા કૂર વિચારમાં સંમત ન થયા અને તે બાબત કરાા ઉત્તર ન આપતાં મીન જ રહ્યો.

પોતાના એ વિચારમાં રાજકુમારની અસંમતિ જાણી તેણીને એમ થયું કે રખેને રાજકુમાર તેના આ રહસ્યના ભેદ ફાડી નાખે અને રાજને બધું કહી દે.

આમ વિચારી તેણી રાજા પએસીને મારવાના લાગ શોધવા લાગી, તેનાં છિદ્રો જોવા લાગી અને હવે તેને શીઘ મારી નાખવાની બાખતમાં સાવધાન રહેવા લાગી.

૨૫૨ એકવાર લાગ મળતાં જ તેણીએ રાજા પએસીના ખાનપાનમાં, તેને પહેરવાનાં વસ્ત્રોમાં, સુંઘવાની માળાઓમાં અને તેના શણુગારનાં ઘરેણુંઓમાં <sup>૧૫૩</sup>વિષ ભેળવ્યું.

નાહી ધાઇ અલિકમ કરી જેવા રાજા રસવતી શાળામાં

જમવા આવ્યા, તેવું જ તેને તેણીએ એ વિષમય ભાજન પીરસ્યું, વિષમય વસ્ત્રો પહેરાવ્યાં, વિષયમય માળાઓ આપી અને વિષમય શાશુગાર સજાવ્યા.

એમ થતાં રાજા પએસીના શરીરમાં તીલ વસમી વેદના ઊપજ અને વિષમ પિત્તજ્વરનું જેર વ્યાપતાં, નહિ સહી શકાય તેવી ભારે અળતરા થવા લાગી.

રપાં રાજા તા સમજ ગયા કે પાતે રાણીના કાવ-તરાથી ઠગાયા છે, છતાં તેણે રાણી ઉપર લેશ પણ <sup>૧૫૪</sup>રાષ ન આણતાં પાધરા પાષધશાળા તરફ જવાના મનસુખા કર્યા. ત્યાં જઇ તેને પૂંજી પ્રમાર્જી તથા શૌચની અને લઘુશંકાની જગ્યાને તપાસી પછી તે પૂર્વાભિમુખ થઇ ડાભના સંથારામાં પલ્યંકાસને સ્થિર બેઠા અને હાથ જેડી માથું નમાવી આ પ્રમાણે બાહ્યાઃ

અરહાંત ભગવાંતાને નમસ્કાર.

મારા ધર્માચાર્ય અને ધર્મોપદેશક કેશી કુમારશ્રમણને નમસ્કાર. અહીં રહી તેમને વંદન કરતા મને ભગવંત કેશી કુમારજી જાુઓ, હું તેમને વારંવાર વાંદું છું–નમું છું.

મેં પહેલાં એ મારા ધર્માચાર્ય પાસેથી સ્યૂલ પ્રાણા-તિપાત વગેરેના ત્યાગથી પ્રતિજ્ઞાએ લીધી હતી અને હમણાં પણ તેમની જ સાક્ષીમાં સર્વ પ્રકારના પ્રાણાતિપાત વગેરેના ત્યાગના નિયમ લઉં છું, ક્રોધ માન માયા અને લાભ વગેરે કષાયા છાડી દઉં છું, નહિ કરવા જેવું બધું કાર્ય તજ દઉં છું અને જીવતાંસુધી ચારે પ્રકારના આહારના પણ પરિત્યાગ કરું છું. વળી, આ શરીર જે મને અત્યાંત વહાલું છે તેને પણ છેલ્લા ધાસાચ્છ્વાસ ચાલતાં સુધી વાેસરાવી દઉં છું.

રપજ એમ કરીને તે રાજાએ પાતાના સારાં નરસાં બધાં કાર્યોની આલાેચના કરી, પ્રતિક્રમણા કરી અને તેણું કાલમાસે મરણ આવતાં સમાધિપૂર્વ કકાળ કરી સૌધર્મ કલ્પના સૂર્યાલવિમાનમાં સૂર્યાલદેવરુ પે અવતાર મેળવ્યાે. તે ત્યાં હમણાં તાજો ઉત્પન્ન થએલાે સૂર્યાલદેવ પાંચ પ્રકારની પર્યાપ્તિએાદારા શરીરાદિકની પૂર્ણતા મેળવે છે, તાે હે ગૌતમ! આ સૂર્યાલદેવે એ દિવ્ય દેવઋદ્ધિ, દિવ્ય દેવશક્તિ અને દિવ્ય દેવપ્રલાવ એ રીતે મેળવેલાં છે.

**૨૫૫** હે ભગવન્ ! સૂર્યાભ**દેવની** જીવનસ્થિતિ આયુષ્યમર્યાદા કેટલા કાળસુધીની જણાવેલી છે <sup>૧૧૫૫</sup>

હે ગૌતમ! તેની આયુષ્યમર્યાદા ચાર પલ્યાેપમની કહેલી છે.

હે ભગવત્ ! તે સૂર્યાભદેવ આયુષ્ય પૂરું થતાં ત્યાંથી કયાં જવાના–કયાં જન્મ લેવાના ?

હે ગૌતમ! સૂર્યાભદેવ, તેના દેવત્વકાળ પૂરા થતાં મહાવિદેહવર્ષમાં જન્મ લેવાના. મહાવિદેહવર્ષમાં જે કુળા આઢ્ય છે, દીપ્ત છે, લેવડદેવડના વ્યાપારમાં કુશળ છે, જેમની પાસે ભવન, શયન, આસન, યાન, વાહન, ધન, સાનું અને રુપું વિશેષ છે, ખાનપાનની સગવડ અધિકાધિક છે, દાસદાસીઓ ગાય અને ઘેટાં ઘણાં છે, એવા પ્રસિદ્ધ અને કાઇથી પરાભવ ન પામનારાં કુળામાં તે સૂર્યાભદેવ પુત્રપણે અવતરશે.

**૨૫૧** એ પુત્રપણે ગલ°માં આવતાં જ તેનાં માતા-પિતાની ધમ°માં દઢતા થશે.

પૂરા નવ માસ અને સાડા સાત દિવસ જતાં તે બાળકના ત્યાં જન્મ થશે.

જન્મ થયા પછી પહેલે દિવસે તેનાં માતાપિતા બાળકના જન્મના ઉત્સવ કરશે, ત્રીજે દિવસે વપવસ્ત્રુધ- ચંદ્રનાં દર્શન કરશે, છઠ્ઠે દિવસે ધમં જાગરણ ઊજવશે, એમ અગ્યાર દિવસ વીતી જતાં અને બારમાં દિવસ આવતાં બાળકના જન્મનું સૂતક કાઢી નાખશે અર્થાત્ તેનાં માતા-પિતા ચાકખાં થશે, પછી અધે લીંપણ ગુંપણ કરી ભાજનની વિપુલ સામગ્રી તૈયાર કરાવશે અને પાતાનાં સગાં સંખધી મિત્ર ગ્રાતિજન સ્વજન પરિજન વગેરેને આમંત્રી ન્હાઈ ધાઇ બલિકમે કરી બધાં સાથે બેસીને ભાજનમ કપમાં ભાજન કરશે.

પછી તે પુત્રનાં માતાપિતા, વસ્ત્ર ગંધ માલા અને અલંકારવડે આમંત્રિત જેનાના સત્કાર કરશે, સન્માન કરશે અને તેઓની સમક્ષ એમ કહેશે કે આ બાળક તેની માતાની કુક્ષિમાં આવ્યા ત્યારથી અમે ધમેમાં દઢ પ્રતિ- જ્ઞાવાળાં થયાં છીએ, માટે અમે તેનું 'દઢપ્રતિજ્ઞ' એવું યથાર્થનામ પાડીશું.

એ પ્રકારે નામસંસ્કાર થયા બાદ સમય આવતાં બા-ળકનાં માતાપિતા તેના પ્રજેમનક પ્રતિવર્ધાપનક પ્રચંકમણ કર્ણવેધ સંવત્સરપ્રતિલેખ અને ચૂલાપનયન વગેરે બધા સંસ્કારા કરશે. તેઓ પાતાના પુત્રના લાલનપાલન માટે પાંચ ધા-ત્રીઓની યાજના કરશે: એક બાળકને ધવરાવનારી, બીજી ન્હવરાવનારી, ત્રીજી શાશુગારનારી, ચાંથી ખાળામાં લઇ ફર-નારી અને પાંચમી રમાડનારી.

એ ઉપરાંત ત્યાં ઘરકામ માટે રાકવામાં આવેલી, પાતપાતાના દેશના પાષાક પહેરનારી, ઇંગિત ચિંતિત અને પ્રાથિતને સમજનારી, એવી દેશવિદેશની બીજી પણ અનેક કુશળ દાસીઓ ૧૫૭ દ્વારા અને અંતઃપુરના રક્ષણ માટે યાં જાએલા વર્ષધરા ૧૫૦ કં ચુકીઓ તથા મહત્તરા દ્વારા એ બાળકનું ઘણી સારી રીતે લાલનપાલન થશે; કાઇ તે બાળકને હાથાહાથ ફેરવશે, કોઇ તેની પાસે નાચશે, કોઇ તેનાં ગીત ગાશે, કોઇ તેને બચી લેશે, એ પ્રકારે અનેક રીતે લાલત પાલિત થતા તે બાળક ચંપાના છાડની જેમ સુખે સુખે દિનદિન વૃદ્ધિ પામશે.

૨૫૭ પુત્રને નવમું વરસ બેસતાં તેનાં માતાપિતા, ન્હવરાવી અલિકમે કરાવી સારી રીતે શણુગારી શુભ મુહૂર્તમાં માટા ઉત્સવ સાથે કલાચાર્ય પાસે કલાએા શીખવા માકલશે.

કલાચાર્ય બહોંતેર કળાએાને<sup>૧૫૯</sup> પ્રચાેગ સાથે શાખ-વાડી માતાપિતા પાસે તે પુત્રનું ઉપનયન કરશે.

દઢપ્રતિજ્ઞના કલાએ સંબંધી અભ્યાસ જોઇ માતાપિતા કલાચાર્ય ઉપર ખુશ થશે અને વિશિષ્ટ ખાનપાન વસ્ત્ર ગંધ માલા અલંકારાવડે કલાચાર્યના સત્કાર કરશે તથા જીવનપર્યત ચાલે તેવું વિપુલ પ્રીતિદાન દઇ તેમને વિસર્જિત કરશે. ખહાંતેર કલાનિપુણ, અઢાર <sup>૧૬૦</sup> દેશીલાષાવિશારદ, ગીતનૃત્યરસિક, નાટચકળાકાેવિદ, એવા ઢઢપ્રતિજ્ઞ યોવનમાં આવતાં તેનાં માતાપિતા તેને ભાગસમર્થ જાણી એમ કહેશે કે, હે ચિર છવ! તું યુવાન થયા છે માટે હવે તું કામ-ભાગાની આ વિપુલ સામગ્રીને ભાગવ.

દઢપ્રતિજ્ઞ પાતાનાં માતાપિતાને વિનયપૂર્વક જણા-વશે કે, હે માતાપિતા! લાેગાના એ સામગ્રીમાં મને જરાય રસ નથી, અર્થાત્ તે એ લાેગસામગ્રીથી લલગાશે નહિ, ખેંગાશે નહિ, તેમ તેમાં લેશ પણ આસક્તિ રાખશે નહિ.

જેમ કમળ પંકમાં પેદા થાય છે અને પાણીથી વધે છે, છતાં પંક કે પાણીથી લેપાતું નથી, તેમ કામામાં પેદા થએલા અને ભાગામાં વધેલા એ દઢપ્રતિજ્ઞ તે કામભાગાથી જરા પણ લેપાશે નહિ.

પણ તથારવપ ઉત્તમ સ્થવિરા પાસેથી બાેધિજ્ઞાનને મેળવશે અને અગારને ત્યજી મુંડ થઇ અનગાર ધર્મના સ્વીકાર કરશે.

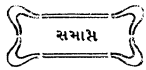
રપ્⁄ પછી તો તે પૂર્ણ અહિંસા સત્ય ત્યાગ તપ અને સદ્ધર્તના તેજથી ચમકશે અને છેવટે ઉત્તમાત્તમ જ્ઞાન દર્શન ચારિત્ર આજેવ માદેવ લઘુતા ક્ષમા નિલોંભતા વગેરે ગુહેાથી અધિકાધિક દીપતા તે, અનુત્તર અનંત નિરાવરે નિવ્યાંઘાત એવા કેવળજ્ઞાન અને કેવળ-દર્શનને પામશે.

હવે તો તે દઢપ્રતિજ્ઞ અહેવ જિન ભગવાન કેવળી કહેવાશે અને જેમાં દેવા મનુષ્યાે તથા અસુરા રહે છેએવા સમસ્ત લાકના પર્યાયને જાણશે, અર્થાત્ તે, પ્રાણીમાત્રનાં આગતિ, ગતિ, સ્થિતિ, ચ્યવન, ઉપપાત, તર્ક, કિયા, મનાભાવ વગેરેને જાણશે, તેમનું પ્રકટ કમે કે ગુપ્ત કમે એ બધું કળી શકશે, તેમનું ખાધેલું પીધેલું અને ભાગવેલું સમજ શકશે.

એવા તે દઢપ્રતિજ્ઞ અહ°ન્ સર્વ ક્ષેષ્ઠના સર્વ છવાના સર્વ ભાવાને જાણતા જોતા પૃથ્વીતળ ઉપર વિહરશે.

એ પ્રકારે બહુ વર્ષ વિહરતો તે પાતાના આયુષ્યના અંત નિકટવર્તી જાણી ઘણા દિવસાનું અનશન લેશે અને જે સાધ્યની સિદ્ધિ માટે નગ્નભાવ, મુંડભાવ, કેશલાચ, પ્રદ્લાચર્યધારણ, અસ્નાન, અદંતધાવન, અણુવહાણગ, ભૂમિ-શય્યા, કાષ્ટાસનના આશ્રય, ભિક્ષામાટે પરગૃહપ્રવેશ, માનાપમાનસહન, લાેકનિંદા વગેરે ઘણું આકરું કષ્ટ સહવું પડે છે તથા ન ખમી શકાય તેવા જાત જાતના બાવીશ પરીષહા ખમવાપડે છે, તે સાધ્યની સિદ્ધિ મેળવશે, અર્થાત્ તે સિદ્ધ થશે, ખુદ્ધ થશે, મુક્ત થશે અને સર્વ દુઃખાના અંતને કરશે—પરિનિર્વાણ પામશે.

રપેલ હે લગવન ! તે એ પ્રમાણે છે, હે લગવન ! તે એ પ્રમાણે છે, એમ કહી લગવાન ગૌતમ, શ્રમણ લગવાન મહાવીરને વાંદી, નમી, સંચમ અને તપવડે આત્માને વાસિત કરતા વિહરે છે.



# ટિપ્પણાે

#### આમલકપ્પા

૧ ભગવાન મહાવીરે જે નગરીઓમાં ચામાસાં કર્યા છે તેમાં આ નગરીનું નામ નથી, તેમ સ્ત્રામાં જણાવેલી—આર્યદેશની—રાજ-ધાનીઓમાં આ નગરીની ગણના નથી. ભગવાને પાતાની સાધનાના કાળમાં જ્યાં જ્યાં વિહાર કર્યો છે તેમાં પણ 'આમલકપ્પા 'ના ઉલ્લેખ નથી, તેથી 'આમલકપ્પા 'નગરી વિશે કાંઇ વિશેષ જાણવા જેવી નાંધા નથી મળતી. સ્થિતપ્રદ્ય થયા પછી ભગવાને જે વિહાર કર્યો છે તેમાં આ નગરીની ગણના થઈ શકે એમ છે એ, આ 'રાય-પસેણઇય' ના ઉલ્લેખથી સ્ચિત થાય છે. આ નગરી હાલમાં ક્યાં છે ? તેનું વર્તમાન નામ શું છે ? એ, મગધદેશમાં છે કે બીજા કાઇ દેશમાં છે ? એ બધી બાબતા અલાવધિ અંધારામાં જ છે.

ટીકાકાર મલયગિરિ ' આમલકપ્પા ' ના સંસ્કૃત પર્યાય 'આમ-લકલ્પા ' જણાવે છે. આ સ્ત્રમાં જે જે વિશેષ નામા આવે છે તે જેમનાં તેમ–પ્રાકૃત–રાખીને અનુવાદમાં પ્રયોજ્યાં છે. કાઈ પણ પ્રામા-ણિક આધાર વિના મૂળ પ્રાકૃત નામાનું સંસ્કૃત રૂપાંતર કરવા જતાં અર્થાંતર થવાના ભય રહે છે.

'રાયપસેષ્યુધય'નું સંસ્કૃત રૂપ મલયગિરિ 'રાજપ્રશ્નીય' જણાવે છે ત્યારે તેમનાથી પ્રાચીન આચાર્ય સિહ્સનેને (તત્ત્વાર્થ– ટીકાકાર) આ સૂત્રનું સંસ્કૃત નામ 'રાજપ્રસેનકીય' નેંધેલું છે અને વાદિદેવસૂરિના ગુરુ મુનિચંદ્રસૂરિએ દેવેંદ્રનરકેન્દ્રપ્રકરણુમાં 'રાજ-પ્રસેનજિત' જણાવેલું છે.

આ બધામાં કેાણ કઇ રીતે ખરૂં છે એ એક શાધના વિષય છે, પરંતુ આવા વ્યર્થ વિવાદ ન ઊઠે માટે જ મૂળ નામાની પ્રથા સાચવી રાખવી જરૂરી છે. 'પંગન્યાસ'ની પદવી સુપ્રસિદ્ધ છે. તેમાંના 'પંગ''પંડિત'નું ડુંકું રૂપ છે અને 'ન્યાસ' શબ્દ 'સ્થાપન'ના ભાવના દ્યાતક છે. આ ભાવ ન સમજી શકવાને લીધે 'પંગન્યાસ'ના પ્રાકૃત રૂપાંતર 'પંગનાસ' માંથી 'પ્રદ્યાંશ'ની મિથ્યા કલ્પના ઊઠી જણાય છે.

## ભાંય–સ સ્કારેલી

ર આપણા દેશ ખેતીપ્રધાન છે, ખેતી અને પશુઓ જ આપણી અહિંસક સંસ્કૃતિનું પ્રધાન ધન છે. પ્રાચીન સમયમાં જેમ બીજા બીજા વિષયોનાં શાસ્ત્રો હતાં તેમ કૃષિવિદ્યાને લગતાં પણ હતાં. એમાં ખેતીની સાથે સીધા સંબંધ ધરાવનારા—ભૂમિપરીક્ષા, ભૂમિને કેળવવાની પહૃતિ, પાણીકળાની વિદ્યા, બીજરક્ષણવિધિ, વૃક્ષાના રાગા અને તેનાં ઔષધા વગેરે—અનેક વિષયાની સ્કુટ ચર્ચા રહેતી. માટે જ મૂળ સત્રકાર જણાવે છે કે 'પ્રારાક્ષોકા ભૂમિને સંસ્કારતા—કેળવતા,' આજના ખેકુત મૃઢ ગણાય છે તેમ તે સમયના ખેકુત મૃઢ નહિ પણ 'પ્રારા' લેખાતા, એ જ, મૂળ સત્રતા ઉક્ત ઉલ્લેખ સ્ચવે છે.

## કૂકડા અને સાંઢા

3 વ્યાકરણ મહાભાષ્યમાં ગામડાંએાની પરસ્પરની નિકટતાને સૂચવવા શ્રામાના વિશેષણરૂપે 'क्ककुटसंपात्याः श्रामाः ' ઉદાહરણ મૂકેલું છે. ઉપર્યુક્ત વર્જીન ઉપરથી ચોક્કસ જણાય છે કે તે વખતનાં ગામા ખરેખર કુકકુટસંપાત્ય જ હતાં. 'કુકકુટસંપાત્ય 'એટલે 'કૂકડાે પહેંાંચી શકે તેવું ગામ; 'અર્થાત્ એક ગામના કૂકડાે ચાલતાે ચાલતાે ખીજે ગામ પહેંાચી શકે તેટલું નજીકનું ગામ. ભીલાના પ્રદેશમાં અને મગધમાં કુકકુટસંપાત્ય શ્રામા નજરે જોએલાં છે.

## પણ્યતરુણી

૪ સૃત્રના 'પણ્યતરુણી' શબ્દ વાંચીને કાેઈ ભડકી ન જાય. પણ્યતરુણીની એ સમયની સંસ્થા સમાજમાં આદરપાત્ર હતી. વાત્સ્યાયન પાતાના કામસૂત્રમાં જણાવે છે કે–"શીલ અને રૂપના ગુણાથી યુક્ત એવી વેશ્યા જનસમાજમાં આસન મેળવે છે, રાજા તેને પૂજે છે અને ગુણવંત જેના પ્રશંસે છે, કલાના વિદ્યાર્થિઓ કળા મેળવવા તેને પ્રાર્થે છે અને તેના આદર કરે છે." આજકાલ આ સંસ્થા વિશેષ વિકૃત થએલી દેખાય છે પણ તે વખતે પ્રાયઃ તેવું નહિ હોય એમ આ વર્ણનથા માની શકાય.

### કાેઈ નહિ લાંચિયા

પ આ તા માત્ર વર્ણના છે. કાઈ સજીવ કે નિર્જવનું વર્ણન કરતાં માત્ર તેની ઉજળી બાજાનું જ વર્ણન કરવાના પ્રધાત, કવિ-એામાં આદિકવિ વાલ્મીકિથી ચાલ્યા આવે છે અને તેને લીધે તેએા કેટલેક સ્થળે કેવળ ઉજળું ઉજળું જ બધું વર્ણવે છે. માનવસ્વભાવ જોતાં પણ આવું બનવું અસંભવિત જેવું જણાય છે. છતાં નગરીના આ વર્ણન ઉપરથી 'એમાં રહેનારા એકંદર સારા હતા ' એમ તા કલ્પી શકાય.

#### અનેકકાૈિ

ક મૂળમાં આ માટે 'અણેગકાડિ'-શબ્દ છે. ટીકાકાર મલ-યગિરિ, તેના અર્થ કરતાં લખે છે કે " अनेककोटिमिः अनेककोटि-संख्याकैः" અર્થાત્ અનેકકાટિ એટલે અનેકક્રાડ સંખ્યા. પણ આ અર્થ અહીં ઘટમાન નથી માટે જ 'અનેક કાર્ટિ'ના 'અનેક પ્રકાર' એવા અર્થ કર્યો છે. 'કાર્ટિ' શબ્દના 'પ્રકાર' અર્થ જૈન આગમામાં સુપ્રતીત છે.

#### લં ખા

૭ આ અર્થ માટે મૂળમાં 'લંખ' શબ્દ છે. જે લોકો ચોઘ-ડિયાં વગાડે છે તેને 'લંઘા' કહેવામાં આવે છે. મૂળના 'લંખ' અને આ 'લંઘા' ખન્ને સમાન શબ્દો છે એટલે 'લંખ' નાે મૂળ અર્થ 'ચાઘડિયાં વગાડનારાે 'કદાચ હોઇ શકે.

#### ખાત

૮ શહેરની ફરતી ખાઇ હૈાય છે તેમ ખાઇની ફરતું બહારના ભાગમાં એક 'ખાત ' પણ હૈાય છે, એમાં અંગારા કે ચીણા ભર-વામાં આવતા. ચીણા એટલા બધા લીસા હૈાય છે કે તેના ઉપર પગ મૂકતાં જ માણસ તળિયે ઊતરી જાય છે. એ રીતે 'ખાત ' શહેરની રક્ષાનું એક સાધન હતું.

## શસ્ત્રો

૯ કેટલાંક પ્રાચીન શસ્ત્રોનાં નામ, આચાર્ય હેમચંદ્ર આ પ્રમાણે જણાવે છે: "ચંદ્રહાસ છુરી પત્રપાલ દંડ ઇલી બિંદિપાલ કુંત દુધણ કુઠાર પરિધ તામર શંકુ ત્રિશીર્ષક શક્તિ પિટ્સ દુઃસ્ફાેટ ચક્ર શતઘી મહાશિલા મુધુંઢી ચિરિકા વરાહકર્ણક આરાફલ કૃષ્ણય વગેરે" આ બધાંની વધારે વીગત માટે જાંઓ-અલિધાનચિંતામણિ કાંડ ૩ શ્લાે ૪૪૬–૪૫૧

#### માર્ગ

૧૦ આ માર્ગનું ખાસ નામ મૂળમાં 'ચરિઆ ' છે. ભાષામાં એને જ મળતા 'ચર ' શખ્દ જાણીતા છે. ટીકાકાર કહે છે કે " चरिका अष्टहस्तप्रमाणो मार्गः"

#### સિંગાડા જેવા

૧૧ નગરીના વિવિધ માર્ગોને સૂચવવા મૂળમાં 'સિંઘાડગ' 'તિય' 'ચઉક્ક' અને 'ચચ્ચર' શબ્દો આવેલા છે. તે તે માર્ગીના આકારા ઉપરથી તેમનાં એવાં જીદાં જીદાં નામા થએલાં છે. જે માર્ગના આકાર શિંગાડા જેવા તે 'સિંઘાડગ' બાકીના શબ્દાે પ્રતીત છે. 'ચાેક' અને 'ચાચર' શબ્દો તાે ભાષામાં પણ પ્રચલિત છે.

## સાંદર્યવાળી

૧૨ ઔપપાતિક–ઉવવાઇય–સૂત્રમાં 'ચંપા' નગરીનું વર્ણન

છે. મૂળ સૂત્રામાં સાવત્થી, કાકંદી, રાજગૃહ વગેરે જે જે નગરાના વર્ણનની હકીકત કહેવાની હોય છે ત્યાં સૂત્રકાર કહે છે કે ઔપપા-તિકમાં વર્ણવેલી ' ચંપા ' પ્રમાણે તે તે નગરનું વર્ણન સમજી લેવું. અહીં પણ મૂળકારે એવી જ ભલામણ કરેલી છે. ટીકાકારે તે ભલા-મણ પ્રમાણે ટીકામાં નગરીના વર્ણક કાવ્યમય ભાષામાં નાેંધેલાે છે.

#### હતી

૧૩ 'હતી' માટે મૂળમાં 'હોત્યા' ક્રિયા ખતાવેલી છે. 'હતી' અને 'હોત્યા' વચ્ચે ઘણું જ મળતાપણું છે. 'હતા, હતી, હતું' એ ખધાં 'હોત્યા' નાં રૂપાંતરા છે અને 'હોત્યા,' 'અભવિષ્ટ' ક્રિયાપદનું સગા ભાઇ જેવું છે.

### ચૈત્ય

૧૪ જૈનાના મૂળ સૂત્ર સાહિત્યમાં ઘણે સ્થળ ' ચૈત્ય' શખ્દનો ઉપયોગ થએલો છે. કેટલેક સ્થળે તે એકલા વપરાયા છે અને કેટલેક સ્થળે ' અરિહંત ' શખ્દ સાથે પણ તે આવેલા છે. ' ચૈત્ય' શખ્દ રુઢ નથી પણ યોંગિક એટલે વ્યુત્પત્તિવાળા છે. ચિતા, ચિતિ કે ચિત્યા ઉપરથી એ નીપજેલા છે. चितायाः चितेः चित्यायाः इदम् અથવા चित्या चित्या चित्या निर्वृत्तम् એમ અનેક રીતે ' ચૈત્ય'ની વ્યુત્પત્તિ વૈયાકરણાએ ખતાવેલી છે. ચિતા ચિતિ કે ચિત્યાના અર્થ 'ચેહ' થાય છે. એ 'ચેહ' સાથે સંબંધ ધરાવે તેનું નામ 'ચૈત્ય' અર્થાત્ જે સ્થળે મૃતકાના અમિસંસ્કાર કરવામાં આવે તે સ્થળની 'ચેહ્' ની ભસ્મ વાતે ભસ્મ ઉપર કે પાસે, મૃત મહાપુરુષની સ્મૃતિ માટે સ્થાપવામાં આવતું ચિદ્ધ–શિલાપટ, વૃક્ષ, કુંડ કે સ્તૂપ વગેરે–ચૈત્ય કહેવાય. બૌદ્ધાના પાલિસાહિત્યમાં વપરાએલા ' ચેતિય ' અને વૈદિકાના ઉપનિષદ્યદિમાં વપરાએલા ચૈત્ય શખ્દ, એ જ ભાવમાં પ્રતીત છે. જયારે એ ભસ્મ ઉપર ચેાતરા, છત્રીએ કે નાતી નાની દેવલીએ બંધાવા લાગી ત્યારે

તે (ચૈત્ય ) શબ્દ, એમના પણ દ્યાતક થયાે. શ્મશાનમાં કે એવી બીજી નિર્જન ભૂમિમાં બંધાએલા ચોતરા વગેરે સ્થળે ભૂતોના વાસ<u>ો</u> હાય છે એવા લાેકપ્રવાદ છે. એથી 'ચૈત્ય'ના એક બીજો અ**ર્થ** ' ભૂતોનું રહેઠાણ '–' વ્યાંતરાયતન ' પણ પ્રચલિત થયો. જૈનસૂત્રામાં તેના આ બીજો અર્થ પણ પ્રચલિત છે. પછી તેા કાળક્રમે એ યૌગિક શબ્દ રુઢ થતે। ગયા અને ટીકાકારાએ પણ તેના વ્યુત્પત્ત્યર્થ જતા કરી રુઢ અર્થ જ સ્વીકાર્યો. અમરકાશમાં તેના અર્થ 'આયતન' એટલે 'યત્ત્રશાળા' આપેલા છે. સુત્રાક્ત પૂર્ણભદ્રાદિ ચૈત્યાનું વર્ણન જોતાં 'ચૈત્ય ' નાે 'યત્ત્રશાળા ' અર્થ પણ અસંગત નથી. આચાર્ય હેમચંદ્ર તાે તેના 'વિહાર' અને 'વિશેષ વૃક્ષ ' અર્થ આપે છે. પછી તાે 'ચૈત્ય ' ના અર્થી વધતા જ ચાલ્યા. 'ચિત્–જાણવું ' ધાત ઉપરથી 'ચૈત્ય ' ને નીપજાવી તેના ' જ્ઞાન ' અર્થ પણ કર-વામાં આવે છે. વ્યાકરણની શુદ્ધ દાષ્ટએ જોતાં 'ચિત્ ' ધાતુ ઉપરથી 'ચૈત્ય'ન થાય પણ 'ચેત્ય'થાય અને એ 'ચેત્ય'નું પ્રાકૃત રૂપાંતર 'ચેઇય ' ન ખની શકે જે સુત્રસાહિત્યમાં વપરાએલું છે. ભુઓ−૮−ર−૧૦૭ પ્રાકૃતવ્યાકરણ. 'ચિત્ત ' શબ્દ ઉપરથી 'ચૈત્ય' ને નીપજાવવાની પહૃતિ પણ બરાબર નથી.

#### લાેમહસ્ત

૧૫ અહીં જણાવેલા ચૈત્યના વર્લાક, ઔપપાતિક સૂત્રથી લીધેલા છે. તેમાં 'લામહસ્ત ' ના અર્થ 'લામમય પ્રમાર્જન '–' રુંવાટાની પુંજણી '–આપેલા છે; એ અર્થમાં 'મારપીંછી ' ના પણ ભાવ સમાઈ જાય છે.

## લુરુષ્ક

૧૬ સૂત્રામાં જ્યાં ત્યાં ધ્રુપનાં નામ તરીકે 'કાળા અગર' 'ઊંચા કિનરુ' (કેંદુ) અને 'તુરુક્ક'–'તુરુષ્ક'નાં નામ આપેલાં છે. 'તુરુક્ક' શખ્દ 'તુર્કેસ્તાન' સૂચક છે એટલે જ તુર્કસ્તાનમાં નીપજતા ધૂપ માટે પણ એ જ શબ્દના ઉપયાગ મૂળકાર કરે છે. જ્યાં સ્વર્ગીય ધૂપાનું વર્ણન આવે છે ત્યાં પણ આ 'તુરુક્ર' તા ખરાજ. આ રીતે આપણા અને આપણા દેવાના તુક સ્તાન સાથેના સંબંધ કેટલા પ્રાચીન છે તે સમજ શકાય એમ છે. તુરુષ્ક—તુરુક્ર—તરક. "તુ ह तो यवनदेश जः" કાંડ, શ્લાક કરર. " તુ ह का स्तु साखयः स्युः" ૪ કાંડ, શ્લાક ૨૫-અલિધાનચિંતામણિ—હેમચંદ્ર.

મુસલમાન બાદશાહા 'શાહિ'-'શાહ' તરીકે બહુ પ્રસિદ્ધ છે. આચાર્ય હેમચંદ્રે એ 'શાહ' શખ્દનું સંસ્કૃત 'સાખિ' બનાવ્યું છે અને તેની સંસ્કૃત વ્યુત્પત્તિ પણ આપેલી છે. કારસી શખ્દાને વિના સંકાેચે સંસ્કૃતમાં ઊતારવાની પ્રથા શિષ્ટ લાેકામાં આજથી કેટલાંય વર્ષો પૂર્વ પણ પ્રચલિત હતી એમ આ ઉપરથી સમજી શકાય એવું છે.

## ચૈત્યમાં નદેા

૧૭ ચૈત્યનું આ વર્ષુન જોતાં, તે ભારે ગમ્મતનું સ્થાન પણ હૈાય એમ લાગે છે. કેટલીક કથાઓમાં ચૈત્યને ' જાગારીઓનો અખાડા' 'યુવાન યુવતીઓનાં મીલનનું સ્થાન' 'અભિસાારકાઓનું સંકેતસ્થાન' એ રીતે વર્ષુવેલું છે, તે ઉપર્યુક્ત વર્ષુન જોતાં બંધ ખેસે એવું છે. આજકાલનાં-ભારતવર્ષમાં આવેલાં -સર્વ સંપ્રદાયનાં તીર્થા પણ આવી જ હાલતમાં છે. એ શું તે ચૈત્યપરંપરાની અસર હશે ?

### પૂજા કરવા

૧૮ ચૈત્ય, ઉક્ત રીતે માજશાખનું સ્થાન હતું છતાં ત્યાં પૂજાઆહુતિ વગેરે માટે ઘણા ક્ષેષ્ઠા આવતા એમ આ વર્ણન સૂચવે છે. ચૈત્યમાં ભુજગ ક્ષેષ્ઠા રહે અને ધર્મવિધિઓ પણ ચાલે એ પરિસ્થિતિથી, તે સમયના આપણા ક્ષેષ્ઠાની મનાદશા ઠીક ઠીક વ્યક્ત થઇ શકે એમ છે.

શ્રી રાયપસેજાઇય સત્ત : ટિપ્પણે!

१६४

### વૃક્ષા

૧૯ અહીં જે વૃક્ષાે ગણાવેલાં છે તેમાંનાં કેટલાંકના અર્થ જ અવગત થતા નથી. ટીકાકાર અને ટબાકાર બન્ને એ બાબત મૌન રાખે છે. કાેશકારા 'વૃક્ષવિશેષ' સિવાય બીજો અર્થ આપી શકતા નથી, માટે જ જેમનાં તેમ મૂળ નામાે કાયમ રાખેલાં છે.

#### તરુઓની

ર૦ વૃક્ષાેને લગતું આ બધું વર્જુન વાંચતાં તે સમયના વૃક્ષ— પ્રેમીઓના વૃક્ષા પ્રતિ પાતાના સંતાન જેવા પ્રેમ સહેજે જાણી શકાય એમ છે. જે લાેકામાં વૃક્ષની સાચવણી, વૃક્ષાેને ઉગાડવાની પદ્ધતિનું જ્ઞાન અને વૃક્ષાે પ્રતિ કાળજી ન હાેય તેઓ આવાં વૃક્ષાે ન ઉગાડી શકે. આજકાલ આવા વૃક્ષપ્રેમીઓના અભાવને લીધે જ દેશ સ્ટ્રાે થવા લાગ્યાે છે એ ખાેટી વાત નથી.

## ગ'ધધ્રાણિ

ર૧ 'ગંધધાિં,' શખદ ગંધની તૃપ્તિના સ્ચક છે. અશાક વૃક્ષની આસપાસના વૃક્ષકું જ એટલા ખધા મહેકતા એટલે કે જે જે જાતના સુગંધા સંભવી શકે છે તે બધાય તેમાંથી ફારતા અને તે વડે લોકાની નાસા તૃપ્ત તૃપ્ત અને તર થઇ જતી માટે એ વૃક્ષકું જ 'ગંધધાિં,' કહેવાતા. સંસ્કૃતમાં 'ધ્રે' ધાતુ તૃપ્તિ અર્થને ખતાવે છે. 'ગંધધાિં, 'ધાલું' શખદ એ 'ધ્રે' ધાતુથી ખનેલા છે અને ભાષામાં બાલાતું 'ધરાતું' ક્રિયાપદ એ 'ધ્રે'માંથી નીકળ્યું છે. 'રાયપ-સેણુધ્ય'ની મુદ્રિત ટીકામાં 'ગન્ધધાિં,'ને ખદલે 'ગન્ધઘાિં,' એતું એતું બે ત્રણ વાર છપાએલું છે જે તદ્દન અશુદ્ધ છે.

## આંખાવેલ

રર આ માટે મૂળમાં 'ચૂયલયા' શખ્દ છે. ન્યાયના ગ્રંથામાં કેટલેક સ્થળે ઉદાહરણુ માટે 'ચૂતલતા' કે 'આમ્રલતા' શખ્દના ઉપયાગ થયેલા છે તેના અર્થ 'આંખાવેલ' છે. ઉગેલાં ઘટાદાર વૃક્ષાે જેવા માટા માટા આંખા તા સૌની જાણમાં છે પણ 'આંખાવેલ'ને કેટલાક નહિ જાણતા હોય. ખેતીવાડીના પ્રદર્શનમાં લણા પ્રકારના આંખા આવેલા, તેમાં એક 'વેલિયા આંખા' પણ નજરે જોએલા. એ આંખા પાતળા સાટી જેવા હાય અને જેમ ખીજી વેલા ચહે છે તેમ તેની વેલ ચહે અને કેરીઓ પણ થાય.

#### પાકા માર્ગો

ર ૩ વનરાઇના ઉક્ત વર્ણનથી એમ સમજ શકાય છે કે આપણે ત્યાંની નગરરચનાની વિદ્યા ઘણા ઉચા પ્રકારની હતી. ઘણા પ્રાચીન સમયમાં પણ પૂલાે અને પાકા માર્ગો વગેરે સખસાધના લાેકાના ધ્યાન બહાર ન હતાં.

#### **આઠ મ**ંગલાે

ર૪ સ્વસ્તિક શ્રીવત્સ નંદાવર્ત વર્ધમાનક ભદ્રાસન કલશ મત્સ્યયુગલ અને દર્પણ એ આઠ મંગલરૂપ છે. આ સૂત્રમાં ઘણે સ્થળે આ આઠ મંગળોને મંગળ તરીકે સૂચવેલાં છે. સ્વર્ગમાં દેવાની સવારીમાં પણ આ જ આઠ મંગળ સર્વ પ્રથમ ચાલે છે. જે નિગંઠ લોકા દ્રવ્ય મંગળ ઉપર એાછો ભાર આપે છે તેઓ જ આ આઠ પદાર્થોને મંગળ તરીકે જણાવે છે તેનું કારણ સમજાતું નથી. મંદિરમાં જ્યાં જિનમૂર્તિ હાય છે ત્યાં પણ આ આઠ મંગલની પાટલી પૂજ્ય છે તે મહદાશ્વર્યના લિષય છે. બીજાં તો ઠીક પણ 'મત્સ્યના યુગલ'ને મંગલ કહેવાનું શું કારણ હશે ? અથવા એ આઠ મંગળોની પાછળ કાઇ પ્રકારના વિશેષ ઇતિહાસ છુપાએલા હશે ?

#### ખાઉલા હતા

રપ જા્તા સમયમાં લોકો 'અશોકવૃક્ષ'ને પૂજતા હશે, એ અશોકના આ જાતના વર્જુન ઉપરથી જણાય છે. હાલમાં પણ ખીજડા વગેરેનાં વૃક્ષાે ઉપર લોકાે કપડાં લટકાવે છે, નાનાં નાનાં ધોાડયાં કે ઢાંગલા બાંધે છે અને ધજા કે ત્રિશ્ર્લ વગેરે ખાંડે છે. વૈદિક લોકા પીપળાને અને તુલસીને પૂજે છે. બૌલ લોકા ગયાના ખાંધિવૃક્ષને અને જૈન લોકોના એક ભાગ રાયણના ઝાડને પૂજે છે. ક્ષિત્રિયાનું શમીપૂજન તા સુપ્રસિદ્ધ છે જ. વૃક્ષપૂજાની આ પરંપરા અહુ વખતથા ચાલતી જણાય છે. એની પાછળ વૃક્ષાના ઉપયાગિતા, કાઇ પુષ્ય પુરુષની સ્મૃતિ કે વહેમનાં પટળ છે એ ખાસ શાધના વિષય છે.

### રત્નમય શિલાપાટ

ર ક રત્નમય શિલાપાટ અને વળી એની કોરોમાં મોતીઓનું જ ડતર; આ અને આવા બીજા રત્નમય, વજમય, મિશુમય, વૈંડુ- ર્યમય કે સુવર્ણમય પદાર્થના વર્ણન ઉપરથી તે સમયની સંપત્તિની ખહુલતા જ કલ્પી શકાય પણ એ નર્શું ઐતિહાસિક સત્ય છે એમ તો કેમ કહેવાય ? 'લંકામાં સ્રોનું પાકે છે,' 'જે જાય જાવે તે, પરિયાના પરિયા ચાવે એટલું ધન લાવે' ઇસાદિ વાક્યોનો જે આશય છે તે જ આશય આ 'રત્નમય શિલાપાટ'ના છે. આ પ્રકારના વર્ણકા એક પ્રકારની અતિશયવાળી ભાષા છે, લાકમાનસને લક્ષ્યમાં રાખીને આવા વર્ણકા કરવા પડે છે. કથાગ્રંથામાં આવા વર્ણકા હાય તાજ કથાકાર સફળ થયા ગણાય.

#### રાજા સેય

ર૭ રાજા 'સેય'ના વિશેષ વૃત્તાંત જાણવામાં નથી. રથાનાંમ સ્ત્રના આઠમા ઠાણામાં શ્રમણ ભગવાન મહાવીરે પ્રવજિત કરેલા આઠ રાજાઓનાં નામા ગણાવતાં સ્ત્રકારે તેમાં એક નામ 'સેય' પણ મૃકેલું છે. એ 'સેય' આ કે બીજો કાઈ તે વિશે નક્કી કહી શકાતું નથી. ટીકાકાર અભયદેવ તા તે 'સેય' આ જ 'સેય' છે એમ જણાવે છે. તેઓ લખે છે કે " 'तथा सेये आमलकल्पानगर्याः स्वामी, यस्यां हि सूर्यकाभो देवः सीमांद् देवलोकाद् भगवतो महावीरस्य वन्दनार्थम-

वततार नाट्यविधि चोपदर्शयामास, यत्र च प्रदेशिराजचिरतं भगषता प्रत्यपादि इति " अर्थात् के आभक्षक्षरमा नगरीमां सूर्याभदेव क्षणवानने वांदवा आव्यो अने तेणे तेमनी पासे नृत्य करी अताव्युं तथा के नगरीमां क्षणवाने प्रदेशीराज्यनी कथा कहेंद्री ते आभक्षक्षरमा नगरीना स्वामी आ 'सेय' छे. टीकाक्षर भक्षयणिरि 'सेय'नुं संस्कृत रूपांतर 'श्वेत' कहें छे पण् 'श्वेत' छे हे 'श्रेय' छे ओ हाण् कही शहे ?

#### રાજકુલ

ર મૂળમાં अच्चंतिबसुद्धरायकुळवंसप्पसूण, એવું રાજાનું વિશેષણ છે એમાં 'કુલ' અને 'વંશ' એ બે એક સાથે મૃકેલા પર્યા-યવાચક શખ્દાના ખાસ ઉપયાગ જણાતા નથી. 'અત્યંત વિશુદ્ધ એવા જે રાજકુલ-રાવળ-વંશ તેમાં જન્મેલા' એવા અર્થ લઇએ તો 'રાયકુલ' અને 'વંશ' ખન્ને શખ્દાની ચરિતાર્થતા છે. જણાવેલા અર્થ બરાબર હાય તા એ વિશેષણના 'રાયકુલ' શખ્દ ખાપ્પા રાવળના 'રાવળ' વંશના સૂચક કહેવાય. રાજકુલ-રાજલ-રાવળ ખાપ્પાના એ વંશ સુપ્રસિદ્ધ છે પણ તે વંશના ઉત્પાદક મૂળ પુરુષ કાણ અને કયારે થયા ? એ નિશ્ચિત રીતે શાધી શકાય તા આગમાના ઇતિહાસ અને સમય વિશે વિશેષ અજવાળું પહે.

## સેત્રએા

ર૯ સેતુઓ એટલે માર્ગો અર્થાત્ એ રાજા માર્ગોતા દેશક છે, કેતુઓ એટલે આશ્વર્ય ઊપજાવે તેવા ખનાવા—એ રાજા આશ્વ-ર્યકારક ખનાવાના ઉત્પાદક છે. રાજાના આ બધા વર્ણક કવિસમ-યની ભાષામાં લખેલા છે. એથી તેને તે રીતે સમજવા જોઇએ.

#### અથ<sup>લ</sup>લાભ–એઠવાડ

૩૦ 'આજના રાજાની પેઠે પ્રાચીન સમયના રાજાએા, અર્થ-લાભના ઉપાયાને કરી જાણતા' એ હકીકત ખાસ વિશેષણ દ્વારા સ્યવવામાં આવી છે. એથી 'રાજા તરીકે જમીનની આવકરુપે તેમને જે યેગ્ય મળવું જોઇએ તે તો મળતું જ હશે અને તે ઉપરાંત અર્થ-લાભના ઉપાયોને તેઓ યોજતા હશે' એવા આ વિશેષણુના ધ્વનિનીકળી શકે. પણ આજના રાજાઓ, અર્થલાભના ઉપાયા કરતાં પ્રજાને ભારે રંજાડે છે તેમ એ પ્રાચીન રાજાઓ કરતા હશે કે કેમ? એ એક પ્રશ્ન છે. ઉત્તરાધ્યયન સત્રના ખલુંકિજજ નામના સત્યા-વીશમા અધ્યયનની ગાથા તેરમામાં 'રાયવેદિ' શબ્દ 'રાજાની વેઠ' અર્થમાં વપરાયો છે તેથી જૂના વખતમાં 'વેઠ' હતી એમ તો કહી શકાય અને અર્થલાભ સાથે 'વેઠ' ના ગાઢ સંબંધ છે એ તો જાણીતું છે.

એઠવાડમાં ઘણું ખાવાનું ચાલ્યું જાય એને સંપત્તિની નિશાની રુપે વર્ણવેલું છે, પણ એ સંપત્તિની નિશાની કરતાં બેદરકારીનું વધુ નિશાન છે એમ લાગ્યા વિના રહેતું નથી. ચારસે વર્ષ પૂર્વે લખેલી " तथा विच्छर्दितम्-तथाविधविशिष्टो-એક પ્રાચીન પ્રતિમાં पकारकारितया विस्रष्टम् उकुरिटकादिष् प्रचुरं भक्तपानम् " र्धत्याहि પાઠ છે. તેના અર્થ એમ થાય છે કે–" જે રાજાના રાજ્યમાં વિશિષ્ટ ઉપકાર કરવાને કારણે પ્રસુર ખાનપાન ઉકરડા વગેરેમાં ફૈંકાય છે.'' આ ઉપરથી 'જેના એઠવાડમાં અધિક ખાવાનું ફૈંકાય તે વિશેષ ઉપકારી છે' એવું ટીકાકારનું કથન નીકળે છે. પરંત્ર અહિંસાની દ્રષ્ટિએ વિચારીએ તાે આ પહિત પ્રશંસનીય નજ ગણાય. કદાચ ખરેખર એવું બનતું જ હેાય તેાપણ રાજાની વર્ણનામાં તેનું આ જાતનું વર્ષાન અહિંસાની દર્ષિએ ન શાલે.એઠવાડદારા ઉપકાર કરવા કરતાં ચોકખા ભાજનદારા ઉપકાર કરવાની પહૃતિને જ જૈન દૃષ્ટિ સ્વીકારે છે અને વિવેકીને તેા એમ જ શાબે. એઠવાડથી તા ઉપકારને બદલે અપકાર જ થાય અને માનવબંધુઓ તથા અન્ય પ્રાણીઓ પ્રતિના આપણા પ્રેમ–સમભાવ પણ ન જળવાય અને ગંદવાડ થઇ રાગચાળા વધે એ તાે જીદુંજ.

#### પ્રભુ

3૧ રાજાની પાસે અનેક યળદાે ઘેટાંએા વગેરે હાેવાનું જણા-વીને તેની સંપત્તિ વર્ણવી છે. દેશની દ્રષ્ટિએ જોતાં રાજાની ખરી સંપત્તિ પણ તે જ છે. જ્યારથી રાજાઓએ એ સંપત્તિ તરફ દુર્લંદ્રય કર્યું ત્યારથી તેમની પાેતાની અને દેશની અધાેગતિ શરુ થઇ.

## લક્ષણા–બ્યંજના–ગુણા

3ર હાથ પગમાં સાથિયા ચક્ર વગેરેના જેવી રેખાઓ હાેવી તે સુલક્ષણા કહેવાય. શરીર ઉપર શુભસ્ચક મસા કે તલ વગેરે હાેવાં તે વ્યંજના અને સાભાગ્ય લાવણ્ય વગેરેને ગુણા સમજવા.

#### માપસર

૩૩ પાણીથી છલકાતા ભરેલા કુંડમાં પુરુષ કે સ્ત્રીના પડવાથી જે પાણી છલકાઇને બહાર નીકળે તેનું વજન દ્રાેણ જેટલું હોય તાે તે પડનાર સ્ત્રી કે પુરુષ માપસર કહેવાય.

ું પોતાના આંગળથી એકસો ને આઠ આંગળ ઊંચાઇ <mark>હોય તો</mark> તે યાેગ્ય ઊંચા**ઇ કહે**વાય.

### પાતળી કડ

૩૪ સ્ત્રીઓની કડ મૂઠીમાં આવી જાય એવી પાતળા હાય તો તે અધિક પ્રશસ્ત ગણાય છે. જન્મતાં તા પુરુષની જેમ સ્ત્રીની કડમાં પાતળાપણું એાછું હાય છે પણ પછીથી યુરાપની સ્ત્રીઓ પાતાની કડને પાતળા કરવાના ઉપચારા કરે છે તેમ જૂના વખતમાં કડને પાતળા કરવાના એવા ઉપચારા ચાલતા હશે ખરા.

#### કામ–ભાગાને

૩૫ જૈન પરિભાષા પ્રમાણે શબ્દ અને રૂપ એ બે કામમાં ગણાય છે; ગંધ, રસ, અને સ્પર્શ ભાગમાં ગણાય છે. ભાગા સ્થૃલ જણાય છે, ત્યારે કામા ભોગા કરતાં વિશેષ સક્ષમ લાગે છે. એ દર્ષિએ આ વિભાગ થયાે જણાય છે.

#### મહાવીર

૩૬ જૈન ધર્મના ચાવીશ તીર્થકરામાંના છેલ્લા તાર્થકર. તેમના પિતાનું નામ સિહાર્થ, માતાનું નામ ત્રિશલા. ભાઇનું નામ નંદિ-વર્ધન , પત્નીનું નામ યશાેદા, પુત્રીનું નામ અનવદ્યાંગી. અને જમા-ઇનું નામ જમાલી હતું. જમાલી મહાવીરતી ખેન પ્રિયદર્શનાના પુત્ર હતાે. મહાવીરના માતાપિતા પાર્શ્વનાથના શ્રમણાપાસક હતાં, તેમના પિતા ગ્રાત કુળના ક્ષત્રિય હતા. (આવશ્યકચૂર્ણીમાં ઋષભદેવના જ પાતાના લાકાને ત્રાતા તરીકે જણાવેલા છે. તેઓનું કુળ તે ત્રાત કુળ અને તેઓનાે વંશ તે જ્ઞાત વંશ.) મહાવીરનાે જન્મ વૈશાલીમાં (અત્યારનું યસાર પટણાથી ૨૭ માઇલ ઉત્તરે) ક્ષત્રિયકું ડમાં થયે! હતા. તેમનાં માતાપિતાએ તેમનું નામ વર્ધમાન રાખ્યું હતું. તે ત્રીશ વર્ષના થતાં તેમનાં માતાપિતા મૃત્યુ પામ્યાં. ત્યારભાદ <mark>માટા</mark> ભાઇની રજ્ત લઈ તેમણે પ્રવ્રજ્યા લીધી, અને *ખા*ર વર્ષ તપશ્ચર્યા અને ધ્યાનમાં ગાળ્યા બાદ સ્થિતપ્રત્તપણું પ્રાપ્ત કર્યું. ત્યારપછી તેઓ ત્રીશ વર્ષ સુધી ઉપદેશ આપતાં જીવ્યા. અને બહેાંતેર વર્ષની ઉમરે ઇ. સ. પૂર્વે ચારસા એંસીની આસપાસમાં તેઓ પાવા<mark>પુરી</mark>માં નિર્વાણ પામ્યા. શ્વેતાં ખરા તેમજ દિગમ્ખરા ખન્નેને મહાવીર સ્વામી તીર્થકર તરીકે સરખાજ માન્ય હોવા છતાં તેમના જન્મની અને વિવાહની હકીકત તથા સમયાદિ વિષે ખન્નેમાં મતબેદ છે.

તેમનાં બીજાં નામ આ પ્રમાણે છે:–વીર, ચરમતીર્થકૃત, દેવાર્ય, ગ્રાતનંદન, વૈશાલિક, સન્મતિ, મહતીવીર, અંત્યકાશ્યપ, નાથાન્વય (ગ્રાતાન્વય); બૌદ્ધ ગ્રાંથામાં તેઓ દીર્ધતપસ્વી નિગ્ગંઠ નાતપુત્ત તરીકે પ્રસિદ્ધ છે.

#### અવગ્રહ

૩૭ આ શબ્દ ગ્રહણની મર્યાદા સૂચવે છે. જૈન પરિભાષામાં આના બીજો અર્થ 'સામાન્ય જ્ઞાન' એવા પણ પ્રસિદ્ધ છે, પરંતુ અહીં તો આને৷ અર્થ 'ગ્રહણની મર્યાદા' ઘટે એમ છે. ઘરધણીની સંમતિ મેળવીને રહેવા માટે ઘરને ગ્રહણ કરવું, સંમતિ મળ્યે ઘરમાં ઊતરવું ('ધર' શબ્દ ઉદ્યાન વાડી ખગીચો ખેતર પહાડ ઝાડ વગેરેના સ્ચક સમજવાના છે) એ ભાવને અવગ્રહ શબ્દ સૂચવે છે. શાસ્ત્ર-કાર અવગ્રહના પાંચ પ્રકાર ખતાવે છેઃ ઇંદ્રાવગ્રહ રાજ્યવગ્રહ, ગૃહ-પતિઅવગ્રહ ગૃહસ્વામિઅવગ્રહ અને સાધર્મિકાવગ્રહ. અર્થાત કાર્ધ નિવાસસ્થાનમાં રહેવું હોય ત્યારે ઇંદ્ર. રાજા. ગૃહપતિ–માંડલિક, ગૃહ-રવામી અને પોતાના સાધર્મિક એમની સંમૃતિ મેળવીને એમના નિવાસમાં રહેવું ઉચિત છે. એએાની સંમતિ મળ્યા વિના એમના નિવાસમાં રહેવ દેાષજનક છે. આ પાંચ અવગ્રહમાં પૂર્વ પૂર્વ કરતાં ઉત્તર ઉત્તર અવગ્રહ ખળવાન છે એમ પ્રવચનસારાહારની ટીકા કહે છે, પરંતુ જ્યાં રાજાની જ સંમતિ ન હોય ત્યાં ગૃહસ્વામીની સંમતિ શું કરી શકે ? સાધર્મિક તા પાતાના પાસે કે સાથે રાખવા ખુશ હોય પણ ગૃહસ્વામી પાતે જ સંમતિ ન આપતા હાય ત્યાં રહી શકાય ખરૂં ? આ જોતાં પ્રવચનસારાહારની ટીકામાં બતાવેલી ઉત્તર ઉત્તર અવગ્રહની ખલવત્તા કેવી રીતે અને કંઇ અપેક્ષાએ ધટાવવી એ સમજવું મુશ્કેલ છે.

## પૂર્વાભિમુખ

૩૮ જ્યાં જ્યાં તીર્શકરાની રહેવાની વાત આવે છે ત્યાં બધે તેઓ પૂર્વાલિમુખ થઇને ખેસે છે એવું લખેલું હોય છે. પૂર્વ દિશામાં સૂર્ય હોય છે એથી એ દિશા ધણા જૂના સમયથી લૌકિક દષ્ટિએ પવિત્ર મનાતી આવી છે. ધણા જૂના કાળમાં કેટલાક લોકો સૂર્યના પૂજક હતા. પૂર્વાલિમુખ ખેસવામાં સૂર્ય તરફનાં જૂના સદ્લાવની નિશાની

રહેલી માલૂમ પડે છે. આ પરંપરાને અનુસરીને બીજા બધા સામાન્ય લોકો પણ પૂર્વ દિશાને મહત્ત્વ આપે છે. જૈન દિશ્એ તો કોઈ દિશાને ખાસ કશું મહત્ત્વ હોય એવું જણાવું નથી. ભગવાન મહાવીરના સમયમાં એક એવા સંપ્રદાય હતા કે જે દિશાઓની પૂજાઓમાં માનતા. જૈન સૃત્રામાં એ સંપ્રદાયનું નામ 'દિસાપાકખા' જણાવેલું છે. ભગવાને દિશાઓની આ જડપૂજાના પ્રચારને રાકવા માટે અને દિશાના માહાત્મ્યની નિષ્પ્રયાજનતા બતાવવા માટે ભગવતી સૃત્રમાં દિશાઓને જીવાજવાત્મક કહીને વર્ણવેલી છે. દિશાઓ માત્ર આકાશરૂપ હાઇ જવાજવરૂપ સમસ્ત પદાર્થના આધારરૂપ છે એ વાત ખરી છે, પણ એટલા માત્રથી તેની જડપૂજા કરવી જરાય ઉપયોગી નથી.

## પર્ધકાસન

૭૯ પર્યકાસનના અર્થ પદ્માસન કરેલા છે, પણ તેના શબ્દાર્થ જોતાં તેના અર્થ પલંગ જેવું આસન થાય છે. ચતા સૃષ્ઠને ખે હાથ અને ખે પગ જમીન ઉપર ટેકવી બાકીના શરીરના બધા ભાગ તેને આધારે અહર રાખવા. એ પર્યકાસનની પહૃતિ છે. સંભવ છે કે કદાચ ભગવાન આવું આસન કરતા હોય; અથવા 'પર્યંક' ના એક બીજો અર્થ 'પલાંઠી' પણ થાય છે તે રીતે જોતાં ભગવાન પલાંઠી વાળીને ખેસતા હાય, પણ ટીકાકાર તા તેના પદ્માસન અર્થ કરે છે: " 'સંપછિયં क નિસન્ને' ત્તિ પદ્માસને નિષ્ળાઃ" ઔપપાતિક પૃત્ર રક

#### **દ્ધીપસમાન**

૪૦ લગવાનના પરિચય આપતા રતુતિરૂપ વર્ણકમાં લગવાનને દ્રીપસમાન, ત્રાણરૂપ, શરણરૂપ, આશ્રયરૂપ અને આધારરૂપ, જણાવેલા છે. તેને લગતા મૂળ પાઠ "દીવા, તાણું, સરણું ગઇ, પઇદા" આ પ્રકારના છે. મૂર્તિપુજક સંપ્રદાયના લાેકામાં આ પાઠના પ્રચાર નથી પણ સ્થાનકવાસી સંપ્રદાયના લાેકામાં આના પ્રચાર છે.

'દીવા ' વગેરે શખ્દા પ્રથમાવિલક્તિવાળા છે પણ તેમને અધાને છક્કી વિલક્તિવાળા કરીને પ્રસ્તુત સ્તુતિમાં યાજવાના છે.

### જિતાવનાર

૪૧ શક્રસ્તવમાં વા ભ્રગવાનના પરિચય આપતા વર્ણું કમાં ધણા પાઠભેદા માલ્મ પડે છે. કેટલેક સ્થળે 'જિણું' પછી 'જાવય' શબ્દ આવે છે ત્યારે ક્યાંય ક્યાંય 'જાવય' ને બદલે 'જાણય' પદ દેખાય છે. વિશેષ વિચાર કરતાં 'જાણય' ને બદલે 'જાવય' પાઠ વધારે સુસંગત છે. 'તિબાણું તારયાણું" વગેરે વિશેષણા જોતાં 'જાવયાણું' પાઠ જ બરાબર છે.

આ ઉપરાંત એ શક્રસ્તવમાં ખીજા અનેક પાદેલેદાે છે.

### શરીરની ઉંચાઈ

૪૨ લગવાનના શરીરનું વર્ષુ ન જેતાં એમ માલૂમ પડે છે કે તેઓ ગૃહસ્થાશ્રમમાં વિશેષે કરીને વ્યાયામપ્રિય હશે. શરીરની મજખૂતાઇ અને સુડાળપણું લાવવામાં વ્યાયામ એ મુખ્ય કારણ છે. જૈન સુત્રામાં ઠેકઠેકાણું વ્યાયામની પદ્ધતિના વર્ષું ને તે આવેજ છે. કલ્પસૂત્રમાં લગવાન મહાવીરના પિતા રાજા સિદ્ધાર્થના અખાડા પ્રસિદ્ધ છે. લગવાનના મલાશય અને જઠરનું જે વર્ષુન કરેલું છે, તે તેમની મિતાહારિતા અને પશ્યચારિતાને સૂચવે છે. ખાનપાનના આચારા વર્ષુવતાં જૈન સુત્રામાં ખાનપાનનાં પ્રમાણ વિષે ખૂબ ભાર મૂકવામાં આવ્યો છે.

## **ધાસ સુગ**'ધી

૪૩ યાૈગી જ્યારે યાેગની સાધના પૂરી કરે છે, શરીર મન અને વચન ઉપર પૂરેપૂરા કાષ્ટ્ર મેળવે છે ત્યારે તેનાં શરીરમાં લાવણ્ય, સ્કૂર્તિ, અને તેજ વધુ ને વધુ પ્રમાણમાં પ્રકટે છે. ઉપરાંત કેટલીક ખીજી શક્તિઓના પણ તેમાં આવિર્ભાવ થાય છે. પાતંજલ-યાેગસ્ત્રના વિભૂતિપાદમાં જે વિભૂતિઓ વર્ણવેલી છે, તે બધા

ખરા યાેગીને સુલભ હાેય છે. ભગવાન મહાવીરના શરીરનું વર્જુન તેમની યાેગલબ્ધિને અનુરૂપ છે. છતાં ભક્તિમંત પ્રશંસકા તાે તે વર્જુનમાં ભક્તિને ભેળવ્યા વિના રહી શકે નહિ.

## ધાળા વાળવાળી

૪૪ પાંપણમાં એકાદ ધોળા વાળ વર્ણવવાનું કારણ સમજાતું નથી. કદાચ એ વિશેષ ગાંભીર્ય, સ્થિરતા અને વૃદ્ધત્વસૂચક હોય.

## નિમ'ળ દાંત

૪૫ ભગવાનના દાંતનું વર્જુન વાંચતાં આપણે તેમના દાંતાની શુક્ષિના ખ્યાલ મેળવી શકીએ છીએ. કેવળી થયા પછી ભગવાન નિયત આહારી રહ્યા છે. આહારને જે નિયત લેતા હાેય તેના દાંતા આવા શુક્ષ અને નિર્મળ ત્યારે જ રહી શકે જ્યારે તે દાંતા તરફ ખેદરકાર ન રહે. કાેઇ છૂમ તર કે અતિશય માત્ર કહેવાથી દાંતાની શુક્ષિ થઇ જતી નથી. એ તાે, સંયમસાધન, શરીરની વિશેષસંયમપૂર્વક કાળજી, આહારનું પ્રમાણ, સ્વાદે દ્રિયના જય, અજી- હાેના અભાવ અને શરીરગત રક્તકણાેની વિદ્યુચ્છક્તિ ઉપર નિર્ભર છે.

ભગવાનના અતુયાયી આપણે, વધારે તેા નહિ પણ તેમની દંતશુદ્ધિ જેટલુંય તેમનું અતુકરણ કરીએ તેાય બસ છે.

## દાહી મું છ

૪૬ ગૃહરથાશ્રમમાં તો ભગવાન ક્ષૌર કરાવતા જ હશે, એથી તે સ્થિતિમાં તેમની દાઢીમૂં અભરાખર વ્યવસ્થિત અને સુવિભક્ત રહે તે સ્વાભાવિક છે, પણ પછી ભગવાન સંયમી થઇ હુંચિતકેશ થયા ત્યારથી તેમની દાઢીમૂં અભરાખર વ્યવસ્થિત રહી હશે કે કેમ એ એક પ્રશ્ન છે. ભક્તિમાંત લોકા એમની ટેવ પ્રમાણે પાતાના ભજનીયનું સર્વ કાંઈ સર્વ રીતે અને સર્વ કાળે સારું જ જોવા ઇચ્છે છે, એ ઇચ્છાને વશ થઇ તેઓ શરીરપ્રકૃતિના અચળ

નિયમ વીસરી જતા લાગે છે. આ સત્રની દાઢીમૂં છની વર્ણ-નામાં પણ કાંઈ આવેા ભાસ જણાય છે. વાળાના વારંવાર લાચ થયા પછી તેમની ઊગણી વ્યવસ્થિત રહે એ ખનવા જેવું ખરૂં ? દીક્ષા લીધા પછી ખાર વર્ષ સુધી તેા ભગવાને તપ જ કર્યા કર્યું છે, તે દરમિયાન તેમણે પાતાના વાળાના ક્ષાય તા કર્યોજ હશેને ? ખાર ખાર કે કદાચ તેથીય વધારે ક્ષાચ થયા પછી વાળાની ગાભા ટકા શકે ખરી ? એ જ પ્રમાણે તેમના નખો પણ વધી જતા હોઇ શાભા-હીન થઇ જતા હશે. વાળા તા લંચીને ઉખાડી શકાય પણ નખાનં શું થાય ? ભગવાનને મન કે કાેઇ પણ આત્મલક્ષીને મન વાળ કે નખની શાભા લેશ પણ મહત્ત્વની નથી પણ ભક્તજનાને તેમના અવ્યવસ્થિત વાળ કે વધી ગયેલા નખા જોવા ગમતા નથી. વ્યવ-સ્થિત વાળ કે નખાની શાભાને શાભા માનનારા અને તે જ રીતે ટેવાએલી સ્થૂલ દષ્ટિવાળા ભક્તજના હવે કરે શું ? શરીરના સ્વભાવ તા તેઓ ખદલી શકતા નથી. શરીરના નિયમ પ્રમાણે નખાે તા વધ્યાજ કરવાના અને વાળા પણ વય પ્રમાણે શાભાહીન થવાના. પરંતુ ભક્તની ભક્તિભીની આંખ આ બધું સાંખી શકે ખરી? નહિ. તેથી જ તેણે કહી દીધું કે ભગવાનના વાળ અને નખની શાભા દેવાધીન છે અર્થાત ભગવાનના વાળ અને નખની કાયમી શાભા દેવા ટકાવી રાખે છે—વાળા કે નખા અવ્યવસ્થિત ન થાય તે માટે દેવા બરાબર ધ્યાન રાખે છે. શરીર તાે ભગવાનનું માનવી છે અને તેના સ્વ<mark>ભાવ પ</mark>ણ માનવી છે; આ બધું હેાવા છતાં ભક્ત-દર્ષ્ટિ તેમાં વચ્ચે દેવાને લાવી ભગવાનની ભક્તિ માટે ઊજમાળ થતી હોય તાે ભક્ષે થાય.

#### શ્રીવત્સ

૪૭ શ્રીવત્સના અર્થ આપતાં આચાર્ય હેમચંદ્ર કહે છે કે " श्रिया युक्तो वत्सो वक्षोऽनेन श्रीवत्सः रोमावर्तविशेषः" કાંડ २, શ્લોક ૧૩૬, અભિધાનચિંતામણિ. રંવાટાના એક ખાસ પ્રકારના વળાકા તે શ્રીવત્સ. જેની અતીમાં એ વિશિષ્ટ પ્રકારના રંવાટાના વળાકા હોય તે સુલક્ષણા કહેવાય એવા લોકવાદ છે. શ્રીવત્સવાળી આતી હોવાને લીધે કૃષ્ણનું એક નામ શ્રીવત્સ પણ છે. 'વત્સ'ના અર્થ 'વક્ષ-અતી' થાય છે. જેને લીધે અતી શાભાવાળી થાય તે શ્રીવત્સ. જે જે જિનબિંબા વર્તમાનમાં દેખાય છે તે બધાની અતીના બરાબર મધ્ય ભાગમાં લંબચારસ જેવું એક ઉપસેલું નિશાન દેખાય છે અને એને 'શ્રીવત્સ' કહેવામાં આવે છે. એ નિશાન કાઈ ઉપસેલા હાડકાની રમૃતિ કરાવે છે, ત્યારે 'શ્રીવત્સ' તો રંવાટાના ખાસ પ્રકારના વળાકા છે એ ધ્યાન દેવા જેવી વાત છે.

#### મધ્ય ભાગ

૪૮ ભગવાનના શરીરના મધ્ય ભાગને મુસલ જેવા વર્ષુ વેલા છે. મુસલ-સાંબેલું–ના મધ્ય ભાગ-જેને પકડીને ખંડાય છે તે ભાગ પાતળા હાય છે. આમાં ભગવાનના શરીરના મધ્ય ભાગ તેવા પાતળા કહેવાના આશય જણાય છે. મધ્ય ભાગ પછી તરતજ કટી-ભાગનું વર્ષ્યુન છે, તેથી મધ્ય ભાગ અને કટી બન્ને જીદાં છે એ ન વિસરાય.

## એક હજાર આઠ સુલક્ષણા

૪૯ ઉત્તમ પુરુષના શરીરમાં એક હજાર ને આઠ શુભતમ લક્ષણો હોય છે એ હકીકત જૈન પ્રંથામાં વારંવાર આવે છે. પણ તે લક્ષણો કયાં કયાં છે એ સંબંધી વીગતવાર હકીકત કયાંય નજરે ચડતી નથી. હાથમાં ચંદ્ર, સૂર્ય, શંખ,ચક્ર, સ્વસ્તિક વગેરેની જેવી રેખાઓ હાય અને પગમાં પર્વત નગર મગર સાગર ચક્ર વગેરેની જેવી રેખાઓ હાય—એ બધાં શારીરિક સુલક્ષણો છે. ૧૦૦૮ અને ૧૦૮ ની સંખ્યા ઘણા સંપ્રદાયવાળાને તેમ જૈન લોકોને વિશેષ પ્રિય છે એનું કારણ શોધવા જેવું છે.

#### આસ્ત્રવ

પ૦ વિશ્વ, રાષ્ટ્ર, સમાજ કે વ્યક્તિ–એ ચારેનાં શરીર કે મન-ને દૂલવનારી પ્રવૃત્તિનું નામ આસ્ત્રવ. જે પ્રવૃત્તિથી વિશ્વની શાંતિમાં ખલેલ પહેાંચે, જે પ્રવૃત્તિથી રાષ્ટ્રની શાંતિ ભયમાં આવી પહે, જે પ્રવૃત્તિથી સમાજની શાંતિને જોખમ પહેાંચે અને જે પ્રવૃત્તિથી વ્યક્તિ વ્યક્તિની શાંતિના લાેપ થાય તે પ્રવૃત્તિનું નામ આસ્ત્રવ.

## અકિંચન

૫૧ જેમની પાસે કિંચન-કાંઇ-નથી તે અકિંચન, આવા અફિં-ચતા એ પ્રકારના હાય છે. એક તાે અચ્છિક અકિંચન અને બીજા એાધ અકિંચન. એાધ અકિંચના પાતાના વૃત્તિને શાધ્યા વિના માત્ર આવેગ કે દેખાદેખીથી અકિંચનપણું માણે છે, એથી તેઓ અકિંચના દેખાવા છતાં પાેતાની અને પરની સમાધિમાં વિઘ્રરૂપ બને છે. તેમ-નામાં તૃષ્ણા કામ લોભ કષ્યો અહંકાર વગેરે વૃત્તિઓ પડેલી હોય છે. તેમાંની એક રૃત્તિને પણ તે એાધ અકિંચનાે વિવેક ન હાેવાને કારણે દાખી શકતા નથી, ઉલટું તે વૃત્તિઓના તેઓ દાસ બનેલા હૈાય છે. એથી એાધ અકિંચનાેનાે માેટા ભાગ સમાજ, રાષ્ટ્ર, વિશ્વ કે વ્યક્તિની શાંતિને હાનિ પહેાંચાડનારા થાય છે. જેઓ પાતાની વૃત્તિને તપાસી તાવીને અને પાતાનાં ખળ સામ<sup>દ્યુ</sup> અને મર્યાદા વગેરેને અરાખર સમજીને ઇચ્છાપૂર્વક અકિંચનપણું સ્વીકારે છે. તેઓ ઐચ્છિક અકિંચના છે. આવા જ અકિંચના પાતાના વિકાસ સાધા શકે છે અને વ્યક્તિ સમાજ રાષ્ટ્ર કે વિશ્વની શાંતિમાં પાતાના કાળા તેાંધાવી શકે છે. ભગવાન મહાવીર આ જાતના અકિંચન હતા, પણ એાધ અકિંચન ન હતા. સંસારના પ્રત્યેક પ્રાણી પાતાની અજ્ઞાનતાને લીધે દુઃખના પંક્રમાં કસાએલા છે. સંસારમાં અજ્ઞાન અને દુઃખની માત્રા એટલી બધી વધારે છે કે તેનાે એટલે સમસ્ત સંસારના સમગ્ર અજ્ઞાન અને સમત્ર દુઃખના સમૂળ નાશ, કાઇથી કાઇ પ્રકારે થઇ

શક્યો નથી, થઇ શકતા નથી અને હવે પછી થઇ શકશે કે કેમ એ પ્રશ્ન છે. આમ છતાંય જે મહાન આત્માઓનું હૃદય એ દુઃખ-પરંપરાને જોતાંજ કકળી ઊઠે છે, તેઓ તે દુઃખના સાધનરુપે કદી પણ ખનતા નથી અને એવા સાધનસૂત ન થવા માટેજ તેઓ ઐચ્છિક ગરીખીને સ્વીકારે છે. અચ્છિક ગરીખીને વરેલાજ મહાતુ- ભાવા ખરા અકિંચન છે.

## શ્રમણુટ ંદમાં પરિવર્ત ન કરનાર

પર આ અર્થ માટે મૂળ સુત્રમાં 'समणगविंदपरिअदृए' શખ્દ આવેલા છે. ટીકાકાર 'પરિઅદુએ'નું સંસ્કૃત રૂપાંતર 'પરિવર્તક' આપે છે. શ્રમણ સંસ્કૃતિમાં ભગવાને જે ક્રાંતિ કરેલી છે તેને આ વિશેષણ ખરાખર બંધખેસતું છે. પાર્શ્વનાથ ભગવાનની પરંપરામાં જે શૈથિલ્ય પેઠેલું, તેને દૂર કરવા અને શ્રમણ સંસ્કૃતિનું તેજ વધારવા ભગવંતે ચાર યમના પાંચ યમ કરેલા, પાતાની જીવનચર્યામાં અચેલકત્વ ઉપર વધારે ભાર મૂકેલા અને કેટલીક સામાજિક હિંસા-ઓને દૂર કરવા તેમણે જાતિવાદને દૂર કરી ગુણવાદને અગ્રસ્થાને સ્થાપેલા, તેમજ સ્ત્રીઓ અને પછાત ગણાતા લોકોને ઊંચે ચડાવચા તેમને પાતાના તીર્થમાં સારું સ્થાન આપેલું. ભગવંતનું આ 'પરિવર્ત્તક' વિશેષણ આ બધા ભાવને ખરાખર સ્ત્રિયત કરે છે. ટીકાકાર તા 'પરિવર્તક'ના અર્થ 'વૃદ્ધિકારી' બતાવે છે પણ એ અર્થ વ્યુત્પત્તિની દ્રષ્ટિએ સંગત છે કે કેમ એ વિચારવા જેવું છે.

### ચાત્રીશ અતિશયા

પર સમવાયાંગ સૂત્રમાં ચાત્રીશ ખુદ્ધાતિશેષા આ પ્રમાણે જણાવેલા છેઃ ૧ કેશ દાઢીમૃં છ રુંવાડાં અને નખ એ બધાં ન વધે. ર કાયા નિરાગી અને પવિત્ર રહે. ર માંસ અને લાહી ગાેક્ષીર જેવું ધાળું હાેય. ૪ શ્વાસાચ્છ્વાસ પદ્મગંધી. પ ફક્ત ચર્મચક્ષુવાળા

ન જોઇ શકે તે રીતે આહાર અને નિહાર પ્રચ્છન્ન રહે. ૬ પ્રકાશ-વાળું ચક્ર. ૭ પ્રકાશવાળું છત્ર. ૮ પ્રકાશવાળાં ધાળાં ચામરા. ૯ ચ્યાકાશ જેવું સ્વચ્છ સ્ફટિકમય અને પાદપીઠ સહિત સિંહાસન. ૧૦ ઘણાે ઉંચાે ઇંદ્રધ્વજ (આ ચક્ર વગેરે બધું ભગવાનની આગળ ચ્માગળ ચાલે). ૧૧ જયાં જ્યાં અરિહંત ભગવંતા ઊભા રહે કે ખેસે ત્યાં યક્ષદેવા અશાકવૃક્ષને તત્કાળ નીપજાવે. ૧૨ મસ્તકના પાછળના ભાગમાં તેજોમંડળ-ભામંડળ. ૧૩ ભગવાન જ્યાં ચાલે તે સસાગ સરખાે સપાટ ખના જાય. ૧૪ રસ્તામાં આવતા કાંટા ઊંધા 'વળા જાય. ૧૫ ઋતુઓ બધી નિયમિત અવિપરીત-રહે. ૧૬ સગધી શીતળ અને ઢંડા વાયુ વડે યોજનપરિમિત ભૂભાગ સાફ થઈ જાય. ૧૭ તે ભૂભાગની ધૂળ બેસી જાય તે પ્રકારે તેના ઉપર મેઘના છંટકાવ થાય. ૧૮ પાંચે રંગનાં સુગંધી કૂલોની ઢોંચણ ઢીંચણ જેટલી ભરચક વૃષ્ટિ થાય. ૧૯ નહિ ગમતા શબ્દો સ્પર્શી અને રસો રુપા અને ગંધા દૂર થઇ જાય. ૨૦ મનગમતા શબ્દાે ૨૫ર્શા રસા રૂપા અને ગંધોના પ્રાદુર્ભાવ થાય. ૨૧ યાજન સુધી સંભળાય તે રીતે ભગવાનના સ્વર નીકળે. ૨૨ ભગવાનની દેશના અર્ધમાગધી ભાષામાં થાય. ૨૩ ભગવાન દેશના તા અર્ધમાગધી ભાષામાં કરે છતાં તેમને સાંભળવા આવેલા ખધા આર્યો અનાર્યો વગેરે તેમને સમજ શકે. ૨૪ પરસ્પર વૈરવાળા દેવાે અસુરા રાક્ષસા વગેરે ભગ-વાનની પાસે ઉપશાંત થાય. ૨૫ અન્યતીર્થિકા પણ ભગવાનને નમ-રકાર કરે. ૨૬ તેએા ભગવાનની પાસે આવતાં નિરુત્તર થઇ જાય. ૨૭ જે બાજી ભગવાન વિહાર કરે તે તરફમાં આજીબાજી પચ્ચીશ પચ્ચીશ યોજન સુધી ઈતિ ન થાય. ૨૮ મરકી ન થાય. ૨૯ સ્વચક્રનાે ભય ન રહે. ૩૦ પરચક્રનાે ભય ન રહે. ૩૧ અતિવૃષ્ટિ ન થાય. ૩૨ અનાવૃષ્ટિ ન થાય. ૩૩ દુકાળ ન પહે અને ૩૪ જે રાેગા ચાલતા હાેય તે પણ જલદીજ શમી જાય.

વૈદિક પરંપરાએ અને ભાૈહ પરંપરાએ પણ પાતપાતાના તે તે પ્રવર્તકા માટે આવા આવા વા આથીય વધારે અદ્દસુતતાવાળા અતિશયા નાંધેલા છે, એ ભૂલવું ન જોઇએ.

આ અતિશયોની ગણનામાં શાસ્ત્રીય એકવાક્યતા જણાતી નથી, તેથી પ્રવચનસારાહારમાં અને અભિધાનચિંતામણિમાં વળી આ અતિશયા વધઘટ કરીને ખીજી રીતે ખતાવેલા છે. તેમાં જે ભેદ છે તે આ પ્રમાણે છેઃ યોજનપ્રમાણ ભુભાગમાં ત્રણ જગતના જનસમુદાય માઇ શકે. ભગવાન એકમુખી છતાં ચતુર્મુખ હાલા જેવા ભાસે. મણિક ચનમય નવ કમળાની રચના થાય. શુભ શકુના થાય. વૃક્ષો પ્રણામ કરે અને દુંદુભીએ વાગે (પ્રવચનસા૦). ભગવાનની આજુબાજુ ચારે પ્રકારના દેવા ક્રોડની સંખ્યામાં રહ્યા કરે. ત્રણ ગઢની રચના થાય ( અભિધાનચિંતા૦ ). આમાંના કેટ-લાક અતિશયે৷ જન્મથી હોય છે, કેટલાક કર્મક્ષયથી ઉપજેલા હોય છે અને કેટલાક દેવાએ બનાવેલા હોય છે, એવા વિભાગ ટીકાકારાએ ખતાવેલા છે. ભગવાન અને ગાશાલકના પ્રસંગ, ભગવાન અને જમાલિના પ્રસંગ, ભગવાન અને ગાંગેયના પ્રસંગ, ભગવાન અને મોમિલના પ્રસંગ, ભગવાનના સમસમયી અને પાર્શ્વર્તી કોણિક તથા હ્રહ્લવિહલ્લ વચ્ચે યુદ્ધના પ્રસંગ, ભગવાનના શરીરમાં રાગનું થવું વગેરે વગેરે, ભગવાનના જીવનપ્રસંગા જોતાં આ વધું ભક્તજનાનું ભક્તિપ્રદર્શન ભાસે છે. ભગવાનના પુષ્યપ્રકર્ષ અપરિમિત હતા એ ખરૂં. પણ તેનું આ રીતે માપ કેમ નીકળી શકે ? ખરૂં કહીએ તા એમના પ્રણ્યપ્રકર્ષનું માપ કાઢવાની ભાષા જ આપણી પાસે નથી. ઉપર જે માપ કાઢી ખતાવ્યું છે તે તેા કવિની ભાષા છે. ભલે કદાચ એવી ભાષાથી ભક્તોની ભક્તિ વધે અને ભગવાનના ગુણાનુરામ તરક ઢળે. પણ એવી ભાષાથી કાઈ વિવેકી જન ભગવાનના સ્વરૂપ મંખંધી ભૂલાવામાં ન પડે, માટે જ આચાર્ય સમંતભદ્ર જણાવે છે કે–

## देवागम-नभोयानचामरादिविभूतयः । मायाविष्वपि दश्यन्ते नातस्त्वमसि नो महान् ॥

અર્થાત્-ઇદ્રજ્ળ કરી ખતાવનારા, પાતાની પાસે દેવા આવે છે એવું ખતાવી શકે છે અને ચામર વગેરેને અહ્દર રાખી ખતાવે છે. હે ભગવન્! અમારે મન તું, તારી પાસે દેવા આવે છે તેથી માટા નથી પણ તારૂં વીતરાગપણું જ તારી મહત્તાનું ખરૂં કારણ છે એમ હું માનું છું. વચનના પાંત્રીશ ગુણ

૫૪ " સત્યવચનના પાંત્રીશ અતિશયાે જણાવેલા છે " એમ સમવાયાંગસૂત્રમાં મૂળમાં લખેલું છે. એ માટે મૂળમાં " पणतीसं सच्च क्यणाइसेसा पण्णता '' એવું વચન છે પણ એ પાંત્રીશ અતિશયા કયા કયા છે ? એ ભાખત મૂળમાં કશોય જણાવેલું નથી. મૂળના એ વચનની ટીકા કરતાં આચાર્ય શ્રી અભયદેવ જણાવે છે કે– " સત્યવચનના આ અતિશયે৷ આગમમાં દીઠામાં આવ્યા નથી પણ શ્રંથાંતરમાં નેાંધેલા છે. " [ " सत्यवचनातिशया आगमे न दद्याः एते तु प्रन्थान्तरदृष्टाः संभाविताः '' सभवायांग शक्ता ५. ६३ ] शक्ता-કારના આ ઉલ્લેખ ઉપરથી ' આ અતિશયે৷ આગમિક છે કે નહિ ?' એવા પ્રશ્ન જરૂર ઉડી શકે છે. એના સમાધાનનું આ સ્થાન નથી પણ એ વસ્ત્ર વિચારણીય તેા ખરી જ. ટીકાકારે એ પાંત્રીશ અતિ-શયા આ પ્રમાણે બતાવેલા છેઃ ૧ સંસ્કારિતા. ૨ ઉદ્યત્તતા. ૩ ઉપ-ચારાપેતતા, ૪ ગાંભીર્ય, ૫ ૫ડછંદાે ૫ડવાે, ૬ સરળતા, ૭ સંગીતયુ-કતતા, ૮ મહાર્થતા, ૯ પૂર્વાપર અવિરાધ, ૧૦ શિષ્ટતા, ૧૧ અસંદિગ્ધતા, ૧૨ અખંડનીયતા, ૧૩ હૃદયંગમતા, ૧૪ દેશ અને કાળનું અનુસરણ, ૧૫ તત્ત્વાનુરુપતા. ૧૬ અતિવિસ્તર અને અમંબદ અધિકાર રહિતતા, ૧૭ પદેાની પરસ્પર સાપેક્ષતા, ૧૮ અભિજાતતા, ૧૯ અતિસ્તિગ્ધ મધુરતા, ૨૦ પરમર્મના અપ્રકાશ, ૨૧ અર્થ અને ધર્મ સાથેના સંબંધ, ૨૨ ઔદાર્ય, ૨૩ પરનિંદા અને સ્વપ્રશંસાના

અભાવ, ૨૪ પ્રશસ્યતા, ૨૫ વ્યાકરણનાે અવિરાધ, ૨૬ સતત કુત્હલ જનકતા, ૨૭ અદ્ભુતતા, ૨૮ અતિવિલં ખરહિતતા, ૨૯ વિલ્લેપ વહેમ વગેરે દૂપણનું ન હાેતું, ૩૦ હકીકતાેની નવીનતા, ૩૧ ખાસ પ્રકારની વિશેષતા, ૩૨ વર્ણ પદ અને વાક્યાેની ઘટના, ૩૩ સાહસયુક્તતા, ૩૪ અખેદ અને ૩૫ વિવક્ષિત અર્થની સિહ્લિ.

### ચ્યાકારાગત છત્ર વગેરે

પપ સમવાયાંગના મૂળમાં 'આકાશગત' અર્થના સૂચક ' આગાસગ ' શખ્દ આપેલા છે. તેના અર્થ કરતાં ટીકાકાર લખે के के—" तथा ' आगासग'ति आकाशगतं व्योमवर्ति आकाशकं वा प्रका-शकम् इत्यर्थः × × × एवम् आकाशगं छत्रं छत्रत्रयम् × × × आकाशके प्रकाशके श्वेतवरचामरे × आगासफालिहामयं ति आकाशमित यद अत्यन्तम् अच्छम् स्फटिकम् तन्मयं सिंहासनम् × ' आगासगओ 'त्ति आकाशगतोऽ-त्यर्थ तुङ्ग इत्यर्थः " — ( પૃ. ६૧ ). ટીકાકારના કહેવા પ્રમાણે ' આગાસગ ' શબ્દના ત્રણ અર્થી થયા. એક તા પ્રકાશક–પ્રકાશ **ગ્યા**પતું–ચમકતું, ખીજો ઘણું ઉચું અને ત્રીજો વ્યામમાં રહેતું–અહર રહેતું. આ ત્રણ અર્થામાંથી અહીં જે અર્થ સંગત થઇ શકે તેમ હોય **અને** સ્વાભાવિક જેવા લાગતા હાય તે લેવા વધારે વ્યાજખી છે. એકલા 'અહર' અર્થ જ લેવાના હોત તા ટીકાકાર એ એક જ અર્થાનું સમર્થન ન કરતાં ત્રણ અર્થી શામાટે ખતાવત ? વળી, મૂળમાં 'छत्तं' એવું એકવચન છે છતાં ટીકાકાર તેના અર્થ 'ત્રણ છત્ર ' કરે છે. 'ત્રણ છત્ર' જ અર્થ હોત તેા 'ચામરાએા' (ચામરા)ની પેઠે મૂળકાર જ 'છત્તં' ને બદલે 'છત્તાइં' લખી શકત. પણ મૂળમાં 'છત્તં' એ એકવચન છે માટે ટીકાકારના અર્થ સ્વીકારતાં જરૂર વિચાર કરવાે ઘટે.

#### આગળ બે'ચાતાે

પક 'ધર્મ'ધ્વજ'ને દેવા ખેં એ છે એના ઉલ્લેખ ઉવવાઇય

सूत्रमां छे. " धम्मज्झएणं पुरक्षो पकिंदुज्जमाणेणं । 'पकिंदुज्जमाणेणं' ति देवैः प्रकृष्यमाणेन इति " — ( पृ॰ २१-२२ ) धम ध्वल्यनी पेठें छत्र याभर वजेरे पण हेवे। धरी राभता હशे એટલે એ બધું तद्दन अद्धर—निराधार—याले छे એમ ते। डेम डढेवाय ? आयार्थ हेमयंद्र तो डढे छे डे रत्नमय ध्वल वजेरे अधुं अद्धर याले छे.

खे धर्मचकं चमराः सपादपीठं मृगेन्द्रासनमुज्ज्वलं च । छत्रत्रयं रत्नमयध्वजोंऽह्नियासे च चामीकरपङ्कजानि ॥ (अलिधान्यिताभिषु अंऽ १ क्षं १क्षे० ११)

## ચૌદ હજાર શ્રમણા

પહ ભગવાનના વિહારના આ બધા વર્ષુંક ટીકાકારની ભલા-મહ્યુ પ્રમાણે ઉવવાઇય સૂત્રમાંથી લીધેલા છે. ઉવવાઇય સૂત્રના મૂળમાં "चउदसहिं समणसाहस्सीहिं छत्तीसःए अजिआसाहस्सीहिं" એ પાઠ તા છે, પરંતુ ટીકાકારે એ સંબંધે કશી હડીકત લખી નથી એ જરૂર વિચારવા જેવું તા ખરુંજ. અને એમ છે માટે ઉવવાઇય સૂત્રના સંપાદકે મૂળના એ પાઠને ( ) આવા નિશાનમાં મૂકેલા છે અને તે ઉપર "એ વચન વ્યાખ્યાનુગામા નથી" એવું ટિપ્પણ કરેલું છે. ટીકાકાર અને ટિપ્પણકારનું વલણ એ મૂળ પાઠ સંબંધે સંદેહ ઉપજાવે એવું જણાય છે અર્થાત્ ભગવાન વિહાર કરતા હશે ત્યારે દરેક ઠેકાણે તેમની સાથે ચૌદ હજાર સાધુઓ અને છત્રીશ હજાર સાધ્વીઓ હમેશાં રહેતાંજ હશે એ નક્કી ન કહી શકાય પણ એ વચન ઉપરથી તેમના શ્રમણ શ્રમણીના પરિવારનું માપ તો જાણી શકાય.

## ઘણા લાકા

૫૮ કાઇ પરિવર્તનકારી કે સંશાધક વક્તા આવે ત્યારે સંપ્ર-દાયના ભેદભાવ વિના દરેક પ્રજા તેને સાંભળવા ઇચ્છે છે એવું લાકમાનસ આજે પણ છે, તા પહેલાં પણ એવું જ હાય એમાં શા નવાઇ ?

### ઉગ્રા

પ૯ ઉત્ર ભાગ રાજન્ય ક્ષત્રિય ભટ યાેધ મલ્લિકિ લિચ્છવિ વગેરે, તે સમયના પ્રસિદ્ધ પ્રસિદ્ધ રાજવંશાનાં ખાસ વિશેષ નામા છે એ ધ્યાનમાં રાખવાનું છે, અર્થાત્ ભટા એટલે સુભટા, યાેધા એટલે યુદ્ધ કરનારાઓ, એવા તે નામાેના અર્થ બરાબર નથી.

### ેકેટલાક **ે**કેટલાક

૬૦ સભા સમિતિઓમાં જનારાના માનસનું આબેદ્દ્રય ચિત્રણઆ કંડિકામાં છે.

# **બલિકર્મ**

ક્ષ કાઇ ગૃહસ્થ જ્ઞાની પાસે ધર્મ સાંભળવા જય કે રાજદ-રભારમાં જાય ત્યારે 'ભલિકમેં' કરીને જાય–એવા અનેક ઉલ્લેખા જૈન આગમામાં વિદ્યમાન છે. પણ એ 'ભલિકમેં' શું છે ? તે સંબંધા સ્પષ્ટ માહિતી મળતી નથી. 'પાતપાતાના ગૃહદેવા પાસે ભલિ ચડાવવી–નિવેદ ધરવું–ભેટ ધરવી' એવા બલિકમેંના અર્થ ટીકાકારે આપેલા છે. ('' कृतं ≢लिकर्म स्वगृहदेवतानां यैः ते तथा"–ઉવવા⊍ય પૃ. પ૯) આમાં 'ગૃહદેવતા' કાેેે અને તેનું શું સ્વરુપ-એ પ્રક્ષ ઊભા રહે છે.

# કહ્યું કે

કર ભગવાનની ધર્મસંશોધક દેશના જે અહીં જણાવેલી છે તેનું મૂળ ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રનાં નીચેનાં પદ્યોમાં છેઃ

- (१) जे पावकम्मेहि धणं मणुस्सा समाययंति अमितं गहाय । पहाय ते पास पयष्टिए नरे वैराणुबद्धा नरयं उवेंति ॥२॥
- (२) वित्तेण ताणं न लभे पमते इमम्मि लोए अदुवा परत्थ ॥५॥

- (३) खिप्पं न सकेइ विवेगमेउं तम्हा समुट्राय पहाय कामे ॥१०॥
- (४) मुहुं मुहुं मोहगुणे जयंतं भणेगरूवा समणं चरंतं ।
  फासा फुसंति असमंजसं च ण तेसु भिक्ख् मणसा पउरसे !!१९!!
  -अध्ययन ४
- (५) सुवण्णरूपम्स य पव्वया भवे सिया हु केळाससमा असंख्या। नरस्स छद्धस्स न तेहि किंचि इच्छा हु आगाससमा अणंतया ॥४८॥ -अध्ययन ९

### સમવસરણ

ક ' सम्' અને ' અવ' ઉપસર્ગ પૂર્વક ' स- सरક वुं- જ वुं ' ધાતુમાંથી ' समवसरण,' શખદ ની પજેલા છે. ભગવાનના કે તેમના શિષ્યાના આગમનને સચવવા સત્રામાં અનેક ઠેકાણે ' समोसरइ' ક્રિયાપદ વપરાએલું છે. આજની ભાષામાં ' પધારવું ' ક્રિયાપદ જે ભાવને સ્ચવે છે તે ભાવ એ ' समोसरइ' ક્રિયાપદના જણાય છે. આ ઉપરથી ' સમવસરણ' ના પ્રથમ અર્થ ' પધારવું ' થાય. ખીજો અર્થ ' જીદા જીદા મતવાળાઓના મેળા ' થાય. ' વાદિઓનું સમા- સરણ' એ વાક્યમાં તે ખીજો અર્થ વપરાએલા છેઃ ( " चत्तारि वाइसमोसरणा ''—' वादिनः तीर्थिकाः समवसरन्ति अवतरन्ति एषु इति समवसरणानि—विविधमतमीलकाः ''—( स्थानांग पृ. २ ६७ – २ ६ ८ )

'સમવસરણ' તો ત્રીજો અર્થ રહેઠાણ-રહેવાનું સ્થાન-થાય છે. ('सनोसरणाइं'ति-समवसरणानि वसतयः × क्व मगवान् अवस्थितः इति जानीत-ભગવાન્ ક્યાં-કયા મકાનમાં-ઊતર્યા છે તે જાણા-ઉવવાઇય પૃ. ક૧) અને ચોથા અર્થ ત્રિગડું-સમવસરણની સ્થના-થાય છે. ઉક્ત ત્રણે અર્થા તદ્દન સાદા સ્વાભાવિક છે ત્યારે આ ચોથા અર્થ વિશેષ અલંકારવાળા છે. અહીં તો ત્રીજો 'રહેઠાણ' અર્થ બંધ ખેસે એમ છે.

### સૌધમ°

ક્૪ સૌધર્મ સ્વર્ગ અને સુધર્મા સભાના નામનાે નિર્દેશ બૌદ્ધ-શ્રાંથમાં પણ આવે છે. જુએા ભગવતીસૂત્રનાે મારાે અનુવાદ ભાગ ૨, પૃ. ૧૨૯–૧૩૦ ટિપ્પણ.

### હર્ધવાળા

૬૫ ચિત્તમાં ખરેખરા હર્ષના ઉદ્દેક થતાં શરીર ઉપર તે ઉદ્દે-કની જે અસર થાય છે તે, આ કંડિકામાં પ્રત્યક્ષવત્ વર્ણવેલી છે. અજર અમર

૬૬ આ સ્થળે સૂર્યાભદેવના મુખમાં શક્રસ્તવના આખાય પાઠ મૂકવામાં આવ્યા છે પણ તે સુપ્રસિદ્ધ હાવાને લીધે અહીં આપેલા નથી.

### ચિંતનસ્ પ

કળ એક જ ભાવતે ખતાવવા પર્યાયર પ અનેક શબ્દો મૂકવાની પહિત સુત્રોમાં પ્રચલિત છે, પ્રાચીન વૈદિક વા બૌદ શ્રંથામાંય તેવી વાક્યપદિત યોજાએલી છે. વિવક્ષિત ભાવ ઉપર વિશેષ ભાર ખતાવવા એક જ વાચ્ય માટે પણ અનેક શબ્દો મુકાતા હશે, પરંતુ ભાષામાં એવું ઠીક ન જણાયાથી આ અનુવાદમાં એ પદ્ધતિ સ્વીકારી નથી. ક્ષમકર

६८ टीકાકાર 'क्षभ'નे। અર્થ ' સંગતિ ' ખતાવે છે: (क्षमाय-×संगतत्वाय-રાયપસેણુધય પૃ. १०२)

# કહી સંભળાવા

કલ્ ભગવાન કેવળત્રાની છે એ હકીકત તેા સૂર્યાભદેવ જાણતે! જ હશે અર્થાત્ સૂર્યાભદેવ જેમને માેકલે છે એવા આભિયાેગિક દેવાનાં નામ ગાેત્રા ભગવાનના પ્યાન ખહાર નથી, છતાં અવધિત્રાન ધરાવતા સૂર્યાભ વિસુધ પાતાના આભિયાગિકાને એવી ભલામણ કરે છે કે તમા ભગવાનને તમારાં નામ ગાત્રા કહી સંભળાવા, તાે તે વંદનવિધિના એક તત્કાલિન પ્રકાર હશે.

# યુષ્ધા

૭૦ ભકતોનું અતિશય ભક્તિથી આવેગવાળું હૃદય એકવાર તેા કંઇ કંઇ કલ્પનાએ કરી બેસે છે અને પછી સ્વસ્થ થતાં તે કરેલી કલ્પનાએમાં પોતાનીજ ખુદ્ધિ જ્યારે વિસંવાદ ઊભા કરે છે ત્યારે તેનું નિરાકરણ કરવા વળા બીજી કેવી વિચિત્ર કલ્પનાએમાં કરવી પડે છે, તેના આ એક સારરૂપ નમ્ના નીચે પ્રવચનસારાહાર પૃ. ૧૦૭ માંથી અહીં ઊતારેલા છે:

" ભગવાનની સમવસરણભ્રુમિમાં દેવાે પુષ્પાની વૃષ્ટિ કરે છે એ તાે ખરું, પણ ત્યારે એ પુષ્પવાળી ભૂમિમાં જીવદયાપ્રધાન જીવન ગાળનારા સાધુએા બેસે શી રીતે ? પુષ્પા ઉપર સાધુએા બેસે તો તે ભિચારાં મૂગાં પુષ્પો કચરાય–દુઃખ પામે અને કાઇ પણ પ્રાણીને દુ:ખ ન દેવાના વ્રતવાળા સાધુઓ એ ગરીય પુષ્પોને દુલવે ખરા ? આના જવાબમાં કેટલાક કહે છે કે સમવસરણભ્રુમિમાં વરસેલાં પુષ્પો સજીવ જ હેાય છે એમ નથી. નિર્જીવ પણ હેાય છે એટલે તેમના ઉપર બેસવાથી તેમને દુઃખ થવાના સંભવ નથી. કૈટલાકાએ આપેલા આ ઉત્તર ખરા છે એમ પ્રવચનસારાહારના ટીકાકાર નથી માનતા. તેઓ તાે કહે છે કે ત્યાં વરસેલાં અધાય પ્રષ્પાે નિર્જીવ નથી હોતાં, સજીવ પણ હોય છે, ત્યારે હવે ત્યાં સાધુ-એાને ખેસવાનું કેમ થાય ? આ માટે વળી કાઈ બીજા બીજોજ જવાબ શોધી કાઢે છે કે જ્યાં જયાં સાધુએન બેસવાના હોય છે ત્યાં સજીવ પુષ્પોની વૃષ્ટિ નથી થતી પણ નિર્જવની થાય છે. પ્રસ્તુત ટીકાકારની નજરમાં તેમના આ ઉત્તર પણ બરાબર નથી. ટીકા-કાર કહે છે કે સમવસરણભૂમિમાં ખેસવા આવતા સાધુએ। કાંધ

લાકડાની પેઠે હાલ્યા ચાલ્યા વિના ખેસી જ રહે છે એમ નથી, તેઓ તો ત્યાં જાવઆવ પણ કરે છે, એટલે રસ્તામાં આવતાં સજીવ પુષ્પો કચરાવાનાં અને દુઃખી થવાનાં તેનું શું ? આ બધી હકીકત ધ્યાનમાં લઈ પ્રવચનસારો હારના ટીકાકાર એક તદ્દન વિલક્ષણ જવાય ઘડી કોઢે છે અને તે આ છેઃ સમવસરણભૂમિમાં વરસેલાં પૃષ્પો સજીવ હોય છે, એ વાત ખરી કિંતુ પરમકારુણિક તીર્થકર ભગવાનો એવા પ્રભાવ છે કે જેને લીધે તે પૃષ્પો કચરાતાં છતાં ય લેશ માત્ર ત્રાસ અનુભવતા નથી, ઉલટું જાણે તે પુષ્પો અમૃતરસથી સિંચાતાં હોય એવા આનંદ અનુભવે છે. અંતમાં ટીકાકાર કહે છે કે અમારો આ ઉત્તર યધાય ગીતાર્થ પુરુષોને સંમત છે." આ વિશે અનુવાદકના વિશેષ કહેવાના અધિકાર નથી, પણ યત્તમાં કામ આવતા પશુ યત્ત-મંત્રના પ્રભાવને લીધે લેશ પણ દુઃખી થતા નથી, એવી વૈદિક પરંપરાની દલીલ અહીં યાદ આવે છે. યધા સંપ્રદાયોમાં આવી આવી અમર્યાદ અદ્ભુત કલ્પનાએાથી ભક્તિમાર્ગ કેટલા યધા વિકૃત થયા છે એ કોની જાણમાં નથી ?

# વૈક્રિય સમુદ્દઘાત

૭૧ આ ક્રિયાનું વાસ્તિવિક સ્વરૂપ સમજાતું નથી. જૈન સૂત્રામાં આ વિશે માહિતી તો ધણી મળે છે પણ આ ક્રિયા અનુભવ બહારની થઇ જવાથી એ માહિતી શબ્દરપર્શ ઉપરાંત બીજું કશું બતાવી શકતી નથી. યાેગીએ પાતાનાં શરીરમાં ધારે એવા ફેરફાર કરી શકે છે એમ સંભળાય છે, તેમ દેવા પણ તેમને જ્યાં જ્યાં જતું હાેય તે તે સ્થાનને યાેગ્ય પાતાનાં શરીરા બનાવવામાં આ ક્રિયાના ઉપયાગ કરે છે એમ આગમવચન કહે છે. પાતંજલ યાંગશાસ્ત્ર પ્રસિદ્ધ 'નિર્માણકાય'ની ક્રિયા જેવી આ સમુદ્ધાતની ક્રિયા લાંગે છે અને તે એક પ્રકારની શક્તિરૂપ છે. આગમ તાે કહે છે કે

તે ક્રિયા માનવામાં પણ સંભવી શકે છે પણ તેને કેમ મેળવવી સિદ્ધ કરવી એ બાબત વિશેષ જણાવેલું નથી. ગરમ પ્રદેશના માનવ દંડા પ્રદેશમાં જાય ત્યારે તે પોતાના શરીર ઉપર ગરમ કપડાં પહેરે છે, એાઢે છે, તેમ દેવસૃષ્ટિમાં રહેનારા લાકા જ્યારે માનવસૃષ્ટિમાં આવે છે ત્યારે તેમને પાતાનાં શરીરની રચના બદલવી પડતી હશે એમ આગમવચન ઉપરથી લાગે છે. આ વિશે વિશેષ તર્ક જઇ શકતા નથી, તેમજ તેમ કરવાના અર્થાત્ શરીરપરિવર્તનના કારણ સંબંધે પણ કશું કહી શકાતું નથી.

# તે દેવાએ સંવર્તક વાયુની

૭૨ મૂળમાં આ સ્થળે વાળીઝૂડીને સાફ કરવા બાયત નીચેનું ઉદાહરણ મૂકેલું છે.

જેમ એક કાઈ ઝાડુવાળાના છાકરા હાય-તે જીવાન ખળવાન નિરાગી સ્થિર બાંધાના સાક્ષ્સ્ક્ની કળામાં સિહહસ્ત લાંબા અને સીધા હાથવાળા હાય, કૃદલું ૮પી જવું વગેરે ક્રિયામાં કુશળ હાય, અને વળી મેધાવી દક્ષ તથા વાગ્મી હાય, એવા તે છાકરા પાતાના હાથમાં એક માટી દંડસંપુચ્છની, શલાકાહસ્તકા કે વેલ્યુશલાકામયી અર્થાત્ એક માટી સાવરણી લઇ કાઇ રાજાના આંગણાને કે અંતઃપુરને ધીરે ધીરે સાક કરે વા દેવળને સભાને પરંબને આરામને કે ઉદ્યાનને વાળવા મંડે તેમ એ આભિયાગિક દેવાએ તે સંવર્ત ક વાયુ-દ્વારા એ ભૂમિભાગને વાળી ઝૂડીને સાક કર્યો. (માટા દાંડાવાળી સાવરણી તે દંડસંપુચ્છની. જેના હાથામાં સળાઓ જડેલી છે તે શલાકાહસ્તકા અને વાંસડાની સળાઓથી બનેલી સાવરણી તે વેલ્યુ-શલાકામયી – આ બધાં જીદી જીદી સાવરણીનાં નામા છે).

# સ્વચ્છ કર્યુ

૭૩ ૩૨ મી કંડિકા જાંએા.

### વાદળની રચના

૭૪ આ ઉપરથી એમ લાગે છે કે પાણી વરસાવવા માટે કૃત્રિમ વાદળાંની રચના પ્રાચીન સમયમાં થતી હશે. આ યુગના વૈદ્યાનિકા પણ એવી કાેઇ ચાેક્કસ ફળદ્રુપ શાધ પાછળ મંધ્યા છે ખરા.

### ગાજી ઉઠચા

૭૫ વધારેમાં વધારે દૂર ભાર યાજનથી આવનારા શબ્દ આપાંઆપ શ્રોત્રગ્રાહ્ય થઇ શકે છે પણ તેથી વધારે દૂરથી આવતા શબ્દ કાઇ બીજા સાધન વિના એની મેળે—આપાંઆપ—શ્રાત્રગ્રાહ્ય થઇ શકતા નથી. એવા શ્રોત્રે દ્રિયના વિષયને લગતા સાધારણ નિયમ જૈનશાસ્ત્રમાં છે. અહીં સૂર્યાભદેવનું વિમાન લાખ યાજનનું ખતાવેલું છે, તેમાંની સુધાષા ઘંટા યાજનના ધેરાવાવાળી છે, તે ઘંટા વગાલ્યા પછી તેના શબ્દના રહ્યુંકા લાખ યાજનના એ આખાય વિમાનમાં પહોંચી ગયાનું જણાવેલું છે; પણ એવું બને શી રીતે ? ઉપર્યુક્ત સાધારણ નિયમ પ્રમાણે તા બાર યાજન કરતાં વધારે છેટેથી આવતા શબ્દ કોઈ પણ બીજા સાધનના ઉપયાગ વિના એની મેળે શ્રાત્રગ્રાહ્ય થઈ શકતા નથી, તા પછી એ ઘંટાના રહ્યુંકા લાખ યાજન પ્રમાણવાળા વિમાનમાં બધે શી રીતે પહોંચી શક્યો હશે ? ટીકાકાર પાતે આવી શંકા ઉઠાવે છે અને તેનું સમાધાન આપતાં તે પાતે જ કહે છે કે એ તા બધું દેવના પ્રભાવથી બની શકે છે, માટે એ વિશે કાઇ તર્ક કે શંકાને અવકાશ નથી.

### સમજને

૭૬ જીઓ ટિપ્પણ ૬૦ મું. પૃથ્વીપરના લોકાે અને પૃથ્વીથી વિશેષ ઊંચે રહેતા દેવાે એ બન્નેના માનસમાં ઝાઝાે ફેર જણાતાે નથી.

### લાગી પડચા

૭૭ દેવા એક ફૂંક મારે ત્યાં એક તાે શું પણ એક સામટાં હજારા વિમાના ખડાં થઈ જાય એવાે દેવાની દિવ્યશક્તિના અજબ- ગજય પ્રભાવ વર્ષ્યું વેલાે છે અને ખીજી તરફ વળી માનવીના ક્રમ પ્રમાણે તે દેવાદારા વિમાનના વડતરની પ્રવૃત્તિ વર્ષ્યું વેલી છે. તો આ બધું વર્ષ્યુન, વર્ષ્યુનની ખાતર કવિસમયની દર્ષિને લક્ષ્યમાં લઇને કરેલું છે કે તેમાંથી ખીજાું કાંઇ સમજવાનું છે તે સમજ શકાતું નથી.

### દંતરાગ–ઉચ્ચ'તક

૭૮ આના અર્થ સમજાતા નથી, પણ ગળા જેવા રંગના તે કાઇ પદાર્થ હાવા જોઈએ એમ એના પ્રસંગ ઉપરથી જણાય છે. સગ'ધી

૭૯ હીરા પન્ના માતી કે મિણ વગેરે ઝવેરાતના ઊંચામાં ઊંચા પદાર્થો સૌ કોઈને પ્રત્યક્ષ છે, તેમાં પ્રકાશ તેજ અળકાટ કે અમુક ખાસ પ્રકારના રંગ વગેરે તા દેખામ છે, પરંતુ તેમાંના કાઈમાં કાઇ પ્રકારના ઉત્કટ ગંધ હાવાનું જાલ્યું નથી. ત્યારે દેવસૃષ્ટિના એ મિણુઓ વધુમાં વધુ સુગંધી હાય છે એ એક નવું જાલ્યા જેવું ખરું. પૃથ્વી ગંધવતી છે એ ખરી વાત, પણ મિણુઓના જેવા ગંધ અહીં વર્ણવેલા છે તેવા ઉત્કટતમ ગંધ, માનવીસૃષ્ટિના કાઇ પણ રથળમાં નીપજેલા કે નીપજતા મિણુઓમાં જણાતા નથી, એ ધ્યાનમાં રાખવા જેવું છે.

# કાેમળ કાેમળતર

૮૦ મિલ્એા જેવા પાષાલુમય પદાર્થ સુંવાળામાં સુંવાળા— અતિશય લીસા હાઇ શકે ખરા, પણ તે, રુ માખલુ કે શિરીષ જેવા નરમ હાવાનું કહેવામાં એ દિવ્ય મિલ્એાની અતિશય સુંવાળપ ખતાવવા મૂળકારે ઉપરની કંડિકામાં એ વર્લ્યન આપેલું હશે. ઘડા જેવક

૮૧ માેતીને ઘડા જેવડું કહેવામાં માેતીની વધારેમાં વધારે માેટાઇ ખતાવવા પુરતું આ વર્ણન હાેઈ શકે.

### અંતરંગ સભા

૮૨ સૂર્યાલદેવ પાતે ત્રણ સલાઓ રાખતા હતાઃ અંતરંગ સલા મધ્યમસલા અને બાહ્યસલા. કાંઇ રાજકર્તા, પોતાના વહીવ- ટની સુવ્યવસ્થા માટે સલાઓની જે જાતની યાજના કરે છે તે જાતની આ દેવસલાની યાજના છે. તીર્થકરાની પાસે આવવા સિવાય તે દેવાના બીજો શું વહીવટ છે ? અને એ સલાઓ શામાટે સ્થપાએલી છે ? તે વિશે કશી માહિતી મળતી નથી. અથવા સ્વર્ગમાં રતન વગેરેની ચારી, અનાચાર, દેવીઓનાં અપહરણા વગેરે મુન્હાઓ બને છે એવું કેટલાંક બીજાં વર્ણના ઉપરથી સમજ્ય છે, તો તે સંબંધી ન્યાય કરી સજા વગેરે આપવા એ સલાઓ યાજોલી હોય તો ના ન કહેવાય; પરંતુ એ સલાના કાઇ સબ્યે અમુક દેવના અમુક દંડ કે અમુક સજા કરી એવું કયાંય વાંચેલું નથી.

# વિમાનની પ્રદક્ષિણા

૮૩ વિમાન ઉપર ચડતાં પહેલાં દેવ, તેની કરતી પ્રદક્ષિણા કરે છે તે શું વિમાનની પૂજ્યતા ખતાવવા માટે કે પોતાના નિવાસનું ખહુમાન સૂચવવા માટે ? જે લોકો નવા ઘરમાં પ્રવેશ કરવાના હોય છે તેઓ તેમાં પેસતાં પહેલાં વાસ્તુશાસ્ત્રના નિયમ પ્રમાણે તે ઘરનું પૂજન કરે છે−શાંતિકર્મ કરે છે અને ત્યારપછી તેઓ તેમાં રહેવા આવે છે, તેમ શું આ દેવ પણ નવા ખનાવેલા વિમાનમાં ખેસતાં પહેલાં વાસ્તુશાસ્ત્રના નિયમને તો નહિ અનુસરતો હોય ? લોકો નવા ઘરનું પૂજન ન કરે તો તેમને નવા ઘરનો અધિષ્ઠાતા દેવ હેરાન કરે એવી લોકમાન્યતા છે, પણ દેવ નવા વિમાનની પ્રદક્ષિણા ન કરે તો વળી તેને બીજો કયો દેવ હેરાન કરે એમ છે ? અથવા આ વિમાન-દારા તે દેવ, તીર્ચકર ભગવંતના દર્શને જાય છે એટલે કદાચ તેણે તેની પ્રદક્ષિણા કરી હોય, અથવા કાષ્ઠ્ર પોતાના વિરાધી દેવે વિમાનને કશું નુકસાન નથી કર્યુંને, એ જાણવા પ્રદક્ષિણા કરવાની પદ્ધતિ

હાેય. પણ એ ત્રાન તાે સૂર્યાભદેવ પાેતાના અવધિત્રાનથી જ મેળવી શકે છે ને ?

### નેજા

૮૪ મૂળમાં આ માટે 'સર્પાર્દ સર્પાર્દ ખેડા પાઠ છે. ટીકાકાર આ પાઠ માટે કશું લખતા નથી. સંપાદકે આ પાઠ [ ] આવા નિશાનમાં મૂકેલો છે તેથી એ પાઠ પાઠાંતરરૂપ છે અને જે વાચનાની ટીકાકારે ટીકા કરી છે તે વાચનાના નથી એમ જણાય છે. શબ્દની સમાનતા જોઇને અમે અહીં તેના 'નેજન' અર્થ ખતાવ્યા છે પણ તેના સાચા અર્થ તો હોય તે ખરા.

# નિર્યાણમાગ<sup>°</sup>

૮૫ આપણે જેમ ક્યાંય પ્રવાસ જઈએ છીએ ત્યારે ભૂગાળ-વિદ્યાને આધારે ચાક્કસ કરેલા અમુક એક માર્ગ ઉપર પ્રવાસ કરીને ઇષ્ટ સ્થાને પહેાંચીએ છીએ, તેમ દેવા પણ તે જ રીતે પ્રવાસ કરતા જણાય છે. સુર્યાભદેવ પાતાના નિવાસરૂપ સૌધર્મ કલ્પથી જંખુદ્રી-પમાં આવવા માટે એ કલ્પથી ઉત્તર દિશાએ આવેલા નિર્યાણમા-ર્ગના આશ્રય લે છે. મૂળ સુત્રની એ હકીકત જ એમ ખતાવી આપે છે કે સ્વર્ગલાક અને માનવલાક વચ્ચે જાવઆવ કરવાના નિયત માર્ગ હાવા જોઇએ. મહાભારતમાં તા અર્જીનને પ્રવાસ કરતા કરતા નિયત માર્ગ ઇદ્રને ત્યાં પહાંચેલા વર્જીવેલા છે. આ વિશ વિશેષ શાધખાળ થાય તા જરૂર અપૂર્વ હકીકત મળી શકે. આ માટે વધુ જાણવા સારૂ 'માનવેર આદિભૂમિ' અને મહાભારતમાં વર્જીવેલા અર્જીનના પ્રવાસ વગેરે પુસ્તકા ધ્યાનપૂર્વક વાંચી જવાં જોઇએ.

### વેગવાળી

૮૬ દેવની ગતિના વેગ લાખ યાજનના છે. રેલ્વે માટર કે વિમાનના વેગ કલાકે અમુક માઇલના હાય છે તેમ દેવની ગતિના ઝડપ ખતાવવા લાખ યાજનની સંખ્યા ખતાવેલી છે. એ ઝડપના સમય ખતાવતાં મૂળકાર 'विग्गह' શબ્દના ઉપયાગ કરે છે. "जोयण-सयसाहिसतेहिं विग्महेहिं ओवयमाणे वीतीवयमाणे ताइ उिद्मटाए " એ મૂળપાદનું વિવરણ કરતાં ટીકાકાર જણાવે છે કે " दिव्यया देवगत्या योजनशतसहस्रकैः योजनस्क्षप्रमाणैविंप्रहैः क्रमैः अवपतन् अधस्ताद् अव-तरन् " ઇત્યાદિ (- ૫० ४३) અર્થાત્ " એ સૂર્યાભદેવ પાતાના દિવ્ય દેવગતિના પ્રયોગદારા લાખ યોજન પ્રમાણ વિશ્રહો વડે નીચે ઊતરતા ચાલ્યા આવે છે. " ટીકાકારે વિગ્રહના અર્થ 'ક્રમ' ખતાવ્યા છે. 'ક્રમ'ના અર્થ 'પગલું' અથવા 'અનન્તરતા–અવ્યવધાન' થાય છે: '' परंपरा-पादक्षेप-आनन्तर्य-पदसंघिषु अपि मङ्कः '' અહીं અવ્યવધાन અર્થ વિશેષ સંગત છે. દેવ પાતે વિમાનમાં બેઠેલા છે માટે પગથી તા ચાલતા જ નથી, એટલે એક લાખ યાજનની ગતિ જ્યારે એણે શરુ કરી ત્યારથી અવ્યવધાનપણે એ જ ઝડપે ચાલી રહ્યા છે. જ્યાંથી પાતે નીકળ્યા છે ત્યાંથી જ તેના એ વેગ છે. અર્થાત આપણી ભાષામાં ક્ષણ કે પળ વા વિષળ જેશબ્દ કહીએ તે શબ્દ. લાખ યાજનની ગતિના કાળ માટે બંધ ખેસે એમ છે. જે વિપળ એ. લાખ યાજન ચાલ્યા ત્યારપછીના તરતના વિપળે પણ તે એટલું જ ચાલ્યા અને એમ નિરંતર ચાલતા ચાલતા તે ઊતરતા આવે છે અર્થાત એ દેવની ગતિની ઝડપ એક વિપળ એક લાખ યાજનની કહેવાય એમ આપણે આપણા શબ્દમાં કહી શકીએ. શાસ્ત્રીય ભા-ષામાં 'વિગ્ગહ' શબ્દના 'વાંક વળવું' પણ અર્થ પ્રસિદ્ધ છે. જ્યારે જીવ જન્માંતર માટે પ્રયાણ કરે છે ત્યારે તેને ઘણીવાર વાંક વળવા પર છે. સીધા ચાલતાં ચાલતાં જ્યારે તે વાંક વળે છે-વાંક લે છે ત્યારે વાંક વળતાં એક સમય જેટલા વખત જીવને લાગે છે એટલે 'વિત્રહ'ના અર્થ એક સમય પણ કહી શકાય. આ ઉપરથી એમ પણ કહી શકાય કે સૂર્યાભદેવની ગતિની ઝડપ એક સમયે લાખ ચાજનની હતી. પળ કે વિપળ કરતાં 'સમય' ઘણા સુક્ષ્મ છે એમ જૈનશાસ્ત્રકારા કહે છે એ ધ્યાનમાં રહે. 'સમય' શબ્દ જૈનશાસ્ત્રના પારિભાષિક શબ્દ છે.

# નંદી ધર દ્રીપ-રતિકર પવેત

૮૭ માર્ગમાં આવતા આ રતિકર પર્વત અને નંદીશ્વરદ્વીપના ઉલ્લેખ પણ સ્વર્ગલાક અને માનવલાકની વચ્ચે જાવઆવ કરવાના માર્ગની સાખીતી આપે છે. ૮૫ મું ટિપ્પણ જાુઓ. નંદિ, મહાદેવના પ્રતીહારનું સુપ્રસિદ્ધ નામ છે તેના (નંદિના) ઇશ્વર તે નંદીશ્વર અર્થાત્ મહાદેવ–શંકર, તેના દ્વીપ–નિવાસસ્થાન તે નંદીશ્વરદ્વીપ એટલે હિમા-લય એવા તા નંદીશ્વરદ્વીપના અર્થ નહિ હાય ?

### જીત

૮૮ આ માટે મૂળમાં 'જીઅ' શબ્દ છે. ટીકાકાર તેનું સંસ્કૃત રૂપાંતર 'जीत' આપે છે. જૈન પરિભાષામાં 'જીત'ના અર્થ રિવાજ–પરાપૂર્વથી ચાલી આવેલી શિષ્ટસંમત રીત–થાય છે. એ શબ્દની મૂળ વ્યુત્પત્તિ જરૂર શાધવી જોઇએ; એ શાધાય તાજ એના એ અર્થ અને તેની વ્યુત્પત્તિ વચ્ચેના ખરા સંબંધ જાણી શકાય.

# **પૂ**છચું

८૯ टीडाडार डहे छे डे लगवाननी धर्भ देशना सांलज्या पछी सूर्यालदेवने संसार ९५२थी विराग थया व्यने तेथी क ते तेमने पेतानी हुडीडत पूछवा लाज्ये। (" सम्प्रति सूर्यामो देवः धर्मदेशना- श्रवणतो जातप्रभूततरसंसारिवरागः स्वविषयं मन्यत्वादिकं पिपृच्छिषुर्यत् करोति तद् आह "—रायपसेण्डिय टीडा ५० ४७)

### **ં**દેખાડું

૯૦ ગાતમ ગણધર ભગવાનના પ્રમુખ ગણધર, દ્રાદશાંગીના ઉત્પાદક, ચૌદપૂર્વી, સર્વાક્ષરસંનિપાતી, શ્રુતકેવલી અને વળા ઉત્ર-તપસ્વી–ધારતપસ્વી–તેમની આ જાતની શાસ્ત્રીય પ્રતિષ્ઠા માત્ર વર્ણુક ન હાય અને સૂર્યાભદેવની સામે પણ તેઓ એ જ પ્રતિષ્ઠા ધરાવતા હૈાય, એટલે તેમને જોતાં સૂર્યાભદેવને, તેમને નાટક દેખાડવાના સંકલ્પ થાય એ બરાબર સંગત લાગતું નથી; માત્ર ગણધરના ગણના ઇતર ઊતરતી કોર્ટિના સાધુઓને નાટક દેખાડવાના સંકલ્પ હોય તાે તે કાંઇક વાસ્તવિક લેખી શકાય.

### આકર ન આપ્યા

૯૧ ભગવાનની સ્થિતપ્રદ્ય દશા જોતાં તેઓ સૂર્યાભદેવના સંકલ્પને આદર ન આપે તે જ સ્વાભાવિક છે પણ આ તરક સર્યાભ-દેવની મને ભ્રમિકા જોતાં તે. તેમની પાસે નાટક કરી દેખાડવા સિવાય ખીજું કરી પણ શું શકે ? ભક્તોની એ કાર્ટ છે. એક તા મનમા વચસા કાર્યન પાતાના ભજનીયને અનસરનારા વા અનસરવા માટે અતુલ પ્રયત્નશીલ રહેનારા અને ખીજા તેમના માત્ર પ્રશંસકો. પ્રથમ ક્રાંટિના ભક્તા આવા ખાજ્ઞ ઉપચારમાં પડતા નથી, એએો તે ભજનીયના શહ્ અનુસરણને જ પાતાના ભક્તિ સમજે છે; ત્યારે જેઓ ભજનીયને અનુસરવા જેટલા પ્રયળ પુરુષાર્થશાળી નથી હોતા તેઓ તેમના પ્રશંસકો રહીને તાપ માને છે અને આવા પ્રશંસકો જ ભાજ્ઞ ઉપચાર સિવાય બીજી ભક્તિ સુધી પહેાંચ<u>ી</u> શકતા નથી. એ પ્રશંસકા, પાતાના ભજનીયના ખાહ્ય ઉપચાર સામે સખ્ત અણગમા જાણવા છતાંય તેમની પાતાની જાતની પ્રસન્નતા માટે તેઓ ખાહ્ય ઉપચાર સિવાય બીજાં કશાં કરી શકે તેવા નથી હોતા. આ પરિ-સ્થિતિમાંથી ઔપચારિક ભક્તિના આવિર્ભાવ થયેા લાગે છે. માંથી વિવેકનું તત્ત્વ નીકળી જાય તે৷ તે ઐાપચારિક ભક્તિ રાષ્ટ્રીય, સામાજિક અને વૈયક્તિક હાનિને નીપજાવે છે. વળી ખીજું— " यद यदाचरति शिष्टः तत् तदेवेतरो जनः " ये 8िश्तनं तत्त्व पण ભગવાનના અભગમામાં રહેલું છે એ ધ્યાનમાં રાખવાનું છે. ટીકાકાર, સર્યાભદેવના એ નાટચિવાધને સ્વાધ્યાય વગેરે કર્તવ્યના વિધાતક अतावे छे ( गीतमादीनां च नाट्यविधेः स्वाध्यायादिविधातकारित्वात yo 86).

### શંખા

૯૨ વાદ્યોનાં જે જે નામા અહીં આપેલાં છે તેમાંના કેટલાંક ૨૫ષ્ટ સમજાતાં નથી. લાેકગમ્ય કહીને ટીકાકારે તેમની વ્યાખ્યા જતી કરી છે. જિજ્ઞાસુઓએ તે તે વાદ્યોની માહિતી ઉસ્તાદ વગાડ-નારાઓ પાસેથી જાણી લેવી ઘટે.

### એાગણપચાસે જાતનાં

૯૩ भूणमां वालां ओता लेहनी संण्या ओगणुपयास ल्णान्वेती छे पणु ओल भूण पाढ प्रमाणे वालां ओती संण्या ओगणुसाढ थाय छे. आ विसंवाहनुं समाधान करवा टीक्षकार कहें छे के ओ ओगणुपयास ते। भूणलेहा समल्याना छे अने वधाराना तेना पेटा लेहा छे. (" एवमाइआइं एग्णपणं [४९] आतो ज्जिवहाणाइं विउव्वहन् मूलमेदापेक्षया आतो समेदा एकोनपञ्चाकात् शेषास्तु एतेषु एव अन्तर्भवन्ति यथा वंशातो स्विधाने बाली-वेणु-परिली-बव्व (द १) गा इति-ए० प०) अभिन्ये।

# હ૪ ભરતનું નાટચશાસ્ત્ર, નાટચ સંગીત વગેરેને લગતી અનેકવિધ માહિતીઓથી ભર્સું પડયું છે. અહીં નાટચના જે બત્રીશ પ્રકાર કરી દેખાક્યા છે તેમાંના કેટલાક તો એ નાટચશાસ્ત્રમાં બતાવેલા છે. જેવા કે—સંકુચિત, પ્રસારિત, દુત, વિલંખિત, અંચિત વગેરે. ૮૭ મી કંડિકાથી ૧૦૬ મી કંડિકા સુધીમાં એ બધા અભિનયોના ચિતાર આપેલા છે. ઘણાખરા અભિનયોના ભાવ સમજાય એવા છે. એમાંના કેટલાંક પશુપક્ષીને લગતા, વનસ્પતિને લગતા, જગતના અન્ય પદા-ર્થાંને લગતા, પ્રાકૃતિક પ્રસંગાને લગતા અને ઉત્પાતાને લગતા છે. વળી કેટલાંક લિપિને લગતા છે—જે અભિનયો 'ક' વગેરે અક્ષરાની આકૃતિને લગતા છે તે બધા લિપિસંબંધી અભિનયો છે. ધ્યાસી લિપિમાં + આવી આકૃતિ 'ક' ની છે એટલે એ આકૃતિ પ્રમાણે ગાંદવાઇને જે અભિનય કરી બતાવવા તે 'ક'ની આકૃતિના અભિ-

નય ગણાય. એ જ પ્રમાણે લિપિસંબંધી બીજા બધા અભિનયો વિશે સમજ લેવું. છેલ્લા બત્રીશમા અભિનય ભગવાન મહાવીરની જીવન ઘટનાના મુખ્ય મુખ્ય પ્રસંગાને લગતા છે. આ બધું જોતાં તે સમયની અભિનયકળાના પરમપ્રકર્ષના ખ્યાલ આવે છે અને તે પ્રત્યેક અભિનયની ઉપયાગિતા પણ સમજાય એવું છે. ભગવતી-સ્ત્રમાં પણ સ્યાંભદેવે કરી બતાવેલા અહીં જણાવેલા અભિનયોના ઉલ્લેખ છે તે માટે જાંએા ભગવતીસ્ત્રના મારા અનુવાદ—ખંડ ર, પૃ. ૪૩ ટિપપણ.

### કખગઘડ

૯૫ અહીં લિપિના અભિનયોના ઉલ્લેખમાં પાંચ વર્ષના પચ્ચીશ અક્ષરોના જ અભિનયોની તોંધ છે, તેમાં સ્વરના યર લ વ શ પ સ હ ળ ક્ષ કે દ્રા ના અભિનયોનો ઉલ્લેખ નથી એ ધ્યાનમાં રાખવા જેવું છે. ધ્રાહ્મી લિપિમાં 'ક' વગેરેની જે મૂળ આકૃતિઓ ખતાવી છે તે આકૃતિના ઘાટના અભિનયો અહીં સમજવા જોઇએ. અશાકના શિલાલેખા ધ્રાહ્મીલિપિમાં લખાએલા છે. એ લિપિના અક્ષરોની આકૃતિ માટે સુપ્રસિદ્ધ લિપિશાસ્ત્રી હીરાચંદ ગારીશંકર ઓડાની પ્રાચીન લિપિમાળા જોઇ જવી ઘટે.

કુત

૯૬ જીઓ લગવતીસૂત્રના મારા અનુવાદ–ખંડ ૨, પૃ. ૪૪ ટિપ્પણ. **પાદવૃદ્ધ** 

૯૭ શખ્દ ઉપરથી સંગીતના આ ચાર લેદો સમજાય એવા છે પણ તેની વિશેષ માહિતી તો કોઈ સંગીતવિશારદ પાસેથી જ જાણી લેવી જોઇએ,

### અભિનયા ભજવી

૯૮ મૂળકારે અભિનયના આ ચાર પ્રકાર ખતાવેલા છે: ૧ દાર્શિતિક અભિનય તે કેાઇ પ્રકારના દર્શાંતના અભિનય. ૨ 'પ્રત્યંત'ના અર્થ 'મ્લેચ્છદેશ' છે (" प्रत्यन्तो म्लेच्छमण्डलः" અભિધાન ચિં કાં ૪ શ્લો ૧૮). ભાેટ વગેરે દેશાને મ્લેચ્છદેશ ગણેલા છે. એ દેશના લાકાના તેમના આચારના કે એ દેશના કાઈ પ્રસંગ વગેરેના અભિનય તે પ્રાત્યંતિક અભિનય. ૩ સામાન્ય પ્રકારના અભિનય તે સામાન્યોપનિપાતિક અને લાકના મધ્ય કે અંત સંબંધી અભિનય તે લાકમધ્યાવસાનિક અભિનય. અભિનયના પ્રકારસ્ચક તે તે શબ્દના આ તા શબ્દાર્થમાત્ર છે. પરંતુ તે વિશે વિશેષ સમજવા માટે અભિનયાંવશારદા અને નાટ્યશાસ્ત્રદ્વારા જાણી લેવું જોઇએ.

### શંકાશીલ

૯૯ જુઓ ટિપ્પણ ૯૦ મું. દ્વાદશાંગીના નિષ્પાદક ગૌતમ ગણધર માટે આ વિશેષણા બંધબેસતાં જણાતાં નથી. સૂર્યાલની દેવમાયા ક્યાં ગઇ ? વા સૂર્યાલનું વિમાન ક્યાં આવેલું છે ? એ પ્રશ્નો, જેમણે આખી જૈન ભૂગાળ ખગાળની રચના સંકલના અને સંથણી કરી છે તેમને ન ઊંદે, પરંતુ કેાઇ બીજાને સમજાવવા અને અનેકાંત સત્ય જાણવા આ પ્રશ્ના એ છદ્મસ્થ ગણધરે કર્યા હોય એમ માનીએ તો માની શકાય.

# કયાં જણાવેલું છે?

૧૦૦ જાઓ ટિપ્પણ ૯૯ મું.

### રત્નપ્રભા

૧૦૧ જે પૃ<sup>શ્</sup>વી ઉપર આપણે બધા વસીએ છીએ તેનું નામ રત્નપ્રભા જણાય છે, કેમકે અહીં જણાવેલા સમતલ ભૂભાગ તાે તેના સંભવે છે.

### અશાકદેવ

૧૦૨ વનખંડનાં નામ–અશાકવન, સપ્તપર્ણ–સાદડ-વન, ચંપકવન અને ચૂતકવન છે અને તેમના દેવાનાં નામ પણ અશાક દેવ, સપ્તપર્ણદેવ, ચંપકદેવ અને ચૂતકદેવ છે. સ્વર્ગમાં એ ચાર વૃક્ષાની વિશેષ પ્રતિષ્ઠા હશે ? નામાની શૈલી પણ વિચિત્ર પ્રકારની છે. ઊંડાં છે

१०३ "ते णं चेइयहच्छा अट्ठ जोयणाई उड्ढं उच्चतेणं, अट्ठ जोयणाई उच्चेहेणं—५० ८७ ( अर्थात् "ते यैत्यवृक्षे। अथाधमां आढ ये। जन छे ") એવા મૂળપાઢ છે, त्यारे टीडामां એ કરતાં तद्दन लुहा क अर्थ छेः (" प्रत्येकं चैत्यवृक्षा अष्टी योजनानि ऊर्ध्वम् उच्चेस्त्वेन, अर्धयोजनम् उद्वेधेन—उण्डत्वेन" ५. ६०) अर्थात् "ते हरेड यैत्यवृक्षा छ्यार्धमां आढ ये। जन छे, अंडारिमां अर्ध्व ये। जन छे, अंबिमां अर्ध्व ये। जन छे." आवे। वियित्र प्रहारने। पाढेलेह भूण अने टीडा व्यये छे.

# એક યાજન પહેાળા

૧૦૪ મહેંદ્રધ્વજની પહેાળાઇ અને ઊંડાઇ મૂળમાં ચાેજન ખતાવેલી છે. ત્યારે ટીકામાં એની જ પહેાળાઇ અને ઊંડાઇ અડધા ક્રોશ ખતાવેલી છે.

" जीयणं उन्वेहेणं " — " अँडाध ये। जन "

" जोयणं विक्खंभेणं "-" पहे। णाधं ये। જन " — ५० ८८.

" अर्थकोशम्-अर्धगव्यृतम् उद्वेधेन ''-'' এ' এ। অর্থ ই।श-অর্থ-স্থের. ''

"अर्धकोश्चम् विष्कम्झतः"- " પહેલાલાઇ અર્ધકોશ ".-५० ૯૧ આચાર્ય હેમચંદ્ર કહે છે કે---

" योजनं तु चतुष्क्रोश्याम् "--અર્થાત્ યાજન એટલે ચાર ગાઉ. અનેકાર્થ સંગ્રહ-શ્લા૰ ૩૯૪.

" गव्यूतं कोशः"–" ગવ્યૂત એટલે એક કાશ "–અભિ-धानચિં કાંગ્ ૩ શ્લેાં પપ૧.

ટીકાકારનાે અર્થ ખરાે હાેય તાે તેમના સમયનું યાેજન ના**નું** 

માનવું જોઇએ. આ ઉપરથી એમ પણ કળી શકાય છે કે પ્રાચીન સમયના પરિમાણવાચક કેટલાક શખ્દોના અર્થી આજ ઘણા સમયથી ગુમ થયા લાગે છે અને કદાચ એને જ લીધે જાણે પ્રાચીન સમ-યનાં માપા બાબત વિસંવાદ ઊભા ન થતા હાય?

### દસ યાજન ઊંડી

૧૦૫ મૂળમાં નંદા પુષ્કરિણીની ઊંડાઈ દસ યેાજન કહેલી છે ત્યારે ટીકાકાર તેની ઊંડાઈ બહેાંતેર યેાજન ખતાવે છે: "दस जोयणाइं उच्चेहेणं"–૫૦ ૮૮. –" ઊંડાઇમાં દસ યેાજન."

"દ્વાસપ્તિયોजनानि उद्वेघेन"—"ઊંડાઇમાં બહેાંતેર યાજન" પૃ. ૯૧ આ તા ખરેખરા પાઠબેદ છે. આવા પાઠબેદા આગમના મૂળ શુદ્ધ પાઢા બાબત સંદેહ ઉપજાવે એવા ન કહેવાય ! આ ઉપરથી બીજી એ પણ તારવી શકાય એમ છે કે ટીકાકાર સામે જે વાચના છે તે જીદી છે અને આ છપાએલું મૂળ વળી બીજી કાઇ વાચના-નુગત છે.

### છત્રીશ યાજન

૧૦૬ મૂળમાં ખત્રીશ યાજન છે ત્યારે ટીકામાં છત્રીશ યાજન છે. "बत्तीसाए जोयणेसु ''–૫૦ ૮૯. " ખત્રીશ યાજનામાં. "

" षट्त्रिंशति योजनेषु "–૫૦ ૯૨. " છત્રીશ યોજનામાં. " આ પાઠભેદ તા મુદ્રભુદાષને લીધા થયા જણાય છે.

# **ક્ષુલ્લક**

૧૦૭ આ વર્ષુન ક્ષુલ્લક મહેં દ્રષ્વજને લગતું છે પણ પૂર્વવર્ણિત મહેં દ્રષ્વજ અને આ ક્ષુલ્લક મહેં દ્રષ્વજના માપમાં કશા કરક બતાવ્યા નથી. પૂર્વે વર્ષુ વેલા મહેં દ્રષ્વજ સાઠ યાજન ઊંચા છે, અને આ ક્ષુલ્લક પણ સાઠ યાજન ઊંચા છે. અમ ઊંચાઇમાં સરખાઇ છતાં આને ક્ષુલ્લક શામાટે કહ્યા હશે ? વળા આના વર્ષુનમાં મૂળમાં તો " महेंगे खुइए महिंद इसए" –૫૦ ૯૩. અર્થાત્ " એક માટા

ક્ષુદ્રક મહેંદ્રધ્વજ " આમ લખેલું છે, તે પણ પરસ્પર સંગત નથી. માટા હાય તે ક્ષુદ્રક કેવી રીતે અને ક્ષુદ્રક હાય તે માટા કેવી રીતે? પ્રતિમાચ્યાના

૧૦૮ પ્રતિમાઓનું આ વર્ષન કુત્લલજનક છે. પ્રતિમા કે ચિત્રમાં જે ભાગ દશ્ય હોય તેનું તેા વર્ષન થાય પણ જે ભાગ દશ્ય ન હોય તેનું વર્ષાર પડતું નથી ? આ વર્ષનમાં પ્રતિ-માના અદશ્ય ભાગને પણ વર્ષવેલા છે જેમકે-પ્રતિમાની જીલ, તાળવું અને દાંત.

### નાગપ્રતિમાંએા

૧૦૯ સૂર્યાલદેવના વિમાનમાં તા ખધા વૈમાનિક દેવા રહે છે, ત્યાં નાગા અને ભૂતાના નિવાસ નથી તેમ સંબંધ પણ નથી, છતાં એ વિમાનમાં નાગા અને ભૂતાની પ્રતિમાઓ શામાટે સ્થાપેલી હશે ? સ્થાપેલી તા ઠીક પણ એમને જિનપ્રતિમાઓની આગળ શામાટે મૂકવામાં આવી હશે ? નાગાની અને ભૂતાની પ્રાચીન પૂજાપદ્ધતિની આમાં અસર તા નહિ હોય ? લોકા નાગાથી અને ભૂતાથી ભય પામતા અને તેમાંથી પાતાનું રક્ષણ મેળવવા તેઓએ નાગા અને ભૂતાની પૂજા પ્રવર્તાવેલી એ વાત પ્રસિદ્ધ છે; ત્યારે શું સૂર્યાનલદેવ પણ નાગાની અને ભૂતાની પૂજા કરતા હશે ખરા ? એને પણ એમનાથી લય હશે કે કેમ ? નાગ અને ભૂત એ બન્ને નામા એક બળવાન અને સુપ્રસિદ્ધ વંશને પણ સૂચવે છે, તા શું અહીં વપરાએલા તે બન્ને શખ્દો એ વંશના સૂચક છે કે નાગદેવતા વા ભૂત પ્રેત વ્યંતરના સૂચક છે, એ બાબત પણ વિચારવા જેવી તા ખરીજ.

### સરસવ–તેલ

૧૧૦ શ્રી જિનની પ્રતિમાંઓ પાસે પણ આ સરસવ તેલ હિંગળાક વગેરેના ડ્યાંઓનું શું કામ હશે ?

### **પુસ્તકરત્ન**

સ્વર્ગીય બધા પદાર્થો રતન અને મણિ વગેરેના વર્ણ-વેલા છે તેમ ત્યાંનું પુસ્તક પણ રત્નમય છે એમ મૂળકાર કહે છે. પુસ્તકની રત્નમયતા પાષાણ ઉપર લખવાના યુગની યાદી આપે છે. લખવા માટે પાંદડાં કે કાગળા જ્યાં સુધી નહિ શાેધાયાં હતાં તે પહેલાં પુસ્તકા પત્થર કે માટીની ઇંટા ઉપર લખાતાં એ હકીકત ઇતિહાસપ્રસિદ્ધ છે. આ સ્વર્ગીય પુસ્તક પણ પાષાણમય (રત્નમય–રત્ન પણ એક જાતનાે પાષાણ છે) હાેઈને પત્થર ઉપર લખાએલું હોય તે સ્વાભાવિક છે. મૂળકાર, પુસ્તક તેની શાહી લેખણ ખડિયા અક્ષરા અને ખડિયાનાં ઢાંકણ સુદ્ધાંનું અદ્દસુત વર્ણન કરે <mark>છે, પણ</mark> તેઓ પુસ્<mark>તકના ના</mark>મ બાબત કશા ઉલ્લેખ કરતા નથી, તેમ તેના મૂળકર્તા, ટીકાકાર, તેમાં આવેલા વિષયોની ચર્ચા વગેરે પુસ્તક સંબંધી મહત્ત્વની બાયત માટે એક આંકડાે પણ પાડતા નથી. જે અંગા ઉપાંગા કે પૂર્વા વગેરે જૈનશાસ્ત્રા પ્રસિદ્ધ છે તેના કરતાં એ પુસ્તક શું કાેઇ જીદા પ્રકારનું હશે ? મૂળમાં ફક્ત એટલું લખેલું છે કે એ પુસ્તકમાં ધર્મ સંબંધી લખાણ <mark>છે, પ</mark>ણ તેલખાણ કયા ધર્મને લગતું છે ? કાણે લખેલું છે અને શા ઉદ્દેશથી લખેલું છે એવી કાઇ માહિતી મૂળકારે આપી નથી. ખીજી વાચનામાં આ પુસ્તકને 'धाम्मए सत्थे' અર્થાત 'ધાર્મિક શાસ્ત્ર' તરીકે જણાવેલું છે. આ સ્થળે મૂળ અને ટીકામાં પાદેભેદ છે. જે પાઠ ટીકામાં બીજી વાચનાનાે કહેલાે છે તેને સંપાદકે આ મૂળમાં છાપેલા છે અને જે પાઠને ટીકાકારે પ્રસ્તુત મૂળના મૂળપાઠ જણાવેલા છે તે પાઠ મૂળમાં દેખાતા નથી. આવા પ્રકારના મૂળગત અને ટીકાગત પાકંભેદા આ સૂત્રમાં તેમજ અન્ય સત્રોમાં અનેક સ્થળે રહેલા છે તેથી વિચારક અભ્યાસી શુદ્ધ અને પ્રાચીન પાર્ટને તારવી કાઢી અર્થ મેળવવા પ્રયત્ન કરે તોજ મૂળના ભાવને પામી શકે, નહિતા ભુલાવામાં પડે તેવું છે.

# કરવાનું છે?

११२ टीકાકાર લખે છે કે આ સ્થળ પુસ્તકામાં ઘણાય વાય-નાભેદ—પાદભેદ છે અને તેમાંના કેટલાક તા પ્રાય: અપૂર્વ છે, તેથી શિષ્યાને સંમાહ તા થવાના પણ એ ન થાય તે માટે અહીં એક સુગમ પાદ અમે આપેલા છે. (" इह प्राक्तनो प्रन्थः प्रायः अपूर्वः मूयान, अपि च पुस्तकेषु बाचनामेदः ततो मा मूत् शिष्याणां सम्मोह इति क्वापि सुगमोऽपि यथावस्थितवाचनाक्रमप्रदर्शनार्थं लिखितः—५० १०२) भारी समलभां हैर न હાય ता જે હડાકતને આશ્રીને જન સમાજમાં મોટા મતભેદ પ્રવર્ત છે તે હડાકતને લગતા આ પાદભેદ લાગે છે. આ પાદભેદ બાબત ખૂબ વિચારીને તત્ત્વશાધ થાય તાજ જૈન સમાજમાં શાંતિ પ્રવર્ત એ ધ્યાનમાં રાખવાનું છે.

# પવિત્ર પાણી

૧૧૩ જાઓ ટિપ્પણ ૭૭ મું.

# પ્રભાસ–તીથ<sup>ર</sup>ધૂળ

૧૧૪ એક તરફ કહેવામાં આવે છે કે મનુષ્યલાેક અત્યંત દુર્ગંધમય છે અને તે એટલાે બધા દુર્ગાંધત છે કે તેના તે દુર્ગંધને લીધે દેવા અહીં આવા શકતા નથી, ત્યારે બીજી તરફ દેવના અભિ-ષેક માટે મનુષ્યલાેકમાં આવેલાં તીર્થાની માટી, પાણી, ધૂળ અને પુષ્પા વગેરે સ્વર્ષમાં લઇ જવામાં આવે છે.

# સુગ'ધી પાણીનાે

૧૧૫ વિમાનશુદ્ધિના આ વર્જીનની કંડિકા જોતાં એમ લાગે છે કે સ્વર્ગીય વિમાનમાં પણ દુર્ગધી હોય છે, ધૂળ હોય છે? વગેરે વગેરે. દેવદૃષ્યયુગલ

૧૧૬ ભગવાન મહાવીરના સમસમયી લોકો બે વસ્ત્રો પહે-રતા એ હકીકત, તે સમયની વસ્ત્રપરિધાનપદ્ધતિના ઉલ્લેખ અને કેટલાંક પ્રાચીન ચિત્રા ઉપરથી સમજી શકાય એમ છે. એ રીતે સ્વર્ગીય દેવા પણ ભારતવર્ષના એ વસ્ત્રપરિધાનપદ્ધતિને અનુસરતા હોય એમ આ વર્ષન સૃચિત કરે છે. વસ્ત્રની ખનાવટનું વર્ષન જોતાં તે સમયની વસ્ત્રરચનાની કળા પરમપ્રકર્ષને પામેલી છે એ તો ચાકખું જણાય છે. સ્ત્રકારે વર્ષ્યુ વેલું વસ્ત્ર આજનાં વસ્ત્રયંત્રા પણ નથી ખનાવી શકતાં, ત્યારે એ વસ્ત્ર, તે સમયના હાથવણાટની ખનાવટ છે એ, વસ્ત્રરચનાની કળાના પરમપ્રકર્ષ નહિ તા બીજાં શું ?

# 

૧૧૭ ટીકાકારે લખેલું છે કે—" સુર્યાભદેવ વાંદે છે એટલે તે જિનપ્રતિમાએાને ચૈત્યવ દનવિધિપૂર્વ કવાંદે છે અને પછી નમે છે એટલે પ્રશિધાનાદિકના યાગપૂર્વક નમે છે" એવા કેટલાકના મત છે. ત્યારે વળા બીજા કેટલાક તા કહે કે "ચૈત્યવંદનના જે પ્રસિદ્ધ વિધિ છે તે તો વિરતિવાળાઓને જ બંધ ખેસે એવા છે. તેમાં દર્યા-પથિકી પૂર્વ કના કાઉસગ્ગ આવતા હોવાથી વિરતિવાળા સિવાયના ખીજાઓને એ વિધિ કરવા ઉચિત નથી. માટે વાંદે છે એટલે ચૈત્ય-વંદનપૂર્વક વાંદે છે એમ નહિ પણ સામાન્યપણે વાંદે છે અને નમે છે એટલે આશય–ભાવ–વૃદ્ધિને કારણે આદરપૂર્વક નમે છે " એવા અર્થ સમજવા. સર્યાભદેવે કરેલી ચૈત્યવંદનરૂપ સ્તૃતિના પ્રસંગમાં આ પ્રકારે માટેા મતભેદ છે. "અહીં જે તથ્યરૂપ હોય તે તેા પરમ ઋષિ કેવળી ભગવંતા જાણે " આમ કહીને એ મતબેદોથી ગુંચ-વાઇને ટીકાકાર છૂટી જતા જણાય છે, પણ એ બાબત કાઇ પ્રકારની સ્પષ્ટતા કરતા નથી. વળી ''આ પછી જે હકીકત આવે છે તે સંબંધે પણ માટા પાઠબેદ છે" એમ ટીકાકાર જણાવે છે. આ ખધા વાચનાભેદ અને ઉક્ત મતમતાંતરા ધ્યાનમાં રાખીને આ પ્રક-રણને સમજવું જોઇએ. "માટા છંદવાળા ૧૦૮ શ્લાેકાદ્રારા સૂર્યા-ભદેવે સ્તૃતિ કરેલી '' એમ મૂળમાં કહેલું છે પણ એ છંદા કયા પ્રકારના હતા એ વિષે કશું જણાવેલું નથી. સ્તુતિ કરતાં સૂર્યાભદેવે शक्ष्सत्व पण क्रेड्डं छे परंतु ते अतिप्रसिद्ध है।वाथी अहीं पूरूं आपेडं नथी. ("वन्दते ताः प्रतिमाः वैत्यवन्दनविधिना प्रसिद्धन, नमस्करोति पश्चात् प्रणिधानादियोगेन इति एके. अन्ये तु अमिद्धति—विरतिमतामेव प्रसिद्धः वैद्यवन्दनविधिः अन्येषां तथाऽभ्युपगमपुरस्सर-कायव्युत्सर्गासिद्धेः इति वन्दते सामान्येन, नमस्करोति आश्ययद्धेः अभ्युत्थाननमस्कारेणेति । तत्त्वमत्र भगवन्तः परमर्थयः केविलेनो विदन्ति । अत ऊर्ध्व सूत्रं सुगमम्, केवलं भूयान् विधिविषयो वाचनामेद इति"—ए० ११०)

### સદ્ભાવ ખતાવ્યાે

૧૧૮ પૂતળાઓ વગેરે તરફ સૂર્યાભદેવની પાતાની આ જાતની પ્રકૃત્તિ વિચિત્ર લાગે છે. શું તે બધીને સાફ કરવા તેણે એમ કર્યું હશે કે એના કાઇ બીજો જીદાજ હેતુ હશે ? સાફ કરવા માટે તા સૂર્યાભ-દેવના તાળામાં ઘણા આભિયાગિક દેવા રહે છે પરંતુ એવું કાર્ય સૂર્યાભદેવે જાતે કરીને તેવા સાફસુફ કરવાના કાર્ય તરફની લાેકાની ઘૃણા ટાળવાના પણ કદાચ પ્રયત્ન કર્યા હાેય.

# સૂચિત કર્યો

૧૧૯ આ કંડિકાથી તેા સૂર્યાભદેવના પુસ્તક પ્રતિ અતિ આદર સૂચિત થતા લાગે છે. આ પ્રવૃત્તિ કાંઇ પુસ્તકપૂજાની નથી. ખરી પુસ્તકપૂજા તાે તેમાં લખેલું વાંચી વ્યવહારમાં મૂકવાથી થાય છે એમ તે વિબુધ જરૂર સમજતાે હશે.

# અચ<sup>લ</sup>નિકા

૧૨૦ સૂર્યાભદેવની આ આગ્રામાં બધું સાક્સૂફ કરવાનું જણાતું લાગે છે, હાથકામ તરફ દેવાની ધૃણા ટાળવા માટે પણ એની આ આગ્રા હોય ?

### પુખાહ્યા

૧૨૧ આ કંડિકામાં અને આગળ આવેલી ૧૫૭મા કંડિકામાં સૂર્યાભદેવના સ્નાનની હકાકત આવે છે. દેવને શરીરે પરસેવા નથી થતો તેમ તેમને ગરમી-ઘામ નથી લાગતા છતાં તેઓ સ્નાન શામાટે કરતા હશે ? શું તેઓ કેવળ ક્રીડા માટે જ સ્નાન કરતા હશે ? ક્રેકિયઅધ

૧૨૨ જૈન શાસ્ત્રામાં ૨૫ા આર્ય દેશાનાં તથા તે દરેક દેશની એક એક રાજધાનીનાં નામ પ્રસિદ્ધ છે. ૨૫ દેશા તો આખે આખા આર્ય હતા અને 'કેકિય' દેશ અડધા આર્ય હતા એમ એ શાસ્ત્ર સ્થવે છે. બૌહ્ય શેમાં ય 'કેક્ય' દેશના ઉલ્લેખ છે. તે દેશનું વર્તમાન રથાન ઉત્તરમાં પેશાવર તરફ કહી શકાય, પણ તેની ચાક્સ સીમા કળા શકાતી નથી. મૂળ પાદમાં 'केइय अद्धे' એવું છપાએલું છે અને ડીકા કારે (''कं कयी नाम अर्थम्''- ૫૦ ૧૧૪) લખીને તે મૂળ શબ્દની વ્યાખ્યા આપી છે. ડીકાના ઉલ્લેખ જોતાં મૂળ પાદ 'केइय' ને બદલે 'कं अइ' કે 'कं यइ' હોય તા શુદ્ધ પાઠ કહેવાય રાજા દશરથની એક રાણીનું 'કૈક્યો' નામ તે, આ કેક્ય દેશની હતી માટે 'કૈક્યો' પડયું જણાય છે.

### સેયવિયા

૧ર૩ આ નગરીને 'કેકય' દેશની રાજધાની તરીકે સૂત્રેામાં વર્ણુંવેલી છે. 'સેયવિયા' ના સંસ્કૃત પર્યાય ટીકાકારે 'શ્વેતમ્બી' સૂચવેલા છે. આવશ્યક સૂત્ર (પૃ૦ ૧૯૭ વિભાગ ૧) માં જણાવેલું છે કે " છદ્મસ્થ ભગવાન મહાવીર વિહાર કરતાં કરતાં ઉત્તરવાચાલ કે ઉત્તરચાવાલ પ્રદેશમાં ગયા, ત્યાંથી 'સેયવિયા' ગયા, ત્યાં તે નગ-રીના શ્રમણાપાસક રાજા પ્રદેશીએ ભગવાનના મહિમા કર્યો અને પછી ત્યાંથી ભગવાન સુરભિપુર પહોંચ્યા." આ નગરી, વર્તમાનમાં કર્યા છે તેની માહિલી મળી નથી. દીધનિકાય નામના ભાદ ચ્રંથમાં

આવેલા પાયાસિસુત્તંતમાં આ નગરીને 'સેતવ્યા' નામથી સૂચવેલી છે અને કાશલ દેશમાં (જૈન દષ્ટિએ અયોધ્યા અને તેની આસ-પાસના પ્રદેશ) વિહાર કરતા કરતા કુમાર કાશ્યપ આ નગરીમાં આવ્યા એમ સુચવી એને કાશલોના નગર તરીકે જણાવેલી છે. (" येन सेतव्या नाम कोसलानं नगरं तर् अवसरि"-દીધનિકાય ભાગ ર પૃ. ૩૧૬)

### પએસી

૧૨૪ મૂળમાં આ માટે 'પએસી ' કે 'પયેસી ' શબ્દ વપરા-એલા છે, ટીકાકાર આ માટે 'પ્રદેશી' શબ્દ વાપરે છે અને આવશ્યકમાં 'પદેસી ' શબ્દ સૂચવેલાે છે. આ રાજા સંબંધી એ હારાકત હવે પછી આ 'રાયપસેણઇય' સુત્રમાં આવનારી છે, તેને લગભગ મળતી હકીકત દીધનિકાયના 'પાયાસિસુત્તંત ' નામના લાંખા પ્રકરણમાં આવેલી છે. ('पायासि' શબ્દમાં 'ય'ની પહેલાં જે કાના જેવું નિશાન છે તે, ખરેખર કાના નથી પણ પડિમાત્રાની લિપિમાં એ કાના જેવું નિશાન 'ય' ઉપરની માત્રા છે એટલે એનું ખરૂં વાંચન 'પયેસિ ' થાય, પણ માત્રા વાંચવાની ભુલના પરિણામે અને 'ય' પછી બીજો એક કાના વધી જવાને કારણે 'પયેસિ' ને બદલે 'પાયાસિ' થયું હોય એમ ન બને ?) એ સત્તંતમાં મુખ્ય પ્રશ્નકાર રાજા 'પાયાસિ ' છે. તેમાં તેને રાજન્ય વંશનાે જણાવેલાે છે અને તેનાે સંબંધ કાેશલ વંશના રાજા 'પસેનદિ' સાથે ખતાવેલા છે. રાયપસંબાઇયમાં જેમ રાજા પયેસીને અત્યંત પાપિષ્ઠ તરીકે વર્ણવેલા છે તેમ દીધનિકાયમાં નથી. પરંતુ એમાં એમ તો કહેલું છે કે-એ રાજાને પાપમય વિચારા થએલા: પરલાક નથી, ઐાપપાતિક સત્તા નથી અને સુકૃત તથા દુષ્કૃતના ક્રાઇ પ્રકારના કળવિપાક–પરિણામ–નથી. આ રાજા વિશે બીજી કાેઇ ઐતિહાસિક માહિતી મળી નથી. ( तेन खो पन समयेन पायासि

राजञ्जो सेतन्यं अञ्झावसति × × × पसेनदि कोसलेन दिन्नं राजदेय्यं × × × पायानिराजञ्जस्य एवरूपं पापकं दिष्टिगतं उप्पन्नं होति इति पि नित्य परलोको, नित्य सत्ता ओपपातिका, नित्य सुकतदुक्कटानं कम्मानं फल विपाको ति-धिधनिशय भाग २ ५० ३१७)

# ચિત્ત

૧૨૫ આ માટે ટીકાકાર 'ચિત્ર' શબ્દ વાપરે છે. દીધ-નિકાયમાં આ માટે 'खत्ते' શબ્દ છે. આ સુત્રમાં જેમ રાજા પએસી અને ચિત્ત વચ્ચે ગાઢ સંબંધ ખતાવેલા છે તથા તે ખેતી વચ્ચે વિશેષ વાતચીત થયાની હકીકત લખેલી છે. તેમ દીધનિકાયના પાયા-સિસત્તાંત પ્રકરણમાં રાજા પાયાસિ અને खत्ते વચ્ચેના સંબંધ જણા-વેક્ષા છે અને તે ખેની વચ્ચે વિશેષ વાતચીત થયાની નોંધ કરેલી ' खत्ते ' ने। સંસ્કૃત પર્યાય ક્ષત્તુ–ક્ષત્તા છે અને તેને। અર્થ સારથિ–રથ હાંકનાર–છે. હું ન ભૂલતાે હોઉ તો રાયપસેર્ણાયમાં જે ' ચિત્તે ' શબ્દ વપરાયે। છે તે, એ ' खत्ते 'ને બદલે છે અને તેમ થવામાં લિપિભ્રમ કારણ જણાય છે ' खते ' શબ્દ કોઇ કાળે 'चित्ते' વંચાયા હાય અથવા ચકારખહુલ ભાષાવાળા લોકા તે ' खत्ते 'ને ' ચિત્તે ' સમજ્યા હોય. ક વર્ગને યદલે ચ વર્ગ બાલવાના રિવાજ ગુજરાતના કેટલાક ભાગમાં કાંઈ નવા સવા નથી, એથી 'सत्ते ' બદલે ' ચિત્તે ' થયા પછી તે-' ચિત્તે '-વિશેષ નામ કલ્પાયું હોય અને ત્યારબાદ તે માટે 'સારહિ '–સારથિ એવું વિશેષણ યોજાયું હોય એમ કેમ ન બને ? દીધનિકાયમાં ' खत्ते ' પદ નિર્વિશેષણ હોવાથી 'ચિત્તે ' ઉપરથી ' खत्ते 'ની કલ્પનાને અવકાશ રહેતા નથી.

# સાવત્થી

૧૨૬ સુત્રામાં આ નગરીને કુણાલની રાજધાની કહી છે. ટીકાકારા તેને 'શ્રાવસ્તી ' કહે છે. દીઘનિકાયના મહાસુદસ્સન સુત્તંતમાં સાવત્થીને તે સમયનું ' મહાનગર ' કહેલું છે, 'સહેતમહેત' ના નામથી જે ગામ આજે જાિલુતું છે તે આ 'સાવતથી ' છે એમ પ્રાચીન ભૂગાળના શાેધકા કહે છે. આ માટે વધારે જાિલ્લા સાર જાુઓ મારી 'ભગવાન મહાવીરની ધર્મ'કથાઓ 'માંનું 'શ્રાવસ્તી ' ઉપરતું ટિપ્પ્યા

# ભેટ આપી આવ

૧૨૭ મૂળ સૂત્રમાં જણાવેલું છે કે " સાવત્થીના રાજા જિત-શત્ર. સેયવિયાના રાજા પંએસીના અંતેવાસી હતા. '' અંતેવાસી શબ્દ શિષ્યના ભાવને સૂચવે છે. શિષ્ય જેમ ગુરુની આત્રાના ધારક હોય છે તેમ રાજા જિતશત્રુ, રાજા પએસીની આદ્યાના ધારક હતા અર્થાત્ તેના તાળાના ખંડિયા રાજા જિતશત્રુ હતા. પરિસ્થિતિ આમ છતાં રાજા પર્એસી પાતાના સારથિ ચિત્તને પાતાના તાળાના રાજા જિત-શત્રને ભેટણું આપી આવવાની જે લલામણ કરે છે તેનું શું કારણ હોવું જોઈએ ? ખરી રીતે તા તાયાના ખાંડિયા જિતશત્ર રાજાએ પાતાના ઉપરીભૂત રાજા પએસીને પ્રથમ ભેટણું માકલવું જોઈએ. આ સંબંધે મૂળમાં કે ટીકામાં કરોા ખુલાસા મળતા નથી, પણ ક્રુલ્પનાથી જે ખુલાસા સુઝે છે તે આ છે. કેટલીએક વાર તાળાના ખંડિયા રાજાઓ, પાતાના ઉપરીભૃત રાજા કરતાં બળ, સેના કાેશ– ધનભંડાર અને બીજ બાબતામાં આગળ વધવાના <u>ગ</u>ુપ્ત પ્રયાસ કરે છે અને તેમ કરી પોતાના ઉપરીભૂત રાજાને હઠાવી તેને સ્થાને આવવાના અને પાતાનું ખંડિયાપણું ભુંસવાના પ્રયત્ન પ્રચ્છન્નપણ સેવતા હોય છે. આ પરિસ્થિતિની જાણ જ્યારે ઉપરીભૃત રાજાને થાય છે ત્યારે તે મુખ્ય રાજા, રાજનીતિશાસ્ત્રને અવલ'બીને તે માટે તપાસ કરવા પ્રયત્ન કરે છે અને તે પ્રયત્ન કરવાનાં જેમ ખીજા પણ અનેક નિમિત્તા હાય છે તેમ ' ભેટ માકલવી ' તે પણ એક નિમિત્ત છે. આ જ વસ્તુને રાજા પએસી પોતાના સારથિ ચિત્તને નીચેના શબ્દામાં જણાવી રહ્યો છે: " ચિત્ત! તું આ બેટ આપી

આવ તથા ત્યાંનાં રાજકાર્યો, રાજનીતિઓ અને રાજબ્યવ**હા**રાે તું જાતે પાેતે જ જોતાે સાંભળતાે થાેડાે વખત ત્યાં રાજા જિતશત્રુની પાસે રહી પણ આવ."

# કૈશી કુમારશ્રમ**ણ**

૧૨૮ દીધનિકાયમાં આમને સ્થાને કુમાર કાશ્યપ (પાલી—કુમાર કરસપ) નું નામ છે. કાશ્યપના ભિક્ષુ સમુદાય પાંચસેંની સંખ્યામાં બતાવેલા છે. કુમાર કાશ્યપને શ્રમણ ગૌતમના (ગૌતમ પુદ્ધના) શ્રાવક તરીકે વર્ણવેલા છે. (બૌદ્ધ શાસનમાં ત્યાગી હાય તે શ્રાવક અને ગૃહસ્થ હાય તે ઉપાસક) આ કુમારકાશ્યપ સીધા જ સેયવિયા નગરીમાં આવે છે ત્યારે કેશીકુમાર-શ્રમણ સાવત્થીએ આવ્યા પછી સેયવિયા ભણી જાય છે. આજન્મ લદ્ભસ્યારી હાય તે કુમારશ્રમણ કહેવાય. મૂળ તા કુમારશ્રમણ શબ્દ યોગિક છે પણ પછી તે લાહ્મણ મુનિ વગેરે શબ્દની પેઠે રુઢ થયા લાગે છે. પાણિનીયના મૂળ અષ્ટાધ્યાયમાં પણ એ શબ્દના ઉલ્લેખ છે એટલા એ શબ્દ પ્રાચીન છે.

# અહિદ્ધા દાન

૧૨૯ સ્થાનાંગસૂત્રની ટીકામાં ( પૃ૦ ૨૦૨ ) બહિલા એટલે મૈશુન અને આદાન એટલે પરિગ્રહ એમ જણાવેલું છે અથવા સ્ત્રી-પરિગ્રહ વા બીજો પણ કાઇ પ્રકારના પરિગ્રહ 'બહિલાદાન'માં સમાઈ જાય છે. કેશી કુમારશ્રમણ ભગવાન પાર્શ્વનાથના અનુયાયી હતા માટે તેમણે ચાર મહાવતોને ઉપદેશેલાં છે.

# અણુવત–શિક્ષાવત

૧૩૦ ભગવાન મહાવીર પછી કેટલાક સમયે અહ્યુવત, શિક્ષાવ્રત અને ગુણવ્રત એવા સ્પષ્ટ વિભાગ થયેલા છે, જે વર્તમાનમાં પ્રચલિત છે. એ વિભાગ વ્રતાને સ્પષ્ટતાપૂર્વક સમજવા માટે જ યાજાયેલા છે.

### हवे ते अतिशय हानशासी

૧૩૧ જેણે ધર્મવચનને સાંભળાને સમજમાં લીધેલું હોય અને જીવનશુહિ, સમાજશુહિ, રાષ્ટ્રશાંતિ અને વિશ્વશાંતિના કારણે એ ધર્મવચનને જીવનમાં ઉતારવા પ્રયત્ન કર્યો હોય તેવા એક માન-વનું ખરેખરું શબ્દ ચિત્ર આ કંડિકામાં દોરેલું છે.

### અમાવાસ્યા

૧૩૨ વૈદિક સંપ્રદાય અને ળાહ સંપ્રદાયમાં પણ આ તિથિઓને ધર્મ કરણી માટે બતાવેલી છે. આ માટે જાંએા ' ભગવાન મહાવીરની ધર્મ કથાએા 'માંતું તે વિષેતું ટિપ્પણ.

### સંથારા પાછાં

૧૭૩ આજકાલ જેમ ઉપાશ્રયમાં પીઠ પાટ પાટલા વગેરે તૈયાર રહે છે અને સાધુઓ સંથારાને સાથેજ ફેરવે છે તેમ પહેલાં ન હતું. પહેલાં તો ચોમાસું કરનારા શ્રમણો પોતે જાતે પીઠ વગેરે ઉપયુક્ત પદાર્થને ગૃહસ્થને ત્યાંથી નિર્દોષ રીતે માગી લાવતા અને સંથારા પણ સાથે ન ફેરવતા. જ્યારે અને જ્યાંસુધી જરૂર પહે સાંસુધીની મુદત માટે સંથારા પણ ગૃહસ્થને ત્યાંથી માગી લાવવામાં આવતા. સંથારામાં ધાસ–પરાળ પાથરવામાં આવતું.

### ગ્લાન થશા નહિ

૧૩૪ કેશીકુમાર ઼ંબોલવે ભીરુ હશે વા યહુ ઠંડા હશે એવા આ ભલામણના આશય નહિ હોય; મોટા રાજાના પ્રથમ પરિચય વખતે સંકાચ ન રાખવાનું જ તે સૂચન હોઈ શકે.

### અનેક યાજના

૧૩૫ અહીંના આ 'અનેક યાજન' શબ્દ, કરવાની મર્યા-દાના અતિરેકને સૂચવે છે તેથી તેના 'સા પચાસ યાજન' એવા અર્થ કાઇ ન સમજે.

### અન્નજીવી

૧૩૬ કેશી કુમારશ્રમણનું હૃષ્ટપુષ્ટ અને કાંતિવાળું માેટું તાજું શરીર જોઇને રાજાને મન આ પ્રશ્ન ઉદ્દલવેલા છે. જેઓ તપસ્વી હાય અને ભિક્ષામાં આવેલ અંતપ્રાંત અન્ન ખાતા હાય તેઓનું શરીર આવું માેઢું તાજું અને કાંતિવાળું હાઇ શકે ખરૂં ? એ જાતની રાજાને મન શંકા છે. ટીકાકાર પણ આ જ ખુલાસો આપે છે. ("एष किम् आहारयात × न खळ कदन्नमक्षणे एवं- હ્વાયા: शरीरकान्ते: उपपत्ति: ઇત્યાદિ—પૃગ્ ૧૩૦).

# જ્ઞાનના પાંચ પ્રકાર

૧૩૭ જ્ઞાનના નાના માેટા અનેક પ્રકારા અને તેની વિશેષ સમજુતી માટે જુએા નંદીસૂત્ર અથવા ભગવતીસૂત્ર.

### સમાસરણ

१३८ सभीसरण એટલે એક भतमां "धणाओनुं भीवन"— (" एतत् समनसरणम्-बह्नामेकत्र मीळनम्"-५. १३३ टीडाडार) भारे। द्वादे।

૧૩૯ દીધનિકાયમાં આ બાબત નીચેની હંકીકત છે. રાજા પાયાસિ અને કુમાર કાશ્યપ એ બે વચ્ચે મુલાકાત થતાં પાયાસિ પાતાની શ'કાએ કાશ્યપ પાસે રજી કરે છે. પછી કાશ્યપ, રાજાને સમજાવવા કહે છે કે—હે રાજન્ય! આ ચંદ્ર શું છે? સુરજ શું છે? તેઓ આ લેકમાં છે કે પરલેકમાં છે? દેવા છે કે માનવા છે? અર્થાત્—આ ઉદાહરણ આપીને કાશ્યપ, રાજા પાસે પરલેકની સાબીતી આપે છે પણ રાજાને ગળે આ વાત ઊતરતી નથી. પછી રાજા કહે છે કે, મારા કેટલાક જાતભાઈ એ અને મિત્રા પ્રાણાતિ-પાતાદિકમાં મસ્ત રહેતા, તેઓને મેં કહી રાખેલું કે પ્રાણાતિપાતા-દિકથી તમે નરકે જાઓ તા મને એ બાબતની સૂચના કરવા અહીં આવજો. પણ તેઓ અહીં આવ્યા નહિ તેમ કાઇ દ્વતને પણ તેમણે

માકલ્યા નહિ, માટે પરલાક નથી એવી મારી શ્રદ્ધા છે. રાયપસેલ્ઇય સ્ત્રમાં રાજા પએસીએ પાતાના દાદાનું દર્ણત આપીને જે હકીકત કહેલી છે તેજ હકીકત દીઘનિકાયમાં રાજા પાયાસિએ પાતાના મિત્રાનું ઉદાહરલ્ આપીને કહેલી છે. વળા, નરકમાંથી ન આવી શકવાનું જે કારલ્ રાયપસેલ્ડિયસ્ત્રમાં ખતાવેલું છે તે જ કારલ્ દીઘનિકાયમાં પલ્ કહેલું છે. જોઓ દીઘનિકાય ભાગ ર, પાયાસિસ્તાંત પૃ૦ ૩૨૦.

# રાણી

૧૪૦ કેશી કુમારશ્રમણ રાણીનું ઉદાહરણ આપીને અહીં જે હકીકત જણાવે છે તેજ હકીકત ચારનું ઉદાહરણ આપીને કુમાર કાશ્યપ દીઘનિકાયમાં જણાવે છે. તેઓ કહે છે કે -હે રાજન્ય! કાઇ પકડાએલા ચાર તને એમ કહે કે, 'હું મારા કુંટું બને કહી આવું કે તમે ચારી ન કરશા અને કરશા તા મારી જેમ વિપત્તિમાં પડશા એવું મને મારા કુંટું બમાં જઈ કહી આવવાની રજા આપા, હું પાછા આવતાં સુધી તમા ખમા અને ત્યારબાદ મને શિક્ષા કરજો, તા તું ચારની એ વાત માને ખરા? રાજા ના પાડે છે ઇત્યાદિ. જીઓ દીલનિકાય પૃગ્ ૩૨૧

### કાદી

૧૪૧ આ સ્ત્રમાં રાજા પએસીએ પાતાની ધર્મિષ્ઠ દાદીનું ઉદાહરણ આપીને જે હૃકાકત જણાવી છે તેજ હૃકાકત દીઘનિકાયમાં રાજા પાયાસિએ પાતાના ધર્મપરાયણ મિત્રાનું ઉદાહરણ આપીને સ્વવેલી છે. તેમાં કહ્યું છે કે—" રાજા પાયાસિએ પાતાના ધાર્મિક મિત્રાને કહ્યું કે તમા તમારી ધર્મવૃત્તિને લીધે સ્વર્ગે જવાના અતે એમ ખને તા મને તમા એ સમાચાર આપવા જરૂર આવજો " ઇત્યાદિ— જોઓ દીઘનિકાય પૃ૦ ૩૨૭.

### દેવમં દિરમાં

૧૪૨ દીઘિનિકાયમાં આને ભદલે કુમાર કાશ્યપે બીજાું ઉદા-હરણ આપેલું છે અને તે આ છે. "જેમ કાઇ મનુષ્ય ગૂથકૂપમાં-ગંધાતી ગટરમાં—પડેલા હાય અને તેનું આખું શરીર મળથી ખર-ડાએલું હાય તે માણસને ત્યાંથી બહાર કાઢી નવરાવી ધાવરાવી ચાકખા કરી, સુગંધા તેલથી તેના ઉપર વિલેપન કરી, માળા વગેરે પહેરાવી તેને સુશાભિત કરી પછી તેને પાછા કરીવાર એ ગંધાતી ગટરમાં જવાનું કહેવામાં આવે તા જાય ખરા ? રાજા કહે છે—ન જાય, તેમ આ ગંધાતા માનવલાકમાંથી સ્વર્ગે પહેંચેલા દેવા કરી-વાર ગંધાતા માનવલાકમાં આવે ખરા ?" ઇત્યાદિ. દીઘનિકાય પૃ. ૩૨૪

૧૪૩ દીઘિનિકાયમાં કહેલું છે કે-" માનવલાકનાં પૂરાં સા વરસ એટલે ત્રાયસ્ત્રિશ દેવાના એક દિવસ રાત; એવી આપણા સા વરસ એટલી લાંબી ત્રીશ રાતદિવસ થાય ત્યારે દેવાના એક માસ અને એવા બાર માસ વીતે ત્યારે દેવાનું એક વરસ થાય. એ ત્રાય-સ્ત્રિશ દેવાનું એવાં દિવ્ય હજાર વર્ષ જેટલું દીર્ઘ આયુષ્ય હાય છે. એ દેવા એમ ધારે છે કે આપણે બે કે ત્રણ રાત આ દિવ્ય કામ- ગુણાને ભાગવી પછી આપણા માનવી સંબંધીઓને સમાચાર આપવા જઈશું. " ઇત્યાદિ પૃ૦ ૩૨૭.

### ગ દકી

૧૪૪ દીધિનિકાયમાં જણાવેલું છે કે–" દેવાની દર્ષિમાં મતુષ્યા અશુચિ છે, દુર્ગંધી છે, જાગુપ્સિત છે. મતુષ્યલાકના દુર્ગંધ સાચાજન ઉચા જઈ ને દેવાને ભાધા ઉપજાવે છે." " योजनसतं खो राजञ्ज! मतुस्वगंधो देवे उज्बाहाति")–५० ૩૨૫.

# ચારસાે પાંચસાે યાજન

૧૪૫ નવ યોજન કરતાં વધારે દૂરથી આવતાં સગંધ પુદ્રક્ષો આપાઆપ લ્રાણે દ્રિયના વિષય થઈ શકતાં નથી એવા લ્રાણે દ્રિયના વિષયને

લગતા જૈનશાસ્ત્રના નિયમ છે. નવ યાજન કરતાં વધારે દૂરથી જે પુક્રેલા **અ**ાવે છે તેમના ગંધ અત્યંત મંદ થઇ જાય છે અર્થાત્ ધ્રાણેં દ્રિય તેને લઇ શકતી નથી. આવા નિયમ છતાં અહીં જે ચારસે પાંચસે ચાેજન સુધી દુર્ગંધ જવાની વાત કહી છે તેની સંગતિ કેમ થાય? આવા પ્રશ્ન ટીકાકારને પાતાને થાય છે. અને તેનું સમાધાન પણ તેઓ પાતેજ પાતાની રીતે શાધી કાઢે છેઃ " જો કે નિયમ તા એવાજ છે તાપણ જે પુક્લા અતિઉત્કટ ગંધવાળાં હાય છે તે નવ યાજન સુધી પહેાંચતાં ત્યાં તેમને જે બીજાં પુદ્રક્ષા મળે છે તેમાં તેઓ પાતાના દુર્ગધના પાસ બેસાડે છે અને એ પાસ બેઠેલાં પુદ્રલા વળા આગળ જઇ ખીજાં પુદ્રલામાં પાસ ખેસાડે છે, એ રીતે <sup>©</sup>પર ઉપર પાસ એસાડેલાં પુદ્રલેા ચારસે પાંચસે ચાજન સુધ<u>ી</u> પહેાંચી વળે છે. પણ આ વાત લક્ષ્યમાં રાખવાની છે કે ઉપર ઉપર જતાં ગંધ મંદ થઇ જાય છે. મનુષ્યલાકમાં જે દુર્ગેધ છે તે સાધા-રણ રીતે ચારસે યાજન સુધી જાય છે પણ મનુષ્યલાકમાં જ્યારે દુર્ગંધ ખૂબ વધે છે ત્યારે તે પાંચસે યોજન સુધી પણ પહેાંચે છે, માટે મૂળકારે 'ચારસો' અને પાંચસો' એમ એ સંખ્યા બતાવી છે." ( " इह यद्यपि नवभ्यो योजनेभ्यः परतो गन्धपुद्गला न घ्राणेन्द्रियप्रह-णयोग्या भवन्ति, पुद्रलानां मन्दपरिणामभावात् घ्राणेन्द्रियस्य च तथावि-धराक्त्यभावात् तथापि ते अत्युत्कटगन्धपरिणामा इति नवसु योजनेषु मध्ये अन्यान् पुद्रलान् उत्करगन्धपरिणामेन परिणमयन्ति, तेऽपि ऊर्ध्व गच्छन्तः परतोऽन्यान् तेऽपि अन्यान् इति चत्वारि पञ्च वा योजनशतानि यावत् गन्धः केवलम् ऊर्ध्वम् ऊर्ध्वम् मन्दपरिणामो वेदितव्यः। तत्र यदा मनुष्य-लोके बहूनि गोमृतककलेवरादीनि तदा पञ्च योजनशतानि यावद् गन्धः शेषकालं चत्वारि तत उक्तम्-चत्वारि पञ्च इति ''–५० १३४ ). आ સમાધાન તદ્દન ખાદું છે. ટીકાકાર પાતેજ કહે છે કે ઉપર ઉપર ગાંધ માંદ થતાે જાય છે તાે પછી ચારસે કે પાંચસે યાેજન સુધીમાં મંદતમ થએલો દુર્ગંધ, દેવાને કેમ બાધા પહેાંચાડી શકે ?

भा तो એક संगति भात्र इहेवाय. आ लालतमां स्थानांगना टीडा-डार अलयदेवस् रिवणी नवे। प्रदाश पाउँ छे. तेओ इहे छे है— "मनुष्यक्षेत्रनुं हेवुं गंदुं स्वरूप छे ओम आ इपरथी स्वित याय छे. वस्तुतः ते। देव वा लीको हे। नव ये। जन इस्तां वधारे इस्थी आवेलां पुद्रक्षेतो। गंध काख्ते। नथी—काखी शहते। नथी अथवा शास्त्रमां छेदियोना विषयनुं के प्रमाख लतावेलुं छे ते संखव छे हे औद्दारिक शरीर संलंधी छेदियोनी अपेक्षाओ है। य. " ("इदं च मनुष्यक्षेत्रस्य अग्रुमस्य क्ष्युमस्यक्षात्रम् न च देवः अग्यो वा नवभ्यो योजनेभ्यः परतः आगतं गन्धं जानाति—इति. अथवा अत एव बचनाद् यद् इन्द्रियविषयप्रमाणमुक्तं तद् औदारिक इरिने हिन्द्यापेक्षयैव संभाव्यते" पृ० २४४ स्थानांगटीहा.) आमां पहेलुं हांछ लप्युं छे अने पछी वणी अथवा इरीने लीलुं हांछ लप्युं छे, ओथी आ सभाधान पख भें याभें भी इरीने संगति हरवा केवुं छे.

लरताहिंड क्षेत्रमां लयारे ओंडांत सुणमा डाण होय त्यारे तेना हुर्गंध यारसा येाकन काय छे अने लयारे तेना डाण न हाय त्यारे पांचसा येाकन काय छे भाटे थे संभ्या भतानी छे लेभ श्रीअभभयदेवसूरि डहे छे. ("कदाचित् भरतादिषु एकान्तसुषमादौँ चत्वारि, अन्यदा तु पञ्चापि"—५० २४४ स्था० टी०)

### ખહારથી પેઠેલા છે

૧૪૬ મુડદામાં જે કીડા દેખાય છે તેમના જીવા, કાેઇ બીજી ગતિથી વ્યવીને મુડદાના શરીરમાં પેઠેલા છે-ઊપજેલા છે એવાે આ વાક્યના આશય છે.

### બાળક

૧૪૭ રાજા પએસીના આ તર્કના અભિપ્રાય નીચે પ્રમાણે જણાય છે: આત્મવાદી પરંપરાએા આત્માને નિત્ય માને છે, એટલે જેવા આત્મા બાળકમાં છે તેવાજ આત્મા, તે બાળકની યુવાવસ્થામાં પણ છે. જો આમ છે તાે પછી જે કામ બાળકનાે આત્મા નથી કરી શકતા તે કામ તેજ બાળકની યુવાવસ્થાના આત્મા કેમ કરી શકે? વ્યવહારમાં તા એવું જોવામાં આવે છે કે જે કામ બાળ-કના આતમા નથી કરી શકતા તે કામ તેની યુવાવસ્થાના આત્મા કરી શકે છે. બન્ને અવસ્થામાં –બાળ અને યુવાન અવસ્થામાં એકજ વ્યક્તિના આત્મા એકજ હાય અને તે નિસ્ય હાય, એક સરખીજ અવસ્થામાં રહેતા હાય, તા એ ઘટના ન બની શકે, માટે રાજા પએસી કહે છે કે આત્મા અને શરીર જીદાં જીદાં નથી. રાજા પએસી ને તે તા બાળકનું શરીર અશક્ત છે. માટે જે કામ તે ન કરી શકે તેજ કામ તે બાળકનું યુવાન શરીર જરૂર કરી શકે, શરીર તો બદલાયા કરે છે માટે તેને મતે આત્મા અને શરીર એક જ છે, એ કલ્પના ઉદાહર અથી તે સમજાવે છે.

### મસકમાં

૧૪૮ આ મસકનું ઉદાહરણ જ ખરાખર નથી. પવનથી ભરેલી મસકનું વજન અવશ્ય વધેજ અને ખાલી મસકનું વજન પવનથી ભરેલી મસક કરતાં જરૂર એાછું થાય એ તા આજે પણ પ્રત્યક્ષ છે. જે પવન પાતાના જખરદસ્ત આંચકાથી માટાં માટાં તાતિંગ વૃક્ષાને સમળ ઉખેડી નાખે છે, જે પવનથી ભરેલા ડબા વા તુંખડાંદ્રારા આપણે તરી શકીએ છીએ તે પવનનું વજન ન હાય એ ખનેજ કેમ ? છતાં 'પવનનું વજન નથી' એમ જે અહીં કહેલું છે તે કઈ દષ્ટિએ સમજવું, એ કળાતું નથી.

# કઠીયારા

૧૪૯ દીધનિકાયમાં આવુંજ એક માેટું ઉદાહરણ આપેલું છે. તેમાં માત્ર એક નાના છાકરા અને એક જટિલ એ ખેને આશ્રીને હકીકત કહેલી છે. જુએા ૫૦ ૩૪૧.

### વ્યવહારી

૧૫૦ આ પદની વ્યાખ્યા કરતાં ટીકાકાર લખે છે કે—

"डेशी डुभारश्रमणे राज्य प्रज्ञेसीने 'तुं मृढ नर छे ' એम पहेंसां डेहें सं ते तेथी राज्यना मनमां डह्मपता पण् नीपजेसी, हवे ते डह्मपता हर डरवा अने तेने संतुष्ट—प्रसन्न डरवा डेशी डुभारळ्ये तेने अहीं 'व्यवहारी' डहीने वणाएये। छे. " आ पहना आशय भांसता टीडाडार डेशी डुभारश्रमणुनुं हाई आ प्रमाणे ज्ञावे छे— "हे राज्य प्रयोसी! जो डे तुं सारी रीते भांसीने मने संताप नथी आपता तोपण भारा तरह तारां सिंडत अने अहुं मान छे भाटे तुं 'व्यवहारी' छे." (एवामेव पएसि! तुमं पि ववहारी इति— यद्यपि त्वं न सम्यगालापेन मां संतोषयसि तथापि मम विषये मार्चि- बहुमानं च कुर्वन् आद्यपुरुष इव व्यवहारी एव न अव्यवहारी. एतावता च 'मृहतराए तुमं पएसी! तथो कहुहारयाओं इत्यनेज वचसा यत् कालुष्यमापादितं तद् अपनीतम्, परमं च संतोषं प्रापित इति॥ — ५० १४०)

### અભિગમ

૧૫૧ કાઇ સંતપુરુષ પાસે જતાં જે અદય—મર્યાદા સાચવવાની હાય છે તેનું નામ અભિગમ છે.

# **રમ**ણીય—અરમણીય

૧૫૨ આ વાકયના આશય સ્પષ્ટ કરવા ટીકાકાર આ પ્રમાણે જણાવે છે: "કેશીકુમારજ રાજા પએસીને કહે છે કે હે રાજન્! તું જૈનધર્માનુગામા ન હતા ત્યારે ખીજા લોકાને દાન આપતા હતા. દાનની તારી આ પ્રથા હવે પણ તારે ચાલુ રાખની ઊચિત છે. અર્થાત્ જૈન ધર્માનુગામા થયા પછી પણ તું પહેલાં જેવા દાની હતા તેવાજ હવે પણ દાની રહે એ ઊચિત છે. તાત્પર્ય એ કે તું પહેલાં જેવા રમણીય હતા તેવાજ રમણીય હવે પછા પણ રહેજે, પણ અરમણીય ન થતા. અરમણીય થઈશ-ટુંકી દષ્ટિવાળા થઈશ–તો જૈનધર્મની અપકીર્તિ થશે અને અમાને અંતરાયકર્મ લાગશે."

("माणं तुमे पुन्वं रमणिज्जे भिवता पच्छा अरमणिज्जे भिवज्जासि॥ इत्यादेर्प्रन्थस्य अयं भावार्थः—पूर्वमन्येषां दात्रा भूत्वा सम्प्रति जैनधर्म-प्रतिपत्त्या तेषामदात्रा न भिवतन्यम् अस्माकमन्तरायस्य जिनधर्मापभ्राजनस्य च प्रसक्तेः" ५० १४५)

રાજા પંએસીને આ સૂચના કરી કેશીકુમારજીએ વિશાળ ભાવની જે સમજ આપી છે તે અતિમહત્ત્વની છે અને આજે આપણે એને અનુસરીએ તા જૈનધર્મની પ્રભાવના થવા ઉપરાંત સમાજમાં પણ શાંતિ પેદા કરી શકીએ.

### વિષ

૧૫૩ ભાજનમાં કે પીણામાં વિષ ભેળવવાની કળા તાે પ્રખ્યાત છે, પણ વસ્ત્રામાં સુંઘવાની માળાઓમાં અને શણગારના સામાનમાં, ન કળી શકાય તે રીતે વિષ ભેળવવાની કળા તે કાળ પણ લાેકામાં જાણીતી હતી એ જાણવા જેવી હકીકત છે. આજે પણ એવા વિષમય પાેષાક અને છે કે જેને પહેરતાં જ મરણ નીપજે.

### રાષ

૧૫૪ ધર્મના ૨૫૧ થતાં-ધર્માચરણને વ્યવહારમાં મૂકતાં– મનુષ્ય કેવા પવિત્ર બને છે તે આ કંડિકામાં સ્પષ્ટપણે બતાવેલું છે. જણાવેલી છે?

૧૫૫ ૧૭૪ મી કંડિકામાં આ પ્રશ્ન અને તેના ઉત્તર આવી ગયા છે.

# સૂય<sup>ત્</sup>ચ કનાં

૧૫૬ આ સંસ્કારાને લગતી સવિસ્તર માહિતી માટે જાઓ સંસ્કારા ઉપરનું 'ભગવાન મહાવીરતી ધર્મકથાએ ' માંનું ટિપ્પણ. દાસીઓ દ્વારા

૧૫૭ સૂત્રામાં જ્યાં જ્યાં દાસીએાનું વર્ણન આવે છે ત્યાં બધે લગભગ એક સરખાે ઉલ્લેખ હાય છે. અનાર્ય દેશનાં જે નામા સૂત્રમાં સૂચવેલાં છે તેજ નામા દાસીઓનાં વર્ણનમાં નેંધેલાં છે. જેમકે — ચિલાઇયા (કિરાત દેશની) ભબ્બરિયા (બાબર દેશની) સિંહલી (સિંહલ દેશની) આરખી (અરબસ્તાનની) પારસી (પારસ –પર્શિયા–દેશની) ઇત્યાદિ. આ ઉપરથી એમ સમજી શકાય છે કે આર્યોએ અનાર્યો ઉપર જય મેળવી તેમને દાસ તરીકે રાખવાની પ્રથા પાડેલી તે આજસુધી પણ ભુંસાઇ નથી.

# વષ<sup>¢</sup>ધરાે

૧૫૮ રાજાના અંત:પુરની રક્ષા માટે ઉક્ત દાસીઓ ઉપરાંત કેટલાક વર્ષધરા અને કંચુકીઓ પણ રાખવામાં આવતા; જેઓ મૂળથી નપુંસક હતા વા જેઓને અંત:પુરની રક્ષા માટે ખસી કરવામાં આવતા તેઓ વર્ષધર કહેવાતા અને જેઓ સ્ત્રીની પેઠે કાંચળી—કાપકું—પહેરીને રહેતા તેઓ કંચુકી કહેવાતા. આચાર્ય હેમચંદ્ર કહે છે કે—" જળ્ઢે વર્ષ વર્ષ '' અભિધાન∘ કાંડ– ૩ શ્લાે ૦ કહર. અર્થાત્ " ૫ હે એટલે વર્ષવર. '' કાશમાં વર્ષવર શખ્દ છે અને સત્રામાં વર્ષધર શખ્દ છે, છતાં એ ખન્ને શખ્દાનો ભાવ તા એક સરખા છે.

### કળાએાને

૧૫૯ બહેાંતેર કળાની સવિસ્તર સમજ માટે જીએા 'ભગવાન મહાવીરની ધર્મકથાએા ' માંતું કળાએા ઉપરતું ટિપ્પણ.

# અઢાર દેશી ભાષા વિશારદ

૧૬૦ આ વિશેષણની સ્પષ્ટ સમજ માટે જાઓ ભગવાન મહાવીરની ધર્મ કથાઓમાંનું દેશી ભાષા ઉપરનું ટિપ્પણ.



# અગાઉથી થયેલા ગ્રાહેકાનાં નામ.

### થાન.

- ૧ શેઠ અંબાવીદાસ નાથાભાઇ
- ૧ શાહ દાકરશી કરશનજી
- ૧ શાહ ત્રીભુવન પ્રેમચંદ
- ૧ શાહ દલસુખ સુખલાલ
- ૧ દેાશી પાતાચંદ હરજીવન
- ૧ દેાશી દેવશી ગણેશ, સરા
- ૧ શાહ ઉજમશી જીઠાભાઇ
- ૧ શાહ દલીચંદ પાનાચંદ
- ૧ શાહ નાગર વર્ધ માનની વિધવા પત્ની આર્ક છબલ
- **૧ શાહ** પાનાચંદ ગાેકળ તાસુખલા વાળા
- ૧ શાહ તેજપાળ વાઘજીનાં ધર્મ-પત્ની બાઈ મણીબાઇ
- ૧ શાહ દેવચંદ ધનજી
- ૧ ગાંધી કીરચંદ ઝવેરચંદ
- ૧ સંઘવી ઝવેરચંદ ચતુરનાં ધર્મ-
  - પત્ની બાઇ સંતાેકબાઇ
- ૧ શાહ ધારશી પાશવીર
- ૧ શાહ શીવલાલ ભગવાનજી
  - પાંડવરાવાળા
- ૧ શાહ જીવરાજ ખુશાલ
- ૧ શાહ ન્યાલચંદ ખુશાલ
- ૧ ગાંધી કશળચંદ જીવરાજ

- ૧ મહેતા ગુલાભચંદ ખેતશીની પુત્રી ખ્હેન લક્ષ્મી
- ૧ શેઠ ચતુર જેઠાભાઈ
- ૧ શાહ કશળચંદ ખુશાલભાઈ
- ૧ કાઢારી હંસરાજ વાવાભાઇ
- ૧ શાહ નેણશી ધનજી
- ૧ શાહ મૂળચંદ જેઠાભાઇ
- ૧ શાહ હરજીવન કરશનજી
- ૧ શાહ કાળીદાસ કેવળચંદ
- ૧ દેાશી સામચંદ જીવરાજ સરાવાળા
- ૧ ગાંધી ન્યાલચંદ હેમચંદ
- ૧ દેાશી પીતામ્બર તલકશી
- ૧ ગાંધી માહનલાલ ઝવેરચંદ
- ૧ શાહ છેાટાલાલ જીવરાજ
- ૧ શાહ માધવલાલ છગનલાલ
- ૧ શાહ જગજીવન દેવચંદ
- ૧ શેઠ મગનલાલ જેઠાભાઇ
- ૧ શાહ હરિલાલ વંદરાવન હા. બ્હેન ઝબુબ્હેન
- ૧ શાહ વેલશી કરશનજી
- ૧ શાહ હરખચંદ જગજીવન
- ૧ શાહ માેતીચંદ માેરારજ હા. બાઇ રળીયાતબાઈ
- ૧ ભાવસાર સાેમચંદ ભૂદરજી

- ૧ શેઢ ત્રીભુવનદાસ છગનલાલ
- ૨ મહેતા ત્રંબકલાલ નરસિંહભાઇ
- ૧ શાહ માહનલાલ ગાળરભાઈ **અમદાવાદ**.
- ૧ દાેશી ખીમચંદ વખતચંદ
- ૨ ગાંધી લલ્લુભાઈ મગનલાલ
- ૧ શાહ તલકચંદ ખીમચંદ
- ૧ શાહ શિવલાલ રતનશી
- ૧ ડાંક્ટર કેશવલાલ જેઠાભાઇ
- ૧ સંઘવી માહનલાલ પ્રાગજી
- ૧ ગાેપાણી પુરૂષોતમ ઠાકરશી
- ૧ શેઠ લાલચંદ જેઠાભાઇ
- ૧ શ્રી ચંચળખાઈ ખંભાતવાળા
- ર દાેશી માેતીચંદ ધારશી
- ૧ માહનલાલ કુંવરજી તલસાણીયા
- ૧ મણિયાર મનસુખલાલ

જીવણભાઇ

- ૧ દેશાઇ જેઠાલાલ પ્રેમછ
- ૧ શ્રી પારવતીભાઇ
- ૧ શાહ ડાહ્યાભાઇ માેતીચંદ હા. **બાઇ શ્રી લક્ષ્**મીબાઈ
- ૧ બાઇ મણીબાઇ
- ૧ શાહ જગજીવન નાનજી
- ૧ તલસાણીયા ખીમચંદ ખેચરભાઇ
- ૧ શાહ મણિલાલ મગનલાલ
- ૧ શાહ માહનલાલ ગુલાળચંદ
- ૧ ગાસળીયા હરિલાલ ઓધડભાઇ

- ૧ દેાશી નાગરદાસ ભૂરાભાઇ
- ૧ શાહ લક્ષ્મીચંદ કપુરચંદ
- ૩ શાહ રમણલાલ મગનલાલ
- ૧ શાહ પુરૂષોતમ કાલાંદાસ
- ૧ શાહ ગાેરધનદાસ કેશવલાલ કલાેલવાળા
- ૧ ખંધાર સુખલાલ દલીચંદભાઇ
- ૧ શાહ પાેપટલાલ લક્ષ્મીચંદ
- ૧ ભાવસાર માેહનલાલભાઇ ખેડાવાળા

# મુંભાઇ.

- ૧૦ છેાડુભાઇ એફ. ભાવસાર
- ૧૦ લાલચંદ નાગરદાસ તલ-સાણીયા
- ૨૫ શ્રી શાન્તિલાલ ઠાકરશીભાઇ ધ્રાંગધરાવાળા
- ૧૦ શ્રી દલીચંદ જગજીવનદાસ થાનવાળા
- પ શ્રી નાનાલાલ નાગરદાસ લીંબડીવાળા
- પ શ્રી રામજ કરશનજીભાઇ થાનવાળા
- ૧ જેઠોલાલ ત્રીભુવનદાસ શાહ થાનવાળા
- ૧૦ શેઠ ધનજીભાઇ દેવશી ઘાટકાપર
- ૧૦ શેઠ નગીનદાસ એન્ડ માણેન કલાલ

૧૦ શેઠ નાર્યુજી પુર્ધોત્તમ પ શાહ જેઠાલાલ રામજીલાઇ પ ગાસળીયા કીરચંદ ખેતશીલાઇ પ શ્રી રામજીલાઇ જાદવજીલાઈ પ શાહ વનમાળીદાસ ચુલાળચંદ પ શાહ ત્રીભુવનદાસ વલમજી ચારડીવાળા

પ ગં. સ્વ. રત્નગવરીખ્હેન મુનીમ પ રોઠ લાધાભાઇ મણુશીભાઈ પ શાહ હેમચંદ હરખચંદભાઇ પ શાહ ન્યાલચંદ જાદવજીભાઇ પ શાહ ગંગાદાસ લાલજીભાઇ પ શાહ લક્ષ્મીચંદ હાજ્ઞાભાઇની

કુંપની
પ શ્રી ડુંગરશી ડાહ્યાલાઇ
પ કેશવજી મેાનજી ખેતાણી
ર શાહ કાનજી માધવજીલાઇ
ર શાહ ત્રીભુવનદાસ નરલેરામલાઇ
ર શાહ લગવાનદાસ સૌલાગ્યચંદ
ર શ્રી લખમશી રતનજી
ર શ્રી કત્તેચંદ માતીચંદ દેશાઇ
ર શ્રી અમૃતલાલ નાગરદાસ
ર શ્રી સુંદરજી મૂળજીલાઇ
ર શ્રી ચંદુલાલ જગજીવનલાઇ
ર શ્રી ચંદુલાલ જગજીવનલાઇ
ર શ્રી સુંકલાલ જગજીવનલાઇ
ર શ્રી સુંકલાલ જગજીવનલાઇ
ર શ્રી સુંકલાલ પ્રાપ્યંદ

ર શ્રી ગીરધરલાલ દામાદર દકતરી

૧ શ્રી હેમચંદ રામજીભાઇ ૧ શ્રી હરિદાસ જગજીવનભાઇ ૧ શ્રી ખાેડીદાસ મૂળજીભાઇ ૧ શ્રી ચીમનલાલ ભગવાનજી કામદાર

૧ શ્રી માણેકચંદ ગાપાળજી શેઠ ૧ શ્રી નરભેરામ મારારજી ૧ શ્રી ભગવાનજી ભાણજીભાઇ ૧ શ્રી પ્રેમચંદ નાનચંદભાઇ ૧ શ્રી તુળશીદાસ હરખચંદભાઇ ૧ શ્રી અ. સૌ. બ્હેન લક્ષ્મીળાઇ

૧ શ્રી અ. સાં. બ્હેન લક્ષ્મીખાક ધનજી

# ૧ શ્રી ખ્હેન મરઘાળાઇ

વાંકાનેર.
ર શ્રી દીપચંદ વાલજ શાહ
૧ મહેતા પાપટલાઇ કુલચંદલાઇ
૧ મહેતા રૂપચંદ કુલચંદલાઇ
૧ મહેતા રૂપચંદ કુલચંદલાઇ
૧ મહેતા કાન્તિલાલ કપુરચંદલાઇ
૧ સોલાણી માહનલાલ હરજીવનલાઇ
૧ સાલાણી ધરમશી નાનચંદલાઇ
૧ શ્રી વીરચંદ હંસરાજલાઇ
૨ શ્રી કરસનજ ભીમજીલાઇ દાશી
૧ શ્રી જોજીવન પાનાચંદ દાશી
૧ શ્રી પ્રેમચંદ લાલજીલાઇ દાશી
૧ શ્રી પ્રેમચંદ લાલજીલાઇ દાશી

- ૧ શ્રી કડવા પરશાતમ ગાંધી હડમતીયાવાળા
- ૧ શ્રી કાળીદાસ ત્રીકમજી સંઘવી
- ૧ શ્રી ઝુંઝાભાઇ સાેમચંદ સંઘવી
- ૧ શ્રી કશળચંદ ગફલ સંઘવી
- ૧ શ્રી ચત્રભુજ કચરાભાઇ સંઘવી ા શ્રી હેમચંદ જેચંદભાઇ સંઘવી
- ૧ શ્રી ત્રીકમચંદ જેચંદ સંઘવી
- ૧ શ્રી હીરાચંદ માનસીંગ સંઘવી ૧ શ્રી અમૃતલાલ શામજી સંઘવી
- ૧ શ્રી અલેચંદ શામછ સંઘવી
- ૧ શ્રી જૈન અજરામરજ લાયબ્રેરી
- १ श्रा कत अकरामर्थ बायब्ररा
- ૧ શ્રી ચત્રભુજ પાશવીર પટેલ પડધરીવાળા
- ૧ શ્રી મણિલાલ વનમાળીદાસ શાહ રાજકાેટવાળા
- ૧ શ્રી નારણજી ઇંદરજી સંધવી
- ૧ બહેન શ્રી ચંપાબ્હેન રૂપચંદ
- ૧ શ્રી માેહનલાલ શામજી સાંધવી
- ૧ શ્રી માેતીચંદ ચતુર શેઠ
- ૧ શ્રી દેવજી કુલચંદ શેઠ
- ૧ શ્રી ત્રીભુવનદાસ હરજીવનદાસ શેઠ
- ૧ શ્રી માહનલાલ લક્ષ્મીચંદ શેઠ
- ૧ શ્રી ભગવાનજી દેવશી શેઠ
- ા જાતા વારા કરવા માટે
- ૧ શ્રી વાલજી કુલચંદ મહેતા
- ૧ શ્રી માેતીચંદ કેશવજી મહેતા જામનગર.
- ર શ્રી ઈંદરજી ઘેલાભાઇ પટેલ

- ર શ્રી છગનલાલ લક્ષ્મીચંદ શાહ જામકંડાેરણાવાળા
- ર શ્રી સાેમચંદ ટાેકરશી જ્ઞાન-વર્ધક પુસ્તકાલય
- ર શ્રી દેવચંદ મલકચંદ શાહ
- ર શ્રી જગજીવન ખેતશી શાહ
- ૧ શ્રી ખેતશા ખેચરભાઇ શેઠ
- ૧ શ્રી ગાેકળદાસ વચ્છરાજ માેદી
- ૧ વકીલ ઘેલાભાઇ કશળચંદભાઇ
- ૧ શ્રી માેરારજી કરશનજી ખત્રી
- ૧ શ્રી જગજીવન રાધવજી ખત્રી
- ૧ શ્રી કશળચંદ કલ્યાણજી મહેતા
- ૧ શ્રી માવજ માણેકચંદભાઇ વાેરા
- ૧ શ્રી ધરમશી પાનાચંદ વાેરા
- ૧ શ્રી માેનજી પાનાચંદ વારા
- ૧ શ્રી માધવજી પાેપટભાઇ વાેરા
- ૧ શ્રી રણ્છોડલાલ પ્રસુલાલ કોઠારી કલાલ.
- ૫ શ્રી શાન્તિલાલ નાથાલાલ શાહ
- ર શ્રી શકરચંદ સુરચંદભાઇ ચારવડાદરાવાળા
- ૧ શ્રી હિમતલાલ નગીનદાસ શાહ
- ૧ શ્રી મંગળદાસ ન<mark>ગીનદા</mark>સ શાહ
- ૧ શ્રી **નાનચ**ંદભાઇ હડીસીંગ ્લીંબડીવાળા
- ૧ શ્રી કંચનલાલ માેહનલાલ તલસાણીયા,વઢવાણ કેમ્પવાળા
- ૧ શ્રી કપુરચંદ કેશવલાલ સંઘવી લીંબડીવાળા

- ૧ શ્રી ચીમનલાલ દલસુખરામ દેગામવાળા
- ૧ શ્રી રતિલાલ મણિલાલ શેઠ
- ૧ શ્રી ઘેલાભાઇ પ્રાણલાલ શાહ
- ૧ શ્રી મૂળજીભાઇ નિર્ભયરામ દેાશી, ગેાંડળવાળા

# પાલણપુર.

- ૧૦ શ્રી છેાટાલાલ હેમુભાઇ મહેતા ૬ ખ્હેન શ્રી મક્ત ખ્હેન માેદી ૧ શ્રી બહાદુરમલ મંગળજીભાઇ કાેઠારી
- ર શ્રી લાંકાગચ્છ રથાનકમાર્ગી જૈન લાયધ્રેરી હા. બહાદુર-મલભાઇ કોઠારી

### ખેડા.

- ૩ શ્રી સકરચંદ પાનાચંદ ભાવસાર
- ર શ્રી ભીખાભાઇ ભાઇલાલ ,,
- ૧ શ્રી ભાેગીલાલ વરજીવનદાસ ,,
- ૧ શ્રી મગનલાલ નરાત્તમદાસ .,
- ૧ શ્રી માેહનલાલ નારણદાસ .
- ૧ શ્રી પૂંજાલાલ જમનાદાસ
- ૧ શ્રી સામચંદ લલ્લભાઇ
- ૧ શ્રી ચીમનલાલ ઇશ્વરદાસ
- ૧ શ્રી છેાટાલાલ કીશાેરદાસ ,,
- ૧ શ્રી કેશવલાલ લલ્લુભાઇ ,,
- ૧ શ્રી અંયાલાલ રણછેાડદાસ
- ૧ શ્રી માહનલાલ લલ્લુભાઇ
- ૧ શ્રી માેહાલાલ કરતુરદાસ

- **રાહપર** (કચ્છ-વાગડ)
  - ૧ શ્રીસ્થાનકવાસી જૈનસ્થાનકખાતે
  - ૧ શ્રી હીરાચંદ પ્રાગજ માેરખીયા
  - ૧ શ્રી સામચંદ જીકરાજ મારખીયા
  - ૧ શ્રી ન્યાલચંદ લક્ષ્મીચંદ પૂજ
  - ૧ શ્રી પરશાતમ હીરજી મહેતા
  - ૧ શ્રી દીપચંદ કરમચંદ મારેબીયા માંગરાળ
  - ૧ શ્રી જગમાહનદાસ સૌભાગ્યચંદ શાહ
  - રાહ ૧ શ્રી ખીમચંદ ઇંદરજીલાઇ શાહ
  - ર ંશ્રી કરશનદાસ ઇંદરજીસાઇ શાહ
  - ૧ શ્રી છેાટાલાલ કપુરચંદભાઇ શાહ
  - ૧ શ્રી હરિદાસ જગજીવનભાઇ શાહ
  - ર શ્રી નેમચંદ વશનજીભાઇ શાહ
  - ૧ શ્રી રામચંદ હીરાચંદ શાહ
  - ૧ શ્રી ગુલાભચંદ લીલાધર
  - ૧ શ્રી ત્રીભુવનદાસ નાનજીભાઇ શાહ
  - ૧ શ્રી ગાેસળીયા રવજી નારણજી શ્રી સંઘ

### માનકુવા. (કચ્છ)

- ૧ શ્રી લવજી રતનશી મહેતા
- ર શ્રી દેવકરણ લવજી મહેતા
- ૧ શ્રી ગાેપાળજી વલમજી શેઠ
- ૧ શ્રી નાનાલાલ રતનશી મહેતા
- ૧ શ્રી વસનજી હીરાચંદ મહેતા **ગુંદાળા** (કચ્છ)
  - ર શ્રી લાલછ ગુણપત દાેઢીયા

# વડાળ (જીનાગઢ)

ર શ્રી જેચંદ નથુભાઈ કોઠારી જામજોધપુર (કાઠીયાવાડ)

ર શ્રી સ્થાનકવાસી જૈનસંઘ હા. શ્રી વીઠેલજ કુરજીભાઈ વઢવાણ **રાહેર**.

પ શ્રી ઉજમશી કુલચંદભાઈ ૨ શ્રી તેજપાળ તળસી ગાંધી હા. જીવીબ્હેન

ર શ્રી અમૃતલાલ એાલડભાઇ ૨ શ્રી મહાદેવ લક્ષ્મીચંદ ગાેસળીયા દેદાદરાવાળા

૧ શ્રી નરશીભાઈ જેચંદ શેઠ **વઢવાણ કેમ્પ**.

૩ વકીલ માણેકલાલ નાગરદાસ ૧ તલસાણીયા દેવસી વેલસી **સાણંદ.** 

ર શ્રી સ્થાનકવાસી જૈનશાળા હા. ચત્રભુજ રાજપાળ

# લીંખડી

પ શ્રી છળીલાલ સુખલાલ તલ-સાણીયા

### સુદા મડા.

૧ શેઠ એાધવજી કલ્લુભાઈ

૧ શ્રી લક્ષ્મીચંદ હંસરાજ કામદાર

૧ શ્રી શીવલાલ વેલશી શાહ

૧ શ્રી પ્રેમચંદ હરજીવનદાસ શાહ

૧ શ્રી મનસુખલાલ કચરાભાઇ ગાંધી

૧ શ્રી સ્થાનકવાસી જૈન લાયબ્રેરી

# જલગાંવ (પૂર્વ ખાનદેશ)

૧ શ્રી રાજમલ ન દલાલ વરણગાંવ

૧ શ્રી ભાયુલાલ નાથાલાલ જલગાંવ

૧ શ્રી છેાટમલ હીરાલાલ ભૂસાવળ

૧ શ્રી સેરમલ મીશ્રીમલ હરસુદ **લખતર**.

# ૨ શ્રી મગનલાલ વીસ્ચંદ શાહ સરન્યાયાધિશ

૧ શ્રી જેઠાલાલ તારાચંદ

૧ વષ્ટ્રીલ જગજીવનદાસ ડામરશી

૧ શ્રી ઠાકરશી ગુલાળચંદ શાહ ૧ શ્રી શીવલાલ કેશવજી શાહ

૧ શ્રી ભા. ઇશ્વર હલ્લભાઇ

૧ શ્રી લક્ષ્મીદાસ ને<mark>ેે</mark>ણ્યાભાઇ મહેતા

# ગઢશીશા (કચ્છ)

૨ શ્રી જૈન દેરાસર

ર ડાં. માહનલાલ એસ. દેસાઇ

૧ શ્રી ગાેપાળજી કાેરશી, દેવપુર

૧ શ્રી પ્રેમજી વેલજી શાહ

ધરણગાંવ (પૂર્વ ખાનદેશ)

૧ શ્રી કચરાભાઇ દેવાણી શાહ દેવપુર

૧ શ્રી કલ્યાણ ખેરાજી દેવપુર

૧ શ્રી જેર્સીંગભાઈ ધરમશી વાંઢ

ર શ્રી મૂળજી શીવજી દરસડા

### ભાવનગર.

૩ શ્રી ત્રીકમજી કાળીદાસ શેઠ

ર શ્રી હેમચંદ હરિચંદ બદાણી

૧ શ્રી હરગાેવિંદદાસ હરિચાંદ બદાણી ૧ શ્રી શેક વાલજીભાઇ વીઠેલદાસ ૧ શ્રી સવાઇલાલ કુખેરદાસ ગાંધી ૧ શ્રી વીરચંદ કુલચંદ શાહ ૧ શ્રી જાદવજી ભાયચંદ ખંધાર શ્રી ભગવાનદાસ જગજીવનદાસ ૧ શ્રી માહનલાલ મગનલાલ ડેલીવાળા ૧ શ્રી જગજીવન ત્રીભુવન ગાંધી ૧ શ્રી ચીમનલાલ મૂળચંદ શાહ જેતપુર (કાર્દિયાવાડ) શ્રી લીંખડી સ્થાનકવાસી જૈન ઉપાશ્ચય ૧ શ્રી નરલેરામ આણંદજી ધાળીયા ૧ શ્રી હરજીવન ત્રીભવન કાઠારી ૧ શ્રી જેઠાભાઈ ખેચરભાઇ માચી ૧ શ્રી મા. દુલભજી માણેકચંદ વકીલ જીવરાજ વર્ધમાન ૧ લીંખડી સ્થાનક

૧ શ્રી વકીલ જીવરાજ વર્ધ માન શાહ હા. વકીલ જીવરાજભાઇ શ્રી. તલકચંદ દેવજી નવાગઢવાલા ૧ ધાળીયા નરભેરામ આણંદછ શ્રી દુલભજ માણેકચંદ શાહ ૧ માં. પ્રેમચંદ મળજી ૧ દેાસી નરબેરામ ગાંગજી ૧ માસી જેઠાભાઈ બેચર ૧ શ્રી હરજીવન ત્રીભાવન કાઢારી

શ્રી ભીમજી કાળીદાસ સારડીયા

પરચુરણ. ૧ શ્રી હરખચંદ ભવાનભાઈ તલ-સાણીયા લિંબડીવાળા,હાલ લાહેાર શ્રી કેશવલાલ જીવરાજ શાહ અમૃતસર ૧ શ્રી માેહનલાલ ઝાંસા શાહ ૧ શ્રી રતિલાલ હેમચંદ શાહ ૧ શ્રી મણિલાલ ભૂરાભાઈ શાહ ,, શ્રી છાટાલાલ મગનલાલ ડેલી-વાળા કાટકત્રરા ૪ શ્રી રતિલાલ સુખલાલ તલસા-ણીયા લિંખડીવાળા, લાહાેર ૧ શ્રી રસિકલાલભાઇ શાહ સાયલાવાળા, લાહાેર ૧ શ્રી નવલચંદભાઇ શાહ લાહોર ર શ્રી હરખચંદ કુંવરજી શાહ

કલકત્તા ર શ્રી નટવરલાલ હીરાચંદ શેઠ " ૩ શ્રી રાયશી આશુભાઇ ભાેરારા

૧ શ્રી માણેકચંદ અંબાવીદાસ ખાટલી

૧ શ્રી શાન્તાગવરી માનસિંગ મહેતા. ખાખરા જીવાપર

૧ શ્રી મણિખાઈ કાલીદાસ

૧ શ્રી ખરેડી સ્થાનકવાસી જૈન ઉપાશ્રય ખરેડી

ુશ્રી માણેકચં**દ અજરામર** ગાંધી ખરેડી

૧ શ્રી દલીચંદ માણેકચંદ ખીલાસ

